

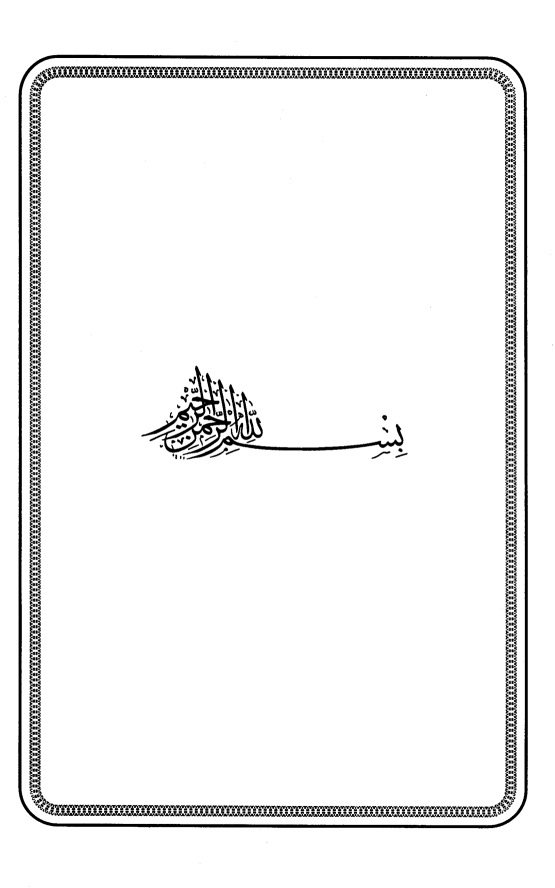


تأكيفك المنتيخ لعكم متراكح كمي المحكمي تحيسمة الله تحيسمة الله ١٣٤٢ - ١٣٧٧م)

مَقَّقَهُ وَعَلَّهِ عَلَيْهُ وَضِبَطِ نصَّه وخرج أماديثه وآثاره محمَّر صور مجمع بنج سرح مسل لَّاق

المجرع ألأق

دارابن الجوزي



# 

حقوق الطبع محفوظة © ٢٢٦ ه لا يسمع بإعادة نشر هذا الكتاب أو أي جزء منه بأي شكل من الأشكال أو حفظه ونسخه في أي نظام ميكانيكي أو إلكتروني يمكن من استرجاع الكتاب أو ترجمته إلى أي لغة أخرى دون الحصول على إذن خطي مسبق من الناشر



# دارابن الجوزي

للنستثر والتوزييع

#### مقدمة

بقلم فضيلة الدكتور عبد الوهاب بن لطف الديلمي.

عضو هيئة التدريس بجامعة صنعاء.

# بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله حق حمده، والصلاة والسلام الأتمّان على عبده ورسوله، وعلى الله وصحبه.

#### أما بعد:

فإن توحيد الخالق سبحانه، من أهم ما يجب العناية به، تأليفاً، ونشراً، وتعليماً، وبياناً، وهدايةً، فهو الأساس الذي دعت إليه جميع الرسل أممها، وهو الغاية العظمى التي خلق الله العباد لها، وبدونه لا يقبل الله قُربةً ولا عملاً؛ وقد هيًا الله سبحانه من اختارهم من خلقه لتدوين هذا العلم، وبيان حقيقته كما جاءت في الكتاب والسنة، وعاش عليها سلف هذه الأمة أقرب الناس معاصرة لنزول الوحي، وأصدقهم فهما له وتطبيقاً لنصوصه.

وها هو كتاب «معارج القبول» للشيخ حافظ الحكمي أحد هذه الكتب الذي يخرج اليوم في ثوب جديد، بعد أن كان قد نال عناية من حيث الطبع والنشر، غير أنه اليوم ينال عناية أخرى \_ جديرة بالتنويه بها \_ من الأخ الشيخ / محمد صبحي بن حسن حلاق/ الذي أفنى كثيراً من عمره في خدمة كثير من كتب السلف الصالح أمثال: الإمام الشوكاني، وابن الأمير الصنعاني، وغيرهما.

وكان لجهده المشكور أثر واضح في نشر كتب ظلَّت مغمورة، معرَّضة للتلف، وهو جهد يعتبر قُربة إلى الله عز وجل، نرجو الله عز وجل له المثوبة والأجر على ما صنع.

أمًّا جهده الذي بذله في كتاب «معارج القبول» الذي بين أيدينا، فيُعرف من خلال حلال ما أوضحه في خطته التي ألزم نفسه السير على منوالها، وكذا من خلال

الموازنة بين الأصل المطبوع خالياً عن التحقيق، وبين الجهد الذي صرفه المحقق في خدمة الكتاب، وهذا أمر لا يحتاج القارئ إلى تعريف به، ولو لم يكن من جهده إلا أنه أراح القارئ من عناء البحث عن الأحاديث والآثار، وعرَّفه مواطنها، وبين حكم كثير منها من حيث الصحة والضعف، لكفاه جهداً يشكر عليه.

ولا نقف عند هذا الحدّ من الثناء على المحقق لما بذله من جهد في خدمة هذا الكتاب، بل من الواجب الإشارة إلى ما يجب على الدارسين والمثقفين من الإقبال على دراسة أمثال هذا الكتاب، والتزوّد منها، والحياة في ظلالها، والمشاركة في العناية بها حتى تأخذ مكانها اللائق بها، وحتى لا يندرس هذا العلم، وتضمحل معالمه.

فهو علم لا يستغني عنه المسلمون في كل عصر، وما وجد الانحراف عند بعض الطوائف في أمر العقيدة، إلا بسبب الجهل لهذا العلم، والتأصيل له بمنهج الفلاسفة، وعلم الكلام، الذي غُلِّبَ فيه جانب العقل على النص، وأنَّى للعقل البشري القاصر العاجز أن يهتدي إلى معرفة خالقه سبحانه، دون أن يسترشد بنصوص الكتاب والسنة، ويقف عند حدودهما.

نسأل الله عز وجل أن يهيء لهذه الأمة من يجدد لها معالم دينها، وأن يهدي الجميع إلى سبيل الرشاد، إنه ولي ذلك والقادر عليه، والحمد لله رب العالمين. د. عبد الوهاب بن لطفى الديلمي

صنعاء في / ٢٠/ ذي الحجة الحرام ١٤١٧هـ الموافق / ٢٧/ ٤/ ١٩٩٧م

# بِسْدِ اللَّهِ النَّهُ إِلْكُمْنِ الرَّحِيدِ

# مقدمة المحقق

إن الحمدَ لله، نحمدُه، ونستعينُهُ ونستغفِرهُ، ونعوذُ بالله مِنْ شرورِ أنفسِنا، ومِنْ سيئاتِ أعمالِنا، مَنْ يهدِهِ اللَّهُ فلا مُضِلَّ لَهُ، ومَنْ يُضِلْلُهُ فلا هاديَ له، وأشهدُ أنْ لا إله إلا الله، وحدَهُ لا شريكَ لَه، وأشهدُ أنَّ محمداً عبدهُ ورسولُه.

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِدِ وَلَا تَمُوثَنَّ إِلَّا وَٱنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ١٠٢].

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةِ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَائَةً وَاتَّقُواْ اللَّهَ ٱلَّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِۦ وَٱلأَرْحَامُّ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا﴾ [النساء: ١].

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا ۞ يُصْلِح لَكُمَّ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمُّ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَمُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ۞ (١) [الأحزاب].

«أما بعد:

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۲/ ۹۹۱ رقم ۲۱۱۸) والترمذي (۳/ ۱۳ رقم ۱۱۰۵) والنسائي (۲/ ۸۹) وابن ماجه (۱/ ۲۰۹ رقم ۱۸۹۲) وابن الجارود رقم (۲۷۹) والحاكم في «المستدرك» (۲/ ۱۸۲ ۱۸۳) وأبو نعيم في «الحلية» (۷/ ۱۷۸) والبيهقي (۷/ ۱۶۲) والدارمي (۲/ ۱۶۲) وأحمد (۱/ ۳۹۲ ـ ۳۹۳)، (۱/ ٤٣٢) والطيالسي (ص ۶۵ رقم ۳۳۸) من حديث ابن مسعود، وزاد الطيالسي عن شعبة، قال، قلت: لأبي إسحاق: هذه خطبة النكاح وفي غيرها؟ قال: في كل حاجة.

قال الألباني في كتابه «خطبة الحاجة التي كان رسول الله ﷺ يعلمها أصحابه وسلا الله الله الله الله المعود) و(أبو موسى «وردت هذه الخطبة المباركة عن ستة من الصحابة وهم: (عبد الله بن مسعود) و(أبو موسى الأشعري) و(عبد الله بن عباس) و(جابر بن عبد الله) و(نبيط بن شريط) و(عائشة) ﷺ. وعن تابعي واحد وهو الزهري، رحمه الله.

ثم تكلم عليها على هذا النسق. وقال في الخاتمة ص٣١: "وقد تبين لنا من مجموعة الأحاديث المتقدمة، أن هذه الخطبة تفتح بها جميع الخطب، سواء كانت خطبة نكاح أو خطبة جمعة أو غيرها، فليست خاصة بالنكاح كما يظن، وفي بعض طرق حديث ابن مسعود التصريح بذلك كما تقدم، وقد أيد ذلك عمل السلف الصالح فكانوا يفتتحون بهذه الخطبة ثم ذكر بعضاً منهم...» اه.

فإنَّ خيرَ الحديث كتابُ الله، وخير الهدي هَذي محمد ﷺ، وشَرَّ الأمورِ محدثاتها، وكل محدثة بدعة، وكُلَّ بدعةٍ ضلالة وكل ضلالة في النار»(١).

#### وبعد:

فإن المطلع على كتاب «معارج القبول» دون أن يسبق له معرفة بمؤلفه يتبادر إلى ذهنه أنه من مؤلفات أحد الأئمة الأعلام كابن قيم الجوزية أو من هو في طبقته، لما اشتمل الكتاب على موضوعات التوحيد كافة وسائر الغيبيات، واستوفى في الموضوع الواحد جميع نصوصه من كتاب الله وسنة رسوله على بما لا يدع زيادة لمستزيد.

كما أن الكتاب يمتاز بغزارة مادته وسهولة عبارته ووضوح فكرته، وسلامة منهجه، وأصالة مصادره، من كتاب وسنة وأقوال صحابة وتابعين خالياً من فلسفة المتكلمين وجدلهم. محاولاً فيه صاحبه تقريب مسائل العقيدة الصحيحة إلى أفهام أهل العلم على اختلاف منازعهم، وتباين طرقهم في فهم مباحث التوحيد، وقضاياه المتعددة.

ولم أكن مبالغاً إذا قلت: إن كتاب «معارج القبول» له قيمة علمية لم تتوفر لكثير من الكتب المعاصرة المؤلفة في التوحيد.

#### 泰 泰

أما الأرجوزة (سُلَّم الوصول إلى علم الأصول) فإنها في منتهى السلاسة والسهولة والوضوح، خالية من الحشو والاستطرادات الخارجة عن موضوعها، بعيدة عن الغموض والتعقيد، أنشأها على وزن (بحر الرجز).

#### \* \*

ولنستمع إلى المؤلف - رحمه الله تعالى - يشرح لنا قصة ذلك في تقديمه لهذا الشرح، حيث يقول:

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحه (۲/ ۹۹۲ رقم ۸٦۷/٤۳) وأحمد (۳/ ۳۱۰ ـ ۳۱۱) والدارمي رقم (۲/ ۲۱۰) والبيهقي في الأسماء والصفات رقم (۱۳۷) والنسائي (۱۸۸/۳) من حديث جابر. وهو حديث صحيح.

«وقد سألني من لا تسعني مخالفته من المحبين أن أنظم مختصراً يسهل حفظه على الطالبين، ويقرب مناله للراغبين، ويفصح عن عقيدة السلف الصالح ويُبين؛ فأجبته إلى ذلك مستعيناً بالله، راجياً الثواب من الله، قائلاً لا حول ولا قوة إلا بالله.

وضممت إلى ذلك مسائل نافعة تتعلق بهذه العصور من التنبيه على ما افتتن به العامة من عبادة الأشجار والأحجار والقبور، ومناقضتهم التوحيد بالشرك الذي هو أقبح المحظور، وصرف جل العبادة لغير الله من الدعاء والرجاء والخوف والمحبة والذبح والنذور، فيسر الله تعالى ذلك بمنّه وفضله، وأعانني وله الحمد والمئة على إكماله، وسميته «سلم الوصول إلى مباحث علم الأصول».

فلما انتشر بأيدي الطلاب، وعظمت فيه رغبة الأحباب، سئل مني أن أعلق عليه تعليقاً، يحل مشكله، ويفصل مجمله، مقتصراً على ذكر الدليل ومدلوله من كلام الله تعالى وكلام رسوله، فاستخرت الله تعالى بعلمه واستقدرته بقدرته، فعن لي أن أعزم على ذلك الأمر المسؤول، مستمداً من الله تعالى الإعانة على نيل السول، وسميته: «معارج القبول، بشرح سُلم الوصول إلى علم الأصول» (1).

وقد سار المؤلف ـ رحمه الله تعالى ـ في ترتيب مباحث كتاب (معارج القبول) على فصول وفق ترتيبها في أرجوزة (سلم الوصول)، ولتتضح الصورة كاملة لهذه المباحث بعناوينها وما تعالجه من موضوعات، نوردها مفصلة على النحو التالى:

\* مقدمة: في تعريف العبد بما خُلق له، وبأول ما فرض الله تعالى عليه، وبما أخذ الله عليه به الميثاق في ظهر أبيه آدم، وبما هو صائر إليه.

١ - فصل: في كون التوحيد ينقسم إلى نوعين، وبيان النوع الأول وهو توحيد المعرفة والإثبات.

٢ - فصل: في بيان النوع الثاني من التوحيد، وهو توحيد الطلب والقصد،
 وأنه معنى لا إله إلا الله .

<sup>(</sup>١) معارج القبول: بحث «سبب نظم المتن وتأليف الشرح» ص٥٥.

- ٣ ـ فصل: في تعريف العبادة وذكر بعض أنواعها، وأن من صرف منها شيئاً
   لغير الله فقد أشرك.
- **٤ ـ فصل**: في بيان ضد التوحيد وهو الشرك، وأنه ينقسم إلى قسمين: أصغر وأكبر، وبيان كل منهما.
- ـ فصل: في بيان أمور يفعلها العامة منها ما هو شرك، ومنها ما هو قريب منه، وبيان حكم الرقى والتمائم.
- ٦ ـ فصل: من الشرك فعل من يتبرّك بشجرة أو حجر أو بقعة أو قبر أو نحوها، يتخذ ذلك المكان عيداً. وبيان أن الزيارة تنقسم إلى: سنيّة، وبدعية، وشركية.
- ٧ ـ فصل: في بيان ما وقع فيه العامة اليوم مما يفعلونه عند القبور من الشرك الصريح والغلو المفرط في الأموات.
- ٨ ـ فصل: في بيان السحر وحد الساحر، وأن منه علم التنجيم. وذكر عقوبة من صدَّق كاهناً.
- 9 ـ فصل: يجمع معنى حديث جبريل المشهور في تعليمنا الدين، وأنه ينقسم إلى ثلاث مراتب هي: الإسلام والإيمان والإحسان، وبيان أركان كل منها.
- 1 فصل: في كون الإيمان يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية، وتفاضل أهله فيه، وأن فاسق أهل الملة لا يكفر بذنب دون الشرك إلا إذا استحله، وأنه تحت المشيئة، وأن التوبة مقبولة ما لم يغرغر.
- 11 \_ فصل: في معرفة نبينا محمد ﷺ وتبليغه الرسالة، وإكمال الله لنا به الدين، وأنه خاتم النبيين، وأفضل الخلق أجمعين. وأن من ادَّعى النبوة بعده فهو كاذب يكفر من صدَّقه واتَّبعه.
- 17 \_ فصل: في من هو أفضل الأمة بعد رسول الله ﷺ، وذكر الصحابة \_ الله عن مساوئهم وما شجر بينهم.
- \* خاتمة: في وجوب التمسك بالكتاب والسنة، والرجوع عند الاختلاف إليهما، فما خالفهما فهو رد.

واعلم أنَّ التوحيدَ من أشرف العلوم وأجلُها، لأنَّهُ العلمُ باللَّهِ تعالى، وآياتِه وأسمائه، وصفاته، وحقوقِه على عبادِه، وكذلك العلمُ بالنبوَّاتِ، وكلُّ ما يتعلقُ بأمورِ الآخرة مِنْ بَعْثٍ وجنَّةٍ ونارِ...

وهذه هي المقاصدُ الثلاثُ التي نزلتْ بها الكتبُ السماويةُ، وأجمعتِ الرسلُ على الدعوةِ إليها.

قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِى إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَأَعْبُدُونِ﴾ [الأنبياء: ٢٥].

وقال تعالى: ـ إشارةً إلى اتفاقِ الرسلِ والكتبِ السماويةِ على إثباتِ اليومِ الآخـــرِ ـ: ﴿وَسِيقَ الَّذِينَ كَفُرُوا إِلَى جَهَنَّمَ زُمَرً حَقَّ إِذَا جَآءُوهَا فُتِحَتْ أَبُوبُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَنُهُمَّ اَلَمَ يَأْتِكُمُ رُسُلُ مِّنكُم يَتْلُونَ عَلَيْكُمْ ءَاينَتِ رَتِيكُمْ وَيُنذِرُونِكُمْ لِقَآءَ يَوْمِكُمْ هَذَأً قَالُوا بَلَى وَلَئِكِنْ حَقَّتُ كُلِمَةُ الْعَذَابِ عَلَى الْكَيْفِرِينَ ﴾ [الزمر: ٧١].

ولزيادة بيان أهمية التوحيد فقد قالَ شيخُ الإسلامِ ابنُ تيميةَ في «قاعدةِ جليلةِ» في «التوسُّلِ والوسيلةِ» ص١٦، تحقيقُ: الشيخ عبدِ القادرِ الأرنؤوطِ.

"وهذَا الأصلُ وهو التوحيدُ هو أصلُ الدينِ الذي لا يَقْبَلُ اللَّهُ من الأولينَ والآخرينَ ديناً غيْرَهُ، وبه أَرْسَلَ اللَّهُ الرُّسُلَ وأنزلَ الكتب، كما قال تعالى: ﴿وَسْتَلْ مَنْ أَرْسَلَ اللَّهُ الرُّسُلَ وأنزلَ الكتب، كما قال تعالى: ﴿وَسْتَلْ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُّسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِن دُونِ ٱلرَّحْمَنِ ءَالِهَةً يُعْبَدُونَ ﴾ [الـزخرف: ٤٥]، وقال: ﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمْتَةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَابْحَتَنِبُوا الطَّاخُوتُ فَمِنْهُم مَّنَ هَدَى اللَّهُ وَمِنْهُم مَّنَ حَقَّتُ عَلِيَهِ الضَّلَالَةُ ﴾ [النحل: ٣٦].

وقد ذكرَ اللَّهُ عزَّ وجلَّ عن كلِّ من الرسل أنَّه افتتحَ دعوتَه بأنْ قالَ لقومهِ: ﴿ اَعْبُدُواْ اللَّهَ مَا لَكُمْ مِّنْ إِلَهٍ غَيْرُهُۥ ۚ [الأعراف: ٥٩]» اهـ.

وقال الإمام الشوكاني في «إرشادِ الثقاتِ إلى اتفاقِ الشرائِع على التوحيدِ والمعاد والنبواتِ» بتحقيقِنا (ص٦ ـ ٧):

«وأما مقاصدُ القرآنِ الكريمِ التي يُكَرِّرُها، ويوردُ الأدلةَ الحسيَّةَ والعقليةَ عليها ويشير إليها في جميع سورهِ وفي غالب قِصَصِهِ وأمثالِهِ فهي ثلاثةُ مقاصدَ، يعرِفُ ذلكَ مَنْ له كمالُ فَهْم وحُسْنُ تدبُّرٍ وجَوْدَةُ تصوَّرٍ وفَضْلُ تفكَّرٍ:

(المقصدُ الأولُّ): إثباتُ التوحيدِ.

(المقصدُ الثاني): إثباتُ المعادِ.

(المقصدُ الثالثُ): إثباتُ النبوَّات...

ولا ريبَ أنَّ مَنْ آمنَ باللَّهِ، وبما جاءتْ به رسُلُهُ، ونطقتْ به كتبهُ، فإنَّ إيمانه بهذه الثلاثة المقاصدِ هو أهم ما يجبُ الإيمانُ به، وأقدمُ ما يتحتَّم عليه اعتقاده، لأنَّ الكُتبَ قد نطقتْ بها، والرسلَ قدِ اتَّفَقَتْ عليها، يقطعُ كلَّ ريبِ وينفي كلَّ شُبْهَةٍ، ويُذْهِبُ كلَّ شكُّ اه.

ومِنْ فضلِ اللَّهِ عليَّ أنني درستُ التوحيدَ على علماءَ أفاضِلَ في بلادِ الشام في مُقْتَبَلِ العمرِ، وخَلُصْتُ إلى الاعتقادِ الجازمِ أنَّ المنهجَ الصحيحَ في فهم التوحيدِ هو منهجُ أهلِ السُّنَةِ والجماعةِ الذي سارَ عليهِ السَّلفُ الصالحُ، وأوْصَوْا بهِ مَنْ بعدَهم، والذي تميَّزَ بالوضوحِ، والبعدِ عن صورِ التأويلِ والتشبيهِ، والتعطيلِ والتشويهِ، وهذا المنهجُ هو المنهجُ الصحيحُ لمن أرادَ النجاةَ والفلاحَ في الدنيا والآخرةِ.

فلذا كتبتُ السلسلةُ أحكام القرآنِ، وهي:

١ - أحكامٌ متعلقةٌ بالتوحيد. وأسميتُه: «إعلامُ الأنام بعقيدةِ الإسلام».

٢ ـ أحكامٌ متعلقةٌ بتهذيب النفس. وأسميتُه: «إيضاحُ الأسسِ في تزكيةِ الأنفسِ».

٣ ـ أحكامٌ متعلقةٌ بأقوالِ وأفعالِ المكلفينَ. وهي المقصودةُ بـ «الفقهِ»، وأسميتُه: «إرشادُ الأمةِ إلى فقهِ الكتابِ والسُنَّةِ».

والغَرَضُ من هذه السلسلةِ بناءُ المسلمِ صاحبِ العقيدةِ السليمةِ، والنفسِ المزكَّاةِ، والعبادةِ الصحيحةِ المعتمدةِ على الكتابِ والسنةِ على فهم السلفِ الصالح.

وعندما طلبَ منّي الأخُ الكريمُ صاحبُ «دار ابنِ الجوزي)»: سعدُ بنُ فوانِ الصميلُ حفظَه الله ورعاه خدمة كتابِ «معارجُ القَبُولِ»: للعلامة: حافِظ الحكمي، وجد ذلك في نفسي قبولاً طيباً، ورغبة مُلِحّة، لما اشتملَ عليه الكتابُ من موضوعاتِ التوحيدِ كافة، واستوفى في الموضوعِ الواحدِ جميعَ نصوصِه من كتابِ اللّهِ وسنةِ رسولِهِ، وأقوالِ الصحابةِ والتابعينَ، بما لا يدعُ زيادة لمستزيدِ.

وفي الختامِ أسألُ اللَّهَ العليَّ القديْرَ أنْ يجعلَ أعمالَنا كلَّها صالحةً... ولوجهِهِ خالصةً... وألاَّ يجعلَ فيها شركاً لأحد...

كتبه المعتز بالله محمد صبحي بن حسن حلاق أبو مصعب

# بِسْدِ اللَّهِ النَّحْنِ الرِّحَدِ إِ

# نُبذةٌ عن مؤلِّف الكتاب الشيخ العلامة حافِظِ بنِ أحمدَ الحَكَميِّ (١٣٤٢ ـ ١٣٧٧هـ)

بقلم ابنه الدكتور أحمد بن حافظ الحكمي الأستاذ المساعد بكلية اللغة العربية ـ الرياض (جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية)

الشيخُ العلامةُ حافظُ بنُ أحمدَ بنِ عليّ الحكميِّ أحدُ علماء المملكةِ العربيةِ السعوديةِ السلفيين، وهو عَلَمٌ من أعلامٍ مِنطقةِ الجَنوبِ (تهامة) الذين عاشوا حياتهم في الشطر الأول من النصف الثاني من هذا القرن (الرابع عشر الهجري).

والحكَميُّ: نسبةٌ إلى (الحكم بنِ سعدِ العشيرةِ) بطن من (مذحج) من (كهلانَ ابنِ يشجُبَ بنِ يَعرُبَ بنِ قَحطانَ).

## مولده ونشأته:

ولد الشيخُ حافظٌ لأربع وعشرين ليلةً خلت من شهر رمضانَ المباركِ من سنة استد (المضايا) ـ الواقعةِ في الجَنوب الشرقيُ من مدينة (جازانَ) حاضرةِ المِنطقة على الساحل، قريبةٌ منها ـ حيث تقيم قبيلتُه التي إليها يَنتسبُ.

ثم انتقل مع والده أحمدَ إلى قرية (الجاضع) التابعةِ لمدينة (سامطةً) في نفس المنطقة وهو ما يزال صغيراً؛ لأن أكثرَ مصالِح والدِه ـ من أراض زراعيةٍ ومواشٍ ونحوِهما ـ كانت هناك، وإن بقِيتْ أسرتُه الصغيرةُ تنتقل بين قريتي (السلام) و (الجاضع) لظروفها المعيشية.

ونشأ حافظٌ في كنف والديه نشأةً صالحةً طيبةً، تربَّى فيها على العفاف والطهارة وحُسنِ الخلق، وكان قبل بلوغه يقوم برغي غنم والديه التي كانت أهمَّ ثروة لديهم آنذاك جرياً على عادة المجتمع في ذلك الوقتِ، إلا أن حافظاً لم يكن كغيره من فتيان مجتمعه؛ فقد كان آيةً في الذكاء وسُرعةِ الحفظِ والفهم، فلقد ختم القرآن وحفِظ الكثيرَ منه وعمرُه لم يتجاوز الثانية عشرة بعد، وكذلك تعلم الخطَّ وأحسن الكتابة منذ الصِغر.

# طلبه العلم:

عندما بلغ حافظٌ من العمر سبع سنواتٍ أدخله والدُه مع شقيقه الأكبرِ محمدِ<sup>(۱)</sup> مدرسة لتعليم القرآنِ الكريمِ بقرية (الجاضع)، فقرأ على مدرِّسه بها جُزأَي (عم، وتبارك)، ثم واصل قراءته مع أخيه حتى أتم قراءة القرآنِ قراءة مُجوَّدة خلالَ أشهرِ معدودة، ثم أكمل حفظه حفظاً تاماً بُعيد ذلك.

اشتغل بعدئذ بتحسين الخطِّ فأولاه أكبرَ جهودِه حتى أتقنه، وكان ينسخ من مصحف مكتوبٍ بخط ممتاز، إلى جانب اشتغالِه مع أخيه بقراءة بعض كتبِ الفقهِ والفرائضِ والحديثِ والتفسير والتوحيدِ مطالعةً وحفظاً بمنزل والدِه، إذ لم يكن بالقرية عالمٌ يوثق بعلمه فيُتتلمذ على يديه.

وفي مطلع سنة ١٣٥٨ه قدِم من (نجد) الشيخُ الداعيةُ المصلحُ عبدُ الله بنُ محمدِ بنِ حَمَدِ القَرعاويُ (٢) إلى منطقة (تِهامة) في جَنوب المملكةِ، بعد أن سمع

<sup>(</sup>۱) هو الآن من خيرة علماء المنطقة الجنوبية في المملكة العربية السعودية وذوي الفضل فيها، له نشاط ملموس في الدعوة والإرشاد وإلقاء المحاضرات الإسلامية الرصينة، تولى إدارة معهد سامطة العلمي أكثر من عشرين عاماً بعد رحيل أخيه الشيخ حافظ الذي كان أول مدير لهذا المعهد. أسأل الله أن يطيل في عمره وأن ينفع به وأن يمتعه بالصحة ويجعل التوفيق حليفه دائماً.

<sup>(</sup>٢) ولد الشيخ عبد الله القرعاوي ـ وهو جدي لأمي ـ في مدينة عنيزة بمنطقة القصيم من نجد سنة ١٣١٥هـ ـ رحمه الله تعالى ـ، وقد كان نجد سنة ١٣١٥هـ ـ رحمه الله تعالى ـ، وقد كان له الفضل الكبير في النهضة العلمية والأدبية في المنطقة الجنوبية من المملكة (تهامة وعسير)، وكانت لدعوته السلفية الإصلاحية هناك نتائج إيجابية وآثار إصلاحية عظيمة على تلك المنطقة وأبنائها من جميع النواحي الدينية والاجتماعية والثقافية ـ انظر بحثاً عنه وعن =

عما كان فيها من الجهل والبِدَع - شأنُ كلِّ منطقة يقِلُ فيها الدعاة والمصلحون أو ينعدمون - ونذر نفسه مخلصاً على أن يقوم بالدعوة إلى الدين القويم، وتصحيح العقيدة الإسلامية في النفوس، وإلى إصلاح المجتمع وإزاحة ما كان عالقاً في أذهان الجهالِ من اعتقادات فاسدة وخُرافاتٍ مُضِلّة.

وفي سنة ١٣٥٩ ه قدِم شقيقُ حافظِ عمِّي (محمدُ بنُ أحمدَ) برسالة منه ومن أخيه حافظِ يطلُبان فيها من الشيخ القرعاويِّ كتباً في التوحيد، ويعتذران عن عدم القدرةِ على المجيء إليه لانشغالهما بخدمة والديهما والعناية بشئونهما، كما يطلُبان منه \_ إن كان في استطاعته \_ أن يتوجه إليهما بقريتِهما ليسمَعا منه بعضَ ما يُلقي من دروس، وفعلاً لبَّى الشيخُ طلبَهما وذهب إلى قريتهما، وهناك التقى بحافظِ وعرَفه عن كَثب، وتوسم فيه النجابة والذكاء، وقد صدقت فيه فراستُه.

ومكث الشيخُ عدة أيام في (الجاضع) ألقى فيها بعض دروسِه العلميةِ التي حضرَها مجموعةٌ من شيوخ القريةِ وشبابِها، ومن بينهم حافظٌ الذي كان أصغرَهم سناً، لكنه كان أسرعَهم فهماً وأكثرَهم حفظاً واستيعاباً لِما يُلقي الشيخُ من معلومات.

يقول عنه الشيخُ عبدُ الله القرعاويّ: «وهكذا جلستُ عدةَ أيامٍ في الجاضع، وحافظٌ يأخذ الدروسَ، وإن فاته شيءٌ نقله من زملائه، فهو على اسمه (حافظ) يحفظ بقلبه وخطّه، والطلبةُ الكبارُ كانوا يراجعونه في كل ما يُشكل عليهم في المعنى والكتابة، لأني كنت أملي عليهم إملاءً ثم أشرحه لهم»(١).

وعندما أراد الشيخُ العودةَ إلى مدينة (سامطة) التي جعلها مقراً له ومركزاً لدعوته، طلب من والدَيْ حافظِ أن يُرسلاه معه ليطلُب العلمَ على يديه في (سامطة) على أن يجعلَ لهما من يرعى غنمَهما بدلاً عنه، ولكنهما رفضا طلب الشيخِ أولَ الأمر وأصرًا على أن يبقى ابنُهما الصغيرُ في خدمتهما لحاجتهما الكبيرةِ إليه.

<sup>=</sup> دعوته وآثارها كتبته في: مجلة (العرب) التي تصدر في الرياض: (مجلد  $\Lambda/$   $\neq$  V  $\Phi$   $\Phi$  ).

<sup>(</sup>١) نقلت هذا من رسالة صغيرة كتبها جدي الشيخ عبد الله القرعاوي بخطه وذكر فيها شيئاً موجز عن حياته، احتفظ بها لدي.

وتشاء إرادة الله أن لا تطول حياة والدتِه بعد ذلك، إذ توفيت في شهر رجبِ سنة ١٣٦٠هـ، فيسمح والدُه له ولأخيه محمدِ بأن يذهبا إلى الشيخ للدراسة لمدة يومين أو ثلاثة في الأسبوع ثم يعودا إليه، فكان حافظ لذلك يذهب إلى الشيخ في (سامطة) فيُملي عليه الدروسَ، ثم يعود إلى قريته، وكان مُلهماً يفهم ويعي كلَّ ما يقرأ أو يسمع من معلومات. ولم يعمر والدُه بعد ذلك إذ انتقل إلى جوار ربه وهو عائدٌ من حجِّ سنةِ ١٣٦٠هـ ـ رحمه الله ـ فتفرغ حافظٌ للدراسة والتحصيلِ، وذهب إلى شيخه ولازمه ملازمة دائمة يقرأ عليه ويستفيد منه.

وكان حافظٌ في كل دراساتِه على شيخِه مبرِّزاً ونابغةً، فأثمر في العلم بسرعة فائقةٍ، وأجاد قولَ الشعرِ والنثرِ معاً، وألف مؤلفاتٍ عديدةٍ في كثير من العلوم والفنونِ الإسلامية ـ سنقف على أسمائها ـ، ولقد كان كما قال عنه شيخُه: «لم يكن له نظيرٌ في التحصيل والتأليفِ والتعليم والإدارةِ في وقت قصير»(١).

#### علمه:

مكث حافظٌ يطلب العلمَ على يد شيخِه الجليلِ عبدِ اللَّهِ القرعاويّ، ويعمل على تحصيله، ويقتني الكتبَ القيمةَ والنادرةَ من أمهات المصادرِ الدينيةِ واللغويةِ والتاريخيةِ وغيرها ويستوعبُها قراءةً وفهماً.

وعندما بلغ التاسعة عشرة من عمره ـ ومع صِغَر سنه ـ طلب منه شيخُه أن يؤلف كتاباً في توحيد الله، يشتمل على عقيدة السلفِ الصالح، ويكون نظماً ليسهل حفظُه على الطلاب، يعد بمثابة اختبار له يدل على القدر الذي استفاده من قراءاته وتحصيله العلميّ؛ فصنّف منظومته (سلم الوصول إلى علم الأصول ـ في التوحيد) (٢) التي انتهى من تسويدها في سنة ١٣٦٢هـ وقد أجاد فيها، ولاقت استحسانَ شيخِه والعلماء المعاصرين له.

ثم تابع تصنيفَ الكتبِ بعد ذلك؛ فألّف في التوحيد، وفي مصطلح المحديثِ، وفي الفقه وأصوله، وفي الفرائض، وفي السيرة النبوية، وفي الوصايا

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

والآدابِ العلمية، وغيرِ ذلك نظماً ونثراً، وقد طُبعت جميعُها طبعَتها الأولى على نفقة المغفورِ له جلالةِ الملِك سعودِ بنِ عبدِ العزيزِ.

ويتضح لنا من آثاره العلمية أن أبرزَ مقروءاتِه ذات الأثرِ في منهجه العلميً ومؤلفاتِه هي تلك الكتبُ التي ألَّفها علماءُ السلفِ الصالحِ من أهل السنة في العلوم الإسلاميةِ من تفسير وحديثِ وفقهِ وأصولِه، أما في مجال العقيدةِ فقد بدا شديدَ التأثر بشيخ الإسلام ابن تيميةَ وتلميذِه ابنِ القيمِ، كثيرَ الاستفادة من مؤلفاتهما والأخذِ عنها، هذا إلى جانب استيعابِه لكثير من مصادر التاريخِ والأدبِ واللغةِ والنحوِ والبيانِ المؤلفةِ في مختلف العصورِ الإسلامية.

ولقد كان ـ رحمه الله ـ عميقَ الفهم سريعَ الحفظِ لما يقرأ، وقد مر بنا قولٌ لشيخِه يُشيد فيه بتلميذِه حافظٍ، الذي كان يحفظ بقلبه وخطّه ـ على حد تعبيرِ الشيخ ـ وكان زملاؤُه الكِبارُ يراجعونه في كل ما يُشكل عليهم منذُ مراحلِ تعليمِه الأولى.

#### أدبُه:

يُعدُّ الشيخُ حافظٌ من أجلٌ علماء مِنطقةِ تِهامةَ وأقدرِهم على قول الشعر، فقد كان يعشق الشعرَ منذ صِغَره ويحفظه ويقوله سليقةً دون تكلّفٍ، فلا غرابةَ إذا رأيناه يُخرِج أكثرَ مؤلفاتِه نظماً.

ولقد كان أكثرُ ما يقول الشعرَ ـ في غيرِ ما كتبه من منظومات علمية ـ إما نصيحةً أو مساجلةً لصديق أو وصفاً أو خاطرةً، إلا أنه لم يدوَّن جُلَّ ما قال إن لم يكن كلَّه، وما بأيدينا منه الآن نزرٌ يسيرٌ جداً حفِظه عنه بعضُ تلاميذِه.

ومن أهم قصائدِ شعرِه تلك القصيدةُ الميميةُ التي أنشأها في الوصايا والآدابِ العلمية، وهي طويلة جداً، نختار منها هذه الأبيات التي يصف فيها العلمَ ومنزلَته:

العلمُ أغلى وأحلى ما له استمعت العلمُ غايتُه القصوى ورتبتُه السالعلمُ أشرفُ مطلوبٍ وطالبُه العلمُ نورٌ مبينٌ يستضيء به

أذنّ، وأعربَ عنه ناطقٌ بفم علياء فاسعَوا إليه يا أولي الهمم لله أكرمُ من يمشي على قدم أهلُ السعادةِ والجهّال في الظُلَم العلمُ أعلى حياةٍ للعباد، كما أهلُ الجهالةِ أمواتٌ بجَهلِهِم

ثم يقول مرغّباً في العلم، وحاضًاً طالبَه على الحِرص عليه، والسعي قدرَ المستطاع لنيل أكبرِ قسطٍ منه، وعدم الرضا بغيره عوضاً عنه، فمن حصل عليه فقد ظفِر.

ويوصي طلبة العلم بمساعدة غيرِهم في تحصيله وتقريبِ مباحثه، ويشير عليهم قبل ذلك كلِه بأن يُخلصوا نياتهم ـ في طلبه ـ لوجه اللّهِ الكريم:

يا طالبَ العلمِ لا تَبغي به بدَلا وقد العلمَ واعرِف قدرَ حُزمتِه واجهَذ بعزم قوي لا انشناء له والنصحَ فابذُله للطلاب محتسباً ومرحباً قل لمن يأتيك يطلُبه والنيَّة اجعل لوجه اللَّهِ خالصةً

فقد ظفِرْتَ وربُ اللوحِ والقلمِ في القول والفعل، والآدابَ فالتزم لو يعلم المرءُ قدرَ العلم لم يَنم في السر والجهرِ، والأستاذ فاحترم وفيهمُ احفظ وصايا المصطفى بهمِ إن البناءَ بدون الأصلِ لم يقم

وهناك أيضاً قصيدتُه الهمزيةُ التي قالها في تشجيع الإسلامِ وأهلِه والدعوةِ إلى التمسك بأساسه وأصلِه، وهي لا تزال مخطوطةً لم تُنشر من قبلُ، وتقع في أكثرَ من مِائتي بيتٍ، من بحر الكاملِ على رويٌ الهمزة.

استعرَض فيها ماضي المسلمين وحاضرَهم وما ينبغي أن يكونوا عليه في مستقبلهم، كلُ ذلك بأسلوب قوي رصين وتعبير جزْلٍ، بالإضافة إلى ما تفجَّر في جوانبِ أبياتِها من شعور فيَّاضٍ ومعانِ سامية وأهداف نبيلة وروح عالية؛ تحدَّث في أولها عن الرسول الكريم محمدِ بنِ عبدِ اللَّهِ صلواتُ اللَّهِ وسلامُه عليه وقيامِه بالدعوة إلى الله، فقال:

ويُعِزُ ربي رُسْلَه والمؤمني حتى استتم بناءهم بمحمد فهو الرسول إلى الخلائق كلّهم ما لامرئ أبداً خروجٌ عن شريل لم يقبض المولى تعالى روحَه

ن جميعَهم بالنصر والإنجاء أكرم به للرسل خَفْمَ بناء ممن تُقِلُ بسيطة الغبراء عته ونهج طريقِه البيضاء حتى أشاد الدينَ بالإعلاء

وأتم نعمته وأكمل دينه ومضى وأمته بأقوم منهج

ولـخـلـقـه أدًاه أيَّ أداءِ وعلى مَحَجَّة هذيه البيضاءِ

ثم تحدث عن الخلفاء الراشدين ومناهجِهم في الحكم، وانتقل بعدهم يصف واقع المسلمين في العصور التي تلت عصر الخلفاء الراشدين، وعندما وصل إلى القرن السابع الهجري عصر شيخ الإسلام (ابن تيمية) وجدناه يقول:

وأتى بقرن سابع من هجرة أعني بذاك الحَبْرَ أحمدَ مَن إلى كم هاجم البدع الضلال وأهلها وقواعدَ التحريفِ هدَّ أصولَها وله جهادٌ ليس يُعهد مثلُه

عَلَمٌ به يُؤتمُ في الظلماء عبد الحليمِ نُمي بلا استثناء بدلائل الوخيَينِ خيرِ ضياءِ أعظِمْ به هذماً لشرٌ بناء إلا بعهد السادةِ الخلفاء

وبعد أن ذكر ما قام به ابنُ تيميةَ من قمع للفتن وإبادةٍ للطغيان، تابع المسيرة إلى العصور الإسلاميةِ التالية، مصوِّراً طبيعةَ الحياةِ التي كان يعيشها المسلمون في تلك الأزمنة، مشيراً إلى بعض المصلحين الذين سعَوا لتصحيح الأوضاعِ في بلادهم كالشيخ محمد بنِ عبدِ الوهَّابِ في القرن الثاني عشرَ الهجريِّ وغيرِه.

ثم ذهب يوجّه الخطاب إلى العلماء وطلابِ العلمِ في عصره، مستنهضاً هِمَمَهم للدعوة إلى الله والإخلاصِ في العمل، والقيامِ بالواجب الملقى على عواتقهم نحو إخوانِهم المسلمين في كل مكان، قائلاً:

هل تسمعون معاشرَ العلما، ألا يا طالبي علم الشريعةِ فانهضوا أُنحُوا بهم نحوَ الصراطِ المستقيد كيف انتصارُ المسلمين وجُلُهم

تُصغون نحوَ مقالتي ونِدائي؟! وادعُوا عبادَ الله باستهداء مِ ورفضِ كلِّ طريقةٍ عوجاء عن دينهم في غفلة عمياء؟!

وقد أطال في ذلك، وبهذا نكتفي.

ولعل في هذه المقتطفات من هاتين القصيدتين كفايةً كنماذج حيةٍ من شعر الشيخ حافظ الحكمي ـ رحمه الله ـ والتي تدل على تدفق شاعريتِه، وجودةِ شعرِه الإسلاميّ وسُموً غاياتِه.

#### أعماله:

عندما لمس الشيخُ عبدُ الله القَرعاويّ تفوُّقَ تلميذِه حافظٍ ونبوغَه العلميَّ أقامَه مدرِّساً لزملائه والمستجُدين من التلاميذ، فألقى عليهم دروساً نافعة استفادوا منها فائدةً كبرى.

ثم عينه شيخُه في سنة ١٣٦٣هـ مديراً لمدرسة (سامطة) السلفية ـ أوَّلِ وأكبرِ مدرسةِ افتتحها الشيخُ في المنطقة لطلاب العلم ـ، وأسند إليه أمرَ الإشرافِ على مدارس القرى المجاورة.

واتسعت بعد ذلك مدارسُ الشيخ في منطقتي (تهامةً وعسير) فما من مدينة أو قرية إلا وأسس بها مدرسةً أو أكثرَ تدرس العلومَ الإسلاميةَ<sup>(١)</sup>، وجعل بها من تلاميذه من يقوم بالتدريس فيها ويتولى شؤونَ إدارتِها.

ولما كان الشيخُ يقوم في فترات متعددة بجَوَلاتٍ على مئات المدارسِ التي كان قد أسسها في المنطقة، جعل تلميذَه الأولَ الشيخَ حافظاً الحكميَّ مساعداً له، يتولى الإشراف على سير التعليمِ وأمورِ الإدارةِ أثناء تَجوالِ الشيخ على مدارسه، فنهض حافظٌ بالعبء المُلقى على عاتقه وأدًى الأمانةَ خيرَ الأداء.

ثم تنقل الشيخُ حافظ ـ للقيام بواجبه مع شيخه ـ في عدة أماكنَ، منها قريةُ (السلامة العليا) ومدينةُ (بيش: أم الخشب) في الجزء الشماليِّ من منطقة (جازان) وغيرهما، عاد بعدها إلى مدينة (سامطة) مرة أخرى يدير مدارسَها ويساعد شيخَه في تحمل المسئولية والإشرافِ على سير التعليم ومواصلةِ تدعيم مَهامٌ الدعوةِ والإصلاح.

وهكذا مضى الشيخُ حافظٌ يؤدي وأجباتِه في سبيلُ النهوضِ بأبناء مِنطقتِه، وليرفعَ من مستواهم الثقافيُ، ولِيُفيدَهم من علمه قدْرَ ما يستطيع، فقد كان يجتمع إليه طلبةُ العلم من كل مكانِ للتتلمذ على يديه فيستفيدون منه فائدةً عُظمى، ومن

<sup>(</sup>۱) انظر شيئاً عن هذه المدارس وافتتاح بعضها في: (مجلة المنهل الني تصدر في جدة: مجلد ٨، عدد ٥ جمادى الأولى سنة ١٣٦٧هـ ـ في المقابلة التي أجريت مع الشيخ عبد الله القرعاوي ـ: ص١٨٥ ـ ١٩٦).

وعدًا لأوائل هذه المدارس وأهمها في مقالي الذي كتبته عن الشيخ عبد الله القَرعاويِّ في: (مجلة العرب التي تصدر في الرياض: المجلد ٨/ص٢٦٥).

طلبتِه الآن علماءُ أفاضلُ يتولُّون مناصبَ القضاءِ والتدريسِ والوعظِ والإرشادِ في جميع أنحاء المنطقةِ الجَنوبيةِ وغيرها.

وفي سنة ١٣٧٣هـ افتتحت وزارةُ المعارفِ السعوديةُ مدرسةَ ثانويةَ بـ (جازان) عاصمةِ المنطقةِ، فعُيّن الشيخُ حافظٌ أوَّلَ مديرٍ لها في ذلك العام.

ثم افتتح معهد علمي تابع للإدارة العامة للكليات والمعاهد العلمية آنذاك (جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية حالياً) بمدينة (سامطة) في عام ١٣٧٤ه فعين الشيخ حافظ مديراً له؛ فقام بعمله هذا خير قيام، وكان يُلقي فيه بعض المحاضرات ويُملي على تلاميذه الكثير من المعلومات الشرعية واللغوية المفيدة، ويضع لهم المذكرات الدراسية للفنون التي لم تُقرَّر لها كتب علمية وفق المناهج المحددة، وكان يُمليها أحياناً بنفسه، وقد يمليها عن طريق المدرّسين بالمعهد أحياناً أخرى.

#### صفاته:

كان الشيخُ حافظٌ الحَكَمي ـ رحمه الله ـ مثالاً يُحتذى لكل طالبِ علم يريد التحصيلَ والعلمَ النافعَ، ومثالاً لكل عالم جليلٍ متواضعٍ يحب لتلاميذه وزملائِه كلَّ خير وصلاح.

ويكفي أن أُوردَ هنا ما قاله عنه شقيقُه الأكبرُ (عمّي) الشيخُ محمدُ بنُ أحمدَ الحكمي \_ حفظه الله \_ في رسالة كتبها إليّ إجابةً لطلبي:

«كان رحمه الله على جانب كبير من الورع والكرم والعفة والتقوى، قويً الإيمان، شديد التمسك، صدّاعاً بالحق، يأمرُ بالمعروف ويأتيه، وينهى عن المنكر ويبتعد عنه، لا تأخُذه في الله لومةُ لائم.

كانت مجالسه دائماً عامرة بالدرس والمذاكرة وتحصيلِ العلم، تَغَص بطلابه في البيت والمسجدِ والمدرسة، لا يُدلّ حديثه، ولا يَسأم جليسه.

كان جلَّ أوقاتِه ملازماً لتلاوة القرآنِ الكريم، ومطالعةِ الكتبِ العلمية، بالإضافة إلى التدريس والتأليفِ والمُذاكرة.

وكان خفيفَ النفس يحب الرياضة والدُّعابة والمُزاحَ مع زملائه وطلابِه

وزوَّاره، مما يجذِب قلوبَ الناسِ إليه، ويحبب إليهم مجالستَه والاستفادةَ منه» (١).

#### وفاته:

لم يزل الشيخُ حافظٌ مديراً لمعهد سامطةَ العلميِّ حتى حجَّ في سنة ١٣٧٧ه، وبعد انتهائه من أداء مناسكِ الحجِّ لبَّى نداء ربِه في يوم السبتِ الثامنَ عشرَ من شهر ذي الحِجةِ سنة ١٣٧٧هـ (١٩٥٨م) بمكةَ المكرمةِ على إثر مرَضِ ألمَّ به، وهو في رَيعان شبابهِ، إذ كان عمرُه آنذاك خمساً وثلاثين سنةً ونحوَ ثلاثةٍ أشهر، ودُفن بمكةَ المكرمة، رحمه الله تعالى رحمةً واسعةً.

وقد كان وقعُ خبرِ وفاتِه على شيخه وعلى أهله وزملائِه وأصدقائِه وتلاميذِه شديداً، والمصيبةُ به فادحةً، وقد رثاه بعضُ تلاميذِه رثاء حاراً يعكُس مدى الفاجعةِ التي أصابتهم بموته، من ذلك قصيدةٌ للشيخ الدكتور زاهرِ بنِ عواضٍ الألمعيِّ يقول في أولها:

لقد دوّى على (المخلاف) صوت تفجّعت الجنوبُ وساكنوها وذاعت في الدُنا صيحاتُ خطبِ فكفكفت الدموعَ على فقيد وأحيا في الربوع بيوت علم أرحافظ) كنت للعلياء قُطباً وبحراً في العلوم بعيدَ غورٍ وما مُتُم فمنه جُكم مَنارٌ

نعى النحريرَ عالَمها الهُماما على بذرِ بها يمحو الظلاما فهزَّت من فجائعها الأناما على الإسلام شمَّر واستقاما وواسى مُقعداً ورعى يتاما وللإسلام طَوداً لا يُسامى كثيرَ النفع قواماً إماما يضيء دروبَنا وبها أقاما(٢)

<sup>(</sup>١) وأما عن صفاته الخُلْقِيَّة، فقد وصفه الشيخ زيد المدخلي ـ حفظه الله ـ في كتابه: «الشيخ حافظ الحكمي...» ص٣٩ قائلاً: «كان رحمه الله ربعة أسمر اللون مستدير الوجه مفلج الأسنان، خفيف اللحية والعارضين، أقرن الحاجبين يعجبه لباس الخشن من الثياب في غالب الأوقات....» اه.

أبو ياسر خالد بن قاسم الرّداديّ في تحقيقه لكتاب «دليل أرباب الفلاح لتحقيق فن الاصطلاح» ص٢٣ التعليقة (١).

<sup>(</sup>٢) القصيدة في ديوان (الألمعيات) للدكتور زاهر الألمعي: (ص١٢٦ ـ ١٢٧).

وممن رثاه أيضاً تلميذُه الأستاذُ إبراهيمُ بنُ حسنِ الشعبيُ بقصيدة، نقتطف منها قولَه:

> تسوقًي (حافظً) ركن البلادِ وقد ضاقت عليَّ الأرضُ ذرعاً وساءَ الحالُ مني حين وافي لقد كنت المقدمَ في المزايا وكنت القائدَ المدعو فينا صلاح للمشاكل كنت قِذماً وفي كل العلوم مددتَ باعاً

وخلف حسرة لي في الفؤاد بما رَحُبت ولم تسَع البوادي بنا نعيُ الفتى البطلِ العماد من الخيرات يا قطبَ النوادي فمن نختارُ بعدك للقياد؟ ومصباح البحوثِ بكل وادي وهمئك العليّة في ازدياد

وقد خلَّف الشيخُ ـ رحمه الله ـ بعد رحيلِه مكتبةً علميةً كبيرةً عامرةً بكل علم وفن، أوصى بأن تكون وقفاً على طلاب العلم ورُوَّاد المعرفة، فضُمَّت إلى معهدً سامطةَ العلميِّ لينتفِع بها المدرِّسون والطلاب، ولتبقى تحت إشرافِ إدارةِ المعهد.

كما خلَّف من تأليفه آثاراً علميةً نافعةً في كثير من الفنون الإسلامية، لا يستغني عنها كلُ طالبِ علم، وسنشير إليها.

وله من الأبناء أربعة هم: أحمدُ \_ كاتبُ هذه الأسطر \_، وعبد الله، ومحمد، وعبدُ الرحمن، وفقهم الله جميعاً وسدَّد خطاهم، وأخذ بأيديهم لما فيه خيرُهم وصلاحُهم (١).

### مؤلفاته:

لوالدي الشيخ حافظِ بنِ أحمدَ الحكمي ـ رحمه الله تعالى ـ مؤلفات عديدة في: التوحيد، ومصطلح الحديث، والفقهِ وأصولِه، والفرائضِ، والتاريخِ والسيرةِ النبوية، والنصائحِ والوصايا والآدابِ العلمية.

<sup>(</sup>١) وانظر مزيداً من البيان عن حالته الاجتماعية في كتاب «الشيخ حافظ الحكمي حياته وجهوده...» ص٣٩ للشيخ زيد المدخلي ـ حفظه الله ـ.

أبو ياسر خالد بن قاسم الرَداديّ في تحقيقه لكتاب «دليل أرباب الفلاح» ص٢٥ رقم التعلقة (١).

من هذه المؤلفات ما هو منظومٌ، ومنها ما هو منثورٌ، وهي كما يلي:

## أ ـ في التوحيد:

١ - (سُلَّم الوصول، إلى علم الأصول، في توحيد اللَّهِ واتباعِ الرسول ﷺ) أرجوزةٌ في أصول الدين، مطلعُها:

أبدأ باسم اللَّهِ مستعينا واض به مدّبًراً مُعينا

انتهى من تسويدها في سنة ١٣٦٢هـ، وهي أوَّلُ ما أُلِّف. طُبعت طبعتها الأولى بمكة المكرمة سنة ١٣٧٣هـ (في ١٦ص).

٢ ــ (معارج القبول، بشرح سلم الوصولِ إلى علم الأصول ــ في التوحيد)
 وهو شرحٌ مُطوّلٌ لأرجوزة (سلم الوصول) ـ المتقدم ذكرُها ـ، انتهى من تسويده في
 سنة ١٣٦٦ه، ويقع في مجلدين كبيرين تزيد صفحاتُهما في طبعته الأولى عن ألف ومائة صفحة (١).

<sup>(</sup>۱) (\*) طبع كتاب «معارج القبول» طبعته الأولى بالمطبعة السلفية بالقاهرة نحو سنة ١٣٧٧هـ، في مجلدين ضخمين بلغت صفحاتهما/ ١١٨٣ صفحه، ج١/ ٥٤٤ صفحة، ج٢/ ١٣٩٩ صفحة.

 <sup>(\*)</sup> ثم أصدرته مصوراً عن هذه الطبعة الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد في المملكة العربية السعودية.

<sup>(\*)</sup> ثم طبع الطبعة الثالثة بعناية ولد المؤلف الدكتور أحمد بن حافظ الحكمي حفظه الله.

<sup>(\*)</sup> كما طبع الكتاب طبعات مسروقة فيها تحريف وأخطاء مطبعية.

<sup>(\*)</sup> ثم طبع في ثلاثة مجلدات بتحقيق/ عمر بن محمود أبو عمر/ عام ١٤١٠هـ ـ ١٩٩٠م.

<sup>(\*)</sup> قلت: وقد اطلعت على جميع طبعات الكتاب، فدفعني لخدمته عوامل أهمها:

١ ـ الرغبة الصادقة \_ في نفسي \_ لنشر كتب العقيدة السلفية بين صفوف المسلمين، لعلمي
 الأكيد أن العقيدة أولاً.

٢ ـ تلبية لرغبة الأخ:/سعد بن فواز الصميل/ في نشر هذا السُّفر الطيب.

٣ ـ وجود نقص لآيات كاملة في الموضوع الواحد في بعض الطبعات عما في طبعة نجل المؤلف التي اعتمد فيها على مخطوطة بخط والده رحمه الله.

٤ ـ وجود نَّقص لكلمات أو حروف وأحياناً جمل في بعض الآيات القرآنية.

٥ ـ وجود زيادة حروف على بعض الآيات ليست منها.

٦ ـ وجود خطأ في عزو الآيات إلى سور غير سورها في مواطن كثيرة.

وهذا الكتابُ أهم آثارِ الشيخِ وأشهرُها وأغناها عن التعريف، يتمتع الآن بقيمة علمية كبيرة بين طلابِ العلم وأساتذة الجامعاتِ الإسلامية، وقد دأبت الرئاسة العامة لإدارات البحوثِ العلمية والإفتاء في المملكة العربية السعودية زمناً طويلاً على توزيعه مجاناً على خريجي الكلياتِ وعلى المدرسين والقضاة، لما فيه من فوائدَ جمّة، وما يحويه من معلومات قيمة في موضوعه، ولُحسن عَرضِه وتبويبِه واستيفائِه لكثير من نصوص الكتابِ والسنة وأقوالِ السلفِ الصالحِ بما لا يدع زيادة لمستزيد.

٣ ــ (أعلامُ السنةِ المنشورة، لاعتقاد الطائفةِ الناجيةِ المنصورةِ) كتابٌ مؤلَّفٌ على طريقة السؤالِ والجواب، انتهى من تسويده في غُرَّة شهرِ شعبانَ سنة ١٣٦٥هـ، وطُبع طبعته الأولى بمكة المكرمة د. ت (في ٦٧ ص)(١).

٤ \_ (الجوهرة الفريدة، في تحقيق العقيدة) منظومة داليَّة، مطلعُها:

الحمدُ لله لا يُحصى له عدد ولا يحيط به الأقلامُ والمددُ طبعت طبعتَها الأولى بمكةَ المكرمة سنة ١٣٧٣هـ (في ١٩ص).

# ب \_ في المصطلح:

٥ \_ (دليلُ أربابِ الفلاح لتحقيق فن الاصطلاح) كتابٌ جليلٌ حافلٌ في

٧ ـ وجود أخطاء كثيرة في ضبط الآيات القرآنية بالشكل.

٨ ـ إغفال تراجم الأعلام الذين يحتاج لمعرفتهم القارئ.

٩ ـ إهمال التعريف بالفرق والطوائف الضالة المنحرفة عن منهج السلف الصالح ليُحذر منها.

١٠ ـ القصور في عزو الآثار، والأقوال إلى مصادرها.

وغير ذلك مما سوف يراه القارئ بنفسه في طبعتنا هذه.

اللهم اجعل أعمالنا كلها صالحة. . . ولوجهك خالصة. . .

ولا تجعل فيها شركاً لأحد.

محمد صبحي بن حسن حلاق أبو مصعب

<sup>(</sup>۱) (\*) ثم طبع الكتاب بتحقيق: مصطفى أبو النصر شلي، ط٢/ ١٤٠٨هـ/ ١٩٨٨م.

<sup>(\*)</sup> ثم طبع الكتاب بتحقيق: أحمد علي علوش مدخلي، ط٣/ ١٤١٥هـ ـ ١٩٩٥م/.

مصطلح الحديث، طبع طبعته الأولى بمكة المكرمة سنة ١٣٧٤هـ (في ١٧٤ص) (١٠). ٦ ـ (اللؤلؤ المكنون، في أحوال الأسانيد والمتون) منظومة، مطلعها:

الحمدُ كلُ الحمدِ للرحمن ذي الفضل والنعمةِ والإحسان

انتهى من نظمها في سنة ١٣٦٦هـ، وطبعت طبعتها الأولى بمكة المكرمة د. ت (في ١٨ص).

# ج ـ في الفقه:

٧ ـ (السبلُ السويَّة، لفقه السننِ المروية) منظومةٌ طويلةٌ في الفقه وفق أبوابِه المعروفة، مطلعها:

أبدأ باسم خالق مُحمد لا مُحسَبِلًا مكتفياً مُحوقِلا طبعت طبعتها الأولى بمكة المكرمة د. ت (في ١٣٤ص)(٢).

# د ـ في أصول الفقه:

٨ ـ (وسيلة الحصول، إلى مهمات الأصول) منظومة في أصول الفقه، مطلعها:
 الحمدُ للعدل الحكيمِ الباري
 الـمشتعانِ الـواحـدِ الـقـهار

انتهى من كتابتها في سنة ١٣٧٣هـ، وتقع في ٦٤٠ بيتاً. طبعت طبعتها الأولى بمكة المكرمة د. ت (في ٣٥ص).

٩ ـ متن (لامية المنسوخ) منظومة لامية الرَّويِّ في النسخ وما يدخله من الكتب الفقهية، مطلعها:

الحمدُ لله في الدارين متصل هو السلامُ فلا نقصٌ ولا عللُ

<sup>(</sup>۱) ثم طبع مؤخراً بتحقيق أبي ياسر خالد بن قاسم الردَادي عام/١٤١٤هـ - ١٩٩٣م/ أبو مصعب: محمد صبحي بن حسن حلاق.

 <sup>(</sup>۲) وقد تصدى لشرحها العلامة زيد المدخلي ـ حفظه الله ـ شرحاً وافياً وسَماه به «الأفنان الندية بشرح السبل السوية»، وقد طبع ـ ولله الحمد ـ في ستة مجلدات.
 [أبو ياسر خالد بن قاسم الردادي في تحقيقه لكتاب (دليل أرباب الفلاح) ص٢٧ رقم التعليقة (١)].

طبعت طبعتها الأولى بمكة المكرمة د. ت (في ١٠ص).

# ه \_ في الفرائض:

١٠ \_ (النورُ الفائض، من شمس الوحي، في علم الفرائض) رسالةٌ منثورةٌ في علم الفرائض، انتهى من كتابتها في ١٥ \_ ٨ \_ ١٣٦٥هـ، وطبعت طبعتها الأولى بمكة المكرمة سنة ١٣٧٧هـ (في ٤٦ص).

# و ـ في التاريخ والسيرةِ النبوية:

ا ا \_ (نيلُ السول، من تاريخ الأممِ وسيرةِ الرسولِ ﷺ) منظومة تاريخية، تزيد أبياتها عن (٩٥٠ بيتاً)، مطلعها:

الحمد لله المهيمين الأحذ باري البرايا الواحد الفرد الصمد طبعت طبعتها الأولى بمكة المكرمة د. ت (في ٥٢ص).

# ز \_ في النصائح والوصايا والآداب العلمية:

١٢ \_ نصيحةُ الإخوانِ المشهورة بـ (القاتية)، وعنوانُها: (هذا سؤالٌ بشأن القاتِ والدخانِ والشَّمةِ)، وهي قصيدة تائية، مطلعها:

حمداً لمن أسبغ النّعما وألهمنا حمداً عليها بألطافِ خفياتِ

وقد طبع معها ردِّ عليها لأحد أهل اليمن، ثم جوابُ الشيخِ عليه، وفي الجواب الأخير فوائدٌ جليلةٌ. طبعت طبعتها الأولى بمكة المكرمة سنة ١٣٧٤هـ (في ١٥٠ص).

۱۳ ـ (المنظومة الميمية، في الوصايا والآداب العلمية) قصيدة ميمية رائعة في الحث على العلم وطلبه والتمسك بما جاء في كتاب الله وسنة رسولِه على مطلعها:

الحمدُ لله ربِّ العالمين على آلائه وهو أهلُ الحمدِ والنعمِ طُبعت طبعتها الأولى بمكة المكرمة د. ت (في ١٤ص).

وقد طبعت جميعُ هذه الكتبِ من مؤلفات الوالدِ الشيخ حافظِ الحكمي ـ رحمه الله ـ طبعَتها الأولى ـ ما أرِّخ منها وما لم يُؤرَّخ ـ في سنتي ١٣٧٣ ـ ١٣٧٤هـ

على نفقة جلالة المغفور له الملكِ سعودِ بنِ عبدِ العزيزِ بمطابع البلادِ السعودية بمكة المكرمة، عدا كتابِ (معارج القبول) الذي طبع طبعتَه الأولى د. ت (نحو سنة ١٣٧٧هـ) في المطبعة السلفية بمصر.

وللوالد الشيخ ـ من بعدُ ـ بعضُ الرسائلِ والمنظوماتِ المخطوطةِ التي لم تطبع بعد، سنعمل على طبعها ونشرِها في وقت قريبٍ إن شاء الله، حتى يُنتفعَ بها كما انتُفع بغيرها من مؤلفاته المطبوعةِ، أهمُها:

- ١ (مفتاحُ دار السلام، بتحقيق شهادتي الإسلام).
- ٢ ـ (شرح الورقات، في أصول الفقه ـ لأبي المعالى الجُويني).
- ٣ ـ همزية الإصلاح، في تشجيع الإسلام وأهلِه، والتمسك كلَّ التمسك بأساسه وأصله).
  - ٤ (مجموعة خطب للجمع والمناسبات الدينية)(١).

وكلُ مؤلفاتِه ـ رحمه الله ـ تعطيك الدليلَ الواضحَ على مكانته العلمية، وعلى تعمقه في كثير من جوانب المعرفة، وهي كتب قيمة يكفي للدلالة على جودتها وقيمتِها أن بعضَها عُرض على فضيلة العلامةِ الشيخ محمدِ بنِ إبراهيمَ آل الشيخ مفتي الديار السعودية آنذاك، رحمه الله ـ فاستحسنها واستجادها وأشار على الحكومة بطبعها وتوزيعِها حتى يستفيدَ منها الخاصةُ والعامةُ على السواء، لما فيها من فوائدَ جمّة، ونصائحَ عامةٍ نافعةٍ لجميع المسلمين في دينهم ودنياهم، ولأنها تحضّهم على التمسك بكتاب اللهِ وسنة رسولِه الأمين على اتباع السلفِ الصالح والأثمةِ المبرزين من علماء المسلمين.

رحم اللَّهُ الشيخَ حافظاً الحكميَّ رحمةً واسعةً، وأسكنه فسيحَ جناتِه، وجزاه عما قدَّم خيرَ الجزاءِ، وغفر له ولوالديه ولشيخه ولجميع المسلمين.

أحمد بن حافظ الحكمى

<sup>(</sup>۱) وقد ذكر الشيخ زيد المدخلي - حفظه الله - جميع مصنفات المؤلف - رحمه الله - المخطوطة في كتابه «الشيخ حافظ الحكمي...» ص٤٩ فانظره.

<sup>[</sup>أبو ياسر خالد بن قاسم الردادي في تحقيقه لكتاب «دليل أرباب الفلاح» ص٢٩ رقم التعليقة (١)].

سلاعليه ربناوح وبعيمذاالنظمفط الادمنهجالي الفاباهملابد اعلم اناله جلوة وموبوعان أياس يذه كخالقالبادئ وبالمصول ولايستون غير ماير يد

بابغ عنه سيدال كوان والدابع ابنعمر خرالدن أعاد العاد العاد مسدة كالخالجة مارو وكالشخبة رافضي فاسق من صاك المنجنات في منتقاد ھارون س سوس بلانڪران گاني فالسنة المكاون العش وسالز الصّحب الكوامالين وتابعوه السادة فالاخياك وأهل ببت المصطفر الأطهان نكلم فبجكبر التسرآن انتخاعليه خالق الأكوان وغيرهالاحمالاسال فالفناج والحدبدوالقتال كذاك فالتورآبة والإغي صفاتفكم معاومة التفهي وذكره فسناة المختار فدساركسان الشمس الأفكاد تعرالسكوت واجتهعماجري بينهه ومن فعل مافد فر ال نكلقم مجتهده مناك وك فالمسلوبالكنا والسنترالروة عنكلاختلافاليها فاحالفها فهورد وا شرط قبولالسعران يحتم فبلج اصابك وإخلاصهعا للهِ ربِ العَرِسُ السوا موافق الشرع الذي انتضاء وكإثماً خالف للوحب لكاله ماليه احتلاف يقه فالدن انماأخ بالنيق لبس تالأوهام وحدس العقل منتشأ الجرهنا فدانتهد وتم ما بحمع له عندت سيتهسلم الوصو سمامياحت آلاصول فالمدلله على انتهائي كماحملت الله فايتلأ جميعها والسدائل للعيوب تغشي الرسول المصطفع مدا منم الصياوة والسيلام إ بوجميع صحيه والأ مدوم سرمداً بلانف بمرالدعا وصيخ الف السادةِ الأَمْيةِ إلا بدال ماجرت الأفلام بالمما تأريخها العفران فانهراجل ابيالهايس بعدالحم

بزطاف وم بتناله وي فيالله وتعريب لروي اللاعقال الذي لالالدالاه ولا برسسواه السنة في يعانواع العيارة والله قَص أَرَلاً يَعِيدُ وَلَذَيَّاهُ وَ وَلَوْكِ أَرَا الدَّهُولِ لِحَقَّ وَأَنْ مَا بِعِنْ عُولُ مِنْ الدَّهُ وَالعَالَى اللَّهِ إِلَّهُ اللَّهِ اللّ ﴿ عَلَمُ العيبِ وَالْسَعُ < ءَ الدِّي يُستوى فيعلمها أسرالعبدس نعلهما أظهر الذي علم مكاه وقاليكون ومان لعايعوب الداراع مرامنعال ومغ فالسهوات ولافى الادس ولأاضغرس ولاتطولاا كتبراء بعبابه مآيلجق الأرص وما يخرج من وماينزل من السماء وما يعرج دين كيف لاوعوه والله ي حالى وقذارا ، الابعلم ص حلق لعواللطيف ليحسير ﴿ وَحَمَا لَلْهُ إِذَا لَا عُمْ وَرَحِيهِ الدِّي كَتَبْطِي نَفِسُدالوجِدُ وِ عوا يرح الرحانِ • الذي غلبشب حمد غضيب كاكتب والدعده على عربك روا كمثاب لمبين •الدُّ وسعت رحندكاش ومهاينولسم لكالمثق ببينهم كماتبت مسبده المرسلين ، وانظرالي آفاد يرهذاله كيف يحيا لأرص بعدونها لأن وللالحيرا لولا وهوعلى كلشن فدير ﴿ الملالِكِ قَالَمُ إِن مِينَ مَكَاوِدَكُل لبئ والأشن لا أدق مكرولامعين ، المتقرف في خلقه ما يستسأ دم الأمرواليين والاعز (والإذالال وسأ لأحياوالدماتة الالالخلووالآمرشادادالدربالعالمين ولالانقماء وولامفدو والآمروء والا -- يشككداً لالهلكتم وجواسرع لخارسيين ولرمالة السهوات والازص ويأبيهما والبهلفين القدوس المسلام الديل مضع بعنعات الكماله ، وتقري عركل خص وعال ، وتعاعبه لانسباكه والانتظا حرام على لعفول أن تصعيروعلى الأوهام أن تكيمرليس كذارس وهوالسميع البعبيري للومن الذي آمن أولياء مسحري الدسيا ووفاع والاحرة عداب الهاديه ، وآناه و معدد الدند المصنتي وسيعلهم والمقامر وحنة عالية والمهمن الدي شهدعلى خلقد مآعالهم فهوالقا وعلى كل مفسى ماكسبب لا تعفي عليمهم خافيد المهمساده محبيريصير ف العزين الذب السعاليا والمعرا لمنابه ، الحداد الدي لرمظان الجبرور والعظمة وصور لذي عبركالسيرمان ، المتلبر الذير لابنبغي الكمرياء والالدولايليق للا بجدابه ، العظمثلاناده والتعرباء برداء ، فن داد عدصفة منها احلب العصد والمعتد والكندمير ﴿ للخالق السادر والمعدور لما شأم لذا شامة أي صورة شاء مل الواع لنصوير . هوالذى خلقم منكم كافره ملكه ومن والديما نعلو د بصير ، خلق الديمواد لارض الحن وصورتم فأحسن معومكم والبركلصير]، ما خلكا ولايعتكم الالنفسر واحدة الالدسميع بعير ١٤ المنفالال عالور إنا والعبد بقرار الورض فطايات الميد لاشراع به نديثا لأناه بقرا لهامعمورة علمة الذي فصيرسدها زَ فهروك العَلَوق وقي عرف الوهائبا الذي كرمو هوب واصل الم حلارة في المنافية ه و داه و و منا او معالده الراحة و الدلالة الذي التنفد خرا النهود بغض مافي بسراد المهما الفق سناخاق المعولة والآرض ماذ أنقص م فطيل العربر ، وله ورلا و على دياد ود فوير م ياده الا العنوت في الاعتصاد عكم مدرنه بأيرام تعنا محكما ، يولا قين بعين ما المنافر بينيا . من والعلاق م عوالاو أولا حاو أعلار عيما و كل مرزي الاحد الأعاري حكمة تنص ذلة قصاء عند مركما والمط الارر الا في هذه العالم المرتب معيدة على ديدن يستد من السند النجاحة من الاعاد ورنع والعدا والحكمة

صورة للصفحة الأولى من مسؤدة كتاب (معارج القبول) بخط المؤلّف ـ رحمه الله ـ

السندهالمان واحكامانه واصواللفقدعاريعين فيتزاك الراوالمالوو واللستدار وعددي ه وصوالعمسة يخوالصرف المعاني والبديع كالمحسب وتعريعه فيضنه وقوانا سياميا حسالاصول وصفائي بالسهروه والعاقب لِعِمَا لِلْتُصِمْعُ أَنْ قَدِيرِ أَا نِسْمًا فِي َ أَنِي إِمَّا مِصْلًا لِمِنْ اللَّهُ لِللَّهِ اللَّهِ وسوله وللا يولي والما معت المرت في المنافي العالمة من تقدي ودالم افتيلة بتلام للرت حيدا فتياج ذَكَرِكُنَّقَ الْمُهَرِّنِقَالُكُو الْهِ النَّحَطُوْ السَّهُ وَاتَّوَالَا مِنْ وَخَعْمُ وَكُرْمُ فِيماً يِنْتَهُونَ الْيُوالِمَا أَيْنِ الْمُحَدِّقِقَالِمُ وقع ينهم الحوق ينهم الحوق يل الحوللرسيع أمين اصحالات والخروط والناج ملابه يبينا أبي واسد لهما الخلط بمغفرة العصفرت تعاد الدنوب إدنو ويحييع المسلمين والمعنرة سترالنب والدنب والاحرة والعموعسة وعدم انتخاصة براجيعهاء منصغيا فوكيا لترقا ستغفا للماعظ منواع الملكرة والسغريا مسترقة والعينجة منح منصيع المسلمان اجراع عفع المعملال ستغفار والصلوة والسلاء تقيم معلاها وتعتب السو الصعف محدا يمنغره من ربيغ (قال زميما تعق الجميع صعيدوالك القلم تعريفها كلا البساوة) جع سيديشو إنقيم المقدم والامدة بالمفتخذ وبهم فالدين والموكما لتا اوال ولها والمهتك وندوم إحتواصلة متوان وترسوما والبد الدوام يعسب وبلانفاح وناء وانتعلع وماجر والافلق بالملادع تصعد ملحرت وتعرالكام اجامعهدا العنىمتنا وضرحا ووصيترى منديليتسدون والقراء بآديية والبهضير كالمنيا والمتحرة وجيعهم شاهدهو عا بُدِيم معاصَرَيْرِ ومن يَا في علمقره ومنفيها] صلة المصاغير وأستنشاها إجراح العهش مبطيها لؤي د أسانها عام عدم (مرحوف ديسر) ودان ماشا وسيدين وما زدت ما أور داييا ما القصود ذلك القرين المائة واتنين وستين اعامين نساك العذب وخافه ما وما العنقد وادعلي اصلح العوات في في اللجابة مها وصيرا في الدلاس اعظم المسروات والالعجز المتعدق ب البهم بالمجت فيق يا دانجلا لي الكرام يا يدمع السه لات الأرص ترهمة له يستبغيث الماي وحمّة لوَرْج و سأولاا فلحدم خلقاع طوقةعين وأصلحها شاشا كمدلا البلا ستسحد إيذا كدنت اللهم مغفرتك وسومره موسا ولحقاق آجئ تناص عمالكافا غفرلن وإبصنا ليلمانشال ففواليجيم اللج بفوترحق وصواب فببتعهم ه والهامان وفضلك وانعامرة انتاع لروموليه فلل الجركاث فانفعنااللهربتفن كمروا درفناالعل نماعلناؤهي والمسلمان وماكان فديرج ملاوزال لمزنفس ولشه رشين وأعذئهم تنسعه وفيفله مزيع لمحدولسن للرا وأعذى ارتع فالمصواء مسراطانة السيتقيم اوبييل بخطي أحديره بادر واغفر في الماية وبميع المسلمين ٥ سيحار والعرق عمايه مفور وسال عالا ساتير والحد الدريالعالم بين أوميس التي تحسيدنا وبعب عدد عدارة ورسولا، لميدرا والتن ولاحدن وماء الأمنينا والرسلس وفا برالغر المصلين ويقوا بلي الرواص أبير وأهان بيت احمعان ومن مهم المستال ويقالدنا وعنامعهم بعفنك وترحته ووالدينا واحواننا وعبعالمسلان آماة والاللك ترشعون كالالتنين بعمصلاة العصير بتأريع

صورة للصفحة الأخيرة من مسؤدة كتاب (معارج القبول) بخط المؤلّف ـ رحمه الله -

# خطتي في تحقيق «معارج القبول» وتخريجه

١ ـ وضعت مقدمة للكتاب.

٢ ـ أثبتُ نبذة عن حياة المؤلف بقلم ابنه الدكتور / أحمد بن حافظ الحكمي.

٣ ـ نقلت صورة الصفحة الأولى والأخيرة من أصل منظومة (سلم الوصول)
 بخط الناظم ـ رحمه الله ـ.

وكذلك أثبت صورة للصفحة الأولى والأخيرة من مسوَّدة كتاب «معارج القبول» بخط المؤلف رحمه الله.

٤ ـ عزوت الآيات إلى سورها.

مت بعزو الأحاديث إلى مظائها المختلفة، وذكرت رقم الجزء والصفحة والحديث للكتب التي ذكرتها في الحاشية. فالرقمان اللذان يفصل بينهما خط مائل، الأول منهما للجزء، والثاني للصفحة من الطبعة التي اعتمدنا، والرقم الثالث للحديث. وفي حال عدم ذكر الرقم الثالث أذكر اسم الكتاب أو المؤلف على حسب الشهرة.

٦ - إذا عزوت الحديث إلى البيهقي مطلقاً، أعني أنه أخرجه في السنن الكبرى، وأما في غيرها فأبينه.

وإذا عزوت الحديث إلى الترمذي أو النسائي أو أبي داود أو ابن ماجّه أو الدارقطني أو الدارمي. أعني أنهم أخرجوه في سننهم، وأما في غيرها فأبينه.

٧ - وضعت الأحاديث النبوية بين علامتي تنصيص هكذا (١) مع ضبطها بالشكل.

٨ ـ حكمت على الأحاديث ـ بحسب قواعد هذا الفن ـ صحة أو ضعفاً.

٩ ـ وضعت الآثار بين قوسين هكذا () مع ضبطها بالشكل.

١٠ استخرجت الآثار من مظانها المختلفة وحكمت عليها صحة أو ضعفاً
 بقدر الإمكان.

١١ ـ عزو الأقوال إلى مصادرها ما أمكن إلى ذلك سبيلًا.

١٢ ـ إرجاع المعانى التفسيرية إلى التفاسير.

- ١٣ \_ شرحت الكلمات الغريبة، والعبارات الغامضة.
- ١٤ ـ جعلت عناوين الفصول الرئيسة في الكتاب بخط كبير واضح.
- ١٥ ـ أثبت نص المنظومة ـ في بداية الكتاب ـ كاملة مضبوطة بالشكل.
  - وأبقيت تعليقات ابنه عليها كما هي وذلك لتمام الفائدة.
  - ١٦ \_ ضبطت أبيات المنظومة \_ أثناء ورودها متخللة الشرح \_.
- ١٧ \_ ضبطت الكلمات الضرورية التي تشكل على القارئ في كتاب «معارج القبول» كله، ولله الحمد والمنة.
  - ١٨ ـ ترجمة لبعض الأعلام في هذا الكتاب.
  - ١٩ ـ عرَّفت ببعض الفرق والطوائف في هذا الكتاب.
    - ٢٠ \_ وضعت لكل جزء الفهارس التالية:
      - أ \_ فهرس الأعلام المترجم لهم.
    - ب ـ فهرس الفرق والطوائف المعرَّف بهم.
      - ج ـ فهرس الموضوعات.
  - ٢١ ـ سوف أضع للكتاب فهارس علمية إن شاء الله.

وفي الختام أقول:

«اللَّهُمَّ لكَ الحمدُ، أنتَ قيمُ السماواتِ والأرضِ، ومن فيهنَّ، ولك الحمدُ، لكَ مُلكُ السماواتِ والأرضِ ومن فيهنَّ، ولكَ الحمدُ أنتَ نورُ السماواتِ والأرضِ ومن فيهنَّ، ولكَ الحمدُ أنتَ نورُ السماواتِ والأرضِ ومن فيهنَّ، ولكَ الحمدُ أنتَ مَلِكُ السماواتِ والأرضِ ومن فيهنَّ، ولكَ الحمدُ أنتَ الحقُّ، ولكَ الحقُّ، والحقُّ، والحقُّ، والعارُ حقَّ، والنارُ حقَّ، والنبونَ حقَّ، والحبَّةُ حقَّ، والنارُ حقَّ، والنبونَ حقَّ، ومحمد عَلَيْ حقِّ، والساعةُ حقَّ.

اللَّهمَّ لكَ أسلمتُ وبكَ آمنتُ، وعليك توكلتُ، وإليكَ أنبتُ، وبكَ خاصمتُ، وإليكَ أنبتُ، وبكَ خاصمتُ، وإليكَ حاكمتُ فاغفر لي ما قدَّمتُ وما أخْرْتُ، وما أسررتُ وما أعلنتُ، أنتَ المقدِّم وأنتَ المؤخِّرُ، لا إله إلا أنت». آمين.

وكتبه: أبو مصعب: محمد صبحي بن حسن حلاق.

اليمن / صنعاء/ مساء الأحد: ٢٤/ ذي الحجة/ ١٤١٦هـ ١٢/ مايو (أيار)/ ١٩٩٦م

# ينسب أللو الزنمن التجيئ

# فاتحة الكتاب

الحمد لله الذي لم يتخذُ ولداً ولم يكن له شريكٌ في الملك ولم يكن له وليًّ من الذل، وما كان معه مِن إله، الذي لا إله إلا هو ولا خالقَ غيرُه ولا ربَّ سواه، المستحقُ لجميع أنواع العبادةِ، ولذا قضى أنْ لا نعبُدَ إلا إياه: ﴿ وَاللَّكَ بِأَكَ اللَّهَ هُوَ الْبَطِلُ وَأَكَ اللَّهَ هُوَ الْعَلِيُ اللَّهَ الْكَيِيرُ ﴾ الله الحج: ٦٢].

عالمُ الغيبِ والشهادةِ الذي استوى في علمه ما أسرّ العبدُ وما أظهر، الذي علم ما كان وما يكون وما لم يكن لو كان كيف يكون، وما يعزُب عن ربك مثقالُ ذرةٍ في السمواتِ ولا في الأرض ولا أصغرُ من ذلك ولا أكبرُ: ﴿يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِ الْأَرْضِ وَمَا يَغْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَغْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَغْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَغْرُجُ وَمَا يَعْرُجُ فِيها اللهِ اللهِ اللهِ الله الذي خلق وقدر: ﴿أَلاَ يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو اللَّهِيفُ اللَّهِيمُ الله الملك: ١٤].

رحمنُ الدنيا والآخرة ورحيمُهما الذي كتب على نفسه الرحمة وهو أرحمُ الراحمين، الذي غلبت رحمتُه غضبَه كما كتب ذلك عنده على العرش في الكتاب المبين، الذي وسعت رحمتُه كلَّ شيء، وبها يتراحم الخلائقُ بينهم كما ثبت ذلك عن سيد المرسلين: ﴿ فَٱنظُرْ إِلَىٰ ءَاثيرِ رَحْمَتِ اللهِ كَيْفَ يُحْيِى الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَّ وَالروم: ٥٠].

الملكُ الحقُ الذي بيده ملكوتُ كلِ شيء ولا شريكَ له في ملكه ولا مُعين.

المتصرفُ في خلقه بما يشاء من الأمر والنهي والإعزازِ والإذلالِ والإحياءِ والإماتةِ والهدايةِ والإضلالِ: ﴿ أَلَا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ تَبَارُكَ اللّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الأعراف: ٥٥]. لا رادً لقضائه ولا مضادً لأمره ولا معقب لحكمه: ﴿ أَلَا لَهُ الْخَكْمُ وَهُوَ أَسَرَعُ الْخَسِينَ ﴾ [الأنسعام: ٦٢]. ﴿ وَلِلّهِ مُلْكُ السّكَمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَإِلَيْهِ الْمَصِيرُ ﴾ [المائدة: ١٨].

القدوسُ السلامُ الذي اتصف بصفات الكمالِ، وتقدَّس عن كل نقصِ ومُحال، وتعالى عن الأشباه والأمثال، حرامٌ على العقول أن تصِفَه وعلى الأوهام أن تُكَيِّفه: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيَ يُ مُّوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١].

المؤمنُ الذي آمن أولياءَه من خزي الدنيا ووقاهم في الآخرة عذابَ الهاوية، وآتاهم في الدنيا حسنةً وسيُحِلُّهم دارَ المُقامةِ في جنة عالية.

المهيمنُ الذي شهد على الخلق بأعمالهم، وهو القائمُ على كل نفس بما كسبت لا تخفى عليه منهم خافيةٌ، إنه بعباده لخبير بصير.

العزيزُ الذي لا مُغالبَ له ولا مَرامَ لجنابه.

الجبَّارُ الذي له مطلقُ الجبَروتِ والعظمة، وهو الذي يجبُر كلَّ كسيرٍ مما به.

المتكبرُ الذي لا ينبغي الكبرياء إلا له ولا يليق إلا بجنابه، العظمةُ إزارُه والكبرياءُ رداؤُه، فمن نازَعه صفةً منها أحلَّ به الغضبَ والمقتَ والتدميرَ (١).

الخالقُ البارئُ المصوِّرُ لما شاء إذا شاء في أي صورةِ شاء من أنواع التصوير: ﴿ هُوَ اللَّذِى خَلَقَكُمُ فَمِنكُم مُؤْمِنُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ ﴿ هَا خَلَقَ السَّمَوَتِ وَاللَّرْضَ بِالْحَقِّ وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ وَإِلَيْهِ الْمَصِيرُ ﴿ ﴾ [الـتـخـابـن]. ﴿ مَا خَلْقُكُمُ وَلاَ بَعْنُكُمُ لِلَّا كُمُ لِلَّا كُمُ إِلَّا لِللَّهُ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴾ [لقمان: ٢٨].

<sup>(</sup>۱) يشير المؤلف رحمه الله إلى الحديث الذي أخرجه مسلم (٢٠٢٣/٤ رقم ٢٣٢٠/١٣٦)، والبخاري في «الأدب المفرد» رقم (٥٥٢) عن أبي سعيد الخدري وأبي هريرة قالا: قال رسول الله ﷺ: «العِزُ إِزَارُهُ، والكِبْرِياءُ رِدَاؤُه، فمن يُنازِعُني عَذَبْتُهُ».

وأخرجه أحمد في «المسند» (٢/ ٤١٤)، (٢/ ٣٧٦، ٣٧٦، ٤٢٧) عن أبي هريرة عن النبي على في العظمة إزاري، من النبي على فيما يحكي عن ربه عز وجل قال: «الكبرياء ردائي، والعظمة إزاري، من نازعني واحداً منهما قذفته في النار».

<sup>(\*)</sup> وأخرجه الطيالسي في «مسنده» رقم (٢٣٨٧).

وابن أبي شيبة في «المصنف» (٩/ ٨٩).

والحميدي في «المسند» رقم (١١٤٩).

وأبو داود (٤/ ٣٥٠ رقم ٩٠ ٤٠) وابن ماجه (٢/ ١٣٩٧ رقم ٤١٧٤)، والبغوي في «شرح السنة» (١٢٩/ ١٦٩ رقم ٣٥٩٢).

وهو حديث صحيح، والله أعلم.

الغفَّارُ الذي لو أتاه العبدُ بقُراب الأرضِ خطايا ثم لقِيَه لا يشرك به شيئاً لأتاه بقرابها مغفرة. القهَّار الذي قصم بسلطان قَهْرِه كلّ مخلوقٍ وقَهَره.

الوهّابُ الذي كلُ موهوبِ وصل إلى خلقه فمن فيض بحارِ جودِه وفضلِه ونعمائِه الزاخرة.

الرزَّاقُ الذي لا تنفَدُ خزائنُه ولم يَغِض ما في يمينه، أرأيتم ما أنفق منذ خلق السمواتِ والأرضَ ماذا نقص من فضله الغزير، يرزُق كلَ ذي قوتٍ قوتَه ثم يدبر ذلك القوت في الأعضاء بحكمته تدبيراً مُتقَناً مُحكماً، يرزق من هذه الدنيا مَن يشاء من كافر ومسلم أموالاً وأولاداً وأهلاً وخدَماً، ولا يرزق الآخرة إلا أهلَ توحيدِه وطاعتِه، قضى ذلك قضاءً حتماً مُبرماً، وأشرفُ الأرزاقِ في هذه الدارِ ما رزقه عبدَه على أيدي رسلِه من أسباب النجاةِ من الإيمان والعلمِ والعملِ والحكمةِ وتبيينِ الهدى المستنير.

الفتَّاحُ الذي يفتح على من يشاء بما يشاء من فضله العميم، يفتح على هذا مالاً وعلى هذا ملكاً وعلى هذا مالاً وعلى هذا مُلكاً وعلى هذا عِلماً وحِكمة، ذلك فضلُ اللَّهِ يؤتيه من يشاء واللَّهُ ذو الفضل العظيم: ﴿مَّا يَفْتَحِ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا وَمَا يُمُسِكَ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ مُرْسِلَ لَهُ مُرْسِلَ لَهُ اللَّهُ وَمَا يُمُسِكَ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ مُرْسِلَ لَهُ اللهُ وَمَا يُمُسِكَ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ اللهُ مِنْ بَعْدِهِ وَهُو الْعَزِيزُ الْمُكِيمُ ﴿ [فاطر: ٢].

العليمُ الذي أحاط علمُه بجميع المعلوماتِ من ماض وآتِ وظاهرِ وكامنِ ومتحركِ وساكنِ وجليل وحقير، عَلِم بسابق علمِه عددَ أنفاسِ خلقِه وحركاتِهم وسكناتِهم وأعمالَهم وأرزاقهم وآجالَهم، ومَن هو منهم من أهل الجنةِ ومن هو منهم من أهل الجنةِ ومن هو منهم من أهلِ النارِ في العذاب المُهين: ﴿ ﴿ وَعَندَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ مَن مَن أهلِ النارِ في العذاب المُهين: ﴿ وَعَندَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُو وَيَعْدُ مَا فِى الْبَرِّ وَالْبَحْرُ وَمَا تَسَقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلْمَتِ الْأَرْضِ وَلَا رَطْبِ وَلَا يَاسٍ إِلَّا فِي كِنْبٍ مُبِينِ ﴾ [الأنعام: ٥٩].

ما من جبل إلا ويعلم ما في وَغرِه، ولا بحرٍ إلا ويدري ما في قعره: ﴿وَمَا عَمْرِهِ وَمَا عَمْرُهِ وَلَا يَتَمَكُ مِنْ أَنْثَىٰ وَلَا يَنْقَصُ مِنْ عُمْرُهِ ۚ إِلَّا فِي كِنَابٍ ۚ إِنَّا يَقَلُ مِنْ أَنْثَىٰ وَلَا يَنْقَصُ مِنْ عُمْرُهِ ۚ إِلَّا فِي كِنَابٍ ۚ إِنَّا وَلَا يَنْقَصُ مِنْ عُمْرُهِ ۚ إِلَّا فِي كِنَابٍ ۚ إِنَّا وَلَا يَنْقَصُ مِنْ عُمْرُهِ ۗ إِلَّا فِي كِنَابٍ ۚ إِنَّا وَلَا يَنْقَصُ مِنْ عُمْرُهِ ۗ إِنَّا وَلِهُ كِنَابٍ إِنَّا وَلِا يَنْقَصُ مِنْ عُمْرُهِ ۗ إِنَّا وَلِا يَنْقَصُ مِنْ عُمْرُهِ وَلَا يَنْقَصُ مِنْ عُمْرُهِ ۗ إِنَّا فِي كَنَابٍ إِنَّا وَلِا يَنْقَصُ مِنْ عُمْرُهِ ۗ إِنَّا لَا يَعْمَلُ مِنْ عُمْرُهِ وَلَا يَنْقَصُ مِنْ عُمْرُهِ وَلِا يَنْقَصُ مِنْ عُمْرُهِ وَلِا يَسْعِلُ اللَّهِ يَسِيرُكُ ﴾ [فاطر: ١١].

القابضُ الباسط، فيقبِض عمن يشاء رزقَه فيَقْدِره عليه، ويبسُطه على من يشاء فيوسع عليه، وكذا له القبضُ والبسطُ في أعمال عبادِه وقلوبِهم، كلُ ذلك إليه، إذ

هو المتفردُ بالإحياء والإماتةِ والهدايةِ والإضلال والإيجادِ والإعدامِ وأنواعِ التصرفِ والتدبير.

المُعِزَ المُذِل الذي أعز أولياءَه المؤمنين في الدنيا والآخرة، وأيَّدهم بنصره المُمبينِ وبراهينِه القويمةِ المتظاهرةِ، وأذل أعداءَه في الدارين وضَرب عليهم الذِلةَ والصَّغارَ وجعل عليهم الدائرةَ، فما لِمَن والاه وأعزه من مُذِل، وما لِمن عاداه وأذله من ولي ولا نصير.

السميعُ البصيرُ، لا كسمع ولا بَصَر أحدِ من الورى، القائلُ لموسى وهارونَ: ﴿ إِنَّنِى مَعَكُمُا آَسُمَعُ وَأَرَكُ ﴾ [طه: ٤٦]. فمن نفى عن الله ما وصف به نفسه أو شبّه صفاتِه بصفات خلقِه فقد افترى على الله كذِباً وقد خاب من افترى: ﴿ لَا تُدْرِكُهُ ٱلْأَبْصَدُرُ وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَيِدُ ﴾ [الأنعام: ١٠٣].

الحكَمُ العدْلُ في قضائه وقدَره وشرعه وأحكامِه قولاً وفعلاً: ﴿إِنَّ رَبِي عَلَىٰ صِرَطِ مُسْتَقِيمِ﴾ [هود: ٥٦].

فلا يحيفُ في حكمه ولا يجور: ﴿وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّمِ لِلْعَبِيدِ﴾ [فصلت: ٤٦]. الذي حرَّم الظلم على نفسه وجعله بين عباده محرَّماً ووعد الظالمين الوعيد الأكيد، وفي الحديث: (إن الله ليملي للظالم حتى إذا أخذه لم يُفلِته»(١)، ﴿وَكَنَالِكَ أَخَذُ رَبِّكَ إِذَا أَخَذَهُ لَمْ يُفلِته»(١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه (۸/ ٣٥٤ رقم ٤٦٨٦) ومسلم (١٩٩٧/٤ رقم ٦١/ ٢٥٨٣)، عن أبي بُرُدَة عن أبي موسى الأشعري.

<sup>(\*)</sup> لَيُملي للظالم: أي يؤخر عقوبته، ويتركه ويمهله.

وهو الذي يضع الموازين القِسطَ ليوم القيامة فلا تُظلم نفس شيئاً بل يُحصي عليهم الخَردلة والذرَّة والفتيلَ والقِطمير.

اللطيفُ بعباده معافاةً وإعانةً وعفواً ورحمةً وفضلًا وإحساناً، ومن معاني لطفِه إدراكُ أسرارِ الأمورِ حيث أحاط بها خِبرةً وتفصيلًا وإجمالاً وسرًا وإعلاناً.

الخبيرُ بأحوال مخلوقاتِه وأقوالِهم وأفعالِهم، ماذا عمِلوا، وكيف عملوا، وأين عملوا، وأين عملوا، وأين عملوا، ومتى عملوا، حقيقة وكيفية ومكاناً وزماناً: ﴿إِنَّهَا إِن تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلِ فَتَكُن فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي ٱلسَّمَوْتِ أَوْ فِي ٱلْأَرْضِ يَأْتِ بِهَا ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ لَطِيفُ خَبِيرٌ ﴾ [لقمان: ١٦].

الحليمُ فلا يعاجل أهلَ معصيتِه بالعقاب، بل يعافيهم ويُمهلهم ليتوبوا فيتوبَ عليهم إنه هو التوابُ العظيمُ، الذي اتصف بكل معنى يوجب التعظيمَ، وهل تنبغي العظمة إلا لرب الأربابِ؟ خضعت لعظمته وجَبروتِه جميعُ العظماء، وذلَّ لعزته وكِبريائه كلُ كبير.

الغفورُ الشكورُ الذي يغفِر الكثيرَ من الزلل، ويقبل اليسيرَ من صالح العمل، فيضاعفُه أضعافاً كثيرةً ويُثيب عليه الثوابَ الجَلَلَ، وكلُ هذا لأهل التوحيدِ، أما الشركُ فلا يغفره ولا يقبل معه من العمل من قليل ولا كثير.

العليُ الذي ثبت له كلُ معاني العلوِّ، علوِّ الشأن وعلوِّ القهرِ وعلوِّ الذات، الذي استوى على عرشه وعلا على خلقه بائناً من جميع المخلوقات، كما أخبر بذلك عن نفسه في كتابه وأخبر عنه رسولُه ﷺ في أصح الروايات (١١)، وأجمع على ذلك أهلُ الحلُّ والعقدِ بلا نزاعِ بينهم ولا نكير.

الكبيرُ الذي كلُ شيء دونه، والأرضُ جميعاً قبضتُه يوم القيامةِ، والسمواتُ مطوياتٌ بيمينه كما أخبر بذلك عن نفسه نصّاً بيِّناً مُحكماً.

الحفيظُ على كل شيء، فلا يعزُب عنه مثقالُ ذرةِ في الأرض ولا في

<sup>(</sup>۱) ستأتي قريباً من حديث أبي سعيد الخدري، ومعاوية بن الحكم، وأبي الدرداء، وعبد الله بن عمرو، وعمران بن حصين، وأبي هريرة، وابن عمر، وابن عباس، والنواس بن سمعان وغيرهم.

السماء، الذي وسِع كرسيَّه السمواتِ والأرضَ ولا يؤُوده حفظُهما، حفِظَ أولياءَه في الدنيا والآخرة ونجَّاهم من كل أمرِ خطير.

المُغيث لجميع مخلوقاتِه فما استغاثه ملهوفٌ إلا نجّاه.

الحسيبُ الوكيلُ الذي ما التجأ إليه مُخلِصٌ إلا كفاه، ولا اعتصم به مؤمنُ إلا حفِظه ووقاه: ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى اللّهِ فَهُو حَسَّبُهُ ۚ [الطلاق: ٣]، فنعم المولى ونعم النصير.

الجليلُ الذي جلَّ عن كل نقصِ واتصفَ بكل كمالٍ وجلال.

الجميلُ الذي له مُطلقُ الجمالِ في الذات والصفاتِ والأسماءِ والأفعالِ.

الكريمُ الذي لو أن أولَ الخلقِ وآخِرَهم وإنسَهم وجِنَّهم قاموا في صعيد واحدِ فسألوه فأعطى كلَّ واحدِ منهم مسألته ما نقص ذلك مما عنده: «إلا كما ينقُص المِخْيَطُ إذا أُذْخِلَ البحرَ»(١) كما روى عنه نبيُه المصطفى المِفضالُ، ومِن كرمه أن يُقابِلَ الإساءةَ بالإحسان والذنبَ بالغُفران، ويقبَلَ التوبةَ ويعفو عن التقصير.

الرقيبُ على عباده بأعمالِهم، العليمُ بأقوالهم وأفعالِهم.

الكفيلُ بأرزاقِهم وآجالِهم وإنشائِهم ومآلِهم، المجيبُ لدعائِهم وسُؤالِهم وإليه المصير.

الواسعُ الذي وسِع كلَّ شيء علماً، ووسع خلقَه برزقه ونعمتِه وعفوِه ورحمتِه كرماً وحلماً: ﴿يَقَامُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ، عِلْمَا﴾ [طه: ١١٠]، ﴿لَا تُدْرِكُهُ ٱلْأَبْصَئْرُ وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَيِدُ﴾ [الأنعام: ١٠٣].

الحكيمُ في خلقه وتدبيره إحكاماً وإتقاناً، والحكيمُ في شرعه وقذره عدلاً وإحساناً، وله الحكمةُ البالغةُ والحجةُ الدامغة، ومَن أكبرُ من الله شهادةً وأوضحُ دليلاً وأقومُ برهاناً؛ فهو العذلُ وحُكمُه عدلٌ وشرعُه عدلٌ وقضاؤه عذلٌ، فله الملكُ وله الحمدُ وهو على كل شيء قديرٌ.

<sup>(</sup>۱) وهو جزء من حديث أبي ذر الغفاري الصحيح. أخرجه مسلم (١٩٩٤/٤ ـ ١٩٩٥ رقم ٢٥٧٧).

الودودُ الذي يُحب أولياءَه ويُحبونه كما أخبر عن نفسه في محكم الآيات.

المجيبُ لدعوة الداعي إذا دعاه في أي مكانِ كان وفي أي وقتِ من الأوقات، فلا يشغَلُه سمعٌ عن سمع، ولا تختلف عليه المطالبُ ولا تشتبه عليه الأصواتُ، فيكشف الغمَّ ويُذهب الهمَّ، ويُفرِّج الكربَ ويستُر العيبَ، وهو السَّتيرُ.

المَجيدُ الذي هو أهلُ الثناء كما مجد نفسَه، وهو المُمجَّد على اختلاف الألسُن وتبايُن اللغاتِ بأنواع التمجيد.

ُ **الباعثُ** الذي بدأ الخَلقَ ثم يعيده، وهو أهونُ عليه، إنه هو الفعّالُ لما يريد.

الشهيدُ الذي هو أكبرُ كلِ شيء شهادةً وكفى بالله شهيداً: ﴿ أَوَلَمْ يَكُفِ بِرَيِّكَ أَنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءِ شَهِيداً : ﴿ فَوَلَهُ الْحَقُ وَ اللَّهُ الْمُلَكُ يَوْمَ الْحَقُ وَ : ﴿ فَوَلَهُ الْحَقُ وَ لَهُ الْمُلَكُ يَوْمَ لِنَامَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدًا ﴾ [المنام: ٧٣].

القويُ المتينُ الذي لم يَقُم لقوته شيءٌ وهو الشديدُ المِحال.

الولئ للمؤمنين فلا غالب لمن تولاه، وإذا أراد بقوم سوءاً فلا مرد له وما لهم من دونه من وال.

الحميدُ الذي ثبت له جميعُ أنواعِ المحامدِ، وهل يثبُت الحمد إلا لذي العزةِ والمجلال؛ فله الحمدُ كما يقول وخيراً مما نقول، لا نُحصي ثناءً عليه هو كما أثنى على نفسه، وكيف يُحصي العبدُ الضعيفُ ثناءً على العلي الكبير.

المُحصي الذي أحصى كلَّ شيء عدداً وهو القائل: ﴿وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَهُ فِيَ إِمَامِ مُبِينِ﴾ [بس: ١٢].

المُبدئ المعيدُ، الذي قال وهو أصدق القائلين: ﴿كُمَا بَدَأْنَآ أَوَّلَ خَـَلَقِ نَّهُيدُهُمُ وَعَدًا عَلَيْنَاً ۚ إِنَّا كُنَّا فَلَعِلِينَ﴾ [الانسساء: ١٠٤]، ﴿وَهُوَ الَّذِى يَبْدَأُواْ اَلْخَلْقَ ثُمُّرَ يُعِيدُوُ وَهُوَ أَهْوَتُ عَلَيْدِهِ﴾ [الروم: ٢٧].

وأنَّى يُعجزه إعادتُه وقد خلقه من قبلُ ولم يك شيئاً، كلّ يعلم ذلك ويُقِرُّ به بلا نَكيرٍ.

المُحيي المُميتُ، الذي انفرد بالإحياء والإماتةِ، فلو اجتمع الخلقُ على إماتة نفس هو مُحييها أو إحياء نفس هو مُميتُها لم يك ذلك ممكناً، وهل يقدر المخلوقُ الضعيفُ على دفع إرادةِ الخالقِ العلام؟.

الحيُّ الدائمُ الباقي الذي لا يموت وكلُ ما سواه زائلٌ كما قال تعالى: ﴿كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﷺ وَيَبْغَىٰ وَجَّهُ رَبِّكَ ذُو ٱلْجُلَالِ وَٱلْإِكْرَادِ ﷺ﴾ [الرحمن].

القيُّومُ الذي قام بنفسه ولا قِوامَ لخلقه إلا به، ومن آياته أن تقومَ السماءُ والأرضُ بأمره فلا يحتاج إلى شيء وكلُ شيء إليه فقيرٌ.

الواحدُ الأحدُ الذي لا شريكَ له في إلهيته ورُبوبيّتِه وأسمائِه وصفاتِه وملكوتِه وجَبروتِه وعظمتِه وكِبريائِه وجلالِه، لا ضِدَّ له ولا ندَّ ولا شبيهَ ولا كُفؤَ ولا عديلَ.

الصمدُ الذي يَصمُد إليه جميعُ الخلائقِ في حوائجهم ومسائِلهم، فهو المقصودُ إليه في الرغائب المستغاث به عند المصائب، فإليه منتهى الطلبات، ومنه يُسأل قضاءُ الحاجات، وهو الذي لا تعتريه الآفاتُ، وهو حسبُنا ونعم الوكيلُ.

فهو السيدُ الذي قد كمُلَ في سُؤدُده، والعظيمُ الذي قد كمُل في عظمته، والحليمُ الذي قد كمُل في علمه.

والحكيمُ الذي قد كمُل في حكمته، وهو الذي قد كمُل في صفات الكمالِ، ولا تنبغي هذه الصفاتُ لغير الملكِ الجليلِ.

القادرُ المُقتدر الذي: ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُۥ إِذَا أَزَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَمُ كُن فَيكُونُ ﴾ [يــس: ٨٦]، ﴿وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعْجِزَهُ مِن شَيْءِ فِي ٱلسَّمَوْتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ عَلِيمًا قَدِيرًا ﴾ [فاطر: ٤٤].

المقدُّمُ المؤخّرُ بقدرته الشاملةِ ومشيئتِه النافذةِ على وَفق ما قدّره وسبَق به علمُه وتمّت به كلمتُه بلا تبديلِ ولا تغييرِ.

الأوَّلُ فليس قبله شيءٌ، والآخِرُ فليس بعدَهُ شيءٌ، والظاهرُ فليس فوقه شيءٌ، والباطنُ فليس دونه شيءٌ، هكذا فسَّره البشير النذير.

الوالي فلا منازع له ولا مُضادً، المتعالي عن الشركاء والوزراء والنُظَراء والأنداد.

البَرُّ وصفاً وفِعلًا، ومِن برّه المنُّ على أوليائه بإنجائهم من عذابه كما وعدهم على ألسنة رسلِه، إنه لا يُخلف الميعاد.

التوابُ الذي يرزق من يشاء التوبةَ فيتوبُ عليه، وينجِّيه من عذاب السعير.

المنتقمُ الذي لم يَقم لغضبه شيءً، وهو الشديدُ العقابِ والبطشِ والانتقامِ.

العَفُوُّ بِمنّه وكرمِه عن الذنوب والآثام، الرؤوفُ بالمؤمنين، ومِن رأفته بهم أن نزَّل على عبده آياتٍ مبيناتٍ ليخرِجهم من ظلمات الكفر إلى نور الإسلام، ومن رأفته بهم أن اشترى منهم أنفسَهم وأموالَهم بأن لهم الجنة مع كون الجميع مُلكَه، ولم ينزعُ عنهم التوبة قبل الجمام، فقال تعالى: ﴿يَا أَيُّمَ اللّهِ عَنهم التوبة قبل الجمام، فقال تعالى: ﴿يَا أَيُّمَ اللّهِ عَنهُم أَن يُكُوفُر عَنكُم سَيَّاتِكُم وَيُدْخِلَكُم جَنَّتٍ بَعَرِى مِن تَعْتِها الْأَنْهَالُ وَيُوا إِلَى اللهِ يَعْمَرِي اللهُ اللّهِ اللّهُ النِّي وَالّذِينَ عَامَنُوا مَعَمَّم ثُورُهُم يَسْعَى بَيْنَ أَيْدِيهِم وَبِأَيْمَنِهِم يَقُولُونَ رَبَّنَا وَيَعْمِ لَن وَالّذِينَ عَامَنُوا مَعَمَّم ثُورُهُم يَسْعَى بَيْنَ أَيْدِيهِم وَبِأَيْمَنِهِم يَقُولُونَ رَبّنَا أَتّهِم لَنَا وُرَنّا وَأَغْفِرُ لَنَا إِنّكَ عَلَى حَلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [التحريم: ٨].

مالكُ المُلكِ، يؤتي الملكَ من يشاء وينزع الملك ممن يشاء، ويُعز من يشاء ويُذل من يشاء.

ذي الجلال والإكرام والعِزةِ والبقاء، والملكوتِ والجَبروت، والعظمةِ والكبرياء.

المُقسط الذي أرسل رسلَه بالبينات وأنزل معهم الكتاب والميزانَ ليقوم الناسُ بالقسط وما للظالمين من نصير.

الجامعُ لِشَتات الأمورِ، وهو جامعُ الناسِ ليوم لا ريبَ فيه إن الله لا يُخلف الميعاد.

الغنيُ المغني فلا يَحتاج إلى شيء ولا تزيد في مُلكِه طاعةُ الطائعين، ولا تنقُصه معصيةُ العاصين من العباد، وكلُ خلقِه مفتقرون إليه لا غنى بهم عن بابه طرفةَ عينٍ، وهو الكفيلُ بهم رعايةً وكفايةً، وهو الكريمُ الجوادُ، وبجوده عمَّ جميعَ الأنامِ من طائع وعاصٍ وقوي وضعيفٍ وشَكورٍ وكَفور ومأمورٍ وأمير.

نورُ السمواتِ والأرض ومَن فيهن كما وصف نفسه بذلك في كتابه ووصفه به محمدٌ عبدُه ورسولُه وحبيبُه ومصطفاه، وقال ﷺ مستعيداً به: «أعوذُ بنور وجهِك الذي أشرقت له الظلماتُ وصَلح عليه أمرُ الدنيا والآخرة أن يجِلَّ بي غضبُك أو ينزِل بي سخطُك، لك العُتبى حتى ترضَى، ولا حولَ ولا قوةَ إلا بالله»(١).

<sup>(</sup>١) وهو حديث ضعيف.

فبصفات ربِّنا تعالى نؤمن، ولكتابه وسنة رسولِه نُحكِمُ، وبحكمهما نرضى ونُسلِّم، وإن أبى الملحدُ إلا جُحودَ ذلك وتأويلَه على ما يوافق هواه: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي ءَايَنِنَا لَا يَخَفَوْنَ عَلَيْنَا أَفَنَ يُلْقَىٰ فِي النَّارِ خَيْرٌ أَم مَّن يَأْتِيَ ءَامِنَا يَوْمَ الْقِيْمَةِ آعْمَلُواْ مَا شِئْتُمْ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ ﴾ [فصلت: ٤٠].

الهادي الذي بيده الهداية والإضلال، فلا هادي لمن أضل ولا مُضّلَ لمن مُصلًا لمن هدى: ﴿مَن يَهْدِ اللهُ فَهُو الْمُهْنَدِّ وَمَن يُضَلِلْ فَلَن يَجِدَ لَهُ وَلِيّا مُرْشِدًا﴾ [الحهف: ١٧]، ﴿مَن يَشَا اللهُ يُضْلِلَهُ وَمَن يَشَأ يَجْعَلَهُ عَلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [الأنعام: ٣٩]، ﴿قُلْ إِنَ هُدَى اللهِ هُو الْهُدَيْ ﴾ [البقرة: ١٢٠]، ﴿وَمِن النّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي اللهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلا هُدًى وَلا كِنَابٍ مُنيرٍ ﴾ [الحج: ١].

البديعُ الذي أبدع السمواتِ والأرضَ وما بينهما بلطيف صنعِه وبديعِ حكمتِه بلا مُعين ولا مِثال.

الباقي الذي كلُ شيء هالكٌ إلا وجهَه، فلا ابتداءَ لأوَّليَّته، ولا لآخريَّته زوال.

الوارث الذي يرِث الأرضَ ومن عليها وهو خيرُ الوراثين. وإليه المرجِعُ والمآلُ، فبإيجاده كلُ موجودٍ وُجد، وإليه كلُ الأمورِ تصير.

الرشيدُ في كل أقوالِه وأفعالِه، فبالرشاد يأمرُ عبادَه وإليه يهديهم.

الصبورُ الذي لا أحدَ أصبرُ منه على أذى سمعه، ينسبون له الولدَ ويجحدون أن يُعيدهم ويُحيبَهم، وكلُ ذلك بسمعه وبصرِه وعلمِه لا يخفى عليه منهم شيءٌ ثم هو يرزقُهم ويعافيهم، ذلك بأنهم لم يبلُغوا نفعَه فينفعُونه ولا ضُرَّه فيضُرُّونه، وإنما يعود نفعُ طاعتِهم إليهم، ووبالُ عصيانِهم عليهم، واستغنى اللَّهُ واللَّهُ غنيَّ حميدٌ: ﴿ وَهَمَ اللَّهِ لَلَهُ وَاللَّهُ عَنيَّ حميدٌ: ﴿ وَهَمَ اللَّهِ لَنَ يَعَمُوا قَل بَلَى وَرَقِي لَنْبَعَثُنَ ثُمُ لَنُبَونُ بِمَا عَمِلْتُمُ وَذَلِك عَلَى اللهِ يَسِيرُ ﴾ [التغاين: ٧].

أخرجه ابن إسحاق بدون سند (۲/ ۷۱ ـ سيرة ابن هشام).

وأخرجه الطبراني كما في «مجمع الزوائد» (٦/ ٣٥) وقال الهيثمي: «وفيه ابن إسحاق وهو مدلس ثقة، وبقية رجاله ثقات».

وحكم المحدث الألباني على الحديث بالضعف في تخريجه لفقه السيرة للغزالي ص١٢٦.

أحمَدُه تعالى على جزيل إنعامِه وإفضالِه، وأشكُره على جليل إحسانِه ونوالِه، وله الحمدُ على الحمدُ على وله الحمدُ على على عدله قدراً وشرعاً، وله الحمدُ في الأولى والآخرةِ وهو الحكيم الخبير.

وأشهد أن لا إله إلا اللَّهُ وحدَه لا شريكَ له، الملكُ الحقُ العليُّ الكبير، تعالى في إلهيته وربوبيتِه عن الشريك والوزير، وتقدَّس في أَحَديَّته وصَمَديَّته عن الصاحبة والولدِ والوالدِ والوليِّ والنصير، وتنزَّه في صفات كمالِه ونعوتِ جلالِه عن الكُفؤ والنظير، وعزَّ في سلطان قَهرِه وكمالِ قدرتِه عن المنازعِ والمُغالِبِ والمُعينِ والمُشير، وجلَّ في بقائه وديموميّته وغناه وقيّوميّتِه عن المُطعم والمُجير.

وأشهد أن سيدَنا ونبيَّنا محمداً عبدُه ورسولُه البشيرُ النذير، المرسَلُ إلى الناس كافةً بالملَّة الحنيفيةِ والهُدى المنير.

بعثه اللَّهُ عز وجل رحمة للعالمين، وأنزل عليه كتابَه المهيمن والنورَ المُبين، والهدى المستبين والمنهَج المستنير، والشركُ مضطرِمةٌ نارُه، طائرٌ شرارُه، مرتفعٌ غبارُه، لا مَغيَّرَ له ولا نكيرَ؛ فقام بتبليغ الرسالةِ حقَّ القيام، وجاهد في الله حقَّ جهادِه إعلاءً لكلمة اللَّهِ الملكِ العلام، حتى جاء الحقُ وزهق الباطلُ، وأدبر ليلُ الكفرِ والضلالةِ وانفجر فجرُ الإيمانِ والإسلام، ونُشرت أعلامُ التوحيد وعلا بنيانُه وأشرقت أنوارُه، ونُكست رايةُ الشركِ وانكسرت شوكتُه وخَمدتْ نارُه ورُميَ بناؤُه بالدَّمدَمة والتكسير والتدمير.

صلى الله عليه وسلم وعلى آله وصحبِه شموسِ الهدايةِ وأوعيةِ العلم وأنصارِ المدين القويم، وتابعيهم: ﴿وَالَذِينَ جَآءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اَغَفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَيْنَا الَّذِينَ مَامَنُواْ رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوثُ رَبِّنَا الَّذِينَ مَامَنُواْ رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوثُ رَجِيمُ [الحشر: ١٠].

وعلى من اقتفى أثرَهم واتبع سيرَهم وسلك صراطَهم المستقيم، وجعلنا من المقتدين بهم المتمسّكين بالكتاب والسنة نقف معهما وبسيرهما نسير.

### [لا نجاح للعباد إلا بمعرفة الله وتوحيده]

أما بعد؛ فاعلموا رحمكم اللَّهُ أنه لا صلاحَ للعباد ولا فلاحَ ولا نجاحَ ولا حياةً طيبةً ولا سعادةً في الدارين ولا نجاةً من خزي الدنيا وعذابِ الآخرةِ إلا

بمعرفة أولِ مفروض عليهم والعملِ به، وهو الأمرُ الذي خلقهم اللَّهُ عز وجل له وأخذَ عليهم الميثاقُ به وأرسلَ به رسلَه إليهم وأنزل به كتبَه عليهم، ولأجله خُلقت الدنيا والآخرةُ والجنةُ والنارُ، وبه حقَّت الحاقةُ ووقعت الواقعة، وفي شأنِه تُنصب الموازينُ وتتطايرُ الصحفُ، وفيه تكون الشقاوةُ والسعادةُ، وعلى حسب ذلك تُقسَم الأنوارُ، ومن لم يجعل اللَّهُ له نوراً فما له من نور.

وذلك الأمرُ هو معرفةُ اللَّهِ عز وجل بإلهيته وربوبيتِه وأسمائِه وصفاتِه وتوحيدِه بذلك، ومعرفةُ ما يناقضه أو بعضِه من الشرك والتعطيلِ والتشبيهِ والتشبهِ واجتنابِ ذلك، والإيمانُ بملائكتِه وكتبِه ورسلِه واليوم الآخِرِ وبالقدرِ خيرِه وشرِه.

وتوحيدُ الطريقِ إلى الله عز وجل بمتابعة كتابِه ورسولِه والعملِ على وَفق ما شرعه الله عز وجل ورسولُه ﷺ، ومعرفةُ ما يناقضها من البدَع المُضِلّة، ويَميل بالعبد عنها فيجانبُها كلَّ المجانبَةِ ويعوذ بالله منها؛ فإن اللَّه تعالى أنزل كتابَه تبياناً لكل شيء، وتفصيل كلِّ شيء وقال: ﴿مَا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَبِ مِن شَيْء﴾ [الانعام: ٣٨]، وقال: ﴿وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلٍ إِلَا جِنْنَكَ بِأَنْقِقَ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرً﴾ [الفرقان: ٣٣].

وأرسل رسولَه بذلك الكتابِ مبلّغاً ومبيّناً ليقرَأَه على الناس على مُكث ويبيّنه لهم أتمَّ البيانِ ويحكُمَ فيما هم فيه يختلفون، ويهدِيَهم به إلى صراط مستقيم، فقال تعالى: ﴿وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ يَبْيَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ﴾ [النحل: ٨٩].

وقسال تسعسالسى: ﴿ مَا كَانَ حَدِيثَا يُفَتَرَكَ وَلَكِن نَصَدِيقَ ٱلَّذِى بَيْنَ يَكَذَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةُ لِفَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ [سوسف: ١١١]، وقسال تسعسالسى: ﴿ وَأَنْزَلْنَا ۚ إِلَيْكَ ٱلذِّكَرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزُلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَنَفَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٤٤].

وقىال تىعىالىمى: ﴿وَمَآ أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِكَتَابَ إِلَّا لِتُسَبَيِّنَ لَمُسُمُ ٱلَّذِى ٱخْنَلَفُوا فِيلِهِ وَهُدَى وَرَحْمَةً لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ﴾ [النحل: ٦٤].

وقال تعالى: ﴿يَكَأَهُلَ الْكِتَٰبِ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ كَثِيرًا مِمَّا كُنتُمْ تَخُفُونَ مِنَ الْكِتَٰبِ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ قَدْ جَاءَكُم مِن اللهِ ثُورٌ وَكِتَبٌ مُبِينٌ ۞ يَهْدِى بِدِ اللَّهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضْوَنَكُم سُبُلَ السَّلَيمِ وَيُخْرِجُهُم مِّنَ الظَّلُمَنَ إِلَى النَّورِ بِإِذَنِهِ وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَفِيمٍ ۞﴾ [المائدة]. ولا شفاءَ للقلوب والأرواح ولا حياةً لها إلا بطاعة اللهِ تعالى ورسولِه ﷺ والاستجابةِ لله تعالى ولرسوله ﷺ قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا أَطِيعُوا اللّه وَالاستجابةِ لله تعالى ولرسوله ﷺ قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ وَالْمَا اللَّهِ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ قَالُوا سَكِعْنَا وَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ ﴾ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ وَلَو عَلِمَ اللّهِ اللّهُ فَيْمَ أَلَذِينَ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ وَلَو عَلِمَ اللّهِ فَيْمِ خَيْرًا لَاسْمَعُهُمْ وَلَو السّمَعُهُم لَتُولُوا وَهُم مُعْرِضُونَ ﴾ وَالأنفال: ٢٠ ـ ٢٤]. الآيات.

وقال تعالى: ﴿ ﴿ إِنَّمَا يَسْتَجِيبُ ٱلَّذِينَ يَسْمَعُونًا وَٱلْمَوْتَى يَبْعَثُهُمُ ٱللَّهُ ثُمَّ إِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴾ [الأنعام: ٣٦].

ولم يُنْج اللَّهُ تعالى من عذابه ولم يَكتُب رحمَته إلا لمن اتبع كتابَه ورسولَه كما قال تعالى: ﴿عَذَابِنَ أُصِيبُ بِهِ مَنْ أَشَاءُ وَرَحْمَتِي وَسِعَتَ كُلُّ شَيْءٌ فَسَأَحْتُبُهَا لِللَّذِينَ يَنَقُونَ وَيُؤْتُونَ الرَّسُولَ النَّيِينَ هُمْ يِنَايَئِنَا يُؤْمِنُونَ إلَى اللَّيْنَ يَتَبِعُونَ الرَّسُولَ النَّيِي لِللَّذِينَ يَنَقُونَ وَيُؤْتُونَ الرَّسُولَ النَّيِي اللَّهُ وَالْإِنجِيلِ يَأْمُرُهُم بِالمَعْرُوفِ وَيَنْهَمْهُمْ اللَّيْ اللَّهُ مَكُنُوبًا عِندَهُمْ فِي التَّوْرَئِةِ وَالْإِنجِيلِ يَأْمُرُهُم بِالمَعْرُوفِ وَيَنْهَمْهُمْ عَنِهُمْ إلَمْعُرُوفِ وَيَنْهَمْهُمْ عَنِهُمْ إلَيْمَونِ وَيَنْهَمُهُمْ عَنِهُمُ المُنْكِونِ وَيَنْهُمُ اللَّيْرِينَ وَيُعَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَيْنَ وَيُصَنَّعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْمُعْتَلِقُولَ اللَّهُ وَيَصَدُوهُ وَاتَبَعُوا النُّورَ الَّذِينَ أَنْزِلَ مَعَلَيْهِمُ أَلْفُولَ النُّورَ الَّذِينَ أَنْوَلَ اللَّهُ وَيَعْمَلُوهُ وَنَصَدُوهُ وَاتَبَعُوا النُّورَ الَّذِينَ أَنْوَلَ اللَّهُ وَالْعَرَافِ اللَّهُ فَي التَّورَ الَّذِينَ أَوْلَكِكَ هُمُ المُغْلِحُونَ اللَّهُ الْاعراف].

وقد كان الرسولُ يُبعث في قومه خاصةً وبُعث محمد ﷺ إلى الناس كافة كما قسال تعالى الناس كافة كما قسال تعالى فقل يَتأيُّهَا النّاسُ إِنِّى رَسُولُ اللّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا الّذِى لَمُ مُلَكُ السّمَنوَتِ وَالْأَرْضُ لاَ إِلَهُ إِلَا هُوَ يُحِي. وَيُمِيثُ فَعَامِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ النَّبِي اللّهِ اللّهِ اللّهِ النَّبِي اللّهِ اللهِ اللهِلمُ اللهِ اللهِ اللهِ الهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ال

ولم يتوفّه اللَّهُ تعالى حتى أكمل له الدين وبلَغ البلاغ المبين، وبيّن للناس ما نُزّل إليهم أوضح التبيين، وترك أمتَه على المَحَجّة البيضاء، ليلُها كنهارها، لا يزيغ عنها بعده إلا هالك، وما من طائرٍ يطير بجناحيه إلا وقد ذكر لهم منه علماً.

وهدى اللَّهُ به الذين آمنوا لما اختلفوا فيه من الحق بإذنه واللَّهُ يهدي من يشاء إلى صراطِ مستقيم، كما قال تعالى: ﴿كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَحِدَةً فَبَعَثَ ٱللَّهُ ٱلنَّبِيِّتَنَ مُبَشِّرِيكَ

وَمُنذِرِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ ٱلْكِنْبَ بِالْحَقِّ لِيَحْكُمْ بَيْنَ ٱلنَّاسِ فِيمَا ٱخْتَلَفُواْ فِيهُ وَمَا ٱخْتَلَفَ فِيهِ إِلَّا ٱلَّذِينَ ٱوْتُوهُ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَتْهُمُ ٱلْبَيِّنَتُ بَغْيَا بَيْنَهُمُّ فَهَدَى ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لِمَا ٱخْتَلَفُواْ فِيهِ مِنَ ٱلْحَقِّ بِإِذْنِيَّ وَاللَّهُ يَهْدِى مَن يَشَاهُ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ﴾ [البقرة: ٢١٣].

قال ابن عباس (١) ﴿ الله النبيين مبشرين ومنذرين)، وكذلك هي في قراءة من الحق فاختلفوا فبعث الله النبيين مبشرين ومنذرين)، وكذلك هي في قراءة عبدِ الله (٢) وأُبيُّ بنِ كعبِ (٣)، وهذا التفسيرُ مرويٌّ عن قَتادةً (١) ومُجاهدٌ (٥) أيضاً.

قال ابن جرير (٤/ ٢٧٩ ـ ٢٨٠): "يجوز أن يكون ذلك الوقت الذي كانوا فيه أمة واحدة من عهد آدم إلى عهد نوح عليهما السلام، كما روى عكرمة عن ابن عباس، وكما قال قتادة. وجائز أن يكون: كان ذلك حين عرض على آدم خلقه؛ وجائز أن يكون: كان ذلك في وقت غير ذلك ـ ولا دلالة من كتاب الله ولا خبر يثبت به الحجة، على أن هذه الأوقات كان ذلك. فغير جائز أن نقول فيه إلا ما قال الله عز وجل: من أن الناس كانوا أمة واحدة، فبعث الله فيهم لما اختلفوا، الأنبياء والرسل.

ولا يضرُّنا الجهل بوقت ذلك، كما لا ينفَعُنا العلمُ به، إذا لم يكن العلم به لله طاعة. غير أنه أي ذلك كان، فإنَّ دليلَ القرآن واضح على أن الذين أخبر الله عنهم أنهم كانوا أمة واحدة، إنما كانوا أمة واحدة على الإيمان ودين الحق، دون الكفر بالله والشرك به. وذلك أن الله عز وجل قال في السورة التي يذكر فيها «يونس»: ﴿وَمَا كَانَ النَّاسُ إِلاَّ أُمَّةً واحِدَةً فَا خَتَلَفُوا وَلَوْلاَ كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن رَبُكَ لَقُضِي بَينَهُمْ فِيمَا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾ [يونس: 19].

فتوَّعد جل ذكره على الاختلاف لا على الاجتماع، ولا على كونهم أمة واحدة. ولو كان اجتماعهم قبل الاختلاف كان على الكفر، ثم كان الاختلاف بعد ذلك، لم يكن إلا بانتقال بعضهم إلى الإيمان. ولو كان ذلك كذلك، لكان الوعد أولى بحكمته جل ثناؤه في ذلك الحال من الوعيد، لأنها حال إنابة بعضهم إلى طاعة، ومحالً أن يتوعد في حال التوبة والإنابة، ويترك ذلك في حال اجتماع الجميع على الكفر والشرك اهد.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير الطبري في «جامع البيان» (٤/ ٢٧٥ رقم ٤٠٤٨ ـ شاكر). والمحاكم في «المستدرك» (٢/ ٤٤٢) وقال: حديث صحيح على شرط البخاري ولم يخرجاه. ووافقه الذهبي، وهو كما قالا، ولكنه موقوف على ابن عباس. ولا يقبل مثل هذا إلا من كتاب أو سنة. وعلى هذا فله حكم الرفع، لأنه ليس للعقل فيه مجال.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير الطبري في «جامع البيان» (٤/ ٢٧٩ رقم ٤٠٥٧) و(٤/ ٢٨٥ رقم ٤٠٦٣) عن السدى.

٣) أخرجه ابن جرير الطبري في «جامع البيان» (٤/ ٢٧٧ ـ ٢٧٨ رقم ٤٠٥٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير الطبري في «جامع البيان» (٢٧٦/٤ رقم ٤٠٤٩) عنه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير الطبري في «جامع البيان» (٤/ ٢٧٧ رقم ٤٠٥٢).

وقوله: ﴿ وَمَا أَخْتَلَفَ فِيهِ إِلَّا ٱلَّذِينَ أُوتُوهُ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَتُهُمُ ٱلْبَيِّنَاتُ بَغْيَا بَيْنَهُمْ ﴾ [البقرة: ٢١٣]، أي من بعد ما قامت الحُججُ عليهم، وما حملهم على ذلك إلا البغيُ من بعضهم على بعض.

وقول عبالى: ﴿فَهَدَى اللهُ اللهِي عَامَنُوا لِمَا اَخْتَلَفُوا فِيهِ مِنَ اَلْحَقِ بِإِذَنِهِ ﴾ [البقرة: ٢١٣]، قال النبي عَلَيْ : «نحن الآخِرون السَّابقون يومَ القيامةِ، فنحن أولُ الناسِ دخولاً الجنة، بَيْد أنهم أُوتوا الكتابَ من قبلنا وأُوتِيناه مِن بعدِهم، فهدانا الله لِما اختلفوا فيه من الحق بإذنه؛ فهذا اليومُ الذي اختلفوا فيه وهدانا الله له، فالناسُ لنا فيه تَبعٌ فغداً لليهود وبعد غدِ للنصارى». رواه عبدُ الرزاق(١٠) وهو في الصحيح(٢) من طُرُق بألفاظ.

<sup>(</sup>۱) فی تفسیره (۱/ ۸۲ ـ ۸۳) من طرق:

الأولى: عن سليمان الأعمش، عن أبي صالح، عن أبي هريرة.

وأخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (٤/ ٣٨٣ رقم ٤٠٦٠) وأحمد (١٣/ ١٣٢ رقم ٧٣٩٥ ـ شاكر).

الثانية: عن همام بن منبه عن أبي هريرة.

وأخرجه أحمد في «المسند» (٢٧/١٦ ـ ٢٨ رقم ٨١٠٠ ـ شاكر) وهمام بن منبه في صحيفته (ص٤ رقم١).

الثالثة: عن ابن طاوس عن أبيه عن أبى هريرة.

وأخرجه أحمد (١٤/ ١٢٥ رقم ٧٦٩٣) عن ابن طاوس عن أبيه، عن همام بن منبه كلاهما عن أبي هريرة.

والخلاصة أن الحديث صحيح.

<sup>(</sup>٢) أخرج البخاري (٢/ ٣٥٤ رقم ٨٧٦) ومسلم (٢/ ٥٨٥ رقم ١٩/ ٨٥٥) من طريق أبي الزناد، عن الأعرج عن أبي هريرة.

وأخرج البخاري (٢/ ٣٨٢ رقم ٨٩٦) و(٦/ ٥١٥ رقم ٣٤٨٦) من طريق ابن طاوس عن أبي هريرة.

وأخرج مسَّلم (٢/ ٥٨٥ رقم (٠٠٠)/ ٨٥٥) من طريق أبي الزناد عن الأعرج، وابن طاوس عن أبيه، كلاهما عن أبي هريرة.

وأخرج مسلم (٢/ ٥٨٥ - ٥٨٦ رقم ٢٠/ ٨٥٥) من طريق الأعمش، عن أبي صالح، عن أبي هريرة. وأخرج البخاري (١١/ ٥١٧ رقم ٦٦٢٤) ومسلم (٢/ ٥٨٦ رقم ٢١/ ٨٥٥) من طريق همام بن منبه، عن أبي هريرة.

رجل من المجزء الأول من الحديث: (١٦/٦ رقم ٢٩٥٦) و(١/٥٤٥ رقم ٣٤٥/١) و(١/٥٤٥ رقم ٢٩٥٦) و(١/٥٤٥ رقم ٢٣٤٨) و(١١/١١) و(١١/١٥ رقم ٢٦٢٤)
 و(١٢/٣٢٤ رقم ٢٠٣٦) من طريق همام بن منبه عن أبي هريرة.

وعن عبدِ الرحمنِ بنِ زيدِ بنِ أسلمَ عن أبيه (١) في قوله تعالى: ﴿فَهَدَى اللّهُ اللّهِ عَالَى اللّهُ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

واختلفوا في الصلاة، فمنهم من يركع ولا يسجُد ومنهم من يسجُد ولا يركع، ومنهم من يسجُد ولا يركع، ومنهم من يصلي وهو يتكلم، ومنهم مَن يصلي وهو يمشي، فهدى الله تعالى أمةً محمدٍ للحق من ذلك.

واختلفوا في إبراهيمَ عليه الصلاة والسلام، فقالت اليهودُ كان يهودياً، وقالت النصارى كان نصرانياً، وجعله الله حنيفاً مسلماً، فهدى اللَّهُ أُمةَ محمدٍ إلى الحق من ذلك.

واختلفوا في عيسى عليه الصلاة والسلام، فكذبت اليهودُ وقالوا لأمه بهتاناً عظيماً، وجعلَته النصارى إلهاً وولداً، وجعله الله تعالى روحَه وكلمتَه، فهدى اللَّهُ أُمةً محمد ﷺ إلى الحق من ذلك.

وقال الربيعُ بنُ أنس (٢) في قوله عز وجل: ﴿ فَهَدَى اللّهُ الّذِينَ ءَامَوُا لِمَا الْحَتَلَفُوا فِيهِ مِنَ الْحَقِّ بِإِذِيهِ ﴾ [البقرة: ٢١٣]: أي عند الاختلافِ أنهم كانوا على ما جاءت به الرسلُ قبلَ الاختلافِ، أقاموا على الإخلاص لله عز وجل وحده وعبادتِه لا شريكَ له، وإقامِ الصلاة وإيتاء الزكاة، فأقاموا على الأمر الأولِ الذي كان قبلَ الاختلاف، وكانوا شهداء على الناس يومَ القيامة، شهداء على قومِ نوح وقوم هودٍ وقومِ صالح وقومِ شعيبٍ وآلِ فرعونَ، وأن رسُلَهم قد بلَّغوهم وأنهم كذبوا رسُلَهم، وفي قراءة أبيً بنِ كعبِ (٣): وليكونوا شهداء على الناس يوم القيامة، (وَاللّهُ يَهْدِى مَن يَشَاءُ إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [البقرة: ٢١٣].

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير في الجامع البيان، (٤/ ٢٨٤ رقم ٤٠٦١ ـ شاكر).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير في (جامع البيان) (٤/ ٢٨٥ رقم ٤٠٦٢ ـ شاكر).

٣) انظر ﴿جامع البيانِ (٤/ ٢٨٥) وتفسير ابن كثير (١/ ٢٥٨).

وكان أبو العاليةِ رحمه الله تعالى يقول<sup>(١)</sup>: في هذه الآية المخرجُ من الشبهات والضلالاتِ والفتنِ.

وفي الدعاء المأثور (٣): «اللهم أرِنا الحقّ حقاً وارزُقنا اتباعَه، وأرِنا الباطلَ باطلاً وارزُقنا اجتنابَه، ولا تجعله ملتبِساً علينا فنضِلّ، واجعلنا للمتقين إماماً».

### اختلاف الفِرَقِ الإسلامية

واعلم أنه كما أخبرنا اللَّهُ تعالى عن الأمم السابقةِ أنهم اختلفوا اختلافاً شديداً وافترقوا افتراقاً بعيداً، وفي ذلك أعظمُ واعظِ وأكبرُ زاجرِ عن الاختلاف والتفرقِ،

<sup>(</sup>۱) انظر «جامع البيان» (٤/ ٢٨٥) وتفسير ابن كثير (٢٥٨/١).

<sup>(</sup>۲) لم يخرجه البخاري بل أخرجه مسلم رقم (۷۷۰) وأبو داود رقم (۷۲۷) والترمذي رقم (۳۲۰) والنسائي (۳/ ۲۱۲ ـ ۲۱۳) وابن ماجه رقم (۱۳۵۷) وأحمد (۱۵۲/۳) وأبو عوانة (۲/ ۳۰۵ ـ ۳۰۰، ۳۰۰) والبغوي رقم (۹۵۲) من طرق...

<sup>(</sup>٣) ذكره ابن كثير في تفسيره (١/ ٢٥٨) بدُّون سند ولا راوٍ ولا مخرِّج.

<sup>(\*)</sup> وذكر الغزاليُّ في الإحياء (٢/ ٣٦٩) الدعاء التالي:

<sup>«</sup>اللهم أرني الحق حقاً فأتبعه، وأرني المنكر منكراً وارزقني اجتنابه، وأعذني من أن يشتبه عليَّ فأتبع هواي بغير هدى منك، واجعل هواي تبعاً لطاعتك، وخذ رضا نفسك من نفسي في عافية، واهدني لما اختلف فيه من الحق بإذنك إنك تهدي من تشاء إلى صراط

قال العراقي: لم أقف لأوله على أصل. وروى المستغفري في الدعوات من حديث أبي هريرة كان النبي على يدعو فيقول: «اللهم إنك سألتنا من أنفسنا ما لا نملكه إلا بك فأعطنا منها ما يرضيك عنا»، وفيه: ولهان بن خبير ضعفه الأزدي.

ولمسلم ـ رقم ٧٧٠ ـ من حديث عائشة فيما كان يفتتح به صلاته من الليل: «اهدني لما اختلف فيه» إلى آخر الحديث وقد تقدم.

قال ابن السبكي: (٦/ ٣٢٥) لم أجد له إسناداً.

<sup>[</sup>تخريج أحاديث إحياء علوم الدين، للعراقي وابن السبكي والزبيدي. استخراج أبي عبد الله محمود بن محمد الحداد (٣/ ١٤١٨ رقم ١٧١٧)].

ولم يقتصر سبحانه في تذكيرنا بذلك عليه بل زَجَرِنا عن الاختلاف زِجْراً شديداً، وتوعَد على ذلك وعيداً أكيداً، فقال تعالى: ﴿وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَاَخْتَلَفُوا مِنْ وَبَوْمُ كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَاَخْتَلَفُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ الْبَيِّنَكُ وَأُولَئِكَ لَمُتُم عَذَاتُ عَظِيمٌ ﴿ اللَّهُ يَوْمَ تَبْيَضُ وُجُوهٌ وَتَسَوَدُ وُجُوهٌ ﴾ [آل عمران: ١٠٥ ـ ١٠٦]. قال ابنُ عباس (١) ﴿ إِنْ اللَّهُ وَجُوهُ أَهْلِ السنة والائتلافِ، وتسوّدُ وجوهُ أَهْلِ البدع والاختلاف.

ثم فصّل تعالى مآلَ الفريقين، وأين تُوصِل أهلَها كلٌ من الطريقين، فقال تسعالي في الطريقين، فقال تسعالي : ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ٱسْوَدَّتَ وُجُوهُهُمْ أَكَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيمَنِكُمْ فَذُوقُواْ ٱلْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكُفُرُونَ ﴾ وأمَّا ٱلَّذِينَ ٱبْيَضَتَ وُجُوهُهُمْ فَغِي رَجْمَةِ ٱللَّهِ هُمْ فِهَا خَلِدُونَ ﴿ وَهَا اللهِ عمران].

وحذَّرنا عن ذلك نبينا محمد على الذي هو أولى بنا من أنفسنا فقال على: «ألا وإن مَن كان قبلكم من أهل الكتابِ افترقوا على ثنتين وسبعينَ مِلةً، وإن هذه الملة ستفترق على ثلاث وسبعين، ثنتان وسبعون في النار وواحدة في الجنة وهم الجماعة» (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه اللالكائي في «شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة» (١/ ٧٩ رقم ٧٤) موقوفاً. وعزاه السيوطي في «الدر المنثور» (٢/ ٦٣) إلى ابن أبي حاتم، وأبو نصر في «الإبانة» والخطيب في «تاريخه» واللالكائي في «السنة».

وذكر السيوطي كذلك أن هذا الأثر الموقوف ورد مرفوعاً عن ابن عمر، وأبي سعيد الخدرى.

وقد ذكر ابن كثير أثر ابن عباس في تفسيره (٢/ ١٠٥ ـ ١٠٦) بدون سند وكذلك البغوي (٨/ ٨٧).

<sup>(</sup>٢) وهو حديث حسن.

أخرجه أحمد (٢/ ١٠٢) وأبو داود رقم (٤٥٩٧) والدارمي (٢/ ٢٤١) والحاكم (١٢٨/١) والآجري في «الشريعة» (ص١٨) وابن بطة في «الإبانة» (١/ ٣٧١ رقم ٢٦٨ك١) والمرزوي في «السنة» رقم (٥٠، ٥١) وابن أبي عاصم في «السنة» رقم (١) و(٢) و(٦٥) واللالكائي في «شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة» رقم (١٥٠).

قال الحاكم وقد ساقه عقب حديث أبي هريرة المتقدم: هذه أسانيد تقام بها الحجة في تصحيح هذا الحديث. ووافقه الذهبي.

وقال ابن حجر في التخريج أحاديث الكشاف؛ (ص٦٣): إسناده حسن.

وقال الألباني في «ظلال الجنّة»: حديث صحيح بما قبله وما بعده.

وانظر شواهد هذا الحديث في «الصحيحة» رقم (٢٠٤).

وفي بعض الرواياتِ: «هم مَن كان على مثل ما أنا عليه اليومَ وأصحابي»(١).

وقد حصل مصداقُ ما أخبر به الرسولُ وهو الصادقُ المصدوقُ، من الافتراق وتفاقُمِ الأمرِ وعِظَمِ الشِقاق، فاشتد الاختلافُ ونَجمت البدعُ والنفاق؛ فافترقوا في أسماء اللَّهِ تعالَى وصفاتِه إلى نُفاةٍ مُعطَّلة وغُلاةٍ ممثَّلة، وفي باب الإيمان والوعدِ والوعيدِ إلى مُرْجِئة ووعيديةٍ من خوارجَ ومعتزلة، وفي باب أفعالِ اللَّهِ وأقدارِه إلى جبرية غُلاةٍ وقدريةٍ نُفاةٍ، وفي أصحاب رسولِ الله وأهل بيتِه إلى رافضة غُلاةٍ وناصبةٍ جُفاة، إلى غير ذلك من فِرَق الضلالِ وطوائِف البدع والانتحال، وكلُ طائفةٍ من هذه الطوائفِ قد تحزّبت فِرَقاً وتشعبت طُرقاً، وكلُ فرقةً تكفُّر صاحبتِها وتزعُم أنها هي الفِرقةُ الناجيةُ المنصورة.

#### والحديث ضعيف لسببين:

الأول: أن مداره على الأفريقي وهو ضعيف الحفظ.

والثاني: أن المحاربي مدلس ولم يصرح فيه بالتحديث بل عنعنه.

وقال الحاكم في «المستدرك» (١/ ١٢٨): وقد روى هذا الحديث عن عبد الله بن عمرو بن العاص بإسنادين تفرد به عبد الرحمن بن زياد الأفريقي، والآخر: كثير بن عبد الله المزني ولا تقوم بهما الحجة.

هذا وقد حسَّن الألباني الحديث في «صحيح الجامع» رقم (٥٢١٩).

قلت: وللحديث طرق يتقوى بها.

وانظر تخريج أحاديث الصحابة الباقين في كتابنا: «إعلام الأنام بعقيدة الإسلام».

وخلاصة القول أن الحديث حسن لغيره.

<sup>(</sup>۱) هذا اللفظ رواه جماعة من الصحابة: منهم عبد الله بن عمرو، وسعد بن أبي وقاص، ومعاوية بن أبي سفيان، وأنس بن مالك، وعوف بن مالك، وأبو هريرة، وعلي وغيرهم.

١ ـ عبد الله بن عمرو.

أخرجه الترمذي رقم (٢٦٤١) من طريق أبي داود الحضري عن سفيان به، وقال الترمذي: هذا حديث مفسر غريب لا نعرفه مثل هذا إلا من هذا الوجه.

وأخرجه المروزي في «السنة» رقم (٥٩) من طريق عبد الرحمن بن محمد المحاربي عن الأفريقي به.

وأخرجه اللالكائي رقم (١٤٧) من طريق قبيصة قال: حدثنا سفيان به.

كما أخرجه ابن وضاح (ص٨٥) من طريق إسماعيل بن عياش عن الأفريقي به.

وكذا أخرجه الآجري في «الشريعة» (ص١٥).

### الفرقة الناجية

وقد أخبر الصادقُ المصدوقُ ﷺ أن الفرقةَ الناجيةَ هم من كان على مثل ما كان عليه مثل ما كان عليه هو وأصحابُه، وليس أحدٌ من هؤلاء كذلك، بل إنهم قد ضلُوا من قبلُ وأضلوا كثيراً وضلوا عن سواء السبيل.

وذلك لأنه لا يُعرَف ما كان عليه النبيُ عَلَيْ وأصحابُه إلا من طريق سُننِه المرويةِ وآثارِه المُصطفوية التي هي الشريعةُ الغراءُ والمَحجّةُ البيضاء، وهؤلاء من أبعد الناسِ عنها وأنفرِهم منها، وإنما تصلُح هذه الصفة لَحملتها وحُفّاظِها ونُقّادِها المنقادين لها المتمسكين بها، الذابّين عنها، يقفون عندها ويسيرون بسيرها، لا ينحرفون عنها يميناً ولا شمالاً، ولا يقدّمون عليها لأحد مَقالاً، ولا يبالون مَن خالفهم ولا من خذلهم، ولا يضرهم ذلك حتى يأتى أمرُ اللّهِ تبارك وتعالى.

أعني بذلك أئمة الحديثِ وجَهابذة السنةِ وجيشَ دولتِها، المرابطين على ثغورها، الحافظين حدودها، الحامين حوزتَها، وفقهم اللَّهُ عز وجل للاستضاءة بنورها والاهتداء بهديها القويم، وهداهم لما اختلفوا فيه من الحق بإذنه واللَّهُ يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم، فآمنوا بما أخبر الله به في كتابه وأخبر به عبدُه ورسولُه محمد على في سُنته، وتلقّوه بالقبول والتسليم إثباتاً بلا تكييفٍ ولا تمثيلٍ وتنزيها بلا تحريفٍ ولا تعطيل، فهم الوسطُ في فِرَق هذه الأمةِ كما أن هذه الأمة هي الوسطُ في الوسطُ في الأمم.

فهم وسطٌ في باب صفاتِ الله تعالى بين أهل التعطيلِ الجَهْمية وأهلِ التمثيلِ المشبّهة، وهم وسطٌ في باب أفعالِ الله تعالى بين الجَبْرية والقدَرية، وفي باب وعيدِ الله بين المُرجِئة والوعيدية من القدرية وغيرهم، وفي باب الإيمانِ والدين بين الحَروريةِ والمعتزلة وبين المُرجئة والجَهْمية، وفي أصحاب رسول الله عليه الرافضة والخوارج.

فهم والله (أهلُ السنة والجماعة)، وهم الطائفةُ المنصورةُ إلى قيام الساعة، الذين لم تزل قلوبُهم على الحق متفقةً مؤتلفةً، وأقوالهم وأعمالُهم وعقائِدُهم على الوحي لا مفترقةً ولا مختلفةً.

فانتدبوا لنُصرة الدين دعوةً وجهاداً، وقاوموا أعداءَه جماعاتٍ وفُرادى، ولم

يخشّوا في الله لومة لائم، ولم يبالوا بعداوة من عادى، فقهروا البدع المُضِلة وشرّدوا بأهلها واجتثّوا شجرة الإلحاد بمعاول السنة من أصلها، فبهتوهم بالبراهين القطعية في المحافل العديدة، وصنّفوا في رد شُبَهِهِم ودفع باطلِهم وإدحاضِ حُججهم الكتب المفيدة، فمنهم المتقصّي للرد على الطوائف بأسرها، ومنهم المخلّصُ لعقائد السلفِ الصالح من غيرها.

ولم تنجُمْ بدعةٌ من المضلين الملحدين، إلا ويقيض الله لها جيشاً من عبادِه المخلصين، فحفِظ الله بهم دينه على العباد، وأخرجهم بهم من ظلمات الزيغ والضلالة إلى نور الهدى والرشاد، وذلك مصداق وعدِ الله عز وجل بحفظِه الذِكرَ الذي أنزله، كما قال تعالى: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَفِظُونَ ﴾ [الحجر: ٩]، وإعلاءً لكلمته وتأييداً لحزبه إذ يقول: ﴿وَإِنَّ جُندَنَا لَهُمُ ٱلْعَلِبُونَ ﴾ [الصافات: ١٧٣].

# سبب نظم المتن وتأليفِ الشرح

وقد سألني من لا تسعني مخالفتُه من المحبين (١)، أن أنظِم مختصراً يسهُل حفظُه على الطالبين، ويَقُرب منالُه للراغبين، ويُفصحُ عن عقيدة السلفِ الصالحِ ويُبين؛ فأجبتُه إلى ذلك مستعيناً بالله، راجياً الثوابَ من الله، قائلاً لا حولَ ولا قوة إلا بالله.

وضممتُ إلى ذلك مسائلَ نافعة تتعلق بهذه العصورِ من التنبيه على ما افتتن به العامة من عبادة الأشجارِ والأحجارِ والقبور، ومناقضتِهم التوحيدَ بالشرك الذي هو أقبحُ المحظور، وصَرْفِ جُلِّ العبادةِ لغيرِ الله من الدعاء والرجاء والخوفِ والمحبةِ والذبحِ والنُذور، فيسَّر الله تعالى ذلك بمنه وإفضالِه، وأعانني وله الحمدُ والمنَّة على إكماله، وسميتُه (سُلَّمُ الوصول، إلى مباحث علم الأصول).

فلما انتشر بأيدي الطلاب، وعظُمت فيه رغبةُ الأحباب، سُئل مني أن أعلق عليه تعليقاً لطيفاً، يَحُل مُشكِلَه ويفصُل مُجملَه، مقتصراً على ذكر الدليلِ ومدلولِه، من كلام اللهِ تعالى وكلامِ رسولِه، فاستخرتُ اللَّهَ تعالى بعلمه، واستقدرتُه بقدرته، فعنَّ لي أن أعزِمَ على ذلك الأمرِ المسؤولِ مستمداً من الله تعالى الإعانةَ على نيل

<sup>(</sup>١) وهو شيخه «القرعاوي».

السُّول، وسمَّيتُه (معارج القبول، بشرح سلم الوصول، إلى علم الأصول).

واللَّه أسأل أن يُعينَ على إكمالِه بمنه وفضلِه، وأن ينفعني وطلابَ العلمِ به وبأصلِه، وأن يهدينا الصراطَ المستقيمَ، ويجعلنا من أنصار التوحيدِ وأهلِه، إنه سميعٌ قريبٌ مجيب، وما توفيقي إلا بالله عليه توكلت وإليه أنيب، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم.



### نص منظومة

# سُلَّمُ الوُصُول، إلى عِلْم الأصُول في توحيد الله واتباع الرَّسُول ﷺ<sup>(۱)</sup>

### بسم الله الرحمن الرحيم

أبداً باسم الله مُستَعِينا والحمدُ للله كمما هدانا أخمدُه سُبحانه وَأشكره أخمدُه سُبحانه وَأشكره وأستَعِينه على نيل الرّضا وبعد: إني باليقين أشهد بالحق مألوة (٢) سوى الرّخمن وأن خير خلقه محمدا رسوله إلى جَمِيعِ الخلق صلى عَلَيهِ رَبُنا وَمجَدا

رَاضِ بِهِ مُدَبُراً مُدِينِ الْحَقِ وَاجْتَبَانا الْحَقِ وَاجْتَبَانا وَمِن مَسَاوِي عَمَلِي أَسْتَغْفِرُهُ وَمِن مَسَاوِي عَمَلِي أَسْتَغْفِرُهُ وَأَسْتَمِدُ لُطْفَهُ فيهما قَضَى وَأَسْتَمِدُ لُطْفَهُ فيهما قَضَى شَهَادَةَ الإِحلاصِ أَنْ لا يُعْبَدُ مَنْ جَلَّ عَنْ عَيْبٍ وَعَنْ نُقْصَانِ مَنْ جَلَّ عَنْ عَيْبٍ وَعَنْ نُقْصَانِ مَنْ جَاءَنَا بالْبَيْنَات والْهُدَى مَنْ جاءَنَا بالْبَيْنَات والْهُدَى بالنَّورِ والْهُدَى وَدِينِ الْحَقِ والْهُدَى واللَّهُدَى وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَذَا اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللْهُ الللْمُلِمُ اللْمُعِلَّةُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعَلِيْمُ اللْمُعَلِيْمُ اللْمُعَلِيْمُ اللْمُعَلِيْمُ اللَّهُ اللْمُعُلِيْمُ اللْمُعِلِيْمُ اللْمُعَلِيْمُ اللْمُعُلِيْمُ اللَّهُ اللْمُعَلِيْمُ اللْمُعِ

<sup>(</sup>۱) طبعت منظومة (سلم الوصول) عدة طبعات، لم تخل من التصحيف والأخطاء المطبعية، وعندي من هذه المنظومة نسخة (مبيضة) كتبها الوالد (الناظم) \_ رحمه الله تعالى \_ بخطه، كنت أريد الاعتماد عليها في سرد نص المنظومة هنا، ولكن عند المقارنة بين أبياتها في هذه النسخة وبين أبياتها الواردة في شرحها (معارج القبول) \_ الطبعة الأولى \_ وجدت اختلافات يسيرة في عدة كلمات استحسن الناظم \_ رحمه الله \_ تعديلها، وإن لم يكن لها أدنى تغيير في المعنى، وقد رأيت أن أجعل من الرواية الواردة في (المعارج) أساساً لنقل المنظومة في هذا الموضع مراعاة للشرح المترتب عليها غالباً، مع العناية بالإشارة في الهامش إلى ما يقابلها في النسخة الخطية المذكورة عند وجود الاختلاف.

<sup>(</sup>٢) في النسخة الخطية: مألوهاً.

<sup>(</sup>٣) والآل معطوفاً على الضمير في «عليه» والقاعدة النحوية تقول: «لا يُعطف على الضمير المجرور إلا بإعادة الجار» وعد بعضهم العطف بدونه لحناً. ولعل الناظم رحمه الله أخذ برأي من يجيز ذلك من أئمة النحو، أو أن ضرورة الشعر اقتضت ذلك. (أبو مصعب).

وَبَعْدُ: هَذَا النَّظمُ في الأُصولِ سَالَسنِي إِيَّاهُ مَن لا بُدَّ لِي فَقُلْتُ مَعْ عَجْزِي وَمع إِشْفَاقِي

لِـمَـن أَرَادَ مـنهــهَـجَ الـرَّسُـوكِ منِ امْتِئَالِ سُؤلهِ<sup>(۱)</sup> الْمُمتَئَل مُغتَمِداً عَلى الْقَدِيرِ الْبَاقِي:

\* \* \*

#### مقدمةً

تُعرِّف العبدَ بما خُلِق له، وبأول ما فَرض الله تعالى عليه وبما أخذ الله عليه به الميثاقَ في ظهر أبيه آدم، وبما هو صائرٌ إليه

إغلم بأنَّ اللَّه جَل وَعَلاَ بَلْ خَلَقَ الْخَلْقَ لِيَعْبُدُوهُ الْخَلْقَ لِيَعْبُدُوهُ الْخَلْقَ لِيَعْبُدُوهُ الْخَرْجَ فيما قَدْ مَضَى مِن ظَهْرِ وَأَخَذَ الْعَهْدَ عَلَيْهِمْ أَنَّهُ وَأَخَذَ الْعَهْدَ عَلَيْهِمْ أَنَّهُ وَبَعْدَ هَذَا رُسُلَهُ قَدْ أَرْسَلاَ لِيَكُونُ عُجةٌ لِلنَّاسِ بَلْ كَيْ لاَ يَكُونَ حُجةٌ لِلنَّاسِ بَلْ فَصَنْ يُحِدَّ لِلنَّاسِ بَلْ فَصَنْ يُحِدَّ فَهُمْ بِلاَ شِقَاقِ وَذَاكَ نَاحِ مِن عَدَابِ السَنَّادِ وَمَنْ بِهِمْ وَبِالْكِتَابِ كَذَّبا لِسَقَاقِ وَمَنْ بِهِمْ وَبِالْكِتَابِ كَذَّبا للسَّادِ وَمَنْ بِهِمْ وَبِالْكِتَابِ كَذَّبا السَنَّادِ وَمَنْ بِهِمْ وَبِالْكِتَابِ كَذَّبا الْعَهْدَيْنِ وَمَنْ فِيهِمْ وَبِالْكِتَابِ كَذَابِ الْعَهْدَيْنِ وَمَالَىكِتَابِ كَذَابُ الْعَهْدَيْنِ وَمَنْ فِيهِمْ وَبِالْكِتَابِ كَذَابُ الْعَهْدَيْنِ فَالْمَالِكُمْ الْعَهْمَادِ فَا الْعَالِي الْمَالِكُمْ الْعَهْدَيْنِ وَلَيْكُونَ عُلِي الْمُعَالِي فَالْمَالِ الْعَلْمَانِ عَلْمَالُونَ الْمَالِمُ لَيْلُونَ الْمَعْهُ لَيْلِي الْمَالِمُ لَيْلِيْلُونَ الْمَالِمُ لَيْلِيْلُونَ الْمَالِمُ لَالْمُلْلُونَ الْمَالِمُ لَالْمَالُونَ الْمَالِمُ لَيْلُونَ الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ لِلْمُ الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ لَيْلِيْلِي الْمَالِمُ لَيْلِيْلِمْ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمِنْ فَالْمِلْمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْمِلِي الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمِ الْمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمِنْ الْمُعْلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعِلَى الْمُعِلْمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعِلْمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِ

لَمْ يَتْرُكِ الْحَلْقَ سُدَى وَهَمَلاً وَبِالْإِلْسِهِنَّةِ بُنِفْسِردُوهُ وَبِالْلِسِهِنَّةِ بُنِفْسِردُوهُ اَدَمَ ذُرُيَّسِتَسِهُ كَسِالسِنَّرُهُ لاَرَبَّ معنبُودٌ بحقٌ غَيْسِرَهُ لَا رَبَّ معنبُودٌ بحقٌ غَيْسِرَهُ لَهُمْ وَبِالْحَقِّ الْكِتَابَ أَنْسَرُوهُمْ وَيُسبَشِرُوهُمْ الْلَهِ أَعْلَى حُجَّةٍ عَرَّ وَجَلْ لَلَّهِ اَعْلَى حُجَّةٍ عَرَّ وَجَلْ وَخَلْ وَفَى بِلَلِكَ الْمِينَاقِ وَخَلْ وَفَى بِلَلِكَ الْمِينَاقِ وَوَلَى الْمِينَاقِ وَوَلَى الْمِينَاقِ وَوَلَى الْمِينَاقِ وَوَلَى الْمِينَاقِ وَلَازَمَ الْإِعْسِرَاضَ عَسنَهُ والإبَسا وَلاَزَمَ الإِعْسِرَاضَ عَسنَهُ والإبَسا مُسْتَوْجِبٌ للخِزي في الدَّارِيْ في الدَّارِيْنِ في الدَّارِيْنِ

<sup>(</sup>۱) في النسخة الخطية: أمره. وواضح أنه يقصد بذلك شيخه الداعية المصلح الشيخ عبد الله بن محمد القرعاوي ـ رحمه الله تعالى ـ الذي كان قد طلب منه في نحو سنة ١٣٦٢ه أيام طلبه للعلم على يديه أن ينظم متناً مختصراً في العقيدة يسهل على الطلاب حفظه واستيعابه، ويكون أيضاً بمثابة اختبار لتحصيله العلمي في هذا الفن، فكانت هذه المنظومة المباركة: (انظر ما قدمته في ترجمته من هذه الطبعة).

<sup>(</sup>٢) في النسخة الخطية: وينذروهم ويحذروهم.

# [ال] \_ فصلُ \_ [الأول] في كون التوحيد ينقسم إلى نوعين وبيان النوع الأول وهو توحيدُ المعرفةِ والإثبات

أُوَّلُ وَاجِبِ عَسلى الْسعَبِيدِ إِذْ هُــوَ مِــن كُــلِّ الأَوَامِــز أَعْــظَــمُ إنسساتُ ذَاتِ السرَّبُ جَسلٌ وَعَسلاَ وَأَنَّهُ الرَّبُ الْجَلِيلُ الأَكبَرُ بَادِي الْبَرَايَا مُنْشِئُ الْخَلائِق الأوَّلُ الْـمُـنِـدِي بِـلاَ انِـتِـدَاء الأَحَدُ الْفَرْدُ الْقَدِيرُ الْأَزْلِيّ عُـلُـوً قَـهُـر وَعُـلُـوً الـشَـانِ كَـذَا لَـهُ الْـعُـلـوُ وَالْـفَـوقِـيَّـهُ وَمَعَ ذَا مُطَّلِعٌ إِلَيْهِمُ وَذِكْرُهُ لِسلسفُرْبِ وَالْسَمِسِيَّة فَإِنَّهُ الْعَلِيُّ فِي دُنُوهِ حَسيٌّ وَقَسيُّسومٌ فَسلاً يَسنَسامُ لا تَـنِـلُـعُ الأَوْهَـامُ كَـنـهُ ذَاتِـهِ باقٍ فَالَا يَافْنَى وَلاَ يَاسِيادُ مُنْفَرد بالخَلْق وَالإِرَادَه فَمَنْ يَشَأُ وَفَقَهُ بِفَضَلِهِ فَمِنْهُمُ الشَّقِئُ وَالسَّعِيدُ لحكمة بالغة قضاها وَهْــوَ الْــذِي يَــرَى دَبــيــبَ الــذَرُ وسَامِعٌ لِلجَهر والإخفاتِ

مَعْرِفَةُ الرَّحْمَنِ بِالتَّوْحِيدِ وَهُو نَوْعَانِ أَيَا مَن يَفْهَمُ أسمائه الخسنى صفاته العكى الْخَالِقُ الْبَارِئُ وَالسُصَوْرُ مُندِعُهُمْ بِلاَ مِثَالِ سَابِق والآخِرُ الباقِي بلا البهاء الصَّمَدُ الْبَرُّ الْمُهَدِمِنُ الْعَلِيّ جَـلً عَـن الأضـدَادِ وَالأَعْـوَانِ عَـلَـى عِـبَادِهِ بِـلاَ كَـيْـفِـيُّـهُ بعلمه مهذمن عَلَيْهِمُ لَمْ يَنْفِ لِلْعُلُو وَالْفُوقِيَّة وَهُو الْقُريبُ جَلَّ فِي عُلُوِّهِ وَجَـلً أَنْ يُـشبههُ الأنَّامُ وَلاَ يُسكَنِّفُ الْحِجَا صِفَاتِهِ وَلاَ يَسكُسون غَسيْسرُ مَسا يُسريسدُ وَحَاكِمُ - جَلَّ - بِمَا أَرَادَهُ وَمن يَسْأُ أَضَلُه بِعَدْلِهِ وذَا مُسقِّرِبُ وَذَا طَسريسدُ يَسْتَوْجِبِ الْحَمْدَ على اقتِضاها في الظُّلُمَاتِ فَوْقَ صُمِّ الصَّخْر بسنعيه الواسع للأضوات

وَعِلْمُهُ بِمَا بَدَا وَمَا خَفِي وَهُو الْغَنِي بِلَاتِهِ سُبْحَانَهُ وَكُــلُ شَــنء رِزْقُــهُ عَــلَــيــهِ كَلَّمَ مُوسَى عَبْدَهُ تَكْلِيمَا كَــلَامُــهُ جَــلٌ عَــن الإخــصَــاء لَوْ صَارَ أَقلاماً جَمِيعُ الشَّجَرِ والْخَلْقُ تَكْتُبهُ بِكُلِّ آنِ وَالْقَوْلُ فِي كِتَابِهِ الْمُفَصَّلْ عَلَى الرَّسُولِ الْمُصْطَفَى خَيْرِ الورَى يُخفَظُ بِالْقَلْبِ وَبِاللِّسَانِ كَذَا بِالْأَبْصَارِ إِلَيْهِ يُنْظَرُ وَكُلُّ ذِي مَخْلُوقَةٌ خَقِيقَة جَلَّتْ صِفَاتُ رَبِّنَا الرَّحْمن فَالصون والألَحَانُ صَوْتُ الْقارِي ما قَالَهُ لاَ يَعْبَلُ التَّبْدِيلاً(٢) وَقَدْ رَوَى النُّقَاتُ عَن خَيْرِ المَلاَ في ثُلُثِ اللِّيلِ الأخيرِ يَنْزِلُ هَلْ مِنْ مُسِيء طالِبِ لِلْمَغْفِرَة يَـمُنُ بِـالْـخَـيْـرَاتِ وَالْفَـضَـائِـلُ وأنَّه يسجيء يسومَ السفَسطلِ وَأَنَّا لُهُ يُسرَى بِسلا إنْسكَسارِ كلِّ يَسرَاهُ رُؤيَةَ السعِسيَان وَفِي حَدِيثِ سَيِّدِ الْأَنْسَام رُؤْيَـةَ حَـق لَـيْـسَ يَـمْـتَـرُونَــهَـاً

أَحَاطَ علماً بِالْجَلِيِّ وَالْخَفِي<sup>(١)</sup> جَـلَّ ثَـنَاؤُهُ تَـعَـالـى شَائُـهُ وَكَالُنَا مُفْتَقِرٌ إِلَيْه وَلَـمْ يَـزَلْ بِخَـلْقِهِ عَـلِــمَـا وَالْحَصْرِ وَالنَّفَادِ وَالْفَنَاء وَالْبَحْرُ تُلْقَى فِيهِ سَبْعَةُ أَبْحُر فَنَتْ وَلَيْس الْقَوْلُ مِنهُ فَانِ سأنَّه كالمُسهُ الْسَمُسنَسزُّلُ لَيْسَ بِمَخْلُوق وَلا بِمُفْتَرَى يُشلى كَمَا يُسْمَعُ بِالآذَانِ وَبِالْأَيْسَادِي خَطَّهُ يُسَطَّرُ دُونَ كَلام بَارِئ الْخَلِيهَ عَن وَضْفِهَا بِالْخَلْقِ وَالْحِدْثَان لكنَّما الْمَشْلُو قَوْلُ الْبَارِي كَـلاً وَلاَ أَصْدَقَ مـنـهُ قِــلا بِـــاْتُــــهُ عَــــزٌ وَجَــــلٌ وَعَــــلاَ يَقُولُ هَلْ مِن تَائِب فَيُقْبِلُ يَجِدْ كَرِيمَا قَابِلاً لِلْمَعْذِرَهُ وَيَسْتُرُ العَيْبَ ويعطى السَّائِلُ كَمَا يَشَاءُ لِلْقَضَاء الْعَدْلِ فى جَنَّةِ الفِرْدُوس بالأبصارِ كَـمَا أَتَـى في مُخكَـم الْـقُـرآنِ مِن غَيرِ ما شَكُ وَلاَ إِنهام كَالشَّمْسِ صَحْواً لاَ سَحَابَ دُونَهَا

<sup>(</sup>١) ورد هذا البيت في النسخة الخطية متوسطاً بين البيتين السابقين قبله.

<sup>(</sup>٢) في النسخة الخطية: ما إن لما قد قاله تبديلًا.

وَكُلُ مَا لَهُ مِنَ السَّفَاتِ وَكُلُ مَا لَهُ مِنَ السَّفَاتِ أَوْ صَحَّ فيهما قَالَهُ الرَّسُولُ نُهمِرُهَا صَرِيحَة كَمَا أَتَتُ مِنْ غَيْرِ تَحْرِيفٍ وَلاَ تَعْطِيلِ مِنْ غَيْرِ تَحْرِيفٍ وَلاَ تَعْطِيلِ بَلْ قَوْلُنا قَوْلُ أَيْهمةِ الهُدَى وَسَمٌ ذَا النَّوْعُ مِنَ التَّوجِيدِ قَذ أَفْصَحَ الوَحْيُ المُبينُ عَنهُ لاَ تَتَّبِعُ أَلْسَالًا كُلُ مَارِدِ فَلَنْ التَّبِعِ المُنْ مَالِدِ

فَضِيلَة وَحُيجِبُوا أَعداوُهُ أَثْبَتَهَا في مُخكَم الآياتِ فَحَقُهُ التَّسلِيمُ وَالقَبُولُ مَعَ اعْتِقَادِنَا لَمَا لَهُ اقْتَضَتْ وَغَيْرِ تَكْيِيفٍ وَلاَ تَمثِيلِ وُغَيْرِ تَكييفٍ وَلاَ تَمثِيلِ طُوبَى لِمَنْ بهذيهِمْ قَدِ اهْتَدَى تَوْحِيدَ إِقْبَاتٍ بِلا تَرْدِيدِ فَالْتَمِس الْهُدَى الْمُنِيرَ مِنْهُ غَاوٍ مُضِلً مَارِقٍ مُعانِدِ مِشْقَالُ ذَرَّةِ مِنَ الإيمَان

\* \* \*

[ال] فصلُ [الثاني] في بيان النوعِ الثاني من التوحيد وهو توحيدُ الطلبِ والقصدِ، وأنه هو معنى لا إله إلا الله

هَذَا وَثَاني نَوْعَي التَّوْحِيدِ
أَنْ تَعْبُدَ اللَّهَ إِللها وَاحِدا
وَهْوَ اللَّذِي بِه الإِلله أَرْسَلا
وَأَنْولَ الْكِتَابَ والتَّبْيَانا
وَكَلَّفَ اللَّهُ الرَّسُولَ الْمُجْتَبَى
حَتَّى يَكُونَ الدِّينُ خَالِصاً لَهُ
وَهَكَذَا أُمْتُهُ قَدْ كُلُفُوا
وَقَدْ حَوَتْهُ لَفُظَةُ الشَّهادُهُ

إِفْرَادُ رَبُ الْعَرْشِ عَنْ نَدِيدِ مُعْتَرِفَا بِحَقَّهِ لاَ جَاحِدا رُسُلَهُ يَدْعُونَ إِلَيْهِ أَوَّلا مِن أَجْدِهِ وَفَرَقَ الْفُرْقَانَا مِن أَجْدِهِ وَفَرَقَ الْفُرْقَانَا قِتَالَ مَن عَنْهُ تَولَّى وَأَبَى سِرًا وَجَهدرا دِقُه وَجِله بذا(۱) وَفِي نَصٌ الْكِتَابِ وُصِفُوا بذاهي سَبِيلُ الْفَوْزِ وَالسَّعادَهُ

<sup>(</sup>١) في النسخة الخطية: به.

مَن قَالَهَا مُغتَقِداً مَعَنَاهَا في الْقَوْلِ وَالْفِعْلِ وَمَاتَ مُؤمِنا في الْقَوْلِ وَالْفِعْلِ وَمَاتَ مُؤمِنا فَان مَعنَاهَا الَّذِي عَلَيهِ أَن لَيْسَ بِالْحَقِّ إِلهُ(١) يُعْبَدُ بِالْخَلْقِ وَالرِّزْقِ وَبِالتَّذْبِيرِ بِالْخَلْقِ وَالرِّزْقِ وَبِالتَّذْبِيرِ وَبِالتَّذْبِيرِ وَالرَّزْقِ وَبِالتَّذْبِيرِ وَبِالتَّذْبِيرِ وَالرَّزْقِ وَبِالتَّذْبِيرِ وَالرَّفَ فَي وَالرِّزْقِ وَبِالتَّذْبِيرِ وَالرَّفَ فَي وَالرَّفِ وَبِالتَّذْبِيرِ وَالمَّنْوِيلِ مَن وَالرَّفِيلِ فَي اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ وَالْمَنْولُ وَالمَّنُولُ وَالمَّنْولُ وَالمَّذِقُ وَالإَخْلَاصُ وَالْمَحَبَّهُ وَالمَّنْولُ وَالمَّذِقُ وَالمَّنِي وَالمَّالِمُ وَالْمَحَبَّهُ وَالمَّذِقُ وَالمَّامِلُ وَالْمَامِ وَالْمَحَبَّهُ وَالمَّامِ وَالْمَحَبَّةُ وَالْمُحَلِيلُ وَالْمَامِ وَالْمَحَبَّةُ وَالْمَحْبَلِيلُ وَالْمَحْبَلِيلِ وَالْمَحْبَلِيلِ وَالْمَحْبَلِيلِ وَالْمَحْبَلِيلُ وَالْمَحْبَلِيلُ وَالْمَامِ وَالْمَحْبَلِيلِ وَالْمَحْبَلِيلُ وَالْمَحْبَلِيلِ وَالْمَامِ وَالْمَحْبَلِيلِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَعْلِيلُ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَعْلَامُ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمِيلِيلِ وَالْمَامِ وَالْمُعْلِيلُوا وَالْمَامِ وَا

وَكَانَ صَامِلًا بِهُ فَتَضَاهَا يُبْعَثُ يَوْمَ الْحَشْرِ نَاجٍ آمِنا دَلَتْ يَوْمَ الْحَشْرِ نَاجٍ آمِنا دَلَتْ يَقِيبِنَا وَهَدَتْ إِلَيهِ إِلاَّ الإِلهُ الواحِدُ الْهُنقَرِدُ جَلَّ عَنِ الشَّرِيكِ وَالنَّظِيرِ وَلِي نُصُوصِ الوَحْيِ حَقًا وَرَدَتْ وَالنَّظِيرِ الشَّرِيكِ وَالنَّظِيرِ وَالنَّظِيرِ الشَّرِيكِ وَالنَّظِيرِ وَلِي نُصُوصِ الوَحْيِ حَقًا وَرَدَتْ بِالنَّظْقِ إِلاَّ حَيثُ يَسْتَكْمِلُهَا وَالانَقِيرِ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُعْلَى الْمُلِمُ اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُعْلَى الْمُعْلِيْمُ الْم

\* \* \*

[ال] فصلُ [الثالث] في تعريف العبادة، وذِكْرِ بعضِ أنواعِها وأن مَن صرف منها شيئاً لغير الله فقد أشرك

ثُمَّ الْعِبَادَةُ هي اسْمٌ جَامِعٌ وَفِي الْحَدِيثِ مُخْهَا الدُّعَاءُ وَرَغْبَةٌ وَرَهْبَةٌ خسشُوعُ وَرَغْبَةٌ خسشُوعُ وَالاستِعَانَةُ وَالاستِعَانَةُ وَالاستِعَانَة وَاللّهُ وَالنَّذُرُ وَغَيْرُ ذَلِكُ وَصَرِفُ بَعْضِهَا لغَيْر اللّهِ وَصَرِفُ بَعْضِهَا لغَيْر اللّه

لِكُلِّ مَا يَرْضَى الإِلهُ السَّامِعُ خَوفٌ تَوكُّلُ كَذَا السرجَاءُ وَخَسْسَيَةٌ إِنَابَةٌ خُصْصُوعُ كَذَا اسْتِغَائَةٌ بِهِ سُبْحَانَهُ فَافْهَمْ هُدِيْتَ أَوْضَحَ الْمَسَالِك شِرِكٌ وَذَاكَ أَقْبَعُ السَمَنَاهِي

<sup>\* \* \*</sup> 

<sup>(</sup>١) في النسخة الخطية: إلهاً.

# [ال] ـ فصلُ ـ [الرابع] في بيانِ ضدِّ التوحيدِ وهو الشركُ وأنه ينقسم إلى قسمين: أصغرَ وأكبرَ، وبيانِ كل منهما

وَالشُركُ نَوْعَانِ: فَشِركٌ أَكبَرُ وَهُوَ اتَّخَاذُ الْعَبْدِ خَيْرَ اللَّهِ يَفْصِدُهُ عِنْدَ نُسزُولِ السَّرُ أَوْ عَنْدَ أَيُّ غَرِضَ لاَ يَفْدِرُ مَعْ جَعْلِهِ لِنَدلِكَ الْمَدْعُو فِي الْغَيْبِ سُلْطَاناً بِه يَطَلِعُ وَالشَّانِ شِركٌ أَصْغَرٌ وَهُوَ الرِّيَا وَمِنْهُ إِقْسَامٌ بِغَيْدِ الْبَادِي

به خُلُودُ النَّارِ إِذْ لاَ يُنغَفَّرُ نِدًّا به مُسَوِّياً مضاهِي لجَلْبِ خَيْرٍ أَوْ للدَفْعِ الشر عَلَيْهِ إِلاَّ المَالِكُ الْمُقْتَدِرُ أَوِ السمُعَظَّمِ أَوِ السمَرْجُو عَلَى ضَمِيرِ مَنْ إِلَيْهِ يَفْزَعُ عَلَى ضَمِيرِ مَنْ إِلَيْهِ يَفْزَعُ فَسَرَهُ بِهِ خِتَامُ الأَنْبِيا كَمَا أَتَى في مُحكمِ الأَخبَارِ

\* \* \*

[ال] \_ فصلُ \_ [الخامس] في بيان أمور يفعلها العامة منها ما هو شركٌ ومنها ما هو قريبٌ منه. وبيانُ حكم الرُّقَى والتَّمائم

أَوْ حَـلْـقَـةٍ أَوْ أَعْـيُـنِ اللَّـدُّـابِ
أَوْ وَتَـر(١) أَوْ تُـرْبَـةِ اللَّـهُ بِلوِ
وَكَـلَـهُ اللَّـهُ إِلَـى مَـا عَـلَـقَـهُ
فإنْ تكن من خَالِص الوَحْيَيْنِ
وذَاكَ لاَ اخْـتِـلَافَ في سُـنْـيَـتِـهُ

وَمسن يَسشِق بسوذعة أَو نَسابِ أَو حيطٍ أَو عُضُو من النُسُودِ لأَيِّ أَمْسٍ كَسائِسِ تَسعَسلَقَه ثم السرُقَى من حُسمَةٍ أَوْ عَينِ فَذَاكَ مِنْ هَذِي النَّبِي وَشِرْعَتِه فَذَاكَ مِنْ هَذِي النَّبِي وَشِرْعَتِه

<sup>(</sup>١) في النسخة الخطية: أو خيطاً أو عضواً... أو وتراً...

أمًّا الرُّقَى الْمَجْهُولَةُ الْمَعَانِي وَفِيهِ قَدْ جَاءَ الْحَدِيثُ أَنَّهُ إِذْ كُلُّ مَنْ يَقُولُهُ (١) لاَ يَدْدِي إِذْ كُلُّ مَنْ يَقُولُهُ (١) لاَ يَدْدِي أَوْ هُوَ مِن سحرِ الْيهودِ مُقْتَبَسْ فَصحدَدراً ثمَّ حَدذارِ مسنسهُ وَفِي الشَّمَائِمِ الْمُعَلَّقَاتِ فَالاخْتِلاكُ وَاقِعٌ بَيْنَ السَّلَفُ فَالاخْتِلاكُ وَاقِعٌ بَيْنَ السَّلَفُ وَإِنْ تَكُنْ مِمًّا سوَى الْوَحْيَيْنِ وَالْ تَكُنْ مِمًّا سوَى الْوَحْيَيْنِ بَسْلُ الْسَلَفُ بَيْنَ السَّلَفُ بَيْنَ السَّلَفُ وَإِنْ تَكُنْ مِمًّا سوَى الْوَحْيَيْنِ بَالْمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالُمُ الْمَالِمُ الْمَالُمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالُمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالُمُ الْمَالُمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالُمُ الْمَالُمُ الْمَالُمُ الْمَالُمُ الْمَالِمُ الْمَالُمُ الْمَالُمُ الْمَالُمُ الْمَالُمُ الْمَالُمُ الْمُعَالِمُ الْمَالُمُ الْمَالُمُ الْمُعَالِمُ الْمَالُمُ الْمَالُمُ الْمُعَالِمُ الْمَالُمُ الْمُعَلِيْنِ الْمُعَالِمُ الْمَالُمُ الْمَالُمُ الْمَالُمُ الْمَالُمُ الْمُعَالِمُ الْمَالُمُ الْمُعَالُمُ الْمَالُمُ الْمُعَلِّمُ الْمَالُمُ الْمُعَالِمُ الْمَالُمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِيْدِ الْمُعَالِمُ الْمِنْ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِيْلِ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلَّمُ الْمُعَمِّلُمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلَّمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِيْنِ الْمُعِلَى الْمُعْلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعِلَى الْمُعْلِمُ الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعْلِمُ الْمُعِلَى الْمُعَلِمُ الْمُعِلَى الْمُعْلِمُ الْمُعِلَى الْمُعْلِمُ الْمُعِلَى الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعْلِمُ الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعِلَى الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعِلْمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْ

فَذَاكَ وَسُوَاسٌ مِنَ السَّيطانِ شِرِكُ بِلاَ مِرْيَةٍ فَاحُذَرَنَّة لَعَلهُ يَكُونُ (٢) مَحْضَ الكُفْرِ عَلَى العَوامِ لَبَّسُوهُ فَالْتَبَسَ لاَ تَعْرِفِ الْحِقَّ وَتَنْأَى عَنْهُ (٣) إن تَكُ آياتٍ مُبَيتِ مُنِيكَ فبَعْضُهُم أَجَازَهَا وَالْبَعْضُ كَفَ في الْبُعدِ عَن سِيمَا أُولِي الإسْلاَمِ

> [ال] \_ فصلُ \_ [السادس] من الشرك فعلُ من يتبرك بشجرة أو حجر أو بُقعة أو قبرٍ أو نحوِها يتخذ ذلك المكان عيداً. وبيانُ أن الزيارةَ تنقسم إلى سنية وبدعية وشِركية

> > هذا وَمِن أَغْمَالِ أَهْلِ الشَّرْكِ مَا يَقْصِدُ الجُهَّالُ مِن تَغْظِيمٍ مَا كَمَنْ يَلُذْ بِبِقَعَةٍ أَوْ حَجَرٍ مُتَّخَذًا لِلذَلِكَ المَكَانِ مُتَّخَذًا لِلذَلِكَ المَكَانِ ثَمَّ الرِّيَارَةُ عَلَى أَتْسَامٍ فَإِنْ نَوى الرَّائِرُ فِيما أَضمَرَهُ

من غَنسِ مَا تَرَدُّدِ أَوْ شَكُ لَم يَا ثَرَدُّدِ أَوْ شَكَ لَم يَاذُنِ الله باأَنْ يُعَظَمَا أَوْ قَبْرِ مَيْتِ أَوْ بِبغضِ الشَّجَرِ عِيداً كَفِعلِ عَابِدِي الأوْتَانِ عِيداً كَفِعلِ عَابِدِي الأوْتَانِ فَيداً كَفِعلِ عَابِدِي الأوْتَانِ فَيداً كَفِعل عَابِدِي الأوْتَانِ فَيدا لَهُ عَالِد عَالِم الأَوْتَانِ فِي نَفسِهِ يَلْذُكِرةً بِالآخرة فِي نَفسِهِ تَلْذُكِرةً بِالآخرة فِي

<sup>(</sup>١) في النسخة الخطية: إذ كل ناطق به.

<sup>(</sup>٢) في النسخة الخطية: لعله أن يك.

 <sup>(</sup>٣) هذا البيت غير وارد في (معارج القبول)، وهو موجود في النسخة الخطية المكتوبة بخط الناظم في هذا الموضع.

شمَّ السدُّعَا لَهُ (۱) ولِسلاَمُسواتِ وَلَمْ يَكُنْ شَدَّ الرِّحَالَ نَحْوَهَا فَتِلْكَ سُنَّةٌ أَتَتْ صَرِيحَة أَوْ قَصَدَ السدُّعَاءَ وَالسَّوَسُلاَ فَيِدْعَةٌ مُسخددَثَةٌ ضَالاَلَهُ وَإِنْ دَعا الْمَقبُورَ نَفْسَهُ فَقَدْ لَنْ يَقْبَلَ اللَّهُ تَعالى مِنْهُ إذْ كُلُّ ذَنْبِ مُوسُكُ الغُفْرانِ

بالْعَفْوِ وَالصفْحِ عَنِ الزَّلاَّتِ
وَلَمْ يَقُلْ هُجُراً كَقَوْلِ السُّفَهَا(٢)
في السُّنَنِ الْمُفْبَتَةِ الصَّحِيحَة
بِهِمْ إلى الرَّحْمنِ جَلَّ وَعَلاَ
بِعِيدَةٌ عَنْ هَذي ذِي الرِّسَالَةُ(٣)
أَشْرَكَ بِاللَّهِ الْعَظِيْمِ وجَحَدْ
صَرْفاً ولاَ عَذلاً فَيَعْفُو عَنْهُ
إلاَّ السَّخَاذَ السَنْدُ لِللرِّحْمنِ

卷 卷 卷

# [ال] \_ فصلُ \_ [السابع] في بيان ما وقع فيه العامةُ اليوم مما يفعلون عند القبورِ وما يرتكبونه من الشِرْك الصريحِ والغُلوِّ المفْرط في الأموات

وَمَنْ عَلَى الْقَبْرِ سِرَاجاً أَوْقَدَا فَإِنَّهُ مُحَجَدٌ جِهارَا كَمْ حَذَّرَ الْمُخْتَارُ عَنْ ذَا وَلَعَنْ بل قَدْ نَهَى عَنِ ارْتِفَاعِ الْقَبْرِ وكل قبيرٍ مُشرِفِ فَقَدْ أَمَر وحذَّرَ الأُمْة عَن إِطْرائِهِ فَحَالَفُوهُ جَهْرَةً وَارْتَكَبُوا فَخَالَفُوهُ جَهْرَةً وَارْتَكَبُوا

أو انتنى عَلَى الضَّرِيحِ مَسْجِدا لِسُنَنِ الْيَهُودِ والنَّصارَى فَاعِلَهُ كَمَا رَوَى أَهْلُ السُّنَن وَأَنْ يُسزَادَ فِيهِ فَوقَ الشُّبُرِ بِأَنْ يُسَوَّى هَكَذَا صَحَّ الْخَبَرْ فِنْ رُهُمْ إِبْلِيسُ بِاسْتِجْرَائِهِ مَا قَدْ نَهَى عَنْهُ وَلَمْ يَجْتَنِبُوا

<sup>(</sup>١) في النسخة الخطية: ثم دعا له.

<sup>(</sup>٢) في النسخة الخطية: كبعض السفها. وهذا البيت معلق بخط الناظم في النسخة التي كتبها بخطه بين البيتين السابقين قبله بعد أن سقط سهواً.

 <sup>(</sup>٣) هذا البيت والذي قبله سقطا من الطبعة الأولى لـ (معارج القبول)، مع أنهما قد شرحا
 فيه، وموضع نصهما يجب أن يكون في (ج١، ص٤٧٩) قبل الشروع في شرحهما.

وَرَفَ عُسوا بسنَاءَهَا وَشَادُوا لاَ سيَّمَا في هَذِهِ الأَعْصارِ وَكَمْ لِوَاء فَوْقَهَا قَدْ عَقَدُوا وَكَمْ لِوَاء فَوْقَهَا قَدْ عَقَدُوا وَافْتَ نَا لاَغْظُمِ الرُّفَاتِ فِعْلَ أُولِي التَّسْيِيبِ وَالْبَحَائِرْ فِعْلَ أُولِي التَّسْيِيبِ وَالْبَحَائِرْ وَعْلَ أُولِي التَّسْيِيبِ وَالْبَحَائِر وَالْبَحَائِر وَالْبَحَائِر بَلْ الْمُحْدُوا إِلَهُ همْ هَوَاهُمُ بَلْ بَعْضُهُمْ قَدْ صَارَ مِنْ أَفْرَاخِهِ بَلْ لَمَالُو وَالنَّفْسِ وَبِاللِسَانِ وَالنَّفْسِ وَبِاللِّسَانِ وَالنَّفْسِ وَبِاللِّسَانِ وَالْفَلْمَ قَدْ صَارَ مِنْ أَفْرَاخِهِ وَأَوْرَطَ الأُمَّةَ في المَهَالِكُ اللَّسَانِ وَالنَّفْسِ وَبِاللِّسَانِ وَالنَّفْسِ وَبِاللِّسَانِ وَالنَّفْسِ وَبِاللِّسَانِ وَالنَّفْسِ وَبِاللِّسَانِ وَالنَّفْسِ وَبِاللِّسَانِ وَالنَّفْسِ وَبِاللَّسَانِ وَالْمَنْ فَي المَهَالِكُو مِحْنَةَ الإنسلام (٣)

[ال] ـ فصلُ ـ [الثامن] في بيانِ حقيقةِ السحرِ وحدِّ الساحرِ وأن منه عِلْمَ التنجيم. وذكرِ عقوبةِ من صدق كاهناً

وَالسخرُ حَنَّ وَلَهُ تَاأُلِيهِ وَالْهُ تَاأُلِيهِ أَعْنِي بِنَا النَّقْدِيرِ مَا قَدْ قَدَّرَهُ وَاحْكُمْ عَلَى السَّاحِرِ بالتكفِيرِ كَمَا أَتَى في السَّنَّةِ الْمُصَرِّحَة عَن جُنْدِبِ وَهَكَذَا في أَثْرِ (0)

لىكن بِسما قَدَّرَهُ الْقَدِيسُ في الْكَوْنِ لاَ في الشَّرْعَةِ الْمُطَهَّرَهُ وَحَدُّهُ الْقَفْلُ بِلاَ نَكِيبِ مِمَّا رَوَاهُ (٤) التَّرْمِذِي وَصَحَّحَهُ أَمْرٌ بِقَسْلِهِمْ رُوِيْ عَنْ عُمْرِ

<sup>(</sup>١) في النسخة الخطية: بالجص.

<sup>(</sup>٢) في النخسة الخطية: ونشروا.

<sup>(</sup>٣) هذا البيت والذي قبله لم يردا في (معارج القبول)، ولم يدخلا في الشرح، وهما في النسخة الخطية بقلم الناظم، ولعلهما مما أضافه بعد كتابة الشرح.

<sup>(</sup>٤) في النسخة الخطية: فيما رواه.

<sup>(</sup>٥) في النسخة الخطية: عن جندب الخير، كذا في أثر.

وَصَحَّ عَن حفْصَةَ عندَ مَالِكِ هَـذَا وَمِـن أَنْـوَامِـه وَشُعَـبِـهُ وحَلُّهُ بِالْـوَحٰيِ نَصاً يُـشرَعُ ومَن يُصَدِّقُ كَاهِناً فَقَدْ كَفَرْ

مَا فِيه أَقْوَى مُرْشِدٍ للسالِكَ عِلمُ النُّجُومِ فَاذْرِ هَذَا وَانْتَبِهُ أَما بسخرٍ مِثْلِه فَيُمْنَعُ (١) بِمَا أَتَى بِهِ الرَّسُولُ (٢) الْمُعْتَبَرْ

\* \* \*

[ال] \_ فصل \_ [التاسع] يجمع معنى حديثِ جبريلَ المشهورِ في تعليمنا الدينَ أنه ينقسم إلى ثلاث مراتب: الإسلامُ والإيمانُ والإحسانُ وبيانُ أركانِ كلِ منها

اغلَم بأنَّ الدينَ قَوْلُ وَعَمَلُ كَفَاكُ مَا قَدْ قَالَهُ الرَّسُولُ كَفَاكُ مَا قَدْ قَالَهُ الرَّسُولُ عَلَى مَرَاتِبَ ثَلاثٍ فَطَّلَهُ الإِحْسَانِ الإِحْسَانِ وَالإِحْسَانِ وَالإِحْسَانِ فَقَدْ أَتَى: الإسلامُ مَبْنيُّ (1) عَلَى فَقَدْ أَتَى: الإسلامُ مَبْنيُّ (1) عَلَى أَوَّلُهَا الرُّكُنُ الأَسَاسُ الأَغْظَمُ رُكنُ الشَّهَا وَتَيْنِ فَاثْبُت وَاعْتَصِمْ وَنَانِينِ فَاثْبُت وَاعْتَصِمْ وَنَانِينَ فَاثْبُت وَاعْتَصِمْ وَنَانِينَ فَانْبُت وَاعْتَصِمْ وَنَانِينَ فَانْبُت وَاعْتَصِمْ وَنَانِينَ فَانْبُت وَاعْتَصِمْ وَنَانِينِ فَانْبُت وَاعْتَصِمْ وَنَانِينِ فَانْبُت وَاعْتَصِمْ وَنَانِينِ فَانْبُت وَاعْتَصِمْ وَنَانِينَانِ فَانْبُت وَاعْتَصِمْ وَنَانِينِ فَانْبُت وَاعْتَصِمْ وَنَانِينَانِ فَانْبُت وَاعْتَصِمْ وَنَانِينَانِ فَانْبُت وَاعْتَصِمْ وَنَانِينِ فَانْبُت وَاعْتَصِمْ وَلَيْسُ وَاعْتُكُمْ وَاعْتُومُ وَاعْتُمْ وَاعْتُمْ وَاعْتُعْرِ وَاعْتُعْ وَاعْتُصِمْ وَاعْتُصِمْ وَاعْتُمْ وَاعْتُمْ وَاعْتُعْمُ وَاعْتُ وَاعْتُمْ وَاعْتُصْمُ وَاعْتُمْ وَاعْرُونُ وَاعْتُمْ وَاعْتُمْ وَاعْتُمْ وَاعْتُمْ وَاعْتُمْ وَاعْمُ وَاعْتُمْ وَاعْتُمْ وَاعْتُمْ وَاعْتُمْ وَاعْتُمْ وَاعْتُمْ وَاعْتُمْ وَاعْتُمْ وَاعْرَاقُواعُ وَاعْتُمْ وَاعْتُمْ وَاعْمُواعُ وَاعْتُمْ وَاعْتُمْ وَاعْتُمْ وَا

فَاحْفَظْهُ وَافْهَمْ مَا عَلَيْه ذَا اشْتَمَلْ (٣) إِذْ جَاءَهُ يَسسْأَلُهُ جبْسريسلُ جَاءَتْ عَلَى جَمِيعه مُشْتَملَهُ: وَالْحُلُ مَبْنِي عَلَى أَرْكَانِ خَمْسٍ، فَحَقِّق وَاذْرِ مَا قَدْ نُقِلا وَهُوَ الصِّرَاطُ الْمُسْتَقيمُ الْأَقْوَمُ بِالْعُرْوَةِ الْوِثْقَى الَّتِي لاَ تَنفَصِمْ وَأَلْلِ الْمُسْتَقيمُ الْأَقْوَمُ بِالْعُرْوَةِ الْوِثْقَى الَّتِي لاَ تَنفَصِمْ وَأَلْلِ الْمُسْتَقيمُ اللَّقُومُ وَأَلْلِ اللَّهُ الْمُسْتَقيمُ اللَّقُومُ وَالْمُلْلِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُلْلِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُلْلِ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُلْلِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُلْلِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُلْلِ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُنْعُولُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُسْتَقِيلَا اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْعُلِيمُ اللَّهُ الْمُنْ الْم

<sup>(</sup>١) هذا البيت غير وارد في النسخة الخطية، وهو في (معارج القبول) في هذا الموضع.

<sup>(</sup>٢) في النسخة الخطية: النبي.

<sup>(</sup>٣) كذا في معارج القبول (ط١: ١٧/٢) ونصه في النسخة الخطية هكذا: والديسن نسيسة وقسول وعسمسل فاحفظ ودع عنك المراء والجدل

<sup>(</sup>٤) في معارج القبول (ط١: ٢/٤٠): مبنياً، وما أثبتناه عن النسخة الخطية.

<sup>(</sup>٥) في النسخة الخطية: وبعدها.

<sup>(</sup>٦) في النسخة الخطية: وثالث.

وَالْخَامِسُ الحَجُّ عَلَى مَن يَسْتَطعُ وَمَسالَهُ مِسن صِسفَة الْسكَسمَال وَكُتْبِهِ الْمُنْزَلَةِ الْمُطَهَرَة مِن غَنيرِ تَفريتِ وَلاَ إِيهام أَنَّ مُحَمَداً لَهُمْ قَدْ خَتَمَا في سُورَةِ الأُخرَابِ وَالشُّورَى تَـلا وَلاَ ادَّعَا عِلْم بوَقْتِ الْمَوْعِدِ بكُلِّ مَا قَدْ صَبَّ عَنْ خَيْرِ الْوَرَى وَهْمَى عَمَلَامَاتٌ وَأَشْرَاطُ لَهَا مِنْ بَعْدِهِ عَلَى الْعِبَادِ حُتِمَا مَا الرَّبُّ مَا الدِّينُ وَمَا الرَّسُولُ؟ بنسابت المقول الكيسن آمئوا بأنَّ (٤) مَا مَوْدِدُهُ الْمَهَالِكُ وَبِهِ يَسامِنَا مِنَ الْقُبُور يَ قُولُ ذُو الْكُفْرَانِ: ذَا يَوْمٌ عَسِرْ جَمِيعُهُمْ عُلْوِيُّهُمْ وَالسَّفْلي وَيَسَعْظُمُ الْسَهَوْلُ بِسِهِ وَالْسَكَوْبُ وَانْفَطَعتْ عَلائِتُ الأَنْسَابُ وَانْعَجَمَ الْبَليغُ في المَقال وَاقْتُصَّ مِنْ ذِي الظُّلْم لِلمَظْلُوم وَجِيءَ بِالْكِتَابَ وَالأَشْهَادِ

والرابع الصيام فاسمغ واتبغ فَتِلْكَ خَمْسَةً. وَلِهِمَان إسمائنا بالله ذي البحلال وَبِالْمَ الْبَرَرَهُ ورسليه الهداة لكأنام أَوَّلُهُمْ نُسوحُ بِسَلَا شَسِكُ كَسَمَا وَخَمْسَةً مِنْهُمْ أُولُوا الْعَزْمِ الْأَلَى وبَسالْمَعَسادِ أَيْسَقَسنْ (٢) بسلاً تَسرَدُدِ لَكَنُّنَا نُؤْمِنُ مِنْ غَيْرِ الْمَتِرَا مِنْ ذِكْر آياتِ تَسكُونُ قَبْلَهَا وَيَسذخُسلُ الإيسمانُ بسالْسَوْتِ وَمَسا وَأَنَّ كُــلًا<sup>(٣)</sup> مُــڤــعَــدٌ مَـــشــؤُولُ وَعِنْدَ ذَا يُثَبُّتُ الْمُهَيْمَنُ وَيُسوقِنُ الْسُمُزِيَّابُ عِنْدَ ذَلِكُ وَبِاللِّفَا وَالْبَعْثِ وَالنَّهُ ور غُـزلاً حُـفَاةً كَـجَـزادِ مُـنْـتَـشِـز وَيُجْمَعُ الْخَلْقُ ليَوْم الْفَصْلِ فِي مَوْقِف يَجِلُّ فِيهِ الْخَطْبُ وَأُخضِروا لِلعَرْض وَالْحِسَابِ<sup>(ه)</sup> وَارْتَكَمَتْ سَحَائِبُ الْأَهْوَال وَعَسنَستِ الْسؤجُسوهُ لِسلسقَسيسوم وَسَاوَتِ الْـمُـلُـوكُ لِـلاَّجُـنَـادَ

<sup>(</sup>١) في النسخة الخطية: وبالملائك. قلت: وهو الأولى. (أبو مصعب).

<sup>(</sup>٢) تقرأ "يقن" بحذف الهمزة تحاشياً من الزحف في البيت. (أبو مصعب).

<sup>(</sup>٣) في معارج القبول (ط١: ٢/١٣٢): وأن كل، والصواب ما أثبتناه عن النسخة الخطية.

<sup>(</sup>٤) لعله: بأنه مورده. (أبو مصعب).

<sup>(</sup>٥) في النسخة الخطية: واحضروا إذا ذاك للحساب.

وَبَسدَتِ السَّوْءَآتُ وَالسفَسَضَائِسَحُ وَانكَشَفَ الْمَخْفِيُّ في الضَّمَائِرْ تُـؤخَـذُ بـالـيَـمِـيـن وَالسُّـمَـالِ كِتَابَهُ بُشْرَى بِحودٍ عِينِ وراء ظهر للجحيم صالي يُـوْخَـدُ عَـبُـدٌ بِـسِـوَى مَـا عَـمِـلاً وَمُــقْـرَفِ أَوْبَــقَــهُ عُــذوَانُــهُ كَمَا أَتَى في مُحْكَم الأنْبَاءِ بقَدْرِ كَسْبِهِمْ مِنَ الْأَعْمَالِ وَمُسْرِفٍ يُكَبُّ فِي النِّيرَانِ مَــؤجُــودَتَــانِ لا فَـنَــاءَ لَــهُــمَــا يشرَبُ في الأُخْرَى جَمِيعُ حِزْبِهِ وتَحْتَهُ الرُّسْلُ جَمِيعاً تُحْشَرُ قَدْ خَصَّهُ اللَّهُ بِهَا تَكَرُّمَا كُلُّ قُبُورِيُّ عَلَى اللَّهِ افْتَرَى فَصْل القَضَاء بَيْنَ أَهْلِ الْمَوْقِفِ كُلُّ أُولِي الْعَرْمِ النَّهُدَاةِ النُّصَلا دَارِ السَّعِيمَ الأُولِي الْسَلَاحِ قِـذ خُـصَّـتَا بِـهِ بِـلاَ نُـكُـرَانِ مَاتُوا عَلى دِينِ الهُدَى الإسلام فَــأَذْخِــلُــوا الــنَّــارَ بِــذَا الإِجْــرَامَ بِفَضْلِ رَبِّ الْعَرْشِ ذِي الإِحْسَانِ وَكُــلُ عَــبُــدِ ذِي صَــلَاحٍ وَوَلــي

وَشَهِدَت الأُعْضَاءُ وَالْجَوَارِحُ وَانْتُلِيَتُ هُنَالِكَ السَّرائِرُ وَنُـشِـرتْ صَـحَـائِـفُ الأَغْـمَـالِ طُوْبَى(١) لِمَنْ يَأْخُذُ(٢) باليَمِين وَالْوَيْدِلُ لِللَّاخِدِ بِالشِّمَالِ وَالْوَذْنُ بِالقِسْطِ فَلاَ ظُلْمَ وَلاَ فَبَيْنَ نَاج رَاجِع مِيْزَانُهُ وَيُسْنَصَبُ الْمُحِسْرُ بُللًا اسْتِرَاءِ يَـجُوزُهُ البنّاسُ عَـلى أخوالِ فَبَيْنَ مُجْتَاز إلَى الْجنَانِ وَالسِّنارُ وَالسِجَنَّةُ حَتَّ وَهُمَا وَحَوْضُ خَيْرِ الْخَلْقِ حَقٌّ وَبِهِ كَـذَا لَـهُ لِـوَاءُ حَـمْـدِ يُـنْـشَـرُ كَذَا لَهُ الشَّفَاعَةُ العُظْمَى كَمَا مِن بَعْدِ إِذْنِ اللَّهِ لاَ كَمَا يَرَى يَسْفَعُ أَوَّلاً إِلَى الرَّحْمَن في مِنْ بَعْدِ أَنْ يَطْلُبَها النَّاسُ إلى وَثَانِياً يَشْفَعُ في اسْتِفْتَاح هَــذَا وَهَــاتَــانِ الـشَــفَــاعَــتَــانِ وَتَسَالِسَاً يَسَشَّفَعُ فَسِي أَقْسُوامُ وَأَوْبَسَقَتْ هُمَ كَسُنْسَرَةُ الآئسامَ أَنْ يَخْرُجُوا مِنْهَا إلى الْجِنَانِ وَبَعْدَهُ يَسْفَعُ كُلُ مُرْسَل

<sup>(</sup>١) في النسخة الخطية: بشرى.

<sup>(</sup>٢) في معارج القبول (ط١: ٢/٦٤): يؤخذ ـ وهو خطأ، وصوابه (يأخذ) وقد صحح أثناء الشرح، كما هو في النسخة الخطية.

وَيُخرِجُ اللّه مِنَ النّيسرانِ
في نَهَرِ الْحَيَاةِ يُنظرَحُونَا
كَانَّمَا ينبُثُ في هَيئَاتِهِ
وَالسَّادِسُ الإِيمَانُ بِالأَقْدَارِ
فَلكُلُ شَيْءِ بِقَيضَاءِ وَقَدَرْ
لاَ نَوْءَ لاَ عَدْوَى وَلاَ طَيْرَ وَلا
لاَ غَوْلَ لاَ هَامَةَ لاَ وَلاَ صَفَرْ
وَهُولًا رُسُوخُ الْقَلْبِ في الْعِزفَانِ
وَهُولًا رُسُوخُ الْقَلْبِ في الْعِزفَانِ

جَمِيعَ مَنْ مَاتَ عَلَى الإِيمَانِ فَحْمَا فَيَحْيَوْنَ وَيَنْبُتُونَا حَبُّ حَمِيلِ السَّيْلِ في حَافَاتِهِ فَانِيقِنَا بِهَا وَلا تُعمَارِ (١) فَانِيقِنَا بِهَا وَلا تُعمَارِ (١) وَالْكُلُّ في أُمُّ الْكِتَابِ مُسْتَطَرْ وَالْكُلُّ في أُمُّ الْكِتَابِ مُسْتَطَرْ عَمَّا قَضَى اللَّهُ تَعَالَى حِوَلاَ عَمَّا قَضَى اللَّهُ تَعَالَى حِوَلاَ كَمَا بِذَا أَخْبَرَ (٢) سَيْدُ الْبَشَرْ وَتِلْكَ أَصْلاَهَا لَدَى الرَّحْمَن وَتِلْكَ أَصْلاَهَا لَدَى الرَّحْمَن وَتِلْكَ أَصْلاَهَا لَدَى الرَّحْمَن حَتَّى يَكُونَ (٤) الْغَيْبُ كَالْعِيَان حَتَّى يَكُونَ (٤) الْغَيْبُ كَالْعِيَان حَتَّى يَكُونَ (٤) الْغَيْبُ كَالْعِيَان

帝 帝 帝

[ال] \_ فصلُ \_ [العاشر]

في كون الإيمانِ يزيد بالطاعة وينقُص بالمعصية وأن فاسقَ أهلِ الملة لا يُكفّر بذنب دون الشركِ إلا إذا استحلَّه وأنه تحت المشيئة، وأن التوبةَ مقبولةٌ ما لم يُغَرغِرُ

إنسمَانُنَا يَسزيدُ بالطَّاعَاتِ
وَأَهْلُهُ فيه عَلَى تَفَاضُلِ
والْفَاسِقُ الْمِلِّيُ ذو الْعِضيَانِ
لَكن بقَدْرِ الْفِسْقِ والْمَعاصي
وَلاَ نُسقُولُ إِنَّهُ فِي السَّاارِ
تَحْتَ مَشِيئَةِ الإلَهِ النَّافِذَهُ

ونَ قُ صُهُ يحكونُ بالزلاتِ (°) هَلْ أَنْتَ كَالأَمْلاَكِ أَوْ كَالرُسُل لَمْ يُنْفَ عَنهُ مطلَقُ الإِيمَانِ إنهمانه مَا زالَ في انتِقاصِ مخلَد، بَلْ أَمْرُهُ لِلبَادِي إِنْ شَا عَفَا عنهُ وَإِنْ شَا آخَذَهُ

<sup>(</sup>١) في النسخة الأصلية: ولا تماري.

<sup>(</sup>٢) في معارج القبول (ط١: ٢/ ٣٨٢): خبّر.

<sup>(</sup>٣) في معارج القبول (ط١: ٢/٣٩٩): وهي، أثبتنا ما في النسخة الخطية.

<sup>(</sup>٤) في النسخة الخطية: حتى يصير.

<sup>(</sup>٥) في النسخة الأصلية: وتارة ينقص بالزلأت.

بعقدر ذنبيه، وإلى (١) البجنان والعرض تنسير الجساب في النّبا ولا نُكفُر بالمعاصي مُؤمِنا وتُعبَلُ التّوبَةُ قَبلَ الْعَرِعَرَهُ أمّا متى تُعلَقُ عن طَالِبِها؟

يُخْرَجُ إِنْ مَاتَ عَلَى الإِنْمَانِ وَمَنْ يُنَاقَشِ الْحِسَابَ عُلْبَا إلاَّ مَعَ اسْتِحْلَالِهِ لَما جَنَى كَمَا أَتى في الشُّرْعَةِ الْمُطَهَّرَهُ فَبِطُلُوعِ الشَّمْسِ مِنْ مَغْرِبِها (٢)

\* \* \*

[ال] \_ فصلُ \_ [الحادي عشر] في معرفة نبيّنا محمدِ ﷺ وتبليغِه الرسالةَ وإكمالِ الله لنا به الدينَ، وأنه خاتمُ النبيين، وسيدُ ولدِ آدمَ أجمعين، وأن من ادعى النبوةَ بعده فهو كاذبٌ

> نَبينا مُحَمَّدٌ مِن هاشِم أَرْسَلَهُ اللَّهُ إِلَيْنَا مُرْشِداً مولِدُهُ به مَكَّة الْمُطَهَره بعد انبعین (\*) بدأ الوحي به عَشرَ سِنینَ أَیُها النَّاسُ اغبُدُوا وكانَ قبل ذَاكَ في غار جرا وبعد خمسین من الأغوام أَسْرَى به اللَّهُ إِلَيْهِ في الظَّلَمُ وبعد أغوام فلائية مضت أوذِنَ بالهِ جُرَةِ نَحْو يَفرِبا

إلى الذّبِيحِ دُونَ شَكُ يَنْتَمي وَرُحْمَةً لِلعَالَمِينَ وَهُدَى (٣) هـ جُرَبُهُ لَطَيْبَةَ الْمُنَوَّرَهُ هُمَّ دَعَا إلى سَبِيلَ الْمُنَوَّرَهُ لُمُ مَا يُلِهُ وَوَجَّدُوا رَبُّهِ عَنِ الوَرَى يَخْلُو بِإِنْ كِرِ رَبِّهِ عَنِ الوَرَى مَضَتْ لِعُمْرِ سيّبِ الأَنَامِ مَضَتْ لِعُمْرِ سيّبِ الأَنَامِ وَفَرَضَ الْخَمْسَ عَلْيهِ وَحَتَمُ مِنْ بعْدِ مِعْرَاجِ النّبي وانقَضَتْ مِن بعْدِ مِعْرَاجِ النّبي وانقَضَتْ مَع كل مُسْلِم لَهُ قَدْ صَحِبَا

<sup>(</sup>١) في معارج القبول (ط١: ٢/ ٤٢١) الواو من (وإلى) ساقطة أثناء البيت، وهي مثبتة في الشرح وكذلك في النسخة الخطية.

<sup>(</sup>٢) هذا البيت غير وأرد في (معارج القبول)، أثبته كما جاء في النسخة الأصلية.

<sup>(</sup>٣) هذا البيت أيضاً غير وأرد في (معارج القبول)، وهو مثبت في النسخة الخطية.

<sup>(</sup>٤) بوصل همزة أربعين. (أبو مصعب).

وَبَعْدَها كُلُفَ بِالْقِبَالِ حتى أَتوا لِلدُينِ منقَادِينَا وَبَعَدَ أَنْ قَدْ بَلِّعَ الرِّسَالَة وَأَكْمَل اللَّهُ بِهِ<sup>(۱)</sup> الإِسْلاَمَا قَبَضَهُ اللَّهُ العَليُ الأَعْلَى نَشْهَدُ بِالحَقُ بِلاَ ارْتِيابِ وأنَّهُ بَسليغَ مَا قَدْ أَرْسِلاً وكُلُ مَن مِن بَعْدِهِ قَدِ ادَّعَى وكُلُ مَن مِن بَعْدِهِ قَدِ ادَّعَى

لِشِيعَة الْكُفْرَانِ والنَّسلالِ وَدَخَلُوا في السّلمِ مُذْعِنِينا وَدَخَلُوا في السّلمِ مُذْعِنِينا واسْتَفَادَ الْخَلْقَ مِنَ الْجَهَالَة وقَام دِينُ الْحَقِّ واسْتَقَامَا سبْحَانَهُ إِلَى الرَّفِيقِ الأَعْلَى سبْحَانَهُ إِلَى الرَّفِيقِ الأَعْلَى بِالْكِتَابِ بِأَنَّهُ المُرْسَلُ بِالْكِتَابِ بِأَنَّهُ المُرْسَلُ بِالْكِتَابِ بِعَوْلَ مِا إِلَى بِهِ أُنْسِرُ لاَ يُسِهِ وَكُلُ مِا إِلَى بِهِ أُنْسِرُ لاَ يُسَالِ بِالْكِتَابِ فِيهِ وَكُلُ مِا إِلَى بِهِ أُنْسِرُ لاَ يُسَالِ فِيهِ أُنْسِرُ لاَ يُسَالِ وَلَا مَا الْمَالَةُ وَلَى الْمِلْلَقُ وَلَيْهَا الْخَلْقِ عَلَى الإَلْمَالَةِ وَلَى الإَلْمَالَةُ وَلَى الْمُلْقَ

\* \* \*

[ال] \_ فصلُ \_ [الثاني عشر] فيمن هو أفضلُ الأمةِ بعد الرسولِ ﷺ وذكرُ الصحابةِ بمحاسنهم، والكفُ عن مساوئهم وما شَجَر بينهم

وَبَعندهُ الْحَلِيفَةُ الشَّفِيقُ ذَاكَ رَفِيقُ الْمُضطَفَى في الْغَار وَهْوَ الَّذِي بِنَفْسِهِ تَولَّى ثَانِيهِ في الْفَضل بِلاَ ارْتِيابِ أُغنِي بِهِ الشَّهْمَ أَبَا حَفْص عُمَر الصَّارِمَ الْمُنكي عَلَى الْكُفَّارِ الصَّارِمَ الْمُنكي عَلَى الْكُفَّارِ ثَالِشُهُمْ عُدُمانُ ذُو النُورَيْنِ بَخرُ الْعُلُوم جَامِعُ الْقرآنِ

نِعْمَ نَقِيبُ الأُمَّةِ الصَّدِّيقُ شَينخُ الْمُهَاجِرِينَ والأَنْصَارِ جِهَادُ<sup>(۲)</sup> مَن عَنِ الْهُدَى تَولَّى الصَّادِعُ النَّاطِيقُ بالصَّوابِ مَن ظَاهَرَ الدِّينَ الْقَويمَ ونصَرْ ومُوسِعَ الْفُتُوحِ في الأَمْصَارِ<sup>(۳)</sup> ذو الْجِلمِ والْحِيَا بِغَيْرِ مَيْنِ مِنْهُ اسْتَحَتْ مَلاَئِكُ الرَّحُمٰنِ

<sup>(</sup>١) في معارج القبول (ط١: ٢/٤٨٦): له، وما هنا عن النسخة الخطية.

<sup>(</sup>٢) في النسخة الخطية: قتال.

٣) في النسخة الخطية: وفاتح البلاد والأمصار.

بَايَعَ عَنْهُ سَيِّدُ الأَكْوَانِ وَالرَّابِعُ ابْنُ عَمْ خَيْرِ الرَّسُلِ مُبِيدُ كُلَّ خَارِجِيٍّ مَارِقِ مُن كَانَ لِلرَّسُولِ<sup>(1)</sup> في مَكَانِ مَن كَانَ لِلرَّسُولِ<sup>(1)</sup> في مَكَانِ لاَ في (<sup>(1)</sup> نُبُوّة، فَقَدْ قَدْمُتُ مَا فَي الْمُعْشَرُهُ فَالسِّتَّةُ الْمُكَمِّلُونَ الْعَشَرِهُ وَالْمُنْ الْعَشَرِهُ وَالْمُنْ الْمُصْطَفَى الأَطْهَارِ فَي المُصْطَفَى الأَطْهَارِ فَي المُصْطَفَى الأَطْهَارِ في المُصْطَفَى الأَطْهَارِ في المُصْطَفَى الأَطْهَارِ في المُصْطَفَى الأَطْهَارِ في المُصْرَانِ وَالْحِيْدِ وَالْقِتَالِ في المُصْرَاةِ وَالإِنْجِيلِ وَالْقِتَالِ كَلَاكُ في الْمَتْورَاةِ وَالإِنْجِيلِ وَالْقِتَالِ كَلَانَ في الْمُحْتَادِ وَالْقِتَالِ فَي الْمُحْتَادِ وَالْقِتَالِ فَي الْمُحْتَادِ وَالْمِتَالِ فَي الْمُحْتَادِ وَالْمِتَادِ وَالْمُحْتَادِ وَالْمُحْتَادِ وَالْمُحْتَادِ وَالْمُحْتَادِ وَالْمُحْتَادِ وَالْمُحْتَادِ وَالْمِثْمُ مُحْتَادِ وَالْمِثُونُ وَاجِبٌ عَما جَرَى فَكُلُهُمْ مُحْتَامِدُ مُنْ المُحْتَادِ مُحْتَادِ مُنْ المُحْتَادِ مُحْتَادِ مُحْتَادِ مُحْتَادِ مُحْتَادِ مُحْتَادِ مُصَوْدُ وَاجِبٌ عَما جَرَى فَعَادِ مُنْ المُسْكُونُ وَاجِبٌ عَما جَرَى فَيُ الْمُنْ مُحْتَادِ مُنْ الْمُنْ مُحْتَادِ مُنْ الْمُنْ مُنْ مُحْتَادِ مُنْ مُحْتَادِ مُنْ الْمُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ الْمُنْ الْمُعْمَا مُعُمَا الْمُنْ الْ

بِكَفُهِ في بَيْعَةِ الرِّضُوانِ أَعْنِي الإِمَامَ الْحَقِّ ذَا القَدْرِ الْعَلِي وَكُلُّ خِبِ رَافِضِي فَاسِتِ فَارُونَ مِن مُوسَى بِلا نُكْرَان هَارُونَ مِن مُوسَى بِلا نُكْرَان يَكْفِي لِمَنْ مِنْ سُوء ظَنَّ سَلِمَا وَسَائِرُ الصَّحْبِ الْكِرَامِ الْبَرَرِهُ وَسَائِرُ الصَّحْبِ الْكِرَامِ الْبَرَرِهُ وَسَائِرُ الصَّحْبِ الْكِرَامِ الْبَرَرِهُ وَسَائِدُ الصَّحْبِ الْكِرَامِ الْبَرَرِهُ وَسَائِدُ الصَّحْبِ الْكِرَامِ الْبَرَرِهُ وَسَائِدُ الصَّحْبِ الْكِرَامِ الْبَرَرِهُ أَلْفَى الْأَحْدَالُ وَعَلَيْهِم خَالِقُ الأَخْدَالُ وَعَلَيْهِم خَالِقُ الأَخْدَالِ وَعَلَيْهِم مَعْلُومَةُ التَّقْصِيلِ وَغَلْمَ اللَّهُمُ مِن فِعْلُ مَا قَدْ قُدُرًا وَخِطُوهُمْ (٣) يَغْفِرُهُ الْوَهَالِ وَخِطُوهُمْ (٣) يَغْفِرُهُ الْوَهَالِ وَخِطُوهُمْ (٣) يَغْفِرُهُ الْوَهَالِ وَخِطُوهُمْ (٣) يَغْفِرُهُ الْوَهَالِ وَخِطُوهُمْ الْوَهَالِ وَخِطُوهُمْ الْوَهَالِ الْمَعْلَادِ وَعَلَى مَا قَدْ قُدُرًا وَخِطُوهُمْ (٣) يَغْفِرُهُ الْوَهَالُ

\* \* \*

### خاتمةٌ

في وجوب التمسكِ بالكتاب والسنةِ والرجوعِ عند الاختلافِ إليهما، فما خالفهما فهو ردَّ

شَرْطُ قَبُولِ السَّعْيِ أَنْ يَجْتَمِعَا فِيهِ إِصَابَةٌ وَإِخْلَاصٌ مَعَا لِسَلِهُ وَالْحَلَاصُ مَعَا لِللَّ وَالْحَادُ الْسَادُ اللَّهُ الْسَادُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ال

<sup>(</sup>١) في النسخة الخطية: من صار للمختار.

<sup>(</sup>٢) في معارج القبول (ط١: ٢/٥٦٦) ـ السطر الثاني ـ: ولا في، الواو في أول البيت هناك كتبت خطأ فتحذف.

<sup>(</sup>٣) بكسر الخاء وسكون الطاء. (أبو مصعب).

<sup>(</sup>٤) في معارج القبول (ط١: ٢٠٢/٢): الله، تحذف الألف، وهي مصححة في الشرح.

وكسلُّ مَا خَالَفَ لِللوَحْيَيْنِ وكُلُّ مَا فِيهِ الْخِلاَفُ('' نُصِبَا فالدِّينُ إِنَّمَا أَتَى بِالنَّقْلِ

أسمً إلى هُنَا قَذ الْتَهَيْتُ سَمَّيْتُهُ بِسُلِّمِ الْوُصُولِ وَالْحَمْدُ لِلهِ عَلَى الْتِهَائي أَسْأَلُهُ مَخْفِرَةَ السُّلْمُ أَبُدَا ثُم الصَّلاةُ والسَّلامُ أَبُدَا ثُمَّ جَمِيعُ صَحْبِهِ وَالآلِ ثَمَّ جَمِيعُ صَحْبِهِ وَالآلِ تَسَدُّومُ سَرْمَدَا بِلاَ نَفَادِ ثُمَّ السُّعَا وَصِيَّهُ الْجُمَلِ (٢) أَبِيَاتُهَا (يُسْر) بِعَدُ الْجُمَلِ (٢)

فَاإِنَّهُ رَدُّ بِالْحَادِمِ مَا فَارِ مَا فَانِ فَارَدُهُ إِلَا فِهامِ وَحَادِسِ الْعَقْلِ لَا فِي بِالأَوْهَامِ وَحَادِسِ الْعَقْلِ

وَتَامَّ مَا بِحَمْعِهِ عُنِيتُ إلى سَمَا مَبَاحِثِ الأُصُولِ كَمَا حَمِدْتُ اللَّهَ في البَيدائي جَمِيعِهَا والسِّنْرَ لِلعُيُوبِ تَغشَى الرَّسُولَ الْمُصطَفَى مُحَمَّدًا السسَّادَةِ الأَئِسَمِّةِ الأَبْسِدَالِ مَا جَرَتِ الأَقْلَامُ بِالْمِسَادَةِ تَأْريخُهَا (الْغَفْرَانُ) فافْهَمْ (٣) وَاذْعُ لي عَاريخُهَا (الْغَفْرَانُ) فافْهَمْ (٣) وَاذْعُ لي

\* \* \*

<sup>(</sup>١) في النسخة الخطية: وكل ما فيه اختلاف.

<sup>(</sup>۲) أي عدة أبيات المنظومة تساوي مجموع رمز كلمة (يسر) وفق رموز الحروف الأبجدية المعروفة؛ فالياء بـ ۱۰، والسين بـ ۲۰، والراء بـ ۲۰۰ = مجموعهما ۲۷۰ بيتاً، وواضح أن عدد الأبيات في مجموعهما ۲۹۰ بيتاً لا ۲۷۰ بيتاً.

والناظر في خاتمة الكتاب (معارج القبول ـ ط١: ٢/ ٦٣٢) يجد أن المؤلف قد نظم الشطر الأول من هذا البيت بأسلوب آخر أكثر وضوحاً، حيث يجعله هكذا:

<sup>(</sup>أبياتها المقصود اليسر» فاعقل)، ويعني بالمقصود: الأبيات التي عرض فيها الأحكام والمسائل، فإذا نحن حذفنا أبيات المقدمة الأولى والأبيات الأخيرة من الخاتمة وهي ٢٠ بيتاً، سنجد أن عددها ٢٧٠ بيتاً.

<sup>(</sup>٣) أي مجموع رموز كلمة (الغفران)؛ فالألف بـ ١، واللام بـ ٣٠، والغين بـ ١٠٠٠، والفاء بـ ٨٠، والراء بـ ٢٠٠، والألف الثانية بـ ١، والنون بـ ٥٠ = مجموعها ١٣٦٢هـ، وهو تاريخ نظمها والانتهاء من تسويدها.

### بِسْدِ اللهِ النَّهُ إِلنَّهُ الرَّحَيْدِ الرَّحَيْدِ

## شرخ مقدمة المنظومة

(أبدأ باسم الله مستعينا راض به مُدبِّراً مُعينا)
(أبدأ) في جميع حركاتي وسكناتي وأقوالي وأعمالي وفي شأني كله، ومنه هذا التصنيفُ.

(باسم الله) متبركاً و (مستعيناً) به أو إياه يتعدَّى بالباء وبدونه أي طالباً منه العونَ على فعل طاعتِه وتركِ معصيته، كما قال تعالى في فاتِحة الكتابِ: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَالفاتحة: ٥].

وقال النبي ﷺ لابن عمه عبدِ اللَّهِ بنِ عباسِ ﷺ: «إذا سألت فاسأل اللَّه، وإذا استعنتَ فاستعن بالله»(١). وهو خطابٌ شاملٌ لجميع الأمة، وفي ضمن ذلك الأمرِ

<sup>(</sup>١) حديث ابن عباس له عدة طرق، وهذه الطرق في ألفاظها بعض الاختلاف.

<sup>(۞)</sup> ١ \_ أخرجه أحمد (٢/٩٣١) والترمذي (٤/٦٦٧ رقم ٢٥١٦).

وأبو يعلى في «المسند» (٤/ ٤٣٠ رقم ٢٢٩/ ٢٥٥٦) وابن السني في «عمل اليوم والليلة» رقم (٤٢٥) والبيهقي في «شعب الإيمان» (٢١٦/١ رقم ١٩٥). وإسناده حسن، من طريق حنش الصنعاني عن ابن عباس.

<sup>(\*)</sup> وأخرجه الطبراني في «الدعاء» (٢/ ٨٠٤ رقم (٤٢) من طريق عبد الله بن صالح وهو صدوق يغلط كثيراً.

<sup>(\*)</sup> وأخرجه أحمد (١/ ٣٠٧) والبيهقي في «الأسماء والصفات» (ص٧٥-٧٦) واللالكائي في «شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة» (٤/ ٦١٣ رقم ١٠٩٤) و (٤/ ٢١٤ رقم ١٠٩٥). بإسناد حسن.

٢ ـ أخرج الطبراني في «الكبير» (٢٣/١١ رقم ١١٥٦٠) بإسناد ضعيف. ٣ ـ أخرج العقيلي (٣٩٧/٣ ـ ٣٩٨) والطبراني في «الكبير» (١١/٢٣١ رقم ١١٢٤) وفي

٣٠ أخرج العقيلي (٣/٧٣ ـ ٣٩٨) والطبراني في «الكبير» (١٢٣/١١ رقم ١١٤٣) وفي
 «الدعاء» (٢/٣٠٨ رقم ٤١) والحاكم (٣/ ٥٤٢) والبيهقي في «الآداب» رقم (٩٣٣) والقضاعي في «شعب الإيمان» (٤٢/٣٠) والقضاعي في «شعب الإيمان» (٢٠٣/٧) رقم ١٠٠٠١). وفي إسناده عيسى بن محمد القرشي، قال عنه أبو حاتم: «ليس بالقوي». وقال الذهبي: «عيسى ليس بمعتمد»، من طريق ابن أبي مليكة عن ابن عباس.

٤ ـ أخرج عبد بن حميد (رقم: ٦٣٦ ـ المنتخب) وإسناده ضعيف.

الواقِع في جواب الشرطِ نهيّ لنا عن الاستعانة بغير اللّهِ عز وجل لأنه لا خالقَ للعباد وأفعالِهم غيرُه تعالى، فإذا كان المخلوقُ لا يقدِر على فعل نفسِه إلا بما أقدره الله تعالى عليه فكيف يجوز أن تُطلّبَ الإعانةُ منه على فعل غيرِه، والعاقلُ يفهم ذلك بادِئَ بَدْء.

# خلاصةُ القولِ في تفسير البسملة

والكلامُ على تفسير البسملةِ مُستوفئ في كتب المفسرين(١)، ولنذْكُرْ خُلاصةً

من طریق عطاء بن أبی رباح عن ابن عباس.

٥ ـ أخرج أبو نعيم في «الحلية» (١/ ٣١٤) وإسناده ضعيف.

٦ ـ أخرج الحاكم (٣/ ٥٤١) وإسناده ضعيف جداً.

٧ ـ أخرج أحمد (١/ ٣٠٧) بلفظ الطريق رقم (١). من طريقين:

(الأول): من طريق الحجاج بن الفُرَافِصَة عن ابن عباس. وهو منقطع.

و(الثاني): من طريق همام بن يحيى البصري عن ابن عباس. وهو منقطع.

قلت: وفي الباب من حديث علي بن أبي طالب، وسهل بن سعد، وأبي سعيد الخدري وعبد الله بن جعفر.

- (\*) أما حديث علي بن أبي طالب، فقد أخرجه القاضي التنوخي في «الفرج بعد الشدة» (١/ ١١٢) وإسناده ضعيف جداً.
- (\*) وأما حديث سهل بن سعد، فقد أخرجه القاضي التنوخي في «الفرج بعد الشدة» (١/ ١١٥) وإسناده ضعيف.
- (\*) وأما حديث أبي سعيد الخدري، فقد أخرجه أبو يعلى في «المسند» (٢/٣٥٠ رقم ١٠٩٠/١٥) وأما حديث أبي سعيم الشيوخ رقم (٩٦) وابن عدي في الكامل (٧/٣٦٨) والآجري في الشريعة» ص١٩٩ واللالكائي (١٤/٤ رقم ١٠٩٦) والخطيب في «تاريخ بغداد» (١٤/ وإسناده ضعيف جداً.
- (\*) وأما حديث عبد الله بن جعفر، فقد أخرجه ابن أبي عاصم في «السنة» (١٣٧/١ رقم ٣١٥) وقال الألباني: حديث صحيح، وإسناده واه جداً. علي بن أبي علي الهاشمي: متروك كما قال أبو حاتم والنسائي، وقال الحاكم: يروي عن ابن المنكدر أحاديث موضوعة يرويها عن الثقات وإنما حكمت على الحديث بالصحة للطرق الآتية... ثم ذكرها.

وأخرجه الطبراني كما في «مجمع الزوائد» (٧/ ١٨٩، ١٩٠) وقال الهيثمي: وفيه علي بن أبي على القرشي وهو ضعيف» اه.

وخلاصة القول أن الحديث صحيح لطرقه وشواهده.

<sup>(\*)</sup> وله طريق أخرى أخرجها العقيلي في «الضعفاء» (٣/ ٥٣) والآجري في «الشريعة» (ص١٩٨)، والطبراني في «الكبير» (١١٨/١١) رقم ١١٤١٦) مختصراً. بسند ضعيف.

<sup>(</sup>١) انظر «معاني القرآن الكريم» للإمام أبي جعفر النحاس (١/ ٥٠ ـ ٥٦). وتفسير البغوي=

ذلك فنقول: الباءُ أداةً تخفِضُ ما بعدها، ومعناها في البسملة الاستعانةُ، وتطويلُها في القرآن تعظيماً لكتاب اللهِ عز وجل، وإسقاطُ الألفِ من الاسم طلباً للخِفَّة لكثرة استعمالِها، وقيل لما أسقطوا الألفَ ردوا طولَها على الباء ليدُلَّ على السقوط، ولذلك لما كُتبت الألفُ في: ﴿ أَقَرَأُ بِالسِّمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ ﴾ [العلق: ١]، رُدت الباءُ إلى هيئتها.

والاسمُ هو المسمّى وعينُه وذاتُه فإنك تقول: يا الله يا رحمنُ يا رحيمُ، فتدعوه بأسمائه التي سمى بها نفسَه كما قال تعالى: ﴿وَيِلَهِ ٱلْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادَعُوهُ بِهَا فَسَه كما قال تعالى: ﴿وَيِلَهِ ٱلْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادَعُوهُ بِهَا فَلَهُ ٱلْأَسْمَاءُ اللّعراف: ١٨٠]، وقال تعالى: ﴿وَلَ ٱلدَّعُوا اللّهِ أَو ٱدْعُوا الرَّمْنَ أَيّا مَا تَدْعُوا فَلَهُ ٱلْأَسْمَاءُ اللّهِ غيرَه لكان الداعي بها مشركاً إذ دعا مع الله غيرَه، ولكانت مخلوقة إذ كلُ ما سوى الله مخلوق، وهذا هو الذي حاوله الملحدون في أسماء اللّهِ تعالى وصفاتِه، تعالى الله عمّا يقولون علواً كبيراً.

وسيأتي بسطُ القولِ في ذلك إن شاء الله تعالى في الكلام على الأسماء.

(الله) علم على ذاتِه تبارك وتعالى، وكلُ الأسماء الحسنى تضاف إليه كما قال تعالى: ﴿وَلِلّهِ ٱلْأَسَّمَاءُ ٱلْمُسْتَىٰ﴾ [الأعراف: ١٨٠]، وقال تعالى: ﴿اللهُ لاَ إِلَهُ إِلّا هُو لَهُ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْمُسْتَىٰ﴾ [طه: ٨]. ألا ترى أنك تقول: الرحمنُ من أسماء اللّهِ تعالى والرحيمُ من أسماء اللّهِ ونحو ذلك، ولا تقول: اللّهُ من أسماء الرحمن (١)، وقال النبيُ عَلَيْهُ: ﴿إِن للهُ تسعةُ وتسعين اسماً مائةُ إلا واحداً مَن أحصاها دخل الجنة» (٢).

واختلفوا في كونه مشتقاً أو لا، ذهب الخليلُ وسيبويهِ وجماعةٌ من أئمة اللغةِ والشافعيُّ والخطابيُّ وإمامُ الحرمين ومن وافقهم إلى عدم اشتقاقه لأن الألف واللامَ فيه لازمةٌ، فتقول: يا اللَّهُ ولا تقول يا الرحمن، فلولا أنه من أصل الكلمةِ لما جاز إدخالُ حرفِ النداء على الألف واللام.

وقال آخرون إنه مشتقٌ، واختلفوا في اشتقاقه إلى أقوال أقواها أنه مشتقٌ من

<sup>= «</sup>معالم التنزيل» (١/ ٤٩ ـ ٥٢) و«جامع البيان» (١/ ٥٠ ـ ٥٩).

<sup>(</sup>١) انظر ما قاله صاحب شرح الطحاوية في ذلك (ص١٣١). تخريج الألباني.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢١٤/١١ رقم ٦٤١٠) ومسلم (٢٠٦٣/٤ رقم ٢/٧٧٧) من حديث أبر هربرة.

ألَه يألَهُ إلاهةً، فأصلُ الاسمِ الإلهُ. فحُذفت الهمزةُ وأُدغمت اللامُ الأولى في الثانية وجوباً فقيل الله، ومن أقوى الأدلةِ عليه قولُه تعالى: ﴿وَهُوَ اللهُ فِي السَّمَوَتِ وَفِي الرَّرَضِ ﴾ [الأنعام: ٣]، مع قولِه عز وجل: ﴿وَهُوَ الَّذِي فِي السَّمَاءِ إِللهُ وَفِي الأَرْضِ إِللهُ ﴾ [الزخرف: ٨٤]. ومعناه ذو الألوهيةِ التي لا تنبغي إلا له، ومعنى أله يأله إلاهةً: عبد يعبد عبادةً، فالله المألوه أي المعبود.

ولهذا الاسم خصائصُ لا يُحصيها إلا الله عز وجل. وقيل إنه هو الاسمُ الأعظم(١).

﴿ الرَّمْنِ الرَّحِيمِ ﴾ [الفاتحة: ٣]. اسمان مشتقان من الرحمة على وجه المبالغة، ورحمنُ أشدُ مبالغة من رحيم، فالرحمنُ يدل على الرحمة العامة كما قال تعالى: ﴿ الرَّمْنُ عَلَى الْعَرْشِ السَّوَىٰ ﴾ [طه: ٥]. والرحيم يدل على الرحمة الخاصة بالمؤمنين كما قال تعالى: ﴿ وَكَانَ بِاللَّمُوْمِنِينَ رَحِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٤٣]. ذكره ابنُ جرير (٢) بسنده عن العزرمي بمعناه.

وفي الدعاء المأثور(٣): «رحمن الدنيا والآخرة ورحيمَهما»، والظاهر المفهوم

<sup>(</sup>١) لقد ورد الاسم الأعظم في أحاديث صحيحة وستأتي هذه الروايات.

<sup>(</sup>٢) في أجامع البيان، (١/١٢٧ رقم ١٤٦ ـ شاكر).

حدثني السري بن يحيى التميمي، قال: حدثنا عثمان بن زفر، قال سمعت العَزْرَمي يقول: «الرحمن الرحيم» قال: الرحمن بجميع الخلق، الرحيم قال: بالمؤمنين.

<sup>(\*)</sup> السري بن يحيى التميمي الكوفي: شيخ الطبري، لم نجد له ترجمة إلا في الجرح والتعديل لابن أبي حاتم (٢/ ١/ ٢٨٥) وقال: «لم يقض لنا السماع منه، وكتب إلينا بشيء من حديثه، وكان صدوقاً».

<sup>(\*)</sup> والعَزْرَمي، المرويُّ عنه هذا الكلام هنا: ضعيف جداً، قال الإمام أحمد في «المسند» رقم (٦٩٣٨): «لا يساوي حديثه شيئاً»، وهو محمد بن عبيد الله بن أبي سليمان العَزْرَمي. وأما عمه: عبد المملك بن أبي سليمان العزرمي فإنه تابعي ثقة، ولكنه قديم مات سنة(١٤٥ه). فلم يدركه «عثمان بن زفر» المتوفى سنة (١٨٥ه).

<sup>(</sup>٣) وهو جزء من حديث أخرجه المروزي في «مسند أبي بكر الصديق» رقم (٤٠) والحاكم في «المستدرك» (١/٥١٥ ـ ٥١٦) والبزار (٤/٥ رقم ٣١٧٧ ـ كشف) ودلائل النبوة للبيهقي (٦/١٧١ ـ ١٧٢) وابن عدي في «الكامل» (٢/١٢١). كلهم من حديث عائشة. قال الحاكم: هذا حديث صحيح غير أنهما لم يحتجًا بالحكم بن عبد الله الأيلي.

ورده الذهبي بقوله: قلت: الحكم ليس بثقة.

من نصوص الكتابِ والسنةِ أن اسمَه الرحمنَ يدل على الصفة الثانية الذاتيةِ من حيث حيث اتصافه تعالى بالرحمة، واسمه الرحيمُ يدل على الصفة الفعليةِ من حيث إيصالُه الرحمةُ إلى المرحوم، فلهذا قال تعالى: ﴿وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٤٣]، ﴿إِنَّهُ بِهِمْ رَءُوفُ رَجِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٤٣]، ﴿إِنَّهُ بِهِمْ رَءُوفُ رَجِيمًا ﴾ [التوبة: ١١٧].

ولم يأت قطُّ إنه بهم رحمن، ووصف نبيَّه محمداً ﷺ بأنه رؤوف رحيم فقال تعالى: ﴿ حَرِيشُ عَلَيْكُمُ مِا لَمُؤْمِنِينَ رَءُوفُ رَّحِيثُ ﴾ [التوبة: ١٢٨]، ولم يصف قطُّ أحداً من خلقه أنه رحمن فتأملُ ذلك، والله أعلم.

(راض) خبرٌ لمبتدأ محذوف تقديرُه وأنا راض (به) أي بالله عز وجل (مدبُّراً) حالٌ من الضمير المجرورِ أي بتدبيره لي في جميع شؤوني، فإن أزِمَّةَ الأمورِ بيده

<sup>=</sup> وقال الهيشمي في «مجمع الزوائد» (١٠/ ١٨٦): والبزار، وفيه الحكم بن عبد الله الأيلي وهو متروك.

قلت: «الحكم بن عبد الله الأيلي» قال يحيى بن معين: «ليس بثقة» وضعفه العقيلي، وقال ابن حبان: «قال الإمام أحمد: أحاديث الحكم بن عبد الله كلها موضوعة». التاريخ الكبير (٢/ ٣٤٥) و«المجروحين» (١/ ٢٤٨) و«الميزان» (١/ ٥٧٢).

قلت: والخلاصة أن الحديث موضوع، والله أعلم.

<sup>(\*)</sup> وأخرجه الطبراني في «الصغير» (١/ ٢٠٢) من حديث أنس.

وأورده الهيثمي في «المجمع» (١٠/ ١٨٩) وقال: «رواه الطبراني في «الصغير» ورجاله ثقات». قلت: دون لفظ «ورحيمهما».

وأورده المنذري في «الترغيب والترهيب» (٢/ ٥٩٨ رقم ٢٧١٦) وقال: رواه الطبراني في «الصغير» بإسناد جيد.

قلت: والخلاصة أن الحديث حسن، والله أعلم.

وأخرجه الطبراني في «الكبير» (٢٠/ ١٥٤ \_ ١٥٥ رقم ٣٢٣) من حديث معاذ.

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١٨٧/١٠) وقال: وفيه نصر بن مرزوق ولم أعرفه وبقية رجاله ثقات، إلا أن سعيد بن المسيب لم يسمع من معاذ.

قلت: نصر بن مرزوق قال عنه ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٤/١/٤) «كتبنا عنه وهو صدوق».

أما علة الحديث فهي الانقطاع بين سعيد بن المسيب ومعاذ.

وأخرجه الطبراني (٢٠/ ١٥٩ ـ ١٦٠) رقم (٣٣٢) من طريق آخر عن معاذ.

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١٨٩/١٠) وقال: وفيه من لم أعرفهم.

قلت: وخلاصة القول أن الحديث ضعيف بطريقيه والله أعلم.

وهو الذي يعلم ما لا نعلم ويقدِر ما لا نقدِر، وهو الذي يدبر الأمرَ من السماء إلى الأرض: ﴿ اللَّهُ اللَّاللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

و (معيناً) لي على جميع أموري الدينيةِ والدنيوية، فإني لا أقدِر إلا على ما أقدَرني عليه، ولا عِلمَ لي إلا ما علّمنيه، فلا أعبُد إلا إياه ولا أستعين إلا به ولا أتوكل إلا عليه، ولا حولَ ولا قوةَ إلا بالله، ولا منجا ولا ملجاً منه إلا إليه.

# القولُ في حمد اللَّهِ وشُكرِه والاستِعانةِ به

(والحمدُ للَّهِ كما هدانا إلى سبيل الحقِ واجتبانا)

أي (و) أُثني بحمده فأقول (الحمد لله) كما أثنى به على نفسه في كتابه فقال: ﴿ الْحَكَمُدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ [الفاتحة: ٢]. وأمرَ بذلك عبادَه فقال تعالى مخاطباً لنبيّه خطاباً يدخُل فيه جميعُ أمتِه: ﴿ قُلِ ٱلْمَدُدُ لِلّهِ ﴾ [النمل: ٥٩]. فله الحمدُ كالذي يقول وخيراً مما نقول، سبحانه لا نُحصي ثناءً عليه هو كما أثنى على نفسه، فله الحمدُ على أسمائه الحسنى وصفاتِه العُلى، وله الحمدُ على نِعَمه الظاهرةِ والباطنةِ، وله الحمدُ في الأولى والآخرة.

وعن الأسود بنِ سريع (١) ﴿ عَلَيْهُ قال: قلتُ يا رسولَ الله، ألا أُنشدك محامدً

<sup>(</sup>١) وهو حديث حسن.

أخرجه أحمد مختصراً ومطولاً (٣/ ٤٣٥) و(٤/ ٢٤) والنسائي في «الكبرى» كما في «تحفة الأشراف» (١/ ٧٠ رقم ١٤٧) من طريق الحسن ـ البصري ـ عن الأسود بن سَريع.

قال ابن أبي حاتم في "المراسيل" (ص٣٩ ـ ٤٠): "الحسن لم يسمع من الأسود بن سريع لأن الأسود بن سريع خرج من البصرة أيام علي رهب وكان الحسن بالمدينة. قلت له: قال المبارك ـ يعني ابن فضالة ـ في حديث الحسن عن الأسود بن سريع قال: أتيت النبي وقلت: إني حمدت ربي بمحامد: "أخبرني" الأسود؟ فلم يعتمد على المبارك في ذلك" اه. وقال ابن المديني في "العلل" (ص٧٧) كما قال ابن أبي حاتم.

قلت: ولكن الأشهر من هذا الحديث أنه من رواية عبد الرحمن بن أبي بكرة عن الأسود وقد قال ابن منده أيضاً: إنه لا يصح سماعه منه، وفيه قصة دخول عمر بن الخطاب عليه أثناء إنشاده وأن النبي عليه الستنصته وقال عن عمر شهد: «هذا رجل لا يحب الباطل».

وللحديث طرق أخرى تقويه عند أحمد والطبراني فهو بها حسن إن شاء الله.

حمِدْتُ بها ربي تبارك وتعالى؟ فقال عَلَيْ : «أما إن ربّك يُحب الحمد» رواه أحمدُ والنّسائي.

وعن الحكم بن عُمَير ﷺ وكانت له صحبةٌ قال: قال رسولُ الله ﷺ: «إذا قلتَ الحمدُ لله فقد شكرتَ اللَّهَ فزادك» رواه ابن جرير (١٠).

وعن جابر بن عبدِ الله (٢٠) عنى قال: قال رسولُ الله على: «أفضلُ الذكرِ لا إله إلا الله، وأفضلُ الدعاءِ الحمدُ الله»، رواه الترمذيُّ والنَّسائيُّ وابنُ ماجَه، وقال الترمِذيُّ: حسنٌ غريبٌ.

<sup>(</sup>۱) في «جامع البيان» (۱/۱۳۲ رقم ۱۵۲) ـ شاكر.

وذكره السيوطي في «الدر المنثور» (١/ ١١) ونسبه للطبري، والحاكم في «تاريخ نيسابور»، والديلمي «بسند ضعيف».

قال أحمَّد شاكر: وإسناده ضعيف حقاً، بل هو إسناد لا تقوم له قائمة.

ثم ذكر أن/ عيسى بن إبراهيم القرشي الهاشمي/ هو بلاء هذا الحديث لأن البخاري قال عنه في «الضعفاء الصغير» رقم (٢٦٩): «منكر الحديث». وشيخه/ موسى بن أبي حبيب/ مثله: ضعيف تالف. وقال الذهبي في «الميزان» (٢٠٢/٤ رقم ٨٨٥٦) ضعفه أبو حاتم، وخبرُه ساقط.

والخلاصة: فهو حديث ضعيف جداً.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن حبان في صحيحه رقم (٨٤٦) والترمذي رقم (٣٣٨٣) والنسائي في "عمل اليوم والليلة" رقم (٨٣١) والحاكم (٥٠٣/١). من طريق يحيى بن حبيب بن عربي، عن موسى بن إبراهيم الأنصاري، عن طلحة بن خِراش عن جابر.

قال الترمذي: هذا حديث حسن غريب، لا يعرف إلا من حديث موسى بن إبراهيم. وهو صدوق يخطئ كما في «التقريب» رقم (٦٩٤٢)، فمثله يكون حديثه حسناً. وصححه الحاكم ووافقه الذهبي.

وأخرجه ابن ماجه رقم (٣٨٠٠) والبيهقي في الأسماء والصفات رقم (١٩٣). والبغوي في «شرح السنة» رقم (١٠٢) وابن أبي الدنيا في «الشكر» رقم (١٠٢) والخرائطي في «فضيلة الشكر» رقم (٧) والحاكم (١٩٨/١) من طرق عن موسى بن إبراهيم الأنصاري به.

وصححه الحاكم ووافقه الذهبي وهو كما قالا.

<sup>(</sup>٣) في «السنن» (٢/ ١٢٥٠ رقم ٣٨٠٥). وقال البوصيري في «مصباح الزجاجة» (٣/ ١٩٢ =

وللقرطبي (١) عنه عن النبي ﷺ قال: «لو أن الدنيا بحذافيرها في يد رجلٍ ثم قال الحمدُ لله أفضلَ من ذلك».

قال القرطبي (٢) وغيرُه: أي لكان إلهامُه الحمدُ لله أكثرَ نعمةً عليه من نِعم الدنيا. لأن ثوابَ الحمدِ لا يفنى ونعيمُ الدنيا لا يبقى. قال الله تعالى: ﴿الْمَالُ وَالْبَنُونَ زِينَهُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيَا وَالْبَقِيَاتُ ٱلصَّلِحَاتُ خَيْرٌ عِندَ رَيِّكَ ثَوَابًا وَخَيْرٌ أَمَلًا ﴾ [الكهف: 3].

وقال علي (٣) ﴿ الصَّهُ الحَمدُ لله كلمةُ أُحبِها الله تعالى لنفسه ورضِيَها لنفسه وأحب أن تقال.

وقال ابن عباس (٤) على المحمدُ لله كلمةُ الشكر، وإذا قال العبدُ الحمدُ لله قال شكرني عبدي.

وقال ﴿ وَقَالَ وَ الْحَمَدُ للهُ كَلَمَةُ كُلِّ شَاكَرٍ. وقالَ وَ اللهُ الحَمَدُ للهُ هُو الشَّكُونُ اللهُ هُو الشَّكُونُ للهُ السَّكُونُ للهُ اللهُ والإقرارُ له بنعمته وهدايتِه وابتدائِه وغيرُ ذلك.

رقم ۱۳۳۱/ ۳۸۰۵): «هذا إسناد حسن، شبيب بن بِشْر مختلف فيه» اه.
 وقال الحافظ في «التقريب» رقم (۲۷۳۸) عن شبيب هذا: «صدوق يخطئ».
 فالحديث حسن إن شاء الله. وقد حسن الألباني الحديث في صحيح ابن ماجه.

 <sup>(</sup>١) أورده الحكيم الترمذي في «نوادر الأصول» (ص٠٢٨) بدون سند كعادته.
 وقد عزاه القرطبي في تفسيره (١/ ١٣١) للحكيم الترمذي ـ وما ذكر المؤلف رحمه الله إنما هو سبق قلم والله أعلم ـ وحكم المحدث الألباني عليه بالوضع في «الضعيفة» رقم (٨٧٥).

<sup>(</sup>٢) في تفسيره «الجامع لأحكام القرآن» (١/ ١٣١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١/١٥) رقم (١٣) و(١/١١٧ رقم ٣٤٧). بسند ضعيف، لضعف الحجاج بن أرطأة.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٣/١ رقم ٨) بسند ضعيف جداً، لأن في سنده علي بن زيد بن جدعان متفق على ضعفه.

وذكره السيوطي في «الدر» (١١/١) ونسبه إلى ابن أبي حاتم وابن جرير وابن المنذر. ولم أقف عليه عند ابن جرير.

<sup>(</sup>۵) ذكره ابن كثير في تفسيره (۱/ ٤٨) عن ابن عباس بدون سند.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٤/١ رقم ٩) وابن جرير في تفسيره (١/ ١٣٥ رقم ١٥٠). بسند فيه ضعف وانقطاع.

أما الضعف فهو ضعف بشر بن عُمارة الخثعمي الكوفي.

وقال الضحاك<sup>(۱)</sup>: الحمدُ لله رداءُ الرحمن، وقال كعبُ الأحبار<sup>(۱)</sup>: الحمدُ لله ثناءُ الله.

وفي معنى الحمدُ لله وفضلِها آثارٌ غيرُ ما ذكرنا لا تُحصى. ولما كان من أكبرِ نعم اللّهِ علينا، وأجلٌ مِننِه الواصلةِ إلينا، هدايتُه إيانا إلى صراطِه المستقيم، الذي هو دينُ الإسلامِ الذي أرسل به رسلَه وأنزل به كُتبَه ولا يَقبل من أحد غيرَه، ناسَبَ الثناءُ عليه بها فقلت (كما هدانا) أي على ما هدانا إرشاداً ودِلالةً بكتبه ورُسلِه، وتوفيقاً وتسديداً بمشيئته وقدرِه (إلى سبيل الحق) وهو دينُ الإسلام والإيمانِ (واجتبانا) له.

وبذلك قال تعالى ممتناً علينا وله الحمدُ والمنة: ﴿وَاَذْكُرُوهُ كَمَا هَدَىٰكُمْ وَانْكُمُ وَانْكُرُوهُ كَمَا هَدَىٰكُمْ وَإِنْ كُنتُم مِن قَبْلِهِ، لَمِنَ اَلضَكَالِينَ﴾ [البقرة: ١٩٨].

وقى ال تىعى الى : ﴿ لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنَ أَنفُسِهِمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَنتِهِ، وَيُرْكِيهِمْ وَيُمَلِّمُهُمُ ٱلْكِنَابَ وَالْحِكْمَةُ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِى ضَلَالٍ مُّبِينِ﴾ [آل عمران: ١٦٤].

وقال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ آرَكَعُواْ وَاسْجُدُواْ وَاعْبُدُواْ رَيَّكُمْ وَافْعَلُواْ الْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ تَفْلِحُونَ ۗ ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ مِنْ حَرَجٌ مِلَّا اللَّهِ عَلَى جَهَادِهِ مُو الْمَتَلِكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي اللَّهِ عَقَ جِهَادِهِ مُو الْمَتَلِكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي اللَّهِ مِنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَعَالَمُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَةُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّلَّا الللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِقُولُ اللَّهُ

ولما كان الحمدُ الخَبريُّ أبلغَ من الإنشائي لدلالته على الثبوت والاستمرارِ قدمتُه عليه أولاً ثم عطفتُ عليه الإنشائيَّ جمعاً بينهما فقلت:

وأما الانقطاع فهو عدم سماع الضحاك من ابن عباس.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (۱/۱۶ رقم ۱۱) وهو ضعيف.

وفي سنده بزيغ بن عبد الله اللحام ومولاه يحيى بن عبد الرحمن كلاهما متكلم فيهما.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١١/١ رقم ١٠) وابن جرير في تفسيره (١٧/١) رقم (١٥٣). قال أحمد شاكر: «هذا «إسناد صحيح. وسواء صح أم ضعف. فلا قيمة له، إذ منتهاه إلى كعب الأحبار. وما كان كلام كعب حجة قط، في التفسير وغيره» اهـ.

قلت: رد كلام كعب الأحبار بالكلية بدون بيان أو توضيع تسرُّع، مع العلم أن له شواهد من الأحاديث المرفوعة.

وخبر كعب هذا أورده السيوطي في «الدر المنثور» (١/ ١٠) وعزاه إلى ابن جرير وابن أبي حاتم.

(أحمده سببحانه وأشكره ومن مَساوى عملِي أستغفرُه)

(أحمده) أي أُنشِئ له حمداً آخرَ متجدداً على توالي نعمِه وتواتُرِ فضلِه، فله الحمدُ كما ينبغي لجلال وجهِه وعظيم سلطانِه (سبحانه) أي تنزيها له عما لا يليق بنعوت جلالِه وصفاتِ كمالِه، وهذه العبارة تتضمن معنى قولِه ﷺ في الحديث المتفقِ عليه (١): «كَلِمتانِ حبيبتانِ إلى الرحمن، خفيفتان على اللسانِ، ثقيلتانِ في الميزان: سُبحانَ اللَّهِ وبحمدِهِ سُبحانَ اللَّهِ العظيم».

(وأشكره) على ما أنعم وألهم امتثالاً لقوله عز وجل: ﴿فَاذَرُونِ آذَكُرَكُمْ وَأَشْكُرُوا لِي وَلَا تَكْفُرُونِ﴾ [البقرة: ١٥٢].

واختلف العلماءُ في معنى الحمدِ والشكرِ هل هما مترادفتان أو لا، فذهب إلى ترادُفهما ابنُ جريرِ الطبريُ (٢) صاحبُ التفسيرِ وجعفرُ الصادقُ وغيرُهما، وذهب جماعةٌ من المتأخرين إلى التفرقة بينهما.

وقال شيخُ الإسلامِ ابنُ تيميةَ رحمه الله تعالى: الحمدُ يتضمن المدحَ والثناءَ على المحمود بذكر محاسنِه، سواءً كان الإحسانُ إلى الحامد أو لم يكن، والشكرُ لا يكون إلا على إحسان المشكورِ إلى الشاكر.

فمن هذا الوجهِ الحمدُ أعمُّ من الشكر لأنه يكون على المحاسن والإحسان، فإن اللَّه تعالى يُحمد على ما له من الأسماء الحسنى والمَثَلِ الأعلى، وما خلقه في الآخرة والأولى، ولهذا قال تعالى: ﴿وَقُلِ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى لَمْ يَنَفِذُ وَلَدًا وَلَرَّ يَكُن لَمُ شَرِيكُ فِي ٱلْمُلِكِ وَلَمْ يَكُن لَمُ مَن ٱلذَّلِ ﴾ [الإسراء: ١١١].

وقال تعالى : ﴿ ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ ٱلظُّلُمَاتِ وَٱلنُّورَ ﴾ [الأنعام: ١].

وقــال تــعــالــى: ﴿اَلْحَمَدُ لِلَّهِ اَلَّذِى لَهُمْ مَا فِى اَلسَّمَنُونِتِ وَمَا فِى اَلْأَرْضِ وَلَهُ الْحَمَدُ فِى اَلْآخِرَةً﴾ [سبأ: ١].

وقــال تــعــالــى: ﴿ ٱلْحَمَّدُ بِلَّهِ فَاطِرِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ جَاعِلِ ٱلْمَلَتِيكَةِ رُسُلًا أُوْلِقَ أَجْنِحَةِ مَّشْنَ وَثُلَثَ وَرُبِكَعٌ يَزِيدُ فِي ٱلْخَلْقِ مَا يَشَآءُ﴾ [فاطر: ١].

<sup>(</sup>۱) البخاري في رقم (٦٤٠٦) و(٦٦٨٢) و(٧٥٦٣) ومسلم رقم (٢٦٩٤).

<sup>(</sup>۲) في «جامع البيان» (۱۳۸/۱ ـ ۱۳۹).

وأما الشكرُ فإنه لا يكون إلا على الإنعام، فهو أخصُّ من الحمد من هذا الوجه، لكنه يكون بالقلب واليدِ واللسانِ كما قيل:

# أفادتُكمُ النَّغماءُ مني ثلاثة يدي ولساني والضميرَ المحجبا

ولهذا قال تعالى: ﴿ أَعْمَلُواْ ءَالَ دَاوُرَدَ شُكُراً وَقَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِى ٱلشَّكُورُ ﴾ [سبأ: ١٣]. والحمدُ يكون بالقلب واللسانِ، فمن هذا الوجهِ الشكرُ أعمُّ من جهة أنواعِه، والحمدُ أعمُّ من جهةِ أسبابه.

وفي الحديث: «الحمدُ لله رأسُ الشكر»(١)، فمن لم يحمَد اللَّه لم يشكُرُه. وفي الصحيح (٢) عن النبي ﷺ أنه قال: «إن الله ليرضَى عن العبد أن يأكلَ الأكلَة فيحمَدُه عليها، ويشرَبَ الشَربَة فيحمَدُه عليها». والله أعلم. انتهى كلامه رحمه الله تعالى.

(ومن مساوي) جمع مساءة. (عملي) مضافٌ إليه من إضافة الصفة إلى الموصوف.

(أستغفره) السين للطلب أي أطلب منه مغفرة تلك المساوئِ ما تقدم منها وما تأخر إنه هو أهلُ التقوى وأهلُ المغفرة.

## (وأستعينُه على نيل الرضا وأستمذ لُطفَه فيما قضى)

(وأستعينه) أطلب منه العونَ (على نيل الرضا) أي على فعل الأعمالِ الصالحةِ التي بسببها يُنال رضاه أن يَرزُقنيها ويُنيلني رضاه بفضله ورحمتِه.

<sup>(</sup>١) وهو حديث ضعيف.

روي من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص، ومن حديث عبد الله بن عباس.

<sup>(\*)</sup> فأما حديث عبد الله بن عمرو بن العاص، فقد أخرجه عبد الرزاق في «المصنف (\*) ٤٢٤) وفي تفسيره ـ كما في تخريج أحاديث الكشاف للزيلعي (١/ ٢٥ رقم ٣).

وذكره الحكيم الترمذي في «نوادر الأصول» (ص١٩٦)، وأخرجه البيهقي في «شعب الإيمان»

<sup>(</sup>٤/ ٩٦ رقم ٤٣٩٥) والثعلبي في تفسيره ـ كما في تخريج أحاديث الكشاف للزيلعي رقم (٣).

والخطابي في غريب الحديث (١/ ٣٤٥ ـ ٣٤٦). والديلمي ـ كما في الفردوس رقم (٢٧٨٤). ورجاله ثقات لكنه منقطع بين قتادة وابن عمرو. انظر: الضعيفة (١٣٧٢).

<sup>(\*)</sup> وأما حديث ابن عباس فقد أخرجه البغوي في «شرح السنة» (٥/ ٤٩) وفي التفسير (٥/ ١٣٩) والطبراني في «الكبير» (١/ ١٩) وفي «الصغير» (١/ ٣٠١) وصححه الحاكم (١/ ٥٠٢). وقد ضعف الألباني الحديث في «الضعيفة» (٣/ ٢).

<sup>(</sup>٢) في صحيح مسلم (٤/ ٢٠٩٥ رقم ٢٧٣٤) من حديث أنس.

(وأستمد) أي أطلب منه الإمداد بأن يرزُقني (لُطفَه) بي (فيما قضي) وقدَّر من المصائب، وأن يجعلني راضياً بذلك مؤمناً به مستيقناً أنه من عند اللَّهِ وأن وقوعَه خيرٌ عندي من كونه لم يقَع، وأن يهديَ قلبي كما قال تعالى: ﴿مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ وَمَن يُؤْمِنُ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَمُ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [التغابن: ١١].

وكما قال ﷺ: «وأسألك الرضا بعد القضاء»(١) الحديث. فإن ذلك أعلى درجاتِ الإيمان بالقدر، وهو الرضا بالمصيبة.

### القولُ في كلمة الشهادة

(وبعد إني باليقين أشهدُ شهادةَ الإخلاصِ أنْ لا يُعبدُ) (بالحق مألوة سوى الرحمنِ مَن جلَّ عن عيب وعن نقصان)

(وبعد) هو ظرف زماني يؤتى به للتنبيه على ما بعدَه وفَصْلِه عما قبلَه، ويُبنى على الضم لقطعه عن الإضافة ويُغني عن إعادة المضاف إليه.

(إني باليقين) القاطع الجازم بدون شك ولا تردد (أشهد شهادة) مصدرٌ مؤكدٌ (الإخلاص) مضافٌ إلى شهادة من إضافة الصفة إلى الموصوف (أن) مخففةٌ من الثقيلة واسمُها ضميرُ الشأن مُسْتَكِنٌ والتقديرُ أنه، والخبرُ (لا يُعبد) بضم الياء وفتحِ الباء بالبناء للمفعول (بالحق) يتعلق بيُعبد (مألوة) نائبُ الفاعل ليعبد ومعناه معبودٌ (سوى) أداةُ استثناء بمعنى إلا (الرحمنِ) أي لا معبودَ بحق إلا الله عز وجل، والتقييدُ بحق يخرُج به الآلهةُ المعبودةُ بباطل فإنها قد عُبدت، والمنفيُ هو استحقاقُ العبادةِ عن غيرِ اللهِ عز وجل لا وقوعُها، وهذه هي شهادةُ أن لا إله إلا الله، ولما لم يُمكن في النظم الإتيانُ بلفظها نظمتُها بمعناها، وسيأتي إن شاء اللهُ تعالى بسطُ القولِ في تفسيرها.

(مَن جلً) في صفات كمالِه ونعوتِ جلالِه (عن عيب وعن نقصان) وهما لفظان مترادفان. فكلُ عيبٍ يسمى نقصاناً وكلُ نقصانٍ يسمى عيباً، واللَّهُ سبحانه

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبراني في «الكبير» (۱۸/ ۳۱۹ رقم ۸۲۵) وفي «الأوسط» (۱۹۰۲ رقم ۱۲۹) وفي «الأوسط» (۱۲۰ رقم ۱۲۹) وفي «الدعاء» رقم (۱۶۲۳)، من حديث فضالة بن عبيد. وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (۱۷۷/۱۰) وقال: ورجالهما ثقات.

وتعالى منزة عن ذلك كلِه، بل له الجلالُ المطلقُ والكمالُ المطلقُ في ذاته وأسمائِه وصفاتِه وأفعالِه.

مَن جاءنا بالبينات والهدى) (وأن خير خلقه محمدا بالنبور والهدى ودين الحق) (رسولُه إلى جميع الخلق

(و) أشهد (أن خيرً) أفضلَ (خلقِه) هاءُ الضميرِ يعود على الرحمن (محمداً) بدلٌ من خير أو عطفُ بيانٍ، ومعناه الكثيرُ المحامدِ فهو أبلغُ من محمود.

(من جاءنا بالبينات والهدى) من عندِ اللَّهِ عِنْ وجل، هذه الجملةُ صلةُ مَن، وهو محلُه النصبُ نعتُ لمحمد ﷺ والخبرُ (رسولُه) الرسولُ بمعنى المرسَل وهو من أُوحيَ إليه وأُمر بالتبليغ، فإن أوحيَ إليه ولم يؤمر بالتبليغ فهو نبيٌّ فقط، فكلُ رسول نبيٌّ ولا عكسٌ.

(إلى جميع الخلق) كافةً، قال الله عز وجل: ﴿وَمَاۤ أَرْسَلَنَكَ إِلَّا كَافَّةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَكِذِيرًا وَلَلَكِنَّ أَكْتَابُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ﴾ [سبأ: ٢٨]. وقال تـعـالـى: ﴿قُلُ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ۚ إِنِّ رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَيِيعًا ٱلَّذِى لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضُ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ يُحْيِ. وَيُمِيتُ فَعَامِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ٱلنَّبِيِّ ٱلْأَمِيِّ ٱلَّذِى يُؤْمِثُ بِاللَّهِ وَكَلِمَنتِهِ-وَأَتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهْ تَذُونَ ﴾ [الأعراف: ١٥٨].

وفي الصحيح (١) من حديث الخصائص: «وكان الرسول يُبعث في قومه خاصةً وبُعثت إلى الناس عامة».

وفيه أيضاً (٢): «والذي نفسُ محمدِ بيدِهِ، لا يسمعُ بي أحدٌ من هذه الأمةِ يهوديِّ ولا نصرانيِّ ثم يموتُ ولم يؤمن بالذي أُرسلتُ به إلا كان من أصحاب النار».

(بالنور) المبين وهو القرآنُ الذي قال اللَّهُ عَزُ وجل فيه: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَكُم بُرْهَنَنُ مِن رَّبِكُمْ وَأَنزَلْنَآ إِلَيْكُمْ نُوزًا ثَمْبِينًا﴾ [النساء: ١٧٤]. وقال تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا ۚ إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنْتَ مَدْرِى مَا الْكِنْبُ وَلَا ٱلْإِيمَانُ وَلَنكِن جَعَلْنَهُ نُورًا نَهْدِى بِهِـ،

<sup>(</sup>١) البخاري رقم (٣٣٥) و(٤٣٨) و(٣١٢٢) ومسلم رقم (٥٢١) من حديث جابر.

<sup>(</sup>٢) أي في الصحيح.

مَن نَشَآهُ مِنْ عِبَادِنَاۚ وَإِنَّكَ لَتَهْدِى ۚ إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ ۞ صِرَطِ اللَّهِ ۗ [الشورى: ٥٢ ـ ٥٣]. الآية. وقال تعالى: ﴿فَتَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ، وَالنُّورِ ٱلَّذِى أَنزَلْنَا ﴾ [التغابن: ٨]، وغيرُ ذلك من الآيات.

(والهدى) الإرشادُ والدلالةُ إلى الصراط المستقيم، (ودين الحق) الإسلامُ الذي لا يقبل الله تعالى من أحد غيرَه، قال الله عز وجل: ﴿هُوَ اللَّهِ مَلَ أَرْسَلَ رَسُولَهُ اللهِ عَز وجل: ﴿هُوَ اللّهِ مَلَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّ

## القولُ في الصلاة، والتعريف بالآل والأصحاب

(صلى عليه ربُننا ومجدا والآلِ(١) والصحب دواماً سرمدا)

(صلى عليه ربنا) قال أبو العالية (٢<sup>)</sup>: الصلاةُ من الله عز وجل ثناؤُه على عبده في الملاٍ الأعلى، ذكره عنه البخاريُّ.

ومنه قولُه تعالى: ﴿هُوَ ٱلَّذِى يُصَلِّي عَلَيْكُمْ وَمَلَتَهِكُتُكُ﴾ [الأحزاب: ٤٣].

وفي الصحيح (٣) من الحديث القُدسيِّ: «وإذا ذكرني في نفسه ذكرتُه في نفسي، وإذا ذكرني في ملاِ ذكرتُه في نفسي، وإذا ذكرني في ملاِ ذكرتُه في ملاً خير منهم».

(ومجَّدا) بألف الإطلاقِ، أي شرّفه وزاده تشريفاً وتمجيداً (والآل) أي آلِه ﷺ وهم أتباعُه وأنصارُه إلى يوم القيامة (٤٠ كما قيل:

<sup>(</sup>١) انظر ما كتبناه في تعليقنا على هذا البيت رقم (١/ ٥٧ رقم التعليقة ٣).

<sup>(</sup>٢) ذكره البخاري في صحيحه معلقاً (٨/ ٥٣٢ رقم الباب ١٠). ووصله القاضي إسماعيل بن إسحاق الجهضمي في فضل الصلاة على النبي ﷺ (٩٥) بإسناد حسن كما قال الشيخ الألباني.

<sup>(</sup>۳) أخرجه البخاري رقم (۷٤٠٥) و(۷٥٠٥) و(۷٥٣٧) ومسلم (۲۰٦٨/٤ رقم ۲۰۲۸) من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٤) واعلم أن للعلماء في حقيقة أهل البيت خمسة أقوال:

#### (القول الأول):

إنهم الذين حرمت عليهم الصدقة، وبذلك فسرهم زيد بن أرقم الصحابي في صحيح مسلم رقم (٢٤٠٨).

### (القول الثاني):

إن آله ﷺ أزواجه وذريته خاصة، حكاه ابن عبد البر عن قوم، واستدلوا بالحديث الذي أخرجه البخاري (٤٠٧/٦ رقم ٣٣٦٩) ومسلم (٤٧٧/٤ ـ نووي).

عن أبي حُميد الساعدي والله الماعدي المالية.

#### (القول الثالث):

إن آله صلى الله عليه وسلم أتباعه إلى يوم القيامة، حكاه ابن عبد البر عن بعض أهل العلم.

قال الأمير الصنعاني: وهو مذهب نشوان بن سعيد الحميري (ت: ٥٧٣هـ).

### (القول الرابع):

إن آله ﷺ هم الأتقياء من أمته، حكاه القاضي حسين، والراغب، وغيرهما. ويستدل له بحديث: (آل محمد كل تقى).

قلت: وهو حديث موضوع. أخرجه العقيلي في الضعفاء (٢٨٦/٤ ـ ٢٨٧) والبيهقي في «السنن الكبرى» (٢/ ١٥٢ ـ ٢٦٧ رقم ٤٢٩) «السنن الكبرى» (١٥٢/٢) وابن الجوزي في «العلل المتناهية» (١/ ٢٦٦ ـ ٢٦٧ رقم ٤٢٩) كلهم من طريق نافع أبو هرمز.

قال البيهقي: «وهذا لا يحل الاحتجاج بمثله (نافع السلمي أبو هرمز) بصري كذبه يحيى ابن معين. وضعفه أحمد بن حنبل وغيرهما من الحفاظ. وبالله التوفيق» اه.

وقال ابن الجوزي: «هذا الحديث لا يصح عن رسول الله على ونافع يغلب على حديثه الوهم، قال يحيى بن معين: لا يكتب حديثه، وضعفه هو وأحمد بن حنبل، وقال يحيى بن مرة: كذاب. وقال الدارقطني: متروك اه.

#### (القول الخامس):

إن آله ﷺ هم الذين جللهم بالكساء، ومن تناسل منهم من أولادهم إلى يوم القيامة. واستدلو بالحديث الذي أخرجه مسلم في صحيحه (٤/ ١٨٨٣ رقم ٦١/ ٢٤٢٤).

عن عائشة رضي قالت: خرج النبي على غداة، وعليه مِرْطٌ مُرَحَّل، من شعر أسود، فجاء الحسن بن علي فأدخله، ثم جاء الحسين فدخل معه، ثم جاءت فاطمة فأدخلها، ثم جاء على فأدخله، ثم قال:

﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرَّجْسَ أَهلَ الْبَيْتِ﴾ [الأحزاب: ٣٣].

ـ مرط: المرط كساء، جمعه مروط.

ـ مُرَحِّل: هو الموشَّى المنقوش عليه صور رحال الإبل.

والخلاصة: إن أقوى الأقوال وأقربها بالاستدلال القول الأول والخامس، والله أعلم.

آلُ النبيِّ همو أتباعُ مِلَّته لو لم يكن آلُه إلا قرابتُه

على الشريعة من عُجم ومن عرب صلى المصلّي على الطاغي أبي لهبِ

ويدخُل الصحابةُ من باب أولى، ويدخُل فيه أهلُ بيتِه من قرابته وأزواجِه وذريتِه من بابٍ أولى وأولى.

(والصاحب) جمعُ صحابي وهو من رأى أو لقِيَ النبيَّ ﷺ مؤمناً به ولو لحظةً ومات على ذلك ولو تخللت ردةً في الأصح<sup>(۱)</sup>، وهم أفضلُ القرونِ في هذه الأمةِ<sup>(۲)</sup>، وسيأتي في آخر المتنِ الكلامُ على فضل بعضِهم على بعض إن شاء الله تعالى.

ويدخل في التعريف:

ـ كل مكلف من الجن والإنس.

- ـ من لقيه كافراً، ولو أسلم بعد ذلك، إذا لم يجتمع به مرة أخرى.
- ـ من لقيه مؤمناً بغيره، كمن لقيه من مؤمني أهل الكتاب قبل البعثة.
  - ـ من لقيه مؤمناً به، ثم ارتد ومات على ردته والعياذ بالله.

ثم قال: وهذا التعريف مبني على الأصح المختار عند المحققين كالبخاري وشيخه أحمد بن حنبل ومن تبعهما»، اه بتصرف.

- (٢) يشير المؤلف رحمه الله إلى الحديث الذي أخرجه البخاري (٢٥٩/٥ رقم ٢٦٥٢) ومسلم (٤/ ٢٥٢ رقم ٢٥٩٠) والترمذي (٢/ ١٩٥٠ رقم ٢٨٥٩) وقال: حديث حسن صحيح. من حديث عبد الله بن مسعود ﷺ قال: «خيرُ الناس قرني، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم، ثم يجيءُ أقوامٌ تسبقُ شهادةُ أحدهم يمينه، ويمينه شهادته». وفي الباب عن أبي هريرة، وعائشة، وعمران بن حصين ﴿
  - (\*) أما حديث أبي هريرة فقد أخرجه مسلم (١٩٦٣/٤ رقم ٢٥٣٤).
    - (\*) وأما حديث عائشة فقد أخرجه مسلم (٤/ ١٩٦٥ رقم ٢٥٣٦).
- (\*) وأما حديث عمران بن حصين فقد أخرجه البخاري رقم (٢٦٥١، ٣٦٥٠، ٣٤٢٨، ٦٤٢٨، ٢٦٥١، ١٤٢٨، ٢٦٥٠)

<sup>(</sup>۱) قال الحافظ ابن حجر في «الإصابة» (۷/۱ ـ ۸): «وأصح ما وقفت عليه من ذلك أنَّ الصحابي: من لقي النبيَّ ﷺ مؤمناً به ومات على الإسلام. فيدخل فيمن لقيه من طالت مجالسته له أو قصرت، ومن روى عنه أو لم يرو، ومن غزا معه أو لم يغزُ، ومن رآه رؤية ولم يجالسه، ومن لم يره لعارض كالعمى.

<sup>-</sup> وكُل من لقيه مؤمناً ثم ارتد، ثم عاد إلى الإسلام، ومات مسلماً سواء اجتمع به على مرة أخرى أم لا، وهذا هو الصحيح المعتمد كالأشعث بن قيس، فإنه ارتد ثم عاد إلى الإسلام في خلافة أبي بكر الصديق في أبيه، ومات مسلماً. فقد اتفق أهل الحديث على عدّه من الصحابة. ويخرج من التعريف:

## التعريف بموضوع الكتاب

(وبعدُ: هذا النظمُ في الأصول لمن أراد منهجَ الرسول) (سألني إياه من لا بُدّ لي من امتثال سُؤلِه المُمتثَل)

(وبعد) تقدم الكلامُ عليه قريباً، أي وبعد الشهادتين والصلاةِ والسلامِ على محمد صلى الله عليه وسلم وآلِه وصحبِه (هذا النظمُ) الألف واللامُ للعهد الحضوريِّ، موضوعُه (في الأصول) والمُراد بها هنا أصولُ الدين من الإيمان بالله عز وجل وأسمائِه وصفاتِه وملائِكتِه وكتبِه ورسلِه واليومِ الآخرِ وبالقدر خيرِه وشرِه، وأركانُ الإسلامِ الشهادتين والصلاةُ والزكاةُ والصومُ والحجُ وما يتعلق بكل منها، والكلامُ على رسالة نبينا محمدِ على وما يتعلق بها، والكلامُ في مسألة الخلافةِ والاعتصامِ بالكتاب والسنة وما تحتوي عليه كلُ مسألةٍ من ذلك، وسترى إن شاء الله تعالى تبيانَها مفصلاً (لمن أراد) من المؤمنين.

(منهجَ الرسول) سبيلَه ومسلكَه وهو ما عليه أهلُ السنةِ والجماعة. (سألني الخ) البيت بينٌ واضحٌ.

(فقلت مع عجزي ومع إشفاقي معتمداً على القدير الباقي)

(فقلت) جوابُ سألني (مع عجزي) عدم قُدرتي على ذلك (ومع إشفاقي) خوفي من الغلط في هذا البابِ الذي المسألةُ منه أكبرُ من الدنيا وما فيها، وذلك لقِصَر باعي وقِلة اطلاعي، والذي قوَّى عزْمي على ذلك هو كوني (معتمداً) أي متوكلاً (على القدير) الذي لا يعجزه شيءٌ في السموات ولا في الأرض (الباقي) الذي كلُ شيءٍ هالكُ إلا وجهَه، له الحكمُ وإليه تُرجعون: ﴿وَمَن يَتَوَكِّلُ عَلَى اللّهِ فَهُوَ حَسَبُهُ وَ الطلاق: ٣]، ﴿وَمَا تَرْفِيقِي إِلّا بِاللهِ عَلَيْهِ تَوَكِّلتُ وَإِلَيْهِ أَيْبِهُ [هود: ٨٨]. ولا حولَ ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.



مُقدِّمة

تُعرِّف العَبْدَ بما خلِقَ له، وبأوَّل ما فرضَ الله تعالى عليه وَبما أخذَ الله عليه به الميثاقَ في ظهرِ أبيه آدمَ، وَبما هُوَ صائرٌ إليه



(اعملم بأن اللّه جل وعلا لم يترك الخلق سُدى وهَملا) (بل خلق الخلق ليعبدوه وبالإلهية يُفُردوه)

(اعلم) كلمة يؤتى بها للاهتمام وللحث على تدبر ما بعدها، والخطابُ بها في هذا الموضع لكل المكلفين.

(بأن الله جل) شأنه وتنزّه عن كل نقص (وعلا) بكل معاني العلوِّ (لم يترك المخلق سدى و) لا (هملا)، أي لا يأمرهم ولا ينهاهم في الدنيا ولا يبعثهم في الآخرة، لأنه تعالى ما خلقهم إلا بالحق لا عبثاً ولا باطلاً، بل لحكمة بالغة يستحق عليها الحمد، قال الله تعالى: ﴿إِنَ فِي خَلِقِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَفِ اللَّهَ قِينَمًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِم وَيَنَفَكُرُونَ الله قِينَمًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِم وَيَنَفَكُرُونَ فِي خَلِقِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَلاَ بَطِلًا سُبْحَلنكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ ﴿ إِنَ عَمِوان : ١٩٠ ـ ١٩١].

﴿رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا﴾ أي الخلق ﴿بَطِلاً﴾ لا بل بالحق ليجزي الذين أساءوا بما عملوا ويجزي الذين أحسنوا بالحسنى. ثم نزهوه عن العبث وخلق الباطلِ فقالوا: ﴿سُبَّحَنَكَ﴾ أي عن أن تخلُقَ شيئاً باطلاً تباركت وتعاليتَ. وقال تعالى: ﴿خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالأَرْضَ بِالْحَقِّ تَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ خَلَقَ الْإِنسَانَ مِن نُطْفَةِ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُبِينٌ ﴾ [النحل: ٣-٤].

يخبر تعالى عن خلقه العالم العُلويَّ وهو السمواتُ بما حوت، والعالمُ السُفليَّ وهو الأرضُ بما حوت، وإن ذلك مخلوقٌ بالحق لا للعبث، ثم نزه تعالى نفسه عن شرك من عُبد معه غيرُه وهو المستقلُ بالخلق وحده لا شريك له، فلهذا يستحق أن يُعبدَ وحده لا شريك له ثم نبه تعالى على خلق جنسِ الإنسان من نطفة أي مَهينةِ ضعيفة، فلما استقل ودرَجَ إذا هو يخاصم ربَّه تعالى ويكذبه ويحارب رسلَه، وهو إنما خُلق ليكون عبداً لا ضداً، وهذا كقوله تعالى: ﴿أَوَلَمْ يَرَ ٱلْإِنسَانُ أَنَا مَثَلًا وَنَسِى خَلْقَةً قَالَ مَن

يُخِي ٱلْعِظَامَ وَهِيَ رَمِيتُ ﴿ قُلْ بُحِيبَهَا ٱلَّذِينَ أَنشَأَهَاۤ أَوَّلَ مَرَّةً وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيتُم اللهِ اللهِ عَلِيتُ اللهُ اللهِ عَلِيتُ اللهُ ال

وقال تعالى: ﴿أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَكُمْ عَبَثُا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ﴾ [المؤمنون: 110]. أي أفظننتم أنكم مخلوقون عبثاً بلا قصد ولا إرادة منا ولا حكمة لنا، وقيل للعبث أي لتلعبوا وتعبثوا كما خُلقت البهائم لا ثوابَ لها ولا عقابَ: ﴿وَأَنَّكُمُ إِلَيْنَا لاَ تُرْجَعُونَ﴾ [المؤمنون: 110]. أي لا تعودون في الدار الآخرة، لا، ليس الأمرُ كذلك، إنما خلقناكم للعبادة وإقامة أوامرِ اللهِ عز وجل ثم نبعثكم ليوم لا ريبَ فيه فنجازي كلَّ عاملٍ بعمله إن خيراً فخيرٌ وإن شراً فشرٌ، وهذا يقولُه تعالى لأهل النارِ توبيخاً وتقريعاً وتبكيتاً بعد ما رأوا الحقائق عينَ اليقين.

ثم قال تعالى منزها نفسه عما حسِبوه: ﴿فَتَعَكَىٰ اللّهُ ٱلْمَلِكُ ٱلْحَقُّ ﴾ [المؤمنون: المائية المَلِكُ الْحَقُّ المؤلف الْحَقُ المنزه عن ذلك ﴿لَا إِلَهُ إِلّا هُوَ رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْكَرِشِ ٱلْكَرِيرِ ﴾ [المؤمنون: ١١٦]، وقال تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَاءَ وَٱلأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَطِلًا ذَلِكَ ظُنُ ٱلّذِينَ كَفَرُواْ مِنَ ٱلنَّارِ ﴾ [ص: ٢٧].

يخبر تعالى أنه ما خلق الخلق عبثاً وإنما خلقهم ليعبُدوه ويوحِّدوه ثم يجمعهم ليوم الجمع فيُثيب المطيع ويعذبُ الكافرَ، وليس الأمرُ كما يظنه الذين كفروا الذين لا يرَون بعثاً ولا معاداً، وإنما يعتقدون هذه الدار فقط: ﴿فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ النَّارِ﴾ [ص: ٢٧]، أي ويل لهم يومَ مَعادِهم ونشورِهم من النار المعدّة لهم.

قال ابن كثير (١) رحمه الله تعالى: وهذا الإرشادُ يدل على العقولَ السليمةِ

<sup>(</sup>۱) في تفسيره (٣٦/٤).

والفِطَرِ المستقيمة على أنه لا بد من معاد وجزاء، فإنا نرى الظالِمَ الباغيَ يزداد مالُه وولدُه ونعيمُه ويموت كذلك، ونرى المطيعَ المظلومَ يموت بكمده، فلا بد في حكمة الحكيم العليم العادلِ الذي لا يظلِمُ مثقالَ ذرةٍ من إنصاف هذا المظلومِ من هذا الظالم، وإذ لم يقع هذا في هذه الدار، فتعين أن هناك داراً أخرى لهذا الجزاءِ والمواساة.

وقال تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَنَفَكَّرُواْ فِي آنفُسِمِمٌ مَّا خَلَقَ ٱللَّهُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَّا إِلَّا إِلَّا عَالَى وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَّا إِلَّا عَلَى وَأَجَلِ مُسْتَقَى ﴾ [الروم: ٨].

يقول تعالى منبهاً على التفكر في مخلوقاته الدالة على وجوده وانفراده بخلقها وأنه لا إله غيره ولا ربَّ سواه فقال تعالى: ﴿أُولَمْ يَنْفَكَّرُواْ فِي آنفُسِهِمُ الروم: ١٨، يعني به النظر والتدبر والتأمل لخلق الله عز وجل الأشياء من العالم العلوي والسُفلي وما بينهما من المخلوقات المتنوعة والأجناس المختلفة فيعلموا أنها ما خلقت سدى ولا باطلا بل بالحق، وأنها مؤجلة إلى أجل مسمَّى وهو يومُ القيامة، ولهذا قال تعالى: ﴿وَإِنَّ كَثِيرًا مِّنَ النَّاسِ بِلِقَآي رَبِهِمْ لَكَنْفِرُونَ ﴾ [الروم: ١٨].

وقال تعالى: ﴿ خَلَقَ اللَّهُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ ﴾ [العنكبوت: 18]، أي للحق وإظهارِ الحقِ لا على وجه العبثِ واللعبِ ﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ ﴾ أي في خلقها: ﴿ لَآنَيَهُ ﴾ أي لدلالةً ﴿ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ على أنه تعالى المتفرّدُ بالقُدَر والخلق والتدبير والإلهية.

وقال تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱللَّهُ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ ﴾ [العنكبوت: ٤٤] أي بالعدل ﴿ وَلِتُجْزَئُ كُلُ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ [الجاثية: ٢٢].

وقال تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَاۤ إِلَّا بِٱلْحَقِّ﴾ [الحجر: ٨٥] أي لا على وجه العبث واللعب ﴿وَأَجَلِ مُسَمَّى ﴾ أي وإلى مدة معينةٍ مضروبةٍ، يعني يوم القيامةِ وهو الأجلُ الذي تنتهي إليه السمواتُ وهو الإشارة إلى فنائهما.

وقال تعالى: ﴿ أَيَحْسَبُ ٱلْإِنْسَنُ أَن يُتَّرَكُ سُدًّى ﴾ [القيامة: ٣٦]. قال السدي(١):

<sup>(</sup>١) ذكره ابن كثير في تفسيره (٤/ ٤٨٢).

يعني لا يُبعث. وقال مجاهدُ (١) والشافعيُ (٢) وعبدُ الرحمنِ بنُ زيدِ بنِ أسلمَ (٣): يعنى لا يُؤمر ولا يُنهى.

قال ابنُ كثير (٤) رحمه الله تعالى: والظاهرُ أن الآيةَ تعم الحالين، أي ليس يُترك في هذه الدنيا مهملاً لا يُؤمر ولا يُنهى، ولا يُترك في قبره سُدى لا يُبعث، بل هو مأمورٌ منهيًّ في الدنيا محشورٌ إلى الله في الدار الآخرة.

(بل خلق) الله تعالى (الخلق ليعبدوه) عز وجل بما شرعه على ألسنة رسلِه وأنزل به كتبَه، (و) مع عبادتهم إياه لا يُشركون بعبادته أحداً كائناً مَن كان، بل (بالإلهية يُفردوه) دون ما سواه، فمن عبد اللَّه تعالى ألف سنة ثم أشرك به لحظة من اللحظات ومات على ذلك حبِطَ جميعُ عملِه وصار هباءً منثوراً حيث أشرك مع الله في عبادتِه مَن هو مثلُه مخلوقُ لعبادة الله عز وجل، قال الله تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ لَلِّنَ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيعَبُدُونِ ﴿ [الذاريات: ٥٦].

قال عليُّ بنُ أبي طالبِ<sup>(٥)</sup> رَفِيْهِ: أي إلا لآمُرَهم أن يعبُدونِ وأدعُوهم إلى عبادتي، يؤيده قوله عز وجل: ﴿وَمَاۤ أُمِرُوۤا إِلَّا لِيَعَبُدُوۤا إِلَىٰهَا وَحِدُأَ لَاّ إِلَىٰهَ اللَّهِ اللَّهُ عَامَا يُشَرِكُونَ﴾ [التوبة: ٣١].

وقال عليُّ بنُ أبي طلحةَ عن ابن عباس ﴿ إِلَّا لَيَعبُدُونَ: إلاّ لَيُقِرُوا بِعبُدُونَ: إلاّ لَيُقِرُوا بِعبادتي طوعاً أو كرهاً (١٠) وهذا اختيارُ ابنِ جريرِ (١٠).

وقال ابنُ جُريجِ<sup>(٨)</sup> ومجاهدُ<sup>(٩)</sup>: إلا ليعرفونِ. وقال الربيعُ بنُ أنسِ<sup>(١٠)</sup>: أي إلا للعبادة طوعاً أو كرهاً.

وقال السدي (۱۱۰): مِن العبادة ما ينفع ومنها ما لا ينفع: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّنَّ خَلَقَ ٱلسَّمَكَوْتِ وَٱلأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾ [لقمان: ٢٥].

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري في «جامع البيان» (۱۶/ ج۲۹/ ۲۰۰).

<sup>(</sup>٢) ذكره ابن كثير في تفسيره (٤/ ٤٨٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في «جامع البيان» (١٤/ ج٢٩/ ٢٠١).

<sup>(</sup>٤) في تفسيره (٤/ ٤٨٢).

<sup>(</sup>٥) ذكره البغوي في تفسيره (٧/ ٣٨٠).

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (١٣/ ج٧٧/ ١٢) وفيه انقطاع بين علي بن أبي طلحة وابن عباس.

<sup>(</sup>٧) في «جامع البيان» (١٣/ ج١٢/ ١٢).

<sup>(</sup>۸)(۹)(۱۰)(۱۰) ذكرهم ابن كثير في تفسيره (٤/ ٢٥٥).

فهذا منهم عبادةٌ ولا ينفعهم مع الشرك. وقال الضحاك<sup>(١)</sup>: المرادُ بذلك المؤمنون اه. من تفسير ابن كثير.

وقال الكلبيُ (٢) والضحاكُ (٣) وسفيانُ (٤): هذا خاصٌ لأهل طاعتِه من الفريقين، يدل عليه قراءة ابن عباس (٥): ﴿وَمَا خَلَقْتُ الَجِّنَ وَٱلْإِنسَ ﴿ مِن المؤمنين \_ ﴿ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الذاريات: ٥٦]. ثم قال في آية أخرى: ﴿ وَلَقَدُ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِن الْحَوْنَ وَالْإِنسِ ﴾ [الأعراف: ١٧٩].

وقال بعضهم: وما خلقتُ السعداءَ من الجن والإنسِ إلا لعبادتي، والأشقياءَ منهم إلا لمعصيتي.

وهذا معنى قولِ زيدِ بن أسلم (٦) قال: هم على ما جُبِلوا عليه من الشقاوة والسعادة. وقيل معناه إلا ليخضَعوا إليَّ ويتذلّلوا، ومعنى العبادةِ في اللغة التذلُل والانقيادُ، فكلُ مخلوقٍ من الجن والإنسِ خاضعٌ لقضاء اللَّهِ ومتذلل لمشيئته، ولا يملّك أحدٌ لنفسه خروجاً عما خُلق عليه قدْرَ ذرّةٍ من نفع ولا ضُر.

وقيل: إلا ليعبدون: إلا ليوحدون. فأما المؤمنُ فيوحّده في الشدة والرخاء، وأما الكافرُ فيوحِّده في الشدة والرخاء، وأما الكافرُ فيوحِّده في الشدة والبلاء دون النعمةِ والرخاء، بيانُه قولُه عز وجل: ﴿فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفَلْكِ دَعَوُا اللّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ [العنكبوت: ٦٥]. الآية اهه. من تفسير البغوي (٧) رحمه الله تعالى.

قلت: وهذه الأقوالُ في هذه الآيةِ وإن كانت متقاربةً والآيةُ تسع جميعَها، أرجحُها الأولُ وهو قولُ أمير المؤمنين عليً بن أبي طالبِ عَلَيْهُ: إلا لآمرَهم وأدعُوهم لعبادتي، يؤيده قولُه تعالى: ﴿وَمَاۤ أُمِرُوٓا إِلَّا لِيَعْبُدُوۤا إِلَّاهُا وَحِدَا ۖ لاّ إِلَّا هُوَ سُبُحَانَهُ عَكَمًا يُشَرِكُونَ ﴾ [التوبة: ٣١]، وقولُه تعالى: ﴿وَمَاۤ أُمُوۤا إِلَّا

<sup>(</sup>۱) ذكره ابن كثير في تفسيره (٤/٢٥٥).

<sup>(</sup>٢)(٣) ذكره الشوكاني في فتح القدير (٥/ ٩٢) ثم أضاف: «واختيار الفراء وابن قتيبة».

<sup>(</sup>٤) ذكره البغوي في تفسيره (٧/ ٣٨٠).

<sup>(</sup>٥) ذكره البغوي في تفسيره (٧/ ٣٨٠).

<sup>(</sup>٦) أخرجه الطبري في «جامع البيان» (١٣/ ج٧٧/١١).

 $<sup>(\</sup>Upsilon \Lambda 1 - \Upsilon \Lambda \cdot / V)$  (V)

لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ حُنْفَآةٍ﴾ [البينة: ٥] الآية وغيرُها من الآيات.

ويؤيد ذلك أن الله تبارك وتعالى إنما شاء العبادة من جميع عباده وأرادها منهم وقضاها عليهم في الشرع لا في الكون، فمن أطاع أمرَه وأتى بما أراده وشاءه منه فله رضاه والجنة، ومن خالف في ذلك فله سَخَطُه والنارُ.

ولو شاء الله تعالى من جميعهم العبادة وأرادها في الكون لم يكن لهم بد من ذلك ولم يكن لأحد إلى معصية الله تعالى من سبيل، ولا يخرُج عن قضائه تعالى وقدره شيء من المخلوقات مثقال ذرة، فإنه لا راد لقضائه، ولا مُعقب لحكمه، ولا مُضَاد لأمره، ولا ناقض لما أبرمه، ولا دافع لما قدره، ولذلك قال المفسرون هذا المعنى في قوله تعالى: ﴿وَقَضَىٰ رَبُكَ أَلًا تَعْبُدُوۤا إِلَا إِيَّاهُ ﴾ [الإسراء: ٢٣]. فقال ابن عباس (۱) وقتادة (۱) والحسن (۱): وأمر ربك.

وقال الربيعُ بنُ أنس (٢) وأوجب ربُك. وقال مجاهد (١): وأوصى ربُك.

وقرأ أبيُّ بنُ كعبِ<sup>(۱)</sup> وابنُ مسعود<sup>(۱)</sup> والضحاكُ بنُ مُزاحم<sup>(۱)</sup>: ووصى ربك ألا تعبدوا إلا إياه، ولو أنه تبارك وتعالى قضى في الكون أن لا يُعبد إلا إياه لم يشرِكُ به أحدٌ من خلقه، وإنما قضى ذلك شرعاً ليبلُوَكم أيُكم أحسنُ عملًا، ليجزيَ الذين أساءوا بما عملوا ويجزيَ الذين أحسنوا بالحسنى.

وهذه المشيئةُ منه للعبادة مِن عباده شرعاً عامةٌ لمؤمنهم وكافرِهم، وأما مشيئتُه للعبادة الكونية القدريةِ فخاصةٌ للمؤمنين، فلهذا اتفقتُ فيهم المشيئتان فوافقوا المشيئة الشرعية لما سبق لهم في المشيئة القدريةِ الكونية.

وأما الكافر فلم يوافق المشيئة الشرعية لِما سبق عليه في المشيئة القدرية مِن الشقاوة. فتبين بهذا أن المشيئة الكونية القدرية لا خروج لأحد منها، ولا محيد له عنها، سواءٌ سبقت له بالشقاوة أو السعادة.

وأما المشيئةُ الشرعيةُ فمن كان سَبَقَ له في القدَرية أنه يوافقها كان كذلك، أو يخالفها كان كذلك،

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (۹/ج١٥/٦٢).

<sup>(</sup>٢) ذكره البغوي في تفسيره (٥/ ٨٥).

### [تعريف العبادة]

وأما معنى العبادة فقال شيخُ الإسلامِ ابنُ تيمية (١) رحمه الله تعالى: (العبادةُ هي اسمٌ جامعٌ لكل ما يُحبه الله تعالى ويرضاه من الأقوال والأعمالِ الباطنةِ والظاهرةِ.

فالصلاة ، والزكاة ، والصيام ، والحج ، وصِدق الحديث ، وأداء الأمانة ، وبِر الوالدين ، وصلة الأرحام ، والوفاء بالعهود ، والأمر بالمعروف ، والنهي عن المنكر ، والجهاد للكفار والمنافقين ، والإحسان إلى الجار واليتيم والمسكين وابن السبيل ، والمملوك من الآدميين ، والبهائم ، والدعاء ، والذكر ، والقراءة ، وأمثال ذلك من العبادة ـ يعني الظاهرة ـ .

وكذلك حبُّ اللَّهِ ورسولِه، وخشيتُه، والإنابةُ إليه، وإخلاصُ الدِينِ له، والصبرُ لِحكمْهِ، والشكرُ لِنِعمهِ، والرضا بقضائِه، والتوكلُ عليه، والرجاءُ لرحمته، والخوفُ لعذابه، وأمثالُ ذلك من العبادةِ لله \_ يعني الباطنة \_، وجماعُ العبادةِ كمالُ الحب مع كمالِ الذل).

وسيأتي إن شاء اللَّهُ تعالى زيادةُ بحثِها في بابها من المتن.

(أخرج فيما قد مضى من ظهرِ آدمَ ذرّيَـــــه كــالـــذّرً) (وأخذ العهدَ عليهم أنه لا ربَّ معبودٌ بحتً غيرُه)

(أخرج) أي اللَّهُ تبارك وتعالى (فيما) أي الزمنِ الذي (قد مضى) وذلك بعد خلقِه آدم عليه الصلاة والسلام (من ظهر آدم) أبي البشرِ عليه السلام (ذريته) كلَّ مَن يوجد منهم إلى يوم القيامة (كالذر) أي كهيئته، (وأخذ) عز وجل (العهد عليهم) وتفسيرُ العهد (أنه) الضميرُ للشأن أو الحالِ، هو ربُّهم (لا رب معبود) مستحقٌ للعبادة، ولذا قُيد (بحق غيرُه) وإلا فكم قد اتخذ أعداؤه من أرباب وعبدوها بالباطل بدون حقِ بل بالظلم العظيم، قال اللَّهُ تبارك وتعالى: ﴿وَإِذَ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي ٓ ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِم ذُرِيَّتُهُم وَأَشْهَدَهُم عَلَى آنفُهِم أَلَسَتُ بِرَيِكُم قَالُوا بَلَيْ شَهِدَنَا أَن تَقُولُوا يَوْم آلَقِيكَةِ إِنَّا صَائِعًا عَنْ هَذَا عَنْهِا إِنَّ الْهَالِكُمَا أَنْهُولُوا إِنَّا أَشْرَكَ ءَابَآؤنا مِن قَبْلُ وَكُنَا ذُرِيَّةُ مِنْ بَعْدِهِم أَفَنْهُلِكُنا إِنَّا صَائِعًا عَنْ هَذَا عَنْهِا إِنَ اللَّهُ الْهَرُكَ ءَابَآؤنا مِن قَبْلُ وَكُنَا ذُرِيَّةً مِنْ بَعْدِهِم أَفَنْهُلِكُنا إِنَّا صَائِعًا عَنْ هَذَا عَنْهِا إِنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَلَكُ ءَابَآؤنا مِن قَبْلُ وَكُنَا ذُرِيَّةً مِنْ بَعْدِهِم أَفَنْهُلِكُنا إِنَّا صَائِعًا عَنْ هَذَا عَنْهِا إِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ بَعْدِهِم أَفْتُهُا عَنْ اللَّهُ عَنْ هَذَا عَنْهُ اللَّهُ عَنْ هَذَا عَنْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ هَنَا عَنْ هَذَا عَنْهُ اللَّهُ عَنْ هَا لَاللَّهُ اللَّهُ لَا عَنْهُ اللَّهُ اللَه

<sup>(</sup>۱) في «مجموع الفتاوى» (۱۱/ ۱٤٩ ـ ١٥٠).

بِمَا فَعَلَ ٱلْمُبْطِلُونَ ۞ وَكَذَالِكَ نُفَصِّلُ ٱلْآيَنَتِ وَلَمَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ۞﴾ [الأعراف].

وعن أنس بنِ مالكِ ﷺ عن النبي ﷺ قال: «يقال للرجل من أهل النارِ يوم القيامة: أرأيتَ لو كان لك ما على الأرض من شيء أكنتَ مفتدِياً به؟ قال فيقول: نعم، فيقول: قد أردتُ منك أهونَ من ذلك، قد أخذتُ عليك في ظهر آدمَ أن لا تُشرِك بي شيئاً فأبيتَ إلا أن تشرِك بي» أخرجاه في الصحيحين (١١).

وعن ابن عباس على عن النبي على قال: ﴿إِن الله تعالى أَخَذَ الميثاقَ من ظهر آدمَ عليه السلامُ بنعمانَ يومَ عرفةَ، فأخرج من صُلبه كلَّ ذُريةٍ ذَرَأها فنثرها بين يديه ثم كلّمهم قُبُلاً»، قال تعالى: ﴿أَلَسَتُ بِرَبِكُمُ قَالُوا بَنَى شَهِدَنَا أَن تَقُولُوا يَوْمَ الْقِينَمَةِ إِنَّا صُنا عَنْ هَذَا غَنِفِينَأَو نَقُولُوا إِنَّما أَشْرَكَ ءَابَآوُنَا مِن قَبْلُ وَكُنَا ذُرِيّةً ﴾ \_ إلى قوله \_ ﴿المُبْطِلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٧٢ \_ ١٧٣].

رواه أحمدُ والنسائيُ والحاكم وقال صحيحُ الإسنادِ ولم يُخرِّجاه (٢)، وقد رُوي من طرق كثيرةِ موقوفاً.

<sup>(</sup>۱) البخاري (٦/٣٦٣ رقم ٣٣٣٤) ومسلم (٤/ ٢١٦١ رقم ٢٨٠٥).

<sup>(</sup>٢) أحمد في «المسند» (١/ ١٧٢)، والنسائي في «التفسير» (٢١١)، والحاكم في «المستدرك» (٢/ ٥٤٤).

قلت: وأخرجه ابن أبي عاصم في «السنة» (١/ ٨٩ رقم ٢٠٢)، وابن جرير في «جامع البيان» (٢١/ ٢٢٢ رقم ١٥٣٨)، وابن منده في الرد على الجهمية رقم (٢٩)، والبيهقي في «الأسماء والصفات» (ص٣٦٦ ـ ٣٢٧) كلهم من طريق الحسين بن محمد المروزي، ثنا جرير بن حازم عن كُلْثُوم بن جبر عن سعيد بن جبير عن ابن عباس عن النبي على به.

قال الحاكم: صحيح الإسناد. ووافقه الذهبي. قلت: كلثوم بن جبر من رجال مسلم.

وأما ابن كثير فتعقبه في «التفسير» (٢/ ٢٧٢) بقوله: «هكذا قال، وقد رواه عبد الوارث عن كلثوم بن جبر عن سعيد بن جبير عن ابن عباس فوقفه.

وكذا رواه إسماعيل بن عُليَّة ووكيع عن ربيعة بن كلثوم بن جبر عن أبيه به، وكذا رواه عطاء بن السائب، وحبيب بن أبي ثابت وعلي بن بذيمة عن سعيد بن جبير عن ابن عباس.

وكذا رواه العوفي وعلي بن أبي طلحة عن ابن عباس. فهذا أكثر وأثبت والله أعلم". وقال الألباني في «الصحيحة» (١٥٩/٤): «قلت: هو كما قال رحمه الله تعالى، ولكن ذلك لا يعني أن الحديث لا يصح مرفوعاً، وذلك لأن الموقوف في حكم المرفوع،

وعن عمرَ بنِ الخطابِ رَفِيْهُ أنه سُئل عن هذه الآيةِ: ﴿وَإِذَ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِيَ عَادَمَ مِن ظُهُورِهِمِ ذُرِّيَّنَهُمُ وَأَشَهَدَهُمْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِكُمٌ قَالُوا بَلَنْ﴾ [الأعـــراف: ١٧٢]. الآية.

<sup>=</sup> الأول: أنه في تفسير القرآن، وما كان كذلك فهو في حكم المرفوع، ولذلك اشترط الحاكم في كتابه «المستدرك» أن يخرج فيه التفاسير عن الصحابة كما ذكر ذلك فيه (١/ ٥٥).

الآخر: أن له شواهد مرفوعة عن النبي ﷺ عن جمع من الصحابة، وهم عمر بن الخطاب، وعبد الله بن عمرو، وأبو هريرة، وأبو أمامة، وهشام بن حكيم أو عبد الرحمن بن قتادة السلمي على خلاف عنهما. ومعاوية بن أبي سفيان، وأبو الدرداء، وأبو موسى، وهي وإن كان غالبها لا تخلو أسانيدها من مقال، فإن بعضها يقوي بعضاً.

بل قال الشيخ صالح المقبلي في «الأبحاث المسددة» (ص١٠٢): «ولا يبعد دعوى التواتر المعنوي في الأحاديث والروايات في ذلك».

ولا سيما وقد تلقاها أو تلقى ما اتفقت عليه من إخراج الذرية من ظهر آدم وإشهادهم على أنفسهم بالقبول؛ السلف الصالح من الصحابة والتابعين دون اختلاف بينهم، منهم: عبد الله بن عمرو، وعبد الله بن مسعود، وأبي بن كعب، وسلمان الفارسي، ومحمد بن كعب، والضحاك بن مزاحم، والحسن البصري، وقتادة، وفاطمة بنت الحسين، وأبو جعفر الباقر، وغيرهم.

وقد أخرج هذه الآثار الموقوفة، وتلك الأحاديث المرفوعة الحافظ السيوطي في «الدر المنثور» (٣/ ١٤١ ـ ٢٥١)، وأخرج بعضها الشوكاني في «فتح القدير» (٢/ ٢٥١ ـ ٢٥٢) ومن قبله الحافظ ابن كثير في تفسيره (٢/ ٢٧٢ ـ ٢٧٥) اهـ.

وخلاصة القول أن حديث ابن عباس صحيح، والله أعلم.

صحيحه، وقال الترمذيُّ: هذا حديثٌ حسنَّ (١١).

وعن أبي هريرة رضي قال: قال رسولُ الله على: "لما خلق اللّه آدم مسح ظهرَه فسقط من ظهره كلُ نسمة هو خالقُها من ذريته إلى يوم القيامة، وجعل بين عيني كلِ إنسانِ منهم وَبيصاً من نور، ثم عرضهم على آدمَ فقال: أي ربّ، من هؤلاء؟ قال: هؤلاء ذريتُك. فرأى رجلاً منهم فأعجبه وَبيصُ ما بين عينيه فقال: أي ربّ، مَن هذا؟ قال: هذا رجلٌ من آخِر الأمم من ذريتك يقال له داودُ. قال: ربّ وكم جعلتَ عمرَه؟ قال: ستين سنةً. قال: أي ربّ، زده من عمري أربعين سنةً.

فلما انقضى عمرُ آدمَ جاءه ملك الموت فقال: أو لم يبقَ من عمري أربعون سنة؟ قال: أوَلم تعطِها لابنك داود؟ قال: فجحد آدمُ، فجحدت ذريتُه، ونَسيَ آدمُ،

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد (۱/٤٤ ـ ٤٥) وأبو داود (٤٧٠٣) والنسائي في «التفسير» رقم (٢١٠). والترمذي (٢٢٦/٥ رقم ٣٠٧٥) وقال: هذا حديث حسن، ومسلم بن يسار لم يسمع من عمر.

وابن ابن حاتم كما في «الدر المنثور» (٣/ ١٤٢). وابن جرير رقم (١٥٣٥٧). وابن حبان (١٨٠٤ ـ موارد).

قلت: وأخرجه مالك (٨٩٨/٢) والآجري في «الشريعة» (ص١٧٠) واللالكائي رقم (٩٩٠) والبغوي في «شرح السنة» رقم (٧٧) وابن منده في «الرد على الجهمية» (ص٥٦) رقم (٢٨/٢) والبيهقي في «الأسماء والصفات» (ص٥٣)، والحاكم في «المستدرك» (٢/ ٣٢٥ - ٣٢٥، ٤٤٥) وابن أبي عاصم في «السنة» رقم (١٩٦، ٢٠١) والبخاري في تاريخه (٤/ ٣٢٠ - ٩٧) من طرق عن زيد بن أبي أنيسة عن عبد الحميد بن عبد الرحمن بن زيد بن الخطاب العدوي عن مسلم بن يسار الجهني ـ به.

قال أبو عمر بن عبد البر في «التمهيد» (٣/٦): «هذا الحديث منقطع بهذا الإسناد، لأن مسلم بن يسار هذا لم يلق عمر بن الخطاب، وبينهما في هذا الحديث نعيم بن ربيعة، وهو أيضاً مع هذا الإسناد لا تقوم به حجة، ومسلم بن يسار هذا مجهول».

ثم قال: (٦/٥-٢): "وزيادة من زاد في هذا الحديث: "نعيم بن ربيعة" ليست حجة، لأن الذي لم يذكره أحفظ، وإنما تقبل الزيادة من الحافظ المتقن. وجملة القول في هذا الحديث، أنه حديث ليس إسناده بالقائم، لأن مسلم بن يسار، ونعيم بن ربيعة جميعاً، غير معروفين بحمل العلم، ولكن معنى هذا الحديث، قد صح عن النبي على من وجوه كثيرة ثابتة يطول ذكرها" اه.

والخلاصة فحديث عمر صحيح لغيره، والله أعلم.

فنسِيَتْ ذريتُه الرواه الترمذيُّ (١) وقال: هذا حِديثُ حسنٌ صحيحٌ.

وقد رُوي من غير وجه عن أبي هريرة هي عن النبي على ورواه الحاكم (٢) وقال صحيح على شرطِ مسلم ولم يخرِّجاه. ورواه ابنُ أبي حاتم في تفسيره (٣) نحوَ ما تقدم إلى أن قال: «ثم عرضهم على آدمَ فقال: يا آدمُ هؤلاء ذريتُك، وإذا فيهم الأجذمُ والأبرصُ والأعمى وأنواعُ الأسقام، فقال آدمُ: يا ربِّ لم فعلتَ هذا بذريتي؟ قال: كي تشكرَ نعمتي. وقال آدمُ: يا ربِّ من هؤلاء الذين أراهم أظهرَ الناسِ نوراً؟ قال: هؤلاء هم الأنبياءُ يا آدمُ من ذريتك». ثم ذكر قصةَ داودَ كنحوِ ما تقدم.

وعن هشامِ بنِ حكيمٍ (٤) رَجِلًا سَأَلُ النَّبِيُّ ﷺ فقال: يا رسولَ الله،

<sup>(</sup>۱) في «السنن» (٥٥ / ٤٥٣ رقم ٣٣٦٨) وقال: هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه. قلت: وأخرجه الحاكم (١/ ٦٤) و(٤/ ٢٦٣) وصححه، والبيهقي في «الأسماء والصفات» (ص٣٢٤ ـ ٣٢٥)، وابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٢٠٦) وابن سعد في «الطبقات» (١/ ٢٠ من طرق عن أبي هريرة.

<sup>(</sup>٢) في «المستدرك» (٢/ ٣٢٥) من حديث أبي هريرة وقال الحاكم: صحيح على شرط مسلم ووافقه الذهبي. وهو كما قالا.

والخلاصة فحديث أبي هريرة صحيح لغيره.

<sup>(</sup>٣) عزاه إليه ابن كثير في تفسيره (٢/ ٢٧٤) من حديث عبد الرحمن بن زيد بن أسلم عن أبيه أنه حدث عن عطاء بن يسار عن أبي هريرة.

قلت: سنده ضعيف.

فعبد الرحمن بن زيد بن أسلم العدوي: ضعيف قاله ابن حجر في «التقريب» رقم (٣٨٦٥).

وأخرجه أبو الشيخ في «العظمة» رقم (٤١/١٠١٥) وذكره ابن منده في «التوحيد» (٢١١/١ رقم ٧٩) تعليقاً قال: روى عبد الرحمن بن زيد بن أسلم عن أبيه... وساقه مختصراً. وأورده السيوطي في «الدر المنثور» (٣/ ١٤٢) مطولاً. وعزاه لابن أبي حاتم، وابن منده، وأبي الشيخ في «العظمة» وابن عساكر.

والخلاصة إن سند الحديث ضعيف لكنه صحيح من طرق أخرى، والله أعلم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في «الكبير» (١٦٩/٢٢ رقم ٤٣٥) وفي «مسند الشاميين» (٩١/٩ رقم ١٨٥٤) والبزار (٣/ ٢٠ رقم ٢١٤٠ ـ كشف الأستار) وابن جرير الطبري في «جامع البيان» رقم (١٥٣٧٩).

قال البزار: لا نعلم روى هشام إلا هذا الحديث وآخر.

أتبدأ الأعمال أم قد قُضي القضاء؟ قال: فقال رسولُ الله عَلَيْ : "إن اللَّه قد أخذ ذرية آدم من ظهورهم، ثم أشهدهم على أنفسهم، ثم أفاض بهم في كفيه، ثم قال: هؤلاء في الجنة وهؤلاء في النار؛ فأهلُ الجنةِ مُيسَّرون لعمل أهلِ الجنة، وأهلُ النار ميسَّرون لعمل أهلِ الجنة، وأهلُ النار ميسَّرون لعمل أهل النار». رواه ابنُ جريرِ<sup>(۱)</sup> وابنُ مزدَويه (۲) من طرق عنه.

وعن أبي أُمَامةً ﴿ قَالَ: قال رسولُ الله ﷺ: «لما خلق اللَّهُ الخلقَ وقضى القُضيةَ أُخذَ أهلَ اليمين بيمينه وأهلَ الشمالِ بشماله فقال: يا أصحابَ اليمين، فقالوا: لبيك وسعديك، قال: ألستُ بربكم؟ قالوا: بلى. قال: يا أصحابَ الشمال، قالوا: لبيك وسعديك، قال: ألستُ بربكم؟ قالوا: بلى.

ثم خلط بينهم، فقال له: يا ربِّ لم خلطْتَ بينهم، قال: لهم أعمالٌ من دون ذلك هم لها عاملون أن يقولوا يوم القيامة إنا كنا عن هذا غافلين، ثم ردهم في صُلب آدمَ». رواه ابنُ مرْدَوِيه (۲۳)، وفيه جعفرُ بنُ الزبيرِ وهو ضعيفٌ (٤٠).

والبيهقى في «الأسماء والصفات» (ص٣٢٦).

من طريق راشد بن سعد، عن عبد الرحمن بن قتادة، عن أبيه، عن هشام، به. وأخرجه الطبراني في «الكبير» (١٦٨/٢١ رقم ٤٣٤) وفي «مسند الشاميين» (٣/ ٩١ رقم ١٨٥٥) وابن جرير في «جامع البيان» رقم (١٥٣٨٠) والآجري في «الشريعة» (ص١٧٢)

من طريق راشد بن سعد، عن عبد الرحمن بن قتادة، عن هشام، به.

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٧/ ١٨٦) وقال: «رواه البزار والطبراني وفيه بقية بن الوليد وهو ضعيف، ويحسن حديثه بكثرة الشواهد، وإسناد الطبراني حسن».

قلت: وقد فصل المرحوم أحمد شاكر في تعليقه على تفسير ابن جرير (١٣/ ٢٤٤ ـ ٢٤٩) على أسانيد هذا الحديث فراجعه.

وللحديث شواهد من حديث عبد الرحمن بن قتادة وغيره. والخلاصة أن الحديث حسن، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه في التعليقة المتقدمة.

<sup>(</sup>٢) عزاه إليه ابن كثير في تفسيره (٢/ ٢٧٤).

<sup>(</sup>٣) عزاه إليه ابن كثير في تفسيره (٢/٤٧٢).

وأورده السيوطي في «الدر المنثور» (١٤٣/٣): وعزاه إلى عبد بن حميد، والحكيم الترمذي في «نوادر الأصول»، وأبو الشيخ في «العظمة»، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٤) قاله ابن كثير في تفسيره (٢/ ٢٧٤).

وقال عنه ابن حجر في «التقريب» رقم (٩٣٩): «متروك الحديث، وكان صالحاً في نفسه».

وعن ابن عباس ﷺ قال: أخرج اللَّهُ ذريةَ آدمَ من ظهره كهيئة الذَّرُ وهو في آذيَ من الماء. رواه أبنُ جرير (١٠).

وله (٢) عنه وَ الله قال: إن الله تعالى مسح صُلبَ آدمَ فاستخرج منه كلَّ نسَمةِ هو خالُقها إلى يوم القيامة، فأخذ عليهم الميثاق أن يعبدوه ولا يُشرِكوا به شيئاً وتكفَّل لهم بالرزق، ثم أعادهم في صلبه، فلن تقومَ الساعةُ حتى يولدَ من أعطى الميثاق يومئذ؛ فمن أدرك منهم الميثاق الآخرَ فوفى به نفعه الميثاق الأول، ومن أدرك الميثاق الآخرَ فلم يُقرّ به لم ينفعه الميثاق الأول، ومن مات صغيراً قبل أن يدرك الميثاق الآخرَ مات على الميثاق الأولِ على الفطرة.

وله (٣) عن عبد اللَّهِ بنِ عمرَ عَلَى قال: قال رسولُ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى المأشط من الرأس، بني آدمَ من ظهورهم ذريتَهم، قال: أخذ من ظهره كما يؤخذ بالمُشط من الرأس، فقال لهم وأشهدهم على أنفسهم: ألستُ بربكم؟ قالوا: بلى، قالت الملائكة: شهدنا أن تقولوا يوم القيامة إنا كنا عن هذا غافلين». وصحح ابنُ كثيرِ وقْفَه (٤).

<sup>(</sup>۱) في «جامع البيان» (۲۲۹/۱۳ رقم ۱۵۳۵۱).

قلت: وأُخرجه ابن منده في «الرد على الجهمية» رقم (٣١).

وذكره السيوطي في «الدر المنثور» (٣/ ١٤١) وعزاه إلى عبد بن حميد، وابن جرير، وابن أبي حاتم، وابن منده في كتاب «الرد على الجهمية»، وأبو الشيخ.

<sup>(\*)</sup> آذي الماء: الآذي: بالمد والتشديد، الموج الشديد، ويجمع أُواذي.

<sup>[</sup>النهاية: (١/ ٣٤)].

 <sup>(</sup>۲) في «جامع البيان» (۱۳۰/۱۳۳ رئم ۱۵۳۵۲). من رواية جويبر وهو ضعيف جداً.
 وأورده السيوطي في «الدر المنثور» (۳/۱٤۳).
 وأورده ابن كثير في تفسيره (۳/۲۰۷).

<sup>(</sup>٣) في «جامع البيان» (١٣/ ٢٣٢ رقم ١٥٣٥٤). قال أحمد شاكر: رواه أبو جعفر من طرق ثلاث، أولاهما مرفوعة، والأخريان موقوفتان على عبد الله بن عمرو. وهذا الخبر، خرجه السيوطي مرفوعاً في «الدر المنثور» (١/ ١٤٢) وزاد نسبته لابن منده في كتاب «الرد على الجهمية» (ص٣٦ ـ ٦٤).

وذكره ابن كثير في تفسيره (٢/٣/٢) وضعف رفعه، وبيَّن أن وقفه أصح. وقال الطبري (١٣/ ٢٥٠): «... ولا أعلمه صحيحاً، لأن الثقات الذين يعتمد على حفظهم وإتقانهم، حدثوا بهذا الحديث عن الثوري، فوقفوه على عبد الله بن عمرو، ولم يرفعوه...» اه.

<sup>(</sup>٤) في تفسيره (٢/ ٢٧٣) كما تقدم.

وعن أبي بن كعب وليه في قوله تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِم دُرِيَّنَهُم وَأَشْهَدَهُم عَلَى أَنفُسِم أَلَسَتُ بِرَيِكُم قَالُوا بَلَى ﴿ [الأعراف: ١٧٢]. الآيات، قال: فجمعهم له يومئذ جميعاً ما هو كائن منه إلى يوم القيامة فجعلهم في صُورهم، ثم استنطقهم فتكلموا وأخذ عليهم العهد والميثاق وأشهدهم على أنفسهم ألستُ بربكم؟ قالوا بلى. الآية.

قال فإني أُشهِد عليكم السمواتِ السبعَ والأَرضينَ السبعَ وأُشْهِد عليكم أباكم آدمَ أن تقولوا يوم القيامة لم نعلم بهذا، اعلموا أنه لا إلَه غيري ولا ربَّ غيري ولا تُشركوا بي شيئاً، وإني سأُرسِل إليكم رُسُلاً ليذكِّروكم عهْدي وميثاقي وأُنزل عليكم كتبي.

قالوا: نشهد أنك ربُّنا وإلهُنا لا ربَّ لنا غيرُك ولا إله لنا غيرُك، فأقروا له يومئذ بالطاعة، ورفع أباهم آدم فنظر إليهم فرأى فيهم الغنيُّ والفقيرَ وحسَنَ الصورةِ ودون ذلك، فقال: يا ربِّ لو سوَّيتَ بين عبادِك، قال: إنى أحببتُ أن أُشكَرَ.

ورأى فيهم الأنبياء مثلَ السُرُجِ عليهم النورُ، وخُصُوا بميثاقِ آخَرَ من الرسالة والنبوة، فهو الذي يقول تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النِّيتِينَ مِيثَنَقَهُمْ ﴾ [الأحزاب: ٧]. الآية. وهو الذي يقول: ﴿فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فِطْرَتَ اللّهِ ﴾ [الروم: ٣٠] الآية. ومن ذلك قال: ﴿وَمَا وَمَدْنَا لِأَكْثُورُ أَلْأُولَى ﴾ [النجم: ٣٥]. ومن ذلك قال: ﴿وَمَا وَجَدُنَا لِأَكْثُومُ مِّنْ عَهْدٌ ﴾ [الأعراف: ١٠٢]. الآية. رواه عبدُ الله بنُ أحمدَ في مُسند أبيه (١) وابنُ أبي حاتم (٢) وابنُ جرير (٣) وابنُ مِرْدويه (١).

<sup>(</sup>۱) (٥/ ١٣٥). وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٧/ ٢٥) وقال: «رواه عبد الله بن أحمد، عن شيخه محمد بن يعقوب الربالي، وهو مستور، وبقية رجاله رجال الصحيح» اه.

<sup>(</sup>٢)(٤) عزاه إليهما ابن كثير في تفسيره (٢/ ٢٧٤).

<sup>(</sup>٣) في «جامع البيان» (٢٣٨/١٣ رقم ١٥٣٦٣) بإسناد صحيح.

قلت: وأخرجه الحاكم في «المستدرك» (٣٢٣/٢ ـ ٣٢٤) والآجري في «الشريعة» (ص٢٠٧)، وابن منده في «الرد على الجهمية» (ص٩٥ رقم ٥٠/٥) واللالكائي (٣/ ٦١٨ رقم ٩٩١) وابن بطة (١/ ٣١٤ رقم ١٣٣٧ ـ القدر).

قال الحاكم: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي وهو كما قالا. والخلاصة أن الحديث صحيح، والله أعلم.

وفي البغوي<sup>(۱)</sup> قال مقاتلٌ وغيرُه من أهل التفسير: إن اللَّه تعالى مسحَ صفحة ظهرِه أَدَمَ اليمنى فأخرِج منه ذريةً بيضاءً كهيئةِ الذَّرِ يتحركون، ثم مسح صفحة ظهرِه اليسرى فأخرِج منه ذريةً سوداءً كهيئةِ الذَّرِ فقال: يا آدمُ هؤلاءِ ذريتُك، ثم قال لهم: ألستُ بربكم؟ قالوا: بلى، فقال للبيض: هؤلاء في الجنة برحمتي ولا أبالي وهم أصحاب اليمين، وقال للسُّود: هؤلاء في النار ولا أبالي وهم أصحابُ الشمال، ثم أعادهم جميعاً في صلبه.

فأهلُ القبورِ محبوسون حتى يخرُجَ أهلُ الميثاقِ كلُهم من أصلابِ الرجالِ وأرحامِ النساء، قال الله تعالى فيمن نقض العهدَ الأولَ: ﴿وَمَا وَجَدْنَا لِأَكْثَرِهِم مِّنْ عَهَدِّ الأعراف: ١٠٢]. وقال بعضُ أهلِ التفسير (٢): إن أهلَ السعادةِ أقرُّوا طَوعاً وقالوا بلى، وأهلَ الشقاوة قالوا تَقِيَّةٌ وكُرهاً. وذلك معنى قولِه تعالى: ﴿وَلَهُ اَسْلَمَ مَن فِي ٱلسَّمَوْنَةِ وَٱلْأَرْضِ طَوَعَا وَكَرَها ﴾ [آل عمران: ٨٣].

واختلفوا في موضع الميثاق، قال ابن عباس (٣) والله الله عرفة . المعان واله الله عرفة .

ورُوي عنه (٤) أيضاً أنه بدَهناءَ من أرض الهندِ وهو الموضعُ الذي هبط آدمُ

<sup>(</sup>۱) في «معالم التنزيل» (۳/ ۲۹۸).

<sup>(</sup>٢) في «معالم التنزيل» (٣/ ٢٩٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه النسائي في «التفسير» رقم (٢١١) بإسناد حسن.

قلت: وأخرجه أحمد (١/٢٧٢)، وابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٢٠٢) والطبري رقم (١٥٣٤) والطبري رقم (١٥٣٤) والحاكم في «المستدرك» (١٧٧١) و(٢/٤٤) وصححه وأقره الذهبي.

كلهم من طريق جرير بن حازم عن كلثوم عن ابن جبير عن ابن عباس مرفوعاً.

وأخرجه الطبري وغيره من طرق موقوفاً على ابن عباس ـ به، ولذا قال الحافظ ابن كثير في تفسيره (٢/ ٢٧٢): «وقد رواه عبد الوارث عن كلثوم بن جبر عن سعيد بن جبير عن ابن عباس فوقفه، وكذا رواه إسماعيل بن علية ووكيع بن أبي ثابت وعلي بن بذيمة عن سعيد بن جبير عن ابن عباس، وكذا رواه العوفي وعلي بن أبي طلحة عن ابن عباس، فهذا أكثر وأثبت والله أعلم» اه.

وهو كما قال إلا أن المرفوع صحيح أيضاً لشواهده.

وانظر «الصحيحة» للمحدث الألباني رقم (١٦٢٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبري في «جامع البيان» (١٣/ ٢٢٤ رقم ١٥٣٤٢) وانظر تعليق الشيخ أحمد شاكر.

عليه السلام عليه، وقال الكلْبيُّ (١): بين مكةَ والطائف، وقال السدي (١): أخرج آدمَ عليه السلام من الجنة فلم يُهبطه من السماء ثم مسح ظهرَه فأخرج ذريتَه.

ورُوي<sup>(۱)</sup> أن الله تعالى أخرجهم جميعاً وصوّرهم وجعل لهم عقولاً يعلمون بها وألسُناً ينطِقون بها ثم كلمهم قُبُلاً يعني عِياناً وقال: ألستُ بربكم؟.

وقال الزَّجاج<sup>(۲)</sup>: وجائزٌ أن يكون اللَّهُ تعالى جعل لأمثالِ الذرِّ فهما تعقِل به، كما قال تعالى: ﴿قَالَتْ نَمَلَةٌ يَتَأَيُّهَا اَلنَّمَلُ اَدْخُلُواْ مَسَكِنَكُمْ ﴾ [النمل: ١٨].

قال البغوي (٣): فإن قيل فإن معنى قولِه: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِيٓ ءَادَمَ مِن ظَهُورِهِمْ دُرِّيَّتُهُمْ ﴾ [الأعراف: ١٧٢]، وإنما أخرجهم من ظهر آدمَ؟ قيل إن الله تعالى أخرج ذرية آدمَ بعضهم من ظهور بعض على نحو ما يتوالد الأبناء من الآباء في الترتيب، فاستغنى عن ذكر ظهر آدمَ لما علم أنهم كلَّهم بنوه وأُخرِجوا من ظهره.

قولُه تعالى: ﴿وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى آنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَيْكُمٌ قَالُوا بَلَنْ﴾ [الأعراف: ١٧٢]، أي أشهد بعضَهم على بعض.

قوله: ﴿ شَهِدْنَا أَكَ تَقُولُوا ﴾ ، قرأ أبو عمرو (٤): أن يقولوا ، أو يقولوا ، بالياء

<sup>(</sup>١) ذكره البغوي في تفسيره (٣/ ٢٩٩).

<sup>(</sup>۲) في كتابه: «معانى القرآن وإعرابه» (۲/ ۳۹۰).

<sup>(</sup>٣) في «معالم التنزيل» (٣/ ٢٩٩).

قال الحافظ ابن عبد البر في «التمهيد» (١٢/١٦)، بعد أن ساق روايات أخذ الذرية والإشهاد: «قد أكثر الناس من تخريج الآثار في هذا الباب وأكثر المتكلمون فيه، وأهل السنة مجتمعون على الإيمان بهذه الآثار واعتقادها وترك المجادلة فيها. وبالله العصمة والتوفق».

وانظر ما قاله الألباني في «الصحيحة» (٤/ ١٥٨ ـ ١٦٣) و«درء تعارض العقل والنقل» لشيخ الإسلام ابن تيمية (٨/ ٣٥٣) وما بعدها. . وتفسير القرطبي (٧/ ٣١٣) وما بعدها.

<sup>(</sup>٤) هو زبّان بن العلاء بن عمار بن المازني، التميمي، البّصري وقيل: اسمه (يحيى) كان إمام البصرة ومقرّعها.

قال الإمام ابن الجزري:

<sup>(</sup>كان أبو عمرو بن العلاء أعلم الناس بالقرآن والعربية، مع الصدق والثقة والأمانة والدين). انظر ترجمته في: معرفة القراء الكبار (١/ ١٠٠)، النشر (١/ ١٣٤)، غاية النهاية (١/ ٢٨٨ ـ ٢٨٩)، الأعلام (٣/ ٤١).

فيهما، وقرأ الآخرون بالتاء فيهما<sup>(١)</sup>. واختلفوا في قوله: ﴿شَهِـدَنَّآ﴾، قال السُّدي<sup>(٢)</sup>: هو خبرٌ من الله عز وجل عن نفسه وملائكتِه أنهم شهِدوا على إقرار بني آدمَ.

وقال بعضُهم (٣): هو خبرٌ عن قول بني آدمَ أشهد اللَّهُ بعضَهم على بعض، فقالوا: بلى شهدُنا.

وقال الكلبيّ (٤): ذلك من قولِ الملائكةِ، وفيه حذفٌ تقديرُه: لما قالت الذريةُ بلى، قال الله عز وجل للملائكة: اشهَدوا.

قوله: ﴿أَن تَقُولُوا﴾. يعني وأشهدَهم على أنفسهم أن تقولوا، أي لِئلا يقولوا أو كراهيةَ أن يقولوا.

ومن قرأ بالتاء فتقديرُ الكلام أُخاطبُكم ألستُ بربكم لئلا تقولوا يومَ القيامةِ إنا كنا عن هذا غافلين، أي عن هذا الميثاقِ والإقرار؛ فإن قيل: كيف تَلزَم الحجةُ واحداً لا يذكر الميثاق؟ قيل: قد أوضح اللَّهُ تعالى الدلائلَ على وحدانية وصدقِ رسلِه فيما أخبروا، فمن أنكره كان معانداً ناقضاً للعهد ولزِمتْه الحجة، وبنسيانهم وعدم حفظِهم لا يسقُط الاحتجاجُ بعد إخبارِ المُخبر صاحبِ المعجزة.

قوله: ﴿أَوْ نَقُولُوا إِنَّا أَشْرُكُ ءَابَآوُنَا مِن قَبْلُ وَكُنَّا ذُرِيَّةً مِّنَ بَعْدِهِم الأعراف: المعال: يقول: إنما أخذ الميثاق عليكم لئلا تقولوا أيها المشركون إنما أشرك آباؤنا من قبل ونقضوا العهد، وكنا ذرية من بعدهم أي كنا أتباعاً لهم فاقتدينا بهم، فتجعلوا هذا عذراً لأنفسكم وتقولوا: ﴿أَفَهُ لِكُنّا بِمَا فَعَلَ ٱلْمُبْطِلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٧٣]، أفتُعذّبنا بجناية آبائِنا المُبطلين؟ فلا يمكنهم أن يحتجوا بمثل هذا الكلام بعد تذكير الله تعالى بأخذ الميثاق على التوحيد.

﴿ وَكَذَالِكَ نُفَصِّلُ ٱلْآيَنَ ﴾ [الأعراف: ١٧٤]. أي نبين الآياتِ ليتدبرَها العِباد: ﴿ وَلَمَّلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ [الأعراف: ١٧٤] من الكفر إلى التوحيد اه. البغوي (٥٠).

<sup>(</sup>١) انظر «الموضح في وجوه القراءات وعللها» لابن أبي مريم (٢/ ٥٦٤ ـ ٥٦٥).

<sup>(</sup>٢) ذكره الطبري في «جامع البيان» (١٣/ ٢٤٩ ـ شاكر).

<sup>(</sup>٣) ذكره الطبري في «جامع البيان» (١٣/ ٢٥٠ ـ شاكر).

<sup>(</sup>٤) ذكره البغوي في تفسيره (١/٣٠٠).

<sup>(</sup>٥) في «معالم التنزيل» (٣/ ٣٠٠).

وقال ابنُ كثير<sup>(۱)</sup> رحمه الله تعالى: وذهب طائفة من السلف والخلفِ أن المرادَ بهذا الإشهادِ إنما هو فطرُهم على التوحيد، كما في حديث أبي هريرة والله على الفطرة».

وفي رواية: «على هذه المِلّة، فأبواه يُهَوّدانه وينصّرانه ويُمجّسانه، كما تولد البهيمةُ بهيمةً جمعاءَ هل تُحِسّون فيها من جَدْعاء». أخرجاه (٢٠).

وفي صحيح مسلم (٣) عن عِياضِ بنِ حمارِ ﷺ قال: قال رسولُ الله ﷺ: «يقول الله تعالى: إني خلقتُ عبادي حُنفاءَ فجاءتُهم الشياطينُ فاجتالتُهم عن دينهم وحَرّمت عليهم ما أحللت لهم».

وعن الأسود بنِ سريع من بني سعدِ (٤) قال: غزوتُ مع رسول الله ﷺ أربعَ غزواتٍ، قال: فتناول القومُ الذريةَ بعدما قتلوا المقاتِلةَ، فبلغ ذلك رسولَ الله ﷺ فاشتد عليه ثم قال: «ما بالُ أقوام يتناولون الذرية»؟ فقال رجل: يا رسولَ الله

<sup>(</sup>١) في تفسيره (٢/ ٢٧٥).

 <sup>(</sup>۲) البخاري (۲۱۹/۳ رقم ۱۳۵۹) و (۲/۲۶۱ رقم ۱۳۸۵).
 ومسلم (٤//٤) رقم ۲۰۵۸).

أما رواية: «ما من مولود يولد إلا هو على الملة؛ عند مسلم دون البخاري.

<sup>(</sup>٣) (٤/ ٢١٩٧ رقم ٥٢٨٢).

قلت: وأخرجه أحمد (١٢٦/٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (٣/ ٤٣٥) و(٤/ ٢٤) والبيهقي في «السنن الكبرى» (٩/ ٧٧) وأبو يعلى في «المسند» (٢/ ٢٨٣ \_ ٢٨٤ رقم ٩٤٧، المسند» (٢/ ٢٨٣ \_ ٢٨٤ رقم ٩٤٧، ٨٢٧) والحاكم (٢/ ١٢٣) مختصراً.

قال البيهقي: وكذلك رواه هشيم عن يونس بن عبيد وذكر فيه سماع الحسن من الأسود بن سريع.

قلت: وهو قول الجمهور.

وقال الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين وأقره الذهبي.

وقال ابن حجر في «تهذيب التهذيب» (١/ ٣٩٠): «وقال ابن المديني: لم يسمع من الأسود بن سريع، لأن الأسود خرج من البصرة أيام علي. وكذا قال ابن منده» اه. وقال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٣١٦/٥): «رواه أحمد بأسانيد والطبراني في «الكبير» و«الأوسط» كذلك، وبعض أسانيد أحمد رجال الصحيح».

قلت: ويشهد لهذا الحديث حديث أبي هريرة المتقدم فهو به صحيح، والله أعلم.

أليسوا أبناءَ المشركين؟ فقال: "إن خياركم أبناءُ المشركين، ألا إنها ليست نسمةً تولد إلا وُلِدت على الفِطرة فما تزال عليها حتى يُبينَ عنها لسانُها فأبواها يُهودانها ويُنصّرانها».

قال الحسن (١١): ولقد قال الله تعالى في كتابه: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي ٓ ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِم ذُرِيَّنَهُم ﴾ [الأعراف: ١٧٢]. قالوا ولهذا قال تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي ٓ ءَادَمَ ﴾ فأهورِهِم ذُرِيَّنَهُم ﴾ [الأعراف: ١٧٢]. ولم يقل من آدم : ﴿ مِن ظُهُورِهِم ﴾ ولم يقل من ظهره ﴿ ذُرِيّنَهُم ﴾ أي جعل نسلَهم جيلًا بعد جيلٍ وقرناً بعد قرن كقوله تعالى: ﴿ وَهُوَ الَّذِي جَعَلَكُم خَلَيْفَ الْأَرْضِ ﴾ [الأنعام: ١٦٥]، وقال: ﴿ وَيَجْعَلُكُم خُلَفَاءَ الْأَرْضِ ﴾ [الأنعام: ٢٦]. وقال تعالى: ﴿ كَمَا أَنشَأَكُم مِن ذُرِيكةٍ قَوْمٍ ءَاكُوبِن ﴾ [الأنعام: ١٣٣].

ثم قال تعالى: ﴿ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَىٰ آنفُسِمِمْ أَلَسْتُ مِرَقِكُمْ قَالُواْ بَلَىٰ ﴾ [الأعراف: ١٧٦]، أي وجدهم شاهدين بذلك قائلين له حالاً، قال: والشهادة تكون بالقول كقوله تعالى: ﴿ وَالُوْ شَهِدُنَا عَلَىٰ آنفُسِنَا ﴾ [الأنعام: ١٣٠]. الآية. وتارة تكون حالاً كقوله تسعالي : ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ شَهْدِينَ عَلَىٰ آنفُسِهِم وَالْكُفْرِ ﴾ تسعالي : ﴿ وَا كُن المُشْرِكِينَ أَن يَعْمُرُواْ مَسَنِعِدَ اللّهِ شَهْدِينَ عَلَىٰ آنفُسِهِم وَالْكُفْرِ ﴾ [التوبة: ١٧]، أي حالهم شاهد عليهم بذلك لا أنهم قائلون ذلك، وكذا قولُه تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ عَلَىٰ ذَلِكَ لَشَهِيدُ ﴾ [العاديات: ٧].

كما أن السؤالَ تارةً يكون بالمقال، وتارة يكون بالحال كقوله تعالى: ﴿وَءَاتَنَكُمْ مِن كُلِ مَا سَأَلْتُنُوهُ ﴾ [إبراهيم: ٣٤]. قالوا: ومما يدل على أن المراد بهذا أن جعل هذا الإشهاد حجة عليهم في الإشراك، فلو كان قد وقع هذا كما قال مَن قال لكان كلُ أحدِ يذكرُه ليكون حجة عليه.

فإن قيل إخبارُ الرسولِ عَلَيْ به كافِ في وجوده؛ فالجوابُ أن المكذبين من المشركين يكذبون بجميع ما جاءتهم به الرسلُ من هذا وغيرِه، وهذا جعلَ حجةً مستقلةً عليهم فدل على أنه الفطرةُ التي فُطروا عليها من الإقرار بالتوحيد، ولهذا قال تعالى: ﴿أَن تَقُولُوا ﴾ [الأعراف: ١٧٢]، أي لئلا تقولوا يوم القيامة: ﴿إِنّا كُنّا عَنْ هَلَا غَنِفِلِينَ ﴾ [الأعراف: ١٧٢]، أي عن التوحيد: ﴿أَوْ نَقُولُوا إِنّا أَشْرَكَ ءَاباً وُنا ﴾ [الأعراف: ١٧٣]، أي عن التوحيد: ﴿أَوْ نَقُولُوا إِنّا أَشْرَكَ ءَاباً وُنا ﴾ [الأعراف: ١٧٣]. الآية. اه.

ذكره ابن كثير في تفسيره (٢/ ٢٧٥).

قلت: ليس بين التفسيرين منافاةً ولا مضادّةً ولا معارضة؛ فإن هذه المواثيقَ كلّها ثابتةً بالكتاب والسنة:

الأولُ: الميثاقُ الذي أخذه الله تعالى عليهم حين أخرجهم من ظهر أبيهم آدمَ عليه السلام وأشهدهم على أنفسهم: ﴿أَلَسَتُ بِرَبِكُمُ قَالُوا بَلَنَ ﴾ [الأعراف: ١٧٢]. الآيات. وهو الذي قاله جمهورُ المفسرين رحمهم الله في هذه الآياتِ، وهو نصُّ الأحاديثِ الثابتةِ في الصحيحين وغيرهما.

الميثاق الثاني: ميثاقُ الفطرة، وهو أنه تبارك وتعالى فطرهم شاهدين بما أخذه عليهم في الميثاق الأولِ كما قال تعالى: ﴿فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فِطْرَتَ اللَّهِ الْخَدَه عَلَيهم في الميثاق الأولِ كما قال تعالى: ﴿فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فِطْرَتَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهِ اللَّهَ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ

وهو الثابتُ في حديث أبي هريرةً، وعياض بنِ حمارٍ، والأسودِ بن سريع<sup>(١)</sup> رفيرًهما.

الميثاقُ الثالث: هو ما جاءت به الرُسلُ وأُنزلت به الكتبُ تجديداً للميثاق الأولِ وتــذكــيــراً بــه: ﴿ رُسُلًا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِثَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةً بَعَدَ الرُسُلِّ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ [النساء: ١٦٥].

فمن أدرك هذا الميثاق وهو باق على فطرته التي هي شاهدة بما ثبت في الميثاق الأولِ فإنه يقبل ذلك من أول مرة ولا يتوقف؛ لأنه جاء موافقاً لما في فطرته وما جبله الله عليه، فيزداد بذلك يقينُه ويقوَى إيمانُه فلا يتلعثم ولا يتردد.

ومن أدركه وقد تغيرت فطرتُه عما جبله اللّه عليه من الإقرار بما ثبت في الميثاقِ الأولِ، بأن كان قد اجتالتُه الشياطينُ عن دينه وهوَّده أبواه أو نصَّراه أو مَجْساه، فهذا إن تداركه اللّهُ تعالى برحمته فرجع إلى فطرته وصدّق بما جاءت به الرسلُ ونزلت به الكتبُ نفعه الميثاقُ الأولُ والثاني، وإن كذَّب بهذا الميثاقِ كان مكذباً بالأول فلم ينفغه إقرارُه به يوم أخذه الله عليه حيث قال: ﴿ بَنَى ﴾ جواباً لقولِه تعالى: ﴿ أَلَسَتُ بِرَيِكُم ۗ وقامت عليه حجةُ اللّهِ وغلبت عليه الشِقوةُ وحق عليه العذابُ: ﴿ وَمَن يُمِنِ اللّهُ فَمَا لَهُ مِن مُكْرِم ۚ إِنَّ اللّهَ يَقْعَلُ مَا يَشَاءُ ﴾ [الحج: ١٨].

<sup>(</sup>١) تقدم قريباً وهو حديث صحيح.

وفيه (٢٠) عن أبي هريرة ﴿ قَالَ: سئل رسولُ الله ﷺ عن ذراري المشركين فقال عَلَيْ : «اللَّهُ أعلمُ بما كانوا عاملين».

(وبعد هذا رُسله قد أرسلا
(لكي بذا العهد يُذكّروهم
(كي لا يكونَ حجة للناس بل
(فمن يُصدقُهم بلا شِقاقِ
(وذاك ناج من عناب النار
(ومن بهم وبالكتاب كذبا
(فنذاك ناقضٌ كِلا العهدين

لهم وبالحق الكتابَ أنزلا) ويُنذروهم ويبشروهم) في أعلى حجة عز وجل) فقد وفي بذلك الميثاق) وذلك الوارث عُقبي الدار) ولازم الإعراض عنده والإبا) مستوجب للخزي في الدارين)

(وبعد هذا) أي الميثاقِ الذي أخذه عليهم في ظهر أبيهم ثم فطرَهم وجبلَهم على الإقرار به وخلقهم شاهدين به (رُسلَه) بإسكان السينِ للوزن مفعولُ أرسل مقدمٌ (قد أرسلا) بألف الإطلاق (لهم) أي إليهم (وبالحق) متعلقٌ بأنزل أي بدين الحقِ (الكتاب) جنسٌ يشمل جميع الكتبِ المنزلة على جميع الرسلِ (أنزلا) بألف الإطلاقِ.

والأمرُ الذي أرسل اللَّهُ تعالى به الرسلَ إلى عباده وأنزل عليهم به الكتب هو (لكي بذا العهدِ) الميثاقِ الأولِ (يذكروهم) تجديداً له وإقامةً لحجة الله البالغةِ عليهم (وينذروهم) عقابَ الله إن عصوه ونقضوا عهدَه و (يبشروهم) بمغفرته ورضوانِه إن هم وفَوا بعهده ولم ينقضوا ميثاقه وأطاعوه وصدقوا رسلَه.

<sup>(</sup>۱) البخاري (۳/ ۲٤٥ رقم ۱۳۸۳) و(۱۱/ ۴۹۳ رقم ۱۳۹۷)، ومسلم (۱/ ۲۰۶۹ رقم ۲۲۲۰).

 <sup>(</sup>۲) البخاري (۳/ ۲٤٥ رقم ۱۳۸٤) و(۱۱/ ٤٩٣ رقم ۲۰۹۸).
 ومسلم (٤/ ٢٠٤٩ رقم ۲۰۲۹).

والحكمةُ في ذلك لـ (كي لا يكون حجةٌ) على الله عز وجل (للناس، بل لله) على جميع عبادِه (أعلى حجة) أبلغُها وأدمغُها (عز) سلطانُه (وجل) شأنُه عن أن يكون لأحد عليه حجةٌ، كما قال تعالى لنبيه محمدِ عليه وهو خاتمُ الرسل والمصدّقُ لما جاءوا به، وكتابُه مصدِّقٌ لما بين يديه مما معهم من الكتب ومهيمنٌ عليه:

﴿ ﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كُنّا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوجِ وَالنِّبِيِّنَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَى الْحَيْنَا إِلَى نُوجِ وَالنِّبِيِّنَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَى الْحَيْمَ وَالْعَيْنَ مِنْ وَالْمَكِنَ وَيُولُسُ وَهَدُونَ وَسُلَتِمَنَّ وَمَاتَيْنَا دَاوُدَ زَبُورًا ﷺ وَرُسُلًا فَد قَصَصْبَهُم عَلَيْكُ مِن قَبْلُ وَرُسُلًا لَمْ نَقْصُصْهُم عَلَيْكُ وَمَاتَيْنَا دَاوُدَ زَبُورًا ﷺ وَرُسُلًا فَد قَصَصْبَهُم عَلَيْكُ مِن قَبْلُ وَرُسُلًا لَمْ نَقْصُصْهُم عَلَيْكُ وَكُمَّمُ اللّهِ مُحَجَّةً وَكُمْ اللّه مُوسَىٰ تَحْلِيمًا ﷺ وَسُلًا مُبَشِرِينَ وَمُنذِرِينَ لِنَالًا يَكُونَ لِلنّاسِ عَلَى اللّهِ حُجَّةً الرّسُولُ وَكَانَ اللّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴿ وَالسَاء].

وقال تعالى لنبيه ﷺ: ﴿قُلْ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّمَاۤ أَنَا لَكُوْ نَذِيرٌ مَبِينٌ ﴿ قَالَذِينَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ لَهُم مَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيعٌ ﴿ قَالَّذِينَ سَعَوْا فِي مَايَتِنَا مُعَجِزِينَ أُوْلَئِكَ أَصْحَبُ لَلْحَجِيمِ ﴿ ﴾ [الحج].

وقال تعالى له ﷺ: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَـذِيرًا ۞ وَدَاعِيًا إِلَى اللهِ بِإِذِنِهِ وَسِرَاجًا مُّنِيرًا ۞ وَيَشِّرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ بِأَنَّ لَهُمْ مِّنَ ٱللَّهِ فَضَلَا كَبِيرًا ۞﴾ [الأحــزاب]. الآيات. وقال تعالى له: ﴿إِنْ أَنتَ إِلَّا نَذِيرُ ﴾ [فاطر: ٢٣].

وغيرُ ذلك من الآيات التي يخبر اللَّهُ تعالى فيها أنه ما أرسل من رسول إلا داعياً إلى عبادةِ اللَّهِ عز وجل لا شريكَ له والكفرِ بما سواه من الأنداد، ومبشراً لمن صدَّقه وأطاعه بالجنة ونذيراً لمن كذبه وعصاه بالنار.

ثم أخبر تعالى أن المرادَ بذلك: ﴿لِئَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِّ﴾ [النساء: ١٦٥]. وقال تعالى: ﴿قُلْ فَلِلَهِ الْمُئَجَّةُ ٱلْبَلِغَةُ ﴾ [الأنعام: ١٤٩].

وتقديرُ البحثِ في الرسالة واتفاقِ الرسلِ في دعوتهم يأتي في بابه إن شاء الله عز وجل.

(فمن يصدقهم) يعني الرسلَ (بلا شقاق) تكذيبِ ولا مخالفة؛ (فقد وفي) لربه عز وجل (بذلك الميثاقِ) العهدِ الأولِ، وهؤلاء هم القليلُ من الثقلين ولكن هم جندُ الله الغالبون المنصورون في الدنيا، وحِزبُه المفلحون الفائزون في الآخرة.

وجوابُ الشرط (فذاك ناجِ من عذاب النار) إذ لم يرتكب أسبابَ دخولِها من معصية اللَّهِ وتكذيبِ رسلِه كما أرتكب ذلك مَن خُلق لها.

(وذلك الوارثُ عقبى الدار) وهي الجنةُ لفعله أسبابَها التي أمره اللَّهُ عز وجل بها من الوفاء بعهد اللَّهِ وميثاقِه وتصديقِ رسلِه وكتبِه والعملِ بجميع طاعتِه تبارك وتعالى.

(ومن بهم) أي بالرسل (وبالكتاب) أي الكتب التي أنزل الله عليهم ليبلّغوها إلى عبادِه ويبيّنوها ليعمَلوا بما فيها (كذباً)، (ولازم الإعراض عنه) عما أرسل الله به رسلَه (والإبا) أي الامتناع، وهم الذين قال الله تعالى فيهم: ﴿ الّذِينَ كَذَبُوا الله تعالى فيهم: ﴿ اللّذِينَ كَذَبُوا الله تعالى فيهم: ﴿ وَاللّٰهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عالى فيهم: ﴿ وَمَنَ أَرْسَلْنَا بِهِ وَرُسُلَنَا فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ [غافر: ٧٠]. الآيات. وقال تعالى فيهم: ﴿ وَمَن أَعْرَض عَن ذِكْرِى فَإِن لَهُ مَعِيشَةً ضَنكا ﴾ [طه: ١٢٤]. الآيات وغيرُها.

وهؤلاء أكثرُ الثقلين كما قال الله تبارك وتعالى: ﴿ فَأَبَنَ أَكْثَرُ النَّاسِ إِلَّا كُفُرُ النَّاسِ إِلَّا كَفُورًا ﴾ [الإسراء: ٨٩]. وقال تعالى: ﴿ وَمَا وَجَدْنَا لِأَكْثَرِهِم مِّنْ عَهْدُ وَإِن وَجَدْنَا اللَّهُ مُن فِي اللَّارَضِ أَكَثَرُهُمُ لَفُسِقِينَ ﴾ [الأعراف: ١٠٢]. وقال تعالى: ﴿ وَإِن تُطِعْ أَكْثَرُ مَن فِي ٱلأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ [الأنعام: ١١٦]، وغيرُ ذلك من الآيات.

وجوابُ الشرطِ (فذاك) أي المكذبُ بالكتاب وبما أرسل اللَّهُ تعالى به رسلَه، الآبي منه المُعرِض عنه المُصِرَ على ذلك حتى مات عليه هو (ناقض كلا العهدين) الميثاق الذي أخذه الله عليه وفطره على الإقرار به وما جاءت به الرسلُ من تجديد الميثاق الأولِ وإقامةِ الحجة.

(مستوجبٌ) بفعله ذلك (للخزي في الدارين) أي في الدنيا والآخرة كما قال تعالى: ﴿ وَأَتَبَعْنَكُمْ مِ فِي هَدِهِ الدُّنِيَا لَعَنَكُمُ وَيَوْمَ الْقِيَدَمَةِ هُم مِّنَ الْمَقْبُوحِينَ ﴾ [القصص: ٤٢].

وقد وفى بذكر الفريقين الموفين بالعهد والناقضين له وما لكل منهم وما عليه في الدنيا والآخرة قولُ اللَّهِ عز وجل: ﴿لِلَّذِينَ ٱسْتَجَابُواْ لِرَبِّهِمُ﴾ [الرعد: ١٨]، أي فيما دعاهم إليه على ألسنة رسلِه وهم الفريق الأول ﴿ٱلْمُسْنَىٰ ﴾ الجنة ﴿وَٱلَّذِينَ لَمَ

يَسْتَجِيبُواْ لَهُ﴾ وهم الفريق الثاني ﴿لَوْ أَنَ لَهُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَبِيعًا وَمِثْلَهُم مَعَهُم لَافَتَدَوَاْ يِهِۦُّ أُوْلَئِكَ لَمُثُمَّ سُوَءُ اَلْحِسَابِ وَمَأْوَنَهُمْ جَهَنَّمُ وَيِثْسَ الْلِهَادُ﴾ [الرعد: ١٨].

وتأويل ذلك ما ورد في الصحيحين (١) من طرق عن أنس بنِ مالكِ رَجُهُهُ عن النبي ﷺ قال: «يقول الله تعالى لأهونِ أهلِ النار عذاباً يوم القيامة: لو أن لك ما في الأرض من شيء أكنتَ تفتدي به؟ فيقول: نعم. فيقول: أردتُ منك أهونَ من هذا وأنت في صُلب آدمَ، أن لا تشرِكَ بي شيئاً، فأبيت إلا أن تُشرِكَ بي». وقد تقدم ذكرُه قريباً.

﴿ أَفَنَ يَعْلَمُ أَنَمَا أَنْلِ إِلَيْكَ مِن رَبِّكِ ٱلْحَقُ ﴾ [الرعد: ١٩]، يعني الفريق الأول: ﴿ كُمَنَ هُوَ أَعْنَى ﴾ [الرعد: ١٩]، يعني الفريق الثاني، لا والله ليسوا سواء ﴿ إِنَّا يَنَدُّكُ وَكُلَنَ هُوَ أَعْنَى ﴾ [الرعد: ١٩ ـ ٢٠]. يتناول كلَّ العهود والمواثيق التي أمر الله عز وجل بالوفاء بها مع الحق ومع الخلق، وتناولُها للميثاق المذكورِ من باب أولى.

﴿ وَٱلَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ ٱللّهُ بِهِ أَن يُوصَلَ ﴾ [الرعد: ٢١]. من صلة الأرحام ومن الإيمان بالله ورسلِه وعدم التفريق بين أحد منهم ﴿ وَيَغْشُونَ رَبَّهُمْ وَيَعَافُونَ شُوءَ ٱلْمِيمان بالله ورسلِه وعدم التفريق بين أحد منهم ﴿ وَيَغْشُونَ رَبَّهُمْ وَيَعَافُونَ شُوءَ ٱلْمِيمان بالله وعلى ملازمة طاعتِه وعن معصيته ﴿ أَبْقِنَاءُ وَجَهِ رَبِّم وَأَقَامُوا الصَّلَوة وَأَنفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَهُمْ سِرًا وَعَلانِيَة وَيَدّرَهُونَ بِالْمَسَنَة مُعَلِينَة أُولَئِكَ لَمُمْ عُقْبَى ٱلدَّارِ ﴾ [الرعد: ٢٢]. فكأنه قيل: ما هي فقال تعالى: ﴿ جَنْتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلِ بَابٍ عَلَي يَدُلُونَا وَمَن صَلَحَ مِن اللّهِ فَيْعَم عُقْبَى ٱلدَّارِ ﴾ [الرعد].

ثم ذكر الفريق الثانيَ بصفاتهم السيئةِ وبيّن جزاءَهم عليها والعياذُ بالله تعالى، فقال تعالى: ﴿وَاَلَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ اَللّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَنقِدِ، وَيَقْطَعُونَ مَاۤ أَمَرَ اَللّهُ بِدِ، أَن يُوصَلَ وَيُقْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ أُولَيِّكَ لَمُهُمُ ٱللَّعْنَةُ وَلَمُمْ سُوَّهُ الدَّارِ ۞﴾ [الرعد].

فسبحان اللَّهِ وبحمده، ما أبلغ حكمتَه وأعدلَ حُكمَه، ولا إله إلا اللَّهُ واللَّهُ أكبر ولا حول ولا قوةَ إلا بالله العليِّ العظيم.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

[ال] فصلُ [الأول] في انقسام التَّوحيد إلى نوعين وَبَيان النّوع الأولِ، وهو توحيدُ المعرفةِ والإثباتُ



(أول واجبِ على العبيد معرفة الرحمنِ بالتوحيد) (إذْ هو من كل الأوامرُ أعظمُ وهُو نوعانِ أيا من يفهمُ) (إثباتُ ذات الربِّ جل وعلا أسمائِه الحسنى صفاته العُلى)

(أولُ واجب) فرضه اللَّهُ عز وجل (على العبيد) هو (معرفةُ الرحمن) أي معرفتُهم إياه (بالتوحيد) الذي خلقهم له وأخذ عليهم الميثاق به، ثم فطرهم شاهدين مُقِرِّين به، ثم أرسل به رسلَه إليهم وأنزل به كتبَه عليهم.

(إذ) حرفُ تعليلٍ لأولية وجوبِ معرفة العبادِ ربَّهم تبارك وتعالى بالتوحيد (هو من كل الأوامر) جمعُ أمرٍ، وهو خطابُ اللَّهِ عز وجل المتعلقُ بالمكلفين بصيغة تستدعي الفعلَ (أعظم) كما أن ضِدَه من الشرك والتعطيلِ والتمثيلِ هو أعظمُ المناهي، ولهذا لا يدخُل العبدُ في الإسلام إلا به، ولا يخرُج منه إلا بضده، ولم يُزَحزح عن النار ويدخُل الجنة إلا به، ولا يخلَد في النار ويُحْرَم الجنة إلا بضده، ولم يتنه الرسلُ إلى شيء قبله ولم تَنه عن شيء قبل ضِدًه.

#### (وهو) أي التوحيد (نوعان):

الأولُ: التوحيدُ العلميُّ الخَبريُّ الاعتقاديُّ المتضمِّنُ إثباتَ صفاتِ الكمالِ لله عز وجل وتنزيهَه فيها عن التشبيه والتمثيلِ وتنزيهَه عن صفات النقصِ، وهو توحيدُ الربوبيةِ والأسماءِ والصفاتِ.

والثاني: التوحيدُ الطلبيُّ القَصْديُّ الإراديُّ، وهو عبادةُ اللَّهِ تعالى وحده لا شريكَ له وتجريدُ محبيّه، والإخلاصُ له وخوفُه ورجاؤُه والتوكلُ عليه بالرضا به رباً وإلهاً وولياً، وأن لا يَجْعلَ له عدلاً في شيء من الأشياء، وهو توحيدُ الإلهية.

والقرآنُ كلُه من أوله إلى آخره في تقرير هذين التوحيدين؛ لأنه إما خبرٌ عن الله عز وجل وما يجب أن يوصف به وما يجب أن ينزَّه عنه، وهو التوحيدُ العلميُّ الخبريُّ الاعتقادي.

وإما دعوة إلى عبادته وحده لا شريك له، وخلعُ ما يُعبد من دونه، فهو التوحيد الطلبئ الإراديُّ.

وإما أمرٌ ونهيٌ وإلزامٌ بطاعته، فذلك من حقوق التوحيدِ ومُكمِلاتِه، وإما خبرٌ عن إكرامه لأهل التوحيدِ وما فعل بهم في الدنيا من النصر والتأييدِ وما يكرمهم به في الآخرة، وهو جزاءُ توحيدِه.

وإما خبرٌ عن أهل الشركِ وما فعل بهم في الدنيا من النَّكال وما يَفعل بهم في العُقبى من العذاب، فهو جزاءُ مَن خرَج عن حكم توحيدِه.

فالقرآن كلُه في التوحيد وحقوقِه وجزائِه وفي شأن الشركِ وأهله وجزائِهم.

اقرأ في الجمع بين التوحيدين: ﴿ طه ۞ مَا أَنَرُانَا عَلَيْكَ اَلْقُرْءَانَ لِتَشْفَقَ ۞ إِلَّا لَنَدُونَ قَلَ الْمَرْشِ لَنَدَ فَيْ الْمَرْشِ الْمَكَلُ ۞ الرَّحْمَنُ عَلَى الْمَرْشِ الْسَمَوْتِ الْعُلَى ۞ الرَّحْمَنُ عَلَى الْمَرْشِ السَّمَوْنِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَحْتَ اللَّرَيْنِ ۞ وَإِن تَجْهَرُ السَّمَوَى ۞ لَهُ مَا فِي السَّمَوْتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَحْتَ اللَّرَيْنِ ۞ وَإِن تَجْهَرُ اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَا هُوْ لَهُ الْأَسْمَاءُ الْمُسْتَى ۞ [ط-١]. وغيرها من القرآن.

واقرأ في الأمر والنهي: ﴿وَمَا ءَالنَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَلَكُمُ عَنْهُ فَٱننَهُواً﴾ [الحشر: ٧].

واقرأ في إكرام أهل التوحيدِ في الدنيا والآخرة: ﴿إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَائُدُ ﴿ إِغَافِر: ٥١].

واقرأ في إخزاء أهل الشركِ في الدنيا والآخرة: ﴿وَاَسْتَكُبَرَ هُوَ وَيَحْنُودُو فِ فِ الدَّرَضِ بِغَكِيرِ الْحَقِ وَظُنُّوا أَنَّهُمْ إِلَتْنَا لَا يُرْجَعُونَ ۞ فَأَحَذَنَهُ وَجُمْوُدُهُ فَنَبَذْنَهُمْ فِي الْمَنْزِقِ بَغَيْرِ الْحَقِ وَظُنُّوا أَنَّهُمْ إِلَتَنَا لَا يُرْجَعُونَ ۞ وَجَعَلْنَهُمْ أَيِمَةً بَاتُحُونَ إِلَى النَّارِّ الْمَيْرِ فَانَظُر كَيْفَ كَانَ عَلِيهُ الظَّلِمِينَ ۞ وَجَعَلْنَهُمْ أَيِمَةً بَيْوَمَ الْقِينَمَةِ هُم مِن الْمَيْرَمَ الْقِينَمَةِ هُم مِن الْمَقْبُوجِينَ ۞ [القصص].

## [الكلام على التوحيد العلمي الخبري الاعتقادي]

والكلامُ في هذا الفصل على النوع الأول، وهو التوحيد العلميُّ الخبريُّ الاعتقاديُّ، وهو (إثباتُ) بالرفع بدلُ بعض من قولنا «نوعان» أي الأولُ منهما

(إثباتُ ذاتِ الربِّ جل وعلا) فإن هذه العوالَم العُلوياتِ والسُفلياتِ لا بد لها من موجِد أوجدها ويتصرفُ فيها ويدبِّرها. ومحالٌ أن توجدَ بدون موجد، ومحالٌ أن توجدَ أنفسَها.

قال الله تبارك وتعالى في مقام إثباتِ الربوبيةِ وتوحيدِ الألوهية: ﴿أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ۞﴾ [الطور].

قال ابن عباس (١) ﴿ أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ ﴿ [الطور: ٣٥]، أي من غير ربِّ، ومعناه أُخُلِقوا من غير شيءٍ خلقهم فوُجدوا بلا خالق، وذلك مما لا يجوز أن يكون؛ لأن تعلّق الخلقِ بالخالق من ضرورة الاسمِ فلا بد له من خالق، فإن أنكروا الخالق لم يجز أن يوجدوا بلا خالق.

﴿ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴾ [الطور: ٣٥] لأنفسهم وذلك في البطلان أشدُّ؛ لأن ما لا وجودَ له كيف يخلق، فإذا بطَل الوجهان قامت الحجة عليهم بأن لهم خالقاً فليؤمنوا به.

﴿ أُمَّ خَلَقُوا السَّمَوَتِ وَالْأَرْضُ ﴾ [الطور: ٣٦]. وهذا في البطلان أشدُّ وأشدُّ، فإن المسبوقَ بالعدم يستحيل أن يوجَدَ بنفسه فضلًا عن أن يكون موجِداً لغيره، وهذا إنكارٌ عليهم في شركهم بالله عز وجل وهم يعلمون أنه الخالقُ لا شريك له.

﴿ بَلَ لَا يُوقِنُونَ ﴾ [الطور: ٣٦]، أي ولكنّ عدمَ إيقانِهم هو الذي يحمِلهم على ذلك.

وعن جُبير بن مُطعم ﷺ قال: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقرأ في المغرب بالطور، فلما بلغ هذه الآية: ﴿أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴿ أَمْ خَلَقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴿ أَمْ خَلَقُواْ اللّهَ مَوْتُ اللّهُ مُعُمُ المُهَمِّقِوُنَ ﴾ السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضُ بَل لَا يُوقِنُونَ ﴿ أَمْ عِندَهُمْ خَزَآبِنُ رَبِّكَ أَمْ هُمُ ٱلمُهِمِيْطِرُونَ ﴾ [الطور]. كاد قلبي أن يطير، أخرجاه في الصحيحين (٢).

وكثيراً ما يُرشد اللَّهُ تبارك وتعالى عبادَه إلى الاستدلال على معرفته بآياته الظاهرةِ

<sup>(</sup>۱) ذكره البغوي في «معالم التنزيل» (٧/ ٣٩٢).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۲/۲۱۷ رقم ۷٦٥) وأطرافه رقم (۳۰۵۰) و(٤٠٢٣) و(٤٨٥٤) ومسلم (۱/ ۳۳۸ رقم ٤٦٣).

من المخلوقات العُلوية والسُفلية، كما قال تعالى: ﴿وَفِي ٱلْأَرْضِ ءَايَنَ ۗ لِآمُونِينَ ﴾ [الذاريات: ٢٠]، أي فيها من الآيات الدالة على عظمة خالِقها وقُدرتِه الباهرة، مما قد ذرأ فيها من صنوف النباتِ والحيواناتِ والمِهاد والجبالِ والقفارِ والأنهارِ والبحار، واختلافِ ألسنةِ الناسِ وألوانِهم وما جُبلوا عليه من الإرادات والقُوى، وما بينهم من التفاوت في العقولِ والفهومِ والحركاتِ والسعادةِ والشقاوةِ، وما في تركيبهم من الحِكم في وضع كل عضو من أعضائهم في المحل الذي هو مُحتاجٌ إليه فيه، ولهذا قال عز وجل: ﴿وَفِ النَّهُ اللهُ تُقِرُونَ ﴾ [الذاريات: ٢١].

وكذا ما في ابتداء الإنسانِ من الآيات العظيمةِ إذ كانت نطفةً ثم علقةً ثم مضغةً ثم
 عظاماً إلى أن نُفخ فيه الروحُ.

وقـــال تـــعـــالــــى: ﴿وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَهَا بِأَيْبُهِ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ۞ وَٱلْأَرْضَ فَرَشْنَهَا فَيَعْمَ ٱلْمَنهِدُونَ۞ وَمِن كُلِ ثَنَءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْنِ لَعَلَكُمْ نَذَكَّرُونَ ۞﴾ [الذاريات].

يقول تعالى منبها على خلق العالم العُلويُّ والسُّفليِّ: ﴿وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَهَا﴾ أي جعلناها سقفاً محفوظاً رفيعاً ﴿بِأَيْئِهِ﴾ أي بقوة، قاله ابن عباس ومجاهدٌ وقَتادةُ والثَّوريُ وغيرُ واحد (٢). ﴿وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ﴾ قال ابن عباس (٣) ﴿إِنَّا لَمُوسِعُونَ﴾ قال ابن عباس (٣) ﴿

وعنه (٣) أيضاً: لموسعون الرزقَ على خلْقنا.

وقيل<sup>(٣)</sup>: ذَوُو سَعةٍ. وقال ابن كثير<sup>(٤)</sup>: أي قد وسّعنا أرجاءَها ورفعناها بغير عَمدِ حتى استقلت كما هي.

﴿ وَالْأَرْضَ فَرَشَنَهَا ﴾ أي جعلناها فِراشاً للمخلوقات ﴿ فَيْعَمَ ٱلْمَنْهِدُونَ ﴾ الباسطون نحن. قَال ابن عباس (٥): نِعْمَ ما وطّأت لعبادي. ﴿ وَمِن كُلِّ ثَيْءٍ خَلْفَنَا زَوْمَيْنِ ﴾

<sup>(</sup>١) ذكره ابن كثير في تفسيره (٤/ ٢٥١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في «جامع البيان» (١٣/ ج٢٧/٧).

<sup>(</sup>٣) ذكره البغوي في «معالم التنزيل» (٧/ ٣٧٩).

<sup>(</sup>٤) في تفسيره (٤/ ٢٥٤).

<sup>(</sup>٥) ذكره البغوي في «معالم التنزيل» (٧/ ٣٧٩).

[الذاريات: ٤٩]: صنفين ونوعين مختلفين كالسماء والأرض، والشمس والقمرِ، والليلِ والنهار، والبرِّ والبحرِ، والسهلِ والجبلِ، والشتاءِ والصيفِ، والجنِّ والإنس، والذكرِ والأنثى، والنورِ والظلمةِ، والإيمانِ والكُفرِ، والسعادةِ والشقاوةِ، والجنةِ والنارِ، والحقِّ والباطلِ، والحُلو والمُرِّ، والدنيا والآخرةِ، والموتِ والحياةِ، والجامدِ والنامي، والمتحرِّك والساكِن، والحرِّ والبردِ وغير ذلك.

﴿لَعَلَكُمْ نَذَكَرُونَ﴾ [الذاريات: ٤٩]. أي لتعلموا أن الخالقَ واحدٌ فردٌ لا شريكَ له. اه ابنُ كثير<sup>(١)</sup> والبغوي<sup>(٢)</sup>.

وقال تعالى: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّكَمُوتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَفِ ٱلْيَّـلِ وَالنَّهَارِ وَٱلْفُلْكِ ٱلَّتِي جَّـرِى فِي ٱلْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ وَمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلسَّكَآءِ مِن مَآءٍ فَأَخْيَا بِهِ ٱلأَرْضَ بَعْدَ مَوْيَهَا وَبَثَّ فِيهَا مِن كُلِّ دَآبَةٍ وَتَصْرِيفِ ٱلرِّيَنِجِ وَٱلسَّحَابِ ٱلْمُسَخَّـرِ بَيْنَ ٱلسَّكَآءِ وَٱلْأَرْضِ لَاَيْنَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ﴾ [البقرة: ١٦٤].

قال أبو الضحى (٣): لما نزلت: ﴿ وَإِلَهُكُو إِلَهُ ۗ وَحِدٌ لَا إِلَهَ إِلَهُ إِلَهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى

﴿ وَاخْتِلَفِ النَّهِ وَالنَّهَارِ ﴾ [البقرة: ١٦٤] هذا يجيء ثم يذهب ويخلُفه الآخرُ، ويعقبُه ولا يتأخر عنه لحظةً كما قال تعالى: ﴿ لاَ الشَّمْسُ يَلْبَغِي لَمَا أَن تُدُرِكَ الْقَمَرَ وَيعقبُه ولا يتأخر عنه لحظةً كما قال تعالى: ﴿ لاَ الشَّمْسُ يَلْبَغِي لَمَا أَن تُدُرِكَ الْقَمَرُ وَلَا اللَّهُ اللَّاللَّالِي اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>١) في تفسيره (٤/ ٢٥٤).

<sup>(</sup>٢) في تفسيره (٧/ ٣٧٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن كثير في تفسيره (٢٠٨/١) من رواية وكيع بن الجراح، عن سفيان عن أبيه عن أبي الضَّحى به.

وأبو الَّضْحى، هو: مسلم بن صُبيْح الهمداني. ثقة فاضل من الرابعة. كما في «التقريب» رقم (٦٦٣٢).

فالحديث معضل. وسنده إليه صحيح.

النّهَ الْ وَيُولِجُ النّهَ الْ فِي الْيَالِ اللّهِ اللّهِ الحج: ٦١، الحديد: ٦، فاطر: ١٦٠]. أي يزيد من هذا في هذا في هذا في هذا: ﴿وَالْفُلْكِ الّتِي جَمْرِي فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ النّاسُ والبقرة: ١٦٤]. أي في تسخير البحرِ بحمل السفنِ من جانب إلى جانب لمعايش الناسِ والانتفاع بما عند أهلِ ذلك الإقليم ونقل هذا إلى هؤلاء ﴿وَمَا أَزَلَ اللّهُ مِنَ السَمَاءِ مِن مَا عِنْ الْمَرْضُ الْمَرْضُ الْمَيْمَةُ أَخِيا بِهِ الْأَرْضُ بَعْدَ مُوتِهَا [البقرة: ١٦٤] كما قال تعالى: ﴿وَءَايَةٌ لَمُمُ اللّهَ مُن الْمَيْمَةُ أَخَيْنَهُا وَأَخْرَجْنَا مِنْهَا حَبًّا فَمِنْهُ يَأْكُونَ ﴿ اللّهِ وَاللّهِ اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَيَمَّا لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [يس: ٣٣ ـ ٣٦]، ﴿وَبَتَى فِيهَا مِن كُلّ وَالْمَوْنَ اللّهِ وَاللّهِ وَأَنواعِها وألوانِها ومنافِعها وصِغرِها وكِبَرِها، وهو يعلم ذلك كلّه ويرزقه لا يخفى عليه شيءٌ من ذلك، كما قال تعالى: ﴿ فَي وَمَا مِن دَابَةِ فِي الْأَرْضِ إِلّا عَلَى اللّهِ يَعْمَ وَمُعَا كُلُّ فِي كُنْ فِي حَيْبٍ مُبِينٍ ﴿ [هود: ٢].

﴿ وَتَصَرِيفِ الرِيَكِجِ ﴾ [البقرة: ١٦٤] فتارةً تأتي بالرحمة، وتارةً تأتي بالعذاب وهي الريخ، وتارة تأتي مبشرات بين يدي السحاب، وتارةً تسوقُها، وتارةً تجمعه، وتارة تُفرِّقه، وتارة تُصرِّفه، ثم تارة تأتي من الشمال وهي الشامية، وتارة تأتي من ناحية اليمن، وتارة صَباً وهي الشرقية، وتارة دَبورٌ وهي غربية. وغير ذلك والله أعلم.

﴿ وَالسَّمَابِ الْمُسَخِّرِ بَيْنَ السَّمَآءِ وَالْأَرْضِ ﴾ [البقرة: ١٦٤] أي سائرٌ بين السماء والأرضِ مسخَّرٌ إلى ما يشاء اللَّهُ من الأراضي والأماكن كما يصرُفه تعالى: ﴿ لَآيَتُ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة: ١٦٤]. أي في هذه الأشياء دلالاتٌ بيِّنةٌ على وَحدانية اللَّهِ تعالى ﴿ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة: ١٦٤] (١). فيعلمون أن لهذه الأشياء خالقاً وصانعاً غنياً بذاتِه وكلُّ ما سواه لا يقوم إلا به، قديرٌ لذاته وكلُ ما سواه عاجزٌ لا قُدرة له إلا بما أقدره، متصف بجميع صفاتِ الكمالِ، وكلُ ما سواه فلازمُهُ النقصُ، وليس الكمالُ المطلقُ إلا له وهو اللَّهُ تبارك وتعالى.

وقىال تىبىارك وتىعىالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ۚ أَنْ خَلَقَكُمْ مِن ثُرَابٍ ثُمَّ إِذَا أَنتُم بَشَرُّ تَنتُورُونَ ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ۚ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَبُكُمْ مَوَدَّةً وَبَعْمَلُ وَبَعْمَلُ وَمِنْ ءَايَانِهِ عَلَقُ السَّمَوَتِ بَيْنَكُمُ مُونَ اللهِ عَلَقُ السَّمَوَتِ بَيْنَكُمُ مُونَ اللهِ عَلَقُ السَّمَوَتِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

<sup>(</sup>١) تفسير الآية (١٦٤) من سورة البقرة مأخوذ من تفسير ابن كثير (١/٢٠٧ ـ ٢٠٨).

وَالْأَرْضِ وَاخْدِلَكُ أَلْسِنَدِكُمْ وَأَلْوَنِكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنتِ لِلْعَكِلِمِينَ ﴿ وَمِنْ مَايَئِهِ مَنَامُكُمُ وَالْنَهِ وَالْفَيْكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنتِ لِلْعَكِلِمِينَ ﴿ وَمِنْ مَايَنْهُ وَ وَمِنْ وَأَنْهَا وَمُنْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنتِ لِقَوْمِ يَسْمَعُونَ ﴿ وَمِنْ السَّمَاءِ مَاءَ فَيُحْيِ بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا أَنْ فَي ذَلِكَ لَايَنتِ لِي الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَنتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿ وَمِنْ مَايَنهِ أَن تَقُومَ السَّمَاءُ وَالْأَرْضُ بِأَمْرِهِ مُنَ السَّمَاءُ وَالْأَرْضُ بِأَمْرِهِ مُنَ اللهِ وَعَاكُمُ وَعُوةً مِنَ الْآرُضِ إِذَا أَنشَدَ تَخْرُجُونَ ﴿ وَالروم].

يقول تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَتِهِ ۗ [الروم: ٢٠]. الدالة على عظمته وكمالِ قدرتِه أنه خلق آدم من تراب ﴿ ثُمَّ إِذَا أَنتُم بَشَرُّ تَنتَثِرُونَ ﴾ [الروم: ٢٠]. فأصلكم من تراب ثم من ماء مهين، ثم تَصَوَّر فكان علقة ثم مضغة ثم صار عِظاماً شكلُه شكلُ إنسانِ، ثم كسا اللَّهُ تعالى تلك العظامَ لحماً ثم نفخ فيه الروحَ فإذا هو سميعٌ بصير.

ثم أُخرج من بطن أمّه صغيراً ضعيفَ القُوى والحركة، ثم كلما طال عمره تكاملتُ قُواه وحركاتُه حتى آل به الحالُ إلى أن صار يبني المدائنَ والحصونَ ويسافر في أقطار الأقاليم ويركبُ متنَ البُحورِ، ويدور أقطارَ الأرض ويكتسب ويجمع الأموالَ، وله فكرةً وغورٌ ودَهاءٌ ومكرٌ ورأيٌ وعِلمٌ، واتساعٌ في أمور الدنيا والآخرةِ كلٌ بحسبه، فسبحان مَن أقدرهم وسيَّرهم وسخَرهم وصرَّفهم في فنون المعايشِ والمكاسبِ، وفاوت بينهم في العلوم والفِكرِ والحُسنِ والقبح والغِنى والفقرِ والسعادةِ والشقاوة.

وعن أبي موسى ولي قال: قال رسولُ الله والله الله تعالى خلق آدم من قبضة قبضها من جميع الأرضِ فجاء بنو آدم على قذر الأرضِ، جاء منهم الأبيضُ والأحمرُ والأسودُ وبين ذلك، والخبيثُ والطيّبُ والسهلُ والحزّنُ وغيرُ ذلك». راوه أحمدُ أبو داودَ والترمِذي، وقال حسن صحيح.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٤٠٠/٤) وأبو داود (٤٦٩٣) والترمذي (٢٩٥٥).

وقال: هذا حديث حسن صحيح.

قلت: وأخرجه البيهقي في «السنن الكبرى» (٣/٩) وابن بطة في «الإبانة» (١/ ٣١٠ رقم ١٣٣٠ ـ القدر).

والخلاصة فهو حديث صحيح.

﴿ وَمِنْ ءَايَنيهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجُهَا فَي خلق لكم من جنسكم إناثاً تكون لكم أزواجاً ﴿ لِتَسَكُنُ إِلَيْهَا ﴾ [الروم: ٢١] كما قال تعالى: ﴿ هُو الّذِى خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِيسَكُنَ إِلَيْهَا ﴾ [الأعراف: ١٨٩]. يعني بذلك حواء خلقها اللّه تعالى من آدم من ضِلْعه الأقصرِ الأيسرِ، ولو أنه تعالى جعل بني آدم كلّهم ذكوراً وجعل إنائهم من جنس آخرَ من غيرهم إما جان أو حيوانِ لما حصل هذا الائتلاف بينهم وبين الأزواج، بل كانت تحصل نفرة لو كانت الأزواج من غير الجنس، ثم من تمام رحمتِه ببني آدم أن جعل الأزواج من جنسهم ﴿ وَجَعَلُ مَن غير الجنس، ثم من تمام رحمتِه ببني آدم أن جعل الأزواج من جنسهم ﴿ وَجَعَلَ مَن خَلَلُ المَرأة إما لمحبة لها أو لرحمة بها بأن يكون لها منه ولذ، أو محتاجة إليه في الإنفاق أو للألفة بينهما وغير ذلك.

﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنتِ لِقَوْمِ يَنَفَكُّرُونَ ﴾ [الروم: ٢١]. في عظمة اللَّهِ وقدرتِه.

﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ﴾ [الروم: ٢٢]. الدالة على قدرته العظيمة ﴿ خَلَقُ السَّمَوَتِ وَ وَالروم: ٢٢]، أي خلقُ السمواتِ في ارتفاعِها واتساعِها وشفوفِ أجرامِها وزهارة كواكبِها ونجومِها الثوابتِ والسياراتِ، وخلقُ الأرضِ في انخفاضِها وكثافتِها وما فيها من جبال وأودية وبحارٍ وقِفار وحيوانٍ وأشجار.

﴿وَاَخْذِلَافُ أَلْسِنَنِكُمُ ﴾ [الروم: ٢٢] يعني اللغات، فهؤلاء بلغة العرب، وهؤلاء تَتَرّ لهم لغة أخرى، وهؤلاء كُرج، وهؤلاء روم، وهؤلاء إفرنج، وهؤلاء بربر، وهؤلاء حبشة، وهؤلاء هنود، وهؤلاء فرس، وهؤلاء صقالبة، وهؤلاء خُزر، وهؤلاء أمرن، وهؤلاء أمرن، وهؤلاء أكراد، إلى غير ذلك مما لا يعلمه إلا الله عز وجل من اختلاف لغات بنى آدم.

﴿وَأَلْوَنِكُونَ الروم: ٢٢]. أي واختلافُ ألوانِكم أبيضَ وأسودَ وأحمرَ، وأنتم أولادُ رجلٍ واحدٍ وامرأةٍ واحدةٍ، وغيرُ ذلك من اختلاف الصفاتِ والحِلَى، فجميعُ أهل الأرضِ بل أهلِ الدنيا منذ خلق الله آدمَ إلى قيامِ الساعةِ كلّ له عينانِ وحاجبانِ وأنفُ وجبينٌ وفمٌ وخدًان، وليس يُشبه واحدٌ منهم الآخرَ، بل لا بد أن يُفارقه بشيء من السمت أو الهيئة أو الكلامِ ظاهراً كان أو خفياً يظهر عند التأملِ.

كُلُ وجهِ منهم أسلوبٌ بذاته وهيئةٌ لا تُشبه أخرى، ولو توافق جماعةٌ في

صفة من جمالٍ أو قبح لا بد مِن فارق بين كلِ واحدٍ منهم وبين الآخر ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَابَتِ لِلْعَالِمِينَ﴾.

﴿ وَمِنَ ءَايَدِهِ مَنَامُكُم بِالنَّلِ وَالنَّهَارِ وَآبَيْغَا فَكُم مِن فَضَلِهِ ﴾ [الروم: ٢٣] أي ومن الآيات ما جعل اللَّه من صفة النوم في الليل فإن فيه تحصُل الراحة وسكونُ الحركةِ وذهابُ الكَلالِ والتعبِ، وجعل لكم الانتشارَ والسعيَ في الأسباب والأسفارِ في النهار وهذا ضدُّ النوم ﴿ إِنَ فِي ذَلِكَ لَآيَكِ لِقَوْمِ يَسْمَعُونَ ﴾ [الروم: ٢٣] سماعَ تدبرٍ واعتبار.

﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ﴾ [الروم: ٢٤] الدالة على عظمته أنه: ﴿ يُرِيكُمُ ٱلْبَرْقَ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ [الروم: ٢٤] أي تارة تخافون مما يحدث بعده من أمطار مُزعجة وصواعق مُتلفة، وتارة ترجون وَميضَه وما يأتي بعده من المطر المحتاج إليه، ولهذا قال تعالى: ﴿ وَيُنَزِّلُ مِنَ السَّمَاءِ مَاءُ فَيُحْيِ يِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾ [الروم: ٢٤] أي بعد أن كانت هامدة لا نبات فيها ولا شيء ﴿ فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَاءَ ٱلْهَرَّتُ وَرَبَتُ وَأَنْبَتُ مِن صَلِّلٌ وَاضحة على المَعاد وقيامِ الساعة، ولهذا قال تعالى: ﴿ إِنَ فَ ذَلِكَ عَبِرةٌ وَدِلالةٌ واضحة على المَعاد وقيامِ الساعة، ولهذا قال تعالى: ﴿ إِنَ فَ ذَلِكَ لَايَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ .

﴿ وَمِنْ ءَايَنِهِ ۚ أَن تَقُومَ السَّمَاءُ وَالْأَرْضُ بِأَمْرِهِ ۚ ﴾ [السروم: ٢٥ ـ ٢٥] كـ قــولـه تــعــالــى: ﴿ وَيُمْسِكُ ٱلسَّكَمَاءَ أَن تَقَعَ عَلَى ٱلْأَرْضِ إِلَّا بِإِذْنِهِ ۗ ﴾ [الـحـج: ٦٥]، وقـولِـه تـعـالــى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُمْسِكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَزُولًا وَلَهِن زَالْتَا إِنْ أَمْسَكُهُمَا مِنْ أَحَدٍ مِّنُ بَعْدِيَ ۗ [فاطر: ٤١].

وكان عمرُ بنُ الخطاب و إذا اجتهد في اليمين قال: والذي قامت السمواتُ والأرضُ بأمره، أي هي قائمةٌ ثابتةٌ بأمره لها وتسخيره إياها. ثم إذا كان يومُ القيامةِ بُدَلت الأرضُ غيرَ الأرضِ والسمواتُ، وخرجت الأمواتُ من قبورها أحياء بأمره تعالى ودعائِه إياهم، ولهذا قال تعالى: ﴿ثُمُ إِذَا دَعَاكُمْ دَعْوَةٌ مِنَ ٱلأَرْضِ إِذَا أَتُهُ مَغَرُجُونَ الروم: ٢٥] أي من الأرض كما قال تعالى: ﴿يَوْمَ يَدَعُوكُمْ فَنَسْنَجِيبُونَ بِعَمْدُوهِ وَتَظُنُونَ إِن لِبَثْتُمْ إِلَا قَلِيلا [الإسراء: ٥٢]، وقال تعالى: ﴿فَإِنَا هُم بِالسَاهِرَةِ ﴿ النازعات]. وقال تعالى: ﴿إِن كَانَتُ إِلّا صَيْحَةُ وَحِدَةً فَإِذَا هُمْ بِالسَاهِرَةِ ﴿ اللهِ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ النازعات]. وقال تعالى: ﴿إِن كَانَتُ إِلّا صَيْحَةُ وَحِدَةً فَإِذَا هُمْ بَالسَاهِرَةِ ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ الله

<sup>(</sup>١) بلفظه من تفسير ابن كثير (٣/ ٤٣٩ ـ ٤٤٠).

والأياتُ في هذا الباب العظيم من الاستدلال بالمخلوقات على وجود خالِقها وقدرتِه وعظمتِه أكثرُ من أن تُحصى وأجلُ من أن تُستقصى، وفيما ذكرنا كفايةٌ وغِنى يُغني عن خَرْط المناطِقةِ ومقدِّماتهم ونتائجهم وتناقضِهم فيها.

واللَّهُ تبارك وتعالى أعلى وأكبرُ وأجلُّ وأعظمُ من أن يُحتاجَ في معرفةِ وجودِه إلى شواهدَ واستدلالاتِ، فذاتُ المخلوق نفسِه شاهدةٌ بوجود خالقِه حيث أوجده ولم يك من قبلُ شيئاً.

فلِمَ يذهب يستدلُ بغيره وفي نفسه الآيةُ الكبرى والبرهانُ الأعظمُ، وشأنُ اللَّهِ تعالى أكبرُ من ذلك، ولم يجحذ وجودَه تعالى مَن جحده من أعدائه إلا على سبيل المكابرة، ولهذا قال تعالى في كفرهم بآياته: ﴿وَجَحَدُواْ بِهَا وَاسْتَيْفَنَهَا أَنفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُوّاً ﴾ [النمل: ١٤]، فكيف بوجود الخالِق تبارك وتعالى؟ ولهذا لما قال أعداءُ اللَّهِ لرسله على سبيل المكابرةِ لما جاءوهم بالبينات فردوا أيديَهم في أفواههم وقالوا: ﴿إِنَّا كُفُونَا بِمَا أَرْسِلُهُمْ أَنِي شَكِّ مِمَا نَدْعُونَنَا إِلَيْهِ مُرِيبٍ ﴿ قَالَتَ رُسُلُهُمْ أَنِي اللَّهِ شَكِ مِمَا نَدْعُونَنَا إِلَيْهِ مُرِيبٍ ﴿ قَالَتَ رُسُلُهُمْ أَنِي اللَّهِ شَكِ مِمَا نَدْعُونَنَا إِلَيْهِ مُرِيبٍ ﴿ قَالَتَ رُسُلُهُمْ أَنِي اللّهِ شَكْ وَهِذَا يَحتمل شيئين:

أحدُهما: أني وجوده تعالى شكّ، فإن الفِطَر شاهدة بوجوده ومجبولة على الإقرار به، فإن الاعتراف به ضروري في الفِطَر السليمة، ولكن قد يعرض لغيرها شكّ واضطراب وأكثر ذلك على سبيل المكابرة والاستهزاء، فيجب إقامة الحجة عليهم للإعذار إليهم، ولهذا قالت لهم رسلُهم تُرشِدهم إلى طريق معرفتِه فقالوا: ﴿فَاطِرِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ الذي خلقهما وابتدعهما على غير مثالٍ سبق، فإن شواهد الحدوثِ والخلقِ والتسخيرِ ظاهرة عليهما فلا بد لهما من خالق وهو اللَّهُ الذي لا إله إلا هو خالقُ كل شيء وإلهه ومليكه.

والمعنى الثاني: في قولهم: ﴿ أَفِى اللهِ شَكْ ﴾ أي أفي إلهيته وتفرُّدِه بوجوب العبادة له شك وهو الخالق لجميع الموجوداتِ ولا يستحق العبادة إلا هو وحده لا شريك له، فإن غالبَ الأممِ كانت مُقِرَّة بالخالق ولكن تعبُد غيرَه من الوسائط التي يظنونها تنفعُهم أو تقرُّبهم، والجوابُ لهذا الاستفهامِ على كلا المعنيين: لا، أي لا شك فيه.

## ذكرُ مناظرةِ أخرى بين رُسل اللَّهِ وأعدائِه

قال الله تبارك وتعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِى حَاَجَ إِبْرَهِ عَمْ فِي رَبِّهِ أَنَ ءَاتَنهُ اللهُ اللهُ اللهُ تبارك وتعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِى حَاجَ إِبْرَهِمَ فِي رَبِّهِ أَنْ ءَاتَنهُ اللهُ الْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَهِمُ مَا إِبْرَهِمُ فَإِكَ اللهُ اللهُ عَلَى إِبْرَهِمُ فَإِكَ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

قال المفسرون<sup>(۱)</sup> وغيرُهم من علماء النسَب والأخبار: هذا المُحاجِّ هو ملكُ بابلَ واسمُه نمرودُ بنُ كَنْعانَ، ذكروا أنه استمر في ملكه أربَعِمائةِ سنةٍ، وكان قد طغى وبغَى وتجبّرُ وعتا وآثرَ الحياةَ الدنيا.

ولما دعاه الخليلُ إبراهيمُ عليه الصلاة والسلام إلى عبادة اللّهِ وحدَه لا شريك له حملَه الجهلُ والضلالُ وطولُ الآمالِ على إنكار الخالقِ جل وعلا عِناداً ومُكابرة، فحاجً إبراهيمَ الخليلَ في ذلك وادّعى لنفسه الربوبية، فلما قال الخليلُ عليه الصلاة والسلام: ﴿رَبِّى اللّهِ عَنْهُ وَيُعِيثُ قَالَ أَنَا أُخْي، وَأُمِيثُ ﴾.

قال قتادة (۲) والسُدّي (۳) ومحمد ابن إسحاق (۳): يعني أنه إذا أتى بالرجلين، قد تحتم قتلهما فإذا أمر بقتل أحدِهما وعفا عن الآخر فكأنه قد أحيا هذا وأمات هذا الآخر، وهذا ليس بمعارضة للخليل عليه الصلاة والسلام بل هو كلام خارجي عن مقام المناظرة ليس بمنع ولا بمعارضة بل هو تشغيب محض وهو انقطاع في الحقيقة، فإن الخليل عليه الصلاة والسلام استدل على وجود الخالق جل وعلا بحدوث هذه المشاهدات من إحياء الحيوانات وإماتتها على وجود فاعل ذلك الذي لا بد من استنادها إليه في وجودها ضرورة لعدم قيامِها بأنفسها، ولا بد من فاعل لهذه الحوادثِ المشاهدةِ من خلقها وتسخيرها وتسييرِ هذه الكواكبِ والرياحِ والسحابِ والمطرِ وخلقِ هذه الحيواناتِ التي توجد مشاهدة ثم إماتتها، ولهذا قال إبراهيمُ عليه الصلاة والسلام: ﴿رَبِي اللّهِ عَيْمِهُ وَيُعِيثُ ﴾ [البقرة: ٢٥٨].

<sup>(</sup>١) كابن كثير في تفسيره (١/٣٢٠)، والبغوي في تفسيره (١/٣١٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (٥/٤٣٣ رقم ٥٨٧٣).

<sup>(</sup>٣) ذكره ابن كثير في تفسيره (١/ ٣٢١).

فقولُ هذا الجاهلِ أنا أُحيي وأُميت إن عنى أنه الفاعل لهذه المشاهَداتِ فقد كابر وعاند، وإن عنى ما ذكره قتادةُ والسُديُّ ومحمدُ بنُ إسحاقَ فلم يقل شيئاً يتعلق بكلام الخليل إذ لم يمنع مستلزماً ولا عارَضَ الدليلَ.

ولما كان انقطاع مناظرة هذا المُحاج قد تخفى على كثير من الناس ممن حضره وغيرهم ذكر دليلاً آخر بين وجود الخالق وبُطلانِ ما ادعاه النمرود وانقطاعه جهرة: ﴿قَالَ إِبْرَهِمُ فَإِنَ اللّهَ يَأْقِى بِالشّمْسِ مِنَ ٱلْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ ٱلْمَغْرِبِ [البقرة: جهرة: ﴿قَالَ إِبْرَهِمُ فَإِنَ اللّهَ يَأْقِي بِالشّمْسِ مِنَ ٱلْمَشْرِق كما سخرها خالقها ومُسيّرها وقاهُرها، وهو الله الذي لا إله إلا هو خالقُ كلِ شيء، فإن كنت كما زعمت أنك تُحيي وتُميت فأتِ بهذه الشمسِ من المغرب، فإن الذي يُحيي ويُميت هو الذي يفعل ما يشاء ولا يمانع ولا يُغالَب، بل قد قهر كلَّ شيء ودان له كلُ شيء، فإن كنت كما تزعم فافعل هذا، فإن لم تفعله فلست كما زعمت، وأنت تعلم وكلُ أحدِ أنك لا تقدِر على شيء من هذا، بل أنت أعجزُ وأقلُ وأذلُ من أن تخلقَ بَعوضة أو تتصرفَ فيها.

فبيَّنَ ضلالَه وجهلَه وكذِبه فيما ادعاه وبطلانَ ما سلكه وتبجّح به عند جهَلةِ قومِه، ولم يبق له كلامٌ يجيب الخليلَ عليه الصلاة والسلام به بل انقطع وسكت، ولهذا قال تعالى: ﴿فَهُوتَ ٱلَّذِى كَفَرُ ۗ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ﴾ [البقرة: ٢٥٨].

## ذكرُ مناظرةِ أخرى من ذلك أيضاً

قىال الله تىبارك وتىعىالىمى: ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ قَالَ رَبُّ ٱلسَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَّ إِن كُنُم مُوقِنِينَ ﴿ قَالَ لِمَنْ حَوْلَهُ أَلَا تَسْتَمِعُونَ ﴿ قَالَ رَبُّكُمْ وَرَبُّ عَالَا لَيْنَهُمُّ أَلَا يَسْتَمِعُونَ ﴿ قَالَ رَبُ ٱلْمَشْرِقِ مَا لَيْنَكُمُ اللَّذِي أَرْضِلَ إِلَيْكُمْ لَمَجْنُونٌ ﴾ [الشعراء].

يذكر تعالى ما كان بين موسى وفرعونَ من المقاولة والمحاجّةِ والمناظرة، وما أقامَه الكليمُ على فرعون اللئيم من الحجة العقليةِ المعنويةِ ثم الحسيَّة.

وذلك أن فرعون قبَّحه اللَّهُ أظهرَ جحدَ الخالق تبارك وتعالى، وزعم أنه الإلهُ ﴿فَحَشَرَ فَنَادَىٰ ۞ فَقَالَ أَنَا رَبُّكُمُ ٱلأَعَلَىٰ ۞﴾ [الـنــازعــات]، وقـــال: ﴿يَتَأَيُّهُمَا ٱلْمَلَأُ مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِنْ إِلَامٍ غَيْرِي﴾ [القصص: ٣٨]. وهو في هذه المقالة معانِدٌ يعلم أنه عبدٌ مربوبٌ وأن اللَّه هو الخالقُ البارئ المصوِّرُ الإلهُ الحقُّ كما قال تعالى: ﴿وَهَمَدُواْ عِبْدُ مَرْبُوبٌ وَأَنْ اللَّهُ هُو مَعْدُواْ عِبْدَهُ الْمُفْسِدِينَ﴾ [النمل: ١٤].

ولهذا قال لموسى عليه السلام على سبيل الإنكارِ لرسالتِه وإظهارِ أنه ما ثَمَّ رَبِّ أَرْسَلُه : ﴿إِنَّا رَسُولُ رَبِّ السَّمِينَ ﴾ [الشعراء: ٢٣] لأنهما قالا له: ﴿إِنَّا رَسُولُ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ [الشعراء: ٢٦]، فكأنه يقول لهما: ومَن ربُ العالمين الذي تزعُمان أنه أرسلكما وابتعثكما، فأجابه موسى قائلًا: ﴿رَبُّ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ﴾ [الشعراء: ٢٤]، أي خالقُ جميعِ ذلك ومالكُه والمتصرّفُ فيه وإلهُه لا شريكَ له، هو اللهُ الذي خلق الأشياء كلها:

العالم العلوي وما فيه من الكواكب النيرات الثوابت والسيارات، والعالم السُفلي وما فيه من بحار وأنهار وقفار وجبال وأشجار وحيوانات ونبات وثمار، وما بين ذلك من الهواء والطير والسحاب المسخر والرياح والمطر وما يحتوي عليه الجو، وغير ذلك من المخلوقات التي يعلم كل موقن أنها لم تحدُث بأنفسها ولا بد لها من موجد ومُحدث وخالق وهو الله الذي لا إله إلا هو رب العالمين.

الجميعُ مُذلَّلون مسخَّرون وعبيدٌ له خاضعون ذليلون: ﴿إِن كُنُمُ مُوقِنِينَ﴾ [الشعراء: ٢٤]، أي إن كانت لكم قلوبٌ موقنةٌ وأبصارٌ نافذةً.

﴿ قَالَ ﴾ أي فرعونُ ﴿ لِمَنْ حَوْلَهُ أَهُ الشعراء: ٢٥] من أمرائه ومَرازِبته (١) وكُبرائِه ورؤساءِ دولتِه على سبيل التهكم والتنقص والاستهزاءِ والتكذيب لموسى عليه الصلاة والسلام فيما قاله: ﴿ أَلَا تَشَيَّعُونَ ﴾ [الشعراء: ٢٥] أي ألا تعجبون مِن هذا في زعمه أن لكم إلها غيري، فقال لهم موسى: ﴿ رَبُّكُمْ وَرَبُ ءَابَآيِكُمُ الْأُولِينَ ﴾ [الشعراء: ٢٦] أي هو الذي خلقكم والذين من قبلكم من الآباء والأجدادِ والقرونِ السالفةِ في الآباء، فإن كل واحدِ يعلم أنه لم يخلُق نفسه ولا أبوه ولا أمه، ولم يحدُث من غير مُحدِث، وإنما أوجده وخلقه ربُ العالمين، وهذان المقامان هما المذكوران في قوله تعالى: ﴿ سَنُرِيهِمْ عَالِيَتِنَا فِي الآفَاقِ وَفِي أَنفُسِمْ حَتَّى يَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ المَثْنُ المَثْمُ أَنَّهُ المَثْنُ المَثْمُ أَنَّهُ الْمَثْمُ أَنْهُ الْمَثْمُ أَنَّهُ الْمَثْمُ أَنَّهُ الْمَثَمُ النَّهُ المَنْهُ إِن المَعْلَى المَنْمُ اللهُ المَنْهُ اللهُ المُنْ وَلِهُ اللهُ الْمُنْهُ أَنْهُ الْمُؤْمِلُ أَنْهُ الْمُنْ الْهُمْ أَنَّهُ الْمُنْهُ أَنْهُ الْمُنْهُ إِنْهُ الْمَاءِ وَلِهُ الْمُنْهَا فَاللهِ اللهُ المُعَلَى اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) أي جنوده وأتباعه.

ومع هذا كلِه لم يستفق فرعونُ من رَقْدَته ولا نزَع عن ضلالتِه بل استمر على طغيانه وعِنادِه وكفرانِه ﴿قَالَ إِنَّ رَسُولَكُمُ ٱلَّذِىٓ أُرْسِلَ إِلَيْكُرَ لَمَجْنُونٌ ﴿ الشعراء]، أي ليس له عقلٌ في دعواه أن ثَمَّ رباً غيري.

﴿ وَاللّٰهُ أَي موسى لأولئك الذين أوعز إليهم فرعونُ ما أوعز من الشبه، فأجاب موسى عليه السلام بقوله: ﴿ رَبُّ الْسَثْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَمَا بَيْنَهُمَ اللّٰهِ إِن كُنُمُ تَعْقِلُونَ ﴾ [الشعراء: ٢٨]، أي هو الذي جعل المشرق مشرقاً تطلُع منه الكواكبُ والمغرب مغرباً تغرُب فيه الكواكبُ، ثوابتها وسياراتُها مع هذا النظام الذي سخرها فيه وقدَّرها، وهو الله لا إله إلا هو خالقُ الظلامِ والضياءِ وربُ الأرضِ والسماء، ربُ الأولين والآخرين، خالقُ الشمسِ والقمرِ والكواكبِ السائرةِ والثوابتِ الحائرة، خالقُ الليل بظلامه والنهارِ بضيائِه، والكلُ تحت قهرِه وتسخيرِه وتسييرِه سائرون وكلٌ في فلك يسبحون، يتعاقبون في سائر الأوقاتِ ويدورون، فهو تعالى الخالقُ المائلُ المتصرَف في خلقِه بما يشاء.

فإن كان هذا الذي يزعُم أنه ربُكم وإلهُكم صادقاً فليعكس الأمرَ وليجعلِ المشرق مغرِباً والمغربَ مشرِقاً، والثابتَ سائراً والسائرَ ثابتاً كما قال تعالى عن الذي حاجَّ إبراهيمَ في ربه في الآية السابقة.

ولما قامت الحججُ على فرعونَ وذهبت شُبهُه وغُلِبَ وانقطعت حجتُه ولم يبقَ له قولٌ سوى العِنادِ، عدل إلى استعمال جاهِه وقوتِه، وسلطانِه وسطوتِه، واعتقد أن ذلك نافعٌ له ونافذٌ في موسى عليه الصلاة والسلام، فقال وظن أنه ليس وراء هذا المقامِ مَقالٌ: ﴿قَالَ لَهِنِ التَّغَذَتَ إِلَهًا غَيْرِى لَأَجْعَلنَكَ مِنَ ٱلْمَسَجُونِينَ ﴿ السُعراء] إلى آخر ما قصّ الله عز وجل عنه حتى قصمه الله تعالى، قاصمُ الجبابرة، وأخذه أخذ عزيزِ مقتدر.

ومناظرةُ الرسلِ لأعداء اللّهِ في هذا البابِ يطول ذكرُها، ومقاماتُ نبيّنا محمد على مع هذه الأمةِ أشهرُ من أن تُذكرَ، فمن شاءها فليقرأ المصحف من فاتحته إلى خاتمته، إلا أن أمته لم يكن فيهم من يجحد الخالق، بل هم مقرُون به وبربوبيتِه، غير أنهم لم يَقْدِروه حقَّ قدرِه، بل عبدوا معه غيرَه، ولهذا قال تعالى في شأنِهم: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَن خَلَق السَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللهُ ﴾ [لقمان: ٢٥، الزمر: هي شأنِهم مَن خَلَق السَّمَاءِ مَاءً فَأَخيا بِدِ الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِها لَيَقُولُنَ

الله عن الآيات كما سيأتي بسطُه إن شاء الله تعالى. ﴿ وَلَهِن سَأَلْتُهُم مَنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ الله ﴿ [الزخرف: ٨٧]، إلى غير ذلك من الآيات كما سيأتي بسطُه إن شاء الله تعالى.

# ذكرُ ما نُقل عن الأئمة وعن غيرهم في هذا الباب

عن الإمام مالك رحمه الله تعالى أن الرشيدَ سأله عن ذلك فاستدل له باختلاف اللغاتِ والأصواتِ والنغماتِ.

وعن أبي حنيفة رحمه الله تعالى أن بعض الزنادقة سألوه عن وجود الباري تعالى فقال لهم: دعُوني فإني مُفكّرٌ في أمر قد أُخبرتُ عنه، ذكروا لي أن سفينة في البحر مُوقرة فيها أنواعٌ من المتاجر وليس بها أحد يحرُسها ولا يسوقُها، وهي مع ذلك تذهب وتجيء وتسير بنفسها وتخترق الأمواج العظام حتى تخلص منها وتسير حيث شاءت بنفسها من غير أن يسوقها أحدٌ؛ فقالوا: هذا شيءٌ لا يقولُه عاقل.

فقال: ويَحكُم، هذه الموجوداتُ بما فيها من العالم العُلويِّ والسُفليِّ وما اشتملت عليه من الأشياء المحكمةِ ليس لها صانعٌ! فبُهت القومُ ورجعوا إلى الحق وأسلموا على يديه.

وعن الشافعي رحمه الله تعالى أنه سئل عن وجود الخالقِ عز وجل، فقال: هذا ورقُ التوتِ: طعمُه واحدٌ تأكله الدودُ فيخرج منها الإبريسَمُ، وتأكله النحلُ فيخرج منه العسلُ، وتأكله الشاءُ والبقرُ والأنعامُ فتُلقِيه بعراً وروثاً، وتأكله الظباءُ فيخرج منه المسكُ، وهو شيء واحد.

وعن الإمام أحمدَ بنِ حنبلَ رحمه الله أنه سُئل عن ذلك فقال: ههنا حصنٌ حصينٌ أملسُ ليس له بابٌ ولا منفذٌ ظاهرٌ، كالفضةِ البيضاء، وباطِنه كالذهب الإبريز، فبينا هو كذلك إذ انصدع جدارُه فخرج منه حيوانٌ سميعٌ بصيرٌ ذو شكل حسنِ وصوتٍ مليح اه.

يعني بذلك البيضة إذ خرج منها الديك.

وسُئل أبو نواسٍ(١) عن ذلك فأنشد:

<sup>(</sup>١) هو أبو علي: الحسن بن هانئ بن عبد الأول بن الصباح الحَكمي.

تأمل في رياض الأرض وانطر عيون من لُجينِ شاخصات على قُضُب الزَبَرْجَدِ شاهدات

إلى ما صنع المليكُ بأحداقِ هي الذهبُ السبيكُ بأن اللَّهَ ليس له شريكُ

وقال ابنُ المعتزُ (١)، ويُروى لأبي العتاهيةِ (٢) رحمهما الله تعالى:

فيا عجباً كيف يُعصى الإلهُ ولسَّهِ في كسلُّ تَسحريكةٍ وفسي كسل شسيء لسه آيسةً

أم كيف يجحَدُه الجاحدُ؟! وفي كل تسكينة شاهدُ تَسدِلُ عسلسى أنسه واحسدُ

وسُئل بعضُ الأعرابِ عن هذا وما الدليل على وجودِ الربِّ تعالى، فقال: يا سبحانَ الله، إن البعرَ ليدُلِّ على البعير، وإن أثر الأقدام ليدل على المسير، فسماء ذاتُ أبراج، وأرضٌ ذاتُ فجاجٍ، وبحارٌ ذاتُ أمواجٍ، ألا يدل ذلك على وجود اللطيف الخبير؟

ومِن خُطبِ قُس بنُ ساعدةَ الأياديُ (٣) وكان على ملة إبراهيمَ رحمه الله

ولد بالبصرة سنة (١٤٥هـ) وقيل: سنة (١٣٦هـ) ومات ببغداد سنة (١٩٥هـ) وقيل غير
 ذلك.

وقال البغدادي في «خزانة الأدب»: (٣٤٦/١): «وأبو نواس ليس ممن يستشهد بكلامه ـ في اللغة والصرف والنحو ـ اه.

<sup>[</sup>انظر: خزانة الأدب (١/٣٤٧ ـ ٣٤٨)].

<sup>\*</sup> لم أجد هذه الأبيات في ديوان أبي نواس المطبوع في دار الكتب العلمية بشرح وضبط الأستاذ على فاعور.

<sup>(</sup>۱) هو عبد الله بن المعتز أشعر بني العباس، خليفة يوم وليلة، قُتُل بعدهما خنقاً. صنف بعض الكتب، وامتاز شعره بسهولة اللفظ، توفى سنة (۲۹٦هـ).

<sup>[</sup>شعراء ودواوين (ص١٨٣ ـ ١٨٤) لعبد الوهاب الصابوني. والنجوم الزاهرة (٣/ ١٦٣)].

<sup>(</sup>٢) هو إسماعيل بن القاسم العنزي الكوفي الشاعر المشهور بأبي العتاهية، ولد بعين التمر بليدة بالحجاز، قرب المدينة وأكثر الناس ينسبونه إلى القول بمذهب الفلاسفة، وكان يقول بالوعيد وتحريم المكاسب، ويتشيع على مذهب الزيدية. وتوفي سنة (٢١١ه). [شذرات الذهب (٢/ ٢٥ \_ ٢٦)].

<sup>\*</sup> وأما الأبيات فهي في ديوانه المطبوع في دار الكتب العلمية (ص٦٢).

 <sup>(</sup>٣) قس بن ساعدة الإيادي بكسر الهمزة، وإياد: حيّ من معد بن عدنان.
 قال الذهبي: قس بن ساعدة أورده ابن شاهين، وعبدان، في الصحابة.

تعالى: أيها الناسُ، اجتمِعوا فاسمعوا، وإذا سمعتم فَعُوا، وإذا وعَيتم فانتفعوا، وقولوا وإذا قلتُم فاصدُقوا، مَن عاش ماتَ، ومن ماتَ فاتَ، وكلُ ما هو آتِ آتِ، مطرٌ ونباتٌ، وأحياءٌ وأمواتٌ. ليلٌ داج، وسماءٌ ذاتُ أبراجٍ، ونجومٌ تزهر، وبحارٌ تَزخر، وضوءٌ وظلام، وليلٌ وأيام، وبرُّ وآثام.

إن في السماء خبراً، وإن في الأرض عِبَراً، يَحار فيهن البصرُ. مِهادٌ موضوعٌ، وسقفٌ مرفوعٌ، ونجومٌ تغور وبحارٌ لا تفور، ومَنايا دَوانِ، ودهرٌ خوّان، كحد النسطاس ووزنِ القسطاس.

أقسم قُسُّ قَسماً، لا كاذباً فيه ولا آثماً. لئن كان في هذا الأمرِ رِضى ليكونن سَخَطُّ. ثم قال: أيها الناسُ، إن لله ديناً هو أحبُّ إليه من دينكم هذا الذي أنتم عليه، وهذا زمانُه وأوانُه.

ثم قال: ما لي أرى الناسَ يذهبون فلا يرجِعون، أرَضوا بالمقامَ فأقاموا، أم تُركوا فناموا.

وفي بعض ألفاظِها قال: شرقٌ وغربٌ، ويُتم وحزب، وسِلْمٌ وحربٌ، ويابسٌ ورَطبٌ، وأجاجٌ وعذبٌ، والله وأحابٌ والله وأجاجٌ وعذبٌ، وشموسٌ وأقمارٌ، ورياحٌ وأمطارٌ، وليلٌ ونهارٌ، وإناتٌ وذكورٌ، وبرارٍ وبُحور، وحبٌ ونبات، وآباء وأُمهات، وجَمعٌ وأشتات، وآياتٌ في إثرها آيات، ونورٌ وظلام، ويسرٌ وإعدام، وربٌ وأصنام.

لقد ضل الأنام، نشو مولود، ووأد مفقود، وتربية محصود، وفقير وغني، ومُحسن ومُسيء، تباً لأرباب الغفلة، لَيُصلِحَن العاملُ عَمَله، ولَيفقِدن الآملُ أملَه، كلا بل هو إله واحد، ليس بمولود ولا والد، أعاد وأبدى، وأمات وأحيا، وخلق الذكر والأنثى، ربُ الآخِرة والأولى.

أما بعد؛ فيا معشرَ إيادَ، أين ثمودُ وعادٌ، وأين الآباءُ والأجداد، وأين العليلُ والعُوّادُ، كلّ لهُ معادٌ.

وكذلك قال ابن حجر في الإصابة: ذكره أبو علي ابن السكن، وابن شاهين، وعبدان المروزيّ وأبو موسى في الصحابة، وصرح ابن السكن بأنه مات قبل البعثة. [انظر «خزانة الأدب» (٨٩/٢) والإصابة رقم (١٠٤٤). وأسد الغابة رقم (٢٥٧) والاستيعاب رقم (٣٥٣) والوافي بالوفيات (١١/٥٥) والطبقات الكبرى لابن سعد (٥/٥٥) \_ . .

يُقسم قُسُ برب العباد، وساطِح المِهاد، لتُحشرُنَ على الانفراد، في يوم التنادِ، وإذا نُفخ في الصور، ونُقر في الناقور، ووعظ الواعظُ، فانتبذ القانطُ وأبصر اللاحظُ، فويلٌ لمن صدَف عن الحق الأشهر، والنورِ الأزهر، والعَرْض الأكبر، في يوم الفضل، وميزانِ العدْل، إذا حكم القدير، وشهد النذير، وبعُدَ النصير، وظهر التقصيرُ، فريقٌ في الجنة وفريقٌ في السعير.

#### أسماء الله الحسني

وأسماءُ اللَّهِ الحسنى هي التي أثبتَها تعالى لنفسه وأثبتها له عبدُه ورسولُه محمدٌ ﷺ وآمن بها جميع المؤمنين، قال الله تعالى: ﴿وَلِلَهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادَعُوهُ بِهَا وَدُرُوا اللهِ يَعْمَلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٨٠]. وقال الله تعالى: ﴿وَلِلَهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى وَ السَّمَاءُ اللهُ ال

وعن أبي هريرة رضي الله تعالى عنه قال: قال رسولُ الله ﷺ: «إن لله تسعة وتسعين اسما من أحصاها دخل الجنة، وهو وترّ يحب الوِتْرَ». أخرجاه في الصحيحين (١٠).

ورواه التِرمِذي (٢) وزاد: «هو اللَّهُ الذي لا إله إلا هو الرحمنُ، الرحيمُ،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٤١٠) ومسلم (٢٦٧٧).

<sup>(</sup>۲) في «السنن» رقم (۳۵۰۷).

قلت: وأخرجه ابن حبان (٨٠/٣ رقم ٨٠٨) والبغوي (٥/ ٣٢ ـ ٣٣ رقم ١٢٥٧) والحاكم (١٦/١) والحاكم (١٦٢١) والحاكم (١٦٢) والعبهقي في «شعب الإيمان» (١١٤/١ ـ ١١٥ رقم ١٠٢) وفي «الأسماء والصفات» (ص٥). وفي «الأسماء والصفات» (ص٥). وفي «الاعتقاد» (ص٨١ ـ ١٩).

الملك، القدوس، السلام، المؤمن، المهيمن، العزيز، الجبار، المتكبر، الخالق، البارئ، المصور، الغفار، القهار، الوهاب، الرزاق، الفتاح، العليم، القابض، الباسط، الخافض، الرافع، المُعِزَّ، المُذِلُ، السميع، البصير، الحكم، العذلُ، الباسط، الخبير، الحليم، العظيم، الغفور، الشكور، العلي، الكبير، الحفيظ، المُقيت، الحسيب، الجليل، الكريم، الرقيبُ، المُجيبُ، الواسعُ، الحكيم، الودودُ، المجيد، الباعث، الشهيد، الحقّ، الوكيل، القوي، المتينُ، الولئِ، المحميد، المُحيى، المُميت، الحئِ، القيومُ، الواجدُ، المحميد، الأمدئ، المُحيى، المُميت، الحئِ، القيومُ، الواجدُ، الماجدُ، الواحدُ، الأحدُ، الفردُ، الصمد، القادر، المقتدر، المقدم، المؤخر، الأولُ، الآخرُ، الظاهرُ، الباطنُ، الوالي، المتعالي، البَرُّ، التواب، المُنتقمُ، العفون الرءوفُ، مالك الملكِ، ذو الجلال والإكرامِ، المُقسط، الجامعُ، الغني، المُغني، المُغني، المغطي، المانعُ، الفارُ، النافعُ، النورُ، الهادي، البديعُ، الباقي، الوارثُ، الرشيدُ، الصمور». ثم قال الترمذي: هذا حديث غريب.

وقد روي من غير وجه عن أبي هريرة ولا نعلم في كثير من الروايات ذكرَ الأسماء إلا في هذا الحديث اه.

<sup>=</sup> كلهم من طريق صفوان بن صالح، عن الوليد بن مسلم به.

وقال الحاكم: «هذا حديث قد خرجاه في الصحيحين بأسانيد صحيحة دون ذكر الأسامي فيه. والعلة فيه عندهما أن الوليد بن مسلم تفرد بسياقته بطوله وذكر الأسامي فيه ولم يذكرها غيره. وليس هذا بعلة فإني لا أعلم اختلافاً بين أئمة الحديث أن الوليد بن مسلم أوثق وأحفظ وأعلم وأجل من أبي اليمان، وبشر بن شعيب، وعلي بن عياش، وأقرانهم من أصحاب شعيب» اه.

وقال ابن تيمية في «مجموع الفتاوى» (٢٢/ ٤٨٢): «إن التسعة والتسعين اسماً لم يرد في تعيينها حديث صحيح عن النبي ﷺ، وأشهر ما عند الناس فيها حديث الترمذي الذي رواه الوليد بن مسلم عن شعيب عن أبي حمزة، وحفاظ أهل الحديث يقولون: هذه الزيادة مما جمعه الوليد بن مسلم عن شيوخه من أهل الحديث، وفيها حديث ثانٍ أضعف من هذا، رواه ابن ماجه، وقد روي في عددها غير هذين النوعين من جمع بعض السلف» اه.

وقال ابن حجر في «فتح الباري» (٢١٧/١١): «وقد استضعف الحديث أيضاً جماعة، فقال الداودي: لم يثبت أن النبي على عين الأسماء المذكورة.

وقال ابن العربي: يحتمل أن تكون الأسماء تكملة الحديث المرفوع، ويحتمل أن تكون من جمع بعض الرواة، وهو الأظهر عندي...» اه.

وراوه الدارميُّ<sup>(١)</sup>: وزاد: كلُها في القرآن.

وأخرج ابنُ أبي الدنيا<sup>(٢)</sup> والطبرانيُ<sup>(٣)</sup> كلاهما في الدعاء وأبو الشيخ<sup>(٤)</sup> والحاكم<sup>(٥)</sup> وابن مردويهِ<sup>(٦)</sup> وأبو نُعيم<sup>(٧)</sup> والبيهقيُ<sup>(٨)</sup> عن أبي هريرةَ: «إن لله تسعةً

(١) في الرد على بشر المريسي (ص١٢ ـ ١٣). وخلاصة القول أن الحديث صحيح بدون سرد الأسماء. أما بها فهو ضعيف، والله أعلم.

(٢) عزاه إليه السيوطي في «الدر المنثور» (٣/ ١٤٨).

(٣) في «الدعاء» رقم (١١٢).

(٤) عزاه إليه السيوطي في «الدر المنثور» (٣/ ١٤٨).

(٥) في «المستدرك» (١٧/١) وقال الحاكم: هذا حديث محفوظ من حديث أيوب وهشام عن ابن سيرين عن أبي هريرة مختصراً دون ذكر الأسامي الزائدة فيها وكلها في القرآن.

(٦) عزاه إليه الشوكاني في «تحفة الذاكرين» (٨٧ ـ ٨٨) لابن مردويه في «تفسيره» من طريق خالد بن مخلّد.

(٧) في جزء فيه طرق حديث: «إنَّ الله تسعة وتسعين اسماً» رقم (٥٢).

(A) في «الاعتقاد» (ص١٩).

وخلاصة القول أن علَّة الحديث عبد العزيز بن الحصين وقد تفرد بهذه الرواية.

فالحديث ضعيف، والله أعلم.

\* قال ابن تيمية في «مجموع الفتاوى» (٦/ ٣٧٩ ـ ٣٨٠): «روى الأسماء الحسنى في «جامعه» ـ أي الترمذي ـ من حديث الوليد بن مسلم، عن شعيب عن أبي الزناد، عن الأعرج عن أبي هريرة.

ورواها ابن ماجه في «سننه» من طريق مخلد بن زياد القطواني، عن هشام بن حسان، عن محمد بن سيرين، عن أبي هريرة.

وقد اتفق أهل المعرفة بالحديث على أن هاتين الروايتين ليستا من كلام النبي ﷺ، وإنما كل منهما من كلام بعض السلف.

فالوليد ذكرها عن بعض شيوخه الشاميين كما جاء مفسراً في بعض طرق حديثه.

ولهذا اختلفت أعيانهما، فروى عنه في إحدى الروايات من الأسماء بدل ما يذكر في الرواية الأخرى، لأن الذين جمعوها قد كانوا يذكرون هذا تارة وهذا تارة؛ واعتقدوا - هم وغيرهم أن الأسماء الحسنى التي من أحصاها دخل الجنة ليست شيئاً معيناً، بل من أحصى تسعة وتسعين اسماً من أسماء الله دخل الجنة، أو أنها وإن كانت معينة فالاسمان اللذان يتفق معناهما يقوم أحدهما مقام صاحبه، كالأحد والواحد، فإن في رواية هشام بن عمار عن الوليد بن مسلم عنه، رواهما عثمان بن سعيد «الأحد» بدل «الواحد» و «المعطي» بدل المغنى» وهما متقاربان.

وعد الُوليد هذه الأسماء بعد أن روى الحديث عن خليد بن دعلج عن قتادة عن ابن سيرين . عن أبى هريرة. وتسعين اسماً من أحصاها دخل الجنة، أسأل اللّه الرحمنَ، الرحيمَ، الإلَه، الربّ، الملك، القدوس، السلام، المؤمن، المهيمن، العزيز، الجبار، المتكبر، الخالقَ، البارئ، المصور، الحليم، العليم، السميع، البصير، الحي، القيومَ، الواسعَ، البارئ، الخبير، الحنانَ، المئان، البديعَ، الغفور، الودود، الشكور، المجيدَ، المبدئَ، المُعيد، النورَ، البارئ - وفي لفظ القائم - الأولَ، الآخرَ، الظاهرَ، الباطن، العفُور، الغفار، الوهابَ، الفرد - وفي لفظ القادر - الأحدَ، الصمد، الوكيلَ، الكافي، الباقي، المغيث، الدائم، المُتعالِ، ذا الجلال والإكرام، المولى، النصيرَ، الحقّ، المتين، الوارثَ، المُنيرَ، الباعثَ، القديرَ - وفي لفظ المجيب - المحيي، المميت، الحميدَ - وفي لفظ الجميل - الصادقَ، الحفيظَ، المحيط، الكبيرَ، القريب، الرقيبَ، الفتاحَ، التواب، القديم، الوتر، الفاطرَ، الرزاق، العلام، العلي، العظيم، الغنيَ، الملكَ، المقتدرَ، الأكرمَ الرؤوف، المدبرَ، المالكَ، القاهرَ، الهاديَ، الشاكرَ، الكريمَ، الرفيعَ، الشهيدَ، الواحدَ، ذا الطول، ذا المعارج، ذا الفضلِ، الخلَّق، الكفيلَ، الجليلَ.

وأخرج أبو نُعيم (١) عن محمد بن جعفر رحمه الله تعالى قال: سألت أبي جعفر محمد بن الصادق عن الأسماء التسعة والتسعين التي من أحصاها دخل الجنة فقال: هي في القرآن؛ ففي الفاتحة خمسة أسماء: يا الله، يا رب، يا رحمن، يا رحيم، يا ملك.

ثم قال هشام: وحدثنا الوليد، حدثنا سعيد بن عبد العزيز مثل ذلك، وقال: كلها في القرآن: «هو الله الذي لا إله إلا هو»... مثل ما ساقها الترمذي، لكن الترمذي رواها عن طريق صفوان بن صالح، عن الوليد، عن شعيب، وقد رواها ابن أبي عاصم، وبين ما ذكره هو والترمذي خلاف في بعض المواضع، وهذا كله مما يبين لك أنها من الموصول المدرج في الحديث عن النبي على في بعض الطرق، وليست من كلامه» اه.

<sup>\*</sup> وقال ابن كثير في تفسيره (٢/ ٢٨٠): «والذي عوّل عليه جماعةٌ من الحفّاظ أنّ سرد الأسماء في هذا الحديث مدرج فيه، وإنما ذلك كما رواه الوليد بن مسلم وعبد الملك بن محمد الصنعاني، عن زهير بن محمد أنه بلغه عن غير واحد من أهل العلم أنهم قالوا ذلك، أي أنهم جمعوها من القرآن، كما روي عن جعفر بن محمد وسفيان بن عيينة وأبي زيد اللغوي، والله أعلم اهد.

<sup>(</sup>١) في جزء في طرق حديث: «إن لله تسعة وتسعين اسماً». رقم (٩١) والحافظ في جزئه رقم (٤٠). وعزاه لأبي نعيم في «الفتح» (٢١٧/١١). وهو حديث ضعيف.

وفي البقرة ثلاثة وثلاثون اسماً: يا محيط، يا قدير، يا عليم، يا حكيم، يا عليي، يا عظيم، يا تواب، يا بصير، يا ولي، يا واسع، يا كافي، يا رؤوف، يا بديع، يا شاكر، يا واحد، يا سميع، يا قابض، يا باسط، يا حي، يا قيوم، يا غني، يا حميد، يا غفور، يا حليم، يا إله، يا قريب، يا مجيب، يا عزيز، يا نصير، يا قوي، يا شديد، يا سريع، يا خبير.

وفي آل عمرانَ: يا وهابُ، يا قائمُ، يا صادقُ، يا باعثُ، يا مُنعم، يا مُنعم، يا مُنعم،

وفي النساء: يا حسيبُ، يا رقيبُ، يا شهيدُ، يا مُقيت، يا وكيل، يا علي، يا كبير.

وفي الأنعام: يا فاطرُ، يا قاهرُ، يا لطيفُ، يا بُرهان. وفي الأعراف: يا مُحيي، يا مُميت.

وفي الأنفال: يا نِعم المولى، ويا نِعم النصيرُ. وفي هود: يا حفيظُ، يا مُجيدُ، يا ودود، يا فعَّالُ لما تُريد.

وفي الرعد: يا كبيرُ، يا متعالي. وفي إبراهيمَ: يا منانُ، يا وارثُ.

وفي الحِجْر: يا خلّاق. وفي مريم: يا فردُ. وفي طه: يا غفّار. وفي قد أفلح: يا كريمُ. وفي النور: يا حقُ، يا مبينُ. وفي الفرقان: يا هادِ. وفي سبأ: يا فتاحُ. وفي الزُمر: يا عالمُ.

وفي غافر: يا قابلَ التوب، يا ذا الطَّوْل، يا رفيع. وفي الذاريات: يا رزَّاقُ، يا ذا القوة، يا متينُ. وفي الطور: يا بَرّ. وفي اقتربت: يا مقتدرُ، يا مليكُ.

وفي الرحمن: يا ذا الجلالِ والإكرام، يا ربَّ المشرِقين، يا ربَّ المغربين، يا ربَّ المغربين، يا باطن. وفي يا باقي، يا مُعين. وفي الحديد: يا أولُ، يا آخِرُ، يا ظاهرُ، يا باطن. وفي الحشر: يا ملِك، يا قدوس، يا سلامُ، يا مؤمنُ، يا مهيمنُ، يا عزيزُ، يا جبار، يا مُتكبرُ، يا خالقُ، يا بارئ، يا مصورً.

وفي البروج: يا مُبدئ، يا مُعيد. وفي الفجر: يا وترُ. وفي الإخلاص: يا أحدُ، يا صمدُ، انتهى.

وقد حرَّرها الحافظُ ابنُ حجرٍ رحمه الله في (تلخيص الحبير) (١) تسعة وتسعين اسماً من الكتاب العزيزِ منطبقةً على لفظ الحديثِ ورتبها هكذا: الله، الرب، الإله، الواحد، الرحمن، الرحيم، الملك، القدوس، السلام، المؤمن، المهيمن، العزيزُ، الجبارُ، المتكبر، الخالق، البارئ، المصور، الأول، الآخِرُ، الطاهرُ، الباطنُ، الحي، القيوم، العلي، العظيم، التوابُ، الحليم، الواسع، الحكيم، الشاكرُ، العليم، الغني، الكريم، العفق، القدير، اللطيف، الخبيرِ، السميع، البصير، المولى، النصيرُ، القريبُ، المُجيب، الرقيبُ، الحسيب، القوي، الشهيد، الحميد، الممجيد، المحيط، الحفيظ، الحق، المُبينُ، الغفار، القهارُ، الخلاقُ، الفتاح، الودودُ الغفور، الرؤوفُ، الشكور، الكبيرُ، المتعالِ، المُقيت، البرّ، الحافظُ، الأحدُ، الصمد، الملكئ، المقتدر، الوكيلُ، الهادي، الكفيلُ، البرّ، الحافظُ، الأحدُ، الصمد، المَليك، المقتدر، الوكيلُ، الهادي، الكفيلُ، التوب، شديدُ العقاب، ذو الطّول، رفيعُ الدرجاتِ، سريعُ الحسابِ، فاطرُ السمواتِ والأرض، بديعُ السمواتِ والأرضِ، نورُ السمواتِ والأرضِ، مالك الملكِ، ذو الجلال والإكرام. اه.

وقد عدَّها جماعةً غيرُ مَن ذكرنا كسفيانَ بنِ عُيينةً <sup>(٢)</sup> .....

<sup>(1) (3/371).</sup> 

<sup>(</sup>٢) قال الحافظ في «الفتح» (٢١٧/١١ ـ ٢١٨): وروينا في «فوائد تمام» من طريق أبي الطاهر بن السرح عن حبان بن نافع عن سفيان بن عيينة، الحديث.

يعني حديث: «إن لله تسعة وتسعين اسماً» فوعدنا سفيان أن يخرجها لنا من القرآن فأبطأ، فأتينا أبا زيد فأخرجها لنا فعرضناها على سفيان فنظر فيها أربع مرات وقال: نعم هي هذه، وهذا سياق ما ذكره جعفر وأبو زيد، قالا: ففي الفاتحة خمسة: «الله، رب، الرحمن، الرحيم، مالك».

وفي البقرة: "محيط، قدير، عليم، حكيم، علي، عظيم، تواب، بصير، ولي، واسع، كاف، رؤوف، بديع، شاكر، واحد، سميع، قابض، باسط، حي، قيوم، غني، حميد، غفور، حليم».

وزاد جعفر: «إله، قريب، مجيب، عزيز، نصير، قوي، شديد، سريع، خبير». قالا: وفي آل عمران: «وهاب، قائم»، زاد جعفر الصادق: «باعث، منعم، متفضل».

= وفي النساء: «رقيب، حسيب، شهيد، مقيت، وكيل»، زاد جعفر: «علي، كبير»، وزاد سفيان: «عفو».

وفي الأنعام: «فاطر، قاهر»، زاد جعفر: «مميت، غفور، برهان»، وزاد سفيان: «لطيف، خبير، قادر».

وفي الأعراف: «محيى، مميت».

وفي الأنفال: «نعم المولى، ونعم النصير».

وفي هود: «حفيظ، مجيد، ودود، فعال لما يريد».

زاد سفیان: «قریب، مجیب».

وفي الرعد: «كبير، متعال».

وفي إبراهيم: "منان"، زاد جعفر: "صادق وارث".

وفي الحجر: ﴿خلاق،

وفي مريم: «صادق، وارث»، زاد جعفر: «فرد».

وفي طه عند جعفر وحده: «غفار».

وفي المؤمنين: «كريم».

وفي النور: «حق مبين»، زاد سفيان: «نور».

وفي الفرقان: «هاد».

وفی سبأ: «فتاح».

وفي الزمر: «عالم» عند جعفر وحده.

وفي المؤمن: «غافر قابل ذو الطول»، زاد سفيان: «شديد»، زاد جعفر: «رفيع».

وفي الذاريات: «رزاق، ذو القوة المتين» بالتاء.

وفي الطور: «بر».

وفي اقتربت: «مقتدر»، زاد جعفر: «مليك».

وفى الرحمن: «ذو الجلال والإكرام».

زاد جعفر: «رب المشرقين ورب المغربين باقى معين».

وفي الحديد: «أول، آخر، ظاهر، باطن».

وفي الحشر: «قدوس، سلام، مؤمن، مهيمن، عزيز، جبار، متكبر، خالق، بارئ، مصور»، زاد جعفر: «ملك».

وفي البروج: المبدئ، معيداً.

وفي الفجر: «وتر» عند جعفر وحده.

وفي الإخلاص: «أحد، صمد».

هذا آخر ما رويناه عن جعفر وأبي زيد، وتقرير سفيان في تتبع الأسماء من القرآن، وفيها اختلاف شديد، وتكرار، وعدة أسماء لم ترد بلفظ الاسم وهي: وابنِ حزم (١) والقُرطبيّ (٢) وغيرِهم، وعدَّها ابنُ العربيِّ المالكيُّ في (أحكام القرآن) (٣) مرتباً لها على السور، لكنه أخطأ في بعض ما عدَّه كما سنشير إليه قريباً إن شاء الله تعالى.

## [أسماء الله ليست منحصرة بحديث أبي هريرة]

واعلم أن أسماء اللَّهِ عز وجل ليست بمنحصرة في التسعة والتسعين المذكورةِ في حديث أبي هريرة ولا فيما استخرجه العلماء من القرآن، بل ولا فيما علمته

= «صادق، منعم، متفضل، منان، مبدئ، معید، باعث، قابض، باسط، برهان، معین، ممیت، باقی».

(١) في «المحلى» (٨/ ٣١). وقال: «... وجاءت أحاديث في إحصاء التسعة والتسعين اسماً مضطربة لا يصح منها شيء أصلاً، فإنما تؤخذ من نص القرآن، ومما صح عن النبي على وقد بلغ إحصاؤنا منها إلى ما نذكر، وهي:

«الله، الرحمن، الرحيم، العليم، الحكيم، الكريم، العظيم، الحليم، القيوم، الأكرم، السلام، التواب، الرب، الوهاب، الإله، القريب، السميع، المجيب، الواسع، العزيز، الشاكر، القاهر، الآخر، الظاهر، الكبير، الخبير، القدير، البصير، الغفور، الشكور، الغفار، القهار، الجبار، المتكبر، المصور، البر، المقتدر، الباري، العلي، الغني، الولي، القوي، الحي، الحميد، المجيد، الودود، الصمد، الأحد، الواحد، الأول، الأعلى، المتعال، الخالق، الخلاق، الرزاق، الحق، اللطيف، رؤوف، عفو، الفتاح، المتين، المبين، المؤمن، المهيمن، الباطن، القدوس، الملك، مليك، الأكبر، الأعز، السيد، سبوح، وتر، محسان، جميل، رفيق، المسعر، القابض، الباسط، الشافي، المعطي، المقدم، المؤخر، الدهر» اه.

قلت: ذكر أبن حزم أربعة وثمانين اسماً، ولم يقتصر فيه على ما في القرآن بل ذكر ما اتفق له العثور عليه منه، وهو سبعة وستون اسماً متوالية، كما هي مذكورة في كتابه آخرها (الملك)، وما بعد ذلك التقطه من الأحاديث.

(٢) في شرح الأسماء الحسنى له كما في (تلخيص الحبير) (١٧٣/٤) وقال: «العجب من ابن حزم ذكر من الأسماء الحسنى نيفاً وثمانون فقط، والله يقول: ﴿ما فَرَّطْنَا فِي الْكِتَابِ مِن شَيءٍ ﴾ [الأنعام: ٨٣]. ثم ساق ما ذكره ابن حزم، وقال القرطبي: وفاته: الصادق، المستعان، المحيط، الحافظ، الفعال، الكافي، النور، الفاطر، البديع، الفالق، الرافع، المخرج».

قلت: وقد عاودت تتبعها من الكتاب العزيز إلى أن حررتها منه تسعة وتسعين اسماً، ولا أعلم من سبقني إلى تحرير ذلك» اه.

<sup>.(</sup>A10 \_ A·A/Y) (T)

الرسلُ والملائكةُ وجميعُ المخلوقين، لحديث ابن مسعودِ (١) عند أحمدَ وغيرِه عن رسولِ الله على أنه قال: «ما أصاب أحداً قطُّ هم ولا حَزن فقال: اللهم إني عبدُك وابنُ عبدِك وابنُ أمتِك، ناصيتي بيدك، ماضٍ فيَّ حكمُك، عدْلُ فيَّ قضاؤُك، أسألك بكل اسم هو لك سمَّيتَ به نفسَك، أو أنزلتَه في كتابك، أو علمتَه أحداً من خلقك، أو استأثرتَ به في علم الغيب عندَك، أن تجعل القرآنَ العظيمَ ربيعَ قلبي ونورَ صدري وجلاءَ حَزني وذهابَ همي، إلا أذهب اللَّهُ حزَنه وهمَّه وأبدله مكانه فرَحاً».

(١) وهو حديث صحيح.

قال الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط مسلم إن سلم من إرسال عبد الرحمن بن عبد الله عن أبيه، فإنه مختلف في سماعه من أبيه.

وتعقبه الذهبي بقوله: «قلت: وأبو سلمة لا يدرى من هو، ولا رواية له في الكتب الستة». قلت: \* هو سالم من الإرسال، فقد ثبت سماعه بشهادة غير واحد من الأثمة مثل سفيان الثوري، وابن معين، والبخاري، وأبي حاتم.

انظر: «التاريخ الكبير» للبخاري (٥/ ٢٩٩) و «العلل» لابن المديني.

\* وأبو سلمة الجهني، ترجمه البخاري في «الكنى» ولم يورد فيه لا جرحاً ولا تعديلاً. وقال الحافظ في «تعجيل المنفعة» (ص٤٩٠): «وقد ذكره ابن حبان في الثقات، وأخرج حديثه في صحيحه...».

وقال في «لسانُ الميزان» (٧/٥٦): «... وقد ذكره ابن حبان في الثقات، وأخرج حديثه في صحيحه، وأحمد في مسنده، والحاكم في مستدركه...

والحق أنه مجهول الحال، وابن حبان يذكر أمثاله في «الثقات» ويحتج به في الصحيح إذا كان ما رواه ليس بمنكر» اه.

والخلاصة أن هذا المذهب لم يبتدعه ابن حبان ولم ينفرد به ابن حبان. انظر: مقدمة ابن الصلاح (ص٥٤).

\* ولحديث ابن مسعود شاهد من حديث أبي موسى عند ابن السني رقم (٣٤١) ورجاله ثقات ما عدا عبد الله بن زبيد بن الحارث اليامي، راويه عن أبي موسى.

فقد ترجمه ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٥/ ٦٢) ولم يذكر فيه جرحاً ولا تعديلًا. فهو حسن في الشواهد.

وخلاصة القول أن الحديث صحيح، والله أعلم.

أخرجه أحمد (١/ ٣٩١) ٤٥٢) والطبراني في «الكبير» رقم (١٠٣٥٢) وأبو يعلى في «المسند» (١/ ١٠٣٥) وابن حبان رقم (٩٧٢ - المسند» (١/ ١٩٨) وابن حبان رقم (٩٧٢ - الإحسان).

فقيل: يا رسولَ الله، أفلا نتعلمها؟ فقال: «بلى ينبغي لكل من سمِعها أن يتعلمها».

## [من أسماء الله ما لا يطلق عليه إلا مقترناً بمقابله]

واعلم أن من أسماء الله عز وجل ما لا يُطلق عليه إلا مقترناً بُمقابِله، فإذا أطلق وحده أوهم نقصاً تعالى اللّه عن ذلك، فمنها المُعطي المانع، والضارُ النافع، والقابضُ الباسط، والمُعزُ المُذِلُ، والخافضُ الرافع، فلا يطلق على الله عز وجل المانعُ الفائرُ القابضُ المُذلُ الخافضُ كلا على انفراده، بل لا بد من ازدواجها بمقابلاتها، إذ لم تُطلق في الوحي إلا كذلك، ومن ذلك المنتقمُ لم يأت القرآن إلا مضافاً إلى «ذو» كقوله تعالى: ﴿عَنِينٌ دُو النِقامِ ﴾ [آل عمران: ٤]، أو مقيداً بالمجرمين كقوله تعالى: ﴿إِنَّا مِنَ ٱلمُجْرِمِينَ مُنلَقِمُونَ ﴾ [السجدة: ٢٢].

واعلم أنه قد ورد في القرآن أفعالٌ أطلقها اللَّهُ عز وجل على نفسه على سبيل الجزاءِ العذلِ والمقابلة، وهي فيما سيقت فيه مدح وكمالٌ، لكن لا يجوز أن يُشتقً له تعالى منهما أسماءً، ولا تُطلق عليه في غير ما سيقت فيه من الآيات.

كقوله تعالى: ﴿إِنَّ الْمُنَفِقِينَ يُخَايِعُونَ اللَّهَ وَهُو خَايِعُهُمْ ﴿ [النساء: ١٤٢]، وقولِه: ﴿وَمَكُرُوا وَمَكَرُ اللَّهُ ﴾ [آل عمران: ٥٤]، وقولِه تعالى: ﴿نَسُوا اللَّهُ فَنَسِيَهُمُّ ﴾ [التوبة: ٢٧]، وقولِه تعالى: ﴿وَإِذَا خَلَوْا إِلَىٰ شَيَطِينِهِمْ قَالُواْ إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا غَنُ مُسْتَهْزِهُ وَنَاللهُ يَسْتَهْزِئُ مِهِم ﴾ [البقرة: ١٤ ـ ١٥] ونحو ذلك، فلا يجوز أن يُطلق على الله تعالى مخادعٌ ماكرٌ ناس مستهزئ ونحو ذلك مما يتعالى الله عنه، ولا يُقال: اللَّهُ يستهزئ ويخادِع ويمكر وينسى على سبيل الإطلاق، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً.

وقال ابن القيم (١) رحمه الله تعالى: «إن الله تعالى لم يصف نفسه بالكيد والمخرِ والخِداعِ والاستهزاء مطلقاً، ولا ذلك داخلٌ في أسمائه الحسنى، ومن ظن الجهّال المصتفين في شرح الأسماءِ الحسنى أن من أسمائه تعالى الماكر المخادعَ المستهزئ الكائد فقد فاه بأمرِ عظيمٍ تقشعر منه الجلودُ وتكاد الأسماعُ تُصمّ عند

<sup>(</sup>١) انظر ما قاله ابن القيم أيضاً في «بدائع الفوائد» (١/٩٥١ ـ ١٧٠).

سماعِه، وغرّ هذا الجاهلَ أنه سبحانه وتعالى أطلق على نفسه هذه الأفعالَ فاشتق له منها أسماء، وأسماؤُه تعالى كلُها حسنى فأدخلَها في الأسماء الحسنى وقرنها بالرحيم الودودِ الحكيمِ الكريم، وهذا جهلٌ عظيم، فإن هذه الأفعالَ ليست ممدوحة مطلقاً بل تُمدح في موضع وتُذم في موضع، فلا يجوز إطلاقُ أفعالِها على الله تعالى مطلقاً، فلا يقال إنه تعالى يمكر ويخادع ويستهزئ ويكيد، فكذلك بطريق الأولى لا يُشتق له منها أسماءٌ يُسمَّى بها، بل إذا كان لم يأتِ في أسمائه الحسنى المريدُ والمتكلمُ ولا الفاعلُ ولا الصانعُ، لأن مُسمياتِها تنقسم إلى ممدوح ومذموم وإنما يوصف بالأنواع المحمودةِ منها كالحليم والحكيمِ والعزيزِ والفعّالِ لِما يريد، فكيف يكون منها الماكرُ والمُخادعُ والمُستهزئ؟

ثم يلزم هذا الغالطَ أن يجعل من أسمائه الحسنى الداعيَ والآتيَ والجائيَ والذاهبَ والقادمَ والرائدَ والناسيَ والقاسمَ والساخطَ والغضبانَ واللاعنَ إلى أضعاف أضعافِ ذلك من التي أطلق تعالى على نفسه أفعالَها في القرآن، وهذا لا يقوله مسلمٌ ولا عاقلٌ.

والمقصودُ أن اللَّهَ سبحانه وتعالى لم يصف نفسه بالكيد والمكرِ والخِداعِ إلا على وجه الجزاءِ لمن فعل ذلك بغير حق، وقد عُلم أن المجازاة على ذلك حسنةً من المخلوق فكيف من الخالق سبحانه وتعالى.

قلت: ومن هنا يتبين لك ما ذكرنا من النظر في بعض ما عدّه ابن العربي (١)، فإن الفاعلَ والزارعَ إذا أُطلقا بدون متعلَّقِ ولا سياقي يدل على وصف الكمالِ فيهما فلا يُفيدان مدحاً، أما في سياقها من الآيات التي ذُكرت فيها فهي صفاتُ كمالٍ ومدح وتَوحُد، كما قال تعالى: ﴿كُمَا بَدَأْنَا أَوَّلَ خَلَقٍ نُعِيدُهُ وَعَدًا عَلَيْناً إِنَّا كُنَّا فَعَلِينَ ﴾ [الأنبياء: ١٠٤]. وقال تعالى: ﴿أَفَرَءَيْتُم مَّا تَقُرُنُونَ ۚ ﴿ مَا الله عَلَى الله عَلَيْنَا الله عَلَى الله عَلَيْنَا الله عَلَى الله الله عَلَى الل

<sup>(1) (</sup>Y\ F + A - V + A).

ـ سورة اقترب، فيها: ثلاثة أسماء...، ... الفاعل.

ـ سورة الواقعة، فيها ثلاثة أسماء: ...، ... الزارع، ...

وأكبر مصيبة أنْ عدَّ<sup>(١)</sup> في الأسماء الحسنى رابعَ ثلاثةٍ وسادسَ خمسةٍ مصرحاً قبل ذلك بقوله: وفي سورة المجادلةِ اسمان فذكرهما.

وهذا خطأً فاحشٌ؛ فإن الآية لا تدل على ذلك ولا تقتضيه بوجه لا منطوقاً ولا مفهوماً، فإن الله عز وجل قال: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي اَلْسَمَوَتِ وَمَا فِي اَلْأَرْضِّ مَا يَكُونُ مِن خَتَوَىٰ ثَلَنَتُهِ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلَا أَكُثَرُ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلَا أَكُثَرُ إِلَّا هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا ﴾ [المجادلة: ٧]. الآية.

وأين في هذا السياق رابعُ ثلاثة سادسُ خمسة؟ وكان حقّه اللائقُ بِمراده أن يقول: رابعُ كلِ ثلاثة في نجواهم وسادسُ كلِ خمسة كذلك، فإنه تعالى يعلم أفعالَهم ويسمع أقوالَهم كما هو مفهومٌ من صدر الآية، ولكن لا يليق بهذا المعنى إلا سياقُ الآية، والله تعالى أعلم.

واعلم أن دِلالةَ أسماء الله تعالى حقّ على حقيقتها مطابقة (٢) وتضمناً (٩) والتزاماً (٤) ، فدِلالةُ اسمِه تعالى «الرحمن» على ذاته عز وجل مطابَقة، وعلى صفة الرحمة تضمُناً، وعلى الحياة وغيرِها التزاماً، وهكذا سائرُ أسمائِه تبارك وتعالى .

وليست أسماءُ اللّهِ تعالى غيرَه كما يقوله الملْحِدون في أسمائِه، تعالى اللّهُ عمّا يقولون علوّاً كبيراً، فإن اللّه عز وجل هو الإلهُ وما سواه عبيدٌ، وهو الربّ وما سواه مربوب، وهو الخالقُ وما سواه مخلوق، وهو الأولُ فليس قبله شيءٌ، وما سواه مُحدثٌ كائنٌ بعد أن لم يكن، وهو الآخرُ الباقي فليس بعدَه شيءٌ وما سواه فاني، فلو كانت أسماءُ اللّهِ تعالى غيرَه كما زعموا لكانت مخلوقة مربوبة محدَثة فانية، إذ كلُ ما سواه كذلك، تعالى اللّهُ عما يقول الظالمون علواً كبيراً.

 <sup>(</sup>١) أي ابن العربي في «أحكام القرآن» (٨٠٧/٢):
 سورة المجادلة فيها اسمان: رابع ثلاثة، سادس خمسة.

<sup>(</sup>٢) المطابقة: دلالة اللفظ على تمام ما وُضع له من حيث هو تمامه.

<sup>(</sup>٣) التضمّن: دلالة اللفظ على جزء ما وُضع له من حيث هو جزؤه.

<sup>(</sup>٤) الالتزام: دلالة اللفظ على لازم خارج عن المعنى الموضوع له اللفظ من حيث هو لازمه.

<sup>[</sup>انظر: التقرير والتحبير شرح التحرير: لابن الهمام (١٠٠/١)]. وانظر: القواعد المثلى لفضيلة الشيخ محمد العثيمين، القاعدة الرابعة ص١١.

#### [أسماء الله غير مخلوقة]

وقال عثمانُ بنُ سعيدِ الدارمِيّ ـ نَقِمةُ اللّهِ على بِشْرِ المُريسيّ وذويه ـ: بابُ الإيمان بأسماء اللّهِ تعالى وأنها غيرُ مخلوقة (١).

قال: "ثم اعترض المعترِضُ ـ يعني ابنَ الثلجيِّ (٢) ـ على أسماء اللَّهِ تعالى المقدسةِ، فذهب في تأويلها مذهبَ إمامِه المريسيِّ فادعى أن أسماء اللَّهِ غيرُ اللَّهِ وأنها مستعارةٌ مخلوقةٌ، كما أنه قد يكون شخصٌ بلا اسم فتسميتُه لا تزيد في الشخص ولا تُنقص، يعني ـ الخبيث ـ أن الله تعالى كان مجهولاً كشخص مجهول لا يُهتدى لاسمه ولا يُدرى ما هو حتى خلق الخلق فابتدعوا له أسماءً من مخلوق كلامِهم فأعاروه إياها من غير أن يُعرَف له اسمٌ قبل الخلق».

قال: "ومن ادعى التأويل في أسماء اللّه فقد نسب اللّه تعالى إلى العجز والوهن والضرورة والحاجة إلى الخلق؛ لأن المستعير محتاج مضطر والمعير أبداً أعلى منه وأغنى، ففي هذه الدعوى استجهال الخالق إذ كان بزعمه هَمَلاً لا يُدْرى ما اسمُه، والله المتعالي عن هذا الوصف المنزه عنه؛ لأن أسماء الله تعالى هي تحقيق صفاته سواء عليك قلت: عبدت اللّه أو عبدت الرحمن أو الرحيم أو الملِك العزيز الحكيم، وسواء على الرجل قال كفرت بالله، أو قال: كفرت بالرحمن الرحمن أو بالخالق العزيز الحكيم، وسواء على الرجل قال عليك قلت: عبد الله أو عبد الرحمن أو عبد المجيد.

وسواءٌ عليك قلت: يا اللَّهُ أو يا رحمنُ أو يا رحيمُ أو يا مالكُ يا عزيزُ يا جبار، بأي اسم دعوته من هذه الأسماء أو أضفْتَه إليه فإنما تدعو اللَّهَ نفسَه، مَن شك فيه فقد كفر.

<sup>(</sup>۱) في كتابه «الرد على بشر المريسى» (ص٧ ـ ١١).

<sup>(</sup>٢) هو محمد بن شجاع بن الثلجي الفقيه البغدادي الحنفي، أبو عبد الله صاحب التصانيف. قال ابن عدي: كان يضع الحديث في التشبيه ينسبها إلى أصحاب الحديث يسابهم بذلك. وقال الذهبي: جاء من غير وَجْهِ أنه كان ينال من أحمد وأصحابه، ويقول: إيش قام به أحمد! وهو من أصحاب بشر المريسي.

وقال زكريا الساجي: محمد بن شجاع كذاب احتال في إبطال الحديث نصرةَ للرأي. [«الميزان» (٣/ ٥٨٨ \_ ٥٨٨)].

وسواءٌ عليك قلت: ربيَ اللَّهُ أو ربيَ الرحمنُ كما قال تعالى: ﴿وَرَبُّنَا ٱلرَّمْنَنُ ٱلْمُسْتَعَانُ عَلَىٰ مَا تَصِفُونَ﴾ [الأنبياء: ١١٢]، وقال تعالى: ﴿سَبَّحَ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَـٰوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِّ﴾ [الصف: ١]، وقال: ﴿وَسَبِّحُوهُ بُكُرَةُ وَأَصِيلًا﴾ [الأحزاب: ٤٢]. كذلك قال في الاسم: ﴿سَيِّحِ أَسْمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ﴾ [الأعلى: ١]. كما قال تعالى: ﴿ يُسَيِّحُ لِلَّهِ ﴾ [الجمعة: ١، التغابن: ١]. ولو كان الاسمُ مخلوقاً مستعاراً غيرَ الله لم يأمر اللَّهُ تعالى أن يسبُّحَ مخلوقٌ غيرَه.

وقال تعالى: ﴿ لَهُ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْحُسْنَةُ يُسَيِّحُ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلۡحِيۡمُ﴾ [الحشر: ٢٤].

ثم ذكر الآلهةَ التي تُعبد من دون اللَّهِ عز وجل بأسمائها المخلوقةِ المستعارةِ فقال تِعالَى: ﴿ إِنَّ هِيَ إِلَّا أَسْمَآهُ سَيَّتُمُوهَا أَنتُمْ وَءَابَآؤُكُم ﴾ [النجم: ٢٣]. وكذلك قال هـودٌ لـقـومـه حـيـن قـالـوا: ﴿أَجِقَّتَنَا لِنَعْبُدَ ٱللَّهَ وَحَــدَمُ وَنَـذَرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ ءَابَآؤُنَّا ﴾ [الأعراف: ٧٠]، فقال لهم نبيُّهم: ﴿ أَتُجَادِلُونَنِي فِي أَسْمَلَو سَمَّبْتُمُوهَا أَنتُمْ وَءَابَآؤُكُمُ [الأعراف: ٧١].

يعني أن أسماءَ اللَّهِ تعالى لم تزل كما لم يزَل عز وجل، وأنها بخلاف هذه الأسماءِ المخلوقةِ التي أعاروها الأصنامَ والآلهةَ التي عبدوها من دونه، فإن لم تكن أسماءُ اللَّهِ بخلافها فأيُّ توبيخ لأسماء هذه الآلهةِ المخلوقةِ إذْ كانت أسماؤُها وأسماءُ اللَّهِ تعالى مخلوقةً مستّعارةً عندكم بمعنى واحدٍ، وكلُّها من تسمية العبادِ وتسميةِ آبائِهم بزعمهم؟.

ففي دعوى هذا المعارض أن الخلقَ عرَّفوا اللَّهَ إلى عباده بأسماء ابتدعوها لا أن اللَّهَ عرَّفهم بها نفسَه، فأيُّ تأويلِ أوحشُ في أسماء اللَّهِ تعالى من أن يتأولَ رجل أنه كان كشخص مجهولٍ، أو بيتٍ أو شجرةٍ أو بهيمةٍ لم يسبِّق لشيء منها اسمٌ، ولم يُعرف ما هو حتى عرّفه الخلقُ بعضُهم بعضاً.

ولا تُقاس أسماءُ الله تعالى بأسماء الخلقِ لأن أسماءَ الخلقِ مخلوقةٌ مستعارةٌ وليست أسماؤُهم نفسَ صفاتِهم بل مخالفةٌ لصفاتِهم، وأسماءُ اللَّهِ تعالى صفاتُه ليس شيءٌ منها مخالفاً لصفاتِه ولا شيءٌ من صفاتِه مخالفاً لأسمائِه.

فمن ادعى أن صفة من صفات اللَّهِ مخلوقةٌ أو مستعارةٌ فقد كفر وفجَر؛

لأنك إذا قلت «اللّه» فهو «اللّه»، وإذا قلت «الرحمنُ» فهو «الرحمنُ» وهو «اللّه»، فإذا قلت «الرحيمُ» فهو كذلك، وإذا قلت حكيمٌ عليمٌ حميدٌ مَجيدٌ جبار متكبر قاهر قادرٌ فهو كذلك، وهو اللّهُ سواءً لا يخالف اسمٌ له صفتَه ولا صفتُه اسماً، وقد يسمى الرجلُ حكيماً وهو جاهل، وحكماً وهو ظالمٌ، وعزيزاً وهو حقيرٌ، وكريماً وهو لئيمٌ، وصالحاً وهو طالحٌ، وسعيداً وهو شقيٌ، ومحموداً وهو مذمومٌ، وحبيباً وهو بغيضٌ، وأسداً وحماراً وكلباً وجِذياً وكليباً وهِرًا وحَنظلةً وعلقمةً وليس كذلك.

واللَّهُ تعالى وتقدّس اسمُه كلُ أسمائِه سواءً لم يزل كذلك ولا يزال، لم تُحدَث له صفةٌ ولا اسمٌ لم يكن كذلك، كان خالقاً قبل المخلوقين، ورازقاً قبل المرزوقين، وعالماً قبل المعلومين، وسميعاً قبل أن يَسمعَ أصواتَ المخلوقين، وبصيراً قبل أن يرى أعيانَهم مخلوقةً.

قال الله تعالى: ﴿ الرَّحْنُ عَلَى الْعَرْشِ السَّوَىٰ ﴾ [طه: ٥]، وقال: ﴿ اللهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوٰتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُرُّ السَّوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ ﴾ [السجدة: ٤]، وقال في موضع: ﴿ ثُمَّ السّتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ الرَّحْمَانُ ﴾ [الفرقان: ٥٩]. لأنهما بمعنى واحدٍ، ولو كان كما ادعى المعارض - يعني ابنَ الثلجيّ وإمامَه المُريسي - لكان الخالق والمخلوقُ استويا جميعاً على العرش إذ كانت أسماؤُه مخلوقةً عندهم إذ كان الله في حد المعروفِ، لأن لحدوث الخلقِ حداً في دعواهم في حد المجهولِ أكثرَ منه في حد المعروفِ، لأن لحدوث الخلقِ حداً ووقتاً وليس لأزلية اللهِ تعالى حدّ ولا وقت.

لم يزل ولا يزال، وكذلك أسماؤُه لم تزَل ولا تزال.

ثم احتج المعارضُ لترويج مذهبه هذا بأقبحِ قياسٍ؛ فقال: أرأيتَ لو كتبتَ اسماً في رَقعة ثم احترقت الرقعةُ أليس إنما تُحرقُ الرقعةُ ولا يُضرّ الاسمُ شيئاً؟

فيقال لهذا التائهِ الذي لا يدري ما يخرُج من رأسه: إن الرقعة وكتابة الاسم ليس كنفس الاسم، إذا احترقت الرقعة احترق الخطُّ وبقي اسمُ اللَّهِ له وعلى لسانَ الكاتبِ لم يزل قبل أن يُكتب لم تَنقُص النارُ من الاسم ولا ممن له الاسمُ شيئاً، وكذلك لو كانت أسماءُ المخلوقين لم تَنقُص النارُ من أسمائهم ولا من أجسامهم شيئاً، وكذلك لو كتبتَ «اللَّهُ» بهجائه في رَقعة ثم أحرفتَ الرقعة لاحترقت الرقعة وكان اللَّهُ سبحانه بكماله على عرشه، وكذلك لو صُوِّر رجلٌ في رقعة ثم ألقيت في النار لاحترقت الرقعةُ ولم يُضَرَّ المصوَّرُ شيئاً.

وكذلك القرآنُ لو احترقت المصاحفُ كلُها لم ينقُص من القرآن نفسِه حرفٌ واحدٌ، وكذلك لو احترق القراءُ كلُهم أو قُتلوا أو ماتوا لبقيَ القرآنُ بكماله كما كان لم ينقض منه حرفٌ واحدٌ، لأنه منه بدأ وإليه يعود عند فناء الخلقِ بكماله غيرَ منقوص.

وقد كان للمريسي في أسماء الله مذهب كمذهبه في القرآن، كان القرآن عنده مخلوقاً من قول البشرِ لم يتكلم الله بحرف منه في دعواه، وكذلك أسماء الله تعالى عنده من ابتداع البشرِ من غير أن يقول تعالى: ﴿إِنِّ أَنَا اللهُ رَبُ الْعَكَلِمِينَ﴾ [القصص: ٣٠] بزعمه قط. وزعم أني متى اعترفتُ بأن الله تعالى تكلم به: ﴿إِنِّ أَنَا اللهُ تعالى تكلم به: ﴿إِنِّ أَنَا اللهُ تعالى تكلم به: ﴿إِنِّ أَنَا اللهُ رَبُ الْعَكَلِمِينَ﴾ لزمني أن أقول تكلم بالقرآن.

ولو اعترفنا بذلك لانكسر علينا مذهبُنا في القرآن، وقد كسره اللهُ عليهم على رغم أنوفِهم فقال: ﴿ إِنِّتَ أَنَا اللَّهُ رَبِّ ٱلْعَكَلِمِينَ ﴾ [القصص: ٣٠].

ولا يستحق مخلوقٌ أن يتكلم بهذا، فإن فعل ذلك كان كافراً كفرعونَ الذي قال: ﴿أَنَا رَبُّكُمُ ٱلْأَعَلَىٰ﴾ [النازعات: ٢٤].

فهذا الذي ادعوا في أسماء اللّهِ عز وجل أصلٌ كبيرٌ من أصول الجهميةِ التي بنوا عليها محنتهم وأسَّسوا بها ضلالَتهم غالطوا بها الأغمارَ والسفهاء، وهم يرَون أنهم يغالطون بها الفقهاء، ولئن كان السفهاءُ وقعوا في غلط مذاهبِهم فإن الفقهاء منهم لَعلى يقين.

أرأيتم قولَكم إن أسماءَ اللَّهِ مخلوقة، فمن مخلَقها، وكيف خلَقها؟ أجعلها أجساماً وصوراً تشغل أعيانُها أمكنة دونه من الأرض والسماء أم موضعاً دونه في الهواء؟.

فإن قلتم لها أجسامٌ دونه فهذا ما تنقِمه عقول العقلاء، وإن قلتم خلقها في ألسنة العبادِ فدعوه بها وأعاروها إياه فهو مما ادعينا عليكم أن اللَّه تعالى كان بزعمكم مجهولاً لا اسمَ له حتى أحدث الخلقَ فأحدثوا له أسماء من مخلوق كلامِهم، فهذا هو الإلحادُ في أسماء اللَّهِ والتكذيبُ بها، قال الله تعالى: ﴿ٱلْكَمْدُ

لِلّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ مَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ [الفاتحة]. كما يُضيفه إلى رب العالمين، ولو كان كما ادعيتم لقيل الحمدُ لله رب العالمين، المسمَّى الرحمنَ الرحيم، مالكَ يوم الدين.

وكـمـا قـال: ﴿ اللهُ لا إِللهُ إِلَّا هُو الْعَقُ الْقَيْمُ ﴿ الزَّمِنَ اللَّهِ ﴾ [الزمر: ١، غافر: ٢، الجاثية: ٢، عمران: ٢ ـ ٣]، كما قال: ﴿ تَنزِيلُ الْكِكْنِ مِنَ اللّهِ ﴾ [الزمر: ١، غافر: ٢، الجاثية: ٢، الأحقاف: ٢]. كذلك قال: ﴿ تَنزِيلُ مِنَ الرَّحِيمِ ﴾ [فصلت: ٢]، ﴿ تَنزِيلُ مِن حَكِمٍ عَلِيمٍ ﴾ [فصلت: ٢]، ﴿ تَنزِيلُ مِن حَكِمٍ عَلِيمٍ ﴾ [النمل: ٢]. كلُها حَمِيدِ ﴾ [فصلت: ٤٤]، ﴿ وَلِنَّكَ لَنُلْقَى الْقُرْءَاكَ مِن لَّذُنْ حَكِمٍ عَلِيمٍ ﴾ [النمل: ٢]. كلُها بمعنى واحدِ وكلُها هي الله، واللّه هو أحدُ أسمائِه ـ إلى أن قال (١) ـ وكما قال اللّه تعالى في كتابه: ﴿ أَنَا الرّحمنُ ، ثم روى بسنده حديث عبدِ الرحمنِ بنِ عَوفِ (٢) وَلَيْ اللّهُ عَلَى لَسَان نَبِيّه ﷺ: «أَنَا الرّحمنُ ، ثم روى بسنده حديث عبدِ الرحمنِ بنِ عَوفِ (٢) وَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

<sup>(</sup>١) الدارمي في رده على بشر المريسي (ص١٢ ـ ١٣).

<sup>(</sup>٢) وهو حديث صحيح.

<sup>\*</sup> أخرجه عبد الرزاق في «المصنف» (١١/ ١٧١ رقم ٢٠٢٣٤) من طريق معمر، عن الزُّهري، عن أبي سلمة بن عبد الرحمن، عن ردَّاد الليثي عنه.

ومن طريق عبد الرزاق أخرجه أحمد (١/ ١٩٤) وأبو داود رقم (١٦٩٥) وابن حبان في «الثقات» (٢٤١/٤)، والحاكم (١٥٧/٤) والبيهقي في «السنن الكبرى» (٢٦/٧)، وفي «الأسماء والصفات» (ص٣٧٠) والمزي في «تهذيب الكمال» (٩/ ١٧٤ ـ ١٧٥).

<sup>\*</sup> وأخرجه أحمد (١٩٤/١) والبخاري في «الأدب المفرد» رقم (٥٣) والحاكم (١٥٨/٤) من طرق عن الزُّهري، به.

<sup>\*</sup> وأخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٨/ ٥٣٥، ٥٣٦ رقم ٥٤٣٩) ومن طريقه أخرجه أبو داود رقم (١٦٩٤) والبغوي في «شرح السنة» (٢٢/١٣ رقم ٣٤٣٢) والحميدي (١/ ٣٥ ـ ٣٦ رقم ٦٥) ومن طريق الحميدي أخرجه الحاكم (١٥٧/٤ ـ ١٥٨) والترمذي رقم (١٩٠٧) وأبو يعلى (٢/ ١٥٣ ـ ١٥٤ رقم ٨٤٠) والبيهقي (٢٦/٧).

من طريق سفيان، عن الزهري، عن أبي سلمة: أن أبا الرداد الليثي اشتكى فعاده عبد الرحمن بن عوف، فقال: خيرهم وأوصلهم أبو محمد، فقال عبد الرحمن... ونسب ابن أبي شيبة، وأبو يعلى، والترمذي، والبيهقي (سفيان) فقالوا: «ابن عيينة».

<sup>\*</sup> وأخرجه أحمد (١/ ١٩٤) والحاكم (١٥٨/٤) من طريق سفيان (نسبه الحاكم فقال: «سفيان بن حسين» عن الزهري، بالإسناد المتقدم.

قال أبو عيسى: حديث سفيان عن الزُّهري حديث صحيح، وروى معمرٌ هذا الحديث عن الزهري، عن أبي سلمة، عن رداد الليثي، عن عبد الرحمن بن عوف.

قال: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «قال الله تعالى: أنا الرحمنُ، وهي الرَّحِمُ شققتُ لها من اسمي، فمن وصلها وصلتُه ومن قطعها بَتَتُه». فيقول الله تعالى: «أنا شققتُ لها من اسمى».

وادَّعَت الجهميةُ(١) مكذبين لله ولرسوله أنهم أعاروه الاسمَ الذي شقها منه،

= قال محمد ـ يعني البخاري ـ وحديث معمر خطأ. كذا قال الترمذي.

قلت: هذا إسناد رجاله ثقات، واتصاله متوقف على سماع أبي سلمة من أبيه. فقد قال ابن أبي حاتم في «المراسيل» (ص٢٥٥) رقم (٩٤٧): «قال يحيى بن معين: أبو سلمة بن عبد الرحمن بن عوف لم يسمع من أبيه شيئاً».

وقال العلائي في «جامع التحصيل» (ص٢٦٠) رقم (٣٧٨): «قال يحيى بن معين، والبخاري، لم يسمع ـ أبو سلمة ـ من أبيه شيئاً. زاد ابن معين: ولا من طلحة بن عبد الله...».

\* وأخرجه أحمد (١/ ١٩١، ١٩٤) وأبو يعلى (٢/ ١٥٥ رقم ٨٤١) والحاكم (١٥٧/٤) من طريق يزيد بن هارون، أنبأنا هشام الدستوائي، عن يحيى بن أبي كثير، عن إبراهيم بن عبد الله بن قارظ أن أباه أخبره: أنه دخل على عبد الرحمن بن عوف وهو مريض فقال عبد الرحمن...

وقال الحافظ في «تهذيب التهذيب» (٣/ ٢٣٤ رقم ٥١١): «رواه أبو يعلى بسند صحيح من طريق عبد الله بن قارظ، عن عبد الرحمن بن عوف، من غير ذكر أبي الرداد».

وانظر ما علقه العلامة أحمد شاكر على هذا الإسناد في «المسند» رقم (١٦٥٩).

\* ولحديث عبد الرحمن بن عوف هذا شاهد من حديث أبي هريرة عند أحمد (٢/ ٤٩٨) والحاكم (١٥٧/٤) من طريق محمد بن عمرو، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة، وصححه الحاكم على شرط مسلم، ووافقه الذهبي.

\* ويشهد له أيضاً حديث عائشة عند البخاري رقم (٥٩٨٩) ومسلم رقم (٢٥٥٥) وأحمد (٦٢٢) وأحمد (٦٢٢) وأبو يعلى في «المسند» (٧/ ٤٤٤ رقم ٤٢٣/٩٠).

\* وكذلك يشهد له حديث عامر بن ربيعة عند أبي يعلى (١٥٦/١٣ رقم ٧١٩٨/٦) والبزار (٢/ ٣٥٥ رقم ١٥٩٨/٦) والبزار (٢/ ٣٧٥ رقم ١٨٨٢ ـ كشف) وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٨/ ١٥٠) وقال: «رواه الطبراني، وأبو يعلى بنحوه، والبزار... وفيه عاصم بن عبيد الله ضعفه الجمهور، وقال العجلى: لا بأس به».

(١) الجهمية إحدى الفرق الكلامية التي تنتسب إلى الإسلام، وهي ذات مفاهيم وآراء عقدية، لها آراء خاطئة في مفهوم الإيمان، وفي صفات الله تعالى وأسمائه. وترجع في نسبتها إلى مؤسسها «الجهم بن صفوان» الترمذي.

ومن أهم آراء الجهمية ما يلي:

١ ـ مذهبهم في التوحيد، هو إنكار جميع الأسماء والصفات لله عز وجل، ويجعلون أسماء الله من باب المجاز.

ومن أين علم الخلقُ أسماءَ الخالقِ قبل تعليمه إياهم، فإنه لم يعلم آدمَ ولا الملائكة أسماءَ المخلوقين حتى علمهم اللَّهُ تعالى مِن عنده، وكان بدءُ علمها منه فقال تعالى: ﴿ وَعَلَمَ ءَادَمَ الْأَسْمَآءَ كُلُهَا ثُمَّ عَرَضُهُمْ عَلَى الْمَلَيْهِكَةِ فَقَالَ أَنْبِعُونِي بِأَسْمَآءِ هَنُولاَهِ يعلم لَن كُنتُم صَدوِقِينَ ﴿ قَالُوا سُبْحَنكَ لا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَمْتَنَأُ إِنَكَ أَنتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ ﴾ إن كُنتُم صَدوِقِينَ ﴿ قَالُوا سُبْحَنكَ لا عِلْمَ لَنا إلَّا مَا عَلَمْتَنَأُ إِنَّكَ أَنتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ ﴿ قَالُوا سُبْحَنكَ لا عِلْمَ لَنا إلَّا مَا عَلَمْتَا أَنْكَ أَنتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ ﴾ قال الله قال الله عَلَى الله عَلَيْمُ الله عَلَى المَا عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى المَلْمَ الله عَلَى الله عَلَى المَلْعَلَى اله عَلَى المَا عَلَى المَا عَلَى الله عَلَى المَا عَلَى المَالمُوا

وقال رسولُ الله ﷺ: «إن لله تسعة وتسعين اسماً من أحصاها وحفظها دخل الجنة»(١) وساق الأسماء الحسني كما قدمنا.

ثم قال: «فهذه كلُها أسماءُ اللَّهِ تعالى لم تزَل له كما لم يزل، بأيها دعوت فإنما تدعو اللَّه نفسه. قال: ولن يدخل الإيمانُ قلبَ رجلِ حتى يعلم أن اللَّه تعالى لم يَزل إلها واحداً بجميع أسمائِه وجميع صفاتِه لم يُحدثُ له منها شيءٌ كما لم تزل وحدانيتُه». انتهى كلامُه رحمه الله تعالى.

#### [تفصيل المراد بقوله ﷺ «من أحصاها»]

واختلف العلماءُ في معنى قولِه ﷺ: «من أحصاها»(٢). فقال البخاريُّ وغيرُه

٢ ـ القول بالجبر والإرجاء.

٣ ـ نفي أن يكون الله متكلماً بكلام يليق بجلاله وإثبات أن القرآن مخلوق.

٤ ـ الإيمان هو المعرفة بالله.

٥ ـ نفى أن يكون الله تعالى في جهة العلو.

٦ ـ أن الله قريب بذاته، وأن الله مع كل واحد بذاته عز وجل، وهذا هو المذهب الذي بنى عليه أهل الاتحاد والحلول أفكارهم.

انظر مقالات الإسلاميين لأبي الحسن الأشعري (١/ ٢٧٩).

وقد ذهب كثير من علماء السلف إلى تكفير الجهمية وإخراجهم من أهل القبلة.

انظر: «فُرق مُعاصَّرة تنسب إلى الإسلام وبيان موقف الإسلام منهاً» إعداد: غالب بن علي عواجي. (٢/ ٧٩٣ ـ ٨٢٠) الباب الحادي عشر: الجهمية.

<sup>(</sup>١) وهو حديث صحيح تقدم تخريجه قريباً.

<sup>(</sup>٢) أخرج هذه اللفظة البخاري (٢١٤/١١ رقم ٦٤١٠) ومسلم (٢٠٦٢/٤ رقم ٢٦٦٧) من حديث أبي هريرة وقد تقدم.

من المحققين: معناه حفِظها، وأن إحدى الروايتين مفسَّرةٌ للأخرى.

وقال الخطابي: يحتمل وجوهاً: أحدُها أن يعُدَّها حتى يستوفِيَها، بمعنى أن لا يقتصِرَ على بعضها، فيدعو اللَّه بها كلِها ويُثني عليه بجميعها فيستوجب الموعودَ عليها من الثواب.

وثانيها: المُرادُ بالإحصاء الإطاقةُ، والمعنى من أطاق القيامَ بحق هذه الأسماء والعملَ بمقتضاها وهو أن يعتبرَ معانيها فيُلزِمَ نفسَه بمواجبها، فإذا قال «الرزاق» وثِقَ بالرزق، وكذا سائرُ الأسماء.

ثالثها: المرادُ بها الإحاطةُ بجميع معانيها، وقيل أحصاها عمِل بها فإذا قال: «الحكيم»، سلم لجميع أوامرِه وأقدارِه وأنها جميعَها على مقتضى الحكمة، وإذا قال: «القُدوس»، استحضر كونَه مقدساً منزهاً عن جميع النقائص، واختاره أبو الوفاء بنُ عقيل.

وقال ابنُ بطال: طريقُ العملِ بها أن ما كان يُسوَّغ الاقتداءُ به كالرحيم والكريم فيُمرّن العبدُ نفسَه على أن يصِحّ له الاتصافُ بها، يعني فيما يقوم به، وما كان يختص به نفسَه كالجبار والعظيم فعلى العبد الإقرارُ بها والخضوعُ لها وعدمُ التحلّي بصفة منها، وما كان فيه معنى الوعدِ يقف فيه عند الطمعِ والرغبة، وما كان فيه معنى الوعدِ يقف أيه عند الطمعِ والرغبة، وما كان فيه معنى الوعدِ المُ

والظاهرُ أن معنى حِفْظِها وإحصائِها هو معرفتُها والقيامُ بعبوديتها، كما أن القرآنَ لا ينفع حفظُ ألفاظِهِ مَن لا يعمل به، بل جاء في المُرّاق من الدين أنهم يقرأون القرآنَ لا يجاوز حناجِرَهم.

وقال ابن القيم (٢) رحمه الله تعالى بعد كلام طويلٍ على أولية اللهِ تعالى وما في ذلك الشهودِ منَ الغنى التامِّ قال: وليس هذا مختصاً بأوليته تعالى فقط، بل جميعُ ما يبدو للقلوب من صفات الربِّ سبحانه يستغني العبدُ بها بقدر حظه وقَسْمِه من معرفتها وقيامِه بعبوديتها، فمن شهد مشهَدَ علوِّ اللهِ تعالى على خلقِه وفوقيّتِه

<sup>(</sup>۱) بلفظه من «فتح الباري شرح صحيح البخاري» (۱۱/ ۲۲۰ ـ ۲۲۱).

<sup>(</sup>٢) في «طريق الهجرتين وباب السعادتين» (ص٤٣ ـ ٤٦).

لعباده واستوائِه على عرشه كما أخبر بها أعرف الخلقِ وأعلمُهم به الصادقُ المصدوقُ وتعبّد بمقتضى هذه الصفةِ، بحيث يصير لقلبه صَمَدٌ يعرج إليه مناجياً له مُظرقاً واقفاً بين يديه وقوف العبدِ الذليلِ بين يدي الملكِ العزيز، فيشعر بأن كَلِمَه وعملَه صاعدٌ إليه معروضٌ عليه مع أوفى خاصتِه وأوليائِه فيستحي أن يصعَدَ إليه من كَلِمِه ما يخزيه ويفضحه هناك، ويشهد نزولَ الأمرِ والمراسيمِ الإلهيةِ إلى أقطار العوالم كلَّ وقتِ بأنواع التدبيرِ والتصرفِ من الإماتة والإحياءِ والتوليةِ والعزلِ والخفض والرفعِ والعطاء والمنع وكشفِ البلاءِ وإرسالِه وتقلُّبِ الدولِ ومُداولةِ الأيامِ بين الناس إلى غير ذلك من التصرفات في المملكة التي لا يتصرف فيها سواه، فمراسيمُه نافذة فيها كما يشاء: ﴿ يُدَيِّرُ ٱلْأَمْرَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ إِلَى ٱلْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إلَيْهِ فِي معرفة وعبودية استغنى به.

وكذلك من شهد مشهد العلم المحيطِ الذي لا يعزُب عنه مثقال ذرةٍ في الأرض ولا في السموات ولا في قرار البحارِ ولا تحت أطباقِ الجبالِ بل أحاط بذلك علمه علماً تفصيلياً، ثم تعبَّد بمقتضى هذا الشهودِ من حراسةِ خواطرِه وإراداتِه وجميعِ أحوالِه وعزَماتِه وجوارحِه، علمَ أن حركاتِه الظاهرة والباطنة وخواطرِه وإراداتِه وجميع أحوالِه ظاهرة مكشوفة لديه علانية، بادية لا يخفى عليه منها شيء.

وكذلك إذا أشعر قلبه صفة سمعِه سبحانه لأصوات عبادِه على اختلافها وجهرِها وخفائِها، وسواءٌ عنده من أسرّ القولَ ومن جهرَ به لا يشغلُه جهرُ من جهرَ عن سمعه صوتَ من أسرّ، ولا يشغله سمعٌ عن سمع، ولا تغلطه الأصوات على كثرتِها واختلافِها واجتماعِها، بل هي عنده كلُها كصوتٍ واحدٍ، كما أن خلق الخلق جميعِهم وبعُثِهم عنده بمنزلة نفس واحدة.

وكذلك إذا شهد معنى اسمِه البصير جل جلاله الذي يرى دبيبَ النملةِ السوداء على الصخرة الصماء في حِنْدِس<sup>(۱)</sup> الظلماء، ويرى تفاصيلَ خلْقِ الذرةِ

<sup>(</sup>١) الجِنْدِسُ: الظُّلْمةُ. وفي الصحاح: الليل الشديد الظلمة. «لسان العرب» (٣٥٦/٣٥).

الصغيرةِ ومُخْها وعروقَها ولحمَها وحركتَها، ويرى مدَّ البعوضةِ جناحها في ظلمةِ الليل، وأعطى هذا المشهدَ حقَّه من العبودية بحرَس حركاتِه وسكناتِه، وتيقن أنها بمرأى منه سبحانه ومشاهدةٍ لا يغيب عنه منها شيءٌ.

وكذلك إذا شهد مشهد القيّومية الجامع لصفاتِ الأفعالِ وأنه قائمٌ على كل شيء وقائمٌ على كل نفس بما كسبت، وأنه تعالى هو القائمُ بنفسه المُقيمُ لغيره، القائمُ عليه بتدبيره وربوبيّته وقهرِه وإيصالِ جزاء المحسنِ وجزاء المسيء إليه، وأنه بكمال قيّوميته لا ينام ولا ينبغي له أن ينام، يخفِضُ القِسْطَ ويرفعه، يُرفَع إليه عملُ الليلِ قبل عمل النهارِ وعملُ النهارِ قبل عملِ الليلِ، لا تأخذه سنةٌ ولا نومٌ ولا يضِلّ ولا ينسى.

وهذا المشهدُ من أرفع مشاهدِ العارفينَ وهو مشهدُ الرُبوبية، وأعلى منه مشهدُ الإلهيةِ الذي هو مشهدُ الرسلِ وأتباعِهم الحنفاء، وهو شهادة أن لا إله إلا اللَّهُ وأن إلهيةَ ما سواه باطلٌ ومُحالٌ، كما أن ربوبيةَ ما سواه كذلك، فلا أحدَ سواه يستحق أن يُؤَلّهَ ويُعْبَدَ ويُصلَّى له ويُسجدَ ويستحقّ نهايةَ الحبِّ مع نهايةَ الذلِّ لكمال أسمائِه وصفاتِه وأفعالِه، فهو المطاعُ وحده على الحقيقة والمألوهُ وحده وله الحُكمُ، فكلُّ عبوديةٍ لغيره باطلةٌ وعَناءٌ وضلالٌ، وكلُ محبةٍ لغيره عذابٌ لصاحبها، وكلُ غِنى بغيره فقرٌ وفاقة، وكلُ عزِ بغيره ذُلٌ وصَغارٌ، وكلُ تكثرُ بغيره قلةٌ وذِلةٌ.

 فهذا المشهدُ تجتمع فيه المشاهدُ كلُها، وكلُ مشهدِ سواه فإنما هو مشهدٌ لصفة من صفاتِه، فمن التعبد الذي هو كمالُ الحبُّ مع كمال الذلُ والتعظيمِ والقيامِ بوظائف العبوديةِ فقد تم له غِناه بالإله الحقّ وصار من أغنى العباد، ولسان مثلِ هذا يقول:

غنيتُ بلا مالِ عن الناسِ كلِهم وإن الغِنى العالي عن الشيء لا بِه

اھ.

## [تفسير قوله تعالى: ﴿وَذَرُوا ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي ٱلسَّمَنَهِا ۗ﴾]

وقوله تعالى: ﴿وَذَرُواْ الَّذِينَ يُلْعِدُونَ فِي آَسَمَنَيْكِ ۗ الاعراف: ١٨٠].

قال ابنُ عباس<sup>(۱)</sup> وابنُ جُريجِ ومجاهدٌ<sup>(۱)</sup>: هم المشركون عدَلوا بأسماء اللَّهِ تعالى عما هي عليه فسَمَّوا بها أوثانَهم فزادوا ونقصوا، فاشتقوا اللاتَ من الله، والعُزّى من العزيز، ومَناة من المنّان. وقيل: هي تسميتُهم الأصنامَ آلهةً.

ورُوي عن ابن عباس<sup>(٣)</sup> وَلِيُهَا: يُلحدون في أسمائِه أي يكذبون.

وقال قتادةُ (٤): يلحِدون يشركون في أسمائه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير الطبري في «جامع البيان» (٢٨٢/١٣ رقم ١٥٤٥٣). عن ابن عباس: «وذروا الذين يلحدون في أسمائه» قال: إلحاد الملحدين، أن دعوا «اللات» في أسماء الله.

 <sup>(</sup>۲) أخرج ابن جرير الطبري في «جامع البيان» (۲۸۳/۱۳ رقم ۱٥٤٥٤).
 عن مجاهد: «وذروا الذين يلحدون في أسمائه»، قال: اشتقوا «العزى» من «العزيز»، واشتقوا «اللات» من «الله».

وقد ذكر ابن كثير قول ابن عباس وابن جريج ومجاهد في تفسيره (٢/ ٢٨٠).

 <sup>(</sup>٣) أخرج ابن جرير الطبري في «جامع البيان» (٢٨٣/١٥٣ رقم ١٥٤٥٥).
 عن ابن عباس قوله: «وذروا الذين يلحدون في أسمائه» قال: «الإلحاد»، التكذيب.

<sup>(</sup>٤) أخرج ابن جرير الطبري في «جامع البيان» (٢٨٣/١٣ رقم ١٥٤٥٦). عن قتادة: «يلحدون» قال: يشركون.

وقد ذكر ابن كثير قول ابن عباس وقتادة في تفسيره (٢/ ٢٨٠).

وقال عليُّ بنُ أبي طلحةً عن ابن عباس(١): الإلحادُ التكذيبُ.

وأصلُ الإلحادِ في كلام العربِ العدولُ عن القصد والميلُ والجَوْرُ والانحراف، ومنه اللحدُ في القبر لانحرافه إلى جهة القِبلة عن سِمَة الحفر اه.

وهذه الأقوالُ متقاربةً، والإلحادُ يعُمُّها، وهو ثلاثةُ أقسام:

الأول: إلحادُ المشركين وهو ما ذكره ابنُ عباس وابنُ جريج ومجاهدٌ من عدولهم بأسماء اللهِ تعالى عما هي عليه وتسميتُهم أوثانَهم بها مضاهاةً لله عز وجل ومُشاقّةً له وللرسول ﷺ.

الثاني: إلحادُ المُشبّهة الذين يكيفون صفاتِ اللَّهِ عز وجل ويشبهونها بصفات خلقِه مضادّة له تعالى ورداً لقوله عز وجل: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَى يَّ الشورى: ١١]، ﴿وَهُو مَقَابِلُ لِإلْحَادُ الْمُشْرِكِينَ، فأولئك جعلوا المخلوق بمنزلة الخالق وسوَّوه به، وهؤلاء جعلوا الخالق بمنزلة الأجسامِ المخلوقة وشبّهوه بها، تعالى وتقدس عن إفكهم.

الثالث: إلحادُ النُّفاةِ وهم قسمان:

قسم أثبتوا ألفاظ أسمائِه تعالى دون ما تضمنتُه من صفات الكمالِ فقالوا: رحمنٌ رحيمٌ بلا رحمة، عليمٌ بلا علم، حكيمٌ بلا حكمة، قديرٌ بلا قدرة، سميعٌ بلا سمع، بصيرٌ بلا بصر. واطردوا بقية الأسماء الحسنى هكذا وعطلوها عن معانيها وما تقتضيه وتتضمنه من صفات الكمالِ لله تعالى، وهم في الحقيقة كمن بعدهم، وإنما أثبتوا الألفاظ دون المعاني تستراً وهو لا ينفعهم.

وقسم لم يتستَّروا بما تستَّر به إخوانهم، بل صرَّحوا بنفي الأسماء وما تدل عليه من المعاني واستراحوا من تكلُّف أولئك، وصفوا الله تعالى بالعدم المخضِ الذي لا اسمَ له ولا صفة وهم في الحقيقة جاحدون لوجود ذاتِه تعالى مكذّبون بالكتاب وبما أرسل اللَّه به رُسلَه.

وكلُ هذه الأربعةِ الأقسامِ كلُ فريقٍ منهم يكفر مُقابلُه، وهم كما قالوا كلُهم كفارٌ بشهادةِ اللَّهِ وملائكتِه وكتبِه ورسلِه والناسِ أجمعين من أهل الإيمانِ والإثباتِ الواقفين مع كلام اللَّهِ تعالى وسنةِ رسولِه ﷺ وآلِه وصحبِه أجمعين.

<sup>(</sup>١) ذكره ابن كثير في تفسيره (٢/ ٢٨٠). بسند منقطع.

(صفاتِه العلى) أي وإثباتُ صفاتِه العُلى التي وصف بها نفسَه تعالى ووصفه بها نبيَّه على من صفاتِ الذاتِ وصفاتِ المخالِ، من صفاتِ الذاتِ وصفاتِ الأفعال، مما تضمنتُه أسماؤُه بالاشتقاق كالعلم والقدرةِ والسمعِ والبصرِ والحِكمةِ والرحمة والعزة والعلوِّ وغيرِها، ومما أخبر به عن نفسِه وأخبر بها عنه رسولُه على ولم يَشتقَ منه اسماً كحبه المؤمنين والمتقين والمحسنين، ورضائِه عن عباده المؤمنين ورضاه لهم الإسلامَ ديناً، وكراهتِه انبعاتَ المنافقين وسَخَطِه على الكافرين وغضبِه عليهم، وإثباتِ وجهِه ذي الجلالِ والإكرام ويدَيه المبسوطتين بالإنفاق، وغيرِ ذلك مما هو ثابتٌ في الكتاب والسنة والفِطَرِ السليمة.

وسيأتي الكلامُ على ما ذكر من ذلك في المثن في محله، وما لم يذكر في المتن ففي خاتمة البابِ إن شاء الله تبارك وتعالى.

#### [إثبات ربوبية الله تعالى]

(وأنه الربُ المجليلُ الأكبرُ المخالقُ المبارئُ والمصور) (باري البرايا مُنشئ المخلائقِ مُنبدِعُهم بلا مثالِ سابقِ)

(وأنه الربُ) أي وإثبات ربوبيتِه بأنه ربُ كل شيء ومليكه، ربُ الأولين والآخرين، ربُ المشرقين وربُ المغربين، ربُ السمواتِ والأرضين وما بينهما ربُ العالمين، ربُ الآخرِةِ والأولى، مالكُ الملكِ فلا شريكَ له في ملكه يؤتي الملكَ من يشاء وينزع الملكَ ممن يشاء، ويُعزّ من يشاء ويُذل من يشاء ويهدي من يشاء ويُضل من يشاء ويسعد من يشاء ويشقي من يشاء، ويُخفض من يشاء ويرفع من يشاء، ويُعطي من يشاء ويمنع من يشاء، ويصِل من يشاء ويقطع من يشاء، ويبسُط الرزقَ لمن يشاء ويقدِرُه على من يشاء، يخلق ما يشاء، يهب لمن يشاء إناثاً ويهب لمن يشاء الذكورَ، أو يزوِّجُهم ذكراناً وإناثاً ويجعلُ من يشاء عقيماً إنه عليمٌ قدير.

يولج الليل في النهار ويولج النهار في الليل، ويُخرج الحيَّ من الميت ويخرج الميت من الحي، ويُخرج الميت من الحي، ويُحيي الأرضَ بعد موتِها، وسخر الشمسَ والقمرَ كلُّ يجري لأجلٍ مسمى، يدبر الأمرَ من السماء إلى الأرض ثم يعرُج إليه في يوم كان مقداره ألفَ سنةٍ مما تعدون.

خلق فسوّى وقدر فهدى، وأضحك وأبكى، وأمات وأحيا، وخلق الزوجين

الذكرَ والأنثى من نطفة إذا تُمنى، وأغنى وأقنى وأوجد وأفنى، يُبدي ويُعيد ويفعل ما يريد، رفع سَمْكَ السماءِ فسوَّاها وأغطشَ ليلَها وأخرج ضُحاها، وبسطَ الأرضَ ودحاها فِراشاً لعباده ومِهاداً، ونصب الجبالَ عليها أوتاداً، سخر الفُلكَ تجري في البحر بأمره، ويُمسك السماءَ أن تقعَ على الأرضِ إلا بإذنِه.

فالقُ الإصباحِ وجعل الليلَ سكناً والشمسَ والقمرَ حُسباناً، لا الشمسُ ينبغي لها أن تُدركَ القمرَ ولا الليلُ سابقُ النهارِ وكلٌ في فلكِ يسبحون، الذي أحسن كلَ شيءِ خلقه وبدأً خلْقَ الإنسانِ من طين ثم جعل نسلَه من سُلالةٍ من ماء مَهين، ثم سوّاه ونفخ فيه من روحه وجعل لكم السمعَ والأبصارَ والأفئدةَ قليلًا لعلكم تشكرون.

خالقُ الكونِ وما فيه، وجامعُ الناسِ ليوم لا ريب فيه. مرَج البحرينِ هذا عذبٌ فراتٌ وهذا ملحٌ أُجاجٌ وجعل بينهما برزخاً وحِجْراً محجوراً، وأسبغَ على عباده نِعَمَه الظاهرةَ والباطنة، وجعل الليلَ والنهارِ خِلْفةً لمن أراد أن يذّكرَ أو أراد شُكوراً، علم وألهمَ، ودبّر فأحكمَ، وقضى فأبرم.

لا رادً لقضائِه ولا مُضادً لأمره، ولا مُعقِّبَ لحكمِه ولا شريكَ له في ملكه، ولا إله غيرُه ولا ربَّ سواه، ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن، ولا حولَ ولا قوةَ إلا بالله العليِّ العظيم.

(الجليلُ) أي المتصفُ بجميع نعوتِ الجلالِ وصفاتِ الكمالِ، المنزّةُ عن النقائص والمُحال، المتعالي على الأشباه والأمثال، له الأسماءُ الحسنى والصفاتُ العُلى والمثلُ الأعلى، وله الحمدُ في الآخرة والأولى.

(الأكبرُ) الذي السمواتُ والأرضُ وما فيهن وما بينهما في كفّه كخردلة في كف آحاد عبادِه، له العظمةُ والكِبرياءُ وهو أكبرُ كلِّ شيءِ شهادةً، لا مُنازعَ له في عظمته وكبريائِه، ولا تنبغي العظمةُ والكبرياءُ إلا له، ومن نازَعه في صفة منهما أذاقه عذابَه وأحل عليه غضبَه، ومن يحلِلْ عليه غضبُه فقد هوَى.

(الخالق) أي المقدِّرُ والمُقلِّبُ للشيء بالتدبير إلى غيره كما قال تعالى: ﴿ يَغْلُقُكُمْ فِي بُطُونِ أُمَّهَا تِكُمْ خَلْقًا مِّنْ بَعْدِ خَلْقِ فِي ظُلْمَنَتِ ثَلَاثٍ ﴾ [الزمر: ٦].

وقال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِ رَيِّبٍ مِّنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُم مِّن تُرَابٍ

ثُمَّ مِن نُطْفَةِ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةِ ثُمَّ مِن مُضْغَةِ ثُغَلَقَةٍ وَغَيْرٍ مُخَلَّقَةٍ لِنُبَيِّنَ لَكُمُّ وَلُقِتُ فِي ٱلْأَرْصَامِ مَا نَشَآهُ إِلَى أَجَلِ مُسَتَّى ثُمَّ نُخْرِجُكُمْ طِفْلاً﴾ [الحج: ٥] الآية.

وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن سُلَالَةٍ مِن طِينٍ ۞ ثُمَّ جَعَلْنَهُ نُطْفَةُ فِ قَرَارٍ مَّكِينٍ ۞ ثُرَّ خَلَقْنَا ٱلنُطْفَةَ عَلَقَةَ فَخَلَقْنَا ٱلْعَلْفَةَ مُضْفَحَةً فَخَلَقْنَا ٱلْمُضْغَةَ عِظْمًا قَرَّارٍ مَّكِينٍ ۞ لَأَنطُفَةُ عَلَقَا مَاخَرُ فَتَبَارَكَ ٱللهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ۞ [المؤمنون].

وقال تعالى: ﴿أَوَلَا يَذْكُرُ ٱلْإِنسَنُ أَنَا خَلَقْنَهُ مِن قَبْلُ وَلَتَر يَكُ شَيْئًا﴾ [مريم: ٢٧]، وقال تعالى: ﴿أَلَخَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ ٱلظُّلُمَتِ وَالنُّورُ﴾ [الانعام: ١]، وقال تعالى: ﴿أَلَتُهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ﴾ [الرعد: ١٦، الزمر: ٢٢]، وقال تعالى: ﴿وَاللَّهُ خَلَقًكُمُ وَمَا تَعْمَلُونَ﴾ [الصافات: ٩٦].

فالله تبارك وتعالى الخالقُ وكلُ ما سواه مخلوقٌ له، مربوبٌ له، لا خالقَ غيرُه، فجميعُ السمواتِ والأرضِ ومن فيهن وما بينهما وحركاتُ أهلها وسكناتُهم وأرزاقُهم وآجالُهم وأقوالُهم وأعمالهم كلُها مخلوقاتٌ له مُحدَثةٌ كائنةٌ بعد أن لم تكن، وهو خالقُ ذلك كلِه ومُوجدُه ومُبدِئه ومُعيدُه، فمنه مبدأها وإليه مُنتهاها: ﴿ أَلا إِلَى اللهِ نَصِيرُ الْأَمُورُ ﴾ [الشورى: ٥٣].

(البارئ) أي المنشئ للأعيان من العدم إلى الوجود، والبَرْءُ هو الفَرْيُ، وهو التنفيذُ وإبرازُ ما قدَّره وقرَّره إلى الوجود، وليس كلُّ مَن قدّر شيئاً ورتبه يقدِر على تنفيذه وإيجادِه سوى اللّهِ عز وجل، كما قيل:

# ولأنت تفْري ما خلقتَ وبعضُ القومِ يخلق ثم لا يفْري

أي أنت تنفذ ما خلقتَ أي قدرت، بخلاف غيرِك فإنه لا يستطيع كلَّ ما يريد، فالخلقُ التقديرُ، والفريُ التنفيذُ.

(المصور) الممثلُ للمخلوقات بالعلامات التي يتميز بعضُها عن بعض، أي الذي ينفذ ما يريد إيجادَه على الصفة التي يريدها، يقال: هذه صورةُ الأمرِ أو مِثالُه، فأولاً يكون خلقاً ثم بَرْءاً ثم تصويراً، وهذه الثلاثةُ الأسماءُ التي في سورة الحشر في خاتمتها: ﴿هُوَ اللَّهُ ٱلْخَلِقُ ٱلْبَارِئُ ٱلْمُصَوِّرُ ﴾ [الحشر: ٢٤].

قال ابنُ كثير (١) رحمه الله تعالى: أي الذي إذا أراد شيئاً قال له كن فيكون على الصفة التي يريد والصورةِ التي يختار، كقوله تعالى: ﴿فِي أَيْ صُورَةٍ مَا شَآهَ رَكِّبُكَ ﴾ [الانفطار: ٨].

(باري البرايا) جميع الموجوداتِ (منشئ الخلائق) أي جميع المخلوقاتِ (مبدعهم) أي خالِقهم ومُنشئهم ومُحدِثهم، يفسر ذلك (بلا مثال سابق) أي بلا نظير سالف، ومنه سُمّيت البِدْعةُ بدعةً لأنها على غير مثالِ سبق في الشرع، وقال الله تعالى: ﴿بَدِيعُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ [البقرة: ١١٧، الأنعام: ١٠١]. أي مُحدِثها وموجدُها على غير مثالِ سبق.

وهذا مفسِّرٌ للبيت الذي قبله وقد تقدم الكلامُ عليه ولله الحمدُ والمنة.

(الأولُ السمبدي بسلا ابستداء والآخِرُ السباقي بسلا انستهاء)

وقال تعالى: ﴿ أُولَمْ يَرُوا كَيْفَ يُبِدِئُ ٱللَّهُ ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُمِيدُهُۥ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ ۚ ۞ قُلْ سِيرُوا فِى ٱلْأَرْضِ قَانَظُرُوا كَيْفَ بَدَا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ ٱللَّهُ يُنشِئُ ٱللَّشَاةَ ٱلْآخِرَةً إِنَّ ٱللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ فَدِيرٌ ۞﴾ [العنكبوت].

وقال تعالى: ﴿ وَلَا تَذَعُ مَعَ اللّهِ إِلَهًا ءَاخَرُ لاَ إِلَهُ إِلَّا هُوَ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَقَال تعالى: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴿ وَقَالَ تعالَى: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴿ وَقَالَ تعالَى: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴿ وَقَالَ تعالَى: ﴿ يَكُنُ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴾ وَيَبْعَ وَبَهُ مُ رَبِكَ ذُو ٱلجُلَكِ وَٱلْإِكْرَادِ ﴾ [الرحمن]. وقال تعالى: ﴿ يَقَمَ هُم بَارِزُونَ لَا يَخَلَى عَلَى اللّهِ مِنْهُمْ شَيْءٌ لِيمَنِ ٱلْمُلّكُ ٱلْيَوْمَ لِلّهِ ٱلْوَجِدِ ٱلْقَهَّارِ ﴾ [غافر: ١٦].

وقال رسولُ الله عَلَيْم: «اللهم ربَّ السمواتِ السبعِ وربَّ العرشِ العظيم، ربَّنا وربَّ كلِّ شيءٍ، فالقَ الحبِّ والنوى، مُنزلَ التوراةِ والإنجيلِ والقرآنِ، أعوذُ بك من

<sup>(</sup>۱) في تفسيره (٤/ ٣٦٨).

شر كلِّ دابةِ أنت آخذٌ بناصيتِها، أنت الأولُ فليس قبلك شيءٌ، وأنت الآخِرُ فليس بعدك شيءٌ، وأنت الظاهِرُ فليس فوقك شيءٌ، وأنت الباطنُ فليس دونك شيءٌ، اقض عني الدَّينَ وأغنني من الفقر». رواه مسلم (١١) من حديث أبي هريرةَ ﷺ عن النبي ﷺ.

وفي الصحيحين (٢) عن عِمرانَ بنِ حُصينِ رضي الله عنهما قال: دخلتُ على النبي ﷺ وعقَلتُ ناقتي بالباب، فأتاه ناسٌ من بني تميم فقال: «اقبَلوا البُشرى يا بني تميم»، قالوا: قد بشرتنا فأعطِنا، مرتين.

ثم دخل عليه ناسٌ من أهل اليمن فقال: «اقبلوا البُشرى يا أهلَ اليمن إذ لم يقبَلْها بنو تميم»، قالوا: قبِلْنا يا رسول الله، قالوا: جئناك نسألك عن أول هذا الأمر، قال: «كان اللّهُ ولم يكن شيءٌ غيرَه، وكان عرشُه على الماء، وكتب في الذكر كلَّ شيء، وخلق السمواتِ والأرضَ». الحديث.

وقال عمرُ ﴿ اللهِ عَنْ النبيُ ﷺ مقاماً فأخبرنا عن بدء الخلقِ حتى دخل أهلُ الجنةِ منازلَهم وأهلُ النارِ منازلَهم، حفِظ ذلك مَن حفِظه ونسِيَه مَن نسِيَه. رواه البخاري (٣).

وفي حديث ابن عمرَ (٤) والله عنه الله الله عالى يطوي السمواتِ بيده ثم يقول: أنا الملكُ أنا الملكُ، أنا الجبارُ المتكبرُ، أين ملوكُ الأرضِ؟ أين الجبارون؟ أين المتكبرون؟».

وفي حديث الصُّور: «أنه عز وجل إذا قبض أرواحَ جميعِ خلقِه فلَم يبق سواه وحدَه لا شريك له، حينئذ يقول: لمن الملكُ اليوم، ثلاث مرات». ثم يجيب نفسَه

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (٤/ ٢٠٨٤ رقم ٢٧١٣).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۲/۲۸۲ رقم ۳۱۹۰) و (۲/۲۸۲ رقم ۳۱۹۱) و(۸۳/۸ رقم ۶۳۲۰) و (۸/ ۸۹ رقم ۶۸۳۱)، (۶۰۳/۱۳ رقم ۷۶۱۸).

ولم يخرجه مسلم في صحيحه كما ذكر المصنف.

قلت: وأخرجه ابن خزيمة في «كتاب التوحيد وإثبات صفات الرب عز وجل».

٣) في صحيحه معلقاً (٦/ ٢٨٦ ـ ٢٨٧ رقم ٣١٩٢).

<sup>.</sup> ووصله الحافظ في «تغليق التعليق» (٣/ ٤٨٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٣١/ ٣٩٣ رقم ٧٤١٢) ومسلم (١٤٨/٤ رقم ٢٧٨٨).

قائلًا: «لله الواحدِ القهار»(١)، أي الذي هو وحده قد قهر كلَّ شيء وغلبَه.

ولابن أبي حاتم (٢) عن ابن عباس في قال: «ينادي مُنادِ بين يدي الساعة: يا أيها الناسُ أتتكُم الساعة، فيسمعه الأحياء والأموات. قال: وينزل الله عز وجل إلى السماء الدنيا ويقول: لمن الملك اليوم؟ للهِ الواحد القهار».

قال ابنُ القيم (٣) رحمه الله تعالى في أثناء كلامِه على هذه الأسماءِ الأربعةِ وهي الأولُ والآخِرُ والظاهرُ والباطن: «هي أركانُ العلمِ والمعرفة، فحقيقٌ بالعبد أن يبلُغَ في معرفتها إلى حيثُ ينتهي به قُواه وفهمُه.

واعلم أن لك أنت أولاً وآخِراً وظاهراً وباطناً بل كل شيء فله أول وآخر وظاهر وباطن بحتى الخطرة واللحظة والنفس وأدنى من ذلك وأكثر فأولية الله عز وجل سابقة على أولية كل ما سواه، وآخِريته ثابتة بعد آخِرية كل ما سواه فأوليته سبقه لكل شيء، وآخريته بقاؤه بعد كل شيء، وظاهريته سبحانه فوقيته وعلوه على كل شيء، ومعنى الظهور يقتضي العلو، وظاهر الشيء هو ما علا منه وأحاط بباطنه، وبطونه سبحانه إحاطته بكل شيء بحيث يكون أقرب إليه من نفسه وهذا قرب غير قرب المُحب من حبيبه، هذا لون وهذا لون، فمدار هذه الأسماء الأربعة على الإحاطة، وهي إحاطتان: زمانية ومكانية.

فإحاطةُ أوليتِه وآخريتِه بالقَبل والبَعد، فكلُّ سابقِ انتهى إلى أوليتِه، وكلُّ آخِرِ انتهى إلى آخريته، فأحاطت أوليتُه وأخريتُه بالأوائل والأواخِرِ، وأحاطت ظاهريتُه

<sup>(</sup>١) وهو جزء من حديث طويل من رواية أبي هريرة. وسيأتي بتمامه في أحاديث الصور.

<sup>(</sup>٢) قال ابن كثير في تفسيره (٨١/٤): «وقد قال ابن أبي حاتم: حدثنا محمد بن غالب الدقاق، حدثنا عبيد بن عبيدة، حدثنا معتمر، عن أبيه، حدثنا أبو النضر، عن ابن عباس عبال قال: فذكره... رجاله ثقات سوى (عبيد بن عبيدة).

قال الحافظ في «اللسان» (٤/ ١٢٠ ـ ١٢١ رقم ٢٥٦): «عبيد بن عبيدة التمار بصري، يروي عن المعتمر بن سليمان... يغرب كذا قال ابن حبان في «الثقات» (٨/ ٤٣١). وقال الدارقطني في «العلل»: (٢٩ ٢٩٣)... عبيد بن عبيدة ثقة بصري.

وقال: عبيد يحدث عن معتمر بغرائب لم يأتِ بها غيره...٥.

قلت: وقد تصحف (أبو نضرة العبدي) إلى أبي النضر. فتنبُّه.

<sup>(</sup>٣) في كتابه: «طريق الهجرتين» (ص٢٤).

وباطنيتُه بكل ظاهرٍ وباطن، فما من ظاهر إلا واللّهُ فوقه وما من باطن إلا واللّهُ دونه، وما من أول إلا واللّه عده.

فالأولُ قِدَمُه، والآخِرُ دوامُه وبقاؤُه، والظاهرُ علوَّه وعظمتُه، والباطنُ قربُه ودنُوَّه، فسبَقَ كلَّ شيءٍ بآخريته، وعلا على كل شيءٍ بظهوره، ودنا من كل شيءٍ ببُطونه، فلا تُواري منه سماءٌ سماءٌ ولا أرضٌ أرضاً، ولا يحجُبُ عنه ظاهرٌ باطناً، بل الباطنُ له ظاهرٌ والغيبُ عنده شهادةٌ، والبعيدُ منه قريبٌ والسرُّ عنده علانية، فهذه الأسماءُ الأربعةُ تشتمل على أركان التوحيدِ، فهو الأولُ في آخريته والآخرُ في أوليته، والظاهرُ في بطونِه والباطنُ في ظهوره، لم يزل أولاً وآخِراً وظاهراً وباطناً».

ثم ساق الكلام على التعبد بهذه الأسماء فشفى وكفى رحمه الله تعالى، ولكن قد أحاط بذلك المعنى تفسيرُ رسولِ الله على في حديث أبي هريرة المتقدم قريباً بأوجز عبارةٍ وأخصرِها، فسبحان من خصّه بجوامع الكلم على الله المعلى المعنى المعنى

(الأحدُ الفردُ القديرُ الأزليَ الصمدُ البَرُ المهيمنُ العليَ) (عُملوً قمهرٍ وعملوً الشانِ جمل عن الأضدادِ والأعوانِ) (كنذا له العملوُ والفوقيَّة عملي عباده بلا كيفيَّة)

### [الأحد الفرد في إلهيته وربوبيته وأسمائه وصفاته]

(الأحدُ الفردُ) الذي لا ضِدَّ له، ولا نِدَّ له ولا شريكَ له في إلهيته وربوبيتِه، ولا متصرُّفَ معه في ذرة من ملكوته، ولا شبيهَ له ولا نظير له في شيء من أسمائه وصفاتِه.

فهو أحدٌ في إلهيته ولا معبودَ بحق سواه، ولا يستحق العبادةَ إلا هو، ولذا قضى ألا نعبدَ إلا إياه، وهو أحدٌ في ربوبيته فلا شريكَ له في ملكه ولا مُضادً ولا مُنازعَ ولا مُغالبَ.

أحدٌ في ذاتِه وأسمائِه وصفاتِه فلا شبيهَ له ولا مثيلَ، ليس كمثله شيءٌ وهو السميع البصير. يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم ولا يُحيطون به علماً.

فكما أنه الأحدُ الفردُ في ذاته وإلهيتِه وربوبيتِه وأسمائِه وصفاتِه، فهو المتفردُ ١٦٨ في ملكوته بأنواع التصرفاتِ من الإيجاد والإعدامِ والإحياء والإماتةِ والحلقِ والرزقِ والإعزازِ والإذلالِ والهدايةِ والإضلالِ والإسعادِ والإشقاءِ والخفْضِ والرفعِ والعطاءِ والمنع والوصْلِ والقطْع والضُرِّ والنفع.

فلو اجتمع أهلُ السمواتِ السبعِ والأرضينَ السبعِ ومَن فيهن وما بينهما على إماتةِ مَنْ هو مُحْييهِ أو إعزازِ من هو مُذِلُه أو هدايةِ من هو مُضِلُه أو إسعادِ مَن هو مُشْقيه، أو خفض من هو رافعُه أو وصلِ من هو قاطعُه، أو إعطاءِ من هو مانعُه أو ضرِّ من هو نافعُه، أو عكسِ ذلك، لم يكن ذلك بممكن في استطاعتهم، وأنَّى لهم ذلك والكلُّ خلقُه ومُلكُه وعبيدُه وفي قبضته وتحت تصرّفِه وقهرِه، ماض فيهم حكمُه، عدلٌ فيهم قضاؤُه نافذةٌ فيهم مشيئتُه لا امتناعَ لهم عما قضاه ولا خروجَ لهم من قبضته، ولا تَحرَّكُ ذرةٌ في السمواتِ والأرضِ ولا تسْكُن إلا بإذنِه، فما شاء كان وما لم يشأ لم يكن.

فسُحقاً لأصحاب السعير كيف جحدوا بآياته وأشركوا في إلهيته وربوبيتِه مَن هو مخلوقٌ مربوب مثلُهم لا يملك لنفسه ضراً ولا نفعاً ولا موتاً ولا حياةً ولا نشوراً، واتخذوهم من دونه أرباباً وأنداداً، سوَّوهم به وعدَلوهم به واعتقدوا أنهم متصرفون معه في ملكوته وعبدوهم مِن دونه، وهم يرَون ويعلمون أنهم مُحدَثون بعد أن لم يكونوا، مَشبوقون بالعدم عاجزون عن القيام بأنفسهم، فقراء إلى مَن يقوم بهم.

وألحدوا في أسماء الله وصفاتِه وآياتِه على اختلافِهم في صناعةِ الإلحادِ، فبين مُشبّهِ له تعالى بالعدم وهم نُفاةُ أسمائِه وصفاتِه بل هم نُفاةُ وجودِ ذاتِه، وبين مُشبهِ له بالمخلوقات ممثّلٍ صفاتِه تعالى بصفات الحادثاتِ المحدثاتِ حاكمين عليه بعقولهم واصفين له بما لم يصِف به نفسه.

وآخرون جحدوا إرادته ومشيئته النافذة وقدرته الشاملة وأفعاله وحكمته وحمدًه، وجعلوا أنفسَهم هم الفاعلين لما شاءوا، الخالقين لما أرادوا من دون مشيئة لله ولا إرادة، وجحدوا أن يكون الله خلقهم وما يعملون.

وآخرون جعلوا قضاءَه وقدَره حجةً لهم على ترك أوامره ونواهيه، وأنهم لا قُدرةَ لهم ولا اختيار، وأنه كلفهم بفعل ما لا يطاق فعلُه وتركِ ما لا يُطاق تركُه، وجعلوا معاصية طاعاتٍ إذ وافقت مشيئته الكونية وقدرة الكوني فخاصموه بمشيئته وأقداره وعطَّلوا أوامرة ونواهية ونسبوه إلى الظلم تعالى، وأن تعذيبه من لم يشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله ولم يقم الصلاة ولم يؤتِ الزكاة ولم يصُم ولم يحج ولم يعمل الطاعاتِ ولم يترك المعاصي كتعذيب الذكر لم يصِرْ أنثى والأنثى لم تصِرْ ذكراً، وأن أمرَهم بالصلاة وغيرها كأمر الآدمي بالطيران والأعمى بنقط المصاحف، أولئك خُصَماء الله يوم القيامة، تعالى الله عما يقول الظالمون والجاحدون، علواً كبيراً.

ورضي الله عن المؤمنين إذ عرَفوه حقَّ معرفتِه وقدروه حقَّ قدرِه ووحدوه بإلهيته وربوبيتِه وأسمائِه وصفاتِه، وأثبتوا له ما أثبته لنفسِه، ونفَوا عنه التمثيل، وآمنوا بقضائِه وقدرِه وتلقَّوه بالرِّضا والتسليم، وأن ذلك موجبُ ربوبيتِه ومقتضى إلهيتِه واللائقُ بحكمتِه وحمْدِه، وتلقوا أمرَه بالسمع والطاعةِ والامتثالِ والانقيادِ، ووقفوا عند نواهيه وحدودِه فلم يعتدوها، ونزلوا كلاً من القدر والشرعِ منزلته ولم ينصِبوا الخصام بينهما.

فالقضاءُ والقدرُ يؤمَنُ به ولا يُحتج به، والأمرُ والنهيُ يُطاع ويُمتثل، فالإيمانُ بالقدر من كمالِ التوحيدِ وشهادةِ أن لا إله إلا الله، والقيامُ بالأمرِ والنّهيِ موجبُ شهادةِ أن محمداً رسولُ الله، فمن لا يؤمن بالقضاء والقدرِ وينقادُ للأمرِ والنّهي فهو مكذبٌ بالشهادتين ولو نطّق بهما بلسانه.

وهذا البحث سيأتي تفصيلُه عن قريب إن شاء الله في موضعه، وإنما ساقنا إليه هاهنا الكلامُ على كمالِ أحديةِ اللهِ عز وجل في إلهيتِه وربوبيتِه وأسمائِه وصفاتِه وأفعالِه وقدرِه وشرعِه، وأنه لا مُعارضَ لمشيئته ولا معقب لحكمه، وأن المخلوق لا تصرُف له في نفسه فضلاً عن غيره ولا قدرة له على ما لم يُقدِرُه الله تعالى عليه، فكيف يسوّي به ويعدِل به ويُشرك معه في إلهيتِه أو ينسُبُ إليه التصرف في شيء من ملكوته.

وكم يقيم الحجة تبارك وتعالى على من أشرك معه إلها غيرَه بأحديَّته في الربوبية والأسماء والصفاتِ وإقرارِ المشركِ بها، وأن آلهتَه التي أشرك لا تتصف بشيء منها، ويُلزِمه إفرادُه بالألوهية الملازمةِ للربوبية كما قال تعالى: ﴿رَبُّ

ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَأَعْبُدُهُ وَأَصْطَلِرَ لِعِبَكَةِهِ ۚ هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًّا﴾ [مريم: ٦٥].

وقال تعالى: ﴿ اللَّهُ الَّذِى خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ يُسِينُكُمْ ثُمَّ يُمِينُكُمْ هُمَّ يُمِينُكُمْ هُمَّ يَمِينُكُمْ مَن يَفْعَلُ مِن ذَلِكُم مِن شَيْءً سُبْحَننَمُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [الروم: ٤٠]، وقال تعالى: ﴿ قُلْ هَلْ مِن شُركَآبِكُمْ مَن يَبْدَوُا الْخَلْقَ ثُمَّ يُمِيدُونُ قُلِ اللّهُ يَبْدَوُا الْخَلْقَ ثُمَّ يُمِيدُونُ قَلُ اللّهُ يَبْدَوُا الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُونُ فَلَ اللّهُ يَبْدِى لِلْحَقِّ أَفَىن يَبْدِى إِلَى الْحَقِّ قُلِ اللّهُ يَهْدِى لِلْحَقِّ أَفَىن يَهْدِى إِلَى الْحَقِّ قُلُ اللّهُ يَهْدِى لِلْحَقِّ أَفَىن يَهْدِى إِلَى اللّهُ يَهْدِى اللّهَ اللّهُ يَهْدِى اللّهَ اللّهُ يَهْدِى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى مِن شُركاً إِلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ كَنْ كَنْ كُنُونَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى مَن الآيات.

(القدير) الذي له مُطلقُ القُدرةِ وكمالُها وتمامُها، الذي ما كان ليُعجِزَه من شيء في الأرض ولا في السماء، الذي ما خلق الخلق ولا بعثهم في كمال قدرتِه إلا كنفسِ واحدة، الذي إنما أمرُه إذا أراد شيئاً أن يقول له كن فيكون، الذي يبدأ الخلق ثم يعيده وهو أهونُ عليه، الذي يمسك السمواتِ والأرضَ أن تزولا ولئن زالتا إن أمسكهما من أحد من بعده، ويُمسك السماءَ أن تقعَ على الأرضِ إلا بإذنه، الذي وسِع كرسيَّه السمواتِ والأرضَ ولا يؤودُه حِفظُهما، أي لا يُكرثه ولا يُثقله، الفعالُ لما يشاء إذا شاء كيف شاء في أي وقتِ شاء، قال الله تعالى: ﴿إِن يَشَأَ الله عَلَى الله عَلَى: ﴿إِن يَشَأَ الله عَلَى الله عَلَه عَلَى الله عَلَى الله عَلَه عَلَه عَلَى الله عَلَه عَلَى الله عَلَه عَلَى الله عَلَه عَلَى الله عَلَى الله عَلَه ع

وقال تعالى بعد الكلام على البدء والإعادةِ: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ وَالْمَعَادِةِ: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَقَّ وَأَنَكَ مَا يَكْعُونَ مِن دُونِهِ. هُوَ ٱلْبَطِلُ﴾ [الحج: ٦٢] الآية.

وقال تعالى بعد الكلام على هذا المعنى: ﴿ وَالَّكَ إِنَّ اللَّهُ هُو اَلْحَقُ وَانَّهُ يُحِي الْمَوْقَ وَأَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [الحج: ٦]، وقال تعالى: ﴿ أُولَرَ بَسِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَلِقِهُ ٱلَّذِينَ مِن قَبِلِهِمْ وَكَانُوا أَشَدٌ مِنْهُمْ قُونًا وَمَا كَانَ اللّهُ لِيُعْجِزَهُ مِن شَيْعُ فِي السَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ عَلِيمًا قَدِيرًا ﴾ [فاطر: ٤٤]. وقال تعالى: ﴿ مَا خَلَقُكُمُ وَلا بَعَثُكُمُ إِلّا كَنفسِ وَحِدَةً ﴾ [لقمان: ٢٨].

وقىال تىعىالىى: ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُۥ إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ﴾ [يس: ٨]، وقىال تىعىالىى: ﴿أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَّ اللّهَ الّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَلَمْ يَعْىَ بِخَلْقِهِنَّ بِعَلْقِهِنَّ بِعَلْقِهِنَّ بِعَلْقِهِنَ الْمُوقَىُّ بَلَحَ إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾ [الأحقاف: ٣٣]، وقال تعالى: ﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَا وَلَعَمْ اللّهَ اللّهَ الْمُؤَلِّ بَلْ هُمْ فِى لَبْسٍ مِّنَ خَلْقٍ جَدِيدٍ﴾ [ق: ١٥]. وقال: ﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَا

السَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيِّنَهُمَا فِي سِنَّةِ أَيَّامٍ وَمَا مَسَنَا مِنْ لَغُوبٍ ﴾ [ق: ٣٨].

وقال تعالى: ﴿ اللهُ الَّذِى خَلَقَ سَبْعَ سَمُوتِ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَنَزَّلُ ٱلْأَثْرُ بَيْنَهُنَّ لِيَعْلَمُواً أَنَّ اللهَ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ ٱللهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِ شَيْءٍ عِلْمًا ﴾ [الطلاق: ١٢]. وقال تعالى: ﴿ أَوَلَيْسَ الَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ بِقَدِدٍ عَلَىٰ أَن يَعْلُقَ مِثْلَهُمْ بَلَى وَهُو الْخَلَّقُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ إِنَّمَا أَمْرُهُ، إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ [يس].

وقال تعالى: ﴿تَبَرَكَ الَّذِى بِيدِهِ ٱلْمُلَّكَ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ ﴾ [الملك: ١]. وقال تعالى: ﴿فَلَا أَفْيِمُ بِرِّ الْمُنْزِقِ وَالْمُلَكَ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ ﴿ الْمَلَكُ اللَّهُ وَمَا نَحْنُ مِسَبُوقِينَ ﴿ فَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْدِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَ

وقال تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَنِهِ أَنَّكَ تَرَى ٱلْأَرْضَ خَشِعَةً فَإِذَا أَنْرَانَا عَلَيْهَا ٱلْمَاءَ آهَنَّنَ وَرَبَتُ إِنَّ ٱلْذِي ٱلْمَوْقَ إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ ﴾ [فصلت: ٣٩]. وقال تعالى: ﴿ قُلْ سِيرُوا فِ ٱلْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ بَدَأَ ٱلْخَلْقُ ثُمَّ ٱللَّهُ يُشِيْعُ ٱللَّشَأَةُ ٱلْآخِرَةُ إِنَّ ٱللّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ وَمَا اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ الللللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ ا

والآياتُ في هذا البابِ كثيرةً يطولُ ذكرُها، بل كلُّ آياتِ اللهِ الظاهرةِ والمعنويةِ، وجميعُ مخلوقاتِه العلويةِ والسُّفليةِ تدل على كمال قدرتِه الشاملةِ التي لا يخرج عنها مثقال ذرة، كما أنه لا يعزُب عن علمه مثقالُ ذرةٍ، وعبارةُ العبدِ تقصُر عن ذلك المعنى العظيمِ، وكفى العبدَ دليلاً أن ينظُرَ في خلق نفسِه كيف قدره أحكمُ الحاكمين وخلقه في أحسن تقويم، وشق له السمعَ فسمِع والبصرَ فأبصر واللسانَ فنطقَ والفؤادَ فعقل إلى غير ذلك.

فكيف إذا سرح قلبُه في عجائب الملكوتِ، ونظر بعين بصيرتِه إلى مُبدعاتِ الحيِّ الذي لا يموت، ورأى الآياتِ الباهرةَ والبراهينَ الظاهرةَ على كمال قدرةِ ذي العزةِ والجبروت: ﴿أَوَلَمْ يَنظُرُوا فِي مَلَكُوتِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا خَلَقَ اللَّهُ مِن شَيْءِ وَأَنْ عَسَى إِن اللهُ مِن شَيْءِ وَأَنْ عَسَى إِن الأعراف: ١٨٥].

وفي حديث الاستخارة المتفق عليه (١٠): «اللهم إني أستخيرُك بعلمك وأستقدِرُك بقدرتِك، وأسألك من فضلك العظيم، فإنك تقدر ولا أقدِر، وتعلم ولا أعلم». الحديث.

(الأزليّ) بذاته وأسمائِه وصفاتِه الذي لا ابتداءً لأوليته ولا انتهاءً لآخريته، وليس شيءٌ من أسمائه وصفاتِه متجدداً حادثاً لم يكن قبل ذلك، كذلك له كمالُ الربوبيةِ ولا مربوب، واسمُ الخالقِ ولا مخلوق، هو العليمُ قبل إيجادِه المعلوماتِ والسميعُ قبل إيجادِه المسموعاتِ، والبصيرُ قبل إيجادِه المُبصراتِ، وكذلك سائرُ أسمائِه وصفاتِه أزليةٌ بأزلية ذاتِه، باقيةٌ ببقاء ذاتِه، لم يزل متصفاً بها في أوليته، وكذلك لم يزل متصفاً بها في سَرْمديته.

ليس بعد خلق الخلق استفاد اسم الخالق، ولا بإحداثه البرية استفاد اسم الباري، بل هو سبحانه الخالق قبل خلق المخلوقين، والرزّاق قبل وجود المرزوقين، وهو المُحيي المُميتُ قبل خلق الموت والحياة، وكذلك وصف نفسه تبارك وتعالى فقال: ﴿إِنَّهُ كَانَ عَلِيمًا قَدِيرًا﴾ [فاطر: ٤٤]، ﴿وَكَانَ اللّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا﴾ [النساء: ٩٦، ١٥٠، ١٥٢، الفتح: ١٤، الفرقان: ٧٠، والأحزاب: ٥، ٥٠، ٥، ٥٠، ١٧]، ﴿وَكَانَ اللّهُ سَمِيعًا بَصِيرًا﴾ [النساء: ١٣٤]، ﴿وَكَانَ اللّهُ سَمِيعًا بَصِيرًا﴾ [النساء: ١٣٤]، ﴿ إِنَّ اللّهُ كَانَ لَطِيفًا خَيرًا﴾ [الأحزاب: ٢٤]. ﴿ إِنَّ اللّهُ كَانَ لَطِيفًا خَيرًا﴾ [الأحزاب: ٢٤]. ﴿ إِنَّ اللّهُ كَانَ لَطِيفًا خَيرًا﴾ [الأحزاب: ٢٤]. ﴿ إِنَّ اللّهُ كَانَ عَلِينًا وَاللّهُ عَالَى عَلِينًا وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ كَانَ عَلِينًا وَاللّهُ عَالَى اللّهُ عَالَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ كَانَ عَلِينًا وَاللّهُ عَالَى اللّهُ عَالَ اللّهُ عَالَى اللّهُ عَالَى اللّهُ عَالَى اللّهُ عَالَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَالَى اللّهُ عَالَى اللّهُ عَالَى اللّهُ عَالَى اللّهُ عَالَى عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ

ولا يجوز أن يُعتقد أن الله تعالى وُصف بصفة لم يكن متصفاً بها لأن صفاتِه

<sup>(</sup>۱) \* أخرجه البخاري رقم (۱۱٦٢) ورقم (۱۳۸۲) ورقم (۷۳۹۰).

قلت: ولم يخرجه مسلم.

<sup>\*</sup> قال النووي في «الأذكار» (ص٢١٣):

قال العلماء: تُستحب الاستخارة بالصلاة والدُّعاء المذكور، وتكون الصلاة ركعتين من النافلة، والظاهر أنها تحصل بركعتين من السنن الرواتب، وبتحيَّة المسجد وغيرها من النوافل، ويقرأ في الأولى بعد الفاتحة: "قل يا أيها الكافرون"، وفي الثانية: "قل هو الله أحد". ولو تعذرت عليه الصلاة استخار بالدعاء.

ويُستحبُّ افتتاح الدعاء المذكور وختمه بالحمد والصلاة والتسليم على رسوله صلَّى الله عليه وسلَّم. ثم إن الاستخارة مستحبة في جميع الأمور كما صرَّح به نصُّ هذا الحديث الصحيح. وإذا استخار، مضى لما ينشرح له صدره. والله أعلم». اه.

سبحانه كلَّها صفاتُ كمالِ وفقدانُها صفةُ نقصٍ، ولا يجوز كونُه قد حصل له الكمالُ بعد أن كان متصفاً بضده، وتقدم في الأزلية حديثُ عِمرانَ بنِ حُصينِ (١) وَاللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ولم يكن شيءٌ غيرَه وكان عرشُه على الماء».

### [الصمد الذي يصمد إليه الخلائق في حوائجهم]

(الصمد) قال عِكرِمةُ عن ابنِ عباس (٢): (يعني الذي يصمُد إليه الخلائقُ في حوائجهم ومسائِلهم).

وقال عليُّ بن أبي طلحة عن ابن عباس<sup>(٣)</sup>: (هو السيدُ الذي قد كمُل في سُؤدُدِه، والشريفُ الذي قد كمُل في شرَفه، والعظيمُ الذي قد كمُل في عظمته، والحليمُ الذي قد كمُل في علمه، والحكيمُ الذي قد كمُل في علمه، والحكيمُ الذي قد كمُل في حكمته، وهو الذي قد كمل في أنواع الشرف والسُؤددِ وهو الله سبحانه، هذه صفتُه لا تنبغي إلا له)، ليس له كفوٌّ وليس كمثله شيءٌ، سبحان اللهِ الواحدِ القهار.

وعن أبي وائل<sup>(٤)</sup>: («الصمد» الذي قد انتهى سُؤدُدُه). ورواه ابن مسعود رضى الله عنه.

وعن زيد بنِ أسلمَ (٥): الصمدُ السيدُ. وقال الحسنُ وقَتادةُ (٤): هو الباقي بعد خلقِه.

وقال الحسن (٤) أيضاً: الصمدُ الحيُّ القيومُ الذي لا زوالَ له. وقال عِكرِمَةُ (٢): الصمدُ الذي لم يخرُجُ منه شيءٌ ولم يَطْعَم.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه قريباً وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>۲) ذکره ابن کثیر فی تفسیره (۲۰۹/٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبن جرير الطبري في «جامع البيان» (٣٤٦/٣٠) بسند منقطع، لأن علي بن أبي طلحة لم يسمع من ابن عباس.

وذكره أيضاً ابن كثير في تفسيره (٢٠٩/٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير الطبري في «جامع البيان» (٣٤٦/٣٠).

وذكره ابن كثير في تفسيره (٢١٠/٤). وذكره البخاري تعليقاً «الفتح» (٧٣٩/٨ باب رقم ٢). ووصله ابن حجر في «الفتح» فقال: وقد وصله الفريابي من طريق الأعمش عنه. وجاء أيضاً من طريق عاصم عن أبى وائل فوصله بذكر ابن مسعود فيه.

<sup>(</sup>٥) ذكره ابن كثير في تفسيره (٢١٠/٤).

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير الطبري في اجامع البيان، (٣٠/ ٣٤٥).

وقال ابن مسعود (١) وابن عباس (٢) وسعيدُ بنُ المسيَّبِ (٣) ومجاهدُ (٤) وعبدُ الله بنُ بريدَةَ (٥) وعكرمةُ (٥) أيضاً وسعيدُ بنُ جبيرٍ (٥) وعطاءُ بنُ أبي رباحٍ (٢) وعَطيةُ العَوْفي (٧) والضحاكُ (٨) والسُدِّي (٩): الصمدُ الذي لا جوفَ له.

وقال الشعبي (۱۱): هو الذي لا يأكل الطعام ولا يشرب الشراب. وقال عبد الله بنُ بريدة (۱۱) أيضاً: الصمدُ نورٌ يتلألأ.

قال ابنُ كثير (١٢) رحمه الله تعالى: «رُوي ذلك كلُّه وحكاه ابنُ أبي حاتمٍ والبيهقيُّ والطبراني، وكذا أبو جعفرِ بنِ جريرِ ساق أكثرَ ذلك بأسانيده».

وقال الطبرانيُّ في كتاب السنةِ (١٣) له بعد إيرادِه كثيراً من هذه الأقوالِ في تفسير الصمد: «وكلُّ هذه صحيحةٌ، وهي صفاتُ ربِّنا عز وجل، وهو الذي يُصمَد إليه في الحوائج، وهو الذي قد انتهى سُؤدُدُه، وهو الصمدُ الذي لا جوفَ له ولا يأكلُ ولا يشرب وهو الباقي بعد خلقِه. وقال البيهقي نحو ذلك».

وقال الترمذيُّ (١٤) رحمه الله تعالى: حدثنا أحمدُ بنُ مَنيعِ أخبرنا أبو سعدٍ هو

<sup>(</sup>۱) ذكره ابن كثير في تفسيره (۲۱۰/٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير الطبري في «جامع البيان» (٣٤٤/٣٠) وعطية ضعيف.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير الطبري في "جامع البيان" (٣٠/ ٣٤٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير الطبري في «جامع البيان» (٣٠/ ٣٤٤) من طرق خمس.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير الطبري في «جامع البيان» (٣٠/ ٣٤٥).

<sup>(</sup>٦)(٧) ذكره ابن كثير في تفسيره (١١٠/٤).

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير الطبري في «جامع البيان» (٣٠/ ٣٤٥).

<sup>(</sup>۹) ذکره ابن کثیر في تفسیره (۱۱۰/۶).

<sup>(</sup>۱۰) أخرجه ابن جرير الطبري في «جامع البيان» (۳۰/ ٣٤٥).

<sup>(</sup>۱۱) ذكره ابن كثير في تفسيره (۲۱۰/٤).

<sup>(</sup>۱۲) في تفسيره (٤/ ١٠٠).

<sup>(</sup>۱۳) ذكر ذلك ابن كثير في تفسيره (۲۱۰/٤).

<sup>(</sup>١٤) وهو حديث صحيح لُغيره.

أخرجه الترمذي (٥/ ٤٥١ ـ ٤٥٢ رقم ٣٣٦٤) وأحمد في «المسند» (٥/ ١٣٣ ـ ١٣٤) والبخاري في «السنة» (١/ ٢٩٧ ـ ٢٩٨ رقم والبخاري في «التاريخ الكبير» (١/ ٢٤٥) وابن أبي عاصم في «السنة» (١/ ٢٩٧ ـ ٢٩٨ رقم ٦٦٣) وابن أبي حاتم في تفسيره كما في «مجموع الفتاوى» (١١/ ٢١٥) والبيهقي في «الأسماء والصفات» (ص٤٩ ـ ٥٠)، وأبو الشيخ في =

الصنعانيُّ عن أبي جعفرِ الرازيُّ عن الربيع بنِ أنسٍ عن أبي العاليةِ عن أبيُّ بنِ كغبِ أن المشركين قالوا لرسول الله ﷺ: انسُبْ لنا ربَّك، فأنزل الله تعالى: ﴿قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدُ ۚ ﴾ [الإخلاص]. والصمدُ الذي لم يلِد ولم يولد؛ لأنه ليس شيءٌ يولد إلا سيموتُ، وليس شيءٌ يموتُ إلا سيورَث، وإن اللهَ تعالى لا يموت ولا يورث. ﴿وَلَمْ يَكُن لَمُ كُفُوا أَحَدُ الإخلاص: ٤]، قال: لم يكن له شبية ولا عذلٌ وليس كمثلِه شيءٌ.

حدثنا عبدُ بنُ حميدٍ أخبرنا عبيدُ اللَّهِ بنُ موسى عن أبي جعفرِ الرازيِّ عن

<sup>&</sup>quot;العظمة" (١/ ٣٧٢ - ٣٧٤ رقم ٨/٨٨) والدارمي في "الرد على الجهمية" (ص١٠) وابن عدي في "الكامل" (٦/ ٣٢١) والعقيلي في "الضعفاء" (١٤١/٤) والخطيب في "تاريخ بغداد" كلهم من طريق أبي سعيد محمد بن ميسر الصاغاني، عن أبي جعفر الرازي به قال الألباني في "ظلال الجنة" (١/ ٢٩٨): "إسناده ضعيف"، لسوء حفظ أبي جعفر الرازي. وأبو سعد الخراساني هو محمد بن ميسر الجعفي الصاغاني البلخي الضرير، ضعفه غير واحد ولكنه قد توبع.

ثم قال: تابعه محمد بن سابق ثنا أبو جعفر الرازي بتمامه.

أخرجه الحاكم (٢/ ٥٤٠) وقال: صحيح الإسناد، ووافقه الذهبي.

قلت: وأخرجه البيهقي في «الاعتقاد» (ص١٥) وفي شعب الإيمان (١/١٣ ـ ١١٤ رقم ١٠١). وقد عرفت أنه ليس كذلك، لضعف الرازي، على أن الترمذي قد أعله بعلة أخرى، وهي الإرسال. فإنه رواه ـ (٥/ ٤٥٢ رقم ٣٣٦٥) ـ من طريق عبيد الله بن موسى عن أبي جعفر الرازي. . . فذكره دون قوله: «عن أبي بن كعب» يعني أنه أرسله.

وقال الترمذي: «وهذا أصح من حديثُ أبي سعد».

قلت: وأعله البخاري أيضاً بالإرسال، وقال في أبي سعد: فيه اضطراب. (التاريخ الكبير: ١/ ٢٤٥).

<sup>(\*)</sup> وللحديث شاهد من حديث جابر قال: قال رسول الله ﷺ: «من قرأ: «قل هو الله أحد» في كل يوم خمسين مرة نودي يوم القيامة من قبره قم فاذخل الجنّة».

أخرجه الطبراني في «الأوسط» (٦/ ٨٨ رقم ٣٤٢٢ ـ مجمع البحرين)، وأبو يعلى في «المسند» (١٨/٤ رقم ٣٤٢٨) إلا أنه قال: إن أعرابياً أتى النبي على فقال: انسب الله! فقال: «المسند» (١٨/٤)، فقال: «أنسب الله»، فأنزل الله:

<sup>﴿</sup> قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ [الإخلاص: ١].

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١٤٦/٧) وقال: وفيه مجالد بن سعيد. قال ابن عدي: له عن الشعبي، عن جابر، وبقية رجاله رجال الصحيح.

والخلاصة باجتماع هَذه الطرق يصح الحديث لغيره إن شاء الله.

الربيع عن أبي العالية (١) أن النبي ﷺ ذكر آلهتَهم فقالوا: انسُب لنا ربَّك، قال: فأتاه جبريلُ عليه السلام بهذه السورةِ: ﴿ فَلَ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ ﴾ [الإخلاص: ١]. فذكر نحوه ولم يذكر فيه أبيَّ بنَ كغب، وهذا أصحُّ من حديث أبي سعيدِ.اه.

قلت: وهذه السورة العظيمة التي قال فيها النبي على: «إنها تعدل ثُلثَ القرآنِ» (٢)، مشتملة على توحيد الإلهية والربوبية والأسماء والصفات، جامعة بين الإثبات لصفات الكمال وبين التنزيه له تعالى عن الأشباه والأمثال، متضمنة الردَّ على جميع طوائفِ الكفرِ من الدهرية والوثنية والملاحدة من المشبّهة والمُعطّلة وأهلِ الحلولِ والاتحادِ، ومن نسبَ له الصاحبة والولدَ وغيرِهم، تعالى الله عما يقولون علواً كبيراً. والله أعلم.

(البَرَ) وضفاً وفعلاً، قال ابن عباس (٣): اللطيفُ. وقال الضحاك (١٠): الصادقُ فيما وعَد.

## [المهيمن على عباده بأعمالهم]

(المهيمن) قال ابنُ عباس ومجاهدٌ وقتادةُ والسَّديُ ومقاتلٌ: هو الشهيدُ على عباده بأعمالهم (٥)، يقال: هَيمَن يُهيمِنُ، فهو مُهيمِنٌ إذا كان رقيباً على الشيء كما قال تعالى: ﴿وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدُ كُلُ اللَّهِ مَا يَفْعَلُونَ ﴾ [البروج: ٩]. وقولِه: ﴿ثُمُّ اللَّهُ شَهِيدُ عَلَى مَا يَفْعَلُونَ ﴾ [يونس: ٤٦]. وقال: ﴿أَفَمَنْ هُو قَآيِدٌ عَلَى كُلِّ نَقْسٍ بِمَا كَسَبَتُ ﴾ [الرعد: ٣٣].

وقال الحسن: الأمينُ. وقال الخليلُ: هو الرقيبُ الحافظُ. وقال ابن زيد: المصدِّق. وقال ابنُ كَيسان: هو اسمٌ من أسماء اللهِ تعالى في الكتب، واللهُ أعلمُ بتأويله (٤) أه.

# [العلي علق قهر وعلق شأن]

(العلي) فكلُّ معاني العلوُّ ثابتةٌ له، (علوَّ قهرٍ) فلا مُغالبَ له ولا منازع، بل

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه ضمن النقطة المتقدمة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٩/٨٥ رقم ٥٠١٣) و(١١/٥٢٥ رقم ٦٦٤٣) (٣٤٧/١٣ رقم ٧٣٧٧) من حديث أبي سعيد الخدري.

<sup>(</sup>٣) ذكره البغوي ني «معالم التنزيل» (٧/ ٣٩١).

<sup>(</sup>٤) ذكره البغوي في «معالم التنزيل» (٧/ ٣٩١).

<sup>(</sup>٥) ذكر ذلك عنهم البغوي في «معالم التنزيل» (٨٧/٨).

كُلُّ شيءِ تحت سلطانِ قهرِه: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا مُنذِدٌّ وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلَّا اللَّهُ اَلْوَجِدُ الْقَهَارُ ﴾ [ص: ٦٥]. ﴿ لَوْ أَلِلَهُ أَن يَتَخِذَ وَلَدًا لَآصَطَفَىٰ مِمَّا يَخَلُقُ مَا يَشَكَأَهُ سُبْحَكَنَامُ هُوَ اللَّهُ الْوَجِدُ الْقَهَارُ ﴾ [الزمر: ٤].

وقد جمعَ اللّهُ تعالى بين علوِّ الذاتِ والقهرِ في قوله تعالى: ﴿وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ عَ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَبَادِهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى عَرْشه فوق كلّ شيء. لعظمته وكبريائِه كلَّ شيء، وعلا بذاته على عرشه فوق كلّ شيء.

(وعلق الشان) فتعالى عن جميع النقائِص والعيوبِ المنافيةِ لإلاهيته وربوبيتِه وأسمائِه الحسنى وصفاتِه العُلى.

تعالى في أحديّته عن الشريك والظهيرِ والوليِّ والنصير، وتعالى في عظمته وكبريائِه وجبروتِه عن الشفيع عنده بدون إذنِه والمجيرِ، وتعالى في صمديته عن الصاحبة والولدِ والوالدِ والكُفء والنظير، وتعالى في كمال حياتِه وقيّوميتِه وقُدرتِه عن الموت والسِّنةِ والنومِ والتعبِ والإعياء، وتعالى في كمالِ علمِه عن الغفلة والنسيانِ وعن عُزوب مثقالِ ذرةٍ عن علمه في الأرض أو في السماء.

وتعالى في كمال حكمتِه وحمدِه عن الخلق عبثاً، وعن ترك الخلق سُدى بلا أمر ولا نهي ولا بغثٍ ولا جَزاءٍ، وتعالى في كمال عذله عن أن يظلِمَ أحداً مثقالَ ذرةٍ أو أن يهضِمَه شيئاً من حسناتِه، وتعالى في كمال غناه عن أن يُطعَم أو يُرزَقَ أو أن يفتقِر إلى غيره في شيء، وتعالى في صفات كمالِه ونُعوتِ جلالِه عن التعطيل والتمثيل.

قال الله تعالى: ﴿ وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلَّا اللَّهُ ﴾ [آل عمران: ٢٦]. وقال تعالى: ﴿ فَأَعْلَمُ أَنَّهُ لَآ إِلَّهُ إِلَّا اللَّهُ ﴾ [محمد: ١٩]. وقال تعالى: ﴿ فَلْ أَرْءَيْتُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللّهِ أَرُونِي كَا اللّهُ إِلَا اللّهُ ﴾ [محمد: ١٩]. وقال تعالى: ﴿ فَلْ أَرْءَيْتُم مَّا تَدْعُونَ مِن اللّهِ أَرُونِي مَا عَلِمَةً عَلَمُ اللّهُ لَقُونُ مِنْ أَلْمُ اللّهُ لَقُونُ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢٢]. وقال تعالى: ﴿ فَلِ إِلَّا اللّهُ لَفَسَدَنّا فَسَبْحَنَ اللّهِ رَبِ ٱلْعَرْضِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢٢]. وقال تعالى: ﴿ فَلِ اللّهُ مِنْ أَلَوْضِ وَمَا اللّهُ مِنْهُم مِن ظَهِيرٍ ﴾ [سا: ٢٢].

وقال تعالى: ﴿ وَلَرْ بَكُن لَهُ شَرِيكُ فِي ٱلْمُلْكِ وَلَمْ يَكُن لَهُ وَلِيٌّ مِنَ ٱلذَّلِّ ﴾ [الإسراء: الآم]. وقال تعالى: ﴿ وَلَلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَدُ ۞ ٱللَّهُ ٱلصَّحَدُ ۞ لَمْ يَكِلْ وَلَمْ يُولَدُ ۞ وَلَا يَكُن لَهُ حَكُنُوا أَحَدُ ۞ [الإخلاص]. وقال تعالى: ﴿ وَأَنَّهُ تَعَلَىٰ يُولَدُ هَا لَهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَا عَا

جَدُّ رَبِنَا مَا اَتَّخَذَ صَلْحِبَةً وَلَا وَلَدًا﴾ [الجن: ٣]. وقال تعالى: ﴿ رَبُّ اَلسَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ وَمَا يَتَنَهُمَا فَأَعَبُدُهُ وَاصْطَرِرَ لِعِنْدَيَةٍ مِّلْ تَعْلَمُ لَمُ سَمِيًا﴾ [مريم: ٦٥]. وقال تعالى: ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَهُمَا فَأَعْبُدُهُ وَكَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ آرْتَضَىٰ ﴾ [الأنبياء: ٢٨]. وقال تعالى: ﴿ مَا مِن شَفِيعِ إِلَّا مِنْ بَعْدِ إِذْنِيْمِ ﴾ [يونس: ٣].

وقال تعالى: ﴿وَهُو يَجِيرُ وَلَا يَجُكَارُ عَلَيْهِ ﴾ [المؤمنون: ٨٨]. وقال تعالى: ﴿وَتَوَكَّلُ عَلَى الْمَوْمَنُ فَعَ اللّهِ وَهُو يَجِيرُ وَلَا يَجُكَارُ عَلَيْهِ ﴾ [المؤمنون: ٨٨]. وقال تعالى: ﴿ وَقُلَ عَلَى الْمَوْمُ عَلَى الْمَوْمُ وَهُو يَجِيرُ وَلَا يَعُونُ ﴾ [الفرقان: ٥٨]. وقال تعالى: ﴿ اللّهُ لِآ إِلَهُ إِلّا هُو الْحَى الْقَيْوُمُ الْمَعْوَنِ لَا يَمُونُ ﴾ [البقرة: ٢٥٥]. وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا السّمَوَنِ وَالْاَرْضَ وَمَا يَنْهُمَا فِي سِتَّةِ أَبَاءٍ وَمَا مَسَنَا مِن لُغُوبٍ ﴾ [ق: ٣٨]. وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا السّمَوَنِ وَالْاَرْضَ وَمَا يَنْهُمُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [البقرة: ٢٤ ، ٢٥]. وقال تعالى: ﴿ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [البقرة: ٢٤ ، ٢٥]. وقال تعالى: ﴿ وَمَا اللّهُ بِعَنْفِلٍ عَمّا تَعْمَلُونَ ﴾ [البقرة: ٢٤ ) . هم ، ١٤٠ ، ١٤٩ . آل عمران: ٩٩].

وقال تعالى: ﴿ وَمَا كُنَّا عَنِ ٱلْحَلِّقِ غَفِلِينَ ﴾ [المؤمنون: ١٧]. وقال تعالى: ﴿ وَمَا كُانَ رُبُكَ نَسِيًّا ﴾ [مريم: ٦٤]. وقال تعالى عن موسى لما قال له فرعون: ﴿ فَمَا بَالُ الْقُرُونِ اَلْأُولَى ﴿ قَالَ عِلْمُهَا عِندَ رَبِي فِي كِتَبِ لَا يَضِلُ رَبِي وَلَا يَسَى ﴾ [طـــه]. وقال تعالى: ﴿ وَلَا يَسَى ﴾ [طـــه]. وقال تعالى: ﴿ وَلَا يَسَمَونَ وَلَا فِي اَلْأَرْضِ وَلَا أَصْعَرُ مِن ذَالِكَ وَلَا أَلَيْنَ كَفُولُ ﴾ [سبأ: ٣]. وقال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاةَ وَالْأَرْضَ وَمَا بَلِكُ ذَلِكَ ظُنُ النِّينَ كَفُولُ ﴾ [ص: ٢٧].

وقال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِيبِ ﴾ مَا خَلَقْنَهُمَا الْعِيبِ ﴾ إلّا بِالْحَقِ وَلَلِكِنَّ أَحَى مُّكُم لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [الدخان]. وقال تعالى: ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَكُمْ عَبَثُا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ﴾ [المؤمنون: ١١٥]. وقال تعالى: ﴿ أَيْحَسُبُ الْإِنْسُنُ أَن يُتْرُكُ شُكّى ﴾ [القيامة: ٣٦]. وقال تعالى: ﴿ وَوَجَدُواْ مَا عَمِلُواْ حَاضِرًا وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ٤٩]. وقال تعالى: ﴿ إِنَّ الله لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَةً وَإِن لَلْكُ حَسَنَةً يُضَعِفْهَا ﴾ [النساء: ٤٠]. وقال تعالى: ﴿ وَمَا رَبُّكَ بِظَلَيمِ لِلْعَبِيدِ ﴾ [فصلت: ٤٦].

وقال تعالى: ﴿وَمَن يَعْمَلُ مِنَ ٱلصَّلِحَاتِ وَهُوَ مُؤْمِنُ فَلَا يَخَافُ ظُلَمًا وَلَا هَضْمَا﴾ [طه: ١١٢]. وقال تعالى: ﴿قُلُ أَغَيْرَ اللّهِ أَغَيْدُ وَلِيّاً فَاطِ السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَهُوَ يُطْعِمُ وَلَا يُطْعَمُ ﴾ [الانعام: ١٤]. وقال تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجِنّ وَٱلْإِنسَ إِلّا لِيعَبُدُونِ ۞ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِن رَزْقِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ۞ إِنَّ اللّهَ هُوَ ٱلزَّزَاقُ ذُو ٱلْقُوَّةِ ٱلْمَتِينُ ۞﴾ [الذاريات].

وقال تعالى: ﴿ ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ أَنتُهُ ٱلْفُقَرَآءُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱللَّهُ هُوَ ٱلْغَنَى ٱلْحَمِيدُ ﴾ [فاطر: ١٥]. وقال تعالى: ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمَا ﴾ [طه: ١١٠]. وقال تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْ أَنْ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: [الشورى: 11]. والآياتُ في هذا الباب كثيرة جداً.

وهذان المعنيان من العلق لم يخالف فيهما أحدٌ ممن يدّعي الإسلام وينتسبُ إليه، وإنما ضل من ضل منهم وأخطأ في التنزيه الذي هو مقصودُه حيث لم يسلُك الطريق الموصلة إليه، وأحسن الظنَّ بنفسه وعقلِه ومتبوعِه، وأساءه بالكتاب والسنة، وكثيرٌ منهم اغتر بقول كان مقصودُ قائِله الزيغَ والفسادَ والكفرانَ، فحسِب \_ لإحسان الظنِّ به \_ أن مقصودَه التحقيقُ والإيمانُ والعِرفانُ، واتبعوا السُبلَ المُضِلّةَ فتفرقت بهم عن صراط الرحمنِ.

فمنهم من نزّهه تعالى عن فوقيته على عرشه بائناً من خلقه ووقع في أعظم من ذلك حيث اعتقد أنه في كل مكان، ولم ينزهه حتى عن الأماكن الخسيسة، ومنهم من نزّهه عن العُلوّ والفوقية وجعله هو الوجود بأسره، ومنهم من نزّهه عن وجود ذاتِه ووصفه بالعدم المخض، ومنهم من نزهه عن أفعاله ومشيئتِه فِراراً من وصفه بالظلم، ووقع في تعطيله عن قدرته ونسبتِه إلى العجز وغلا بعضهم في ذلك حتى أنكر علمه السابق ووصفه بضده، ومنهم من غلا في مسألة القدر وإثباتِه وخاصم به الأمر والنهي فراراً مما وقع فيه الأولون ووقع في أعظم مِن ذلك: تعطيلِ الشريعةِ ونسبتِه تعالى إلى الظلم وإلى تكليف عبادِه ما لا يُطاق، تعالى الله عما يقولون علواً كبيراً.

ففروا من الهدى إلى الضلالة، ومن الرَّشد إلى الغَيّ، ومن الإسلام إلى الكفر، ومن السنة إلى البدعة، ومن النور إلى الظلمات، وضل سعيُهم في الحياة

الدنيا وهم يحسبون أنهم يُحسنون صنعاً، وهدى الله الذين آمنوا لما اختلفوا فيه من الحق بإذنه فجعلوا إمامَهم وقُدوتَهم الكتابَ والسنة وساروا معهما حيث سارا ووقفوا حيث وقفا، فأثبتوا لله ما أثبته لنفسه وأثبته له رسولُه على من الأسماء الحسنى والصفاتِ العُلا، وآمنوا بالقدر خيرِه وشره وتلقّوه بالرضا والتسليم، وانقادوا للشريعة فقابلوا أوامرَها ونواهيها بالامتثال والتعظيم، فما أثبت الله لنفسِه أثبتوه وما نفاه عن نفسه نفوه.

فإذا سمعوا آيات الصفات وأحاديثها قالوا آمنا به كلٌ من عند ربنا، وإن أحسنوا قالوا الحمدُ لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله، وإن إساءوا قالوا ربنا ظلمنا أنفسنا وإن لم تغفر لنا وترحَمنا لنكونن من الخاسرين، وإذا أصابتهم مصيبةٌ قالوا إنا لله وإنا إليه راجعون.

(كذا) ثابتُ (له العلوُ والفوقيَة) بالكتاب والسنة وإجماعِ الملائكةِ والأنبياءِ والمرسلين وأتباعِهم على الحقيقة من أهل السنةِ والجماعة.

(على عباده) فوقهم مستوياً على عرشه عالياً على خلقه بائناً منهم، يعلم أعمالَهم ويسمع أقوالَهم ويرى حركاتِهم وسكناتِهم لا تخفى عليه منهم خافية، والأدلةُ في ذلك من الكتابِ والسنةِ أكثرُ من أن تحصى وأجلُ من أن تُستقصَى، والفِطَرُ السليمةُ والقلوبُ المستقيمةُ مجبولةٌ على الإقرار بذلك لا تُنكره.

وَلْنُشِرْ إِلَى بَعْضُ ذَلَكَ إِشَارَةً تَدَلُّ عَلَى مَا وَرَاءَهَا وَبِاللَّهُ الْتُوفِيقَ.

فمن ذلك أسماؤه الحسنى الدالة على ثبوت جميع معاني العلوِّ له تبارك وتعالى كاسمه الأعلى واسمِه العَليِّ واسمِه المتعالي واسمِه الظاهر واسمِه القاهرِ وغيرها.

قال تعالى: ﴿ سَلِّحِ أَسَدَ رَبِّكَ أَلْأَعْلَى ﴾ [الأعلى: ١].

ولما نزلت قال النبي ﷺ: «اجعلوها في سجودكم»(١). وقال تعالى: ﴿وَسِعَ

<sup>(</sup>١) وهو حديث ضعيف.

أخرجه أبو داود (١/ ٥٤٢ رقم ٨٦٩) وابن ماجه (١/ ٢٨٧ رقم ٨٨٧) والحاكم (١/ ٢٢٥) والطحاوي في «شرح معاني الآثار» (١/ ٢٣٥) والبيهقي (٨٦/٢) والدارمي (١/ ٢٩٩) وأحمد (٤/ ١٥٥) والطيالسي (ص١٣٥ رقم ١٠٠٠) من طرق عن موسى بن أيوب=

كُرْسِيَّهُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضُ وَلَا يَتُودُهُ حِفْظُهُمَا وَهُوَ الْعَلِيْمُ الْعَظِيمُ [السِفرة: ٢٥٥]. وقال تعالى: ﴿ وَالْكَ بِأَكَ تعالى: ﴿ وَالْكَ بِأَكَ اللّهَ هُوَ الْعَلِيُ الْعَظِيمُ اللّهَ هُوَ الْعَلِيُ اللّهَ هُوَ الْعَلِيمُ اللّهُ هُوَ الْعَلِيمُ اللّهُ هُوَ الْعَلِيمُ اللّهُ هُوَ الْعَلِيمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وقال تعالى: ﴿حَقَّ إِذَا فُرِعَ عَن قُلُوبِهِمْ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمُ قَالُواْ ٱلْحَقُّ وَهُوَ ٱلْعَلَ الْكَلِيرُ ﴿ [الشورى: ٥١]. وقال الْعَلِيُ ٱلْكَلِيرُ ﴾ [الشورى: ٥١]. وقال تعالى: ﴿ هُوَ تَعَالَى: ﴿ هُوَ اللَّهِمُ وَالظَّهِرُ وَالشَّهَدَةِ ٱلْكَبِيرُ ٱلْمُتَعَالِ ﴾ [الرعد: ٩]. وقال تعالى: ﴿ هُوَ اللَّوْلُ وَالظَّهِرُ وَالْنَاطِنُ ﴾ [الحديد: ٣].

وقال النبي ﷺ في دعائه: «وأنتَ الظاهرُ فليس فوقك شيءٌ»(١١).

وقال تعالى: ﴿وَهُو اَلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِةً ﴾ [الأنعام: ١٨]. وهذه الأسماءُ تدل على ثبوت جميعَ معاني العلوِّ له تبارك وتعالى ذاتاً وقهراً وشأناً.

#### [استواؤه على العرش]

ومن ذلك التصريح بالاستواء على عرشِه كما قال تعالى في سورة الأعراف: ﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ اللّهُ اللّهِ عَلَى الْمَرْشِ فِي سِتَّةِ أَيَامٍ ثُمَّ السّتَوَىٰ عَلَى الْمَرْشِ فِي سِتَّةِ أَيَامٍ ثُمَّ السّتَوَىٰ عَلَى الْمَرْشِ فِي سِورة يونس: ﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ اللّهُ الّذِى خَلَقَ السّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَةِ أَيَامٍ ثُمَّ السّتَوَىٰ عَلَى الْمَرْشِ يُدَيِّرُ الْأَمْرُ ﴾ [يونس: ٣]. وقال تعالى في سورة الرعد: ﴿ اللّهُ الّذِى رَفَّعُ السّمَوَتِ بِفَيْرِ عَمْدٍ تَرَوْنَهَا ثُمَّ السّتَوَىٰ عَلَى الْمَرْشِ ﴾ [الرعد: ٢]. وقال تعالى في سورة طه: ﴿ الرّحَدُنُ عَلَى الْمَرْشِ السّتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥].

الغافقي، قال: سمعت عمي، إياس بن عامر يقول: سمعت عقبة بن عامر الجهني يقول:
 فذكره...

قال الحاكم: «وقد اتفقا على الاحتجاج برواته غير إياس بن عامر وهو مستقيم الإسناد» اه.

ورده الذهبي بقوله: «قلت: إياس بالمعروف».

وذكره ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (١/ ١/ ٢٨١) ولم يذكر فيه جرحاً ولا تعديلًا. وقد ضعف الألباني الحديث في الإرواء (٢/ ٤٠ ـ ٤١ رقم ٣٣٤).

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

وقال تعالى في سورة الفرقان: ﴿ الّذِي خُلَقُ السَّمَوْتِ وَالْأَرْضَ وَمَا يَنَهُمَا فِي سِتَةِ أَيَّامٍ ثُمَّ الْعَرْشِ الرَّحْمَنُ ﴾ [الفرقان: ٥٩]. وقال تعالى في سورة ألم تنزيلُ السبجدة: ﴿ اللّهُ اللّذِي خُلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ مَا لَكُم مِن دُونِهِ، مِن وَلِي وَلَا شَفِيع أَفَلا نَتَذَكَّرُونَ ﴿ يُدَبِّرُ الْأَمْرَ مِن السَّمَاةِ إِلَى السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ [السجدة: ٤ - ٥]. الآية. وقال تعالى في سورة الحديد: ﴿ هُو الَّذِي خُلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ السَّتَوَىٰ عَلَى الْمَرْشِ فَي سُورة الحديد: ﴿ هُو اللّهِ مِنْ اللّهُ مِنَا يَعْرُجُ مِنْهَا وَهُو مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنُتُم وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [الحديد: ٤].

وفي حديث أنس في فضل الجمعة وتسميتِه في الآخرة يوم المزيد الحديث بطوله وفي آخره قال: «وهو اليوم الذي استوى فيه ربُّك على العرش». وقد رواه الشافعيُّ في مسنده (١)، وعبدُ اللهِ بنُ أحمدَ في كتاب السنة (٢)، وابنُ خزيمة (٣)

<sup>(</sup>١) في مسند الشافعي (١/ ١٢٦ \_ ١٢٧ رقم ٣٧٤) ترتيب المسند بسند ضعيف.

<sup>(</sup>۲) (۱/ ۲۰۰ ـ ۲۰۱ رقم ٤٦٠) وإسناده ضعيف.

<sup>(</sup>٣) لم أعثر عليه عند ابن خزيمة؟!.

قلت: وأخرجه الطبراني في «الأوسط» (٢/ ٣١٤ ـ ٣١٥ رقم ٢٠٨٤).

وأورده الهيثمي في «مجمع البحرين» (٢/ ١٩٧ ـ ١٩٨ رقم ٩٤٤) وقال: «لم يروه عن نافع إلا ابنه، تفرد به أبو بكر». وأورده أيضاً في «مجمع الزوائد» (٢/ ١٦٣ ـ ١٦٤) وقال: ورجاله ثقات.

وأورده المنذري في «الترغيب والترهيب» رقم (١٠٢٧) وقال: «رواه الطبراني في «الأوسط» بإسناد جيد».

وأخرجه الآجري في «التصديق بالنظر إلى الله» رقم (٤٥) بسند ضعيف.

والنحاس في «رؤية الله» رقم (٨): بسند ضعيف.

وَأَخْرِجُهُ الدَّارِقَطْنِي فِي «رَوْيَةَ الله» رقم (٦٩، ٧٠، ٧١، ٧٢، ٣٣) وابن أبي شيبة في «المصنف» (٢/ ١٥٠، ١٥١) والخطيب في «تاريخ بغداد» (٣/ ٤٢٤، ٤٢٥) وابن عدي في «الكامل» (٤/ ١٣٧٣) والعقيلي في «الضعفاء» (١/ ٢٩٢ ـ ٢٩٣) من طرق.

وأخرجه أبو يعلى في مسندهُ (٧/ ٢٢٨ ـ ٢٢٩ رقم ١٤٧٣/ ٤٢٢٨).

وأورده الهيثمي في «المجمع» (٢١/١٠) وقال: «رواه البزار ـ رقم (٣٥١٩) والطبراني في «الأوسط» رقم (٣٥١٩)، ورجال أبي الأوسط» رقم (٢٠٨٩/١٣٣٤)، ورجال أبي يعلى رجال الصحيح، وأحد إسنادي الطبراني رجاله رجال الصحيح، غير عبد الرحمن بن ثابت بن ثوبان وقد وثقه غير واحد، وضعفه غيرهم، وإسناد البزار فيه خلاف» اهـ.

وغيرُهم، وقد جمع أبو بكرٍ بنُ أبي داودَ طرقَه في جزء، وسيأتي إن شاء اللّهُ تعالى بطوله وألفاظِه في إثبات رؤيةِ المؤمنين ربّهم تبارك وتعالى.

وعن أنس ره قال: قال رسولُ الله ره اله الله الله الله على عرشه». قال محمدُ بنُ عالى الخلائقَ على عرشه». قال محمدُ بنُ عثمانَ الحافظُ (١): هذا حديثٌ صحيحٌ (٢).

وعن قتادةَ بنِ النعمانِ ﷺ قال: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «لما فرَغ اللّهُ من خلقه استوى على عرشه». رواه الخلالُ في كتاب السنة (٣) بإسناد صحيح على شرط البخاريُّ.

وعن ابن عباس رضي الله تعالى عنهما أن اليهود أتوا النبي على فسألوه عن خلق السمواتِ والأرضِ، فذكر حديثاً طويلاً، قالوا: ثم ماذا يا محمد؟ قال: «ثم استوى على العرش»، قالوا: أصبت يا محمد، لو أتممْت، ثم استراح، فغضِب غضباً شديداً، فأنزل الله تعالى: ﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَةِ التَّامِ وَمَا مَسَنَا مِن لُغُوبِ ﴾ [ق: ٣٨]. رواه ابنُ مِنده (٤) والحاكمُ (٥) وصححه، وفي إسناده البقالُ ضعفه ابنُ معين.

وأورده الحافظ في «المطالب العالية» رقم (٥٨٠) وعزاه إلى أبي يعلى وجود إسناده. كما
 صحح البوصيري إسناد أبي يعلى.

وصحّح الألباني الحديث في اصحيح الترغيب والترهيب» (١/ ٢٩١ رقم ٦٩٤). انظر فتاوى شيخ الإسلام (٦/ ٤١٠ ـ ٤١٦).

والخلاصة أن للحديث طرقاً كثيرة، والفاظاً مختلفة. رواه جمع من الأثمة وصححه جماعة

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن عثمان بن محمد أبي شيبة العبسي أبو جعفر الكوفي. مات ببغداد عن نيّف وثمانين سنة. انظر: [الأعلام (٦/ ٢٦٠) والميزان (٣/ ٦٤٢ ترجمة ٧٩٣٤)].

<sup>(</sup>٢) ذكره ابن القيم في «اجتماع الجيوش الإسلامية على غزو المعطلة والجهمية» (ص٥٥).

<sup>(</sup>٣) عزاه إلى الخلال ابن القيم في «اجتماع الجيوش» (ص٥٤) وقال: «إسناده صحيح على شرط البخاري».

وعزاه إلى الخلال الذهبي في «العلو للعلي الغفار في صحيح الأخبار وسقيمها» (ص٥٢) وقال: «رواته ثقات».

<sup>(</sup>٤) لم أعثر عليه عند ابن منده في «الإيمان» ولا في «التوحيد» ولا في «الرد على الجهمية» والله أعلم.

 <sup>(</sup>٥) في «المستدرك» (٥٤٣/٢) وقال الحاكم: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه.
 ورده الذهبي بقوله: «وأنّى ذلك والبقال قد ضعفه ابن معين والناس».

وقال الحافظ في «التقريب» (١/ ٣٠٥ رقم ٢٥٢): «سعيد بن مرزبان العبسي مولاهم، أبو =

وعن أبي رَزينِ العُقيليِّ قال: قلتُ يا رسولَ الله أين كان ربُنا قبل أن يخلوَ السمواتِ والأرضَ؟ قال: «كان في عَماءِ ما فوقه هواءٌ وما تحته هواءٌ، ثم خلق العرشَ فاستوى عليه». رواه أبو داودَ<sup>(1)</sup> وابنُ ماجه<sup>(۲)</sup>، وقال الذهبيُ<sup>(۳)</sup>: إسنادُه حسنٌ.

ورواه الترمذيُ (٤) وحسنه، لكنّ لفظه: «وخلق عرشه على الماء». قال يزيدُ بنُ هارونَ (٥): العماءُ: أي ليس معه شيءٌ.

وعن ابن عباس رضي الله عنهما عن مُرّة عن ناس من أصحاب النبي على في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ إِلَى ٱلسَّمَآءِ ﴾ [البقرة: ٢٩]، قال: ﴿ إِن الله تعالى كان عرشه

<sup>=</sup> سعيد البقال، الكوفي، الأعور، ضعيف مدلس...» اه.

قلت: ويشهد لحديث ابن عباس هذا ما أخرجه ابن جرير الطبري في «جامع البيان» (١٣/ ج٢٢/١٧٨ ـ ١٧٩) عن أبي بكر ﷺ نحوه وإسناده ضعيف، بسبب ابن حُميد، قال الحافظ في «التقريب» (١٥٦/٢ رقم ١٥٩): «محمد بن حُميد بن حَيّان الرازي، حافظ ضعيف، وكان ابن معين حسن الرأي فيه» اه.

<sup>(</sup>١) أبو داود الطيالسي في مسنده رقم (١٠٩٣).

<sup>(</sup>۲) فی سننه رقم: (۱۸۲).

<sup>(</sup>٣) في «العلو» (ص١٩).

قلت: وأخرجه الترمذي رقم (٣١٠٩) وابن حبان في "صحيحه" (رقم: ٣٩ ـ موارد) وعبد الله بن أحمد في «السنة» (١/ ٢٤٥ ـ ٢٤٦ رقم ٤٥٠) وابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٦١٢) وأبو الشيخ في «العظمة» (١/ ٣٦٣ ـ ٣٦٤ رقم 7/7) وأحمد في «المسند» (٤/ ١١، ١٢) والبيهقي في «الأسماء والصفات» رقم (٨٠١) و(٨٦٤) وابن زمنين في «أصول السنة» (7/7 رقم 7/7 رقم 7/7).

وأورده الذهبي في «العلو» وحسن إسناده، وقال الألباني في «مختصر العلو» (ص١٨٦): «في تصحيحه نظر، فإن مداره على وكيع بن (حُدُس)، ويقال (عُدُس) وهو مجهول لم يرو عنه غير يعلى بن عطاء، ولذلك قال المؤلف ـ الذهبي ـ في «الميزان»: «لا يعرف» اه. وقال في «ظلال الجنة» (١/ ٢٧١): «إسنادهُ ضعيف، وكيع بن عُدُس ويقال: حُدُس وهو مجهول لم يرد عنه غير يعلى بن عطاء ولم يوثقه غير ابن حبان».

والخلاصة فالحديث ضعيف، والله أعلم. (٤) في «السنن» رقم (٣١٠٩). وهو حديث ضعيف تقدم تخريجه والكلام عليه في «التعليقة»

المتقدمة. (٥) ذكره الترمذي في «السنن» عقب الحديث رقم (٣١٠٩).

وانظر: «النهاية» (٣/ ٣٠٤) لابن الأثير، وتحفة الأحوذي للمباركفوري (٨/ ٥٢٩ ـ ٥٣١).

على الماء ولم يخلُق شيئاً قبل الماء، فلما أراد أن يخلُق الخلُق أخرج من الماء دُخاناً فارتفع فوق الماء فسما عليه فسمّاه سماء، ثم أيبسَ الماء فجعله أرضاً ثم فتقها فجعلها سبع أرضين». الحديث. إلى أن قال: «فلما فرغ اللّه عز وجل من خلق ما أحبّ استوى على العرش». رواه السُدي (۱) وابنُ جريرِ الطبريُ في تفسيره (۲) والبيهقيُ في الأسماء والصفات (۳).

وعن أبي هريرة ولله أن النبي الله أخذ بيده فقال: «يا أبا هُريرةَ، إن الله تعالى خلق السمواتِ والأرضينَ وما بينهما في ستة أيام ثم استوى على العرش يوم السابع». الحديث بطوله رواه النسائيُ في تفسير سورة السجدةِ من سُننه الكبرى (٤). وفيه أخضرُ بنُ عَجْلانَ قال الذهبيُ (٥): وثقه ابنُ معينِ، وقال أبو حاتم:

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره رقم (٣٠٧) والسدي: هو إسماعيل بن عبد الرحمن بن أبي كريمة السدي، أبو محمد صدوق يهم. «التقريب» (١/ ٧٢).

<sup>(</sup>٢) في تفسيره (١/ ٤٣٥ \_ ٤٣٦ شاكر).

<sup>(</sup>٣) في «الأسماء والصفات» رقم (٨٠٧). قلت: وأخرجه ابن خزيمة في «التوحيد» رقم (٣/ ٥٩٥) والذهبي في «العلو» (ص٦٧).

والحديث إسناده ضعيف. لَضعفُ أبي صالح \_ هو باذام \_ بالذَّال َالمعجمة، ويقال آخره نون، مولى أم هانئ، ضعيف مدلس روى له الأربعة. «التقريب» (٩٣/١)

 <sup>(</sup>٤) رقم (٤١٢). وانظر «تحفة الأشراف» رقم (١٤١٩٣). ورجاله كلهم ثقات غير
 «الأخضر بن عجلان».

<sup>(</sup>٥) في «العلو» (ص٧٥).

قال الألباني في «مختصر العلو» (ص١١٢): «٥٧ ـ قلت: تليين الأزدي إياه؛ لا تأثير له، لأن الأزدي نفسه متكلم فيه كما هو معلوم، لا سيما وقد وثقه ابن معين كما ترى، وكذا الإمام البخاري والنسائي وابن حبان وابن شاهين كما في «التهذيب» ـ (١٦٩/١ رقم ٣٥٩) ـ فهو متفق على توثيقه لولا قول أبي حاتم: يكتب حديثه.

لكن هذا القول إن اعتبرناه صريحاً في التجريح فمثله لا يقبل لأنه جرح غير مفسر، لا سيما وقد خالف قول الأئمة الذين وثقوه، على أنه من الممكن التوفيق بينه وبين التوثيق بحمله على أنه وسط عند أبي حاتم، فمثله حسن الحديث قطعاً على أقل الدرجات، وكأنه أشار إلى ذلك الحافظ بقوله فيه في «التقريب» \_ (١/٥٠ رقم ٣٢٩) \_: صدوق.

وبقية رجال الإسناد ثقات كلهم، فالحديث جيد الإسناد على أنه لم يتفرد بذكر خلق التربة يوم السبت، وغيرها في بقية الأيام السبعة. فقد أخرج مسلم ـ رقم (٢٧٨٩) ـ وغيره ـ كأحمد (٢/٧٢) وأبي يعلى (١٠٣/١٠، ٥١٤) وابن أبي حاتم في تفسيره (١/٣/١ رقم =

يُكتب حديثُه، وليّنه الأزديُّ، وحديثُه في السنن الأربعةِ، وهذا الحديثُ غريبٌ من أفراده.

### [تصريح القرآن بفوقية الله تعالى]

ومن ذلك التصريحُ بالفوقية لله تعالى قال الله عز وجل: ﴿وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِةً ﴾ [الأنــعــام: ١٨]، وقــال: ﴿يَخَافُونَ رَبَّهُم مِن فَرْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [النحل: ٥٠].

ولما حكمَ سعدُ بنُ معاذِ ﷺ: «لقد حكمتَ فيهم بحكم الملِكِ من فوق ذُرِّيتُهم وتُسْبى أموالُهم قال له النبيُ ﷺ: «لقد حكمتَ فيهم بحكم الملِكِ من فوق سبعةِ أرْقِعة»(١).

وفي لفظ: «من فوق سبع سمواتِ»(۲)، ......

٥٠٠) وابن منده في "التوحيد" رقم (٥٨) ـ من طريق أخرى عن أبي هريرة ولله مرفوعاً، وقد خرجته في "الصحيحة" رقم (١٨٣٣) وقد توهم بعضهم أنه مخالف للآية المذكورة في أول الحديث، وهي في أول سورة "السجدة"، وليس كذلك كما كنت بيئته فيما علقته على "المشكاة" (٥٧٣٥)، وخلاصة ذلك أن الأيام السبعة في الحديث هي غير الأيام الستة في القرآن، وأن الحديث يتحدث عن شيء من التفصيل الذي أجراه الله على الأرض، فهو يزيد على القرآن، ولا يخالفه، وكان هذا الجمع قبل أن أقف على حديث الأخضر، فإذا هو صريح فيما كنت ذهبت إليه من الجمع. فالحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات" اه. وخلاصة القول أن حديث أبي هريرة الذي أخرجه النسائي حسن، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) (\*) الأرقعة: قال الزمخشري في «الفائق في غريب الحديث» (۷۷/۲): «وهي السماوات، لأن كل واحدة منها رقيع التي تحتها» اه. وانظر «لسان العرب» مادة (رقم).

 <sup>(</sup>۲) (\*) أورده الذهبي في «العلو» (ص٣٢)، وقال: هذا مرسل.
 قلت: وورد عنده (محمد بن مالك) بدل (معبد بن كعب) وهو خطأ. انظر: ترجمة معبد في «التهذيب» (٢٠٢/١٠) رقم (٤١٢).

<sup>(\*)</sup> وأورده الذهبي من طريق آخر عن سعد بن أبي وقاص، وقال: هذا حديث صحيح. أخرجه النسائي ـ كما من تحفة الأشراف (٣/٣٣) ـ من طريق عامر عبد الملك بن عمر العقدي، عن محمد بن صالح التمار وهو صدوق.

<sup>(\*)</sup> وأخرجه البيهقي في «الأسماء والصفات» (ص٢٤) من حديث سعد بن أبي وقاص وفي سنده (محمد بن صالح التمار)، قال الحافظ في «التقريب» (٢/ ١٧٠): «صدوق يخطئ». =

وأصله في الصحيحين (١) وهذا سياقُ ابنِ إسحاقَ.

وفي صحيح البخاريُ (٢) عن أنس بنِ مالكِ ﴿ قَالَ : كانت زينبُ ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِن فوق سبعِ سمواتٍ. على أزواج النبيِّ ﷺ وتقول: زوَّجَكُن أهاليكُنّ وزوَّجني اللّهُ من فوق سبعِ سمواتٍ. وفي سنن أبي داودَ (٣) من حديث جبيرِ بنِ مُطعمِ ﴿ اللَّهِ عَالَ : جاء أعرابيٌ إلى

قلت: فسنده حسن.

(۲) فی صحیحه (۲۱/۱۳ ـ ٤٠٤ رقم ۷٤۲۰).

(٣) في «السنن» (٥/ ٩٤ رقم ٤٧٢٦).

قلت: وأخرجه ابن خزيمة في «التوحيد» (١/ ٢٣٩ ـ ٢٤٠ رقم ١٤٧/٤٠) والدارمي في «الرد على الجهمية» (ص٢٤) وابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٥٧٥) و(٥٧٦) وابن أبي حاتم في «تفسيره» رقم (٢٢٤) واللالكائي رقم (٦٥٦) والبغوي في «شرح السنة» (١/ ١٥٥) وأبو الشيخ في «العظمة» (٢/ ٥٥٥ ـ ٥٥٥) والذهبي في «العلو» (ص٣٧ ـ ٣٩) والدارمي في «الرد على المريسي» (ص١٠٥) من طرق.

قال الألباني في «ظلال الجنة» (١/ ٢٥٢ ـ ٢٥٣): «إسناده ضعيف، ورجاله ثقات، لكن ابن إسحاق مدلس ومثله لا يحتج به إلا إذا صرح بالتحديث، وهذا لم يفعله في ما وقفت عليه من الطرق إليه، ولذلك استغربه الحافظ ابن كثير في تفسيره آية الكرسي من «تفسيره» (١/ ٣١٧) حيث قال: «وأغرب من هذا حديث جابر بن مطعم في صفة العرش كما رواه أبو داود في كتابه «السنة» من سننه، والله أعلم» اه.

وقال الألباني في «الرد على الجهمية» (ص٢٤): «ولا يصح في أطيط العرش حديث».

وقال الذهبي في «العلو» (ص٣٩): «هذا حديث غريب جداً فرد، وابن إسحاق حجة في المغازي إذا أسند، وله مناكير وعجائب، فالله أعلم أقال النبي على هذا أم لا، وأما الله عز وجل فليس كمثله شيء جل جلاله، وتقدست أسماؤه، ولا إله غيره... وقولنا في هذه الأحاديث: إننا نؤمن بما صح منها، وبما اتفق السلف على إمراره وإقراره، فأما ما في إسناده مقال، واختلف العلماء في قبوله وتأويله، فإنا لا نتعرض له بتقرير، بل نرويه في الجملة ونبين حاله. وهذا الحديث إنما سقناه لما فيه مما تواتر من علو الله تعالى فوق عرشه، مما يوافق آيات الكتاب» اه.

وخلاصة القول أن الحديث ضعيف، والله أعلم.

<sup>=</sup> وترجم له الذهبي في «الميزان» (٣/ ٥٨١) وذكر خلاف العلماء فيه، فقال: وثقه أحمد، وأبو داود، وقال أبو حاتم: ليس بالقوي.

<sup>(\*)</sup> وورد الحديث عند ابن إسحاق في «السيرة (٣/ ٢٩٣ ـ ن: مكتبة الجمهورية) مرسلاً عن علقمة بن وقاص.

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱/ ٤١١ رقم ٤١٢١) ومسلم (٣/ ١٣٨٩ رقم ١٧٦٩) من حديث أبي سعيد الخدري رضى الله عنه. وليس فيه موضع الشاهد.

النبي ﷺ فقال: يا رسولَ الله جُهِدَت الأنفسُ وضاعت العِيالُ ونُهكت الأموالُ وهَلكَتِ الأموالُ وهَلكَتِ الأموالُ وهَلكَتِ الأنعامُ، فاستسقِ اللَّهَ لنا فإنا نستشفع بك على الله ونستشفع بالله عليك.

قال رسول الله ﷺ: "ويحك أتدري ما تقول"؟ وسبح رسولُ الله فما زال يُستشفع بالله يُستّح حتى عرف ذلك في وجوه أصحابِه. ثم قال: "ويحك إنه لا يُستشفع بالله على أحد من خلقه، شأنُ اللهِ أعظمُ من ذلك. ويحك أتدري ما الله، إن عرشَه على سمواتِه لهكذا". وقال بأصبَعه مثلَ القُبة عليه: "وإنه لَيئِطّ به أطيطَ الرخل بالراكب".

قال ابن بشار في حديثه: «إن الله فوق عرشِه وعرشه فوق سمواته» وساق الحديث.

وله (۱) عن العباس بن عبدِ المُطلب ﴿ قَالَ: كنت في البطحاء في عِصابة فيهم رسولُ الله ﷺ، فمرت بهم سحابةً فنظر إليها فقال: «ما تُسمّون هذه؟»،

<sup>(</sup>١) أي لأبي داود في سننه (٥/ ٩٣ رقم ٤٧٢٣).

قَلْت: وَأَخْرَجُهُ الْتُرْمَذِي (٥/ ٤٢٤ ـ ٥٢٥ رقم ٣٣٢٠) وقال: حديث حسن غريب.

وأخرجه ابن ماجه (١/ ٦٩ رقم ١٩٣) وأحمد (١/ ٢٠٧) والحاكم (٢/ ٤١٢) والدارمي في «الرد على المريسي» (ص٩٠ - ٩١) وفي «الرد على الجهمية» (ص٤٢) وابن أبي عاصم في «السنة» (١/ ٢٥٣) والآجري في «الشريعة» (ص٢٩٢) وابن منده في «التوحيد» رقم (٢١) واللالكائي في «شرح السنة» رقم (١٠٥٠، ٢٥١) وابن خزيمة في «التوحيد» (١/ ٢٣٤ - ٢٣٥ رقم (١/ ١٠٥٠) وأبو الشيخ في «العظمة» (٢/ ٥٦٦ - ٥٦٩) و (٣/ ١٠٥٠) والبيهقي في «الأسماء والصفات» رقم (٨٤٧) و (٨٨٢) والذهبي في «العلو» (ص٥٠).

قال الحاكم: صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه.

قلت: وفي هذا بعد شديد.

وقال الألباني في "ظلال الجنة" (١/ ٢٥٤): "إسناده ضعيف، عبد الله بن عميرة قال الذهبي: قيه جهالة. قال البخاري: لا يعرف له سماع من الأحنف بن قيس".

قلت: وقال الحافظ في «التقريب» (١/ ٤٣٨): مقبول.

وانظر: «لسان الميزان» (٢/ ٤٦٩).

وقال الذهبي في «العلو» (ص٥٠): «تفرد به سماك عن عبد الله، وعبد الله فيه جهالة؛ ويحيى بن العلاء متروك الحديث.

وقد رواه إبراهيم بن طهمان عن سماك، وإبراهيم ثقة، اهـ.

وخلاصة القول أن الحديث ضعيف، والله أعلم.

قالوا: السحاب. قال: «والمرنّ». قالوا: والمزنّ، قال: «والعنّان»، قالوا: والعنان.

قال أبو داود: ولم أتقن العنانَ جيداً، قال: «هل تدرون ما بُعدُ ما بين السماء والأرض؟» قالوا: لا ندري، قال: «إن بُعدَ ما بينهما إما واحدة أو اثنتان أو ثلاث وسبعون سنة، ثم السماء فوقها كذلك ـ حتى عد سبع سموات ـ ثم فوق السماء السابعة بحر بين أسفله وأعلاه مثلُ ما بين سماء إلى سماء، ثم فوق ذلك ثمانية أوعالِ بين أظلافِهم ورُكبهم مثلُ ما بين سماء إلى سماء، ثم على ظهورهم العرش بين أسفلِه وأعلاه مثلُ ما بين سماء، ثم الله تبارك وتعالى فوق ذلك».

زاد أحمد: «وليس يخفى عليه شيءٌ من أعمال بني آدم».

وفي سنن ابن ماجَهُ (١) من حديث جابر بنِ عبدِ الله والله على الله والله والله

<sup>(</sup>۱) (۱/ ۲۵ رقم ۱۸۶).

قال البوصيري في «مصباح الزجاجة» (١/ ٦٥ رقم ٦٩): «هذا إسناد ضعيف لضعف الفضل بن عيسى بن أبان الرقاشي».

قلت: وأخرجه اللالكائي (٣/ ٥٣٤ رقم ٨٣٦) والدارقطني في «الرؤية» رقم (٦١) والآجري في «الشريعة» (ص٢٦٧) وابن عدي في «الكامل» (٢/ ٢٠٣٩) والعقيلي في «الضعفاء الكبير» (٢/ ٢٧٤ ـ ٢٧٥) وأبو نعيم في «صفة الجنة» رقم (٩١) وابن الجوزي في «الموضوعات» (٣/ ٢٦١ ـ ٢٦٢).

قلت: والفضل الرقاشي أنكر حديثه ابن معين وأبو حاتم، وضعفه أحمد والنسائي والساجي وغيرهم. (تهذيب التهذيب: ٨/ ٢٥٥).

وفي إسٰناده أيضاً: أبو عاصم العباداني واسمه «عبد الله بن عبيد الله» قال الذهبي: «واه». (الميزان: ٢/٨٥٨).

وخلاصة القول أن الحديث ضعيف جداً.

وفي حديث الشفاعةِ الطويلِ عن أنس بنِ مالكِ(١) وَ النبي عَلَيْهُ عن النبي عَلَيْهُ قال: «فأدخُلُ على ربي تبارك وتعالى وهو على عرشه». وذكر الحديث.

وفي بعض ألفاظ البخاريِّ في صحيحه (٢): «فأستأذِن على ربي في داره فيُؤذَن لي عليه». قال عبدُ الحقِّ في الجمع بين الصحيحين: هكذا قال: «في داره» في المواضع الثلاثةِ، يريد مواضعَ الشفاعاتِ الثلاث التي يسجُد فيها ثم يرفع رأسَه.

وعن عمرَ بنِ عبدِ الملِك قال: خطبنا عليًّ وَ الله عليًّ الله عليًّ الله عليًّ الله عليًّ الله عليًّ الله على عن ربه عز وجل فقال: «وعزتي وجلالي وارتفاعي فوق عرشي ما من أهلِ قريةٍ ولا بيتٍ ولا رجل ببادية كانوا على ما كرِهْتُ من معصيتي فتحوَّلوا عنها إلى ما أحببتُ من طاعتي إلاَّ تحوَّلتُ لهم عما يكرهون من عذابي إلى ما يُحبُون من رحمتي». رواه ابنُ أبي شيبةَ في كتاب العرش (٣) والعسّال في المعرفة (١٤)، وضعفه الذهبيُّ (٥).

وعن جابر بن سُليم قال: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «إن رجلًا ممن كان قبلكم لبِس بُردين فتبختر، فنظر الله إليه من فوقِ عرشِه فَمَقتَه، فأمر الأرضَ فأخذته

<sup>(</sup>١) أخرجه المقدسي في «إثبات صفة العلو» رقم (٢٧) والذهبي في «العلو» (ص٣٢).

وقال الذهبي: «زائدة ضعيف، والمتن بنحوه في الصحيح للبخاري من حديث قتادة عن أنس عن النبي ﷺ قال: «فأستأذن على ربي في داره فيؤذن لي عليه».

وأخرجه أبو أحمد العسال في كتاب «المعرفة» بإسناد قوي عن ثابت عن أنس، وفيه: «فآتي باب الجنة فيفتح لي، فآتي ربي تبارك وتعالى وهو على كرسيه، أو سريره فأخر له ساجداً» وذكر الحديث. اه.

قلت: حدیث قتادة عن أنس أخرجه البخاري (۲۲/۱۳ رقم ۷٤٤٠) و (۳۹۲/۱۳ رقم ۷٤١٠).

<sup>(</sup>۲) (۱۳/ ۲۲۲ رقم ۷٤٤٠).

قلت: وأخرجه أحمد (٣/ ٢٤٤) وابن خزيمة في «التوحيد» (ص٢٤٨).

<sup>(</sup>۳) رقم (۱۹).

<sup>(</sup>٤) عزاه إليه الذهبي في «العلو» (ص٥٣). وفيه: الهيثم بن الأشعث. قال الذهبي: مجهول وإسناده ضعيف.

<sup>(</sup>٥) في «العلو» (ص٥٣).

فهو يتجلجل فيها». رواه الدارمي<sup>(١)</sup>، وله شاهدٌ في البخاري<sup>(٢)</sup> من حديث أبي هريرة ﷺ.

وفي حديث عمران بن حصين في بدء الخلق: «كان اللّهُ عز وجل على العرش وكان قبل كلّ شيء، وكتب في اللوح المحفوظِ كلّ شيء يكون». حديث صحيحٌ أصلُه في البخاري<sup>(٣)</sup>.

وعن عبد الله بنِ مسعود ﴿ قَالَ: ﴿ إِنَّ الْعَبِدُ لَيَهُمْ بِالْأَمْرِ مِنَ الْتَجَارَةُ أُو الْإِمَارَةِ حَتَى يُيسِّرُ لَه ، نظر اللهُ له من فوق سبع سمواتِ فيقول للملائكة: اصرِفوه عنه فإن يسرتُه له أدخلتُه النارَ». رواه البغويّ (٤) وسكت الذهبيُ عنه .

وعنه وعنه والله قال: «العرش فوق الماء والله فوق العرش لا يخفى عليه شيء من أعمالكم». قال الذهبي (٥): رواه عبد الله بن أحمد في السنة وأبو بكر بن

<sup>(</sup>١) في «الرد على المريسي» (ص٤٩) وصححه.

قلت: وأخرجه المقدسي في «إثبات صفة العلو» رقم (٢٢) وأبو داود (٤/ ٣٤٤ رقم 84.2) وروى بعضه الترمذي (٥/ ٧٢ رقم ٢٧٢٢) وليس عندهم الشطر الذي فيه الشاهد. وللحديث طرق ذكرها أحمد بن حنبل في «المسند» (٥/ ٣٣ ـ ٦٤) وليس فيه الشاهد.

وأورده الذهبي في «العلو» (ص٣٦) وقال: إسناد لين.

قلت فيه: عبد السلام بن عجلان قال عنه ابن حبان: يخطئ ويخالف. «لسان الميزان» (١٦/٤).

<sup>(</sup>۲) في صحيحه (۱۰/۲۰۸ رقم ۵۷۸۹).

<sup>(</sup>٣) في صحيحه رقم (٦٩٨٢ ـ البغا).

 <sup>(</sup>٤) عزاه إليه الذهبي في «العلو» (ص٤٨). وسكت عنه الذهبي.
 قلت: وأخرجه اللالكائي رقم (١٢١٩) والدارمي في «الرد على الجهمية» (ص٢٦) بنحوه.
 وقال ابن القيم في «الجيوش الإسلامية» (ص٠٠٠): إسناد صحيح.

 <sup>(</sup>٥) في «العلو» (ص٦٣ ـ ٦٤).

أخرجه البيهقي في «الأسماء والصفات» (ص٤٠١)، واللالكائي في «شرح أصول اعتقاد أخرجه البيهقي في «الأسماء والصفات» (ص٢٤١)، واللالكائي في «التوحيد» (١/ ٢٤٢ ـ ٢٤٣ رقم أهل السنة» (٣/ ٢٤٨) والدارمي في «الرد على الجهمية» (ص٢٦ ـ ٢٧) وفي «الرد على المريسي» (ص٣٧، ٩٠، ٥٠٠) وأبو الشيخ في «العظمة» (٢/ ١٨٨ ـ ١٨٩ رقم ٢٧٩/١) والطبراني في «الكبير» (٩/ ٢٢٨ رقم ٨٩٨٧) وابن عبد البر في «التمهيد» (١٣٩/٧) والبخاري في «خلق أفعال العباد» رقم (٨٣٨).

وأورده ابن القيم في «الصواعق المرسلة» (١٤١٧/٤) من طرق، وهو موقوف على ابن مسعود بسند حسن.

المنذرِ وأبو أحمدَ العسّالُ وأبو القاسمِ الطبرانيُّ وأبو الشيخِ وأبو القاسمِ اللالكائيُّ وأبو عمْرِو الطلْمنكِيُّ وأبو بكرِ البيهقيُّ وأبو عُمَر بنُ عبدِ البَرِّ في تواليفهم، وإسنادُه صحيح.

وأخرج ابنُ أبي شيبةً (١) أن حسانَ بنِ ثابتِ ﷺ:

رسولُ الذي فوق السمواتِ مِن علُ يقول بذات اللهِ فيهم ويعدِل له عِملٌ من ربه مُتقبَّل شهِذتُ بإذن اللهِ أن محمداً وأن أخا الأحقافِ إذ قام فيهمو وأن أبا يحيى ويحيى، كلاهما

## [تصريح القرآن والسنة بأن الله تعالى في السماء]

ومن ذلك التصريحُ بأنه تعالى في السماء قال الله تعالى: ﴿ مَأْمِنْكُم مَن فِي اَلسَّمَآهِ أَن يَخْسِفَ بِكُمُ ٱلْأَرْضَ فَإِذَا هِ تَمُورُ ۞ أَمْ أَمِنتُم مَن فِي اَلسَّمَآهِ أَن يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبُأً فَسَتَعَلَمُونَ كَيْفَ نَذِيرٍ ۞﴾ [الملك].

وفي الصحيحين (٢) عن أبي سعيدِ الخُدري ﴿ قَالَ: بَعث عليُّ بن أبي طالب ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْ من اليمن بذُهَبيَّة في أديم مقروضِ لم تُحصّلُ من ترابها، قال: فقسمها بين أربعةِ نفر: بين عُيينة بنِ بدرٍ، وأقرعَ بنِ حابسٍ، وزيدِ الخيل، والرابعُ إما علقمةُ وإما عامرُ بنُ الطُّفيل، فقال رجلٌ من أصحابه: كنا نحن أحقّ بهذا من هؤلاء، قال فبلغ ذلك النبيَّ عَلَيْ فقال: «ألا تأمنوني وأنا أمينُ مَن في السماء، يأتيني خبرُ السماءِ صباحاً ومساءً».

قال: فقام رجلٌ غائرُ العينين مُشرِفُ الوجنتين ناشرُ الجبهةِ كَثُ اللحيةِ محلوقُ الرأسِ مشمِّرُ الإزار فقال: يا رسولَ اللهِ اتقِ الله؛ فقال ﷺ: «ويلك، أو لستُ أحقَّ أهل الأرضِ أن يتقيَ الله؟»، قال: فلما ولّى الرجلُ قال خالدُ بنُ

<sup>(</sup>۱) في «المصنف» (۸/ ۰۰۸ ـ ۰۰۸).

قلت: وأخرجه ابن قدامة في «إثبات صفة العلو» رقم (٢٣) والذهبي في «العلو» (ص٤٠) وقال: «وهذا مرسل».

وأورده الهيثمي في «المجمع» (١/ ٢٤) وقال: «رواه أبو يعلى وهو مرسل» اهـ.

<sup>(</sup>۲) البخاري (٦/ ٣٧٦ رقم ٣٣٤٤) ومسلم (٢/ ٧٤١ رقم ١٠٦٤).

الوليد: يا رسولَ الله ألا أضرِبُ عُنقَه؟ قال: «لا، لعله أن يكون يُصلي»، فقال خالد: وكم من مُصلِ يقول بلسانِه ما ليس في قلبه، قال رسول الله ﷺ: «إني لم أُومر أن أُنقبَ قلوبَ الناس ولا أشُقَّ بطونَهم»، قال: ثم نظر إليه وهو مُقَفَّ فقال: «إنه يخرُج من ضِغْضِئ هذا قومٌ يتلون كتابَ اللهِ رَطْباً لا يجاوز حناجرَهم، يمرُقون من الدين كما يمرُق السهمُ من الرميَّة». وأظنه قال: «لئن أدركتُهم لأقتُلتهم قتلَ ثمودَ».

وعن معاويةً بنِ الحكم في حديثٍ طويلِ قال: وكانت لي جاريةٌ ترعى غنماً لي قِبَل أُحدٍ والجوَّانيةِ (۱) ، فاطلعتْ ذاتَ يوم فإذا الذئبُ قد ذهب بشاة من غنمها ، وأنا رجلٌ من بني آدم آسفُ كما يأسفون ، لكني صككتُها صَكَّة ، فأتيتُ رسولَ الله ﷺ فعظُم ذلك عليَّ ، قلتُ: يا رسولَ الله أفلا أعتِقُها؟ قال: «ائتِني بها» ، فأتيتُه بها فقال لها: «أين الله»؟ قالت: في السماء ، قال: «من أنا»؟ قالت: أنت رسولُ الله ﷺ قال: «أعتِقُها فإنها مؤمنةٌ». أخرجه مسلم (۱) وأبو داود (۱) والنسائيُ (۱) وغيرُ واحدٍ من الأئمة في تصانيفهم (۱) .

وعن أبي الدرداءِ على قال: سمعتُ رسولَ الله على يقول: «من اشتكى منكم شيئاً أو اشتكاه أخ له فليقل: ربّنا اللّه الذي في السماء، تقدس اسمُك، أمرُك في السماء والأرض، كما رحمتُك في السماء فاجعل رحمتَك في الأرض، اغفِر لنا حُوبَنا وخطايانا، أنت ربّ الطبين، أنزل رحمة من رحمتك وشفاءً من شفائك على هذا الوجع، فيبرأ». رواه أبو داود (٢٠).

<sup>(</sup>١) الجؤانية: موضع بقرب أحد، في شمال المدينة النبوية.

<sup>(</sup>۲) في صحيحه (١/ ٣٨١ ـ ٣٨٢ رقم ٣٣/ ٥٣٧).

<sup>(</sup>۳) في «السنن» (۱/ ۷۰۰ ـ ۷۷۳ رقم ۹۳۰).

<sup>(</sup>٤) في «السنن» (٣/ ١٤ \_ ١٨ رقم ١٢١٨).

<sup>(</sup>٥) كأحمد في «المسند» (٥/ ٤٤٧، ٤٤٨ ـ ٤٤٩) والطيالسي في «المسند» (ص ١٥٠ رقم ١٥٠٥) والراكائي (٣/ ٣٩١ ـ ٣٩٢ رقم ٢٥٢) وابن أبي عاصم في «كتاب السنة» (١/ ٢١٥ رقم ٤٨٩) والبيهقي في «الأسماء والصفات» (ص ٤٢١ ـ ٤٢٢) وابن خزيمة في «كتاب التوحيد» (ص ١٢١ ـ ١٢٢).

<sup>(</sup>٦) في «السنن» (٤/ ٢١٨ رقم ٣٨٩٢).

قلت: وأخرجه النسائي في «عمل اليوم والليلة» رقم (١٠٣٨) والحاكم (١/٣٤٤) وابن حبان في «المجروحين» (١/٣٠٨) وابن عدي في «الكامل» (٣/١٥٤) والدارمي في «الرد=

وعن عبد اللهِ بنِ عمرو على قال: قال رسولُ الله على: «الراحمون يرحَمُهم الرحمن، ارحموا مَن في الأرض يرحمُكم من في السماء. الرحِمُ شَجنة من الرحمن، فمن وصلها وصله الله، ومن قطعها قطعه الله». رواه الترمذي<sup>(۱)</sup> وقال: هذا حديث حسنٌ صحيحٌ.

#### (١) في «السنن» (٤/ ٣٢٣ رقم ١٩٢٤) وقال: حسن صحيح.

<sup>=</sup> على المريسي (ص١٠٤)، والذهبي في «الميزان» (٢/ ٩٨).

قال الحاكم: قد احتج الشيخان بجميع رواته غير زيادة بن محمد وهو شيخ من أهل مصر قليل الحديث.

وقال ابن حبان: وزياد بن محمد هذا منكر الحديث جداً يروي المناكير عن المشاهير. فاستحق الترك.

وقال الذهبي عقب الحديث: فهذه ألفاظ منكرة لم يأت بها غير زيادة.

 <sup>\*</sup> وأخرجه النسائي في «عمل اليوم والليلة» رقم (١٠٣٥) من رواية طلق بن حبيب العنزي
 عن أبيه مرفوعاً.

قلت: وإسناده جيد إلى طلق، وحبيب العنزي والد الطلق مجهول الحال.

<sup>\*</sup> وأخرجه النسائي في «عمل اليوم والليلة» رقم (١٠٣٦) من رواية طلق بن حبيب العنزي عن رجل من أهل الشام، عن أبيه مرفوعاً. وإسناده جيد إلى طلق ورجح الحافظ في «الإصابة» (٣١٠/١) هذه الطريق.

وخلاصة القول أن الحديث ضعيف، والله أعلم.

قلت: وأخرجه أبو داود رقم (٤٩٤١) وأحمد (٢٠/٢) والحميدي رقم (٥٩١) والدارمي في «الرد على المريسي» (ص١٠) والحاكم (٤/١٥٩) والبخاري في «الكنى» (ص٦٤) والخطيب في «تاريخ بغداد» (٣/ ١٦٠) وابن قدامة في «العلو» رقم (١) والبيهقي في «الأسماء والصفات» (ص٤٢٣).

كلهم من طريق سفيان بن عيينة، عن عمرو بن دينار، عن أبي قابوس مولى لعبد الله بن عمرو بن العاص، عن عبد الله بن عمرو.

وصححه الحاكم ووافقه الذهبي.

وفي سنده أبو قابوس. قال عنه الحافظ في «التقريب» رقم (٨٣٠٩) مقبول وللحديث شواهد. منها: حديث جرير بن عبد الله.

أخرجه الطبراني في «الكبير» (٢/ ٣٥٥ رقم ٢٤٩٧). قال الذهبي في «العلو» (ص٢٠): رواته ثقات.

ومنها حديث عبد الله بن مسعود. أخرجه الطبراني في «الكبير» (١٨٣/١٠ رقم ١٠٢٧٧) وفي «الصغير» (١٠١/١) والحاكم (٢٤٨/٤) وصححه ووافقه الذهبي.

وانظر الصحيحة رقم (٩٢٥). والخلاصة: فالحديث صحيح.

وله عن عِمرانَ بنِ حُصينِ ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ لأبي: «يا حُصينُ كم تعبُد اليوم إلهاً؟»، قال أبي: سبعةً، ستةً في الأرض وواحداً في السماء.

قال ﷺ: «فأيُهم تُعِد لرغبتك ورهبتِك؟»، قال: الذي في السماء. قال: «يا حُصين أما أنك لو أسلمتَ علمتُك كلمتين تنفعانِك»، قال: فلما أسلمَ حُصين قال: يا رسولَ اللهِ علمني الكلمتين اللتين وعَدتني؛ فقال ﷺ: «قل: اللهم ألهِمني رُشدي، وأعِذْني من شر نفسي». قال الترمذي(١): هذا حديث حسن غريب، وقد رُوي هذا الحديث عن عمرانَ بنِ حُصينِ من غير هذا الوجه.

<sup>(</sup>۱) في «السنن» (٥/ ١٩ه ـ ٥٢٠ رقم ٣٤٨٣).

قلت: وأخرجه الدارمي في «الرد على المريسي» (ص٢٤) والطبراني في «الكبير» (١٨/ ١٧٤ رقم ٣٩٦) . ١٧٤

كلهم من طريق أبي معاوية عن شبيب بن شيبة عن الحسن البصري، عن عمران بن حصين.

قلت: شبيب بن شيبة ضعيف بل قال الدارقطني: متروك. والحسن البصري لم يسمع من عمران بن حصين كما قال ابن المديني. وكذلك الحسن مدلس وقد عنعن.

<sup>\*</sup> وأخرجه ابن خزيمة في «التوحيد» (١/ ٢٧٧ ـ ٢٧٨ رقم ١٩/ ١٧٧) والذهبي في «العلو» (ص٢٣ ـ ٢٤).

كليهما من طريق عمران بن خالد بن طليق بن محمد بن عمران بن حصين قال: حدثني أبى عن أبيه عن جده وإسناده ضعيف.

قلّت: عمران بن خالد بن طُليق... قال أحمد: متروك الحديث، وقال أبو حاتم: ضعيف. وقال ابن حبان: لا يجوز الاحتجاج به. [الميزان (٣/ ٢٣٦) واللسان (٤/ ٣٤٥)]. أما خالد بن طليق... قال الدارقطني: ليس بالقوي، وذكر ابن أبي حاتم، ولم يذكره بشيء، وقال الساجي: صدوق يهم. وعده ابن حبان في الثقات.

<sup>[</sup>الميزان (١/ ٦٣٣) ولسان الميزان (٢/ ٣٧٩)].

وأما طليق بن محمد... قال الدارقطني: لا يحتج به. وقال الذهبي: طليق بن محمد عن عمران بن حصين منقطع.

وخلاصة القول أن حديث عمران بن حصين ضعيف، والله أعلم.

<sup>(</sup>۲) (۲/ ۱۰۲۰ رقم ۱۶۳۱).

وعن أبي هريرة ظليه أن رسولَ الله على قال: «الميتُ تحضُره الملائكة؛ فإذا

<sup>(</sup>۱) في «العلو» (ص٢٣).

قلت: وأخرجه الطبراني في «الكبير» (۱۲/ ٤٥٥ رقم ١٣٦٥) والعقيلي في «الضعفاء» (٤/ ٣٨٨) وابن عدي (١/ ٥٥٠) و(٦/ ٢٢٠) وأبو نعيم في «دلائل النبوة» (١/ ٦٧) والحاكم (١/ ٧٧) وابن قدامة في «العلو» (ص ١١٧ ـ ١١٨).

من طريقين عن محمد بن ذكوان عن عمرو بن دينار عن ابن عمر مرفوعاً.

قلت: وهذا إسناده ضعيف جداً.

محمد بن ذكوان: قال النسائي: ليس بثقة. وضعفه الدارقطني، وغيره (الميزان: ٣/ ٥٤٢) و«الضعفاء والمتروكين» للدارقطني (ص٣٤٨).

وأورد الحديث ابن أبي حاتم في «العلل» (٢/ ٣٦٧ ـ ٣٦٨) وقال عن أبيه: «إنه حديث منكر».

كما أورده الهيثمي في «المجمع» (٨/ ٢١٥) وقال: فيه حماد بن واقد وهو ضعيف يعتبر به، وبقية رجاله وثقوا.

قلت: لقد فات الهيثمي رحمه الله العلة الثانية وهي ضعف محمد بن ذكوان، لأن الطرق التي فيها حماد بن واقد كانت رواية حماد عن محمد بن ذكوان أيضاً.

وأخرجه الحاكم (٨٦/٤ ـ ٨٧) من طريق أخرى عن عمرو بن دينار عن سالم بن عبد الله عن ابن عمر مرفوعاً مختصراً.

وقال الألباني في «الضعيفة» (١/ ١٣/٥): وفي سنده أبو سفيان زياد بن سهيل الحارثي، ولم أجد له ترجمة.

والخلاصة: فالحديث منكر، والله أعلم.

كان الرجلُ الصالحُ قالوا: اخرُجي أيتها النفسُ المطمئنةُ كانت في الجسدَ الطيّبِ، اخرُجي حميدةً وأبشري برَوحٍ ورَنحانِ وربٌ غيرِ غضبانَ. فيقولون ذلك حتى يُعرَجَ بها إلى السماء التي فيها اللهُ عز وجل». وذكر باقي الحديث.

رواه أحمدُ<sup>(۱)</sup> والنَّسائيُ<sup>(۲)</sup> وابنُ ماجه<sup>(۳)</sup> وابنُ جريرٍ واللفظُ له<sup>(۱)</sup>، وفي الباب أحاديثُ تأتي إن شاءَ اللَّهُ تعالى في ذكر الموتِ وفتنةِ القبر.

وعن ابن عباس وعن الله وعن ابن عباس والله والله

<sup>(</sup>١) في «المسند» (٨/٤١٤ رقم ٨٧٥٤ ـ شاكر). وقال أحمد شاكر: إسناده صحيح.

<sup>(</sup>۲) في «السنن الكبرى» كما في «تحفة الأشراف» (۱۰/۸۷).

<sup>(</sup>٣) في «السنن» (٢/ ١٤٢٦ رقم ٤٦٦٨).

<sup>(</sup>٤) في «جامع البيان» (١٢/ ٤٢٤ \_ ٢٥٥ رقم ١٤٦١٥).

قلت: وأخرجه ابن خزيمة في «التوحيد» (١/ ٢٧٣ رقم ١١/ ١٧٥).

وأورده الذهبي في «العلو» (ص٢٢) وعزاه لأحمد والحاكم وقال: على شرط البخاري ومسلم.

وقال الألباني في «مختصر العلو» (ص٨٥) بعدما ذكر قول الذهبي: وهو كما قال.

وأورده السيوطي في «الدر المنثور» (٣/ ٨٣) وزاد نسبته إلى ابن حبان، والبيهقي في العث.

وخلاصة القول أن الحديث صحيح، والله أعلم.

<sup>(</sup>٥) في «الرد على الجهمية» (ص٢٥): وقال الألباني: رجاله ثقات إلا أن عطاء بن السائب كان اختلط، وقد روى عنه حماد في الاختلاط.

قلت: بل قبل الاختلاط عند جمع من الأئمة.

<sup>(</sup>٦) لم أجده في مسند أبي يعلى الموصلي.

<sup>(</sup>٧) في «العلو» (ص٥٥ ـ ٤٦).

وعن أبي هريرة ولله عن النبي على: "إذا أحب الله العبد نادى جبريل إن الله يحب فلاناً فأحِبّه فيُحبّه جبريل، فينادي جبرائيل في أهل السماء إن الله يحب فلاناً فأحِبّوه، فيُحِبه أهل السماء، ثم يوضع له القبول في الأرض». رواه البخاريُ (٣).

وعن النوّاس بن سَمعانَ على قال: قال رسولُ الله على: "إذا أراد اللّه أن يوحِيَ بالأمر تكلم بالوحي أخذت السمواتُ منه رجْفة أو قال رِعدة شديدة خوفاً من الله عز وجل، فإذا سمع ذلك أهلُ السموات صُعِقوا وخروا لله سجداً، فيكون أولُ من يرفع رأسه جبريلَ عليه السلام فيكلمه اللّه تعالى مِن وحيه بما أراد، ثم يمر جبريلُ على الملائكة كلما مر بسماء سأله ملائكتُها: ماذا قال ربّنا يا جبريلُ؟ فيقول: قال الحقّ وهو العليُ الكبير، فيقولون كلّهم مثلَ ما قال جبريلُ، فينتهي

قلت: وأخرجه أحمد في «المسند» (٣٠٩/١) ومن طريق أحمد هذه، أخرجه الطبراني في «الكبير» (٢٥١/١١) وقم ١٢٢٨٠) وابن حبان في «الإحسان» (٧/ رقم ٢٩٠٣، ٢٩٠٤) والبزار (٣٧/١ ـ ٣٨ رقم ٥٤ ـ كشف) والحاكم (٢/ ٤٩٦) والبيهقي في «دلائل النبوة» (٢/ ٣٨٥).

وصححه الحاكم، ووافقه النَّدهبي، وهو كما قالا.

وأورده السيوطي في «الدر المنتور» (٤/ ١٥٠) وقال: «وأخرج أحمد، والنسائي والبزار، والطبراني، وابن مردويه، والبيهقي في الدلائل بسند صحيح عن ابن عباس...» وذكر الحديث.

<sup>(</sup>۱) وفي «الرد على الجهمية» (ص٢٥).

وأخرجه البزار (٣/ ١٠٣ رقم ٢٣٤٩ ـ كشف) والخطيب في «تاريخ بغداد» (١٠/ ٣٤٦) وأبو نعيم في «الحلية» (١٩/١).

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٨/ ٢٠١) وقال: «رواه البزار، وفيه عاصم بن عمر بن حفص، وثقه ابن حبان. وقال: يخطئ ويخالف، وضعفه الجمهور» اهـ.

قلت: وفيه أبو جعفر الرازي وهو سيء الحفظ.

<sup>(</sup>۲) في «العلو» (ص۲۱).

<sup>(</sup>۳) في صحيحه (۲۱/۱۳ رقم ۷٤۸۰).قلت: وأخرجه مسلم (۶۲٬۳۳۷/۱۵۷ رقم ۲۲۳۷/۱۵۷).

جبريلُ بالوحي إلى حيث أمره اللّهُ عز وجل». رواه ابنُ جريرِ (١) وابنُ خزيمةَ (٢) وابنُ خزيمةَ (٢) والطبرانيُ (٣) وابنُ حاتم واللفظُ له (٤).

ومن ذلك التصريح باختصاص بعض الأشياء بأنها عنده، قال الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ لَا يَسْتَكْمِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيُسَبِّحُونَمُ وَلَهُ مَسَحُدُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٠٦]. وقال تبارك وتعالى: ﴿وَلَهُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضُ وَمَنْ عِندُهُ لَا يَسْتَكْمِرُونَ وَالْأَنْسِاء: ١٩]. وقال تبارك وتعالى: ﴿ فَإِن السَّتَكْمِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلَا يَسْتَحْرُونَ ﴾ [الأنبياء: ١٩]. وقال تبارك وتعالى: ﴿ فَإِن السَّحَكُرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلَا يَسْتَحُونَ ﴾ [فراني الله عَلَيْنِ وَالنَّهَارِ وَهُمَّ لَا يَسْتَمُونَ ﴾ [فصلت: ٣٨].

وقال تبارك وتعالى: ﴿وَلَا تَحْسَبَنَ الَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللّهِ أَمَوْتًا بَلَ أَحْيَاةً عِندَ رَبِهِمْ يُرْذَقُونَ﴾ [آل عمران: ١٦٩]. وقال تبارك وتعالى: ﴿وَضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا لِلَّذِينَ مَامَنُواْ أَمْرَأَتَ فِرْعَوْنَ إِذْ قَالَتْ رَبِّ آبْنِ لِي عِندَكَ بَيْتًا فِي ٱلْجَنَّةِ وَيَجِّنِي مِن فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ.﴾ [التحريم: ١١]. الآية.

وفي الصحيحين (٥) عن أبي هريرة رضي عن النبي ﷺ قال: «إن الله لما قضى الخلق كتب عنده فوق عرشِه إن رحمتي سبقت غضبي».

<sup>(</sup>۱) في «جامع البيان» (۱۲/ج۲۲/۹۱).

<sup>(</sup>٢) في التوحيد، (١/ ٣٤٨ ـ ٣٤٩ رقم ٢٠٦/١).

<sup>(</sup>٣) كما في «المجمع» (٧/ ٩٤ \_ ٩٥) وقال الهيثمي: «رواه الطبراني عن شيخه يحيى بن عثمان بن صالح، وقد وثق، وتكلم فيه من لم يسم بغير قادح معين، وبقية رجاله ثقات».

<sup>(</sup>٤) عزاه إليه السيوطي في «الدر المنثور» (٦٩٨/٦).

قلت: وأخرجه ابن أبي عاصم في «السنة» (٢٧٧١) ومحمد بن نصر المروزي في «تعظيم الصلاة» (١/ ٢٣٢) والآجري في «الشريعة» (ص٢٩٤) وأبو الشيخ في «العظمة» (١/ ٥٠١) والبغوي في تفسيره (٦/ ٣٩٨) والبيهقي في «الأسماء والصفات» (١/ ١١٥ رقم ٤٣٥).

قال الألباني في "ظلال الجنة" (١/ ٢٢٧): "إسناده ضعيف، نعيم بن حماد سيء الحفظ، خرج له البخاري مقروناً بغيره واتهمه الأزدي. وقال الحافظ في "التقريب": "صدوق يخطئ كثيراً" والوليد بن مسلم ثقة، لكنه كان يدلس تدليس التسوية. وسائر رجاله ثقات...

وقال أبو زرعة الدمشقي: عرضت على دحيم حديثاً حدثناه نعيم بن حماد عن الوليد بن مسلم... (قلت: فذكر هذا الحديث)، فقال دحيم: لا أصل له اله.

وخلاصة القول أن الحديث ضعيف، والله أعلم.

<sup>(</sup>٥) البخاري (١٣/ ٣٨٤ رقم ٧٤٠٤) ومسلم (٢١٠٧/٤ رقم ٢٧٥١).

ولمسلم (١) عنه في حديث طويل: «وما اجتمع قومٌ في بيت من بيوت اللَّهِ يتلون كتابَ اللَّهِ ويتدارسونه بينهم إلا نزلت عليهم السكينة، وغشِيتهم الرحمة، وحفّتهم الملائكة، وذكرهم الله فيمن عنده».

وفيهما (٢) عنه على قال: قال النبيُ على: «يقول الله تعالى: أنا عند ظنَ عبدي بي، فأنا معه إذا ذكرني، فإن ذكرني في نفسه ذكرتُه في نفسي، وإن ذكرني في ملأ ذكرتُه في ملأ خير منهم، وإن تقرّب إليّ شِبراً تقربت إليه ذِراعاً، وإن تقرّب إليّ ذراعاً تقربت منه باعاً، وإن أتاني يمشي أتيتُه هَرُولةً».

وفي صحيح مسلم (٣) عن جابر بنِ سَمُرةَ ﷺ قال: خرج علينا وسولُ الله ﷺ، وذكرَ الحديثَ إلى أن قال: ثم خرج علينا فقال: «ألا تصفون كما تصف الملائكة عند ربها؟ عند ربها؟ قال: «يُتِمّون الصفوف الأولَ ويتراصون في الصف».

ولهما (٤) عن أبي هريرة ظليه قال: قال رسول الله ﷺ: «احتج آدمُ وموسى عند ربِّهما عز وجل، فحجّ آدمُ موسى». وذكر الحديث وسيأتي إن شاء الله بتمامه.

ومن ذلك الرفعُ والصعودُ والعروجُ إليه وهو أنواع:

منها: رفعُه عيسى عليه السلام، قال الله تعالى: ﴿وَمَا قَنَلُوهُ يَقِينًا ۞ بَل رَّفَعَهُ اللهُ إِلَيْهُ وَكَانَ اللهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ۞ [النساء]. وقال تبارك وتعالى: ﴿يَعِيسَىٰ إِنِّ مُتَوَقِيكَ وَرَافِعُكَ إِنَى وَمُطَهِمُكَ مِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ [آل عمران: ٥٥].

وسيأتي إن شاء الله تعال ذكرُ الأحاديثِ الواردةِ في نزوله إلى الأرض حَكماً عذلاً في آخر هذه الأمةِ بشريعةِ نبيِّهم محمدِ ﷺ في أشراط الساعة.

ومنها: صعودُ الأعمالِ إليه كما قال تعالى: ﴿ إِلَيْهِ يَصَّعَدُ ٱلْكُلِمُ ٱلطَّيِّبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّدلِحُ يَرْفَعُهُمُ ﴾ [فاطر: ١٠].

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (٤/ ٢٠٧٤ رقم ٢٦٩٩).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۱۳/ ۳۸۶ رقم ۷٤٠٥) ومسلم (۲۰۲۷٪ رقم ۲۰۲۷).

<sup>(</sup>٣) في صحيحه (١/ ٣٢٢ رقم ٤٣٠).

<sup>(</sup>٤) البخاري: (١١/ ٥٠٥ رقم ٦٦١٤) ومسلم (٤/ ٢٠٤٢ رقم ٢٠/ ٢٦٥٢).

وفي صحيح البُخاريُ (١) عن أبي هريرة ولله عنه قال: قال رسولُ الله على الله الله الله تعالى تصدّق بعَدْل تمرة من كسب طيب \_ ولا يصعد إلى الله إلا الطيبُ \_ فإن الله تعالى يتقبّلها بيمينه، ثم يربّيها لصاحبها كما يربي أحدُكم فُلُوَّه حتى تكون مثلَ الجبل».

ورواه مسلم<sup>(٢)</sup> أيضاً والنَّسائي<sup>(٣)</sup> والتِرمِذيُّ <sup>(٤)</sup> وابنُ ماجه <sup>(٥)</sup> وابنُ خُزيمةَ في صحيحه <sup>(٦)</sup>.

وعن النُعمان بنِ بشيرٍ على قال: قال رسول الله على: «الذين يذكرُون من جلال الله عز وجل من تسبيحه وتكبيرِه وتحميدِه وتهليلِه يتعاطَفْن حول العرشِ لهن دويٌ كدوي النحلِ يذكرن بصاحبهن، ألا يُحب أحدُكم أن لا يزالَ له عند الله شيءٌ يُذكر به». رواه أحمدُ (٧) وابنُ ماجه (٨).

وعن ابن عمرَ على قال: قال رسولُ الله ﷺ: «اتقوا دعوةَ المظلومِ فإنها تصعد إلى الله عز وجل كأنها شرارة». قال الذهبي (٩): غريبٌ وإسناده جيد.

<sup>(</sup>۱) فی صحیحه (۳/ ۲۷۸ رقم ۱٤۱۰).

<sup>(</sup>٢) في صحيحه (٢/ ٧٠٢ رقم ١٠١٤).

<sup>(</sup>٣) في «السنن» (٥٧/٥).

<sup>(</sup>٤) في «السنن» (٣/ ٤٩ ـ ٥٠ رقم ٦٦١).

<sup>(</sup>٥) في «السنن» (١/ ٩٠٥ رقم ١٨٤٢).

<sup>(</sup>٦) في صحيحه (٤/٢ ـ ٩٣ رقم ٤٠٢).

<sup>(</sup>۷) في «المسند» (۲٦٨/٤).

<sup>(</sup>۸) في «السنن» (۲/۲۵۲۲ رقم ۳۸۰۹).

وقال البوصيري في «مصباح الزجاجة» (١٩٣/٣ رقم ٣٨٠٩/١٣٣٣): «هذا إسناد صحيح رجاله ثقات، وأخو عوف اسمه عبيد الله بن عتبة.

رواه ابن أبي الدنيا، والحاكم (١/ ٥٠٣) وقال: **«صحيح** على شرط مسلم ـ ووافقه الذهبي ـ. ورواه مسدد في مسنده عن يحيى بن سعيد القطان بإسناده ومتنه.

ورواه أبو بكر بن أبي شيبة في مسنده عن أبي نمير موسى بإسناده ومتنه الله.

وخلاصة القول أن الحديث صحيح، والله أعلم.

<sup>(</sup>٩) في «العلو» (ص٢٧).

قلّت: وأخرجه الحاكم (٢٩/١) وقال: «قد احتج مسلم بعاصم بن كليب والباقون من رواة هذا الحديث متفق على الاحتجاج بهم ولم يخرجاه. ووافقه الذهبي.

قلت: والحديث على شرط مسلم.

وفي الصحيحين (١) من حديث معاذ بن جبل رضي الصحيحين الله حجاب».

وعن أبي موسى الأشعري (٢) عليه قال: قال رسولُ الله على: «إن الله لا ينام، ولا ينبغي له أن ينام، يخفِضُ القِسطَ ويرفعُه، يُرفعُ إليه عملُ الليلِ قبلَ النهارِ وعملُ النهارِ قبل الليل، حجابُه النورُ لو كشفه لأحرقت سُبحاتُ وجهِه ما انتهى إليه بصرُه من خلقه». وفي ذلك أحاديثُ لا تحصى في الصحيحين وغيرِهما.

ومنها: صعودُ الأرواحِ إلى الله عز وجل، أعني أرواحَ المؤمنين، قال الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّ اللَّمَاءِ كَلَّ اللَّمَاءِ وَلَا لَا نُفَتَّحُ لَمُمْ أَبُوْبُ السَّمَاءِ وَلَا يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ حَتَى يَلِجَ ٱلْجَمَلُ فِي سَمِّ ٱلْخِيَاطِ ﴾ [الأعراف: ٤٠].

وروى الإمامُ أحمدُ<sup>(٦)</sup> من حديث البراءِ بنِ عازبِ الطويلِ في قبض الروحِ، وفيه قال: "إن العبدَ المؤمنَ إذا كان في انقطاع من الدنيا وإقبالِ من الآخرة نزل إليه ملائكة من السماء بيضُ الوجوه، كأن وجوهَهم الشمسُ، معهم كفنٌ من أكفان المجنةِ وحَنوطٌ من حَنوط الجنة، حتى يجلِسوا منه مدَّ البصر، ثم يجيء ملكُ الموتُ حتى يجلِسَ عند رأسه فيقول: أيتها النفسُ الطيبةُ اخرُجي إلى مغفرة من الله ورضوان، قال: فتخرُج فتسيل كما تسيل القطرةُ مِنْ فيُّ السقاء فيأخذها، فإذا أخذها لم يدَعوها في يده طرفة عينِ حتى يأخذوها فيجعلوها في ذلك الكفنِ وفي أخذها لم يدَعوها في عده طرفة عينِ حتى يأخذوها فيجعلوها في ذلك الكفنِ وفي ذلك الحنوطِ، ويخرج منها كأطيبِ نفحةِ مسكِ على وجه الأرض، قال: فيصعدون ذلك الحنوطِ، ويخرج منها كأطيبِ نفحةِ مسكِ على وجه الأرض، قال: فيصعدون فلان بنُ فلانٍ بأحسن أسمائِه التي كانوا يسمونه في الدنيا حتى ينتهوا إلى سماء الدنيا فلانٍ بأحسن أسمائِه التي كانوا يسمونه في الدنيا حتى ينتهوا إلى سماء الدنيا

<sup>(</sup>١) البخاري في صحيحه (٨/ ٦٤ رقم ٤٣٤٧) ومسلم (١/ ٥٠ رقم ١٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (١/ ١٦١ ـ ١٦٢ رقم ١٧٩).

<sup>(</sup>٣) في «المسند» (٤/ ٢٨٧ ـ ٢٨٨، ٢٨٨).

ي قلت: وأخرجه الحاكم في «المستدرك» (١/ ٣٧ ـ ٣٨) وصححه ووافقه الذهبي.

وأبو داود (٥/ ١١٤ ـ ١١٦ رقم ٤٧٥٣) والطيالسي في مسنده رقم (٧٥٣). وأورده الهيثمي في «المجمع» (٣/ ٤٩ ـ ٥٠) وقال الهيثمي: رواه أحمد ورجاله رجال

الصحيح اه. وخلاصة القول أن الحديث صحيح، والله أعلم.

فيستفتحون له فيُشيعه مِن كل سماء مُقرّبوها إلى السماء التي تليها، حتى ينتهوا بها إلى السماء السابعة، فيقول الله تعالى: «اكتُبوا كتابَ عبدي في عليّين وأعيدوه إلى الأرض، فإني منها خلقتُهم وفيها أعيدهم ومنها أخرجهم تارة أخرى». وذكر الحديث، وسيأتي إن شاء الله بطوله.

وقد تقدم حديثُ أبي هريرةَ في ذلك، وفيه أحاديث جمّةٌ سنذكر منها ما يسره اللّهُ تعالى في بابه إن شاء الله.

ومنها: عروجُ الملائكةِ والروحِ إليه، قال الله تبارك وتعالى: ﴿ مِن اللهِ ذِى الْمَعَارِجِ ﴾ المعارج: ٣ ـ ٤].

وعنه وعنه عن النبي على قال: «إن لله تبارك وتعالى ملائكة يطوفون في الطُرق يلتمسون أهلَ الذكر، فإذا وجدوا قوماً يذكرون الله تعالى تنادَوا هلُمّوا إلى حاجتكم، قال: فيَحفّونهم بأجنحتهم إلى السماء الدنيا، قال: فيسألهم ربُّهم عز وجل وهو أعلمُ منهم: ما يقول عبادي؟ قال: يقولون: يسبِّحونك ويكبّرونك ويحمَدونك ويمجّدونك، قال: فيقولون: لا واللَّهِ ما رأوك.

قال: فيقول: وكيف لو رأوني؟ قال: يقولون: لو رأوك كانوا لك أشدً عبادة وأشدً لك تمجيداً وأكثر لك تسبيحاً، قال: يقول: فما يسألوني؟ قال: يقولون: يسألونك الجنة، قال: يقول: وهل رأوها؟ قال: يقولون: لا واللّه يا ربّ ما رأوها، قال: يقول: فكيف لو أنهم رأوها؟ قال: يقولون: لو أنهم رأؤها كانوا أشدً عليها حرصاً وأشدً لها طلباً وأعظمَ فيها رغبة.

قال: فمِمَّ يتعوّذون؟ قال: يقولون: من النار، قال: يقول: وهل رأوها؟ قال: يقولون: لو قال: يقولون: لو

<sup>(</sup>١) البخاري (٢/٣٣ رقم ٥٥٥) ومسلم (١/ ٤٣٩ رقم ٦٣٢).

رأوها كانوا أشدَّ منها فراراً وأشدَّ لها مخافة، قال: فيقول: فأشهدكم أني قد غفَرْت لهم، قال: يقول ملكُ من الملائكةِ: فيهم فلانٌ ليس منهم، إنما جاء لحاجة، قال: هم الجلساءُ لا يشقى بهم جليسُهم».

متفق عليه (١) وهذا لفظ البخاري.

وعنه رهم قال: قال رسولُ الله رهم الله الله الله على الموتِ يأتي الناسَ عِياناً، فأتى موسى عليه الصلاة والسلام فلطمه فذهب بعينه، فعرج إلى ربه عز وجل فقال: يا ربّ بعثتني إلى موسى فلطمني فذهب بعيني، ولولا كرامتُه عليك لشققتُ عليه.

قال: ارجِعْ إلى عبدي فقل له فليضَعْ يدَه على ثور فله بكل شعرةِ وارتْ كفُّه سنة يعيشها، فأتاه فبلّغه ما أمره، فقال: ثم ماذا بعد ذلك؟ قال: الموتُ، قال: الآن، فشمّه شمَّة قبض فيها روحَه، ورد اللّهُ على ملك الموتِ بصرَه».

وفي لفظ: «فلطم عينَه ففَقأها فرجعَ فقال: أرسلْتني إلى عبد لا يريد الموت، فرد اللَّهُ عليه عينَه وقال: ارجِع إلى عبدي فقل له إن كنت تريد الحياة فضع يدك على مثن ثور.

وفيه: «قال: يا ربُ فالآنَ، وقال: رب أذنِني من الأرض المقدسة رمية بحجر، قال رسولُ الله على: «لو كنتُ ثَمَّ لأريتُكم قبرَه إلى جانب الطريقِ عند الكثيب الأحمر». متفق عليه (٢).

ومن ذلك مِعراجُ نبيّنا محمدِ ﷺ إلى سِذرة المُنتهى وإلى حيث شاء الله عز وجل، كما ثبتت به الأحاديث الصحيحةُ المشهورةُ في الصحيحين (٣) وغيرِهما.

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۰۸/۱۱ ـ ۲۰۹ رقم ۲۶۰۸) ومسلم (۲،۹۹۶ ـ ۲۰۲۰ رقم ۲۲۸۹).

<sup>(</sup>۲) الْبخاري (۲/۲۰۲ ـ ۲۰۷ رقم ۱۳۳۹) و (٦/ ٤٤٠ ـ ٤٤١ رقم ٣٤٠٧) ومسلم (٤/ ۱۸٤۲ رقم ۲۳۷۲).

<sup>(</sup>٣) منها: حديث مالك بن صعصعة.

فقد أخرجه البخاري (٧/ ٢٠١ رقم ٣٨٨٧) ومسلم (١/ ١٤٩ رقم ١٦٤) والنسائي (١/ ٢١٧ رقم ٤٤٨).

ومنها: حديث أنس بن مالك ﴿ عُلَّيْهُ .

فقد أخرجه البخاري (١٣/ ٤٧٨ رقم ٧٥١٧) ومسلم (١/ ١٤٥ رقم ١٦٢) والنسائي (١/ ٢٢١ رقم ٤٤٩).

قال البخاريُّ (۱) رحمه الله تعالى: بابُ المعراج. حدثنا هُدبةُ بنُ خالدِ حدثنا همامُ بنُ يحيى حدثنا قَتادةُ عن أنس بنِ مالكِ رَهِ عن مالك بنِ صَعْصعةَ رَهِ أن نبيً الله عَلَيْ حدثهم عن ليلة أُسريَ به قال: «بينما أنا نائمٌ في الحَطيم ـ وربما قال في الحِجْر مضطجعاً ـ إذ أتاني آتِ فقد، قال: وسمعتُه يقول: فشُقَ ما بين هذه إلى هذه.

فقلت للجارود وهو إلى جنبي: قال: مِن ثَغرة نحْرِه إلى شِعْرته وسمعتُه يقول: من قَصّه إلى شِعرته فاستخرج قلبي، ثم أُتيت بطَسْت من ذهب مملوءة إيماناً فغَسل قلبي ثم حُشيَ ثم أُعيد. ثم أُتيت بدابة دون البغلِ وفوق الحمارِ أبيض، فقال له الجارود: هو البُراقُ يا أبا حمزة؟

فقال أنس: نعم يضع خَطُوه عند أقصى طرفِه.

فحُملتُ عليه فانطلق بي جبريلُ حتى أتى السماءَ الدنيا فاستفتح فقيل: مَن هذا؟ قال: جبريلُ. قيلَ: ومن معك؟ قال: محمد. قيل: وقد أُرسِل إليه؟ قال: نعم. قيل: مرحباً به فنِعم المجيءُ جاء. ففتح فلما خلَضتُ فإذا فيها آدمُ فقال: هذا أبوك آدمُ فسلم عليه، فسلمتُ عليه فردً السلامَ ثم قال: مرحباً بالابن الصالحِ والنبيّ الصالح.

<sup>=</sup> ومنها: حديث أبي ذر ﴿ عُلَيْهُ .

فقد أخرجه البخاري (٤٥٨/١ رقم ٣٤٩) ومسلم (١٤٨/١ رقم ١٦٣).

ومنها: حديث ابن مسعود ﴿ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

فقد أخرجه مسلم (١/ ١٥٧ رقم ١٧٣) والنسائي (٢٢٣/١ ـ ٢٢٤ رقم ٤٥١) والترمذي (٥/ ٣٩٣ ـ ٢٢٤ رقم ٤٥١) والترمذي (٥/ ٣٩٣ ـ ٣٩٤ رقم ٣٢٧٦). وقال: حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>١) في صحيحه (٧/ ٢٠١ رقم ٣٨٨٧) وقد تقدم تخريجه في التعليقة السابقة.

ثم صعِدتُ إلى السماء الثالثةِ فاستفتح، قيل: من هذا؟ قال: جبريلُ، قيل: ومن معك؟ قال: محمد ﷺ، قيل: وقد أُرسِل إليه؟ قال: نعم، قيل: مرحباً به فنعم المجيءُ جاء، ففتح فلما خلصتُ إذا يوسفُ، قال: هذا يوسفُ فسلم عليه، فسلمتُ عليه فرد، ثم قال: مرحباً بالأخ الصالح والنبيِّ الصالح.

ثم صعد بي حتى أتى السماءَ الرابعةَ فاستفتح. قيل مَن هذا؟ قال: جبريلُ. قيل: ومن معك؟ قال: محمد ﷺ. قيل: وقد أرسل إليه؟ قال: نعم. قيل: مرحباً به فنعم المجيءُ جاء. ففتح فلما خلصتُ إذا إدريسُ. قال: هذا إدريسُ فسلم عليه. فسلمتُ عليه فرد. ثم قال: مرحباً بالأخ الصالح والنبيِّ الصالح.

ثم صعد بي حتى أتى السماءَ الخامسةَ فاستفتح. قيل: من هذا؟ قال: جبريلُ. قيل: ومن معك ؟ قال: محمد ﷺ. قيل: وقد أرسل إليه؟ قال: نعم. قيل: مرحباً به فنعم المجيءُ جاء. فلما خلصتُ فإذا هارون. فقال: هذا هارون فسلّم عليه. فسلّم عليه. فسلّم عليه. فسلّم عليه. فسلّم عليه فرد. ثم قال: مرحباً بالأخ الصالحِ والنبيِّ الصالحِ.

ثم صعد بي حتى أتى السماء السادسة فاستفتح قيل: مَن هذا؟ قال: جبريل. قيل: ومن معك؟ قال: محمد على قيل: وقد أرسل إليه؟ قال: نعم. قيل: مرحباً به فنعم المجيء جاء. فلما خلصتُ فإذا موسى. قال: هذا موسى فسلم عليه. فسلمتُ عليه فرد. ثم قال: مرحباً بالأخ الصالح والنبي الصالح. فلما تجاوزتُ بكى. قيل له: ما يُبكيك. قال: أبكي لأن غلاماً بُعث بعدي يدخُل الجنة من أمته أكثرُ مما يدخُلها من أمتي.

ثم صعِد بي إلى السماء السابعةِ فاستفتح جبريلُ. قيل: مَن هذا؟ قال: جبريل. قيل ومن معك؟ قال: محمد. قيل: وقد أرسل إليه؟ قال: نعم. قال: مرحباً به فنعم المجيءُ جاء. فلما خلصتُ فإذا إبراهيمُ. قال: هذا أبوك فسلم عليه. قال: فسلمتُ عليه فرد السلام. قال: مرحباً بالابن الصالح والنبيُ الصالح.

ثم رُفعِتُ إلى سِدرة المنتهى فإذا نبْقُها مثلُ قِلال هَجَر، وَإِذَا أُوراقُها مثلُ آذانِ الفِيَلةِ. قال: هذه سِدرةُ المنتهى، وإذا أربعةُ أنهارٍ: نهرانِ ظاهران ونهران باطنان. فقلت: ما هذا يا جبريلُ؟ قال: أما الباطنان فنهران في الجنة، وأما الظاهران فالنيلُ والفراتُ.

ثم رُفع لي البيتُ المعمورُ، ثم أُتيت بإناء من خمر وإناءِ من لبن وإناءِ من عسل، فأخذتُ اللبنَ فقال: هي الفِطرةُ أنت عليها وأمتُك.

ثم فُرضت عليَّ الصلوات خمسين صلاةً كلَّ يوم، فرجعتُ فمررت على موسى فقال: بِمَ أُمرت؟ قال: أُمرتُ بخمسين صلاةً كلَّ يوم، قال: إن أمتَك لا تستطيع خمسين صلاةً كلَّ يوم، وإني واللَّهِ قد جرَّبتُ الناسَ قبلك وعالجتُ بني إسرائيلَ أشدَّ المعالجة، فارجع إلى ربك فاسأله التخفيفَ لأمتك، فرجعتُ فوضع عني عشراً، فرجعت فوضع عني عشراً، فرجعت ألى موسى فقال مثله، ورجعت فوضع عني عشراً، فرجعتُ إلى موسى فقال مثله، فرجعتُ فأمرت بخمس فرجعتُ فأمرت بخمس فرجعتُ فأمرت بخمس صلواتِ كلَّ يوم، فرجعت إلى موسى فقال: إن أمتك لا تستطيع خمسَ صلواتِ كلَّ يوم، وإني قد حرَّبتُ الناسَ قبلك وعالجتُ بني إسرائيلَ أشدً المعالجة فارجِع إلى ربك فاسأله التخفيفَ لأمتك.

قال: سألتُ ربي حتى استحيَيْتُ ولكني أرضى وأسلّم. قال: فلما جاوزتُ ناداني منادِ: أمضيتُ فريضتي وخففْتُ عن عبادي.

ومن ذلك التصريحُ بنزوله تبارك وتعالى كما في الصحيحين (١) عن أبي هريرةَ وَهُ قَالَ: قال رسول الله عَلَيْهُ: «ينزِلُ ربُنا كلَّ ليلةِ إلى سماء الدنيا حين يبقى ثلثُ الليلِ الآخِرُ فيقول: مَن يدعوني فأستجيبُ له، من يسألني فأُعطِيه، من يستغفرني فأغفرُ له».

وقد ثبت في ذلك أحاديثُ كثيرةً عن نحو ثلاثين صحابياً (٢)، وقد ثبت أيضاً

<sup>(</sup>۱) البخاري رقم (۱۱٤٥) و (۱۳۲۱) و (۷۶۹۷). ومسلم رقم (۷۵۸).

<sup>(</sup>٢) منها: حديث أبي سعيد الخدري.

فقد أخرجه مسلم رقم (۱۷۲/ ۷۵۸).

ومنها: حديث جبير بن مطعم.

فقد أخرجه الدارمي (١/٣٤٧) وأحمد (٨١/٤) والآجري في «الشريعة» (ص٣١٢) وابن خزيمة في «التوحيد» (ص٤٥١) وسنده حزيمة في «الأسماء والصفات» (ص٤٥١) وسنده صحيح.

# نزولُه تبارك وتعالى ليلة النصفِ من شعبانَ<sup>(١)</sup> .....

ومنها: حديث رفاعة بن عرابة الجهني.

فقد أخرجه أحمد (١٦/٤) والدارميّ (٣٤٧/١) وابن ماجه رقم (١٣٦٧) وابن خزيمة في «التوحيد» (ص١٣٦٠)، والآجري في «الشريعة» (ص٣١٠) وسنده صحيح.

ومنها: حديث علي بن أبي طالب عظيه.

فقد أخرج الدارمي (١/ ٣٤٨) وأحمد (١/ ١٢٠) وسنده جيد.

ومنها: حديث ابن مسعود ﴿ وَاللَّهُ مُا

فقد أخرجه أحمد (١/ ٣٨٨، ٤٠٣، ٤٤٦) والآجري في «الشريعة» (ص٣١٢)، وابن خزيمة في «التوحيد» (ص١٣٤) وسنده صحيح.

ومنها: حديث أبى بكر الصديق واللهابد.

فقد أخرجه اللالكائي (٣/ ٤٨٦ رقم ٧٥٠) وابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٥٠٩).

قال الألباني: حديث صحيح، وإسناد ضعيف... وإنما صححت الحديث لأنه روي عن جمع من الصحابة بلغ عددهم عندي الثمانية.

ومنها: حديث جابر ﷺ.

فقد أخرجه اللالكائي (٣/ ٤٨٦ ـ ٤٨٧ رقم ٧٥١) بسند ضعيف.

ومنها: حديث أبي الدرداء ﴿ اللهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ ع

فقد أخرجه اللالكائي (٣/ ٤٨٩ ـ ٤٩٠ رقم ٧٥٦) بسند ضعيف.

ومنها: حديث عمرو بن عبسة ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّالِمُ اللَّهُ ا

فقد أخرجه اللالكائي (٣/ ٤٩٣ رقم ٧٦١) بسند ضعيف.

وأخرجه الترمذي رقم (٣٥٧٩) وابن ماجه رقم (١٣٦٤) وأحمد (١٨٥/٤)، وقال الترمذي حديث حسن صحيح غريب.

ومنها: حديث عقبة بن عامر الجهني فظيه.

فقد أخرجه اللالكائي (٣/ ٤٩٤ رقم ٧٦٢) ورجاله ثقات.

ومنها: حديث ابن عباس رَهُجُهُ.

فقد أخره اللالكائي (٣/ ٤٩٨ رقم ٧٦٦) وابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٥١٣) وقال الألباني: إسناده صحيح.

(١) ورد ذلك عن أبي ثعلبة الخشني، وأبي موسى الأشعري، وعائشة.

\* أما حديث أبي ثعلبة الخشني:

فقد أخرجه اللالكائي في «شرح أصول اعتقاد أهل السنة» (٣/ ٤٩٣ رقم ٧٦٠) وابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٥١١). وقال الألباني: «حديث صحيح، ورجاله ثقات غير الأحوص بن حكيم فإنه ضعيف الحفظ كما في «التقريب»، فمثله يستشهد به فيقوى بالطريق التي بعده وبشواهده المتقدمة وغيرها مما سبقت الإشارة إليه» اه. يعني في كتاب «السنة» المذكور آنفاً.

وعشية عَرَفَة (١)، وعند فَناءِ الخلق (٢): «حين ينزل إلى السماء الدنيا فينادي: لمن الملكُ اليومَ، لله الواحدِ القهار».

وكذا نزولُه تعالى لفصل القضاءِ بين عبادِه كما يشاء وعلى ما يليق بجلاله وعظمتِه، وسيأتي إن شاء الله تعالى بسطُ ذلك كلِه في آخر هذا الفصل من المتن.

ومن ذلك تنزُّلُ الملائكة، ونزولُ الأمر من عندِه، وتنزيلُ الكتابِ منه تبارك وتعالى، قال الله عز وجل: ﴿ يُنَزِّلُ الْمَلَتَهِكَةَ بِالرُّوجِ مِنَ أَمْرِهِ. عَلَى مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ [النحل: ٢].

وقال حكاية عنهم: ﴿ وَمَا نَنَازَلُ إِلَّا بِأَمْرِ رَبِكٌ لَهُ مَا بَكَينَ آيَدِينَا وَمَا خَلْفَنَا وَمَا بَيْنَ وَلَكُ وَمَا خَلْفَنَا وَمَا بَيْنَ وَلَكُ وَمَا خَلْفَنَا وَمَا بَيْنَ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيَّا﴾ [مريم: ٦٤]. وقال تعالى: ﴿ يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ إِلَى ٱلْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ ﴾ [السجدة: ٥]. الآية. وقال تعالى: ﴿ اللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ سَبَعَ سَمَوَتٍ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَنَازُلُ ٱلْأَرْمُ بَيْنَهُنَّ ﴾ [الطلاق: ١٢].

وقـال تـعـالـى: ﴿ يَنَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا ءَامِنُوا بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ. وَٱلْكِئنبِ ٱلَّذِي نَزَّلَ عَلَى

وخلاصة القول أن الحديث صحيح لغيره.

 <sup>\*</sup> وأما حديث أبي موسى الأشعري:

فقد أخرجه اللالكائي (٣/ ٤٩٥ ـ ٤٩٦ رقم ٧٦٣) وابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٥١٠). وقال الألباني في «ظلال الجنة»: (حديث صحيح وإسناده ضعيف لجهالة عبد الرحمن بن عزرب، وضعف ابن لهيعة. والحديث أخرجه ابن ماجه (١٣٩٠) من طريقين آخرين عن ابن لهيعة به، إلا أن أحدهما لم يقل في إسناده: «عن أبيه») اه.

<sup>\*</sup> وأما حديث عائشة:

فقد أخرجه اللالكائي (٢٩٦/٣) ـ ٤٩٧ رقم ٧٦٤) وابن ماجه رقم (١٣٨٩) وأحمد (٦/ ٢٣٨) والترمذي رقم (٧٣٩) وقال: حديث عائشة لا نعرفه إلا من هذه الوجوه ـ من حديث الحجاج ـ وسمعت محمداً ـ أي البخاري ـ يضعف هذا الحديث.

وقال: يحيى بن أبي كثير لم يسمع من عروة، والحجاج بن أرطأة لم يسمع من يحيى بن أبي كثير». وخلاصة القول أن حديث عائشة ضعيف.

<sup>(</sup>١) أخرج اللالكائي (٣/ ٤٩٩ رقم ٧٦٧) بسند ضعيف عن أم سلمة قالت: قال رسول الله ﷺ: ﴿إِن الله عز وجل ينزل إلى السماء الدنيا فيباهي بأهل عرفة ملائكته، فيقول: انظروا إلى عبادي أتوني شعناً غبراً، يا أهل عرفة قد غفرت لكم».

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريج هذا الحديث.

رَسُولِدٍ. وَالْكِتَبِ الَّذِيَ أَنزَلَ مِن قَبْلُ وَمَن يَكْفُرُ بِاللَّهِ وَمَلَيْهِكَيَّهِ. وَكُنْبِهِ، وَرُسُلِهِ، وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَلْلًا بَعِيدًا﴾ [النساء: ١٣٦].

وفي الصحيح (٣) قال المغيرة عليه: «أخبرنا نبيننا محمد علي عن رسالة ربنا تبارك وتعالى أنه من قُتل منا صار إلى الجنة».

وفيه (٤): قالت عائشةُ ﴿ الله عند عند الله عند الله عنه الله عنه الله عند أنه النبي على الله تعالى يقول: ﴿ يَكَأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِغٌ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكٌ وَإِن لَّم تَفْعَلُ فَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُمْ وَاللّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾ [المائدة: ٢٧].

وفيه (٥) من حديث ابن مسعود ﴿ قَالُ الله تصديقَها: ﴿ وَاللَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ المَانَبِ الله تصديقَها: ﴿ وَاللَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ المَامُ؟ \_ وذكر الحديث إلى أن قال \_ فأنزل الله تصديقَها: ﴿ وَاللَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ

<sup>(</sup>١) في صحيح مسلم (١٩٢٣/٤ رقم ٢٤٧٣).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٣) في صحيح البخاري (١٣/ ٥٠٣ رقم ٧٥٣٠).

<sup>(</sup>٤) البُّخاري (١٣/١٣، وقم ٧٥٣١) ومسلم (١٩٥/١ ـ ١٩٦ رقم ١٧٧).

<sup>(</sup>٥) البخاري (١٣/ ٥٠٣ رقم ٧٥٣٢) ومسلم (١/ ٩٠ ـ ٩١ رقم ٨٦).

ٱللَّهِ إِلَهًا مَاخَرَ﴾ [الفرقان: ٦٨]. الآيات. وغيرُ ذلك من نصوص الكتابِ والسنة.

ومن ذلك رفعُ الأيدي إليه والأبصار كما في حديث القنوت<sup>(۱)</sup> وأحاديثِ الاستسقاء<sup>(۱)</sup>، وحديثُ دعائِه ﷺ على النفر الذين طرحوا على ظهره الشريفِ سلا الجَزورِ وهو ساجدُ<sup>(۱)</sup> وحديثُ استغاثِته ربَّه ببدر ومناشدتِه إياه حتى سقط رداؤُه (<sup>1)</sup>، وكذا في أُحد<sup>(٥)</sup>

قال النووي في «المجموع» (٣/ ٤٧٩): إسناده صحيح أو حسن.

قال البيهقي (٢/ ٢١١ ـ ٢١٢) رحمه الله تعالى: «ولأن عدداً من الصحابة رفعوا أيديهم في القنوت...

ثم روي عن أبي رافع قال: صليت خلف عمر بن الخطاب رفي فقنت بعد الركوع ورفع يديه وجهر بالدعاء. قال البيهقي: هذا عن عمر صحيح.

وروي عن علي بن أبي طالب ﷺ بإسناد فيه ضعف.

وروي عن ابن مسعود وأبي هريرة ر الله عن قنوت الوتر.

\* وأما مسح الوجه باليدين بعد الفراغ من الدعاء، فقد قال البيهقي: «لست أحفظه عن أحد من السلف في دعاء القنوت، وإن كان يروى عن بعضهم في الدعاء خارج الصلاة. وقد روي فيه عن النبي على حديث فيه ضعف، وهو مستعمل عند بعضهم خارج الصلاة. وأما في

وقد روي فيه طن النبي وهي حديث فيه صعف، وهو مستعمل عند بعضهم خارج الصلاة. وأما في الصلاة فهو عمل لم يثبت بخبر صحيح ولا أثر ثابت ولا قياس، فالأولى أن لا يفعله، ويقتصر على ما فعله السلف ريبي من رفع اليدين دون مسحهما بالوجه في الصلاة، وبالله التوفيق» أهـ.

- (٢) منها حديث أنس الذي أخرجه البخاري (٥٠١/٢ رقم ١٠١٣) ومسلم (٢١٢/٢ ـ ٦١٣ رقم ٢٠١٣) أن رجلًا دخُل يوم الجمعة من باب كان وِجاهَ المنبر ورسولُ اللَّهِ ﷺ قائمٌ يخطب، فاستقبل رسولَ اللَّهِ ﷺ قائماً فقال: يا رسولَ الله هلكتِ المواشي، وانقطعتِ السبُلُ، فادعُ اللَّهَ يغيثنا. قال: فرفعَ رسولُ اللَّهِ ﷺ يديه... الحديث.
- (٣) أخرجه البخاري (٣/ ٣٤٩ رقم ٢٤٠) ومسلم (١٤١٩/٣ رقم ١٧٩٤) من حديث عبد الله بن مسعود.
  - (٤) أخرجه مسلم (٣/ ١٣٨٣ ـ ١٣٨٤ رقم ٥٨/ ١٧٦٣).
- (٥) أخرجه أحمد (٣/٤١٤). وأورده الهيثمي في المجمع الزوائد، (٦/ ١٢١، ١٢٢) وقال: رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح.

وأخرجه الحاكم (٧/١)، وقال الحاكم: هذا صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه. وقال الذهبي: لم يخرجا لعبيد وهو ثقة، والحديث مع نظافة إسناده منكر أخاف أن يكون موضوعاً رواه عن خلاد بن أبي مسرة.

<sup>(</sup>۱) أخرج البيهقي في «السنن الكبرى» (۲/۲۱٪) عن ثابت، عن أنس بن مالك، ـ في قصة القراء وقتلهم ـ قال: فقال لي أنس: لقد رأيتُ رسول الله ﷺ كلما صلى الغداة رفع يديه يدعو عليهم، يعني على الذين قتلوهم.

والخندقِ<sup>(۱)</sup> وحُنين<sup>(۲)</sup>، واستغفارُه لرفيق أبي موسى<sup>(۳)</sup> يومئذ وغيرُ ذلك.

فكُتب السنةِ مملوءةً بهذا النوعِ، وقد ورد في رفع اليدين في الدعاء أكثرُ من مائة حديثٍ في وقائعَ متفرّقة (٤)، وذلك معلومٌ بالفِطَر، فكلُ مَن حزَبَه أمرٌ من المؤمنين رفع يديه إلى العلو يدعو الله عز وجل.

ولكن عبيد بن رفاعة ثقة. وكذلك خلاد بن يحيى ثقة «تهذيب التهذيب» (٣/ ١٥٠ رقم ٣٣١). وأخيراً ابن أبي مسرة صدوق [الجرح والتعديل (٦/٥)].

والخلاصة أن الحديث صحيح لغيره، والله أعلم.

(۱) أخرجه البخاري (۷/ ٤٠٦ رقم ٤١١٥) ومسلم (۱۳٦٣/۳ رقم ۱۷٤٢/۲۱) من حديث ابن أبي أوفي.

(۲) أخرجه مسلم (۳/ ۱٤۰۱ رقم ۷۹/ ۱۷۷۲) من حدیث البراء. وقد انفرد مسلم بلفظ الدعاء.
 وأما الحدیث فقد أخرجه البخاري رقم (٤٣١٥، ٤٣١٦، ٤٣١٧) ومسلم رقم (١٧٧٦)
 والترمذي رقم (١٦٨٨).

(٣) هو عبيد بن عامر. والقصة في غزوة أوطاس.
 أخرجه البخاري في صحيحه (٨/ ١٤ رقم ٤٣٢٣).

(٤) منها: ما أخرجه البخاري (١٩٦/١١ رقم ١٩٩٧) ومسلم (١٩٥٧/٤ رقم ١٩٥٧/١) منها: ما أخرجه البخاري (١٩٥/١١ رقم ١٩٥٧/٤) من حديث أبي هريرة. قال: قدم الطفيل وأصحابُهُ فقالوا: يا رسولَ اللّه، إنْ دَوْساً قد كفرَتْ وأبَتْ، فادعُ اللّه عليها. فقيل: هلكت دوسٌ. فقال: «اللهم اهدِ دوساً واثتِ بهم». \* وأخرجه البخاري في «الأدب المفرد» رقم (٦١١) عن أبي هريرة قال: قدم الطفيل بن عمرو الدوسي على رسول الله عليه فقال: يا رسول الله: إن دوساً قد عصت وأبت، فادع الله عليها. فاستقبل رسول الله عليها القبلة ورفع يديه، فظن الناس أنّه يدعو عليهم. قال: «اللهم اهدِ دوساً واثتِ بهم»، وهو حديث صحيح.

\* قال المحدث الألباني في "صحيح الأدب المفرد" (ص٢٢٩): "ليس عندهما قوله: "ورفع يديه"، وقد صرح بذلك الحافظ في المكان المشار إليه آنفاً من الفتح. وإسناده صحيح على شرط الشيخين، وقد عزاه البيهةي في "دلائل النبوة" للبخاري في صحيحه. وهو من تساهله كما بينته في "الصحيحة" رقم (٢٩٤١).

وفي الحديث فائدة هامة وهي استقبال القبلة بالدعاء، ولذلك قال شيخ الإسلام في بعض كتبه: «لا يستقبل بالدعاء إلا ما يستقبل بالصلاة».

يشير بذلك إلى أنه لا يجوز استقبال القبور بالدعاء كما يفعل بعض الجهلة في المسجد النبوي، فإنهم يستقبلون قبره ﷺ بالدعاء عند=

<sup>=</sup> قلت: أما قول الذهبي لم يخرجا لعبيد فهو كما قال، حيث لم يذكر أحد من أصحاب الكتب التالية أنهما رويا له أو أحدهما: الخلاصة للخزرجي (ص٢٥٤) و «الكاشف» للذهبي (٢/٢٥) «تهذيب التهذيب» للحافظ ابن حجر (٧/٢٠ رقم ١٣٣).

وكذلك رفعُ البصرِ ثبت في الدعاء بعد الوضوءِ في سنن أبي داود (١) وهو في الصحيح (٢) بدون رفع البصر.

وعن أبي هريرة رضي قال: قال رسولُ الله عَلَيْ: «إنَّ طرْفَ صاحبِ الصُّورِ مذ وكُل به مستعد ينظُر نحوَ العرشِ مخافة أن يُؤمرَ قبل أن يرتد إليه طرفُه كأن عينيه كوكبان دُريًان». أخرجه الحاكم وصححه (٣).

= إهلاله، فلينتبه لهذا اه.

ومنها: أخرج الترمذي (٣٢٦/٥ رقم ٣١٧٣) عن عمر بن الخطاب. قال: كانَ رسولُ اللَّهِ ﷺ إذا نزلَ عليه الوحيُ سُمِعَ عندَ وجههِ كدَوِيُّ النحلِ، فأُنْزِلَ عليه يوماً، فمكثنا ساعةً فَسُرِّيَ عنه، فاستقبل القبلة، ورفع يديهِ، وقال: «اللهمَّ زِذْنَا ولا تُنْقِضنا، وأكرِمْنا ولا تُهنَّا، وأعطِنا ولا تحرِمْنا، وآثرنا ولا تؤثِر علينا، وأرضِنا وارضَ عنا».

وأخرجه الحاكم في «المستدرك» (٢/ ٣٩٢) وقال صحيح الإسناد، وقال الذهبي: سئل عبد الرزاق عن شيخه ذا فقال: أظنه لا شيء.

قلت: يونس بن سليم الصنعاني شيخ عبد الرزاق قال عنه الحافظ ابن حجر في «التقريب» (7/3 %): وه، ويونس هذا في سند الترمذي والحاكم.

فالحديث بهذا الإسناد ضعيف.

قلت: وارجع إلى "فتح الباري" (١١/ ١٤١) و"فض الوعاء في أحاديث رفع اليدين في الدعاء"، للحافظ السيوطي. تحقيق وتخريج محمد شكور.

(۱) في «السنن» (۱/۱۱۹ رقم ۱۷۰) من حديث عقبة بن عامر الجهني. وهو حديث ضعف.

(۲) في صحيح مسلم (١/ ٢٠٩ ـ ٢١٠ رقم ٢٣٤).

(٣) في «المستدرك» (٨/٤ ـ ٥٥٨) وقال: «هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه. وقال الذهبي على شرط مسلم.

قلت: إن في سنده مروان بن معاوية الفزاري، وهو ثقة حافظ من رجال الجماعة إلا أنه مدلس من الثالثة، ويدلس أيضاً تدليس الشيوخ، وقد عنعن هنا، وليس هو من شيوخ مسلم.

[الجرح والتعديل (٨/ ٢٧٢ ـ ٢٧٣ رقم ١٢٤٦) والتقريب (٢/ ٢٣٩ رقم ١٠٢٦)].

وتابع مروان عند ابن أبي الدنيا ـ كما في النهاية لابن كثير (٢١٣/١) ـ عبد الواحد بن زياد العبدي مولاهم وهو ثقة من رجال الجماعة.

[الجرح والتعديل (٦/ ٢٠ ـ ٢١ رقم ١٠٨) والتقريب (١/ ٢٦٥ رقم ١٣٨٣)].

وخلاصة القول أن الحديث حسن لغيره بمجموع الطريقين.

وأخرج البغوي عن ثابت البناني قال: كان داودُ عليه السلام: يُطيل الصلاة ثم يركع ثم يرفع رأسه إلى السماء ثم يقول: «إليك رفعتُ رأسي يا عامرَ السماء نظرَ العبيدِ إلى أربابها يا ساكنَ السماء».

قال الذهبي (١): إسنادُه صالحٌ.

وعن أبي هريرة و المنه قال: يُحشر الناسُ حُفاةً عُراةً مُشاة قياماً أربَعِمائة سنة شاخصة أبصارُهم إلى السماء ينتظرون فصل القضاء، قد ألجمهم العرق من شدة الكرب، وينزل اللَّه تعالى في ظُلل من الغمام من العرش إلى الكرسي. أخرجه أبو أحمد العسّالُ في كتاب المعرفة (٢).

وعن عبد الله بنِ مسعود ولله عن النبي الله قال: «يجمعُ اللّهُ الأولين والآخرينَ لميقات يوم معلوم أربعين سنة شاخصة أبصارُهم إلى السماء ينتظرون فضلَ القضاء، وينزل اللّهُ في ظلل من الغمام من العرش إلى الكرسي». الحديث بطوله قال الذهبي (٣): إسنادُه حسنٌ. وفيه أحاديثُ غيرَ ما ذكرنا.

<sup>(</sup>۱) في «العلو» (ص٥٥).

قلت: وأخرجه اللالكائي (٣/ ٤٤٣ رقم ٦٦٩) وقال محققه: «إذا كان المراد به: داود النبي فهو من الأخبار الغيبية التي لا تعرف إلا بواسطة مأمونة وهي: «الوحي» أو «النقل الصحيح»، وهذا الأثر مجرد من ذلك فلا حجة فيه إذن.

وفي صّحيح الآثار الإسلامية ما يكفي لمن أراد الحق اهـ.

<sup>(</sup>٢) عزاه إليه الذهبي في «العلو» (ص٦٥).

<sup>(</sup>٣) في «العلو» (ص٧٧).

ي الخرجه الحاكم (٤/ ٥٨٩ ـ ٥٩٢) والدارقطني في «الرؤية» رقم (١٧٨) والطبراني في «الكبير» (١٧٨) والطبراني في «الكبير» (١٧/ ٤٢٥ ـ ٥٢٠ - ٥٢٤ رقم ١٢٠٣). «الكبير» (١٢٠٣ ـ ٤٢١ رقم ٩٧٦٣) وعبد الله بن أحمد في «السنة» (٢/ ٥٢٠ ـ ٥٢٤ رقم ١٢٠٣).

وقال الحاكم: الحديث صحيح ولم يخرجاه، وأبو خالد الدالاني ممن يجمع حديثه في أثمة أهل الكوفة.

وقال الذهبي: ما أنكره حديثاً على جودة إسناده وأبو خالد شيعي منحرف.

قلت: أبو خالد الدالاني واسمه يزيد بن عبد الرحمن، وهو صدوق يخطئ كثيراً، ولم أجد من وصفه بالتشيع سوى الذهبي هنا. ولكن لم ينفرد أبو خالد بهذا الحديث بل تابعه زيد بن أبي أنيسة . وأصل الحديث في صحيح مسلم مختصراً (١/٣١٦، ١٧٤، ١٧٤ - ١٧٥ رقم ٣٠٨، ٣٠٩).

وخلاصة القول أن حديث ابن مسعود حسن، والله أعلم.

ومن ذلك إشارة النبي ﷺ إلى العلو في خُطبته في حجة الوداع بأصبعه وبرأسه، كما في حديث جابر الطويل عند مسلم (۱) وفيه: «وقد تركت فيكم ما لن تضلوا إن اعتصمتم به: كتابَ الله، وأنتم تُسألون عني فما أنتم قائلون؟ قالوا: نشهد أنك قد بلّغتَ وأدّيتَ ونصحت، فقال بأصبعه السبابة يرفعها إلى السماء وينكُتها إلى الناس: «اللهم اشهذ، اللهم اشهذ» ثلاث مرات. وذكر الحديث.

وللبخاري (٢) من حديث ابن عباس في خُطبته ﷺ يوم النحر ـ وفيه ـ ثم رفع رأسه فقال: «اللهم هل بلغت، اللهم هل بلغت، اللهم المعنى اللهم هل بلغت، اللهم المعنى اللهم هل بلغت، اللهم المعنى اللهم اللهم اللهم اللهم المعنى المعنى اللهم المعنى اللهم المعنى المعنى اللهم المعنى اللهم المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى اللهم المعنى المعن

ومن ذلك النصوصُ الواردةُ في ذكر العرشِ وصفتِه وإضافتِه غالباً تبارك وتعالى وأنه تعالى فوقه، قال الله تعالى: ﴿ اللّهُ لاَ إِللّهُ إِلّا هُوَ رَبُّ اَلْعَرْشِ الْعَظِيمِ ﴾ [النمل: ٢٦]. وقال تعالى: ﴿ فَتَعَلَى اللّهُ الْمَلِكُ اَلْحَقُّ لاَ إِللهَ إِلّا هُو رَبُّ الْعَرْشِ الْكَدِيمِ ﴾ [المومنون: ١١٦]. وقال تعالى: ﴿ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى اَلْمَاءِ ﴾ [هود: ٧]. وقال تعالى: ﴿ وَهُوَ الْعَفُورُ تَعَالَى: ﴿ وَهُوَ الْعَفُورُ الْعَرْشِ ﴾ [غافر: ١٥]. وقال تعالى: ﴿ وَهُوَ الْعَفُورُ الْعَنْونُ لَهُ الْمَاتِيمُ الْمَرْشِ الْمَحِيدُ ﴿ وَهُو الْعَنْونُ اللهُ عَيْرِ ذَلك.

وفي الصحيح (٣) عن ابن عباس على النبي على يقول عند الكرب: «الا إله إلا الله وبن العظيم، الا إله إلا الله ربُ العرش العظيم، الا إله إلا الله ربُ السمواتِ وربُ الأرض ربُ العرش الكريم».

وفيه (٤) من حديث أبي هريرة على عن النبي على قال: «إن في الجنة مِائةً درجةٍ أعدها الله للمجاهدين في سبيله كلُ درجتين ما بينهما كما بين السماء والأرض، فإذا سألتم الله فسلوه الفردوسَ فإنه أوسطُ الجنة وأعلى الجنةِ وفوقه عرشُ الرحمن ومنه تَفجّرُ أنهارُ الجنة».

وفيه (٥) عن أبي سعيد الخُدري في النبي عَلَيْة، قال النبي عَلَيْة، قال النبي عَلَيْةِ: «فإن

<sup>(</sup>۱) (۲/ ۸۹۰ رقم ۱۲۱۸).

<sup>(</sup>۲) فی صحیحه (۳/ ۵۷۳ رقم ۱۷۳۹).

<sup>(</sup>٣) البخاري (١١/ ١٤٥ رقم ٦٣٤٦) ومسلم (٢٠٩٢/٤ ـ ٢٠٩٣ رقم ٢٧٣٠).

<sup>(</sup>٤) البخاري (٦/ ١١ رقم ٢٧٩٠).

<sup>(</sup>٥) البخاري (٥/ ٧٠ رقم ٢٤١٢) ومسلم (٤/ ١٨٤٤ رقم ٢٣٧٣).

الناسَ يُصعقون يوم القيامة فأكون أولَ من يُفيق، فإذا بموسى آخذٌ بقائمة من قوائم العرش». الحديث.

وفيه (۱) عن أبي هريرة والله أن رسولَ الله الله على الله ملأى لا يَغيضُها نفقة، سحّاء الليلَ والنهارَ»، وقال: «أرأيتم ما أنفق منذ خلق السمواتِ والأرضِ فإنه لم يغض ما في يمينه، وعرشه على الماء، وبيده الأخرى الفيض أو القبض، يرفع ويخفض»، وفي رواية: «وبيده الأخرى الميزانُ يخفِض ويرفع».

وفيه (٢) عنه ضطنه عن النبي على قال: «سبعة يظلهم الله تعالى في ظله يوم لا ظِل إلا ظله». قال الذهبي: إسنادُه صالحٌ.

وعن جابر بن عبدِ الله على أن رسولَ الله على قال: «أَذِن لي أن أحدَثَ عن ملك من ملائكة اللهِ تعالى من حملةِ العرشِ أن ما بين شحمةِ أُذِنه إلى عاتقه مسيرةُ سبعِمائةِ عام». رواه أبو داودَ<sup>(٣)</sup> وابنُ أبي حاتمَ<sup>(٤)</sup> ولفظُه: «أُذن لي أن أحدَّثكُم عن ملك من حَمَلة العرشِ بُعدُ ما بين شحمةِ أُذنِه وعُنقِه مَخفقُ الطيرُ سبعَمائة عام». وإسناده جيدٌ رجالُه كلُهم ثِقاتٌ، وفيه جملةُ أحاديثَ غيرَ ما ذكرنا وقد تقدم منها جملةٌ وافية.

## [تكذيب فرعون لموسى في أن إلهه في السماء]

ومن ذلك ما قصه الله تعالى عن فرعون لعنه الله في تكذيبه موسى عليه

<sup>(</sup>۱) البخاري (٨/ ٢٥٢ رقم ٤٦٨٤) ومسلم (٢/ ٦٩٠ ـ ٦٩١ رقم ٩٩٣).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۲/۱۱۳ رقم ۲۳۰) ومسلم (۲/۷۱۵ رقم ۱۰۳۱).

<sup>(</sup>٣) في «السنن» (٥/ ٩٦ رقم ٤٧٢٧).

<sup>(</sup>٤) عزاه إليه السيوطى في «الدر المنتور» (٥/ ٣٤٦).

قلت: وأخرجه أبو الشيخ في «العظمة» (٩٤٨/٣ ـ ٩٤٩ رقم ١/٤٧٦) والبيهقي في «الأسماء والصفات» (ص٣٩٨). «الأسماء والصفات» (ص٣٩٨).

وقال الطبراني: لم يَرُو هَذَا الحديث عنَّ موسَّى إلا إبراهيم.

قلت: وهو ثقة كما في «التقريب» ولهذا قال الذهبي في «العلو» (ص٧٨): إسناده صحيح. وأورده الهيثمي في «الأوسط» ورجاله رجال الصحيح اه.

وانظر: ﴿الصَّحِيحةِ ﴿ ١٥١).

وخلاصة القول أن الحديث صحيح.

السلام في أن إلَهه اللَّهُ عز وجل العليُّ الأعلى خالقُ كلِّ شيءٍ وإلهُ

قال الله تعالى في سورة القَصصِ: ﴿وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَتَأَيُّهُمَا ٱلْمَلَأُ مَا عَلِمْتُ لَكُمُ مِنْ إِلَنهِ غَيْرِعِ فَأَوْقِدُ لِى يَنهَنمَنُ عَلَى ٱلطِّينِ فَأَجْعَكُ لِى صَرْحًا لَعَكِيْ أَطَّلِعُ إِلَى إلَكِ مُوسَى وَإِنِ لَأَظُنُّهُ مِنَ ٱلْكَلِينِينَ﴾ [القصص: ٣٨].

وقال تعالى في سورة المؤمن: ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَنَهَمَنُ أَبْنِ لِي صَرَّمًا لَّعَلِيّ أَبَلُغُ الْأَسْبَكِ اللّهَ مَرَى اللّهَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُو

ففرعونُ لعنه اللهُ تعالى كذب موسى في أن ربَّ السمواتِ والأرضِ وربَّ المشرقِ والمغرِب وما بينهما هو اللَّهُ الذي في السماء فوق جميع خلقِه مباينٌ لهم لا تخفى عليه منهم خافيةٌ، فكلُ جَهْميِّ نافِ لعلو اللَّهِ عز وجل فهو فرعونيُّ وعن فرعونَ أخذ دينه، وكلُ سُنّيُ يصف اللَّهَ تعالى بما وصف به نفسه أنه استوى على عرشه بائنٌ من خلقه فهو موسَوِيٌّ محمّديٌّ متبعٌ لرسل اللَّهِ وكُتبِه.

## [قصة تكليم الله موسى حين تجلًى للجبل فاندك الجبل]

ومن ذلك ما قصَّه اللَّهُ تعالى في قصة تكليمه موسى حين تجلَّى للجبل فاندكَّ الحجبل، قال رَبِّ أَرِنِيَ أَنظُرُ الجبل، قال الله عز وجل: ﴿وَلَمَّا جَآءَ مُوسَىٰ لِمِيقَٰلِننَا وَكُلَّمَهُ رَبُّهُ قَالَ رَبِّ أَرِنِيَ أَنظُرُ إِلَى الجَبَلِ فَإِنِ السَّنَقَرَ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَننِيْ فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ دَكَّ وَخَرَّ مُوسَىٰ صَعِقًا ﴾ [الأعراف: ١٤٣]. الآية.

قال التِرمِذيُّ في جامعه في تفسير سورةِ الأعراف (١): حدثنا عبدُ اللَّهِ بنُ عبدِ الرحمنِ أخبرنا سليمانُ بنُ حَرْبِ أخبرنا حمّادُ بنُ سَلَمةَ عن ثابت عن أنسِ عَلَيْهُ أن النبيُّ ﷺ قرأ هذه الآية: ﴿ فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُهُمُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُمُ دَكُا ﴾ [الأعراف: ١٤٣].

قال حمَّاد: هكذا \_ وأمسك سليمانُ بطرَفِ إبهامِه على أنمَلَة أصبَعِه \_ قال

<sup>(</sup>١) في «السنن» (٥/ ٢٦٥ رقم ٣٠٧٤) وقال: هذا حديث حسن صحيح.

فساخ الجبلُ وخرَّ موسى صعِقاً. هذا حديثُ حسنٌ صحيح غريبٌ لا نعرِفه إلا من حديث حمادِ بن سلمةً.

ورواه أيضاً (١) من طريق معاذ بنِ مُعاذ العنبري عن حماد نحوَه، ومن طريق معاذ أيضاً رواه أحمدُ (٢) حدثنا حماد بنُ سلمة حدثنا ثابتُ البنانيُ عن أنس بن مالكِ وَلَيْهُ عن النبي عَلَيْ في قوله تعالى: ﴿ فَلَمّا جَهَلَ رَبُهُ لِلْجَبَلِ ﴾ [الأعراف: مالكِ وَلَيْهُ عن النبي عَلَيْ أنه أخرج طرَف الخِنْصَر - قال أحمد: أرانا معاذ، فقال له حميد الطويل: ما تريد إلى هذا يا أبا محمد؟ قال: فضرب صدرَه ضربة شديدة وقال: من أنت يا حميدُ، وما أنت يا حميدُ؟ يحدثني به أنسُ بنُ مالكِ عن النبي عَلَيْ وتقول ما تريد إليه؟.

ورواه أبو جعفر بن جرير الطبري في تفسير هذه الآية (٣) من طريق هُدبة بن خالد حدثنا حمادُ بنُ سَلَمَة عن ثابت عن أنس رَهِيهُ قال: قرأ رسولُ الله ﷺ: ﴿ فَلَمَّا تَجَلَّمُ رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ دَكَ ﴾ [الأعراف: ١٤٣]، قال: ووضع الإبهام قريباً، من طرف خِنْصِره، قال: فساخ الجبل، قال حميدٌ لثابت: يقول هكذا؟ فرفع ثابت يدَه فضرب صدر حميدٍ وقال: يقوله رسولُ الله ﷺ ويقول أنسٌ وأنا أكتُمه؟.

ورواه الحاكمُ في مستدركه (٤) من طرُق عن حمادِ بنِ سَلَمةَ وقال: هذا حديثٌ صحيحٌ على شرط مسلم ولم يخرّجاه.

ورواه الخلّالُ<sup>(ه)</sup> من طريق هُدبةَ بنَ خالدِ عن حمادِ بنِ سلمةَ فذكره وقال: هذا إسنادٌ صحيحٌ لا علة فيه.

<sup>(</sup>١) في «السنن» (٣٠٧٥ رقم ٣٠٧٤) وقال: هذا حديث حسن. وهو كما قال.

 <sup>(</sup>۲) في «المسند» (۳/ ۱۲۵).
 قلت: وأخرجه ابن خزيمة في «التوحيد» (۱/ ۲۵۸ ـ ۲۵۹ رقم ۱/ ۱۹۲) وعبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (۱/ ۲۹۹ رقم ۵۰۰).

وأخرجه ابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٤٨١) بإسناد ضعيف.

 <sup>(</sup>۳) في «جامع البيان» (٦/ ج٩/٥٣).
 وأخرجه ابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٤٨٠) وإسناده على شرط مسلم.

<sup>(</sup>٤) في «المستدرك» (٢/ ٣٢٠) وقال: صحيح على شرط مسلم ووافقه الذهبي.

 <sup>(</sup>٥) ذكره ابن كثير في تفسير (٢/ ٢٥٤ \_ ٢٥٥). وقال: «هذا إسناد صحيح لا علة فيه».
 وخلاصة القول إن الحديث صحيح، والله أعلم.

ورواه ابنُ خُزيمة في كتاب التوحيد (١) من طريق عبدِ الوارثِ بنِ عبدِ الصمدِ، حدثنا أبي حدثنا حمادُ بنُ سلمة، ومن طريق عفانَ بنِ مسلم قال: حدثنا حمادُ بنُ سلمة، ومن طريق سلمة، ومن طريق مسلمِ بنِ إبراهيمَ قال: حدثنا حمادٌ، ومن طريق حجاجٍ يعني ابنَ مِنْهالِ عن مسلمِ بنِ إبراهيمَ قال: حدثنا حمادٌ، ومن طريق حجاجٍ يعني ابنَ مِنْهالِ عن حمادِ بنِ سلمة، قال أبو بكر بنُ خزيمة رحمه الله تعالى على هذه الآيةِ قبل سياقِ الحديثِ بهذه الطرق (٢): «أفليس خزيمة محيطاً ـ يا ذوي الألبابِ ـ أن الله ـ عز وجل ـ لو كان في كل موضعٍ ومع كل بشرٍ وخلقٍ كما زعمت المعطّلةُ، لكان متجلياً لكل شيء، وكذلك جميعُ ما في الأرض، لو كان الله تعالى متجلياً لجميع أرضِه سَهلِها ووَغرِها وجبالِها وبراريها ومَفاوِزِها ومُدُنِها وقُراها، وعِماراتِها وخرابِها، وجميع ما فيها من نبات وبناءِ لجعلها دكاً كما جعل اللهُ الجبلَ الذي تجلى له دكاً.

قال الله تعالى: ﴿ فَلَمَّا تَجَلَّىٰ رَبُّهُم لِلْجَكِلِ جَعَكُهُم دَكًّا ﴾ [الأعراف: ١٤٣] (٣). انتهى.

وبالجملة فجميعُ رسلِ الله عليهم الصلاة والسلام وجميعُ كتبه المنزلةِ وجميعُ أهل السموات ومؤمني أهلِ الأرض من الجن والإِنسِ أتباعِ رسلِ اللَّهِ وجميعُ الفِطَر

<sup>(</sup>۱) (۱/ ۲۲۰ ـ ۲۲۱ رقم ۳/ ۱۹۶) من طریق عبد الوارث بن عبد الصمد.

و (١/ ٢٦١ رقم ٤/ ١٦٥) من طريق عفان بن مسلم.

و (١/ ٢٦٢ رقم ٥/ . . . ) من طريق الهيثم بن جميل.

و (١/ ٢٦٢ رقم ٦/ ١٦٦) من طريق مسلم بن إبراهيم.

و (١/ ٢٦٣ رقم ٧/ . . . ) من طريق حجاج يعني ابن منهال .

و (١/ ٢٦٣ رقم ٨/ . . . ) من طريق سليمان بن حرب.

<sup>(</sup>۲) في «التوحيد» (۱/ ۲۵۸).

<sup>(</sup>٣) قال محقق: "كتاب التوحيد": "كان قدماء الجهمية قبل أن يتفلسفوا يقولون: إن الله في كل مكان، فلزمهم أن يكون سبحانه في الحشوش والأخلية، وحوانيت الخمر ودور البغاء، وأجواف الخنازير، وسائر الأمكنة القذرة، تعالى الله عما يقولون علواً كبيراً - ولما ترجمت الفلسفة العربية: ووجدوا بعض الفلاسفة من العقليين يثبتون نوعاً من الموجودات يسمونه المجردات، وينفون عنها المكان والجهة، والصورة إلى غير ذلك من خصائص الأجسام، جعلوا الله عز وجل واحداً من هذه المجردات التي هي في الحقيقة: معدومات، فقالوا: ليس له مكان...» ابن تيمية.

السليمة والقلوب المستقيمة التي لم تجتَلْها الشياطين عن دينها جميعُها شاهدة حالاً ومقالاً أن خالقَها وفاطرَها ومعبودَها الذي تألهه وتفزَعُ إليه وتدعوه رغَباً ورهَباً هو فوق كلِ شيء عالِ على جميع خلقِه استوى على عرشِه بائناً من مخلوقاته، وهو يعلم أعمالَهم ويسمع أقوالَهم ويرى حركاتِهم وسكناتِهم وجميعَ تقلباتِهم وأحوالِهم لا يخفى عليه منهم خافية.

ولهذا ترى جميع المؤمنين عالِمَهم وعاميَّهم وحُرَّهم ومملوكَهم وذكرَهم وأنثاهم وصغيرَهم وكبيرَهم كلِّ منهم إذا دعا الله تبارك وتعالى في جلب خير أو كشفِ مكروه إنما يرفع يديه ويشخَص ببصرِه إلى السماء إلى جهة العلوِّ، إلى من يعلم سرَّه ونجواه متوجهاً إليه بقلبه وقالَبِه يعلم أن معبودَه فوقه وأنه إنما يُدعى مِن أعلى، لا من أسفل كما يقوله الجهميةُ قبَّحهم الله تعالى وتنزه عما يقولون علواً كبيراً.

# ذكرُ أقوالِ أصحابِ رسولِ اللَّهِ ﷺ ورضيَ عنهم

روى ابنُ أبي شيبة (١) عن ابن عمر الله قال: لما قُبض رسولُ الله على قال أبو بكر والله على الناس، إن كان محمد الهكم الذي تعبُدونه فإن الهكم قد مات، وإن كان إلهكم الله الذي في السماء فإن إلهكم لم يمُت. ثم تلا: ﴿وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ ﴾ [آل عمران: ١٤٤]. حتى ختم الآية.

وللبخاري في تاريخه (٢) عنه ﷺ قال: لما قُبض رسولُ الله ﷺ دخل أبو بكر ﷺ وميتاً. وميتاً. وميتاً. وميتاً. وقال: من كان يعبد الله فإن الله في السماء حي لا يموت.

<sup>(</sup>۱) في «المصنف» (۱٤/ ٥٥٣).

قلت: وأخرجه الدارمي في «الرد على الجهمية» (ص٢٦) والذهبي في «العلو» (ص٦٢). وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٢) (١/ ٢٠١ ـ ٢٠٢ رقم ٦٢٣) تعليقاً.

قلت: وأخرجه ابن قدامة في «العلو» رقم (٥٥). وأصل القصة في صحيح البخاري (٣/ ١١٣ رقم ١٢٤١، ١٢٤٢) و (٨/ ١٤٥ رقم ٣٦٦٨).

ولابن أبي شيبة (١) عن قيسِ بنِ أبي حازم قال: لما قدِم عمر فلله الشام استقبله الناسُ وهو على بعيره، فقالوا: لو ركبْتَ بِرْذُوناً يلقاك عظماء الناسِ ووجوهُهم، فقال عمر فلهنا؛ أن أراكم ههنا؛ إنما الأمرُ من ههنا ـ فأشار بيده إلى السماء ـ قال الذهبي (٢): إسنادُه كالشمس.

وروى الزهريُّ عن سالم أن كعباً قال لعمر<sup>(٣)</sup>: ويلٌ لسلطان الأرضِ من سلطان السماء، فقال عمرُ: إلاَّ من حاسب نفسه، فقال كعبٌ: إلاَّ مَن حاسب نفسه، فكبِّر عمرُ ثم خرِّ ساجداً.

وعن عبد الرحمن بنِ غُنم قال: سمعتُ عمرَ بنَ الخطابِ يقول: ويلّ لديّان الأرضِ من ديّان السماءِ يومَ يلْقَوَنه، إلا مَن أمر بالعدل فقضى بالحق ولم يقضِ على هوى ولا قرابة ولا على رَغبة ولا رَهَبٍ، وجعل كتابَ الله مرآةً بين عينيه، قال ابنُ غُنم: فحدثتُ بهذا عثمانَ ومعاويةَ ويزيدَ وعبدَ الملك. رواه أبو نُعيم (٤).

وعن أبي يزيدَ المدنيِّ قال: لقِيَتْ عمرَ امرأةٌ يقال لها: خولةُ بنتُ ثعلبةً، فقال عمر: هذه امرأةٌ سمع اللَّهُ شكواها من فوق سبع سمواتٍ.

قال الذهبي (٥): هذا إسناد صالح فيه انقطاع، أبو يزيد لم يلحق عمر رفط الله على الله عل

وفي لفظ عمر رضي أنه مر بعجوز فاستوقفته فوقف يحدثها، فقال رجل: يا أمير المؤمنين حبستَ الناسَ على هذه العجوزِ، فقال: ويلك أتدري من هي، هذه امرأة سمع الله شكواها من فوق سبع سمواتِ، هذه خولة التي أنزل الله فيها: ﴿قَدْ سَمِعَ ٱللهُ قَوْلَ ٱلَّتِي تُحْدِلُكَ فِي زَوْجِهَا﴾ [المجادلة: ١].

<sup>(</sup>۱) في «المصنف» (۲٦٣/١٣).

قلت: وأخرجه الذهبي في «العلو» (ص٦٢). وإسناده على شرط الشيخين.

<sup>(</sup>۲) في «العلو» (ص٦٢). بسند صحيح.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الدارمي في «الرد على المريسي» (ص١٠٤) وفي «الرد على الجهمية» (ص٢٩). وفي إسناده عبد الله بن صالح كاتب الليث وهو صدوق كثير الغلط وفيه غفلة (التقريب: ٣٣٨٨)، وقد تابعه عبد الله بن بكير عند الخرائطي في «فضيلة الشكر» (٦٨) فهو به صحيح، والله أعلم.

<sup>(</sup>٤) في «الحلية» (٥/٩/٥) مرسلاً.

وعزاه الذهبي في «العلو» لسمويه في فوائده، (ص٦٣) وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٥) في «العلو» (ص٦٣).

وهذا الحديثُ رواه عثمانُ بنُ سعيدِ الدارميّ (١)، وقال ابنُ عبد البر<sup>(٢)</sup>: حُدُّثنا من وجوه عن عمرَ ﴿ اللهِ عنه: فذكره:

ومن شعر عبدِ الله بن رواحة ﴿ اللهِ بَنْ

(شهدتُ بأن وعدَ اللَّهِ حقّ وأن النارَ مشوى الكافرينا) (وأن العرش فوق الماء طافِ وفوقَ العرش ربُ العالمينا) (وتحممِلُه ملائكة كرامٌ ملائكة الإلهِ مُسوَمينا)

قال ابن عبد البر في الاستيعابِ<sup>(٣)</sup>: رويناه من وجوهٍ صحاحٍ.

وروى الدارمي<sup>(٤)</sup> عن ابن مسعود ولي قال: «ما بين السماء الدنيا والتي تليها خمسمائة عام، وبين كلِ سماء مسيرة خمسمائة عام، وبين السماء السابعة وبين الكرسيّ خمسمائة عام، وبين الكرسيّ إلى الماء مسيرة خمسمائة عام، والعرشُ على الماء، والله تعالى فوق العرش، وهو يعلم ما أنتم عليه».

وروى الأعمشُ عن خيثمةَ عنه: «إن العبدَ لَيَهُمّ بالأمر من التجارة أو الإمارةِ حتى إذا تيسّر له نظر اللَّهُ إليه من فوق سبع سمواتٍ فيقول للملائكة: اصرِفوه عنه، فإنه إن يسّرتُه له أدخلتُه النارَ». أخرجه اللالكائي بإسناد قوي (٥٠).

<sup>(</sup>١) في «الرد على الجهمية» (ص٢٦). ومن طريقه أخرجه الذهبي في «العلو» (ص٦٣) بسند منقطع.

<sup>(</sup>۲) في «الاستيعاب» (٤/ ٢٩١) معلقاً.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الدارمي في «الرد على الجهمية» (ص٧٧)، بسند ضعيف منقطع.
 فيه: قدامة بن إبراهيم: قال عنه الحافظ في (التقريب: ٥٥٢٥): مقبول.

ويحيى بن أيوب المصري: قال عنه الحافظ في (التقريب: ٧٥١١): صدوق ربما أخطأ.

قال الذهبي في «العلو» (ص٤٢): «روي من وجوه مرسلة منها يحيى بن أيوب المصري، حدثنا عمارة بن غزية عن قدامة بن محمد بن إبراهيم الحاطبي فذكره، فهو منقطع اه.

وقال ابن عبد البر في «الاستيعاب» (٢/ ٢٩٦): «وقصته مع زوجته حين وقع على أمته مشهورة رويناها من وجوه صحاح» اه.

<sup>(</sup>٤) في «الرد على الجهمية» (ص٢٦ ـ ٢٧) موقوفاً بسند حسن وقد تقدم.

<sup>(</sup>٥) في «السنة» (ص٦٥) بسند ضعيف. كما أشار الذهبي في «العلو» (ص٦٤) ومن طريقه ساقه الذهبي. وصحح ابن القيم في «الجيوش الإسلامية» (ص١٠٠) إسناده.

وأخرجه الدَّارمي في «الرد على الجَّهمية» (ص٢٦) بنحوه.

انظر: «مختصر العلو» (ص١٠٤) للمحدث الألباني.

وعنه وعنه وال الله تعالى يبرُز الأهل جنتِه في كل جُمعةِ في كثيف من كافور أبيض فيحدُث لهم من الكرامةِ ما لم يروا مثلَه ويكونون في الدنو منه كمسارعتهم إلى الجُمع»، أخرجه ابنُ بطةَ في الإبانة الكبرى بإسناد جيد (١٠).

وعن علي بن أبي طالب (٢) صلى قال: البحرُ المسجور يجري تحتَ العرشِ.

وتقدم حديثُ أبي هريرة (٣) رَفِيْهُ وفيه: «وينزل الله تعالى في ظُللِ من الغمام من العرش إلى الكرسي».

وعن أم سلمة (٤) على ألم قوله تعالى: ﴿ الرَّمْنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ آسْتَوَىٰ ﴿ اللهِ وَالْمَانُ وَالْمِحُودُ بِهُ قَالَتَ: الكيفُ غيرُ معقول، والاستواءُ غيرُ مجهول، والإقرارُ به إيمان، والجحود به كفرٌ.

قال الذهبي (٥): «هذا القولُ محفوظٌ عن جماعة كربيعةِ الرأي، ومالكِ الإمامِ، وأبي جعفر التِرِمذيّ، فأما أم سلمة فلا يصح لأن أبا كنانة ليس بثقة وأبو عمير لا أعرفه».

وعن عبد الله بنِ عمرو(٦) ﴿ قَالَ: قالت الملائكةُ: يا ربنا منا الملائكةُ

وفيه مهران العطار: سيء الحفظ.

 <sup>(</sup>١) أورده الذهبي في «العلو» (ص٦٥) وقال: أخرجه ابن بطة في «الإبانة الكبرى» بإسناد جيد، وقد تقدم هذا ولكن بإسناد آخر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في «جامع البيان» (١٣/ج٢٧/٢) بسند ضعيف. من طريق ابن حميد، وهو محمد بن حميد الرازي سيء الحفظ.

وليث بن أبي سليم قد اختلط فلم يتميز حديثه فترك.

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه اللالكائي رقم (٦٦٣).
 وأشار إلى هذه الرواية ابن حجر في «الفتح» (٤٠٦/١٣).

وقال ابن تيمية في «الفتاوى» (٥/ ٣٦٥) بعد ذكر قول مالك في الاستواء: «وقد روى هذا الجواب عن أم سلمة عليه الله الموقوفا ومرفوعاً، ولكن ليس إسناده مما يعتمد عليه اله.

<sup>(</sup>٥) في «العلو» (ص٥٦).

 <sup>(</sup>٦) أخرجه الدارمي في «الرد على المريسي» (ص٣٤).

في إسناده عبد الله بن صالح كاتب الليث: صدوق كثير الغلط، ثبت في كتابه وكانت فيه غفلة (التقريب: ٣٣٨٨). ومع ذلك قال الذهبي: إسناده صالح.

وأورده ابن كثير في تفسيره (٣/ ٥٥) عن الطبراني من طريقين مختصراً عما هنا.

المقربون، ومنا حملةُ العرشِ، ومنا الكرامُ الكاتبون، وذكر الحديث. قال الذهبي (١): إسنادُه صالحٌ.

وعن عائشة والله الله الله إني الأخشى لو كنت أحبُ قتلَه لقتلتُه ـ يعني عثمان والله ولكن علم الله من فوق عرشِه أني لم أحبَّ قتلَه الله من الدارمي (٢).

وعن أسماء بنتِ عُميسِ أن جعفراً على جاءها إذ هم بالحبشة يبكي فقالت: قال: «رأيت فتى مُترفاً من الحبشة شاباً جسماً مر على امرأة فطرح دقيقاً كان معها فنسفته الريحُ فقالت: أكِلك إلى يومِ يجلِس الملكُ على الكُرسي فيأخذ للمظلوم من الظالم». رواه ابنُ ماجه (٣) وغيرُه.

وعن أبي أمامة الباهليُّ (٤) عليه قال: «لما لعن الله إبليسَ وأخرجه من سمواته وأخزاه قال: ربِّ أخزيتني ولعنتني وطردتَني عن سمواتك وجوارك، فوعزَّتِك

<sup>(</sup>١) في «العلو» (ص٦٦).

<sup>(</sup>٢) في «الرد على الجهمية» (ص٢٧) بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>٣) في «السنن» (١٣٢٩/٢ رقم ٤٠١٠) من حديث جابر.

قال البوصيري في «مصباح الزجاجة» (٣/ ٢٤٢ ـ ٢٤٣ رقم ١٤١٠/١٤١٠): «هذا إسناد حسن، سويد مختلف فيه» اه.

قلت: وفيه عنعنة أبي الزبير فإنه كان مدلساً.

وتابعه في «المرفوع منه» الفضل بن العلاء، حدثنا ابن خيثم به.

أخرجه ابن حبان (١١/ ٤٤٥ رقم ٥٠٥٩ ـ الإحسان ـ) والخطيب في «تاريخه» (٣٩٦/٧). وأخرج البيهقي في «الأسماء والصفات» رقم (٨٦٠) عن عطاء بن السائب عن محارب بن دثار عن ابن بريدة عن أبيه ره قال: لما قدم جعفر هم من الحبشة، قال له رسول الله على: «ما أعجب شيء رأيته ثم قال...» فذكره.

وإسناده صحيح لولا أن عطاء بّن السائب كان اختلط، ولكنه يستشهد به.

والخلاصة: فالحديث حسن، والله أعلم.

<sup>\*</sup> تنبيه: واللفظ المذكور في الكتاب ذكره الذهبي في «العلو» (ص٦٦) وفيه ضعف، لكنه حسن بشواهده.

<sup>(</sup>٤) ذكره ابن القيم في «اجتماع الجيوش الإسلامية» (ص٦٦) بغير سند. ولم أقف على هذا الأثر مسنداً.

وقد وقفت على أثر في معناه منسوب إلى أبي قلابة. أخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» (١٨٧/١٣) وأبو نعيم في «الحلية» (٢/ ٢٨٤).

لأُغويَن خلقك ما دامت الأرواح في أجسادهم، فأجابه الربّ تبارك وتعالى فقال: وعزتي وجلالي وارتفاعي على عرشي لو أن عبدي أذنب حتى ملأ السمواتِ والأرضَ خطايا ثم لم يبْقَ من عمره إلا نفسٌ واحدٌ فندِم على ذنوبه لغفرتُها وبدّلت سيئاتِه كلّها حسناتِ».

وقد رُوي عن أبي سعيد الخدريُ (١) وَ أَن رسولَ اللَّهِ عَلَى قال: «إن الشيطان قال: وعزتك لا أبرَح أُغوي عبادَك ما دامت أرواحُهم في أجسادِهم، فقال الرب: وعزتي وجلالي وارتفاع مكاني، لا أزال أغفِر ما استغفروني».

وعن ابن عباس ويله الله الكرسي الذي وسِع السمواتِ والأرضَ الموضع قدميه، وما يقدر قدر العرشِ إلا الذي خلقه، وإن السمواتِ في خلق الرحمن عز وجل مثلُ قبةٍ في صحراء واله عبدُ الله بنُ أحمدَ في كتاب السنة (٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۷٦/۳) وأبو يعلى (٢/ ٥٣٠) من طريق ابن لهيعة به دون قوله: «وارتفاع مكانى».

وأخرجه البغوي في «شرح السنة» (٧٦/٥) من طريق ابن لهيعة به وفيه الزيادة «وارتفاع مكاني»، وهي زيادة منكرة.

وأخرجه الحاكم في «المستدرك» (٢٦١/٤). وقال: صحيح الإسناد ولم يخرجاه وسكت عليه الذهبي.

قلت: وأورد الذهبي هذا الحديث في كتاب «العلو» (ص٢٢) من طريق ابن لهيعة التي فيها الزيادة وقال عقبه: «فيه دراج وهو واه» اه.

وللحديث طرق أخرى عن أبي سعيد أخرجه أحمد (٣/ ٢٩، ٤١) وأبو يعلى (٢/ ٤٥٨) كلاهما من طريق ليث عن يزيد بن الهاد عن عمرو عن أبي سعيد مرفوعاً.

وقال المحدث الألباني في «الصحيحة» رقم (١٠٤): «هذا إسناد رجاله كلهم ثقات رجال الشيخين، لكنه منقطع بين عمرو \_ وهو ابن أبي عمرو مولى المطلب \_ وبين أبي سعيد الخدري، فإنهم لم يذكروا لعمرو رواية عن أحد من الصحابة غير أنس بن مالك وهو متأخر الوفاة جداً عن أبي سعيد، فإن هذا كانت وفاته سنة (٧٥) على أكثر ما قيل، وهو توفى سنة (٩٧) وقيل (٩٣)، انتهى.

وخلاصة القول أن الحديث حسن بطرقه، والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) رقم (٥٩٠) وفي إسناده إبراهيم بن يوسف بن إسحاق بن أبي إسحاق السبيعي، روى عن أبيه وجده أبي إسحاق، وعنه إسحاق بن منصور السلولي وغيره صدوق يهم [التقريب (٢/٧١)].

وإسحاق بن منصور السلولي روى عن إبراهيم بن يوسف بن أبي إسحاق السبيعي وعنه=

وللدارمي (١) عنه ظليه أنه استأذن على عائشة ظلي وهي تموت فقال: «كنتِ أحبَّ نساء النبيِّ على إليه، ولم يكن رسولُ الله على يُحب إلا طيباً، وأنزل الله تعالى براءتَك من فوق سبع سمواتٍ جاء بها الروحُ الأمينُ، فأصبح ليس مسجدٌ من مساجد الله تعالى يُذكر فيها إلا هو يُتلى فيها آناءَ الليلِ وآناءَ النهار».

وذكر الطبراني في شرح السنة (٢) عن مجاهد قال: قيل لابن عباس: إن ناساً يكذبون بالقدر، قال: «يكذبون بالكتاب، لئن أخذت شعر أحدهم لا ينبتونه، إن الله تعالى كان على عرشه قبل أن يخلُقَ شيئاً فخلق الخلق فكتب ما هو كائن إلى يوم القيامة، فإنما يجري الناسُ على أمر قد فُرِغ منه».

ولإسحاق بنِ راهُويه (٣) عن عِكرِمِةَ في قوله تعالى: ﴿ ثُمُّ لَاَتِيَنَّهُمْ مِّنَ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمَنْ أَيْدِيهِمْ وَعَن أَيْدِيهِمْ وَعَن شُمَالِلِهِمْ ﴾ [الأعراف: ١٧]. قال ابن عباس راه الله الله يستطع أن يقولَ مِن فوقِهم، علم أن الله تعالى من فوقِهم.

وليحيى بنِ سعيدِ الأُمويِّ (٤) عن عدي بنِ عَميرةَ وَ اللهُ قال: خرجت مهاجراً إلى النبي ﷺ، فذكر قصةً طويلةً وقال فيها: فإذا هو ومن معه يسجُدون على وجوههم ويزعُمون أن إلههم في السماء، فأسلمتُ وتبعتُه.

<sup>=</sup> عباس العنبري كان صدوقاً تكلم فيه للتشيع. [التقريب (١/ ٦١]].

يوسف ابن إسحاق بن أبي إسحاق السبيعي ثقة، روى عن عمار الدهني وعنه ابنه إبراهيم. [التقريب (٢/ ٣٧٩)].

وقد قال المحدث الألباني عن هذا الإسناد، في «مختصر العلو» (ص١٠٢): إسناد صحيح رجاله كلهم ثقات.

<sup>(</sup>١) في «الرد على الجهمية» (ص٢٧ ـ ٢٨) بإسناد حسن.

 <sup>(</sup>۲) وأخرجه اللالكائي (٤/ ٤١ / وقم ١٢٢٣) وقال محققه:
 وأخرجه ابن بطة بسند آخر عن أبى هاشم... به في «الإبانة» (٢/ ٨٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه اللالكائي (٣/ ٤٤٠ رقم ٦٦١).

<sup>(</sup>٤) في مغازيه من طريق ابن إسحاق كما في «اجتماع الجيوش الإسلامية» (ص٦٦) لابن القيم وفيه يزيد بن سنان وهو ضعيف.

وأورد هذا الخبر ابن حجر في «الإصابة» (٣٩٣/٤ ـ ٣٩٤) عند ترجمة عدي بن عميرة. والذهبي في «العلو» (ص٢٥) وقال: هذا حديث غريب.

وأخرجه ابن قدامة في «العلو» رقم (٧).

وأقوالُ الصحابةِ في هذا البابِ وتفاسيرُهم أكثرُ من أن تُحصَرَ، وفيما ذكرنا كفايةٌ.

# ذِكرُ أقوالِ التابعين رحمهم الله تعالى ومَن بعدَهم من أهل السنةِ والجماعة

عن كعبِ الأحبارِ رضي قال: قال الله عز وجل في التوراة: «أنا اللّه فوق عبادي، وعرشي فوق عبادي، ولا يخفى عبادي، ولا يخفى علي شيء في السماء ولا في الأرض». قال الذهبي (١) رواتُه ثقاتٌ.

وعنه رحمه الله قال: إن الله تعالى خلق سبعَ سمواتٍ ومن الأرض مثلَهن، ثم جعل بين كلِ سماءين كما بين السماءِ الدنيا والأرض، وجعل كَثْفَها مثل ذلك، ثم رفع العرشَ فاستوى عليه. وذكر الأثر.

رواه أبو الشيخ في كتابه العظمة (٢)، قال الذهبي (٣): إسنادُه نظيفٌ، وأبو صالحٌ ليَّنوه وما هو بمتهم بل سيءُ الإتقان.

وعن مسروق رحمه الله تعالى أنه كان إذا حدث عن عائشة وال قال: حدثتني الصديقة بنتُ الصديقِ حبيبةُ الله المبرأةُ من فوق سبعِ سمواتِ، قال الذهبي (٤): إسنادُه صحيحٌ.

ويُروى عن عطاءِ بنِ يسار رحمه الله أن موسى عليه السلام قال: يا رب، مَن أهلُك الذين هم أهلُك الذين يأوون إلى أهلُك الذين يأوون إلى مساجدي كما تأوي النسورُ إلى أوكارها (٥٠).

<sup>(</sup>١) في «العلو» (ص٩٢).

وأخرجه أبو نعيم في احلية الأولياء، (٧/٦) عنه بسند صحيح.

<sup>(</sup>٢) (رقم: ٢٣٦) بإسناد حسن.

<sup>(</sup>٣) في «العلو» (ص٩٢).

قلَّت: وأخرجه الدارمي في «الرد على الجهمية» (ص٢٩).

<sup>(</sup>٤) في «العلو» (ص٩٢).

وانظر: «مختصر العلو» (ص١٢٨).

<sup>(</sup>٥) ذكره الذهبي في «العلو» (ص٩٣) بصيغة التمريض.

وعن عبيد بنِ عميرِ قال: ينزل الربُّ عز وجل شطرَ الليلِ إلى سماء الدنيا فيقول: مَن يسألني فأعطيه؟ مَن يستغفرني فأغفرُ له؟ حتى إذا كان الفجرُ صعِد الربُّ عز وجل. أخرجه عبدُ الله بنُ الإمام أحمدَ في رده على الجهمية (١).

وعن شريح بن عبيدِ اللَّهِ (٢) أنه كان يقول: ارتفع إليك ثُغَاءُ التسبيح، وصعِد إليك وَقارُ التقديس، سبحانك ذا الجبروتِ، بيدك الملكُ والملكوتُ والمفاتيحُ والمقاديرُ. إسنادُه صحيحٌ.

وعن أبي قُلابَة (٣) رحمه الله تعالى قال: «أهبطَ اللَّهُ تعالى آدمَ؟ قال: يا آدمُ إني مُهبطٌ معك بيتاً يُطاف حولَه كما يُطاف حولَ عرشي ويصلّى عنده كما يُصلَّى عند عرشى»، وذكر الأثرَ.

قال الذهبيُّ : هو ثابتٌ عن أبي قُلابةً.

وعن عمرِو بنِ ميمونَ (٥) قال: لما تعجّل موسى إلى ربه رأى في ظل العرشِ رجلاً يغبِطه، فسأل الله تعالى أن يُخبِرَه باسمه فقال: لا ولكني أحدثك بشيء من فعله، كان لا يحسد الناسَ على ما آتاهم اللَّهُ من فضلِه، ولا يعُقّ والديه، ولا يمشي بالنميمة. قال الذهبي (٦): إسنادُه قويٌّ.

الذهبي: إسناده قوي.

<sup>(</sup>١) عزاه إليه الذهبي في «العلو» (ص٩٣) ورجاله ثقات.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو الشيخ في «العظمة» رقم (١٠٩) بإسناد حسن. وأورده الذهبي في «العلو» (ص٩٣) وقال: إسناده صحيح.

<sup>\*</sup> الثغاء: صوت الغنم والظباء وغيرها عند الولادة.

وثغت الشاة: صاحت.

وثغاء التسبيح: أصوات التسبيح.

<sup>(</sup>٣) أورده الذهبي في «العلو» (ص٩٣ ـ ٩٤).

<sup>(</sup>٤) في «العلو» (ص٩٤): وأضاف قائلًا: «وأين مثل أبي قلابة في الفضل والجلالة؟ هرب من توليه القضاء في العراق إلى الشام» اهـ.

<sup>(</sup>٥) أورده الذهبي في «العلو» (ص٩٤). وبسنده ضعيف. لأن زهير بن معاوية بن خديج سمع من أبي إسحاق بعد ما اختلط. ومع ذلك قال

<sup>(</sup>٦) في «العلو» (ص٩٤).

وعن مجاهد (١) رحمه الله تعالى قال: ما أخذت السموات والأرضُ من العرش إلا كما تأخذ الحلقةُ من أرض الفَلاة.

وعنه رحمه الله تعالى في قول اللَّهِ عز وجل: ﴿عَسَىٰ أَن يَبْعَثُكَ رَبُّكَ مَقَامًا عَمُودًا﴾ [الإسراء: ٧٩]. قال: يُجلسُه أو يُقعِده على العرش.

قال الذهبي (٢): «لهذا القولِ طرقٌ خمسةٌ. وأخرجه ابنُ جريرٍ في تفسيره (٣)، وعمل المَرْوزيُّ مصنفاً».

وعن نَوفِ البكالي: «أن موسى عليه السلام لما سمعَ الكلامَ قال: من أنت الذي يكلمني؟ قال: أنا ربُك الأعلى»، قال الذهبيُ (٤): إسنادُه صحيحٌ.

وعنه قال: إني أجد في التوراة لو أن السمواتِ والأرضَ كُنّ طبقاً من حديد فقال رجلٌ: لا إله إلا اللّه، لخَرَقتْهنّ حتى تنتهيّ إلى الله عز وجل»، رواه حمّادُ بنُ سلمةً (٥٠).

وعن أبي عيسى يحيى بنِ رافع<sup>(٦)</sup> رحمه الله تعالى أن ملكاً لما استوى الربُّ على كرسيه سجد فلا يرفع رأسه حتى تقوم الساعة فيقول: لم أعبُذك حقَّ عبادَتك.

<sup>(</sup>١) ذكره الذهبي في «العلو» (ص٩٤) وفيه ليث بن أبي سليم صدوق اختلط جداً ولم يتميز حديثه فترك. [التقريب: (٥٦٨٥)].

<sup>(</sup>۲) في «العلو» (ص٩٤).

<sup>(</sup>٣) اجامع البيان» (٩/ج٥١/٥٤) وفيه ليث بن أبي سليم تقدم الكلام عليه آنفاً. قال الطبري: وأولى القولين في ذلك بالصواب ما صح به الخبر عن رسول الله ﷺ. عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: «عسى أن يبعثك ربك مقاماً محموداً»، سُئل عنها، قال: «هي الشفاعة».

<sup>(</sup>٤) في «العلوُّ» (ص٩٤). وقال: «إسناده صحيح، ونوف من علماء التابعين ووعاظهم» اهـ.

<sup>(</sup>٥) ذكره الذهبي في «العلو» (ص٩٥). وفيه علي بن زيد بن جدعان. ضعيف. [التقريب: (٤٧٣٤)].

<sup>(</sup>٦) ذكره الذهبي في «العلو» (ص٩٥). وقال: «أبو عيسى هو يحيى بن رافع أدرك عثمان بن عفان ﷺ اهـ.

قلت: وفيه نعيم بن حماد: صدوق يخطئ كثيراً، فقيه عارف بالفرائض.

<sup>[</sup>التقريب: (٧١٦٦)] وقال يحيى بن معين عنه: ليس في الحديث بشيء، ولكنه صاحب سنة» [التهذيب: (٢٣٥/٤)].

وعن قتادة (()رحمه الله تعالى قال: قالت بنو إسرائيل: «يا ربِّ أنت في السماء ونحن في الأرض، فكيف لنا أن نعرِف رضاك وغضبَك؟ قال: إذا رضيتُ عنكم استعملتُ عليكم شِرارَكم». قال الذهبي (٢): وهذا ثابتٌ عن قتادةً.

وعن عِكرِمَةً (٣) رحمه الله تعالى قال: بينما رجلٌ في الجنة اشتهى الزرع، فيقول للملائكةِ ابذُروا فيخرج أمثالُ الجبال، فيقول الربُّ عز وجل من فوق عرشه: «كُلْ يا ابنَ آدمَ فإن ابنَ آدمَ لا يشبع». قال الذهبي (٤): إسناده ليس بذاك.

وصحَّ في السنة لِلآلكائي<sup>(٥)</sup> عن ثابتِ البنانيِّ قال: كان داودُ عليه السلام يطيل الصلاة، ثم يرفع رأسه إلى السماء، ثم يقول: إليك رفعتُ رأسي نظر العبيدِ إلى أربابها يا ساكنَ السماء.

وفي الحِلية (٢٠) بإسناد صحيح عن مالك بنِ دينارِ أنه كان يقول: خُذوا، فيقرأ ثم يقول: اسمعوا إلى قول الصادقِ من فوقه عرشِه.

وعن مجاهد في قوله تعالى: ﴿وَقَرَّبْنَهُ نَجِيًّا﴾ [مريم: ٥٦] قال: بين السماءِ السابعةِ وبين العرشِ سبعون ألفَ حجاب، فما زال يقرّب موسى حتى كان بينه

<sup>(</sup>١) أخرجه الدارمي في «الرد على الجهمية» (ص٢٨).

<sup>(</sup>٢) في «العلو» (صَّ٦ُو) وقال: «هذا ثابت عن قتادة أحد الحفاظ الكبار».

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن قدامة في «العلو» رقم (٦٩)، وأبو نعيم في «الحلية» (٣/ ٣٣٤) وأورده ابن القيم في «الجيوش الإسلامية» (ص٧٧) والذهبي في «العلو» (ص٩٦) بسند ضعيف.

<sup>(</sup>٤) في «العلو» (ص٩٦).

<sup>(</sup>٥) (٣/٣٤٤ ـ ٤٤٤ رقم ٢٦٩).

قلت: وأخرجه ابن قدامة في «العلو» رقم (٤٤) وأورده الذهبي في «العلو» (ص٩٦) وقال: صح في السنة للالكائي.

وأخرجه الذهبي في «العلو» (ص٥٥) وقال: إسناده صالح.

وكذلك أورده الذهبي في «الأربعين» رقم (٣٧) وقال: صح عن ثابت البناني.

<sup>(</sup>r) (Y\Aom).

وأورده الذهبي في «العلو» (ص٩٧) وقال: حديث في «الحلية» بإسناد صحيح. قلت: في سند الحلية: سيار بن حاتم العنزي: قال عنه الحافظ في «التقريب» (٢٧١٤): صدوق له أوهام.

وبينه حجاب، فلما رأى مكانه وسمِع صريفَ القلمِ قال: ﴿رَبِّ أَرِنِ أَنْظُرُ إِلَيْكُ﴾ [الأعراف: ١٤٣]. هذا ثابتٌ عن مجاهد إمامِ التفسيرِ، أخرجه البيهقي في كتابه الأسماء والصفات (١).

وعن سفيانَ قال: كنت عند ربيعةَ بنِ أبي عبدِ الرحمن فسأله رجل فقال: ﴿الرَّحْنَ عَلَى ٱلْمَرْشِ ٱسْتَوَىٰ﴾ [طه ٥]. كيف استوى؟ فقال: «الاستواءُ غيرُ مجهولِ والكيفُ غيرُ معقول، ومن الله الرسالةُ وعلى الرسول البلاغ وعلينا التصديقُ (٢).

وعن حسان بنِ عطيةً (٣) قال: حملةُ العرشِ أقدامُهم ثابتة في الأرض السابعة ورؤوسُهم قد جاوزت السماءَ السابعةَ، وقرونُهم مثلُ طولِهم عليها العرشُ.

وذكر أيوبُ السِخْتيانيُّ المعتزلةَ وقال: إنما مدارُ القومِ على أن يقولوا: ليس في السماء شيءٌ. قال الذهبي<sup>(٤)</sup>: «هذا إسنادٌ كالشمس وضوحاً وكالأُسطوانة ثبوتاً عن سيد أهل البصرةِ وعالِمهم رحمه الله تعالى».

وقرأ ابنُ محيصن (٥) رفيقُ ابنِ كثير بمكة: ﴿وَفِي ٱلسَّمَآءِ رِزْفَكُرُ وَمَا تُوعَدُونَ﴾ [الذاريات: ٢٢].

<sup>(</sup>۱) (ص۹٦). وإسناده صحيح.

وأورده الذهبي في «العلو» (ص٩٧ ـ ٩٨).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه اللالكائي (٣/ ٤٤١ \_ ٤٤٢ رقم ٦٦٥) وابن قدامة في «العلو» رقم (٧٤).
 والبيهقي في «الأسماء والصفات» مع اختلاف يسير في اللفظ (ص٨٠٤) والذهبي في
 «العلو» (ص٩٨).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية ـ بعد أن ذكر قولاً مماثلًا لمالك ـ ومثل هذا الجواب ثابت عن ربيعة شيخ مالك. [الفتاوى: (٥/ ٣٦٥)].

وقال في «الحموية» (ص٧٨ ـ ٧٩) وروى الخلال بإسناد كلهم أئمة ثقات عن سفيان بن عيينة، قال: سئل ربيعة بن أبي عبد الرحمن عن قوله: «الرحمن على العرش استوى» وذكر بقية الخبر.

<sup>(</sup>٣) أورده الذهبي في «العلو» (ص٩٨).

قلت: فيه يحيى بن عبد الله البابلتي. قال عنه الحافظ في «التقريب» (٧٥٨٥) (ضعيف).

<sup>\*</sup> تنبيه في «العلو» البابلي وهو خطأ مطبعي والصواب ما أثبتناه من «التقريب».

<sup>(</sup>٤) في «العلو» (ص٩٨).

 <sup>(</sup>٥) قال الذهبي في «العلو» (ص٩٨): «وقرأ ابن محيصن رفيق ابن كثير بمكة ﴿وفي السماء =

وعن الضحاك في قوله تعالى: ﴿مَا يَكُونُ مِن غَوَىٰ ثَلَنَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَسَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ ﴾ [المجادلة: ٧]، قال: هو على عرشه وعلمه معهم أينما كانوا، وفي لفظ: هو فوق العرشِ وعلمه معهم أين ما كانوا. أخرجه العسالُ وابنُ بطةً وابنُ عبد البرِّ بإسناد جيد (١).

وعن سليمانَ التيميِّ (٢) رحمه الله تعالى قال: لو سُئلت أين الله لقلتُ في السماء.

وعن حبيبِ بنِ أبي حبيب<sup>(٣)</sup> قال: شهدتُ خالدَ بنَ عبدِ الله القسريُ وخطبَهم بواسط فقال: «أيها الناسُ ضحُوا تقبَّل الله ضحاياكم، فإني مضحِ بالجَعْد بنِ دِرهْم، فإنه زعم أن الله لم يتخذ إبراهيمَ خليلاً ولم يكلم موسى تكليماً، سبحانه وتعالى عما يقولون علواً كبيراً». ثم نزل فذبحه.

قال الذهبي (٤): والمعتزلةُ تقول هذا وتحرّف نصَّ التنزيل في ذلك، وزعموا أن الربَّ منزَهُ عن ذلك.

<sup>=</sup> رزقكم وما توعدون حرف ابن محيصن في كتاب المنهج لأبي محمد سبط الخياط، قال الأستاذ ابن مجاهد: كان عالماً بالأثر والعربية لكن أكثر العلماء على أن قراءة ابن محيصن في عداد الشاذ» اه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبد الله بن أحمد في «السنة» رقم (٥٩٢) وابن جرير الطبري في «جامع البيان» (١٤/ ج٨٤/ ١٢ ـ ١٣) والآجري في «الأسماء والصفات» (ص٤٢/) . بإسناد حسن.

وأخرجه ابن عبد البر في «التمهيد» (٧/ ١٣٩) معلقاً، وأورده الذهبي في «العلو» (ص ٩٨ - ٩٩). وقال: أخرجه أبو أحمد العسال وأبو عبد الله بن بطة، وأبو عمر ابن عبد البر بإسناد جيد. ومقاتل ثقة إمام» اه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه اللالكائي (٣/ ٤٤٤ رقم ٦٧١) وابن قدامة في «العلو» رقم (٧٥) وأورده الذهبي في «العلو» (ص٩٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في «خلق أفعال العباد» رقم (٣): وفي «التاريخ الكبير» (٢/ ٦٤) والدارمي في «الرد على الجهمية» (ص٧ وص١١٣) والبيهقي في «السنن الكبرى» (١٠/ ٥٠٥ - ٢٠٠ ) وفي «الأسماء والصفات» (ص٤٥٤) والآجري في «الشريعة» (ص٩٧) و (ص٣٢٨) والذهبي في «العلو»، من طريق عبد الرحمن بن محمد به. وفي سنده محمد بن حبيب، وعبد الرحمن بن محمد وهما مجهولان.

وذكره الذهبي في «العلو» (ص١٠٠) عن السري بن يحيى. وإسناده ضعيف لجهالة محمد بن حبيب.

<sup>(</sup>٤) في «العلو» (ص١٠٠).

وقال أبو عمر ابنُ عبدِ البرِّ رحمه الله في التمهيد<sup>(۱)</sup>: وعلماءُ الصحابةِ والتابعين الذين حُمل عنهم التأويلُ قالوا في تأويل قوله تعالى: ﴿مَا يَكُونُ مِن بَخُوَىٰ ثَلَنَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُم ﴾ [المجادلة: ٧]: هو على العرش وعِلمُه في كل مكان. وما خالفهم أحد في ذلك يحتج به.

#### طبقةٌ أخرى

عن نُوح الجامع قال: كنت عند أبي حنيفة أولَ ما ظهرَ جهمٌ، إذ جاءته امرأةً من تِرمِذ كانت تُجالسُ جَهْماً، فدخلت الكوفة فأظنني أقلُ ما رأيت عليها عشرة آلافِ نفس، فقيل لها: إن ههنا رجلاً قد نظر في المعقول يقال له أبو حنيفة، فأتيه. فأتته فقال: أنت الذي تعلم الناسَ المسائلَ وقد تركتَ دينَك، أين إلهُك الذي تعبُده؟.

فسكت عنها ثم مكث سبعة أيام لا يجيبها، ثم خرج إلينا وقد وضع كتاباً إن الله عز وجل في السماء دون الأرض، فقال له رجلٌ: أرأيتَ قولَ اللّهِ عز وجل: ﴿وَهُوَ مَعَكُمْ ﴾ [الحديد: ٤]. قال: هو كما تكتُب إلى الرجل أني معك، وأنت غائبٌ عنه. رواه البيهقي (٢).

ثم قال: لقد أصاب أبو حنيفة رحمه الله فيما نفى عن الله عز وجل من الكون في الأرض. وأصاب فيما ذكر من تأويل الآية وتبع مطلق السمع بأن الله تعالى في السماء.

قلت: وإنما أراد بقوله هو كما تكتُب إلى الرجل الخ نفْيَ الحلول، وإلا فربُّنا تبارك وتعالى سواءٌ عنده الغيبُ والشهادةُ والسرُّ والعلانية.

وعن أبي مُطيع الحكم بنِ عبدِ الله البلخيِّ قال: سألت أبا حنيفة عمن يقول: لا أعرف ربي في السماء أو في الأرض، قال: "إذا أنكر أنه في السماء أو في

في «التمهيد» (٧/ ١٣٨ \_ ١٣٩).

<sup>(</sup>۲) في «الأسماء والصفات» (۲/ ۳۳۷ ـ ۳۳۸ رقم ۹۰۵) وإسناده ضعيف جداً. وفيه: نوح بن أبي مريم: كذاب وضاع. [التقريب: (۲۲۱۰)].

ونعيم بن حماد قد تكلم في حفظه. [التقريب: (٧١٦٦)].

ولذلك قال البيهقي: إن صحت الحكاية عنه.

الأرض فقال: قد كفر؛ لأن الله تعالى يقول: ﴿ ٱلرَّحْنَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥]. وعرشُه فوق سمواته.

فقلت: إنه يقول: أقول على العرش استوى، ولكن قال: لا يدري العرشَ في السماء أو في الأرض، قال: إذا أنكر أنه في السماء فقد كفر»، رواه شيخُ الإسلام الأنصاريُّ في الفاروق<sup>(۱)</sup>.

وروى المقدسِيُ (٢) عنه رحمه الله تعالى أنه قال: من أنكر أن الله عز وجل في السماء فقد كفر.

وعن ابن جريج<sup>(٣)</sup> رحمه الله تعالى قال: كان عرشُه على الماء قبل أن يخلُق الخلق.

وروى الحاكم عن الأوزاعي رحمه الله تعالى قال: «كنا ـ والتابعون متوافرون ـ نقول: إن الله عز وجل فوق عرشِه، ونؤمن بما وردت به السنةُ من صفاته»، وأخرجه البيهقيُّ في الأسماء والصفاتِ (٤٠).

وللثعلبي (٥) عنه في قوله تعالى: ﴿ثُمَّ اَسْتَوَىٰ عَلَى اَلْمَرْشِ ﴾ [الأعراف: ٥٥، يونس: ٣، الرعد: ٢). قال: هو على عرشه كما وصف نفسه.

وسُئل رحمه الله تعالى عن أحاديثِ الصفاتِ فقال: أمِرَّها كما جاءت(٢).

<sup>(</sup>۱) ذكر ذلك الذهبي في «العلو» (ص١٠١).

 <sup>(</sup>٢) ابن قدامة في «إثبات العلو».

 <sup>(</sup>٣) أورده الذهبي في «العلو» (ص١٠٢) وقد قال: روى أبو حاتم الرازي عن الأنصاري عنه ثم ذكره.

<sup>(</sup>٤) (رقم: ٨٦٥).

والأثر ذكره شيخ الإسلام ابن تيمية في «الحموية» (ص٧٥) وعزاه للبيهقي وصحح إسناده. وكذلك ذكره الحافظ في «الفتح» (٤٠٦/١٣) وعزاه أيضاً للبيهقي وجود إسناده. وأيضاً ذكره الذهبي في «تذكرة الحفاظ» (١٧٩/١ ـ ١٨٠) وصحح إسناده.

وأورده الذهبي في «العلو» (ص١٠٢) وعزاه للبيهقي. (٥) ذكره الذهبي في «العلو» (ص١٠٢).

<sup>(</sup>٦) أخرجه الآجري في «الشريعة» (ص١٠٢) بإسناد صحيح. وأورده الذهبي في «العلو» (ص١٠٢).

وعن مقاتل بنِ حيانَ في قوله تعالى: ﴿مَا يَكُونُ مِن بَجُوَىٰ ثَلَنَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ ﴾ [المجادلة: ٧]، قال: هو على عرشه وعلمُه معهم. رواه عبدُ اللَّهِ بنُ أحمدَ في السنة (١).

وللبيهقي<sup>(٢)</sup> عنه قال: بلَغَنا واللَّهُ أعلمُ في قوله تعالى: ﴿هُوَ ٱلْأَوَّلُ وَٱلْآخِرُ وَٱلظَّهِرُ وَٱلْبَاطِنُّ﴾ [الحديد: ٣]. هو الأولُ قبل كلِ شيءٍ، والآخرُ بعد كلِ شيءٍ، والظاهرُ فوق كلِ شيء، والباطنُ أقربُ من كلِ شيء، وإنما قربُه بعلمِه وهو فوق عرشِه.

وعن سفيان الثوري في قوله: ﴿ وَهُو مَعَكُم لَيْنَ مَا كُنْتُم ﴾ [الحديد: ١] قال: علمه (٣).

وقال في جميع أحاديثِ الصفات: أمِرّوها كما جاءت(٤).

وعن الإمام مالكِ بنِ أنسِ<sup>(٥)</sup> رحمه الله تعالى قال: الله في السماء وعلمُه في كل مكان لا يخلو منه شيءً. وسأله رجلٌ فقال: يا أبا عبد الله: ﴿الرَّمَٰنُ عَلَى الْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ﴾ [طه: ٥]. كيف استوى؟ فأطرق مالكٌ وأخذتْه الرُّحَضاءُ، ثم رفع رأسَه

<sup>(</sup>۱) في «السنة» رقم (٥٩٢) بإسناد لين. وأورده الذهبي في «العلو» (ص١٠٢) وعزاه لعبد الله بن أحمد في «السنة».

<sup>(</sup>٢) في «الأسماء والصفات» (ص٤٣٠).

قلت: وأخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (١٤/ج٢٨/ ١٢ ـ ١٣) والآجري في «الشريعة» (ص٢٨٩) بإسناد حسن.

وأورده الذهبي في «العلو» (ص٩٨ ـ ٩٩) وقال: أخرجه أبو أحمد العسال، وأبو عبد الله ابن بطة، وأبو عمر ابن عبد البر بإسناد جيد، ومقاتل ثقة إمام» اهـ.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه اللالكائي رقم (٦٧٢). وعبد الله بن أحمد في «السنة» رقم (٥٩٧) والآجري في «الشريعة» (ص٢٨٩) والبيهقي في «الأسماء والصفات» رقم (٩٠٨).

وأورده الذهبي في «العلو» (ص٣٠٠). وذكره ابن عبد البر في «التمهيد» (٧/ ١٣٩).

قال الألباني في أمختصر العلو» (ص١٣٩): «ومعدان هذا لَّم أعرفه، وقد وقع موصوفاً بـ «العابد» في رواية البيهقي، والله أعلم.

ووقع في «الآجري»: خالد بن معدانًا! وهو خطأ مطبعي، فإن خالد بن معدان تابعي! وقال المؤلف في «مختصره»: «وهذا الأثر ثابت عن معدان» اهـ.

<sup>(</sup>٤) أورد ذلك الذهبي في «العلو» (ص١٠٣).

<sup>(</sup>٥) أخرجه اللالكائي رقم (٦٧٣)، وعبد الله بن أحمد في «السنة» (رقم: ١١). والآجري في «الشريعة» (ص٢٨٩). وإسناده صحيح.

فقال: الرحمنُ على العرش استوى كما وصفَ نفسه، ولا يقال كيف، وكيف عنه مرفوعٌ، وأنت صاحبُ بِدعة، أخرِجوه (١).

وفي رواية قال: الكيفُ غيرُ معقول، والاستواءُ منه غيرُ مجهول، والإيمانُ به واجبٌ، والسؤالُ عنه بِدعةٌ، وإني أخاف أن تكون ضالاً، وأمرَ به فأُخرِج (٢).

وقال سلامُ بنُ مُطيعِ<sup>(٣)</sup>: ويلكم ما تُنكرون هذا الأمر،، واللَّهِ ما في الحديث شيءٌ إلا وفي القرآن ما هو أثبتُ منه، قولُ اللَّهِ تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ سَكِيعٌ بَصِيرٌ ﴾ [الحج: ٧٥، لقمان: ٢٨، المجادلة: ١].

﴿ وَيُعَذِّرُكُمُ اللّهُ نَفْسَتُمُ ﴾ [آل عمران: ٢٨ و ٣٠]. ﴿ نَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا إِلاَعْرَافَ: ٥٥، يونس: ٣، الرعد: ٢، الفرقان: ٥٩، السجدة: ٤، الحديد: ٤]. ﴿ وَالسَّمَوْتُ مَطْوِيّنَتُ بِيمِينِهِ ﴾ [الزمر: ٧٧]. ﴿ مَا مَنْعَكَ أَن تَسَجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَيِّ ﴾ [ص: ٧٥]. ﴿ وَكُلَّمَ اللّهُ مُوسَىٰ تَكْلِيمًا ﴾ [النساء: ١٦٤]. ﴿ يَعُوسَيَ إِنِّ أَنَا اللّهُ ﴾ [القصص: ٣٠]. فما زال في ذلك من العصر إلى المغرب.

وصح عن ابن الماجِشون<sup>(1)</sup> أنه سُئل عما جحدت به الجهمية فقال: أما بعد فقد فهمتُ ما سألتَ عنه فيما تتابعتْه الجهميةُ في صفة الربِّ العظيم الذي فاتت عظمتُه الوصفَ والتقديرَ، وكلَّت الألسنُ عن تفسير صفِته، وانحسرت العقولُ دون معرفة قدرِه، فلم تجد العقولُ مساغاً فرجعت خاسئةً حسيرة، وإنما أُمروا بالنظر

<sup>(</sup>١) أخرجه الصابوني في «عقيدة السلف» رقم (٢٥) وأبو نعيم في «الحلية» (٦/ ٣٢٥ - ٣٢٥). واللالكائي رقم (٦٦٤).

وتابع سلمة عليه بكار بن عبد الله القرشي عند ابن عبد البر في «التمهيد» (١٥١/٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الدارمي في «الرد على الجهمية» (ص٣٣) والصابوني في «عقيدة السلف» رقم (٢٦).

وأخرجه البيهقي في «الأسماء والصفات» رقم (٨٦٦) و (٨٦٧) من طريقين، وقد جؤد ابن حجر في «الفتح» (٤٠٦/١٣) \_ ٤٠٧) إسناد الحديث رقم (٨٦٦).

كما صحح الذهبي سنده في «العلو» (ص١٠٣).

<sup>(</sup>٣) أورده الذَّهبي في «العلو» (ص١٠٥) معلقاً.

وقال الألباني في «مختصر العلو» (ص١٤٤): إسناده صحيح.

<sup>(</sup>٤) أورده الذهبي في «العلو» (ص١٠٥ ـ ١٠٦). وقال: صح عن ابن الماجشون...

والتفكيرِ فيما خلق، وإنما يقال: «كيف» لِما لم يكن مرةً ثم كان، أما مَن لا يحول ولا يزول ولم يزل وليس له مِثلٌ فإنه لا يعلم كيف هو إلا هو.

وساق فصلاً طويلاً في هذا المعنى، وذكر جملةً مِنْ نصوص الصفاتِ رحمه الله.

وقال حمادُ بنُ زيدِ: إنما يدُورون على أن يقولوا: ليس في السماء إله، يعني الجهمية، رواه ابنُ أبي حاتم الرازيُ(١).

وقال محمدُ بنُ إسحاقَ إمامُ أهلِ المغازي<sup>(۲)</sup>: كان اللَّهُ تعالى كما وصف نفسَه إذ ليس إلا الماءُ عليه العرش، وعلى العرش ذو الجلال والإكرام، الظاهرُ في علوه على خلقه فليس شيءٌ دونه، الباطنُ لإحاطته بخلقه فليس شيءٌ دونه، الدائِمُ الذي لا يبيد، وكان أولَ ما خلق النورُ والظلمةُ، ثم السمواتُ السبعُ من دُخان، ثم دحى الأرضَ، ثم استوى إلى السماء فحبَكهن وأكملَ خلقهن في يومين، ففرَغ من خلق السمواتِ والأرضِ في ستة أيام، ثم استوى على العرش.

#### طبقة أخرى

روى ابنُ أبي حاتم<sup>(٣)</sup> عن جرير بنِ عبدِ الحميد قال: كلامُ الجَهميةِ أولُه عسلٌ وآخِرُه سُمَّ، وإنما يُحاولون أن يقولوا ليس في السماء إلهٌ.

وصح عن عليٌّ بنِ الحسنِ بنِ شقيقٍ (٤) قال: قلتُ لعبد الله بنِ المبارك:

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي حاتم كما قال الذهبي في «العلو» (ص١٠٦ ـ ١٠٧)، وعبد الله بن أحمد في «السنة»، رقم (٤١) كلاهما من طريق سليمان بن حرب بإسناد صحيح. وقال الألباني في «مختصر العلو» (ص١٤٧): فهو إسناد صحيح، وصححه ابن تيمية أيضاً في «الحديثة»

<sup>(</sup>٢) أورده الذهبي في «العلو» (ص١٠٨). وقال عن محمد بن إسحاق: كان يبالغ في نشر أحاديث الصفات ويأتي بغرائب.

قلت: وذكره الذهبي عُن سلمة بن الفضل وهو صدوق كثير الخطأ. [التقريب: (٢٥٠٥)].

<sup>(</sup>٣) عزاه إليه الذهبي في «العلو» (ص١١٠). وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الله بن أحمد في «السنة» رقم (٢٢) والدارمي في «الرد على الجهمية» (ص٣٣). والبيهقي في «الأسماء والصفات» (ص٢٢).

وصحح إسناده ابن القيم في «اجتماع الجيوش الإسلامية» (ص٧١).

كيف نعرِف ربَّنا عز وجل؟ قال: في السماء السابعةِ على عرشه، ولا نقول: كما تقول الجهميةُ إنه ها هنا في الأرض». فقيل هذا لأحمد بنِ حنبل فقال: هكذا هو عندنا.

وعنه على أن رجلاً قال له: يا أبا عبدِ الرحمن قد خفتُ اللَّهَ من كثرة ما أدعو على الجهمية، قال: لا تخفُ فإنهم يزعُمون أن إلهك الذي في السماء ليس بشيء. رواه عبدُ اللَّهِ بنُ أحمدَ<sup>(١)</sup>.

وقال نوح الجامعُ وسأله رجلٌ عن الله عز وجل في السماء هو؟ فحدث بحديث النبي على حين سأل الأَمّة أين الله؟ قالت: في السماء، قال: «أعتِقْها فإنها مؤمنة». ثم قال: سمَّاها النبيُ على مؤمنة أن عرفَتْ أن اللَّه عز وجل في السماء. رواه عبدُ اللَّهِ بنُ أحمدَ أيضاً (٢).

وقل عبّادُ بنُ العوّام<sup>(٣)</sup>: «كلمْتُ بِشراً المُرَيسيَّ وأصحابَه فرأيتُ آخِرَ كلامِهم ينتهي أن يقولوا ليس في السماء شيءٌ، أرى أن لا يُناكَحوا ولا يُوارثوا».

وثبت عن أبي يوسفَ(٤) رحمه الله تعالى قال: «من طلب الدينَ بالكلام

<sup>=</sup> وقال الألباني في «مختصر العلو» (ص١٥٢): «فهو صحيح كما قال المؤلف رحمه الله تعالى هنا.

وقال في «مختصره»: «هذا صحيح ثابت عن ابن المبارك وأحمد ريالياً. وصححه ابن تيمية في «الحموية».

 <sup>(4)</sup> في «السنة» رقم (٢٤) بسند ضعيف.
 وأورده الذهبي في «العلو» وعزاه لعبد الله بن أحمد.

 <sup>(</sup>۲) عزاه إليه الذهبي في «العلو» (ص١١١).
 ونوح الجامع تقدم أنه متهم بالوضع.
 وحديث الجارية صحيح تقدم تخريجه.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الله بن أحمد في «السنة» رقم (٦٥) بسند ضعيف.
 وأورده الذهبي في «العلو» (ص١١٢) معلقاً.

<sup>(3)</sup> أورده الذهبي في «العلو» (ص١١٢) وصدَّره بقوله: ثبت عن أبي يوسف. وقال الألباني في «مختصر العلو» (ص١٥٤): «أخرجه الهروي في «ذم الكلام» (٦/٤/١/ ) من طريقين عن أبي يوسف، وقد جزم بنسبته إليه ابن تيمية في رسالته «الجواب الفاصل» من مخطوطات المكتب الإسلامي». ثم أخرجه الهروي (٥/٩٤/٢) عن مالك مثله» اهد.

تزندق، ومن طلب المالَ بالكيمياء أفلس، ومن تتبع غريبَ الحديث كذَب». وقد ضربَ علياً الأحولَ وطوّف به في شأن الكلام وضربَ آخرَ كان معه (١).

وقال محمدُ بنُ الحسن (٢٠): «اتفق الفقهاءُ كلُهم من المشرق والمغرِب على الإيمان بالقرآن والأحاديثِ التي جاء بها الثقاتُ عن رسولِ الله ﷺ في صفة الربِّ عز وجل من غير تفسيرٍ ولا وصفٍ ولا تشبيهِ، فمن فسّر شيئاً من ذلك فقد خرج مما كان عليه النبيُ ﷺ وفارق الجماعةَ لأنه وصفة بصفةِ لا شيء».

وكتب بشر المريسيُ (٢٠) قبحه الله تعالى إلى منصور بنِ عمارِ رحمه الله تعالى يسأله عن قوله: ﴿ الرَّحْنُ عَلَى الْعَـرْشِ اَسْتَوَىٰ [طه: ٥] كيف استوى؟

فكتب إليه: استواؤه غيرُ محدود، والجواب فيه تكلّف، ومسألتُك عن ذلك بدعة، والإيمانُ بجملة ذلك واجب، قال الله تعالى: ﴿ فَأَمَّا الّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْعٌ فَيَكَّبِمُونَ مَا تَشَبّهُ مِنْهُ ٱبْتِغَاتَهُ ٱلْفِتْنَةِ وَٱبْتِغَاتَهُ تَأْمِيلِهِمْ ۖ [آل عمران: ٧].

وقيل ليزيد بنِ هارونَ: مَن الجهميُّ؟ قال: من زعم أن قوله تعالى: ﴿ ٱلرَّحْنُ عَلَى الْمَرْشِ اَسْتَوَىٰ ﴿ ﴾ [طه] على خلاف ما يقِرُّ في قلوب العامة فهو جهميٌّ. رواه عبدُ الله بنُ أحمدُ (٤٠).

<sup>(</sup>۱) أورده الذهبي في «العلو» (ص۱۱۲) من رواية ابن أبي حاتم، وفي سنده بشار الخفاف ضعيف، كثير الغلط، كثير الحديث قاله ابن حجر في «التقريب» (٦٧٤).

<sup>\*</sup> وأخرج عبد الله بن أحمد في «السنة» رقم (٣) بسند حسن عن أبي يوسف القاضي، قال: «جيئوني بشاهدين يشهدان على المريسي، والله لأملأن ظهره وبطنه بالسياط، يقول في القرآن، يعنى مخلوق؟».

 <sup>(</sup>۲) أخرجه اللالكائي رقم (۷٤٠).
 وأورده الذهبي في «العلو» (ص۱۱۳) وعزاه للالكائي وابن قدامة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الخطيب في «تاريخه» (٧٦/ ٧٥ \_ ٧٦). وفي سنده أبو علي الكوكبي قال عنه ابن حجر: إخباري مشهور، رأيت في أخباره مناكير كثيرة بأسانيد جياد.

<sup>(</sup>٤) في «السنة» رقم (٥٤) بإسناد حسن. قلت: وأخرجه أبو داود في مسائله (ص٢٦٨ ـ ٢٦٩)، وأورده البخاري في «خلق أفعال

العباد، رقم (٤٨) معلقاً بصيغة الجزم. وانظر: «مختصر العلو، (ص١٦٨).

وقال سعيدُ بن عامرِ الضبعيُ (١) وذكر الجهمية فقال: هم شرَّ قولاً من اليهود والنصارى، قد اجتمع اليهودُ والنصارى وأهلُ الأديانِ مع المسلمين على أن الله عز وجل على العرش، وقالوا هم: ليس على العرش.

وقال أحمدُ بنُ حنبلِ (٢) والله عنه المرائيلَ بحديث: «إذا جلس الربُّ جل جلالُه على الكرسي». فاقشعر رجلٌ عند وكيع، فغضب وكيعٌ وقال: أدركنا الأعمشَ والثوريَّ يحدُّثون بهذه الأحاديثِ ولا يُنكرونَها.

وقال مرة (٣): نسلّم هذه الأحاديثَ كما جاءت ولا نقول: كيف كذا ولا لِمَ كذا.

وقالَ عبد الرحمنِ بنُ مَهديً (٤): إن الجهميةَ أرادوا أن ينفُوا أن يكون اللَّهُ تعالى كلّم موسى وأن يكون على العرش، أرى أن يُستتابوا فإن تابوا وإلا ضُرِبت أعناقُهم.

وقال وهْبُ بنُ جريرِ<sup>(٥)</sup>: إياكم ورأْيَ جَهْم فإنهم يحاولون أنه ليس شيءٌ في السماء، وما هو إلا وخي إبليسَ، ما هو إلا الكفّرُ.

وقال الأصمعيُ (٢): لما قدِمتْ امرأةُ جهم فقال رجل عندها: الله على عرشه، فقالت: محدودٌ على محدود. قال الأصمعي: هي كافرةٌ بهذه المقالةِ.

وقال الخليل ابنُ أحمد (٧) في قوله: ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ إِلَى ٱلسَّمَآءِ ﴾ [البقرة: ٢٧]، يقول: ارتفع.

<sup>(</sup>١) أورده الذهبي في «العلو» (ص١١٧) من رواية ابن أبي حاتم مرسلًا.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الله بن أحمد في «السنة» رقم (٥٨٧) بإسناد ضعيف. فيه عبد الله بن خليفة قال عنه الحافظ في «التقريب» (٣٢٩٤): مقبول. وفي سماع عبد الله بن خليفة من عمر نظر، ومنهم من يرويه عنه عن عمر موقوفاً.

وقي سماع عبد الله بن حليفه من عمر نظر، ومنهم من يرويه عنه عن عمر هم ومنهم من يرويه عنه مرسلًا. تفسير ابن كثير (٤٥٨/١) ن: مطبعة الشعب.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الله بن أحمد في «السنة» رقم (٤٩٥) بسند صحيح.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقي في «الأسماء والصفات» (ص٢٤٩) بإسناد حسن. وأخرج عبد الله بن أحمد في «السنة» رقم (٤٦، ٤٨، ١٤٧) بأسانيد صحيحة نحوه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الذهبي في «العلو» (ص١١٨)، وابن قدامة في «العلو» رقم (٨٥) وأورده ابن القيم في «جيوشه» (ص٧٢).

<sup>(</sup>٦) أورده الذهبي في «العلو» (ص١١٨) معلقاً.

<sup>(</sup>٧) أخرجه الذهبي في «العلو» (ص١١٨).وقال الألباني في «مختصر العلو» (ص١٧١) وفيه من لم أعرفهم.

وقال الفرَّاء (۱): صعِد. وعن عبد الله بن أبي جعفرِ الرازيِّ (۲) أنه ضرب رأسَ قرابةٍ له كان يرى رأيَ جهم، وكان يَضرِبُ بالنعل على رأسه ويقول: لا، حتى تقولَ الرحمنُ على العرش استوى، بائنٌ من خلقه.

## طبقةُ الشافعيِّ وأحمدَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّالِي اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

روى الحافظُ المقدسيُ (٣) عن محمد بنِ إدريسَ الشافعيُ رحمه الله تعالى: «القولُ في السنة التي أنا عليها ورأيتُ عليها الذين رأيتهم مثلُ سفيانَ ومالكِ وغيرِهما إقرارٌ بشهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسولُ الله عَلَيْهُ، وأن الله تعالى عرشه في سمائه يقرُب من خلقه كيف شاء، وينزل إلى السماء الدنيا كيف شاء، وذكر سائرَ الاعتقاد».

وقال عبدُ الله بنُ مسلمةَ القعنبيُ (٤): «من لا يوقن أن الرحمنَ على العرش استوى كما يَقِرّ في قلوب العامةِ فهو جهميًّ.

وقال عاصمُ بنُ علي (٥) شيخُ البخاريّ رحمهما الله تعالى: «ناظرتُ جهماً فتبين من كلامه أنه لا يؤمن أن في السماء رباً».

<sup>(</sup>۱) أخرجه البيهقي في «الأسماء والصفات» (ص٤١٢ ـ ٤١٣) بسند صحيح. وأورده الذهبي في «العلو» (ص١١٨ ـ ١١٩).

<sup>(</sup>٢) أورده الذهبي في «العلو» (ص١١٩) معلقاً.

وانظر: مختصر العلو، (ص١٧٢ \_ ١٧٣).

<sup>(</sup>٣) في «العلو» رقم (٩٢).

وأورده الذهبي في «العلو» (ص١٢٠) وحكم بأن إسناده واه.

والعلة في أبي الحسن الهكاري، وقد قال فيه الذهبي ـ في سير أعلام النبلاء (٦٨/١٩): لم يكن موثقاً في روايته.

<sup>(</sup>٤) أورده الذهبي في «العلو» (ص١٢١) معلقاً. وانظر «مختصر العلو» (ص١٧٨).

وقال الذهبي: «المراد بالعامة: عامة أهل العلم... ولقد كان القعنبي من أئمة الهدى، حتى لقد تغالى فيه بعض الحفاظ وفضَّله على مالك الإمام.

توفي سنة إحدى وعشرين ومائتين عن بضع وثمانين سنة، وهو أكبر شيخ لمسلم مطلقاً»

<sup>(</sup>٥) أورده الذهبي في «العلو» (ص١٢٢) معلقاً.

وقال عبد الله بنُ الزبيرِ الحُميديُ (١): نقف على ما وقف عليه القرآنُ والسنة، نقول: ﴿ اَلرَّمْنُ عَلَى الْعَرْشِ اَسْتَوَىٰ [طه: ٥] ومن زعم غيرَ هذا فهو مُبطِلٌ جهْميُّ».

وقال هشامُ بنُ عبيد اللَّهِ الرازيِّ (٢): «وحبُس رجلٌ في التجهم فجيء به إليه ليمتحِنه فقال له: أتشهد أن الله على عرشه بائنٌ من خلقه؟ فقال: لا أدري ما بائنٌ من خلقه، فقال: رُدّوه فإنه لم يتُب بعدُ».

وقال محمد بن مصعبِ العابدُ (٣): «مَن زعم أنك لا تتكلم ولا تُرى في الآخرة فهو كافرٌ بوجهك، أشهد أنك فوق العرشِ فوق سبع سمواتِ، ليس كما تقول أعداءُ اللَّهِ الزنادقةُ».

وقال أبو عِمرانَ الطَرَطوسيُ (٤): قلتُ لسنيدِ بنِ داودَ: هو عز وجل على عرشه بائنٌ من خلقه؟ قال: نعم».

وقال نعيمُ بنُ حماد<sup>(٥)</sup> في قوله: ﴿وَهُوَ مَعَكُرُ ﴾ [الحديد: ٤]. قال: معناه أنه لا يخفى عليه خافيةٌ بعلمه، ألا ترى قوله تعالى: ﴿مَا يَكُونُ مِن نَجَوَىٰ ثَلَاثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ ﴾ [المجادلة: ٧]، الآية.

<sup>(</sup>١) أخرجه الذهبي في «العلو» (ص١٢٢ ـ ١٢٣).

وانظر: «مختصر العلو» (ص١٨٠).

وقال الألباني: «فقد رأيت ابن تيمية ثبت هذا النص عن الحميدي في كتابه «مفصل الاعتقاد» (ص٦).

<sup>(</sup>۲) أخرجه الذهبي في «العلو» (ص۱۲۳).

وقال الألباني في «مختصر العلو» (ص١٨١): «علي بن الحسن بن يزيد السلمي وأبوه لم أعرفهما. لم يذكرهما ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل». ومن طريقه أخرجه الهروي في ذم الكلام (ق١/١٢)» اه.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الله بن أحمد في «السنة» رقم (٢١٠) بإسناد صحيح.
 وانظر: «تاريخ بغداد» (٣/ ٢٨٠) و«مختصر العلو» (ص١٨٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الذهبي في «العلو» (ص١٢٦).

وقال الذهبي: «لسنيد تفسير كبير رأيته كله بالأسانيد، ومذهبه في الصفات مذهب السلف. توفي سنة ست وعشرين ومائتين» اه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الذهبي في «العلو» (ص١٢٦) بسند صحيح.

وقال رحمه الله تعالى<sup>(١)</sup>: «من شبَّه اللَّهَ بخلقه فقد كفر، ومن أنكر ما وصفَ به نفسَه فقد كفر، وليس ما وصفَ اللَّهُ به نفسَه ولا رسولُه تشبيهاً».

وقال بشر الحافي (٢): «والإيمانُ بأن اللَّهَ تعالى على عرشه استوى كما شاء وأنه عالمٌ بكل ما كان وأنه يقول ويخلُق، فقوله: كن ليس بمخلوق».

ومن دعائه (٣): «اللهم إنك تعلم فوق عرشِك أن الذلَّ أحبُ إليَّ من الشرف، اللهم إنك تعلم فوق اللهم إنك تعلم فوق عرشِك أن الفقرَ أحبُ إليَّ من الغنى، اللهم إنك تعلم فوق عرشِك أني لا أوثر على حبك شيئاً».

وقال أبو عبيدِ القاسمُ بنُ سلام (٤) \_ في أحاديث الرؤية، والكرسيِّ موضِع القدمين، وضحِكِ ربِنا، وحديثِ أين كان ربنا، فقال: «هذه أحاديث صحاحِّ حملها أصحابُ الحديث بعضُهم عن بعض، وهي عندنا حقَّ لا نشك فيها، ولكن إذا قيل لنا: كيف وضع قدمَه وكيف يضحك؟ قلنا: لا نفسر هذا ولا سمِعنا أحداً يفسره».

وقال أحمدُ بنُ نصْرِ<sup>(٥)</sup> ـ وسُئل عن علم الله فقال ـ: «علمُ اللَّهِ معنا وهو على عرشه».

وقال مكيُّ بنُ إبراهيمَ (٦) دخلت امرأةُ جهم على زوجتي فقالت: يا أمَّ

<sup>(</sup>١) أخرجه الذهبي في «العلو» (ص١٢٦) بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>٢) أورده الذهبي في «العلو» (ص١٢٧).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الذهبي في «العلو» (ص١٢٧).
 وقال الألباني في «مختصر العلو» (ص١٨٥): «ساقه المصنف بسنده إلى عباس بن دهقان،
 ولم أجد له ترجمة.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الذهبي في «العلو» (ص١٢٧) بإسناد صحيح.

قلت: وأخرجه ابن منده في «التوحيد» (١١٦/٣ رقم ٥٢٢) والدارقطني في «الصفات» (ص٨٦ \_ ٦٩ رقم ٥٧).

وقال ابن تيمية في «الحموية»: «رواه البيهقي وغيره بأسانيد صحيحة».

وانظر: «مختصر العلو» (ص١٨٦). (٥) أورده الذهبي في «العلو» (ص١٢٨).

<sup>(</sup>٦) أخد الذه العالم الاسلام ١٨٠٠).

<sup>(</sup>٦) أخرجه الذهبي في «العلو» (ص١٢٨). وقال الألباني في «مختصر العلو» (ص١٨٧): «كذا في المطبوعة والمخطوطة، وأظنه خطأ. والصواب محمد بن عمرو البلخي، فإنهم ذكروه في الرواة عن مكي بن إبراهيم، =

إبراهيمَ هذا زوجك الذي يحدث عن العرش مَنْ نَجَرَه؟ قالت: نجَره الذي نجَر أَسنانكِ. قال: وكانت باديةَ الأسنان.

وقال قُتيبةُ بنُ سعيد (١٠): قولُ الأئمةِ في الإسلام والسنةِ والجماعة ـ نعرِف ربًّنا في السماء السابعةِ على عرشه ـ كما قال جل جلاله: ﴿ ٱلرَّمَّنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ السَّتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥].

وقال أبو مَعْمر إسماعيلُ بنُ إبراهيمَ القطيعيُ (٢): «آخِرُ كلامِ الجهميةِ أنه ليس في السماء إله».

وقال يحيى بنُ معين<sup>(٣)</sup>: إذا قال لك الجهمي: وكيف ينزل؟ فقل: كيف يصعد؟ قلت: الكيفُ في الحالين منفيٌّ عن الله تعالى لا مجالَ للعقل فيه.

وعن ابن المدينيّ (١) أنه سئل: ما قولُ أهلِ الجماعة؟ قال: يؤمنون بالرؤية وبالكلام، وأن الله عز وجل فوق السمواتِ على عرشه استوى.

فَسُتُل عَن قُولُهُ تَعَالَى: ﴿مَا يَكُونُ مِن نَّجُوَىٰ ثَلَثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمَ﴾ [المجادلة: ٧]. فقال: اقرأ ما قبله: ﴿أَلَمْ نَرَ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ﴾ [المجادلة: ٧].

وسُئل أبو عبد الله أحمدُ ابنُ حنبلِ (٥) إمامُ أهلِ السنة: الله فوق السماء السابعةِ على عرشه بائنٌ على خلقه، وقدُرتُه وعلمُه بكل مكان؟ وقال: نعم هو على عرشه، ولا يخلو شيءٌ من علمه. وقيل له: ما معنى: ﴿وَهُوَ مَعَكُمُ ﴾ [الحديد:

وهو أبو عبد الله السواق، وهو ثقة من شيوخ البخاري، ومثله مكي بن إبراهيم، والأبار:
 ثقة حافظ متقن، كما قال الخطيب (٣٠٦/٤)» اهـ.

أخرجه الذهبي في «العلو» (ص١٢٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الذهبي في «العلو» (ص١٢٩) بسند صحيح.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الذهبي في «العلو» (ص١٢٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الذهبي في «العلو» (ص١٢٩).

<sup>(</sup>٥) أورده الذهبي في «العلو» (ص١٣٠). وابن قدامة في «العلو» رقم (٨٠).

وابن القيم في «اجتماع الجيوش» (ص١٢٣) وعزاه إلى كتاب السنة للخلال...

وقد بسط الإمام أحمد، الكلام على معنى المعية في كتابه «الرد على الجهمية» (ص٩٧ - ٩٧).

قال: «علمه محيطٌ بالكل، وربنا على العرش بلا حدٍ ولا صفة».

وقال حرْبُ بنُ إسماعيلَ الكَرمانيُ (۱): قلت لإسحاقَ بنِ راهُويه قوله تعالى: ﴿مَا يَكُونُ مِن نَجُوَىٰ تَلَنَهُ إِلّا هُوَ رَابِعُهُم ﴾ [المجادلة: ٧]، كيف تقول فيه؟ قال: «حيث ما كنتَ فهو أقربُ إليك من حبل الوريدِ وهو بائنٌ من خلقه، ثم ذكر عن ابن المبارك قولَه: هو على عرشه بائنٌ من خلقه، ثم قال: أعلى شيءٍ في ذلك وأبينُه قولُه تعالى: ﴿الرَّمْنَ عَلَى الْعَرْشِ السَّتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥].

رواه الخلالُ في السنّة (٢). وقال إسحاقُ بنُ راهُويه (٣): دخلتُ على ابن طاهرِ فقال: ما هذه الأحاديث يروون أن الله تعالى ينزِل إلى السماء الدنيا؟ قلت: نعم رواها الثقاتُ الذين يَروون الأحكامَ، فقال: ينزِل ويدع عرشه؟ فقلت: يقدر أن ينزِل من غير أن يخلو منه العرش، قال: نعم، قلت: فلم تتكلم في هذا؟.

وروى الخلالُ (٤) عنه قال: قال اللَّهُ تعالى: ﴿ ٱلرَّحْنَنُ عَلَى ٱلْعَـرْشِ ٱسْتَوَىٰ ۞﴾ [طه] إجماعُ أهلِ العلم أنه فوق العرشِ استوى ويعلم كلَّ شيءٍ في أسفل الأرضِ السابعة.

وقال رجلٌ لابن الأعرابيِّ (٥) رحمه الله تعالى: يا أبا عبدِ الله ما معنى قولِه: ﴿ ٱلرَّحْنَنُ عَلَى ٱلْمَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ۞﴾ [طه] قال: هو على عرشه كما أخبر. فقال الرجل: ليس كذاك، إنما معناه استولى. فقال: اسكت ما يُدريك ما هذا، العربُ لا تقول للرجل

<sup>(</sup>١) أورده الذهبي في «العلو» (ص١٣١).

<sup>(</sup>٢) عزاه إليه الذهبي في «العلو» (ص١٣١). ولم أجده في الأجزاء الخمسة المطبوعة من السنة، ولعله في الأجزاء التي لم تطبع.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الذهبي في «العلو» (ص١٣١ ـ ١٣٢) بإسناد صحيح.
 وأخرجه البيهقي (ص٤٥١ ـ ٤٥١) من طريق أخرى عن إسحاق مختصراً.

وعزاه ابن تيمية في «شرح النزول» لابن بطة وصححه. انظر: «مختصر العلو» (ص١٩٢).

<sup>(</sup>٤) عزاه إليه الذهبي في «العلو» (ص١٣٢).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الذهبي في «العلو» (ص١٣٣)، والبيهقي في «الأسماء والصفات» (ص٤١٥) واللالكائي رقم (٦٦٦) والخطيب في «تاريخ بغداد» (٥/ ٢٨٣ ـ ٢٨٤) بسند صحيح وقد أبطل شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تأويل الاستواء بالاستيلاء من اثني عشر وجها كما في «مجموع الفتاوى» (٥/ ١٤٤ ـ ١٤٩) وابن القيم في «الصواعق» (٢/ ١٢٦ ـ ١٥٢) مختصره من اثنين وأربعين وجهاً. فارجم إليهما لزاماً.

استولى على الشيء حتى يكون له مُضادً، فأيُهما غلب قيل: استولى، واللَّهُ تعالى لا مضادً له وهو على عرشه كما أخبر، ثم قال: الاستيلاءُ بعد المغالبة، قال النابغة (\*):

إلا لمِشلك أو ما أنت سابقه سبق الجواد إذا استولى على الأمد

وقال ذو النونِ المصريُ (١) رحمه الله: أشرق لنور وجهِه السموات، وأنار لوجهه الظلمات، وحَجب جلاله عن العيون، وناجاه على عرشه ألسنة الصدور.

## طبقة أخرى

وقال المُزنيُ (٢) في عقيدته: الحمدُ لله أحقُ ما بُدي وأولى من شُكر وعليه أَثنيَ، الواحدُ الصمدُ، ليس له صاحبةٌ ولا ولدّ، جلّ عن المِثْل فلا شبيهَ له ولا عديل، السميعُ البصيرُ العليمُ الخبيرُ المَنيعُ الرفيعُ عالِ على عرشه فهو دانٍ بعلمه من خلقه، والقرآنُ كلام الله ومن الله، ليس بمخلوق فَيبيدَ، وقدرةُ اللهِ ونعتُه وصفاتُه كلماتٌ غيرُ مخلوقات، دائماتُ أزلياتٌ، ليست مُحدَثاتٍ فتبيدَ، ولا كان ربُنا ناقصاً فيزيدَ، جلت صفاتُه عن شَبَه المخلوقين، عالِ على عرشه، بائنٌ من خلقه.

وذكرَ ذلك المعتقَد وقال: لا يصح لأحد توحيدٌ حتى يعلم أن الله على عرشه بصفاتِه، قلت: مثلُ أيُّ شيءٍ؟ قال: سميعٌ بصيرٌ عليمٌ قديرٌ. رواه ابنُ مِنْده (٣٠).

وسُئل محمدُ بنُ يحيى الذُهليُّ رحمه الله تعالى عن حديث عبدِ اللَّهِ بنِ معاوية (٤٠) عن النبي ﷺ: «ليعلم العبدُ أن اللَّهَ معه حيث كان». فقال: يريد أن اللَّه علمه محيطٌ بكل ما كان واللَّهُ على العرش.

<sup>(\*)</sup> هو زياد بن معاوية وهو أحد شعراء الجاهلية، انظر: «خزانة الأدب» (٢/ ١٣٥ ـ ١٣٨).

<sup>(</sup>۱) أورده الذهبي في «العلو» (ص١٣٥) وعزاه إلى أبي الشيخ في «العظمة». وكذلك أورده ابن القيم في «جيوشه» (ص١٧١) وعزاه إلى أبي الشيخ أيضاً، وقد أورده أبو الشيخ في «العظمة» (١/ ٣٩٨).

وقال الألباني في «مختصر العلو» (ص١٩٨): «عمر بن بحر الأسدي لم أعرفه» اه.

<sup>(</sup>۲) أخرجه الذهبي في «العلو» (ص١٣٥).

<sup>(</sup>٣) عزاه إليه الذهبي في «العلو» (ص١٣٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقيّ فيّ «السنن الكبرى» (٤/ ٩٥ ـ ٩٦) والطبّراني فيّ «الصغير» (١/ ٣٣٤ ـ ٣٣٥ رقم ٥٥٥ ـ الروض الداني) بسند صحيح.

وقال أبو عبد الله محمدُ بنُ إسماعيلُ البخاريُّ رحمه الله تعالى في آخر الجامع الصحيح<sup>(۱)</sup> في كتاب الردِّ على الجهمية: بابُ قولِ اللَّهِ تعالى: ﴿وَكَاكَ عَرْشُهُمْ عَلَى الْمَآءِ﴾ [هود: ٧].

قال أبو العالية $^{(7)}$ : استوى على عرشه ارتفع، وقال مجاهد $^{(7)}$  في استوى: علا على العرش.

وقالت زينبُ أمُّ المؤمنين ﴿ إِنَّهُ اللَّهُ مِن فوق سبع سموات (٤).

ثم إنه بوّبَ رحمه الله تعالى على أكثرِ ما تُنكره الجهمية َ من الصفات محتجاً بالآيات والأحاديث.

وقال الطبراني: لا يروى هذا الحديث عن ابن معاوية إلا بهذا الإسناد. ولا يعرف لعبد الله بن معاوية الغاضري حديثاً مسنداً غير هذا.

وقال ابن حجر في «تلخيص الحبير» (٣٠٣/٢ رقم ٨/٨١٩): «رواه الطبراني وجوَّد إساده».

وانظر: «الصحيحة» (رقم ١٠٤٦).

قلت: وأصل الحديث عند أبي داود (٢/ ٢٣٩ ـ ٢٤٠ رقم ١٥٨٢) بدون جملة المذكورة. بسند منقطع.

وقال الحافظ المنذري في «المختصر» (٢/ ١٩٨ رقم ١٥٢٠): «أخرجه منقطعاً. وذكره أبو القاسم البغوي في «معجم الصحابة» مسنداً، وذكره أيضاً: أبو القاسم الطبراني وغيره مسنداً وعبد الله بن معاوية هذا، له صحبة، وهو معدود في أهل حمص. وقيل: إنه روى عن النبي ﷺ حديثاً واحداً» اه.

وهو حديث ضعيف.

<sup>(1) (11/4.3).</sup> 

<sup>(</sup>٢) أورده البخاري في صحيحه معلقاً.

وقال ابن حجر في «الفتح» (١٣/ ٤٠٥): أخرجه الطبري من طريق أبي جعفر الرازي عنه.

<sup>(</sup>٣) أورده البخاري في صحيحه معلقاً.

وقال ابن حجر في «الفتح» (١٣/ ٤٠٥): وصله الفريابي عن ورقاء عن ابن أبي نجيح عنه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في صحيحه (١٣/ ٤٠٣ ـ ٤٠٤ رقم ٧٤٢٠) من حديث أنس.

<sup>(</sup>٥) أورده الذهبي في «العلو» (ص١٣٧).

وقال عبدُ الرحمنِ ابنُ أبي حاتم (١): سألتُ أبي وأبا زُرعةَ رحمهما الله تعالى عن مذهب أهلِ السنةِ والجماعةِ في أصول الدين وما أدركا عليه العلماءَ في الأمصارِ حجازاً وعِراقاً ومصراً وشاماً ويمناً، فكان من مذهبهم أن الله تبارك وتعالى على عرشِه بائنٌ من خلقه كما وصف نفسه بلا كيف، أحاط بكل شيء علماً.

وقال محمدُ بنُ إدريسَ بنِ المنذرِ الحنظليُّ أبو حاتم الرازيُّ: ونعتقد أن اللَّهَ عز وجل على عرشه بائنٌ من خلقه ليس كمثله شيءٌ وهو السميع البصير. رواه أبو القاسم الطبريُ<sup>(۲)</sup>.

وقال يحيى بنُ معاذِ الرازيُّ: إن اللَّهَ على العرش بائنٌ من خلقه أحاط بكل شيء علماً، لا يشِذُ عن هذه المقالةِ إلا جهْميٌّ يمزُج اللَّهَ بخلقه. رواه صاحبُ الفاروق<sup>(٣)</sup>.

وعن محمد بنِ أسلمَ الطوسيِّ رحمه الله تعالى قال: قال لي عبدُ الله بنُ طاهرٍ: بلغني أنك لا ترفع رأسَك إلى السماء. فقلت: وهل أرجو الخيرَ إلا ممن هو في السماء. رواه الحاكم في ترجمته (٤).

<sup>=</sup> وعزاه إلى أبي إسماعيل الأنصاري مصنف «ذم الكلام وأهله».

وانظر: «الفتاوى» (٥٠/٥) و«تفسير محاسن التأويل» للقاسمي (٧/ ٢٧٩). (١) أخرجه الذهبي في «العلو» (ص١٣٧ ـ ١٣٨) بأسانيد ثلاثة عن عبد الرحمن بن أبي حاتم. أحدها من طريق هبة الله بن الحسن اللالكائي، وهذا أخرجه في كتابه «شرح أصول السنة».

وقال الألباني في مختصر العلوا (ص٢٠٤): هذا صحيح ثابت عن أبي زرعة وأبي حاتم رحمهما الله.

<sup>(</sup>٢) أورده الذهبي في «العلو» (ص١٣٩). وقال الألباني في «مختصر العلو» (ص٢٠٧): «أبو القاسم الطبري ـ هو الإمام اللالكائي مؤلف كتاب «شرح السنن» وما نقله المصنف عنه موافق لما فيه (١/٤٨/١ ـ ٢) إلا أن فيه اختصاراً، وتقديماً وتأخيراً» اه.

<sup>(</sup>٣) أورده الذهبي في «العلو» (ص١٣٩ ـ ١٤٠). وقال الألباني في «مختصر العلو» (ص٢٠٧ ـ ٢٠٨): «لم أعرفه، ولم أقف على الإسناد إليه» اه.

<sup>(</sup>٤) أورده الذهبي في «العلو» (ص١٤٠) وجوَّد إسناده الألباني في «مختصر العلو» (ص٢١٠).

وقال عبدُ الوهاب الورّاق<sup>(١)</sup>: من زعم أن اللَّهَ ههنا فهو جهميًّ خبيثٌ، إن اللَّهَ عز وجل فوق العرشِ وعلمُه محيطٌ بالدنيا والآخرة.

وكتب حرب الكرماني (٢) إلى عبد الرحمن بن محمد الحنظلي: «أن الجهمية أعداء الله، وهم الذين يزعُمون أن القرآنَ مخلوقٌ، وأن الله لم يكلم موسى، ولا يُرى في الآخرة، ولا يُعرف لله مكان (٣)، وليس على العرش، ولا كرسيٌ، وهم كفارٌ فاحذرهم.

وقال عثمانُ بنُ سعيد الدارميُّ الإمامُ في كتاب النقض<sup>(٤)</sup>: «قد اتفقت الكلمةُ من المسلمين أن اللَّهَ فوق عرشِه فوق سمواتِه يعلم ويسمع من فوق العرشِ لا تخفى عليه خافيةٌ من خلقه ولا يحجُبهم عنه شيء».

وقال أبو محمد بنُ قُتيبة (٥) رحمه الله تعالى: كيف يُسوَّغ لأحد أن يقولَ إن اللَّهَ سبحانه بكل مكانِ على الحلول فيه مع قوله: ﴿الرَّحْنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ﴾ [طه: ٥]، مع قوله: ﴿الرَّحْنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ﴾ [طه: ٥]، مع قوله: ﴿إلَيْهِ يَسْعَدُ ٱلْكِلِمُ ٱلطَّيِبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّلِحُ يَرْفَعُهُ ﴿ [فاطر: ١٠]، كيف يصعدُ إليه شيءٌ هو معه، وكيف تعرُج الملائكةُ والروحُ إليه وهو معه، قال: لو أن هؤلاء رجَعوا إلى فِطرتهم وما رُكبتْ عليه ذواتُهم من معرفة الخالق لعلموا أن اللَّه عز وجل هو العليُّ الأعلى وأن الأيديَ تُرفع بالدعاء إليه، والأممُ كلُها عجمينها وعربينها تقول إن اللَّه في السماء ما تُركت على فِطَرها.

وقال أبو بكر بنُ أبي عاصم الشيبانيُ (٦): جميعُ ما في كتابنا ـ كتابِ السنةِ

<sup>(</sup>۱) ذكره الذهبي في «العلو» (ص١٤٢).

<sup>(</sup>٢) ذكره الذهبي في «العلو» (ص١٤٣).

<sup>(</sup>٣) قال الألباني في «مختصر العلو» (ص٢١٣): نسبة المكان إلى الله تعالى مما لم يرد في الكتاب والسنة ولا في أقوال الصحابة وسلف الأمة.

واللائق بنهجهم أن لا ننسبه إليه تعالى خشية أن يوهم ما لا يليق به عز وجل، على أنه مفسر في كلام الكرماني بما بعده، اه.

 <sup>(</sup>٤) في «الرد على المريسي» (ص٢٥).
 وذكر الذهبي في «العلو» (ص١٤٤).

<sup>(</sup>٥) في تأويل مختلف الحديث له (ص٢٧١).

<sup>(</sup>٥) في تاويل محتلف الحديث له (ص٢٧١). وذكره الذهبي في «العلو» (ص١٤٥).

<sup>(</sup>٦) في كتاب «السنة» له. ومعه «ظلال الجنة في تخريج السنة» للمحدث الألباني.

الكبيرِ ـ من الأخبار التي ذكرنا أنها توجب العلم فنحن نؤمن بها لصِحتها وعدالةِ ناقليها، ويجب التسليمُ لها على ظاهرها، وتركُ تكلّفِ الكلامِ في كيفيتها. فذكرَ من ذلك النزولَ إلى السماء الدنيا والاستواءَ على العرش.

وقال أبو عيسى محمدُ بنُ سَوْرةَ التِرمذيُّ رحمه الله في جامعه (١) لما روى حديث أبي هريرةَ وهو خبرٌ منكرٌ عند أهل الحديثِ: «لو أنَّكُم أدليتُم بحبلِ إلى الأرض السفلى لَهَبَط على اللَّهِ»، فقال: قال أهلُ العلمِ أراد لهبط على علم اللَّهِ وهو على العرش كما وصف نفسَه في كتابه.

وقال أبو داود سليمانُ بنُ الأشعثِ السِجْستاني في كتاب السنة من سننه (٢) ـ باب في الجهمية ـ وساق في ذلك حديثَ أبي هريرة قال: قال رسولُ الله ﷺ: «لا يزالُ الناس يتساءلون حتى يُقالَ هذا: خَلَقَ اللَّهُ الخلق، فمن خلقَ اللَّه؟ فمن وجد من ذلك شيئاً فليقل آمنتُ بالله».

وفي رواية (٣): «فإذا قالوا ذلك فقولوا: اللَّهُ أحدٌ اللَّهُ الصمدُ لم يلدُ ولم يولدُ ولم يكن له كفواً أحد، ثم ليتْفُلْ عن يساره ثلاثاً وليستعِذْ من الشيطان»، وذكر حديثَ الأوعالِ (٤) .....

<sup>=</sup> وذكر ذلك الذهبي في «العلو» (ص١٤٦).

<sup>(</sup>۱) (۵/۳/۵ ـ ٤٠٤ رقم ۳۲۹۸) وهو جزء من حديث أبي هريرة.

قال الترمذي: «هذا حديث غريب من هذا الوجه».

قال: ويُروى عن أيوب ويونس بن عبيد وعلي بن زيد، قالوا: لم يسمع الحسن من أبي هريرة».

قلت: وأخرجه أحمد (٢/ ٣٧٠) والبيهقي في «الأسماء والصفات» (ص٣٩٩ ـ ٤٠٠) وقال البيهقي: «وفي رواية الحسن عن أبي هريرة انقطاع، ولا يثبت سماعه من أبي هريرة، وروي من وجه آخر منقطع عن أبي ذر مرفوعاً» اهـ.

والخلاصة أن الحديث ضعيف.

 <sup>(</sup>۲) (۹۱/۵ ـ ۹۲ رقم ٤٧٢١) وهو حديث صحيح.
 قلت: وأخرجه البخاري (٣٣٦٦ رقم ٣٣٧٦) ومسلم (١/ ١٢٠ رقم ١٣٥).

<sup>(</sup>٣) (٩٢/٥ رقم ٤٧٢٢) من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٤) أبو داود (٩٣/٥ ـ ٩٤ رقم ٤٧٢٣) من حديث العباس بن عبد المطلب، قال: كنت في البطحاء في عصابة فيهم رسول الله ﷺ، فمرت بهم سحابة، فنظر إليها، فقال: «ما تسمون هذه»؟ قالوا: السحاب، قال: «والمزنّ» قالوا: والمزن، قال: «العَنَان»، قالوا: عليه المناه المنه المناه المنا

وجِديثَ جبيرِ بنِ مُطعم<sup>(١)</sup> وحديثَ أُذن لي أن أُحدِّثَ عن ملك الحديث<sup>(٢)</sup> ـ وقد ترجم قبل ذلك وبعده على معتَقَدات أهلِ السنةِ<sup>(٣)</sup> وما ورد فيها من الأحاديث

والعنان، قال أبو داود: لم أتقن العنان جيداً، قال: «هل تدرون ما بُغدُ ما بين السماء والأرض»؟ قالوا: لا ندري، قال: «إن بعد ما بينهما إما واحدة أو اثنتان أو ثلاث وسبعون سنة، ثم السماء فوقها كذلك». حتى عد سبع سموات: «ثم فوق السابعة بَخر بين أسفله وأعلاه مثل ما بين سماء إلى سماء، ثم فوق ذلك ثمانية أوعال ـ من الملائكة على صورة الأوعال ـ بين أظلافهم ورُكبهم مثل ما بين سماء إلى سماء، ثم على ظهورهم العرش بين أسفله وأعلاه مثل ما بين سماء إلى سماء، ثم الله تبارك وتعالى فوق ذلك».

قلت: وأخرجه الترمذي (٥/ ٤٢٤ ـ ٤٢٥ رقم ٣٣٣٠) وابن ماجه (١/ ٦٩ رقم ١٩٣٣).

قال الترمذي: «هذا حديث حسن غريب».

وروى الوليد بن أبي ثور عن سماك نحوه ورفعه.

وروى شريك عن سماك بعض هذا الحديث وأوقفَهُ ولم يرفّعُهُ اهـ.

وقال المنذري: (٧/ ٩٣): وفي إسناده الوليد بن أبي ثور ولا يحتج بحديثه.

والخلاصة أن الحديث ضعيف.

(۱) أبو داود (۹٤/٥ ـ ٩٦ رقم ٤٧٢٦) عنه، قال: أتى رسولَ الله على أعرابيً فقال: يا رسولَ الله جُهدَت الأنفس، وضاعت العيال، ونهكت الأموال، وهلكت الأنعام، فاستسق الله لنا، فإنا نستشفع بك على الله، ونستشفع بالله عليك، قال رسول الله على فاستسق الله لنا، فإنا نستشفع بك على الله وسبّح رسول الله على فما زال يسبح حتى عُرفَ ذلك في وجوه أصحابه، ثم قال: (ويحك!! إنه لا يُستشفّعُ بالله على أحد من خلقه، شأن الله أعظم من ذلك، ويحك!! أتدري ما الله، إن عرشه على سمواته لهكذا» وقال بأصبعه مثل القبة عليه: (وإنّه ليبطُ به أطبط الرّحل بالراكب».

قال ابن بشار في حديثه: «إن الله فوق عرشه، وعرشه فوق سمواته» وساق الحديث... قلت: وأخرجه ابن خزيمة في «التوحيد» ص٩٦، والآجري في «الشريعة» ص٢٩٣ من طرق.

قلت: وفيه «ابن إسحاق» مدلس ولم يصرح بالتحديث.

وخلاصة القول أن الحديث ضعيف.

(٢) أبو داود (٩٦/٥ رقم ٤٧٢٧) من حديث جابر. وهو حديث صحيح.

(٣) مثل الباب (١٥): بأب رد الإرجاء (٥/٥٥ ـ ٥٩).

الباب (١٦): باب الدليل على زيادة الإيمان ونقصانه (٥/ ٥٩ - ٦٦).

الباب (١٧): باب في القدر: (٥/ ٦٦ ـ ٨٤).

الباب (١٨): باب في الجهمية: (٥/ ٩١ - ٩٧).

الباب (٢٠): باب في الرؤية: (٥/ ٩٧ ـ ١٠٠).

الباب (٢١): باب في الرد على الجهمية (٥/ ١٠٠ ـ ١٠٣).

رحمه الله تعالى كالرؤية والنزولِ وطي السموات والأرض وتكلَّمِ اللَّهِ عز وجل والشفاعةِ والبعثِ وخلقِ والميزانِ وغير والشفاعةِ والبعثِ وخلقِ الجهميةِ والمرجئةِ والخوارجِ والروافضِ رحمه الله تعالى.

وقال ابن ماجَه رحمه الله تعالى في سننه: باب ما أنكرت الجهمية (١)، فساق حديث الرؤية (٢) وحديث أبي رزين (٣) وحديث جابر (١): بينا أهل الجنة في نعيمهم

```
= الباب (٢٣): باب في الشفاعة: (٥/ ١٠٦ _ ١٠٧).
```

الباب (٢٥): باب في خلق الجنة والنار: ٥/ ١٠٨ ـ ١٠٩).

الباب (٢٦): باب في الحوض: (٥/ ١٠٩ ـ ١١٢).

الباب (٢٧): باب في المسألة في القبر وعذاب القبر: (٥/ ١١٢ ـ ١١٦).

الباب (٢٨): باب في ذكر الميزان: (٥/١١٦ ـ ١١٦).

الباب (٢٩): باب في الدِّجَّال: (٥/١١٧ ـ ١١٨).

الباب (٣٠): باب في قتل الخوارج: (٥/ ١١٨ ـ ١٢٠).

الباب (٣١): باب في قتال الخوارج: (٥/ ١٢٠ ـ ١٢٧).

(1) (1/7r \_ TV).

(٢) \* أخرجه ابن ماجه (١/٦٣ رقم ١٧٧) من حديث جرير بن عبد الله.

قلت: وأخرجه أبو داود رقم (٩ ٤٧٢) والترمذي رقم (٢٥٥١) وأحمد (٤/ ٣٦٥ ـ ٣٦٦). وابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٤٤٦) واللالكائي رقم (٨٢٨) والبيهقي في «الأسماء والصفات» (ص٠٨) والطبراني في «الكبير» رقم (٢٢٢٦) و (٢٢٢٧) والبغوي في «شرح السنة» (٣٧٩) وابن منده في «الإيمان» رقم (٧٩١) و (٧٩٧) من طرق...

وهو حديث صحيح.

\* وأخرجه ابن ماجه (١/٦٣ رقم ١٧٨) من حديث أبي هريرة.

قلت: وأخرجه ابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٤٤٤). وهو حديث صحيح.

\* وأخرجه ابن ماجه (١/ ٦٣ رقم ١٧٩) من حديث أبي سعيد الخدري.

قلت: وأخرجه ابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٢٥٤) وابن منده في «الإيمان» رقم (٨١٠). وهو حديث صحيح.

(٣) أخرجه ابن ماجه (١/ ٢٤ رقم ١٨٠) من حديث أبي رزين.

قلت: وأخرجه أبو داود رقم (٤٧٣١) وأحمد (٤/ ١١ \_ ١٢) وابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٤٥٩) من طرق...

وهو حديث حسن.

(٤) أخرجه ابن ماجه (١/ ٦٥ رقم ١٨٤) عنه. وهو حديث ضعيف. انظر: «مختصر العلو» (ص٢١٩ رقم ٢٥١).

الباب (٢٤): باب في ذكر البعث والصور (٥/ ١٠٧ ـ ١٠٨).

إذ سطع لهم نورٌ ـ الحديثُ تقدم ـ وحديثَ الأوعالِ(١) وغيرَها.

وكذلك مسلمٌ في صحيحه والنَّسائيّ في سننه وغيرُهم من أهل السننِ ساقوا أحاديثَ الصفاتِ وأمرّوها كما جاءت لم يتعرضوا لها بكيف ولا تأويل.

وقال ابن أبي شيبة (٢) رحمه الله تعالى: «ذكروا أن الجهمية يقولون: ليس بين اللّهِ وبين خلقه حجابٌ، وأنكروا العرش وأن يكون الله فوقه وقالوا: إنه في كل مكان، ففسرت العلماء ﴿وهو معكم﴾ يعني علمَه، ثم تواترت الأخبارُ أن اللّه خلق العرش فاستوى عليه فهو فوق العرشِ متخلصاً من خلقه بائناً منهم».

وقال سهلُ بنُ عبدِ الله التُستريُّ (٣) رحمه الله تعالى: «لا يجوز لمؤمن أن يقول: كيف الاستواء، لمن خلق الاستواء، ولنا عليه الرضا والتسليمُ لقول النبي ﷺ: «إنه تعالى على العرش»(٤)، قال: وإنما سُمِّيَ الزنديقُ زنديقاً لأنه وزن دِقَ الكلام بمخبول عقلِه وترك الأثرَ وتأوَّلَ القرآن بالهوى فعند ذلك لم يؤمن بأن الله تعالى على عرشه».

## طبقة أخرى

قال زكريا بنُ يحيى الساجيُّ (٥) رحمه الله: «القولُ في السنة التي رأيتُ عليها

وتخريج الطحاوية (ص١٢٠).

<sup>(</sup>١) تقدم الكلام عليه.

<sup>(</sup>۲) ذكره الذهبي في «العلو» (ص١٤٨).

<sup>(</sup>٣) ذكره الذهبي في «العلو» (ص١٤٨).

قالُ الألباني في «مختصر العلو» ص٢٢١: « ـ لعله يعني في الاستواء الثاني استواء المخلوق، فإن استواء الله تعالى على عرشه صفة فعل له، وصفته كذاته أزلية، لا يجوز القول بخلقها كما هو ظاهر لا يخفى» اه.

<sup>(</sup>٤) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن بطة العكبري في «الإبانة الكبرى في السنة» ـ وهو أربع مجلدات ـ كما في «العلو» (ص١٥٠).

الساجي شيخ البصرة وحافظها، وعنه أخذ أبو الحسن الأشعري الحديث ومقالات أهل السنة. رحل إلى المزنى والربيع فتفقه بهما.

وله كتاب «علل الحديث» وكتاب اختلاف الفقهاء»، لقي أبا الربيع الزهراني وطبقته، وعاش بضعاً وثمانين سنة. توفى سنة سبع وثلاثمائة.

أصحابَنا أهلَ الحديثِ الذين لقِيناهم إن اللَّهَ على عرشه في سمائه يقرُب من خلقه كيف شاء. وساق سائرَ الاعتقاد».

وقال أبو جعفر محمد بن جرير الطبري إمام المفسرين (١) رحمه الله في عقيدته: «وحسب امرىء أن يعلم أن ربّه هو الذي على العرش استوى، فمن تجاوز ذلك فقد خاب وخسِر».

ونقل في تفسير: ﴿ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ﴾ [الفرقان: ٥٩]، في المواضع كلِها: أي علا وارتفع (٢)، وتفسيرُه مشحون بأقوال للسلفِ على الإثبات.

وقال حمادُ بنُ البوشَنجيُّ (٣): «هذا ما رأينا عليه أهل الأمصارِ وما دلت عليه مذاهبُهم فيه، وإيضاحُ منهاج العلماء وصفةِ السنةِ وأهلِها، أن اللَّه فوق السماء السابعةِ على عرشه بائنٌ من خلقه، وعلمُه وسلطانُه وقدرتُه بكل مكان».

وقال إمامُ الأثمة محمدُ بنُ إسحاقَ بنِ خُزيمةَ (٤): «من لم يُقِرَّ بأن اللَّهَ على عرشه استوى فوق سبعِ سمواتِه بائنٌ من خلقه فهو كافرٌ يستتاب، فإن تاب وإلا ضربت عنقُه وأُلقيَ على مزبلة لئلا يتأذى برائحتِه أهلُ القبلةِ وأهلُ الذمة».

وقال أبو العباس ابنُ سُريج (٥): قد صح عن جميع أهلِ الديانةِ والسنةِ إلى زماننا أن جميع الآي والأخبارِ الصادقةِ عن رسول الله ﷺ يجب على المسلمين الإيمانُ بكل واحدِ منها كما ورد، وأن السؤالَ عن معانيها بدعةٌ، والجوابَ كفرٌ

<sup>(</sup>١) رواه المصنف بإسناده عن أبي سعيد الدينوري، واسمه عمرو بن محمد بن يحيى كما وقع في إسناد جزء «الاعتقاد» لابن جرير المطبوع في بومباي. ولم أعرفه.

ولكن تَابعه أبو بكر أحمد بن كامل قال: قال أبو جعفر محمّد بن جرير: فأول ما نبدأ فيه بالقول من ذلك كلام الله عز وجل. . . فذكر معتقده، وفيه ما روى الدينوري. قاله الألباني في «مختصر العلو» (ص٢٢٤).

قلت: وانظر: «صريح السنة» للطبري (ص٢٧) و «شرح أصول اعتقاد أهل السنة «للالكائي» (٢٠٦/١).

<sup>(</sup>٢) (جامع البيان) (١١/ ج١٩/ ٢٨).

<sup>(</sup>٣) أورده الذهبي في «العلو» (ص١٥١).

<sup>(</sup>٤) أورده الذهبي في «العلو» (ص١٥٢). وابن تيمية في «الحموية» (ص٩١). وقال: ذكره عنه الحاكم بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>٥) أورده الذهبي في «العلو» (ص١٥٢).

وزندقة ، مثلُ قوله: ﴿ هَلَ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيَهُمُ اللَّهُ فِي ظُلَلِ مِّنَ ٱلْفَكَامِ ﴾ [البقرة: ٢١٠]. وقوله: ﴿ اَلرَّحْنَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ آسْتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥].وذكر الاعتقادَ.

وقال ثعلب(١) إمامُ العربية: ﴿ ٱلرَّحْمَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥]: علا.

وقال أبو جعفرِ الترمذيُ (٢) وسأله سائلٌ عن حديث نزولِ الربِّ: فالنزولُ كيف هو يبقى فوقه علُوّ؟ فقال: النزولُ معقولٌ والكيف مجهولٌ والإيمانُ به واجبٌ والسؤالُ عنه بدعة.

وقال الطحاوي الإمامُ في عقيدته (٣): «والعرشُ والكرسيُّ حقٌ كما بيَّن في كتابه، وهو مستغنٍ عن العرش وما دونه، محيطٌ بكل شيءٍ وفوقه».

وقال أبو الحسن الأشعريُ (٤) في ذكر مقالة أهلِ السنة وأصحابِ الحديث: «وأن الله على عرشه كما قال تعالى: ﴿الرَّمْنُ عَلَى الْمَرْشِ اَسْتَوَىٰ ﴿ اللهِ على عرشه كما قال تعالى: ﴿الرَّمْنُ عَلَى الْمَرْشِ اَسْتَوَىٰ ﴿ اللهِ على المسلمين جميعاً يرفعون أيديهم إذا دعوا نحو السماء؛ لأن الله تعالى مستوعلى العرش الذي هو فوق السموات، فلولا أن الله على العرش لم يرفعوا أيديهم نحو العرش».

وقال أبو محمد البربهاريُّ (٥) رحمه الله تعالى: الكلامُ في الرب محدثةٌ وبدعة وضلالة، فلا يتكلم في الله إلا بما وصف به نفسه، ولا نقول في صفاته لم ولا كيف، يعلم السرَّ وأخفى، وعلى عرشه استوى، وعلمُه بكل مكان.

 <sup>(</sup>۱) أورده الذهبي في «العلو» واسمه أحمد بن يحيى الشيباني مولاهم ـ ويعرف بثعلب ـ وأثره
 عند اللالكائي (۱/ ۹۲/۱) كما في «مختصر العلو» (ص۲۳۰ ـ ۲۳۱).

 <sup>(</sup>۲) أورده الذهبي في «العلو» (ص١٥٦).
 وقال الألباني في «مختصر العلو» (ص٢٣١): «إسناده صحيح، أخرجه المصنف بإسناده
 إلى أبي بكر الخطيب، وهذا رواه في «التاريخ» (١/٣٦٥) بإسناد رجاله ثقات...».

 <sup>(</sup>٣) في كتابه «العقيدة الطحاوية» (٣/ ٣٧٢ ـ مع شرح ابن أبي العز) تحقيق وتخريج وتعليق:
 د. عبد الله بن عبد المحسن التركي وشعيب الأرناؤوط.

<sup>(</sup>٤) في مقالات الإسلاميين (ص٢٩٠).

<sup>(</sup>٥) ذكره الذهبي في «العلو» (ص١٦٤). قلت: ذكر طرفاً كبيراً نحو ثلاث صفحات ابن العماد في «شذرات الذهب» (٢/٣١٩ ـ

# طبقةً أخرى من أئمة الإسلام وعلماء السُنة

قال أبو أحمد العسال (١) في باب تفسير قولِه تعالى: ﴿الرَّمْنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ السَّوَىٰ ﴿) وَاللَّهُمُنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ السَّوَىٰ ﴿) [طه]، فساق ما ورد فيه من أقوال السلفِ وأئمتهم وحديث ابنِ مسعودٍ وقد مر.

وقال أبو بكر الصبغيُ (٢) في قوله تعالى: ﴿مَن فِي ٱلسَّمَآءِ﴾ [الملك: ١٦، ١٧]: أي من على العرش كما صحت الأخبارُ عن رسول الله ﷺ.

وقال أبو القاسم الطبرانيُّ في كتاب السنة (٣): بابُ ما جاء في استواء اللَّهِ على عرشه بائناً من خلقه، فساق في الباب حديثَ أبي رزينِ العُقيليُّ (٤) وحديثَ الأوعالِ (٥) وغيرَهما من أحاديث العلوِّ.

وقال أبو بكرِ الآجُرِيُ (٢): «الذي يذهب إليه أهلُ العلمِ أن الله تعالى على عرشه فوق سمواتِه، وعلمُه محيطٌ بكل شيء قد أحاط بجميع ما خلق في السموات العُلى وبجميع ما خلق في سبع أرضينَ، يَرفع إليه أعمالَ العباد».

وقال أبو الشيخ في كتاب العظمة (٧) له: ذكرُ عرشِ الربِّ تبارك وتعالى وكرسيَّه وعِظَم خلقِهما وعلق الربِّ فوق عرشِه. وساق جملة أحاديثَ في ذلك.

وقال أبو بكر الإسماعيليُ (<sup>(۸)</sup>: استوى على العرش بلا كيف وإنه انتهى إلى أنه استوى على العرش ولم يذكر كيف كان استواؤه».

<sup>(</sup>۱) في كتابه «المعرفة» كما في «العلو» للذهبي (ص١٦٥). واسمه محمد بن أحمد بن إبراهيم العنبري، له ترحمة جيدة في «أخبار أصبهان» لأبي نعيم. (٢/٣/٢).

<sup>(</sup>۲) أورده الذهبي في «العلو» (ص١٦٥).

<sup>(</sup>٣) عزاه إليه الذهبي في «العلو» (ص١٦٥).

<sup>(</sup>٤) وهو حديث حسن تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٥) وهو حديث ضعيف تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٦) في كتابه «الشريعة» (ص٢٨٥).

<sup>(</sup>٧) (ص١٠١). وساق جملة أحاديث في ذلك من رقم (١٩٢ ـ ٢٦٤).

<sup>(</sup>٨) أخرجه الذهبي في «العلو» (ص١٦٧) ورجاله ثقات غير مسعود بن عبد الواحد الهاشمي فلم يجد له الألباني ترجمة. وبهذا الإسناد ساقه في ترجمة أبي بكر الإسماعيلي من «التذكرة» (٣/١٥٠ ـ ١٥١).

وقال الأستاذ أبو منصور الأزهريُّ (١): «اللَّهُ تعالى على العرش».

وقال أبو الحسن بنُ مَهْديُ (٢) رحمه الله في قوله تعالى: ﴿الرَّمْنُ عَلَى الْعَرْشِ السَّوَىٰ فِي السماء فوق كلِّ شيءٍ مستوٍ على العرش بمعنى أنه عالى عليه، ومعنى الاستواءِ الاعتلاءُ، وإنما أمرنا الله تعالى برفع أيدينا قاصدين إليه برفعها نحو العرش الذي هو مستو عليه.

وقال ابنُ بطة (٣) رحمه الله: «بابُ الإيمانِ بأن الله تعالى على عرشه بائنٌ من خلقه وعلمُه محيطٌ بخلقه، أجمع المسلمون من الصحابة والتابعين أن الله على عرشه فوق سمواتِه بائنٌ من خلقه».

وقال الدارَقُطنيُ (٤) رحمه الله تعالى:

(حديثُ الشفاعةِ في أحمدِ (وأما حديثُ باقعاده (أمِرُوا الحديثُ على وجهه

إلى أحمدَ المصطفى نُسنِدُهُ) على العرش أيضاً فلا نجحده) ولا تُذخلوا فيه ما يُفسده)

وقال ابنُ مِنْده (٥) رحمه الله تعالى: «فهو تعالى موصوفٌ غيرُ مجهولٍ،

<sup>(</sup>۱) أورده الذهبي في «العلو» (ص١٦٧ ـ ١٦٨).

<sup>(</sup>۲) وهو حديث ضعيف تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٣) في كتاب «الإبانة» كما في «العلو» للذهبي (ص١٧٠).

<sup>(</sup>٤) قال الألباني في «الضعيفة» (٢٥٦/٢) ط٥: «... إن مما ينكر في هذا الباب ما رواه أبو محمد الدُّشتي في «إثبات الحد» (١/١٤٤ ـ ٢) من طريق أبي العز أحمد بن عبيد الله بن كادش: أنشدنا أبو طالب محمد بن علي الحربي: أنشدنا الإمام أبو الحسن علي بن عمر الدارقطني رحمه الله ثم ذكر الأبيات وزاد ببتاً:

ولا تسنسكسروا أنسه قساعسد ولا تسجسحسدوا أنسه يسقسعسده

فهذا إسناد لا يصح، من أجل أبي العز هذا، فقد أورده ابن العماد في وفيات سنة (٥٢٦) من الشذرات (٤/ ٧٨) وقال:

<sup>«</sup>قال عبد الوهاب الأنماطي: كان مخلطاً».

وأما شيخه أبو طالب وهو العشاري فقد أورده في وفيات سنة (٤٥١) وقال: (٣/ ٢٨٩): «كان صالحاً خيراً عالماً زاهداً».

فاعلم أن إقعاده ﷺ على العرش ليس فيه إلا هذا الحديث الباطل، وأما قعوده تعالى على العرش فليس فيه حديث يصح. ولا تلازم بينه وبين الاستواء عليه كما لا يخفى...».

<sup>(</sup>٥) ذكره الذهبي في «العلو» (ص١٧١).

وموجودٌ غيرُ مُدرَكِ، ومَرْئيٌ غيرُ مُحاطِ به لقُربه كأنك تراه، وهو يسمع ويرى، وهو بالمنظر الأعلى، وعلى العرش استوى، فالقلوبُ تعرِفه والعقولُ لا تُكيِّفُه، وهو بكل شيءِ عليم محيط.

وقال محمدُ بنُ أبي زيدِ المغربيُ (١): وأنه تعالى فوق عرشِه المجيدِ بذاتِه، وأنه في كل مكان بعلمِه.

قلت: وقد أطلق هذه العبارة أعني قولَه: «بذاته» أبو جعفر بنُ أبي شيبة ، والدارمي، ويحيى بنُ عمار، وأبو نصر السَجْزِيّ، وابنُ عبد البرِّ، وشيخُ الإسلامِ الأنصاريُ، وأبو الحسنِ الكرجي، وأحمدُ بنُ ثابتِ الطرقي، وعبدُ العزيز القحيطي، وعبدُ العزيز القحيطي، وعبدُ العادر الجيلي وطائفة.

وقال ابنُ فورَك (٢) رحمه الله: استوى بمعنى علا. وقال في قوله: ﴿ عَأَمِنهُم مَّن فِي السَّمَآءِ ﴾ [الملك: ١٦]. أي مَن فوق السماء.

وقال ابن الباقلاني في إبانته (٣): فإن قيل: فهل تقولون إنه في كل مكان؟ قيل: معاذ اللَّهِ بل هو مستو على عرشه كما أخبر في كتابه فقال تعالى: ﴿الرَّمْنَ عَلَى الْفَرْشِ السَّوَىٰ ﴿ اللَّهِ مَلْ السَّالِحُ السَّلِحُ الْفَرْشِ السَّوَىٰ ﴿ اللَّهِ مَن فِي السَّمَلَةِ ﴾ [الملك: ١٦]، إلى آخر كلامِه.

وقال أبو أحمد القصّابُ في عقيدته (٤): «كان ربُنا عز وجل وحدَه لا شيء معه ولا مكانَ يَحويه، فخلقَ كلَّ شيء بقدرته وخلق العرشَ لا لحاجة إليه فاستوى عليه استواءَ استقرارِ كيف شاء وأراد، لا استقرارَ راحةٍ كما يستريح الخلقُ».

<sup>=</sup> قلت: وانظر كتاب «التوحيد» لابن منده (٣/ ١٨٧ ـ ١٩٢).

<sup>(</sup>۱) في الرسالة المشهورة في مذهب مالك (ص٢٠) ط: المغرب. وأورده الذهبي في «العلو» (ص١٧١ ـ ١٧٢)، «مختصر العلو» (ص٢٥٥ ـ ٢٥٦).

<sup>(</sup>٢) ذكره الذهبي في «العلو» (ص١٧٣) وأورده البيهقي في «الأسماء والصفات» (ص١١١).

<sup>(</sup>٣) أورده الذهبي في «العلو» (ص١٧٣ ـ ١٧٤).

<sup>(</sup>٤) أورده الذهبي في «العلو» (ص١٧٥).

<sup>\*</sup> والقصاب هو الحافظ الإمام محمد بن علي بن محمد المجاهد. وإنما عرف بالقصاب لكثرة ما أهرق من دماء الكفار في الغزوات كما في «تذكرة الذهبي» (٣/ ١٤١). وقال: «ولم أظفر بوفاته، وكأنه بقي إلى قريب الستين وثلاثمائة».

قلت: تفسيرُ الاستواء بالاستقرار لم يرد في الكتاب ولا السنة، ونحن لا نصفُ اللَّهَ إلا بما ثبت في الكتاب والسنة، لا نزيد عليه ولا ننقُص منه.

وقال الحافظُ أبو نُعَيم (١) رحمه الله تعالى: «طريقتُنا طريقةُ السلفِ المتبعين للكتاب والسنةِ وإجماعِ الأمة، ومما اعتقدوه أن اللَّه لم يزل كاملاً بجميع صفاتِه القديمةِ لا يزول ولا يحول، لم يزل عالماً بعلم بصيراً ببصر سميعاً بسمع متكلماً بكلام.

إلى أن قال: وأن الأحاديث التي ثبتت في العرش واستواء اللَّهِ عليه يقولون بها ويُثْبتونها من غير تكييفٍ ولا تمثيل، وأن اللَّه بائنٌ من خلقه والخلقُ بائنون منه لا يحِل فيهم ولا يمتزج بهم، وهو مستو على عرشه في سمائه دون أرضِه».

وقال معمر بن زياد في أثناء وصيته (٢٠): «وأن الله استوى على عرشه بلا كيف ولا تشبيهِ ولا تمثيلِ ولا تأويل، والاستواءُ معقولٌ والكيفُ مجهول، وأنه بائنٌ من خلقه والخلقُ بائنون منه». وذكر سائرَ الاعتقاد.

وقال أبو القاسم اللالكائيُ (٣) في قوله تعالى: ﴿ اَلرَّمْنُ عَلَى اَلْعَرْشِ اَسْتَوَىٰ ۚ إِلَهُ وَالْمَائِ اللهُ عَلَى عَرْشَهُ: وَاللهُ عَلَى عَرْشَهُ: قال الله عز وجل: ﴿ إِلَيْهِ يَضَعَدُ اَلْكَكُمُ الطَّيِبُ ﴾ [فاطر: ١٥]، وقال: ﴿ وَهُو اَلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِوَّ ﴾ [فاطر: ١٠]، وقال: ﴿ وَهُو اَلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِوَّ ﴾ [الملك: ١٦]، وقال: ﴿ وَهُو اَلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِوَّ ﴾ [الأنعام: ١٨]. فدلَّت هذه الآياتُ أنه في السماء وعلمُه في كل مكانٍ، رُوي ذلك عن عمرَ وابنِ مسعودٍ وابنِ عباس وأمَّ سلمة، ومن التابعين ربيعةُ وسليمانُ التيميُّ ومقاتلُ بنُ حيانَ، وبه قال مالكُ والثوريُّ وأحمد.

وقال يحيي بنُ عمار (٤): هو بذاته على العرش وعلمُه محيطٌ بكل شيء وعلمُه وسمعُه وبصرُه وقدرتُه مُدركةٌ لكل شيء، وذلك معنى قولِه تعالى: ﴿وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ ﴿ [الحديد: ٤]، فهذا الذي قلناه هو كما قال الله تعالى وقاله رسولُ الله عَلَيْ، قلت: لفظةُ «بذاته» مستغنى عنها بصريح النصوصِ الكافيةِ الوافيةِ.

<sup>(</sup>١) في كتاب «الاعتقاد» له كما في «العلو» للذهبي (ص١٧٦).

<sup>(</sup>٢) أورده الذهبي في «العلو» (ص1٧٧).

<sup>(</sup>٣) في الشرح أُصولُ اعتقاد أهل السنة والجماعة» (٣/ ٤٢٩ ـ ٤٣١ رقم ٦٤٦).

<sup>(</sup>٤) ذكره الذهبي في «العلو» (ص١٧٧ ـ ١٧٨).

وقال القادرُ بالله أميرُ المؤمنين في معتقده المشهور (١): «وأنه خلق العرشَ لا لحاجة، واستوى عليه كيف شاء لا استواءَ راحةٍ، وكلُ صفةٍ وصف بها نفسَه أو وصفه بها رسولُه ﷺ فهي صفةٌ حقيقةٌ لا صفةٌ مجازٍ.

وقال أبو عمرو الطلمنكيُ (٢) رحمه الله تعالى: أجمع المسلمون من أهلِ السنةِ على أن معنى قولِه تعالى: ﴿وَهُو مَعَكُو أَيْنَ مَا كُنتُمُ الحديد: ١٤. ونحو ذلك من القرآن أنه علمُه، وأن الله تعالى فوق السموات بذاتِه، مستو على عرشه كما نطق به كتابه، وعلماء الأمة وأعيانُ الأئمة من السلف لم يختلفوا أن الله على عرشه فوق سمواتِه.

وقال أبو نصر السَّجْزِيُّ (٣): أَتُمُتنا كسفيانَ الثوريُّ ومالكِ وحمَّاد بنِ سلمةً وحمَّاد بنِ سلمةً وحماد بنِ زيد وسفيانَ بن عُيينةَ والفضيلِ وابنِ المباركِ وأحمدَ وإسحاقَ متفقون على أن اللَّهُ سبحانه بذاته فوق العرشِ وعلمُه بكل مكان.

وقال أبو عمرُو الداني<sup>(١)</sup> في أرجوزته التي في عقود الديانة:

# كــــلامُـــه وقـــولُــه قـــديــم وهـو فـوق عـرشِـه الـعـظـيـم

وقال أبو عمر ابنُ عبدِ البرِّ في شرح حديثِ النزول<sup>(٥)</sup>: «هذا حديثُ صحيحٌ لم يختلف أهلُ الحديثِ في صحِته، وفيه دليلٌ أن الله تعالى في السماء على العرش فوق سبع سمواتٍ كما قالت الجماعة».

وقال أيضاً (٦): «أجمع علماءُ الصحابةِ والتابعين الذين حُمل عنهم التأويلُ قالوا في تأويل قوله تعالى: ﴿مَا يَكُونُ مِن نَجَّوَىٰ ثَلَاثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ المجادلة:

<sup>(</sup>١) ذكره الذهبي في «العلو» (ص١٧٨).

<sup>(</sup>٢) ذكره الذهبي في «العلو» (ص١٧٨).

وانظر: «درء تعارض العقل بالنقل» (۲/ ۳۵) و (۲/ ۲۵۰ ـ ۲۵۱) والفتاوی (۱۸۹/۵) و «شرح حدیث النزول» (ص۸۵). الکل لابن تیمیة.

<sup>(</sup>٣) ذكره الذهبي في «العلو» (ص١٨٠).

<sup>(</sup>٤) ذكره الذهبي في «العلو» (ص١٨١).

<sup>(</sup>٥)(٦) في «التمهيد» (٧/ ١٢٨ ـ ١٣٩).

وانظر: «الاستذكار» له (۸/ ۱٤٦ ـ ۱۵۳).

٧]، هو على العرش وعلمُه في كل مكان، وما خالفهم في ذلك أحدٌ يحتج بقوله».

وقال أبو يعلى (١) رحمه الله بعد أن ذكر حديث الجارية: «الكلامُ في هذا الخبرِ في فصلين أحدُهما جوازُ السؤال عن الله سبحانه بأين هو؟ والثاني جوازُ الإخبارِ عنه بأنه في السماء.

وقد أخبرنا تعالى أنه في السماء فقال: ﴿ عَالَمِنهُم مَّن فِي السَّمَايَ ﴾ [الملك: ١٦] وهو على العرش».

وقال أبو بكر البيهقيُ (٢) رحمه الله تعالى في كتاب المعتقد له: بابُ القولِ في الاستواء، قال الله تعالى: ﴿ الرَّحْنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥]. وقال: ﴿ مُرَّ السّتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ ﴾ [السجدة: ٤]. ﴿ وَهُو الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِوْء ﴾ [الأنعام: ١٨]. ﴿ يَنَافُونَ رَبَّهُم مِن فَرْقِهِم ﴾ [النحل: ٥٠]. ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَامِرُ الطّيّب ﴾ [فاطر: ١٠]. ﴿ عَالَمنهُم مَن فِي السّماء كما قال تعالى: ﴿ فِي جُدُوع النّخْلِ ﴾ السّماء كما قال تعالى: ﴿ فِي جُدُوع النّخْلِ ﴾ السّماء كما قال تعالى: ﴿ وقال: ﴿ وقال: ﴿ وَقَالَ السّموات، فمعنى الآية أأمِنتم مَن على العرش كما صرح به في سائر الآيات.

## طبقةٌ أخرى

قال أبو الفتح نصر المقدسيُ (٣): «وأن اللَّهَ مستو على عرشه بائن من خلقه كما قال في كتابه».

وقال شيخُ الإسلام الأنصاري (١) \_ صاحب منازل السائرين في التصوف \_ في كتاب له: بابُ استواءِ اللهِ على عرشه في السماء السابعة بائناً من خلقه من الكتاب

<sup>(</sup>١) في كتابه «إبطال التأويل» كما في «العلو» للذهبي (ص١٨٤).

<sup>(</sup>٢) في كتابه «الاعتقاد» (ص٥٥).

<sup>(</sup>٣) في كتاب «الحجة» له كما قال الذهبي في «العلو» (ص١٨٧).

<sup>(</sup>٤) ذكره ابن القيم في «اجتماع الجيوش الإسلامية» (ص٦٧٦) والذهبي في «العلو» (ص١٨٩ - ١٩٠).

وانظر: «بيان تلبيس الجهمية» لابن تيمية (ص٤٤).

والسنة، فساق الحجة من الآيات والأحاديثِ إلى أن قال: "وفي أخبار شتَّى أن الله سبحانه وتعالى في السماء السابعةِ على العرش بنفسه وهو ينظرُ كيف تعملون، وعلمه وقدرتُه واستماعُه ونظرُه ورحمتُه في كل مكان».

وقال البغويُ (١) رحمه الله تعالى في قول الله عز وجل: ﴿ ثُمُّ أَسْتَوَىٰ عَلَى الْمَرْشِ ﴾ [الأعراف: ٥٥، يونس: ٣، الرعد: ٢، السجدة: ٤، الحديد: ٤]: قال الكلبي ومقاتل: استقر.

وقال أبو عبيدةً: صعِد.

وأوَّلت المعتزلةُ الاستواءَ بالاستيلاء، فأما أهلُ السنةِ فإنهم يقولون: الاستواءُ على العرش صفةٌ لله تعالى بلا كيف؛ يجب على الرجل الإيمانُ به، ويكِلُ العلمَ فيه إلى الله عز وجل.

ثم ذكر قول مالكِ المتقدم، وقال: ورُوي عن سفيانَ الثوريِّ والأوزاعيُّ واللوزاعيُّ واللوزاعيُّ والليثِ بنِ سعدِ وسفيانَ بنِ عُيينةَ وعبدِ اللَّهِ بنِ المباركِ وغيرِهم من علماء السنةِ في هذه الآياتِ التي جاءت في الصفات المتشابهات: أمِرُّوها كما جاءت بلا كيف».

وقال أبو الحسن الكرجيُّ (٢) في بائيته:

عـقائــدُهــم أن الإلــة بــذاتــه على عرشه مع علمه بالغوائب وأن استواءَ الـربِّ يُعقل كونُه ويُجهل فيه الكيفُ جَهْلَ الشهارب

وأن استواءَ الربُ يُعقل كونُه ويُجهل فيه الكيفُ جَهْلَ الشهارب وأن استواءَ الربُ يُعقل الشهارب وقال الشيخ عبدُ القادرِ الجيليُ (٣) رحمه الله تعالى في كتاب الغُنية: «أما معرفة الصانع بالآيات والدلائل على وجه الاختصارِ فهو أن يُعرف ويتيقنَ أن اللَّهَ واحدٌ أحدٌ.

إلى أن قال: وهو مستوعلى العرش، محتوعلى الملك، محيطٌ بالأشياء، الله يصعدُ الكلمُ الطيبُ والعمل الصالحُ يرفعه، ولا يجوز وصفُه بأنه في كل مكان بل يقال: إنه في السماء على العرش، كما قال: ﴿الرَّمْنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ﴾ [طه: ٥] وينبغي إطلاقُ ذلك من غير تأويل.

<sup>(</sup>۱) في «معالم التنزيل» (٣/ ٢٣٥ \_ ٢٣٦).

<sup>(</sup>٢) في عقيدته الشهيرة التي تزيد على مائتي بيت. كما في «العلو» (ص١٩١) للذهبي.

<sup>(</sup>٣) في كتاب «الغنية» له كما في «العلو» (ص١٩٣).

وكونُه تعالى على العرش مذكورٌ في كل كتابٍ أُنزل، على كل نبيِّ أُرسل، بلا كيف.

وقال أبو عبد الله القرطبي (۱): «وقد كان السلفُ الأولُ ﴿ لَيُ لا يقولون بنفي الجهةِ ولا ينطقون بذلك، بل نطقوا هم والكافةُ بإثباتها لله تعالى كما نطق كتابُه وأخبرت رسلُه، ولم يُنكر أحدٌ من السلف الصالحِ أن استواءَه على عرشه حقيقةٌ، وخُصَّ عرشه بذلك لأنه أعظمُ مخلوقاتِه، وإنما جهِلوا كيفيةَ الاستواءِ فإنه لا يُعلم حقيقةُ كيفيته.

قلت: أراد أبو عبد الله بالجهة إثبات العلو لله تعالى، أما لفظ الجهة فلم يرد في الكتاب ولا السنة، ولا يلزم من إثبات العلو إثباتها، لأن العرش سقف جميع المخلوقات فما فوقه لا يسمى جهة، ولو سلمنا أنه يلزم من إثبات العلو إثبات الجهة فلازم الحق حق، فما استلزمه صريح الآيات والأحاديث فهو حق بلا خلاف عند أهل السنة.

وقال شيخُ الإسلامُ ابنُ تيميةَ رحمه الله تعالى في العقيدة الواسطية (٢) بعد سرد الآياتِ والأحاديثِ في الصفات: «فصل: وقد دخل فيما ذكرنا من الإيمان بالله الإيمانُ بما أخبر به في كتابه وتواتر عن رسول الله على وأجمعَ عليه سلفُ الأمةِ من أنه سبحانه فوق سمواتِه على عرشه، علي على خلقه، وهو سبحانه معهم أينما كانوا يعلم ما هم عاملون، كما جمع بين ذلك في قوله تعالى: ﴿هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ استَوَىٰ عَلَى الْعَرْشُ مَا يَلِجُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَعْرُجُ مِنهَا وَمُو مَعَكُم أَيْنَ مَا كُنْتُم وَالله بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ وَمَا يَعْرُجُ فِيها وَهُو مَعَكُم أَيْنَ مَا كُنْتُم وَالله بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ والحديد: ٤].

وليس معنى قولِه: «وهو معكم» أنه مختلطٌ بالخلق، فإن هذا لا توجبه

في «الجامع لأحكام القرآن» (٧/ ٢١٩ ـ ٢٢٠).

وفي كتابه «الأسنى في شرح أسماء الله الحسنى وصفاته العلى».

كما في «العلو» للذهبي (ص١٩٤ \_ ١٩٥).

<sup>(</sup>٢) (ص٤٩ ـ ٥٠) بتحقيقنا.

اللغةُ (۱)، وهو خلاف ما أجمع عليه سلف الأمة وخلاف ما فطر الله عليه الخلق، بل القمر آية من آيات الله من أصغر مخلوقاته وهو موضوعٌ في السماء وهو مع المسافر وغير المسافر أينما كان، والله سبحانه فوق العرش رقيبٌ على خلقه مهيمنٌ عليهم مطلعٌ عليهم إلى غير ذلك من معاني ربوبيته.

وكلُ هذا الكلامِ الذي ذكر الله تعالى من أنه فوق العرشِ وأنه معنا حقّ على حقيقته، لا يحتاج إلى تحريف (٢)، ولكن يصان عن الظنون الكاذبةِ مثلُ أن يظنّ أن ظاهرَ قولِه: ﴿ فِي ٱلسَّمَآءِ ﴾ [الزخرف: ٨٤]، أن السماء تُقِلّه أو تُظِلّه، وهذا باطلٌ بإجماع أهلِ العلمِ والإيمان، فإن الله تعالى قد: ﴿ وَسِعَ كُرْسِيُّهُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلأَرْضُ ﴾ السَّمَوَاتِ وَٱلأَرْضُ أَن تَرُولاً ﴾ [فاطر: ١٤]، ﴿ وَبُسِتُ ٱلسَّمَاءُ أَن تَقَعَ عَلَى ٱلأَرْضِ إِلّا بِإِذْنِهِ ﴾ [الدحج: ٢٥]، ﴿ وَمِنْ ءَايَابِهِ أَن تَقُومَ السَّمَاءُ وَٱلأَرْضُ بِأَمْرِهِ ﴾ [الروم: ٢٥]» اه.

ومصنفاتُ هذا الإمامِ وتلميذِه ابنِ القيِّمِ رحمهما الله تعالى في الانتصار لمعتقد أهلِ السنةِ والجماعةِ قد طبقت المشارقَ والمغارب، ولو ذهبنا نذكر أقوال أهلِ العلمِ والدينِ من السلف والخلفِ لاحتجنا إلى عدة أسفارٍ بل إلى عدة أحمال، وفيما ذكرناه كفايةً.

ونحن نشهدُ الله تعالى وحملة عرشِه وجميع ملائكِته وأنبيائه ورسلَه وجميع خلقِه أنا نُثبت لربنا عز وجل ما أثبته لنفسه في كتابه وأثبته رسولُه على وأجمع عليه أهلُ السنة والجماعة سلفاً وخلفاً ممن ذكرنا وممن لم نذكر من أن ربَّنا وإلَهنا فوق سمواتِه على عرشه بائنٌ من خلقه، وهو يعلم ما هم عليه لا يخفى عليه منهم خافية، واستواؤه على عرشه كما أخبر وعلى الوجه الذي عناه وأراده كما يليق بجلالِ ربنا وعظمتِه، لا نتكلف لذلك تأويلاً ولا تكييفاً بل نقول: آمنا بالله وبما جاء عن رسولِ الله على مراد الله، وآمنا برسول الله وبما جاء عن رسولِ الله على مراد رسولِ الله على عراد رسولِ الله على عراد رسولِ الله على عراد مناطقاً غير الكتابِ والسنة، ولا نتخطاهما إلى غيرهما ولا نتجاوز ما جاء فيهما، فننطِق بما نطقاً به ونسكت عما سكتا عنه ونسير سيرَهما

<sup>(</sup>١) انظر: «مختصر الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة» (٢/ ٢٦٥) لابن القيم.

<sup>(</sup>٢) يرد الشيخ هنا على المعطُّلة الذين حرَّفوا الأدلة وسموا تحريفهم تأويلًا.

حيث سارا ونقف معهما حيث وقفا، ولا حولَ ولا قوةَ إلا بالله العلى العظيم.

(ومع ذا مطلع إليهمو

(وذكره للفرب والمعية

(فسإنه السعسلسي فسي دنسوه

بعلمه مهيمن عليهمو) لم ينفِ للعلو والفوقية) وهو القريبُ ـ جلً ـ في علوه)

(ومع ذا) الاتصاف بالعلو والاستواء على العرش والمباينة منه لخلقه تبارك وتعالى فهو (مطلع) سبحانه وتعالى (إليهمو) الواو للإشباع (بعلمه) المحيط بجميع المعلومات لا تخفى عليه منهم خافية، كما جمع تبارك وتعالى بين ذلك في قوله عز وجل: ﴿الرَّحْنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ۞ لَمُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا غَتَ ٱلثَّرَىٰ ۞ وَإِن تَجْهَر بِٱلقَوْلِ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ ٱلسِّرَ وَأَخْفَى ۞ [طه].

فجمع تعالى بين استوائه على عرشه وبين علمِه السرَّ وأخفى، وكذلك جمع عز وجل بينهما في قوله تعالى: ﴿هُوَ الْأَوَّلُ وَالْلَخِرُ وَالظَّهِرُ وَالْبَاطِنُّ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ ﴾ [الحديد]. وهو الأولُ فليس قبله شيء، والآخِرُ فليس بعده شيء، والطّهرُ فليس فوقه شيءٌ، والباطنُ فليس دونه شيءٌ، هكذا فسره رسولُ الله ﷺ في حديث أبي هريرة عند مسلم (١).

وكذلك جمعَ تعالى بينهما في الآية التي تليها فقال عز وجل: ﴿هُوَ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا يَخْرُمُ مِنْهَا وَمَا السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا يَخْرُمُ مِنْهَا وَمَا يَغْرُمُ مَا يَلِمُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَخْرُمُ مِنْهَا وَمَا يَغْرُمُ وَيُهَا وَهُو مَعَكُمُ أَيْنَ مَا كُشُتُمُ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [الحديد: ١٤].

وكذلك جمع النبيُّ عَلَيْهُ بين هذين المعنيين في حديث الأوعالِ<sup>(۲)</sup> إذ يقول: «واللَّهُ فوق العرشِ وهو يعلم ما أنتم عليه». وغير ذلك من الآيات والأحاديث، وهو إجماعُ المؤمنين.

(مهيمن) رقيب (عليهمو) بواو الإشباع (وذكره) تبارك وتعالى (للقرب) في قوله عز وجل: ﴿وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِّى قَرِيبٌ أَجِيبُ دَعُوةً اَلدَّاعِ إِذَا دَعَانِّ﴾ [البقرة: ١٨٦]. وقولِه تعالى: ﴿إِنَّهُ سَمِيعٌ قَرِيبٌ﴾ [سبأ: ٥٠].

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) وهو حديث ضعيف وقد تقدم تخريجه.

وقول النبيِّ ﷺ في حديث الصحيحين (١): «إن الذي تدعونه أقربُ إلى أحدكم من عنُق راحلتِه».

(و) كذلك ذَكْرِه (المعيّة) العامة في قوله تعالى: ﴿مَا يَكُونُ مِن نَجُوَىٰ ثَلَنَةٍ إِلّا هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا إِلّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرُ إِلّا هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كُنُونَ فِي وَلِا أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرُ إِلّا هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كُنُونَ فَكُورُ أَيْنَ مَا كُنُونَمُ ﴿ وَهُو مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنُونُمُ ﴾ [الحديد: ٤].

وكذا المعية الخاصة في قوله عز وجل: ﴿إِنَّ اللهَ مَعَ اللَّذِينَ اتَقَواْ وَاللَّذِينَ هُم عَمْ اللَّذِينَ اللّهَ مَعَ اللّهَ مِعَ اللّهَ مَعَ اللّهَ مِنَ اللّهَ مَعَ الطّهَيرِينَ ﴾ [الانفال: ٤٦]. وقوله لموسى وهارونَ: ﴿إِنَّنِي مَعَكُمَا أَسْمَعُ وَأَرَىٰ ﴾ [طه: ٤٦]. وقولِه في قصة نبيّنا وَ الله مع الصديق والله في الفكار إذ يَتُولُ لِصَحِيهِ لَا تَحْذَنَ إِنَّ اللّهَ مَعَنَا ﴾ [التوبة: ٤٠].

كُلُ ذَلَكَ (لَم يَنْفُ الْعَلَقِ) المَذَكُورَ في النصوص السابقةِ من الكتاب والسنةِ وإجماع الأمة من أنه تعالى مستوعلى عرشه بائنٌ من خلقه: ﴿إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الْطَيِّبُ وَالْمَعَلُ الصَّلِحُ مِرْفَعُكُمُ الْمَاكِيكُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ [المعارج: الطَّيِّبُ وَالْمُوحُ اللَّهُ الْمَاكِيكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ [المعارج: ٤]. ﴿يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ مِنَ السَّمَآءِ إِلَى ٱلْأَرْضِ ﴾ [السجدة: ٥].

(والفوقية) عطفٌ على العلوِّ وهو رديفُه في المعنى، أي ولم ينف قولَه عز وجل: ﴿وَهُوَ اَلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِمِّــ﴾ [الأنعام: ١٨]. وقـولَـه: ﴿يَخَافُونَ رَبُهُم مِّن فَوْقِهِمَ﴾ [النحل: ٥٠].

وقول النبيِّ ﷺ: «واللَّهُ فوق العرشِ وهو يعلم مَا أنتم عليه»(٢)، بل كلُ ذلك حقّ على حقيقته، ولا منافاةً بين قُربه عز وجل وبين علوَّه.

(فإنه) هو (العليّ) المتصفُ بجميع معاني العلوِّ ذاتاً وقَهراً وشأناً (في دنوه)، فيدنو تعالى من خلقه كيف شاء، وينزل إلى السماء الدنيا في آخر كلِ ليلةِ وعشية عَرَفَة وغيرِ ذلك كيف شاء، ويأتي لفصل القضاءِ بين عباده كيف شاء، وليس ذلك منافياً لفوقيته فوق عبادِه واستوائِه على عرشه فإنه ليس كمثله شيءٌ في ذاته ولا صفاته ولا أفعالِه.

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱۱/ ۱۸۷ رقم ۲۳۸۶). ومسلم (۲،۷۶٪ رقم ۲۷۰۶) من حديث أبي موسى ﷺ.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه. وهو جزء من حديث الأوعال الضعيف.

ومعيّتُه العامةُ في قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ مَعَكُّرُ أَيْنَ مَا كُنْتُمُ ۚ [الحديد: ٤]، معناها إحاطتُه بهم علماً وقُدرة كما يدل عليه أولُ السياقِ وآخِرُه، وهو إجماعُ الصحابةِ والتابعين كما تقدم نقلُ إجماعهم على ذلك.

وأما معيتُه الخاصةُ لأحبابه وأوليائِه فتلك غيرُ المعيةِ العامة، فهو معهم بالإعانة والرعاية والكفايةِ والنصرِ والتأييدِ والهدايةِ والتوفيقِ والتسديدِ وغيرِ ذلك مما تجفو عبارةُ المخلوق عنه، ويقصُر تعريفُه دونه، وكفاك قولُ الله عز وجل فيما رواه عنه نبيُّه على إذ يقول: «ولا يزال عبدي يتقرب إليّ بالنوافل حتى أُحِبّه، فإذا أحببتُه كنتُ سمعَه الذي يسمعُ به وبصرَه الذي يبصر به ويدَه التي يبطِش بها ورجلَه التي يمشى بها»(١).

وفي بعض الروايات: «وقلْبَه الذي يعقِل به، ولسانَه الذي ينطِق به» (٢). وليس معنى ذلك أن يكون جوارحَ للعبد تعالى اللَّهُ عن ذلك علواً كبيراً.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه (۳٤٠/۱۱ ۳٤۱ رقم ٦٥٠٢) وابن حبان في صحيحه (۸/۲ رقم ٣٤٧) من حديث أبي هريرة.

قلت: أفاض الحافظ ابن حجر في الدفاع عن الحديث في «الفتح» وذكر له طرقاً جزم بأن مجموعها يدل على أن له أصلاً.

كما أطال الألباني أيضاً في بيان صحة هذا الحديث بمجموع طرقه في «الصحيحة» رقم (١٦٤٠) وقدم لبيانه بقوله: «... فإن حديثاً يخرجه الإمام البخاري في المسند الصحيح ليس من السهل الطعن في صحته لمجرد ضعف في إسناده لاحتمال أن يكون له شواهد تأخذ بعضده وتقويه...».

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو نعيم في «الحلية» (۱/٥) والبزار رقم (٣٦٢٧، ٣٦٤٧ ـ كشف) وأحمد (٦/ ٢٥٦) والبيهقي في «الزهد» رقم (٦٩٣) وابن النجار في «ذيل تاريخ بغداد» (٣/ ١٧٨) والطبراني في «الأوسط» (رقم ٥٥٢ ـ مجمع البحرين).

وأورده الهيشمي في «مجمع الزوائد» (٢/٧٤٧) وقال: رواه أحمد وفيه عبد الواحد بن قيس بن عروة وثقه أبو زرعة والعجلي وابن معين في إحدى الروايتين وضعفه غيره، وبقية رجاله رجال الصحيح.

ورواه الطبراني في «الأوسط» وزاد: «فإذا أحببته كنت عينه التي يبصر بها، وأذنه التي يسمع بها، ويده التي يسمع بها، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي بها»، والباقي بنحوه، ورجاله رجال الصحيح خلا شيخه هارون بن كامل، رواه البزار بنحوه.

قلت: وبقية طرقه في كتاب «الزهد» في باب من آذى ولياً ـ (٢٦٩/١٠) ـ اهـ.

وخلاصة القول أن حديث عائشة صحيح، والله أعلم.

وإنما المُراد أن من اجتهد بالتقرب إلى الله عز وجل بالفرائض ثم بالنوافل قرّبه إليه ورقّاه من درجة الإيمانِ إلى درجة الإحسانِ، فيصير يعبُد الله على الحضور والمراقبة كأنه يراه، فيمتلئ قلبُه بمعرفة اللّه تعالى ومحبتِه وعظمتِه وخوفِه ومهابتِه وإجلالِه والأنسِ به والشوقِ إليه، حتى يصيرَ هذا الذي في قلبه من المعرفة مشاهداً له بعين البصيرة.

وإلى هذا المعنى أشار ﷺ بقوله: «أحبوا الله من كل قلوبكم»(١)فمتى امتلأ القلبُ بعظمة اللّهِ تعالى محا ذلك من القلب كلّ ما سواه، ولم يبقَ للعبد شيءٌ من نفسه وهواه، ولا إرادةَ إلا لما يريد منه مولاه.

فحينئذ لا ينطِق العبدُ إلا بذكره ولا يتحرك إلا بأمره، فإن نطق نطق بالله، وإن سمِع سمِع به، وإن نظرَ نظرَ به، وإن بطشَ بطش به، فهذا هو المرادُ بقوله عز وجل: «كنت سمعَه الذي يسمع به، وبصرَه الذي يُبصر به، ويدَه التي يبطِش بها، ورِجَله التي يمشي بها» (٢).

ومن أشار إلى غير هذا فإنما يشير إلى الإلحاد من الحلول والاتحاد، والله ورسولُه بريئان منه.

(وهو القريبُ - جل - في علوه) فهو سبحانه وتعالى مستو على عرشه عالِ على جميع خلقه، وهو قريبٌ يجيب دعوة الداع إذا دعاه، ويعلم سرَّه ونجواه، وهو أقربُ إلى داعيه من عُنق راحلتِه، ويعلم ما توسوس به نفسُ الإنسان وهو

<sup>(</sup>١) وهو جزء من أول خطبة خطبها النبي ﷺ في المدينة، من حديث أبي سلمة بن عبد الرحمن بن عوف.

أخرجها ابن إسحاق معلقة ـ كما في سيرة ابن هشام (170/1) ـ وأخرجها البيهقي في «دلائل النبوة» (170/1) من طريق ابن إسحاق وقد صرح بالسماع فزالت شبهة التدليس.

ولكن فيه «المغيرة بن عثمان» سكت عنه البخاري في «التاريخ الكبير» (٧/ ٣١٨ ـ ٣١٩) وابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٨/ ٢٢٦ ـ ٢٢٧).

وأخرجها ابن كثير في «السيرة» (٢/ ٣٠١ ـ ٣٠٢) من طريق البيهقي وقال عقبها: وهذه الطريقة أيضاً مرسلة إلا أنها مقوية لما قبلها وإن اختلفت الألفاظ.

<sup>(</sup>٢) وهو جزء من حديث قدسي صحيح تقدم من حديث أبي هريرة وحديث عائشة.

أقربُ إليه من حبل الوريد؛ فإن الذي عند عُنقِ راحلِته أو عند حبلِ وريدِه لا يعلم ما خفى عليه من كلامه.

واللَّهُ عز وجل على عرشه ويعلم السرَّ وأخفى، ويعلم ما يلج في الأرض وما يخرج منها وما ينزل من السماء وما يعرُج فيها وهو مع خلقه بعلمه وقدرتِه لا تخفى عليه منهم خافية، وما يعرُب عن ربك من مثقال ذرةٍ في الأرض ولا في السماء ولا أصغرَ من ذلك ولا أكبرَ، فهو على كل شيءٍ شهيدٌ وبكل شيءٍ محيطٍ، فهو سبحانه القريبُ في علوه، العليُّ في دُنوّه، وهو الأولُ والآخرُ والظاهرُ والباطنُ وهو بكل شيء عليم.

(حسيَّ وقسيسومٌ فسلا يسنسام وجل أن يُسشبِهه الأنسام) (لا تبلُغ الأوهامُ كُنه ذاتهِ ولا يكيّف الحِجا صفاتِه)

وفي الصحيحين (١) عن ابن عباس على أن النبي على كان يقول: «أعوذ بعزتك الذي لا إله إلا أنت، الذي لا يموتُ، والجنّ والإنسُ يموتون».

(وقيوم) فهو القيُّومُ بنفسه القيِّم لغيره فجميعُ الموجوداتِ مفتقرةٌ إليه، وهو غنيٌ عنها ولا قِوامَ لها إلا به ولا قِوام لها بدون أمرِه كما قال تعالى: ﴿وَمِنْ ءَايَكِيهِ اللهِ عَنيُ عَنها وَلا قِوامَ لها إلا به ولا قِوام لها بدون أمرِه كما قال تعالى: ﴿وَمِنْ ءَايَكِهِ اللهِ اللهُ على كل شيءٍ، والقائمُ بجميع أمورِ عبادِه، والقائمُ على كل نفس بما كسبت.

وفي الصحيحين (٢) من دعائه على في صلاة الليل: «اللهم لك الحمدُ أنت ربُّ السمواتِ والأرضِ ومَن فيهن، ولك الحمدُ أنت قيمُ السمواتِ والأرضِ ومَن فيهن، ولك الحمدُ أنت نورُ السمواتِ والأرضِ الحديث.

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱۳/ ۳۲۸ رقم ۷۳۸۳) ومسلم (۲۰۸۲/۶ رقم ۲۷۱۷).

<sup>(</sup>٢) البخاري (١٣/ ١٣٧ رقم ٧٣٨٥) ومسلم (١/ ٣٣٥ رقم ٧٦٩).

وقد جمع تعالى بين هذين الاسمين «الحي القيوم» في ثلاثة مواضِعَ من كتابه:

الأولُ: آيةُ الكرسيِّ من سورة البقرة: ﴿ اللهُ لاَ إِللهَ إِلَّا هُوَ الْمَيُ الْقَيُّومُ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلا نَوْمٌ لَهُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضُِّ مَن ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِندَهُ ۚ إِلَّا بِإِذَنِهِ ۚ يَثْلُمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِ مِ وَمَا خَلْفَهُمُ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ ۚ إِلَّا بِمَا شَاءً وَسِعَ كُرْسِيّهُ السَّمَوَتِ وَالدَّرَةِ وَلَا يَتُودُهُ حِفْظُهُما وَهُو الْعَلِي الْفَظِيمُ ﴾ [البقرة: ٢٥٥].

الثانى: أول سورة آل عمرانَ: ﴿الَّمْ ۚ لَا اللَّهُ لَا ۚ إِلَّهُ إِلَّا هُوَ ٱلْمَى ٱلْقَيُّومُ ۖ ۖ ﴾.

الثالث: في سورة طه: ﴿ ﴿ وَعَنَتِ ٱلْوَجُوهُ لِلَّحَيِّ ٱلْقَيُّومِ ۗ وَقَدْ خَابَ مَنْ حَمَلَ طُلْمًا ﴾ [طه: ١١١].

وروى ابن مردَويهِ (١) عن أبي أمامةَ مرفوعاً قال: «اسمُ الله الأعظمُ الذي إذا دُعي به أجاب في ثلاث سورٍ: سورةِ البقرة وآل عمران وطه».

(فلا ينام) أي لا يعتريه نقصٌ ولا غفلةٌ ولا ذهولٌ عن خلقه، فإن ذلك نقصٌ في حياته وقيّوميّته، ولهذا أردف هذين الاسمينِ بنفي السُّنةِ والنومِ فقال: ﴿اللَّهُ لَآ

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن مردويه كما في تفسير ابن كثير (١/٣١٥) من حديث أبي أمامة.

وفيه القاسم بن عبد الرحمُّن الأموي. وثقه ابن معين من وجوه عنه.

وقال الترمذي: ثقة. وقال ابن حبان: كان يروي عن أصحاب رسول الله ﷺ المعضلات. (الميزان: ٣/٣٧٣).

وفيه أيضاً إسحاق بن إبراهيم: مستور الحال، لكنه قد توبع كما عند الطحاوي في «مشكل الآثـار» (١/ ٦٣٠) والـطبراني في «الكبير» (٨/ ٢٨٢ رقم ٧٩٢٥) والـحاكم (١/ ٥٠٥ ـ ٥٠٦).

وأخرجه ابن ماجه (٢/ ١٢٦٧ رقم ٣٨٥٦) من طريق أخرى فيه غيلان بن أنس قال عنه الحافظ في «التقريب» (٥٣٦٧) مقبول.

وللحديث شاهد من حديث أسماء بنت يزيد.

أخرجه أحمد (٦/ ٤٦١) والترمذي (٥/ ٥١٧ رقم ٣٤٧٨) وابن ماجه (٢/ ١٢٦٧ رقم ٣٨٥٥) وأبو داود (٢/ ١٢٦٧ رقم ١٤٩٦).

وفيه عبيد الله أبي زياد القداح وهو ليس بالقوي.

وشهر بن حوشب تكلم فيه غير واحد «الميزان» (٢/ ٢٨٣ رقم ٣٧٥٦).

والخلاصة أن الحديث حسن، والله أعلم.

إِلَّهَ إِلَّا هُوَ ٱلْعَيُّ ٱلْقَيُّومُ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ السِّنَة، السِه سنة وهو الوسَنُ والنُعاسُ، ولا نومٌ، ونفيه من بابِ أولى لأنه أقوى من السِّنَة، بل هو قائمٌ على كل نفسٍ بما كسبت، شهيدٌ على كل شيء ولا يغيب عنه شيءً ولا تخفى عليه خافية.

وفي الصحيحين (۱) عن أبي موسى و قال: قام فينا رسولُ الله على بأربع كلماتِ فقال: «إن الله لا ينام ولا ينبغي له أن ينام، يخفض القِسْطَ ويرفعه، يرفع إليه عملَ الليل قبل عملِ النهارِ وعملَ النهارِ قبلَ عملِ الليل، حجابُه النورُ - أو النار - لو كشفه لأحرقت سُبحاتُ وجهه ما انتهى إليه بصرُه من خلقه».

(وجل) عن (أن يشبهه الأنام) في ذاته أو أسمائِه أو صفاتِه أو أفعالِه، لأن الصفاتِ تابعةً لموصوفها، فكما أن ذاته لا تُشبه الذواتِ فكذلك صفاتُه لا تشبه صفاتِ المخلوقات، ولو اهتدى المتكلمون لهذا المعنى الذي هدى اللَّهُ إليه أهلَ السنةِ والجماعةِ لما نفوا عن الله ما وصف به نفسه ووصفه به رسولُ الله على عطلوه عن صفات كمالِه ونعوتِ جلالِه فراراً بزعمهم من التشبيه فوقعوا في أعظمَ من ذلك، ولزمهم أضدادُ ما نفوه من الصفاتِ الثابتةِ بالكتاب والسنةِ وإجماعِ سلفِ الأمة.

وسببُ ضلالِهم أنهم تقدموا بين يدي الله ورسولِه واتهموا الوَحْيين فيما نطقا به ووزنوهما بعقولهم السخيفة وأذهانِهم البعيدة وقوانينِهم الفاسدة التي هي ليست من الله في شيء، ولا من علوم الإسلام في ظل ولا فيء، وإنما هي أوضاعٌ مختلفة، أدخلها الأعادي على أهل الإسلام لقصد إظهارِ الفساد، ولغرس شجرة الإلحاد، المثمرة... وتعطيل الباري عز وجل عن صفاتِ كمالِه وعلوه واعتقادِ الحلولِ والاتحاد.

جاءوا بها في قالب التنزيهِ قالوا صفات كماله منفيّة تعطيلُهم سمّوه «تنزيهاً» له

لله كي يخوون كلَّ سفيهِ عنه مخافة موجبِ التشبيه ليُروِّجوا فاعجبُ لذا التمويهِ

<sup>(</sup>١) بل أخرجه مسلم (١/ ١٦١ ـ ١٦٢ رقم ١٧٩).

والوحيُ قالوا نصّه لا يوجب ال ما الدينُ إلا ما عن اليونان قد نبذوا كتاب الله خلف ظهورهم

علم اليقين فأي دين فيه جئنا به طوبى لمن يحويه وبقُوا حيارى في ضلال التيهِ

فسمُّوا النورَ الذي أنزله الله عز وجل على رسولِه ﷺ تفصيلَ كل شيء وتبياناً لكل شيء ولم يفرّط فيه من شيء وبيان النبي ﷺ من جوامع كلمِه التي اختص الله بها، فسمَّوا ذلك كلَّه «آحاداً ظنية لا تفيد اليقين» (١)، وسموا زخارف أذهانهم ووساوسَ شيطانِهم «قواطعَ عقلية».

وكذلك كتبُ الكلام والمنطِقُ اليونانيُّ أدخله الأعداءُ علينا وسمَّوه علمَ التوحيدِ تلبيساً وتمويهاً وما هو إلا سُلَّمُ الإلحادِ والزندقة، وجحدوا صفاتِ الباري عز وجل وسمَّوا ذلك تنزيهاً ليُغْروا الجهّال بذلك، وإنما هو محضُ التعطيل.

وسمّوا أولياء الله المؤمنين الذين عرفوه بأسمائه وصفاتِه مُشبّهةً لينفّروا الناسَ عنهم مكراً وخديعة، فأصبح المغرورُ بقولهم المخدوعُ بمكرهم حائراً مخذولاً، لأنهم لما عزلوا كتاب الله عن البيان وحكّموا عقولَهم السخيفة في نصوص صفاتِ الديّانِ لم يفهموا منها إلا ما يقوم بالمخلوق من الجوارح والأدواتِ التي منحه الله إياها ومتى شاء سلبه، ولم ينظُروا المتصفّ بها من هو، فلذلك نفّوها عن الله عز وجل لئلا يلزّم من إثباتها التشبيهُ، فشبّهوا أولاً وعطلوا ثانياً، فلما نفوا عن الله وجل لئلا يلزّم من إثباتها التشبيهُ، فشبّهوا أولاً وعطلوا ثانياً، فلما نفوا عن الله

<sup>(</sup>۱) انظر: «الحديث حجة بنفسه في العقائد والأحكام» للمحدث الألباني. وانظر: كتابنا «مدخل إرشاد إلى فقه الكتاب والسنة»، «لزوم اتباع السنة على كل جيل في العقائد والأحكام» (ص٥٩ ـ ٦٢).

صفاتِ كمالِه لزِمهم إثباتُ ضِدُها وهو النقائصُ، فمن نفى عن الله كونَه سميعاً بصيراً فقد شبَّهه بما لا يسمع ولا يُبصر ولا يغنى شيئاً وكذلك سائرُ الصفات.

وماذا عليهم لو أثبتوا لله عز وجل ما أثبته لنفسه وأثبته له رسولُه ﷺ كما شاء الله تعالى وعلى الوجه الذي أراد، فجميعُ صفاتِه صفاتُ كمالِ وجلالِ تليقُ بعظمة ذاتِه، ونفْيُها ضدُّ ذلك.

ولا يلزم من اتفاق التسمية اتفاق المسميًات، فإن الله تعالى قد سمَّى نفسه سميعاً بصيراً، وأخبرنا أنه جعل الإنسان سميعاً بصيراً، وسمَّى نفسه الرؤوف الرحيم، وأخبر أن نبيَّه ﷺ بالمؤمنين رؤوف رحيم، وسمى نفسه الملك فقال: ﴿مَالِكِ يَوْمِ النَّيْنِ ﴾ [الناس: ٢]. وسمَّى بعضَ خلقِه ملكاً فقال: ﴿وَقَالَ ٱلْمَاكِ ٱلنَّوْفِ بِهِ ٱلسَّنَظِيمَ لِنَقْسَى ﴿ [الناس: ٢]. وسمَّى بعض خلقِه ملكاً فقال: ﴿وَقَالَ ٱلْمَاكِ ٱلنَّوْفِ بِهِ ٱسْتَظْلِمَهُ لِنَقْسَى ﴿ [يوسف: ١٥]. وهو العزيزُ، وسمَّى بعضَ عبادِه عزيزاً وغيرُ ذلك.

فلا يلزم من اتفاق التسمية اتفاقُ الأسماءِ ومقتضياتِها، فليس السمعُ كالسمع ولا البصرُ كالبصر، ولا الرافة كالرافة، ولا الرحمة كالرحمة، ولا العِزّةُ كالعزة، كما أنه ليس المخلوقُ كالخالق ولا المحدَثُ الكائنُ بعد أن لم يكن كالأول الآخرِ الظاهرِ الباطنِ، وليس الفقيرُ العاجزُ عن القيام بنفسه كالحي القيومِ الغنيِّ عما سواه وكلُ ما سواه فقيرٌ إليه، فصفاتُ الخالق الحيِّ القيومِ قائمةٌ به لائقةٌ بجلاله أزليةٌ بأزليته دائمةٌ بديموميته، لم يزل متصفاً بها ولا يزال كذلك، لم تُسبَق بضد ولم تُعقَّبُ به، بل له تعالى الكمالُ المطلقُ أولاً وأبداً: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مِنْ الشورى: ١١].

فمن شبه الله تعالى بخلقه فقد كفر، ومن نفى عنه ما وصف به نفسَه فقد كفَر، وليس فيما وصف اللَّهُ به نفسَه ورسولُه تشبيةً.

(لا تبلغ الأوهام كنه ذاته) أي نهاية حقيقتِها كما قال تعالى: ﴿يَعْلَمُ مَا بَيْنَ اللهِ مِمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ، عِلْمَا﴾ [طه: ١١٠]. وقال تعالى: ﴿وَلَا يُحِيطُونَ مِثْنَءِ مِنْ عِلْمِهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ البقرة: ٢٥٥].

وإنما نَعرِفه تعالى بما وصفَ به نفسَه في كتبه المنزلةِ على رسله بأنه أحدً صمدٌ: ﴿لَمْ يَكُن لَمُ كُفُوا أَحَدُ اللهِ اللهِ الإخلاص].

﴿ اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ ٱلْحَى الْقَيُومُ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ ﴾ [البقرة: ٢٥٥]. إلى آخر الآبة.

(ولا يكيف الحجا) أي العقلُ (صفاتِه) لأنه لا يعلم كيف هو إلا هو؛ فالواجبُ علينا أيها العبيدُ الإيمانُ بالله وأسمائِه وصفاتِه وإمرارِها كما جاءت، واعتقادُ أنها حقّ كما أخبر اللَّهُ عز وجل وأخبرَ رسوله على وعدم التكييفِ والتمثيلِ لأن الله عز وجل أخبرنا بأسمائه وصفاتِه وأفعالِه ولم يبين كيفيتِها فنُصدق الخبر ونؤمن به ونكِلُ الكيفيةَ إلى الله عز وجل.

فصفاتُ ذاتِه تعالى من الحياة والعلم والسمع والبصر والقدرة والإرادة وغيرِها، وكذلك صفاتُ أفعالِه من الاستواء على العرش والنزولِ إلى سماء الدنيا والمجيء لفصل القضاء بين عبادِه وغيرُ ذلك كلها حقّ على حقيقتها، علمنا اتصافه تعالى بها بما علمنا في كتابه وسنة رسولِه ﷺ، وغاب عن جميع المخلوقين كيفيتُها ولم يحيطوا بها علماً، كما قالت أمُّ سلمةً (١) والله عن المناي ومالكُ بنُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه اللالكائي في «شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة» (٣/ ٤٤٠ ـ ٤٤١ رقم ٦٦٣). وعزاه إليه الحافظ في «الفتح» (٢٠٦/١٣).

وقال ابن تيمية في «الفتاوى» (٥/ ٣٦٥) بعد ذكر قول مالك في الاستواء: «وقد روي هذا الجواب عن أم سلمة، موقوفاً ومرفوعاً، ولكن ليس إسناده مما يعتمد عليه» اه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه اللالكائي (٣/ ٤٤١ ـ ٤٤٢ رقم ٦٦٥).

وذكره الحافظ في «الفتح» (٣٦/١٣). وقال ابن تيمية في «الفتاوى» (٥/ ٣٦٥) بعد ذكر قول مالك: «ومثل هذا الجواب ثابت عن

ربيعة ـ شيخ مالك ـ» اه.

وأخرجه البيهقي في «الأسماء والصفات» (ص٤٠٨) بسند آخر عن ربيعة.

أنسِ<sup>(١)</sup> وغيرُهم رحمهم الله تعالى: «الاستواءُ غيرُ مجهولِ، والكيفُ غيرُ معقول، والإيمانُ به واجبٌ، والسؤالُ عنه بدعةٌ، ومن الله الرسالةُ وعلى الرسولِ البلاغُ، وعلينا التصديقُ والتسليم».

وكذلك القولُ في جميع صفاتِه عز وجل، وإنا والله لكالون حائرون في كيفية سراية الدم في أعضائِنا وجَريانِ الطعامِ والشرابِ فينا، وكيف يدبّر الله تعالى قوت كلِ عضو فيه بحسب حاجته، وفي استقرار الروحِ التي هي بين جنبينا وكيف يتوفاها الله في منامها وتعرُج إلى حيث شاء الله عز وجل ويردها إذا شاء، وفي كيفية إقعادِ الميتِ في القبر وعذابِه ونعيمِه، وكيفيةِ قيامِ الأمواتِ من القبور حُفاةً عراةً غُرْلاً، وكيفيةِ الملائكةِ وعِظَم خلقِهم.

فكيف العرشُ الذي لا يقدِّر قدْرَه إلا اللَّهُ عز وجل، كلُ ذلك نجهل كيفيته ونحن مؤمنون به كما أخبرنا الله عز وجل عنه على ألسنة رسلِه عليهم الصلاة والسلام إيماناً بالغيب وإن لم نعلم الكيفية، فكيف بالخالق عز وجل وأسمائه الحسنى وصفاتِه العُلى: ﴿وَلَهُ الْمَثُلُ الْأَعْلَىٰ فِي السَّنَوْتِ وَالْأَرْضِ ﴾ [الروم: ٢٧]. ﴿لَهُ الْحَدُّمُ وَإِلَيْهِ تُرَجَعُونَ ﴾ [القصص: ٧٠]. ﴿ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ مَنْ عِندِ رَيِّنا ﴾ [آل عمران: ٧]. ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ إِلَيْهُ وَاللَّهُ إِللَّهُ وَاللَّهُ إِلَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ إِلَى اللهِ عَلَى اللهُ وَاللَّهُ إِلَى اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَلَهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا عَلَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ و

### [انفراده تعالى بالإرادة والمشيئة]

(باقِ فلا ينفنى ولا ينبيلُ ولا ينكون غييرُ ما يسريد) (منفردٌ بالنخليق والإرادهٔ وحاكيمٌ - جيلً - بيما أراده)

(باق) كما أنه الأولُ بلا ابتداء فهو الباقي بلا انتهاء، فكما لا ابتداءَ لأوليته كذلك لا انتهاء لآخريته، (فلا يفنى ولا يبيد) بل هو المُفني المُبيدُ، وهو المُبدىءُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البيهقي في «الأسماء والصفات» رقم (٨٦٦) عنه، وقال الحافظ في «الفتح» (١٣/ ٤٠٦ - ٤٠٦): «وأخرج البيهقي بسند جيد عن عبد الله بن وهب، قال: كنا عند مالك، فذكره.

قلت: وهو صحيح عن مالك، وقد تقدم.

السمعيدُ، قبال الله عز وجل: ﴿وَلَا تَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهُا ءَاخَرُ لَاَ إِلَهَ إِلَا هُوَ كُلُّ شَيْءِ هَاكُ إِلَّا وَجَهَامُ لَهُ الْحُكُمُ وَإِلَيْهِ تُرْبَعُونَ﴾ [القصص: ٨٨]. وقبال تعالى: ﴿كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ۚ فَيْ وَبَهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴿ الرحمن].

(ولا يكون) في الكون (غيرُ ما يريد) والمُرادُ بالإرادة هنا الإرادة القدرية الكونية التي لا بد لكل شيء منها ولا محيص ولا محيد لأحد عنها وهي مشيئة الله الشاملة وقدرتُه النافذة، فما شاء الله تعالى كان وما لم يشأ لم يكن، فهو سبحانه الفعال لما يريد، ولا نفوذ لإرادة أحد إلا أن يريد، وما من حركة ولا سكونَ في السموات ولا في الأرض إلا بإرادته ومشيئتِه، ولو شاء عدم وقوعِها لم تقع، وورودُ ذلك في نصوص الكتابِ والسنة معلومٌ كقوله تبارك تعالى: ﴿فَعَالٌ لِمَا يُرِيدُ ﴾ [البروج: ذلك في نصوص الكتابِ والسنة معلومٌ كقوله تبارك تعالى: ﴿فَعَالٌ لِمَا يُرِيدُ ﴾ [البروج: مُثَوِّهَا فَصَقُواْ فِنهَا فَحَقَ عَلَيْهَا ٱلْقَوْلُ فَدَمَرَتُهَا تَدْمِيرًا ﴾ [الإسراء: ١٦].

وهذا الأمرُ القدريُ الكونيُ غيرُ الأمرِ الشرعيُ، فإن الله لا يأمرُ بالفسق شرعاً ولا يحب الفاسقين وإنما هو أمرُ تكوين، ألا ترى أن الفسق علةُ: ﴿حَقَّ عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ ﴾ والقصص: ٦٣]. و ﴿حَقَّ عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ ﴾ علة لتدميرهم، وهكذا الأمرُ سببُ لفسقهم ومقتض له وذلك هو أمرُ التكوين وقال: ﴿يُرِيدُ اللّهُ يِكُمُ الشّتَرَ وَلا يُرِيدُ اللّهُ يِكُمُ المُسْتَرَ وَلا يُريدُ وَاللّهُ عَلَيْهُمُ الْمُسْتَرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥]. ﴿إِنَّمَا آمَرُهُ وَإِنا أَرَادَ شَيَّا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ [يس: ١٨]. ﴿وَمَن يُرِدِ اللّهُ فِتَنْتَهُ فَلَن تَمْلِكَ لَهُ مِنَ اللّهِ شَيَّا ﴾ [المائدة: ١٤]. ﴿أَوْلَهُمْ اللهُ اللهُ أَن يُطَهِرَ قُلُوبَهُمْ ﴾ [المائدة: ١٤].

وقولِ نوح لقومه: ﴿وَلَا يَنفَكُمُ نُصَّحِى إِنْ أَرَدَتُ أَنْ أَنصَحَ لَكُمْ إِن كَانَ اللّهُ يُرِيدُ أَن يُغُويكُمُ هُوَ رَبُّكُمْ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُون ﴾ [هود: ٣٤]. وقوله تعالى: ﴿فَمَن يُرِدِ اللّهُ أَن يَغْوِيكُمْ هُوَ رَبُّكُمْ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُون ﴾ [هود: ٣٤]. وقوله تعالى: ﴿وَيَكُمْ ضَيَقًا حَرَجًا كَأَنّمَا يَهْدِيكُم يَشْكُدُ فِي ٱلسَّمَلَةُ فَهَ مَسَدَرُهُ ضَيَقًا حَرَجًا كَأَنّمَا يَضَعَكُ فِي ٱلسَّمَلَةِ ﴾ [الأنعام: ١٢٥]. وقوله تعالى: ﴿وَإِذَا أَرَادَ ٱللّهُ بِقَوْمِ سُوّءًا فَلَا مَرَدً لَهُ إِللّهُ عَلَى اللّهُ يَهْدِى مَن يُرِيدُ ﴾ [الرعد: ١١]. وقوله تعالى: ﴿وَأَنَّ ٱللّهَ يَهْدِى مَن يُرِيدُ ﴾ [الرحج: ١٦].

﴿ قُلَ فَمَن يَمْلِكُ مِنَ ٱللَّهِ شَيْئًا إِنَ أَرَادَ أَن يُهْلِكَ ٱلْمَسِيحَ ٱبَّنَ مَرْكِمَ وَأُمَّكُمُ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾ [المائدة: ١٧]. ﴿ قُلْ مَن ذَا ٱلَّذِى يَعْصِمُكُم مِنَ ٱللَّهِ إِنْ أَللَّهِ إِنْ أَللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ سَوْمًا أَوْ أَرَادَ بِكُمْ رَحْمَةً ﴾ [الأحزاب: ١٧]. وقوله تعالى: ﴿ قُلْ فَمَن بَعْلِكُ لَكُمُ

مِنَ اللَّهِ شَيْئًا إِنْ أَرَادَ بِكُمْ ضَرًّا أَوْ أَرَادَ بِكُمْ نَفَعًا ﴾ [الفتح: ١١]. وقولِه: ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ أَلَّا يَجْعَلَ لَهُمْ حَظًا فِي ٱلْآخِرَةِ ﴾ [آل عمران: ١٧٦].

وقولِه: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ الْعَاجِلَةَ عَجَلَنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَآءُ لِمَن نُرِيدُ ﴾ [الإسراء: ١٨]. وقول صاحب يس: ﴿ اَلَيْحَدُ مِن دُونِهِ عَالِهِكَةً إِن يُرِدْنِ الرَّمْنَ بِصُرِّ لَا تُغَنِ عَنِي مَقِي شَفَاعَتُهُمْ شَيْئًا وَلَا يُنقِدُونِ ﴾ [يس: ٢٣]. وقال تعالى: ﴿ قُلْ أَفَرَءَ يَنتُم مَا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللّهِ إِنْ أَرَادَنِي اللّهُ بِضُرِّ هَلَ هُنَ كَشِفَتُ ضُرِّهِ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلَ هُنَ كَشِفَتُ ضُرِّهِ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلَ هُنَ مُمْسِكَتُ رَمْمَتِهِ ﴾ [الزمر: ٣٨].

وقول النبي ﷺ: "من يرد الله به خيراً يفقهه في الدين" (١)، "من يرد الله به خيراً يُفقه في الدين" (١)، "من يرد الله به خيراً يُصِبُ منه" (٢)، "إذا أراد الله رحمة أمة قبض نبيُّها قبلَها، وإذا أراد هَلَكة أمة عذَّبها ونبيُّها حيّ فأقر عينَه بهلاكها (٣)، "إذا أراد الله بعبد خيراً عجل له العقوبة في الدنيا، وإذا أراد بعبد شراً أمسك عنه ذنوبه حتى يُوافيَ به يوم القيامة (١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲/۲۱۷ رقم ۳۱۱٦) ومسلم (۷۱۸/۲ رقم ۱۰۳۷)، من حديث عائشة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٠٣/١٠ رقم ٥٦٤٥). من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في صحيحه (١٧٩١/٤ ـ ١٧٩٢ رقم ٢٢٨٨)، من حديث أبي موسى.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي (٤/ ٦٠١ رقم ٢٣٩٦) وقال: «هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه» اه. وأخرجه أبو يعلى في «المسند» (٧/ ٢٤٧ رقم ٤٢٥٤) وابن عدي في «الكامل» (٣/ ١١٩٣) والبغوي في «شرح السنة» (٥/ ٢٤٧) والحاكم (٦٠٨/٤) وسكت عليه الحاكم والذهبي. وأخرجه البيهقي في «الأسماء والصفات» (ص١٥٥). كلهم من حديث أنس بن مالك. وفيه سعد بن سنان أو سنان بن سعد قال الحافظ في «التقريب» (٢٢٣٨): «صدوق له أفراد». وله شاهد من حديث عبد الله بن مغفل مرفوعاً.

أخرجه ابن حبان (رقم ٢٤٥٥ ـ موارد) وأبو نعيم في «أخبار أصبهان» (٢/ ٢٧٤) والبيهقي في «الخسماء والصفات» (ص١٥٣ ـ ١٥٤) وأحمد في «المسند» (٨٧/٤) والحاكم (١/ ٣٤٩) و (٤/ ٣٧٦) وقال: صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه وأقره الذهبي. ورجاله ثقات: لكن الحسن وهو البصري مدلس، وقد عنعنه.

وله شاهد من حديث ابن عباس بنحوه أخرجه الطبراني في «الكبير» (٣١٣/١١ رقم ١١٨٤٢) وقال الهيثمي في «المجمع» (١٩١/١٠ ـ ١٩٢): «وفيه عبد الرحمن بن محمد بن عبيد الله العرزمي وهو ضعيف.

وخلاصة القول أن الحديث حسن بمجموع طرقه.

وقد أورده المحدث الألباني في «الصحيحة» رقم (١٢٢٠).

"إذا أراد الله قبضَ عبدِ بأرض جعل له إليها حاجةً"(۱)، «إذا أراد الله بأهل بيت خيراً أدخل عليهم بابَ الرفق"(۲)، إذا أراد الله بقوم عذاباً أصابَ من كان فيهم ثم بُعثوا على نياتهم"(۲).

والآثارُ النبويةُ في ذلك كثيرةٌ.

وكذلك لفظُ «المشيئة» في الكتاب والسنةِ ورودُه معلومٌ كقوله تعالى: ﴿وَلَوَ شَكَآءَ اللَّهُ مَا اَقْتَـتَلَ الَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِم مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَتُهُمُ اَلْبَيْنَتُ وَلَكِنِ اَخْتَلَفُواْ فَجِنْهُم مَنْ ءَامَنَ وَمِنْهُم مَن كَفَرُ وَلَوَ شَآءَ اللَّهُ مَا اَقْتَـتَلُواْ وَلَكِنَ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ ﴾ [البقرة: ٢٥٣]. وقال تعالى: ﴿كَذَلِكَ اللَّهُ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ ﴾ [آل عمران: ٤٠].

وقال: ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ مَا فَعَلُوهُ ﴾ [الأنعام: ١١٢]. ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُكَ لَاَمَنَ مَن فِي الْأَرْضِ كُلُّهُمْ جَيِعًا ﴾ [يونس: ٩٩]. ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُكَ لَجَعَلَ النَاسَ أُمَةً وَبِدَةً ﴾ [هود: ١١٨]. ﴿ لَوْ يَشَاءُ اللّهُ لَهَدَى النَاسَ جَمِيعًا ﴾ [الرعد: ٣١]. ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللّهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى اللّهُدَى ﴾ [الانعام: ٣٥]. ﴿ وَلَوْ شِنْنَا لَا لَيْنَا كُلّ نَفْسٍ هُدَلاها ﴾ [السجدة: ٣١]. ﴿ وَلَوْ مِنْهُمْ ﴾ [النعام: ٣٥]. ﴿ وَلَوْ مِنْهُمْ ﴾ [السجدة: ٣٠]. ﴿ وَلَوْ اللّهِ اللّهُ لَنَا اللّهُ اللّهُ عَلَى قَلْمِكُ ﴾ [الشورى: ٢٤]. ﴿ وَاللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى ذَلِكَ ﴾ [الشورى: ٢٤]. ﴿ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى ذَلِكَ قَلْمِنَا ﴾ [السخة على اللهُ اللهُ عَلَى ذَلِكَ قَلْمِنَا ﴾ [الشورى: ٢٤]. ﴿ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى ذَلِكَ قَلْمِنا ﴾ [السناء: ٣٨]. ﴿ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى ذَلِكَ قَلْمِنا ﴾ [السناء: ٣٦]. ﴿ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى ذَلِكَ قَلْمِنا ﴾ [الناس وَيَأْتِ بِعَاخَوِينَ وَكَانَ اللّهُ عَلَى ذَلِكَ قَلْمِنا ﴾ [الناس ويأتِ بِعَاخَوِينَ وَكَانَ اللّهُ عَلَى ذَلِكَ قَلْمَا اللّهُ عَلَى ذَلِكَ قَلْمُ اللهُ عَلَى ذَلِكَ عَلَى اللّهُ إلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُهُ اللهُ اللهُ

وقوله عن إمام الحنفاءِ: ﴿وَلَاۤ أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ ۚ إِلَّا أَن يَشَاءَ رَبِّي شَيْئًا ۗ وَسِعَ رَبِّي كُلَّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴾ [الأنعام: ٨٠]. وقولِه عن الذبيح: ﴿سَتَجِدُنِ إِن شَآءَ اللّهُ مِنَ ٱلصَّنِيرِينَ﴾ [الصافات: ١٠٢]. وقوله عن شعيبٍ عليه السلام: ﴿وَمَا يَكُونُ لَنَا أَن

وأورده الهيثمي في «المجمع» (٨/ ١٩): «رواه أحمد ورجال الثانية ـ أي المذكورة هنا ـ رجال الصحيح».

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (٤/٣٥٤ رقم ٢١٤٧) وقال: «هذا حديث صحيح». وأخرجه الحاكم (١/٤٢) وصححه، وأخرجه أحمد (٣/٤٢٩) والطبراني في «الكبير» (٢٢/رقم ٧٠٦) وأبو نعيم في «الحلية» (٨/٣٧٤).

وهو حديث صحيح. (٢) أخرجه أحمد في «المسند» (٢/ ٧١) من حديث عائشة. أ ماله هم في «المسند» (٨/ ١٨) هن حديث عائشة.

<sup>(</sup>٣) البخاري (١٣/ ٦٠ رقم ٧١٠٨) ومسلم (٤/ ٢٢٠٦ رقم ٢٨٧٩) من حديث ابن عمر.

نَّعُودَ فِيهَا ۚ إِلَّا أَن يَشَاءَ ٱللَّهُ رَبُّناً وَسِعَ رَبُّنا كُلَّ شَيْءٍ عِلْمَأَ﴾ [الأعراف: ٨٩]. وقولِه عن يوسف: ﴿أَدْخُلُواْ مِصْرَ إِن شَآءَ ٱللَّهُ ءَامِنِينَ﴾ [يوسف: ٩٩].

وقولِه عن موسى: ﴿ سَتَجِدُنِ إِن شَآءَ اللّهُ صَابِرًا ﴾ [الكهف: ٢٩]. وقولِه عن قوم موسى: ﴿ وَإِنَّا إِن شَآءَ اللّهُ لَمُهُمَّدُونَ ﴾ [البقرة: ٧]. وقولِه لنبيّه ﷺ : ﴿ وَلَا نَقُولُنَ لِشَانَهُ إِنِي فَاعِلُ ذَلِكَ عَدًا ﴿ إِلّا أَن يَشَآءَ اللّهُ ﴾ [الكهف: ٢٣ ـ ٢٤]. ﴿ قُلُ لاَ أَمْلِكُ لِنَفْسِى ضَرًّا وَلا نَفْعًا إِلّا مَا شَآءَ اللّهُ ﴾ [بونس: ٤٩]. وقال: ﴿ خَلِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ لِنَفْسِى ضَرًّا وَلا نَفْعًا إِلّا مَا شَآءَ اللّهُ ﴾ [بونس: ٤٩]. وقال: ﴿ خَلِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ السّمَوْنَ وَالَّذَنُ وَالاَ مَثْلُ ذَلك، وقال: ﴿ وَالرَّرَشُ إِلَا مَا شَآءً رَبُّكُ ﴾ [هود: ١٠٧]. وعن أهلِ النارِ مثلَ ذلك، وقال: ﴿ وَاللّهِ مِنْ يَشَأَهُ وَلَا يَشَأَهُ ﴾ [المائدة: ٤٠]. وقال: ﴿ وَلَكِنَ يُنَزِلُ بِقَدَرٍ مَّا يَشَأَهُ ﴾ [المائدة: ٤٠]. وقال: ﴿ وَلَكِنَ يُنَزِلُ بِقَدَرٍ مَّا يَشَأَهُ ﴾ [الشورى: ٢٧].

وقال: ﴿إِنَّ رَبَّكَ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ وَيَقْدِزُ ﴾ [الإسراء: ٣٠]. وقال: ﴿يَمْحُواْ اللّهُ مَا يَشَآءُ وَيُثْبِثُ ﴾ [الرحد: ٣٩]. وقال: ﴿قُل لَوْ شَآءُ اللّهُ مَا تَلَوْتُهُم عَلَيْكُمْ وَلاّ أَدَرَكُمْ بِقِدْ ﴾ [السرعد: ٣٩]. وقال: ﴿غَنْ خَلَفْنَهُمْ وَشَدَدْنَا أَسْرَهُمْ وَإِذَا شِثْنَا بَدَّلْنَا أَدَرُكُمُ بِقِدْ ﴾ [يسونسس: ١٦]. وقال: ﴿غَنْ خَلَفْنَهُمْ وَشَدَدْنَا أَسْرَهُمْ وَإِذَا شِثْنَا بَدَّلْنَا أَنْ يَشَاءُ اللهُ ﴾ [الإنسان: ٣٠]. وقال: ﴿وَمَا يَذَكُرُونَ إِلّا أَن يَشَآءُ اللهُ ﴾ [السمدثر: ٣٠]. وقال: ﴿وَمَا نَدُومَا نَشَاءُ اللهُ ﴾ [الإنسان: ٣٠].

فأخبر أن مشيئتهم وفعلَهم موقوفان على مشيئته لهم هذا وهذا، وقال: ﴿ قُلِ اللَّهُمَّ مَلِكَ المُمْكِ ثُوتِي المُمْلِكَ مَن تَشَاهُ وَتَنزِعُ المُمْلِكَ مِمَن تَشَاءٌ وَتُعِزُ مَن تَشَاهُ وَتُنزِعُ المُمْلِكَ مِمَن تَشَاءٌ وَتُعِزُ مَن تَشَاهُ وَتُخِلُ مَن تَشَاهُ وَتُخِلُ مَن تَشَاهُ وَتُعِزِبُ إِلَا عَدَان اللهِ وَلَيكِذَب المُمْنَافِينَ إِن شَاءَ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِم ﴾ [الأحسزاب: ٢٤]. وقسال: ﴿ يَخْنَشُ بِرَحْمَتِهِ مَن المُمْنَاةُ ﴾ [النور: ٢١]. وقال: ﴿ وَلَلِكِنَّ اللّهَ يُمْنَاهُ ﴾ [النور: ٢١]. وقال: ﴿ وَاللّهُ يُمْنَاهُ ﴾ [البقرة: ٢١]. وقال: ﴿ وَاللّهُ يُمْنِيفُ لِمَن يَشَاءُ ﴾ [البقرة: ٢٦]. وقال: ﴿ وَاللّهُ مُنْ يَشَاءُ ﴾ [البقرة: ٢٦]. وقال: ﴿ وَاللّهُ مُنْ يَشَاءُ ﴾ [البقرة: ٢٠].

وقال: ﴿ ذَالِكَ فَضَلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءً ﴾ [المائدة: ٥٤]. وقال: ﴿ وَلَاِكِنَّ اللَّهَ يَمُنُّ عَلَى مَن يَشَاّهُ مِنْ عِبَادِهِمَ ﴾ [إسراهيم: ١١]. وقال: ﴿ فَنُجِّى مَن نَشَاآةٌ وَلَا يُرَدُّ بَأْسُنَا عَنِ الْقَوِّمِ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ [يوسف: ١١٠]. وقال: ﴿ إَلَنَّهُ الَّذِي يُرْمِيلُ الرِّيَاحَ فَنُثِيرُ سَحَابًا فَيَبْسُطُهُمْ فِي السَّمَاءِ كَيْفَ يَشَاءُ ﴾ [الروم: ٤٨]. وقال: ﴿ إِنَّ رَبِّي لَطِيفُ لِمَا يَشَاءُ ﴾ [يوسف: ١٠٠]. وقال: ﴿ يُوْقِي الْحِكْمَةُ مَن يَشَآةً ﴾ [البقرة: ٢٦٩]. وقال: ﴿ وَلَوَ نَشَآهُ لَطَمَسْنَا عَلَىٰ أَعْيَامِمْ ﴾ [يس: ٢٦]. ﴿ وَلَوَ شَآءَ اللّهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَنْرِهِمْ ﴾ [البقرة: ٢٠]. وقال: ﴿ وَال يَشَأْهُ يُشْكِنِ الرِّيحَ فَيَظَلَلْنَ رَوَاكِدَ عَلَى ظَهْرِوَةٍ ﴾ [السسورى: ٣٣]. وقال: ﴿ لَوْ نَشَآهُ لَجَعَلْنَهُ أَجَاجًا ﴾ [الواقعة: ٧٠].

وقال: ﴿ فَسَوْفَ يُغْنِيكُمُ اللّهُ مِن فَضَالِهِ إِن شَاآةً ﴾ [التوبة: ٢٨]. وقال: ﴿ إِن يَشَأَ يُذَهِبْكُمُ وَيَشْتَظِفَ يَشَأَ يُذَهِبْكُمْ وَيَشْتَظِفَ يَشَأَ يُذَهِبْكُمْ وَيَشْتَظِفَ مِن بَعْدِكُم مَّا يَشَاءُ ﴾ [الأنعام: ١٣٣]. ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللّهُ لَأَعْنَتَكُمُ ۚ ﴾ [البقرة: ٢٢]. ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللّهُ لَأَعْنَتَكُمُ ۚ ﴾ [البقرة: ٢٢]. ﴿ وَاللّهُ يَعْنَعِفُ لِمَن يَشَاءُ ﴾ [البقرة: ٢٦]. ﴿ وَاللّهُ يَعْنَعِفُ لِمَن يَشَاءُ ﴾ [البقرة: ٢٦]. ﴿ وَاللّهُ يُعْلَعِفُ لِمَن يَشَاءُ ﴾ [البقرة: ٢٦]. ﴿ وَرَبُكَ يَعْلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَعْنَازُ مَا كَانَ لَمْمُ الْجِيرَةُ ﴾ [القصص: ٢٦].

قال العلامةُ ابنُ القيم (١) رحمه الله تعالى بعد أن ساق نحواً من هذه الآياتِ: وهذه الآياتُ ونحوُها تتضمن الردَّ على طائفتي الضلالِ: نُفاةِ المشيئةِ بالكلية، ونُفاة مشيئة أفعالِ العبادِ وحركاتِهم وهُداهم وضلالِهم، وهو سبحانه يخبر تارةً أن كلَّ ما في الكون بمشيئتِه، وتارةً أن ما لم يشأ لم يكن، وتارةً أنه لو شاء لكان خلافَ الواقع وأنه لو شاء لكان خلافَ القدرِ الذي قدره وكتبه وأنه لو شاء ما عُصي وأنه لو شاء لجمع خلقه على الهدى وجعلهم أمةً واحدة، فتضمن ذلك أن الواقع بمشيئته، وأن ما لم يقع فهو لعدم مشيئتِه، وهذا حقيقةُ الربوبية وهو معنى كونِه: ﴿ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الفاتحة: ٢].

<sup>(</sup>۱) انظر: «طريق الهجرتين وباب السعادتين» له (ص٦٤ ـ ٨٣).

وكونِه القيومُ القائمُ بتدبير أمورِ عبادِه، فلا خلْقَ ولا رِزْقَ ولا عطاءَ ولا منعَ ولا قبضَ ولا بسُطَ ولا موتَ ولا حياةً ولا ضلالَ ولا هدى ولا سعادةً ولا شقاوةً إلا بعد إذنِه، وكلُ ذلك بمشيئتِه وتكوينِه إذ لا مالكَ غيرُه ولا مُذبِرَ سواه ولا ربَّ غدُه. اه.

والأحاديثُ من السنة النبويةِ في إثبات المشيئةِ كثيرةٌ جداً، منها قولُه ﷺ في شأن الجنين: «فيقضي ربُك ما شاء ويكتبُ الملكُ» (١).

وقوله: «اشفعوا تُؤجروا، ويقضي اللَّهُ على لسان نبيّه ما يشاء»(٢)، «إن قبض أرواحَكم حين شاء وردَّها حين شاء»(٣)، «إن الله لو شاء لم تناموا عنها، ولكنه أراد ليكون لمن بعدكم»(٤)، «قولوا ما شاء اللَّهُ وحده»(٥).

«قلوب العباد بين إصبعين من أصابع الرحمنِ كقلبِ واحدِ يُصرِّفها كيف يشاء» (٢٠)، «ما من قلب إلا بين إصبعين من أصابع الرحمنِ إن شاء أقامه وإن شاء أزاغه (٧).

وكان ﷺ يقول: «اللهم يا مقلبَ القلوبِ ثبتُ قلوبنا على دينك» (^).

<sup>(</sup>۱) وهو جزء من حدیث ابن مسعود عند مسلم (۲۰۳۷/۶ رقم ۲۹۴۵).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢١/ ٤٤٨ رقم ٧٤٧٦) ومسلم (٢٠٢٦/٤ رقم ٢٦٢٧)، من حديث أبي موسي.

٣) أخرجه البخاري (١٣/ ٤٤٧) رقم ٧٤٧١) من حديث عبد الله بن أبي قتادة عن أبيه.

<sup>(</sup>٤) وهو جزء من حديث أخرجه البيهقي في «دلائل النبوة» (٤/ ١٥٥) من حديث عبد الله بن مسعود. وأصل الحديث عند البخاري (٨/ ٥٨٢ رقم ٤٨٣٣) دون الجزء المذكور.

٥) أخرجه أحمد في «مسنده» (١/ ٢١٤، ٢٢٤، ٢٨٣) من حديث ابن عباس بسند صحيح.

<sup>(</sup>٦) أخرجه مسلم في صحيحه (٢٠٤٥/٤ رقم ٢٦٥٤) من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص.

<sup>(</sup>۷) أخرجه أحمد (۱۸۲/۶) وابن ماجه (۷۱/۷ رقم ۱۹۹) من حديث النواس بن سمعان الكلابي.

قال البوصيري في «الزوائد» (١/ ٨٧ رقم ٧١): «هذا إسناد صحيح» اهـ.

<sup>(</sup>٨) أخرجه الترمذي رقم (٣٥٢٢) وابن أبي شيبة في «الإيمان» رقم (٥٦) وأحمد (٢٠٢،، ٣١٥).

قال الترمذي: حديث حسن.

قلت: فيه شهر بن حوشب سيء الحفظ، ولكن له شواهد تقويه.

وقولُه عن الله عز وجل: «فذلك فضلي أوتيه من أشاء»(١)، وقولُه: «مثلُ الكافرِ كمثل الأرزةِ صماءُ معتدلةٌ حتى يقصِمها الله إذا شاء»(٢)، وقولُه: «تعرَّضوا لنفحات رحمةِ الله، فإن للَّهِ عز وجل سحائبَ من رحمته يُصيب بها من يشاء من عباده»(٣)، وقولُه في حديث البَيعة: «ومن أصاب من ذلك شيئاً فستره الله فهو إلى الله عز وجل، إن شاء عذبه وإن شاء غفر له»(٤).

وفي حديث احتجاج الجنة والنار قولُه تعالى للجنة: «أنت رحمتي أرحمُ بك من أشاء» وللنار: «أنت عذابي أعذب بك من أشاء» (٥)، وقولُه على: «لا يقل أحدُكم اللهم اغفِرْ لي إن شئت، اللهم ارخمني إن شئت، وارزُقني إن شئت، ليعزِم المسألة، فإن الله تعالى لا مُكرَهَ له»(٦)، وقولُه: «ولكن قل قدر الله وما شاء فعل»(٧) وقولُه عن الله عز وجل: «ذلك بأني جواد أفعل ما أشاء، عطائي كلام،

منها: حدیث عائشة.

أخرجه أحمد (٦/ ٩١) ورجاله ثقات إلا أن الحسن البصري لم يسمع من عائشة.

لكنه تابعه علي بن زيد عن أم محمد عن عائشة به نحوه.

أخرجه ابن أبي شيبة في «الإيمان» رقم (٥٧).

قلت: علي بن زيد بن جدعان سيء الحفظ أيضاً.

وأم محمد ـ وهي زوجة أبيه ـ لا تعرف.

ومنها: حديث النواس بن سمعان الكلابي المتقدم.

وخلاصة القول أن الحديث حسن بشواهده.

وأورده المحدث الألباني في «الصحيحة» رقم (٢٠٩١).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٨/٢ رقم ٥٥٧) من حديث عبد الله بن عمر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٤٤٦/١٣ رقم ٧٤٦٦) ومسلم (٤/٦٦٣ رقم ٢٨٠٩) من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في «شعب الإيمان» (٢/٢٤ رقم ١١٢١)، وأورده الحكيم الترمذي في «نوادر الأصول» (ص٢٢٣). من حديث أنس.

وأورده السيوطي في «جمع الجوامع» رقم (٣٣٩٥) وعزاه إلى ابن أبي الدنيا في «الفرج بعد الشدة»، ولأبي نعيم في «الحلية»، والبيهقي، والحكيم الترمذي.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٢١٩/٧) رقم (٣٨٩٢) من حديث عبادة بن الصامت.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٨/ ٩٥٥ رقم ٤٨٥٠) ومسلم (٤/ ٢١٨٦ رقم ٢٨٤٦) من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري (٤٤٨/١٣ رقم ٧٤٧٧) من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٧) وهو جزء من حديث أخرجه مسلم (٤/ ٢٠٥٢ رقم ٢٦٦٤) من حديث أبي هريرة.

وعذابي كلام، إنما أمري لشيء إذا أردتُه أن أقولَ له كن فيكون<sup>(١١)</sup>.

وقولُه: «ما أنعم الله على عبد من نعمة من أهل وولدِ فيقول: ما شاء الله ولا قوة إلا بالله فيرى فيه آية دون الموت»(٢).

وفي حديث الشفاعة: «فيدعُني ما شاء الله أن يدَعني»<sup>(٣)</sup>.

وفي حديث آخِرُ أهلِ الجنةِ دخولاً الجنةَ: «فيسكت ما شاء الله أن يسكتَ» (أ)، وفيه قولُه تعالى: «لا أهزأ بك ولكني على ما أشاء قديرٌ» (أ)، وقال: «فأريد إن شاء الله أن أختبئ دعوتي شفاعة لأمتي» (١).

وقال: «لا يدخل النارَ إن شاء الله من أصحاب الشجرةِ الذين بايعوا تحتها أحدٌ» ( $^{(v)}$ )، وقال: «إني لأطمع أن يكون حوضي إن شاء اللّه ما بين أيلةَ إلى كذا» ( $^{(h)}$ ).

وقال في المدينة: «لا يدخلها الطاعونُ ولا الدَّجَّالُ إن شاء الله تعالى»(٩)،

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (١٥٤/٥، ١٧٧) والترمذي (٢٥٦/٤ رقم ٢٤٩٥). وابن ماجه (١٤٢٢/٢) رقم ٤٢٥٧) من حديث أبي ذر.

وهو حديث ضعيف.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في «الصغير» (٢١٢/١) و «الأوسط» ـ كما في «مجمع البحرين» (٧/ ٣٥٩) وقال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١٤٠/١٠): وفيه عبد الملك بن زرارة وهو ضعيف.

قلت: انظر: «اللسان» (٤/ ٦٣) فقد قال الأزدي: لا يصح حديثه.

فالحديث ضعيف، والله أعلم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٣٩/ ٣٩٢ رقم ٧٤١٠) ومسلم (١/ ١٨٠ رقم ١٩٣) من حديث أنس بن مالك.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٢/ ٢٩٢ ـ ٢٩٣ رقم ٨٠٦) ومسلم (١/ ١٦٣ ـ ١٦٦ رقم ١٨٢) من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم (١/٤/١ ـ ١٧٥ رقم ١٨٨) من حديث عبد الله بن مسعود.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري (٩٦/١١ رقم ٩٣٠٤) ومسلم (١٨٨/١ رقم ١٩٨) من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٧) أخرجه مسلم (٤/ ١٩٤٢ رقم ٢٤٩٦) من حديث أم مُبشّر.

<sup>(</sup>٨) أخرجه البيهقي في «الأسماء والصفات» رقم (٣٥٠) بسند صحيح. من حديث أبي هرية.

<sup>(</sup>٩) أخرجه البخاري (١٣/ ٤٤٧ رقم ٧٤٧٣) من حديث أنس بن مالك.

وفي زيارة القبورِ: «وإنا إن شاء الله بكم لاحقون»(١٠).

وفي حصار الطائف: «إنا قافلون غداً إن شاء الله» (٢)، وفي قدومِه مكة: «مَنزِلُنا خداً إن شاء الله بخيفِ بني كنانة» (٣)، وفي قصة بدر: «هذا مصرعُ فلانِ غداً إن شاء الله، وهذا مصرعُ فلانِ إن شاء الله، وهذا مصرعُ فلانِ إن شاء الله» (٤).

وفي بعض أسفاره: «إنكم تأتون الماء غداً إن شاء الله» (٥)، وقال: «من حلف فقال: إن شاء الله، فإن شاء مضى وإن شاء رجَع غيرَ حَنِثِ (٦)».

أخرجه البخاري (۱۳/ ٤٤٨ رقم ٧٤٨٠) ومسلم (٣/ ١٤٠٢ ـ ١٤٠٣ رقم ١٧٧٨).

والترمذي (١٠٨/٤ رقم ١٥٣١) والنسائي (١٢/٧، ٢٥) والدارمي (٢/ ١٨٥)، وابن الجارود رقم (٩٢٨) وابن حبان (رقم: ١١٨٣، ١١٨٤ ـ موارد) والبيهقي في «السنن الكبرى» (٢/١٦) وفي «الأسماء والصفات» (ص١٦٩) من حديث ابن عمر.

قال الترمذي: «حديث حسن، وقد رواه عبيد الله بن عمر وغيره، عن نافع عن ابن عمر موقوفاً. وهكذا روي عن سالم عن ابن عمر رفع الله موقوفاً، ولا نعلم أحداً رفعه غير أيوب السختياني.

وقال إسماعيل بن إبراهيم: «كان أيوب أحياناً يرفعه وأحياناً لا يرفعه» اه. وقال البيهقي عقمه:

«وقد روي عن موسى بن عقبة وعبد الله بن عمر وحسان بن عطية وكثير بن فرقد عن نافع عن ابن عمر رقعه إلا من جهة أيوب السختياني، ولا يكاد يصح رفعه إلا من جهة أيوب السختياني، وأيوب شك فيه أيضاً.

ورواية الجماعة من أوجه صحيحة عن نافع عن ابن عمر رأي عن قوله غير مرفوع. ، والله أعلم اهـ.

وقال الألباني في «الإرواء» (٨/ ١٩٩):

وفي قوله: «لا يكاد يصح رفعه» نظر، فقد أخرجه ابن حبان في «الثقات» (٧/ ٣٥١) والحاكم (٣٠١/٤) عن طريقين، عن ابن وهب ثنا عمرو بن الحارث أن كثير بن فرقد حدثه أنّ نافعاً حدثهم به مرفوعاً بلفظ:

«من حلف على يمين ثم قال: إن شاء الله فإن له ثنياه».

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢/ ٦٦٩ رقم ٩٧٤) من حديث عائشة.

<sup>(</sup>٢) جزء من حديث عبد الله بن عمر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٤٤٨/١٣ رقم ٧٤٧٩) من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم (٢/٢٠٢ ـ ٢٢٠٣ رقم ٢٨٧٣) من حديث أنس بن مالك.

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم (١٧٨٤/٤ رقم ٧٠٦/١٠) من حديث معاذ بن جبل.

٦) أخرجه أبو داود (٣/ ٥٧٦ رقم ٣٢٦٢) وابن ماجه (١/ ٦٨٠ رقم ٢١٠٥).

وقال: «الأغزُونَ قريشاً»، ثم قال في الثانية: «إن شاء الله»(١).

وقال: «ألا مشمّر للجنة»؟ فقال الصحابة: نحن المشمّرون لها يا رسولَ الله، فقال: «قولوا إن شاء الله»، قالوا: «إن شاء الله» (٢٠). وغيرُ ذلك من الأحاديث الثابتةِ.

#### [انفراده تعالى بالخلق]

(منفرد) ربُنا عز وجل (بالخلق) فما من مخلوق في السموات والأرضِ الله خالقُه سبحانه لا خالقَ غيرُه ولا ربَّ سواه، فهو خالقُ كلِ صانع وصنعتَه، وخالقُ الكافرِ وكفرِه، والمؤمنِ وإيمانِه، والمتحركِ وحركتِه، والساكنِ وسكونِه، كما قال تعالى: ﴿اللهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَكُيلٌ﴾ [الزمر: ٦٢].

= وقال الحاكم:

اصحيح الإسنادا. ووافقه الذهبي.

وأقول: بل هو على شرط البخاري، فإن كثير بن فرقد من رجاله، وهو ثقة.

قال أبو حاتم: «كان من أقران الليث، وبقية الرجال من رجال الشيخين.

وتابعه حسان بن عطية عن نافع به نحوه.

أخرجه أبو نعيم في «الحلية» (٣/ ٧٣) وقال: «تفرد برفعه عمرو بن هاشم البيروتي».

قلت: «وهو صدوق يخطئ» اه.

والخلاصة فالحديث صحيح، والله أعلم.

(۱) أخرجه أبو داود (۳/ ۵۸۹ رقم ۳۲۸۰) عن عكرمة مرسلًا. وقال أبو داود: وقد أسند هذا الحديث غير واحد عن شريك عن سماك عن عكرمة عن ابن عباس. أسنده عن النبي ﷺ، وقال الوليد بن مسلم عن شريك: ثم لم يغزهم.

وقال أبو حاتم في «العلل» (١/ ٤٤٠) عن هذا الحديث: مرسل. وهو أشبه.

وقد صححه الألباني في صحيح أبي داود.

(۲) أخرجه ابن حبان (رقم ٢٦٢٠ - موارد) وابن ماجه (١٤٤٨/٢ - ١٤٤٩ رقم ٤٣٣٢) والبخاري في «التاريخ الكبير» (٣٣١/٤) والفسوي في «المعرفة والتاريخ» (١٠٤/١) والبيهقي في «الأسماء والصفات» (ص١٤٠)، وفي «البعث» رقم (٣٩١) وأبو نعيم في «صفة الجنة» رقم (٢٤١).

وأخرجه الطبراني في «الكبير» رقم (٣٨٨) وأبو الشيخ في «العظمة» رقم (٦٠١) وأبو نعيم رقم (٢٠١) وأبو نعيم رقم (٢٠١) والبغوي في «شرح السنة» رقم (٤٣٨٦) من طرق...

وهو حديث ضعيف.

وقال تعالى: ﴿ هُلَّ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ اللَّهِ يَرُزُقُكُم مِّنَ السَّمَآءِ وَٱلْأَرْضُ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوُّ فَأَنَّ ثُوْفَكُونَ ﴾ [فاطر: ٣]. وقال تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِى خَلَقَكُمْ فَيَنكُمْ فَيَنكُمْ حَافِرٌ وَمِنكُمْ ثُوْمِنُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ ﴾ [انتغابن: ٢]. وقال تعالى: ﴿ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِالحَقِّ وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ وَإِلَيْهِ الْمَصِيرُ ﴾ [التغابن: ٣]. وقال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ خَلَقكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [الصافات: ٩٦]. وقال تعالى: ﴿ اللّهُ الّذِي خَلَقكُمْ ثُمَّ رَزَقكُمْ ثُمَّ نُمِينُكُمْ مَن يَفْعَلُ مِن ذَلِكُم مِّن شَيْءٍ ﴾ [الروم: ٤٠].

وقىال تىعىالىي: ﴿ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ بُيُوتِكُمْ سَكُنَا وَجَعَلَ لَكُمْ مِن جُلُودِ ٱلْأَقْلَمِ بُيُوتًا تَسْتَخِفُونَهَا يَوْمَ ظَعْنِكُمْ وَيَوْمَ إِقَامَتِكُمْ وَمِنْ أَصْوَافِهَا وَأَوْبَارِهَا وَأَشْعَارِهَا أَثْنَا وَمَتَعًا إِلَىٰ جِينٍ ﴿ فَهُواَلِلَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِتَا خَلَقَ ظِلَلًا وَجَعَلَ لَكُمْ مِن ٱلْجِبَالِ أَكْنَا وَجَعَلَ لَكُمْ سَرَبِيلَ تَقِيكُمُ ٱلْحَرَّ وَسَرَبِيلَ تَقِيكُم بَأْسَكُمْ ﴾ [النحل: ٨٠ ـ ٨١].

وفي الصحيح (١) من حديث الأشعريين: «ما أنا أحمِلُكم ولكن الله حملكم». وفيه (٢) من حديث المصوّرين: «ومن أظلم ممن ذهب يخلُق كخلقي، فليخلُقوا ذرة أو ليخلُقوا حبة أو ليخلقوا شعيراً».

<sup>(</sup>١) البخاري (١١/١١٥ رقم ٦٦٢٣) ومسلم (٣/ ١٢٦٨ رقم ١٦٤٩) من حديث أبي بردة.

<sup>(</sup>۲) البخاري (۱۰/ ۳۸۵ رقم ۵۹۵۳) ورقم (۷۵۵۹) ومسلم (۱۲۷۱/۳ رقم ۲۱۱۱) من حديث أبي هريرة.

وفيه (١): «من صور صورةً كُلُّفَ أن ينفخَ فيها الروحَ وليس بنافخ».

وغيرُ ذلك من الأحاديث الثابتةِ الصحيحة، فلله الخلقُ والأمرُ وله الملكُ وله الحمدُ وهو على كل شيء قدير.

(والإرادة) أي ومنفرد بالإرادة فلا مُراد لأحد معه ولا إرادة لأحد إلا بعد إرادتِه عز وجل ومشيئتِه كما قال تعالى: ﴿كَلَّ إِنَّهُ تَذْكِرَةٌ ۞ فَمَن شَآءَ ذَكَرُهُ۞ وَمَا يَذْكُرُونَ إِلَّا أَن يَشَآءَ اللَّهُ هُو أَهْلُ النَّقْوَىٰ وَأَهْلُ الْمَغْفِرَةِ ۞ [المدثر].

وَ ال تَعَالَى: ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَلَمِينَ ۞ لِمَن شَآةً مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ ۞ وَمَا تَشَآءُونَ إِلَّا أَن يَشَآةُ اللَّهُ رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ۞﴾ [التكوير].

وقال تعالى: ﴿إِنَّ هَلَاهِ تَذْكِرَةً ۚ فَمَن شَآءَ اَتَّخَذَ إِلَى رَبِّهِ سَبِيلًا ﴿ وَمَا نَشَآءُونَ إِلَّا أَن يَشَآءَ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ۞ يُدْخِلُ مَن يَشَآءُ فِى رَحْمَتِهِ وَالظّلِمِينَ أَعَدَّ كَمْمُ عَذَابًا اَلِيًّا ۞﴾ [الإنسان].

فللعباد قدرة على أعمالهم ولهم مشيئة واللَّهُ خالقُهم وخالقُ قدرتِهم ومشيئتِهم، ولا قدرة لهم ولا مشيئة إلا بإقدار اللَّهِ عز وجل لهم إذا شاء وأراد.

# [الله هو الحاكم بما أراد فلا معقب لحكمه ولا رادً لقضائِه]

(وحاكمٌ جل بما أراده) فلا معقّبَ لحكمِه ولا رادَّ لإرادته ولا مناقضَ لقضائه وقدرِه: ﴿وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعْجِزَهُ مِن شَيْءٍ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [فاطر: ٤٤]. بل هو: ﴿فَمَالُهُ لِمَا يُرِيدُ﴾ [البروج: ١٦، هود: ١٠٧].

﴿ وَرَبُكَ يَغُلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ مَا كَانَ لَهُمُ ٱلْجِيرَةً ﴾ [القصص: ١٦]. ﴿ بَدِيعُ السَّمَكُونِ وَالْفَرَضِ وَإِذَا قَضَى آمَرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ [البقرة: ١١٧]. ﴿ إِنَّمَا آمَرُهُ وَ الْسَمَكُونِ وَالْبَقرة: ١١٧]. ﴿ إِنَّمَا آمَرُهُ وَإِنَّا اللّهَ يَعَكُمُ مَا يُرِيدُ ﴾ [المائدة: ١٦]. ﴿ إِنَّ اللّهَ يَحَكُمُ مَا يُرِيدُ ﴾ [المائدة: ١]، ويفعل ما يشاء ويخلق ما يشاء، لا ناقض لما أبرم ولا مُعارض لما حكم، ولا يقال: لم فعل كذا، وهلا كان كذا، لأنه ﴿لَا يُسْتَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْتَلُونَ ﴾ [الأنبياء: ٣٣].

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۱/۲۲ رقم ۷۰۲۲) ومسلم (۳/ ۱۹۷۱ رقم ۲۱۱۰) من حديث ابن عباس. ۲۸۸

وفي حديث أبي ذر عند التِرمذيِّ وغيرِه (١) وفي آخره قال: «ذلك بأني جواد واجدٌ ماجدٌ أفعل ما أريد، عطائي كلامٌ وعذابي كلامٌ، إنما أمري لشيء إذا أردتُه أن أقولَ له كن فيكون».

(فـمـن يـشـأ وفَـقـه بـفـضـلـه ومـن يـشـأ أضـلَـه بـعـدلـه) (فـمـنـهـم الـشـقــيُّ والسـعـيـدُ وذا مُــقـــرَّبُ وذا طَــريـــدُ)

قال الله عز وجل: ﴿مَن يَشَإِ اللَّهُ يُضَلِلْهُ وَمَن يَشَأَ يَجْعَلُهُ عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [الأنعام: ٣٩].

وقال تعالى: ﴿مَن يَهْدِ اللّهُ فَهُو الْمُهْتَذِيّ وَمَن يُضَلِلْ فَأُولَئِكَ هُمُ الْخَسِرُونَ﴾ [الأعراف: ١٧٨]. وقال تعالى: ﴿مَن يُضَلِلْ اللّهُ فَكَلَا هَادِى لَأَ وَيَذَرُهُمْ فِي طُغَيْنِهِمْ وَيَعْمَوُنَ﴾ [الأعراف: ١٨٦]. وقال تعالى: ﴿وَمَن يَهْدِ اللّهُ فَهُو الْمُهْتَدِّ وَمَن يُضْلِلْ فَلَن يَجَدَ لَمُمْ أَوْلِيَاءَ مِن دُونِدِيً ﴾ [الإسراء: ٩٧]. وقال تعالى: ﴿مَن يَهْدِ اللّهُ فَهُو الْمُهْتَدِّ وَمَن يَهْدِ اللّهُ فَهُو الْمُهْتَدِّ وَمَن يَهْدِ اللّهُ فَهُو الْمُهْتَدِّ وَمَن يُعْدِ اللهُ فَهُو الْمُهْتَدِّ وَمَن يَهْدِ اللهُ فَهُو الْمُهْتَدِّ وَمَن يُعْدِ اللهُ فَهُو اللّهُ اللهُ وَمُن يُعْدِلُ فَلَا يَعْرُشِدُا﴾ [الكهف: ١٧].

وقال تعالى: ﴿ أَفَمَن زُيِنَ لَهُ سُوءَ عَمَلِهِ فَرَاهُ حَسَنَا ۚ فَإِنَّ اللّهَ يُضِلُّ مَن يَشَآءُ وَيَهَدِى مَن يَشَآءُ فَاللّهُ لَلْهَ يُضِلُّ مَن يَشَآءُ وَيَهَدِي مَن يَشَآءُ فَلا نَذْهَبْ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَسَرَتٍ ﴾ [فاطر: ٨]. وقال تعالى: ﴿ فَمَن يُرِدِ اللّهُ أَن يَقْدِينُهُ يَجْعَلُ صَدْرَهُ ضَيَقًا حَرَجًا كَأَنّمَا يَقْدِينُهُ يَشْرَحُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَاثِ وَمَن يُرِدِ أَن يُفِيلُهُ يَجْعَلُ صَدْرَهُ ضَيَقًا حَرَجًا كَأَنّمَا يَضَكُدُ فِي السَّمَلَةِ ﴾ [الأنعام: ١٢٥]. وقال تعالى: ﴿ قُلْ إِنَ اللّهَ يُضِلُ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِئ إِلَيْهِ مَنْ أَنَابَ ﴾ [الرعد: ٢٧].

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه. وهو حديث ضعيف.

وقال النبيُّ ﷺ في خطبته: «من يهد الله فلا مُضلَّ له، ومن يضلل فلا هادي له» (۱۰).
وقال ﷺ: «اللهم آتِ نفسي تقواها، زكُها أنت خيرُ من زكاها، إنك أنت
وليُها ومولاها» (۲۰).

(فمنهم) أي من عباده (الشقيُّ) وهو من أضله بعدله (و) منهم (السعيد) وهو من وفَّقه وهداه بفضله؛ فالسعيدُ من سعِد بقضاء اللَّهِ، والشقيُّ من شقِيَ بقضاء الله، فلله الحمدُ على فضلِه وعدلِه.

(وذا مقرب) بتقريب الله إياه إليه وهو السعيدُ، (وذا طريد) بإبعاد اللّهِ إياه وهو الشقيُ البعيد. فبيده تعالى الهدايةُ والإضلالُ والإشقاءُ والإسعادُ؛ فهدايتُه العبدَ وإسعادُه فضلٌ ورحمةٌ، وإضلالُه وإبعادُه عدلٌ منه وحِكمة، وهو أعلمُ بمواقع فضلِه وعدلِه، وهو الحكيمُ العليمُ الذي يضع الأشياءَ مواضعَها، وهو أعلم بمن هو محلُ الهداية فيهديه، ومن هو محلُ الإضلالِ فيُضلّه وهو أحكم الحاكمين، وهو عليم بالمتقين، وعليمٌ بالظالمين، وعليمٌ بالمهتدين، وهو أعلمُ بالشاكرين وأعلمُ بما في صدور العالمين، وهو أعلمُ حيث يجعل رسالته، وهو أعلمُ بمن ضلَّ عن سبيله، وهو أعلمُ بمن اهتدى، وله في ذلك الحكمةُ البالغةُ والحجةُ الدامغة، ولذا نقول:

(لحكمة بالغة قضاها يستوجب الحمد على اقتضاها)

### [جميع أفعاله تعالى وتصرفه في خلقه لحكمة يعلمها]

أي أن جميع أفعالِه من هدايتِه من يشاء وإضلالِه من يشاء، وإسعادِ من يشاء وإشقاءِ من يشاء، وجعلهِ أئمة الهدى يهدون إلى الحق بأمره وأئمة الضلالةِ يهدون إلى النار، وإلهامَه كلَّ نفس فجورَها وتقواها، وجعله المؤمن مؤمناً والكافر كافراً عاصياً مع قدرته التامةِ الشاملةِ، وأنه لو شاء لجعل الناسَ أمة واحدة ولو شاء لجمعهم على الهدى، ولو شاء لآمن من في الأرض كلُهم جميعاً، ولكن هذا الذي فعله بهم من قسمتِهم إلى ضالً ومهتدِ، وشقيً وسعيدٍ، ومقرّبٍ وطريدٍ، وطائعٍ وعاص ومؤمن وكافر وغير ذلك، هو مقتضى حكمته وموجبُ ربوبيتِه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۲/ ۹۳ ورقم ۸۶۸) من حديث جابر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٤/ ٢٠٨٨ رقم ٢٧٢٢) من حديث زيد بن أرقم.

وحكمتُه حكمةُ حق وهي صفتُه القائمةُ به كسائر الصفاتِ، وهي متضمَّنُ اسمه «الحكيم»، وهي العايةُ المحبوبةُ له ولأجلِها خلق فسوّى، وقدر فهدى، وأسعدَ وأشقى، ومنع وأعطى، وخلق السمواتِ والأرضَ والآخرةَ والأولى.

فهو سبحانه الحكيم في خلقه وتكوينِه، الحكيم في قضائِه وقدرِه، الحكيم في أمره ونهْيه وجميع شرعِه؛ فإن أسماء وصفاتِه صفاتُ كمالِ وجلال، وأفعاله كلها عدلٌ وحكمة ، والفعلُ لغير حكمة عبث، والعبثُ من صفاتِ النقصِ، والله تعالى منزَّة بجميع أسمائِه وصفاتِه وأفعالِه عن جميع النقائص، فجميعُ ما خلقه وقضاه وقدره خيرٌ وحكمة من جهة إضافِته إليه سبحانه وتعالى، وكذلك جميعُ ما شرعه وأمر به كله حكمة وعدلٌ، وما كان من شر في قضائه وقدرِه فمن جهة إضافتِه إلى فعل العبدِ لأنها معصيةٌ مذمومةٌ مكروهة للرب غيرُ محبوبة.

وأما من جهة إضافتِه إلى الرب عز وجل فخيرٌ محضٌ، ولحكمة بالغة وعدلٍ تامٍ وغايةٍ محمودةٍ لا شرَّ فيها البتة، ولهذا قال تعالى فيما قصّه عن الجن: ﴿وَأَنَّا لَا نَدَّرِى ٓ أَشَرُ أُرِيدَ بِمَن فِي ٱلْأَرْضِ أَمْ أَرَادَ بِهِم رَبُّهُم رَشَدًا﴾ [الجن: ١٠]. فبنى الفعلِ في إرادة الشرِّ للمفعول لأنه لا شر في حقه تعالى.

وقال النبي ﷺ في دعاء الافتتاحِ من صلاة الليلِ: «لبيك اللهم وسعدَيك، والخيرُ كله في يديك، والشرُّ ليس إليك» (١٠).

فنفى أن يُضاف الشرُّ إلى الله بوجه من الوجوه وإن كان هو خالقه؛ لأنه ليس شراً من جهة إضافتِه إليه عز وجل، وإنما كان شراً من جهة إضافتِه إلى العبد، وذلك لأن الشرَّ ليس إلا السيئاتِ وعقوبتِها، وموجبُ السيئاتِ شرُّ النفسِ وجهلُها، ولهذا قال النبي ﷺ: «الحمدُ لله نحمَده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا»(٢).

وقال ﷺ في سيد الاستغفار الذي علّمه أمتَه: «اللهم أنت ربي، لا إله إلا أنت، خلقتني وأنا عبدُك، وأنا على عهدك ووعدِك ما استطعتُ، أعوذ بك من شر

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١/ ٥٣٥ رقم ٧٧١) من حديث علي بن أبي طالب.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢/ ٥٩٣ رقم ٨٦٧) من حديث جابر.

ما صنعت، أبوءُ لك بنعمتك علي، وأبوء بذنبي، فاغِفْر لي فإنه لا يغفر الذنوب إلا أنت»(١).

وقال تعالى في حكايته استغفار الملائكة للمؤمنين: ﴿ وَقِهِمُ ٱلسَّيَّنَاتِ وَمَن وقاه الله السَّيْعَاتِ يَوْمَ بِنِ فَقَد رَحَمْتُمُ وَذَلِك هُو ٱلْفَوْرُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ [غافر: ٩]. ومن وقاه الله السيئاتِ وأعاذه منها فقد وقاه عقوباتِها من باب الاستلزام، فإذا علم أن موجب السيئاتِ هو الظلمُ والجهلُ، وذلك من نفس العبدِ وهي أمورٌ ذاتيةٌ لها، وأن السيئاتِ هي موجبُ العقوبةِ، والعقوبةُ من الله عدلٌ محضٌ، وإنما تكون شراً في حق العبدِ لِما يلحقه من ألمها، وذلك بما كسبت يداه جزاة وفاقاً كما قال تعالى: ﴿ وَمَا ظَلَنَنَهُمْ وَلَيْكَن كَانُواْ هُمُ ٱلظّالِمِينَ ﴾ [الزخرف: ٢٦]. وقال تعالى: ﴿ وَمَا ظَلَنَكُمْ وَلَيْكَن كَانُواْ هُمُ ٱلظّالِمِينَ ﴾ [الزخرف: ٢٦]. وقال تعالى: ﴿ وَمَا ظَلِمُ النَّاسَ شَيْئًا وَلَكِنَ ٱلنَّاسَ أَنفُسَمُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ [يونس: ٤٤].

فأفعالُ اللَّهِ عز وجل كلُها خيرٌ بصدورها عن علمه وحكمتِه وعدلِه وغناه التي هي من صفاتِ ذاتِه، فإذا أراد بعبده الخيرَ أعطاه من فضله علماً وعدْلاً وحكمة، فيصدُر منه الإحسانُ والطاعةُ والبِرُ والخيرُ، وإذا أراد به شراً أمسكه عنه وخلاه ودواعيَ نفسِه وطبعِه وموجبَها، فصدر منه موجبُ الجهلِ والظلمِ من كلِّ شرً وقبيح، وليس منعُه لذلك ظلماً منه سبحانه، فإنه فضلَه يؤتيه من يشاء، وليس مَن فضلَه ظالماً ولا سيما إذا منعه عن محل لا يستحقه ولا يليقُ به.

وأيضاً، فإن هذا الفضل هو توفيقُه وإرادتُه تعالى أن يلطُفَ بعبده ويُعينَه ويوفقَه ولا يُخلِّي بينه وبين نفسِه، وهذا محضُ فعلِه وفضلِه وهو أعلمُ بمن يصلُح لذلك، ولهذا قال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ فَتَنَا بَعْضُهُم بِبَعْضِ لِيَقُولُواْ أَهَا وُلاَ مَنَ اللهُ عَلَيْهِم مِنْ بَيْضُ أَلَيْ اللهُ عَلَيْهِم اللهُ عِلْمَا اللهُ عِلَيْهِم اللهُ عِلْمَا اللهُ عَلَيْهِم اللهُ عَلَيْمِ اللهُ عِلْمُ عَلَيْمَ عِلْمُ اللهُ عَلَيْمِ اللهُ عَلَيْمَ عِلْمُ اللهُ عَلَيْمَ اللهُ عَلَيْمَ اللهُ عَلْمَ اللهُ عَلَيْمَ اللهُ اللهُ عَلَيْمَ اللهُ عَلَيْمَ اللهُ اللهُ عَلَيْمَ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْمَ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْمِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

وقال تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَكَا بِاللَّهِ فَإِذَاۤ أُوذِى فِي ٱللَّهِ جَعَلَ فِتْنَةَ ٱلنَّاسِ كَعَذَابِ ٱللَّهِ وَلَهِن جَآءَ نَصَّرٌ مِن رَّبِكَ لَيَقُولُنَّ إِنَّا كُنَّا مَعَكُمُ ۚ أَوَ لَيْسَ ٱللَّهُ بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُورِ ٱلْعَنكِمِينَ ﴿ لَيُعْلَمَنَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَيْعَلَمَنَ ٱلْمُنْفِقِينَ ﴿ لَيْ ﴾ [العنكبوت].

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱۱/۹۷ ـ ۹۸ رقم ۲۳۰٦) من حديث شداد بن أوس.

وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا جَاءَتُهُمْ ءَايَةٌ قَالُوا لَن ثُوْمِنَ حَتَى نُوْنَى مِثْلَ مَا أُوتِى رَسُلُ اللهُ اللهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ ﴾ [الانعام: ١٢٤]. وقال تعالى: ﴿ وَإِن تُطِعَ أَحَثَرَ مَن اللهُ أَعْلَمُ مَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ ﴾ [الانعام: ١٢٤]. وقال تعالى: ﴿ وَإِن تُطِعَ أَحَثَرَ مَن فِي الْأَرْضِ يُضِلُوكَ عَن سَبِيلِ اللّهِ إِن يَتَبِعُونَ إِلّا الظّنَ وَإِنْ هُمْ إِلّا يَخْرُصُونَ ﴿ إِنّ اللّهُ وَإِن هُمْ اللّهُ يَعْرُصُونَ ﴿ إِنّ اللّهُ مَن يَضِلُ عَن سَبِيلِةٍ وَهُو أَعْلَمُ بِاللّهُ مِنَا لَهُم مِن يَضِلُ وَمَا لَهُم مِن نَصِيبِ مِن فَاللّهِ اللّهُ مَن يَضِلُ وَمَا لَهُم مِن نَصِيبِ مَن اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ وَمَا لَهُم مِن نَصِيبِ مَن اللّهُ اللهُ اللّهُ مَن يَضِلُ وَمَا لَهُم مِن نَصِيبِ مَن اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَن يَصِلُ اللّهُ مَا إِلَيْهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا إِلّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا مُن اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ

وقال تعالى: ﴿ فَأَعْرِضْ عَن مَن تَوَلَىٰ عَن ذِكْرِنَا وَلَمْ يُرِدْ إِلَّا ٱلْحَيَاةَ ٱلدُّنَا ۞ ذَلِكَ مَبْلَغَهُم مِن ٱلْمِلِهِ، وَهُو أَعَلَمُ بِمَن آهَدَىٰ ۞ مَبْلَغَهُم مِن ٱلْمِلِهِ إِنَّ رَبَّكَ هُو أَعَلَمُ بِمِن ضَلَ عَن سَيِيلِهِ، وَهُو أَعَلَمُ بِمَنِ آهْتَدَىٰ ۞ (المنجم]. وقال تعالى: ﴿ مَا يَوَدُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنَبِ وَلَا ٱلْمُشْرِكِينَ أَن يُكَنَّ مِن عَيْر مِن قَيْرِ مِن وَيِّكُمُ وَاللهُ يَغْضُ بِرَحْمَتِهِ، مَن يَشَاء وَاللهُ ذُو ٱلفَضْلِ يُكَذِّلُ عَلَيْكُم مِن خَيْر مِن وَيِّكُمُ وَاللهُ يَغْضُ بِرَحْمَتِهِ، مَن يَشَاء وَاللهُ ذُو ٱلفَضْلِ ٱللهُ يَأْمَلُهُم الله الله الله ونحن على ذلك من الشاهدين.

وقال تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ ٱلْهَدَىٰ هُدَى اللّهِ أَن يُؤْقَ أَحَدُ مِثْلَ مَا أُوتِيمُمْ أَوْ بُمَا أُوثِيمُ أَو بُمَا أُوثِيمُ أَو بُمَا أُوثِيمُ مَن يَشَاءً وَاللّهُ وَسِعٌ عَلِيمٌ ﴿ يَخْنَصُ بِرَحْمَتِهِ مَن يَشَاءً وَاللّهُ وَسِعٌ عَلِيمٌ ﴿ يَخْنَصُ بِرَحْمَتِهِ مَن يَشَاءً وَاللّهُ وَسِعٌ عَلِيمٌ ﴿ يَخْنَصُ بِرَحْمَتِهِ مَن يَشَاءً وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَالَى: ﴿ هُو أَعْلَمُ يَكُمْ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَمُ اللّهِ وَاللّهُ عَلَمُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَمُ اللّهِ يُوتِيهِ مَن يَحْمَتِهِ وَيَعَمَل لَكُمْ فَولًا تَعْلَى إِلّهُ عَلَمُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَمُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَمُ اللّهِ يُوتِيهِ مَن يَحْمَتِهِ اللّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاعُ اللّهُ وَاللّهُ فَأَن اللّهُ وَاللّهُ يَوْتِيهِ مَن يَشَاعُ وَاللّهُ وَاللّهُ فَاللّهُ وَاللّهُ عَلَمُ اللّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاعُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ يَقْتِهِ مَن يَشَاعُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

اللهم إنا نسألك من فضلك العظيم أن تهدينا الصراطَ المستقيمَ، صراطَ الذين أنعمتَ عليهم غيرِ المغضوبِ عليهم ولا الضالين، آمين.

يا حيُّ يا قيومُ، يا ذا الجلال والإكرام، يا بديعَ السمواتِ والأرض، برحمتك نستغيث. اللهم رحمتَك نرجو فلا تكلِنا إلى أنفسنا ولا إلى أحد من خلقك طرفة عين، وأصلِخ لنا شأننا كلَّه، لا إله إلا أنت سبحانك إني كنت من الظالمين.

# [ما يجب لله على عباده من الحمد على حكمته في خلقه وأمره]

(يستوجب) يستحق (الحمد على اقتضاها) الضميرُ للحكمة، فله الحمدُ على مقتضى حكمتِه في جميع خلقِه وأمرِه، فجميعُ ما يفعله ويأمرُ به هو موجبُ ربوبيَّتِه ومقتضى أسمائِه وصفاتِه، وله الحمدُ على جميع أفعالِه، وله الحمدُ على خلقه وأمرِه، وهو المحمودُ على طاعةِ العبادِ ومعاصيهم، وإيمانِهم وكفرِهم، وهو المحمودُ على خلقه الأبرارَ والفُجَّارَ، وعلى خلقه الملائكةَ والشياطينَ، وعلى خلقِه الرُسلَ وأعداءَهم، وهو المحمودُ على عدله وحكمتِه في أعدائِه، كما هو المحمودُ على فضله ورحمتِه على أوليائِه، وكلُ ذرةٍ من ذرات الكونِ شاهدةٌ بحكمتِه وحمدِه، كما قال تعالى:

﴿ تُسَيَّحُ لَهُ السَّمَوَتُ السَّبَعُ وَالْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّحُ بِجَدِهِ ﴾ [الإسراء: الحَال: ﴿ يُسَيِّحُ لِلَهُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضُ لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَدَّةُ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ ﴾ [التغابن: ١]. وقال تعالى: ﴿ وَرَبُّكَ يَعْلُقُ مَا يَشَاهُ وَيَغْتَازُ مَا كَانَ لَمُمْ الْخِيرَةُ سُبْحُنَ اللّهِ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [القصص: ٦٨]. ﴿ وَرَبُّكَ يَعْلُمُ مَا تُكِنُ صُدُورُهُمْ وَمَا يُعْلِنُونَ ﴾ وهُو اللهُ لاَ إِلَهُ إِلّا هُو لَهُ الْحَمْدُ فِي الْأُولَى وَالْآخِرَةٌ وَلَهُ الْمُحْمُمُ وَإِلَيْهِ نُرْجَعُونَ ﴾ [القصص].

وعلّمنا النبيُّ ﷺ في ذكر الاعتدالِ من الركوع: «ربنا لك الحمدُ ملءَ السمواتِ والأرضِ، وملءَ ما بينهما، وملءَ ما شئت من شيء بعدُ»(۱)، وفي الذكر عقبَ الصلواتِ: «لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمدُ وهو على كل شيءٍ قدير»(۲)، وفي التلبية: «لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريكَ لك لبيك، إن الحمدُ والنعمة لك والملكَ لا شريك لك»(۳).

وفي الدعاء المأثور: «اللهم لك الحمدُ كله، ولك الملكُ كله، وبيدك الخيرُ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١/ ٥٣٤ رقم ٧٧١) من حديث على بن أبي طالب.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢/ ٣٢٥ رقم ٨٤٤) من حديث المغيرة بن شعبة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٣/ ٤٠٨ رقم ١٥٤٩) ومسلم (٢/ ٨٤١ رقم ١١٨٤) من حديث ابن عمر.

كلُه، وإليك يرجع الأمرُ كلُه، أسألُك الخيرَ كلَّه وأعوذ بك من الشر كلُّه»(١).

وفي دعاء الافتتاح من صلاة الليل: «اللهم لك الحمدُ، أنتَ ربُ السمواتِ والأرضِ ومَن فيهن، ولك والأرضِ ومَن فيهن، ولك الحمدُ أنت قيومُ السمواتِ والأرضِ ومَن فيهن، ولك الحمدُ أنت نورُ السمواتِ والأرضِ ومَن فيهن، ولك الحمدُ أنتَ الحقُ ووعدُك الحقُ، ولقاؤُك حقّ، والساعةُ حقّ، والجنةُ حقّ والنارُ حقّ، والنبيون حقّ، ومحمد على حق»(٢). الحديث.

والآياتُ والأحاديثُ في هذا البابِ كثيرةٌ، والمقصودُ أن الربَّ عز وجل لا يكون إلا محموداً كما لا يكون إلا رباً وإلها، فله الحمدُ كله وله الملكُ كله، لا شريكَ له في حمدِه كما لا شريك له في ملكه، وإن كان بعضُ خلقِه محموداً كالرسل والعلماءِ فمرجِعُ ذلك الحمدِ إليه، كما أن مصدره وموجبه منه تعالى وهو الذي جعلهم كذلك.

وهذا كما أنه المَلكُ لا شريكَ له في ملكه، ويرزق بعضَ عباده إذا شاء ملكاً وهو مالِكُه. وكما أنه العليمُ ولا يحيطون بشيء من علمه إلا بما شاء فيعلم بعض عبادِه مِن علمه ما شاء.

وقال في ذكر عبدِه يعقوب: ﴿وَإِنَّهُ لَنُو عِلْمِ لِّمَا عَلَّمْنَكُ﴾ [يوسف: ٦٨].

وكذلك ما من محمود في السموات ولا في الأرض إلا وذلك راجع إلى الله عز وجل في الحقيقة، فحمد كل محمود داخلٌ في حمده، كما أن كلَّ مُلكِ داخلٌ في مُلكه، وكلُ شيء فمنه وله وإليه، فله الحمدُ ربُ السمواتِ والأرضِ رب العالمين، وله الكبرياء في السموات والأرض وهو العزيزُ الحكيم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في «المسند» (۱/ ۲۰۲ رقم ۲۳۲٤۸) من حديث حذيفة بن اليمان بسند ضعيف.

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٩٦/١٠) وقال: «رواه أحمد وفيه راوٍ لم يسم، وبقية رجاله ثقات» اه.

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري (۳/۳ رقم ۱۱۲۰) ومسلم (۱/ ۵۳۲ ـ ۵۳۳ رقم ۷۲۹) من حديث ابن عباس.

# [التوفيق بين كون الله لا يحب الفساد وكون ذلك بمشيئته وإرادتِه]

\* (مسألة): فإن قيل: قد أخبرنا اللَّهُ عز وجل في كتابه وعلى لسان رسولِه وبما علِمنا من صفاته أنه يُحب المحسنين، ويُحب المتقين، ويُحب الصابرين، ويرضى عن الذين آمنوا وعملوا الصالحات، ولا يُحب الكافرين، ولا يُحب الظالمين، ولا يرضى لعبادِه الكفر، ولا يُحب الفسادَ مع كون ذلك بمشيئته وإرادتِه وأنه لو شاء لم يكن ذلك، فإنه لا يكون في ملكه ما لا يريد، فما الجواب؟

قلنا: إن الإرادة والقضاء والأمرَ كلَّ منها ينقسم إلى كوني وشرعي، ولفظُ المشيئةِ لم يرد إلا في الكوني، كقوله تعالى: ﴿وَمَا تَشَآءُونَ إِلَّا أَن يَشَآءُ اللَّهُ ﴾ [الإنسان: ٣٠، التكوير: ٢٩].

ومثالُ الإرادةُ الكونيةِ وقولُه تعالى: ﴿وَإِذَاۤ أَرَادَ ٱللَّهُ بِقَوْمِ سُوَّءًا فَلَا مَرَدَّ لَهُۗ﴾ [الىرعىد: ١١]. وقولُه تعالى: ﴿إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْءٍ إِذَاۤ أَرَدْنَهُ أَن نَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ﴾ [النحل: ٤٠].

ومثالُ القضاءِ الكونيِّ قولُه تعالى: ﴿وَإِذَا قَضَىٰٓ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُ﴾ [البقرة: ١١٧، آل عمران: ٤٧].

ومثالُ الأمرِ الكونيِّ قولُه تعالى: ﴿وَإِذَاۤ أَرَدْنَاۤ أَن نُهُلِكَ قَرَيَةً أَمَّرَنَا مُتَّرَفِهَا فَفَسَقُواْ فِهَا فَحَتَّ عَلَيْهَا ٱلْفَوْلُ فَدَمَّرَنَهَا تَدْمِيرُ﴾ [الإسراء: ١٦].

فهذا القسمُ من الإرادة والقضاءِ والأمر هو مشيئتُه الشاملة وقدرتُه النافذةُ، وليس لأحد خروجٌ منها ولا محيدٌ عنها، ولا ملازمة بينها وبين المحبةِ والرضا، بل يدخُل فيها الكفرُ والإيمانُ والسيئاتُ والطاعاتُ، والمحبوبُ المَرْضيُّ له والمكروهُ المُبْغَضُ، كلُ ذلك بمشيئته وقدرِه وخلقِه وتكوينِه، ولا سبيل إلى مخالفتها ولا يخرج عنها مثقالُ ذرة.

ومثالُ القضاء الشرعيّ قولُه تعالى: ﴿وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعَبُدُوۤا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِٱلْوَلِدَيْنِ إِحْسَكَنَّا ﴾ [الإسراء: ٢٣].

ومثالُ الأمرِ الشرعيِّ قولُه تعالى: ﴿ ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَانِ وَإِيتَآيِ ذِى اللَّهُ وَيَنْكُمْ وَيَنْكُمْ لَمَلَكُمْ لَمَلَكُمْ لَمَلَكُمْ لَكُمْ لَكُمُ لَلْكُمْ لَكُمْ لَكُمُ لَكُمْ لِكُمْ لَكُمْ لِكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُولُ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُولِكُمْ لَكُمْ لِكُمْ لَكُمْ لِلْكُمْ لِلْكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لْلِكُمْ لَلْكُمْ لِلْكُمْ لِكُمْ لِلْكُمْ لِلْكُمْ لَكُمْ لَكُمْ

وهذه الإرادةُ والقضاءُ والأمرُ الكونيُّ القَدَري هو المستلزمُ لمحبة الله تعالى ورضاه، فلا يأمر إلا بما يُحبه ويرضاه، ولا ينهى إلا عما يكرهه ويأباه.

ولا ملازمة بين هذا القسم وما قبله إلا في حق المؤمنِ المُطيع، وأما الكافرُ فينفرد في حقه الإرادةُ والقضاءُ والأمرُ الكونيُ القدريُ، فالله سبحانه وتعالى: يدعو عبادَه إلى طاعتِه ومرضاته وجنّتِه، ويهدي لذلك من يشاء في الكون والقدر هدايته، ولههذا قيال تعالى: ﴿وَاللّهُ يَدْعُوا إِلَى دَارِ ٱلسَّلَمِ وَيَهْدِى مَن يَشَآهُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْنَقِيمٍ الوسن: ٢٥].

فعمم الدعوة إلى جنته التي هي دارُ السلامِ وأن يدعو إلى ذلك جميعَ عبادِه وهو أعلم بمن يستجيب ممن لا يستجيب، وخص الهداية بمن يشاء هدايتَه، كما قال تعالى: ﴿ يَهْدِى اللَّهُ لِنُورِهِ مَن يَشَاءً ﴾ [النور: ٣٥].

\* (مسألة) فإن قيل: أليس بممكن في قدرته تعالى أن يجعلهم كلَّهم طائعين مؤمنين مهتدين؟ قلنا: بلى.

وقد قدَّمنا لك جملةً وافيةً من الآيات والأحاديثِ في ذلك، ولكن قدَّمنا لك أيضاً أن هذا الذي فعله بهم هو مقتضى حكمتِه وأسمائِه وصفاتِه، وموجبُ ربوبيَّتِه وإلهيته، وهو أعلمُ بمواقع فضلِه وعدلِه، فحينئذ قولُ القائل: لم كان من عباده الطائعُ والعاصي؟ كقول من قال: لم كان من أسمائِه الضارُ النافعُ والمُعطي المانعُ والخافضُ الرافعُ والمنعمُ والمنتقمُ ونحوُ ذلك، إذ أفعالُه تعالى هي مقتضى أسمائِه والخافضُ الرافعُ والمنعمُ والمنتقمُ ونحوُ ذلك، إذ أفعالُه تعالى هي مقتضى أسمائِه وآثارُ صفاتِه، فالاعتراضُ عليه في أفعالِه اعتراضٌ على أسمائِه وصفاتِه بل وعلى إلهيته وربوبيتِه، فسبحان ربُّ العرشِ عما يصفون، لا يُسألُ عما يفعل وهم يسألون.

(مسألة) واعلم أنه قد يوسوس الشيطانُ لبعض الناس فيقول: ما الحكمةُ
 ۲۹۷

في تقديرِ السيئاتِ مع كراهة اللَّهِ تعالَى إياها، وهل يأتي المكروهُ بمحبوب؟

فنقول: الحمدُ لله إيماناً بإلهيته وربوبيتِه وأسمائِه وصفاتِه، واستسلاماً لأقدارِه وإرادتِه، وتسليماً لعدلِه وحكمتِه.

اعلم يا أخي وفّقنا الله وإياك أن الواجبَ على العبدِ أمرٌ أهم من ذلك البحثِ، وهو الإيمانُ بالله وأسمائِه وصفاتِه والتسليمُ لأقدارِه واليقينُ بعدلِه وحكمتِه والفرحُ بفضله ورحمتِه، ونحن لا نعلم من حكمة الله وسائر أسمائِه وصفاتِه إلا ما علمناه، ولا يُحيط بكنهه شيء منها ونهايتِه إلا الذي اتصف بها وهو الله الذي لا إله إلا هو، ومما علمناه من ذلك بما علمنا الله تبارك وتعالى أن السيئة لذاتِها ليست محبوبة لله ولا مرضية كما قال تعالى بعد أن نهى عباده عن الكبائر المذكورة في سورة الإسراء: ﴿ كُلُّ ذَلِكَ كَانَ سَيِّئُهُ عِندَ رَبِّكَ مَكْرُوهًا ﴾ [الإسراء: ٣٨].

ولكن يترتب عليها من مَحابّه ومرضاتِه ما هو أعلمُ به إما في حق فاعلها من التوبة والإنابةِ والإذعانِ والاعترافِ بقُدرة الله عليها والخوفِ من عقابِه، ورجاءِ مغفرتِه، ونفي العُجْبِ المُحِبِط للحسنات عنه، ودوامِ الذلِّ والانكسارِ، وتمحُضِ الافتقار وملازمةِ الاستغفار، وغيرِ ذلك من الفرائضِ والطاعاتِ المحبوبةِ للرب عز وجل التي أثنى في كتابه على المتصفين بها غاية الثناء.

وفي الصحيحين (١): «للَّهُ أَشدُ فرحاً بتوبةِ عبدِه حين يتوب إليه من أحدكم كان على راحلتِه بأرض فلاةٍ فانفلتت منه وعليها طعامه وشرابُه فأيسَ منها فأتى شجرةً فاضطجع في ظلها قد أيس من راحلته، فبينما هو كذلك إذ هو بها قائمة عنده، فأخذ بخطامِها فقال من شدة الفرح: اللهم أنت عبدي وأن ربُك، أخطأ من شدة الفرح». أخرجاه عن أنس على عن النبي على النبي على النبي على النبي المناه عن أنس اللهم عن النبي اللهم اللهم الله المناه المناه عن أنس اللهم النبي اللهم الله المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه اللهم المناه المناه

فالواجب على العبد كراهةُ ما يكرهه ربَّه وإلُهه وسيدُه ومولاهُ من السيئات، وعدم محبتِها والنفرة منها، والاجتهادُ في كف النفسِ عنها، وأطْرُها على محابِّ اللَّهِ، وأن لا يصدُرَ عنها شيءٌ يكرهه اللَّهُ عز وجل، فإن غلبتُهُ نفسُه بجهلها

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱۰۲/۱۱ رقم ۱۳۰۹) ومسلم (۱/ ۲۱۰۵ رقم ۱۷۷۷). واللفظ المذكور رواية لمسلم في صحيحه (۱/ ۲۱۰۶ رقم ۷/ ۲۷٤۷).

وشرارتها فصدر عنه شيء من ذلك المكروهِ فليبادِر إلى دواء ذلك وليتدارخه بمحاب الله عز وجل ومرضاتِه من التوبة والإنابةِ والاستغفارِ والاذكار وعدم الإصرارِ؛ فإن الله تعالى قد أرشدَ إلى ذلك وأثنى على من اتصف به، قال الله تعالى: ﴿ فَي وَسَارِعُوا إِلَى مَغْفِرةٍ مِن رَّيِكُمْ وَجَنَةٍ عَمْهُهَا السَّمَوَتُ وَالْأَرْضُ أُعِدَتُ لِلمُتَّقِينَ فَي اللَّرَاءِ وَالضَّرَاءِ وَالصَّرَاءِ وَالصَّلِينِ الْفَيظُ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ للمُتَقِينَ اللَّهُ يُعِبُ المُعْسِينِ فَي السَّرَاءِ وَالصَّرَاءِ وَالصَّرَاءِ وَالصَّرَاء وَالصَّرَاء وَالصَّرَاء وَالصَّرَاء وَالصَّرَاء وَالصَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ يُعِبُ المُعْسِينِ فَي وَاللَّهُ وَلَم يُعِبُوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُم فَاسَتَغَفَرُوا لِذُنُوبِهِم وَمَن يَغْفِرُ الذُنُوبِ إِلّا اللهُ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ فَعْفِرُهُ مِن رَبِهِمْ وَجَنَّتُ تَجْرِى مِن تَعْتِهَا الْأَنْهَنُ خَلِينِ فَي اللهَ عَن رَبِهِمْ وَجَنَتُ تَجْرِى مِن تَعْتِهَا الْأَنْهَنُ خَلِينِ فَي اللَّهُ وَلَمْ عَنْهُ وَبَعْمَ أَجُرُ الْعَلَمِلِينَ فَي اللَّهُ اللهُ عَن الله عن الآيات.

وفي الحديث: «لو لم تُذنبوا لأتى اللّهُ بقوم يذنبون فيستغفرون فيغفر لهم»(۱)، أو كما قال.

فإن ترتب على فعلِ السيئةِ من فاعلِها هذه الأمورُ المحبوبةُ للرب عز وجل فذلك غايةُ مصلحةِ العبدِ وسعادتِه وفلاحِه، وإن لم يقع منه ذلك فلِخَبَث نفسِه وعدم صلاحيتِها للملأ الأعلى ومجاورةِ المولى، والله أعلم بالمهتدين.

وحينئذ يترتب عليها فرائضُ اللَّهِ عز وجل على أوليائِه المؤمنين من الدعوة الى الله عز وجل التي هي من وظائف الرسلِ عليهم السلام، والأمرِ بالمعروفِ والنهي عن المنكر الذي هو أعظمُ فرائضِ اللَّهِ تعالى، والجهادِ في سبيله الذي هو ذُروةُ سنامِ الإسلامِ، وعليه يترتب لأوليائِه الفتحُ أو الشهادةُ، ويكفيك في فضل ذلك قولُ الله عز وجل: ﴿ إِنَّ اللهَ أَشْتَرَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اَنْفُسَهُمْ وَأَمُولَكُم بِأَنَ لَلْكَ قَولُ الله عز وجل: ﴿ إِنَّ اللهَ أَشْتَرَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اَنْفُسَهُمْ وَأَمُولَكُم بِأَنَ لَهُمُ الْجَنَّةُ يُقْدِلُونَ فِي سَكِيلِ اللهِ فَيقَلْلُونَ وَيُقَالُونَ وَعُقَالُونَ وَعُقَالُونَ وَعُقَالُونَ وَعُقَالُونَ وَعُقَالُونَ وَعُقَالُونَ وَعُقَالُونَ وَعُقَالُونَ وَعُقَالُونَ وَعَلَا عَلَيْهِ حَقًا فِ التَوْرَكِيةِ وَالْإِنِيمِ وَالْفُرُونَ الْوَقِي وَمَنْ أَوْفَ بِعَهْدِهِ مِنَ اللهِ فَيقَالُونَ الْمُنْوِنَ الْمُنْكِونَ السَّيْحِكُمُ الَذِي بَايَعْتُم بِهِ وَاللَّهِ هُو اللَّهِ فَاللَّهُ وَمَنْ النَّهُ اللَّهُ وَمَنْ النَّامِ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَيَشِر اللَّهُ عَرُونِ وَالنَّاهُونَ عَنِ الْمُنْكِرُونَ الْمُنْدُونَ الْمُنْهُ وَاللَّهُ وَبَشِر اللَّوْمُ اللَّهُ وَبَشِر اللَّهُ وَبَشِر اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَيَشِر اللَّهُ وَبُشِر اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحه (۲۱۰٦/٤ رقم ۲۷٤٩/۱۱) من حديث أبي هريرة.

ولو سردنا ما في هذا البابِ من الآيات والأحاديث لطال الفصل، ونحن نستغفر اللَّه العظيم من الخوضِ في هذا البابِ، ولسنا من الراسخين في العلم، وسيأتي إن شاء الله مزيدُ بحثٍ في هذا في بابِ الإيمانِ بالقدر، وهناك نذكر مراتِبه ومذاهب من خالف فيه أهلَ السنةِ والجماعةِ إن شاء الله تعالى، واللَّه المستعانُ وعليه التُكلانُ ولا حولَ ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

#### [إثبات السمع والبصر لله تعالى]

(وهـو الـذي يسرى دبـيـبَ الـذرِّ في الظلمات فوق صُمُّ الصخر) (وسـامـعٌ لـلـجـهـر والإخـفـاتِ بـسـمـعـه الـواسـع لـلأصـوات)

في هذين البيتين إثباتُ البصرِ لله تعالى المُحيطِ بجميع المُبصرات، وإثباتُ السمع له المُحيط بجميع المسموعات.

وهاتان الصفتان من صفاتِ ذاتِه تعالى وهما مُتضمَّنُ اسمَيه: «السميع البصير». قال الله عز وجل: ﴿ الله إِنَّ الله يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا الْأَمْنَتِ إِلَى آهَلِهَا وَإِذَا كَمَّتُم بَيْنَ النَّاسِ أَن تَحَكُمُوا بِالْعَدُلُ إِنَّ الله يَعْنَا يَعِظُكُم بِيَّةٍ إِنَّ الله كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴿ [النساء: ٥٨]. وقال تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيَّ أُ وَهُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١]. وقال تعالى: ﴿ وَلُكِ بُولِجُ النَّهَارَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي النَّهِارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي النَّهِارِ وَلُولِجُ النَّهَارَ فِي النَّهِارِ وَلُولِجُ النَّهَارَ فِي النَّهِارِ وَلُولِجُ النَّهَارَ فِي النَّهُارِ وَلُولِجُ النَّهَارَ فِي النَّهُارَ فِي النَّهُارَ فِي النَّهُارَ وَلُولِجُ النَّهَارَ فِي النَّهِارَ وَلُولِجُ النَّهَارَ فِي النَّهِ اللَّهُ سَمِيعُ بَصِيرٌ ﴾ [الحج: ٦١]. وقال تعالى: ﴿ قُلِ اللّهُ أَعَلَمُ بِمَا لَبِثُوا لَهُ عَيْبُ السَّمَورَةِ وَالْأَرْضُ أَبْصِرْ بِهِ وَأَسْمِعُ ﴾ [الكهف: ٢٦].

وقال ابنُ جرير<sup>(۱)</sup>: وذلك في معنى المبالغة في المدح كأنه قيل ما أبصره وأسمَعه، وتأويلُ الكلامِ ما أبصرَ اللَّهَ لكل موجودٍ وأسمَعه لكلِ مسموعٍ لا يخفى عليه من ذلك شيءً.

ثم روى قتادةُ (٢) في قوله تعالى: ﴿أَبْصِرْ بِهِم وَأَسْمِعْ﴾ [الكهف: ٢٦]، فلا أحدَ أبصرُ من اللَّهِ ولا أسمعُ.

<sup>(</sup>١) في تفسيره: «جامع البيان» (٩/ج١٥/٢٣٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير في الجامع البيان، (٩/ ج١٥/ ٢٣٢).

وقال ابنُ زيدِ<sup>(۱)</sup>: ﴿أَبْصِرُ بِهِ وَأَسْمِعُ ﴾ [الكهف: ٢٦] يرى أعمالهم ويسمع ذلك منهم إنه كان سميعاً بصيراً.

وقال البغوي<sup>(٢)</sup> رحمه الله تعالى: «أي ما أبصر اللّه بكل موجود وأسمَعه لكل مسموع، أي لا يغيب عن سمعه وبصره شيء».

وقال تعالى لموسى وهارون عليهما السلام: ﴿ قَالَ لَا تَخَافَا ۚ إِنَّنِي مَعَكُمَا أَسْمَعُ وَأَرَىٰ ﴾ [طه: ٤٦].

قال ابن عباس (٣) على: «أسمع دعاء كما فأجيبه وأرى ما يراد بكما فأمنَعُه، لست بغافل عنكما فلا تَهتما».

وقال تعالى لهما في موضع آخر: ﴿ كُلَّ فَاذَهْبَا بِثَايِنِنَا ۚ إِنَّا مَعَكُم مُسْتَمِعُونَ﴾ [الشعراء: ١٥]. وقال تعالى: ﴿ أَمْ يَعَسَبُونَ أَنَا لَا سَنَعُ سِرَهُمْ وَجُونِهُمْ بَلَى وَرُسُلُنَا لَدَيْهِمْ يَكُدُبُونَ﴾ [الزخرف: ٨٠]. وقال تعالى: ﴿ وَقُلِ اعْمَلُواْ فَسَيَرَى اللهُ عَلَكُو ﴾ [التوبة: ١٠٥]. وقال تعالى: ﴿ اللهِ عَلَى يَرِيكَ حِينَ وَقَال تعالى: ﴿ اللَّهِ يَرَيكَ حِينَ مَقُومُ ﴿ وَمَقَلُكُ فِي السَّيجِدِينَ ﴿ إِنَّهُ هُو السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ وَالشَّعراء]. وقال تعالى: ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ فَقِيرٌ وَنَعَنُ أَعْنِيلَهُ سَيَكُمُ مَا قَالُوا ﴾ [ال عمران: ١٨١]. وقال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ سَمِيعٌ اللَّهُ قَوْلُ اللَّهِ عَبِيرٌ ﴾ [المجادلة: ١].

رواه البخاريُّ في كتاب التوحيد تعليقاً<sup>(٤)</sup>، ......

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (٩/ج١٥/٢٣٢).

<sup>(</sup>۲) في تفسيره: «معالم التنزيل» (٥/ ١٦٥).

<sup>(</sup>٣) ذكره البغوي في تفسيره (٦/٦/٥) عنه.

<sup>(</sup>٤) (٣٧٢/١٣). ووصل حديثه المذكور أحمد والنسائي وابن ماجه باللفظ المذكور هنا ـ وهو: «الحمدُ لله الذي وسع سمعه الأصوات، فأنزلَ الله تعالى على نبيه ﷺ ﴿قد سمع الله =

وأخرجه النسائيُ<sup>(۱)</sup> وابنُ ماجه<sup>(۲)</sup> وابنُ جرير<sup>(۳)</sup> وابنُ أبي حاتم.

وفي رواية له عنها<sup>(١)</sup> على أنها قالت: «تبارك الذي أوعى سمعُه كلَّ شيءٍ، إني لأسمع كلام خولة بنتِ ثعلبة ويخفى عليَّ بعضُه وهي تشتكي زوجَها إلى رسول الله على وأفنى شبابي ونثرتُ له بطني حتى إذا كبِرَتْ سني وانقطع ولدي ظاهرَ مني، اللهم إني أشكو إليك.

قالت: فما برحت حتى نزل جبريلُ بهذه الآية: ﴿ قَدْ سَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ الَّتِي تَجَادِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِنَ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرُكُما ۗ [المجادلة: ١].

قالت: وزوجُها أوسُ بن الصامت.

وقال البخاريُّ رحمه الله تعالى في كتاب التوحيد: بابُ قولِ الله تعالى: ﴿وَكَانَ اللهُ سَمِيعًا بَصِيرًا﴾ [النساء: ١٣٤]. وذكر خبرَ عائشةَ هذا معلقاً (٥٠).

وروي<sup>(٦)</sup> عن أبي موسى ﴿ قَالَ: كنا مع النبي ﷺ في سفر فكنا إذا علونا كبَّرنا فقال: «اربَعوا على أنفسكم فإنكم لا تدعون أصمَّ ولا غائباً، تدعون سميعاً بصيراً قريباً». ثم أتى عليَّ وأن أقول في نفسي لا حول ولا قوة إلا بالله، فقال: «يا عبد الله بنَ قيس، قل لا حول ولا قوة إلا بالله فإنها كنز من كنوز الجنة».

<sup>=</sup> قول التي تجادلك في زوجها ﴿ [المجادلة: ١].

وأخرجه ابن ماجه أيضاً من رواية أبي عبيدة بن معن عن الأعمش بلفظ: «تبارك... وسياقه أتم، وليس لتميم المذكور عن عروة في الصحيحين سوى هذا الحديث وآخر عند مسلم». قاله الحافظ في «الفتح» (٣٧٣/٣٧ ـ ٣٧٤).

<sup>(</sup>۱) في «السنن» (٦/ ١٦٨ رقم ٣٤٦٠).

<sup>(</sup>٢) لم يخرجه ابن ماجه بهذا اللفظ بل باللفظ الآتي.

<sup>(</sup>٣) فيٰ «جامع البيان» (١٤/ ج٢/ ٢).

قلت: وأخرجه سعيد بن منصور، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن مردويه كما في «الدر المنثور» (٨/ ٦٩) والحاكم (١/ ٤٨١) وأحمد (٦/ ٤١٠) وصححه الحاكم ووافقه الذهبي وهو كما قالا.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن ماجه (٦٦٦/١ رقم ٢٠٦٣) والحاكم (٢/ ٤٨١). وصححه ووافقه الذهبي وهو كما قالا.

وابن مردویه وابن أبی حاتم کما فی «الدر المنثور» (۸/ ۷۰).

<sup>(</sup>٥) البخاري (١٣/ ٣٧٢) معلقاً.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري (١٣/ ٣٧٢ رقم ٧٣٨٦) ومسلم (١٠٧٦ رقم ٢٠٧٦).

وعن عائشة (١٠ وَهُمَا قالت: قال النبي وَ اللهُ اللهُ السلام ناداني قال: إن اللَّهَ قد سمعَ قولَ قومِك وما ردُّوا عليك».

وروى أبو داود (٣) عن أبي هريرة ﴿ إِنَّهُ أَنه قرأ هذه الآية: ﴿ إِنَّ اللّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُودُوا الْأَمَنتَتِ إِلَى آهَلِهَا ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾ [النساء: ٥٨]. قال: رأيت رسولَ الله ﷺ يضع إبهامَه على أذنه والتي تليها على عينه، قال أبو هريرة ﷺ رأيتُ رسولَ الله ﷺ يقرأها ويضع إصبعيه.

قال ابنُ يونسَ: قال المقرئ يعني: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ سَكِمِيكُمْ بَصِيرٌ ﴾ [الحج: ٧٥]، يعني أن لله سمعاً وبصراً.

قال أبو داود (٤) رحمه الله تعالى: وهذا رد على الجهمية اه.

قلت: \_ يعني أبو داود رحمه الله \_ أن الجهمية لا يُثبتون لله تعالى اسماً ولا صفة مما سمّى ووصف نفسه تعالى به وأثبته له رسولُ الله ﷺ، فلا يثبتون أن اللّه هو السميعُ البصير، ولا أنه يسمع ويرى بسمع وببصر، فراراً بزعمهم من التشبيه بالمخلوقين فنزهوه عن صفاتِ كمالِه التي وصف بها نفسه وهو أعلمُ بنفسه وبغيره، وشبّهوه بالأصنام التي لا تسمع ولا تبصر، قال الله عز وجل عن خليله إبراهيم

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱۳/ ۳۷۲ رقم ۷۳۸۹) ومسلم (۳/ ۱٤۲۰ ـ ۱٤۲۱ رقم ۱۷۹۰).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٣/ ٤٩٥ رقم ٧٥٢١) ومسلم (١٤١/٤ رقم ٢٧٧٧).

<sup>(</sup>٣) في «السنن» (٩٦/٥ ـ ٩٧ رقم ٤٧٢٨) بسند صحيح.

<sup>(</sup>٤) في سننه (٥/ ٩٧).

عليه السلام في دعوته أباه إلى الله عز وجل: ﴿ يَتَأْبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِي عَنكَ شَيْئًا﴾ [مريم: ٤٢].

وقد أثبت الجهميةُ قبَّحهم اللَّهُ حجةً لعُبَّادِ الأصنامِ وجواباً لإنكار خليلِ اللَّهِ وجميع رسلِه عليهم، فكان للكفار أن يقولوا: ومعبودُكم أيضاً لا يسمع ولا يبصر، تعالى الله عما يقول الظالمون والجاحدون علواً كبيراً.

وقالت المعتزلة (١): سميعٌ بلا سمع، بصيرٌ بلا بصر، واطردوا جميع أسمائِه هكذا فأثبتوا أسماءً ونفَوا ما تتضمنه من صفات الكمال وهو عبارةٌ عن إثبات الألفاظِ دون المعاني، وقولُهم في الحقيقة راجعٌ إلى قول الجهمية، مخالفٌ كلٌ منهما للكتاب والسنة والعقولِ الصحيحةِ والفِطرِ السليمة.

وهدى الله تعالى بفضله أهلَ السنة لفهم كتابه، وآمنوا بما وصف به نفسَه وأقروا بما أخبر ونفَوا عنه التشبيه، كما جمع تعالى بينهما في قوله عز وجل: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَىٰ الْمُعَيِعُ ٱلْبَصِيرُ﴾ [الشورى: ١١]

#### [العلم الإلهي]

# (وعِلمُه بما بدا وما خفي أحاط علماً بالجليّ والخفي)

أي ومما أثبته الله عز وجل لنفسه وأثبته له رسوله على أنه عليم بعلم، وأن علم محيط بجميع الأشياء من الكليات والجزئيات، وهو من صفاتِه الذاتية، وعلمه أزلي بأزليته، وكذلك جميع صفاتِه، فقد علم تعالى في الأزل جميع ما هو خالق، وعلم جميع أحوالِ خلقه وأرزاقهم وآجالهم وأعمالهم وشقاوتهم وسعادتهم، ومن هو منهم من أهل النارِ.

<sup>(</sup>۱) المعتزلة: اسم يطلق على فرقة ضالة منحرفة ظهرت في الإسلام في القرن الثاني الهجري ما بين سنة (۱۰۵ ـ ۱۱۰هـ) بزعامة رجل يسمّى: «واصل بن عطاء الغزّال».

نشأت هذه الطائفة متأثرة بشتى الاتجاهات الموجودة في ذلك العصر...

وقد تفرقت المعتزلة فرقاً كثيرة، واختلفوا في المبادئ والتعاليم ووصلوا إلى اثنتين وعشرين فرقة ــ[الملل والنحل (١/ ٥٦ ـ ٩٦) و [الفرق بين الفرق (ص١١٢ ـ ١٨٧].

<sup>[</sup>المعتزلة وأصولهم الخمسة، وموقف أهل السنة منها، تأليف: عواد بن عبد الله المعتق، وفرق معاصرة. إعداد: غالب بن على عواجي. (٢/ ٨٢١ ـ ٨٥١)].

وعلمَ عدد أنفاسِهم ولحظاتِهم وجميعَ حركاتِهم وسكَناتِهم: أين تقع ومتى تقع وكيف تقع كلُ ذلك بعلمه وبمرأى منه ومسمع لا تخفى عليه منهم خافية، سواة في علمه الغيبُ والشهادةُ والسرُّ والجهرُ والجليلُ والحقيرُ.

لا يعزبُ عن علمه مثقالُ ذرةٍ في السمواتِ ولا في الأرض، ولا في الدنيا ولا في الدنيا ولا في الدنيا ولا في الآخرة. قال الله تعالى: ﴿وَاَعْلَمُواْ أَنَّ اللّهَ يَعْلَمُ مَا فِي أَنفُسِكُمْ فَأَخَذَرُوهُ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللّهَ عَفُورُ حَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٣٥٥]. وقال تعالى: ﴿وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللّهَ بِهِ عَلِيمٌ ﴾ يعمله البقرة: ٢١٥]. وقال تعالى: ﴿وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللّهَ بِهِ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢١٥].

وقال تعالى: ﴿ وَإِن تُبَدُواْ مَا فِي النَّسِكُمْ أَوْ تُخَفُّوهُ يُحَاسِبَكُمْ بِهِ اللَّهُ ﴾ [البقرة: ١٨٤]. وقال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفَىٰ عَلَيْهِ شَىٰ يُ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَآ ﴾ [آل عمران: ٥]. وقال تعالى: ﴿ فَي وَيَعْدُ مَا فِي الْبَرِّهِ وَلَا فِي السَّمَآ ﴾ [آل عمران: ٥]. وقال تعالى: ﴿ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلْمَنْ الْأَرْضِ وَلَا رَطْبِ وَلَا يَابِسِ وَالْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلْمَنْ اللَّهُ أَنْ أَنْ وَلَا رَطْبِ وَلَا يَابِسِ وَاللَّهِ فِي كُنْبِ مُبِينِ ﴾ [الأنعام: ٥٩]. وقال تعالى: ﴿ عَلِمَ اللهُ أَنْكُمْ كُنتُواْ مِنْهُ مِن قَرَانِ وَلَا اللهَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ مِن قَرَانٍ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَّا حَالًى اللهُ وَلَا أَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا يَعْدُونُ مِن قَرَانٍ وَلَا اللهُ مَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَ

وقال عن نبيّه شعيب: ﴿وَسِعَ رَبُّنَا كُلَّ شَيْءٍ عِلْمَا ﴾ [الأعراف: ٨٩]. وقال تعالى عن خليله: ﴿رَبَّنَا إِنَّكَ تَعْلَمُ مَا نُخْفِى وَمَا نُعْلِنُّ وَمَا يَغْفَى عَلَى ٱللّهِ مِن شَيْءٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَاءِ﴾ [إسراهيم: ٣٨]. وقال تعالى: ﴿لَا جَرَمَ أَكَ ٱللّهَ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّوكَ وَمَا يُعْلِنُونَ ﴾ [الإسراء: يُعْلِنُونَ ﴾ [الإسراء:

٥٥]. وقال تعالى: ﴿ وَإِن تَجْهَرْ بِالْقَوْلِ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ ٱلسِّرَّ وَأَخْفَى ﴾ [طه: ٧]. وقال تعالى: ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خُلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمًا ﴾ [طه: ١١٠]. وقال تعالى: ﴿ قَالَ رَبِّى يَعْلَمُ ٱلْقَوْلَ فِي ٱلسَّمَاءَ وَٱلْأَرْضِ ۖ وَهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ [الأنبياء: ٤].

وقال تعالى: ﴿إِنَّهُ يَعْلَمُ ٱلْجَهْرَ مِنَ ٱلْقَوْلِ وَيَعْلَمُ مَا تَكْنُمُونَ الْانبياء: الْأنبياء: وقال تعالى: ﴿أَلَوْ تَعْلَمُ أَنَ اللّهَ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّكَاءِ وَٱلْأَرْضِ إِنَ ذَلِكَ فِي كَتَبٍ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللّهِ يَسِيرٌ ﴾ [الحج: ٧٠]. وقال تعالى: ﴿أَلَا إِنَ لِلّهِ مَا فِي كَتَبٍ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللّهِ يَسِيرٌ ﴾ [الحج: ٧٠]. وقال تعالى: ﴿أَلَا إِنَ لِلّهِ مَا فِي ٱلسَّكَوْنِ وَٱلأَرْضِ قَدْ يَعْلَمُ مَا أَنتُ عَلَيْهِ وَيَوْمَ يُرْجَعُونَ إِلَيْهِ فَيُؤَمِّمُ مِكَا عَمِلُوا وَاللّهُ وَمَا مِنْ عَلَيْهُ إِلَا فِي كِنْبٍ مُبِينٍ ﴿ وَإِنْ رَبِّكَ لَيَعْلَمُ مَا ثُوكُنُ صُدُولُهُمْ وَمَا يُعْلِمُ وَمَا مِنْ غَلِبَةِ فِي ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ إِلّا فِي كِنْبٍ مُبِينٍ ﴿ وَإِلّا اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَ السَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ إِلّا فِي كِنْبٍ مُبِينٍ ﴿ وَإِلّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَمَا مِنْ غَلِبَةٍ فِي ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ إِلّا فِي كِنْبٍ مُبِينٍ ﴿ وَهَا مِنْ غَلِبَةٍ فِي ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ إِلّا فِي كِنْبٍ مُبِينٍ ﴿ وَهَا مِنْ غَلِبَةٍ فِي ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ إِلّا فِي كِنْلِ مُبِينٍ إِلَّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ إِلّٰ اللّهُ وَالْرَصِ اللّهُ وَلِكُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ إِلَا فِي كُنْبٍ مُبِينٍ إِلّهُ إِلّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهِ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللللللللّهُ الللللللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللللللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللللللّهُ الل

وقال تعالى: ﴿إِنَّا إِن تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدُلِ فَتَكُن فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي السَّمَوَتِ أَوْ فِي الْأَرْضِ يَأْتِ بِهَا اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ لَطِيفُ خَبِيرٌ ﴾ [لقمان: ١٦]. وقال تعالى: ﴿وَلِكَ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ الْعَزِيرُ الرَّحِيمُ ﴾ [السجدة: ٦]. وقال تعالى: ﴿إِن تُبَدُّوا شَيْءًا أَوْ ثَحْفُوهُ فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُلِّ شَيْءً عَلِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٥٤]. وقال تعالى: ﴿عَلِمِ الْغَيْبُ لَا يَعْرُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السَّمَوَتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ وَلَا أَصْعَكُمُ مِن ذَالِكَ وَلَا فِي النَّرَضِ وَلَا فِي النَّرَضِ وَلَا فِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا فِي السَّمَوَتِ وَلَا فِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا فِي السَّمَانُ وَلَا فِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَا فِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ إِلَا فِي عَلَيْهِ إِلَا فِي السَّمَانُ وَلَا فِي اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَا فِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْكُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ الْمُعَالَمُ اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ ال

وقال تعالى: ﴿ وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أَنْنَى وَلَا تَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ ۚ وَمَا يُعَمَّرُ مِن مُّعَمِّرِ وَلَا يَضَعُ مِنْ عُمُوهِ إِلَّا فِي كِنَابٍ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللّهِ يَسِبُرُ ﴾ [فاطر: ١١]. وقال تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهَ عَمَلِهُ غَيْبِ السّمَوَتِ وَالأَرْضِ النَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ ﴾ [فاطر: ٣٨]. وقال تعالى: ﴿ وَقَال تعالى: ﴿ وَقَال تعالى: ﴿ وَلَتَعْرِفَنَهُمْ فِي لَحْنِ الْقَوْلِ وَاللّهُ وَمَا تُخْفِى الصَّدُورُ ﴾ [غافر: ١٩]. وقال تعالى: ﴿ وَلَتَعْرِفَنَهُمْ فِي لَحْنِ الْقَوْلِ وَاللّهُ مِنْكُولُ وَلَنَّهُمْ فِي لَحْنِ الْقَوْلِ وَاللّهُ يَعْلَمُ أَعْدَلَكُمْ ﴾ [محمد: ٣٠].

وقال تعالى: ﴿ قُلْ أَنْمُلِمُونَ اللّهَ بِدِينِكُمْ وَاللّهُ يَعْلَمُ مَا فِي اَلسَّمَوْتِ وَمَا فِي اَلأَرْضِ وَاللّهُ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمُ ﴿ إِلَى السحجرات: ١٦]. وقال تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهَ يَعْلَمُ غَيْبَ اَلسَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ وَاللّهُ بَصِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [الحجرات: ١٨]. وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الإنسَنَ وَتَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ نَفْسُتُمْ وَتَحْنُ أَفْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ ﴾ [ق: ١٦]. وقال تعالى: ﴿ فَنْ أَعْلَمُ بِمَا يَقُولُونُ وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِم بِحَبَّارٍ ﴾ [ق: ٤٥]. وقال تعالى: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُو أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ، وَهُو أَعَلَمُ بِمَنِ أَهْتَدَىٰ﴾ [النجم: ٣٠]. وقال تعالى: ﴿هُو أَعَلَمُ بِكُو إِذَ أَنشَرُ أَجِنَةٌ فِي بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمُّ فَلَا تُرَكُّوا أَنفُسَكُمُ هُو أَعْلَمُ بِمَنِ أَنشَاكُمُ مِن الْأَرْضِ وَمَا يَغْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَعْرُلُ مِنَ النَّجَمَةِ وَمَا يَعْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَعْرُلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَمَا يَعْرُلُ مِن السَّمَاءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيها وَهُو مَعَكُونَ أَيْنَ مَا كُنتُمُ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [الحديد: ١٤].

وقال تعالى: ﴿ أَلَمْ نَرَ أَنَّ اللّهَ يَعْلَمُ مَا فِي اَلْتَمَوْتِ وَمَا فِي اَلْآرَضِ مَا يَكُونُ مِن فَجَوَىٰ ثَلَثَةٍ إِلّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلّا هُو سَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلاَ أَكْثَرُ إِلّا هُو مَعَهُمْ أَنِنَ مَا كَانُواْ ثُمُّ يُنْتِعُهُم بِمَا عَبِلُواْ يَوْمَ الْقِيْمَةَ إِنَّ اللّهَ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [المحادلة: ٧]. وقال تعالى: ﴿ يُعْلَمُ وَمَا أَعْلَنُمُ وَمَا أَعْلَنُمُ وَمَا أَعْلَنُمُ وَمَا أَعْلَنُمُ وَمَا أَعْلَنُمُ وَمَا أَعْلَنُمُ مَا فِي السِّمَوَتِ وَأَلْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَأَلْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَأَلْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَأَلْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا فَى السَّمَوَتِ وَالْلَاقِي وَعَالَمُ اللّهَ مَا فَى السَّمَوَتِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ لِمَا اللّهُ مُورِ وَمَا تُعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَاللَّهُ عَلِيمٍ الْعَلَيْ لَا اللّهُ وَمَا لَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَاللَّهُ مِن وَيَعْلَمُ مَا فَى السَّمَوَتِ وَاللَّهُ عَلِيمٍ اللّهَ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَقُولُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ عَلَيْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْمُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَوْلُ اللّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ عِلْمُ اللّهُ وَلَا الللّهُ قَلْ كُلِ شَيْءٍ عِلْمُ الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ عِلْمُا ﴾ [الطلاق: ١٢].

وقال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ١٨١]. ﴿إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ [التوبة: ٢٨]. ﴿إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ خَكِيمٌ ﴾ [التوبة: ٢٨]. ﴿إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيمًا خَبِيرًا ﴾ [النساء: ٣٥]. عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ [النساء: ٣٥]. ﴿إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيمًا خَبِيرًا ﴾ [النساء: ٣٥]. ﴿إِنَّهُ عَلِيمًا خَبِيرًا ﴾ [النساء: ٣٥]. ﴿ إِنَّهُ عَلِيمًا بِذَاتِ الصَّدُورِ ﴾ [فاطر: ٣٨، الشورى: ٢٤، الزمر: ٧، الأنفال: ٤٣].

ولو ذهبنا نسوقُ جميعَ الآياتِ في إثبات علم اللَّهِ عز وجل لطال الفصلُ وفيما ذكرنا كفايةً.

وفي الصحيحين (١) عن جابر رضي قال: كان رسولُ الله على يعلم أصحابه الاستخارة في الأمور كلّها كما يعلم السورة من القرآن، يقول: «إذا هم أحدُكم بالأمر فليركع ركعتين من غير الفريضة، ثم ليقل: اللهم إني أستخيرُك بعلمك، وأستقدرك بقدرتك، وأسألك من فضلك العظيم، فإنك تقدر ولا أقدرُ، وتعلمُ ولا أعلم، وأنت علامُ الغيوب.

اللهم فإن كنت تعلم هذا الأمرَ (ثم يسميه بعينه) خيراً لي في عاجل أمري وآجله ـ أو قال في ديني ومعاشي وعاقبةِ أمري ـ فاقدُرُه لي ويسره لي ثم بارك لي فيه.

اللهم وإن كنت تعلم أنه شرَّ لي في ديني ومعاشي وعاقبة أمري ـ أو قال في عاجل أمري وآجِله ـ فاصرفِني عنه واقدُر لي الخيرَ حيث كان ثم أرضني به».

وفيهما (٢) من حديث تعاقب الملائكة بأطراف النهار: «فيسألهم وهو أعلم هم».

وفيهما (٣) من دعاء الكرب: «لا إله إلا اللَّهُ العليمُ الحليم». وفيهما (٤) من حديث الذي أوصى أن يُحرَقَ ويُذرى ثم قال: «لمَ فعلتَ ؟ قال: من خشيتك وأنت أعلمُ».

 <sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه.

<sup>(</sup>٢) البخاري (٣/ ٣٣ رقم ٥٥٥) ومسلم (١/ ٤٣٩ رقم ٢١٠/ ٦٣٢) من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٤) البخاري (٦/ ٥١٤ رقم ٣٤٧٨) ومسلم (٢١١١/٤ رقم ٢٧٥٧) من حديث أبي سعيد الخدري.

وفيهما(١) من حديث قصة موسى والخِضر: «أن موسى قام خطيباً في بني إسرائيل، فسُئل أيُّ الناسِ أعلمُ؟ فقال: أنا، فعتبَ اللَّهُ عليه إذ لم يردُّ العلمَ إلى الله».

وفي رواية: "إليه"، وفيه قول الخِضرِ عليه السلام: "يا موسى إنك على علم من علم اللّهِ علّم كله الله لا أعلمه، وأنا على علم من علم اللّهِ علّم كنيهِ الله لا تعلمه"، إلى أن قال: "فركبا في السفينة قال: ووقع عصفور على حرف السفينة فغمس منقاره في البحر فقال الخضرُ لموسى: ما علمك وعلمي وعلم الخلائق في علم اللّهِ إلا مقدارُ ما غمس هذا العصفورُ منقارَه".

وفي رواية: «إلا مثلُ ما نقص هذا العصفورُ من هذا البحر».

وفيهما (٢) عن ابن عمر ﴿ أن رسولَ اللَّهِ ﷺ قال: «مفاتيحُ الغيبِ خمسٌ لا يعلمها إلا اللَّهُ: لا يعلم ما في غد إلا اللَّهُ، ولا يعلم ما تغيضُ الأرحامُ إلا اللَّهُ، ولا يعلم متى يأتي المطرُ أحدٌ إلا اللَّهُ، ولا تدري نفسٌ بأي أرضٍ تموت، ولا يعلم متى تقومُ الساعةُ إلا الله».

وفيهما (٣) من حديث أبي موسى الأشعري: «اللهم اغفِرْ لي خطيئتي وجهلي وإسرافي في أمري وما أنت أعلمُ به مني»، إلى غير ذلك من الأحاديث.

وكما أخبر اللَّهُ تعالى عن علمه بما كان وما سيكون، كذلك أخبر عما لم يكن من المُمْكِنات والمستحيلات لو كان كيف يكون، فقال تعالى في الممكن على تقدير وقوعِه: ﴿ وَقَالُواْ لَوْلاَ أُنْزِلَ عَلَيْهِ مَلَكُ فَوْ أَنْزَلْنَا مَلَكًا لَقُضِى الْأَمْنُ ثُمَّ لَا يُنظُرُونَ ﴿ وَلَوْ جَمَلْنَهُ مَلَكًا لَقَضِى الْأَمْنُ ثُمَّ لَا يُنظُرُونَ ﴿ وَلَوْ جَمَلْنَهُ مَلَكًا لَقَضِى الْأَمْنُ ثُمَّ لَا يُنظُرُونَ ﴾ [الأنعام]. وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ جَمَلْنَهُ قُرُوانًا أَعْمَينًا لَقَالُواْ لَوْلا فُصِلَتَ ءَايَنَهُ أَوْ عَلَيْهُمْ عَالَيْهُ المُعَمِينَ وَعَرَفِي ﴾ [فصلت: الآية. وقال تعالى: ﴿ وَأَقَسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَنْهِمْ لَهِن جَآءَتُهُمْ عَايَةٌ لَيُومِئُنَ عِمَا قُلُوا

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱/۲۱۷ ـ ۲۱۸ رقم ۱۲۲). ومسلم (۱/۱۸٤۷ ـ ۱۸۵۳ رقم ۱۷۰، ۱۷۱، ۱۷۲، ۱۷۳، ۱۷۳ ) من حديث أبي بن كعب.

<sup>(</sup>٢) البّخاري (٨/ ١٣ ٥ رقم ٤٧٧٨). ولم يخرجه مسلم.

٣) البخاري (١٩٦/١١ ـ ١٩٧ رقم ٦٣٩٩) ومسلم (٤/ ٢٠٨٧ رقم ٢٧١٩).

إِنَّمَا ٱلْآيِنَتُ عِندَ ٱللَّهِ وَمَا يُشْعِرُكُمْ أَنَهَا إِذَا جَآءَتَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَنُقَلِّبُ أَفِئَتُهُمْ وَأَبْصَدَرَهُمْ كَمَا لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَلَا مَرَةً وَنَذَرُهُمْ فِي طُغَيْنِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴿ وَالْاَسِعَامِ]. وقسال تسعسالسي: ﴿ وَلَوْ نَزَلْنَهُ عَلَى بَعْضِ ٱلْأَعْجَدِينَ ﴿ فَقَرَآهُ عَلَيْهِم مَّا كَانُوا بِهِ وَقَالَ تَعَالَى الشَعْراء]، إلى غير ذلك.

وأنكرت الجهمية والمعتزلة أن يكون لله علم أضافه إلى نفسه إضافة الصفة إلى الموصوف، فأنكروا أن يكون أُنزل القرآن بعلمه، وأن أنثى لا تحمل ولا تضع إلا بعلمه، وجحدوا أن يكون قد أحاط بكل شيء علماً، وحاربوا نصوصَ الكتابِ والسنة وجميع سلفِ الأمة، فليس معبودُهم هو العليمَ الخبيرَ الذي هو بكل شيء عليم، وإنما يعبدون العدمَ المحضَ الذي لا حقيقة له ولا وجودَ، فليصفوه بما شاءوا فبعداً للقوم الظالمين.

#### [الله سبحانه غنيّ بذاته، وكل شيء غيره مفتقر إليه]

(وهو الغني بذاته سبحانهٔ جل ثناؤه تعالى شائه) (وكلُ شيء رزقُه عليه وكلُنا مفتقر إليه)

(وهو الغني بذاته) فله الغنى المطلقُ فلا يحتاج إلى شيء (سبحانه) وبحمده تنزيهاً له وتحميداً (جل ثناؤُه تعالى شانه) تعظيماً له وتمجيداً (وكلُ شيء رزقه عليه) لا رزاقَ له سواه، ولا يملك لنفسه ضراً ولا نفعاً إلا ما شاء الله (وكلُنا) معشرَ الممخلوقات (مفتقر إليه) لا غِنى لنا عنه طرفة عين، فكما أن جميع المخلوقات مفتقرة إليه تعالى في وجودِها فلا وجود لها إلا به، فهي مفتقرة إليه في قيامها فلا قوام لها إلا به، فلا حركة ولا سكون إلا بإذنه.

وقال تعالى: ﴿ أَلَمْ نَرَ أَنَ اللّهَ أَنزَلَ مِنَ السَّكَاءِ مَاءً فَتُصْبِحُ الْأَرْضُ مُخْصَرَةً إِلَى اللّهَ لَهُو الْغَنِيُ إِلَى اللّهَ لَهُو الْغَنِيُ اللّهَ لَلْهُو الْغَنِيُ اللّهَ الْمَحْدِيدُ ﴿ وَهَا فِلْ السّمَكُوتِ وَالْأَرْضِ وَهُو الْحَجِيدُ فَلَا يُطْعِمُونِ فَلَا يُطْعَمُ وَلَا يُطْعَمُ وَلَا يُطْعَمُونِ فَلَا اللّهَ هُو الرَّزَاقُ ذُو الْقَرَّةِ لَيْ اللّهَ هُو الرَّزَاقُ ذُو الْقَرَّةِ اللّهَ اللّهِ اللّهَ اللهُ هُو الرَّزَاقُ ذُو الْقَرَةِ اللّهَ اللّهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

وقــال تــعــالــى: ﴿وَلِلَّهِ مَـَا فِى ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِى ٱلْأَرْضِّ وَلَقَدْ وَصَّيْنَا ٱلَّذِينَ أُوثُوا ٱلكِتَنَبَ مِن قَبْلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَنِ ٱتَّقُوا ٱللَّهُ وَإِن تَّكُفُرُوا فَإِنَّ لِلَّهِ مَا فِى ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِى ٱلأَرْضِ وَكَانَ ٱللَّهُ غَنِيًّا حَمِيدًا﴾ [النساء: ١٣١].

وقال تعالى رداً على اليهود: ﴿ لَقَدْ سَمِعَ اللّهُ قَوْلَ الّذِينَ قَالُواْ إِنَّ اللّهَ فَقِيرُ وَقَالَتِ وَقَالَ رداً عليهم أيضاً: ﴿ وَقَالَتِ الْهُودُ يَدُ اللّهِ مَغْلُولَةً عُلَتَ آيدِيهِم وَلُمِنُواْ عَا قَالُواْ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَاهُ ﴾ [المائدة: اللهُودُ يَدُ اللهِ مَغْلُولَةً عُلَتَ آيدِيهِم وَلُمِنُواْ عَا قَالُواْ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَاهُ ﴾ [المائدة: 17]. وقال تعالى رداً على المنافقين: ﴿ هُمُ الّذِينَ يَقُولُونَ لَا نُنفِقُواْ عَلَى مَنْ عِندَ رَسُولِ اللّهِ حَتَّى يَنفَضُوا فَي لِلّهِ خَزَانِنُ السّمَونِ وَالْأَرْضِ وَلَكِنَّ الْمُنفِقِينَ لَا يَفقَهُونَ ﴾ [المنافقون: ٧]. وقال تعالى: ﴿ قُلُ لَوْ أَنتُمْ تَمْلِكُونَ خَزَانِنَ رَحْمَةِ رَبِيّ إِذَا لَأَمْسَكُمْ خَشْيَةَ اللّهِ عَلَى الْمُنفِقِينَ لَا يَفقَهُونَ ﴾ [الإسراء: ١٠٠]، والآياتُ في هذا الباب كثيرةٌ جداً.

يخبر تعالى بكمال غِناه عن خلقه وأنه لا يزيد في غناه طاعةُ من أطاع ولا ينقُصه معصيةُ من عصى، وأنه لم يخلُق الخلقَ لحاجة إليهم وأنه لو شاء لم يخلُقهم ولو شاء لذهب بهم وجاء بغيرهم. ويخبر أنهم كلَّهم فقراءُ إليه، لا غِنى لهم عنه في نفَس من الأنفاس، وهم يعلمون ذلك من أنفسهم، وأنهم لم يكونوا موجودين حتى أوجدهم، ولا قُدرة لهم على شيء من أنفسهم ولا غيرها إلا بما أقدرهم عليه الغنيُّ الحميدُ الفعّالُ لما يريد.

وقال تعالى فيما رواه عنه رسولُه محمدٌ على الله عبادي إني حرَّمتُ الظلمَ على نفسي وجعلتُه بينكم محرَّماً فلا تظالَموا، يا عبادي كلُكم ضالٌ إلا من هديتُه فاستهدوني أهدِكم، يا عبادي كلُكم جائعٌ إلا من أطعمتُه فاستطعموني أُطعِمْكم، يا عبادي إنكم تخطئون بالليل عبادي كلُكم عار إلا من كسوتُه فاستكسوني أُخسُكم، يا عبادي إنكم تخطئون بالليل والنهار وأنا أغفِر الذنوب جميعاً فاستغفروني أغفز لكم، يا عبادي إنكم لن تبلغوا ضُرِّي فتضروني ولن تبلغوا نفعي فتنفعوني، يا عبادي لو أن أولكم وآخرَكم إنسكم وجنَّكم كانوا على أتقى قلبِ رجلٍ واحدٍ منكم ما زاد ذلك في ملكي شيئاً، يا عبادي لو أن أولكم وآخرَكم وإنسكم وجنَّكم كانوا على أفجر قلبِ رجلٍ واحدٍ ما نقص ذلك في ملكى شيئاً.

يا عبادي لو أن أولَكم وآخرَكم وإنسكم وجنَّكم قاموا في صعيد واحد فسألوني فأعطيتُ كلَّ إنسانِ مسألتَه ما نقص ذلك مما عندي إلا كما ينقُص المخيطُ إذا أُدخل البحر، ولو أن أولكم وآخرَكم وحيَّكم ومنتَكم ورطبكم ويابسَكم اجتمعوا على أتقى قلبِ عبدِ من عبادي ما زاد في ملكي جناح بعوضة.

يا عبادي إنما هي أعمالُكم أُحصيها لكم ثم أوفيكم إياها فمن وجد خيراً فليحمد الله، ومن وجد غير ذلك فلا يلومن إلا نفسه». رواه مسلم (١) عن أبي ذر عن النبي على فيما يرويه عن ربه.

وفي رواية الترمذي (٢): «يقول الله عز وجل: يا عبادي كلُكم ضالٌ إلا من هديتُ، فسلوني الهدى أهدِكم. وكلُكم فقيرٌ إلا من أغنيتُ فسلوني أرزقُكم، وكلُكم مذنبٌ إلا من عافيتُ، فمن علم منكم أني ذو قدرةٍ على المغفرةِ فاستغفرني غفرتُ له ولا أبالى.

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (٤/ ١٩٩٤ ـ ١٩٩٥ رقم ٢٥٧٧).

<sup>(</sup>٢) في «السنن» (١٥٦/٤ رقم ٢٤٩٥) وقد تقدم في التعليقة السابقة.

وانظر: «شرح حديث: يا عبادي إني حرمت الظلم على نفسي، لابن تيمية. بتحقيقنا.

ولو أن أولكم وآخركم وحيكم وميتكم ورطبكم ويابسكم اجتمعوا على أشقى قلبِ عبدٍ من عبادي ما نقص ذلك من ملكي جناح بعوضة، ولو أن أولكم وآخركم وجنكم وإنسكم اجتمعوا في صعيد واحد فسأل كلُ إنسانِ منكم ما بلغت أمنيتُه فأعطيتُ كل سائلٍ منكم ما سأل ما نقص ذلك من ملكي إلا كما لو أن أحدكم مر بالبحر فغمس فيه إبرة ثم رفعها إليه، ذلك بأني جواد واجد ماجد أفعل ما أريد، عطائي كلام وعذابي كلام، إنما أمري لشيء إذا أردتُه أن أقول له كن فيكون».

وفي الصحيحين (١) عن أبي هريرة رضي عن النبي على قال: «بد الله ملأى لا تغيضُها نفقة ، سحّاء الليل والنهار، أفرأيتم ما أنفق ربكم منذ خلق السمواتِ والأرض، فإنه لم يغض ما في يمينه».

وروى أبو داود (٢) بإسناد جيدٍ من حديث عائشة ﴿ السَّسَقاء وفيه قولُ رَسُولِ الله ﷺ: «الحمدُ لله ربّ العالمين، الرحمن الرحيم، مالكِ يومِ الدين، لا إله إلا الله يفعل ما يريد، اللهم أنت الله لا إله إلا أنت، أنت الغنيُ ونحن الفقراء، أنزل علينا الغيثَ واجعل ما أنزلت علينا قوةً وبلاغاً إلى حين».

وفي بعض الإسرائيليات يقول الله عز وجل: «أيؤمَّل غيري للشدائد، والشدائدُ بيدي وأنا الحيُّ القيوم، ويُرْجى غيري ويُطرق بابُه بالبُكرات وبيدي مفاتيحُ الخزائن وبابي مفتوحٌ لمن دعاني.

من ذا الذي أملني لنائبة فقطعتُ به، أو من ذا الذي رجاني لعظيم فقطعت به، أو من ذا الذي رجاني لعظيم فقطعت به، أو من ذا الذي طرق بابي فلم أفتحه له، أنا غاية الآمالِ فكيف تنقطع الآمال دوني، أبخيلُ أنا فيبخلني عبدي، أليس الدنيا والآخرةُ والكرمُ والفضلُ كله لي، فما يمنع المؤمّلين أن يؤمّلوني، لو جمعتُ أهلَ السمواتِ والأرض ثم أعطيتُ كلَّ واحد منهم ما أعطيتُ الجميعَ وبلّغتُ كلَّ واحد منهم أملَه لم ينقُص ذلك من ملكي عضْوَ ذرة.

<sup>(</sup>۱) البخاري (۸/ ۳۵۲ رقم ٤٦٨٤) ومسلم (۲/ ٦٩٠ ـ ٦٩١ رقم ٩٩٣). ولفظ مسلم: «يمين الله».

<sup>(</sup>٢) في سننه (١/ ٦٩٢ رقم ١١٧٣) وقال: «هذا حديث غريب، إسناده جيد» وحسَّن الألباني الحديث في صحيح أبي داود.

كيف ينقُص مُلكُ أنا قيّمُه، فيا بؤساً للقانطين من رحمتي، ويا بؤساً لمن عصانى وتوثّب على محارمي». انتهى.

وجاء في بعض ألفاظِ حديثِ النزولِ<sup>(١)</sup>: «من يُقرض غيرَ عديم ولا ظلوم».

والأحاديث في هذا الباب كثيرة جداً لو أردنا استقصاءها لطال الفصل، وفيما ذكرنا كفاية، فسبحان من وسِع خلقه بغناه، وافتقر كلُ شيء إليه وهو الغنيُ عما سواه: ﴿وَمَن يَشْكُرُ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِيَّةً وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيٌ حَمِيدٌ ﴾ [لقمان: ١٢].

# [كلام الله تعالى]

(كلّم موسى عبدَه تكليما ولم يرل بخلقه عليما)

أي ومما أثبته ربُنا عز وجل لنفسه وأثبته له رسولُه ﷺ تكليمُه عبدَه ورسولَه موسى بنَ عِمرانَ بدون واسطةِ رسولٍ بينه وبينه، بل أسمعه كلامَه الذي هو صفتُه اللائقةُ بذاتِه كما شاء وعلى ما أراد.

قال الله عز وجل في سورة البقرة: ﴿ يَلْكَ الرُّسُلُ فَضَلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضُ مِنْهُم مَن كُلِّمَ اللهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضَ مِنهُم مَن كُلِّمَ اللهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَعَتِ ﴾ [البقرة: ٢٥٣]. وقال في سورة النساء: ﴿ وَكُلَّمَ اللهُ مُوسَىٰ تَكْلِيمًا ﴾ [النساء: ١٦٤]. فأكد بالمصدر مبالغة في البيان والتوضيح. وقال تعالى في سورة الأعراف: ﴿ وَلَمَّا جَاءَ مُوسَىٰ لِمِيقَائِنَا وَكُلَّمَهُ رَبُّهُ قَالَ رَبِّ أَرِنِ أَنظُر إِلَى الْجَبَلِ فَإِنِ السَّتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَكِيْ فَلُمَّا جَكَلَ الْجَبَلِ فَإِنِ السَّتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَكِيْ فَلُمَّا جَكَلَ رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ دَكَا وَخَرَّ مُوسَىٰ صَعِقاً فَلَمَّا أَفَاقَ قَالَ سُبَحَنَكَ بَبْتُ إِلِيكَ وَأَنَا وَكُنْ مِن اللهِ مَعْلَمُ وَكُنْ مِن اللهِ وَيَكُلِي فَخُذُ مَا ءَاتَيْتُكَ وَلَنَا اللهُ وَيَعْلَمُ وَقَعْمِيلًا لِكُلِ اللهُ وَيَعْلَمُ وَقَعْمِيلًا لِكُلِ اللهُ وَيَعْلَمُ وَقَعْمِيلًا لِكُلِ اللهُ وَيَعْلَمُ وَقَعْمِيلًا لِكُلِ اللهُ وَيَعْمُ وَقَعْمَةُ وَتَفْصِيلًا لِكُلِ اللهُ وَيَعْمَ وَالْمَرْ قَوْمَكَ يَأْخُدُوا إِأَحْسَنِهُ اللهَ اللهُ وَيَعْمَ وَالْمُ اللهُ اللهُ وَيَعْمَ وَالْمُر وَوْمَكَ يَأْخُدُوا إِأَحْسَنِهُ اللهُ وَاللهُ الْفَاسِقِينَ اللهُ وَالْمُر وَمُكَ يَأْخُدُوا إِأَحْسَنِهُ اللهُ وَيَعْمَ وَاللهُ الْمُعْلِمُ وَالْمُ وَالْمَر وَلَّهُ وَالْمُر قَوْمَكَ يَأْخُدُوا إِأَحْسَنِهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَالْمُو وَالْمَر قَوْمَكَ يَأْخُدُوا إِأَحْسَنِهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ

وقال في سورة مريم: ﴿وَأَذَكُرْ فِي ٱلْكِئْبِ مُوسَىٰٓ ۚ إِنَّلَمُ كَانَ مُخْلَصًا وَكَانَ رَسُولًا نَبِيًّا ۞ وَنَكَيْنَهُ مِن جَانِبِ ٱلظُّورِ ٱلْأَيْمَنِ وَقَرَّبَنَٰهُ نِجَيًّا ۞ وَوَهَبْنَا لَهُ مِن رَّحْمَلِناۤ أَخَاهُ هَنُرُونَ نَبِيًّا ۞﴾.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۱/ ٥٢٢ رقم ٧٥٨/١٧١) من حديث أبي هريرة.

وقال في سورة الشعراء: ﴿وَإِذْ نَادَىٰ رَبُّكَ مُوسَىٰٓ أَنِ اَتْتِ اَلْقَوْمَ اَلظَالِمِينَ ۞ فَوْمَ فِرْعَوْنَ ۚ أَلَا يَنْقُونَ ۞﴾ الآيات.

وقال تعالى في سورة النمل: ﴿إِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِأَهْلِمِة إِنِّ مَانَسَتُ نَارًا سَنَاتِيكُمْ مِنْهَا مِخَدِرِ أَوْ ءَاتِيكُمْ بِشِهَابٍ فَبَسِ لَمَلَكُوْ تَصْطَلُون ﴿ فَالْمَا جَآءَهَا نُودِى أَنْ بُورِكِ مَن فِي النَّارِ وَمَنْ حَوْلَهَا وَسُبْحَنَ اللّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ يَعُلُونَ إِنَّهُ أَنَا اللّهُ الْعَرِيزُ الْحَكِيمُ ﴿ وَالّتِ عَصَالًا فَلْمَا رَءَاهَا تَهَنَّزُ كَأَنَّهَا جَآنٌ وَلَى مُدْيِرًا وَلَمْ يُعَقِبُ يَعُوسَى لَا نَحَقْ إِنِي لَا يَخَافُ لَدَى الْمُرْسَلُونَ ﴿ إِلّا مَن ظَلَمَ ثُونَ بَدَلَ حُسْنًا بَعْدَ سُوَءٍ فَإِنِي غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴿ وَأَدْخِلُ يَدَكَ فِي جَيْبِكَ تَخْرَجُ بَيْضَاءَ مِنْ غَيْرِ سُوَةٍ فِي تِشْعِ ءَايَنِ إِلَى فِرْعَوْنَ وَقَوْمِهِ ﴾ الآيات.

والقرآن ممتلىءٌ بذلك.

وفي الصحيحين (۱) من حديث احتجاج آدم وموسى عليهما السلام عند ربّهما، وفيه قولُ آدم لموسى: «أنت موسى الذي اصطفاك الله تعالى برسالاته وبكلامه» الحديث.

وفيهما(٢) من حديث الشفاعة قولُ إبراهيم عليه السلام: «ولكن عليكم بموسى فإنه كليم الله».

وفي رواية (٣٠): «ولكن اثتوا موسى عبداً آتاه الله التوراة وكلَّمه تكليماً». وفي رواية (٤٠): «ولكن اثتوا موسى عبداً آتاه الله التوراة وكلمه وقرَّبه نجياً».

فقد أخبرنا الله عز وجل أنه اصطفى عبده موسى بكلامه واختصه بإسماعه إياه بدون واسطة وأنه ناداه وناجاه وكلمه تكليماً. وأخبرنا تعالى بما كلمه به، وبالموضع الذي كلمه فيه، وبالميقات الذي كلمه فيه، وأخبر عنه رسوله محمد على بذلك في أصح الروايات، فأي كلام أفصح من كلام الله تعالى وكلام رسوله على، وأي بيانٍ أوضح من بيان الله ورسوله، وبأي برهانٍ يقنع من لم يقنع بذلك: ﴿فِأَي حَدِيثٍ بَعْدَ اللهِ وَوَاللهِ اللهِ وَالجَائية: ٦].

#### [يتكلم سبحانه إذا شاء بما يشاء وكيف يشاء]

وفي هذا أعلى دلالة وأبيئها وأوضحُها على ثبوت صفة الكلام لربنا عز وجل وأنه يتكلم إذا شاء بما يشاء وكيف يشاء بكلام يُسمعه من يشاء، أسمعه موسى عليه السلام كيف شاء وعلى ما أراد.

وقد ثبت بالكتاب والسنة نداؤه الأبوين عليهما السلام إذ يقول: ﴿وَنَادَنَهُمَا رَبُّهُمَا أَلَةِ أَنْهَكُما عَدُوُّ مُبِينٌ﴾ [الأعـــراف: ٢٦]، وأن الملائكة تسمعُ كلامَ اللَّهِ بالوحي كما قال تعالى: ﴿حَقَّ إِذَا فُزِعَ عَن قَلُولِهِمْ قَالُولُ الْحَقِّ وَهُو الْعَلِقُ الْكَيْرُ﴾ [سبأ: ٢٣].

<sup>(</sup>۱) سیأتی تخریجه بتمامه.

<sup>(</sup>۲) سيأتي تخريجه بتمامه وقد تقدم بعضه.

<sup>(</sup>٣) سيأتي تخريجه بتمامه وقد تقدم بعضه.

<sup>(</sup>٤) سيأتي تخريجه بتمامه وقد تقدم بعضه.

وفي الصحيحين (١) عن أبي هريرة فله قال: إن نبي الله على قال: «إذا قضى الله الأمرَ في السماء ضَربَت الملائكةُ بأجنحتها خُضعاناً لقوله كأنه سلسلةٌ على صفوان، فإذا فُزّع عن قلوبهم قالوا: ماذا قال ربكم؟ قالوا: الحقّ وهو العليُ الكبير». الحديث.

وفيهما (٢) عن أبي هريرة ﴿ عَلَيْهُ قال: قال رسولُ الله ﷺ: ﴿ إِن الله تبارك وتعالى إذا أحب عبداً نادى جبريلَ: إن اللّه قد أحب فلاناً فأحبّوه، فيُحبّه أهلُ السماء ويوضع له القبولُ في الأرض».

وثبت بالكتاب والسنة كلامُه مع الرسل والملائكةِ وغيرِهم يوم القيامة كما قال تعالى: ﴿ ﴿ يَوْمَ يَجْمَعُ اللّهُ الرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَا أُجِبَتُمْ قَالُوا لَا عِلْمَ لَنَا إِنَّكَ أَنتَ عَلَنهُ الْمُسُلَ فَيقُولُ مَاذَا أُجِبَتُمْ قَالُوا لَا عِلْمَ لَنَا إِنَّكَ أَنتَ عَلَنهُ الْمُسُوبِ ﴾ [المائدة: ١٠٩]. وقال تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَيِعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَتَهِكَةِ أَهَا ثُولًا يَعْبُدُونَ الْجِنَّ إِيَّاكُمْ كَانُوا يَعْبُدُونَ الْجِنَّ إِيَّاكُمْ صَافُوا يَعْبُدُونَ الْجِنَّ أَنتَ وَلِيْنَا مِن دُونِهِمْ بَل كَانُوا يَعْبُدُونَ الْجِنَّ أَحَى ثَرُهُم بِهِم ثُولِمِنُونَ ﴿ وَهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّ

وأنه يقول لأهل النار: ﴿ أَخْسَتُواْ فِيهَا وَلَا تُكَلِّمُونِ ﴾ [المؤمنون: ١٠٨]. والقرآنُ ممتلىءٌ بذلك.

وفي الصحيح (٣) عن عدّي بنِ حاتم رَهُ قال: قال رسولُ الله ﷺ: «ما منكم من أحد إلا سيكلمه ربُه ليس بينه وبينه ترجُمانُ». الحديث.

<sup>(</sup>١) البخاري (١٣/ ٤٥٣ رقم ٧٤٨١). ولم يخرجه مسلم.

<sup>(</sup>٢) البخاري (١٣/ ٤٦٠ رقم ٧٤٨٥) ومسلم (٢٠٣٠/٤ رقم ٢٦٣٧).

<sup>(</sup>٣) البخاري (١٣/٤٧٤ رقم ٧٥١٢) ومسلم (٧٠٣/٢ ـ ٧٠٤ رقم ١٠١٦).

وفيه (١) عن أبي سعيد الخدري ﴿ قَالَ: قالَ رسولُ الله عَلَيْمَ: «يقولَ الله عَلَيْمَ: «يقولَ الله تعالى: يا آدمُ، فيقول: لبيّك وسعديك، فينادى بصوت: إن الله يأمرك أن تُخرج من ذريتك بعثاً إلى النار».

وفيه (٢) تعليقاً عن جابر عن عبد الله بنِ أُنيس رَفِي قال: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «يحشرُ اللهُ العبادَ، فيناديهم بصوت يسمعه مَن بَعُد كما يسمعه مَن قَرُب: أنا المملكُ أنا الديان».

وفيه (٣) عن أبي هريرة ﴿ الله عن النبي ﷺ قال: «قال الله تعالى: أعددتُ لعباى الصالحين ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطرَ على قلب بشر».

وفيه (٤) عنه وَ قَال: «يقول الله تعالى: ما لعبدي المؤمنِ عندي جزاء إذا أنا قبضتُ صَفيّه من أهل الدنيا ثم احتسبه إلا الجنة».

وفيه (٥) من حديث الشفاعةِ: «يقول الله عز وجل: مَن كان في قلبه مثقالُ حبةٍ من إيمان فأخرجوه». الحديث.

وفيه (٢) من حديث آخِرُ أهلِ الجنة دخولاً الجنة: «فيقول الله تعالى: اذهب فادخُل الجنة فإن لك مثلَ الدنيا وعشرة أمثالِها».

وفيه (٧) من كلامه تعالى مع أهل الموقفِ قولُه تعالى: ﴿لِتتبغ كُلُ أُمَّةٍ مَا

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱۳/۵۳ رقم ۷۶۸۳) ومسلم (۱/۲۰۱ ـ ۲۰۲ رقم ۲۲۲).

<sup>(</sup>٢) البخاري تعليقاً (١٣/٣٥) بصيغة التمريض. و(١/٣٧١) تعليقاً بصيغة الجزم.

وذكر له الحافظ في «الفتح» (١/ ١٧٤) طريقين آخرين عن جابر يرتقي بهما إلى مرتبة الحجية . ووصله البخاري في «خلق أفعال العباد» رقم (٣٦٥) وفي «الأدب المفرد» رقم (٩٧٠) والحاكم (٢/ ٤٣٧ ـ ٤٣٨) و(٤/ ٥٧٥، ٥٧٥)، والبيهقي في «الأسماء والصفات» (ص٨٧ ـ ٧٨) كلهم من طريق عبد الله بن محمد بن عقيل، قال عنه الحافظ في «التقريب» رقم (٣٥٩٣): «صدوق في حديثه لين، ويقال: تغير بأخره».

وجزم الحافظ بأن إسناده صالح في «الفتح» (١/٤/١) وقال: (وله طريق آخر أخرجها الطبراني في «مسند الشاميين» ـ (رقم: ١٥٦) ـ وتمام في «فوائده»... وإسناده صالح» اه. وخلاصة القول أن الحديث حسن، والله أعلم.

<sup>(</sup>٣) البخاري (٨/ ٥١٥ ـ ٥١٦ رقم ٤٧٨٠) ومسلم (٤/ ٢١٧٤ رقم ٢٨٢٤).

<sup>(</sup>٤) البخاري (١١/ ٢٤١\_ ٢٤٢ رقم ٦٤٢٤). (٥) تقدم تخريجه وسيأتي بتمامه.

<sup>(</sup>٦) البخاري (٤١٨/١١) رقم ٢٥٧١) ومسلم (١٧٣/١ رقم ١٨٦) من حديث عبد الله بن مسعود.

<sup>(</sup>٧) البخاري (١٣/ ٤١٩ ـ ٤٢٠ رقم ٧٤٣٧) ومسلم (١/ ١٦٣ ـ ١٦٧ رقم ١٨٢) من حديث أبي هريرة .

كانت تعبُد». وقوله عز وجل للمؤمنين: «أنا ربكم».

وفيه (١) في باب كلام الربّ عز وجل مع أهل الجنة عن أبي سعيد الخدري ولله قال: قال النبيُ الله تعالى يقول الأهل الجنة: يا أهل الجنة، فيقولون: لبيك ربّنا وسعدَيك والخيرُ في يديك. فيقول: هل رضيتم؟ فيقولون: وما لنا الا نرضى يا رب وقد أعطيتنا ما لم تُعطِ أحداً من خلقك؟ فيقول: أالا أعطيكم أفضل من ذلك؟ فيقولون: يا رب وأي شيء أفضل من ذلك؟ فيقول: أجلً عليكم رضواني فلا أسخَطُ عليكم بعده أبداً».

وفيه (٢) عن أبي هريرة رضي قال: قال اللَّهُ تعالى: «أنا مع عبدي حيثما ذكرني وتحركت بي شفتاه».

وفيهما (٣) من حديث أبي هريرة ﴿ الله عَلَيْهِ: يقولُ اللَّهُ عز وجل: «إذا أراد عبدي أن يعمَلَ سيئةٌ فلا تكتبوها عليه حتى يعمَلَها» الحديث.

وفيهما<sup>(١)</sup> من حديثه أيضاً أن رسولَ اللَّهِ ﷺ قال: «خلق اللَّهُ الخلقَ فلما فرغَ منه قامت الرحِمُ، فقال: مه؟ قالت: هذا مقامُ العائذِ بك من القطيعة، فقال: ألا ترضين أن أصِلَ من وصَلكِ وأقطعَ من قطعك». الحديث.

وفيه (٥) من حديثه أن رسولَ الله ﷺ قال: «قال الله عز وجل: إذا أحبً عبدي لقائي أحببتُ لقاءَه، وإذا كره لقائي كرهتُ لقاءَه».

<sup>(</sup>١) البخاري (١١/ ٤١٥ رقم ٢٥٤٩) و(١٣/ ٤٨٧ رقم ٧٥١٨). ومسلم (٤/ ٢١٧٦ رقم ٢٨٢٩).

<sup>(</sup>٢) البخاري تعليقاً (٤٩٩/١٣) بصيغة الجزم. ووصله البخاري في «خلق أفعال العباد» رقم (٣٤٤).

وأخرجه أحمد (٢/ ٥٤٠) وابن ماجه رقم (٣٧٩٢) من طريق محمد بن مصعب وأبي المغيرة، والبغوي في «شرح السنة» رقم (١٢٤٢) من طريق يحيى بن عبد الله، والحاكم (١/ ٤٩٦) عن طريق بشر بن بكر. وصححه الحاكم ووافقه الذهبي. كلهم عن الأوزاعي، عن إسماعيل بن عبيد الله، عن أم الدرداء، عن أبي هريرة، وخلاصة القول أن الحديث صحيح، والله أعلم.

<sup>(</sup>٣) البخاري (١٣/ ٤٦٥ رقم ٧٥٠١) ومسلم (١١٧/١ رقم ١٢٨).

<sup>(</sup>٤) البخاري (٨/ ٥٧٩ ـ ٥٨٠ رقم ٤٨٣٠) ومسلم (٤/ ١٩٨٠ ـ ١٩٨١ رقم ٢٥٥٤).

<sup>(</sup>٥) البخاري (٢٦٦/١٣ رقم ٧٥٠٤) ومسلم (١٢٦٦ رقم ٢٦٦٥).

وفيه (۱) من حديثه أن رسولَ الله ﷺ قال: «قال الله تعالى: أنا عند ظنّ عبدي بي».
وفيه (۲) من حديثه أيضاً في قصة المذنبِ المستغفرِ. الحديث. وفيه: «فقال ربُه: أعلمَ عبدي أن له رباً يغفِر الذنبَ وياخذُ به، غفرتُ لعبدي». وذكر الحديث.

وفيه (٣) من حديث عبد الله بن زيد رضي قال: مُطر النبي عَلَيْ فقال: «قال الله عز وجل: أصبح من عبادي كافر بي ومؤمن بي».

وفيه (١٠) من حديث عبدِ اللَّهِ بنِ مسعودٍ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ تعالى السمواتِ والأرضِ، وفيه: «ثم يُهزهِزُ ثم يقول: أنا المِلكُ، أنا المِلك». الحديث.

وفيه (٥) من حديث عبد الله بن عمر الله الله كيف سمعتَ النبيّ الله يقول في النجوى؟ قال: «يدنو أحدُكم من ربه حتى يضعَ عليه كنفه فيقول تعالى: أعمِلتَ كذا وكذا؟ فيقول: نعم، ويقول: أعملتَ كذا وكذا؟ فيقول: نعم، فيقرّره ثم يقول: إني سترتُها عليك في الدنيا وأنا أغفِرها لك اليوم».

وفي صحيح مسلم (٢) من حديث أنس بنِ مالكِ ﷺ عن النبي ﷺ قال: «يقول الله تبارك وتعالى لأهونِ أهلِ النارِ عذاباً لو كانت لك الدنيا وما فيها أكنتَ مفتدياً بها؟ فيقول: نعم، فيقول: قد أردتُ منك أهونَ من هذا وأنت في صُلب آدمَ ألا تُشرك \_ أحسبه قال: ولا أدخلُك النار \_ فأبيتَ إلا الشركَ».

وعن أبي هريرة وأبي سعيد الخدري في قالا: قال رسولُ الله عَلَيْ: "يُؤتى بالعبد يومَ القيامةِ فيقول له: ألم أجعل لك سمعاً وبصراً ومالاً وولداً وسخَرت لك الأنعامَ والحرثَ وتركتُك ترأسُ وتربَع، فكنت تظُن أنك ملاقي يومِك هذا؟ فيقول:

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) البخاري (٢١/١٣ رقم ٧٥٠٧) ومسلم (٢١١٢/٤ رقم ٢٧٥٨).

<sup>(</sup>٣) البخاري (٢/ ٣٣٣ رقم ٨٤٦) ومسلم (١/ ٨٣ رقم ٧١).

<sup>(</sup>٤) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٥) البخاري (١٣/ ٤٧٥ رقم ٧٥١٤) ومسلم (١٢٠/٤ رقم ٢٢٢٨).

<sup>(</sup>٦) تقدم تخريجه.

لا، فيقول له: اليومَ أنساكَ كما نسيتني». رواه مسلم (١) والتِرمِذي (٢) وقال: هذا حديث صحيحٌ غريبٌ، ومعنى قوله: «اليوم أنساك كما نسِيتني». اليوم أتركُك في العذاب اه.

وفي الصحيحين (٣) عن عائشة ولينا في قصة الإفكِ قالت: ولكن واللهِ ما كنت أظن أن اللّه يُنزل في براءتي وحياً يُتلى، ولشأني في نفسي كان أحقر من أن يتكلم اللّه في بأمر يُتلى، ولكني كنت أرجو أن يرى رسولُ الله وليني في النوم رؤيا يبرّثني الله بها: فأنزل الله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ جَآءُو بِٱلْإِقْكِ ﴾ [النور: ١١]، العشرَ الآياتِ.

ولو ذهبنا ننقُل الأحاديث في قال الله ويقول ويتكلم وينادي ونحو ذلك لطال الفصل، وفيما ذكرنا كفايةً.

وهذه الآياتُ والأحاديثُ مما ذكرنا ومما لم نذكر كلُها شاهدةٌ بأن الله تعالى لم يزل متكلماً بمشيئته وإرادته، يتكلم بما شاء كيف شاء متى شاء بكلام حقيقة يسمعه مَن يشاء من خلقه، وأن كلامَه قولٌ حقيقةً كما أخبر، وعلى ما يليق بعظمته كما قال تعالى: ﴿وَاللّهُ يَقُولُ الْحَقّ [الأحزاب: ٤]. وقال: ﴿سَلَمُ قَولًا مِن رَبِّ كَما قال: ﴿إِنّهُ لَقُولٌ فَصَلّ ﴿ وَمَا هُو بِالْمَزَلِ ﴿ وَاللّهُ الطارق].

والقرآنُ كلامُه تعالى تكلم به حقيقةً كما شاء، وهو من فاتحته إلى خاتمته شاهد بذلك.

وسيأتي إن شاء اللَّهُ تعالى بحثُه قريباً، وكلامُه تعالى صفةٌ من صفاتِه من لوازم ذاتِه، والصفةُ تابعةٌ لموصوفها، فصفاتُ الباري تبارك وتعالى قائمةٌ به أزلية بأزليته، باقيةٌ ببقائه، لم يزل متصفاً بها ولا يزال كذلك لم تَجَدَّدُ له صفةٌ لم يكن متصفاً بها، بل هو الأولُ والآخِرُ والظاهرُ والباطنُ وهو بكل شيء عليمٌ.

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (٤/ ٢٧٩ رقم ٢٩٦٨).

<sup>(</sup>۲) في «السنن» (٤/ ٦١٩ رقم ٢٤٢٨) وقال: هذا حديث صحيح غريب.

<sup>(</sup>٣) البخاري (٥/ ٢٦٩ ـ ٢٧٢ رقم ٢٦٦١) ومسلم (٤/ ٢١٢٩ ـ ٢١٣٦ رقم ٢٧٧٠).

# [الكلام الإلهي يجلّ عن الإحصاء والحصر والفناء]

(كلامُه جل عن الإحساء والحضر والنفاد والفناء) (لو صار أقلاماً جميعُ الشجرِ والبحرُ تُلقى فيه سبعةُ أبحُرِ) (والخلقُ تكتبُه بكل آنِ فنَت وليس القولُ منه فانِ)

قال الله تبارك وتعالى: ﴿ قُل لَو كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِكَلِمَنتِ رَبِي لَنَفِدَ ٱلْبَحْرُ قَلَ أَن الْبَحْرُ مِدَادًا لِكَلِمَنتِ رَبِي لَنَفِدَ ٱلْبَحْرُ قَلَ أَن الْبَحْرُ مِدَادًا لِكَلَمْتُ رَبِّي وَلَوْ جِثْنَا بِعِثْلِهِ. مَدَدًا ﴾ [الكهف: ١٠٩]. وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي الْفَدَتُ رَبِي اللَّهُ مِنْ بَعْدِهِ. سَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَّا نَفِدَتَ كَلِمَتُ ٱللَّهُ إِنَّ اللَّهُ أَنْ مَن شَجَرَةٍ أَقَلَن مُ وَٱلْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِنْ بَعْدِهِ. سَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَّا نَفِدَتَ كَلِمَتُ ٱللَّهُ إِنَّا اللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [لقمان: ٢٧].

قال ابن كثير<sup>(۱)</sup> رحمه الله تعالى: يقولُ الله تعالى مخبِراً عن عظمته وكبريائِه وجلالِه وأسمائِه الحُسنى وصفاتِه العُلى وكلماتِه التامةِ التي لا يحيط بها أحد، ولا اطلاع لبشر على كُنهها وإحصائِها، كما قال سيدُ البشر وخاتمُ الرسل: «لا أحصي ثناءً عليك أنت كما أثنيت على نفسك»<sup>(۲)</sup>.

وقىال تىعىالىسى: ﴿وَلَقِ أَنَمَا فِي ٱلْأَيْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَلَكُمُ وَٱلْبَحْرُ يَمُذُّهُ مِنَ بَعْدِهِ۔ سَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَنتُ ٱللَّهِ﴾ [لقمان: ٢٧].

أي ولو أن جميع أشجار الأرضِ جُعلت أقلاماً وجُعل البحرُ مداداً وأمدًه سبعةُ أبحر معه فكُتبت بها كلماتُ الله تعالى الدالةُ على عظمته وصفاتِه وجلالِه لتكسّرت الأقلامُ ونفِد ماءُ البحرِ ولو جاء أمثالُها مدداً، وإنما ذُكرت السبعةُ على وجه المبالغة ولم يُرَد الحصرُ، ولا أن ثم سبعةَ أبحرِ موجودةً محيطةً بالعالم كما يقوله مَن تلقاه من الإسرائيليات التي لا تُصدَّق ولا تُكذّب، بل كما قال تعالى في الآيات الأخرى: ﴿ قُل لَوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِكَلِمَنتِ رَبِي لَنَفِدَ ٱلْبَحَرُ قَبَلَ أَن نَنفَدَ كَلِمَتُ رَبِي لَنْفِدَ ٱلْبَحَرُ قَبَلَ أَن نَنفَدَ كَلِمَتُ رَبِي لَوْ جَنَا بِمِثْلِهِ مَدَدًا ﴾ [الكهف: ١٠٩].

فليس المرادُ بقوله (بمثله) آخَرَ فقط، بل بمثله ثم بمثله ثم بمثله ثم هلم جرًا، لأنه لا حصر لآيات الله وكلماته.

<sup>(</sup>١) في تفسير القرآن العظيم (٣/٤٦٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صحيحه (١/ ٣٥٢ رقم ٤٨٦) من حديث عائشة.

قال الحسن البصري<sup>(۱)</sup>: لو جُعل شجرُ الأرض أقلاماً وجُعل البحرُ مداداً وقال الله تعالى: «إن مِن أمري كذا ومن أمري كذا، لنفِد ماءُ البحر وتكسّرت الأقلام».

قال قتادة (١٠): قال المشركون إنما هذا كلامٌ يوشك أن ينفَدَ، فقال الله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَلَدُ ﴾ [لقمان: ٢٧]. أي لو كان شجرُ الأرض أقلاماً ومع البحر سبعةُ أبحرٍ ما كانت لتنفَدَ عجائبُ ربي وحكمتُه وخلقُه ﴿ وَعلمُه .

وقال الربيعُ بنُ أنس<sup>(٢)</sup> رحمه الله: إن مثَلَ علم العبادِ كلَّهم في علم اللَّهِ كقطرة من ماء البحورِ كلِّها، وقد أنزل اللَّهُ ذلك: ﴿ وَلَوْ أَنَمَا فِي الْأَرْضِ مِن شَجَرَةِ أَقَلَدُ ﴾ [لقمان: ٢٧]. الآية.

يقول: لو كان البحرُ مِداداً لكلمات الله، والأشجارُ كلُها أقلاماً لانكسرت الأقلامُ وفنِيَ ماءُ البحرِ وبقِيَتْ كلماتُ الله قائمةً لا يُفنيها شيءً؛ لأن أحداً لا يستطيع أن يقدُرَه، ولا يُثنيَ عليه كما ينبغي حتى يكونَ هو الذي يُثني على نفسه، إن ربَّنا كما يقول وفوق ما نقول.

قال: وقد رُوي أن هذه الآية نزلت جواباً لليهود، قال ابن إسحاق رحمه الله تعالى: حدثني محمد بن أبي محمد عن سعيد بن جبير - أو عِحْرِمَة - عن ابن عباس (٣) على أن أحبار يهود قالوا لرسول الله على بالمدينة: يا محمد أرأيت قولك: ﴿وَمَا أُوتِيتُهُ مِّنَ الْمِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا﴾ [الإسراء: ٨٥]، إيانا تريد أم قومك؟ فقال رسولُ الله على: كلاكما. قالوا: ألستَ تتلو فيما جاءك أنا قد أوتينا التوراة فيها تبيانٌ لكل شيء؟ فقال رسول الله على: «إنها في علم الله قليلٌ وعندكم من ذلك ما

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري في «جامع البيان» (١١/ ج١٦/ ٨١) موقوفاً.

<sup>(</sup>٢) ذكره ابن كثير في تفسيره (٣/١١٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في «جامع البيان» (١١/ج٨١/٢١) بسند ضعيف. محمد بن أبي محمد الأنصاري، روى عن سعيد بن جبير وعكرمة، وعنه محمد بن إسحاق.

ذكره ابن حبان في «الثقات».

قلت: وقال الذهبي: لا يعرف.

<sup>[</sup>تهذیب التهذیب (۹/ ۳۸۶ رقم ۷۱۱)].

يكفيكم». وأنزل اللَّهُ فيما سألوه عنه من ذلك: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَلَدُ ﴾ [لقمان: ٢٧]. الآية.

وهكذا رُوي عن عكرمة (١) وعطاءَ بنِ يسار (١)، وهذا يقتضي أن هذه الآيةَ مدنيةٌ لا مكيةٌ، والمشهورُ أنها مكيةٌ، والله أعلم.

وقوله: ﴿إِنَّ اللهَ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٢٠]، أي عزيزٌ قد عز كلَ شيءٍ وقهَره وغلبه، فلا مانعَ لما أراد ولا مخالفَ لأمره ولا مُعقِّبَ لحكمِه، حكيمٌ في خلقه وأمرِه وأقوالِه وأفعالِه وشرْعِه وجميع شؤونِه (٢). انتهى.

وعن جُويْرِيةَ عَلَىٰ أَن النبيَّ عَلَىٰ خرج من عندها ثم رجع بعد أن أضحى وهي جالسة ، فقال: «ما زِلتِ على الحال التي فارقتُك عليها؟» قالت: نعم. قال النبي عَلَىٰ: «لقد قلتُ بعدك أربع كلماتِ ثلاث مرات لو وُزِنَتْ بما قلتِ منذ اليوم لوزَنَتْهن: سبحانَ اللَّهِ وبحمده عدد خلقِه، ورضا نفسِه، وزِنةَ عرشِه، ومدادَ كلماته». رواه مسلم (٣) والأربعة (٤).

وعن أبي هريرة (٥) رَهِيْهُ قال: جاء رجلٌ إلى النبيِّ ﷺ فقال: يا رسولَ الله ما لقيتُ من عقرب لدغتني البارحة؟ قال: «أما لو قلتَ حين أمسيتَ أعوذُ بكلماتِ اللَّهِ التاماتِ اللَّهِ التاماتِ اللَّهِ التاماتِ اللَّهِ التاماتِ التي لا يجاوِزُهن جبارٌ ولا متكبرٌ». والأحاديث في الباب كثيرةٌ.

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري في «جامع البيان» (١١/ج١٦/ ٨١) موسلاً.

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير (٣/٤٦٠ ــ ٤٦١).

<sup>(</sup>٣) في صحيحه (٢٠٩٠/٤ رقم ٢٧٢٦).

<sup>(</sup>٤) أَبُو داود (٢/ ١٧١ رقم ٣٠٠٥) والترمذي (٥/ ٥٥٥ رقم ٣٥٥٥) وقال: حديث حسن صحيح. والنسائي (٣/ ٧٧ رقم ١٣٥١) وفي «عمل اليوم والليلة» (رقم: ١٦١، ١٦٣، ١٦٤، ١٦٥) وابن ماجه (٢/ ١٢٥١ رقم ٣٨٠٨).

قلت: وأخرجه البغوي في «شرح السنة» رقم (١٢٩٧) وأحمد في «المسند» (١/ ٢٥٨، ٣٥٣) و(٢٥٨) و (٨٣٨) من طرق... وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٥) لم أجده بهذا اللفظ. بل أخرجه مسلم في صحيحه (٤/ ٢٠٨١ رقم ٢٧٠٩). عن أبي هريرة ؟ أنه قال: جاء رجلٌ إلى النبي ﷺ فقال: يا رسولَ الله! ما لقيتُ من عقربِ لدغتني البارحة. قال: «أما لو قلت حينَ أمسيت: أعوذ بكلماتِ الله التامّات من شرّ ما خلق، لم تَضُرُك». وأخرجه النسائي في «عمل اليوم والليلة» رقم (٥٨٥) وأبو داود (٢٢١/٤ رقم ٣٨٩٨) والطبراني في «الدعاء» (٩٥٧/٢ رقم ٣٣٩/ب) وهو حديث صحيح.

والمقصود أن كلماتِ اللّهِ باقيةً لا تنفَد أبداً، تامةً لا تنقُص أبداً، وذلك لأن كلامَه وصفتَه وليس من صفاتِه شيءً ينفدُ، ولذا أخبرنا تعالى أن جميع أشجارِ الأرضِ لو كانت أقلاماً، والبحارَ أضعافَها مِداداً يُكتب بها كلماتُه لنفِدت كلُها وكلماتُه باقيةً لا تنفد، وذلك لأن الأشجارَ والبحارَ مخلوقة والمخلوقاتُ من لازمها النفادُ والفناءُ، وكلماتُ اللّهِ صفتُه وليس من صفاتِه شيءٌ يفنى، بل هو الباقي بأسمائِه وصفاتِه أزلاً وأبداً: ﴿كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلّا وَجَهَامٌ لَهُ لَلْكُمُ وَلِلّتِهِ نُرْجَعُونَ﴾ القصص: ٨٨].

# [كلام الله في كتابه عين كلامه ليس بمخلوق]

(والقولُ في كتابه المفصَّلُ بأنه كلامُه المسنَّرَلُ) (على الرسول المصطفى خيرِ الورى ليس بمخلوقٍ ولا بمفترى)

(والقولُ) الذي نعتقده وندينُ الله به (في) شأن (كتابه المفصل) بسكون اللام للرَّويّ، وهو القرآنُ وصفه اللَّهُ تعالى بذلك فقال: ﴿ كِنَابُ أُخِمَتَ ءَايَنَاهُمْ ثُمَّ فُصِلَتَ مِن لَلرَّويّ، وهو القرآنُ وصفه اللَّهُ تعالى بذلك فقال: ﴿ كِنَابُ فُصِلَتَ ءَايَنَهُمْ قُرُءَانًا عَرَبِيًّا ﴾ لَمُنَ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ﴾ [هـود: ١]. وقال تعالى: ﴿ أَفَغَيْرَ اللَّهِ أَبْتَغِي حَكَمًا وَهُوَ الَّذِي آَزَلَ إِلَيْكُمُ ٱلْكِئَابُ مُفَصَّلًا ﴾ [الأنعام: ١١٤]. وغيرُ ذلك من الآيات.

(بأنه كلامه) حقيقة ، حروفه ومعانيه ، ليس كلامُه الحروف دون المعاني ولا المعاني دون المعاني ولا المعاني دون الحروف، قال الله تعالى : ﴿وَإِنْ أَحَدُّ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَىٰ يَسْمَعَ كَانَمَ ٱللّهِ ﴿ [السّوبة : ٦] . وقال تعالى : ﴿ سَكَيْقُولُ ٱلْمُخَلِّفُونَ إِذَا ٱنطَلَقَتُمْ إِكَ مَعَانِهَ لِتَأَخُدُوهَا ذَرُونَا نَتَيِعُونَا عُرِيدُوكَ أَن يُبَدِّلُوا كَلَامَ ٱللّهِ قُل لَن تَتَيِعُونَا كَذَلِكُمْ فَاللّهُ مِن قَبْلُ ﴾ [الفتح : ١٥] .

وعن أبي ذر ﷺ قال: قال رسولُ الله ﷺ: «إنكم لا ترجعون إلى الله بشيء أفضلَ مما خرج منه»، يعني القرآن.

رواه أبو داودَ (١) والحاكمُ وصححه (٢).

<sup>(</sup>۱)(۲) أخرجه أبو داود في «المراسيل» رقم (٥٣٨) والترمذي في سننه رقم (٢٩١٢) وأحمد في «الزهد» (ص٢٢ رقم ١٩٠) وعبد الله في «السنة» رقم (٩١) من طريق عبد الرحمٰن بن=

مهدي عن معاوية عن العلاء بن الحارث، عن زيد بن أرطأة، عن جبير بن نفير. وجُبير بن نفير: تابعي فالحديث مرسل.

\* وأخرجه الحاكم (١/ ٥٥٥) وعنه البيهقي في «الأسماء والصفات» (ص٢٣٦)، من طريق سلمة بن شبيب عن أحمد بن حنبل عن عبد الرحمٰن بن مهدي عن معاوية عن العلاء بن الحارث، عن زيد بن أرطأة، عن جُبير بن نفير، عن أبي ذر الغفاري مرفوعاً.

وقال الحاكم: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي.

\* وأخرجه الحاكم (٢/ ٤٤١) وعنه البيهقي في «الأسماء والصفات» (ص٢٣٦) من طريق صالح كاتب الليث عن العلاء بن الحارث، عن زيد بن أرطأة، عن جُبير بن نفير، عن عقبة بن عامر الجهني. مرفوعاً.

وقال الحاكم هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي.

\* وللحديث شاهد عند أحمد (٥/ ٢٦٨) والترمذي رقم (٢٩١١) ومحمد بن نصر في «تعظيم الصلاة» (٢٠٨/١) وفي «قيام الليل» (ص٤١، ٤٢، ١٢٢) وابن الضريس في «فضائل القرآن» رقم (١٤١) والخطيب في «تاريخ بغداد» (٨٨/٧) و(٢٢٠/١٢) وابن النجار في «ذيله» (١/ ٣٧٢) كلهم من طريق أبي النضر هاشم بن القاسم، عن بكر بن خنيس، عن ليث بن أبي سليم، عن زيد بن أرطأة، عن أبي أمامة مرفوعاً «... وما تقرّب العباد إلى الله بمثل ما خرج منه ـ يعنى القرآن ـ» اه.

قال الترمذي: هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه، وبكر بن خنيس قد تكلم فيه ابن المبارك، وتركه في آخر أمره، وقد روي هذا الحديث عن زيد بن أرطاة عن جبير بن نفير عن النبي على مسلاً.

قلت: بالإضافة لضعف بكر بن خنيس، ضعف ليث بن أبي سليم ـ كما في «المجروحين» (٢/ ٢٣١ ـ ٢٣٤) و «الجرح والتعديل» (٧/ ١٧٧ ـ ١٧٩).

والخلاصة فالحديث ضعيف لإرساله ولاختلاط العلاء بن الحارث \_ كما في «الكواكب النيرات في معرفة من اختلط من الرواة الثقات» لأبي البركات محمد بن أحمد الذهبي (ص ٦٥ \_ ٦٦ رقم ٤١).

وقد قال البخاري في «خلق أفعال العباد» (ص١٥٠) رقم (٤٠٤): «إن هذا الخبر لا يصح لإرساله وانقطاعه» اه.

وحكم المحدث الألباني على الحديث بالضعف كما في «ضعيف الجامع» رقم (٢٠٤١).

قلت: والطرق هذه لا تتقوى ببعضها، لأن رواية سلمة بن شبيب تعتبر شاذة. ورواية عبد الله بن صالح كاتب الليث تعتبر منكرة. فلا تصلحان في الشواهد والمتابعات.

ورواية بكر بن خنيس عن ليث بن أبي سليم عن زيد عن أبي أمامة فلا يتقوى بها لضعف بكر وليث. ولأنه روي عن ليث مرسلاً بسند صحيح.

والصواب أنه مرسل، والله أعلم

وعن أبي سعيد الخدري رها قال: قال رسول الله على: «يقول الربُ تبارك وتعالى: من شغله القرآنُ عن مسألتي أعطيتُه أفضلَ ما أعطي السائلين، وفضلُ كلامِ اللَّهِ على سائر الكلامِ كفضلِ اللَّهِ على خلقِه». رواه الترمذي (١)، وقال حديثُ حسنٌ غريب.

وروى ابن خزيمة (٢) عن نيار بنِ مكرم الأسلميّ صاحبِ رسولِ الله ﷺ وَهُمْ مِنْ بَعْدِ وَهُمْ مِنْ بَعْدِ وَهُمْ مِنْ بَعْدِ عَلَيْهِمْ شَالَ اللهُ ﷺ قال: لما نزلت: ﴿اللّهِ شَا غَلِبَتِ الزُّومُ شَ فِي آذَنَى الْأَرْضِ وَهُم مِنْ بَعْدِ عَلَيْهِمْ اللهِ الله ﷺ فجعل يقول: ﴿يسْمِ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهِمْ اللّهِ عَلَيْهِمْ اللّهِ عَلَيْهِمْ اللّهُ عَلَيْهِمْ اللّهُ عَلَيْهِمْ اللّهُ عَلَيْهِمْ اللّهُ عَلَيْهِمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ مَنْ بَعْدِ عَلَيْهِمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ مَنْ بَعْدِ عَلَيْهِمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ مَنْ بَعْدِ عَلَيْهِمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ وقولُه. وذكر مَنْ عَلَيْهُمُ اللّهُ وقولُه. وذكر الحديث.

<sup>(</sup>۱) في «السنن» (٥/ ١٨٤ رقم ٢٩٢٦) وقال حسن غريب.

قلت: وأخرجه الدارمي في «الرد على الجهمية» (ص $\wedge$ 0) والبيهةي في «الأسماء والصفات» (ص $\wedge$ 77). وعبد الله بن أحمد في «السنة» رقم ( $\wedge$ 174) والدارمي ( $\wedge$ 174) ومحمد بن نصر في «قيام الليل» (ص $\wedge$ 174).

والطبراني في «الدعاء» رقم (١٨٥١) وابن حبان في «المجروحين» (٢/٢٧٧) والعقيلي في «الضعفاء» (٤/ ٤٩٤) من طرق عن محمد بن الحسن بن أبي يزيد الهمداني عن عمرو بن القيس عن عطية عن أبي سعيد مرفوعاً.

قلت: وفي سنده محمد بن الحسن بن أبي يزيد الهمداني ضعيف. وعطية العوفي يخطئ كثيراً ويرسل، وقد عنعن. وقال ابن أبي حاتم في كتاب «العلل» (٢/ ٨٢): «سألت أبي عن حديث رواه محمد بن الحسن بن أبي يزيد ـ فذكر هذا الحديث ـ فقال أبي: هذا حديث منكر ومحمد بن الحسن ليس بالقوي» اه. وخلاصة القول أن الحديث منكر.

<sup>(</sup>۲) في «التوحيد» (ص ١٦٦ ـ ١٦٧) بسند حسن.

قلت: وأخرجه البيهقي في «الأسماء والصفات» (ص ٢٣٩)، وفي «الاعتقاد» (ص ٤٩) وعبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» رقم (١١٦). وعلقه البخاري في «خلق أفعال العباد» رقم (٧٢).

وأخرجه الترمذي (٥/ ٣٤٤ رقم ٣١٩٤) وليس فيه موضع الشاهد عنده.

وقال الترمذي: «هذا حديث صحيح حسن غريب من حديث نيار بن مكرم لا نعرفه إلا من حديث عبد الرحمٰن بن أبي الزناد» اهـ.

وكان ابن مسعود (١) وَ الله عَبِّلُ المصحفُ ويقول: كلامُ ربي كلامُ ربي. وعن عمر (٢) وَ الله قال: إن هذا القرآنَ كلامُ اللَّهُ فضعوه على مواضعه.

وقال خبابٌ (٣) صاحبُ رسولِ الله ﷺ: تقرّبُ إلى الله بما استطعت فإنك لن تقرّب إلى الله بشيء أحبّ إليه من كلامه.

وقال عبدُ اللَّهِ بن مسعودِ (٤) صَلَّىه: القرآنُ كلامُ الله، فمن ردَّ شيئاً فإنما يردّ على الله. وعنه (٥) صَلَّى قال: إن أحسنَ الكلام كلامُ الله.

ويروى ذلك عنه (١) مرفوعاً إلى النبي ﷺ وهو صحيحٌ في الصحيح (٧).

<sup>(</sup>١) انظر: «السنة» رقم (١١٠) لعبد الله ابن الإمام أحمد.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» رقم (١١٨) والآجري في «الشريعة» (ص ٧٧) والبيهقي في «الأسماء والصفات» (ص ٢٤٣) بسند ضعيف.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في «الأسماء والصفات» (ص ٢٤١) وابن أبي شيبة في «مصنفه» (١٠/ ٥٠) وعبد الله في «السنة» رقم (٩٦) و(١١١) والآجري في «الشريعة» (ص ٧٧) والحاكم في «المستدرك» (٢/ ٤٤١) وأحمد في «الزهد» (ص ٦٢ رقم ١٩٢). بسند صحيح.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (١١٩) والدارمي في «الرد على الجهمية» (ص ٩٠) والبيهقي في «الأسماء والصفات» (ص ٢٤١) بسند ضعيف.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (١٢١) والبيهقي في «الأسماء والصفات» (ص ٢٤١) وهو أثر صحيح لغيره.

<sup>\*</sup> وأخرج البخاري في صحيحه موقوفاً (٥٠٩/١٠ رقم ٢٠٩٨) عن مخارق قال سمعت طارقاً قال: قال عبد الله: "إنَّ أحسنَ الحديثِ كتابُ الله، وأحسنَ الهدي هدي محمد عَلَيْه، \* وأخرج البخاري في صحيحه موقوفاً (٢٤٩/١٣ رقم ٧٢٧٧).. عن مرة الهمداني، قال: قال عبد الله: "إن أحسنَ الحديث كتابَ الله، وأحسنَ الهدي هديُ محمد عَلَيْه، وشرً الأمور محدثاتها، وإن ما توعدون لآت وما أنتم بمعجزين».

<sup>(</sup>٦) أخرجه أبو داود (٢/ ٥٩١ رقم ٢١١٨) والترمذي (٣/ ١٣ رقم ١١٠٥) والنسائي (٨٩/٦) وابن ماجه (١/ ٢٠٩ رقم ١٨٩٢) وغيرهم، وهو حديث صحيح بطرقه. وقد تقدم تخريجه في مقدمة المحقق في أول الكتاب.

 <sup>(</sup>۷) قال ابن حجر في «فتح الباري» (۱۱/۱۰): «هكذا رأيت هذا الحديث في جميع الطرق موقوفاً».

وقد ورد بعضه مرفوعاً من طريق أبي الأحوص عن ابن مسعود أخرجه أصحاب السنن \_ كما تقدم في التعليقة السابقة \_.

وجاء أكثره مرفوعاً من حديث جابر أخرجه مسلم ـ (٢/ ٥٩٢ رقم ٨٦٧) ـ اهـ.

وقال عثمانُ بنُ عفانَ (١) رَهِ اللهُ عنه أحبُ أن يأتي عليّ يومٌ وليلةٌ ولا أنظرَ في كلام الله. يعنى القراءةَ في المصحف.

وقال ابن مسعود (٢٠ ﴿ الله عَلَيْهُ : مَن كان يُحبّ أن يعلمَ أنه يحب اللَّهَ فليعرِض نفسَه على القرآن، فإن أحبُّ القرآنَ فهو يُحب الله، فإنما القرآنُ كلامُ الله.

فهذه النصوصُ من الكتابِ والسنةِ وإجماعِ الأمةِ على أن القرآنَ كلامُ الله تكلم به حقيقةً وأنه هو الذي قال تبارك وتعالى: ﴿آلم، آلمص، آلر، آلمر، كهيعص، طه، طس، طسم، حم، عسق﴾ وليس كلامُ الله المعانيَ دون الحروفِ ولا الحروف دون المعاني، بل حروفُه ومعانيه عينُ كلام الله.

#### [القرآن منزل من عند الله على رسوله الكريم]

(المنزل) من عند الله عز وجل (على الرسول المصطفى خيرِ الورى) محمدِ ﷺ.

قَالَ الله تبارك وتعالى: ﴿ قُولُوٓا مَامَكَا بِاللَّهِ وَمَاۤ أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَاۤ أُنْزِلَ إِلَىٰۤ إِنَرَهِ عَرَ وَالشَّيْعِيلَ وَالشَّحْقَ وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطِ وَمَاۤ أُوتِىَ مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَاۤ أُوتِى ٱلنَّبِيُّوكَ مِن رَبِّهِمْ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٦].

وقال تعالى: ﴿هُوَ الَّذِى آَزَلَ عَلَيْكَ الْكِنْكِ مِنْهُ مَايَثُ مُّحَكَمَثُ هُنَّ أُمُّ الْكِنْكِ وَأُخُرُ مُتَشَكِهِكَ ُ فَأَمَا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْعٌ فَيَنَّبِعُونَ مَا تَشَكِهَ مِنْهُ اَبْتِغَآءَ الْفِتْنَةِ وَاَبْتِغَآءَ تَأْفِيلِهِ ُ وَمَا يَصْلَمُ تَأْوِيلُهُ ۚ إِلَّا اللّهُ وَالرَّسِخُونَ فِي الْهِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَا بِهِ ۚ كُلُّ مِنْ عِندِ رَيِّناً ﴾ [آل عمران: ٧].

وقال تعالى: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِنْبَ بِٱلْحَقِّ لِتَحَكُّمَ بَيْنَ ٱلنَّاسِ مِمَّا أَرَبْكَ ٱللَّهُ ﴾ [النساء: ١٠٥]. وقال تعالى: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُوا بِمَّا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبِّلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكُمُوا إِلَى ٱلطَّاعُوتِ وَقَد أُمِرُوا أَن يَكُفُرُوا بِدِّــ ﴾ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبِّلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكُمُوا إِلَى ٱلطَّاعُوتِ وَقَد أُمِرُوا أَن يَكُفُرُوا بِدِّــ ﴾ [النساء: ٦٠].

وقـال تـعـالــى: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا ءَامِنُوا بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِـ، وَٱلْكِئنبِ ٱلَّذِى نَزَّلَ عَلَى

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في «الأسماء والصفات» (ص ٢٤٣) وعبد الله في «السنة» رقم (١٢٢). بسند ضعيف فيه انقطاع.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (١٢٥) بسند ضعيف.

رَسُولِهِ. وَالْكِتَبِ الَّذِى أَنزَلَ مِن قَبْلُ وَمَن يَكَفُرُ بِاللّهِ وَمَلَيْهِكَتِهِ. وَكُنُبِهِ، وَرُسُلِهِ. وَالْيَوْمِ الْاَحْرِ فَقَدْ ضَلَ ضَلَالًا بَعِيدًا﴾ [النساء: ١٣٦]. وقال تعالى: ﴿ عَامَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ. وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ عَامَنَ بِاللّهِ وَمَلَيْهِكَيهِ، وَكُنْبِهِ، وَرُسُلِهِ، لَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِن رُسُلِهِ. ﴾ [البقرة: ٢٨٥].

وقال تعالى: ﴿قُلُ مَن كَاكَ عَدُوًّا لِيجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّلَهُ عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ ٱللَّهِ مُصَدِّقًا لِيَمْ بَيْكَ يَاذِنِ ٱللَّهِ مُصَدِّقًا لِيَمْ بَيْكَ يَادُنُونِ اللَّهُ مِنْكَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُولَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُولِلِمُ الللِل

وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ أُوتُوا الْكِنَابَ ءَامِنُوا مِمَا نَزَلْنَا مُصَدِّقًا لِمَا مَعَكُم مِن قَبْلِ
أَن نَظْمِسَ وُجُوهَا فَنَرُدَّهَا عَلَىٓ أَدْبَارِهَآ ﴾ [النساء: ٤٧]. الآية. وقال تعالى: ﴿ وَإِنَّ مِنْ
أَهْلِ ٱلْكِتَٰبِ لَمَن يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَاۤ أُنزِلَ إِلَيْهِم خَشِعِينَ لِلّهِ ﴾ [آل عمران: المَّي اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْهُمْ وَالْمُؤْمِنُونَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَاۤ أُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَاۤ أُنزِلَ إِلَيْهِمْ وَالْمُؤْمِنُونَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكُ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكُ ﴾ [النساء: ١٦٢].

وقــال تــعــالــى: ﴿ لَكِنِ اللّهُ يَشْهَدُ بِمَا أَنَزَلَ إِلَيْكَ ۚ أَنزَلَهُ بِعِـلَمِـةً وَالْمَلَتَهِكَةُ يَشْهَدُونَ ۚ وَكَفَىٰ بِاللّهِ شَهِيدًا﴾ [النساء: ١٦٦]. وقال تعالى: ﴿ يَثَأَيُّهَا اَلنَاسُ قَدْ جَاءَكُم بُرْهَكُ مِن رَّتِكُمُ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكُمُ نُورًا تُمِينُكُ ﴾ [النساء: ١٧٤]. وقال تعالى: ﴿ وَأَذْكُوا فِعْمَتَ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنزَلَ عَلَيْكُم مِنَ الْكِنَكِ وَالْحِكْمَةِ يَعِظْكُم بِدَّ ﴾ [البقرة: ٢٣١].

وقال تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِالْحَقِّ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْكِتَبَ وَمُهَيّينًا عَلَيْتِ ﴾ [المائدة: ٤٨]. وقال تعالى: ﴿ قُلْ يَا هُلَ ٱلْكِتَبِ هَلْ تَنقِمُونَ مِنَا إِلَا أَنْ الْمَائِلَةِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلُ ﴾ [المائدة: ٥٩]. وقال تعالى: ﴿ يَتَا يُهُمّ ٱلرَّسُولُ بَلَغَ مَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلُ ﴾ [المائدة: ٥٩]. وقال تعالى: ﴿ يَتَصِمُكَ مِن النَّاسِ ﴾ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكُ وَإِن لَّم تَفْعَلْ فَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُم وَاللّه يَعْصِمُكَ مِن النَّاسِ ﴾ [المائدة: ٢٧].

وقـال تـعـالـى: ﴿وَهَلاَا كِتَلَّ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكٌ مُّصَدِّقُ ٱلَّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ وَلِنُنذِرَ أُمَّ ٱلْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلِمَاً﴾ [الأنعام: ٩٢].

وقال تعالى: ﴿أَفَعَنَرَ اللّهِ أَبْتَغِى حَكَمًا وَهُوَ الَّذِىّ أَزَلَ إِلَيْصَكُمُ ٱلْكِئَلَبَ مُفَصَّلًا وَالَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِئَلَبَ يَعْلَمُونَ أَنَّهُ مُنَزَلٌ مِن زَبِّكَ بِالْحَقِّ فَلَا تَكُونَنَ مِنَ ٱلْمُعْتَدِينَ﴾ [الأنعام: ١١٤]. وقال تعالى: ﴿وَهَلَذَا كِئَنْبُ أَزَلَنْكُ مُبَارَكُ فَاتَّبِعُوهُ﴾ [الانعام: ١٥٥]. وقال تعالى: ﴿التّصَ ۞ كِنَبُ أُزِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُن فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ مِنْهُ لِلُنذِرَ بِدِ وَذِكْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ۞ اتَّبِمُوا مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِن رَّيِكُو وَلَا تَنَبِمُواْ مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيَا ۚ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ۞﴾ [الأعراف: ١ ـ ٣]. وقال تعالى: ﴿وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُوا مِسُورَةٍ مِن مِثْلِهِ مِ البقرة: ٢٣].

وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا أُنِلُتَ سُورَةً أَنَ ءَامِنُواْ بِاللّهِ وَجَهِدُواْ مَعَ رَسُولِهِ السَّتَعْذَنَكَ أُولُواْ الطَّوْلِ مِنْهُمَ ﴾ [السوبة: ٨٦]. وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا مَا أُنِلَتَ سُورَةٌ فَمِنْهُم مَن يَقُولُ الشَّعُمُ وَادَتُهُ هَا إِيمَنَا ﴾ [السوبة: ١٢٤]. وقال أَيْكُمُ وَادَتُهُم إِيمَنَا ﴾ [السوبة: ١٢٤]. وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا مَا أُنْزِلَتَ سُورَةٌ نَظَرَ بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ هَلَ يَرَيْكُم مِّنَ أَخْدِ ثُمَّ انصَرَفُواً ﴾ [السوبة: ١٢٧]. وقال تعالى: ﴿ وَإِلَا مَا نَزَلْنَهُ إِلَىٰكُ لِلْخُرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمُنَ اللّهِ ﴾ [هود: ١٤]. وقال تعالى: ﴿ وَالرّ كِتَبُ أَنْزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِلْخُرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمُنِ إِلَى اللّهِ فَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّ

وقال تعالى: ﴿ الرَّ تِلْكَ مَايَتُ ٱلْكِنَبِ ٱلْمُبِينِ ﴾ إِنَّا أَنزَلْنَهُ قُرَّهُ نَا عَرَبِيًّا لَعَلَمُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [بوسف: ١ - ٢]. وقال تعالى: ﴿ الْمَرْ تِلْكَ مَايَتُ ٱلْكِنَبُ وَالَّذِى أُنزِلَ إِلَى الْمَرْ تِلْكَ مَا يَكِنَ ٱلْكِنَبُ وَالّذِى أُنزِلَ الْمَدُ عَمْمًا عَرَبِيًّا ﴾ [الرعد: ١]. وقال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ أَنزَلْنَهُ حُكُمًا عَرَبِيًّا ﴾ [الرعد: ٣٧]. وقال تعالى: ﴿ وَلَا لَهُ لَمَنظُونَ ﴾ [الحجر: ٩]. وقال تعالى: ﴿ وَلَا لَهُ لَمَنظُونَ ﴾ [الحجر: ٩]. وقال تعالى: ﴿ وَنَزَّلْنَا مَلْيَكُ مَنْ عِبَادِهِ اللَّهُ لَكُونَ أَنْهُ لَآ إِلَهُ اللَّهُ اللَّهُ عَرَبِينًا لَكُلِّ شَيْءٍ ﴾ [النحل: ٢]. وقال تعالى: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ تِبْيَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ [النحل: ٨٩].

وقال تعالى: ﴿وَمَا أَنزَكَ عَلَيْكَ ٱلْكِتَابَ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَمُمُ ٱلَّذِى ٱخْلَلُواْ فِيلَهُ اللَّهَ النحل: ٦٤]. وقال تعالى: ﴿وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِلَ إِلَيْهِمْ ﴿ [النحل: ٤٤]. وقال تعالى: ﴿وَإِذَا بَدَلْنَا ءَايَةُ مَّكَانَ ءَايَةٌ وَٱللّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُنزَلُكُ قَالُواْ إِنَّمَا أَنتَ مُفْتَرً بِنَ أَكْرُهُمُ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ قُلُ نَزْلَمُ رُوحُ ٱلْفُكُسِ مِن زَيِكَ بِالْحَقِ لِلْمُسْلِمِينَ ﴿ وَحُ ٱلْفُكُسِ مِن زَيِكَ بِالْحَقِ لِلمُسْلِمِينَ ﴿ وَالنحل].

وقىال تىعىالىى: ﴿ وَبِالْحَقِّ أَنزَلْنَهُ وَبِالْحَقِّ نَزَلُ وَمَا أَرْسَلَنَكَ إِلَّا مُبَشِّرًا وَنَذِيرً ﴿ وَقُرْءَانَا وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَقُرْءَانَا فَكُوْ وَنَزَلْنَهُ نَزِيلًا ﴿ ﴾ [الإسراء]. وقال تعالى: ﴿ اَلْحَبْدُ لِلّهِ اللّهِ اَلَوْ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِئْبَ وَلَمْ يَجْعَلَ لَلَمْ عِوَجًا ﴿ فَيْ قِيلُونَ ﴾ [السحهف: ١- ٢]. وقال تعالى: ﴿ لَقَدْ أَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ كُورُ عَنِبًا فِيهِ ذِكْرُكُمْ أَفَلًا تَعْقِلُونَ ﴾ [الانسياء: ١٠]. وقال تعالى: ﴿ لَقَدْ أَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ كُونُ اللّهُ عَلِيهُ وَكُونُكُمْ أَفَلًا تَعْقِلُونَ ﴾ [الانسياء: ١٠]. وقال

تعالى: ﴿ وَهَلَذَا ذِكُرٌ مُبَارَكُ أَنزَلْنَهُ أَفَأَنتُمْ لَهُ مُنكِرُونَ ﴾ [الانبياء: ٥٠]. وقال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ أَنزَلْنَهُ ءَايَنتِ بَيِّنَتِ وَأَنَّ ٱللَّهَ يَهْدِى مَن يُرِيدُ ﴾ [الحج: ١٦].

وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَنَرُلْنَاكُ أَنَرُلْنَاكُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا وَصَرَّفْنَا فِيهِ مِنَ ٱلْوَعِيدِ ﴾ [طه: ١١٣]. وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَنَرُلْنَا ۚ إِلَيْكُو ءَايْتِ مُبَيِّنَتِ وَمَثْلًا مِنَ ٱلَّذِينَ خَلَوْاْ مِن قَبْلِكُو وَمَوْعِظَةُ لِلَا مِنَ ٱللَّهِ يَهْدِى مَن يَشَآءُ إِلَى لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [النور: ٣٤]. وقال تعالى: ﴿ لَقَدْ أَنَرُلْنَا ءَايْتِ مُبَيِّنَتِ وَاللّهُ يَهْدِى مَن يَشَآءُ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [النور: ٣٤]. وقال تعالى: ﴿ تَبَارَكَ ٱلّذِى نَزَّلُ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيكُونَ لِلْمُلْكِينَ نَذِيرًا ﴾ [الفرقان: ١]. وقال تعالى: ﴿ قُلْ أَنزَلُهُ ٱلّذِى يَعْلَمُ ٱلسِّرَ فِي ٱلسَّمَنَوْتِ لِلْمُلْكِينَ إِنْهُ كُولًا نَعِيمًا ﴾ [الفرقان: ١].

وقى ال تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لَنَزِيلُ رَبِّ الْعَلَمِينَ ۞ نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ ۞ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ اَلْمُنَذِهِنَ ۞ بِلِسَانٍ عَرَفِي مُبِينِ ۞ ﴿ [السُعراء]. الآيات. وقال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ مَا لَكُنُ حَكِيمٍ عَلِيمٍ ﴾ [النمل: ٦]. وقال تعالى: ﴿ وَالسَّمَ ۞ تِلْكَ اَلْتُومِ اللَّهُ الْفُرْءَاكَ مِن لَذُنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ ﴾ [النمل: ٦]. وقال تعالى: ﴿ وَالسَّمَ ۞ تِلْكَ اللَّهُ مَا لَكُنْكِ اللَّهُ مِن لَذُنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ ﴾ [النمل: ١]. وقال تعالى: ﴿ وَالسَّمَ ۞ تِلْكَ عَلَيْكُ مِن نَبَا مُوسَىٰ وَفِرْعَوْكَ بِالْحَقِّ لِقَوْمِ لِمُؤْمِدُونَ ﴾ [القصص].

وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱتَّبِعُواْ مَا آَنزَلَ ٱللَّهُ قَالُواْ بَلَ نَنَبِعُ مَا وَجَدَنَا عَلَيْهِ وَالْمَاهُ أَنزَلَ ٱللَّهُ قَالُواْ بَلَ نَنْبِعُ مَا وَجَدَنَا عَلَيْهِ وَ وَيَا اللَّهُ الْمُؤْلُونِ الْقَرَيْهُ بَلْ هُوَ ٱلْحَقُّ مِن رَبِّكَ ﴾ [السسجدة: ١ - ٣]. وقال أَمْنَلِينَ ﴿ وَأَنَّيْمَ مَا يُوحَى إِلَيْكَ مِن رَبِكَ ﴾ [الأحزاب: ٢]. وقال تعالى: ﴿ وَيَرَى ٱلَّذِينَ أُونُواْ ٱلْعِلْمَ ٱلَّذِينَ أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِكَ هُوَ ٱلْحَقَّ ﴾ [سبا: ٦]. وقال تعالى: ﴿ وَيَرَى الَّذِيلَ الْحَيْمِ ﴾ [يس: ٥].

وقال تعالى: ﴿ نَزِيلُ ٱلْكِنْبِ مِنَ اللّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْمَكِيمِ ﴾ [الجاثية: ٢]. ﴿ إِنَّا أَزَلْنَا َ الْكِنْبَ النَّاسِ إِلَّكَ ٱلْكِنْبَ النَّاسِ إِلَّكَ ٱلْكِنْبَ النَّاسِ إِلَّكَ ٱلْكِنْبَ النَّاسِ النَّاسِ الْحَقِّ ﴾ [النساء: ١٠٥]. وقال تعالى: ﴿ وَالتَّبِعُوَا أَحْسَنَ مَا أَنْزِلَ إِلَيْكُم مِن رَّبِّكُم ﴾ الزمر: ٥٥].

وقىال تىعالى: ﴿حَمَّ ۞ تَنزِيلُ ٱلْكِنَابِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ۞﴾ [غافر]. وقال تعالى: ﴿حَمَّ ۞ تَنزِيلُ مِنَ ٱلرَّحْنَنِ ٱلرَّحِيمِ ۞ كِنَابُ فُصِّلَتْ ءَايَنتُمُ قُرَّمَانًا عَرَبِيًّا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ۞﴾ [فصلت]. وقال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِٱلذِكْرِ لَمَّا جَاءَهُمُ ۖ وَإِنَّهُ لَكِنَنَبُ عَزِيزٌ ۗ ۚ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ ۚ نَنزِيلٌ مِّنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ۗ ۗ ۗ الْكِنَبُ عَزِيزٌ ۗ فَاتَّبِعُوهُ ۗ [الانعام: ١٥٥]. وقال الفسلت]. وقال تعالى: ﴿ كِنَبُ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكُ فَاتَّبِعُوهُ ﴾ [الانعام: ١٥٥]. وقال تعالى: ﴿ كِنَبُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبُرَكُ لِيَنَبِّوُا ءَائِنِهِ وَلِيَنَذَكَّرَ أُولُوا الْأَلْبَ ﴾ [ص: ٢٩].

وقدال تدعدالدى: ﴿حمّ ﴿ وَالْكِتَابِ اللّهِينِ ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَنزَكَةٍ ﴾ [الدخان: ١ ـ ٣]. وقال تعالى: ﴿ تَنزِيلُ الْكِئَابِ مِنَ اللّهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ ﴾ [الزمر: ١]. وقال تعالى: ﴿ فَ نَعْلَمُونَ عَظِيمُ ﴿ وَاللّهُ لَقَسَمُ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمُ ﴿ وَاللّهُ لَقَسَمُ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمُ ﴿ وَاللّهُ لَقَسَمُ لَوْ اللّهُ لَقَسَمُ لَوْ اللّهُ الْمُطَهَّرُونَ ﴾ [الواقعة].

وقال تعالى: ﴿لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِٱلْبَيِّنَتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِئْبَ وَٱلْمِيزَانَ لِيقُومَ النَّاسُ بِٱلْقِسْطِّ ﴾ [الحديد: ٢٥]. وقال تعالى: ﴿هُو الَّذِي يُنزِلُ عَلَى عَبْدِهِ عَايَتِ النَّاسُ بِٱلْقِسْطِّ ﴾ [الحديد: ٩]. وقال تعالى: ﴿فَعَامِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ، وَالنّورِ الّذِي أَنزَلْناً ﴾ [التغابن: ٨]. وقال تعالى: ﴿وَإِن يَكَادُ الّذِينَ كَفَرُوا لَيْزَلِقُونَكَ بِأَبْصَرْهِمْ لَنَا سَمِعُوا الذِّكْرَ وَيَقُولُونَ إِنّهُ لَهُونَاكُ بِأَبْصَرُهِمْ لَنَا سَمِعُوا الذِّكْرَ وَيَقُولُونَ إِنّهُ لَبَعْنَ اللّهُ وَمَا هُو إِلّا ذِكْرٌ لِتَعْلَمِينَ ﴿ القِلْمِ].

وقــال تــعــالـــى: ﴿فَلَا أَقْيِمُ بِمَا بَيْصِرُونَ ۞ وَمَا لَا بَيْصِرُونَ ۞ إِنَهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَلِيم كَرِيمٍ۞ وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِرٍ قَلِيلًا مَّا نُؤْمِنُونَ ۞ وَلَا بِقَوْلِ كَاهِنِ قَلِيلًا مَّا نَذَكَّرُونَ ۞ نَبْرِيلٌ مِّن رَّبِ ٱلْعَلَمِينَ ۞﴾ [الحاقة: ٤٠]، وقولُه تعالى في هذه الآية: ﴿إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ﴾ [الحاقة: ٤٠]. يعني به محمداً ﷺ، وفي سورة التكوير (١) يعني به جبريلَ.

ومعنى الإضافة في كلا الآيتين إنما هو التبليغ؛ لأن من حق الرسولِ أن يبلّغ عن المرسل. لا أن القرآن كلامُ الرسولِ الملكيِّ ولا البشريِّ كما بيَّن تعالى ذلك بقوله: ﴿ نَزِيلٌ مِن رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ [الحاقة: ٤٣]. وقال تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيَلَةِ الْقَدْرِ ﴾ [القدر: ١]. وقال تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ وَ لَيَلَةِ الْقَدْرِ ﴾ [الرحمن]. وقال تعالى: ﴿ فَتُن نَقُشُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَنذَا ٱلْقُرْءَانَ ﴾ [الرحسف: ٣]. وقال تعالى: ﴿ وَكَذَا الْقُرْءَانَ ﴾ [يوسف: ٣]. وقال تعالى: ﴿ وَكَذَا الْقُرْءَانَ ﴾ [يوسف: ٣]. وقال تعالى: ﴿ وَكَذَا اللّهُ رَءَانَ ﴾ [الشورى: ٥٢].

والآياتُ في هذا الباب كثيرة جداً، بل القرآنُ كله من فاتحته إلى خاتمته

<sup>(</sup>١) الآية: ١٩.

يشهد بأنه كلامُ اللَّهِ، وتنزيلُه وقصصُه وتعليمُه وألفاظُه ومعانيه وإيجازُه وإعجازُه يسهد بأنه كلامُ الخالقِ عز وجل وصفتُه، وأنه لا يستطيع البشرُ الإتيانُ بسورة مِن مِثله، وقد أقر بذلك كل عاقلٍ حتى المشركون كما قال أكفَرُ قريشِ الوليدُ بنُ المغيرةَ لما قرأ عليه رسولُ الله على القرآنَ، فرجع إلى قومه فقال أبو جهل: قل فيه قولاً يبلغ قومك أنك منكرٌ له.

قال: وماذا أقول فيه؟ فواللَّهِ ما منكم رجلٌ أعرفُ بالأشعار مني، ولا أعلمُ برجَزه ولا بقصيده مني ولا بأشعار الجن. والله ما يُشبه الذي يقول شيئاً من هذا. ووالله إن لقوله الذي يقوله حلاوةً، وإن عليه لطلاوةً، وإنه لمثمرٌ أعلاه، مُغدِقٌ أسفلُه، وإنه ليعلو ولا يُعلى، وإنه لَيخطِم ما تحته.

قال: لا يرضى عنك قومُك حتى تقولَ فيه. قال: قف حتى أفكر فيه، فلما فكر قال: إن هذا إلا سحرٌ يُؤثر، يأثره عن غيره؛ فنزلت: ﴿ ذَرْفِ وَمَنْ خَلَقْتُ وَجِعَلْتُ لَمُ مَالًا مَتَدُودًا ﴿ وَبَنِينَ شُهُودًا ﴿ وَالسمدِدُرِا. الآيسات. رواه البيهقي (١) وغيره.

ويُروى عن عُتبة (٢) حين قرأ عليه رسولُ الله ﷺ حم السجدة نحوُ ذلك. وكذا أبو جهل قبحهم الله.

<sup>(</sup>١) وهو حديث ضعيف.

أخرجه البيهقي في «دلائل النبوة» (١٩٨/٢ ـ ١٩٩) عن الحاكم أبي عبد الله، عن محمد بن علي الصنعاني بمكة، عن إسحاق بن إبراهيم، قال: أخبرنا عبد الرزاق، عن معمر، عن أيوب السختياني، عن عكرمة، عن ابن عباس، ثم ذكر الخبر.

وأخرجه الحاكم في «المستدرك» (٢/ ٥٠٦ ـ ٥٠٧) وقال: صحيح الإسناد على شرط البخاري ولم يخرجاه، وأقره الذهبي.

وأخرجه البيهقي في «دلائل النبوة» (٢/ ١٩٩) عن حماد بن زيد عن أيوب عن عكرمة مرسلاً.

وقال الشيخ مقبل في «الصحيح المسند من أسباب النزول» (ص ٢٦٢): «والظاهر ترجيح المرسل لأن حماد بن زيد أثبت الناس في أيوب، وأيضاً معمر قد اختلف عليه فيه كما في «دلائل النبوة» للبيهقي (١٩٩/) فالحديث ضعيف، والله أعلم» اهـ.

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو يعلى في مسنده (رقم: ١٨١٨/٥١) والبيهقي في «دلائل النبوة» (٢٣٠/١ ـ ٢٣٠) وأبو نعيم في «دلائل النبوة» رقم (١٨٢) وابن أبي شيبة في «المصنف» (٢٩٥/١٤ =

فتبين بهذا أن قولَهم فيه: سحرٌ، شعرٌ، كهانةٌ، وغيرُ ذلك من مفترَياتهم إنما قالوه عناداً ومكابرةً، وإلا فقد استيقنوا أنه لا يدخُل تحت طَوق أحدٍ من البشر.

ونحن وجميعُ أهلِ السنةِ والجماعةِ نُشهد اللَّهَ الذي أنزله بعلمه وشهد به، ونُشهد ملائكتَه الذين شهدوا بذلك، ونُشهد رسولَه الذي أنزل عليه وبلّغه إلى الأمة، ونُشهد جميعَ المؤمنين الذين صدَّقوه وآمنوا به أنا مؤمنون مصدّقون شاهدون بأنه كلامُ الله عز وجل وتنزيلُه وأنه تكلمَ به قولاً وأنزله على رسوله وحياً.

ولا نقول إنه حكايةٌ عن كلامِ اللَّهِ عز وجل أو عبارةٌ، بل هو عينُ كلامِ الله حروفه ومعانيه، نزل به من عنده الروح الأمين، على محمد خاتمِ المرسلين، وكلُّ منهما مبلِّغٌ عن الله عز وجل.

والكلام إنما يُضاف حقيقة إلى من قاله مبتدِئاً لا إلى من قاله مبلّغاً مؤدياً، قال الله تعالى عن قاله مبلّغاً مؤدياً، قال الله تعالى ﴿ وَيَا لَهُمْ الرَّسُولُ بَلِغٌ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن زَبِّكٌ وَإِن لَّمْ تَفْعَلْ فَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُمْ وَاللّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾ [المائدة: ٢٧]. وقال تعالى: ﴿ وَأَطِيعُوا اللّهَ وَأَطِيعُوا اللّهُ وَأَطِيعُوا اللّهُ وَأَطِيعُوا اللهُ وَأَطِيعُوا اللهُ وَالسّمُولُ فَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَإِنّمًا عَلَى رَسُولِنَا الْبَلَكُ الْمُبِينُ ﴾ [التغابن: ١٢].

وقال تعالى: ﴿ وَإِن تُطِيعُوهُ وَاللَّهُ مَا خُمِلُ وَعَلَيْكُمْ مَّا خُمِلْتُمُّ وَإِن تُطِيعُوهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَّا خُمِلُتُمُّ مَّا خُمِلْتُمُّ وَإِن تُطِيعُوهُ لَهُمَا تَهْمَدُواً وَمَا عَلَى الرَّمُولِ إِلَّا ٱلْبَلَغُ ٱلْمُبِيثُ ﴾ [النور: ٥٥]. وقال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ الْمَبِيثُ فَمَا أَرْسَلْنَكَ عَلَيْمِمْ حَفِيظًا إِنْ عَلَيْكَ إِلَّا ٱلْبَلَغُ ﴾ [الشورى: ٤٨]. وقال تعالى: ﴿ وَلُلَّ إِنِّ لَنَ لَنَهُ عَلَيْكِمْ وَلَهُ اللَّهُ عَلَيْكُ إِلَّا ٱلْبَلَغُ ﴾ [الشورى: ٢٨]. وقال تعالى: ﴿ وَلُلَّ إِنِّ لَنَ لَلَّهُ وَرِسَلَتِهِمْ ﴾ [البحن: ٢٢ ـ يُحِيرُنِي مِنَ ٱللَّهِ أَحَدُ وَلَى آخِدُ مِن دُونِهِ مُلْتَحَدًّا ﴿ إِلَّا اللَّهُ اللَّهُ وَرِسَلَتِهُمْ ﴾ [البحن: ٢٢ ـ والآياتُ في هذا كثيرة جداً.

يخبر تعالى عن رسوله أنه مبلّغ عنه مؤدٍ لما أرسله به، وهذا يعرُفه كلُ أحدٍ

<sup>=</sup> \_ ٢٩٦) وعبد بن حميد كما في «المنتخب» رقم (١١٢٣) والحاكم في «المستدرك» (٢/ ٢٥٣) وصححه الحاكم ووافقه الذهبي.

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١٩/٦ ـ ٢٠) وقال: رواه أبو يعلى، وفيه الأجلح الكندي، وثقه ابن معين وغيره، وضعفه النسائي وغيره، وبقية رجاله ثقات» اه. وذكره ابن حجر في «المطالب العالية» رقم (٤٢٨٥) ونسبه إلى أبي يعلى وعبد بن حميد. وأورده السيوطي في «الدر المنثور» (٣٥٨/٥) إلى ابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، والحاكم وصححه، وابن مردويه، وأبي نعيم، والبيهقي كلاهما في الدلائل، وابن عساكر. قلب ناحديث قابل للتحسين، والله أعلم.

يعقِل لفظةَ «رسول»، فإن الرسولَ لا بد له من مرسِل برسالتِه.

فالمرسِل اللَّهُ عز وجل، والرسالةُ هي القرآنُ، والمرسَلُ هو محمدٌ ﷺ المبلّغُ رسالةً ربّه.

وقال أنس<sup>(۱)</sup>: بعث النبي ﷺ خالَه حراماً إلى قومِه وقال: أتؤمَّنوني أبلّغ رسالةً رسولِ الله ﷺ؟ فجعل يحدثهم.

وقال المغيرة (٢) عظيه: أخبرنا نبيُّنا عن رسالة ربُّنا أنه من قُتل منا صار إلى الجنة.

وعن عائشة <sup>(٣)</sup> ﷺ قالت: من حدثك أن النبيَّ ﷺ كتم شيئاً من الوحي فلا تصدُّقْه، إن الله تعالى يقول: ﴿يَّاَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِغٌ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن زَيِّكٌ وَإِن لَّمَ تَفَعَلَ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُمُ ﴾ [المائدة: ٦٧].

وفي خطبته في موقف الحجِّ الأكبرِ<sup>(١)</sup> قال ﷺ: «وأنتم تُسألون عني فما أنتم قائلون؟ قالوا: نشهد أنك قد بلّغت وأدّيت ونصخت».

وفيها إشارتُه ﷺ بيده إلى السماء قائلاً: اللهم هل بلغت؟ اللهم اشهد». قالها مراراً.

وعن أبي هريرة ﷺ قال: قام فينا رسولُ الله ﷺ ذات يوم فذكر الغُلولَ فعظّمه وعظّم أمره، ثم قال: «لا أُلفِيَنَ أحدَكم يجيء يومَ القيامةِ على رقبته بعيرٌ له رُغاء يقول: يا رسولَ اللَّهِ أغثني، فأقول لا أملِك لك شيئاً قد أبلغتُك.

لا أَلفِيَنَ أَحدَكم يجيء يوم القيامة على رقبته فرسٌ له حمحمةٌ فيقول: يا رسولَ الله أغثني، فأقول: لا أملك لك شيئاً قد أبلغتُك.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه (٧/ ٣٨٥ ـ ٣٨٦ رقم ٤٠٩١).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في صحيحه (۲/ ۲۵۸ رقم ۳۱۵۹) و(۱۳/ ۵۰۳ رقم ۷۵۳۰) من حديث جبير بن حية، قال المغيرة...

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه (١٣/ ٥٠٣ رقم ٧٥٣١) ومسلم (١٥٩/١ رقم ١٧٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في صحيحه (٢/ ٨٨٦ رقم ٧١٤١٨/١٤) وأبو داود (٢/ ٥٥) رقم ١٩٠٥) وابن ماجه (٢/ ١٠٢٢ رقم ٣٠٧٤) من حديث جابر.

وهو حديث صحيح طويل.

لا أُلفِيَنَ أَحدَكم يجيء يوم القيامةِ على رقبته شاةٌ لها ثُغاءٌ يقول: يا رسولَ الله أغثنى، فأقول لا أملك لك شيئاً قد أبلغتك.

لا أُلفِيَنَ أَحدَكم يجيء يومَ القيامةِ على رقبته نفسٌ لها صياحٌ فيقول: يا رسولَ الله أغثني، فأقول: لا أملك لك شيئاً قد أبلغتُك.

لا أُلفيَن أحدكم يجيء يوم القيامةِ على رقبته رقاعٌ تَخفُق فيقول: يا رسولَ الله أغثني، فأقول: لا أملك لك من الله شيئاً قد أبلغتُك.

لا ألفين أحدكم يجيء يوم القيامة على رقبته صامتٌ يقول: يا رسولَ الله أغثني، فأقول: لا أملك لك من الله شيئاً قد أبلغتك». متفق عليه (١).

وكان ﷺ يعرِض نفسَه على القبائل في المواسم ويقول: «إني رسولُ الله وآتيكُم لتمنعوني حتى أبلّغ رسالةً ربي»(٢).

وغيرُ ذلك من الأحاديث، يخبر على أنه مخبرٌ عن الله ومبلّغ رسالَته، وأن ما أمر به ونهى عنه وأخبر به هو تبليغٌ لأمر الله ونهيه وخبره، وأنه لم يقل شيئاً من عند نفسِه فيقول هو من عند الله، ومن اعتقد ذلك فهو كافرٌ من حزب أبي جهل والوليد بن المغيرة وملاهم، قال الله عز وجل: ﴿ وَلَوْ نَقَوَلَ عَلَيْنَا بَعْضَ ٱلْأَقَاوِيلِ ۞ لَأَمَذُنَا مِنهُ مِآلِيمِينِ ۞ ثُمَّ لَقَطَعْنَا مِنهُ ٱلْوَتِينَ ۞ فَمَا مِنكُم مِّنَ أَمَدٍ عَنهُ حَجِدِينَ ۞ وَلِنّهُ لَحَدُرُهُ عَلَى ٱلكَفِينَ ۞ وَلِنّهُ لَحَدُرُهُ عَلَى ٱلكَفِينَ ۞ وَلِنّهُ لَحَدُرُهُ عَلَى ٱلكَفِينَ ۞ وَلِنّهُ لَحَدُرُ اللهِ عَنهُ حَدِينَ ۞ وَلِنّهُ لَحَدُرُهُ اللهِ عَنْ أَمَدٍ عَنْهُ حَدِينَ ۞ وَلِنّهُ لَحَدُرُهُ عَلَى ٱلكَفِينَ ۞ وَلِنّهُ لَحَدُرُهُ اللهِ عَنْهُ مَرَيِكَ ٱلْمُطِيدِ ۞ وَالتَمُ اللهِ وَالمَاقَةَ].

# [القرآن ليس بمخلوق كما يقوله الزنادقة]

(ليس بمخلوق) كما يقول الزنادقة من الحلولية والاتحادية والجهمية والمعتزلة وغيرِهم تعالى الله عز وجل عن أن يكون شيء من صفاته مخلوقاً، قال الله عز وجل:

<sup>(</sup>۱) البخاري (٦/ ١٨٥ رقم ٣٠٧٣) ومسلم (٣/ ١٤٦١ رقم ١٨٣١).

<sup>(</sup>٢) وهو حديث صحيح من حديث جابر بن عبد الله.

أخرجه أحمد ( $\sqrt{7}$  ۳۲۲، ۳۳۹) وأبو داود رقم (٤٧٣٤) والترمذي رقم (٢٩٢٥) وقال: حديث غريب. وابن ماجه رقم (٢٠١١) والحاكم (١١٣/٢) وصححه على شرط مسلم، وابن حبان في صحيحه (رقم ١٦٨٦  $_{-}$  موارد).

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٦/ ٣٥) وقال: رواه أحمد ورجاله ثقات.

﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا ﴾ [الشورى: ٥٦]. وقال تعالى: ﴿ أَلَا لَهُ اَلْخَنْقُ وَالْأَمْرُ ﴾ [الأعراف: ٥٤]. وقال تعالى فَيَكُونُ ﴾ [الأعراف: ٥٤]. وقال تعالى أَمْ فَيَكُونُ ﴾ [الأعراف: ٨٤]. فأخبر تعالى أن الخلق غيرُ الأمر وأن القرآنَ من أمره لا من خلقه.

وقال: ﴿إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْءٍ إِذَا أَرَدْنَهُ أَن نَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ﴾ [النحل: ٤٠]. فكن من كلامه الذي هو صفتُه ليس بمخلوق، والشيءُ المُواد المَقولُ له «كن» مخلوقٌ. وقال تعالى: ﴿إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كَمْشَلِ ءَادَمٌ خَلَقَكُمُ مِن تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ﴾ [آل عمران: ٥٩].

فعيسى وآدمُ مخلوقان بكن، و «كن» قولُ الله صفةٌ من صفاته، وليس الشيءُ المخلوقُ هو كن، ولكنه كان بقول اللَّهِ له كن.

وقد انعقد إجماعُ سلفِ الأمةِ الذين قضوا بالحق وبه كانوا يعدِلون على تكفير من قال بخلق القرآن، وذلك لأنه لا إن يخلو قولُه من إحدى ثلاث: إما أن يقولَ إنه خلقه في ذاته، أو في غيره، أو منفصلًا مستقلًا وكلُ الثلاثِ كفرٌ صريحٌ.

لأنه إن قال خلقه في ذاته فقد جعل ذاته محلاً للمخلوقات، وإن قال إنه خلقه في غيره فهو كلامُ ذلك الغيرِ فيكون القرآنُ على هذا كلامَ كلِّ تالِ له، وهذا قولُ الوليدِ بنِ المُغيرة فيما حكى اللَّهُ عنه حيث قال تعالى: ﴿إِنَّهُ نَكَرَ وَقَدَرَ ۞ نَقُيلَ كَفَ قَدَرَ ۞ مُمَّ نَظَرَ ۞ ثُمَّ عَبَسَ وَبَسَرَ ۞ ثُمَّ أَدَبَرَ وَاسْتَكَبَرَ ۞ فَقَالَ إِنْ هَذَا إِلَّا سِعْرٌ فَوْفَرُ ۞ إِنْ هَذَا إِلَّا فَوْلُ ٱلْبَشِرِ ۞ سَأَصْلِيهِ سَقَرَ ۞ وَمَا أَدَرَكَ مَا سَقَرُ ۞ وَمَا أَدَرَكَ مَا سَقَرُ ۞ وَلَا نَذَرُ ۞ لَوَاحَةٌ لِلْبَشِرِ ۞ [المدثر]. الآيات.

وإن قال: إنه خلقه منفصلًا مستقلًا فهذا جحودٌ لوجوده مطلقاً، إذ لا يعقل ولا يتصور كلامٌ يقوم بذاته بدون متكلّم، كما لا يُعقل سمعٌ بدون سميعٌ، ولا بصرٌ بدون بصيرٍ، ولا علمٌ بدون عالم، ولا إرادةٌ بدون مريدٍ، ولا حياةٌ بدون حي، إلى غير ذلك، تعالى الله عما يقول الظالمون والجاحدون علواً كبيراً.

فهذه الثلاث لا خروج لزنديق منها ولا جواب له عنها، فبُهت الذي كفر واللَّهُ لا يهدي القوم الظالمين، وقُطع دابرُ القوم الذين ظلموا، والحمد لله رب العالمين.

#### أصلُ القولِ بخلق القرآن

وأولُ ما اشتهرَ القولُ بخلق القرآنِ في آخر عصرِ التابعين لمّا ظهر جَهْمُ بنُ صفوانَ (١) شقيقُ إبليسَ لعنهما الله، وكان مُلحداً عنيداً وزنديقاً زائغاً مبتغياً غيرَ سبيلِ المؤمنين، لم يُثبت أن في السماء رباً، ولا يصف اللَّه تعالى بشيء مما وصف به نفسه، وينتهي قولُه إلى جحود الخالقِ عز وجل.

ترك الصلاة أربعين يوماً وهو يزعُم أنه يرتاد ديناً، ولما ناظره بعض السمنية (٢) في معبوده قال قبَّحه الله: هو هذا الهواءُ في كل مكان، وافتتح مرة سورة طه، فلما أتى على هذه الآية: ﴿الرَّمْنُ عَلَى ٱلْمَرْشِ اسْتَوَىٰ الله أَتَى على هذه الآية: ﴿الرَّمْنُ عَلَى ٱلْمَرْشِ اسْتَوَىٰ [طه: ٥] قال: لو وجدتُ السبيل إلى حكّها لحكَكْتُها، ثم قرأ حتى أتى على آية أخرى فقال: ما كان أظرف محمداً حين قالها، ثم افتتح سورة القصص، فلما أتى على ذكر موسى جمع يديه ورجليه ثم رفع المصحف ثم قال: أيُ شيءٍ هذا؟ ذكره ههنا فلم يُتمَّ ذِكْرَه، وذكره ههنا فلم يُتمَّ ذِكْرَه.

وقد رُوي عنه غير هذا من الكُفريات، وهو أذلُ وأحقرُ من أن نشتغل بترجمتِه.

وقد يسَّر الله تعالى ذبحَه على يد سالم بنِ أحوزَ بأصبهانَ، وقيل بمَرْو، وهو يومئذ نائبها رحمه الله تعالى وجزاه عن المسلّمين خيراً.

<sup>(</sup>۱) قال الذهبي في «ميزان الاعتدال» (٢٦/١) رقم ١٥٨٤): «جهم بن صفوان، أبو محرز السمرقندي الضال المبتدع، رأس الجهمية، هلك في زمان صغار التابعين، وما علمته روى شيئاً، لكنه زرع شرّاً عظيماً» اه.

وانظر: «المسائل والرسائل المروية عن الإمام أحمد بن حنبل» (٢/ ٣٧٩ ـ ٣٨١). وانظر: «مقالات الإسلاميين» (ص ٦٢٦ ـ ٦٢٧).

<sup>(</sup>٢) السمنية: نسبة إلى سمني، وهم من القائلين بقدم العالم، وزعموا أن لا معلوم إلا من جهة الحواس الخمس، وأنكر أكثرهم المعاد والبعث، وقال بعضهم بتناسخ الأرواح في الصور المختلفة وقد علمهم زعيمهم يوداسف بأن قول: (الا) من عمل الشيطان وأن مذهبهم دفع الشيطان.

<sup>[«</sup>الفرق بين الفرق» (ص٢٥٣). ط١،ن: دار الآفاق الجديدة؛ الفهرست لابن النديم (ص٤٨٤)].

وقد تلقى هذا القولَ عن الجعد بن دِرْهم (١) لكنه لم يشتهر في أيام الجغدِ كما اشتهر عن الجهم؛ فإن الجعدَ لما ظهر القولُ بخلق القرآن تطلّبه بنو أميةَ فهرب منهم فسكنَ الكوفة، فلقيّه فيها الجهمُ بنُ صفوانَ فتقلد هذا القولَ عنه ولم يكن له كثيرُ أتباع غيرُه، ثم يسَّر الله تعالى قتْلَ الجعدِ على يد خالدِ بنِ عبدِ الله القسريِّ الأمير، قتله يومَ عيد الأضحى بالكوفة، وذلك لأن خالداً خطبَ الناسَ فقال في خطبيه تلك: أيها الناسُ ضَحُوا تقبَّل الله ضحاياكم، فإني مُضحِّ بالجغدِ بنِ درهم، إنه زعم أن اللَّه لم يتخذ إبراهيمَ خليلًا ولم يكلم موسى تكليماً، تعالى الله عما يقول الجغدُ علواً كبيراً.

ثم نزل فذبحه في أصل المنبر. روى ذلك البخاريُّ في كتابه (خلقُ أفعالِ العباد)(٢)، ورواه ابن أبي حاتم في كتاب السنة له وغيرُهما.

وهو مشهورٌ في كتب التواريخ<sup>(٣)</sup>، وذلك سنةَ أربع وعشرين ومائة.

وقد أخذ الجعدُ بدعتَه هذه عن بيان بنِ سمعانَ، وأخذها بيانٌ عن طالوتَ ابنِ أختِ لبيدِ بنِ الأعصم اليهوديُّ ابنِ أختِ لبيدِ بنِ الأعصم اليهوديُّ

<sup>(</sup>۱) قال الذهبي في «الميزان» (۱/ ٣٩٩ رقم ١٤٨٢): «الجعد بن درهم، عدادُه في التابعين، مبتدع ضال، زعم أنَّ الله لم يتخِذْ إبراهيم خليلاً، ولم يكلم موسى؛ فقتل على ذلك بالعراق يوم النَّخر، والقصةُ مشهورة» اه.

وزاد ابن حجر في «لسان الميزان» (٢/ ١٠٥): «وللجعد أخبار كثيرة في الزندقة.

منها: أنه جعل قارورة تراباً وماء فاستحال دوداً وهوام، فقال: أنا خلقت هذا لأني كنت سبب كونه فبلغ ذلك جعفر بن محمد، فقال: ليقل كم هو ـ وكم الذكران منه والإناث ـ إن كان خلقه، وليأمر الذي يسعى إلى هذا أن يرجع إلى غيره فبلغه ذلك فرجع اه.

<sup>(</sup>۲) رقم ۳.

قلت: وأخرجه البخاري في «التاريخ الكبير» (١/ ٦٤) والدارمي في «الرد على الجهمية» (ص ٧، ١١٣) وفي «الأسماء والصفات» (ص ٧، ٢١٣)، وفي «الأسماء والصفات» (ص٤٥٤)، وفي «السنن الكبرى» (١/ ٢٠٥ ـ ٢٠٦) والآجري في «الشريعة» (ص٩٧،). (٣٢٨).

وإسناده ضعيف لجهالة محمد بن حبيب.

وقال الألباني في تحقيقه لمختصر العلو: لكنه يتقوى بالذي بعده، فإن إسناده خير منه، ولعله لذلك جزم العلماء بهذه القصة.

<sup>(</sup>٣) مثل: «البداية والنهاية» للحافظ ابن كثير (٩/ ٣٦٤ ـ ٣٦٥).

الذي سحر النبيُّ ﷺ، وأنزل الله تعالى في ذلك سورة المعوذتين(١١).

ثم تقلّد هذا المذهب المخذول عن الجهم بشرُ بنُ غياث بن أبي كريمة المريسي (٢) المتكلم، شيخُ المعتزلة وأحدُ من أضلَّ المأمونَ وجدد القولَ بخلق القرآن، ويقال إن أباه كان يهودياً صبّاغاً بالكوفة وروي عنه أقوالٌ شنيعةٌ في الدين من التجهُم وغيره. مات سنة ثماني عشرة ومائتين.

ثم تقلَّد عن بِشْرِ ذلك المذهبَ الملعونَ قاضي المحنةِ أحمدُ بنُ أبي داودَ (٣)

<sup>(</sup>١) سيأتي تخريج حديث سحر النبي ﷺ.

<sup>(</sup>٢) قال الذهبي في «الميزان» (٢/ ٣٢٣ ـ ٣٢٣): «بشر بن غياث المريسي. مبتدع ضال، لا ينبغي أن يُروى عنه ولا كرامة. تفقه على أبي يوسف فبرع وأتقن عِلمَ الكلام، ثم جرد القول بخلقِ القرآن، وناظر عليه، ولم يدرك الجهم بن صفوان، إنما أخذ مقالته، واحتج لها، ودعا إليها، وسمع من حماد بن سلمة وغيره.

وقال أبو النضر هاشم بن القاسم: كان والد بِشْر المَرِيسي يهودياً قصّاباً صباغاً في سويقة نصر بن مالك.

قلت: وقد كان بِشْر أُخذ في دولة الرشيد وأوذيَ لأجل مقالته.

قال أحمد بن حُنبل: سمعتُ عبد الرحمٰن بن مهدي أيام صُنع ببشر ما صُنع يقول: مَنْ زعمَ أنَّ الله لم يكلم موسى يستتاب، فإن تاب وإلاَّ ضربت عنقه.

فقال المروزي: سمعت أبا عبد الله ذكر بشراً فقال: كان أبوه يهودياً، وكان بشر يشغُب في مجلس أبي يوسف، فقال له أبو يوسف: لا تنتهي أو تُفسد خشبةً ـ يعني تصلب ـ.

وقال قتيبة بن سعيد: بِشْرِ المَرِيسي كافر.

وقال يزيد بن هارون: َ أَلَا أَحَدُ مَنْ فِتيانَكُم يَفْتِكُ به.

وقال البُوَيْطي: سمعتُ الشافعيَّ يقول: ناظرتُ المريسي في القرعة، فذكرت له فيها حديث عمران بن حصين، فقال: هذا قمار، فأتيتُ أبا البختريِّ القاضي فحكيتُ له ذلك، فقال: يا أبا عبد الله، شاهد آخر وأصلبه.

مات سنة ثماني عشرة ومائتين.

قال الخطيب: حكي عنه أقوال شنيعة، أساء أهْلُ العلم قولهم فيه، وكفّره أكثرُهم لأجلها، وأسند من الحديث شيئاً يسيراً.

قال أبو زُرْعة الرازي: بِشْر المَريسي زنديق.

وقد سُرد أبو الخطيب تُرجَمة بُشر ُ في ست ورقات، فلم أنشط لإيرادها بكمالها؛ وكان من أبناء سبعين سنة» اه.

قلت: وإذا رغبت في معرفة المزيد من ضلالاته فانظر: «تاريخ بغداد (٧/٥٦ - ٦٧ رقم ٥٦/٣).

<sup>(</sup>٣) قال الذِهبي في «الميزان» (١/ ٩٧ رقم ٣٧٤):

وأعلن بمذهب الجهمية وحمل السلطانَ على امتحان الناسِ بالقول بخلق القرآنِ وعلى أن اللَّهَ لا يُرى في الآخرة، وكان بسببه ما كان على أهلِ الحديثِ والسنةِ من الحبس والضربِ والقتلِ وغيرِ ذلك.

وقد ابتلاه اللَّهُ تعالى بالفالج قبل موتِه بأربعِ سنينَ حتى أهلكه اللَّهُ تعالى سنةً أربعين ومائتين.

ومن أراد الاطلاع على ذلك وتفاصيلِه فليقرأ كتبَ التواريخ يرى العجبَ.

### ذكرُ ما قاله أئمةُ السنةِ في مسألة القرآن، وحُكمُ الجهمية

قال إمام أهلِ السنةِ أحمدُ بنُ حنبلِ رحمه الله تعالى: (من قال القرآنُ مخلوقٌ فهو عندنا كافرٌ، لأن القرآنَ مِن علم اللَّهِ وفيه أسماءُ الله)(١).

وقال: (إذا قال الرجلُ: العلمُ مخلوقٌ فهو كافرٌ، لأنه يزعُم أنه لم يكن لله علمٌ حتى خلقه)(٢).

وقال رحمه الله تعالى: (من قال القرآنُ مخلوقٌ فهو عندنا كافرٌ، لأن القرآنَ من علم الله، قال الله تعالى: ﴿فَمَنَ حَآجَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ ﴾ [آل عمران: ٦١]. وقال تعالى: ﴿وَلَن تَرْضَىٰ عَنكَ ٱلْيَهُودُ وَلَا ٱلنَّصَارَىٰ حَتَىٰ تَنَّبِعَ مِلْتَهُمُ قُلْ إِنَ هُدَى ٱللّهِ هُو ٱلْمُدَنَّ وَلَيْنِ اتَّبَعْتَ أَهْوَاءَهُم بَعْدَ ٱلّذِى جَآءَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ مَا لَكَ مِنَ ٱللّهِ مِن وَلِيْ وَلَا نَصِيرٍ ﴾ [البقرة: ١٢٠].

وقال تعالى: ﴿وَلَهِنْ أَتَبْتَ الَّذِينَ أُونُوا الْكِنْبَ بِكُلِّ ءَايَةٍ مَّا تَبِعُوا قِلْلَكَ وَمَا أَنَتَ بِتَابِعِ قِبْلَئِهُمْ وَمَا بَعْضُهُم بِتَابِعِ قِبْلَةَ بَعْضِ وَلَهِنِ اتَّبَعْتَ أَهْوَآءَهُم مِّنْ بَسْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ إِنَّكَ إِذَا لَيِنَ الظَّلِيدِينَ﴾ [البقرة: ١٤٥]. وقال تعالى: ﴿أَلَا لَهُ اَلْخَاتُكُ وَالْأَمْرُ﴾ [الأعراف: ٥٤].

 <sup>«</sup>أحمد بن أبي داود القاضي. جهمي بغيض، هلك سنة أربعين ومائتين قلَّ ما روى» اه.
 وانظر ما قاله الحافظ ابن حجر في: «لسان الميزان» (١/ ١٧١).

وما قاله الحافظ الذهبي في: «سير أعلام النبلاء» (١٦٩/١١ ـ ١٧١ رقم ٧١). وكذلك ما قاله الخطيب البغدادي في: «تاريخ بغداد» (١٤١/٤ ـ ١٥٦ رقم ١٨٢٥).

<sup>(</sup>١) ذكره عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١٠٢/١ رقم ١).

<sup>(</sup>٢) ذكره عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١٠٢/١ رقم ٢).

وقال تعالى: ﴿وَمَن يَكُفُرُ بِهِ، مِنَ ٱلْأَحْزَابِ﴾ [هود: ١٧]. \_ قال أحمدُ: قال سعيدُ بنُ جبير: والأحزابُ المللُ كلُها \_ ﴿فَالنَّارُ مَوْعِدُوْمُ﴾ [هود: ١٧].

وقىال تىعىالىى: ﴿ وَمِنَ ٱلْأَخْزَابِ مَن يُنكِرُ بَعْضَلُم قُلْ إِنْمَا أَمِنْتُ أَنْ أَعَبُدَ ٱللَّهَ وَلَا أَشْرِكَ بِيَّة إِلَيْهِ أَدْعُواْ وَإِلَيْهِ مَثَابِ ﴾ [الرعد: ٣٦]. وقال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ أَنزَلْنَهُ حُكُمًا عَرَبَيًا وَلَهِنِ اَبَّعْتَ أَهْوَآءَهُم بَعْدَ مَا جَآءَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ مَا لَكَ مِنَ ٱللَّهِ مِن وَلِيٍّ وَلَا وَاقِ ﴾ [الرعد: ٣٧] (١).

وقال رحمه الله تعالى: (من قال ذاك القولَ لا يُصلّى خلفه الجمعةُ ولا غيرُها، فإن صلى خلفه أعاد الصلاة). يعني من قال القرآنُ مخلوقٌ<sup>(٢)</sup>.

وقال رحمه الله تعالى: (إذا كان القاضي جهمياً فلا تشهَدْ عنده)(٣).

وقال إبراهيمُ بنُ طَهمان<sup>(٤)</sup>: (الجهميةُ كفارٌ والقدريةُ كفارٌ)<sup>(٥)</sup>. وقال سليمانُ التيميُ<sup>(٦)</sup> رحمه الله تعالى: (ليس قومٌ أشدَّ بغضاً للإسلام من الجهمية والقدرية؛ فأما الجهميةُ فقد بارزوا الله، وأما القدريةُ فإنهم قالوا في الله)<sup>(٧)</sup>.

وقال سلامُ بنُ أبي مطيع (^): (الجهميةُ كفارٌ لا يُصلَّى خلفهم) (٩).

<sup>(</sup>١) ذكره عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/٣٠١ رقم ٣).

<sup>(</sup>٢) ذكره عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/٣/١ رقم ٤).

<sup>(</sup>٣) ذكره عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/٣/١ رقم ٦).

<sup>(</sup>٤) إبراهيم بن طهمان: أبو سعيد الهروي النيسابوري عالم خراسان ثقة تكلم فيه بالإرجاء، ويقال رجع عنه. مات سنة (١٦٣ هـ) وقيل غير ذلك [التقريب: ٢١٣١]. وانظر: ترجمته في: «سير أعلام النبلاء» (٧/ ٣٥٨) و «تذكرة الحفاظ» (١/ ٢١٣) و «الميزان» (١/ ٣٨).

<sup>(</sup>٥) أُخرَجُه عبد الله ابن الْإمام أحمد في «السنة» (١/٣/١ ـ ١٠٤ رقم ٧) ورجاله ثقات إلا حماد بن قيراط فعامة ما يرويه فيه نظر.

<sup>(</sup>٦) هو سليمان بن طَرخان التيمي، أبو المعتمر البصري، نزل في التَّيْم، فنسب إليهم، ثقة عابد، مات سنة ثلاث وأربعين، وهو ابن سبع وتسعين. [التقريب: ٣٢٦/١]. وانظر ترجمته في: «سير أعلام النبلاء» (١/١٩٥) و«تذكرة الحفاظ» (١/١٥٠).

<sup>(</sup>٧) أخرجه عبد الله أبن الإمام أحمد في «السنة» (١/١٠٤ ـ ١٠٥ رقم ٨) بسند حسن.

 <sup>(</sup>٨) سلام بن مطيع: أبو سعيد الخزاعي البصري، روى عنه زهير بن نعيم البابي، ثقة صاحب سنة مات سنة (١٦٤هـ) وقيل غير ذلك. [التقريب: ٢٥٢/١].
 وانظر ترجمته في: «طبقات خليفة بن خياط» (ص٢٢٣) و«تهذيب التهذيب» (٢٥٢/٤) - ٢٥٣ رقم ٥٠٥).

<sup>(</sup>٩) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/ ١٠٥ رقم ٩) والدارمي في «الرد على =

وقال خارجةُ (١): (الجهميةُ كفارٌ بلّغوا نساءَهم أنهن طوالقُ وأنهن لا يَحلِلنَ لأزواجهن، لا تعودوا مرضاهم ولا تشهدوا جنائزهم. ثم تلا: ﴿ طه ۞ مَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْءَانَ لِتَشْقَىٰ ۞ إِلّا نَدْكِرَةً لِمَن يَخْشَىٰ ۞ إلى قوله: ﴿ الرَّحْنُنُ عَلَى الْمَرْشِ السّتَوَىٰ ۞ [طه] (٢).

وقال مالكٌ رحمه الله: (من قال: القرآنُ مخلوقٌ يوجَع ضرباً ويُحبَس حتى يتوب)<sup>(٣)</sup>. وقال سفيان الثوريُّ رحمه الله: (من زعم أن قولَ الله: ﴿يَنُمُوسَىٰ إِنَّهُۥ أَنَا اللهُ الله

وقال أيضاً: (من قال إن: ﴿فَلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ ۚ ۚ اللَّهُ الصَّكَدُ ۗ ۞﴾ [الإخلاص]. مخلوقٌ فهو كافرٌ)(٥٠).

وقال أبو يوسف القاضي<sup>(٦)</sup>: صنفان ما على وجه الأرضِ شرَّ منهما: الجهميةُ والمُقاتِلية) (٧).

<sup>=</sup> الجهمية» (ص١١١) وأبو داود في «مسائل أحمد» (ص٢٦٨)، اللالكائي رقم (١٧٥) بسند رجاله ثقات.

<sup>(</sup>۱) خارجة: هو ابن مصعب بن خارجة الضبعي الخراساني السرخسي روى عنه سعيد بن صخر الدارمي، متروك. وكان يدلس عن الكذابين وكذبه ابن معين. مات سنة (۱٦٨هـ) [التقريب: ٢١٠/١].

انظر ترجمته في: «التاريخ» لابن معين (٢/ ١٤٢) و«الميزان» (١/ ٦٢٥).

<sup>(</sup>۲) أخرج الأثر عبد الله ابن الإمام أحمّد في «السنة» (۱/ ۱۰۵ ـ ۱۰٦ رقم ۱۰) وهو أثر ضعيف سنداً ومتناً.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١٠٦/١ ـ ١٠٧ رقم ١١) بسند رجاله ثقات.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/ ١٠٧ رقم ١٢) في سنده مجهول وهو الشيخ البصري.

<sup>\*</sup> وقد ثبت عن سفيان الثوري رحمه الله تكفير من قال بخلق القرآن كما ذكر ذلك اللالكائي في «شرح أصول السنة» (١/ ١٤٩، ٣٤٣) والذهبي في «العلو». انظر: مختصره (ص١٣٩).

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١٠٧/ ـ ١٠٨) رقم (١٣) بسند حسن.

 <sup>(</sup>٦) هو يعقوب بن إبراهيم القاضي. قال فيه البخاري: تركوه، وقال عمرو الناقد كان صاحب سنة. وقال أبو حاتم: يكتب حديثه.

وعن ابن معين: ليس في أصحاب الرأي أكثر حديثاً ولا أثبت من أبي يوسف.

وقال ابن عدي: إذا روى عنه ثقة وروى هو عن ثقة فلا بأس به. [الميزان: (٤٧/٤)]. أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/ ١٠٨ رقم ١٤) بسند حسن.

<sup>(</sup>٧) أي مقاتل بن سليمان البلخي.

قلت: وأظنه يعني بالمقاتلية أتباع مقاتلِ بنِ سليمانَ البلْخي، فإنه رماه الإمامُ أبو حنيفةَ بالتشبيه، فإنه قال: أفرط جهمٌ في نفي التشبيه حتى قال إنه تعالى ليس بشيء، وأفرط مقاتلٌ في معنى الإثباتِ حتى جعله مثلَ خلقه، وتابع أبا حنيفةَ على ذلك جماعةٌ من أئمة الجرح والتعديل من أقرانه كأبي يوسف وغيره فمن بعدهم، حتى قال ابنُ حبان: كان (١) يأخذ من اليهود والنصارى من علم القرآنِ الذي يوافق كتبهم، وكان يشبّه الربَّ بمخلوق، وكذبه وكيعٌ وغيرُه والله أعلم بحاله، قال وكيع: مات مقاتلُ بنُ سليمان سنة خمسين ومائة (٢) اهد.

وقال عبد الله بنُ المبارك: (الجهميةُ كفارٌ)<sup>(٣)</sup>. وقال: (ليس تعبُد الجهميةُ شيئاً). وقال: (من قال القرآنُ مخلوقٌ فهو زنديقٌ<sup>(٤)</sup>).

وقال: (إنا نستجيز أن نحكي كلام اليهودِ والنصارى ولا نستجيز أن نحكي كلامَ الجهمية)(٢).

وقال سفيانُ بنُ عيينةً: (القرآنُ كلامُ الله، من قال مخلوقٌ فهو كافر، ومن شك في كفره فهو كافرً<sup>(٧)</sup>.

وقال: (من قال القرآنُ مخلوقٌ يحتاج أن يُصلبَ على ذُباب، يعني جبل)(^).

١) انظر: «المجروحين» (٣/ ١٤) و«الميزان» (٤/ ١٧٣) و«التقريب» (٢/ ٢٧٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/ ١٠٩ رقم ١٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/٩٠١ رقم ١٠).

<sup>(</sup>٤) الزنديق: أصله فارسي معرب، والمشهور على ألسنة الناس أن الزنديق هو الذي لا يتمسك بشريعة، ويقول بدوام الدهر، والعرب تعبر عن هذا بقولهم: ملحد أي طاعن في الأديان.

وفي تهذيب اللغة: وزندقة الزنديق: أنه لا يؤمن بالآخرة ولا بوحدانية الخالق. انظر: «لسان العرب» مادة زندق (١/ ١٤٧) المصباح المنير (١/ ٣٠٤) مادة الزاي مع النون وما يثلثهما.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١١١/١ رقم ٢١).

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/ ١١١ رقم ٢٣) والدارمي في «الرد على الجهمية» (ص٩) والبخاري في «خلق أفعال العباد» (ص١٠ رقم١١) بسند صحيح.

<sup>(</sup>٧) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١١٢/١ رقم ٢٥) بسند حسن.

<sup>(</sup>٨) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/١١٢ رقم ٢٦).

وقال عبدُ الله بن إدريسَ (١) رحمه الله وقد سئل: (ما تقول في الجهمية يُصلى خلفَهم؟ فقال: أمسلمون هؤلاء؟ لا ولا كرامة، لا يُصلّى خلفَهم)(٢).

وقال له رجل: (يا أبا محمد إن قبلنا ناساً يقولون القرآنُ مخلوقٌ، فقال مِن اليهود؟ قال: لا، قال: لا، قال: لا، قال: لا، قال: لا، قال: لا، قال: فمن؟ قال من الموحدين، قال: كذبوا ليس هؤلاء بموخدين هؤلاء زنادقةٌ، هؤلاء زنادقةٌ)(٣).

وقرأ ابن إدريس: ﴿بِسَمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ﴾. فقال: اللَّهُ مخلوقٌ؟ والرحمنُ مخلوقٌ؟ والرحمنُ مخلوقٌ؟ والرحمنُ

(وسئل عن قوم يقولونَ القرآنُ مخلوقٌ، فاستشنع ذلك وقال: سبحان الله، شيءٌ منه مخلوقٌ؟)(هُ .

وقال وكيع: (فإني أستتيبه، فإن تاب وإلا قتلتُه)<sup>(٢)</sup>. وقال: (من زعم أن القرآنَ مخلوقٌ فقد زعم أنه مُحدثٌ، ومن زعم أنه مُحدثٌ.

<sup>(</sup>١) هو الإمام القدوة أبو محمد الأودي الكوفي أحد الأعلام، حدَّث عنه مالك وابن المبارك وخلائق.

قال فيه أحمد بن حنبل: كان ابن إدريس نسيج وحده.

وقال أبو حاتم: هو إمام من أثمة المسلمين حجة. وقيل لم يكن بالكوفة أحد أعبد منه. وقال النسائي: ثقة ثبت.

وقال ابن حبان في «الثقات»: كان صلباً في السنَّة، ولد سنة (١١٠هـ) وتوفي سنة (١٩٢هـ).

انظر: «الجرح والتعديل» (٥/٨) و«تاريخ بغداد» (٩/ ٤١٥) و«تذكرة الحفاظ» (١/ ٢٨٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/١١٣ رقم ٢٧) بسند رجاله ثقات.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/٣/١ ـ ١١٤ رقم ٢٩ أ) بسند رجاله ثقات.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١١٤/١ رقم ٢٩ ب) والآجري في «الشريعة» (ص٧٨) بسند فيه مجهول.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١١٤/١ رقم ٣٠) بسند حسن.

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١١٤/١ ـ ١١٥ رقم ٣١) بسند حسن.

<sup>(</sup>٧) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/ ١١٥ رقم ٣٢) بسند صحيح.

(وقيل له: إن فلاناً يقول: إن القرآن محدث، فقال سبحانَ الله، هذا الكفرُ. قال السويدي: وسألتُ وكيعاً عن الصلاة خلفَ الجهمية، فقال: لا تصلّ خلفهم)(١).

وقال: (من زعم أن القرآنَ مخلوقٌ فقد زعم أنه مُحدثٌ، يستتاب فإن تاب وإلا ضُربت عنقه)(٢٠).

(وقال ابن زهيرُ ابن حربِ: اختصمتُ أنا ومُثنّى، فقال المثنى: القرآنُ مخلوقَ، وقلتُ أنا: كلامُ الله؛ فقال وكيع وأنا أسمع: هذا كفرٌ، وقال: من قال: القرآنُ مخلوقٌ هذا كفرٌ. فقال مثنى: يا أبا سفيانَ، قال الله: ﴿مَا يَأْنِيهِم مِّن ذِكْرِ مِّن رَّيِهِم مُحَدَثٍ﴾ [الأنبياء: ٢]. فأيش هذا؟ فقال وكيع: من قال القرآنُ مخلوقٌ هذا كفر) (٣).

وقال: (من قال القرآنُ مخلوقٌ فهو كافر)<sup>(٤)</sup>. وقال رحمه الله: (القرآنُ كلامُ الله أنزله جبريلُ على محمدِ ﷺ، كلُ صاحبِ هوى يعرف اللَّهَ ويعرف من يعبد، إلا الجهميةَ لا يدرون مَن يعبدون، بشرٌ المريسي وأصحابُه)<sup>(٥)</sup>.

(وقيل لوكيع في ذبائح الجهمية، قال: لا تؤكل، هم مرتدون)(١٦).

وقال: (من قال إن كلامَه ليس منه فقد كفر. وقال: من قال إن شيئاً مخلوقاً فقد كفر) (٧٠).

وأخرجه البيهقي في «الأسماء والصفات» (ص٢٤٩) من طريق آخر واللالكائي في «أصول السنة» رقم (٤٣٤) من طريق آخر.

وورد تكفير وكيع للجهمية في «خلق أفعال العباد» للبخاري (ص١٥).

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/ ١١٥ رقم ٣٣) بسند صحيح.

<sup>(</sup>۲) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (۱/ ۱۱٥ رقم ٣٤).وأخرجه اللالكائي رقم (٥٠٦) من طريق آخر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الله أبن الإمام أحمد في «السنة» (١١٦/١ رقم ٣٥). وزهير بن حرب أبو خيثمة: ثقة ثبت روى عن وكيع ومات سنة (٢٣٤هـ). [التقريب: ٢٦٤/١].

 <sup>(3)</sup> أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/١١٦ رقم ٣٦) في إسناده مجهول.
 وأخرجه اللالكائي برقم (٤٣٣) من طريق عبد الله بن محمد البغوي عن وهب بن بقية الواسطي قال: سمعت وكيعاً.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١١٦/١ رقم ٣٧).

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/١١٧ رقم ٣٨).

٧) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١١٧/١ رقم ٣٩).

وقال فِطرُ بنُ حماد: (سألتُ معتمرَ بنَ سليمانَ فقلت: يا أبا محمد، إمامٌ لقوم يقول القرآنُ مخلوقٌ أصلّي خلفه؟ فقال: ينبغي أن تضرب عُنقَه.

قال فطر: وسألت حمادَ بنَ زيدِ فقلت: يا أبا إسماعيلَ، إمامٌ لنا يقول القرآنُ مخلوقٌ أصلي خلفه؟ فقال: صلِّ خلف مسلمِ أحبُّ إليّ.

وسألتُ يزيدَ بنَ زريع فقلت: يا أبا معاويةَ، إمامٌ لقومٍ يقول القرآنُ مخلوقٌ أصلي خلفه؟ قال: لا ولا كرامة)(١).

وقال عبدُ الرحمن بنُ مهدي: (من زعم أن اللَّهَ لم يكلم موسى يستتاب، فإن تاب وإلا ضُربت عنقُه)(٢).

وقال مرة: (لا أرى أن أستتيب الجهمية) (٣). وقال رحمه الله: (لو كان لي من الأمر شيءً لقُمتُ على الجسر فلا يمر بي أحدٌ من الجهمية إلا سألتُه عن القرآن، فإن قال مخلوقٌ ضربتُ رأسه ورميتُ به في الماء) (٤).

وقال أبو بكر بنُ الأسودِ: (لو أن رجلاً جهمياً مات وأنا وارثُه ما استحللتُ أن آخُذَ من ميراثه) (٥).

ُ وقال أبو يوسفَ القاضي: (جيئوني بشاهدين يشهدان على المريسي، واللَّهِ لأملأنَ ظهرَه وبطنَه بالسياط، يقول في القرآن، يعني مخلوقٌ)<sup>(٦)</sup>.

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/ ١١٨ رقم ٤٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/ ١١٩ ـ ١٢٠ رقم ٤٤) بسند صحيح. وأخرجه البيهقي في «الأسماء والصفات» (ص ٢٤٩) واللالكائي رقم (٥٠٥) وأبو داود في «مسائل أحمد» (ص٢٠٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/ ٢١٠ رقم ٤٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/ ١٢٠ رقم ٤٦) بسند رجاله ثقات. وأخرجه أبو داود في مسائله (ص١٠٨)، والآجري في «الشريعة» (ص٨٠) واللالكائي رقم (٤٠٥).

<sup>(</sup>٥) أخرجه اللالكائي رقم (٥١٣) وعبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/ ١٢١ رقم ٤٧) سند صحيح.

قلت: والقوَّل لعبد الرحمٰن بن مهدي وليس لأبي بكر بن الأسود كما في «السنة».

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/ ١٢٢ ـ ١٢٣ رقم ٥٣) بسند حسن.

وقال يزيدُ بنُ هارونَ<sup>(١)</sup> وذكر الجهميةَ فقال: (هم واللَّهِ زنادقةُ، عليهم لعنةُ الله)<sup>(٢)</sup>.

وقال رحمه الله: (واللَّهِ الذي لا إله إلا هو عالمُ الغيبِ والشهادةِ، من قال القرآنُ مخلوقٌ فهو زنديقٌ) (٣). (وسُئل عن الصلاةِ خلفهم قال: لا) (٤). وقال معاذ بن معاذ: (من قال القرآنُ مخلوقٌ فهو كافرٌ) (٥).

وقال شبابةُ بنُ سوارِ (٢): (اجتمع رأيي ورأي أبي النضرِ هاشمِ بن القاسمِ (٧) وجماعةٍ من الفقهاء على أن المريسيَّ كافرُ جاحد نرى أن يُستتاب، فإن تاب وإلا ضربت عنقُه) (٨).

<sup>(</sup>۱) يزيد بن هارون: شيخ الإسلام، الإمام القدوة أبو خالد السلمي الواسطي الحافظ. ولد سنة (۱۱۸هـ) سمع من عاصم الأحول، وسليمان التيمي، وبهز بن حكيم، وغيرهم. قال ابن المديني: ما رأيت أحفظ من يزيد بن هارون.

وقال أحمد: كان يزيد حافظاً متقناً.

وقال أبو حاتم: يزيد ثقة إمام لا يسأل عن مثله. مات سنة (٢٠٦هـ).

انظر: «سير أعلام النبلاء» (٩/ ٣٥٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/ ١٢١ ـ ١٢٢ رقم ٤٩) بسند رجاله ثقات. وأخرجه الآجري في «الشريعة» (ص ٨٠) من طريق عمر بن أيوب عن الحسن بن الصباح.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في «الأسماء والصفات» (ص٢٥٠) وعبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة»
 (١/ ١٢٢ رقم ٥٠) بسند حسن.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/٣٢١ رقم ٥٥) بسند حسن.

٥) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/٣٢١ رقم ٥٦) بسند حسن.

<sup>(</sup>٦) شبابة بن سوار: المدائني. ثقة حافظ. رمي بالإرجاء، قال أبو زرعة: رجع شبابة عن الإرجاء.

مات سنة (٢٠٦هـ) [التقريب: (١/ ٣٤٥)].

وانظر ترجمته في: «الجرح والتعديل» (٤/ ٣٩٢) و«تاريخ بغداد» (٩/ ٢٩٥) و«سير أعلام النبلاء» (٩/ ٥١٥).

 <sup>(</sup>٧) هاشم بن القاسم الليثي، أبو النضر البغدادي. مشهور بكنيته: ثقة ثبت.
 مات سنة (۲۰۷ه). [التقريب: (۲/٤/۳)].

وانظر ترجمته في: «الجرح والتعديل» (٩/ ١٠٥) و«تاريخ بغداد» (١٤/ ٦٥).

<sup>(</sup>A) أخرجه عبد الله أبن الإمام أحمد في «السنة» (١/ ١٢٤ رقم ٥٧) بسند صحيح.

وكان أبو تُوبة الحلبيُ (١) ، ونُعيم بنُ حماد (٢) ، وإبراهيمُ بنُ مَهديُ (٣) : يكفُرون الجهمية . وقال بشرُ بنُ الحارث : (لا تجالسوهم ولا تكلموهم ، وإن مرضوا فلا تعودوهم ، وإن ماتوا فلا تشهدوهم ، كيف يرجِعون وأنتم تفعلون بهم هذا؟ قال : يعني الجهمية) (١٤) .

وقال ابنُ أبي مريم<sup>(٥)</sup>: (من زعم أن القرآن مخلوقٌ فهو كافر)<sup>(١)</sup>. وقال أبو الأسود النضرُ بنُ عبد الجبار<sup>(٧)</sup>: (القرآنُ كلامُ الله، من زعم أنه مخلوقٌ فهو كافرٌ. هذا كلامُ الزنادقة)<sup>(٨)</sup>.

وقال عبادُ بنُ العوام<sup>(٩)</sup>: (كلّمتُ بشراً المريسيَّ وأصحابَه فرأيتُ آخِرَ كلامِهم ينتهي أن يقولوا: ليس في السماء شيءً)(١٠).

<sup>(</sup>۱) أبو توبة الحلبي: هو الربيع بن نافع، نزيل طرسوس. ثقة حجة عابد. مات سنة (۲٤۱هـ). [التقريب: (۲۲۱)].

<sup>\*</sup> وأخرج أثر أبي توبة عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/ ١٢٥ رقم ٥٩).

 <sup>(</sup>۲) نعيم بن حماد بن الحارث بن همام بن سلمة بن مالك الخزاعي، أبو عبد الله المروزي صدوق يخطئ كثيراً. فقيه عارف بالفرائض. مات سنة (۸۲۸هـ). [التقريب: (۲/ ۳۰۵).

 «وأخرج أثر أبي نعيم بن حماد. عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (۱/ ۱۲٥ رقم ۱٦٠).

<sup>(</sup>٣) إبراهيم بن مهدي المصيصي بغدادي صاحب حديث، مرابط وثقة أبو حاتم. مات سنة (٢٢٥هـ). انظر ترجمته في: «سير أعلام النبلاء» (١٠/٥٥٦).

<sup>\*</sup> وأخرج أثر إبراهيم، عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/ ١٢٥ رقم ٦٠ب) بسند حسن.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عَبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/ ١٢٥ ـ ١٢٦ رقم ٢١).

<sup>(</sup>٥) ابن أبي مريم: هو سعيد بن الحكم بن محمد بن سالم المعروف بابن أبي مريم الجمحي بالولاء المصري، ثقة ثبت. روى عنه محمد بن سهل بن عسكر وغيره. مات سنة (٢٢٤هـ). [التقريب: (٢/٩٣١)].

وانظر ترجمته في: «الجرح والتعديل» (١٣/٤) و«تهذيب الكمال» (١٣/١).

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١٢٦/١ رقم ٦٢) بسند رجاله ثقات.

 <sup>(</sup>٧) النضر بن عبد الجبار بن نصير المرادي أبو الأسود المصري. مشهور بكنيته. ثقة. مات سنة (٢١٩هـ). [التقريب: (٣٠٢/٢)].

وانظر ترجمته في: «الجرح والتعديل» (٨/٨٤) و«سير أعلام النبلاء» (١٠/١٠٥).

<sup>(</sup>٨) أخرجه عبد الله أبن الإمام أحمد في «السنة» (١٢٦/١ رقم ٦٤) بسند صحيح.

<sup>(</sup>٩) عباد بن العوام بن عمر الكلابي، أبو سهل الواسطي. ثقة. مات سنة (١٨٥هـ). [التقريب: (١/٣٩٣)].

وانظر ترجمته في: «تاريخ بغداد» (١١/ ١٠٤) و«سير أعلام النبلاء» (٨/ ١١٥).

<sup>(</sup>١٠) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١٢٦/١ ـ ١٢٧ رقم ٦٥) بسند ضعيف.

وقال عمرُو بنُ الربيع بنِ طارقِ<sup>(١)</sup>: (القرآنُ كلامُ الله من زعم أنه مخلوقٌ فهو كافر)<sup>(٢)</sup>.

وقال هارونُ أميرُ المؤمنين: (بلغني أن بشر المريسيَّ يزعُم أن القرآن مخلوقٌ، لله عليَّ إن أظفرني اللَّهُ به إلا قتلتُه قِتلةً ما قتلتُها أحداً قط)(٣).

وقال هارونُ بنُ معروف<sup>(٤)</sup>: (من قال القرآنُ مخلوقٌ فهو يعبُد صنماً)<sup>(٥)</sup>. وقال يحيى بنُ معين رحمه الله: (من قال القرآنُ مخلوقٌ فهو كافر)<sup>(٢)</sup>.

وقال رجل لِهُشيم (٧٠): (إن فلاناً يقول: القرآنُ مخلوقٌ. فقال: اذهب إليه فاقرأ عليه أولَ الحديد وآخِرَ الحشر، فإن زعم أنهما مخلوقانِ فاضرب عنقه. وقال أبو هاشم الغسانيُّ مثلَه)(٨).

وقًال أبو عُبيد (من قال القرآنُ مخلوقٌ فقد افترى على الله وقال عليه ما لم تقُله اليهودُ والنصارى) (١٠٠).

<sup>(</sup>۱) عمرو بن الربيع بن طارق الكوفي. نزيل مصر. ثقة. روى عنه محمد بن عسكر. مات سنة (۲۱۹هـ). [التقريب: (۲۰/۲)].

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/٦٢٦ رقم ٦٣) بسند صحيح.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/١٢٧ رقم ٦٦) بسند صحيح.

<sup>(</sup>٤) هارون بن معروف المروزي أبو علي الخزاز الضرير. ثقة. روى عنه هارون الحمال، وعبد الله بن أحمد. مات سنة (٢٣١ه) [التقريب: (٣١٣/٢)].

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/ ١٢٧ رقم ٦٧) بسند صحيح.

٦) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/ ١٢٨ رقم ٦٨) بسند حسن.

<sup>(</sup>۷) هشيم: بالتصغير ابن بشير السلمي، أبو معاوية بن أبي خازم الواسطي. ثقة ثبت كثير التدليس والإرسال الخفي. مات سنة (۱۸۳هـ). [التقريب: (۲۰/۳۲)].

وانظر ترجمته في: «سير أعلام النبلاء» (٨/ ٢٨٧) و«تاريخ بغداد» (١٤/ ٨٥) و«الجرح والتعديل» (٩/ ١١٥).

<sup>(</sup>٨) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١٢٨/١ رقم ٦٩). وعزاه الذهبي إلى أبي حاتم الرازي من طريق محمد بن يحيى بن أبي سمينة. وقال الألباني: إسناده جيد. انظر: «مختصر العلو» (١٥٣).

<sup>(</sup>١٠) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/ ١٢٩ رقم ٧١) بسند صحيح. وأخرجه الآجري في «الشريعة» (ص٨٢).

وقال إسحاقُ بنُ البهلولِ<sup>(۱)</sup> لأنسِ بنِ عياض أبي ضَمْرةً<sup>(۲)</sup>: (أصلّي خلف الجهمية؟ قال: لا، ﴿وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسَلَيْمِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ﴾ [آل عمران: ٨٥]<sup>(٣)</sup>.

وسُئِل عيسى بنُ يونسَ <sup>(٤)</sup> رحمه الله عمن يقول: القرآنُ مخلوقٌ، فقال: كافر، أو كفرٌ. فقيل له: تُكفّرهم في هذه الكلمة؟ قال: إن هذا من أيسرِ أو أحسنِ ما يُظهرون<sup>(٥)</sup>.

(وكان يحيى بنُ معينِ رحمه الله يعيد صلاةً الجمعةِ مذ أظهر عبدُ الله بنُ هارون المأمونُ ما أظهر. يعني القولَ بخلق القرآن)(٢).

وقال الحسينُ بنُ إبراهيمَ بنِ إشْكابَ<sup>(٧)</sup>، وعاصمُ بنُ عليٌ بنِ عاصمِ<sup>(٨)</sup>، وهارونُ الفروي<sup>(٩)</sup>، .........

<sup>(</sup>۱) إسحاق بن بهلول بن حسان الأنباري. صدوق. مات سنة (۲۰۲ه). انظر ترجمته في: «الجرح والتعديل» (۲/ ۲۱٤) و «تاريخ بغداد» (۳٦٦/٦) و «سير أعلام النبلاء» (۲۱/ ٤٨٩).

 <sup>(</sup>۲) أنس بن عياض بن ضمرة الليثي أبو حمزة المدني. ثقة. حدث عنه إسحاق بن بهلول.
 مات سنة (۲۰۰هـ). [التقريب: ۸٤/۱]. و«تذكرة الحفاظ (۳۲۳/۱).

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/٩٢١ رقم ٧٢) بسند حسن.

<sup>(</sup>٤) عيسى بن يونس بن إسحاق السبيعي. ثقة. مأمون. مات سنة (١٨٧هـ). «التقريب»: (٢/ ٢٠) و «تهذيب الكمال» (٢/ ١٠٨٦).

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/ ١٣٠ رقم ٧٤).

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/ ١٣٠ رقم ٧٦) بسند رجاله ثقات.

 <sup>(</sup>٧) الحسن بن إبراهيم بن إشكاب. ثقة. روى عنه ابن محمد. مات سنة (٢١٦هـ).
 [التقريب: (١/٣٧١)].

<sup>#</sup> والأثر أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/ ١٣٢ رقم ٨١) بسند حسن.

<sup>(</sup>A) عاصم بن علي بن عاصم بن صهيب الواسطي أبو الحسن صدوق ربما وهم. مات سنة (۲۲۱هـ). [التقريب: (۱/ ٣٨٤)].

وانظر ترجمته في: «الجرح والتعديل» (٣٤٨/٦) و«تاريخ بغداد» (٢٤٧/١٢) و«سير أعلام النبلاء» (٩/ ٢٦٢) و«الحفاظ» (١/ ٣٩٧).

<sup>\*</sup> والأثر أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/ ١٣٢ ـ ١٣٣ رقم ٨٢أ). وهو أثر حسن لغيره.

<sup>(</sup>٩) هَارُونُ الْفَرُويُ بِنَ مُوسَى المدني، لا بأس به. مات سنة (٢٥٣هـ). [التقريب: (٣١٣/٢)]. وانظر ترجمته في: «تهذيب الكمال» (١١٣/٣٠).

<sup>\*</sup> والأثر أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/ ١٣٣ رقم ٨٢ب). بسند حسن.

وعبد الوهاب الورّاقُ(١)، وسفيانُ بنُ وكيعِ (٢): (القرآنُ كلامُ اللَّهِ وليس بمخلوق).

وسُئل جعفرُ بنُ محمد رحمه الله عن القرآن فقال: (ليس بخالق ولا مخلوق، ولكنه كلامُ الله)(٣).

وروى عن أبيه علي بنِ الحسين: (أنه قال في القرآن: ليس بخالق ولا مخلوق. ولكنه كلامُ الله) (٤٠). وقال الزهري: (سألتُ عليَّ بنَ الحسينِ عن القرآن فقال: كتابُ اللَّهِ وكلامُه) (٥٠).

وعن إبراهيمَ بنِ سعدِ<sup>(٦)</sup>، وسعيدِ بنِ عبد الرحمن الجُمحيِّ<sup>(٧)</sup>، ووهبِ بنِ جريرِ<sup>(٨)</sup>، وأبي النضر هاشمِ بنِ القاسمِ<sup>(٩)</sup>، .....

\* والأثر أخرجه عبد الله أبن الإمام أحمد في «السنة» (١٣٣/١ رقم ٨٣) بسند رجاله ثقات.

\* والأثر أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/١٣٣ رقم ١٨٤) بسند ضعيف.

(٣) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/١٥٢ رقم ١٣٤) بسند حسن.
 وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: وقد استفاض هذا القول عن جعفر بن محمد.
 انظر: «منهاج السنة النبوية» (٢/ ١٨١) تحقيق رشاد سالم. و«مختصر العلو» (ص١٤٨).

(٤) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/ ١٥٢ ـ ١٥٣ رقم ١٣٥) واللالكائي رقم (٣٨٨).

(٥) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/١٥٣ رقم ١٣٦) واللالكائي رقم (٣٨٩).

(٦) إبراهيم بن سعد بن إبراهيم بن عبد الرحمٰن بن عوف الزهري. أبو إسحاق. ثقة. حجة. تكلم فيه بلا قادح. روى عنه الإمام أحمد.

مات سنة (١٨٥هـ). [التقريب: (١/ ٣٥)].

انظر ترجمته: في «الجرح والتعديل» (٢/ ١٠١) و«الميزان» (٣٣/١). (٧) سعيد بن عبد الرحمٰن الجمحي، قاضي بغداد. صدوق له أوهام. مات سنة (١٧٦هـ). [التقريب: (١/ ٣٠٠)].

وانظر ترجمته في: «تهذيب الكمال»: (٤٩٦/١).

 (۸) وهب بن جرير بن حازم الأزدي البصري. ثقة. روى عنه أحمد بن حنبل وغيره. مات سنة (۲۰۱ه). [التقريب: (۲/ ۳۳۹)].

وانظر ترجمته في: «الجرح والتعديل»: (٢٨/٩) و«سير أعلام النبلاء» (٩/٢٤٢).

(٩) تقدم التعريف به قريباً.

<sup>(</sup>۱) عبد الوهاب بن الحكم الوراق: أبو الحسن. ثقة. مات سنة (۲۰۱هـ). [التقريب: (۱/ ۲۵)]. وانظر ترجمته في: «تاريخ بغداد» (۲۰/۱۱).

<sup>(</sup>۲) سفيان بن وكيع بن الجراح، أبو محمد الكوفي، صدوق إلا أنه ابتلي بورًاقه فأدخل عليه ما ليس من حديثه، فنصح فلم يقبل فسقط حديثه. مات سنة (۲٤٧هـ). [التقريب: (١/ ٣١٢)]. انظر ترجمته في: «الميزان» (٢/ ١٧٣).

وسليمان بن حرب (١) قالوا: (القرآنُ كلامُ الله ليس بمخلوق)(٢).

وقال سفيانٌ بنُ عُيينةَ:(لا نُحسن غير هذا، القرآنُ كلامُ الله: ﴿فَأَجِرُهُ حَتَّىٰ يَسْمَعَ كَلَنُمُ اللهِ﴾ [النوبة: ٦]، ﴿يُرِيدُونَ أَن يُبَدِّلُواْ كَلَنُمَ اللَّهِ ﴾ (٣) [الفتح: ١٥].

وقال الإمامُ مالكُ بنُ أنسِ وجماعةٌ من العلماء بالمدينة وذكروا القرآن فقالوا: (كلامُ الله وهو منه، وليس من الله شيءٌ مخلوقٌ)(٤).

وقال حماد بنُ زيدِ رحمه الله: (القرآنُ كلامُ الله أنزله جبريلُ من عند رب العالمين) (٥٠).

وقال أبو بكرٍ بنُ عياشٍ: (من زعم أن القرآنَ مخلوقٌ فقد افترى على الله)<sup>(١٦)</sup>. وقال وكيع: (القرآنُ من الله، منه خرج وإليه يعود)<sup>(٧)</sup>.

وقال يحيى بنُ سعيدٍ: (كيف يصنعون بقل هو الله أحدٌ)، كيف يصنعون بهذه الآية: ﴿إِنِّتَ أَنَا اَللَهُ﴾ [القصص: ٣٠]، يكون مخلوقاً<sup>(٨)</sup>.

وقال وهُبُ بنُ جريرٍ (٩)، ومحمدُ بنُ يزيدَ الواسطيُّ (١٠) وابنُ أبي

 <sup>(</sup>۱) سلیمان بن حرب بن بجیل الأزدي. ثقة إمام حافظ. روی عن حماد بن یزید. مات سنة
 (۲۲٤هـ). [التقریب: (۱/ ۳۲۲)].

وانظر ترجمته في: "سير أعلام النبلاء" (١٠/ ٣٣٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/١٥٤ رقم ١٣٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/ ١٥٥ رقم ١٤١) بسند رجاله ثقات.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١٥٦/١ رقم ١٤٥) بسند رجاله ثقات إلا أحمد بن محمد العمري فلم أعرفه. قاله الألباني في «مختصر العلو» (ص١٤٢).

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/٩٥٦ رقم ١٤٦) بسند فيه مجهول.

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/١٥٧ رقم ١٤٨).

<sup>(</sup>٧) أخرج عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١٥٨/١ رقم ٰ١٥٣) بسند فيه مجهول.

<sup>(</sup>٨) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/١٥٩ رقم ١٥٧) بسند صحيح.

<sup>(</sup>٩) تقدم التعريف به قريباً.

<sup>\*</sup> والأثر أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/٩٥١ رقم ١٥٨).

<sup>(</sup>١٠) محمد بن يزيد الواسطي الكلاعي شامي الأصل. ثقة. عابد. مات سنة (١٩٠هـ) أو قبلها [التقريب: «٢/ ٢١٩].

<sup>\*</sup> والأثر أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمدُ في «السنة» (١/ ١٥٩ رقم ١٦٠) بسند فيه مجهول.

إدريس (۱)، وأبو بكر بنُ أبي شيبة (۲)، وأخوه عثمانُ بنُ أبي شيبة (۳)، وأبو عمرُو الشيبانيُ (۱) ويحيى بنُ أيوب (۱)، وأبو الوليد (۱)، وحجّاجُ الأنماطيُ (۱)، ويحيى بنُ معينٍ، وأبو خيثمة (۱۱) وإسحاقُ ابنُ أبي إسرائيل (۱)، وأبو معمرِ (۱۱): (القرآنُ كلامُ الله ليس بمخلوق).

- (٤) أبو عمرو الشيباني النحوي الكوفي. نزيل بغداد اسمه: إسحاق بن مرار. صدوق. مات سنة (٢٠٦هـ). [التقريب: (٢/ ٤٥٥)].
- (٥) يحيى بن أيوب أبو زكريا المَقَابري ـ بفتح الميم والقاف ثم موحدة مكسورة ـ البغدادي العابد. ثقة. روى عنه الصاغاني، وعبد الله بن أحمد. مات سنة (٣٤٤هـ). [التقريب: (٢/ ٣٤٣)].

وانظر ترجمته في: "سير أعلام النبلاء" (١١/ ٣٨٦) و"تهذيب الكمال" (٣/ ١٤٩).

\* والأثر أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/ ١٦١ رقم ١٦٦) بسند رجاله ثقات.

- (٦) أخرج أثره عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/ ١٦١ رقم ١٧٠).
- (۷) حجاج بن المنهال الأنماطي السلمي. وثقه أحمد وأبو حاتم والعجلي والنسائي وغيرهم. مات سنة (۲۱۷هـ). وكان صاحب سنة (تهذيب التهذيب): (۲/ ۱۸۲).

\* والأثر أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/١٦٢ رقم ١٧١).

- (٨) أثر يحيى بن معين، وأبي خيثمة أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١٦٢/١ رقم ١٦٢) بسند رجاله ثقات.
  - (٩) إسحاق بن أبي إسرائيل: أبو يعقوب المروزي: صدوق تكلم فيه لوقفه في القرآن.
     مات سنة (٢٤٥هـ). [التقريب: (١/٥٥)].

وانظر ترجمته في: «الميزان» (١/ ١٨٢) و«سير أعلام النبلاء» (١١/ ٤٧٦).

\* والأثر أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/١٦٢ رقم ١٧٤) بسند صحيح. قلت: وترجمته تخالف ما أورده عبد الله ابن الإمام أحمد، فلعل هذه الرواية كانت في آخر أيام إسحاق بن أبي إسرائيل، والله أعلم.

(١٠) أبو معمر: اسمه أسماعيل بن إبراهيم بن معمر الهلالي. ثقة مأمون. روى عن أبي سفيان=

<sup>(</sup>١) أخرج أثره عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/ ١٦٠ رقم ١٦١) بسند صحيح.

<sup>(</sup>٢) أخرج أثره عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/ ١٦٠ رقم ١٦٢).

<sup>(</sup>٣) عثمان بن أبي شيبة: هو عثمان بن محمد بن إبراهيم بن عثمان العبسي أبو الحسن بن أبي شيبة الكوفي. ثقة. حافظ شهير. روى عن جرير بن عبد الحميد، وعنه عبد الله بن أحمد. مات سنة (٢٣٩ه). [التقريب: (١٣/٢)].

وانظر ترجمته في: «الجرّح والتعديل» (٦/٦٦) و«تاريخ بغداد» (٢٨٣/١١) و«سير أعلام النبلاء» (١١/١١) و«تذكرة الحفاظ» (٢/٤٤) و«شذرات الذهب» (٢/٩٢).

<sup>\*</sup> والأثر أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/ ١٦٠ رقم ١٦٠).

(وقال أبو عمرو الشيباني لإسماعيلَ بنِ حماد بنِ أبي حنيفة \_ وقال القرآنُ مخلوقٌ \_ فقال الشيباني: خلقه قبل أن يتكلمَ به أو بعد ما تكلم به؟ قال: فسكت)(١).

وقال حسنُ بنُ موسى الأشيبُ<sup>(۲)</sup>: (أعوذ بالله السميع العليم من الشيطان الرجيم بسم الله الرحمن الرحيم: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ [الفاتحة: ٥]. فقال حسنٌ: مخلوقٌ هذا؟)<sup>(۳)</sup>.

وقال محمدُ بنُ سليمان لُوَينٌ (٤): (القرآنُ كلامُ الله غيرُ مخلوق، ما رأيتُ أحداً يقول القرآنُ مخلوق، أعوذ بالله) (٥) اه. من كتاب السنة (٢).

وقال الشافعي رحمه الله تعالى في وصيته: (القرآنُ كلامُ الله غيرُ مخلوق)<sup>(۷)</sup>. وقال عفانُ بنُ مسلم: (أعوذ بالله من الشيطان الرجيم: ﴿يُرِيدُونَ أَن يُبَـدِّلُواْ كَانَمَ الشَّعِّ﴾ [البقرة: ٢٥٥، آل عمران: ٢]. الشَّعِّ﴾ [البقرة: ٢٥٥، آل عمران: ٢].

المعمري، وعنه عبد الله بن أحمد. مات سنة (٢٣٦ هـ). [التقريب: (١/ ٦٥).
 انظر ترجمته في: «الجرح والتعديل» (٢/ ١٥٧) و«تاريخ بغداد» (٦/ ٢٦٦) و«تهذيب الكمال» (١/ ٩٥) و«سير أعلام النبلاء» (١/ ١٩٠).

<sup>\*</sup> والأثر أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/٣/١ رقم ١٧٥) بسند صحيح.

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١/ ١٦٠ رقم ١٦٥) بسند فيه مجهول. ً

<sup>(</sup>۲) حسن بن موسى الأشيب. أبو علي البغدادي. ثقة. روى عنه محمد بن إسحاق الصاغاني. مات سنة (۲۰۱ه) وقيل (۲۰۱ه). [التقريب: (۱/۱۷۱)]. وانظر ترجمته في: «تهذيب الكمال» (۲۸۰/۱).

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١٦١/١ رقم ١٦٧) بسند صحيح.

<sup>(</sup>٤) محمد بن سليمان بن حبيب الأسدّي الكوفي. لقبه: لوين بالتصغير. ثقة. روى عن ابن عيينة. وعنه عبد الله بن أحمد.

مات سنة (٢٤٥ هـ) وقيل غير ذلك. [التقريب: (٢/ ١٦٦)].

وانظر ترجمته في: «سير أعلام النبلاء» (١١/ ٥٠٠) و«تاريخ بغداد» (٥/ ٢٩٢) و«الجرح والتعديل» (٧/ ٢٦٨).

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» (١٦١/١ رقم ١٦٨) بسند صحيح.

 <sup>(</sup>٦) الإمام أبي عبد الرحمٰن، عبد الله ابن إمام أهل السنة أحمد بن محمد بن حنبل الشيباني.
 تحقيق ودراسة الدكتور محمد بن سعيد بن سالم القحطاني. ط: دار ابن القيم.

<sup>(</sup>٧) أخرجه الذهبي في «العلو» (ص ١٢٠) بإسناده واه.

﴿ قُلَ هُوَ اللَّهُ أَحَـٰدُ ﴾ [الإخلاص: ١]. أمخلوقٌ هذا؟، أدركتُ شعبةً وحمادَ بنَ سلمةَ وأصحابَ الحسن يقولون: القرآنُ كلامُ الله ليس مخلوقاً)(١).

وقال يحيى بن يحيى (٢): (من زعم أن من القرآنَ من أوله إلى آخره آيةٌ مخلوقةٌ فهو كافرٌ) (٢).

وقال هشام بنُ عبيد الله (٤): (القرآنُ كلامُ الله غير مخلوق. فقال له رجل: أليس الله تعالى يقول: ﴿مَا يَأْلِيهِم مِن ذِكِرٍ مِن زَّيِهِم مُحْدَثُ إلانبياء: ٢].؟ فقال: مُحدثُ إلينا، وليس عند الله بمُحدث) (٥).

وقال إسحاقُ بنُ إبراهيمَ الحنظليُ (٢) رحمه الله: (ليس بين أهل العلمِ اختلافٌ أن القرآنَ كلامُ الله ليس بمخلوق، فكيف يكون شيءٌ خرج من الرب عز وجل مخلوقاً)(٧).

وقال أبو جعفر النفيليُّ (من قال إن القرآن مخلوقٌ فهو كافر، فقيل له يا أبا جعفرِ الكفرُ كفران: كفرُ نعمةٍ وكفرٌ بالرب عز وجل؟ قال: بل كفرٌ بالرب عز

<sup>(</sup>۱) أخرجه الذهبي في «العلو» (ص۱۲۲). والخطيب في ترجمة عفان من «تاريخه» (۱۲/ ۲۷۰ ـ ۲۷۰) من طريق حنبل بن إسحاق عن عفان به. دون قوله: «أدركت شعبة... ليس مخلوقاً..» وسنده قوي. «مختصر العلو» (ص۱۷۹).

 <sup>(</sup>۲) يحيى بن يحيى النيسابوري عالم المشرق. كان إليه المنتهى في الإتقان والورع والجلالة بنيسابور، قلَّ أن ترى العيون مثله، حمل عن مالك وخارجة بن مصعب والكبار. ومات سنة (۲۲٦هـ). «العلو» (ص۱۲۳).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن منده كما في «العلو» (ص١٢٣).

<sup>(</sup>٤) هشام بن عبيد الله الرازي. عالم الري. كان من أئمة الفقه على مذهب أبي حنيفة، تفقه على محمد بن الحسن، كان ذا جلالة عجيبة وحرمة عظيمة ببلده. توفى سنة (٢٢١هـ). «العلو» (ص١٢٣).

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم كما في «العلو» (ص١٢٤).

 <sup>(</sup>٦) كان إسحاق بن إبراهيم الحنظلي من كبار أئمة الاجتهاد ومن أعلام الحفاظ. توفي سنة
 (٣٣٣هـ) عن بضع وسبعين سنة. ولم يخلف بخراسان مثله. «العلو» (ص١٣٢).

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبي حاتم كما في «العلو» (ص١٣٢). بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>٨) أبو جعفر النفيليّ: عالم أهل الجزيرة. كان من أركان الدين، وكان ينظر بأحمد بن حنبل بحيث أن أبا داود السجستاني يقول: ما رأيت أحفظ من النفيليُّ. مات سنة (٢٣٤هـ) عن سن عالية. «العلو» (ص١٣٣٠).

وجل، ما تقول فيمن يقول: ﴿اللهُ أَحَدُ ۞ اللهُ الصَّكَدُ ۞﴾ [الإخلاص] مخلوقٌ. أليس كافراً هو؟)(١).

وقال عبدُ الله بنُ محمدِ العيشيُّ: (يستحيل في صفة الحكيمِ أن يخلُقَ كلاماً يدعي الربوبية، يعني قولَه تعالى: ﴿إِنَّنِىٓ أَنَا اللهُ ﴾ [طه: ١٤]، وقولَه: ﴿أَنَا رَبُّكَ ﴾ [طه: ١٢] (٢]

قلت: والمعتزلةُ يقولون إن كلامَ الله لموسى خلقه في الشجرة، فعلى هذا تكون الشجرةُ هي القائلة: ﴿إِنَّنِى أَنَا اللهُ لِآ إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَأَعْبُدُنِى ﴿إِنَّنِى أَنَا اللهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَأَعْبُدُنِى ﴿ [طه: ١٤]، قبحهم الله في الدنيا والآخرة.

وقال محمدُ بنُ يحيى الذُهليُّ: (الإيمانُ قولٌ وعملٌ، يزيد وينقص، والقرآنُ كلامُ الله غيرُ مخلوق بجميع صفاتِه وحيث تصرّف)<sup>(٣)</sup>.

وأما كلامُ البخاريِّ رحمه الله تعالى ومتانتُه في هذه المسألةِ فأشهرُ من أن يحتاج إلى تعريف، وله في ذلك (كتاب خلق أفعال العباد)<sup>(٤)</sup>، وقد بوّب في صحيحه على جملة وافية تدل على غزارة علمِه وجلالةِ شأنِه (٥).

وقال أبو حاتم وأبو زُرعةً: (أدركنا العلماء في جميع الأمصار فكان من

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم كما في «العلو». (ص١٣٣). بسند صحيح.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الذهبي في «العلو» (ص١٣٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الذهبي في «العلو» (ص١٣٦).

<sup>(</sup>٤) وهو مطبوع.

<sup>(</sup>٥) مثل: ١٧ ـ باب قوله تعالى ﴿ولتصنع على عيني﴾ [طه: ٣٩]. تغذى. وقوله جلَّ ذكره: ﴿تجري بأعيننا﴾ [القمر: ١٤]. "فتح الباري" (٣٨٩/١٣).

۱۹ ـ باب قولُ الله تعالى: ﴿ لَمَا خُلَقَتَ بِيدِي ﴾ [ص: ٧٥]. «فتح الباري» (٣٩٢/١٣).

٢٤ ـ باب قولُ الله تعالى: ﴿وجوه يومئذُ ناضرة \* إلى ربها ناظرة﴾ [القيامة: (٢٢ ـ ٢٣)]. «فتح الباري» (١٣/ ٤١٩).

٣٣ ـ باب كلام الرُّبُّ مع جبريل ونداء الله الملائكة. «فتح الباري» (١٣/ ٤٦٠).

٣٦ ـ باب كلام الربُ عز وجل يوم القيامةِ مع الأنبياء وغيرهم. «فتح الباري» (١٦/ ٤٧٣). ٣٧ ـ باب ما جاء في قوله عز وجلً: ﴿وكلُّم الله موسى تكليماً﴾ [النساء: ١٦٤] «فتح الباري» (١٨٧ / ٤٧٧).

٣٨ ـ باب كلام الرب مع أهلِ الجنةِ. «فتح الباري» (١٣/ ٤٨٧). وغيرها كثير...

مذاهبهم أن الإيمانَ قولٌ وعملٌ، يزيد وينقص، والقرآنُ كلامُ الله غيرُ مخلوقٍ بجميع جهاتِه، والقدَرُ خيرُه وشرُه من الله تعالى، وأن الله تعالى على عرشه بائنٌ من خلقه كما وصف نفسه في كتابه وعلى لسان رسولِه بلا كيف، أحاط بكل شيء علماً، ليس كمثله شيء وهو السميعُ البصيرُ)(١).

وقال محمدُ بنُ أسلمَ الطوسيُّ: (القرآنُ كلامُ اللَّهِ غيرُ مخلوقِ أينما تُلي وحيثما كُتب لا يتغير ولا يتحول ولا يتبدل)(٢) اه. من العلو للذهبي<sup>(٣)</sup>.

وقال إمامُ الأئمةِ محمدُ بنُ إسحاقَ بنُ خزيمةَ رحمه الله تعالى في كتاب

<sup>(</sup>١) قال الألباني في «مختصر العلو» (ص٢٠٤ ـ ٢٠٥): «هذا صحيح ثابت عن أبي زرعة وأبي حاتم رحمة الله عليهما. فقد ساقه المصنف ـ الذهبي في «العلو» (ص١٣٧ ـ ١٣٨) ـ بأسانيد ثلاثة عن عبد الرحمٰن بن أبي حاتم رحمه الله.

أحدها من طريق هبة الله بن الحسن اللالكائي، وهذا أخرجه في كتابه العظيم: «شرح أصول السنة» قال: حدثنا الحسين محمد بن المظفر المقرىء قال: حدثنا الحسين محمد بن حبش المقرى. قال: حدثنا أبو محمد عبد الرحمن بن أبى حاتم.

قلت: وهذا إسناد جيد، محمد بن مظفر هو ابن علي بن حرب أبو بكر المقري الدنيوري، قال الخطيب: (٣/ ٢٦٥): «سكن بغداد، وحدث بها عن أبي إسحاق المزكى النيسابوري و... وأبي علي بن حسن الدينوري، كتبنا عنه، وكان شيخاً صالحاً فاضلاً صدوقاً، مات سنة خمس عشر وأربعمائة».

والحسين بن محمد بن حبش المقري. هو أبو علي الدينوري صاحب موسى بن جرير الرقي، أورده ابن العماد في وفيات سنة (٣٧٣هـ) ولم يزد!

والظاهر من ترجمة ابن المظفر في «تاريخ بغداد» المتقدمة، أنه ورد بغداد وإن لم يكن من مواليدها لتحديث ابن المظفر عنه بها.

ومع ذلك لم يترجم له الخطيب فيه. والله أعلم.

ولكنه لم يتفرد به، فقد تابعه عند المصنف علي بن عبد العزيز وهو البغوي وهو ثقة ثبت، وعلى بن مردك ولم أعرفه.

ورسالة أبن أبي حاتم هذه محفوظة في «المجموع» (١١) في «الظاهرية» في آخر كتاب «زهد الثمانية من التابعين» من الطريقين الأخيرين عنه، وفيه أن ابن مردك بردعي. والله أعلم» اه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الذهبي في «العلو» (ص١٤٠) بإسناد لا بأس به.

<sup>(</sup>٣) «العلو للعلي الغفار في صحيح الأخبار وسقيمها» للإمام الحافظ الذهبي. قدم له وصححه وراجع أصوله: عبد الرحمن محمد عثمان. ط٢. ن: محمد عبد المحسن. صاحب المكتبة السلفية بالمدينة المنورة.

التوحيد بعد تبويبه على تكليم الله موسى عليه السلام وتكلَّم اللَّهِ بالوحي، وصفة نزول الوحي وتكليم الله عباده يوم القيامة وتقرير البحث في ذلك، ثم قال: (باب: ذكرُ البيان من كتاب ربنا المنزل على نبيه المصطفى على ومن سنة نبينا محمد على على الفرق بين كلام الله عز وجل الذي يكون به خلقه، وبين خلقه الذي يكون بكلامه وقولِه، والدليلُ على نبذ قولِ الجهمية الذين يزعمُون أن كلامَ الله تعالى مخلوقٌ، جلّ ربنا وعزَ عن ذلك)(١).

قال الله سبحانه وتعالى: ﴿ أَلَا لَهُ اَلْحَاقُ وَالْأَمْنُ ۚ بَارَكَ اللَّهُ رَبُّ اَلْمَالِمِينَ ﴾ [الأعراف: ٥٤].

فَفَرَّقَ اللَّهُ تَعَالَى بِينَ الْخَلَقِ وَالْأُمْرِ الذّي بِه يَخْلَقَ الْخَلَقَ بُواوَ الاستئناف، وأعلمنا اللَّهُ ـ جل وعلا ـ في مُحكم تنزيله أنه يخلق الخلق بكلامه، وقوله: ﴿إِنَّمَا وَوَلُّهُ لَنُهُ كُنُ فَيَكُونُ﴾ [النحل: ٤٠].

فأعلمنا جل وعلا أنه يكون كلُ مَكُونٍ من خلقه بقوله كن فيكون، وقوله: «كن» هو كلامُه الذي به يكون الخلقُ، وكلامُه عز وجل الذي به يكون الخلقُ غيرُ الخلقِ الذي يكون مَكُوناً بكلامه، فافهم ولا تغلَظُ ولا تُغالط، ومن عقل عن الله خِطابَه علم أن الله سبحانه لما أعلم عبادَه المؤمنين أنه يكون الشيءُ بقوله: «كن» أن القولَ الذي هو كن غيرُ المَكُونِ به كن المقولِ له كن، وعقل عن الله أن قوله «كن» لو كان خلقاً على ما زعمت الجهميةُ المفتريةُ على الله انه إنه إنما يخلق الخلق ويكونه بخلقٍ لو كان قولُه: «كن» خلقاً.

فيقال لهم: يا جهلة، فالقولُ الذي يكون به الخلق على زعمكم لو كان خلقاً بمَ يكونه؟ أليس قولُ مقالتِكم التي تزعمون أن قولَه: «كن» إنما يخلُقه بقول قبله وهو عندكم خلقه، وذلك القولُ يخلُقه بقول قبله وهو خلقٌ حتى يصير إلى ما لا غايةً له ولا عدد ولا أول.

وفي هذا إبطالُ تكوينِ الخلقِ وإنشاءِ البريةِ وإحداثِ ما لم يكن قبلُ،

<sup>(</sup>١) الباب رقم (٤١) من كتاب التوحيد وإثبات صفات الرب عز وجل لأبي بكر محمد بن إسحاق بن خزيمة. دراسة وتحقيق الدكتور: عبد العزيز بن إبراهيم الشهوان (١/ ٣٩٠).

بحدْث اللَّهِ الشيءَ ونشْئِه، وهذا قولٌ لا يتوهمه ذو لب لو تفكّر فيه ووُفُقَ لإدراك الصوابِ والرشاد، قال الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنُّجُومَ مُسَخَّرَتِ إِلَا عَرَافَ : ٥٤].

فهل يتوهم مسلمٌ أن الله تعالى سخر الشمسَ والقمرَ والنجومَ مسخراتِ بخلقه؟ أليس مفهوماً عند من يعقِل عن الله خطابه \_ أن الأمرَ الذي سخر به غيرُ المسخَّرِ بالأمر، وأن القولَ غيرُ المقولِ له؟، فتفهموا \_ يا ذوي الحِجا \_ عن الله خطابه، وعن النبي المصطفى على الله بيانه، لا تصدوا عن سواء السبيلِ فتضِلوا كما ضلَّت الجهميةُ عليهم لعائنُ الله.

فاسمعوا الآن الدليلَ الواضحَ البيّنَ غيرَ المُشكلِ من سنة النبيِّ ﷺ - بنقل العدل عن العدل موصولاً إليه - على فرق بين خلقِ الله وبين كلام الله تعالى)(١).

ثم ساق الأحاديثَ في ذكر كلماتِ اللَّهِ تعالى (٢) إلى حديث: «أعوذ بكلمات اللَّهِ التاماتِ من شر ما خلق» (٣)، ثم قال (٤): «أفليس العلمُ محيطاً ـ يا ذوي الحِجا ـ أنه غيرُ جائزٍ أن يأمُرَ النبيَّ ﷺ بالتعوذ بخلق اللَّهِ من شر خلقِه؟

هل سمعتَ عالماً يُجيز أن يقول: أعوذ بالكعبة من شر خلقِ الله، أو يجيز أن يقول: أعوذ بالصفا والمروةِ، أو: أعوذ بعرفاتٍ ومِنى من شر ما خلق الله، هذا لا يقوله ولا يُجيز القولَ به مسلمٌ يعرِف دين الله، مُحالٌ أن يستعيذ مسلمٌ بخلق الله من شر خلقِه». ثم ساق بحثاً طويلاً فليُراجَع منه.

وقال أبو معاويةً بن خازم الضريرُ<sup>(٥)</sup> رحمه الله: (الكلامُ فيه بدعةً وضلالةً. ما تكلم فيه النبيُّ عَلَيْهِ ولا الصحابةُ عَلَيْهِ ولا التابعون ولا الصالحون رحمهم الله تعالى. يعني قولَ: القرآنُ مخلوقٌ).

<sup>(</sup>١) من «كتاب التوحيد» لابن خزيمة (١/ ٣٩١ ـ ٣٩٣).

<sup>(</sup>۲) في «كتاب التوحيد» لابن خزيمة (١/ ٣٩٤ ـ ٤٠١ رقم ٢٣٣١، ٢/ ٢٣٤، ٣/ ٠٠٠٠). ٤/ ٢٣٥، ٥/...).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في صحيحه رقم (٢٠٨٠/٤) وقد تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٤) أبو بكر بن خزيمة في «كتاب التوحيد» (١/ ٤٠١ ـ ٤٠٢).

<sup>(</sup>٥) أبو معاوية: محمد بن خازم الضرير الكوفي، من حفاظ الحديث، ولكنه اتهم بالإرجاء، توفي سنة (١٩٥هـ). «تاريخ بغداد» (٧٤٢ ـ ٢٤٩).

وذُكر عند أبي نُعيم ـ هو الفضلُ بنُ دُكين (١) ـ من يقول القرآنُ مخلوقٌ، فقال: (واللَّهِ واللَّهِ ما سمعتُ بشيء من هذا حتى خرج ذاك الخبيثُ جهمٌ).

وكلامُ أئمةِ السنةِ في هذا البابِ يطول ذكرُه، ولو أردنا استيعابَه لطال الفصلُ. وقد تكرر نقلُ الإجماع منهم على إثبات ما أثبتَ اللَّهُ عز وجل لنفسه وأثبته رسولُه ﷺ والصحابةُ فمن بعدهم، ونفي التكييفَ عنها، لا سيما في مسألةِ العلوِّ وفي هذه المسألةِ مسألةِ القرآنِ وتكليمِ اللَّهِ تعالى موسى، لأنها أولُ ما جحده الزنادقةُ قبَّحهم الله تعالى، وفي ذكر من سمينا كفاية، ومن لم نُسمَّ منهم أضعافُ ذلك، ولم يختلف منهم أثنان في أن القرآنَ كلامُ الله تعالى ليس بمخلوق، من الله بدأ وإليه يعود.

وتقلَّدوا كفرَ من قال بخلق القرآن ومنعوا الصلاة خلفه وأفتَوا بضرب عُنقِه وبتحريم ميراثِه على المسلمين وحرموا ذبيحته وجزموا بأنها ذبيحة مرتدُّ لا تحِل للمسلمين.

فانظر أيها المنصفُ أقوالَهم ثم اعرِضها على نصوص الكتابِ والسنة: هل تجدهم حادوا عنها قِيدَ شبر، أو قدَّموا عليها قولَ أحدٍ من الناس كائناً من كان؟ حاشا وكلا ومعاذ الله، بل بها اقتَدَوا ومنها تضلَّعوا، وبنورها استضاءوا وإياها اتبعوا، فهداهم الله بذِلك لِما اختلف فيه من الحق بإذنه، واللَّهُ يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم.

هذا مقالُ المؤمنين جميعِهم الكاشفين عُوارَ كلِ مشبّهِ زِنْ قولَهم بالوحي وانظر هل ترى حاشاهم عن أن يميلوا خطوة بل أثبتوا لله ما قد أثبتت ومن النُفاة تبرّأوا وكذاك مِن

وعصابة التوحيد أعلام الهدى والقامعين لكل من قد ألحدا ميلاً لهم عمًا إليه أرشدا عمًا إليه أرشدا عمًا إليه أسندا آيُ الكتابِ وكلُ نصِ أسندا قول الممثل إذ تغالى واعتدى

<sup>(</sup>١) أبو نعيم: الفضل بن دكين، الكوفي. كان ثقة ثبتاً في الرواية مهاباً بين الناس امتحن في خلق القرآن فلم يجب، توفى سنة (٢١٩هـ). «تاريخ بغداد» (٣٤٦/١٢).

جعلوا إمامَهمُ الكتابَ وسنةَ المخ ولِذاك أعلى اللّه ـ جل ـ منارَهم وأتم نورَهم الإلهُ، وغيرُهم يا ربُ ألجِقنا بهم واجعل لنا

تارِ یا طوبی لمن بهم اهتدی والملحدون بناءهم قد هددا فی ظلمة إذ لم یکن بهم اقتدی نوراً نَمیز به الضلال من الهدی

وقضى السلفُ الصالحُ رحمهم الله تعالى على الطائفةِ الواقفةِ وهم القائلون: لا نقولُ القرآنُ مخلوقٌ ولا غيرُ مخلوق، بأن من كان منهم يُحسن الكلامَ فهو جهميٌ، ومن لم يُحسن الكلامَ منهم بل عُلم أنه كان جاهلًا جهلًا بسيطاً فهو تُقام عليه الحجةُ بالبيان والبرهان، فإن تاب وآمن أنه كلامُ الله تعالى وإلا فهو شرٌ من الجهمية.

وسيأتي إن شاء الله الكلامُ على اللفظية قريباً، وسنذكر إن شاء الله تعالى في آخر الفصلِ سائرَ الفرقِ المخالفين للسنة في القرآن وغيرِه من الصفات، لأننا أحببنا تجريدَ مذهبِ أهلِ السنةِ على حدتِه لقصد التيسيرِ، وبالله التوفيق.

# [القرآن ليس بمفترى كما قاله كفار قريش وغيرهم]

(ولا بمفترى) أي وليس القرآنُ بمفترى كما قاله كفارُ قريشِ وغيرُهم من أعداء اللّهِ تعالى حيث قالوا فيه: ﴿إِنْ هَٰذَاۤ إِلّا يِغَرُّ يُؤْثَرُ ﴾ [المدثر: ٢٤]. وقالوا: ﴿إِنْ هَٰذَاۤ إِلّا يِغَرُّ يُؤْثَرُ ﴾ [المدثر: ٢٤]. وقالوا: ﴿إِنْ هَٰذَاۤ إِلّاۤ إِنّكُ ٱفْتَرَبْهُ ﴾ [الفرقان: ٤]. ﴿وَقَالُواۤ أَسَاطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ٱخَتَبَهَا ﴾ [الفرقان: ٥]. و ﴿ يَقُولُونَ إِنّمَا يُعَلِّمُهُ بَشَرُ ﴾ [النحل: ١٠٣].

وقالوا شعرٌ، وقالوا كِهانة، وقالوا: ﴿إِنَّ هَلْنَا إِلَّا ٱخْلِلَتُ﴾ [ص: ٧]. وقالوا: ﴿لَوْ نَشَاتُهُ لَقُلْنَا مِثْلَ هَلْذَاۗ﴾ [الأنفال: ٣١]. وغيرُ ذلك من مفترياتِهم وإِفكِهم، وكلُ ذلك إنما قالوه عِناداً ومكابرةً: ﴿وَحَمَدُواْ بِهَا وَاسْتَيْفَنَتْهَاۤ أَنفُتُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُواً﴾ [النمل: ١٤].

وقد كشفَ اللَّهُ تعالى شُبهَهم وأدحض حُججهم وبهتهم وقطعَهم وفضَحهم على رؤوس الأشهادِ وبيَّن عجزهم وكشفَ عُوارَهم في جميع ما انتحلوا، فقال تعالى لمن قال: ﴿إِنْ هَذَا إِلَّا بِعْرٌ يُؤْنَرُ ۞ إِنْ هَذَا إِلَّا فَوْلُ ٱلْبَشَرِ ۞﴾ [المدثر]، قال الله تعالى: ﴿مَا مُتلِهِ سَقَرَ ۞ وَمَا أَدَرَكَ مَا سَقَرُ ۞ لَا بُقِي وَلَا لَذَرُ ۞ لَوَاحَةٌ لِلْبَشرِ ۞ عَلَيْهَا يَسْعَةً عَشَرَ ۞ ﴿ المدثر]، إلى آخر الآيات.

وقال تعالى: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَلِذَاۤ إِلَّاۤ إِنْكُ اَفْتَرَكُ وَأَعَانَهُ عَلَيْهِ قَوْمُ الْحَرُونَ ﴾ [الفرقان: ٤]. ود الله عليهم بقوله: ﴿ فَقَدْ جَآءُو ظُلْمًا وَزُورًا ﴾ [الفرقان: ٤]. ﴿ وَقَالُوا أَسَلِطِيرُ الْأَوَلِينَ الْحَتَبَهَا فَهِي تُمْلَى عَلَيْهِ بُحْثَرَةً وَأَصِيلًا ﴾ [الفرقان: ٥]. فرد الله ذلك عليهم بقوله تعالى: ﴿ قُلْ أَنزَلُهُ اللّذِي يَعْلَمُ اللِّرَّ فِي السَّمَوَتِ وَاللَّرْضِ إِنّهُ كَانَ عَفُورًا رَحِيمًا ﴾ [الفرقان: ٢].

وقى ال تىعى الى : ﴿ وَإِذَا بَدَّلْنَا ءَايَةُ مَكَانَ ءَايَةٌ وَاللَهُ أَعْلَمُ بِمَا يُنَزِّفُ قَالُوٓا إِنَّمَا أَنتَ مُفْتَرٍ ﴾ [النحل: ١٠١]، فرد الله ذلك عليهم بقوله عز وجل: ﴿ بَلْ أَكْثَرُهُمُ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ قَالَ نَزَلَهُ رُوحُ الْقُدُسِ مِن زَيِكَ بِالْحَقِّ لِيُثَبِّتَ الذِّينَ ءَامَنُوا وَهُدَى وَبُشْرَكَ لِلْمُسْلِمِينَ ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعْلِمُهُ بَشَرُ ﴿ فَ النَّالِمَ النَّالِمُ النَّالُ النَّالُ النَّالُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

قال المفسرون (۱): إن المشركين يشيرون بهذا إلى رجل أعجمي كان بين أظهُرِهم غلام لبعض بطون قريش قيل: اسمُه بَلْعَامُ (۲)، وقيل يعيشُ (۳) وقيل عائش، وقيل جبر (۱) وقيل يسارٌ وقيل غيرُ ذلك، وربما كان رسولُ الله ﷺ يجلِس إليه ويكلمه بعض الشيء، فرد الله عز وجل عليهم ذلك الافتراء بقوله تعالى: ﴿لِسَانُ عَرَفِتٌ مُبِينُ ﴾ [النحل: ١٠٣].

أي فكيف يتعلم من جاء بهذا القرآنِ في فصاحته وبلاغتِه ومعانيه التامةِ الشاملةِ التي هي أكملُ من معاني كلِ كتابٍ نزل على بني إسرائيلَ، كيف يتعلم من رجل أعجمي؟ لا يقول هذا من له أدنى مسكةٍ من عقل.

وقال في رد قولِهم شعرٌ وكهانة: ﴿وَمَا عَلَمْنَكُهُ ٱلشِّعْرَ وَمَا يَلْبَغِي لَهُۥ ۚ إِنَّ هُوَ إِلَا ذِكْرٌ وَقُرْءَانٌ مُّبِينٌ ۞ لِيُسْذِرَ مَن كَانَ حَيَّا وَيَحِقَّ ٱلْقَوْلُ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ ۞﴾ [يس]. وقال تعالى: ﴿فَذَكِرٌ فَفَا أَنتَ بِنِعْمَتِ رَبِّكَ بِكَاهِنِ وَلَا بَحْنُونٍ ۞ أَمْ يَقُولُونَ شَاعِرٌ فَلَرَبَصُ بِهِـ

<sup>(</sup>۱) منهم ابن كثير في تفسيره (۲/۸۰۲) و «معالم التنزيل» للبغوي (٥/٤٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير (٨/ج١٤/١٧٧) بسند ضعيف. وزاد السيوطي نسبته لابن أبي حاتم وابن مردويه «الدر المنثور» (٥/ ١٦٧) و «زاد المسير» (٤٩٢/٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير (٨/ ج١٤/ ١٧٨) وانظر: «زاد المسير» (٤٩٢/٤).

٤) أخرجه ابن جرير(٨/ ج١٤/ ١٧٨).

رَيْبَ ٱلْمَنْوُنِ ۞ قُلُ تَرَبَّصُوا فَإِنِ مَعَكُم مِنَ ٱلْمُتَرَبِّصِينَ ۞ أَمْ تَأْمُرُهُمْ أَعَلَمُهُم بِهَذَأَ أَمْ هُمَّ فَوْمٌ طَاعُونَ ۞ أَمْ يَقُولُونَ نَقَوَلُهُمْ بَل لَا يُؤْمِنُونَ ۞﴾ [الطور] الآيات.

وقال تعالى: ﴿وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِرٌ قَلِيلًا مَّا نُؤْمِنُونَ ۞ وَلَا بِقَوْلِ كَاهِنْ قَلِيلًا مَّا نَذَكَّرُونَ ۞ وَلَا بِقَوْلِ كَاهِنْ قَلِيلًا مَّا نَذَكَّرُونَ ۞ لَاَ يَقُولُ عَلَيْنَا بَعْضَ ٱلْأَقَاوِيلِ ۞ لَأَخَذْنَا مِنْهُ بِٱلْمِينِ ۞ ثُمَّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ ٱلْوَتِينَ ۞ فَمَا مِنكُم مِّنَ أَحَدٍ عَنْهُ حَجِزِينَ ۞ وَإِنّهُ لَلْذَكَرُةٌ لِلْمُتَقِينَ ۞ [الحاقة] إلى آخرِ الآيات.

وقال تعالى لمن قال: ﴿إِنْ هَلْنَا إِلَّا اَخْلِلَتُ ۚ ۚ آَءُنزِلَ عَلَيْهِ اللِّكُرُ مِنْ بَيْنِنَا﴾ [ص: ٧ ـ ٨]. فرد الله تعالى ذلك عليهم بقوله عز وجل: ﴿بَلَ هُمْ فِي شَكِّ مِن ذِكْرِيُّ بَلُ لُمَّا يَذُوفُواْ عَلَابِ ﴾ [ص: ٨ ـ ٩]. اللَّهَ الْعَزِيزِ الْوَهَابِ ۞﴾ [ص: ٨ ـ ٩]. إلى آخر الآيات.

ورد عليهم تعالى في قولهم: ﴿ لَوْ نَشَآءُ لَقُلْنَا مِثْلَ هَنَدُأَ ﴾ [الأنفال: ٣١]، بقوله عز وجل: ﴿ قُلُ لَينِ اَجْتَمَعَتِ اَلْإِنسُ وَالْجِنُّ عَلَىٰ أَن يَأْتُوا بِمِثْلِ هَلَا الْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِعِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴾ [الإسراء: ٨٨].

وقد تحدَّاهم تعالى على أن يأتوا بمثله أو بعشر سور من مثله أو بسورة من مثله فعجَزوا عن ذلك كلّه وبان كذبهم، قال الله عز وجل: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ نَقَوَلُهُ بَل لَا مِثْلَه فعجَزوا عن ذلك كلّه وبان كذبهم، قال الله عز وجل: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ نَقَوَلُهُ بَل لَا يُوْمِنُونَ ﴿ فَا فَلَيْأَتُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلِهِ مُفْتَرَيْتٍ وَادْعُوا مَنِ اسْتَطَعْشُم وَ وَ اللّهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ فَا فَا فَا فَا لَهُ مِسْتِحِيبُوا لَكُمْ فَاعْلَمُوا أَنْمَا أَنْزِلَ بِعِلْمِ اللهِ وَأَن لَا مُونِ اللهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ فَإِلّمَ يَسْتَجِيبُوا لَكُمْ فَاعْلَمُوا أَنْمَا أَنْزِلَ بِعِلْمِ اللهِ وَأَن لَا إِلّهُ إِلّا هُو فَهُلُ أَنْتُم مُسْلِمُونَ ﴾ [هود].

وقىال تىعىالىى: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِى رَيْبٍ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَنُّوا بِسُورَةٍ مِّن مِّشْلِهِ عَ وَالْتَعُوا شُهَدَاءَكُم مِّن دُونِ اللّهِ إِن كُنتُمْ صَلِدِقِينَ ﴿ فَإِن لَمْ تَفْعَلُواْ وَلَن تَفْعَلُواْ فَاتَنْقُوا النَّاسُ وَالْحِبَارَةُ أُعِدَتْ لِلْكَافِرِينَ ﴾ [البقرة].

فعجَزوا عن ذلك كلّه ولم يطمعوا في شيء منه، مع أنهم فحولُ اللغةِ وفرسانُ الفَصاحةِ وأهلُ البلاغةِ وأعلمُ الناسِ بنثر الكلامِ ونظمِه وهجْزِه ورجْزِه، مع شدة معاندتهم لرسول الله ﷺ وما جاء به، وحرصِهم على معارضته بكل ممكن، ولكن جاءهم ما لا قِبَل لهم به وأتاهم ما لا يُطيقون: كلامُ ذي الملكوت

والجبروت، والعظمة والكبرياء والعزة والجلالِ والكمالِ، ربِّ الأرض والسماء وربِّ الآخرة والأولى، من له الأسماءُ الحسنى والصفاتُ العُلى والمَثلُ الأعلى، الذي لا سَمِيَّ له ولا كُفؤ له، وليس كمثله شيء وهو السميع البصير.

فلما رأوا وجوه إيجازِه وإعجازِه ومبانيه الكاملة ومعانيه الشاملة، وإخبارَه عن الأمم الماضية والغيوب المستقبلة، والأحكام الواقعة، ونبأ الوعدِ والوعيدِ، والترغيبِ والتهديدِ، وغيرِ ذلك على أكمل وجهٍ وأوضحِ بيانٍ وأعلى قصصٍ وأعظم برهانَ، علموا أنه ليس بكلام المخلوقين ولا يشبه كلام المخلوقين، وعلموا أنه الحق، وإنما رموه بالإفك والبهتانِ بقولهم كاهن شاعر مجنون وغيرُ ذلك، إنما هو مكابرة وعناد مع الاعتراف بذلك فيما بينهم كما تقدم عن الوليد وعُتبة وأبي جهلٍ قبحهم الله، وغيرِهم. ولو كان تقوله كما زعموا هم لاستطاعوا معارضتِه ولم ينقطعوا عن مقاومته لأنهم عربٌ فصحاء مثله، عارفون بوجوه البلاغةِ كلها لا يجهلون منها شيئاً.

ولمَا عدلوا إلى المُكابرةِ والتبجُّحِ بالقول دون الفعلِ الذي هو أمقتُ شيءٍ عند العقلاء، ولكنه كلامُ ربِ العالمين، نزل به الروح الأمينُ على قلب محمد خاتمِ المرسلين وسيدِ ولدِ آدمَ أجمعين هدى وبُشرى للمسلمين، وتبياناً لكل شيءٍ وتفصيلَ كل شيءٍ وذكرى للمؤمنين: ﴿لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيِّهِ وَلَا مِنْ خَلْفِةً مُ تَنْ يَلَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِةً مَنْ مَرْيِلُ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ [فصلت: ٤٢].

فلا يأتي مُبطلٌ بشبُهة إلا وفيه إزهاقُ باطلِه وكشفُ شُبهتِه وإدحاضُ حجتِه كما هو معلومٌ عند مَن عرف مواقِعَ النزول، ويكفيك في ذلك قولُ الله عز وجل: ﴿وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلٍ إِلَّا جِنْنَكَ بِٱلْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَنْسِيرًا﴾ [الفرقان: ٣٣].

# [القرآن يحفظ بالقلب، ويتلى باللسان، ويسمع بالآذان، وينظر إليه بالأبصار ويكتب خطه بالأيدي]

(يحفظ بالقلب، وباللسان يُتلى كما يُسمع بالآذان) (كذا بالأبصار إليه يُنظر وبالأيادي خطه يُسَطّر) (وكل ذي مخلوقة حقيقة دون كلام بارئ الخليقة) (جلت صفاتُ ربِّنا الرحمن عن وصفها بالخلق والحِذثان) (فالصوتُ والألحانُ صوتُ القاري لكنما المتلؤ قولُ الباري) (ما قاله لا يقبل التبديلا كلا ولا أصدقُ منه قيللا)

(يُحفظ) بالبناء للمفعول أي القرآنُ (بالقلب) كما قال تبارك وتعالى: ﴿ نَزَلَ بِهِ النَّوْءُ آلْأَمِينُ ﴿ اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَيْكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلمُنذِرِينَ ﴿ لِلسَانِ عَزِيْ مُبِينِ ﴿ مُهِ السَّعَرَاءَ]. وقال تعالى: ﴿ بَلْ هُوَ ءَايَنَتُ بِيَانَتُ فِي صُدُورِ الَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمُ وَمَا يَجْحَكُ بِعَايَلَتِنَا إِلَّا الظَّلِلِمُونَ ﴾ [العنكبوت: ٤٩]. وقال: ﴿ سَنُقُرِئُكَ فَلَا تَسَيَّ ﴾ [الأعلى: ٦].

وعن ابن عباس (١٠) على قال: قال رسولُ الله عَلَيْهِ: «إن الذي ليس في جوفه شيءٌ من القرآن كالبيت الخرَاب». قال الترمذي: هذا حديثٌ حسنٌ صحيح.

وعن أبي هريرة (٢) ﴿ قَالَ: بعث رسولُ الله ﷺ بعثاً وهم ذوو عدد فاستقرأهم، فاستقرأ كلَّ رجلِ منهم ـ يعني ما معه من القرآن ـ فأتى على رجل مِن أحدثهم سناً فقال: «ما معك يا فلان؟»، فقال: معي كذا وكذا وسورة البقرة، فقال: «أمعك سورة البقرة؟»، قال: نعم، قال: «اذهب فأنت أميرُهم».

فقال رجلٌ من أشرافِهم: واللَّهِ ما منعني أن أتعلم البقرة إلا خشية أن لا أقوم بها، فقال رسولُ الله ﷺ: «تعلَّموا القرآن واقرأوه، فإن مثلَ القرآنِ لمن تعلمه فقرأه وقام به كمثل جِرابٍ محشوِّ مِسْكاً يفوح ريحه في كل مكان، ومثلُ من تعلمه فيرقُد وهو في جوفه كمثل جِرابِ أُوكيَ على مسك». قال الترمذي: هذا حديث حسن.

<sup>(</sup>١) وهو حديث حسن بشواهده.

أخرجه الترمذي (٥/ ١٧٧ رقم ٢٩١٣) وقال: هذا حديث حسن صحيح. وأخرجه الحاكم (١/ ٥٥٤) وصححه، وتعقبه الذهبي بأن قابوس فيه لين. وأخرجه أحمد في «المسند» (٢/ ٤٥٩) و مع المرك وقال: إسناده صحيح وأخرجه الدارمي (٢/ ٤٢٩).

<sup>(</sup>٢) وهو حديث ضعيف.

أخرجه الترمذي (١٥٦/٥ رقم ٢٨٧٦) وقال: هذا حديث حسن. وأخرجه ابن خزيمة في صحيحه (٣/٥ رقم ١٥٦/٥) والنسائي في «الكبرى» ـ كما في تحفة الأشراف (١٠/ ٢٨٠) ـ وابن ماجه مختصراً (١٨/ ٧٨ رقم ٢١٧). وفيه عطاء مولى أبي أحمد، ولم يوثقه غير ابن حبان، وقال الحافظ في «التهذيب» قرأت بخط الذهبي: لا يعرف.

وخلاصة القول أن الحديث ضعيف، والله أعلم.

وفي حديث سهل بنِ سعدٍ رضي المتفقِ عليه (۱) في قصة الواهبة نفسَها وفيه قال: «ما معك من القرآن؟»، قال: معي سورة كذا وسورة كذا عدَّدها، فقال: «تقرأُهن عن ظهر قلبك؟». قال: نعم، قال: «اذهب فقد ملّكتُكَها بما معك من القرآن».

ولأبي داود (٢) قال: سورةُ البقرة والتي تليها، قال: «قم فعلِّمْها عشرين آيةً».

ولهما<sup>(٤)</sup> عن عائشة رضي قالت: سمع رسولُ الله على رجلاً يقرأ في سورة بالليل فقال: «يرحمه الله لقد أذكرني كذا وكذا آية كنت أنسِيتُها من سورة كذا وكذا». والأحاديث في هذا كثيرة جداً.

(وباللسان يتلى)، قال الله تبارك وتعالى: ﴿وَأَتْلُ مَا أُوحِىَ إِلَيْكَ مِن كِتَابِ رَبِكُ لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَنتِهِ لِنَقَرَأَهُ عَلَى النَّاسِ مَيْكُ لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَنتِهِ لِنَقَرَأَهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْنِ﴾ [الإسراء: ١٠٦].

وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا قَرَأَتَ ٱلْقُرَانَ جَمَلْنَا بَيْنَكَ وَيَيْنَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ حِجَابًا مَسْتُورًا ﴾ [الإسراء: ٤٥]. وقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتْلُونَ كِنْنَ ٱللَّهِ وَأَفَامُوا ٱلصَّلَوْةَ وَأَنْفَقُواْ مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ مِثَرًا وَعَلَانِيَةً يَرْجُونَ يَجَدَرَةً لَن تَتَبُورَ ۞ لِيُوقِيَهُمْ أَجُورَهُمْ ﴾ [فاطر: ٢٩ ـ ٣٠]. إلى آخر الآية.

وقال تعالى: ﴿لَا نُحَرِّكَ بِهِ، لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ، ۞ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَمُ وَقُرْءَانَهُ ۞ فَإِذَا قَرَّانَهُ فَالَيْعَ قُرْءَانَهُ ۞ ثُمُّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ ۞ [القيامة]. وقال تعالى: ﴿وَرَتِلِ ٱلْقُرْءَانَ

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱/ ۱۳۱ رقم ۵۰۸۷) و(۹/ ۱۹۸ رقم ۱۵۶۱) ومسلم (۲/ ۱۰٤۰ رقم ۱٤۲۰).

<sup>(</sup>۲) في سننه (۲/۸۸ رقم ۲۱۱۲) من حديث أبي هريرة وفي إسناده: عِسْل بن سفيان، وهو ضعيف.

والخلاصة إن الحديث ضعيف، والله أعلم.

<sup>(</sup>٣) البخاري (٩/٩٧ رقم ٥٠٣١) مسلم (١/٥٤٣ رقم ٧٨٩).

<sup>(</sup>٤) البخاري (٩/ ٨٤ رقم ٥٠٣٧) و(٩/ ٨٧ رقم ٤٤٠٥) ومسلم (١/ ٤٣٥ رقم ٧٨٨).

نَرْتِيلًا﴾ [الممزمل: ٤]. وقال تعالى: ﴿وَلَا تَجُهُرُ بِصَلَائِكَ وَلَا ثُخَافِتُ بِهَا وَٱبْتَخِ بَيْنَ ذَلِك سَبِيلًا﴾ [الإسراء: ١١٠]. وغيرُ ذلك من الآيات.

وعن أبي هريرة ﷺ أن رسولَ الله ﷺ قال: «لا حسد إلا في اثنتين: رجلٌ علمه الله القرآنَ فهو يتلوه آناءَ الليل والنهارِ فسمعه جارٌ له»، إلى آخر الحديث. رواه البخاري<sup>(۱)</sup>.

وأخرج أبو عُبيد القاسمُ بنُ سلام (٢) عن فَضَالةَ بنِ عبيد عن النبي عَلَيْ قال: «للّهُ أشدُ أذناً إلى الرجل الحسنِ الصوتِ بالقرآن من صاحب القينة إلى قينته» ورواه ابن ماجه.

وله (٣) عن المهاجر بن حبيب قال: قال رسولُ الله ﷺ: «يا أهلَ القرآنِ لا تَوَسَّدُوا القرآنَ، واتلوه حقَّ تلاوتِه آناء الليل والنهارِ، وتغنّوه وتقنّوه، واذكروا ما فيه لعلكم تفلحون».

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (۹/۷۳ رقم ٥٠٢) و(۱۳/ ٢٢٠ رقم ٧٣٣٧) و(١٣/ ٥٠٢ رقم ٧٠٣٧).

<sup>(</sup>٢) في كتابه «فضائل القرآن» (ص ١٦١ ـ ١٦٢).

وأخرجه الحاكم في المستدرك (١/ ٥٧١) والبيهقي في «السنن الكبرى» (١٠/ ٢٣٠) وأحمد (٦/ ١٠).

وقال الحاكم: صحيح على شرط الشيخين ولم يوافقه الذهبي بل قال هو منقطع.

قلت: والانقطاع هو بين إسماعيل بن عبيد الله وفضالة بن عبيد. بسقوط ميسرة مولى

وقد وصله أحمد (٦/ ٢٠) وابن ماجه (١/ ٤٢٥ رقم ١٣٤٠) وابن حبان (٣/ ٣١ رقم ٧٥٤) وابن حبان (٣/ ٣١ رقم ٧٥٤) والطبراني في «التاريخ الكبير» (٧/ ١٣٤) والبيغقي في «السنن الكبري» (١/ ٣٠٠).

وقال البوصيري في «مصباح الزجاجة» (٤٣٦/١ رقم ١٣٤٠/٤٧٢): «هذا إسناد حسن لقصور درجة ميسرة مولى فضالة وراشد بن سعيد عن درجة أهل الحفظ والضبط...» اهر وقد ضعف الألباني الحديث في «ضعيف الجامع» رقم (٤٦٣٠) و«الضعيفة» رقم (٢٩٥١). وخلاصة القول أن الحديث ضعيف، والله أعلم.

<sup>(</sup>٣) أي لأبي عبيد في كتابه «فضائل القرآن» (ص ١٢٦ - ١٢٧).

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٢/ ٢٥٢) وقال: «رواه الطبراني في «الكبير» وفيه أبو بكر بن أبي مريم وهو ضعيف» اه.

وانظر: «كُنز العمال» (١/ ٦١١ رقم ٢٨٠٣).

والأحاديث في هذا كثيرةً جداً، سيأتي ما تيسَّر منها في ذكر الصوت.

(كما يُسمع بالآذان)، قال الله تبارك وتعالى: ﴿ وَإِنَّ أَحَدُّ مِنَ الْمُشْرِكِينَ اَسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَى يَسْمَعَ كَلَمَ اللّهِ ﴾ [التوبة: ٦]. وقال تبارك وتعالى: ﴿ وَإِذَا سَمِعُواْ مَا أُنزِلَ إِلَى الرَّسُولِ ثَرَى آغَيُنَهُمْ تَغِيضُ مِنَ اللَّمْعِ مِمَّا عَرَفُواْ مِنَ الْحَقِّ ﴾ [المائدة: ٨٣]. وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا قُرِى اللّهَ مَا اللّهُ وَأَنصِتُوا لَعَلّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ [الاعراف: ٢٠٤]. وقال تعالى: تعالى: ﴿ وَإِذَا قُرِى اللّهُ مَرَفَنَا إِلَيْكَ نَفَرُا مِنَ الْجِنِ يَسْتَمِعُونَ الْقُرْءَانَ فَلَمَّا حَفَمُوهُ قَالُواْ أَنصِتُواْ فَلَمَّا مَعَدُونَ الْقُرْءَانَ فَلَمَّا حَفَمُوهُ قَالُواْ أَنصِتُواْ فَلَمَّا مِنْ الْجِنِ يَسْتَمِعُونَ الْقُرْءَانَ فَلَمَّا حَفَمُوهُ قَالُواْ أَنصِتُواْ فَلَمَّا مَعْدِهُ وَلَيْ اللّهُ وَمِهِم مُنذِرِينَ ﴿ قَالُواْ يَنقُومُنَا إِنَّا سَمِعْنَا حَكَبًا أُنزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَى مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِى إِلَى الْحَقِ وَإِلَى طَرِيقِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [الأحقاف]. الآيات.

وقسال تسعسالسى: ﴿فَلَ أُوحِىَ إِلَىٰ أَنَهُ اَسْتَمَعَ نَفَرٌ مِنَ الْجِنِ فَقَالُوٓا إِنَا سَمِعْنَا قُرْءَانًا عَجَا۞ يَهْدِىَ إِلَى اَلرُّشَدِ فَنَامَنَا بِهِّهُ وَلَن نُشْرِكَ بِرَبِنَا أَحَدًا ۞﴾ ـ إلى قوله تعالى ـ ﴿وَأَنَا لَمَا سَمِعْنَا اَلْمُدَىٰ ءَامَنًا بِهِيْ ﴾ [الجن: ١ ـ ١٣]. الآيات.

وقال تعالى: ﴿ اَلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ اَلْقَوْلَ فَيَـتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ ۚ [الزمر: ١٨]، وغير ذلك من الآيات.

وعن عبد الله بنِ مسعودِ وَ قَلْهُ قال: قال لي النبيُ عَلَيْهُ: «اقرأ عليَّ القرآن». قلت: اقرأ عليك أنزل؟ قال: «إني أُحِبُ أن أسمعه من غيري». الحديث متفق عليه (١٠).

وعن أبي موسى رضي الله عليه الله عليه قال: «يا أبا موسى، لو رأيتني وأنا أستمع لقراءتك البارحة»، فقال: أما والله لو أعلم أنك تسمع قراءتي لحبَّرتُها لك تحبيراً. رواه مسلم (٢٠).

ولأبي عبيد عن عائشة (٣) على قالت: أبطأتُ على رسول الله على ليلة بعد

<sup>(</sup>۱) البخاري (۹/۹۳ رقم ۵۰٤۹) و(۹/ ۹۶ رقم ۵۰۵۰) ومسلم (۱/ ۵۱ رقم ۸۰۰).

<sup>(</sup>۲) فی صحیحه (۱/۱۵ وقم ۲۳۱/۷۹۳).

<sup>(</sup>٣) وهو حديث صحيح. أخرجه ابن ماجه في سننه رقم (١٣٣٨). وقال البوصيري في «مصباح الزجاجة» (١/ ٤٣٥ رقم ١٣٣٧/٤٧٠): «هذا إسناد صحيح رجاله ثقات».

وأخرجه الحاكم (٣/ ٢٢٥ ـ ٢٢٦) وأبو نعيم في «الحلية» (١/ ٣٧١) وقال الحاكم: «صحيح على شرط الشيخين» ووافقه الذهبي. وليس كما قالا، لأن عبد الرحمٰن بن سابط=

العشاء ثم جئتُ، فقال: «أين كنت؟»، قلت: كنت أسمع قراءة رجلٍ من أصحابك لم أسمع مثلَ قراءتِه وصوتِه من أحد، قالت: فقام رسولُ الله ﷺ وقمت معه حتى استمع له، ثم التفت إليَّ فقال: «هذا سالمٌ مولى أبي حذيفةٌ، الحمدُ لله الذي جعل في أمتي مثلَ هذا». إسناده جيد، والأحاديث في هذا كثيرة.

(كذا بالأبصار إليه) متعلقان به (ينظر) أي إلى القرآن في المصحف وهو من أفضل العباداتِ وأجلها.

وروى أبو عبيد (١) بإسناد فيه ضعفٌ عن بعض أصحابِ النبيُ عَلَيْ قال: قال النبيِّ عَلَيْ قال: قال النبيِّ عَلَيْ النبيِّ عَلَيْ النبيِّ عَلَيْ النبيِّ عَلَيْ النبيِّ عَلَيْ النافلة».

وقال ابن مسعود (٢) رَفِيْهُ: أديموا النظرَ في المصحف.

وعن ابن عباس (٣) ﷺ أنه كان إذا دخل نشرَ المصحفَ فقرأ فيه.

وكان ابن مسعود(٤) ﴿ إِذَا اجتمع إليه إخوانه نشروا المصحفَ فقرأوا وفسّر

لم يخرج له البخاري شيئاً. ولم يحتج الشيخان ولا أحدهما برواية الوليد عن حنظلة، ولا حنظلة عن عبد الرحمٰن، ولا عبد الرحمٰن عن عائشة.

فالصحيح أن السند صحيح مطلقاً.

<sup>(</sup>۱) في «فضائل القرآن» (ص ۱۰۶). بسند ضعيف. قلت: وأخرجه ابن كثير في «فضائل القرآن» (ص٢٠٩). وابن شاهين في «الترغيب» (ص ١٩٤)

قال ابن كثير: «وهذا الإسناد فيه ضعف، فإن معاوية بن يحيى هذا هو الصدفي أو الأطرابلسي، وأيًا ما كان فهو ضعيف» اه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو عبيد في «فضائل القرآن» (ص١٠٤) وابن كثير في «فضائل القرآن» (ص٢١٠) وعبد الرزاق (٣/ ٣٦٢ رقم ٥٩٧٩) وابن أبي شيبة (١٠/ ٥٣١) والطبراني في «الكبير» (٩/ ١٥٠، ١٥٢)، رقم ٨٦٨٧، ٨٦٩٦) من طرق عن الثوري به، وسنده حسن.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو عبيد في «فضائل القرآن» (ص١٠٥)، وابن كثير في «فضائل القرآن» (ص٢١٠) بسند جيد.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو عبيد في «فضائل القرآن» (ص١٠٥)، وابن كثير في «فضائل القرآن» (ص٢١٠ ـ ٢١١).

وقال ابن كثير إسناده صحيح.

لهم. وقال ابنُ عمرَ (١) وَإِنَّا: إذا رجع أحدُكم من سوقه فلينشُر المُصحفَ وليقرأ.

وذهب كثيرٌ من السلف أن قراءة القرآنِ في المصحف أفضلُ من على ظهر قلب؛ لأنه يشتمل على التلاوة والنظرِ في المصحف وكرِهوا أن يمضيَ على الرجل يومان لا ينظر في مصحفه (٢).

(وبالأيادي خطُه يسطر)، كما قال تعالى: ﴿إِنَّهُ لَقَرْءَانُ كَرِيمٌ ۞ فِي كِنَبِ
مَكْنُونِ ۞ لَا يَمَشُهُۥ إِلَّا ٱلمُطَهَّرُونَ ۞﴾ [الواقعة]. وقال تعالى: ﴿رَسُولُ مِّنَ ٱللَّهِ
يَنْلُوا صُحُفًا مُطَهَّرَةً ۞ فِيهَا كُنُبُ قَيِّمَةً ۞﴾ [البينية]. وقال تعالى: ﴿كُلَّ إِنَّهَا
نَذَكِرَةٌ ۞ فَنَ شَآةَ ذَكَرُمُ ۞ فِي صُحُفِ مُكَرِّمَةٍ ۞ مَرْفُوعَةٍ مُطْهَرَةٍ ۞﴾ [عبس].

وقد كتبه الصحابةُ في عهد النبي ﷺ بأمره، وفي خلافة أبي بكرٍ وعثمانَ، وإلى الآن يكتبه المسلمون.

وقال ابن عباس (٣) ﴿ إِنَّهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَّا مَا بَيْنَ الدُّفْتِينَ ﴿ وَالَّهُ اللَّهُ فَتِينَ ﴿ وَا

وقال عليَّ بنُ أبي طالب نحوَ ذلك<sup>(ه)</sup>. وقال أبو بكر<sup>(٢)</sup> ﷺ معنى ذلك في محضر الصحابة لم يقل أحدُّ خلافه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو عبيد في «فضائل القرآن» (ص١٠٥)، وابن كثير في «فضائل القرآن» (ص٢١١).

إسناده ضعيف. ابن أرطاة، وثوير، ضعيفان.

 <sup>(</sup>۲) قال ابن كثير في «فضائل القرآن» (ص۲۱۱).
 «فهذه الآثار تدل على أن هذا أمر مطلوب الثلا يُعطِّل المصحف فلا يقرأ منه، ولعله قد يقع لبعض الحَفظَة نسيان فيستذكر منه، أو تحريف كلمة أو آية، أو تقديم أو تأخير فالاستثبات أولى، والرجوع إلى المصحف أثبت من أفواه الرجال...» اه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٩/ ٦٤ \_ ٦٥ رقم ٥٠١٩).

<sup>(</sup>٤) «أي ما في المصحف، وليس المراد أنه ترك القرآن مجموعاً بين الدفتين لأن ذلك يخالف ما تقدم من جمع أبي بكر ثم عثمان اه. قاله ابن حجر في «الفتح» (٩/ ٦٥).

 <sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٩/ ٦٥) عن محمد بن الحنفية.
 وقال الحافظ ابن حجر في «الفتح»: «وقد تلطف المصنف في الاستدلال على الرافضة بما أخرجه عن أحد أئمتهم الذين يدعون إمامته وهو محمد بن الحنفية وهو ابن علي بن أبي

فلو كان هناك شيء يتعلق بأبيه لكان هو أحق الناس بالاطلاع عليه. وكذلك ابن عباس فإنه ابن عم علي وأشد الناس له لزوماً واطلاعاً على حاله» اهـ.

<sup>(</sup>٦) لم أجده.

ولو لم يكن الذي في المصحف كلامَ الله لم يحرُم مسه على أحد ولم يكن من شأنه أن: ﴿لَا يَمَسُّهُۥ إِلَا ٱلمُطَهَّرُونَ﴾ [الواقعة: ٧٩]، بل ولا كان يحرم توسُّده، ولذا أجاز الزنادقة ذلك حيث لم يؤمنوا أن فيه كتابَ الله، وهذا من أسفل دركاتِ الكفرِ قبَّحهم الله.

(وكلُ ذي) المذكوراتِ من القلب وحافظته وذاكرتِه، واللسانِ وحركتِه، والآذانِ وأسماعِها، والأبصارِ ونظرها، والأيادي وكتابتِها، وأدواتِ الكتابةِ من أوراق وأقلام ومِداد، كلُها (مخلوقة حقيقة) ليس في ذلك توقف، (دون) القرآنِ الذي هو (كلام) اللَّهِ تعالى (بارئ الخليقة)،

قال الإمامُ أحمد (١) رحمه الله تعالى: (يتوجه العبدُ لله تعالى بالقرآن بخمسة أوجه وهو فيها غيرُ مخلوق: حفظٌ بقلب، وتلاوةٌ بلسان، وسمعٌ بأذن، ونظرةٌ ببصر، وخطٌ بيد؛ فالقلبُ مخلوقٌ والمحفوظ غيرُ مخلوق، والتلاوةُ مخلوقٌ والمسموعُ غيرُ مخلوق، والنظرُ مخلوقٌ والمسموعُ غيرُ مخلوق، والنظرُ مخلوقٌ والمنظورُ إليه غيرُ مخلوق، والكتابةُ مخلوقةٌ والمكتوبُ غيرُ مخلوق). انتهى.

فأعمالُ العبادِ مخلوقةٌ والقرآنُ حيثما تصرّف وأين كُتب وحيث تُليَ كلامُ اللّهِ تعالى غيرُ مخلوق.

جلت صفات ربنا الرحمن عن وصفها بالخلق والجذثان

فليس من صفات اللَّهِ تعالى شيءٌ مخلوقٌ، تعالى الله عن ذلك وتعالى عن أن تكونَ ذاتُه محلاً للمخلوقات، بل هو الأولُ بأسمائِه وصفاتِه قبل كلِ شيء، والآخرُ بأسمائه وصفاتِه بعد كل شيء، لم يُسبق شيءٌ من صفاته بالعدم، ولم يُعقَّب بالفناء تعالى الله عما يقول الظالمون والجاحدون علواً كبيراً.

(فالصوتُ) من جَهْوري وخفيٌ، (والألحانُ) من حَسَن وغيرِه (صوتُ القاري، لكنما المتلوُّ) والمؤدَّى بذلك الصوتِ هو (قولُ الباري) جل وعلا.

<sup>(</sup>١) انظر: «المسائل والرسائل المروية عن الإمام أحمد في العقيدة» (١/ ٢٤٤).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٩/ ٦٨ رقم ٥٠٢٣) و(١٣/ ٥٥٣ رقم ٧٤٨٧) ومسلم (١/ ٥٤٥ رقم ٧٩٢).

ولابن ماجه (١٠) بإسناد جيدِ عن فضالة بنِ عبيدِ قال: قال رسول الله ﷺ: «لله أشدُ أذناً إلى الرجل الحَسنِ الصوتِ بالقرآن من صاحب القَينة إلى قَينته».

وعن سعد بن أبي وقاص ظلى قال: قال رسول على: «غنوا بالقرآن. ليس منا من لم يُغنّ بالقرآن، وابكوا فإن لم تقدروا على البكاء فتباكوا».

رواه البغوي(٢)، ولأبي داودَ<sup>(٣)</sup> نحوُه.

وله (٥) وللنّسائي (٦) وابنِ ماجه (٧) بإسناد جيدِ عن البراء بنِ عازبِ ﷺ قال: قال رسولُ الله ﷺ: «زيّنوا القرآنَ بأصواتكم».

وفي الصحيحين (<sup>(^)</sup> عن جُبير بن مُطعم ﴿ اللهِ عَلَيْهُ قال: سمعتُ رسولَ الله عَلَيْهُ يقرأ في المغرب بالطور، فما سمعتُ أحداً أحسنَ صوتاً ـ أو قراءةً ـ منه الحديث.

<sup>(</sup>١) في «السنن» (١/ ٤٢٥ رقم ١٣٤٠) وقد تقدم تخريجه قريباً. وهو حديث ضعيف.

<sup>(</sup>٢) عزاه إليه ابن كثير في الفضائل القرآن، (ص١٨٥ ـ ١٨٦) وسنده واه.

<sup>(</sup>٣) في «السنن» (٢/ ١٥٥ \_ ١٥٦ رقم ١٤٦٩) عن سعيد بن أبي سعيد، قال: قال رسول الله ﷺ: «ليس منا من لم يتغن بالقرآن».

قلت: وأخرجه أحمد في «المسند» (٢/ ٢٢٥ \_ ٢٢٦ رقم ١٤٧٦ \_ شاكر) بسند صحيح. والحاكم في «المستدرك» (١/ ٥٧٠). وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٤) أي لأبي داود في «السنن» (٢/١٥٦ ـ ١٥٧ رقم ١٤٧١) بسند حسن.

<sup>(</sup>٥) أي لأبي داود في «السنن» (٢/ ١٥٥ ـ رقم ١٤٦٨).

<sup>(</sup>٦) في «السنن» (۲/ ۱۷۹ ـ ۱۸۰ رقم ۱۰۱۵ و۲۰۱۳).

<sup>(</sup>V) في «السنن» (١/٤٢٦ رقم ١٣٤٢).

قلت: وأخرجه الدارمي (٢/ ٤٧٤) وأحمد (٤/ ٢٨٣، ٢٨٥، ٣٠٤)، وابن كثير في «فضائل القرآن» رقم (٧٥). وفي «فضائل القرآن» رقم (٧٥). وفي مجلسين من إملائه رقم (٤٦). والبخاري في «خلق أفعال العباد» رقم (١٩٥، ١٩٦، ١٩٠) والحاكم (١/ ٥٧١، ٥٧١) والطيالسي رقم (١٨٨٦) وغيرهم من طرق...

وهو حديث صحيح، والله أعلم.

<sup>(</sup>٨) البخاري رقم (٧٣١ ـ البغا) ومسلم رقم (٤٦٣).

ولابن ماجه (۱) عن جابر ظله قال: قال رسولُ الله على: إن من أحسن الناس صوتاً بالقرآن الذي إذا سمِعتموه يقرأ حسِبتموه يخشى الله».

ولأبي عبيدِ (٢) عن حذيفة بن اليمانِ قال: قال رسولُ الله ﷺ: «اقرأوا القرآنَ بلحون العرب وأصواتِها، وإياكم ولحونَ أهلِ الفسق وأهلِ الكتابين. وسيجيءُ قومٌ من بعدي يُرجِّعون بالقرآنِ ترجيعَ الغناء والرهبانية والنَّوح، لا يجاوز حناجرَهم، مفتونةٌ قلوبُهم وقلوبُ الذين يُعجبهم شأنُهم».

ففي جميع هذِه الأحاديثِ التصريحُ بإضافةِ الصوتِ والألحانِ والتغنّي إلى

في «السنن» رقم (١/ ٤٢٥ رقم ١٣٣٩).

وقال البوصيري في «مصباح الزجاجة» (٤٣٦/١): «هذا إسناد ضعيف، لضعف إبراهيم بن إسماعيل بن مجمع وعبد الله بن جعفر» اه.

 <sup>«</sup> وله شاهد من حدیث ابن عمر أخرجه الطبراني في «الأوسط» رقم (۲۰۷٤) والبزار (۳/ ۸۸ رقم ۲۳۳۱ ـ کشف).

وأورده الهيثمي في «المجمع» (٧/ ١٧٠) وفيه: «حميد بن حماد بن خوار، وثقه ابن حبان، وقال: ربما أخطأ، وبقية رجال البزار رجال الصحيح».

قلت: وحميد بن حماد بن خوار لين الحديث فإسناد الحديث ضعيف لأجله.

<sup>\*</sup> وله شاهد آخر مرسل من حديث طاووس. أخرجه أبو عبيد القاسم بن سلام في "فضائل القرآن" (ص١٦٥). وابن أبي شيبة في "المصنف" (١/ ١١٩) والدارمي في "السنن" (١/ ٤٧١) وغيرهم.

وخلاصة القول أن حديث جابر حسن لغيره، والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) في «فضائل القرآن» (ص١٦٥).

قلت: وأخرجه الطبراني في «الأوسط» رقم (٧٢٢٣).

وأورده الهيثمي في «مجمّع الزوائد (٧/ ١٦٩) وقال: «وفيه راو لم يسم وبقية يعني مدلس» اه. وأورده الذهبي في «الميزان» (٣/ ٣١٣ رقم ٢٨٥١/ ٢٨٥١) في ترجمة: حُصين بن مالك الفزاري: تفرد عنه بقية، وليس بمعتمد، والخبر منكر.

وأخرجه ابن الجوزي في «العلل المتناهية» (١/٨١٨ رقم ١٦٠) وقال: هذا حديث لا يصح، وأبو محمد مجهول، وبقية يروي عن الضعفاء ويدلسهم.

وخلاصة القول أن الحديث منكر، والله أعلم.

<sup>(</sup>٣) البخاري (٩/ ٩٢ رقم ٥٠٤٨) ومسلم (١/ ٤٦٥ رقم ٧٩٣).

العبد لأنه عملُه، والقرآنُ المؤدّى بذلك الصوتِ هو كلامُ الله حقيقةً، وكذلك المهارةُ بالقرآن، والتتغتُعُ فيه هو فعلُ العبدِ وسعيُه، لما في الصحيح (١١ عن عائشةَ على قالت: قال رسولُ الله على الماهرُ بالقرآنِ مع السفرة الكِرامِ البررة، والذي يقرأ القرآنَ ويتتعتَعُ فيه وهو عليه شاقٌ له أجران».

وهذا الفرقُ واضحُ ولله الحمد، وعليه أهلُ السنةِ والحديث كأحمدَ بنِ حنبلٍ وأبي عبد الله محمدِ بنِ إسماعيلَ البخاريِّ وغيرهما رحمهم الله تعالى، ولو كان الصوتُ هو نفس المتلوِّ المؤدَّى به كما يقولُه أهلُ الاتحاد لكان كلُ من سمع القرآن من أي تالٍ وبأي صوت كليمَ الرحمنِ فلا مزيةَ لموسى عليه السلام على غيره.

اللهم لك الحمد، ربنا لا تزغ قلوبنا بعد إذ هديتنا، وهب لنا من لدنك رحمة إنك أنت الوهاب.

## [اللفظية جهمية، وهم الذين يقولون: لفظي بالقرآن مخلوق]

(مسألة): اشتهر عن السلفِ الصالحِ كأحمدَ بنِ حنبلِ وهارونَ الفرويِّ (٢) وجماعةِ أثمةِ الحديثِ أن اللفظيةَ جهميةٌ، واللفظيةُ هم من قال: لفظي بالقرآن مخلوق، قال أثمةُ السنة رحمهم الله تعالى: ومن قال لفظي بالقرآنِ غيرُ مخلوقٍ فهو مبتدعٌ، يعنون غيرَ بِدْعيةِ الجهمية، وذلك لأن اللفظ يطلق على معنيين: أحدُهما الملفوظُ به، وهو القرآنُ وهو كلامُ الله ليس فعلاً للعبد ولا مقدوراً له.

والثاني: التلفظُ وهو فعلُ العبدِ وكسبُه وسعيُه؛ فإذا أُطلق لفظُ الخلق على المعنى الثاني شمَل الأولَ وهو قولُ الجهمية، وإذا عكس الأمرَ بأن قال لفظي بالقرآن غير مخلوقٍ شَمَل المعنى الثانيَ، وهي بدعةٌ أخرى من بِدَع الاتحادية.

وهذا ظاهرٌ عند كلِّ عاقلٍ، فإنك إذا سمعتَ رجلًا يقرأ: ﴿ قُلُّ هُو آللَّهُ

<sup>(</sup>١) البخاري (٨/ ٦٩١ رقم ٤٩٣٧) ومسلم (١/ ٤٤٥ ـ ٥٥٠ رقم ٧٩٨).

 <sup>(</sup>۲) هارون الفروي ابن موسى المدني، لا بأس به. مات سنة (۲۵۳ه).
 [التقریب: (۲/۳۱۳)]. وانظر ترجمته في: «تهذیب الکمال» (۳/ ۱٤۳۱).

أَحَدُّ [الإخلاص: ١]، تقول هذا لفظُ سورةِ الإخلاص، وتقول: هذا لفظُ فلانِ بسورةِ الإخلاص، إذ اللفظُ معنى مشترك بين التلفظِ الذي هو فعلُ العبدِ، وبين الملفوظِ به الذي هو كلامُ اللَّهِ عز وجل.

وهذا بخلاف ما ذكر السلفُ بقولهم: الصوتُ صوتُ القاري، والكلامُ كلامُ الباري، فإن الصوتَ معنى خاصٌ بفعل العبدِ لا يتناول المتلوَّ المؤدَّى بالصوت البتة، ولا يصلُح أن تقولَ هذا صوتُ قل هو اللَّهُ أحدٌ، ولا يقول ذلك عاقلٌ، وإنما تقول هذا صوتُ فلانٍ يقرأ قل هو الله أحد، ونحو ذلك.

نعم إذا سمع كلام الله عز وجل منه تعالى بدون واسطة كسماع موسى عليه الصلاة والسلام، وسماع جبريل عليه السلام، وسماع أهل الجنة كلامه منه عز وجل، فحينئذ التلاوة والمتلون صفة للباري عز وجل ليس منها شيء مخلوق، تعالى الله علواً كبيراً.

(ما قاله لا يقبل التبديلا)، قال الله تعالى: ﴿مَا يُبَدَّلُ اَلْقَوْلُ لَدَیَّ﴾ [ق: ٢٩]. وقال تعالى: ﴿مَا يَبُدُلُ اِلْقَوْلُ لَدَیَّ﴾ [ق: ٢٩]. وقال تعالى: ﴿وَاتَلُ مَا أُوحِىَ إِلَيْكَ مِن كِتَابِ رَيِكَ لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَنتِهِ،﴾ [الكهف: ٢٧]. وقال تعالى: ﴿وَتَمَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَذَّلًا لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَنتِهِ. وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ الأنعام: ١١٥]. وقال تعالى: ﴿لَا بَدِيلَ لِكَلِمَتِ اللَّهِ ﴾ [يونس: ١٤].

(كلا) أي لا يكون ذلك (ولا أصدق منه) أي من الله تعالى (قيلاً) أي قولاً وهو تمييزٌ محولٌ عن اسم لا، والتقديرُ لا قيلَ أصدقُ من قيله، قال الله تبارك وتعالى: ﴿اللهُ لاَ إِللهُ إِلَّا هُو لَيَجْمَعَنَكُمْ إِلَى يَوْمِ الْقِيَكَةِ لَا رَيْبَ فِيهِ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللهِ مَلِيةً وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللهِ مَدِيثًا﴾ [النساء: ٧٧]. وقال تعالى في الآية الأخرى: ﴿وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللهِ قِيلاً﴾ [النساء: ١٢٢].

أي مَن أصدقُ من الله تعالى في حديثِه وخبرِه ووعدِه ووعيدِه؟ الجواب: لا أحدَ.

وفي خُطبة رسولِ الله ﷺ قال: «إن أصدقَ الحديثِ كلامُ الله، وخيرَ الهديِ هدى محمدِ ﷺ (١٦). الحديث.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه.

## [يجب الإيمان بصفة النزول لله تعالى وإمراره كما جاء]

(وقد روى الثقاتُ عن خيرِ الملا بانسه عسزٌ وجسلٌ وعسلا) (في ثلث الليلِ الأخيرِ ينزل يقول هل من تائب فيُقبل) (هل من مُسيءِ طالبِ للمغفرة يجذ كريماً قابلاً للمعذرة) (يمنّ بالخيرات والفضائل ويستُر العيبَ ويعطي السائل)

أي ومما يجب الإيمانُ به وإثباتُه وإمرارُه كما جاء، صفةُ النزولِ للرب عز وجل كما ثبت في الأحاديث الصحيحةِ المشهورةِ عن فُضلاء الصحابةِ كأبي بكر الصديق، وعليِّ بن أبي طالبٍ، وأبي هريرة، وأبي سعيدٍ، وجُبيرِ بنِ مُطعمٍ، وجابرِ بنِ عبدِ الله، وعبد الله بن مسعودٍ، وعمرو بنِ عبسة، ورفاعة الجُهني، وعثمانَ بنِ أبي العاص الثقفيِّ، وأبي الدرداء، وابن عباس، وعُبادة بنِ الصامت، وأبي الخطاب، وعمر بنِ عامرِ السلمي، وغيرهم في .

فعن أبي بكر الصديقِ<sup>(١)</sup> وَ عَنْ النبي عَنْ النبي الله الله ليلة النصفِ من شعبانَ فيغفِرُ لكل نفسِ إلا إنسانِ في قلبه شحناء أو شرك». رواه جماعة عن ابن وهب.

وعن عليٌ بن أبي طالب (٢٠ ﷺ قال: قال رسولُ الله ﷺ: «لولا أن أشقً على أمتي لأخَرتُ العشاءَ الأخيرةَ إلى ثلث الليل، فإنه إذا مضى ثلثُ الليلِ هبط اللَّهُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه الدارقطني في «النزول» رقم (۷۰، ۷۱) واللالكائي رقم (۷۰۰) وابن خزيمة في «التوحيد» (ص١٣٦) وابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٥٠٩) والدارمي في «الرد» على الجهمية» (ص٤١)، والبزار (٢/ ٤٣٥ رقم ٢٠٤٥ ـ كشف).

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٨/ ٦٥)، وقال: «رواه البزار وفيه عبد الملك بن عبد الملك بن عبد الملك بن عبد الملك بن عبد الملك ذكره ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» ولم يضعفه، وبقية رجاله ثقات» اهـ. قلت: ومصعب بن أبى ذئب مجهول.

وقال المحدث الألباني في «ظلال الجنة» (١/ ٢٢٣): «حديث صحيح. وإسناده ضعيف... وإنما صححت الحديث لأنه روي عن جمع من الصحابة، بلغ عددهم عندي الثمانية وقد خرجت أحاديثهم في «الصحيحة» رقم (١١٤٤)...» اه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الدارمي في «الرد على الجهمية» (ص٤٠) واللالكائي رقم (٧٤٩) والدارقطني في «النزول» رقم (١) بسند ضعيف لعدم تصريح «محمد بن إسحاق» بالسماع وهو مدلس.

عز وجل إلى سماء الدنيا لم يزَل بها حتى يطلُعَ الفجر فيقول: ألا سائلٌ يُعطى، ألا داع فيُجاب، ألا مذنبٌ يُستغفر فيُغفر له، ألا سقيمٌ يستشفي فيُشفى». رواه الطبراني في السنة.

وعن أبي هريرة ولله عن النبي الله قال: «ينزل ربنا كلَّ ليلةٍ إلى سماء الدنيا حين يبقى ثلث الليل فيقول: من يدعوني فأستجيب له، من يسألني فأعطيَه، من يستغفرني فأغفِرَ له». أخرجاه في الصحيحين(١).

وفي رواية (٢) عن أبي هريرة وأبي سعيد رضي أنهما شهدا على رسولِ الله على أنهما أنهما شهدا على رسولِ الله على أنه قال: «إن اللّه يُمهل، حتى إذا كان ثلث الليل هبط إلى السماء الدنيا فنادى: هل من مذنب يتوب؟ هل من مستغفر؟ هل من سائل؟».

وفي مسند أحمد (٣) رحمه الله تعالى عن أبي هريرة ولله عن النبي الله: «ينزل الله كلَّ ليلةٍ إذا مضى ثلثُ الليلِ الأولُ فيقول: أنا المِلكُ، من ذا الذي يستغفرنى فأغفر له؟».

وحديث أبي هريرة رضي النزول قد تعددت طرقه في الصحيحين وسائرِ الأمهات (٤)، وقد ساقه إمامُ الأئمةِ أبو بكرٍ محمدُ بنُ إسحاقَ بنُ خزيمةَ في كتاب التوحيد من أكثرَ من ثلاثين طريقاً (٥) عن أبي هريرةَ رضي النبي على النبي المعلى التوحيد من أكثرَ من ثلاثين طريقاً (٥)

وفي روايةِ عبدِ الرزاقِ عن مَعمرٍ عن الزهري عن سعيد بنِ المسيِّبِ عن أبي

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صحيحه (١/ ٥٢٣ رقم ٧٥٧).

<sup>(</sup>٣) في «المسند» (٢/ ٤١٩) بسند صحيح.

 <sup>(</sup>٤) كاللالكائي في «شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة» رقم (٧٤٢، ٧٤٣، ٧٤٤، ٧٤٥).
 والدارقطني في «النزول» رقم (١٣) و(١٤) و(١٥) و(١٦) و(١٦) و(١٨) و(١٨)
 و(٢١) و(٢٢) و(٣٢) و(٢٤) و(٢٥) و(٢١).

<sup>(</sup>۵) انظر: في كتاب «التوحيد» لابن خزيمة رقم (۱/ ۱۸۸ و (۲/ ۱۱۰) و (۳/ ۱۸۹) و (٤/ ۱۱۰) و (۱۰/ ۱۹۰) و (۱۰۰/ ۱۹۰)

هريرة و النبي الله قال: «إن الله ينزل إلى السماء الدنيا وله في كل سماء كرسي، فإذا نزل الله سماء الدنيا جلس على كرسيه ثم مد ساعديه فيقول: من ذا الذي يقرض غير عديم ولا ظلوم، من ذا الذي يستغفرني فأغفر له؟ من ذا الذي يتوب فأتوب عليه؟ فإذا كان عند الصبح ارتفع فجلس على كرسيه». رواه ابن منده قال: وله أصل مرسل(١).

وعن جبير بن مطعم و النبي على قال: «ينزل الله إلى سماء الدنيا كل ليلة فيقول جل جلاله: هل من سائل فأعطيه، هل من مستغفر فأغفر له». حديث صحيح رواه النسائي (٢) وأبو الوليد الطيالسي.

وعن ابن مسعود ﴿ عن النبي ﷺ قال: ﴿إِن الله تعالى إذا كان ثلثُ الليلِ الآخِرُ نزل إلى سماء الدنيا ثم بسط يده فقال: من يسألني فأُعطيه، حتى يطلُعَ

 <sup>(</sup>۱) في «الرد على الجهمية» رقم (١٦/١٢) بسند ضعيف. لضعف محفوظ بن أبي توبة.
 [انظر: «لسان الميزان» (٥/ ١٩) و «الميزان» (٣/ ٤٤٤)].

وقال ابن منده: وله أصل عند سعيد بن المسيب مرسل.

والخلاصة أن الحديث ضعيف، والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) في «عمل اليوم والليلة» رقم (٤٨٧).

قلت: وأخرجه الدارقطني في «النزول» (رقم ٤)، وأحمد (١/ ٨١٨) وابن أبي عاصم في «السنة» (١/ ٢٢١ رقم ٧/ ٠٠٠) والبيهقي في «التوحيد» (١/ ٣١٠ ـ ٣١١ رقم ٣/ ٠٠٠) والبيهقي في «الأسماء والصفات» (ص٤٥١) والدارمي (١/ ٣٤٧) وأبو يعلى (١٣/ ٤٠٤ رقم ١٨/٨٠) والطبراني في «الكبير» (٢/ ١٣٤ رقم ١٥٦٦) والبزار (٤/ ٤٣ رقم ٣١٥٢ ـ كشف).

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١٥٣/١٠) وقال: «رواه أحمد والبزار وأبو يعلى ورجالهم رجال الصحيح: ورواه الطبراني» اه.

<sup>(</sup>٣) في «النزول» رقم (٧).

الفجر». حديث حسن رواه أحمد في مسنده (١)، ورجاله أئمة (٢)، ورواه أبو معاوية بلفظ: «إن الله تعالى يفتح أبواب السماء، ثم يهبط إلى السماء الدنيا، ثم يبسط يده فيقول: ألا عبد يسألني فأعطيه، حتى يطلع الفجر».

وعن رِفاعة الجُهني قال: قال رسولُ الله على: "إذا مضى نصفُ الليل أو ثلثُ الليل نزل الله إلى سماء الدنيا فقال: لا أسأل عن عبادي غيري، من ذا الذي يستغفرني فأغفِرُ له، من ذا الذي يدعوني فأستجيبُ له؟ من ذا الذي يسألني فأعطيه؟ حتى ينفجر الفجر". حديث صحيح رواه أحمدُ في مسنده (3).

وعن عثمانَ بن أبي العاص الثقفي و عن النبي الله الله إلى سماء الدنيا كل ليلة فيقول: هل من داع فأستجيب له؟ هل من سائل فأعطيه؟ هل من مستغفر فأغفرَ له. وأن داود خرج ذَاتَ ليلة فقال: لا يُسأل الله شيئاً إلا أعطاه، إلا أن يكون ساحراً أو عشاراً». رواه الإمامُ أحمدُ بنحوه (٥).

<sup>(</sup>۱) (۳۸۸/۱، ۳۰۶) من طريق أبي إسحاق عن أبي الأحوص به، وأبو إسحاق مدلساً وقد عنعن. قلت: وأخرجه اللالكائي رقم (۷۵۷) والآجري في «الشريعة» (ص۲۱۳) والدارمي في «الرد على الجهمية» (ص٤٠) والدارقطني في «النزول» رقم (٨).

كلهم من طريق إبراهيم الهجري عن أبي الأحوص به.

وإبراهيم الهجري، هو ابن مسلم: قال عنه الحافظ في «التقريب» (١/ ٤٣): «لين الحديث رفع موقوفات».

وخلاصة القول أن الحديث صحيح لغيره، والله أعلم.

 <sup>(</sup>۲) قالها ابن القيم في «مختصر الصواعق» (۲/ ۲۳٥) ولكنه لم يصب، فالإسناد ضعيف كما رأيت آنفاً.

 <sup>(</sup>٣) أخرجها الدارقطني في «النزول» رقم (٨) والآجري في «الشريعة» (ص٣١٢).
 وهو حديث صحيح لغيره.

<sup>(</sup>٤) في «المسند» (١٦/٤).

قلّت: وأخرجه ابن ماجه رقم (١٣٦٧) والدارقطني في «النزول» رقم (٦٨) والآجري في «الشريعة» (ص٣٠ - ٣١١) وابن خزيمة في «التوحيد» (١/ ٣١٢ رقم /٣٧ . . . ) والنسائي في «عمل اليوم والليلة» كما في «تحفة الأشراف» رقم (٣٦١١).

وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٥) \* أخرج أحمد في «المسند» (٢٢/٤) وابن أبي عاصم في «السنة» (١/ ٢٢ رقم ٥٠٨) وابن خريمة في «التوحيد» (ص١٣٥).

عن عثمان بن أبي العاص، عن النبي على قال: "ينادي كل ليلة مناد هل من داع فأستجيب =

وعن أبي الدرداءِ على قال: قال رسولُ الله على: «ينزل اللّه تبارك وتعالى في آخر ثلاثِ ساعاتِ بقين من الليل ينظر في الساعة الأولى منهن في الكتاب الذي لا ينظر فيه غيرُه، فيمحو ما يشاء ويُثبت. ثم ينظر في الساعة الثانية في جنة عذن وهي مسكنه الذي يسكن، لا يكون معه فيها إلا الأنبياءُ والشهداءُ والصديقون، وفيها ما لم يرَ أحدٌ ولم يخطر على قلب بشر.

ثم يهبِط في آخر ساعةٍ من الليل يقول: ألا مستغفر فأغفر له؟، ألا سائلٌ فأعطيه؟، ألا داع فأستجيب له؟». رواه عثمان بن سعيد الدارمي (١).

وروى موسى بنُ عقبةَ عن إسحاقَ بنِ يحيى بنِ الوليدِ عن عبادةَ بنِ الصامتِ(٢) وَ اللهُ قال: قال رسولُ الله ﷺ: «ينزل الله كلّ ليلة إلى سماء الدنيا

اله، هل من سائل فأعطه، هل من مستغفر فأغفر له».

وسنده ضعيف، لعنعنة الحسن البصري، ولسوء حفظ ابن جدعان. لكن يشهد لهذا الحديث الأحاديث الأخرى المتقدمة واللاحقة.

والخلاصة أن الحديث صحيح بشواهده.

<sup>\*</sup> وأخرج أحمد في «المسند» (٢١٨/٤) عن عثمان بن أبي العاص، مرفوعاً بلفظ: «إنَّ في الليل ساعة تفتح فيها أبواب السماء ينادي منادٍ هل من سائل فأعطيه؟ هل من داعٍ فأستجيب له؟ هل من مستغفر فأغفر له؟...

وإن داود خرج ذات ليلة فقال: لا يسأل الله عز وجل أحد شيئاً إلا أعطاه إلا أن يكون ساحراً أو عشاراً...،

وسنده ضعيف أيضاً.

<sup>(</sup>١) في «الرد على الجهمية» (ص٣٩).

قلت: وأخرجه اللالكائي رقم (٧٥٦) والدارقطني في «النزول» رقم (٧٣) وابن خزيمة في «التوحيد» (ص١٣٥ ـ ١٣٦)، وابن الجوزي في «العلل المتناهية» (١/ ٣٨ رقم ٢١).

قلت: والحديث بهذا السياق منكر، وآفته (زياد بن محمد). فقد قال البخاري والنسائي: «متروك الحديث». وقال ابن حبان: «منكر الحديث جداً، يروي المناكير عن المشاهير فاستحق الترك».

وقال الذهبي بعد أن ساق حديثه هذا: «فهذه ألفاظ منكرة، لم يأت بها غير زياد، وقد انفرد بحديث الرقية: ربنا الله الذي في السماء ـ بالإسناد، اهـ.

<sup>[«</sup>الميزان» (٢/ ٩٨) و «لسان الميزّان» (٢/ ٤٩٦) و «التقريب» (١/ ١٧١)].

وخلاصة القول أن الحديث منكر بهذا السياق، والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الآجري في «الشريعة» (ص٣١٢) وعزاه ابن حجر في «الفتح» (٣٠/٣) إلى الطبراني.

حين يبقى ثلثُ الليل الآخِرُ فيقول: ألا عبدٌ يدعوني فأستجيب له؟ ألا ظالمٌ لنفسه يدعوني فأقبَلَه؟. فيكون كذلك إلى مطلع الصبح، ويعلو على كرسيه».

وعن أبي الخطاب و أوتر نصف الليل، فإن الله عن الوتر: أُحِب أُوتِرُ نصف الليل، فإن الله يهبط من السماء السابعة إلى السماء الدنيا فيقول: هل من مذنب؟ هل من مستغفر؟ هل من داع؟ حتى إذا طلع الفجرُ ارتفع». رواه محمد بن سعيد في طبقاته (۱).

وعن عمرو بن عامر السلمي رضي قال: قال رسولُ الله على: «إذا ذهب ثلث الليل \_ أو قال نصفُ الليل \_ ينزلُ اللَّهُ إلى سماء الدنيا فيقول: هل من عان فأفكه؟ هل من سائل فأعطيه؟ هل من داع فأستجيب له؟ هل من مستغفر فأغفِر له؟». رواه ابنُ مِنده (٢).

وعن عبيد بنِ السبّاقِ أنه بلغه أن رسولَ الله ﷺ قال: «ينزل ربُنا من آخر الليلِ فينادي منادِ في السماء العليا: ألا نزل الخالقُ العليم. فيخرج أهلُ السماء

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١٥٤/١٠) وعزاه إلى الطبراني في «الكبير» و «الأوسط» وقال: «يحيى بن إسحاق لم يسمع من عبادة، ولم يرو عنه غير موسى بن عقبة، وبقية رجال الكبير رجال الصحيح». وفي آخره لفظة منكرة وهي «ويعلو على كرسيه».

وقال الحافظ: إسحاق بن يحيى بن الوليد بن عبادة بن الصامت، أرسل عن عبادة: وهو مجهول الحال. [التقريب: رقم (٣٩٢)].

وخلاصة القول أن الحديث حسن لغيره ما عدا اللفظة المنكرة.

<sup>(1) (1/</sup>٧٥).

قلت: وأخرجه الطبراني في «الكبير» (٢٢/ ٣٧٠ رقم ٩٢٧).

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٢/ ٢٤٥) وقال: «رواه الطبراني في «الكبير» وتُويْرة ضعيف».

وقال الحافظ في «التقريب» رقم (٨٦٢): ثوير، مصغر، ابن أبي فاخِتة، أبو الجَهُم: ضعيف رُميَ بالرّفض» اهـ.

<sup>(</sup>٢) لم أجده في «التوحيد»، ولا في «الرد على الجهمية»، ولا في الإيمان. وقد عزاه ابن حجر في «الفتح» (٣/ ٣٠) إلى الدارقطني في كتاب «السنة». وقال الدارقطني: عبد الحميد وأبوه لا يعرفان كما في «تهذيب التهذيب» (٦/ ١٠٥). والخلاصة أن الحديث حسن بشواهده، والله أعلم.

وينادي فيهم منادِ بذلك، فلا يَمُرَ بأهل سماءِ إلا وهم سجودٌ». رواه أبو داودَ<sup>(١)</sup>.

وروى أبو اليمانِ ويحيى بنُ أبي بكيرٍ وعبدُ الصمد بنُ النعمان ويزيدُ بنُ هارونَ ـ وهذا سياق حديثِه ـ أخبرَنا جريرُ بنُ عثمانِ حدثنا سليمان (٢) بنُ عامرٍ عن عمرو بنِ عبسةَ قال: أتيتُ النبيَّ عَلَيْ فقلت: يا رسولَ الله جعلني الله فداك، شيء تغلمُه وأجهَلُه ينفعني ولا يضرُك، ما ساعةٌ أقربُ من ساعة وما ساعةٌ تبقى فيها؟ يعني الصلاة؛ فقال: «يا عمرو بنَ عبسةَ، لقد سألتني عن شيء ما سألني عنه أحد قبلك. إن الربَّ تعالى يتدلى من جوف الليل فيغفر، إلا ما كان من الشرك والبغي، والصلاةُ مشهودةٌ حتى تطلعَ الشمس فإنها تطلع على قرن الشيطان وهي صلاة الكفار، فأقصرِ عن الصلاةِ حتى ترتفع الشمس، فإذا استعلت الشمسُ فالصلاةُ مشهودةٌ حتى يعتدل النهار، فإذا اعتدل النهارُ فأخر الصلاةَ فإنها حينتذ تُسْجر جهنمُ، فإذا فاء الفيءُ فالصلاةُ مشهودةٌ حتى تدلي للغروب فإنها تغيب بين قرني الشيطان فأقصِرْ عن الصلاةِ متى تطلع الشمس» (٣). وهو في مسلم (١) مطولاً.

<sup>(</sup>١) في «المراسيل» رقم (٧٤).

قلّت: وأخرجه ابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٥٠٦).

وقال المحدث الألباني: ﴿إسناده ضعيف لإرساله، فإن ابن عبيد بن السبّاق اسمه: سعيد وهو تابعي ثقة وسائر رجاله ثقات رجال الشيخين غير حجاج يوسف وهو الثقفي البغدادي المعروف بابن الشاعر فهو من رجال مسلم، إلا أن ابن أخي الزهري، واسمه: محمد بن عبد الله بن مسلم - قد تكلموا فيه من قبل حفظه -.

وقال الحافظ في «التقريب»: «صدوق له أوهام».

قلت: والحديث بهذا السياق منكر، فيه زيادات منكرة لم ترد في شيء من الطرق المتقدمة والآتية. فإن لم يكن الوهم فيها من ابن أخي الزهري، فالعلة الإرسال» اه.

<sup>(</sup>۲) الصواب: سليم بن عامر. فقد قال ابن أبي حاتم في «المراسيل» (ص٨٥) رقم (٣١٠): «سليم بن عامر لم يدرك عمرو بن عَبْسة، ولا المقداد بن الأسود» اهه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه اللالكائي رقم (٧٦١) وأحمد (٤/ ٣٨٥) والدارقطني في «النزول» رقم (٦٦) بسند منقطع.

فسليم بن عامر لم يسمع من عمرو بن عبسة.

<sup>\*</sup> وقد أُخرج الحديث من طرق أخرى وليس فيها ذكر التدلي. الترمذي رقم (٣٥٧٩) وابن ماجه رقم (١٣٦٤) وأحمد (٤/ ٣٨٥).

قال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح غريب من هذا الوجه.

<sup>(</sup>٤) ليس في أصل الحديث عند مسلم حتى يرد عنده مطولاً.

قلت: وهذا معنى قولِه تبارك وتعالى: ﴿ أَقِمِ ٱلصَّلَوْةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ ٱلْتَلِ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرُ إِنَّ قُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا ۞ وَمِنَ ٱلْتَلِ فَتَهَجَّذَ بِهِ، نَافِلَةً لَكَ عَسَىٰ أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا تَحْمُودًا ۞﴾ [الإسراء: ٧٨ ـ ٧٩].

وفي كتاب السنة للخلال<sup>(۱)</sup> عن ابن عباس في قال: «ينزل اللَّهُ كلَّ ليلة إلى سماء الدنيا ثلثَ الليل الأوسط فيقول: من يدعوني فأستجيب له؟ ومن يسألني فأعطيه؟ ويترك أهلَ الجقد لحقدهم».

وعن أبي الدرداء على عن رسول الله على قال: «إن الله عز وجل ينزِل في ثلاث ساعاتِ بقين من الليل يفتح الذكر في الساعة الأولى لم يره أحد غيره، فيمحو ما يشاء ويُثبت ما شاء، ثم ينزل في الساعة الثانية إلى جنة عذنِ التي لم ترها عين ولم تخطر على قلب بشر ولا يسكنها من بين آدم غير ثلاثة: النبيين والصديقين والشهداء، ثم يقول: طوبي لمن دخلكِ.

ثم ينزل في الساعة الثالثة إلى سماء الدنيا بروحه وملائكتِه فتنتفض (٢) فيقول: قومي بعزتي. ثم يطلُع إلى عباده فيقول هل من مستغفر أغفرُ له؟ هل من داع أجيبه؟، حتى تكون صلاة الفجر، وكذلك يقول: ﴿وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ إِنَّ قُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا﴾ [الإسراء: ٧٨]. فيشهده اللَّهُ وملائكةُ الليلِ والنهار». رواه ابنُ خزيمةً في كتاب التوحيد (٣) وقد تقدم قريباً بغير هذا اللفظ.

وله (٤) عن القاسم بن محمدِ عن أبيه ـ أو عمّه ـ عن جده عن رسول الله ﷺ

<sup>(</sup>١) لم أجده في الأجزاء الخمسة المطبوعة من «السنة» للخلال. ولعله في الأجزاء التي لم تُطبع بعد من الكتاب.

وقد أخرج الحديث الدارمي في «الرد على الجهمية» (ص٤١) واللالكائي رقم (٧٦٦) وابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٥١٦).

قال الألباني: إسناده صحيح، رجاله ثقات رجال الشيخين، غير الوزان وهو أبو محمد الرقي وهو ثقة كما قال النسائي وغيره. مات سنة (٢٤٩هـ).

وخلاصة القول أن الحديث صحيح، والله أعلم.

 <sup>(</sup>٢) في الأصل: (فينتفض) وهو تصحيف فاحش. والصواب ما أثبتناه.

<sup>(</sup>۳) (ص۱۳۵ ـ ۱۳۲).

وهو حديث منكر بهذا السياق. وقد تقدم تخريجه قريباً.

<sup>(</sup>٤) أي لابن خزيمة في «التوحيد» (ص١٣٦).

أنه قال: «ينزِلُ الله عز وجل ليلة النصفِ فيغفر للمؤمنين» الحديث رواه ابنُ زنجويه.

وعن أبي أمامة (١) ﷺ: قال: قال رسولُ الله ﷺ: «إذا كان ليلةُ النصفِ من شعبانَ هبط الله تعالى إلى سماء الدنيا فيغفر الأهل الأرضِ إلا لكافر أو مشاحن». رواه محمد بنُ الفضل البخاريُّ.

وعن أبي موسى الأشعري (٢) و الله المعت النبي الله يقول: ينزِل ربنا إلى سماء الدنيا في النصف من شعبان فيغفر الأهل الأرضِ إلا لكافر أو مشاحن».

قلت: ولا منافاة بين أحاديثِ تخصيصِ النزولِ بليلةِ النصفِ من شعبان وبين الأحاديثِ القاضيةِ أنه في كل ليلة، فإن النزولَ في ليلةَ النصفِ من شعبانِ مطلقٌ، والنزولَ في كل ليلة مقيدٌ بالنصف في لفظ وبالثلث في آخر، على أنه ليس في تخصيص النزولِ بنصف شعبانَ نفيٌ له فيما عداهما، والأحاديثُ التي فيها النزولُ كلّ ليلةٍ أكثرُ وأشهرُ وأصحُ بلا شك ولا مرية.

وقد ثبت النزولُ أيضاً في عشيةِ عرفةَ كما روى ابن أبي حاتم من حديث أبي الزبيرِ عن جابر بن عبد الله والله عن النبي الله عليه الله عن النبي الله عنه الله عبادي، أتوني شُعْناً غُبراً، أشهدكم أني قد غفرتُ لهم "(٣).

وهو حدیث صحیح وإسناده ضعیف وقد تقدم تخریجه قریباً.

<sup>(</sup>۱) قال ابن القيم في «مختصر الصواعق» (۲/ ۲٤۷) عقب الحديث: رواه محمد بن الفضل البخاري عن مكي بن إبراهيم عن جعفر بن الزبير عن القاسم عن أبي أمامة مرفوعاً ثم ذكر الحديث. قلت: سنده هالك.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي عاصم في "السنة" رقم (٥١٠) واللالكائي رقم (٧٦٣) والدارقطني في "النزول" رقم (٩٤) بسند ضعيف لجهالة "عبد الرحمن بن عزوب" وضعف "ابن لهيعة". والحديث أخرجه ابن ماجه (١٣٩٠) من طريقين آخرين عن ابن لهيعة به، إلا أن أحدهما لم يقل في إسناده: "عن أبيه".

دخلاصة القول أن الحديث صحيح لغيره، والله أعلم.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه اللالكائي رقم (٧٥١) من طريق ابن أبي حاتم بسند ضعيف.
 وعزاه الحافظ ابن حجر في «الفتح» (٣/ ٣٠) إلى الدارقطني في كتاب «السنة».

ورواه الخلالُ في السنة (١) من حديث أبي النضر عن أبوبَ عن أبي الزبير عنه يرفعه: «أفضلُ أيامِ الدنيا أيامُ العشر». قالوا: يا رسول الله ولا مثلُهن في سبيل الله؟ قال: «إلا من عفر وجهه في التراب، إن عشية عرفة ينزلُ اللّهُ إلى سماء الدنيا فيقول للملائكة: انظروا إلى عبادي هؤلاء شعثاً غبراً، جاءوا من كل فج عميق ضاحين يسألوني رحمتي. فلا يرى يوم أكثرَ عتيقاً ولا عتيقةً».

وروى خلادُ بنُ يحيى (٢) حدثنا عبدُ الوهاب عن مجاهد عن ابن عمرَ وَالله قال: كنت جالساً عند النبي وَالله فجاء رجلان أحدُهما أنصاريًّ والآخرُ ثقفيًّ فذكر الحديث وفيه: «إن الله ينزل إلى السماء الدنيا فيقول للملائكة هؤلاء عبادي جاءوني شعثاً غبراً من كل فج عميق، اشهدوا أني قد غفرتُ لهم ذنوبَهم». رواه طلحةُ عن مجاهد به (٣).

وقد رُوي النزولُ في رمضان، وليس هو نافياً له في غيره، فروى عليُّ بنُ معبد عن عبيد الله بنِ عمرَ عن زيد بن أبي أنيسةَ عن طارق عن سعيد بن جبير سمعتُ ابنَ عباس رضي يقول: «إن الله تبارك وتعالى ينزِل في شهر رمضانَ، إذا ذهب الثلث الأولُ من الليل هبط إلى السماء الدنيا ثم قال: هل من سائل يُعطى؟ هل من مستغفر يُغفر له؟ هل من تائب يتاب عليه؟»(٤).

وروى عبيدُ الله بن موسى قال ابنُ أبي ليلى عن المنهال عن سعيد بنِ جبيرٍ عن ابن عباس في قوله تعالى: ﴿يُثَيِّتُ اللَّهُ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱلْقَوْلِ ٱلثَّالِتِ فِي ٱلْخَيَوْةِ اللَّهُ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱلْقَوْلِ ٱلثَّالِتِ فِي ٱلْخَيَوْةِ اللَّهِمِ: ٢٧].

قال: «ينزل الله إلى السماء الدنيا في شهر رمضان يدبر أمرَ السنة فيمحو ما

<sup>(</sup>١) لم أجده في الأجزاء الخمسة المطبوعة من «السنة» للخلال. ولعله في الأجزاء التي لم تطبع بعد من الكتاب.

وعزاه إلى الخلال ابن القيم في «مختصر الصواعق» (٢/ ٢٣٥).

<sup>(</sup>٢) عزاه إليه ابن القيم في «مختصر الصواعق» (٢/ ٢٤٤ ـ ٢٤٥).

<sup>(</sup>٣) عزاه إليه ابن القيم في «مختصر الصواعق» (٢/ ٢٤٤ ـ ٢٤٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي عاصم في «السنة رقم (٥١٣) واللالكائي رقم (٧٦٦) والدارمي في «الرد على الجهمية» (ص٤١).

وقال الألباني: إسناده صحيح. . . وقد تقدم الكلام عليه قريباً .

يشاء غيرَ الشقاوةِ والسعادةِ والموتِ والحياة»(١). وإسناده حسن.

وهذا الموقوفُ له حكمُ المرفوعِ عند المحدثين لأنه لا يُقال من قِبَل الرأي. وقد ثبت النزولُ لفصل القضاء وللتجلي لأهل الجنةِ كما ستأتي الأحاديثُ إن شاء الله تعالى.

ونحن نشهد شهادة مُقِرِّ بلسانه مصدِّقِ بقلبه مستيقن بما في هذه الأخبار من حَكر نزولِ الربِّ جل وعلا من غير أن نصف الكيفية، لأن نبينا المصطفى على المصفى كيفية نزولِ خالِقنا إلى سماء الدنيا، وأعلمنا أنه ينزل، والله جل وعلا لم يترك ولا نبيته على بيانَ ما بالمسلمين إليه الحاجة من أمر دينهم، فنحن القائلون مصدقون بما في هذه الأخبارِ من ذكر النزولِ كما يشاء ربنا وعلى ما يليق بجلاله وعظمتِه عز وجل غيرَ متكلّفين القولَ بصفته أو بصفة الكيفية.

إذ النبي ﷺ لم يصف لنا كيفية النزولِ، فنسير بسير النصوصِ حيث سارت، ونقف معها حيث وقفت، لا نعدوها إن شاء الله تعالى ولا نقصر عنها.

وقد تكلفت جماعة من مُثبتي المتكلمين فخاضوا في معنى ذلك وفي ذلك الانتقال وعدمِه، وفي خلو العرشِ منه وعدمِه نفياً وإثباتاً وذلك تكلف منهم، ودخولٌ فيما لا يعنيهم، وهو ضربٌ من التكييف لم يأت في لفظ النصوصِ ولم يسأل الصحابة النبي على عن شيء من ذلك حين حدثهم بالنزول، فنحن نؤمن بذلك ونصدق به كما آمنوا وصدقوا، فإن قال لنا مُتعنّت أو متنطع: يلزم من إثبات كذا كيت وكيت في أي شيء من صفات الله، قلنا له: أنت لا تُلزمنا نحن فيما تدّعيه وإنما تُلزم قائل ذلك وهو رسولُ الله على فإن كان ذلك لازماً لِما قاله حقيقة وجب الإيمانُ به، إذ لازمُ الحقّ حقّ، وإن لم يكن ذلك لازماً له فأنت معترِض على النبي عليه كاذبٌ عليه متقدّمٌ بين يديه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في «شعب الإيمان» (٣/ ٣٢٢ ـ ٣٢٣ رقم ٣٦٦٦).

وأورده السيوطي في «الدر المنثور» (٤/ ٢٥٩) وعزاه إلى عبد الرزاق والفريابي، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم. والبيهقي في «الشعب».

وأورده ابن القيم في «مختصر الصواعق» (٢/ ٢٤٥) وحسن إسناده.

وروى البيهقيُ (١) عن الحاكم عن محمد بنِ صالح بنِ هانى عسم أحمدَ بنَ سلمةَ سمعتُ إسحاقَ بنَ راهُويه يقول: (جمعني وهذا المبتدع ـ يعني إبراهيمَ بنَ صالح ـ مجلسُ الأميرِ عبدِ الله بنِ طاهرٍ، فسألني الأميرُ عن أخبارِ النزولِ فسردتُها، فقال ابنُ أبي صالحٍ: كفرتُ برب ينزل من سماء إلى سماء، فقلت: آمنتُ برب يفعل ما يشاء).

وقال إسحاق<sup>(۲)</sup> رحمه الله تعالى: (دخلتُ على ابن طاهرِ فقال: ما هذه الأحاديثُ يروون أن اللَّه ينزل إلى السماء الدنيا؟ قلت: نعم، رواها الثقاتُ الذين يروون الأحكام، فقال: ينزل ويدع عرشه؟ فقلت: يقدر أن ينزِلَ من غير أن يخلُو منه العرشُ؟ قال: نعم. قلت: فلمَ تتكلم في هذا؟).

قلَّت: وأخرجه الذهبي في «العلو» (ص١٣١). وقال عقبها: «فكأن إسحاق الإمام يخاطبك بها».

<sup>(</sup>١) في «الأسماء والصفات» (ص٤٥٢) بإسناد صحيح.

وقال الألباني في «مختصر العلو» (ص١٩٢): «يعني أن الإسناد في غاية الصحة، حتى لكأنك تسمع ذلك من الإمام إسحاق مباشرة. فإن أحمد بن سلمة هو الحافظ أبو الفضل النيسابوري رفيق مسلم في الرحلة، كان حافظاً ماهراً. مات سنة (٢٨٦هـ).

ومحمد بن صالح بن هانئ من شيوخ الحاكم الذين أكثر عنهم في كتابه «المستدرك على الصحيحين».

ويبدو من كلام المصنف ـ أي الذهبي ـ المذكور أعلاه أنه من الثقات الأثبات... وهذا الأثر عند البيهقي في «الأسماء والصفات» (ص٢٥٦) من طريق الحاكم، وصححه المؤلف كما سبق» اه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في «الأسماء والصفات» (ص٤٥١ ـ ٤٥١) من طريق أخرى عن إسحاق مختصراً وعزاه ابن تيمية في «شرح حديث النزول» لابن بطة وصححه.

وأخرجه الذهبي في «العلو« (ص١٣٦ - ١٣٢): بإسناد صحيح رجاله كلهم ثقات.

قال الألباني في «مختصر العلو» (ص١٩٢ ـ ١٩٣): «فائدة»: في قول إسحاق رحمه الله تعالى: «يقدر أن ينزل من غير أن يخلو منه العرش» إشارة منه إلى تحقيق أن نزوله تعالى ليس كنزول المخلوق، وأنه ينزل إلى السماء الدنيا دون أن يخلو منه العرش ويصير العرش فوقه، وهذا مستحيل بالنسبة لنزول المخلوق الذي يستلزم تفريغ مكان وشغل آخر. وهذا الذي أشار إليه إسحاق هو المأثور عن سلف الأمة وأئمتها، أنه تعالى لا يزال فوق العرش، ولا يخلو العرش منه، مع دنوه ونزوله إلى السماء.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: وهو الصواب. فراجع بسط ذلك في كتابه «شرح حديث النزول» (ص٤٢ \_ ٥٩)» اه.

وقال إسحاقُ<sup>(۱)</sup> أيضاً: (قال لي ابنُ طاهرِ: يا أبا يعقوبَ هذا الذي تروونه: «ينزل ربُنا كلَّ ليلة». كيف ينزل؟ قلت: أعز اللَّهُ الأُميرَ، لا كيفَ، إنما ينزِلُ بلا كيف).

وقال أحمدُ بنُ سعيدِ الرباطيُّ: (حضَرتُ مجلسَ ابنِ طاهرِ وحضر إسحاقُ، فسئلَ عن حديث النزولِ أصحيحٌ هو؟ قال: نعم، فقال له بعضُ القواد: كيف ينزل؟ فقال: أثبتُه فوق حتى أصفَ لك النزولَ، فقال الرجل: أُثبتُه فوق، فقال إسحاقُ: قال الله تعالى: ﴿وَجَاءَ رَبُّكَ وَٱلْمَلَكُ صَفَاً صَفَا ﴾ [الفجر: ٢٢].

فقال ابنُ طاهر: هذا يا أبا يعقوب يوم القيامة، فقال: ومن يجيء يوم القيامة من يمنعه اليوم؟) $^{(7)}$  اه. من كتاب العلق $^{(7)}$ .

وهذا الذي قاله إسحاقُ رحمه الله تعالى الذي عليه عامةُ أهلِ السنةِ والجماعةِ كما قدمنا عنهم في جميع نصوصِ الصفاتِ، وأن مذهبهم إمرارُها كما جاءت والإيمانُ بها بلا كيف.

#### [مجيء الله تعالى يوم الفصل كما يشاء للقضاء بين الخلائق]

(وأنه يسجىء يسومَ السفسسلِ كما يشاء للقضاء العدل)

قال الله تبارك وتعالى: ﴿ هَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيَهُمُ اللَّهُ فِي ظُلَلٍ مِّنَ الْفَكَامِ وَالْمَلْتِكُمُ وَتُعَلِي وَالْمَالِمِكُ وَالْمَلْتِكُ وَقَال تبارك وتعالى: وَالْمَلْتِكُ وَتُعالى: وَالْمَرْ وَالْمُورُ فِي الْلِهِ وَالْمَالِمِينَا وَالْمَالِمُ وَتُعالَى:

<sup>(</sup>۱) أخرجه البيهقي في «الأسماء والصفات» (ص٤٥٢) بإسناد صحيح. وأخرجه الذهبي في «العلو» (ص١٣٢).

وقال الألباني في «مختصر العلو» (ص١٩٣): «أبو حامد بن الشرقي اسمه أحمد بن محمد، وهو ثقة حافظ توفي سنة (٣٢٥هـ).

لكن شيخه حمدان السلمي لم أعرفه، ومثله قرينه أبو داود الخفاف...» اه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الصابوني في «عقيدة السلف أصحاب الحديث» رقم (٤٤) بسند صحيح.
وذكره الذهبي في: «العلو» (ص١٣٢) معلقاً عن إبراهيم بن أبي طالب به.
وقال الألباني في «مختصر العلو» (ص١٩٣ ـ ١٩٤): «هذا إسناد صحيح، الرباطي ثقة من شيوخ البخاري مات سنة (٢٤٦هـ). وإبراهيم بن أبي طالب ثقة حافظ مات سنة (٢٩٥هـ). وإبراهيم بن أبي طالب ثقة حافظ مات سنة (٢٩٥هـ). هه.

<sup>(</sup>۳) (ص۱۳۱ ـ ۱۳۲).

﴿ مَلَ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَن تَأْتِيهُمُ الْمَلَتَهِكَةُ أَوْ يَأْتِى رَبُّكَ أَوْ يَأْتِكَ بَعْضُ مَايَنِ رَبِكُ ﴾ [الانعام: ١٥٨]. وقال تعالى: ﴿ وَيَوْمَ تَشَقَّقُ السَّمَاءُ بِٱلْفَكِمِ وَزُلِ الْمَلَتِكَةُ تَنزِيلًا ﴾ [الفرقان: ٢٥]. وقال تعالى: ﴿ كُلَّ إِذَا دُكِّتِ الْأَرْضُ ذَكًا ذَكًا ﴿ آَلُ وَبَهَا مَرَبُكُ وَالْمَلُكُ صَفًا صَفًا ﴿ وَاللهِ وَاللهِ وَالْمَرَقَةِ الْأَرْضُ بِنُودِ رَبِّهَا ﴾ [الزمر: ٢٩]. [الفجر].

وفي حديث الصور المشهور (١) الذي ساقة غيرُ واحدِ من أصحابِ المسانيدِ وغيرِهم عن أبي هريرة هي عن رسول الله وفيه: "إن الناسَ إذا اهتموا لموقفهم في العَرَصات تشفعوا إلى ربهم بالأنبياء واحداً واحداً من آدمَ فمن بعده، فكلُهم يحيد عنها حتى ينتهوا إلى محمد في افزا جاءوا إليه قال: أنا لها، أنا لها، أنا لها، فياه في فيذهب فيسجد لله تعالى تحت العرشِ ويشفع عند الله في أن يأتي لفصلِ القضاءِ بين العباد فيشفعه الله ويأتي في ظلل من الغمام بعد ما تنشق السماءُ الدنيا وينزل مَن فيها من الملائكة ثم الثانية ثم الثالثة ثم السابعة، وينزل حملةُ العرش والكروبيون. قال: وينزل الجبار عز وجل في ظلل من الغمام ولهم زجَلٌ من تسبيحهم يقولون: سبحان ذي المُلكِ والملكوت، سبحان ذي العزة والجبروت، سبحان الحيّ الذي لا يموت، سبحان الذي يُميت الخلائق ولا يموت، سبوح قدوسٌ سبحان ربّنا الأعلى، سبحان ذي السلطانِ والعظمةِ، سبحانه أبداً أبداً».

وعن ابن مسعود ولله عن النبي الله قال: «يجمعُ اللَّهُ الأولين والآخرين لميقات يوم معلوم أربعين سنة شاخصة أبصارهم إلى السماء ينتظرون فصلَ القضاء، وينزل الله في ظلل من الغمام من العرش إلى الكرسي» رواه ابن منده (٢) وقال الذهبي (٣): إسناده حسن.

وعن أبي هريرةَ رَفِي عن النبي عَلِي قال: «إذا كان يوم القيامة نزل الربُ إلى العباد». رواه مسلم (١٠).

<sup>(</sup>١) سيأتي تخريجه والكلام عليه في كتابنا هذا، عندما يذكره المؤلف بطوله.

<sup>(</sup>۲) في كتاب «التوحيد» (۳/ ۱۱۹ ـ ۱۲۲ رقم ۵۳۱) و (۳/ ۱۲۳ رقم ۵۳۲) بسند حسن.

<sup>(</sup>٣) في «العلو» (ص٧٧).

<sup>(</sup>٤) لم يخرجه مسلم بهذا اللفظ. والذي يظهر أن المؤلف رحمه الله أخذ الحديث وتخريجه من «العلو» للذهبي. (ص٧٣).

وقد أخرج الترمذي (٤/ ٩٢ / ٥ رقم ٢٣٨٢) من حديث أبي هريرة مرفوعاً بلفظ: ٣. . . إذا كان =

وعن أسماء بنتِ يزيد على قالت: سمعتُ رسولَ الله على يقول: «يهبط الربُ تعالى من السماء السابعة إلى المقام الذي هو قائمُه، ثم يخرج عنق من النار فيُظِل الخلائق كلَّهم فيقول: أمرتُ بكل جبارِ عنيد، ومن زعم أنه عزيزٌ كريم، ومن دعا مع الله إلها آخر». رواه أبو أحمدَ العسالُ في كتاب السنة (١١).

وفي الصحيحين (٢) من حديث الشفاعة عن أبي هريرة وفيه: «يجمعُ الله الناسَ يوم القيامة فيقول: من كان يعبد شيئاً فليتبعه، فيتبع من كان يعبد الشمسَ الناسَ ويتبع من كان يعبد القمرَ القمرَ، ويتبع من كان يتبع الطواغيتَ الطواغيتَ الطواغيتَ الطواغيتَ الطواغيتَ الواغيتَ، وتبقى هذه الأمةُ فيها شافعوها \_ أو منافقوها، شك إبراهيم، يعني ابنَ سعدِ الراوي عن ابن شهاب \_ فيأتيهم اللَّهُ تعالى فيقول: أنا ربكم. فيقولون: هذا مكاننا حتى يأتينا ربُنا فإذا جاء ربُنا عرفناه، فيأتيهم اللَّهُ في صورته التي يعرِفون فيقول: أنا ربُكم، فيقولون: أنت ربُنا فيتبعونه، ويُضرب الصراطُ بين ظهرَيْ جهنم». وذكر الحديث بطوله.

ولهما<sup>(٣)</sup> نحوه من حديث أبي سعيد، وفيه: «حتى يبقى من كان يعبد الله من بر أو فاجر، فيقال لهم: ما يحبسكم وقد ذهب الناسُ؟ فيقولون: فارقناهم ونحن أحوجُ منا إليهم اليوم، وإنا سمعنا منادياً ينادي: ليلحق كلُ قوم بما كانوا يعبدون وإنما ننتظر ربنا، قال: فيأتيهم الجبارُ في صورة غير صورتِه التي رأوه فيها أولَ مرة فيقول: أنا ربُكم فيقولون: أنت ربنا. فلا يكلمه إلا الأنبياء، فيقول: هل بينكم وبينه آية تعرفونه؟ فيقولون: الساق، فيكشف عن ساقه فيسجد له كلُ مؤمن، ويبقى من كان يسجد لله رياء وسُمعة فيذهب كيما يسجدَ فيعود ظهرُه طبقاً واحداً». وذكر الحديث. والأحاديث في هذا كثيرة.

قال الذهبيُ (٤) رحمه الله تعالى: (أحاديثُ نزولِ الباري متواترةٌ، قد سُقت طرقَها وتكلمتُ عليها بما أُسأل عنه يوم القيامة).

يوم القيامة ينزل إلى العباد ليقضي بينهم. . . . ٥ وقال الترمذي: هذا حديث حسن غريب.

<sup>(</sup>۱) عزاه إليه ابن القيم في «مختصر الصواعق» (۲/۲۶۲) بسند ضعيف جداً. شهر بن حوشب ضعيف، وأبان بن عياش متروك.

<sup>(</sup>۲) البخاري (۲/ ۲۹۲ ـ ۲۹۳ رقم ۸۰۱) ومسلم (۱/۱۲۳ ـ ۱٦٦ رقم ۱۸۲).

<sup>(</sup>٣) أي للبخاري (١٣/ ٤٢٠ ـ ٤٢١ رقم ٧٤٣٩) ومسلم (١/ ١٦٧ ـ ١٧١ رقم ١٨٣).

<sup>(</sup>٤) في «العلو» (ص٧٧).

#### [رؤية الله يوم القيامة]

(وأنه بُرى بسلا إنكسار (كــلُ يــراه رؤيــةَ الــعِــيانِ (وفى حديث سيد الأنام (رؤية حقّ ليس يسترونها (وخُــص بالسرؤيسة أولسيساؤه

في جنة الفردوس بالأبصار) كما أتى في محكم القرآن) من غير ما شك ولا إيهام) كالشمس صحواً لا سحابَ دونها) فضيلة، وحُجيوا أعداؤه)

قال الله تبارك وتعالى: ﴿ وَجُورٌ يَوْمَهِذِ نَاضِرَةُ ١ إِنَى رَبُّهَا نَاظِرَةٌ ١ القيامة]، وقال تعالىٰ: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسُنَى وَزِيَادَةً ﴾ [يونس: ٢٦]، وقال تعالىٰ: ﴿ لَمُم مَّا يَشَاءُونَ فِيهَا ۚ وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ﴾ [ق: ٣٥]، وقال تعالىٰ في شأن الكفار: ﴿ كُلَّا إِنَّهُمْ عَن رَّبِهِمْ يَوْمَهِذِ لَمَحْجُوبُونَ﴾ [المطففين: ١٥]، فإذا حُجب أولياؤُه فأيُّ فضيلةٍ لهم على أعدائه.

وقال تعالىٰ: ﴿إِنَّ أَصْحَابَ ٱلْجَنَّةِ ٱلْيَوْمَ فِي شُغُلِ فَلَكِهُونَ ۞ هُمْ وَأَزْوَاجُهُمْ فِي ظِلَالٍ عَلَى ٱلْأَرْآبِكِ مُتَّكِفُونَ ۞ لَمُتُم فِيهَا فَنَكِهَةٌ وَلَهُم مَّا يَدَّعُونَ ۞ سَكَتُم قَوْلًا مِن رَبِ رَجِيدٍ ١ ﴿ وَمَالُ تَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّ ٱلْأَبْرَارُ لَهِي نَعِيدٍ ١ عَلَى ٱلْأَرْآبِكِ يَظُرُونَ ١ ﴿ [المطففين]. وهذه الآياتُ صريحةُ الدلالة على رؤية المؤمنين ربَّهم تبارك وتعالىٰ لا تقبل تحريفاً ولا تأويلاً، ولا يردها إلاّ مكابرٌ قد ختم الله على سمعه وقلبهِ وجعل على بصره غشاوةً، فمن يهديه من بعد الله.

وقد تواترت الأحاديث بمعنى ما تضمنتُه هذه الآياتُ، رواها أئمَّةُ السنة والحديث في دواوين الإسلام عن فضلاءِ الصحابةِ وأجلَّائِهم: كأبي بكر الصدّيق، وأبي هريرة، وأبي سعيد، وجَريرِ بنِ عبد اللَّهِ، وصهيبٍ، وابنِ مسعودٍ، وعليُّ بن أبي طالب، وأبي موسى، وأنس، وبُريدة بن الحصيب، وأبي رزين، وجابر بن عبد الله، وأبي أمامةً، وزيدِ بن ثابت، وعمّار بن ياسر، وعائشةً، وعبدِ الله بن عمرَ، وعمارِ بن رويبة، وسلمانَ الفارسيِّ، وحذيفةَ بنِ اليمان، وعبدِ الله بن عباس، وعبدِ الله بن عَمْرِو بن العاصِ، وعبادةَ بنِ الصامت، وأبيُّ بن كعب، وكعبِ بن عُجرةً، وأبي الدرداء، وفضالةً بنِ عبيد، وعدي بن أرطاة، وأبي موسى الأشعري، وغيرهم رضي الله عنهم.

وهذا أوانُ سردِها فألق سمعَك وأخضِرْ قلبَك، وتأمّلها تأمُّل طالب للحق لا

نافر عنه، وكُنْ من الذين يستمعون القولَ فيتَّبعون أحسنَه، وإياك وسوءَ الظن بكلام الله وكلام رسولهِ فذلك الهلَكَةُ، وما ضلّ من ضلّ وهلك من هلك إلاّ لسوء ظنّه بالكتاب والسنّة، والله المُستعانُ وعليه التكلانُ ولا حول ولا قوّة إلاّ به (١).

فعن أبي بكر الصدّيق والله قال: أصبح رسولُ الله والله والله والله على العَداة فجلس حتى إذا كان من الضحى ضحك رسولُ الله والله العشاء الأخيرة، على العشاء الأخيرة، ثم قام الأولى، والعصرَ والمغرِب، كلَّ ذلك لا يتكلم حتى صلّى العشاء الأخيرة، ثم قام إلى أهله، فقال الناسُ لأبي بكر والله والله والله والله والله والله على ما شأنه؟ صنع اليومَ شيئاً لم يصنعه قَطُ، قال: فسأله، فقال: «نعم عُرِض علي ما هو كائنٌ من أمر الدنيا والآخرة، فجُمع الأولون والآخرون في صعيد واحد، فقطع الناسُ بذلك حتى انطلقوا إلى آدم والعرقُ يكادُ يُلجمُهم فقالوا: يا آدمُ أنت أبو البشرِ وأنت اصطفاك الله عز وجلّ، اشفع لنا إلى ربّك عز وجلّ، قال: لقد لقيت مثلَ الذي اصطفاك الله عز وجلّ، اشفع لنا إلى ربّك عز وجلّ، قال: لقد لقيت مثلَ الذي المُوسِيّة مَا الله والله والله

"قال: فينطلقون إلى نوح على الأرض من الكافرين ديّاراً، فيقول: ليس واستجاب لك في دعائك، ولم يدع على الأرض من الكافرين ديّاراً، فيقول: ليس ذلكم عندي، انطلقوا إلى إبراهيم عندي، انطلقوا إلى موسى على فإن الله اتخذه خليلاً، فينطلقون إلى إبراهيم عندي، انطلقوا إلى موسى الله فإن الله عز وجل كلمه تكليماً، فيقول موسى الله الله عندي، انطلقوا إلى عيسى ابن مريم في فإنه كان يُبرئ الأكمة والأبرص ويحيي الموتى، فيقول عيسى: ليس ذلكم عندي انطلقوا إلى محمد الله فليشفغ لكم إلى ربكم عز وجل، قال: فينطلق، فيأتي جبريل ربّه تبارك وتعالى، فيقول الله عز وجلّ: ائذن له وبشره بالجنة، فينطلق به جبريل بي فيخر ساجداً قَذر جُمعة ويقول الله عز وجلّ: ارفغ رأسك وقل يُسمع واشفع تُشفّع، قال: فيرفع رأسه فإذا ويقول الله عز وجلّ: ارفغ رأسك وقل يُسمع واشفع تُشفّع، قال: فيرفع رأسه فإذا

<sup>(</sup>١) انظر رسالة الإمام الشوكاني «البغية في مسألة الرؤية»، وتحقيقنا لها وتعليقنا عليها.

رأسَك وقل تُسمع واشفَع تُشفَّع، قال: فيذهب ليَضَعَ ساجداً فيأخذ جبريلُ بضَبْعيه فيفتح اللَّهُ عليه من الدعاء شيئاً لم يفتحه على بشر قطّ، فيقول: أي ربّ خلقتني سيّدَ ولدِ آدمَ ولا فخر، وأوّلَ من تنشق عنه الأرضُ يوم القيامة ولا فخر، حتى إنه يرد على الحوض أكثرُ مما بين صنعاءَ وأيئلة».

«ثم يقال: ادعوا الصدِّيقين فيشفعون، ثم يقال: ادعوا الأنبياء، قال: فيجيء النبيُّ ومعه العِصابةُ، والنبيُّ ومعه الخمسةُ والستةُ، والنبيُّ وليس معه أحدٌ، ثم يقال: ادعوا الشهداء فيشفعون لمن أرادوا».

«قال: فإذا فعلت الشهداء ذلك، قال: فيقول الله عزّ وجلّ: أنا أرحمُ الراحمين، أدخِلوا جنّتي من كان لا يشرك بي شيئاً. قال: فيدخلون الجنّة. قال: ثم يقول الله عزّ وجلّ: انظُروا في أهل النار هل تلقّون مَنْ عَمِل خيراً قط؟ قال: فيجدون في النار رجلاً فيقولون له: هل عمِلت خيراً قط؟ فيقول: لا، غير أني كنت أسامح الناسَ في البيع. فيقول الله عزّ وجلّ: اسمحوا لعبدي بسماحته إلى عبيدي».

«ثم يُخرجون من النار رجلاً فيقولون له: هل عمِلت خيراً قط؟ فيقول: لا، غيرَ أني أمرتُ ولدي: إذا متُ فأحرقوني في النار ثم اطحَنوني حتى إذا كنت مثلَ الكُحل فاذهبوا بي إلى البحر فاذرُوني في الريح فوالله لا يقدِر عليَّ ربّ العالمين أبداً. فقال الله عزّ وجلّ له: لم فعل ذلك؟ قال: من مخافتك، قال: فيقول الله عزّ وجلّ نه: أعظم ملكِ فإن لك مثلَه وعشرة أمثالِه. قال: فيقول: أتسخر بي وأنت المَلِك؟ قال عَلَيْ وذلك الذي ضَحِحْتُ منه الضحى»، رواه الإمامُ أحمد الله تعالى.

<sup>(</sup>١) في المسند (١/٤ ـ ٥).

قلت: وأخرجه ابن حبان في صحيحه رقم (٢٥٨٩ ـ موارد)، وأبو يعلى في «المسند» رقم (٥٦)، وابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٧٥١) و(٨١٢)، وابن خزيمة في «التوحيد» (ص٣٤٦ ـ ٣٤٦)، والبزار (١٦٨/٤ ـ ١٧٠ رقم ٣٤٦ - كشف)، وأبو عوانة (١/ ١٧٥ ـ ١٧٨)، وابن الجوزي في «العلل المتناهية» (٢/ ٩٢٠ ـ ٩٢٣ رقم ٩٥٥) من طرق عن النضر بن شميل، عن أبي نعامة العدوي، عن أبي هنيدة البراء بن نوفل، عن والان العدوي، عن حذيفة بن اليمان عن أبي بكر الصديق.

قال البزار: أبو هنيدة ووالان لا نعلم رويا إلاّ هذا الحديث، وهو على ما فيه رواه أهل العلم.

فيأتيهم الله عزّ وجلّ في صورته التي يعرِفون فيقول: أنا ربّكم، فيقولون: أنت ربّنا، فيتبعونه ويُضرب الصراطُ بين ظهرانِي جهنمَ فأكونُ أنا وأمتي أوّلَ من يخيّر، ولا يتكلم يومئذ إلاّ الرسلُ، ودعوى الرسلِ يومئذ: اللّهم سلّم سلّم، وفي جهنمَ كلاليبُ مثلُ شوك السّعدان، هل رأيتم شوك السعدان؟ قالوا: نعم يا رسول الله، قال: فإنها مثلُ شوكِ السعدانِ غيرَ أنه لا يعلم قَدْرَ عِظَمِها إلاّ الله عز وجلّ تخطف الناسَ بأعمالهم، فمنهم الموبَقُ بعمله ومنهم المجازَى، فإذا فرَغ اللّه تعالىٰ من القضاء بين العبادِ وأراد أن يُخرج برحمته من أراد من أهل النارِ أمر الملائكة أن يُخرجوا من النار من كان لا يشرك بالله شيئاً ممن أراد الله أن يرحَمَه ممن يقول لا إله إلاّ الله، فيعرفونهم بأثر السجودِ، وتأكل النارُ من ابن آدمَ إلاّ أثرَ السجود، فيخرجون من النار قد امتحشوا، السجود، حرَّم الله على النار أن تأكلَ أثرَ السجود، فيخرجون من النار قد امتحشوا،

<sup>=</sup> قلت: أبو هنيدة البراء بن نوفل: روى عنه جمع، ووثقه ابن معين كما في «الجرح والتعديل» (٢/ ٤٠): «كان معروفاً قليل الحديث».

وأما والان العدوي: هو والان بن بهيس أو ابن قرفة، وثّقه ابن معين، كما في «الجرح والتعديل» (١/ ٤٠٠).

وأورد الحديث الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١٠/ ٣٧٤) وقال: «رواه أحمد وأبو يعلى بنحوه والبزار ورجالهم ثقات» اهـ.

وقال الألباني في «ظلال الجنة» (٣٤٩/٢): «إسناده حسن ورجاله ثقات».

<sup>(</sup>۱) البخاري (٢ُ/ ٩٦ُ٢ ـ ٢٩٣ رقم ٨٠٦)، ومسلم (١/١٦٣ ـ ١٦٦ رقم ١٨٢)، وقد تقدم.

فيُصبّ عليهم ماءُ الحياة فينبتُون كما تنبُتُ الحِبةُ في حميل السيل، ثم يفرُغ الله تعالىٰ من القضاء بين العباد ويبقى رجلٌ مقبلٌ بوجهه على النار وهو آخِرُ أهلِ الجنة دخولاً الجنة، فيقول: أي ربِّ اصرِف وجهي عن النار، فإنه قد قشبني ريحُها وأحدقني ذكاؤها، فيدعو اللَّه ما شاءَ أن يدعُوه.

ثم يقول الله تبارك وتعالى: هل عسيت إن فعلت ذلك أن تسأل غيره؟ فيقول: لا أسألك غيره، فيعطي ربّه من عهود ومواثيق ما شاء الله فيصرف وجهه عن النار، فإذا أقبل على الجنة ورآها سكت ما شاء الله أن يسكُت، ثم يقول: أي ربّ قدّمني إلى باب الجنة، فيقول الله تعالى: أليس قد أعطيت عهودك ومواثيقك لا تسألني غير الذي أعطيتك، ويلك يا ابنَ آدمَ ما أغدرك، فيقول: أي رب، فيدعو الله حتى يقول له: فهل عسيت إن أعطيتك ذلك أن تسألني غيره؟ فيقول: لا وعزتك، فيعطى ربّه ما شاء من عهود ومواثيق، فيقدمه إلى باب الجنة، فإذا قام على باب الجنة انفهقت له الجنة فيرى ما فيها من الخير والسرور، فسكت ما شاء الله أن يسكت ثم يقول: أي ربّ أدخلني الجنة، فيقول الله تبارك وتعالى: أليس قد أعطيت عهودك ومواثيقك أن لا تسألني غيرَ ما أعطيت، ويلك يا ابن آدمَ ما أغطيت عهودك ومواثيقك أن لا تسألني غيرَ ما أعطيت، ويلك يا ابن آدمَ ما أغدرك، فيقول: أي ربّ لا أكونُ أشقى خلقك. فلا يزال يدعو الله حتى يضحكَ الله منه، فإذا ضَحِك الله له: تمنّ فيسأل ربّه ويتمنّى حتى إذا انقطعت به الأماني، قال الله عز وجلّ: ذلك لك ومثله معه».

قال أبو سعيد: وعشرة أمثالهِ معه. قال عطاء بنُ يزيدَ: وأبو سعيد مع أبي هريرة لا يَرُد عليه من حديثه شيئاً، حتى إذا حدث أبو هريرة قال: إن الله عزّ وجلّ قال لذلك الرجل ومِثلُه، قال أبو سعيد: وعشرة أمثالِه معه يا أبا هريرة. قال أبو هريرة: ما حفِظتُ إلا قولَه: «ذلك لك ومثلُه معه». قال أبو سعيد: أشهد أني حفظتُ من رسول الله عليه قوله: «ذلك لك وعشرة أمثالِه». قال أبو هريرة: وذلك آخرُ أهل الجنة دخولاً الجنة.

ولهما(١) عن أبي سعيد الخدري عليه أن ناساً في زمن رسولِ الله عليه قالوا:

<sup>(</sup>١) أي البخاري (١٣/ ٤٢٠ ـ ٤٢٢ رقم ٧٤٣٩)، ومسلم (١/ ١٦٧ ـ ١٧١ رقم ١٨٣)، وقد تقدم.

يا رسولَ الله هل نرى ربّنا يوم القيامة؟ قال رسولُ الله ﷺ: "نعم، هل تُضارُون في رؤية الشمسِ بالظهيرة صحواً ليس معها سحابٌ؟ وهل تُضارَون في رؤية القمرِ ليلةً البدرِ صحواً ليس فيها سحابٌ»؟ قالوا: لا يا رسولَ الله. قال: "ما تضارّون في رؤيته تبارك وتعالىٰ يوم القيامة إلا كما تُضارّون في رؤية أحدِهما، إذا كان يومُ القيامةِ أذَن مؤذن : لتتبغ كلُ أمةٍ ما كانت تعبُد، فلا يبقى أحد كان يعبد غيرَ الله من الأصنام والأنصابِ إلا يتساقطون في النار، حتى إذا لم يبق إلا من كان يعبد الله من برّ وفاجر وغُبرَاتٌ من أهل الكتاب فتُدعى اليهودُ فيقال لهم: ما كنتم تعبدون؟ قالوا: كنّا نعبُد عزيرَ ابنَ الله. فيقال: كذبتم ما اتخذ الله من صاحبة ولا ولد، فماذا تبغون؟ قالوا: عَطِشنا يا ربنا فاسقِنا. فيشار إليهم ألا تردون. فيحشرون إلى النار تعبُدون؟ فيقولون: كنا نعبد المسيحَ ابنَ الله. فيقال لهم: كذبتم ما اتخذ الله من صاحبة ولا ولد. فيقال لهم: ماذا تبغون؟ فيقولون: عطِشنا يا ربنا فاسقِنا. فيشار صاحبة ولا ولد. فيقال لهم: ماذا تبغون؟ فيقولون: عطِشنا يا ربنا فاسقِنا. فيشار صاحبة ولا ولد. فيقال لهم: ماذا تبغون؟ فيقولون: عطِشنا يا ربنا فاسقِنا. فيشار اليهم ألا تردون. فيحشرون إلى جهنمَ كأنها سرابٌ يحطم بعضُها بعضاً فيتساقطون في النار.

حتى إذا لم يبق إلا من كان يعبد اللّه من بَرّ وفاجر أتاهم ربّ العالمين سبحانه وتعالى في أدنى صورةٍ من التي رأوه فيها. قال: فما تنتظرون؟ لتتبغ كل أمة ما كانت تعبد. قالوا: يا ربنا فارقنا الناسَ في الدنيا أفقرَ ما كنّا إليهم ولم نصاحبهم. فيقول: أنا ربّكم. فيقولون: نعوذ بالله منك ولا نشك بالله شيئاً (مرتين أو ثلاثاً) حتى إن بعضهم ليكاد أن ينقلب. فيقول: هل بينكم وبينه آية تعرفونه بها؟ فيقولون: نعم، فيكشف عن ساق فلا يبقى من كان يسجد لله من تلقاء نفسِه إلا أذن اللّه له بالسجود، ولا يبقى من كان يسجد اتقاء ورياء إلا جعل الله ظهره طبقة واحدة كلما أراد أن يسجد خرّ على قفاه، ثم يرفعون رؤوسَهم وقد تحوّل في صورته التي رأوه فيها أوّل مرة، فيقول: أنا ربّكم، فيقولون: أنت ربنا. ثم يُضرب لهم الجسرُ على جهنم وتحِلُ الشفاعةُ. قيل: يا رسولَ الله وما الجسرُ؟ قال: دَخضٌ مَن لَله وخطاطيف وكلاليبُ وحسَكةٌ، تكون بنجد فيها شُويكةٌ يقال لها السّغدان، فيمرّ المؤمنون كطرف العين وكالبرق وكالريح وكالطير وكأجاويد الخيل والرّكاب،

فناج مسلمٌ ومخدوشٌ مُرسلٌ ومكدوس في نار جهنم. حتى إذا خلص المؤمنون من النار فوالذي نفسي بيده ما من أحد منكم بأشد مناشدة في استيفاء الحق من المؤمنين لله تعالىٰ يوم القيامة لإخوانهم الذين في النار يقولون: ربنا كانوا يصومون معنا ويصلون معنا ويحجون؟ فيقال لهم: أخرجوا من عرَفتم، فيُحرِّم صورَهم على النار، فيُخرِجون خلقاً كثيراً قد أخذت النارُ إلى أنصاف ساقيه وإلى ركبتيه فيقولون: ربنا ما بقي فيها أحد ممن أمرتنا. فيقول: أرجِعوا فمن وجدتم في قلبه مثقال نصف دينار من خير فأخرجوه، فيُخرِجون خلقاً كثيراً. ثم يقولون: ربنا لم نذر فيها أحداً ممن أمرتنا، ثم يقالون: ربنا لم نخرجوه، فيُخرجون خلقاً كثيراً. ثم يقولون: ربنا لم من أمرتنا، ثم يقال: ارجِعوا فمن وجدتم في قلبه مثقال ذرة من خير فأخرجوه، فيخرجون خلقاً كثيراً. ثم يقولون: ربنا لم نذر فيها أحداً ممن أمرتنا، ثم يقال: ارجعوا فمن وجدتم في قلبه مثقال ذرة من خير فأخرجوه، فيخرجون خلقاً كثيراً، ثم يقولون: ربنا لم نذر فيها خيراً قط».

وفيهما(١) عن جرير بن عبدِ الله ضي قال: كنّا جلوساً مع النبي ﷺ، فنظر

<sup>(</sup>١) أي البخاري (٤١٩/١٣ رقم ٧٤٣٤)، ومسلم (١٩٩١١ رقم ٦٣٣).

إلى القمر ليلة أربعَ عشْرة فقال: «إنكم ستَرون ربَّكم عِياناً كما ترَون هذا لا تضامون في رؤيته، فإن استطعتم أن لا تُغلبوا على صلاة قبل طلوع الشمس وصلاةٍ قبل غروب الشمس، فافعلوا».

وللطبراني (٢) عن عبد الله بن مسعود والله عن رسول الله على قال: «يجمع

<sup>(</sup>۱) (۱/۱۱۳ رقم ۱۸۱).

<sup>(</sup>٢) في الكبير (٩/ ٤١٦ ـ ٤٢١ رقم ٩٧٦٣).

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٣٤٣/١٠) وقال: «رواه كله الطبراني من طرق رجال أحدها رجال الصحيح غير أبي خالد الدالاني وهو ثقة» اهـ.

قلت: وأخرجه عبد الله بن الإمام أحمد في «السنة» رقم (١٢٠٣)، والحاكم في «المستدرك» (١٢٠٨)، والحاكم في «المستدرك» (٨٩).

قال الحاكم: «... والحديث صحيح ولم يخرجاه، وأبو خالد الدالاني ممن يجمع حديثه في أئمة أهل الكوفة» اهـ.

وتعقّبه الذهبي بقوله: «ما أنكره حديثاً على جودة إسناده، وأبو خالد شيعي منحرف» اه. قلت: وأخرجه الطبراني في الكبير في الموضع نفسه من طريق محمد بن النضر الأزدي، وعبد الله بن أحمد بن حنبل، ومحمد بن عبد الله الحضرمي، ثلاثتهم عن إسماعيل بن عبيد بن أبي كريمة الحراني، ثنا محمد بن سلمة الحراني عن أبي عبد الرحيم، عن زيد بن أبي أنيسة، عن المنهال بن عمرو فذكره بنحوه.

وأخرجه الطبراني في الكبير أيضاً (٢١/٩ رقم ٩٧٦٤) من طريق نعيم بن أبي هند عن أبي عبيدة بن عبد الله بن مسعود، عن أبيه، فذكره بنحوه هكذا، ولم يذكر مسروقاً في سنده.

وأخرجه البيهقي في «البعث والنشور» رقم (٤٣٤) من طريق محمد بن إسحاق، به نحوه. والخرجه البيهقي في «المطالب العالية» (٤/ ٣٦٧ ـ ٣٦٧) بطوله إلى قوله: «وكبدها مرآته»، وعزاه لإسحاق بن راهويه في مسنده، وقال: «هذا إسناد صحيح متصل، رجاله ثقات».

وخلاصة القول أن الحديث من طريق الحاكم ضعيف، لضعف أبي خالد الدالاني، غير =

اللَّهُ الأولين والآخِرين لميقات يوم معلوم أربعين سنة شاخصة أبصارُهم إلى السماء ينتظرون فصل القضاء، وينزل اللَّهُ عز وجل في ظلل من الغمام من العرش إلى الكرسي، ثم ينادي مناد: أيها الناسُ ألم ترضوا من ربكم الذي خلقكم ورزقكم وأمركم أن تعبُدوه ولا تشركوا به شيئاً أن يُولي كلَّ أناسٍ منكم ما كانوا يتولون ويعبُدون في الدنيا، أليس ذلك عدلاً من ربكم؟ قالوا: بلى».

«قال: فينطلق كلُ قوم إلى ما كانوا يعبدون ويتولُون في الدنيا. قال: فينطلقون ويُمثَل لهم أشباهُ ما كانوا يعبدون، فمنهم من ينطلق إلى الشمس، ومنهم من ينطلق إلى القمر، وإلى الأوثان من الحجارة وأشباهِ ما كانوا يعبدون. قال: ويُمثَل لمن كان يعبد عيسى شيطانُ عيسى، ويمثل لمن كان يعبد عزيراً شيطانُ عزير، ويبقى محمد على وأمتُه فيأتيهم الربُ عز وجل فيقول: ما بالكم لا تنطلقون كما انطلق الناس؟ قال: فيقولون: إن لنا إلها ما رأيناه بعد. فيقول: هل تعرفونه إن رأيتموه؟ فيقولون: إن بيننا وبينه علامة إذا رأيناها عرفناه».

"قال: فيقول: ما هي؟ فيقولون: يكشف عن ساق، فعند ذلك يكشف عن ساق فيخِرّون له سجّداً، ويبقى قوم ظهورهم كصياصي البقر، يريدون السجود فلا يستطيعون، وقد كانوا يُذعون إلى السجود وهم سالمون، ثم يقول: ارفعوا رؤوسكم، فيرفعون رؤوسَهم فيعطيهم نورَهم على قدر أعمالِهم، فمنهم من يعطى نوراً أصغرَ من نوره على قدر الجبلِ العظيم يسعى بين أيديهم، ومنهم من يعطى نوراً أصغرَ من ذلك، ومنهم من يعطى نوراً أصغرَ من ذلك، ومنهم من يعطى نوراً مثلَ النخلة بيمينه، ومنهم من يعطى نوراً أصغرَ من ذلك، حتى يكونُ آخرُهم رجلاً يعطى نوره على إبهام قدِمه، يُضيء مرةً ويطفأ مرة، فإذا أضاء قدّم قدمَه ومشى، وإذا طِفئ قام، والربُ تبارك وتعالىٰ أمامَهم حتى يُمرّ في النار فيبقى أثرُه كحد السيف».

«قال: ويقول: مُرّوا، فيمرّون على قَدْر نورهم، منهم من يمر كطرف العينِ، ومنهم من يمر كالقضاض ومنهم من يمر كالقضاض

أنه لم ينفرد به بل تابعه زيد بن أبي أنيسة، والحديث من طريقه حسن لذاته.
 وأصل الحديث في صحيح مسلم مختصراً (١٧٣/١، ١٧٤، ١٧٤ - ١٧٥ رقم ٣٠٨،
 ٣٠٩، ٣٠٩).

الكوكب، ومنهم من يمر كالريح، ومنهم من يمر كشَد الفرس، ومنهم من يمر كشد الرجل، حتى يمرّ الذي أُعطي نورَه على قَدْر إبهام قدمِه يحبو على وجهه ويديه ورجليه، تجرّ يد وتعلَقُ يد وتجرّ رجلٌ وتعلق رِجل، وتُصيب جوانبَه النارُ، فلا يزال كذلك حتى يخلُصَ، فإذا خلَصَ وقف عليها ثم قال: الحمدُ لله لقد أعطاني الله ما لم يعط أحداً إذ نجاني منها بعد أن رأيتُها».

«قال: فينطلق به إلى غدير عند باب الجنّة فيغتسل فيعود إليه ريحُ أهلِ الجنّة وألوانُهم، فيرى ما في الجنّة من خلال الباب، فيقول: ربِّ أدخلني الجنّة. فيقول الله تبارك وتعالىٰ له: أتسأل الجنة وقد نجّيتُك من النار؟ فيقول: يا رب اجعل بيني وبينها حجاباً لا أسمع حسيسَها. قال: فيدخل الجنّة».

«قال: ويرى أو يُرفع له منزل أمام ذلك كأنما الذي هو فيه إليه حُلمٌ لِيدخُله فيقول: رب أعطِني ذلك المنزل، فيقول: فلعلّك إن أعطيتُكه تسأل غيرَه؟ فيقول: لا وعزّتك لا أسأل غيرَه، وأيُّ منزلِ يكون أحسنَ منه. قال: فيُعطاه فينزِله، قال: ويرى أو يُرفع له أمامَ ذلك منزل آخرُ ليدخُلَه فيقول: أي رب أعطِني ذلك المنزل، فيقول الله عزّ وجلّ: فلعلّك إن أعطيتُكه تسأل غيرَه؟ قال: لا وعزتِك لا أسأل غيرَه، وأيُّ منزلِ يكون أحسنَ منه. قال: فيُعطاه فينزله».

«قال: ويرَى أو يرفع له أمام ذلك منزل آخر، كأنما الذي هو فيه إليه حلُم فيقول: رب أعطِني ذلك المنزل؟ فيقول الله جلّ جلاله: فلعلّك إن أعطيتُكه تسأل غيره. قال: لا وعزّتِك لا أسأل غيره، وأي منزل يكون أحسن منه؟ قال: فيُعطاه فينزله ثم يسكت. فيقول الله عزّ وجلّ: ما لك لا تسأل؟ فيقول: رب قد سألتُك حتى استحييتُك. فيقول الله عزّ وجلّ: ألا ترضى أن أعطيكَ مثل الدنيا منذ خلقتُها إلى يوم أفنيتُها وعشرةَ أضعافِه؟ فيقول: أتستهزئ بي وأنت ربُ العزّة؟ فيضحك الربُ عزّ وجلّ من قوله».

قال: فرأيتُ عبدَ الله بنَ مسعودِ وَ إذا بلغ هذا المكانَ من هذا الحديثِ ضَحِك. فقال له رجلٌ: يا أبا عبد الرحمٰنِ قد سمعتُك تحدّث بهذا الحديثِ مراراً كلما بلغتَ هذا المكانَ من هذا الحديثِ ضحكت. فقال: إنّي سمعتُ رسولَ الله عَلَيْ يحدث بهذا الحديثِ مراراً، كلما بلغ هذا المكانَ من هذا الحديثِ ضَحِك حتى تبدُو أضراسُه.

"قال: فيقول الربُ عزّ وجلّ: لا ولكني على ذلك قادرٌ، سل؟ فيقول: الحقني بالناس. فيقول: الحق بالناس. قال: فينطلق يرمُل في الجنّة حتى إذا دنا من الناس رُفع له قصرٌ من دُرّة فيخر ساجداً، فيقال له: ارفع رأسك ما لك؟ فيقول: رأيتُ ربّي، أو تراءى لي ربي. فيقال: إنما هو منزلٌ من منازلك. قال: ثم يَلقى فيها رجلاً فيتهيأ للسجود فيقال له: مَهْ. فيقول: رأيتُ أنك ملكٌ من الملائكة، فيقول له: إنما أنا خازِنٌ من خُزَانك، عبدٌ من عبيدك، تحت يدي ألفُ قهرمان على مثل ما أنا عليه. قال: فينطلق أمامَه حتى يُفْتَحَ له القصرُ".

«قال: وهو في دُرة مجوّفة سقائفُها وأبوابُها وأغلاقُها ومفاتيحُها منها، تستقبله جوهرة خضراء مُبطّنة بحمراء، كلُّ جوهرة تُفضي إلى جوهرة على غير لون الأخرى، في كل جوهرة سُررٌ وأزواجٌ ووصائف أدناهن حَوراء عيناء عليها سبعون حُلة، يُرى مُخ ساقِها من وراء حُللِها، كبِدُها مِرآتُه وكبدُه مرآتُها، إذا أعرض عنها إعراضة ازدادات في عينه سبعين ضعفاً عمّا كانت قبل ذلك، فيقول لها: والله لقد ازددتِ في عيني سبعين ضعفاً، فتقول له: والله والله وأنت لقد ازددت في عيني سبعين ضعفاً. فيقال له: أشرِف، قال: فيشرف، فيقال له: مُلكك مسيرة مائةٍ عام ينفُذه بصرُه».

قال: وخلق دون ذلك جنتين وزينهما بما شاء وأراهما من شاء مِن خلقه، ثم قال: من كان كتابُه في عليين نزل تلك الدار التي لم يرَها أحدٌ، حتى إن الرجل من أهل عِليّين ليَخرُج فيسيرُ في مُلكه فلا تبقى خَيمةٌ من خيام الجنّة إلا دخلها من ضوء وجهِ، فيستبشرون بريحه فيقولون: واها لهذه الريح، هذا رجلٌ من أهل عليّين قد خرج يسير في مُلكه.

فقال: ويحك يا كعب، هذه القلوبُ قد استرسلتْ فاقبِضْها. فقال كعب:

والذي نفسي بيده إن لجهنّمَ يوم القيامة لزفرةً ما يبقى من ملك مقرّب ولا نبيً مُرسل إلاّ يخرُّ لركبتيه، حتى إن إبراهيمَ خليلَ الله يقول: «رب نفسي نفسي، حتى لو كان لك عملُ سبعين نبياً إلى عملك لظننتَ أنك لا تنجو».

قال ابنُ القيم رحمه تعالى: هذا حديثُ كبيرٌ حسنٌ (١) رواه المصنّفون في السنة كعبد الله بن أحمَد (٢) والطبراني (٣) والدارَقُطنيُ (٤) رحمهم الله تعالىٰ.

وروى يعقوبُ بن سفيانَ عن عليِّ بن أبي طالب (٥) وَهُمَّ قال: قال رسولُ الله ﷺ: «يزور أهلُ الجنةِ الربَّ تبارك وتعالىٰ في كل جمعة»، وذكر ما يُعطَون قال: «ثم يقول الله تبارك وتعالىٰ: اكشفوا حجاباً، فيكشف حجابٌ ثم حجابٌ، ثم يتجلّى لهم تبارك وتعالىٰ عن وجهه فكأنهم لم يرَوْا نعمةً قبل ذلك، وهو قولُه تبارك وتعالىٰ: ﴿وَلَدَينَا مَزِيدٌ﴾ [ق: ٣٥]».

وفي الصحيحين (٢) عن أبي موسى و النبي على قال: «جنّتان من فضة آنيتُهما وما فيهما، وجنّتان من ذهب آنيتُهما وما فيهما، وما بين القوم وبين أن ينظُروا إلى ربّهم إلا رداءُ الكبرياءِ على وجهه في جنة عذن».

ولأحمَدُ (٧) عنه ﴿ قَالَ رَسُولُ اللهُ ﷺ: «يجمع اللَّهُ عزَّ وجلَّ الأممَ في

<sup>(</sup>١) وهو حديث حسن كما قال ابن القيم في «حادي الأرواح» (ص٣٨٥).

<sup>(</sup>۲) رقم (۱۲۰۳) کما تقدم آنفاً.

<sup>(</sup>٣) في الكبير (رقم ٩٧٦٣ و٩٧٦٤) كما تقدم آنفاً.

<sup>(</sup>٤) في الرؤية رقم (١٧٥) كما تقدم آنفاً.

<sup>(</sup>٥) أخرجه اللالكائي رقم (٨٥٢) بسند واه.

فيه راويان ضعيفان:

الأول: عمرو بن خالد: وهو أبو خالد القرشي ـ كذبه أحمد وابن معين وأبو حفص الأبار ووكيع، وزاد أحمد: يروي عن زيد بن علي عن آبائه أحاديث موضوعة يكذب. انظر: «تهذيب التهذيب» (٨/ ٢٤ ـ ٢٥).

الثاني: سويد بن عبد العزيز ـ السلمي ـ ضعف حديثه أحمد وابن معين والنسائي والخلال وابن حبان وغيرهم، وأنكر حديثه أحمد والبخاري وابن سعد وغيرهم، انظر: «تهذيب التهذيب» (٢٤٢/٤).

<sup>(</sup>٦) البخاري: (٨/ ٦٢٣ ـ ٦٢٤ رقم ٤٨٧٨)، ومسلم (١/ ١٦٣ رقم ١٨٠).

<sup>(</sup>٧) في المسند (٤/٧٠٤ \_ ٤٠٨).

صعيدِ واحدِ يوم القيامة، فإذا بدا لله عزّ وجلّ أن يصدَعَ بين خلقِه مثّل لكل قومٍ ما كانوا يعبُدون فيتبعونهم حتى يُقحموهم النارَ، ثم يأتينا ربُّنا عزّ وجلّ ونحن على ما كان رفيع فيقول: من أنتم؟ فنقول: نحن المسلمون، فيقول: ما تنتظرون؟ فنقول: ننتظر ربَّنا عزّ وجلّ، فيقول: وهل تعرفونه إن رأيتموه؟ فنقول: نعم إنه لا عِذلَ له، فيتجلّى لنا ضاحكاً فيقول: أبشروا يا معشر المسلمين، فإنه ليس منكم أحدّ إلا جعلتُ في النار يهودياً أو نصرانياً مكانه». وفي رواية: «يتجلّى لنا ربُّنا عزّ وجلّ ضاحكاً يوم القيامة».

وللدارَقُطني (۱) عنه ولله عن النبي على قال: «يبعث الله يوم القيامة منادياً بصوت يسمعه أوّلُهم وآخرُهم: إن الله عزّ وجلّ وعدكم الحسنى وزيادة، فالحسنى الجنةُ والزيادةُ النظرُ إلى وجهه عزّ وجلّ»، رواه الإمام أحمدُ وابن وَهب.

وفي صحيح البخاريّ (٢) عن عدي بن حاتم وليه قال: بينا أنا عند النبيّ الله أتى إليه رجلٌ فشكا إليه الفاقة، ثم أتى إليه آخرُ فشكا إليه قطعَ السبيل. فقال: يا عديٌ هل رأيت الحِيرة؟ قلت: لم أرها وقد أُنبئتُ عنها؟ قال: فإن طالت بك حياةٌ لَترَينَ الظعينةَ ترتحل من الحِيرة حتى تطوفَ بالكعبة لا تخاف أحداً إلاّ الله عز وجلّ ـ قلت فيما بيني وبين نفسي: فأين دُعَّارُ طيِّ الذين سعروا البلاد ـ ولئن طالت بك حياةٌ لتفتَحن كنوز كسرى، قلت: كسرى بنُ هرمز؟ قال: كسرى بنُ هرمز. ولئن طالت بك حياةٌ لترين الرجلَ يُخرج ملءَ كفّه من ذهب أو فضة يطلب من يقبله منه، فلا يجد أحداً يقبله منه.

ولَيلقَيَنَ اللَّهُ أَحدَكم يوم يلقاه وليس بينه وبينه حجابٌ ولا تَرجُمانٌ يترجم له،

<sup>=</sup> قلت: وأخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» رقم (٤٦٣) ورجاله ثقات. وأخرجه الدارمي في «الرد على الجهمية» (ص٥٦ - ٥٧)، والآجري في الشريعة (ص٢٦٣). وخلاصة القول أن الحديث صحيح لغيره ما عدا جملة: «فإذا بدا له أن يصدع بين خلقه»، فهي منكرة. كما قال المحدث الألباني في «الصحيحة» (٢/ ٣٨٤).

<sup>(</sup>۱) في الرؤية رقم (۵۳). قلت: وأخرجه اللالكائي رقم (۷۸۲)، والطبري في «جامع البيان» (٧/ج١١/٥٠٥)، ومدار الحديث على أبان بن أبي عياش وهو متروك.

<sup>(</sup>۲) (۱/ ۱۱۰ رقم ۹۵۳).

فيقولن: ألم أبعَث إليك رسولاً فيُبلِّغَك؟ فيقول: بلى يا رب. فيقول: ألم أُعطِك مالاً وأفضُل عليك؟ فيقول: بلى. فينظر عن يمينه فلا يرى إلا جهنم، وينظر عن يساره فلا يرى إلا جهنم.

قال عدي بن حاتم: سمعت رسولَ الله ﷺ يقول: اتقوا النار ولو بشق تمرة، فمن لم يجد شِقَ تمرة فبكلمة طيبة. قال عديًّ: فرأيت الظعينة ترتحل من الجيرة حتى تطوف بالكعبة لا تخاف إلّا الله، وكنت فيمن افتتح كنوز كسرى بن هرمز، ولئن طالت بكم حياةٌ لتَروُن ما قال النبى ﷺ.

وفي الصحيحين (١) عن أنس بنِ مالكِ ﷺ قال: قال رسولُ الله ﷺ: «يجمع اللّهُ الناس يوم القيامة فيهتمّون لذلك \_ وفي لفظ: فيلهَمون لذلك \_ فيقولون: لو استشفعنا إلى ربّنا عزّ وجلّ حتى يُريحَنا من مكاننا هذا».

"فيأتون آدم فيقولون: أنت آدم أبو الخلق خلقك اللَّهُ بيده ونفخ فيك من روحه وأمر الملائكة فسجدوا لك، اشفع لنا عند ربِّنا حتى يُريحَنا من مكاننا هذا. فيقول: لست هناكم، فيذكر خطيئته التي أصاب، فيستحي ربَّه منها، ولكن ائتوا نوحاً أولَ رسولِ بعثه اللَّهُ عز وجلّ».

«قال: فيأتون نوحاً فيقول: لست هناكم، فيذكر خطيئتَه التي أصاب، فيستحي ربَّه منها، ولكن ائتوا إبراهيمَ الذي اتخذه الله خليلاً».

«فيأتون إبراهيمَ فيقول: لست هناكم، ويذكر خطيئتَه التي أصاب، فيستحي ربَّه منها، ولكن ائتوا موسى الذي كلّمه الله تكليماً وأعطاه التوراة».

«فيأتون موسى فيقول: لست هناكم، ويذكر خطيئتَه التي أصاب، فيستحي ربَّه منها، ولكن ائتوا عيسى روحَ الله وكلمتَه، فيقول: لست هناكم، ولكن ائتوا محمداً ﷺ عبداً غفر الله له ما تقدم من ذنبه وما تأخّر».

«قال: قال رسولُ الله ﷺ: فيأتوني فأستأذِن على ربّي فيأذن لي، فإذا أنا رأيتُه فأقع له ساجداً فيدعني ما شاء الله أن يدعَني، فيقال: يا محمد إرفَع رأسَك وقل تُسمع وسل تُعطَ واشفع تُشفّع، فأرفع رأسي فأحمد ربّي بتحميد يُعلِّمُنيه ربي، ثم

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱۳/۳۷ ـ ۷۲۶ رقم ۷۰۱۰)، ومسلم (۱/۱۸۰ ـ ۱۸۱ رقم ۱۹۳).

أشفع، فيحد لي حداً فأخرِجُهم من النار وأدخلهم الجنة. ثم أعود فأقع ساجداً فيدعني ما شاء الله أن يدعني، ثم يقال: ارفع رأسَك يا محمد، قل تُسمع وسل تُعط واشفع تُشفّع، فأرفع رأسي فأحمَدُ ربي بتحميد يُعلمُنيه ربي ثم أشفع، فيحد لي حداً فأخرِجُهم من النار وأدخلهم الجنة. قال: فلا أدري في الثالثة أو الرابعة، قال: فأقول: يا رب ما بقي في النار إلا من حبسه القرآن»، أي: وجب عليه الخلود.

وفي رواية لابن خزيمة (١٠): «يَلقى الناسُ يوم القيامة ما شاء الله أن يلقَوه من الحبس، فيقولون: انطلقوا بنا إلى آدمَ فيشفعَ لنا إلى ربنا \_ فذكر الحديث إلى أن قال \_ فينطلقون إلى محمد على فأقول: أنا لها، فأنطلق حتى أستفتح باب الجنة فيُفتح لي فأدخل وربّي على عرشه فأخِرَ ساجداً» وذكر الحديث.

وفي رواية (٢<sup>)</sup>: «فأستأذن على ربّي، فإذا رأيته وقعت ساجداً».

وفي رواية (٣): «فآتي ربي وهو على سريره ـ أو كرسيه ـ فأخر له ساجداً». وساقه ابنُ خزيمةً بسياق طويل (٤)، وقال فيه: «فأستفتح، فإذا نظرتُ إلى الرحمٰن وقعت له ساجداً».

وفي حديث أبي هريرة (٥): «آخُذ بحلقة بابِ الجنّة فيؤذن لي فيستقبلني وجهُ الجبار جل جلاله فأخِرَ له ساجداً».

وللدارَقطني (٦) عنه ﴿ لِللَّهِ عَن النَّبِيِّ وَلِيُّا فِي قُولَ الله عزَّ وجلَّ: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا

<sup>(</sup>۱) في «التوحيد» (۷۱٦/۲ ـ ۷۱۹ رقم ٤٥٨/١٠) بسند صحيح. قلت: وأخرجه ابن أبي عاصم في السنة (٢/٣٨٧ ـ ٣٨٨ رقم ٨١٦) بسند صحيح على شرط الشيخين، وله طرق، انظر: «ظلال الجنة» (٣٨٨/٢).

<sup>(</sup>٢) هي رواية البخاري ومسلم المتقدمة آنفاً.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن خزيمة في «التوحيد» (٢/ ٦١٤ \_ ٦١٦ رقم ٣٥٨/٨) بسند صحيح.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن خزيمة في «التوحيد» (٢/ ٧١٩ ـ ٧٢٣ رقم ٢١١ / ٤٥٩) بسند صحيح.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن خزيمة في «التوحيد» (٢/ ٩٣ م ـ ٩٦ ٥ رقم ٣/ ٣٤٧) بسند صحيح.

 <sup>(</sup>٦) في «الرؤية» رقم (٦٧) من حديث أنس بن مالك.
 قلت: وأخرجه ابن منده في «الرد على الجهمية» رقم (٨٥)، واللالكائي رقم (٧٧٩) بسند ضعيف جداً لضعف «سلم بن سالم البلخي» و«نوح بن أبي مريم» كذاب.

لَلْمُشَنَّىٰ وَزِيَادَةً ﴾ [يونس: ٢٦]. قال: «النظرُ إلى وجه الله عزَّ وجلَّ».

وله (۱) عنه ظلم قال: سمعت رسول الله على يقول: «أتاني جبريلُ عليه السلام وفي كفّه كالمرآة البيضاءِ يحملها، فيها كالنُّكتة السوداءِ. فقلت: ما هذه التي في يدك يا جبريل؟ قال: هذه الجمعةُ. قلت: وما الجمعةُ؟ قال: لكم فيها خير كثير. قلت: وما يكون لنا فيها؟ قال: يكون عيداً لك ولقومك من بعدك، ويكون اليهودُ والنصارى تبعاً لكم».

«قلت: وما لنا فيها؟ قال: لكم فيها ساعةٌ لا يسأل الله عبدٌ فيها شيئاً هو له قسمٌ إلا أعطاه إياه، أو ليس له بقِسم إلا ذَخر له في آخرته ما هو أعظمُ منه».

«قلت: ما هذه النكتةُ التي فيها؟ قال: هي الساعة، ونحن ندعوه يومَ المزيد».

«قلت: وما ذاك يا جبريلُ؟ قال: إن ربَّك اتخذ في الجنّة وادياً فيه كُثبانٌ من مِسك أبيض، فإذا كان يومُ الجمعة هبط من عليين على كرسيه فيحِفّ الكُرسيّ بكراسيً من نور فيجيء النبيّون حتى يجلِسوا على تلك الكراسيّ، ويحف الكراسيّ بمنابرَ من نور ومن ذهب مُكلّلة بالجواهر، ثم يجيء الصديقون والشهداءُ حتى يجلِسوا على تلك المنابر، ثم ينزل أهلُ الغُرفِ من غرفهم حتى يجلِسوا على تلك الكثبانِ».

«ثم يتجلّى لهم عزّ وجلّ فيقول: أنا الذي صدقتُكم وعدي، وأتممتُ عليكم نعمتي، وهذا مَحلُ كرامتي، فسَلوني، فيسألونه حتى تنتهي رغبتُهم فيفتح لهم في ذلك ما لا عين رأت ولا أذن سمِعت ولا خطر على قلب بشر، وذلك بمقدار مُنصرَفِكم من الجمعة».

«ثم يرتفع على كرسيه عزّ وجلّ ويرتفع معه النبيّون والصديقون ويرجع أهلُ الغُرف إلى غرفهم، وهي لؤلؤة بيضاء وزَبَرْجدة خضراء وياقوتة حمراء، غرفها وأبوابها وأنهارُها مطردة فيها، وأزواجُها وخُدّامُها وثمارُها متدلّيات فيها، فليسوا إلى شيء أحوج منهم إلى يوم الجمعة ليزدادوا نظراً إلى ربهم ويزدادوا منه كرامة». (هذا

<sup>(</sup>١) أي للدارقطني في «الرؤية» رقم (٦٩) من حديث أنس بن مالك بسند ضعيف.

حديث كبيرٌ عظيمُ الشأن رواه أئمةُ السُّنةِ وتلقَوه بالقَبول، وجَمل به الشافعيُّ مُسندَه (١)(٢). ورواه محمدُ بنُ إسحاقَ (٣) وعمرو بنُ أبي قيس (٤).

وفيه: «فإذا كان يومُ الجمعةِ نزل على كرسيه ثم حف الكراسيَّ بمنابرَ من نور، فيجيء النبيون حتى يجلِسوا عليها، ويجيء أهلُ الغرفِ حتى يجلِسوا على الكُثُبِ. قال: ثم يتجلّى لهم ربُّهم تبارك وتعالىٰ فينظرون إليه فيقول: أنا الذي صدقتُكم وعدي، وأتمَمْتُ عليكم نعمتي، وهذا محلُّ كرامتي، سَلوني. فيسألونه الرُضا. قال: رضايَ أَنْزَلَكم داري وأنالكم كرامتي. سلوني؟ فيسألونه الرضا، قال: فيشهدهم بالرضا. ثم يسألونه حتى تنتهيَ رغبتُهم»، وذكر الحديث.

ورواه عليَّ بنُ حربِ<sup>(ه)</sup>، والحسنُ بنُ عرَفَة<sup>(١)</sup>، وفي روايته: «ثم يرتفع على كرسيه ويرتفع معه النبيون والصديقون والشهداءُ، ويرجع أهلُ الغُرف إلى غرفهم».

ورواه الدارقطنيُ (٧) أيضاً من طريق آخرَ عن أنس و قال: بينا نحن حول رسول الله على إذ قال: «أتاني جبريلُ في يده كالمرآة البيضاء في وسطها كالنُّكتة السوداء، قلت: يا جبريلُ ما هذا؟ قال: هذا يومُ الجمعة يعرِضه عليك ربُّك ليكون عيداً ولأمتك من بعدك».

<sup>(</sup>۱) (۱/۱۲۲ ـ ۱۲۷ رقم ۳۷٤) بسند ضعیف جداً.

وفيه: إبراهيم بن محمد: متروك، وموسى بن عبيدة الربذي: ضعيف.

<sup>(</sup>٢) هذا كلام ابن القيم في كتابه «حادي الأرواح» (ص٣٩١).

<sup>(</sup>٣) عزاه ابن القيم في «حادي الأرواح» (ص٣٩١) له من طريق ليث بن أبي سليم، عن عثمان بن عمير، عن أنس.

قلت: إسناده ضعيف.

<sup>(</sup>٤) عزاه ابن القيم في «حادي الأرواح» (ص٣٩٢) له من طريق أبي ظبية، عن عاصم، عن عثمان بن عمير أبي اليقظان، عن أنس.

قلت: إسناده ضعيف.

<sup>(</sup>٥) عزاه ابن القيم في «حادي الأرواح» (ص٣٩٢) له، من طريق إسحاق بن سليمان، عن عنبسة بن سعيد، عن عثمان بن عمير به.

قلت: إسناده ضعيف.

 <sup>(</sup>٦) عزاه ابن القيم في «حادي الأرواح» (ص٣٩٦) له، من طريق عمّار بن محمد ابن أخت سفيان الثوري، عن ليث بن أبي سليم، عن عثمان به.

<sup>(</sup>٧) في «الرؤية» رقم (٧٥) بسند ضعيف.

«قال: قلت: يا جبريلُ ما هذه النكتةُ السوداءُ؟ قال: هي الساعةُ، وهي تقوم يومَ الجمعة وهو سيّدُ أيام الدنيا ونحن ندعوه في الجنة يومَ المزيد».

«قال: قلت: يا جبريلُ ولِمَ تدعونه يومَ المزيد؟ قال: إن اللَّهَ اتّخذ في الجنّة وادياً أفيحَ من مسكِ أبيض، فإذا كان يومُ الجمعةِ نزل ربُّنا عزّ وجلّ على كرسيّه أعلى ذلك الوادي، وقد حفّ الكرسيُّ بمنابرَ من ذهب مكلّلةِ بالجوهر، وقد حُفّت تلك المنابرُ بكراسيً من نور».

«ثم يُؤذن لأهل الغرفِ فيُقبلون يخوضون كُثبانَ المسكِ إلى الرُّكب عليهم أسوِرةُ الذهبِ والفضةِ وثيابُ السندُسِ والحريرِ، حتى ينتهوا إلى ذلك الوادي، فإذا اطمأنوا فيه جُلوساً بعث الله عز وجل عليهم ريحاً يقال لها المثيرةُ، فأثارت ينابيعَ المِسكِ الأبيضِ في وجوههم وثيابهم، وهم يومئذ جُرْدٌ مُرْدٌ مكحّلون أبناءُ ثلاثِ وثلاثين سنة على صورة آدمَ يوم خلقه الله عز وجل، فينادي ربُّ العِزّة تبارك وتعالىٰ رضواناً وهو خازنُ الجنة \_ فيقول: يا رضوانُ ارفع الحجبَ بيني وبين عبادي وزوّاري».

"فإذا رَفع الحجبَ بينه وبينهم فرأوا بهاء ونوره هموا له بالسجود، فيناديهم تبارك وتعالى بصوته: ارفعوا رؤوسكم فإنما كانت العبادة في الدنيا وأنتم اليوم في دار الجزاء، سلوني ما شئتم، فأنا ربُكم الذي صدقتُكم وعدي، وأتممتُ عليكم نعمتي، فهذا محلُ كرامتي، فسلوني ما شئتم؟ فيقولون: ربَّنا وأيُ خيرٍ لم تفعله بنا، ألستَ أعنتنا على سكراتِ الموتِ، وآنستَ منا الوَحشة في ظلمات القبور، وآمنتَ وحشتنا عند النفخة في الصور؟ ألستَ أقلتَ عثراتِنا، وسترتَ علينا القبيحَ من فعلنا، وثبَّتَ على جسرِ جهنَّم أقدامَنا؟ ألست الذي أدنيتنا من جِوارك، وأسمعتنا لذاذة منطقك، وتجليتَ لنا بنورك؟ فأيُ خيرٍ لم تفعله بنا؟ فنعوذ بالله عزّ وجلَ فيناديهم بصوته: أنا ربُّكم الذي صدقتُكم وعدي وأتممتُ عليكم نعمتي، فسلوني فيناديهم بصوته: أنا ربُّكم الذي صدقتُكم وعدي وأتممتُ عليكم نعمتي، فسلوني عنكم أقلتُكم عثراتِكم وسترت عليكم القبيحَ من أموركم وأدنيتُ مني جوارَكم، وأسمعتُكم لذاذةَ منطقي وتجليتُ لكم بنوري، فهذا محلُ كرامتي، فسلوني. فيسألونه حتى تنتهيَ رغبتُهم».

«ثم يقول عزّ وجلّ: سلوني؟ فيقولون: رضِينا ربّنا وسلّمنا، فيزيدهم من

مزيد فَضْله وكرامتهِ ما لا عين رأت ولا أذُن سمعت ولا خطر على قلب بشر، ويكون ذلك مقدار تفرُقهم من الجمعة».

«قال أنس والله فقلت: بأبي وأمي يا رسول الله، وما مقدارُ تفرُقِهم؟ قال: كقدر الجمعة إلى الجمعة. قال: ثم يُحمل عرشُ ربّنا تبارك وتعالى معهم الملائكة والنبيون، ثم يُؤذن لأهل الغرف فيعودون إلى غرفهم وهما غرفتان من زُمُردتين خضراوين وليسوا إلى شيء أشوق منهم إلى الجمعة لينظروا إلى ربهم تبارك وتعالى وليزيدهم من مزيد فضلِه وكرامتِه».

قال أنس رظيم: سمعتُه من رسول الله ﷺ وليس بيني وبينه أحدً.

ورواه أيضاً من طريق آخرَ(١)، ورواه أبو بكر بنُ أبي شيبةً(٢)، وأبو بكر بنُ

<sup>(</sup>١) أخرجه الدارقطني في «الرؤية» رقم (٧٦) بسند ضعيف منقطع.

<sup>(</sup>٢) في "المصنف" (٢/ ١٥٠) عن عبد الرحمٰن المحاربي عن ليث عن عثمان به. وعبد الرحمٰن المحاربي مدلس من الثالثة كما في "طبقات المدلسين" (ص٩٣)، وهو هنا قد عنعن فلا تقبل روايته.

قلت: إلا أن عبد الرحمٰن المحاربي لم يتفرّد بالرواية عن ليث بل تابعه عليه جماعة منهم:

أ): جرير بن عبد الحميد الضبي - ثقة إمام - عن عثمان به.

أخرجه أبو يعلى في «طبقات الحنابلة» (٢/٩)، ومحمد بن عثمان بن أبي شيبة في «العرش» رقم (٨٨).

ب): شعبة بن الحجاج وإسرائيل وورقاء كلهم عن عثمان به.

أخرجه الدارقطني في «الرؤية رقم (٦٩)»، والخطيب في «موضح أوهام الجمع والتفريق» (٢/ ٢٦٤).

ج): محمد بن إسحاق المطلبي عنه به.

أُخرجه الدارقطني في «الرواية» رقم (٧٠)، والخطيب في «الموضح» (٢٦٦٢).

د): إبراهيم بن طهمان ـ وهو ثقة ـ عنه به.

أخرجه ابن طهمان في مشيخته رقم (١١٢).

هـ): عمّار بن محمد ابن أخت سفيان الثوري عنه به.

أخرجه الدارقطني في «الرؤية» رقم (٧٣).

<sup>\*</sup> وكذلك لم يتفرد ليث بن أبي سليم بل تابعه جماعة عن عثمان بن عمير منهم:

أ): عاصم عن عثمان به.

أخرجه الدارقطني في «الرؤية» (٧١)، والخطيب في «الموضح» (٢٦٨/٢)، وعبد الله أبن=

= الإمام أحمد في «السنة» رقم (٤٦٠)، والآجري في «الشريعة» (٢/ ٣١ رقم ٢٥٥/ ٣٠٥). ب): عنبسة بن سعيد الرازي ـ قاضي الري، ثقة ـ عنه به.

أخرجه الدارقطني رقم (٧٢).

ج): زياد بن أبي خيثمة عنه به.

أخرجه الخطيب في «الموضح» (٢٦٨/٢).

\* وكذلك أيضاً لم يتفرّد عثمان بن عمير بالحديث عن أنس بل تابعه عليه جماعة، منهم: أ): قتادة بن دعامة السدوسي عن أنس مرفوعاً.

أخرجه الدارقطني في «الرواية» رقم (٧٥).

قال العقيلي في الضعفاء الكبير» (١/ ٢٩٢ ـ ٢٩٣): اليس له أصل من حديث قتادة ـ بن دعامة ـ بل هو من حديث أبي اليقظان عثمان بن عمير عن أنس بأنقص من هذا. . . اه . وأورد الذهبي الحديث في الميزان (١/ ٢٠٨ ـ ٢٠٩) في ترجمة حمزة بن واصل، وكلام العقيلي.

ب): عبيد الله بن عبيد بن عمير عن أنس مرفوعاً:

أخرجه الشافعي في «المسند» (١٢٦/١ ـ ١٢٧) بسند ضعيف جداً.

ج): عمر مولى غفرة عن أنس مرفوعاً:

أخرجه الدارقطني في «الرؤية» رقم (٧٦) بسند ضعيف منقطع.

أما الضعف فبسبب عمر مولى غفرة، وهو عمر بن عبد الله المدني أبو حفص.

وأمّا الانقطاع فهو بين عمر هذا وأنس. انظر: «المراسيل» لابن أبي حاتم رقم (٢٣٨).

د): على بن الحكم البناني عن أنس مرفوعاً:

أخرجه أبو يعلى في «المسند» رقم (٤٢٢٨).

قال الهيشمي في «مجمع الزوائد» (٢١/١١)، رواه البزار رقم (٣٥١٩ ـ كشف)، والطبراني في الأوسط رقم (٢٧١٧) بنحوه، وأبو يعلى باختصار، ورجال أبي يعلى رجال الصحيح، وأحد إسنادي الطبراني رجاله رجال الصحيح، غير عبد الرحمٰن بن ثابت بن ثوبان، وقد وثقه غير واحد، وضعفه غيرهم وإسناد البزار فيه خلاف اهد.

هـ): عبد الله بن بريدة عن أنس مرفوعاً:

أخرجه الطبراني في «الأحاديث الطوال» (٢٥/ ٢٦٤ رقم ٣٥)، وابن عدي في الكامل (٤/ ١٣٧٣)، وابن النحاس في «رؤية الله» (رقم ٨) بسند ضعيف لضعف صالح بن حيان القاشر.

و): يزيد الرقاشي عن أنس مرفوعاً:

رَّ وَأَبُو يَعْلَى فَي المُصْنَفُ (٢/ ١٥١)، وأَبُو يَعْلَى فِي الْمُسْنَدُ مُخْتَصَراً رَقَمَ (٤٠٨٩) بَسْنَد ضَعِيف، فيه الأعمش وهو مدلس وقد عنعن، وكذلك يزيد الرقاشي.

وخلاصة القول أن الحديث حسن لغيره، والله أعلم.

خزيمة (١)، وابنُ بطةَ في الإبانة (٢) وغيرهم، وقد جمع ابنُ أبي داودَ طُرقَه <sup>(٣)</sup>.

ولإمام الأئمةِ محمدِ بنِ إسحاقَ بنِ خزيمةَ (٤) عن بُريدةَ بنِ الحصيب على الله الله على الله

وللإمام أحمدَ<sup>(ه)</sup> وأبي داودَ<sup>(٦)</sup> عن أبي رزين ﷺ قال: قلنا: يا رسولَ الله أ أكُلُنا يرى ربَّه عزّ وجلّ يوم القيامة؟ قال: «نعم»، قلت: وما آيةُ ذلك في خلقه؟

<sup>(</sup>١) عزاه إليه ابن القيم في «حادي الأرواح» (ص٣٩٤) من طريق زهير بن حرب عن جرير، عن ليث، عن عثمان بن أبي أحمد، عن أنس، بسند ضعيف.

<sup>(</sup>٢) عزاه إليه ابن القيم في «حادي الأرواح» (ص٣٩٤) من طريق الأعمش، عن أبي وائل، عن حذيفة بسند ضعيف.

<sup>(</sup>٣) أوردت طريق الحديث قريباً، فانظرها.

<sup>(</sup>٤) في «كتاب التوحيد» (١/ ٣٦٣ رقم ٢/ ٢١٦) بسند حسن. \* وأصله عند البخاري (١٣/ ٤٢٣ رقم ٧٤٤٣)، ومسلم (٧٠٣/٢ ـ ٧٠٣ رقم ١٠١٦) من حديث عدي بن حاتم.

<sup>(</sup>٥)(٦) أخرجه أحمد في «المسند» (١/٤ و١٢) وابنه عبد الله في «السنّة» رقم (٤٥٠)، والآجري في «الشريعة» رقم (٢٩٨ و٢٩٩)، والترمذي رقم (٣١٠٩)، وابن ماجه رقم (١٨٢)، والطبراني في «الكبير» (٢٠٧/١٩) من طرق عن حماد بن سلمة عن يعلى بن عطاء عن وكيع بن حدس عن عمّه أبي رزين.

وأخرج القسم الأوّل منه الطيالسي رقم (١٠٩٤)، وأحمد (١/١ و١٢) وابنه عبد الله في «السنة» رقم (٤٥٩)، وابن خزيمة «السنة» رقم (٤٥٩)، وابن خزيمة في التوحيد (ص١٧٩)، والدارمي في «الرد على الجهمية» (ص٥٥)، والطبراني في «الكبير» (م٢٠٢ رقم ٤٦٥)، والحاكم في «المستدرك» (٤/٥٠٠) من طرق عن حماد بن سلمة به.

قال الحاكم: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه.

وأخرج القسم الأول أيضاً أبو داود رقم (٤٧٣١)، وابن خزيمة (ص١٧٨ ـ ١٧٩)، وابن أبي عاصم رقم (٤٦٠)، وعبد الله بن أحمد في «السنة» رقم (٤٤٧)، والطبراني في «الكبير» (٢٠٦/١٩ رقم ٤٦٦) من طريقين عن يعلى بن عطاء، به.

قال البيهقي في «الأسماء والصفات»: هذا حديث تفرّد به يعلى بن عطاء عن وكيع بن حدس، ولا نعلم لوكيع بن حدس هذا راوياً غير يعلى بن عطاء. وحسن الألباني الحديث في «ظلال الجنّة» (١/ ٢٠٠)، ووكيع بن حدس، ويقال «عُدُس» قال الذهبي: لا يعرف. وقال الحافظ: «مقبول»، يعني عند المتابعة، وقد توبع، فهو بها حسن.

وخلاصة القول: أن الحديث حسن كما قال المحدث الألباني، والله أعلم.

قال: «أليس كلُّكم ينظر إلى القمر ليلةَ البدر»؟ قلنا: نعم. قال: «الله أكبرُ وأعظمُ».

وللإمام أحمد (١) عن جابر وللهم وقد سُئل عن الورود فقال: «نحن يوم القيامة على كذا وكذا ـ أي فوق الناس ـ فتُدعى الأُمم بأوثانها وما كانت تعبُد الأولَ فالأولَ، ثم يأتينا ربُنا بعد ذلك فيقول: ومَن تنتظرون؟ فيقولون: ننتظر ربّنا عزّ وجلّ، فيقول: أنا ربُكم، فيقولون: حتى ننظر إليك، فيتجلّى لهم تبارك وتعالى بضحك».

"قال: فينطلق بهم ويتبعونه ويُعطي كل إنسانِ منهم منافقِ أو مؤمن نوراً، ثم يتبعونه على جسر جهنمَ وعليه كلاليبُ وحسَكٌ تأخذ مَن شاء الله، ثم يطفأ نورُ المنافق، ثم ينجو المؤمنون فينجو أولُ زمرةٍ وجوهُهم كالقمر ليلة البدر، وسبعون ألفاً لا يحاسَبون، ثم الذين يلونهم كأضوءِ نجم في السماء، ثم كذلك، ثم تحِلُ الشفاعةُ حتى يخرُجَ من النار من قال لا إله إلا الله وكان في قلبه من الخير ما يَزِن شعيرة، فيُجعلون بفناء الجنة، ويَجعل أهلُ الجنة يَرشون عليهم الماء حتى ينبُتون نباتَ الشيءِ في السيل ويذهبَ حِراقُه، ثم يَسأل حتى يجعل الله له الدنيا وعشرة أمثالِها معها" ورواه مسلم في صحيحه (٢).

وفي رواية: «نحن يوم القيامة على تل مشرِفِين على الخلائق»، ذكرها عبدُ الحق في الجمع بين الصحيحين (٢٠).

ولعبد الرزاق<sup>(٤)</sup> عنه رضي قال: قال رسولُ الله على: «يتجلّى لهم الربُّ تبارك وتعالىٰ ينظُرون إلى وجهه فيخِرُون له سُجّداً فيقول: ارفعوا رؤوسَكم فليس هذا بيوم عبادة».

 <sup>(</sup>١) في «المسند» (٣/ ٣٤٥) من طريق ابن لهيعة عن أبي الزبير عن جابر به، وتابع ابن لهيعة روح بن عبادة عند أحمد (٣/ ٣٨٣).

<sup>(</sup>۲) في صحيحه (۱/۱۷۷ ـ ۱۷۸ رقم ۱۹۱).

<sup>(</sup>٣) عزاه إليه ابن القيم في «حادي الأرواح» (ص٩٦).

<sup>(</sup>٤) عزاه إليه ابن القيم في "حادي الأرواح" (ص٣٩٦)، ولم أجده في "المصنف" المطبوع.

وللدارَقُطني (١) عنه ظَيْهُ قال: قال رسولُ الله ﷺ: «يتجلَّى لنا ربُّنا عزّ وجلَّ يوم القيامة ضاحكاً».

ولأبي قُرَةَ عنه وَ الله الله عنه النبي الله الله الله عنه القيامة جُمعت الأمم»، فذكر الحديث وفيه: «فيقول: أتعرفون الله عزّ وجلّ إن رأيتموه؟ فيقولون: نعم. فيقول: وكيف تعرفونه ولم تروه؟ فيقولون: نعلم أنه لا عِدْلَ له. قال: فيتجلّى تبارك وتعالى فيخِرّون له سُجّداً» (٢٠).

وفي سنن ابنِ ماجه (٣) عنه وَ قال: قال رسول الله عَلَيْهَ: «بينا أهلُ الجنةِ في نعيمهم إذ سطع لهم نورٌ فرفعوا رؤوسَهم فإذا الربُّ جلّ جلاله قد أشرف عليهم من فوقهم، فقال تعالىٰ: السلامُ عليكم يا أهلَ الجنّة، وهو قوله عزّ وجلّ: ﴿سَلَتُمُ قَوْلًا مِن رَبِّ رَحِيدٍ ﴾ [يسّ: ٥٥]، فلا يلتفتون إلى شيء مما هم فيه من النعيم ما داموا ينظُرون إليه حتى يحتجب عنهم، وتبقى فيهم بركتُه ونورُه».

(٣) في السنن رقم (١٨٤).

<sup>(</sup>١) في «الصفات» رقم (٣٣)، وفي سنده ابن لهيعة وهو سيء الحفظ، ويغني عنه ما ورد في الصحيحين.

<sup>(</sup>۲) ذكره ابن القيم في «حادي الأرواح» (ص٣٩٧) من حديث جابر بسند رجاله ثقات.

قلت: وأخرجه اللالكائي رقم (٨٣٦)، وأبو القاسم الأصبهاني في «الحجة في بيان المحجة» (٢/ ٢٤١ رقم ٢١٦)، وأبو نعيم في «صفة الجنّة» رقم (٩١)، والحلية (٢/ ٢٠٨)، والبيهقي في «البعث» (ص٢٦٢ رقم ٤٤٨)، والعقيلي في «الضعفاء» (٢/ ٢٧٤) في ترجمة أبي عاصم العباداني وقال عنه: «لا يتابع عليه، ولا يعرف إلاّ به»، وعدّه ابن عدي في مناكير الفضل الرقاشي (٦/ ٢٠٣)، وحكم عليه ابن الجوزي بالوضع في الموضوعات (٣/ ٢٦١).

وخلاصة القول: إن الحديث ضعيف جداً، والله أعلم. (٤) في «البعث والنشور» (ص٢٦٢ ـ ٢٦٣ رقم ٤٤٨) وهو حديث ضعيف جداً، وانظر تخريج الحديث السابق.

عليها تضع حوافرَها عند منتهى طرفِها، فيأمر اللَّهُ بأشجار عليها الثمارُ، فتجيء جواري الحورِ العِينِ وهن يقلن: نحن الناعماتُ فلا نَبأسُ، ونحن الخالداتُ فلا نموت، أزواجُ قومٌ مؤمنين كرامٍ، ويأمر اللَّهُ عزّ وجلّ بكثبان من مسك أبيضَ أَذْفَرَ فتثير عليهم ريحاً يقال لها المُثيرةُ حتى تنتهيَ بهم إلى جنة عَذْنِ وهي قصَبةُ الجنة، فتقول الملائكةُ: يا ربنا قد جاء القومُ».

«فيقول: مرحباً بالصادقين ومرحباً بالطائعين، قال: فيكشف لهم الحجاب فينظرون إلى الله تبارك وتعالى ويتمتّعون بنور الرحمٰنِ حتى لا يُبصر بعضهم بعضاً، ثم يقول: أرجِعوهم إلى القصور بالتُحف، فيرجِعون وقد أبصر بعضهم بعضاً». فقال رسولُ الله ﷺ: فذلك قولُه تعالىٰ: ﴿ فُرُلًا مِّنْ عَفُورٍ تَحِيمٍ ﴾ [فصلت: ٣٦]، رواه في كتاب البعث والنشور (١)، وفي كتاب الرؤية (٢).

وللدارَقُطني (٣) عنه على قال: قال رسولُ الله ﷺ: «إن الله عزّ وجلّ يتجلّى للناس عامةً ويتجلّى لأبي بكرِ خاصة».

ولابن وَهْب والدارَقُطني (٤) عن أبي أُمامة ﴿ اللهِ عَلَيْهُ قَالَ: خطبَنا رسولُ الله ﷺ

<sup>(</sup>١) رقم (٤٤٨)، وهو حديث ضعيف جداً، وقد تقدم.

<sup>(</sup>٢) للدارقطني رقم (٦١) عن جابر، وهو حديث ضعيف جداً.

<sup>(</sup>٣) في «الرؤية» رقم (٥٨).

قلت: وأخرجه الخطيب البغدادي في تاريخه (١٩/١٢) من نفس طريق الدارقطني.

وقال: رواه أبو حامد الحضرمي أيضاً عن علي بن عبدة وذكر الحديث، وقال: هذا باطل والحمل فيه على أبي حامد بن حسنويه، فإنه لم يكن ثقة. وأخرجه ابن حبان في «المجروحين» (٢/ ١١٥) من طريق الدارقطني أيضاً.

وقال ابن حبان: علي بن عبدة بن شريك أبو الحسن التميمي: كان ببغداد يسرق الحديث، ويعمد إلى كل حديث رواه ثقة، يرويه عن شيخ ذلك الشيخ ويروي عن الأثبات ما ليس من حديث الثقات، لا يحل الاحتجاج به.

وخلاصة القول: أن الحديث ضعيف جداً، والله أعلم.

<sup>(</sup>٤) في «الرؤية» رقم (٧٩). قلت: وأخرجه ابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٣٩١) مطولاً، وابن ماجه رقم (٤٠٧٧) مطولاً أيضاً، والآجري في «الشريعة» رقم (٥٣٣/٩٣٧) من طرق، بسند ضعيف. وقال الألباني في «ظلال الجنّة» (١/٣٧١): «ولي رسالة في تخريج هذا الحديث، وتحقيق الكلام على فقراته التي وجدت لأكثرها شواهد تقويها» اهـ.

يوماً فكان أكثرُ خُطِبتِه ذكرَ الدجالِ يحذّرنا منه ويحدثنا عنه، حتى فرَغ من خُطبته، فكان فيما قال لنا يومئذ: «إن اللَّهَ عزّ وجلّ لم يبعث نبياً إلاّ حذّره أمّته، وإني آخرُ الأنبياءِ وأنتم آخرُ الأُمم، وهو خارجٌ فيكم لا محالة».

«فإن يخرج وأنا بين أظهُركم فأنا حجيجُ كلِّ مسلم، وإن يخرُجْ فيكم بعدي فكلُّ امريُ حجيجُ نفسه، واللَّهُ خليفتي على كلِّ مسلم، إنه يخرج من خلّة بين العراقِ والشام عاث يميناً وعاث شمالاً: يا عبادَ اللَّهِ اثبتُوا».

"وإنه يبدأ فيقول: أنا نبيّ، ولا نبيّ بعدي. ثم يُثني فيقول: أنا ربُّكم، ولن تروا ربَّكم حتى تموتوا، وإنه مكتوبٌ بين عينيه "كافر" يقرأه كلَّ مؤمن، فمن لَقِيَه منكم فليتفُل في وجهه وليقرأ فواتح سورة الكهف، وإنه يُسلَّط على نفس من بني آدم فيقتُلها ثم يُحييها، وإنه لا يعدو ذلك، ولا يُسلَّط على نفس غيرها. وإن من فتنته أن معه جتة وناراً، فنارُه جنة وجنتهُ نارٌ، فمن ابتُلي بناره فليُغْمِض عينيه، وليستغف بالله تكن بَرداً وسلاماً كما كانت برداً وسلاماً على إبراهيم، وإن أيامَه أربعون يوماً: يوماً كسنة ويوماً كشهر ويوماً كجمعة ويوماً كالأيام، وآخرُ أيّامِه كالسراب، يصبح الرجلُ عند بابِ المدينة فيمسي قبل أن يبلُغ بابَها الآخرَ". قالوا: فكيف نصلي يا رسولَ الله في تلك الأيام؟ قال: "تقدِرون كما تقدرون في الأيام الطّوال".

وللإمام أحمَد (۱) وأبي داود (۲) عن زيد بن ثابت الله الله الله علمه علمه دعاء وأمره أن يتعاهد به أهله كلَّ يوم، قال: «قل حين تصبح: لبيك اللهم لبيك وسعديك، والخيرُ في يديك، ومنك وإليك، اللهم وما قلتُ من قول أو نذرتُ من نذر أو حلفتُ من حِلفِ فمشيئتُك بين يديه، ما شئتَ كان وما لم تشأ لم يكن، ولا حولَ ولا قوة إلا بك إنك على كل شيء قدير».

<sup>(</sup>۱) في المسند (۱۹۱/۵) من طريق أبي بكر بن أبي مريم عن ضمرة بن حبيب بن صهيب عن زيد بن ثابت.

<sup>(</sup>٢) لم يخرجه أبو داود.

قلت: وأخرجه اللالكائي في «شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة» رقم (٨٤٦) من طريق أبي بكر بن أبي مريم عن حبيب بن عبيد بن صهيب عن زيد بن ثابت. وسنده ضعيف عند أحمد واللالكائي، لضعف أبي بكر بن أبي مريم.

وتسمه طبعيت عند احمد والرمادي. المحت بي بحر بن بي عر انظر: «تهذيب التهذيب» «٤/ ٤٩٠) ط:الرسالة.

«اللَّهُمْ وما صلَّيتُ من صلاة فعلى من صلَّيتَ، وما لعنتُ من لعنة فعلى من لعنتَ، أنت ولتي في الدنيا والآخرة، توفني مسلماً وألحقني بالصالحين».

«أسألك اللّهم الرّضا بعد القضاءِ وبردَ العيش بعد الموتِ، ولذّة النظرِ إلى وجهك، والشوقَ إلى لقائك من غير ضرّاءَ مُضِرة ولا فتنةٍ مُضلّة. أعوذٌ بك اللّهم أن أظلم أو أُطلَم أو أعتَدي أو يُعتدى عليّ أو أكسِب خطيئةً محبطةً أو ذنباً لا تغفره».

"اللّهم فاطرَ السمواتِ والأرض، عالمَ الغيبِ والشهادة، ذا الجلالِ والإكرام، فإني أعهَد إليك في هذه الحياة الدنيا وأشهدك وكفى بكَ شهيداً، أني أشهد أن لا إله إلاّ أنت وحدك لا شريك لك، لك الملكُ ولك الحمدُ وأنت على كل شيءِ قدير، وأشهد أن محمداً عبدُك ورسولُك، وأشهد أن وعدَك حقَّ، وأن لقاءَك حقّ، والجنة حقّ، والساعةُ آتيةٌ لا ريب فيها، وأنت تبعث من في القبور، وأشهد أنك إن تكلني إلى ضَيْعة وعورةٍ وذنبٍ وخطيئة، وإني لا أثق إلا برحمتك، فاغفِر لي ذنبي إنه لا يغفر الذنوبَ إلاّ أنت، وتُبْ عليَّ إنك أنت التوّابُ الرحيم».

وللإمام أحمد (۱) وابن حبان (۲) والحاكم (۳) في صحيحيهما عن أبي مِجْلَز قال: صلّى بنا عمّارٌ ﷺ صلاةً فأوجز فيها، فأنكروا ذلك، فقال: ألم أُتِمَّ الركوعَ والسجود؟ قالوا: بلى. قال: أما إني قد دعوتُ فيها بدعاء كان رسولُ الله ﷺ يدعو به: «اللّهم بعلمك الغيبَ وقدرتِك على الخلق، أخيني ما علمتَ الحياة خيراً لي، وتوفّني إذا علمتَ الوفاة خيراً لي، وأسألك خشيتَك في الغيب والشهادة، وكلمة الحقّ في الغضب والرّضا، والقصدَ في الفقر والغنى، ولذّة النظرِ إلى وجهك، والشوق إلى لقائك في غير ضرّاءَ مضِرّةٍ ولا فتنةٍ مُضِلّة. اللّهم زيّنا بزينة

في «المسند» (٤/ ٢٦٤).

<sup>(</sup>۲) في صحيحه (٥/ ٣٠٤ ـ ٣٠٥ رقم ١٩٧١).

<sup>(</sup>٣) في «المستدرك»(١/١٤) - ٥٢٥) وصححه ووافقه الذهبي.

قلّت: وأخرجه النسائي (٣/ ٥٤ \_ ٥٥)، وابن منده في «الرد على الجهمية» رقم (٨٦)، والدارمي في «الرد على الجهمية» (ص ٢٠)، واللالكائي رقم (٨٤٥)، وابن أبي شيبة في «المصنف» (١٠/ ٢٦٤، ٢٦٥، ٢٦٥ \_ ٢٦٢) من طرق...

الإيمان واجعلنا هداةً مهتدين»، وأخرجه ابن خزيمة في كتاب التوحيد (١).

وللترمذي (٤) عنه على قال: لما قُتل عبدُ الله بنُ عَمْرِو بنِ حَرام يوم أُحد قال رسولُ الله على: «يا جابرُ ألا أُخبرك ما قال الله عزّ وجلّ لأبيك؟ قال: بلى، قال: ما كلم الله عزّ وجلّ أحداً إلاّ من وراء حجاب وكلّم أباك كِفاحاً، فقال: يا عبدي تمنّ عليّ أُعطِك؟ قال: يا ربّ تُحييني فأُقتَلَ فيك ثانية، قال: إنه قد سبق مني أُنهم إليها لا يرجعون، قال: يا ربّ فأبلغ مَن ورائي. فأنزل الله تعالىٰ هذه الآية:

<sup>(</sup>۱) في «التوحيد» (ص١٢).

حديث عمَّار صحيح، والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) في «المستدرك» (٢٠٣/٣)، وقال الحاكم: صحيح الإسناد ولم يخرجاه، واعترض عليه الذهبي في «التلخيص» بقوله: «فيض ابن وثيق» كذاب.

وقال الذهبي في «الميزان» (٥/ ٤٤٤ رقم ٦٧٩٠/٦٧٩٣): «روى عنه أبو زرعة، وأبو حاتم، وهو مقارب الحال إن شاء الله» اهـ.

وقال ابن حجر في «لسان الميزان» (٤٥٦/٤): «وقد ذكره ابن أبي حاتم ولم يجرحه، وأخرج له الحاكم في المستدرك محتجاً به، وذكره ابن حبان في الثقات...» اهـ.

وأخرج أحمد (٣/ ٣٦١) حديث جابر برجال ثقات ما عدا عبد الله بن محمد بن عقيل، وهو ليّن الحديث.

وخلاصة القول: أن الحديث حسن لغيره، والله أعلم.

<sup>(</sup>٣) ٣٦١/٣، وقد تقدم الكلام عليه في التعليقة السابقة.

<sup>(</sup>٤) في السنن (٥/ ٢٣٠ ـ ٢٣١ رقم ٢٠١٠) وقال: هذا حديث حسن غريب. قلت: وأخرجه ابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٢٠٢)، وابن ماجه رقم (١٩٠ و ٢٨٠٠)، والحاكم في «المستدرك» (٣/ ٢٠٤) وصححه ووافقه الذهبي، وحسن الألباني الحديث.

وخلاصة القول: أن الحديث حسن، والله أعلم.

﴿ وَلَا تَحْسَبَنَ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَتًا ﴾ [آل عمران: ١٦٩] الآية. قال الترمذي: هذا حديث حسن غريب. قلت (١): وإسنادُهُ صحيحٌ.

وفي رواية ابن عرفة<sup>(١)</sup>: ثم قرأ رسولُ الله ﷺ: ﴿وَبُحُومٌ يَوَمَهِز نَاضِرَةُ ۞ إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ۞﴾ [القيامة].

وفي رواية سعيدِ بن هُشيم عن ابن عمرَ على قال: قال رسولُ الله على: «يومُ

<sup>(</sup>١) القائل ابن القيم في «حادي الأرواح» (ص٤٠١).

<sup>(</sup>٢) في السنن (٤/ ٦٨٨ رقم ٢٥٥٣) و(٥/ ٤٣١ رقم ٣٣٣٠) وقال الترمذي: هذا حديث غريب.

<sup>(</sup>٣) عزاه إليه الهيثمي في «المجمع» (١٠/ ٤٠١).

قلت: وأخرجه أبو يعلى (١٠/ ٧٦ رقم ٧١/٥)، والطبري في جامع البيان (٢٩ / ١٩٣)، والحاكم (٢/ ٥٠٩)، وصححه وتعقبه الذهبي بقوله: «بل هو ـ أي ثوير ـ واهي الحديث»، وأبو القاسم الأصبهاني في «الحجة في بيان المحجة» (٢٤٣/٢) رقم ٢١٨، والآجري في «الشريعة» (٣٨/٣ رقم ٣٦٣/ ٣١٤)، والدارقطني في «الرؤية» رقم (١٨٨ و١٩٠ و١٩١)، واللالكائي رقم (١٨٨ و١٤٨)، وأحمد (٢/٣، ١٤)، والخطيب في «الموضح» (٢/٩) من طرق.

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٤٠١/١٠) وقال: «رواه أحمد وأبو يعلى والطبراني، وفي أسانيدهم ثوير بن أبي فاختة، وهو مجمع على ضعفه» اهـ.

وأورده السيوطي في «الدر المنثور» (٢٩٠/٦) وعزاه لابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، والترمذي، وابن جرير، وابن المنذر والآجري في الشريعة، والدارقطني في «الرؤية»، والحاكم وابن مردويه، واللالكائي في السنة والبيهقي» اهد.

وحكم المحدث الألباني على الحديث بالضعف في «الضعيفة» رقم (١٩٨٥)، وهو كما قال حفظه الله.

<sup>(</sup>٤) عزاه إليه ابن القيم في «حادي الأرواح» (ص٤٠٢) من طريق شبابة، عن إسرائيل، عن ثوير، عن ابن عمر مرفوعاً.

قلت: ثوير متفق على ضعفه، والزيادة هذه عند الترمذي أيضاً.

القيامة أولُ يوم نظرت فيه عينَ إلى الله تبارك وتعالى ، رواه الدارقطني (١).

وقال الترمذيُّ (٢) رحمه الله: حدَّثنا محمدُ بنُ إسماعيلَ أخبرنا هشامُ بنُ عمارِ

<sup>(</sup>۱) في «الرؤية» رقم (۱۹۲).

قلت: وأخرجه الخطيب في «تاريخ بغداد» (٢٥٢/١٠) وسنده ضعيف جداً.

كوثر بن حكيم: منكر الحديث كما قال الإمام البخاري في «التاريخ الكبير» (٧/ ٢٤٥)، وهيثم بن حكيم: متروك الحديث.

وخلاصة القول: أن الحديث ضعيف.

 <sup>(</sup>٢) في «الرؤية» للدارقطني رقم (١٩٣) بإسناد ضعيف منقطع، فهو من رواية حماد بن جعفر
 عن ابن عمر وبينهما مفاوز، وحماد بن جعفر منكر الحديث.
 والخلاصة أن الحديث ضعيف.

<sup>(</sup>٣) (ص١٦١)، بإسناد ضعيف منقطع، انظر التعليقة السابقة.

<sup>(</sup>٤) في السنن (٤/ ٦٨٥ رقم ٢٥٤٩)، وقال الترمذي: هذا حديث غريب، لا نعرفه إلاّ من هذا الوجّه.

وقد روى سويد بن عمرو عن الأوزاعي شيئاً من هذا الحديث.

قلت: وأخرجه ابن ماجه (٢/ ١٤٥٠ ـ ١٤٥١ رقم ٤٣٣٦)، وتمام في فوائده رقم (١٥٨٦) وقد ضعف الألباني الحديث في ضعيف الترمذي وابن ماجه، وضعيف الجامع الصغير رقم (١٨٣١)، وفي مشكاة المصابيح رقم (٥٦٤٧).

أخبرنا عبدُ الحميد بنُ حبيبِ بنِ أبي العشرين أخبرنا الأوزاعيُّ حدثنا حسانُ بنُ عطيةَ عن سعيدِ بنِ المسيِّبِ أنه لقي أبا هريرة وَ الله فقال أبو هريرة: أتسأل الله تعالى أن يجمعَ بيني وبينك في سوق الجنة. فقال سعيد: أفيها سوقٌ؟ قال: نعم، أخبرني رسولُ الله والله المال المجنة إذا دخلوها نزلوا فيها بفضل أعمالِهم، ثم يؤذن في مقدار يوم الجمعةِ من أيام الدنيا فيزورون ربَّهم ويبرُز لهم عرشُه ويتبدّى لهم في روضة من رياض الجنة، فتوضع لهم منابرُ من نور ومنابرُ من لؤلؤ ومنابرُ من ياقوت ومنابرُ من زَبرجَدِ ومنابرُ من ذهب ومنابرُ من فضة، ويجلِس أدناهم وما فيهم من دنيء على كُثبان المِسك والكافور. وما يَرَوْن أن أصحابَ الكراسي بأفضل منهم مجلساً.

قال أبو هريرة: قلت: يا رسولَ الله، وهل نرى ربّنا؟ قال: نعم، هل تتمارون في رؤية الشمس والقمر ليلة البدر؟ قلنا: لا. قال: كذلك لا تتمارون في رؤية ربّكم، ولا يبقى في ذلكَ المجلس رجلٌ إلا حاضره اللّه تعالى محاضَرة حتى يقولَ للرجل منهم: يا فلانُ بنَ فلان أتذكرُ يوم قلت كذا وكذا؟ فيذكره ببعض غَدَراته في الدنيا. فيقول: يا ربّ أفلم تغفز لي؟ فيقول: بلى، فبسعة مغفرتي بلغتَ منزلتك هذه. فبينما هم على ذلك غَشِيَتْهم سحابة من فوقهم فأمطرَتْ عليهم طِيباً لم يجدوا مثلَ ريحِه شيئاً قطم.

ويقول ربننا عزّ وجلّ: قوموا إلى ما أعددتُ لكم من الكرامة فخذوا ما اشتهيتم. فنأتي سوقاً قد حفّت به الملائكة فيه ما لم تنظُر العيونُ إلى مثله ولم تسمع الآذانُ ولم يخطُر على القلوب، فيُحمل إلينا ما اشتهينا ليس يباع فيها ولا يُشترى.

وفي ذلك السوقِ يلقى أهلُ الجنةِ بعضُهم بعضاً. قال: فيُقبل الرجلُ ذو المنزلة المرتفعةِ فيلقى من هو دونه، وما فيهم دنيء، فَيرُوعه ما يرى عليه من اللباس، فما ينقضي آخرُ حديثهِ حتى يتختلَ إليه ما هو أحسنُ منه، وذلك أنه لا ينبغى لأحد أن يحزَنَ فيها.

ثم ننصرف إلى منازلنا فتتلقّانا أزواجُنا فيقُلْن: مرحباً وأهلاً، لقد جئتَ وإن لك من الجمال أفضلَ مما فارقْتَنا عليه. فنقول: إن جالسنا اليومَ ربَّنا الجبارَ، ويجِقّنا أن ننقلبَ بمثل ما انقلبنا». هذا حديثٌ غريبٌ لا نعرفه إلاّ من هذا الوجه.

قلت: ابنُ أبي العشرين كاتبُ الأوزاعي. قال أحمدُ<sup>(۱)</sup> وأبو حاتم<sup>(۲)</sup>: ثقةً. وقال النسائي<sup>(۳)</sup>: ليس بذاك القوي، وقال البخاري<sup>(٤)</sup>: ربما يخالف في حديثه، وفي التقريب<sup>(٥)</sup>: صَدوقٌ ربما أخطأ، وأما بقيةُ رجالهِ فلا يُسأل عنهم. ورواه ابنُ ماجه<sup>(۱)</sup> وابن أبي الدنيا<sup>(۷)</sup> وابنُ أبي عاصم<sup>(۸)</sup>.

ولابنِ بطة (٩) عن عمار بنِ رُويبة فلله قال: نظر النبي الله إلى القمر ليلة البدر، فقال: «إنكم ستَرَون ربَّكم كما تَرَوْن هذا القمر، لا تُضارّون في رؤيته، فإن الستطعتم على أن لا تُغلَبوا على صلاة قبل طلوع الشمس وصلاة قبل غروبِها فافعلوا».

وفي رواية له (۱۰۰ عنه قال: نظر رسولُ الله ﷺ إلى القمر ليلةَ البدر، فقال: «إنكم سترونَ ربَّكم تبارك وتعالىٰ كما تَرَوْن هذا القمرَ لا تُضامون في رؤيته، فإن استطعتم أن لا تُغلَبوا على ركعتين قبل طلوعِ الشمسِ وركعتين بعد غروبِها فافعلوا».

<sup>(</sup>١) العلل رواية عبد الله (٢٦١٠)، وعنه في الجرح (٣/١/١١).

<sup>(</sup>۲) في «الجرح والتعديل» (۳/ ۱ / ۱۱).

<sup>(</sup>٣) في «الضعفاء والمتروكين» رقم (٤١٩).

<sup>(</sup>٤) في «التاريخ الكبير» (٦/ ٤٥).

<sup>(0) 1/473.</sup> 

<sup>(</sup>٦) رقم (٤٣٣٦) كما تقدم.

<sup>(</sup>٧) عزاه إليه المنذري في «الترغيب والترهيب» (٤/ ٤٥١) عن هقل بن زياد كاتب الأوزاعي أيضاً \_ وهو ثقة احتج به مسلم وغيره.

<sup>(</sup>٨) في «السنة» رقم (٥٨٥) إسناده ضعيف لضعف هشام بن عمار وعبد الحميد. والحديث ضعيف كما تقدم، وانظر: «الضعيفة» للألباني رقم (١٧٢٢).

<sup>(</sup>٩) عزاه إليه ابن القيم في «حادي الأرواح» (ص٤٠٣)، وفي إسناده أبو بكر بن عمارة بن رويبة، قال عنه الحافظ في «التقريب» رقم (٧٩٨٣): مقبول.

وأخرجه البخاري رقم ٥٥٤، ومسلم رقم (٦٣٣) من حديث جابر بن عبد الله.

<sup>(</sup>١٠) عزاه إلى ابن بطة ابن القيم في «حادي الأرواح» (ص٤٠٤)، وفي إسناده المسعودي صدوق وقد اختلط. وأبو بكر بن عمارة بن رويبة تقدم الكلام عليه في التعليقة السابقة. والحديث في الصحيحين من حديث جرير بن عبد الله كما تقدم في التعليقة السابقة.

ولأبي معاوية عن سلمانَ الفارسيِّ (١) على قال: «يأتون النبيُّ على فيقولون: يا نبيً الله ، إنَّ الله فتح بك وختم بك وغفرَ لك، قم فاشفغ لنا إلى ربك، فيقولون: نعم أنا صاحبُكم، فيخرُج يحوش الناسَ حتى ينتهيَ إلى باب الجنة فيأخذ بحلقة البابِ فيقرَع، فبُقال: من هذا؟ فيقول: محمدٌ على قال: فيُفتح له فيجيء حتى يقومَ بين يدي اللهِ عزّ وجلّ فيستأذن في السجود فيؤذن له»، الحديث.

ولابنِ بطة (٢) والبزارِ (٣) عن حذيفة والله على قال: قال رسولُ الله على: «أتاني جبريلُ فإذا في كفّه مرآة كأصفى المرايا وأحسنِها، وإذا في وسطها نُكتة سوداء. قال: قلت: يا جبريلُ ما هذه قال: هذه الدنيا صفاؤها وحسنُها. قال: قلت: وما هذه اللمعة في وسطها؟ قال: هذه الجمعة. قال: قلت: وما الجمعة؟ قال: يوم من أيام ربّك عظيم، وسأخبرك بشرفه وفضلهِ واسمهِ في الآخرة.

أمّا شرفُه وفضلُه في الدنيا، فإن الله تعالىٰ جمع فيه أمرَ الخلق، وأمّا ما يُرجى فيه فإن فيه ساعةً لا يوافقها عبد مسلم أو أمةً مسلمة يسألان الله فيها خيراً إلاّ أعطاهما إياه.

وأمّا شرفُه وفضلُه واسمُه في الآخرة، فإنّ الله تبارك وتعالى إذا صير أهلَ الجنّة إلى الجنّة وأهلَ النار إلى النار، وجرت عليهم أيامُها وساعاتُها ليس بها ليلّ ولا نهارٌ إلاّ قد علم الله مقدار ذلك وساعاته، فإذا كان يومُ الجمعة في الحين الذي يبرُز ـ أو يخرج ـ فيه أهلُ الجنة إلى جُمُعتهم نادى مناد: يا أهلَ الجنّة اخرُجوا إلى دار المزيدِ لا يعلم سعتَه وعَرضَه وطولَه إلاّ اللهُ تعالىٰ في كُثبانِ من المسك.

<sup>(</sup>۱) عزاه إليه ابن القيم في «حادي الأرواح» (ص٤٠٤). وحديث الشفاعة معروف أخرجه البخاري في مواضع من «صحيحه» منها رقم (١٤٧٥) من حديث ابن عمر.

 <sup>(</sup>۲) عزاه إليه ابن القيم في «حادي الأرواح» (ص٤٠٤).
 وسنده ضعيف، فإن القاسم بن مطيب قال عنه ابن حبان: يستحق الترك، انظر: «الميزان»
 (٣٨٠/٣).

 <sup>(</sup>٣) في «المسند» (١٩٣/٤ ـ ١٩٤ رقم ٣٥١٨ ـ كشف).
 وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٢٠/ ٤٢٢) وقال: رواه البزار وفيه القاسم بن مطيب،
 وهو متروك.

قال: فيخرُج غلمانُ الأنبياءِ بمنابرَ من نورٍ، ويخرُج غلمانُ المؤمنين بكراسيً من ياقوتٍ. قال: فإذا وُضعتْ لهم وأخذ القومُ مجالسَهم بعث الله تبارك وتعالىٰ ريحاً تدعى المُثيرةُ، تُثير عليهم آثارَ المسك الأبيضِ تُدخِله من تحت ثيابهم وتُخرِجه في وجوهِهم وأشعارِهم، فتلك الريحُ أعلمُ كيف تصنع بذلك المسكِ من امرأة أحدِكم لو دفع إليها ذلك الطيبَ بإذن الله تعالىٰ.

قال: ثم يوحي اللَّهُ سبحانه وتعالىٰ إلى حَمَلة العرشِ فيوضَع بين ظَهرانِي الجنَّة وبينه وبينهم الحجبُ، فيكون أولَ ما يسمعون منه أن يقول: أين عبادي الذين أطاعوني في الغيب ولم يَرَوْني وصدقوا رسلي واتبعوا أمري؟ فسلوني فهذا يومُ المزيد. قال: فيجتمعون على كلمة واحدة: ربَّنا رضِينا عنك فارضَ عنا.

قال: فيرجِع اللَّهُ تعالىٰ في قولهم أن يا أهل الجنة لو لم أرضَ عنكم لما أسكنتُكم جنتي، فهذا يومُ المزيد فسلوني، قال: فيجتمعون على كلمة واحدة: ربُّ وجهَك، أرِنا ننظرُ إليه. قال: فيكشف اللَّهُ تبارك وتعالىٰ الحجبَ ويتجلّى لهم فيغشاهم من نوره شيءٌ لولا أنّه قضى عليهم أن لا يحترقوا لاحترقوا مما غَشِيَهم من نوره. قال: ثم يقال: ارجِعوا إلى منازلكم، قال: فيرجعون إلى منازلهم وقد خَفُوا على أزواجهم وخَفِين عليهم مما غَشِيهم من نوره.

فإذا صاروا إلى منازلهم يزاد النور وأمكن، ويزاد وأمكن، حتى يرجِعوا إلى صورهم التي كانوا عليها. قال: فيقول لهم أزواجُهم: لقد خرجتم من عندنا على صورة ورجَعتم على غيرها، قال: فيقولون: ذلك بأنّ الله تجلّى لنا فنظرنا منه إلى ما خَفِينا به عليكن. قال: فلهم في كل سبعة أيام الضعفُ على ما كانوا فيه. قال: وذلك قوله عير وجلّ: ﴿ فَلَا نَعْلُمُ نَفْشُ مّا أَنْفِي كُمُ مِن قُرَّةٍ أَعَيْنِ جَزَاءً بِمَا كَانُوا فيه يَمْلُونَ ﴾ [السجدة: ١٧]».

ولابن مهدي عنه(١) عَلَيْهُ في قوله عزّ وجلّ: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا ٱلْحُسَّنَى وَزِيَادَةً ﴾

<sup>(</sup>۱) أخرجه اللالكائي رقم (۷۸۳)، وابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٤٧٣)، وابن خزيمة في «الـتوحيد» (ص۱۸۳)، والـارقطني في «الـرؤية» رقم (٢٢٤ و٢٢٦)، والآجـري في «الشريعة» (ص٢٥٧)، والطبري في «جامع البيان» (١٠٤/١١).

وقال الألباني في اظلال الجنة (٢٠٦/١): احديث موقوف صحيح... ولكن يشهد له=

[يونس: ٢٦]، قال: النظرُ إلى وجه اللَّهِ عزّ وجلّ. قال الحاكم<sup>(١)</sup> رحمه الله تعالىٰ: وتفسيرُ الصحابيِّ عندنا في حكم المرفوع.

ولابن خزيمة (٢) عن أبي نَضْرَة قال: خطبنا ابنُ عباس ﷺ فقال: قال رسولُ الله ﷺ: «ما من نبيً إلا وله دعوة تعجَّلها في الدنيا، وإني اختبأتُ دعوتي شفاعة لأُمتي يوم القيامة، فآتي بابَ الجنة فآخُذ بحلقة البابِ فأقرع الباب، فيقال: من أنت؟ فأقول: أنا محمد. فآتي ربي وهو على كرسيّه \_ أو على سريره \_ فيتجلّى لي ربي فأخِرَ له ساجداً».

ولأبي بكر بنِ أبي داودَ عن ابن عباس<sup>(٣)</sup> و أيضاً عن النبي عَلِيْهُ قال: «إنَّ أهلَ الجنةِ يَرَوْن ربَّهم تبارك وتعالىٰ في كل جمعةِ في رمال الكافور، وأقربُهم منه مجلساً أسرعُهم إليه يوم الجمعة وأبكرُهم غُدواً».

الحدیث المرفوع قبله ـ وهو حدیث صهیب الذي أخرجه مسلم رقم (۱۸۱) وغیره، وهو
 حدیث صحیح ـ.

<sup>(</sup>١) في المعرفة علوم الحديث؛ (ص٢٠):

هذا الحديث وأشباهه مسندة عن آخرها وليست بموقوفة، فإن الصحابي الذي شهد الوحي والتنزيل، فأخبر عن آية من القرآن أنها نزلت في كذا وكذا، فإنه حديث مسند؛ اهـ.

<sup>(</sup>٢) لم أعثر عليه عند ابن خزيمة، وقد عزاه إليه ابن القيم في «حادي الأرواح» (ص٢٠٤)، وأخرجه أحمد في «المسند» (١/ ٢٨١ ـ ٢٨٢) مطوّلاً بألفاظ متقاربة. وفي سنده علي بن زيد بن جدعان وهو ضعيف. وقد اضطرب فيه فمرّة رواه عن ابن عباس، ومرّة عن أبي موسى. والحديث قد ورد في الصحيحين من حديث أنس وأبي هريرة.

وخلاصة القول: أن الحديث حسن لغيره.

<sup>(</sup>٣) \* أخرجه الآجري في «الشريعة» (٣/ ٣١ رقم ٣٥٢/٦٥٣) من حديث ابن عباس بسند ضعيف، الحسن البصري: مدلس وقد عنعن.

<sup>\*</sup> وأخرجه ابن ماجه رقم (١٠٩٤) مرفوعاً من حديث ابن مسعود: "إن الناس يجلسون من الله يوم القيامة على قدر رواحهم إلى الجمعات...» بسند ضعيف. والأعمش: مدلس وقد عنعن. \* وأخرج الطبراني في "المعجم الكبير" (٩١٦٩ رقم ٩١٦٩) بنحو حديث ابن عباس موقوفاً من قول ابن مسعود.

وفيه أبو عبيدة بن عبد الله: لم يسمع من أبيه، قاله الهيثمي في «مجمع الزوائد» «٢/ «١٧٨»، أي فالسند منقطع. وما ورد موقوفاً في حكم المرفوع عن ابن مسعود، ولكن لهذا الحديث ما يشهد له.

وخلاصة القول أن الحديث حسن لغيره، والله أعلم.

وللصغاني عن عبد الله بن عَمْرو بنِ العاص<sup>(۱)</sup> وَ الله الله الله الملائكة لعبادته أصنافاً، فإن منهم لَمَلائكة قياماً صافين من يوم خلقهم إلى يوم القيامة، وملائكة ركوعاً خشوعاً من يوم خلقهم إلى يوم القيامة، وملائكة سجوداً منذ خلقهم إلى يوم القيامة، وتجلى لهم تعالى ونظروا إلى وجهه الكريم قالوا: «سبحانك ما عبدناك حقَّ عبادتِك».

وللدارمي (٢) عن أبي الدرداءِ وَ اللهُ أَن فضالةً ـ يعني ابنَ عُبيد وَ اللهُ ـ كان يقط اللهُ الرّضا بعد القضاء، وبَرْدَ العيشِ بعد الموت، ولذة النظرِ إلى وجهك، والشوقَ إلى لقائك في غير ضرّاءً مضرّةٍ ولا فتنةٍ مُضلّة.

وللإمام أحمد (٣) عن عُبادة بن الصامت وللإمام أحمد أنه قال: «قد حدّثتُكم عن النبيّ على أنه قال: «قد حدّثتُكم عن الدجال حتى خَشِيتُ أن لا تعقِلوا، إن المسيحَ الدجالَ رجلٌ قصيرٌ أفحج، جعدٌ أعورُ، مطموسُ العينِ ليست بناتئة ولا حَجْراء، فإن التبس عليكم فاعلموا أن ربّكم ليس بأعورَ، وإنكم لن ترَوْا ربّكم حتى تموتوا».

وقال الصغاني: حدثنا روح بنُ عبادة حدثنا عبّادُ بن منصور قال: سمعتُ عديًّ بنَ أرطاةً يخطُب على المنبر بالمدائن، فجعل يعِظ حتى بكى وأبكى ثم قال: كونوا كرجل قال لابنه وهو يعظه: يا بنيَّ أوصيك أن لا تصلّي صلاةً إلاّ ظننتَ أنك لا تصلّي بعدها غيرَها حتى تموت، وتعالى يا بنيّ نعمل عمل رجلين كأنهما قد وقفا على النار ثم سألا الكرة، ولقد سمعتُ فلاناً ـ نسيَ عبّادٌ اسمه ـ ما بيني

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في «التاريخ الكبير» (١/ ٢/٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في «الكبير» (٣١٩/١٨ رقم ٨٢٥)، وفي الأوسط رقم (٦٠٩١)، وفي الدعاء رقم (١٤٢٣)،

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١٠/١٠٠) وقال: رواه الطبراني في الكبير والأوسط ورجالهما ثقات.

وأخرجه ابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٤٢٧)، والدارقطني في «الرؤية» رقم (٢٢٩)، بسند صحيح.

 <sup>(</sup>٣) في «المسند» (٥/ ٣٢٤) فيه بقية مدلس، ولكنه صرّح بالتحديث عند أحمد، وشيخه شامي.
 قلت: وأخرجه ابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٤٢٨)، وأبو داود في «السنن» مختصراً
 (٤٣٢٠)، والآجري في «الشريعة» (٣/ ١٩٨ رقم ٩٣٦/ ٩٣٦) وللحديث شواهد.

وخلاصة القول: أن الحديث صحيح، والله أعلم.

وبين رسولِ الله عَلَيْ غيرُه، فقال: إنّ رسولَ الله عَلَيْ قال: "إنّ لله ملائكة ترعُد فرائصُهم من مخافته، ما منهم مَلَكُ تقطُر دمعتُه من عينه إلا وقعت مَلَكاً يسبّح اللّه تعالىٰ. قال: وملائكة سجود منذ خلق السمواتِ والأرضَ لم يرفعوا رؤوسَهم ولا يرفعونها إلى يوم القيامة، وصفوف لم ينصرفوا عن مَصافّهم ولا ينصرفون إلى يوم القيامة، فإذا كان يوم القيامة وتجلّى لهم ربّهم فنظروا إليه قالوا: سبحانك ما عبدناك كما ينبغي لنا أن نعبُدك "(۱).

فثبت بهذه الأحاديثِ المتواترةِ الصحيحة الصريحةِ أن اللّه عزّ وجلّ يُرى في الآخرة كما يشاء، وأن الشهداء بعد موتِهم يرَونه، وأن الملائكة يرونه، وأن النبيَّ عَلِيُّ يراه عند استئذانهِ في الشفاعة، وأن أمة محمّدِ عَلِيُّ بَرَّهم وفاجرَهم يرَونه في عَرَصات القيامة، وهي للفاجر والمنافقِ ابتلاءٌ وامتحانٌ ونوعٌ من العقوبة، وأما رؤيةُ الفرحُ والسرورِ والتلذّذ بالنظر إلى وجه اللّهِ عزّ وجلّ، فهي خاصّة لأوليائه المؤمنين يُؤذن لهم في السجود ويُعطَون النورَ التامَّ على الصراط فيتبعونه. ثم يتجلّى لهم في الجنة فيرَونه كما يشاء، وهي الزيادةُ في يوم المزيدِ كما في الآيات السابقة وما في معناها من الأحاديث التي سردناها، وقد جاءت أحاديث صحيحةٌ في تفسير الزيادةِ بالنظر إلى وجه الله عزّ وجلّ، منها حديثُ أس وحديثُ أنسٍ وحديثُ حذيفةً وحديثُ صُهيب، وقد تقدّم ذكرُها قريباً.

وللدارقطني<sup>(٢)</sup> عن أُبيّ بن كعبٍ ﷺ عن النبيّ ﷺ في قوله تعالىٰ: ﴿لِلَّذِينَ ٱحۡسَنُوا لَلۡمُسۡنَىٰ وَزِيـَادَةً ﴾ [يونس: ٢٦]، قال: النظرُ إلى وجه الله عزّ وجلّ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الخطيب في التاريخ بغدادا (۳۰٦/۱۲ ـ ۳۰۷) من طريق الصاغاني عنه به. وأشار إلى خطبة عدي بن أرطاة ابن حجر في التهذيب التهذيب (۱/ ۸۵)، وكذلك الذهبي في اسير أعلام النبلاءا (٥٣/٥).

<sup>(</sup>۲) في «الرؤية» رقم (۲۰۰).

قلت: وأخرجه اللالكائي رقم (٨٤٩) بسند الدارقطني، وفيه مجاهيل.

وأخرجه اللالكائي رقم (٧٨٠) من طريق آخر عن أبي العالية... به، بسند ضعيف لجهالة الراوي عن أبي العالية.

ولابن جرير (١) عنه ﴿ قَالَ: سَأَلَتُ رَسُولَ اللهُ ﷺ عَن ﴿ النَّادَةُ ۖ فَي كَتَابِ اللهُ عَزْ وَجَلّ، قُولُه تَعَالَىٰ: ﴿ لِلَّذِينَ أَخْسَنُوا الْمُسْنَى وَزِيَادَةً ۗ ﴾ [يونس: ٢٦]، قال ﷺ: ﴿ الحُسنى: الجنَّةُ، والزيادةُ: النظرُ إلى اللهُ عَزْ وَجَلّ ﴾.

ولابن جرير (٢) عن كعب بن عُجْرَة ﴿ عَنْ النبيّ ﷺ في قوله تعالىٰ: ﴿ لِلَّذِينَ آحَسَنُوا لَلْسُنَىٰ وَزِيَادَةً ﴾ [يونس: ٢٦]، قال: «الزيادةُ النظرُ إلى وجه الرحمٰنِ عز وجلّ جلاله».

ورواهُ ابنُ حميدِ (٣) عنه بلفظ: «الزيادةُ النظرُ إلى وجه الله تبارك وتعالىٰ».

وللحسن بنِ عَرفة (٤) عن أنس و قال: سُئل رسولُ الله عَلَيْهِ عن هذه الآية: ﴿ لِللَّذِينَ أَحْسَنُوا المُحْسَنَى وَزِيَادَةً ﴾ [يونس: ٢٦]، قال: «للذين أحسنوا العمل في الدنيا، والحسنى وهي الجنة، والزيادة وهي النظرُ إلى وجه الله عزّ وجلّ».

وقد رُوي تفسيرُ «الزيادة» بالنظر إلى وجه الله عزّ وجلّ عن أبي بكر فله، وعليّ بنِ أبي طالب، وحُذيفة بنِ اليمانِ، وعبدِ الله بنِ عباسٍ، وأبي موسى، وعن عبادة بنِ الصامت، وغيرِهم من الصحابة فله الله عن التابعين عن سعيد بنِ المسيّب، وعبدِ الرحمٰنِ بن أبي ليلى، وعبدِ الرحمٰن بنِ السابط، ومجاهدِ، وعِكْرِمَة، وعامِر بن سعدٍ، وعطاءٍ، والضحاكِ، والحسنِ، وقتادة، والسّديّ، ومحمدِ بنِ إسحاق، ومقاتلِ وغيرِهم (٢)، رحمهم الله من السلف والخلف، ولولا خشيةُ الإطالةِ لنقلنا أقوالَهم بأسانيدها، وفيما ذكرنا من المرفوع كفاية، وبالله التوفيق.

<sup>(</sup>١) في «جامع البيان» (١٥/ ٦٩ رقم ١٧٦٣٣ ـ شاكر) بسند ضعيف لجهالة الراوي عن أبي العالية .

<sup>(</sup>٢) في الجامع البيان (٦٨/١٥ رقم ١٧٦٣١ ـ شاكر) بسند ضعيف لضعف إبراهيم بن المختار؛ ولأنه من مرسل عطاء عن كعب بن عجرة قاله الشيخ أحمد شاكر. قلت: وأخرجه اللالكائي رقم (٧٨١).

<sup>(</sup>٣) لم أجده عند ابن حميد، وانظر الذي قبله.

<sup>(</sup>٤) في جزئه رقم (٢٣).

قلت: وأخرجه اللالكائي رقم (٧٧٩) بسند ضعيف، سلم بن سالم البلخي ضعيف، ونوح بن أبي مريم: منكر الحديث، قاله البخاري.

قلت: إن الأحاديث المتقدمة يقوّي بعضها بعضاً، فتكون صحيحة لغيرها إن شاء الله.

<sup>(</sup>٥) سيأتي تخريج هذه الآثار قريباً، عند ذكر المنقول عن أصحاب رسول الله علي في هذا الباب.

<sup>(</sup>٦) سيأتي تخريج هذه الآثار قريباً، عند ذكر أقوال التابعين رحمهم الله تعالى في ذلك.

## ذكرُ المنقولِ عن أصحاب رسولِ الله ﷺ في هذا الباب

قال أبو بكر (١١) وَ الله عَلَيْهِ وَقَرَأَ: ﴿ لِلَّذِينَ أَحَسَنُوا لَلْمُسْنَى وَزِيَادَةً ﴾ [يونس: ٢٦]، فقالوا: ما الزيادة يا خليفة رسولِ الله ﷺ؟ قال: النظرُ إلى وجه الله تبارك وتعالى.

وقال عليّ (٢) ﷺ: من تمام النعمةِ دخولُ الجنة والنظرُ إلى وجه الله تبارك وتعالىٰ في جنّته.

وقال حذيفةُ (٣) ﴿ الزيادةُ الزيادةُ النظرُ إلى وجه الله تبارك وتعالىٰ.

وزاد السيوطي في «الدر المنثور» (٣٠٦/٣) نسبته لابن أبي شيبة، وابن المنذر، وأبي الشيخ، وابن مردويه.

وعلَّته تدليس أبي إسحاق السبيعي وقد عنعنه.

ومسلم بن نذير: لا بأس به، تابعي روى عنه جماعة، وذكره ابن حبان في «الثقات»، وقال عنه أبو حاتم: «لا بأس به».

وأخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (١١/ ١٠٥) بإسناده إلى شعبة، عن أبي إسحاق عن عامر بن سعد موقوفاً عليه، وهو على شرط مسلم.

وقال أبو الأشبال في «جامع البيان» (٦٣/١٥): رواه الآجري في «الشريعة» مرسلاً، وقال عن الأثر: في إسناده نظر.

وقال المحدث الألباني في «ظلال الجنّة» (٢٠٦/١): حديث موقوف صحيح... ويشهد له الحديث المرفوع قبله ـ وهو حديث صهيب الذي أخرجه مسلم رقم (١٨١) وغيره وهو حديث صحيح.

وخلاصة القول: أن أثر أبي بكر رجاله ثقات وفي إسناده انقطاع، وهو صحيح لغيره.

- (٢) أخرجه اللالكائي رقم (٨٥٩)، وابن أبي حاتم ـ كما في «حادي الأرواح» (ص٤٠٩) ـ وسنده ضعيف: عمارة بن عبد قال عنه الحافظ في «التقريب» رقم (٤٨٥٣): مقبول. وصالح بن أبي خالد ذكره في «الجرح والتعديل» وسكت عنه.
- والأثر صحيح لغيره. (٣) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» رقم (٤٧٣)، والآجري في «الشريعة» (٢/ ١٤) رقم ٣٤٩/٦٣٢، وابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٤٧٣)، والطبري في «جامع=

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي عاصم رقم (٤٧٣)، وعبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» رقم (٤٧٠ و ٤٧١)، وابن و ٤٧١)، واللالكائي رقم (٧٨٠، ٧٨٤)، والطبري في «جامع البيان» (١٠٤/١١)، وابن منده في «الرد على الجهمية» رقم (٨٤)، وابن خزيمة في «التوحيد» (٢/ ٤٥٠ رقم ٢٢١)، والأجري في «الشريعة» (٣/ ٢٣٠، ٢٦٠)، والدارقطني في «الرؤية» رقم (٢٢١ و٢٢٢)، والآجري في «الشريعة» (ص ٢٠٠ ١٣٠، ٢٣٠، ٣٤٧]) ـ والدارمي في «الرد على الجهمية» (ص ٢٠٠)، والبيهقي في «الأسماء والصفات» رقم (٢٦٦) وفي «الاعتقاد» (ص ٢٠).

وقال عبدُ الله بنُ مسعودِ (١) ﴿ الله عن منكم من إنسان إلا أن ربَّه سيخلو به يومَ القيامة كما يخلو أحدُكم بالقمر ليلةَ البدر، قال: فيقول: ما غرَّك بي يا ابنَ آدمَ (ثلاث مرات)، ماذا أجبتَ المرسلين (ثلاث مرات)، ماذا عَمِلتَ فيما عَلِمْتَ؟ وقال عَلَيْهُ (٢): الزيادةُ النظرُ إلى وجه الله عزّ وجلّ.

وقيل لابن عباس (٣) ﴿ عَلَى من دخل الْجنّة يرى ربّه عز وجلّ ؟ قال: نعم.

وقال معاذُ بنُ جبل (٤) ﴿ الله عَلَيْهِ: يُحشر الناسُ يوم القيامةِ في صعيدِ واحد، فينادَى: أين المتقون؟ فيقومون في كنفِ واحدِ من الرحمٰن تعالىٰ، لا يحتجب اللّهُ منهم ولا يَسْتتر. قال أبو عفيفٍ \_ وهو الراوي عنه \_: مَن المتقون؟ قال: قومٌ اتّقوا الشّركُ وعبادة الأوثانِ وأخلصوا لله في العبادة، فيمرّون إلى الجنّة.

وكان أبو هريرة (٥) رَبُّ عُلِيد يقول: لن تَرَوْا ربَّكم حتى تذوقوا الموت.

البيان» (١١/ ١٠٥)، والدارمي في «الرد على الجهمية» (ص٦١)، واللالكائي رقم (٧٨٣، ٥ البيان» (وأبن خزيمة (٢/ ٤٥٢ رقم (٢٦٥)، والبيهقي في «الأسماء والصفات» رقم (٦٦٦) بسند ضعيف، فيه عنعنة أبي إسحاق. وانظر الكلام على أثر أبي بكر الصديق المتقدم آنفاً وهو أثر صحيح لغيره.

<sup>(</sup>۱) أخرجه اللالكائي رقم (۸٦٠).

وأبو عوانة ـ كما في «حادي الأرواح» (ص٤١٠) بسند صحيح.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه اللالكائي رقم (۷۸۷).
 وأخرجه أبو بكر بن أبي داود ـ كما في «حادي الأرواح» (ص٤١٠) بسند ضعيف وهو أثر صحيح لغيره.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الآجري في «الشريعة» (١٣/٢ رقم ٣٤٦/٦٢٩) بسند ضعيف. إبراهيم بن الحكم بن أبان العَدَنيُ: ضعفه الحافظ في «التقريب» (١٦٦)، وأثر ابن عباس حسن لغيره.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه اللالكائي رقم (٨٦٤).
 وابن أبي حاتم ـ كما في «حادي الأرواح» (ص٤١٠)، بسند ضعيف.
 ميمون (أبو حمزة): ضعيف، قاله الحافظ في «التقريب» رقم (٧٠٥٧).

وأبو عفيف: لا يعرف.

<sup>(</sup>٥) أخرجه اللالكائي رقم (٨٦٥) بسند ضعيف. وهو حديث صحيح لغيره.

وقال ابنُ عمرَ (۱) على إن أدنى أهلِ الجنّةِ منزلةً من ينظرُ إلى ملكه ألفي عام يرى أقصاه كما يَرَى أدناه، وإن أفضلَهم منزلةً لَمن ينظرُ إلى وجه الله جلّ جلاله في كل يوم مرّتين. وكان فَضالةُ بنُ عبيدِ (۲) في يقول: اللّهم إني أسألك الرّضا بعد القضاء، وبَرْدَ العيشِ بعد الموتِ، ولذة النظرِ إلى وجهك. وقد تقدم هذا الدعاءُ عنه، وتقدّم مرفوعاً من حديث زيدِ بن ثابتٍ وعُبادةً بنِ الصامتِ في .

وقال أبو موسى (٣) ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْمُسْنَى وَزِيَادَهُ ﴾ [بونس: ٢٦]، قال: الجنّة، و «الزيادة» هي النظرُ إلى وجه الله عزّ وجلّ. وكان ﴿ الله عنه الناسَ فَشَخَصوا بأبصارهم، فقال: ما صرف أبصاركم عني؟ قالوا: الهلالُ. قال: فكيف بكم إذا رأيتم وجه الله تعالى جهرة؟

وقال أنسُ بنُ مالكِ (٥) ﴿ فَيْ فِي قوله عزّ وجلّ : ﴿ وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ ﴾ [قَ: ٣٥]،

<sup>(</sup>١) أخرجه اللالكائي رقم (٨٦٦) بسند ضعيف.

ثوير بن أبي فاختة: ضعيف.

وقد أخرجه اللالكائي مرفوعاً وموقوفاً رقم (٨٤٠، ٨٤١).

كما تقدم تخريج الحديث المرفوع في كتابنا هذا.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه قريباً.

<sup>(</sup>٣) أخرجه اللالكائي رقم (٧٨٦)، والدارمي في «الرد على الجهمية» (ص٢١)، والطبري في الجامع البيان» (١٠٥/١١)، وابن خزيمة في «التوحيد» (٢/٢٥) رقم ١٠/٢٦٧)، والدارقطني في «الرؤية» رقم (٥٦).

ومدار الأثر عند الجميع على أبي بكر الهذلي، وهو ضعيف. ولكن الأثر ثبت من طرق صحيحة فهو بها حسن، والله أعلم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه اللالكائي رقم (٨٦٢)، وعبد الله ابن الإمام أحمد في «السنة» رقم (٤٦٥)، والدارمي في «الرد على الجهمية» (ص٦١)، وابن خزيمة (٢/ ٤٤٢ رقم / ٢٥٧) كلهم موقوفاً على أبي موسى.

وأخرجه الآجري في «الشريعة» (٢/ ٢٦ رقم ٢٥١/ ٣٠٢)، وابن خزيمة (٢/ ٤٤١ رقم ٤/ ٢٥١) مرفوعاً.

ورجح ابن خزيمة الوقف بقوله: «ذكر النبيّ ﷺ في هذا الخبر بهذا الإسناد علمي وهم، هذا من قبل أبي موسى الأشعري، في هذا الإسناد لا من قول النبيّ ﷺ.

قلت: على كلُّ الأحوال إن هذا الموقوف له حكم الرفع.

وهو صحيح لغيره، والله أعلم.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الدارمي في «الرد على الجهمية» (ص٦٢) بسند ضعيف جداً، وانظر الكلام على الأثر الآتي.

يظهر لهم الربُ تبارك وتعالى يوم القيامة(١).

وعن جابر (٢) وعن جابر (٢) والله قال: إذا دخل أهلُ الجنةِ الجنةِ وأُديمَ عليهم بالكرامة جاءَتْهم خيولٌ من ياقوت أحمرَ لا تبول ولا تَرُوث، لها أجنحة، فيقعُدون عليها ثم يأتون الجبارَ جلّ وعلا، فإذا تجلّى لهم خرّوا له سُجّداً فيقول: يا أهلَ الجنةِ ارفعوا رؤوسَكم، فقد رَضِيتُ عنكم رضاءً لا سخَطَ بعده.

## ذكرُ أقوالِ التابعين رحمهم الله تعالى في ذلك

قال سعيدُ بنُ المسيِّب (٢) والحسنُ (٣) وعبدُ الرحمٰنِ بنُ أبي ليلى (٤) وعبدُ الرحمٰنِ بنُ أبي ليلى (٤) وعبدُ الرحمٰنِ بنُ سابطِ (٥) وعِكرِمةُ (٦) ومجاهدٌ (٧) وقتادةُ (٨) والسُّدي (٩) وكعبُ (١٠) رحمهم الله تعالى: (الزيادةُ النطرُ إلى وجه الله عزّ وجلّ).

وكتب عمرُ بنُ عبدِ العزيز (١١) رحمه الله إلى بعض عُمّالهِ: (أما بعدُ، فإني أوصيك بتقوى الله عزّ وجلّ ولزومِ طاعتهِ، والتمسكِ بأمرهِ، والمعاهدةِ على ما حمّلك الله من دينه واستحفظك من كتابه، فإن بتقوى الله عزّ وجلّ ولزوم طاعتهِ

<sup>(</sup>۱) أخرجه الآجري في «الشريعة» (۲/٣٥/٣٠ رقم ٢٥٨، ٢٥٩ [٣١٠، ٣٠٩]) بإسناد ضعيف جداً.

الحكم بن أبي خالد هو ابن ظهير: «متروك الحديث» كما قال النسائي وابن حجر وغيرهما، وقال البخاري عنه: منكر الحديث. [الميزان (١/ ٥٧١)، والكامل (٢/ ٢٢٦)]، والحسن مدلس وقد عنعن.

<sup>(</sup>٢) أخرجه اللالكائي رقم (٧٨٩).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه اللالكائي رقم (٧٩٠) وفي سنده: أبو بشر الحلبي. قال ابن حجر في «التقريب»
 (٢/ ٣٩٥): مجهول.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الدارقطني في «الرؤية» رقم (٢٣٥ و٢٣١).

<sup>(</sup>٥) أخرَجه الدارقطني في «الرؤية» رقم (٢٤٥)، واللالكائي رقم (٧٩٥).

<sup>(</sup>٦) أخرجه اللالكائي رقم (٧٩٦).

<sup>(</sup>٧) أخرجه اللالكائي رقم (٧٩٧).

<sup>(</sup>٨) أخرَجه اللالكائي (٧٩٨)، وأخرجه ابن خزيمة بسند آخر، ولفظ مقارب في «التوحيد» (ص١٠٦)، وكذلك الطبري في «جامع البيان» (١٠٦/١١).

<sup>(</sup>٩) أخرجه الدارقطني في «الرؤية» رقم (٢٤٠)، بسند ضعيف.

<sup>(</sup>۱۰) لم أعثر على مخرجه.

<sup>(</sup>١١) أخرجه الدارمي في «الرد على الجهمية» (ص٦٢).

نجا أولياؤُه من سخطه، وبها وافقوا أنبياءَه، وبها نُضّرت وجوهُهم ونظروا إلى خالقهم، وهي عصمةٌ في الدنيا من الفتن ومن كُرّب يومِ القيامة).

وقال الحسنُ (١) رحمه الله تعالى: (لو علم العابدون في الدين أنهم لا يَرون ربَّهم في الآخرة لذابت أنفسُهم في الدنيا).

وقال الأعمشُ وسعيدُ بن جبيرِ (٢) رحمهما الله: إن أشرفَ أهلِ الجنةِ لَمن ينظُر إلى الله تبارك وتعالى غُدوةً وعشيّة.

وقال كعب (٣) رحمه الله تعالى: ما نظر الله عزّ وجلّ إلى الجنة قطَّ إلاّ قال طيبي لأهلك، فزادت ضعفاً على ما كانت، حتى يأتيها أهلُها. وما من يوم كان لهم عيداً في الدنيا إلاّ ويخرُجون في مقداره في رياض الجنّة، فيبرُز لهم الربُّ تبارك وتعالى فينظُرون إليه وتَسْفي عليهم الريحُ المِسْك، ولا يسألون الربَّ تبارك وتعالى شيئاً إلاّ أعطاهم حتى يرجعوا وقد ازدادوا على ما كانوا من الحُسن والجمالِ سبعين ضعفاً، ثم يرجعون إلى أزواجهم وقد ازدَدْن مثلَ ذلك.

وقال هشامُ بنُ حسان<sup>(٤)</sup>: إن الله سبحانه وتعالىٰ يتجلّى لأهل الجنةِ، فإذا رآهُ أهلُ الجنة نَسُوا نعيمَ الجنّة.

وقال طاوسُ<sup>(ه)</sup>: (أصحابُ المِراء والمقاييسِ لا يزال بهم المِراءُ والمقاييسُ حتى يجحَدوا الرؤيةَ ويخالفوا أهلَ السنة).

وقال شَريكٌ عن أبي إسحاقَ السَّبيعيِّ (٢): الزيادةُ: النظرُ إلى وجه الرحمْنِ تبارك وتعالىٰ.

<sup>(</sup>١) أخرجه اللالكائي رقم (٨٦٩).

<sup>(</sup>٢) ذكره ابن القيم في «حادي الأرواح» (ص٤١٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الآجري في «الشريعة» رقم (٦١٤/ ٣٣١) بسند ضعيف، ولعلَّه من الإسرائيليات.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الآجري في «الشريعة» رقم (٦١٣/ ٣٣٠).

<sup>(</sup>٥) أخرجه اللالكائي رقم (٨٦٨).

<sup>(</sup>٦) أخرجه اللالكائي رقم (٧٩٤)، والطبري في «جامع البيان» (١١/ ١٠٥)، والدارقطني في «الرؤية» رقم (٢٤٧).

وعن عبد الرحمٰن بن أبي ليلى (١) أنه تلا هذه الآية : ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسُنَى وَزِيادَةً ﴾ [يونس: ٢٦]، قال: (إذا دخل أهلُ الجنّة الجنة أعطوا فيها ما سألوا وما شاءوا، فيقول الله عزّ وجلّ لهم: إنه قد بقيَ من حقّكم شيءٌ لم تُعطّوه، فيتجلّى لهم تبارك وتعالىٰ فلا يكون ما أُعطُوه عند ذلك بشيء، فالحسني الجنة، والزيادة النظرُ إلى وجه ربّهم تبارك وتعالىٰ: ﴿ وَلَا يَرْهَقُ وُجُوهَهُمْ قَثَرٌ وَلَا ذِلَةً ﴾ [يونس: ٢٦]، بعد نظرِهم إلى ربّهم تبارك وتعالىٰ).

وَقَالُ عَلَيٌّ بِنُ المديني: سألت عبدَ الله بنَ المبارك (٢٠) عن قوله تعالىٰ: ﴿فَنَ كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ رَبِّهِ فَلَيْعُمَلُ عَمَلًا صَلِحًا﴾ [الكهف: ١١٠]، قال عبد الله: (من أراد النظرَ إلى وجه الله خالقِه فليعمل عملاً صالحاً ولا يُخبر به أحداً).

وقال نعيمُ بن حمّاد: سمعتُ ابنَ المبارك (٣) يقول: (ما حجب الله عزّ وجلّ أحداً عنه إلاّ عذّبه)، ثم قرأ: ﴿ كَلاَ إِنَّهُمْ عَن رَبِّهِمْ يَوْمَهِذٍ لَمَحْجُونُونَ ۞ ثُمَّ إِنَّهُمْ لَصَالُواً الْحَداً عنه إلاّ عذّبه)، ثم قرأ: ﴿ كَلَا إِنَّهُمْ لَصَالُوا المَعْفَفِينَ]، قال: (بالرؤية).

وقال عبادُ بنُ العوام (٤): قدِم علينا شريكُ بنُ عبد الله منذ خمسين سنةً فقلت: يا أبا عبد الله، إن عندنا قوماً من المعتزلة يُنكرون هذه الأحاديثَ: "إن الله ينزل إلى سماء الدنيا"، و"إن أهلَ الجنة يرَوْن ربّهم"، فحدَّثني بنحو عشرةِ أحاديثَ في هذا، وقال: (أما نحن، فقد أخذنا ديننا هذا عن التابعين عن أصحاب رسولِ الله ﷺ، فهم عمّن أخذوا؟).

وقال عُقبةُ بن قُبيصة (٥): أتينا أبا نعيم (٦) يوماً فنزل إلينا من الدرجة التي في داره فجلس وسطَها كأنه مُغضَبٌ فقال: حدّثنا سفيانُ بنُ سعيدِ ومنذرٌ الثوريُّ وزهيرُ بن معاويةَ، وحدثنا حسنُ بنُ صالح بنِ حيّ، وحدثنا شريكُ بنُ عبد الله النخعي، هؤلاء أبناءُ المهاجرين يحدّثوننا عن رسول الله ﷺ أن الله تبارك وتعالىٰ

<sup>(</sup>١) أخرجه الدارقطني في «الرؤية» رقم (٢٣٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه اللالكائي رقم (٨٩٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه اللالكائي رقم (٨٩٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه اللالكائي رقم (٨٧٩)، والآجري في «الشريعة» رقم (٣٦٩/٧٣٩) بسند صحيح.

<sup>(</sup>٥) أخرجه اللالكائي رقم (٨٨٧).

<sup>(</sup>٦) وهو الفضل بن دكين.

يُرى في الآخرة، حتى جاء ابنُ يهوديِّ صباغٍ يزعمُ أن الله تعالىٰ لا يُرى (يعني بشر المريسي (١) قبّحه الله).

### ذكرُ أقوالِ الأئمةِ الأربعةِ وطبقاتِهم ومشايخِهم رحمهم الله تعالىٰ

قال مالكُ بنُ أنس<sup>(۲)</sup> الإمام رحمه الله تعالىٰ: (الناسُ ينظُرون إلى ربّهم عز وجلّ يوم القيامة بأعينهم).

وسئل رحمه الله (٣) عن قوله عزّ وجلّ: ﴿وَبُوهٌ يُوَيَدِ نَاضِرَةً ۚ إِلَى رَبِّهَا اللهِ عَلَى وَجَلّ وَبُوهٌ وَيَهِ اللهِ عَنْ وَجلّ وَاللهِ عَلَى اللهِ عَزّ وجلّ قال: نعم. قال أشهب: فقلت إن أقواماً يقولون تنظُر ما عنده. قال: بل تنظُر إليه نظراً، وقد قال موسى: ﴿رَبِّ أَرِنِهَ أَنْظُر إِلَيْكَ قَالَ لَن تَرَينِ ﴾ [الأعراف: ١٤٣]. وقال تعالى: ﴿ كَلّا إِنَّهُمْ عَن رَبِّهِمْ يَوْمَيْدِ لَمُحْبُونُ ﴾ [المطففين: ١٥].

<sup>(</sup>۱) هو بشر بن غياث المريسي، مبتدع ضال، لا يبغي أن يروى عنه ولا كرامة. تفقّه على أبي يوسف، فبرع وأتقن علم الكلام ثم جرّد القول بخلق القرآن، وناظر عليه، ولم يدرك الجهم بن صفوان، إنما أخذ مقالته واحتج لها ودعا إليها،...

وقال أبو النضر هاشم بن القاسم: كان والد بشر المريسي يهودياً قصاراً صباغاً في سويقة النضر بن مالك.

وقال قتيبة بن سعد: بشر المريسي كافر، مات سنة ثمان عشرة ومائتين.

وقال الخطيب حكى عنه أقوال شنيعة أساء أهل العلم قولهم فيه وكفَّره أكثرهم لأجلها، وأسند من الحديث شيئاً يسيراً.

وأسند عبد الله بن أحمد في كتاب «السنة» عن هارون الرشيد أنّه قال: بلغني أن بشراً يقول: القرآن مخلوق، عليّ إن أظفرني الله به أن أقتله. ونقل عنه أنه كان ينكر عذاب القبر وسؤال الملكين والصراط والميزان.

<sup>[</sup>لسان الميزان (٢/ ٢٩ \_ ٣١)].

<sup>(</sup>٢) أخرجه اللالكائي رقم (٧٨٠)، وأبو نعيم في «الحلية» (٢/ ٣٢٦)، والآجري في «الشريعة» (ص٢٥٤) بسند صحيح.

وذكره الذهبي في «السير» (٨/ ٩٩).

<sup>(</sup>٣) أي الإمام مالك رحمه الله.

ذكره القاضي عياض في «ترتيب المدارك» (٢/٢٤)، والذهبي في «السير» (٨/ ١٠٢)، وابن عبد الهادي في «إرشاد السالك» (ص٥١).

وذكر الطبري وغيرُه (١) أنه قيل لمالك: إنهم يزعُمون أن الله لا يُرى، فقال مالك: (السيفَ السيفَ).

وقال أبو صالح كاتبُ الليث: أملى عليّ عبدُ العزيز بنُ أبي سلمة الماجُشون (٢)، وسألتُه عما جحدت الجهمية؟ فقال: (لم يزل يُملي لهم الشيطانُ حتى جحدوا قولَه تعالىٰ: ﴿وُبُوهٌ يَوْمَإِنِ نَاضِرُ ۖ إِلَّا رَبّا نَاظِرٌ ۗ إِلَى اللهِ القيامة، فقالوا: لا يراه أحدٌ يوم القيامة، فجحدوا والله أفضلَ كرامةِ الله التي أكرم بها أولياءَه يوم القيامة من النظر إلى وجههِ ونُضرتِه إياهم: ﴿فِي مَقْعَدِ صِدّقٍ عِندَ مَلِيكِ مُقَنَدِرِ القمر: ٥٥]، فورب السماءِ والأرض ليجعلنَ رؤيتَه يوم القيامة للمخلِصين له ثواباً لِيُنضَر بها وجوههم دون المجرمين وتُفلجَ بها حجتُهم على الجاحدين وهم (عَن رَبِّمَ يَوْمَإِنْ لَمَحْبُوبُونَ المطففين: ١٥]، لا يرونَه، كما يزعُمون أنه لا يُرى، ولا يكلّمهم ولا ينظر إليهم ولهم عذابٌ أليم).

وقال الأوزاعيُّ (حمه الله تعالىٰ: (إني لأرجو أن يحجُبَ الله عزّ وجلّ جهماً وأصحابَه عن أفضل ثوابِه الذي وعده الله أولياءَه حين يقول: ﴿وُجُوهٌ يَوَمَهِ لِللهِ وَاصحابَه أفضل ثوابِه الذي أَضِرَةُ إِلَى رَبِّا نَاظِرَةٌ ﴿ القيامة]، فجحد جهمٌ وأصحابُه أفضلَ ثوابِه الذي وعده الله تعالىٰ أولياءَه).

وقال الوليدُ بنُ مسلم: سألتُ الأوزاعيَّ وسفيانَ الثوريُّ ومالكَ بنَ أنسِ والليثَ بنَ سعد عن هذه الأحاديثِ التي فيها الرؤيةُ، فقالوا: تُمرُّ بلا كيف.

وقال سفيانُ بنُ عيينةً: من لم يقل إن القرآنَ كلامُ الله، وأن الله يُرى في الجنّة فهو جهْميًّ، ذكره الطبري (٤٠).

وذكر عنه ابن أبي حاتم (٥) أنّه قال: لا يُصلَّى خلفَ الجهمي، والجهميُّ الذي يقول لا يَرى ربَّه يوم القيامة.

<sup>(</sup>١) أخرجه اللالكائي رقم (٨٧٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه اللالكائي رقم (٨٧٣). أبو صالح كاتب الليث: ضعيف.

<sup>(</sup>٣) أخرجه اللالكائي رقم (٨٧٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم كما في «حادي الأرواح» (ص٤١٥).

<sup>(</sup>٥) كما في «حادي الأرواح» (ص٤١٦).

وذكر ابنُ أبي حاتم عن جرير بنِ عبدِ الحميدِ (١) أنه ذكر حديثَ ابن سابطٍ في الزيادة أنها النظرُ إلى وجه الله عزّ وجلّ، فأنكره رجلٌ، فصاح به وأخرجه من مجلسه.

وذكرَ أيضاً عن ابن المباركِ<sup>(٢)</sup> أن رجلاً من الجهمية قال له: يا أبا عبدِ الرحمٰن: «خُدا را بآن جهان جون بيند»<sup>(٣)</sup>، ومعناه: كيف يُرى الله يوم القيامة؟ فقال: بالعين.

وقال وكيعُ بنُ الجراح<sup>(٤)</sup> رحمه الله: (يراه تبارك وتعالىٰ المؤمنون في الجنّة ولا يراه إلاّ المؤمنون).

وقال قتيبةُ بنُ سعيد<sup>(ه)</sup> رحمه الله تعالىٰ: قولُ الأئمّة المأخوذُ به في الإسلام والسنّة: الإيمانُ بالرؤية، والتصديقُ بالأحاديث التي جاءت عن رسول الله ﷺ في الرؤية.

وقال أبو عبيد القاسمُ بنُ سلام (٦)، وقد ذُكرت عنده هذه الأحاديثُ التي في الرؤية: (هي عندنا حقَّ، رواها الثقاتُ عن الثقات إلى أن صارت إلينا. إلاّ أنّا إذا قيل لنا فسروها لنا، قلنا: لا نفسر منها شيئاً ولكن نُمضيها كما جاءت).

وقال عبدُ الوهاب الورّاق (٧٠): سألتُ أسودَ بنَ سالم (٨٠) عن أحاديث الرؤيةِ فقال: أحلِف عليها أنها حقَّ.

وقال محمد بنُ إدريسَ الشافعيُ (٩) رحمه الله تعالى وقد جاءته رقعةٌ من

۱) أخرجه اللالكائي رقم (۸۸۰).

<sup>(</sup>۲) أخرجه اللالكائي رقم (۸۸۱).

<sup>(</sup>٣) هذه لغة فارسية .

<sup>(</sup>٤) أخرجه اللالكائي رقم (٨٨٢).

<sup>(</sup>٥) أخرجه اللالكائي رقم (٨٨٦).

<sup>(</sup>٦) ذكره ابن بطة وُغيره كما في «حادي الأرواح» (ص٤١٦)، وأخرجه الآجري في «الشريعة» رقم (٦٢٢/ ٣٣٩) بسند صحيح.

<sup>(</sup>٧) أخرجه الآجري في «الشريعة» رقم (٦١٦/ ٣٣٣) بسند صحيح.

<sup>(</sup>٨) شيخ الإمام أحمد.

<sup>(</sup>٩) أخرَجه ابنُ كثير في «مناقب الشافعي» (ص١٩٠ ـ ١٩١ رقم ٢١٥)، والبيهقي في «مناقب الشافعي» (١/ ٤٠)، وأحكام القرآن (٤٠/١)، واللالكائي رقم (٨٨٣).

الصعيد فيها: ما تقول في قول الله عز وجلّ: ﴿ كُلّا إِنَّهُمْ عَن رَبِّمَ يَوْمَ لِلهَ لَمُحْجُونُ ﴾ [المطففين: ١٥]؟ ، فقال الشافعيُّ رحمه الله تعالىٰ: لما أنْ حُجب هؤلاء في السُخط كان في هذا دليلٌ على أن أولياءَه يرَوْنه في الرّضا. قال الربيع فقلت: يا أبا عبد الله وبه تقول؟ قال: نعم، وبه أدينُ الله عزّ وجلّ، ولو لم يوقن محمدُ بنُ إدريس أنه يرى الله لما عبدَ الله عزّ وجلّ، رواه الحاكم عن الربيع عنه.

وروى الطبرانيُّ وغيرُه (١) عن المُزَني قال: سمعتُ الشافعيُّ رحمه الله تعالىٰ يقول في قوله عزِّ وجلّ: ﴿ كُلَّا إِنَّهُمْ عَن رَبِّهِمْ يَوْمَيِذٍ لَمَحْجُوبُونَ ﴾ [المطففين: ١٥]: فيها دليلٌ على أن أولياءَ الله يرَوْن ربَّهم تبارك وتعالىٰ يوم القيامة.

وقال محمدُ بنُ عبدِ الله بنِ الحَكَم (٢): سئل الشافعيُّ رحمه الله تعالىٰ عن الرؤية، فقال: يقول الله تعالىٰ: ﴿ كُلَّا إِنَّهُمْ عَن رَّيَهِمْ يَوْمَبِنِ لَمَحْجُوبُونَ ﴾ [المطففين: ١٥]، ففي هذا دليلٌ على أن المؤمنين لا يُحجبون عن الله عز وجلّ. رواه أبو زُرعةً الرازيُّ.

ولاِبن بطّةَ عنه (٣) رحمه الله تعالىٰ قال: ﴿ كُلّاَ إِنَّهُمْ عَن رَّبِهِمْ يَوْمَهِذِ لَمَحْجُوبُونَ ﴾ [المطففين: ١٥] دلالةٌ على أن أولياءَ الله يرَوْنه يوم القيامة بأبصارهم ووجوهِهم.

وقال إسحاقُ بنُ منصورِ (٤) قلت لأحمد: أليس ربّنا تبارك وتعالى يراه أهلُ الجنّة؟ أليس تقول بهذه الأحاديثِ؟ قال أحمد: صحيحٌ.

وقال الفضلُ بن زياد (٥): سمعتُ أبا عبد الله ـ وقيل له: تقول بالرؤية ـ فقال: من لم يقل بالرؤية فهو جهميٌّ.

وقال: سمعتُ أبا عبد الله وبلَغه عن رجل أنّه قال: إن اللَّهَ لا يُرى في الآخرة، فغضِب غضباً شديداً ثم قال: من قال إن اللَّهَ لا يُرى في الآخرة فقد كفر، عليه لعنةُ الله وغضبُه من كان من الناس، أليس يقول الله عزّ وجلّ: ﴿وُجُوهُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه اللالكائي رقم (۸۰۹).

<sup>(</sup>۲) أخرجه اللالكائي رقم (۸۱۰).

<sup>(</sup>٣) عزاه إليه ابن القيم في «حادي الأرواح» (ص٤١٧).

<sup>(</sup>٤) ذكره ابن القيم في «حادي الأرواح» (ص٤١٧).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الآجري في «الشريعة» رقم (٦١٨/ ٣٣٥) بسند صحيح.

يَوْمَهِذِ نَاضِرُهُ ۚ ۚ إِلَىٰ رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ۗ ۞﴾ [القيامة]، وقال: ﴿كُلَّ إِنَّهُمْ عَن رَبِّهِمْ يَوْمَهِذِ لَمَحْجُوبُونَ﴾ [المطففين: ١٥].

وقال أبو داود (١): سمعتُ أحمدَ رحمه الله تعالىٰ وذُكر له عن رجل شيءٌ في الرؤية فغضب، وقال: (من قال إن الله لا يُرى فهو كافر).

وقال أيضاً (٢): سمعتُ أحمدَ بنَ حنبل رحمه الله تعالىٰ، وقيل له في رجل يحدّث بحديث عن رجل عن أبي العَطوفِ أن الله لا يُرى في الآخرة، فقال: (لعن الله من يحدّث بهذا الحديثِ اليوم، ثم قال: أخزى الله هذا).

وقال أبو بكر المَرْوَزي (٣): قيل لأبي عبد الله: تعرِفُ عن يزيدَ بنِ هارونَ عن أبي العطوفِ عن أبي الزبير عن جابر: إن استقرّ الجبلُ فسوف تراني وإن لم يستقرّ فلا تراني في الدنيا ولا في الآخرة؟ فغضِب أبو عبد الله غضباً شديداً حتى تبيّن في وجهه، وكان قاعداً والناسُ حوله فأخذ نعلَه وانتعل وقال: أخزى الله هذا، هذا لا ينبغي أن يُكتَب. ودفع أن يكون يزيدُ بنُ هارونَ رواه أو حدّث به وقال: هذا جهميًّ كافرٌ خالف ما قال الله عز وجلّ: ﴿وَبُوهٌ يَوْمَهِز نَاضِرُهُ إِلَيْ اللهُ عَن رَبِيمٌ يَوْمَهِذٍ لَمَحْجُوبُونَ المطففين: ١٥]، وقال: ﴿كَلَّ إِنَهُمْ عَن رَبِيمٌ يَوْمَهِذٍ لَمَحْجُوبُونَ المطففين: ١٥]، أخزى الله هذا الخبيث.

قال أبو عبد الله(٤): ومن زعم أن الله لا يُرى في الآخرة فقد كفر.

وقال أبو طالب<sup>(٥)</sup>: قال أبو عبد الله: قولُ الله عزّ وجلّ: ﴿هَلَ يَنظُرُونَ إِلَاّ أَن يَأْتِيَهُمُ اللهُ فِي ظُلَلٍ مِّنَ ٱلْهَكَامِ وَالْهَلَتِهِكَةُ ﴾ [الـبـقـرة: ٢١٠]، وقـولُـه: ﴿وَجَآةَ رَبُّكَ وَالْمَلَكِ صَفًا صَفًا﴾ [الفجر: ٢٢]، فمن قال إن الله لا يُرى فقد كفر.

وقال إسحاقُ بن إبراهيمَ بنِ هانيَ<sup>(١)</sup>: سمعت أبا عبدِ الله يقول: من لم يؤمن بالرؤية فهو جهميٌّ، والجهميُّ كافرٌ.

<sup>(</sup>١) أخرجه الأجري في االشريعة، رقم (٦٢١/٣٣٨) بسند صحيح.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الآجري في «الشريعة» رقم (٦٧١/ ٣٥١) بسند صحيح.

<sup>(</sup>٣) ذكره ابن القيم في «حادي الأرواح» (ص٤١٧ ـ ٤١٨).

<sup>(</sup>٤) ذكره ابن القيم في «حادي الأرواح» (ص٤١٨).

<sup>(</sup>٥) ذكره ابن القيم في احادي الأرواح؛ (ص٤١٨).

<sup>(</sup>٦) ذكره ابن القيم في «حادي الأرواح» (ص٤١٨).

وقال يوسفُ بنُ موسى بنِ محمدِ القطّانُ (١): قيل لأبي عبد الله: أهلُ الجنة ينظرون إلى ربّهم تبارك وتعالىٰ ويكلّمونه ويكلّمهم؟ قال: نعم، ينظر إليهم وينظرون إليه ويكلّمهم ويكلّمونه كيف شاءوا إذا شاءوا.

وقال حنبلُ بنُ إسحاق<sup>(٢)</sup>: سمعتُ أبا عبد الله يقول: القومُ يرجِعون إلى التعطيل في أقوالهم، يُنكرون الرؤيةَ والآثارَ كلَّها، وما ظننتُهم على هذا حتى سمعت مقالاتِهم.

قال حنبلٌ: وسمعتُ أبا عبدِ الله يقول: من زعم أن الله لا يُرى في الآخرة فهو جهميٌّ، فقد كفر وردَّ على الله وعلى الرّسول. ومن زعم أن الله لم يتّخذ إبراهيمَ خليلاً فقد كفر وردَّ على الله قوله.

قال أبو عبد الله: فنحن نؤمن بهذه الأحاديثِ ونُقرُّ بها ونُمِرُّها كما جاءت.

وقال الأثرمُ (٣): سمعتُ أبا عبد الله رحمه الله يقول: فأمّا من يقول: إن الله لا يُرى في الآخرة فهو جهميًّ.

قال أبو عبد الله: وإنما تكلّم مَن تكلم في رؤية الدنيا.

وقال إبراهيمُ بنُ زيادِ الصائغُ<sup>(٤)</sup>: سمعت أحمدَ بنَ حنبلِ يقول: الرؤيةُ: من كذَّب بها فهو زنديقٌ.

وقال حنبلٌ: سمعتُ أبا عبد الله يقول: أدركنا الناسَ وما يُنكرون من هذه الأحاديثِ شيئاً، أحاديثِ الرؤية، وكانوا يحدّثون بها على الجملة، يُمِرّونها على حالها غيرَ مُنْكِرين لذلك ولا مُرتابين.

وقال أبو عبد الله رحمه الله تعالىٰ: قال الله تعالىٰ؛ ﴿وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ اللّهُ إِلّا وَحَيًّا أَقَ مِن وَرَآيِ حِجَابٍ أَق يُرْسِلَ رَسُولًا﴾ [الشورى: ٥١]، وكلّم الله موسى من وراء حجابٍ، فقال: ﴿رَبِّ أَرِنِيَ أَنظُرُ إِلَيْكَ قَالَ لَن تَرَانِي وَلَكِنِ أَنظُرُ إِلَى ٱلْجَبَلِ فَإِنِ

<sup>(</sup>١) ذكره ابن القيم في «حادي الأرواح» (ص٤١٨).

<sup>(</sup>٢) ذكره ابن القيم في «حادي الأرواح» (ص١٨٥).

<sup>(</sup>٣) ذكره ابن القيم في «حادي الأرواح» (ص٤١٨).

<sup>(</sup>٤) ذكره ابن القيم في «حادي الأرواح» (ص٤١٨).

أَسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَكِيْ [الأعراف: ١٤٣]، فأخبر الله عزّ وجلّ أن موسى يراه في الآخرة، وقال: ﴿كُلَّ إِنَّهُمْ عَن رَبِهِمْ يَوْمَيِدٍ لَلَّحُجُوبُونَ ﴾ [المطففين: ١٥]، ولا يكون حجابٌ إلاّ لرؤية، أخبر الله سبحانه وتعالى أن مَن شاء الله ومن أراد يراه، والكفارَ لا يرونه.

قال حنبلٌ: وسمعتُ أبا عبد الله يقول: قال الله تعالىٰ: ﴿وُبُوهُ يُوَمَهِ لَا كَاضِرَةُ ۗ ۖ إِنَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ۗ ۞﴾ [القيامة: ٢٢ ـ ٢٣]، والأحاديثُ التي تروى في النظر إلى الله تعالىٰ حديثُ جابرِ بنِ عبدِ الله(١)

<sup>(</sup>۱) الصحيح الذي أخرجه مسلم في صحيحه (١/ ١٧٧ ـ ١٧٨ رقم ١٩١/٣١٦) عن جابر أنه سئل عن الورود، فقال: «نجيءُ يوم القيامة على كوم، فتُدعى الأُمَمُ بأوثانِها وما كانت تَعبُدُ، الأولُ فالأولُ، ثم يأتينا ربُنا بعدَ ذلكَ فيقولُ: من تنظرون؟ فيقولونَ: ننظر ربّنا. فيقول: أنا ربكم. فيقولُون: حتى ننظرَ إليكَ فيتجلّى لهم يضحكُ...» الحديث.

<sup>\*</sup> أما الأحاديث الآتية عن جابر فهي موضوعة:

<sup>1)</sup> أخرج ابن ماجه رقم (١٨٤)، واللالكائي رقم (٢٣٨)، والعقيلي في «الضعفاء الكبير» (٢/ ٢٧٤ \_ ٢٧٥)، وابن عدي في «الكامل» (٢/ ٢٠٤٠ \_ ٢٠٤٠)، وابن الجوزي في «الموضوعات» (٣/ ٢٦٠ \_ ٢٦١)، والآجري في «التصديق بالنظر إلى الله في الآخرة» رقم (٨٤)، وفي «الشريعة» رقم (٢٠٨/ ٣٥٠)، وأبو القاسم الأصبهاني في «الحجة في بيان المحجة» (٢/ ٢٤١ رقم ٢١٦)، وأبو نعيم في «صفة الجنة» رقم (٩١)، وفي «الحلية» (٦/ ١٨٠)، والبيهقي في «البعث والنشور» رقم (٨٤٤)، والدارقطني في «الرؤية» رقم (١١) كلهم من طريق أبي عاصم عُبيد الله بن عبد الله العَبّاداني، عن الفضل الرقاشي، عن كلهم من طريق أبي عاصم عُبيد الله بن عبد الله العَبّاداني، عن الفضل الرقاشي، عن محمد بن المنكدر عن جابر، قال النبي ﷺ: «بينا أهل الجنة في نعيمهم إذا طلع لهم نور فرفعوا رؤوسهم، فإذا الربّ تبارك وتعالى قد أشرف عليهم من فوقهم، فقال: السلامُ عليكم فرفعوا رؤوسهم، وينظرون إليه، فلا يلتفتون إلى شيء من النّعيم ما داموا ينظرون إليه حتى فينظر إليهم، وينظرون إليه، فلا يلتفتون إلى شيء من النّعيم ما داموا ينظرون إليه حتى المقبل عنه أبو عاصم العَبّاداني: قال عنه الحافظ في «التقريب» (٢٣/ ٤٤٣): ليّن الحديث، وقال العقيلى: منكر الحديث، وقال العقيلى: منكر الحديث، وقال العقيلى: منكر الحديث.

وفيه الفضل الرقاشي، وهو ابن عيسى بن أبان قال عنه الحافظ في «التقريب»: منكر الحديث. وعدّ ابن عدي الحديث من مناكير الفضل الرقاشي هذا.

وخلاصة القول: أن الحديث موضوع.

٢) أخرج الآجري في «التصديق بالنظر إلى الله في الآخرة» رقم (٤٩)، وفي «الشريعة» رقم
 ٣٠٩/٦٥٨):

وغيرُه (١١): «تنظرون إلى ربكم» أحاديثُ صحاحٌ.

وقال تعالىٰ: ﴿ لِلَّذِينَ آحَسَنُوا الْحَسُنَىٰ وَزِيَادَةً ﴾ [يونس: ٢٦]، النظرُ إلى وجه الله عزّ وجلّ.

قال أبو عبد الله: نؤمن بها ونعلم أنّها حقُّ أحاديثَ الرؤية، ونؤمن بأن الله يُرى، نرى ربّنا يوم القيامة لا نشكّ فيه ولا نرتاب.

قال: وسمعت أبا عبد الله يقول: من زعم أن الله لا يُرى في الآخرة فقد كفر بالله وكذّب بالقرآن، ورد على الله أمرَه، يُستتاب فإن تاب وإلاّ قُتل.

قال حنبلٌ: قلت لأبي عبد الله في أحاديث الرؤية، قال: هذه صحاحٌ نؤمن بها ونُقِرَ بها، وكلُ ما رُوي عن النبي ﷺ أقرَرْنا به.

من طريق سويد بن سعيد، عن مروان بن معاوية، عن الحكم بن أبي خالد، عن الحسن عن جابر بن عبد الله، عن النبي على قال: «إذا دخل أهل الجنة الجنة، جاءتهم خيولٌ من ياقوت أحمر لها أجنحة، لا تروث ولا تبول، فيقعدونَ عليها، ثم طارت بهم في الجنة، فيتجلّى لهم الجبّارِ عزّ وجلّ، فإذا رأوه خرّوا سُجّداً فيقول لهم الجبار عزّ وجلّ: ارفعوا رؤوسكم ليس هذا يوم عمل، إنما هو يوم نعيم وكرامة، فيرفعونَ رؤوسهم، فيمطر الله عزّ وجلّ عليه وجلّ عليهم طِيباً، فيرجعون إلى أهليهم، فيمرونَ بكثبان المسكِ، فيبعث الله عزّ وجلّ على تلك الكثبان ريحاً فتهيجها حتى أنهم ليرجعون إلى أهليهم، وأنهم شعتُ غبرٌ من المسك»، بسند ضعيف جداً.

فيه الحكم بن أبي خالد وهو ابن ظهير: متروك الحديث، قاله النسائي وابن حجر وغيرهما. وقال عنه البخاري: «منكر الحديث»، انظر: الميزان (١/ ٥٧١)، والكامل (٢/ ٦٢٦). وفيه عنعنة الحسن.

وخلاصة القول: أن الحديث موضوع.

٣) أخرج الآجري في «التصديق بالنظر إلى الله في الآخرة» رقم (٥٠)، وفي «الشريعة» رقم (٢٥)،

من طريق الحسين بن الحسن المروزي، عن مروان بن معاوية، عن الحكم بن أبي خالد، عن الحسن عن جابر بن عبد الله قال: "إذا دخل أهل الجنةِ الجنة، وأديم عليهم بالكرامةِ جاءتهم خيولٌ من ياقوتٍ أحمر...»، الحديث بسند ضعيف جداً.

والكلام على سند هذا الحديث كسابقه، إلاّ أن «سويد بن سعيد»، قد تابعه هنا «الحسين بن الحسن المروزي» وهو ثقة.

وخلاصة القول: أن الحديث موضوع.

<sup>(</sup>١) كحديث صهيب رضي الله عنه الذي أخرجه مسلم (١/١٦٣ رقم ١٩١/١٨١) وغيره.

قال أبو عبد الله: إذا لم نُقِرَّ بما جاء عن النبيِّ ﷺ ودفعناه ردَدْنا على الله أمرَه، قال أبو عبد الله إلى الله أمرَه، قال الله عزّ وجلّ: ﴿وَمَا ءَالنَكُمُ الرَّسُولُ فَخُـدُوهُ وَمَا نَهَلَكُمُ عَنْهُ فَأَلنَهُواً ﴾ [الحشر: ٧].

وقال عبدُ الله بنُ طاهرٍ أميرُ خُراسانَ لإسحاقَ بنِ راهُويَهُ: يا أبا يعقوبَ، هذه الأحاديثُ التي يروونها في النزول والرؤيةِ ما هنّ؟ فقال: رواها مَن روى الطهارة والغسلَ والصلاة والأحكام ـ وذكر أشياءَ ـ فإن يكونوا في هذه عُدولاً وإلا فقد ارتفعت الأحكامُ وبطَل الشرعُ. فقال: شفاك الله كما شِفيتَني، أو كما قال. ذكره الحاكم (٢).

وقال إمامُ الأئمةِ محمدُ بنُ إسحاقَ بنِ خُزيمةَ في كتابه (٣): «إن المؤمنين لم يختلفوا أن المؤمنين يرَوْن خالقَهم يوم القيامة، ومن أنكر ذلك فليس بمؤمن عند المؤمنين».

وقال نعيم بنُ حمّادٍ للمزني (٤): (ما تقول في القرآن؟ فقال: أقول إنه كلامُ الله. فقال: غيرُ مخلوق؟ فقال: غيرُ مخلوق. قال: وتقول إن الله يُرى يوم القيامة؟ قال: نعم. فلما افترق الناسُ قام إليه المزني فقال: يا أبا عبدِ الله شهرتني على رؤوس الناسِ. فقال: إن الناسَ قد أكثروا فيك، فأردتُ أن أُبَرَّئك).

وقال أبو العباس أحمدُ بنُ يحيى تعلبٌ (٥) في قوله تعالى: ﴿وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ۞ تَعِينَتُهُمْ يَوْمَ يَلْقَوْنَهُ سَلَمٌ ﴾ [الأحزاب: ٤٣ ـ ٤٤]، أجمع أهلُ اللغة على أن

<sup>(</sup>١) انظر هذه الأقوال في «حادي الأرواح» (ص٤١٩).

<sup>(</sup>٢) قال ذلك ابن القيم في «حادي الأرواح» (ص٤١٩).

<sup>(</sup>٣) في «التوحيد» (٢/ ٥٤٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه اللالكائي رقم (٨٩١).

<sup>(</sup>٥) هو أحمد بن يحيى بن يسار الشيباني مولاهم الإمام البغدادي، أبو العباس ثعلب، إمام الكوفيين في النحو واللغة ولد سنة (٢٠٠هـ)، وابتدأ النظر في العربية والشعر واللغة سنة ست وعشرة، وحفظ كتب الفرّاء فلم يشذ منها حرف، وعني بالنحو أكثر من غيره، فلما أتقنه أكبّ على الشعر والمعاني والغريب. صنّف: المصون في النحو، واختلاف النحويين، ومعاني القرآن... وغيرها. وثقل سمعه بأخره، ثم صُمّ. وتوفي يوم السبت لعشر خلون من جمادى الأولى سنة (٢٩١هـ).

<sup>[</sup>بغية الوعاة: للسيوطي (١/ ٣٩٦ رقم ٧٨٧)].

اللقاءَ لههنا لا يكون إلا معاينةً ونظراً بالأبصار (١). قلت: واللقاءُ ثابتٌ بنصّ القرآنِ هذه الآيةِ وغيرِها، وبالتواتر عن النبي ﷺ، وكلُّ أحاديثِ اللقاءِ صحيحةٌ:

كحديث أنس (٢) في قصة بثر معونةً: «إنّا قد لَقِينا ربّنا فرضِيَ عنا وأرضانا».

وحديثِ عُبادةً (٣) وعائشة (٤) وأبي هريرةً (٥) وابنِ مسعودِ (٦) رضي الله عنهم: «من أحبً لقاءَ الله أحب الله لقاءَه».

وحديثِ أنس (٧٠): «إنكم ستلقَون بعدي أثرةً، فاصبِروا حتى تلقَوا الله تعالىٰ ورسولَه ﷺ».

وحَديثِ أبي ذر<sup>(٨)</sup> ﷺ: «لو لَقِيتَني بقُرابِ الأرضِ خطايا ثم لقيتَني لا تُشركُ بى شيئاً لأتيتُك بقُرابها مغفرةً».

وحديثِ أبي موسى (<sup>٩)</sup>: «من لقيَ الله لا يشرك به شيئاً دخَل الجنّة»، وغيرُ ذلك من أحاديث اللقاءِ التي اطردت كلُها بلفظ واحد.

فهذا كتابُ الله عز وجل وسنّة رسولِ الله علي الصحيحة الصريحة، وهذه

<sup>(</sup>١) ذكر ذلك ابن القيم في «حادي الأرواح» (ص٤٢٠).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم في صحيحه (۳/ ١٥١١ رقم ١٥٧/١٤٧) من حديث أنس.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢١/ ٣٥٧ رقم ٢٠٦٥)، ومسلم (٤/ ٢٠٦٥ ـ رقم ٢٦٨٣) من حديث عبادة بن الصامت.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٢١/ ٣٥٧ رقم ٢٠٦٥)، ومسلم (٤/ ٢٠٦٥ ـ ٢٠٦٦ رقم ٢٦٨٤) من حديث عائشة.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٤٦٦/١٣ رقم ٤٠٠٧)، ومسلم (٢٠٦٦/٤ رقم ٢٦٨٥) من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٦) لم أجده بهذا اللفظ من حديث ابن مسعود.

<sup>(</sup>۷) أخرجه البخاري (۷/ ۱۱۷ رقم ۳۷۹۳)، ومسلم ( $\pi$ / ۱٤٧٤ رقم ۱۸٤٥/٤۸) من حديث أنس.

<sup>(</sup>٨) أخرجه مسلم (٤/ ٢٠٦٨).

<sup>(</sup>٩) أخرجه الطبراني كما في أمجمع الزوائد» (٣٦٩/١٠) من حديث أبي موسى، وقال الهيثمى: رجاله ثقات.

<sup>\*</sup> وَأَخْرِجُ مَسَلَمَ فَي صَحِيحِه (١/ ٩٤ رقم ٩٣/١٥١) عن جابر، قال: أَتَى النبي ﷺ رجُلٌ فقال: يا رسولَ الله ما الموجبتان؟ فقال: "من مات لا يشركُ بالله شيئاً دخلَ الجنة، ومن لقيهُ يشركُ به دخل النّارَ».

أقوالُ الصحابة والتابعين فمن بعدهم من أئمة الهدى، كلُها مجتمعة على أن المؤمنين يرَوْن ربَّهم تبارك وتعالى في الجنّة، ويتلذّذون بالنظر إلى وجهه الكريم، وذلك غايةُ النعيم وأعلى الكراماتِ وأفضلُ فضيلةٍ، ولذا يَذهَلون بالنظر إليه عن كلٌ ما هم فيه من النعيم.

فنحن نؤمن بذلك كله ونُشهِد الله تعالى وملائكتَه وأنبياءَه ورسلَه والمؤمنين على ذلك، ونضرَع إلى الله تعالى وندعوه بأسمائه الحسنى أن يرزُقنا لذّة النظر إلى وجهه تعالىٰ في جنّة عدْن، وأن لا يحجُبنا عنه، فنكونَ من الذين أخبر عنهم أنهم عنه يومئذ لمحجوبون، نعوذ بالله من ذلك.

وقد ورد حديث في وعيد مُنكري اللقاء وهو متناولٌ مُنكِرَ الرؤية بلا شكِّ ولا مِرية.

روى مسلمٌ في صحيحه (۱) من حديث أبي هريرة وَ الله الشمسِ في الظهيرة رسولَ الله هل نرى ربّنا يوم القيامة؟ قال: هل تُضارّون في رؤية الشمسِ في الظهيرة ليست فيها سحابة والوا: لا، قال: هل تضارّون في رؤية القمر ليلة البدر ليس فيه سحابة والوا: لا، قال: فوالذي نفسُ محمدِ بيده لا تُضارّون في رؤية ربّكم إلا كما تُضارّون في رؤية أحدِهما، فيلقى العبدَ فيقول: أي فُل ألم أكرمك وأسودك وأزوّ بحك وأسخر لك الخيلَ والإبلَ، وأذرك ترأسُ وترفع فيقول: بلى، فيقول: أفظننتَ أنك مُلاقِيّ فيقول: لا، فيقول: فإني أنساك كما نَسِيتني. ثم يلقى الثانيَ

<sup>(</sup>۱) (٤/ ۲۲۷۹ رقم ۲۲۹۸).

فيقول: أي فُل ألم أكرمُك وأسوّذك وأزوِّجك وأسخر لك الخيلَ والإبلَ وأذرك ترأس وترفع؟ فيقول: بلى أي ربِّ، فيقول: أفظننت أنك ملاقيَّ؟ فيقول: لا، فيقول: إني أنساك كما نَسِيتني. ثم يلقى الثالثَ فيقول له مثلَ ذلك فيقول: يا ربِّ آمنتُ بك وبكتابك ورسلِك وصلّيتُ وصُمْتُ وتصدّقتُ ويثني بخير ما استطاع. فيقول: ها هنا إذاً، ثم يقال: الآن نبعث شاهداً عليك. فيتفكر في نفسه مَن الذي يشهد عليّ، فيُختم على فيه ويقال لفخذه انطِقي فينطق فخذُه ولحمُه وعظامُه بعمله، وذلك لِيُعذَرَ من نفسه، وذلك المنافقُ وذلك الذي يسخط الله عليه».

ومن تراجم أثمة السنة على هذا الحديث: بابُ وعيدِ مُنكري الرؤية (١)، والدلالةُ منه واضحةٌ منطوقاً ومفهوماً ولله الحمد. ولا خلاف في ثبوت رؤية المؤمنين ربَّهم تبارك وتعالى في دار الآخرة، وكذا لا خلاف بينهم في أنه لا يراه أحدٌ قبل الموت، وإنما وقع الخلاف بين الصحابة والتابعين فمن بعدهم في ثبوت رؤية النبي على ربَّه ليلة المِعراج، كما سيأتي إن شاء الله بحثُ ذلك في موضعه، وبالله التوفيق.

#### [الإيمان بالصفات الواردة في القرآن والسنة الصحيحة وإقرارها كما جاءت]

(وكلُّ ما له من الصفات أثبتَها في مُحكم الآياتِ) (أو صحّ فيما قاله الرسولُ فحقُه التسليمُ والقَبولُ)

(وكلُّ ما) ثبت (له) أي لله عز وجل (من الصفات) الثابتةِ التي (أثبتها) هو سبحانه وتعالى لنفسه وأخبرنا باتصافه بها (في محكم الآياتِ) من كتابه العزيزِ مما ذكرناه فيما تقدم ومما لم نذكر؛ كقوله تعالىٰ: ﴿فَأَيّنَمَا تُولُوا فَثَمَّ وَجُهُ اللَّهِ ﴿ البقرة: البقرة: ﴿فَا مَنْ مَعْ مَا لَمُ مَنَ عِ هَالِكُ إِلَّا وَجُهَمُ ﴿ القصص: ٨٨]، وقوله تعالىٰ: ﴿كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ۞ وَيَبْقَىٰ وَجَهُ رَبِكَ ذُو الْجُلَالِ وَالْإِكْرَامِ ۞ [الرحمٰن]، وقوله تعالىٰ: ﴿وَمَا عَالَيْتُم مِن رِّبًا لِيرَبُوا فِي أَمُولِ النَّاسِ فَلا يَرْبُوا عِندَ اللَّهِ وَمَا عَالَيْتُم مِن زَيْبًا لِيرَبُوا فِي أَمُولِ النَّاسِ فَلا يَرْبُوا عِندَ اللَّهِ وَمَا عَالَيْتُم مِن زَيْبُوا فِي أَمُولِ النَّاسِ فَلا يَرْبُوا عِندَ اللَّهِ وَمَا عَالَيْتُم مِن زَيْبًا لِيرَبُوا فِي آمُولِ النَّاسِ فَلا يَرْبُوا عِندَ اللَّهِ وَمَا يَالَيْتُم مِن زَيْبًا لِيرَبُوا فِي الروم: ٣٩]، وقوله: ﴿وَمَا لِأَحَدٍ عِندَهُ مِن يَعْمَةٍ جُرْبَىٰ ۞

<sup>(</sup>١) كالعلامة ابن قيم الجوزية في كتابه «حادي الأرواح» (ص٤٢١)..

إِلَّا آلِيْغَاهَ وَجْهِ رَيِّهِ ٱلْأَعَلَىٰ ﴿ اللَّيلَ اللَّهِ اللَّهُ وَالْمَدِ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وقولِه تعالى: ﴿ وَاصِرِ لِمُكْرِ رَبِكَ فَإِنَّكَ بِأَعَيْنِنَا ﴾ [الطور: ٤٨]، وقوله تعالى: ﴿ مَا مُحَكِنَهُ عَلَى ذَاتِ أَلَوْج وَدُسُرِ ﴿ عَجْرِي بِأَعَيْنِنَا ﴾ [القصر: ١٣ ـ ١٤]، وقولِه تعالى: ﴿ مَا مَنْعَكَ أَن تَسَجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَيِّ ﴾ [ص: ٧٥]، وقولِه تعالى: ﴿ بَلَ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾ [المائدة: ٢٤]، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا فَدَرُوا اللّهَ حَقَّ فَدْرِهِ وَٱلْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ اللّهَ عَقَ وَلَا اللّهَ عَقَ وَاللّهَ عَلَى اللّهُ عَقَ وَاللّهَ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عِقْوِهِ عَلَيْهُ وَتَقْصِيلًا لِكُلّ شَيْعٍ ﴾ [الزعراف: ١٤٥]، وقوله تعالى: ﴿ وَكَتَبْنَا لَهُ فِي اللّهُ مِنْ مَوْعِظُهُ وَتَقْصِيلًا لِكُلّ شَيْعٍ ﴾ [الأعراف: ١٤٥]، وكقولِه تعالى: ﴿ وَشَولِه تعالى: ﴿ وَشَولُه تعالى: ﴿ وَشَولُه بَعْوِهِ عُمُّهُمُ مَوْعِظُهُ وَتَقْصِيلًا لِكُلّ شَيْعٍ ﴾ [المائدة: ١٩٥]، وقوله تعالى: ﴿ وَانّ اللّهَ يُحِبُ الْمُعْمِينَ ﴾ [التوبة: ٧]، ﴿ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ الْمُعْمِينَ ﴾ [التوبة: ٧]، ﴿ إِنّ اللّهُ يُعِبُ اللّهُ يَعِبُ اللّهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ مُرْمُونٌ ﴾ [الصف: ٤]. ﴿ وَاللّهُ اللّهُ يُعِبُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

وقوله: ﴿وَاللّهُ لاَ يُحِبُّ الظّلِمِينَ ﴾ [آل عسران: ١٤٠]، ﴿وَاللهُ لاَ يُحِبُ الْفَسَادَ ﴾ [البقرة: ٢٠٥]، ﴿وَاللهُ لاَ يُحِبُ كُلَّ مُخْتَالِ فَخُورِ ﴾ [لقسان: ٢١]، وكقوله تعالى: ﴿لَقَدْ رَضِى اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ﴾ [البينة: ﴿لَقَدْ رَضِى اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ﴾ [البينة: ٨]، وقوله: ﴿فَإِنَ اللهَ لاَ يَرْضَىٰ عَنِ الْقَوْمِ الْفَسِقِينَ ﴾ [السوبة: ٢٦]، ﴿وَلا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ الْكُفْرُ ﴾ [الزمر: ٧]، وكقوله تعالىٰ: ﴿سَخِطَ اللهُ عَلَيْهِمْ ﴾ [السائدة: ٢٠]، وكقوله: ﴿عَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمْ ﴾ [السوبة: ٢٤]، وقولِه في اليهود: ﴿عَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمْ ﴾ [النساء: ٣٤]، وقوله في اليهود: ﴿عَضِبَ اللهُ وَعَضِبَ اللهُ وَعَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمْ ﴾ [النساء: ٣٣]، وقوله: ﴿كُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقْنَكُمْ وَلا وَعَضِبَ اللهُ عَلَيْهِ فَيَحَلَ عَلَيْهِ عَضَبِي فَقَدْ هَوَىٰ ﴾ [طه: ٢١]، وكقوله : ﴿كُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقْنَكُمُ وَلا تَعْالَىٰ: ﴿وَمَالَ عَلَيْهِ غَضَبِي فَقَدْ هَوَىٰ ﴾ [طه: ٢١]، وكقوله : ﴿كُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقْنَكُمُ وَلا تَعْالَىٰ: ﴿وَرَحْمَتِي وَسِعْتَ كُلَّ هَيَ إِ الأعراف: ٢٥]، وكقوله: ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعْتَ كُلَّ هَيَ إِلَى الأَعْراف: ٢٥]، وكقوله: ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعْتَ كُلَّ هَيَ إِلَا عَلِهِ عَضَبِي فَقَدْ هَوَىٰ ﴾ [طه: ٢٨]، وكقوله: ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعْتَ كُلَّ هَيَ إِلَا عَلَيْهِ غَضَبِي فَقَدْ هَوَىٰ ﴾ [طه: ٢٨]، وكقوله : ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعْتَ كُلَّ هَيَ إِلَىٰ الْعَراف: ٢٥١]، وكقوله: ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعْتَ كُلُّ هَيْ إِلَىٰ الْعَرَاف: ٢٥٤]، وكقوله: ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعْتَ كُلُّ هَيْ إِلَا عَلَيْهِ فَاللَّهُ اللهُ عَلَيْهِ فَيَوْلُولُهُ إِلَا عَلَيْهُ وَلِهُ إِلَاهُ اللهُ عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْهِ وَلَاهُ إِلَا وَلَاهُ إِلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْهُ وَلَوْلُهُ إِلَا عَلَيْهُ وَلَوْلَهُ اللَّهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَاهُ الْمَالِقُولُ الْمَالِقُلُولُولُهُ اللَّهُ الْمَالِقُلُولُولُهُ اللَّهُ الْمَالِعُلُولُولُهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

كُلُّ شَيْءٍ رَّحْمَةً وَعِلْمًا ﴾ [غافر: ٧]، وكقراء: ﴿ كُتُبُ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ ٱلرَّحْـمَةُ ﴾ [الأنعام: ٥٤]، وقوله: ﴿وَهُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيـمُ ﴾ [يونس: ١٠٧، الأحقاف: ٨]. وقوله: ﴿ فَيِمَا رَحْمَةِ مِّنَ ٱللَّهِ لِنتَ لَهُمُّ ﴾ [آل عمران: ١٥٩]، وكقوله: ﴿ وَهُوَ ٱلْقَوِئُ ٱلْعَزِيزُ﴾ [الشورى: ١٩]، وقولِه عن إبليس: ﴿فَبِعِزَّلِكَ لَأُغْرِينَهُمْ أَجْمَعِينَ﴾ [ص: ٨٢].

وقوله: ﴿ سُبْحَنَ رَبِّكَ رَبِّ ٱلْعِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ ۞ وَسَلَتُمْ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ وَالْحَمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَكْلِمِينَ ﴿ الصَّافَاتِ]، وكقوله: ﴿ اللَّهُ نُورُ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [النور: ٣٥] الآية. وكقوله: ﴿وَاللَّهُ عَزِيزٌ ذُو ٱننِقَامٍ﴾ [المائدة: ٩٥]، وقوله تعالى: ﴿إِنَّا مِنَ ٱلْمُجْرِمِينَ مُنلَقِمُونَ﴾ [السجدة: ٢٢]، وقوله: ﴿فَلَمَّا ءَاسَفُونَا ٱنكَقَّمْنَا مِنْهُمْ ۗ [الزخرف: هه]، وقوله تعالىٰ: ﴿هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ ٱلْمَلِكُ ٱلْقُدُّوسُ ٱلسَّكَمُ ٱلْمُؤْمِنُ ٱلْمُهَيِّمِنُ ٱلْعَزِيزُ ٱلْجَبَّارُ ٱلْمُتَكَيِّرُ سُبْحَانَ ٱللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [الحشر: ٢٣]، وقوله تعالىٰ: ﴿ مَلِكِ ٱلنَّاسِ ﴾ [الناس: ٢]، وقوله: ﴿ قُلِ ٱللَّهُمَّ مَلِكَ ٱلْمُلْكِ تُوَّتِي ٱلْمُلْكَ مَن تَشَابُهُ وَتَنزِعُ ٱلْمُلْكَ مِمَّن تَشَابُهُ وَتُعِيزُ مَن تَشَابُهُ وَتُدِلُّ مَن تَشَابُهُ بِيدِكَ ٱلْخَيْرُ إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ فَدِينٌ ۞ تُولِجُ ٱلَّيْلَ فِي ٱلنَّهَارِ وَتُولِجُ ٱلنَّهَارَ فِي ٱلَّيْلِّ وَتُخْرِجُ ٱلْحَنَّ مِنَ ٱلْمَيَّتِ وَتُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْمَيِّ وَتَرْزُقُ مَن تَشَانُهُ بِعَيْرِ حِسَاتٍ ۞﴾ [آل عمران]، وقوله تعالىٰ: ﴿قُلْ أَيُ شَيْءٍ أَكْبُرُ شَهَدَةً قُلِ اللَّهُ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنِكُمُّ ۗ [الأنعام: ١٩].

وقـولـه تـعـالــين: ﴿وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَـٰوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيْتَامِ وَكَاكَ عَرْشُهُم عَلَى ٱلْمَآءِ﴾ [هود: ٧]، وقوله تعالىٰ: ﴿وَمَا نَنَنَزُلُ إِلَّا بِأَمْرِ رَبِّكٌ لَهُم مَا بَكْينَ أَيْدِينَا وَمَا خَلْفَنَا وَمَا بَيْنَ ذَلِكُ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيًّا ۞ زَبُّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَمَا بَيْنُهُمَا فَاعْبُدُهُ وَأَصْطَيْرِ لِعِبَدَتِهِ ۚ هَلَ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًّا ١٩٥٠ [مريام]، وقوله تعالى: ﴿ ﴿ لَهُ نَبِّعَ عِبَادِي أَنِّ أَنَا ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيدُ ﴿ وَأَنَّ عَذَابِي هُوَ ٱلْعَذَابُ ٱلْأَلِيدُ ﴿ الحجرا، وقـــولـــه: ﴿غَافِرِ ٱلذَّنْبِ وَقَابِلِ ٱلتَّوْبِ شَدِيدِ ٱلْمِقَابِ ذِى ٱلطَّوْلِ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوُّ إِلَيْهِ ٱلْمَصِيرُ ﴾ [غافر: ٣]، وقوله: ﴿وَأَلَّهُ يَقْبِضُ وَيَبْضُطُّ ﴾ [البقرة: ٢٤٥]، وقوله: ﴿ وَنُقَلِّبُ أَفِيْكَتُهُمْ وَأَبْصَكَرَهُمْ كُمَا لَرْ يُؤْمِنُوا بِدِهِ أَوَّلَ مَرَّزٌّ ﴾ [الانعام: ١١٠]، وقوله: ﴿ وَهُوَ شَدِيدُ ٱلْمِحَالِ ﴾ [الرعد: ١٣]، وغير ذلك من آيات الأسماء والصفاتِ، صفاتِ ذاتِه تعالىٰ وأفعالِه عزّ وجلّ

(أو صعَّ فيما قاله الرسولُ) من الأحاديث النبويّةِ الصحيحةِ؛ كقوله على عن 229

ربّه عزّ وجلّ: «يقول الله تعالىٰ: (أنا مع عبدي حين يذكرني، فإن ذكرني في نفسه ذكرتُه في نفسه في نفسي، وإن ذكرني في ملإٍ ذكرته في ملإٍ خيرٍ منهم)»، متفق عليه (١٠ من حديث أبى هريرة.

وقوله ﷺ: «سبحان الله العظيم وبحمده عدد خلقِه ورضاء نفسهِ وزِنة عرشِه»، رواه مسلم (٢٠ والأربعةُ (٣) من حديث ابن عباس ﷺ.

وعن جابر على قال: لما نزلت هذه الآيةُ: ﴿ قُلْ هُوَ اَلْقَادِرُ عَلَىٰ أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَلَا أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَلَا أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَلَا أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ مَن عَلَيْكُمْ مِن تَعْتِ عَدَابًا مِن فَوْقِكُمْ ﴾ [الأنعام: ٢٥]، فقال النبيُ ﷺ: «أعوذ بوجهك»، قال: ﴿ أَوْ يَلْسِكُمْ شِيعًا ﴾ [الأنعام: ٢٥]، فقال النبيُ ﷺ: «هذا أيسر»، رواه البخاري (٥) وغيرُه (٢).

وقولِه ﷺ: «أعوذ بنور وجهِك الذي أشرقت له الظلمات، وصلح عليه أمرُ الدنيا والآخرة، أن يحِلَّ بي غضبُك أو ينزِلَ بي سَخطُك، لك العُتبى حتى ترضى، ولا حولَ لا قوة إلا بك»، رواه محمد بنُ إسحاقَ في سيرته (٧٠).

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱۳/ ۳۸۶ رقم ۷٤٠٥)، ومسلم (٤/ ٢٠٦١ رقم ٢٦٧٥).

<sup>(</sup>۲) في صحيحه (۲۰۹۰/۶ رقم ۲۷۲٦).

<sup>(</sup>۳) أبو داود (۱۷۱/۲ رقم ۱۵۰۳)، والترمذي (٥/٥٦ رقم ۳۵۵۵)، والنسائي (۲/۷۷)، وابن ماجه (۱۲۵۱/۲ رقم ۳۸۰۸)، وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٤) البخاري (٦/ ٢٨٧ رقم ٣١٩٤)، ومسلم (٤/ ٢١٠٧ رقم ٢٧٥١).

<sup>(</sup>٥) في صحيحه (٨/ ٢٩١ رقم ٢٦٢٨).

<sup>(</sup>٦) كالترمذي في السنن (٥/ ٢٦١ ـ ٢٦٢ رقم ٢٠٦٧).

<sup>(</sup>٧) حديث ذهاب النبيّ ﷺ إلى الطائف وفيها الدعاء المذكور.

أخرجه ابن إسحاق (١/ ٢٦٠ ـ ٢٦٢) بسند صحيح عن محمد بن كعب القرظي مرسلاً، لكن قوله: «إن أبيتم فاكتموا عليّ ذلك»، وقوله: «اللّهم إليك أشكو...» الخ الدعاء، ذكرهما بدون سند، وكذلك رواه ابن جرير (٢/ ٨٠ ـ ٨١) من طريق ابن إسحاق، قاله الألباني في تخريج فقه السيرة للغزالي (ص١٢٦).

وأخرجه ابن سعد في «الطبقات» (١/ ٢١١ ـ ٢١٢) باختصار، وفي سنده الواقدي وهو ضعيف.

وأخرجه الطبري في التاريخه، (٢/ ٣٤٤ ـ ٣٤٦) ط. دار المعارف، من طريق ابن إسحاق. =

وقولِه ﷺ: «وأسألك لذَّة النظرِ إلى وجهك»(١) الحديث تقدم في الرؤية.

وقولِه ﷺ: «مثلُ المجاهدِ في سبيل الله ابتغاءَ وجهِ الله مثلُ القائمِ المصلّي حتى يرجِع المجاهدُ»، متفق عليه (٢) من حديث أبي هريرة ﷺ،

وقولِه ﷺ: «من استعاد بالله فأعيذوه، ومن سألكم بالله فأعطُوه»، رواهُ أحمدُ (٣) وأبو داودَ (٤) وابنُ خزيمةً (٥) من حديث ابن عباس ﷺ.

وقولِه ﷺ لسعدِ بنِ أبي وقّاص: «إنك لن تخلفَ بعدي فتعملَ عملاً تريد وجهَ الله تعالىٰ إلاّ ازددتَ به رفعةً ودرجةً»، رواه البخاري<sup>(٦)</sup> وغيرُه من حديثه.

وقوله ﷺ: «وإذا قمتم إلى الصلاة فلا تلتفتوا، فإن الله يُقبل بوجهه إلى وجه

<sup>=</sup> وأخرجه الطبراني كما في «مجمع الزوائد» (٦/ ٣٥) باختصار، وفيه ابن إسحاق وهو مدلس ثقة، وبقية رجاله ثقات، قاله الهيثمي في «المجمع».

وأخرجه البيهقي في «دلائل النبوّة» (٢/ ٤١٥ ـ ٤١٧) من غير طريق ابن إسحاق بالسماع مرسلاً عن الزهري.

وخلاصة القول: أن الحديث ضعيف، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) البخاري (٦/٦ رقم ٢٧٨٧)، ومسلم (١٤٩٨/٣ رقم ١٨٧٨).

<sup>(</sup>٣) في المسند (١/ ٢٤٩ ـ ٢٥٠).

<sup>(</sup>٤) في «السنن» (٥/ ٣٣٤ رقم ٥١٠٨).

<sup>(</sup>٥) في «التوحيد» (١/ ٣١ رقم ١٤).

قلت: وأخرجه الخطيب في «تاريخه» (٢٥٨/٤)، كلّهم من حديث ابن عباس بسند حسن. ولحديث ابن عباس شاهد من حديث ابن عمر.

أخرجه البخاري في «الأدب المفرد» رقم (٢١٦)، وأبو داود (٣٣٤- ٣٣٥ رقم ٥١٠٩)، والبخاري في «الأدب المفرد» رقم ٥١٠٩)، والنسائي (٨٢٥)، والحاكم (١/ ٢٠١)، والنسائي (١/ ١٩٩)، وأبو نعيم في «الحلية» (١/ ٥٦) من طرق...

قال الحاكم: صحيح على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي، ووافقهما الألباني في «الصحيحة» رقم (٢٥٤).

وخلاصة القول: أن حديث ابن عباس صحيح لغيره، والله أعلم.

<sup>(</sup>٦) في صحيحه (٣/ ١٦٤ رقم ١٢٩٥).

<sup>(</sup>۷) كمسلم (۳/ ۱۲۵۰ رقم ۱۲۲۸).

عبده،، رواه ابنُ خزيمةً (١) والبيهقيُّ (٢) من حديث الحارثِ الأشعري.

وقوله ﷺ في صفة الدجال: «ألا إنّه أعورُ، وإن ربَّكم ليس بأعور»، الحديث متفقٌ عليه من حديث أنسِ<sup>(٣)</sup> وابنِ عمرَ<sup>(٤)</sup> وغيرِهما.

وقولِه ﷺ: «يدُ الله مَلأى لا تَغيضها نفقة ، سحاءُ الليلَ والنهارَ ، وقال : أرأيتم ما أنفق منذ خلق السموات والأرضَ فإنه لم يَغِضْ ما في يمينه . قال : وعرشُه على الماء وبيده الأخرى الميزانُ يخفِضُ ويرفع» ، متفقّ عليه (٢) من حديث أبي هريرة ﷺ .

وقولِه ﷺ: "إن الله تعالى يقبض يوم القيامة الأرضَ وتكون السموات بيمينه، ثم يقول: أنا المَلِكُ»، متفق عليه (٧) من حديث ابنِ عمرَ على واللفظ للبخاري. وتصديقه ﷺ اليهودي الذي قال له: يا محمدُ إن الله تعالى يمسك السمواتِ على إصبع والأرضين على إصبع والجبالَ على إصبع والخلائق على إصبع، ثم يقول: أنا الملك، فضحك رسولُ الله ﷺ تعجباً وتصديقاً له، متفق عليه (٨) من حديث ابن مسعود عليه.

<sup>(</sup>۱) في «التوحيد» (۲/۱۳ ـ ۳۷ رقم ۱۰)، وفي صحيحه (۲/ ٦٤).

<sup>(</sup>۲) في «الأسماء والصفات» رقم (٦٥٤)، وفي «السنن الكبرى» (٨/١٥٧).

قلّت: وأخرجه الحاكم في «المستدرك» (١/ ٢٣٦)، والطبراني في «الكبير» (٣/ ٢٨٧ رقم ٣٤٣٠) وغيرهم.

وانظر كلام الأخ عبد الله الحاشدي عليه في تخريج الأسماء والصفات للبيهقي. والخلاصة: أن الحديث صحيح، والله أعلم.

<sup>(</sup>٣) البخاري (٩١/١٣ رقم ٧١٣١)، ومسلم (٢٢٤٨/٤ رقم ٢٩٣٣).

<sup>(</sup>٤) البخاري (١٣/ ٩٠ رقم ٧١٢٧)، ومسلم (٤/ ٢٢٤٧ رقم ١٦٩).

<sup>(</sup>٥) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٦) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٧) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٨) البخاري (٣٩٣/١٣ رقم ٧٤١٤)، ومسلم (١٧٤/٤ رقم ٢٧٨٦).

وقولِه ﷺ: «لما خلق الله الخلق كتب بيده على نفسه: إن رحمتي تغلِب غضبي»، متفق عليه (١) من حديث أبي هريرة.

وقولِه ﷺ: "إن الله تعالىٰ يفتح أبوابَ السماءِ في ثلث الليل الباقي فيبسُط يديه فيقول: ألا عبد يسألني فأعطِيَه»، الحديث تقدّمت ألفاظُه في إثبات النزولِ(٢).

وقوله ﷺ: "من تصدّق بعِدُل تمرةٍ من كسب طيّب ـ ولا يصعد إلى الله إلا الطيبُ ـ فإن الله يتقبّلها بيمينه ثم يربّيها لصاحبه كما يربي أحدُكم فلُوَّه حتى تكون مثلَ الجبل»، متفق عليه (٣) من حديث أبي هريرة.

وقولِه ﷺ في حديث احتجاجِ آدمَ وموسى: «فقال آدمُ: يا موسى اصطفاك الله بكلامه وخط لك التوراة بيده»، الحديث متفقّ عليه (٤) من حديث أبي هريرة.

وقولِه ﷺ: «إن يد الله هي العليا، ويدُ المعطي التي تليها، ويدُ السائلِ أسفلُ من ذلك»، رواه ابنُ خزيمة (٥٠) من ذلك»، رواه ابنُ خزيمة (٥٠) من حديث حكيم بنِ حزام وأصلُه في الصحيح (٦٠).

وقولِه ﷺ في قصة خَلْق آدمَ: «فقال الله تبارك وتعالىٰ ويداه مقبوضتان: اختر أيّهما شِئت، قال: اخترت يمينَ ربي، وكلتا يدّيْ ربي يمينٌ مباركة، ثم بسطها فإذا فيها آدمُ وذريّتُه»، الحديث أخرجه ابن خُزيمة ((()) والبيهقيُّ (()) من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه وبيان ألفاظه.

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٤) سيأتي بطوله.

<sup>(</sup>٥) في «التوحيد» (١/١٥٤ ـ ١٥٥ رقم ١/٨٥) بسند صحيح.

<sup>(</sup>٦) البخاري (٣/ ٣٣٥ رقم ١٤٧٢)، ومسلم (٢/ ٧١٧ رقم ٩٦/ ١٠٣٥).

<sup>(</sup>۷) في «التوحيد» (١/ ١٦٠ ـ ١٦١ رقم ١/ ٨٩).

<sup>(</sup>۸) في «الأسماء والصفات» (ص٣٢٤ ـ ٣٢٥).

قلّت: وأخرجه ابن حبان (رقم ٢٠٨٢ ـ موارد)، وابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٢٠٦)، والترمذي رقم (٣٣٦٨) وقال: هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه. وأخرجه الحاكم (١/٤٢) وقال: صحيح على شرط مسلم، ووافقه الذهبي. ثم قال الحاكم: وله شاهد صحيح، ثم ساقه من طريق أبي خالد الأحمر عن داود بن أبي هند عن الشعبي عن أبي هريرة عن النبي على نحوه.

قال الألباني في «ظلال الجنّة» (٩١/١) عقبه: وهذا إسناد حسن، وهو الثالث عن أبي هريرة. وله رابع من طريق هشام بن سعد عن زيد بن أسلم عن أبي صالح عنه به. أخرجه ابن=

وقولِه ﷺ في قصة سؤالِ موسى عليه السلام ربَّه عزّ وجلّ عن منازل أهلِ الجنّة: «قال: يا ربِّ فأخبرني بأعلاهم منزلة، قال: هذا أردت فسوف أخبرك، قال: غرستُ كرامتَهم بيدي وختمت عليها»، الحديث رواه البيهقي<sup>(۱)</sup> وابنُ خزيمة (۲) من حديث المغيرة بن شعبةً.

وقولِه ﷺ: «تكون الأرضُ يوم القيامة خبزة واحدة يكفأها الجبارُ بيده»، الحديث متفق عليه (٣) من حديث أبى سعيد ﷺ.

وقولِه ﷺ: ﴿إِن الله عزّ وجلّ يبسُط يدَه باللّيل ليتوبَ مُسيءُ النهار، ويبسُط يدَه بالنهار ليتوبَ مسيءُ الليل حتى تطلُعَ الشمسُ من مغربها»، رواه مسلمٌ (٤) من حديث أبى موسى ﷺ.

وقولِه ﷺ: «ولا يزال عبدي يتقرّب إليّ بالنوافل حتى أُحِبّه، فإذا أحببتُه كنت سمعَه الذي يسمع به، وبصَرَه الذي يُبصِر به»، الحديث أخرجه البخاريُ (٥٠) عن أبي هريرة ﴿ اللهِ عَلَيْهُ .

وقولِه ﷺ: «إذا أحب الله العبدَ نادى جبريلَ: إن الله يحب فلاناً فأحِبَّه فيُحِبه جبريلُ، فينادي جبريلُ في أهل السماء: إن الله يحب فلاناً فأحِبَوه»، الحديثُ في البخاري<sup>(٢)</sup> عن أبي هريرة ﷺ.

وقولِه ﷺ: «وما أحدٌ أصبرُ على أذى يسمعه من الله، يدَّعون له الولدَ ثم يعافيهم ويرزُقُهم»، رواه البخاريُ (٧) عن أبي موسى ﷺ.

سعد في «الطبقات» (۲۷/۱ ـ ۲۸)، والترمذي رقم (۳۰۷٦)، والحاكم (۳۲۵/۲) وقال:
 صحيح على شرط مسلم ووافقه الذهبي. وقال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح.
 وخلاصة القول أن الحديث صحيح، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) في «الأسماء والصفات» رقم (٦٩٠).

 <sup>(</sup>۲) في «التوحيد» (۱۸٤/۱ \_ ١٦٥ رقم (٩١/١).
 قلت: وأخرجه مسلم رقم (١٨٩)، والترمذي رقم (٣١٩٨)، وقال الترمذي: «حسن صحيح، وروى بعضهم هذا الحديث عن الشعبي عن المغيرة، ولم يرفعه والمرفوع أصح» اهـ.
 وخلاصة القول أن الحديث صحيح.

<sup>(</sup>٣) البخاري (١١/ ٣٧٢ رقم ٦٥٢٠)، ومسلم (١/ ٢١٥١ رقم ٢٧٩٢).

<sup>(</sup>٤) في صحيحه (٢١١٣/٤ رقم ٢٧٦٩).

<sup>(</sup>٥) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٦) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>۷) في صحيحه (۱۳/ ۳۲۰ رقم ۸۳۷۸).

وقولِه ﷺ: «عجب ربُّنا من قنوط عبادِه وقُربِ خيرِه»(١)، الحديث.

وقولِه ﷺ: «عجب ربُنا من قوم يُقادون إلى الجنّة بالسلاسل»، رواه أحمدُ (٢) والبخاريُ (٣) من حديث ابن مسعودٍ.

وقولِه ﷺ: «يضحك الله إلى رجلين يقتُل أحدُهما الآخرُ كلاهما يدخُل المجنة»، متفقٌ عليه (٤) من حديث أبي هريرة.

وقولِه ﷺ في حديث الشفاعةِ: «إن ربي قد غضبَ اليوم غضباً لم يغضب قبله مثله ولا بعده مثله»(٥).

وقولِه ﷺ: «من أعان على خصومة في باطل فقد باء بغضب من الله»، رواه أبو داود (٦٠) بسند صحيح عن ابن عمر ﷺ، وفي رواية (٧٠): «من خاصم في باطل لم يزلُ في سخط الله حتى ينزع».

وقد أخرجه ابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٥٥٤) بسند ضعيف، قاله الألباني. وخلاصة القول أن الحديث ضعيف، والله أعلم.

والنسائي في "الخبرى" دما في "تحقه الاسراف" ولم أجده من حديث ابن مسعود، والله أعلم.

<sup>=</sup> قلت: وأخرجه مسلم (٤/ ٢١٦٠ رقم ٢٨٠٤).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في «المسند» (۱۱/٤)، والدارقطني في «النزول» رقم (۳۰)، وابن ماجه رقم (۱۸۱)، بسند ضعيف لأن وكيع بن عدس مقبول، ولم يتابع.

<sup>(</sup>٢) في «المسند» (٢/ ٣٠٢، ٢٠٦، ٨٤٤، ٧٥٧).

 <sup>(</sup>۳) في صحيحه (٦/ ١٤٥ رقم ٣٠١٠).
 قلت: وأخرجه أبو داود (٣/ ١٢٧ رقم ٢٦٧٧)، وابن حبان في الإحسان (١/ ٣٤٣ رقم ١٣٤)،
 والنسائي في «الكبرى» كما في «تحفة الأشراف» (٩١/ ١٩) كلّهم من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٤) البخاري (٦/ ٣٩ رقم ٢٨٢٦)، ومسلم (٣/ ١٥٠٤ رقم ١٨٩٠).

<sup>(</sup>٥) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٦) في «السنن» (٢٣/٤ رقم ٣٥٩٨) من طريق المثنى بن يزيد، عن مطر الوراق عنه. وفيه مطر الوراق: ضعيف. والمثنى بن يزيد: مجهول، لكن تابع المثنى بن يزيد، حسين المعلم عن مطر الوراق به عند ابن ماجه (٢/ ٧٧٨ رقم ٢٣٢٠). وحسين المعلم ثقة، فالعلّة في ضعف مطر الوراق.

وانظر: «الإرواء» (٧/ ٣٥٠).

والخلاصة أن الحديث ضعيف.

<sup>(</sup>٧) لأبي داود في السنن (٤/ ٢٣ رقم ٣٥٩٧)، ولأحمد (٢/ ٧٠) من حديث ابن عمر، وانظر: الإرواء (٧/ ٣٤٩).

وقولِه ﷺ: «والذي نفسي بيده ما من رجل يدعو امرأته إلى فراشه فتأبى عليه إلاّ كان الذي في السماء ساخطاً عليها حتى يرضى عنها زوجُها»(١١).

وقولِه ﷺ: "وإذا أبغص عبداً دعا جبرائيلَ فيقول: إني أبغض فلاناً فأبغِضه، قال: فيُبغضه جبريلُ. ثم ينادي جبريلُ في أهل السماء: إن الله يبغض فلاناً فأبغضوه، قال: فيُبغضونه، ثم يوضع له البغضاءُ في الأرض»، رواه مسلم (٢٠).

وقولِه ﷺ: "إن الله ليرضى عن العبد يأكل الأُكلةَ فيحمَدُه عليها ويشرب الشَّرْبَةَ فيحمَده عليها»، رواه مسلم (٣) عن أنس وَ اللهُ اللهُ عليها»، رواه مسلم (٣)

وقولِه ﷺ في قصة أصحاب بئرِ مَعونةً: «بلّغوا قومَنا عنّا أنا قد لَقِينا ربّنا فرضي عنا وأرضانا»، وهو من التنزيل المنسوخ تلاوةً.

وقولِه ﷺ في قصة سَبْي هَوازِنَ: «الله أرحمُ بعباده من هذه بولدها»، أخرجاه (٥) من حديث عمرَ ظليه.

وقولِه ﷺ: «جعل الله الرحمة مائة جزء، فأمسك عنده تسعة وتسعين جزءاً ونزّل في الأرض جزءاً واحداً، فمن ذلك الجزء تتراحم الخلائق حتى ترفع الدابة حافرَها عن ولدها خشية أن تُصيبَه»، أخرجاه (٢) من حديث أبي هريرة ﷺ.

ولمسلم (٧) معناه من حديث سلمانَ ﴿ وفيه: «كلُّ رحمةِ طباقُ ما بين السماء والأرض، فإذا كان يومُ القيامة كمّلها بهذه الرحمةِ».

وقولِه ﷺ: «أعوذ بعزّتك الذي لا إله إلاّ أنت الذي لا يموت والجنُّ والإنسُ

<sup>=</sup> وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٤) تقدم تخریجه.

<sup>(</sup>٥) البخاري (٢١٠/١٠) ـ ٤٢٧ رقم ٥٩٩٩)، ومسلم (١٠٩/٤ رقم ٢٧٥٤).

<sup>(</sup>٦) البخاري (۱۱/۲۱۶ رقم ۲۰۰۰)، ومسلم (۲۱۸۸۶ رقم ۲۷۵۲).

<sup>(</sup>۷) في صحيحه (۲۱۰۹/٤ رقم ۲۷۵۳).

يموتون، أخرجه البخاري(١) من حديث ابن عباس را

وقولِه ﷺ عن أيوب عليه السلام: «وعِزْتك لا غِنى بي عن بركتك»، أخرجه البخاريُ (٢) من حديث أبي هريرة ﷺ،

وقولِه ﷺ: «اللّهم لك الحمدُ أنت نورُ السمواتِ والأرضِ ومن فيهن»، أخرجاه (٣) من حديث ابن عباس ﷺ،

وقولِه ﷺ: «اللّهم إني أعوذ برضاك من سخطك، وبمعافاتك من عقوبتك، وبك منك»، لمسلم (٤) والأربعة (٥) عن عائشة .

وقولِه: «إن الله لَيُملي للظالم حتى إذا أخذه لم يُفلِقه»، قال ثم قرأ: ﴿وَكَذَالِكَ أَخَذُ رَبِّكَ إِذَا أَخَذَ ٱلْقُرَىٰ وَهِىَ ظَلَامِّةً إِنَّ أَخَذَهُۥ اَلِيمٌ شَدِيدُ ﴾ [هـــود: ١٠٢]، أخرجاه (٦) من حديث أبي موسى ﴿ اللهِ عَلَيْهُ .

وقولِه ﷺ: «فإن الله لم يكُ لينسى شيئاً، وما كان ربُك نسياً»، رواه البزار<sup>(۷)</sup> وابنُ أبي حاتم<sup>(۸)</sup> والطبرانيُ<sup>(۹)</sup> من حديث أبي الدرداءِ ﷺ.

وقولِه ﷺ في حلفه: «لا ومُقلِّبِ القلوب»، أخرجاه (١٠٠ من حديث عبدِ الله بنِ عمر ﷺ.

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱۳/ ۳۲۸ ـ ۳۲۹ رقم ۷۳۸۳)، ومسلم (۱/ ۲۰۸۱ رقم ۲۷۷۷).

<sup>(</sup>٢) في صحيحه (١٣/ ٤٦٤ رقم ٧٤٩٣).

<sup>(</sup>٣) البِّخاري (١٣/ ٤٦٥ رقم ٧٤٩٩)، ومسلم (١/ ٥٣٢ ـ ٣٣٠ رقم ٧٦٩).

<sup>(</sup>٤) في صحيحه (١/ ٣٥٢ رقم ٤٨٦).

<sup>(</sup>٥) أَبُو داود (١/ ٤٧) رقم ٩ مُ ٨٠٨)، والترمذي (٥/ ٢٤٥ رقم ٣٤٩٣)، والنسائي (٢/ ٢٢٣، ٢٥)، وابن ماجه (٢/ ١٢٦٢ ـ ١٢٦٣ رقم ٣٨٤١).

وهو حدیث صحیح. (۲) البخاری (۸/ ۳۵۶ رقم ٤٦٨٦)، ومسلم (۱۹۹۷/۶ ـ ۱۹۹۸ رقم ۲۵۸۳).

<sup>(</sup>٧) في مسنَّده (٣/ ٥٨ رقم ٢٢٣١ ـ كشف).

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٧/ ٥٥) وقال: «رواه البزار رجاله ثقات» اهـ.

<sup>(</sup>٨)و(٩) عزاه السيوطي في «الدر المنثور» (٥٣١/٥) ط.دار الفكر، إليهما. وزاد نسبته إلى ابن المنذر، وابن مردويه والبيهقي في «سننه» (١٢/١٠) ـ والحاكم ـ (٢/ ٣٧٥) ـ وقال الحاكم: صحيح الإسناد ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>۱۰) تقدم تخریجه.

وقولِه ﷺ: «ما من قلب إلا وهو بين إصبَعين من أصابع الرحمٰن، فإذا شاء أن يُقيمه أقامه، وإذا شاء أن يُزيغَه أزاغه». رواه أحمدُ والشيخان وغيرُهما أن من حديث عائشة ﷺ، وفي صدره: «يا مقلّبَ القلوبِ ثبّتُ قلبي على دينك».

وقولِه ﷺ في صفة الجنّةِ والنارِ: «لا يزال يُلقى فيها ـ يعني النارَ ـ وتقول: هل من مزيد؟ حتى يضعَ فيها ربُّ العالمين قدمَه فينزوي بعضُها إلى بعض، وتقول: قدِ قدِ بعزّتك وكرمِك».

وفي رواية: «قطِ قطِ» بالطاء، أخرجاه (٢) من حديث أنس.

وقولِه ﷺ: «لا شَخْصَ أغيرُ من الله»، علقها البخاريُ (٣) بلفظ الترجمةِ ووصلها الدارميُّ في مسنده.

وقولِه ﷺ: «أتعجبون من غَيرة سعدٍ، والله لأنا أغيرُ منه، والله أغيرُ مني، ومن أجل غَيرةِ الله حرّم الفواحش ما ظهر منها وما بطن، ولا أحدَ أحبُ إليه العذرُ من الله، ومن أجل ذلك بعث المبشرين والمنذرين، ولا أحدَ أحبُ إليه المدحُ من الله، ومن أجل ذلك وعدَ الجنّة»، رواه البخاريُ (٤) من حديث المغيرةِ بن شُعبةَ في الترجمة السابقة. والآياتُ والأحاديثُ في هذا الباب كثيرة جداً، يحتاج استقصاؤها إلى بسطٍ طويلٍ وفيما ذكرنا كفاية، وما أشبهه فسبيله سبيله.

(فحقه التسليم) له (والقَبولُ) الفاءُ واقعةٌ في جواب «كلُ ما»، فنقول في ذلك: ما ذكره الله تعالىٰ عن الراسخين في العلم؛ حيث قال: ﴿ وَالرَّسِخُونَ فِي الْعِلْمِ

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) البخاري (١١/ ٥٤٥ رقم ٦٦٦١)، ومسلم (٤/ ٢١٨٧ رقم ٢٨٤٨).

<sup>(</sup>٣) (٣١/ ٣٩٩) رقم الباب (٢٠).

وأخرجه البخاري موصولاً (٩/ ٣١٩ رقم ٥٢٢٠)، ومسلم (٢١١٣/٤ رقم ٢٧٦٠) من حديث عبد الله بن مسعود.

 <sup>(</sup>٤) في صحيحه (٣٩/١٣ رقم ٢٤١٦).

قلت: وأخرجه مسلم (٢/١٣٦٦ رقم ١٤٩٩).

يَقُولُونَ ءَامَنًا بِهِ كُلُّ مِنْ عِندِ رَبِّنَا وَمَا يَذَكُنُ إِلَّا أُولُواْ اَلْأَلْبَبِ ﴿ رَبَّنَا لَا تُرْغَ مُلُوبَنَا بَعَدَ إِذَ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِن لَدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنتَ الْوَهَّابُ ﴿ إِلَا الله عَمْدَانَا ، ولا نصربُ كتابَ الله بعضه ببعض فنتبع ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويلِه كما يفعله الذين في قلوبهم زيغ ، أعاذنا الله وعصمنا من ذلك بمنه وكرمِه وفضلِه ، إنه سميع مجيب.

#### [اجتناب التحريف والتعطيل والتكييف والتمثيل في آيات الأسماء والصفات وأحاديثها]

(نُمِرُها صربحة كما أتَت مع اعتقادِنا لِما له اقتضت) (من غير تحريفِ ولا تعطيل وغيرِ تكييفِ ولا تمثيل) (بل قولُنا قولُ أَنْمَةِ الهدى طوبى لمن بهديهم قد اهتدى)

أي جميعُ آياتِ الأسماءِ والصفاتِ وأحاديثِها (نُورُها صريحةً) أي على ظواهرها (كما أتت) عن الله تعالىٰ وعن رسوله على العدلِ عن العدلِ متصلاً إلينا كالشمس في وقتِ الظهيرةِ صحواً ليس دونها سحابٌ، (مع اعتقادنا) إيماناً وتسليماً (لما له اقتضت) من أسماءِ ربّنا تبارك وتعالىٰ وصفاتِ كمالِهِ ونعوتِ جلالِهِ كما يليق بعظمته، وعلى الوجه الذي ذكره وأراده، (من غير تحريف) لألفاظها؛ كمن قال في قوله تعالىٰ: ﴿وَكُلَّمَ اللهُ مُوسَىٰ تَكْلِيماً﴾ [النساء: ١٦٤]، أن التكليم من موسى، وأن لفظ الجلالةِ منصوبٌ على المفعولية فراراً من إثبات الكلام كما فعله بعضُ الجهمية والمعتزلة، وقد عُرض ذلك على أبي بكر بنِ عياشٍ، فقال أبو بكر: ما قرأ هذا إلا كافر، قرأتُ على الأعمش وقرأ الأعمش على يحيى بنِ وثابٍ على أبي عبد الرحمٰن السَّلَميُّ، وقرأ أبو عبد الرحمٰن السَّلَميُّ، وقرأ أبو عبد الرحمٰن السَّلَميُّ مُوسَىٰ تَكْلِيماً﴾ [النساء: ١٦٤]، يعني برفع لفظِ الجلالةِ على الفاعلية، وهو مُجمعُ عليه بين القرّاء، روى ذلك ابنُ مردَويَه (١) عن عبد الجبار بن عبد الله على رسول الله تعالىٰ.

<sup>(</sup>١) عزاه إليه ابن كثير في تفسيره (١/ ٦٠١).

وروى ابنُ كثير<sup>(۱)</sup> أن بعض المعتزلة قرأ على بعض المشايخ (وَكَلَّمَ اللَّهَ مُوسَى تكليماً)، فقال له: يا ابنَ اللخناءِ كيف تصنع بقوله تعالى: ﴿وَلَمَّا جَآءَ مُوسَىٰ لِمِيقَلِنَا وَكُلَّمَهُ رَبُّهُ﴾ [الأعراف: ١٤٣]، يعني أن هذا لا يقبل التحريف ولا التأويل.

وكما قال جهمُ بنُ صفوان (٢) لعنه الله في قوله تعالىٰ: ﴿الرَّمَٰنُ عَلَى الْمَرْشِ الله عَلَى الله وَجدتُ سبيلاً إلى حكِّها لحكَكْتُها ولأبدلتُها استولى. وله في ذلك سلفُ اليهودِ في تحريف الكَلم عن مواضعه، حيث قال الله تعالىٰ لهم: ﴿وَادْخُلُوا الْبَابُ سُجَّكُا وَقُولُوا حِطَّةٌ ﴾ [البقرة: ٥٨]، فدخلوا يزحفون على

<sup>(</sup>۱) في تفسيره (۱/ ۲۰۱).

<sup>\*</sup> اللخن: النتن.

<sup>\*</sup> قال أبو حيان في "البحر المحيط في التفسير" (١٣٩/٤): ﴿وكلم الله موسى تكليماً﴾ هذا إخبار بأن الله شرف موسى بكلامه، وأكّد بالمصدر دلالة على وقوع الفعل على حقيقته لا على مجازه، هذا هو الغالب. وقد جاء التأكيد بالمصدر في المجاز، إلاّ أنه قليل، فمن ذلك قول (هند بنت النعمان بن بشير الأنصاري):

بكى الخز من عوف وأنكر جلده وعجت عجيجاً من جذام المطارف

وقال ثعلب: لولا التأكيد بالمصدر لجاز أن تقول: قد كلمت لك فلاناً بمعنى كتبت إليه رقعة وبعثت إليه رسولاً، فلما قال «تكليماً» لم يكن إلاّ كلاماً مسموعاً من الله»اهـ.

<sup>\*</sup> وقال النحاس في إعراب القرآن (١/ ٥٠٧): «﴿وكلم الله موسى تكليماً ﴾ مصدر مؤكد، وأجمع النحويون على أنك إذا أكدت الفعل بالمصدر لم يكن مجازاً، وأنه لا يجوز في قول الشاعر: المتلاً الحَوْضُ وقال قطني

أن يقول: قال قولاً، فكذا لمّا قال: تكليماً وجب أن يكون كلاماً على الحقيقة من الكلام الذي يعقل الهد.

وانظر أيضاً: «معانى القرآن الكريم» للنحاس (٢/ ٢٤٠).

<sup>(</sup>٢) جهم بن صفوان الضال المبتدع، تلميذ الجعد بن درهم أوّل من صدر عنه القول بخلق القرآن.

قال عبد القاهر البغدادي في كتابه «الفرق بين الفرق» (ص٢١١)، عن جهم هذا: «الذي قال بالإجبار والاضطرار إلى الأعمال وأنكر الاستطاعات كلّها، وزعم أن الجنّة والنار تبيدًانِ وتفنيانِ، وزعم أيضاً أن الإيمان هو المعرفة بالله تعالىٰ فقط، وأن الكفر هو الجهل به فقط، وقال: لا فِعْلَ ولا عمل لأحدِ غير الله تعالىٰ، وإنما تنسب الأعمال إلى المخلوقين على المجاز...»اهد.

أستاهم، وقالوا «حنطة»(١)، فخالفوا ما أمرهم الله به من الدخول سجداً وبدّلوا قولاً غيرَ الذي قيل لهم، فكان جزاؤهم ما ذكره الله تعالى حيث يقول: ﴿فَبَدَّلَ الَّذِينَ ظَلَمُوا فَوَلاً عَيْرَ الذي قيل لهم، فكان جزاؤهم أَزَنْكَ عَلَى الّذِينَ ظَلَمُوا رِجْزًا مِنَ السّمَآءِ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ البقرة: ٥٩]، وجعلهم الله عبرة لمن بعدهم، فمن فعل كما فعلوا فسبيله سبيلهم كما مضت سنّةُ الله بذلك: ﴿أَكُفَّارُكُم خَيْرٌ مِنْ أُولَتِهِكُم أَمْ لَكُم بَرَآءَةٌ فِ الزَّيْرِ ﴾ [القمر: ٣٤].

و(من غير تحريف) لمعانيها كما فعله الزنادقة أيضاً كتأويلهم "نفسه" تعالىٰ بالغير، وأن إضافتها إليه كإضافة بيت الله وناقة الله، فعلى هذا التأويل يكون قولُه تعالىٰ: ﴿وَيُحَذِّرُكُمُ اللهُ نَفْسُمُ ﴾ [آل عمران: ٢٨]، أي غيره، وقوله: ﴿كَتَبُ رَبُّكُمْ عَلَى نفسِهِ ٱلرَّحْمَةُ ﴾ [الانعام: ٥٤]، أي على غيره، ويكون قولُه تعالىٰ عن عيسى: ﴿وَتَعَلَّمُ مَا فِي نَفْسِي وَلا أَعَلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلا أَعَلَمُ مَا فِي نَفْسِي ﴿ وَأَصْطَنَعْتُكُ لِنَفْسِي ﴾ [طه: ١١]، أي: ولا أعلم ما في غيرك، ويكون قولُه تعالىٰ لموسى: ﴿وَأَصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِي ﴾ [طه: ١٤]، أراد واصطنعتك غيرك، وهذا لا يقوله عاقل، بل ولا يتوهمه ولا يقولُه إلا كافر، وكتأويلهم «وجهه» تعالىٰ بالنفس مع جحودهم لها كما تقدم، فانظر لتناقضهم البين، وهذا يكفى حكايتُه عن ردّه.

أمّا من أثبت النفسَ وأوَّل الوجهَ بذلك، فيقال له: إن الله تعالىٰ قال: ﴿وَيَبْقَىٰ وَجُهُ رَبِّكَ ذُو ٱلْجُلَلِ وَٱلْإِكْرَامِ﴾ [الرحمٰن: ٢٧]، فذكر الوجهَ مرفوعاً على الفاعلية، ولفظُ (رب) مجروراً بالإضافة، وذكر ذو مرفوعاً بالتبعية نعتاً لوجه، فلو كان الوجهُ هو الذات لكانت القراءة: ﴿وَيَبْقَىٰ وَجُهُ رَبُّكَ ذِي ٱلْجَلَلِ وَٱلْإِكْرَامِ﴾ فخفضه بالياء لا بالواو؛ كما قال تعالىٰ: ﴿بَرُكَ ٱسمُ رَبِّكَ ذِي ٱلْمَكْلِ وَٱلْإِكْرَامِ﴾ [الرحمٰن: ٢٨]، فخفضه لما كان صفة للرب، فلما كانت القراءة في الآية الأولى بالرفع إجماعاً تبيّن أن الوجه صفة للذات ليس هو الذات، ولما رأى آخرون منهم فسادَ تأويلِهم بالذات أو

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن إسحاق كما في تفسير ابن كثير (١/٣/١) بسند ضعيف؛ لأنه من طريق صالح مولى التوأمة، وهو صالح بن نبهان مختلط، والطريقة الثانية فيها مبهم. لكن الحديث أخرجه البخاري في صحيحه (٨/١٦٤ رقم ٤٤٧٩) من حديث أبي هريرة، عن النبي على قال: قبل لبني إسرائيل ﴿وأدخلوا الباب سجداً وقولوا حطة﴾ [البقرة: ٥٨]، فدخلوا يزحفون على أستاهم، فبدلوا، وقالوا: حِطَّة حَبَّةٌ في شَعرة».

وكما أولوا اليد بالنعمة واستشهدوا بقول العرب: «لك يد عندي» أي نعمة ، فعلى هذا التأويل يكون قولُه تعالىٰ: ﴿بَلَ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ﴾ [المائدة: ٢٤]، يعني: نعمتاه فلم يثبتوا لله إلا نعمتين والله تعالىٰ يقول: ﴿أَلَوْ تَرَوَا أَنَّ اللهَ سَخَرَ لَكُم مَّا فِي السَّمَوْتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظُلِهِرَةً وَيَاطِئَةً﴾ [لقمان: ٢٠]، ويكون قوله تعالىٰ: ﴿لِمَا خَلَقَتُ بِيَدَيِّ ﴾ [ص: ٧٥]، أراد بنعمتيّ، فأيُّ فضيلةٍ لآدمَ على غيره على هذا التأويل، وهل من أحد لم يخلقه الله بنعمته ؟ ويكون قوله تعالىٰ: ﴿وَالْأَرْضُ جَمِيعًا فَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِينَمَةِ وَالسَّمَوْنُ مَطُوبِيَّتُ بِيمِينِهِ ﴾ [الـزمـر: ٢٧]، أراد مطوياتُ بنعمته فهل يقول هذا عاقل؟

وقال آخرون منهم «بقوته» استشهاداً بقوله تعالى: ﴿وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَهَا بِأَيْدٍ﴾ [الذاريات: ٤٧]، أي بقوة، فيقال لهم: أليس كلُّ مخلوقِ خلقه الله بقوة؟ فعلى هذا ما معنى قولِه عز وجلّ: ﴿مَا مَنَعُكَ أَن تَسَجُدُ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَيِّ ﴾ [صَ: ٥٧]، وأيُّ فضلِ لاَدمَ على إبليسَ إذ كلُّ منهما خلقه الله بقوته؟ وما معنى قولِه تعالىٰ للملائكة: لا أجعلُ صالحَ ذريةِ مَن خلقتُ بيدي كمن قلتُ له: كن فكان، أفلم يخلُق الملائكة بقوته؟ وأيُّ فضلِ لآدمَ عليهم إن لم يكن خلقه الله بيده التي هي صفتُه، نبَنوني بعلم إن كنتم صادقين. وكما تأوّلوا الاستواء بالاستيلاء واستشهدوا ببيت مجهولِ مرويً على خلاف وجهِه وهو ما يُنسب إلى الأخطل النصرانيّ:

قد استوى بشر على العراقِ من غير سيف ودم مُهراقٍ

# [عدول أهل التأويل عن ألف دليل وتمسّكهم بما ينسب إلى الأخطل النصراني في الاستواء]

فعدَلوا عن أكثرَ من ألف دليل من التنزيل إلى بيت ينسب إلى بعض العُلوج

ليس على دين الإسلام ولا على لغة العرب، فطفِق أهلُ الأهواءِ يفسّرون به كلام اللّهِ عزّ وجلّ ويحمِلونه عليه، مع إنكار عامةِ أهلِ اللغةِ لذلك، وأن الاستواءَ لا يكون بمعنى الاستيلاءِ بوجهٍ من الوجوه البتّة.

وقد سُئِل ابنُ الأعرابيِّ وهو إمامُ أهلِ اللغة في زمانه، فقال: «العربُ لا تقول للرجل استولى على الشيء حتى يكون له فيه مُضاد، فأيُّهما غلب قيل استولى، والله سبحانه وتعالىٰ لا مغالِبَ له الله اله.

وقد فسر السلفُ الاستواء بعدة معانِ بحسب أداتِه المقترنة به، وبحسب تجريدِه عن الأداة، ولم يذكر أحدٌ منهم أنه يأتي بمعنى الاستيلاء حتى انتحل ذلك أهلُ الأهواءِ والبِدع، لا باشتقاقٍ صغيرٍ ولا كبير، بل باستنباطٍ مختلَقٍ وافق الهوى المتبعر.

وقد بسط القول في ردِّ ذلك ابنُ قيِّمِ الجوزيَّةِ رحمه الله في كتابه الصواعق (٢)، وبيَّن بُطلانَه من نيَّف وأربعين وجهاً، فليراجع. وكما أوَّلوا أحاديثَ النزولِ إلى سماء الدنيا بأنه ينزل أمرُه، فيقال لهم: أليس أمرُ الله تعالى نازلاً في كل وقتِ وحين؟ فماذا يخص السحَرَ بذلك؟ وقال آخرون: ينزل ملك بأمره، فنسبَ النزولَ إليه تعالى مجازاً. فيقال لهم: فهل يجوز على الله تعالى أن يُرسلَ من يدّعي

<sup>(</sup>۱) أخرج اللالكائي في «شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة» (رقم ٦٦٦)، والذهبي في «العلق» (ص ١٣٣)، والخطيب في «تاريخ بغداد» (٢٨٤/٥) عن أبي عبد الله نفطويه قال: حدّثني أبو سليمان داود بن علي قال: كنّا عند ابن الأعرابي فأتاه رجل فقال له: ما معنى قول الله عزّ وجلّ: ﴿الرحمٰن على العرش استوى﴾ فقال: هو على عرشه كما أخبر عزّ وجلّ.

فقال: يا أبا عبد الله ليس هذا معناه، إنما معناه استولى. قال: اسكت ما أنت، وهذا لا يقال: استولى على الشيء إلا أن يكون له مضاد فإذا غلب أحدهما قيل: استولى. أما سمعت النابغة:

إِلاَّ لِمِشْلِكَ أَو مَـنَ أنـت سـابـقـهُ سبقَ الجواد إذا استولى على الأمد وأورده الحافظ ابن حجر في «الفتح» (٤٠٦/١٣)، وعزاه إلى الهروي في كتابه «الفاروق»، وإسناده صحيح.

وانظر ما قاله ابن الجوزي في «زاد المسير» (٣١٣/٣).

<sup>(</sup>٢) في المختصر الصواعق، (٢/ ١٢٦ ـ ١٥٢) فقد أجاد وأفاد.

ربوبيتَه؟ وهل يمكن للملك أن يقول: «لا أسأل عن عبادي غيري، من ذا الذي يسألني فأُعطِيّه، من ذا الذي يستغفرني فأغفرَ له» (١)، وهل قصرت عبارةُ النبيِّ عَلَيْ عن أن يقول ينزِل ملكٌ بأمر الله فيقول: إن الله تعالىٰ يقول لكم كذا، أو أمرني أن أقولَ لكم كذا حتى جاء بلفظ مُجملٍ يوهم بزعمكم ربوبيةَ الملَك، لقد ظننتم بالله تعالىٰ ورسولِه عَلَيْ ظنَّ السَّوء وكنتم قوماً بوراً.

وكما أوّلوا المجيء لفصل القضاء بالمجاز، فقالوا: يجيء أمرُه واستدلّوا بقوله تعالى: ﴿ هُلَ يَنْظُرُونَ إِلّا أَن تَأْيِهُمُ الْلَاَيْكَةُ أَوْ يَأْتِي الْمُرْ رَبِّكَ ﴾ [النحل: ٣٣]، فقالوا في قوله تعالى: ﴿ هُلَ يَنْظُرُونَ إِلّا أَن يَأْتِيهُمُ الله ﴾ [البقرة: ٢١٠]، فقالوا: هو من مجاز الحذف، والتقديرُ يأتي أمرُ الله. فيقال لهم: أليس قد اتضح ذلك غاية الاتضاحِ أن مجيء ربننا عز وجل غيرُ مجيء أمرِه وملائكِته، وأنه يجيء حقيقة، ومجيء أمرِه حقيقة، وقد فصل تعالىٰ ذلك وقسمه ونوعه تنويعاً يمتنع معه الحمل على المجاز، فذكر تعالىٰ في آية البقرة مجيئه ومجيء الملائكة، وكذا في آية الفجر، وذكر في النحل مجيء ملائكتِه ومجيء أمره، وذكر في النحل مجيء ملائكتِه ومجيء أمره، وذكر في النحل مجيء ملائكتِه ومجيء أمره، ثم يقال: في آية الأنعامِ إتيانَ أمرِه بيوم القيامة؟ أليس أمرُه آتياً في كل وقت، متنزلاً بين ما الذي يخص إتيانَ أمرِه بيوم القيامة؟ أليس أمرُه آتياً في كل وقت، متنزلاً بين السماء والأرضِ بتدبير أمورِ خلقِه في كل نفسٍ ولحظة: ﴿ يَتَنَالُهُ مَن فِي اَلسَمَوْتِ الله والمُن يَوْمٍ هُو فِي شَأَنِ ﴾ [الرحمٰن: ٢٩].

وتأولوا النظر إلى الله عز وجل في الدار الآخرة بالانتظار، قالوا: إنه كقوله: ﴿ اَنظُرُونَا نَقْنِسٌ مِن نُوكِمُ السَحديد: ١٣]، فيقال لهم: أليس إذا كان بمعنى الانتظار تعدّى بنفسه لا يحتاج إلى أداة كما في قوله: ﴿ اَنظُرُونَا ﴾، ألم يُضِف الله تعالى النظر إلى الوجوه التي فيها الإبصار، ويُعَدّه بإلى التي تُفيد المعاينة بالبصر عند جميع أهلِ اللغة، ﴿ قُلْ ءَأَنتُم أَعَلَم أَرِ اللّه ﴾ [البقرة: ١٤٠]، أو لم يفسره النبي على بالرؤية الجلية عياناً بالأبصار في أكثر من خمسين حديثاً صحيحاً، حتى شبّه تلك الرؤية برؤيتنا الشمس صحواً ليسَ دونها سحاب، تشبيهاً للرؤية بالرؤية، لا للمَرئي بالمَرئي، ولم

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه وبيان رواياته.

يزل الصحابة مؤمنين بذلك، ويحدّثون به مَن بعدهم من التابعين، وينقُله التابعون إلى مَن بعدَهم وهلُمّ جَرًا، فنحن أخذنا دينَنا عن حملة الشريعة، عن الصحابة، عن النبيّ ﷺ، فأنتم عمّن أخذتم؟

ومِن شُبُهاتهم في نفي الرؤيةِ استدلالُهم بقوله عزّ وجلّ: ﴿لَا تُدْرِكُهُ ٱلْأَبْصَدُرُ﴾ [الأنعام: ١٠٣]، وهذه الآيةُ فيها عن الصحابة تفسيران:

(أوّلهما): لا يُرى في الدنيا، وهو مَرويٌّ عن عائشة (١) ﷺ وبذلك نفت أن يكون رسولُ الله ﷺ رأى ربَّه ليلةَ المِعراج.

عن مسروق قال: قلتُ لعائشة رضي الله عنها: يا أُمَّتاهُ، هل رأى محمدٌ ﷺ ربّه؟ فقالت: لقد قفَّ شعري مما قُلْتَ، أينَ أنت من ثلاثٍ من حدَّثكهنَّ فقد كذَب: من حدَّثك أنَّ محمداً ﷺ رأى ربّه فقد كذب، ثم قرأت: ﴿لا تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار وهو اللطيف الخبير﴾ [الأنعام: ١٠٣]، ﴿وما كان لبشر أن يكلمه الله إلا وحياً أو من وراء حجاب﴾ [الشورى: ٥١].

ومن حدَّثك أنَّهُ يعلم ما في غدِ فقد كذَب، ثم قرأت: ﴿وما تدري نفس ماذا تكسب غداً﴾ [لقمان: ٣٤].

ومن حدثك أنَّه كَتَمَ فقد كذَب، ثم قرأت: ﴿يأيها الرسول بلُّغ ما أنزل إليك من ربك﴾ [المائدة: ٦٧].

ولكن رأى جبريلَ عليه السلام في صورته مرتين.

\* وأخرج مسلم (١٩٩/١ رقم ١٩٧/ ١٧٧): من طريق داود بن أبي هند، عن الشعبي عن مسروق، قال: كنتُ متكناً عندَ عائشة فقالت: يا أبا عائِشة! ثلاث من تكلَّم بواحدة منهن فقد أعظم على الله الفرية. قلت: ما هُنَّ؟ قالت: من زعمَ أن محمداً على الله الفرية. قال: وكنتُ متكناً فجلستُ، فقلت: يا أمَّ المؤمنين أنظريني، فقد أعظم على الله الفرية. قال: وكنتُ متكناً فجلستُ، فقلت: يا أمَّ المؤمنين أنظريني، ولا تعجليني، ألم يَقُلِ الله عز وجلَّ: ﴿ولقد رآه بالأفق المبين﴾ [التكوير: ٢٣]، ﴿ولقد رآه نزلة أخرى﴾ [النجم: ٢٣]، ﴿ولقد فقال: ﴿إنما هو جبريلُ، لم أرّهُ على صورتِهِ التي خُلِقَ عليها غيرَ هاتين المرتين، رأيتُهُ منهبطاً من السماءِ، سادًا عِظمَ خلقِه ما بين السماءِ إلى الأرض»، فقالت: أولَمُ تسمع أن الله يقولُ: ﴿لا تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار وهو اللطيف الخبير﴾ [الأنعام: ١٠٣]، أو لم تسمع أن الله يقول: ﴿وما كان لبشر أن يكلمه الله إلا وحياً أو مِن وراءِ حجابٍ أو يرسل رسولاً فيوحي بإذنه ما يشاء إنه على حكيم﴾ [الشورى: ٥١].

قالت: ومن زعَم أن رسولَ الله ﷺ كتم شيئاً من كتاب الله فقد أعظمَ على الله الفرية، والله يقول: ﴿يَا أَيُهَا الرسول بِلْغُ مَا أَنْزِلُ إِلَيْكُ مِنْ رَبِكُ وَإِنْ لَمْ تَفْعِلُ فَمَا بِلْغُتْ رسالته ﴾ =

<sup>(</sup>١) أخرج البخاري (١٠٦/٨ رقم ٤٨٥٥).

= [المائدة: ٦٧]. قالت: ومن زعمَ أنه يخبرُ بما يكونُ في غدِ فقد أعظمَ على الله الفرية، والله يقول: ﴿قُولُ لا يعلم من في السموات والأرض الغيب إلاّ الله ﴿ [النمل: ٦٥].

قال ابن حجر في "فتح الباري" (٨/ ٢٠٧ ـ ٦٠٨): "... قال النووي ـ في شرح مسلم (٣/ ٥) ـ تبعاً لغيره: "لم تنف عائشة وقوع الرؤية بحديث مرفوع ولو كان معها لذكرته، وإنما اعتمدت الاستنباط على ما ذكرته من ظاهر الآية، وقد خالفها غيرها من الصحابة، والصحابي إذا قال قولاً وخالفه غيره منهم لم يكن ذلك القول حجّة اتفاقاً. والمراد بالإدراك في الآية الإحاطة، وذلك لا ينافي الرؤية اهد.

وجزمه بأن عائشة لم تنف الرؤية بحديث مرفوع تبع فيه ابن خزيمة، فإنه قال في كتاب «التوحيد» (٢/٥٥٦/٢): «النفي لا يوجب علماً، ولم تحك عائشة أن النبي ﷺ أخبرها أنه لم يرَ ربه، وإنما تأوّلت الآية» اهـ.

وهو عجيب، فقد ثبت ذلك عنها في صحيح مسلم الذي شرحه الشيخ ـ أي النووي ـ فعنده من طريق داود بن أبي هند عن الشعبي عن مسروق ـ وقد تقدم آنفاً ـ . . . وقال عياض: «رؤية الله سبحانه وتعالى جائزة عقلاً، وثبتت الأخبار الصحيحة المشهورة بوقوعها للمؤمنين في الآخرة»، وأمّا في الدنيا فقال مالك: «إنما لم ير سبحانه في الدنيا لأنه باق، والباقي لا يرى بالفاني، فإذا كان في الآخرة ورزقوا أبصاراً باقية رأوا الباقي بالباقي».

قال عياض: «وليس في هذا الكلام استحالة الرؤية إلا من حيث القدرة، فإذا قدر الله من شاء من عباده عليها لم يمتنع.

قلت: ووقع في صحيح مسلم ما يؤيّد هذه التفرقة في حديث مرفوع فيه: "واعلموا أنكم لن تروا ربكم حتى تموتوا"، وأخرجه ابن خزيمة أيضاً من حديث أبي أمامة، ومن حديث عبادة بن الصامت، فإن جازت الرؤية في الدنيا عقلاً فقد امتنعت سمعاً" انتهى.

(۱) \* أخرج الترمذي (٥/ ٣٩٥ رقم ٣٢٧٩)، وابن أبي عاصم في «السنة» (١٩٠/١ رقم ٤٣٧) عن ابن عباس قال: رأى محمدٌ ربَّه قلتُ: «أليس الله يقول: ﴿لا تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار﴾ [الأنعام: ١٠٣] قال: ويحكَ ذاكَ إذا تجلّى بنورِه الذي هو نورُهُ وقالَ أُريَهُ مرتين».

قال أبو عيسى: هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه.

وقال ابن أبى عاصم: وفيه كلام.

قلت: الحكم بن أبان فيه ضعف من قبل حفظه.

وخلاصة القول: أن الحديث ضعيف، والله أعلم.

\* وأخرج ابن حبان رقم (٣٨ ـ موارد) وابن خزيمة في «التوحيد» (ص٢٠٠)، والترمذي (٥/ ٣٥٥ رقم ٣٢٥)، والطبري في «٩/ ٣٥٥ رقم ٣٢٨)، والطبري في «جامع البيان» (٣٢٨/ ٢٠)، وابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٤٣٩) عن ابن عباس في قول الله: ﴿ولقد رآه نزلة أخرى \* عند سدرة المنتهى ﴿ [النجم: ١٣ ـ ١٤]، ﴿فأوحى =

للإحاطة لا للرؤية، وهذا عامٌ في الدنيا والآخرة. ولم يُنقل عن أحد من الصحابة من طريق صحيح ولا ضعيفٍ أنه أراد بذلك نفي الرؤيةِ في الآخرة، فهذا تفسيرُ الراسخين في العلم الذين يعلمون تأويلَ الكتاب هل بينهم مِن أحد فسر الآية بما افتريتموه؟

ومن إفكهم ادّعاؤهم معنى التأبيدِ في نفي ﴿ لَن تَرَننِ ﴾ حتى كذبوا على رسول الله ﷺ حديثاً مختلفاً لفظه: (لن تراني في الدنيا ولا في الآخرة)(١)، وهو موضوعٌ مكذوبٌ على النبي ﷺ باتفاق أئمّة الحديثِ والسنةِ، ولم يَقل أحدٌ من أئمّة اللغةِ العربيةِ أن نفي «لن» للتأبيد مطلقاً إلاّ الزمخشريُّ من المتأخرين(٢)، قال ذلك ترويجاً لمذهبه في الاعتزال، وجحودِ صفاتِ الخالق جلّ وعلا، وقد ردَّه عليه أئمةُ التفسير كابن كثير(٣) وغيره، وردّه ابنُ مالك في الكافية حيث قال:

ومن يرى النفي بلن مؤبدا فقوله اردد وسواه فاعضدا

إلى عبده ما أوحى [النجم: ١٠]، ﴿ فكان قاب قوسين أو أدنى ﴾ [النجم: ٩]، قال ابن
 عباس: «قد رآه»، قال الترمذي: هذا حديث حسن.

وقال الألباني في «ظلال الجنة» (١/ ١٩١): «إسناده حسن موقوف، رجاله ثقات رجال الشيخين، إلا أنهما لم يحتجا بمحمد بن عمرو، وإنما أخرجا له متابعة» اهـ.

وخلاصة القول أن الحديث حسن كما قال الترمذي، والله أعلم.

قال المحدث الألباني في "ظلال الجنة" (١/ ١٩١): "وبالجملة فتفسير الآية من ابن عباس برؤية الله تبارك وتعالى ثابت عنه، لكن الأخذ بالتفسير الذي ذكرناه عنه على - من حديث عائشة المتقدم - مرفوعاً أولى منه. والأخذ واجب دون الموقوف، لا سيما وقد اضطرب الرواة عنه في هذه الرؤية، فمنهم من أطلقها كما في حديث الترجمة وغيره. ومنهم من قيدها بالفؤاد، كما في رواية مسلم (١/ ١٥٨ رقم ١٥٨/ ١٧٦) عن ابن عباس؛ قال: "رآه بقلبه و (١/ ١٥٨ رقم ١٥٨/ ١٧٦) عن ابن عباس قال: (ما كذب الفؤاد ما رأى النجم: ١١]، (ولقد رآه نزلة أخرى) [النجم: ١٣]، قال: "رآه بفؤاده مرتين"، وهي أصح الروايات عنه، والله أعلم" اهد.

<sup>(</sup>١) وهو حديث موضوع.

<sup>(</sup>٢) قال ابن هشام في «مغني اللبيب عن كتب الأعاريب» (٢٨٤/١): «... ولا تفيد لن توكيدَ النفي خلافاً للزمخشري في كشافه «ولا تأبيدَه خلافاً له في «أنموذجه» وكلاهما دعوى بلا دليل، قيل: ولو كانت للتأبيد لم يقيد منفيها باليوم في ﴿فلن أكلم اليوم إنسياً﴾، ولكان ذكر الأبد في ﴿ولن يتمنوه أبداً﴾ تكراراً، والأصل عدمه...» اهـ.

<sup>(</sup>٣) في تفسيره (٢/ ٢٥٤) ومعالم التنزيل للبغوي (٣/ ٢٧٥)...

وأمّا من اتبع هواه بغير هدى من الله، ونصَب الخِصامَ أو الجدالَ والمعارضة بين نصوصِ الكتاب والسنّة، واتبع ما تشابه منه ابتغاءَ الفتنةِ وابتغاءَ تأويلِه، وما يعلم تأويلَه إلا الله، وضربَ كتابَ الله بعضه ببعض، وآمن ببعض وكفر ببعض، وشاق الرسولَ من بعد ما تبيّن له الهدى، واتبع غيرَ سبيلِ المؤمنين، وأضلَّه الله على علم وختم على سمعه وقلبِه وجعل على بصره غِشاوة، فمن يهديه من بعد الله؟ أعاذنا الله وجميعَ المؤمنين من ذلك.

ولا يأتي لأحد من أهل التأويلِ مرادُه ولا يستقيم له تأويلُه إلا بدفع النصوصِ بعضِها ببعض لا محالة ولا بدّ، فإنّ كتابَ الله تعالىٰ يصدّق بعضُه بعضاً لا يكذبه كما هو مصدِّقٌ لما بين يديه من الكتاب ومهيمِنٌ عليه. وكذلك سنّةُ النبيُ ﷺ، تبيّن الكتاب وتوضّحه وتفسّره وتدُلّ عليه وتُرشِد إليه، ولا يشكّ في ذلك ولا يرتاب فيه إلا من اتّخذ إلهه هواه، وأدلى بشبهاته لغرض شهواتِه: ﴿بَلِ ٱلدِّينَ كَفَرُوا فِي تَكَذِيبِ ﴾ وهذا دأبُهم في جميع نصوصِ في تكذيب السماءِ والصفات. وإنما ذكرنا هذه الجملة مثالاً وتنبيها على ما وراء ذلك، فمن عُوفيَ فليحمَد الله، فالحمدُ لله الذي هدانا لهذا وما كنّا لنهتديَ لولا أن هدانا الله.

(ولا تعطيل) أي للنصوص بنَفْي ما اقتضته من صفات كمالِ الله تعالىٰ ونعوتِ جلالِهِ، فإن نفي ذلك من لازمه نَفْيُ الذاتِ ووصفُه بالعدم المَحْض، إذ ما

لا يوصف بصفة هو العدمُ، تعالىٰ الله عمّا يقول الظالمون والجاحدون علوّاً كبيراً.

ولهذا قال السلفُ الصالحُ رحمهم الله تعالىٰ في الجهمية: إنهم يحاولون أن يقولوا ليس في السماء إلله يُعبد، وذلك لجحودهم صفاتِ كمالِهِ ونعوتِ جلالِه التي وصف بها نفسه ووصفه بها رسوله على، وذلك يتضمن التكذيبَ بالكتاب والسنة، والافتراء على الله كذباً: ﴿ فَ فَنَ أَظْلَمُ مِمَّن كَذَبَ عَلَى اللهِ وَكَذَب بِالصِدقِ إِذَ عَلَى اللهِ وَكَذَب بِالصِدقِ إِذَ عَلَى اللهِ وَكَذَب بِالصِدقِ إِذَ عَلَى اللهِ وَكَذَب بِالصِدقِ إِنْ عَلَى اللهِ وَكَذَب بِالصِدقِ إِنْ الصِدقِ اللهِ وَكَذَب بِالصِدقِ إِنْ الصِدقِ اللهِ عَلَى اللهِ وَكَذَب بِالصِدقِ إِنْ الصِدقِ اللهِ وَكَذَب اللهِ وَكَذَب اللهِ وَكَذَب اللهِ وَلَا اللهِ عَلَى اللهِ وَكَذَب اللهِ وَكَذَب اللهِ وَلَكَ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَنْهُمْ اللهُ عَنْهُمْ اللهِ عَنْهُمْ اللهُ عَنْهُمْ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْهُمْ اللهِ وَلَا يَعْمَلُونَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَنْهُمْ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْهُمْ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْهُمْ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْهُمْ اللهِ عَنْهُمْ اللهِ عَنْهُمْ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْهُمْ اللهُ عَنْهُمْ اللهُ عَنْهُمْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَنْهُمْ اللهِ عَنْهُمْ اللهِ عَنْهُمْ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْهُمْ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْهُمْ اللهِ عَنْهُمْ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْهُمْ اللهُ عَنْهُمْ اللهِ عَنْهُمُ اللهُ عَنْهُمُ اللهُ عَنْهُمْ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُمُ اللهِ عَنْهُمُ اللهُ عَنْهُمُ اللهِ عَنْهُمُ اللهِ عَنْهُمُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْهُ اللهُ عَنْهُمُ اللهُ اللهِ عَنْهُ اللهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

وغير تكييف) تفسيرٌ لكنه شيء من صفات ربّنا تعالى، كأن يقال استوى على هيئة كذا، أو ينزلَ إلى السماء بصفة كذا، أو تكلّم بالقرآن على كيفية كذا، ونحو ذلك من الغلق في الدين والافتراء على الله عزّ وجلّ واعتقادِ ما لم يأذن به الله ولا يليق بجلاله وعظمتِه ولم ينطِق به كتابٌ ولا سنةٌ، ولو كان لك مطلوباً من العباد في الشريعة لبينه الله تعالى ورسوله يكني، ولم يدع ما بالمسلمين إليه حاجةٌ إلا بينه ووضحه، والعبادُ لا يعلمون عن الله تعالى إلا ما علمهم؛ كما قال تعالى: ﴿وَلَا يُحِيطُونَ مِثْنَ عِلْمِهِ اللهِ بِهَ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الله عَلَى ورسوله وَلَكُمُ السّمة وقال تعالى: ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ وَلِيمِ مَنَ عَلِمِهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ تعالى وقال تعالى: ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ وَلَيْكِمُ مَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى عَلَهُ فَانَهُوا اللهِ وَلَيْكِلُ معناه إلى عالمه ككيفيتها: ﴿ وَمَا عَالَكُمُ الرّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَكُمُ عَنْهُ فَانَهُوا ﴾ [الحشر: ٧].

(ولا تمثيل) أي ومن غير تشبيه لشيء من صفات الله بصفات خلقه، فكما أنّا ثبت له ذاتاً لا تُشبه الذوات، فكذلك نثبت له ما أثبت لنفسه من الأسماء والصفات ونعتقد تنزُهه وتقدُّسَه عن مماثلة المخلوقاتِ ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيَّةٌ وَهُو السَّمِيعُ الْمَصِيعُ [الشورى: ١١]، وإذا كان القولُ على الله بلا علم في أحكام الشريعة هو أقبحَ المحرماتِ؛ كما قال تعالى: ﴿فُلْ إِنَّهَ حَرَّمَ رَبِّي اللهوري مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالْإِثْمَ وَالْبَغْيَ بِغَيْرِ الْحَقِ وَأَن تُشْرِكُوا بِاللهِ مَا لَد يُنزّلُ بِهِ سُلَطَنَا وَأَن تَقُولُوا عَلَى اللهِ مَا لَا يَمْمُونَ ﴾ [الأعراف: ٣٣].

فكيف بالقول على الله بلا علم في إلهيته وربوبيتِهِ وأسمائِه وصفاتِه من تشبيه

خلقِهِ به أو تشبيههِ بخلقه في اتخاذ الأندادِ معه وصرفِ العبادة لهم، وإن اعتقادَ تصرُّفهم في شيء من ملكوته تشبية للمخلوق بالخالق، كما أن تمثيلَ صفاتِه تعالىٰ بصفات خلقِهِ تشبية للخالق بالمخلوق، وكلا التشبيهين كفرٌ بالله عز وجل أقبحُ الكفر، وقد نزَّه الله تعالىٰ نفسه عن ذلك كلّه في كتابه؛ كما قال تعالىٰ: ﴿فَلْ هُوَ اللّهُ أَحَدُ ۚ إِلَّهُ الصّحَدُ ۚ إِلَهُ الصّحَدُ أَلَ مَ كَلّهِ وَلَمْ يُولَدُ ۚ وَلَمْ يَكُن لَهُ كُولُهُ وَلَمْ يَكُن لَهُ صَعْوًا اللّهُ أَحَدُ اللّهَ وَلَمْ يَكُن لَهُ صَعْوًا اللّهُ أَحَدُ اللّهَ الصّحَدُ أَلَ اللّهُ الصّحَدُ اللهُ السّمَونِ وَالاَرْضِ وَمَا يَنَهُمَا فَاعْبُدهُ وَاصَّطَيْرِ لِعِندَبِهِ مَّ اللّهَ الصّحَدُ وَلَ المَعْوَتِ وَالاَرْضِ وَمَا يَنَهُمَا فَاعْبُدهُ وَاللّهُ عِنْ اللّهُ السّمَونِ وَالاَرْضِ وَمَا يَنَهُمَا فَاعْبُدهُ وَلَمْ فِيهِ لَيْسَ كُمْ اللّهُ السّمَونِ وَالاَرْضِ وَمَا يَنَهُمَا وَاللّهُ وَمُولَ السّمَونِ وَالاَرْضِ وَمَا يَنَهُمُ وَمُولَا السّمَونِ وَالاَرْضِ وَمَا يَنَهُمَا وَاللّهُ وَمُولَا السّمَونِ وَالاَرْضِ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ وَمُولَا اللّهُ اللّهُ وَمُولَا اللّهُ تعالَىٰ وَهُو يَهُو يَهُو يَهُو يَهُو يَهُو يَهُو اللّهِ بَاللّهِ اللّهُ بَاللّهُ اللّهُ عَالَىٰ وَهُو اللّهُ عَلَىٰ وَاللّهُ اللّهُ عَالَىٰ وَهُو اللّهُ عِنْ اللّهُ اللّهُ عَالَىٰ وَهُو يَهُو يَهُو يَهُو يَهُو يَهُو يَهُو يَهُو يَهُو اللّهُ عَالَىٰ وَاللّهُ اللّهُ عَالَىٰ وَاللّهُ عَلَىٰ وَلَمْ يَقُولُ الْمَعْلَى ، بل لم يُرسل الله تعالىٰ وسلّه ولم ينزل كتبَه إلا بذلك: ﴿ وَاللّهُ يُقُولُ الْحَقَّ وَهُو يَهُو يَهُو يَا المنعنى ، بل لم يُرسل الله تعالىٰ والله ولم ينزل كتبَه إلاّ بذلك: ﴿ وَاللّهُ يَقُولُ الْحَقَى وَهُو يَهُو يَهُو يَهُو يَهُو اللّهُ يَعْلَوْ اللّهُ واللّهُ واللّهُ واللّهُ واللّهُ واللّهُ واللّهُ والمَا الله عنالَىٰ اللّهُ واللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وا

## [القول الصحيح قول أئمة الهدى من الصحابة والتابعين]

(بل قولُنا) الذي نقول ونعتقده ونَدينُ الله به هو (قولُ أَثمة الهدى) من الصحابة والتابعين فمن بعدهم من الأئمّة، كأبي حنيفة ومالكِ والأوزاعيُ والثوريُ وابنِ عُيَيْنة والليثِ بن سعدٍ وحمّادِ بنِ زيدٍ وحمادِ بن سلّمة والشافعيُ وأحمدَ وإسحاقَ بن راهويه وأصحابِ الأمهاتِ الستِّ وغيرِهم من أئمّة المسلمين قديماً وحديثاً الذين قضَوْا بالحقّ وبه كانوا يعدِلون، وهو إمرارُها كما جاءت من غير تكييفِ ولا تشبيهِ ولا تعطيل. والظاهرُ المتبادرُ إلى أذهان المشبّهين منفيٌ عن الله عزّ وجلّ، فإن الله تعالى لا يُشبهه شيءٌ من خلقه وليس كمثله شيءٌ وهو السميعُ البصير، بل الأمرُ كما قال الأئمة: تفسيرُها قراءتُها.

وقال نعيم بنُ حماد الخزاعيُّ شيخُ البخاريِّ رحمهما الله تعالىٰ(١): (من شبَّه

<sup>(</sup>۱) انظر: «مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية» (١٩٦/٥)، و«العلو» للذهبي (ص١٢٦)، =

الله بخلقه فقد كفر، ومن جحد ما وصف الله به نفسه فقد كفر، وليس فيما وصف الله به نفسه ولا رسولُه تشبية، فمن أثبت لله تعالى ما أثبته لنفسه مما وردت به الآيات الصريحة ووصفه به رسولُه على الوجه الذي يليق بجلال الله وعظمتِه، ونفَى عن الله النقائص فقد سلك سبيل الهدى).

وقال الإمام الشافعي (١) رحمه الله تعالى: (آمنًا بالله وبما جاء عن الله على مراد الله، وآمنًا برسول الله وبما جاء عن رسول الله على مراد رسولِ الله ﷺ).

وقال أيضاً رحمه الله (۱): (لله تعالى أسماءً وصفاتٌ جاء بها كتابه وأخبر بها نبيه على أمته لا يسع أحداً من خلق الله قامت عليه الحجة ردُها، لأن القرآن نزل بها وصح عن رسول الله على القول بها فيما روى عنه العدول، فإن خالف ذلك بعد ثبوت الحجة عليه فهعذور بالجهل؛ لأن علم ذلك لا يُدرك بالعقل ولا بالرؤية والفِكر، ولا يُكفّر بالجهل بها أحدٌ إلا بعد انتهاء الخبر إليه بها، وتُثبَتُ هذه الصفاتُ ويُنفى عنها التشبيه كما نفى التشبيه عن نفسه تعالى، فقال سبحانه: ﴿لَيْسَ كَمِشْلِهِ شَيْتَ مُ وَهُو السّمِيعُ الْبَصِيرُ الشورى: ١١]).

وقال الإمامُ أحمدُ رحمه الله(٢): (ليس كمثله شيءٌ في ذاته كما وصف نفسه، قد أجمل الله الصفة فحد لنفسه صفة: ليس يُشبهه شيء، وصفاتُه غيرُ محدودةٍ ولا معلومةٍ إلا بما وصف به نفسه. قال: فهو سميعٌ بصيرٌ بلا حد ولا تقدير، ولا يبلُغ الواصفون صفتَه، ولا نتعدّى القرآنَ والحديثَ، فنقول كما قال ونصفه بما وصف به نفسه ولا نتعدّى ذلك، ولا يبلُغ صفتَه الواصفون، نؤمن بالقرآن كله مُحْكَمِه ومُتشابهِه، ولا نُزيل عنه صفة من صفاته بشناعة شنَعتْ، وما وصف به نفسه من كلام ونزولٍ وخَلوةٍ بعبده يوم القيامة ووضعِه كنفَه عليه، فهذا كله يدلّ على أن الله سبحانه وتعالىٰ يُرى في الآخرة، والتحديدُ في هذا كله بدعةٌ، والتسليمُ فيه بغير صفةٍ ولا حدّ إلاّ ما وصف به نفسه: سميع، بصير، لم يزل

<sup>=</sup> و«اجتماع الجيوش الإسلامية» (ص٢٢١).

<sup>(</sup>١) انظر: «اجتماع الجيوش الإسلامية» (ص١٦٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: «شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة» للالكائي (١/ ١٧٥ ـ ١٨٥)، وطبقات الحنابلة (١/ ٢٤١ ـ ٢٤٦).

متكلماً، عالماً، غفوراً، عالمُ الغيب والشهادة، علامُ الغيوب. فهذه صفاتٌ وصف بها نفسه لا تُدفع ولا تُرد، وهو على العرش بلا حدّ؛ كما قال تعالىٰ: ﴿ثُمَّ السَّرَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ﴾ [الفرقان: ٥٩] كيف شاء، المشيئةُ إليه والاستطاعةُ إليه ليس كمثله شيءٌ وهو خالقُ كل شيءٍ وهو سميعٌ بصير بلا حدِّ ولا تقدير، لا نتعدى القرآنَ والحديث، تعالىٰ الله عمّا يقول الجهميةُ والمشبّهة. قلت له: والمشبّة ما يقول؟ قال: من قال بصرٌ كبصري، ويد كيدي، وقدمٌ كقدمي فقد شبّه الله تعالىٰ بخلقه) انتهى.

وكلامُ أَنْمَةِ السنّة في هذا الباب يطول، وقد تقدم كثيرٌ منه في الاستواء والكلام والنزولِ والرؤيةِ وغير ذلك.

(طوبى لمن بهديهم قد اهتدى)، إذ هم خيرُ القرون وأعلمُ الأمةِ بشريعةِ الإسلامِ وأولاهم باتباع الكتابِ والسنّة واقتفاءِ آثار رسولِ الله ﷺ، وبهم حفظ الله الدين على من بعدهم، فرحمهم الله ورضيَ عنهم وأرضاهم وألحقنا بهم سالمين غيرَ مفتونين إنه سميعُ الدعاء.

#### [توحيد الإثبات]

(وسم ذا النوع من التوحيد توحيد إثبات بلا ترديد) (قد أفصح الوحي المبين عنه فالتمس الهدى المنير منه)

(وسم ذا النوع) والإشارةُ بذا إلى يوم ما تقدم من قوله "إثباتُ ذاتِ الربّ" إلى هنا وما يدخل في ذلك من معاني الربوبيةِ والأسماءِ والصفات (من) نوعي (التوحيد) المشار إليهما بقول: وهو نوعان (توحيد إثبات) لاشتماله على إثبات ما أثبته الله تعالى لنفسه في كتابه وأثبته له رسولُه على ما يناقض ذلك، كما نفاه عن نفسه من معاني ربوبيّتِه ومقتضى أسمائِه وصفاتِه ونَفْي ما يناقض ذلك، كما نفاه عن نفسه تبارك وتعالى، فيؤمن بالله تعالى وبما أخبر به عن نفسه سبحانه على ألسنةِ رُسُلِه من صفات كمالهِ ونعوتِ جلالهِ بلا تكييفٍ ولا تمثيل، وننفي عنه ما نفاه عن نفسه من صفات كمالهِ وعظمتِه، فإنه أعلمُ بنفسه وبغيره وأصدقُ قيلاً وأبينُ دليلاً من عيره، وقد عكسَ الزنادقةُ الأمرَ فنفَوْا عنه ما أثبته تعالى لنفسه من الأسماء الحسنى والصفاتُ العُلى، وأثبتوا له ما نزّه نفسَه عنه من أضداد ما تقتضى أسماؤُه وصفاتُه،

وكذَّبوه بالكتاب وبما أرسل الله به رسلَه، وبدَّلوا قولاً غيرَ الذي قيل لهم فبعداً لقوم لا يؤمنون.

# (فائدة) [زيادة المتأخرين على الصفات «أن ظاهرها غير مراد»]

قال الحافظُ الذهبيُّ رحمه الله تعالىٰ: (المتأخّرون من أهل النظر قالوا مقالةً مولّدةً ما علمْتُ أحداً سبقهم بها، قالوا: هذه الصفاتُ تُمرُّ كما جاءت ولا تُؤوَّل مع اعتقاد أن ظاهرَها غيرُ مرادٍ، فتفرَّع من هذا أن الظاهرَ يُعنى به أمران:

أحدُهما: أنه لا تأويلَ لها غيرَ دلالةِ الخطاب، كما قال السلف الصالح: الاستواءُ معلومٌ (١)، وكما قال سفيانُ (٢) وغيرُه: قراءتُها تفسيرُها، يعني أنها بينةٌ واضحةٌ في اللغة لا يُبتغى بها مضايقُ التأويلِ والتحريف، وهذا هو مذهبُ السلفِ، مع اتفاقِهم أيضاً أنها لا تشبه صفاتِ البشر بوجهٍ، إذ الباري لا مثلَ له لا في ذاته ولا في صفاته.

الثاني: أن ظاهرَها هو الذي يتشكّل في الخيال من الصفة كما يتشكّل في الذهن من وصف البشر، فهذا غيرُ مرادٍ، فإن الله تعالى فردٌ صمَدٌ ليس له نظيرٌ، وإن تعدّدت صفاتُه فإنها حقٌ، ولكن ما لها مِثلٌ ولا نظير، فمن ذا الذي عاينه ونعتَه لنا، ومن ذا الذي يستطيع أن ينعَتَ لنا كيف سمع موسى كلامَه؟ والله إنا لعاجزون كالون حائرون باهتون في حدّ الروح التي فينا وكيف تعرُج كلَّ ليلةٍ إلى بارئها، وكيف يُرسِلها، وكيف تستقل بعد الموتِ، وكيف حياةُ الشهيدِ المرزوقِ عند ربه بعد قتلِه، وكيف حياةُ النبيين الآن، وكيف شاهد النبيُّ ﷺ أخاه موسى يصلّي في قبره قائماً"، ثم رآه في السماء السادسة وحاوره وأشار إليه بمراجعة ربّ

 <sup>(</sup>١) كما صح عن الإمام مالك وربيعة الرأي وغيره. أخرج هذه الآثار البيهقي في «الأسماء والصفات» رقم (٨٦٦ و٨٦٧) عن مالك، ورقم (٨٦٨) عن ربيعة الرأي، وقد تقدم ذلك.

<sup>(</sup>٢) أخرج أثر سفيان بن عيينة البيهقي في «الأسماء والصفات» رقم (٨٦٩)، وهو أثر صحيح.

<sup>(</sup>٣) يشير المؤلف رحمه الله إلى الحديث الذي أخرجه مسلم (٤/ ١٨٤٥ رقم ٢٣٧٥) من حديث أنس.

العالمين وطلب التخفيف منه على أمّته (۱) ، وكيف ناظر موسى أباه آدم وحجه آدم بالقدر السابق، وبأن اللَّوم بعد التوبة وقبولِها لا فائدة فيه (۲) ، وكذلك نعجز عن وصف هيئتِنا في الجنة ووصفِ الحُورِ العِينِ، فكيف بنا إذا انتقلنا إلى الملائكة وذواتِهم وكيفيّتِها وأن بعضَهم يمكنه أن يلتقم الدنيا في لقمة ، مع رونقهم وحُسْنِهم وصفاء جوهرهم النورانيّ ، فالله أعلى وأعظم ، وله المثلُ الأعلى والكمالُ المطلقُ ولا مثلَ له أصلاً ﴿ عَامَنًا بِاللهِ وَالشَهَ عَلَمُه بحروفه .

قلت: قولُه من ذا الذي عاينه فنعته؟ هذا لا معنى له، فإن المؤمنين يَرَوْنه تعالىٰ في الجنّة عِياناً بأبصارهم ولا يستطيع أحدٌ منهم نعتَه تعالىٰ: ﴿لَا تُدْرِكُهُ الْأَبْصَدُرُ وَهُوَ يُدِرِكُ الْأَبْصَدُرُ وَهُوَ يُدِرِكُ الْأَبْصَدُرُ وَهُو اللهٰ الله علما الله علما النعتَه، وقولُه الثاني أن ظاهرَها الذي يعمل الذي يتشكّل في الخيال. . . الخ، قد قدّمنا أن هذا التصوّر الفاسد هو الذي يعمل جهلة النّفاة على ما صنعوا من النفي حين لم يفهموا من ظاهرها إلاّ ما يقوم بالمخلوق ولم يتدبروا مَنْ هو الموصوفُ فأساءوا الظنّ بالوحي، ثم قاسوا وشبّهوا بعد أن فكروا وقدّروا ثم نفوا وعطلوا، فسُحقاً لأصحاب السعير.

(قد أفصح الوحيُ المبينُ) من الكتابِ والسنةِ وكذلك الصحفُ الأولى (عنه) غايةَ الإفصاحِ، وشرحه الله تبارك وتعالى أكثرَ من شرح بقيةِ الأحكامِ لعِظَم شأن متعلَّقهِ، (فالتمس) اطلب (الهديَ المنيرَ منه) أي من الوحي المبين؛ لأنه لا سبيلَ إلى معرفة ذلك إلاّ منه، ومن خرج عن الوحي مثقال ذرةِ ضلّ وغوى ولا بد، فإنّا لا نعلم من علم الله سبحانه إلاّ ما علِمنا هو، فنصدّق بما أخبر به عن نفسه وأخبرت به رسلُه عنه كما ننقاد ونسلّم ونمتثل لِما أمرَ، ونجتنب ما نهى عنه وزجرَ، بل إن تأويلَ الأمرِ والنهيِ أخفُ جرماً من تأويل معاني الربوبيةِ والأسماءِ والصفاتِ، والتكذيبُ بالبعث والنشورِ والوعدِ والوعدِ دون التكذيب بما أخبر الله به عن نفسه من الأسماء الحسنى والصفاتِ العُلى وأخبرتْ عنه به رسلُه من ذلك

 <sup>(</sup>۱) يشير المؤلف رحمه الله إلى الحديث الذي أخرجه البخاري في صحيحه (۱/ ٤٥٨ ـ ٤٥٩ رقم ٣٤٩)، ومسلم (۱/ ١٤٨ ـ ١٤٩ رقم ١٦٣) من حديث أنس.

<sup>(</sup>٢) سيأتي بتمامه في هذا الكتاب، وهو متفق عليه.

مع أن جُرمَ كلِّ منهما عظيم. أعاذنا الله وجميعَ المسلمين من الزيغ والضلال، آمنا بالله واشهد بأنّا مسلمون.

### [وجوب مخالفة أقوال كل مارد مضل زنديق]

(لا تستّبع أقسوالَ كسلٌ مساردِ غساوِ مُسضلٌ مسارقِ معاند) (فليس بعد رد ذا السّبيانِ مشقالُ ذرةِ مسن الإيسمان)

(لا تتبع) أيها العبدُ (أقوالَ كلِّ مارد) على بدعته وزندقته واتباعِ هواه، (غاوِ) زائغ في دينه مفتونِ في عقيدته (مُضل) لغيره (مارق) من الإسلام (معاند) لنصوص الكتابِ والسنة وما دلّت عليه، مكذّبِ بالكتاب وبما أرسل إليه به رسله، (فليس) يبقى (بعد ردِّ ذا التبيانِ) الذي جاء في الكتاب والسنةِ من الآيات المحكمةِ الصريحةِ والأحاديثِ الثابتةِ الصحيحةِ (مثقالُ ذرة من الإيمان) في قلب مَن ردّ ذلك؛ لأن الله تعالىٰ هو الحقُّ وقولَه الحقُّ ﴿فَمَاذَا بَمَدَ الْحَقِّ إِلَّا الشَّلَالُ ﴾ [يونس: ٣٢]، وقال تعالىٰ: ﴿وَمَا نُرْسِلُ الْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِرِينَ وَمُنذِرِينً وَيُحُدِلُ الذِّينَ كَفُرُوا بِالْبَطِلِ لِيُدْحِشُوا بِهِ المَقَّ وَاللَّهُ اللَّهِ إِلَّا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ إِلَّا اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

وهذه الآياتُ يدخل فيها كلُّ مكذبِ بأي شيءِ من الكتاب، فكيف إذا كذب بصفات مُنزِّل الكتاب، بل جحد أن يكون اللَّهُ تعالىٰ تكلم بالكتاب، ألا لعنهُ الله على الظالمين.

#### فصل

والملاحدةُ في توحيد المعرفةِ والإثباتِ فرقٌ كثيرة وأشياع متفرقةٌ، ولكن رؤوسَهم خمسُ طوائفَ:

(الأولى): سلبية محضاً يُثبتون إثباتاً هو عينُ النفي، ويصفون الباري تعالىٰ ٧٥٥

بصفات العدمِ المحضِ الذي ليس هو بشيء البتة، وليس له عندهم حقيقة غير أنهم يقولون هو موجود لا داخل العالمِ ولا خارجاً عنه ولا مُبايناً له ولا محايثاً، وليس على العرش ولا غيره، ولا يُثبتون له ذاتاً ولا اسماً ولا صفة ولا فعلاً، بل ذلك عندهم هو عينُ الشّرك، وهذا هو الذي صرّح به غلاةُ الجهمية (١)، وقد كان قدماؤهم يتحاشون عنه ويتستّرون منه، وكان السلفُ من أئمة الحديثِ يتفرّسون فيهم ذلك، وأنهم يُبطنونه ولا يبوحون به، وقد قدمنا عن جماعة من السلف قولَهم في الجهمية: إنما يحاولون أن يقولوا ليس في السماء إلله يُعبد، ويقول بعضهم: إلا ابنُ سينا(٢) صاحبُ «الإشارات» تلميذُ الفارابي (٣)، وهو منسوبٌ إلى أرسطو اليوناني (٤)، وهو يرجع إلى مذهب الدهرية الطبائعية في المعنى، وهو الذي نصره الملحدُ الكبيرُ نصيرُ الشركِ الطُوسيُ (٥) وأشباهُه، قبّحهم الله تعالىٰ.

(الطائفة الثانية): الحُلولية(٦) الذين يزعُمون أن معبودَهم في كل مكان بذاته

<sup>(</sup>١) تقدم في هذا الجزء ترجمة مستفيضة للجهمية، فانظره فإنه مفيد.

<sup>(</sup>٢) هو أبو علي الحسين بن عبد الله بن سينا الحكيم المشهور، ولد سنة (٣٧٠هـ)، اشتغل بالعلوم وحصَّل الفنون، وبدأ حياة الإنتاج في سن مبكرة، فترك التصانيف في «الطب» و«الطبيعيات» و«الإلهيات»، وأشهر كتبه «القانون» في الطب، ومن مصنفاته: «الشفاء» في الحكمة، و«النجاة» و«الإشارات»... توفى سنة (٤٢٨هـ).

قلت: عامله الله بما يستحق.

<sup>[</sup>وفيات الأعيان (٢/ ١٥٧ ـ ١٦٢)].

<sup>(</sup>٣) هو أبو نصر الفارابي، محمد بن محمد بن طرخان بن أوزلغ، ولد في فاراب، وانتقل إلى بغداد فنشأ فيها، وألف بها أكثر كتبه، رحل إلى مصر والشام واتصل بسيف الدولة، وكان يحسن اللغات الشرقية المعروفة في عصره، ومن كتبه: «الفصوص» و«إحصاء العلوم»... توفى سنة (٣٣٩هـ).

قلت: عامله الله بما يستحق.

<sup>[</sup>وفيات الأعيان (٥/ ١٥٣ ـ ١٥٧)].

<sup>(</sup>٤) أرسطوطاليس: هو أوّل واضع لعلم المنطق كله تقريباً ، ويعتبر أكبر فيلسوف يوناني دهري طبائعي .

<sup>(</sup>٥) إمام أهل الرفض وزير التتار، مدمر بغداد وقاتل المسلمين، عامله الله بما يستحق.

<sup>(</sup>٦) الحلولية في الجملة عَشْرُ فرقِ كلُها كانت في دولة الإسلام، وغرضُ جميعها القصد إلى إفساد القول بتوحيد الله، وتفصيلُ فرقها في الأكثر يرجع إلى غُلاةَ الروافض. . . »، انظر: «الفَرْقُ بين الفِرَق» تأليف: عبد القاهر بن طاهر البغدادي (ص٢٢٨ ـ ٢٣٩).

وينزّهونه عن استوائه على عرش وعُلوّه على خلقه، ولم يصونوه عن أقبح الأماكن وأقدرِها، وهؤلاء هم قدماء الجهمية الذين تصدّى للرد عليهم أئمة الحديثِ كأحمد بن حنبل وغيرِه، ولهذا قال جهم بن صفوان للما ناظره السمنية (٢) في ربّه، وحار في ذلك ففكر وقدّر فقتل كيف قدّر ثم قتل كيف قدّر، فقال: هو هذا الهواء الذي هو في كل مكان، وكذلك كان يقول كثيرٌ من أتباعه، ولم يكن هو ولا هم يريدون ذلك، وإنما كانوا يتوسّلون به إلى السلب المحضِ والتعطيلِ الصّرْفِ كما فهمه منهم أئمة الإسلام رحمهم الله كلما أفصحوا به من نفي أسماء الباري وصفاتِه وكلامِه ورؤيتهِ في الدنيا والآخرة، وأفعالِه وحكمته وغيرِ ذلك كما تقدم حكايتُه عنهم قريباً وردُ شبهاتِهم الداحضة.

(الطائفة الثالثة): الاتحاديةُ (٣)، وهم القائلون: إن الوجودَ بأسره هو الحقُ، وأن الكثرةَ وهم، بل جميعُ الأضدادِ المتقابلةِ والأشياءِ المتعارضةِ الكلُّ شيءٌ واحدٌ هو معبودُهم في زعمهم، وهم طائفةُ ابنِ عربيٌ الطائيُ (٤) صاحبِ الفتوحاتِ المكيةِ

<sup>(</sup>١) تقدمت ترجمته.

<sup>(</sup>٢) تقدم التعريف بها.

<sup>(</sup>٣) وحدة الوجود عقيدة إلحادية تأتي بعد التشبّع بفكرة الحلول في بعض الموجودات ومفادها أنه لا شيء إلا الله وكل ما في الوجود يمثل الله عزّ وجلّ، لا انفصال بين الخالق والمخلوق، وأن وجود الكائنات هو عين وجود الله تعالىٰ ليس وجودها غيره، ولا شيء سواه البتّة، وهي فكرة هندية بوذية مجوسية.

<sup>[</sup>انظر: ُ «فرق معاصرة» للدُّكتور: غالب بن على عواجي (٢/ ٦٨٢ ـ وما بعدها)].

<sup>(</sup>٤) هو أبو بكر محيي الدين: محمد بن علي بن محمد الحاتمي الطائي الأندلسي، ولد في (مرسية) سنة (٥٦٠هـ)، ونشأ فيها ثم ارتحل وطاف البلدان فجاء بلاد الشام والروم والمشرق ودخل بغداد، وكان يكتب الإنشاء لبعض الملوك في المغرب، اختلف الناس في شأنه فذهبت طائفة إلى أنه زنديق، وقال آخرون: إنه ولي، ولكن يحرم النظر في كتبه. والصحيح أنه اتحادي خبيث، ولم يشتهر أمره وكتبه إلا بعد موته لأنه كان منقطعاً عن الناس، إنما يجتمع به آحاد الاتحادية، ولهذا تمادى في أمره ثم فضح وهتك. توفي سنة (٦٣٨هـ).

<sup>[</sup>انظر: «شذرات الذهب» (١٩٠/٥)، و«الميزان» (٣/ ٢٥٩ ـ ٦٦٠)، و«طبقات المفسّرين» للداوودي (٢/ ٢٠٤ ـ ٢٠٤)، و«طبقات المفسرين» للديوطي (ص٩٨ ـ ٩٩)].

وفصوصِ الحِكَم وغيرهما مما حرّف فيه الكُلم عن مواضعه وتلاعب فيه بمعاني الآياتِ وأتى بكفر لا يُشبه كفرَ اليهودِ الذين قالوا عزيرٌ ابنُ الله، ولا النصارى الذين قالوا المسيحُ ابنُ الله، وقالوا هو الله وقالوا ثالثُ ثلاثة، فإن النصارى وأشباههم خصوا الحلول والاتحاد بشخص معين، وهؤلاء جعلوا الوجودَ بأسره على اختلاف أنواعِه وتقابُلِ أضدادِه مما لا يسوَّعُ التلفظُ بحكايته هو المعبودَ، فلم يكفرُ هذا الكفرَ أحدٌ من الناس، وكان هذا المذهبُ الذي انتحله ابنُ عربي ونظمه ابنُ الفارض (۱) في تائيته (۲) (نظم السلوك)، وأصلُ هذا المذهبِ الملعونِ انتحله ابنُ سبعين (۳) عبدُ الحقّ بنُ إبراهيمَ بنِ محمد بن نصر بنِ محمدِ بنِ نصرِ بنِ محمدِ بنِ من مُرسيةً ولد سنةَ أربعَ عشرةَ وستمائة، واشتغل بعلم الأوائلِ والفلسفةِ فتولد له الإلحادُ من فلك وصنف فيه، وكان يعرف السيمياءَ ويلبّس بذلك على الأغبياء من الأمراء والأغنياء، ويزعُم أنه حالٌ من أحوال القوم. وله من المصنفات كتابُ البدو، وكتابُ اللهو.

وقد أقام بمكة واستحوذ على عقل صاحبها أبي نُميّ، وجاور في بعض الأوقات بغار حِراء يرتجي فيه الوَحْيَ أن ينزِل عليه كما أتى النبيّ ﷺ، بناء على ما يعتقده من العقيدة الفاسدة من أن النبوّة مكتسبة وأنها فيضٌ يفيض على العقل إذا صفا، فما حصل له إلاّ الخزيُ في الدنيا والآخرة إن كان مات على ذلك، وكان

 <sup>(</sup>۱) هو عمر بن علي المعروف بابن الفارض، حدّث عن القاسم بن عساكر، ينعق بالاتحاد الصريح في شعره، وهذه بلية عظيمة فتدبّر نظمه ولا تستعجل. ولد سنة (٥٧٦هـ)، وتوفى سنة (٦٣٢هـ).

وله ديوان شعر، وأشهر قصائده (التائية) التي تدور حول نظرية وحدة الوجود الإلحادية التي كان يعتنقها.

<sup>[</sup>الميزان (٣/ ٢١٤ رقم ٢١٧٣)، و«معجم المؤلفين» (٧/ ٣٠١)، و«شذرات الذهب» (٩/ ٢٠١ ـ ٣٠١)، و«لسان الميزان» (٤/ ٣١٧ ـ ٣١٩).

 <sup>(</sup>٢) هذه التائية تدور حول نظرية وحدة الوجود الإلحادية التي كان يعتنقها ابن الفارض، وانظر
 الكلام عليها في «كتب ليست من الإسلام» لمحمود مهدي الإستانبولي (ص٦٧ - ٧١).

<sup>(</sup>٣) انظر ترجمته في: «لسان الميزان» (٣/ ٣٩٢)، و«معجم المؤلفين» (٥/ ٩٠ ـ ٩١)، و«شذرات الذهب» (٩/ ٣٢٠ ـ ٣٣٠).

إذا رأى الطائفين حول البيت يقول عنهم كأنهم الحميرُ حول المدارِ، وأنهم لو طافوا به كان أفضلَ من طوافهم بالبيت، فالله يحكم فيه وفي أمثاله، وقد نقلت عنه عظائمُ من الأقوال والأفعال. توفي يوم ثمانيةٍ وعشرين من شوالٍ سنة تسع وستين وستمائة.

(الطائفة الرابعة): نُفاة القدر، وهم فِرقتان (١): فِرقةٌ نفت تقديرَ الخيرِ والشر بالكلية، وجعلت العبادَ هم الخالقين لأفعالهم خيرِها وشرّها، ولازمُ هذا القولِ أنهم هم الخالقون لأنفسهم؛ لأن في قولهم نَفْيَ تصرّفِ الله في عباده، وإخراجَ أفعالهم عن خلقه وتقديرو، فيكون تكونهم من التراب ثم من نطفة ثم من علقةٍ ثم من مضغة إلى آخر أطوار التخليقِ هم بأنفسهم تطوّروا، وبطبيعتهم تخلقوا، وهذا راجعٌ إلى مذهب الطبائعيةِ الدهريةِ الذين لم يُثبتوا خالقاً أصلاً كما قدمنا مناظرة أبي حنيفة لبعضهم فأسلموا على يديه.

وفرقة نفت تقديرَ الشرِّ دون الخيرِ، فجعلوا الخيرَ من الله وجعلوا الشرَّ من العبد.

ثم منهم من ينفي تقديرَ الشرِّ من أعمال العبادِ دون تقديرِه في المصائب، ومنهم من غلا فنفى تقديرَ الشرِّ من المصائب والمعايب. وعلى كل حال فقد أثبتوا مع الله تعالى خالقاً، بل جعلوا العبادَ معه خالقين كلَّهم، ونفَوْا أن يكون الله هو المتفردُ بالتصرّف في ملكوته، وهذا راجعٌ إلى مذهب المجوسِ النُّنويةِ الذين أثبتوا خالقين: خالقاً للخير وخالقاً للشر، قبّحهم الله تعالىٰ.

(الطائفة الخامسة): الجبرية (٢)، الذين يعتقدون أن العبد مجبورٌ على أفعاله قسراً ولا فعلَ له أصلاً بل إثباتُ الفعلِ للعبد هو عينُ الشرك عندهم، بل هو كالهاوي من أعلى إلى أسفلَ، وكالسَّغفة تحرّكها الريحُ، لم يعمل باختياره طاعةً ولا معصية، ولم يكلفه الله وسْعَه، بل حَمَله ما لا طاقةَ له به، ولم يخلُق فيه

<sup>(</sup>۱) وهم من المعتزلة، انظر: «فرق معاصرة» (۲/ ۸۲٤)، و«المذاهب الإسلامية» لأبي زهرة (ص۱۱۱ ـ ۱۱۷)، و«مجموع فتاوى شيخ الإسلام» (۸/ ۲۵۲ ـ ۲۲۲).

<sup>(</sup>٢) انظر: «الملل والنحل» للشهرستاني (١/ ٩٧) وقد تقدم الكلام عليهم أيضاً في تعريف الجهمية في أوّل هذا الجزء.

اختياراً الأفعاله والا قدرة له عليها، بل الطاعة والعصيانُ من الأقوال والأعمالِ هي عندهم عينُ فعلِ الله عز وجلّ، فرفعوا اللوم عن كل كافر وفاستي وعاص، وأنه يعذبهم على نفس فعلِه الا على أعمالهم القبيحة، ثم اعتقدوا أن المعاصي التي نهى الله عنها في كتبه وعلى ألسنة رسلِه إذا عَمِلوها صارت طاعاتٍ الأنهم يقولون أطعنا مشيئة الله الكونية فينا، بل لم يُثبتوا الإرادة الشرعية البتة، ومن يُثبتها منهم يقول في الطاعات أطغنا الإرادة الشرعية، وفي المعاصي التي سماها الله معاصي أطعنا الإرادة الكونية، وأما هم فلم يُثبتوا معصية أصلاً بل أفعالهم جميعها حَسنها أقليحها كلها عندهم طاعات على أصلهم هذا الفاسدِ، وفي ذلك ردِّ منهم على الله تعالىٰ أمرَه ونَهْيَه ووعده ووعيده وفرضَه على عباده جهاد الكفارِ وإقامة الحدود، بل في إرساله الرسل وإنزاله الكتب، فيجب عندهم تعطيلُ الشرائع بالكلية والاحتجاجُ على نفيها بالقدر الكونيّ، ومحاربتُها به وإثباتُ الحجةِ على الله لكل كافرٍ وفاسقٍ على نفيها بالقدر الكونيّ، ومحاربتُها به وإثباتُ الحجةِ على الله لكل كافرٍ وفاسقٍ وعاصٍ، وهذا كفرّ لم يسبِقهم إليه غيرُ إمامِهم إبليسَ اللعينِ؛ إذ يحتج على الله تعالىٰ بحجتهم هذه فقال: ﴿فَيَمّنَ أَغَويَتَنِي ﴾ [الأعراف: ١٦].

والعجبُ أن هذا المذهبَ المخذولَ موروثُ عن جهم بنِ صفوانَ (١) مع تناقضه في إثبات أفعالِ الله عزّ وجلّ، فإنه لا يُثبت لله تعالى فعلاً يقوم بذاته أصلاً، بل أفعالُه خارجةٌ عنه، قائمةٌ بغيره من المخلوقات، ثم ينقض ذلك بجعله أفعالَ العبادِ أفعالَ الله، وهذا تناقضٌ بيّنٌ لكل عاقل، فإن الفعلَ إنما يضاف إلى مَن قام به، والقولَ إلى من قاله، وكذا السمعُ والبصرُ والقدرةُ وغيرُها مُحالٌ أن تضافَ إلى غير مَن قامت به، ومحالٌ أن يسمى فاعلاً بدون فعلِ يقوم به، ولو ذهبنا نعد تشعبُ الفِرَق من هذه الطوائفِ ولوازمِ كل قولٍ مما انتحلوه لاحتاج إلى كتاب مفرد، وقد أفرد ذلك بالتصنيف غيرُ واحدٍ من الأئمة، وقد قدمنا البعضَ من ذلك وذكرنا أمثلةً من تحريفهم النصوصَ، وسيأتي الكلامُ على الدهرية في الإيمان بالبعث، وعلى نُفاة القدر والغلاةِ فيه في باب القدر، والكلامُ على الروافض والنواصب في باب ذكر الصحابة.

<sup>(</sup>١) تقدم التعريف بهذا الضال مراراً.

وهذه الطوائفُ التي خالفت في توحيد المعرفة والإثباتِ مرجعُها إلى ثلاث: فالحلوليةُ والاتحاديةُ والسلبيةُ ومَن في معناهم مرجعُهم إلى الطبائعية الدهرية، والقدريةُ النفاةُ بجميع فِرَقِهم مرجعُهم إلى المجوسِ الثنوية، والجبريةُ الغلاةُ مرجعُهم إلى النزعة الجهميةِ الإبليسية، وقد قدمنا قولَ المؤمنين أتباعِ الرسلِ مبسوطاً بما فيه كفاية.

(فصل) والمخالفون لأهل السنة في القرآن سبعُ طوائفَ ذكرهم شيخُ الإسلام ابنُ تيميةً في المنهاج (١)، وابنُ القيم في الصواعق (٢)، وهذا نصُّه، قال رحمه الله تعالى:

(فصل) اختلف أهلُ الأرض في كلام الله تعالىٰ، فذهب (الاتحادية) القائلون بوحدة الوجود، أن كلَّ كلام في الوجود كلامُ الله نظمُه ونثرُه وحقَّه وباطلُه سحرُه وكفرُه، والسبُّ والشتمُ والهُجْرُ والفُخشُ وأضدادُه، كلَّه عينُ كلامِ الله تعالىٰ القائمِ به؛ كما قال عارفُهم:

# وكلُّ كلامٍ في الوجود كلامُه سواءً علينا نشرُه ونِظامُه

وهذا المذهبُ مبنيً على أصلهم الذي أصّلوه، وهو أن الله سبحانه هو عينُ هذا الوجودِ، فصفاتُه هي صفاتُ الله وكلامُه هو كلامُ الله، وأصلُ هذا المذهبِ إنكارُ مسألةِ المباينة والعلوِّ، فإنهم لما أصَّلوا أن الله تعالىٰ غيرُ مباينٍ لهذا العالمِ المحسوس صاروا بين أمرين لا ثالثَ لهما إلاّ المكابرة.

(أحدُهما): أنه معدومٌ لا وجودَ له، إذ لو كان موجوداً لكان إما داخلَ العالم وإما خارجاً عنه، وهذ معلومٌ بالضرورة، فإنه إذا كان قائماً بنفسه فإمّا أن يكون مبايناً للعالم أو محايثاً له، إما داخلاً فيه وإما خارجاً عنه.

(الأمر الثاني): أن يكون هو عينَ هذا العالم، فإنه يصح أن يُقالَ فيه حينئذ أنه لا داخل العالم ولا خارجَه ولا مبايناً له ولا حالاً فيه، إذ هو عينُه، والشيءُ لا يباين نفسَه ولا يحايثُها، فرأوا أن هذا خيرٌ من إنكار وجودِه والحكم عليه بأنه

<sup>(</sup>١) في «منهاج السنة النبوية في نقض كلام الشيعة والقدرية».

 <sup>(</sup>۲) في «مختصر الصواعق» (۲/ ۲۸۲ ـ ۲۹۳).

معدوم، ورأوا أن الفرار من هذا إلى إثبات موجود قائم بنفسه لا داخل العالم ولا خارجَه ولا متصل به ولا منفصل عنه ولا مباين له ولا محايث ولا فوقه ولا عن يمينه ولا عن يساره ولا خلفه ولا أمامَه، فراراً إلى ما لا يُسيغه عقلٌ ولا تقبله فطرة ولا تأتي به شريعة. ولا يمكن أن يُقرَّ بربِّ هذا شأنه إلا على أحد وجهين لا ثالثَ لهما.

(أحدُهما): أن يكون سارياً فيه حالاً فيه، فهو في كل مكان بذاته، وهو قولُ جميع الجهميةِ الأقدَمين.

(الوجهُ الثاني): أن يكون وجودُه في الذهن لا في الخارج فيكون وجودُه سبحانه وجوداً عقلياً إذ لو كان موجوداً في الأعيان لكان إما عينَ هذا العالم أو غيرَه، ولو كان غيرَه لكان إما بائناً عنه أو حالاً فيه وكلاهما باطلٌ، فثبت أنه عينُ هذا العالم فله حينئذ كلَّ اسم حسنٍ وقبيحٍ، وكلُّ صفةِ كمالٍ ونقص، وكلُّ كلامِ حتَّ وباطل، نعوذ بالله من ذلك.

المذهب الثاني مذهبُ (الفلاسفة) المتأخرين أتباع أرسطو، وهم الذين يحكي ابنُ سينا والفارابي والطوسيُ (۱) قولَهم: إن كلامَ الله فيضٌ فاض من العقل الفعّالِ على النفوس الفاضلةِ الزكيةِ بحسب استعدادِها، فأوجب لها ذلك الفيضُ تصوّراتٍ وتصديقاتٍ بحسب ما قبِلَته منه. ولهذه النفوسِ عندهم ثلاثُ قُوى: قوةُ التصور، وقوةُ التخيل، وقوةُ التعبير. فتُدرك بقوة تصورِها من المعاني ما يعجَز عنه غيرُها، وتُدرك بقوة تخيلها شكل المعقولِ في صورة المحسوس، فتتصوّر المعقولَ صوراً نورانية تخاطبها وتكلمها بكلام تسمعه الآذانُ، وهو عندهم كلامُ الله، ولا حقيقةَ له في الخارج، وإنما ذلك كله من القوة الخياليةِ الوهميةِ. قالوا: وربما قويتَ هذه القوةُ على إسماع ذلك الخطابِ لغيرها، وتشكيلِ تلك الصورِ العقلية لعين الرائي، فيرى الملائكة ويسمع خطابَهم، وكلُّ ذلك من الوهم والخيالِ لا في الخارج. فهذا فيرى الملائكة ويسمع خطابَهم، وكلُّ ذلك من الوهم والخيالِ لا في الخارج. فهذا أصلُ هؤلاء في إثبات كلامِ الربِّ وملائكتهِ ورسلِه وأنبيائِه، والأصلُ الذي قادهم أصلُ هؤلاء في إثبات كلامِ الربِّ وملائكتهِ ورسلِه وأنبيائِه، والأصلُ الذي قادهم أصلُ هؤلاء في إثبات كلامِ الربِّ وملائكتهِ ورسلِه وأنبيائِه، والأصلُ الذي قادهم أصلُ هؤلاء في إثبات كلامِ الربِّ الذي عرفتْ به الرسلُ ودعتْ إليه وهو القائمُ بنفسه إلى هذا عدمُ الإقرارِ بالربِّ الذي عرفتْ به الرسلُ ودعتْ إليه وهو القائمُ بنفسه

<sup>(</sup>١) تقدم التعريف بهم قريباً.

المباينُ لخلقه العالي فوق سمواتِه فوق عرشِه، الفعّال لما يريد بقُدرته ومشيئتِهِ، العالمُ بجميع المعلوماتِ، القادرُ على كل شيء، فهم أنكروا ذلك كلّه.

المذهب الثالث: مذهبُ (الجهمية) النُّفاةِ لصفات الربِّ تعالى القائلين: إن كلامَه مخلوقٌ ومن بعض مخلوقاتِه فلم يقُم بذاته سبحانه، فاتفقوا على هذا الأصلِ واختلفوا في فروعه.

قال الأشعريُّ في كتاب المقالات<sup>(١)</sup>: اختلفت المعتزلةُ في كلام الله تعالىٰ هل هو جسمٌ أو ليس بجسم، وفي خلقه، على ستة أقاويلَ:

فالفِرْقةُ الأولى منهم يزعُمون أن كلامَ الله جسمٌ وأنه مخلوقٌ وأنه لا شيءَ إلاّ جسمٌ.

والفرقة الثانية زعموا أن كلام الخلق عرض وهو حركة لأنه لا عرض عندهم إلا الحركة، وأن كلام الخالِق جسم وأن ذلك الجسم صوت منقطع مؤلف مسموع، وهو فعل الله وخلقه وهذا قول أبي الهذيل وأصحابه. وأحال النظّام أن يكون كلام الله في أماكن كثيرة أو مكانين في وقت واحد وزعم أنه في المكان الذي خُلق فيه.

والفرقة الثالثة من المعتزلة تزعُم أن القرآنَ مخلوقٌ لله وأنه عرَضٌ وأنه يوجد في أماكنَ كثيرةٍ في وقت واحدٍ إذا تلاه تالٍ فهو يوجد مع تلاوته، وإذا كتبه وُجد مع كتابته، وإذا حَفِظه وُجد مع حِفظه، وهو يوجد في الأماكن بالتلاوة والحفظِ والكتابةِ ولا يجوز عليه الانتقالُ والزوال.

والفرقةُ الرابعةُ يزعمون أن كلامَ الله عزّ وجلّ عرَضٌ وأنه مخلوق، وأحالوا أن يوجد في مكانين في وقتِ واحدٍ، وزعموا أن المكانَ الذي خلقه الله تعالىٰ فيه مُحالٌ انتقالُه وزوالُه منه ووجودُه في غيره، وهذا قولْ جعفرِ بنِ حربِ وأكثرِ البغداديين.

الفرقةُ الخامسة أصحابُ مَعْمر (٢)، يزعُمون أن القرآنَ عرَضٌ، والأعراضُ

<sup>(</sup>۱) مقالات الإسلاميين واختلاف المصلّين؛ لأبي الحسن علي بن إسماعيل الأشعري (ص١٩١ ـ ١٩٣) وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) هو معمر بن عباد السلمي أبو عمرو، وعدَّه أحمد بن يحيى بن المرتضى في كتابه «طبقات المعتزلة» (ص٤٥) من الطبقة السادسة.

عندهم قسمان: قسمٌ منهما يفعله الأحياء، وقسم منهما يفعله الأموات، ومُحالٌ أن يكون ما يفعله الأمواتُ فعلاً للأحياء. والقرآنُ مفعولٌ وهو عرَضٌ، ومُحالٌ أن يكون الله فعله في الحقيقة؛ لأنهم يُحيلون أن تكون الأعراضُ فعلاً لله، وزعموا أن القرآنَ فعلٌ للمحلّ الذي يُسمع منه، إذا سُمع من الشجرة فهو فعلٌ لها، وحيث سُمع فهو فعلُ المحلّ الذي حلّ فيه.

الفرقةُ السادسةُ يزعمُون أن كلامَ الله عرَضٌ مخلوقٌ وأنه يوجد في أماكنَ كثيرةٍ في وقت واحد، وهذا قولُ الإسكافي(١).

واختلفت المعتزلة في كلام الله هل يبقى؟ فقالت فِرقة منهم: يبقى بعد خلقه، وقالت فرقة أخرى: لا يبقى، وإنما يوجد في الوقت الذي خلقه الله ثم يُعدم بعد ذلك. وهذا المذهب هو من فروع ذلك الأصلِ الباطلِ المخالفِ لجميع كتبِ الله ورسلِه ولصريح المعقولِ والفِطَر من جَحْدِ صفاتِ الربِّ وتعطيلِ حقائقِ أسمائهِ وصفاتِه وتَفْي قيامِ الأفعالِ به، فلما أصَّلوا أنه لا يقوم به وصف ولا فعل كان من فروع هذا الأصلِ أنه لم يتكلم بالقرآن ولا بغيره، وأن القرآن مخلوق، وطَرْدُ ذلك إنكارُ ربوبيتِه، وإلهيته، فإن ربوبيته سبحانه إنما تتحقّق بكونه فعالاً مدبراً متصرّفاً في خلقه، يعلم ويقرّر ويريد ويسمع ويبصر، فإذا انتفت عنه صفة الكلامِ انتفى الأمرُ والنهيُ ولوازمُهما، وذلك ينفي حقيقة الإلهية، فطَرْدُ ما أصَّلوه أن الله سبحانه ليس بربّ العالمين ولا إله، فضلاً عن أن يكون لا ربَّ غيرُه ولا إله سواه.

المذهب الرابع: مذهبُ (الكُلابية): أتباعُ عبدِ الله بنِ سعيدِ بنِ كُلاب (٢٠)، أن القرآن معنى قائمٌ بالنفس لا يتعلق بالقُدرة والمشيئة، وأنه لازمٌ لذات الربّ كلزوم

 <sup>(</sup>١) هو محمد بن عبد الله الإسكافي أبو جعفر، أحد المتكلمين من معتزلة البغداديين، له
 تصانيف معروفة. . . ومات سنة أربعين ومائتين، «الأنساب للسمعاني» (١٥٠/١).

<sup>(</sup>٢) عبد الله بن سعيد بن كُلَّاب، الفقيه أبو محمد البصري، كان يرد على المعتزلة وربما وافقهم.

روى أبو طاهر الذَّهلي أنَّ داود بن علي الأصبهاني أخذ الجدل والكلام عنه، وهو وأصحابه كُلاّبيّة لأنه يَجُرّ الخصوم إلى نفسه بفضل بيانه كالكُلاّب.

توفي في حدود الأربعين ومائتين.

<sup>[«</sup>الوافيّ بالوفيات، (١٧/ ١٩٨)، والسان الميزان، (٣/ ٢٩٠ ـ ٢٩١)].

الحياةِ والعلم، وأنه لا يُسمع على الحقيقة، والحروفُ والأصواتُ حكايةً له دالةً عليه، وهي مخلوقة، وهو أربعةُ معانيَ في نفسه: الأمرُ، والنهيُ، والخبرُ، والاستفهامُ، فهي أنواعٌ لذلك المعنى القديم الذي لا يُسمع، وذلك المعنى هو المتلوُّ والمقروءُ، وهو غيرُ مخلوقِ، والأصواتُ والحروفُ هي تلاوةُ العبادِ وهي مخلوقة، وهذا المذهبُ أولُ من يُعرف أنه قال به ابنُ كلاب وبناه على أن الكلامَ لا بدّ أن يقوم بالمتكلم، والحروفُ والأصواتُ حادثةً فلا يمكن أن تقومَ بذات الربِّ تعالى؛ لأنه ليس محلاً للحوادث، فهي مخلوقةٌ منفصلةٌ عن الربِّ، والقرآنُ اسم لذلك المعنى وهو غيرُ مخلوق.

المذهب الخامس: مذهبُ (الأشعري) ومن وافقه أنه معنى واحدٌ قائمٌ بذات الربِّ تعالىٰ، لأنه ليس بحرفٍ ولا صوتٍ، ولا ينقسم، ولا له أبعاض، ولا له أجزاء، وهو عينُ الأمر وعينُ النهي وعينُ الخبر وعينُ الاستخبار، الكلُّ واحدٌ، أجزاء، وهو عينُ التوراةِ وعينُ الإنجيلِ والقرآنِ والزبورِ، وكونُه أمراً ونهياً وخبراً واستخباراً صفاتٌ لذلك المعنى الواحدِ لا أنواع له، فإنه لا ينقسم بنوع ولا جُزء، وكونُه قرآناً وتوراة وإنجيلاً تقسيمٌ للعبارات عنه لا لذاته، بل إذا عبر عن ذلك المعنى بالعربية كان قرآناً، وإذا عبر عنه بالعبرانية كان توراة، وإن عبر عنه بالسريانية كان إنجيلاً، والمعنى واحدٌ، وهذه الألفاظُ عبارةٌ عنه ولا يسميها حكاية، وهي خلقٌ من المخلوقات، وعنده لم يتكلم الله بهذا الكلامِ العربي ولا سُمع من الله، وعنده ذلك المعنى سُمع من الله حقيقة، ويجوز أن يُرى ويُشَم ويُذاقَ ويُلْمَسَ ويُدْرَكَ بالحواس الخمسِ، إذ المصحِّحُ عنده لإدراك الحواسُ هو الوجودُ، فكلُّ وجودٍ يصح تعلقُ الإدراكاتِ كلُها به كما قرّره في مسألة رؤيةٍ مَن ليس في جهة الرائي، وأنه يُرى وليقة، وليس مقابلاً للرائي، هذا قولُهم في الرؤية وذلك قولُهم في الكلام.

والبليةُ العظمى نسبةُ ذلك إلى الرسول ﷺ، وأنه جاء بهذا ودعا إليه الأمة، وأنهم أهلُ الحقّ ومن عداهم أهلُ الباطل. وجمهورُ العقلاءِ يقولون: إن تصوّرَ هذا المذهبِ كافِ في الجزم ببطلانه، وهو لا يُتصوّر إلاّ كما تُتصوَّرُ المستحيلاتُ الممتنِعاتُ. وهذا المذهبُ مبنيٌ على مسألة إنكارِ قيامِ الأفعالِ والأمورِ الاختياريةِ بالربّ تعالىٰ، ويسمّونها مسألةَ حلولِ الحوادثِ، وحقيقتُها إنكارُ أفعالِه وربوبيتِهِ وإرادتهِ ومشيئتِهِ.

## [التنبيه على أن الأشعري غير الأشعرية]

وأقول ـ والحقُ يقال ـ لا نشكُ أن ابنَ القيم هذا وشيخه ابنَ تيميةَ رحمهما الله تعالىٰ مِن أعلم من صنف في المقالات والمِلل والنِّحَل، وأدراهم بمواردها ومصادرِها، وأبصرِهم بردِّ الباطِلِ منها وإدحاضِه، وأوفاهم تقريراً لمذهب السلفِ أهلِ السنة والجماعة، وأشدِّهم تمسكاً به ونُصرةً له، وأكملِهم تحريراً لبراهينه عقلاً ونقلاً، وأكثرهم اشتغالاً بهذا البابِ، وتنقيباً عن عامل البِدَعِ فيه، واجتثاثاً لأصولها، ولكن هذا الذي ذكره رحمه الله تعالىٰ عن الأشعري في مسألة القرآنِ، هو الذي وجدناه عمن ينتسب إلى الأشعري، ويسمون أنفسَهم أهلَ الحق، ويُقِرّون ذلك ويكرّرونه في كتبهم ويناظرون عليه.

وأما أبو الحسنِ الأشعريُ نفسُه رحمه الله تعالىٰ، فالذي قرّره في كتابه (الإبانة) (١) الذي هو من آخر ما صَنف، هو قولُ أهلِ الحديث، ساقه بحروفه، وجاء به برُمّته، واحتج فيه ببراهينهم العقلية والنقلية، ثم نقل أقوالَ الأئمة في ذلك كأحمد بن حنبل، ومالكِ بن أنس، والشافعي وأصحابِه، والحمّاذين والسفيانين، وعبدِ العزيز بنِ الماجشون، والليثِ بن سعدٍ، وهشام، وعيسى بن يونسَ وحفْص بنِ غيّاث، وسعدِ بن عامرٍ، وعبدِ الرحمٰنِ بنِ مهدي، وأبي بكرِ بنِ عياش، ووكيع وأبي عاصم النبيلِ، ويعلى بن عبيد، ومحمد بنِ يوسف، وبشر بن عاصم، وأبي عاصم النبيلِ، ويعلى بن عبيد، ومحمد بنِ يوسف، وبشر بن المفضل، وعبدِ الله بنِ داود، وسلامِ بن أبي مُطبع، وابنِ المبارك، وعليً بن عاصم، وأحمد بنِ يوسف، وأبي نعيم، وقبيصة بن عُقبة، وسليمان بن داود، وأبي عاصم، وأحمد بنِ سلام وغيرِهم، ولولا خوف الإطالة لسُقنا فصول كلامِه بحروفه، على أنه مخالفٌ للمنتسبين إليه من المتكلمين في مسألة القرآنِ كما هو مخالفٌ لهم على أنه مخالفٌ للمنتسبين إليه من المتكلمين في مسألة القرآنِ كما هو مخالفٌ لهم وقد صرّح في مقالاته بأنه قائلٌ بما قال الإمامُ أحمدُ بن حنبلٍ وأئمةُ الحديث معتقدٌ ما هم عليه، مُثبتٌ لما أثبتوه، مُحرّم ما أحدث المتكلمون من تحريف الكلمِ عن

<sup>(</sup>١) الإبانة عن أصول الديانة، حققه وخرَّج أحاديثه: العلامة عبد القادر الأرنؤوط.

مواضعه، وصَرْفِ اللفظِ عن ظاهره وإخراجِه عن حقيقته، وبالجملة فبينه وبين المنتسبين إليه بونٌ بعيد. بل هو بريءٌ منهم، وهم منه بَراءٌ، والموعدُ الله وكفى بالله حسيباً، وهو حسبُنا ونعم الوكيل، ولا حول ولا قوّة إلاّ بالله(١).

قال ابنُ القيم رحمه الله تعالى:

المذهبُ السادسُ: مذهبُ (الكرّامية): وهو أنه متعلقٌ بالمشيئة والقدرة، قائمٌ بذات الربِّ تعالىٰ، وهو حروفٌ وأصواتٌ مسموعةٌ، وهو حادثٌ بعد أن لم يكن، فهو عندهم متكلمٌ بقدرته ومشيئتهِ بعد أن لم يكن متكلماً، كما يقول سائرُ فِرَقِ المتكلمين أنه فعلٌ بقدرته ومشيئتهِ بعد أن لم يكن فاعلاً، كما ألزموا به الكرامية في مسألة الكلام، فهو لازمٌ لهم في مسألة الفعل، والكراميةُ أقربُ إلى الصواب منهم، فإنهم أثبتوا كلاماً وفعلاً حقيقةً قائمين بذات المتكلمِ الفاعل، وجعلوا لها أولاً فِراراً من القول بحوادث لا أوّلَ لها، ومُنازِعوهم أبطلوا حقيقةَ الكلامِ والفعل، وقالوا لم يقم به فعلٌ ولا كلام البتة، وأمّا من أثبت منهم معنى قائماً بنفسه سبحانه، فلو كان ما أثبته مفعولاً لكان من جنس الإرادة، والعلمُ لم يكن شيئاً خارجاً عنهما، فهم لم يثن شيئاً خارجاً عنهما، فهم لم يثكناً، كما فعله خصومُهم فاعلاً بعد أن لم يكن فاعلاً.

 <sup>(</sup>١) المعروف من حياة أبي الحسن الأشعري أنه مرّت به ثلاثة أدوار:
 (الأول) أنه كان مع المعتزلة في البصرة.

<sup>(</sup>الثاني): يقظته لفساد مذهبهم، لكنه دخل معهم في جدل طويل بأساليبهم وأقيستهم، وقد استمر على ذلك نحو عشرين سنة ألف فيها أكثر كتبه. ومن هذا الجدل مع المعتزلة ومن هذه الكتب نشأ المذهب المنسوب إليه، وهو الذي اضطر شيخ الإسلام وتلميذه ابن القيم إلى إدحاضه والتنبيه على ما يخالف منه مذهب السلف.

<sup>(</sup>أما الدور الثالث) من حياة الأشعري فهو الذي ختم الله به حياته بالحسنى بعد انتقاله من البصرة إلى بغداد واتصاله بأهل الحديث وأتباع الإمام أحمد. وفي هذه الحقبة ألف (مقالات الإسلاميين) و(الإبانة)، ولا شكّ أن (الإبانة) من آخر مصنفاته إن لم تكن آخرها كما نصّ عليه مترجموه. ففي هذين الكتابين مذهبه الذي أراد أن يلقى الله عليه. والذي كان عليه في البصرة هو الذي اشتهر عنه وبقي منسوباً إليه وهو بريء منه كبراءته من الاعتزال الذي كان من رجاله في صدر حياته. (محب الدين الخطيب).

قلت: وانظر مزيداً من ذلك البيان في ترجمته المتقدمة في هذا الجزء.

المذهب السابع: مذهب (السالمية) ومن وافقهم من أتباع الأئمةِ الأربعة وأهلِ الحديث أنه صفةٌ قديمةٌ قائمة بذات الربِّ تعالىٰ، لم يزل ولا يزال لا يتعلق بقدرته ومشيئتهِ، ومع ذلك هو حروفٌ وأصواتٌ وسورٌ وآياتٌ، سمعه جبريلُ منه، وسمعه موسى بلا واسطة، ويُسمِعه سبحانه من يشاء.

وإسماعُه نوعان: بواسطة وبلا واسطة، ومع ذلك فحروفُه وكلماتُه لا يسبِق بعضُها بعضاً، بل هي مقترنة الباءُ مع السين مع الميم في آن واحد، ثم لم تكن معدومة في وقت من الأوقات، ولا تُعدم، بل لم تزل قائمة بذاته سبحانه قيامَ صفةِ الحياةِ والسمعِ والبصرِ، وجمهورُ العقلاءِ قالوا إن تصورَ هذا المذهبِ كان في الجزم ببطلانه، والبراهينُ العقلية والأدلةُ القطعيةُ شاهدةٌ ببطلان هذه المذاهبِ كلها، وأنها مخالقةٌ لصريح العقلِ والنقل.

والعجبُ أنها هي الدائرةُ بين فُضلاء العالم، لا يكادون يعرفون غيرَها». ثم ذكر رحمه الله تعالىٰ قولَ أتباعِ الرسلِ وأطال على ذلك. ثم مسألةَ تكلَّم العبادِ بالقرآن، وساق فيه كثيراً من كلام البخاري رحمه الله تعالىٰ في (صحيحه)، وفي كتاب (خلق أفعالِ العباد) لأنه من أحسن الأئمةِ توضيحاً وتفصيلاً في هذه المسألةِ لما جرى عليه من المحنة في شأنها. ثم ذكر الكلامَ على حروف المُعجم، وساقَ فيه أقوالَ الأئمة، ثم ذكر اللفظيةَ في أثناء ذلك والواقفة. ثم ذكر فصلاً في الكتابة له في الرق وغيرِه، ثم فصلاً في السماع، ثم فصلاً من كلام شيخ الإسلام ابنِ تيميةً في أول مَن أظهر إنكارَ أن الله سبحانه يتكلم بصوت في أثناء المئة الثالثة ابن كلاب وأنكر عليه ذلك أثمةُ الحديثِ كأحمدَ والبخاريُّ وغيرِهما. وفي غضون هذه الفصولِ أبحاث نفيسةٌ لا يُستغنى عنها، فلتراجع منه (۱).

ثم قال رحمه الله تعالى: «فصل. منشأ النزاع بين الطوائف أن الربَّ تعالى هل يتكلم بمشيئته أم كلامُه بغير مشيئته؟ على قولين، فقالت طائفة كلامُه بغير مشيئته واختياره. ثم انقسم هؤلاء أربعَ فِرَقِ:

قالت فِرقةٌ: هو فيضٌ فاض منه بواسطة العقلِ الفعّال على نفسٍ شريفة، فتكلمت به كما يقول ابنُ سينا وأتباعُه وينسُبونه إلى أرسطو.

 <sup>(</sup>۱) «مختصر الصواعق» (۲۹۳/۲ ـ ۳۲۹).

وفِرقةٌ قالت: بل هو معنى قائمٌ بذات الربِّ تعالىٰ هو به متكلمٌ وهو قول الكلابية ومن تبعهم. وانقسم هؤلاء فرقتين: فرقةٌ قالت هو معانٍ متعددةٌ في أنفسها أمرٌ ونهيٌ وخبرٌ واستخبار، ومعنى جامعٌ لهذه الأربعة، وفِرقةٌ قالت بل هو معنى واحدٌ بالعين لا ينقسم ولا يتبعض.

وفرقة قالت كلامُه هو هذه الحروف والأصوات خلقها خارجة عن ذاته فصار بها متكلماً، وهذا قول المعتزلة، وهو في الأصل قول الجهمية تلقاه عنهم أهل الاعتزال، فنُسب إليهم.

وفرقة قالت يتكلم بقدرته ومشيئتِه كلاماً قائماً بذاته سبحانه كما يقوم به سائرُ أفعالِه لكنه حادثُ النوع، وعندهم أنه صار متكلماً بعد أن لم يكن متكلماً كما قاله من لم نَصِفْهم من المتكلمين أنه صار فاعلاً بعد أن لم يكن فاعلاً. فقولُ هؤلاء في الفعل المتصلِ كقول أولئك في الفعل المنفصل، وهذا قولُ الكرامية.

وفرقةً قالت: يتكلم بمشيئته، وكلامُه سبحانه هو الذي يتكلم به الناسُ كلُّه حقُّه وباطلِه وصدقِه وكَذِبه؛ كما يقوله طوائفُ الاتحادية.

وقال أهلُ الحديثِ والسنة أنه لم يزل سبحانه متكلماً إذا شاء يتكلم بمشيئته، ولم تتحدد له هذه الصفة، بل كونُه متكلماً بمشيئته هو من لوازم ذاتِه المقدسة، وهو بائنٌ عن خلقه بذاته وصفاتِه، وكلامُه ليس متّحداً بهم ولا حالاً فيهم.

واختلفت الفِرقُ هل يُسمع كلامُ الله على الحقيقة؟ فقالت فرقةً: لا يُسمع كلامُه على الحقيقة المكلّابية ومن كلامُه على الحقيقة إنما تسمع حكايتُه والعبارةُ عنه، وهذا قولُ الكلّابية ومن تَبِعهم، وقالت بقيةُ الطوائفِ بل يُسمع كلامُه حقيقةً.

ثم اختلفوا، فقالت فرقة: يسمعه كلُّ أحدِ من الله تعالى، وهذا قولُ الاتحادية. وقالت فرقة: بل لا يُسمع إلا من غيره، وعندهم أن موسى لم يسمع كلامَ الله منه، فهذا قولُ الجهمية والمعتزلة.

وقال أهلُ السنةِ والحديثِ: يُسمع كلامُه سبحانه منه تارةً بلا واسطةٍ كما سَمِعه موسى وجبريلُ وغيرُهما وكما يكلم عبادَه يوم القيامة، ويكلّم أهلَ الجنة، ويكلّم الأنبياء في الموقف، ويُسمع مِن المبلّغ عنه كما سمع الأنبياءُ الوَخيَ من جبريلَ تبليغاً عنه، وكما سمع الصحابةُ القرآن من الرسول ﷺ عن الله فسمعوا

كلامَ الله بواسطة المبلغ، وكذلك نسمع نحن بواسطة التالي.

فإذا قيل المسموعُ مخلوقٌ أو غير مخلوق؟ قيل: إن أردت المسموعَ عن الله تعالىٰ فهو كلامُه غيرُ مخلوق، وإن أردت المسموعَ من المبلغ ففيه تفصيلٌ إن سألت عن الملام سألت عن الكلام الله فهو مخلوق. وإن سألت عن الكلام المؤدّى بذلك الصوتِ فهو غيرُ مخلوق.

والذين قالوا إن الله يتكلم بصوت أربعُ فِرَق: فرقةٌ قالت يتكلم بصوت مخلوقٍ منفصلٍ عنه وهم المعتزلة. وفرقةٌ قالت: يتكلم بصوت قديم لم يزل ولا يزال وهم السالميةُ والاقترانية. وفرقةٌ قالت يتكلم بصوت حادثٍ في ذاته بعد أن لم يكن وهم الكرّامية.

وأمّا مذهبُ أتباع الرسلِ، فقد قدمنا فيه الشفاءَ الكافيَ من نصوص الكتابِ والسنةِ وأقوالِ سلفِ الأمة بما لا يُحتاج معه إلى غيره، وبالله التوفيق.

تم الجزء الأول ولله الحمد من كتاب معارج القبول بشرح سلم الوصول إلى علم الأصول ويليه الجزء الثاني وأوله ويليه البخزء الثاني من نوعي التوحيد وهو توحيد الطلب والقصد، وأنه معنى لا إله إلا الله]

<sup>(</sup>۱) «مختصر الصواعق» (۲/ ۳۲۹ ـ ۳۳۱).

[ال] فصل: [الثاني] في بيان النَّوع الثاني من نوعي التوحيد وهو توحيدُ الطَّلب والقَصْدِ، وأنه معنى لا إلٰه إلّا الله



(هـذا وثـانـي نـوعَـي الـتـوحـيـدِ (أن تَـعـبُـدَ الــــَّـة إلْـهــاً واحــداً

إفسرادُ ربُ السعسرشِ عسن نسديد) مستشرفاً بسحقه لا جاحداً)

(هذا) أي الأمرُ والإشارةُ إلى ما تقدم من تحقيق النوعِ الأولِ من نوعَي التوحيد (۱) (وثاني نوعي التوحيد) هو (إفرادُ ربِّ العرش عن نديد) شريكِ مساوِ، وتفسيرُ ذلك هو (أن تعبدُ الله) سبحانه وتعالى (إلها) حالٌ من لفظ الجلالةِ (واحداً) لا شريكَ له في ربويته وأسمائِه وصفاتِه، فإن توحيدَ الإثباتِ هو أعظمُ حجةً على توحيد الطلبِ والقصدِ الذي هو توحيدُ الإلهية، وبه احتج الله تعالىٰ في كتابه في غير موضع على وجوب إفرادِه تعالىٰ بالإلهية لتلازُم التوحيدين، فإنه لا يكون إلها مستحِقاً للعبادة إلا مَن كان خالقاً رازقاً مالكاً متصرُفاً مدبّراً لجميع الأمور، حياً قيوماً سميعاً بصيراً عليماً حكيماً موصوفاً بكل كمالٍ منزها عن كل نقص، غنياً عمّا سواه، مفتقراً إليه كلُ ما عداه، فاعلاً مختاراً لا معقبَ لحكمه ولا رادً لقضائه، ولا يُعْجِزُه شيءٌ في السماوات ولا في الأرض، ولا تخفى عليه خافية، ولا يعرُب عنه مثقالُ ذرةٍ في السماوات ولا في الأرض، ولا تخفى عليه خافية، وهذه صفاتُ الله عزّ وجلّ، لا تنبغي إلاّ له، ولا يُشرِكُه فيها غيرُه.

فكذلك لا يستحق العبادة إلا هو ولا تجوز لغيره، فحيث كان متفرّداً بالخلق والإنشاء والبدء والإعادة لا يُشركه في ذلك أحد وجب إفرادُه بالعبادة دون من سواه، لا يُشرك معه في عبادته أحدٌ؛ كما قال تعالىٰ: ﴿يَنَائِبُهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الّذِي خَلَقُكُمْ وَالّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّمُ تَتَقُونَ ﴿ اللَّهِ مَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَشَا وَالسَّمَاةِ بِنَاءُ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَا الْخَرْتِ رِزْقًا لَكُمُ فَلَا جَعَمَلُوا بِلَهِ أَندَادًا وَأَنشُمُ يَنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ أَمَن يَرَزُقُكُم مِّنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ أَمَن يَمْرُفُكُم مِّنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ أَمَن يَمْرِكُ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ أَمَن يَمْرُكُ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ أَمَن يَمْرِكُ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ أَمَن يَمْرِكُ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ أَمَن يَمْرِكُ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ أَمَن يَمْرِكُ السَّمَاءِ وَمَن يُمْرِحُ الْحَيْ وَمَن يُمْرِحُ الْمَنْ وَمَن يُمْرِحُ الْحَيْ مِنَ الْمَيْتِ وَيُغْرِجُ الْمَيْتَ مِن النَّمَاءِ وَمَن يُمْرِحُ الْمُنْ وَمَن يُمْرِحُ الْحَيْ وَمَن يُمْرِحُ الْمَنْ وَمَن يُمْرِحُ الْحَيْ مِن الْمَيْتِ وَيُغْرِجُ الْمَيْتَ مِن السَّمَاءِ وَمَن يُمْرِحُ الْمُنْ مَن يُرَدُّونُ السَّمْءَ وَالْمُعْمَ وَمَن يُمْرِحُ الْحَيْ مِن السّمَاءِ وَتَعَالَىٰ وَمَالَىٰ السَّمْعَ وَالْمُعْمَاعِ وَمَن يُمْرِحُ الْمَيْتِ وَيُغْرِجُ الْمَيْتَ مِن السَّمْعَ وَالْمُعْمَاعِ وَمَن يُمْرِحُ الْمَنْ مِن السَّمْعَ وَالْمُعْمَ وَمَن يُمْرِحُ الْمُعْمَ مِن السَّمْعَ وَمَن يُمْرِحُ الْحَيْقِ الْمَعْمَ وَالْمُعْمَاعِ اللَّهِ وَالْمَاعِلُونَ الْمُعْمَاعِ الْمَاعِلَ عَلَيْ السَاعِقِ وَالْمُعْمَاعِ السَمْعَ وَالْمُرْضِ وَمَن يُعْرِعُ الْمُعْمَاعِ الْمَاعِلَى الْمُعْرَامِ الْمَاعِلَى السَمْعِ وَالْمُعْمَاعِ الْمَاعِلُونَ الْمُعْمَاعِ الْمُعْمَاعِ الْمَاعِلَى الْمُعْمَاعِلَى الْمُعْمَاعِ اللْمُعْمَاعِ الْمَاعِقُ الْمُعْمِعُ الْمُعْمَاعِ اللْمَعْمُ الْمُعْمَاعِ اللْمُعْمَاعِ الْمُعْمَاعِ الْمُعْمَ الْمَاعِمُ الْمَعْمُ الْمُعْمَاعِ اللَّهُ الْمُعْمِعُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمِعُ الْمُعْمِعُ الْمُعْمَاعِ الْمُعْمِعِمُ الْمُعْمُ الْمُعْمِعُ الْمُعْمِعُ الْمُعْمِعُ الْمُعْمِعُ الْمُعْمِعُ الْمُعْمِعُ الْمُعْمُ الْمُعْمِعُ الْمُعْمِعُ الْمُعْم

<sup>(</sup>١) تقدم النوع الأول في الجزء الأول.

فَسَيَقُولُونَ اللّهُ فَعُلَ أَفَلَا نَنَقُونَ ﴿ فَلَالِكُمُ اللّهُ رَبُكُمُ الْمُقَّ فَمَاذَا بَمَدَ الْحَقِ إِلّا الضَّلَلَ فَأَنَى تَضَرَفُونَ ﴿ فَا اللّهَ اللّهُ اللّ

وقى ال تعالى: ﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ يُدَيِّرُ الْأَمَرُ مَا مِن شَفِيعٍ إِلَّا مِنْ بَعْدِ إِذَيْهِ، ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمُ اللَّهُ مَا مِن شَفِيعٍ إِلَّا مِنْ بَعْدِ إِذَيْهِ، ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُكُمُ اللَّهُ وَعَدَاللَّهُ مَنْ مَيْهِ وَعَذَابُ أَلِيمُ بِمَا كَانُوا مَامَنُوا وَعَمْلُوا الصَّلِحَتِ بِالقِسْطِ وَالَّذِينَ كَفُرُوا لَهُمْ شَرَابٌ مِنْ جَيمٍ وَعَذَابُ أَلِيمُ بِمَا كَانُوا يَكُمُرُونَ فَي هُو الَّذِي جَعَلَ الشَّمْسَ ضِياءٌ وَالْفَمَر ثُورًا وَقَدَّرَهُ مَنَاذِلَ لِنَعْلَمُوا عَدَدَ السِّنِينَ وَالْحِسَابُ مَا خَلَقَ اللَّهُ ذَلِكَ إِلَّا إِلْحَقِّ يُفْصِلُ الْآئِينِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴿ مَنَاذِلَ لِنَعْلَمُوا عَدَدَ السِّنِينَ وَالْحِسَابُ مَا خَلَقَ اللَّهُ ذَلِكَ إِلَّا إِلْحَقً يُفْصِلُ الآئِينِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴿ وَاللَّهُ لَا اللَّهُ مَا عَلَقَ اللَّهُ ذَلِكَ إِلَا إِلَى الْحَقِقُ يُعْمِلُوا الْمَاكِنَ اللَّهُ وَالْمَالِكُ لِللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمَالِقُ لِلْكُ إِلَاكُونُ الْمُؤْلِ الْمُعْلِلَ الْمَاكُولُ الْمُؤْلِقُ وَلَا لَهُ اللَّهُ وَلِكُ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وقى ال تعالى: ﴿ إِنَ رَبَّكُمُ اللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِسَّةِ ٱلْيَارِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْمَرْشِ يُعْشِى ٱلْيَّلُ ٱلنَّهَارَ يَطْلُبُمُ حَثِيثًا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ وَٱلنَّجُومَ مُسَخَّرَتِ إِلَّمَرِيَّةِ أَمْرِيَّةً اللَّهُ مَا النَّهُ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [الأعراف: ٥٤].

وقال تعالىٰ: ﴿ اَلْحَمْدُ بِلَهِ اللَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَٰتِ وَالنُّورُ ثُمَّ اللَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ ۞ هُوَ الَّذِى خَلَقَكُم مِن طِينِ ثُمَّ قَضَىٰ آجَلًا وَأَجَلُ مُسمَّى عِندَهُم ثُمَّ اَنتُد تَمْتُونَ ۞ وَهُوَ اللَّهُ فِي السَّمَوَتِ وَفِي الْأَرْضِ يَعَلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهْرَكُمْ وَيَعْلَمُ مَا تَكْسِبُونَ ۞ ﴿ [الأنعام].

وقال تعالى: ﴿ فَ وَيَعْدُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ وَيَعْدُ مَا فِ ٱلْبَرِ وَلَا رَسِّ وَلَا يَقِلُهُ مَا فِ الْبَرِ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلْمُنَتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَاسِلُهُ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلْمُنتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَاسِلُ إِلَّا فِي كِنْبِ مُبِينِ فِي وَهُو اللّذِى يَتَوَفَّلَكُمُ بِاللّهِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُم بِاللّهَ مِنْ مَعْمَلُونَ فِي وَهُو الْقَاهِرُ فَوْقَ فِيهِ لِيُقْفَى آجَلُ مُسْتَى ثُمَةً إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ ثُمّ يُنتِغَكُم بِمَا كُنتُم تَعْمَلُونَ فِي وَهُو الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ وَيُوسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً حَتَى إِذَا جَلَة أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ تَوَفِّتُهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ فِي عَبَادِهِ ثُولَةً إِلَى اللّهِ مَولَاهُمُ الْحَقِ أَلَا لَهُ ٱلْمُعْتُمُ وَهُو السّرَعُ الْمَنْسِينَ فِي قُلْ مَن يُنجِيكُم مِن طُلُونَ إِلَى اللّهِ مَولَاهُمُ الْحَقِ أَلَا لَهُ ٱلْمُعْتُم وَهُو السّرَعُ الْمَنوبِ لَنَامُ وَمُو اللّهُ مِن الشّلَكِينَ فَى قُلْمَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ مَنْهُ وَمِن كُلِ كُرْبِ ثُمَّ أَنتُم تُشْرِكُونَ فِي اللّهُ وَالْانِعامِ].

وقال تعالىٰ: ﴿قُلْ أَغَيْرَ اللَّهِ أَنِنِى رَبًّا وَهُوَ رَبُّ كُلِّ شَيْءٍ وَلَا تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسٍ إِلَّا عَلَيْهَا ۚ وَلَا نَزِرُ وَازِرَةً ۗ وِزَرَ أُخْرَئَ ثُمُ إِلَى رَبِّكُم مَرْجِفَكُمُ فَيُنَيْفُكُمُ بِمَا كُشُمُّ فِيهِ تَخْلَيْفُونَ ۚ ۚ وَهُوَ الَّذِى جَعَلَكُمْ خَلَتِهِفَ ٱلْأَرْضِ ﴿ إِلَا لَا لَعَام: ١٦٤ ـ ١٦٥] إلى آخرها.

وقال تعالى: ﴿ لَلَهُ الَّذِى رَفَعَ السَّمَوَتِ مِنْدِ عَمَدِ تَرَوْنَهَا ثُمُّ السَّتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشُ وَسَخَرَ الشَّمْسَ وَالْفَمَرُ كُلُّ يَجْرِى لِأَجَلِ مُسَمَّى يُدَبِّرُ الْأَمْرِ يُفَصِّلُ الْآيَنِ لَعَلَكُم بِلِقَاءِ رَبِّكُمْ تُوقِنُونَ ۚ وَهُو اللَّذِى مَدَّ الْأَرْضَ وَجَعَلَ فِيهَا رَوْسِى وَأَنْهَرُا وَمِن كُلِّ النَّمَرَتِ جَعَلَ فِيهَا رَوْجَيْنِ النَّيْنِ فَقْدِ يَتَفَكَّرُونَ ﴿ وَفِي الْأَرْضِ قِطَعٌ مُتَجُورَتُ لَيْنَ وَاللَّهُ مُتَجُورَتُ وَجَنَتُ مِن الْمَرْضِ قِطَعٌ مُتَجُورَتُ وَجَنَتُ مِن الْمَارِ اللَّهُ وَعِدِ وَنُفَضِلُ بَعْضَهَا عَلَى وَجَنَتُ مِن اللَّهُ إِنَ فِي ذَلِكَ لَآيَاتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ اللَّهُ وَعِدٍ وَنُفَضِلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِي الْأَرْضِ وَلَكَ لَآيَاتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ اللَّهُ وَعِدٍ وَنُفَضِلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِي الْأَحْصِ فِي اللَّهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ اللَّهُ الرَّارِعِدِ وَنُفَضِلُ اللَّهُ اللَّ

وقال تعالى: ﴿ أَنَ أَمْرُ اللّهِ فَلا تَسْتَعْجِلُوهُ سُبْحَنِيمُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ۞ يُنَزِلُ الْمَلْتَهِكَةَ بِالرُّوجِ مِنْ أَمْرِهِ، عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ آنْ أَنذِرُوٓا أَنَّهُ لَآ إِلَنَهَ إِلّا أَنَا فَاتَقُونِ وَاللّهَ عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ أَن أَنذِرُوٓا أَنَّهُ لَآ إِلَنَهَ إِلّا أَنَا فَاتَقُونِ ﴾ المستمنون وَالأَرْضَ بِالْحَقِّ تَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ۞ خَصِيمٌ مُّبِينٌ ۞ إلى قسول ه : ﴿ أَنْمَن يَعْلُقُ كَمَن لَا يَغْلُقُ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُّبِينٌ ۞ إلى آخر السورة.

وقال تعالىٰ: ﴿ وَإِذَا مَسَ ٱلْإِنسَانَ ٱلفَّرُ دَعَانَا لِجَنْبِهِ ۚ أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَابِمَا فَلَمَا كَشَفْنَا عَنْهُ ضُرَّهُ مَرَّ كَانُ لِلْمُسْرِفِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ عَنْهُ ضُرَّهُ مَرَّ كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [يونس: ١٢]، وقال تعالىٰ: ﴿ هُو ٱلَذِى يُسَيِّرُكُمْ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ حَتَى إِذَا كُنتُمْ فِي ٱلْفَالِكِ وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيجٍ طَيِّبَةِ وَفَرِحُواْ بِهَا جَآءَتُهَا رِيحٌ عَاصِفٌ وَجَآءَهُمُ ٱلْمَوْجُ مِن كُلِ مَكَانِ وَظَنُواْ وَجَرَيْنَ مِيهِمْ بُوعِي مِنْ كُلِ مَكَانِ وَظَنُواْ أَنْهُمْ أَوْمِهُمْ دَعُواْ اللّهَ مُواْمِينَ لَهُ ٱلدِينَ لَهِنَ أَنْجَيْنَا مِنْ هَلَاهِ مَنْكُونَ مِن الشَّلِكِينَ ﴾

فَلَمَنَا أَنَحَنَهُمْ إِذَا هُمْ يَبْغُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّمَا بَغْيُكُمْ عَلَىٰ ٱلفُسِكُمْ مَّتَنَعُ ٱلْحَكَوْةِ ٱلدُّنَيَّا ثُمَّ إِلَيْنَا مَرْجِعُكُمْ فَنُقِيْفَكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

وقال تبارك وتعالى: ﴿ قُلُ لِمِن ٱلأَرْضُ وَمَن فِيهِ مَا إِن كُنتُم تَعَامُون ﴾ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلُ أَفَلَا تَذَكَّرُون ﴾ قُلُ مَن رَبُ السّمَوَتِ السّمَنِي وَرَبُ الْعَكْرِشِ الْعَظِيمِ ﴾ الْعَظِيمِ ﴾ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلُ أَفَلَا لَنَقُون ﴾ قُلُ مَنْ بِيهِ مَلَكُوتُ حُلِ شَيْءِ وَهُو الْعَظِيمِ ﴾ سَيَقُولُون لِلَّهِ قُلُ فَأَنَى تُسْحَرُون ﴾ قُلُ مَنْ بِيهِ مَلَكُوتُ حُلِ شَيْءِ وَهُو لَيْعِيمُ وَلَا يُجَارُ عَلَيْهِ إِن كُسْمُ مَعْمُونَ ﴾ سَيَقُولُون لِلّهِ قُلُ فَأَنَى تُسْحَرُون ﴾ الْمَوْمَون الله إِن كُسْمُ مَن الله إِنهُ إِنَا المؤمنون]. المَوْمَون].

وقال تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ وَإِلَى ٱللَّهِ ٱلْمَصِيرُ ۚ اللَّهِ ٱلْمَصِيرُ ۚ اللّهِ الْمَصِيرُ ۚ اللّهِ مَنْ اللّهَ مَنْ اللّهَ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ الْمَصِيرُ فَيُ اللّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِن السَّمَاءِ مِن السَّمَاءِ مِن اللّهُ عَن مَن يَشَاهُ يَكُادُ سَنَا بَرْقِيهِ يَذْهَبُ بِالْأَبْصَدِ حِبَالٍ فِهَا مِنْ بَرْدِ فَيُصِيبُ بِهِ مَن يَشَاهُ وَيَصِّرِفُهُ عَن مَن يَشَاهُ يَكَادُ سَنَا بَرْقِيهِ يَذْهَبُ بِالْأَبْصَدِ فَي يُقَلِّبُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَن يَمْشِى عَلَى بَطْنِهِ وَمِنْهُم مَن يَشْقِى عَلَى رِجْلَيْنِ وَمِنْهُم مَن يَمْشِى عَلَى بَطْنِهِ وَمِنْهُم مَن يَشْقِى عَلَى رِجْلَيْنِ وَمِنْهُم مَن يَمْشِى عَلَى بَعْلِيهُ ٱللّهُ مَا يَشْفِى عَلَى رَجْلَيْنِ وَمِنْهُم مَن يَمْشِى عَلَى اللّهُ مَا يَشْفِى عَلَى رَجْلَيْنِ وَمِنْهُم مَن يَمْشِى عَلَى اللّهُ عَلَى حَلْلُ اللّهُ مَا لِللّهُ عَلَى حَلْقُ اللّهُ عَلَى حَلْلُ اللّهُ عَلَى حَلْلُ اللّهُ عَلَى حَلَّا اللّهُ عَلَى حَلْلِ اللّهُ عَلَى حَلْلُهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى حَلْقُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى حَلْلُ اللّهُ عَلَى حَلْلُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللل

وقال تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَرُواْ إِلَى ٱلْأَرْضِ كُمْ أَنْبَنَا فِهَا مِن كُلِّ رَفَح كَرِبِهٍ ۞ إِنَّ فِ ذَلِكَ لَكُو ٱلْعَزِيرُ ٱلرَّحِيمُ ۞ [السعراء]، وقال تعالى: ﴿ قُلِ ٱلْمَنْدُ لِلَهِ وَسَلَمُ عَلَى عِبَادِهِ ٱلدِينَ ٱصْطَفَى ۚ ءَاللّهُ خَيْرُ أَمّا يُشْرِكُونَ ۞ السيالى: ﴿ قُلِ ٱلْمَنْدُ لِلّهِ وَسَلَمُ عَلَى عِبَادِهِ ٱلدِينَ ٱصْطَفَى ۚ ءَاللّهُ خَيْرُ أَمّا يُشْرِكُونَ ۞ السيالى: ﴿ قُلُ اللّهُ مَعَ اللّهِ قُلْ إِلَى قَدُلُهُ مَعَ اللّهِ قُلْ مَا يُورُونُ وَمَن يَرْزُفُكُم مِن السّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَولَكُ مَعَ اللّهِ قُلْ مَا يُعَيدُهُ وَمَن يَرْزُفُكُم مِن السّمَاءِ وقال تعالى: ﴿ وَكَأَيْنِ مِن مَا لَهُ مَا اللّهُ مَنْ خَلَق مَا لَلْهُ مَنْ خَلَق مَا لَهُ مَنْ خَلَق مَا اللّهُ مَن خَلَق مَا اللّهُ مَنْ خَلَق مَا اللّهُ مَنْ خَلَق مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ مَنْ خَلَق مَا اللّهُ مَنْ خَلَق مَا اللّهُ مَنْ خَلَق مَا اللّهُ مَنْ خَلَق مَا اللّهُ مِنْ مَا اللّهُ مَنْ خَلَق مَا اللّهُ مَنْ خَلَقُ اللّهُ مَنْ خَلَق مَا اللّهُ مَنْ خَلَق مَا اللّهُ مَنْ خَلَق مَالُونُ اللّهُ مَنْ مَا اللّهُ مَنْ السّمِيعُ الْعَلِيمُ ۞ وَلَهِ مَا اللّهُ مَنْ خَلَقُ مُ اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ خَلَقُ مُنْ مَا اللّهُ مَنْ خَلَق اللّهُ مَنْ خَلْقُ اللّهُ مَنْ خَلُولُ اللّهُ مَنْ عَلَيْ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ خَلَقُ اللّهُ اللّهُ مَنْ خَلَق اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَسَخَرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَأَنَى يُؤْفِكُونَ ﴿ اللَّهُ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَهُ ۚ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَن نَزَّل مِن السَّمَآءِ مَآهُ فَأَحْيَا بِهِ الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَّ اللَّهُ قُلِ الْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَحْتُرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴿ وَالعَنكِبُوتِ ].

وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن سُلَالَةٍ مِّن طِينِ ۞ ثُمَّ جَعَلْنَهُ نُطْفَةً فِ مَلْمَا مَلَ مَكْمِنِ ۞ ثُمَّ جَعَلَنَهُ نُطْفَةً فِ مَلْمَا مُرَّا مَكَنِهِ وَلَا أَلُهُ مَلَا مُكَا الْمُعْمَعَةَ عَظْمًا مَكَا الْمُعْمَعَةَ عَلَمَا الْمُعْمَعَةَ عَظْمًا مَكَا الْمُعْمَعَةَ عَظْمًا مَكَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

لَوِبْرَةً نُسَفِيكُم مِنَا فِي بُطُونِهَا وَلَكُرْ فِيهَا مَنْفِعُ كَثِيرَةٌ وَبِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴿ وَعَلَيْهَا وَعَلَى ٱلْفُلُكِ تَحْمَلُونَ ﴿ وَعَلَيْهَا وَعَلَى ٱلْفُلُكِ تَحْمَلُونَ ﴿ ﴾ [المؤمنون].

وقال تعالى: ﴿ اللّهُ اللّهِ اللّهِ عَلَقَ السّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيّامِ ثُمَّ السّمَوَىٰ عَلَى الْمَرْشِ مَا لَكُمْ مِن دُونِهِ مِن وَلِي وَلَا شَفِيعٍ أَفَلَا نَتَذَكّرُونَ ﴾ [السجدة: ٤] إلى آخر الآيات. وقال تعالىٰ: ﴿ الْحَمْدُ لِلّهِ الّذِى لَهُ مَا فِي السّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَلَهُ الْحَمْدُ فِي الْآرَضِ وَلَهُ الْحَمْدُ فِي الْآرَضِ وَلَمْ الْحَمْدُ فِي الْآرَضِ وَمَا يَعْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنْزِلُ مِن السّمَاءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهًا وَهُو الرّحِيمُ الْعَنْورُ ﴿ فَي السّاءَ، وقال تعالىٰ: ﴿ الْحَمْدُ لِلّهِ فَاطِي السّمَاءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهًا وَهُو الرّحِيمُ الْعَنْورُ ﴿ فَي السّاءَ، وقال تعالىٰ: ﴿ الْحَمْدُ لِلّهِ فَاطِي السّمَوَتِ وَالْاَرْضِ جَاعِلِ الْمَلْتَهِكَةِ رُسُلًا أُولِيَّ الْجَيْمَةِ مَنْنَى وَلُلْكَ وَرُبُكُع يَزِيدُ فِي الْخَلْقِ مَا يَشَاءُ إِنَّ السّمَونِ وَالْأَرْضِ جَاعِلِ الْمَلْتَهِكَةِ رُسُلًا أُولِيَّ الْجَيْمَةِ مَنْنَى وَلُكَ وَرُبُكُع يَزِيدُ فِي الْخَلْقِ مَا يَشَاءُ إِنَّ السّمَانُونِ وَالْاَرْضِ جَاعِلِ الْمَلْتَهِكَةِ رُسُلًا أُولِيَّ الْجَيْمَةِ مَنْنَى وَلُكَ وَرُبُكُع يَزِيدُ فِي الْخَلْقِ مَا يَشَاءُ إِنَّ اللّهُ عَلَى كُلِّ مَنْ وَقَدِرُ ﴿ فَي مَلْ اللّهُ اللّهُ عَلَى كُلّ مَنْ وَقُولُ الْعَرِيدُ وَالْعَرِيدُ وَالْعَالِ اللّهُ وَلَمُ اللّهُ عَلَى كُلُولُ الْمَالِيدُ وَلَوْلَ الْعَرِيدُ وَالْوَى الْعَرَادُ لَكُمْ فَى الْعَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى كُلُولُ الْعَرِيدُ وَلُولُ الْعَرِيدُ وَلُولُ الْعَرَادُ وَلَولَ الْعَرَادُ الْعَلَى الْعَلَالِ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلِيلًا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ ال

وقال تعالى: ﴿ اللهُ الّذِي يُرْسِلُ الرِيْنَ فَنْيِرُ سَحَابًا فَيَسْطُهُ فِي السَمَاءِ كَيْفَ يَشَاءُ وَيَجْعَلُهُ كِسَفَا فَنَرَى الْوَدَقَ يَخْرُجُ مِنْ خِللِهِ فَإِذَا أَصَابَ بِهِ، مَن يَشَآهُ مِن عِكِوهِ إِذَا هُرِ يَسَتَبْشِرُونَ ۞ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلِ أَن يُنزَلَ عَلَيْهِ مِن قَبْلِهِ لَيْبِينِ ۞ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلِ أَن يُنزَلَ عَلَيْهِ مِن قَبْلِهِ لَيْبِينِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

وقىال تىعىالىى: ﴿ اللَّهُ الَّذِى خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ شُكَ يُمِيتُكُمْ هَـلْ مِن شُكَايَكُمْ مَن يَفْعَلُ مِن ذَلِكُم مِن شَيْءً سُبْحَننَهُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [الروم: 13]، وقىال تىعالىى: ﴿ ﴿ فَيَ وَإِذَا مَسَ ٱلْإِنسَانَ ضُرُّ دَعَا رَبَّهُ مُنِيبًا إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا خَوَلَهُ نِعْمَةً مِنْهُ نَسِى مَا كَانَ يَدْعُونَا إِلَيْهِ مِن فَبْلُ وَجَعَلَ لِلَّهِ أَنْدَادًا لِيُضِلَ عَن سَبِيلِهِ مَا قُلْ تَمَتَّعْ بِكُفْرِكَ قَلِيلًا إِنَكَ مِن

وقال تعالى: ﴿ فَا أَيْنَكُمْ لَتَكَفُّرُونَ بِٱلَّذِى خَلَقَ ٱلأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَجَعْلُونَ لَهُ، أَندَادَأَ ذَلِكَ رَبُ ٱلْعَكَمِينَ ﴿ وَجَعَلَ فِيهَا رَوْسِي مِن فَوْقِهَا وَبَنَرُكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَقْوَاتُهَا فِي أَنْهَادُأُ ذَلِكَ رَبُ ٱلْعَكَمِينَ ﴾ وَجَعَلَ فِيهَا رَوْسِي مِن فَوْقِهَا وَبِنَرُكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَقُواتُهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَامٍ سَوَلَةً لِلسَّالِينَ ﴾ ثَمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاةِ وَهِي دُخَانُ فَقَالَ لَمَا وَلِلأَرْضِ الْقِيمَا وَ مُنْ كُلِ سَمَاةٍ أَمْرِهَا كَرُهُمَا قَالَتَا أَلْبَنَا طَآمِينَ ﴾ وَالْوَحَى فِي كُلِ سَمَاةٍ أَمْرَهَا وَزَيّنَا السَّمَاةِ اللّهُ السَّمَاةِ اللّهُ السَّمَاةِ اللّهُ السَّمَاةِ اللّهُ السَّمَاةِ اللّهُ السَّمَاءَ اللّهُ اللّهُ السَّمَاءَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ السَّمَاءَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ السَّمَاءَ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللللللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللللّهُ اللللللللّهُ الللللللللللللللللللّهُ اللّ

وقال تعالى: ﴿ وَلَهِن سَأَلْنَهُم مَّنْ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لِيَقُولُنَ خَلَقَهُنَّ الْعَزِيرُ الْعَلِيمُ ﴿ وَالْمَانِ مَهَدًا وَجَعَلَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا لَعَلَكُمْ تَهْ تَدُونَ الْعَلِيمُ ﴾ الأَرْضَ مَهْدًا وَجَعَلَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا لَعَلَكُمْ تَهْ تَدُونَ ﴾ وَاللّذِى وَاللّذِى فَلْقَ الْأَرْوَحَ كُلّهَا وَجَعَلَ لَكُمْ مِنَ الْفُلْكِ وَالْأَنْعَلِمِ مَا تَرَّكُبُونَ ﴾ لِتَسْتَوُدا عَلَى ظُهُوبِهِ وَتَقُولُوا سُبْحَن الّذِى سَخَرَ لَنَا هَذَا وَمَا كُنَا لَهُ مُقْرِيبًا مُقْرِيبًا فَلَا اللهِ وَالْوَقُولُوا سُبْحَن الّذِى سَخَرَ لَنَا هَذَا وَمَا كُنَا لَهُ مُقْرِيبًا فَلَا الرّخوف الرّخوف الرّخوف الرّخوف الرّخوف الرّخوف المُقْرِيبَ اللهِ اللهُ الل

وقال تعالىٰ: ﴿وَلَهِن سَأَلْتَهُم مِّنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ اَللَّهُ فَأَنَّى يُؤَفَّكُونَ﴾ [الزخرف: ٨٧]، وغير ذلك من الآيات التي يقرّر الله تعالىٰ فيها ربوبيّتَه ويمتنُ بنعمه وتفرّده بأنواع التصرفات.

وعُبَادُ الأوثانِ يُقِرَون بها لله عزّ وجلّ، ويُقِرَون بأن أوثانَهم التي يدعون من دونه مخلوقة لا تملك لأنفسها ولا لعابديها ضراً ولا نفعاً ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً، ولا تسمع ولا تُبصر ولا تُغني عنهم شيئاً، ويُقِرَون أن الله هو المتفرّدُ بالمخلق والرزقِ والضُرِّ والنفع والتقدير والتدبير وأنواع التصرفات، ليس إليهم ولا

إلى أوثانهم من ذلك شيء ، بل هو الخالقُ وما عداه مخلوق ، وهو الربُ وما عداه مربوب ، غير أنهم جعلوا له من خلقه شركاء سوّوهم به في استحقاق العبادة وأنكروا أن يكون تفرد بها ، وقالوا لمن قال لهم قولوا لا إله إلا الله : ﴿أَجَعَلَ اللهُلهُ وَانكروا أن يكون تفرد بها ، وقالوا لمن قال لهم قولوا لا إله إلا الله : ﴿أَجَعَلَ اللهُلهُ وَاللهُ وَبَعِلًا إِنَّهُ هُوا لِهُ مِن التفرد الله وَيَعلَ اللهُ وَيَعلَ اللهُ وَيَعلَ اللهُ وَيَعلَ اللهُ وَيَعلَ اللهُ عَلَى اللهُ وَيَعلَ وَان يكفُروا بما التخذوا من دونه ، كما أقروا بعجزهم وعدم اتصافِهم بشيء يستحقون به العبادة . بل هم أقلُ وأذلُ وأحقرُ وأعجزُ عن أن يخلُقوا ذباباً أو أن يستنقذوا منه شيئاً سَلَبه .

ومن تدبّر هذه الآياتِ التي ذكرنا وما في معناها حقَّ التدبرِ علم يقيناً أن عُبّادَ الأوثانِ مُقِرّون بتوحيد الربوبيةِ وشاهدون بتفرد الله بذلك، وأنهم إنما أشركوا بالله تعالىٰ في الإلهية حيث عبدوا معه غيرَه، هذا في الظاهر وإلا فأنواعُ التوحيد متلازمة، من أشرك غيرَ الله معه في شيء منها فقد أشرك فيما عداه كما سيأتي إن شاء الله تعالىٰ بيانه في بيان الشرك.

ومما يقدّر ذلك غاية التقدير حديث عِمرانَ بنِ حُصينِ (١) وله أن النبي عَلَيْ قال لأبيه حصينٍ قبل إسلامِه: «كم تعبُد اليوم من إله؟»، قال: سبعة آلهة، ستة في الأرض وواحداً في السماء. قال عَلَيْ: «فمن تُعِد لرغبتك ورهبتِك»؟ قال: الذي في السماء. وتقدم أيضاً في هذه الآية أنهم إنما كان شركهم بالله في إلهيته في حالة الرخاء.

وأمّا في الشدة، فكانوا يُخْلِصون الدينَ لله لعلمهم أنه لا يقدر على كشف ما هم فيه غيرُه، وأن آلهتَهم لا تضرُّ ولا تنفع ولا تستطيع شيئاً؛ كما قال تعالى: ﴿فَإِذَا رَكِبُواْ فِي ٱلْفُلْكِ دَعَوْاْ اللّهَ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا بَعَنهُمْ إِلَى ٱلْبَرِ إِذَا هُمَّ يُشْرِكُونَ ﴿
إِيكُفُرُواْ بِمَا ءَاتَيْنَهُمْ وَلِيَتَمَنَّعُوا فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴿ إِلَا العنكبوت].

وما في معانيها من الآيات مما ذكرنا، ومما لم نذكر.

<sup>(</sup>١) وهو حديث ضعيف.

أخرجه الترمذي (٥/ ٥١٩ رقم ٣٤٨٣).

قال الترمذي: هذا حديث غريب، وقد روي هذا الحديث عن عمران بن حُصين من غير هذا الوجه.

وأورده الذهبي في «العلو» (ص٢٤) وقال: شبيب ضعيف، وضعّفه الألباني.

والمقصودُ أن الربوبيةَ والإلهية متلازمان لا ينفكَ نوعٌ منهما عن الآخر، وأن توحيدَ الربوبيةِ لم يُنكره أحدُ إلا مكابرةً كفرعونَ ونمرودَ، والثّنويةُ الذين اعتقدوا للوجود خالقين اثنين، تعالىٰ الله عمّا يقول الظالمون والجاحدون علواً كبيراً.

(معترفاً) حال من فاعل تعبُد (بحقه) تعالىٰ عليك وعلى جميع عبادِه (لا جاحداً) وحقّه عليك أن تعبدُه لا تُشرك به شيئاً؛ كما قال تعالىٰ: ﴿وَاعْبُدُوا اللّهَ وَلا يَشْرِكُوا بِهِ شَيْئاً؛ كما قال تعالىٰ: ﴿وَاعْبُدُوا اللّهَ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئاً ﴾ [النساء: ٣٦]، وقال: ﴿وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلّا تَعْبُدُوا إِلّا إِيّاهُ ﴾ [الإسراء: ٣٦]، وغيرُها من الكُر مِن إلّه عَيْرُهُ ﴾ [المؤمنون: ٣٢]، وغيرُها من الآيات سنذكر ما تيسر منها قريباً إن شاء الله تعالىٰ.

وفي الصحيحين (١) عن معاذ بن جبل في قال: كنت رديفَ النبي على على حمار، فقال لي: «يا معاذ، أتدري ما حقُّ الله تعالى على العباد، وما حقُّ العباد على الله؟»، قلت: الله ورسوله أعلم. قال: «حق الله على العباد أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئاً، وحقُ العباد على الله أن لا يعذبَ من لا يشرك به شيئاً»، الحديث.

# [توحيد الإلهية أرسل الله به الرسل]

(وهسو السذي بسه الإلْسة أرسسلا رُسُسلَسه يَسذعسون إلسيسه أولا) (وأنسزل السكستابَ والستِّبسانيا من أجمله وفَرقَ المفُرقانا)

(وهو) أي توحيدُ الإلهيّة (الذي به الإلهُ) عزّ وجلّ (أرسلا رسلُه) من أولهم إلى آخرهم (يدعون إليه أوّلاً) قبلَ كلِّ أمرٍ، فلم يدعوا إلى شيء قبله، فهم وإن اختلفت شرائعُهم في تحديد بعضِ العباداتِ والحلالِ والحرامِ لم يختلفوا في الأصل الذي هو إفرادُ الله سبحانه بتلك العباداتِ افترقتْ أو اتّفقت، لا يُشرَك معه فيها غيرُه؛ كما قال ﷺ: «نحن معاشرَ الأنبياءِ أولادُ عَلَّتِ، دينُنا واحدٌ»(٢)، وقد

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱۳/ ۳٤۷ رقم ۷۳۷۳)، ومسلم (۱/ ۵۸ رقم ۳۰).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٦/ ٤٧٧ رقم ٣٤٤٢)، ومسلم (٤/ ١٨٣٧ رقم ٢٣٦٥) من حديث أبي هريرة. \* أولاد علات: قال العلماء: أولاد العلاّت هم الإخوة لأب من أمّهات شتى.

وأما الإخوة من الأبوين فيقال لهم: أولاد الأعيان.

قال جمهور العلماء: معنى الحديث: أصل إيمانهم واحد وشرائعهم مختلفة، فإنهم متفقون في أصول التوحيد، وأما فروع الشرائع فوقع فيها الاختلاف.

أخبر الله عز وجل عن اتفاق دعوة رسلِه إجمالاً وتفصيلاً، فقال تعالىٰ: ﴿شَرَعَ لَكُمْ مِن الدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ عَنْ وَمُوسَىٰ وَعِيسَىٰ أَنَ الدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ نُوحًا وَالَّذِى أَوْحَيْسَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَىٰ أَنَ الدِّينَ وَلَا لَنَفَرَّقُوا فِيهِ [الشورى: ١٣]، وهؤلاء هم أولو العزم من الرسل: نوح وإبراهيم وموسى وعيسى ونبينا محمد ﷺ، وكذلك بقية الرسل.

وقال تعالى: ﴿وَسَّتُلْ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن زُسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِن دُونِ الرَّحْمَنِ ءَالِهَةً يُعْبَدُونَ ﴾ [الزخرف: 83]، وقال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِى إِلَيْهِ أَنَّمُ لَا إِلَهُ إِلَّا أَنَا فَأَعْبُدُونِ ﴾، [الأنبياء: ٢٥]، وقال تعالى: ﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِ أَنَا فَأَعْبُدُوا أَلَهُ وَأَجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ ﴾ [النحل: ٣٦].

وقبال تعالى: ﴿إِنَّا أَوَحَيْنَا إِلَيْكَ كُنَا أَوَحَيْنَا إِلَى نُوجٍ وَالنَّبِيَّنَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَى نُوجٍ وَالنَّبِيَّنَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَى اللهِ عَلَيْكِ وَالنَّبِيِّنَ مِنْ بَعْدِهِ وَالْوَشَ وَهَلُونَ وَمُلُونَ وَمُعْمُونَ وَالْمَسْبَاطِ وَعِيسَىٰ وَأَيُّوبَ وَيُونُسَ وَهَلُونَ وَسُلَيْمَنَ وَمُلْكِنَا دَاوُدَ زَبُورًا ﴿ وَرُسُلَا فَدَ فَصَصْنَهُمْ عَلَيْكَ مِن فَبْلُ وَرُسُلًا لَمْ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ مِن فَبْلُ وَرُسُلًا لَمْ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ وَمَانَيْنَ وَمُنذِرِينَ لِثَلًا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ عَلَيْكَ وَمُنذِرِينَ لِثَلًا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَمُّا بَعْدَ الرُّسُلِ وَكَانَ اللهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴿ وَالسَاء].

وفي الصحيح (١) عن المغيرة ﴿ قَالَ: قال سعدُ بنُ عُبادةً ﴿ اللهِ العَبْرِ اللهِ اللهُ ومن أجل ذلك بعث المبشرين والمنذرين. ولا أحدَ أحبُ إليه المدحةُ من الله، ومن أجل ذلك بعث المبشرين والمنذرين. ولا أحدَ أحبُ إليه المدحةُ من الله، ومن أجل ذلك وعدَ الله المجنة».

وأمّا في مقامات التفصيلِ، فقال تعالىٰ: ﴿لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ فَقَالَ يَقَوْمِ اعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُمْ مِّنَ إِلَهٍ غَيْرُهُ ۚ إِنِي آخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ [الأعراف: ٥٩] إلى آخر الآيات، وقال تعالىٰ: ﴿ فَي وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُمْ هُودًا قَالَ يَنقُومِ اعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُمُ مِن إِلَهِ غَيْرُهُ ۚ أَفَلًا نَنْقُونَ ﴾ [الأعراف: ٦٥] إلى آخر الآيات، وقال تعالىٰ: ﴿ وَإِلَىٰ ثَمُودَ مِنْ إِلَهِ غَيْرُهُ ۚ أَفَلًا نَنْقُونَ ﴾ [الأعراف: ٦٥] إلى آخر الآيات، وقال تعالىٰ: ﴿ وَإِلَىٰ ثَمُودَ

 <sup>\*</sup> ديننا واحد: المراد به أصول التوحيد، وأصل طاعة الله تعالى وإن اختلفت صفتها،
 وأصول التوحيد والطاعة جميعاً.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

أَخَاهُمْ صَدَلِكًا قَالَ يَنقَوْمِ أَعْبُدُوا أَلَّهَ مَا لَكُم مِنْ إِلَكِهِ غَيْرُونُ ۖ [الأعراف: ٧٣] إلى آخر الآيات، وقال تعالى: ﴿وَإِلَى مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا قَالَ يَنقَوْمِ أَعْبُدُوا أَللَهَ مَا لَكُمُ مِنْ إِلَكِهِ غَيْرُونُ ﴾ [الأعراف: ٨٥] إلى آخر الآيات.

وقال تعالى: ﴿ فَي وَإِذْ قَالَ إِنَهِيمُ لِأَبِيهِ ءَازَدَ أَتَنَخِذُ أَصْنَامًا ءَالِهَةً إِنِّ أَرَكَ وَقَوْمَكَ فِي صَلَالِ مُبِينِ ﴿ وَكَذَالِكَ نُرِى إِبَرَهِيمُ مَلَكُوتَ السَمَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ الْمُوقِنِينَ ﴿ فَي طَلَا مَنِي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لاَ أُحِبُ الْمُوقِنِينَ ﴿ فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لاَ أُحِبُ الْمُوقِنِينَ ﴿ فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لاَ أُحِبُ الْمُوقِنِينَ ﴿ فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لاَ أَحِبُ الْمُؤْمِنِ فَلَمَّا رَمًا الْقَمَرُ بَازِغًا قَالَ هَذَا رَبِّي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَهِ لَهُ يَهِدِنِ رَبِي اللهِ لَهُ يَهِدِنِ رَبِي اللهِ لَهُ يَهِدِنِ رَبِي اللهُ وَلَا هَذَا رَبِي هَذَا آخَتِهُ فَلَمّا لَهُ اللهُ الله

وهذا في مقام مناظرته (عليه الصلاة والسلام) لعُبّاد الكواكبِ على سبيل الاستدراج أو التوبيخ ليبين لهم سخافتهم وجهلهم وضغف عقولهم في عبادتهم هذه الكواكب المخلوقة لحكمة الله عز وجل، المسخّرة بقدرته، وغفلتهم عن خالقها ومُسخّرها والمتصرّف فيها، وتَرْكهم عبادته، أو إشراكهم معه فيها غيرَه عز وجل، فلما أقام عليهم الحجة: ﴿قَالَ يَنَقُومِ إِنِي بَرِيّ مُ مِمّا تُشْرِكُونَ ﴿ إِنّي بَرِيّ مُ مِمّا تَشْرِكُونَ ﴿ إِنّي وَجَهّتُ وَجَهّى لِلّذِى فَطَرَ السّمَوَتِ وَالأَرْضَ حَنِيفاً وَمَا أَنا مِنَ المُشْرِكِينَ ﴿ وَمَاجَهُم قَوْمُهُم قَالَ لِلّذِى فَطَرَ السّمَوَتِ وَالأَرْضَ حَنِيفاً وَمَا أَنا مِنَ المُشْرِكِينَ ﴿ وَمَا جَهُم قَالَمُ وَمَا أَنا مِنَ المُشْرِكِينَ ﴿ وَمَاجَهُم قَوْمُهُم قَالَ مَنْ المُشْرِكِينَ ﴿ وَمَا جَهُم اللّمَ اللّمَ مَا أَنْكُم اللّمَ المُعَلّمُ اللّمَ اللّه اللّمَ الللّمَ اللّمَ اللّمَ اللّمَ اللّمَ اللّمَ الله عنى صدقوا ووحدوا ﴿ وَلَمْ اللّهُ اللّمَ اللهُ عنى اللّمَ الللهُ عنه وجل اللله عن وجل اللله عن وجل الله عن وجل اللله عن وجل الله عن وحل الله عن الله عن وحل المنافر الله عن الله عن الله عن وحل الله عن الله

وفي الصحيح (١) عن عبد الله بن مسعود ﴿ فَا قَالَ: لما نزلت: ﴿ اَلَّذِينَ ءَامَنُوا وَلَيْ اللهُ عَلَيْهِ وَاللهُ وَهُم مُهْتَدُونَ ﴾ [الأنعام: ٨٦]، قال أصحابُ رسول الله ﷺ : أينًا لم يظلم نفسه؟ فأنزل الله تعالى: ﴿ إِنَ اَلْفِتْرُكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴾

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱/۸۷ رقم ۳۲)، ومسلم (۱/۱۱۶ ـ ۱۱۵ رقم ۱۲۴).

[لقمان: ١٣]، فالذين آمنوا الإيمانَ التامَّ الذي لم تَشُبه شوائبُ الشَّركِ الأكبرِ المنافي لجميعه، ولا الشركُ الأصغرُ المنافي لكماله، ولا معاصي الله المُحبطةُ لثمراته من الطاعات، فأولئك لهم الأمنُ التامُّ من خِزْي الدنيا وعذاب الآخرة، والاهتداء التامُّ في الدنيا والآخرة.

وبحسب ما ينقُص من الإيمان ينقص من الأمن والاهتداء، فباجتناب الشركِ الأكبرِ والأصغرِ يحصل مطلقُ الأمنِ والاهتداء، وباجتناب المعاصي يحصل تمامُهما.

ثم قال تعالى: ﴿ وَتِلْكَ حُجَّتُنَا الْبَيْهَا إِبْرَهِيمَ عَلَى قَوْمِهُ نَوْفَعُ دَرَجَتِ مَن نَشَاءً إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمُ عَلِيمُ وَالْاَنعام: ٨٣]، وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ مَالَيْنَا إِنَرِهِيمَ رُشْدَهُ مِن قَبْلُ وَكُنّا مِهِ عَلِيدِن ۞ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَا هَاذِهِ التّمَاثِيلُ الَّتِي اَنْتُدَ هَمَا عَكِمُونَ ۞ قَالُواْ وَجَدْنَا مَابَاةَنَا لَمَا عَيدِين ۞ قَالَ لَقَدْ كُنْتُدَ أَنتُ وَوَابَاقُكُمْ فِي ضَلَالٍ مُبِينِ ۞ قَالُواْ مَنْتُكُو رَبُّ السَّمَوْتِ وَالأَرْضِ الَّذِي فَطَرَهُمْ وَانَا إِخْتَنَا بِالْحَقِينَ اللَّيْعِينَ ۞ وَتَالِّهِ لَأَكْبِينَ أَنْ السَّيْوِينَ ۞ وَتَالِّهِ لَأَكْبِيدَ ﴾ قَالُواْ مَن فَعَلَ مَدَا اللَّهُ لَوْمُ وَانَا عَلَى ذَلِكُمْ مِن اللَّيْمِينَ ۞ وَتَالِّهِ لَأَكْبِيدَ ﴾ قَالُواْ مَن فَعَلَ مَدَا اللَّهِ الْمَعْنَى فَي يَذَكُوهُمْ مُقَالًا إِنَّا لَهُ إِنْ مَنْ اللَّهِ مِنْ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ الْمِن اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهُ لِلْمُ لَينَ اللَّهُ لِينَ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ ال

وقال تعالىٰ: ﴿ وَاذَكُرُ فِى ٱلْكِنَابِ إِنَهِيمَ ۚ إِنَّهُ كَانَ صِدِيقًا نَبِينًا ۚ إِنْ قَالَ لِأَبِيهِ يَتَأْبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْضِرُ وَلَا يُعْنِى عَنكَ شَيْنًا ۚ إِنَّ يَتَأْبَتِ إِنِي قَدْ جَاءَنِ مِن ٱلْفِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَاتَبَعْنِي آهْدِكَ صِرَطًا سَوِيًا ﴿ يَتَأْبَتِ لَا تَعْبُدِ ٱلشَّيْطَانَ إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ كَانَ لِلرَّحْمَٰنِ عَصَيًا ﴿ يَتَأْبَتِ إِنِي آخَافُ أَن يَمَسَكَ عَذَابٌ مِن ٱلرَّحْمَٰنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَانِ وَلِيَّا ﴿ عَلَى السَّعْلِي وَلِيَّا اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى عَنه شَيئًا .

فتبيّن بذلك أن عبادة مثلِ هذا جهلٌ وضلالٌ، ثم بيَّن له أن عنده دواء ذلك الداء، والهدى من ذلك الضلال فقال تعالى: ﴿إِنِي قَدْ جَآءَنِ مِنَ الْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَاتَبِعْنِي الْهَدِكَ مِرَطاً سَوِيًا﴾ [مريم: ٤٣]، وبيَّن أن فعلَه ذلك عبادة للشيطان، موجب لعذاب الرحمٰنِ وولاية الشيطان، عياداً بالله من ذلك. وقال تعالى: ﴿وَإِبْرَهِيمَ إِنَّ قَالَ لِقَوْمِهِ اَعْبُدُوا اللهَ وَاتَقُوهُ ذَلِكُمْ خَيَّرٌ لَكُمْ إِن كُنتُم تَعْلَمُونَ إِنَّ إِنَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمْ إِن كُنتُ مَعْدُونَ مِن دُونِ اللهِ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمْ إِن كُنتُهُ أَيْنَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمْ إِن كُنتُهُ وَاللهِ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمْ وَنُ مُنْدُونَ مِن دُونِ اللهِ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمْ وَنُ اللهِ الرَّرْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُوا لَهُ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ إِلَى اللهِ الرَرْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُوا لَهُ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ إِلَى العنكبوت] إلى آخر الآيات.

وقال تعالىٰ: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ ۚ إِنَّنِى بَرَاءٌ مِّمَّا تَعْبُدُونَ ۞ إِلَّا ٱلَّذِى فَطَرَنِ فَإِنَّهُ سَيَهْدِينِ ۞ وَجَعَلَهَا كَلِمَةٌ بَاقِيَةً فِي عَقِبِهِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ۞ ﴾ ، [الزخرف].

وقال تعالىٰ عن يوسف عليه السلام: ﴿إِنِّ تَرَكَّتُ مِلَةً فَوْمِ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَهُمَ إِلَا يَخْرُونَ هُمْ كَافِرَ وَاللَّهِ وَهُمْ كَافَ لَنَا أَن لَا لَا يَوْمِنُونَ ﴿ وَاللَّهِ مَا كَانَ لَنَا أَن لَمُ اللَّهِ عَلَيْنَا وَعَلَى النَّاسِ وَلَكِنَ أَكُمْ النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴿ يَصْدِجِي السِّجْنِ ءَأَرَبَابُ مُتَفَرِّوُنَ خَيْرٌ أَمِ اللَّهُ الْوَحِدُ الْفَهَارُ ﴿ مَا كَانَ لَا أَن يَشَكُرُونَ ﴾ يَضدجِي السِّجْنِ ءَأَرَبَابُ مُتَفَرِّوُنَ خَيْرٌ أَمِ اللّهُ الْوَحِدُ الْفَهَارُ ﴾ مَا كَانَ اللَّهُ الْوَحِدُ الْفَهَارُ ﴾ مَا

تَعْبُدُونَ مِن دُونِهِ ۚ إِلَّا أَسْمَآءُ سَتَبْتُمُوهَا أَنتُمْ وَءَابَآؤُكُم مَّا أَنزَلَ اللَّهُ بِهَا مِن سُلَطَنَوْ إِنِ ٱلْمُكُمُ إِلَّا لِلَّهِ أَمَرَ أَلًا تَعْبُدُواْ إِلَّا إِيَّاةً ذَلِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيْمِ﴾ [يوسف] الآيات وغيرها.

وكذلك قص الله تعالى علينا عن جميع الرسلِ من نوح إلى محمد ﷺ، فقال تعدالى: ﴿ أَلَمْ يَأْتِكُمْ بَبُوُا الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ قَوْمِ نُوج وَعَادٍ وَثَمُوذُ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ قَوْمِ نُوج وَعَادٍ وَثَمُوذُ وَالَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ لَا يَعْلَمُهُمْ إِلَّا اللّهُ جَاءَتُهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيْنَتِ فَرَدُوا أَيْدِيهُمْ فِي أَفَوْهِهِمْ وَقَالُوا إِنَّا كَفَنَ اللّهُ مَا تَدْعُونَنَا إِلْتِهِ مُرِيبٍ ۞ ﴿ قَالَتُ رُسُلُهُمْ أَنِي شَكِي مِمَا مَدَعُونَنَا إِلَتِهِ مُرِيبٍ ۞ ﴿ قَالَتُ رُسُلُهُمْ أَنِي اللّهِ شَكُ فَاطِرِ السَّمَنُوتِ وَالْأَرْضُ يَدْعُوكُمْ لِيعَفِرَ لَكُمْ مِن دُنُوبِكُمْ وَيُؤخِرَكُمْ إِلَى اللّهُ اللّهُ مَن يَشَكُنُ قَالُوا إِنْ أَنتُم إِلّا بَشَرٌ مِنْكُ أَن تَصُدُّونَا عَمَا كَانَ يَعْبُدُ عَابَاوُنَا اللّهِ مَسَتَّى قَالُوا إِنْ أَنتُم إِلّا بَشَرٌ مِنْكُمْ أِن قَصْدُونَا عَمَا كَانَ يَعْبُدُ عَابَاوُنَا اللّهُ يَعْفِر لَكُمْ مِسْلُمُونَا عَمَا كَانَ يَعْبُدُ عَابَاوُنَا فَأَنُونَا فِي مُن يَشَكُمُ مِنْ مَن يَشَكُمُ مِن مَن يَشَكُمُ مِن عَبَادٍهُ وَمَا كَانَ لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِن فَيْنَ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهُ مِنْكُمْ مِنْكُمْ مِنْكُمْ مِنْ اللّهِ مَن يَشَكُمُ مَن يَشَكُمُ مَن يَشَكُمُ مِن مِن اللّهِ وَمَا لَنَا أَلّا نَنوَكُلُ عَلَى اللّهِ وَقَدْ هَدَننا سُجُلَنا وَيَعْمَرِنَ عَلَى اللّهِ وَقَدْ هَدَننا سُجُلَنا وَيَعْمَرِنَ عَلَى اللّهِ وَقَدْ هَدَننا سُجُلَنا وَلَقَامِرَنَ عَلَى اللّهِ وَقَدْ هَدَننا سُجُلَنا وَلَكُونَ الللهِ اللّهُ اللّهِ وَقَدْ هَدَننا سُجُلَنا وَلَكُونَ اللّهِ وَلَيْتُونُونَ عَلَى اللّهِ وَقَدْ هَدَننا سُجُلَنا وَلَكُونَ اللّهُ وَلَكُونَ عَلَى اللّهِ وَقَدْ هَدَننا سُجُمَاناً وَلَعَمْ مِنْ عَلَى اللّهُ وَمُنْ اللّهِ فَلْمُونُونَ وَمَا لَنَا اللّهُ اللّهُ وَلَكُونَ الللّهُ وَلَنْكُمُ اللّهُ وَلَكُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَوْلُولُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَلْهُ اللّهُ وَلَولَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الللللهُ اللهُ اللهُ ال

ولو ذهبنا نذكر قصصَ الرسلِ ومحاورتَهم مع قومهم وعواقبَ ذلك لطال الفصلُ.

وأما نبيُّنا محمد ﷺ وسيرتُه في قومه وصبرُه على أذاهم وما جرى له معهم فأجلى من الشمس في نحر الظهيرة، والقرآنُ كله من فاتحته إلى خاتمته في شأن ذلك.

#### [من أجل توحيد الإلهية أنزل الله الكتب]

(وأنزل) الله عزّ وجلّ (الكتاب) اسمُ جنسِ لكل كتابِ أنزله الله عزّ وجلّ على رسله وأشهرُها الأربعةُ، وهي:

التوراة: على موسى موعظةً وتفصيلاً لكل شيء.

والإنجيل: على عيسى فيه هدى ونور ومصدّقاً لما بين يديه من التوراة وهدى وموعظة للمتقين.

والزَّبورُ: على داود الذي كان إذا قرأه أوَّبتُ معه الجبالُ والطيرُ.

والقرآن: المنزّلُ على نبيّنا محمدِ ﷺ بالحقّ مصدّقاً لما بين يديه من الكتاب ومُهيمناً عليه.

(والتبيانا) من عطف التفسيرِ الذي هو أعمُّ من المفسَّر، لأن التبيانَ منه المتعبَّدُ بتلاوته والعملُ به وهو الكتابُ. ومنه المتعبَّدُ بالعمل به فقط وهو السنةُ وما في معناها.

(من أجله) أي من أجل التوحيدِ (وفَرَق الفرقانا)؛ إذ يقول تعالى: ﴿وَقُرْمَانَا فَوَقَّنَهُ لِلَقَرَّامُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْثِ وَنَزَلْنَهُ نَنزِيلًا﴾ [الإسراء: ١٠٦]، الآيات.

وسنذكر إن شاء الله تعالى أصلَ عبادةِ الأصنام وغيرِها في فصل بيانِ ضدِّ التوحيدِ الذي هو الشركُ، وبالله التوفيق.

#### [أمر الله رسوله بقتال من تولى عنه وأبى]

(وكلفّ اللّهُ الرسولَ المجتبى قتالَ مَن عنه تولى وأبى) (حتى يكونَ الدينُ خالصاً له سراً وجهراً دِقُه وجِله) (وهكذا أمّتُه قد كُلْفوا بذا وفي نص الكتابِ وُصِفوا)

(وكلف الله) تعالى أي أمرَ أمْرَ افتراضِ (الرسول المجتبى) نبيّنا محمداً على اقتال) مفعولُ كلف الثاني (من عنه) عن التوحيد (تولّى وأبى) أي أعرض وامتنع (حتى) غايةً للقتال (يكونَ الدينُ خالصاً له) أي الله عزّ وجلّ (سراً وجهراً) لا معارضَ له ولا مُشاقَّ (دقَّه وجلَّه) أي قليلُ العبادة وكثيرُها وصغيرُها وكبيرُها.

 تَابُوا﴾ [التوبة: ٥]، يعني رجعوا عن الشرك إلى التوحيد، ﴿وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواُ السَّلَوٰةَ وَءَاتُوا ٱلرَّكَوٰةَ فَخَلُواْ سَبِيلَهُمَّ إِنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾ [التوبة: ٥]، وغيرُ ذلك من الآيات في البقرة وآلِ عمرانَ والنساء والأنفالِ والتوبة والقتالِ والحديدِ والصف وغيرها.

وقال ﷺ: «أُمرتُ أن أقاتلَ الناسَ حتى يشهدوا أن لا إله إلاّ الله وأني رسولُ الله، ويُقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة، فإذا فعلوا ذلك عصموا مني دماءَهم وأموالَهم إلاّ بحق الإسلام وحسابُهم على الله عزّ وجلّ»، الحديث في الصحيح (١).

ولو ذهبنا نذكر آياتِ الجهاد وأحاديثَه لطال الفصلُ، وليس هذا موضعَ بسطِها.

(وهكذا) كما كُلُف ﷺ بجهاد الكفارِ (أمتُه) المستجيبون له (قد كُلفوا بذا) أي الذي كُلّف به (وفي نصّ الكتاب) القرآنِ (وُصِفوا) أي بذلك؛ كما قال تعالىٰ: ﴿ يُعَمَّدُ رَسُولُ اللهِ وَالّذِينَ مَعَهُ أَشِدًاهُ وَالْكَانِ مَعَهُ أَشِدًاهُ وَالْكَانِ مُعَمَّ أَشِكُمٌ مُرَعُمٌ رُكَّعًا سُجَدًا﴾ [الفـتـح:

<sup>(</sup>١) وهو حديث متواتر له طرق عن أبي هريرة رضي الله عنه.

١ ـ سعيد بن المسيب عنه،

أخرجه مسلم (١/ ٥٢ رقم ٢١/ ٢١)، والنسائي (٦/ ٤ ـ ٥، ٦، ٧)، وابن حبان (١/ ٢٢٠ رقم ٢١٨)، والطحاوي في «شرح رقم ٢١٨)، والطبراني في «الأوسط» (١/ ١٥٨ رقم ١٢٩٤)، والطحاوي في «شرح المعاني» (٣/ ٢١٣)، وابن منده في «الإيمان» (١/ ١٦٢ رقم ٢٣) و(١/ ٣٥٩) من طريق الزهري عنه.

قال ابن منده (١٦٣/١): «هذا حديث غريب من حديث الزهري، عن سعيد، عن أبي هريرة، رواه جماعة عنه غير يونس، فيهم مقال».

٢ ـ عبيدُ اللَّهِ بنُ عبد الله بن عتبة، عنه:

أخرجه البخاري (٢/ ٢٦٢ رقم ١٣٩٩) و(١/ ٢٧٥ رقم ٢٩٢٤) و(١٥٠ / رقم ٢٥٠٥)، والنسائي و (٧٢٨)، ومسلم (١/ ٥١ رقم ٢٠٠/٢)، وأبو داود (١٩٨/٢ رقم ١٩٥٦)، والنسائي (٥/ ١٤ ـ ١٥) و(٦/ ٥)، والترمذي (٥/ ٣ رقم ٢٦٠٧)، وقال: حديث حسن صحيح. وأحمد (٢/ ٤٢٣، ٥٢٨)، وأبو عبيد في «الأموال» (ص٢٣ رقم ٤٤، ٤٦)، والطبراني في «الأوسط» (١/ ٢٣٠ رقم ٥٤٥)، وابن منده في «الإيمان» (١/ ١٦٤ رقم ٢٤) و(١/ ٣٨٠ رقم ٢١٥) و(١/ ٣٨٠)

قال ابن منده: (١/ ١٦٥): «هذا إسناد مجمع على صحته، من حديث الزهري، وعنه مشهور».

وانظر باقي الطرق في تخريج «إرشاد النقاد إلى تيسير الاجتهاد» للصنعاني (ص٦٦ ـ ٦٨ بتحقيقنا).

٢٩] الآية، وقال تعالى: ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَذَ مِنكُمْ عَن دِينِدِ فَسَوْفَ يَأْتِي اللّهُ بِقَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُۥ اَذِلَةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِزَةٍ عَلَى ٱلكَفْدِينَ يُجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَآمِدٍ﴾ [المائدة: ٥٤]، والآيات قبلها وبعدها.

ولو لم يكن في ذلك إلا قول ربني عزّ وجلّ: ﴿ ﴿ إِنَّ اللهَ أَشَتَرَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينِ اللهَ اللهَ مَنْ الْمُؤْمِنِينِ اللهِ فَيَقَلُونَ وَ سَكِيلِ اللهِ فَيَقَلُونَ وَمُ الْمُؤْمِنِينِ اللهِ فَيَقَلُونَ وَمَنَ أَوْفَ بِعَهَدِهِ مِن وَيُمْ نَلُونَ وَمَنَ أَوْفَ بِعَهَدِهِ مِن اللّهِ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ وَاللّهُ هُو الْفَوْرُ الْمَظِيمُ ﴾ [السنوبة: ١١١]، اللّه فَاسْتَبْشِرُوا بِبَيْعِكُمُ الّذِي بَايَعْتُم بِدٍّ وَذَالِكَ هُو الْفَوْرُ الْمَظِيمُ ﴾ [السنوبة: ١١١]، لكانت هذه الآية كافية في نعش القلوب وتهييج النفوسِ وتشويقِها وحَمْلِها على تلك البَيْعةِ الرابحة التي لا خطرَ لها ولا يُحاط بعِظَم فَضْلِها، والله المستعان.

### [فضل شهادة أن لا إله إلا الله]

(وقد حَوَثه لفظةُ الشهادَةُ فَهيَ سبيلُ الفوزِ والسعادَةُ) (من قالها معتقِداً معناها وكان عاملاً بمقتضاها) (في القول والفعلِ ومات مؤمنا يُبعث يومَ الحشرِ ناجِ آمنا)

(وقد حَوَتُه) أي جمعَتْه واشتملت عليه (لفظةُ الشهادة) أي شهادةِ أن لا إله إلا الله الله (فهي) أي هذه الكلمةُ (سبيلُ الفوز) بدخول الجنةِ والنجاةِ من النار، قال الله عزّ وجلّ: ﴿فَمَن زُحْزِحَ عَنِ ٱلنّادِ وَأَدْخِلَ ٱلْجَنَّةَ فَقَدْ فَازَّ ﴾ [آل عمران: ١٨٥].

(و) هي سبيل (السعادة) في الدارين أي طريقُهما لا وصولَ إليهما إلا بهذه الكلمة، فهي الكلمة التي أرسل الله بها رسله وأنزل بها كتبه، ولأجلها خُلقت الدنيا والآخرة والجنة والنار، وفي شأنها تكون الشقاوة والسعادة، وبها تُؤخذ الكتبُ باليمين أو الشمال، ويَنْقُل الميزانُ أو يخِفُ، وبها النجاة من النار بعد الورود، وبعدم التزامها البقاء في النار وبها أخذ الله الميثاق، وعليها الجزاء والمحاسبة وعنها السؤالُ يوم التلاقِ؛ إذ يقول تعالىٰ: ﴿فَرَبِّكَ لَسَّنَانَهُم أَرْسِلُ الله المينَانَ الله المينَانَ الله المينَانَ الله أَرْسِلَ الله المينَانَ الله الله المينَانَ الله الله المينَانَ اله المينَانَ المينَانَ الله المينَانَ المينَانَ الله المينَّ الله المينَانَ الله المينَانَ الله المينَانَ الله المينَّ الله المينَانَ الله المينَانَ الله المينَّ الله المينَّ المينَانَ الله المينَّ الله المينَّ الله المينَّ الله المينَّ الله المينَّ المينَّ المينَّ المينَّ المينَّ الله المينَّ المينَّ المينَّ المينَّ المينَّ المي

فأمّا سؤالُه تعالى الذين أُرسل إليهم \_ يوم القيامة \_ فمنه قولُه تعالى: ﴿وَيَوْمَ

يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ مَاذَآ أَجَبَتُدُ ٱلْمُرْسَلِينَ﴾ [القصص: ٦٥]، والآياتُ قبلها وبعدها وغيرُ ذلك.

وأمّا سؤالُه المرسلين، فمنه قولُه تعالىٰ: ﴿ ﴿ يَوْمَ يَجْمَعُ اللَّهُ ٱلرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَآ أُجِبْتُمْ قَالُواْ لَا عِلْمَ لَنَآ إِنَّكَ أَنتَ عَلَّمُ ٱلْغُيُوبِ ﴾ [الـمـائـدة: ١٠٩]، وغـيـرُ ذلـك مـن الآيات.

وهي أعظمُ نعمةِ أنعم الله عزّ وجلّ بها على عباده أنْ هداهم إليها، ولهذا ذكرها في سورة النحلِ التي هي سورةُ النّعَم، فقدمها أولاً قبل كلّ نعمةٍ، فقال تعالى: ﴿ يُنَزِّلُ ٱلْمَلَيَكِكَةَ بِٱلرُّوجِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَىٰ مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ أَنْ أَنَذِرُوٓا أَنَـهُ لَآ إِلَـهَ إِلّا أَنَا فَأَتَّقُونِ ﴾ [النحل: ٢].

وهي كلمةُ الشهادة ومفتاحُ دارِ السعادة، وهي أصلُ الدينِ وأساسُه ورأسُ أمرِه وساقُ شجرتِه وعَمودُ فُسطاطِه وبقيةُ أركانِ الدين وفرائضِه متفرِّعةٌ عنها، مُتشعّبةٌ منها، مُكمّلاتٌ لها، مقيَّدةٌ بالتزام معناها والعملِ بمقتضاها، فهي العُروةُ الوثقى التي قال الله عز وجلّ: ﴿فَمَن يَكُفُر إِلطَّاعُوتِ وَيُؤْمِنُ بِاللهِ فَقَدِ اَسْتَمْسَكَ الوثقى التي قال الله عز وجلّ: ﴿فَمَن يَكُفُر إِلطَّاعُوتِ وَيُؤْمِنُ بِاللهِ فَقَدِ اَسْتَمْسَكَ المُرْقَقِ الْوَثْقَىٰ لَا انفِصَامَ لَمَا ﴾ [البقرة: ٢٥٦].

 <sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير الطبري في «جامع البيان» (۲۱/۵ رقم ۵۸۵۰ و۵۸۵۱) شاكر.
 وأبو السوداء، هو «عمرو بن عمران النهدي» ثقة.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير الطبري في «جامع البيان» (٥/٢٢٤ رقم ٥٨٥٢) شاكر.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير الطبري في «جامع البيان» (٩/ج١٦/١٦) من رواية علي بن أبي طلحة
 عنه، وروايته عنه منقطعة. انظر تفسير ابن كثير (٣/ ١٤٥).

قاله أبو عبدِ الرحمٰن السّلميُّ (١) والضحاكُ (٢)، ورواه عطيةُ عن ابن عباس (٣) وهي كلمةُ الحقِّ التي ذكر الله عزّ وجلّ؛ إذ يقول تعالى: ﴿إِلَّا مَن شَهِدَ بِٱلْحَقِ وَهُمْ يَعْلَمُونَ﴾ [الزخرف: ٨٦]، قال ذلك البغويُ (٤). وهي كلمةُ التقوى التي ذكر الله عزّ وجلّ؛ إذ يقول: ﴿وَأَلْزَمَهُمْ كَلِمَةُ النَّقَوَىٰ وَكَانُواْ أَحَقَ بِهَا وَأَهْلَهَا ﴾ [الفتح: ٢٦].

روى ذلك ابنُ جرير (٥) وعبد الله بنُ أحمد (٢) والترمِذيُ (٧) بأسانيدهم إلى أُبيِّ بنِ كعبِ ظَلِيهُ عن النبي ﷺ، وهي القولُ الثابتُ الذي ذكر الله عز وجلَ؛ إذ يقول تعالى: ﴿ يُثَبِّتُ اللَّهُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱلْقَوْلِ الشَّالِتِ فِي اَلْحَيَوْةِ اَلدُّيْنَا وَفِي اَلْآخِرَةً ﴾ [إبراهيم: ٢٧].

أخرجاه في الصحيحين (٨) عن البراء بن عازبٍ ظليم، عن النبي ﷺ.

وهي الكلمةُ الطيبةُ المضروبةُ مثلاً قبل ذلك؛ إذ يقول تعالىٰ: ﴿ضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةِ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتُ وَقَرْعُهَا فِي ٱلسَّكَمَآءِ﴾ [إبراهيم: ٢٤]، قاله

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير الطبري في «جامع البيان» (۱۵/ج $^{90}/7$ )، وانظر تفسير ابن كثير (۱۵/ج $^{90}/6$ ).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير الطبري في «جامع البيان» (١٥/ج٣٠/٢٢٠)، وانظر تفسير ابن كثير (٤/ ٥٥٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير الطبري في «جامع البيان» (١٥/ج٠٣٠).
وقال البغوي في «معالم التنزيل» (٨/ ٤٤٥): «وصدق بالحسنى» قال أبو عبد الرحمن والضحاك: وصدق بلا إله إلا الله، وهي رواية عطية ـ العوفي ـ عن ابن عباس» اهـ.

قلت: عطية العوفي: ضعيف، انظر: «المجروحين» (٢/ ١٧٦)، و«الجرح والتعديل» (٦/ ٣٨٣)، و«التقريب» (٢/ ٢٤)، و«لسان الميزان» (٧/ ٣٠٦).

<sup>(</sup>٤) في «معالم التنزيل» (٧/ ٢٢٤).

<sup>(</sup>٥) في «جامع البيان» (١٣/ ج٢٦/ ١٠٤).

<sup>(</sup>٦) في «زوائد المسند» (٥/ ١٣٨).

<sup>(</sup>٧) في «السنن» (٥/ ٣٨٦ رقم ٣٢٦٥) وفي سنده: ثوير بن أبي فاختة، وهو ضعيف. قال الترمذي: «هذا حديث غريب لا نعرفه مرفوعاً إلا من حديث الحسن بن قَزعَة. قال: وسألتُ أبا زُرعة عن هذا الحديث فلم يعرفه مرفوعاً إلا من هذا الوجه» اهـ.

وقال الألباني في «صحيح الترمذي» عنه: صحيح.

<sup>(</sup>٨) البخاري (٨/٨٧٣ رقم ٤٦٩٩)، ومسلم (٤/٢٠١ رقم ٢٨٧١).

عليُّ بنُ طلحةَ عن ابن عباس (١)، أصلُها ثابتٌ في قلب المؤمنِ، وفَرعُها العملُ الصالحُ في السماء صاعدٌ إلى الله عزّ وجلّ.

وكذا قال الضحاكُ وسعيدُ بنُ جبير وعِكرمة ومجاهدٌ وغيرُ واحد (٢)، وهي الحسنةُ التي ذكر الله عزّ وجلّ؛ إذ يقول: ﴿مَن جَآءَ بِٱلْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا ﴾ [الأنعام: ١٦٠]، وقال تعالى: ﴿مَن جَآءَ بِٱلْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِنْهَا وَهُم مِن فَزَع يَوْمَإِذٍ ءَامِنُونَ ﴾ [الأنعام: ٢٥].

قال ذلك زينُ العابدين وإبراهيمُ النخعيُ، وعن أبي ذر<sup>(٣)</sup> مرفوعاً: «هي أحسنُ الحسنات، وهي تمحو الذنوبَ والخطايا»، وهي المثلُ الأعلى الذي ذكر الله عزّ وجلّ إذ يقول: ﴿وَلَهُ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعَلَىٰ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ﴾ [الروم: ٢٧]، قال ذلك قَتادةُ (٤) ومحمدُ بنُ جريرِ (٥)، ورواه مالكُ عن محمد بنِ المنكدرِ (٢).

وهي سببُ النجاة كما في صحيح مسلم (٧) أن النبيَّ ﷺ سَمِع مؤذناً يقول: «أشهد أن لا إله إلاّ الله»، فقال ﷺ: «خرجتَ من النار». وفيه (٨) عن عُبادة بنِ الصامتِ ﷺ قال: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «من شهد أن لا إله إلاّ الله وأن محمداً رسول الله حرم الله عليه النار».

وفي حديث الشفاعةِ الآتي (٩) إن شاء الله تعالى: «أخرِجوا من النار من قال لا إله إلا الله، وكان في قلبه مثقال ذرةٍ من إيمان».

<sup>(</sup>۱) أورده ابن كثير في تفسيره (۲/ ٥٤٩) من رواية علي بن أبي طلحة عنه، وروايته عنه منقطعة.

<sup>(</sup>٢) ذكر ذلك ابن كثير في تفسيره (٢/ ٥٤٩) عنهم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (٥/ ج٨/ ١١٠) بسند ضعيف، وأورده السيوطي في «الدر المنثور» (٣/ ٤٠٤)، وعزاه لابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (١١/ ج٣٨/٢١) عنه.

<sup>(</sup>٥) في «جامع البيان» (١١/ ج٢١/ ٣٨).

<sup>(</sup>٦) ذكره ابن كثير في «تفسيره» (٣/ ٤٤١) فقال: «وعن مالك في تفسيره المروي عنه عن محمد بن المنكدر في قوله تعالى: ﴿وله المثل الأعلى﴾ قال: لا إله إلا الله». قلت: وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٧) (١/ ٢٨٨ رقم ٣٨٢) من حديث أنس.

<sup>(</sup>٨) أي في صحيح مسلم (١/ ٥٧ ـ ٥٨ رقم ٢٩).

<sup>(</sup>٩) سيأتي تخريجه.

وهي سببُ دخولِ الجنةِ كما في الصحيحين (١) عن عُبادة بن الصامتِ على قال: قال رسولُ الله على: "من قال أشهد أن لا إله إلاّ الله وحده لا شريك له، وأن محمداً عبدُه ورسولُه، وأن عيسى عبدُ الله وابنُ أمتِه وكلمتُه ألقاها إلى مريمَ ورُوحٌ منه، وأن الجنة حقّ وأن النارَ حقّ، أدخله الله الجنة من أي أبوابِ الجنةِ الثمانيةِ شاء»، وفي رواية: "أدخله الله الجنة على ما كان من عمل».

وهي أفضلُ ما ذُكر الله عزّ وجلّ به، وأثقلُ شيءٍ في ميزان العبدِ يوم القيامةِ كما في المسند<sup>(۲)</sup> عن عبد الله بن عَمْرِو رَبِّهَا عن النبيّ ﷺ: «أن نوحاً عليه السلام قال لابنه عند موتِه: آمُرك بلا إله إلاّ الله، فإن السمواتِ السبعَ والأرضين السبعَ لو وُضِعْن في كِفّة ووُضِعَتْ لا إله إلاّ الله في كِفة لرجَحتْ بهن لا إله إلاّ الله، ولو أن السموات السبعَ والأرضين السبعَ كلَّ حلقةً مبهمةٌ لفصَمَتْهن لا إله إلاّ الله».

وفيه (٣) عنه أيضاً عن النبي ﷺ: «أن موسى عليه الصّلاة والسّلام قال: يا ربّ علّمني شيئاً أذكرُك وأدعوك به، قال: يا موسى قل لا إله إلاّ الله. قال موسى: يا ربّ كلُّ عبادِك يقولون هذا، قال: يا موسى قل: لا إله إلاّ الله، قال: لا إله إلاّ الله، إنما أُريد شيئاً تخصّني به. قال: يا موسى لو أن السمواتِ السبعَ والأرضينَ السبعَ وعامرُهن غيري في كِفة ولا إله إلاّ الله في كِفة مالتْ بهن لا إله إلاّ الله».

وفي التَّرمذي (٤) والنّسائيِّ في المسند (٥) عن عبد الله بنِ عمروِ بنِ العاصِ رَجَّقُ قال: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «إن الله سيُخلّص رجلاً من أمتي على رؤوس

١) البخاري (٦/ ٤٧٤ رقم ٣٤٣٥)، ومسلم (١/ ٥٧).

<sup>(</sup>٢) في المسند (٢/ ٢٢٥) بسند صحيح.

<sup>(</sup>٣) أي في مسند أحمد، ولكنني لم أجده فيه. ولم يعزه الهيثمي في «المجمع» لأحمد، بل عزاه لأبي يعلى فقط. وقد أخرجه أبو يعلى في «المسند» (٢/ ٥٢٨ رقم ١٣٩٣/٤٢٠) بسند ضعيف.

وأورده الهيثمي في «المجمع» (١٠/ ٨٢) وقال: «رواه أبو يعلى، ورجاله وثقوا، وفيهم ضعف».

<sup>(</sup>٤) في السنن (٥/ ٢٤ ـ ٢٥ رقم ٢٦٣٩) قال الترمذي: هذا حديث حسن غريب.

<sup>(</sup>٥) لم أعثر عليه.

قلت: وأخرجه ابن ماجه (٢/١٤٣٧ رقم ٤٣٠٠)، والحاكم (٦/١، ٢٩٥)، وأحمد (٢/ ٢١٣).

الخلائقِ يومَ القيامة فينشُر عليه تسعة وتسعين سِجِلاً كل سِجلً مثلُ مدّ البصرِ ثم يقول: أتُنكِر مِن هذا شيئاً، أظلمَك كَتَبتي الحافظون؟ فيقول: لا يا رب، فيقول: أفلك عذرٌ؟ فيقول: لا يا رب. فيقول: بلى إن لك عندنا حسنة، وإنه لا ظُلمَ عليك اليوم، فَيُخْرَجُ بطاقة فيها أشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمداً عبدُه ورسولُه، فيقول: احضر وزنك، فيقول: يا ربِّ ما هذه البطاقة مع هذه السِّجلاتِ؟ فقال: فإنك لا تُظلَم، قال: فتوضع السِّجلاتُ في كِفة والبِطاقة في كفة، فطاشت السجلاتُ وثَقُلت البطاقة، ولا يثقُل مع اسم الله تعالىٰ شيءٌ».

قال التُّرمذي: هذا حديثٌ حسنٌ غريبٌ.

وهي التي لا يحجبُها شيءٌ دون الله عزّ وجلّ كما في الترمذي (١) عن عبد الله بن عمرو على قال: «لا إله إلاّ الله ليس لها دون الله حجابٌ حتى تصلّ إليه»، وفيه (٢) أيضاً عن أبي هريرة على عن النبيّ على أنه قال: «ما من عبد قال لا إله إلاّ الله مخلصاً إلاّ فُتحتْ لها أبوابُ السماءِ حتى تُفْضِيَ إلى العرش».

وهي الأمانُ من وَحشة القُبور وهَولِ الحشرِ كما في المسند(٣) وغيرِه(٤) عن

قال الحاكم: صحيح الإسناد على شرط مسلم. ووافقه الذهبي، وهو كما قالا.
 وخلاصة القول أن الحديث صحيح، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) أي في سنن الترمذي (٥/ ٥٣٦ رقم ٣٥١٨)، وقال الترمذي: «هذا حديث غريب من هذا الوجه وليس إسناده بالقوي» اهـ.

وهو حديث ضعيف، وقد ضعّفه الألباني في ضعيف الترمذي رقم (٧٠٠)، وضعيف الجامع رقم (٢٠٠).

<sup>(</sup>٢) أي في «سنن الترمذي» (٥/ ٥٧٥ رقم ٣٥٩٠) وقال الترمذي: «هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه» اهـ.

وهو حديث حسن، وقد حسّنه الألباني في صحيح الترمذي رقم (٢٨٣٩).

<sup>(</sup>٣) لم أعثر عليه في المسند.

<sup>(</sup>٤) أُخْرجه الطبراني في «الأوسط» رقم (٩٤٨٧)، وفي «الدعاء» (٣/ ١٤٩١)، وابن عدي في «الكامل» (٤/ ١٥٨٢) من طريق يحيى الحماني ـ به.

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١٠/ ٨٢ ـ ٨٣) وفيه يحيى الحماني، وهو ضعيف. وأخرجه الطبراني في «الأوسط» رقم (٩٤٤٥) من طريق مجاشع بن عمرو ـ به.

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١٠/ ٨٣) وفيه مجاشع بن عمرو وهو ضعيف. قلت: بل هو متروك.

النبيّ عَلَيْ ، قال: «ليس على أهل لا إله إلاّ الله وحشة في قبورهم ولا في نشورهم، وكأني بأهل لا إله إلاّ الله وقد قاموا ينفُضون الترابَ عن رؤوسهم يقولون: الحمدُ لله الذي أذهب عنا الحَزَن».

واعلم أن النصوص الواردة في فضل هذه الشهادة كثيرة لا يُحاط بها، وفيما ذكرنا كفاية، وسنذكر إن شاء الله تعالى عند ذكر شروطِها ما تيسر من نصوص الكتاب والسنة، ويكفيك في فضل لا إله إلاّ الله إخبارُ النبيِّ على أنها أعلى جميع شُعَبِ الإيمان، كما في الصحيحين (١) عن أبي هريرة في قال: قال رسولُ الله على «الإيمانُ بضع وسبعون - أو بضع وستون - شُعبة فأفضلُها قول لا إله إلاّ الله، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق» الحديث، وهذا لفظ مسلم.

#### [حسن عاقبة من قالها معتقداً معناها وكان عاملاً بمقتضاها]

(من قالها) أي قال هذه الكلمة حال كونه (معتقداً) أي عالماً ومُتيقّناً (معناها) الذي دلّت عليه نفياً وإثباتاً (وكان) مع ذلك (عاملاً بمقتضاها) على وَفْق ما عَلِمَه منها وتيقّنه فإن ثمرة العلم العملُ به (في القول) أي قولِ القلبِ واللسانِ (والفعل) أي عملِ القلبِ واللسانِ والجوارح، قال الله عزّ وجلّ: ﴿يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴾ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴾ كَبُر مَقْتًا عِندَ اللهِ أَن تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴾ [الصف].

(ومات مؤمناً) أي على ذلك، وهذا شرطٌ لا بدّ منه، فإنما الأعمال بالخواتيم، قال ﷺ: «ما من عبدِ قال لا إله إلاّ الله ثم مات على ذلك إلاّ دخل الجنة»، الحديثُ في الصحيحين (٢) عن أبي ذرّ بطوله.

(يُبعث يوم الحشر) أي يوم الجَمْع (ناج) من النار (آمناً) مِن فزع يوم القيامة؛ كمما قال تعالىٰ: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُم مِّنَا ٱلْحُسْنَى أَوْلَتَهِكَ عَنْهَا مُبَّعَدُونَ ۖ لَا كَالَهُمْ وَلَا يَعَرُنُهُمُ ٱلْفَرَعُ لَيْدُونَ ۖ لَا يَعَرُنُهُمُ ٱلْفَرَعُ لَيْدُونَ ۖ لَا يَعَرُنُهُمُ ٱلْفَرَعُ

<sup>(</sup>١) البخاري (١/ ٥١ رقم ٩)، ومسلم (١/ ٦٣ رقم ٣٥).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۱۰/۲۸۳ رقم ۵۸۲۷)، ومسلم (۱/۹۰ رقم ۱۵۶).

ٱلْأَكْبَرُ وَلِنَلَقَالُهُمُ ٱلْمَلَتِهِكَةُ هَاذَا يَوْمُكُمُ الَّذِى كُنتُدُ تُوعَدُونَ ﴿ ﴿ الانسِياء]، وقال تعالىٰ: ﴿ مَن جَلَةَ بِٱلْمَسَنَةِ فَلَمُ خَيْرٌ مِنْهَا وَهُم مِن فَزَعٍ يَوْمَهِذٍ ءَامِنُونَ ﴾ [النمل: ٨٩].

#### [معنى شهادة أن لا إله إلاّ الله]

(فإن معناها الذي عليه دلّت يقيناً وهدت إليه) (أنْ ليس بالحقّ إله يُعبدُ إلاّ الإله الواحدُ المنفردُ) (بالخلق والرزقِ وبالتدبيرِ جلّ عن الشريك والنظيرِ)

(فإن معناها) أي معنى هذه الكلمة (الذي عليه) متعلّق بقوله (دلت) بصريح لفظها (وهدت) أي أرشدت (إليه) هو (أنْ ليس بالحق) متعلق بيُعْبَد (إله) هو اسمُ ليس ومَنْفيُها، والنكرةُ في سياق النفي تعُمّ، والحكمُ المَنْفيُ (يعبد) الذي هو متعلّق بالحق والاستحقاق فيخرُج ما عُبد بباطل، ولذا سمّاه المشركون إلهاً، فتسميتُه بذلك باطلةٌ فلا يستحق أن يُعْبَد.

فمعنى لا إله إلا الله: لا معبود بحق إلا الله، لا إله \_ نافياً جميع ما يُعبد من دون الله فلا يستحق أن يعبد، إلا الله \_ مثبتاً العبادة لله فهو الإله الحق المستحق للعبادة، فتقدير خبر لا المحذوف بحق هو الذي جاءت به نصوص الكتاب والسنة كما سنوردها إن شاء الله، وأما تقديره بموجود فيفهم منه الاتحاد، فإن الإله هو المعبود، فإذا قيل لا معبود موجود إلا الله، لزم منه أن كل معبود عُبِد بحق أو باطل هو الله، فيكون ما عبده المشركون من الشمس والقمر والنجوم والأشجار والأحجار والملائكة والأنبياء والأولياء وغير ذلك هي الله، فيكون ذلك كله توحيدا، فما عبد على هذا التقدير إلا الله إذ هي هو، وهذا والعياد بالله أعظم الكفر وأقبحه على الإطلاق، وفيه إبطال لرسالات جميع الرسل، وكفر بجميع الكتب وجحود لجميع الشرائع، وتكذيب بكل ذلك، وتزكية لكل كافر من أن يكون كافراً، إذ كل ما عبده من المخلوقات هو الله فلم يكن عندهم مشركاً بل يكون كافراً، إذ كل ما عبده من المخلوقات هو الله فلم يكن عندهم مشركاً بل موحداً، تعالى الله عما يقول الظالمون والجاحدون علواً كبيراً.

فإذا فهمنا هذا، فلا يجوز تقديرُ الخبرِ موجودٌ، إلاّ أن يُنْعَتَ اسمُ لا (بحق) فلا بأس، ويكون التقديرُ لا إلْهَ حقاً موجودٌ إلاّ الله، فبقيد الاستحقاقِ ينتفي المحذورُ الذي ذكرنا.

(إلا الإلهُ الواحدُ المنفردُ. بالخلق والرزق وبالتدبير. الخ)، وهو الله سبحانه وتعالى، أي هو الإلهُ الحقُ، فكما تفرَّد تعالىٰ بالخلق والرزقِ والإحياءِ والإماتةِ والإيجاد والإعدامِ والنفعِ والضُر والإعزازِ والإذلالِ والهدايةِ والإضلالِ وغيرِ ذلك من معاني ربوبيتِهِ ولم يُشركه أحدٌ في خلق المخلوقاتِ ولا في التصرف في شيء منها، وتفرّد بالأسماء الحسنى والصفاتِ العُلى ولم يتصف بها غيرُه ولم يُشبِهه شيء فيها، فكذلك تفرد سبحانه بالإلهية حقاً فلا شريك له فيها: ﴿ وَالِي بِأَنَّ اللهَ هُو المَعْ اللهُ الله

﴿ قُل لَّوْ كَانَ مَعَهُۥ عَلِهَ ثُمَّا يَقُولُونَ إِذَا لَآبَنَغَوْا إِلَى ذِى ٱلْعَهْرِ سَبِيلًا ﴿ سَبَحَنَهُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يَقُولُونَ عُلُوَا كَانَ مَعَهُۥ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ يَقُولُونَ عُلُوَا كَبِيرًا ﴿ فَي سَبِيحُ لَهُ السَّمَوْتُ السَّبَعُ وَٱلأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّحُ عَمَّا يَقُولُوا ﴿ وَهُ وَالْإِسراء].

﴿ لَقَدْ كَفَرُ اللَّذِينَ قَالُواْ إِنَ اللَّهَ ثَالِثُ ثَلَنَهُ وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلَّا إِلَهُ وَحِدُّ وَإِن لَمْ يَنتَهُواْ عَمَّا يَقُولُونَ لَيَمَسَّنَ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْهُمْ عَذَابُ اللَّهُ ﴾ [الـمـائـدة: ٧٧]، ﴿ إِنَّ هَذَا لَهُوَ الْفَصَصُ الْحَقُّ وَمَا مِنْ إِلَهٍ إِلَّا اللَّهُ وَإِنَ اللّهَ لَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ [آل عمران: ٦٢]، ﴿ قُلْ يَكَأَهُلُ الْكِنَابِ تَعَالُواْ إِلَى كَلِمَةِ سَوْلَمْ بَيْنَا وَبَيْنَكُو أَلَّا نَصْبُدَ إِلَّا اللّهَ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ، شَكِينًا وَلَا يَتَخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِن دُونِ اللَّهِ فَإِن تَوَلَّواْ فَقُولُواْ الشّهَدُواْ إِنَّنَا مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ٦٤].

﴿ قُلْ أَفَرَءَ يَنْدُ مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ إِنْ أَرَادَنِي اللَّهُ بِصُرِّ هَلَ هُنَّ كَاشِفَتُ صُرِّمَةً أَوْ أَرَادَنِي اللَّهُ عِصَرِّ هَلَ هُنَّ كَاشِفَتُ صُرِّمَةً أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلَ هُنَ مُنسِكَنتُ رَحْمَتِهِ أَقُلْ حَسْبِي اللَّهُ عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُ الْمُتَوَكِّلُونَ ﴾ [الزمر: ٣٨]، ﴿ قُلْ أَرَهَ يُتُمْ شُرِكُ فِي مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ الْأَرْضِ أَمْ لَلْمُ شِرْكُ فِي السَّمَونِي أَدْ عَلَيْهُمْ كِننَا فَهُمْ عَلَى بَيِّنَتِ مِنْهُ بَلْ إِن يَعِدُ الظَّلِمُونَ بَعْضُهُم بَعْظًا إِلَا غُرُورًا ﴾ [فاطر: ٤٠].

﴿ قُلُ أَرَمَيْتُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ ٱلْأَرْضِ أَمْ لَمُتُمْ شِرْكُ فِي السَّمَكُوتِ ۗ

اَتَنُونِ بِكِتَنبِ مِن قَبْلِ هَلَذَا أَوَ أَنكَرَةٍ مِنْ عِلْمٍ إِن كُنتُمُ صَكِيفِينَ ﴾ [الأحقاف: ٤]، ﴿ قُلَ مَن رَّبُ السَّمَوَتِ وَالأَرْضِ قُلِ اللَّهُ قُلْ أَفَاتَّغَذْتُم مِن دُونِهِ أَوْلِيَآ لَا يَعْلِكُونَ لِأَنفُسِهِمْ نَفْعًا وَلَا مَثَرًا قُلْ هَلْ يَسْتَوِى الْأَعْمَىٰ وَالْبَصِيرُ أَمْ هَلَ سَسْتَوِى الظَّلُمَنُ وَالنُّورُ أَمْ جَعَلُوا بِلَهِ شُرِكآ خَلَقُوا كَخَلْقِهِ فَتَشَبَهُ الْخَلَقُ عَلَيْهِمْ قُلِ اللّهُ خَلِقُ كُلِ شَيْءٍ وَهُو الْوَحِدُ الْقَهَارُ ﴾ [السرعد: ١٦]، ﴿ قُلْ إِنِّمَا أَنْ مُنذِرُ وَمَا مِن اللهِ إِلّا اللّهُ الْوَحِدُ الْفَهَادُ ﴿ قَلَ رَبُ السَّمَونِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا الْعَزِيزُ الْفَقَدُ ﴿ [صَ].

#### [سبعة شروط يتوقف عليها الانتفاع بالشهادة]

(وبشروط سبعة قد تُئدت وفي نصوص الوَخي حقاً وردت) (فإنه لم ينتفغ قائلُها بالنُّطق إلاَّ حيث يستكملها)

(وبشروط سبعة) متعلّق بقيدت (قد قيدت) أي قُيّد بها انتفاعُ قائِلها بها في الدنيا والآخرة من الدخول في الإسلام والفوزِ بالجنّة والنجاةِ من النار.

(وفي نصوص الوحي) من الكتاب والسنة (حقاً وردت) صريحة صحيحة (فإنه) أي الشأن وذلك علة تقييدها بهذه الشروط السبعة (لم ينتفع قائلُها) أي قائلُ لا إله إلا الله (بالنطق) أي بنطقه بها مجرّداً (إلا حيث يستكملها) أي هذه الشروط السبعة، ومعنى استكمالها اجتماعُها في العبد والتزامُه إياها بدون مناقضة منه لشيء منها، وليس المرادُ من ذلك عدَّ ألفاظِها وحِفظها، فكم من عامي اجتمعت فيه والتَزَمَها ولو قيل له اعدُدها لم يُحسن ذلك. وكم من حافظٍ لألفاظها يجري فيها كالسهم وتراه يقع كثيراً فيما يناقضها، والتوفيقُ بيد الله، والله المستعان.

(العلمُ واليقينُ والقبولُ والانقيادُ فادرِ ما أقول) (والصدقُ والإخلاصُ والمحبّة وفّقك اللّه لما أحبّه)

هذا تفصيلُ الشروطِ السبعةِ السابقِ ذكرُها التي قُيدت بها هذه الشهادةُ، فأضغِ سمعَك وأحضِرْ قلبَك لإملاء أدلّتِها وتفهّمِها وتعلقها، ثم اعمَلْ على وَفق ذلك، تفُزْ بسعادة الدنيا والآخِرة إن شاء الله عزّ وجلّ، كما وعد الله تعالىٰ ذلك أنه لا يخلف الميعاد.

## [١ ـ العلم بمعناها نفياً وإثباتاً]

الأولُ (العلمُ) بمعناها المرادِ منها نفياً وإثباتاً المنافي للجهل بذلك، قال الله

عزّ وجلّ: ﴿فَأَعْلَمُ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا ٱللَّهُ﴾ [محمد: ١٩]، وقال تعالىٰ: ﴿إِلَّا مَن شَهِدَ بِالْحَقِ﴾ [الـزخـرف: ٨٦]، بِالْحَقِ﴾ [الـزخـرف: ٨٦]، بقلوبهم معنى ما نطقوا به بألسنتهم.

وقال تعالى: ﴿ شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لا إِلَهُ إِلاَ هُوَ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ وَأُولُواْ ٱلْعِلْمِ قَآمِمًا بِٱلْقِسْطِ لا إِلَهُ إِلاَ هُوَ ٱلْمَرْبِيرُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ [آل عمران: ١٨]، وقال تعالى: ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَوْنَ وَٱلَذِينَ لا يَعْلَمُونَ ۚ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا ٱلأَلْبَبِ ﴾ [الزمر: ٩]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَتُولُ ﴾ [فاطر: ٢٨]، وقال تعالى: ﴿ وَقِلْكَ ٱلْأَمْثُلُ نَضْرِيُهِ كَاللَّاسِ ۗ وَمَا يَعْقِلُهُ } [العنكبوت: ٤٣].

وفي الصحيح (١) عن عثمانَ رضي قال: قال رسولُ الله ﷺ: «مَنْ ماتَ وهو يعلمُ أَنَّهُ لا إِلَٰه إِلاّ الله دخل الجنّة».

#### [٢ \_ اليقين المنافي للشك]

(واليقين) أي والثاني اليقينُ المنافي للشك بأن يكون قائلُها مستيقِناً بمدلول هذه الكلمةِ يقيناً جازماً، فإن الإيمانَ لا يُغني فيه إلاّ علمُ اليقين لا علم الظنّ، فكيف إذا دخله الشكُ ؛ قال الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّمَا اَلْمُؤْمِنُونَ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَمَسُولِهِ مَ يَرْتَابُواْ وَجَنهَدُوا بِأَمُولِهِمَ وَأَنفُسِهِمْ في سَكِيلِ اللَّهِ أَوْلَيْتِكَ هُمُ الصَكِدِقُونَ ﴾ [الحجرات: ١٥].

فاشترط في صِدق إيمانهم بالله ورسولِه كونَهم لم يرتابوا، أي لم يشكّوا، فأمّا المرتاب فهو من المنافقين ـ والعياذ بالله ـ الذين قال الله تعالى فيهم: ﴿إِنَّمَا يَشْتَغْذِنُكَ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَأَلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَآرْتَابَتَ قُلُوبُهُمْ فَهُمْ فِي رَبِّيهِمْ يَمْدَدُونَ ﴾ [التوبة: 20].

وفي الصحيح (٢) من حديث أبي هريرة ولله على: قال رسول الله على: «أشهد أن لا إله إلا الله وأني رسول الله، لا يَلقى الله بهما عبدٌ غيرُ شاكُ فيهما إلاّ دخل الجنة».

<sup>(</sup>۱) في صحيح مسلم (۱/٥٥ رقم ٢٦/٤٣).

<sup>(</sup>٢) في صحيح مسلم (١/٥٥ ـ ٥٦ رقم ٢٧/٤٤).

وفي رواية (١): «لا يلقى الله بهما عبدٌ غيرُ شاكَ فيهما فيُحجَبُ عن الجنّة».

وفيه (٢) عنه ظليم من حديث طويل أن النبي ﷺ بعثه بنعليه، فقال: «مَن لَقِيت مِن وراء هذا الحائطِ يشهد أن لا إله إلا الله مستيقِناً بها قلبُه فبشره بالجنة الحديث، فاشترط في دخول قائِلها الجنة أن يكون مستيقِناً بها قلبُه، غير شاك فيها، وإذا انتفى الشرطُ انتفى المشروط.

#### [٣ \_ قَبول مقتضاها بالقلب والإقرار به باللسان]

(و) الثالث (القبول) لما اقتضته هذه الكلمة بقلبه ولسانه، وقد قص الله عزّ وجلّ علينا من أنباء ما قد سبق من إنجاء من قبِلها وانتقامِه ممن ردّها وأباها؛ كما قال تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِى قَرْيَةِ مِن نَذِيرٍ إِلّا قَالَ مُنْرَفُوهَا إِنّا وَجَدْنَا ءَابَاءَنَا عَلَى أُمّةٍ وَإِنّا عَلَى ءَاثَرِهِم مُقْتَدُون ﴿ فَي قَرْيَةٍ مِن نَذِيرٍ إِلّا قَالَ مُنْرَفُوهَا إِنّا وَجَدْتُم عَلَيْهِ عَلَى أَمْةٍ وَإِنّا عَلَى ءَاثَرِهِم مُقْتَدُون ﴿ فَي قَنْلُ أَوْلُو حِثْتُكُم بِأَهْدَى مِمّا وَجَدَّتُم عَلَيْهِ البَاءَكُم قَالُوا إِنّا بِمَا أَرْسِلْتُه بِهِء كَفُورُون ﴿ فَانَظَمْنَا مِنْهُم فَانُظُر كَيْف كَانَ عَنِيبَهُ المُمُكِّذِينِينَ ﴿ وَاللّهُ مِنْهُم فَانُظُر كَيْفَ كَانَ عَنْهِم اللّهُ اللّه عَلَي اللّه عَلَيْنَا مِنْهُم فَانُظُر كَيْفَ كَانَاكَ حَقًا اللّه عَالَى اللّه عَلَي اللّه مَنْهُم اللّه وَاللّه عَلَيْنَا نَصْرُ اللّهُ وَمِيمِ اللّه عَلَيْنَا مِن قَبْلِكَ وَالرّهِ اللّه عَلَيْنَا نَصْرُ اللّهُ وَمِيمِ اللّه عَلَيْنَا مِنْ اللّهِ عَلَى اللّه عَلَيْنَا نَصْرُ اللّهُ وَمِيمِ اللّه عَلْهُ اللّه عَلَيْنَا نَصْرُ اللّهُ وَمِيمِ اللّه عَلَى اللّه عَلَيْنَا فَعْدُ اللّهُ اللّهُ اللّه الله عَالَى اللّه عَلَيْنَا نَصْرُ اللّهُ وَمِينِينَ ﴾ [الروم: ٤٤].

وكذلك أخبرنا بما وعد به القابلين لها من الثواب، وما أعده لمن ردها من العذاب؛ كما قال تعالى: ﴿ فَ الْمَشُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا وَأَزْوَجَهُمْ وَمَا كَانُوا يَعْبُدُونَ ۚ فَ مِن دُونِ العذاب؛ كما قال تعالى: ﴿ فَ الْمَشُولُ اللَّهِ مَا مَسْتُولُونَ ﴾ [الصافات] إلى قوله: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا إِذَا قِيلَ لَمُمْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ يَسْتَكَبِرُونَ ﴾ [الصافات] إلى قوله: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا إِذَا قِيلَ لَمُمْ لَا إِلَهُ إِلَّا اللَّهُ يَسْتَكَبِرُونَ ﴾ والصافات].

فجعل الله تعالى عِلَة تعذيبِهم وسبَبه هو استكبارُهم عن قول لا إله إلاّ الله، وتكذيبُهم مَن جاء بها، فلم ينفُوا ما نَفَتْه ولم يُثبتوا ما أثبتته، بل قالوا إنكاراً واستكباراً: ﴿ أَجَعَلَ الْآلِمَةَ إِلَهَا وَحِدًا ۚ إِنَّ هَٰذَا لَئَنَ مُ عُجَابٌ ۞ وَاَطَلَقَ ٱلْلَأُ مِنْهُمْ أَنِ آمْشُوا وَآصَيرُوا عَلَىٓ ءَالِهَتِكُوْ إِنَّ هَٰذَا لَشَيْءٌ يُكُودُ ۞ مَا شِعْنَا بِهَذَا فِي ٱلْمِلَّةِ ٱلْآخِرَةِ إِنَّ هَٰذَا إِلَّا ٱخْلِلَتُ ۞ وقالوا إِن وقالوا

<sup>(</sup>۱) في صحيح مسلم (۱/٥٦ ـ ٥٧ رقم ٢٧/٤٥).

<sup>(</sup>٢) أي في صحيح مسلم (٥٩/١) . ٦٠ رقم ٣١/٥٢).

له هنا: ﴿ أَينَا لَتَارِكُواْ عَالِهَتِنَا لِشَاعِي مَجْنُونِ ﴾ [الصافات: ٣٦]، فكذّبهم الله عزّ وجلّ وردّ ذلك عليهم عن رسوله ﷺ فقال: ﴿ بَلْ جَآءَ بِالْحَقّ وَصَدُقَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ [الصافات: ٣٧] إلى آخر الآيات، ثم قال في شأن من قَبِلها: ﴿ إِلَّا عِبَادَ اللّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴿ أُولَتِكَ لَمُمْ رِزْقٌ مَعْلُومٌ فَوَرَكَةٌ وَهُم مُكْرَمُونَ ﴾ قل في جنّنتِ النّعِيمِ ﴾ [الصافات] إلى آخر الآيات، وقال تعالى: ﴿ مَن خَلَة مِنْهُ وَهُم مِن فَنع يَومَيذٍ عَلمُونَ ﴾ [النمل: ٨٩].

وفي الصحيح (١) عن أبي موسى رضي عن النبي على قال: «مثلُ ما بعثني الله به من الهدى والعلم كمثلِ الغيثِ الكثيرِ أصاب أرضاً فكان منها نقيةٌ قبِلت الماء فأنبتت الكلا والعُشبَ الكثيرَ، وكانت منها أجادبُ أمسكت الماء فنفع الله بها الناسَ فشربوا وسقوا وزرعوا، وأصاب منها طائفة أخرى إنما هي قيعانٌ لا تُمسِك ماء ولا تُنبت كلاً، فذلك مَثَلُ من فقه في دين الله ونفعه ما بعثني الله به فعلم وعلم، ومثلُ من لم يرفع بذلك رأساً ولم يقبل هدى الله الذي أرسلتُ به».

#### [٤ \_ الانقياد لما دلّت عليه]

(و) الرابع (الانقياد) لما دلّت عليه، المنافي لترك ذلك، قال الله عز وجل : ﴿ وَأَنِيبُواْ إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُواْ لَهُ ﴾ [الزمر: ٥٤]، وقال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِّمَّنَ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ ﴾ [النساء: ١٢٥]، وقال تعالى: ﴿ وَمَن يُسْلِمْ وَجْهَهُ إِلَى اللهِ وَهُو مُحْسِنٌ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوَثْقَيُّ ﴾ [لقمان: ٢٢]، أي: بلا إله إلا الله ﴿ وَإِلَى اللهِ عَنقِبَهُ الْأَمُورِ ﴾ [لقمان: ٢٢].

ومعنى يسلم وجهَه أي ينقاد، وهو محسنٌ موحد، ومن لم يسلم وجهَه إلى الله ولم يكُ محسِناً فإنه لم يستمسك بالعروة الوثقى، وهو المعنيُ بقوله عزّ وجلّ بعد ذلك: ﴿وَمَن كَفَرَ فَلَا يَحْزُنكَ كُفْرُهُۥ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ فَنُنِيَّتُهُم بِمَا عَمِلُواً إِنَّ اللّهَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُودِ ﴿ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللهَ اللهُ الله

وفي حديث صحيح (٢) أن رسولَ الله ﷺ قال: «لا يؤمن أحدُكم حتى يكونَ هواه تبعاً لما جئتُ به»، وهذا هو تمامُ الانقيادِ وغايتُه.

<sup>(</sup>١) البخاري (١/ ١٧٥ رقم ٧٩)، ومسلم (٤/ ١٧٨٧ رقم ٢٢٨٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي عاصم في «السنة» رقم (١٥)، والبيهقي في «المدخل» (ص١٨٨)، وابن=

#### [٥ ـ الصدق المنافي للكذب]

وقال تعالىٰ في شأن المنافقين الذين قالوها كذباً: ﴿وَمِنَ النَاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا إِللّهِ وَبِالْيُوْمِ الْآخِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ۞ يُحَدِعُونَ اللّهَ وَالّذِينَ ءَامَنُوا وَمَا يَخْدَعُونَ إِلّاَ أَنْسُهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ۞ فِي قُلُوبِهِم مَرَضٌ فَزَادَهُمُ اللّهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ بِمَا كَانُوا يَكْذِبُونَ ۞﴾ [البقرة].

وكم ذكر الله تعالى من شأنهم وأبدى وأعاد وكشف أستارَهم وهتكها وأبدى فضائحَهم في غير ما موضعٍ من كتابه كالبقرة وآلِ عمرانَ والنساءَ والأنفالِ والتوبةِ وسورة كاملةٍ في شأنهم وغيرِ ذلك.

بطة في «الإبانة» (١/ ٣٨٧)، والخطيب في «تاريخ بغداد» (١٩ ٣٦٩)، والبغوي في «شرح السنة» (١/ ٢١٢ \_ ٢١٣ رقم ١٠٤)، وابن الجوزي في «ذم الهوى» (ص١٨)، والحسن بن سفيان النَّسوي في «الأربعين» له رقم (٩).

كلهم عن نعيم بن حماد، وهو ضعيف لكثرة خطئه وقد اتهمه بعضهم.

وقال ابن رجب في «جامع العلوم والحكم» (٢/ ٣٩٤): «تصحيح هذا الحديث بعيدٌ جداً من وجوه: (منها): أنه حديث يتفرّد به نُعيمُ بن حماد المروزي، ونعيم هذا وإن كان وثقه جماعة من الأئمة، وخرَّج له البخاري، فإن أئمة الحديث كانوا يحسنون به الظنَّ، لِصلابته في السنة، وتشدُّده في الرَّدُ على أهل الأهواء، وكانوا ينسبونه إلى أنه يَهِمُ ويُشبّه عليه في بعض الأحاديث، فلما كثرَ عثورُهم على مناكيره، حكموا عليه بالضَّعف...

<sup>(</sup>ومنها): أنه قد اختلف على نُعيم في إسناده، فروي عنه، عن الثقفي، عن هشام، ورُوي عنه عن الثقفي، حدَّثنا بعضُ مشيختنا هشام أو غيره، وعلى هذه الرواية، فيكون شيخ الثقفي غير معروف عينه، ورُوي عنه، عن الثقفي، حدَّثنا بعض مشيختنا حدثنا هشام أو غيره، فعلى هذه الرواية، فالثقفي رواه عن شيخ مجهول، وشيخه رواه عن غير مُعيِّن، فتزدادُ الجهالةُ في إسناده. (ومنها): أن في إسناده (عُقبة بن أوس السدوسي البصري) ويقال فيه يعقوب بن أوس أيضاً، وقد خرَّج له أبو داود والنسائي وابن ماجه حديثاً عن عبد الله بن عمرو ويقال: عبد الله بن عمرو، وقد اضطرب في إسناده، وقد وثقه العجلي، وابن سعد، وابن حبان، وقال ابن خزيمة: روى عنه ابن سيرين مع جلالته، وقال ابن عبد البر: هو مجهول...

وفي الصحيحين (١) عن معاذ بن جبل في عن النبي على: «ما من أحد يشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً عبدُه ورسولُه صِدْقاً من قلبه إلا حرمه الله على النار»، فاشترط في إنجاء مَن قال هذه الكلمة من النار ـ أن يقولَها صدقاً من قلبه، فلا ينفعه مجردُ التلفظِ بدون مواطأةِ القلب.

وفيهما (٢) أيضاً من حديث أنس بن مالك (٣) وطلحة بن عبيد الله (٤) وفيهما الأعرابي وهو ضِمام بن ثعلبة وافد بني سعد بن بكر لما سأل رسول الله على عن شرائع الإسلام فأخبره، قال: هل علي غيرها؟ قال: «لا، إلا أن تَطوّع»، قال: والله لا أزيد عليها ولا أنقص منها، فقال رسول الله على: «أفلح إن صدق»، وفي بعض الروايات (٥): «إن صدق ليدخُلن الجنة»، فاشترط في فلاحه ودخول الجنة أن يكون صادقاً.

### [٦ ـ الإخلاص وتصفية العمل بصالح النية عن شوائب الشرك]

(و) السادس (الإخلاص) وهو تصفية العملِ بصالح النية عن جميع شوائبِ الشِّرك، قال تبارك وتعالى: ﴿ أَلَا يَلَهُ الدِّينُ الْخَالِصُ ﴾ [الزمر: ٣]، وقال تعالى: ﴿ وَمَا أَمُرُوٓا إِلّا لِيَعَبُدُوا اللّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَاءَ ﴾ [البينة: ٥] الآية، وقال تعالى: ﴿ فَأَعْبُدِ اللّهَ مُخْلِصًا لَهُ الدِّينَ ﴾ فَالمِينَ فَا أَمْدُ اللّهِ مُخْلِصًا لَهُ الدِّينَ ﴾ [الزمر: ١١]، ﴿ قَالِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ مِن النّارِ وَلَن يَجِدَ لَهُمْ نَصِيرًا ﴿ وَاللّهُ اللهُ ال

وفي الصحيح (٦) عن أبر هريرة عن النبي ﷺ: «أسعدُ الناسِ بشفاعتي من قال لا إله إلا الله خالصاً من قاب أو نفسِه».

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱/۲۲ رقم ۲۸)، ومسلم (۱/ ۱۱ رقم ۳۲).

<sup>(</sup>٢) أي في الصحيحين.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (١٤٨/١ ـ ١٤٩ رقم ٦٣)، ومسلم (١/ ٤١ ـ ٤٢ رقم ١٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في صحيحه (١/ ٤٠ ـ ٤١ رقم ١١).

<sup>(</sup>٥) أخرجها مسلم رقم (١٢) من حديث أنس.

<sup>(</sup>٦) البخاري (١/ ١٩٣ رقم ٩٩) و(١١/ ٤١٨ رقم ٢٥٧٠).

وفي الصحيح (١٠ عن عتبانَ بنِ مالكِ ﷺ عن النبيّ ﷺ قال: «إن الله حرم على النار من قال لا إله إلاّ الله يبتغي بذلك وجهَ الله عزّ وجلّ».

وفي جامع الترمذي (٢) عن أبي هريرة ﴿ الله عَلَيْهُ قال: قال رسولُ الله عَلَيْهُ: «ما قال عبدٌ قطُ لا إله إلاّ الله مخلصاً إلاّ فُتحت له أبوابُ السماء حتى تُفْضِي إلى العرشِ ما اجتُنبت الكبائرُ»، قال الترمذي: هذا حديث حسنٌ غريبٌ من هذا الوجه.

وللنسائي في اليوم والليلة (٣) من حديث رجلين من الصحابة عن النبي ﷺ: «من قال لا إله إلاّ الله وحده لا شريكَ له، له الملك وله الحمدُ وهو على كل شيء قديرٌ، مخلِصاً بها قلبُه يُصدِّق بها لسانُه إلاّ فَتق الله لها السماءَ فتقاً حتى ينظُرَ إلى قائلها من أهل الأرض، وحُقَّ لعبدِ نظر الله إليه أن يُغطِيّه سُؤلَه».

# ٧ ـ محبة هذه الكلمة وما اقتضته ودلّت عليه ومحبة أهلها العاملين بها]

(و) السابع (المحبة) لهذه الكلمة ولما اقتضته ودلّت عليه ولأهلها العاملين بها الملتزمين لشروطها، وبُغضُ ما ناقض ذلك، قال الله عز وجلّ: ﴿وَمِنَ النّاسِ مَن يَنْخِذُ مِن دُونِ اللّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِ اللّهِ وَالّذِينَ ءَامَنُواۤ أَشَدُ حُبًا يِللّهِ ﴿ وَالسِقرة: ١٦٥]، وقال تعالىٰ: ﴿ يَكَانَبُهُ اللّهِ مِن يَرْنَدُ مِنكُمْ عَن دِينِهِ مَسَوْفَ يَأْتِي اللّهُ يِقَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُونَهُ وَاللّهُ وَلا يَعَافُونَ لَوْمَةً لَآبِمُ إِللّهُ وَالمائدة: ٥٤].

فأخبرنا الله عزّ وجلّ أن عبادَه المؤمنين أشدُّ حباً له، وذلك لأنهم لم يُشركوا معه في محبّته أحداً كما فعل مُدَّعو محبتِه من المشركين الذين اتخذوا من دونه أنداداً يحبونه كحبه، وعلامةُ حبُّ العبدِ ربَّه تقديمُ مَحابًه وإن خالفت هواه، وبغضُ ما يُبغض ربُّه وإن مال إليه هواه، وموالاةُ من والى الله ورسولَه ومعاداةُ من عاداه، واتباعُ رسوله يَظِيُّ واقتفاءُ أثره وقَبولُ هداه.

<sup>(</sup>١) البخاري (١/١٩٥ رقم ٤٢٥)، ومسلم (١/ ٤٥٥ \_ ٤٥٦ رقم ٣٣/٢٦٣).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٣) صُوره رقم ٢٨ بسند ضعيف فيه: محمد بن عبد الله بن ميمون بن مُسَيْكة. قال عنه ابن حجر في «التقريب» رقم (٦٠٥١): مقبول.

وفيه أيضاً: يعقوب بن عاصم، قال عنه ابن حجر في «التقريب» رقم (٧٨٢٠): مقبول.

وكلُّ هذه العلاماتِ شروطٌ في المحبة لا يُتصوَّر وجودُ المحبةِ مع عدم شرطٍ منها، قال الله تبارك وتعالىٰ: ﴿أَرَيَّتَ مَنِ التَّخَذَ إِلَنهَهُ هَوَيْكُ أَفَأَنَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلًا﴾ [الفرقان: ٤٣] الآيات، وقال تعالىٰ: ﴿أَفَرَءَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَيْكُ وَأَضَلَهُ اللهُ عَلَى عِلْمِ وَخَتَمَ عَلَى سَمِّعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى عَلَى عِلْمِ وَخَتَمَ عَلَى سَمِّعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ عِشْنُوةً فَمَن يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللهَّ ﴾ [الجاثية: ٢٣].

فكلُّ من عبدَ مع الله غيرَه فهو في الحقيقة عبدٌ لهواه، بل كلُّ ما عُصيَ الله به من الذنوب فسببُه تقديمُ العبدِ هواه على أوامر الله عزّ وجلّ ونواهيه، وقال تعالى في شأن الموالاة والمعاداة فيه: ﴿قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوّةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذَ قَلُمُ اللهُ عَنْ الموالاة والمعاداة فيه: ﴿قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوّةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذَ قَالُوا لِقَوْمِمْ إِنّا بُرَء وَلَا مِنكُمْ وَمِمّا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ كَفَرْنَا بِكُرُ وَبَدًا بَيْنَا وَبَيْنَكُمُ الْعَدَوَةُ وَالْبَغْضَاةُ اللهُ عَنَى تُومِنُونَ وَقَالُ تعالى: ﴿لَا يَجِدُ قَوْمًا يُومِنُونَ إِللّهِ وَقَدْدُهُ وَلَا يَعْلَى: ﴿لَا يَجِدُ قَوْمًا يُومِنُونَ إِللّهِ وَالْمَوْدِ اللّهِ وَالْمَوْدُ وَلَ كَانَوْ عَالَيْ عَلَى اللّهُ مَنْ حَاذَ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُواْ عَالَى اللّهِ مَا اللّهِ اللّهِ وَالْمَحِدِدُة : ٢٢] الآية .

وقى ال تعالى : ﴿ يَا أَبُهُ الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَتَخِذُوا الْبَهُودَ وَالنَّمَدُونَ أَوْلِيَا أَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَا لَهُ بَعْضُ وَمَن يَتَوَلَّمُ مِنكُمْ فَإِنَّهُ مِنهُمْ ﴾ [المائدة: ٥١] الآيات، وقال تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَتَخِذُوا الْحَكُفُر عَلَى الْإِيمَانِ وَمَن يَتُولَهُم لَا تَتَخَدُوا الصَّحُفُر عَلَى الْإِيمَانِ وَمَن يَتُولَهُم مِنكُمُ فَأُولِيَكَ مُهُمُ الظَّلِلُونَ ﴿ إِلَيهَ اللّهِ وَالتوبة الآيتين . وقال تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهُا الّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَعَلَى اللّهُ وَمَن يَتُولُهُم تَنْخُدُوا عَدُوى وَعَدُولُهُمْ أَوْلِيَاتَهُ ﴾ [الممتحنة: ١] إلى آخر السورة، وغير ذلك من الآيات .

وقال تعالىٰ في اشتراط اتباع رسولِه ﷺ: ﴿قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللّهَ فَاتَبِعُونِ يُحْبِبَكُمُ اللّهُ وَيَغَفِرَ لَكُمْ ذُنُوبَكُرُ وَاللّهُ عَفُورٌ تَحِيمُ ۞ قُلْ أَطِيعُواْ اللّهَ وَالرَسُولَ فَإِن تَوَلَّوْا فَإِنَّ اللّهَ لَا يُحِبُ ٱلْكَفْرِينَ ۞﴾ [آل عمران].

وقال رسولُ الله ﷺ: «ثلاثٌ من كنّ فيه وجد بهن حلاوة الإيمان: أن يكون الله ورسولُه أحبً إليه مما سواهما، وأن يُحبّ المرءَ لا يحبه إلاّ لله، وأن يكرَه أن يعود في الكفر بعد إذ أنقذه الله منه كما يكره أن يُقذَفَ في النار»، أخرجاه (١) من حديث أنس ﷺ.

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱/۷۲ رقم ۲۱)، ومسلم (۱/۲۲ رقم ۲۸/۳۶).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۱/۸۸ رقم ۱۵)، ومسلم (۱/۲۷ رقم ۷۰/٤٤) من حديث أنس.

أحدُكم حتى أكونَ أحبُّ إليه من ولده ووالله والناسِ أجمعين».

وفي كتاب الحجة (١) بسند صحيح عن عبد الله بن عمرو بن العاص الله قال: قال رسول الله على: «لا يؤمن أحدُكم حتى يكونَ هواه تبعاً لما جئتُ به»، وذلك الذي جاء به الرسولُ على هو الخبرُ عن الله، والأمرُ بما يحبه الله ويرضاه، والنهيُ عما يكرهه ويأباه، فإذا امتثل العبدُ ما أمره الله به واجتنب ما نهى الله عنه، وإن كان ذلك مخالفاً لهواه كان مؤمناً حقاً، فكيف إذا كان لا يهوَى سوى ذلك، وفي الحديث: «أوثقُ عُرى الإيمانِ الحبُ في الله والبغضُ فيه» (١).

وقال ابن عباس<sup>(٣)</sup> رضي الله عنهما: (من أحبَّ في الله وأبغض في الله، ووالى في الله، وعادى في الله، فإنما تُنال ولايةُ الله بذلك).

وقد أصبح غالبُ مواخاةِ الناسِ اليوم على أمر الدنيا، وذلك لا يُجدي على أهله شيئاً.

وقال الحسن البصري<sup>(٤)</sup> وغيرُه من السلف: (ادعَى قومٌ محبةَ الله عزّ وجلّ فابتلاهُم الله بهذه الآية: ﴿قُلْ إِن كُنتُم تُحِبُّونَ اللّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبَكُمُ اللّهُ وَيَغْفِرَ لَكُمْ ذُنُوبَكُمُّ

<sup>= \*</sup> البخاري (١/ ٥٨ رقم ١٤) من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>۱) كتاب "الحجة" لأبي الفتح نصر بن إبراهيم المقدسي الفقيه الزاهد نزيل دمشق، وكتابه هذا هو كتاب "الحجة على تارك المحجة" يتضمن أصول الدين على قواعد أهل الحديث والسنة. انظر "جامع العلوم والحكم" (۲/ ٣٩٣) لابن رجب.

وقد تقدم تخريج الحديث قريباً وهو حديث ضعيف، والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في «الصغير» (١/ ٢٢٣ ـ ٢٢٤)، و«الأوسط» رقم (٤٤٧٩) و«الكبير» رقم (١٠٥٣١)، و«الطيالسي» (١/ ٢٣ ـ منحة المعبود) ومن طريقه البيهقي في «الآداب» رقم (٢٢٨) من طريق الصعق بن حزن، عن عقيل بن الجعدي، عن أبي إسحاق الهمداني، عن سويد بن غفلة، عن عبد الله بن مسعود رضى الله عنه.

وأورده الهيثمي في «المجمع» (١/ ٩٠) وقال: «رواه الطبراني في «الصغير»، وفيه عقيل بن الجعد، قال البخاري: منكر الحديث» اهـ.

قلت: وقال العقيلي في «الضعفاء» (٣/ ٤٠٨): «حديثه غير محفوظ، ولا يعرف إلا به»، ثم أورد ما قاله البخاري.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٣١/ ٣٦٨ رقم ١٦٦١٩) وأخرجه ابن المبارك في الزهد (ص١٢٠) من طريق سفيان عن ليث.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» رقم (٦٨٤٥) و(٦٨٤٦) عنه وهو مرسل.

وَاللَّهُ عَنُورٌ رَّحِيبٌ ﴿ أَلَى عُواْ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَإِن تَوَلَّوْا فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُ ٱلكَفِرِينَ ﴿ ﴾ ) [آل عمران].

وقال البخاري<sup>(۱)</sup> رحمه الله تعالى: حدّثنا محمدُ بنُ سِنان قال: حدثنا فُلَيْحُ قال: حدثنا فُلَيْحُ قال: حدّثنا هلالُ بنُ عليِّ عن عطاء بن يسارِ عن أبي هريرة على أن رسولَ الله على قال: «كلَّ أمتي يدخُلون الجنة إلا من أبي»، قالوا: يا رسولَ الله ومن يأبي؟ قال: «من أطاعني دخل الجنة، ومن عصاني فقد أبي».

قال: حدّثنا محمدُ بنُ عبادة أخبرنا يزيدُ حدثنا سليمٌ - وأثنى عليه - حدثنا سعيدُ بنُ مِيناء حدثنا - أو سمعتُ - جابرُ بنُ عبد الله على يقول: جاءت ملائكة إلى النبي على وهو نائمٌ فقال بعضهم: إنه نائمٌ، وقال بعضهم: إن العينَ نائمةٌ والقلبَ يقظانُ. فقالوا: إن لصاحبكم هذا مثلاً فاضربوا له مثلاً، فقال بعضهم: إنه نائمٌ، وقال بعضهم: إن العينَ نائمةٌ والقلبَ يقظانُ، فقالوا: إن مثله كمثل رجلِ بنى داراً وجعل فيها مأدبة وبعث داعياً، فمن أجاب الداعيَ دخل الدارَ وأكل من المأدبة، ومن لم يُجب الداعيَ لم يدخل الدارَ ولم يأكل من المأدبة. فقالوا: فالدارُ الجنةُ والداعي محمدٌ على فمن أطاع محمداً على فقد أطاع الله، ومن عصى محمداً على فقد عصى الله، ومحمدٌ على فرقُ بين الناس (٢).

ومن هنا يُعلم أنه لا تتم شهادةُ أن لا إله إلاّ الله إلا بشهادة أن محمداً رسولُ الله ﷺ، فإذا عُلم أنه لا تتم محبةُ الله عزّ وجلّ إلاّ بمحبّة ما يحبه وكراهةِ ما يكرهه، فلا طريقَ إلى معرفة ما يحبه تعالىٰ وما يرضاه، وما يكرهه ويأباه إلاّ باتباع ما أمر به رسولُ الله ﷺ واجتنابِ ما نهى عنه، فصارت محبتُه مستلزمةً لمحبة

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (۱۳/ ۲٤٩ رقم ۷۲۸۰).

ووهم الحاكم فاستدركه (١/٥٥) وقال: على شرط الشيخين ولم يخرجاه ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري (۱۳/ ۲٤٩ رقم ۷۲۸۱).

فرَّق: بتشديد الراء فعلاً ماضياً.

وفرُق: بسكون الراء والتنوين، وكلاهما متجه. قاله ابن حجر في «الفتح» (٢٥٦/١٣). والمعنى: أي يفرق بين المؤمنين والكافرين بتصديقه وتكذيبه.

رسولِ الله وتصديقِه ومتابعتِه، ولهذا قرن محبّتَه بمحبة رسولِ الله ﷺ في مواضعَ كثيرةِ من القرآن؛ كقوله عز وجلّ: ﴿ قُلْ إِن كَانَ ءَابَآ وَكُمْ وَأَتَاوَكُمْ وَالْخَوْنَكُمُ وَأَنْوَجُكُمْ وَأَنْوَجُكُمْ وَأَنْوَجُكُمْ وَأَنْوَجُكُمْ وَأَنْوَجُكُمْ وَأَنْوَكُمُ وَأَنْوَجُكُمْ وَأَنْوَجُكُمْ وَأَنْوَجُكُمْ وَأَنْوَكُمُ وَأَمْوَلُكُمْ وَأَمْوَلُكُمْ وَأَمْوَلُكُمْ وَأَمْوَلُكُمْ وَأَمْوَلُكُمْ وَأَمْوَلُكُمْ وَأَمْوَلُكُمْ وَأَمْوَلُكُمْ وَأَمْوَلُهُ وَمُسْلِكُنُ تَرْضَوْنَهُمَ أَحُبُ إِلَيْكُمْ مِنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ وَنَرَبُّهُوا حَتَى يَأْتِكُ اللّهُ بِأَمْرِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ وَنَرَبُهُوا حَتَى يَأْتِكُ اللّهُ بِأَمْرِهِ وَاللّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمُ اللّهُ اللّهُ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ وَنُهُوا حَتَى يَأْتِكُ اللّهُ بِأَمْرِهِ وَاللّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

# [أحاديث أن الشهادتين سبب دخول الجنة لا تنافي أحاديث الوعيد]

ثم اعلم أن الأحاديث الدالة على أن الشهادتين سببٌ لدخول الجنة والنجاة من النار لا تناقُضَ بينها وبين أحاديثِ الوعيدِ التي فيها: من فعل ذنبَ كذا فالجنة عليه حرامٌ، أو لا يدخل الجنة من فعل كذا، لإمكان الجمعِ بين النصوصِ بأنها جنانٌ كثيرةٌ كما أخبر النبيُ عليه وبأن أهلَ الجنةِ أيضاً متفاوتون في دخولِ الجنة في السّبقِ وارتفاعِ المنازل، فيكون فاعلُ هذا الذنبِ لا يدخل الجنة التي أُعِدَّتُ لمن لم يرتكب ذلك لمن لم يرتكبه، أو لا يدخُلها في الوقت الذي يدخل فيه من لم يرتكب ذلك الذنب، وهذا واضحٌ مفهومٌ للعارف بلغة العرب.

وكذلك لا تناقض بين الأحاديث التي فيها تحريم أهل هاتين الشهادتين على النار، وبين الأحاديث التي فيها إخراجهم منها بعد أن صاروا حُمَما، لإمكان الجمع بأن تحريم من يدخلها بذنبه من أهل التوحيد بأن تحريمه عليها يكون بعد خروجه منها برحمة الله ثم بشفاعة الشافعين، ثم يغتسلون في نهر الحياة ويدخُلون الجنة، فحينئذ قد حُرَموا عليها فلا تَمَسُّهم بعد ذلك، أو أن يكون المرادُ أنهم يحرمون مطلقاً على النار التي أُعِدت للكافرين التي لا يَخرُج منها من دخلها، وهي ما عدا الطبقة العليا من النار التي يدخلها بعض عصاة أهل التوحيد ممن شاء الله تعالى عقابه وتطهيرَه بها على قذر ذنبِه، ثم يخرجون فلا يبقى فيها أحد. وهذه إشارة كافية في هذا الموضع، وسنذكر إن شاء الله تعالى بسط ذلك في موضعه عند ذكر الشفاعات، ونذكر الأحاديث التي فيها هذا وهذا، والأحاديث التي يكون بها الجمع بين ذلك.

وقد ذكر الحافظُ ابنُ رجب رحمه الله تعالىٰ في هذا الباب كلاماً حسناً بعد

سياقِه حديثَ معاذِ وحديثَ عَتبانَ وحديثَ أبي ذر وحديثَ عُبادةَ، وقد تقدمت مع غيرها من الأحاديث.

قال: وأحاديثُ هذا البابِ نوعان: أحدُهما ما فيه أن من أتى بالشهادتين دخل الجنة ولم يُحْجَب عنها، وهذا ظاهرٌ، فإن النارَ لا يخلّد فيها أحدٌ من أهل التوحيدِ الخالصِ، بل يدخل الجنة ولا يُحجب عنها إذا طَهُر من ذنوبه بالنار، وقد يعفو الله عنه فيدخله الجنة بلا عقابِ قبلُ.

وحديثُ أبي ذرِّ معناه أن الزنا والسرقة لا يمنعانِ دخولَ الجنةِ مع التوحيد، وهذا حقَّ لا مِزية فيه، وليس فيه أن لا يُعذَّبَ عليها مع التوحيد، وفي مسند البزارِ(١) عن أبي هريرة والله مرفوعاً: «من قال لا إله إلاّ الله نفعته يوماً من الدهر يُصيبه قبل ذلك ما أصابه».

الثاني: فيه أن يُحرَّم على النار، وقد حمله بعضُهم على الخلود فيها أو على ما يُخلِّد فيها أهلُها، وهي ما عدا الدرْكَ الأعلى من النار، فإن الدركَ الأعلى يدخله كثيرٌ من عصاة الموحِّدين بذنوبهم ثم يخرجون بشفاعة الشافعين وبرحمة أرحم الراحمين.

وفي الصحيحين (٢٠): «أن الله تعالىٰ يقول: وعزتي وجلالي لأُخرِجَنَّ من النار من قال لا إِلٰه إِلاَ الله».

<sup>(</sup>۱) (۱۰/۱ رقم ٣)، وقال البزار. وهذا لا نعلمه يروى عن النبي ﷺ إلا بهذا الإسناد، ورواه عيسى بن يونس عن الثوري عن منصور أيضاً، وقد روي عن أبي هريرة موقوفاً ورفعه أصح.

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١٧/١) وقال: رواه البزار، والطبراني في «الأوسط» ـ رقم (٤و٥ مجمع البحرين) والصغير ـ (١/١٤٠) ـ ورجاله رجال الصحيح.

وأخرجه أبو نعيم في «الحلية» (٤٦/٥)، والخطيب في «الموضح» (٢/٥/٢) من طريق سفيان، عن منصور، عن هلال بن يساف عن الأغرّ، عن أبي هريرة مرفوعاً به.

وذكره السيوطي في جامعه (٦/ ١٨٨) ورمز لحسنه، وصححه الألباني في «صحيح الجامع» رقم (٦٤٣٤)، وأورده في «الصحيحة» رقم (١٩٣٢).

وخلاصة القول أن الحديث صحيح، والله أعلم.

 <sup>(</sup>۲) البخاري (۱۳/۱۳ ـ ٤٧٤ رقم ۷۵۱۰)، ومسلم (۱/۱۸۲ ـ ۱۸۶ رقم ۱۹۳).
 من حدیث أنس الطویل في الشفاعة، وقد ذکر في عدة مواطن من هذا الکتاب.

وقالت طائفةٌ من العلماء (١٠): المرادُ من هذه الأحاديثِ أن لا إله إلاّ الله سببٌ لدخول الجنةِ والنجاةِ من النار ومقتضِ لذلك، ولكن المقتضي لا يعمل عمله إلاّ باستجماع شروطِه وانتفاء موانعهِ، فقد يتخلف عنه مقتضاه لفوات شرطٍ من شروطه أو لوجود مانع، وهذا قولُ الحسنِ ووهبِ بنِ منبه وهو أظهرُ.

وقال الحسنُ للفَرَزْدق وهو يدفِن امرأته: ما أعددتَ لهذا اليوم؟ قال: شهادةً أن لا إله إلاّ الله منذ سبعين سنةً. قال الحسن: نِعْمَ العِدّةُ، لكنّ للا إله إلاّ الله شروطاً، فإياك وقذفَ المحصَنات.

وقيل للحسن (٢٠): «إن ناساً يقولون: من قال لا إله إلا الله دخل الجنة، فقال: من قال لا إله إلا الله فأدى حقها وفرضَها دخل الجنة».

وقال وهبُ بن منبّه (٣) لمن سأله: «أليس مفتاحُ الجنةِ لا إله إلاّ الله؟ قال: بلى، ولكن ما من مفتاح إلاّ له أسنانٌ، فإن أتيتَ بمفتاح له أسنانٌ فُتح لك، وإلاّ لم يُفتحُ لك».

وهذا الحديث: «إن مفتاحَ الجنة لا إله إلاّ الله»، أخرجه الإمام أحمدُ (٤)

<sup>(</sup>١) انظر: «جامع العلوم والحكم» (١/ ٥٢٢).

<sup>(</sup>٢) أخرج الطبراني في «الكبير» رقم (٥٠٧٤)، وأبو نعيم في «الحلية» (٩/ ٢٥٤) من حديث زيد بن أرقم مرفوعاً: «من قال لا إله إلا الله مخلصاً دخلَ المجنّة»، قال: وقال رسول الله ﷺ: «إخلاصُهُ أن يحجزَهُ عمًّا حَرَّم الله عليه».

وفي إسناده أبو داود نفيع متروك وقد كذَّبه ابن معين.

والهيثم بن جماز: ضعيف.

وأخرجُ الطبراني في «الأوسط» رقم (١٢٣٥) من طريق آخر وفيه عبد الرحمٰن بن غزوان، قال الهيثمي في «المجمع» (١٨/١)) «وهو وضاع» اهـ.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في "صحيحه" معلقاً (١٠٩/٣)، وقد وصله البخاري في "التاريخ" (١/٩)،
 (٩٥)، وأبو نعيم في "الحلية" (١/٤٤).

<sup>(</sup>٤) لم أجده في المسند بهذا اللفظ.

بلُ وجدته في المسند (٧٤٢/٥)، والبزار (٩/١ رقم ٢ ـ كشف)، وأبو نعيم في "صفة الجنة" رقم (١٨٥)، وابن عدي في "الكامل" (١٣٥٦/٤) من حديث معاذ بن جبل مرفوعاً بلفظ: «مفاتيح الجنة شهادة أن لا إله إلا الله بسند منقطع ضعيف.

شهر بن حوشب لم يسمع من معاذ.

وإسماعيل بن عياش روايته عن أهل الحجاز ضعيفة وهذا منها.

بإسناد منقطع عن معاذ و الله على قال: قال لي رسولُ الله ﷺ: «إذا سألك أهلُ اليمنِ عن مفتاح الجنةِ فقل لا إله إلا الله».

ويدلّ على هذا كونُ النبيّ عَلَيْ رتّب دخولَ الجنةِ على الأعمال الصالحةِ في كثير من النصوص، كما في الصحيحين (١) عن أبي أيوبَ أن رجلاً، قال: يا رسول الله، أخبِرني بعملٍ يُدخلني الجنة، قال: «تعبد الله لا تُشرك به شيئاً، وتقيم الصلاة وتؤتي الزكاة وتصل الرحم».

وفي صحيح مسلم (٢) عن أبي هريرة ولله أن رجلاً قال: يا رسول الله، دُلّني على عمل إذا عَمِلْتُه دخلتُ الجنة، قال: «تعبد الله لا تُشْرِك به شيئاً، وتقيم الصلاة المكتوبة، وتؤدّي الزكاة المفروضة، وتصوم رمضان»، فقال الرجل: والذي نفسي بيده لا أزيدُ على هذا شيئاً ولا أنقُص منه، فقال النبي على المجنة فلينظر إلى هذا».

وفي المسند (٣) عن بشير بن الخصاصية، قال: أتيتُ النبيَّ عَلَيْ لأبايعَه، فاشترط عليَّ شهادةً أن لا إله إلاّ الله وأن محمداً رسول الله، وأن أقيم الصلاة وأن أوتي الزكاة وأحبَّ حَجة الإسلام وأن أصوم رمضان وأن أجاهد في سبيل الله، فقلت: يا رسول الله، أما اثنتين فوالله ما أطيقُهما، الجهاد والصدقة. فقبض رسول الله عَلَيْ ثم حركها وقال: «فلا جهاد، ولا صدقة! فبمَ يدخُل الجنة إذا؟» قلت: أبايعُك، فبايعتُه عليهن كلّهنَ.

ففي الحديث أن الجهاد والصدقة شرطٌ في دخول الجنةِ مع حصولِ التوحيد والصلاةِ والصيام والحج.

ونظيرُ هذا أن النبيِّ ﷺ قال: «أُمِرت أن أقاتلَ الناسَ حتى يشهدوا أن لا إله

<sup>(</sup>١) البخاري (١٠/٤١٤ رقم ٥٩٨٣)، ومسلم (١/٤٢ ـ ٤٣ رقم ١٣).

<sup>(</sup>٢) في صحيحه (١/ ٤٤ رقم ١٤). قلت: وأخرجه البخاري (٣/ ٢٦١ رقم ١٣٩٧).

<sup>(</sup>٣) أي في مسند أحمد (٥/ ٢٢٤) بسند حسن.

وفيه أبو المثنى العبدي واسمه (مؤثر بن عفارة العبدي الكوفي) لم يجرحه أبو حاتم، ووثقه ابن حبان. وقال الحافظ في «التقريب»: مقبول.

وقد ذهبت طائفة إلى أن هذه الأحاديث المذكورة أولاً وما في معناها كانت قبل نزولِ الفرائضِ والحدود، منهم الزهريُ والثوريُ وغيرُهما، وهذا بعيدٌ جداً، فإن كثيراً منها كانت بالمدينة بعد نزولِ الفرائضِ والحدود، وفي بعضها أنه كان في غزوة تبوك وهي في آخر حياة النبيُ ﷺ، وهؤلاء منهم من يقول: هذه الأحاديث منسوخة، ومنهم من يقول هي محكمة ولكن ضُمّ إليها شرائط، ويلتفت هذا إلى أن زيادة النص هل هي نسخ أم لا؟ والخلاف في ذلك بين الأصوليين مشهور، وقد صرح الثوريُ بأنها منسوخة، وأنه نسخَتْها الفرائضُ والحدود.

وقد يكون مرادُهم بالنسخ البيانَ والإيضاح، فإن السلفَ كانوا يطلقون النسخَ على مثل ذلك كثيراً ويكون مرادُهم أن آياتِ الفرائضِ والحدودِ تبين توقفَ دخولِ أهلِ الجنة والنجاةِ من النار على فعل الفرائضِ واجتنابِ المحارم، فصارت

 <sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱/ ۷۵ رقم ۲۵)، ومسلم (۳/ ۵۳ رقم ۲۲) من حديث ابن عمر.
 \* وأخرجه البخاري (۱/ ٤٩٧) رقم ۳۹۲) من حديث أنس.

وقد تقدم حدیث أبي هریرة قریباً مع بیان طرقه.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجها آنفاً.

النصوصُ منسوخةً أي مبينةً مفسرةً، ونصوصُ الحدودِ والفرائضِ ناسخةً أي مفسرةً لمعنى تلك النصوصِ موضحةً لها.

وقالت طائفة: تلك النصوص المطلقة قد جاءت مقيدة في أحاديث أُخَرَ، ففي بعضها: «من قال لا إله إلا الله مخلصاً دخل الجنّة»(۱)، وفي بعضها: «مستيقناً»(۲)، وفي بعضها: «مصدقاً بها قلبُه لسانَه»(۳)، وفي بعضها: «يقولها من قلبه»(٤)، وفي بعضها: «قد ذلّ بها لسانه واطمأن بها قلبُه»(٥).

وهذا كلّه إشارةً إلى عمل القلبِ وتحقّقِه بمعنى الشهادتين، فتحقّقُه بمعنى شهادةِ أن لا إله إلاّ الله أن لا يَأْلَهُ قلبُه غيرَ اللّهِ حباً ورجاءً وخوفاً وطمعاً وتوكّلاً واستعانةً وخضوعاً وإنابةً وطلباً.

وجاء أيضاً من مراسيلِ الحسنِ نحوُه، وتحقيقُ هذا المعنى وإيضاحُه أن قولَ العبد «لا إله إلاّ الله» يقتضي أن لا إله غيرُ الله، والإلهُ الذي يطاع ولا يُعصى هيبةً وإجلالاً ومحبةً وخوفاً ورجاءً وتوكّلاً عليه وسؤالاً منه ودعاءً له، ولا يصلح ذلك

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه.

 <sup>(</sup>٤) تقدم تخریجه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبراني في «الأوسط» رقم (١٣٦٤)، وأورده الهيثمي في «المجمع» (١/١١)، وقال: رواه الطبراني في «الأوسط» وفيه عبد الرحمن بن زيد بن أسلم والأكثر على تضعيفه.

<sup>(</sup>٦) أخرجه الخطيب في «تاريخ بغداد» (٦٤/١٢) وفي سنده محمد بن عبد الرحمٰن بن غزوان كان يضع الحديث، فهو حديث موضوع.

<sup>(</sup>٧) تقدم تخريجه قريباً.

كلّه لغير الله عزّ وجلّ، فمن أشرك مخلوقاً في شيء من هذه الأمورِ التي هي من خصائص الإلهيةِ كان ذلك قدحاً في إخلاصه في قوله لا إله إلاّ الله ونقصاً في توحيده، وكان فيه من عبودية المخلوقِ بحسب ما فيه من ذلك، وهذا كلّه من فروع الشركِ، ولهذا ورد إطلاقُ الكفر والشركِ على كثير من المعاصي التي منشأها من طاعة غيرِ الله عزّ وجلّ أو خوفِه أو رجائِه أو التوكّل عليه أو العمل، كما ورد إطلاقُ الكفرِ والشركِ على الرّبا، وعلى الحِلِف بغير الله عزّ وجلّ، وعلى التوكّل على غير الله والاعتمادِ عليه، وعلى من سوّى بين الله وبين المخلوق في المشيئة مثلُ أن يقول: ما شاء الله وشاء فلان، وكذا قوله: ما لي إلاّ الله وأنت، وكذلك ما يقدح في التوحيد وتفرُدِ الله بالنفع والضرّ كالطِيرة (١) والرّقى المكروهة (٢) وإتيان الكهّان وتصديقِهم بما يقولون (٣).

<sup>(</sup>۱) الطُّيَرة: بكسر المهملة وفتح التحتانية، وقد تسكن ـ هي: التشاؤم بالشين ـ وهو مصدر تطير مثل تحيَّر حِيَرة. قال بعض أهل اللغة: لم يجئ من المصادر هكذا غير هاتين. [فتح الباري: (۱۰/۲۱۲)].

وقال ابن عبد البر في «التمهيد» (٢٧٨/١): «الشؤم في كلام العرب النحس، وكذلك قال أهل العلم بتأويل القرآن، في قوله عزّ وجلّ: ﴿في أيام نحسات﴾ [فصلت: ١٦] قالوا: مشائيم.

قال أبو عبيدة: نحسات ذوات نحوس مشائيم، انتهى.

 <sup>(</sup>٢) (منها): الرقى التي فيها الاستعاذة بغير الله، والاستغاثة بالجن ونحوها. والاستعانة بالروحانيات مما يُضاد العقيدة، ويؤدّي بالإنسان إلى الشرك.

<sup>(</sup>ومنها): الرقى التي يعتمد عليها بعض الناس اعتماداً كلياً، ويظن أنها مؤثرة بذاتها، ولم يقف بها عند مرحلة السببية التي لا تؤثر إلاّ بقدرة الله ومشيئته.

<sup>(</sup>ومنها): الرقى التي يعتقد بها بعض الناس أنها هي الشافية، وهذا معارض للعقيدة الصحيحة التي ذكرها الله في كتابه وعلى ألسنة رسله.

<sup>(</sup>٣) «الكهانة ـ بفتح الكاف ويجوز كسرها ـ ادّعاء علم الغيب كالإخبار بما سيقع في الأرض مع الاستناد إلى سبب، والأصل فيه استراق الجني السمع من كلام الملائكة، فيلقيه في أذن الكاهن. والكاهن لفظ يطلق على العراف، والذي يضرب بالحصى، والمنجم: ويطلق على من يقوم بأمر آخر ويسعى في قضاء حوائجه. وقال في «المحكم»: الكاهن القاضي بالغيب. وقال في «الجامع»: العرب تسمي كل من أذن بشيء قبل وقوعه كاهناً. وقال الخطابي: الكهنة قوم لهم أذهان حادة ونفوس شريرة وطباع نارية، فألفتهم الشياطين لما بينهم من التناسب في هذه الأمور، ومساعدتهم بكل ما تصل قدرتهم إليه.

وكذلك اتباعُ هوى النفسِ فيما نهى الله عنه قادحٌ في تمام التوحيد وكمالِه، ولهذا أطلق الشرعُ على كثير من الذنوب التي منشأها من هوى النفسِ أنها كفر وشركٌ كقتال المسلم ومن أتى حائضاً أو امرأة في دُبُرها، ومن شرب الخمر في المرة الرابعة، وإن كان ذلك لا يخرجه من الملة بالكلية، ولهذا قال السلف: كفر دون كفر، وشِركٌ دون شركٍ، وقد ورد إطلاقُ الإله على الهوى المتبع، قال تعالى: ﴿أَرْفَيْتُ مَنِ الْمُخَدُ إِلَنهُمُ هُونِكُ ﴾ [الفرقان: ٤٣].

قال الحسنُ (١) رحمه الله: هو الذي لا يهوى شيئاً إلاّ رَكِبه.

وقال قتادة (٢): هو الذي كلما هوِيَ شيئاً ركبه، وكلما اشتهى شيئاً أتاه لا يحجُزه عن ذلك ورَغُ.

ورُوي من حديث أبي أُمامةَ مرفوعاً بإسناد ضعيف: «ما تحت ظلِّ السماءِ إلهٌ يعبد أعظمُ عند الله من هوى مُتبع» (٣).

وفي حديث آخرَ: «لا تزال لا إله إلاّ الله تدفع عن أصحابها حتى يُؤثروا دنياهم على دينهم، فإذا فعلوا ذلك رُدّت عليهم ويقال لهم كذبتم»(٤).

<sup>=</sup> وكانت الكهانة في الجاهلية فاشية خصوصاً في العرب لانقطاع النبوّة فيهم... اهـ. (فتح البارى ٢١٦/١٠ ـ ٢١٧).

الباري ١٠١١ ـ ١١١١). (١) أخرجه ابن أبي شيبة، وابن المنذر، وابن أبي حاتم ـ كما في «الدر المنثور» (٢٦٠/٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد بن حميد، وابن أبي حاتم، كما في «الدر المنثور» (٦٠/٦٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٣) بإسناد مسلسل بالمتروكين.

عيسى بن إبراهيم وهو ابن طهمان الهاشمي، وابن دينار وهو الحسن بن دينار أبو سعيد التميمي، والخصيب وهو ابن جحدر، وهذا أو الذي قبله كذبهما جماعة.

قال ذلك الألباني في «ظلال الجنة» (١/٨).

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١/ ١٨٨) وقال: «رواه الطبراني في الكبير، وفيه الحسن بن دينار، وهو متروك الحديث».

وأخرجه ابن الجوزي في «الموضوعات» (٣/ ١٣٩) وقال: «هذا حديث موضوع على رسول الله ﷺ، وفيه جماعة ضعاف، والحسن بن دينار والخصيب كذابان عند علماء النقل» اهـ.

وانظَّر: الآلئ المصنوعة (٢/ ٣٢٢)، وتنزيه الشريعة (٣٠٣/٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو يعلى في «مسنده» (٧/ ٩٥ رقم ٤٠٣٤/١٢٧٩) من حديث أنس بن مالك بسند ضعيف جداً.

ويشهد لهذا الحديثِ الصحيحِ<sup>(۱)</sup> عن النبي ﷺ: «تَعِسَ عبدُ الدينار، تَعِس عبدُ الدينار، تَعِس عبدُ الدرهم، تعس عبدُ القَطيفة، تَعِس عبد الخميصة، تَعِس وانتكَس وإذا شيك فلا النَّقَشَ»، فدل هذا على أن من أحبّ شيئاً وأطاعه، وكان من غاية قصدِه ومطلوبِه، ووالى لأجله وعادى لأجله، فهو عبدَه، وكان ذلك الشيءُ معبودَه وإلهه.

ويدلَّ عليه أيضاً أن الله تعالى سمى طاعة الشيطان في معصيته عبادةً للشيطان؛ كما قال تعالى: ﴿ ﴿ أَلَوْ أَعْهَدُ إِلَيْكُمْ يَنَبَنِىٓ ءَادَمَ أَن لَا تَعْبُدُوا الشَّيَطُانُ إِلَيْكُمْ يَنَبَنِىٓ ءَادَمَ أَن لَا تَعْبُدُوا الشَّيَطُانُ إِلَيْكُمْ يَنَبَنِىٓ ءَادَمُ أَن لَا تَعْبُدُوا الشَّيَطُانُ إِلَىٰ لَكُرْ عَدُوُ مُبِينُ ﴾ [تس: ٦٠].

وقال تعالى حاكياً عن خليله إبراهيم عليه السلام لأبيه: ﴿ يَتَأَبَتِ لَا نَعْبُدِ الشّيطَنَّ إِنَّ الشّيطَنَ كَانَ لِلرَّحْمَنِ عَصِيبًا ﴾ [مريم: ٤٤]، فمن لم يتحقق بعبودية الرحمٰن وطاعته فإنه يعبد الشيطان بطاعته، ولم يخلُصْ من عبادة الشيطان إلا من أخلص عبودية الرحمٰنِ وهم الذين قال فيهم: ﴿ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِم سُلطَكَنُ ﴾ [الحجر: ٢٤]، فهم الذين حققوا قولَ لا إله إلاّ الله وأخلصوا في قولها وصدقوا قولَهم بفعلهم فلم يلتفتوا إلى غير الله محبة ورجاء وخشية وطاعة وتوكلاً، وهم الذين صدقوا في قول لا إله إلاّ الله بلسانه ثم أطاع قول لا إله إلاّ الله بلسانه ثم أطاع الشيطان وهواه في معصية الله ومخالفته فقد كذَّب قولَه فعلُه، ونقص من كمال توحيدِه بقدر معصية الله في طاعة الشيطان والهوى: ﴿ وَمَنْ أَضَلُ مِمْنِ ٱللَّهِ ﴾ [سَ: ٢٦].

ثم قال رحمه الله: فيا هذا كُنْ عبداً لله لا عبداً للهوى، فإن الهوى يهوي بصاحبه في النار. ﴿ مَأْزَيَابُ مُّتَفَرِّقُونَ خَيْرُ أَمِ اللَّهُ ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَارُ ﴾ [يوسف: ٣٩].

"تَعِسَ عبدُ الدرهم، تَعِس عبد الدينار» (٢)، والله لا ينجو غداً من عذاب الله إلا من حقق عبودية الله وحده، ولم يلتفت إلى شيء من الأغيار، من علم أن إلهه ومعبودَه فرد فليُفْرِده بالعبودية ولا يشرك بعبادة ربّه أحداً، انتهى كلامه رحمه الله تعالىٰ.

<sup>=</sup> وأورده الحافظ ابن حجر في «المطالب العالية» (٣/ ٢٠٨، ٢٤٦ رقم ٣٢٧٤، ٣٣٩٦) وعزاه إلى أبي يعلى.

وقال البوصيري: «رواه أبو يعلى بسند ضعيف لضعف عمر بن حمزة».

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦/ ٨١ رقم ٢٨٨٦) من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٢) وهو حديث صحيح، وقد تقدم آنفاً.

[ال] فصل: [الثالث]

في تعريف العِبَادة: وذكرِ بَعض أنواعِهَا وأن مَن صرَف منها شيئاً لغير الله فقد أشرَك



#### [تمهيد]

قد عرفت مما قدَّمنا في معنى لا إله إلاّ الله أن الإله هو المألوهُ الذي تَأْلَهُه القلوبُ، أي تعبُده محبةً وتذلّلاً وخوفاً ورجاءً ورغباً ورهباً وتوكّلاً عليه واطّراحاً بين يديه، واستعانة به، والتجاء إليه، وافتقاراً إليه. وذلك لا ينبغي إلاّ لله عزّ وجلّ خالق كلّ شيء ومُصوره ومُصرّفه ومُدبّره، مُبْدي الخلق ومعيده، ومُخييه ومُبيده، الفعالُ لما يريد، الذي هو على كل شيء شهيد، الذي لا ملجأ ولا مَنْجى منه إلاّ إليه، ولا حولَ ولا قوة إلاّ بالله.

﴿ وَإِن يَمْسَسُكَ اللّهُ بِضُرِ فَلَا كَاشِفَ لَهُۥ إِلّا هُوَّ وَابِ يُرِدُكَ بِخَيْرِ فَلَا رَآدً لِفَضْلِهِ ﴿ وَإِن يَمْسَكَ اللّهُ بِضَرِ فَلَا كَاشُهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةِ فَلَا مُمْسِكَ لَهَمَّ وَمَا يُمْسِكَ فَلَا مُرْسِلَ لَهُمَّ وَمَا يُمْسِكَ فَلَا مُرْسِلَ لَهُمْ مِنْ بَعْدِهِ ﴾ [فاطر: ٢]، ﴿ فَ يَكَأَيُّهُا النَّاشُ أَنتُهُ الْفُقَرَآءُ إِلَى اللّهِ وَاللّهُ هُوَ الْغَنِيُ الْحَمِيدُ 
 إِن يَشَأَ يُذَهِبْكُمْ وَيَأْتِ بِخَلْقِ جَدِيدٍ ﴿ فَي وَمَا ذَلِكَ عَلَى اللّهِ بِعَزِيزٍ ﴿ فَي ﴾ [فاطر].

والعبدُ إن أُريد به المُعبَّدُ أي المُذلّلُ المسخّرُ دخل فيه جميعُ المخلوقات من جميع العالم العلويُ والسُّفليُ من عاقل وغيره ومن رطب ويابسِ ومتحركِ وساكنِ وظاهرِ وكامنِ ومؤمنِ وكافرِ وبر وفاجر، وغيرُ ذلك، الكلُّ مخلوقٌ لله عز وجل مسخّرٌ بتسخيره مدبرٌ بتدبيره، ولكل منها رسمٌ يقف عليه وحَد ينتهي إليه: ﴿لَا الشَّمْسُ يَلْبَغِي لَمَا أَن تُدُرِكَ ٱلْقَمَرَ وَلَا البَّلُ سَابِقُ ٱلنَّهَارِ العدل العالَ عليه وتدبير العدل الحكيم.

وإن أريد به العابدُ خُصَّ ذلك بالمؤمنين، وإن كان أكثرُ المشركين يعبدون الله عز وجلّ ويتقرّبون إليه بكثير من العبادات، لكن لمَّا عبدوا مع الله غيرَه وأشركوه معه في إلهيته كانت أعمالُهم هباءً منثوراً: ﴿كَرَمَادٍ ٱشْتَدَّتْ بِهِ ٱلزِيحُ فِي يَوْمٍ عَاصِفِ لَا يَقْدِرُونَ مِمَّا كَانَت أعمالُهم هباءً منثوراً: ﴿كَرَمَادٍ ٱشْتَدَّتْ بِهِ ٱلزِيحُ فِي يَوْمٍ عَاصِفِ لَا يَقْدِرُونَ مِمَّا كَسَبُواْ عَلَى شَيْءً ﴾ [إبراهيم : ١٨]، و﴿كَمَثُلِ صَفُوانٍ عَلَيْهِ تُرَابُ فَأَصَابُهُ وَاللّهُ فَتَرَكُهُ صَلَدًا ﴾ [السبقرة: ٢٦٤]، و﴿كَسَرَامٍ بِقِيعَةٍ يَعْسَبُهُ ٱلظَّمْنَانُ مَآءً حَتَى إِذَا كَمُّلُومٍ بِقِيعَةٍ يَعْسَبُهُ ٱلظَّمْنَانُ مَآءً حَتَى إِذَا جَمَاءُ مُوجً مِن فَوْقِهِ عَمَابُ أَلُونَ بَعْضَ إِذَا أَخْرَجَ بَكَدُمُ لَرَ يَكُدُ يَرَعُا وَمَن لَزْ يَجْعَلِ مَقَابً وَمَن لَزْ يَجْعَلِ

اللهُ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ مِن نُورٍ [النور: ٤٠]، ذلك بأنهم: ﴿ اَتَّخَذُواْ اَلشَّيَطِينَ أَوْلِيَآءَ مِن دُونِ اللهِ لَهُ وَكَرِهُواْ رِضَوْنَهُ فَأَحْبَطَ أَعْمَلَهُمْ ﴾ الله الأعراف: ٣٠]، و﴿ اَنَّبَعُواْ مَا أَسْخَطُ الله وَكَرِهُواْ رِضَوْنَهُ فَأَحْبَطَ أَعْمَلَهُمْ ﴾ [الأعراف: ٣٠]، وتولّوا الطاغوت فأخرجوهم من النور إلى الظلمات، وعبدوا الشيطان وقد عَهِد الله إليهم أن لا يعبُدوه، وبين لهم عداوتَه، وقال: ﴿ إِنَّ الشَيْطَانَ لَكُو عَدُولُ فَا عَدُولُ مِنْ أَصْحَبِ السَّعِيرِ ﴾ [فاطر: ٦]، وقال: ﴿ أَفَلْتَخِدُونَهُ وَذُرِيَّتَهُ وَاللهِ وَهُمْ لَكُمْ عَدُولًا بِنْسَ لِلظَّلِمِينَ بَدَلًا ﴾ [الكهف: ٥٠].

فخالفوا أمرَ الله وتولَّوا أعداءَه وكذّبوا رسلَه وأنبياءَه وحاربوا حزبه وأولياءَه. وأرادوا تشييدَ الكفرِ وإعلاءَه وردَّ الحقِّ وإباءَه، فأبى الله عزّ وجلّ إلاّ أن يُتمَّ نورَه ويُظهِرَ دينَه ويُعليَ كلمتَه وينصُرَ أولياءَه ويُحقَّ الحقَّ بكلماته ويقطعَ دابرَ الكافرين، ويجعل حزبَه هم الغالبين، ويجعلَ العاقبةَ للمتقين، ولا عدوانَ إلاّ على الظالمين.

لكن المؤمنون هم عبادُه حقاً، الذين أفردوه بإلهيته وربوبيتِهِ، وأسمائِه وصفاتِه ولم يُشبُّهوه بشيء من خلقه، ولم يسوُّوا شيئاً من خلقه به. أولئك الذين تُضاعف لهم الحسنةُ بعشر أمثالِها إلى سَبعِمائةِ ضعفِ إلى أضعاف كثيرة؛ كما قال تعالىٰ في الأولى: ﴿مَن جَانَهُ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشَرُ أَمَثَالِها ﴾ [الأنعام: ١٦٠].

وقال في الثانية: ﴿مَثَلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَاكَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبَّعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُلْبُكَةٍ مِّأْتَةُ حَبَّةً وَاللَّهُ يُضَاعِفُ لِمَن يَشَآةٌ وَاللَّهُ وَسِعٌ عَلِيمُ ﴾ [البقرة: ٢٦١].

وقــال فــي الــشــالــــــــة: ﴿ مَن ذَا الَّذِى يُقْرِضُ اللَّهَ قَرْضًا حَسَـنَا فَيُصَلَعِفَهُ لَهُۥ أَضْعَافًا كَيْبِيرَةً ۚ وَاللَّهُ يَقَبِضُ وَيَبْضُّطُ وَإِلَيْهِ ثُرْجَعُونِ﴾ [البقرة: ٢٤٥].

تولَّوا الله فأخرجهم من الظلمات إلى النور، أخرجهم من ظلمات الكفرِ إلى نور الإيمان، ومن ظلمات الجهلِ إلى نور العدى، ومن ظلمات الجهلِ إلى نور العلم، ومن ظلمات الغيِّ إلى نور الرشاد.

﴿ وَمَن يَتُوَلُّ اللَّهَ وَرَسُولُمُ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ فَإِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْفَلِبُونَ ﴾ [المائدة: ٥٦]، ملأ الله قلوبَهم بنورِ معرفتِهِ ومحبّتِه والشوقِ إلى لقائه، فلم تتسع لغيره، دنا الشيطانُ من قلوبهم فاحترق بنور إيمانِهم فنكص على عقبه خاسئاً حسيراً، وأيسَ منهم أن يُطِيعوه فانقلب مذموماً مدحوراً، فعند ذلك عزَّى نفسه اللعينُ وقال: ﴿ إِلّا عِبَادُكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ [الحجر: ٤٠].

وقال عز وجل: ﴿إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَنَ ﴾ [الحجر: ٤٢]، حفظوا الله فحيفظهم وصدَقوا ما عاهدوا الله عليه فلم ينكُثوا أيمانهم، تعرّفوا إلى الله في الرخاء بالعبادة فعرَفهم في الشدّة بالفرج، صدّقوا رسلَه وآمنوا بكتابه وانقادوا لأمره، وانكفّوا عما نهى عنه، ثم تجرّدوا لنُصْرة دينه، وجاهدوا بأموالهم وأنفسِهم في سبيله، ودخل الناسُ بذلك في دين الله أفواجاً طوعاً وكرها، وقادوهم إلى الجنّة بالسلاسل، نصروا الله فنصرهم، وشكروه فشكرهم، وذكروه فذكرهم. عرفوا ما خلقوا له فأقبلوا عليه، ورأوا ما سواه مما لا يَعنيهم فلم يلتفتوا إليه، وآثروا ما يبقى على ما يفنى، وتعلقت أرواحُهم بالرفيق الأعلى، أولئك هم خاصّةُ الله من خلقه والمُضطَفون من عباده، أولئك هم أولياؤه المتقون وحزبُه الغالبون، الذين لا خوف عليهم ولا هم يحزنون، ليُوفِيهم أجورَهم ويزيدَهم من فضله إنه غفورٌ شكور.

#### [معنى العبادة]

(ثم العبادة) التي خلق الله لها الخلق، وأخذ بها عليهم الميثاق، وأرسل بها رسلَه وأنزل كتبَه، ولأجلها خُلقت الدنيا والآخرةُ والجنةُ والنار.

(هي اسمّ جامعٌ لكل ما) يُحب و(يرضَى) مبنيٌ للمعروف، فاعلُه (الإله السامعُ) وهو الله عزّ وجلّ، من الأقوال والأعمال الظاهرةِ والباطنة، فالظاهرةُ كالتلفّظ بالشهادتين، وإقامِ الصلاة وإيتاءِ الزكاةِ، والصومِ والحجِّ، والجهادِ في سبيل الله، والأمرِ بالمعروفِ والنهي عن المنكر، وإغاثةِ الملهوف، ونصر المظلومِ، وتعليم الناسِ الخيرَ، والدعوةِ إلى الله عزّ وجلّ وغيرِ ذلك.

والباطنةُ كالإيمان بالله وملائكتهِ وكتبِه ورسلِه واليومِ الآخر والقدرَ خيرِه وشرّه، وخشيةِ الله وخوفِه ورجائِه والتوكّلِ عليه والرغبةِ والرهبةِ إليه، والاستعانةِ به، والحبّ والبغض في الله والموالاةِ والمعاداةِ فيه، وغيرِ ذلك.

ثم اعلم أنها لا تُقبل الأعمالُ الظاهرةُ ما لم يساعدها عملُ القلب. ومناطُ العبادةِ هي غايةُ الحبِّ مع غاية الذلِّ، ولا تنفع عبادةٌ بواحد من هذين دون الآخر، ولذا قال من قال من السلف: «من عبد الله بالحب وحدَه فهو زِنْديقٌ، ومن عبده بالرجاء وحده فهو حَروريَّ، ومن عبده بالرجاء وحده فهو حَروريَّ، ومن عبده

بالحب والخوفِ والرجاء فهو مؤمنٌ موحد»(١) اهـ.

قلت: وبيانُ كلامِهم هذا أن دعوى الحبِّ لله بلا تذلّل ولا خوف ولا رجاء ولا خشية ولا رهبة ولا خضوع دعوى كاذبة . ولذا ترى من يدَّعي ذلك كثيراً ما يقع في معاصي الله عزّ وجلّ ويرتكبها ولا يبالي، ويحتج في ذلك بالإرادة الكونية وأنه مطيعٌ لها، وهذا شأنُ المشركين الذين قالوا: ﴿لَوْ شَآءَ اللهُ مَا أَشَرَكُنَا وَلاَ عَبَدَنَهُم مَا لَهُم بِذَلِك مِنْ عَالَوا لَوْ شَآءَ اللهُم بِذَلِك مِنْ عَالَم الزين مَا عَبَدَنَهُم مَا لَهُم بِذَلِك مِنْ عَلَم الزين قال الاحتجاج هو إبليسُ ؛ إذ قال عِلم في ذلك الاحتجاج هو إبليسُ ؛ إذ قال في مَا تَعْرَبُنِي الحجر: ٣٩]. وإنما المحبةُ نفسُ وِفاقِ العبدِ ربّه: فيحب ما يحبه ويرضاه، ويبغض ما يكرهه ويأباه.

وإنما تتلقى معرفة محاب الله ومعاصيه من طريق الشرع، وإنما تحصُل بمتابعة الشارع. ولذا قال الحسن رحمه الله تعالى: ادَّعى قومٌ محبة الله فابتلاهم الله بهذه الآية: ﴿قُلُ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَأَتَبِعُونِي يُحْبِبَكُمُ ٱللَّهُ ﴾ [آل عمران؛ ٣١]، فمن ادّعى محبة الله ولم يكُ متبعاً رسولَه فهو كاذبٌ.

وقال الشافعيُ (٢) رحمه الله تعالىٰ: (إذا رأيتم الرجلَ يمشي على الماء أو يطير في الهواء فلا تصدُّقوه حتى تعلموا متابعته لرسول الله ﷺ).

وكذلك الرجاءُ وحده إذا استرسل فيه العبدُ تجرأ على معاصي الله وأمِنَ مَكْرَ الله، وقد قال تعالى: ﴿ فَلَا يَأْمَنُ مَكَرَ اللّهِ إِلّا ٱلْقَوْمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴾ [الأعراف: ٩٩]، وكذلك الخوف وحده إذا استرسل فيه العبدُ ساء ظنّه بربه وقَنِط من رحمته ويئِس من رَوْحه، وقد قال تعالى: ﴿ إِنّهُ لَا يَأْتِسُ مِن رَوْج اللّهِ إِلّا ٱلْقَوْمُ ٱلْكَفِرُونَ ﴾ [يوسف: ٨٧]، وقال ﴿ وَمَن يَقْنَطُ مِن رَحْمة رَبّهِ عِلّا ٱلطّالُون ﴾ [الحجر: ٥٦]، فالأمنُ من مكرِ الله خُسران، واليأسُ من رَوحه كفران، والقنوطُ من رحمة الله ضلالٌ وطُغيان، وعبادةُ الله عز وجلّ بالحب والخوفِ والرجاءِ توحيدٌ وإيمان، فالعبدُ المؤمنُ بين الخوف والرجاء توحيدٌ وإيمان، فالعبدُ المؤمنُ بين الخوف والرجاء وَمَنَتُمُ وَيُعَافُونَ عَذَابُهُ ﴾ [الإسراء: ٥٧]، وقال تعالى: ﴿ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَمُ وَيُعَافُونَ عَذَابُهُ ﴾ [الإسراء: ٥٠]، وقال تعالى: ﴿ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَمُ وَيُعَافُونَ عَذَابُهُ ﴾ [الإسراء: ٥٠]،

<sup>(</sup>١) انظر كتاب «العبودية» لابن تيمية (ص٣٨ ـ ٥٦).

<sup>(</sup>۲) مناقب الشافعي للبيهقي (۱/ ٤٥٣)، و(آداب الشافعي) (ص١٨٤).

[الزمر: ٩]، وبيَّن الرغبةِ والرهبة، كما قال تعالى في آل زكرياءَ عليهم السلام: ﴿إِنَّهُمَّ كَانُواْ يُسَارِعُونَ فِي ٱلْحَيْرَتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا وَكَانُواْ لَنَا خَشِعِينَ الله، والأنبياء: ٩]، فتارة يمُده الرجاءُ والرغبةُ فيكاد أن يطيرَ شوقاً إلى الله، وطوراً يقبِضه الخوفُ والرهبةُ فيكاد أن يذوبَ من خشية الله تعالى، فهو دائبٌ في طلب مرضاةِ ربَّه، مقبلٌ عليه، خائفٌ من عقوباته ملتجيٌ منه إليه، عائذٌ به منه، راغبٌ فيما لديه.

وكذلك هو في صفات الله عزّ وجلّ لا نافٍ ولا مُشبّة، وفي أفعال العبادِ لا جَبْريٌّ ولا قدَريُّ، وفي أصحاب رسولِ الله ﷺ وأهلِ بيته ليس بذي النصْبِ ولا التشيّع، وفي الوعد والوعيد ليس بخارجيّ ولا مُرجئ.

فدينُ الله بين الغُلوِّ والجفاء، والتفريطِ والإفراط، وخير الأمور الأوساط.

وللعبادة ركنان لا قِوَامَ لها إلا بهما وهما: الإخلاصُ والصدق، وحقيقةُ الإخلاصِ أن يكون قصدُ العبدِ وجه الله عز وجلّ والدارَ الآخرة؛ كما قال تعالى: ﴿وَسَيُجَنَّهُمَا ٱلْأَنْقَى ۞ الَّذِى يُؤْتِى مَالَمُ يَتَزَكَّى ۞ وَمَا لِأَحَدٍ عِندَهُ مِن يَغْمَةٍ تَجْزَىٰ ۞ إلّا الْبِعَاهُ وَجّهِ رَبِّهِ ٱلْأَفْلَى ۞ وَلَسَوْفَ يَرْضَى ۞ [الليل]، وقال تعالى: ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْعَاجِلَةُ عَجَلْنَا لَهُ جَهَنّمَ يَصَلَنهَا مَذْمُومًا مَدْحُورًا ۞ وَمَنْ أَرَادَ وَلَا سَعْيَهُم مَشْكُورًا ۞ وَمَنْ أَرَادَ الْاَسِراء].

وقىال تعالىٰ: ﴿ وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَن تَمُوتَ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ كِلنَبَا مُؤَجَّلاً وَمَن يُرِدَ ثَوَابَ ٱلْآخِرَةِ نُؤْتِهِ مِنْهَا وَسَنَجْزِى ٱلشَّكِرِينَ ﴾ [آل عمران: ١٤٥]، وقال تعالىٰ: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ حَرَّتُ ٱلْآخِرَةِ نَزِدٌ لَهُ فِي حَرْثِهِ وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرَّتُ ٱلْآخِرَةِ نَزِدٌ لَهُ فِي حَرْثِهِ وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرَّتُ ٱلْآخِرَةِ نَزِدٌ لَهُ فِي حَرْثِهِ وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرَّتُ ٱللَّاخِرَةِ لَاهُ فِي حَرْثِهِ وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرَّتُ اللَّهُ فِي اللّهُ فِي الْآخِرَةِ مِن نَصِيبٍ ﴾ [الشورى: ٢٠].

وقال تعالى: ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنَا وَرِينَهَا نُوقِ إِلَيْهِمْ أَعْمَلَهُمْ فِهَا وَهُمَّ فِهَا لَا يُبْخَسُونَ ﴿ أُولَئِكَ الَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ إِلَّا النَّالُّ وَحَمِطُ مَا صَنعُوا فِيهَا وَبَعَلِلُ مَّا كَانُولُ يَعْمَلُونَ ﴿ وَاللَّهِ مَا لَا يُعْلَوُا مَا لَا يَعْمَلُونَ ﴾ [هود]، وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا لَبُطِلُوا صَدَقَتِكُم بِالْمَنِ وَٱلأَذَى كَالَّذِى يُنفِقُ مَالَهُ رِئَاةَ النَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَٱلْمُورِ ٱلْآخِرِ فَمَشَلُهُ كَمَنكُ مَم مَنوانٍ عَلَيْهِ وَٱلْمُورِ الْآخِرِ فَمَشَلُهُ مَالَهُ وَمَا لَهُ وَمَثَلُ الّذِينَ يُنفِقُونَ عَلَى شَيْءٍ مِمّا كَمَثُولُ مَنوَانٍ عَلَيْهِ وَٱلْمُونَ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَمَثَلُ الّذِينَ يُنفِقُونَ عَلَى شَيْءٍ مِمّا كَمَنكُ مَنْهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَمَثَلُ الّذِينَ يُنفِقُونَ عَلَى شَيْءٍ مِمّا مَنْهُ مَا لَهُ وَمَثُلُ اللَّذِينَ يُنفِقُونَ عَلَى شَيْءٍ مِمّا مَنْهُ مَنْهُ مَا لَهُ وَمَثُلُ اللَّذِينَ يُنفِقُونَ عَلَى شَيْءٍ مِمّا اللَّهُ مَالَهُ مِنْهُ وَمَثُلُ اللَّذِينَ يُنفِقُونَ عَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْهُ وَمَثُلُ اللَّذِينَ يُنفِقُونَ عَلَى شَيْءٍ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُمْ مُنْهُ وَمَثُلُ اللَّذِينَ يُنفِقُونَ اللَّهُ مَالَهُ مَنْهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا الللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَالِمُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ

ضِعْفَيْنِ فَإِن لَّمْ يُصِبْهَا وَابِلُ فَطَلُّ ۚ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ ١ ﴿ البقرة].

وفي الصحيحين (۱) عن عمرَ بنِ الخطاب رضي قال: سمعتُ رسولَ الله عَلَيْهُ قال: سمعتُ رسولَ الله عَلَيْهُ يقول: «إنما الأعمالُ بالنيات، وإنما لكل امرئ ما نوى، فمن كانت هجرتُه إلى الله ورسولِه، ومن كانت هجرتُه لدنيا يُصيبُها أو امرأةٍ ينكِحها فهجرتُه إلى ما هاجر إليه».

وفي صحيح مسلم (٢) عن أبي هريرة رضي قال: قال رسولُ الله ﷺ: «إن الله لا ينظُر إلى أجسامكم ولا إلى صوركم، ولكن ينظُر إلى قلوبكم».

وعن أبي موسى هُ قال: سُئل رسولُ الله عَلَيْ عن الرجل يقاتل شجاعة، ويقاتل حَميّة، ويقاتل ريّاء، أيُّ ذلك في سبيل الله؟ فقال عَلَيْ: «من قاتل لتكونَ كلمةُ الله هي العليا فهو في سبيل الله»، متفق عليه (٣).

ولو ذهبنا نذكر أحاديثَ الإخلاصِ لطال الفصلُ.

وأما الصدقُ فهو بذلُ العبد جهدَه في امتثال ما أمر الله به، واجتنابِ ما نهى الله عنه، والله عنه الله، وتركُ العَجْزِ، وتركُ التكاسلِ عن طاعة الله، وإمساكُ النفسِ بلجام التقوى عن محارم الله، وطردُ الشيطان عنه بالمداومة على ذكر الله، والاستقامة على ذلك كله ما استطاع.

قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا اتَقُوا اللهَ وَكُونُوا مَعَ الْصَلَدِقِينَ ﴾ [المتوبة: ١١٩]، وقال تعالى: ﴿ مِّنَ الْمُوْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَهَدُوا اللهَ عَلَيْهِ ﴾ [الأحزاب: ٢٣] الآية، وقال تبارك وتعالى: ﴿ الّهَ ﴿ الْمَهَ أَحَسِبَ النّاسُ أَن يُتَرَكُّوا أَن يَقُولُوا ءَامَنَا وَهُمْ لَا يُقْتَنُونَ ﴾ وَلَقَد فَتَنَا الّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلَيْعَلَمَنَ اللّهُ الّذِينَ صَدَقُوا وَلَيْعَلَمَنَ الْكَذِينِينَ ﴾ الله عَدابِ عَوله: ﴿ وَمِن النّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا إِللّهِ فَإِذَا أُوذِي فِي اللّهِ جَعَلَ فِتْنَةَ النّاسِ كَذَابِ اللّهِ وَلَيْن جَاءَ نَصَرٌ مِن رَبِّكَ لَيْقُولُنَ إِنَا حَكُنّا مَعَكُمُ أَو لَيْسَ اللّهُ بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُودِ الْقَدَكِينِ ﴾ [العنكبوت].

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱/۹ رقم ۱)، ومسلم (۳/۱۵۱۵ رقم ۱۹۰۷).

<sup>(</sup>٢) في صحيحه (٤/ ١٩٨٧ رقم ٢٥٦٤).

<sup>(</sup>٣) البخاري (٦/ ٢٧ رقم ٢٨١٠)، ومسلم (٣/ ١٥١٢ رقم ١٩٠٤).

وقــال تــعــالـــن: ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن نَدْخُلُوا ٱلْجَنَكَةَ وَلَمَّا يَأْتِكُم مَّثَلُ ٱلَّذِينَ خَلَوًا مِن فَبْلِكُمْ مَسَّتَهُمُ ٱلْبَأْسَاءُ وَالضَّرَاءُ وَزُلِزِلُوا﴾ [البقرة: ٢١٤] الآية.

وقال تعالىٰ: ﴿أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُوا ٱلْجَنَّةَ وَلَمَّا يَعْلَمِ اللَّهُ ٱلَّذِينَ جَلهَكُوا مِنكُمْ وَيَعْلَمُ ٱلْصَابِرِينَ ﴿ وَكَأَيِّن مِن نَبِي قَلْتَلَ مَعَهُ رِبِّيُّونَ كَثِيرٌ فَمَا وَهَنُوا لِمَا أَصَابَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَمَا ضَعُفُوا وَمَا ٱسْتَكَانُوا أَوْاللَّهُ يُحِبُ ٱلصَّدِينَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهِ وَمَا ضَعُفُوا وَمَا ٱسْتَكَانُوا أَوْاللَّهُ يُحِبُ ٱلصَّدِينَ ﴾ [آل عمران] إلى آخر الآيات.

وقال تعالىٰ: ﴿ ﴿ لَهُ لَيْسَ ٱلْبِرَ أَن تُولُواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ ٱلْبِرِّ مَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ وَٱلْبَوْمِ الْلَاخِرِ وَٱلْمَلْتِكَةِ وَٱلْكَنْبِ وَالنّبِيْنَ وَءَانَى ٱلْمَالَ عَلَى حُبِّهِ عَذِى ٱلْفُرْبُ وَٱلْمَلْتَكَىٰ وَٱلْمَسَكِينَ وَالْمَسَكِينَ وَالْمَسَكِينَ وَالْمَالَةِ وَعَالَى ٱللّهُ وَالْمَلُونُ وَالْمُوفُونَ بِمَهْدِهِمْ إِذَا عَلَمَدُواْ وَالصَّلِينَ فِي ٱلْبَأْسَاءِ وَالظَّمْرَةِ وَحِينَ ٱلْبَانِينَ أَوْلَتِهَكَ ٱلَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولَتِهَكَ هُمُ ٱلْمُنْقُونَ ﴾ [البقرة: ١٧٧].

وفي الصحيح (١) عن أبي هريرة ﴿ قَالَ: قال رسولُ الله ﷺ: «المؤمنُ القويُّ خيرٌ وأحبُ إلى الله من المؤمن الضعيف، وفي كل خيرٌ. احرِص على ما ينفعك، واستعن بالله ولا تعجِزْ، وإن أصابك شيء فلا تقل: لو أني فعلتُ كذا وكذا، ولكن قل: قدَّر الله وما شاء فعل، فإن لو تفتح عملَ الشيطان».

وفي الحديث الآخرِ: «الكيِّسُ من دانَ نفسَه وعَمِلَ لما بعدَ الموتِ، والعاجزُ من أتبعَ نفسَهُ هواها وتمنَّى على الله»(٢).

۱) في صحيح مسلم (٢٠٥٢/٤ رقم ٢٦٦٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في «المسند» (٤/ ١٢٤)، والترمذي (١٣٨/٤ رقم ٢٤٥٩) وقال: حديث حسن.

وابن ماجه (٢/ ٣٤٣ رقم ٤٢٦٠)، والبغوي في «شرح السنة» (٣٠٨/١٤) رقم ٤١١٧)، والبيهقي في «المستدرك» (١/ ٥٧) وقال: صحيح على شرط البخاري.

وتعقبه الذهبي بقوله: لا والله أبو بكر واه

والطبراني في «الكبير» (٧/ ٢٨٤ رقم ٧١٤٣)، وأبو نعيم في «الحلية» (١/ ٢٦٧) و(٨/ ١٧٤)، والطبراني في «الزهد» (ص٥٥ - ٥٦ رابع المخطيب في «الزهد» (ص٥٥ - ٥٦ رقم ١٧١)، وابن عدي في «الكامل» (٢/ ٤٧٢) كلهم من حديث شداد بن أوس.

وهو حديث ضعيف؛ لأن مداره على أبي بكر بن عبد الله بن أبي مريم الغساني الحمصي وهو ضعيف جداً.

وإذا اجتمعت النيةُ الصالحةُ والعزيمةُ الصادقةُ في هذا العبدِ قام بعبادة الله عزّ وجلّ.

ثم اعلم أنه لا يُقبل منه ذلك إلا بمتابعته الرسولَ ﷺ فيعبد الله بوَفْق ما شرَع، وهو دين الإسلام الذي لا يقبل الله تعالىٰ من أحد سواه؛ كما قال تعالىٰ: ﴿وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسْلَيْمِ دِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ﴾ [آل عمران: ٨٥].

وفي الصحيحين<sup>(۱)</sup> عن عائشة على قالت: قال رسولُ الله على: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رَدِّ»، وفي رواية لمسلم<sup>(۲)</sup>: «من عَمِلَ عملاً ليس عليه أمرُنا فهو ردِّ».

فهذه الثلاثة الأركانُ شروطٌ في العبادة لا قِوامَ لها إلاّ بها، فالعزيمةُ الصادقةُ شرطٌ في صدورها، والنيةُ الخالصةُ وموافقةُ السنة شرطٌ في قبولها، فلا تكون عبادةً مقبولة إلاّ باجتماعها، فإخلاصُ النية بدون صدقِ العزيمة هوَسٌ وتطويلُ أملِ وتَمنً على الله وتسويفٌ في العمل وتفريطٌ فيه، وصدقُ العزيمة بدون إخلاصِ فيه يكون شِركاً أكبرَ أو أصغرَ بحسب ما نقص من الإخلاص.

فإن كان الباعث على العمل من أصله هو إرادة غيرِ الله فنفاق، وإن كان دخل الرياء في تزيين العمل، وكان الباعث عليه أولاً إرادة الله والدارِ الآخرةِ كان شِركاً أصغرَ بحسبه، حتى إذا غلب عليه التحقّ بالأكبر.

وإخلاصُ النّية مع صدق العزيمةِ إن لم يكن العملُ على وَفق السنةِ كان بدعةً وحدَثاً في الدّين وشَرْعَ ما لم يأذن الله به، فيكون ردّاً على صاحبه ووبالاً عليه والعياذ بالله، فلا يصدر العملُ من العبد إلا بصدق العزيمة، ولا يُقبل منه ذلك إلاّ بإخلاص النيةِ واتباعِ السنة، ولذا قال الفضيلُ بنُ عياضٍ في قوله تعالىٰ: ﴿ لِبَالُوكُمْ الشَّنُ عَبَلاً﴾ [الملك: ٢].

قال: أخلصُه وأصوبُه (٣)، يعني خالصاً من شوائب الشُّرك، موافقاً للسنَّة.

<sup>(</sup>۱) البخاري (٥/ ٣٠١ رقم ٢٦٩٧)، ومسلم (٣/ ١٣٤٣ رقم ١٧١٨/١٧).

<sup>(</sup>۲) فی صحیحه (۳/۱۷۱۸).

<sup>(</sup>٣) وتمامه: "قيل له: يا أبا على أما أخلصه؟ وأصوبه؟ قال: إن العمل إذا كان خالصاً ولم يكن صواباً لم يقبل، وإذا كان صواباً ولم يكن خالصاً لم يقبل، حتى يكون خالصاً =

#### [الدعاء مخ العبادة]

الدعاء خون توكل كذا الرجاء) شوع وخشية إنابة خضوع) مانة كذا استغاثة به سبحانه) رُ ذلك فافهم هُديتَ أوضحَ المسالك) ر اللّهِ شِركَ وذاك أقبحُ المناهي)

(وفي الحديث مُخُها الدعاءُ (ورغبيةٌ ورهبيةٌ خسسوعُ (والاستعادةُ والاستعانية (والنبيحُ والنذرُ وغيرُ ذلكُ (وصرفُ بعضِها لغير اللهِ

(و) ثبت (في الحديث) الذي في السنن كما سنذكره (مُخها) أي مُخُ العبادة ولُبُها (الدعاء)، قال الله عز وجلّ: ﴿وَقَالَ رَبُكُمُ اَدْعُونِي آَسْتَجِبٌ لَكُو إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكُمْرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ [غافر: ٦٠]، وقال تعالىٰ: ﴿آدَعُوا رَبُكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً إِنَّهُ لَا يُحِبُ المُعْتَدِينَ ﴿ وَلَا نَفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعَدَ إِصْلَحِهَا وَادْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا إِنَّ رَحْمَتَ اللّهِ قَرِيبٌ قِنَ الْمُحْسِنِينَ ﴿ وَالْأَعرافِ].

وقال تعالىٰ: ﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِى فَإِنِي قَرِيبٌ أَجِيبُ دَعُوهَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَالِّ فَلَيْسَنَجِيبُوا لِي وَلَيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ﴾ [البقرة: ١٨٦]، وغير ذلك من الآيات.

وفي جامع التَّرمذي (١) عن أبي هريرةَ رَبِي عن النبي ﷺ قال: «ليس شيء أكرمَ على الله من الدعاء».

وفيه (٢) عن أنس بنِ مالكِ رضي على عن النبي عَلَيْ قال: «الدعاءُ مخ العبادة»،

صواباً. والخالص أن يكون لله، والصواب أن يكون على السنة» اهـ.
 كما في «مجموع فتاوى ابن تيمية» (١١/ ٢٠٠).

<sup>(</sup>۱) (۵/ ۵۵) رقم ۳۳۷۰).

قلت: وأخرجه البخاري في «الأدب المفرد» رقم (٧١٢)، والطيالسي (١/ ٢٥٣ ـ منحة المعبود)، وأحمد (٢/ ٣٦٢)، وابن ماجه رقم (٣٨٢٩)، وصححه الحاكم (١/ ٤٩٠) ووافقه الذهبي.

وصححه ابن حبان رقم (۸۷۰).

وهو حديث حسن، والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) أي في سنن الترمذي (٤٥٦/٥ رقم ٣٣٧١) قال الترمذي: غريب من هذا الوجه لا نعرفه إلاّ من حديث ابن لهيعة.

وهو حديث ضعيف، والله أعلم.

وقال غريبٌ من هذا الوجهِ لا نعرِفه إلا من حديث ابنِ لَهيعة، ومعنى «مخ العبادة» أى خالصها.

وفيه (١) عن النُّعمان بنِ بشير ﴿ النَّبِي عَلَيْهُ عَنِ النَبِي عَلَيْهُ قَالَ: «الدَّعَاءُ هُو العبادة»، ثُلِي عَلَيْهُ وَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِ أَسْتَجِبَ لَكُو إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكُمْرُونَ عَنْ عِبَادَتِ سَيَدَّخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ [غافر: ٦٠].

وقال الترمذي: هذا حديثٌ حسنٌ صحيحٌ.

وفيه (٢٠ عن أبي هريرة رضي قال: قال رسولُ الله علي الله عليه الله عليه».

وفيه (٣) من حديث ابن عباس مرفوعاً: «إذا سألت فاسأل الله»، وهو حديثُ حسنٌ صحيحٌ.

<sup>(</sup>١) أي في سنن الترمذي (٥/ ٣٧٤ رقم ٣٢٤٧)، قال الترمذي: حسن صحيح.

قلت: وأخرجه أحمد (٢٦٧/٤)، والحاكم (٤٩٠/١) وصححه ووافقه الذهبي. والبغوي في «شرح السنة» رقم (١٣٨٤) من طريق سفيان عن منصور، عن ذر، عن يُسيع الحضرمي عن النعمان بن بشير.

<sup>\*</sup> وأخرَّجه الطيالسي رقم (٨٠١)، وأبو داود رقم (١٤٧٩)، والبخاري في «الأدب المفرد» رقم (٧١٤) من طريق شعبة عن منصور به.

وصححه الحاكم (١/ ٤٩١) ووافقه الذهبي.

<sup>\*</sup> وأخرجه ابن أبي شيبة (٢٠٠/١٠)، وأحمد (٢٧٢، ٢٧١، ٢٧١)، والترمذي رقم (٣٣٧٢)، وابن ماجه رقم (٣٨٢٨)، والطبري في «جامع البيان» (٧٨/٢٤)، والنسائي في «السنن الكبرى» (٩/ ٣٠) كما في «تحفة الأشراف»، وأبو نعيم في «الحلية» (٨/ ١٢٠) من طرق عن الأعمش، عن ذرّ، به.

وخلاصة القول أن الحديث صحيح، والله أعلم.

<sup>(</sup>۲) أي في سنن الترمذي (٥/ ٥٦ رقم ٣٣٧٣). قلت: وأخرجه البخاري في «الأدب المفرد» رقم (٦٥٨)، وابن ماجه رقم (٣٨٢٧)، والحاكم (١/ ٤٩١)، وأحمد (٢/ ٤٤٢ و٤٧٧)، وابن أبي شيبة (٢٠/ ٢٠٠)، وابن عدي

في «الكامل» (٧/ ٢٩٥)، والطبراني في «الدعاء» (٧/ ٧٩٦ رقم ٢٣) من طرق كثيرة. وهو حديث حسن، والله أعلم.

وانظر: «الصحيحة» للمحدث الألباني رقم (٢٦٥٤).

 <sup>(</sup>٣) أي في السنن (٤/ ٦٦٧ رقم ٢٥١٦)، قال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح.
 قلت: وأخرجه أحمد (٢/ ٢٩٣)، وأبو يعلى (٤/ ٤٣٠ رقم ٢٢٩/ ٢٥٥٦)، وهو حديث صحيح.

#### [من أنواع العبادة الخوف من الله]

(خوف) أي ومن أنواع العبادة الخوف من الله عز وجل، قال الله تعالى: ﴿ وَلَا تَغَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنهُم مُؤْمِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٧٥]، وقال سبحانه: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّنَانِ ﴾ [الرحمن: ٤٦]، وقال تبارك وتعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا ءَاتُواْ وَقُلُوبُهُمْ وَجَلَةً أَنَّهُمْ إِلَى رَبِّمْ لَاجِعُونَ ﴾ [السمؤمنون: ٦٠]، وقال عز وجل : ﴿ وَيَرَجُونَ رَحْمَتُهُ وَجَلَانُهُ وَ الإسراء: ٧٥]، وقال تبارك اسمُه: ﴿ أَمَنْ هُو قَلْنِتُ ءَائاءَ اليَّلِ سَاجِدًا وَقَالَ بِمَا يَعْدَدُ الْآخِرَةَ وَيَرْجُواْ رَحْمَةَ رَبِيدٍ ﴾ [الزمر: ٩] الآية، وغيرُها من الآيات.

وفي البخاري<sup>(٤)</sup> عن أم العلاءِ الأنصارية رضي قالت: قال رسولُ الله عَلَيْة: «والله لا أدري، والله لا أدري ـ وأنا رسولُ الله عَلِيَة ـ ما يُفعل بي ولا بكم».

وفي الترمذي (٥) عن أبي هريرة قال: قال رسولُ الله ﷺ: «ما رأيتُ مثلَ النارِ الله ﷺ: «ما رأيتُ مثلَ النارِ الم

<sup>(</sup>١) في المسند (٥/١٧٣).

<sup>(</sup>٢) في السنن (٢/١٤٠٢ رقم ٤١٩٠).

<sup>(</sup>٣) في السنن (٤/٥٥ رقم ٢٣١٢)، وقال: هذا حديث حسن غريب. وهو حديث حسن. وانظر: «الصحيحة» رقم (١٧٢٢).

<sup>(</sup>٤) في صحيحه (٣/ ١١٤ رقم ١٢٤٣).

<sup>(</sup>٥) في السنن (٧١٥/٤ رقم ٢٦٠١) وقال الترمذي: «هذا حديث إنما نعرفه من حديث يحيى بن عبيد لله، وهو ضعيف عند أكثر أهل الحديث».

قلت: وأخرجه ابن المبارك في «الزهد» رقم (٢٧)، وأبو نعيم في «الحلية» (٨/ ١٧٨)، والقضاعي في «الكامل» (١٧٨ / ٢٦٦٠). والقضاعي في «الكامل» (١/ ٢٦٦٠). وقال أبو نعيم: «لم يروه عن عبد الله بن موهب إلاّ ابنه يحيى».

قلت: وهو متروك، وأبوه مجهول.

وللحديث شاهدين مرفوعين يتقوى بهما:

<sup>(</sup>الأول): عن عمر بن الخطاب مرفوعاً به.

أخرجه ابن عدي في «الكامل» (٢٥٧/٥ ـ ٢٥٨)، والسهمي في «تاريخ جرجان» (ص٣٠٢) وص٣٥)، بسند لا بأس به في الشواهد.

<sup>(</sup>والثاني): عن أنس مرفوعاً به. ً

وفيه (١) عنه ظلية قال: قال رسولُ الله على: «من خاف أدلج، ومن أدلج بلغ المنزلَ، ألا إن سلعة الله غالية، ألا إن سلعة الله الجنة».

وله (٢) عن أنس عَلَيْهُ عن النبيّ عَلَيْهُ قال: «يقولُ الله جلّ ذكرُه: أخرجُوا مَن ذكرني يوماً أو خافني في مقامي».

والخلاصة إن الحديث بمجموع الطريقين حسن إن شاء الله.

(١) أي الترمذي في «السنن» (٣٣/٤ رقم ٢٤٥٠)، وقال: هذا حديث حسن غريب لا نعرفه إلاّ من حديث أبي النّضر.

قلت: وفي سنده أبو فروة يزيد بن سنان التميمي الرهاوي وهو ضعيف.

وبكير بن فيروز لم يوثقه غير ابن حبان.

ولكن للحديث شاهد عن أبي نعيم في «الحلية» (٨/ ٣٧٧) عن وكيع.

والحاكم (٣٠٨/٤) من طريق عبد الله بن الوليد العدني؛ كلاهما عن سفيان عن عبد الله بن محمد بن عقيل عن الطفيل بن أبي كعب عن أبيه قال: قال رسول الله ﷺ: «من خاف أدلج، ومن أدلج بلغ المنزل، ألا إن سلعة الله تعالى غالية، إلا إن سلعة الله الجنة، جاءتِ الراجفة تتبعها الرادفة، جاء الموت بما فيه».

قال أبو نعيم: "غريب تفرد به وكيع عن الثوري بهذا اللفظ".

قلت: كلا؛ فقد تابعه العدني كما سبق.

وتابعه أيضاً قبيصة عن سفيان به دون الإدلاج والسلعة.

وأخرجه أبو نعيم في «الحلية» (١/ ٢٥٦)، والحاكم (١/ ٤٢١، ٥١٣) من طريق قبيصة.

قال الحاكم: صحيح الإسناد، ووافقه الذهبي.

قلت: وإنما هو حسن الإسناد فقط للخلاف المعروف في ابن عقيل، وانظر: الصحيحة رقم (٩٥٤).

وخلاصة القول أن الحديث صحيح لغيره، والله أعلم.

(٢) أي وللترمذي في «السنن» (١٤/٤ رقم ٢٥٩٤) وقال: هذا حديث حسن غريب. وأخرجه ابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٨٣٣)، والحاكم (٧٠/١) وابن خزيمة.

وقال الألباني في «ظلال الجنة» (٢/ ٠٠٠) «حديث ضعيف ورجاله ثقات»، غير أن مبارك بن فضالة مدلس وقد عنعنه، لكنه قد صرح بالتحديث في بعض الروايات...

قال الحاكم: صحيح الإسناد ووافقه الذهبي.

وأقول: إنما هو حسن فقط للكلام الذي في المبارك بن فضالة علاوة على كونه مدلساً. وقد صرّح بالتحديث في هذه الرواية، ولكن المؤمل وهو ابن إسماعيل البصري سيء=

<sup>=</sup> أخرجه الطبراني في «الأوسط» كما في «مجمع الزوائد» (١٠/ ٤١٢) وقال: «وفيه محمد بن مصعب القرقساني، وهو ضعيف بغير كذب»، وحسن الهيثمي إسناده في «مجمع الزوائد» (٢٣٠/١٠)، وانظر: «الصحيحة» رقم (٩٥٧).

وله (١) هو وابنُ ماجه (٢) عن عائشة وَ الله عَلَيْهُا قالت: سألتُ رسولَ الله عَلَيْهُ عن هذه الآية: ﴿ وَاللَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا ءَاتَوا وَتَلُوبُهُمْ وَجِلَةً ﴾ [المؤمنون: ٦٠]، هم الذين يشربون الخمرَ ويسرقون؟ قال: «لا يا ابنة الصّديق، ولكنهم الذين يصومون ويصلون ويتصدّقون وهم يخافون أن لا يُقبل منهم »، ﴿ أُولَكِيكَ يُسَرِعُونَ فِي الْخَيْرَتِ ﴾ [المؤمنون: ٦١].

وفيه (٣) من حديث أبي جُحيفة قال: قالوا: يا رسولَ الله قد شِبتَ قال: «شيبَتْني هودُ وأخواتُها».

قلت: وأخرجه الحاكم (٣/٣٩٣ ـ ٣٩٤)، وأحمد (٦/ ١٥٩ و٢٠٥)، والبغوي في تفسيره (٥/ ٢٠١)، وابن جرير في «جامع البيان» (١٠/ ج٢/ ٣٤).

قال الترمذي: «وقد روي هذا الحدث عن عبد الرحمٰن بن سعيد عن أبي حازم عن أبي هريرة عن النبي ﷺ نحو هذا».

قال الحاكم: صحيح الإسناد، ووافقه الذهبي.

قلت: بل إسناده منقطع بين عبد الرحمٰن وعائشة، فإنه لم يدركها، كما في «جامع التحصيل» رقم (٤٢٩).

قال الألباني في «الصحيحة» (١/ ٣٠٥ ـ ٣٠٦) ط. المعارف: «لكن يقرّيه حديث أبي هريرة الذي أشار إليه الترمذي فإنه موصول، وقد وصله ابن جرير ـ (١٠/ ج $^{11}$   $^{11}$  ) ـ حدثنا ابن حميد، قال: ثنا الحكم بن بشير قال: ثنا عمر بن قيس عن عبد الرحمٰن بن سعيد بن وهب الهمداني عن أبي حازم عن أبي هريرة قال: قالت عائشة: الحديث نحوه.

وهذا سند رجاله ثقات، غير ابن حميد، وهو محمد بن حميد بن حيان الرازي وهو ضعيف مع حفظه.

لكن لعله توبع، فقد أخرج الحديث ابن أبي الدنيا، وابن الأنباري في «المصاحف»، وابن مردويه، كما في «طبقة شيوخ ابن جرير»، فأستبعد أن يكون رواه عن شيخه هذا، والله أعلم.

وله طريق آخر عند ابن جرير (١٠/ ج١٨/ ٣٤) عن ليث وهشيم عن العوام بن حوشب جميعاً عن عائشة.

وخلاصة القول أن الحديث حسن، والله أعلم.

الحفظ كما قال الحافظ، فلا يحتج بزيادته التحديث لا سيما مع مخالفته لأبي داود الطيالسي وهو من الحفاظ، وقد تابعه الخصيب بن ناصح عند ابن خزيمة اه.. وخلاصة القول أن الحديث ضعيف، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) أي وللترمذي في «السنن» (٥/ ٣٢٧ ـ ٣٢٨ رقم ٣١٧٥).

<sup>(</sup>۲) في «السنن» (۲/ ۱٤٠٤ رقم ۱۹۸ ).

<sup>(</sup>٣) أي في سنن الترمذي.

ومن حديث أبي بكر<sup>(۱)</sup> والله عنه الأحاديث والواقعة والمرسلات وعم يتساءلون وإذا الشمس كُورت»، وغيرُ ذلك من الأحاديث.

## [من أنواع العبادة التوكل على الله]

(توكلٌ) أي ومن أنواع العبادة التوكلُ على الله عزّ وجلّ، وهو اعتماد القلب

= قلت: لم أجده عنده بهذا اللفظ.

وأخرجه الطبراني في «المعجم الكبير» (٢٨٦/١٧ رقم ٧٩٠) من طريق أبي الخير عن عقبة بن عامر مرفوعاً به.

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٧/ ٣٦) وقال: ورجاله رجال الصحيح.

وقال الألباني في «الصحيحة» (٢/ ٦٤١): «وسنده جيد، ورجاله كلهم ثقات رجال الشيخين؛ غير شيخ الطبراني: محمد بن محمد التمار البصري؛ ذكره ابن حبان في «الثقات» (٩/ ١٥٣) وقال: «ربما أخطأ».

وأقرّه الحافظ في «اللسان» (٥/ ٣٥٨ ـ ٣٥٩) وقال: «أرّخ ابن المنادي وفاته سنة (٢٨٩)». وقد روى له الطبراني في «الأوسط» نحو ستين حديثاً (٦٠٤١ ـ ٦٠٤٠)، ولذا قال الهيثمي (٧/ ٣٧): «ورجاله رجال الصحيح» يعني باستثناء شيخ الطبراني كما هي عادته، فاعلمه. وأخرجه أيضاً من حديث سهل بن سعد مرفوعاً به وزاد:

<sup>«</sup>الواقعة»، و«الحاقة»، و«إذا الشمس كورت» اهـ.

قلت: وأخرجه ابن سعد في «الطبقات» (١/ ٤٣٥، ٤٣٥)، عن قتادة مرفوعاً مختصراً بلفظ: «شيّبتني هود وأخواتها»، وإسناده صحيح لولا أنه مرسل.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۱/ ۲۰۶ رقم ۳۲۹۷)، وفي «الشمائل» رقم (٤١) ورجال إسناده ثقات غير معاوية بن هشام القصار فهو صدوق له أوهام، شيبان هو ابن عبد الرحمٰن النحوي، وأبو إسحاق هو عمرو بن عبد الله السبيعي، وقد اختلط وهو أيضاً مدلس وقد عنعن. وفيه علة أخرى وهي الاختلاف على أبي إسحاق، والاختلاف في إرساله ووصله.

وقد قال المصنف في «السنن»: «هذا حديث حسن غريب لا نعرفه من حديث ابن عباس إلا من هذا الوجه، وروى علي بن صالح هذا الحديث عن أبي إسحاق عن أبي جحيفة نحو هذا، وروى عن أبى إسحاق عن أبى ميسرة شىء من هذا مرسلاً...».

قلت: رواية على بن صالح أخرجها الترمذي في «الشمائل» رقم (٤٢) وقد ذكره ابن أبي حاتم في «العلل» (٢/ ١١٠ رقم ١٨٩٦) وصوّب أبو حاتم الإرسال.

وقد أخرجه ابن سعد في «طبقاته» (١/ ٤٣٥)، والمروزي في مسند أبي بكر رقم (٣٠)، وأبو نعيم في «الحلية» (١/ ٣٥٠)، والحاكم (٢/ ٣٤٣) وصححه على شرط البخاري ووافقه الذهبي ووافقهما الألباني في «الصحيحة» (٢/ ٦٣٩).

وللحديث شواهد، فهو صحيح بشواهده.

عليه وثقتُه به وأنه كافيه، قال الله عزّ وجلّ: ﴿وَعَلَى ٱللّهِ فَتَوَكَّلُواْ إِن كَثُتُم مُؤْمِنِينَ﴾ [المائدة: ٢٣]، فجعله تعالىٰ شرطاً في الإيمان كما وصف المؤمنين أنهم أهله؛ إذ قال تعالىٰ: ﴿وَعَلَى ٱللّهِ فَلْيَتَوَّكِلُ ٱلْمُؤْمِنُونَ﴾ [آل عمران: ١٦٠، المائدة: ١١، التوبة: ٥١، إبراهيم: ١١، المجادلة: ١٠، التغابن: ١٣].

وقال موسى لقومه: ﴿إِن كُنُنُمْ ءَامَنُهُم بِٱللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُواْ﴾ [يونس: ٨٤] الآيات.

وقال تعالى عن رسله إذ قالوا لقومهم: ﴿ وَمَا كَاتَ لَنَا أَن نَاْتِيكُم بِسُلْطَانِ إِلَّا بِإِذِنِ اللَّهِ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴿ وَمَا لَنَا أَلَا نَنُوكَ لَلَ عَلَى اللَّهِ وَقَدْ هَدَىنَا شُبُلَنَا وَلَصَّبِرَنَّ عَلَى مَا ءَاذَيْتُمُونًا وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكِّلُو اللَّهَ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ وَرَيِّكُم مَا مِن دَابَّةٍ إِلَّا هُو ءَاخِذًا عِن نبيته هودٍ عليه السلام: ﴿ إِنِّ تَوَكَّلْتُ عَلَى اللَّهِ رَبِي وَرَيِّكُم مَا مِن دَابَّةٍ إِلَّا هُو ءَاخِذًا بِنَاصِينِهَا ﴾ [هود: ٥٦] الآية.

وكذلك عن نبيّه نوح عليه السلام؛ إذ قال لقومه: ﴿ ﴿ يَقَوْمِ إِن كَانَ كَبُرُ عَلَيْكُمْ مَقَامِى وَتَذَكِيرِى بِعَايَنتِ ٱللّهِ فَعَلَى ٱللّهِ قَوَكَ لْتُ فَأَجْمِعُواْ أَمْرَكُمْ وَشُرَكَا عَكُمْ ثُمَ لَا يَكُنْ أَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ غُمَّةً ﴾ [يونس: ٧١] الآية.

وقال تعالىٰ عن شعيبٍ: ﴿وَمَا تَوْفِيقِيَ إِلَّا بِٱللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أَنِيبُ﴾ [هود: ٨٨]. وقال تعالىٰ لنبيّنا محمّدٍ ﷺ: ﴿فَتَوَكَّلَ عَلَى ٱللَّهِ ۚ إِنَّكَ عَلَى ٱلْحَقِ ٱلْمُبِينِ﴾ [النمل: ٧٩].

وقسال تسعسالسى: ﴿وَلِلَّهِ غَيْبُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَإِلَيْهِ يُرْجَعُ ٱلْأَمْرُ كُلُّهُۥ فَأَعْبُدُهُ وَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ﴾ [هود: ١٢٣]، وقال تعالىٰ: ﴿رَّبُ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَّ فَأَتَّخِذْهُ وَكِيلًا﴾ [المزمل: ٩].

وقال تعالىٰ: ﴿ فَإِن تُولَوا فَقُلَ حَسِمِى اللَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَّ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَهُوَ رَبُّ اَلْعَرْشِ اَلْمَطْيِدِ ﴾ [التوبة: ١٢٩].

وقال تعالىٰ في مدح عبادِه المؤمنين: ﴿ ٱلَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمُ فَأَخْشَوْهُمُ فَزَادَهُمْ إِيمَنَنَا وَقَالُواْ حَسْبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ﴾ [آل عمران: ١٧٣].

وقال تعالى فيهم: ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتَ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيتَ عَلَيْهِمْ ءَايَنْتُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِهِمْ يَتَوَّكُلُونَ﴾ [الأنفال: ٢].

وقال تبارك وتعالى: ﴿ وَمَا عِندَ اللّهِ خَيْرٌ وَأَبْقَى لِلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ [السورى: ٣٦]، وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى اللّهِ فَهُوَ حَسَّبُهُ ۖ ﴾ [الطلاق: ٣]، أي كافيه، وقال تعالى: ﴿ أَلِيْسَ اللّهُ بِكَافٍ عَبْدَةً ﴾ [الزمر: ٣٦]، الجواب: بلى، والآياتُ في هذا الباب كثيرةً.

وقال ابنُ عباس<sup>(۱)</sup> على هذه الآية: ﴿حَسَّبُنَا اللَّهُ وَيَعْمَ الْوَكِيلُ﴾ [آل عمران: ١٧٣]، قالها إبراهيمُ عليه السلام حين أُلقيَ في النار، وقالها محمّد ﷺ وأصحابُه حين: ﴿قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدَّ جَمَعُوا لَكُمُ فَاخْشَوْهُمٌ فَزَادَهُمْ إِيمَنَا وَأَلُوا حَسَّبُنَا اللَّهُ وَيَعْمَ الْوَكِيلُ﴾ [آل عمران: ١٧٣].

وفي الصحيح (٢) عنه ظليه قال: قال رسولُ الله ﷺ: «يدخل الجنةَ من أمتي سبعون ألفاً بلا حساب، هم الذين لا يَسْترقون ولا يتطيّرون وعلى ربّهم يتوكّلون».

وفي السنن (٣): («الطِّيرةُ شِركٌ، الطيرةُ شرك». قال ابن مسعود: وما مِنَّا إلاَّ (٤) ولكن الله يُذْهِبه بالتوكل).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في «صحيحه» (٨/ ٢٢٩ رقم ٤٥٦٣) عنه.

<sup>(</sup>۲) البخاري (۱۱/ ۳۰۵ رقم ۲۷۷۲)، ومسلم (۱۹۸/۱ رقم ۲۱۸).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن حبان رقم (٦١٢٢)، وأبو داود رقم (٣٩١٠)، والطحاوي في «مشكل الآثار» (٣٥٨/١) و(٣٠٤/٢) من طريق محمد بن كثير العبدي، قال: أخبرنا سفيان الثوري، عن سلمة بن كُهيلٍ، عن عيسى بن عاصم الأسدي، عن زرٌ بن حُبيشٍ، عن ابن مسعود، فذكر الحديث.

وأخرجه أحمد (١/ ٣٨٩، ٤٤٠)، والبخاري في «الأدب المفرد» رقم (٩٠٩)، والترمذي رقم (٩٠٩)، والبيهقي في رقم (١٦١٤)، وفي «العلل الكبير» رقم (٤٨٥)، وابن ماجه رقم (٣٥٣٨)، والبيهقي في «السنن الكبرى (٨/ ١٣٩)» من طرق عن الثوري، به.

قال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح، لا نعرفه إلا من حديث سلمة بن كهيل.

وأخرجه أحمد (١/ ٤٣٨) والطحاوي في «مشكل الآثار» (١/ ٣٥٨) و (٢/ ٣٠٤)، وفي «شرح معاني الآثار» (٣٠٤/١)، والطيالسي في «المسند» رقم (٣٥٦)، والبغوي رقم (٣٢٥)، والبيهقي (٨/ ١٣٩)، والحاكم (١٧/١ ـ ١٨، ١٨) من طرق عن شعبة، عن سلمة بن كُهيل به.

قال الحاكم: هذا حديث صحيح سنده، ثقات رواته، ولم يخرجاه.

وخلاصة القول: إن الحديث صحيح، والله أعلم.

<sup>(</sup>٤) قال ابن الأثير في «جامع الأصول» (٧/ ٦٣٠): «وما مِنًا إلاً» في هذا الكلام محذوف، =

وفي جامع الترمذي (١) وغيرِه (٢) من حديث عمرَ بن الخطاب على قال: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «لو أنكم تَوكّلون على الله حقَّ توكّلِه لرزقكم كما يرزُق الطيرَ، تغدو خِماصاً وتروح بِطاناً».

وفي حديث الإيمان بالقدر: «واعلم أن ما أصابك لم يكن لِيُخطِئَك، وما أخطأك لم يكن لِيُضيبَك»(٣).

وفي مسند أحمد (٤) وسننِ ابنِ ماجه (٥) والدرامي (٦) عن أبي ذرِّ رهيه أن رسولَ الله عَلَيْ قال: «إني لأعلم آيةً في كتاب الله عزّ وجلّ لو أخذ الناسُ بها لكفَتْهم: ﴿وَمَن يَتَّقِ اللّهَ يَجْعَل لَهُ مُغْرَجًا ۞ وَيَرْدُقَهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَجْتَسِبُ وَمَن يَتَّوَكَّلُ عَلَى اللّهِ

<sup>=</sup> تقديره: وما منا إلا ويعتريه التَّطيُّرُ، ويسبق إلى قلبه الكراهة له، فحذف ذلك اختصاراً واعتماداً على فهم السامع، وقد جاء في «كتاب الترمذي» (١٦١/٤): أن هذا من كلام ابن مسعود، وليس من الحديث، والله أعلم .اهـ.

قلت: وانظر كلام الحافظ في «فتح الباري» (١٠/٢١٣).

<sup>(</sup>١) (٤/ ٥٧٣ رقم ٢٣٤٤)، وقال: هذا حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>۲) كابن ماجه (۲/ ۱۳۹۶ رقم ٤١٦٤)، وابن حبان في صحيحه (رقم ٢٥٤٨ ـ موارد)، والحاكم (٤/ ٣١٨)، وأحمد (٥/ ٣٠، ٥٠)، وأبو نعيم في «الحلية» (١٩/١٠)، والبغوي في «مسند الشهاب» رقم (١٤٤٤ و١٤٤٥)، وابن المبارك في «الزهد» رقم (٥٥٩).

قال الحاكم: صحيح الإسناد، وأقره الذهبي.

وقال الألباني في «الصحيحة» رقم (٣١٠): «وأقول: بل هو صحيح على شرط مسلم، فإن رجاله رجال الشيخين غير ابن هبيرة وأبي تميم؛ فمن رجال مسلم وحده».

وخلاصة القول إن الحديث صحيح، والله أعلم.

<sup>(</sup>٣) تقدم تخریجه.

<sup>(</sup>٤) في «المسند» (٥/ ١٧٨ ـ ١٧٩).

<sup>(</sup>٥) في السنن (٢/ ١٤١١ رقم ٤٢٢٠).

<sup>(</sup>٦) في السنن (٢/٣٠٣).

قلّت: وأخرجه النسائي في «التفسير» رقم (٦٢٣)، وأبو نعيم في «الحلية» (١٦٦/١) كلّهم من حديث كَهْمس عن أبي السَّلِيل عن أبي ذر ـ به.

بسند رجاله ثقات إلا أنه منقطع، فإن أبا السليل ضريب بن نفير \_ ثقة \_ لم يسمع من أبي ذر كما في «تهذيب» (٢/ ٢٢٨).

وخلاصة القول أن الحديث ضعيف، والله أعلم.

فَهُوَ حَسْبُهُۥۚ إِنَّ ٱللَّهَ بَلِلغُ أَمْرِهِۥ قَدْ جَعَلَ ٱللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرًا ۞﴾ [الطلاق].

ولابن ماجه (۱) عن عمرو بنِ العاص رضي قال: قال رسولُ الله ﷺ: «إن قلبَ ابنِ آدمَ لكل وادِ شُعبةٌ، فمن أتبع قلبَه الشُّعَبَ كلَّها لم يبالِ الله بأي وادِ هلك، ومن توكل على الله كفاه الشُّعَب»، وغيرُ ذلك من الآيات والأحاديث.

#### (من أنواع العبادة رجاء الله ولقائه)

وفي الحديث: «أنا عند ظنّ عبدي بي فليظنّ بي ما شاء»(٢).

وفي صحيح البخاريُ (٣) من حديث أبي هريرة ولله قال: سمعتُ رسولَ الله على يقول: «إن الله تعالىٰ خلق الرحمة يوم خلقها مائة رحمة فأمسك عنده تسعاً وتسعين رحمة وأرسل في خلقه كلهم رحمة واحدة، فلو يعلم الكافرُ بكل الذي عند الله من الرحمة لم ييأس من الجنة، ولو يعلم المؤمنُ بكل الذي عند الله من العذاب لم يأمن النارَ».

وقال ﷺ في دعاء المكروب: «اللّهم رَحمتك أرجو فلا تَكِلْني إلى نفسي ولا إلى إلى اللهم ولا إلى أحد من خلقك طرفة عينٍ»، الحديث رواه أبو داود<sup>(١)</sup> عن أبي بكر.

<sup>(</sup>١) في السنن (٢/ ١٣٩٥ رقم ٤١٦٦).

قال البوصيري في «مصباح الزجاجة» (٣/ ٢٨٥ رقم ٤١٦٦/١٤٧٨): «هذا إسناد ضعيف، صالح بن زريق ليس له إلا هذا الحديث». قال في الميزان: «حديثه منكر».

والخلاصة أن الحديث ضعيف، والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٣) في صحيحه (١١/١١١ رقم ٦٤٦٩).

<sup>(</sup>٤) في السنن (٥/ ٣٢٥ رقم ٥٠٩٠).

# [من أنواع العبادة الرغبة إلى الله والرهبة منه والخشوع له]

(ورغبة ورهبة خشوع) أي ومن أنواع العبادةِ الرغبة فيما عند الله عز وجل من الثواب، وهي راجعة إلى معنى الرجاءِ، والرهبة مما عند الله من العقاب، وهي راجعة إلى معنى الخوف.

والخشوعُ هو التذلُّلُ لله عزّ وجلّ، قال تعالىٰ في آل زكريا عليهم السلام: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ يُسَارِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَيَدْعُونَا رَغَبًا وَرَهَبًا وَكَانُواْ لَنَا خَاشِعِينَ﴾ [الأنبياء: ٩٠]، وقال تعالىٰ: ﴿ وَيَخِرُونَ لِلْأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا﴾ [الإسراء: ١٠٩]، وقال تعالىٰ: ﴿ وَاَسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَوٰةُ وَإِنَّهَا لَكِيرَةُ إِلَّا عَلَى ٱلْخَشِعِينَ ۚ فَلَ الْإِسراء: يُطُنُّونَ أَنَهُم مُلَتَقُوا رَبِّمَ وَأَنَهُمْ إِلَيْهِ رَجِعُونَ ﴿ وَالصَّلَوٰةُ وَإِنَّهَا لَكِيرَةُ إِلَّا عَلَى ٱلْخَشِعِينَ فَلَ اللَّهِ مَلْتُولُونَ أَنَهُم مُلَتَقُوا رَبِّمَ وَأَنَهُمْ إِلَيْهِ رَجِعُونَ ﴾ [السقرة]، وقال تعالىٰ: ﴿ فَذَ أَفَلَحُ وَإِلَّنَى فَأَرْهَبُونِ ﴾ [المؤمنون: ١- ٢]، وقال تعالىٰ: ﴿ وَإِلَّنَى فَأَرْهَبُونِ ﴾ [البقرة: ٤٠]، وقال تعالىٰ: ﴿ وَإِنَّنَا فَرَغْتَ فَأَنصَبُ ﴿ وَإِلَىٰ رَبِّكَ فَأَرْهَبُونِ ﴾ [الشرح: ٧ - ٨]، وغيرُ ذلك من الآيات.

وفي حديث الدعاء عند النوم: «اللّهم إني أسلمتُ نفسي إليك، ووجهت وجهي إليك، وألجأت ظهري إليك، وفوضت أمري إليك، رغبة ورهبة إليك»، الحديث في الصحيحين(١٠).

ولابن أبي حاتم (٢) في خطبة أبي بكر ﷺ: أما بعدُ، فإني أوصيكم بتقوى الله عزّ وجلّ، وتُثنوا عليه بما هو أهلُه، وتخلِطوا الرغبة بالرهبة، وتجمعوا الإلحاف بالمسألة، فإن الله عزّ وجلّ أثنى على زكريا وأهلِ بيتهِ، فقال تعالىٰ:

<sup>=</sup> قلت: وأخرجه أحمد (٥/ ٤٢).

في إسناده عبد الجليل هو ابن عطية القيسي أبو صالح البصري، وجعفر بن ميمون هو التميمي وكلاهما صالحان لكن لهما أوهام وأخطاء، فسند الحديث حسن، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲/۱۳ رقم ۷٤۸۸)، ومسلم (۱۶/ ۲۰۸۱ رقم ۲۷۱۰) من حديث البراء بن عازب.

<sup>)</sup> في تفسيره ـ كما في تفسير ابن كثير (٢٠٣/٣) بسند ضعيف. قلت: وأخرجه الحاكم في المستدرك (٢/ ٣٨٣ ـ ٣٨٤)، وقال: صحيح الإسناد. وعارضه الذهبي بقوله: «عبد الرحمٰن بن إسحاق كوفي ضعيف».

وخلاصة القول إن الحديث ضعيف، والله أعلم.

﴿ إِنَّهُمْ كَاثُواْ يُسَرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا ۚ وَكَاثُواْ لَنَا خَلَشِعِينَ﴾ [الأنبياء: ٩٠].

وفي الصحيح (١) من حديث دعاءِ النبيِّ ﷺ في الركوع والسجود: «خشع لك سمعي وبصري ومُخِي وعظمي وعصبي»، وغيرُ ذلك من الأحاديث.

## [من أنواع العبادة خشية الله]

(وخشية) أي ومن أنواع العبادةِ الخشية، وهي مرادفة للخوف. قال الله عزَ وجلّ: ﴿ فَلَا تَغْشُوهُمْ وَأَخْشُونِ ﴾ [البقرة: ١٥٠]، وقال تعالىٰ في مدح عباده المؤمنين: ﴿ وَالَّذِينَ هُم مِنْ خَشْيَةِ رَبِّهِم مُشْفِقُونَ ﴾ [المؤمنون: ٥٧] الآيات، وقال تعالىٰ: ﴿ وَالَّذِينَ هُم مِنْ عَذَابِ رَبِّهِم مُشْفِقُونَ ﴾ [المعارج: ٢٧] الآيات، وقال تعالىٰ في شأن كتابه العزيز: ﴿ وَأَنذِرْ بِهِ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحْشَرُوا إِلَى رَبِّهِمْ لَيْسَ لَهُم مِن دُونِهِ وَلِيُّ وَلَا شَفِيعٌ ﴾ ﴿ وَأَنذِرْ بِهِ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحْشَرُوا إِلَى رَبِّهِمْ لَيْسَ لَهُم مِن دُونِهِ وَلِيُّ وَلَا شَفِيعٌ ﴾ [الانعام: ٥١] الآيات. وقال تعالىٰ: ﴿ طه ﴿ مَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلقُرْءَانَ لِتَشْفَى ﴾ إلّا يَشَي اللهُ عَلَى اللهُ

وقال تعالى: ﴿ اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِنَبَا مُتَشَيِهَا مَّثَانِى نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ مُ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ ﴾ [السزمسر: ٢٣] الآية، وقال تحسال عنه مُن خَشِي الرَّمْنَ بِالْفَيْتِ وَجَاةً بِقَلْبِ مُن خَشِي الرَّمْنَ بِالْفَيْتِ وَجَاةً بِقَلْبِ مُن خَشِي الرَّمْنَ بِالْفَيْتِ وَجَاةً بِقَلْبِ مُنْ خَشِي الرَّمْنَ بِالْفَيْتِ وَجَاةً بِقَلْبِ مُن خَشِي الرَّمْنَ بِالْفَيْتِ وَجَاةً بِقَلْبِ مُن خَشِي الرَّمْنَ بِالْفَيْتِ وَجَاةً بِقَلْبِ مُن خَشِي الرَّمْنَ المُسْتِهِ اللهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وقال تعالىٰ في شأن الساعة: ﴿إِنَّمَا أَنَتَ مُنذِرُ مَن يَغَشَنهَا﴾ [النازعات: ٤٥]، وقال تعالىٰ: ﴿فَنَكِرْ إِن نَفَعَتِ الذِّكْرَىٰ ﴿ سَيَذَكُّرُ مَن يَغْشَىٰ ﴿ الْأعلى] وغيرُ ذلك من الآيات. وقال تعالىٰ: ﴿يَكَأَيُّهُا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمْ وَالْخَشَوا بَوْمَا لَا يَجْزِف وَالِدُ عَن وَالِدِهِ شَيْئًا﴾ [لقمان: ٣٣] الآية.

وفي جامع الترمذي (٢) من حديث أبي هريرة واله قال: قال

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم (١/ ٥٣٤ رقم ٧٧١) من حديث علي بن أبي طالب.

 <sup>(</sup>۲) في السنن (٤/ ١٧١ رقم ١٦٣٣) وقال: حديث حسن صحيح، وهو كما قال.
 قلت: وأخرجه النسائي (٦/ ١٢)، وأحمد (١/ ٥٠٥)، والحاكم (١٢/ ٢٦) وقال: حديث=

رسولُ الله ﷺ: «لا يلِج النارَ رجلٌ بكى من خشية الله تعالىٰ حتى يعودَ اللبنُ في الضَّرْع».

وفيه (١) عن أبي أمامة عن النبي على قال: «ليس شيء أحب إلى الله من قطرتين وأثرين: قطرة دموع من خشية الله، وقطرة دم تُهراقُ في سبيل الله. وأما الأثرانِ فأثرٌ في سبيل الله، وأثرُ فريضةٍ من فرائض الله تعالىٰ ». وقال: حديث حسن.

وفي الصحيح (٢٠): «إن أخشاكم وأتقاكم لله أنا» الحديث، وغيرُ ذلك من الأحاديث.

## [من أنواع العبادة الإنابة إلى الله]

(إنابةً) أي ومن أنواع العبادةِ الإنابةُ وهي التوبةُ النَّصوحُ، والرجوعُ إلى الله تعالى، قال الله عز وجل : ﴿ وَأَنِيبُوٓا إِلَى رَبِّكُمْ وَأَسَلِمُوا لَهُ ﴾ [الزمر: ٥٤].

وقال تعالىٰ في ذكر شعيبٍ: ﴿وَمَا تَوْفِيقِيٓ إِلَّا بِٱللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلُتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ﴾ [هود: ٨٨].

وقى ال تعمالى: ﴿ وَمَا اَخْنَلَفَتُمْ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكَمُهُۥ إِلَى اللَّهِ ذَالِكُمُ اللَّهُ رَبِّي عَلَيْهِ مِن شَيْءٍ فَحُكَمُهُۥ إِلَى اللَّهِ ذَالِكُمُ اللَّهُ رَبِّي عَلَيْهِ مَوَكَلَّتُ وَلِلْيَهِ أَنِيْبُ ﴾ [الشورى: ١٠].

وقال تعالى عن إبراهيم والـذيـن معه: ﴿ رَبَّنَا عَلَيْكَ تَوَكَّنَا وَإِلَيْكَ أَنَبْنَا وَإِلَيْكَ أَنَبْنَا وَإِلَيْكَ أَنْبَنَا وَلِيْكَ أَنْبَنَا وَإِلَيْكَ أَنْبَنَا وَإِلَيْكَ أَنْبَنَا وَإِلْمَ

وقال تعالى في شأن عبادِه المؤمنين: ﴿ وَالَّذِينَ آجَتَنَبُوا الطَّلغُوتَ أَن يَعْبُدُوهَا وَأَنَابُواً إِلَى اللَّهِ لَمُهُمُ ٱلْبُشْرَيَّ فَبَشِرٌ عِبَادِ﴾ [الزمر: ١٧].

صحيح الإسناد، ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي.
 وخلاصة القول أن الحديث صحيح، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) أي في سنن الترمذي (٤/ ١٩٠ رقم ١٦٦٩) وقال: هذا حديث حسن غريب. وقال الألباني: وهو حديث حسن.

<sup>(</sup>۲) البخاري (۹/ ۱۰۶ رقم ۵۰۱)، ومسلم (۷/ ۷۷۹ رقم ۱۱۰۸) من حديث أنس بن مالك.

وقال عن عبده داود عليه السلام: ﴿ فَٱسْتَغْفَرَ رَبَّهُ وَخَرِّ رَاكِعًا وَأَنَابَ ﴾ [سَ: ٢٤]، وفي ذلك آياتٌ كثيرةٌ سنذكر إن شاء الله ما تيسّر منها في بابه.

## [من أنواع العبادة الخضوع لله]

(خضوع) أي ومن أنواع العبادة الخضوع، وهو والخشوعُ والتذلّلُ بمعنى، وتقدمت الآياتُ والأحاديثُ فيه.

(والاستعادة) أي ومن أنواع العبادة الاستعادة، وهي الامتناعُ بالله عزّ وجلّ والالتجاءُ إليه، قال عزّ وجلّ: ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ اَلْقُرْءَانَ فَاسْتَعِذْ بِاللهِ مِنَ الشَّيَطُانِ الرَّحِيمِ ﴾ والالتجاءُ إليه، قال عزّ وجلّ: ﴿ وَقُل رَّتِ أَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمَزَتِ الشَّيَطِينِ ۞ وَأَعُوذُ بِكَ رَبِّ أَن يَحْشُرُونِ ۞ ﴿ وَقُل رَّتِ أَعُودُ بِكَ مِنْ هَمَزَتِ الشَّيَطِينِ ۞ وَأَعُودُ بِك رَبِّ أَن يَحْشُرُونِ ۞ ﴾ [المؤمنون].

وقال تعالىٰ: ﴿وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَنْغُ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ إِنَّهُ سَمِيعُ عَلِيمُ ﴾ [الأعراف: ٢٠٠]، وقال تعالىٰ: ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ ۞ مِن شَرِ مَا خَلَقَ ۞ إلَكِ الفلق] السورة. وقال تعالىٰ: ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النّاسِ ۞ مَلِكِ النّاسِ ۞ إلَكِ النّاسِ ۞ إلَكِ النّاسِ ۞ مِن شَرِّ الْوَسْوَاسِ ٱلْخَنَّاسِ ۞ [الناس] السورة.

وقال عن كليمه موسى عليه السلام: ﴿وَقَالَ مُوسَىٰ إِنِّ عُذْتُ بِرَتِى وَرَبِّكُم مِّن كُلِّ مُتَكَبِّرٍ لَا يُؤْمِنُ بِيَوْمِ ٱلْحِسَابِ﴾ [غافر: ٢٧]. وقال تعالىٰ عنه عليه السلام: ﴿وَإِنِّ عُذْتُ بَرِقٍ وَرَبِّكُرُ أَن تَرْجُمُونِ﴾ [الدخان: ٢٠].

وقال النبي ﷺ: «أعوذ بالله العظيم، وبوجهه الكريم، وبسلطانه القديم، من الشيطان الرجيم، من هَمْزه ونفخِه ونَفْثِه» (١١).

<sup>(</sup>١) الحديث مركب من حديثين:

<sup>(</sup>الأول): أُخْرَجه أبو داود (٣١٨/١ رقم ٤٦٦)، ولفظه: «أعوذ بالله العظيم بوجهه الكريم، وسلطانه القديم من الشيطان الرجيم».

قال النَّووي في «الأذكارُ» رقم (٦٩/٨٧) حذيث حسن رواه أبو داود بإسناد جيد.

وقال الألباني: حديث صحيح.

<sup>(</sup>والثاني): أخرجه أبو داود (١/ ٤٨٦ رقم ٧٦٤) ولفظه: «أعوذ بالله من الشيطان، من =

وقال: «أعوذ بكلمات اللَّهِ التامّاتِ من شرّ ما خلق» (١١).

وقال: «اللّهم إني أعوذ برضاك من سخطك وبمعافاتك من عقوبتك، وبك منك»(٢).

وقال: «تعوَّذُوا بالله من الفِتن<sup>»(٣)</sup>.

واستعاذ على من الهم والحزَنِ والعَجْزِ والكَسَلِ والبُخْلِ والجُبن وضَلَع الدين وغَلَبة الرجال<sup>(٤)</sup>، ومن الرة إلى أرذل العُمُر<sup>(٥)</sup>، ومن المأثم والمغرَم، ومن فتنة القبرِ وعذابِ القار، ومن شرِّ فتنة الغنى، ومن شرَّ فتنة الفقرِ، ومن فتنة المحيا والممات، ومن فتنة المسيح الدجال<sup>(٢)</sup>، وغيرُ ذلك.

## [من أنواع العبادة الاستعانة بالله وحده]

(والاستعانة) أي ومن أنواع العبادة الاستعانة، وهي طلب العونِ من الله عزّ

قال الألباني: حديث ضعيف، انظر: «الإرواء» (٣٤٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (٤/ ٢٠٨٠ رقم ٢٠٨٠)، والترمذي (٥/ ٤٦٢ رقم ٣٤٣٧) وقال: حديث حسن صحيح غريب، وابن خزيمة في «صحيحه» (٤/ ١٥٠ رقم ٥٠٨)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (٥/ ٢٥٣)، والطبراني في «الدعاء» (٢/ ١١٨٦)، رقم ١١٨٠، ٨٣٠) من طرق، وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (١/ ٣٥٢ رقم ٤٨٦) من حديث عائشة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٤/ ٢١٩٩ ـ ٢٢٠٠ رقم ٢٨٦٧) من حديث أبي سعيد الحدري.

<sup>(</sup>٤) أخرج البخاري رقم (٢٧٣٦ ـ البغا) من حديث أنس مرفوعاً بلفظ: «اللّهم إني أعوذُ بك من الهَمِّ والحَزَنِ، والعجزِ والكسلِ، والبخْلِ والجُبنِ، وصَلَعِ الدِّينِ، وغلبةِ الرِّجالِ».

<sup>(</sup>٥) أخرج البخاري (١٩/١١) رقم ٦٣٩٠) عن مصعب بن سعد بن أبي وقاص عن أبيه قال: كان النبي ﷺ يُعلمنا هؤلاء الكلمات كما نُعلَّم الكتابة:

<sup>«</sup>اللَّهِمْ إني أُعُوذُ بِكَ من البخلِ، وأعوذ بك من الجبن، وأعوذ بك من أن نُردَّ إلى أرذلِ العمرِ، وأعوذ بك من فتنةِ الدنيا وعذاب القبر».

<sup>(</sup>٦) أخرج البخاري (١١/ ١٨١ رقم ٦٣٧٥). عن عائشة أن النبي ﷺ كان يقول: «اللّهم إني أعوذ بك من الكسل والهرّم، والمغرّم والمأثم، اللّهم إني أعوذ بك من عذابِ النار وفتنة النار، وفتنة القبر وعذاب القبر، وشرٌ فتنة الغني، وشرّ فتنة الفقر، ومن شرّ فتنة المسيح الدجال...».

وجلَّ، قال الله تعالى: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ [الفاتحة: ٥].

أي لا نعبدُ إلا إياك ولا نستعين إلا بك، ونبرَأُ من كل معبودٍ دونك ومن عابديه، ونبرَأ من الحولِ والقوةِ إلا بك، فلا حولَ لأحد عن معصيتك، ولا قوةً على طاعتك إلا بتوفيقك ومعونتِك.

وقال عن نبيّه يعقوبَ عليه السلام: ﴿ فَصَبِّرٌ جَيِيلٌ وَاللَّهُ ٱلْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ ﴾ [يوسف: ١٨].

وقال لنبيه محمد ﷺ: ﴿قَلَ رَبِّ آَمَكُمُ بِٱلْحَقُّ وَرَبُّنَا ٱلدَّمْنُ ٱلْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ﴾ [الأنبياء: ١١٦].

وفي الترمذي (١) من حديث وصيّةِ النبيّ ﷺ لابن عباس ﷺ: «إذا سألتَ فاسأل الله، وإذا استعنتَ فاستعن بالله» الحديث، وقال فيه: حسنٌ صحيح.

وفي صحيح مسلم (٢٠ من حديث أبي هريرة رضي عن النبي ﷺ الحديث وفيه: «احرِص على ما ينفّعك، واستعن بالله».

وفي الترمذي (٢٠) من حديث معاذِ بنِ جبلِ ﷺ: «اللّهم أعِنّي عليه اللّهم أعِنّي على ذكرك وشكرِك وحُسْنِ عِبادتِك»، وغير ذلك من الأحاديث.

#### [من أنواع العبادة الاستغاثة بالله]

(كذا استغاثة به سبحانه) أي ومن أنواع العبادةِ الاستغاثةُ بالله عزّ وجلّ، وهي طلب الغوثِ منه تعالى من جلب خيرٍ أو دفع شرّ، قال الله عزّ وجلّ: ﴿إِذَ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمٌ فَأَسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِي مُمِدُّكُم بِأَلْفٍ مِّنَ ٱلْمَلَتَهِكَةِ مُرَّدِفِينَ﴾ [الأنفال: ٩]،

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>۲) في صحيحه (٤/ ٢٠٥٢ رقم ٢٦٦٤).

<sup>(</sup>٣) لم يخرجه الترمذي.

بل أخرجه أبو داود (٢/ ١٨٠ رقم ١٥٢٢)، والنسائي (٣/ ٥٣)، وأحمد (٢٠٤/١٦ رقم ٢٠٤٨)، والحاكم (١/ ٢٧٣) وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي.

وهو حديث صحيح.

وقىال تىعىالىنى: ﴿أَمَّنَ يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ ٱلشُّوَءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ ٱلْأَرْضِ آءِكُهُ مَّعَ ٱللَّهِ﴾ [النمل: ٦٢] الآية، وقال تعالىٰ: ﴿وَهُوَ ٱلَّذِى يُنَزِّلُ ٱلْغَيْثَ مِنْ بَعْدِ مَا قَنَطُواْ وَيَنشُرُ رَحْمَتَهُ﴾ [الشورى: ٢٨] الآية.

ومن دعاء النبي ﷺ: «يا حيُّ يا قيومُ، يا ذا الجلال والإكرام، يا بديعَ السمواتِ والأرض، برحمتك أستغيث»(١).

وفي الطبراني (٢) بإسناده من حديث ثابتِ بنِ الضحاكِ أنه كان في زمن النبيِّ عَلَيْ منافقٌ يؤذي المؤمنين، فقال بعضُهم: قوموا بنا نستغيث برسول الله عَلَيْ من هذا المنافق، فقال عَلَيْ: «إنه لا يُستغاث بي، وإنما يُستغاث بالله».

وفي الصحيح<sup>(٣)</sup> من حديث أنسِ بن مالكِ رَبَّيْهُ في الاستسقاء: فرفع رسولُ الله عَلَيْهُ يديه ثم قال: «اللهم أغِنْنا، اللهم أغِنْنا، اللهم أغِنْنا، اللهم أغِنْنا، اللهم الأحاديث.

<sup>(</sup>١) أخرج الحاكم في «المستدرك» (٥٠٩/١) عن ابن مسعود قال: كان رسول الله ﷺ إذا نزل به هم أو غم قال: «يا حي يا قيوم برحمتك أستغيث».

قال الحاكم: صحيح الإسناد ولم يخرجاه.

واعترض عليه الذهبي في «التلخيص» بقوله: «عبد الرحمٰن لم يسمع من أبيه، وعبد الرحمٰن ومن بعده ليسوا حجة».

وأورده السيوطي في «الجامع الصغير» (٥/ ١٦٣ رقم ٦٨٠٩) وعزاه للحاكم ورمز لصحته. واعترض عليه المناوي في «فيض القدير» وذكر كلام الذهبي السابق.

قلت: الراجح سماع عبد الرحمٰن من أبيه. انظر: «تهذّيب التهذيب» (٦/ ١٩٥ ـ ١٩٦) وقد قال الحافظ في «التقريب» (١/ ٤٨٨): ثقة، وقد سمع من أبيه، لكن شيئاً يسيراً. وأمّا قول الذهبي عبد الرحمٰن ومن بعده ليسوا حجة فهو كما قال.

فعبد الرحمٰن بن إسحاق بن الحارث فهو ضعيف، والنضر بن إسماعيل ليس بالقوي، ووضاح بن يحيى النهشلي ضعيف.

وأورد الحديث الألباني في «صحيح الجامع» (رقم ٤٧٩١) وقال: حديث حسن.

ولحديث ابن مسعود شاهد من حديث أنس أخرجه ابن السني في «عمل اليوم والليلة» رقم (٣٣٧) لكن فيه يزيد بن أبان الرقاشي وهو ضعيف.

وخلاصة القول أن حديث ابن مسعود حسن لغيره، والله أعلم.

 <sup>(</sup>۲) في «الكبير» كما في «مجمع الزوائد» (۱۰۹/۱۰) من حديث عبادة بن الصامت.
 وقال الهيثمي: ورجاله رجال الصحيح غير ابن لهيعة وهو حسن الحديث.

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه.

## [من أنواع العبادة الذبح نسكاً لله]

(والذبح) أي ومن أنواع العبادةِ الذبحُ نُسُكاً لله تعالىٰ من هَذي وأضحيةِ وعَقيقة وغير ذلك، قال الله عزّ وجلّ: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِكَ وَٱلْحَرَ ﴾ [الكوثر: ٢]، وقال تعالىٰ: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاقِ وَنُسُكِى وَمُعَيَاى وَمَمَاقِ لِلّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ لَا شَرِيكَ لَلْمُ وَبِلَاكِ اللّهِ وَلَا تعالىٰ: ﴿ وَٱلْبُدْتَ جَعَلْنَهَا لَكُم مِن شَعَتْ إِر اللّهِ اللّهِ عَلَيْهَا صَوَافً فَإِذَا وَجَبَتْ جُنُوبُهَا فَكُمُواْ مِنْهَا ﴾ [الحج: ٣٦] الآيات.

وفي صحيح مسلم (١) عن عليَّ رَهِ قال: حدَّثني رسولُ الله تَعَلِيُّ بأربع كلماتِ: «لعن الله من ذبح لغير الله»، الحديث.

وفي مسند الإمام أحمد (٢) رحمه الله عن طارق بن شهاب (٣) وفي أن رسولَ الله على قال: «دخل الجنة رجلٌ في ذُباب، ودخل النار رجلٌ في ذُباب، والله على قال الله عندي شيءٌ أقربُ. أحدٌ حتى يقرّب له شيئاً، فقالوا لأحدهما: قرّب. قال: ليس عندي شيءٌ أقربُ. فقالوا للآخر: فقالوا لله قرّب ولو ذباباً، فقرّب ذباباً فخلّوا سبيلَه فدخل النار. فقالوا للآخر: قرّب. قال: ما كنت لأقربَ لأحد شيئاً دون الله عزّ وجلّ، فضربوا عنقه فدخل الجنة».

# [من أنواع العبادة النذر لله دون غيره]

(والنَّذْرُ) أي ومن أنواع العبادةِ النَّذْرُ لله عزّ وجلّ، قال الله تبارك وتعالى:

<sup>(</sup>۱) (۳/ ۱۹۷۸ رقم ۱۹۷۸).

 <sup>(</sup>۲) عزاه إليه ابن القيم كما في «فتح المجيد» (ص١٥٩).
 قلت: وأخرجه أحمد في «الزهد» رقم (٨٤) عن طارق بن شهاب عن سلمان الفارسي،
 وهو موقوف صحيح.

<sup>\*</sup> في كتاب «الزهد» «سليمان» بدل «سلمان» وهو خطأ.

 <sup>(</sup>٣) طارق بن شهاب: هو البَجَلي الأحمسي، أبو عبد الله، رأى النبي ﷺ وهو رجل.
 قال البغوي: نزل الكوفة، وقال أبو داود: رأى النبي ﷺ ولم يسمع منه شيئاً.

قال الحافظ: إذا ثبت أنه لقي النبي ﷺ فهو صحابي، وإذا ثبت أنه لم يسمع منه، فروايته عنه مرسل صحابي، وهو مقبول على الراجح، وكانت وفاته ـ على ما جزم به ابن حبان ـ سنة ثلاث وثمانين. (فتح المجيد ص١٥٩).

﴿ ثُمَّرَ لَيَقْضُواْ تَفَخَهُمْ وَلْمُوفُواْ نُذُورَهُمْ ﴾ [الحج: ٢٩]، وقال تعالى: ﴿ يُونُونَ بِالنَّذِرِ وَيَانُونَ يَوَنَا كَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيرًا ﴾ [الإنسان: ٧]، وقال تعالى: ﴿ وَمَا آنفَقَتُم مِّن نَفَقَةٍ أَوْ نَذَرْتُم مِّن نَكْذِر فَإِكَ اللَّهَ يَعْلَمُهُ ﴾ [البقرة: ٢٧٠] الآية.

وعن عائشة ﴿ عَنْ النبيّ عَلَيْهِ قال: «من نذر أن يُطيعَ الله فليُطِغه، ومن نذر أن يُطيعَ الله فلا يَغْصِه»، رواه الجماعة إلا مُسلماً (١٠).

وعن عمرَ وَ الله قال: نذرت نذراً في الجاهلية، فسألت النبي على الله بعد ما أسلمت، فأمرني أن أُوفي بنذري، رواه ابن ماجه (٢).

وقال البخاري رحمه الله تعالى: باب إثم من لا يفي بالنذر (٣)، وذكر حديث عمرانَ بنِ حُصينِ (٤) وَهُمْ عن النبي ﷺ قال: «خيرُكم قَرني ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم». قال عمرانُ: لا أدري ذكر اثنتين أو ثلاثاً بعد قرنِهِ، «ثم يجيء قوم ينذِرون ولا يوفون، ويخونون ولا يُؤتمنون، ويشهَدون ولا يستشهدون، ويظهر فيهم السمّنُ».

وعن ابن عمر على أن عمر قال: يا رسولَ الله، إني نذَرت في الجاهلية أن أعتكفَ ليلةً في المسجد الحرام، قال: «أَوْفِ بنذرك»، وهو في الصحيح (٥) أيضاً.

ولعلّه هو النذرُ الذي في رواية ابن ماجه مُنهماً فسّرتُه روايةُ الصحيح، وفي حديث الرجل الذي سأل النبيَّ ﷺ فقال له: إن أختي نذرت أن تحُجَّ وإنها ماتت، فقال النبيِّ ﷺ: «لو كان عليها دينٌ أكنت قاضِيَهُ؟» قال: نعم، قال: «فاقضِ الله،

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱۱/۱۱٪ وقم ٦٦٩٦)، وأبو داود (۳/ ۹۳٪ رقم ۳۲۸۹)، والترمذي (۱۰٤/٤) رقم ۱۵۲۲)، والنسائي (۱/۷۷)، وابن ماجه (۱/ ۱۸۷ رقم ۲۱۲۲).

 <sup>(</sup>۲) في السنن (١/ ١٨٧ رقم ٢١٢٩).
 قلت: وأخرجه البخاري (٤/ ٢٧٤ رقم ٢٠٣٢)، ومسلم (٣/ ١٢٧٧ رقم ١٦٥٦)، وأبو داود (٣/ ١٦٦ رقم ٣٣٢٥)، والترمذي (٤/ ١١٢ رقم ١١٢٧)، والنسائي (٧/ ٢١ ـ ٢٢)، وأحمد (١/ ٣٧، ١٩٤)، والحميدي (٢/ ٣٠٤ رقم ١٩١١)، والبيهقي (٤/ ٣١٨) و(١٠/ ٢٠) رقم ٢١٨)، والدارمي (٢/ ٣٨٨).

<sup>(</sup>٣) البخاري (١١/ ٥٨٠) رقم الباب (٢٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (١١/ ٥٨٠ ـ ٥٨١ رقم ٦٦٩٥).

<sup>(</sup>٥) البخاري (٤/ ٢٧٤ رقم ٢٠٣٢)، ومسلم (٣/ ١٢٧٧ رقم ١٦٥٦) وقد تقدم آنفاً.

فَاللَّهُ أَحَقُّ بِالقَصَاءِ"(١)، وغيرُ ذلك من أحاديث الأمرِ بوفاء النذرِ عن النبيِّ ﷺ.

#### [شروط النذر لله]

ومن شرطِ النذرِ لله تعالىٰ أن يكون طاعةً، وأن يكون مما يُطيقه العبدُ، وأن يكون فيما يملك، وأن لا يكون في موضع كان يُعبد فيه غيرُ الله تعالىٰ، أو ذريعةً إلى عبادة غيرِ الله تعالىٰ، ولمن كان معلّقاً بحصول شيءٍ، فلا يعتقد الناذرُ تأثيرَ النذرِ في حصوله.

أما الأولُ، فلقوله ﷺ: «لا نذر في معصية الله ولا في قطيعة رَحِم»، الحديث رواه أبو داود (٢)، وكذا حديث عائشة السابق وغيره.

وأما الثاني، فلحديثُ عُقبةَ بنِ عامرِ وَ قَلْهُ قال: نذرت أختي أن تمشيَ إلى بيت الله، فأمرتني أن أستفتيَ لها رسولُ الله عَلَيْهُ، فاستفتيته، فقال: «لتمشِ ولتركَب» متفقٌ عليه (٣).

وعن ابن عباس (٤) على قال: بينما النبي على يخطُب إذ هو برجل قائم، فسأل عنه فقالوا أبو إسرائيلَ نذر أن يقومَ فلا يقعُد ولا يستظلُ ولا يتكلمَ ويصوم، فقال النبي على: «مُزه فليتكلم وليستظِلُ وليقعُد وليُتِمَّ صومه»، فأمر على بترك ما لم

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١١/ ٨٨٥ رقم ٦٦٩٩).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البحاري (۱۲/ ۱۸۷ رقم ۱۲۲۹). (۲) في «السنن» (۳/ ۵۸۲ رقم ۳۲۷۴).

قلت: وأخرجه النسائي (٧/ ١٢).

قال المنذري في «المختصر» (٣٦٦/٤): «وأخرجه النسائي، وقد تقدم الكلام على اختلاف الأئمة في الاحتجاج بحديث عمرو بن شعيب، وذكر أبو بكر البيهقي: أن حديث عمرو هذا ـ لم يثبت».

وحديث أبي هريرة: "فليأت الذي هو خير، فهو كفارة" لم يثبت.

قال أبو داود: الأحاديث كلها عن النبيُّ ﷺ «وليكفّر عن يمينه» إلاّ ما لا يُعبأ به اهـ.

وقال المحدث الألباني في ضعيف أبي داود: «حسن \_ إلا قوله ومن حلف. . . » فهو منكر. الضعيفة رقم (١٣٦٥)»اه.

<sup>(</sup>٣) البخاري (٤/ ٧٨ رَقْم ١٨٦٦)، ومسلم (٣/ ١٢٦٤ رقم ١٦٤٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (١ أ/ ٥٨٦ رقم ٤٠٧٦)، وأبو داود (٣/ ٥٩٩ رقم ٣٣٠٠)، وابن ماجه (١٠/ ٢٥ رقم ١٦٠/١)، وابن الجارود رقم (٩٣٨)، والدارقطني (٤/ ١٦٠ رقم ٧)، والبيهقي (١/ ٧٥)، والبغوي في «شرح السنة» (١/ ٢٤) وغيرهم.

يكن مُطيقَه ولم يكن مشروعاً، وأمره بإتمام الصوم لكونه يُطيقه ولكونه مشروعاً.

وأما الثالث، فلقوله ﷺ: «لا وفاءَ لنذر في معصية الله، ولا فيما لا يملِك ابنُ آدم»، رواه أبو داود (١) وغيرُه (٢) وإسنادُه صحيحٌ.

وأمّا الرابع، فلحديث ثابتِ بنِ الضحاك أن رجلاً أتى النبيَّ عَلَيْ فقال: إني نذرتُ أن أنْحَرَ إبلاً ببُوانة (٣)، فقال: «كان فيها وثنّ من أوثان الجاهلية يعبد»؟ فقالوا: لا، قال: «فهل كان فيها عيدٌ من أعيادهم؟» قالوا: لا، قال: «أوفِ بنذرك، فإنه لا وفاءَ لنذر في معصية الله، ولا فيما لا يملِك ابنُ آدَم»، رواه أبو داود (١٤).

وفي سدِّ الذرائعِ إلى ذلك حديثُ النهي عن اتخاذ القبورِ مساجد، ولَغْنِ من فعل ذلك كما سيأتي إن شاء الله تعالىٰ.

وأمّا الخامس، فعن ابن عمرَ ﴿ أَن النبيُّ ﷺ قال: «إن النذرَ لا يقدم شيئاً ولا يؤخّره، وإنما يستخرج بالنذر من البخيل»، وهو في الصحيح (٥).

وفيه (٦) في رواية عنه نَهى النبيُ ﷺ عن النذر، وقال: «إنه لا يردُّ شيئاً، ولكنه يستخرج به البخيل».

وفيه (٧) عن أبي هريرة وَ الله قال: قال النبي الله النبي الله النفر النفر النفر الله القدر قد قُدر له، فيستخرج الله به من البخيل فيؤتى عليه ما لم يكن يؤتى عليه من قبل»، وغير ذلك من الأحاديث، وفيما ذكرنا كفاية إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>١) في «السنن» (٣/ ٦٠٩ رقم ٣٣١٦) بسند صحيح.

<sup>(</sup>٢) كمسلم في «صحيحه» (٣/ ١٢٦٢ رقم ١٦٤١)، والنسائي (٢٨/٧) من حديث عمران بن حصين.

وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٣) ببوانة: اسم موضع بأسفل مكة، أو وراء ينبع أو موضع بين الشام وديار بكر.

<sup>(</sup>٤) في «السنن» (٣٠٧/٣ رقم ٣٣١٣) بسند صحيح.

<sup>(</sup>٥) البخاري (١١/ ٥٧٥ رقم ٦٦٩٢)، ومسلم (٣/ ١٢٦١ رقم ٣/ ١٦٣٩).

<sup>(</sup>٦) البخاري (٤٩٩/١١) رقم ٦٦٠٨)، ومسلم (٣/ ١٢٦٠ رقم ١٦٣٩/).

<sup>(</sup>٧) البخاري (١١/ ٤٩٩ رقم ٦٦٠٩)، ومسلم (٣/ ١٢٦٢ رقم ٧/ ١٦٤٠).

## [أنواع أخرى من العبادات الظاهرة والباطنة]

(وغير ذلك) أي من العبادات الظاهرة والباطنة والتسبيح والتحميد والتمجيد والتهليل والتكبير، وتلاوة القرآنِ وتدبّرهِ وتعلّمهِ وتعليمه، وسائرِ الأذكارِ المشروعة ومحبة الله ورسولِه والمؤمنين، والحبّ في الله والبغضِ فيه، والموالاة والمعاداة لأجله، وغيرُ ذلك من العبادات التي لا تخرج عن تعريفنا السابق بأن العبادة اسمّ جامعٌ لكل ما يحبه الله ويرضاه من الأقوال والأعمالِ الباطنةِ والظاهرة، وأن مناطَها الذي لا قِوامَ لها إلا به هو كمالُ الحبّ وغايتُه مع غاية الذلّ، ولا تسمّى عبادةً إلا مع ذلك كله.

فالمحبةُ وحدها التي لم يكن معها خوفٌ ولا تذلّلٌ كمحبة المطعم والمشربِ والأهل والمال والولد وغيرُ ذلك ليست بعبادة.

وكذلك الخوف بدون محبة للمخوف منه، كالخوف من عدوً أو غرق أو حرق ورق ونحو ذلك لم يكن عبادةً، فإذا اجتمعا في العمل كان عبادةً، إن كانت لله فهو التوحيدُ الذي هو أشرفُ المطالب، وإن كانت لغيره فالشركُ الأكبرُ المخلدُ صاحبَه في النار والعياذُ بالله.

فالشركُ أعظمُ الظلم، لأن الظلمَ هو وضعُ الشيءِ في غير موضعِه، ولا أعظم ظلماً من شكاية العبدِ ربَّه ـ الذي هو أرحمُ الراحمين فيما أصابه من ضُرِّ أو فاته من خير ـ إلى من لا يرحمه ولا يَسمعه ولا يُبصره ولا يغلمه، ولا يملِك لنفسه ولا لداعيه من ضرِّ ولا نفع ولا موتٍ ولا حياةٍ ولا نشور، ولا يغني عنه مثقالَ ذرّة، وعُدولِه عمّن بيده ملكوتُ كل شيءٍ وهو يجير ولا يجار عليه، ويفزَع

في قضاءِ حوائِجه إلى من لا قدرَة له على شيء البتّة: ﴿وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِهِـ، مَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرٍ ۞ إِن تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُوا دُعَاءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُوا مَا اَسْتَكَابُوا لَكُمْ وَيَوْمَ الْقِيْمَةِ يَكُفُرُونَ بِشِرِكِكُمْ وَلَا يُنَيِّئُكَ مِثْلُ خَبِيرٍ ۞﴾ [فاطر].

وصرْفِه عبادَة خالقِه ـ الذي خلقه لعبادته وتوحيدِه، ورباه بنعمه الظاهرة والباطنة وحَفِظَه وكلاه بالليل والنهار وحماه من جميع المخاوفِ والأخطار ـ والباطنة وحَفِظَه وكلاه بالليل والنهار وحماه من جميع المخاوفِ والأخطار لمخلوق مثلِه خلقه الله بقدرته ولم يكُ من قبل شيئاً، بل هو مسخرٌ مدبرٌ مربوبٌ متصرّفٌ فيه الله تعالىٰ بما شاء من أنواع التصرفِ، لا يُبدي حَراكاً ولا ينفكَ من قبضة الله عز وجل، بل هو خَلْقُه ومُلْكُه، مخلوقٌ لعبادته فيرفعه من درجة العبودية والتألّه إلى جَعْله مألوهاً معبوداً: ﴿ضَرَبَ لَكُمْ مَشَلًا مِنْ أَنفُسِكُمْ هَلَ لَكُمْ مِن مَا مَلَكَتُ أَيْمُنكُمْ مِن شُرَكاء فِي مَا رَزَقَنكُمْ فَأَنتُم فِيهِ سَوَآةٍ الروم: ٢٨] الآية.

هذا والله أظلم الظلم وأقبح الجهل وأكبر الكبائر، ولذا لم تدع الرسل إلى شيء قبل التوحيد، ولم تنه عن شيء قبل التنديد، ولم يتوعد الله على ذنب أكبر مما جاء على الشرك من الوعيد الشديد.

وفي الصحيح (١) عن ابن مسعود رضي عنه: قلت: يا رسولَ الله أي الذنبِ أعظمُ؟ قال: «أن تجعل لله نِدًا وهو خلقَك».

وسنذكر إن شاء الله من الآيات والأحاديثِ قريباً ما تَقَرُّ به أعينُ الموحدين، وتدحض شُبهة المعاندين، ويدمَغُ باطلَ الملحدين.

والله المستعانُ وبه التوفيقُ.

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱/۸۳ رقم ٤٤٧٧)، ومسلم (۱/۹۰ رقم ۸٦).



[ال] فَصْل: [الرابع]: في بيان ضد التوحيد، وهو الشركُ وكونِه ينقسم إلى قسمين: أكبر وأصغر، وبيان كل منهما



قد قدَّمنا انقسامَ التوحيد إلى قسمين: توحيدِ المعرفة والإثباتِ، وهو توحيدُ الربوبيةِ والأسماءِ والصفات، وتوحيدُ الطلب والقصد، وهو توحيدُ الإلهية والعبادة.

ولكن من هذه الأنواع ضدٌ يُفهم من تعريفه، فإذا عرفتَ أن توحيدَ الربوبيةِ هو الإقرارُ بأن الله تعالى هو الخالقُ الرازقُ المحيي المميتُ المدبّرُ لجميع الأمورِ المتصرفُ في كل مخلوقاتهِ لا شريكَ له في ملكه، فضِدُ ذلك هو اعتقادُ العبدِ وجود متصرّفٍ مع الله غيره فيما لا يقدر عليه إلا الله عزّ وجلّ.

وإذا عرفت أن توحيد الأسماء والصفات هو أن يُدعَى الله تعالى بما سمّى به نفسَه، ويوصَفَ بما وصف به نفسَه ووصفه به رسولُه محمد على وينفي عنه التشبية والتمثيل، فضِد ذلك شيئان ويعُمّهما اسمُ الإلحادِ:

(أحدهما): نفيُ ذلك عن الله عزّ وجلّ وتعطيلُه عن صفات كمالِه ونعوتِ جلاله الثابتةِ بالكتابِ والسنة.

(ثانيهما): تشبيهُ صفات الله تعالىٰ بصفات خلقِه، وقد قال تعالىٰ: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَنَى اللهِ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١]، وقال تعالىٰ: ﴿يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمَا﴾ [طَه: ١١٠].

وإذا عرفتَ أن توحيدَ الإلهيةِ هو إفرادُ الله تعالىٰ بجميع أنواعِ العبادةِ ونفيُ العبادةِ عن كلِّ ما سوى الله تبارك وتعالىٰ، فضدُّ ذلك هو صرفُ شيءِ من أنواع العبادةِ لغير الله عزّ وجلّ، وهذا هو الغالبُ على عامة المشركين، وفيه الخصومةُ بين جميع الرسلِ وأممِها.

## [أول ما ظهر من الشرك في قوم نوح]

وأولُ ما ظهر الشركُ في قوم نوحٍ على المشهور، وقد كان بنو آدمَ على ملّة أبيهم عليه السلام نحو عشرةِ قرونٍ كما قدمنا، وبه قال ابنُ عباس(١) وغيره في

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير في اجامع البيان، رقم (٤٠٤٨)، والحاكم (٢/ ٥٤٦ ـ ٥٤٧) وقال ـ

تفسير قولِهِ عزْ وجلِّ: ﴿ كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَحِدَةً فَبَعَثَ ٱللَّهُ ٱلنَّبِيْتِينَ مُبَشِّرينِ وَمُنذِرينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ ٱلْكِئَابَ بِالْحَقِّ لِيَحْكُمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ فِيمَا ٱخْتَلَفُواْ فِيدٍ وَمَا ٱخْتَلَفَ فِيدِ إِلَّا ٱلَّذِينَ أُوتُوهُ مِنْ بَمَّدِ مَا جَآءَتْهُمُ ٱلْبَيِّنَتُ بَنْيَا بَيْنَهُمُّ فَهَدَى اللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لِمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ مِنَ ٱلْحَقِّ بِإِذْنِهِ ۚ وَٱللَّهُ يَهْدِى مَن يَشَآهُ إِلَى صِرْطٍ مُسْتَقِيمِ ۗ [البقرة: ٢١٣].

وذلك لأن الشيطانَ لعنه الله لم يزل دائباً جاداً مشمِّراً في عداوة بني آدمَ عليه السلام منذ كان أبوهم طيناً، فلما نفخ الله فيه الروحَ وعلَّمه الأسماءَ كلُّها، وأمر الملائكةَ بالسجود له فسجدوا كلُّهم إلاّ إبليس أبي واستكبر وكان من الكافرين، وقال: ﴿ مَأْسَجُدُ لِمَنْ خَلَقْتَ طِينَا ﴾ [الإسراء: ٦١]، وقال تعالى: ﴿ لَمْ أَكُن لِأَسْجُدَ لِبُشَرِ خَلَقْتَهُم مِن صَلْصَدلِ مِنْ حَمَلٍ مَسْنُونِ ﴾ [الحجر: ٣٣].

فلما سأله الله عزّ وجلّ عن سبب امتناعِه من السجود واستكباره عن أمر ربّه - والله تعالى أعلم به - فقال سبحانه له: ﴿مَا مَنَعَكَ أَلَّا تَسَجُدُ إِذْ أَمَرْتُكُّ ﴾ [الأعراف: ١٢]، فأجاب الخبيثُ مفتخراً بأصله، طاعناً على ربّه تعالى في حكمته وعدلهِ: ﴿ قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِّنَهُ خَلَقْنَنِي مِن نَّارٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينٍ ﴾ [الأعراف: ١٢]، فعامله الجبارُ بنقيض ما قصده، وأذاقه وبالَ حسَدِه، وأثمر له استكبارُه الذلِّ الأبديُّ الذي لا عزَّ بعده: ﴿ قَالَ فَأَهْبِطَ مِنْهَا فَمَا يَكُونُ لَكَ أَن تَنَكَّبُرَ فِيهَا فَأَخْرُجَ إِنَّكَ مِنَ ٱلصَّاغِيِينَ ﴾ [الأعـــراف: ١٣]، وقال: ﴿ أَخْرَجَ مِنْهَا مَذْءُومًا مَنْحُورًا ﴾ [الأعراف: ١٨] الآية، وقال: ﴿ فَأَخْرُجُ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَجِيتُ وَإِنَّ عَلَيْكَ ٱللَّقَـٰـةَ إِلَى يَرْمِ ٱلدِّينِ
 الحجر].

فطلب الإنظارَ ليأخُذَ بزعمه من آدمَ وذريتِهِ بالثأر، ولا يعلم أنه بذلك إنما يزداد من غضب الجبار، وقد علم أنه لا سبيل له إلا على حزبه وتابعيه من الكفار، الذين هو إمامُهم في الخروج عن طاعة الله والاستكبارِ: ﴿قَالَ رَبِّ فَأَنظِرْنِ ۚ إِلَىٰ يَوْمِ يُبَّعَنُونَ ﴿ اللَّهِ قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنظرِينَ ۞ إِلَى يَوْمِ ٱلْوَقْتِ ٱلْمَعْلُومِ ۞﴾ [صَ]، أجابه الله تعالى إلى طلبته ليمتحنَ عبادَه اختباراً وابتلاءً: ﴿ لِبَنْلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَشَكُمْ عَمَلًا﴾ [الملك: ٢].

فقابل النعمة بالكفران، وجدّد صفقة الخسران، وأقسم ليستعمِلن مُدَّته

الحاكم: حديث صحيح على شرط البخاري، ووافقه الذهبي. قلت: الأثر صحيح عن ابن عباس، ولا يقبل مثل هذا إلاّ من كتاب أو سنة.

وليستغرقن حياته في إغواء ذرية آدم، الذين كان طرده وأبعاده بسببهم إذ لم يسجدُ لأبيهم، ولا رأى أن ذلك باستكباره عن أمر ربه، بل قدّس نفسه اللئيمة، وأسند الإغواء إلى ربه مخاصمة ومحادة ومشاقة: ﴿قَالَ فَيِمَا أَغُونَتَنِي لَأَقَعُدُنَ لَمُمْ صِرَطَكَ المُسْتَقِيمَ إِلَى مُمْ لَاَيْهِمْ وَمَنْ أَيْمَا الْمُسْتَقِيمَ فَعَن شَمَالِهِمْ وَلا يَجِدُ أَكْثَرَهُمُ اللهِ الأعراف].

ولم يقل اللعينُ «من فوقهم» لعلمه أن الله تعالى من فوقهم، قال الله سبحانه: ﴿ هَا اللهِ عَلَى مُسْتَقِيمُ ﴿ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَكُنُّ ﴾ [الحجر: ٤١ ـ ٤٢].

وقد علم الرجيمُ ذلك فقال آيساً منهم: ﴿إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ﴾ [الحجر: ٤٠]، ثم لما سعى إلى آدمَ وحواءَ وزوجِه في الجنة ودلهما على تلك الشجرةِ التي نهاهم الله عزّ وجلّ عنها أن يَقْرَبوها، وأباح لهم ما سواها من الجنّة، فاستدرجهم اللعينُ بخِداعه وحيلتِه البائرة، وغرّهم بتلك اليمينِ الفاجرة: ﴿وَقَاسَمَهُمَا إِنّى لَكُما لَينَ النّصِحِينَ ﴾ [الأعراف: ٢١].

فنفذ قضاءُ الله تعالىٰ وقدرُه بأكلهما منها: ﴿ لِيَقْضِىَ ٱللَّهُ أَمْرًا كَانَ مَفْعُولًا ﴾ [الأنفال: ٤٢].

وظنّ اللعينُ أنه قد أخذ بثأره من آدم، وأنه قد أهلكه معه، ولم يعلم بفضل الله عزّ وجلّ وسِعَةَ رحمتِه، الذي لا يقدر أحدٌ على شيء منه: ﴿وَأَنَّ ٱلْفَضُلَ بِيكِ ٱللهِ يَوْتِيهِ مَن يَشَآهُ وَٱللَّهُ ذُو ٱلْفَضِّلِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ [الحديد: ٢٩]، فلما عاتبهما الله تبارك وتعالى على ذلك بقوله: ﴿ أَلَوَ أَنْهَكُما عَن تِلكُما الشَّجَرَةِ وَأَقُل لَكُمَّا إِنَّ ٱلشَّيَطَنَ لَكُما عَدُوُّ مُبِينً ﴾ [الأعراف: ٢٢].

لم يعترضا على قضاء اللَّهِ وقدَرِه ولم يحتجّا بذلك على ارتكاب ما نهى اللَّهُ عنه، ولم يخاصِما به؛ كما قال اللعينُ مواجهاً ربَّه بقوله: ﴿فَيَماۤ أَغۡوَيْتَنِي﴾ [الأعراف: ١٦].

بل اعترفا بقُدرة الله عليهما وأقرًا بظُلمهما لأنفسهما، وصرّحا بافتقارهما إلى ربِّهما وبكمال غِناه عنهما: ﴿قَالَا رَبَّنَا ظَلَمَنَا أَنفُسَنَا وَإِن لَّرَ تَغْفِرُ لَنَا وَتَرْحَمَنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ﴾ [الأعراف: ٢٣].

وهذه هي الكلماتُ التي قال الله عزّ وجلّ: ﴿فَلَلَقَّىٰ ءَادَمُ مِن رَّبِهِ كَلِمَنتِ فَلَابَ عَلَيْهُ إِنَّهُ هُوَ ٱلنَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ﴾ [البقرة: ٣٧]. ثم كان من كيد الشيطان مما قصّ الله عزّ وجلّ من إلقائه الفتنةَ بين ابنَي آدمَ، وقَتْلِ أحدِهما الآخرَ كما في سورة المائدةَ(١).

ولما مات آدمُ عليه السلام كان وصيَّه شَيثاً عليه السلام، ومضت تلك المدةُ التي ذكرنا والناسُ كلُهم على شريعة من الحق؛ كما قال ابنُ جرير<sup>(٢)</sup> رحمه الله تعالىٰ.

حدثنا محمدُ بنُ بشارِ حدثنا أبو داودَ أخبرنا همامٌ عن قَتادةَ عن عِكرمةً عن ابن عباس والله قال: كان بين نوح وآدمَ عشرةُ قرونِ كلَّهم على شريعة من الحق فاختلفوا، فبعث الله النبيّين مبشرين ومنذرين، وزيَّن الشيطانُ لعنه الله لقوم نوح عبادةَ الأصنامِ وكان أولَ ذلك أن زيَّن لهم تعظيمَ القبورِ والعُكوف عليها، وبيانُ ذلك ما روى البخاري (٣) رحمه الله تعالىٰ عن ابن عباس قال في ودِّ وسُواعٍ ويَغوثَ ويَعوقَ ونَسرِ: (هذه أسماء رجالِ صالحين من قوم نوح، فلما هلكوا أوحى الشيطانُ إلى قومهم أنِ انصِبوا إلى مجالسهم التي كانوا يجلِسون أنصاباً وسمُوها بأسمائهم، ففعلوا ولم تُعبد، حتى إذا هلك أولئك وتُنوسِيَ العلمُ عُبدت) اهـ.

<sup>(</sup>۱) الآية (۲۷ ـ ۳۱).

<sup>(</sup>٢) أثر صحيح تقدم تخريجه قريباً.

<sup>(</sup>٣) في صحيحه (٨/ ١٦٧ رقم ٤٩٢٠).

فلو جاءهم اللعينُ وأمرهم من أول مرةٍ بعبادتهم لم يقبلوا ولم يُطيعوه، بل أمر الأوّلين بنصب الصورِ لتكون ذريعةً للصلاة عندها ممن بعدهم، ثم تكون عبادةُ الله عندها ذريعةً إلى عبادتها ممن يخلُفهم.

فلما أرسل الله سبحانه إليهم نوحاً عليه السلام فلبِث فيهم ما لبث يدعوهم إلى الله تعالى وهم مستكبرون عن الحق حتى أهلكهم الله تعالى بالطوفان.

ثم بعدهم عاد عبدوا آلهة مع الله منها هدا وصدى وصمودا، فأرسل الله عزّ وجلّ، وجلّ إليهم هوداً عليه السلام فلبث فيهم ما لَبِثَ يدعوهم إلى توحيد الله عزّ وجلّ، فلما حقَّ عليهم العذابُ أهلكهم الله تعالى بالزّيح.

ثم ثمودُ كذلك، وأرسل الله إليهم صالحاً عليه السلام فكذّبوه فأُهْلِكوا بالصيحة.

ثم قومُ إبراهيمَ، وعبدوا الشمسَ والقمرَ والنجومَ وعبدوا الأصنامَ وغيرَ ذلك، وقد قصّ الله تعالىٰ في كتابه كلَّ ذلك مفصلاً عن الأمم ورسلِهم. وعبد أولُ بني إسرائيلَ العجلَ وآخِرُهم عبدوا عُزيراً، وعبدت النصارى المسيحَ، وعبدت المجوسُ النارَ، وعبد قومٌ الماءَ، وعبد كلُّ قوم ما زيّنه الشيطانُ لهم على قَدْر عقولِهم، هذا في الأمم الأولى، وكلُّ منها له وارثُّ من الأمم المتأخرة، فالأصنامُ التي في قوم نوح قد انتقلت إلى العرب في زمن عمرو بنِ لُحيٍّ قبحه الله تعالىٰ، كما ذكره ابنُ عباس فيما رواه البخاريُّ (۱) عنه في قال: أما وَدُّ فكانت لكلْب بدُومة الجندل، وسُواعٌ كانت لهذيل، وأما يَغوثُ فكانت لمراد، ثم لبني غَطيفِ بالجَوف عند سَباً، وأما يعوقُ فكانت لهمدانَ، وأما نسرٌ فكانت لجمير لآل ذي الكُلاع، انتهى.

#### [دخول الوثنية بلاد العرب على يد: عمرو بن لحي الخزاعي]

وتفسيرُ ذلك ما ذكره الكلبيُّ حيث قال: وكان عمرُو بنُ لُحي كاهناً وله رِئيٌ من الجنِّ، فقال له: عجل السيرَ والظعنَ من تِهامة، بالسعد والسلامة، ائتِ جُدّة، تجد فيها أصناماً مُعَدة، فأورِذها تهامةَ ولا تهب، ثم ادعُ العربَ إلى عبادتها تُجَب.

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (۸/ ٦٦٧ رقم ٤٩٢٠).

فأتى نهر جُدّة فاستثارها ثم حملها حتى ورد تِهامة وحضر الحجَّ فدعا العربَ إلى عبادتها قاطبة، فأجابه عوفُ بنُ عدن بنِ زيدِ اللاتِ فدفع إليه وَدا فحمله، فكان بوادي القُرى بدُومة الجندلِ وسمى ابنَه عبدَ وَد، فهو أولُ من سُمّي به، وجعل عوفٌ ابنَه عامراً سادناً له فلم يزل بنوه يسدنونه حتى جاء الله بالإسلام.

قال الكلبي: فحدّثني مالكُ بنُ حارثةَ أنه رأى وَداً. قال: وكان أبي يبعثني باللبن إليه فيقول: اسقِه إلَهك فأشربه. قال: ثم رأيت خالدَ بنَ الوليد وَ لَيْهُ كسّره فجعله جُذاذاً، وكان رسولُ الله ﷺ بعثَ خالدَ بنَ الوليد لهَدْمه فحالت بينه وبين هدمِه بنو عُذرة وبنو عامرٍ فقاتلهم فقتلهم وهدمه وكسّره.

قال الكلبي: فقلتُ لمالك بنِ حارثةً: صف لي وَدَا كأني أنظرُ إليه، قال: كان تمثالَ رجلٍ كأعظمِ ما يكون من الرجال، قد دَبر ـ أي نُقش ـ عليه حُلّتان، متزرٌ بحُلّة، مُرتدِ بأخرى، عليه سيفٌ قد تقلّده وقد تنكّب قوساً وبين يديه حَربةٌ فيها لواءٌ وقبضةٌ فيها نَبْلٌ بغير جُعبة. وأجابت عَمرو بنَ لُحيّ مُضرُ بنُ نزار، فدفع إلى رجل من هُذيل ـ يقال له الحارثُ بنُ تَمِيم بنِ سعدِ بنِ هُذَيلِ بنِ مُدركةً بنِ إلياس بنِ مُضَرَ ـ سُواعاً ـ فكان بأرض يقال لها وهاط من بطن نخلة يعبده من يليه من مضر، وفي ذلك يقول رجلٌ من العرب:

# تراهم حولَ قِبلتِهم عُكوفاً كما عكَفت هذيلُ على سُواع

وأجابته مَذَحِجُ فدفع إلى أنعمَ بنِ عمرِو المُراديِّ يغوث، وكان بأكمة باليمن تعبده مذحج ومن والاها، وأجابته هَمْدانُ فدفع إلى مالكِ بنِ زيدِ بنِ جُشَمَ يعوق، فكان بقرية يقال لها خيوان فعبدته همدانُ ومن والاها من اليمن، وأجابته حِميرُ فدفع إلى رجل من ذي رُعَيْن يقال له مَعْدِي كَرِبُ نسراً، فكان بموضع من أرض سَبأ يقال له بَلْخعُ تعبُده حِميرٌ ومن والاها، فلم يزل يعبدونه حتى هوَّدهم ذو نُواس، فلم تزل هذه الأصنامُ تُعبد حتى بعث الله النبي على فهدمها وكسرها.

وفي صحيح البخاريُّ(١) عن أبي هريرة رضي الله على: قال رسولُ الله على:

<sup>(</sup>١) في صحيحه رقم (٣٣٣٣ ـ البغا) .

قلت: وأخرجه مسلم (٢١٩١/٤ رقم ٢٨٥٦).

«رأيتُ عَمْرو بنَ لُحَيّ الخزاعيّ بجُرُ قُضبَه في النار، وكان أول من سيّب السوائب»، وفي لفظ: «وغيّر دينَ إبراهيم»(١١).

وروى ابنُ إسحاقَ عن أبي هريرةَ وَ الله على الكثم بنِ الجوفِ الخزاعيّ: «يا أكثم، رأيت عمرَو بنَ لُحيّ بنِ قُمعةَ بن خِندِفِ يجُرُ قُصْبَه في النار، فما رأيتُ رجلاً أشبة برجل منك به ولا بك منه، فقال أكثم: عسى أن يضُرّني شَبَهُه يا رسولَ الله، قال: «لا، إنك مؤمنٌ وهو كافر، إنه كان أولَ من غير دينَ إسماعيلَ، فنصب الأوثانَ وبحر البحيرةَ وسيب السائبةَ وحمّى الحامى»(٢).

قال ابن هشام (٣): (حدثني بعضُ أهلِ العلم أن عَمْرو بنَ لُحيٍّ خرج من مكةً إلى الشام في بعض أمورِه، فلما قدم مآبَ من أرض البلقاءِ وبها يومئذ العماليق، وهم ولدُ عِملاقَ ويقال عَمليقُ بنُ لاوذَ بنِ سامِ بنِ نوح ورآهم يعبدون الأصنام، فقال لهم: ما هذه الأصنامُ التي أراكم تعبدون؟ قالواً له: هذه الأصنامُ نعبُدها فنستمطِرُها فتُمطِرنا، ونستنصِرُها فتنصُرُنا. فقال لهم: أفلا تعطونني منها صنماً فأسير به إلى أرض العربِ فيعبدونه، فأعطَوْه صنماً يقال له هُبَل، فقدِم به مكة فنصبَه وأمر الناسَ بعبادته وتعظيمِه).

وقال ابنُ إسحاقَ (٤): (واتخذوا إسافاً ونائلة على موضع زمزمَ ينحَرون عندهما، وكان إسافُ ونائلةُ رجلاً وامرأةً من جُرْهُم، هو إسافُ بنُ بغي ونائلةُ بنتُ ديك، فوقع إسافُ على نائلةً في الكعبة فمسخهما الله حَجَرين... قال: وقال أبو طالب:

وحيث يُنيخ الأشعرون رِكابَهم بمُفْضِي السيولِ من إسافِ ونائلِ

 <sup>(</sup>١) لم أجده في الصحيحين ولا في أحدهما.
 ومعناه عند أحمد (٣٥٣/٣٥) من حديث جابر.

<sup>(</sup>۲) السيرة النبوية لابن هشام (۱۲۱/۱) بسند صحيح وابن إسحاق صرّح بالتحديث. وأخرجه أحمد في «المسند» (۳۵ ۳۵۳ و ۱۳۷/) من حديث جابر.

<sup>(</sup>٣) في السيرة النبوية (١/١٢١).

 <sup>(</sup>٤) ابن إسحاق بسند صحيح (١/ ٨٢ ـ ٨٣) عن عائشة موقوفاً.
 وذكره ابن هشام في السيرة (١/ ١٢٧).

واتخذوا حول الكعبةِ نحوَ ثلاثمائةٍ وستين صنماً).

قال ابنُ إسحاق (۱): (وكان لخولانَ صنمٌ يقال له «عم أنس» (۲) بأرض خولانَ، يقسِمون له من أموالهم من أنعامهم وحروثِهم قسماً بينه وبين الله بزعمهم، فما دخل في حق «عم أنس» (۲) من حق الله تعالى الذي سمَّوه له تركوه له، وما دخل في حق الله تعالى من حق «عم أنس» (۲) ردُّوه عليه، وهم بطنَ من خولانَ يقال لهم الأديم، وفيهم أنزل الله تبارك وتعالىٰ فيما يذكرون: ﴿وَجَعَلُواْ بِيَهِ مِمَّا ذَرَأَ مِنَ الْحَرْثِ وَالْأَنْكِمِ نَصِيبًا فَقَالُواْ هَنذَا بِلِهَ بِرَعْمِهِمْ وَهَنذَا لِشُرَكَآبِهِمْ فَكَلَا يَصِيلُ إِلَى اللَّهِ وَمَا كَانَ بِلَّهِ فَهُو يَصِلُ إِلَى اللَّهِ وَمَا كَانَ بِلَّهِ فَهُو يَصِلُ إِلَى اللهِ مَا بَحْكُمُونَ ﴾ [الأنعام: ١٣٦].

قال<sup>(٣)</sup>: (وكان لبني مِلْكان بنِ كِنانة بنِ خُزيمة بنِ مُدرِكَة بنِ إلياسَ بنِ مُضَرَ صنمٌ يقال له سعد: صخرةٌ بفلاة من أرضهم طويلةٌ، فأقبل رجلٌ من بني ملكان بإبل له مُؤبّلة لِيقِفَها عليه التماسَ بركتِه فيما يزعُم، فلما رأتُه الإبلُ - وكانت مَرْعية لا تُركب، وكان يُهرَاقُ عليه الدماءُ - نفرت منه فذهبت في كل وجه، وغَضِب ربّها الملكاني فأخذ حجراً فرماه به وقال: لا بارك الله فيك، نفرت عليَّ إبلي، ثم خرج في طلبها حتى جمعها، فلما اجتمعت له قال:

أَتَينا إلى سَعْد ليجمعَ شَملُنا فشتَتنا سعدٌ فلا نحن من سَعْدِ وهل سعدُ إلا صخرة بَتنوفةِ (١) من الأرض لا تدعو لغيّ ولا رُشْدِ

وكان لِدَوسٍ صنمٌ لعَمْرِو بنِ حُمَمة الدَّوسيُّ).

قال<sup>(ه)</sup>: (وكان لقريش وبني كِنانةَ العُزَّى بنخلةَ وكانت سدنتُها وحجّابُها بنو شيبانَ من سُليم حلفاءُ أبى طالب).

<sup>(</sup>١) في السيرة النبوية (١/ ١٢٥).

<sup>(</sup>٢) في السيرة النبوية: «عُمْيَانِس».

<sup>(</sup>٣) في السيرة النبوية (١٢٦/١).

<sup>(</sup>٤) التنوفة: القفر الذي لا ينبت شيئاً.

<sup>(</sup>٥) في السيرة النبوية (١٢٨/١).

قلت: فبعث إليها رسولُ الله ﷺ خالدَ بن الوليد ﷺ فهدمها (۱).

قال (٢): (وكانت اللاتُ لثقيفِ بالطائف، وكان سدنتُها وحُجابُها بني مُعَتَّب من ثقيف).

قال (٣): (وكان مَناةُ للأوس والخزرج ومن دان بدينهم من أهل يثرِبَ على ساحل البحر من ناحية المشلّل بقديد).

وقال ابن هشام (٤٠): (فبعث رسولُ الله ﷺ إليها أبا سفيان بنَ حَرْبِ ﷺ فهدمها، ويقال على بنُ أبى طالب ﷺ).

قال ابن إسحاق<sup>(٥)</sup>: (وكان ذو الخَلَصة لدَوسٍ وخَثْعَم وبَجيلةَ ومن كان ببلادهم من العرب بِتَبالةَ، فبعث إليها رسولُ الله ﷺ جُريرَ بنَ عبدِ الله البَجَليَّ ﷺ فهدمها. قال: وكانت فَلْسُ لطَيءٍ ومن يليها بجَبَلَيْ طيِّء بين سَلْمَى وأجأً).

قال ابنُ هشام (٢٠): (فحدَّثني بعضُ أهلِ العلم أن رسولَ الله ﷺ بعث إليها عليَّ بن أبي طالبِ ﷺ فهدمها فوجد فيها سيفين يقال لأحدهما الرسوب وللآخر المخذم فوهبهما له، فهما سيفا عليَ ﷺ).

قال(٧): (وكان لحِمْيَرَ وأهلِ اليمن بيتُ بصنعاء يقال له رِئام).

قال (٨): (وكانت رُضاءُ بيتاً لبني ربيعةً بنِ كعبٍ وفيها يقول المستوغرُ بنُ ربيعةً حين هدمها في الإسلام:

<sup>(</sup>١) أوردها ابن القيم في "إغاثة اللهفان" (٢/ ٢٥٧ \_ ٢٥٨) من رواية أبي صالح عن ابن عباس وهو ضعيف يرسل.

<sup>(</sup>٢) قاله ابن إسحاق كما في السيرة النبوية (١/٩٢١).

<sup>(</sup>٣) قاله ابن إسحاق كما في السيرة النبوية (١/ ١٢٩).

<sup>(</sup>٤) في السيرة النبوية (١/ ١٣٠).

<sup>(</sup>٥) كما في سيرة ابن هشام (١٣٠/١).

<sup>(</sup>٦) في السيرة (١/ ١٣١) وقد أبهم من حدثه. وأخرجه ابن سعد في «الطبقات» (٢/ ١٦٤) معلقاً. والواقدي في «المغازي» (٣/ ٩٨٥ ـ ٩٨٨) مرسلاً. وخلاصة القول أن الحديث ضعيف.

<sup>(</sup>٧) قاله ابن إسحاق كما في السيرة النبوية (١/ ١٣١).

٨) قاله ابن إسحاق كما في السيرة النبوية (١/ ١٣١).

ولقد شددتُ على رُضاءِ شدّةً فتركتُها قَفْراً بقاع(١) أسحما(٢)

(وكان ذو الكَعباتِ لبكرٍ وتغلِبَ ابني وائلٍ وإيادٍ بِسَنْداد، وله يقول أعشى بني قيس:

بينَ الخَوَرْنَقِ<sup>(٣)</sup> والسُّدَيْرِ<sup>(1)</sup> وبارق<sup>(٥)</sup> والبيتِ ذي الشُّرفاتِ من سنداد<sup>(٢)</sup>()(٧)

قال ابنُ إسحاق (٨): (وكان عمرُو بنُ الجَموحِ سيّداً من سادات بني سلمة وشريفاً من أشرافهم، وكان قد اتّخذ في داره صنماً من خشب يقال له مَناهُ، فلما أسلم فتيانُ بني سلمة ـ معادُ بنُ جبلٍ، وابنُه معادُ بنُ عمرو بنِ الجَموح، وغيرُهم ممن أسلم وشهد العقبة، وكانوا يُدلجون بالليل على صنم عمرو ذلك فيحمِلونه في بعض حُفرِ بني سلمة وفيها عَذِراتُ الناسِ مُنكَساً على رأسه، فإذا أصبح عمرو قال: ويلكم مَن عدا على الهتنا هذه الليلة؟ قال: ثم يغدو يلتمسه حتى إذا وجده غسله وطهره وطيّبه ثم قال: والله لو أعلم من فعل بك هذا لأخزِينه. فإذا أمسى ونام غَدوا ففعلوا بصنمه مثلَ ذلك، فيغدوا يلتمسه فيجد به مثلَ ما كان فيه من الأذى فيغسله ويطهره ويطيبه، فيغدون عليه إذا أمسى فيفعلون به ذلك، فلما طال عليه استخرجه من حيث ألقوه فغسله وطهره وطيّبه ثم جاء بسيفه فعلقه عليه، ثم قال له: والله لا أعلم من يصنع بك ما ترى، فإن كان فيك خيرٌ فامتنع فهذا السيفُ معك. فلما أمسى ونام غدوا عليه فأخذوا السيف من

<sup>(</sup>١) القاع: المنخفض من الأرض.

<sup>(</sup>٢) الأسحم: الأسود.

<sup>(</sup>٣) الخورنق: قصر بالكوفة بناه النعمان بن المنذر في ستين سنة. [مراصد الاطلاع (١/

<sup>(</sup>٤) السُّدَيْر: قاع بين البصرة والكوفة، وموضع في ديار غطفان. [معجم البلدان (٣/ ٢٠٢]].

<sup>(</sup>٥) بارق: ماء بالعراق، وهو الحدّ بين القادسية والبصرة، وهو من أعمال الكوفة. [معجم البلدان (١/ ٣١٩)].

 <sup>(</sup>٦) سنداد: قصر بالعذیب. وقیل: نهر، وقیل: هو أسفل سواد الكوفة. [معجم البلدان (٣/
 ۲٦٥ ـ ٢٦٦)].

<sup>(</sup>۷) سیرة ابن هشام (۱/ ۱۳۲).

<sup>(</sup>٨) كما في «البداية والنهاية» للحافظ ابن كثير (٣/١٦٣ ـ ١٦٤)، و«إغاثة اللهفان» لابن قيم الجوزية (٢/ ٢٦٠ ـ ٢٦١).

عنقه، ثم أخذوا كلباً ميتاً فقرنوه به بحبل ثم ألقوه في بئر من آبار بني سلمة فيها عُذَرُ الناس، وغدا عمرٌو فلم يجده في مكانه الذي كان به، فخرج يتبعه حتى وجده في تلك البئر منكساً مقروناً بكلب ميت. فلما رآه أبصر شأنه، وكلمه من أسلم من قومه فأسلم وحسن إسلامُه، فقال حين أسلم وعرف من الله ما عرف، وهو يذكر صنمه ذلك وما أبصر من أمره وشكر الله إذ أنقذه مما كان فيه من العمى والضلالة:

واللَّهِ لو كنتَ إلها لم تكن أُنُّ لمُلقاكَ إلها مُستدن الحمدُ للَّه العليِّ ذي المنن هو الذي أنقذني من قبل أن

أنت وكلبٌ وسط بئرٍ في قَرَنْ (1) تُهان أو تسأل عن سوء الغَبَن (٢) السواهب السرازقِ ديان السدين أكونَ في ظلمة قبرٍ مُرتهنً

قال ابنُ إسحاق (٣): (واتّخذ أهلُ كل دارِ في دارهم صنماً يعبدونه، فإذا أراد رجل منهم سَفَراً تمسَّح به، فيكون آخرَ عهدِه وأولَ عهده، فلما بعث الله محمداً على التوحيد، قالت قريش: ﴿أَجَعَلَ ٱلْآلِهَةَ إِلَها وَحِدًا اللهَ هَذَا لَنَيْءُ عُجَابٌ ﴾ [صَ: ٥].

وكانت العربُ قد اتّخذت مع الكعبة طواغيتَ، وهي بيوتٌ تعظّمها كتعظيم الكعبة، لها سَدَنةٌ (١٤) وحُجّابٌ ويُهدى لها كما يُهدى للكعبة، ويطاف بها كما يطاف بالكعبة، ويُنْحَر عندها كما ينحر عند الكعبة).

(وكان الرجلُ إذا سافر فنزل منزلاً أخذ أربعةً أحجارٍ فنظر إلى أحسنها فاتّخذه رباً وجعل الثلاثة أثافيً لقِدْره، فإذا ارتحل تركه، فإذا نزل منزلاً آخر فعل مثلَ ذلك)(٥٠).

وقال أبو رجاء العُطاردي(٦٠): (لما بُعث النبيُّ ﷺ فسمعنا به سمعنا بمُسَيْلِمةً

<sup>(</sup>١) القَرَن: الحبل الذي يشد به الأسير.

<sup>(</sup>٢) الغَبَن: الخديعة.

<sup>(</sup>٣) كما في السيرة النبوية (١٢٨/١).

<sup>(</sup>٤) السَّدنة: الخَدَمة الذين يخدمونها.

<sup>(</sup>٥) ذكره ابن قيم الجوزية في «إغاثة اللهفان» (٢/ ٢٦١).

<sup>(</sup>٦) أبو رجاء العُطَاردي: عِمران بن مِلْحان التميمي البصري، من كبار المخضرمين، أدرك الجاهلية، وأسلم بعد فتح مكة، ولم ير النبي ﷺ.

<sup>[«</sup>سير أعلام النبلاء» (٤/ ٢٥٣ ـ ٢٥٧ رقم ٣٩)، و«الحلية» (٢/ ٣٠٤)].

الكذاب فلحِقنا بالنار، قال: وكنا نعبد الحجر في الجاهلية، فإذا وجدنا حجراً هو أحسنُ منه نُلقي ذاك ونأخذه، فإذا لم نجد حجراً جمعنا حَثْيةً من تراب ثم جئنا بغنم فحلبناها عليه ثم طُفْنا به، قال: وكنّا نعمِد إلى الرمل فنجمعُه ونحلِب عليه فنعبده، وكنا نعمِد إلى الحجر الأبيضِ فنعبده زماناً ثم نُلقيه)(١).

وقال أبو عثمانَ النهديُّ: (كنّا في الجاهلية نعبد حجراً، فسمعنا منادياً ينادي يا أهلَ الرِّحال إن ربَّكم قد هلك فالتمسوا ربًا، قال: فخرجنا على كل صَعْبِ وذَلول، فبينما نحن كذلك نطلبُه إذا نحن بمنادِ ينادي: إنا قد وجدنا ربَّكم أو شِبْهه، فإذا حجرٌ فنحَرْنا عليه الجَزور)(٢).

وقال عمرُو بنُ عبسةَ: (كنت ممن يعبد الحجارةَ فينزل الحيُّ ليس معهم إله، فيخرج الرجلُ منهم فيأتي بأربعة أحجارِ فينصُب ثلاثةً لقِدره، ويجعل أحسنَها إلهاً يعبده، ثم لعله يجد ما هو أحسنُ منه قبل أن يرتحلَ فيتركُه ويأخذ غيره)(٣).

(ولما فتح رسولُ الله ﷺ مكةً وجد حول البيتِ ثلثمائةِ وستين صنماً، فجعل يطعن بنَشَبة قوسِه في وجوهها وعيونِها ويقول: ﴿جَآءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَاطِلُ ﴾ [الإسراء: ٨١]، وهي تتساقط على وجوهها ثم أمر بها فأخرجت من المسجد وحُرِّقت)(٤). وقال ابن القيم رحمه الله تعالىٰ في خاتمة كتابِه الإغاثة(٥):

## [أسباب تلاعب الشيطان بالمشركين في عبادة الأصنام]

(فصل): (وتلاعبُ الشيطانِ بالمشركين في عبادة الأصنام له أسبابٌ عديدة، تلاعبُ بكل قوم على قدر عقولِهم.

فطائفةً دعًاهم إلى عبادتها من جهة تعظيم الموتى الذين صوّروا تلك الأصنام على صورهم كما تقدم عن قوم نوح عليه السلام، ولهذا لعن النبيُ ﷺ المتّخذين

<sup>(</sup>١) أورده ابن القيم في ﴿إغاثة اللهفانِ (٢/ ٢٦٢) مسنداً من طريق حنبل وسنده صحيح.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبن أبي شيبة في «المصنف» (٩٩/١٣ رقم ١٥٧٦١)، والخطيب في «تاريخ بغداد» (٢٠٤/١٠) من طريق ابن أبي شيبة، بسند حسن.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن سعد في «الطبقات» (٢١٧/٤) بسند ضعيف.

<sup>(</sup>٤) ذكره ابن قيم الجوزية في «إغاثة اللهفان» (٢/٢٦٢).

<sup>(0) (7/777</sup> \_ 077).

على القبور المساجدَ والسُّرُجَ<sup>(1)</sup>، ونهى عن الصلاة إلى القبور<sup>(۲)</sup>، وسأل ربَّه سبحانه أن لا يجعل قبرَه وثناً يُعبد<sup>(۳)</sup>، ونهى أمتَه أن يتخذوا قبرَه عيداً<sup>(3)</sup>، وقال: «اشتد غضبُ الله على قوم اتخذوا قبورَ أنبيائهم مساجدَ»<sup>(٥)</sup>، وأمر بتسوية القبورِ وطَمْسِ التماثيل<sup>(۲)</sup>.

قلت: وسنذكر الأحاديثَ المسندةَ في ذلك قريباً إن شاء الله تعالىٰ.

قال: فأبى المشركون إلا خلافَه في ذلك كلُّه إمَّا جهلاً وإمَّا عناداً لأهل

والنسائي (٤/٤) رقم ٢٠٤٣)، وأبن ماجه (١/٢٠٥ رقم ١٥٧٥) عن ابن عباس مرفوعاً بلفظ: «لعن رسول الله زائرات القبور والمتّخذين عليها المساجدَ والسُّرُج».

انظر: «الإرواء» (٣/ ٢١٣)، و«الضعيفة» رقم (٢٢٥).

وهو حديث حسن بشواهده ما عدا لفظ: «السُّرُج».

(٢) أخرج مسلم في صحيحه (٢/ ٦٦٨ رقم ٩٧٢) عن أبي مَرْثَد الغُنَوي أن رسول الله ﷺ قال: «لا تجلسوا على القبور ولا تصلّوا إليها».

(٣) أخرجه مالك في «الموطأ» (١/ ١٨٥ ـ ١٨٦ ـ تنوير الحوالك) مرسلاً.

وأخرجه ابن سعّد في «الطبقات» (٢/ ٢٤٠ ـ ٢٤١) من طريق عطاء بن يسار مرسلاً بسند صحيح.

وأخرجه عبد الرزاق في «المصنف» (٢٠٦/١ رقم ١٥٨٧) عن زيد بن أسلم مرسلاً.

وأخرجه ابن أبي شيبة (٣/ ٣٤٥) عن زيد بن أسلم مرسلاً بسند صحيح.

وأخرجه أحمد في «المسند» موصولاً (٢/ ٢٤٦)، والحميدي (٢/ ٤٤٥ رقم ١٠٢٥)، وأبو نعيم في «الحلية» (٦/ ٢٨٣ و٧/ ٣١٧) عن أبي هريرة بسند حسن.

وخلاصة القول أن الحديث صحيح، والله أعلم.

(٤) أخرجه البخاري في «التاريخ الكبير» (١٨٦/٢ رقم ٢١٤٠) عن علي بن حسين.

(٥) تقدم تخريجه آنفأ وهو حديث صحيح.

(۲) يشير المؤلف رحمه الله إلى الحديث الذي أخرجه مسلم (۲۲۲، رقم ۹۳/۹۲۹)، وأبو داود (۳/۸۶ رقم ۴۲۱۸)، والترمذي (۳۲۱،۳۲ رقم ۱۰۶۹)، والنسائي (۸۸/۶ رقم ۲۰۳۱)، وأحمد (۸۹/۱).

عن أبي الهياج الأسدي قال: قال لي عليٌّ بن أبي طالب رضي الله عنه: «ألا أبعثك على ما بعثني عليه رسول الله ﷺ؟ أن لا أدع تمثالاً إلاّ طمسته ولا قبراً مشرفاً إلاّ سوّيته».

\* وأخرج مسلم (٢/ ٦٦٦ رقم ٩٢/ ٩٦٨)، وأبو داود (٩/ ٥٤٩ رقم ٣٢١٩)، والنسائي (٤/ ٨٨ رقم ٢٠٣٠)، والنسائي (٤/ ٨٨ رقم ٢٠٣٠)، وأحمد (١٨/٦) عن ثُمَامَةَ بنَ شُفَى نحو ذلك.

<sup>(</sup>۱) يشير المؤلف رحمه الله إلى الحديث الذي أخرجه أبو داود (۳/۸٥٥ رقم ٣٢٣٦)، والترمذي (۲/ ١٣٦ رقم ٣٢٠٠)، وقال: حديث حسن.

التوحيد، ولم يضُرَّهم ذلك شيئاً، وهذا السببُ هو الغالبُ على عوام المشركين، وأما خواصَّهم فإنهم اتّخذوها بزعمهم على صور الكواكبِ المؤثّرة في العالم عندهم، وجعلوا لها بيوتاً وسَدَنةً وحُجّاباً وحَجّاً وتُرباناً، ولم يزل هذا في الدنيا قديماً وحديثاً، فمنها بيتٌ على رأس جبلٍ بأصبهانَ، كانت به أصنامٌ أخرجها بعضُ ملوكِ المَجوس وجعله بيتَ نار.

ومنها بيتٌ ثانِ وثالثٌ ورابعٌ بصنعاءً، بناه بعض المشركين على اسم الزُّهْرة، فخرّبه عثمان ﷺ.

ومنها بيتٌ بناه قابوسُ الملكُ على اسم الشمسِ بمدينة فرَغانَةَ فخرّبه المعتصم، وأشدُ الأمم في هذا النوع من الشرك الهندُ.

قال يحيى بنُ بِشرِ: إن شريعة الهندِ وضعها لهم رجلٌ يقال بَرْهَمَنْ ووضع لهم أصناماً وجعل أعظمَ بيوتِها بيتاً بمدينة من مدائنِ السَّنْدِ، وجعل فيه صَنمهم الأعظمَ، وزعم أنه بصورة الهَيولى الأكبر، وفُتحت هذه المدينةُ في أيام الحجاجِ واسمُها المَلْتان.

إلى أن قال رحمه الله: وأصلُ هذا المذهبِ من مشركي الصابئةِ(۱) وهم قومُ إبراهيمَ عليه السلام الذين ناظرهم في بطلان الشركِ وكسر حجّتَهم بعلمه، وآلهتَهم بيده، فطلبوا تحريقَه (۲).

وهو مذهبٌ قديمٌ في العالم، وأهلُه طوائفُ شتّى، فمنهم عُبادُ الشمس،

<sup>(</sup>١) الصابئة: الصبوة في مقابلة الحنيفية، وفي اللغة صبا الرجل إذا مال وزاغ. وبحكم ميل هؤلاء عن سنن الحق وزيغهم عن نهج الأنبياء قيل لهم الصابئة.

وكانوا في مبدأ أمرهم يسجدون للكواكب، لكن لما كانت الشمس تغيب أو تختفي وراء الغيوم لذلك اخترعوا صوراً للكواكب وسمّوها بأسماء الكواكب. . .

وقيل: إن الصابئة من ولد صابئ بن لامك أخي نوح، وهؤلاء الصابئة هم الذين بعث إليهم إبراهيم عليه السلام حتى جرت بينه وبين ملكهم النمرود القصة المشهورة والتي وردت في القرآن، وفيها تكسير إبراهيم للأصنام.

انظر: «اعتقادات فرق المسلمين والمشركين» فخر الدين الرازي (ص١٤٣ ـ ١٤٤)، ط.مكتبة الكليات الأزهرية.

<sup>(</sup>٢) انظر الآيات (٤١ ـ ٤٩) من سورة مريم، والآيات (٦١ ـ ٧٠) من سورة الأنبياء.

زعموا أنها ملَكٌ من الملائكة لها نَفْسٌ وعقلٌ، وهي أصلُ نورِ القمرِ والكواكبِ، وتكوُّنُ الموجوداتِ السُّفليةِ كلُها عندهم منها، وهي عندهم مَلَكُ الفَلَكِ يستحق التعظيمَ والسجودَ والدعاءَ.

ومن شريعتهم في عبادتها أنهم اتّخذوا لها صنماً بيده جوهرٌ على نوع النار، وله بيتٌ خاصٌ قد بنوه باسمه وجعلوا له الوقوف الكثيرة من القُرى والضّياع، وله سَدَنَةٌ وقُوَّامٌ وحَجبةٌ يأتون البيت، ويصلّون فيه لها ثلاث كرّاتٍ في اليوم، ويأتيه أصحابُ العاهاتِ فيصومون لذلك الصنم ويصلّون ويدعون ويستسقون به، وهم إذا طلعت الشمسُ سجدوا كلُهم وإذا غرَبت، وإذا توسطت الفلكَ.

ولهذا يقارفها الشيطانُ في هذه الأوقات الثلاثةِ لتقع عبادتُهم وسجودُهم له (١٠)، ولهذا نهى النبيُ ﷺ عن تحرّي الصلاةِ في هذه الأوقات (٢) قطعاً لمشابهة الكفارِ ظاهراً وسدّاً لذريعة الشركِ وعبادةِ الأصنام)اه.

قلت: وقد ذكر الله عزّ وجلّ عبادة الشمسِ عن أهل سباً من أرض اليمن في عهد بَلْقِيسَ، كما حكى قولَ الهُدهدِ حيث قال: ﴿وَبَهَدَّهَا وَقَوْمَهَا يَسَجُدُونَ لِلشَّنِينِ مِن دُونِ اللّهِ ﴾ [النمل: ٢٤] إلى آخر الآيات، وهداها الله تعالىٰ إلى الإسلام على يد نبيّه سليمانَ عليه السلام حيث قالت: ﴿رَبِّ إِنِي ظَلَمْتُ نَقِيى وَأَسْلَمْتُ مَعَ سُلَتِمَنَ لِلّهِ رَبِّ الْمَعْدَانَ عليه السلام حيث قال ابنُ القيّم (٣) رحمه الله تعالىٰ:

<sup>(</sup>۱) يشير المؤلف رحمه الله إلى الحديث الذي أخرجه مسلم رقم (۸۳۲) عن عمرو بن عبسة - في حديث طويل - قال فيه للنبيّ على: أخبرني عن الصلاة؟ قال: "صلّ صلاة الصبح، ثم أقصر عن الصلاة حتى تَطْلُع الشمس حتى ترتفع، فإنها تطلُع بين قرني شيطان، وحينئذِ يسجُدُ لها الكفّار، ثُمَّ صَلُ، فإنَّ الصلاة مشهودة محضورة حتى يستقلّ الظلُّ بالرُمح، ثم اقصر عن الصلاة، فإنَّ حينئذِ تُسْجَرُ جهنّم، فإذا أقبَلَ الفيء فصَل، فإن الصلاة مشهودة محضورة حتى تُصلي العصر، ثم أقصر عن الصلاة حتى تغرُبَ الشمسُ فإنها تغرُبُ بينَ قرني شيطانِ، وحينئذِ يسجُدُ لها الكفارُ».

<sup>(</sup>٢) أخرج البخاري (٦/ ٣٣٥ رقم ٣٢٧٢)، ومسلم (٥٦٨/١ رقم ٢٩١ رقم ٨٢٩) عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسولُ الله ﷺ: «إذا طَلَعَ حاجبُ الشمسِ فدَعوا الصلاة حتى تبيب».

<sup>(</sup>٣) في «إغاثة اللهفان» (٢/٢٦٦ ـ ٢٦٨).

#### [طائفة اتخذت للقمر صنما]

(فصل): وطائفة أخرى اتخذت للقمر صنما وزعموا أنه يستحق التعظيم والعبادة وإليه تدبير هذا العالم السُفليّ، ومن شريعة عُبادِه أنهم اتخذوا لهم صنما على شكل عِجْل ويجرّه أربعة، وبيد الصنم جوهرة، ويعبدونه ويسجُدون له ويصومون له أياما معلومة من كل شهر، ثم يأتون إليه بالطعام والشرابِ والفرحِ والسرورِ، فإذا فرَغوا من الأكل أخذوا في الرقص والغناءِ وأصواتِ المعازفِ بين يديه.

#### [طائفة اتخذت على صورة الكواكب أصناماً]

ومنهم من يعبد أصناماً اتخذوها على صور الكواكبِ وروحانياتها بزعمهم، وبنوا لها هياكل، ومُتعبَّدات لكل كوكب منها هيكل يخصه وصنم يخصه وعبادة تخصه، ومتى أردت الوقوف على هذا فانظر في كتاب «السر المكتوم في مخاطبة النجوم» المنسوب لابن خطيب الري (١) تعرِف عبادة الأصنام وكيفية تلك العبادة

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين بن علي التيمي، البكري... المعروف بالفخر الرازي وبابن خطيب الري، (أبو عبد الله، فخر الدين، أبو المعالي)، مفسر، متكلم، فقيه، أصولي، حكيم، أديب، شاعر، طبيب، مشارك في كثير من العلوم الشرعية والعربية والحكمية والرياضية... ولد بالري من أعمال فارس، ورحل إلى خوارزم وما وراء النهر وخراسان، وأخذ عنه خلق كثير وكان ينال من «الكرامية» وينالون منه سباً وتكفيراً حتى قيل: إنهم سمّوه، وتوفى بهراة وخلف تركة ضخمة.

من تصانيفه الكثيرة: «مفاتيح الغيب في تفسير القرآن» و «السر المكتوم في مخاطبة النجوم» وغيرهما...

<sup>[</sup>معجم المؤلفين (٣/ ٥٥٨ \_ ٥٥٩)].

وقال الحافظ ابن حجر في «لسان الميزان» (٤/ ٤٢٦): «الفخر بن الخطيب صاحب التصانيف، رأس في الذكاء والعقليات، لكنه عري من الآثار وله تشكيكات على مسائل من دعائم الدين تورث حيرة نسأل الله أن يثبت الإيمان في قلوبنا.

وله كتاب «السر المكتوم في مخاطبة النجوم» سحر صريح، فلعله تاب من تأليفه إن شاء الله» اهـ.

وقال الشيخ «محمد شريف الدين» في تعليقه على اللسان «عند قول الحافظ عن كتاب «السر المكتوم»... «أنه سحر صريح ما نصه»... فلم يصح أنه له، وقيل: إنه مختلق عليه وبتقدير نسبته إليه ليس بسحر فليتأمل من يحسن السحر. وعليه ردّ للشيخ «زين الدين =

وشرائطها، وكلُّ هؤلاءِ مرجعُهم إلى عبادة الأصنام، فإنهم لا تستمر لهم طريقٌ إلا بشخص خاصٍّ على شكل خاص ينظرون إليه ويعكُفون عليه، ومن هنا اتّخذ أصحابُ الروحانياتِ والكواكبِ أصناماً زعموا أنها على صورها، فوضعُ الصنمِ إنما كان في الأصل على شكل معبودٍ غائب، فجعلوا الصنمَ على شكله وهيأتِه وصورتِه ليكون نائباً مَنابَه وقائماً مقامَه، وإلا فمن المعلوم أن عاقلاً لا ينحت خشبة أو حجراً بيده ثم يعتقد أنه إله ومعبودُه.

ومن أسباب عبادتِها أيضاً أن الشياطينَ تدخُل فيها وتخاطبهم منها وتخبرهم ببعض المغيباتِ عنهم، وتدلّهم على بعض ما يخفى عليهم، وهم لا يشاهدون الشيطانَ، فجهلتهم وسَقَطُهم يظنّون أن الصنمَ نفسَه هو المتكلّمُ المخاطِب، وعُقلاؤُهم يقولون إن تلك روحانياتُ الأصنامِ، وبعضُهم يقول إنها الملائكة، وبعضُهم يقول إنها هي العقولُ المجرّدة، وبعضُهم يقول هي روحانياتُ الأجرام العلوية، وكثيرٌ منهم لا يسأل عما عهد، بل إذا سمع الخطابَ من الصنم اتخذه إلها ولا يسأل عما وراء ذلك.

وبالجملة فأكثرُ أهلِ الأرضِ مفتونون بعبادة الأصنامِ والأوثانِ، ولم يتخلّص منها إلاّ الحنفاءُ أتباعُ ملةِ إبراهيمَ عليه السلام، وعبادتُها في الأرض من قبل نوحٍ عليه السلام كما تقدم، وهياكلُها ووقوفُها وسَدَنتُها وحُجّابُها والكتبُ المصنفةُ في شرائع عبادتِها طبق الأرض.

قال إمامُ الحنفاء: ﴿وَاَجْنُبْنِي وَبَنِيَ أَن نَعْبُدَ ٱلْأَصْنَامَ ۞ رَبِّ إِنَّهُنَّ أَضْلَلْنَ كَثِيرًا مِنَ ٱلنَّاسِ ﴾ [إبراهيم: ٣٥ ـ ٣٦].

والأممُ التي أهلكها الله تعالى بأنواع الهلاكِ كلُّهم يعبدون الأصنامَ، كما قص الله عزّ وجلّ ذلك عنهم في القرآن وأنجى الرسلَ وأتباعَهم من الموحدين.

ويكفي في معرفة كثرتِهم وأنهم أكثر أهلِ الأرض، ما صحّ عن النبيّ عَلِيٌّ:

الملطي» المتوفى سنة (٧٨٨هـ) وسماه «انقضاض البازي في القصاص الرازي».
 وفي «الفوائد البهية» أن «السر المكتوم...» ليس من مؤلفاته وإنما هو من وضع بعض
 الملاحدة نسبه إليه ليروجه بين الناس.

وقد تبرأ الرازي نفسه من هذا الكتاب في بعض مصنفاته، فالظاهر أنه نسب إليه وهو حي، اهـ.

«أَن بَغْثَ النارِ من كل ألفِ تسعُمائة وتسعَةٌ وتسعون»(١١).

وقد قال الله تعالى: ﴿ فَأَنَى آكُثُرُ النَّاسِ إِلَّا كُفُوزًا﴾ [الإسراء: ٨٩]، وقال تعالى: ﴿ وَإِن تُطِعْ أَكُثُرُ مَن فِ ٱلأَرْضِ يُضِلُوكَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ [الأنعام: ١١٦]، وقال وقال تعالى: ﴿ وَمَا أَكُثُرُ النَّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ بِمُوْمِنِينَ ﴾ [بوسف: ١٠٣]، وقال تعالى: ﴿ وَمَا وَجَدْنَا لِأَكْثَرُهِم مِنْ عَهَدٍّ وَإِن وَجَدْنَا أَكُثُهُمْ لَفَنسِقِينَ ﴾ [الأعراف: ١٠٢].

ولو لم تكن الفتنة بعبادة الأصنام عظيمة لما أقدم عُبّادُها على بذل نفوسِهم وأموالِهم وأبنائِهم دونها، فهم يشاهدون مصارع إخوانِهم وما حلَّ بهم، ولا يزيدهم ذلك إلاّ حباً لها وتعظيماً، ويوصي بعضهم بعضاً بالصبر عليها، وتحمُّل أنواع المكارِه في نُصرتها وعبادتِها، وهم يسمعون أخبارَ الأمم التي فُتِنت بعبادتها وما حلَّ بهم من عاجل العقوبات، ولا يَثنيهم ذلك عن عبادتها، ففتنة عبادةِ الأصنام أشدُ من فتنة عشقِ الصُور وفتنةِ الفجور بها، والعاشقُ لا يَثنيهِ عن مُراده خشية عقوبةٍ في الدنيا ولا في الآخرة، وهو يشاهد ما يجلُّ بأصحاب ذلك من الآلام والعقوباتِ والضربِ والحبسِ والنَّكالِ والفقر، غيرَ ما أعد الله له في الآخرة وفي البرزخ، ولا يزيده ذلك إلاّ إقداماً وحرصاً على الوصول والظفر بحاجته.

فهكذا الفتنة بعبادة الأصنام وأشد، فإن تأله القلوب لها أعظم من تألهها للصور التي يريد منها الفاحشة بكثير، والقرآن بل وسائر الكتب الإلهية من أوّلها إلى آخرها مصرّحة ببطلان هذا الدين وكُفر أهله، وأنهم أعداء الله وأعداء رسله، وأنهم أولياء الشيطان وعبّاده، وأنهم هم أهل النار الذين لا يخرُجون منها، وهم الذين حلّت بهم المثلاث، ونزلت بهم العقوبات، وأن الله سبحانه بريء منهم هو وجميع رسله وملائكته، وأنه سبحانه لا يغفر لهم ولا يقبل لهم عملاً، وهذا معلوم بالضرورة من الدين الحنيف، وقد أباح الله عز وجل لرسوله وأتباعه من الحنفاء وماء هؤلاء وأموالهم ونساءهم وأبناءهم، وأمرهم بتطهير الأرض منهم حيث وجدوا، وذمّهم بسائر أنواع الذمّ، وتوعدهم بأعظم أنواع العقوبة.

فهؤلاء في شِقّ ورسلُ الله في شق. ثم قال رحمه الله تعالى (٢):

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦/ ٣٨٢ رقم ٣٣٤٨) من حديث أبي سعيد الخدري.

<sup>(</sup>٢) أي ابن قيم الجوزية في "إغاثة اللهفان" (٢/ ٢٦٩).

«(فصل): ومن أسباب عبادةِ الأصنامِ الغلوُ في المخلوق، وإعطاؤه فوق منزلتِه حتى جعلوا فيه حظاً من الإلهية وشبّهوه بالله تعالىٰ، وهذا هو التشبيه الواقعُ في الأمم الذي أبطله الله سبحانه، وبعث رسلَه وأنزل كُتبَه بإنكاره والردِّ على أهله، فهو سبحانه ينفي وينهي أن يُجعلَ غيرُه مِثلاً له ونِداً وشَبَها له، لا أن يُشبّه هو بغيره إذ ليس في الأمم أمة جعلته سبحانه مِثلاً لشيء من مخلوقاته، فجعلت المخلوق أصلاً وشبّهت به الخالق، فهذا لا يُعرف في طائفة من طوائف بني آدم، وإنما الأولُ هو المعروفُ في طوائفِ أهلِ الشّرك غلوا فيمن يُعظمونه ويحبونه حتى شبّهوه بالخالق وأعطوه خصائص الإلهية، بل صرّحوا أنه إله وأنكروا جَعْلَ الآلهةِ الها واحداً، وقالوا: اصبروا على آلهتكم، وصرّحوا بأنه إله معبودٌ يُرجى ويخاف ويُعظم ويُسجَد له ويُخلف باسمه ويقرّب له القرابين، إلى غير ذلك من خصائص العبادةِ التي لا تنبغي إلاّ لله تعالى اهد.

ثم ذكر رحمه الله تعالى في ذلك بحثاً نفيساً فأجاد وأفاد، ثم ذكر باقي طوائفِ المشركين من عبّاد النارِ والماءِ والحيواناتِ والملائكةِ وغيرِهم من الثّنوية والدهريةِ والفلاسفة، وذكر من أوضاع شرائِعهم الباطلةِ وأصولِها وكيفيةِ عبادتِهم لما ألّهوه، ونقض ذلك عليهم أتمَّ نقْضٍ (١)، تغمّده الله برحمته.

## [أكثر شرك الأمم في الإلهية، لا بجحود الصانع]

والمقصودُ أن أكثرَ شركِ الأممِ التي بعث الله إليها رسلَه وأنزل كتبَه غالبهُم إنما أشركَ في الإلهية، ولم يُذكر جحودُ الصانع إلاّ عن الدهرية (٢) والثّنوية (٣)، وأما

<sup>(</sup>١) انظر ذلك في كتابه "إغاثة اللهفان" (٢/ ٢٦٩ ـ . . . إلى آخر الجزء الثاني).

<sup>(</sup>٢) الدهرية: هم الذين ينفون الربوبية، ويحيلون الأمر والنهي، والرسالة من الله تعالى، ويقولون: هذا مستحيل في العقول، ويقولون: بقدم العالم، وينكرون الثواب والعقاب ولا يفرقون بين الحلال والحرام، وينفون أن يكون في العالم دليل يدل على صانع ومصنوع وخالق ومخلوق، وينسبون النوازل التي تنزل بهم إلى الدهر.

انظر: «البرهان في معرفة عقائد أهل الأديان» عباس بن منصور السكسكي، تحقيق: أحمد إبراهيم الحاج (ص٥٢)، ط.دار التراث العربي طبعة أولى (١٤٠٠هـ).

و «الفصل في الملل والأهواء والنحل» (١/ ٩ وما بعدها)، ط. دار المعرفة طبعة ثانية (١٣٩٥هـ).

 <sup>(</sup>٣) الثّنوية: هم الذين أثبتوا أصلين اثنين مدبّرين قديمين يقتسمان الخير والشر والنفع والضر =

غيرُهم ممن جحدها عِناداً كفرعونَ ونمرودَ وأضرابِهم فهم مُقِرُون بالربوبية باطناً كما قدمنا، وقال الله عزّ وجلّ عنهم: ﴿ وَيَعَكُواْ بِهَا وَاسْتَقَنَهَا آنَفُسُهُم ظُلُما ﴾ [النمل: ١٤]، وبقيةُ المشركين يُقِرُون بالربوبية باطناً وظاهراً؛ كما صرّح بذلك القرآن فيما قدمنا من الآيات وغيرها، مع أن الشركَ في الربوبية لازمٌ لهم من جهة إشراكِهم في الإلهية، وكذا في الأسماء والصفاتِ، إذْ أنواعُ التوحيد متلازمةٌ لا ينفكَ نوعٌ منها عن الآخر، وهكذا أضدادُها فمن ضادً نوعاً من أنواع التوحيدِ بشيء من الشرك فقد أشرك في الباقي، مثالُ ذلك في هذا الزمن عُبّاد القبور إذا قال أحدهم يا شيخُ فلان له للك المقبورِ له أغثني أو افعل لي كذا ونحو ذلك يناديه من مسافة بعيدة، وهو مع ذلك تحت الترابِ وقد صار تراباً، فدعاؤه إياه عبادةٌ صَرَفها له من دون الله؛ أن الدعاءَ مُخُ العبادة، فهذا شركٌ في الإلهية. وسؤاله إيّاه تلك الحاجةَ من جلب خيرٍ، أو دفع ضُرٌ، أو ردِّ غائبٍ أو شفاءٍ مريضٍ، أو نحو ذلك مما لا يقدر عليه إلا الله معتقداً أنه قادرٌ على ذلك هذا شركٌ في الربوبية حيث اعتقد أنه متصرّفٌ مع الله تعالى في ملكوته.

ثم إنه لم يَدْعُه هذا الدعاءَ إلا مع اعتقاده أنه يسمعه على البعد والقرب، في أي وقت كان، وفي أي مكان، ويصرِّحون بذلك، وهذا شركٌ في الأسماء والصفاتِ، حيث أثبت له سمعاً محيطاً بجميع المسموعاتِ لا يحجبُه قربٌ ولا بُعْدٌ، فاستلزم هذا الشِّركُ في الإلهية الشركَ في الربوبية والأسماء والصفات.

#### [الكلام على الشرك الأكبر]

(والسركُ نوعان: فسركُ أكبر به خلودُ النار إذ لا يُغفر) (وهو اتخاذُ العبدِ غيرَ اللّهِ نِدْاً به مسوّياً مُضاهي)

(والشرك) الذي هو ضدُّ التوحيد (نوعان) أي ينقسم إلى نوعين (فشرك أكبر) ينافي التوحيد بالكلية ويخرج صاحبُه من الإسلام (به خلودُ) فاعلِه في (النار) أبداً

والصلاح والفساد، يسمون أحدهما: النور، والثاني: الظلمة. ويزعمون أن الظلمة والنور
 يختلفان في الجوهر والطبع والعقل والحيز والمكان والأجناس والأبدان والأرواح.
 المجوس: أثبتوا أصلين أيضاً إلا أنهم قالوا: بحدوث الظلام.

انظر «الملل والنحل» للشهرستاني على هامش الفصل (٢/ ٧٢ ـ ٧٤) ط.دار المعرفة.

(إذ) تعليلٌ لأبدية الخلودِ أي لكونه (لا يغفر) قال الله تبارك وتعالىٰ: ﴿إِنَّ اللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِاللّهِ فَقَدِ ٱفْتَرَىٰ إِثْمًا عَظِيمًا﴾ يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِاللّهِ فَقَدِ ٱفْتَرَىٰ إِثْمًا عَظِيمًا﴾ [النساء: ٤٨]، وقال تعالىٰ: ﴿وَمَن يُشْرِكَ بِاللّهِ فَقَدْ ضَلّ ضَلَالًا بَعِيدًا﴾ [النساء: ١١٦].

وقال تعالى: ﴿لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُواْ إِنَ اللّهَ هُو الْمَسِيحُ آبَنُ مَرْيَمُ وَقَالَ الْمَسِيحُ يَبَنِي إِسَرَةِ بِاللّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللّهُ عَلَيْهِ الْمَسِيحُ يَبَنِي إِسَرَةِ بِاللّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللّهُ عَلَيْهِ الْمَسِيحُ يَبَنِي إِسَرَةِ بِاللّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللّهُ عَلَيْهِ الْمَسَادِ وَالْمَائِدَة: ٢٧]، وقال تعالى: الْجَنَّةُ وَمَا وَلَا اللّهِ اللّهِ عَيْرَ مُشْرِكِينَ ﴿ فَاجْتَنِبُواْ قَوْلَ الرُّورِ ﴿ فَا لِمُسَادِ اللّهِ عَيْرَ مُشْرِكِينَ فَاجْتَنِبُواْ قَوْلَ الرُّورِ ﴿ فَا حَمْنَاهُ اللّهِ عَيْرَ مُشْرِكِينَ لِمُ اللّهِ عَيْرَ مُشْرِكِينَ لِهِ اللّهِ عَيْرَ مُشْرِكِينَ السّمَاءَ فَتَخْطَفُهُ الطّلَيْرُ أَوْ تَهْوِى بِهِ الرّبِحُ فِي مَكَانِ سَجِقٍ ﴿ فَاللّهِ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَى السّمَاءَ فَتَخْطَفُهُ الطّلَيْرُ أَوْ تَهْوِى بِهِ الرّبِحُ فِي مَكَانِ سَجِقٍ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ

وقال لصفوة خلقِه وهم الرسل عليهم الصلاة والسلام بعد أن أثنى عليهم: ﴿ وَلِكَ هُدَى اللَّهِ يَهْدِى بِهِ مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِمِ وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَحَبِطَ عَنَّهُم مَّا كَانُواْ يَتْمَلُونَ﴾ [الأنعام: ٨٨].

وقال لخاتمهم محمد ﷺ: ﴿وَلَقَدْ أُوحِىَ إِلَيْكَ وَإِلَى اَلَذِينَ مِن قَبْلِكَ لَهِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلِتَكُونَنَّ مِنَ الْمُنْكِرِينَ ﴿ لَلَهُ فَأَعْبُدُ وَكُن مِنَ الشَّكِرِينَ ﴿ إِلَى اللّهَ فَأَعْبُدُ وَكُن مِنَ الشَّكِرِينَ ﴾ [الزمر].

والآياتُ في بيان عِظَم الشركِ ووعيدِ فاعله أكثرُ من أن يُحيطَ بها هذا هوه المختصرُ، وفي معناها من الأحاديث ما لا يحصى، ولنذكر من ذلك ما تيسر فنقول وبالله التوفيق:

وفيه (٣) عنه ﷺ قال: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «من لقيَ الله لا يشرك به شيئاً دخل النار».

وفيه (١٠) من حديث أبي ذرِّ ﴿ النَّهُ عَنِ النَّبِيّ ﷺ قال: «أَتَانِي جَبِرِيلُ عَلَيْهِ السلام فبشَرني أنه من مات من أمّتك لا يشرك بالله شيئاً دخل الجنّة، قلت: وإن زنى وإن سرق؟ قال: وإن زنى وإن سرق».

وفيه (٥) عن عبد الله بن مسعود ﴿ قَالَ عَالَ اللهُ عَلَيْهُ الذَّنَابُ وَ اللهُ عَلَيْهُ الذَّنَابُ أَعْظُمُ عند الله؟ قال: «أن تجعلَ لله نِداً وهو خلقك»، الحديث.

وفيه (٦٠) عن أبي بكرة ﴿ الله عَلَيْهُ قال: كنّا عند رسولِ الله ﷺ فقال: «ألا أنبئكم بأكبرِ الكبائر (ثلاثاً): الإشراك بالله، وعقوقُ الوالدين، وشهادةُ الزور»، الحديث.

وروى أحمد(٧) عن عائشة على قالت: قال رسولُ الله على: «الدواوينُ

<sup>(</sup>۱) البخاري (۳/ ۱۱۰ رقم ۱۲۳۸)، ومسلم (۱/ ۹۶ رقم ۹۲).

<sup>(</sup>۲) في صحيح مسلم (۱/ ٩٤ رقم ١٥١/ ٩٣).

<sup>(</sup>٣) في صحيح مسلم (١/ ٩٤ رقم ١٥٢/ ٩٣).

<sup>(</sup>٤) البخاري (٣/ ١١٠ رقم ١٢٣٧)، ومسلم (١/ ٩٤ رقم ٩٤).

<sup>(</sup>٥) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٦) البخاري (٥/ ٢٦١ رقم ٢٦٥٤)، ومسلم (١/ ٩١ رقم ٨٧).

<sup>(</sup>٧) في المسند (٦/ ٢٤٠).

قلت: وأخرجه أبو نعيم في «أخبار أصبهان» (٢/٢)، والحاكم في «المستدرك» (٤/٥٧٥ - ٥٧٥).

عند الله ثلاثة: ديوان لا يعبأ الله به شيئاً، وديوان لا يترك الله منه شيئاً، وديوان لا يغفره الله. فأما الديوان الذي لا يغفره الله فالشرك بالله، قال الله عزّ وجل: ﴿إِنَّ اللهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِم وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاَهُ ﴾ [النساء: ٤٨، ١١٦]، وقال: ﴿إِنَّهُ مَن يُشْرِكَ بِالله فَقَدْ حَرَّمَ الله عَلَيْهِ الْجَنَّةَ ﴾ [المائدة: ٧٢].

قلت: صدقة بن موسى ضعيف، كما قال الذهبى.

أما يزيد بن بابَنوس بالراجح أنه لا بأس به، انظر كتاب: «تهذيب التهذيب» (١١/ ٢٧٦ رقم ٥٠٨). وللحديث شواهد من حديث سلمان، وأنس، وأبي هريرة رضي الله عنهما.

\* أما حديث سلمان فقد أخرجه الطبراني في «الكبير» (٢٠٠٦ رقم ٦١٣٣)، و«الصغير» (٢٠٠٤)، وابن حبان في «المجروحين» (٣/ ١٠٢) عن سلمان قال: قال رسول الله ﷺ: «ذنب لا يغفر، وذنب لا يترك، وذنب يغفر. فأما الذي لا يغفر فالشرك بالله، وأما الذي يغفر فذنب العبد بينه وبين الله عزّ وجل، وأما الذي يترك، فظلم العباد بعضهم بعضاً».

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٣٤٨/١٠) وقال: «فيه يزيَّد بن سفيان بن عبد الله بن رواحة، وهو ضعيف، تكلم فيه ابن حبان، وبقية رجاله ثقات».

\* وأما حديث أنس فأخرجه البزار في «مسنده» (١٥٨/٤ ـ ١٥٩ رقم ٣٤٣٩) عن أنس عن النبي على قال: «الظلم ثلاثة: فظلم لا يغفره الله، وظلم يغفره، وظلم لا يتركه، فأما الظلم الذي لا يغفره، فالشرك. قال الله: ﴿إِن الشرك لظلم عظيم﴾» [لقمان: ١٣].

وأما الظلم الذي يغفره الله: فظلم العباد الأنفسهم، فيما بينهم وبين ربهم، وأما الظلم الذي الا يتركه الله: فظلم العباد بعضهم بعضاً، حتى يدين لبعضهم من بعض».

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٣٤٨/١٠) وقال: «رواه البزار عن شيخه أحمد بن مالك القشيري ولم أعرفه، وبقية رجاله قد وثقوا على ضعفهم» اهـ.

قلت: حديث أنس ضعيف جداً.

\* وأما حديث أبي هريرة فقد أخرجه الطبراني في «الأوسط» رقم (٧٥٩٥) عن أبي هريرة قال: قال رسول الله على: «ذنبٌ يغفرُ، وذنبٌ لا يغفرُ، وذنبٌ يجازي بهِ، فأما الذنب الذي لا يغفر فالشرك بالله، وأما الذنبُ الذي يغفر فعملكُ فيما بينك وبين ربِّكَ، وأما الذي تُجازي به فظُلمكَ أخاك».

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٣٤٨/١٠) وقال: رواه الطبراني في «الأوسط» وفيه طلحة بن عمرو، وهو متروك.

قلت: فحديث أبي هريرة ضعيف جداً.

أما حديث أنس وأبي هريرة لا يصلحان للاستشهاد.

وخلاصة القول: أن حديث عائشة يرتقي بحديث سلمان إلى الحسن لغيره، والله أعلم.

<sup>=</sup> قال الحاكم: صحيح، واعترض عليه الذهبي بقوله: «فيه صدقة بن موسى ضعَّفوه، ويزيد بن بابنوس فيه جهالة».

وأما الديوانُ الذي لا يعبأ الله به شيئاً، فظلمُ العبدِ نفسه فيما بينه وبين الله من صوم يوم تركَه أو صلاة، فإن الله تعالىٰ يغفر ذلك ويتجاوزه إن شاء، وأما الديوانُ الذي لا يترك الله منه شيئاً فظلمُ العباد بعضَهم بعضاً، القصاص لا محالة»، تفرّد به أحمدُ.

وله (۱) عن معاوية في قال: سمعت رسولَ الله على يقول: «كلُّ ذنبٍ عسى الله أن يغفِرَه، إلاّ الرجلَ يموت كافراً، أو الرجلَ يقتل مؤمناً متعمّداً»، رواه النسائى (۲) أيضاً.

ولأحمد (٣) عن أبي ذر رضي عن رسول الله على قال: «إن الله تعالى يقول: يا عبدي، ما عبدْتَني ورجَوتني فإني غافر لك على ما كان منك، يا عبدي إنك إن لقيتني بقُراب الأرض خطايا ثم لقِيتَني لا تشرك بي شيئاً لَقِيتُك بقُرابها مغفرة».

وللترمذي(٤) وقال حسنٌ صحيح عن أنس رضي قله قال: سمعتُ رسولَ الله عليه

<sup>(</sup>۱) أي لأحمد في «المسند» (٩٩/٤).

قلت: وأخرجه الحاكم في «المستدرك» (٤/ ٣٥١) وقال: صحيح الإسناد، ووافقه الذهبي. وقال الألباني في «الصحيحة» رقم (٥١١): أبو عون هذا لم يوثقه غير ابن حبان، وقد ترجمه ابن أبي حاتم (٤/ ٤١٤ ـ ٤١٥) ولم يذكر فيه جرحاً ولا تعديلاً.

<sup>(</sup>۲) في «السنن» (۷/ ۸۱ رقم ۹۸۶»).

ولُّه شاهدٌ من حديث أبي الدرداء أخرجه أبو داود رقم (٤٢٧٠) وابن حبان رقم (٥١ ـ موارد)، والحاكم (٣٥١/٤)، وأبو نعيم في «الحلية» (١٥٣/٥).

قال الحاكم: صحيح الإسناد، ووافقه النّهبي. ووافقهما الألباني في «الصحيحة» رقم (٥١١).

وخلاصة القول: أن حديث معاوية صحيح لغيره، والله أعلم.

<sup>(</sup>۳) في «المسند» (٥/ ١٧٢).

قلت: وأخرجه الدارمي (٢/ ٣٢٢) كليهما من طريق شهر بن حوشب عن عمرو بن معدي كرب عن أبي ذر.

وفيه شهر بن حوشب: صدوق كثير الإرسال والأوهام قاله ابن حجر في «التقريب» رقم (٢٨٣٠).

وله شاهد من حديث أبي ذر عند الحاكم (٢٤١/٤) وأحمد (١٠٨/٥)، قال الحاكم: صحيح الإسناد، ووافقه الذهبي. وانظر: «الصحيحة» رقم (١٢٨).

والخلاصة فالحديث حسن لغيره، والله أعلم.

<sup>(</sup>٤) في «السنن» (٥/ ٥٤٨ رقم ٣٥٤٠) وقال: حديث حسن غريب لا نعرفه إلاّ من هذا الوجه. =

يقول: «قال الله تعالى: يا ابنَ آدمَ، إنك ما دعوتني ورجَوتني غفرتُ لك على ما كان منك ولا أبالي. يا ابنَ آدمَ، لو بلغتْ ذنوبُك عِنانَ السماء ثم استغفرتني غفرتُ لك. يا ابنَ آدم، لو أتيتني بقُراب الأرضِ خطايا ثم لقِيتَني لا تشرك بي شيئاً لأتيتُك بقُرابها مغفرة».

ولابن أبي حاتم (١) عن جابر بن عبد الله والله قال رسولُ الله على: «ما من نفس تموتُ لا تُشرك بالله شيئاً إلا حلّت لها المغفرة، إن شاء الله عذّبها وإن شاء غفر لها»: ﴿إِنَّ اللهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءً ﴾ [النساء: ٨٤، ١١٦].

ولأبي يعلى (٢) عنه على أن النبي على قال: «لا تزال المغفرة على العبد ما لم يقع الحجابُ». قيل: يا نبيً الله وما الحجابُ؟ قال: «الإشراك بالله»، قال: «ما من نفس تلقى الله لا تشرك به شيئاً إلا حلّت لها المغفرة من الله تعالى، إن شاء أن يعذبها وإن شاء أن يغفر لها»، ثم قرأ النبي على: ﴿إِنَّ اللهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ عَنْمُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءً ﴾ [النساء: ٤٨، ١١٦].

ولأحمد (٣) عن أبي سعيد الخدري والله عليه قال: قال رسول الله عليه: «من مات لا يشرك بالله شيئاً دخل الجنّة».

<sup>=</sup> قلت: وفيه كثير بن فائد. قال عنه الحافظ في «التقريب» رقم (٥٦٢٠): مقبول. ويشهد له حديث أبي ذر المتقدم آنفاً. وانظر: «الصحيحة» رقم (١٢٧). وخلاصة القول أن الحديث حسن.

<sup>(</sup>۱) كما في تفسير ابن كثير (۱/ ٥٢٢) بسند ضعيف منقطع. فموسى بن عبيدة الربذي ضعيف، وعبد الله بن عبيدة لم يسمع من جابر. قاله ابن معين، كما في «تهذيب التهذيب» (۲/ ٣٨٠) ط. الرسالة. وهو حديث ضعيف بهذا السند، ولكنه حسن بشواهده.

 <sup>(</sup>۲) لم أجده في المسند المطبوع.
 وعزاه إلى أبي يعلى في «مسنده» الحافظ ابن كثير في «تفسيره» (١/ ٥٢٢) وسنده كالذي قبله من ضعف وانقطاع.

وهو حديث ضعيف بهذا السند، ولكنه حسن بشواهده.

<sup>(</sup>٣) في «المسند» (٣/ ٧٩) بسند ضعيف.فيه عطية العوفي: ضعيف.

والحديث ضعيفً بهذا السند، ولكنه حسن بشواهده.

ولابن أبي حاتم (١) عن أبي أيوب رضي قال: جاء رجل إلى النبي الله فقال: إن لي ابن أخ لا ينتهي عن الحرام، قال: «وما دينه»؟ قال: يصلي ويوحد الله، قال: «استوهِب منه دينه، فإن أبي فابتغه منه». فطلب الرجلُ ذاك منه فأبي عليه، فأتى النبي الله فأخبره، فقال: وجدتُه شحيحاً على دينه، قال: فنزلت: ﴿إِنَّ اللهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ، وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَامً ﴾ [النساء: ٤٨، ١١٦].

وللطبراني (٢) عن ابن عباس عنى عن رسول الله عن قال: «قال الله عز وجل: من عَلِم أني ذو قُدرة على مغفرة الذنوبِ غفرتُ له ولا أبالي، ما لم يشرك بي شئاً».

ولابن مردويه (٣٦) عن عِمرانَ بن حُصينِ ﴿ أَن رسولَ الله ﷺ قال: ﴿ أَخبركم

(۲) في «الكبير» (۱۱/۱۱) رقم ۱۱٦۱٥).

قلت: وأخرجه البغوي في «شرح السنة» (٣٨/١٤) رقم ٤١٩١).

كلاهما من طريق إبراهيم بن الحكم بن أبان، عن أبيه، عن عكرمة، عن ابن عباس. وإبراهيم بن الحكم هذا: ضعيف. انظر: «الكامل» (٢٤١/١ ـ ٢٤٢)، و«التقريب» (٢٤١/١) رقم ١٩٠).

وأُخْرِج الحديث الحاكم (٤/ ٢٦٢) من طريق حفص بن عمر العدني، عن الحكم بن أبان، عن عكرمة، عن ابن عباس.

وحفص بن عمر العدني هذا ضعيف. انظر: «الكامل» (۲/ ۷۹۲ ـ ۷۹۲) و «التقريب» (۱/ ۱۸۸ رقم ۵۰۸).

أما الحكم بن أبان العدني: أبو عيسى ثقة صاحب سنة كما في «الكاشف» (١/ ٢٤٤ رقم

وخلاصة القول أن الحديث حسن لغيره، والله أعلم.

(٣) عزاه إليه ابن كثير في تفسيره (١/ ٥٢٣) مسنداً.

فيه سعيد بن بشير: ضعيف. كما في «التقريب» رقم (٢٢٧٦).

<sup>(</sup>١) كما في تفسير ابن كثير (١/ ٥٢٢).

قلت: وأخرجه الطبراني في الكبير (٤/ ١٧٧ رقم ٤٠٦٣).

فيه واصل بن السائب: قال البخاري وأبو حاتم منكر الحديث. وقال النسائي: متروك الحديث. انظر: «التاريخ الكبير» (٨/ ١٧٣) و«الجرح والتعديل» (٩/ ٣٠ ـ ٣١).

وأبو سورة: قال البخاري: منكر الحديث يروي عن أبي أيوب أحاديث لا يتابع عليه. وانظر: «تهذيب التهذيب» (٤/ ٥٣٥) ط. الرسالة.

والخلاصة أن الحديث ضعيف جداً.

بأكبر الكبائر: الإشراك بالله»، ثم قرأ: ﴿ وَمَن يُشْرِكَ بِاللهِ فَقَدِ اَفْتَرَىٰ إِثْمًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٤٨]، «وعقوق الوالدين» ثم قرأ: ﴿ أَنِ اَشْكُرْ لِي وَلِوَلِلَابِّكَ إِلَى اَلْمَصِيرُ ﴾ [لقمان: ١٤].

وللإمام أحمد (١) عن عبد الله بن مسعود فله قال: لما نزلت هذه الآية: ﴿ اللَّذِينَ ءَامَنُوا وَلَرْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ ﴾ [الأنعام: ٨٦]، شق ذلك على الناس فقالوا: يا رسولَ الله أيّنا لا يظلِم نفسَه؟ قال: "إنه ليس الذي تَعنون، ألم تسمعوا ما قال العبدُ الصالح: ﴿ يَبُنَى لَا تُشْرِكُ بِاللَّهِ إِنَ الشِرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴾ [لقمان: ١٣]» الحديث في الصحيحين (٢).

ولابن مردويه (٣) من حديث عُبادةَ وأبي الدرداءِ ﴿ اللهِ تَسْرَكُوا بِاللهِ شَيْئًا وَلَا تَسْرَكُوا بِاللهِ شَيئًا وَإِن قُطَعتم أو صُلِبتم أو حُرِّقتم».

<sup>=</sup> والحسن لم يسمع من عمران بن حصين كما في «المراسل» لابن أبي حاتم (ص٣٨ رقم ١٢٣)، وقال في (ص٤٥ رقم ١٩٥): «وسمع من عمران بن حصين شيئاً». ولكن العلائي في «جامع التحصيل» (ص١٩٥) نفى سماعه من عمران بن حصين، وهو الأقوى، والله أعلم.

وخلاصة القول أن الحديث ضعيف بهذا السند ولكنه حسن بشواهده.

<sup>(</sup>١) في «المسند» (٣/ ٥٠١ رقم ٣٥٨٩ ـ شاكر) وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٢) البخاري (١/ ٨٧ رقم ٣٢)، ومسلم (١/ ١١٤ ـ ١١٥ رقم ١٢٤).

٣) عزاه إليه ابن كثير في تفسيره (٢/ ١٩٥) بدون سند.

<sup>\*</sup> وأخرجه ابن ماجه (٢/ ١٣٣٩ رقم ٤٠٣٤) من حديث أبي الدرداء.

قال البوصيري في «مصباح الزجاجة» (٣/ ٢٥٠ رقم ١٤٢١/٤٠٣٤): «هذا إسناد حسن، شهر مختلف فيه...».

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٢١٦/٤ ـ ٢١٧) وقال: «رواه الطبراني وفيه شهر بن حوشب وحديثه حسن وبقية رجاله ثقات» اهـ.

وخلاصة القول أن حديث أبي الدرداء حسن، والله أعلم.

الطبراني ـ كما في «مجمع الزوائد» (٢١٦/٤) ـ من حديث عبادة بن الصامت.
 وقال الهيثمى: وفيه سلمة بن شريح.

قال الذهبي: لا يعرف، وبقية رجاله رجال الصحيح.

وخلاصة القول: أن حديث عبادة حسن لغيره.

<sup>\*</sup> وأخرجه أحمد (٢٣٨/٥) والطبراني في الكبير ـ كما في «مجمع الزوائد» (٢١٥/٤) من حديث معاذ.

ولابن أبي حاتم (١) عن عُبادةً بن الصامتِ وَلَيْهُ قال: أوصانا رسولُ الله ﷺ بسبع خصالِ: «لا تشركوا بالله شيئاً وإن حُرَقتم وقُطعتم وصُلَبتم».

وفي الصحيحين (٢) عن معاذ بن جبل رضي قال: كنتُ رديفَ النبيِّ على حمار فقال لي: «يا معاذُ، أتدري ما حقُّ الله على العبادِ، وما حقُّ العبادِ على الله عزّ وجلّ؟»، قلت: الله ورسولُه أعلَمُ. قال: «حقُّ الله على العباد أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئاً، وحقُّ العبادِ على الله أن لا يعذّبَ من لا يشرك به شيئاً».

وللبخاري (٣) عن سعيد بن المسيّبِ عن أبيه على قال: لما حضرت أبا طالب الوفاة دخل عليه النبي عَلَيْ وعنده أبو جهل وعبدُ الله بن أبي أمية، فقال النبي عَلَيْ: «أي عمّ، قل لا إله إلا الله أُحاجُ لك بها عند الله»، فقال أبو جهل وعبدُ الله بن أبي أمية: يا أبا طالب أترغب عن ملّة عبدِ المطلب؟ وقال النبي عَلَيْ: «لأستغفرن لك ما لم أُنّه عنك»، فنزلت: ﴿مَا كَانَ لِلنّبِي وَالّذِينَ ءَامَنُوا أَن يَسْتَغَفِرُوا لِلمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانَ أَوْلِى قُرْكِ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيْنَ لَمُنْمَ أَنْهُمْ أَنْهُ أَنْهُمْ أَنْهُ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُ لَاللهُ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُ أَنْهُمْ أُنْهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أُنْهُمْ أُولُونُ أُنْهُمْ أَنْهُمْ أُنْهُمْ أُنْهُمْ أُنْهُمْ أُنْهُمْ أُنْ

والأحاديث في عِظم ذنبِ الشركِ وشِدةِ وعيدِه أكثرُ من أن تُحصى، وقد قدَّمناً من أحاديثِ التوحيدِ جملةً وافيةً عند الكلام على لا إله إلاّ الله وغيرَ ذلك.

والمقصودُ أن الشركَ أعظمُ ما نهى الله عنه، كما أن التوحيدَ أعظمُ ما أمر الله به، ولهذا كان أولُ دعوةِ الرسلِ كلِّهم إلى توحيد الله عزّ وجلّ ونَفْيِ الشركِ، فلم يأمروا بشيء قبل الشركِ كما قدمنا بَسْطَ ذلك. وما ذكر الله تعالى التوحيد ولم يُنْهَوا عن شيء قبل الشركِ كما قدمنا بَسْطَ ذلك. وما ذكر الله تعالى التوحيدَ مع شيء من الأوامر إلا جعله أوّلَها، ولا ذكر الشركَ مع شيء من الأوامر إلا جعله أوّلَها، ولا ذكر الشركَ مع شيء من النواهي إلا جعله أولَها، كما في آية النساء: ﴿ الله وَاعْبُدُوا اللّه وَلَا نُشَرِكُوا

وقال الهيشمي: «ورجال أحمد ثقات إلا أن عبد الرحمٰن بن جبير بن نفير لم يسمع من معاذ. وإسناد الطبراني متصل وفيه عمرو بن واقد القرشي وهو كذاب» اه.
 وخلاصة القول أن حديث معاذ حسن لغيره، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) عزاه إليه ابن كثير في «تفسيره» (٢/ ١٩٥) مسنداً.

فيه يزيد بن قوذر، مجهول. وسلمة بن شريح: مجهول.

وخلاصة القول أن الحديث ضعيف بهذا السند، ولكنه حسن بشواهده.

<sup>(</sup>٢) البخاري (٣٤٧/١٣ رقم ٧٣٧٣)، ومسلم (٨/١٥ رقم ٣٠) وقد تقدم.

<sup>(</sup>٣) البخاري (٧/ ١٩٣٧ رقم ٣٨٨٤)، ومسلم (١/ ٥٤ رقم ٢٤).

يهِ شَيْئًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَنَا وَبِذِى ٱلْقُرْبَى وَٱلْبَتَدَىٰ وَٱلْمَسَكِينِ وَٱلْجَادِ ذِى ٱلْقُرْبَى وَٱلْجَادِ أَلَهُ وَٱلْجَادِ وَمَا اللَّهُ وَمَا مَلَكُتُ أَيْمَانُكُمُ ۚ إِنَّ ٱللَّهُ لَا يُحِبُ مَن الْجُنُبِ وَالْمَسَادِ وَمَا مَلَكُتُ أَيْمَانُكُمُ ۚ إِنَّ ٱللَّهُ لَا يُحِبُ مَن كُنَّ أَيْمَانُكُمُ ۚ إِنَّ ٱللَّهُ لَا يُحِبُ مَن كُنَّ أَيْمَانُكُمُ ۚ إِنَّ اللَّهُ لَا يُحِبُ مَن كُنَّ أَيْمَانُكُمُ اللَّهِ فَخُورًا ﴾ [النساء: ٣٦].

وكما في آية الأنعام التي طلب النبي على البيعة عليها، وهي قولُه تعالى: وَلَمُ تَمَالُوا أَتَلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلَا تُشْرُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَنَا وَلَا تَقْلُلُوا أَتَلُ مَا حَرَّمَ رَبُكُمْ عَلَيْكُمْ وَإِيّاهُمْ وَلَا تَقْرَبُوا الْفَوَحِثَ مَا ظَهَرَ مِنْ اللهُ إِلَا يَالْمَقَّ وَلَا تَقْرَبُوا الْفَوَحِثَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَلَا تَقْرَبُوا الْفَوَحِثَ مَا اللهُ إِلَّا يِالْمَقِّ وَلَا يَقْرَبُوا الْفَوَحِثَ مَا اللهُ إِلَا يَالِمَقُ وَلَا يَلْمُو وَصَّنَكُم بِهِ لَمَلَكُمْ وَمَا اللهُ إِلَّا يَالُهُ وَلَا قُلْتُمْ وَالْوَقُوا الْكَبْلِ وَلَا عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا قُلْتُمْ وَاللهُ اللهُ وَلَا عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَوْ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا تَنْهُونَ وَلَا اللهُ الل

وكما في آيات الفُرقان في الثناء على عباده المؤمنين في اجتنابهم الفُواحش: ﴿وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللّهِ إِلَهًا ءَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَلَا يَزْنُونَ ﴾ [الفرقان: ٦٨] الآيات، وغيرُ ذلك من الآيات.

وكذلك في أحاديث النبي على الجامعة للأوامر والنواهي يبدأ في الأوامر بالتوحيد وفي المناهي بالشرك، كما في حديث الكبائر المتقدم، وكما في حديث من سأل النبي على فقال: دُلَّني على عمل يقربني من الجنة ويباعدني عن النار، قال: «لقد سألت عن عظيم، وإنه ليسير على من يسره الله عليه: تعبدُ الله ولا تشرك به شيئاً»(١)، وذكر الحديث.

وكذا في أحاديث أركانِ الإسلام، كحديث جبريلَ المشهورِ(٢)، وحديث ابنِ

<sup>(</sup>١) البخاري (٣/ ٢٦١ رقم ١٣٩٦)، ومسلم (١/ ٤٣ رقم ١٣/١٤) من حديث أبي أيوب.

<sup>(</sup>٢) البخاري (١/١١٤ رقم ٥٠)، ومسلم (١/٣٩ ـ ٤٠ رقم ٩ و١٠) من حديث أبي هريرة.

عمرَ (١)، وحديث وفدِ عبدِ القيس (٢) وغيرِها يبدأ فيها بالشهادتين.

ومن تتبع القرآنَ والسنةَ وتدبّر نصوصَهما تبيّن له أنها لا تخرج عن الأمر بالتوحيد والنهي عن الشرك وما يتعلق بذلك، ولم يخلق الله الخلقَ إلاّ لذلك.

#### [تعريف الشرك]

(وهو) أي الشركُ الذي تقدم ذكرُه في المتن وذِكرُ النصوصِ فيه في الشرح: (اتخاذُ العبدِ غيرَ الله) من نبي أو وليِّ أو ملَكِ أو قبرِ أو جِنِيِّ أو شجرٍ أو حجرٍ أو حيوان أو نار أو شمسِ أو قمر أو كوكبِ أو غيرِ ذلك، (نِداً) من دون الله (مسوِّياً به) الله، يحبّه كحب الله، ويخافه ويخشأه كخشية الله، ويتبعه على غير مرضاةِ الله ويطيعه في معصية الله ويُشركه في عبادة الله (مضاهِي) به الله، قال الله تعالى: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَن يَتَخِذُ مِن دُونِ اللهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُم كَمُّتِ اللهِ ﴿ [الـــــقــرة: ١٦٥]. وحكى عنهم في اختصامهم في النار: ﴿قَالُواْ وَهُمْ فِيهَا يَغْنَصِمُونَ ﴿ اللَّهِ إِن كُنَا لَفِي ضَلَلِ مُبِينٍ ﴾ [الشعراء].

<sup>(</sup>۱) البخاري (۹/۱) رقم ۸)، ومسلم (۱/ ٤٥ رقم ۱٦).

<sup>(</sup>٢) البخاري (١/٩١١ رقم ٥٣)، ومسلم (٢/١١ رقم ١٧) من حديث ابن عباس.

يَنَعُمُهُمْ وَرَنَقُولُونَ هَتَوُلاَءِ شُفَعَتُونَا عِندَ اللَّهِ قُلْ أَتُنَيَّعُونَ اللَّهَ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي السَّمَوَتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ شُبْحَنَنَمُ وَتَعَلَيْ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [يونس: ١٨]، فجمعوا في ذلك بين شركين:

(الأول): عبادتُهم إياهم من دون الله عزّ وجلّ.

(والثاني): جَعلهم شفعاءَ بدون إذنِ الله عزّ وجلّ.

وقسال تعالى: ﴿ أَلَا لِلَّهِ ٱلدِّينُ ٱلْخَالِصُ ۚ وَٱلَّذِينَ ٱلْخَالِصُ ۗ وَٱلَّذِينَ ٱلْخَالُونَ وَالَّذِينَ الْخَالُونَ اللَّهِ وَلَهِ اللَّهِ وَلَهُ عَالَمُ اللَّهِ وَلَهُ اللَّهِ وَلَهُ اللَّهِ وَلَهُ اللَّهِ وَلَهُ اللّهِ وَلَهُ اللَّهِ وَلَهُ اللَّهِ وَلَهُ اللَّهِ اللَّهِ وَلَهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللللللَّهُ الللَّهُولَاللَّهُ اللَّاللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَاللَّهُ اللَّهُ اللل

وأيضاً فقد أخبرنا الله تعالى أنهم إنما كانوا يعبدون معه غيرَه في الرخاء، وأمّا في الشدة فكانوا يخلصون العبادة لله، قال الله تعالى: ﴿ فَإِذَا رَكِبُواْ فِي اَلْفُلِكِ دَعُواْ الله تعالى: ﴿ فَإِذَا رَكِبُواْ فِي اَلْفُلْكِ دَعُواْ الله تعالى: ﴿ هُو اللّهِ اللّهِ عَلَيْهُمْ إِلَى اللّهِ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ ﴾ [العنكبوت: ٦٥]، وقال تعالى: ﴿ هُو اللّهِ يُسَيِرُكُو فِي الْبَرِ وَالْبَحَرِ حَتَى إِذَا كُنتُد فِي الْفُلْكِ وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيحِ طَيِّبَةِ وَفَرَحُواْ بِهَا جَآءَتُهَا رِيحُ عَاصِفٌ وَجَآءَهُمُ الْمَوْجُ مِن كُلِ مَكَانِ وَظَنُواْ أَنَهُمْ أُحِيطَ بِهِمْ دَعُواْ اللّهَ عُلِيمِينَ لَهُ الدّينَ لَهِنَ أَنجَيْنَنَا مِنْ هَالَوْمِ لَنكُونَكَ مِن الشَّكِرِينَ ﴿ فَلَمُ الْحَيْمُ فِن اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا مَسَ الْإِنسَانَ صُرُّ دَعَا رَبَهُ مُنِيبًا إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا خَوَّلَمُ نِعْمَةً مِنهُ مَنِي مَا كَانَ يَدْعُوا إِلَيْهِ مِن قَبْلُ وَجَعَلَ لِلّهِ أَندَادًا لِيُضِلَ عَن سَبِيلِهِ ﴿ وَالسَرِمِ اللّهِ مَن النّاسَ ضُرُّ دَعُوا رَبَّهُم مُنِيبِينَ إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا أَذَاقَهُم مِنهُ رَحْمَةً إِذَا فَرِيقُ مِنهُم بِرَيهِم يُشْرِكُونَ ﴾ [الروم: ٣٣]، وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا مَسَكُمُ الفُثرُ فِي ٱلْبَحْرِ ضَلَ مَن تَدْعُونَ إِلَا إِيَّاهُ فَلَمَا نَجَدُرُ إِلَى ٱلْبَرِ أَعْرَفَتُمْ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ كَفُورًا ﴾ [الإسراء: ١٧] الآيسات، وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا مَسَكُمُ السَّاعَةُ أَغَيْرُ اللّهِ تَدْعُونَ إِن اللّهِ تَدْعُونَ إِلَى اللّهِ تَدْعُونَ إِن اللّهِ وَلَا تَعَالَىٰ وَاللّهُ مِن الآياتِ . وَالْأَنعَامِ]، وغير ذلك من الآيات.

وفي حديث حُصينِ (١) المتقدم لما قال له النبي على: «كم تعبُدِ اليومَ من إله»؟ قال: سبعة ستة في الأرض وواحداً في السماء. قال: «فمن تُعِدُّ لرغبتك ورهبتِك»؟ قال: الذي في السماء. ولما ركب بعضُ مشركي قريش (٢) فارّاً من النبي على حين فتح مكة، فلما اضطرب البحر عليهم وشاهدوا من أمر الله ما شاهدوا، فقال بعضهم لبعض: ادعوا الله فإنه لا ينجيكم مِن هذا إلا هو، فقال: والله إن كان لا ينفع في البحر إلا هو فإنه لا ينفع في البرّ إلا هو، لئن أخرجني الله من هذه لأذهبن إلى رسولِ الله على فلأضَعَن يدي في يده (٣).

وهذا بخلاف مشركي زماننا اليوم من عُبّاد القبورِ وغيرِها، فإنهم يشركون في الشدة أضعاف شركِهم في الرخاء، حتى إن كانوا يَنْذِرون لهذا الوليِّ في الرخاء ببعير أو تبيع أو شاةٍ أو دينارِ أو درهم أو نحو ذلك، فأصابتهم الشدةُ زادوا ضعفَ ذلك فجعلواً له بعيرين أو تبيعين أو شاتين أو دينارين أو درهمين أو غيرَ ذلك.

<sup>(</sup>١) وهو حديث ضعيف أخرجه الترمذي (٥/ ٥١٩ رقم ٣٤٨٣) وقد تقدم.

<sup>(</sup>٢) وهو عكرمة بن أبي جهل، وقد أُسلم. انظر: «الإصابة» رقم (٥٦٥٥)، و«الاستيعاب» رقم (١٨٥٧)، و«أسد الغابة» رقم (٣٧٤١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه النسائي (٧/ ١٠٥ ـ ١٠٦ رقم ٤٠٦٧)، وأبو داود (٣/ ١٣٣ رقم ٢٦٨٣) و(٤/ ٥٢) وأبر داود (٣/ ١٣٣ رقم ٢٦٨١) و(١٨ ٥٢٥ رقم ١٨٢١ رقم ١٨٢١ رقم ١٨٢١ والبيام والبيام والبيام والبيام في «المستدرك» (٣/ ٤٥) وصححه ووافقه الذهبي. وأبو يعلى في «المسند» رقم (٧٥٧) من حديث سعد بن أبي وقاص.

وأورده الهيشمي في «مجمع الزوائد» (٦/ ١٦٨ \_ ١٦٩) وقال: «رواه أبو داود وغيره باختصار ورواه أبو يعلى والبزار. . . ورجالهما ثقات» اهـ .

وخلاصة القول أن الحديث صحيح.

[المؤمنون]، ﴿ قُل لَوْ كَانَ مَعَهُ عَلِمَةٌ كَمَا يَقُولُونَ إِذَا لَآبَنَعُواْ إِلَىٰ ذِى اَلْعَرْشِ سَبِيلًا ﴿ سَبَحَنَهُ وَمَعَالَى عَمَّا يَقُولُونَ عَلَوْ كَانَ مَعَهُ عَلِمَةٌ كَمَا يَقُولُونَ إِذَا لَآبَنَعُواْ إِلَى ذِى اَلْعَرْشِ سَبِيلًا ﴿ سَبَحَنَهُ وَمَعَالِهُ عَلَوْ كَانَ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهُ وَمَن فِيهِنَ وَلِن مِن شَيْءٍ إِلّا يَسَيّحُ بَعَدِهِ وَلَكِن لَا نَفْقَهُونَ لَسَبِيحَهُمُ إِنّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُولًا ﴿ الإسراء]، وغيرُ ذلك من الآيات.

(يقصِدُه عند ننزولِ النَّسرُ (أو عند أيِّ غنرضِ لا ينقدرُ (مغ جعله لنذلك المدعوَّ (في الغيب سلطاناً به يطّلعُ

لجلب خير أو لدفع الشر) عليه إلا المالكُ المقتدرُ) أو المعظّم أو المَرْجُوًا على ضمير مَن إليه يفزَعُ)

(يقصده) أي المتخذُ ذلك الندِّ من دون الله يقصد نِدَّه (عند نزول الضر) به من خير فاته أو شرِّ دَهَمه (لجلب خير) له (أو لدفع الشر) عنه (أو عند) احتياج (أي غرض) من الأغراض، والحالُ أنه (لا يقدر عليه) أي على ذلك الغرضِ (إلا الممالكُ المقتدر) وهو الله سبحانه وتعالىٰ (مع جعله) أي العبدِ (لذلك المدعوِّ أو المعظم أو المرجوِّ) من ملَك أو نبيِّ أو وليِّ أو قبرٍ أو شجرٍ أو حجر أو كوكب أو جنيّ (في الغيب سلطاناً) أي يعتقد أن له سلطاناً غيبياً فوق طوق البشرِ (به يطلع) أي بذلك السلطانِ الذي اعتقده فيه (على ضمير من إليه) إلى ذلك الندِّ (يفزع) في قضاء أي حاجةٍ من شفاء مريضٍ أو ردِّ غائبٍ أو غيرِ ذلك، فيرى أنه يسمعه إذا دعاه، ويرى مكانَه ويعلم حاجته، ويقضيها بقدرةٍ اعتقدها فيه مع الله، والمقصودُ أنه يُثبت له من صفات الربوبيةِ ما يرفعه عن درجة العبوديةِ إلى درجة المعبودية، ويجعله مستجقاً العبادة مع الله.

ومن هنا يتبيّن لك ما قدَّمنا من أن الشركَ في الألوهيّة يستلزم الشركَ في الربوبية والأسماء والصفات ولا بد، ويتبيّن لك عِظمُ ذنبِ الشركِ وأنه أقبح الذنوبِ وأظلمُ الظلمِ وأكبرُ الكبائر، وأن الله تعالىٰ لا يغفِره ولا يقبل لأحد معه عملاً، وأنه أشدُ هلكة منه، وما أرسل الله الرسلَ وأنزل الكتبَ إلا بالنذارة عن الشرك والدعوة إلى التوحيد، وما هلكت الأممُ الغابرةُ وأُعِدّت لهم النيرانُ في الآخرة إلا بالشرك والإباء عن التوحيد، ولا نجا الرسلُ وأتباعهم من خزي الدنيا وعذابِ بالشرك والإباء عن التوحيد، ولا نجا الرسلُ وأتباعهم من خزي الدنيا وعذابِ الآخرة إلا بالتزام التوحيدِ والبراءةِ من الشرك، فما هلك قومُ نوح بالطوفان، ولا

عادٌ بالريح العقيم، ولا ثمودُ بالصيحة، ولا أهلُ مَدْيَنَ بعذاب يوم الظُّلة إلا بالشرك وعبادةِ الأصنام، وهكذا الأممُ مِن بعدِهم بأنواع العذاب، ولم يخرُج عصاة الموحِّدين من النار في الآخرة إلا بالتوحيد، ولم يخلد غيرهم فيها أبداً مؤبّداً إلا بالشرك.

ثم اعلم أن ما عُبد من دون لله إما عاقلٌ أو غيرُ عاقل، فالعاقلُ كالآدمي والملائكةِ والجنِّ. وينقسمون إلى قسمين:

راضِ بالعبادة له، وغيرُ راضِ بها. فالأوّلُ كفرعونَ وإبليسَ وغيرِهما من الطواغيت، وهؤلاء في النار مع عابديهم؛ كما قال الله عزّ وجلّ: ﴿إِذْ تَبَرَّأُ الَّذِينَ اتَّبَعُوا مِنَ الَّذِينَ اللّهِ عَنْ وجلّ: ﴿إِذْ تَبَرَّأُ اللّهِ عَنْ وجلّ: ﴿إِذْ تَبَرَّأُ اللّهُ التَّبِعُوا مِنَ اللّهِ عَنْ وَقَالَ الّذِينَ اتَّبَعُوا لَوَ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الله مَسَرَتِ عَلَيْهِمُ وَمَا أَنْ لَكُ لَنَا كُرَّةً فَنَتَبَرًا مِنْهُمْ كُمَا تَبَرَّهُوا مِنَّا كَذَلِكَ يُرِيهِمُ الله أَعْمَلُهُمْ حَسَرَتٍ عَلَيْهِمُ وَمَا هُم بِخَرِجِينَ مِنَ النَّارِ ﴿ ﴾ [البقرة].

وقال تعالى في شأن إبليس: ﴿لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَم مِنكَ وَمِمَن تَبِعَكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ﴾ [سَ: ٥٨]، وقال في شأن فرعون: ﴿يَقْدُمُ قَوْمَهُ يَوْمَ الْقِيَدَمَةِ فَأَوْرَدَهُمُ النَّارُ وَبِئْسَ الْوِرْدُ الْمَوْرُودُ﴾ [هـود: ٩٨]. وقال تعالى: ﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا رَبِّنَا آرِنا الَّذَيْنِ أَصَلَانا مِنَ الْمَانِينَ وَالْإِنسِ جَعَلَهُمَا تَحَت أَقْدَامِنا لِيكُونا مِنَ الْأَسْفَلِينَ وانصلت: ٢٩]. وقال تعالى: ﴿وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَيِعًا يَنمَعْشَرَ الْجِينِ قَدِ السَّتَكَمُّرَنُهُ مِن الْإِنسِ وَقَالَ أَوْلِيَاوُهُم مِن الْإِنسِ رَبِّنا السَّتَمْتَعَ بَعْشُا يَبعض وَبَلَعْنَا أَجَلَنا الَّذِي أَبَالَتُ لَنَا وَلَا النَّارُ مَثُونَكُمْ خَلِدِينَ فِيهَا إِلَا رَبِّنا اللّذِيمَ وَالانعام: ١٢٨]، وغيرُ ذلك من الآيات.

والقسمُ الثاني وهو من كان مطيعاً لله وغيرَ راضِ بالعبادة له من دون الله كعيسى ومريمَ وعُزيرِ والملائكةِ وغيرِهم، فهم بُرَآءُ ممن عَبدهم في الدنيا والآخرة؛ كما قال الله تعالىٰ عن عيسى عليه السلام: ﴿ وَإِذْ قَالَ اللهُ يَعِيسَى اَبْنَ مَرَبَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ التَّخِذُونِ وَأُمِّى إِلَهَيْنِ مِن دُونِ اللَّهِ قَالَ سُبْحَننَكَ مَا يَكُونُ لِيَ أَنَ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِى يَخُونُ إِن كُنتُ قُلْتُهُ فَقَد عَلِمْتَهُم تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلاَ آعَلَمُ مَا فِي نَفْسِكُ إِنَّكَ أَنتَ عَلَّمُ الله اللهُ المائدة: ١١٦] إلى آخر الآيات.

وقال تعالىٰ في شأن الملائكة: ﴿وَيَوْمَ يَعْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَتِكَةِ أَهَـُؤُلَآءِ إِيَّاكُرْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ ۞ قَالُواْ سُبْحَنَكَ أَنتَ وَلِيُّنَا مِن دُونِهِمْ بَلْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ ٱلْجِنَّ أَكَثَرُهُم بِهِم مُؤْمِنُونَ ۞﴾ [سبأ]. وقال تعالىٰ في شأن كل من عُبد من دون الله تعالىٰ من الملائكة وعيسى وأمّه وعُزيرٍ وعيرِهم من أولياء الله مطلقاً إلى يوم القيامة: ﴿وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ وَمَا يَمْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ فَيَقُولُ ءَأَنتُم أَضَلَلْتُم عِبَادِى هَتَوُلاَءِ أَمْ هُمْ ضَكُوا السّبِيلَ ﴿ يَمْبُدُونَ مِن دُونِ كَنَ اللّهِ فَيَقُولُ ءَأَنتُم أَضَلَلْتُم عِبَادِى هَتَوُلاَءِ أَمْ هُمْ ضَكُوا السّبِيلَ ﴿ قَالُوا سُبْحَنكَ مَا كَانَ يَلْبَغِي لَنَا أَن نَتَخِذ مِن دُونِكَ مِن أَوْلِيآه وَلَاكِن مَتَعْتَهُم وَءَابآءَهُم حَقَى نَسُوا اللّهِ عَلَى اللّه الله فَوَلُونَ مَرْفَا مَن اللّهُ الله الله من الآيات.

وأمّا غيرُ العاقل من الأشجار والأحجارِ وغيرِها مما لا يعقِل، فيشملها قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ أَشُو لَهَا وَرِدُونَ ﴿ لَهَا وَرِدُونَ ﴾ تعالىٰ: ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ وَكُلُّ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ [الأنبياء]، ولكن الأحجارَ لا أرواحَ فيها، وإنما يُعذّب بها مَن عبدها من دون الله؛ كما قال تعالىٰ: ﴿ يَكَأَيُّهَا النّاسُ وَالْحِكَرُهُ ﴾ [المتحريم: ٦]، الآية.

وكما يُعذَّب عبدُ الدينارِ والدرهم بهما؛ كما قال الله عز وجلّ : ﴿ وَالَّذِينَ يَكْنِرُونَ الدَّهَبَ وَالْفِضَة وَلاَ يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللهِ فَبَشِّرَهُم بِعَذَابٍ اَلِيمِ يَوْمَ يُحْمَىٰ عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّمَ فَتُكُونَ بِهَا جِبَاهُهُمْ وَجُوبُهُمْ وَظُهُورُهُمُ هَٰذَا مَا كَنَّرَتُمْ لِاَنفُسِكُم فَلْهُورُهُمُ هَٰذَا مَا كَنَرَّهُ التوبة].

وفي الصحيح (١) من حديث أبي سعيد في الشفاعة بطوله، وفيه: «ينادي منادد: ليذهب كُلُّ قوم إلى ما كانوا يعبدون، فيذهب أصحابُ الصليبِ مع صليبهم، وأصحابُ كلُّ آلهةٍ مع آلهتهم».

وفيه (٢) في حديث أبي هريرة ﴿ الله الناسَ يوم القيامة، فيقول: من كان يعبد شيئاً فليتبغه، فيتبع من كان يعبد الشمسَ الشمسَ، ويتبع من كان يعبد القمرَ القمرَ، ويتبع من كان يعبد الطواغيتَ الطواغيتَ الحديث، وفي حديث الصُور الطويل (٣): «ألا لِيَلْحَقَ كلُّ قوم بما كانوا يعبُدون من دون الله، فلا يبقى

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه.

٣) سيأتي الحديث بطوله وكلام المحدثين عليه عند الكلام على «الإيمان بالنفخ في الصور».

أحدٌ عَبَد من دون الله إلا مُثَلَتْ له آلهتُه بين يديه، ويُجعل يومئذ ملكٌ من الملائكة على صورة عيسى ابنِ مريم، ثم يتبع على صورة عيسى ابنِ مريم، ثم يتبع هذا اليهودُ وهذا النصارى، ثم قادتهم آلهتُهم إلى النار»، وهو الذي يقول تعالى: ﴿ لَوْ كَانَ هَلَوُلاَهِ عَالِهَ مَا وَرَدُوهَا فَ وَكُلُّ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ [الأنبياء: ٩٩].

وفي حديث ابن مسعود و الله عند الدارَقُطني والطبراني وعبد الله بن أحمد وغيرهم من المصنفين في السنة عن رسول الله الله الحديث بطوله (۱)، وفيه: «ثم ينادَى أيها الناسُ ألم ترضوا من ربّكم الذي خلقكم ورزقكم وأمركم أن تعبدُوه ولا تشركوا به شيئاً أن يُولي كلَّ أناسِ منكم ما كانوا يتولُون ويعبدون في الدنيا، أليس ذلك عدلاً من ربّكم? قالوا: بلى، قال: فينطلق كلَّ قوم إلى ما كانوا يعبدون ويتولُون في الدنيا. قال: فينطلقون ويُمثّل لهم أشباه ما كانوا يعبدون، فمنهم من ينطلق إلى الشمس، ومنهم من ينطلق إلى القمر وإلى الأوثان من الحجارة وأشباه ما كانوا يعبدون، قال: ويُمثّل لمن كان يعبد عيسى شيطانُ عيسى، ويمثل لمن كان يعبد عيسى شيطانُ عيسى، ويمثل لمن كان يعبد عينى الحديث.

قلت: وقوله: «يمثل لهم أشباهُ ما كانوا يعبدون» الخ، هذا في مثل عيسى وعزير. وأما عَبدةُ الطاغوتِ فتقودهم طواغيتُهم حقيقةَ لا أشباهُها كما صرَّح به الكتابُ والسنةُ، والله أعلم.

## [الكلام على الشرك الأصغر]

(والشانِ شركٌ أصغرٌ وهو الربا فسسره به خِتامُ الأنبيا)

(و) النوع الثاني (الثان) من نوعي الشركِ (شركَ أصغر) لا يُخرج من المِلة، ولكنه يَنقُص ثوابَ العمل، وقد يُحبِطه إذا زاد وغلَب (وهو الريا) اليسيرُ في تحسين العمل (فسَّره به) أي فسَّر الشركَ الأصغرَ بالرياء (ختامُ الأنبيا) محمد على في قوله: «إن أخوف ما أخاف عليكم الشركُ الأصغرُ»، قالوا: يا رسولَ الله وما الشركُ الأصغرُ؟ قال: «الرياء»(٢).

<sup>(</sup>١) سيأتي الحديث بطوله وكلام المحدثين عليه.

<sup>(</sup>٢) وهو حديث حسن.

وبذلك فُسّر قولُ الله عزّ وجلّ: ﴿فَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ رَبِّهِ؞ فَلَيْعْمَلَ عَمَلًا صَلِيحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ؞ أَحَدًا﴾ [الكهف: ١١٠].

وعن شهر بنِ حَوشبِ قال: جاء رجلٌ إلى عبادةً بن الصامتِ فقال: (أنبئني عما أسألك عنه، أرأيت رجلاً يصلي يبتغي وجه الله ويحب أن يُحْمَدَ، ويصوم يبتغي وجه الله ويحب أن يُحمد، ويتصدّق ويبتغي وجه الله ويحب أن يُحمد، ويتصدّق ويبتغي وجه الله ويحب أن يحمد، فقال عُبادةُ: ليس له شيءٌ، إن الله تعالىٰ يقول: أنا خيرُ شريكِ، فمن كان له معي شِرْكُ فهو له كلّهُ لا حاجة لي فيه)(١).

وعن أبي سعيد الخُدريِّ وَ اللهُ عَلَيْهُ قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: «ألا أُخبرُكم بما هو أخوفُ عليكم من المسيح عندي؟»، قال: قلنا: بلى، قال: «الشُّرْكُ الخفيُّ أن يقوم الرجلُ يصلي لِمَقام الرجل» رواه أحمد (٢٠).

وفيه رواية (٣): «يقوم الرجلُ فيصلي فيزيّن صلاتَه لما يرى من نظر رجلِ إليه».

أخرجه أحمد في «المسند» (٥/ ٤٢٨)، والبيهقي في «شعب الإيمان» (٣٣٣/٥ رقم ١٨٣١)، والبغوي في «شرح السنة» (٣٢٣/١٤ رقم ٤١٣٥) من حديث محمود بن لبيد. وأورده المنذري في «الترغيب والترهيب» رقم (٤٧) وعزاه لأحمد بإسناد جيد، وابن أبي الدنيا والبيهقي في «الزهد».

وأورده الهيئمي في «مجمع الزوائد» (١٠٢/١) وقال: رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح وقال العراقي في «تخريج أحاديث إحياء علوم الدين» رقم (٣١١١): «رواه أحمد والبيهقي في «شعب الإيمان» من حديث محمود بن لبيد، وله رواية ورجاله ثقات. ورواه الطبراني من رواية محمود بن لبيد عن رافع بن خديج» اهـ.

<sup>(</sup>۱) أُخْرِجه الطبري في «جامع البيان» (۹/ ج۱ ۲/ ٤٠)، وابن أبي حاتم في تفسيره كما في تفسير ابن كثير (۱/ ۱۱۶) وهو حديث مرسل.

وشهر بن حوشب: لا بأس به، قاله أبو زرعة. وقال ابن عدي: ليس بالقوي. انظر: «التاريخ الكبير» للبخاري (٤/ ٢٥٨)، و «التعريب» (١/ ٣٥٥) و «تهذيب التهذيب» (٤/ ٣٢٤).

<sup>(</sup>۲)و(۳) أخرجه أحمد ((7.7))، وابن ماجه ((7.71) رقم (7.71)، والبيهقي في «الشعب» رقم ((7.71)).

وقال البوصيري في «مصباح الزجاجة» (٣/ ٢٩٦ رقم ٢٩٦/١٤٩): «هذا إسناد حسن، كثير بن زيد وربيح بن عبد الرحمٰن مختلف فيهما...».

والخلاصة أن الحديث حسن، والله أعلم.

وله (۱) عن شدّاد بنِ أوسِ عليه قال: إن أخوفَ ما أخاف عليكم أيها الناسُ لما سمعتُ رسولَ الله عليه عليه الشهوة الخفية والشرك»، فقال عبادة بنُ الصامت وأبو الدرداء: اللّهم غفراً، ألم يكن رسولُ الله عليه قد حدّثنا أن الشيطانَ قد يشس أن يُعبدَ في جزيرة العرب.

أما الشهوةُ الخفيةُ فقد عرَفناها، هي شهواتُ الدنيا من نسائها وشهواتِها، فما هذا الشركُ الذي تخوفنا به يا شدادُ؟ فقال شدادُ: أرأيتَكم لو رأيتم رجلاً يصلي لرجل أو يصوم لرجل أو يتصدّق، أترَوْن أنه قد أشرك؟ قالوا: نعم والله، إن من صلّى لرجل أو صام أو تصدّق له لقد أشرك. فقال شدادُ: فإني سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «من صلّى يرائي فقد أشرك، ومن صام يرائي فقد أشرك، ومن تصدّق يرائي فقد أشرك».

قال عوفُ بنُ مالكِ عند ذلك: أفلا يعمِدُ الله إلى ما ابتُغِي به وجهه من ذلك العملِ كلّه فيقبلَ ما خلّص منه، ويدعَ ما أشركَ به؟ فقال شدادُ عند ذلك: فإني سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: "إن الله تعالىٰ يقول: أنا خيرُ قسيم لمن أشرك بي ومن أشرك بي شيئاً، فإن عملَه قليلَه وكثيرَه لشريكه الذي أشرك به، أنا عنه غنيً».

وله (٢) عنه رضي أنه بكى فقيل: ما يُبكيك؟ قال: شيء سمعتُه من رسولِ الله على أمتى الشركَ الله على أمتى الشركَ والشهوة الخفية»، قلت: يا رسولَ الله أتشرك أمتك من بعدك؟ قال: «نعم، أما إنهم لا يعبُدون شمساً ولا قمراً ولا حجراً ولا وثناً، ولكن يراؤون بأعمالهم.

<sup>(</sup>۱) أي للإمام أحمد في «المسند» (٤/ ١٢٥ ـ ١٢٦) بسند رجاله ثقات، وشهر بن حوشب وإن تكلّم فيه بعضهم فقد وثقه ابن معين والإمام أحمد، وقال يعقوب: شهر وإن قال ابن عون تركوه فهو ثقة. وقال ابن معين: ثبت. كذا في «الخلاصة». وخلاصة القول أن الحديث حسن بشواهده، والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) أي وللإمام أحمد في «المسند» (١٢٤/٤) من حديث شداد بن أوس، بسند ضعيف. وفيه: عبد الواحد بن زيد: منكر الحديث قاله البخاري في «التاريخ الصغير» (٢/ ١٤٤).

وقال ابن معين: ليس بشيء، وقال النسائي: متروك الحديث.

انظر: «السميزان» (۲/ ۲۷۲)، و«الجرح والتعديل» (۲/ ۲۰) و«اللسان» (٤/ ۸۰) و «المجروحين» (۲/ ۱۹۲۶) و«الكامل» (٥/ ۱۹۳٥).

والشهوة الخفية أن يصبح أحدُهم صائماً فتعرِضُ له شهوة من شهواته فيترك صومَه»، ورواه ابن ماجه(۱).

وللبزار (٢) عن أبي هريرة ظليه قال: قال رسول الله عليه: «يقول الله يوم القيامة: أنا خيرُ شريكِ، من أشرك بي أحداً فهو له كله».

ولأحمدَ<sup>(٣)</sup> عنه ﷺ عن النبي ﷺ يرويه عن الله عزّ وجلّ أنّه قال: «أنا خيرُ الشركاءِ فمن عَمِل عملاً أشرك فيه غيري فأنا بريء منه، وهو للذي أشرك».

وله (٤) عن محمود بن لَبيد أن رسولَ الله ﷺ قال: «إن أخوفَ ما أخاف عليكم الشركُ الأصغرُ»، قالوا: وما الشركُ الأصغرُ يا رسول الله؟ قال: «الرياء، يقول الله يوم القيامة إذا جزى الناسَ بأعمالهم: اذهبوا إلى الذين كنتم تراؤون في الدنيا، فانظُروا هل تجدون عندهم جزاء».

وله (٥) عن أبي سعيدِ بنِ أبي فَضالةَ الأنصاريِّ ـ وكان من الصحابة ـ أنه قال: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «إذا جمع الله الأولين والآخرين ليوم لا ريبَ فيه نادى منادِ: من كان أشرك في عملٍ عمِله لله أحداً فليطلُبْ ثوابَه من عند غيرِ الله، فإن الله تعالىٰ أغنى الشركاءِ عن الشَّرك»، أخرجه التَّرمِذيُّ (٢) وابنُ ماجه (٧).

<sup>(</sup>۱) في «السنن» (۱۲،۲/۲ رقم ٤٢٠٥).

وقال البوصيري في «مصباح الزجاجة» (٢٩٦/٣ ـ ٢٩٧ رقم ١٤٩٩ ـ٤٢٠٥): «هذا إسناد فيه مقال، عامر بن عبد اللطيف لم أرَ من تكلّم فيه بجرح ولا غيره وباقي رجال الإسناد ثقات...» اهـ، وضعف الألباني الحديث.

وخلاص القول أن الحديث ضعيف، والله أعلم.

<sup>(</sup>۲) عزاه إليه ابن كثير في «تفسيره» (۳/ ۱۱۵). مأخ مد ما (۶/ ۲۲۸ قر ۲۶/ ۲۹۸۵) ع

وأخرج مسلم (٤/ ٢٢٨٩ رقم ٢٦/ ٢٩٨٥) عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: «قال الله تعالىٰ: أنا أغنى الشركاءِ عن الشركِ، من عملَ عملاً أشركَ فيه غيرى تركتُهُ وشركَهُ».

<sup>(</sup>٣) في «المسند» (٢/ ٣٠١) بسند صحيح.

<sup>(</sup>٤) تقدم تخريجه قريباً وهو حديث حسن.

<sup>(</sup>٥) أي لأحمد في «المسند» (٤/ ٢١٥) و (٣/ ٤٦٦).

<sup>(</sup>٦) في «السنن» (٣١٤/٥ رقم ٣١٥٠) وقال: وحديث غريب لا نعرفه إلا من حديث محمد بن بكر.

<sup>(</sup>۷) في «السنن» (۲/۲،۲۶ رقم ۲۰۳۳).

قلت: وأخرجه البيهقي في «شعب الإيمان» (٥/ ٣٣٠ رقم ١٨١٧)، وابن حبان في =

ولأحمد (١) عن أبي بكرة رضي قال: قال رسولُ الله ﷺ: «من سمَّع سمَّع الله به».

وله (۲) عن أبي سعيد الخُدريِّ وَ الله عن رسول الله على قال: «من يراءِ يراءِ الله به، ومن يسمِّع اللَّهُ به».

وله (٣<sup>)</sup> عن عبد الله بن عمرو رضي أنه سمع رسولَ الله على يقول: «من سمّع النه به مسامع خلقِه وصغّره وحقّره»، فذرفَت عينا عبدِ الله.

وللبزار(١٤) عن أنس عليه قال: قال رسول الله علي: «تُعرض أعمالُ بني آدمَ

فالحديث حسن، والله أعلم.

(۱) في «المسند» (٥/٥٥) بسند صحيح.

(٢) أي للإمام أحمد في «المسند» (٣/٤٠).

قلت: وأخرجه ابن ماجه ( $1/\sqrt{1}$  رقم 12.7). وقال البوصيري في «مصباح الزجاجة» ( $1/\sqrt{1}$  رقم  $1/\sqrt{1}$ ): «هذا إسناد ضعيف لضعف عطية العوفي ومحمد بن أبي ليلى. رواه أبو بكر بن أبي شيبة في مسنده هكذا. وله شاهد في الصحيحين من حديث جندب» اهـ.

وخلاصة القول أن الحديث حسن بشواهده، والله أعلم.

(٣) أي للإمام أحمد في «المسند» (٢/ ١٦٢ و٢/ ١٩٥) بسند صحيح.

وذكره الهيثمي في «المجمع» (١٠/ ٢٢٢) وقال في أوّله: «عن عمرو بن مرة قال: حدثني شيخ يكنى أبا يزيد قال: كنت جالساً مع عبد الله بن عمرو وعبد الله بن عمر» فذكره بأطول مما في مسند أحمد، ثم قال: «رواه الطبراني في «الكبير»، واللفظ له، و«الأوسط» بنحوه».

ثم ذكر أنه رواه أحمد باختصار ثم قال: "وسمّى الطبراني الرجل وهو خيثمة بن عبد الرحمٰن، فبهذا الاعتبار رجال أحمد وأحد أسانيد الطبراني في "الكبير" رجال الصحيح".

(٤) عزاه إليه ابن كثير في «تفسيره» (١١٦/٣).

قلت: وأخرجه العقيلي في «الضعفاء» (٢١٨/١ ـ ٢١٩) في ترجمة «الحارث بن غسان المري»، وقال: وقد حدّث هذا الشيخ بمناكير.

وكذلك أخرجه الذهبي في «الميزان» (١/ ٤٤١ رقم ١٦٤١) في ترجمة الحارث هذا، وقال عنه: مجهول.

وخلاصة القول أن الحديث ضعيف جداً، والله أعلم.

<sup>= &</sup>quot;صحیحه" (۱۳۱/۳۶ ـ ۳٤۱ رقم ۷۳٤٥) و(۲/ ۱۳۱ ـ ۱۳۱ رقم ٤٠٤)، وفي سنده زیاد بن مینا: مقبول.

بين يدي الله عزّ وجلّ يوم القيامة في صحف مختمة، فيقول الله: ألقُوا هذا، واقبلوا هذا، فتقول الله كان عمله كان الملائكة: يا رب، والله ما رأينا منه إلاّ خيراً، فيقول: إن عمله كان لغير وجهي، ولا أقبلُ اليومَ من العمل إلاّ ما أُريد به وجهي».

ولوهب عن عبد الله بنِ قيسِ الخُزاعيِّ (١) أن رسولَ الله ﷺ قال: «من قام رياءَ وسُمعةً لَم يزل في مقت الله حتى يجلِسَ».

ولأبي يَعلى (٢) عن ابن مسعود ﷺ: «من أحسن الصلاة حيث يراه الناسُ وأساءها حيث يخلو، فتلك استهانة استهان بها ربّه عزّ وجلّ.

### [الكلام على الرياء والنفاق]

ثم اعلم أن الرياء قد أُطلق في كتاب الله كثيراً، ويراد به النفاقُ الذي هو أعظمُ الكفر، وصاحبُه في الدَّرْك الأسفل من النار؛ كما قال تعالىٰ: ﴿ كَالَّذِى يُنفِقُ مَالَهُ رِثَاءَ النَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْلَاخِرِ فَمَثَلُهُ كَمْثَلِ صَفُوانٍ عَلَيْهِ ثُرَابٌ فَأَصَابُهُ وَابِلُّ مَالَهُ رِثَاءَ النَّاسِ وَلَا يُقْمِنُ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْلَاخِرِ فَمَثَلُهُ كَمْثَلِ صَفُوانٍ عَلَيْهِ ثُرَابٌ فَأَصَابُهُ وَابِلُّ فَرَيَّ مَمَّا كَسَبُوا وَاللّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمُ الكَفْرِينَ فَنَرَكَهُ صَلَدًا لَا يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِمَّا كَسَبُوا وَاللّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمُ الكَفْرِينَ وَاللّهِ فَرَيْنَ أَلْوَلُهُمْ رِثَاءَ النَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَلَا يَاللّهُ وَمِنُونَ بِاللّهِ فَي اللّهُ عَرِينا فَسَاءَ قَرِينا ﴾ [النساء: ٣٦]، وقال تعالىٰ: ﴿ وَالنّهُ وَهُو خَدِعُهُمْ وَإِذَا قَامُوا إِلَى الصَّلَوْةِ قَامُوا كُسَالَى يُرَاءُونَ اللّهَ عَلَى اللّهُ وَمُو خَدِعُهُمْ وَإِذَا قَامُوا إِلَى الصَّلَوْةِ قَامُوا كُسَالَى يُرَاءُونَ النّاسَ وَلَا يَذَكُرُونَ اللّهَ إِلّا قَلِيلًا ﴾ [النساء: ١٤٢]، وغيرُ ذلك من الآيات النازلةِ في المنافقين بلفظ الرّياء.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبراني كما في «مجمع الزوائد» (۲۲۳/۱۰) وقال الهيثمي: وفيه يزيد بن عياض وهو متروك.

وانظر تفسير ابن كثير (١١٦/٣).

 <sup>(</sup>۲) في «المسند» (۹/ ۵۶ رقم ۱۹۱/ ۱۹۱۷) بسند ضعيف.
 قلت: وأخرجه البيهقي (۲/ ۲۹۰) من طريق أبي يعلى.

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٢٢١/١٠) وقال: «رواه أبو يعلى، وفيه إبراهيم بن مسلم الهجري، وهو ضعيف» اه.

وأورده الحافظ في «المطالب العالية» (٣/ ١٨٣ رقم ٣٢٠٠) وعزاه إلى أبي يعلى وقال: حديث حسن.

ومنها ما يصرَّح بمعناه دون لفظه؛ كقوله تعالى: ﴿وَإِذَا لَقُواْ الَّذِينَ ءَامَنُواْ قَالُوٓاً عَامَنُواْ قَالُوٓاً عَامَنُواً فَالُوّاً إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا غَنُ مُسْتَهْزِءُونَ ﴾ [البقرة: ١٤]، والآيات التي قبلها وبعدها وما في معناها.

والفرقُ بين هذا الرياءِ الذي هو النفاقُ الأكبرُ وبين الرياءِ الذي سمّاه النبيُ ﷺ شركاً أصغرَ خفياً هو حديثُ «الأعمال بالنّيات»، وهو ما رواه الشيخانِ<sup>(۱)</sup> عن عمرَ ﷺ قال: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «إنما الأعمالُ بالنّيات، وإنما لكل امرئ ما نوى، فمن كانت هجرتُه إلى الله ورسولِه فهجرتُه إلى الله ورسولِه، ومن كانت هجرتُه لدنيا يُصيبها أو امرأة ينكِحها فهجرتُه إلى ما هاجر إليه».

فالنية هي الفرق في العمل في تعيينه وفيما يراد به، وقد أُطلقت النية في القرآن بلفظ الابتغاء وبلفظ الإرادة، فإن كان الباعث على العمل هو إرادة الله والدار الآخرة، وسَلِم من الرياء في فعله، وكان موافقاً للشرع فذلك العمل الصالح المقبول، وإن كان الباعث على العمل هو إرادة غير الله عز وجل فذلك النفاق الأكبر، سواء في ذلك من يريد به جاها ورئاسة وطلبَ دنيا، ومن يريد حَقْنَ دمِهِ وعصمة مالِه وغير ذلك، فهذان ضدّان ينافي أحدُهما الآخر لا محالة. قال الله عز وجلل: ﴿وَمَن يُرِد ثُوابَ ٱلْآخِرَةِ نُوْتِهِ مِنها ﴾ [آل عمران: ١٤٥]، وقال تعالى: ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلعَاجِلَة عَجَلنَا لَهُ فِيها مَا نَشَاهُ لِمَن تُرِيدُ ثُوَل الإسراء].

وقال تعالى: ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنَا وَزِينَهَا نُوَقِ إِلَيْهِمْ أَعْمَلَهُمْ فِيهَا وَهُمَّ فِيهَا لَا يُبْخَسُونَ ﴿ أَلْكَارُ وَحَمِيطُ مَا صَنَعُوا فِيهَا وَهُمْ لَا يُبْخَسُونَ ﴿ أَلَا النَّارُ وَحَمِيطُ مَا صَنَعُوا فِيهَا وَبَهَا لَا يُبْخَسُونَ ﴾ [هود]، وقال تعالى: ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ حَرِّثَ ٱلْآخِرَةِ فَن كَانَ يُرِيدُ حَرِّثَ ٱللَّذِيرَةِ لَهُ فِي حَرْثِهِمْ وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرِّثَ ٱلدُّنْيَا نُوْتِهِم مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي ٱلْآخِرَةِ مِن نَصِيبٍ ﴾ وَلَا لَلهُ فِي الْآخِرَةِ مِن نَصِيبٍ ﴾ [المسورى: ٢٠].

وقال تعالىٰ يُثني على عباده المخلصين: ﴿ وَيُطْمِعُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَىٰ حُبِّهِـ مِسْكِينًا وَيَشِياً

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱/۹ رقم ۱)، ومسلم (۳/۱۵۱۵ رقم ۱۹۰۷).

وَأَسِيرًا ۞ إِنَمَا نُطْعِمُكُو لِوَبْهِ اللَّهِ لَا زُبِدُ مِنكُو جَزَّةَ وَلَا شُكُورًا ۞﴾ [الإنسان]، وقال: ﴿إِلَّا آَيْنِنَآهُ وَبَهْهِ رَبِّهِ ٱلْأَمْلَىٰ﴾ [الليل: ٢٠]، وغير ذلك من الآيات.

وإن كان الباعث على العمل هو إرادة الله عزّ وجلّ والدارَ الآخرة ولكن دخل عليه الرياء في تزيينه وتحسينه، فذلك هو الذي سمّاه النبي على الشرك الأصغر، وفسره بالرياء العمَلي، وزاده إيضاحاً بقوله: «يقوم الرجلُ فيصلي فيزين صلاته لِما يرى من نظر رجل إليه»(١).

وهذا لا يُخرج من الملّة، ولكنه ينقُص من العمل بقدره، وقد يغلِب على العمل فيُحبطه كلّه والعياذُ بالله.

اللَّهم اجعل أعمالَنا كلُّها صالحة واجعلها لوجهك خالصة ولا تجعل لأحد فيها شيئاً.

وأما حديثُ أبي موسى ﴿ اللَّهِ فِي الصحيح (٢) ، قال: جاء رجلٌ إلى النبيّ ﷺ فقال: الرجلُ يقاتل ليُرى مكانُه، فمن فقال: الرجلُ يقاتل للمغنم، والرجلُ يقاتل للذُّكْر، والرجلُ يقاتل ليُرى مكانُه، فمن في سبيل الله؟ قال: «من قاتل لتكونَ كلمةُ الله هي العليا فهو في سبيل الله».

فهذا الحديث يحتمل المعنيين، وتُعينُه لأحدهما النية، فإن كان أصلُ العمل لغير الله فهو النفاق، وإن كان أصلُه لله وأحبَّ مع ذلك أن يُذكَرَ ويُثنى عليه به فهو المعنى الذي سبق في حديث عُبادة (٣) والله في الرجل: "يصلي يبتغي وجه الله ويحب أن يُخمَد» الحديث، وفي آخره قال: "ليس له شيءً"، والله تعالى أعلم.

# [الكلام على الحلف بغير الله]

(ومنه إقسامٌ بغير الباري كما أتى في محكم الأخبار)

أي ومن الشرك الأصغر الذي لا يُخرج من الملة (إقسامٌ) مصدرُ أقسم، أي الحِلْفُ (بغير الباري) كالحِلف بالآباء والأمهاتِ والأبناءِ والأمانةِ وغيرِ ذلك، كما في الصحيح عن عبد الله بن عمرَ في الصحيح عن عبد الله بن عمرَ في الصحيح

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه قريباً.

<sup>(</sup>۲) البخاري (٦/ ۲۷ رقم ۲۸۱۰)، ومسلم (٣/ ١٥١٢ رقم ١٩٠٤).

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه قريباً.

وهو يسير في رَكْب يحلِف بأبيه، فقال: «ألا إن الله ينهاكم أن تحلِفوا بآبائكم، من كان حالفاً فليحلِف بالله أو ليصمُت».

وفي رواية قال عمرُ: (فوالله ما حَلفتُ بها منذ سمعتُ النبيَّ ﷺ ذاكراً ولا آثِراً)، متفق عليه(١).

ولأبي داودُ<sup>(٢)</sup> والنَّسائيَّ<sup>(٣)</sup> عن أبي هريرةَ رَهِيُّتُهُ مرفوعاً: «لا تحلفوا بآبائكم ولا بالأنداد، ولا تحلِفوا بالله إلاّ وأنتم صادقون».

ولأحمدُ (٤) ومسلم (٥) والنسائيُّ (٦) عن ابن عمرَ ﴿ قَالَ : قالَ رَسُولُ اللهُ ﷺ: «من كان حالفاً فلا يحلِفُ إلاّ بالله».

وسمع ابن عمرَ على رجلاً يقول: لا والكعبةِ، فقال ابنُ عمرَ: لا تحلِف بغير الله، فإني سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «من حلف بغير الله فقد كفرَ» أو «أشرك»، أخرجه أبو داودَ (١٠).

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱۱/ ۵۳۰ رقم ٦٦٤٦) و(۱۱/ ۵۳۰ رقم ٦٦٤٧)، ومسلم (٣/ ١٢٦٦ رقم ١٦٦٦).

<sup>(</sup>۲) في «السنن» (۳/ ۲۹ه رقم ۳۲٤۸).

٣) في «السنن» (٧/٥ رقم ٣٧٦٩).
 قلت: وأخرجه ابن حبان (رقم ١١٧٦ ـ موارد)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (١٩/١٠).
 وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٤) في «المسند» (١٦/٢، ١٧، ١٤٢).

<sup>(</sup>٥) في صحيحه (٣/ ١٢٦٧ رقم ٣/ ١٦٤٦).

<sup>(</sup>٦) في (السنن (٧/٥).

قلت: وأخرجه البخاري (١٦/١٠ رقم ٢٦٠٨)، وأبو داود (٣/ ٥٦٩ رقم ٣٢٤٩)، والترمذي (١٩/ ٥٦٩ رقم ٢٩٤٩)، والدارمي (٢/ والترمذي (١٠/ ١٩٤)، والدارمي (١/ ١٨٠)، والبيهقي (١/ ٢٩٤)، ومالك في «الموطأ» (٢/ ٤٨٠ رقم ١٤)، وأبو نعيم في «الحلية» (١/ ١٦٠)، والبغوي في «شرح السنة» (١/ ٣/١)، والحميدي في «المسند» رقم (٢/١) كلّهم من طريق نافع عن ابن عمر.

<sup>(</sup>٧) وهو حديث صحيح تقدم أَنفأ من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>۸) في «السنن» (۳/ ۷۰ رقم ۳۲۵۱).

<sup>(</sup>٩) فَي السنن؛ (١١٠/٤ رقم ١٥٣٥) وقال: حديث حسن.

<sup>(</sup>١٠) في «المستدرك» (١/ ٥٢) وصححه.

وفي الطبراني (٢٠ من حديث ابن عمر رفي أن النبي على سمع رجلاً يحلِف بالأمانة، فقال: «ألستَ الذي يحلِف بالأمانة».

وعن قَتيلة بنتِ صفي أن يهوديا أتى النبي عَلَيْ فقال: إنكم تُنددون وإنكم تشركون، تقولون: ما شاء الله وشئت، وتقولون: والكعبة، فأمرهم النبي عَلَيْ إذا أرادوا أن يحلفوا أن يقولوا «وربّ الكعبة»، ويقول أحدُهم: «ما شاء الله ثم شئت»، رواه أحمدُ (٣) والنّسائيُ (٤) وصححه وابنُ ماجه (٥).

<sup>=</sup> قلت: وأخرجه أحمد في «المسند» (۲/ ۳۶، ۲۷، ۲۹، ۸۲، ۱۲۵) كلّهم من حديث سعد بن عبيدة عن ابن عمر، وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>۱) في «السنن» (٣/ ٥٧١ رقم ٣٢٥٣).

وقال النووي في «رياض الصالحين» رقم (١٧١٨): «حديث صحيح رواه أبو داود بإسناد صحيح» اهـ.

قلت: وأخرجه الروياني في «مسنده» (١/ ٦٤ و ٦٥ رقم ٧ و ١١) من طريق ليث عن عثمان بن عمير عن سليمان بن بريدة عن أبيه.

وهذا سند صحيح.

وخلاصة القول أن الحديث صحيح، والله أعلم.

 <sup>(</sup>۲) في «الأوسط» رقم (٣٦٥٧).
 وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١٧٨/٤) وقال: ورجاله ثقات.

٣) في «المسند» (٦/ ٣٧١ - ٣٧٢) من طريق المسعودي عن سعيد بن خالد عن عبد الله بن يسار عن قتيلة.

<sup>(</sup>٤) في «السنن» (٦/٧ رقم ٣٧٧٣) من طريق مسعر عن معبد بن خالد عن عبد الله بن يسار عن قتيلة.

 <sup>(</sup>٥) في «السنن» (١/ ٦٨٥ رقم ٢١١٨) من طريق ربعي بن حراش عن حذيفة بن اليمان.
 قلت: وأخرجه الطحاوي في «المشكل» (١/ ٣٥٧)، والبيهقي (٣/ ٢١٦)، والحاكم (٤/
 ٢٩٧) وأحمد من طريق المسعودي.

قال الحاكم: صحيح الإسناد، ووافقه الذهبي.

قلت: المسعودي كان اختلط، لكن تابعه مسعر... عند النسائي بإسناد صحيح. وخلاصة القول أن الحديث صحيح، والله أعلم.

وقد ثبت في كفارة الحِلفِ بغير الله حديثُ الصحيحين (١) عن أبي هريرةَ ﴿ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَنْ النبي ﷺ، قال: «من حلف فقال في حِلفه باللات والعُزّى فليقل لا إله إلاّ الله».

ومن الشرك الأصغرِ قولُ ما شاء الله وشئت، كما روى النسائي (٢) عن ابن عباس الله أن رجلاً قال للنبي الله في الله عباس الله وهنت، فقال: «أجعلتني لله نِداً؟ ما شاء الله وحده».

ولأبي داود (٣) بسند صحيح عن حُذيفة و عن النبي على قال: «لا تقولوا ما شاء الله وشاء فلان»، وتقدم في ذلك حديث قتيلة، والفرق بين الواو وثم أنه إذا عطف بالواو كان مضاهياً مشيئة الله بمشيئة العبد إذ قرَنَ بينهما، وإذا عطف بثم فقد جعل مشيئة العبد تابعة لمشيئة الله عز وجل؛ كما قال تعالى: ﴿ وَمَا نَشَآءُونَ إِلّا أَن يَشَآهَ الله ﴾ [الإنسان: ٣٠]، ومثله

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱۱/ ۵۳۲ رقم ۲۲۵۰)، ومسلم (۳/ ۱۲۲۷ رقم ٥/ ١٦٤٧).

<sup>(</sup>٢) في عمل اليوم والليلة رقم (٩٨٨).

قلّت: وأخرجه ابن السني في «عمل اليوم والليلة» رقم (٦٦٧)، وأحمد في «المسند» (١/ ٢١٤)، والبيهقي في «الأدب المفرد» رقم (٢١٧)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (٢١٧)، والبخاري في «الأدب المفرد» رقم (٧٨٣)، وابن ماجه رقم (٢١١٧) كلّهم من طريق الأجلح عن يزيد بن الأصم عن ابن عباس.

وقال البوصيري في «مصباح الزجاجة» (٢/ ٥٠) رقم (٢١١٧/٧٤٦): «هذا إسناد فيه الأجلح بن عبد الله، مختلف فيه، ضعفه أحمد وأبو حاتم والنسائي وأبو داود وابن سعد. ووثقه ابن معين والعجلي ويعقوب بن سفيان.

وباقي رجَّال الْإسناد ثقاتً. . . وله شاهد من حديث قتيلة رواه الثلاثة» اهـ.

وخلاصة القول أن الحديث صحيح لغيره، والله أعلم. (٣) في «السنن» (٥/ ٢٥٩ رقم ٤٩٨٠).

قلّت: وأخرجه الطحاوي في "مشكل الآثار" رقم (٢٣٦)، والبيهقي (٣/٢١٦)، وأحمد (٥/ ٣٨٤، ٣٩٤، ٣٩٨) من طرق عن شعبة عن منصور بن المعتمر سمعت عبد الله بن يسار عن حذيفة به.

قال الألباني في «الصحيحة» (١/ ٢٦٤): «وهذا سند صحيح، رجال كلّهم ثقات، رجال الشيخين؛ غير عبد الله بن يسار وهو الجهني الكوفي، وهو ثقة، وثقه النسائي وابن حيان».

وقال الذهبي في «مختصر البيهقي» (٢/١٤٠/١): «وإسناده صالح». وخلاصة القول أن الحديث صحيح، والله أعلم.

قولُ: لولا الله وفلانٌ، هذا من الشرك الأصغرِ، ويجوز أن يقول: لولا الله ثم فلان، ذكره إبراهيمُ النَّعَعَيُ.

ولابن أبي حاتم (١) عن ابن عباس في قول الله عز وجل : ﴿ فَكَلا جَعَلُوا لِللهِ عَز وجل : ﴿ فَكَلا جَعَلُوا لِلّهِ أَندَادًا وَاللّهُ مَن أَخْفَى من دبيب النملِ على صَفاة سوداء في ظلمة الليل، وهو أن يقول والله وحياتك يا فلان، وحياتي، ويقول: لولا كلبة هذا لأتانا اللصوص البارحة، ولولا البط في الدار لأتى اللصوص، وقول الرجل لصاحبه: ما شاء الله وشئت، وقول الرجل: لولا الله وفلان، لا تجعل فيها فلاناً هذا كله به شرك.

<sup>(</sup>۱) عزاه إليه ابن كثير في «تفسيره» (۱/ ٦١) مسنداً.

قلت: سنده حسن من أجل «شبيب بن بشر»، قال الحافظ في «التقريب» رقم (٢٧٣٨): صدوق يخطئ.



[ال] فَصْل: [الخامس]
في بَيان أمور يفعَلها العَامَّة
منها ما هوَ شركٌ، ومنها ما هوَ قريبٌ منه
وبيانِ المشروعِ من الرُّقى والممنوعِ منها،
وهل تجوز التمائم



هذه الأمورُ المذكورةُ التي يتعلق بها العامةُ غالبُها من الشَّرك الأصغر، لكن إذا اعتمد العبدُ عليها بحيث يثق بها ويُضيف النفعَ والضرَّ إليها كان ذلك شركاً أكبرَ والعياذ بالله، لأنه حينئذِ صار متوكّلاً على سوى الله ملتجئاً إلى غيره.

[بيان أمور يفعلها العامة منها ما هو شرك، ومنها ما هو قريب منه]
(ومسن يستُسَقُ بسوَدْعسةِ أو نسابِ أو حسلقةِ أو أعسيُسنِ السَدُسَابِ)
(أو خييطِ أو عُنضوِ من النسور أو وَتَسرِ أو تُسرِ أو تُسرِسة السقسبور)
(لأي أمسر كسائسنِ تَسعسلَسقَسهٔ وكسله السلَّهُ إلى ما عسلَسقة)

(ومن يثق) هذا الشرطُ جوابُه (وكله) الآتي. (بودعة) قال في النهاية (١٠): هو شيءٌ أبيضُ يُجلب من البحر يعلق في حلوق الصبيانِ وغيرِهم، وإنما نُهي عنه لأنهم كانوا يعلقونها مخافة العين.

(أو ناب) كما يفعله كثيرٌ من العامة يأخذون ناب الضبُع ويعلقونه من العين، (أو حلقة) وكثيراً ما يعلقونها من العين، وسيأتي في الحديث أنهم يعلقونها من الواهنة، وهو مرضُ العضدُ.

(أو أعين الذئاب) وكثيراً ما يعلقونها يزعُمون أن الجنَّ تفِرَ منها، ومنهم من يقول أنه إذا وقع بصرُ الذئبِ على جنِّي لا يستطيع أن يفِرَّ منه حتى يأخذه، ولهذا يعلقون عينه إذا مات على الصبيان ونحوهم.

(أو خيط) وكثيراً ما يعلقونه على المحموم ويعقِدون فيه عُقداً بحسب اصطلاحاتهم، وأكثرُهم يقرأ عليه سورة: ﴿أَلَرُ نَشَرَحٌ لَكَ صَدِّرَكَ﴾ [الشرح: ١] إلى آخرها. ويعقِد عند كل كافي منها عُقدةً، فيجتمع في الخيط تسعُ عُقدِ بعدد الكافات، ثم يربِطونها بيد المحموم أو عنقِه.

<sup>(</sup>١) (٥/١٦٨) لابن الأثير.

(أو عضو من النسور) كالعظم ونحوه يجعلونها خَرَزاً ويعلّقونها على الصبيان يزعمون أنها تدفع العين.

(أو وتر) وكانوا في الجاهلية إذا عتَق وترُ القوس أخذوه (وعلّقوه يزعُمون عن العين على الصبيان والدواتِ)(١).

(أو تربة القبور) وما أكثر من يستشفي بها لا شفاهم الله، واستعمالُهم لها على أنواع: فمنهم من يأخذها ويمسح بها جلدَه، ومنهم من يتمرّغُ على القبر تمرُغُ الدابة، ومنهم من يغتسل بها مع الماء، ومنهم من يشربها وغيرُ ذلك.

وهذا كلَّه ناشئ عن اعتقادهم في صاحب ذلك القبرِ أنه ينفع ويضرّ، حتى عدَوا ذلك الاعتقادَ فيه إلى تربته، فزعموا أنها فيها شفاءٌ وبركةٌ لدفنه فيها، حتى إن منهم من يعتقد في تراب بقعةٍ لم يُدفن فيها ذلك الوليُّ بزعمه، بل قيل له إن جنازتَه قد وُضِعت في ذلك المكان.

وهذا وغيرُه من تلاعب الشيطانِ بأهل هذه العصورِ زيادةً على ما تلاعب بمن قبلهم، نسأل الله العافية.

(لأي أمر كائن تعلقة) الضميرُ عائدٌ إلى ما تقدم وغيرِه (وكله الله) أي تركه (إلى ما علقه) دعاءٌ عليه أي لا حفِظه الله ولا كَلاَّه، بل تركه إلى ما وثِق به واعتمد عليه دون الله عزّ وجلّ، قال الله تعالى: ﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَكَثَرُهُم بِاللّهِ إِلَا وَهُم مُشْرِكُونَ﴾ [يوسف: ١٠٦].

<sup>(</sup>١) لعل العبارة: (وعلقوه على الصبيان والدواب يزعمون أنها تدفع العين).

<sup>(</sup>٢) في «المسند» (٤/٤٥) بسند صحيح.

قلت: وأخرجه أبو يعلى (٣/ ٢٩٥ رقم ٢٦/ ١٧٥٩)، والطبراني في «الكبير» (١٧٥ /١٧) رقم ٨٢٠).

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١٠٣/٥) وقال: «رواه أحمد وأبو يعلى والطبراني ورجالهم ثقات» اهـ.

وصححه الحاكم في «المستدرك» (٢١٦/٤) ووافقه الذهبي.

قلت: فيه خالد بن عبيد المعافري: لم يوثقه إلاّ ابن حبان في «الثقات» (٦/ ٢٦٢)، ولكن=

وله (۱) عن عمرانَ بنِ حُصينِ ﴿ أَن النبيَّ ﷺ رأى رجلاً في يده حلقةٌ من صُفْر فقال: «ما هذا»؟ قال: من الواهنة، فقال: «انزِعْها، فإنها لا تزيدُك إلاّ وَهْناً، فإنك لو متَّ وهي عليك ما أفلختَ أبداً».

ولابن أبي حاتم (٢) عن حُذيفةً رَهِي أنه رأى رجلاً في يده خيطٌ من الحمّى فقطّعه، وتلا قولَه تعالىٰ: ﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَكَّنَهُم بِاللَّهِ إِلَّا وَهُم مُثْمَرِكُونَ﴾ [يوسف: ١٠٦].

وفي الصحيح (٣) عن أبي بشير الأنصاري في أنه كان مع رسولِ الله على في بعض أسفارِه فأرسل رسولاً أن «لا يَبقَيَنَ في رقبة بعيرٍ قِلادة من وتر أو قلادة إلا قُطّعت ».

وعن رُوَيفع رَهُ قال: قال لي رسولُ الله ﷺ: «يا رويفعُ لعلَ الحياةَ تطول بك، فأخبر الناسَ أن من عقد لحيتَه أو تقلّد وترا أو استنجى برجيع دابةٍ أو عظم فإن محمداً بريءٌ منه»، رواه أحمد (3).

وله (٥) عن عبد الله بنِ عكيم مرفوعاً: «من علق شيئاً وُكِل إليه»، ورواه الترمذي (٦).

(١) أي لأحمد في «المسند» (٤٤٥/٤).

<sup>=</sup> صح الحديث من حديث عقبة بن عامر بلفظ: «من تعلَّق تميمة فقد أشرك». أخرجه أحمد (١٥٦/٤)، والحاكم (٢١٩/٤).

وخلاصة القول أن الحديث صحيح لغيره، والله أعلم.

قلت: وأخرجه ابن ماجه (۱۱۲۷/۲ رقم ۳۵۳۱)، والطبراني في «الكبير» (۱۷۲/۱۸ رقم ۲۹۲)، وابن حبان (۱۷۲/۱۸ رقم ۲۰۸۵)، وفي سنده مبارك بن فضالة، صدوق لكنه يدلس وقد عنعن. والحسن ـ ابن أبي الحسن البصري ـ لم يصرح بسماعه من عمران.

وقال البوصيري في «مصباح الزجاجة» (٣/ ١٤٠ رقم ٢٣٢/ ٣٥٣١): «هذا إسناد حسن، مبارك هو ابن فضالة مختلف فيه...» اهـ.

وله شواهد عدة يرقى بها إلى الحسن لغيره، إن شاء الله.

<sup>(</sup>۲) انظر تفسير ابن كثير (۲/٥١٢).

<sup>(</sup>٣) البخاري (١٤١/٦ رقم ٣٠٠٥)، ومسلم (٣/ ١٦٧٢ رقم ٢١١٥). قلت: وأخرجه أبو داود رقم (٢٥٥٢)، وأحمد (٢١٦/٥)، ومالك في «الموطأ» (٢/ ٩٣٧).

<sup>(</sup>٤) في «المسند» (١٠٨/٤، ١٠٩).

قلت: وأخرجه أبو داود رقم (٣٦)، والنسائي (٨/ ١٣٥) وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٥) أي للإمام أحمد في «المسند» (٢١١/٤).

<sup>(</sup>٦) في «السنن» (٤٠٣/٤ رقم ٢٠٧٣) وقال: حديث عبد الله بن عكيم إنما نعرفه من حديث=

قال الشيخ محمد بنُ عبد الوهاب رحمه الله تعالىٰ في كتاب التوحيد (٣): (الرُّقَى هي التي تسمّى العزائم، وخصّ منه الدليلُ ما خلا من الشرك، فقد رخص فيه رسولُ الله ﷺ من العين والحُمّة، والتمائمُ شيءٌ يُلقونه على الأولاد عن العين، والتّولةُ شيءٌ يصنعونه يزعُمون أنه يحبّب المرأةُ إلى زوجها والرجلَ إلى امرأته) اهـ.

وقولُه في الرقي: وخصّ منها الدليل ما خلا عن الشرك الخ، يشير إلى ما سنذكره بقولنا:

<sup>=</sup> محمد بن عبد الرحمٰن بن أبي ليلي.

قال الحافظ في «التقريب» رقم (٦٠٨١): «محمد بن عبد الرحمٰن بن أبي ليلى: صدوق سيء الجفظ جداً» اهـ.

قلت: وفي الباب حديث عقبة بن عامر وقد تقدم.

والخلاصة أن الحديث صحيح لغيره، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) في «المسند» (۱/ ۳۸۱).

<sup>(</sup>٢) في «السنن» (٤/ ٢١٢ رقم ٣٨٨٣). قلت: وأخرجه ابن ماجه رقم (٣٥٣٠)، والحاكم (٤١٨/٤) وقال: هذا حديث صحيح الإسناد على شرط الشيخين ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي وهو كما قالا.

<sup>(</sup>٣) (ص١٣٥ ـ فتح المجيد شرح كتاب التوحيد).

### [الكلام على الرقى من حمَّة أو عين]

(ثم الرئقى من حُمّة أو عينِ فإن تكن من خالص الوَحيينِ)

(فلْاك من هَدْي النبيّ وشِرعتِه وذاك لا اختلاف في سُنيته)

(ثم الرقى) إذا فُعلت (من حُمّة) وهي تُطلق على لَدْغِ ذواتِ السموم كالحية والعقرب وغيرِها، (أو عين) وهي من الإنس كالنَّفس من الجنّ، وهي حقَّ ولها تأثيرٌ، لكن لا تأثيرَ لها إلا بإذن الله عزّ وجلّ، وقال الله تعالىٰ: ﴿ وَإِن يَكَادُ اللَّهِ عَنْ وَجِلّ، وقال الله تعالىٰ: ﴿ وَإِن يَكَادُ اللَّهِ كَفَرُوا لَيُرْلِقُونَكَ بِأَبْصَنِهِم ﴾ [القلم: ٥١] الآية.

فسره بإصابة العينِ ابنُ عباس<sup>(۱)</sup> ومجاهدٌ<sup>(۲)</sup> وغيرُهما، وفي تحقيقها أحاديث:

ففي صحيح مسلم (٣) عن ابن عباس رفي عن النبي رفي قال: «العينُ حقّ، ولو كان شيء سابق القدرِ سبقت العينُ، وإذا استغسلتم فاغسلوا».

وعن أبي هريرة عليه عن رسولِ الله عليه قال: «إن العينَ حقُّ»، أخرجاه (٤٠). ولأحمد والمن ماجه (٦) عن أبي هريرة عليه قال: قال رسولُ الله عليه:

ولا حمد وابنِ ماجه عن ابي هريره رفيه قال. قال رسول الله رهيد. «العينُ حقُّ».

ولأحمد (٧) عنه أيضاً على قال: قال رسولُ الله على: «العينُ حقَّ ويحضُرها الشيطانُ وحسَدُ ابنِ آدَم».

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (۱۶/۲۹/۲ج/٤٦) عنه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (١٤/ ٢٩ ج/ ٤٦) عنه.

<sup>(</sup>٣) (٤/ ١٧١٩).

<sup>(</sup>٤) البخاري (۱۰/ ۲۰۳ رقم ۵۷٤۰)، ومسلم (١٩١٤ رقم ٢١٨٧).

<sup>(</sup>٥) في «المسند» (٢/ ٤٨٧).

<sup>(</sup>٦) في «السنن» (٢/ ١١٥٩ رقم ٣٥٠٧).وهو حديث صحيح لغيره.

<sup>(</sup>۷) في «المسند» (۲/ ۲۳۹).

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٥/ ١٠٧) وقال: ﴿ في الصحيح منه: العين حق ـ رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح» اهـ.

وله (۲) هو والتَّرمذيُّ (۳) والنسائي (٤) وابنِ ماجه (٥) عن أسماءَ وَاللهُ قالت: يا رسولَ الله، إن بني جعفرِ تُصيبهم العين، أفأسترقي لهم؟ قال: «نعم فلو كان يُسبق القدرُ لسبَقْته العين».

ولأحمد (٢٠) عن أبي هريرة عليه أن رسولَ الله علي قال: «لا هام، والعينُ حقّ، وأصدقُ الطّيرةِ الفألُ».

وله (٧) عن أبي أُمامةً بنِ سهل بنِ حنيفِ أن أباه حدّثه أن رسولَ الله ﷺ خرج وساروا معه نحو مكة حتى إذا كانوا بشِغب الحرار من الجُحْفةِ اغتسل سهلُ بنُ حنيف، وكان رجلاً أبيض حسنَ الجسمِ والجلدِ، فنظر إليه عامرُ بنُ ربيعةً \_ أخو بني عديٌ بنِ كعب \_ وهو يغتسل فقال: ما رأيت كاليوم ولا جلدَ مُخبَّأة، فلِيطَ

<sup>(</sup>۱) أي للإمام أحمد في «المسند» رقم (٧٨٧٠ ـ شاكر) وقال: إسناده ضعيف. أبو معشر: «هو نجيح بن عبد الرحمٰن السندي، الفقيه صاحب المغازي وهو ضعيف...»اهه.

<sup>(</sup>۲) أي للإمام أحمد في «المسند» (٦/ ٤٣٨).

<sup>(</sup>٣) في «السنن» (٤/ ٣٩٥ رقم ٢٠٥٩) وقال: حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>٤) في «الكبرى» كما في «تحفة الأشراف» (٢١/ ٢٦٠ رقم ١٥٧٥٨).

<sup>(</sup>۵) في «السنن» (۲/۱۱٦٠ رقم ۲۰۱۲۰).

قال الألباني في «الصحيحة» رقم (١٢٥٢) عقب قول الترمذي: حسن صحيح. قلت: ورجاله ثقات مشهورون من رجال الشيخين غير عبيد بن رفاعة وهو ثقة، وغير عروة بن عامر، قال في «التقريب»: «مختلف في صحبته، له حديث في الطيرة ـ أخرجه أبو داود وابن السني ـ بلفظ: «أحسنها الفأل» . . . . وذكره ابن حبان في ثقات التابعين». وللحديث شاهد صحيح من رواية ابن عباس عند مسلم (١٧١٩/٤ رقم ٢١٨٨).

وخلاصة القول أن الحديث صحيح، والله أعلم. (٦) في «المسند» رقم (١٠٢٧٠) بسند صحيح، وانظر رقم (٧٦٠٩ و٥٥٧٨).

 <sup>(</sup>۷) أي للإمام أحمد في «المسند» (۴/ ۲۸۲ ـ ۲۸۷) بسند صحيح.
 قلت: وأخرجه الطبراني في «الكبير» (۲/ ۷۹ رقم ۵۵۷۵)، وابن ماجه (۲/ ۱۱۲۰ رقم ۳۰۰۹)، وعبد الرزاق في «المصنف» (۱۱ / ۱۲ ـ ۱۵ رقم ۱۹۷۲٦).

وهو حديث صحيح.

سهلٌ، فأُتِيَ رسولُ الله على فقيل له: يا رسولَ الله هل لك في سهل، والله ما يرفع رأسه ولا يُفيق؟ قال: «هل تتهمون فيه من أحد»؟ قالوا: نظر إليه عامرُ بنُ ربيعةً، فدعا رسولُ الله على عامراً، فتغيّظ عليه وقال: «علام يقتُل أحدُكم أخاه؟ هلا إذا رأيت ما يعجبك بركت»، ثم قال له: «اغتسل له»، فغسل وجهه ويديه ومِرْفَقيه ورُكبتيه وأطراف رجليه وداخلة إزارِه في قَدَح، ثم صُبّ ذلك الماء عليه، فصبّه رجلٌ على رأسه وظهرِه من خلفه، ثم يكفأ القدح وراءه، ففعل ذلك فراح سهلٌ مع الناس ليس به بأسٌ.

وله (۱) عن عبيد الله بنِ عامرِ بنِ ربيعة قال: انطلق عامرُ بنُ ربيعة وسهلُ بنُ حنيف يريدان الغسل، قال: فانطلقا يلتمسان الخَمر (۲)، قال: فوضع عامرٌ جُبةً كانت عليه من صوف فنظرتُ إليه فأصبتُه بعيني، فنزل الماء يغتسل قال: فسمعت له في الماء فرقعة فأتيتُه فناديتُه ثلاثاً فلم يُجبني، فأتيتُ النبيَّ عَلَيْ فأخبرتُه، قال: فجاء يمشي فخاض الماء فكأني أنظر إلى بياض ساقيه، قال: فضرب صدرَه بيده ثم قال: «اللّهم اصرِف عنه حرَّها وبردَها ووصَبَها»، قال: فقام، فقال رسولُ الله عَلَيْ: "إذا رأى أحدُكم من أخيه أو من نفسه أو من مالِه ما يُعجبه، فليبرُكُ فإن العينَ حتَّى.

وله (٣٦) عن عبد الله بنِ عمرِو رفي قال: قال رسولُ الله عَيْن: «لا عَدُوى ولا

<sup>(</sup>١) أي للإمام أحمد في «المسند» (٣/٤٤٧) بسند حسن.

قلت: وأخرجه الحاكم (٤/ ٢١٥ ـ ٢١٦) وقال: هذا حديث صحيح الإسناد، ووافقه الذهبي.

قلت: في سنده أمية بن هند بن سهل: مقبول. قاله الحافظ في «التقريب» رقم (٥٦٠). وأورده الهيثمي في «المجمع» (١٠٨/٥) وقال: «رواه الطبراني، وفيه أمية بن هند وهو مستور ولم يضعفه أحد، وبقية رجاله رجال الصحيح» اهـ.

وله شواهد، فالحديث صحيح لغيره، والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) هو ما سترك من شجر أو بناء أو غيره.

<sup>(</sup>٣) أي للإمام أحمد في «المسند» (٢/ ٢٢٢) بسند ضعيف.

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١٠١/٥) وقال: «رواه أحمد، وفيه رشدين بن سعد وهو ضعيف، وقد وثق، وبقية رجاله ثقات» اهـ.

وقال الشيخ أحمد شاكر في تخريج الحديث رقم (٧٠٧٠): «... ومعناه صحيح، ورد في =

طِيرَة ولا هامة ولا حسد، والعينُ حقُّ»، وغيرُ ذلك من الأحاديث المصرّحةِ بأن العينَ حقٌّ، وسنذكر بعضَها أيضاً في شرعية الرُقي منها، وغيرَها.

#### [الرقى بالقرآن والسنّة]

ولنرجِعْ إلى المقصود من شرح المتن: (فإن تكن) أي الرُقى (من خالص الوحيين) الكتابِ والسنة، وإضافة خالص إلى الوحيين من إضافة الصفةِ إلى الموصوف، والمعنى من الوحي الخالص، بأن لا يدخُلَ فيه غيرُه من شعوذة المُشَعْبِذين، ولا يكون بغير اللغةِ العربية، بل يتلو الآياتِ على وجهها، والأحاديث كما رُويت وعلى ما تُلِقِيَت عن النبي على الله همزِ ولا رمْزِ، (فذاك) أي الرُقى من الكتاب والسنة هو (من هدي النبيّ) على الذي كان عليه هو وأصحابُه والتابعون بإحسان، (و) من (شرعتِه) التي جاء بها مؤدياً عن الله عزّ وجلّ.

(وذاك) معطوفٌ على ذاك الأوّلِ، والمشارُ إليه بهما واحدٌ ولكن الخبرَ في الثاني غيرُ الخبر في الأوّل، فيكون من عطف الجملةِ على الجملة، والخبرُ (لا الختلاف في سنيته) بين أهلِ العلم، إذ قد ثبت ذلك من فعل النبي على وقولِه وتقريرِه، فرقاه جبريلُ عليه السلام ورَقَى هو على أصحابَه وأمر بها وأقرَ عليها، ولنذكُر ما تيسر من الأحاديث في ذلك، وبالله التوفيق.

قال البخاري<sup>(۱)</sup> رحمه الله تعالى: بابُ الرُّقى بالقرآن والمعوِّذات، وذكر فيه حديثَ عائشة (۲) على النبيَّ عَلَيْهِ كان ينفُث على نفسه ـ في المرض الذي مات فيه ـ بالمعوِّذات، فلما ثقُل كنت أنفُثُ عليه بهن وأمسح بيد نفسِه لبركتها».

ثم قال (٣): بابُ الرقى بفاتحة الكتاب: ويذكر عن ابن عباس عن النبي على،

أحاديث كثيرة صحاح، معروفة في دواوين السنة. وانظر منها ما مضى: (١٥٠٢، ١٥٥٤، ١٥٥٤، ٢٤٢٥، ١٢٥٩، ١٢٢٠٥، ٢٤٢٥، ١٢٥٩، ١٢٥٩، ٢٤٢٥، ١٢٥٩، ١٢٥٩، ١٢٥٩، ١٢٥٩، ١٢٥٩٠، ١٢٥٩٠، ١٢٥٩٠، ١٢٥٩٠، ١٢٨٠٦)

وخلاصة القول أن الحديث حسن لغيره، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (۱۰/ ۱۹۵) رقم الباب (۳۲).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري (۱۰/ ۱۹۵ رقم ۵۷۳۰) ، ومسلم (۱۲۲۳/۶ رقم ۲۱۹۲).

<sup>(</sup>٣) أي البخاري في صحيحه (١٩٨/١٠) رقم الباب (٣٣).

ثم ذكر حديث أبي سعيد الخدري (١) و أن ناساً من أصحاب النبي عَلَيْ أَتُوا على حي من أحياء العربِ فلم يَقْروهم، فبينما هم كذلك إذ لُدغ سيّد أولئك فقالوا: هل معكم من دواء أو راقٍ؟ فقالوا: إنكم لم تَقْرونا، ولا نفعل حتى تجعلوا لنا جُعلاً، فجعلوا لهم قطيعاً من الشاء، فجعل يقرأ بأم القرآن ويجمع بُزاقَهُ ويتفُل فبرَأ، فأتوا بالشاء فقالوا: لا نأخذه حتى نسأل النبي عَلَيْ فسألوه، فضحك وقال: «وما أدراك أنها رُقية، خذوها واضربوا لي بسهم».

ثم قال (٢): بابُ الشرطِ في الرُّقية بقطيع من الغنم، وساق فيه بإسناده عن ابن عباس (٣) ولله أن نفراً من أصحاب النبيِّ على مرّوا بماء فيه لديغ أو سليم، فعرض لهم رجل من أهل الماء فقال: هل فيكم من راق؟ إن في الماء رجلاً لديغاً أو سليماً، فانطلق رجلٌ منهم فقرأ بفاتحة الكتابِ على شاء فبراً، فجاء بالشاء إلى أصحابه، فكرِهوا ذلك وقالوا: أخذت على كتاب الله أجراً، حتى قدِموا المدينة فقالوا: يا رسول الله، أخذ على كتاب الله أجراً، فقال رسولُ الله على الله الحق ما أخذتم عليه أجراً كتابُ الله».

وحديثُ أُمَّ سلمةِ (١٠) ﴿ إِنَّا أَن النبيَّ ﷺ رأى في بيتها جاريةً في وجهها سَفعةً، فقال: «استَرقوا لها، فإن بها النظرة»، وذكر (٧) باب «العينُ حقَّ»، ثم قال (٨): بابُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱۹۸/۱۰ رقم ۵۷۳۱)، ومسلم (۱۷۲۷ رقم ۲۲۰۱).

<sup>(</sup>٢) أي البخاري في صحيحه (١٩٨/١٠) رقم الباب (٣٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه (١٩٨/١٠ ـ ١٩٩ رقم ٥٧٣٧).

<sup>(</sup>٤) أي البخاري في صحيحه (١٩٩/١٠) رقم الباب (٣٥).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (١٩٩/١٠ رقم ٥٧٣٨)، ومسلم (٤/ ١٧٢٥ رقم ٢١٩٥).

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري (١٩/١٠) رقم ٥٧٣٩)، ومسلم (٤/ ١٧٢٥ رقم ٢١٩٧).

<sup>(</sup>٧) أي البخاري في صحيحه (٢٠٣/١٠) رقم الباب (٣٦).

<sup>(</sup>٨) أي البخاري في صحيحه (١٠/ ٢٠٥) رقم الباب (٣٧).

رُقيةِ الحيةِ والعقرب، وذكر فيه حديثَ عبدِ الرحمٰنِ بنِ الأسودِ عن أبيه (١) قال: سألتُ عائشةَ عن الرّقية من كل ذي حُمّة.

ثم قال (٢): بابُ رقية النبيِّ عَلَيْ، وذكر فيه حديث أنسِ بنِ مالكِ (٣) هَلَهُ إذ قال لثابت: ألا أَرقيك برِقية رسولِ الله عَلَيْ؟ قال: بلى، قال: «اللّهم ربّ الناسِ مُذهبَ الباس، اشفِ أنت الشافي، لا شافيَ إلاّ أنت، شفاء لا يغادر سقماً»، وحديث (٤) عائشة هَلِيَّا أن النبيَّ عَلَيْ كان يعود بعض أهلِه يمسح بيده اليمنى، ويقول: «اللّهم ربّ الناسِ اذهبِ الباس، واشفِ أنت الشافي، لا شفاءَ إلاّ شفاؤك، شفاءً لا يغادر سقماً».

وحديثُها (٥) رسولَ الله على كان يَرقي يقول: «امسح الباسَ ربَّ الناسِ، بيدك الشفاءُ، لا كاشفَ له إلاّ أنت».

وحديثُها (٢٠) ﷺ أن النبيَّ ﷺ كان يقول للمريض: «بسم الله، تربهُ أرضِنا، بريقة بعضنا ـ وفي رواية (٧٠): وريقةِ بعضِنا ـ يُشفى سقيمُنا بإذن ربّنا».

وعن أنس في قال: رخص رسولُ الله على في الرّقية من العين والحُمّة والنملة، رواه أحمدُ (١١) ومسلم (٩٠) والتّرمذي (١٠) وابنُ ماجه (١١).

قال أبو البركاتِ ابنُ تيمية: النملة قروحٌ تخرُج في الجنب(١٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱۰/ ۲۰۵ رقم ۵۷۶۱)، ومسلم (۱۷۲۶/۶ رقم ۲۱۹۳).

<sup>(</sup>٢) أي البخاري في صحيحه (١٠/ ٢٠٦) رقم الباب ٣٨.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢٠٦/١٠ رقم ٥٧٤٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٢٠٦/١٠ رقم ٥٧٤٣)، ومسلم (١٧٢١/٤ رقم ٢١٩١/٤٦).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٢٠٦/١٠ رقم ٥٧٤٤)، ومسلم (٤/١٧٢٣ رقم ٢١٩١/٤٩).

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري (٢٠٦/١٠ رقم ٥٧٤٥)، ومسلم (٤/ ١٧٢٤ رقم ٢١٩٤/٥٤).

<sup>(</sup>٧) أخرجه البخاري (٢٠٦/١٠ رقم ٥٧٤٦).

<sup>(</sup>۸) في «المسند» (۱۱۸/۳، ۱۱۹، ۱۲۷).

<sup>(</sup>٩) في صحيحه (٤/ ١٧٢٥ رقم ٢١٩٦).

<sup>(</sup>١٠) فيُّ (السنن) (٣٩٣/٤ رقم ٢٠٥٦).

<sup>(</sup>١١) في «السنن» (٢/ ١١٦٢ رقم ٣٥١٦)، وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>١٢) وقال الخطابي في «معالم السنن» (٢١٥/٤): النملة: قروح تخرج في الجنبين، ويقال أنها تخرج أيضاً في غير الجنب...

وعن الشّفاء بنتِ عبد الله قالت: دخل عليَّ النبيُّ ﷺ وأنا عند حفصةً، فقال: «**ألا تعلمين، هذه رُقية النملة»**، الحديث رواه أحمدُ<sup>(١)</sup> وأبو داود<sup>(٢)</sup>.

وعن عَوف بن مالكِ قال: كنّا نرقي في الجاهلية، فقلنا: يا رسولَ الله كيف ترى في ذلك؟ فقال: «اعرِضوا عليّ رُقاكم، لا بأسَ بالرقى ما لم يكن فيه شِركٌ»، رواه مسلم<sup>(٣)</sup> وأبو داودَ<sup>(٤)</sup>.

وعن جابر عليه قال: نهى رسولُ الله على عن الرُّقى، فجاء آلُ عَمرِو بنِ حزم فقالوا: يا رسولَ الله إنها كانت عندنا رُقيةٌ نرقي بها من العقرب، وإنك نهيتَ عن الرُّقى. قال: «فاعرضوها»، فقال: «ما أرى بأساً، من استطاع منكم أن ينفَع أخاه فليفعل»، رواه مسلم (٥٠).

وعن عائشة على قالت: كان رسولُ الله على سُحر حتى كان يرى أنه يأتي النساءَ ولا يأتيهن، قال سفيانُ: وهذا أشدُّ ما يكون من السِّحر إذا كان كذا، فقال: «يا عائشة، أعلمتِ أن الله قد أفتاني فيما استفتيتُه فيه»، الحديث رواه البخاريُّ (٢) ومسلم (٧) بطوله في مواضعَ.

<sup>(</sup>۱) في «المسند» (٦/ ٣٧٢).

<sup>(</sup>۲) في «السنن» (٤/ ٢١٥ رقم ٣٨٨٧).

ب عي السلس (١٥ / ١٠٠ رحم معمد) قلت: وأخرجه النسائي في «الكبرى» كما في «تحفة الأشراف» (٢٣٦/١١) رقم ١٥٩٠٠) وهو حديث صحيح.

انظر «الصحيحة» رقم (١٧٨).

<sup>(</sup>۳) في صحيحه (٤/ ١٧٢٧ رقم ٢٢٠٠).

<sup>(</sup>٤) في «السنن» (٤/٤) رقم ٣٨٨٦) وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٥) في صحيحه (١٧٢٦ ـ ١٧٢٧ رقم ٢١٩٩).

<sup>(</sup>٦) في صحيحه (١٠/ ٢٢١ رقم ٥٧٦٣) و(١٠/ ٢٣٢ رقم ٥٧٦٥).

<sup>(</sup>٧) في صحيحه (١٧١٩/٤ ـ ١٧٢٠ رقم ٢١٨٩).

 <sup>(</sup>۸) في «المصنف» (۷/ ۳۸۷ ـ ۳۸۸ رقم ۳۵۲۹).
 قلت: وأخرجه النسائي (۱۱۲/۷ ـ ۱۱۳ رقم ٤٠٨٠) بسند صحيح.

كلما حل عُقدةً وجد لذلك خِفّة، فقام رسولُ الله ﷺ كأنما نشِط من عِقال).

ولمسلم (١) عن أبي سعيد الخدري أن جبريلَ عليه السلام أتى النبي ﷺ فقال: «يا محمد، اشتكيت؟ قال: نعم، قال: بسم الله أرقيك من كل شيء يؤذيك ومن شرّ كلّ نفس أو عين حاسد، الله يشفيك».

وعن بُريدةَ بنِ الحصيب رَهِ قال: قال رسولُ الله ﷺ: «لا رُقيةَ إلاَ من عين أو حمّة»، رواه ابنُ ماجه (٢) هكذا مرفوعاً، ورواه مسلم (٣) وغيرُه موقوفاً.

### [الرُّقى بألفاظ مجهولة المعاني]

(أما الرُقى المجهولة المعاني فذاك وسواسٌ من الشيطان) (وفيه قد جاء الحديث أنه شركٌ بلا مرية فاحذَرَنه) (إذْ كل من يقوله لا يدري لعلّه يكون محضَ الكفر) (أو هو من سحر اليهودِ مُقتبس على العوام لبّسوه فالتبس)

أي: أما الرُّقى التي ليست بعربية الألفاظِ ولا مفهومةِ المعاني، ولا مشهورةٍ ولا مأثورةٍ في الشَّرعِ البتة، فليست من الله في شيء، ولا من الكتاب والسنةِ في ظلَّ ولا فَيْءٍ، بل هي وسواسٌ من الشيطان أوحاها إلى أوليائه؛ كما قال تعالىٰ: ﴿وَإِنَّ ٱلشَّيَطِينَ لَيُوْحُونَ إِلَى أَوْلِيَا لِهِمْ لِيُجَدِلُوكُمْ ﴾ [الأنعام: ١٢١].

وعليه يحمل قولُ النبيِّ عَلَيْ في حديث ابن مسعود(١٤): "إن الرُّقى والتماثم

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (١٧١٨ ـ ١٧١٩ رقم ٢١٨٦).

<sup>(</sup>٢) في «السنن» (١١٦١/٢ رقم ٣٥١٣). وفي سنده أبو جعفر الرازي: صدوق سيء الحفظ، خصوصاً عن مُغيرة، قاله الحافظ ابن حجر في «التقريب» رقم (٨٠١٩).

 <sup>(</sup>۳) في صحيحه (۱۹۹/۱ رقم ۱۹۹/۳۷۶).
 وله شاهد من حديث عمران بن حصين أخرجه (۲۱۳/۶ رقم ۳۸۸۶)، والترمذي (٤/ ۲۰۵۷ رقم ۲۰۵۷).

وخلاصة القول أن حديث بريدة صحيح لغيره، والله أعلم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (١/ ٣٨١)، وابن ماجه رقم (٣٥٣٠)، والبغوي في «شرح السنة» رقم (٣٥٣٠)، وأبو داود مختصراً رقم (٣٨٨٣)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (٣٥٠/٩). من طريقين عن الأعمش، عن عمرو بن مرّة، عن يحيى بن الجزار، عن ابن أخي زينب=

والتُّوَلةَ شركٌ»، وذلك لأن المتكلم به لا يدري أهو من أسماء الله تعالى أو من أسماء الله تعالى أو من أسماء الملائكة أو من أسماء الشياطين، ولا يدري هل فيه كفر أو إيمان، وهل هو حق أو باطل، أو فيه نفع أو ضرَّ أو رُقيةٌ أو سحر.

ولعمرُ الله لقد انهمك غالبُ الناس في هذه البلوى غايةَ الانهماك، واستعملوه على أضرُبِ كثيرة وأنواع مختلفةٍ.

فمنه ما يدّعون أنه من القرآن أو من السنة ومن أسماء الله المثبتة فيها، وأنهم ترجموه هم من عند أنفسهم بالسريانية أو العبرانية أو غيرها، وأخرجوه عن اللغة العربية، ولا أدري إن صدّقناهم في دعواهم أهم يعتقدون أنه لا ينفع إذا كان باللغة العربية التي نزل بها القرآنُ وتكلّم بها النبيُ عَلَيْ بالسنة حتى يترجموه بالأعجمية، أو أنهم يعتقدون أنه بالأعجمية أنفعُ منه بالعربية، أو أنه ينفع بالعربية لشيء، وبالأعجمية لغيره، ولا تصلُح إحداهما فيما تصلُح فيه الأخرى، أم ماذا زين لهم الشيطانُ وسوّلت لهم أنفسُهم، أم ماذا كانوا يفترون؟ ومما يزعُمون أنه من أسماء الله تعالىٰ التي ليست في الكتاب ولا في السنة، وأنهم علموها من غيرهما.

فمنه ما يدّعون أنه دعا به آدمُ عليه السلام أو نوحٌ أو هودٌ أو غيرُهم من الأنبياء، ومنه ما يقولون إنه ليس إلا في أمّ الكتاب، ومنه ما يقولون هو مكتوبٌ في البيت المعمور.

امرأة عبد الله بن مسعود، وقد وقع عند ابن ماجه (ابن أخت زينب) بدل (ابن أخي زينب). وأشار الحافظ المنذري في «الترغيب والترهيب» (٤/ ٢٠٥) إلى أنه وقع في بعض نسخ ابن ماجه (ابن أخي)، وقال: وهو على كلا التقديرين مجهول.

وقال الحافظ في «التقريب» رقم (٨٤٩٦) كأنه صحابي، ولم أرّه مسمّى.

وَلَكُنَ تَابِعِهُ عَبِدُ اللهُ بِنْ عَتِبَةً بِن مُسْعُودُ عَنْدُ الْحَاكُمُ (٤/٧٤ ـ ٤١٨)، وصححه على شرط الشيخين ووافقه الذهبي.

كما أن للحديث طريقان آخران يتقوى بهما، فقد أخرجه الحاكم (٢١٧/٤) من طريق إسرائيل، عن ميسرة بن حبيب، عن المنهال بن عمرو، عن قيس بن السكن الأسدي، قال: دخل عبد الله بن مسعود رضي الله عنه على امرأة. . . فذكره.

وأخرجه الحاكم أيضاً (٢١٦/٤ ـ ٢١٦) من طريق أبي الضَّحى، عن أم ناجية، قالت: دخلت على زينب امرأة عبد الله أعوذها. . .

وخلاصة القول أن الحديث صحيح بطرقه، والله أعلم.

ومنه ما يقولون هو مكتوبٌ على جناح جبريلَ عليه السلام أو جناحِ ميكائيلَ أو جناح إسرافيلَ أو غيرِهم من الملائكة، أو على باب الجنّة أو غير ذلك.

وليت شعري متى طالعوا اللوح المحفوظ فاستنسخوه منه، ومتى رَقُوا إلى البيت المعمورِ فقرأوه فيه، ومتى نشرت لهم الملائكة أجنحتها فرأوه، ومتى اطلعوا إلى باب الجنة فشاهدوه، كلّما شعوذ مشعبِذ وتحذلق متحذلق وأراد الدجل على الناس والتحيُّل لأخذ أموالِهم طلب السُّبُلَ إلى وجه تلك الحيلة، ورام لها أصلاً ترجع إليه، فإن وجد شبهة تُروِّج على ضعفاء العقولِ وأعمياءِ البصائرِ، وإلا كذَب لهم كذباً محضاً، وقاسمهم بالله إنه لهم لمن الناصحين، فيصدقونه لحسن ظنهم به.

ومنه أسماءً يدّعونها، تارةً يدّعون أنها أسماءُ الملائكة، وتارة يزعُمون أنها من أسماء الشياطين، واعتقادُهم في هذه الأسماءِ أنها تخدُم هذه السورةَ أو هذه الآيةَ، أو هذا الاسمَ من أسماء الله تعالى، فيقولون: يا خدّامَ سورةِ كذا أو آيةِ كذا أو اسمِ كذا، يا فلانُ ابنَ فلانِ أبنَ فلانِ أجيبوا أجيبوا، العجلَ العجلَ ونحوُ ذلك.

وما من سورة من القرآن ولا آيةٍ منه ولا اسمٍ من أسماء الله يعرِفونه إلاّ وقد انتحلوا له خُدّاماً ودعَوْهم له، ساء ما يفترون.

وتارة يكتبون السورة أو الآية ويكرّرونها مراتٍ عديدة بهيئات مختلفةٍ حتى يجعلون أولَها آخراً في آخَرَ.

وتارة يكتبونها بحروف مقطعة كلُّ حرفٍ على حِدَته، ويزعُمون أن لها بهذه الهيأةِ خصوصيةً ليست لغيرها من الهيئات، ولا أدري من أين أخذوها وعمّن نقلوها، ما هي إلا وساوسُ شيطانيةً زخرفوها، وخُرافاتٌ مُضِلّة ألِفوها، وأكاذيبُ مختلَقةً لفّقوها، لم يُنزل الله بها من سلطان، ولا يُعرف لها أصلٌ في سنّة ولا قرآن، ولم تُنقل عن أحد من أهل الدين والإيمان، إنْ هؤلاء إلا كاذبون، أقاكون مفترون، وسيُجزَون ما كانوا يعملون.

وتارة يكتبون رموزاً من الأعداد العربية المعروفة من آحاد وعشرات ومئات وألوف وغيرها، ويزعُمون أنها رموز إلى حروف آية أو سورة أو اسم أو شيء مما قدمنا بحساب الحروف الأبجدية المعروفة عند العرب، وغيرُ ذلك من الخرافات الباطلة، والأكاذيب المفتعلة المختلقة، وغالبُها مأخوذٌ عن الأمة الغضبية الذين

أخذوا السحرَ عن الشياطين وتعلّموه منهم، ثم أدخلوا ذلك على أهل الإسلام بصفة أنه من القرآن أو السنة أو أسماء الله تعالىٰ، وأنهم إنما غيّروا ألفاظه وترجموها بغير العربية لمقاصد لا تتِمّ بزعمهم إلا بذلك، ومنها ما هو من عُبًاد الملائكة والشياطين ونحوهم، يأخذون أسماء هم ويقولون للجهّال هي أسماء الله ليروّجوا الشركَ بذلك عليهم فيذعون غيرَ الله مِن دونه، وهذه مَكيدة لم يقدِر عليها إبليسُ إلاّ بوساطة هؤلاء المُضلّين، وهو: ﴿إِنّهُ لِيكُونُواْ مِنْ أَصَابِ ٱلسّعِيرِ ﴾ [فاطر: ٦]، والله تعالىٰ يقول: ﴿أَوَلَمَ يَكُفِهِم أَنّا أَنزَلْنا عَلَيْك ٱلْكِئْبُ يُتّلَى عَلَيْهِم أَلِك فَوَلَى لَوْمِك لَوْمَك لَرَحْك لَمُ وَفِي لَلْهُ مُؤْرِكُ فَمَا لَهُ مِن نُورٍ ﴾ [النور: ٤٠].

#### [ثلاثة شروط لجواز الرقى وكونها شرعية]

فتحصّل من هذا أن الرُّقى لا تجوزُ إلاَّ باجتماع ثلاثةِ شروط، فإذا اجتمعت فيها كانت رُقيةً شرعية، وإن اختلَ منها شيءٌ كان بضدّ ذلك:

الأول: أن تكون من الكتاب والسنّة، فلا تجوز من غيرهما.

الشرطُ الثاني: أن تكون باللغة العربيةِ، محفوظة ألفاظُها مفهومة معانيها، فلا يجوز تغييرُها إلى لسان آخرَ.

الثالث: أن يُعتقد أنها سببٌ من الأسباب لا تأثيرَ لها إلاّ بإذنِ الله عزّ وجلّ، فلا يُعتقد النفعُ فيها لذاتها، بل فعلَ الراقي السببَ والله المسبّبُ إذا شاء.

## [الكلام على التمائم والحجب]

(وفي التمائم المعلقاتِ إن تك آياتِ مبيناتِ) (فالاختلافُ واقعٌ بين السلفُ فبعضُهم أجازها والبعضُ كفُ)

(وفي التمائم المعلقات) أي التي تُعلّق على الصبيان والدوابِّ ونحوِها (إن تك) هي أي التمائم (آباتِ) قرآنية (مبينات)، وكذلك إن كانت من السنن الصحيحة الواضحات (فالاختلاف) في جوازها (واقع بين السلف) من الصحابة والتابعين فَمن بعدهم (فبعضُهم) أي بعضُ السلف (أجازها) يُروى ذلك عن عائشة (١) وأبي

<sup>(</sup>١) أخرج البيهقي في «السنن الكبرى» (٩/ ٣٥٠)، والحاكم في «المستدرك» (١١٧/٤): عن=

جعفر محمدِ بنِ علي، وغيرِهما من السلف (۱)، (والبعضُ) منهم (كفَّ) أي منع ذلك وكرِهه ولم يرَه جائزاً، منهم عبدُ الله بنُ عكيم (۱)، وعبد الله بن عمرو (۱)، وعقبهُ بنُ عامر (۱)، وعبدُ الله بن مسعود (۱) وأصحابه كالأسود وعلقمة ومَن بعدهم كإبراهيمَ النخَعيّ (۱) وغيرِهم رحمهم الله تعالىٰ.

ولا شكّ أن مَنْعَ ذلك أسدُ لذريعة الاعتقادِ المحظورِ لا سيما في زماننا هذا، فإنه إذا كَرِهه أكثرُ الصحابة والتابعين في تلك العصورِ الشريفةِ المقدّسة والإيمانُ في قلوبهم أكبرُ من الجبال فلأَنْ يُكْرَهَ في وقتنا هذا وقتَ الفتنِ والمحن أولى وأجدرُ بذلك، كيف وهم قد توصّلوا بهذه الرّخص إلى محض المحرماتِ وجعلوها حيلةً

<sup>=</sup> عائشة رضي الله عنها قالت: «ليس التميمة ما تعلق به بعد البلاء إنما التميمة ما تعلق به قبل البلاء».

قال الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه. ولعل متوهماً يتوهم أنها من الموقوفات على عائشة رضي الله عنها، وليس كذلك فإن رسول الله على قله قد ذكر التمائم في أخبار كثيرة، فإذا فسرت عائشة رضى الله عنها التميمة، فإنه حديث مسند.

<sup>(</sup>۱) كما في «فتح المجيد شرح كتاب التوحيد» (ص١٣٦).

<sup>(</sup>٢) أخرج أحمد (٢١٠/٤)، والحاكم (٢١٦/٤)، والترمذي رقم (٢٠٧٢) عن عبد الله بن عُكيم مرفوعاً: «من تعلق شيئاً وُكِلَ إليه».

وهو حديث حسن بشواهده.

 <sup>(</sup>٣) أخرج أحمد رقم (٦٥٦٥ ـ شاكر) وأبو داود رقم (٣٨٦٩).
 عن عبد الله بن عمرو مرفوعاً: «ما أبالي ما أتيتُ إن أنا شربتُ تِزْياقاً أو تعلقتُ تَميمةً أو قلتُ الشَّعر من قِبَل نفسى»، وهو حديث حسن.

الترياق: أنواع، فإذا لم يكن فيه لحوم الأفاعي فلا بأس بتناوله، (الخطابي).

<sup>(</sup>٤) أخرج أحمد (١٥٦/٤)، والحاكم (٢١٩/٤). عن عقبة بن عامر الجهني أن رسول الله ﷺ أقبل إليه رهط فبايع تسعة وأمسك عن واحد، فقالوا: يا رسول الله بايعت تسعة وتركت هذا، قال: «إن عليه تميمة»، فأدخل يده فقطعها فبايعه وقال: «من علَّق تميمة فقد أشرك».

وهو حديث صحيح، وانظر: «الصحيحة» رقم (٤٩٢).

<sup>(</sup>٥) وهو حديث صحيح بطرقه، وقد تقدم تخريجه. قلت: وفي الباب حديث عمران بن حصين عند أحمد (٤٥/٤)، والحاكم (٢١٦/٤) وصححه ووافقه الذهبي، وابن ماجه رقم (٣٥٣١).

وهو حديث ضعيف لتدليس مبارك بن فضالة.

<sup>(</sup>٦) انظر: «موسوعة فقه إبراهيم النخعي» (١/ ٣٥٠): (تميمة).

ووسيلة إليها، فمن ذلك أنهم يكتبون في التعاويذ آية أو سورة أو بسملة أو نحو ذلك، ثم يضعون تحتها من الطلاسم الشيطانية ما لا يعرفه إلا من اطلع على كتبهم، ومنها أنهم يصرفون قلوب العامة عن التوكّل على الله عز وجل إلى أن تتعلق قلوبُهم بما كتبوه، بل أكثرُهم يُرجِفون بهم ولم يكن قد أصابهم شيءً.

فيأتي أحدُهم إلى من أراد أن يحتال على أخذ مالِه مع علمه أنه قد أُولع به، فيقول له: إنه سيصيبك في أهلك أو في مالك أو في نفسِك كذا وكذا، أو يقول له إن معك قريناً من الجنّ أو نحو ذلك، ويصف له أشياء ومقدماتٍ من الوسوسة الشيطانية، موهما أنه صادقُ الفراسةِ فيه، شديدُ الشفقةِ عليه، حريصٌ على جلب النفع إليه، فإذا امتلأ قلبُ الغبيِّ الجاهلِ خوفاً مما وصف له حينئذ أعرض عن ربّه، وأقبل على ذلك الدجال بقلبه وقالِبه، والتجأ إليه وعوّل عليه دون الله عزّ وجلّ، وقال له: فما المخرجُ مما وصَفْت، وما الحيلةُ في دفعه؟ كأنما بيده الضرُّ والنفعُ، فعند ذلك يتحقّق فيه أملُه، ويعظُم طمعُه فيما عسى أن يبذُله له، فيقول له: إنك إن أعطيتني كذا وكذا كتبتُ لك من ذلك حجاباً طولُه كذا وعَرضُه كذا، ويصف له ويزخرف له في القول، وهذا الحجابُ علَقُه من كذا وكذا من الأمراض.

أَتُرى هذا مع هذا الاعتقادِ من الشَّرك الأصغر؟ لا بل هو تألّه لغير الله وتوكّل على غيره والتجاء إلى سواه، ورُكون إلى أفعال المخلوقين وسلب لهم من دينهم، فهل قدر الشيطان على مثل هذه الحِيَل إلا بوساطة أخيه من شياطين الإنسِ: ﴿قُلْ مَن يَكَلُؤُكُم بِالنَّلِ وَالنَّهَارِ مِنَ ٱلرَّحْنَيُّ بَلْ هُمْ عَن ذِكِرِ رَبِّهِم مُّعْرِضُونَ ﴾ [الأنبياء: ٤٢].

ثم إنه يكتب فيه مع طلاسمِه الشيطانيةِ شيئاً من القرآن ويتعلقه على غير طهارةِ ويُحدث الحدثُ الأصغرَ والأكبرَ، وهو معه أبداً لا يقدسه عن شيء من الأشياء.

تاللَّهِ ما استهان بكتاب اللَّهِ تعالىٰ أحدٌ من أعدائه استهانة هؤلاء الزنادقة المدّعين الإسلام ـ به. واللَّهِ ما نزل القرآن إلاَّ لتلاوته، والعملِ به، وامتثالِ أوامرِه واجتنابِ نواهيه، وتصديقِ خبرِه، والوقوفِ عند حدودِه، والاعتبارِ بأمثاله، والاتّعاظِ بقصصه والإيمان به، كلَّ من عند ربّنا، وهؤلاء قد عطلوا ذلك كلّه ونبذوه وراء ظهورِهم ولم يحفظوا إلاّ رسمَه كي يتأكّلوا به ويتكسبوا كسائر الأسباب التي يتوصّلون بها إلى الحرام لا الحلالِ، ولو أن ملِكاً أو أميراً كتب كتاباً إلى من

هو تحت ولايتِه أن افعل كذا، واترُك كذا، وأمُر مَن في جهتك بكذا وانْهَهم عن كذا، ونحو ذلك، فأخذ ذلك الكتاب ولم يقرأه ولم يتدبّر أمرَه ونهيه ولم يُبلّغه إلى غيره ممن أمر بتبليغه إليه، بل أخذه وعلّقه في عنقه أو عضُده، ولم يلتفت إلى شيء مما فيه البتة، لعاقبه الملكُ على ذلك أشدَّ العقوبة ولسامه سوءَ العذاب.

فكيف بتنزيل جبارِ السمواتِ والأرضِ الذي له المثلُ الأعلى في السمواتِ والأرضِ، وله الحمدُ في الأولى والآخرةِ وإليه يرجع الأمرُ كلُه، فاعبده وتوكّلُ عليه هو حسبي لا إله إلاّ هو عليه توكّلتُ وهو ربُّ العرشِ العظيم.

#### [التمائم المحرمة والطلاسم]

(وإن تكن مما سوى الوَحْيينِ فإنها شركُ بغير مَينِ) (بل إنها قسيمةُ الأزلامِ في البعد عن سيما أولى الإسلام)

(وإن تكن) أي التمائمُ (مما سوى الوحيين) بل من طلاسم اليهودِ وعُبّادِ الهياكلِ والنجومِ والملائكةِ ومستخدمي الجنِّ ونحوِهم، أو من الخَرَز أو الأوتارِ أو الحَلَقِ من الحديد وغيرِه (فإنها شرك) أي تعلقها شركٌ (بدون مين) أي شك، إذ ليست هي من الأسباب المباحةِ والأدويةِ المعروفة، بل اعتقدوا فيها اعتقاداً محضاً أنها تدفع كذا وكذا من الآلام لذاتها الخصوصية زعموا فيها كاعتقاد أهلِ الأوثانِ في أوثانهم، (بل إنها قسيمةٌ) أي شبيهةُ (الأزلامِ) التي كان يستصحبها أهلُ الجاهليةِ في جاهليتهم، ويستقسمون بها إذا أرادوا أمراً، وهي ثلاثةُ قِداح، مكتوبٌ على أحدها: افعل، والثاني: لا تفعل، والثالث: غُفلٌ، فإن خرج في يده الذي فيه افعل مضى لأمره، أو الذي فيه لا تفعل ترك ذلك، أو الغُفلُ أعاد استقسامَه.

وقد أبدلنا الله تعالى \_ وله الحمدُ \_ خيراً من ذلك: صلاةَ الاستخارة ودعاءَها.

والمقصودُ أن هذه التماثم التي من غير القرآنِ والسنةِ شريكةٌ للأزلام وشبيهةٌ بها من حيث الاعتقادُ الفاسدُ والمخالفةُ للشرع (في البعد عن سيما أولي الإسلام) أي عن زيّ أهلِ الإسلام، فإن أهلَ التوحيدِ الخالصِ من أبعدِ ما يكون عن هذا وهذا، والإيمانُ في قلوبهم أعظمُ من أن يدخُلَ عليه مثلُ هذا، وهم أجلُ شأناً وأقوى يقيناً من أن يتوكلوا على غير الله أو يثقوا بغيره، وبالله التوفيق.

[ال] فَصْل: [السادس] مِنَ الشرك فِعلُ من يتبرّك بشجرةٍ أو حجرٍ أو بُقعةٍ أو قبرٍ أو نحوِها يتخذ ذلك المكانَ عيداً وبيانُ أن الزيارة تنقسم إلى سنيَّة وبدعيَّة وشِركيَّة



### [من الشرك التبرك بشجر أو حجر أو قبر واتخاذها عيداً]

(هذا ومن أعمال أهلِ السركِ من غير ما تردُّدِ أو شكً)
(ما يقصد الجهّالُ من تعظيم ما لم يأذن اللَّهُ بأن يُعظّما
(كمن يلُذُ ببقعة أو حجرِ أو قبرِ ميتِ أو ببعض الشجر)
(منخذاً لنذلك الممكانِ عيداً كفعل عابدي الأوثانِ)

(هذا) أي الأمرُ والإشارة إلى ما تقدم (ومن أعمال أهل الشرك) التي لا يفعلها غيرُهم ولا تليق إلا بعقولهم السخيفة، وأفئدتهم الضعيفة، وقلوبهم المطبوع عليها، وأبصارِهم المغشيّ عليها (ما) أي الذي (لم يأذن الله) عزّ وجلّ في كتابه ولا سنةِ نبيّه (بأن يعظما) بألف الإطلاق، وأن ومدخولها في تأويل مصدر، أي لم يأذن الله بتعظيمه ذلك التعظيم الذي منحه إياه، من لم يفرق بين حقّ الله تعالى وحقوقِ عبادِه من النبيّين والأولياء وغيرِهم، بل لم يفرق بين أولياء الله وأعدائِه ولا بين طاعتِه ومعصيتِه، فيتخذ من دون الله أنداداً وهو يرى أن ذلك الذي فعله قُربة وطاعة لله، وأن الله يحب ذلك ويرضاه، ويكذب الرسل ويدّعي أنه من أتباعهم، ويوالي أعداء الله وهو يظنّهم أولياء ه ويعترون الله ويوالي أعداء الله وهو يظنّهم أولياء ه، كفعل اليهودِ والنصارى يجاهرون الله بالمعاصي، ويكذبون كتابه ويغيّرونه ويبدلونه ويحرّفون الكلم عن مواضعه، ويقتُلون بالأنبياء بغير الحق، وينسُبون لله سبحانه وتعالى الولدَ ويفعلون الأفاعيلَ، ويقولون نص أبناء الله وأحباؤه، وهم البُغَضاء إلى الله وأعداؤه.

وسببُ هذا كلّه - في الأمم الأولى والأخرى - هو الإعراض عن الشريعة وعدمُ الاهتمامِ لمعرفة ما احتوت عليه الكتبُ من البِشارة والنَّذارةِ والأمرِ والنهي والحلالِ والحرامِ والوعدِ والوعدِ، ومعرفةِ ما يجب لله على عباده فعلُه وما يجب تركُه (كمن يلذّ ببقعةٍ) أي يعُوذ بها ويختلف إليها ويتبرّك بها ولو بعبادة الله تعالى عندها، وتقدم تقييدُ ذلك بما لم يأذن به الله، فيخرج بهذا القيدِ ما أذن الله تعالى بتعظيمه كتعظيم بيتِه الحرام بالحج إليه، وتعظيم شعائر الله من المشاعر والمواقِف

وغيرِها، فإن ذلك تعظيمٌ لله عزّ وجلّ الذي أمر بذلك لا لتلك البقعةِ ذاتِها.

كما قال عمرُ بن الخطاب<sup>(۱)</sup> ﷺ لما استلم الحجرَ الأسود: (أما والله إني الأعلم أنك حجرٌ لا تضرُّ ولا تنفع، ولولا أني رأيتُ رسولَ الله ﷺ يقبّلك ما قبلتُك).

وكذلك التعظيمُ أيضاً نفسُه إنما أردنا مَنْعَ تعظيم لم يأذن الله به لا المأذون فيه، فإن الله تعالىٰ قد أمر بتعظيم الرسلِ بأن يطاعوا فلا يُعصَوْا ويُحَبّوا ويُتبعوا، وإن طاعة الرسولِ هي طاعة الله عز وجل ومعصيته معصية الله عز وجل، فهذا تعظيم لا يتم الإيمانُ بالله إلا به؛ إذ هو عينُ تعظيم الله تعالىٰ، فإنهم إنما عُظموا لأجل عظمةِ المرسِلِ سبحانه وتعالىٰ، وأحِبّوا لأجله واتبعوا على شرعه، فعاد ذلك إلى تعظيم الله عز وجل، فلو أن أحداً عظم رسولاً من الرسل بما لم يأذن الله به، ورفعه فوق منزلتِه التي أنزله الله عز وجل، وغلا فيه حتى اعتقد فيه شيئاً من الإلهية لانعكس الأمرُ وصار عينَ التنقُصِ والاستهانةِ بالله وبرسله؛ كفعل اليهودِ والنصارى الذي ذكر الله عز وجلّ عنهم من غلوهم في الأنبياء والصالحين كعيسى وعُزير، فكذّبوا بالكتاب وتنقصوا الربَّ عز وجلّ بنسبةِ الولدِ إليه وغير ذلك، وكذّبوا الرسولَ في قوله: ﴿إِنِي عَبّدُ اللّهِ ءَانَـنِي الرّبَاءُ والشتم، سبحان الله عما يصفون، وسلامً التعظيمُ في اعتقادهم هو عينَ التنقص والشتم، سبحان الله عما يصفون، وسلامً على المرسلين.

(أو حجر، أو قبرِ ميتٍ، أو ببعض الشجر) أو غير ذلك من العيون ونحوِها ولو بعبادة الله عندها، فإن ذلك ذريعة إلى عبادتِها ذاتِها كما فعل إبليسُ لعنه الله بقوم نوحٍ، حيث أشار عليهم بتصوير صالحيهم ثم بالعُكوف على قبورهم وصُورهم، وعبادة الله عندها، إلى أن أشار عليهم بعبادتها ذاتِها من دون الله تعالى فعبدوها، (متخذاً لذلك المكان) من القبور والأشجارِ والعيونِ والبقاعِ وغيرِها (عيداً) أي ينتابها ويعتاد الاختلاف إليها (كفعل عابدي الأوثان) في تعظيمهم أوثانِهم

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۳/ ٤٦٢ رقم ۱۵۹۷) و(۳/ ٤٧٥ رقم ۱٦١٠)، ومسلم (۲/ ۹۲۵ رقم ۱۲۷۰).

ولقد عمّت البلوى بذلك، رطمّت في كل زمان ومكان حتى في هذه الأمةِ لا سيما زمانِنا هذا، ما من قبر ولا بُقعة يُذكر لها شيءٌ من الفضائل ولو كذبا إلا وقد اعتادوا الاختلاف إليها والتبرّك بها حتى جعلوا لها أوقاتاً معلومة يفوت عيدُهم بفواتها ويرَوْن من أعظم الخساراتِ أن يفوت الرجل ذلك العيدُ المعلوم، وآل بهم الأمرُ إلى أن صنّفوا في أحكام حجّهم إليها كتباً سمّوها مناسك حج المشاهد (٢).

ومن أخل بشيء منها فهو عندهم أعظمُ جُرماً ممن أخل بشيء من مناسك الحجّ إلى بيت الله الحرام، وجعلوا لها طَوافاً معلوماً كالطواف بالبيت الحرام، وشرعوا تقبيلها كما يقبّل الحجرُ الأسودُ حتى قالوا إن زُحِمْتَ فاستلم بمِحْجَن أو أشِرْ إليه، قياساً على فعل النبيّ عَلَيْ بالحجر الأسود، وشرعوا لها نذوراً من

<sup>(</sup>١) في «السنن» (٤/ ٤٧٥ رقم ٢١٨٠) وقال: هذا حديث حسن صحيح.

قلّت: وأخرجه أحمد (٥/٢١٨)، والحميدي رقم (٨٤٨) والطيالسي رقم (١٣٤٦)، وأبو يعلى رقم (١٤٤١)، والطبراني في «الكبير» رقم (٣٢٩٠ و٣٢٩٠ و٣٢٩٣ و٣٢٩٠)، وابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٧٦)، وعبد الرزاق في «المصنف» (٢٠٧٦٣)، وابن أبي شيبة في «المصنف» (١٠١/١٥) من طرق...

وهو حديث صحيح، والله أعلم.

 <sup>\*</sup> قال ابن الأثير في «النهاية» (٥/ ١٢٨): «اجعل لنا ذاتَ أنواط».

هي اسم شجرة بعينها كانت للمشركين ينوطون بها سلاحهم، أي يعلقونه بها، ويعكفون حولها، فسألوه أن يجعل لهم مثلها، فنهاهم عن ذلك.

وأنواط: جمع نَوْط، وهو مصدر سُمَّى به الْمَنُوط.

<sup>(</sup>۲) انظر: «المنتقى من منهاج الاعتدال» (ص۱۲ ـ ۱۳ و٥١).

المواشي والنقود، ووقفوا عليها الوقوف من العقارات والحَرث وغيرِها، وغير ذلك من شرائعهم الشيطانية، وقواعدِهم الوثنية.

وسيأتي إن شاء الله تعالى ذكرُ النصوصِ النبويةِ في سدٌ ذرائعِ الشركِ في الفصل الآتي، وبالله التوفيق.

## [الزيارة تنقسم إلى شرعية وبدعية وشركية]

(ثـم الـزيـارةُ عـلى أقـسام ثـلاثـة يـا أمـةَ الإسـلام) (فإن نوى الـزائـرُ فيـما أضمرة في نفسه تـذكـرةُ بـالآخـرة) (ثـم الـدعـا لـه ولـلأمـوات بالعفو والصفحِ عن الـزلآت) (ولم يكن شدٌ الـرحالَ نحوَها ولم يقل مُجراً كقول السفها)

(فتلك سنة أتت صريحة في السنن المثبتة الصحيحة)

(ثم الزيارة) أي زيارة القبور تأتي (على أقسام ثلاثة): زيارة سُنية، وزيارة بِدْعية، وزيارة شِركية فتفهموها (يا أولي الإسلام).

والبداءة بالشرعية لشرفها والندب إليها، ثم البدعية لكونها أخف جُرماً من الشركية، ثم هي بعد ذلك. (فإن نوى الزائر) للقبور (فيما أضمره في نفسه) كانت نيته بتلك الزيارة (تذكرة بالآخرة) أي ليتعظ بأهل القبور، ويعتبر بمصارعهم إذ كانوا أحياء مثلة يؤملون الآمال ويُخولون الأموال، ويجولون في الأقطار بالأيام والليال، ويطمعون في البقاء ويستبعدون الارتحال، فبينما هم كذلك إذا بصارخ الموتِ قد نادى، فاستجابوا له على الرغم جماعاتِ وفرادى، وأبادهم ملوكا ونُواباً وقُواداً وأجناداً، وقدِموا على ما قدَّموا غياً كان أو رشاداً، وصار لهم الترابُ لُحفاً ومِهاداً، بعد الغُرفِ العاليةِ التي كان عليها الحجابُ أرصاداً، تساوى فيها صغيرُهم وكبيرُهم، وغنيُهم وفقيرُهم، وشريفُهم وحقيرُهم، ومأمورُهم وأميرُهم.

اتَّفَقَ ظَاهِرُ حَالِهِم واتَّحَد، ولا فرق للناظر إليهم يُميِّزُ به أحداً من أحد.

وأما باطناً، فالله أكبر لو كُشف للناظرين الحجاب، لرأوا من الفروق العجبَ العُجاب، فهؤلاء لهم طوبي وحسنُ مآب، وأولئك في أسوإ حالةٍ وأشدُ العذاب.

فليعلم الواقفُ عليهم الناظرُ إليهم، أنه بهم ملتحق، ولإحدى الحالتين مستحِق فليتأهّب لذلك، وليتُب إلى العزيز المالك، وليلتجئ إليه من شرّ كلّ ما هنالك. (ثم) قصد أيضاً (الدعا) أي دعاءَ الله عزّ وجلّ (له) أي لنفسه (وللأموات) من المسلمين (بالعفو) من الله عزّ وجلّ (والصفح عن الزلات) وكذا يدعو لسائر المسلمين بذلك (و) مع ذلك (لم يكن شدّ الرحالُ نحوها) الضميرُ للقبور لما في الصحيحين (۱) عن أبي سعيدِ الخُدريُ ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: «لا تُشدّ الرحالُ إلاّ إلى ثلاثة مساجدَ: المسجدِ الحرام، ومسجدي هذا، والمسجِد الأقصى».

(ولم يقل هُجُراً) أي محظوراً شرعاً (كقول) بعض (السفها) لما في السنن (٢) من حديث بُريدة قال فيه النبيُ ﷺ: «كنت نهيتُكم عن زيارة القُبور، فمن أراد أن يزورَ فليزُرْ ولا تقولوا هُجُراً».

(فتلك) الإشارة إلى النوع المذكورِ من الزيارة (سنة) طريقة نبوية (أتت صريحة) أي واضحة ظاهرة (في السنن) أي الأحاديث (المثبتة) في دواوين الإسلام (الصحيحة) سندا ومتنا، (منها) حديث بريدة شهد قال: قال رسول الله على: «قد كنت نهيتُكم عن زيارة القبور، فقد أُذِن لمحمد على في زيارة قبرِ أمّه فزُوروها، فإنها تذكّر الآخرة»، رواه الترمِذي وصححه ".

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲/ ۷۰ رقم ۱۱۹۷)، ومسلم (۲/ ۹۷۵ رقم ۱۳۳۸).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢/ ٢٧٢ رقم ٩٧٧)، وأبو داود (٣/ ٥٥٨ رقم ٢٢٣٥)، والبيهقي (٤/ ٧٧)، والنسائي (٤/ ٨٩ رقم ٢٠٣٢ و٢٠٣٣)، وأحمد (٣٥٠/٥)، ٥٥٣، ٣٥٦، ٣٦١)، عن بريدة مرفوعاً: ﴿إِنِّي كُنْتُ نهيتكم عن زيارةِ القبورِ، فزوروها [فإنها تذكركم الآخرة]، [ولتزدُكم زيارتُها خيراً]، [فمن أراد أن يزور فليزُر، ولا تقولوا هُجُراً]».

الزيادَّة الأولى والثانية لأحمد، ولأبي داود الأولى بنحوها، وللنسائي الثانية والثالثة.

الهُجْر: الكلامُ الباطلُ، وكان النهي أولاً لقربِ عهدهم من الجاهلية فرُبّما كانوا يتكلمون بكلام الجاهلية الباطل، فلما استقرّت قواعدُ الإسلام، وتمهّدت أحكامُهُ، واشتهرت معالمُه أبيحَ لهم الزيارةُ، واحتاط على بقوله: «ولا تقولُوا هجراً».

قاله النووي في «المجموع» (٥/ ٢٨٥). (٣) في «السنن» (٣/ ٣٧٠ رقم ١٠٥٤) قال الترمذي: حديث حسن صحيح.

وحديثُ أبي هريرةَ وَلَيْهُ قال: زار النبيُّ عَلَيْهُ قبرَ أُمَّه فبكى وأبكى من حوله، فقال: «استأذنتُ في أن أرورَها فأذِن لي، واستأذنتُه في أن أرورَها فأذِن لي، فزوروا القبورَ فإنها تذكر الموتَ»، رواه الجماعة (١١).

وعن أبي هريرة رضي أن النبي الله أن النبي المقبرة، فقال: «السلام عليكم دار قوم مؤمنين، وإنا، إن شاء الله بكم الاحقون»، رواه أحمد (٢) ومسلم (١) والنسائي (٤).

ولأحمدَ (٥) من حديث عائشةَ ﴿ مَثْلُهُ ، وزاد: «اللَّهم لا تحرِمنا أجرَهم ولا تفتنًا بعدهم».

وعن بريدة قال: كان رسولُ الله على يعلّمهم إذا خرجوا إلى المقابر أن يقولَ قائلُهم: «السلام عليكم أهلَ الديار من المؤمنين والمسلمين، وإنا إن شاء الله بكم الحقون، نسأل الله لنا ولكم العافية»، رواه أحمد (٢) ومسلم (٧) وابنُ ماجه (٨)، زاد مسلمٌ في رواية (٩): «يرحم الله المتقدمين منّا ومنكم والمتأخرين».

وعن ابن عباس على قال: مر رسولُ الله عليه بقبور المدينةِ، فأقبل عليهم

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۲/۲۷۲ رقم ۹۷۲)، وأبو داود (۳/۷۵ رقم ۳۲۳۴)، والنسائي (۹۰/۶ رقم ۲۰۳۶)، والنسائي (۹۰/۶ رقم ۲۰۳۲)، وابن ماجه (۱/۱۵ رقم ۱۰۷۲)، وابن حبان رقم (۳۲۹ ـ الإحسان)، وأحمد (۲/۲۱)، والبيهقي (۲/۲۷)، والبغوي في «شرح السنة» رقم (۱۵۵۱)، وابن أبي شيبة في «المصنف» (۳/۳۶۳)، والحاكم (۱/۳۷۵ ـ ۳۷۲) من طرق. وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>۲) في «المسند» (۲/ ۳۰۰ و۲۰۸).

<sup>(</sup>٣) في صحيحه (١/ ٢١٨ رقم ٣٩/ ٢٤٩).

<sup>(</sup>٤) في «السنن» (١/ ٩٣ ـ ٩٤ رقم ١٥٠)، وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٥) في «المسند» (١١١، ٧٦، ١١١) بإسناد حسن لأجل شريك ولأجل عاصم بن عبيد الله.

<sup>(</sup>٦) في «المسند» (٥/٣٥٣، ٣٥٩، ٣٦٠).

<sup>(</sup>٧) في صحيحه (٢/ ١٧١ رقم ٩٧٥).

<sup>(</sup>۸) في «السنن» (۱/ ٤٩٤ رقم ۱٥٤٧). قلت: وأخرجه النسائي (٤/ ٤٤ رقم ٢٠٤٠)، وابن أبي شيبة في «المصنف» (١٣٨/٤)، وابن السني في «عمل اليوم والليلة» رقم (٥٨٩)، والبيهقي (٤/ ٧٩).

<sup>(</sup>٩) في صحيحه (٢/ ٦٦٩ ـ ١٧١ رقم ٩٧٤) من حديث عائشة.

بوجهه فقال: «السلام عليكم يا أهلَ القبور، يغفرُ الله لنا ولكم، أنتم سلفُنا ونحن بالأثر»، رواه الترمذي (١)، وقال: حسنٌ. وكذلك الأحاديثُ في خروجه عليه إلى بقيع الغَرقدِ كثيراً يدعو لهم ويترحّم عليهم (٢).

وكان الصحابةُ إذا أتوا قبرَه عليه صلّوا وسلّموا عليه فحسب، كما كان ابنُ عمرَ عليه يقول: السلامُ عليك يا رسولَ الله، السلامُ عليك يا أبا بكر، السلامُ عليك يا أبتاه (٣).

وكذا التابعون ومَن بعدهم من أعلام الهدى ومصابيح الدجى، لم يُذكر عنهم في زيارة القبورِ غيرُ العملِ بهذه الأحاديثِ النبويةِ وأفعالِ الصحابة، لم يعدِلوا عنها ولم يستبدلوا بها غيرَها بل وقفوا عندها، فهذه الزيارةُ الشرعيةُ المستفادةُ من الأحاديث النبوية، وعليها درج الصحابةُ والتابعون وتابعوهم بإحسان، إنما فيها التذكرُ بالقبور، الاعتبارُ بأهلها والدعاءُ لهم والترخمُ عليهم، وسؤالُ الله العفوَ عنهم، فمن ادّعى فيها غيرَ هذا طُولبَ بالبرهان، وأتى له ذلك، ومن أين يطلبه؟ بل كذب وافترى، وقفا ما ليس له به علمٌ. بلى إن العلوم الشرعيةِ دالةٌ على ضلاله وجهلِه.

<sup>(</sup>۱) في «السنن» (٣٦٩/٣ رقم ١٠٥٣) وقال: حديث حسن غريب. في سنده (قابوس بن أبي ظُبْيان)، قال النسائي: «ليس بالقوي».

وقال ابن حبان: «رديء الحفظ، ينفردُ عن أبيه بما لا أصل له».

انظر: «الضعفاء» للنسائي (ص٢٠١ رقم ٥١٩)، و«المجروحين» (٢١٥/٢ ـ ٢١٦). وقال الألباني في «أحكام الجنائز» (ص٢٥٠): «قلت: وهذا من روايتهِ عن أبيهِ، فلا يُحتجُّ به، ولعا تحسب: الترمذي لحديثه هذا إنما هم باعتبار شواهده، فإنَّ معناه ثابتٌ في

به، ولعل تحسين الترمذي لحديثه هذا إنما هو باعتبار شواهده، فإنَّ معناه ثابتٌ في الأحاديث الصحيحة، وقد مضى قريباً ذكرُ قِسْم منها، إلاَّ أنَّ قولَه: «فأقبلَ عليهم بوجهه» منكرٌ لتفرُّدِ هذا الضعيفِ فيه» اهـ.

والخُلاصة أن حديث ابن عباس حسن لشواهده ما عدا قوله: «فأقبل عليهم بوجهه» فإنها منكرة.

<sup>(</sup>٢) يشير المؤلف رحمه الله إلى الحديث الذي أخرجه أحمد في «المسند» (٦/ ٢٥٢) بسند صحيح على شرط الشيخين.

عن عائشة رضي الله عنها: أن النبي على كان يخرجُ إلى البقيع، فيدعو لهم، فسألَتْهُ عائشةُ عن ذلك؟ فقال: «إني أُمرتُ أن أدعو لهم».

قلت: ومعناه: عند مسلم (٢/ ٦٦٩ ـ ٦٧١ رقم ٩٧٤) وغيره من طريق أخرى مطوّلًا.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في «السنن الكبرى» (٥/ ٢٤٥) بسند صحيح. وأخرج بنحوه مالك في «الموطأ» (١٦٦/١) بسند صحيح.

#### [حكم الدعاء عند القبور والتوسل بأصحابها]

(أو قصد الدعاء والتوسلا بهم إلى الرحمٰن جلّ وعلا)

(فسيدعية محدثة ضلالة بعيدة عن هَذي ذي الرسالة)

وقال ﷺ: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو ردٌّ» (٢٠).

وقال ﷺ في رواية (٣٠): «من عمل عملاً ليس عليه أمرُنا فهو ردٍّ».

وقال على الله على المستنى وسنة الخلفاء الراشدين من بعدي، تمسكوا بها وعضُوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثاتِ الأمورِ، فإن كلَّ بدعةٍ ضلالة الله وغير ذلك.

فإن من قال: اللّهم إني أسألُك بجاه فلان، وهو ميتُ أو غائب، وإن كان يرى أنه لم يَدْعُ إلا الله ولم يعبُد سواه فهو قد عبدَ الله بغير ما شرع، وابتدع في الدين ما ليس منه، واعتدى في دعائه ودعاء الله بغير ما أمره أن يدعُوه به، فإن الله تعالى إنما أمرنا أن ندعوه بأسمائه الحسنى؛ كما قال تعالى: ﴿وَلِلّهِ ٱلْأَسَّاءُ لَلْمُسَنَى عَالَىٰ إنما أمرنا أن ندعوه بأسمائه الحسنى؛ كما قال تعالىٰ: ﴿وَلِلّهِ ٱلْأَسَّاءُ لَلْمُسَنَى فَادَعُوهُ بِمَا فَلَ عَالَىٰ الله عَلَيْ عن أن نُقسِم بشيء من المخلوقات مطلقاً، فكيف بالإقسام بها على الله عز وجل.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۲/۹۲ رقم ۸٦۷) من حديث جابر، وقد تقدم تخريجه في مقدمة المحقق.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري (۳/ ۳۰۱ رقم ۲۲۹۷)، ومسلم (۱۳٤۳/۳ رقم ۱۷۱۸/۱۷)، وأبو داود
 (۲/۵ رقم ۲۰۲۱)، وابن ماجه (۷/۱ رقم ۱٤) من حدیث عائشة.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٤/ ٣٥٥) تعليقاً بصيغة الجزم.
 ومسلم (٣/ ١٣٤٣ ـ ١٣٤٤ رقم ١٧١٨/١٨) من حديث عائشة.

<sup>(</sup>٤) وهو حديث صحيح تقدم تخريجه.

وأمّا حديثُ الأعمى الذي به يحتج المجوِّزون للتوسل بالمقبور فلا حجةً لهم فيه بحمد الله لو فهموا معناه ووضعوه موضعَه، ولكنهم أخطأوا في تأويله، ولم يوفقوا لفهم مدلولِه، فإن هذا الحديث بجميع ألفاظِه هو بمعزل عن مدعاهم، وهذه ألفاظُه من الكتب التي خرِّج فيها، قال الترمذيُّ (١) رحمه الله تعالىٰ: حدثنا

قلت: وأخرَجه أحمد في «المسند» (١٣٨/٤)، والحاكم (٣١٣/١)، وابن ماجه (١/ ٤٤١) رقم ١٣٨٥)، والطبراني في «المعجم الكبير» (١٧/٩ رقم ٨٣١١).

\* في هذا الحديث دليل على أن الأعمى توسل بدعاء النبي على لا بذاته، والأدلة على ذلك في الحديث نفسه كثيرة. وأهمها:

(أولا): أن الأعمى إنما جاء إلى النبي على ليدعو له، وذلك قوله: «ادع الله أن يعافيني»، فهو قد توسل إلى الله تعالى بدعائه على الأنه يعلم أن دعاءه الله أرجى للقبول عند الله بخلاف دعاء غيره، ولو كان قصد الأعمى التوسل بذات النبي الله أو جاهه أو حقه لما كان ثمة حاجة به إلى أن يأتي النبي على ويطلب منه الدعاء له، بل كان يقعد في بيته، ويدعو ربه بأن يقول مثلاً: «اللهم إني أسألك بجاه نبيك ومنزلته عندك أن تشفيني، وتجعلني بصيراً»، ولكنه لم يفعل، لماذا؟ لأنه عربي يفهم معنى التوسل في لغة العرب حق الفهم، ويعرف أنه ليس كلمة يقولها صاحب الحاجة، يذكر فيها اسم المتوسّل به، بل لا بد أن يشتمل على المجيء إلى من يعتقد فيه الصلاح والعلم بالكتاب والسنة، وطلب الدعاء منه له.

(ثالثاً): إصرار الأعمى على الدعاء، وهو قوله: «فادع»، فهذا يقتضي أن الرسول على دعا له، لأنه على خير من وفى بما وعد، وقد وعده بالدعاء له إن شاء كما سبق فقد شاء الدعاء وأصر عليه، فإذن لا بد أنه على دعا له، فثبت المراد، وقد وجه النبي على بدافع من رحمته، ويحرص منه على أن يستجيب الله تعالى دعاءه فيه، وجهه إلى النوع الثاني من التوسّل المشروع، وهو التوسل بالعمل الصالح، ليجمع له من أطرافه، فأمره أن يتوضأ ويصلي ركعتين ثم يدعو لنفسه وهذه الأعمال طاعة لله سبحانه وتعالى يقدمها بين يدي دعاء النبي على له، وهي تدخل في قوله تعالى: ﴿وابتغوا إليه الوسيلة﴾ [المائدة: ٣٥].

وهكذا فلم يكتف الرسول على بدعائه للأعمى الذي وعده به، بل شغله بأعمال فيها طاعة لله =

<sup>(</sup>۱) في «السنن» (٥/ ٥٦ رقم ٣٥٧٨) وقال الترمذي: هذا حديث حسنٌ صحيحٌ غريبٌ لإ نعرفه إلا من هذا الوجه، من حديث أبي جعفر وهو الخَطْمِيُّ، وعثمانُ بنُ حنيفِ هو أخو سهل بن حُنيفِ» اهـ.

محمودُ بنُ غيلانَ حدثنا عثمانُ بنُ عمرَ حدثنا شُعبةُ عن أبي جعفرِ عن عِمارةِ ابنِ خُزيمةَ بنِ ثابتٍ عن عثمانَ بنِ حُنيفِ أن رجلاً ضريرَ البصر أتى النبي على فقال: ادعُ الله أن يعافيني، قال: «إن شئتَ دعوتُ وإن شئتَ صبرتَ، فهو خيرٌ لك». قال: فادعُه، قال: فأمره أن يتوضأ فيُحسِنَ وضوءَه ويدعوَ بهذا الدعاءِ: «اللّهمَ إني أسألُك وأتوجهُ إليك بنبيّك محمدِ على الرحمة، إني توجهتُ بك إلى ربّي في حاجتي هذه لتُقضى لي، اللّهمَ فشفّعه فيّ».

هذا حديثٌ حسنٌ صحيحٌ غريبٌ لا نعرِفه إلا من هذا الوجه من حديث أبي جعفرٍ، وهو غيرُ الخطمي اهـ.

قلت: الظاهرُ بالاستقراء أن أبا جعفرٍ هذا هو الرازيُّ التيمي مولاهم مشهورٌ بكنيته، وهو من رجال الأربعةِ واسمُه عيسى بنُ أبي عيسى (١) عبدُ الله بنُ ماهانَ، وأصلُه من مَرْوَ كان يتجر إلى الري، روى عن عطاءٍ وعمرِو بن دينارٍ وقتادة، وعنه أبو عُوانة وشُعبة كما في هذا الحديث.

قال ابنُ معين: ثقة، وقال ابنُ المديني: ثقةٌ يخلِط عن المغيرة، وقال الفلّاسُ: سيّئ الحِفْظ، وقال أبو حاتم: ثقةٌ صدوقٌ صالحُ الحديث، وقال في

<sup>=</sup> سبحانه وتعالى وقربه إليه، ليكون الأمر مكتملاً من جميع نواحيه، وأقرب إلى القبول والرضا من الله سبحانه وتعالى، وعلى هذا فالحادثة كلها تدور حول الدعاء \_ كما هو ظاهر \_ وليس فيها ذكر شيء مما يزعم المخالف.

<sup>(</sup>رابعاً): أن في الدعاء الذي علمه رسول الله ﷺ إياه أن يقول: «اللّهم فشفعه فيّ، وهذا يستحيل حمله على التوسل بذاته ﷺ أو جاهه، أو حقه، إذ أن المعنى: اللّهم اقبل شفاعته ﷺ فيّ، أي اقبل دعاءه في أن ترد عليّ بصري، والشفاعة لغة: الدعاء، وهو المراد بالشفاعة الثابتة له ﷺ ولغيره من الأنبياء والصالحين يوم القيامة.

<sup>[</sup>أخرجه البخاري (٦/ ٣٧١ رقم ٣٣٤٠)، ومسلم (١/ ١٨٤ رقم ١٩٤/ ١٩٤) من حديث أبي هريرة].

<sup>(</sup>خامساً): أن هذا الحديث ذكره العلماء في معجزات النبي على ودعائه المستجاب، وما أظهر الله ببركة دعائه في الخوارق والإبراء من العاهات...

قلت: ومن رام التوسّع في حديث الضرير هذا فليرجع إلى ما كتبه المحدث الألباني في كتاب «التوسل أنواعه وأحكامه» (ص٦٩ ـ ٩٣) فقد أجاد وأفاد.

<sup>(</sup>۱) انظر: «الميزان» (٣/ ٣١٩ ـ ٣٢٠ رقم ٢٥٩٥).

«التقريب» (١): صدوقٌ سيّئ الحفظ خصوصاً عن المغيرة، من كبار السابعة، مات في حدود الستين ومائة.

والظاهرُ من عباراتهم أن تخليطُه عن المغيرة خاصةً، وهو ثبْتٌ فيمن سواه.

وبهذا يُجمع بين قولِ من يضعفه وقولِ من يوثقه، كيف ومن الموثقين له شيخا البخاري يحيى بن مَعينِ وعليُّ بنُ المديني وهما هما، والله أعلم.

ورواه النسائي (٢) عن عثمانَ بن حُنيفِ، ولفظهُ أن رجلاً أعمى قال: يا رسولَ الله ادعُ الله أن يكشفَ لي عن بصري. قال: فانطلقَ فتوضأ ثم صلّى ركعتين، ثم قال: «اللّهم إني أسألك وأتوجه إليك بنبيي محمد ﷺ نبي الرحمة، يا محمد أني أتوجه بك إلى ربي أن يكشِف عن بصري، اللّهم فشفّعه فيّ، قال: فرجع وقد كشف الله بصرَه.

وقال أحمدُ رحمه الله تعالىٰ في مسنده (٣): حدثنا رَوحٌ حدثنا شعبةُ عن عُميرِ بنِ يزيدَ الخَطْمِيِّ المديني قال: سمعتُ عِمارةَ بنَ خُزيمةَ بنِ ثابتٍ يحدّث عن عثمانَ بنِ حُنيفٍ أن رجلاً ضريراً أتى النبيَّ ﷺ فقال: يا نبيَّ الله ادعُ الله أن يعافيَني، فقال: «إن شئتَ أخرت ذلك فهو أفضلُ لآخرتك، وإن شئتَ دعوتُ لك»، قال: بل ادعُ الله لي، فأمره أن يتوضأ وأن يدعوَ بهذا الدعاء: «اللّهم إني أسألك وأتوجه إليك بنبيك محمدِ نبيِّ الرحمة، يا محمدُ إني أتوجه بك إلى ربي في حاجتي هذه فتقضى لي، اللّهم فشعني فيه وشفعه فيً».

قلت: عميرُ بنُ يزيدَ الخطميُّ هذا هو أبو جعفرِ الذي فرَّق التَّرمذيُّ بينه وبين أبي جعفر المذكورِ في روايته، وقد قلنا الظاهرُ أنه هو الرازيُّ التيميُّ، وكلاهما

قلت: وهذا لا يضرّ الحديث شيئاً، وقد قدمنا أنه (الخطمى) فقط.

<sup>(</sup>١) رقم الترجمة (٨٠١٩).

<sup>(</sup>٢) في «عمل اليوم والليلة» رقم (٦٦٠).

ي و المراكب المستدرك (١/ ٢٦٥) وقال: على شرط البخاري وأقره الذهبي.

وهو حديث صحيح تقدم تخريجه.

 <sup>(</sup>٣) (١٣٨/٤) بسند صحيح، وفي سنده (المديني) فقط.
 وعند الطبراني في «الكبير» رقم (٨٣١١) (الخطمي المدني) وقد تقدم.

شيخٌ لشعبةً، وكلاهما صَدوقٌ، فيحتمل أن كلاً منهما سمعه من عِمارة، وسمعه شيخٌ لشعبةٌ من كليهما وحدّث به مرةً عن هذا ومرةً عن هذا، فرواه عثمانُ بن عمرَ عن شعبةٌ عن أبي جعفر الرازيِّ التيمي، وسمعه روحٌ منه عن الخطمي فحدّث به كذلك، والله عز وجل أعلم.

والمقصود أن هذا الحديث إن جزمنا بصحته، فليس فيه لهم حجة ولا دليل على ما انتحلوه بأفكارهم الخاطئة، فإن هذا الأعمى إنما سأل من النبي على الدعاء له بكشف بصره، وهو حيَّ حاضرٌ قادرٌ على ما سأله منه وهو الدعاء، وهو يؤمّن على ذلك ويقول: اللهم شفّعه في، فسأل من النبي على الدعاء، وسأل قبول دعائه من الله عزّ وجلّ لعلمهم التام بالإيمان بالله عزّ وجلّ، وأنه لا يشفع أحدٌ عنده إلا بإذنه، وبهذا أمره النبي على أن يدعو الله تعالى، فاجتمع الدعاء من الجهتين.

وهكذا كان الصحابة والمنتقل المنتقل المنتقل المنتقل المنتقل الناصر وأن يستسقى لهم إذا أجدبوا(١)، وبتكثير الطعام(٢)، كما سأله منه عمر والمناف في غزوة تبوك (٣)، وقالت له أم أنس خُويدِمُك أنس ادع الله تعالى له (٤)، وأمثال ذلك في حياته الدنيا ما لا يحصى، وكذلك في موقف القيامة يسأل الخلائق من أولي العزم أن يشفعوا لهم إلى ربهم في فصل القضاء واحداً بعد واحد، حتى تنتهي إليه والله ويشب ويسجد تحت العرش ويحمد الله تعالى ويُثني عليه إلى أن يقول له: «ارفع رأسك وقل يُسمَع وسَلْ تُعْطَ واشفع تشفع»، وذلك إذا أذِنَ الله عز وجل له في الشفاعة التي وعده إياها كما سيأتي تقريرُه (٥).

وقد قال ﷺ لعُمرَ وهو ذاهبٌ للعُمرة: «لا تنسَنا من دعائك»(٦).

<sup>(</sup>۱) أخرج البخاري (۲/ ٥٠٨ رقم ١٠١٥)، ومسلم (۲/ ٦١٢ رقم ٨٩٧) عن أنس.

<sup>(</sup>٢) أخرَجه البخاري (٥/ ١٢٨ رقم ٢٤٨٤) و(٦/ ١٢٩ رقم ٢٩٨٢)، ومسلم (٣/ ١٣٥٤ رقم ٢٠٨٢) من حديث سلمة بن الأكوع.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (١/٥٥ ـ ٥٦ رقم ٤٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم (١/ ٤٥٧ ـ ٤٥٨ رقم ٦٦٠).

<sup>(</sup>٥) في الشفاعة، وهو حديث متفق عليه، أخرجه البخاري رقم (٣٣٤٠ و٣٣٦١ و٤٧١٢)، ومسلم (١/١٨٤ ـ ١٨٦ رقم ١٩٤).

<sup>(</sup>٦) أخرجه أبو داود (١٦٩/٢ رقم ١٤٩٨)، والترمذي (٥٩٥٥ رقم ٣٥٦٢)، وابن ماجه (٢/ ٩٦٦ رقم ٢٨٩٤)، والبيهقي (٢٥١/٥).

وكذلك استسقى عمرُ ولله بالعباس والصحابة متوافرون كما في صحيح البخاري (۱): «اللّهم إنا كنّا إذا أجدَبْنا نتوسّل إليك بنبينا فتسقينا، وإنا نتوسّل إليك بعمّ نبيّنا فاسقِنا». وكان من دعاء العباسِ يومئذ: «اللّهم إنه لا ينزِل بلاءٌ إلاّ بذنب ولا يُكشف إلاّ بتوبة، وقد توجّه بي القومُ إليك لمكاني من نبيّك، وهذه أيدينا إليك بالنوب ونواصينا إليك بالتوبة، فاسقِنا الغيثَ» ذكره الزبيرُ بنُ بكار، وكان ذلك الجدبُ عامَ الرمادة.

كذلك كان معاوية لما استسقى بيزيد بن الأسود الجُرَشيّ (٢)، فقال: «اللّهم إنا نستشفع ـ أو نتوسل ـ إليك بخيارنا، يا يزيدُ ارفع يديك، فرفع يديه ودعا الناس حتى سُقوا»، فكان أفضلُ القرونِ يسألون الله عزّ وجلّ، ويلتمسون الصالحين منهم الحاضرين عندهم أن يسألوا الله عزّ وجلّ لهم ولهم، وتوسّلُهم إنما كان بدعائهم لا بذواتهم، وهذا جائزٌ في كل زمانِ ومكانٍ أن تسأل من عبد صالح حاضرِ عندك أن يدعو لك وتؤمّن أنت على دعائه أو تسأل من مسافر الدعاء بظهر الغيب، ونحو ذلك، كما ثبت عن النبي على ودرج عليه السلفُ الصالحُ رحمهم الله تعالىٰ.

<sup>=</sup> قال الترمذي: حديث حسن صحيح.

قلت: في سنده عاصم بن عبيد الله بن عاصم بن عمر بن الخطاب، وهو ضعيف. وخلاصة القول أن الحديث ضعيف.

<sup>(</sup>۱) (۲/ ٤٩٤ رقم ۱۰۱۰) من حديث أنس.

<sup>(</sup>۲) أخرجه الفسوي في «المعرفة والتاريخ» (۲/  $\pi$ ۸۰ -  $\pi$ ۸۱)، وابن سعد في «الطبقات» (۷/  $\pi$ ۸۱).

والحافظ ابن عساكر في «تاريخه» (١/١٥١/١٨) بسند صحيح قاله الألباني في «التوسل» (ص٤٢) وعزاه الحافظ العسقلاني في «الإصابة» (٣/ ١٣٤) لأبي زرعة الدمشقي ويعقوب بن سفيان في «تاريخهما» بسند صحيح عن سليم بن عامر.

فهذا معاوية رضي الله عنه لا يتوسل بالنبي على الله الله الله الرجل الرجل السلح: يزيد بن الأسود رحمه الله تعالى، فيطلب منه أن يدعو الله تعالى، ليسقيهم ويغيثهم، ويستجيب الله تبارك وتعالى طلبه.

وحدث مثل هذا في ولاية الضحاك بن قيس كما أخرجها ابن عساكر في «تاريخه» أيضاً بسند صحيح.

<sup>[«</sup>التوسل أنواعه وأحكامه» (ص٤٢ ـ ٤٣) للألباني].

ولو كان ذلك عندهم جائزاً أعني التوسل بالذوات لم يحتج الأعمى أن يأتي إلى النبي على ويطلُبَ منه الدعاء، بل كان يتوسلُ به في محله أينما كان؛ إذ لا فائدة زائدة في مجيئه إليه على هذا المعنى، وكذلك عمرُ والصحابة معه لم يكونوا ليعدِلوا عن ذاته على إلى ذات العباسِ لو كان التوسلُ بالذوات لا بالدعاء، وكذا معاوية وأصحابه لم يكونوا ليعدلوا عن ذاته الله إلى يزيد بنِ الأسود، ولم يطلبوا منه وأصحابه لم يكونوا ليعدلوا عن ذاته الله إلى يزيد بنِ الأسود، ولم يطلبوا منه الدعاء، ولم النبي عمر إذا وجد أويساً أن يطلبَ منه الاستغفار (۱۱)، بل كان يكفيه أن يقول: اللهم بحق أويس القرني، ولم يُعرفُ هذا عن أحد من الصحابة ولا التابعين لهم بإحسان أنه فعل ذلك التوسلُ بالنبي الله ولا بغيره من الأنبياء، ولا بأحد من أفاضلهم الأولياء بعد موتِه، ولو كانوا بالذوات يتوسلون في حال حياتِهم لم يكن فرق بين ذلك وبين مماتِهم، وهذا في التوسل بأهل القبورِ عامٌ عند القبورِ وغيرِه، وأما عبادة الله عند القبورِ كالصلاة عندها والعكوفِ عليها فهو أشدُ وأغلظُ، لأنه ذريعة مفضية إلى عبادة المقبورِ نفسِه، كما قدمنا عن قوم نوحٍ من استدراج الشيطانِ لهم.

وكذلك فعلَ بغالب هذه الأمةِ والعياذُ بالله، ولذلك نهى النبيُّ عَلَيْقُ أَن يُصلى على القبور أو إليها، وغلّظ في ذلك ودعا على فاعله باللعنة وشدةِ الغضب كما سيأتي في الفصل الآتي قريباً إن شاء الله تعالىٰ.

### [الكلام على الزيارة الشركية]

(وإن دعا المقبورَ نفسه فقد (لن يقبل اللّه تعالى منه (إذ كُل ذنب موشكُ الغفرانِ

أشرك بالله العظيم وجحذ) صِرْفاً ولا عدلاً فيعفو عنه) إلا اتخاذ النبد للرحمين)

(وإن دعا) الزائر (المقبورَ نفسه) من دون الله عزّ وجلّ وسأل منه ما لا يقدر عليه إلاّ الله عزّ وجلّ من جلب خير أو دفع ضرّ أو شفاء مريض أو ردِّ غائبٍ أو نحو ذلك من قضاء الحوائج، (فقد أشرك) في فعله ذلك (بالله العظيم) المتعالي عن الأضداد والأنداد والكفؤ والوليّ والشفيع بدون إذنِه (وجحد) حقّ الله عزّ وجلّ على عباده وهو إفرادُه بالتوحيد، وعبادتُه وحده لا شريكَ له ونَفْيُ ضدّ ذلك عنه،

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحه (١٩٦٨/٤ رقم ٢٥٤٢).

قَـالَ الله تـعـالـــىٰ: ﴿وَمَن يَدْعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَـٰهَا ءَاخَرَ لَا بُرْهَنَ لَهُ بِهِـ فَإِنَّمَا حِسَابُهُ عِندَ رَبِّهِ اللَّهِ عَالَىٰ اللَّهِ بَعَ اللَّهُ عِندَ رَبِّهِ اللَّهِ مَا إِنْكَ اللَّهُ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَضُرُّكُ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذَا مِّنَ ٱلظَّالِمِينَ ۚ إِنَّ وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللَّهُ بِضُرِّ فَلاَ يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكُ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذَا مِّنَ ٱلظَّالِمِينَ إِنَّ وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللَّهُ بِضُرِّ فَلا كَانِهُ إِنْكُ إِذَا مِنْ رَاذً لِفَضْلِهِ ۚ ﴾ [يونس: ١٠٦ ـ ١٠٧].

وقىال تىعىالىن: ﴿ وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرٍ ۞ إِن تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُواْ دُعَآءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُواْ مَا اَسْتَجَابُواْ لَكُوَّ وَيَوْمَ الْقِينَمَةِ يَكْفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ وَلَا يُنَيْثُكَ مِثْلُ خَبِيرٍ ۞﴾ [فاطر].

وقال تعالىٰ: ﴿ أُولَٰتِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَىٰ رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ أَيَّهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُۥ وَيَخَافُونَ عَذَابَةً﴾ [الإسراء: ٥٧]، الآيات وغيرُها ما لا يحصى.

يخبر الله تعالى أن من دعا مع الله إلها آخر ولو لحظة فقد كفر، وإن مات على ذلك فلا فلا فلاح له أبداً، ولو فعل ذلك نبيه لكان من الظالمين، وأنه لا كاشف للضرّ غيرُه ولا جالب للخير سواه، وأنه لا أضلُّ ممن يدعو مَن دونه سواه، وأن من عُبِد من دون الله يكون عدواً لعابده يوم القيامة وكافراً بعبادته إياه مِن دون الله تعالى، وأنهم كلّهم عبادٌ مثلُ عابديهم، مخلوقون مربوبون مملوكون تحت تصرف الله وقهره لا يستجيبون لمن دعاهم ولا يقدرون على خلق ذبابٍ فما فوقه ولو اجتمعوا بأسرهم على ذلك، ولا يقدرون على استنقاذ ما استلبه الذباب، فكيف يقدرون على قضاء شيء من حوائج عابديهم؟

بل قد أخبرنا عزّ وجلّ أنهم لا يسمعون دعاء من دعاهم، ولو سَمِعوا دعاءًه ما استجابوا له، وأخبرنا أن مَن عبدوهم من الصالحين كالملائكة وعيسى وعُزير وغيرهم أنهم لا يملِكون كشف ضرِّ من دعاهم، ولا تحويلُه من حال إلى حال، بل هم يبتغون الوسيلة إلى ربِّهم والقرب ويرجون رحمتَه ويخافون عذابَه، فينبغي للعباد الاقتداء بهم في ذلك الابتغاء والرجاء والخوفِ من الله عزّ وجل، لا دعاؤُهم دونه، تعالىٰ الله عمّا يشركون.

(لن يقبلَ الله تعالىٰ منه) أي من ذلك الداعي مع الله غيرَه، المتخذِ من دونه أولياء، (صِرفاً) أي نافلة (ولا عَدْلاً) أي ولا فريضة (فيعفو عنه) في ذلك، لأن الكافرَ عمله كلا شيء، قال الله تعالىٰ: ﴿فَلَا نُقِيمُ لَمُمْ يَوْمَ الْقِينَمةِ وَزَيّا الكهف: الكافرَ عمله كلا شيء، قال الله تعالىٰ: ﴿فَلا نُقِيمُ لَمُمْ يَوْمَ الْقِينَمةِ وَزَيّا الكهف: ١٠٥]، وقال تعالىٰ: ﴿وَقَدِمْنَا إِلَى مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَهُ هَبَاءً مَنثُورًا الفرقان: ٢٦]، وقال تعالىٰ: ﴿مَثُلُ الدِّينَ كَفَرُواْ بِرَتِهِمْ أَعْمَلُهُمْ كَرَمَادٍ الشَتَدَتْ بِهِ الرّبِيمُ فِي عَلِيفٍ لَا يَقْدِرُونَ مِمّا كَسَبُواْ عَلَى شَيْءً ﴾ [إبراهيم: ١٥].

وقال تعالىٰ: ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوٓا أَعْمَالُهُمْ كَسَرَابِ بِقِيعَةِ يَعْسَبُهُ ٱلظَّمْعَانُ مَآءً حَتَّىَ إِذَا جَاءَهُ لَرْ يَجِدْهُ شَيْئًا﴾ [النور: ٣٩] الآيات.

وقال تعالىٰ لصفوة خلقِه وهم الرسلُ عليهم الصلاة والسلام: ﴿ ذَلِكَ هُدَى اللَّهِ يَهْدِهُ مَن يَشَاهُ مِنْ عِبَادِهِ ۚ وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَحَبِطَ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَشْمَلُونَ ﴾ [الأنعام: ٨٨].

وقال لسيَّدهم وخاتمِهم وأكرمِهم على ربّه تعالىٰ: ﴿ وَلَقَدْ أُوحِىَ إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَهِنْ أَشْرَكُتَ لَيَحْبَطَنَ عَمُكَ وَلَتَكُونَنَ مِنَ الْمُنْسِرِينَ ﴿ بَلِ ٱللَّهَ فَأَعْبُدُ وَكُن مِنَ ٱلشَّكِرِينَ ﴾ [الزمر].

(إذ) حرفُ تعليل (كلَّ ذنب) لقيَ العبدُ ربَّه به (موشكُ الغفران) أي يُرجى ويُؤمَّل أن يُغفَر ويُعفى عنه (إلاَّ اتخاذَ الندُّ للرحمٰن) فإن ذلك لا يُغفر ولا يَخرُج صاحبُه من النار ولا يجد ريحَ الجنّة، قال الله تعالىٰ: ﴿إِنَّ اللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَرِكَ بِهِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَرِكُ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَرِكَ بِاللّهِ فَقَدِ أَفْتَرَى إِنَّمُ عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٤٨]، وقال تعالىٰ: ﴿وَمَن يُشْرِكَ بِاللّهِ فَقَد حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ فَقَد ضَلَّ صَلَالًا بَعِيدًا ﴾ [النساء: ١١٦]، وقال تعالى: ﴿إِنَّهُم مَن يُشْرِكَ بِاللّهِ فَقَد حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَنَهُ النَّارُ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ أَنصَكَارِ ﴾ [المائدة: ٢٧]، وقال تعالىٰ: ﴿وَمَن يُشْرِكُ إِللّهِ فَكَانُ سَجِيقٍ ﴾ [الحج: ٣١].

وقد قدّمنا في ذلك من الآيات والأحاديثِ ما فيه كفايةٌ في الدلالة على ما وراءه، ولله الحمد والمنة.

[ال] فَصْل: [السابع] في بيان ما وقعَ فيه العامَّةُ اليوم مما يفعلونه عند القبور وما يرتكبونه من الشّرك الصّريحِ والغُلوِّ المُفْرِطِ في الأموات



هذا الفصلُ هو المقصودُ بالذات من ذكر ما قبله من تقسيم الزيارةِ إلى ثلاثة أقسام، وهي تمهيدٌ له، فإنما المقصودُ من ذكر ضلالِ الأممِ الأولى هو تحذيرُ الأحياءِ الموجودين لئلا يقعوا فيما وقعوا فيه، وزَجْرُ من وقع منهم عمّا وقع فيه الأحياءِ الموجودين لئلا يقعوا فيما وقعوا أن الله سبحانه وتعالىٰ ما قصّ علينا من أخبارِ الأممِ الأولى إلا ليتعظ بهم، ونعتبرَ بمصارعهم ولنعلمَ أسبابَ هلاكِهم فتقيّه ونعلمَ سُبُلُ النجاةِ التي سلكها رسلُ الله وأولياؤُه ففازوا بخيري الدنيا والآخرةِ، فنسلُكها ونقفُو أثرَهم، ولهذا قال تعالىٰ: ﴿أَوْلَمْ يَهْدِ لِلَّذِينَ يَرِثُونَ ٱلأَرْضَ مِنْ بَعْدِ وقال تعالىٰ: ﴿أَوْلَمْ يَنُ فُلُوبِهِمْ ﴾ [الأعراف: ١٠٠] الآيت، وقال تعالىٰ: ﴿وَسَكَسُتُمْ فِي مَسْكِنِ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ وَبَدَ اللهِ مَكْرُهُمْ ﴾ [إبراهيم: وقال تعالىٰ: ﴿ وَسَكَسُتُمْ فِي مَسْكِنِ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ وَبَدَ اللهِ مَكُرُهُمْ ﴾ [إبراهيم: وقال تعالىٰ: ﴿ وَسَكَسُتُمْ فِي مَسْكِنِ اللَّذِينَ عَلَمُ أَلْمُشَالُ فَي وَقَدْ مَكُرُوا مَحْرَهُمْ وَعِندَ اللهِ مَكْرُهُمْ ﴾ [إبراهيم: وقال تعالىٰ: ﴿ وَاللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَلَاكَ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَقَدْ مَكُرُوا مَحْرَهُمْ وَعِندَ اللَّهِ مَنَ الْقُدُونِ يَمْشُونَ فِي مَسْكِيهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاكُمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ

وقال تعالى بعد أن قص علينا ما قصً في سورة هودٍ: ﴿ ذَالِكَ مِنْ أَنْبَآءٍ ٱلْقُرَىٰ نَقُصُّهُم عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآءٍ أَلْقُرَىٰ نَقَصُّهُم عَلَيْكَ مِنْهَا أَنْسَهُمْمُ وَكَلِينَ طَلَقُوا أَنْسَهُمْمُ فَمَا أَغْنَتَ عَنْهُمْ ءَالِهَهُمُ اللَّهُ وَعَلَيْكُ مِنْ اللَّهُمُ أَنْهُ مَنْ اللَّهُمُ مَنْ اللَّهُمُ مَنْ اللَّهُمُ عَنْهُ تَنْفِيدٍ ﴿ وَكَذَلِكَ أَغَدُ رَبِّكَ إِذَا أَخَذَ اللَّهُمُ وَمِى طَلَيْهُ إِنَّ أَخَذُهُ اللَّهُ اللَّ

وقد قال رسولُ الله ﷺ: «لا تدخلوا مساكنَ الذين ظلموا أنفسَهم إلاّ أن تكونوا باكين أن يُصيبَكم مثلُ ما أصابهم»، وهو في الصحيح (١)، فإذا كان هذا الخطرُ على من دخل ديارَهم فما ظنُّك بمن عَمِل مثل عملِهم وزيادةً، فإنّا لله وإنّا إليه راجعون.

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲/ ۳۷۸ ـ ۳۷۹ رقم ۳۳۸۰)، ومسلم (٤/ ۲۲۸٦ رقم ۲۹۸۰) من حديث عبد الله بن عمر.

[حكم من أوقد سراجاً على القبر أو بني على الضريح مسجداً]

(ومن على القبر سِراجاً أوقدا أو ابتنى على الضريج مسجدا)

(فانسه مسجدة جسهاراً لسنن السهود والنصاري)

(ومن على القبر) متعلق بأوقد (سراجاً) مفعول (أوقد) بألف الإطلاق، والمعنى ومن أوقد سراجاً على القبر (أو ابتنى) بمعنى بنا وزيدت التاء فيه لمعنى الاتخاذ، (على الضريح) أي على القبر، واشتقاقه من الضّرْح الذي هو الشَّقُ (مسجداً) أو اتخذ القبرَ نفسَه مسجداً ولو لم يَبْنِ عليه (فإنه) أي فاعلُ ذلك (مجددٌ) بفعله ذلك (جهارا) أي تجديداً واضحاً مجاهِراً به الله ورسولَه وأولياء (لسنن) أي لطرائق (اليهود والنصارى) في اتخاذهم قبورَ أنبيائِهم مساجدَ ويعكفون عليها، وأعياداً لهم ينتابونها، ويترددون إليها، كيف وقد قال الرسول على للذين طلبوا منه ذاتَ أنواطِ: "الله أكبر، إنها السَّننُ، قلتم والذي نفسي بيده كما قالت بنو إسرائيلَ لموسى: ﴿اَجْعَل لَنا إِلْهَا كُما لَمُمْ عَالِهُمٌ قَالَ إِنّكُمْ قَوْمٌ تَجَهُلُونَ [الأعراف: ١٣٨]، لتَبْعُنَ سَننَ من كان قبلكم»(١).

وقال على: «لتتبعُن سَننَ من كان قبلكم شِبراً بشبر وذراعاً بذراع حتى لو سلكوا جُحرَ ضَبٌ لسلكتموه، قلنا: يا رسولَ الله اليهودُ والنصارى؟ قال: فمن؟»، أخرجاه (٢) من حديث أبي سعيد عليه ، وقد وقع الأمرُ والله كما أخبر عليه به، فالله المستعان.

# [النهى عن رفع القبور والزيادة عليها]

(كم حذَّر المختارُ عن ذا ولعن فاعلَه كما روى أهلُ السُّننَ) (بل قد نهى عن ارتفاع القبرِ وأنْ يُـزادَ فـيـه فـوق الـشـبـرِ) (وكلُّ قبرٍ مـشـرفِ فـقـد أمـز بأن يُسـوَى هكذا صح الخبرَ)

(كم) خبريةً للتكثير (حذَّر المختارُ) نبيُّنا محمدٌ عِي (عن ذا) الفعل من اتخاذ

<sup>(</sup>١) وهو حديث صحيح تقدم تخريجه قريباً من حديث أبي واقد الليثي.

<sup>(</sup>٢) البخاري (١٣/ ٣٠٠ رقم ٧٣٢٠)، ومسلم (٤/ ٢٠٥٤ رقم ٢٦٦٩).

القبورِ مساجدَ وأعياداً والبناءِ عليها وإيقادِ السُّرُج عليها، كما في الصحيح (١) عن عائشة عائشة على أن أمَّ سلمة ذكرت لرسولِ الله على كنيسة رأتها بأرض الحبشةِ يقال لها مارية، فذكرت له ما رأت فيها من الصُّور، فقال رسولُ الله على: «أولئك قوم إذا مات فيهم العبدُ الصالحُ - أو الرجل الصالح - بنوا على قبره مسجداً وصوروا فيه تلك الصورَ، أولئك شرارُ الخلقِ عند الله».

وفيه (۲) عنها هي وعبدُ الله بنُ عباس ﴿ قَالَ: لما نزل برسولِ الله ﷺ طَفِق يطرح خميصةً له على وجهه، فإذا اغتمّ بها كشفها عن وجهه فقال وهو كذلك: «لعنةُ الله على اليهود والنصارى، اتخذوا قبورَ أنبيائهم مساجدً» يحذّر ما صنعوا (۳).

وفيه (٤) عن أبي هريرة عليه أن رسولَ الله عليه قال: «قاتل الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد».

وعن أبي مَرْثدِ الغَنويِّ ﷺ: قال: قال رسولُ الله ﷺ: «لا تصلوا إلى القبور ولا تجلِسوا عليها»، رواه الجماعةُ إلاّ البخاريِّ وابنَ ماجه (٥٠).

<sup>(</sup>١) البخاري (١/ ٢٣٥ ـ ٢٤ ورقم ٤٢٧)، ومسلم (١/ ٣٧٥ ـ ٣٧٦ وقم ٥٢٨).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٨/١٤٠ رقم ٤٤٤٣، ٤٤٤٤)، ومسلم (١/٣٧٧ رقم ٥٣١).

<sup>(</sup>٣) قال الحافظ في «الفتح» (١/ ٥٣٢ .. ٥٣٣)، قوله: «يُحَذِّر ما صنعوا».

الجملة أخرى مستأنفة من كلام الراوي، كأنه سئل عن حكمة ذكر ذلك في ذلك الوقت فأجيب بذلك. وقد استشكل ذكر النصارى فيه لأن اليهود لهم أنبياء بخلاف النصارى فليس بين عيسى وبين نبينا على غيره وليس له قبر، والجواب: أنه كان فيهم أنبياء أيضاً لكنهم غير مرسلين كالحواريين ومريم في قول، أو الجمع في قوله "أنبيائهم" بإزاء المجموع من اليهود والنصارى، والمراد الأنبياء وكبار أتباعهم فاكتفى بذكر الأنبياء، ويؤيده قوله في رواية مسلم \_ (٥/١٣ \_ نووي) \_ من طريق جندب: "كانوا يتخذون قبور أنبيائهم وصالحيهم مساحد".

ولهذا أفرد النصارى في الحديث الذي قبله قال: "إذا مات فيهم الرجل الصالح"، ولما أفرد اليهود في الحديث الذي بعده قال: "قبور أنبيائهم" أو المراد بالاتخاذ أعمّ من أن يكون ابتداعاً أو اتباعاً، فاليهود ابتدعت والنصارى اتبعت، ولا ريب أن النصارى تعظم قبور كثير من الأنبياء الذين تعظمهم اليهود" اهد.

<sup>(</sup>٤) البخاري (١/ ٥٣٢ رقم ٤٣٧)، ومسلم (١/ ٣٧٦ رقم ٥٣٠).

<sup>(</sup>ه) أخرجه مسلم (٢/ ١٨/٢ رقم ٩٧٢)، وأبو داود (٣/ ٥٥٤ رقم ٣٢٢٩)، والترمذي (٣/ ١٠٥٧ رقم ١٧١٤٩)، وأحمد رقم (١٧١٤ - الزين)، وأحمد رقم (١٧١٤ - الزين)، وصححه الحاكم (٣/ ٢٢).

وعن ابن عمرَ ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: «اجعلوا من صلاتكم في بيوتكم ولا تتخذوها قبوراً»، رواه الجماعةُ إلاّ ابنَ ماجه(١).

وعن جُندُب بنِ عبد الله البجَليِّ وَ اللهِ عَلَيْهِ قال: سمعتُ رسولَ الله عَلَيْ قبل أن يموتَ بخمس، وهو يقول: «إن من كان قبلكم كانوا يتخذون قبورَ أنبيائِهم وصالحيهم مساجد، ألا فلا تتخذوا القبورَ مساجد، إني أنهاكم عن ذلك»، رواه مسلم (٢٠).

وعن جابر في قال: نهى النبي على أن يُجصّص القبرُ، وأن يُقعدَ عليه، وأن يُبنى عليه، رواه أحمدُ (٣) ومسلم (٤) والثلاثة (٥) وصححه التّرمذي ولفظه: نهى أن تُجصّص القبورُ وأن يُكتبَ عليها وأن يبنى عليها وأن تُوطاً، وفي لفظ النسائي: نهى أن يُبنى على القبر أو يزادَ عليه أو يجصصَ أو يُكتبَ عليه، وعن ابن عباس في قال: لعن رسولُ الله على زائراتِ القبورِ والمتّخذين عليها المساجدَ والسُّرُجَ، رواه أهلُ السنن (٢).

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱/ ۲۸ - ۲۹ رقم ٤٣٢)، ومسلم (۱/ ۳۸ رقم ۷۷۷)، وأبو داود (۲/ ۱۹۵ رقم ۱۹۷)، والنسائي (۳/ ۱۹۷ رقم ۱۵۹)، والنسائي (۳/ ۱۹۷ رقم ۱۹۹۸)، وأحمد رقم (۲۰۵۳ ـ شاکر).

<sup>(</sup>٢) في صحيحه (١/ ٣٧٧ ـ ٣٧٨ رقم ٥٣٢).

<sup>(</sup>٣) في «المسند» (٣/ ٣٣٩).

<sup>(</sup>٤) في صحيحه (٢/ ٦٦٧ رقم (٩٧).

<sup>(</sup>٥) أبو داود (٣/ ٥٥٢ رقم ٣٢٢٥)، والترمذي (٣/ ٣٦٨ رقم ١٠٥٢)، والنسائي (٤/ ٨٦ رقم ٢٠٢٧). رقم ٢٠٢٧).

قال الترمذي: حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>٦) أبو داود (٣/٥٥٨ رقم ٣٢٣٦)، والترمذي (٢/١٣٦ رقم ٣٢٠)، وقال: حديث حسن، والنسائي (٤/٤٤ رقم ٢٠٤٣).

وهو حديث حسن بشواهده ما عدا لفظ: «السرج»، انظر: الإرواء (٣/٢١٣)، والضعيفة رقم (٢٢٥).

 <sup>(</sup>۷) في «السنن» (۳/ ۳۷۱ رقم ۱۰۵٦) وقال: حديث حسن صحيح.
 قلت: وأخرجه ابن ماجه (۱/ ۲۰۰۸ رقم ۱۵۷۲)، وأحمد (۲/ ۳۳۷).

ورجال إسناده ثقات رجال الشيخين غير عمر بن أبي سلمة بن عبد الرحمٰن بن عوف قال=

ولابن ماجهٔ(۱) مثلُه من حديث حسانَ ﴿ عَلَيْهُهُ.

ولأحمد (٢) بسند جيدٍ عن ابن مسعود فلي مرفوعاً: «إن من شرار الناسِ مَن تدركهم الساعة وهم أحياء، والذين يتخذون القبور مساجد»، رواه أبو حاتم (٣) وابن حبانَ في صحيحه (٤).

وعن أبي هريرة ﷺ قال: قال رسولُ الله ﷺ: «لا تجعلوا بيوتكم قبوراً، ولا تجعلوا قبري عيداً، وصلُوا عليَّ فإن صلاتكم تبلُغني حيث كنتم»، رواه أبو داودَ بإسناد حسنِ ورواتُه ثقاتٌ (٥٠).

(۱) في «السنن» (۱/۲۰۰ رقم ۱۹۷۶).

قلت: وأخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٣/ ٣٤٥)، والحاكم (١/ ٣٧٤)، وأحمد (٣/ ٤٤٢)، وسكت عليه الحاكم والذهبي.

وقال البوصيري في «مصباح الزجاجة» (١/٥١٦ رقم ١٥٧٤/٥٦): «هذا إسناد صحيح رجاله ثقات».

قلت: فيه «عبد الرحمٰن بن بهمان» قال الحافظ في «التقريب» رقم (٣٨١٧): مقبول. وخلاصة القول أن الحديث حسن لغيره، والله أعلم.

(٢) في «المسند» (١/ ٢٠٥، ٣٥٥، ٤٥٤)،

قلّت: وأخرجه الطبراني في الكبير رقم (١٠٤١٣)، والبزار رقم (٣٤٢٠، ٣٤٢١ ـ كشف)، وابن خزيمة في صحيحه رقم (٧٨٩)، وأبو نعيم في «أخبار أصبهان» (١٤٢/١) من طرق. وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٢/٧١) وقال: «رواه الطبراني في الكبير، وإسناده حسن». وأورده أيضاً في «المجمع» (٨/١٣) وقال: «رواه البزار بإسنادين في أحدهما عاصم بن بهدلة وهو ثقة وفيه ضعف، وبقية رجاله رجال الصحيح» اهـ.

وخلاصة القول أن الحديث حسن.

(٣) عزاه إليه ابن تيمية في «اقتضاء الصراط المستقيم» (٢/ ٢٧٤).

(٤) (رقم ٣٤٠ ـ موارد)، وهو حديث حسن.

(٥) في «السنن» (٢/ ٣٤٥ رقم ٢٠٤٢).

قال ابن تيمية في «اقتضاء الصراط المستقيم» (٢/ ٦٥٩ ـ ٦٦٠) عقب هذا الحديث: «هذا إسناد حسن، فإن رواته كلهم ثقات مشاهير، لكن عبد الله بن نافع الصائغ الفقيه المدني صاحب مالك فيه لين لا يقدح في حديثه. قال يحيى بن معين: هو ثقة. وحسبك بابن معين موثقاً. وقال أبو زرعة: لا بأس به. وقال أبو حاتم الرازي: ليس بالحافظ، وهو لين تعرف حفظه وتنكر. فإن هذه العبارات منهم تنزل حديثه من مرتبة الصحيح إلى مرتبة =

في «التقريب» رقم (٤٩١٠): «صدوق يخطئ».
 وخلاصة القول أن الحديث حسن بشواهده، والله أعلم.

وعن عليً بنِ الحسينِ الله أنه رأى رجلاً يجيء إلى فُرجة عند قبرِ النبي الله في فيدخل فيدعو فيها، فقال: ألا أحدثكم حديثاً سمعتُه من أبي عن جدّي عن رسول الله على قال: «لا تتخذوا قبري عيداً، ولا بيوتكم قبوراً، فإن تسليمكم يبلُغني أينما كنتم»، رواه في المختارة (١٠).

وقال سعيدُ بنُ منصورِ في سننه(٢): حدثنا عبدُ العزيز بنُ محمدٍ أخبرني

وخلاصة القول أن الحديث صحيح بشواهده.

(۱) عزاه إليه ابن تيمية في «اقتضاء الصراط المستقيم» (١/ ٣٠١ ـ ٣٠٢).

وأشار الحافظ ابن حجر في «لسان الميزان» (١٠٦/٦ ـ ١٠٧) إلى هذا الحديث عند ترجمة «جعفر بن إبراهيم» وخرَّجه من أكثر من طريق.

وللحديث شاهد جيد يأتي تخريجه في التعليقة التالية مباشرة. كما أورده السيوطي في «الجامع الصغير» رقم (٥٠١٦) وعزاه للضياء ورمز لصحته، بلفظ: «صلوا في بيوتكم، ولا تتخذوها قبوراً، ولا تتخذوا بيتي عيداً، وصلوا عليً وسلموا، فإنَّ صلاتكم تبلغني حيثما كنتم».

كما أخرجه «الجهضمي» في «فضل الصلاة على النبي ﷺ» رقم (٢٠) بإسناد آخر، بلفظ: «لا تجعلوا قبري عيداً، ولا تجعلوا بيوتكم قبوراً، وصلوا عليَّ وسلموا حيثما كنتم، فسيبلغني سلامكم وصلاتكم».

وخلاصة القول أن الحديث صحيح بمجموع طرقه وشواهده.

(۲) عزاه إليه ابن تيمية في «اقتضاء الصراط المستقيم» (۱/ ٣٠٣ ـ ٣٠٣).

قلت: وأخرجه «الجهضمي» في «فضل الصلاة على النبي هي الله وقم (٣٠) مرسلاً. وأخرجه البزار في «مسنده» (٢٠/١٤٨ ـ ١٤٨ رقم ٥٠٩) عن علي بن أبي طالب قال: قال رسول الله هي «لا تجعلوا قبري عيداً، ولا بيوتكم قبوراً، وصلوا علي وسلموا فإن صلاتكم تبلغني».

# قال البزار: «هذا الحديث لا نعلمه يروى عن علي إلا من هذا الوجه بهذا الإسناد. وقد روي بهذا الإسناد أحاديث صالحة فيها مناكير، فذكرنا هذا الحديث لأنه غير منكر: «لا تجعلوا قبري عيداً، ولا بيوتكم قبوراً»، قد روي عن النبي على من غير هذا الوجه» اهه. وخلاصة القول أن الحديث صحيح لشواهده.

الحسن، إذ لا خلاف في عدالته وفقهه، وأن الغالب عليه الضبط، لكن قد يغلط أحياناً، ثم هذا الحديث مما يعرف من حفظه، ليس مما ينكر، لأنه سنة مدنية، وهو محتاج إليها في فقهه، ومثل هذا يضبطه الفقيه. وللحديث شواهد من غير طريقة، فإن هذا الحديث روي من جهات أخرى فما بقي منكراً. وكل جملة من هذا الحديث رويت عن النبي بأسانيد معروفة» اهد.

سهيلُ بنُ أبي صالح قال: رآني الحسنُ بنِ الحسنِ بن عليً بنِ أبي طالبِ علله عند القبرِ فناداني وهو في بيت فاطمة على يتعشى فقال: هلم إلى العشاء، فقلت: لا أريده، فقال: ما لي رأيتُك عند القبر؟ فقلت: سلمتُ على النبي على، فقال: إذا دخلتَ المسجدَ فسلم، ثم قال: إن رسولَ الله على قال: «لا تتخذوا قبري عيداً، ولا تتخذوا بيوتكم مقابرَ، وصلوا علي فإن صلاتكم تبلُغني حيث كنتم، لعن الله اليهودَ والنصارى اتخذوا قبورَ أنبيائِهم مساجدَ» (ما أنتم ومن بالأندلس إلا سواءً)(١).

وروى مالكُ في الموطأ<sup>(۲)</sup> أن رسولَ الله ﷺ قال: «اللّهم لا تجعل قبري وثناً يُعبد، اشتد غضبُ الله على قوم اتخذوا قبورَ أنبيائِهم مساجد»، وفي الباب أحاديث غيرُ ما ذكرنا.

(وقد نهى) النبيُ على (عن ارتفاع القبر) بالبناء أو نحوه، كما تقدم من النهي عن تجصيصها والبناء عليها، وكما سيأتي من الأمر بتسويتها (وأن يزادَ فيه فوق الشبر) كما في السنن (٢) عن جابر عليه قال: نهى النبي على أن يُبنى على القبر أو يُرادَ عليه أو يُحصص.

(وكل قبر مشرف) يعني مرتفع (فقد أمر) النبي على (بأن يسوى) بالأرض أو بما عداه من القبور التي لم تُجاوز الشرع في ارتفاعها، (هكذا صحّ الخبر) وهو ما رواه مسلم (٤) عن تُمامة بنِ شفي قال: كنّا مع فَضالة بن عُبيد بأرض الروم

<sup>(</sup>١) هذا من كلام الحسن بن الحسن.

٢) في «الموطأ» (١/ ١٨٥ ـ ١٨٦ ـ تنوير الحوالك) مرسلاً.

قلت: وأخرجه ابن سعد في «الطبقات» (٢/ ٢٤٠ ـ ٢٤١) من طريق عطاء بن يسار مرسلاً سيده.

<sup>.</sup> وأخرجه عبد الرزاق في «المصنف» (٤٠٦/١ رقم ١٥٨٧) عن زيد بن أسلم موسلاً. وأخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٣/ ٣٤٥) عن زيد بن أسلم موسلاً بسند صحيح.

وأخرجه أحمد موصولاً (٢/٢٤٦)، والحميدي (٢/ ٤٤٥ رقم ١٠٢٥)، وأبو نعيم في

<sup>«</sup>الحلية» (٦/ ٢٨٣) و(٧/ ٣١٧) عن أبي هريرة بسند حسن.

وخلاصة القول أن الحديث صحيح. (٣) وهو حديث صحيح تقدم تخريجه قريباً.

<sup>(</sup>٤) في صحيحه (٢/ ٦٦٦ رقم ٩٦٨).

برودس، فتُوفي صاحبٌ لنا، فأمر فضالةُ بنُ عبيد بقبره فسُوّيَ ثم قال: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يأمر بتسويتها.

وله (١) عن أبي الهياج الأسدي، قال: قال لي علي بن أبي طالب: ألا أبعثُك على ما بعثني عليه رسولُ الله ﷺ: «ألا تدَعَ تِمثالاً إلاّ طمسْتَه، ولا قبراً مشرِفاً إلاّ سويتَه».

### [تحذيرَ النبيّ عَلَيْةُ الأمة عن إطرائه والغلق فيه]

(وحسذر الأمسة عسن إطسرائسه فغرهم إبليس باستجرائه) (فخالفوه جَهرة وارتكبوا ما قد نهى عنه ولم يجتنبوا)

(وحدَّر) النبيُ عَلَيْ (الأمةَ عن إطرائه) أي الغلوِّ فيه، كما في الصحيحين (٢) عن عمرَ وَلَيْهُ أن رسولَ الله عَلَيْ قال: «لا تُطروني كما أطرت النصارى ابنَ مريم، إنما أنا عبد، فقولوا عبدُ الله ورسولُه».

وعن أنس ضي الله أن ناساً قالوا: يا رسول الله يا خيرنا وابنَ خيرنا وسيدنا وابنَ سيدِنا، فقال: «يا أيها الناسُ، قولوا بقولكم أو بعض قولكم، ولا يستهوينكم الشيطان، أنا محمد عبدُ الله ورسولُه، ما أُحِبّ أن ترفعوني فوق منزلتي التي أنزلني الله عزّ وجلّ»، رواه النسائي (٤) بسند جيد.

<sup>(</sup>۱) أي لمسلم في صحيحه (۲/ ٦٦٦ رقم ٩٦٩).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۱۲/۱۲) ـ ۱٤٥ رقم ۱۸۳۰) في حديث طويل، ومسلم رقم (۱۲۹۱) دون ذكر هذه الجملة.

 <sup>(</sup>۳) أخرجه أحمد في «المسند» (۱/ ۲۱۵، ۳٤۷)، والنسائي (۲۸۸/۷ رقم ۳۰۵۷)، وابن ماجه (۱۰۱۸ رقم ۳۰۲۹)، وابن حبان رقم (۱۰۱۱ ـ موارد)، والبيهقي (٥/ ۱۲۷)، والحاكم (۲۱۸/۱).

قال الحاكم: صحيح على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي وليس كذلك؛ فإن زيادة بن حصين لم يخرج له البخاري في صحيحه فهو على شرط مسلم فقط.

وخلاصة القول أن الحديث صحيح.

<sup>(</sup>٤) في «عمل اليوم والليلة» رقم (٢٤٨). قلت: وأخرجه أحمد في «المسند» (٣/ ٢٤٩ و٣/ ٢٤١) وإسناده جيد.

وعن عبد الله بنِ الشَّخير (١) قال: انطلقتُ في وفد بني عامرِ إلى النبي ﷺ، فقلنا: أنت سيدُنا، فقال: «السيدُ الله تعالىٰ»، قلنا: وأفضلُنا فضلاً وأعظمُنا طَولاً، فقال: «قولوا بقولكم أو بعض قولِكم، ولا يَسْتَجرِينَكم الشيطانُ».

وهذا كله من حماية النبي على جناب التوحيد، وكما قال لمن قال: تعالوا بنا نستغيث برسول الله على من هذا المنافق، قال: «إنه لا يُستغاث بي، وإنما يستغاث بالله»(٢).

والله سبحانه وتعالىٰ قد بين ما يجب اعتقادُه في حقّ الرسلِ عليهم الصلاة والسلام، وأنه هو تصديقُ خبرِهم، وامتثالُ أمرِهم واجتنابُ نَهْيِهم، واتباعُهم على شريعتهم، ومحبّتهم هم وأتباعُهم، وتوابعُ ذلك، وهذا هو الذي دعوا إليه لم يدَّعِ أحدٌ منهم الربوبية، ولا دعوا إلى عبادة أنفسِهم، ولا ينبغي لهم ذلك؛ كما قال تعالىٰ: ﴿مَا كَانَ لِبُشُو اَن يُؤتِيهُ اللهُ الْكِتَنَب وَالْمُكُم وَالنَّبُونَ ثُمَ يَقُولَ لِلنَّاسِ كُونُوا عِبَادُنا فِي مِن دُونِ اللهِ وَلَكِن كُونُوا رَبَّنِيْتِنَ بِمَا كُنتُم ثَعْلَمُون الْكِتَب وَبِمَا كُنتُم مَّ اللهُونَ الْكِتَب وَبِمَا كُنتُم مَّ اللهُونَ الْكِتَب وَبِمَا كُنتُم مَّ اللهُونَ وَمَن يَسْتَنكِفَ اللهُونَ الْمَسِيحُ أَن يَكُونَ عَبْدًا لِنَه وَلا اللهُونَ وَمَن يَسْتَنكِف عَن عِبَادَتِهِ وَيَسْتَحَيْرِ فَسَيَحْشُرُهُم إِلَكُونَ عَبْدًا لِنَه وَلا اللهُونَ وَمَن يَسْتَنكِف عَن عِبَادَتِهِ وَيَسْتَحَيْرِ فَسَيَحْشُرُهُم إِلَيْهِ جَمِيعًا اللهُ اللهُونَ اللهُ اللهُ اللهُونَ وَمَن يَسْتَنكِف عَن عِبَادَتِهِ وَيَسْتَحَيْرِ فَسَيَحْشُرُهُم إِلَيْهِ جَمِيعًا اللهُ اله

وقـــال: ﴿مَا الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَهَ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبَّـالِهِ الرُّسُـلُ وَأَمْنُهُ صِدِيقَةٌ كَانَا يَأْكُلُانِ الطَّعَامُ ﴾ [المائدة: ٧٥] الآية، وقال تعالى: ﴿إِنَّ هُوَ إِلَّا عَبْدُ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ وَجَعَلْنَهُ مَثَلًا لِبَنِي إِسْرَءِيلَ ﴾ [المزخرف: ٥٩]، وقال تعالى: ﴿لَقَدَ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمٌ قُلْ فَمَن يَمْلِكُ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في «المسند» (۲٤/٤، ٢٥)، وأبو داود (٥/٤٥٠ ـ ١٥٥ رقم ٤٨٠٦)، والنسائي في «عمل اليوم والليلة» رقم (٢٤٥، ٢٤٦، ٢٤٧)، وابن السني في «عمل اليوم والليلة» رقم (٣٨٧) بسند صحيح على شرطهما.

وهو حديث صحيح، صححه الألباني في تخريج «إصلاح المساجد» (ص١٣٩ رقم ١٠٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني كما في «مجمع الزوائد» (١٠٩/١٠) من حديث عبادة بن الصامت. قال الهيثمي: «ورجاله رجال الصحيح غير ابن لهيعة وهو حسن الحديث».

إِنْ أَرَادَ أَن يُهَلِكَ ٱلْمَسِيحَ ٱبْنَ مَرْكِمَ وَأَمْكُمُ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا وَلِلَهِ مُمَلِكُ ٱلسَكَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا يَعْلَقُ مَا يَشَاءُ وَٱللَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ ﴿ هُمُ اللّٰهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ ﴾ وقال تعالىٰ: ﴿ وَقَالُواْ اتَّخَذَ ٱلرَّمْنَ وَلَدًا سُبْحَنَهُ بَلْ عِبَادٌ مُكْرَمُونَ ﴿ لَا يَسْفِقُونَهُ وَقَالُوا مَعْمَدُ وَهُم بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ ﴿ يَعْمَلُمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنْ اللّٰهِ اللّٰهِ مِنْ خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ ﴿ فَا فَالْمَامِينَ ﴾ وَمَن يَقُلُ مِنْهُمْ إِنِ اللّهُ مِن دُونِهِ فَذَلِكَ خَرْدِي الطّٰلِيلِينَ ﴾ [الأنبياء].

وقال تعالىٰ عن نوح عليه السلام: ﴿لَاۤ أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَآبِنُ ٱللَّهِ وَلَآ أَعَلَمُ الْغَيْبَ وَلَآ أَعَلَمُ الْغَيْبَ وَلَآ أَقُولُ لَكُمْ إِنِّى مَلَكُ ﴾ [الأنعام: ٥٠].

وقال تعالىٰ: ﴿ قُلْ مَا كُنتُ بِدْعًا مِّنَ الرُّسُلِ وَمَا آذَرِى مَا يُفْعَلُ بِى وَلَا بِكُمْ ۖ إِنْ أَلَيْعُ إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَىٰ وَمَا أَنَا إِلَا نَذِيرٌ مُّبِينُ ﴾ [الأحقاف: ٩]، وقال تعالىٰ: ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ أَفَإِيْن مَّاتَ أَوْ قُتِلَ انقَلَبَتُمْ عَلَىٰ أَعْقَدِكُمْ ﴾ [آل عـمـران: ١٤٤] الآيات.

وهذا بابٌ واسعٌ كثيرة النصوصُ فيه، بل ليست النصوصُ إلا فيه وفي متعلّقاته ومُكْملاتِه.

<sup>(</sup>۱) أخرجها البخاري في صحيحه (۱۹/۷ ـ ۲۰ رقم ٣٦٦٧ رقم ٣٦٦٨) من حديث عائشة رضي الله عنها.

# [اغترار الأمة بإبليس ومخالفتهم نهي الرسول وتحذيره]

(فغرّهم) أي أكثر الأمة بعد ما سمعوا الزواجر والنواهي (إبليس) لعنه الله وأعاذنا منه (باستجرائه) أي باستهوائه إياهم، واستدراجه لهم، وإدخالهم في الهَلكات شيئاً فشيئاً كما فعل بالأمم السالفة قوم نوح فمن بعدهم، وأتاهم على ما يهوَوْن، إما بغُلوّ وإما بجفاء، لا يبالي ما أهلك العبد به، سواء قصره على الصراط المستقيم وهوّن عليه أمرَه حتى لا يدخُله ولا يسلُكه، أو جاوزه به حتى يتبع سبيل الضلالِ فتفرّق به عن سبيله، فالذين أبغضوا الرسل من الكفار وعادوهم ونابذوهم بالمحاربة من أول مرة زيّن لهم ذلك، وضرب لهم الأمثلة والمقاييس، وأنهم مثلهم بشرٌ يأكلون ويشربون، وأنهم يريدون أن يصدّوهم عما كان يعبد آباؤهم، ويتنقصوا شيوخهم بذلك، وتكون لهم الكبرياء في الأرض، وغيرُ ذلك.

والذين صدقوا الرسل واتبعوهم أتى الكثير من خلوفهم وزين لهم الغُلوَ فيهم بالكذب والقولِ عليهم بالبهتان، ورفعهم فوق منزلتِهم التي أنزلهم الله عز وجل، وأتاهم بذلك في صورة محبّتِهم وموالاتِهم حتى جعلهم مثلًه في البعد عن الله ورسلِه، ولم يسلم من ذلك إلا عبادُ الله المخلِصون الذين هداهم الله صراطه المستقيم، فلم يُقْصِروا عنه ولم يستبدلوا به غيرَه، بل استمسكوا به واعتصموا: ﴿وَمَن يَعْنَصِم بِاللهِ فَقَدْ هُدِى إِلَى صِرَطٍ مُسْنَقِمٍ ﴾ [آل عصران: ١٠١]، ﴿وَمَن يُطِع اللهَ وَالسَّهُ اللهُ وَصَمُن وَالسَّهُ مَا اللهُ عَلَيْمِم مِن النّبِيتَ وَالصِّدِيقِينَ وَالشَّهَدَاءَ وَالصَلِحِينُ وَحَمُن أَوْلَتِكَ مَعَ الذِينَ أَنْعَمَ اللهُ عَلَيْمِم مِن النّبِيتَ وَالصِّدِيقِينَ وَالشَّهَدَاءَ وَالصَلِحِينُ وَحَمُن أَوْلَتِكَ رَفِيقًا ﴾ [النساء: ٦٩].

(فخالفوه) أي الذين استهواهم الشيطانُ خالفوا النصَّ من الكتاب والسنة (جهرة وارتكبوا، ما قد نهى عنه) من الغلق والإطراءِ وما لم يأذن به الله (ولم يجتنبوا) ذلك ولا شيئاً، فنهى عن الجلف بغير الله عزّ وجلّ وهؤلاء لا يحلفون إلا بغيره، وقد يحلفون بالله على الكذب، ولا يحلفون بالندِّ فيكذِبون.

ونهى أن تُقْرَنَ مشيئةُ العبدِ بمشيئة الله تعالى، وهؤلاء يُثبتون له ذلك على سبيل الاستقلال، ويهتفون باسمه في الغدق والآصال، ويسألون منهم قضاءَ الحوائجِ دون ذي الجلال، بل يعتقد فيهم الغلاةُ منهم أن بعضَ الأولياءِ هو المتصرفُ في الكون والمدبّرُ له في كل حال.

ودعا الرسولُ ﷺ إلى عبادةِ الله وحده ودعائِه وحده لا شريك له، فدعوا مع الله غيرَه، حتى دعوا الرسولَ الآتيَ بذلك نفسَه مع الله عزّ وجلّ.

ونهى عن اتّخاذ القبورِ مساجدَ وهؤلاء يعكُفون عليها، ويصلّون عليها وإليها، بل ولها من دون الله عزّ وجلّ، وكثيرٌ منهم يفضلون الصلاةَ فيها على مساجد الله عزّ وجلّ التي بُنيت لذلك.

ونهى أن تُجصَّصَ القبورُ أو يُبنى عليها، وهؤلاء قد ضربوا عليها القِبابَ وزخرفوها، وحبَسوا عليها الغقاراتِ وغيرَها وأوقفوها، وجعلوا لها النذورَ والقُرباتِ، وكم عبادةٍ إليها دون الله صرفوها.

ونهى عن بناء المساجدِ عليها ولعن من فعل ذلك ودعا عليه بالغضب وهؤلاء قد بَنوا عليها ورأوها من أكبر حسناتِهم، وما بينهم وبين بنائِهم عليها إلا موتُ أهلِها، أو حُلُمٌ يتمثّل الشيطانُ فيه أو خيالٌ أو سماعُ صوتٍ فيسارعون إلى ذلك أسرعَ من مسارعة أهلِ الدين إلى الكتاب السنة.

ونهى عن إيقاد السُّرجِ عليها، وهؤلاء يقفون الوقوفَ على تسريجها، ويجعلون عليها الشموع والقناديلِ ما لم يجعلوه في مساجد الله، وكأنما ندبهم الرسولُ ﷺ إلى ذلك بتلك اللعنةِ التي عنى بها من فعل ذلك.

وقال ﷺ: «لا تُشدّ الرحالَ إلا إلى ثلاثة مساجدً»(١)، الحديث.

وهؤلاء يضرِبون أكبادَ الإبل إلى قبور الصالحين أو من يظنّونهم صالحين مسافة الأيام والأسابيع والشهورِ ويرَون ارتكابَ ذلك المنهيّ من أعظم القُربات.

ونهى ﷺ عن اتّخاذها أعياداً، وهؤلاء قد اتّخذوها أعياداً ومعابد، لا بل معبوداتٍ من دون الله عزّ وجلّ، ووقتوا لها المواقيت زماناً ومكاناً، وصنّفوا فيها مناسكَ حج المشاهد، وحجّوا إليها أكثر مما يُحج إلى بيت الله الحرام، بل رأوها أولى بالحج منه ورأوا من أخلّ بشيء من مناسكها أعظم جُرماً ممن أخلّ بشيء من مناسك الحجّ حتى إن من كان منهم قد حج عشراتِ مراتٍ أو أكثر يبايع من شهد أحد المشاهد أن يعاوِضَه بجميع حِجَحِه بتلك الزيارة فيمتنع أشدً الامتناع، ويخشعون عندها أكثر مما يُخشع عند شعائر الله.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

وقال ﷺ: «لا تُطروني كما أطرت النصارى ابنَ مريم»(١)، وهؤلاء قد أطْرَوا مَن هو دونه من أمته بكثير بل قد أطْرَوا من لم يؤمن به ﷺ ساعةً من الدهر أعظمَ من إطراء النصارى ابنَ مريم، بل جعلوه هو الربَّ على سبيل الاستقلال.

وقال ﷺ: «إنه لا يُستغاث بي وإنما يستغاث بالله» (٢)، وهؤلاء قد استغاثوا بغير الله سراً وجهراً وهتفوا باسم غير الله في السرّاء والضرّاء والشدة والرخاء، وأخلصوا لهم الدعاء من دون الله عزّ وجلّ وصرّفوا إليهم جُلَّ العباداتِ من الصلاة والنَّذر والنَّسكِ والطوافِ وغير ذلك.

وقد أنكر على على من قال لولا الله وفلان فكيف بمن يقول يا فلائ ما لي سواك، ويقول: قد استغثت الله فلم يُغِثني حتى استغثت فلاناً فأغاثني، وإنه ليعصي الله في المسجد الحرام، ولا يقدر على مخالفته شيء مما ينسبُونه إلى وليه من الأكاذيب المختلقة والحكاياتِ الملفقة، وترى أكثر مساجدِ الله المبنيةِ للصلوات معطلة حساً ومعنى، وفيها من الأزبال والكناساتِ والأوساخِ ما لا يُعد ولا يُحصى، فإذا أتيتَ قِبابَ المقابرِ والمساجدِ المبنيةِ عليها رأيتَ بها من الزينة والزخارفِ والأعطارِ والزبرقةِ والستورِ المنقشةِ المُعلَمةِ المرصّعة، والأبوابِ المفصّصة المُحكمة، ولها من السَّدنة والخدّام ما لم تجده في بيت الله الحرام، والداخلُ إليها والخارجُ منها من الزوّار ما لا تُحصيهم الأقلام، وعليها - من الأكسية والراياتِ والأعلامِ - ما لو قُسم لاستغنى به كثيرٌ من الفقراء والأراملِ والأيتام، فما ظنّك بالوقوف المحبسةِ عليها، والأموالِ المجبيّة إليها من الثمار والنقودِ والأنعام، فلا حولَ ولا قوّة إلا بالله العلى العظيم.

فأيُّ فاقرةٍ على الدين أصعبُ من هذه الأفعال، وهل جنى الأخابث على الدين أعظم من هذا الضَّلال، وهل استطاع الأعداءُ من هدم قواعدِ الدينِ ما هدمه هؤلاء الضَّلال، وهل تلاعب الشيطانُ بأحد ما تلاعب بهؤلاء الجُهّال، فأيُّ منافِ للتوحيد وأيُّ مناقضٍ له أقبحُ من هذا الشركِ والتنديد، تالله ما قومُ نوحٍ ولا عادُ ولا ثمودُ ولا أصحابُ الأيكةِ بأعظمَ شركاً ولا أشدَّ كفراً من هؤلاء الملاحيدِ،

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه قريباً.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه قريباً.

وليس أولئك بأحقَّ منهم بالعذاب الشديد، وليس هؤلاء المشركون خيراً من أولئك ولا براءةً لهم من ذلك الوعيد، ولكنّ الله يُمهلِ ولا يُهمل وما بطشُه من الظالمين ببعيد، ﴿ وَكَذَالِكَ أَخَذُ رَبِّكَ إِذَا آخَذَ الْقُرَىٰ وَهِى ظَلِمَةً إِنَّ أَخَذَهُۥ أَلِيمٌ شَدِيدٌ ﴾ [هود: ١٠٢].

# [الغلق المفرط في الأموات وتعظيم قبورهم]

(فانظُر إليهم قد غلَوْا وزادوا ورفعوا بناءَها وشادوا) (بالشيد والآجُرُ والأحجارِ لاسيما في هذه الأعصار)

(فانظر) أيها المؤمنُ (إليهم) وإلى أعمالهم (قد غلَوا) في أهل القبورِ الغُلوَّ المُفْرِطَ الذي نهاهم الله تعالى ورسولُه ﷺ عنه (وزادوا) عما حذّرهم عنه الرسلُ (ورفعوا بناءها) أي بناءَ القبورِ المنهيَّ عن مجرّده قليلِه وكثيرِه (وشادوا) أي ضربوه (بالشيد) وهو الجصُّ (والآجر) اللبِنِ المُحَرِّقِ (والأحجار) المنقشة المزخرفة (لا سيما) بزيادة (في هذه الأعصار) القريبةِ بعد ظهورِ دولةِ العبيديين (١) الذين قال فيهم أهلُ العلم: ظاهرُهم الرفضُ وباطنُهم الكفرُ المحض، فاعتنوا ببناء القبابِ على القبور وزخرفتِها وتشييدها وجعلِها مشاهد، وندبوا الناسَ إلى زيارتها وأتوا بذلك باسم محبةِ أهل البيتِ.

وكلُّ من جاء بعدهم من الدول المبتدعةِ زاد فيها وأحدثَ أكثرَ مما أحدث من قبله حتى اتّخذوها مساجدَ ومعابدَ إلى أن عُبدت من دون الله، وسألوا منها

<sup>(</sup>١) نسبة إلى عبيد الله المهدي ـ وأضفوا على أنفسهم لقب الفاطمية نسبة إلى فاطمة بنت الرسول ﷺ وهي بريئة منهم ومن مفترياتهم. ولكنهم أرادوا ذلك تضليلاً على العامة، وسعياً وراء تحقيق مآربهم.

وعبيد الله المهدي هذا هو سعيد بن الحسين بن أحمد بن عبد الله بن ميمون بن ديصان القداح، والد الخلفاء الباطنية العبيدية الفاطمية، افترى أنه من ولد جعفر الصادق، وكان بسلمية ـ وهي بليدة في ناحية البرية من أعمال حماة ـ فبعث دعاته إلى اليمن والمغرب، وأنشأ فيها دولته، وامتدت بضعاً وعشرين سنة، غير اسمه ونسبه وقال لأتباعه: أنا عبيد الله بن الحسين بن محمد بن إسماعيل بن جعفر الصادق، كان يظهر الرفض ويبطن الزندقة، توفي سنة (٣٢٢هـ) شهر ربيع الأول بالمهدية التي بناها. [انظر: «العبر في خبر من غبر، للذهبي (١٦/٢٠ ـ ١٧)].

وانظر: «الإسماعيلية المعاصرة» لمحمد بن أحمد الجوير (ص٤٠ ـ ٤٢).

ما لا يقدِر عليه إلا الله، وفعلوا بها ما يفعل أهلُ الأوثانِ بأوثانهم وزادوا كثيراً فضلوا عن سواء السبيل، وأضلوا من قدروا على إضلاله جيلاً بعد جيل، ولم يبق من الدين عندهم إلا اسمه، ولا من الكتاب والسنة لديهم إلا لفظه ورسمه، ولكن الأرضَ لا تخلو من مجدّد لمعالم الشريعة الحنيفية، ومنبّه على ما يُخلّ بها أو يناقضها من البِدَع الشيطانية، ولا تزال طائفة من هذه الأمة أمة محمد على على الحق ظاهرة لا يضرهم من خالفهم أو خذلهم حتى يأتي أمرُ الله تبارك وتعالى، والله سبحانه يقول: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَكَفِظُونَ﴾ الحرد: ٩].

(وللقناديل عليها أوقدوا (ونصبوا الأعلام والرايات (بل نحروا في سوحها النحائز (والتمسوا الحاجاتِ من موتاهم

وكم لواء فوقها قد عقدوا) وافتتنوا بالأعظم الرُفاتِ) فِعْلَ أولي التسييب والبحائر) واتخذوا إلههم هواهم)

(وللقناديل) من الشموع وغيرِها (عليها) أي على القبور وفي قِبابها (أوقدوا) تعرضاً للعنة من رسولِ الله ﷺ لمن فعل ذلك؛ إذ يقول: «لعن الله زَوَّاراتِ القبورِ والمتّخذين عليها المساجدَ والسُّرج»(١).

فأوقفوا لتسريجها الوقوف الكثيرة وجعلوا عليها سَدَنة وخُدّاماً مُعَدّين لإيقادها، وويلٌ للسادن إن طفِئ مصباحُ قبرِ الشيخ (وكم لواء فوقها قد عقدوا) تعظيماً لها وتألّها ورغبة ورهبة، (ونصبوا) عليها (الأعلام والرايات) لا سيما يوم عيدها لأنهم قد اتخذوا لكل قبر عيداً أي يوماً معتاداً يجتمعون فيه من أقاصي البلاد وأدناها، كما أنَّ الحجَّ يومُ عرفة، مخالفة منهم ومشاقة لله ورسولِه؛ إذ يقول عيداً «لا تتخذوا قبورَ من هو دونه أعياداً، ومن فاته يوم ذلك العيدِ تُنصب الزينة لك العيدِ المعتادِ فقد فاته المشهدُ، وفاته خيرٌ كثير، وفي ذلك العيدِ تُنصب الزينة الباهرةُ وتُدق الطبولُ والأعوادُ، ويجتمع الرجالُ والنساءُ في ميدان واحدٍ لابسين

<sup>(</sup>١) وهو حديث حسن بشواهده ما عدا لفظ «السرج»وقد تقدم تخريجه قريباً .

<sup>(</sup>٢) وهو حديث صحيح بشواهده وقد تقدم تخريجه قريباً.

زينتهم، قد تعطّر كلٌ من الجنسين بأطيبِ ما يجد ولبس أطيبَ ما يجد، وتُجبى الأموالُ من الأوقاف والنذورِ وغيرِها على اختلاف أجناسها، من نقودٍ وثمارٍ وأنعامٍ وخراجاتٍ وغيرِها مما علم الله تعالىٰ أنها لا يُبتغى بها وجهه، ولم تُنفق في مرضاته بل في مساخطه (وافتتنوا) في دينهم (بالأعظم الرفات) النَّخِرَة فعبدوها من دون الله عزّ وجلّ دعاءً وتوكّلاً وخوفاً ورجاءً ونَذراً ونُسكاً وغيرَ ذلك.

(بل نحروا في سوحها) أي في أفنية القبور (النحائر) من الإبل والبقر والغنم إذا نابهم أمر أو طلبوا حاجة من شفاء مريض أو ردِّ غائبٍ أو نحو ذلك، وأكثرُهم يَسِمُها للقبر من حينِ تولَد، ويربّيها له إلى أن تصلُح للقُربة في عرفهم، ولا يجوز عندهم تغييرُها ولا تبديلُها ولا خضيُها ولا وِجاؤُها، لا يذهب شيءٌ من دمها إذ ذلك عندهم نقص فيها وبخس، (فعل أولي التسييبِ والبحائر) أي كفعل مشركي الجاهليةِ من العرب وغيرهم في تسييبهم السوائب وتبحير البحائر، وجعل الحام كما قدمنا عنهم ذلك مبسوطاً في موضعه، غير أن أولئك سمّوهم آلهة وشفعاء وسمّوا مثلَ هذا الفعلِ بهم عبادة، وهؤلاء سمّوهم سادة وأولياء، وسمّوا دعاءهم إياهم تبرّكا وتوسّلاً، وكلاهما مُشركٌ في فعله بالله عزّ وجلّ، وهؤلاء أعظمُ شركاً وأشدُ تعلقاً بهم من حالة الرخاء، وأما مشركو الجاهليةِ الأولى فيشركون في الرخاء ويُخلصون لله من حالة الرخاء، وأما مشركو الجاهليةِ الأولى فيشركون في الرخاء ويُخلصون لله في الشدة، كما أخبرنا الله عنهم بقوله تعالى: ﴿فَإِذَا رَبِمُوا فِي المُثَاكِي وَعُوا اللهَ عنهم بقوله تعالى: ﴿فَإِذَا رَبِمُوا فِي المُثَاكِي وَعُوا اللهَ عنهم بقوله تعالى: ﴿فَإِذَا رَبِمُوا فِي المُثَاكِي وَعُوا اللهَ عنهم اللهِ المُنْ اللهُ عنهم إلى البَرِ إِذَا هُمْ يُثَرِكُونَ العنكبوت: ١٥]، وغيرُها من الآيات.

(والتمسوا الحاجاتِ) التي لا يقدِر عليها إلاّ الله عزّ وجلّ (من موتاهم) من جلب الخيرِ ودفع الشرِّ (واتخذوا إلههم هواهم) وهذا هو السببُ في عبادة غيرِ الله بل في جميع معاصي الله، وهو الذي كلما هوِيَ أمراً أتاه، ولم يأتهم الشيطانُ من غير بابِ الهوى ولم يصطَد أحداً بغير شبكتِه، لأن الهوى يُعمي عن الحق، ويُضِلّ عن السبيل أتباعَه، وهو سببُ الشقاوةِ كما أن التزامَ الشريعةِ باطناً وظاهراً سببُ السعادة، فهما ضِدّان لا يجتمعان ولا يكون الحكمُ إلاّ لواحد منهما؛ لأن الشريعة تدلّ على مرضاة الله وتأمرُ بها، وتحذّر من مساخط الله وتنهى عنها، والهوَى بضدّ

ذلك، ولهذا قال ﷺ: «حُقّت الجنةُ بالمكاره»(١)، يعني لمخالفة أسبابِها من الأعمال الصالحة للهوى، «وحقت النار بالشهوات»(٢) لموافقة أسبابِها من المعاصي للهوى.

فطوبی لمن کان هواه تَبعاً لما جاء به رسولُ الله محمدٌ ﷺ، وویلٌ لمن قدّم هواه علی ذلك لقد هلك.

(قد صادهم إبليسُ في فِخاخه بل بعضُهم قد صار من أفراخه) (يسدعو إلى عبادة الأوثانِ بالمال والنفسِ وباللسان)

(قد صادهم) من الاصطياد بل<sup>(٣)</sup> من مطاوع اصطاد، لأن التاء التي قلبت طاءً هي لمعنى الطلب، وأما حذفُها فيدلّ على وصول الطالبِ إلى مطلوبه، (إبليس في فخاخه) التي نصبها لهم كما نصبها لمن قبلهم من تزيين المعاصي وتصويرها في صورةِ الطاعات، فأولُ ما زيّن لقوم نوح العكوفَ على صور صالحيهم ليتذكّروا عبادتهم الله تعالىٰ فيقتفوا أثرَهم فيها، ولم يزل بهم حتى عبدوها كما قدمنا.

وكذلك فعل بسفهاء هذه الأمةِ، أولُ ما أشار عليهم ببناء القبابِ على القبور باسم محبةِ الأولياءِ ثم بالعكوفِ عليها وعبادةِ الله عزّ وجلّ عندها تبرّكاً وتيمّناً بتلك البقاعِ التي فُضَلت بهم إذ دُفنوا فيها ثم بعبادتهم أنفسِهم دون الله عزّ وجلّ، ثم استرسلوا في تلك العبادةِ شيئاً فشيئاً إلى أن أثبتوا للمخلوق صفاتِ الربوبيةِ من التصرّف فيما لا يقدِر عليه إلاّ الله عزّ وجلّ، فصار الأمرُ كما ترى في جميع الأقطار، وفي كل القُرى والأمصار، وفي كل زمنٍ تشيّعٍ وتزيّدٌ وفي كل عصرٍ من الأعصار.

(بل بعضهم قد صار من أفراخه) المساعدين له الدّاعين إلى ما دعا إليه حزبه ليكونوا من أصحاب السعير (يدعو إلى عبادة الأوثان) من القبور وغيرها (بالمال والنفس واللسان)، فمن دعايتهم إلى ذلك أنهم يجمعون أنواعاً من المطالب

<sup>(</sup>١)و(٢) أخرجه مسلم في صحيحه (٤/ ٢١٧٤ رقم ٢٨٢٣) من حديث أبي هريرة. وأخرجه البخاري في صحيحه (٢١/ ٢٣٠ رقم ٦٤٨٧) من حديث أبي هريرة أيضاً بلفظ: «خُجِبَتِ النارُ بالشهوات، وحُجِبَتِ الجنةُ بالمكاره».

<sup>(</sup>٣) الظاهر أن (بل) زائدة.

ويُدخلونها القبرَ إلى القبة المبنيةِ عليه في سراديبَ مُعَدة تحتها، فإذا أتى إليهم الجاهلُ المفتونُ ووقف على الحاجب، فإن لم يكن له مطلوبٌ معينٌ قال له: أدخل يدَك فما خرج فيها فهو البابُ الذي تُرزق منه لا تعدوه إلى غيره، فإن خرج في يده ترابٌ فحارِث، وإن خرج قُطنٌ فحائِك، وإن خرج فَحْمٌ أو نحوُه فحدّادٌ أو صائغ، وإن خرج آلةُ حجامة فحجّام، وإن خرج كذا فهو كذا، على قواعدهم يعرفونها، ومَخرَقةٍ لهم يألفونها.

وإن كان له مطلوب معين قال له: ما تريد من الشيخ؟ قال: أريد كذا، فإن كان ذلك يوجد فيها أُدْخِل القبر، وإلا قال: ارجِع الآن وموعدُك الوقت الفلاني فإن الشيخ الآن مشخول، أو نحو ذلك من الأعذار مع ما في قلبه من تعظيم الشيخ، فلا يكرّر الطلب أدباً معه، فلا يأتي في المرة الثانية إلا وقد استعدّ له بمطلوبه، فإذا جاء وأدخل يَده خرج فيها ذلك المطلوب فحينئذ خرج ينادي: شيء لله يا شيخ فلان، وكلما وجد أحدا أراه ذلك، وقال: هذا من كرامات الشيخ فلان وعطاياه، فيجمعون من أموال الناس بهذه الحِيل والشعوذة ما لا يُحصى، ولكنهم لم يحتالوا لأخذ أموال الناس فحسب، بل احتالوا لسلب دينهم وأخرجوهم من دائرة الإسلام إلى دائرة الكفر، وليس هذا خاصاً بقبور الصالحين الذين عُرفوا في الدنيا بالأمانة والديانة، بل أيُ قبر تمثل فيه الشيطان أو حُكيت له حكاية أو رئيت له رؤيا صدقاً كانت أو كذباً فقد استحق عندهم أن يُبنى عليه القِبابُ ويُعكفَ عنده وينذَر له ويُذبح عليه ويُستشفى به المرضى ويُستنزل به الغيث، ويستغاث به في الشدائد ويسأل منه قضاء الحوائج، ويخاف ويُرجى ويتخذ نِذا من دون الله عز وجل وتقدس وتزة عما يقول الظالمون والجاحدون والملحدون علواً كبيراً.

الله أكبرُ لو رأيتَ على القبو والله أكبرُ لو ترى أعيادَهم والله أكبر لو رأيت مساجداً قد زُخرفت بحجارة منقوشة ورؤوسُها قد زُينت بأهلة قد أسرجت ولكم على تسريجها

ر عُكوفهم صبحاً وبالإمساءِ جَمْعَ الرجال معاً وجمعَ نساءِ بُنيت على الموتى بأي بناءِ بالشيد قد ضربت مع الإعلاء من أنفس المنقوشِ دون مراء وقَفوا الشموعَ لها بأي أداء

طيبا وتنظيفا وشأن ضياء ماذا يـقـاسـي مـن ضـروب بـلاء ألوائها سلبت لقلب الراثى مننذورة يُسؤتني بنها لنوفاء بل للقبور تجاوبوا بنداء في الجهر قد هتفوا وفي الإخفاء يا صاح في السراء والضراء وصفاتيه العليا وبالأسماء قبور ذا إن لم يكن ببراء بُعث الرسولُ بأصدق الأنباء ءِ فـشـركـهـم فـي شــدة ورَخـاء قد أشركوا في حالة السرّاء ويسذنتين لدى اشتداد بلاء فله به الأضعافُ في النضرّاء من بعض أهل الشرعة الغراء سبب الدخول وسُلَمَ الإغواء منهم فغر القوم باستجداء كن أحسنوه برُخرف الأعداء آراءَ مَن قد كان عنها نائي إذ كان ميلهمو إلى الأهواء ديناً تعالى اللَّهُ عن شركاء سبلأ مكان المِلَةِ السمحاء وعلى سلوك طريقه البيضاء ممن قد استهوى أولو الإغواء بالنور أخرجنا من الظّلماء من حَيرة وضلالة عمياء ورسولك المقدام للحنفاء

كم سادن قد وكلوه بشأنها ويل له لو قد أخل ببعض ذا ولكم عليها راية قد نُشُرت وكرائم الأنعام تنحر سوحها لم يُفردوا ربَّ السماء بدعوة يدعونهم في كشف كلُّ مُلِمّةٍ ويعظمونهمو بكل عبادة وتىراه بىالىرحىلمىن يىحىلىف كناذبا لكنه لا يستطيع الحَلْفَ بالم زادوا على شرك الذين إليهمو إذ يُخلِصون لدى الكروب وهؤلا بل في الشدائد شركُهم أضعافُ ما فتتراه يَشْذِر في الرخاء ببَدْنةٍ وجميع ما يأتيه في سرائه تالله ما ظَفِر اللعينُ بمثلها حتى إذا ما هيتأوا لعدوهم طمع العدو بهم لنيل مراده لما أساءوا الظنَّ بالوحيين لـ لم يهتدوا بالنص قط بل اقتفو نبذوا الكتاب فلم يُقيموا نصّه وعبادة الأوثانِ قد صارت لهم وطرائق البيدع المضلة صيروا يا ربّ ثبّتنا على دين الهدى واردُد بتوفيق إليها من نأى يا ربنا فاكشف غطاء قلوبنا واسلُك بنا نهج النجاةِ ونجنا واجعل كتابك يا كريم إمامنا

وانصر على الأعداء حزبَك إنهم راموا بنا السُّوأى بسوء مكايدٍ واردُد إلهي كيدهم في بَيدهم أظهر على الأديان دينَك جهرةً واجعل لوجهك خُلُصاً أعمالنا

خَبَطَ ثهمو فتن من الأعداء فاقصِمهمو يا ربّ للأسواء وأبِنهمو بَيداً عن البيداء وشعارَه فارفع بدون خفاء بيعسبادة وولايسة وبسراء(١)

<sup>(</sup>١) هذه الأبيات من شعر المؤلف ـ رحمه الله ـ وقد ورد بعض منها في قصيدته الطويلة (همزية الإصلاح) التي مطلعها:

حسمداً بلا حد ولا إحساء لله مولى الحمد والنعماء احتفظ بأصلها المخطوط بقلم ناظمها، أسأل الله أن يعين على نشرها قريباً. (أحمد بن حافظ الحكمي).

[ال] فَصْل: [الثامن] في بيان حَقيقة السِّحر وحكم الساحر وذكرِ عقوبةِ من صَدَّق كاهناً



أي ما عليه من العقوبة شرعاً، وأن منه أي من السحر علمَ التنجيمِ، وهو النظرُ في النجوم الآتي بيانُه، وذكرِ عقوبةِ من صدق كاهناً بقلبه، ويعني عقوبتَه الوعيدية.

والبحثُ في هذا الفصل في أمور:

(الأول): هل السحرُ حقيقةٌ وقوعُه ووجودُه أم لا؟

(الثاني): أنواعُه.

(الثالث): حكمُ متعلَّمِه إن عَمِل به أو لم يعمل.

(الرابع): عقوبتُه شرعاً ووعيداً.

#### [بيان حقيقة السحر وتأثيره]

(والسحررُ حقَّ وله تأثيرُ لكن بسما قدره المقديرُ) (أعني بذا التقديرِ ما قد قدرهٔ في الكون لا في الشُرعة المطهره)

هذا هو البحثُ الأولُ في حقيقته وتأثيرِه.

(والسحر حقَّ) يعني متحققٌ وقوعُه ووجودُه، ولو لم يكن موجوداً حقيقةً لم ترد النواهي عنه في الشرع، والوعيدُ على فاعله، والعقوباتُ الدينيةُ والأخرويّةُ على متعاطيه والاستعاذةُ منه أمراً وخبراً.

وقد أخبر الله تعالىٰ أنه كان موجوداً في زمن فرعونَ وأنه أراد أن يعارضَ به

معجزاتِ نبي الله موسى عليه السلام في العصا بعد أن رماه هو وقومُه به بقولهم: ﴿ إِنَّ هَلَا لَسَحَّارٍ عَلِيمِ ﴿ وَعَلَمُ السَّعِرَاءَ : ٣٤ ﴿ إِنَّ قَلْمَا السَّعِرَاءَ : ٣٤ لَمَ عَلِيمِ اللَّهِ وَالسَّعِرَاءَ : ٣٤ لَمَ عَلَى عَن السَّحِرة : ﴿ فَلَمَّا اَلْقَوْا سَحَـُرُوا أَعْيُنَ النَّاسِ وَاسْتَرَهَبُوهُمْ وَجَآءُو بِسِحْرٍ عَظِيمِ ﴾ [الأعراف: ١١٦]، وقال تعالى فيهم: ﴿ فَأَوْجَسَ فِي نَفْسِهِ، خِيفَةً مُّوسَىٰ فِي اللَّمِوافَ اللَّهُ الللَّه

سَنَعِيرٌ وَلَا يُفْلِحُ ٱلسَّاحِرُ حَيْثُ أَنَّ ۞﴾ [طه: ٦٦ ـ ٦٩].

يقال: إنهم كانوا سبعين ألفاً مع كل واحد منهم حبلٌ وعصا، فأخذوا بأبصار الناسِ بسحرهم وألقوا تلك الحبالَ والعِصِيَّ فرآها الناسُ حياتِ عِظاماً ضِخاماً؛ وذلك قوله تعالى: ﴿سَحَرُوا أَعَيْنَ النَّاسِ وَاسْتَرْهَبُوهُمْ وَجَآءُو بِسِحْرٍ عَظِيمٍ [الأعراف: ١١٦]، وقوله: ﴿يُغَيِّلُ إِلَيْهِ مِن سِحْرِهِمْ أَنَهَا تَسْعَى ﴾ [طه: ٢٦]، قال الله تعالى: ﴿فَأَوْجَسَ فِي نَفْسِهِ خِيفَةُ مُوسَىٰ ﴿ فَأَنَا لَا تَغَفّ إِنَكَ أَنتَ ٱلْأَعْلَىٰ ﴿ وَأَلْقِ مَا فِي يَمِينِكَ ﴾ [طه].

يعني العصا ﴿ نَلْقَفَ ﴾ تبتلع ﴿ مَا صَنَعُوا ﴾ أي السحرةُ ، أي ما اختلقوا وائتفكوا من الزُّور والتخييل ، ولهذا قال تعالىٰ في الآية الأخرى : ﴿ فَإِذَا هِمَ تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ﴾ [الأعراف: ١١٧] ، وهوَّن الله أمرَهم على نبيّه موسى عليه السلام بقوله سبحانه : ﴿ إِنَّمَا صَنَعُوا كَيْدُ سَنِحِرٍ ﴾ [طه: ٦٩] ، مكرُه وخِداعُه .

﴿ وَلَا يُغْلِحُ السَّاحِرُ حَيْثُ أَنَى ﴾ [طّه: ٦٩]. ﴿ فَوَقَعَ الْحَقُ وَبَطَلَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ فَعُلِبُوا هُنَالِكَ وَانْقَلَبُواْ صَنْغِرِينَ ﴿ إِلَا عَرَافًا ، إلى آخر الآيات. وقد أخبر الله تعالىٰ عن قوم صالح وكانوا قبل إبراهيم عليه السلام أنهم قالوا لنبيّهم عليه السلام: ﴿ إِنَّمَا أَنَّتُ مِنَ ٱلْمُسَحِّرِينَ ﴾ [الشعراء: ١٥٣].

وكذا قال قوم شعيب له عليه السلام: ﴿ قَالُواْ إِنَّمَا أَنْتَ مِنَ ٱلْمُسَحَّرِينَ ﴾ [الشعراء: ١٥٣]. وقالت قريش لنبيّنا محمد ﷺ كما ذكر الله تعالىٰ ذلك عنهم في غير موضع، بل ذكر الله عزّ وجل أن ذلك القولَ تداوله كلُّ الكفارِ لرسلهم؛ فقال تعالىٰ: ﴿ كَنَالِكَ مَا أَنَى الَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِن رَّسُولٍ إِلَّا قَالُواْ سَلِحُ أَوْ بَحَنُونُ ۞ أَنَواصَوا بِهِ عَهُ [الذاريات: ٥٢ ـ ٥٣] الآية.

 ٤]، والنفاثاتُ هن السواحرُ يعقِدن وينفُثن. والمقصودُ أنه قد ثبت بهذه النصوصِ
 وغيرِها مما سنذكر ومما لا نذكر أن السحرَ حقيقةٌ وجودُه.

(وله تأثيرٌ) فمنه ما يُمرض، ومنه ما يقتُل ومنه ما يأخذ بالعقول، ومنه ما يأخذ بالأبصار، ومنه ما يفرِق بين المرء وزوجِه، (لكنَ) تأثيرُه ذلك إنما هو (بما قدّره القدير) سبحانه وتعالى، أي بما قضاه وقدّره وخلقه عندما يُلقي الساحرُ ما ألقى، ولذا قلنا (أعني بذا التقدير) في قوله بما قدّره القديرُ (ما قد قدّره في الكون) وشاءه (لا) أنه أمرَ به (في السرعة) التي أرسل الله بها رسلَه وأنزل بها كتبه (المطهرة)، من ذلك وغيره، كما تقدم أن القضاء والأمرَ والحكمَ والإرادة كلَّ منها ينقسم على كوني وشرعي، فالكونيُ يشمل ما يرضاه الله ويُجِبه شرعاً، وما لا يرضاه في الشرع ولا يحبه، والشرعيُ يختص بمرضاته سبحانه وتعالى ومَحابه، ولهذا قال تعالى في يحبه، والشرعيُ يختص بمرضاته سبحانه وتعالى ومَحابه، ولهذا قال تعالى في عز وجلّ: ﴿ وُلِا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ أَلْكُفُرُ وَإِن تَشَكُرُوا يَرْضَهُ لَكُمْ ﴾ [الزمر: ٧].

فأخبر تعالىٰ أنه يريد بعباده اليسرَ ولا يريد بهم العسرَ، وأنه يرضى لهم الشكرَ ولا يرضى لهم الشكرَ ولا يرضى لهم الشكرَ ولا يرضى لهم الكفرِ واقعٌ بقضاء الله وقدرِه وخلقِه وتكوينِه ومشيئتهِ، قال الله تعالىٰ: ﴿اللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ﴾ [الزمر: ٢٢]، وقال تعالىٰ: ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْتُهُ بِقَدَدٍ﴾ [القمر: ٢٩].

والمقصودُ أن السحرَ ليس بمؤثر لذاته نفعاً ولا ضرّاً، وإنما يؤثر بقضاء الله تعالى وقدره، وخلقِه وتكوينِه، لأنه تعالى خالقُ الخيرِ والشر، والسحرُ من الشر، ولههذا قال تعالى: ﴿ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَزَقْدِهِ وَمَا هُم بِضَارِينَ بِهِ مِنْ أَحَدِ إِلًا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴿ [البقرة: ١٠٢]، وهو القضاءُ الكونيُ القدري، فإن الله تعالىٰ لم يأذن بذلك شرعاً.

وقد ثبت في الصحيحين (۱) من طرق عن عائشة في قالت: سُحر رسولُ الله عَلَيْ حتى إذا كان ذات يوم وهو عندي دعا الله عزّ وجلّ ودعاه ثم قال: «أشعَرتِ يا عائشةُ أن الله قد

<sup>(</sup>۱) البخاري رقم (۳۰۰۶، ۳۰۹۰، ۳۰۳۰، ۵۶۳۰، ۵۶۳۰، ۲۱۷۰، ۲۰۲۸ ـ البغا)، ومسلم (۱/۱۷۱۶ رقم ۲۱۸۹).

أفتاني فيما استفيتُه فيه»، قلت: وما ذاك يا رسولَ الله؟ قال: «جاءَني رجلان فجلس أحدُهما عند رأسي والآخرُ عند رجلي، ثم قال أحدُهما لصاحبه: ما وجعُ الرجل؟ قال: مطبوبٌ. قال: ومن طبّه؟ قال: لبيدُ بنُ الأعصم اليهوديُّ من بني زُريق، قال: فيماذا؟ قال: في مُشط ومُشاطةٍ وجُفٌ طَلعةٍ ذكرَ. قال: فأين؟ قال: في بئر ذي أزوان قال: في النبيُ عَلَيْ في أناس من أصحابه إلى البئر فنظر إليها وعليها نخلٌ ثم رجع إلى عائشة فقال: «والله لكأن ماءَها نُقاعةُ الحِتَاء، ولكأن نخلَها رؤوسُ الشياطين». قلت: يا رسولَ الله أفأخرجتَه؟ قال: «لا، أما أنا فقد عافاني الله عز وجلّ وشفاني وخَشِيتُ أن أثورَ على الناس منه شراً»، وأمر بها فدُفنت.

وفي رواية قال: ومن طبّه؟ قال: لبيدُ بن الأعصم رجلٌ من بني زريق حليفٌ ليهودَ كان منافقاً، قال: وفيمَ؟ قال: في مُشط ومُشاقةٍ، قال: وأين؟ قال: في جُفّ طلعةٍ ذكر تحت راعوفةٍ في بئر ذروانَ ـ وذكره ـ هذا لفظ البخاري(٢).

المُشاطةُ ما يخرج من الشعر، والمُشط أسنانُ ما يُمشَط به، والمُشاقة من مشاقة الكتان، وجُفّ طلعة غشاؤُها، وهو الوعاءُ الذي يكون فيه الطَّلْعُ، تحت راعوفة هو حجرٌ يُترك في البئر عند الحفر، ثابتٌ لا يستطاع قلعُه، يقوم عليه المستقي، وقيل: حجرٌ بارزٌ من طيّها يقف عليه المستقي والناظرُ فيها، وقيل: في أسفل البئر يجلس عليه الذي ينظفها لا يمكن قلعُه لصلابته، والله سبحانه وتعالى أعلم.

### [ما نقله النووي عن المازري في إثبات السحر وحقيقته]

قال الإمامُ النوويُّ رحمه الله تعالىٰ في شرح مسلم (٣): «قال المازَريَ رحمه الله تعالىٰ: مذهب أهل السنةِ وجمهورِ علماءِ الأمةِ على إثبات السحرِ، وأن

<sup>(</sup>۱) في بئر ذي أروان: هكذا هو في جميع نسخ مسلم: ذي أروان. وكذا وقع في بعض روايات البخاري ـ (رقم ٥٤٣٣ ـ البغا) ـ وفي معظمها: ذروان، وكلاهما صحيح. والأول أجود وأصح. وادّعى ابن قتيبة أنه الصواب، وهو قول الأصمعي. وهي بئر بالمدينة في بستان بني زريق.

<sup>(</sup>٢) في صحيحه رقم (٥٤٣٢ ـ البغا).

<sup>(</sup>٣) في شرح مسلم (١٧٤/١٤ ـ ١٧٥).

له حقيقة كحقيقة غيره من الأشياء الثابتة خلافاً لمن أنكر ذلك ونفى حقيقته وأضاف ما يقع منه إلى خيالات باطلة لا حقائق لها، وقد ذكره الله تعالى في كتابه وذكر أنه مما يُتعلّم، وذكر ما فيه إشارة إلى أنه مما يُكفر به، وأنه يفرق بين المرء وزوجِه، مهذا كله لا يمكن فيما لا حقيقة له، وهذا الحديث أيضاً مصرّح بإثباته وأنه أشياء وفيت وأخرجت، وهذا كله يُبطل ما قالوه، فإحالة كونِه من الحقائق مُحال، ولا يستنكر في العقل أن الله سبحانه وتعالى يخرق العادة عند النطق بكلام ملفق، أو تركيب أجسام، أو المَزْج بين قُوى على ترتيب لا يعرفه إلا الساحر، وإذا شاهد الإنسان بعض الأجسام منها قاتلة كالسموم، ومنها مُشقمة كالأدوية الحادة، ومنها مُضِرة كالأدوية المضادة للمرض لم يستبعد عقله أن ينفرد الساحر بعلم قُوى قتالة أو كلام مهلك أو مؤذ إلى التفرقة. قال: وقد أنكر بعض المبتدعة هذا الحديث بسبب آخر فزعم أنه يُحطّ من منصِب النبوة ويشكك فيها، وأن تجويزَه يمنع الثقة بالشرع، وهذا الذي ادعاه هؤلاء المبتدعة باطلٌ، لأن الدلائل القطعية قد قامت على صدقه وصحتِه، وعصمته على المبتدعة باطلٌ، لأن الدلائل القطعية قد قامت على صدقه وصحتِه، وعصمته وعله المبتدعة باطلٌ، لأن الدلائل القطعية قد قامت وجويزُه ما قام الدليل بخلافه باطلٌ.

فأمّا ما يتعلق ببعض أمور الدنيا التي لم يُبعث بسببها ولا كان مفضلاً من أجلها ـ وهو مما يعرض للبشر ـ فغيرُ بعيدِ أن يخيل إليه من أمور الدنيا ما لا حقيقة له، وقد قيل إنه إنما كان يخيل إليه أنه وطِئ زوجاتِه وليس بواطئ، وقد يتخيّل الإنسانُ مثلَ هذا في المنام فلا يبعد تخيّله في اليقظة ولا حقيقة له، وقيل: إنه يخيل إليه أنه فعلَه وما فعله، ولكن لا يَعتقد صِحة ما يتخيله فتكون اعتقاداتُه على السّداد.

قال القاضي عياضٌ رحمه الله تعالى: وقد جاءت رواياتُ هذا الحديثِ مبينةً أن السحر إنما تسلط على جسده وظواهر جوارحِه لا على عقله وقلبِه واعتقادِه، ويكون معنى قولِه في الحديث: حتى يظنَّ أنه يأتي أهلَه ولا يأتيهن، ويروى يخيل إليه أي يظهر له من نشاطه ومتقدم عادته القدرة عليهن، فإذا دنا منهن أخذتُه أخذة السحرِ فلم يأتهن، ولم يتمكن من ذلك كم يعتري المسحور.

وكلُّ ما جاء في الروايات من أنه يخيّل إليه فِعلُ شيءٍ لم يفعله ونحوُه

فمحمولٌ على التخيّل بالبصر لا كالخلل تطرّق إلى العقل، وليس في ذلك ما يُدخل لَبْساً على الرسالة، ولا طعناً لأهل الضلالة والله أعلم العد.

قلت: قولُ المازَريِّ خلافاً لمن أنكر ذلك، قال ابنُ هبيرةً (١) رحمه الله تعالى: «أجمعوا على أن السحرَ له حقيقةً، إلا أبا حنيفةً فإنه قال: لا حقيقةً له عنده، ثم ذكر الاختلاف في حكم الساحر».

وقال القُرطبيُ (٢) رحمه الله تعالى: «وعندنا أن السحرَ حقَّ وله حقيقةٌ يخلق الله عنده ما يشاء، خلافاً للمعتزلة وأبي إسحاقَ الإسفرايينيُ حيث قالوا إنه تموية وتخييل»اهـ.

قلت: قد ثبت وتقرّر من هذا وغيره تحققُ السحرِ وتأثيرُه بإذن الله بظواهر الآياتِ والأحاديثِ وأقوالِ عامةِ الصحابة، وجماهيرِ العلماءِ بعدهم روايةً ودراية، فأما القتلُ به والأمراضُ والتفرقةُ بين المرءِ وزوجهِ وأخذُه بالأبصار فحقيقةٌ لا مكابرة فيها، وأما قلبُ الأعيان: كقلب الجمادِ حيواناً وقلبِ الحيوانِ من شكل إلى آخر، فليس بمُحال في قدرة الله عزّ وجلّ ولا غير ممكن، فإنه هو الفاعلُ في الحقيقة وهو الفعّال لما يريد، فلا مانع من أن يحول الله ذلك عند ما يُلقي الساحر ما ألقى امتحاناً وابتلاءً وفتنةً لعباده، ولكن الذي أخبرنا الله تعالى به في الواقعِ من سَحَرة فرعونَ في قصّتهم مع موسى إنما هو التخييلُ والأخذُ بالأبصار حتى رأوا الحبالَ والعِصِيَّ حيّاتٍ، فنؤمن بالخبر ونصدّقه ولا نتعدًاه ولا نبدل قولاً غيرَ الذي قيل لنا، ولا نقول على الله ما لا نعلم، وبالله التوفيق.

## [بيان حكم الساحر وأنه كافر]

(واحكُم على الساحر بالتكفير (كما أتى في السنة المصرحة (عن جُندُبٍ وهكذا في أثر (وصح عن حفصة عند مالكِ

وحدة السقت ل بلا نكير) مما رواه الترمذي وصححه) أمر بقتلهم رُوي عن عمرِ) ما فيه أقوى مرشد للسالك)

 <sup>(</sup>١) «الإفصاح» لابن هبيرة (٢/٢٦).

<sup>(</sup>٢) في «الجامع لأحكام القرآن» (٢/٤٦).

هذا هو الحكمُ الثاني، وهو حكمُ الساحرِ (واحكم على الساحر) تعلّمه أو علّمه، عَمِل به أو لم يعمَل (بالتكفير) أي بأنه كفر بهذا الذنبِ الذي هو السحرُ، وذلك واضحٌ صريحٌ في آية البقرة بأمور: منها سببُ عدولِ اليهودِ إليه وهو نبذُهم الكتابَ كتابَ الله وراء ظهورِهم: ﴿وَلَمّا جَاءَهُمْ رَسُولٌ مِنْ عِندِ اللّهِ مُصَدِقٌ لِما مَعَهُمْ بَنَذَ وَبِينٌ مِن اللّهِ مَا اللّهِ مُصَدِقٌ لِما مَعَهُمْ بَنَذَ وَبِينٌ مِن اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللهِ اللهِ مَا اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

سواءً أريد بالكتاب التوراةُ التي بأيديهم، أو القرآن الذي جاء به محمدٌ على ذلك نبذُه كفرٌ، وقد علم أن السحر لا يعمل إلا مع من كفر بالله، وهذا معلومٌ من سبب نزول الآية، كما قال الربيعُ بنُ أنسِ (١) وغيرُه: إن اليهودَ سألوا محمداً على زماناً عن أمور من التوراة، لا يسألونه عن شيء من ذلك إلاّ أنزل الله سبحانه وتعالى ما سألوه عنه فيخصِمهم، فلما رأوا ذلك قالوا: هذا أعلمُ بما أنزل الله إلينا منا، وأنهم سألوه عن السحر وخاصموه به فأنزل الله عزّ وجلّ: ﴿وَاتَّبَعُواْ مَا تَنْلُوا مِنْ مُلِكِ سُلَيْمَنَ وَمَا كَفَرُ الشّيَمَانُ وَلَاكِنَ الشّيطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَانَ وَمَا كَفَرُ سُلَيْمَانُ وَلَاكِنَ الشّيطِينَ كَفَرُواْ يُعَرِّمُونَ النّاسَ السِتحر ﴾ [البقرة: ١٠٢] الآيات.

قال عدي بن حاتم عليه حين سمع رسولَ الله ﷺ يتلوها: إنا لسنا نعبُدهم، قال: «أليس يُحلون ما حرم الله فتُحِلّونه، ويُحرمون ما أحل الله فتحرّمونه»؟ قالوا:

 <sup>(</sup>١) أثر مرسل مأخوذ عن أهل الكتاب أو عمن أخذ عن أهل الكتاب، وهو من الآثار التي لا يعتمد عليها. (تفسير ابن كثير ١٤٠/١).

بلى، قال: «فتلك عبادتكم إياهم»(١).

وعبادةُ الشيطان هي اتباعُه فيما أمر به من الكفر والضلالِ ودعا إليه، كما قال عز وجلّ فيه إنما يدعو حزبه ليكونوا من أصحاب السعير، وكما يقول للمجرمين يوم القيامة: ﴿ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

(ومنها) قولُه تعالىٰ: ﴿ وَمَا كَفَرَ سُلَتِمَنَّ ﴾ [البقرة: ١٠٢]، برَّأ الله سبحانه

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (٥/ ٢٧٨ رقم ٣٠٩٥) وقال: «هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من حديث «عبد السلام بن حرب» و«غطيف بن أعين» ليس بمعروف في الحديث» اهد. قلت: عبد السلام هذا ثقة حافظ له مناكير كما ذكره ابن حجر في «التقريب» (١/ ٥٠٥ رقم ١١٨٦).

وأما غطيف هذا فضعفه ابن حجر في «التقريب» (٢/ ١٠٦ رقم ٢١)، والذهبي في «الميزان» (٣٣٦/٣)، ووثقه ابن حبان (٣١١/٧)، وذكره ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٧/ ٥٥ رقم ٣١٥) ولم يتكلم فيه بشيء، وكذلك البخاري في «التاريخ الكبير» (٧/ ١٠٦ رقم ٤٧١) مع إخراجه للحديث.

وأخرجه البيهقي في «السنن الكبرى» (١١٦/١٠)، والطبراني في «المعجم الكبير» (١٧/ ٩٢)، وابن جرير في «جامع البيان» (٦/ ج١/ ١١٤)، وابن عبد البر في «جامع بيان العلم» (١٩/ ٢)، والسيوطي في «الدر المنثور» (٤/ ١٧٤) وزاد نسبته لابن سعد، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، وأبي الشيخ، وابن مردويه.

وللحديث شاهدان:

<sup>(</sup>الأول): من حديث حذيفة بن اليمان أخرجه ابن عبد البر في "جامع بيان العلم" (٢/ ١٠٩)، والبيهقي (١١٦/١٠)، وابن جرير في "جامع البيان" (٦/ ج١١٤/١٠).

وهو وإن كان موقوفاً فله حكم المرفوع كما هو مقرر في مصطلح الحديث. (الثاني): من حديث أبي العالية عند ابن جرير في «جامع البيان» (٦/ج٠١/ج١١٥)، وقد

<sup>(</sup>النالي)؛ من تحديث ابني النالية عند ابن جرير في تجامع البيان، (١/ ٢٠٠٠)، وحسن الحديث الألباني في «غاية المرام» رقم (٦) وابن تيمية في «الإيمان» (ص٦٤).

وهو كما قالا.

وتعالى نبيّه عليه السلام من الكفر، وهذا الكفرُ الذي برأه تعالى منه هو علمُ الساحرِ وعملُه، وإن كان بريئاً من الكفر كله معصوماً مما دونه، لكن سياقَ الآيةِ في خصوص السحرِ وأنه بريءٌ منه ولو فُرض وجودُ عملِه به لكفر، لأنه شِركٌ، والشركُ أقبحُ الذنوبِ وأعظمُ المحبِطاتِ للأعمال، كما قال تعالىٰ في جميع رسلِه سليمانَ وغيرِه عليهم السلام بعد أن ذكرهم: ﴿ ذَالِكَ هُدَى اللهِ يَهْدِى بِهِ مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِمًا وَلَوْ أَشْرَكُوا لَحَبِطا عَنْهُم مَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [الأنعام: ٨٨].

وهذا معلومٌ من أصل القصةِ، فإن اليهود قاتلهم الله تلقّوا السحرَ عن الشياطين ونسبوه إلى سليمانَ عليه السلام، فبرأه الله تعالىٰ من إفكهم بهذه الآية؛ كما قال مجاهد (۱) رحمه الله تعالىٰ في هذه الآية: ﴿وَاتَّبَعُواْ مَا تَنْلُواْ الشّيَطِينُ عَلَىٰ مُلْكِ سُلَيْمَدَنَ ﴾ [البقرة: ١٠٢].

قال: كانت الشياطينُ تستمع الوَحْيَ فما سمعوا من كلمة زادوا فيها مائتين مثلَها، فأرسل سليمانُ عليه السلام إلى ما كتبوا من ذلك، فلما تُوفي سليمانٌ وجدتُه الشياطينُ وعلّمتُه الناسَ وهو السحر.

وقال سعيدُ بنُ جبير<sup>(۱)</sup> رحمه الله تعالىٰ: كان سليمانُ عليه السلام يتبع ما في أيدي الشياطينِ من السحر فيأخذه منهم فيدفِنهُ تحت كرسيّه في بيت خِزانتِه فلم تقدر الشياطينُ أن يصلوا إليه، فدنت إلى الإنس فقالوا لهم: أتدرون ما العلمُ الذي كان سليمانُ يسخر به الشياطينَ والرياحَ وغيرَ ذلك؟ قالوا: نعم، قالوا: فإنه في بيت خِزانته وتحت كرسيّه، فاستثار به الإنس واستخرجوه وعَمِلوا به، فقال أهل الحجاز \_ يعني اليهودَ من أهل الحجاز \_ كان سليمانُ يعمل بهذا وهذا سِحرٌ، فأنزل الله تعالىٰ على نبيّه محمد على باعة سليمانَ عليه السلام، فقال تعالىٰ: ﴿وَاتَّبَعُوا مَا تَنْلُوا الشّيَطِينُ عَلَى مُلّكِ سُليَمَنَ وَمَا كَفَر سُليَمَنُ وَلَكِنَ الشّيَطِينَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (۱/ج۱/٤٤٧) وفي سنده أبو حذيفة موسى بن مسعود النهدي، وهو سيء الحفظ.

وأورده ابن كثير في تفسيره (١/ ١٤٠) مرسلاً وهو من الآثار التي لا يعتمد عليها.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (١/ج١/ ٤٤٩) من طريق محمد بن حميد الرازي وهو ضعيف، واتهمه بعضهم.

وأورده ابن كثير في تفسيره (١/ ١٤٠) مرسلاً.

كَفَرُوا﴾ [البقرة: ١٠٢].

وقال محمدُ بنُ إسحاقَ بن يسارِ (۱): عمدت الشياطينُ حين عَرَفت موت سليمانَ بنِ داودَ عليهما السلامُ فكتبوا أصنافَ السحرِ، من كان يحب أن يبلُغَ كذا وكذا فليفعل كذا وكذا، حتى إذا صنّفوا أصنافَ السحرِ جعلوه في كتاب ثم ختموه بخاتم على نقش خاتم سليمانَ، وكتبوا في عنوانه: هذا ما كتب آصفُ بنُ برخيا الصديقُ للملك سليمانَ بنِ داودَ من ذخائر كنوزِ العلم. ثم دفنوه تحت كرسيّه واستخرجته بعد ذلك بقايا بني إسرائيلَ حتى أحدثوا ما أحدثوا، فلما عثروا عليه قالوا: والله ما كان ملكُ سليمان إلاّ بهذا، فأفشوا السحرَ في الناس فتعلموه وعلموه، فليس هو في أحد أكثرَ منه في اليهود لعنهم الله، فلما ذكرَ رسولُ الله ﷺ - فيما نزل عليه من الله سليمانَ بنَ داودَ وعدّه فيمن عدّ من المرسلين - قال من كان بالمدينة من اليهود: تعجبون من محمد يزعُم أن ابنَ داودَ كان نبياً، والله ما كان إلاّ ساحراً.

وأنــزل الله تــعــالــئ فــي ذلــك: ﴿وَاتَّبَعُواْ مَا تَنْلُواْ الشَّيَطِينُ عَلَىٰ مُلْكِ سُلَيْمَـٰنُّ وَمَا كَفَرَ سُلِيَمَـٰنُ وَلَكِئَ الشَّيَطِينَ كَفَـٰرُواْ يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّيخرَ﴾ [البقرة: ١٠٢] الآية.

وروى ابنُ أبي حاتم (٢) عن ابن عباس على قال: كان آصفُ كاتبَ سليمانَ، وكان يعلم الاسمَ الأعظمَ، وكان يكتب كلَّ شيءِ بأمر سليمانَ ويدفِنه تحت كرسيّه، فلما مات سليمانُ أخرجته الشياطينُ فكتبوا بين كلِّ سطرين سحراً وكفراً، وقالوا: هذا الذي كان سليمانُ يعمل به. قال: فأكفرَه جُهّالُ الناس وسبُّوه، ووقف علماءُ الناس، فلم يزل جهالُ الناس يسبّونه حتى أنزل الله على محمد على ﴿ وَاتَّبَعُوا مَا الناس، فلم يزل جهالُ الناس يسبّونه حتى أنزل الله على محمد على عن مُلكِ سُلَيْمَنُ وَمَا كَفَرُوا يُعَلِمُونَ الشَّيَطِينُ عَلَى مُلكِ سُلَيْمَنَ وَمَا كَفَرُ سُليّمَنُ وَلَكِنَ الشَّيَطِينَ كَفَرُوا يُعَلِمُونَ النَّاسَ السِّحَ ﴾ [البقرة: ١٠٢].

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (۱/ج۱/٤٤٦) من طريق محمد بن حميد الرازي وهو ضعيف واتّهمه بعضهم.

وأورده ابن كثير في تفسيره (١/ ١٤٠) مرسلاً.

<sup>(</sup>٢) في تفسيره (١/ ٢٩٧ رقم ٩٨٨) في إسناده المنهال بن عمرو: صدوق ربما وهم وباقي رجاله ثقات.

والأثر أورده ابن كثير في تفسيره (١/ ١٣٩) سنداً ومتناً. ولعل ابن عباس تلقاه عن أهل الكتاب.

وتفاسيرُ السلفِ وآثارُهم في هذه الآيةِ كثيرةٌ جداً، وما كان منها إسرائيلياً فهو من القسم المقبولِ لموافقته ظاهرَ الآيةِ في أن اليهودَ تعلموا السحرَ من الشياطين ورمَوا به نبيً الله سليمانَ، وأكفروه به وسبُّوه، وخاصموا به محمداً رسولَ الله على ونبذوا كتابَ الله وراءً ظهورهم، فبين الله تعالى ما لبسوه وهدم ما أسسوه وبرأ نبيه سليمانَ عليه السلام مما ائتفكوه، وأقام الحجة عليهم في بُطلان ما انتحلوه، فلله الحمد والمنة.

(ومنها) قولُه تعالىٰ: ﴿وَلَكِنَّ الشَّيَطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ ﴾ [البقرة؛ ٢٠٠]، أكذب الله تعالىٰ اليهود فيما نسبوه إلى نبيّه سليمان عليه السلام بقوله: ﴿وَمَا صَعَفَرَ سُلَيّمَنُ ﴾ [البقرة: ٢٠٠]، وهم إنما نسبوا السحرَ إليه، ولازِمُ ما نسبوه إليه هو الكفرُ لأن السحرَ كفرٌ، ولهذا أثبت كفرَ الشياطينِ بتعليمهم الناسَ السحرَ، فقال تعالىٰ: ﴿وَلَكِنَّ الشَّيَطِينِ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ ﴾ [البقرة: ٢٠٠].

وكذلك كلُّ من تعلم السحر أو علَّمه أو عمِل به يكفُر ككفر الشياطينِ الذين علّموه الناس؛ إذ لا فرق بينه وبينهم، بل هو تلميذُ الشيطانِ وخِرِّيجُه، عنه روى وبه تخرّج وإياه اتبع، ولهذا قال تعالىٰ في الملكين: ﴿وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَتَى يَقُولاً إِنَّمَا غَنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكُفُرُ ﴾ [البقرة: ١٠٢]، فبيّن تعالىٰ أنه بمجرّد تعلّمه يكفر سواءً عَمِل به وعلّمه أو لا.

وعن ابن عباس (١) والله قال: فإذا أتاهما الآتي مريدُ السحرِ نَهَياه أَشدَّ النهي وقالا له: إنما نحن فتنةٌ فلا تكفر، وذلك أنهما علَّما الخيرَ والشرّ والكفرَ والإيمانَ، فعرَفا أن السحرَ من الكفر، قال: فإذا أبى عليهما أمراه أن يأتيَ مكانَ

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم في «تفسيره» (١/ ٣٠٩ رقم ١٠١٧) وفيه أبو جعفر الرازي، وهو سيء الحفظ كما تقدم.

والأثر أورده ابن كثير في «تفسيره» (١٤٧/١) معلقاً عن أبي جعفر الرازي، عن الربيع بن أنس عن قيس بن عباد عن ابن عباس.

وزاد في آخره: «فإذا أبى عليهما أمراه أن يأتي مكان كذا وكذا، فإذا أتاه عاين الشيطان فعلم، فإذا تعلم خرج منه النور، فنظر إليه ساطعاً في السماء فيقول: يا حسرتاه، يا ويله ماذا أصنع؟» اهـ.

وأورد ابن أبي حاتم هذه الزيادة في الأثر رقم (١٠٢٨).

كذا وكذا، فإذا أتى عاين الشيطانَ فعلّمه، فإذا تعلّمه خرج منه النورُ، فنظر إليه ساطعاً في السماء، فيقول: يا حسرتاه يا ويلَه ماذا صنع.

وروى ابن أبي حاتم (١) عن الحسن البضريّ أنه قال في تفسير هذه الآية: نعم أُنزل الملكانِ بالسحر ليعلما الناسَ البلاءَ الذي أراد الله تعالىٰ أن يبتليَ به الناسَ، فأخذ عليهما الميثاقَ أن لا يعلما أحداً حتى يقولا إنما نحن فتنةٌ فلا تكفر.

وقال قتادةُ (٢): كان أخذ عليهما أن لا يعلمان أحداً حتى يقولا: ﴿إِنَّمَا نَخْنُ فِي اللَّهُ اللَّالَّالِمُ اللَّهُ اللّهُ اللّه

وقال السديّ (٣): إذا أتاهما إنسانٌ يريد السحرَ وعظاه وقالا له: لا تكفر إنما نحن فتنة، فإذا أبى قالا له: ائتِ هذا الرمادَ فَبُلْ عليه فإذا بال عليه خرج منه نور فسطع حتى يدخُلَ السماءَ وذلك الإيمانُ، وأقبل شيءٌ أسودُ كهيئة الدخان حتى يدخُلَ في مسامعه وكلِّ شيء، وذلك غضبُ الله، فإذا أخبرهما بذلك علماه السحرَ، فذلك قول الله تعالى: ﴿وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنَ أَحَدٍ حَتَّى يَتُولًا إِنَّمَا غَنُ فِتْنَةً فَلَا السحرَ، فذلك قول الله تعالى: ﴿وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنَ أَحَدٍ حَتَّى يَتُولًا إِنَّمَا غَنُ فِتْنَةً فَلَا البقرة: ١٠٢] الآية.

وعن ابن جُريجِ<sup>(١)</sup> في هذه الآية: لا يجترئ على السحر إلاّ كافر، والفتنةُ هي المحنةُ والاختبار.

<sup>(</sup>۱) في تفسيره (۲/ ۳۱۰ رقم ۱۰۱۸) بسند ضعيف. ولكن أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (۱/ ج۱/ ٤٦١) بسند رجاله ثقات عن الحسن وقتادة جزءاً من هذا الأثر.

وأورد ابن كثير في تفسيره (١/ ١٤٧) الأثر معلقاً عن الحسن.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٣١٠/١ رقم ١٠١٩) بسند فيه أبو جعفر سيء الحفظ. لكن تابعه معمر عن قتادة عند ابن جرير في «جامع البيان» (٢/٢٦) دون قوله: «أي بلاء ابتلينا به فلا تكفر»، فيكون إسناده حسناً لغيره.

وأورده ابن كثير في «تفسيره» (١/١٤٧ ـ ١٤٨) عن قتادة بدون سند، بل عزاه لابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>۳) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (۱/ج۱/٤٦۱).
 وأورده ابن كثير في «تفسيره» (۱/ ۱٤۸) معلقاً عن السدي.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (١/ج١/٢٦٢)، وأورده ابن كثير في تفسيره (١/ ١٤٨). (١٤٨).

ومنها قوله تعالى: ﴿وَيَنْعَلَمُونَ مَا يَضُوهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَعني من حظ ولا نصيب، وهذا الوعيدُ لم يُطلق إلا فيما هو كفرٌ لا بقاءَ للإيمان معه، فإنه ما من مؤمن إلا ويدخل الجنة، وكفى بدخول الجنة خلاقاً، ولا يدخل الجنة إلا نفس مؤمنة؛ ثم قال تعالى: ﴿ وَلَيِنْسَ كَمَا شَكَرُوا بِهِ قَنفُسَهُمْ لَوَ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٠٢].

ومنها قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ ءَامَنُوا ﴾ أي بمحمد ﷺ والقرآن ﴿ وَاتَّقُوا ﴾ السحرَ وسائرَ الذنوب ﴿ لَمَثُوبَةٌ مِنْ عِندِ اللَّهِ خَيْرٌ لَوْ كَانُوا يَمْ لَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٠٣].

وهذا من أصرح الأدلةِ على كفر الساحرِ ونَفْيِ الإيمانِ عنه بالكلية، فإنه لا يقال للمؤمن المتقي: ولو أنه آمن واتقى، وإنما قال تعالىٰ ذلك لمن كفر وفجر، وعَمِل بالسحر، واتبعه وخاصم به رسولَه، ورمى به نبيّه، ونبذ الكتاب وراء ظهرِه، وهذا ظاهرٌ لا غُبارَ عليه، والله أعلم.

وقد صرّح بذلك أئمةُ السلفِ من الصحابة والتابعين، وإنما اختلفوا في القَذر، الذي يصير به كافراً، والصحيحُ أن الساحرَ المتعلّمَ من الشياطين كلّه كفرٌ قليله وكثيرُه؛ كما هو ظاهرُ القرآن.

# [الكلام على أن حدَّ الساحر القتل]

(وحده) أي حدُّ الساحر (القتلُ) ضربُه بالسيف (بلا نكير) بل هو ثابتٌ بالكتاب من عموم النصوصِ في الكفار المرتدّين وغيرِهم (كما أتى) ثابتاً (في السنة المصرحة) الثابتة عن النبيّ على (مما رواه الترمذي) محمدُ بنُ عيسى بنِ سَورة بمهملتين ـ ابنِ موسى بن الضحاك السلّميُّ، أبو عيسى التّرمِذيُّ (۱) الحافظُ الضريرُ أحدُ الأعلام وصاحبُ الجامع والتفسير عن خلق مذكورين في تراجمهم من جامعه وغيرِه، وعنه محمدُ بنُ إسماعيلَ السمرقنديُّ وحمادُ بنُ شكر، وأبو العباس محمدُ بنُ أحمدَ المحبوبيُّ راوي الجامع، والهيثمُ بنُ كُليبٍ وخلقُ من أهل سَمَرْقند ونسَف وتلك الديار (۲).

<sup>(</sup>١) انظر ترجمته في «تذكرة الحفاظ» (٢/ ٦٣٣ رقم ٢٥٨).

<sup>[</sup>٢] انظر الكلام علَّى سنن الإمام الترمذي في «الفصل المبين على عقد الجوهر الثمين» وهو =

وقال ابن حبان: كان ممن جمع وصنّف، قال أبو العباس المستغفري: مات سنة تسع وسبعين ومائتين ـ مرفوعاً ـ (وصححه) موقوفاً (عن جندب) هو ابنُ عبد الله بُنِ سفيانَ البَجليُّ العلقميُّ، أو العلقي (١)، له ثلاثةٌ وأربعون حديثاً اتفقا على سبعة وانفرد مسلمٌ بخمسة.

روى عنه الحسنُ وابنُ سيرين وأبو مِجْلَز، مات بعد الستين، قال رحمه الله تعالى: «بابُ ما جاء في حدُ الساحرِ: حدثنا أحمدُ بنُ منيع حدثنا أبو معاوية عن إسماعيلَ بنِ مسلم عن الحسن عن جُندُب قال: قال رسولُ الله على: «حدُ الساحرِ ضَرْبَةُ بالسيف»(۲)، هذا حديثُ لا نعرِفه مرفوعاً إلاّ من هذا الوجه، وإسماعيلُ بنُ مسلم المكيُ يُضعّف في الحديث من قبل حِفظه، وإسماعيلُ بنُ مسلم العبديُ البصريُ قال وكيعٌ: هو ثقةٌ ويروي عن الحسن أيضاً، والصحيحُ عن جُندبِ موقوفاً، والعملُ على هذا الحديثِ عند بعضِ أهلِ العلمِ من أصحاب النبيُ على وغيرهم وهو قولُ مالكِ بنِ أنس، وقال الشافعيُّ، إنما يُقتل الساحرُ إذا كان يعملُ في سحرهِ ما يبلغ الكفرَ، فإذا عمِل عملاً دون الكفرِ فلم نَرَ عليه قتلاً»، ويعني بقوله: ما يبلغ الكفرَ، أي ما كان فيه اعتقادُ التصرفِ لغير الله، وصرفُ العبادةِ له بقوله: ما يبلغ الكفرَ، أي ما كان فيه اعتقادُ التصرفِ لغير الله، وصرفُ العبادةِ له كما يفعله عبّادُ هياكل النجوم من أهل بابلَ وغيرِهم، والله أعلم.

(وهكذا في أثرِ، أمرٌ بقتلهم) يعني السحرة (روى عن عمرِ) ابنِ الخطابِ بنِ

شرح للأربعين العجلونية تأليف: الشيخ محمد جمال الدين القاسمي (ص ١٨٥ ـ ١٩١).
 وانظر: «فضائل الكتاب الجامع لأبي عيسى الترمذي». تأليف الحافظ تقي الدين أبي القاسم عبيد بن محمد الإسعردي، حققه وعلق عليه: السيد صبحى السامرائي.

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته في «أسد الغابة» رقم (۸۰٤)، و«الإصابة» رقم (۱۲۲۱)، و«الاستيعاب» رقم (۳٤٤)، و«خلاصة تهذيب الكمال» (۱۷۳/۱)، و«الوافي بالوفيات» (۱۱/۹۳/۱).

<sup>(</sup>٢) وهو حديث ضعيف.

أخرجه الترمذي في «السنن» (٤/ ٦٠ رقم ١٤٦٠)، والدارقطني (٣/ ١١٤ رقم ١١٢)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (٨/ ١٣٦)، والحاكم في «المستدرك» (٤/ ٣٦٠).

قلت: في سنده إسماعيل بن مسلم المكي: قال عنه أحمد وغيره، منكر الحديث.

وقال النسائي وغيره: متروك الحديث.

انظر «التاريخ الكبير» للبخاري (١/ ٣٧٢)، و«المجروحين» (١/ ١٢٠)، و«الميزان» (١/ ٢٤٨).

نُفيل بنِ عبد العُزّى العدوي أبي حفص المدني (١)، أحدِ فقهاءِ الصحابةِ، ثاني الخلفاء الراشدين، وأحد العشرةِ المشهودِ لهم بالجنة، وأوّل من سُمّي أميرَ المؤمنين، له خمسمائة وتسعةٌ وثلاثون حديثاً اتفقا على عشرة وانفرد البخاري بتسعة ومسلم بخمسة عشرَ، وعنه أبناؤه عبدُ الله وعاصمٌ وعُبيدُ الله، وعلقمةُ بنُ أبي وقاصِ وغيرُهم، شهد بدراً والمشاهدَ والمواقف، ووليَ أمرَ الأمةِ بعد أبي بكر وفتح في أيامه عدةُ أمصارٍ، أسلم بعد أربعين رجلاً.

عن ابنِ عمر (٢) و مرفوعاً: (إن الله تعالى جعل الحقّ على لسان عمر وقلبِه»، لما دُفن قال ابن مسعود (٣) و الله اليوم بتسعة أعشار العلم). استشهد في آخر سنة ثلاث وعشرين، ودفن في أول سنة أربع وعشرين في الحجرة النبوية وهو ابن ثلاث وستين وصلى عليه صهيب، ومناقبه جمّة قد أفردت في مجلدات.

وهذا الأثرُ المشارُ إليه في الباب هو ما رواه الإمامان الجليلان أحمدُ بنُ حنبلِ الشيباني<sup>(3)</sup> ومحمدُ بنُ إدريس الشافعيُّ (<sup>(6)</sup> رحمهما الله تعالىٰ قالا: أخبرنا سفيانُ هو ابن عُيينةَ عن عَمْروِ بنِ دينارِ أنه سمع بجالة بنَ عبدةَ يقول: كتب عمرُ بنُ الخطاب على أن اقتلوا كلَّ ساحرٍ وساحرة، قال: فقتلنا ثلاثَ سواحِرَ.

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته في «أسد الغابة» (٤/١٣٧ ـ ١٦٨ رقم ٣٨٣٠)، و«الإصابة» رقم (٥٧٥٢)، و«الاستيعاب» رقم (١٨٩٩).

 <sup>(</sup>۲) وهو حديث صحيح.
 أخرجه الترمذي (٦١٧/٥ رقم ٣٦٨٢، وقال: حديث حسن صحيح غريب.
 وفي الباب: عن الفضل بن عباس، وأبي ذر، وأبي هريرة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في «المعجم الكبير» (٩/ ١٧٩ رقم ٨٨٠٩)، وقال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٩/ ٦٩) رواه الطبراني بأسانيد ورجال هذا رجال الصحيح غير أسد بن موسى

<sup>(</sup>٤) في «المسند» (١/ ١٩٠ ـ ١٩١).

<sup>(</sup>٥) في «ترتيب المسند» (٢/ ٨٩ رقم ٢٩٠). قلت: وأخرجه أبو داود في «السنن» رقم (٣٠٤٣)، وأبو عبيد في «الأموال» رقم (٧٧)،

والبيهةي في «السنن الكبرى» (٨/ ١٣٦)، وعبد الرزاق في «المصنف» رقم (١٨٧٤٨)، وعبد الله بن أحمد في مسائل أبيه رقم (١٥٤٢) وسنده صحيح.

وخلاصة القول أن الحديث صحيح، والله أعلم.

(وصحً) نقلاً (عن حفصةً) بنتِ عمرَ بنِ الخطابِ العدَويةِ أمِّ المؤمنين وَ العندِ الله المؤمنين وعند مالك) بنِ أنسِ بنِ مالكِ بنِ أبي عامرِ بنِ عمرو بن الحارثِ الأصبحي أبي عبدِ الله المدَنيِّ، أحدِ الأعلامِ في الإسلام وإمامِ دارِ الهجرة (١)، ولد سنةَ ثلاثِ وتسعين وحُمِلَ به ثلاث سنين، ووفي سنةَ تسع وسبعين ومائة ودفن بالبقيع رحمه الله تعالى ورضي عنه.

(ما) أي الذي (فيه أقوى) دليل (مرشد للسالك) وهو ما رواه في "موطئه" (٢) في "باب ما جاء في الغِيلة والسحر من كتاب العقول: عن محمد بن عبد الرحمن بن سعد بن زُرارة أنه بلغه أن حفصة زوج النبي على قتلت جارية لها سحرتها، وقد كانت دبرتها فأمرت بها فقتلت، قال مالك: الساحرُ الذي يعمل السحر، ولم يعمل ذلك له غيرُه، وهو مثلُ الذي قال الله تعالىٰ في كتابه: ﴿وَلَقَدَ عَكِلُمُوا لَمَنِ الشَّرَائِهُ مَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِن خَلَقً ﴾ [البقرة: ١٠٢]، فأرى أن يُقتلَ ذلك إذا عَمِل ذلك هو نفسُه اه.

قال ابنُ كثيرِ (٣) رحمه الله تعالىٰ: وقد رُوي من طرقٍ متعددةٍ أن الوليدَ بنَ عُقبةً كان عنده ساحرٌ يلعب بين يديه، فكان يضرِب رأسَ الرجل ثم يصيح به فيرة إليه رأسَه، فقال الناس: سبحان الله يُحيي الموتى! ورآه رجلٌ من صالح المهاجرين فلما كان الغدُ جاء مشتملاً على سيفه، وذهب يلعب لَعبه ذلك، فاخترط الرجلُ سيفه فضرب عُنقَ الساحر وقال: إن كان صادقاً فليُحيي نفسه، وتلا قوله تعالىٰ:

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته في "تهذيب الأسماء واللغات» للنووي (۲/۷۵ ـ ۷۹)، و"وفيات الأعيان» (٤/ ١٥٥)، (طبقات القراء» (٢/٣٥)، و"طبقات القراء» (٢/٣٥)، و"طبقات الشيرازي» (٥٣)، و«الحلية» (٦/ ١٣٦).

<sup>(</sup>٢) (٢/ ٨٧١ رقم ٤٦) بسند منقطع رجاله ثقات، فمحمد بن عبد الرحمٰن لم يدرك حفصة. قلت: وأخرجه البيهقي في «السنن الكبرى» (٨/ ١٣٦)، وعبد الرزاق في «المصنف» رقم (١٨٧٥٧)، وعبد الله بن أحمد في مسائل أبيه رقم (١٥٤٣).

<sup>(</sup>٣) في تفسيره (١/٩٩/١).

وأورد بعضها البخاري في «التاريخ الكبير» (٢/ ٢٢٢) في ترجمة جندب بن كعب من طريق عبد الواحد وهو ابن زياد، عن عاصم وهو ابن سليمان الأحول، عن أبي عثمان، وهذا سند صحيح.

وأخرجها بطولها البيهقي في «السنن الكبرى» (٨/ ١٣٦) بسند حسن.

﴿ أَنْتَأْتُونَ السِّحْرَ وَأَنتُمْ تُبْصِرُونَ ﴾ [الأنبياء: ٣]، فغضِب الوليدُ إذ لم يستأذنه في ذلك فسجنه ثم أطلقه، والله أعلم.

وقال الإمامُ أبو بكر الخلال: أخبرنا عبدُ الله بنُ أحمدَ بنِ حنبلِ حدّثني أبي أخبرنا يحيى بنُ سعيدِ حدّثني أبو إسحاق عن حارثةَ قال: كان عند بعض الأمراءِ رجلٌ يلعب فجاء جُندُبٌ مشتملاً على سيفه فقتله، قال: أراه كان ساحراً(١).

وحمل الشافعيُّ رحمه الله تعالىٰ قِصةَ عمرَ وحفصةَ على سحر يكون شركاً (٢)، والله أعلم.

# [ما قرره أبو المظفر بن هبيرة فيمن يتعلم السحر ويستعمله]

وقال ابن كثير (٣) رحمه الله تعالى: فصل. وقد ذكر الوزير أبو المظفر يحيى بن محمد بن هُبيرة (٤) رحمه الله تعالى فيمن يتعلم السحر ويستعمله، فقال أبو حنيفة ومالك وأحمد: يكفر بذلك، ومن أصحاب أبي حنيفة من قال: إن تعلمه ليتقيه أو ليتجنبه فلا يكفر، ومن تعلمه معتقداً جوازَه أو أنه ينفعه كفر، وكذا من اعتقد أن الشياطين تفعل له ما يشاء فهو كافرٌ.

وقال الشافعيُّ رحمه الله تعالىٰ: إذا تعلم السحرَ قلنا له صِف لنا سِحرَك، فإن وصف ما يوجب الكفرَ، مثل ما اعتقده أهلُ بابلَ من التقرّب إلى الكواكب

<sup>(</sup>۱) أورده ابن كثير في التفسيره (١/ ١٤٩) مسنداً. قلت: في السند سقط: فيحيى بن سعيد وهو القطان لم يسمع من أبي إسحاق وهو السبيعي إنما يروي عنه بواسطة زهير بن معاوية أو غيره.

<sup>(</sup>٢) ذكره أبن كثير في تفسيره (١/١٤٩).

<sup>(</sup>٣) في تفسيره (١/ ٢٥٢)، وانظر الإفصاح عن معاني الصحاح (٢٢٦/٢ - ٢٢٧).

<sup>(</sup>٤) هو يحيى بن محمد بن هبيرة، ويكنى أبا المظفر، ويلقب بعون الدين، وينعت بالوزير العالم العادل. ولد في ربيع الثاني سنة تسع وتسعين وأربعمائة بقرية بني أوقر، وهي قرية قريبة من بغداد، مات أبوه وهو صغير ولم يخلف له شيئاً، فلم يمنعه فقره عن طلب العلم ومتابعته، فدخل بغداد شاباً وحفظ القرآن الكريم وختمه بالقراءات والروايات، وكان ابن هبيرة عبداً لله تقياً. توفي سنة (٥٦٠هـ).

انظر: «ذيل طبقات الحنابلة» (٣/ ٢٥١ ـ ٢٨٩)، «شذرات الذهب» (١٩١/٤ ـ ١٩٩)، «المنهج» الأحمد في أصحاب الإمام أحمد (٢/ ٢٨٦ ـ ٣١٤).

السبعةِ، وأنها تفعل ما يُلتمس منها فهو كافر. وإن كان لا يوجب الكفرَ فإن اعتقد إباحته فهو كافرٌ.

قال ابنُ هُبيرة: وهل يُقتل بمجرد فعلِه واستعماله؟ فقال مالكٌ وأحمدُ: نعم، وقال الشافعيُّ وأبو حنيفةً: لا، فأما إن قُتل بسحره إنسانٌ فإنه يُقتل عند مالكِ والشافعيُّ وأحمد، وقال أبو حنيفةً: لا يُقتل حتى يتكرر منه ذلك، أو يُقِرَّ بذلك في حق شخص معين، وإذا فإنه يُقتل حداً عندهم، إلا الشافعيُّ فإنه قال يُقتل والحالةُ هذه قصاصاً.

قال: وهل إذا تاب الساحرُ تقبل توبتُه؟ فقال مالكٌ وأبو حنيفةَ وأحمدُ في المشهور عنه: لا تقبل، وقال الشافعيُّ وأحمدُ في الرواية: تقبل.

وأما ساحرُ أهل الكتابِ، فعند أبي حنيفةَ أنه يُقتل كما يقتل الساحرُ إذا كان مسلماً، وقال مالكُ وأحمدُ والشافعيُ: لا يُقتل، يُعفى لقصة لبيدِ بنِ الأعصم.

واختلفوا في المسلمة الساحرة، فعند أبي حنيفة أنها لا تُقتل ولكن تحبس، وقال الثلاثة: حكمُها حكمُ الرجلِ والله أعلم. وقال أبو بكر الخلالُ: أخبرنا أبو بكر المَرْوزيُّ قال: قرأ على أبي عبد الله \_ يعني أحمدَ بنَ حنبلِ \_ عمرُ بنُ هارونَ (١) أخبرنا يونسُ عن الزُّهري قال: يقتل ساحرُ المسلمين ولا يقتل ساحرُ المشركين لأن رسولَ الله ﷺ سحرتُه امرأةً من اليهود فلم يقتُلها (٢).

وقد نقل القُرطبيُّ (٣) عن مالك رحمه الله تعالى أنه قال في الذمي: يُقتل إن قَتل سحرُه، وحكى ابنُ خُويزَ مِنْداد عن مالكِ روايتين في الذميّ إذا سحر أحداً:

الأولى: أنه يستتاب فإن أسلم وإلاّ قُتل.

وَالثَّانِيةُ: أنه يُقتل وإن أسلم.

وأمّا الساحر المسلم، فإن تضمّن سحرُه كفراً كفر عند الأئمةِ الأربعةِ وغيرِهم؛ لقوله تعالى: ﴿وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَقَّى يَقُولًا إِنَّمَا غَنَنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكُفُرُ ۗ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ، بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَزَوْجِهِ ۚ [البقرة: ١٠٢].

<sup>(</sup>١) عمر بن هارون هو البلخي قال فيه يحيى بن معين: كذاب خبيث، (الميزان ٣/ ٢٢٨).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه من حديث أنس.

<sup>(</sup>٣) في «الجامع لأحكام القرآن» (٢/ ٤٩).

لكن قال مالك: إذا ظهر عليه لم تُقبل توبتُه لأنه كالزنديق، فإن تاب قبل أن يظهر عليه وجاءنا تائباً قَبِلْناه، فإن قتل بسحره قتل، قال الشافعيُ: فإن قال لم أتعمد القتل فهو مخطئ عليه الدية(١).

# [من أنواع السحر علم التنجيم]

(هــذا ومـن أنــواعــه وشُـعــبِــة عـلمُ النجـوم فـادرِ هـذا وانتبـة)

هذا هو البحث الرابع وهو (بيان أنواعه)، فمنها علم التنجيم، وهو أنواع : أعظمُها ما يفعله عَبدة النجوم ويعتقدونه في السبعة السيارة وغيرها، فقد بنوا بيوتاً لأجلها وصوروا فيها تماثيل سمّوها بأسماء النجوم، وجعلوا لها مناسك وشرائع يعبدونها بكيفياتها، ويلبَسون لها لباساً خاصاً وجِلية خاصة، وينحرون لها من الأنعام أجناساً خاصة ، لكل نجم منها جنس زعموا أنه يناسبه، وكل نجم جعلوا لعبادته أوقاتاً مخصوصة كأوقات الصلوات عند المسلمين، واعتقدوا تصرُفها في الكون. وهذا هو المعروف عن قوم إبراهيم ببابل وغيرها، وإياهم خاطب فيما حكى الله عنهم متحدياً لهم مبيناً سخافة عقولهم وضلال قلوبهم، قال الله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ نُونَ إِنَوْهِيمَ مَلكُوتَ السَّمَونِ وَالْأَرْضِ وَلِيكُونَ مِنَ النُوقِينِينَ ﴿ فَلَمّا جَنَّ عَلَيْهِ النَّلَ وَلَي اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

(ومنها) ما يفعله من يكتب حروف أبي جاد، ويجعل لكل حرفٍ منها قدراً من العدد معلوماً، ويُجري على ذلك أسماءَ الآدميين والأزمنةِ والأمكنةِ وغيرِها، ويجمع جمعاً معروفاً عنده، ويطرح منه طرحاً خاصاً ويُثبت إثباتاً خاصاً، وينسبه إلى الأبراج الاثني عشرَ المعروفةِ عند أهل الحساب، ثم يحكم على تلك القواعدِ بالسعود والنحوسِ وغيرِها مما يوحيه إليه الشيطان، وكثيرٌ منهم يغير الاسمَ لأجل ذلك، ويفرق بين المرءِ وزوجِه بذلك، ويعتقد أنهم إنْ جمعهم بيتٌ لا يعيش أحدُهم. وقد يتحكم بذلك في الغيب فيدّعي أن هذا يولد له وهذا لا، وهذا الذكرُ

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير (۱/ ١٥٢ ـ ١٥٣).

وهذا الأنثى، وهذا يكون غنياً وهذا يكون فقيراً، وهذا يكون شريفاً وهذا وضيعاً، وهذا مُحبّباً وهذا مبغضاً، كأنه هو الكاتبُ ذلك للجنين في بطن أمّه، لا والله لا يدريه الملكُ الذي يكتب ذلك حتى يسأل ربّه أذكر أم أنثى؟ شقيًّ أم سعيد؟ ما الرزقُ وما الأجلُ؟ فيقول له: فيكتب، وهذا الكاذبُ المفتري يدعي علمَ ما استأثر الله بعلمه، ويدّعي أنه يدركه بصناعة اخترعها، وأكاذيبَ اختلقها، وهذا من أعظم الشركِ في الربوبية، ومن صدّقه به واعتقده فيه كفر والعيادُ بالله.

(ومنها) النظرُ في حركات الأفلاكِ ودورانِها وطلوعِها وغروبِها واقترانِها وافترانِها وافترانِها وافترانِها وافترانِها وافترانِها وافترانِها وافتراتُه وله تأثيراتُ أَخرُ عند اقترانِه بغيره في غلاء الأسعار ورُخصِها، وهبوبِ الرياحِ وسكونها، ووقوع الكوائنِ والحوادثِ، وقد ينسُبون ذلك إليها مطلقاً. ومن هذا القسم الاستسقاء بالأنواء، وسيأتي الحديثُ فيه عند ذكره في المتن إن شاء الله، وبه الثقةُ.

(ومنها) النظرُ في منازل القمرِ الثمانية والعشرين مع اعتقاد التأثيراتِ في اقتران القمرِ بكل منها ومفارقتِه، وأن في تلك سعوداً أو نحوساً، وتأليفاً وتفريقاً وغيرَ ذلك، وكلُّ هذه الأنواعِ اعتقادُ صدقِها مُحادّةً لله ورسولِه، وتكذيبٌ بشرعه وتنزيله، واتباعٌ لزخارف الشيطانِ، ما أنزل الله بذلك من سلطان، والنجمُ مخلوقٌ من المخلوقات مربوبٌ مسخَّرٌ مدبَّرٌ كائنٌ بعد أن لم يكن، مسبوقٌ بالعدم المَحْضِ مُتعقبٌ به، ليس له تأثيرٌ في حركةٍ في الكون ولا سكونِ، لا في نفسه ولا في غيره.

قال الله تعالى: ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللهُ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ السَّمَوَىٰ عَلَى اَلْفَرَقِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ السَّمَوَىٰ عَلَى اَلْمَرْقِ يُغْشِى اللَّهَارَ يَطْلُبُهُ حَيْنًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنَّجُومَ مُسَخَّرَتٍ بِأَمْرِقِهِ اللَّهَارُ اللَّهَارُ اللَّهَارُ اللَّهَالُ وَالنَّهَارُ اللَّهَارُ اللَّهَالُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَالسَّمُدُوا لِللَّهَمِينَ وَلَا لِللَّهَمَرِ وَالسَّمُدُوا لِللَّهِ اللَّذِى خَلَقَهُرَ إِن اللَّهُمُ اللهُ اللَّهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

وقال تعالىٰ: ﴿وَمَايَةٌ لَهُمُ ٱلْيَلُ نَسْلَخُ مِنْهُ ٱلنَّهَارَ فَإِذَا هُم مُظْلِمُونَ ۞ وَالشَّـمْسُ بَخْرِى لِمُسْتَقَرِ لَهَا ذَلِكَ تَقْدِيرُ ٱلْمَرْبِزِ ٱلْعَلِيمِ۞ وَٱلْقَـمَرَ قَدَّرَنَكُ مَنَاذِلَ حَتَى عَادَ كَالْمُحْبُونِ ٱلْقَدِيرِ ۞ لَا ٱلشَّمْسُ يَلْبَغِي لَمَا أَن تُدْرِكَ ٱلْقَمَرَ وَلَا ٱلْيَلُ سَابِقُ ٱلنَّهَارُ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ۞﴾ [يس].

وقال تبارك وتعالىٰ: ﴿ نَبَارَكَ ٱلَّذِى جَعَكَ فِي ٱلسَّمَآءِ بُرُوبَا وَجَعَكَ فِيهَا سِرَجًا وَفَكَمَرُا مُنِدِيرًا ﴿ وَهُو ٱلَّذِى جَعَلَ ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ خِلْفَةً لِمَنْ أَرَادَ أَن يَذَكَّرَ أَوْ أَرَادَ شُكُورًا ۞ [الفرقان].

وقال تعالى: ﴿وَهُو الَّذِى جَعَلَ لَكُمُ النَّجُومَ لِلْهَتَدُواْ بِهَا فِى ظُلْمُنَتِ الْلَهِ وَالْبَعْرِ قَدّ فَصَلَنَا الْآيَنَتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ﴾ [الانعام: ٩٧]، وقال تعالى: ﴿وَعَلَمَتْ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ﴾ [النحل: ١٦]، وقال سبحانه: ﴿إِنَّا زَيْنَا الشَمَآءَ الدُّنِيَا بِزِينَةٍ الْكَوْكِ ﴿ وَحِفْظًا مِّن كُلِّ شَيْطُنِ مَّارِدٍ ﴾ لَا يَسَّعُونَ إِلَى الْتَلَإِ الْأَعْلَى وَيُقْذَفُونَ مِن كُلِّ جَانِبٍ ۞ دُحُولًا وَهُمْ عَذَاتُ وَاصِبُ ۞ إِلَّا مَنْ خَطِفَ الْخَطْفَة فَانْبَعَلُم شِهَاتِ ثَاقِبٌ ۞﴾ [الصافات].

وقال تعالىٰ: ﴿وَلَقَدْ زَيَّنَا ٱلسَّمَآةِ ٱلدُّنَا بِمَصَدِيحَ وَجَعَلْنَهَا رُجُومًا لِلشَّيَطِينِ ﴾ [الملك: ٥]، وقال تعالىٰ: ﴿هُوَ ٱلَّذِى جَعَلَ ٱلشَّمْسَ ضِيآةُ وَٱلْقَمَرُ نُورًا وَقَدَّرَهُ مَنَازِلَ لِنَعْلَمُوا عَدَدَ ٱلسِّنِينِ وَٱلْحِسَابُ مَا خَلَقَ ٱللَّهُ ذَلِكَ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ﴾ [يونس: ٥]، وغيرُ ذلك من الآيات.

وقال تعالىٰ في ذهابها وفنائِها وعَودِها إلى العدم كما أُوجدتْ بعد العدم: ﴿ إِذَا الشَّمْسُ كُورَتُ ۞ وَإِذَا اَلنَّجُومُ اَنكَدَرَتْ ۞ [المتكوير]، وقال تعالىٰ: ﴿ وَإِذَا اَلْكَوَاكِبُ النَّمْرُ ۞ وَجُعَ اَلتَّمْسُ وَالْفَكُرُ ۞ وَ إِذَا القيامة]. اَنتُرَتْ ﴾ [الانفطار: ٢]، وقال سبحانه: ﴿ وَخَسَفَ الْقَكُرُ ۞ وَجُعَ النَّمْسُ وَالْفَكُرُ ۞ ﴿ [القيامة].

وروى ابنُ أبي حاتم (١) رحمه الله تعالىٰ عن قتادة الإمام في التفسير وغيره. قال رحمه الله تعالىٰ: إنما جعل الله سبحانه هذه النجوم لثلاث خصالٍ، جعلها زينة للسماء، وجعلها يُهتدى بها، وجعلها رجوماً للشياطين، فمن تعاطى فيها غيرَ ذلك فقد قال برأيه وأخطأ حظه، وأضاع نصيبَه وتكلفَ ما لا عِلْمَ له به، وإن ناساً جهلة بأمر الله قد أحدثوا من هذه النجوم كهانة: مَن أعرس بنجم كذا وكذا كان كذا وكذا، ومن سافر بنجم كذا وكذا كان كذا وكذا، ومن وُلد بنجم كذا وكذا كان كذا وكذا، ولا سودُ والقصيرُ والطويلُ والحسنُ والدميم، وما عَلم هذا النجمُ وهذه الدابةُ وهذا الطيرُ بشيء من الغيب، وقضى الله تعالىٰ أنه: ﴿ لا يَعَلَمُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَالأَرْضِ الْفَيْبَ إِلّا اللهُ وَمَا يَشْعُونَ أَيّانَ يُبْعَنُونَ كَا النمل: ١٥٥]، وهذا كلامُ جليلٌ متين صحيح، وأصلُه في صحيح البخاريُ تعليقاً (٢٠).

<sup>(</sup>١) عزاه إليه ابن كثير في تفسيره (٣/ ٣٨٤ ـ ٣٨٥).

<sup>(</sup>٢) في الباب (٣) في النجوم (٦/ ٢٩٥).

وقال أبو داود (۱) رحمه الله تعالى في كتاب الطبّ من سننه: «باب في النجوم» حدثنا أبو بكر بنُ أبي شيبة ومُسدّد المَعني، قالا: حدثنا يحيى بنُ عبيد الله بنِ الأخسِ عن الوليد بن عبدِ الله عن يوسفَ بنِ ماهَكَ عن ابن عباس عباس قال: قال رسولُ الله على التبسَ شعبة من النجوم فقد اقتبس شُعبة من السّحر زاد ما زاد»، وذكر حديث النّوء (۲).

وروى عبدُ بنُ حميدِ<sup>(٣)</sup> عن رجاءِ بنِ حَيوةَ أن النبيَّ ﷺ قال: «إنما أخاف على أمّتي التصديقَ بالنجوم، والتكذيبَ بالقدر، وحَيْف الأثمة».

وروى ابنُ عساكرَ (٤) وحسنه عن أبي مِخجَنِ مرفوعاً: «أخاف على أمتي ثلاثاً: حَيْفَ الأثمةِ، وإيماناً بالنجوم، وتكذيباً بالقدر».

<sup>(</sup>١) في السنن (٤/ ٢٦٦ ـ ٢٢٧ رقم ٣٩٠٥).

قلت: وأخرجه أحمد (١/ ٢٢٧، ٣١١)، وابن ماجه (١/ ١٢٢٨ رقم ٣٧٢٦)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (١١/ ١٣٥ ـ ١٣٦ رقم والطبراني في «الكبير» (١١/ ١٣٥ ـ ١٣٦ رقم ١٢٧٨) بسند جيد رجاله كلهم ثقات.

وصحّحه النووي في «الرياض» رقم (١٦٧٩)، والعراقي في «المغني» (١١٧/٤)، والألباني في «الصحيحة» رقم (٧٩٣).

وخلاصة القول أن الحديث صحيح، والله أعلم.

 <sup>(</sup>۲) أي أخرج الحديث أبو داود في سننه (٤/ ٢٢٧ ـ ٢٢٨ رقم ٣٩٠٦).
 قلت: وأخرجه البخارى (٢/ ٢٢٥ رقم ١٠٣٨)، ومسلم (٨٣/١ رقم ١١٠٨).

<sup>(</sup>٣) لم أجده عنده عن رجاء بن حيوة.

وقد أخرج الطبراني في «الكبير» (٨/ ٣٤٨ رقم ٣١ ٨٨) من حديث أبي أمامة مرفوعاً بلفظ: «إن أخوف ما أتخوفه على أمتي آخر الزمان ثلاثاً: إيماناً بالنجوم، وتكذيباً بالقدر، وحيف السلطان». وقال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٧/ ٢٠٣): «رواه الطبراني وفيه ليث بن أبي سليم وهو لين وبقية رجاله وثقوا».

قلت: وعبد الرحمٰن بن سابط كان كثير الإرسال، ولم يسمع من أبي أمامة شيئاً كما قال يحيى بن معين. وميمون بن زيد ليّنه أبو حاتم الرازي.

وخلاصة القول أن هذا الإسناد ضعيف.

<sup>(</sup>٤) في «تاريخه» (٣٠٨/١٦) بسنده عن حسين بن أبي زيد الدباغ، حدثنا علي بن يزيد الصدائي، حدثنا أبو سعد البقال، عن أبي محجن مرفوعاً.

قلت: وأخرجه من الطريق نفسه ابن عبد البر في «جامع بيان العلم» رقم (١٤٨٢) وسنده ضعيف.

ورواه حميد بنُ زِنجوَيه (٤) عنه بلفظ: «ربَّ ناظرِ في النجوم ومتعلَّمِ حروفَ أبى جاد ليس له عند الله خَلاق».

ومن أنواع السحرِ زجرُ الطير والخطُّ بالأرض، قال أبو داود (٥): حدثنا مسدِّدُ حدثنا يحيى حدثنا عَوفٌ حدثنا حيان ـ قال غيرُ مسدد: حيانُ بنُ العلاء ـ حدثنا قطن بنُ قُبيصةَ عن أبيه قال: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «العيافةُ والطَّيرةُ والطَّرق من الجبت»، ورواه أحمدُ في مسنده (٢).

علي بن يزيد الصدائي فيه لين كما في «التقريب» رقم (٤٨١٦). وأبو سعد البقال اسمه سعيد بن المرزبان، ضعيف مدلس، ولم يصرح بالسماع وبقية رجاله ثقات.

<sup>(</sup>۱) في «المسند» رقم (٤١٣٥).

<sup>(</sup>۲) في «الكامل» (٤/ ١٣٥٠).

عن شهاب بن خراش عن يزيد الرقاشي، عن أنس مرفوعاً.

قال ابن عدي: «ولشهاب أحاديث ليس بكثيرة، وفي بعض رواياته ما ينكر عليه، ولا أعرف للمتقدمين فيه كلاماً فأذكره اهـ.

قلت: بل وثقه جمع من الأئمة، وقال الحافظ في «التقريب» رقم (٢٨٢٥): «صدوق يخطئ». وقال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٢٠٣/): «رواه أبو يعلى مقتصراً على اثنتين من الخمس، وفيه يزيد الرقاشي: ضعيف».

وخلاصة القول أن حديث أنس حسن لغيره.

 <sup>(</sup>٣) في الكبير (١١/١١ رقم ١٠٩٨٠).
 وقال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١١٧/٥): فيه خالد بن يزيد العمري كذاب.
 وخلاصة القول أن الحديث موضوع.

<sup>(</sup>٤) عزاه المناوي في «فيض القدير» (٤/١٠ رقم ٤٤٠٨) إليه وهو كسابقه. وأخرجه عبد الرزاق في «المصنف» (٢٦/١١ رقم ١٩٨٠٥)، والبيهقي (٨/ ١٣٩) عن ابن عباس بسند صحيح.

<sup>(</sup>٥) في «السنن» (٤/ ٢٢٨ رقم ٣٩٠٧).

<sup>(</sup>٢) (٣/ ٧٧٤ وه/ ۲۰).

والجِبتُ هو السحرُ قاله عمرُ (١) ﷺ، وكذلك قال ابن عباس وأبو العالية ومجاهدٌ (٢) والحسنُ وغيرُهم (٣).

وعن ابن عباس وغيره (٣) أيضاً الجِبت الشيطانُ، ولا ينافي الأولَ لأن السحرَ من عمل الشيطان، وعنه (٣) أيضاً الجبتُ الشّركُ، وعنه (٤) الجبتُ الأصنامُ، وعنه (٥)

قلت: فالاضطراب في اسمه مشعر بعدم الضبط الموجب لضعف الحديث.

وخلاصة القول أن الحديث ضعيف.

العيافة: زجر الطير والتفاؤل بأسمائها وأصواتها وممرها.

الطّيرة: بكسر الطاء وفتح الياء، وقد تسكن: هي التشاؤم بالشيء، وأصله فيما يقال:
 التّطير بالطير والظباء وغيرهما.

\* الطرق: الضرب بالحصى وهو ضرب من التكهن.

\* الجبت: كل ما عُبد من دون الله.

أثر عمر أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (٨/ ٤٦٢ رقم ٩٧٦٦ ـ شاكر).
 وفيه «حسان بن فائد» قال أبو حاتم: «شيخ». وقال البخاري يعد في الكوفيين.
 وذكره ابن حبان في «ثقات التابعين».

قلت: يصلح حديثه في الشواهد والمتابعات.

انظر: «الجرح والتعديل» (١/ ٢/٣٣٣)، والبخاري في «الكبير» (٢/ ١/ ٢٨). وهذا الأثر ساقه ابن كثير بتمامه في تفسيره (١/ ٤٢٥ ـ ٥٢٥).

(۲) أثر مجاهد أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (۸/ ٤٦٢ رقم ٩٧٦٨) ورقم (٩٧٧٠) ورقم (٩٧٧١).

(٣) أورد ذلك ابن كثير في «تفسيره» (١/٥٢٥).

(٤) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (٨/ ٤٦١ رقم ٩٧٦٥) بسند ضعيف، لأنه مسلسل بالعوفيين وهم ضعفاء.

(٥) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (٨/ ٤٦٤ رقم ٩٧٨٢) وهو منقطع، علي بن أبي=

قلت: وأخرجه عبد الرزاق في «المصنف» رقم (١٩٥٠١)، وابن سعد في «الطبقات» (٧/ ٥٥)، والنسائي في «التفسير» رقم (١٢٨)، والدولابي في «الكني» (١٩٨٨)، والطحاوي في «شرح معاني الآثار» (٤/ ٣١٣ ـ ٣١٣)، والطبراني في «الكبير» (١٨ رقم ٩٤١، ٩٤٢، ٩٤٣، ٩٤٥، و٩٤٩)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (٨/ ١٩٥٩)، والبغوي في «شرح السنة» رقم (٣٢٥٦)، وأبو نعيم في «تاريخ أصبهان» (٢/ ١٥٨)، والخطيب في «التاريخ» (١٠/ ٢٥٥)، والمزي في «تهذيب الكمال» (٧/ ٥٤٥ ـ ٤٧٤)، وابن حبان في «الإحسان» رقم (١٦٣١) من طرق... وقد اختلف الرواة في إسناده عن عوف وهو ابن أبي جميلة الأعرابي، فقال بعضهم: حيان، لم ينسبه. وقال بعضهم: حيان أبي العلاء. وقال بعضهم حيان بن عمير. وقال آخر: حيان بن مخارق.

الجِبْتُ حُيَيُّ بنُ أخطبَ، وعن الشعبي (١) الجبتُ كاهنّ.

وعن مجاهد (٢) الجبتُ كعبُ بنُ الأشرفِ، ولا منافاةَ أيضاً فإن السحرَ من الشرك الذي يشمَلُه عبادةُ غيرِ الله، وحُيَيّ بن أخطبَ وكعبُ بنُ الأشرفِ ممن خاصم رسولَ الله على بالسحر، والكاهنُ عاملٌ بالسحر، وقال في القاموس (٣): الجبتُ بالكسر الصنمُ والكاهنُ والساحرُ والسحرُ، والذي لا خيرَ فيه، وكلُ ما عُبد من دون الله عزّ وجلّ.

ومن أنواعه العَقدُ والنَّفْ فيه، قال الله تعالىٰ: ﴿ وَمِن شَكِرٌ النَّفَائَاتِ فِى المُعْمَدِ ﴾ [الفلق: ٤]، وقد تقدم حديث عائشة (٤) في قصة لَبيدِ بنِ الأعصم، وقد ثبت في حديث نزولِ المعودتين ورُقية جبريلَ النبي ﷺ بهما أنه كان كلما قرأ آية انحلت عُقدةً.

وقال النَّسائيُّ<sup>(ه)</sup> رحمه الله تعالىٰ في كتاب تحريم الدم من سننه: «الحُكم في

<sup>·</sup> طلحة لم يسمع من ابن عباس. وشيخ الطبري «المثنى» لم توجد له ترجمة.

<sup>(</sup>۱) أورده ابن كثير في تفسيره (۱/٥٢٥).

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (۸/ ٤٦٥ رقم ٩٧٨٥).

<sup>(</sup>٣) الصحاح (١/ ٢٤٥).

<sup>(</sup>٤) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٥) في «السنن» (٧/ ١١٢ رقم ٤٠٧٩) بسند ضعيف فيه عباد بن ميسرة المنقري وهو ضعيف، وعنعنة الحسن.

وخلاصة القول أن الحديث «ضعيف» لكن جملة: «ومن تعلق شيئاً وكل إليه»، ثبتت في حديث الترمذي (٤/ ٢٠١، ٣٠١)، والحاكم (٢١٦/٤)، وأحمد (٤/ ٣٠١، ٣١١) عن عبد الله بن عكيم.

قال الترمذي: وحديث عبد الله بن عكيم إنما نعرفه من حديث محمد بن عبد الرحمٰن بن أبي ليلى، وعبد الله بن عكيم لم يسمع من النبيّ على وكان في زمن النبيّ على يقول: «كتب إلينا رسول الله على».

وقال الألباني في «غاية المرام» (ص١٨٢): «قلت: وابن أبي ليلى سيء الحفظ، وكأنه لذلك سكت عليه الحاكم والذهبي، وأشار المنذري في «الترغيب» (٤/١٥٧) إلى إعلاله بابن أبي ليلى.

لكن الحديث حسن عندي؛ فإن له شاهداً عن الحسن البصري مرسلاً أخرجه ابن وهب في «الجامع» (ص١١٣): أخبرني جرير بن حازم أنه سمع الحسن يقول: فذكره مرفوعاً.

السَّحَرة» أخبرنا عَمرو بنُ عليِّ قال: حدثنا أبو داودَ قال حدثنا عَبّادُ بنُ ميسرةَ المَنقريُّ عن الحسن عن أبي هريرة قال: قال رسولُ الله ﷺ: «من عقد عُقدةً ثم نفَت فيها فقد سَحر، ومن سحرَ فقد أشرك، ومن تعلق شيئاً وُكِل إليه».

وقد أُطلق السحرُ على ما فيه التخييلُ في قلب الأعيانِ وإن لم يكن السحر المحقيقيّ، كما في الصحيحين (۱) عن ابن عمرَ أن رسولَ الله على قال: «إن من البيان لسحراً»، يعني لتضمّنه التخييلَ فيُخيل الباطلَ في صورة الحق، وإنما عنى به البيانَ في المفاخرة والخصوماتِ بالباطل ونحوِها كما يدلّ عليه أصلُ القصة في التميميّين اللذّين تفاخرا عنده بأحسابهما وطعن أحدُهما في حسب الآخر ونسبِه، وكذلك قال على الله الحرا عنده بأحسابهما وعمن أحدُهما أن يكون ألحنَ بحجته من بعض فأحكم له على نحو ما أسمع، فمن حكمتُ له من حق أخيه بشيء، فإنما هو قطعة من النار».

أو كما قال، وهو في الصحيح (٢)، وأما البيانُ بالحق لنُصرة الحقُ فهو فريضةٌ على كل مسلم ما استطاع إلى ذلك سبيلاً، وهو من الجهاد في سبيل الله عزّ وجلّ.

وهذا إسناد مرسل صحيح، وقد رواه بعض الضعفاء عن الحسن عن أبي هريرة مرفوعاً.
 وقد مضى برقم (٢٨٦)» اهـ.

وخلاصة القول أن حديث عبد الله بن عكيم حسن، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱/ ۲۰۱ رقم ۵۱٤٦) و(۱۰/ ۲۳۷ رقم ۵۷۲۷)، والترمذي (٤/ ۳۷٦ رقم ۵۷۲۷)، وقال: حديث حسن صحيح. وأحمد (۲/ ۲۱، ۵۹، ۲۲، ۹۶) من حديث عبد الله بن عمر.

<sup>\*</sup> وأخرجه مسلم (٢/ ٥٩٤ رقم ٨٦٩ /٤٧)، وأحمد (٤/ ٢٦٣) من حديث عمّار.

<sup>\*</sup> وأخرجه أحمد (٢١٩/١)، ٣٠٣، ٣٠٩، ٣١٣، ٣٢٧)، وأبو داود (٥/٢٧٧ - ٢٧٨ رقم ٢٠٠١)، وأبو داود (٥/٢٧٧ رقم ٢٧٨ رقم (٥٠١١)، وابن حبان رقم (٢٠٠٩ - موارد)، والبخاري في «الأدب المفرد» رقم (٨٧٢) من حديث ابن عباس بلفظ: «إنَّ مِنَ البيان سِخراً، وإن من الشُغْر حكماً».

وفي سنده سماك بن حرب بن أوس الذهلي، صدوق، روايته عن عكرمة خاصة مضطربة، وقد تغيّر بأخره، فكان ربما يلقّن. قاله ابن حجر في «التقريب» (١/ ٣٣٢)، وبقية رجاله رجال الصحيح.

قلت: ولشطره الأول شواهد في الصحيح كما تقدم.

وخلاصة القول أن حديث ابن عباس صحيح بشواهده.

<sup>(</sup>٢) البخاري (١٣/ ١٥٧ رقم ٧١٦٩)، ومسلم (٣/ ١٣٣٧ ـ ٣٣٨ رقم ١٧١٣).

وقد سمى على ما يعمل عمل السحر سحراً، وإن لم يكن سحراً؛ كقوله على: «ألا أنبئكم ما العضة، هي النميمة، القالة بين الناس»، روه مسلم (١٠) عن ابن مسعود ظله.

والعضةُ في لغة قريشِ السحرُ، ويقولون للساحر عاضِه، فسمّى النميمةَ سحراً لأنها تعمل عملَ السحرِ في التفرقة بين المرءِ وزوجِهِ وغيرهما من المتحابّين، بل هي أعظمُ في الوشاية لأنها تُثير العداوة بين الأخوين، وتسعّر الحرب بين المتسالِمِينَ كما هو معروفٌ مشاهدٌ لا يُنكر.

وقد جاء الوعيدُ للقتّات في الآيات (٢) والأحاديث (٣) كثيراً جداً، ومع هذا فالخِداعُ للكفار للفتك بهم وإظهارِ المسلمين عليهم وكسرِ شوكتِهم وتفريقِ كلمتهم من أعظم الجهادِ وأنفعِه وأشدُه نكايةً فيهم، كما فعله نُعيمُ بنُ مسعودِ الغطّفاني في تفريقِ كلمةِ الأحزابِ (٤) بإذن رسولِ الله على حتى فرّق بين قريشٍ وبينَ يهودِ بني قريظة، ونقض الله بذلك ما أبرموه، ولله الحمدُ والمنة.

### [حكم حل السحر بالطرق المشروعة والممنوعة]

(وحَلُه بالوحي نصا يُشرع أما بسحرٍ مثلِه فيمنع)

(وحله) يعني حلَّ السحرِ عن المسحور (ب) الرُّقى والتعاويذِ والأدعية من (الوحي) الكتابِ والسنة (نصاً) أي بالنص (يشرع) كما رقى جبريلُ النبيَّ ﷺ

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (۲۰۱۲/۶ رقم ۲۰۲۰).

 <sup>(</sup>۲) منها: ﴿همَّاز مشَّاء بنميم﴾ [القلم: ۱۱].
 ومنها: ﴿ويل لكل هُمزة لُمزة﴾ [الهُمزة: ۱].

 <sup>(</sup>۳) أخرج البخاري (۱۰/۲۱۰ رقم ۲۰۵٦)، ومسلم (۱/۱۰۱ رقم ۱۰۵) من حدیث حذیفة مرفوعاً بلفظ: «لا یدخل الجنة قتات».

<sup>(</sup>٤) أخرج خبر نعيم بن مسعود، ابن إسحاق معلقاً \_ كما في السيرة النبوية (٣١٩/٣ ـ ٣١٩)، وعبد الرزاق في «المصنف» (٣٦٨/٥ ـ ٣٦٩ رقم ٩٧٣٧) مرسلاً عن ابن المسيب.

وأخرجه الطبري في «تاريخه» (٢/ ٥٧٨ \_ ٥٧٩)، والواقدي في «المغازي» (٢/ ٤٨٠ \_ ٤٨٠)، والبيهقي في «دلائل النبوّة» (٣/ ٤٤٥ \_ ٤٤٦) من طريق ابن إسحاق.

وخلاصة القول أن الخبر ضعيف، والله أعلم.

بالمعوذتين، وكما يشمل ذلك أحاديث الرُّقى المتقدمة في بابها التي أمر بها الشارعُ ﷺ وندَب إليها، ومن أعظمها فاتحة الكتاب<sup>(۱)</sup> وآية الكرسي<sup>(۱)</sup> والمعوّذتان<sup>(۱)</sup> وآخرُ سورةِ الحشر<sup>(۱)</sup>، فإن ضمّ إلى ذلك الآياتِ التي فيها التعوُّذُ من الشياطين مطلقاً، والآيات التي يتضمن لفظُها إبطالَ السحر؛ كقوله تعالى: ﴿فَوَقَعَ المُعْلَلُةُ وَبَطَلَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ فَعُلِبُوا هُنَالِكَ وَانقَلَبُوا صَغِرِينَ ﴾ [الأعراف]، وقولِه عسز وجال: ﴿مَا جِعْتُد بِهِ السِّحَرُّ إِنَّ اللَّهَ سَيُبَطِلُهُ ۚ إِنَّ اللَّهَ لَا يُصُلِحُ عَمَلَ المُفْسِدِينَ ﴾

<sup>(</sup>١) تقدم تخريج الحديث في الرقي.

<sup>(</sup>٢) كحديث أبي هريرة رضي الله عنه مع الشيطان عندما وكُّله رسول الله ﷺ على مال الصدقة.

أخرجه البخاري رقم (٢٣١١ و٣٢٧٥ و٥٠١٠)، والنَّسائي في «عمل اليوم والليلة» رقم (٩٥٨ و٩٥٩)، والبغوي في «دلائل النبوّة» (٧/ ١٠٩٠)، والبيهقي في «دلائل النبوّة» (٧/ ـ ١٠٨).

وحديث أبي أيوب الأنصاري رضي الله عنه أخرجه الترمذي (٥/ ١٥٨ رقم ٢٨٨٠).
 وقال: هذا حديث حسن غريب، وأبو نعيم في «دلائل النبوّة» (٢/ ٧٦٦).

قلت: وهو حديث حسن والله أعلم.

<sup>\*</sup> وحديث أبي بن كعب رضي الله عنه أخرجه ابن حبان في "صحيحه" (١٣/٣ - ٦٥ رقم ٧٨٤)، والبيهقي في «دلائل النبوّة» (١٠٨/٧ - ١٠٩)، والبغوي في «شرح السنة» رقم (١١٩٧)، والنسائي في «عمل اليوم والليلة» رقم (٩٦٠)، وأبو نعيم في «دلائل النبوة» (٢/) وغيرهم من طرق.

 <sup>«</sup> وحدیث معاذ بن جبل رضي الله عنه، أخرجه الطبراني في «الكبير» (۲۰/ ٥١/، ١٠١،
 ۱٦١)، وأبي نعيم في «دلائل النبوّة» (۲/ ۷٦۷).

وحديث أبي أسيد الساعدي رضي الله عنه، أخرجه الطبراني في «الكبير» (١٩/ ٢٦٣ - ٢٦٣).

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريج الحديث.

 <sup>(</sup>٤) أخرج الترمذي (٥/ ١٨٢ رقم ٢٩٢٢)، وأحمد في «المسند» (٢٦/٥).
 قال الترمذي: هذا حديث غريب، لا نعرفه إلا من هذا الوجه.

عن معقّلِ بن يَسارٍ عن النبيِّ عَلَيْ قال: «مَن قالَ حَينَ يُضبِحُ ثلاثَ مرَّاتِ: أُعوذُ بالله السميع العليم من الشيطانِ الرجيم وقرأ ثلاثَ آياتٍ مِنْ آخِرِ سُورَةِ الحشرِ وَكَّلَ اللَّهُ به سبعينَ أَلفَ مَلَكِ يصلُون عليهِ حتى يُمْسي، وإن ماتَ في ذلك اليومِ ماتَ شهيداً، ومَن قالها حينَ يُمْسِي كانَ بتِلْك المنزلَة».

وهو حديث ضعيف.

[يونس: ٨١]، وقوله تعالىٰ: ﴿إِنَّمَا صَنَعُواْ كَيْدُ سَهِرْ وَلَا يُقْلِحُ ٱلسَّاحِرُ حَيْثُ أَنَّ﴾ [طه: ٢٦]، ونحوَها كان ذلك حسناً، ومثلُ ذلك الأدعيةُ والتعاويذُ المأثورةُ عن النبيّ ﷺ الواردةُ في الأحاديثِ الصحيحةِ كما تقدم كثيرٌ منها في باب الرُّقى.

وكحديث: «ربَّنا الله الذي في السماء، تبارك اسمُك، أمرُك في السماء والأرض، كما رحمتك في السماء، [فاجعل رحمتك في الأرض، اغفر لنا حُوبنا وخطايانا، أنت رب الطيبين]، أنزل رحمة من رحمتك وشفاء من شفائك على هذا الوجع، فيبرأ»، رواه أبو داود (١).

وكحديث عثمانَ بنِ أبي العاص<sup>(۲)</sup> أنه قال: أتاني رسولُ الله عَلَيْ وبي وجعٌ قد كاد يُهْلِكني، فقال رسولُ الله عَلَيْ: «امسَح بيمينك سبعَ مراتِ وقل: أعوذُ بعزة الله وقُدرتِهِ وسلطانِهِ من شرّ ما أجد»، قال: ففعلتُ، فأذهب الله ما كان بي فلم أزل آمرُ به أهلي وغيرهم، قال الترمذي: هذا حديث حسنٌ صحيحٌ.

وكتبُ السنة من الأمّهات وغيرِها مشحوناتٌ بالأدعية والتعوّذات الكافيةِ الشافية بإذن الله عزّ وجلّ، فمن ابتغى ذلك وجده، والله الموفق.

(أما) حَلُّ السحرِ عن المسحور (بسحر مثلِه فيحرم)، فإنه معاوَنةٌ للساحر وإقرارٌ له على عمله، وتقرّبٌ إلى الشيطان بأنواع القُرَبِ ليُبطِلَ عملَه عن المسحور، ولهذا قال الحسن (٣): (لا يَحُلّ السحرَ إلاّ ساحر).

<sup>(</sup>۱) في «السنن» (٢١٨/٤ رقم ٣٨٩٢) من حديث أبي الدرداء، وفي سنده زيادة بن محمد، وقد ضعفه البخاري في «التاريخ الكبير» (٤٤٦/٢): منكر الحديث، وقد تفرّد بهذا الحديث كما قال الذهبي.

ومن هذا الوجه أخرجه الحاكم في «المستدرك» (١/ ٣٤٤). وخلاصة القول أن الحديث ضعيف.

<sup>\*</sup> وما بين المعكوفتين من سنن أبي داود.

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم (۱۷۲۸/۶ رقم ۲۲۰۲)، والترمذي (٤٠٨/٤ رقم ۲۰۸۰). وقال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح.

 <sup>(</sup>٣) ذكره ابن الجوزي في "جامع المسانيد" عن الحسن البصري.

قال الحافظ في "فتح الباري" (٢٣٣/١٠): «أخرجه الطبري في "التهذيب" من طريق يزيد بن زريع عن قتادة عن سعيد بن المسيب أنه كان لا يرى بأساً إذا كان بالرجل سحراً أن يمشي إلى من يطلق عنه، فقال: هو صلاح.

ولما قيل للنبي ﷺ لو تَنشَّرْتَ، فقال: «أما أنا فقد شفاني الله وعافاني، وخشيت أن أُثيرَ على الناس شراً» (١٠).

وقال أبو داود (٢) في كتاب الطبّ من سننه «باب في النّشرة» (٣)، حدثنا أحمدُ بنُ حنبل حدثنا عبد الرزاق حدثنا عقيلُ بنُ مَعْقِل قال: سمعتُ وَهْبَ بنَ منبّهِ يحدث عن جابر بنِ عبد الله عليه قال: سُئل رسولُ الله عليه عن النّشرة فقال: «هو من عمل الشيطان».

ولهذا ترى كثيراً من السحرة الفجرة في الأزمان التي لا سيف فيها يردَعُهم يتعمد سحرَ الناسِ ممن يُحبه أو يبغضه لِيَضْطرَّه بذلك إلى سؤاله حلَّه ليتوصلَ بذلك إلى أموالِ الناسِ بالباطل فيستحوذ على أموالهم ودينهم، نسأل الله تعالى العافية.

#### [تصديق الكاهن كفر]

[ومن يصدّق كاهناً فقد كفر بما أتى به الرسول المعتبز)

(ومن يصدق كاهناً) يعتقد بقلبه صدقه فيما ادّعاه من علم المغيباتِ التي استأثر الله تعالى بعلمها (فقد كفر) أي بلغ درجة الكفرِ بتصديقه الكاهن (بما أتى به الرسول) محمد على عن الله عز وجل من الكتاب والسنة وبما أتى به غيره على الرسل عليهم السلام.

ولْنَسُقُ الكلامَ أولاً في تعريف الكاهن من هو، ثم في بيان كَذِبه وكفرِه، ثم في كفر من صدّقه بما قال، والله المستعان.

<sup>=</sup> قال الحافظ: قال قتادة: وكان الحسن يكره ذلك، يقول: لا يعلم ذلك إلا ساحر، قال: فقال سعيد بن المسيب: إنما نهى الله عما يضرّ ولم ينه عمّا ينفع الهـ.

<sup>(</sup>١) وهو جزء من حديث عائشة، وقد تقدم تخريجة.

<sup>(</sup>۲) في «السنن» (٤/ ٢٠١ رقم ٣٨٦٨) بسند حسن. قلت: وأخرجه أحمد في «المسند» (٣/ ٢٩٤) وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٣) النَّشْرة بالضم: ضربٌ مَّن الرُّقْية والعِلاج، يُعالَج به مَن كان يُظَّنُ أَنَّ به مَسَاً من الجِنَ، سميت نُشْرة لأنه يُنْشَر بها عنه ما خامَره من الداء، أي يكشَف ويُزال، «النهاية» لابن الأثير (٥٤/٥).

فنقول: الكاهنُ في الأصل هو من يأتيه الرَّئيُ من الشياطين المُسترِقةِ السمعَ تتنزل عليهم؛ كما قال الله تعالى: ﴿ هَلْ أُنِيْنَكُمْ عَلَى مَن تَنَزَلُ الشَّيَطِينُ ﴿ تَنَزَلُ الشَّيَطِينُ اللهُ تعالَىٰ متعلقةً بما قبلها وهي قولُه عز وجل لما قال المشركون في رسوله محمد على إنه كاهن، وقالوا في القرآن كِهانة، وأنه مما يُلقيه الشيطان، فنفي الله تعالىٰ ذلك وبرأ رسوله وكتابَه مما أفكوه وافترَوْه: ﴿ وَإِنَّهُ لَنَنِيلُ رَبِّ الْعَنَلِينَ ﴿ نَنِلَ بِهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ ﴾ وكتابَه مما أفكوه وافترَوْه: ﴿ وَإِنَّهُ لَنَنِيلُ رَبِّ الْعَنَلِينَ ﴾ [المشعراء]، إلى أن قال: ﴿ وَمَا لَنَزَلُ بِهِ اللَّهُ عَلَى اللهُ عَنْ السّمَعِ لَمَعْزُولُونَ ﴾ والشعراء]، إلى أن قال: ﴿ وَمَا لَنَزَلُتُ بِهِ الشّيَطِينُ ﴾ ومَا يَنْبَعِي هُمُ وَمَا يَسْتَطِيعُونَ ﴿ إِنَّهُمْ عَنِ السّمَعِ لَمَعْزُولُونَ ﴾ [الشعراء]. الشمع لَمَعْزُولُونَ ﴿ وَمَا يَنْبَعِي هُمُ مَا يَسْتَطِيعُونَ ﴾ إنهُمْ عَنِ السّمَعِ لَمَعْزُولُونَ ﴾ [الشعراء].

فأثبت تعالى أن القرآنَ كلامُه وتنزيلُه، وأن جبريلَ عليه السلام رسولٌ منه مُبلّغٌ كلامَه إلى الرسول البشريِّ محمدِ ﷺ، وهو مبلغ له إلى الناس، ثم نفى ما افتراه المشركون عليه، فقال: ﴿وَمَا نَنَزَلَتَ بِهِ ٱلشَّيَاطِينُ ﴿ الشعراء]، وقرّر انتفاءَ ذلك بثلاثة أمور:

الأول: بُغدُ الشياطينِ وأعمالِهم عن القرآن، وبُعده وبُعد مقاصده منهم، فقال تعالىٰ: ﴿وَمَا يَنْبَغِي لَمُمُ ﴾ [الشعراء: ٢١١]، لأن الشياطينَ مقاصدُها الفسادُ والكفرُ والمعاصي والبَغيُ والعُتوُ والتمرّدُ وغيرُ ذلك من القبائح، والقرآنُ آتِ بصلاح الدنيا والآخرة، آمرٌ بأصول الإيمانِ وشرائِعِهِ مقرّدٌ لها، مرغّبٌ فيها زاجرٌ عن الكفر والمعاصي، ذامٌ لها متوعّدٌ عليها آمرٌ بالمعروف ناهِ عن المنكر، ما من خير آجلٍ ولا عاجلٍ، إلا وفيه الدلالةُ عليه والدعوةُ إليه والبيانُ له، وما من شر عاجلٍ ولا آجل إلا وفيه النهيُ عنه والتحذيرُ منه، فأين هذا من مقاصد الشياطين؟

الثاني: عجزُهم عنه، فقال تعالى: ﴿ وَمَا يَسْتَطِيعُونَ ﴾ [الشعراء: ٢١١]، أي لو انبغى لهم ما استطاعوه، لأنه كلامُ ربِّ العالمين ليس يشبه كلامُ شيءٍ من المخلوقين، وليس في وُسعهم الإتيانُ به ولا بسورة من مثله: ﴿ قُل لَيْنِ اَجْتَمَعَتِ الْإِنْسُ وَالْجِنُ عَلَىٰ أَن يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ، وَلَو كَاكَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴾ [الإسراء: ٨٨].

الثالث: عزلُهم عن السمع وطردُهم عن مقاعده التي كانوا يقعُدون من السماء قبل نزولِ القرآنِ، فقال تعالىٰ: ﴿إِنَّهُمْ عَنِ ٱلسَّمْعِ لَمَعْزُولُونَ﴾ [الشعراء: ٢١٢]، فبيّن

تعالىٰ ـ مع كونه لا ينبغي لهم ـ أنه لو انبغى ما استطاعوا الإتيان به أو بمثله لا من عند أنفسهم ولا نقلاً عن غيرهم من الملائكة، نفى عنهم الأولَ بعدم الاستطاعة، والثاني بعزلهم عن السَّمع وطردِهم منه، قال الله عز وجل : ﴿إِنَا يَعْنُ نَزَلْنَا ٱلذِّكُرَ وَالثاني بعزلهم عن السَّمع وطردِهم منه، قال الله عز وجل : ﴿وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي ٱلسَّمَاءِ بُرُوجًا وَزَيَّنَهَا وَإِنَّا لَهُ لَنَظِرِينَ ۚ إِلَّا مَنِ ٱلسَّمَةِ فَأَنْعَهُم بِهَا الله عن وَلِيدَ إِلَى مَنِ ٱلسَّمَةَ وَالسَّمَ فَأَنْعَهُم بِهَا الله عَن وَحَفَظُا مِن عُلِ شَيْطُنِ رَجِيمٍ ﴿ إِلَّا مَن السَّمَةِ وَالسَّمَ فَأَنْعَهُم بِهَا الله عَن السَّمَةُ وَالسَّمَةُ وَالسَّمَةُ وَالسَّمَةُ وَالسَّمَةُ وَالسَّمَةُ وَالسَّمَةُ وَالسَّمَةُ وَاللهُ وَلِهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَالله

وقال تعالىٰ: ﴿ وَلَقَدْ زَيْنَا ٱلسَّمَاةَ ٱلدُّنَا بِمَصَدِيحَ وَجَعَلْنَهَا رُجُومًا لِلشَّيَطِينِ ﴾ [الملك: ٥]، وقال تعالىٰ عن مؤمني الجن ﴿ وَأَنَا لَمَسَنَا ٱلسَّمَاةَ فَوَجَدْنَهَا مُلِفَتْ حَرَسًا شَدِيدًا وَشُهُبًا ﴾ وَأَنَا كُنَا نَقْعُدُ مِنْهَا مَقَاعِدَ لِلسَّمْعِ فَمَن يَسْتَعِع ٱلآنَ يَعِدْ لَهُ شِهَابًا رَصَدًا ﴾ وَلَنَا لَا نَدْرِى أَنَا لَا نَدْرِى أَشَا أَرِيدُ بِمَن فِي ٱلأَرْضِ أَمْ أَرَادَ بِهِمْ رَبُّهُمْ رَشَدًا ﴿ ﴾ [الجن].

وهذا الحديثُ بطوله وطُرِقه في الصحيحين(١١) وغيرِهما، ثم قال تعالىٰ في

<sup>(</sup>۱) البخاري (۸/ ٦٦٩ رقم ٤٩٢١)، ومسلم (١/ ٣٣١ رقم ٤٤٩).

جواب الكفار مبيناً لهم أولياءَ الشياطينِ الذين تنزّل عليهم، فقال تعالى: ﴿هَلْ أَيْتُكُمُّ عَلَىٰ مَن تَنَزَّلُ ٱلشَّيَطِينُ﴾ [الشعراء: ٢٢١] الآيات.

وفي صحيح البخاري<sup>(۱)</sup> قالت عائشة في الله النبي الله عن الكهان، فقال: «إنهم ليسوا بشيء»، قالوا: يا رسول الله إنهم يحدّثون بالشيء يكون حقاً، فقال النبي الكلمة من الحق يخطَفُها الجني فيُقرقِرُها في أُذن وليه كقرقرة الدّجاج، فيخلِطون معها أكثر من مِائة كِذْبة».

وله (٢) عن أبي هريرة ولله أن النبي على قال: «إذا قضى الله الأمر في السماء ضرَبت الملائكة بأجنحتها خُضعاناً لقوله كأنه سِلسِلة على صَفوان، فإذا فُرِّع عن قلوبهم قالوا ماذا قال ربُّكم، قالوا: الحق وهو العلي الكبير، فيسمعها مُسترقو السمع ومسترقو السمع هكذا بعضه فوق بعض ـ وصفه سفيانُ بكفه فحرفها وبذه بين أصابعه ـ فيسمع الكلمة فيُلقيها إلى مَن تحته، ثم يُلقيها الآخرُ إلى مَن تحته، بين أصابعه على لسان الساحرِ أو الكاهنِ، فربما أدركه الشهابُ قبل أن يُلقِيها وربما ألقاها قبل أن يُدركه، فيكذِب معها مِائة كذبة، فيقال: أو ليس قد قال لنا يوم كذا وكذا، كذا كذا؟ فيُصدِّق بتلك الكلمةِ التي سُمعت من السماء»، ولمسلم (٣) عن ابن عباس نحوه.

وللبخاري<sup>(٤)</sup> عن عائشة و النبي على أنه قال: «إن الملائكة تحدّث في العَنان ـ والعنانُ الغمامُ ـ بالأمر في الأرض، فتسمع الشياطينُ الكلمة فتُقِرّها في أُذن الكاهن كما تَقِرّ القارورةُ، فيزيدون معها مِائة كِذْبةِ».

وقد بين الله تعالىٰ كَذِب الكاهنِ بقوله: ﴿ أَفَّاكٍ أَشِمِ ﴾ [الشعراء: ٢٢٢]، فسمّاه أفاكاً وذلك مبالغةٌ في وصفه بالكذب، وسمّاه أثيماً وذلك مبالغةٌ في وصفه بالفجور، وقولُه: ﴿ وَأَحْتَرُهُمُ كَاذِبُونَ ﴾ [الشعراء: ٢٢٣]، أي أكثر ما يقولونه الكذب

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱۰/۲۱۲ رقم ۷۲۲ه).

قلت: وأخرجه مسلم (٤/ ١٧٥٠ رقم ٢٢٢٨).

<sup>(</sup>٢) أي البخاري (٨/ ٣٧ه رقم ٤٨٠٠).

<sup>(</sup>٣) في صحيحه (٤/ ١٧٥٠ رقم ٢٢٢٩).

<sup>(</sup>٤) في صحيحه (٦/ ٣٣٨ رقم ٣٢٨٨).

فلا يفهم منه أن فيهم صادقاً، يفسّره قولُ النبيّ على الله على الله على الله على الله الله الله الكلمة التي سُمعت من السماء.

#### [أسباب كفر الكاهن]

وأما كفرُ الكاهن فمن وجوه، منها: كونُه ولياً للشيطان، فلم يوحِ إليه الشيطانُ إلاّ بعد أنْ تولاه، قال الله تعالى: ﴿وَإِنَّ ٱلشَّيَطِينَ لَيُوحُونَ إِلَى آوَلِيَا بِهِمَ الشَّيطِينَ لَيُوحُونَ إِلَى آوَلِيَا بِهِمَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عالى: ﴿وَالَّذِينَ اللَّهُ عَالَى: ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا اللَّهُ تعالَى: ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا أَوْلِيا اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى

والثالث: قولُه تعالى: ﴿ يُخْرِجُونَهُم مِنَ النُّورِ ﴾ [البقرة: ٢٥٧]، أي نورِ الإيمانِ والهدى ﴿ إِلَى اَلظُّلُمَتُ ﴾ [البقرة: ٢٥٧]، أي ظلمات الكفرِ والضلالة. وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَتَخِذِ اَلشَّيْطَانَ وَلِيْتًا مِّن دُورِن اللَّهِ فَقَدْ خَسِرَ خُسْرَانًا مُبِينًا ﴾ [النساء: ١١٩]، وهذا وجة رابع.

والخامسُ: تسميتُه طاغوتاً في قوله عزّ وجلّ: ﴿ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكُمُواْ إِلَى الطَّعْوُتِ وَقَدْ أُمِرُواْ أَن يَكُفُرُواْ بِهِ وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَن يُضِلَّهُمْ ضَلَالًا بَعِيدًا ﴾ [النساء: ٦٠]، نزلت في المتحاكمين في كاهنِ جُهينةً (١)، وقوله: ﴿ وَقَدْ أُمِرُواْ أَن يَكُفُرُواْ بِهِ ... وهذا وجه سادسٌ.

والسابع: أن من هداه الله للإيمان من الكُهّان كسوادِ بنِ قاربِ وَاللهُ لم يأتِه رِثْيُه بعد أن دخل في الإسلام، فدل أنه لم يتنزّل عليه في الجاهلية إلاّ لكفره وتولّيه إياه، حتى إنه وَ اللهُ كان يغضب إذا سُئل عنه حتى قال له عمرُ وَ اللهُ عنه من عبادةِ الأوثانِ أعظمُ.

الثامنُ وهو أعظمُها: تشبُّهُه بالله عزّ وجلّ في صفاته ومنازعتُه له تعالىٰ في ربوبيته، فإن علمَ الغيبِ من صفاتِ الربوبيةِ التي استأثر الله تعالىٰ بها دون من سواه فلا سَمِيَّ له ولا مُضاهيَ ولا مشاركَ: ﴿وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَاۤ إِلّا هُوَّ﴾

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (٤/ج٥/١٥٣) وهو مرسل صحيح الإسناد.

[الأنسعام: ٥٩]، ﴿ قُل لَا يَعْلَمُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ الْفَيْبَ إِلَّا اللَّهُ وَمَا يَشْعُونَ أَيَّانَ يُبْعَنُونَ ﴾ [المنسمل: ٦٥]، ﴿ عَدْلِمُ الْفَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ الْحَدَّا ﴿ إِلَّا مَنِ اَرْتَضَىٰ مِن رَسُولِ فَإِنَّهُ يَسَلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَدًا ﴿ إِلَى ﴿ السحارَ : ﴿ أَمْ عِندَهُمُ الْفَيْبُ فَهُمْ يَكُنُبُونَ ﴾ [السطور: 31]، ﴿ أَمْ عِندَهُمُ الْفَيْبُ فَهُمْ يَكُنُبُونَ ﴾ [السحار: 31]، ﴿ أَمْ عِندَهُمُ الْفَيْبُ فَهُمْ يَكُنُبُونَ ﴾ [السحار: 31]، ﴿ أَمْ عِندُهُمُ الْفَيْبُ فَهُمْ يَكُنُبُونَ ﴾ [السحار: 31]، ﴿ أَمْ عِندُهُمُ الْفَيْبُ فَهُو يَرِئَ ﴾ [النجم: ٣٥]، ولسانُ حالِ الكاهن وقالِه يقول نعم.

التاسع: أن دعواه تلك تتضمن التكذيبَ بالكتاب وبما أرسل الله به رسلَه.

العاشرُ: النصوصُ في كفر من سأله عن شيء فصدّقه بما يقول، فكيف به هو نفسُه فيما ادّعاه، فقد روى الأربعةُ(١) والحاكمُ(١) وقال صحيح على شرطهما

<sup>(</sup>۱) أبو داود (۲/ ۲۲۵ رقم ۳۹۰۶)، والترمذي (۲/ ۲۶۲ ـ ۲۶۳ رقم ۱۳۵)، وابن ماجه (۱/ ۲۰۹ رقم ۲۳۹)، والنسائي في «عشرة النساء» رقم (۱۳۱).

قلت: وأخرجه الدارمي (١/ ٢٥٩)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (١٩٨/٧)، وأحمد في «المسند» (٢/ ٤٠٨)، وابن الجارود رقم (١٠٧) من طرق عن حماد بن سلمة عن حكيم الأثرم عن أبي تميمة الهجيمي عن أبي هريرة به.

قال الترمذي: لا نعرفه إلا من حديث حكيم الأثرم عن أبي تميمة.

وقال البخاري في «التاريخ الكبير» (٣/ ١٧) عقب الحديث: «هذا حديث لا يتابع عليه، ولا يعرف لأبي تميمة سماع من أبي هريرة في البصريين» اهـ.

وقال ابن عدي في «الكامل» (٢/ ٦٣٧): «وحكيم الأثرم يعرف بهذا الحديث وليس له غيره إلا اليسير» اه..

قلت: علَّلوا الحديث بأمرين:

الأول: ضعف حكيم بن الأثرم.

والثاني: الانقطاع بين أبي تميمة وأبي هريرة.

فالجواب عن الأول: أن حكيم وثقه ابن المدني، وأبو داود، وابن حبان، وقال النسائي: «لا بأس به»، وقال الذهبي: «صدوق».

انظر: "تهذيب التهذيب" (١/ ٤٧٥ \_ ٤٧٦)، و «الكاشف» (١٨٦/١).

أما الجواب عن الثاني: فأبو تميمة اسمه طريف بن مجالد، قد توفي سنة (٩٧هـ)، وأبو هريرة توفي سنة (٥٨ أو ٥٩هـ)، والمعاصرة تكفي كما عليه الجمهور إن كان ثقة غير مدلس، وأبو تميمة كذلك.

وللحديث طرق أخرى عن أبي هريرة وشواهد. انظر: «الإرواء» (٧/ ٦٩ ـ ٧٠).

وخلاصة القول أن الحديث صحيح.

<sup>(</sup>۲) في «المستدرك» (۱/۸).

وقال الحاكم: صحيح على شرط الشيخين. ووافقه الذهبي، وهو كما قالا.

وعن عِمران بنِ حُصينِ<sup>(۱)</sup> ﷺ: «ليس منا من تطيّر أو تُطُيِّرَ له، أو تَكَهّن أو تُكُهّن له، أو سَحَر أو سُحِر له، ومن أتى كاهناً فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد» ﷺ.

ولمسلم (٢) عن بعض أزواج النبي على عن النبي على قال: «من أتى عرافاً فسأله عن شيء لم تُقبل له صلاة أربعين ليلةً»، فهذا حكم من سأله مطلقاً، والأولُ حكم من سأله وصدّقه بما قال.

#### [الكاهن كل من ادّعى معرفة المغيبات]

ثم اعلم أن الكاهن وإن كان أصله ما ذكرنا فهو عامٌ في كل من ادّعى معرفة المغيبات ولو بغيره، كالرمّال الذي يخُطّ بالأرض أو غيرِها، والمنجّم الذي قدمنا ذكرَه، أو الطارقِ بالحصى وغيرِهم ممن يتكلم في معرفة الأمورِ الغائبةِ، كالدلالة على المسروقِ ومكانِ الضالّة ونحوِها، أو المستقبلة كمجيءِ المطرِ أو رجوعِ الغائبِ أو هبوبِ الرياحِ ونحوِ ذلك ممّا استأثر الله عزّ وجلّ بعلمه فلا يعلمه مَلكُ مقرّبٌ ولا نبيٌ مرسلٌ إلا من طريق الوَحْي؛ كما قال تعالىٰ: ﴿فَلَا يُظْهِرُ عَلَىٰ غَيْمِهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَيْهِ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>۱) ذكره المنذري في «الترغيب والترهيب» رقم (٤٤٦٧) من حديث عمران بن حصين وقال: «رواه البزار ـ رقم (٣٠٤٤ ـ كشف) ـ بإسناد جيد» اهـ.

وذكره الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١١٧/٥) وقال: «رواه البزار ورجاله رجال الصحيح، خلا إسحاق بن الربيع، وهو ثقة» اهـ.

وأخرجه الطبراني في «الكبير» (١٨/ ١٦٢ رقم ٣٥٥).

وذكره الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١٠٣/٥ ـ ١٠٤) وقال: «رواه الطبراني وفيه إسحاق بن الربيع العطار وثقه أبو حاتم، وضعفه عمرو بن علي، وبقية رجاله ثقات» اهـ.

 <sup>\*</sup> وأخرجه الطبراني في «الأوسط» رقم (٢٦٢٤)، والبزار رقم (٣٠٤٣ ـ كشف) من حديث ابن عباس.

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٥/ ١١٧) وقال: «رواه البزار والطبراني في الأوسط، وفيه زمعة بن صالح وهو ضعيف» اهـ.

وخلاصة القول أن الحديث صحيح بشواهده.

<sup>(</sup>۲) في صحيحه (٤/ ١٧٥١ رقم ٢٢٣٠).

أَحَدًا ﴿ إِلَّا مَنِ اَرْتَضَىٰ مِن رَسُولِ فَإِنَّهُ يَسَلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَدًا ﴿ اللَّجِنَا ، ملائكة يحفظونه من مسترقي السمع وغيرِهم: ﴿ لِيَعْلَمُ أَن قَدْ أَبَلَغُواْ رِسَلَتِ رَبِّهِمْ وَأَحَاطَ بِمَا لَدَيْهِمْ وَأَحْصَىٰ كُلُّ شَيْءٍ عَدَدًا ﴾ [الجن: ٢٨]، فمن ذا الذي يدَّعي عِلْمَ ما استأثر الله بعلمه عن رسله من الملائكة والبشر؛ كما قال تعالىٰ عن نوح عليه السلام: ﴿ لَا أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَانِ اللَّهِ وَلا أَعْلَمُ الَّغَيْبَ ﴾ [الأنعام: ٥٠] الآية، وقال تعالىٰ عن هودٍ عليه السلام: ﴿ قَالَ إِنَّمَا الْعِلْمُ عِندَ اللَّهِ وَأَيَلِفُكُمْ مَا أَرْسِلْتُ بِهِ ﴾ [الأحقاف: ٣٣].

وقال لنبيّه محمّد ﷺ: ﴿ قُلُ لَا آقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَابِنُ ٱللّهِ وَلَا أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ ﴾ [الأنعام: ٥٠] الآية، وقال تعالىٰ: ﴿ قُلُ لَا أَمْلِكُ لِنَفْسِى نَفْعًا وَلَا ضَرًّا إِلّا مَا شَاءَ اللّهُ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ لَاَسْتَكُنْتُ مِنَ ٱلْخَيْرِ وَمَا مَسْنِيَ ٱلسُّوَةً ﴾ [الأعسراف: ١٨٨]، وقال تعالىٰ: ﴿ قُلُ مَا كُنتُ بِدَعًا مِنَ ٱلرُّسُلِ وَمَا آذرِى مَا يُفْعَلُ فِي وَلَا بِكُو إِنْ أَنْبِعُ إِلّا مَا يُوحَى اللّه الله عن الملائكة: ﴿ وَعَلَمَ عَادَمَ ٱلْأَسْمَاءَ كُلُهَا ثُمَّ عَهَمُهُمْ عَلَى ٱلْمُلَتِهِكَةِ فَقَالَ أَنْبِعُونِي بِأَسْمَاءٍ هَلَوُلَاهِ إِن كُنتُم صَدِقِينَ ﴿ قَالُوا سُبْحَنكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلّا مَا عَلَمْتَنَا إِنّكَ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْعَكِيمُ ﴿ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ قَالُوا سُبْحَنكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلّا مَا عَلَمْتَنَا إِنّكَ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْعَكِيمُ ﴿ وَالبَقِرَةِ اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ اللّهِ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا عَلَمْتَنَا إِنّكَ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْعَكِيمُ فَي اللّهُ اللّهُ مَا عَلَمْتَنَا إِنّكَ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْعَكِيمُ فَى اللّهُ اللّهُ مَا عَلَمْتَنَا إِنّكَ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْعَكِيمُ فَقَالَ أَنْبُولِ أَلْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ مَا عَلَمْتَنَا إِنّكَ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْعَكِيمُ الْعَلَى اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا عَلَمْتَنَا إِنّكَ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ الْعَكِيمُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ مَا عَلَمْتَنَا إِنّكَ أَن الْعَلِيمُ الْعَكِيمُ اللْعِلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّه

ولم يعلم الرسول على مكان راحلتِه حتى أعلمه الله بذلك (۱)، وقال في سؤال المجبرِ إياه فأجابه على وصدّقه الحبرُ، ثم انصرف فذهب، فقال رسولُ الله على المسلم سألني هذا عن الذي سألني عنه وما لي علم بشيء منه حتى أتاني الله عزّ وجلّ به وهي في مسلم (۲). وفيه قولُ عائشة (۳) على لمسروق رحمه الله تعالى: ومن زعم أن رسولَ الله على يُخبر بما يكون في غد فقد أعظمَ على الله الفِرية، والله تعالى يقول: ﴿قُلُ لاَ يَعَلَمُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ الْفَيْبَ إِلّا الله الله النه وورَجَدَكَ صَالًا يعلم شيئاً من الرسالة حتى أتاه الله عزّ وجلّ به؛ كما قال تعالى: ﴿وَوَجَدَكَ صَالًا فَهَدَى الله الضحى: ٧].

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو نعيم في «دلائل النبوّة» رقم (٤٤٣) من حديث عروة، وفي سنده ابن لهيعة. وأخرجه البيهقي في «دلائل النبوّة» (٤/ ٥٩ ـ ٦٠) من حديث عروة وحديث موسى ابن عقة.

<sup>(</sup>٢) في صحيح مسلم (١/ ٢٥٢ رقم ٣١٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في صحيحه (١/١٥٩ رقم ١٧٧).

وقيال تعمالي: ﴿وَكَذَالِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنتَ تَدْدِى مَا اَلْكِئَبُ وَلَا الْإِيمَانُ﴾ [السورى: ٥٢]، وقال تعالى: ﴿ قِلْكَ مِنْ أَنْبَآهِ اَلْغَيْبِ نُوْحِيهَا إِلَيْكُ مَا كُنتَ تَعْلَمُهَا أَنتَ وَلَا قَوْمُكَ مِن فَبْلِ هَاذَاً﴾ [هود: ٤٩].

وقال تعالىٰ: ﴿قُل لَوْ شَآهُ اللَّهُ مَا تَلَوْتُهُم عَلَيْكُمْ وَلَاۤ أَدَرَىٰكُم بِهِ ۚ فَقَدُ لِيَئْتُ فِيكُمْ عُمُرًا مِن قَبْلِيْهِ أَفَلَا تَمْقِلُونَ﴾ [يونس: ١٦].

وقال تعالىٰ: ﴿وَأَنزَلَ اللَّهُ عَلَيْكَ ٱلْكِئْبَ وَٱلْحِكَمَةَ وَعَلَّمَكَ مَا لَمَ تَكُن تَعْلَمُ وَالْحِكَمَةُ وَعَلَّمَكَ مَا لَمَ تَكُن تَعْلَمُ وَالْحَكَمَةُ وَعَلَّمَكَ مَا لَمَ تَكُن تَعْلَمُ وَقَالَ الله العظيمَ من فضله العظيم.

[ال] فَصْل [التاسع] يجمعُ معنى حديثِ جبريلَ في تعليمنا الدِّينَ وأنه ينقسم إلى ثلاث مراتب: الإسلامُ والإيمانُ وبيانُ كلِّ منها



# [تمهيد]

اعلم أنَّ هذا الفصل مهمُّ جداً، جامعٌ لأصول الدينِ وشرائعِه ومراتبه وشُعبِه القوليةِ والعملية، وهو معنى حديثِ جبريلَ في سؤاله النبيُّ عَلَيْهُ وجوابِه إياه، وهو حديثُ عظيمُ الشأن، جليلٌ كبيرٌ جامعٌ نافعٌ، سمَّى النبيُّ عَلَيْهُ ما احتوى عليه «الدين» فقال: «هذا جبريلُ أتاكم يعلمكم دينكم»(١)، وهو حديثُ مشهورٌ في كتب السنة عن جماعة من أصحاب رسولِ الله عَلَيْهُ منهم عمرُ بنُ الخطاب، وابنُه عبدُ الله، وأبو هريرةَ، وأبو ذرٌ، وعبدُ الله بنُ عباس، وأبو عامرِ الأشعريُ، وغيرُهم، على وأبو هريرةَ، وأبو ذرٌ، وعبدُ الله بنُ عباس، وأبو عامرِ الأشعريُ، وغيرُهم،

وها نحن نذكر أحاديثَهم بألفاظها مع بيان مخرّجيها من أئمة الحديث، ثم نتكلم على الخصال التي فيها عند مواضعِها من هذا المتن إن شاء الله تعالى، وهو المستعانُ وبه الثقةُ وعليه التُكلانُ، ولا حولَ ولا قوةَ إلاّ بالله العليّ العظيم.

# حديثُ جبريلَ \_ الحديث به عن عمرَ

فأما حديثُ عمرَ بنِ الخطابِ وَ الحَمْهُ فَاخْرِجه مسلمٌ في أول جامعِه (٢): حدثني أبو خيثمة زُهيرُ بنُ حربِ حدثنا وكيعٌ عن كَهْمَسِ عن عبد الله بنِ بُريْدةَ عن يحيى بنِ يعمَرَ. ح. وحدثنا عبيدُ الله بنُ معاذِ العنبريُ وهذا حديثُه: حدثنا أبي حدثنا كَهْمَسِ عن ابن بريدةَ عن يحيى بنِ يَعْمَرَ قال: كان أولَ من قال في القدر بالبصرة معبدُ الجُهنيُ ، فانطلقتُ أنا وحميدُ بنُ عبدِ الرحمٰن الحِمْيريُ حاجَّين - أو معتمِريُن - فقلنا: لو لقينا أحداً من أصحاب رسولِ الله على فسألناه عمّا يقول هؤلاء في القدر ، فوفِقَ لنا عبدُ الله بنُ عمر وَ الحَمْ المسجد ، فاكتنفتُه أنا وصاحبي أحدُنا عن يمينه والآخرُ عن شماله ، فظننت صاحبي سيكِل الكلامَ إليّ ، فقلت: أبا عبدِ الرحمٰن إنه قد ظهر قبلنا ناسٌ يقرأون القرآن ويتقفّرون العلمَ ، وذكر من شأنهم وأنهم يزعُمون أن لا قدرَ وأن الأمرَ أنفٌ . قال: فإذا لَقِيتَ أولئك فأخبِرْهم أني

<sup>(</sup>١) جزء من حديث الفصل الذي سيأتي برواياته وتمامه.

<sup>(</sup>۲) (۱/۳۱ ـ ۳۸ رقم ۱/۸).

بريءٌ منهم وأنهم بُرَآءُ مني، والذي يحلِف به عبدُ الله بن عمرَ لو أن لأحدهم مثلَ أُحُدِ ذهباً فأنفقه في سبيل الله ما قَبِله الله منه حتى يؤمنَ بالقدر.

ثم قال: حدثني أبي عمرُ بنُ الخطاب في قال: بينما نحن عند رسولِ الله ي ذات يوم إذ طلع علينا رجلٌ شديدُ بياضِ الثيابِ شديدُ سوادِ الشعر، لا يُرى عليه أثرُ السفرِ ولا يعرِفه منا أحد، حتى جلس إلى النبي في فأسند رُكبتيه إلى ركبتيه ووضع كفيه على فَخِذيه وقال: يا محمدُ أخبرني عن الإسلام، فقال رسولُ الله ي الإسلام أن تشهدَ أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسولُ الله وتقيم الصلاة وتؤتي الزكاة وتصوم رمضانَ وتحبج البيت إن استطعت إليه سبيلاً، قال: صدقت. فعجِبنا له يسأله ويصدقه. قال: فأخبرني عن الإيمان، قال: «أن تؤمنَ بالله وملائكتِه وكتبِه ورسلِه واليوم الآخر، وتؤمنَ بالقدر خيرِه وشرّه». قال: صدقت، فأخبرني عن الإحسان، قال: هأن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك، قال: فأخبرني عن الساعة، قال: «أن تعبد الأمه ربتها، وأن ترى المحقاة العراة العالة رعاء الشاءِ عن أماراتها، قال: «أن تلد الأمهُ ربتها، وأن ترى المحقاة العراة العالة رعاء الشاء يتطاولون في البنيان». قال: ثم انطلق فلبثُ ملياً ثم قال لي: «يا عمرُ أتدري من يتطاولون في البنيان». قال: «فانه جبريلُ أتاكم يعلمُكم دينكم».

حدثني محمدُ بنُ عبيدِ الغُبَرِيُّ وأبو كاملِ الجَحْدريُّ وأحمدُ بنُ عبدةَ قالوا: حدثنا حمادُ بنُ زيدِ عن مطَرِ الورّاقِ عن عبد الله بنِ بُريدة عن يحيى بنِ يعمَرَ قال: لما تكلّم معبدٌ بما تكلّم به في شأن القدر أنكرنا ذلك. قال: فحججتُ أنا وحُميدُ بنُ عبدِ الرحمٰن الحِمْيريُّ حَجةً. وساقوا الحديثَ بمعنى حديثِ كَهْمَسِ وإسنادِه. وفيه بعضُ زيادةٍ ونقصانُ أحرفِ<sup>(1)</sup>.

وحدثني محمدُ بنُ حاتم حدثنا يحيى بنُ سعيدِ القطانُ حدثنا عثمانُ بنُ غياثِ حدثنا عبدُ الله بنُ بريدةَ عن يحيى بنِ يعمَرَ وحُميدِ بنِ عبدِ الرحمٰنِ قالا: لَقِينا عبدُ الله بنَ عمرَ على فذكرنا القدرَ وما يقولون فيه، فاقتص الحديث كنحو حديثِهم عن عمرَ على عن النبي على ، وفيه شيءً من زيادة وقد نقص منه شيئاً (٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحه (۱/ ۳۸ رقم ۸/۲).

 $<sup>(\</sup>Upsilon)$  أخرجه مسلم في صحيحه  $(\Lambda/\Upsilon)$  رقم  $(\Lambda/\Upsilon)$ .

وحدثني حجاجُ بنُ الشاعرِ حدثنا يونسُ بنِ محمدِ حدثنا المعتمرُ عن أبيه عن يحيى بن يعمَرَ عن أبي عن يعمَرَ عن عمرَ عن عمرَ عن النبيّ على بنحو حديثِهم (١).

هذه طرُقُه في مسلم بكمالها، ولم يخرَّجُه البخاريُّ رحمه الله تعالىٰ.

ورواه أبو داود (٢) من حديثِ كَهْمس فقال في كتاب السنةِ من سُننه: حدثنا عبيدُ الله بنُ معاذ حدثنا أبي حدثنا كهمسٌ عن ابن بريدةً فذكره، وفيه: لا يُرى عليه أثرُ السفر ولا نعرفه. وفيه: فلبثتُ ثلاثاً.

ومن حديث عثمانَ بنِ غِياثٍ فقال: حدثنا مسدّدٌ حدثنا يحيى عن عثمانَ بنِ غياثٍ قال: حدثني عبدُ الله بنُ بريدةً. وفيه: فذكر نحوَه، وزاد: قال: وسأله رجلٌ من مُزَيْنَة أو جُهينَة فقال: يا رسولَ الله فيمَ نعمل، أفي شيء قد خلا أو مضى، أو شيء يُستأنف الآن؟ قال: «في شيء قد خلا ومضى». فقال الرجلُ أو بعضُ القوم: ففيم العملُ؟ قال: «إن أهلَ الجنةِ يُيسرون لعمل أهلِ الجنة، وإن أهلَ النار يُيسرون لعمل أهلِ النار»(۳).

ومن حديث سليمانَ بنِ بريدةَ عن ابن يَعْمَرَ بهذا الحديثِ يزيد وينقُص: قال: فما الإسلام؟ قال: "إقام الصلاة وإيتاءُ الزكاةِ وحجُّ البيتِ وصومُ رمضانَ والاغتسالُ من الجنابة»(٤).

ورواه النسائيُ (٥) في كتاب الإيمانِ وشرائِعه من مُجتبي سُننهِ فقال: بابُ نعتِ الإيمان، أخبرنا إسحاقُ بنُ إبراهيمَ قال: حدثنا النَّضْرُ بن شميل قال: أنبأنا كَهْمَسُ بنُ الحسنِ - فذكر حديثَ عمرَ بن الخطاب - كلفظ مسلم - ولم يذكر حُميداً، ولم يذكر كلامَ يحيى ابنِ يَعْمرَ ولا كلامَ ابنِ عمرَ قبلَه.

ورواه الترمذيُّ (٦) في أبواب الإيمانِ فقال: بابُ ما وصَف جبريلُ للنبيِّ ﷺ

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحه (۳۸/۱ رقم ۸/٤).

<sup>(</sup>٢) في «السنن» (٥/ ٦٩ ـ ٧٣ رقم ٤٦٩٥)، وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في «السنن» (٥/ ٧٣ رقم ٤٦٩٦)، وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في «السنن» (٥/ ٧٤ رقم ٤٦٩٧) وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٥) في «السنن» (٨/ ٩٧ رقم ٤٩٩٠)، وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٦) في (السنن) (٦/٥ ـ ٧ رقم ٢٦١٠)، وقال: هذا حديث حسن صحيح.

الإيمانَ والإسلامَ: حدثنا أبو عمارِ الحسينُ بنُ حُرَيْثِ الخُزاعيُّ أخبرنا وكيعٌ عن كَهْمَسِ بنِ الحسنِ، فذكر بمعنى لفظِ مسلم، غيرَ أنه قال: فألزق ركبتيه بركبتيه، ثم قال: «يا محمدُ ما الإيمانُ»؟ ثم قال: «فما الإسلامُ؟» ثم قال: «فما الإحسانُ؟» وفيه كلُّ ذلك يقول له: «صدَقت»، قال: فتعجبنا منه يسأله ويصدقه، قال: «فمتى الساعةُ؟» وقال: فما أمارتُها. وفي آخره: فلقِيني النبيُّ ﷺ بثلاثِ فقال: «يا عمرُ الساعةُ؟» وفال: فما أمارتُها وفي آخره يعلمكم أمرَ دينِكم». وفي نسخة: «معالمَ مينِكم».

حدثنا أحمدُ بنُ محمدٍ أخبرنا ابنُ المبارَكِ أخبرنا كَهْمسُ بنُ الحسنِ بهذا الإسنادِ نحوَه بمعناه (١).

حدثنا محمدُ بنُ المثنّى أخبرنا معاذُ بنُ هشام عن كَهمسِ بهذا الإسنادِ نحوَه بمعناه (۲)، وفي الباب عن طلحة بنِ عبيد الله (۳)، وأنسِ بنِ مالكِ (٤)، وأبي هريرة (٥)، هذا حديثٌ حسنٌ صحيحٌ قد رُوي من غير وجهِ نحوُ هذا.

وقد رُوي هذا الحديثُ عن ابن عمرَ عن النبيّ ﷺ، والصحيحُ هو عن ابن عمرَ عن النبيّ ﷺ.

ورواه ابنُ ماجه (٢٠) في باب الإيمان: حدثنا عليٌ بنُ محمدٍ حدثنا وكيعٌ عن كهمسِ بنِ الحسنِ فذكره كلفظِ الترمذي، غيرَ أنه لم يذكر حُميداً ولا نفسَ القصةِ ولا كلامَ ابنِ عمرَ قبل الحديث، وفيه: قال وكيعٌ في قوله: «أن تلِدَ الأمةُ ربَّتها»، يعنى تلد العجمُ العربَ.

في «السنن الترمذي» (٥/٧).

<sup>(</sup>۲) في «سنن الترمذي» (۷/٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري ومسلم - كما في التحفة الأحوذي (٧/ ٣٥٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البزار رقم (٢٢)، والبخاري في «خلق أفعال العباد» وإسناده حسن كذا في «الفتح» (١١٦/١).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (١/١١٤ رقم ٥٠) و(٨/١٣٥ رقم ٤٧٧٧)، ومسلّم (١/٣٩ ـ ٤٠ رقم (١٠٩٩).

<sup>(</sup>٦) في «السنن» (١/ ٢٤ ـ ٢٥ رقم ٦٣)، وهو حديث صحيح.

ورواه عبدُ الله ابنُ الإمام أحمدُ (۱): حدثني أبي حدثنا محمدُ بن جعفرِ حدثنا كهمسٌ عن ابن بريدة عن يحيى بنِ كهمسٌ عن ابن بريدة عن يحيى بنِ يعمَرُ سمع ابنَ عمرَ قال: حدثني عمرُ بن الخطاب و الله عمر قال: بينما نحن . . . الحديث .

والحاصلُ أن راويَه عن عمرَ ابنُه عبدُ الله، وعنه يحيى بنُ يَعْمرَ وحميدٌ الحِمْيري، وعن يحيى بنِ يعمرَ عبدُ الله بنُ بريدةَ وسليمانُ بنُ بريدةَ وسليمانُ بنُ طرخان.

وعن عبد الله بنِ بريدةَ كهمسٌ ومطَرٌ الورّاقُ وعثمانُ بنُ غياثٍ، وعن كهمسٍ وكيعٌ ومعاذُ العنبريُّ والنضرُ بنُ شُميلٍ ومحمدُ بنُ جعفرِ ويزيدِ بنُ هارون، ثم اشتهر عن كلِّ من هؤلاء، والله أعلم.

# الحديث به عن ابن عمرَ

ثم قال: «يا رسولَ الله أخبرني عن الإحسان، قال: أن تعبُدُ الله أو تعبُدُه

<sup>(</sup>۱) في «المسند» (۱/ ٥١ - ٥٦) بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>٢) في «المسند» (١/ ٥٢ ـ ٥٣) بإسناد صحيح.

كأنك تراه، فإلا تراه فإنه يراك»، كل ذلك نقول ما رأينا رجلاً أشدَّ توقيراً لرسول الله ﷺ من هذا، فيقول: «صدقت صدقت»، قال: «أخبرني عن الساعة»، قال: «ما المسؤول عنها بأعلم بها من السائل»، قال: فقال: «صدقت»، قال ذلك مراراً، ما رأينا رجلاً أشدَّ توقيراً لرسول الله ﷺ من هذا، ثم ولَّى.

قال سفيانُ: فبلغني أن رسولَ الله ﷺ قال: التَمِسوه، فلم يجدوه. قال: «هذا جبريلُ جاءكم يعلَّمُكم دينكم»، ما أتانا في صورة إلا عرفتُه غيرَ هذه الصورةِ، وإسنادُه: حدثنا عبدُ الله حدثني أبي حدثنا أبو نُعيم حدثنا سفيانُ عن علقمة بنِ مَرثَدِ عن سليمانَ بنِ بُريدةَ عن يحيى بنِ يعمَرَ إلخ.

وفي رواية (١) قال: قلتُ لابن عمرَ إن عندنا رجالاً يزعُمون أن الأمرَ بأيديهم فإن شاءوا عَمِلوا وإن شاءوا لم يعملوا. فقال: أخبرهم أني منهم بريءٌ وأنهم منّا بُرَآءُ. ثم قال: جاء جبريلُ إلى النبي على فقال: «يا محمد ما الإسلام؟» فقال: «تعبدُ الله لا تشرك به شيئاً، وتقيمُ الصلاة، وتؤتي الزكاة، وتصوم رمضان، وتحجّ البيت، قال: فإذا فعلتُ ذلك فأنا مسلمٌ؟ قال: نعم. قال: صدقت. قال: فما الإحسان؟ قال: تخشى الله كأنك تراه فإن لا تك تراه فإنه يراك، قال: فإذا فعلتُ ذلك فأنا محسن؟ قال: نعم، قال: صدقت، قال: فما الإيمان؟ قال: تؤمن بالله وملائكتِهِ وكتبِه ورسلِه والبعثِ من بعد الموت والجنةِ والنارِ والقدرِ كلّه. قال: فإذا فعلتُ ذلك فأنا مؤمن؟ قال: نعم، قال: صدقت».

زاد في رواية (٢): وكان جبريلُ يأتي النبيُّ ﷺ في صورة دِحْيَة، وسندُ هذه

<sup>(</sup>۱) لأحمد في «المسند» رقم (٥٨٥٦) بإسناد صحيح. وقال أحمد شاكر: «علي بن زيد، هو ابن جدعان.

والحديث من مراسيل الصحابة، فإن ابن عمر إنما رواه "عن أبيه عمر وقد سبق في "مسنده" بنحوه مطولاً (١٨٤ و٣٦٨)، وقد سبق في "مسند عمر» أيضاً (٣٧٤) وقد سبق في "مسند عمر» أيضاً (٣٧٥) و٣٧٥) معناه مطولاً، ولكنه جعله من حديث ابن عمر، أنه هو الذي شهد سؤالات جبريل.

وقد رجحنا هناك أنه من حديث عمر، وأن جعله من حديث ابن عمر وهم. وقد مضى معناه كذلك من حديث ابن عباس (٢٩٢٦م)، قوله: «فإن لا تك تراه»، في نسخة بهامش م «تكن» اهـ.

<sup>(</sup>٢) لأحمد في «المسند» رقم (٥٨٥٧) بإسناد صحيح، وقال أحمد شاكر:

الرواية: حدثنا عبدُ الله حدثني أبي حدثنا عفانُ حدثنا حمادُ بنُ سلمةَ أخبرنا عليُّ بنُ زيدٍ عن يحيى بنِ يَعْمَرَ، قلت لابن عمر... إلخ.

وفي أخرى (۱) عن ابن عمر في أن جبريل قال للنبي و الإيمان؟ قال: أن تؤمن بالله وملائكتِه وكتبِه ورسلِه واليوم الآخرِ وبالقدرِ خيرِه وشره. فقال له جبريلُ عليه السلام: صدقت. قال: فتعجبنا منه يسأله ويصدقه. قال: فقال النبي عليه: «ذاك جبريلُ أتاكم يعلمُكم معالمَ دينِكم».

وسندُ هذه الروايةِ: حدثنا عبدُ الله حدثني أبي حدثنا وكيعٌ حدثنا كهمسٌ عن ابن بريدةَ عن يحيى بن يعمرَ إلخ.

ورواية (٢) عن يحيى بن يعمر وحميد بن عبد الرحمن الحِمْيري قال: لقِينا عبد الله بنَ عمر على فذكرنا القدر وما يقولون فيه فقال لنا: إذا رجعتم إليهم فقولوا لهم إن ابنَ عمر منكم بريء وأنتم منه بُرآء (ثلاث مرار) ثم قال: أخبرني عمر بن الخطاب في أنهم بينما هم جلوس أو قعود عند النبي في جاءه رجل يمشي حسن الوجه حسن الشعر عليه ثياب بيض، فنظر القوم بعضهم إلى بعض ما نعرف هذا وما هذا بصاحب سفر. ثم قال: يا رسول الله آتيك؟ قال: نعم. فجاء فوضع ركبتيه عند ركبتيه ويديه على فخذيه، وساق الحديث بنحو ما تقدم في الصحيح والسنن، وزاد في آخره سؤال الرجل من جُهينة أو مُزينة كما تقدم في رواية أبي داود.

# الحديث به عن أبي هريرة

وأما حديثُ أبي هريرةَ ﴿ عُلِيُّهُمْ فَقَالَ البِخَارِيُّ (٣) رحمه الله تعالىٰ: حدثنا مسدّدٌ

 <sup>«</sup>إسحاق بن سويد بن هبيرة العدوي: تابعي ثقة، روى عن ابن عمر، وابن الزبير، ولكنه روى هنا عن يحيى بن يعمر عن ابن عمر، وثقه أحمد وابن سعد وغيرهم.
 انظر: «التاريخ الكبير» (١/ ٣٨٩)، والحديث مطول ما قبله. . . » اهـ.

<sup>(</sup>۱) لأحمد في «المسند» رقم (۱۹۱) بإسناد صحيح. وقال أحمد شاكر: «وهو مختصر (۱۸٤) ولكنه جعله هنا من حديث ابن عمر، ولعله سهو من الناسخين، فإن رواية كهمس قد أشرنا هناك إلى أنها في مسلم، وهي هناك من حديث ابن عمر عن أبيه» اهـ.

<sup>(</sup>٢) لأحمد في «المسند» رقم (١٨٤) بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>۳) في صحيحه (۱/۱۱۱ رقم ۵۰).

قال: حدثنا إسماعيلُ بنُ إبراهيمَ قال: أخبرنا أبو حيان التيميُّ عن أبي زُرعةَ عن أبي هريرة وليه قال: كان النبيُ على الرزا يوما للناس فأتاه رجلٌ فقال: «ما الإيمانُ؟ قال: الإيمانُ أن تؤمنَ بالله وملائكتِه وبلقائه ورسلِه وتؤمنَ بالبعث، قال: ما الإسلامُ؟ قال: الإسلامُ؟ قال: الإسلامُ؟ قال: الإسلامُ؟ قال: أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم المفروضة وتصومَ رمضانَ، قال: ما الإحسانُ؟ قال: أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك، قال: متى الساعةُ؟ قال: ما المسؤولُ عنها بأعلمَ من السائل، وسأخبِرُك عن أشراطها: إذا ولَدت الأمةُ ربَّها، وإذا تطاول رُعاةُ الإبل البُهمِ في البنيان، في خمس لا يعلمُهن إلا الله تعالىٰ.

ثم تلا النبيُّ ﷺ: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ ﴾ [لقمان: ٣٤].

ثم أدبر فقال: «رُدّوه فلم يرَوا شيئاً»، فقال: «هذا جبريلُ جاء يعلم الناسَ دينَهم».

قال أبو عبد الله: جعل ذلك كلَّه من الإيمان. وترجم عليه (۱): بابُ سؤالِ جبريلَ النبيِّ عَلَيْهُ عن الإيمان والإسلامِ والإحسانِ وعلم الساعةِ، وبيانُ النبيِّ عَلَيْهُ له. ثم قال: «جاء جبريلُ يعلمكم دينكم»، فجعل ذلك كلَّه ديناً.

وأخرجه في تفسير سورة لقمانَ (٢)، فقال: بابُ قولِ الله تعالىٰ: ﴿إِنَّ اللَّهَ عِلَىٰ: ﴿إِنَّ اللَّهَ عِلَمُ ٱلسَّاعَةِ ﴾ [لقمان: ٣٤].

حدثني إسحاقُ عن جريرِ عن أبي حيانَ. . . الحديث.

وفيه: إذ أتاه رجلٌ يمشي فقال: «يا رسولَ الله ما الإيمان؟» وفيه: قال: «يا رسولَ الله متى الساعة؟ قال: ما المسؤولُ عنها بأعلمَ من السائل، ولكن سأُحدُثك عن أشراطها، إذا ولدت الأمةُ ربتَها فذاك من أشراطها، وإذا كان الحُفاةُ العراةُ رؤوسَ الناسِ فذاك من أشراطها، في خمس لا يعلمهن إلاّ الله، ﴿إِنَّ اللهَ عِندَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنزِّكُ الْفَاسِ المُخاولُ مَا فِي الْأَرْعَارِ ﴾ [لقمان: ٣٤]، ثم انصرف الرجل فقال: السَّاعَةِ وَيُنزِّكُ الْخَذوا ليردوا فلم يروا شيئاً، فقال: هذا جبريلُ جاء ليعلم الناسَ دينهم.

<sup>(</sup>١) في صحيحه (١/٤/١ رقم الباب ٣٧).

<sup>(</sup>٢) وأخرجه البخاري في صحيحه (٨/ ١٣٥ رقم ٧٧٧٧).

ورواه مسلم (١) فقال: حدثنا أبو بكرِ بنُ أبي شيبةَ وزهيرُ بنُ حربِ جميعاً عن ابنِ عُليَة قال زهير: حدثنا إسماعيلُ بنُ إبراهيمَ عن أبي حيانَ. . . الحديث، وزاد: «وإذا تطاول رعاةُ البُهمِ في البنيان فذاك من أشراطها في خمس لا يعلمهن إلاّ الله»، ثم تلا رسولُ الله ﷺ: ﴿إِنَّ اللهَ عِندُمُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنزَلِكُ الْغَيْثَ وَيَعَلَمُ مَا فِي الْأَرْحَامِرُ وَمَا تَدْرِى نَفْشُ بِأَيِّ أَرْضِ تَمُونُ إِنَّ اللهَ عَلِيمٌ خَبِيرًا ﴾ وَمَا تَدْرِى نَفْشُ بِأَيِّ أَرْضِ تَمُونُ إِنَّ اللهَ عَلِيمٌ خَبِيرًا ﴾ [لقمان: ٣٤]، قال: ثم أدبر . . . إلخ.

وقال<sup>(٢)</sup> حدثنا محمدُ بنُ عبدِ الله بنِ نُمير حدثنا محمدُ بنُ بشرِ حدثنا أبو حيان التَّيميُّ بهذا الإسنادِ مثلَه، غير أن في روايته: «إذا ولدت الأَمَةُ بعلَها» يعني السراريَ.

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (۹/۱ رقم ۹/۵).

<sup>(</sup>٢) أي مسلم في صحيحه (١/ ٣٩ رقم ٩/٦).

٢) أي مسلم في صحيحه (٩/١ رقم ٩/٧).

وأشار إليه الترمذيُ (١) في باب حديث ابنِ عمرَ عن عمرَ. ورواه ابنُ ماجه (٢) بإسناد مسلم، ولفظُه إلى آخرِ الآية. ورواه الإمامُ أحمدُ (٣) عن إسماعيلَ حدثنا أبو حيانَ عن أبي ذُرعةَ بنِ عمرَ بنِ جريرِ عن أبي هريرةَ فَ الخَهُ الخ ، وفيه: «وإذا كانت العُراةُ الحفاةُ الجفاةُ».

## الحديثُ به عنه وعن أبي ذرِّ

وأما حديثُه مع أبي ذرَّ رَجِيُّ فقال النَّسائيُّ في كتاب الإيمان من مجتبَى سننِه (٤٠): صفةُ الإيمانِ والإسلام.

<sup>(</sup>۱) في «السنن» (٦/٥ ـ ٨ رقم ٢٦١٠).

<sup>(</sup>٢) في «السنن» (١/ ٢٥ رقم ٦٤) وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٣) في «المسند» (٢٦/٢) بإسناد صحيح.

٤) (٨/ ١٠١ رقم ٤٩٩١) وهو حديث صحيح.

شيئاً، ثم أعاد فلم يُجبه شيئاً، ثم أعاد فلم يُجبه شيئاً. ورفع رأسه فقال: ما المسؤولُ عنها بأعلم من السائل، ولكن لها علامات تُعرف بها: إذا رأيت الرِّعاءَ البُهْمَ يتطاولون في البنيان، ورأيت الحُفاة العُراة ملوك الأرض، ورأيت الأمة تلد ربَّها في خمس لا يعلمها إلا الله: ﴿إِنَّ اللهَ عِندَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ ﴾ إلى قوله: ﴿إِنَّ اللهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾ [لقمان: ٣٤].

ثم قال: «لا والذي بعث محمداً بالحق هادياً وبشيراً ما كنت بأعلم به من رجلٍ منكم، وإنه لجبريلُ نزل في صورة دِخيّة الكلبيّ ﷺ.

وقال أبو داود في باب القدر من كتاب السنة من سننه (١): حدثنا عثمانُ بنُ أبي شيبة حدثنا جريرٌ عن أبي ذرِّ وأبي هريرة قالا: كان رسولُ الله ﷺ. . . الحديث.

وفيه: فبنينا له دكاناً من طين فجلس عليه وكنا نجلِس بجنبتيه، وذكر نحوَ هذا الخبرِ فأقبل رجلٌ فذكر هيئتَه حتى سلّم من طَرَف السّماط فقال: «السلامُ عليك يا محمدُ»، قال: فرد عليه النبيُ ﷺ.

فحاصلُ طرقِ حديث أبي هريرةَ وحده، ومع أبي ذرِّ عَلَيْهُ أبو زرعةَ عن أبي هريرةَ وعنه أبو حيانَ وأبو فروةَ وعُمارةُ بنُ القعقعاع، وعن أبي حيانَ إسماعيلُ بنُ إبراهيمَ بنِ عُلَيّةَ وجريرٌ ومحمدُ بنُ بشر، وعن إسماعيلَ مسدّدٌ وأبو بكر بنُ أبي شيبةَ وزهيرُ بنُ حربٍ وأحمدُ بنُ حنبلٍ، وعن جريرٍ إسحاقُ وزهيرُ بنُ حربٍ ومحمدُ بنُ أبي شيبةَ، وعن محمدِ بنِ بشرٍ محمدُ بنُ نُمير، وعن كل من عُمارةَ وأبي فَروة وجريرٌ، والله أعلم.

# الحديث به عن ابن عباس

وأما حديث ابن عباسٍ فقال الإمامُ أحمدُ (٢): حدثنا أبو النَّضرِ حدثنا

<sup>(</sup>١) (٥/٧٤ رقم ٤٦٩٨) وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>۲) في «المسند» (۱/ ۳۱۸ \_ ۳۱۹) بسند حسن.

ي وأورده الهيشمي في «مجمع الزوائد» (٤/ ٢٧٠ ـ ٢٧١) وقال: «رواه أحمد، وأبو يعلى، والطبراني، وفيه شهر بن حوشب، وهو ثقة، وفيه كلام، وبقية رجاله ثقات، اهـ.

عبدُ الحميد حدثنا شهرٌ حدثني عبدُ الله بنُ عباس الله قال: جلس رسولُ الله على مجلِساً فجاء جبريلُ عليه السلام فجلس بين يدي رسولِ الله على واضعاً كفيه على ركبتي النبي على فقال: يا رسولَ الله حدثني ما الإسلامُ؟ قال رسولُ الله على «الإسلامُ أن تُسلِم وجهك لله وتشهدَ أن لا إله إلاّ الله وحده لا شريكَ له وأن محمداً عبدُه ورسولُه». قال: إذا فعلتُ ذلك فأنا مسلم؟ قال: «إذا فعلتَ ذلك فقد أسلمتَ». قال: يا رسولَ الله فحدُثني ما الإيمانُ؟ قال: «الإيمانُ أن تؤمنَ بالله واليومِ والآخرِ والملائكةِ والكتابِ والنبيين، وتؤمنَ بالموت وبالحياة بعد الموت، وتؤمنَ بالجنة والنار والحسابِ والميزانِ، وتؤمنَ بالقدر كله خيره وشره». قال: فإذا فعلتُ ذلك فقد آمنتَ». قال: يا رسولَ الله علمتُ ذلك فقد آمنتَ». قال بيا رسولَ الله علمتُ ذلك فقد آمنتَ». قال رسولُ الله على حدثني ما الإحسانُ؟ قال رسولُ الله على الله علمهنَ إلا الله: ﴿إِنَّ اللهُ عِندُهُ عِلْمُ السَاعَةِ السَاعَةِ عَلَمُ السَاعَةِ عَلَمُ السَاعَةِ وَلَمُ اللهُ عَلَمُ السَاعَةِ وَلَمُ اللهُ عَلَمُ مَن الغيب لا يعلمهنَ إلا الله: ﴿إِنَّ اللهُ عِندَهُ عِلْمُ السَاعَةِ وَلَمُ اللهُ عَندُهُ عَلَمُ السَاعَةِ وَلَمُ اللهُ عَلَمُ السَاعَةِ وَلَمُ اللهُ عَلَمُ مَن الغيب لا يعلمهنَ إلا الله: ﴿إِنَّ اللهُ عِندَهُ عِلْمُ السَاعَةِ وَلَمُ اللهُ عَلَمُ مَن الغيب لا يعلمهنَ إلا الله: ﴿إِنَّ اللهُ عِندُهُ عِلْمُ السَاعَةِ وَلَمُ اللهُ عَلَمُ مَن الغيبُ لا يعلمهنَ إلا الله: ﴿ إِنَّ اللهُ عَلَمُ مَن الغيبُ لا يعلمهنَ إلا الله عَلَمُ مَن الغيبُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ مَن الغيبُ اللهُ عَلَمُ مَن الغيبُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَامُ اللهُ عَلَمُ مَن الغيبُ لا يعلمهنَ إلا الله عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ مَن الغيبُ لا يعلمهنَ إلا اللهُ عَلَمُ مَا فِي الْأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِى نَفْشُ مَاذَا تَصَي العَلَمُ عَلَمُ مَا قَلْ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ

ولكن إن شئتَ حدّثتُك بمعالمَ لها دون ذلك»، قال: أجلْ يا رسولَ الله فحدّثني. قال رسولُ الله على: "إذا رأيتَ الأمةَ ولدَتْ ربَّتَها أو ربَّها، ورأيتَ أصحابَ الشاءِ تطاولوا بالبنيان، ورأيتَ الحُفاةَ الجِياعَ العالةَ كانوا رؤوسَ الناس، فذلك من معالم الساعةِ وأشراطِها». قال: يا رسولَ الله، ومَن أصحابُ الشاءِ والحفاةِ الجِياعُ العالةُ؟ قال: العربُ»، وحسنه الحافظُ العَسْقلاني (١).

# الحديث به عن أبي عامرٍ

وأما حديثُ أبي عامر فقال الإمامُ أحمدُ (٢) أيضاً: حدثنا أبو اليمانِ أخبرنا شعيبٌ قال: حدّثنا عبدُ الله بنُ أبي حسينِ حدثنا شهرُ بنُ حَوْشبِ عن عامرٍ أو أبي عامرٍ أو أبي عامرٍ أو أبي عامرٍ أو أبي مالكِ عَلَيْهُ أن النبيَّ ﷺ بينما هو جالسٌ في مجلس فيه أصحابُه جاءه

<sup>(</sup>١) في «الفتح» (١/٦/١).

<sup>(</sup>٢) في «المسند» (١٢٩/٤) بسند حسن، وفيه شهر بن حوشب، وقد تقدم الكلام عليه آنفاً.

جبريلُ عليه السلام في غير صورتِه يحسبه رجلاً من المسلمين فسلَّم عليه فرد عليه السلام، ثم وضع جبريلُ يدَه على ركبتي النبيُ ﷺ، فذكر الحديثَ بنحو حديثِ عمرَ بن الخطاب.

وَفيه: فلما ولَّى ـ أي السائلُ ـ فلما لم نرَ طريقَه بَعْدُ قال، أي النبيُّ ﷺ: «سبحان الله ـ ثلاثاً ـ هذا جبريلُ جاء لئعلَمَ الناسَ دينهم»، وحسنه الحافظ أيضاً (١)، وهو من مفردات أحمد رحمه الله تعالىٰ.

وأما الأحاديث التي قبله فقد خرّجها غيرُ مَن ذكرنا، وإنما اقتصرنا على روايات الأمّهاتِ لشُهرتها، وفي الباب عن جماعة من الصحابة غيرُ من ذُكر، منهم طلحة بنُ عبيد الله (٢٠) وأنسُ بنُ مالكِ (٣) وجريرُ بنُ عبدِ الله البّجليُ (٤) وسنذكر إن شاء الله تعالى ما تيسّر من النصوص في كل مسألةٍ من مسائله عند ذكرها في المتن، فنقول وبالله التوفيق.

# الإيمانُ قولٌ وعملٌ

(اعلم بأن الدين قولٌ وعمل فاحفظه وافهم ما عليه ذا اشتمل)

(اعلم) يا أخي وفقني الله وإياكَ والمسلمين (بأن الدينَ) ـ الذي بعث الله به رسلَه وأنزل به كتبَه، ورضِيَه لأهل سمواتِه وأرضِه، وأمر أن لا يُعْبَدَ إلا به، ولا يقبَلُ من أحد سواه، ولا يرغَبُ عنه إلا من سَفِه نفسَه، ولا أحسنُ ديناً ممن التزمه واتبعه ـ هو (قولٌ) أي بالقلب واللسانِ (وعملٌ) أي بالقلب واللسانِ والجوارح، فهذه أربعة أشياء جامعة لأمور دين الإسلام:

<sup>(</sup>۱) في «الفتح» (۱/۱۱).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ومسلم - كما في "تحفة الأحوذي" (٧/ ٣٥٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البزار (١/ ٢٠ ـ ٢١ رقم ٢٢ ـ كشف). وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١/ ٤٠) وقال: «رواه البزار وفيه الضحاك بن نبراس، قال البزار: ليس به بأس، وضعفه الجمهور» اهـ.

ومع ذلك حسَّن الحافظ إسناده في «الفتح» (١١٦/١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو عوانة في صحيحه.

وفي إسناده خالد بن يزيد العمري ولا يصلح للصحيح. كما في «الفتح» (١١٦/١).

(الأولُ): قولُ القلب وهو تصديقُه وإيقانُه، قال الله تعالىٰ: ﴿ وَالَّذِى جَآءَ وَالْمِدْقِ وَصَدَّقَ بِدِيْ أَوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْمُنْقُونَ ۞ لَمُمْ مَّا يَشَآءُونَ عِندَ رَبِّهِمْ ذَلِكَ جَزَآهُ الْمُحْسِنِينَ ۞﴾ [الزمر].

وقــال تــعــالـــن: ﴿ وَكَذَالِكَ نُرِى إِبْرَهِيمَ مَلَكُوتَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ ﴾ [الأنعام: ٧٥]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمَّ يَرْتَـابُواْ ﴾ [الحجرات: ١٥]، صدّقوا ثم لم يشكّوا.

وفي حديث الدرجات العُلى: «بِلَّى والذي نفسي بيده، رجالٌ آمنوا بالله وصدقوا المرسلين»(١). وقال تعالى: ﴿ النَّيْنَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ ﴾ [البقرة: ٣].

وقدال تعدالى: ﴿ فُولُواْ ءَامَنَا بِاللّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلْتَنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَىٰ إِنَ إِبْرَهِ عَمَ وَاسْمَعِيلَ وَلِسْمَعِيلَ وَمِسْمَاطِ وَمَا أُوتِي مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَا أُوتِي النّبِيتُونَ مِن زَبِهِمْ ﴾ [البقرة: السّدرى: ﴿ وَقُلْ ءَامَنتُ بِمَا أَنزَلَ اللّهُ مِن كِتَابِ ﴾ [الشورى: 18] الآيات. وقال تعالىٰ: ﴿ وَقُلْ ءَامَنتُ بِمَا أَنزَلَ اللّهُ مِن كِتَابٍ ﴾ [الشورى: 10]، وغيرُ ذلك من الآيات.

وفي حديث الشفاعة: «يخرج من النار من قال لا إله إلا الله وفي قلبه من الخير ما يَزِن شعيرةً» (٢)، الحديث.

وفي الحديث الآخر: «فيقال انطلِق فمن كان في قلبه مثقال حبةٍ من بُرّة أو شعيرةٍ من إيمان، ثم من كان شعيرةٍ من خردل من إيمان، ثم من كان في قلبه مثقال حبةٍ من خردل من إيمان» (٣).

وقال تعالىٰ في المكذّبين: ﴿ مَأَنذَرْتَهُمْ أَمْر لَمْ تُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [يسّ: ١٠]، وقال تعالىٰ في المرتابين الشاكّين: ﴿ يَقُولُونَ بِأَفْوَهِهِم مَّا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ ﴾ [آل عمران: ١٦٧]، وقال فيهم: ﴿ يَتَأَيُّهَا الرَّسُولُ لَا يَحَرُّنكَ الَّذِينَ يُسَرِعُونَ فِي الْكُفْرِ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۳۲۰/٦ رقم ۳۲۵٦)، ومسلم (٤/٢١٧٧ رقم ٢٨٣١) من حديث أبي سعيد الخدري.

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري (۳۹۲/۱۳ رقم ۷٤۱۰)، ومسلم (۱/۱۷۷ ـ ۱۷۸ رقم ۱۹۱) من حديث أنس.

<sup>(</sup>۳) أخرجه البخاري (۱۳/ ٤٧٣ ـ ٤٧٤ رقم ٧٥١٠)، ومسلم (١/ ١٨٢ ـ ١٨٤ رقم ١٩٣) من حديث أنس.

مِنَ ٱلَّذِينَ قَالُوٓا ءَامَنَا بِأَفَوَهِهِمْ وَلَمْ تُؤَمِّن قُلُوبُهُمْ ﴿ [المائدة: ٤١]، وقال تعالى فيهم: ﴿ إِذَا جَآءَكَ ٱلْمُنَافِقُونَ قَالُوا نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَٱللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ المُنافِقُونَ قَالُوا نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَٱللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ المُنافِقِينَ لَكَذِبُونَ ﴾ [المنافقون: ١]، أي في قولهم نشهد، أي كذَبوا، إنهم لا يشهدون بذلك بقلوبهم، إنما هو بألسنتهم تَقِيةً ونِفاقاً ومخادعةً.

(الثاني): قولُ اللسان وهو النطقُ بالشهادتين شهادةِ أن لا إِله إِلاَّ الله وأن محمداً رسولُ الله والإقرارُ بلوازمهما.

قال الله: ﴿ فُولُواْ ءَامَنَا ﴾ [السقرة: ١٣٦]. ﴿ وَلَاَ يُنْلَى عَلَيْهِمْ قَالُواْ ءَامَنَا بِهِ إِنَّهُ الْحَقَ ﴾ [القصص: ٥٣]، ﴿ وَقُلْ ءَامَنتُ بِمَا أَنزَلَ اللّهُ مِن كِنَبٍ ﴾ [الشورى: ١٥]، وقال تعالى: ﴿ إِلّا مَن شَهِدَ بِالْحَقِ ﴾ [الزخرف: ٢٨]، ﴿ إِنَّ الّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا اللّهُ ثُمَّ السّتَقَدُواْ فَلَا خَوْقُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [الإحقاف: ١٣]، وقال ﷺ: ﴿ أُمرت أَن اللهُ وأني رسولُ الله ﴾ [الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأني رسولُ الله هذا، وما في معناه مما سنذكر ومما لا نذكر.

وقال تعالى: ﴿ أَلَا بِلَهِ الدِّينُ الْخَالِصُ ﴾ [الزمر: ٣]، ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللّهَ تُخْلِصًا لَهُ دِينِ ﴾ [الزمر: ١٤]، وقال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ اللّهَ اللّهَ أَعْبُدُ مُخْلِصًا لَهُ دِينِ ﴾ [الزمر: ١٤]، وقال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا أَشَدُ حُبًا لِللّهِ ﴾ [البقرة: ١٦٥]، ﴿ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ ﴾ [المائدة: ٥٤]. ﴿ قُلْ إِن

<sup>(</sup>١) وهو حديث صحيح، وقد تقدم تخريجه.

كُنتُر تُعِبُونَ ٱللَّهَ فَأَتَبِعُونِ يُحْبِبَكُمُ ٱللَّهُ [آل عـــمــران: ٣١]، ﴿ وَلَكِنَّ ٱللَّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمُنَ وَزَيِّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكُرَّهَ إِلَيْكُمْ ٱلْكُفْرَ وَالْفُسُوقَ وَالْمِصْيَانَ أَوْلَئِهِكَ هُمُ ٱلرَّشِدُونَ ﴾ [الحجرات: ٧].

وقال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِّمَنْ أَسَلَمَ وَجْهَهُ لِلَهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ ﴾ [النساء: ١٢٥]. ﴿ وَمَن يُسَلِمْ وَجْهَهُ لِلَهِ وَهُو مُحْسِنٌ فَقَدِ اَسْتَمْسَكَ بِٱلْمُرْوَةِ ٱلْوُثْقَلُ ﴾ [لقمان: ٢٢]. ﴿ وَاللّهُ كُرْ إِللّهُ وَحِدٌ فَلَهُ أَسْلِمُوا وَيَشِرِ ٱلْمُخْسِتِينَ ﴾ [السحج: ٣٤]، ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي آنفُسِهِمْ حَرَّجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلّمُوا نَسْلِيمًا ﴾ [النساء: ٦٥].

وقال النبيُ ﷺ: «إنما الأعمالُ بالنيات وإنما لكل امرئ ما نوى، فمن كانت هجرتُه إلى الله ورسولِه، ومن كانت هجرتُه لدنيا يُصيبها أو امرأة ينكِحُها فهجرتُه إلى ما هاجر إليه»(١١).

وقال ﷺ: «قال الله تعالىٰ أنا أغنى الشركاءِ عن الشرك، من عَمِل عملاً أشرك معي فيه غيري تركتُه وشِرْكَه»(٢). وقد تقدم جملة من نصوص الإخلاصِ في الكلام على لا إله إلاّ الله، وتقدم هناك بيانُه وما ينافيه من الشرك الأكبر، وما ينافي كمالَه من الشرك الأصغر.

وقال ﷺ: «أُحِبُوا الله من كل قلوبكم»(٣).

وقال ﷺ: «ثلاث من كن فيه وجد بهن حلاوة الإيمان: أن يكون الله ورسولُه أحبّ إليه مما سواهما» (٤٠) الحديث.

وقال ﷺ: «لا يؤمن أحدُكم حتى أكونَ أحبّ إليه من ولده ووالده والناسِ أجمعين (٥٠).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱/۹ رقم ۱)، ومسلم (۳/۱۵۱۵ رقم ۱۹۰۷) من حديث عمر بن الخطاب.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٤/ ٢٢٨٩ رقم ٢٩٨٥) من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (١/ ٦٠ رقم ١٦)، ومسلم (٦٦/١ رقم ٤٣) من حديث أنس.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٨/١) رقم ١٥)، ومسلم (١/ ٦٧ رقم ٤٤) من حديث أنس.

وكان ﷺ يقول: «اللّهم إني أسألك حبّك وحبّ من يحبك وحبّ كلّ عمل يقرّبني إلى حبك»(١).

وقال ﷺ: «اللّهم حبّب إلينا الإيمانَ وزيّنه في قلوبنا، وكرّه إلينا الكفرَ والفسوقَ والعِصيانَ واجعلنا من الراشدين» (٢).

وقال ﷺ: «لا يؤمن أحدُكم حتى يكون هواه تَبعاً لما جَنْتُ به» (٣)، وهذا غايةُ الانقيادِ إذا لم يكن له هوى غير ما جاء به الرسولُ ﷺ. وقد تقدمت النصوصُ في التوكّل والخوفِ والرجاءِ والخشيةِ والخضوع وغيرِ ذلك من أعمال القلوب.

(الرابع): عملُ اللسانِ والجوارحِ، فعملُ اللسانِ ما لا يؤدَّى إلا به كتلاوة القرآنِ وسائرِ الأذكار من التسبيح والتحميدِ والتهليلِ والتكبير والدعاءِ والاستغفار وغيرِ ذلك، وعملُ الجوارحِ ما لا يؤدِّى إلا بها، مثلُ القيامِ والركوعِ والسجود والمَشيِ في مرضاة الله كنقل الخطا إلى المساجد وإلى الحجّ والجهاد في سبيل الله عزّ وجلّ والأمرِ بالمعروف والنهي عن المنكر وغيرِ ذلك مما يشمَله حديثُ شُعَب الإيمان. قال الله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَتُلُونَ كِنْنَ اللهِ وَأَقَامُوا الصَّلَوةَ وَأَنفَقُوا مِمَّا رَقَنَاهُمْ مِسَّلُ وَعَلَانِيَةُ يَرْجُونَ نِجَارَةً لَن تَبُورَ ﴿ [فاطر: ٢٩] الآيات، وقال تعالى: ﴿وَاتَلُ مَا أُوحِى إِلَيْكَ مِن كِتَابِ رَبِكُ لا مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِهِ ﴾ [الكهف: ٢٧].

وقــال تــعــالـــى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ اَذَكُرُواْ اللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا ۞ وَسَيِّحُوهُ بُكُرُوُ وَأَصِيلًا ۞ ﴾ [الأحزاب]. وقـال تـعـالـى: ﴿ وَأَذْكُر زَّيَكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَخِيفَةً وَدُونَ

 <sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٥/ ٥٢٢ رقم ٣٤٩٠)، والحاكم (٢/ ٤٣٣) من حديث أبي الدرداء.
 قال الترمذي: حديث حسن غريب.

وقال الحاكم: «صحيح الإسناد».

وتعقبه الذهبي بقوله: "بل عبد الله هذا قال أحمد: أحاديثه موضوعة».

وخلاصة القوّل أن الحديث ضعيف.

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد (۳/ ٤٢٤)، والبزار (۲/ ۳۲۹ ـ ۳۳۰ رقم ۱۸۰۰) من حديث عبيد بن رفاعة عن أبيه.

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٦/ ١٢١) وقال: «رواه أحمد والبزار واقتصر على عبيد بن رفاعة عن أبيه وهو الصحيح. وقال: اللّهم قاتل كفرة أهل الكتاب، ورجال أحمد رجال الصحيح» اهـ.

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه.

ٱلْجَهِّرِ مِنَ ٱلْقَوْلِ بِٱلْفُدُوِ وَٱلْآصَالِ وَلَا تَكُن مِّنَ ٱلْغَفِلِينَ ﴾ [الأعراف: ٢٠٥] الآيات. وقال تعالى : ﴿ وَقُلِ ٱلْحَمَّدُ لِلَهِ ٱلَّذِى لَمْ يَنْخِذُ وَلَدًا وَلَرْ يَكُن لَمُ شَرِيكٌ فِي ٱلْمُلْكِ وَلَمْ يَكُن لَمُ وَلِيُّ مِنَ ٱلذُّلِ وَكَلِيَّ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلْمَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى

وقال تعالىٰ: ﴿وَالْبَافِيَنَتُ الْصَالِحَنَتُ خَيْرٌ عِندَ رَبِّكَ ثَوَابًا وَخَيْرٌ أَمَلًا﴾ [الكهف: ٢٦]، وهي «سبحان الله، والحمدُ لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم» (١)، وقال تعالىٰ: ﴿أَدْعُواْ رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً ﴾ [الأعراف: ٥٥] الآيات، وقال تعالىٰ: ﴿وَالسَنْغُورُوا الله إِنَّ الله عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [المزمل: ٢٠]، وقال تعالىٰ: ﴿وَقُومُوا لِلله قِينَمًا وَقُعُودًا وَعَلَىٰ جُنُوبِهِم ﴾ [آل عـمـران: ١٩١] الآيات، وقال تعالىٰ: ﴿وَقُومُوا لِللهِ قَانِتِينَ ﴾ [البقرة: ٢٣٨].

وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ آرَكَعُواْ <u>وَاسْجُدُواْ</u> وَاعْبُدُواْ رَبَّكُمْ وَافْعَكُواْ الْحَدِيرَ لَعَلَّحَمْ تَقْلِحُونَ اللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ ﴾ [الحجر: ٧٧ - ٧٧] الآيات، وقال تعالى: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْنَ اللَّذِينَ يَشُونَ عَلَى ٱلأَرْضِ هَوْنَا وَلِوَا خَاطَبَهُمُ الْعَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

وقال تعالىٰ: ﴿أَمَنَ هُوَ قَانِتُ ءَانَاءَ الَّيْلِ سَاجِدًا وَقَابِمًا يَحْذَرُ ٱلْآخِرَةَ وَيَرْجُوا رَثْمَةَ رَيْهِيُّ﴾ [الزمر: ٩].

وقال تعالى: ﴿ ﴿ إِنَّ اللّهَ الشَّرَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اَنفُسَهُمْ وَأَمْوَاهُمْ بِأَنَ لَهُمُ الْحَمَنَةُ يَقَطِلُونَ فِي اللّهِ فَيَقَلُونَ وَيُقَلُونَ وَيُقَلُونَ وَعَدًا عَلَيْهِ حَقًا فِي التَّوْرَلِيةِ وَالْعَيْمُ اللّهِ مَا اللّهِ فَيَقَلُونَ وَمَنْ أَوْفَى بِعَهْدِهِ مِنَ اللّهِ فَاسْتَبْشُرُوا بِبَيْعِكُمُ اللّهِ مَا يَعْتُم بِدِّ وَالْمِيْدُونَ الْمَيْدُونَ الْمَيْدُونَ الْمَيْدُونَ الْمَيْدُونَ الْمَيْدُونَ الْمَيْدُونَ الْمَيْدُونَ الْمَيْدُونَ الْمَيْدُونَ السَّيْمِحُونَ الرَّكِعُونَ السَيْمِدُونَ اللّهُ وَبَشِرِ اللّهُ وَبِيشِرِ اللّهُ وَالسَاهُونَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَالْمُنْوَانَ لِمُنْكِرُ اللّهِ وَالسَاهُونَ عَنِ الْمُنْكِرِ وَالْمُؤْونَ لِمُدُودِ اللّهِ وَبَشِرِ اللّهُ وَالسَاهُونَ عَنِ الْمُنْكِرِ وَالْمُؤْونَ لِمُنْهُونَ لِلْمُعُمُونَ اللّهُ وَلِيشَاهُونَ عَنِ الْمُنْكِرِ وَالْمُؤْونَ لِلْمُعُمُونَ اللّهُ وَلِيشَاهُونَ عَنِ الْمُنْكِي وَالْمُؤْونَ لِلْمُ اللّهُ وَلِيشَاهُونَ عَنِ الْمُنْكِرِ وَالْمُؤْمِنَ اللّهُ وَلِيشَاهُونَ اللّهُ وَلِيمُ اللّهُ وَالْمُؤْمِنِيمُ اللّهُ وَلِيمُ اللّهُ وَلَالْمُونَ عَنِ الْمُنْكِيمُ وَالْمُؤْمِنِيمَ اللّهُ وَلِيمُ اللّهُ وَلَالْمُؤْمِنِيمُ الللّهُ الْمُؤْمِنِيمَ اللّهُ وَلِيمُ اللّهُ وَالْمُؤْمِنِيمَ اللّهُ وَالْمُؤْمِنِيمَ اللّهُ الْمُؤْمِنِيمَ اللّهُ اللللللّهُولُولُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

والآياتُ والأحاديثُ في هذا الباب كثيرةٌ جداً ليس هذا موضع بسطها، وإنما المقصودُ تقريرُ هذه الأمورِ من أصول الدينِ، فإذا حَقَقْتَ هذه الأمورَ الأربعةَ تحقيقاً

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۱/ ۳۸۳ رقم ۵۱۳ ـ شاكر) من حديث عثمان بن عفان، بإسناد صحيح.

بالغاً وعرفْتَ ما يراد بها معرفة تامةً وفَهِمت فهماً واضحاً ثم أمعنتَ النظرَ في أضدادها ونواقِضها تبيّن لك أن أنواعَ الكفرِ لا تخرجُ عن أربعة:

كفرُ جهلِ وتكذيب.

وكفرُ جحود.

وكفرُ عنادٍ واستكبار .

وكفرُ نفاق.

فأحدُهما يُخرِج من الملة بالكلية، وإن اجتمعت في شخص فظلمات بعضُها فوق بعض والعياذ بالله من ذلك، لأنها إما أن تنتفي هذه الأمورُ كلُها ـ قولُ القلبِ وعملُه وقولُ اللسان وعملُ الجوارح ـ أو ينتفي بعضُها، فإن انتفت كلُها اجتمع أنواعُ الكفرِ غيرَ النفاق، قال الله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِيكَ كَفَرُواْ سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنَذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ لَنَذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ۚ إِلَى خَتَمَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمَعِهِمُ وَعَلَى أَبْعَمُرِهِمْ غِشَوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ فَعَلَى البقرة].

وإن انتفى تصديقُ القلبِ مع عدم العلم بالحق فكفرُ الجهلِ والتكذيب، قال تعالىٰ: ﴿ بَلْ كُذَّبُوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ، وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ ﴾ [يونس: ٣٩]، وقال تعالىٰ: ﴿ أَكَذَبْتُم بِالَكِي وَلَمَ يَعْمَلُونَ ﴾ [النمل: ٨٤]، وإن كتم الحقَّ مع العلم بصدقه فكفرُ الجحودِ والكتمان، قال الله تعالىٰ: ﴿ وَجَمَدُوا بِهَا وَاسْتَيْقَنَنَهُا اللهُ تعالىٰ: ﴿ وَجَمَدُوا بِهَا وَاسْتَيْقَنَنَهُا اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ

وقال تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَآءَهُم مَّا عَرَفُواْ كَفَرُوا بِيَّهِ فَلَعْنَةُ اللَّهِ عَلَى الْكَفْرِينَ ﴾ [البقرة: ٨٩]، وقال تعالى: ﴿ الَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ الْكِنَبَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمُّ وَإِنَّ فَرِيقًا مِنْ أَيْكُنُمُونَ الْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ مِنْ الْحَقُ مِن رَّتِكُ فَلَا تَكُونَنَ مِنَ الْمُمْتَرِينَ ﴾ مِنْهُمْ لَيَكُنُمُونَ الْحَقِّ مِن رَّتِكُ فَلَا تَكُونَنَ مِنَ الْمُمْتَرِينَ ﴾ [البقرة].

وإن انتفى عملُ القلب وعملُ الجوارحِ مع المعرفة بالقلب والاعترافِ باللسان فكفرُ عنادٍ واستكبار، ككفر إبليسَ وكفرِ غالبِ اليهودِ الذين شَهدوا أن الرسولَ حقَّ ولم يتبعوه أمثالُ حُيّيٌ بنِ أخطبَ وكعبِ بنِ الأشرفِ وغيرِهم، وكفرِ مَن ترك الصلاةَ عناداً واستكباراً، ومُحالٌ أن ينتفيَ انقيادُ الجوارحِ بالأعمالِ الظاهرةِ مع ثبوتِ عملِ القلب، قال النبي ﷺ: "إن في الجسد مضغة إذا صلَحت صلح الجسدُ كلّه، وإذا فسدت فسد الجسدُ كلّه، ألا وهي القلبُ»(١).

ومن هنا يتبين لك أن من قال من أهل السنة في الإيمان: هو التصديقُ على ظاهرِ اللغةِ - أنهم إنما عنوا التصديق الإذعاني المستلزِم للانقياد ظاهراً وباطناً بلا شك، لم يعنوا مجرد التصديق، فإن إبليس لم يكذّب في أمر الله تعالىٰ له بالسجود، وإنما أبى عن الانقياد كفراً واستكباراً، واليهودُ كانوا يعتقدون صدقَ الرسول على ولم يتبعوه، وفرعونُ كان يعتقد صدقَ موسى ولم ينقُذُ بل جحد آياتِ الله ظلماً وعلواً فأين هذا من التصديق، من قال الله تعالىٰ فيه: ﴿وَاللَّذِى جَاءَ بِالصِّدقِ وَصَدَقَ بِهِ اللهِ اللهُ عَلَىٰ فيه عَن اللهُ اللهُ اللهُ تعالىٰ فيه عن قال الله تعالىٰ فيه عنه من قال الله تعالىٰ فيهم : ﴿قَالُوا سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا﴾ [البقرة: ٣٣]، ﴿قَالُوا أَتُحَدِّثُونَهُم بِمَا فَتَحَ اللهُ عَلَيْ مُن اللهُ الموفق.

(كفاك ما قد قاله الرسولُ إذْ جاءه يـسأله جـبـريـلُ) (عـلى مراتبِ ثـلاثِ فـصّـلـة جاءت على جميعه مشتملة) (الإسـلام والإيـمـانِ والإحـسـانِ والـكـلُ مـبـنـيٌ عـلـى أركـانِ)

كفاك أيها الطالبُ الحقّ (ما قد قاله الرسول) محمدٌ على (إذ) حينَ (جاءه يسأله) عن مراتبِ الدينِ وشرائِعه (جبريلُ) عليه السلام كما في الأحاديث السابقة عن جماعة من الصحابة (على مراتب ثلاثِ فصّله) في تلك الأجوبةِ الصريحةِ (جاءت) أي الثلاث المراتب (على جميعه) أي على جميع الدين (مشتملة)،

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱/۱۲۱ رقم ۵۲)، ومسلم (۳/۱۲۱۹ ـ ۱۲۲۱ رقم ۱۰۷) من حديث النعمان بن بشير.

ولهذا سمى النبي على تلك امور: «الدينَ» فقال: «هذا جبريلُ أتاكم يعلمكم دينكم»(١).

## [مرتبة الإسلام]

(الإسلام) بالخفض، بدلٌ مفصل من مُجملِ مراتب، ويقال له بدلُ بعض من كل، وما بعده معطوفان عليه، هذه هي المرتبة الأولى في حديث عمرَ وما وافق لَفظه.

والإسلامُ لغةً: الأنقيادُ والإذعانُ، وأما في الشريعة فلإطلاقه حالتان:

(الحالة الأولى): أن يُطلقَ على الأفراد غيرَ مقترنِ بذكر الإيمان، فهو حينئذ يراد به الدينُ كلَّه أصولُه وفروعُه من اعتقاداته وأقوالِه وأفعالِه؛ كقوله تعالىٰ: ﴿إِنَّ الدِّينَ عَنْدَ اللَّهِ الْإِسْلَامُ وَيَنَا اللَّهِ عَنْدَ اللَّهِ الْإِسْلَامُ وَيَنَا اللَّهِ عَنْدَ اللَّهِ الْإِسْلَامُ وَيَنَا اللَّهِ وَقُولُه: ﴿وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامُ وِينَا اللَّهِ عَنْدَ اللَّهِ اللَّهِ عَنْدَ الْإِسْلَامِ وَينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ ﴿ [آل عمران: ٨٥]، وقوله تعالىٰ: ﴿يَتَأَيُّهُا اللَّهِ عَنَا اللَّهُ السِّلْمِ وَينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾ [البقرة: ٢٠٨]، أي وقوله تعالىٰ: ﴿يَتَأَيُّهُا اللَّهِ مِن الآيات.

وكقوله ﷺ لما سأله معاوية بن حيدة: ما الإسلام؟ قال: «أن تقول أسلمتُ وجهى لله وتخليت» (٢)، الحديث.

وفي حديث عمرو بن عبسة ظليه قال: قال رجلٌ يا رسولَ الله ما الإسلام؟ قال: «أن يُسلم قلبُك لله عزّ وجلٌ، وأن يَسلَم المسلمون من لسانك ويدِك»، قال: فأيُ الإسلامِ أفضلُ؟ قال: «الإيمان»، قال: وما الإيمانُ؟ قال: «تؤمن بالله وملائكتِه ورسلِه والبعثِ بعد الموتِ»(٣)، فجعل على الإيمانَ من الإسلام وهو أفضلُه.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه وبيان طرقه في هذا الباب المخصّص له.

 <sup>(</sup>۲) وهو حدیث حسن.
 أخرجه أحمد في «المسند» (٥/٤، ٥)، والنسائي (٥/٤ ـ ٥ رقم ٢٤٣٦) و(٥/٨٢ ـ ٨٣ رقم ٢٥٦٩) وسنده حسن.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق في «المصنف» (١٢٧/١١ رقم ٢٠١٠٧) ومن طريقه أخرجه أحمد في «المسند» (١١٤/٤) بسند صحيح.

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١/ ٥٩) وقال: «رواه أحمد، والطبراني في «الكبير» بنحوه، ورجاله ثقات» اهـ.

وقولِه ﷺ: «إذا أسلم العبدُ فحسُنَ إسلامُه كتب الله له كلَّ حسنةِ كان أَزْلَفَها، ومُحيت عنه كلَّ سيئةِ كان أَزلَفها» (١٠)، الحديث.

فإن الانقياد ظاهراً بدون إيمانٍ لا يكون حُسْنَ إسلام بل هو النفاق، فكيف تُكتب له حسناتٌ أو تُمحى عنه سيئاتٌ؟ ونحوُ ذلك من الأحاديث.

(الحالة الثانية): أن يُطلق مقترناً بالاعتقاد، فهو حينئذ يراد به الأعمالُ والأقوالُ الظاهرةُ؛ كقوله تعالى: ﴿قَالَتِ ٱلأَغْرَابُ ءَامَنًا قُلُ لَمْ تُوْمِنُوا وَلَكِن قُولُوا أَسَلَمْنَا وَلَمَا يَدْخُلِ ٱلْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ [الحجرات: ١٤] الآية.

وكقوله عِي الله له سعيدٌ عَليه: ما لَكَ عن فلان، فوالله إني لأراه مؤمناً.

(١) وهو حديث صحيح.

أخرجه النسائي (٨/ ١٠٥ ـ ١٠٦ رقم ٤٩٩٨)، وعلّقه البخاري في صحيحه (٩٨/١ رقم ٤١) من حديث أبي سعيد الخدري.

قال الحافظ في «الفتح»: «هكذا ذكره معلقاً، ولم يوصله في موضع آخر من هذا الكتاب، وقد وصله أبو ذرّ الهروي في روايته للصحيح فقال عقبة: أخبرنا النضروي وهو العباس بن الفضل قال: حدّثنا الحسن بن إدريس، قال: حدّثنا هشام بن خالد، حدثنا الوليد بن مسلم عن مالك به.

وكذا وصله النسائي من رواية الوليد بن مسلم، حدثنا مالك، فذكره أتم مما هنا كما سيأتي.

وكذاً وصله الحسن بن سفيان من طريق عبد الله بن نافع، والبزار من طريق إسحاق الفروي، والإسماعيلي من طريق عبد الله بن وهب.

والبيهقي في «الشعب» (١/ ٥٨ رقم ٢٤) من طريق إسماعيل بن أبي أويس كلهم عن مالك.

وأخرجه الدارقطني من طرق أخرى عن مالك، وذكر أن معن بن عيسى رواه عن مالك فقال: «عن أبي هريرة» بدل «أبي سعيد» وروايته شاذة.

ورواه سفيان بن عيينة عن زيد بن أسلم عن عطاء مرسلاً.

وروِّيناه في «الخلعيات» \_ هي عشرون جزءاً في الحديث، تخريج القاضي أبي الحسين علي بن حسن الخلعي الموصلي المتوفى سنة (٤٤٨هـ) \_ وقد حفظ مالك الوصل فيه وهو أتقن لحديث أهل المدينة من غيره.

وقال الخطيب: هو حديث ثابت.

وذكر البزار أن مالكاً تفرّد بوصله» اهـ.

فقال عَلَيْ : «أو مسلمٌ»(١)، يعني أنك لم تطّلع على إيمانه، وإنما اطلعتَ على إسلامه من الأعمال الظاهرة.

وفي رواية النسائي (٢): «لا تقل مؤمنٌ وقل مسلمٌ»، وكحديث عمر هذا، وغير ذلك من الآيات والأحاديث.

#### [مرتبة الإيمان]

(والإيمان) هذه المرتبةُ الثانيةُ في الحديث المذكورِ، والإيمانُ لغةَ التصديقُ، قال إخوةُ يوسفَ لأبيهم ﴿وَمَا أَنتَ بِمُؤْمِنِ لَنا﴾ [يوسف: ١٧] يقول بمُصدِّق، وأما في الشريعة فلإطلاقه حالتان:

(الحالة الأولى): أن يُطلق على الإفراد غيرَ مقترنِ بذكر الإسلام، فحينئذ يراد به الدينُ كله، كقوله عزّ وجلّ: ﴿اللّهُ وَلِيُّ الّذِينَ ءَامَنُواْ يُخْرِجُهُم مِّنَ اَلظَّلُمَتِ إِلَى النُّورِّ﴾ [البقرة: ٢٥٧]، وقوله تعالىٰ: ﴿اللّهُ وَلِيُّ الْمُؤْمِنِينَ﴾ [آل عمران: ٢٨]، وقوله تعالىٰ: ﴿اللّهَ يَأْنِ لِللّهِ وَاللّهُ وَلِي اللّهِ فَلْمَوْمِنِينَ﴾ [الحديد: ١٦]، وقوله: ﴿وَعَلَى اللّهِ فَلْمَتَوَكَلُوا إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ﴾ [المائدة: ٣٣].

وقوله ﷺ: «لا يدخل الجنةَ إلاّ نفسٌ مؤمنةٌ» (٣٠).

ولهذا حصر الله الإيمانَ فيمن التزم الدينَ كلَّه باطناً وظاهراً في قوله عزّ وجـــل: ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ ءَايَنْتُمُ زَادَتُهُمْ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱/۷۹ رقم ۲۷)، ومسلم (۱/۱۳۲ رقم ۱۵۰).

<sup>(</sup>۲) في «السنن» (۸/ ۱۰۳ ـ ۱۰۶ رقم ٤٩٩٢) وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٣) وهو حديث صحيح.

أُخْرَجِه النسائي (٥/ ٢٣٤ رقم ٢٩٥٨)، والدارمي (١/ ٣٣٣ ـ ٣٣٣) و(٢/ ٢٣٧)، وأحمد (٢/ ٢٩٩)، والحاكم (٢/ ٣٣١).

قال الحاكم: صحيح الإسناد، ووافقه الذهبي.

قلت: ورجاله ثقات رجال الشيخين غير المُحَرَّر بن أبي هريرة، وقد أورده ابن حبان في «الثقات» (٥/ ٤٦٠) وقال: «روى عنه الشعبي وأهل الكوفة» اهـ.

قلت: وروى عنه غيرهم من الكبار كالزهريّ وعطاء وعكرمة، فهو ثقة. فقول الحافظ في «التقريب» رقم (٢٥٠٠): «مقبول» غير مقبول.

وعليه، فالإسناد صحيح، والله أعلم.

إِيمَانًا وَعَلَىٰ رَبِهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ۞ الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَوْةَ وَمِمَّا رَزَقْنَهُمْ يُنفِقُونَ ۞ أُوْلَتِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقَّا لَمَا مُرَجَعْتُ عِندَ رَبِّهِمْ وَمَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيدٌ ۞﴾ [الأنفال].

وقوله عز وجل: ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُواْ وَجَهَدُواْ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَكِيلِ ٱللَّهِ أُولَتِهِكَ هُمُ ٱلصَّكِدِقُونَ اللَّحِدِات: ١٥]، وقوله تعالىٰ: ﴿إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِاكْتِنَا ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرُواْ بِهَا خَرُواْ سُجَدًا وَسَبَّحُواْ بِحَمْدِ رَبِهِمْ وَهُمْ لَا يَسْتَكَبِرُونَ اللَّهِ فَي نُسَجَدُونَ وَبَهُمْ خَوْفًا وَطِمَعًا وَمِمَّا رَزَقَنَهُمْ يَسْتَكَبِرُونَ اللَّهِ فَلَا تَعْلَمُ نَقْشُ مَّا أَخْفِى لَهُمْ مِن قُرَّةٍ أَعْيُنِ جَزَّاءً بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ السَجِدة]. [السجدة].

وفسرهم بمن اتصف بذلك كله في قوله عز وجل: ﴿ الَّمَ ۞ ذَاكِ ٱلْكِنَابُ لَا رَبَّ فِيهِ هُدَى لِلْمُنَقِينَ ۞ ٱلَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَمِمَّا رَزَقَنَهُمْ لَا رَبِيْ فَي وَلِهُ عَلَى مَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أَنْزِلَ مِن قَبْلِكَ وَبَالْآخِرَةِ هُمْ يُوقِئُونَ يُفْهُمْ وَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ۞ ﴿ [البقرة].

وفي قوله عز وجل: ﴿وَسَارِعُوا إِلَى مَعْفِرَةٍ مِن رَّبِكُمْ وَجَنَةٍ عَهْهَا السَّمَوَتُ وَالْأَرْضُ أُعِدَّت لِلْمُتَقِينَ ﴿ اللَّيْنَ يُنفِقُونَ فِي السَّرَآءِ وَالضَّرَآءِ وَالْصَظِينَ الْفَيْطَ وَالْمَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ يُحِبُ الْمُعْسِنِينَ ﴿ وَالْقَيْنِ اللَّهُ وَلَمْ يَعْفِرُ اللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ اللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ اللَّهُ وَلَمْ يُعْفِرُ اللَّهُ وَلَمْ يُعْفِرُ اللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْفِرُهُ مِن يَغْفِرُ أَنْ مِن رَبِهِمْ وَجَنَّتُ جَبْرِى مِن تَعْبَهَا الْأَنْهَالُ خَلِينِ اللهِ اللهُ وَيَعْمَ أَجُرُ الْعَنْمِلِينَ ﴿ وَالْ عِمِوانِ].

وفي قوله عز وجل: ﴿ قُ وَرَحْمَتِي وَسِعَةَ كُلَّ شَيْءٍ فَسَأَحُتُهُمَا لِلَّذِينَ يَنَّقُونَ وَيُؤْتُوكَ الزَّكُوهَ وَالَّذِينَ هُمْ بِعَايَنِنَا يُوْمِنُونَ ﴿ اللَّهِيلِ يَلْمُوهُم بِالمَعْرُوفِ وَيَنْهَمُهُمْ عَنِ اللَّهِي يَعِدُونَهُ مَكُنُوبًا عِندَهُمْ فِي التَّوْرَئِةِ وَالْإِنجِيلِ يَأْمُرُهُم بِالمَعْرُوفِ وَيَنْهَمُهُمْ عَنِ الشَّورَئِةِ وَالْإِنجِيلِ يَأْمُرُهُم بِالمَعْرُوفِ وَيَنْهَمُهُمْ عَنِ الشَّرِي يَعِدُونَهُ مَكُنُوبًا عِندَهُمْ وَالنَّعْرَامُ عَلَيْهِمُ الْخَبَيْتِ وَيُعْرَمُ عَلَيْهِمُ اللَّعْرَامُ وَيَصَاعُ عَنْهُمْ إِلَيْ وَالْغَلْلَ اللَّهُمُ الطّيبَنَتِ وَيُعْرَمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَيْتِ وَيُعْرَمُ وَالْخَبَيْتِ وَيُعْرَمُ عَلَيْهِمُ اللَّهُونَ اللَّهُ وَاللَّهِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَ اللَّهُ وَلَ اللَّهُ وَاللَّهِ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلِهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

وفي قوله عز وجلّ: ﴿قَدْ أَفَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ۞ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَنِ ٱللَّغُو مُعْرِضُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِلزَّكُوٰةِ فَعِلُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ

حَنفِظُونٌ ۞ إِلَّا عَلَىٰ أَزْوَجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ۞ فَمَنِ آبَتَنَى وَرَآءَ ذَلِكَ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْعَادُونَ ۞ وَالَّذِينَ هُمْ لِأَمَننَتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَعُونَ ۞ وَالَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَوَتِهِمْ يُحَافِظُونَ ۞ أُولَتِهَكَ هُمُ ٱلْوَرِثُونَ ۞ الَّذِينَ يَرِثُونَ آلْفِرْدَوْسَ هُمْ فِهَا خَيَالُمُونَ ۞ آلَذِينَ يَرِثُونَ آلْفِرْدَوْسَ هُمْ فِهَا خَيَالُمُونَ ۞ آلمؤمنون].

وفي قول هُوَي وجلّ: ﴿طَسَّ تِلْكَ ءَايَتُ ٱلْفُرَءَانِ وَكِتَابٍ ثَمِينٍ ۞ هُدُى وَيُشْرَىٰ الْمُؤْمِنِينَ ۞ ٱلّذِينَ لَيْقِبُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُؤْثُونَ ٱلرَّكُوٰةَ وَهُم بِٱلْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ۞﴾ [النمل]، وغيرِها من الآيات.

وقد فسر الله تعالى «الإيمان» بذلك كله في قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَلَكِنَ ٱلْهِ مَنْ اللهِ وَٱلْيَوْمِ اللهِ عَالَى عَلَى عَبِهِ وَالْكِنَ اللهِ وَالْيَيْتِ وَهَانَى الْمَالَ عَلَى حُبِهِ وَوَى الْفُرْبَ وَالْيَيْتِ وَهَانَى الْمَالَ عَلَى حُبِهِ وَوَى الْفُرْبَ وَالْيَيْتِ وَفِي الْوَقَابِ وَأَفَامَ الصَّلَوةَ وَهَاتَى الرَّكُوةَ وَالْمَنْكِينَ وَالْمَالِينَ وَفِي الرِقَابِ وَأَفَامَ الصَّلَوةَ وَهَاتَى الرَّكُوةَ وَالْمُوفُونَ بِمَهْدِهِمْ إِذَا عَنهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَاسَاءِ وَالضَّرَاةِ وَجِينَ الْبَاشِ أُولَتِكَ الَّذِينَ صَدَقُراً وَأُولَتِكَ هُمُ الْمُنْقُونَ ﴾ [البقرة: ١٧٧].

وروى ابنُ أبي حاتم (١) أن أبا ذرّ سأل النبيّ ﷺ: ما الإيمان؟ فتلا عليه رسولُ الله ﷺ: ﴿لَيْسَ ٱلْبِرَ أَن تُولُوا وُجُوهَكُمُ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ﴾ [البقرة: ١٧٧]، إلى آخر الآية.

ثم سأله أيضاً، فتلاها عليه، ثم سأله فقال: «إذا عَمِلْتَ حسنةَ أحبها قلبُك، وإذا عمِلتَ سيئةً أبغضها قلبُك» (رواه المسعوديُّ بنحوه.

<sup>(</sup>۱) في تفسيره (۲۸۷/۱ رقم ۱۵۳۹) بسند منقطع. وأورده ابن كثير في تفسيره (۲۱۳/۱) وقال عقبه: «وهذا منقطع فإن مجاهداً لم يدرك أبا ذر، فإنه مات قديماً» اهـ.

<sup>(</sup>٢) قال ابن كثير في «تفسيره» (٢/٣/١): «قال المسعودي: حدثنا القاسم بن عبد الرحمٰن قال: جاء رجل إلى أبي ذر فقال: ما الإيمان؟ فقرأ عليه هذه الآية:

<sup>﴿</sup>لِيس البر أن تولوا وجوهكم﴾ [البقرة: ١٧٧]، حتى فرغ منها، فقال الرجل: ليس عن البر سألتك، فقال أبو ذر: جاء رجل إلى رسول الله على فسأله عمّا سألتني عليه فقرأ عليه هذه الآية، فأبى أن يرضى كما أبيت أن ترضى، فقال له رسول الله على وأشار بيده: «المؤمن إذا عمل حسنة سرّته ورجا ثوابها، وإذا عمل سيئة أحزنته وخاف عقابها»، رواه ابن مردويه، وهذا أيضاً منقطع والله أعلم» اهـ.

وفسَّره النبيُّ عَلَيْ بذلك كله في حديث وفْدِ عبدِ القيس في الصحيحين (۱) وغيرهما، فقال: «آمرُكم بالإيمان بالله وحدّه»، قال: «أتدرون ما الإيمان بالله وحدّه)»، قال! الله ورسولُه أعلم. قال: «شهادةُ أَنْ لا إله إلاّ الله وأن محمداً رسولُ الله، وإقامُ الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصيامُ رمضانَ وأن تؤدُّوا من المغنم الخُمسَ».

وقد جعل ﷺ قيامَ رمضان إيماناً واحتساباً من الإيمان، وكذا قيامَ ليلةِ القدر، وكذا أداءَ الأمانة، وكذا الجهادُ والحجُّ واتباع الجنائز، وغيرُ ذلك.

وفي الصحيحين (٢): «الإيمان بِضْغ وسبعون شُعبة (٣)، فأعلاها قولُ لا إله إلاّ الله، وأدناها إماطةُ الأذى عن الطريق، وهذه الشعَبُ المذكورةُ في القرآن والسنةِ في مواضعَ متفرقةِ، (منها) ما هو من قول القلبِ وعَملِه، (ومنها) ما هو من قول اللسان، (ومنها) ما هو من عمل الجوارح.

ولما كانت الصلاةُ جامعةً لقول القلبِ وعملِه، وقولِ اللسانِ وعملِه وعملِ الجوارحِ سماها الله تعالى إيماناً في قول الله عزّ وجلّ: ﴿وَمَا كَانَ اللّهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ ﴾ [البقرة: ١٤٣]، يعني صلاتكم كما يُعلم من سبب نزول الآية.

وروى سعيدُ بنُ منصورِ (٤) عن عبد الرحمٰن بن يزيدَ: كنا عند عبدِ الله بن

<sup>(</sup>١) البخاري (٨/ ٨٤ \_ ٨٥ رقم ٤٣٦٨)، ومسلم (١/ ٤٦ رقم ١٧).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۱/۱۰ رقم ۹)، ومسلم (۱/۱۳ رقم ۳۰).

قلت: وأخرجه أبو داود رقم (٢٦٧٦)، والترمذي رقم (٢٦١٧)، والنسائي (٨/١١٠)، وابن ماجه رقم (٥٧)، وأحمد في «المسند» (٢/٤٤٥) كلهم من حديث أبي هريرة.

 <sup>(</sup>٣) الشّعبة بضم الشين هي القطعة. والمراد منها في الحديث: الخصلة أو الجزء، أي إنَّ الإيمان ذو خصال متعددة. وقد لخّصها الحافظ ابن حجر وأوردها في «الفتح» (١/٥٢ ـ ٥٣).
 وقد صنّف العلماء في تعيين هذه الشعب كتباً كثيرة.

<sup>(</sup>منها): «المنهاج» لأبي عبد الله الحسين بن الحسن بن محمد بن حليم البخاري الجرجاني الحَليمي المتوفى سنة (٤٠٣هـ).

ثم حذا حذوه وزاد عليه ورتّبه الإمام أبو بكر البيهقي، المتوفى سنة (٤٥٨هـ).

ثم اختصره أبو المعالي عمر بن عبد الرحمٰن القزويني، المتوفى سنة (٦٩٩هـ).

<sup>(</sup>٤) في «سننه» (٢/٤٤٥ رقم ١٨٠) بسند رجاله ثقات، إلاّ أن فيه الأعمش مدلس ولم يصرّح بالسماع هنا.

مسعودِ فذكرنا أصحابَ محمدِ ﷺ وما سبقونا به، فقال عبدُ الله: إن أمرَ محمدِ ﷺ كان بيّناً لمن رآه، والذي لا إله غيرُه ما آمن أحدٌ قطُ إيماناً أفضلَ من إيمانِ بالغيب، ثم قرأ: ﴿الْمَرْ ۚ قَلْ الْكَنْبُ ـ إلى قوله ـ اَلْمُفْلِحُونَ ﴾ [البقرة: ١ - ٥]، والآياتُ والأحاديثُ في هذا الباب يطول ذكرُها، وإنما أشرنا إلى طرف منها يدلّ على ما وراءه، وبالله التوفيق.

وهذا المعنى هو الذي قصده السلفُ الصالح بقولهم رحمهم الله تعالىٰ: إن الإيمانَ اعتقادٌ وقولٌ وعملٌ، وإن الأعمالَ كلُّها داخلةٌ في مسمى الإيمان.

وحكى الشافعي<sup>(1)</sup> على ذلك إجماعُ الصحابة والتابعين ومَن بعدهم ممن أدركهم. وأنكر السلف على من أخرج الأعمالَ عن الإيمان إنكاراً شديداً، وممن أنكر ذلك على قائله وجعله قولاً مُحْدَثاً ممن سُمّيَ لنا سعيدُ بنُ جُبير، وميمونُ بنُ مُهرانَ، وقتادةُ، وأيوبُ السُّختيانيُّ، والنَّخعيُّ، والزُّهريُّ، وإبراهيمُ، ويحيى بنُ أبي كثير، والثوريُّ، والأوزاعيُّ، وعمرُ بنُ عبد العزيز وغيرُهم.

قال الثوري: هو رأيٌ مُحْدَثٌ، أدركْنا الناسَ على غيره. وقال الأوزاعيُّ: كان مَن مضى من السلف لا يفرقون بين العمل والإيمان (٢).

وكتبَ عمرُ بنُ عبدِ العزيز إلى الأمصار: أما بعدُ، فإن الإيمانَ فرائضُ وشرائعُ فمن استكملها استكملَ الإيمانَ، ومن لم يَستكملها لم يستكمل الإيمانَ (٣).

وللحديث شاهد عند سعيد بن منصور رقم (١٨١) فهو به حسن لغيره.

قلت: وأخرج حديث عبد الله بن مسعود ابن أبي حاتم في تفسيره (١/ ٣٤ ـ ٣٥ رقم ٦٦)، والحاكم في «المستدرك» (٢٦٠/).

وأحمد بن منيع كما في «المطالب العالية» (٣/ ٦٩ رقم ٢٨٩٩)، وابن منده في «الإيمان» (٢/ ٣٧١ رقم ٢٠٩).

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ولم يخرجاه»، ووافقه الذهبي. وخلاصة القول: أن الحديث حسن لغيره، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) قال ابن كثير في «مناقب الإمام الشافعي» (ص١٩٤ رقم ٢٢٣): «وقد نقل الطبري عن الإمام الشافعي أنه حكى الإجماع على ذلك، كما حكاه غيره من الأئمة».

<sup>(</sup>٢) ذكره ابن رجب الحنبلي في «جامع العلوم والحكم» (١٠٤/١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه تعليقاً (١/ ٤٥).

ووصله ابن أبي شيبة في «المصنف» (١١/ ٤٩)، وفي «الإيمان» رقم (١٣٥) بسند صحيح.

وهذا المعنى هو الذي أراد البخاريُ إثباته في كتاب الإيمان<sup>(۱)</sup>، وعليه بوَّب أبوابَه كلَّها فقال: «بابُ أمورِ الإيمان<sup>(۲)</sup> و«باب الصلاةُ من الإيمان<sup>(۳)</sup> و«بابُ الزكاةُ من الإيمان<sup>(۵)</sup>، و«بابُ الجهادُ من الإيمان<sup>(۵)</sup> و«بابُ حبُّ الرسول ﷺ من الإيمان<sup>(۱)</sup> و«بابُ الحياءُ من الإيمان<sup>(۱)</sup> و«باب قيامُ ليلة القدر من الإيمان<sup>(۱)</sup> و«باب قيامُ رمضان احتساباً من الإيمان<sup>(۱)</sup> و«باب صومُ رمضان احتساباً من الإيمان<sup>(۱)</sup> وسائرُ و«باب أداءِ الخمس من الإيمان<sup>(۱)</sup> وسائرُ وسائرُ أبوابه.

وكذلك صنع النَّسائيُّ في المجتبى (١٣)، وبوَّب التِّرمِذيُّ (١٤) على حديث وفد عبدِ القيس «باب ما جاء في إضافة الفرائضِ إلى الإيمان».

وكلامُ أئمةِ الحديثِ وتراجُمهم في كتبهم يطول ذكرُه وهو معلومٌ مشهور، ومما قصدوه بذلك الردُّ على أهلِ البدعِ ممن قال هو مجردُ التصديقِ فقط كابن الروائديُّ (١٥) ومن وافقه من المعتزلة وغيرِهم، إذ على هذا القول يكون اليهودُ

<sup>(</sup>١) (١/ ٤٥ رقم الكتاب ٢).

<sup>(</sup>٢) (١/ ٥٠ رقم الباب ٣).

<sup>(</sup>٣) (١/ ٩٥ رقم الباب ٣٠).

<sup>(</sup>٤) (١/٦/١ رقم الباب ٣٤).

<sup>(</sup>٥) (١/ ٩٢).

<sup>(</sup>٦) (١/ ٥٨ رقم الباب ٨).

<sup>(</sup>٧) (١/ ٧٤).

<sup>(</sup>٨) (١/ ٩١ رقم الباب ٢٥).

<sup>(</sup>۹) (۱/ ۹۲ رقم الباب ۲۷).

<sup>(</sup>١٠) (١/ ٩٢) رقم الباب ٢٨).

<sup>(</sup>۱۱) (۱/۸۰۸ رقم الباب ۳۵).

<sup>(</sup>١٢) (١/ ١٢٩ رقم الباب ٤٠).

<sup>(</sup>١٣) (٨/٩٣ ـ ١٢٦ رقم الأبواب من ١ ـ ٣٣).

<sup>(</sup>١٤) في «السنن» (٥/٨ ـ ٩ رقم ٢٦١١)، ورقم الباب (٥).

<sup>(</sup>١٥) هو أحمد بن يحيى بن إسحاق العالم ـ الملحد المشهور ـ من أهل مرو الروذ سكن بغداد، وكان من الفضلاء في عصره، ومن متكلمي المعتزلة، ثم فارقهم وصار ملحداً زنديقاً، له نحو من مائة وأربعة عشر كتاباً، وله مجالس ومناظرات مع جماعة من علماء الكلام وقد انفرد بمذاهب، وكان يلازم أهل الإلحاد، فإذا عوتب في ذلك، قال: إنما =

الذين أقرُّوا برسالة محمدِ ﷺ واستيقنوها ولم يتبعوه مؤمنين بذلك، وقد نفى الله الإيمانَ عنهم.

وقال جهمُ بنُ صَفُوانَ وأتباعُه: هو المعرفةُ بالله فقط. وعلى هذا القول ليس على وجهِ الأرضِ كافرٌ بالكلية إذ لا يجهل الخالقَ سبحانه أحدٌ. وما أحسنَ ما قاله العلامةُ ابنُ القيِّم رحمه الله في نونيّته الكافيةِ الشافية (١):

قالوا: وإقرارُ العبادِ بأنه والناسُ في الإيمان شيءٌ واحدٌ فاسأل أبا جهلٍ وشيعته ومَن وسل اليهودَ وكلَّ أقلفَ مشركِ واسأل ثمودَ وعادَ بل سل قبلهم واسأل أبا الجنِّ اللعينَ أتعرف الواسأل شرارَ الخلقِ أقبحَ أمةٍ واسأل كذاك إمامَ كلِّ معطّلٍ واسأل كان فيهم منكرٌ للخالق فليبشُروا ما فيهمُو من كافر

خَلاقهم هو منتهى الإيمانِ كالمُشط عند تماثُل الأسنان والاهمُسو من عابدي الأوثان عبدَ المصلبان عبدَ المسيحَ مقبِّلِ الصُّلبان أعداءَ نوحٍ أمَّةَ السطوفان لخلاق أم أصبحت ذا نُكران لوطية هم ناكحو الذُكران فرعونَ مغ قارونَ مع هامان الربِّ العظيمِ مكون الأكوان هم عند جَهم كاملو الإيمان

وقالت المُرْجَنة (٢) والكرّاميةُ (٣): الإيمانُ هو الإقرارُ باللسان دون عَقدِ القلب،

<sup>=</sup> أريد أن أعرف مذهبهم، ثم إنه كاشف وناظر.

وذكر الطبري أنه كان لا يستقر على مذهب ولا يثبت على حال، وقيل: إنه تاب عند موته مما كان منه وأظهر الندم، واختلف في زمان وفاته؛ قال ابن خلكان: سنة (٢٤٥هـ) وعمره أربعون سنة. وقال ابن النجار: سنة (٢٩٨هـ)، وفي «كشف الظنون»: سنة (٤٠١هـ). [(التاج المكلل من جواهر مآثر الطراز الآخر والأول) لصديق حسن خان (ص٣٠٣)].

<sup>(</sup>١) انظر: «شرح القصيدة النونية» المسماة «الكافية الشافية في الانتصار للفرقة الناجية» شرحها وحققها: د. محمد خليل هراس (١/ ٢٨ \_ ٣٠).

 <sup>(</sup>۲) المرجئة: من أوائل الفرق التي تنتسب إلى الإسلام في الظهور، وقد احتلت مكاناً واسعاً في أذهان الناس، وفي إهتمام العلماء بأخبارهم وبيان معتقداتهم. [انظر «فرق معاصرة للعواجي» (٧٤٣/٢ ـ ٧٩٢)].

<sup>(</sup>٣) تقدم التعريف بها.

فيكون المنافقون على هذا مؤمنين، وقد قال تعالى فيهم: ﴿ وَلَا تُصُلِّ عَلَى آحَدِ مِنْهُم مَاتَ أَبَدًا وَلَا نَقُمُ عَلَى قَبْرِهِ إِنَّهُمْ كَفَرُوا بِأَللَهِ وَرَسُولِهِ - إلى قوله - وَتَزْهَقَ أَنفُسُهُمْ وَهُمْ كَفَرُونَ ﴾ [التوبة: ٨٤ - ٨٥]، وغيرُ ذلك من الآيات، وهم قد نطقوا بالشهادتين بالسنتهم فقط، وكذبهم الله عز وجل في دعواهم في غير موضع من القرآن. وقال آخرون: التصديقُ بالجَنان والإقرارُ باللسان. وهذا القولُ مُخرِجٌ لأركان الإسلامِ الظاهرةِ المذكورة في حديث جبريلَ، وهو ظاهرُ البطلان.

وذهب الخوارجُ<sup>(۱)</sup> والعلاف ومن وافقهم إلى أنه الطاعة بأسرها فرضاً كانت أو نفلاً، وهذا القول مصادم لتعليم النبيِّ ﷺ لوفود العربِ السائلين عن الإسلام والإيمان. وكلما يقول<sup>(۲)</sup> له السائل في فريضة: هل عليَّ غيرها؟ قال: «لا، إلاّ أن تطوع شيئاً»<sup>(۳)</sup>.

وذهب الجبائي<sup>(١)</sup> وأكثرُ المعتزلةِ البضريةِ إلى أنه الطاعاتُ المفروضةُ من الأفعال والتروكِ دون النوافل. وهذا أيضاً يُدخل المنافقين في الإيمان وقد نفاه الله عنهم. وقال الباقون منهم: العملُ والنطقُ والاعتقادُ. والفرقُ بين هذا وبين قولِ السلفِ الصالح أن السلفَ لم يجعلوا كلَّ الأعمال شرطاً في الصحة، بل جعلوا

<sup>(</sup>۱) الخوارج: فرقة خرجت على علي رضي الله عنه، ويلقب الخوارج بالحرورية والنواصب والمارقة والشرارة والبغاة، وهم الذين يكفرون أصحاب الكبائر، ويقولون أنهم مخلدون في النار، ووجوب الخروج على أئمة الجور، وهم يكفرون عثمان وعلي وطلحة والزبير وعائشة رضي الله عنهم. انظر: «الفصل في الملل والأهواء والنحل» (١٣٢/١)، و«فرق و«اعتقادات فرق المسلمين والمشركين» (ص١٥٠)، و«المقالات» (١٨٦/١)، و«فرق معاصرة» للعواجي (١٣٦ ـ ١٢٣).

<sup>(</sup>٢) كذا في الأصل والأؤلى: (قال).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (١٠٦/١ رقم ٤٦)، ومسلم (١/ ٤٠ ـ ٤١ رقم ١١).

<sup>(</sup>٤) هو محمد بن عبد الوهاب بن سلام الجُبَّائي أبو علي، من أئمة المعتزلة، ورئيس علماء الكلام في عصره، وإليه نسبة الطائفة «الجبائية»، له مقالات وآراء انفرد بها في المذهب. نسبته إلى جبى (من قرى البصرة) اشتهر في البصرة، ودفن بجبى. له «تفسير» حافل مطول، ردِّ عليه الأشعري. ولد سنة خمس وثلاثين ومائتين، ومات سنة ثلاث وثلاثمائة.

<sup>[«</sup>الأعلام للزركلي» (٦/ ٢٥٦)، و«اللباب في تهذيب الأنساب» لابن الأثير (١/ ٢٥٥ - ٢٥٢)].

كثيراً منها شرطاً في الكمال كما قال عمرُ بنُ عبد العزيز (١) فيها: من استكملها استكملها الميمانَ، ومن لم يستكملها لم يستكمل الإيمانَ. والمعتزلةُ جعلوها كلّها شرطاً في الصحة، والله أعلم.

و(الحالة الثانية) أن يُطلق الإيمانُ مقروناً بالإسلام، وحينئذ يفسَّر بالاعتقادات الباطنة كما في حديث جبريلَ هذا وما في معناه، وكما في قول الله عزّ وجلّ: ﴿وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ ﴾ [النساء: ٥٧] في غير ما موضع من كتابه، وكما في قول النبيّ ﷺ في دعاء الجنازة: «اللّهم من أحييته منا فأخيه على الإسلام، ومن توفيته منا فتوفّه على الإسلام، وذلك أن الأعمال بالجوارح، وإنما يتمكّن منها في الحياة فأما عند الموتِ، فلا يبقى غيرُ قول القلبِ وعملِه.

وكحديث أنسِ عند أحمد (٣) عن النبي على قال: «الإسلام علانية، والإيمان في القلب».

والحاصلُ أنه إذا أُفرد كلِّ من الإسلام والإيمانِ بالذكر، فلا فرق بينهما حينئذ، بل كلِّ منهما على انفراده يشمل الدينَ كلَّه، وإن فُرق بين الاسمين كان الفرقُ بينهما بما في هذا الحديثِ الجليل، والمجموعُ مع الإحسانِ هو الدين كما سمّى النبيُ ﷺ فلك كلَّه ديناً، وبهذا يحصُل الجمعُ بين هذا الحديثِ وبين الأحاديثِ التي فيها تفسيرُ الإيمانِ بالإسلام، والإسلام بالإيمان، وبذلك جمع بينه وبينها أهلُ العلم.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريج الأثر قريباً.

 <sup>(</sup>۲) تقدم تحریج آدار قریبا.
 (۲) وهو حدیث صحیح.

أخرجه أحمد (٢/ ٣٦٨)، والترمذي (٣/ ٣٤٣ رقم ١٠٢٤)، وأبو داود (٣/ ٣٩٥ رقم ٣٠٠١)، وابن ماجه (١٠ ٤٩٨ رقم ١٤٩٨)، والنسائي في «عمل اليوم والليلة» رقم (٣٠٨)، وابن حبان رقم (٧٥٦ ـ موارد)، والحاكم (٢/ ٣٥٨) من طرق.

قال الحاكم: صحيح على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي، وهو كما قالا.

<sup>(</sup>۳) في «المسند» (۳/ ۱۳۶ \_ ۱۳۰). قلت: وأخرجه البزار رقم (۲۰ \_ كشف)، وأبو يعلى في «المسند» (۱۰۱/۵ \_ ۳۰۲ رقم ۲۹۲۳/۱۶۸ وأورده الهِيثمي في «مجمع الزوائد» (۱/ ۵۲) وقال: «رواه أحمد، وأبو يعلى

بتمامه، والبزار مختصراً، ورجاله رجال الصحيح ما خلا علي بن مسعدة، وقد وثقه ابن حبان، وأبو يعلى حبان، وأبو داود الطيالسي، وأبو حاتم، وابن معين، وضعّفه آخرون» اهـ.

وخلاصة القول أن الحديث ضعيف، والله أعلم.

قال ابنُ رجبٍ (۱) رحمه الله: «وأما وجهُ الجمعِ بين هذه النُصوص وبين حديثِ سؤالِ جبريلُ عليه السَّلام عن الإسلام والإيمانِ، وتفريقِ النبيِّ عَلَيْ بينهما وإدخالِه الأعمالَ في مُسمَّى الإسلام دون الإيمان فإنه يتضح بتقرير أصلٍ، وهو أن مِنَ الأسماءِ ما يكونُ شاملاً لمسمّياتٍ متعدّدة عند إفرادِه وإطلاقِه، فإذا قُرِن ذلك الاسم بغيره صار دالاً على بعض تلك المسمّياتِ، والاسمُ المقرونُ به دالاً على باقيها، وهذا كاسم الفقير والمسكينِ، فإذا أُفرد أحدُهما دخل فيه كلُ مَن هو محتاجٌ، فإذا قُرن أحدُهما بالآخر دل أحدُ الاسمين على بعض أنواع ذوي الحاجاتِ والآخرُ على باقيها، فهكذا اسمُ الإسلامِ والإيمان إذا أُفرد أحدُهما دخل فيه الآخرُ، ودلّ بانفراده على ما يدلُّ عليه الآخرُ بانفراده، فإذا قُرِنَ بينهما دلَّ أحدُهما على بعض ما يدلُّ عليه بانفرادِه ودلّ الآخرُ على الباقي».

قال: "وقد صرَّح بهذا المعنى جماعة من الأثمةِ، قال أبو بكرِ الإسماعيليُّ (٢) في رسالته إلى أهل الجبل: قال كثيرٌ من أهلِ السنة والجماعة إن الإيمانَ قولٌ وعمل، والإسلامُ فعلُ ما فرض الله تعالىٰ على الإنسان أن يفعَله إذا ذكر كلُّ اسمِ على حِدَته مضموماً إلى الآخر، فقيل المؤمنون والمسلمون جميعاً مفردَيْنِ أريد بأحدهما معنى لم يُرَد به الآخرُ. وإذا ذُكر أحدُ الاسمين شمل الكلَّ وعمَّهم، وقد ذكر هذا المعنى أيضاً الخطابيُّ في كتابه (معالم السنن) وتبِعه عليه جماعة من العلماءِ من بعده».

قلت: كلامُ الخطابيِّ الذي أشار إليه ابنُ رجبِ ذكره النوويُّ في شرح مسلم (٤)، قال: قال الإمامُ أبو سليمانَ أحمدُ بنُ محمدِ بنِ إبراهيم الخطابيُّ البُسْتيُّ

<sup>(</sup>۱) في كتابه: «جامع العلوم والحكم في شرح خمسين حديثاً من جوامع الكلم» (۱/ ١٠٥ ـ ١٠٥).

<sup>(</sup>٢) هو الإمام الحافظ، أبو بكر أحمد بن إبراهيم بن إسماعيل بن العباس الجرجاني الإسماعيلي، كان شيخ المحدثين في عصره، له عدة مصنفات منها: «المستخرج على الصحيحين»، توفي سنة (٣٧١هـ)».

<sup>[</sup>انظر ترجمته في: "سير أعلام النبلاء" (١٦/ ٢٩٢)].

<sup>(</sup>٣) (٥/ ٧١ ـ مع السنن).

<sup>(</sup>٤) بي (١/٤٤ ـ ١٤٥).

الفقية الأديبُ الشافعيُّ المحققُ رحمه الله تعالىٰ في كتابه (معالم السنن): ما أكثرَ ما يغلَط الناسُ في هذه المسألةِ، فأما الزُّهريُّ فقال: الإسلامُ الكلمةُ، والإيمانُ العملُ. واحتجّ بالآية يعني قولَه عزّ وجلّ: ﴿قَالَتِ ٱلْأَغَرَابُ ءَامَنَا قُل لَمْ تُوَّمِنُواْ وَلَكِن أَلُولُواْ أَسَلَمْنَا وَلَمَّا يَدُخُلِ ٱلإِيمَنُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ [الحجرات: ١٤]، وذهب غيرُه إلى أن الإسلامَ والإيمانَ شيءٌ واحدٌ، واحتج بقوله تعالىٰ: ﴿فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ ٱلمُسْلِمِينَ ﴿ الذاريات].

قال الخطابي: وقد تكلّم في هذا البابِ رجلان من كبراء أهلِ العلم، وصار كلُ واحد منهما إلى قول من هذين، ورد الأَخرُ منهما على المتقدم وصنّف كتاباً يبلُغ عددُ أوراقِه المِئِينَ.

قال الخطابي: والصحيحُ من ذلك أن يقيد الكلامُ في هذا ولا يُطلق، وذلك أن المسلمَ قد يكون مؤمناً في بعض الأحوالِ ولا يكون مؤمناً في بعضها، والمؤمنُ مسلمٌ في جميع الأحوالِ، فكلُ مؤمنٍ مسلمٌ وليس كلُ مسلم مؤمناً.

وإذا حَمَلْتَ الأمرَ على هذا استقام لك تأويلُ الآياتِ واعتدل القولُ فيها ولم يختلف شيءٌ منها، وأصلُ الإيمانِ التصديقُ، وأصلُ الإسلام الاستسلام والانقيادُ، فقد يكون المرءُ مستسلماً في الظاهر غيرَ منقادٍ في الباطن، وقد يكون مصدّقاً في الباطن غيرَ منقادٍ في الطاهر.

قلت: ما رواه الخطابي عن الزهري أنّه قال: الإسلامُ الكلمةُ، والإيمانُ العملُ، هذا عندي فيه نظرٌ فإنه غيرُ قيم المبنى ولا واضح المعنى، والزهريُ إمامٌ عظيمٌ من كبار حملةِ الشريعة لا يجهل مثلَ هذا، وليس هذه العبارةُ محفوظةَ عنه من وجه يصح بهذه الحروفِ، فإن صحّ النقلُ عنه ففي الكلام تصحيفٌ وإسقاطٌ لعل الصوابَ فيه هكذا: الإسلامُ الكلمةُ والإيمانُ والعملُ، فسقطت الواو العاطفةُ للعمل على الإيمان، وهذا متعينٌ لموافقته قولِ أهل السنةِ قاطبة أن الإيمانَ اعتقادٌ وقولٌ وعملٌ.

والزهريُّ من أكبر أثمَّتِهم وقد تقدم قولُه معهم فيما روى الشافعيُّ عنهم رحمهم الله تعالىٰ، ويكون عنى بالإسلام الدينَ كلَّه كما عنى غيرُه بالإيمان الدينَ

كلَّه، ومما يدل على ذلك استدلالُه بالآية المذكورةِ فإنه لا يستقيم إلا على هذا ولا يستقيم على معنى الأوّلِ لإهمال الاعتقادِ فيه الموجودِ في قوله تعالىٰ: ﴿وَلَمَّا يَدْخُلِ الْإِيْمَانُ فِي قُلُوبِكُمُ ۗ [الحجرات: ١٤] الآية.

وأمّا قولُه: وذهب غيرُه إلى أن الإسلامَ والإيمان شيءٌ واحد، فهذا إن أراد بذلك الغيرَ من أهل السنة فهم لم يجعلوهما شيئاً واحداً إلاّ عند الانفرادِ وعدمِ الاقتران، لشمول أحدِهما معنى الآخر كما قدمنا، وأما عند اقترانِ أحدهما بالآخر ففرقوا بينهما بما فرق به الرسولُ ﷺ في حديث جبريلَ عليه السلام.

وإن أراد أهل البدع فإطلاقُ التسويةِ بينهما والاتحادِ في كل حالِ من الأحوال هو رأيُ المعتزلة، وهم المحتجون على ذلك بآيتي الذاريات، وهو احتجاجٌ ضعيفٌ جداً، لأن هؤلاء كانوا قوماً مؤمنين، وعند أهل السنةِ أن كلَّ مؤمنِ مسلمٌ ولا ينعكس، فاتفق الاسمانِ هاهنا لخصوصية الحال، ولا يلزم ذلك في كل حالِ، والله أعلم.

وقال الخطابيُ (۱) رحمه الله أيضاً في قول النبيِّ عَلَيْ: «الإيمانُ بضعٌ وسبعون شُعبةً» (۲): في هذا الحديثِ بيانُ أن الإيمان الشرعيَّ اسمٌ لمعنى ذي شُعبِ وأجزاءِ، له أعلى وأدنى، والاسمُ يتعلق ببعضها كما يتعلق بكلها، والحقيقةُ تقتضي جميعَ شُعبِه وتستوفي جملةَ أجزائِه، كالصلاة الشرعيةِ لها شُعبٌ وأجزاءٌ والاسمُ يتعلق ببعضها، والحقيقةُ تقتضي جميعَ أجزائِها وتستوفيها، ويدلّ عليه قولُه عَلَيْ: «الحياءُ شعبةٌ من الإيمان» (۳). وفيه إثباتُ التفاضلِ في الإيمان، وتباينُ المؤمنين في درجاته (٤)، انتهى.

وما أحسنَ ما قال الإمامُ أبو محمدِ الحسينُ بنُ مسعودِ البغَويُّ (٥) الشافعيُّ رحمه الله تعالىٰ في تفسير سورة البقرةِ لما ذكر هذا الحديث عند قولِه عز وجلّ:

<sup>(</sup>١) في «معالم السنن» (٥٦/٥ ـ مع السنن).

<sup>(</sup>٢) أُخرجه البخاري (١/ ٥١ رقم ٩)، ومسلم (١/ ٦٣ رقم ٣٥) من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٣) وهو جزء من الحديث السابق.

<sup>(</sup>٤) في شرح مسلم للنووي (١/ ١٤٥).

<sup>(</sup>٥) في «معالم التنزيل» (١/ ٦٢).

﴿ اللَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِالْغَيْبِ ﴾ [البقرة: ٣] الآيات. قال: فالنبي عَلَى جعلَ الإسلامَ في هذا الحديثِ اسماً لما ظهر من الأعمال، والإيمانَ اسماً لما بطن من الاعتقاد، وليس ذلك لأن الأعمالَ ليست من الإيمان والتصديقَ بالقلب ليس من الإسلام، بل ذلك تفصيلٌ لجملة هي كلُها شيءً واحد وجُماعُها الدينُ، ولذلك قال: «ذاك جبريلُ أتاكم يعلمُكم دينكم»، انتهى.

وقال الشيخُ أبو عَمْرِو ابنُ الصلاحِ (١) رحمه الله تعالىٰ: قولُه ﷺ: «الإسلامُ أن تشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسولُ الله، وتقيم الصلاة، وتؤتيَ الزكاة، وتصومَ رمضانَ، وتحجَّ البيتَ إن استطعت إليه سبيلاً، والإيمانُ أن تؤمنَ بالله وملائِكته وكتبِه ورسلِه واليوم الآخر، وتؤمنَ بالقدر خيرِه وشرّه».

قال: «هذا بيانٌ لأصل الإيمان وهو التصديقُ الباطنُ، وبيانٌ لأصل الإسلام وهو الاستسلام والانقيادُ الظاهرُ، وحكمُ الإسلامِ في الظاهر يَثبُت بالشهادتين، وإنما أضاف إليهما الصلاة والزكاة والصومَ والحجَّ لكونها أظهرَ شعائرِ الإسلام وأعظمَها، وبقيامه بها يتم استسلامُه، وتركُه لها يُشْعِرُ بانحلال قيدِ انقيادِه أو اختلالِه.

ثم إن اسم الإيمانِ يتناول ما فُسُر به الإسلامُ في هذا الحديثِ وسائرُ الطاعات لكونها ثمراتِ التصديق الباطنِ الذي هو أصلُ الإيمانِ ومقوِّياتِ ومُتمَّماتِ وحافظاتِ، ولهذا فَسَر عَلَيُ الإيمانَ في حديث وفدِ عبدِ القيسِ<sup>(۲)</sup> بالشهادتين والصلاةِ والزكاةِ وصومِ رمضانَ وإعطاءِ الخُمسِ من المغنم، ولهذا لا يقع اسمُ المؤمنِ المُطلقِ على من ارتكب كبيرة أو تركَ فريضة لأن اسمَ الشيءِ مُطْلَقاً يقع على الكل منه، ولا يُستعمل في الناقص ظاهراً إلا بقيد، ولذلك جاز إطلاقُ نَفْيِه على قوله عَلى: "لا يسرِقُ السارقُ حين يسرِقُ وهو مؤمنٌ"، واسمُ الإسلام

<sup>(</sup>۱) في كتابه «صيانة صحيح مسلم من الإخلالِ والغَلط وحمايته من الإسقاطِ والسَّقطِ» (ص ١٣١ ـ ١٣٣)، وذكره النووي في شرحه لمسلم (١/٧١ ـ ١٤٨).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري (۱/۹۲ رقم ۵۳)، ومسلم (۲/۱۱ رقم ۱۷/۲۳) من حديث ابن عباس.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (١١٩/٥ رقم ٢٤٧٥)، ومسلم (٧٦/١ رقم ٥٧) من حديث أبي هريرة.

يتناول أيضاً ما هو أصلُ الإيمانِ وهو التصديقُ الباطنُ، ويتناول أصلَ الطاعات، فإن ذلك كلَّه استسلامٌ. قال: فخرج مما ذكرناه وحققناه أن الإيمانَ والإسلامَ يجتمعان ويفترقان، وأن كلَّ مؤمنٍ مسلمٌ وليس كلُّ مسلمٍ مؤمناً.

قال: وهذا تحقيقٌ وافِ بالتوفيق بين متفرِّقاتِ نصوصِ الكتابِ والسنةِ الواردةِ في الإيمان والإسلامِ التي طالما غَلِط فيها الخائضون، وما حققناه من ذلك موافقٌ لمذهب جماهيرِ العلماءِ من أهل الحديثِ وغيرِهم»، انتهى.

وقال ابنُ رجبِ الحنبليُ (١) رحمه الله تعالىٰ في الكلام على هذا الحديثِ: «وقد تقدَّم أن الأعمالُ تدخُل في مسمى الإسلامِ ومسمَّى الإيمانِ أيضاً، وذكرنا ما يدخُل في ذلك من أعمال الجوارحِ الظاهرة، ويدخُل في مسمَّاها أيضاً أعمالُ الجوارح الباطنةِ.

فيدخلُ في أعمال الإسلامِ إخلاصُ الدينِ لله تعالى، والنصحُ له ولعباده، وسلامةُ القلبِ لهم من الغِشِّ والحسَدِ والحقدِ، وتوابعُ ذلك من أنواع الأذى، ويدخُل في مسمَّى الإيمان وجَلُ القلوبِ من ذكر الله عزّ وجلّ، وخشوعُها عند سماع ذكرِه وكتابِه، وزيادةُ الإيمانِ بذلك وتحقيقُ التوكّلِ على الله عزّ وجلّ، وخوفُ الله سرّاً وعلانية، والرّضا بالله رباً وبالإسلام ديناً وبمحمد على رسولاً، واختيارُ تلفِ النفوسِ بأعظم أنواعِ الآلامِ على الكفر، واستشعارُ قُربِ الله من العبد ودوامُ استحضارِهِ، وإيثارُ محبةِ الله ورسولِه على محبة ما سواهما، والحبُّ في الله والبغضُ فيه والعطاءُ له والمنعُ له، وأن يكون جميعُ الحركاتِ والسكناتِ له، والمساحةُ النفوسِ بالطاعة المالية والبدنية، والاستبشارُ بعمل الحسناتِ والفرّحُ بها، والمساءةُ بعمل السيّئاتِ والحُزْنُ عليها، وإيثارُ المؤمنين لرسول اللّهِ على المؤمنين ومناصرتُهم المؤمنين، ومواساةُ المؤمنين خصوصاً الجيرانَ، ومعاضدةُ المؤمنين ومناصرتُهم المؤمنين، ومواساةُ المؤمنين خصوصاً الجيرانَ، ومعاضدةُ المؤمنين ومناصرتُهم والحزنُ بما يُحزنهم».

ثم ساق من النصوص في ذلك جملةً وافيةً، قال: «والرّضا بربوبية الله تعالى

<sup>(</sup>۱) في كتابه «جامع العلوم والحكم» (١/١١٦، ١١٨ ـ ١١٩).

تتضمن الرضا بعبادته وحده لا شريك له، والرِّضا بتدبيره للعبد واختيارِه له، والرِّضا بالإسلام ديناً يتضمن اختيارَه على سائر الأديان، والرِّضا بمحمد ﷺ رسولاً يتضمن الرّضا بجميع ما جاء به من عند الله وقبولَ ذلك بالتَّسليم والانشراح، كما قال تعالى: ﴿فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيما شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَّجًا مِّمًا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا نَسَّلِيمًا ﴿ [النساء: ٦٥]»، انتهى.

ونصوصُ الكتابِ والسنةِ، وأقوالُ أئمةِ الدينِ ـ سلفاً وخلفاً ـ في هذا البابِ يطول ذكرُها.

ثم اعلم يا أخي أرشدنا الله وإياك أن التزام الدين الذي تكون به النجاة من خِزْي الدنيا وعذابِ الآخرة، وبه يفوز العبدُ بالجنّة ويُزحزَحُ عن النار إنّما هو ما كان على الحقيقة في كل ما ذكر في حديث جبريل وما في معناه من الآيات والأحاديث.

وما لم يكن منه على الحقيقة ولم يظهر منه ما يناقضه أُجْرِيَت عليه أحكامُ المسلمين في الدنيا ووُكِلَت سريرتُه إلى الله تعالىٰ. قال الله عزّ وجلّ: ﴿فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ الصَّلَوْةَ وَءَاتُواْ الزَّكُوةَ فَخَلُواْ سَبِيلَهُمُ ﴾ [التوبة: ٥]،.

وفي الآية الأخرى: ﴿فَإِخْوَانُكُمْ فِي ٱلدِّينِّ﴾ [التوبة: ١١]، وغيرها من الآيات.

<sup>(</sup>۱) البخاري (۷/ ۱۷ه رقم ۲۲۹) و(۱۲/ ۱۹۱ ـ ۱۹۲ رقم ۲۸۷۲)، ومسلم (۱/ ۹۹ ـ ۹۷ رقم ۹۹).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱/۹۷ ـ ۹۸ رقم ۹۷).

ولما أن استأذنه عمرُ ولي قتل الرجلِ الذي انتقد عليه حُكْمَه والله قسمه الذُّهَيْبَةَ، قال: «معاذ الله أن يتحدّث الناسُ أني أقتل أصحابي» (١)، وقال له خالدُ بنُ الوليدِ وليه فيه: يا رسولَ الله ألا أضرب عنقه؟ فقال: «لعلّه أن يكون يصلي». قال خالد: وكم من مصلٌ يقول بلسانه ما ليس في قلبه. فقال رسولُ الله واليه الله عليه عن قلوب الناس ولا أشق بطونهم». الحديث في الصحيحين (٢) أيضاً من طرق بألفاظ.

وفي صحيح البخاري<sup>(٣)</sup> عن أنسِ بنِ مالكِ ﷺ قال: قال رسولُ الله ﷺ: «أُمِرْتُ أَن أَقَاتَلَ النّاسَ حتى يقولوا لا إِلَه إِلاَ الله، فإذا قالوها وصلّوا صلاتَنا واستقبلوا قِبْلَتنا وذبحوا ذبيحتَنا فقد حرمت علينا دماؤهم وأموالُهم إلا بحقها، وحسابُهم على الله عزّ وجلّ».

وفي رواية عن أنس نفسِه وله حكمُ المرفوع (٤) ـ بل قد رفعه النَّسائي (٥) كما سيأتي ـ: «من شهد أن لا إله إلاّ الله واستقبل قِبْلَتنا وصلّى صلاتنا وأكلَ ذبيحتنا فهو المسلم، له ما للمسلم وعليه ما على المسلم».

ورواه أبو داود (٢٠ في الجهاد بلفظ: «أُمِزت أن أقاتلَ الناسَ حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمداً عبدُه ورسولُه وأن يستقبلوا قِبْلَتنا وأن يأكلوا ذبيحتنا وأن يصلوا صلاتنا، فإذا فعلوا ذلك حَرُمَت علينا دماؤُهم وأموالُهم إلا بحقها، لهم ما للمسلمين وعليهم ما على المسلمين».

وفي رواية (٧): «أُمِرتُ أن أقاتل المشركين» بمعناه، ورواه النسائي (٨) في

<sup>(</sup>۱) البخاري (۸/ ٦٤٨ رقم ٤٩٠٥)، ومسلم (١٩٩٨/٤ ـ ١٩٩٩ رقم ٢٥٨٤).

<sup>(</sup>۲) البخاري رقم (٤٠٩٤ ـ البغا)، ومسلم (۲/ ۷٤۱ ـ ۷٤۲ رقم ١٠٦٤).

<sup>(</sup>۳) (۱/ ٤٩٧).

<sup>(</sup>٤) البخاري (١/ ٤٩٧ رقم ٣٩٣) موقوفاً.

<sup>(</sup>٥) في «السنن» (٧/ ٧٥ رقم ٣٩٦٦) و(٧/ ٧٦ رقم ٣٩٦٧) وهو حديث صحيح، و(٨/ ١٠٩ رقم ٥٠٠٣)، وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٦) في «السنن» (٣/ ١٠١ رقم ٢٦٤١) وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٧) أخرجها أبو داود (٣/ ١٠٢ رقم ٢٦٤٢) وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>A) في «السنن» (٧/ ٧٥ ـ ٧٦ رقم ٣٩٦٦) وهو حديث صحيح.

تحريم الدم، ولفظُه قال: «أمرت أن أقاتلَ الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلاّ الله وأن محمداً رسولُ الله واستقبلوا قبلتنا وأكلوا ذبيحتنا وصلوا صلاتنا فقد حرُمت علينا دماؤُهم وأموالُهم إلاّ بحقها، لهم ما للمسلمين وعليهم ما عليهم».

وفيه (۱) قولُ ميمونَ بنِ سياه لأنس بنِ مالكِ: يا أبا حمزةً ما يُحرُّم دمَ المسلمِ ومالَه؟ فقال: من شهد أن لا إله إلاّ الله وأن محمداً رسولُ الله واستقبل قبلتَنا وصلّى صلاتَنا وأكل ذبيحتنا فهو مسلمٌ له ما للمسلمين وعليه ما على المسلمين.

وفي الصحيحين وغيرهما عن أبي هريرة (١) وعبدِ الله بنِ عمر (٥) وفي الصحيحين وغيرهما عن أبي هريرة (١) وعبدِ الله بنِ عمر (٥) والله وأن محمداً رسولُ الله والله والله والله والله والله والله والله والله ويقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة، فإذا فعلوا ذلك عصموا مني دماءَهم وأموالَهم إلا بحق الإسلام وحسابُهم على الله عزّ وجلّ».

وفي موطأ مالكِ<sup>(٦)</sup> ومسندِ أحمد<sup>(٧)</sup> بسند جيد: عن عبيد الله بنِ عدي بنِ الخيار: «أن رجلاً من الأنصار حدثه أنه أتى رسولَ الله ﷺ وهو في مجلس فسارَّه

<sup>(</sup>١) أي سنن النسائي (٧٦/٧ رقم ٣٩٦٨) موقوفاً.

<sup>(</sup>٢) أي النسائي في «السنن» (٨/ ١٠٩ رقم ٥٠٠٣) وهو حديث صحيح.

 <sup>(</sup>٣) في «السنن» (٥/٤ رقم ٢٦٠٨) وقال: هذا حديث حسن صحيح غريب من هذا الوجه.
 قلت: وأخرجه البخاري مرفوعاً (١/ ٤٩٦ رقم ٣٩١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٣/ ٢٦٢ رقم ١٣٩٩)، ومسلم (١/ ٥٢ رقم ٢١).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (١/ ٧٥ رقم ٢٥)، ومسلم (١/ ٥٣ رقم ٢٢).

<sup>(</sup>٦) (١/١٧١ رقم ٨٤).

وقال الزرقاني في شرحه للموطأ (١/ ٣٥٠): «أرسله جميع رواة الموطأ إلا روح بن عبادة فرواه عن مالك موصولاً فقال: عن رجل من الأنصار، ورواه الليث وابن أخي الزهري عن الزهري، مثل رواية روح عن مالك سواء، ورواه صالح بن كيسان وأبو أويس عن الزهري عن عطاء عن عبيد الله عن عبد الله بن عدي الأنصاري فسمى الرجل المبهم، ذكره ابن عبد البر وأسند هذه الطرق كلّها» اهه.

<sup>(</sup>٧) في «المسند» (٥/ ٤٣٣) بسند صحيح.

يستأذنه في قتل رجل من المنافقين فجهر رسولُ الله على فقال: «أليس يشهد أن لا إله إلا الله؟»، فقال الأنصاريُ: بلى يا رسول الله، ولا شهادة له. قال رسول الله على: «أليس يشهد أن محمداً رسولُ الله؟» قال: بلى يا رسولَ الله، قال: «أليس يصلّي؟»، قال: بلى يا رسولَ الله ولا صلاة له. فقال رسول الله على: «أليس يصلّي؟»، قال: بلى يا رسولَ الله ولا صلاة له. فقال رسول الله على الله عن قتلهم».

وفي الباب عن جماعة من الصحابة أحاديثُ من الصحاح والحِسانِ وفيما ذكرنا كفاية.

وأمر الله رسولَه على القرآن بالإعراض عن المنافقين في غير ما موضع مع إخباره بصفاتهم وتعريفِه بسيماهم وعلاماتِهِم، ولم يقتُل النبيُ على أحداً منهم، وأجرى عليهم في الدنيا أحكام المسلمين الظاهرة، وكانوا يخرُجون معه للحج والجهادِ والصلاةِ وغيرِ ذلك ويُقيم الحدودَ عليهم، غير أنه نُهيَ عن الصلاة عليهم والاستغفارِ لهم، والله أعلم.

#### [مرتبة الإحسان]

(والإحسان) هذه المرتبةُ الثالثةُ من مراتب الدين في هذا الحديثِ. والإحسانُ لغةً إجادةُ العملِ وإتقانه وإخلاصُه. وفي الشريعة هو ما فسره النبيُ عَلَيْهُ بقوله: «أن تعبدُ الله كأنك تراه فإن لم تكُ تراه فإنه يراك»(١)، وسيأتي إن شاء الله تعالى بحثُه والنصوصُ فيه عند ذكره في آخر هذا الفصل.

والمقصودُ أنه على فسر الإسلام هنا بالأقوال والأعمالِ الظاهرة، وفسر الإيمانَ بالأقوال والأعمالِ الظاهرة، وفسر الإيمان بالأقوال والأعمالِ الباطنة، والإحسانُ هو تحسينُ الظاهرِ والباطنِ، ومجموعُ ذلك هو الدينُ، والكلُّ من هذه المراتبِ (مبنيٌ على أركان) لا قِوامَ له إلاّ بقيامها، وسنتكلم على كل منها إجمالاً وتفصيلاً، ونُحيل ما قُدّم بيانُه منها على موضعه إن شاء الله.

<sup>(</sup>١) سيأتي تخريجه قريباً.

# [أركان الإسلام الخمسة، وهي على قسمين قولية، وعملية]

خمس وحقّق وادرِ ما قد نُقِلا) وهو الصراطُ المستقيمُ الأقومُ الباعروة الوثقى التي لا تنفصِمُ وثالثا الشيادية السزكاةِ والخامسُ الحجُّ على من يستطع)

(فقد أتى: الإسلامُ «مبنيٌ على (أولُها الركنُ الأساسُ الأعظمُ (ركنُ الشهادتين فاثبُتُ واعتصمُ (وثانيا أقامة السسلة

(والرابعُ الصيامُ فاسمع واتَّبع

وهذه أركانُ المرتبة الأولى مرتبةِ الإسلام، وهي على قسمين: قوليةٌ وعمليةٌ. فالقوليةُ الشهادتان، والعمليةُ الباقي. وهي ثلاثةُ أقسامٍ: بدنيةٌ وهي الصلاةُ والصومُ، وماليةٌ وهي الزكاةُ، وبدنيةٌ ماليةٌ وهو الحجُّ.

وقول القلبِ وعملُه شرطٌ في ذلك كلَّه كما تقدَّم. والنصوصُ في هذه الأمورِ الخمسةِ كثيرةٌ جداً، وهي على نوعين: قسمٌ شاملٌ لجميعها، وقسمٌ يَخُصُّ كلَّ خَصلةٍ منها.

فلنبدأ بالقسم الأولِ ما تيسَّر منه على حِدَته، والقسمُ الثاني مع حلَّ ألفاظِ المتنِ إن شاء الله تعالى.

فمن ذلك حديث جبريل (١) السابق ذكرُه عن الجم الغفيرِ من الصحابة والتابعين فمن بعدهم.

ومنها حديثُ وفُدِ عبدِ القيس(٢) وقد تقدم أيضاً.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه. وهو حديث صحيح.

٣) البخاري (٩/١) رقم ٨)، ومسلم (١/ ٤٥ رقم ١٦).

ومنها حديثُ جريرِ بنِ عبدِ الله ظليم عند أحمد (١١) وغيرِه قال: قال رسولُ الله ﷺ: «بُنيَ الإسلامُ على خمس: شهادةِ أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسولُ الله، وإقامِ الصلاة، وإيتاءِ الزكاة، وحجّ البيت، وصوم رمضانَ»، وإسنادُه صحيحٌ.

ومن ذلك حديثُ أنس بنِ مالكِ على قال: «كنا نُهينا أن نسألَ رسولَ الله على عن شيء، فكان يُعجبنا أن يجيءَ الرجلُ من أهل الباديةِ العاقلُ فيسأله ونحن نسمع، فجاء رجلٌ من أهل البادية فقال: يا محمدُ، أتانا رسولُك فزعَم لنا أنك تزعُم أن اللَّه تعالى أرسلك، قال على «صدق»، قال: فمن خلق السماء؟ قال: «اللَّه»، قال: فمن نصب هذه الجبالَ وجعل «اللَّه»، قال: فمن نصب هذه الجبالَ وجعل فيها ما جعل؟ قال: «اللَّه»، قال: فبالذي خلق السماء وخلق الأرضَ ونصب هذه الجبالَ اللَّه أرسلك؟ قال على المجالَ قال: فبالذي خلق السماء وخلق الأرضَ ونصب هذه الجبالَ اللَّه أرسلك؟ قال على الله المحبالَ الله أرسلك؟ قال على المحبالَ الله أرسلك؟ قال المحبالَ الله أرسلك؟ قال على المحبالَ الله أرسلك؟ قال على المحبالَ الله أرسلك؟ قال المحبالَ الله المحبالَ الله أرسلك؟ قال المحبالَ الله المحبالَ الله أرسلك؟ قال المحبالَ الله المحبالَ الله المحبالَ الله المحبالَ الله المحبالَ الله المحبالَ الله الله المحبالَ الله الله المحبالَ الله المحبالَ الله المحبالَ الله الله المحبالَ الله المحبالَ الله المحبالَ الله المحبالَ الله المحبال المحبالَ المحبالَ الله المحبالَ الله المحبالَ المحبالَ المحباله المحبالَ المحبالَ المحبالَ المحبالَ المحبالَ المحبالَ المحبالِ المحبالِ المحبالِ المحبالَ المحبالَ

قال: فزعم رسولُك أنَّ علينا خمسَ صلواتِ في يومنا وليلتِنا، قال على: «صدق». قال: فبالذي أرسلك آللَّهُ أمرك بهذا؟ قال: «نعم». قال: وزعم رسولُك أن علينا صومَ شهرِ رمضانَ في سنتنا، قال على: «نعم صدق». قال: فبالذي أرسلك آللَّهُ أمرك بهذا؟ قال على: «نعم». قال: وزعم رسولُك أن علينا حجَّ البيتِ من استطاع إليه سبيلاً، قال على: «صدق»، قال: ثم ولَّى فقال: والذي بعثك بالحق نبياً لا أزيد عليهن شيئاً ولا أنقُص منهن شيئاً، فقال النبي على: «لئن صدق ليدخُلن الجنة»، وواه الجماعة (٢) وهذا لفظُ أحمدَ.

<sup>(</sup>۱) في «المسند» (٤/٣٦٣) و (٤/٣٦٤).

قلت: وأخرجه الطبراني في «الكبير» رقم (٢٣٦٣)، وفي «الصغير» (٨/٨) بسند صحيح. وأخرجه الطبراني في «الكبير» رقم (٢٣٦٨) ورقم (٢٣٦٤) وأبو يعلى في «المسند» (١٣/ ٤٩٠ رقم ٢/٣٠٣) بسند ضعيف.

وأورده الهيثمي في «المجمع» (١/ ٤٧): «رواه أحمد، وأبو يعلى، والطبراني في «الكبير» و «الصغير»، وإسناد أحمد صحيح» اه.

ويشهد له من حديث ابن عمر المتقدم. وخلاصة القول أن الحديث صحيح لغيره، والله أعلم.

<sup>(</sup>۲) البخاري (۱۸/۱ ـ ۱٤۹ رقم (77) ومسلم (۱/۱ ٔ ٤ ـ ٤٢ رقم (17) وأبو داود (۱/۳۲ رقم (17) رقم (17) وابن ماجه (۱/۹۶۱ رقم (17) رقم (17) وأحمد في المسند (1/7).

وفي رواية (١) قال: «آمنتُ بما جئتَ به، وأنا رسولُ مَن ورائي من قومي»، قال: «وأنا ضمامُ بنُ ثَعلبةَ أخو بني سعدِ بنِ بكرٍ».

وفي الصحيحين (٢) وغيرهما عن طلحة بن عبيد الله: «أن أعرابياً جاء إلى رسول الله ﷺ ثائر الرأسِ فقال: يا رسول الله أخبرني ماذا فرض الله عليً من الصلاة؟ فقال: «الصلواتِ الخمس، إلا أن تطوع شيئاً»، فقال: أخبرني ما فرض الله عليً من الصيام، فقال: «شهرَ رمضانَ، إلا أن تَطوع شيئاً»، فقال: أخبرني بما فرض الله عليً من الزكاة، قال: فأخبره رسولُ الله علي بشرائع الإسلام. قال: والذي أكرمك لا أنطوع شيئاً ولا أنقص مما فرض الله عليً شيئاً. فقال رسولُ الله علي شيئاً. فقال رسولُ الله علي شيئاً. فقال المول الله علي شيئاً ولا أنقص مما فرض الله علي شيئاً. فقال البخاري في السولُ الله علي المحاري في المحاري الصوم.

وله (٣) عن أبي أيوبَ عَلَيه : «أن رجلاً قال للنبي عَلَيْه: أخبِرني بعمل يُدخِلُني الجنة، قال: مالَهُ مالَهُ». وقال النبيُ عَلَيْه: «أرَبٌ مالَهُ، تعبُد اللَّه ولا تشركُ به شيئاً، وتقيمُ الصلاة، وتؤتي الزكاة، وتصِلُ الرحِمَ»، ورواه مسلم (٤) وغيرُه.

ولهما<sup>(٥)</sup> عن أبي هريرة ظله: «أن أعرابياً أتى النبي على على عمل إذا عمِلْتُه دخلتُ الجنة، قال: تعبُد اللَّهَ لا تشرك به شيئاً، وتقيمُ الصلاة المكتوبة، وتؤذي الزكاة المفروضة، وتصومُ رمضان». قال: والذي نفسي بيده لا أزيد على هذا. فلمًا ولَّى قال النبيُ على: «من سرَّه أن ينظُرَ إلى رجل من أهل الجنةِ فلينظُرْ إلى هذا».

وفي حديث ابنِ المُنتفقِ ﷺ في وِفادته على رسول الله ﷺ قال: «قلتُ ثنتان أسألك عنهما: ما يُنجيني من النار، وما يُدخِلني الجنة؟ قال: فنظر رسولُ الله ﷺ إلى السماء ثم نكس رأسَه ثم أقبل عليَّ بوجهه قال: «لئن كنتَ أوجزتَ في المسألة

<sup>(</sup>۱) عند البخاري (۱/ ۱٤۸ رقم ٦٣).

<sup>(</sup>٢) البخاري (١٠٢/٤ رقم ١٨٩١)، ومسلم (٢/ ٤٠ ـ ٤١ رقم ١١).

<sup>(</sup>٣) أي للبخاري: (٣/ ٢٦١ رقم ١٣٩٦).

<sup>(</sup>٤) في صحيحه (١/ ٤٢ ـ ٤٣ رقم ١٣).

<sup>(</sup>٥) البخاري (٣/ ٢٦١ رقم ١٣٩٧)، ومسلم (١/ ٤٤ رقم ١٤).

لقد أعظمتَ وأطْوَلْتَ، فاعقِلْ عني إذاً: اعبُدِ اللَّهِ لا تشرك به شيئاً، وأقم الصلاةَ المكتوبة، وأدُّ الزكاةَ المفروضة، وصُمْ رمضانَ، وما تُحب أن يفعلَه بك الناسُ فافعل بهم، وما تكره أن يأتيَ إليك الناسُ فذرِ الناسَ منه»، رواه أحمدُ<sup>(١)</sup>.

وفي رواية (٢٠): «لئن كنتَ قصَّرتَ في الخُطبة لقد أبلغْتَ في المسألة، اتق اللَّهَ لا تشركُ بالله شيئاً، وتقيمُ الصلاة، وتؤدي الزكاة، وتحجُّ البيت، وتصومُ رمضانَ».

ولعلَّ ابنَ المنتفق هذا هو الرجلُ المبهمُ في رواية أبي أيوبَ المتقدمةِ في الصحيح، فإن في مسلم أن ذلك الرجلَ أخذ بخِطام ناقةِ رسولِ الله ﷺ أو بزِمامها، وفي آخرها قولُ النبيِّ ﷺ: «دَع الناقة» بعد أن علمه. وابنُ المنتفق قال: فأخذتُ بخِطام راحلةِ رسولِ الله ﷺ أو قال زمامها، وفي آخره قال ﷺ: «خَلُّ سبيلَ الراحلة».

وفي الرواية الأخرى: «خَلِّ طريقَ الرِّكابِ»، فيُشبه أن يكونَ هو صاحبَ القصةِ، وقد حفِظَ الصومَ والحجَّ زيادةَ على ما في حديث أبي أيوب، ورجالُه رجالُ الصحيح<sup>(٣)</sup>، وهو السائلُ أعلمُ بجواب النبيُ ﷺ وأوعى له وأحفظُ له وأضبطُ من غيره، واللَّهُ أعلم.

وعن رِبْعيِّ بن حِراش عن رجل من بني عامر ولله أنه استأذن على النبي القال: ألِجُ؟ فقال النبيُ الله لخادمه: «اخرُجي إليه فإنه لا يُحسن الاستئذان، فقولي له فليقُل: السلامُ عليكم، أأدخُلُ»؟ قال: فسمعته يقول ذلك فقلت: السلامُ عليكم أأدخُل؟ قال: فدخلت فقلت: بمَ أتيتنا به، قال: «لم آتِكم إلا الدخُل؟ قال: فأذِنَ لي، أو قال: فدخلت فقلت: بمَ أتيتنا به، قال: وحده بخير، أتيتُكم بأن تعبدوا اللَّهَ وحده لا شريكَ له. قال شُعبةُ: وأحسَبُه قال: وحده لا شريكَ له، قال شُعبةُ: وأحسَبُه قال: وحده لا شريكَ له، وأن تَدَعوا اللاَّتَ والعُزَى، وأن تصلُوا بالليل والنهار خمسَ صلواتِ، وأن تصوموا من السنة شهراً، وأن تحجُوا البيتَ، وأن تأخذوا من مال أغنيائِكم فتردُوها على فقرائكم».

<sup>(</sup>١) في المسند (٦/ ٣٨٣) بسند حسن.

المغيرة بن عبد الله بن أبي عقيل اليشكري ثقة حديثه عند مسلم. وأبوه ليس بالمشهور، وإنما انفرد ابنه بالرواية عنه.

<sup>(</sup>٢) لأحمد في المسند (٣/ ٣٨٣ ـ ٣٨٤) بسند حسن وهو كسابقه.

<sup>(</sup>٣) انظر كلام الحافظ ابن حجر في: "فتح الباري" (٣/ ٢٦٣ \_ ٢٦٤) عن هذه المسألة.

قال فقال: فهل بقيَ من العلم شيءٌ لا تعلمه؟ قال: «قد علمني الله عز وجل خيراً، وإن من العلم ما لا يعلمه إلا الله عز وجل: ﴿إِنَّ اللهَ عِندُمُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَبُلُ مِن العلم ما لا يعلمه إلا الله عز وجل: ﴿إِنَّ اللهَ عِندَمُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنزَلِكُ الْفَيْتُ وَيَعَلَمُ مَا فِي الْأَرْجَارِ وَمَا تَدْرِى نَفْشُ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِى نَفْشُ لِأِي اللهُ عَلَيْمُ خَبِيرًا ﴾ [لقمان: ٣٤]. رواه أحمدُ (١) ورجالُه ثقاتُ أثمةً، وروى أبو داودَ (٢) طَرفاً منه.

وعن السدوسيّ بنِ الخصاصية وَ الله قال: أتيتُ رسولَ الله عَلَيْ لأبايعه، فاشترط عليّ شهادة أن لا إله إلا اللّه وأن محمداً عبدُه ورسولُه، وأن أُقيم الصلاة، وأن أُؤدي الزكاة، وأن أحج حَجة الإسلام، وأن أصومَ شهرَ رمضانَ، وأن أجاهدَ في سبيل الله. فقلت: يا رسولَ الله، أما اثنتان فواللّهِ ما أُطيقُهما: الجهادُ والصدقة، فإنهم زعموا أن من ولّى الذّبر فقد باء بغضب من الله؛ فأخاف إن حضرتُ تلك جشعت نفسي وكرِهَت الموت، والصدقة، فوالله ما لي إلا عُنيمة وعَشرُ ذَوْد، هُنّ رِسُلُ أهلي وحَمولتهُم. قال: فقبض رسولُ اللّهِ عَلَيْ يدَه ثم حرك يده ثم قال: فلا جهاد ولا صدقة، فلمَ تدخل الجنة إذا؟»، قال: قلت: يا رسولَ اللّهِ أنا أبايعك، قال: فبايعتُ عليهن كلّهن "".

وعن زياد بن نعيم الحضرميِّ قال: قال رسول الله ﷺ: «أربعٌ فرضهن الله في الإسلام، فمن جاء بثلاث لم يُغنينَ عنه شيئاً حتى يأتيَ بهن جميعاً: الصلاة، والزكاة، وصيامُ شهرِ رمضانَ، وحجُّ البيت». رواه أحمد مرسلا<sup>(٤)</sup> في الآيات الصريحةِ والأحاديثِ الصحيحةِ لا يخفى.

<sup>(</sup>۱) في المسند (٥/ ٣٦٨ ـ ٣٦٩) وإسناده صحيح.

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١/ ٤٢ ـ ٤٣) وقال: «عند أبي داود طرف منه، وقد رواه أحمد ورجاله كلهم ثقات أئمة» اهـ.

قلت: وأخرجه البخاري في «الأدب المفرد» رقم (١٠٨٤) وابن السني في عمل اليوم والليلة» رقم (٦٦٦) بسند صحيح.

<sup>(</sup>٢) في السنن (٥/٣٦٩ رقم ١٧٧٥) وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في «الكبير» (٢/٤٤ رقم ١٢٣٣) وفي «الأوسط» رقم (١١٢٦) وأحمد في «المسند» (٥/٢٢٤).

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١/ ٤٢) وقال: «رواه أحمد والطبراني في «الكبير» و «الأوسط»... ورجال أحمد موثقون».

وأخرجه الحاكم في «المستدرك» (٢/ ٧٩ \_ ٨٠) وصحَّحه ووافقه الذهبي وهو كما قالا.

<sup>(</sup>٤) في «المسند» (٢٠٠/٤) بإسناد حسن. لأجل ابن لهيعة.

وعن جرير بنِ عبد الله على قال: خرجنا مع رسولِ الله على، فلما بَرزنا من المدينة إذا راكب يوضع نحونا، فقال رسولُ الله على: «كأن هذا الراكب إياكم يريد». قال: فانتهى الرجلُ إلينا فسلّم فرددنا عليه، فقال له النبيُ على: «من أين أقبلت؟»، قال: من أهلي وولدي وعشيرتي، قال: «فأين تريد؟». قال: أريد رسولَ الله على قال: «فقد أصبته»، قال: يا رسولَ الله علمني ما الإيمانُ؟ قال: «تشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسولُ الله، وتقيمُ الصلاة، وتقتي الزكاة، وتصومُ رمضان، وتحجُّ البيت». قال: قد أقرزتُ، قال: ثم إن بعيرَه دخلت يدُه في شبكة جُرذان فهوَى البيت». قال: قد أقرزتُ، قال: ثم إن بعيرَه دخلت يدُه في شبكة جُرذان فهوَى بعيرُه وهوى الرجلُ فوقع على هامته فمات، فقال رسولُ الله على: «عليَّ بالرجل». فوثب إليه عمارُ بنُ ياسر وحُذيفةُ فأقعداه فقالا: يا رسولَ الله قَبض الرجلُ. قال: فأعرض عنه رسولُ الله على فيهما رسولُ الله على فيهما إعراضي عن فأعرض عنه رسولُ الله على فيهما والله من ثمار الجنة، فعلِمْتُ أنه مات جائعاً»، ثم قال رسولُ الله تعالى فيهم: ﴿الذِينَ مَامُوا وَلَهُ مَالَ اللهُ تعالى فيهم: ﴿الذِينَ مَامُوا وَلَهُ عَلَهُ مَا اللهُ مَا اللهُ تعالى فيهم: ﴿الذِينَ مَامُوا وَلَهُ مَن الذين قال اللهُ تعالى فيهم: ﴿الذِينَ مَامُوا وَلَهُ مَالَ اللهُ تعالى فيهم: ﴿الذِينَ مَامُوا وَلَهُ اللهُ اللهُ تعالى فيهم: ﴿الذِينَ عَامَوا وَلَهُ اللهُ عَلَي اللهُ اللهُ تعالى فيهم: ﴿الذِينَ مَامُوا وَلَهُ مَن الذين قال اللهُ تعالى فيهم: ﴿الذِينَ مَامَوا وَلَهُ اللهُ اللهُ اللهُ تعالى فيهم: ﴿الذِينَ مَامُوا وَلَهُ مَن المَاهُ اللهُ اللهُ اللهُ تعالى فيهم: ﴿الذِينَ عَامَالُهُ اللهُ ال

ثم قال ﷺ: «دونكم أخاكم»، قال: فاحتملناه إلى الماء فغسلناه وحنطناه وكفّناه وحملناه إلى القبر، فجاء رسولُ الله ﷺ. الحديث رواه أحمدُ (١)، وفي إسناده أبو جناب (٢)، مختلف فيه، والمتنُ صحيح. والأحاديثُ في هذا المعنى كثيرة يطول استقصاؤها وفيما ذكرنا كفاية .

<sup>=</sup> قلت: وأخرجه ابن الأثير في «أسد الغابة» (٣٤٠/٢ رقم ١٨١١) وقال: «أخرجه ابن منده وأبو نعيم، وقال ابن منده: ذكره ابن أبي خيثمة في الصحابة وهو تابعي قاله أبو سعيد بن يونس» اه.

وأورده ابن حجر في «الإصابة» (٢/ ٤٨٦) وقال: «تفرد به ابن لهيعة، وزياد بن نعيم الذي روى عنه الإفريقي تابعي باتفاق» اه.

وقال المنذري في «الترغيب والترهيب» (١/ ٣٨٤) بعد أن ذكر هذا الحديث: «رواه أحمد، وهو مرسل».

وخلاصة القول أن الحديث مرسل.

<sup>(</sup>١) في المسند (٣٥٩/٤) بسند ضعيف.

<sup>(</sup>٢) قال ابن حجر في «التقريب» رقم (٧٥٣٧): «ضَعَفُوه لكثرةِ تدليسه» وقد عنعن في هذا الحديث.

#### [الركن الأول: الشهادتان]

(أولها) أو أولُ هذه الأركانِ (الركنُ الأساسُ الأعظمُ). الركنُ في اللغة: الجانبُ الأقوى، وهو بحسب ما يُطلق فيه كركن البناءِ ورُكن القوم ونحوِ ذلك، فمن الأركان ما لا يتم البناءُ إلا به، ومنها ما لا يقوم بالكلية إلا به.

وإنما قيل لهذه الخمسة الأمور أركانٌ ودعائمُ لقوله ﷺ: "بُنيَ الإسلامُ على خمس"، فشبّهه بالبنيان المركّبِ على خمس دعائم. وهذا الركنُ هو أصلُ الأركانِ الباقية، ولهذا قلنا (الأساس) الذي لا يقوم البناءُ إلا عليه، ولا يمكن إلا به ولا يحصلُ بدونه. (الأعظم) هذه الصيغةُ مُشعِرةٌ بتعظيم بقيةِ الأركانِ، وإنما هذا أعظمُها، فإنها كلّها تابعةٌ له، ولا يدخُل العبدُ في شيء من الشريعة إلا به.

(وهو الصراط) الطريقُ الواضح المستقيم) الذي لا اعوجاجَ فيه ولا غبارَ عليه بل هو معتدلٌ جليَّ نيِّرٌ. «الأقوم» أي الأعدلُ، من سلكه أوصله إلى جنات النعيم، ومن انحرف عنه هوَى في قعر الجحيم. فإن من لم يثبت عليه في الدنيا لم يثبت على جسر جهنمَ يوم القيامة.

وذلك الركن المشارُ إليه هو (ركن الشهادتين) هذا من إضافة الشيءِ إلى نفسه، أي الركن الذي هو الشهادتان، وهما شهادةُ أن لا إله إلا اللَّهُ وأن محمداً رسولُ الله على الله الله على المسلام إلا بهما، ولا يخرج منه إلا بمناقضتهما، إما بجحودٍ لما دلّتا عليه أو باستكبار عما استلزمتاه، ولهذا لم يدعُ الرسولُ على إلى شيء قبلهما، ولم يقبل اللَّهُ تعالى ولا رسول الله على من أحد شيئاً دونهما، فبالشهادة الأولى يُعرف المعبودُ وما يجب له، وبالثانية يعرف كيف يعبُده وبأي طريقٍ يصل إليه، وكيف يؤمن بالعبادة أحدٌ قبل تعريفِه بالمعبود، وكيف يؤديها من لم يعرف كيف أمر الله أن يُعبَد؟

ففي الشهادة الأولى توحيدُ المعبود الذي ما خلق الخلقَ إلا ليعبدوه وحده لا شريكَ له، وفي الشهادة الثانية توحيدُ الطريق الذي لا يوصَل إلى الله تعالى إلا

<sup>=</sup> وأخرجه الطبراني في «الكبير» (٢/ ٣١٩ رقم ٢٣٢٩) وفيه أبو اليقظان قال ابن معين: ليس بثقة، وأبو حمزة الثمالي هو ثابت بن أبي صفية ضعيف رافضي.

منه، ولا يقبل ديناً ممن ابتغى غيرَه ورغِب عنه، فإن عبادةَ الله تعالى التي خلق النخلق لها وقضى عليهم إفرادَه تعالى بها هي أمرٌ جامعٌ لكل ما يُحبه تعالى ويرضاه اعتقاداً وقولاً وعملاً، ومعرفةُ محابّه تعالى ومرضاتِه لا تحصُل إلا من طريق الشرع الذي أرسل به رسولَه وأنزل به كتابَه: ﴿قُلُ إِن كُنتُمْ تُجِبُونَ اللهَ فَاتّبِعُونِي يُحْبِبَكُمُ اللهُ وَيَنفِز لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللهُ عَفُرٌ رَجِيمٌ ﴾ [آل عمران: ٣١].

وقد قدمنا في النوع الثاني من أنواع التوحيدِ تحقيقَ الشهادتين وبيانَ تلازُمِهما وتوضيحَ نواقضِهما، وبسطنا الكلام هناك، وحرَّرنا من الأدلة ما يُغني عن الإعادة هنا.

(فاثبت) أيها العبدُ المريدُ نجاةً نفسِه من النار، والفوزَ بالجنة، على هذا الصراط المستقيم النيِّر الواضحِ الجليّ، ولا تستوحشْ من قِلة السالكين، وإياك أن تنحرِف عنه فته لِكَ مع الهالكين، فإن الله عز وجل ينادي يوم القيامة: يا آدم، فيقول: لبيك وسعديك، فيقول: أخرج بغثَ النار، فيقول: مِن كم؟ فيقول: من كلّ ألفِ تسعَمائة وتسعين، فالناجي حينئذِ واحدٌ من ألف (۱)، فاغتنم أن تكون من تلك الآحادِ، واحذرْ أن تغترَّ بجموع الضلالةِ فتكونَ من حطب جهنمَ وبئس المهاد.

(واعتصم) أي استمسك (بالعروة) أي بالعقد الأوثق في الدين، والسبب الموصل إلى رب العالمين (الوثقى) تأنيث الأوثق (التي لا تنفصم) أي لا تنقطع، وقد تقدَّم في الكلام على لا إله إلا الله أنها هي العروة الوثقى، وذلك واضح في قوله تعالى: ﴿فَمَن يَكَفُرُ بِالطَّعْوَتِ وَيُؤْمِنُ بِاللَّهِ فَقَدِ اَسْتَمْسَكَ بِاللَّهُ وَلَيْ الوُثقى لا البقرة: ٢٥٦].

وتقدَّم أن شهادةً أن محمداً رسولُ اللَّهِ ﷺ والإيمانَ به هو شرطٌ في الإيمان بالله، وما كان مِن شرط في الشهادة الأولى فهو شرطٌ في الثانية.

## [الركن الثاني: الصلاة]

(وثانياً) من الأركان الخمسة (إقامة الصلاة) بجميع حقوقِها ولوازمِها. (وثالثاً تأدية الزكاة) إعطاؤها على الوجه المشروع، وقد تقرر اقترانُ هذين الركنينِ بالتوحيد

<sup>(</sup>۱) يشير المؤلف رحمه الله إلى الحديث الذي أخرجه البخاري (۲۸۸/۱۱ رقم ٦٥٣٠) ومسلم (٢/ ٢٠١ رقم ٢٢٢) من حديث أبي سعيد.

وتقديمُها بعده على غيرهما في غير موضع من القرآن أمراً وخبراً، قال الله تعالى: ﴿هُدَى لِلْمُنَّقِينَ ۞ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَمِمَّا رَزَقَّنَهُمْ يُفِقُونَ۞﴾ [البقرة]. وقال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَيمِلُواْ ٱلصَّلَاحَتِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَاةَ وَءَاتَوُا ٱلزَّكُوٰةَ لَكُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلا خَوْقُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَخْزَنُونَ﴾ [البقرة: ٢٧٧].

وفي رواية (٢٠): «فليكن أولُ ما تدعوهم إليه عبادة الله عز وجل، فإذا عرفوا اللهَ تعالى فأخبرهم» الحديث. ولنذكر طرفاً من النصوص المتعلقة بالصلاة على انفرادها، ثم نذكر ما تيسر من نصوص الزكاة، والله المستعان.

# [فضل الصلاة]

اعلم هدانا اللَّهُ وإياك أن الصلاة قد اشتملت على جُل أنواعِ العبادةِ: من الاعتقاد بالقلب، والانقيادِ، والإخلاصِ، والمحبةِ، والخشوع، والخشوع، والمشاهدةِ، والمراقبةِ، والإقبالِ على الله عز وجل، وإسلامِ الوجهِ له والصمود إليه، والاطراح بين يديه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۳/ ۲۲۱ رقم ۱۳۹۰) و (۳/ ۳۵۷ رقم ۱٤۹۱) و (۱۲/ ۳۶۷ رقم (۲۳۷)، ومسلم (۱/ ۵۰ ـ ۵۱ رقم ۲۹، ۳۰/ ۱۹).

<sup>(</sup>٢) أخرجها البخاري (٣/ ٣٢٢ رقم ١٤٥٨)، ومسلم (١/ ٥١ رقم ٣١/ ١٩).

وعلى أقوال اللسانِ وأعمالِه من الشهادتين، وتلاوةِ القرآنِ، والتسبيحِ، والتحميدِ، والتقديسِ، والتمجيدِ، والتهليل، والتكبير، والأدعيةِ، والتعوذِ، والاستغفار، والاستغاثةِ، والاستعانةِ، والافتقار إلى الله تعالى، والثناءِ عليه، والاعتذارِ من الذنب إليه، والإقرارِ بالنعم له، وسائرِ أنواعِ الذكر.

وعلى عمل الجوارح من الركوع والسجود والقيام والاعتدال والخفض والرفع وغير ذلك. هذا مع ما تضمنته من الشرائط والفضائل ـ منها الطهارةُ الحسية من الأحداث والأنجاسِ الحسية، والمعنوية من الإشراك والفحشاء والمنكرِ وسائرِ الأرجاس ـ وإسباغُ الوضوءِ على المكاره ونقلُ الخُطا إلى المساجد وانتظارُ الصلاة بعد الصلاة وغيرُ ذلك مما لم يجتمع في غيرها من العبادات.

ولهذا قال النبيُ ﷺ: «وجُعلت قُرَّةُ عيني في الصلاة»(١)، ولاشتمالها على معاني الإيمان، سمَّاها اللَّهُ إيماناً في قوله عز وجل: ﴿وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَنَكُمُّ ﴾ [البقرة: ١٤٣].

وهي ثانية أركانِ الإسلامِ في الفرضية، فإنها فُرضَت في ليلة المعراجِ بعد عشر من البعثة لم يدعُ الرسولُ عَلَيْ قبلها إلى شيء غير التوحيدِ الذي هو الركنُ الأول، ففُرِضت خمسين، ثم خفّفها اللَّهُ عز وجل إلى خمس كما تواترت النصوصُ بذلك في الصحيحين (٢) وغيرهما.

وهي ثانية في الذكر، فما ذكرت شرائعُ الإسلامِ في آية من الآيات أو حديثِ من السنة إلا وبُدئ بها بعد التوحيدِ قبل غيرِها، كما في الآيات السابقة، وكما في حديث جبريلَ<sup>(٣)</sup>، وحديثِ: «بني الإسلام» (٤٠)، وحديثِ وفدِ عبدِ القيس (٥)، وحديثِ

<sup>(</sup>١) وهو حديث صحيح.

أخرجه أحمد (٣/ ١٢٨، ١٩٩، ٢٨٥) والنسائي (٧/ ٦١ ـ ٢٢ رقم ٣٩٣٩ و ٣٩٤٠) والحاكم (٢/ ٦١) وقال: صحيح على شرط مسلم ووافقه الذهبي. كلهم من حديث أنس.

<sup>(</sup>٢) البخاري (٧/ ٢٠١ \_ ٢٠٢ رقم ٣٨٨٧)، ومسلم (١/ ١٤٩ \_ ١٥١ رقم ١٦٤).

<sup>(</sup>٣) وهو حديث صحيح تقدُّم تخريجه.

<sup>(</sup>٤) وهو حديث صحيح تقدُّم تخريجه.

<sup>(</sup>٥) وهو حديث صحيح تقدَّم تخريجه.

معاذِ بن جبلِ<sup>(١)</sup>، وحديث: «أُمِرت أن أقاتلَ الناس»<sup>(٢)</sup>، وغيرُها مما لا يحصى.

وهي ثانيةُ في مدح المؤمنين كما في قوله تعالى: ﴿قَدْ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ۞ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ۞ [المؤمنون].

وفي ذم الكفارِ بتركها كما في قوله عز وجل: ﴿فَمَا لَمُمَّ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ ٱلْقُرُواَنُ لَا يَسْمُكُونَ ۗ ۞﴾ [الانشقاق]، وقوله: ﴿فَلَا صَلَقَ وَلَا صَلَى ۞ وَلَاكِن كَذَّبَ وَقَوَلَى ۞﴾ [القيامة].

وكذا في ذم المنافقين بعدم اهتمامِهم لها كما في قوله تعالى: ﴿إِنَّ الْمُنَفِقِينَ يُخْلِعُونَ اللَّهَ وَهُوَ خَلِاعُهُمْ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى الصَّلَوْةِ قَامُواْ كُسَالَى يُرَآءُونَ النَّاسَ وَلَا يَذْكُرُونَ اللَّهَ إِلَا قَلِيلًا﴾ [النساء: ١٤٢].

وهي ثانية في حساب العبدِ يوم القيامة كما في قوله على: «أولُ ما يُسأل عنه العبدُ يوم القيامة صلاتُه، فإن تُقبلتُ منه تُقبل منه سائرُ عملِه، وإن رُدت عليه رُدّ عليه سائرُ عملِه» (٣). ومعنى قوله: «أولُ ما يُسأل عنه العبدُ» أي بعدَ التوحيد.

وهي ثانية فيما يُذكر المجرمون أنهم عوقبوا به كما في قوله تعالى: ﴿فِ جَنَّتِ يَسَاءَلُونَ ۚ فَي عَنِ ٱلْمُحَلِينَ ۚ اللَّهَ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللْهُ الللْهُ الللْهُ اللَّهِ الللْهِ الللْهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ الللللِهُ الللللِهُ الللللِهُ الللللِي الللللِهُ الللللِهُ اللللللِهُ الللللِهُ اللللْهُ اللَّهُ اللللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ الللِهُ اللللْمُلْمُ اللَّهُ الللْمُلْمُلِمُ اللللْمُلْمُلِمُ الللِهُ الللْمُلْمُلِمُ الللِهُ الللْمُلْمُلُمُ الللِهُ اللللْمُلْمُلُمُ اللَّهُ اللْمُلْمُلُمُ الللْمُلْمُلُمُ الللْمُلْمُلُمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُلُولُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُلُمُ الللْمُلْمُ اللَّهُ الللْمُلْم

<sup>(</sup>١) وهو حديث صحيح تقدُّم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) وهو حديث صحيح تقدَّم تخريجه.

<sup>(</sup>٣) وهو حديث صحيح.

أخرجه أحمد (٥/ ٧٢، ٣٧٧) والترمذي (٢/ ٢٦٩ رقم ٤١٣) والنسائي (١/ ٢٣٢ رقم ٤٦٥) والنسائي (١/ ٢٣٢ رقم ٤٦٥) والحاكم (١/ ٢٦٣). كلهم من حديث أبي هريرة.

قال الترمذي: حديث حسن غريب من هذا الوَّجه. وقد رُويَ هذا الحديث من غير هذا الوجه عن أبي هريرة.

قلت: وله شاهد من حديث تميم الداري عند ابن أبي شيبة في «الإيمان» رقم (١١٢)، وابن ماجه رقم (١٤٢٦).

والنصوصُ في شأنها كثيرةً لا تُحصى وهي متنوعةً.

(فمنها): ما فيه الأمرُ بها كقوله: ﴿ كَافِظُواْ عَلَى الصَّكَاوَتِ وَالصَّكَاوَةِ الْوُسْطَىٰ وَقُومُواْ لِلّهِ قَانِتِينَ ﴾ [البقرة: ٢٣٨]، وقوله: ﴿ وَأَقِيمِ الصَّكَاوَةُ إِنَّ الصَّكَاوَةُ تَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْسَاءِ وَاللّهُ وَاللّهُ الصَّكَاوَةُ لِللّهِ الصَّكَاوَةُ لِللّهِ الصَّكَاوَةُ لِللّهِ الصَّكَاوَةُ لِللّهِ الصَّلَوَةُ لِللّهِ الصَّلَوَةُ لِللّهِ الصَّلَوَةُ لِللّهِ السَّلَوَةُ لِللّهِ السَّمَيْنِ إِلَى غَسَقِ اللّهِ وَقُرْءَانَ الْفَجْرِ إِنَّ قُرْءَانَ الْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا ﴾ [الإسسراء: ١٧٨]، وما في معناها.

(ومنها): ما فيه بيانُ محلّها من الدين كالنصوص السابقة، وكقوله ﷺ لمعاذ: «رأسُ الأمرِ الإسلامُ، وعمودُه الصلاةُ، وذُروةُ سنامِه الجهادُ في سبيل الله»(١).

(ومنها): في ثواب أهلِها كقوله عز وجل: ﴿وَٱلَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَوَتِهِمْ يُحَافِظُونَ ۞ أُولَتِهَكَ هُمُ الْوَرِثُونَ ۞ ٱلَّذِينَ يَرِثُونَ ٱلْفِرْدَوْسَ هُمْ فِهَا خَلِدُونَ ۞ [المؤمنون].

(ومنها): ما فيه ذكرُ نجاتِهم من النار كقوله على عُصاة الموحِّدين: «فيعرِفونهم بآثار السجود، تأكلُ النارُ من ابن آدمَ إلا أثرَ السجود، حرَّم اللَّهُ على النار أن تأكلَ أثرَ السجود» (٢٠).

<sup>(</sup>١) وهو حديث صحيح بطرقه.

أخرجه أحمد (٥/ ٢٣١) والترمذي (١١/٥ ـ ١٢ رقم ٢٦١٦) وابن ماجه (٢/ ١٣١٤ رقم ٣٩٧٣) وابن ماجه (٢/ ١٣١٤ رقم ٣٩٧٣) والنسائي في «الكبرى» كما في «التحفة» (٨/ ٣٩٩) وعبد الرزاق رقم (٢٠٣٠٧) وابن أبي شيبة في «الإيمان» رقم (١و ٢) والبيهقي في «السنن الكبرى» (٩/ ٢٠) وهناد بن السري في الزهد رقم (١٠٩٠) والطيالسي في المسند رقم (٥٦٠) والحاكم (٢/ ٤١٢ - ٤١٢) والطبراني في «الكبير» (٢٠ رقم ٢٠٠٠ و ٢٩١ و ٢٩٤ و ٣٠٥ و ٣٠٠).

قال الترمذي: حديث حسن صحيح.

قلت: وإسناده حسن. لكن أعلَّه الحافظ ابن رجب في «جامع العلوم والحكم» (٢/ ١٣٥): فقال بعد أن حكى تصحيح الترمذي: «وفيما قاله رحمه الله نظر من وجهين»:

<sup>(</sup>أحدهما): لم يثبت سماع أبي واثل من معاذ.

<sup>(</sup>والثاني): رواية شهر بن حوشب عن معاذ مرسلة.

قلت: رواية شهر المرسلة أخرجها أحمد (٢٤٨/٥): مختصراً.

وقد وصلها أحمد (٥/ ٢٣٥، ٢٣٦، ٢٤٥ ـ ٢٤٦) من طرق عن شهر ثنا ابن غنم عن معاذ بن جبل به مختصراً ومطولاً.

وشهر ضعيف لسوء حفظه.

وانظر ما قاله المحدث الألباني في: «إرواء الغليل» رقم (١٣).

<sup>(</sup>٢) أُخرِجُه البخاري (١٣/ ٤١٩ رَقم (٧٤٣٧)، ومسلّم (١/ ١٦٣ رقم ١٨٢).

(ومنها): ما فيه عقابُ تاركِها كقوله عز وجل: ﴿ فَوَيْلُ لِلْمُصَلِينَ ﴿ اللَّهِ مَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ﴿ الماعون]، وقوله تعالى: ﴿ فَالَفَ مِنْ بَعْلِمْ خَلْفُ أَضَاعُواْ الصَّلَوْةَ وَاتَّبَعُوا الشَّهُورَةِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيَّا ﴿ إِلَّا مَن تَابَ ﴾ [مريم ٥٩ - ٢٠] الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَهُ مَكْشَفُ عَن سَاقِ وَيُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ فَلا يَسْتَطِيعُونَ ﴿ كَانُواْ يُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ وَثُمُ سَلِمُونَ ﴿ وَهُ سَلِمُونَ ﴾ [القلم].

(ومنها): ما فيه تكفيرُ تاركِها ونفْيُ الإيمان عنه والحاقُه بإبليسَ، كقوله تعالى: ﴿فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيًا ۞ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا﴾ [مريم: ٥٩ ـ ٦٠].

فإنه لو كان مضيِّعُ الصلاةِ مؤمناً لم يُشترط في توبته الإيمانُ، وقولِه: ﴿فَإِن تَابُواْ وَأَقَـامُواْ الصَّكَلُوةَ وَءَاتُواْ الزَّكُونَ فَإِخْوَانُكُمْ فِي الدِّينِّ﴾ [التوبة: ١١].

فعلّق أُخُوتَهم للمؤمنين بفعل الصلاة، فإذا لم يفعلوا لم يكونوا إخوةً للمؤمنين فلا يكونون مؤمنين، وقال تعالى: ﴿إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِاَيَنَيْنَا ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُواْ بِهَا خَرُواْ شُحَدًا وَسَبَحُواْ بِحَمّدِ رَبِّهِمْ وَهُمْ لَا يَسْتَكْمِرُونَ ﴿ [السجدة: ١٥]. وقوله تعالى: ﴿فَسَجَدُوا إِلّا إِبْلِيسَ أَبِى وَاسْتَكْبَرُ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَفِرِينَ ﴾ [البقرة: ٣٤].

وفي صحيح مسلم (١) عن أبي هريرة ﴿ قَالَ: قالَ رَسُولُ اللهُ عَلَيْمَ: «إذا قرأ ابنُ آدمَ السجدةَ فسجد اعتزل الشيطانُ يبكي يقول: يا ويله \_ وفي رواية: يا ويلي \_ أمر ابنُ آدمُ بالسجود فسجد فله الجنةُ، وأُمِرتُ بالسجود فأبيتُ فليَ النار».

وفيه (٢) عن جابر رضي قال: سمعتُ رسولَ الله على يقول: «إن بين الرجلِ وبين الشركِ والكفرِ تركَ الصلاةِ»، ورواه الترمذي (٣) وقال: حسنٌ صحيح.

وله (٤) عن عبد الله بن بُريدة عن أبيه قال: قال رسولُ الله عَلِيْم: «العهدُ الذي

<sup>(</sup>۱) (۱/ ۸۷ رقم ۱۳۳/ ۸۱).

<sup>(</sup>٢) أي في صحيح مسلم (٨/ ٨٨ رقم ١٣٤/ ٨٨).

 <sup>(</sup>۳) في السنن (١٣/٥ رقم ٢٦١٨ و ٢٦٢٠).
 قلت: وأخرجه أبو داود (٥/٨٥ رقم ٤٦٧٨) وابن ماجه (١/٣٤٢ رقم (١٠٧٨) وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٤) أي للترمذي في «السنن» (١٣/٥ ـ ١٤ رقم ٢٦٢١) وقال: هذا حديث حسن صحيح غريب.

قلت: وأخرجه أحمَد (٥/ ٣٤٦) والنسائي (١/ ٢٣١) وابن ماجه (١/ ٣٤٢ رقم (١٠٧٩) =

بيننا وبينهم الصلاة، فمن تركها فقد كفر»، قال(١) وفي الباب عن أنس رضي الباب عن أنس وابن عباس، هذا حديث حسن صحيح غريب.

وروى الإمامُ أحمدُ (٢) والنسائيُ (٣) عن مِحجَن بنِ الأدرَعِ الأسلميُ: «أنه كان في مجلس مع النبي عَلَيْ فأذَن بالصلاة فقام النبيُ عَلَيْ ثم رجع ومِحْجنٌ في مجلسه، فقال له: «ما منعك أن تصلّي، ألستَ برجل مسلم؟»، قال: بلى، ولكني صليتُ في أهلي، فقال له: «إذا جئتَ فصلٌ مع الناس وإن كنت قد صليتَ»، فجعل الفارقَ بين المسلم والكافرِ الصلاة. ولفظُ الحديثِ يتضمن أنك لو كنت مسلماً لصلّت.

وفي المسند<sup>(١)</sup> والأربع السنن<sup>(٥)</sup> عن عبد الله بنِ عمرو بنِ العاص على النبي عَلَيْة أنه ذكر الصلاة يوماً فقال له: «من حافظ عليها كانت له نوراً وبُرهاناً ونجاة يوم القيامة، ومن لم يحافظ عليها لم يكن له نورٌ ولا برهانٌ ولا نجاة، وكان يوم القيامة مع قارونَ وفرعونَ وهامانَ وأُبيّ بنِ خلَف»، ورجالُ أحمدَ ثقاتُ.

والحاكم في «المستدرك» (٦/١ ـ ٧) وقال: صحيح الإسناد لا نعرف له علَّة بوجه من الوجوه.

وأخرجه ابن أبي شيبة في «الإيمان» رقم (٤٦).

وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>١) أي الترمذي في «السنن» (٥/ ١٤).

<sup>(</sup>٢) في «المسند» (٤/ ٣٣٨) و (٥/ ٣١).

<sup>(</sup>٣) في «السنن» (٢/ ١١٢ رقم ٥٥٧). قلت: وأخرجه مالك في «الموطأ» (١/ ١٣٢ رقم ٨) والحاكم (١/ ٢٤٤). وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٤) للإمام أحمد (٢/ ١٦٩) بسند صحيح.

<sup>(</sup>٥) لم يخرجه أحد من أهل السنن.

قلت: وأخرجه ابن حبان في «صحيحه» رقم (١٤٦٧) والدارمي (٢/ ٣٠١) والطحاوي في «مشكل الآثار» (٢/ ٢٩/١) بسند صحيح.

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١/ ٢٩٢) وقال: «رواه أحمد والطبراني في «الكبير» و «الأوسط» (رقم ١٧٦٧)، ورجال أحمد ثقات» اه.

وخلاصة القول أن الحديث صحيح، والله أعلم.

وتقدم الحديث الذي في البخاري<sup>(١)</sup> في صفة المسلم: «من شهد أن لا إله إلا اللَّهُ وأن محمداً رسولُ الله، واستقبل قبلَتنا، وصلَّى صلاتَنا». الحديث.

# [حكم تارك الصلاة]

وقال الترمذيُ (٢) رحمه الله: حدثنا قُتيبةُ أخبرنا بشرُ بنُ المفضّل عن الجُريْدِيّ عن عبدِ اللّهِ بن شقيقِ العُقيليِّ قال: كان أصحابُ محمدٍ ﷺ لا يرَون شيئاً من الأعمال تركه كفرٌ غير الصلاة.

(ومنها): ما فيه التصريحُ بوجوب قتلِه، كقوله عز وجل: ﴿فَإِن تَابُوا وَأَقَامُواْ ٱلصَّهَانُوَةَ﴾ [التوبة: ٥]. الآية.

وقوله ﷺ: «أُمرتُ أَن أَقَاتَلَ النَّاسَ حتى يشهدوا أَن لا إله إلا الله وأَن محمداً رسولُ الله، ويقيموا الصلاة، ويؤتوا الزكاة»(٣)، الحديث. وغيرُ ذلك من الآيات والأحاديث.

وأما الآثار في شأنها عن الصحابة والتابعين ومن بعدَهم فأكثرُ مِن أن تُحصَرَ، وقد أجمعوا على قتله كفراً إذا كان تركه الصلاة عن جحود لفرضيتها أو استكبار عنها وإن قال: لا إله إلا الله، لِما تقدم من الآيات والأحاديثِ السابقة، ولدخوله في التارك لدينه المفارِق للجماعة، وفي قوله ﷺ: «من بدّل دينه فاقتُلوه»(٤)، فإنه بذلك يكون مرتداً مبدّلاً لدينه.

<sup>(</sup>١) جزء من حديث تقدَّم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) في «السنن» (١٤/٥ رقم ٢٦٢٣) وقال: هذا حديث حسن صحيح.

قال الألباني في «صحيح الترغيب والترهيب» (١/ ٢٢٧ رقم التعليقة ٢): «ورواه الحاكم (١/٧) عن عبد الله بن شقسق عن أبي هريرة به. وصححه الحاكم. وقال الذهبي: وإسناده صحيح.

وأقول: فيه قيس بن أنيف، ولم أعرفه. وقد خالفه الترمذي فلم يذكر فيه أبا هريرة، وهو الصواب. لكني وجدت له شاهداً عن جابر بن عبد الله بنحوه.

أخرجه ابن نصر في «الصلاة» رقم (٩٤٧) بسند حسن».

وخلاصة القول أن الحديث صحيح، والله أعلم.

<sup>(</sup>٣) وهو حديث صحيح تقدُّم تخريجه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في صحيحه (٢٦/ ٢٦٧ رقم ٢٩٢٢).

وأما إن كان تركه لها لا لجحود ولا لاستكبار بل لنوع تكاسل وتهاوُنِ كما هو حالُ كثيرٍ من الناس، فقال النوويُّ رحمه الله تعالى في شرح مسلم (۱): «قد اختلف العلماءُ فيه، فذهب مالكُ والشافعيُّ رحمهما الله تعالى والجماهيرُ من السلف والخلَف إلى أنه لا يُكفِّر بل يُفسّق ويستتاب، فإن تاب وإلا قتلناه حداً كالزاني المُحصَن ولكنه يُقتل بالسيف.

وذهب جماعة من السلف إلى أنه يُكفّر وهو مَرويٌ عن عليٌ بنِ أبي طالبِ كرم اللّه وجهه، وهي إحدى الروايتين عن أحمدَ بنَ حنبلِ رحمه الله، وبه قال عبدُ الله بنُ المبارك وإسحاقُ بنُ راهُويه، وهو وجهُ لبعض أصحابِ الشافعيُ رضوان الله عليه، وذهب أبو حنيفة وجماعة من أهل الكوفة والمُزنيُ صاحبُ الشافعيُ رحمهم الله تعالى إلى أنه لا يُكفر ولا يُقتل بل يُعزّر ويحبس حتى يصلى ».

قال رحمه الله (۲): «واحتج من قال بكفره بظاهر حديثِ جابرٍ: «إن بين الرجل وبين الشركِ والكفرِ تركَ الصلاة» (۲)، وبالقياس على كلمة التوحيد.

واحتج من قال: لا يُقتل، بحديث: «لا يجلّ دمُ امرىءِ مسلمِ إلا بإحدى ثلاثٍ» (٤) وليس فيه الصلاة.

واحتج الجمهور على أنه لا يكفر بقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِـ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاكُمُ ۗ [النساء: ٤٨].

وبقوله ﷺ: «من قال: لا إله إلا الله دخل الجنة، ومن مات وهو يعلم أن لا إله إلا الله دخل الجنة، ولا يلقى الله عبد بهما غير شاك فيحجب عن الجنة، وحرَّم الله على النار من قال: لا إله إلا الله وغير ذلك، واحتجوا على قتله

<sup>.(</sup>V·/Y) (1)

قلت: وانظر: «المجموع شرح المهذب» للنووي (٣/ ١٦ ـ ٢١).

 <sup>(</sup>۲) أي النووي في «شرح مسلم» (۲/ ۷۰ ـ ۷۱).

<sup>(</sup>٣) وهو حديث صحيح تقدّم تخريجه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٢٠١/ ٢٠١ رقم ١٨٧٨) ومسلم (٣/ ١٣٠٢ رقم ١٦٧٦) من حديث عبد الله بن مسعود.

<sup>(</sup>٥) تقدم تخريجها جميعاً.

بقوله تعالى: ﴿ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُوا ٱلزَّكَوٰةَ فَخَلُواْ سَبِيلَهُمَّ ﴾ [التوبة: ٥].

وقوله ﷺ: «أمرتُ أن أقاتلَ الناسَ حتى يقولوا: لا إله إلا الله ويقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة، فإذا فعلوا ذلك عصموا مني دماءَهم وأموالَهم (())، وتأولوا قولَه ﷺ: «بين العبد وبين الكفر تركُ الصلاة (()) على أنه يستحق بترك الصلاة عقوبة الكافر وهي القتلُ، أو أنه محمولٌ على المُستحِلّ، أو على أنه قد يَؤُول به إلى الكفر، أو أن فِعلَه فِعلُ الكفارِ واللَّهُ أعلمُ (). انتهى كلامه.

وقد قدمنا في شروط لا إله إلا الله وفي بيان مراتبِ الدينِ وفي بيانِ أنواعِ الكفر ما فيه غُنيةٌ، وذكرنا هنا ما تيسًر من النصوص في شأنها.

وقد بسط الحافظُ ابنُ القيم في «كتاب «الصلاة»(٣) الكلام على هذه المسألةِ بسطاً حسناً فليُراجَع.

## [الركن الثالث: الزكاة]

وأما الزكاةُ فقد ذكرها في نصوص الصلاةِ وغيرِها، ومما يتعلق بها على انفرادها قولُه عز وجل: ﴿خُذ مِنَ أَمْوَلِهِمْ صَدَقَةُ تُطَهِّرُهُمْ وَتُرَكِّمِهم بِهَا وَصَلِ عَلَيْهِمٌ إِنَّ صَدَقَةٌ تُطَهِّرُهُمْ وَتُرَكِّمِهم بِهَا وَصَلِ عَلَيْهِمٌ إِنَّ صَدَقَةٌ تُطَهِّرُهُمْ وَتُرَكِّمِهم بِهَا وَصَلِ عَلَيْهِمٌ إِنَّ صَدَقَةُ تُطَهِّرُهُمْ وَتُرَكِّمِهم بَهَا وَصَلِ عَلَيْهِمٌ إِنَّ صَدَوَتَكَ سَكَنُ لَهُمُ وَاللّهُ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴾ [التوبة: ١٠٣].

وقولُه في صفات عبادِه المؤمنين: ﴿وَالَّذِينَ هُمْ لِلزَّكَوْةِ فَاعِلُونَ﴾ [المؤمنون: ٤]، وقولُه تعالى في ذم الكفار ووعيدِهم: ﴿وَوَيْلُ لِلمُشْرِكِينَ ۚ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّ

<sup>(</sup>١) تقدَّم تخريجه وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٢) تقدّم تخريجه.

 <sup>(</sup>٣) عنوانه: «كتاب الصلاة وحكم تاركها، وسياق صلاة النبي على من حين كان يكبر إلى أن يفرغ منها» ط: دار الكتب العلمية. بدون تحقيق.

يوضح ذلك الحديث الذي فيه: «ما أديت زكاته فليس بكنز»(١).

وفي الصحيح (٢) عن أبي هريرة ولله عنه الله على الله الله الله الله على الله على الله على الله على الله عنه الله صاحب ذهب ولا فضة لا يؤدي منها حقها إلا إذا كان يوم القيامة صُفحت له صفائح (٣) من نار (٤) فأحمي عليها في نار جهنم فيكوى بها جنبه وجبيئه وظهره، كلما برَدت أعيدت له في يوم كان مقدارُه خمسين ألف سنة، حتى يُقضى بين العباد فيرى سَبيلَهُ إما إلى الجنة وإما إلى النار.

قيل: يا رسول الله فالإبلُ؟ قال: «ولا صاحبِ إبلِ لا يؤدي منها حقَها، ومن حقها حلَّبُها يوم وِرْدِها، إلا إذا كان يوم القيامة بُطح لها بقاع قَرْقرِ<sup>(٥)</sup> أُوفرَ ما كانت، لا يفقِد منها فصيلاً واحداً، تطَأُه بأخفافها وتعَضُّه بأفواهها، كلماً مرّ عليه أُولاها أُعيد عليه أخراها (٢)

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود في «السنن» (۲/۲۱۲ ـ ۲۱۳ رقم ۱۰٦٤) من حديث أم سلمة بسند ضعيف منقطع. وفيه ثلاث علل:

الأولى: الانقطاع بين عطاء ابن أبي رباح وأم سلمة فإنه لم يسمع منها.

الثانية: ثابت بن عجلان مختلف فيه. الثالثة: عتاب بن بشير صدوق يخطئ.

وللحديث شاهد أخرجه ابن ماجه (١/ ٥٦٩ رقم ١٧٨٧) والبيهقي في «السنن الكبرى» (٤/ ٨٢) وعلَّقه البخاري (٣/ ٢٧١ رقم ١٤٠٤) مختصراً وإسناده صحيح وهو وإن كان موقوفاً فهو في حكم المرفوع، لأنه في أسباب النزول، وذلك لا يكون إلا بتوقيف من الرسول ﷺ. وانظر: «الصحيحة» رقم (٥٥٩).

وخلاصة القول أن حديث أم سلمة حسن بهذا الشاهد، والله أعلم.

 <sup>(</sup>۲) في صحيح مسلم (۲/ ۱۸۰ رقم ۹۸۷).
 قلت: وأخرجه البخاري (۳/ ۲۲۷ رقم ۱٤٠۲) بلفظ مقارب.

<sup>(</sup>٣) الصفائح جمع صفيحة. وهي العريضة من حديد وغيره. أي جعلت كنوزه الذهبية والفضية كأمثال الألواح.

<sup>(</sup>٤) يعنى: كأنها نار، لا أنها نار.

<sup>(</sup>٥) بطح: قال جماعة: معناه ألقي على وجهه. وقال القاضي: ليس من شرط البطح كونه على الوجه، وإنما في اللغة بمعنى البسط والمدّ. فقد يكون على وجهه، وقد يكون على ظهره، ومنه سميت بطحاء مكة لانبساطها.

والقاع: المستوي الواسع من الأرض، يعلوه ماء السماء فيمسكه. قال الهروي: وجمعه قيعة وقيعان. مثل جار وجيرة وجيران.

والقرقر: المستوي أيضاً من الأرض، الواسع.

<sup>(</sup>٦) هكذا في جميع الأصول، في هذا الموضع.

في يوم كان مقدارُه خمسين ألفَ سنة ، حتى يُقضى بين العباد فيرى سبيله إما إلى الجنة وإما إلى الباد .

قيل: يا رسولَ الله فالبقرُ والغنمُ؟ قال: ولا صاحبِ بقرِ ولا غنم لا يؤدي منها حقها، إلا إذا كان يوم القيامة بُطح لها بقاعٍ قرقرِ لا يفقد منها شيئاً، ليس فيها عقصاء ولا جلحاء ولا عضباءُ (١)، تنطَحُه بقرونها وتطأه بأظلافها، كلما مرَّ عليه أُولاها رُدِّ عليه أُخراها في يوم كان مقداره خمسينَ ألفَ سنةٍ، حتى يُقضىَ بين العباد فيرى سبيلَه إما إلى الجنة وإما إلى النار» الحديث بطوله.

وفيه (٢) عن جابر رضي عن النبي على قال: «ما من صاحب إبل ولا بقر ولا غنم لا يؤدي حقَها إلا أُقعد لها يومَ القيامة بقاع قرقر تطأه ذاتُ الظِلْف بظِلْفها وتنطحه ذاتُ القرن بقرنها، ليس فيها يومئذ جَمَّاء ولا مكسورةُ القرن الحديث.

وفيه (٣): «ولا من صَاحِب مالِ لا يُؤدي زكاتَها إلا تحوّل يوم القيامة شِجاعاً أُقرَعَ يتبع صاحبَه حيثما ذهب وهو يفِرّ منه ويقال هذا مالكُ الذي كنت تبخل به. فإذا رأى أنه لا بد منه أدخل يده في فيه فجعل يقضَمُها كما يقضَم الفحلُ».

وفيه (٤) عن أبي هريرة ﷺ قال: قال النبي ﷺ: «ولا يأتي أحدُكم يوم القيامة بشاة يحمِلها على رقبته لها يَعارٌ، فيقول: يا محمد، فأقول: لا أملِك لك شيئاً قد بلَّغت، ولا يأتي أحدُكم ببعير يحمله على رقبته له رُغاءٌ فيقول: يا محمد، فأقول: لا أملِك لك شيئاً قد بلَّغتُ» (٥).

<sup>=</sup> قال القاضي عياض: قالوا: هو تغيير وتصحيف. وصوابه ما جاء بعده في الحديث الآخر كلما رد عليه أخراها، رد عليه أولاها. وبهذا ينتظم الكلام.

<sup>(</sup>١) قال أهل اللغة:

العقصاء: ملتوية القرنين.

والجلحاء: التي لا قرن لها.

والعضباء: التي انكسر قرنها الداخل.

<sup>(</sup>٢)(٣) أي في صحيح مسلم (٢/ ٦٥٨ رقم ٢٨/ ٩٨٨).

<sup>(</sup>٤) أي في الصحيح. أخرجه البخاري (٣/ ٢٦٧ رقم ١٤٠٢).

<sup>(</sup>٥) وهذا وإن كان وارداً في الغلول وعقوبته فهو في الزكاة كذلك إذ الجزاء من جنس العمل، والله تعالى أعلم. اه مؤلفه.

وفيه (١) عنه على قال: قال رسولُ الله على: «من آتاه الله مالاً فلم يؤدُ زكاتَه مُثَل له يوم القيامة شُجاعاً أقرعَ له زَبيبتان (٢) يُطوقه يوم القيامة، ثم يأخذ بلِهْزِمَتَيه (٣) ـ يعني شدْقيه ـ ثم يقول: أنا مالُك، أنا كنزُك. ثم تلا: ﴿ وَلَا يَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ يَبْخُلُونَ ﴾ [آل عمران: ١٨٠] الآية.

وفيه (٤) عن خالدِ بنِ أسلَم قال: خرجنا مع عبد الله بنِ عمرَ را الله عن عمر الله عن الله عنه عنه الله عنه الل أعرابيِّ: أخبرني عن قول الله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ يَكْنِرُونَ ٱلذَّهَبَ وَٱلْفِضَـةَ وَلَا يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَبَشِّرْهُم بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴿ [التوبة: ٣٤].

قال ابنُ عمر: مَن كنزها فلم يؤدِّ زكاتَها فويلٌ له، إنما كان هذا قبل أن تنزِلَ الزكاة، فلما أُنزلت جعلها اللَّهُ تعالى طُهرةَ للأموال.

وقد ثبتت البّيعةُ عليها بعد الصلاة كما قال البخاريُّ رحمه الله تعالى<sup>(ه)</sup>: «بابُ البيعةِ على إيتاء الزكاة (٦٠): ﴿ فَإِن تَابُوا وَأَتَكَامُوا ٱلصَّكَلَوٰةَ وَءَاتَوُا ٱلزَّكُوٰةَ فَإِخْوَانُكُمْ في ٱلدِّينُّ﴾ [التوبة: ١١].

حدثنا ابنُ نُميرِ قال: حدثني أبي قال: حدثنا إسماعيلُ عن قيسِ قال: قال جريرُ بنُ عبد الله رضي : بايعتُ رسولَ الله ﷺ على إقام الصلاة وإيتاءِ الزكاة والنُصحِ لكل مسلم» (٧)، والنصوصُ فيها كثيرةٌ، وفي ما تقدم كفايةً.

أي في صحيح البخاري (٨/ ٢٣٠ رقم ٤٥٦٥) و (٣/ ٢٦٨ رقم ١٤٠٣).

الزبيبتان: هما الزبدتان في الشدقين. وقيل: هما النكتتَان السوداوان فوق عينيه. والشُّجاع: بالضم والكسر: الحية.

اللَّهْزمة: عظم ناتئ في اللَّحْي، تحت الأَذن، وهما لهزمتان.

أي في صحيح البخاري (٣/ ٢٧١ رقم ١٤٠٤) بسند صحيح.

وقد أخرجه أبن ماجه (١/ ٥٦٩ رقم ١٧٨٧) والبيهقي في «السنن الكبرى» (٤/ ٨٢)

قلت: وإن كان موقوفاً على ابن عمر فهو في حكم المرفوع لأنه في أسباب النزول. وذلك لا يكون إلا بتوقيف من الرسول ﷺ. وقد تقدم الكلام عليه.

<sup>(</sup>٥) في صحيحه (٣/٢٦٧).

<sup>(</sup>٦) الباب رقم (٢).

أخرجه البخاري (٣/ ٢٦٧ رقم ١٤٠١)، ومسلم (١/ ٧٥ رقم ٥٦).

## [حكم مانع الزكاة]

وأما حكمُ تاركِها فإن كان منعُه إنكاراً لوجوبها فكافرٌ بالإجماع بعد نصوصِ الكتابِ والسنة، وإن كان مُقِراً بوجوبها وكانوا جماعةً ولهم شوكةٌ قاتلهم الإمامُ لِما في الصحيحين (١) عن أبي هريرة ولله قال: لما تُوفيَ رسولُ الله على وكان أبو بكر ولله وكفر من كفر من العرب فقال عمرُ: كيف تقاتل الناسَ وقد قال رسولُ الله الله في وكان أن أقاتلَ الناسَ حتى يقولوا: لا إله إلا الله، فمن قالها فقد عصم مني مالَه ونفسَه إلا بحقه وحسابُه على الله عز وجل»؟ فقال: والله لأقاتِلنَّ من فرق بين الصلاةِ والزكاة، فإن الزكاةَ حقُ المال، ولو منعوني عَناقاً كانوا يؤدونها إلى رسول الله على الله على منعها، قال عمرُ ولها: فوالله ما هو إلا أن شرح الله صدرَ أبي بكر وله فعرَفتُ أنه الحقُ، ـ وفي رواية ـ: فوالله ما هو إلا أن رأيتُ الله قد شرح صدرَ أبي بكرِ للقتال، فعلِمتُ أنه الحقُ.

وهذا الذي استنبطه أبو بكر رضي مصرّح به في منطوق الأحاديث الصحيحة المرفوعة ، كحديث عبد الله بن عمر (٢) والله قال: قال رسول الله ويقيموا الصلاة أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله ويقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة ، فإذا فعلوا ذلك عصموا مني دماءَهم وأموالَهم إلا بحقها وحسابُهم على الله عز وجل» ، وغيره من الأحاديث .

وقد جهَّز النبيُّ ﷺ خالدَ بنَ الوليد لغزْوِ بني المُصطلِقِ حين بلغه أنهم منعوا الزكاةَ ولم يكن ما بلغه عنهم حقاً، فروى الإمامُ أحمدُ<sup>(٣)</sup> قال: حدثنا محمدُ بنُ سابقِ حدثنا عيسى بنُ دينارِ حدثني أبي أنه سمع الحارثَ بنَ ضِرارِ الخُزاعيَّ ﷺ فدعاني إلى الإسلام فدخلتُ فيه وأقرَرْتُ به، يقول: قدِمتُ على رسولِ الله ﷺ فدعاني إلى الإسلام فدخلتُ فيه وأقرَرْتُ به،

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱۳/ ۲۵۰ رقم ۷۲۸۶، ۷۲۸۰)، ومسلم (۱/ ۵۱ رقم ۳۲/۲۰).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١/ ٧٥ رقم ٢٥)، ومسلم (١/ ٥٣ رقم ٢٢).

<sup>(</sup>٣) في «المسند» (٤/ ٢٧٩) بسند حسن.

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٧/ ١٠٨ ـ ١٠٩) وقال: «رواه أحمد، والطبراني إلا أنه قال: الحارث بن سرار بدل ضرار، ورجال أحمد ثقات» اهـ.

قلت: ترجم الحافظ في «الإصابة» رقم (١٤٣٢): الحارث بن أبي ضرار.

وبعث رسولُ الله على الوليدَ بنَ عُقبةَ إلى الحارث ليقبِضَ ما كان عنده مما جمع من الزكاة، فلما أن سارَ الوليدُ حتى بلغ بعضَ الطريق فرق - أي خاف ورجع حتى أتى رسولَ الله على فقال: يا رسولَ الله إن الحارث قلد منعني الزكاة وأراد قتلي، فغضِب رسولُ الله على وبعث البعث إلى الحارث الحارث فقالوا: هذا بأصحابه حتى إذا استقبل البعث وفصلَ عن المدينة لقِيَهم الحارثُ فقالوا: هذا الحارثُ فلما غشِيَهم قال لهم: إلى من بُعنتم؟ قالوا إليك. قال: ولم؟ قالوا: إن رسول الله على بعث إليك الوليدَ بنَ عقبةَ فزعم أنك منعته الزكاة وأردت قتلَه. قال فلهم: لا والذي بعث محمداً على بالحق ما رأيتُه بتةً ولا أتاني. فلما دخل الحارثُ على رسول الله على قال: منعت الزكاة وأردت قتلَ رسولي، قال الله الحارثُ على رسول الله على قال: منعت الزكاة وأردت قتلَ رسولي، قال الله والذي بعثك بالحق ما رأيتُه ولا أتاني ولا أقبلتُ إلا حين احتبس عليَّ رسولُ رسولِ الله على خشيتُ أن يكون كانت سخطةً من الله تعالى ورسولِه على قال: فنزلت الحجرات: ﴿ يَكَانُهُ اللَّذِينَ ءَامَنُوا إِن جَاءَكُمُ فَاسِنُ بِنَا فَتَبَيَّوا ﴾ - إلى قوله فنزلت الحجرات: ﴿ يَكَانُهُ الَّذِينَ ءَامَنُوا إِن جَاءَكُمُ فَاسِنُ بِنَا فَتَبَيَّوا ﴾ - إلى قوله فنزلت الحجرات: ٢ - ١٩.

ورواه ابنُ أبي حاتم (١) عن المنذر بنِ شاذانَ التّمارِ عن محمد بنِ سابقِ به. ورواه الطبرانيُ (٢) من حديث محمدِ بنِ سابق به.

<sup>(</sup>۱) في تفسيره (۱۰/۳۰۳ رقم ۱۸٦٠۸).

وأنظر تفسير ابن كثير: (٤/ ٢٢٣ ـ ٢٢٤).

<sup>(</sup>۲) في «المعجم الكبير» (٣/ ٢٧٤ \_ ٢٧٥ رقم ٣٣٩٥).

وروى ابنُ جرير (٢) عن ابن عباس في هذه الآية قال: كان رسولُ الله على بعث الوليدَ بنَ عُقبةَ بن أبي مُعَيطٍ إلى بني المصطلِق ليأخذ منهم الصدقات، وأنهم لما أتاهم الخبرُ فرحوا وخرجوا يتلقّونه رجع الوليدُ إلى رسول الله على فقال: يا رسولَ الله إن بني المُصطلِق قد منعوا الصدقة، فغضب رسولُ الله على من ذلك غضباً شديداً، فبينما هو يحدث نفسَه أن يغزُوهم إذ أتاه الوفدُ فقالوا: يا رسولَ الله إنا حُدثنا أن رسولَك رجع من نصف الطريق، وإنا خشينا أنما ردَّه كتابٌ جاء منك لغضب غضِبتَه علينا، وإنا نعوذ بالله من غضبه وغضبِ رسولِه، وإن النبي على المخضب غضِبتَه علينا، وإنا نعوذ بالله من غضبه وغضبِ رسولِه، وإن النبي الله استغشهم وهم بهم، فأنزل الله تبارك وتعالى عُذرَهم في الكتاب فقال: ﴿يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ المَنْوَا إِن جَآءَكُم فَاسِنُ إِنْهَ إِنْهَ اللهِ المحرات: ٢] إلى آخر الآية.

وقال مجاهدٌ وقتادةُ: أرسل رسولُ الله ﷺ الوليدَ بنَ عقبةَ إلى بني المصطلِقِ

<sup>(</sup>۱) في «جامع البيان» (۱۳/ج٢٦/١٢٣).

قلت: وأخرجه الطبراني في «الكبير» (٢٣/ ٤٠١ رقم ٩٦٠).

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١١١/٧) وقال: فيه موسى بن عبيدة وهو ضعيف. ٢) في «جامع البيان» (١٢٣/١٣ ـ ١٢٤) وسنده مسلسل بالضعفاء. من محمد بن سعد

ليُصَدِّقَهم فتلقّوه بالصدقة، فرجَع فقال: إن بني المصطلِقِ قد جمعتُ لك لتقاتِلك - زاد قتادةُ: وإنهم قد ارتدّوا عن الإسلام - فبعث رسولُ الله على خالد بن الوليد الله اليهم وأمره أن يتثبّتَ ولا يَعجَلَ، فانطلق حتى أتاهم ليلا فبعث عيونَه، فلما جاءوا أخبروا خالداً على أنهم مستمسكون بالإسلام وسمعوا أذانهم وصلاتهم، فلما أصبحوا أتاهم خالد على فرأى الذي يُعجبه، فرجع إلى رسول الله على فأخبره الخبر، فأنزل الله تعالى هذه الآية اه. من تفسير الحجرات لابن كثير (١) رحمه الله تعالى.

وذكر البغويُ (٢) رحمه الله تعالى نحو حديثِ ابن عباسِ وفيه: فغضب رسولُ الله على وهم أن يغزُوهم، فبلغ القومَ رجوعُه فأتوا رسولَ الله على وقالوا: يا رسولَ الله سمِعنا برسولك فخرجنا نتلقاه ونُكرِمه ونؤدّي إليه ما قبِلْناه من حق الله تعالى فبدا له في الرجوع، فخشينا أنه إنما رده من الطريق كتابٌ جاءه منك لغضب غضِبْته علينا، وإنا نعوذ بالله من غضبه وغضبِ رسولِه، فاتهمهم رسولُ الله على وبعثَ خالدَ بنَ الوليد إليهم خُفيةً في عسكر وأمره أن يخفي عليهم قدومَ قومِه وقال له: "انظر، فإن رأيتَ منهم ما يدل على إيمانهم فخذ منهم زكاة أموالِهم، وإن لم تر ذلك فاستعمل فيهم ما يستعمل في الكفار». ففعل ذلك خالدٌ. ووافاهم فسمِع منهم أذانَ صلاتي المغربِ والعشاء فأخذ منهم صدقاتِهم ولم يرَ منهم إلا الطاعة والخير، فانول الله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهُ الَّذِينَ وَاخْبِرهُ الْخِبْرَ، فأنول الله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهُ الَّذِينَ وَاخْبِرهُ الْخِبْرَ، فأنول الله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهُ اللَّذِينَ الْمَاتِهُ إِلَى رسولِ الله عَلْمُ وأخبره الخبرَ، فأنول الله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهُ اللَّهِ المَنْوَا إِن جَآءَكُم فَاسِقُ بِنَهِ فَاتَبَهُ اللَّه تعالى: آلِه الله عَلْمُ وأَخْبِرهُ الْحَبْرَ، فأنول الله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وأَلِي رَالِي وَالْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ قَالِي اللَّهُ اللَّامِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الل

وأما إن كان الممتنعُ عن أداء الزكاةِ فرداً من الأفراد فأجمعوا على أنها تؤخذ منه قهراً، واختلفوا من ذلك في مسائل:

<sup>(1) (3/377).</sup> 

قلت: بعث خالد بن الوليد إليهم بعد الوليد. قال ابن حجر في «الكافي الشافي» (ص١٥٦ رقم ١٩): «لم أره».

قلت: بل روي بألفاظ عدة: فروي من حديث الحسن، رواه عبد بن حميد.

وعن قتادة رواه أيضاً عبد بن حميد وابن جرير، وعبد الرزاق في تفسيره. انظر: «الدر المنثور» (٦/٨٨). ط: دار المعرفة.

<sup>(</sup>٢) في تفسيره (معالم التنزيل) (٧/ ٣٣٩) وقد تقدم الكلام على هذه الرواية.

(إحداها): هل يكفر أم لا؟ فقال عبدُ الله بنُ شقيقِ (١): كان أصحابُ رسوله اللَّهِ ﷺ لا يرَون من الأعمال شيئاً تركُه كفرٌ إلا الصلاةً.

وقال أبو أيوب السِخْتيانيُّ (٢): تركُ الصلاةِ كفرٌ لا يُختلَف فيه، وذهب إلى هذا القولِ جماعةٌ من السلف والخلف وهو قولُ ابنِ المباركِ (٣) وأحمدَ (٤) وإسحاقَ (٥).

وحكى إسحاقُ عليها إجماعَ أهلِ العلم، وقال محمدُ بنُ نصرِ المَرْوَزِيُّ (٦): «وهو قولُ جمهورِ أهلِ الحديث». وذهب طائفةٌ منهم إلى أن من تَرَك شيئاً من أركان الإسلام الخمسِ عمداً أنه كافرٌ.

ورُوي ذلك عن سعيدِ بنِ جبيرٍ ونافعٍ والحكم وهو روايةٌ عن الإمام أحمدَ اختارها طائفةٌ من أصحابه، وهو قولُ ابنُ حبيبٍ من المالكية، وخرَّج الدارقطنيُّ (٧)

<sup>(</sup>١) وهو حديث صحيح تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه المروزي في «تعظيم قدر الصلاة» رقم (٩٧٨). وقال المنذري في «الترغيب والترهيب»: ورُوي عن حماد بن زيد عن أيوب قال: ترك الصلاة كفر، لا يختلف فيه». (صحيح الترغيب: ٢٣٠/١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه المرزوي: في «تعظيم قدر الصلاة» رقم (٩٧٩) عنه بلفظ: «من الخرَ صلاةً حتى يفوت وقتها متعمداً من غير عذرٍ كفر». وانظر رقم (٩٨٠) و (٩٨١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه المروزي في «تعظيم قدر الصلاة» رقم (٩٨٢) عنه بلفظ: «لا يكفر أحد بذنب إلا تارك الصلاة عمداً، فإن ترك صلاة إلى أن يدخل وقت صلاة أخرى يستتاب ثلاثاً.

<sup>(</sup>٥) أخرجه المروزي في "تعظيم قدر الصلاة" رقم (٩٩٠) عنه بلفظ: "قد صح عن رسول الله على أن تارك الصلاة كافر، وكذلك كان رأي أهل العلم من لدن النبي الله إلى يومنا هذا: أن تارك الصلاة عمداً من غير عذر حتى يذهب وقتها كافر".

وزاد ابن عبد البر في «التمهيد» (٢٢٦/٤): عن إسحاق: «إذا أبى من قضائها وقال: لا أصلي. ثم قال: وذهاب الوقت إلى أن ذكر من قوله: إلى طلوع الفجر.

<sup>(</sup>٦) في كتابه «تعظيم قدر الصلاة» (٢/ ٩٣٦)،

<sup>(</sup>۷) في «السنن» (۲/۲۸۲ رقم ۲۰۲).

قلت: وأخرجه الطبري في «جامع البيان» (٥/ج ٧/ ٨٢) كلاهما من طريق إبراهيم ابن مسلم الهجري عن ابن عياض، عن أبي هريرة، به.

وإبراهيم بن مسلم الهجري ضعيف.

 <sup>♦</sup> وأخرجه الطبري في «جامع البيان» (٥/ج٧/ ٨٢ ـ ٨٣) أيضاً من طريق معاوية بن يحيى، =

وغيرُه من حديث أبي هريرةَ ﴿ عَلَيْهُ قَالَ: «قيل: يا رسولَ اللَّهِ، الحجُّ في كل عام؟ قال: «لو قلتُ نعم لوجب عليكم، وما أطَقتموه، ولو تركتموه لكفرتم».

وعن ابن مسعودٍ أن تاركَ الزكاةِ ليس بمسلم، وعن أحمدَ روايةٌ: أن تركَ الصلاةِ والزكاةِ كفرٌ دون الصيام والحجِّ.

وقال ابن عيينة: المُرْجئة سَمَّوا ترك الفرائضِ ذنباً بمنزلة ركوبِ المحارم، وليس سواءً، لأن ركوبَ المحارم متعمّداً من غير استحلالِ معصيةٌ، وتركَ الفرائضِ من غير جهلِ ولا عذرِ كفرٌ.

وبيانُ ذلك في أمر إبليسَ وعلماءِ اليهودِ الذين أقروا ببعث النبيِّ ﷺ بلسانهم ولم يعملوا بشرائعه.

#### المسألة الثانية هل يُقتل أم لا؟

و (الثانيَ): لا يقتل، وهو قولُ مالكِ والشافعيِّ وروايةٌ عن أحمدَ رحمهم الله تعالى.

وروى اللالكائيُ (٢) من طريق مؤمّلِ قال: حدثنا حمادُ بنُ زيدٍ عن عمرَ بنِ

عن صفوان بن عمرو، عن سليم بن عامر، عن أبي أمامة، به. بسند ضعيف.
 \* وأخرجه الطبري في «جامع البيان» (٥/ج٧/ ٨٣) من حديث ابن عباس بسند ضعيف.

قلت: ويغني عنه ما أخرجه مسلم (٢/ ٩٧٥ رقم ١٣٣٧/٤) من طريق الربيع ابن مسلم، عن محمد بن زياد، عن أبي هريرة: «خطبنا رسولُ الله ﷺ فقال: «أيها الناس فرض الله عليكم الحج فحجُوا، فقال رجل: أفي كل عام يا رسول الله؟ فسكت حتى قالها ثلاثاً. فقال: «لو قلت: نعم، لوجبت ولما استطعتم»، ثم قال: «ذروني ما تركتكم فإنما هلك من كان قبلكم بكثرة سؤالهم واختلافهم على أنبيائهم، وإذا أمرتكم بشيء فائتوا منه ما استطعتم، وإذا نهيتكم عن شيء فدعوه».

ومن أجل المزيد انظر': «تفسير أبي السعود» (٢/ ٥٥٢ ـ ٥٥٣) بتحقيقنا.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) في كتابه «شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة» (٩٢٧/٤ رقم ١٥٧٦) بسند ضعيف. مؤمل بن إسماعيل سيء الحفظ.

مالكِ النُّكْرِيِّ عن أبي الجوزاءِ عن ابنِ عباس ـ ولا أحسَبُه إلا رفعه ـ قال: (عُرى الإسلام وقواعدُ الدينِ ثلاثةٌ عليهن أُسس الإسلام: شهادة أن لا إله إلا الله والصلاة، وصومُ رمضان، من ترك منهن واحدة فهو بها كافرٌ ويحِلُ دمُه، وتجده كثيرَ المال كثيرَ المالِ لم يحجَّ فلا يزال بذلك كافراً ولا يحِلُ بذلك دمُه، وتجده كثيرَ المال ولا يزكي فلا يزال بذلك كافراً ولا يحِلُ دمُه).

ورواه قُتيبةُ بنُ سعيدِ عن حمادِ بنِ زيدِ مرفوعاً مختصراً، ورواه سعيدُ بنُ زيدِ أخو حمادِ بنِ زيد عن عمرَ بنِ مالكِ بهذا الإسنادِ مرفوعاً، وقال: «من ترك منهن واحدةً ـ يعني الثلاثُ الأُولَ ـ فهو بالله كافرٌ ولا يُقبل منه صَرفٌ ولا عذلٌ وقد حلَّ دمُه ومالُه. ولم يذكر ما بعده».

المسألة الثالثة لمن لم يرَ قتلَه، هل ينكّل بأخذ شيءٍ من ماله مع الزكاة؟

وقد رُوي في خصوص المسألة حديثُ بهْزِ بنِ حكيم عن أبيه عن جده وقد رُوي في خصوص المسألة عليه: «في كل سائمة إبل في أربعين بنتُ لَبون، لا تُفرق إبلٌ عن حسابها، من أعطاها مؤتجراً بها فله أجرُها، ومن منعها فإنا آخذوها وشطرَ مالِه، عزمةٌ من عزَمات ربنا، لا يجل لآل محمدِ منها شيء». رواه أحمدُ(۱) وأبو داودَ(۲) والنسائيُ (۳) وصححها الحاكم(١٤)، وعلق الشافعيُ

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١/٧١ ـ ٤٨) وقال: «رواه أبو يعلى ـ (٢٣٦/٤ رقم ٢٣٤٩/٢) ـ بنمامه. ورواه الطبراني في «الكبير» ـ (٢١/١٧٤ رقم ١٢٨٠٠) ـ بلفظ: «بني الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله، والصلاة وصيام رمضان، فمن ترك واحدة منهن كان كافراً حلال الدم». فاقتصر على ثلاثة منها، ولم يذكر كلام ابن عباس الموقوف. وإسناده حسن» اه.

<sup>(</sup>۱) في «المسند» (۲/۵، ٤).

<sup>(</sup>۲) في «السنن» (۲/ ۲۳۳ رقم ۱۵۷۵).

<sup>(</sup>٣) في «السنن» (٥/ ٢٥ رقم ٢٤٤٩).

<sup>(</sup>٤) في «المستدرك» (١/ ٣٩٨).

وقال الذهبي: صحيح. وقال النووي في «المجموع» (٥/ ٣٠٤): «... وإسناده إلى بهز بن حكيم صحيح على شرط البخاري ومسلم. وأما بهز فاختلفوا فيه، فقال يحيى بن معين: «ثقة»، وسئل أيضاً عنه عن أبيه عن جده: «ثقة»، وقال أبو حاتم: يكتب حديثه ولا يحتج به؛ وقال أبو زرعة: «صالح»، وقال الحاكم: ثقة...» اه.

القولَ به على ثبوته فإنه قال: لا يُثبته أهل العلم بالحديث، ولو ثبت لقلنا به(١).

# [الركن الرابع: الصوم]

(والرابعُ الصيامُ فاسمَع واتبع والخامسُ الحبُّ على من يستطع)

الركنُ الرابعُ من أركان الإسلامِ الصيامُ، وهو في اللغة الإمساكُ، وفي الشرع إمساكٌ مخصوصٌ في زمن مخصوص بشرائطَ مخصوصة.

وكان فرضُ صوم شهرِ رمضانَ في السنة الثانية من الهجرة هو والزكاةُ قبل بدر، قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ الطِّمِيامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبِّلِكُمْ الطِّمِيامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبِّلِكُمْ الطَّيْمُ اللَّهُ مَرْيِعِمًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ مِن قَبِّلِكُمْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن اللّهُ مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَ

وقد ثبت بالكتاب والسنةِ والإجماعِ كفرُ من جحد فرضيتَه، وتقدم القولُ بقتل تاركِه مع الإقرار والاعتراف بوجوبه.

وقوله: (فاسمع واتبع) مأخوذ من قولِ اللّهِ عز وجل: ﴿فَبَشِرْ عِبَادِ ﴿ اللَّهِ عَنْ مَعُونَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَل

## [الركن الخامس: الحج]

الركنُ الخامسُ الحجُّ، وهو (على من يستطيع) أي من استطاع إليه سبيلاً، قال الله تعالى: ﴿وَلِللَّهِ عَلَى اَلنَّاسِ حِجُّ اَلْبَيْتِ مَنِ اَسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ عَلَى النَّاسِ جَجُّ اَلْبَيْتِ مَنِ اَسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ عَلَى اللَّهَ عَنِ الْعَالَمِينَ ﴾ [آل عمران: ٩٧].

وقد ذكر الله تعالى تفصيلَه في سورة البقرة من قوله تعالى: ﴿وَأَتِنُوا الْخَجَّ وَٱلْعُمْرَةَ لِلَّهِ﴾ ـ إلى قوله ـ ﴿إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ﴾ [البقرة: ١٩٦ ـ ٢٠٣].

<sup>(</sup>۱) قال النووي في «المجموع» (٥/ ٣٠٤): «وروى البيهقي ـ في «السنن الكبرى» (٤/ ٢٠٥) ـ عن الشافعي رحمه الله أنه قال: هذا الحديث لا يثبته أهل العلم بالحديث، ولو ثبت قلنا به . . . » اه. قلت: وقد تقدم أن الحديث حسن وقد قال به الشافعي في القديم وبه قال أحمد.

واشتراطُه الاستطاعةِ فيه مصرَّحٌ به في الآية وفي حديث جبريلَ وفي حديث معاذٍ وغيرِها، وفسَّره النبيُ ﷺ بالزاد والراحلة (١).

ولا خلاف في كفرِ من جحد فرْضيتَه. وتقدم الخلافُ في كفر تاركِه مع الإقرار بفرضيته.

وروى الإمامُ أحمدُ (٢) عن ابن عباس و قال: قال رسولُ اللَّهِ عَلَيْ: «تعجّلوا الحجّ - يعني الفريضة - فإن أحدَكم لا يدري ما يعرضُ له».

قال: قيلَ: يا رسول الله ما السبيل؟ قال: أوالزاد والراحلة».

قال البيهقي: الصواب عن قتادة عن الحسن مرسلاً ـ يعني الذي خرَّجه الدارقطني وسنده صحيح إلى الحسن ـ ولا أرى الموصول إلاً وهماً.

وقد أخرجه الحاكم من حديث حماد بن سلمة عن قتادة عن أنس أيضاً، إلا أن الراوي عن حماد هو أبو قتادة: همو منكر الحديث»...

وقال أبو بكر بن المنذر: لا يثبت الحديث في ذلك مسنداً. والصحيح من الروايات رواية الحسن المرسلة.

انظر: «التلخيص الحبير» (٢/ ٢٢١ رقم ٩٥٤) و «إرواء الغليل» (٤/ ١٦٠ - ١٦١ رقم ٩٨٨).

وخلاصة القول أن الحديث ضعيف.

(٢) في «المسند» (٣١٤/١) ثم أخرجه أحمد من طرق أخرى (٢١٤/١، ٣٢٣، ٣٥٥). قلت: وأخرجه ابن ماجه (٢/ ٩٦٢ رقم ٢٨٨٣) والخطيب في «الموضح» (١/ ٢٣٢) و (٤/ ٣٤٠). بلفظ: «من أراد الحج فليتعجل، فإنه قد يمرض المريض، وتضل الضالة، وتعرض الحاجة».

قال البوصيري في «مصباح الزجاجة» (٣/٣ رقم ٢٥٠١ (٢٨٨٣): «هذا إسناد فيه مقال: إسماعيل بن خليفة أبو إسرائيل الملاي، قال فيه ابن عدي: عامة ما يرويه يخالف الثقات، وقال النسائى: ضعيف. وقال الجوزجاني: مفتر زائغ.

قلت: لم ينفرد إسماعيل بإخراجه من هذا الوجه، فقد رواه أبو داود في سننه من طريق الحسن بن عمرو عن مهران بن عمران عن ابن عباس مرفوعاً بلفظ: «من أراد الحج فليتعجل...» اه.

قلت: وهو حديث حسن بالشاهد الآتي.

<sup>(</sup>۱) يشير المؤلف رحمه الله إلى الحديث الضعيف الذي أخرجه الدارقطني في «السنن» (۲/ ٢٦ رقم ٦، ٧) والحاكم (٢/ ٤٤٢) والبيهقي (٣٣٠/٤) عن أنس في قوله: ﴿ولِلّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ البَيْتِ مِن اسْتطَاعَ إليهِ سَبِيلاً﴾ [آل عمران: ٩٧].

ورواه أبو داودَ<sup>(١)</sup> بلفظِ: «من أراد الحجَّ فليتعجَّل».

وروى الإسماعيليُ (٢) بإسناد صحيح عن عبد الرحمنِ بنِ غُنمِ أنه سمع عمرَ بنَ الخطابِ وَ الله يَهُ عليه ماتَ يهودياً أو نصرانياً.

وروى سعيدُ بنُ منصورِ في سننه (٣) عن الحسن البصريِّ قال: قال عمرُ بنُ الخطابِ وَ اللهِ اللهُ ال

وروى البغويُ (٤) عن أبي أُمامةَ عَلَيْهُ أن النبيُّ ﷺ قال: من لم تحبِسه حاجةً

<sup>(</sup>۱) في «السنن» (۲/ ۳۵۰ رقم ۱۷۳۲).

قلت: وأخرجه الدارمي (٢/ ٢٨) والدولابي في «الكنى» (٢/ ١٢) والحاكم (١/ ٤٤٨) وأحمد (١/ ٢٢٥) والبيهقي في «السنن الكبرى» (٣٤٩ \_ ٣٣٩ ).

قال الحاكم: «صحيح الإسناد. وأبو صفوان لا يعرف بالجرح» ووافقه الذهبي.

وقال الألباني في «الإرواء» (١٦٩/٤): «وهذا منهما عجب، ولا سيما الذهبي، فقد أورده في «الميزان قائلا: «لا يدرى من هو. قال أبو زرعة: لا أعرفه إلا في هذا الحديث». وقال الحافظ في «التقريب»: مجهول.

لكن لعله يتقوى حديثه بالطريق الأولى فيرتقى إلى درجة الحسن...» اه.

قلت: وخلاصة القول أن الحديث حسن بالشاهد السابق.

<sup>(</sup>٢) عزاه إليه ابن كثير في تفسيره (١/ ٣٩٤ ـ ٣٩٥)، وقال ابن كثير: هذا إسناد صحيح إلى عمر.

<sup>(</sup>٤) في تفسيره «معالم التنزيل» (٢/ ٧٤) بسند ضعيف. ّ

ليث بن أبي سليم ضعيف. وشريك القاضى سيء الحفظ.

قلت: وأخرج حديث أبي أمامة ابن الجوزي في الموضوعات (٢/ ٢٠٩ ـ ٢١٠) من طريقين:

الطريق الأول: عن عمار بن مطر، عن شريك، عن منصور، عن سالم بن أبي الجعد عنه، به.

والطريق الثاني: عن المغيرة بن عبد الرحمن، عن يزيد بن هارون، عن شريك، عن ليث عن عبد الرحمن بن سابط، عنه، به.

ثم قال ابن الجوزي: في الطريق الأول: عمار بن مطر، قال العقيلي: يحدث عن الثقات بالمناكير، وقال ابن عدى: متروك الحديث.

وفي الطريق الثاني: المغيرة بن عبد الرحمن: قال يحيى: ليس بشيء. وليث: وقد ضعفه=

ظاهرة أو مرض حابسٌ أو سلطانٌ جائرٌ ولم يحُجُّ فليمُتْ إن شاء يهودياً أو نصرانياً».

وروى الإمام أحمدُ (١) عن أبي هريرة قال: خطبنا رسولُ اللَّهِ عَلَى فقال: «أيها الناسُ فُرض عليكم الحجُّ فحجُوا». فقال رجل: أكلَّ عام يا رسول الله؟ فسكت حتى قالها ثلاثاً، فقال رسولُ الله عَلَیْ: «لو قلتُ نعم لوجبت، ولما استطعتم»، ثم قال: «ذروني ما تركتُكم، فإنما هلك من كان قبلكم بكثرة سؤالِهم واختلافِهم على أنبيائهم، وإذا أمرتُم بشيء فأتوا منه ما استطعتم، وإذا نهيتُكم عن شيء فدعوه». رواه مسلم (٢) بنحو هذا، والله أعلم.

وروى أحمدُ<sup>(٣)</sup> وأبو داودَ<sup>(٤)</sup> والنسائيُ<sup>(٥)</sup> وابنُ ماجه<sup>(٢)</sup> والحاكمُ<sup>(٧)</sup> عن ابن عباس على الله الله أني كل عام؟ فقال: «لو على على على على الله أني كل عام؟ فقال: «لو

ابن عيينة، وتركه يحيى القطان، ويحيى بن معين، وابن مهدي، وأحمد.
 قلت: وفي الباب من حديث أبى هريرة، وحديث على بن أبي طالب.

وانظر تخرّيجها في تحقيقنا لـ: «فتح القدير» للشوكاني.

وانظر: التلخيص الحبير» (٢٢٢/٢ ـ ٢٢٣) و «نصب الراية» (٤١٠/٤ ـ ٤١١). وخلاصة القول أن لهذا الحديث أصلاً، ومحمله على من استحلَّ الترك. وعدُّه في الموضوعات خطأ.

<sup>(</sup>۱) في «المسند» (۲/ ٥٠٨) بسند صحيح.

<sup>(</sup>٢) في صحيحه (٢/ ٩٧٥ رقم ١٣٣٧).

<sup>(</sup>٣) في «المسند» (١/ ٢٥٥، ٢٩٠، ٣٠٣، ٢٥٧، ٣٧٠).

<sup>(</sup>٤) في «السنن» (٢/ ٣٤٤ رقم ١٧٢١).

<sup>(</sup>٥) في «السنن» (٥/ ١١١ رقم ٢٦٢٠).

<sup>(</sup>٦) في «السنن» (٢/٩٦٣ رقم ٢٨٨٦).

<sup>(</sup>٧) في «المستدرك» (١/ ٤٤١)، ٧٠).

قال الحاكم: «هذا إسناد صحيح، وأبو سنان هذا هو الدؤلي ولم يخرجاه، فإنهما لم يخرجا سفيان بن حسين وهو من الثقات الذين يجمع حديثهم» وقال الذهبي: صحيح. قلت: أبو سنان اسمه يزيد بن أمية. وهو ثقة. ومنهم من عده في الصحابة.

وله في مسند الطيالسي رقم (٢٦٦٨) وأحمد (٢/٢٩٢، ٣٢٣، ٣٢٣) متابع من طريق سماك عن عكرمة عن ابن عباس باختصار.

وخلاصة القول أن الحديث صحيح، والله أعلم.

قلتُها لوجبت، ولو وجبت لم يعملوا بها، ولن تستطيعوا أن تعملوا بها. الحجُّ مرةٌ فمن زاد فهو تطوُّعٌ».

# ذكرُ أمورِ تدخُل في مسمَّى الإيمانِ والإسلام من الأوامر والمناهي والأخبار

## [الأدلة عليها من الكتاب]

قسال الله عسز وجسل: ﴿ وَسَادِعُواْ إِلَىٰ مَعْفِرَةٍ مِن رَبِّكُمْ وَجَنَةٍ عَهْمُهَا السَّمَوَتُ وَالْأَرْضُ أُعِدَّتَ لِلْمُتَقِينَ ﴿ اللَّيْنِ يُنفِقُونَ فِي السَّرَآءِ وَالضَّرَآءِ وَالْصَظِينِ الْعَيْظَ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّالِيِّ وَاللَّهُ يُحِبُ الْمُضِينِ ﴾ وَالْذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا وَالْعَلَمُ اللَّهُ وَلَمْ يُعِبُوا عَلَى مَا الْفُسُهُمْ ذَكُرُوا الله فَاسَتَغْفَرُوا لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ الذُنُوبِ إِلَا الله وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ فِي أَوْلَتِهِ مَ وَمَن يَغْفِرُهُ مِن رَبِّهِمْ وَجَنَبُ تَجْرِى مِن تَعْتِهَا وَهُمْ يَعْلَمُونَ فِيهَا ﴾ [آل عمران: ١٣٣ ـ ١٣٦] الآيات.

وقىال تبعىالىى: ﴿ اللَّذِينَ ءَانَيْنَهُمُ الْكِنَابَ مِن قَبْلِهِ، هُم بِدٍ، يُؤْمِنُونَ ۞ وَلِذَا يُنْلَى عَلَيْهِمْ قَالُواْ ءَامَنَا بِدِهِ إِنَّهُ الْحَقُّ مِن رَبِّنَا إِنَّا كُنَا مِن قَبْلِهِ، مُسْلِمِينَ ۞ أُولَتِكَ يُؤَوِّونَ أَجَرَهُم مَّرَيَّيْنِ بِمَا صَبُرُواْ وَيَدْرَهُونَ بَالْحَسَنَةِ السَّيِئَةَ وَمِمَّا رَزَقْنَهُمْ يُنفِقُونَ ۞ وَإِذَا سَيَمِعُوا اللَّغُو أَعْرَضُوا عَنْهُ وَقَالُواْ لَنَا أَعْمَالُكُمْ اللَّهُمُ عَلَيْكُمْ لَا نَبْنَغِي الْجَهِلِينَ ۞ [الفصص].

وقال تعالى وَالْذِن وَالْمَا اللهِ وَالْذِينَ يَبِيتُونَ الْذِينَ يَشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هَوْنَا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَدِهِلُونَ قَالُواْ سَلَمَا إِلَى وَالَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَيْهِمْ سُجَدًا وَقِيكَا إِلَى وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبِّنَا أَصْرِفَ عَنَا عَذَابَ جَهَنَّمُ إِنَى عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا فِي إِنْهَا سَآءَتَ مُسْتَقَرًا وَمُقَامًا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا فِي وَالَّذِينَ لَا وَالَّذِينَ إِذَا أَنفَقُواْ لَمْ يُسْوِقُواْ وَلَمْ يَقَتُلُونَ النَّقْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّ وَالْمَا فِي وَالَّذِينَ لَا يَعْوَنَ مَعْ اللهِ إِلَنهَا عَاخَرَ وَلَا يَقَتُلُونَ النَّقْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ إِلَّهُ إِلْهَا عَاخَرَ وَلَا يَقَتُلُونَ النَّقْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ إِلَى وَقَولاً يَرَقُونَ وَمَن يَقْوَلُونَ النَّقْسَ الَّذِي يَوْمَ الْقِينَمَةِ وَيَخْلُدُ فِيهِ مُهَانًا فِي مَنْ اللهُ سَيْعَانِهِمْ حَسَنَدِ وَكُولاً وَكَانَ اللهُ مَن نَابَ وَءَامَن وَعَمِلَ عَمَلَا صَلِيحًا فَأُولَتِهِكَ يُبَدِّلُ اللّهُ سَيْعَانِهِمْ حَسَنَدِتُ وَكَانَ اللهُ اللهُ مَن نَابَ وَءَامَن وَعَمِلَ عَمَلا صَلِيحًا فَأُولَتِهِكَ يُبَدِلُ اللّهُ سَيْعَانِهِمْ حَسَنَدِتُ وَكَانَ اللهُ عَمْولَا رَحِيمًا فِي وَمَن تَابَ وَعَمِلَ صَلَيحًا فَإِنَّهُ يَبُوبُ إِلَى اللّهِ مَتَابًا فَي وَالَيْنِ وَعُولُونَ وَإِلَا عَلَهُ إِلَيْ اللّهِ مَتَابًا فَي وَالَّذِينَ وَعَمِلُ عَلَا اللّهِ وَالَّذِينَ وَقُولُونَ وَإِلَيْنَ هُولُونَ وَإِنَا مَنْهُ وَالْمَا فَيُعَمَانَا فَى وَالَّذِينَ يَقُولُونَ وَبَعْنَا هُمْ وَالَذِينَ وَقُولُونَ وَبِنَا هَبُ لَنَا مِنْ أَنْ وَيُجِنَا وَذُونِنَا وَيُولِينَا فَلَيْهِ مَنْ اللّهُ فَي مَنْ اللّهِ وَمُؤْلِلَهُ اللّهُ وَالْمَالِعُونَ وَالْمَالِكُولُ مَنْ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا عَلَيْهُ اللّهُ وَلَيْكُولُونَ وَإِلَى اللّهِ مَنَا الللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَولَ اللّهُ اللّهُ وَلَا عَلَيْهُ اللّهِ اللّهُ وَلَا عَلَيْهُ الللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّ

أَعْيُنٍ وَاجْعَلْنَا لِلْمُنَقِينَ إِمَامًا ﴿ أُولَتِهِكَ يُجْزَوْنَ ٱلْفُرْفَةَ بِمَا صَبَرُوا وَيُلَقَّوْنَ فِيهَا تَحِيَّةُ وَسَلَمًا ﴿ خَلِدِينَ فِيهَا حَسُنَتْ مُسْتَقَرًا وَمُقَامًا ۞ [الفرقان].

وقىال تىعالى: ﴿ ﴿ إِنَّ اللَّهَ اَشْتَرَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اَنفُسَهُمْ وَأَمْوَلُهُمْ بِأَنَ لَهُمُ الْجَنَّةُ يُقْدِلُونَ فِي سَكِيلِ اللَّهِ فَيَقْلُلُونَ رَبُّقْلُلُونَ وَعَدًا عَلَيْهِ حَقًا فِ النَّوْرَانِةِ وَالْإِنجِيلِ اللَّهِ فَيَقْلُلُونَ اللَّهُ فَاسْتَبْشُرُوا بِبَيْعِكُمُ الَّذِي بَايَعْمُ بِهِ، وَذَلِكَ هُو الْفَوْزُ الْعَظِيمُ إِلَى النَّهِونَ الْعَكِدُونَ الْعَكِمُونَ السَّيَحِدُونَ السَّيَحِدُونَ السَّيَحِدُونَ السَّيَحِدُونَ السَّيَحِدُونَ السَّيَحِدُونَ السَّحِدُونَ السَّيَحِدُونَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُعْرُونَ الْمُعْرُونِ وَالنَّاهُونَ عَنِ الْفُنَامِيرُ وَالْمُعْدُونَ السَّيَحِدُونَ السَّيَحِدُونَ السَّعِمِونَ السَّعِمِدُونَ السَّيَحِدُونَ السَّيَحِدُونَ السَّيَحِدُونَ السَّعَامُ وَيَقْمِ اللَّهُ وَبَشِرِ اللَّهُ وَبَشِرِ اللَّهُ وَبَشِرِ اللَّهُ وَالسَّونَ عَنِ النَّهُ وَالْمَعْرُونِ وَالنَّاهُونَ عَنِ الْمُنْكِرِ وَالْمُعْدُونَ لِمُدُرِدِ اللَّهُ وَبَشِرِ اللَّهُ وَبَشِرِ اللَّهُ وَبَشِرِ اللَّهُ وَالْسَاهُونَ عَنِ الْمُنْكِرِ وَالْمُعْرُونِ وَالنَّاهُونَ عَنِ الْمُنْكِرِ وَالْمُعْرَانِ الْمُؤْرِدِ وَالْسَاهُونَ عَنِ الْمُنْكِرِ وَالْمُعْرُونِ وَالْسَاهُونَ عَنِ الْمُنْكِدِ وَالْمُعْرُونِ وَالسَّامُونَ عَنِ الْمُعْرَادِ وَالْمُعْرَادِ وَالْمُونَ عَنِ الْمُنْكِدِ وَالْمُعْرُونِ وَالْمُعْرَادِ وَالْمُعْرَادِ وَالْمُعْرِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُعْرِدِ وَالْمُعْرِونِ وَالنَّاهُونَ عَنِ الْمُنْكِيدِ وَالْمُعْرِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُعْرِينَ الْمُعْرِينَ الْمُعْرِينَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُعْرِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ اللْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِنِ اللْمُؤْمِنِينَ اللْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُعُمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ اللْمُؤْمُونَ اللْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ

وقال تعالى: ﴿ ﴿ إِنَّ ٱلْإِنْسَانَ خُلِقَ هَلُوعًا ﴿ إِذَا مَسَّهُ ٱلنَّرُ جَرُوعًا ﴿ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلْخَيْرُ مَنُوعًا ﴾ وقال تعالى: ﴿ ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ دَآيِمُونَ ﴾ وَالَّذِينَ فِي ٱمْوَلِهِمْ حَقُّ مَعْلَومٌ ﴾ وَالَّذِينَ فِي الْمَوَلِينِ ﴾ وَالَّذِينَ يُصَدِقُونَ بِيَوْمِ ٱلذِينِ ﴾ وَالَّذِينَ هُمْ مِنْ عَذَابِ رَبِّهِم مُشْفِقُونَ ﴾ واللّذِينَ هُمْ عَذَلُ مَلُومِينَ ﴾ وَاللّذِينَ هُمْ اللّذِي هُمْ اللّذِي هُمْ اللّذِينَ هُمْ الْعَادُونَ ﴾ واللّذِينَ هُمْ الْعَادُونَ ﴾ واللّذِينَ هُمْ الْعَادُونَ ﴾ واللّذِينَ هُمْ اللّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ مُحْلِفُونَ ﴾ والمعارج].

وقى ال تعمالى: ﴿ قَدَ أَفَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ۞ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ ﴾ - إلى قول ٥ - ﴿ ٱلْوَزِنُونَ ﴾ [المؤمنون: ١ - ١٠] الآيات.

وقال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ هُم مِنْ خَشْيَةِ رَبِّهِم مُشْفِقُونَ ۞ وَالَّذِينَ هُم بِاَيَاتِ رَبِّهِم يُؤْمِنُونَ ۞ وَالَّذِينَ هُر بِرِبِّهُمْ لَا يُشْرِكُونَ ۞ وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا ءَاتَواْ وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةً أَنَهُمْ إِلَى رَبِّهُمْ رَجِعُونَ ۞ أُوْلَتَهِكَ يُسَرِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَهُمْ لَمَا سَلِيقُونَ ۞ وَلَا نُكَلِفُ نَفْسًا إِلّا وُشْعَهَا ﴾ [المؤمنون: ٥٧ ـ ٦٢].

وقال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْمُتَقِينَ فِي جَنَّتِ وَعُيُونٍ ۞ ءَلِنِينَ مَآ ءَائِنَهُمْ رَبُّهُمُّ إِنَّهُمْ كَانُواْ فَلَ ذَلِكَ مُحْسِنِينَ ۞ كَانُواْ قَلِيلًا مِّنَ ٱلْيَّلِ مَا يَهْجَعُونَ ۞ وَبِالْأَسْعَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ۞ وَفِ أَمْوَلِهِمْ حَقُّ لِلسَّآبِلِ وَلَلْمَرُومِ ۞﴾ [الذاريات].

وقىال تىعىالى: ﴿وَلِكِنَّ ٱلْهِرَّ مَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَٱلْمَلَتَهِكَةِ وَٱلْكِنَابِ وَالنَّبِيْنَ وَهَانَى ٱلْمَالَ عَلَى حُبِّهِ، ذَوِى ٱلْمُشَرِّبَ وَٱلْمَتَنَكَىٰ وَٱلْمَسَكِينَ وَأَبْنَ ٱلسَّبِيلِ وَٱلسَّآمِلِينَ وَفِي ٱلرِّفَابِ وَأَقَامَ ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتَى ٱلزَّكُوٰةَ وَٱلْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَنهَدُوا وَالصَّلْمِينَ فِي ٱلْبَأْسَآءِ وَالطَّمِّرَاةِ وَحِينَ ٱلْبَأْسُ أُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ صَدَقُوا ۗ وَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْمُنَّقُونَ﴾ [البقرة: ١٧٧].

وقال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُسْلِمَاتِ وَٱلْمُوْمِنِينَ وَٱلْمُوْمِنِينَ وَٱلْمُوْمِنِينَ وَٱلْمُوْمِنِينَ وَٱلْمُنْصَدِيْنَ وَٱلْمُسْلِمَاتِ وَٱلْمُنْصَدِيْنَ وَٱلْمُسْلِمِينَ اللّهَ كَيْمِرًا وَٱللّهُ كَرِينَ آمَدً وَٱللّهُ لَمُم مَعْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴿ [الأحزاب: ٣٥].

وقال تعالى: ﴿وَأَذِن فِي اَلنَّاسِ بِالْحَيَّجِ يَأْتُوكَ رِجَالًا وَعَلَىٰ كُلِّ صَامِرٍ يَأْنِيرَ مِن كُلِّ فَجَ عَمِيقِ ۞﴾ ـ إلى قوله ـ ﴿وَلِلَّهِ عَنقِبَةُ ٱلْأَمُورِ﴾ [الحج: ٢٧ ـ ٤١].

وقال تعالى: ﴿ لِلْفُقُرَآءِ ٱلْمُهَجِرِينَ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيَكِرِهِمْ وَٱمْوَلِهِمْ يَبْتَغُونَ فَضَلَا مِنَ اللَّهِ وَرِضُونًا وَيَصُرُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُمْ أُولَتِهِكَ هُمُ ٱلصَّلَاقُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ تَبَوَّءُو ٱلدَّارَ وَٱلْإِيمَنَ مِن قَبْلِهِمْ يُجِبُونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَكَةً مِمَّا أُوتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَى الْفُصِيمِ وَلَو كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةً وَمَن يُوقَ شُحَ نَقْسِهِ فَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ۞ وَٱلَذِينَ مَانُوا مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ وَرَبَّنَا ٱغْفِرْ لَنَكَ وَلِإِخْوَلِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَانِ وَلَا تَجْعَلْ فِ مَاكُولِهِا عَلَى اللَّهِ الْحَدِيمَ مَعْوَلُونَ وَلَا تَجْعَلْ فِ وَلَا يَعْفِرْ اللَّهِ اللَّهُ رَمُونُ تَرْجِيمُ ۞ [الحشر].

وقـــال تــعـــالــــى: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَلْتَـنْظُرْ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ لِغَدٍّ ﴾ [الحشر: ١٨] الآيات.

وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَنَخِذُوا عَدُوِّى وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَآهَ ﴾ [الممتحنة: ١] إلى آخر السورة.

وقال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَي ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴿ الحجرات: ١] إلى آخر السورة.

وقى ال تعالى: ﴿ ﴿ وَاعْبُدُوا اللّهَ وَلَا نَشَرِكُوا بِهِ مَشَيّعًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَنَا وَبِذِى الْفَرْبَى وَالْمَاحِينِ وَالْجَنْبِ وَالْمَسَاحِينِ وَالْجَنْبِ وَالْمَسَاءِ: ٣٦]. السَّكِيلِ وَمَا مَلَكُتْ أَيْمَنْكُمُ إِنَّ اللّهَ لَا يُحِبُّ مَن كَانَ مُخْتَالًا فَخُورًا ﴾ [النساء: ٣٦].

وقىال تىعىالى : ﴿ وَذَرُوا خَلَاهِرَ ٱلْإِثْمِ وَبَاطِنَهُ ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكْسِبُونَ ٱلْإِثْمَ سَيُجْزَوْنَ بِمَا كَانُوا يَقْتَرِفُونَ ﴾ [الأنعام: ١٢٠].

وقى ال تىعى الى : ﴿ فَى قُلْ تَعَالَوَا أَتَلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْتِكُمْ أَلَّا تُشْرِكُواْ بِهِ عَلَيْ وَالْوَلِدَيْنِ إِخْسَانًا وَلَا تَقْنُلُوا أَوْلَدَكُم مِنْ إِمْلَاقٍ نَّحَنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ وَلَا مُشَيِّعًا وَلَا يَقْنُلُوا أَوْلَدَكُم مِنْ إِمْلَاقٍ نَحْنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ وَلَا

تَقَرَبُوا الْفَوَحِثَنَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَلَا نَقْنُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَا فِالْحَقِّ ذَٰلِكُمْ وَصَّنَكُم بِهِ لَمَلَكُمْ لِمَقِلُونَ ﴿ وَلَا نَقْرَبُوا مَالَ الْيَتِيهِ إِلَا بِالَّتِي هِى آحَسَنُ حَقَّى بِالْحَقِّ ذَلِكُمْ وَاوَقُوا الْكَيْلُ وَسَعَهَا وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُوا يَبُلُغُ اللَّهُ عَن سَبِيلِهِ وَلَا تَنْبِعُوا الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الل

وقى ال تىعى الى يَعْ وَفَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا نَعْبُدُوٓا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِٱلْوَلِدَيْنِ إِحْسَدْنَا ۚ إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ ٱلْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلَاهُمَا فَلَا تَقُل لَمُّمَا أَنِي وَلَا نَنْهَرْهُمَا وَقُل لَهُمَا فَوْلَا كَرِيمًا ١ وَأَخْفِضَ لَهُمَا جَنَاحَ ٱلذُّلِّ مِنَ ٱلرَّحْمَةِ وَقُل زَّبِّ ٱرْحَمْهُمَا كَمَّا رَبِّيَانِي صَغِيرًا ١ تَبُكُرُ أَعْلَرُ بِمَا فِي نَفُوسِكُو اللهِ تَكُونُوا صَلِيحِينَ فَإِنَّهُ كَانَ لِلْأَوْلِينَ غَفُورًا ١ وَءَاتِ ذَا ٱلْقُرْبَىٰ حَقَّامُ وَٱلْمِسْكِينَ وَٱبْنَ ٱلسَّبِيلِ وَلَا نُبَذِّرْ نَبْذِيرًا ١ إِنَّ ٱلْمُبَذِّرِينَ كَانُوٓا إِخْوَانَ ٱلشَّيَاطِينِ وَكَانَ ٱلشَّيَطَانُ لِرَبِّهِ، كَفُورًا ۞ وَإِمَّا تُعْرِضَنَّ عَنْهُمُ ٱبْتِغَآءَ رَحْمَةِ مِن رَّبِّكَ نَرْجُوهَا فَقُل لَّهُمْ قَوْلًا مَّيْسُورًا ۞ وَلَا تَجْعَلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ وَلَا نَبْسُطُهَا كُلَّ ٱلْبَسْطِ فَنَقْعُدَ مَلُومًا تَحْسُورًا ۞ إِنَّ رَبَّكَ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآهُ وَيَقْدِرُّ إِنَّهُ كَانَ بِعِبَادِهِ، خَبِيرًا بَصِيرًا ۞ وَلَا نَقْتُلُوَّا أَوْلَدَكُمْ خَشْيَةً إِمْلَقٍّ نَّخَنُ نَرَزُقُهُمْ وَإِيَّاكُمُّ إِنَّ قَنْلَهُمْ كَانَ خِطْنًا كَبِيرًا ۞ وَلَا نَقْرَبُواْ ٱلرِّئَةُ ۚ إِنَّهُ كَانَ فَنحِشَةً وَسَكَآءَ سَبِيلًا ۞ وَلَا نَقَتْلُوا ٱلنَّفْسَ ٱلَّذِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقُّ وَمَن قُيْلَ مَظْلُومًا فَقَدَ جَعَلْنَا لِوَلِيِّهِ. سُلْطَنَا فَلَا يُسْرِف فِي ٱلْقَتْلِ إِنَّهُ كَانَ مَنصُورًا ۞ وَلَا نَقْرَبُوا مَالَ ٱلْمِيْمِيدِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ حَتَّى يَبْلُغَ أَشُدَّةً وَأَوْفُوا بِٱلْعَهْدِ إِنَّ ٱلْعَهْدَ كَاك مَسْتُولًا ﴿ وَأُوفُوا ٱلْكَيْلَ إِذَا كِلْمُمْ وَزِنُوا بِٱلْقِسْطَاسِ ۖ ٱلْمُسْتَقِيمُ ذَالِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ۞ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ، عِلْمُ ۚ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ أُولَتِهِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْفُولًا ۖ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَمًا ۚ إِنَّكَ لَن تَغْرِقَ ٱلْأَرْضَ وَلَن تَبْلُغَ ٱلِجِبَالَ طُولًا ۞ كُلُّ ذَلِكَ كَانَ سَيِّتُهُمْ عِندَ رَبِكَ مَكْرُوهَا ۞ ذَالِكَ مِمَّا أَوْحَىٰ إِلَيْكَ رَبُّكَ مِنَ الْحِكْمَةِ وَلَا تَجْعَلْ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا ءَاخَرَ فَنُلْقَىٰ فِي جَهَنَّمَ مَلُومًا مَدْحُورًا ۞﴾ [الإسراء].

وقــال تــعــالــى: ﴿فُلَ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّيَ ٱلْفَوَحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِنْمَ وَٱلْبَغَى بِغَيْرِ الْحَقِّقِ وَأَن تُشْرِكُواْ بِاللَّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ﴾ [الأعراف: ٣٣].

وقال تعالى: ﴿ ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَآيٍ ذِى ٱلْفُرْبَ وَيَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَآءِ وَالْمُنْكِرِ وَالْبَغِي يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ۞ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِ ٱللَّهِ إِذَا

عَهَدَتُهُ وَلَا نَنقُضُوا ٱلأَيْمَانَ بَعْدَ تَوْكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُهُ ٱللَّهَ عَلَيْكُمْ كَفِيلًا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ ۞﴾ [النحل] الآيات.

وقال تعالى: ﴿وَمَا ءَائِنَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَنَكُمْ عَنْهُ فَٱنْنَهُواً﴾ [الحشر: ٧]. وقال تعالى: ﴿ اَتَبِعُوا مَا أُنْزِلَ إِلَيْنَكُمْ مِن زَّنِكُرُ وَلَا تَنْبِعُوا مِن دُونِهِ: أَوْلِيَأَةً ﴾ [الأعراف: ٣].

وقال تعالى: ﴿قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرَ لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ وَاللَّهُ غَفُورٌ تَّحِيــُكُ﴾ [آل عمران: ٣١] الآيتين.

وقال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَامُواْ تَـَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَلَيْكَةُ أَلَّا تَخَافُواْ وَلَا تَحْـزَنُواْ﴾ [فصلت: ٣٠]، الآيات. وقال تعالى: ﴿فَنَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاةَ رَبِّهِـ فَلْيَعْمَلْ عَبَلًا صَلِيحًا وَلَا يُشْرِكِ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا﴾ [الكهف: ١١٠].

وآياتُ القرآنِ في هذا الباب كثيرةٌ وشهيرةٌ لا تخفى، بل القرآنُ كلهُ في تقرير الدينِ من فاتحته إلى خاتمته: دعوة وبشارة ونذارة، وأمراً ونهياً وخبراً، كله لا يخرج عن شأن الدين: إما دعوةٌ إليه، أو بشارةٌ لمن اتبعه برضاء اللهِ والجنةِ، أو نذارةٌ لمن أبى عنه من خزي الدنيا وعذابِ الآخرة، أو أمراً بشرائعه: أصولِها وفروعِها وآدابِها وأحكام كل منها، أو نهياً عن نواقضه جميعِه أو نواقضِ شيءٍ منها أو ما يوجب أدنى خللِ فيه أو في شيء من شرائعه، أو خبراً عن نصر من جاء به وصدق به، وحفظِه وتأييدِه في الدنيا، أو خبراً عما أعد الله لهم في الآخرة من الفوز والنعيم، والنجاةِ من عذاب الجحيم، أو خبراً عن إهلاك من استكبر عنه في الدنيا وما أحله الله بهم من غضبه عاجلاً من الخسف والمسخِ والقذْفِ وغير ذلك، وما أعدًه لهم في الآخرة من العذاب والعقاب، وما فاتهم وحُرموه من الثواب وغير ذلك.

### [الأدلة عليها من السنة]

وأما الأحاديث (فمنها) قولُه ﷺ: «الإيمانُ بضعٌ وسبعون شعبةً، فأعلاها قولُ لا إله إلا الله، وأدناها إماطةُ الأذى عن الطريق، والحياءُ شُعبةٌ من الإيمان»(١٠).

وقولُه ﷺ: «بايعوني على أن لا تُشركوا بالله شيئاً ولا تسرِقوا ولا تزنوا ولا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١/٥١ رقم ٩)، ومسلم (٦٣/١ رقم ٣٥) من حديث أبي هريرة.

تقتُلوا أولادَكم من إملاق ولا تأتوا ببُهتانِ تفترونه بين أيديكم وأرجلِكم ولا تعصُوا في معروف، فمن وفى منكم فأجرُه على الله، ومن أصاب من ذلك شيئاً فعوقب في الدنيا فهو كفارة له، ومن أصاب من ذلك شيئاً فستره اللَّهُ فهو إلى الله إن شاء عفا عنه وإن شاء عاقبه (۱)، قال عُبادةُ بنُ الصامت: فبايعناه على ذلك.

وقولُه ﷺ: "من يبايعني على هذه الثلاثِ الآياتِ: ﴿فُلُ تَكَالُوا أَتَلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْتِكُمْ أَلَا تُشْرِكُوا بِهِـ شَيْئًا ﴾ [الأنعام: ١٥١]، الآيات "(٢).

وقولُه ﷺ لمعاوية بنِ حَيدة لما قال له: «ما الذي بعثك اللَّهُ به؟ قال: الإسلام، قلت: وما الإسلامُ؟ قال: أن تُسُلم قلبَك لله تعالى، وأن توجُهَ وجهَك لله، وأن تصليَ الصلاة المكتوبة وتؤدّي الزكاة المفروضة» (٣).

وفي رواية (١٠) قال: «وما آيةُ الإسلام؟ قال: أن تقول أسلمتُ وجهيَ الله وتخلّيتُ، وتُقيمَ الصلاةَ وتُؤتيَ الزكاة، وكلُ المسلم على المسلم حرامٌ».

وقولُه ﷺ: «ثلاث لا يغل عليهنَّ قلبُ مسلم: إخلاصُ العمل لله، ومناصحةُ ولاةِ الأمور، ولزومُ جماعةِ المسلمين، فإن دعوتَهم تحيط مَن ورائهم» (٥).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱/ ٦٤ رقم ۱۸) ومسلم (۱۳۳۳/۳ رقم ۱۷۰۹) من حديث عبادة بن الصامت.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم (٣١٨/٢) وقال: صحيح الإسناد ولم يخرجاه ووافقه الذهبي. وليس كما قالا: فإن الحديث ضعيف لسببين:

الأول: في سنده محمد بن مسلمة. قال الذهبي في الميزان (٤١/٤): أتى بخبرِ باطل اتُّهم به. لكنه توبع.

الثاني: ضعف رواية سفيان بن حسين عن الزهري، فهي علة الحديث.

وخلاصة القول أن الحديث ضعيف.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٥/٤ ـ ٥) والنسائي (٥/٤ ـ ٥ رقم ٢٤٣٦) و (٥/ ٨٢ ـ ٨٣ رقم ٢٥٦٨) وابن ماجه (٨٢/٨ رقم ٢٥٣٧).

وهو حديث حسن.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (٥/٤ ـ ٥)، والنسائي (٥/ ٨٢ ـ ٨٣ رقم ٢٥٦٨). وهو حديث حسن.

<sup>(</sup>ه) أخرجه أحمد (٥/ ١٨٣) والدارمي (١/ ٧٥) وابن حبان في صحيحه رقم (٦٨٠) وأبو داود رقم (٣٩/١) والترمذي رقم (٢٦٥٦) وابن عبد البر في «جامع بيان العلم» (٩٩/١) وابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٩٤) والخطيب في «شرف أصحاب الحديث» رقم =

وقولُه ﷺ في جواب: أيُّ المسلمين أفضلُ؟ قال: «مَن سلِم المسلمون من لسانه ويدِه»(١).

وقولُه ﷺ: «لا تحاسدوا، ولا تباغضوا، ولا تدابروا، ولا يبغ بعضُكم على بيع بعض، وكونوا عبادَ الله إخواناً. المسلمُ أخو المسلم: لا يظلِمُه، ولا يخذُله، ولا يحقره. التقوى ههنا ـ وأشار إلى صدره ثلاثاً ـ بِحسب امرىء من الشرّ أن يحقِرَ أخاه المسلم»(٢).

وقولُه ﷺ: «المسلم من سلِم المسلمون من لسانه ويدِه، والمهاجرُ من هجر ما نهى اللَّهُ عنه» (٣).

وقولُه ﷺ في جواب من قال: أيَّ الإسلام خيرٌ؟ قال: «أن تُطعمَ الطعامَ، وتقرأَ السلام على من عرفْتَ ومن لم تعرِف»(٤).

وقولُه ﷺ: "مِن حُسن إسلام المرءِ تركُه ما لا يَغنيه" (٥).

<sup>= (</sup>٢٤) والطحاوي في «مشكل الآثار» (٢/ ٢٣٢) والطبراني في «الكبير» رقم (٤٨٩٠) و (٤٨٩١) من طرق.

وفي الباب من حديث جبير بن مطعم عند الحاكم (١/ ٨٦، ٨٧) وصححه ووافقه الذهبي. ومن حديث النعمان بن بشير عند الحاكم (١/ ٨٨) والرامهرمزي رقم (١١).

ومن حديث أبي سعيد الخدري عند الرامهرمزي رقم (٥) وأبي نعيم في «الحلية» (٥/ ١٠٥).

ومن حديث ابن عمر عند الخطيب في الكفاية ص١٩٠.

ومن حديث معاذ عند أبي نعيم في «الحلية» (٣٠٨/٩).

ومن حديث بشير بن سعد عند الطبراني في الكبير رقم (١٢٢٥).

ومن حديث أبي هريرة عند الخطيب في تأريخه (٤/ ٣٣٧). وغيرهم.

انظر: «مجمع الزوائد» (۱۸۸۱).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١/ ٦٥ رقم ٤٠) من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (١٩٨٦/٤ رقم ٢٥٦٤) من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (١/ ٥٣ رقم ١٠) من حديث عبد الله بن عمرو.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (١/٥٥ رقم ١٢) ومسلم (١/٦٥ رقم ٣٩) من حديث عبد الله بن عمرو.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الترمذي (٥٨/٤ رقم ٢٣١٧) وابن ماجه (١٣١٥/٢ رقم ٣٩٧٦) من حديث أبي هريرة.

وقولُه ﷺ في جواب من سأله: «قل لي في الإسلام قولاً لا أسأل عنه أحداً غيرَك، قال: «قل آمنتُ بالله ثم استقم»(١٠).

وقولُه ﷺ: «ذاق طعمَ الإيمان من رضيَ بالله ربًا وبالإسلام ديناً وبمحمد ﷺ \_ نبياً \_ رسولاً» (٢).

وقولُه ﷺ: «ثلاثُ من كنّ فيه وجد بهن حلاوةَ الإيمان: أن يكون اللّهُ ورسولُه أحبَّ إليه مما سواهما، وأن يُحبُّ المرءَ لا يُحبه إلا لله، وأن يكرَهَ أن يعود في الكفر بعد إذ أنقذه الله منه كما يكره أن يُقذَفَ في النار»(٣).

وقولُه ﷺ: «لا يؤمن أحدُكم حتى أكونَ أحبً إليه من ولده ووالده والناسِ أجمعين (٤)، وفي رواية (٥): «من أهله ومالِه».

وفي حديث أبي رزين (٢) قال: قلت: يا رسول اللّهِ ما الإيمانُ؟ قال: «أن تشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأن محمداً عبدُه ورسولُه، وأن يكون اللّه

<sup>=</sup> قال الترمذي: هذا حديث غريب.

وأخرجه مالك في الموطأ (٩٠٣/٢) والترمذي (٥٨/٤ رقم ٢٣١٨) مرسلاً من حديث على بن حسين.

قالُ الترمذي: هذا عندنا أصح من حديث أبي سلمة عن أبي هريرة.

وعلي بن حسين لم يُدرك عليَّ بن أبي طالب.

وخلاصة القول أن الحديث حسن لغيره، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١/ ٦٥ رقم ٣٨) من حديث سفيانٌ بن عبد الله الثقفي.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (١/ ٦٢ رقم ٣٤) والترمذي (٥/ ١٤ رقم ٢٦٢٣) وقال حديث حسن صحيح. من حديث العباس.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (١٠/١ رقم ١٦)، ومسلم (٦٦/١ رقم ٤٣) من حديث أنس.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٨/١) رقم ١٥)، ومسلم (١/٦٧ رقم ٤٤) من جديث أنس.

<sup>(</sup>٥) أخرجها النسائي (٨/ ١١٥ رقم ٥٠١٤) من حديث أنس.

<sup>(</sup>٦) أخرجه أحمد في «المسند» (١١/٤ ـ ١٢) بسند رجاله ثقات لكنه منقطع.

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١/ ٥٣ \_ ٥٤) وقال: « رواه أحمد وفي إسناده سليمان بن موسى. وقد وثقه ابن معين وأبو حاتم، وضعفه آخرون».

وأخرجه نعيم بن حماد في زوائد الزهد لابن المبارك (ص٣٠ ـ ٣١ رقم ١٢١) مطولاً بسند رجاله ثقات، ولكنه منقطع. سليمان بن موسى لا نعرف له رواية عن أبي رزين لقيط العقيلي فيما نعلم.

ورسولُه أحبَّ إليك مما سواهما، وأن تحترقَ في النار أحبُّ إليك من أن تُشرك بالله شيئاً، وأن تحبَّ غيرَ ذي نسب لا تُحبه إلا لله، فإذا كنت كذلك فقد دخل حبُ الإيمانِ في قلبك كما دخل حبُ الماءِ للظمآن في اليوم القائظ»، قلت: يا رسولَ الله كيف لي بأن أعلمَ أني مؤمنٌ؟ قال: «ما من أمتي ـ أو قال هذه الأمة ـ عبد يعمل حسنة فيعلمُ أنها حسنة وأن اللَّه مجازيه بها خيراً، ولا يعملُ سيئة فيعلمُ أنها سيئة ويستغفرُ اللَّه منها ويعلم أنه لا يغفرها إلا اللَّه إلا وهو مؤمن».

وقولُه ﷺ: «من سرَّتْه حسناتُه وساءتُه سيئاتُه فهو مؤمنٌ» (١٠).

وقولُه ﷺ: «صريحُ الإيمانِ إذا أسأتَ أو ظلمتَ عبدَك أو أمتَك أو أحداً من الناس صُمتَ أو تصدقتَ، وإذا أحسنتَ استبشزتَ»(٢).

وقولُه ﷺ: «المؤمنون في الدنيا على ثلاثة أجزاءٍ: الذين آمنوا بالله ورسولِه

<sup>(</sup>١) وهو حديث صحيح.

أخرجه أحمد في المسند (رقم: ١١٤ ـ شاكر) من طريق عبد الله بن دينار، عن ابن عمر، عن عمر، عن عمر، عن عمر، عن عمر. وكذلك أخرجه الترمذي من الطريق نفسه (٤/ ٤٦٥ رقم ٢١٦٥) وقال: حديث حسن صحيح غريب من هذا الوجه. وكذلك الحاكم: (١/٤/١) وقال صحيح على شرط الشيخين ووافقه الذهبي.

وأخرجه أحمد أيضاً (رقم: ۱۷۷ ـ شاكر) من طريق عبد الملك بن عمير، عن جابر بن سمرة، عن عمر. وكذلك أخرجه الطيالسي من الطريق نفسه (0 رقم 0). وأخرجه الحاكم (0 الماكم (0 ال

وله شاهد من حديث أبي موسى عند الحاكم (١٣/١ ـ ١٤) ومن حديث أبي أمامة عند الحاكم أيضاً (١٤/١) بأسانيد صحيحة.

وصحح الحديث أحمد شاكر في تحقيقه لرسالة الشافعي (ص٤٧٣ ـ ٤٧٥ رقم ١٣١٥) وقال المباركفوري في "تحفة الأحوذي" (٦/ ٣٨٥): "فالحديث بكماله إما صحيح أو حسن" اه.

وقال المحدث الألباني في «الصحيحة» (٣/ ١١٠): «وجملة القول أن الحديث صحيح بمجموع طرقه» اه.

<sup>(</sup>٢) لم أعثر عليه بهذا اللفظ.

وقد أخرج مسلم في صحيحه (١/٩١١ رقم ١٣٢/٢٠٩) عن أبي هريرة قال: جاءَ ناسٌ من أصحاب النبي ﷺ فسألُوهُ: إنا نجدُ في أنفُسِنَا ما يتعاظمُ أحدنا أن يتكلَّمَ بهِ. قال: «وقد وجدتموه؟»، قالوا: نَعَمْ. قال: «ذاك صريحُ الإيمان».

ثم لم يرتابوا وجاهدوا بأموالهم وأنفسِهم في سبيل الله، والذي يأمَنُه الناس على أموالهم وأنفسِهم، ثم الذي إذا أشرف على طمع ترَكَه لله عز وجل $^{(1)}$ .

وفي حديث عمْرِو بنِ عبْسةَ «قلت: يا رسولَ الله ما الإسلامُ؟ قال: طيّبُ الكلام، وإطعامُ الطعام. فقلت: ما الإيمانُ؟ قال: الصبرُ والسماحة. قلت: أيُّ الإسلامِ أفضلُ؟ قال: من سلم المسلمون من لسانه ويدِه. قلت: أيُّ الإيمانِ أفضلُ؟ قال: خلق حسنَ»(٢).

وقولُه ﷺ: «أكملُ المؤمنين إيماناً أحسنهُم خُلُقاً»<sup>(٣)</sup>.

وقولُه ﷺ: «ثلاثٌ من فعلهن فقد طعم طعم الإيمان: من عبد الله وحده بأنه لا إله إلا هو، وأعطى زكاة مالِه طيّبة بها نفسُه في كل عام» الحديث، وفي آخره: «فقال رجلٌ: فما تزكيةُ المرءِ نفسَه يا رسولَ الله؟ قال: أن يعلمَ أن اللّهَ معه حيثما كان» (٤٠).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في المسند (٩/٣) بسند ضعيف من حديث أبي سعيد الخدري. رشدين ضعيف ويتقوَّى بالمتابعات، لكن هنا لم يتابع. وكذلك أبو السمح دراج بن سمعان السهمي، أما أبو الهيثم سليمان بن عمرو بن عبيد فهو مقبول. والحديث تفرد به أحمد. وذكره الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١/ ٥٢) ولم يضعفه لأجل رشدين، وأهمل ذكر رشدين. وذكر الخلاف في أبي السمح.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في المسند (٤/ ٣٨٥) بسند حسن لأجل شهر بن حوشب.

<sup>(</sup>٣) وهو حديث صحيح بطرقه.

أخرجه أحمد (٢/ ٥٠، ٤٧٢، ٣٣٥ والترمذي (٣/ ٤٦٦ رقم ١١٦٢) وأبو داود (٥/ ٦٠ رقم ٤٦٨٢) والحاكم (٣/١) من حديث أبي هريرة.

قال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح.

وقال الحاكم: صحيح على شرط مسلم. ووافقه الذهبي.

قلت: محمد بن عمرو فيه ضعف يسير، وليس هو على شرط مسلم، فقد أخرج له مسلم متابعة. وانظر طرق وشواهد لهذا الحديث في «الصحيحة» رقم (٢٨٤).

<sup>(</sup>٤) وهو حديث صحيح.

أخرجه أبو داود (٢/ ٢٣٩ ـ ٢٤٠ رقم ١٥٨٢) من حديث عبد الله بن معاوية الغاضِري، قال المنذري في «المختصر» (١٩٨/٢ رقم ١٥٢٠): «أخرجه منقطعاً. وذكره أبو القاسم البغوي في «معجم الصحابة مسنداً، وذكره أيضاً أبو القاسم الطبراني وغيره مسنداً. وعبد الله بن معاوية هذا، له صحبة، وهو معدود في أهل حِمْص. وقيل: إنه روى عن النبي على حديثاً واحداً» اه.

وقولُه ﷺ: «مثلُ المؤمنين في تراحُمهم وتوادُهم وتعاطُفِهم كمثل الجسدِ الواحدِ إذا اشتكى منه عضوّ تداعى له سائرُ الجسد بالحمّى والسهر»(١).

وفي رواية: «المؤمنون كرجل واحد إذا اشتكى عينَه اشتكى كلُه، وإن اشتكى رأسه اشتكى كلُه» (۲).

وقولُه ﷺ: «المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضُه بعضاً ـ وشبّك بين أصابعه» (٣).

وقولُه ﷺ: «المؤمنُ في أهل الإيمانِ بمنزلة الرأسِ من الجسد، يألم المؤمنُ لأهل الإيمانِ كما يألم الجسدُ لما في الرأس»(٤).

<sup>=</sup> وأخرجه البيهقي في «السنن الكبرى» (٤/ ٩٥ ـ ٩٦).

وأخرجه الطبراني في «الصغير» (١/ ٢٠١):

وقال: «لا يروى هذا الحديث عن ابن معاوية إلا بهذا الإسناد، تفرد به الزبيدي، ولا نعرف لعبد الله بن معاوية الغاضري حديثاً مسنداً غير هذا» اه.

وقال الحافظ ابن حجر في «التلخيص الحبير» (٢/ ١٥٥): «ورواه الطبراني؛ وجوَّد إسناده، وسياقه أتم سنداً ومتناً». اهـ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲۰۸۱، وقم ۲۰۱۱)، ومسلم (۱۹۹۹/۶ رقم ۲۰۸۲) من حديث النعمان بن بشير ﷺ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٠٠٠/٤ رقم ٢٥٨٦) من حديث النعمان بن بشير ﴿ اللهِ عَلَيْهُ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٩٩/٥ رقم ٢٤٤٦)، ومسلم (١٩٩٩/٤ رقم ٢٥٨٥) من حديث أبي موسى الأشعري ﷺ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في «المسند» (٥/ ٣٤٠) والطبراني في الكبير (٦/ ١٣١ رقم ٥٧٤٣). وأورده الهيثمي في «المجمع» (٨/ ٨٨) وقال: «رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح غير سوار بن عمارة الرملي وهو ثقة».

قلت: رواه أحمد عن أحمد بن الحجاج به، وليس في الإسناد سوار بن عمارة، وإنما هو في سند الأوسط.

وأورده الهيشمي في «المجمع» (٨/ ١٨٧) وقال: «رواه أحمد والطبراني في الكبير والأوسط، ورجال أحمد رجال الصحيح» اه.

قلت: مصعب بن ثابت: لين الحديث وكان عابداً. «التقريب» رقم (٦٦٨٦)، وأخرجه القضاعي في «مسند الشهاب» رقم (١٣٦).

وخلاصة القول أن الحديث ضعيف، والله أعلم.

وقولُه ﷺ: «المؤمنُ مِرآةُ المؤمن، أخو المؤمن، يكُفّ عنه ضَيعتَه ويحوطه من ورائه»(۱).

وقولُه ﷺ: «لا يؤمن أحدُكم حتى يُحِبُّ لأخيه ما يحب لنفسه» (٢).

وقولُه ﷺ: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيراً أو ليصمُت، ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخرِ فليُكرِمُ خيارَه» (٣). جارَه» (٣).

وقولُه ﷺ: «واللَّهِ لا يؤمنُ، والله لا يؤمن، والله لا يؤمن، قالوا: مَن ذلك يا رسولَ الله؟ قال: مَن لا يأمن جارُه بوائقَه (٤٠٠).

وقولُه ﷺ: «ليس المؤمنُ الذي يَشبعُ وجارُه جائعٌ» (٥٠).

(١) وهو حديث حسن.

أخرجه أبو داود (٥/ ٢١٧ رقم ٤٩١٨) والبخاري في «الأدب المفرد» رقم (٢٣٩) والترمذي (١٣٩ ـ ٣٢٥) من حديث أبي هريرة.

وابن وهب في «الجامع» رقم (٢٣٧) بإسناد حسن كما قال الحافظ العراقي في تخريج أحاديث الإحياء.

وأخرجه الطبراني في الأوسط رقم (٢١١٤) والبزار رقم (٣٢٩٧ ـ كشف) من حديث أنس بسند ضعيف.

وأورده الهيثمي في «المجمع» (٧/ ٢٦٤) وقال: «رواه البزار والطبراني في الأوسط وفيه عثمان بن محمد من ولد ربيعة بن أبي عبد الرحمن، قال ابن القطان: الغالب على حديثه الوهم، وبقية رجاله ثقات.

(٢) أخرجه البخاري (١/ ٥٦ رقم ١٣)، ومسلم (١/ ٦٧ رقم ٤٥) من حديث أنس.

(٣) أخرجه البخاري (١٠/ ٤٤٥ رقم ٢٠١٩)، ومسلم (١/ ٦٨ رقم ٤٧) من حديث أبي شريح العدوي.

(٤) أخرجه البخاري (٤١/ ٤٤٣ رقم ٢٠١٦) من حديث أبي شريح.

(٥) وهو حديث صحيح بشواهده.

أخرجه البخاري في «الأدب المفرد» رقم (١١٢) والطبراني في الكبير (١٢/ ١٥٤ رقم ١٥٤/). وأورده ١٢٧٤) والحاكم (١٦٧/٤) وأبو يعلى في المسند (٥/ ٩٢ رقم ٢٣٩٧/٣٧). وأورده الهيثمي في «المجمع» (٨/ ١٦٧) وقال: «رواه الطبراني، وأبو يعلى ورجاله ثقات» اهـ.

قلت: في إسناده عبد الله بن المساور وثقه ابن حبان، وجهله ابن المديني وتبعه الذهبي في الميزان، ولكن ابن حجر قال في «التقريب» رقم (٣٦١٢): مقبول.

وقال الحاكم: صحيح الإسناد. ووافقه الذهبي.

وقولُه ﷺ: "من أعطى لله، ومنع لله، وأحبَّ لله، وأبغض لله، فقد استكمل إيمانَه»(۱)، وسُئل ﷺ عن أفضل الإيمانِ فقال: "أن تُحِبَّ لله وتُبغِضَ لله وتُعمِلَ لسانَك في ذكر الله»، فقال: وماذا يا رسولَ الله؟ قال: "أن تُحِبَّ للناس ما تحب لنفسك، وتكرَه لهم ما تكرَه لنفسك»(۲)، وفي رواية (۳): "وأن تقولَ خيراً أو تصمُت».

وقولُه ﷺ: «لا يستحق العبدُ صريحَ الإيمانِ حتى يُحِبَّ لله ويُبغضَ لله، فإذا أحبَّ لله وأبغض لله فقد استحق الولاية من الله تعالى»(٤).

وقولُه ﷺ: «أوثقُ عُرى الإيمانِ أن تحبُّ في الله وتُبغض في الله» (٥٠).

أخرجه أحمد (٣/ ٤٤٠) والترمذي (٤/ ٦٧٠ رقم ٢٥٢١) والحاكم (١٦٤/٢) من حديث معاذ بن أنس.

قال الترمذي: هذا حديث حسن.

وقال الحاكم: صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه ووافقه الذهبي.

قلت: فيه عبد الرحيم بن ميمون أبو مرحوم: لم يخرجا له. وسهل بن معاذ لم يرو له مسلم، وروى له البخاري في «الأدب المفرد» فقط.

وانظر الصحيحة (١١٣/١) ط: المكتب الإسلامي.

(٢) أخرجه أحمد في «المسند» (٢٤٧/٥) من حديث معاذ بن جبل بسند حسن. لأجل رشدين بن سعد، وزبان، فيه كلام، إلا أنهم حمدوه وحمدوا ولايته على مصر. وسهل بن معاذ هو ابن أنس وهو ثقة وأبوه صحابي.

(٣) أخرجه أحمد في المسند(٥/ ٢٤٧) عن معاذ بن جبّل بسند حسن.

وانظر الكلام على الحديث المتقدم.

(٤) أخرجه أحمد في المسند (٣/ ٤٣٠) من حديث عمرو بن الجموح بسند ضعيف؛ لضعف رشدين بن سعد، وللانقطاع بين أبي منصور وعمرو بن الجموح، فقد قال البخاري: لم يسمع منه، وهو ثقة.

وأورده الهيثمي في «المجمع» (١/ ٨٩) وقال: «رواه أحمد وفيه رشدين بن سعد وهو منقطع ضعيف» اه.

(٥) أخرجه أحمد في المسند (٤/ ٢٨٦) من حديث البراء بن عازب بسند ضعيف لأجل ليث بن أبى سليم.

وأخرجه ابن أبي شيبة في «الإيمان» رقم (١١٠) والطيالسي (٨/٢) رقم ٢١١٠ -

وله شواهد من حدیث أنس، وابن عباس، وعائشة.
 وانظر تخریجها فی «الصحیحة» رقم (۱٤۹).

<sup>(</sup>١) وهو حديث حسن.

وقولُه ﷺ لمعاذ بعد ما أخبره بأركان الإسلام قال: «ألا أدلُك على أبواب الخير؟ الصومُ جُنَّة، والصدّقةُ تطفئ الخطيئةَ كما يطفئ الماءُ النارَ، وصلاةُ الرجلِ في جوف الليل» ثم تلا: ﴿نَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمَضَاجِعِ يَدَّعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمِمَّا رَزَقَنَهُمْ يُنفِقُونَ﴾ [السجدة: ١٦].

ثم قال: «ألا أُخبرك برأس الأمرِ وعمودِه وذُروةِ سَنامه؟ رأسُ الأمرِ الإسلامُ، وعمودُه الصلاةُ، وذروةُ سنامِه الجهادُ في سبيل الله»، ثم قال له: «ألا أُخبرك بمِلاك ذلك كلِه؟ فأخذ بلسان نفسِه وقال: كُفَّ عليك هذا» (١٠).

# [شرح حديث شعب الإيمان]

ويناسب هنا أن ننقُلَ شرحَ حديثِ شعب الإيمانِ وكلامَ العلماءِ في إحصائها من (فتح الباري).

(فتلك خمسة وللإيمان ستة أركانِ بلا نُكران) (إيمانُنا بالله ذي الجلال وما له من صفة الكمالِ) (وبالملائك الكرامِ البررَهُ وكتُبِه المُنْزلةِ المطهرَه) (ورسلِه السهداةِ للأنام من غير تفريقِ ولا إيهام)

(فتلك) الأركانُ المتقدمةُ التي هي شهادةُ أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسولُ الله وإن محمداً رسولُ الله وإقامُ الصلاةِ وإيتاءُ الزكاةِ وصومُ رمضانَ وحجُّ البيتِ من استطاع إليه سبيلاً (خمسة) فسَّر النبيُّ ﷺ بها الإسلامَ، فاعلَمْها واحتفِظْ بها واعمَلْها وعلَمْها، فسوف تُسأل عنها وتحاسب عليها، فأغددُ للسؤال جواباً، وإياكَ أن تُخِلَّ بشيء منها فتكون من الظالمين.

<sup>=</sup> منحة المعبود).

وأخرجه ابن أبي شيبة في «الإيمان» رقم (١١١) عن مجاهد موقوفاً بسند صحيح. وخلاصة القول أن الحديث حسن لغيره، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) وهو حديث صحيح.

أخرجه أحمد في المسند (٩/ ٢٣١) والترمذي (١١/٥ ـ ١٢ رقم ٢٦١٦)، وابن ماجه (٢/ ١٣١٥ رقم ٣٩٧٣) من حديث معاذ.

قال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح.

وقد تقدم الحديث.

#### [أركان الإيمان الستة]

(وللإيمان ستةُ أركان) فسَّره بها النبيُّ ﷺ في حديث جبريلَ<sup>(۱)</sup> وغيرِه (بلا نكران) للنقل ولا تكذيب للخبر، ولا شكِ في ذلك الاعتقاد ولا استكبارِ عن الانقياد.

## [الإيمان بالله]

الأولُ منها: (إيمانُنا بالله) بإلهيته وربوبيتِه لا شريكَ له في الملك ولا منازعَ له فيه، ولا إله غيرُه ولا ربَّ سواه، واحدٌ أحدٌ فردٌ صمدٌ لم يتخذ صاحبةً ولا ولداً، ولا يُشركُ في حكمه أحداً، ولا ضِدَّ له ولا نِدَّ ولم يكن له كفُواً أحدٌ

(ذي الجلال) ذي العظمة والكبرياء، الذي هو أهلٌ أن يُجَلَّ فلا يُعصى، ويُذكرَ فلا يُسمى، ويُشكرَ فلا يُكفر ويُوحَدَ فلا يُشركَ معه غيرُه ولا يُوالي إلا هو: ﴿قُلْ آغَيْرَ اللّهِ آبَتِنِي رَبًّا وَهُوَ رَبُّ كُلِّ شَيَّءٍ ﴾ [الأنسام: ١٦٤]، ﴿قُلْ آغَيْرَ اللّهِ آتَيْدُ وَلِيًا فَاطِرِ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [الأنسام: ١١٤]، ﴿قُلْ آبَيْنِي مَكْمًا ﴾ [الأنسام: ١١٤]، ﴿قُلْ آفَعَيْرَ اللّهِ آبَتَنِي حَكَمًا ﴾ [الأنسام: ١١٤]، ﴿قُلْ أَنْفَيْرَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُورِي اللهُ ال

(و) الإيمانُ بـ (ما لَه) تعالى (من صفة الكمال) مما وصف به نفسه ووصفه به رسولُه على من الأسماء الحسنى والصفاتِ العُلى، وإمرازُها كما جاءت بلا تكييف ولا تمثيل ولا تحريفٍ ولا تعطيل، وأن كلَّ ما سمَّى اللَّهُ تعالى ووصف به نفسه ووصفه به رسولُه على حقيقته على ما أراد اللَّهُ وأراد رسولُه وعلى ما يليق بجلال اللَّهِ وعظمتِه: ﴿ مَا مَنَا بِهِ ء كُلُّ مِنْ عِندِ رَيِّناً ﴾ [آل عمران: ٧].

وقد تقدم ما يسَّره اللَّهُ من تقرير الكلامِ في توحيد الإلهيةِ والربوبيةِ والأسماءِ والصفاتِ وأنواع الشركِ المضادّةِ له، فليراجع وبالله التوفيق.

#### [الإيمان بالملائكة]

(و) الثاني الإيمانُ (بالملائكة) الذين هم عبادُ الله المُكْرَمون، والسَّفَرةُ بينه تعالى

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه وهو حدیث صحیح.

وبين رسلِه عليهم الصلاة والسلام (الكرام) خَلقاً وخُلقاً والكرامُ على الله تعالى (البرَرة) الطاهرين ذاتاً وصفةً وأفعالاً، المطيعين لله عز وجل وهم عبادٌ من عبادِ اللهِ عز وجل، خلقهم الله تعالى من النور لعبادته، ليسوا بناتٍ لله عز وجل ولا أولاداً، ولا شركاءً معه، ولا أنداداً، تعالى الله عمًّا يقول الظالمون والجاحدون والملحدون علوًا كبيراً.

وقال تعالى: ﴿ وَجَعَلُوا لَهُ مِنْ عِبَادِهِ عَزَّةً ۚ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَكَفُورٌ مُبِينُ ۚ ۚ أَمِ اَتَّحَذَ مِمَّا يَخْلُقُ بَنَاتٍ وَأَصْفَلَكُم مِالِلَتِينَ ﴿ وَجَعَلُوا اللَّمَاتَةِكَةَ الَّذِينَ هُمْ عِبَدُ ٱلرَّمَّنِنِ إِنْ اللَّهُ مَا يَعْتَلُونَ ﴾ [الزخرف: ١٥ ـ ١٩]. الآيات. إنَّنَا أَشَهِدُوا خَلْقَهُمْ سَتُكْذَبُ شَهَادَتُهُمْ وَيُسْتَلُونَ ﴾ [الزخرف: ١٥ ـ ١٩]. الآيات.

وقال تعالى: ﴿ لَن يَسْتَنكِفَ الْمَسِيحُ أَن يَكُونَ عَبْدًا لِلّهِ وَلَا الْمَلَتِكَةُ الْمُقْرَبُونَ وَمَن يَسْتَنكِف عَنْ عِبَادَلِهِ، وَيَسْتَحْبُرُ فَسَيَحْشُرُهُمْ إِلَيْهِ جَمِيعًا ﴾ [السساء: ١٧٢]. وقال تعالى: ﴿ فَإِنِ السِّتَحْبُرُولُ فَاللَّيْن عِندَ رَبِكَ يُسَيِّحُونَ لَهُ بِاليَّلِ وَالنَّهَارِ وَهُمْ لَا يَسْتَمُونَ ﴾ [السساء: ٣٨]. وقال تعالى: ﴿ وَلَهُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَنْ عِندُهُ لَا يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَدَهُ لَا يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَدَهُ لَا يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ، وَلَا يَسْتَحْسِرُونَ ﴾ [الإنبياء].

وقال تعالى: ﴿ اَلْمَدُ لِلَّهِ فَاطِرِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ جَاعِلِ الْمَلَتَهِ كَهُ رُسُلًا أُولِيَ أَجْنِحَةِ مَنْنَ وَثُلَاثَ وَرُبُكَعً يَزِيدُ فِي الْخَلْقِ مَا يَشَآءُ إِنَّ اللّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [فاطر: ١]. وقال تعالى: ﴿ وَيَوْمَ تَشَقَّقُ السَّمَاءُ بِالْغَمْنِمِ وَزُلِلَ الْمَلْتَهِ كَةُ تَنزِيلًا ﴿ الْمُلْكُ يَوْمِهِ لِللّهُ الْمُحْرِمِينَ وَيَقُولُونَ الْمَلْتِهِ كَةَ اللّهُ مُثَرَىٰ يَوْمَهِ لِللّهُ عَبُورًا ﴾ [الفرقان: ٢٠]. وقال تعالى: ﴿ وَقَالَ تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهِ يَنْ عَندَ رَبِّكَ لَا يَشْتِهُ وَلَهُ يَسْتَكُمُ وَلَهُ مِسَعُدُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٠٦].

وقـال تـعـالـى: ﴿وَمَا نَنَنَزَٰلُ إِلَّا بِأَمْرِ رَبِّكٌ لَهُمْ مَا بَكَيْنَ أَيْدِينَا وَمَا خَلْفَنَا وَمَا بَيْنَ

بَيْنَ ذَلِكَ ۚ وَمَا كَانَ رُبُّكَ نَسِيًّا﴾ [مريم: ٦٤].

وقىال تىعىالى: ﴿وَيَوْمَ يَعْشُرُهُمْ جَيِعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَتَهِكَةِ أَهَنَوُلَآءِ إِيَّاكُمْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ وَقَالُ تَعْبُدُونَ الْجِنَّ أَكُمْ إِيَّمَ مُؤْمِنُونَ وَلَهِمْ مَؤْمِنُونَ وَلَجِنَّ أَكَثَرُهُم بِهِم مُؤْمِنُونَ وَلَهِمْ اللّهِمْ وَكُلُمُ اللّهِمْ مُؤْمِنُونَ وَمِيكَذَلَ اللّهِ وَمَلْتَهِكَذِهِ وَرُسُلِهِ وَجِبْرِيلَ وَمِيكَذَلَ وَمِيكَذَلَ وَمِيكَذَلَ وَمِيكَذَلَ وَمِيكَذَلَ وَمِيكَذَلَ وَمِيكَذَلَ وَمِيكَذَلَ وَمَلْتُهِكَذِهِ وَرُسُلِهِ وَيَعْرِيلَ وَمِيكَذَلَ وَمِيكَذَلُونُ وَمِيكَذَلَ وَمِيكَذَلُ وَمِيكَذَلَ وَمِيكَذَلَ وَمِيكَذَلَ وَمُنْ كَالِهُ وَمُلْونَا فَعَدُونُ وَالْمَالَانِ وَمِيكَذَلَ وَمُنْ كَانُونُ وَمُنْ كَانُ عَدُولُ اللّهُ وَمُنَا لَكُونُ وَمُ لِمِنْ عَلَورَانَ وَمِيكَذَلَ وَاللّهُ وَمُنْ كَانُ عَدُولُ اللّهُ وَمُلْلَلُكُونُ وَاللّهُ وَمُنْ كُونُ وَلِيكُونُ وَاللّهُ وَمِيكُنَلُ وَمِيكُنَا لَا اللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُ لَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُوا وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُوا وَاللّهُ وَاللّهُولُ لَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

## [أقسام الملائكة وخصائصهم]

ثم هم بالنسبة إلى ما هيَّأهم الله تعالى له ووكّلهم به على أقسام: فمنهم الموكّلُ بالوحي من الله تعالى إلى رسله عليهم الصلاة والسلام، وهو الروحُ الأمينُ جبريلُ عليه السلام، قال الله تعالى: ﴿مَن كَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّلَهُ عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ ٱللهِ ﴾ [البقرة: ٩٧].

وقال تعالى: ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّحُ ٱلْأَمِينُ ۞ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينَ ۞ بِلِسَانٍ عَرَقِ مُبِينِ ۞﴾ [الشعراء].

وقال تعالى: ﴿ قُلُ نَزَّلُمُ رُوحُ ٱلْقُدُسِ مِن زَيِّكَ بِٱلْحَقِّ ﴾ [النحل: ١٠٢].

وقال تعالى: ﴿ إِنَّ هُوَ اِلَّا وَمَّىُ يُوحَىٰ ۞ عَلَمَهُ شَدِيدُ ٱلْقُوَىٰ ۞ ذُو مِزَةٍ فَٱسْتَوَىٰ ۞ وَهُوَ بِٱلْأَفْقِ ٱلْأَغْلَىٰ ۞ ﴿ [النجم].

وهذا في رؤية النبي ﷺ له في الأبطح حين تجلَّى له على صورته التي خُلق عليها، له سِتُمائةِ جناحِ قد سد عِظمُ خلقِه الأفقَ.

ثم رآه ليلةَ المُعراجِ أيضاً في السماء (١). كما قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ رَءَاهُ نَزْلَةً لَخُرَىٰ ۚ عَندَ سِدَرَةِ ٱلْمُنتَفَىٰ ۞ عِندَهَا جَنَّةُ ٱلْمَاْوَىٰ ۞﴾ [النجم].

ولم يره ﷺ في صورته إلا هاتين المرتين، وبقيةُ الأوقات في صورة رجلٍ، وغالباً في صورة وجلٍ، وغالباً في صورة وجلٍ،

وقَال تعالَى فيه: ﴿ إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولِ كَرِيرٍ ۞ ذِى قُوَّةٍ عِندَ ذِى ٱلْعَرْشِ مَكِينِ ۞ مُطَاعِ ثُمَّ أَمِينِ ۞ وَمَا صَاحِبُكُمُ بِمَجْنُونِ ۞ وَلَقَدْ رَءَاهُ ۚ إِلْأَنْقِ ٱلْمُبِينِ ۞﴾ [النكوير] الآيات.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في «المسند» (۱/۷۰۷) بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في «المسند» (١٠٧/٢) بإسناد صحيح.

وفيه قال النبيُ عَلَيْهِ: «فيكون أولُ من يرفع رأسه جبريل، فيكلِّمه الله تعالى من وحيه بما أراد، ثم يمر جبريلُ بأهل السمواتِ كلَّما مر بسماء سأله ملائكتُها: ماذا قال ربُنا يا جبريلُ؟ فيقول جبريلُ عليه السلام: قال الحقَّ وهو العليُّ الكبير»، فيقولون كلُّهم مثلَ ما قال جبريلُ. ثم ينتهي جبريلُ بالوحي إلى حيث أمره الله عز وجل. وهو في الصحيحين<sup>(۱)</sup>، وسيأتي إن شاء الله تعالى ذكرُ بعضِ الأحاديثِ في بدء الوحي من الفصل الآتي.

ومنهم الموكلُ بالقطر وتصاريفِه إلى حيث أمره اللَّهُ عز وجل، وهو ميكائيلُ عليه السلام، وهو ذو مكانةٍ عليّةٍ ومنزلةٍ رفيعةٍ وشرَفِ عند ربَّه عزَّ وجل، وله أعوانٌ يفعلون ما يأمرهم به بأمر ربِه، ويصرِّفون الرياحَ والسحابَ كما يشاء اللَّهُ عز وجل، وقد جاء في بعض الآثار: (ما من قطرةٍ تنزِل من السماء إلا ومعها ملك يقرِّها في موضعها من الأرض)(٢).

وفي حديث إبن عباس عند الطبراني (٣) أنه ﷺ قال لجبريلَ: «على أي شيءٍ ميكائيلُ؟ قال: «على النبات والقطر».

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٨/ ٥٣٧ رقم ٤٨٠٠) من حديث أبي هريرة.

وأخرجه مسلم (٤/ ١٧٥٠ رقم ٢٢٢٩) من حديث أبن عباس بلفظ: «أخبرني رجلٌ من أصحاب النبي على من الأنصار، أنهم بينما هم جلوسٌ ليلةً مع رسول الله على رُمِيَ بنجم فاستنارَ، فقال لهم رسول الله على: «ماذا كنتم تقولون في الجاهلية إذا رُميَ بمثل هذا؟ قالوا: الله ورسوله أعلم. كنا نقولُ وُلد الليلةَ رجلٌ عظيمٌ ومات رجلٌ عظيم. فقال رسول الله على: «فإنها لا يُرمى بها لموتِ أحدِ ولا لحياته. ولكن ربّنا تبارك وتعالى اسمه، إذا قضى أمراً سبّع حملة العرش، ثم سبّع أهلُ السماءِ الذين يلونهم حتى يبلغ التسبيحُ أهل هذه السماء الدنيا، ثم قال الذين يلون حملة العرش لحملةِ العرش: ماذا قال ربكم؟ فيخبرونهم ماذا قال. قال: فيخبرُ بعضُ أهل السماواتِ بعضاً حتى يبلغ الخبر هذِ السماء الدنيا. فتخطفُ الجنُ السمع فيقذفون إلى أوليائهم، ويُرمَون به، فما جاءوا به على وجههِ فهو حق، ولكنهم يَفْرقونَ فيه ويزيدون».

<sup>(</sup>٢) لم أعثر على قائله ولا من أخرجه.

<sup>(</sup>٣) في «الكبير» (١١/ ٣٧٩ رقم ١٢٠٦١).

ولأحمد (۱) عن أنس بنِ مالك رهي عن النبي على أنه قال لجبريلَ عليه السلام: «ما لي لم أرَ ميكائيلَ ضاحكاً قط؟ فقال عليه السلام: ما ضحكَ ميكائيلُ منذ خُلقت النارُ». عياذاً بالله منها.

ومنهم الموكّلُ بالصُّور، وهو إسرافيلُ عليه السلام، ينفُخ فيه ثلاثَ نَفَخاتِ بأمر ربه عز وجل:

الأولى: نفخةُ الفزع.

والثانية: نفخةُ الصَّغْق.

والثالثة: نفخةُ القيامِ لرب العالمين، كما سيأتي إن شاء الله تعالى بسطُه في موضعه.

ولأحمد (٢) والترمذي (٣) من حديث عطية العوفي عن أبي سعيد الخُدري والله عليه الخُدري الله عليه المُعنى الله وصاحب القرن قد التقم القرن وحنى جبهته وانتظر أن يُؤذَنَ له، قالوا: كيف نقول يا رسولَ الله؟ قال: قولوا: حسبنا الله ونعم الوكيل، على الله توكَّلنا». وهؤلاء الثلاثة من الملائكة هم الذين ذكرهم النبي عليه

وأورده الهيثمي في «المجمع» (٩/ ١٩) وقال: «وفيه محمد بن أبي ليلى وقد وثقه جماعة
 لكنه سيء الحفظ وبقية رجاله ثقات» اهـ.

قلت: وفيه محمد بن عمران مجهول لم يوثقه إلا ابن حبان.

<sup>(</sup>۱) في «المسند» (۳/ ۲۲٤) بسند ضعيف.

 <sup>(</sup>۲) في «المسند» (۳/۷، ۷۳).

<sup>(</sup>٣) في «السنن» (٤/ ٦٢٠ رقم ٢٤٣١) وقال: هذا حديث حسن.

قلّت: أخرجه ابن المبارك في «الزهد» رقم (١٥٩٧) وابن ماجه رقم (٤٢٧٣) وأبو نعيم في «الحلية» (٥/ ١٠٥) و (٧/ ٣١٢، ٣١٢) من طرق عن أبي سعيد الخدري.

وفيه عطية العوفي، ضعيف، إلا أنه قد تابعه أبو صالح عن أبي سعيد به.

أخرجه ابن حبانُ (رقم: ٢٥٦٩ ـ موارد)، والحاكم (٤/٥٥٩).

وللحديث شواهد من حديث ابن عباس عند أحمد (٣٢٦/١) والحاكم عن مطرف عن عطية. وكذلك من حديث زيد بن أرقم عند أحمد (٤/ ٣٧٤).

وأيضاً من حديث البراء عند الخطيب في «تاريخه» (١١/ ٣٩) وفيه عبد الأعلى بن أبي المساور، قال الحافظ: متروك، وكذبه ابن معين.

وخلاصة القول أن حديث أبي سعيد حسن لغيره، والله أعلم.

في دعائه من صلاة الليل: «اللهم ربَّ جبريلَ وميكائيلَ وإسرافيلَ، فاطرَ السمواتِ والأرض، عالمَ الغيبِ والشهادة، أنت تحكم بين عبادِك فيما كانوا فيه يختلفون، اهدِني لما اختُلف فيه من الحق بإذنك إنك تهدي من تشاء إلى صراط مستقيم»(١).

ومنهم الموكلُ بقبض الأرواح، وهو ملكُ الموتِ وأعوانُه، وقد جاء في بعض الآثار تسميتهُ عزرائيلَ<sup>(۲)</sup>، قال الله تعالى: ﴿ اللهِ قُلْ يَنَوَفَّنَكُم مَّلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِي وُكِلَ بِكُمْ ثُكَم اللهُ مُرَجَعُونَ ﴾ [السجدة: ١١].

وقال تعالى: ﴿وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِةٍ ۚ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً حَتَّىٰ إِذَا جَآةَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ ۞ ثُمَّ رُدُّواً إِلَى اللّهِ مَوْلَنَهُمُ ٱلْحَقِّ أَلَا لَهُ ٱلْحَكْمُ وَهُوَ أَسَرَعُ ٱلْحَسِبِينَ ۞﴾ [الأنعام].

وقـال تـعـالـى: ﴿وَلَوَ تَـرَىٰ إِذْ يَـتَوَفَى الَّذِينَ كَفَرُواْ الْمَلَتَهِكَةُ يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَكَرَهُمْ وَذُوقُواْ عَذَابَ الْحَرِيقِ﴾ [الانفال: ٥٠].

وقال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ تَنَوَفَّنَهُمُ ٱلْمَلَيِّكَةُ ظَالِمِىٓ أَنفُسِمٍ ۗ ﴿ الَّذِي قُولُهُ تعالى ـ: ﴿ ٱلَّذِينَ نَنَوَفَّنَهُمُ ٱلْمَلَيْكِكَةُ طَيِّبِينٌ يَقُولُونَ سَلَدُ عَلَيْكُمُ ٱدْخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ۞﴾ [النحل: ٢٨ ـ ٣٣]، وغيرُها من الآيات.

وقد جاء في الأحاديث (٣) أن أعوانه يأتون العبد بحسب عملِه، إن كان محسناً ففي أحسن هيئة وأجمل صورة بأعظم بشارة، وإن كان مسيئاً ففي أشنع هيئة وأفظع منظر بأغلظ وعيد، ثم يسوقون الروح حتى إذا بلغت الحلقوم قبضها ملك الموت فلا يدعونها في يده بل يضعونها في أكفان وحنوط يليق بها كما قال تعالى: ﴿ فَلُولًا إِذَا بَلَغَتِ ٱلْخُلُقُومُ ﴿ وَأَنتُمْ حِنبِنِ نَظُرُونَ ﴿ وَتَعَنُ أَقَرَبُ إِلَيْهِ مِنكُمُ وَلَكِن لَا لَهُ مَدينِينَ ﴾ تَرْجعُونَهَا إِن كُنتُمْ صَديقِينَ ﴾ فَأَمَا إِن كُنتُم صَديقِينَ ﴾ فَأَمَا إِن كُنتُم عَيْر مَدينِينَ ﴿ تَرْجعُونَهَا إِن كُنتُم صَديقِينَ ﴾ فَأَمَا إِن كَان

<sup>(</sup>١) أُخرجه مسلم (١/ ٥٣٤ رقم ٧٧٠) من حديث عائشة. وقد تقدم.

<sup>(</sup>٢) جاء في بعض الآثار تسمية ملك الموت باسم عزرائيل. ولا يوجد في القرآن ولا في الأحاديث الصحيحة تسميته بهذا الاسم. [البداية (١/ ٥٠)].

 <sup>(</sup>٣) (منها): ما أخرجه الحاكم (٣٥٢/١ ـ ٣٥٣) وصححه وأقره الذهبي، وأخرجه أبو نعيم في «حلية الأولياء» (٢/١٠٤) من حديث أبي هريرة. وهو حديث صحيح.
 (ومنها) ما أخرجه مسلم رقم (٢٨٧٢) من حديث أبى هريرة.

مِنَ ٱلْمُفَرِّبِينَ ﴿ فَرَقِحُانٌ وَجَنَّتُ نَعِيمٍ ﴿ وَأَمَّا إِن كَانَ مِنْ أَصَّكِ ٱلْيَمِينِ ﴿ فَسَلَنَهُ لَكُ مِنْ ٱلْمُكَذِّبِينَ الطَّالِينِ ﴿ فَلَا مِنْ أَلْمُكَذِّبِينَ الطَّالِينِ ﴿ فَلَا مِنْ حَمِيمٍ ﴾ وَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُكَذِّبِينَ الطَّالِينِ ﴿ فَلَا مُنْ حَمِيمٍ ﴾ وَالسوافعة]. وتَصْلِيَهُ جَعِيمٍ ﴿ إِلَّهُ وَبَحَمَدُهُ، سَبِحانَ اللَّهِ العظيم، نستغفر الله.

ومنهم الموكلُ بحفظ العبد في حلّه وارتحالِه، وفي نومه ويقظتِه، وفي كل حالاتِه، وهم المعقّبات، قال الله تعالى: ﴿ سَوَآهُ مِنكُم مَّنْ أَسَرَ الْقَوْلَ وَمَن جَهَرَ بِهِ عَلَاتِه، وهم المعقّبات، قال الله تعالى: ﴿ سَوَآهُ مِنكُم مِّنْ أَسَرٌ الْقَوْلَ وَمَن جَهَرَ بِهِ عَلَى مَنْ هُوَ مُسْتَخْفِ بِالنَّيْلِ وَسَارِبُ بِالنَّهَارِ ۞ لَهُ مُعَقّبَنْتُ مِّنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْهِم يَعْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ إِلَى اللهُ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَى يُعَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِمٍ ﴿ الرعد: ١٠ ـ ١١].

وقال تعالى: ﴿قُلْ مَن يَكُلُؤُكُم بِٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ مِنَ ٱلرَّحْمَانُّ﴾ [الأنبياء: ٤٢].

وقال تعالى: ﴿وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِيِّهُ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةٌ﴾ [الأنعام: ٦١].

قال ابن عباس (١) ﴿ الله في الآية الأولى: ﴿ لَهُ مُعَقِّبَتُ مِّنَا بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِـ يَعْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ ﴾ [الرعد: ١١]: والمعقبات من الله هم الملائكةُ يحفظونه من بين يديه ومن خلفه، فإذا جاء قدرُ اللَّهِ تعالى خلَّوا عنه.

وقال مجاهد (٢): ما من عبد إلا له ملَكُ موكلٌ بحفظه في نومه ويقظِته من اللَّجن والإنسِ والهوام، فما منها شيءٌ يأتيه إلا قال له الملكُ وراءك، إلا شيءٌ أذِن اللَّهُ فيه فيُصيبُه.

وقال تعالى: ﴿قُلْ مَن يَكَلَّوُكُم بِاللَّلِ وَالنَّهَارِ مِنَ ٱلرَّمْنِيُ ۗ [الأنبياء: ٤٢]، قال ابنُ كثيرِ (٣): أي بدلَ الرحمن، يمتنُ سبحانه وتعالى بنعمته على عبيده وحِفظِه لهم بالليل والنهارِ وكَلاءَتِه وحراستِه لهم بعينه التي لا تنام. اهـ.

ومنهم الموكلُ بحفظ عملِ العبدِ من خير وشر، وهم الكرامُ الكاتبون، وهؤلاء يشملهم مع ما قبلهم قولُه عز وجل: ﴿وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةٌ﴾ [الأنعام: ٦١]، وقال تعالى فيهم: ﴿أَمْ يَعْسَبُونَ أَنَا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَيَجُونِهُمْ بَكَ وَيُسُلُنَا لَدَيْهِمْ يَكُنُبُونَ﴾ [الزخرف: ٨٠].

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري في «جامع البيان» (رقم: ٢٠٢١٦ ـ شاكر) عنه. وأورده ابن كثير في تفسيره (٢/ ٥٢٢).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه الطبري في «جامع البيان» (رقم: ٢٠٢٢٤ ـ شاكر) عنه.
 وأورده ابن كثير في تفسيره (٢/ ٥٢٢).

<sup>(</sup>٣) في تفسيره: (٣/ ١٨٨).

وقال تعالى: ﴿إِذْ يَنَلَقَى ٱلْمُتَلَقِبَانِ عَنِ ٱلْيَمِينِ وَعَنِ ٱلنِّمَالِ فَيدٌ ﴿ مَّا يَلْفِظُ مِن فَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴿ وَالذي عن الشمال لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴿ وَالذي عن الشمال يكتب السيئاتِ.

وقال تعالى: ﴿وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنفِظِينَ ۞ كِرَامًا كَسِينَ ۞ يَعَلَمُونَ مَا تَقَعَلُونَ ۞﴾ [الانفطار].

عن علقمة عن بلالِ بنِ الحارثِ المُزنيِّ وَ اللهِ قال: قال رسولُ الله عَلَيْهِ: "إن الرجلَ ليتكلم بالكلمةِ من رضوان اللَّهِ تعالى ما يظن أن تبلُغ ما بلغت، يكتبُ اللَّه عز وجل له بها رضوانه إلى يوم يلقاه. وإن الرجلَ لَيتكلّمُ بالكلمةِ من سَخط اللَّهِ تعالى ما يظن أن تبلُغ ما بلغت، يكتب اللَّهُ تعالى عليه بها سخطَه إلى يوم يلقاه». فكان علقمة يقول: كم من كلام قد مَنعنيهِ حديثُ بلالِ بنِ الحارث.

رواه أحمدُ<sup>(۱)</sup> والتِرمذيُ<sup>(۲)</sup> والنسائيُ<sup>(۳)</sup> وابنُ ماجه<sup>(۱)</sup>. وقال الترمذي: حسنٌ صحيحٌ.

وروى البغويُ (٥) عن أبي أمامة ضي قال: قال رسولُ الله ﷺ: «كاتبُ

<sup>(</sup>۱) في «المسند» (٣/ ٤٦٩).

<sup>(</sup>۲) في «السنن» (٤/ ٥٥٩ رقم ٢٣١٩). وقال: حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>٣) في «الكبرى» كما في «تحفة الأشراف» (٢/٥٥٥).

<sup>(</sup>٤) في «السنن» (٢/١٣١٣ رقم ٣٩٦٩).

قلّت: وأخرجه مالك (٢/ ٩٨٥ رقم ٥) وابن حبان (رقم: ١٥٧٦ ـ موارد) والحاكم (١/ ٥٤ ـ ٢٥) والحميدي رقم (٩١١).

وللحديث شاهد من حديث أبي هريرة مرفوعاً نحوه مختصراً، أخرجه البخاري ومسلم. وخلاصة القول أن حديث بلال بن الحارث صحيح.

<sup>(</sup>٥) في «معالم التنزيل» (٧/ ٣٥٩) بسند ضعيف.

قلت: وأخرجه البيهقي في «الشعب» (٥/ ٣٩١ رقم ٧٠٥) والطبراني في «الكبير» (٨/ ٢١٧ ـ م. ٢١٨ رقم ٧٠٥ كلهم من طريق عروة بن رويم. م. ٢١٨ رقم ٥٧٤٥) كلهم من طريق عروة بن رويم. وأخرجه البيهقي في «الشعب» (٥/ ٣٩٠ رقم ٥٠٤٩) والطبراني في «الكبير» (٨/ ٢٩٥ ـ ٢٩٦ رقم ٧٩٧١ وتم ٧٩٧١) من طريق جعفر بن الزبير.

وأخرجه الطبراني في «الكبير» (٨/ ٢٢٥ رقم ٧٧٨٧) من طريق ثور بن يزيد كلهم عن القاسم أبي عبد الرحمن عن أبي أمامة.

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٢٠٨/١٠) وقال: «رواه الطبراني بأسانيد ورجال=

الحسناتِ على يمين الرجل، وكاتبُ السيئات على يسار الرجل، وكاتب الحسناتِ أميرٌ على كاتب السيئات، فإذا عمِل حسنةً كتبها صاحبُ اليمين عشراً، وإن عمِل سيئةً قال صاحبُ اليمين لصاحب الشمال: دعه سبعَ ساعاتِ لعله يسبّح أو يستغفر».

وفي الصحيح (١) عن أبي هريرة هي قال: قال رسول الله على: "إن اللَّه تعالى تجاوز لي عن أمتي ما حدَّثت به أنفسَها ما لم يتكلَّموا أو يعملوا به».

وفي رواية (٢٠): «ما لم تعمل أو تَكَلَّمْ به».

وفيه (٣) عنه ﷺ: قال رسولُ الله ﷺ: «قال الله عزَّ وجل: إذا همَّ عبدي بسيئة فلا تكتُبوها عليه، فإن عمِلها فاكتُبوها سيئةً. وإذا همَّ بحسنة فلم يعملها فاكتبوها حسنة، فإن عمِلها فاكتبوها عشراً».

وفي رواية (٤): «قال الله عز وجل: إذا همَّ عبدي بحسنة فلم يعملها كتبتُها له حسنة، فإن عمِلها كتبتُها عشرَ حسنات إلى سبعمائة ضِعفِ، وإذا همَّ بسيئة ولم يعملها لم أكتُبها عليه، فإن عمِلها كتبتُها سيئةً واحدةً».

وفي أخرى (٥): قال الله عز وجل: إذا تحدَّث عبدي بأن يعملَ حسنةً فأنا أكتُبها له حسنةً ما لم يعمل، فإذا عمِلها فأنا أكتُبها بعشر أمثالِها. وإذا تحدَّث بأن يعملَ سيئةً فأنا أغفرُها له ما لم يعمَلها، فإذا عمِلها فأنا أكتبُها له بمثلها».

وقال رسول الله ﷺ: «قالت الملائكةُ: ربِّ ذاك عبدُك يريد أن يعملَ سيئةً - وهو تعالى أبصرُ به - فقال: ارقُبوه، فإن عمِلها فاكتُبوها له بمثلها، وإن تركها فاكتُبوها له حسنةً، إنما تركها من جرًاي (٦٠).

أحدها وثقوا». وقال في طريق جعفر بن الزبير: فيه جعفر بن الزبير وهو كذاب.
 وحسن الألباني الحديث في «الصحيحة» رقم (١٢٠٩).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١١/ ٥٤٨ رقم ٦٦٦٤)، ومسلم (١١٦/١ رقم ١٢٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجها البخاري (١١/ ٥٤٨ رقم ٦٦٦٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (١٣/ ٤٦٥ رقم ٧٥٠١)، ومسلم (١١٧/١ رقم ٢٠٣/١٢٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (١٣/ ٤٦٥ رقم ٧٥٠١)، ومسلم (١١٧١ رقم ٢٠٤/١٢٨).

<sup>(</sup>٥) أخرجها مسلم (١/٧١١ رقم ٢٠٥/١٢٩) من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٦) تقدم تخريجه.

وقال رسولُ الله ﷺ: «إذا أحسن أحدُكم إسلامَه فكلُّ حسنةٍ يعملها تُكتب بعشر أمثالِها إلى سبعمائة ضِغْفِ، وكلُ سيئةٍ يعملها تكتب بمثلها، حتى يَلقى اللَّهَ عز وجل»(١).

وفيه (٢) عن ابن عباس عن رسول الله على فيما يرويه عن ربه عز وجل قال: «إن اللّه تبارك وتعالى كتب الحسنات والسيئات ثم بين ذلك: فمن هم بحسنة فلم يعمَلها كتبها اللّه عنده حسنة كاملة، وإن هم بها فعمِلها كتبها اللّه عز وجل عنده عشرَ حسنات إلى سبعمائة ضعفِ إلى أضعافِ كثيرة. وإن هم بسيئة فلم يعمَلها كتبها اللّه عنده حسنة كاملة، وإن هم بها فعمِلها كتبها اللّه سيئة واحدة ـ زاد في رواية (٣) ـ أو محاها الله، ولا يهلِكُ على الله إلا هالك».

قال الحسنُ البَصريُ (٤) رحمه الله تعالى وتلا هذه الآية: ﴿عَنِ ٱلْيَعِينِ وَعَنِ ٱلْشَالِ وَقِيدُ ﴾ [ق: ١٧]: يا ابنَ آدمَ بُسطتْ لك صحيفةٌ، ووُكُلَ بك ملكانِ كريمان أحدُهما عن يمينك والآخرُ عن شمالك، فأما الذي عن يمينك فيحفظ حسناتِك، وأما الذي عن يمينك فيحفظ حسناتِك، وأما الذي عن يسارك فيحفظ سيئاتِك، فاعمَلُ ما شئت أقلِلُ أو أكثِر، حتى إذا متّ طُويتُ صحيفتُك وجُعلت في عنقك معك في قبرك حتى تخرُج يوم القيامة، فعند ذلك يقول الله تعالى: ﴿وَكُلَ إِنسَنِ ٱلْرَمْنَهُ طَهَيرَهُ فِي عُنْقِهِ وَنَحْرُجُ لَهُ يَوْمَ ٱلْقِيمَةِ كِتَبًا يَلقَنهُ مَسْورًا ﴿ الإسراء].

ثم يقول: «عدَل والله فيك مَن جعلك حسيبَ نفسِك» اهـ.

ويناسب ذكرَ المعقباتِ والحفظةِ ما روى البخاريُ (٥) رحمه الله تعالى في (باب قولِ الله عز وجل تعرُج الملائكةُ والروحُ إليه) (٦) قال: حدثنا إسماعيلُ حدثني مالكُ عن أبي الزنادِ عن الأعرج عن أبي هريرةَ ﷺ أن رسولَ الله ﷺ قال:

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) أخرَجه البخاري (١١/٣٢٣ رقم ٦٤٩١)، ومسلم (١١٨/١ رقم ٢٠٧/١٣١).

<sup>(</sup>٣) أخرجها مسلم (١١٨/١ رقم ٢٠٨/١٣١).

<sup>(</sup>٤) ذكره ابن كثير في تفسيره (٤/ ٢٣٩ ـ ٢٤٠) عنه.

<sup>(</sup>٥) في صحيحه (١٣/ ٤١٥ رقم ٧٤٢٩) و (٢/ ٣٣ رقم ٥٥٥).

<sup>(</sup>٦) رقم الباب: (٢٣).

«يتعاقبون فيكم ملائكة بالليل وملائكة بالنهار، ويجتمعون في صلاة العصر وصلاة الفجر، ثم يعرُج الذين باتوا فيكم فيسألهم وهو أعلم بهم فيقول: كيف تركتم عبادي؟ فيقولون: تركناهم وهم يصلون وأتيناهم وهم يصلون». ورواه مسلم (١) أيضاً.

وفيهما (٢) عن أبي موسى و قال: «قام فينا رسولُ الله على بأربع كلماتِ فقال: إن اللّهَ لا ينام ولا ينبغي له أن ينام، يخفض القِسْطَ ويرفَعُه، يُرفع إليه عملُ الليل قبل عمل الليل»، الحديث تقدم في العلو. والأحاديث في ذكر الحفظة كثيرة.

ومنهم الموكلون بفتنة القبر وهم مُنكرٌ ونَكيرٌ، وسيأتي إن شاء الله تعالى ذكرُ النصوص في ذلك قريباً، نسأل الله تعالى الثباتَ والتوفيقَ

ومنهم خزَنةُ الجنة ومقدَّمُهم رَضوانُ عليهم السلام، قال الله تعالى: ﴿وَسِيقَ اللَّذِينَ اتَّقَوْا رَبَّهُمُ إِلَى الْجَنَّةِ زُمَرًا حَتَىٰ إِذَا جَآءُوهَا وَفُتِحَتْ أَبُوبُهَا وَقَالَ لَمُمُ خَزَنَهُمَا سَلَمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ طِبْتُدُ فَأَدْخُلُوهَا خَلِدِينَ﴾ [الزمر: ٧٣].

وقال تعالى: ﴿جَنَّتُ عَدْنِ يَنْخُلُونَهَا وَمَن صَلَحَ مِنْ ءَابَآيِهِمْ وَأَزْوَجِهِمْ وَذُرِّيَّتِهِمٌّ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلِّ بَابٍ ۞ سَلَمُ عَلَيْكُمْ بِمَا صَبَرْتُمُ ۚ فَيْعَمَ عُقْبَى ٱلدَّارِ ۞﴾ [الرعد].

ومنهم المبشرون للمؤمنين عند وَفَياتِهم، وفي يوم القيامة. كما قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ قَالُواْ رَبُنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَدَمُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَيْكَةُ أَلَّا تَخَافُواْ وَلَا تَحْرَنُواْ وَأَبْشِرُوا بِالْجُنَّةِ الَّتِي كُشُمْ تُوعَدُونَ ﴿ فَعَنُ أَوْلِيَا وَكُمْ فِي الْحَيَوةِ الدُّنِيَا وَفِي الْاَخِرَةٌ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَدَّعُونَ ﴿ اللَّهِ مِنْ عَفُورٍ لَيْهِا مَا تَدْعُونَ ﴾ [نصلت].

وقـال تـعـالـى فـيـهـم: ﴿لَا يَغَرُنُهُمُ ٱلْفَزَعُ ٱلْأَكْبَرُ وَمُنَاقَدُهُمُ ٱلْمَلَتِهِكَةُ هَـٰذَا يَوْمُكُمُ ٱلَّذِى كُنتُدُ تُوعَدُونَ﴾ [الأنبياء: ١٠٣].

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (۱/ ٤٣٩ رقم ٦٣٢).

<sup>(</sup>٢) أي البخاري ومسلم. ولكن الحديث لم يخرجه البخاري. بل أخرجه مسلم فقط في صحيحه (١/ ١٦١ رقم ١٧٩).

ومنهم خزنة جهنَّمَ عياذاً بالله منها، وهم الزبانية، ورؤساؤهم تسعةَ عشرَ، ومقدمُهم مالكُ عليهم السلام، قال الله تعالى: ﴿وَسِيقَ الَّذِينَ كَفُرُوٓا إِلَى جَهَنَّمَ رُمُلٌ مَاكُ عليهم السلام، قال الله تعالى: ﴿وَسِيقَ الَّذِينَ كَفُرُوٓا إِلَى جَهَنَّمَ رُمُلٌ مِنكُم مَاكُ مِنكُم مَاكُم وَقَالَ لَهُم خَزَنَهُما الله الله عَلَيْكُم وَيُنذِرُونِكُم لِقَاآءَ يَوْمِكُم هَذَا ﴾ [الزمر: ٧١] الآيات.

وقَالَ تعَالَى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ فِي ٱلنَّارِ لِخَزَنَةِ جَهَنَّمَ ٱدْعُواْ رَبَّكُمْ يُحَفِّفْ عَنَّا يَوْمًا مِنَ ٱلْعَذَابِ ﴿ قَالُواْ أَوَلَمْ تَكُ تَأْتِيكُمْ رُسُلُكُم بِٱلْبَيِّنَدَ قَالُواْ بَلَنَ قَالُواْ فَادْعُواْ وَمَا دُعَتُوا ٱلْكَنْدِينَ إِلَّا فِي ضَلَالٍ ﴿ ﴾ [غانر].

وقال تعالى: ﴿ فَلَيْنَاءُ نَادِيَهُمْ ۞ سَنَتْعُ ٱلزَّبَانِيَةَ ۞ [العلق].

وقىال تىعىالىى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا قُوّا أَنفُسَكُمْ وَأَهَلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَتِهِكَةً غِلَاظٌ شِدَادٌ لَا يَعْصُونَ ٱللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [التحريم: ٦].

وقىال تىعىالىسى: ﴿وَمَا أَدْرَاكَ مَا سَقَرُ ۞ لَا ثَبْقِي وَلَا لَذَرُ ۞ لَوَاحَةٌ لِلْبَشَرِ ۞ عَلَيْهَا يَسْعَةَ عَشَرَ ۞وَمَا جَعَلْنَا أَصْحَبَ النَّارِ إِلَّا مَلَتِكَةٌ وَمَا جَعَلْنَا عِذَتَهُمْ إِلَّا فِشْنَةُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا لِيَسْتَيْفِنَ الَّذِينَ أُونُوا ٱلْكِنَبَ وَيَزْدَادَ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا إِيمَنَا ﴾ [المدثر: ٢٧ ـ ٣١].

وقال تعالى: ﴿وَنَادَوْا يَعَالِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكٌّ قَالَ إِنَّكُمْ مَّلِكِتُونَ﴾ [الزخرف: ٧٧].

وفي صحيحِ مسلم (١٠): «يؤتى بجهنم يوم القيامة لها سبعون ألف زمام، كلُّ زمام في يد سبعينَ ألف ملكِ يَجُرونها».

ومنهم الموكلون بالنُطفة في الرحِم كما في حديث ابنِ مسعودِ (٢٠ وَ الله على قال: «حدثنا رسولُ الله على وهو الصادقُ المصدوقُ أن أحدَكم يُجمع خلقُه في بطن أمّه أربعين يوماً نطفة، ثم يكون علقةً مثلَ ذلك، ثم يكون مُضغةً مثلَ ذلك، ثم يُرسل إليه الملكُ فينفُخُ فيه الروحَ، ويؤمر بأربع كلماتِ: يكتب رزقَه وأجلَه وعملَه وشقيً أو سعيد» الحديث. وفي بابه من الأحاديث كثيرٌ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۲۱۸٤/۶ رقم ۲۸۶۲) من حديث عبد الله بن مسعود، وهذا الحديث مما استدركه الدارقطني على مسلم.

وقال: رفعه وهم. رواه الثوري ومروان وغيرهما عن العلاء بن خالد موقوفاً.

قلت: وحفص ثقة، حافظ إمام، فزيادة الرفع مقبولة، كما سبق نقله عن الأكثرين والمحققين.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١١/ ٤٧٧ رقم ٢٥٩٤)، ومسلم (٢٠٣٦/٤ رقم ٢٦٤٣).

وفيها: أن الملكَ يقول: يا ربّ مخلقة أو غيرَ مخلقة؟ واحدٌ أو توأمٌ؟ ذكرٌ أم أنثى؟ شقيً أو سعيد؟ ما الرزقُ وما الأجلُ؟ فيقضي الله تعالى ما يشاء. فيكتب الملكُ كما أمره اللّهُ عز وجل فلا يُغيّر ولا يُبدّل»(١).

ومنهم حملةُ العرشِ والكروبيون، وهم الذين قال الله تعالى فيهم: ﴿ الَّذِينَ يَجِلُونَ الْعَرْشُ وَمَنْ حَوْلُهُ يُسَيِّحُونَ بِحَمِّدِ رَبِّمِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفُرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا ۗ رَبِّنَا وَسِعْتَ كُلُ شَيْءٍ رَحْمَةً وَعِلْمًا فَأَغْفِرُ لِلَّذِينَ تَابُوا وَاتَبْعُوا سَبِيلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ الجَّحِيمِ ﴾ [غافر: ٧]، الآيات.

وقال تعالى: ﴿وَيَحِلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَبِذِ ثَمَنِينَةٌ﴾ [الحاقة: ١٧]. ومفهومُ هذه الآيةِ من قوله تعالى: ﴿يَوْمَبِذِ﴾ أن حملة العرشِ ليسوا اليومَ ثمانية، ويؤيد ذلك ما روى الإمامُ أحمدُ<sup>(٢)</sup> عن ابن عباس على قال رسولُ الله على: «صدق أميةُ بنُ أبي الصّلتِ<sup>(٣)</sup> في شيء من شعره. فقال:

رجلٌ وثورٌ تحت رِجْلِ يمينه والنِّسرُ للأخرى وليثُ مُرصدُ

فقال رسول الله علي «صدق». فقال:

والشمسُ تطلُع كلَّ آخِر ليلةٍ حمراء يصبح لونُها يتورّدُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱۱/ ٤٧٧ رقم ٦٥٩٥)، ومسلم (٢٠٣٨/٤ رقم ٢٦٤٦) من حديث أنس بن مالك.

<sup>(</sup>٢) في «المسند» (١/٢٥٦).

قلّت: وأخرجه الطبراني في «الكبير» (١١/ ٢٣٣ رقم ١١٥٩١)، وأبو يعلى في «المسند» (٤/ ٣٦٥ رقم ٣٦٥/ ٢٤٨٢).

وأورده الهيثمي في «المجمع» (٨/ ١٢٧) وقال: «رواه أحمد، وأبو يعلى، والطبراني ورجاله ثقات إلا أن ابن إسحاق مدلس.

قلت: ولم يصرح بالتحديث عند الثلاثة.

وخلاصة القول أن الحديث ضعيف، والله أعلم.

<sup>(</sup>٣) أمية بن أبي الصلت الثقفي الشاعر المشهور، ذكره ابن السكن في «الصحابة»، وقال: لم يدركه الإسلام، وقد صدقه النبي على في بعض شعره، وقال: «قد كاد أمية أن يسلم». انظر: «الإصابة» رقم (٥٥٢)، وانظر: الشعراء لابن قتيبة (ص٤٢٩ ـ ٤٣٣) بتحقيق الشيخ أحمد شاكر.

والأبيات في ديوان أمية بن أبي الصلت (ص٣٦٦).

تأبى فما تطلغ لنا في رِسْلها إلا معسنبة وإلا تُسخسلد

فقال رسول الله ﷺ: «صدق». وهذا إسنادُه جيدٌ<sup>(١)</sup>.

لكن قد ورد ما يدل على أنهم في الدنيا أيضاً ثمانية، وهو حديث العنانِ الذي رواه أبو داود وغيرُه (٢) وقد تقدم في العلو، وفيه: «ثم فوق السماءِ السابعةِ بحرّ بين أسفلِه وأعلاه مثلُ ما بين سماء إلى سماء، ثم فوق ذلك ثمانية أوعالِ بين أظلافِهن ورُكَبِهنَ مثلُ ما بين سماء إلى سماء، ثم على ظهورهن العرشُ بين أسفلِه وأعلاهُ مثلُ ما بين سماء إلى سماء، ثم الله تبارك وتعالى فوق ذلك».

وفي حديثِ الصُّورِ الطويلِ قال رسولُ الله ﷺ: «فأرجع فأقف مع الناس، فبينما نحن وقوفٌ إذ سمعنا من السماء حسّاً شديداً فهالنا، فينزل أهلُ السماء الدنيا بمِثلَني من في الأرض من الجن والإنس، حتى إذا دنّوا من الأرض أشرقت الأرضُ

<sup>(</sup>١) قاله ابن كثير في تفسيره (٧٨/٤). وقد علمت أن الحديث ضعيف، ولم يكن سنده بالحد

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه فی «العلو».

<sup>(</sup>٣) أي لأبي داود في «السنن» (٩٦/٥ رقم ٤٧٢٧). وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم من طرق عنه كما في «الدر المنثور» (٨/ ٢٦٩).

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم في «تفسيره» رقم (١٨٩٦٨) عنه.

<sup>(</sup>٦) ذكره ابن كثير في تفسيره (٤٤٢/٤).

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (١٤/ج٩٢/٨٥) عنه. قلت: حديث الضحاك معضل لأنه لم يسمع من صغار الصحابة.

<sup>(</sup>٨) ذكره ابن كثير في تفسيره (٤٤٢/٤).

<sup>(</sup>٩) ذكره ابن كثير في تفسيره (٤٤٢/٤).

بنورهم وأخذوا مصافقهم وقلنا لهم: أفيكم ربنا؟ قالوا: لا، وهو آتِ، ثم ينزل أهلُ السماء الثانية بمثلَيٰ من نزل من الملائكة وبمثلَيٰ من فيها من الجن والإنس، حتى إذا دنّوا من الأرض أشرقت الأرضُ بنورهم وأخذوا مصافقهم وقلنا لهم: أفيكم ربنا؟ فيقولون: لا، وهو آتِ. ثم ينزلون على قذر ذلك من التضعيف، حتى ينزلَ الجبارُ عز وجل في ظُللِ من الغمام والملائكةُ، فيحمل عرشَه يومئذ ثمانيةٌ، وهم اليومَ أربعةٌ، أقدامُهم في تخوم الأرضِ السُّفلى، والأرضُ والسمواتُ إلى حُجَزِهم والعرشُ على مناكبهم، لهم زجَلٌ في تسبيحهم، يقولون سبحان ذي العزةِ والجبروت، سبحان ذي المكوتِ، سبحان الحيِّ الذي لا يموت، سبحان الذي يميت الخلائق ولا يموت. سُبُوحٌ قدُّوسٌ قدُّوس قدُّوس. سبحان ربنا الأعلى ربً الملائكةِ والروح. سبحان ربنا الأعلى الذي يميت الخلائق ولا يموت»، الحديث رواه ابنُ جرير(۱) والطبراني(۲) وغيرُهما.

ومنهم ملائكة سياحون يتبعون مجالسَ الذكر، فإذا وجدوا قوماً يذكرون اللَّهَ عز وجل تنادَوا: «هلُموا إلى حاجتكم، فيَحُقونهم بأجنحتهم إلى السماء الدنيا، فيسألهم ربُهم عز وجل وهو أعلمُ بهم منهم: ما يقول عبادي؟

<sup>(</sup>۱) في «جمامع البيان» (۲/ج۲/ ۳۳۰ ـ ۳۳۱) و (۱۰/ج۱۱/ ۱۱۰) و (۱۱/ج۲۶/ ۳۰) و (۱۵/ج۳/ ۱۸۱ ـ ۱۸۷) مختصراً ومطولاً.

<sup>(</sup>٢) في «المطولات» في نهاية «المعجم الكبير» (٢٥/ ٢٢٥ ـ ٢٢٧ رقم ٢٠). وفي «المعجم الكبير» رقم (٧٨٧٣).

وأورده الهيثمي في «المجمع» (٧/ ٣٢) وقال: «وفيه علي بن يزيد الألهاني وهو متروك» اهر.

وقال ابن كثير في تفسيره (٢/ ١٥٤): «هذا حديث مشهور وهو غريب جداً ولبعضه شواهد في الأحاديث المتفرقة وفي بعض الفاظه نكارة، تفرد به إسماعيل بن رافع قاضي أهل المدينة وقد اختلف فيه، فمنهم وثقه ومنهم من ضعفه ونص على نكارة حديثه غير واحد من الأثمة كأحمد بن حنبل وأبي حاتم الرازي وعمرو بن علي الفلاس، ومنهم من قال فيه هو متروك، وقال ابن عدي أحاديثه كلها فيها نظر إلا أنه يكتب حديثه في جملة الضعفاء. قلت: وقد اختلف عليه في إسناد هذا الحديث على وجوه كثيرة قد أفردتها في جزء على حدة، وأما سياقه فغريب جداً ويقال: إنه جمعه من أحاديث كثيرة، وجعله سياقاً واحداً، فأنكر عليه بسبب ذلك وسمعت شيخنا الحافظ أبا الحجاج المزي يقول: إنه رأى للوليد بن مسلم مصنفاً قد جمعه كالشواهد لبعض مفردات هذا الحديث، فالله أعلم» اه.

قالوا: يسبّحونك ويكبّرونك ويَحمَدونك ويمجّدونك»(١)، الحديث تقدم في العلو.

وقال ﷺ: «وما اجتمع قومٌ في بيت من بيوت الله يتلون كتابَ اللّهِ ويتدارسونه بينهم إلا نزلت عليهم السكينةُ وغشِيتُهم الرحمةُ وحفتُهم الملائكةُ وذكرهم الله في من عنده»، الحديث بطوله في الصحيح (٢) عن أبي هريرة.

ومنهم الموكلُ بالجبال، وقد ثبت ذكرُه في حديث خروجِ النبيِّ عَلَيْ إلى بني عبد ياليلَ وعَودِه منهم، وفيه قولُ جبريلَ له على الله قد سمع قولَ قومِك لك وما ردُّوه عليك». وفيه قولُ ملَكِ الجبال: "إنْ شئتَ أن أُطبِقَ عليهم الأخشبين" فقال على الله أن يُخرجَ من أصلابهم من يعبُد الله لا يشركُ به شيئاً "(").

ومنهم زُوّارُ البيتِ المعمور الذي أقسم اللَّهُ تعالى به في كتابه، ثبت ذلك في حديث المعراج، وهو بيتٌ في السماء السابعة بحيال الكعبة في الأرض لو سقط لوقع عليها، حُرمتُه في السماء كحرمة الكعبة في الأرض، يدخُله كلَّ يوم سبعون ألفَ ملكِ ثم لا يعودون إليه آخِرَ ما عليهم»، يعني لا تحول نوبتهم لكثرتهم، والحديث بألفاظه في الصحيحين (٤).

ومنهم ملائكة صفوف لا يفتُرون، وقِيامٌ لا يركعون، ورُكِّعٌ وسُجَّدٌ لا يركعون، ورُكِّعٌ وسُجَّدٌ لا يرفعون، ومنهم غيرُ ذلك: ﴿وَمَا يَعَلَرُ جُنُودَ رَبِّكَ إِلَّا هُوَّ وَمَا هِيَ إِلَّا ذِكْرَىٰ لِلْبَشَرِ﴾ [المدثر: ٣١].

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲۰۸/۱۱ رقم ۲۰۰۸)، ومسلم (۲۰۱۹/۶ رقم ۲۰۲۹)، من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٢) في صحيح مسلم (٤/ ٢٠٧٤ رقم ٢٦٩٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٣١٢/٦ ـ ٣١٣ رقم ٣٢٣١)، ومسلم (١٤٢٠/٣ رقم ١٧٩٥)، من حديث عائشة.

<sup>(</sup>٤) البخاري (٣٠٢/٦ ـ ٣٠٣ رقم ٣٢٠٧) و (١/ ١٤٥ ـ ١٤٧ رقم ١٦٢)، من حديث أنس بن مالك.

روى الإمامُ أحمدُ (۱) والترمذي (۲) وابنُ ماجه (۳) عن أبي ذر ولله قال: قال رسولُ الله على: ﴿ إِنِي أَرَى ما لا ترَون، وأسمع ما لا تسمعون. أطّت السماءُ وحُقَّ لها أن تثِطَّ، ما فيها موضعُ أربعِ أصابعَ إلا عليه ملكٌ ساجدٌ، لو علمتم ما أعلم لضحِكتم قليلاً ولبكيتم كثيراً ولما تلذذتم بالنساء على الفرُشات، ولخرجتم إلى الصُّعُدات تجارون إلى الله تعالى». فقال أبو ذر: واللَّه لَوَدِدْتُ أني شجرةً تُعضَد. وقال الترمذي: غريب.

ويروى عن أبي ذر موقوفاً. قلت: وله حكمُ الرفع، ومن أين لأبي ذر ﷺ مثلُ هذا إلا عن توقيف، والله أعلم.

وعن حكيم بن حزام (١) قال: بينما رسولُ الله على مع أصحابه إذ قال لهم: «هل تسمعون ما أسمع؟ قالوا: ما نسمع من شيء. فقال رسول الله على: «أسمع أطبط السماء وما تُلامُ أن تَبُط، ما فيها موضعُ شبرٍ إلا وعليه ملك راكع أو ساجدٌ».

وعن عائشة (٥) ﷺ قالت: قال رسولُ الله ﷺ: «ما في السماء الدنيا موضعُ قدم إلا عليه ملك ساجدٌ أو قائمٌ. وذلك قول الملائكة: وما منّا إلا له مقامٌ معلوم، وإنا لنحن المسبّحون».

<sup>(</sup>۱) في «المسند» (٥/ ١٧٣).

<sup>(</sup>٢) في «السنن» (٤/٥٥٦ رقم ٢٣١٢) وقال: هذا حديث حسن غريب.

٣) في «السنن» (١٤٠٢/٢ رقم ٤١٩٠).
 قلت: وأخرجه الحاكم (٢/ ٥١٠) وقال: صحيح الإستاد ولم يخرجاه، وسكت عليه الذهبي.
 وخلاصة القول أن الحديث حسن.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن نصر في "تعظيم قدر الصلاة" (٢٥٨/١ رقم ٢٥٠) بسند صحيح.
 رجاله كلهم ثقات. وله شواهد من حديث ابن مسعود وعائشة كما يأتي في التعليقة التالية.
 انظر: «الصحيحة» رقم (١٠٦٠).

وخلاصة القول أن الحديث صحيح، والله أعلم.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن نصر المروزي (١/ ٢٦٠ رقم ٢٥٣) بإسناد حسن في الشواهد. رجاله ثقات غير الفضل هذا، فقد ترجمه ابن أبي حاتم (٣/ ٢/ ٦١) من رواية ثقتين عنه، ولم يذكر فيه جرحاً ولا تعديلاً.

ثم ذكر الحديث الآتي برقم (٢٥٤) وقال: فذكره موقوفاً على ابن مسعود باختصار وهو في حكم المرفوع، وإسناده صحيح. «انظر: الصحيحة» رقم (١٠٥٩).

وخلاصة القول أن الحديث حسن، والله أعلم.

وعن العلاء بنِ سعد (١) وقد شهد الفتح وما بعده أن النبي على قال يوماً لجلسائه: «هل تسمعون ما أسمع؟ قالوا: وما تسمع يا رسول الله؟ قال: «أطّت السماء وحُق لها أن تئط (٢)، إنه ليس فيها موضع قدم إلا وعليه ملك قائم أو راكع أو ساجد. وقالت الملائكة: ﴿وَإِنَّا لَهَنَّ الشّاقُونَ شَ وَإِنَّا لَنَحْنُ الشّائِحُونَ شَهُ اللهُ الصافات]».

وعن رجل (٣) صحِبَ رسولَ الله على عن رسول الله على قال: (إن لله تعالى ملائكة ترعُد فرائصُهم من خيفته، ما منهم ملك تقطر منه دمعة من عينه إلا وقعت على ملك يُصلّي، وإن منهم ملائكة سجوداً منذ خلق اللّه السمواتِ والأرضَ لم يرفعوا رؤوسَهم ولا يرفعونها إلى يوم القيامة، وإن منهم ملائكة ركوعاً لم يرفعوا رؤوسَهم منذ خلق اللّه السمواتِ والأرضَ ولا يرفعونها إلى يوم القيامة، فإذا رفعوا رؤوسَهم نظروا إلى وجه اللّه عز وجل فقالوا: سبحانك ما عبدناك حقّ عبادتِك». وإسناده لا بأس به وهو والذي قبله أخرجهما محمدُ بنُ نصرِ المَرْوزيُ.

وفي الصحيح (٤) عن جابر بنِ سَمُرة ﴿ قَالَ: قال رسولُ اللَّهِ عَيْقٍ: ﴿ أَلا

<sup>(</sup>۱) أخرجه محمد بن نصر المروزي في "تعظيم قدر الصلاة" (۱/ ۲۹۱ ـ ۲۹۲ رقم ۲۰۵). وقال الحافظ في "الإصابة" (٤/٧٤ رقم ٥٦٦٢): روى ابن منده من طريق عطاء بن يزيد بن مسعود، به عن سليمان بن عمر بن الربيع، حدثني عبد الرحمن بن العلاء بن سعد ـ من بني ساعدة ـ عن أبيه ـ وكان ممن بايع يوم الفتح ـ أن النبي على قال يوماً لجلسائه. الحدث...

وأخرجه ابن عساكر في تاريخه في ترجمة محمد بن خالد، من طريق ابن منده بهذا الإسناد» اهد.

وأورده ابن كثير في تفسيره (٤/٥/٤) وقال: «وهذا إسناد غريب جداً». قلت: ولكن لمتنه شواهد.

 <sup>(</sup>۲) الأطيط: صوت الأقتاب، وأطيط الإبل: أضواتها وحنينها، أي إن كثرة ما فيها من الملائكة قد أثقلها حتى أطّت. وهذا مَثل وإيذان بكثرة الملائكة، وإن لم يكن ثم أطيط وإنما هو كلام تقريب أريد به تقرير عظمة الله تعالى. [النهاية: ١/٤٥].

 <sup>(</sup>٣) أخرجه محمد بن نصر المروزي في «تعظيم قدر الصلاة» (٢٦٧/١ ـ ٢٦٨ رقم ٢٦٠).
 وأورده ابن كثيرة في تفسيره (٤/٥/٤) وقال: إسناده لا بأس به.

قلت: فيه عدي بن أرطاة قال عنه الحافظ في «التقريب» (رقم: ٤٥٣٨): مقبول.

<sup>(</sup>٤) أي في صحيح مسلم (١/ ٣٢٢ رقم ٤٣٠).

تصفُّون كما تصُفُّ الملائكة عند ربِّها؟ فقلنا: يا رسولَ الله وكيف تصُف الملائكةُ عند ربِها؟ قال: «يُتِمَون الصفوفَ الأُولَ ويتراصون في الصف».

وفيه (١) عن عائشة على قالت: قال رسولُ الله على: «خُلقت الملائكةُ من نورِ العرشِ، وخلق الجانُ من مارج من نار، وخُلق آدمُ مما وُصف لكم».

### [الركن الثالث: الإيمان بكتب الله المنزلة على رسله]

(و) الثالث الإيمانُ (بكتبه المنزلةِ) على رسله (المطهرة) من الكذب والزُّورِ ومن كل باطلٍ ومن كل ما لا يليق بها، قال الله تعالى: ﴿ فُولُواْ ءَامَنَا بِاللّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَنَ إِلَى مِن كل ما لا يليق بها، قال الله تعالى: ﴿ فُولُواْ ءَامَنَا بِاللّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَى إِلَى مَا لا يليق بها، قال الله تعالى: ﴿ فُولُواْ ءَامَنَا مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَا أُوتِى اللّهِ مُسَالِمُونَ فَي اللّهِ مُسَالِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٦].

وقال تعالى: ﴿قُلْ ءَامَنَكَا بِاللَّهِ وَمَا أُنْزِلَ عَلَيْـنَا وَمَا أُنْزِلَ عَلَىٰٓ إِبْرَهِيـمَ وَإِسْمَعِيـلَ﴾ [آل عمران: ٨٤] إلى آخر الآية.

وقىال تىعىالىى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوٓا مَامِنُوا مِاللّهِ وَرَسُولِهِ. وَٱلْكِئْبِ ٱلَّذِى نَزَّلَ عَلَىٰ رَسُولِهِ. وَٱلْكِتَبِ ٱلَّذِى ٓ أَنزَلَ مِن قَبْلُ وَمَن يَكْفُرُ بِاللّهِ وَمَلَيْهِكَتِهِ. وَكُنْبِهِ. وَرُسُلِهِ. وَٱلْيُؤْمِ ٱلْتَخِرِ فَقَدْ ضَلَ ضَلَلْاً بَعِيدًا﴾ [النساء: ١٣٦].

وقىال تىعىالىم: ﴿ وَقُلْ ءَامَنتُ بِمَا آنَزَلَ ٱللَّهُ مِن كِتَبٍّ وَأُمِرْتُ لِأَعَدِلَ بَيْنَكُمْ ﴾ [الشورى: ١٥].

وقال تعالى: ﴿فَتَامِنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ، وَالنُّورِ ٱلَّذِيَّ أَنزَلْنَا﴾ [التغابن: ٨].

وقال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ كَذَّبُوا بِٱلْكِتَٰبِ وَيِمَا آرْسَلْنَا بِهِ، رُسُلَنَا فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ [غافر: ٧٠]، الآيات.

وقال تعالى: ﴿لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِٱلْبَيِّنَتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِئْبَ وَٱلْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِٱلْقِسْطِ ﴾ [الحديد: ٢٥].

ومعنى الإيمان بالكتب التصديق الجازمُ بأن كلّها مُنزلٌ من عند الله عز وجل على رسله إلى عباده بالحق المبينِ والهدى المستبين، وأنها كلامُ الله عز وجل لا

<sup>(</sup>١) أي في صحيح مسلم (٢٩٤/٤ رقم ٢٩٩٦).

كلامُ غيرهِ، وأن الله تعالى تكلم بها حقيقة كما شاء وعلى الوجه الذي أراد، فمنها المسموعُ منه من وراء حجابِ بدون واسطة، ومنها ما يُسمِعُه الرسولَ المَلكيَّ ويأمره بتبليغه منه إلى الرسول البشريَّ، كما قال تعالى: ﴿ فَي وَمَا كَانَ لِبَشَرِ أَن يُكَلِّمَهُ اللهُ إِلَّا وَحَيًّا أَوْ مِن وَرَآيِ حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِى بِإِذْنِهِ مَا يَشَآءُ إِنَّهُ عَلِيُّ حَكِيمٌ ﴾ [السورى: ٥١].

وقال تعالى: ﴿وَكُلُّمَ اللَّهُ مُوسَىٰ تَكْلِيمًا﴾ [النساء: ١٦٤].

﴿ وَلَمَّا جَأَةً مُوسَىٰ لِيهِ قَائِنا وَكُلَّمَهُ رَبُّهُ ﴾ [الأعراف: ١٤٣].

﴿قَالَ يَنْمُوسَىٰ إِنِّي أَصْطَفَيْتُكَ عَلَى ٱلنَّاسِ بِرِسَالَتِنِي وَبِكَلَيْمِ﴾ [الأعراف: ١٤٤].

﴿ فَأَوْحَىٰ إِلَىٰ عَبْدِهِ مَا أَوْحَىٰ ﴾ [النجم: ١٠].

﴿ وَكَنَالِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أَمْرِناً ﴾ [الشورى: ٥٢].

﴿ يُنَزِّلُ ٱلْمَلَتِهِ كُمَّ بِٱلرُّوجِ مِنْ أَمْرِهِ، عَلَى مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ [النحل: ٢].

﴿ وَقُرْءَانَا فَرَقَتْنَهُ لِنَقْرَأَهُ عَلَى ٱلنَّاسِ عَلَىٰ مُكْثِ وَنَزَّلْنَهُ لَنزِيلًا﴾ [الإسراء: ١٠٦].

منها ما خطَّه الله بيده عز وجل كما قال تعالى: ﴿وَكَتَبْنَا لَهُ فِي ٱلْأَلْوَاحِ مِن كُلِ شَيْءٍ فَخُذْهَا بِقُوَّةٍ وَأَمْرَ قَوْمَكَ يَأْخُذُوا بِأَحْسَنِهَا﴾ كَالْ شَيْءٍ فَخُذْهَا بِقُوَّةٍ وَأَمْرَ قَوْمَكَ يَأْخُذُوا بِأَحْسَنِهَا﴾ [الأعراف: ١٤٥].

والإيمان بكل ما فيها من الشرائع، وأنه كان واجباً على الأمم الذين نزلت البهم الصحفُ الأولى الانقيادُ لها والحكمُ بما فيها كما قال تعالى: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَا الْبَهِم الصحفُ الأولى الانقيادُ لها والحكمُ بما فيها كما قال تعالى: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَا أَلَوْنِنَهُ فِيهَا هُدَى وَنُورُ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُونَ اللَّذِينَ أَسْلَمُوا لِلَّذِينَ هَادُوا وَالرَّبَنِينُونَ وَالأَحْبَارُ بِمَا السَّتُحفِظُوا مِن كِنْكِ اللّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ شُهَدَاةً فَكَلا تَخْشُوا النَّاسَ وَاخْشَوْنُ وَلَا تَشْتَرُوا بِنَائِيقِ ثَمَنَا قَلِيلاً وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللّهُ فَأُولَتِكَ هُمُ الْكَفِرُونَ فَهُ وَلَا تَشْتَرُوا بِنَائِقِ مَنْكَ اللّهُ فَأُولَتِكَ هُمُ الْفَلِيمُونَ وَقَفَينَا عَلَى اللّهُ فَأُولَتِكَ هُمُ الْفَلِيمُونَ وَقَفَينَا عَلَى اللّهُ فَأُولَتِكَ هُمُ الْفَلِيمُونَ وَمُورُدُ وَمُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ التَوْرَئِةِ وَهُدَى وَمُوعِظَةً لِلمُتَقِينَ فَي وَلَيْحَكُم اللّهُ فَأُولَتِكَ هُمُ الفَلِيمُونَ فَي وَلَوْلَ لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ التَوْرَئَةِ وَهُدَى وَمُوعِظَةً لِلمُتَقِينَ فَي وَلَيْكُمُ اللّهُ وَلَيْكُمُ اللّهُ فَأُولَتِكَ هُمُ الفَلَيمُونَ فَي وَلَوْرً وَمُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ التَوْرَئَةِ وَهُدَى وَمُوعِظَةً لِللْمُتَقِينَ فَي وَلَيْكُمُ اللّهُ فَالْلَاكِ مُنْ لَدَ يَعْصُمُ مِنَا أَنزَلَ اللّهُ فَأُولَتِكَ هُمُ الفَسِقُونَ فَى وَالْمَالُولِيقُونَ فَى اللّهِ مُنْكَالِهُ وَلُولَةً مَا الفَلِيمُ مِنَ الْمَالِقُونَ فَي وَاللّهِ مُنْكَامِ اللّهُ مَا لَلْهُ فَالْوَلَتِكَ هُمُ الفَلِيمُ مِنَ الْمَالِكَ الْكَوْنَ اللّهُ مُنْ الْمَالُولُولَ اللّهُ فَالْوَلَتِكَ هُمُ الفَلِيمُ مَن لَمْ الللهُ هُمُ الفَلَيْلُولُ اللّهُ فَالْوَلِيمُ مِنَا عَلَيْهُ فَا فَعَلَى الللهُ اللهُ ال

وأن جميعَها يُصدِّق بعضُها بعضاً لا يكذبه، كما قال تعالى في الإنجيل: ﴿ وَمُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيِّهِ مِنَ ٱلتَّوْرَكُيِّ ﴾ [المائدة: ٤٦]، وقال في القرآن: ﴿ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيِّهِ مِنَ ٱلْكِتَبِ وَمُهَيِّمِنًا عَلَيَّةٍ ﴾ [المائدة: ٤٨].

وأن كلَّ من كذب بشيء منها أو أبى عن الانقياد لها مع تعلَّق خطابِه به يكفر بذلك كما قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّيْنِ كَذَّبُوا بِعَايَدِنَا وَاسْتَكْبَرُوا عَنْهَا لَا نُفَتَّحُ لَمُمْ أَبُوَبُ السَّمَاءَ وَلَا يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ حَتَّى يَلِجَ ٱلْجَمَلُ فِي سَمِّ ٱلْخِيَاطِّ﴾ [الأعراف: ٤٠].

وأن نسخَ الكتبِ الأولى بعضِها ببعض حقَّ، كما نُسخ بعضُ شرائعِ التوراةِ بالإنجيل، قال الله تعالى في عيسى عليه السلام: ﴿وَيُعَلِّمُهُ ٱلْكِنَبَ وَالْحِصَّمَةَ وَالتَّوْرَىنَةَ وَالْإِنجِيلَ ﴿ وَيُعَلِّمُهُ ٱلْكِنَبَ وَالْحِصَّمَةَ وَالتَّوْرَىنَةَ وَالْإِنجِيلَ ﴿ وَيُعَلِّمُهُ إِلَى بَنِيَ إِسْرَءِيلَ أَنِي قَدْ حِثْتُكُم بِاَيَةٍ مِن رَبِّكُمْ ﴾ إلى قول : ﴿ وَمُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدِي مَن اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَاللَّهِ اللهِ وَالْمِعُونِ ﴿ وَلِأَحِلَ لَكُم بَعْضَ اللَّذِي حُرِّمَ عَلَيْكُمُ وَجِئْتُكُم بِعَايَةٍ مِن زَبِكُمُ فَاتَقُوا اللهَ وَالطِيعُونِ ﴿ إِلَى عمران : ٤٨ ـ ٥٠].

وكما نُسخ كثيرٌ من شرائع التوراةِ والإنجيل والقرآن، كما قال تعالى: ﴿عَذَائِهَ أَصِيبُ بِهِ مَنْ أَشَاءُ وَرَحْمَتِي وَسِعَتَ كُلَّ شَيْءٌ فَسَأَحْتُبُهَا لِلَّذِينَ يَنَقُونَ وَيُؤْتُونَ الرَّصُولَ النَّيِ الْأَبْحَ الَّذِي يَجِدُونَهُ الزَّصُولَ النَّيِ الأَبْحَ الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكُنُوبًا عِندَهُمْ فِي التَّوْرَئِةِ وَالإنجِيلِ يَأْمُرُهُم بِالْمَعْرُونِ وَيَنْهَمُهُمْ عَنِ الْمُنْكِرِ وَيُحِلُ لَهُمُ الطَّيِبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَيْنَ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِلْمَعْرُونِ وَيَنْهَمُهُمْ عَنِ الْمُنكِرِ وَيُحِلُ لَهُمُ الطَّيِبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَيْنَ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِلْمَعْرُونِ وَيَنْهَمُهُمْ وَالأَغْلَالُ الَّتِي كَانَتَ عَلَيْهِمُ الطَّيِبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَيْنَ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِلْمَا وَرَالَ مَعَهُمْ أَوْلَتُهِكُ هُمُ الْمُقَلِمُونَ فَاللَّذِينَ اللَّهِ اللَّهِ إِلْتَكُمْ جَيعًا ﴾ [الأعراف] الآية.

وأن نسْخَ القرآنِ بعضَ آياتِه ببعض حقٌ كما قال تعالى: ﴿مَا نَسَخَ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِحَيْرٍ مِنْهَا أَوْ مِثْلِهَا ﴾ [البقرة: ١٠٦].

وقىال تىعىالىمى: ﴿وَإِذَا بَدَّلْنَا ءَايَةً مُكَانَ ءَايَةٍ وَاللَّهُ أَعْـلَمُ بِـمَا يُنَزِّكُ قَالُوَاْ إِنَّمَا أَنَتَ مُفْتَرٍ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ﴾ [النحل: ١٠١] الآيات. وكما قبال تعبالى: ﴿ أَلْنَنَ خَفْفَ اللّهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَكَ فِيكُمْ ضَعْفاً فَإِن يَكُن مِنكُمْ مَنعُفاً فَإِن يَكُن مِنكُمْ اللّهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَكَ فِيكُمْ ضَعْفاً فَإِن يَكُن مِنكُمْ اللّهُ يَعْلِبُوا أَلْفَيْنِ بِإِذِنِ اللّهِ ﴾ [الأنفال: ٦٦]، بعد قوله: ﴿ يَتَأَيُّهُا النَّيِّ كَرِضِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى الْقِتَالِ اللهِ يَكُن مِنكُمْ عِشْرُونَ صَدَيرُونَ يَعْلِبُوا مِائنَيْنَ وَإِن يَكُن مِنكُمْ عِشْرُونَ صَدَيرُونَ يَعْلِبُوا مِائنَيْنَ وَإِن يَكُن مِنكُمْ عِشْرُونَ صَدَيرُونَ يَعْلِبُوا مِائنَيْنَ وَإِن يَكُن مِنكُمْ مِنكُمْ مِنْ اللّهُ عَلَيْوا الْفَاقِينَ مَن الّذِينَ كَفَرُوا ﴾ [الأنفال: ٦٥].

والناسخُ والمنسوخُ آیاتٌ مشهوراتٌ مذكوراتٌ في مواضعها من كتب التفسير وغيرِها. وأنه لا يأتي كتابٌ بعده ولا مغيّر ولا مبدّلَ لشيء من شرائعه بعده، وأنه ليس لأحد الخروجُ عن شيء من أحكامه، وأن من كذّب بشيء منه من الأمم الأولى فقد كذب بكتابه، كما أن من كذب بما أخبر عنه القرآنُ من الكتب فقد كذب به، وأن من اتبع غيرَ سبيلِه ولم يقتفِ أثرَه ضلَّ، قال تعالى: ﴿المّصَ ۞ كَنَبُ أُنِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُن فِي صَدّرِكَ حَرَجٌ مِنْهُ لِلنُذِرَ بِهِ وَذِكْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ۞ اتّبِعُوا مَا أُنِلَ إِلَيْكُمْ مِن زّبِكُور وَلا تَنْبِعُوا مِن دُونِهِ قَولِيَاةً قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ۞ [الأعراف].

ثم الإيمانُ بكتب الله عز وجل يجب إجمالاً فيما أُجمل وتفصيلاً فيما فُصل، فقد سمَّى الله تعالى من كتبه التوراة على موسى، والإنجيلَ على عيسى، والزَّبورَ على على داودَ في قوله تعالى: ﴿وَءَاتَيْنَا دَاوُدَ زَبُورًا﴾ [النساء: ١٦٣]، والقرآنَ على محمد ﷺ، وذكر صحفَ إبراهيمَ وموسى.

وقد أخبر تعالى عن التنزيل على رسله مُجملًا في قوله: ﴿وَٱلْكِنَابِ ٱلَّذِى نَزَّلَ عَلَىٰ رَسُولِدِ. وَٱلْكِتَابِ ٱلَّذِيّ أَنزَلَ مِن قَبْلُ﴾ [النساء: ١٣٦].

وقىال تىعىالىم: ﴿قُولُواْ ءَامَكَا بِاللّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلْيَنَا﴾ ـ إلى قـولـه ـ: ﴿وَمَا أُونِى النّبِيُّوكَ مِن دَّيِهِمْ لَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدِ مِنْهُمْ ﴾ [البقرة: ١٣٦]. وقىال: ﴿وَقُلْ ءَامَنتُ بِمَا أَنزَلَ اللّهُ مِن كِتَابٍ ﴾ [الشورى: ١٥]. فنقول كما أمرنا ربُّنا عز وجل: آمنا بما أنزل اللّهُ من كتاب وما أرسل من رسول.

وقال تعالى في القرآن والسنة: ﴿وَمَاۤ ءَالنَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُــٰذُوهُ وَمَا نَهَـٰكُمُ عَنْهُ فَٱنِّهُواً﴾ [الحشر: ٧]، ﴿وَالزَّسِخُونَ فِي ٱلْمِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنًا بِهِء كُلُّ مِّنْ عِندِ رَبِّناً ﴾ [آل عمران: ٧].

فلا بد في الإيمان به من امتثال أوامره واجتنابِ مناهيه، وتحليلِ حلالِه وتحريمِ حرامِه، والاعتبارِ بأمثاله والاتعاظِ بقصصه، والعمل بمُحكمه، والتسليم لمتشابهه، والوقوفِ عند حدودِه، وتلاوتِه آناءَ الليل والنهار، والذبِّ عنه لتحريف

الغالين وانتحالِ المبطِلين، والنصيحةِ له ظاهراً وباطناً بجميع معانيها. نسأل الله تعالى أن يرزُقنا كلَّ ذلك ويوفقنا له ويُعينَنا عليه ويُثبِّتَنا به وجميعَ إخوانِنا المسلمين، إنه وليُ التوفيق.

## [الركن الرابع: الإيمان برسل الله]

(و) الرابعُ الإيمانُ (برسله) وهم كلُّ من أُوحيَ إليه وأُمر بالتبليغ، أما من أوحي إليه وأُمر بالتبليغ، أما من أوحي إليه ولم يؤمر بالتبليغ فهو نبيُّ فقط وليس برسول، فكلُّ رسولِ نبيُّ ولا كلُّ نبيٌّ رسولٌ. (الهداق) جمعُ هادٍ، والمرادُ به هدايةُ الدعوةِ والدُّلالةِ والإرشادِ إلى سبيل الهدى كما قال تعالى: ﴿إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرُ لَ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ﴾ [الرعد: ٧]، وقال تعالى: ﴿وَإِنَّكَ لَتَدِينَ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ صَرَطٍ اللهِ ﴾ [الشورى: ٥٢ - ٥٣].

وأما هدايةُ التوفيقِ والتسديدِ والتثبيتِ فليست إلا بيد اللَّهِ عز وجل هو مقلِّبُ القلوبِ ومصرِّفُ الأمورِ، ليس لمَلَك مقرَبٍ ولا لنبي مرسلِ تصريفٌ في شيء منهما فضلًا عمَّن دونهما، ولذا قال تعالى لنبيه ﷺ: ﴿لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَنهُمْ وَلَاكِنَ اللهُ اللهُ عَلَيْكَ هُدَنهُمْ وَلَاكِنَ اللهُ اللهُ

وقىال تىعىالىمى: ﴿إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِكَنَّ أَلَلَهُ يَهْدِى مَن يَشَآءُ وَهُو أَعَلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ﴾ [القصص: ٥٦].

والإيمانُ برسل الله عز وجل متلازمٌ، من كفر بواحد منهم فقد كفر بالله تعالى وبجميع الرسلِ عليهم السلام كما قال تعالى: ﴿ اَمَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ عَامَنَ بِاللهِ وَمَكَتَهِكِيهِ وَكُنْهِهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَكَدٍ مِن رُسُلِهِ وَقَالُوا سَيِعْنَا وَأَلَمَ عَنْ اللهُ عَفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ [البقرة: ٢٨٥].

وقال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكَفُرُونَ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ، وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُواْ بَيْنَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ، وَيُرِيدُونَ أَن يَتَّخِذُواْ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ﴿ أَوْلَئِكَ هُمُ اللَّهِ وَلَيْ يَتَّخِذُواْ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ﴿ أَوْلَئِكَ هُمُ الْكَفُورُونَ حَقًا وَأَعَتَذُنَا لِلْكَفْرِينَ عَذَابًا شَهِيئًا ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ، وَلَمْ يُفَرِّقُوا بَيْنَ اللَّهُ عَفُورًا رَحِيمًا ﴿ وَلَهُ لِلْكَنْ يَنْ اللَّهُ عَفُورًا رَحِيمًا ﴿ وَاللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلْوَلًا رَحِيمًا ﴾ [النساء].

وقىال تىعىالىمى: ﴿ وَمَن يَكُفُرُ بِأَللَهِ وَمَلَيْهِكَتِهِ. وَكُنْبِهِ. وَرُسُلِهِ. وَالْيَوْمِ اَلْآخِرِ فَقَدْ ضَلَ ضَلَلَا بَعِيدًا﴾ [النساء: ١٣٦]. وقىال تىعىالىى: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِنُوا بِمَاۤ أَنزَلَ ٱللَّهُ قَالُواْ ثُوْمِنُ بِمَاۤ أُنزِلَ عَلَيْمَا وَيَكُفُرُونَ بِمَا وَرَاۡءَمُ وَهُوَ ٱلْحَقُّ مُصَدِّقًا لِمَا مَعَهُمُّ قُلْ فَلِمَ تَقَّنُلُونَ أَنْبِيكَاءَ ٱللَّهِ مِن قَبْلُ إِن كُنْتُم مُّؤْمِنِينَ﴾ [البقرة: ٩١].

وقال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ عِسَى آبَنُ مَرْيَمَ يَنَنِي إِسْرَهِ بِلَ إِنِي رَسُولُ اللّهِ إِلَيْكُم تُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَىَّ مِنَ التَّوْرَئِةِ وَمُبَيِّرًا مِرْسُولٍ يَأْقِي مِنْ بَعْدِى أَسْمُهُۥ أَخَدُّ فَلَمَّا جَآءَهُم بِٱلْبَيِّنَتِ قَالُواْ هَذَا سِحْرٌ مُبِينٌ ۞ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ أَفْتَرَك عَلَى اللّهِ ٱلْكَذِبَ وَهُوَ يُدْعَىٰ إِلَى ٱلْإِسْلَئِرُ وَاللّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَرْمَ الظَّلِمِينَ ۞ ﴾ [الصف].

وقال الله تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذَ اللّهُ مِيثَقَ النّبِيِّينَ لَمَا ءَانَيْنَكُم مِن حِتَبِ وَحِكْمَةٍ

ثُمَّ جَآءَكُمْ رَسُولُ مُصَدِّقُ لِمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَ بِهِ، وَلَتَنصُرُنَّهُ قَالَ ءَأَفَرَرْتُمْ وَأَخَذَتُمْ عَلَى ذَلِكُمْ

إِصْرِقُ قَالُوا أَقْرَرْنَا قَالَ فَاشْهَدُوا وَأَنَا مَعَكُم مِنَ الشّلهِدِينَ ﴿ فَمَن تَولَّى بَعْدَ ذَلِك فَأَوْلَتِهِكَ مُمُ الْفَلسِقُوكَ ﴿ وَآلَ عمران].

#### [معنى الإيمان بالرسل]

ومعنى الإيمانِ بالرسل هو التصديقُ الجازمُ بأن اللَّه تعالى بعث في كل أمةِ رسولاً يدعوهم إلى عبادة اللَّهِ وحده لا شريكَ له والكفرِ بما يُعبد من دونه، وأن جميعَهم صادقون مصدَّقون بارُّون راشدون كرامٌ بررةٌ أتقياء أُمناء هُداةٌ مهتدون، وبالبراهين الظاهرةِ والآياتِ الباهرة من ربهم مؤيَّدون، وأنهم بلَّغوا جميعَ ما أرسلهم الله به، لم يكتُموا منه حرفاً ولم يغيروه ولم يزيدوا فيه من عند أنفسِهم حرفاً ولم يَنقُصوه: ﴿ فَهَلَ عَلَى الرُّسُلِ إِلَّا الْبَلَغُ المَيْمِينُ ﴾ [النحل: ٣٥].

وأنهم كلَّهم كانوا على الحق المبين، والهدى المستبين، وأن اللَّه تعالى اتخذ إبراهيمَ خليلاً، واتخذ محمداً عليلاً، وكلَّم موسى تكليماً، ورفع إدريسَ مكاناً علياً، وأن عيسى عبدُ الله ورسولُه وكلمتُه ألقاها إلى مريمَ ورُوحٌ منه، وأن اللَّه تعالى فضَّل بعضَهم على بعض ورفع بعضَهم على بعض درجات. وقد اتفقت دعوتُهم من أولهم إلى آخرهم في أصل الدينِ وهو توحيدُ اللَّهِ عز وجل بإلهيته وربوبيتِه وأسمائِه وصفاتِه، ونفيُ ما يُضادُّ ذلك أو ينافي كمالَه كما تقدم ذلك في تقرير توحيدِ الطلب والقصد.

وأما فروعُ الشرائع من الفرائض والحلالِ والحرام فقد تختلف، فيُفرض على ٨٣١ هؤلاء ما لا يُفرَض على هؤلاء، ويُخفف على هؤلاء ما شُدّد على أولئك، ويُحرَّم على أمة ما يَحِلِّ للأخرى وبالعكس، لحكمة بالغة وغاية محمودة قضاها ربُّنا عز وجل ليبلوكم فيما آتاكم، ليبلوكم أيُّكم أحسنُ عملاً.

وقد ذكر الله تعالى في كتابه منهم آدم ونوحاً وإدريسَ وهوداً وصالحاً وإبراهيمَ وإسماعيلَ وإسحاقَ ويعقوبَ ويوسفَ ولوطاً وشعيباً ويونسَ وموسى وهارونَ وإلياسَ وزكريا ويحيى واليسعَ وذا الكفل وداودَ وسليمانَ وأيوب، وذكر الأسباطَ جملة، وعيسى ومحمداً عليه وقص علينا من أنبائهم ونبانا من أخبارهم ما فيه كفايةٌ وعبرةٌ وموعظةٌ إجمالاً وتفصيلاً ثم قال: ﴿وَرُسُلا قَدَ قَصَصَنَهُمْ عَلَيْكَ مِن فَبَلُ وَرُسُلا لَمْ نَقْصُمْهُمْ عَلَيْكُ وَكُمْ اللهُ مُوسَىٰ تَكليما الله [النساء: ١٦٤].

وقال تعالى: ﴿وَلَقَدَ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِّن قَبْلِكَ مِنْهُم مِّن قَصَصْنَا عَلَيْكَ﴾ [غافر: ٧٨]. فنؤمن بجميعهم تفصيلًا فيما فُصّل، وإجمالاً فيما أُجمل.

## [أول رسل الله نوح وآخرهم محمد]

(أولُهم نوخ بالاشك كما أن محمداً لهم قد خَتما)

(أولهم) يعني أولَ الرسل عليهم السلام (نوحٌ بلا شك) وهو نوحُ بنُ لامك بنِ متوشلخ بنِ أخنوخ بنِ مهلاييل بنِ قاين بنِ أنوش بنِ شيثِ بنِ آدمَ عليه السلام.

والمعنى أن نوحاً أول الرسل والنبيين بعد الاختلاف، قال الله تعالى لنبيه ﷺ: ﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا ۚ إِلَىٰ نُوبِحِ وَالنِّبِيِّنَ مِنْ بَعْدِودً ﴾ [النساء: ١٦٣].

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» رقم (٤٠٤٨ ـ شاكر)، والحاكم (٢/٢٥ ـ ٥٤٧). وقال صحيح على شرط البخاري ولم يخرجاه. ووافقه الذهبي.

قلت: الحديث صحيح، لكنه موقوف على ابن عباس، ولا يقبل مثل هذا إلا من كتاب أو سنة. وقد تقدم.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (رقم ٤٠٥٧ ـ شاكر).

وأُبِيُّ بن كعب (١) وقَتادة (٢) ومجاهد (٣) وغيرُهم رضي في قوله تعالى: ﴿ كَانَ النّاسُ أُمَّةً وَرَحِدَةً ﴾ [البقرة: ٢١٣] الآية. قالوا: كان بين نوحٍ وآدم عشرة قرونِ كلُهم على شريعة من الحق فاختلفوا فبعث اللّه النبيين مبشّرين ومنذرين، (كما أن محمداً) على اللهم) أي للرسل (قد ختما) فلا نبيّ بعده، كما قال تعالى: ﴿ مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَبّا أَحَلِ مِن رِّجَالِكُمُ وَلَكِن رَّسُولَ اللّهِ وَخَاتَمَ النّبِيّانَ ﴾ [الأحزاب: ٤٠].

وسيأتي إن شاء الله تعالى تقريرُ ذلك في موضعه من هذا المتن.

# [أولي العزم من الرسل خمسة]

(وخمسةٌ منهم أولو العزم الأولى في سورة الأحزابِ مع شورى تلا)

(وخمسة منهم) أي من الرسل (أولو) أي أصحابُ (العزم) يعني الحزمَ والجدَّ والصبرَ وكمالَ العقل، ولم يرسل اللَّهُ تعالى من رسول إلا وهذه الصفاتُ فيه مجتمعةٌ، غير أن هؤلاءِ الخمسةَ أصحابَ الشرائعِ المشهورةِ كانت هذه الصفاتُ فيمم أكملَ وأعظمَ من غيرهم، ولذا خُصُّوا بالذكر (في سورة الأحزاب) يعني قولَه تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النَّيْتِ مَن مِيثَقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن نُوجٍ وَإِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ابْنِ مَرْبَمٍ ﴾ [الأحزاب: ٧].

فذكر تعالى أخذه الميثاق على جميع النبيين جملة، ونص منهم على هؤلاء الخمسة: محمد ﷺ وهو خاتمهم، ونوح وهو فاتحهم، وإبراهيم وموسى وعيسى وهم بينهما. (و) كذا ذكرهم على وجه التخصيص في سورة (الشورى) إذ يقول تعسالى : ﴿ شَرَعَ لَكُم مِنَ الدِّينِ مَا وَصَّى بِهِ نُوحًا وَالَّذِي ٓ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَيْنَا بِهِ عَالِهِ مَا وَصَّى بِهِ فَوْحًا وَالشورى : ١٣].

وهؤلاء الخمسةُ هم الذين يتراجعون الشفاعة بعد أبيهم آدم عليه السلام حتى تنتهي إلى نبينا محمد عليه في موضعه إن شاء الله.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (رقم ٤٠٥٣ ـ شاكر).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (رقم ٤٠٤٩ ـ شاكر).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (رقم ٤٠٥٢ ـ شاكر).

وروى ابنُ أبي حاتم (١) عن أبي هريرة ﴿ عن النبي ﷺ في قول اللّهِ: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النّبِيِّتِينَ مِيثَنقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن نُوجِ ﴾ [الأحزاب: ٧] الآية، قال النبي ﷺ: «كنت أولَ النبيين في الخلق وآخرَهم في البعث فبدأ بي قبلهم»، وفيه ضعفٌ. ويُروى مرسلاً وموقوفاً على قتادة.

وللبزار (۲) عنه ﷺ موقوفاً عليه قال: «خيارُ ولدِ آدمِ خمسةً: نوخ وإبراهيمُ وموسى وعيسى ومحمد» ﷺ.

والقولُ بأن أولي العزمِ هم هؤلاء الخمسةُ هو قولُ ابن عباسٍ<sup>(٣)</sup> وقَتادةً (٤) ومن وافقهما، وهو الأشهر.

وقال الكلبي(٥): هم الذين أُمِروا بالجهاد وأظهروا المكاشفةَ مع أعداء الدين.

وقيل<sup>(٦)</sup> هم ستة: نوح وهود وصالح ولوط وشعيب وموسى عليه السلام، وهم المذكورون على النسق في سورة الأعراف وهود والشعراء.

وقال مقاتلُ (٧): هم ستة : نوح صبر على أذى قومِه، وإبراهيمُ صبر على النار، وإسحاقُ صبر على الذبح، ويعقوبُ صبر على فقد ولدِه وذهابِ بصره، ويوسفُ صبر على الضرّ.

<sup>(</sup>۱) في تفسيره (٣١١٦/٩ رقم ١٧٥٩٤) بسند ضعيف.

وقال ابن كثير (٣/ ٤٨٧) عقب الحديث: «سعيد بن بشير فيه ضعف، وقد رواه سعيد بن أبي عروبة عن قتادة به مرسلاً وهو أشبه، ورواه بعضهم عن قتادة موقوفاً، والله أعلم اهد. قلت: ورواية الإرسال عند ابن سعد في «الطبقات» (١/ ١٤٩) عن قتادة. والرواية الموقوفة عن قتادة أخرجها ابن جرير في «جامع البيان» (١١/ ج١/ ١٢٥).

<sup>(</sup>٢) في المسند (٣/ ١١٤ رقم ٢٣٦٨ ـ كشف) من حديث أبي هريرة. وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٨/ ٢٥٤) وقال: رواه البزار، ورجاله رجال الصحيح. وقال ابن كثير في تفسيره (٣/ ٤٧٨) عقب الحديث: «موقوف، وحمزة فيه ضعف».

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم وابن مردويه عنه كما في «الدر المنثور» (٧/٤٥٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق ـ (رقم: ٢٨٦٢) ـ وعبد بن حميد، وأبن المنذر عن قتادة قال: أولو العزم: نوح وإبراهيم وموسى وعيسى. كما في «الدر المنثور» (٧/ ٤٥٥).

<sup>(</sup>٥) ذكره البغوي في «معالم التنزيل» (٧/ ٢٧١).

<sup>(</sup>٦) ذكره البغوي في «معالم التنزيل» (٧/ ٢٧٢).

<sup>(</sup>٧) ذكره البغوي في «معالم التنزيل» (٧/ ٢٧٢).

قلت: وقولُه إسحاقَ صبر على الذبح هو قولٌ مرجوحٌ أو مردود، وإنما كان الذبيحَ إسماعيلُ عليه السلام كما في سورة الصافاتِ $^{(1)}$  وهود $^{(Y)}$ .

وقال ابن زيد<sup>(٣)</sup>: كلُ الرسل كانوا أولي عزم، لم يبعث اللَّهُ نبياً إلا كان ذا عزم وحزم ورأي وكمالِ عقلِ، وإنما أُدخلت (مِن) للتجنيس لا للتبعيض كما يقال: اشتريت أكسية من الخز وأردية من البز، وقال قوم (٤): هم نجباءُ الرسل المذكورون في سورة الأنعام (٥) وهم ثمانية عشرَ لقوله تعالى بعد ذكرِهم: ﴿ أُولَيْكَ ٱلَّذِينَ هَدَى اللّهُ فَيِهُدَهُمُ اقْتَدِةً ﴾ [الأنعام: ٩٠].

وروى ابنُ أبي حاتم (٢) بسنده عن مسروق قال: قالت عائشةُ على الله عائشة إن الدنيا لا تنبغي لمحمد ولا لآل محمد. يا عائشة ، إن الله تعالى لم يرضَ من أولي العزم من الرسل إلا بالصبر على مكروهها والصبر على محبوبها، ثم لم يرضَ مني إلا أن يُكلّفني ما كلّفهم فقال: ﴿ فَأَصْبِرَ كُمَا صَبَرَ أُولُوا الْعَزْمِ مِنَ الرسُلِ الله الاحقاف: ٥٣]، وإنّي والله لأصبِرَنَ كما صبروا جَهْدي، ولا قوة إلا بالله».

### [الخامس: الإيمان بالمعاد وقيام الساعة]

(وبالمعاد أيقِن بلا تردد ولا ادّعا علم بوقت الموعد)

<sup>(</sup>١) رقم الآية (١٠١ ـ ١٠٥).

<sup>(</sup>٢) رقم الآية (٧١ ـ ٧٣).

<sup>(</sup>٣) ذكره البغوي في «معالم التنزيل» (٧/ ٢٧١).

<sup>(</sup>٤) ذكره القرطبي في «الجامع لأحكام القرآن» (٢١٣/١٦) ط. دار الحديث.

<sup>(</sup>٥) راجع الآيات (٨٣ ـ ٨٦).

<sup>(</sup>٦) في تفسيره (٢/ ٣٢٩٧) وقم ١٨٥٨٣). وذكره ابن كثير في تفسيره (٤/ ١٨٥) وعزاه السيوطي في «الدر المنثور» (٧/ ٤٥٤) للديلمي في مسند الفردوس، وفيه مجالد بن سعيد وهو ضعيف.

وأخرجه البغوي في "معالم التنزيل" (٧/ ٢٧٢) وفي "شرح السنة" (٢٤٨/١٤) وقال الشيخ شعيب الأرنؤوط في تعليقه على شرح السنة: "هو في "أخلاق النبي" (ص٢٩٣) لأبي الشيخ، نقله من كتاب التفسير لشيخه ابن أبي حاتم، وإسناده ضعيف، لجهالة السري بن حيان وضعف مجالد بن سعيد".

(لكننا نؤمن من غير امترا بكل ما قد صح عن خير الورى) (من ذكر آيات تكون قبلها وفي علامات وأشراط لها)

(وبالمعاد) وهو المرادُ إلى الله عز وجل والإيابُ إليه (أيقن) استيقن بذلك يقيناً جازماً (بلا تردد).

وقال تعالى: ﴿ وَلِكِنَ ٱلْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ﴾ [البقرة: ١٧٧] الآية.

وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَنفِقُوا مِمَّا رَزَقْنَكُمُ مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِيَ يَوَمُّ لَا بَيْعُ فِيهِ وَلَا خُلَةٌ وَلَا شَفَعَةٌ وَٱلْكَفِرُونَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٥٤].

وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُبْطِلُواْ صَدَقَاتِكُم بِالْمَنِ وَٱلْأَذَىٰ كَالَّذِى يُنفِقُ مَالَهُ رِقَاءَ ٱلنَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ فَمَشَلُهُ كَمَثَلِ صَفُوانٍ عَلَيْهِ ثُرَابٌ فَأَصَابَهُ وَالِلُّ فَرَكُمُ مَالَهُ مِنْا مَنْ مَالِكُ لَا يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِمَّا كَسَبُواً وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلكَفْرِينَ ﴾ فَرَكُمُ مَسَلُدًا لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلكَفْرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٦٤].

وقال تعالى: ﴿وَاتَّقُواْ يَوْمَا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ ثُمَّ تُوَفِّ كُلُّ نَفْسِ مَّا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٨١].

وقال تعالى: ﴿ وَالرَّسِخُونَ فِي الْمِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَا بِهِ - كُلُّ مِنْ عِندِ رَبِّنا ۗ وَمَا يَذَكُّ إِلَا الْمُؤْلُونَ الْمَائِلِ فَلَا اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ ال

وقال تعالى: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جَمَعْنَهُمْ لِيَوْمِ لَا رَبِّ فِيهِ وَوُفِيَتَ كُلُ نَفْسِ مَّا كَسَبَتُ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ [آل عمران: ٢٥].

وقال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ رِثَآءَ النَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِٱلْيُؤمِ الْآخِرِِّ وَمَن يَكُنِ الشَّيْطَانُ لَلُمْ قَرِينا فَسَآءَ قَرِينَا ﴿ وَمَاذَا عَلَيْهِمْ لَوْ ءَامَنُوا بِاللّهِ وَالْيُؤْمِ الْآخِرِ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقَهُمُ اللَّهُ ﴾ [النساء: ٣٨ ـ ٣٩] الآيات. وقال تعالى: ﴿ اللهُ لاَ إِلَهُ إِلَّا هُو لَيَجْمَعَنَّكُمْ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيَكَةِ لَا رَبِّبَ فِيةً وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ ٱللَّهِ حَدِيثًا﴾ [النساء: ٨٧].

وقال تعالى: ﴿مَن كَاكَ يُرِيدُ حَرَّثَ ٱلْآخِرَةِ نَزِدٌ لَهُ فِي حَرَّثِهِ ۗ الشورى: ٢٠]. الآية.

وقال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ زَيَّنَا لَمُمْ أَعْمَلَهُمْ فَهُمْ يَعْمَهُونَ ﴿ [النمل: ٤]. وقال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا ۖ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَإِنَّ ٱلسَّاعَةَ لَاَئِيَةٌ فَأَصْفَحِ ٱلصَّفَحَ ٱلجَمِيلَ ﴾ [الحجر: ٨٥].

وقال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلسَّاعَةَ ءَالِيَةُ أَكَادُ أَخْفِيهَا لِتُجْزَىٰ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا تَسْعَىٰ ﴿ فَلَا يَصُدُنَكَ عَنْهَا مَن لَا يُؤْمِنُ بِهَا وَأَتَّبَعَ هَوَن لُهُ فَتَرْدَىٰ ﴿ إِلَهِ ﴾ [طه].

قَــال تــعــالـــى: ﴿ وَأَنَّ اَلسَّاعَةَ ءَاتِيَةٌ لَا رَيْبَ فِيهَا وَأَنِّ اَللَّهَ يَبْعَثُ مَن فِي اَلْقَبُورِ﴾ [الحج: ٧]، وقال تعالى: ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَاذَا اَلْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ﴾ [يس: ٤٨].

وقال تعالى: ﴿ قُلْ عَسَىٰ أَن يَكُونَ رَدِفَ لَكُم بَعْضُ الَّذِي تَسْتَعْجِلُونَ ﴾ [النمل: ٧٢].

وقال تعالى في الآية الأخرى: ﴿قُل لَكُمْ مِيْعَادُ يَوْمِ لَا تَسْتَغْخُرُونَ عَنْهُ سَاعَةً وَلَا شَتَقْيِمُونَ﴾ [سبأ: ٣٠]، ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَاذَا ٱلْفَتْحُ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ۞ قُلْ يَوْمَ ٱلْفَتْحُ لِا يَنفَعُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا إِيمَانُهُمْ وَلَا هُمْ يُنظَرُونَ ۞ فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ وَاننظِرَ إِنَّهُم مُنتَظِرُونَ ۞ [السجدة].

وقال تعالى ﴿ إِنَّ فِى ذَلِكَ لَآيَةً لِمَنْ خَافَ عَذَابَ ٱلْآخِرَةً ذَلِكَ يَوَمٌّ مَجْمُوعٌ لَهُ ٱلنَّاسُ وَذَلِكَ يَوَمٌّ مَشْهُودٌ ۞ وَمَا ثُوَخِرُهُۥ إِلَّا لِأَجَلِ مَعْدُودٍ ۞﴾ [هود].

وقال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمْ وَاَخْشَوْاْ يَوْمًا لَّا يَجْزِف وَالِذَّ عَن وَلَدِهِ، وَلَا مَوْلُودٌ هُوَ جَازٍ عَن وَالِدِهِ. شَيْئًا ۚ إِنَّ وَعْدَ ٱللَّهِ حَقُّ فَلَا تَغُنَّرَنَّكُمْ ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَا وَلَا يَغُرُّنَّكُم بِاللَّهِ ٱلْغَرُورُ ﴾ [لقمان: ٣٣].

وقـال تـعـالـى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّ وَعْدَ ٱللَّهِ حَقُّ فَلَا تَغُرَّنَّكُمُ ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنْيَكَ ۚ وَلَا يَغُرَّنَّكُم بِٱللَّهِ ٱلْغَرُّودُ﴾ [فاطر: ٥].

وقال تعالى: ﴿إِنَّ مَا تُوعَدُونَ لَآتِ وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ﴾ [الأنعام: ١٣٤]. وقال تعالى: ﴿أَنَى أَمْرُ ٱللَّهِ فَلَا تَسْتَعْجِلُوهُ﴾ [النحل: ١]. وقال تعالى: ﴿أَمَنَ هُوَ قَانِتُ ءَانَآءَ الَّيْلِ سَاجِدًا وَقَايِمًا يَحْذَرُ ٱلْآخِرَةَ وَيَرْجُواْ رَحْمَةَ رَيَّهِ ﴾ [الزمر: ٩].

وقـــال تــعــالـــى: ﴿إِنَّ ٱلسَّاعَةَ لَآنِينَةٌ لَّا رَيْبَ فِيهَا وَلَكِنَّ أَكَثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ﴾ [غافر: ٥٩].

وقــال تــعــالـــى: ﴿ فَأَصَيِرَ صَبْرًا جَبِيلًا ۞ إِنَّهُمْ يَرَوْنَهُ بَعِيدًا ۞ وَنَرَنَهُ قَرِيبًا ۞﴾ [المعارج] الآيات.

وقال تعالى: ﴿فَذَرَهُمْ يَخُوضُواْ وَيَلْعَبُواْ حَتَىٰ يُكَنَقُواْ يَوْمَكُمُ ٱلَّذِى يُوعَدُونَ﴾ [الزخرف: ٨٣] الآيات، وقال: ﴿إِذَا وَقَمَتِ ٱلْوَاقِعَةُ﴾ [الواقعة: ١] إلخ السورة.

وقال تعالى: ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذِرِ وَيَخَافُونَ يَوْمًا كَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيرًا ﴾ [الإنسان: ٧]، إلى آخر السورة.

وقال تعالى: ﴿ وَالذَّرِيَتِ ذَرُوا ۞ فَالْحَيِلَتِ وِقَرَا ۞ فَالْمَسَتِ عِقْرَا ۞ فَالْمَعْتِمَتِ أَمْرًا ۞ إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَمَكَادِقٌ ۞ وَإِنَّ ٱللِّينَ لَوْقَعٌ ۞﴾ [الذاريات].

وقدال تعدالسى: ﴿إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَوْفِعٌ ﴿ فَإِذَا النَّجُومُ طُمِسَتَ ﴿ وَإِذَا السَّمَاةُ فَرِجَتَ ﴿ وَإِذَا الرَّسُلُ أُفِنَتُ ﴿ لِأَي يَوْمٍ أَجِلَتَ ﴾ لِيَوْمِ الْفَصَلِ ﴾ وَإِذَا الرَّسُلُ أُفِنَتُ ﴾ [المرسلات] إلى آخر السورةِ، وَمَا أَذَرَنكَ مَا يَوْمُ الفَصَلِ ﴾ وقي تليها والتي تليها والتي تليها والتي تليها والتي تليها والتي تليها والتي تليها، وغيرُها من السور، وسيأتي إن شاء اللّه مزيدُ نصوصٍ في اللقاء والبعثِ والنشور.

(و) بـ (لا ادعا) بالقصر، للوزن، وهو مصدر ادَّعى يدَعي ادعاءَ (علم بوقت المموعد) متى هو، فإن ذلك من مفاتح الغيبِ التي لا يعلمها إلا اللَّهُ عز وجل، قال الله تعالى: ﴿وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا ٓ إِلَّا هُوَّ﴾ [الأنعام: ٥٩] الآية.

وقــال تــعــالــى: ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَنَهَا ۚ قُلَّ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ رَبِّي لَا يُجَلِّيَهَا لِوَقْنِهَا إِلَّا مُثَنِّ ثَقْلَ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ رَبِّي لَا يُجَلِّيَهَا لِوَقْنِهَا إِلَّا مُثَنَّ ثُلُونَكَ كَافَكَ حَفِيْ عَنْهَا ۚ قُلَ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ ٱللَّهِ وَلَيْكِنَ ٱلنَّاسِ لَا يَقْلُمُونَ ﴾ [الأعراف: ١٨٧]. والتي بعدها.

وقال تعالى: ﴿ بَلْ تَأْتِيهِم بَغْتَةً فَتَبْهَتُهُمْ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ رَدَّهَا وَلَا هُمْ يُنظَرُونَ ﴾ [الأنبياء: ٤٠].

وقال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ عِندَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنَزِّلُ الْغَيْثَ وَيَعْلَرُ مَا فِي الْأَرْحَارِ ﴾ [لقمان: ٣٤] الآية.

وقال تعالى: ﴿ إِلَيْهِ يُرَدُّ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَمَا تَغَرُّجُ مِن ثَمَرَتِ مِّنْ أَكْمَامِهَا وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أَنْنَى وَلَا تَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ ۚ ﴾ [فصلت: ٤٧] الآيات.

وقال تعالى: ﴿ فَآصَٰدِ كُمَا صَبَرَ أُوْلُواْ ٱلْعَزْمِ مِنَ ٱلرُّسُٰلِ وَلَا نَسْتَعْجِل لَمُثَمَّ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ بَرَوْنَ مَا يُوعَدُونِ لَمْ يَلْبَنُواْ إِلَّا سَاعَةً مِن نَّهَارِ بَلَئَعٌ فَهَلْ يُهْلَكُ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْفَسِقُونَ﴾ [الأحقاف: ٣٥].

وقال تعالى: ﴿وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّ ٱلسَّاعَةَ تَكُونُ قَرِيبًا﴾ [الأحزاب: ٦٣].

وقال: ﴿ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّ ٱلسَّاعَةَ قَرِيبٌ ﴿ يَسْتَعْجِلُ بِهَا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِهَا وَالَّذِينَ ءَامَنُوا مُشْفِقُونَ مِنْهَا وَيَعْلَمُونَ أَنَّهَا الْمُؤَنُّ أَلَا إِنَّ الَّذِينَ يُمَارُونَ فِى السَّاعَةِ لَغِى ضَلَالٍ بَعِبدٍ ﴾ [السورى: 10 \_ 10].

وقال تعالى: ﴿ وَيَقُولُونَ مَنَىٰ هَٰذَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ۞ قُلْ إِنَّمَا ٱلْعِلْمُ عِندَ ٱللّهِ وَلِنَّمَاۤ أَنَّا نَذِيرٌ مُّسِينٌ ۞ فَلَمَّا رَأَوْهُ زُلْفَةً سِيَّعَتْ وُجُوهُ ٱلَّذِيرَ كَفَرُواْ وَقِيلَ هَٰذَا ٱلّذِى كُنتُمْ بِهِ مَدَّعُونَ ۞ [الملك].

وقال الله تعالى: ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ اَلسَّاعَةِ أَيَانَ مُرْسَلَهَا ۞ فِيمَ أَنتَ مِن ذِكْرَهَا ۖ ۞ إِلَىٰ رَبِّكَ مُنتَهَٰهَا ۞ إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرُ مَن يَغْشَلَهَا ۞ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ بَرُونَهَا لَمْ يَلْبَثُوا إِلَا عَشِيَّةً أَوْ شَحَلَهَا۞﴾ [النازعات]. وغيرُها من الآيات.

وتقدَّم في حديث جبريلَ المشهورِ قولُه عليه السلام للنبي ﷺ: «أخبرني عن الساعة، قال: ما المسؤولُ عنها بأعلمَ من السائل»(١) الحديث.

وروى الإمامُ أحمدُ في مسنده (٢) عن بُريدةَ وَ الله قال: سمعت رسولَ الله على يقول: «خمسٌ لا يعلمها إلا الله عز وجل: إن اللّه عنده علمُ الساعة، وينزَل الغيثَ، ويعلم ما في الأرحام، وما تدري نفسٌ ماذا تكسب غداً، وما تدري نفسٌ بأي أرضِ تموت، إن اللّه عليمٌ خبير».

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه. وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٢) (٥/ ٣٥٣) بسند صحيح.

وروى البخاري (١) عن عبد الله بنِ عمر رضي قال: قال رسولُ الله ﷺ: «مفاتحُ الغيب خمسٌ، ثم قرأ: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ﴾».

وفي الصحيحين (٢) أن أعرابياً أتى النبيّ عَلَيْ فناداه بصوت جَهُوريّ فقال: يا محمد، متى محمد، قال له رسولُ الله عَلَيْ: هاؤم ـ على نحوٍ من صوته ـ قال: يا محمد، متى الساعة؟ فقال له رسول الله عَلَيْ: ويحك إن الساعة آتية فما أعددت لها؟ قال: ما أعددت لها كبير صلاة وصيام، ولكني أُحب اللّه ورسولَه. فقال له رسولُ الله: «المرءُ معَ مَن أحب»، فما فرح المسلمون بشيء فرحَهم بهذا الحديث، ففيه أنه عليه الصلاة والسلام كان إذا سئل عن هذا الذي لا يحتاجون إلى علمه أرشدهم إلى ما هو الأهم في حقهم، وهو الاستعدادُ لوقوع ذلك والتهيُّؤ له قبل نزولِه وإن لم يعرفوا تعيينَ وقتِه.

ولمسلم (٣) عن عائشةَ ﴿ قَالَتَ: كانت الأعرابُ إذا قدِموا على رسول الله ﷺ مثلوه عن الساعة متى الساعة ، فينظر إلى أحدث إنسانِ منهم فيقول: «إن يعش هذا

قلت: وأخرجه البزار (٣/ ٦٥ رقم ٢٢٤٩ ـ كشف).

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٧/ ٨٩) وقال: «رواه أحمد والبزار، ورجال أحمد رجال الصحيح».

<sup>(</sup>۱) في صحيحه رقم (٩٩٢ ـ البغا) من حديث ابن عمر، بلفظ: "مفتاحُ الغيبِ خمسٌ لا يعلَمُها إلاَّ اللَّهُ: لا يعلَمُ أَحَدٌ ما يكونُ في غَدِ، ولا يعلَمُ أَحَدٌ ما يكونُ في الأرحَامِ، ولا تعلَمُ نفسٌ ماذا تكسِبُ غَداً، وما تدري نفسٌ بأيِّ أرض تموتُ، وما يدري أحدٌ متى يجيءُ المطرُ».

<sup>(</sup>٢) وهم المؤلف رحمه في عزو الحديث للصحيحين، فما أخرجاه ولا أحدهما، والذي في الصحيحين من حديث عبد الله بن مسعود. البخاري رقم (٥٨١٧ ـ البغا)، ومسلم (رقم: ٢٦٤٠).

ومن حديث أبي موسى، البخاري رقم (٥٨١٨ ـ البغا)، ومسلم (رقم: ٢٦٤١). والحديث أخرجه ابن حبان في صحيحه (رقم: ١٨٦ ـ موارد) مع القصة.

وأخرج الطبراني في «الصغير» (١/ ٩١) والطيالسي في «المسند» (رقم: ١١٦٧) قوله: «المرء مع من أحب»، من حديث صفوان بن عسال.

وخلاصة القول أن الحديث حسن، والله أعلم.

<sup>(</sup>۳) في صحيحه (٤/ ٢٢٦٩ رقم ٢٩٥٢).

قلت: وأخرجه البخاري (۲۱/۱۱ رقم ۲۵۱۱).

لم يُدركه الهرمُ قامت عليكم ساعتُكم»، يعني بذلك موتَهم الذي يُفضي بهم إلى الحصول في برزخ الدارِ الآخرة.

وله (۱) عن أنس ظله أن رجلًا سأل رسولَ الله على عن الساعة فقال رسولُ الله على الساعة فقال رسولُ الله على الله العلام الماعة العلام فعسى أن لا يُدركه الهرم حتى تقوم الساعة».

وفي رواية (٢) أن رجلاً سأل النبيَّ ﷺ قال: متى الساعة؟ فسكت رسولُ الله ﷺ هنيهة، ثم نظر إلى غلام بين يديه من أزْد شَنُوءةَ فقال: «إن عُمَّر هذا لم يدرخه الهرمُ حتى تقوم الساعة»، قال أنس: ذلك الغلامُ من أترابي.

وفي رواية (٣) عن أنس قال: مر غلامٌ للمغيرة بنِ شعبةً وكان من أترابي، فقال النبيُ ﷺ: «إن يؤخّر هذا لم يُدركُه الهرمُ حتى تقومَ الساعة».

وفي صحيح البخاريِّ (٤) عن أنس و أن رجلًا من أهل البادية أتى النبيَّ عَلَيْهُ فقال: يا رسولَ الله متى الساعة قائمة ؟ قال: «ويلك وما أعددت لها؟ قال: ما أعددت لها إلا أني أحب اللَّه ورسوله. قال: إنك مع من أحببت. فقلنا: ونحن كذلك؟ قال: نعم. ففرِخنا يومئذ فرحاً شديداً. فمر غلامٌ للمغيرة وكان من أقراني فقال: إن أُخر هذا فلن يُدركه الهرمُ حتى تقومَ الساعة».

قال ابنُ كثير (٥) رحمه الله تعالى: وهذا الإطلاقُ في هذه الرواياتِ محمولٌ على التقييد بـ(ساعتكم) في حديث عائشة ﷺ.

وقال ابن جرير: أخبرني أبو الزبيرِ أنه سمع جابرَ بنَ عبدِ الله يقول: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: قبل أن يموتَ بشهر: «تسألون عن الساعة، وإنما علمُها عند الله، وأقسم بالله ما على وجه ظهرِ الأرض اليومَ من نفس مَنفوسةِ تأتي عليها مائةُ سنة»، رواه مسلم<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>۱) أي لمسلم في صحيحه (٢٢٦٩/٤ رقم ٢٩٥٣).

<sup>(</sup>٢) لمسلم في صحيحه (٤/ ٢٢٧٠ رقم ٢٩٥٣).

<sup>(</sup>٣) لمسلم في صحيحه (٤/ ٢٢٧٠ رقم ٢٩٥٣).

<sup>(</sup>٤) (۱۰/ ۵۵۳ رقم ۲۱۲۷).

<sup>(</sup>٥) في تفسيره (١٠٦/٢).

٦) في صحيحه (١٩٦٦/٤ رقم ٢٥٣٨).

وفي الصحيحين (١) عن ابن عمرَ مثله، قال ابنُ عمرَ: وإنما أراد رسولُ الله ﷺ انخرامَ ذلك القرن.

وروى أحمدُ (٢) عن ابن مسعود ولله عن النبي الله قال: القيتُ ليلةَ أسرِي بي إبراهيم وموسى وعيسى، فتذاكروا أمرَ الساعة، قال: فردوا أمرَهم إلى إبراهيم عليه السلام، فقال: لا علم لي بها، فردوا أمرَهم إلى موسى، فقال: لا علم لي بها، فردوا أمرَهم إلى موسى، فقال: لا علم لي بها، فردوا أمرَهم إلى عيسى فقال عيسى: أما وجبتُها فلم يعلم بها أحد عز وجل، وفيما عهد إليّ ربي عز وجل أن الدجّالَ خارجٌ، قال: ومعي قضيبان، فإذا رآني ذاب كما يذوب الرصاص، قال: فيهلكه الله عز وجل، ثم يرجع الناسُ إلى بلادهم وأوطانِهم، قال: فعند ذلك يخرج يأجوجُ ومأجوجُ وهم من كل حدَبِ ينسِلون، فيطأون بلادهم لا يأتون على شيء إلا أهلكوه، ولا يمرون على ماء إلا شربوه. قال: ثم يرجع الناسُ إليّ فيشكونهم، فأدعو الله عز وجل عليهم فيهلِكُهم ويُميتهم، حتى تجوري (٣) الأرضُ من نثن ريحِهم. أي تُنتن. قال: فينزل اللّه عز وجل المطرَ فيجترف أجسادَهم حتى يقلِفَهم في البحر».

قال الإمامُ أحمدُ: قال يزيدُ بنُ هارونَ: «ثم تُنسف الجبالُ وتُمَدّ الأرضُ مدَّ الأديم»، ثم رجع إلى حديث هُشيم قال: «ففيما عهد إليَّ ربي عز وجل أن ذلك إذا كان كذلك فإن الساعة كالحامل المُتِمِّ لا يدري أهلُها متى تَفْجَأُهم بولادتها ليلاً أو نهاراً». ورواه ابنُ ماجه(٤) بنحوه.

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۱۱/۱ رقم ۱۱۲)، ومسلم (٤/ ۱۹٦٥ رقم ۲۵۳۷).

<sup>(</sup>٢) في المسند (١/ ٣٧٥) بسند صحيح.

قلُّت: وأخرجه ابن ماجه (٢/ ١٣٦٥ رقم ٤٠٨١).

وقال البوصيري في «مصباح الزجاجة» (٣/ ٢٦١ رقم ٤٠٨١/١٤٤٠): «وهذا إسناد صحيح رجاله ثقات. مؤثر بن عفارة ذكره ابن حبان في الثقات، وباقي رجال الإسناد ثقات» اه. وأخرجه الحاكم في المستدرك (٤/ ٤٨٨ ـ ٤٨٩، ٥٤٥ ـ ٥٤٦) وقال: «صحيح الإسناد ولم يخرجاه»، ووافقه الذهبي.

وخلاصة القول أن حديث ابن مسعود ضعيف \_ وبعضه في مسلم \_ انظر: «الضعيفة» رقم (٤٣١٨).

<sup>(</sup>٣) تجوى: أي تنتن.

<sup>(</sup>٤) في السنن رقم (٤٠٨١) كما تقدم.

قال ابن كثير (١) رحمه الله تعالى: «هؤلاء أكابرُ أولي العزمِ من الرسل ليس عندهم علمٌ بوقت الساعةِ على التعيين، وإنما ردّوا الأمرَ إلى عيسى عليه السلام فتكلّم على أشراطها لأنه ينزِل في آخر هذه الأمةِ منفّذاً لأحكام رسولِ الله على ويقتل المسيحَ الدجالَ ويجعل اللهُ هلاكَ يأجوجُ ومأجوجَ ببركة دعائِه، فأخبر بما أعلمه اللهُ تعالى به».

وروى الإمامُ أحمدُ (٢) عن حذيفة قال: سُئل رسولُ اللَّهِ عَن الساعة فقال: «عِلمُها عند ربي لا يجلّيها لوقتها إلا هو. ولكن سأُخبركم بمشاريطها وما يكون بين يديها، إن بين يديها فتنة وهَرْجاً. قالوا: يا رسولَ اللَّهِ: الفتنةُ قد عرَفناها فما الهرجُ؟ قال بلسان الحبشة: القتلُ. قال: ويُلقى بين الناسِ التناكرُ فلا يكاد أحدُهم يعرف أحداً».

وروى النسائيُ (٣) عن طارق بنِ شهابِ قال: كان رسولُ اللَّهِ ﷺ لا يزال يذكر من شأن الساعةِ حتى نزلت: ﴿يَتَعُلُونَكُ عَنِ ٱلسَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَلَهَا ﴾ [النازعات: ٤٢] الآية». وإسنادُه جيدٌ قوي (٤٠).

قال ابنُ كثير رحمه الله تعالى (٥): فهذا النبيُ [علم الأميُ سيدُ الرسل وخاتِمُهم محمدٌ صلواتُ اللهِ وسلامُه عليه نبيُ الرحمةِ ونبيُ التوبةِ ونبيُ الملحمة والعاقبُ والمُقفِّي والحاشرُ الذي تُحشر الناسُ على قدميه مع قولِه فيما يثبت عنه في الصحيح (٦) ومن حديث أنس (٦) وسهيلِ بنِ سعد (٧) وليه قد أمره اللهُ تعالى أن كهاتين، وقرَن بين إصبَعَيه السبابةِ والتي تليها». ومع هذا كلِه قد أمره اللهُ تعالى أن

<sup>(</sup>۱) في تفسيره (۲/ ۲۸٤).

<sup>(</sup>٢) في المسند (٥/ ٣٨٩) بسند صحيح.

وأورده الهيثمني في «مجمع الزوائد» (٧/ ٣٠٩) وقال: «رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح» اهر.

<sup>(</sup>٣) في الكبرى كما في «تحفة الأشراف» (٢٠٨/٤) وطارق رأى النبي على ولم يسمع منه.

<sup>(</sup>٤) قاله ابن كثير في تفسيره (٢/ ٢٨٤).

<sup>(</sup>۵) في تفسيره (۲/ ۲۸٤).

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري (١١/ ٣٤٧ رقم ٢٠٥٨) ومسلم (٤/ ٢٢٦٨ رقم ١٩٥١).

٧) أخرجه البخاري (١١/ ٣٤٧ رقم ٢٥٠٣) ومسلم (٤/ ٢٢٦٨ رقم ١٣٢/ ٢٩٥٠).

يرُدَّ علمَ وقتِ الساعةِ إليه إذا سئل عنها فقال: ﴿قُلُ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ رَبِّيٌ لَا يُجَلِّيهَا لِوَقْلِهَا إِلَّا هُوَّ ﴾ إلى قوله: ﴿وَلَئِكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ﴾ [الأعراف: ١٨٧]اهـ.

## [الإيمان بكل ما صحً سنده عن رسول الله من أمارات وعلامات الساعة]

(لكننا نؤمنُ) ونصدق (من غير امترا) من غير شكِ (بكلِّ ما قد صح) سندُه وصَرُح لفظُه (عن خير الورى) نبينا محمد ﷺ الذي لا ينطِق عن الهوى، إنْ هو إلا وحيّ يوحى (من ذكر آيات) أمارات (تكون) تقع (قبلها) قبل الساعة (وهي) أي تلك الأماراتُ (علاماتُ) لمجيء الساعة وقُربها ودُنوِّها (وأشراطُ لها) أي لاقترابها. وقد أشار القرآنُ إلى قُربها ودنوِّها وكثير من علاماتها، قال الله تعالى: ﴿أَنَّ أَمُرُ اللهِ فَلَا شَتَعَجِلُوهُ ﴾ [النحل: ١]، وقال تعالى: ﴿أَقَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ مُعْرِضُونَ ﴾ [الأنبياء: ١] الآيات.

وقد ذكر اللَّهُ تعالى أن بعثةَ نبيّنا ﷺ مِنْ أشراطها كما قال عز وجل: ﴿هَٰذَا نَذِيرٌ مِّنَ ٱلنَّذُرِ ٱلْأُولَةِ ۞ أَزِفَتِ ٱلْآزِفَةُ ۞ لَبَسَ لَهَا مِن دُونِ ٱللَّهِ كَاشِفَةُ ۞﴾ [النجم].

وقال تعالى: ﴿فَهَلَ يَنْظُرُونَ إِلَّا ٱلسَّاعَةَ أَن تَأْنِيهُم بَغْتَةً فَقَدَ جَآءَ أَشْرَاطُهَأَ فَأَنَى لَمُمْ إِذَا جَآءَتُهُمْ ذِكْرَنِهُمْ﴾ [محمد: ١٨].

وقال تعالى: ﴿أَقْتَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ وَأَنشَقَ اَلْقَمَرُ ﴾ [القمر: ١] الآيات. وانشقاقُ القمرِ من معجزات نبينًا بمكةً من قبل أن يهاجرَ إلى المدينة.

وذكر تعالى من كبار أشراطِها الدخانَ ونزولَ عيسى لقتل الدجالِ، وخروجَ يأجوجَ ومأجوجَ، وطلوعَ الشمسِ من مغربها، وخروجَ دابةِ الأرضِ وغيرَها، كما قال تعالى: ﴿فَارْتَقِبَ يَوْمَ تَأْتِي ٱلسَّمَاءُ بِدُخَانٍ مُّبِينِ﴾ [الدخان: ١٠] الآيات.

وقال تعالى في شأن عيسى: ﴿بَل رَّفَعَهُ ٱللَّهُ إِلَيْهُ وَكَانَ ٱللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴿ وَإِن مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنْبِ إِلَّا لَيُؤْمِنَنَ بِهِ، قَبَلَ مَوْتِهِ ۚ وَيَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا ﴿ اللَّهِ ﴾ [النساء].

وقال تعالى في شأن يأجوجَ ومأجوجَ: ﴿ثُمُّ أَنْبَعَ سَبَبًا ۞ حَتَّى إِذَا بَلَغَ بَيْنَ السَّلَيْنِ وَجَدَ مِن دُونِهِـمَا قَوْمًا لَا يَكَادُونَ يَقْفَهُونَ قَوْلًا ۞ قَالُواْ يَنذَا الْقَرْنَيْنِ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ السَّلَيْنِ وَجَدَ مِن دُونِهِـمَا قَوْمًا لَا يَكَادُونَ يَقْفَهُونَ قَوْلًا ۞ قَالُواْ يَنذَا الْقَرْنَيْنِ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ

مُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ فَهَلَ بَحَمَٰلُ لَكَ خَرِمًا عَلَىٰ أَن تَجْعَلَ بَيْنَا وَبَيْنَامُ سَدًا ﴿ قَالَ مَا مَكَّنِي فِيهِ رَقِي خَيْرٌ فَأَعِينُونِ بِفُوْقٍ أَجْعَلَ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ رَدْمًا ﴿ وَاللَّهُ مَا أُونِ أَبُونِ أَنْهَ لَكَ الْصَلَقَيْنِ وَلَمْ اللَّهُ عَلَيْهِ وَطَلَّ اللَّهُ فَمَا السَطْلُعُوا أَن يَظْهَرُوهُ وَمَا اللَّهُ عَلَيْهِ وَطلَّ رَا اللَّهُ وَمَا أَسْطَلُعُوا أَن يَظْهَرُوهُ وَمَا السَطَلُعُوا لَهُ نَقْبًا ﴿ فَا لَمَ هَذَا رَحْمَةٌ مِن رَبِّ فَإِذَا جَمَاهُ وَعَدُ رَبِّ جَعَلَمُ ذَكًا أَوْ وَمَا مَنْ عَلَيْهِ وَلَهُ وَمَا مَعْمَامُ اللَّهُ وَمَا وَمُعَلِّمُ وَمُ اللَّهُ وَمَا مَعْمَامُ مَعْمَامُ وَمُ اللَّهُ وَمَا مَعْمَامُ اللَّهُ وَمَا مَعْمَامُ وَمُ وَمَا اللَّهُ وَمَا مَعْمَامُ اللَّهُ وَمَا مَعْمَامُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا مَعْمَامُ اللَّهُ وَمَا مَعْمَامُ اللَّهُ وَمُعْمَوهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا مَعْمَامُ اللَّهُ وَمُعْمَامُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمُعْمَامُ اللَّهُ وَمُعْمَامُ اللَّهُ وَمُعْمَامُ وَمُ اللَّهُ وَمُونَ وَمُ اللَّهُ وَمُعْمَامُ اللّهُ وَمُعْمَامُ اللَّهُ وَمُعْمَامُ اللَّهُ وَمُعْمَامُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَمِهِ فِي مُعْمِلًا مُعْمَامُ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَمُومُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ مُعْمَامُ اللَّهُ مُعْمَامُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُعْمَامُ اللَّهُ اللّهُ اللّه

وقــال تــعــالـــى: ﴿حَقَّتَ إِذَا فُيْحَتَ يَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ وَهُم مِّن كُلِّ حَدَبٍ يَنْسِلُونَ ۞ وَأَجُوبُ وَهُم مِّن كُلِّ حَدَبٍ يَنْسِلُونَ ۞ وَأَقْتَرَبَ ٱلْوَعْـدُ ٱلْحَقُّ﴾ [الأنبياء: ٩٦ ـ ٩٧] الآيات.

وقىال تىعىالىى: ﴿ هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَن تَأْتِيَهُمُ الْمَلَتَهِكَةُ أَوْ يَأْتِيَ رَبُّكَ أَوْ يَأْتِكَ بَعْضُ عَايِئتِ رَبِّكَ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِينَنْهَا لَرْ تَكُنَّ ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِينَهُمْ الْمُنْ يَامِئْهُمْ اللّهِ اللّهُ عَيْرًا قُلُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُمُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَانِهَا خَيْرًا قُلُ النَّظِرُونَ ﴾ [الأنعام: ١٥٨].

وقال تعالى: ﴿ ﴿ وَإِذَا وَقَعَ ٱلْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَهُمْ دَاَّبَةً مِّنَ ٱلْأَرْضِ ثُكَلِّمُهُمْ أَنَّ ٱلنَّاسَ كَانُواْ بِعَايَدِينَا لَا يُوقِنُونَ﴾ [النمل: ٨٢].

وقال تعالى: ﴿ وَٱلشَّمْسُ تَجْدِي لِمُسْتَقَرِّ لَهَاۚ ذَٰلِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴾ [يس: ٣٨].

وأما الأحاديثُ في أشراط الساعةِ فكثيرةٌ متواترةٌ، وقد تقرَّر في حديث جبريل (١) على اختلاف ألفاظِه وتبايُنِ طُرقِه ذكرُه ﷺ من أماراتها: أن تلدَ الأمةُ ربَّتَها، وأن ترى الحفاة العراة العالة رعاء الشاءِ يتطاولون في البنيان، وقد تقدم قولُه ﷺ: «بُعثتُ أنا والساعة كهاتين» وأشار بالسبابة والوسطى (٢).

وفي صحيح مسلم<sup>(٣)</sup> وغيرِه عن حذيفة ولله عن الله الله الله الله الله على مقاماً ما ترك شيئاً يكون في مقامه ذلك إلى قيام الساعة إلا حدّث به، حفظه من حفظه ونسِيَه من نسيه، قد علِمه أصحابي هؤلاء، وإنه ليكون منه الشيءُ قد نسِيتُه فأراه فأذكرُه كما يذكر الرجلُ وجة الرجل إذا غاب عنه ثم إذا رآه عرَفه».

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه من حديث أنس وحديث سهيل بن سعد، وهما في الصحيحين.

<sup>(</sup>۳) (٤/ ۲۲۱۷ رقم ۲۳/ ۲۸۹۱).

قلت: وأخرجه البخاري (١١/ ٤٩٤ رقم ٢٦٠٤).

وفيه (۱) عن أبي زيدٍ عمرِو بنِ أخطبَ الأنصاريِّ وَ قال: "صلى بنا رسولُ الله ﷺ الفجرَ وصعِد المنبرَ فخطَبنا حتى حضرت الظهرُ، فنزل فصلى، ثم صعِد المنبر فخطَبنا حتى حضرت العصرُ، ثم نزل فصلى، ثم صعِد المنبرَ فخطَبنا حتى خربت الشمس، فأخبرنا بما كان وبما هو كائنٌ فأعلمُنا أحفظُنا».

وفيه (۲) عن أبي هريرة أن رسولَ الله ﷺ قال: «لا تقوم الساعةُ حتى يُحسرَ الفراتُ عن جبل من ذهب يقتتل الناسُ عليه، فيُقتل من كل مائةِ تسعةٌ وتسعون، ويقول كلُ رجلٍ منهم لعلي أكون أنا الذي أنجو \_ وفي رواية (٣): فمن حضره فلا يأخذُ منه شيئاً».

وفي رواية (٤) عنه في أن رسول الله على قال: «لا تقوم الساعة حتى ينزِلَ الرومُ بالأعماقِ - أو بدَابِي (٥) - فيخرج إليهم جيش من المدينة من خيار أهلِ الأرضِ يومئذ، فإذا تصافوا قالت الروم: خلوا بيننا وبين الذين سَبَوا منا نقاتلهم، فيقول المسلمون: لا والله لا نخلي بينكم وبين إخوانِنا، فيقاتلونهم فينهزم ثلث لا يتوب الله عليهم أبداً، ويُقتل ثلث هم أفضلُ الشهداء عند الله، ويَفتتحُ الثلث لا يُفتنون أبداً فيفتتحون قُسطنطينية، فبينما هم يقتسمون الغنائم قد علقوا سيوفهم بالزيتون إذ صاح فيهم الشيطانُ إن المسيحَ قد خلفكم في أهليكم، فيخرجون، وذلك باطل، فإذا جاءوا الشام خرج، فبينما هم يُعِدون للقتال يسوون الصفوف إذ أقيمت الصلاة، فينزل عيسى ابنُ مريم على فيؤمهم، فإذا رآه عدو الله ذاب كما ينوب المِلْح في الماء، فلو تركه لانذاب حتى يَهلِك، ولكن يقتله اللَّهُ بيده فيُريهم مَه في حربته».

والأعماقُ قال في القاموس(٢): بلد بين حلب وأنطاكيةَ مَصَبُّ مِياهِ كثيرَةٍ لا

<sup>(</sup>١) أي في صحيح مسلم (٢٤١٧/٤ رقم ٢٥/ ٢٨٩٢).

<sup>(</sup>٢) أي في صحيح مسلم (٢/ ٢٢١٩ رقم ٢٩/ ٢٨٩٤).

قلت: وأخرجه البخاري (١٣/ ٧٨ ـ ٧٩ رقم ٧١١٩).

<sup>(</sup>٣) لمسلم في صحيحه (٤/ ٢٢٢٠ رقم ٣١/ ٢٨٩٤).

<sup>(</sup>٤) لمسلم في صحيحه (٤/ ٢٢٢١ رقم ٣٤/ ٢٨٩٧).

<sup>(</sup>٥) بالأعماق أو بدابق: موضعان بالشام، بقرب حلب.

<sup>(</sup>٦) المحيط (ص١١٧٧).

تَجِفُ إلا صَيْفاً، وهو العَمْقُ جُمِعَ بأَجْزائِهِ اه. وقال أيضاً (١): دابِقَ كصاحبٍ وهاجَرَ قريةٌ بقربها.

وفيه(٢) عن يُسَيْرِ بنِ جابرِ قال: هاجتْ ريحٌ حمراءُ بالكوفة فجاء رجلٌ ليس له هجيري (٣) إلا «يا عبد الله بنَ مسعود جاءت الساعة»، قال: فقعد وكان متكئاً فقال: إن الساعة لا تقوم حتى لا يُقسم ميراثٌ ولا يُفرَحَ بغنيمة، ثم قال بيده هكذا ونحاها نحوَ الشام فقال: عدوٌّ يجمعون لأهل الإسلام ويَجْمَعُ لهم أهلُ الإسلام. قلت: الرومَ تعني؟ قال: نعم، وتكون عند ذاكم القتالِ ردَّةٌ شديدةٌ فيشترطَ المسلمون شُرْطَةً للموت لا ترجع إلا غالبةً، فيقتتلون حتى يحجُزَ بينهم الليل، فيفيءُ هؤلاء وهؤلاء، كلُّ غيرُ غالبٍ وتَفْنى الشُّرطَةُ، ثم يشترط المسلمون شُرُطةً للموت لا ترجع غالبةً، فيقتتلون حتى يحجُز بينهم الليلُ، فيفيء هؤلاء وهؤلاء كلٌ غيرُ غالب وتفنى الشُرْطَةُ، ثم يشترط المسلمون شرطة للموت لا ترجع إلا غالبة، فيقتتلون حتى يُمْسوا فيفيء هؤلاءِ وهؤلاءِ كلُّ غيرُ غالب وتفنى الشرطةُ، فإذا كان اليومُ الرابع نَهَرَ إليهم بقيَّةُ أهلِ الإسلام فيجعل اللَّهُ الدَّبَرَةَ عليهم فيُقتلون مقتلةً ـ إمّا قال لا يُرى مثلُها، وإما قال لم يُرَ مثلُها ـ حتى إنَّ الطائرَ ليمُرّ بجنباتهم فما يخلُفهم حتى يخِرّ ميتاً، فيتعادُّ بنو الأبِ كانوا مائةً فلا يَجِدُونَهُ بقيَ منهم إلاَّ الرجلُ الواحدُ، فبأيِّ غنيمةِ يفرح أو أيِّ ميراثِ يقاسَمُ، فبينما هم كذلك إذ سمِعوا ببأس هو أكبرُ من ذلك، فجاءهم الصريخُ أن الدجالَ قد خلفهم في ذراريهم، فيرفضون ما في أيديهم ويُقبلون فيبعثون عشرة فوارسَ طليعةً، قال رسولُ الله ﷺ: إني لأعرِف أسماءَهم وأسماءَ آبائِهم وألوانَ خيولِهم، هم خيرُ فوارسَ على ظهر الأرض يومئذ ـ أو من خير فوارسَ على ظهر الأرض يومئذ».

وفيه (٤) عن حذيفةً بنِ أسيدِ الغِفاريّ رضي اللهِ قال: «طلع النبيُّ ﷺ علينا ونحن

<sup>(</sup>١) أي الفيروز آبادي في «القاموس المحيط» (ص١١٣٨).

<sup>(</sup>٢) أي في صحيح مسلم (٢/٣/٤ رقم ٢٨٩٩).

<sup>(</sup>٣) ليس له هجيري: أي شأنه ودأبه ذلك. والهجيري بمعنى الهجير.

<sup>(</sup>٤) أي في صحيح مسلم (٢٢٢٥/٤ رقم ٢٩٠١).

نتذاكر، فقال: ما تَذَاكرون؟ قالوا: نذكر الساعة. قال: إنها لن تقوم حتى ترَوا قبلها عشرَ آيات. فذكر الدخان، والدجَّال، والدابة، وطلوع الشمس من مغربها، ونزول عيسى بنِ مريم على ويأجوج ومأجوج، وثلاثة خسوف: خسف بالمشرق، وخسف بالمغرب، وخسف بجزيرة العرب. وآخرُ ذلك نارٌ تخرج من اليمن تطرُد الناسَ إلى محشرهم».

وفي رواية (١٠): «ونار تخرج من قُعْرَةِ عَدنِ تُرحلُ الناسَ»، زاد في أخرى (٢٠): «تَنزِل معهم إذا نزلوا وتقيل معهم حيث قالوا».

وفيه (٣) عن أبي هريرة ضطائه أن رسولَ الله على قال: «بادِرُوا بالأعمالِ سِتاً: طُلُوعَ الشَّمْسِ مِنْ مَغْرِبِهَا، أَوْ الدُّخَانَ، أو الدَّجَالَ، أو الدَّابَّة، أو خَاصَّةَ أحدِكُم، أو أَمْرَ العَامَّةِ.

وفي رواية (١٤): «الدَّجَالُ، والدُّخانُ، ودابةُ الأرضِ، وطلوعُ الشمس من مغربها، وأمرُ العامة، وخُوَيت أحدِكُم».

وقال البخاريُّ (٥) رحمه الله تعالى: «باب لا ينفع نفساً إيمانُها». حدثنا موسى بنُ إسماعيلَ، حدثنا عبد الواحد، حدثنا عُمارةُ، حدثنا أبو زُرعةَ، حدثنا أبو هريرة هُليُّهُ قال: قال رسولُ الله ﷺ: «لا تقوم الساعةُ حتى تطلُعَ الشمسُ من مغربها، فإذا رآها الناسُ آمن مَن عليها، فذاك حين لا ينفع نفساً إيمانُها لم تكن آمنت من قبلُ».

وقال أيضاً (٦) رحمه الله تعالى في كتاب الفتن: «حدثنا أبو اليماني أخبرنا

<sup>(</sup>۱) لمسلم (۱/۲۲۲ رقم ۲۹۰۱/۶۰).

<sup>(</sup>٢) لمسلم (٤/ ٢٢٢٧) رقم ٢٩٠١/٤١).

<sup>(</sup>٣) أي مسلم في صحيحه (٢٢٦٧/٤ رقم ١٤٨/٢٩٤٧).

<sup>(</sup>٤) لمسلم (٤/ ٢٢٦٧ رقم ٢٩١/ ٢٩٤٧).

<sup>(</sup>٥) في صحيحه (٨/ ٢٩٧ رقم الباب ١٠).

والحديث أخرجه البخاري (٨/ ٢٩٧ رقم ٤٦٣٦) و (٢١/ ٣٥٢ رقم ٢٥٠٦)، ومسلم (١/ ١٣٧ رقم ١٥٧).

<sup>(</sup>٦) أي البخاري في صحيحه (١٣/ ٨١ ـ ٨٢ رقم ٧١٢١).

وفي الصحيحين (١) عن إبراهيمَ التيميُّ عن أبيه عن أبي ذر هُ قال: قال النبيُ عَلَيْ لأبي ذر حين غربت الشمسُ: «أتدري أين تذهب؟ قلت: اللَّهُ ورسولهُ أعلمُ. قال: فإنها تذهب حتى تسجُدَ تحت العرشِ فتستأذِن فيؤذَنُ لها، ويوشك أن تسجُدَ فلا يُقبل منها، وتستأذنَ فلا يؤذنُ لها يقال لها: ارجِعي من حيث جئتِ تسجُدَ فلا يُقبل منها، فذلك قولُه تعالى: ﴿وَالشَّمْسُ تَجَرِي لِمُسْتَقَرِ لَهَا ذَلِكَ تَقَدِيرُ الْعَلِيمِ ﴾ [س: ٣٨].

وفي صحيح مسلم (٢) عن أبي زُرعة عن عبد اللّه بنِ عمروِ قال: حفظتُ من رسول الله ﷺ يقول: «إن أولَ الآياتِ خروجاً طلوعُ الشمسِ من مغربها وخروجُ الدابةِ على الناس ضُحى، وأيُهما ما كانت قبل صاحبتِها فالأخرى على أثرها قريباً».

وفيه (٣) عن فاطمةَ بنتِ قيسٍ ـ وكانت من المهاجرات الأُولِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱/۸۵ رقم ۵۸۰۲) و (۲/۲۹۷ رقم ۳۱۹۹)، ومسلم (۱/۸۳۸ رقم ۱۵۹).

<sup>(</sup>۲) (٤/ ۲۲٦٠ رقم ۲۹۶۱).

<sup>(</sup>٣) أي في صحيح مسلم (٢٢٦١/٤ رقم ٢٩٤٢).

سمعتُ نداءَ المنادي منادي رسولِ اللَّهِ ﷺ ينادي: الصلاة جامعة، فخرجتُ إلى المسجد فصليتُ مع رسول اللَّهِ ﷺ فكنت في صف النساءِ التي تلي ظهورَ القوم. فلما قضى رسولُ الله ﷺ صلاتَه جلس على المنبر وهو يضحك فقال: «ليلزَمْ كلُّ إنسان مصلاه. ثم قال: أتدرون لم جمعتُكم؟ قالوا: اللَّهُ ورسولُه أعلمُ. قال: إني واللَّهِ ما جمعتُكم لأن تميماً الداريَّ كان رجلاً نصرانياً فجاء فبايع وأسلم، وحدثني حديثاً وافق الذي كنت أحدثُكم عن مَسِيحِ الدَّجَالِ.

حدثني: أنه ركب في سفينة بحرية مع ثلاثين رجلًا من لَخَم وجُذَامَ، فلعِب بهم الموجُ شهراً في البحر، ثم أرفأوا إلى جزيرة في البحر حتى مغرِب الشمس فجلسوا في أقرب السفينة فدخلوا الجزيرة، فلقِيَتهم دابةٌ أهلبُ كثيرُ الشعر لا يدرون ما قُبُلَهُ من دُبره من كثرة الشعر، فقالوا: ويلك ما أنت؟ فقالت: أنا الجسّاسة. قالوا: وما الجسَّاسة؟ قالت: أيها القومُ انطلقوا إلى هذا الرجلِ في الدير فإنه إلى خبركم بالأشواق. قال: لما سمَّتْ لنا رجلًا فرقْنا منها أن تكون شيطانة، قال: فانطلقنا سِراعاً حتى دخلنا الديرَ فإذا فيه أعظمُ إنسانِ رأيناه قطُّ خلقاً وأشدُّه وَثاقاً، مجموعةٌ يداه إلى عنقه ما بين ركبتيه إلى كعبيه بالحديد. قلنا: ويلك ما أنت؟ قال: قد قدرتم على خبري، فأخبروني ما أنتم؟ قالوا: نحن أناسٌ من العرب ركبنا في سفينة بحريةٍ فصادفنا البحر حين اغتلم، فلعِب بنا الموجُ شهراً ثم أرفأنا(١) إلى جزيرتك هذه فجلسنا في أقربها، فدخلنا الجزيرةَ فلقِينا دابةً أهلبَ (٢) كثيرةَ الشعرِ لا يُدرى ما قُبله من دُبره من كثرة الشعر، فقلنا: ويلك ما أنت؟ فقالت: أنا الجسّاسة. قلنا: وما الجسَّاسة؟ قالت: اعمِدوا إلى هذا الرجلِ في الدير فإنه إلى خبركم بالأشواق. فأقبلنا إليك سِراعاً. وفزِعنا منها ولم نأمن أن تكون شيطانة. فقال: أخبروني عن نخل بَيْسانً. قلنا: عن أي شأنها تستخبر؟ قال: أسألكم عن نخلها هل يُثمر؟ قلنا له: نعم. قال: أما إنه يوشك أن لا يُثمِرَ. قال: أخبروني عن بحيرة طبرية (٣). قالوا:

<sup>(</sup>١) أرفأنا: أي التجأنا.

<sup>(</sup>٢) أهلب: الأهلب: غليظ الشعر، كثيره.

<sup>(</sup>٣) بحيرة طبرية: هي بحر صغير معروف بالشام.

عن أي شأنها تستخبر؟ قال: هل فيها ماءً؟ قالوا: هي كثيرةُ الماء. قال: أما إن ماءَها يوشك أن يذهب. قال: أخبروني عن عينِ زُغَرَ (١). قالوا: عن أي شأنها تستخبر؟ قال: هل فيها ماءً، وهل يزرع أهلُها بماء العين؟ قلنا له: نعم هي كثيرةُ الماء، وأهلُها يزرعون من مائها، قال: أخبروني عن نبيّ الأميين ما فعل؟ قالوا: قد خرج من مكةً ونزل يثرب. قال: أقاتلُه العربُ؟ قلنا: نعم. قال: كيف صنع بهم؟ فأخبرناه أنه قد ظهر على من يَليه من العرب وأطاعوه. قال لهم: قد كان ذلك؟ قلنا: نعم. قال: أما إنّ ذلك خيرٌ لهم أن يطيعوه. وإني مُخبرُكم عني، إني أنا المسيحُ، وإني أوشك أن يُؤذنَ لي في الخروج، فأخرُجَ فأسير في الأرض، فلا أدعُ قريةً إلا هبطتُها في أربعين ليلةً، غيرَ مكةً وطيبةً (٢) فهما محرَّمتان عليَّ كِلْتاهما، كلما أردتُ أن أدخُلَ واحدةً أو واحداً منهما استقبلني ملَكٌ بيده السيفُ صَلْتاً (٣) يصدُّني عنها، وإن على كل نقَبِ منها ملائكةً يحرُسونها. قالت: قال رسولُ الله ﷺ وطعن بمخصرته في المنبر: هذه طَيبةُ، هذه طيبة، هذه طيبة. يعني المدينةَ. ألا هل كنت حدثتُكم ذلك؟ فقال الناسُ: نعم. قال: فإنه أعجبني حديثُ تميم أنه وافق الذي كنت أحدثُكم عنه وعن المدينة ومكةً، ألا إنه في بحر الشام أو بحر اليمنِ لا بل من قِبل المشرقِ ما هو من قبل المشرق، ما هو من قبل المشرق ما هو، وأومأ بيده إلى المشرق. قالت: فحفِظْتُ هذا من رسول الله ﷺ.

قال النوويُ (٤) رحمه الله تعالى: الأهلبُ الغليظُ الشعرِ كثيرُه، وسُمِّيت الجسَّاسةَ لتجسُّسها الأَخبارَ للدجال.

وجاء عن عبد الله بنِ عمرو بن العاص أنها دابةُ الأرضِ المذكورةِ في القرآن والله أعلم (٥٠).

وفيه (٦) عن ابن شهابٍ أخبرني عُروةُ بنُ الزبيرِ أن زينبَ بنتَ أبي سلمةً

<sup>(</sup>١) عين زغر: هي بلدة معروفة في الجانب القبلي من الشام.

<sup>(</sup>٢) طيبة: هي المدينة. ويقال لها أيضاً: طابة.

<sup>(</sup>٣) صَلتاً: بفتح الصاد وضمها، أي: مسلولاً.

<sup>(</sup>٤) في شرحه لمسلم (٨١/١٨).

<sup>(</sup>٥) انظر: شرح النووي (١٨/٨٨)، والنهاية (١/٢٧٢).

<sup>(</sup>٦) أي في صحيح مسلم (٢٠٨/٤ رقم ٢/ ٢٨٨٠).

أخبرته أن أمَّ حبيبة بنتَ أبي سفيانَ أخبرتها أن زينبَ بنتَ جحشِ زوجَ النبيِّ ﷺ قالت: «خرج رسولُ الله ﷺ يوماً فزعاً محمراً وجهه يقول: لا إله إلا الله، ويلَّ للعرب من شرَّ قد اقترب، فُتح اليوم من رَدْم يأجوجَ ومأجوجَ مثلُ هذه \_ وحلق بأصبعه الإبهام والتي تليها \_ قالت: فقلت: يا رسولَ الله أنهلِكُ وفينا الصالحون؟ قال: نعم إذا كُثر الخبَثُ».

وفيه (۱) عن النوَّاس بنِ سَمعانَ قال: «ذكر رسولُ الله ﷺ الدجالَ ذاتَ غداةٍ فخفَّضَ فيه ورفَّعَ حتى ظننًاهُ في طائفة النخلِ، فلما رُحنا إليه عرَف ذلك فينا فقال: ما شأنكم؟ قلنا: يا رسولَ الله ذكرتَ الدجال غداةَ، فخفَّضْتَ فيه ورفَّعْتَ حتى ظننًاهُ في طائفة النَّخلِ، فقال: غيرُ الدَّجَالِ أَخوَفُني عليكُم، إنْ يخرُجُ وأنا فيكم فأنا حجِيجُه دونكُم، وإنْ يخرِجُ ولستُ فيكم فامروٌ حجيجُ نفسِه، واللَّهُ خليفتي على كل مسلم. إنه شابٌ قطَطُ (۲) عينُه طافئةٌ كأني أُشبّههُ بعبد العزى بنِ قَطَنِ، فمن أدركَهُ منكم فليقرأ عليه فواتحَ سورةِ الكهف (۳). إنه خارجٌ خَلَّة بين الشام والعراقِ أدركَهُ منكم فليقرأ عليه فواتحَ سورةِ الكهف (۳).

<sup>(</sup>۱) أي في صحيح مسلم (۲۲۵۰/٤ ـ ۲۲۵۰ رقم ۲۹۳۷/۱۱۰).

<sup>(</sup>٢) قطط: أي شديد جعودة الشعر، مباعد للجعودة المحبوبة.

<sup>(</sup>٣) أخرج مسلم في صحيحه (١/٥٥٥ رقم ٢٥٧/ ٨٠٩٠).

عن أبي الدرداء، أن النبي ﷺ قال: «من حفظ عَشْرَ آباتٍ منْ أوَّلِ سورةِ الكهف، عُصِمَ من الدَّجَال».

وفي رواية لمسلم (١/ ٥٥٦ رقم . . . / ٨٠٩): «من آخر الكهف».

وأخرجه أبو داود (٤٩٧/٤ ـ ٤٩٨ رقم ٤٣٢٣)، والنسائي في عمل اليوم والليلة رقم (٩٥١) عن أبي الدرداء مرفوعاً بلفظ: «من حفظ عشر آياتٍ من أول سورة الكهف عصم من فتنة الدجال».

وفي رواية لأبي داود: «من حفظ من خواتيم سورة الكهف..».

وأُخْرِجه الترمذي (٥/ ١٦٢ رقم ٢٨٨٦) عن أبي الدرداء مرفوعاً بلفظ: "مَنْ قَرَأَ ثلاثَ آياتٍ من أُولِ الكهفِ عُصِمَ من فتنةِ الدَّجَالِ». وقال: هذا حديث حسن صحيح. وأشار المباركفوري إلى هذا الخلاف بين الروايات، ثم حاول دفعه فذكر أولاً ما قيل في الجمع بين رواية الترمذي: "من حفظ عشر آيات»، ورواية الآخرين: "من حفظ عشر آيات...» ونقل فيه قولين:

<sup>(</sup>أحدهما) دعوى النسخ. فقال بعضهم: إن حديث العشر متأخر، ومن عمل بالعشر فقد عمل بالثلاث، وقيل: حديث الثلاث متأخر، ومن عصم بثلاث فلا حاجة إلى العشر، =

فعائ يميناً وعائ شمالاً<sup>(۱)</sup>، يا عبادَ اللَّهِ فاثبُتوا. قلنا: يا رسولَ الله وما لُبنُه في الأرض؟ قال: أربعونَ يوماً، يوم كسنةٍ، ويوم كشهر، ويوم كجمعة، وسائرُ أيامهِ كأيامِكم. قلنا: يا رسول الله فذلك اليوم الذي كسنة أتكفينا فيه صلاة يوم؟ قال: لا، اقدِروا له قدْرَه. قلنا: يا رسولَ الله وما إسراعه في الأرض؟ قال: كالغيثِ استدبرَنه الريح، فيأتي على القوم فيدعوهم فيؤمنون به ويستجيبون له، فيأمرُ السماءَ فتُمطرُ، والأرض فتُنبتُ، فتروحُ عليهم سارحتُهم أطولَ ما كانت درّاً وأسبعَه ضُروعاً وأمدَّه خواصرَ. ثم يأتي القوم فيدعوهم فيردون عليه قولَه فينصرف عنهم فيصبحون وأمدَّه خواصرَ. ثم يأتي القومَ فيدعوهم فيردون عليه قولَه فينصرف عنهم فيصبحون مُمْحِلين (٢) ليس بأيديهم شيءٌ من أموالهم. ويمرّ بالخربة فيقول لها: أخرِجي كنوزَك فتتبعه كنوزُها كيعاسيب النحلِ (٣). ثم يدعو رجلاً ممتلئاً شباباً فيضرِبُه بالسيف فيقطعه جَزلتين (٤) رميةَ الغرَض، ثم يدعوه فيقبل ويتهلًل وجهه يضحك.

واعترض على القول بالنسخ، بأن مجرد الاحتمال لا يحكم به النسخ، وأيضاً أن النسخ لا يدخل في الأخبار.

<sup>(</sup>القول الثاني): حديث الثلاث في القراءة، وحديث العشر في الحفظ، فمن حفظ العشر وقرأ الثلاث كفي وعصم من فتنة الدجال.

ولكن ترد عليه رواية حجاج عند الإمام أحمد (٢/ ٤٤٦) وعند عثمان بن سعيد الداني في «السنن الواردة في الفتن وغوائلها والساعة وأشراطها» (٦/ ١١٨١ ـ ١١٨٢ رقم ٢٥٧) وفيها: «من قرأ العشر الأواخر من سورة الكهف عصم من فتنة الدجال».

قلت: والأظهر فيما يبدو لي رواية الآخرين وهم أكثر، على رواية الترمذي وقد انفرد بها. وأما الاختلاف الثاني فذكر نقلاً عن السيوطي أن ذلك ـ أي العصمة من الدجال ـ من خصائص السورة كلها. فقد روى الحاكم في المستدرك (١١/٤) موقوفاً على أبي سعيد الخدري بلفظ: «من قرأ سورة الكهف كما أنزلت، ثم خرج إلى الدجال، لم يسلط عليه، أو لم يكن عليه سبيل». وصححه الحاكم ووافقه الذهبي.

وانظر شرح النووي لمسلم (٦/٩٣)، وتحفة الأحوذي (١٩٠/١٩٠ ـ ١٩٦).

 <sup>(</sup>١) فعاث يميناً وعاث شمالاً: العيث الفساد، أو أشد الفساد والإسراع فيه. وحكى القاضي أنه رواه بعضهم: معاث، اسم فاعل، وهو بمعنى الأول.

 <sup>(</sup>٢) المحل، على وزن فحل. الجدب والقحط. والإمحال كون الأرض ذات جدب وقحط.
 يقال: أمحل البلد إذا أجدب.

 <sup>(</sup>٣) هي ذكور النحل. هكذا فسره ابن قتيبة وآخرون. قال القاضي: المراد جماعة النحل لا ذكورها خاصة. لكنه كنى عن الجماعة باليعسوب، وهو أميرها.

<sup>(</sup>٤) أي قطعتين.

فبينما هو كذلك إذ بعث اللَّهُ المسيحَ بنَ مريمَ فينزل عند المنارةِ البيضاءِ شرقيً دمشقَ، بين مهرودتين (١)، واضعاً كفيه على أجنحةِ ملكينِ، إذا طأطأ رأسه قطر، وإذا رفعه تحدّر منه جُمانٌ كجُمان اللؤلؤ، فلا يحل لكافر يجد ريحَ نَفسِه إلا مات، ونفسه ينتهي حيثُ ينتهي طرفه. فيطلبه حتى يُدركه بباب لُد فيقتله، ثم يأتي عيسى بنَ مريم قومٌ قد عصمهم الله منه، فيمسح عن وجوههم ويحدثهم بدرجاتهم في الجنة. فبينما هو كذلك إذ أوحى اللَّهُ إلى عيسى إني قد أخرجتُ عباداً لي لا يَدَانِ (٢) لأَحَدِ بقتالِهِم فحرِّزْ عبادي إلى الطور. ويبعثُ الله يأجوجَ ومأجوجَ وهم من كل حدَبِ ينسِلون، فيمر أوائلُهم على بحيرة طبرية فيشربون ما فيها، ويمر آخرُهم فيقول: لقد كان بهذه مرةً ماءٌ. وَيُحْصَرُ نبيُ اللَّهِ عيسى وأصحابُه حتى يكون رأسُ الثورِ لأحدهم خيراً من مائة دينارِ لأحدكم عيسى وأصحابُه حتى يكون رأسُ الثورِ لأحدهم خيراً من مائة دينارِ لأحدكم اليوم، فيرغب نبيُ الله عيسى وأصحابُه، فيرسل الله عليهم النَّعَف (٣) في رقابهم فيصبحون فَرْسَى (٤) كموتِ نفس واحدة.

ثم يهبِط نبي الله عيسى وأصحابُه إلى الأرض فلا يجدون في الأرض موضعَ شبرِ إلا ملأه زهمُهم ونَتنُهم، فيرغب نبيُ الله عيسى وأصحابُه إلى الله عز وجل، فيرسل اللّهُ تعالى طيراً كأعناق البُخت فتحمِلهم فتطرحهم حيث شاء الله. ثم يرسل اللّهُ مطراً لا يكنّ منه بيتُ مَدَرٍ ولا وَبَرٍ، فيغسِلُ الأرضَ حتى يترُكَها كالزَّلقة (٥)، ثم يُقالُ للأرضِ:

<sup>(</sup>۱) روي بالدال المهملة والذال المعجمة. والمهملة أكثر. والوجهان مشهوران للمتقدمين والمتأخرين من أهل اللغة والغريب وغيرهم. وأكثر ما يقع في النسخ بالمهملة، كما هو المشهور. ومعناه لابس مهرودتين أي ثوبين مصبوغين.

 <sup>(</sup>٢) يدان: تثنية يد. قال العلماء: معناه لا قدرة ولا طاقة. يقال: ما لي بهذا الأمريد، وما
 لى به يدان.

<sup>(</sup>٣) النغف: هو دود يكون في أنوف الإبل والغنم، الواحدة نغفة.

<sup>(</sup>٤) أي قتلي، واحدهم فريس، كقتيل وقتلي.

<sup>(</sup>٥) روي: الزَّلْقَة. وروي: الزُّلْفة. وروي: الزَّلْفة. قال القاضي: وكلها صحيحة. واختلفوا في معناه. فقال ثعلب وأبو زيد وآخرون: معناه: كالمرآة. وحكى صاحب المشارق هذا عن ابن عباس أيضاً. شبهها بالمرآة في صفائها ونظافتها. وقيل: كمصانع الماء. أي أن الماء يستنقع فيها حتى تصير كالمصنع الذي يجتمع فيه الماء. وقال أبو عبيد: معناه كالإجانة الخضراء. وقيل: كالصفحة. وقيل: كالروضة.

أنبتي ثمرَكِ ورُدِّي بركتَكِ، فيومئذ تأكلُ العِصابةُ (١) من الرمانة ويستظِلون بقحفها، ويبارك في الرِّسُل حتى إن اللَّقْحَة (٢) من الإبل لتكفي الفئامَ (٣) من الناس، واللقحة من البقر لتكفي الفخذ من الناس، فبينما هم كذلِكَ إذ بعثَ اللَّهُ ريحاً طيبة فتأخذهُم تحتَ آباطِهم فتقبِضُ روحَ كلِّ مؤمنِ وكلِّ مسلم، ويبقى شرارُ الناس يتهارجون فيها تهارُجَ الحُمُر (٤)، فعليهم تقوم الساعة».

زاد في رواية (٥) بعد قوله: «لقد كان بهذه مرةً ماءٌ؛ «ثم يسيرون حتى ينتهوا إلى جبل الخمر (٦) وهو جبل بيت المقدس فيقولون: لقد قتلنا مَن في الأرض، هلم فلنقتُلْ مَن في السماء، فيرمون بنشًابهم إلى السماء فيرد الله عليهم نشابهم مخضوبة دما».

وفيه (٨) عن أنس بنِ مالكِ رضي قال: قال رسول الله علي الله علي الله وقد أنذر

<sup>(</sup>١) هي الجماعة.

<sup>(</sup>٢) بكسر اللام وفتحها لغتان مشهورتان، الكسر أشهر. وهي القريبة العهد بالولادة وجمعها لِقح كبركة وبرك. اللَّقوح ذات اللبن. وجمعها لِقاح.

<sup>(</sup>٣) هي الجماعة الكثيرة.

<sup>(</sup>٤) يتهارجون فيها تهارج الحمر: أي يجامع الرجال النساء علانية بحضرة الناس، كما يفعل الحمير، ولا يكترثون لذلك.

والهرْجَ، بإسكان الرّاء: الجماع. يقال: هرج زوجته، أي جامعها، يهرَجُها يهرُجُها يهرِجُها بفتح الراء وضمها وكسرها.

<sup>(</sup>٥) لمسلم في صحيحه (٤/ ٢٢٥٥ رقم ٢١١/ ٢٩٣٧).

<sup>(</sup>٦) الخمر: هو الشجر الملتف الذي يستر من فيه. وقد فسّره الحديث، بأنه جبل بيت المقدس، لكثرة شجره.

<sup>(</sup>٧) أي في صحيح مسلم (٢٢٤٧/٤ رقم ١٦٩/١٠٠).

 <sup>(</sup>۸) أي في صحيح مسلم (۲۲٤۸/۶ رقم ۲۹۳۳/۱۰۱).
 قلت: وأخرجه البخاري (۹۱/۱۳ رقم ۷۱۳۱).

أمتَه الأعورَ الكذابَ، ألا إنه أعورُ وإن ربكم ليس بأعورَ، مكتوب بين عينيه ك ف ر».

وفي رواية (١) قال رسولُ الله ﷺ: «الدجالُ ممسوحُ العين مكتوبٌ بين عينيه كافر ـ ثم تهجّاها ك ف ر ـ يقرأه كلُ مسلم».

وفيه (٢) عن حذيفة وَ الله قال: قال رسولُ الله: «لأنا أعلمُ بما مع الدجال منه، معه نهران يجريان، أحدُهما رأي العينِ ماء أبيضُ، والآخرُ رأي العينِ نارٌ تَأْجَجُ، فإما أدركَهما أحدٌ فليأتِ النهرَ الذي يراه ناراً وليُغمض ثم نيطأطِيء رأسَه فيشرب منه، فإنه ماء باردٌ. وإن الدجالَ ممسوحُ العين عليها ظَفَرةُ غليظةً مكتوبٌ بين عينيه: «كافر»، يقرأه كلُّ مؤمنِ كاتبِ وغيرِ كاتب».

قال النووي (٣): ظَفَرة بفتح المُعجمةِ والفاء، وهي جِلدةٌ تغشى البصَرَ، وقال الأصمعيُّ: لَحمةٌ تنبُت عند المآقي.

وفيه (٤) عن أبي سعيدِ الحُدريِّ، قال: «حدثنا رسولُ الله على يوماً حديثاً طويلاً عن الدجال، فكان فيما حدثنا قال: يأتي وهو مُحرَمٌ عليه أن يدخُلَ نقابَ المدينةِ، فينتهي إلى بعض السباخ التي تلي المدينةَ فيخرج إليه يومئذ رجلٌ هو خيرُ الناس \_ أو من خير الناس \_ فيقول له: أشهد أنك الدجالُ الذي حدثنا رسولُ الله على في فيقول الدجال: أرأيتم إن قتلتُ هذا ثم أحييتُه أتشكون في الأمر؟ فيقولون: لا، قال: فيقتُله ثم يُحييه، فيقول حين يحييه: واللهِ ما كنتُ فيك قطُ أشدً بصيرةً مني الآن. قال: فيريد الدجالُ أن يقتُلَه فلا يُسَلَط عليه».

ورواية (٥) قال: قال رسولُ الله ﷺ: «يخرج الدجالُ، فيتوجه قِبَلَهُ رجلٌ من

<sup>(</sup>۱) لمسلم في صحيحه (٤/ ٢٢٤٨ رقم ٢٩٣٣/١٠٣).

<sup>(</sup>٢) أي في صحيح مسلم (٢٢٤٩/٤ رقم ١٠٥/ ٢٩٣٤).

<sup>(</sup>٣) في شرحه لمسلم (١٨/ ٦٦ \_ ٦٢).

 <sup>(</sup>٤) أي في صحيح مسلم (٢٢٥٦/٤ رقم ٢٢٥٨/١١٢).
 قلت: وأخرجه البخاري (١٠١/١٣ رقم ٧١٣٢).

<sup>(</sup>٥) لمسلم في صحيحه (٤/ ٢٢٥٦ ـ ٢٢٥٧ رقم ١١٣/ ٢٩٣٨).

المؤمنين، فتلقاه المسائحُ – مسائحُ الدجال – فيقولون له: أين تعمد؟ فيقول: أعمِد إلى هذا الذي خرجَ، قال: فيقولُون له: أوَ ما تؤمنُ بربُنا؟ فيقولُ: ما بربنا خَفاءُ، فيقولون: اقتُلوه. فيقول بعضُهم لبعض: أليس قد نهاكم ربُكم أن تقتُلوا أحداً دونه؟ قال: فينطلقون به إلى الدجال فإذا رآه المؤمنُ قال: يا أيها الناسُ هذا الدجالُ الذي ذكره رسولُ الله على قال: فيأمر الدجالُ به فيشجّ فيقول: خذوه وشُجّوه، فيُوسِع ظهرَه وبطنَه ضرباً، قال فيقول: أو ما تؤمنُ بي؟ قال فيقول: أنت المسيحُ الكذابُ. قال: فيُؤمَر به فيؤشر بالمئشار من مَفرقه حتى يفرَقَ بين رجليه، قال: ثم يمشي بين القطعتين ثم يقول: قم، فيستوي قائماً، قال: ثم يقول له: أتؤمن بي؟ فيقول: ما ازددتُ فيك إلا بصيرةً. قال ثم يقول: يا أيها الناسُ، إنه لا يفعل بعدي بأحد من الناس. قال: فيأخذه الدجالُ لِيذبحَه فيُجعلُ ما بين رقبته إلى تَرْقُوته (١) نُحاساً فلا يستطيع إليه سبيلاً. قال: فيؤخذ بيديه ورجليه فيُقذَفُ به، فيحسَبُ الناسُ أنما فلا يستطيع إليه سبيلاً. قال: فيؤخذ بيديه ورجليه فيُقذَفُ به، فيحسَبُ الناسُ أنما عند ربُ العالمين».

وفيه (٢) عن النعمان بنِ سالم قال: سمعتُ يعقوبَ بنَ عاصم بنِ عُروةَ ابنِ مسعودِ الثقفي يقول: سمعتُ عبدَ الله بنَ عمرو وجاءه رجلٌ فقال: ما هذا الحديثُ الذي تحدث به، تقول: إن الساعة تقوم إلى كذا وكذا؟ فقال: سبحان الله - أو: لا إله إلا الله، أو كلمة نحوها - لقد هممتُ أن لا أحدَثَ أحداً شيئاً أبداً، إنما قلت: إنكم ستَرون بعد قليلٍ أمراً عظيماً، يُحرق البيت ويكون ويكون. ثم قال: قال رسولُ الله ﷺ: "يخرج الدجالُ في أمتي فيمكث أربعين - لا أدري أربعين يوماً أو أربعين شهراً أو أربعين عاماً - فيبعثُ الله تعالى عيسى بنَ مريمَ كأنه عروةُ بنُ مسعودِ فيطلُبه فيُهلِكهُ. ثم يمكث الناسُ سبعَ سنينَ ليس بين اثنين عداوةً، ثم يرسل الله عز وجل ربحاً باردةً من قِبَل الشامِ فلا يبقى على وجه الأرضِ أحدٌ في قلبه مثقالُ ذرةٍ من خير - أو إيمان - إلا قُبِضت حتى لو أن أحدَكم دخل في كَبد جبلِ لدخَلَتْه عليه حتى تقبِضَه»، قال: سمعتُها من رسول الله ﷺ. قال: "فيبقى

<sup>(</sup>١) هي العظم الذي بين ثغرة النحر والعاتق.

<sup>(</sup>٢) أي في صحيح مسلم ٢٢٥٨/٤ ـ ٢٢٥٩ رقم ٢٩٤٠/١١٦).

شرارُ الناس في خِفة الطيرِ وأحلامِ السباعِ، لا يعرِفون معروفاً ولا يُنكرون منكراً، فيتمثل لهم الشيطانُ فيقول: ألا تستجيبون؟ فيقولون: فما تأمُرنا؟ فيأمرُهم بعبادة الأوثانِ وهم في ذلك دارِّ رزقُهم، حسن عيشهم، ثم ينفخ في الصور فلا يسمعه أحدُ إلا أضغَى لِيتاً ورفع لِيتاً(١). قال: وأولُ من يسمعه رجلٌ يلوط حوضَ إبله(٢)، قال: فيُصعَقُ ويُصعق الناسُ، ثم يُرسل الله \_ أو قال: يُنزل الله \_ عز وجل مطراً كأنه الطلُّ أو الظلُّ (نعمان الشاك) فتُنبت منه أجسادُ الناس، ثمّ يُنفخ فيه أخرى فإذا هم قيامٌ ينظرون، ثم يقال: يا أيها الناس هلم إلى ربكم، وقِفوهم إنهم مسؤولون، قال: ثم يقال: أخرجوا بعثَ النار، فيُقال مِن كم؟ فيقال من كل ألفِ تسعَمائةِ وتسعين، قال: فذاك يومُ يجعل الولدان شِيباً، وذلك يومُ يُكشف عن وساق».

وفيه (٣) عن أنس بنِ مالكِ ﷺ قال: قال رسولُ الله ﷺ: «ليس من بلد إلا سيَطأه الدجالُ، إلا مكة والمدينة، وليس نقبٌ من أنقابها إلا عليه الملائكةُ صافين تحرُسها، فينزل بالسَّبِخة، فترجُف المدينةُ ثلاثَ رجَفاتِ يخرج إليه منها كلُّ كافر ومنافق».

وفي رواية (٤): «فيأتي سبخة الجُرْفِ فيَضرب رُواقَه، وقال: فيخرج إليه كلُ منافق ومنافقة».

قال النووي<sup>(٥)</sup>: فيضرب رُواقه أي ينزل هناك ويضع ثِقَلَه. والجُرْف قال في القاموس<sup>(١)</sup>: موضعٌ باليمن وموضعٌ قربَ مكةً وموضعٌ باليمن وموضعٌ باليمامة. والمقصود في الحديث هو الأولُ.

<sup>(</sup>١) أصغى ليتاً ورفع ليتاً: أصغى أمال. واللَّيت صفحة العنق، وهي جانبه.

<sup>(</sup>٢) يلوط حوض إبله: أي يطينه ويصلحه.

 <sup>(</sup>۳) أي في صحيح مسلم (٤/ ٢٢٦٥ رقم ٢٩٤٣/١٢٣).

قلت: وأخرجه البخاري (٤/ ٩٥ رقم ١٨٨١) وأطرافه رقم (٧١٢٤، ٧١٣٤). (٤) لمسلم في صحيحه (٢٢٦٦/٤ رقم .../٢٩٤٣).

<sup>(</sup>٥) في شرحه لمسلم (١٨/ ٨٥).

<sup>(</sup>٦) المحيط (ص١٠٢٩).

وفيه (۱) عنه ظلمه أن رسول الله على قال: «يتبع الدجّالَ من يهودِ أصبهانَ سبعون ألفاً عليهم الطيالِسةُ».

وفيه (٢) عن أم شريكِ أنها سمعت النبيَّ ﷺ يقول: «لَيفِرَّنَ الناسُ من الدجال في الجبال. قالت أمُّ شريك: يا رسولَ الله فأين العربُ يومئذ؟ قال: هم قليلٌ».

وفيه (٣) عن عمرانَ بنِ حُصينِ قال: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «ما بين خلقِ آدمَ إلى قيام الساعة خلقٌ أكبرُ من الدجال».

والأحاديث في ذكر الدجالِ وصفتِه، والإنذارِ منه والتحذير عنه أكثرُ من أن تُحصى، وأعظمُ من أن تُستقصى. وكذا الأحاديث في الفتن والملاحم بين يدي القيامةِ وغيرِها من أشراط الساعة. وقد أمرنا رسولُ الله على بالاستعادة من فتنة المحيا والمماتِ، ومن فتنة المسيح الدجال في كل صلاةٍ فريضةً أو نافلة (3).

وفي الترمذي(٥) عن مُحرِز بنِ هارونَ عن عبد الرحمنِ الأعرجِ عن أبي

<sup>(</sup>١) أي في صحيح مسلم (٢٢٦٦/٤ رقم ٢٩٤٤/١٢٤).

<sup>(</sup>٢) أي في صحيح مسلم (٢٢٦٦/٤ رقم ١٢٥/ ٢٩٤٥).

<sup>(</sup>٣) أي في صحيح مسلم (٢٢٦٢ ـ ٢٢٦٧ رقم ٢٩٤٦/١٢٦).

<sup>(</sup>٤) يشير المؤلف رحمه الله إلى الحديث الذي أخرجه مسلم (٤١٢/١ رقم ٥٨٨/١٢٨) من حديث أبي هريرة مرفوعاً بلفظ: «إذا تشهد أحدُكم فليستعذ بالله من أربع. يقول: اللهم إني أعوذُ بك من عذابِ جهنم، ومن عذاب القبر، ومن فتنة المحيا والمماتِ، ومن شر فتنة المسيح الدجال».

<sup>(</sup>٥) في السنن (٤/ ٥٥٢ رقم ٢٣٠٦) وقال: هذا حديث غريب حسن.

قلَّت: وأخرجه العقيلي في «الضعفاء» (٤/ ٢٣٠) وابن عدي في «الكامل» (٦/ ٢٤٣٤).

عن محرز بن هارون قال: سمعت الأعرج يحدث عن أبي هريرة مرفوعاً. قال الحافظ في «التقريب» رقم (٦٤٩٩): محرز بن هارون: متروك.

وقال العقيلي: محرز بن هارون، قال البخاري: منكر الحديث. وقد رُوي هذا الحديث بغير هذا الإسناد من طريق أصلح من هذا اله.

قلت: والطريق التي أشار إليها العقيلي أخرجها الحاكم في المستدرك (٣٢١/٤) من طريق عبد الله عن معمر عن سعيد المقبري عن أبي هريرة عن النبي ﷺ: «ما ينتظر أحدكم إلا غنى مطغياً، أو فقراً منسياً، أو مرضاً مفسداً، أو هرماً مفنداً، أو موتاً مجهزاً، أو الدجال والدجال شر خائب ينتظر، أو الساعة والساعة أدهى وأمر».

قال الحاكم: إن كان معمر بن راشد سمع من المقبري فالحديث صحيح على شرط =

#### [الإيمان بالموت]

(ويدخل الإيمانُ بالموت وما من بعده على العباد حُتما)

(ويدخل) في الإيمان باليوم الآخر (الإيمانُ بالموت) الذي هو المُفضى بالعبد إلى منازل الآخرة، وهو ساعةُ كلِّ إنسانِ بخصوصه، ولهذا قال النبيُ ﷺ في الحديث المتقدم: «إن يعِشْ هذا لم يدركُه الهرمُ قامتْ عليكم ساعتُكم»(٢).

والإيمانُ بالموت يتناول أموراً:

منها تحتُّمُه على مَن كان في الدنيا من أهل السمواتِ والأرضِ من الإنس والجنَّ والملائكةِ وغيرهم من المخلوقات، قال الله تعالى: ﴿كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجُهَامُ لَهُ اَلْحُكُمُ وَإِلَيْهِ رُبَّعُونَ﴾ [القصص: ٨٨].

وقــال تــعــالـــى: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ۞ وَيَبْغَىٰ وَجَهُ رَبِكَ ذُو ٱلْجَلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ۞﴾ [الرحمن].

الشيخين، ولم يخرجاه. ووافقه الذهبي

وقال الألباني في «الضعيفة» (١٦٣/٤ ـ ١٦٣) عقب كلام الحاكم والذهبي: «وهو كما قالا في ظاهر السند، ولكني قد وجدت له علة خفية، فإن عبد الله الراوي له عن معمر هو عبد الله بن المبارك، وقد أخرجه في كتابه «الزهد» وعنه البغوي في «شرح السنة» بهذا الإسناد إلا أنه قال: «أخبرنا معمر بن راشد عمن سمع المقبري يحدث عن أبي هدة...».

فهذا يبين أن الحديث ليس من رواية معمر عن المقبري، بل بينهما رجل لم يُسم. ويؤيد ذلك أنهم لم يذكروا في شيوخ معمر المقبريّ ولا في الرواة عن هذا معمراً، ولو كان ذلك معروفاً لذكروه لجلالة كل منهما، فهذا الرجل المجهول هو علة هذا السند. والله أعلم» اه. وخلاصة القول أن الحديث ضعيف، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم (١/ ٣٢١) وهو حديث ضعيف تقدم الكلام عليه في التعليقة السابقة.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه.

وقال تعالى: ﴿كُلُّ نَفْسِ ذَآبِقَةُ الْمُؤْتِّ وَإِنَّمَا تُوَفَّوْكَ أُجُورَكُمْ يَوْمَ الْقِيكَمَةَ فَمَن رُخْزِحَ عَنِ ٱلنَّارِ وَأَدْخِلَ ٱلْجَكَةَ فَقَدْ فَازَّ وَمَا ٱلْحَيَوْةُ الدُّنْيَآ إِلَّا مَتَكُ ٱلْفُرُورِ﴾ [آل عمران: ١٨٥].

وقال تعالى لنبيه ﷺ: ﴿إِنَّكَ مَيِّتُ وَإِنَّهُم مِّيَّتُونَ ۞ ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ عِندَ رَيِّكُمْ تَخْنُصِمُونَ ۞ [الزمر].

وقال تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا لِبِشَرِ مِن قَبَلِكَ ٱلْخُلَّدُ أَفَايِن مِتَ فَهُمُ ٱلْخَيْلِدُونَ ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَا لِهَا لَهُ مُكُلِّ وَلَلْمَا لِللَّهِ وَلَلْمَا لَهُ اللَّهُ وَإِلَيْنَا تَرْجَعُونَ ﴿ إِلَانْهِاءَ].

وقال تعالى: ﴿ يَكِعِبَادِى ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا ۚ إِنَّ أَرْضِى وَسِعَةٌ فَإِيَّنَى فَأَعَبُدُونِ ۞ كُلُّ نَفْسِ ذَابِهَةُ ٱلْمَوْتِ ثُمُّ إِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ۞﴾ [العنكبوت].

وقــال تــعــالـــى: ﴿ فَي قُلْ يَنَوَفَّنكُم مَلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِى وُكِلَ بِكُمْ ثُكَّ إِلَى رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ﴾ [السجدة: ١١].

ومنها أن كلاً له أجل محدود وأمد ممدود ينتهي إليه لا يتجاوزه ولا يُقْصِر عنه، وقد علم الله تعالى جميع ذلك بعلمه الذي هو صفتُه، وجرى به القلمُ بأمره يوم خلقه، ثم كتبه الملك على كل أحد في بطن أمّه بأمر ربه عز وجل عند تخليق النطفة في عينه في أي مكان يكون وفي أي زمان، فلا يزاد فيه ولا يُنقص منه، ولا يُغيّر ولا يبدل عما سبق به علمُ الله تعالى، وجرى به قضاؤُه وقدرُه، وأن كلَّ إنسان مات أو قُتل أو حُرق أو غَرق، أو بأي حتف هلك بأجَله لم يستأخر عنه ولم يستقدم طرفة عين، وأن ذلك السببَ الذي كان فيه حتفه هو الذي قدره الله تعالى عليه وقضاه عليه وأمضاه فيه، ولم يكن له بدَّ منه ولا محيصٌ عنه ولا مَفرَّ له ولا مهربَ ولا فِكاكَ ولا خلاص، وأنَّى وكيف وإلى أين ولاتَ حينَ مناص، قال الله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَن تَمُوتَ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ كِنَبًا مُوَمَّكًا وَمَن يُرِدُ ثَوَابَ ٱلدُّنيَا تَعلى: وَمَن يُرِدُ ثَوَابَ ٱلدُّنيَا وَمَن يُرِدُ ثَوَابَ ٱلدُّنيَا وَمَن يُرِدُ ثَوَابَ ٱلدُّنيَا وَمَن اللهِ الله الله الله ومنه ومن يُرد ثَوَابَ ٱلآخِرَة نُوْتِهِه مِنها في [آل عمران: ١٤٥]، الآية.

 <sup>(</sup>۱) أي في صحيح البخاري (۳۱۸/۱۳ ـ ۳۲۹ رقم ۷۳۸۳).
 قلت: وأخرجه مسلم (۲۰۸۶/۶ رقم ۲۷۱۷/۱۷).

وقـــال تـــعـــالــــى: ﴿قُل لَوْ كُنُمْ فِي بُيُوتِكُمْ لَبَرَزَ ٱلَّذِينَ كُنِبَ عَلَيْهِمُ ٱلْقَتُلُ إِلَى مَضَاجِعِهِمُّ﴾ [آل عمران: ١٥٤]، الآيات.

وقال تعالى: ﴿ أَيْنَمَا تَكُونُوا يُدْرِكُكُمُ ٱلْمَوْتُ وَلَوْ كُنُمْ فِي بُرُوجٍ مُشَيِّدَةً ﴾ [النساء: ٧٨].

وقال تعالى: ﴿حَنَّىٰ إِذَا جَاءَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ قَوَفَتْهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ ۞ ثُمَّ رُدُّواً إِلَى اللَّهِ مَوْلَئَهُمُ الْحَقِّ أَلَا لَهُ اَلْحُكُمُ وَهُوَ أَسَرَعُ الْمَنْسِيينَ ۞﴾ [الأنعام].

وقال تعالى: ﴿وَلِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلُّ فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةٌ وَلَا يَسْنَقْدِمُونَ﴾ [الأعراف: ٣٤]. في مواضعَ من القرآنَ.

وقال تعالى: ﴿ كُلُّ يَجْرِى لِأَجَلِ مُسَمَّى ﴾ [الرعد: ٢].

وقال تعالى: ﴿ وَلَوْلَا كَامَةٌ سَبَقَتْ مِن زَّيِّكَ لَكَانَ لِزَامًا وَأَجَلُ مُسَمَّى ﴾ [طه:١٢٩].

وقال تعالى: ﴿وَكُلُّ شَيْءٍ عِندَهُۥ بِمِقْدَارٍ﴾ [الرعد: ٨].

وقى ال تىعى الى : ﴿ قُلُ إِنَّ الْمَوْتَ الَّذِى تَفِرُّونَ مِنْهُ فَإِنَّامُ مُلَاقِيكُمُ ثُمَّ ثُوَّرُونَ إِلَىٰ عَلِيهِ الْفَيْفِ وَالشَّهَادَةِ فَيُنْتِئَكُمُ بِمَا كُنُتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [الجمعة: ٨].

وقدال تسعدالسى: ﴿ اللَّهُ يَتُونُى ٱلْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهِ كَا لَأَيْ لَمْ تَمُتْ فِى مَنَامِهِ ۖ فَيَهُمْ الْفَوْتَ وَيُرْسِلُ ٱلْأَخْرَىٰ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى إِنَّ فِى ذَالِكَ لَايَنتِ لِيَعْمَدُ إِنَّ فِى ذَالِكَ لَايَنتِ لِيَعْمَدُ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَايَنتِ لِيَعْمَدُ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَايَنتِ لِيَعْمَدُ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَايَنتِ لِيَعْمَدُ وَيَهُ الزمر: ٤٢].

وقىال تىعىالى: ﴿وَهُوَ ٱلَّذِى يَتَوَفَّنَكُم بِالْتَلِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُد بِالنَّهَارِ ثُمُّ يَبْعَثُكُم فِيهِ لِيُقْضَى آَجَلُّ مُسَمَّى ثُمَّ إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ ثُمَّ يُنَتِثَكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ﴾ [الأنسسام: ٦٠]. وغيرُها من الآيات.

وروى مسلمُ بنُ الحجاجِ (۱) رحمه الله تعالى في صحيحه عن المعرور بنِ سُويدِ عن عبد الله بنِ مسعود قال: قالت أمُ حبيبةً واللهم متّعني بزوجي رسولِ الله على وبأبي أبي سفيانَ، وبأخي معاوية»، فقال لها رسول الله على: "إنك سألت اللّه تعالى لآجالِ مضروبةٍ وآثارِ موطوءةٍ وأرزاقٍ مقسومة لا يُعجِّل شيئاً منها قبل حِلّه ولا يؤخِرُ منها يوماً بعد حله، ولو سألت اللّه تعالى أن يعافيك من عذاب في النار وعذابِ في القبر لكان خيراً لك».

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (٢٠٥١/٤ رقم ٣٣/٢٦٦٣).

وفي رواية (١٠): «قد سألتِ اللَّهِ لآجال مضروبةِ وأيامِ معدودة وأرزاقِ مقسومة لن يعجِّلَ شيئاً قبل حلّهِ أو يؤخِّرَ شيئاً عن حله، ولو كنت سألتِ اللَّهَ تعالى أن يعيَّلُك من عذاب في النار أو عذابِ في القبر كان خيراً وأفضلَ».

وفي أخرى<sup>(٢)</sup>: «**وآثار مبلوغة**».

وعن ابن عباس (٣) وَإِنَّا فِي قول الله تعالى: ﴿ وَمَا يُعَمَّرُ مِن مُعَمَّرِ وَلَا يُنقَصُ مِنَ عُمُرُوهِ إِلَّا فِي كِنَابٍ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرٌ ﴾ [فاطر: ١١]، يقول: ليس أحد قضيتُ له بطول العمر والحياة إلا وهو بالغ ما قدرتُ له من العمر، وقد قضيتُ ذلك له فإنما ينتهي إلى الكتاب الذي كتبتُ له، فذلك قولُه تعالى: ﴿ وَلَا يُنقَصُ مِنْ عُمُرُوهِ إِلَّا فِي كِنَابٍ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللّهِ يَسِيرٌ ﴾ [فاطر: ١١]. يقول: كل ذلك في كتاب عنده. وهكذا قال الضحاك بنُ مزاحم.

وأما حديثُ أنسٍ في الصحيحين (٤) وغيرهما قال: سمعتُ رسولَ الله على يقول: «من سرَّه أن يُبسَطَ له في رزقه ويُنساً له في أثره فليصِل»، فإنه مفسَّر بحديث أبي الدرداءِ وَلَيْهُ عند ابنِ أبي حاتم (٥) رحمه الله تعالى قال: ذكرنا عند رسولِ الله على الزيادة في العُمر فقال: «إن الله تعالى لا يؤخِرُ نفساً إذا جاء أجلُها، وإنما زيادة العمر بالذرية الصالحة يُرزَقُها العبدُ فيدعون له مِن بعدِه فيلحَقُه دعاؤهم في قبره فذلك زيادة العمر».

ومنها الإيمانُ بأن ذلك الأجلَ المحتومَ والحدَّ المرسومَ لانتهاء كلِّ عمرِ إليه، لا اطلاعَ لنا عليه ولا علمَ لنا به، وأن ذلك من مفاتح الغيبِ التي استأثر اللَّهُ تعالى بعلمها عن جميع خلقِه فلا يعلمها إلا هو، كما قال تعالى: ﴿وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْعَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلاَ هُو، كما قال تعالى: ﴿وَمَا تَدْرِى نَفْسٌ مَّاذَا تَكِيبُ

<sup>(</sup>۱) لمسلم في صحيحه (٢٠٥٠/٤ ـ ٢٠٥١ رقم ٣٢/٣٢٣).

<sup>(</sup>٢) لمسلم في صحيحه (٤/ ٢٠٥٢ رقم ... / ٢٦٦٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (١٢/ ج٢٢/ ١٢٢). وزاد السيوطي في «الدر المنثور» (٧/ ١١) نسبته إلى ابن المنذر وابن أبي حاتم.

٤) البخاري (۱۰/ ٤١٥ رقم ٥٩٨٦)، ومسلم (٤/ ١٩٨٢ رقم ٢٠/ ٢٥٥٧).

<sup>(</sup>٥) في تفسيره (٣/ ٥٥٨ ـ كما في تفسير ابن كثير) بسند ضعيف.

غَدُّا وَمَا تَدْرِى نَفْسُ بِأَيِّ أَرْضِ تَمُونُ ﴾ [لقمان: ٣٤] الآية. وتقدَّمت الأحاديثُ في معناها.

وفي الحديث المشهورِ عند أحمدَ والتِرمذيِّ وغيرِهما عن جماعة من الصحابة (١) قال رسولُ الله ﷺ: «إذا أراد الله تعالى قبض روحِ عبدِ بأرض جعل له فيها \_ أو قال بها \_ حاجةً».

<sup>(</sup>۱) منهم: أبي عزة الهذلي، ومطر بن عكامس السلمي، وجندب بن سفيان، وعبد الله بن مسعود.

أما حديث أبي عزة الهذلي فقد أخرجه ابن عدي في «الكامل» (٤/ ١٦٣٤) والطبراني في «الكبير» (٢٢/ ٣٧٤).
 «الكبير» (٢٢/ ٣٧٦ رقم ٧٠٦) وأبو نعيم في «الحلية» (٨/ ٣٧٤).

وفيه عبيد الله بن أبي حميد متروك الحديث قاله الحافظ في «التقريب» رقم (٤٢٨٥) لكن تابعه أيوب.

أخرجه البخاري في «الأدب المفرد» رقم (١٢٨٢) وابن حبان (رقم: ١٨١٥ ـ موارد) والدولابي في «الكني» (١/ ٤٤) وأحمد (٣/ ٤٢٩) وعنه الحاكم (١/ ٤٢).

قال الحاكم: «صحيح، ورواته عن آخرهم ثقات» ووافقه الذهبي، ووافقهما الألباني في «الصحيحة» (٣/ ٢٢١).

 <sup>\*</sup> وأما حديث مطر بن عكامس السلمي فقد أخرجه البخاري في «التاريخ الكبير» (٧/ ٤٠٠)
 والحاكم (١/ ٤٢).

قال الحاكم: صحيح على شرط الشيخين ووافقه الذهبي. وقال الألباني في «الصحيحة» (٣/ ٢٢١) وهو كما قالا إن كان أبو إسحاق .. وهو السبيعي .. سمعه من مطر؛ فإنه كان بدلس.

 <sup>\*</sup> وأما حديث جندب بن سفيان فقد أخرجه الحاكم (١/٣٦٧) من طريق الحسن عنه.
 والحسن هو البصرى وهو مدلس أيضاً.

<sup>\*</sup> وأما حديث عبد الله بن مسعود فقد أخرجه ابن ماجه (٢/ ١٤٢٤ رقم ٤٢٦٣) وابن أبي عاصم في «السنة» رقم ٣٤٦) والطبراني في «الكبير» (٢١٩/١٠ رقم ٢٢٩/١) والحاكم (١/ ٤١ ـ ٤٢) بلفظ: «إذا كان أجلُ أحدكم بأرض، أثبت الله له إليها حاجة، فإذا بلغ أقصى أثره توفاه، فتقول الأرض يوم القيامة: يا ربُ هذا ما استودعتني».

قال الحاكم: احتج الشيخان برواة هذا الحديث عن آخرهم.

ووافقه الذهبي. ووافقهما الألباني في «الصحيحة» (٣/ ٢٢٢).

وقال البوصيري في «مصباح الزجاجة» (٣/ ٣١١ رقم ٢٦٥١/٤٢٦) «هذا إسناد صحيح، رجاله ثقات».

وخلاصة القول أن الحديث صحيح، والله أعلم.

ومنها ذكرُ العبدِ الموت، وجعلُه على باله كما هو الردْمُ بينه وبين آمالِه، وهو المُفضي به إلى أعماله، وإلى الحسن والقبيحِ من أقواله وأفعالِه، وإلى الجزاء الأوفى مِن الحكم العدْلِ في شرعه، وقدرِه وقضائِه، ووعده ووعيدِه، فلا يعاقِب أحداً بذنب غيره، ولا يهضِمُه ذرّةً من حُسن أعمالِه.

وفي حديث أبي هريرة رضي عند الترمذي (١) والنَّسائي (٢) وابن حِبان (٣) وصححه قال: قال رسولُ الله: «أكثِروا ذكر هادِم (٤) اللذَّات» الموت.

وقال البخاريُّ (٥) رحمه الله تعالى في كتاب الرقاق من صحيحه: بابُ قولِ

قلت: وأخرجه ابن ماجه رقم (٤٢٥٨) ونعيم بن حماد في زيادات «الزهد» لابن المبارك رقم (١٤٦) والقضاعي في «مسند الشهاب» (٦٦٩) والخطيب في «تاريخ بغداد» (٢/ ٢٩٢ ـ ٢٩٢) و (١/ ٣٨٤) والحاكم (٤/ ٣٢١) من طرق.

قال الحاكم: صحيح على شرط مسلم ووافقه الذهبي. وسقط من سند الحاكم «محمد بن إبراهيم». وله شواهد من حديث أنس بن مالك، وعبد الله بن عمر، وعمر بن الخطاب، وزيد بن أسلم، وأبي سعيد الخدري.

\* أما حديث أنس بن مالك، فقد أخرجه أبو نعيم في «الحلية» (٩/ ٢٥٢) والخطيب في «تاريخ بغداد» (٧٢/ ٧٢ ـ ٧٣) وسنده صحيح.

وصحَّحه الضياء المقدسي في المختارة (١/ ٥٢١).

\* وأما حديث عبد الله بن عمر، فقد أخرجه القضاعي في «مسند الشهاب» رقم (٦٧١) وفيه القاسم بن محمد الأزدي لا يعرف بجرح ولا تعديل.

\* وأما حديث عمر بن الخطاب، فقد أخرجه أبو نعيم في «الحلية» (٦/ ٣٥٥) وفي سنده راو مجهول.

\* وأما حديث زيد بن أسلم فقد أخرجه ابن المبارك في الزهد رقم (١٤٥) ومن طريقه البغوي رقم (١٤٥) مرسلاً.

\* وأما حديث أبي سعيد الخدري فقد أخرجه الترمذي (١٣٩/٤ ـ ٦٤٠ رقم ٢٤٦٠)
 وقال: هذا حديث حسن غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه.

وخلاصة القول أن الحديث صحيح بشواهده، والله أعلم.

 (٤) هاذم اللذات: هي بالذال المعجمة وبالدال المهملة. أي قاطعها، فإن الموت يقطع لذَّات الدنيا.

<sup>(</sup>١) في السنن (٤/٥٥٣ رقم ٢٣٠٧) وقال: حديث حسن غريب.

٢) في السنن (٤/٤ رقم ١٨٢٤).

<sup>(</sup>٣) في صحيحه (٧/ ٢٥٩ رقم ٢٩٩٢) بإسناد حسن.

<sup>(</sup>٥) في صحيحه (١١/ ٢٣٣ رقم ٦٤١٦).

النبي ﷺ: «كن في الدنيا كأنك غريب أو عابرُ سبيل»، حدثنا علي بنُ عبدِ الله حدثنا محمدُ بنُ عبدِ الله علي بنُ عبدِ الله على الأعمشِ، قال: حدثني مجاهدٌ عن عبد الله بنِ عمرَ على قال: أخذ رسولُ الله ﷺ بمنكبي فقال: «كن في الدنيا كأنك غريب أو عابرُ سبيل»، وكان ابنُ عمرَ على يقول: «إذا أمسيت فلا تنتظر الصباح، وإذا أصبحت فلا تنتظر المساء. وخذ من صحتك لمرضك ومن حياتك لموتك».

ثم قال<sup>(۱)</sup>: بابٌ في الأمل وطولِه وقولِ اللَّهِ تعالى: ﴿فَمَن زُحْزِحَ عَنِ ٱلنَّادِ وَأَدْخِلَ ٱلْجَثَكَةَ فَقَدْ فَاذَّ وَمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنِيَّ إِلَّا مَتَنعُ ٱلْفُرُودِ ﴾ [آل عــمــران: ١٨٥] ـ بمزَحزحهِ بمباعِده ـ وقولِه تعالى: ﴿ذَرَّهُمْ يَأْكُولُواْ وَيَتَمَتَّعُواْ وَيُلِّهِمُ ٱلْأَمَلُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ [الحجر: ٣].

وقال على رضي الله المنيا مُدبرة ، وارتحلتِ الآخرةُ مُقبلة ، ولكلُ واحدةٍ منهما بنون ، فكونوا من أبناء الآخرة ولا تكونوا من أبناء الدنيا ، فإن اليومَ عملٌ وَلا حسابٌ وغداً حسابٌ ولا عملٌ .

حدَّثنا صدَقة بنُ الفضلِ أخبرنا يحيى بنُ سعيدِ عن سفيانَ قال: حدثني أبي عن منذر عن ربيع بن خيثم عن عبد اللَّهِ صَلَّىٰ قال: خط النبيُ عَلَیْ خطًا مربعاً وخط خطاً في الوسط خارجاً منه وخط خططاً صغاراً إلى هذا الذي في الوسط من جانبه الذي في الوسط وقال: «هذا الإنسان، وهذا أجلُه محيطٌ به أو قد أحاط به. وهذا الذي هو خارجٌ أملُه، وهذه الخططُ الصغارُ الأغراض، فإن أخطأه هذا نهشه هذا، وإن أخطأه هذا نهشه هذا» (٢).

حدثنا مسلمٌ حدثنا همامٌ عن إسحاقَ بنِ عبدِ الله بن أبي طلحةَ عن أنسِ رَاللهُ قال: خط النبيُ ﷺ خطوطاً فقال: «هذا الأملُ، وهذا أجلُه، فبينما هو كذلك إذ جاءه الخطُّ الأقربُ»(٣).

<sup>(</sup>١) أي البخاري في «صحيحه» [(١١/ ٢٣٥ رقم الباب ٤)] وأثر علي جاء عنه موقوفاً ومرفوعاً ولم يصح رفعه، انظر: «تغليق التعليق» (١٥٨/٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١١/ ٢٣٥ ـ ٢٣٦ رقم ٦٤١٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (١١/ ٢٣٦ رقم ٦٤١٨).

ومنها \_ وهو المقصودُ الأعظمُ \_ التأهبُ له قبل نزولِه، والاستعدادُ لما بعده قبلَ حصولِه، والمبادرةُ بالعمل الصالحِ والسغي النافِع قبل دُهوم البلاءِ وحلولِه، إذ هو الفيصلُ بين هذه الدارِ وبين دار القرارِ، وهو الفصلُ بين ساعة العملِ والجزاءِ عليه، والحدُّ الفارقُ بين أوانِ تقديم الزادِ والقدومِ عليه، إذ ليس بعده لأحد من مُستَغتَّبِ ولا اعتذار، ولا زيادةٍ في الحسنات ولا نقص من السيئات، ولا حيلةٍ ولا افتداء، ولا درهم ولا دينار، ولا مقعدٍ ولا منزلِ إلا القبر، وهو إما روضةٌ من رياض الجنةِ أو حفرةٌ من حفر النار إلى يوم البعثِ والجزاءِ وجمع الأولين والآخِرين، وأهلِ السمواتِ والأرضين والموقفِ الطويلِ بين يدي القويِّ المتين، يوم يقوم الناسُ لرب العالمين، الحكيمِ العليمِ المُقسِطِ العدُل الحكيم، الذي لا يَحيفُ ولا يجور، ولا يَظلِم مثقالَ ذرةٍ، إن ربي على صراط مستقيم.

ثم إما نعيمٌ مقيمٌ في جنات النعيم، وإما عذابٌ أليمٌ في نار الجحيم، وإن لكل ظاعنٍ مَقرًا، ولكل نبأ مستقرٌ وسوف تعلمون، قال الله تعالى: ﴿حَتَى إِذَا جَآءَ أَحَدُهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ٱرْجِعُونِ ۞ لَعَلِيّ أَعْمَلُ صَلِحًا فِيمَا تُرَكُّتُ كَلَّ إِنّهَا كَلِمَةٌ هُوَ قَالِهُمْ وَمِن وَرَآبِهِم بَرُنَحُ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ۞ [المؤمنون] الآيات.

وقــال تــعــالـــى: ﴿يَئَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اَنَّقُواْ اَللَّهَ وَلْتَنظُرْ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ لِغَلْمِ ﴾ [الحشر: ١٨]، الآيات.

وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نُلْهِكُو أَمَوْلُكُمْ وَلَا أَوْلَدُكُمْ عَن ذِحْرِ ٱللَّهِ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ ۞ وَأَنفِقُواْ مِن مَّا رَزَقَنْكُمْ مِّن قَبْلِ أَن يَأْفِكُ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ ۞ وَأَنفِقُواْ مِن مَّا رَزَقَنْكُمْ مِّن قَبْلِ أَن يَأْفِكُ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ فَيَقُولُ رَبِ لَوْلَا أَخْرَتَنِي إِلَى أَجَلِ قَرِيبٍ فَأَصَّدَفَ وَأَكُن مِن ٱلصَّلِحِينَ ۞ وَلَن يُؤَخِّرُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِذَا جَآءَ أَجَلُها أَوَاللَّهُ خَيِرًا بِمَا تَعْمَلُونَ ۞ [المنافقون].

وقال تعالى: ﴿وَتَرَى الظَّلِمِينَ لَمَّا رَأَوُا الْعَذَابَ يَقُولُونَ هَلَ إِلَى مَرَدِّ مِّن سَكِيلِ﴾ [الشورى: ٤٤]. وهذا سؤالُهم الرجعة عند الاحتضارِ، وكذلك يسألون الرجعة عند معاينة العذاب يوم القيامة، كما قال تعالى: ﴿وَأَنذِرِ النَّاسَ يَوْمَ يَأْنِيمُ الْعَذَابُ فَيَقُولُ الَّذِينَ ظَلَمُوا رَبَّنَا أَخِرْنَا إِلَى أَجَلِ قَرِيبٍ يَجِبُ دَعُوتَكَ وَنَشَيِعِ الرُّسُلُ أَوْلَمَ تَكُونُوا أَقْسَمْتُم مِّن قَبْلُ مَا لَكُم مِن زَوَالِ﴾ [إبراهيم: ٤٤]. الآيات.

وكذلك يسألون الرجعةَ إذا وقفوا على النار ورأوا ما فيها من عظيم الأهوالِ ٨٦٧ وشديدِ الأنكال، والمقامعِ والأغلال، والسلاسل الطُوال، وما لا يصِفُه عقلٌ ولا يعبّر عنه مقال، وما لا يصِفُه عقلٌ ولا يعبّر عنه مقال، كما قال تعالى: ﴿وَلَوْ تَرَىٰ إِذَّ وَيَعُوا عَلَى النَّارِ فَقَالُوا يَلْيَنَنَا نُرَدُّ وَلَا نُكَاذِبَ بِعَايَتِ رَبِّنَا وَتَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ۞ بَلْ بَدَا لَمُمُ مَّا كَانُوا يُخْفُونَ مِن قَبْلٌ وَلَوْ رُدُّوا لَعَادُوا لِمَا نَهُوا عَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكَذِبُونَ ۞﴾ [الأنعام] الآيات.

وكذلك يسألون الرجعة إذا وقفوا على ربهم وعُرضوا عليه وهم ناكسوا رؤوسِهم بين يديه كما قال تعالى: ﴿وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ ٱلْمُجْرِمُونَ نَاكِسُوا رُءُوسِهِمْ عِندَ رَبِّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَٱرْجِعْنَا نَعْمَلْ صَلِيحًا إِنَّا مُوقِنُونَ﴾ [السجدة: ١٢] الآيات.

وكذلك يسألون الرجعة وهم في غمرات الجحيم، وعذابها الأليم، كما قال تعمال عند (عَذَابها الأليم، كما قال تعملُ أَوْلَرَ عَالَى اللهِ عَنْدَ اللهِ عَنْدَ اللهِ عَنْدَ اللهِ عَنْدَ اللهِ عَنْدَ اللهِ عَنْدَ اللهِ عَمْلُ اللهُ اللهِ عَنْدَ اللهِ عَنْدَ اللهِ عَنْدَ اللهُ عَمْلُ اللهِ عَنْدَ اللهِ عَنْدَ اللهِ عَنْ اللهُ عَمْلُ اللهِ عَنْدَ اللهِ عَنْدَ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدُ اللهُ عَنْدُ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدُ اللهُ عَنْدُ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدُ اللهُ اللهُ عَنْدُ اللهُ عَنْدُونُ اللهُ عَنْدُ عَمْدُ اللهُ عَنْدُ اللهُ عَنْدُ اللهُ عَنْدُ اللهُ عَنْدُونُ اللهُ اللهُ عَنْدُونُ اللهُ اللهُ عَنْدُونُ اللهُ عَنْدُونُ اللهُ اللهُ عَنْدُونُ اللهُ عَنْدُونُ اللهُ عَنْدُونُ اللهُ عَنْدُونُ اللهُ عَنْدُونُ اللهُ عَنْدُونُ اللهُ اللهُ عَنْدُونُ اللّهُ الللّهُ عَنْدُونُ اللّهُ عَنْدُونُ اللّهُ عَنْدُونُ اللّهُ اللّهُ عَنْدُونُ اللّهُ عَلْمُ ع

وقىال تىعىالى: ﴿قَالُواْ رَبَّنَا ۚ أَمْتَنَا ٱثْنَايُنِ وَأَخْيَلْتَانَا ٱثْنَاتِينِ فَأَعْتَرَفْنَا بِذُنُوبِنَا فَهَلَ إِلَىٰ خُرُوجٍ مِّن سَبِيـلِ﴾ [غافر: ١١] وغيرُها من الآيات.

ويجمع كلَّ ذلك قوله تعالى: ﴿ هَلْ يَظُرُونَ إِلَّا تَأْوِيلَمْ يَوْمَ يَأْتِي تَأْوِيلُمُ يَقُولُ اللَّهِ عَلَوْلَ اللَّهِ عَلَى أَنْكُونَ إِلَّا تَأْوِيلَمُ يَوْمَ يَأْتِي تَأْوِيلُمُ يَقُولُ اللَّهِ عَنْهُم مِن فَعَاآءَ فَيَشْفَعُوا لَنَا ۖ أَوْ نُرَدُ اللَّهِ عَنْهُم عَلَى اللَّهِ عَنْهُم مَّا كَانُوا يَفْتَرُوكَ ﴾ [الأعراف: ٣٥] وغيرُها من الآيات.

وعن أبي هريرة رضي قال: قال رسول الله على: «ما من أحد يموت إلا ندم»، قالوا: وما ندامتُه يا رسولَ الله؟ قال: «إن كان محسِناً ندِم أنْ لا يكونَ ازداد، وإن كان مسيئاً ندِم أن لا يكونَ نزَع»، رواه الترمذي (١١) وغيره.

<sup>(</sup>۱) في السنن (۲۰۳/۶ ـ ۲۰۴ رقم ۲٤٠٣) وقال: «هذا حديث إنما نعرفُه من هذا الوجه، ويحيى بن عُبيد اللَّهِ قد تكلم فيه شعبةُ، وهو يحيى بن عُبيد اللَّهِ بنِ مُوهِب مدنيًّ». قلت: وأخرجه ابن عدي في «الكامل» (۲۲۲۰/۷ ـ ۲۲۲۱).

ويحيى بن عبيد بن موهب متروك. وأفحش الحاكم فرماه بالوضع. قاله الحافظ في «التقريب» رقم (٩٩٩).

وأورده المقدسي في «ذخيره الحفاظ» (٢١٠٢/٤ رقم ٤٨٦٥).

وضعف الألباني الحديث في ضعيف الجامع رقم (٥١٤٦)، وفي ضعيف الترمذي (٤٢٠)، وهو كما قال حفظه الله.

وله (١) عن ابن عباس و الله عند الموت. فقال رجل: يا ابن عباس تجبُ عليه فيه زكاةٌ فلم يفعلْ سأل الرجعة عند الموت. فقال رجل: يا ابن عباس اتق الله، فإنما يسأل الرجعة الكفار، فقال: سأتلو عليك بذلك قرآناً: ﴿وَأَنفِقُواْ مِن مَّا رَزَقَنْكُمْ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِكَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلاَ أَخْتَنِى إِلَى أَجَلِ قَرِيبٍ فَأَصَّدَفَ وَأَكُن مِن الصّلِحِينَ ﴿ وَلَا يَقَدُلُونَ ﴿ الله عَلَي الله عَلَي الله عَلَي الله عَلَي الله المال مائتين فصاعداً، قال: فما يوجب الزكاة؟ قال: إذا بلغ المال مائتين فصاعداً، قال: فما يوجب الزكاة؟ قال: إذا بلغ المال مائتين فصاعداً، قال: فما يوجب الزكاة؟

وقال قَتادةُ (٢) في قوله تعالى: ﴿ حَقَّى إِذَا جَاءَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ ﴾ [المؤمنون: ٩٩]، قال: كان العلاءُ بنُ زيادٍ يقول: لِيُنزِلْ أحدُكم نفسه أنه قد حضره الموتُ فاستقال ربَّه فأقاله فليعمل بطاعة ربه تعالى.

وقال قتادةُ (٣): واللَّهِ ما تمنَّى إلا أن يرجِعَ فيعملَ بطاعة الله، فانظُروا أُمنيةَ الكافِر المُفرّطِ فاعملوا بها، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

وروى ابنُ أبي حاتم (٤) عن أبي هريرة ﷺ قال: إذا وُضع ـ يعني الكافر ـ في قبره فيرى مقعدَه من النار قال فيقولُ: ربِّ ارجعونِ أتوب وأعملُ صالحاً، قال فيقال: قد عُمَّرتَ ما كنت مُعمَّراً. قال فيضيق عليه قبرُه ويلتئم فهو كالمنهوش ينام ويفزَع تهوي إليه هوامُّ الأرض وحيَّاتُها وعقاربُها.

وروى الإمامُ أحمدُ (٥) والنسائيُ (٦) من حديث أبي بكر بن عياش عن الأعمش

<sup>(</sup>۱) أي للترمذي في السنن (٥/ ٤١٨ ـ ٤١٩ رقم ٣٣١٦) بسند ضعيف، منقطع. أبو جَنَاب الكلبي ضعيف لكثرة تدليسه: «التقريب» رقم (٧٥٣٧) ورواية الضحاك عن ابن عباس منقطعة.

وخلاصة القول أن الحديث ضعيف، والله أعلم.

<sup>(</sup>۲) أورده ابن كثير في «تفسيره» (۲٦٦/٣) عنه.

٣) ذكره ابن كثير في «تفسيره» (٣/٢٦٦) عنه.

<sup>(</sup>٤) كما في «الدر المنثور» (٦/ ١١٤) وابن كثير (٣/ ٢٦٦). وزاد السيوطي في الدر نسبته إلى ابن أبي الدنيا في «ذكر الموت».

<sup>(</sup>٥) في المسند (٢/ ١٢٥) بسند صحيح.

<sup>(</sup>٦) في الكبرى كما في «تحفة الأشراف» (٩/ ٣٧٤).

عن أبي صالح عن أبي هريرة على قال: قال رسولُ الله على: «كلُّ أهلِ الناريرى مقعدَه من الجنة فيقول: لو أن الله هداني، فتكونُ عليه حسرة قال: وكلُّ أهل الجنة يرى مقعدَه من النار فيقول: لولا أن الله هداني، قال: فيكون لهم الشكر».

وقد تقدم حديث أبي هريرة عليه عند مسلم (١): «بادروا بالأعمال ستاً: طلوع الشمس من مغربها» الحديث، وحديثه عند الترمذي (٢): «بادروا بالأعمال سبعاً، هل تنتظرون إلا إلى فقرٍ مُنسِ» الحديث.

وفي صحيح البخاري (٣) عن ابن عباس عن النبي على قال: «نعمتان مغبونٌ فيهما كثيرٌ من الناس: الصحةُ والفراغ».

وللحاكم (١٤) عنه على أن رسول الله على قال لرجل وهو يعظه: «اغتنم خمساً قبل خمس: شبابك قبل هرمك، وصحتك قبل سَقَمِك، وغناك قبل فقرِك، وفراغك قبل شعلك، وحياتك قبل موتِك». يعني إن هذه الخمس أيام الشباب والصحة والغني والفراغ والحياة، هي أيام العمل والتأهب والاستعداد والاستكثار من الزاد، فمن فاته العمل فيها لم يدركه عند مجيء أضدادها، ولا ينفعه التمني للأعمال، بعد التفريط منه والإهمال، في زمن الفرصة والإمهال، فإن بعد كل شباب هرما،

وقد أخرج البخاري (٣١٧/٦ رقم ٣٢٤٠) ومسلم (٢١٩٩/٤ رقم ٢٨٦٦) عن عبد اللهِ بن عمر ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: «إذا مات أحدُكم فإنه يُعرَضُ عليه مقعدُهُ بالغداة والعشي، فإن كان من أهل الجنة فمن أهلِ الجنة، وإن كان من أهلِ النارِ فمن أهلِ النار».

في صحيحه (٢٢٦٦/٤ رقم ٢٩٤٦). وقد تقدم.

٢) في السنن (٤/ ٥٥٢ رقم ٢٣٠٦) وقد تقدم. وهو حديث ضعيف.

<sup>(</sup>۳) فی صحیحه (۱۱/۲۲۹ رقم ۲٤۱۲).

<sup>(</sup>٤) في المستدرك (٣٠٦/٤) وقال: صحيح على شرط الشيخين، وأقره الذهبي، وهو كما قالا.

وعزاه السيوطي في «الجامع الصغير» (١٦/٢ ـ مع الفيض) للبيهقي في «شعب الإيمان» وحسنه. كلاهما من حديث ابن عباس.

وأخرجه أبو نعيم في «الحلية» (٤/ ١٩٨) والبغوي في شرح السنة (١٤/ ٢٢٣ رقم ٤٠٢١) والخطيب في «اقتضاء العلم العمل» رقم (١٧٠).

وعزاه السيوطي في «الجامع الصغير» (٢/٦٦ ـ مع الفيض) لأحمد في الزهد، والبيهقي في شعب الإيمان، كلهم عن عمرو بن ميمون مرسلًا.

وقد صحّح الألباني الحديث في "صحيح الجامع" (١/ ٢٤٣ رقم ١٠٧٧).

وبعد كلِّ صحةٍ سَقماً، وبعد كلِ غنى فقراً، وبعد كلِّ فراغ شُغلاً، وبعد كلِّ حياةٍ موتاً، فمن فرّط في العمل أيام الشبابِ لم يدرخه في أيام الهرم، ومن فرّط فيه في أوقات الصحة لم يدرخه في أوقات السَقم، ومن فرّط فيه في حالة الغنى فلم ينل القررب التي لم تُنل إلا بالغنى لم يدرخه في حالة الفقر، ومن فرّط فيه ساعة الفراغ لم يدركه عند مجيءِ الشواغل، ومن فرط في العمل في زمن الحياة لم يدركه بعد حيلولة الممات، فعند ذلك يتمنى الرجوع وقد فات، ويطلب الكرّة وهيهات، وحيل بينه وبين ذلك وعظمت حسراته حين لا مدفع للحسرات.

وقــال تــعــالـــى: ﴿فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ ٱلْقَيِّــمِ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِى يَوْمٌ لَا مَرَدَّ لَهُم مِنَ ٱللَّهِ ﴾ [الروم: ٤٣] الآيات. وقال تعالى: ﴿ٱلسَّجِيبُوا لِرَبِكُمْ مِن قَبْـلِ أَن يَأْتِى يَوْمٌ لَا مَرَدَّ لَهُم مِن اللَّهُ مِنَ اللَّهُ مِن لَكُمْ مِن نَكِيرٍ ﴾ [الشورى: ٤٧] الآيات، وغيرُها.

## [الإيمان بما بعد الموت]

ومنها الإيمان بر (ما) الذي (من بعده) أي من بعد الموتِ (على العباد حُتما) من أحوال الإحضارِ إلى البعث والنشورِ، إلى أن يقضي اللَّهُ بين عباده ويستقرَّ كلِّ من الفريقين: فريقٌ في الجنة وفريق في السعير. ونذكر ما تيسَّر من التقدير على كل أمر منها في محله من هذه الأبياتِ الآتيةِ إن شاء الله تعالى، وهذ أولها:

## [إثبات سؤال القبر وفتنته وعذابه ونعيمه]

(وإنّ كلاً مُسقعد مسوول: (وعند ذا يشبّت المهيمنُ (ويوقن المرتابُ عند ذلك

ما الربُّ ما الدينُ وما الرسولُ) بشابت القولِ الندين آمنوا) بأنَّسما مَوْدِدَهُ السمهالك)

في هذه الأبياتِ إثباتُ المسألةِ العظيمة، وهي إثباتُ سؤالِ القبرِ وفتنتِه وعذابِه ونعيمِه، وقد تظاهرت بذلك نصوصُ الشريعةِ كتاباً وسنةً، وأجمع على ذلك أئمة السنة من الصحابة والتابعين فمن بعدَهم من أهل السنةِ والجماعة، وإن أنكر ذلك بِشْرٌ المريسيُّ(۱) وأضرابُه وأتباعهم من المعتزلة، وحملوا على فاسد فهمِهم قولَ اللهِ عز وجل: ﴿لَا يَذُوثُونَ فِيهَا المَوْتَ إِلَّا المَوْتَةَ اللَّهُولَ اللهِ الدخان: ٥٦]. وقولَه: ﴿وَمَمَا أَنتَ بِمُسْمِعِ مَن فِي الْقَبُورِ ﴾ [فاطر: ٢٢].

قالوا في الآية الأولى: لو صاروا أحياء في القبور لذاقوا الموت مرتين لا موتة واحدة. وقالوا في الآية الثانية: إن الغرض من سياقها تشبيه الكفرة بأهل القبورِ في عدم الإسماع، ولو كان الميتُ حياً في قبره أو حاساً لم يستقم التشبيه.

قالوا: وأما من جهة العقلِ فإنا نرى شخصاً يُصلب ويبقى مصلوباً إلى أن تذهبَ أجزاؤه ولا نشاهد فيه إحياء ومسألة، والقولُ لهم بهما مع المشاهدة سفسطةٌ ظاهرةٌ، وأبلغُ منه من أكلتُه السباعُ والطيورُ وتفرقت أجزاؤه في بطونها وحواصلِها، وأبلغُ منه من أحرق حتى يُفتت، وذُرِيَ أجزاؤه المتفتتةُ في الرياح العاصفةِ شِمالاً وجُنوباً وقَبولاً ودَبوراً، فإنا نعلم عدم إحيائِه ومسألتِه وعذابِه ضرورة.

هذه خلاصة شُبَهِهم الداحضة، ومحصَّلُ آرائِهم الكاسدة، وأفهامِهم الفاسدة، وأذهانِهم البائدة، ولا عجبَ ولا استغرابَ ممن ألحد في أسماء الله وصفاتِه، وجحد ما صرَّح به تعالى في محكم آياتِه، وردَّ ما صح عن الرسول عليه من أقواله وأفعالِه وتقريراتِه، وحكم العقلَ في الشرع، وعارضَ الوحيَ الرحمانيَّ بالحدْسِ الشيطاني، وقدم الآراءَ السقيمة، على السنن المستقيمة، وآثرَ الأهواء الذميمة على الممت على المحجيب ولا غريبِ ممن هذا شأنُه أن ينكرَ الذميمة على الممت هذا شأنُه أن ينكرَ

<sup>(</sup>١) تقدمت ترجمته.

عذابَ القبرِ وغيرَه من أنباء الغيبِ التي لا يشاهدها.

وما له لا يُنكر ذلك وهو لا يعرف الإنسانَ إلا هذا الجسمَ الذي هو الجلدُ واللحمُ والعظمُ والعروقُ والأعصابُ والشرايينُ ونحوُها مما يمتلئ بكثرة الطعامِ والشرابِ فيه، ويخلو بقلتهما عليه، وما له لا يُنكر ذلك وهو لا يُقِرّ بموجود إلا مسموعاً متكلماً به مُبصراً مشموماً ملموساً، وما له لا يُنكر ذلك وطريقتُه في النصوص أبداً تأويلُ الصريح وتضعيفُ الصحيح، وأنها آحادٌ ظنيةٌ لا تفيد اليقينَ، وليست بأصل بزعمه عند المحققين.

ولا ذنبَ للنصوص وما نقَم منها إلا أنها خالفت هواه، وصرّحت بنقض دعواه، وسدّت عليه بابَ مغزاه، وأوجبت عليه نبذَ أقوالِ شيوخِه، وهدمتْ عليه ما قد بناه، وألزمتْه باطراح كلِ قولِ غيرَ ما قاله اللَّهُ أو رسولُه ﷺ، ونادت عليه بأبلغ صوت: ﴿أَمْ لَهُمْ شَرَكَتُوا لَهُم مِّنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنُ بِهِ اللَّهُ السُورى: ٢١].

والجوابُ عن الشبهة الأولى أن الآية لا تدل على مدّعاهم بوجه، فإنها في صفة أهلِ الجنةِ وما لهم فيها من كمال النعيم والخُلد المقيم، وأنهم لا يذوقون فيها الموت بل ينعمون ولا يبأسون ويخلُدون فلا يموتون، وأين هذا من نفي عذابِ القبرِ الذي ادَّعَوه، وقوله: ﴿إِلَّا الْمَوْتَةَ الْأُولَى الله الله الدخان: ٥٦] تأكيد لنفي الموت عنهم في الجنة، وما المانعُ من كون الروحِ تتصل بالجسد في البرزخ اتصالاً خاصاً ليتألم الجسدُ بما يتألم به، من دون أن تكونَ حياتُه كالحياة الدنيوية.

بل ما المانعُ من كونها حياةً مستقرةً لا تُشبه الحياةَ الدنيا وهي أعظمُ منها، فحجَبَ اللَّهُ تعالى رؤيةَ ذلك عن عباده رحمةً منه بهم، كما يدل عليه ما أخبر به على في الأحاديث الآتيةِ من الإقعادِ والمخاطبةِ والسؤالِ والجوابِ كِفاحاً، كما يشاء اللَّهُ عز وجل، والفتحِ لباب الجنة للمؤمن وفَرْشِه منها، وفتحِ باب النارِ للمرتاب وقمعِه بالمطارق والمرازبِ، وغيرُ ذلك مما سيأتي إن شاء الله تعالى بسطه.

وأيضاً فأهلُ الجنة المشارُ إليهم بقوله: ﴿لَا يَذُوقُونَ فِيهَا ٱلْمَوْتَ إِلَّا ٱلْمَوْتَةَ ٱلْأُولَٰتُ﴾ [الدخان: ٥٦]، قد وردت فيها الأحاديثُ الصحيحة أن أرواحَهم تسرح في الجنة في حواصل طيورٍ خُضْرٍ، كما روى الإمامُ أحمدُ(١) عن الإمام محمدِ بنِ

<sup>(</sup>١) في المسند (٣٠٨/١٢ رقم ١٥٧١٧ ـ الزين) بسند صحيح.

إدريسَ الشافعيِّ عن الإمام مالكِ بنِ أنسِ عن الإمام محمدِ بنِ شهابِ الزُهريِّ عن عبد الرحمنِ بنِ كعبِ بنِ مالكِ عن أبيه عن رسول اللَّهِ ﷺ قال: "إنما نَسَمةُ المؤمنِ طائرٌ يعلَق في شجر الجنةِ حتى يُرجعَه اللَّهُ تعالى إلى جسده يوم يَبعثُه».

وفيهم الشهداءُ الذين قال الله تعالى فيهم: ﴿ وَلَا نَفُولُواْ لِمَن يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللّهِ أَمْوَتُ أَبْل أَخْيَا اللهِ تعالى لنبيه ﷺ وأصحابه ﴿ وَلَكِن لَا تَشْعُرُونَ ﴾ [البقرة: ١٥٤]، فهل شعَرتم بذلك يا معاشرَ الزنادقةِ دونهم؟

ويقول تعالى فيهم: ﴿وَلَا تَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أَمْوَتًا بَلَ أَحْيَاءً عِندَ رَبِهِمْ يُرْزَقُونَ﴾ [آل عمران: ١٦٩] الآيات، وذلك بخلاف الذين كفروا فإنهم كما قال اللَّهُ تعالى فيهم: ﴿قَالُواْ رَبَّنَاۤ أَمَّتَنَا ٱلْثَنَيْنِ وَأَحْيَتَنَا ٱثْنَتَيْنِ﴾ [غافر: ١١].

والموتةُ الثانيةُ على أحد التفسيرين هي موتُهم بعد فتنةِ القبر، وتفسيرُ الجمهورِ لا ينافي ذلك، فإنهم حملوا الموتة الأولى على العدم الذي قبل وجودِهم، والثانية على الخروج من الدنيا، ولم يعدّوا نومتَهم بعد الفتنةِ في القبر موتةً مستقلة لأن حال البرزخِ من الموتة الثانية وليس هو من دار الدنيا ولا دار الآخرةِ، بل هو حاجزٌ بينهما، والتفسيرُ الأولُ محمولٌ على موتين بعد الوجودِ خلا حالةِ العدم المحضِ قبل إيجادهم.

وروى ابنُ أبي حاتم (١) بسنده عن أبي هريرةَ قال: إذا وُضع ـ يعني الكافرَ ـ في قبره فيرى مقعدَه من النار، قال فيقول: ربِّ ارجعونِ أتوبُ وأعملُ صالحاً، قال فيقال: قد عُمِّرْتَ ما كنت معمَّراً، قال: فيضيق عليه قبرُه ويلتئم فهو كالمنهوش ينام ويفزَع، تهوي إليه هوامُ الأرض وحيّاتُها وعقاربُها.

<sup>=</sup> قلت: وأخرجه النسائي (١٠٨/٤ رقم ٢٠٧٣) وابن ماجه (٢/ ١٤٢٨ رقم ٢٢٧١) ومالك (١/ ١٤٢٨ رقم ٤٩١) ومالك (١/ ١٤٢ رقم ٤٩) والطيالسي (١/ ١٥٤ رقم ٧٤٠ ـ منحة) والطبراني في «الكبير» (١٩) ع رقم ١٢١) والحميدي في مسنده (٢/ ٣٨٥ رقم ٣٨٥) وأبو نعيم في «الحلية» (٩/ ١٥٥).

وخلاصة القول أن الحديث صحيح.

<sup>(</sup>۱) ذكره ابن كثير في تفسيره (٣/٢٦٦) وقد تقدم.

## وعن الشبهة الثانيةِ الجوابُ من وجهين:

(الأولُ): أن قـولَـه: ﴿ وَمَا أَنَتَ بِمُسْعِع مَّن فِي ٱلْقَبُورِ ﴾ [فاطر: ٢٢]. نفي لاستطاعة الرسول ﷺ أن يُسمِعَهم، وليس ذلك بمُحال في قدرة اللَّهِ أن يُسمِعَهم كما أسمع أهلَ القَليبِ تَبْكيتَه ﷺ بقوله ﷺ: «هل وجدتم ما وعد ربُكم حقًا » (١) الحديث سيأتي إن شاء الله، وهذا إذا حُمل على نفي مطلقِ السماع بالكلية.

(الوجهُ الثاني): أنه لم ينفِ مطلقَ السماع، وإنما نفيُ سماعِ الاستجابةِ، كما يدل عليه قولُه على حديث القليبِ (٢): «ما أنتم بأسمعَ لما أقول منهم، ولكنهم لا يُجيبون». وبهذا يتضح تشبيهُ الكفارِ بهم، فإن الكفارَ كانوا يسمعون كلامَ النبيِّ على ويسمعون منه كلامَ اللهِ تعالى وهو يتلوه عليهم ولكن ليس ذلك بسماع استجابة، ولهذا أثبت تعالى هذا السماعَ الظاهرَ لهم في قوله تعالى: ﴿يَشَمُعُ ءَايَتِ اللَّهِ تَنْلَى عَلَيْهِ ثُمّ يُصِرُّ مُسْتَكْمِرًا كَأَن لَمْ يَسْمَعَها له [الجاثية: ١٨]، ولو كان الكفارُ لم يسمعوا مطلقاً، لا سماعَ استجابةٍ ولا مطلقاً لم يكن القرآنُ حجةً عليهم ولم يكن الرسولُ بلّخهم لأنهم ما سمِعوه منه، ولا أفسدَ من قول هذا لازمُه.

وأما شُبهتُهم العقليةُ فهي لا تليق إلا بعقولهم السخيفة، فإن الروح التي عليها العذابُ أو النعيمُ المتصلُ بالجسم ألمهُ ليس بمُدرَكِ في الدنيا ولا يعلمه إلا الله، فمن كان لا يدرك روح من يمشي معه ويكلّمه ويأتمنُه ويعامله، فكيف يدركه إذا صار من عالم الآخرةِ ليس من عالم الدنيا؟ وأيضاً فاحتجابُ ذلك عن أهل الدنيا من حكمة الله تعالى البالغةِ ورحمتِه بهم.

وقد قال النبيُ ﷺ: «لولا أنْ لا تَدافَنوا لدعوتُ اللَّهَ عز وجل أن يُسمِعكم من عذاب القبر الذي أسمع»(٣).

وأيضاً فأكثرُ أمور الإيمانِ اعتقاداتٌ باطنةٌ منا لأمور غائبةٍ عنا، وهي أعلى صفاتِ أهل الإيمان ﴿ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغِيْبِ﴾ [البقرة: ٣]، وذلك غائبٌ عنا في الحياة

<sup>(</sup>١)(٢) سيأتي بتمامه وكذلك يأتي تخريجه.

<sup>(</sup>۳) أخرجه مسلم (۲۱۹۹/۶ ـ ۲۲۰۰ رقم ۲۲/۱۲۷) من حدیث زید بن ثابت. وأخرجه مسلم (۲۲۰۰/۶ رقم ۲۲۸۸۸۸) من حدیث أنس.

الدنيا، ونحن نعلمه عن الله علم اليقين، فإذا خرجنا من هذه الدار صار الغيبُ شهادة، ورأينا ذلك عينَ اليقين: ﴿ بَلْ كَذَّبُواْ بِمَا لَرْ يُحِيطُواْ بِعِلْمِهِ وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ كَذَبُ اللَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَأَنظُر كَيْفَ كَاكَ عَقِبَةُ الطّّلِمِينَ ﴾ [يونس: ٣٩]. والذي أحرِقت أعضاؤه وتفرقت أجزاؤه يجمعه الذي أبدأه من لا أجزاء ولا أعضاء، وسيأتي الحديث فيه إن شاء الله.

ولا فرقَ بين من كذّب بجمع هذا، وبين من كذب بجمع الناسِ ليوم لا ريبَ فيه: ﴿ هَلَ يَنْظُرُونَ إِلَّا تَأْوِيلُمُ يَوْمَ يَأْتِى تَأْوِيلُمُ يَقُولُ ٱلَّذِينَ شَوُهُ مِن قَبْلُ قَدْ جَآءَتْ رُسُلُ رَبِّنَا بِٱلْحَقِّ فَهَلَ لَنَا مِن شُفَعَآءَ فَيَشْفَعُواْ لَنَا آَوْ نُرَدُّ فَنَعْمَلَ غَيْرَ ٱلَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ ﴾ [الأعراف: ٥٣] الآية.

فيا أيها الطالبُ الحقَّ المتحرِّي الإنصافَ، إليك نصوصُ الآياتِ المُحكمةِ والسننِ القائمة، فألقِ لها سمعَك وأحضِرْ قلبَك، وانظر بماذا عارضها الذين في قلوبهم زيغ، وكيف تتبعوا ما تشابه، وأعرضوا عن المحكم ابتغاءَ الفتنةِ وابتغاء تأويله كما أخبر الله تعالى عنهم، فردوا المحكم بالمتشابه، ولم يردوا علم ما غرَب عنهم علمُه إلى عالمه، واحمدِ الله تعالى إذ هداك لِما اختلفوا فيه، ووققك لِما انحرفوا عنه من الحق المبين، وقل كما قال الراسخون في العلم: ﴿ مَامَنًا بِهِ عُلُ مِنْ عِندِ اللهِ عَلَى الْمَنْ الْمَنْ الْمُنْ اللهُ الْمَا اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ الله

قال الله تبارك وتعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذِ ٱلظَّالِمُونَ فِي غَمَرَتِ ٱلمُوَّتِ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ بَاسِطُوٓا أَيْدِيهِمْ أَخْرِجُوّا أَنفُسَكُمُ ۗ ٱلْيُوْمَ تُجَرُّونَ عَذَابَ ٱلْهُونِ ﴾ [الأنعام: ٩٣] الآية.

قال أثمةُ التفسير: ﴿وَالْمَلَتَهِكَةُ بَاسِطُوٓا أَيْدِيهِمْ ﴾ [الأنعام: ٩٣]، أي إليهم بالضرب والنَّكال وأنواع العذابِ حتى تخرج أنفسُهم من أجسادهم، ولهذا يقولون لهم: ﴿أَخْرِجُوّا أَنفُسَكُمُ ﴾ [الأنعام: ٩٣]، وذلك أن الكافر إذا احتُضِر بشَّرتُه الملائكةُ بالعذاب والنكالِ والأغلالِ والسلاسلِ والجحيم والحميم وغضب الرحمن الرحيم، فَتَفَرّقُ روحُه في جسده وتَعصي وتأبى الخروجَ، فتضربهم الملائكةُ حتى الرحيم، فَتَفَرّقُ روحُه في جسده قائلين لهم: ﴿أَخْرِجُوّا أَنفُسَكُمُ الْيُومَ تُجَرُونَ عَذَابَ اللهُونِ بِمَا كُنتُم تَقُولُونَ عَلَى اللهِ غَيْرَ ٱلْمَقِي ﴿ [الأنعام: ٩٣].

أي اليوم تُهانون غايةَ الإهانة كما كنتم تكذِبون على الله وتستكبرون عن اتباع آياتِه والانقيادِ لرسله، وسيأتي في الأحاديث كيفيةُ احتضارِ المؤمنَ والكافر قريباً إن شاء الله.

ووجه الدِلالةِ من هذه الآيةِ أنه إذا كان يُفعل به هذا وهو مُحتضَر بين ظَهْرانِي أهلِه صغيرهم وكبيرهم وذكرِهم وأنثاهم وهم لا يرَون شيئاً من ذلك ولا يسمعون شيئاً من ذلك التقريع والتوبيخ، ولا يدرون بشيء من ذلك الضرب، غير أنهم يَروْن مجرد احتضاره وسياقِ نفسِه، لا يعلمون بشيء مما يقاسون الشدائد، فَلأَنْ يُفعل به في قبره ذلك وأعظمُ منه ـ ولا يعلمه من كُشف عنه ـ أولى وأظهر، لأنهم لم يطلعوا على ما يناله بين أظهرهم، فكيف وقد انتقل إلى عالم غير عالمِهم ودارٍ غير دارِهم، فلا بد للمخالف من أحد أمرين: إما أن يُقِرَّ بما أخبر الله تعالى به في المحتضر فيلزمهم ما ورد في عذاب القبر، أو يجحد هذا وهذا فيكفر بتكذيبه الله، ورسولَه، فبشره بتأويل هذه الآيةِ إذا صار إلى ما صار إليه المكذّبون.

وقال: ﴿ يُثَيِّتُ اللهُ اللَّذِينَ ءَامَنُوا بِٱلْقَوْلِ الثَّابِ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنيَا وَفِ الْآخِرَةِ وَيُضِلُ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا يَشَآءُ ﴾ [إبراهيم: ٢٧]. وهذه الآية نصّها في عذاب القبر بصريح الأحاديثِ الآتيةِ وباتفاق أئمةِ التفسيرِ من الصحابة فالتابعين فمن بعدَهم، وأن المراد بالتثبيت هو عند السؤال في القبر حقيقة، وأن من أنكر ذلك اعتماداً على كونه لا يراه ولا يسمعه فقد أنكر أن يكون اللّه يفعل ما يشاء.

وقــال تــعــالــى: ﴿حَتَّىٰ إِذَا جَاءَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ٱرْجِعُونِ ﴿ لَعَلِيّ أَعْمَلُ صَلِيحًا فِيمَا تَرُكُتُ كَلَّا إِنَّهَا كَلِمَةً هُوَ قَابِلُهَا ۚ وَمِن وَرَابِهِم بَرَنَّ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴿ ﴾ [المؤمنون: ٩٩ ـ ١٠٠].

روى ابنُ أبي حاتم بسنده (١) عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت: ويل لأهل المعاصي من أهل القبور، تدخُل عليهم في قبورهم حيّاتٌ سودٌ ـ أو دُهْمٌ ـ حيةٌ عند رأسه وحيةٌ عند رجليه يقرصانه حتى يلتقيا في وسطه، فذلك العذابُ في البرزخِ الذي قال اللَّهُ تعالى: ﴿وَمِن وَرَابِهِم بَرَنَحُ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ﴾ [المؤمنون: ١٠٠].

وتقدُّم حديثُ أبي هريرةَ وَيُهُمَّا في ذلك قريباً وسيأتي الأحاديثُ فيه.

<sup>(</sup>۱) كما في «الدر المنثور» (٦/ ١١٤).

وأورده ابن كثير في تفسيره (٣/ ٢٦٦) مسنداً وفيه: علي بن زيد بن جدعان: وهو ضعيف. قاله الحافظ في «التقريب» رقم (٤٧٣٤).

قلت: وهذا هو تفسيرُ السُّديِّ (٢) في هذه الآيةِ حيث قال: أُميتوا في الدنيا ثم أُحيوا في قبورهم، فخوطبوا، ثم أُميتوا فأخيُوا يوم القيامة اه. والآيةُ تحتمله، لكن المشهورَ عن ابن مسعود (٣) وابن عباس (١) والضحاكِ (٥) وقتادة (٢) وغيرِهم أن هذه الآية كقوله عز وجل: ﴿كَيْفَ تَكُفُرُونَ بِاللّهِ وَكُنتُمْ أَمْوَتُنا فَأَخِيكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ أُمَّ يُعِيدِكُمْ [البقرة: ٢٨].

وقد قدمنا الجمعَ بين هذين التفسيرينِ، ولله الحمد والمنَّة.

وقال تعالى: ﴿سَنُعَذِّبُهُم مَّرَّتَيْنِ﴾ [التوبة: ١٠١]. قال ابنُ مسعودٍ وأبو مالكِ وابنُ جُريجِ والحسنُ البصريُّ وسعيدٌ وقتادةُ وابنُ إسحاقَ ما حاصلُه (٧): إن المرادَ

<sup>(</sup>١) لم أجد هذا الكلام في «عمدة القاري شرح صحيح البخاري» للعيني، في تفسير سورة المؤمن (٤١٣/١٥).

<sup>(</sup>۲) أخرجه الطبري في «جامع البيان» (۱۲/ج28/8). وذكره البغوي في «معالم التنزيل» (۷/ ۱٤۲).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني عن عبد الله بن محمد بن سعيد بن أبي مريم وهو ضعيف كما في «مجمع الزوائد» (٧/ ١٠٢).

وأخرجه الحاكم في «المستدرك» (٢/ ٤٣٧) وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه ووافقه الذهبي.

وأورده السيوطي في «الدر المنثور» وزاد نسبته للفريابي، وعبد بن حميد، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير، وابن أبي حاتم، وابن مردويه \_ كما في «الدر المنثور» (٧/ ٢٧٨) عنه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير في اجامع البيان) (١٢/ ج ٤٦/٢٤) عنه.

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبد بن حميد، وابن المنذر ـ كما في «الدر المنثور» (٧/ ٢٧٨).

<sup>(</sup>٧) انظر: تفسير ابن كثير (٣٩٩/٢) فقد ذكر قول كل من: ابن جريج، والحسن البصري، ومحمد ابن إسحاق، وقتادة.

بذلك عذابُ الدنيا وعذابُ القبر ثم يردُّون إلى عذاب عظيم هو عذابُ النار. وقال تعالى: ﴿ وَلَنُذِيقَنَّهُم مِّنَ ٱلْعَذَابِ ٱلْأَدْنَى دُونَ ٱلْعَذَابِ ٱلْأَكْبَرِ ﴾ [السجدة: ٢١]. قال البراءُ بنُ عازبِ ومجاهدٌ وأبو عبيدةً: يعني به عذابَ القبر (١).

وقال تعالى في قوم نوح: ﴿ مِيّمًا خَطِيّنَ بِهِمْ أُغْرِقُواْ فَأَدْخِلُواْ نَارًا فَلَرْ يَجِدُواْ لَمُمْ مِّن دُونِ اللّهِ أَنصَارًا﴾ [نوح: ٢٥]، وقال تعالى: ﴿ وَحَاقَ بِعَالِ فِرْعَوْنَ سُوّمُ الْعَذَابِ ۞ النّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُواْ ءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ ۞﴾ [غافر].

روى ابنُ أبي حاتم (٢) عن ابن مسعود و الله قال: إن أرواحَ الشهداءِ في أجواف طيور خُضْرِ تسرح بهم في الجنة حيث شاءوا، وإن أرواحَ وِلْدان المؤمنين في أجواف عصافير تسرح في الجنة حيث شاءت فتأوي إلى قناديلَ معلَّقةِ في العرش، وإن أرواحَ آلِ فرعونَ في أجواف طيورٍ سُودِ تغدو على جهنمَ وتروح عليها، فذلك عَرضُها.

وفي حديث الإسراءِ الطويلِ الذي أخرجه البيهقيُّ (٣) وابنُ جريرِ (١) وابنُ أبي حاتمٍ من رواية أبي هارونَ العبديُّ عن أبي سعيد الخُذريُّ ﷺ قال

<sup>=</sup> وقال الشوكاني في "فتح القدير" (٢/ ٤١٩): عقب قول قتادة: "وقد روي عن جماعة من السلف نحو هذا في تعيين العذابين...".

١) ذكره ابن كثير في تُفسيره (٣/ ٤٧١) عن الثلاثة.

٢) كما في تفسير ابن كثير (١٨/٤ ـ ٨٩) مسنداً. وفيه «ليث بن أبي سليم». قال ابن حجر في «التقريب» (رقم: ٥٦٨٥): «صدوق اختلط جداً ولم يتميز حديثه فترك». وذكر البغوي في «معالم التنزيل» (٧/ ١٥٠) والقرطبي في «الجامع لأحكام القرآن» (١٥/ ٣١٥) والماوردي في «النكت والعيون» (٥/ ١٥٩) عن ابن مسعود: أن أرواح آل فرعون في أجواف طيور سود تغدو على جهنم وتروح عليها. فذلك عرضُها.

<sup>(</sup>٣) في «دلائل النبوة» (٢/ ٣٩٠ ـ ٣٩٣).

<sup>(</sup>٤) في «جامع البيان» (٩/ ١٥ ج/ ١٣).

في سند البيهقي وابن جرير أبو هارون العبدي. واسمه: عمارة بن جوين، روى عن أبي سعيد الخدري، وابن عمر. ضعفه شعبة، وأبو زرعة، وأبو حاتم، وقال النسائي والحاكم: «متروك»، وقال الجوزجاني: «كذاب مفتر».

انظر: المجروحين (٢/ ١٧٧) والميزان (٣/ ١٧٣).

قلت: وفي الأحاديث الصحيحة غنية عن هذا الضعيف.

فيه: «ثم انطلق بي إلى خلق كثيرٍ من خلق اللَّهِ عز وجل، رجالٌ كلُ رجلٍ منهم بطنُه مثلُ البيت الضخمِ مصفّدون على سابلة آلِ فرعونَ، وآلُ فرعونَ يعرضون على النار غدوًا وعشياً، ويوم تقوم الساعة أدخلوا آل فرعونَ أشدً العذاب، وآلُ فرعونَ كالإبل المسوّمةِ يخبِطون الحجارةَ والشجرَ ولا يعقِلون».

قال ابنُ كثير (٢) رحمه الله تعالى: «فيقال: ما الجمعُ بين هذا وبين كونِ الآية مكيةً وفيها الدلالةُ على عذاب البرزخ؟ والجوابُ أن الآيةَ دلت على عَرْض الأرواحِ على النار غُدوّاً وعشياً في البرزخ، وليس فيها دِلالةٌ ـ يعني تامةً ـ على اتصال تألُّمِها بأجسادها في القبور، إذ قد يكون ذلك مختصاً بالروح، فأما حصولُ ذلك للجسد في البرزخ، وتألُّمه بسببه فلم يدلّ عليه إلا السنةُ في الأحاديث المَرْضية. . . وقد يقال: إن هذه الآيةَ إنما دلت على عذاب الكفارِ في البرزخ، ولا يلزم من ذلك أن يعذبَ المؤمنُ في قبره بذنبه».

وهذا الجوابُ هو الراجحُ عندي لما يدل عليه قولُه ﷺ: "إنما يُفتن يهودُ"، وذلك قبل أن يوحى إليه أن أمتَه تُفتَن. والجوابُ الأولُ مرجوحٌ لأن الآياتِ أيضاً صريحةٌ في اتصال عذابِ القبرِ بالروح والجسد، وما ليس صريحاً منها فمحتملٌ يُحمل على الصريح إذ لم يجئ في آيةٍ تخصيصُه بالروح دون الجسدِ ونفيهُ عن الحسد».

وقى ال الله تىعى الى : ﴿ الَّذِينَ تَنَوَنَّنَهُمُ ٱلْمَالَتِكَةُ ظَالِمِينَ أَنفُسِهِمٌ فَٱلْقُوْا ٱلسَّلَمَ مَا كُنَّ نَعْمَلُونَ ﴿ فَالْمُخْلُوا أَبُوْبَ جَهَنَّمَ خَلِيبِ كَنَّ مَلُونَ ﴿ فَالْمُخْلُوا أَبُوْبَ جَهَنَّمَ خَلِيبِ كَ فَيْمَلُونَ ﴿ فَالْمُخْلُونَ اللَّهُ عَلِيمِ اللَّهُ عَلِيمِ اللَّهُ عَلِيمِ اللَّهُ عَلِيمِ اللَّهُ عَلَيمِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيمِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُو

 <sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲/ ۵۳۸ رقم ۱۰٤۹) وأطرافه رقم (۱۰۵۵) و (۱۲۷۲) و (۱۳۲۳).
 ومسلم (۲/ ۱۲۱ ـ ۲۲۲ رقم ۹۰۳).

<sup>(</sup>٢) في تفسيره (٤/ ٨٨).

## [نصوص من السنة في إثبات عذاب القبر]

(فصل) وأما نصوصُ السنة في إثبات عذابِ القبر فقد بلغت الأحاديثُ في ذلك مبلغَ التواتر، إذ رواها أثمةُ السنةِ وحملةُ الحديثِ ونُقادُه عن الجمّ الغفير والجمعِ الكثيرِ من أصحاب رسول الله عليه، منهم أنسُ بنُ مالكِ وعبدُ الله بنُ عباس والبراءُ بنُ عازبِ وعمرُ بنُ الخطاب وابنُه عبدُ الله وعائشةُ أمُّ المؤمنين وأسماءُ بنتُ أبي بكر وأبو أيوبَ الأنصاريُ وأمُّ خالد وأبو هريرةَ وأبو سعيد الخُدريُ وسَمُرةُ بن جُندبِ وعثمانُ وعليٌّ وزيدُ بنُ ثابتِ وجابرُ بنُ عبدِ الله وسعدُ بنُ أبي وقاص وزيدُ ابنُ أرقمَ وأبو بكرة وعبدُ الرحمن بنُ سمرةَ وعبدُ الله بنُ عمرِو بنِ العاصِ وأبوه عمروٌ وأمُّ مبشر وأبو وعبدُ الله بنُ مسعودٍ وأبو طلحةَ وأسماءُ أيضاً وعبدُ الرحمن بنُ حسنةَ وتميمٌ قتادةَ وعبدُ الله بنُ مسعودٍ وأبو طلحةَ وأسماءُ أيضاً وعبدُ الرحمن بنُ حسنةَ وتميمٌ الداري وحُذيفةُ وأبو موسى والنعمانُ بنُ بشيرٍ وعوفُ بنُ مالكِ.

فأما حديث أنسِ بنِ مالكِ عَلَيْهُ فقال البخاريُ (٢) رحمه الله تعالى: حدثنا عياسٌ حدثنا عبدُ الأعلى حدثنا سعيدٌ. قال: وقال لي خليفةُ: حدثنا ابنُ زُرَيع حدثنا سعيدٌ عن قتادةَ عن أنسِ عَلَيْهُ عن النبيّ عَلَيْ قال: «العبدُ إذا وُضع في قبره وتولّى وذهب أصحابُه حتى إنه ليسمعُ قرعَ نعالِهم أتاه ملكان فأقعداه فيقولان له: ما كنت تقول في هذا الرجلِ محمدِ عَلَيْهُ؟ فيقول: أشهد أنه عبد الله ورسولُه. فيقال: انظر إلى مقعدك من النار أبدلك اللّه به مقعداً من الجنة».

<sup>(</sup>١) انظر: (٤/ ٨٨ ـ ٨٨).

<sup>(</sup>۲) في صحيحه (۳/ ۲۰۵ رقم ۱۳۳۸) وطرفه رقم (۱۳۷٤).

قال النبي ﷺ: «فيراهما جميعاً. وأما الكافرُ أو المنافقُ فيقول: لا أدري، كنت أقول ما يقول الناس، فيقال: لا دَرَيت ولا تَلَيت، ثم يُضرب بِمطرقة من حديد ضَرْبة بين أذنيه فيصيح صيحة يسمعها من يليه إلا الثقلين». ورواه مسلم من طرُق عن قَتادة بنحوه وزاد فيه: «قال قتادة: وذُكر لنا أنه يُفسح له في قبره سبعون ذراعاً \_ يعني المؤمنَ \_ ويُملأ عليه خَضِراً إلى يوم يبعثون».

ولهما(٢) عنه عليه عن النبي عَلِيَّةِ: «وأعوذ بك من عذاب القبر».

ولمسلم (٣) عنه في النبي النبي الله قال: «لولا أن لا تَدافَنوا لدعوتُ الله أن يُسمِعَكم من عذاب القبر الذي أسمع».

وأما حديث عبد الله بن عباس فقال البخاريُ رحمه الله تعالى: حدثنا قتيبة حدثنا جريرٌ عن الأعمش عن مجاهدٍ عن طاووس، قال ابن عباس الله النبيُ على قبرين فقال: إنهما ليعذبان، وما يعذبان في كبير»، ثم قال: «بلى، أما أحدهما فكان يسعى بالنميمة، وأما الآخرُ فكان لا يستتر من بوله»، ثم قال: «أخذ عوداً رطباً فكسره باثنتين ثم غرز كل واحدٍ منهما على قبر ثم قال: لعله يُخفّف عنهما ما لم يَيْبَسا»، رواه في مواضع من صحيحه (٤). ورواه مسلم (٥) أيضاً وغيره (٢).

ولهما (٧) وللنسائي (٨) عنه وظائه أن رسولَ اللَّهِ ﷺ: «كان يعلَّمهم هذا الدعاء

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (۲۸۷۰ ـ ۲۲۰۱ رقم ۲۸۷۰).

<sup>(</sup>٢) أي البخاري (١١/١٧٦ رقم ٦٣٦٧)، ومسلم (٢٠٧٩/٤ رقم ٢٧٠٦).

<sup>(</sup>٣) في صحيحه (٢٢٠٠/٤ رقم ٢٨٦٨).

<sup>(</sup>٤) البخاري (١/٣١٧ رقم ٢١٦) وأطرافه: (٢١٨، ١٣٦١، ١٣٧٨، ٢٠٥٢، ٦٠٥٥).

<sup>(</sup>۵) في صحيحه (۱/ ۲٤٠ ـ ۲٤١ رقم ۲۹۲).

<sup>(</sup>٦) كأبي داود (١/ ٢٥ ـ ٢٦ رقم ٢٠) والترمذي (١٠٢/١ ـ ١٠٣ رقم ٧٠) وابن ماجه (١/ ١٠٥ رقم ٢٠٧)، والنسائي (١/ ٢٨ ـ ٣٠ رقم ٣١).

<sup>(</sup>٧) أي البخاري ومسلم.

قلت: لم يخرجه البخاري انظر: «تحفة الأشراف» (٢٧/٥ رقم ٥٧٥٠) بل أخرجه مسلم في صحيحه (١/ ١٦٣ رقم ٥٩٥) والترمذي (٥/ ٤٧٥ رقم ٣٥٤٣) والترمذي (٥/ ٤٧٥ رقم ٣٤٩٤) وأبو داود (١/ ١٠١ ـ ١٠٢ رقم ٩٨٤).

<sup>(</sup>٨) في السنن رقم (٥٥١٢) كما في التعليقة المتقدمة.

كما يعلم السورة من القرآن، قولوا: اللهم إنا نعوذُ بكَ من عذابِ جهنم، وأعوذ بك من عذاب القبر، وأعوذ بك من فتنة المسيح الدجال، وأعوذ بك من فتنة المحيا والممات».

وأما حديث البراء بن عازب فقال البخاريُّ رحمه الله تعالى: حدثنا حفصُ بنُ عمرَ حدثنا شُعبةُ عن علقمةَ بنِ مرثدِ عن سعدِ بنِ عُبيدةَ عن البراء بنِ عازبِ على عن النبي على قال: «إذا أُقعِد المؤمنُ في قبره أُتي ثم شَهِد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسولُ الله، فذلك قولُه: ﴿ يُثَبِّتُ اللهُ الَّذِينَ ءَامَنُوا إِلْقَوْلِ النَّااِبِ ﴾ [إبراهيم: ٢٧]. رواه في مواضع (١) ووافقه عليه مسلم (٢) وغيرهُ.

وروى الإمامُ أحمدُ " عنه ﴿ قَالَ: خرجنا مع رسولِ الله ﷺ في جنازة

<sup>(</sup>١) أي البخاري (٣/ ٢٣١ ـ ٢٣٢ رقم ١٣٦٩) وطرفه رقم (٤٦٩٩).

<sup>(</sup>٢) في صحيحه (٢٠١/٤ رقم ٢٨٧١).

<sup>(</sup>٣) في المسند (٤/ ٢٨٧، ٨٨٨، ٩٩٥، ٢٩٦، ٢٩٧).

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٣/ ٤٩ - ٥٠) وقال: رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح. وقال الحافظ المنذري في «الترغيب والترهيب» (٤/ ٢٧٣): «هذا الحديث حديث حسن، رواته محتج بهم في الصحيح كما تقدم. وهو مشهور بالمنهال بن عمرو عن زاذان عن البراء، كذا قال أبو موسى الأصبهاني رحمه الله. والمنهال روى له البخاري حديثاً واحداً. وقال ابن معين: المنهال ثقة. وقال أحمد العجلي: كوفي ثقة. وقال أحمد بن حنبل: تركه شعبة على عمد. قال عبد الرحمن بن أبي حاتم: لأنه سُمِع من داره صوت قراءة بالتطريب. وقال عبد الله بن أحمد بن حنبل: سمعت أبي يقول: أبو بشر أحب إليً من المنهال.

وزاذان ثقة مشهور ألانه بعضهم. وروى له مسلم حديثين في صحيحه، ورواه البيهقي - في «عذاب القبر» رقم (٥٥) - من طريق المنهال بنحو رواية أحمد، ثم قال: وهذا حديث صحيح الإسناد، وقد رواه عيسى بن المسيب عن عدي بن ثابت عن البراء عن النبي ﷺ...» اه.

قلت: وأخرج الحديث الطيالسي في المسند رقم (٧٥٣) والآجري في «الشريعة» ص٣٦٧ ـ ٥٠٣، وأخرج الحداكم (٣٦٧ ـ ٥٠٤) وقال الحاكم: «صحيح على شرط الشيخين»، وأقرَّه الذهبي، وأقرَّهما الألباني في «الجنائز» ص٢٠٢).

وصححه ابن القيم في «إعلام الموقعين» (١/ ٢١٤) و «تهذيب السنن» (٤/ ٣٣٧)، ونقل فيه تصحيحه عن أبي نُعيم وغيره.

وخلاصة القول أن الحديث صحيح، والله أعلم.

رجل من الأنصار فانتهينا إلى القبر ولما يُلحُد، فجلس رسولُ الله ﷺ وجلسنا حوله كأن على رؤوسنا الطيرَ، وفي يده عود ينكث به في الأرضَ، فرفع رأسَه فقال: «استعيذوا بالله من عذاب القبر» ـ مرتين أو ثلاثاً ـ.

ثم قال: "إنَّ العبدَ المؤمنَ إذا كان في انقطاع من الدنيا وإقبالِ إلى الآخرة نزل إليه ملائكةٌ من السماء بيضُ الوجوه كأن وجوهَهم الشمسُ، معهم كَفَنْ من أكفان الجنةِ وحَنوطٌ من حنوط الجنة، حتى يجلسوا منه مدَّ البصر، ثم يجيء ملكُ الموتِ حتى يجلسَ عند رأسهِ فيقول: أيتها النفسُ المطمئنةُ اخرُجي إلى مغفرة من الله ورضوانٍ \_ قال \_ فتخرجُ تسيل كما تسيل القطرةُ مِنْ فيُ السقاء فيأخذها، فإذا أخذها لم يدَعوها في يده طرفة عين حتى يأخذوها فيجعلوها في ذلك الكفنِ وفي ذلك الكفنِ وفي ذلك الحنوطِ، ويخرج منها كأطيبِ نفحةِ مسكِ وُجدت على وجه الأرض، فيصعدون بها فلا يمرون بها على ملأ من الملائكة إلا قالوا: ما هذه الريحُ الطيبةُ؟ فيقولون: فلانُ ابنُ فلان، بأحسن أسمائه التي كانوا يسمّونه بها في الدنيا، حتى ينتهوا به إلى السماء الدنيا فيستفتحون له فيفتح له، فيشيعه مِن كل سماءِ مقرّبوها إلى السماء التي تليها، حتى ينتهي بها إلى السماء السابعة، فيقول الله عز وجل: اكتبوا كتابَ عبدي في علّينَ وأعيدوه إلى الأرض، فإني منها خلقتُهم وفيها أعيدُهم ومنها أخرجهم تارة أخرى.

فينادي منادِ من السماء أنْ صدَقَ عبدي، فأفرِشوه من الجنة، وأُلبِسوه من الجنة، والبِسوه من الجنة، وافتحوا له باباً إلى الجنة، فيأتيه من رَوحها وطيبها ويُفسح له في قبره مدَّ البصر.

قال ويأتيه رجلٌ حسنُ الوجهِ حسنُ الثيابِ طيّبُ الريح فيقول: أبشرَ بالذي يسرُّك، هذا يومُك الذي كنت توعَد، فيقول له: من أنت فوجهُك الوجهُ الذي يجيء بالخير، فيقول أنا عملُك الصالح، فيقول: ربِّ أقمِ الساعة، ربِّ أقمِ الساعة، حتى أرجعَ إلى أهلي ومالي.

قال: \_ وإن العبد الكافر إذا كان في انقطاع من الدنيا وإقبال إلى الآخرة نزل إليه من السماء ملائكة سود الوجوه معهم المُسوح فيجلسون منه مد البصر، ثم يجيء ملك الموت حتى يجلِسَ عند رأسِه فيقول: أيتها النفسُ الخبيثة اخرُجي إلى سخط من الله وغضب، قال فتفرقُ في جسده فينتزِعها كما يُنتزع السّفودُ من الصوف المبلولِ فيأخذها، فإذا أخذها لم يدعوها في يده طرفة عين حتى يجعلوها في تلك المسوح، ويخرج منها كأنتن ربح جيفة وُجدت على وجه الأرض، فيصعدون بها فلا يمرون بها على ملاً من الملائكة إلا قالوا: ما هذه الروح الخبيثة؟ فيقولون: فلان أبنُ فلان بأقبح أسمائِه التي كان يُسمَّى بها في الدنيا حتى يُنتهى بها إلى السماء الدنيا، فيُستفتح فلا يُفتح له.

ثم قرأ رسولُ الله ﷺ: ﴿لَا نُفَتَّ مُهُمْ أَبُونُ السَّمَاءِ وَلَا يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ حَتَى يَلِجَ ٱلجُمَلُ في سَمِّ ٱلْجِيَاطِّ ﴾ [الاعراف: ٤٠]، فيقول اللَّهُ عز وجل: اكتبوا كتابَه في سِجين في الأرضِ السفلى، فيُطرَح روحهُ طرحاً، ثم قرأ: ﴿وَمَن يُشْرِكَ بِاللَّهِ فَكَأَنَما خَرَ مِنَ السَّمَاءَ فَتَخْطَفُهُ ٱلطَّيْرُ أَوْ تَهْوِى بِهِ ٱلرِّبِحُ فِي مَكَانِ سَجِيقٍ ﴾ [الحج: ٣١].

فتُعاد روحُه في جسده، ويأتيه ملكان فيُجلسانه فيقولان له: مَن ربُّك؟ فيقول: هاه هاه لا أدري. فيقولان: ما دينُك؟ فيقول: هاه هاه لا أدري. فيقولان: ما هذا الرجلُ الذي بُعث فيكم؟ فيقول: هاه هاه لا أدري. فينادي منادٍ من السماء أن كذَب عبدي، فأفرِشوه من النار وافتحوا له باباً إلى النار، فيأتيه من حرِّها وسَمومِها، ويَضيقُ عليه قبرهُ حتى تختلف فيه أضلاعُه، ويأتيه رجلٌ قبيحُ الوجه قبيحُ الثياب مُنتنُ الربحِ فيقول: أبشرُ بالذي يسوؤُك. هذا يومُك الذي كنت توعَد. فيقول: من أنت؟ فوجهُكَ الوجهُ الذي يجيء بالشر. فيقول: أنا عملُك الخبيث. فيقول: ربٌ لا تُقم الساعة».

زاد في رواية في قصة المؤمن: «حتى إذا خرج روحُه صلَّى عليه كلُ ملكِ بين السماءِ والأرض وكلُ ملكِ في السماء، وفُتحت له أبوابُ السماء، وليس من أهل بابِ إلا وهم يدعون الله عز وجل أن يُعرَجَ بروحه مِن قِبَلهم».

وزاد في قصة الكافر: «ثم يقيّضُ له أعمى أصمَّ أبكمَ في يده مرزبةً لو ضُرب بها جبلٌ كان تراباً، فيضربه ضربةً فيصير تراباً. ثم يعيده الله عز وجل كما كان

فيضربه ضربة أخرى فيصيح صيحة يسمعها كلُ شيء إلا الثقلين ـ قال البراء ـ ثم يُفتح له بابٌ من النار ويُمهد له فِراشٌ من النار». ورواه أبو داود (١) والنسائيُ (٢) وابنُ ماجه (٣) بنحوه.

وأما حديثُ عمرَ بنِ الخطاب فرواه مسلمٌ (٤) من طرق عنه ﴿ قَالَ : "إِن رسولَ الله ﷺ كان يُرينا مصارعَ أهلِ بدرِ بالأمس، يقول: هذا مصرعُ فلانِ غداً إِن شاء الله تعالى»، قال: فقال عمرُ: فوالذي بعثه بالحق ما أخطأوا الحدود التي حدَّ رسولُ الله ﷺ: "قال فجعلوا في بئر بعضهم على بعض، وانطلق رسولُ الله ﷺ، حتى انتهى إليهم فقال: يا فلانُ ابنَ فلانِ ويا فلانُ ابنَ فلانِ، هل وجدتم ما وعدكم اللهُ ورسولُه حقاً؟ فإني وجدتُ ما وعدني اللهُ حقاً. قال عمرُ: يا رسولَ الله كيف تكلم أجساداً لا أرواحَ فيها؟ قال: ما أنتم بأسمعَ لما أقولُ منهم، غيرَ أنهم لا يستطيعون أن يردّوا عَلَيَّ شيئاً».

ولأبي داودَ<sup>(٥)</sup> والنَّسائيُّ (٦) وابنِ ماجَهٰ (٧) عنه ظَيُّهُ: «أَن النبيُّ ﷺ كان يتعوذ من الجُبن والبُخلِ وعذابِ القبرِ وفتنةِ الصَدْر».

وأما حديثُ عبدِ الله بنِ عمرَ ﴿ فَقَالَ البخاري (٨) رحمه الله تعالى: «باب الميت يُعرض عليه مقعدُه بالغداة والعشي»: حدثنا إسماعيلُ قال: حدثني مالكُ عن

<sup>(</sup>١) في السنن (٥/ ١١٤ \_ ١١٦ رقم ٤٧٥٣).

<sup>(</sup>٢) في السنن، كما في تحفة الأشراف (٢/ ١٥ رقم ١٧٥٨).

<sup>(</sup>٣) في السنن (١/٤٩٤ رقم ١٥٤٨). وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٤) في صحيحه (٤/ ٢٠٢٢ رقم ٢٨٧٣).

<sup>(</sup>٥) في السنن (٢/ ١٨٨ رقم ١٥٣٩.

<sup>(</sup>٦) في السنن (٨/ ٢٥٥ رقم ٥٤٤٣) وفي «عمل اليوم والليلة» رقم (١٣٤).

<sup>(</sup>٧) في السنن (٢/١٢٦٣ رقم ٣٨٤٤).

قلّت: وأخرجه أحمد (١/٥٤) والبخاري في «الأدب المفرد» رقم (٦٧٠) والحاكم (١/ ٥٣٠) وصححه الحاكم (١/ ٥٣٠) وصححه ابن حبان (رقم: ٢٤٤٥ ـ موارد). وهو حديث حسن. مع أن المحدث الألباني حكم عليه بالضعف، والله أعلم.

<sup>(</sup>٨) في صحيحه (٣/٣٤٣ رقم ١٣٧٩) وطرفاه: (٣١٤٠) و (٦٥١٥).

قي طنعيف (۱۰۲ رقم ۲۱۹۱) وطرق. (۲۰۲۰) و الترمذي رقم (۱۰۷۲) والنسائي (۱۰۷/٤ ـ قلت: وأخرجه مسلم (۲۱۹۶ رقم ۲۸۹۲) والترمذي رقم (۱۰۷۲) والنسائي (۲۰۷/٤ ـ ۱۰۸) وابن ماجه رقم (۲۲۷۰) وأحمد (۲/۲۰، ۱۱۳).

نافع عن عبدِ الله بنِ عمرَ على أن رسولَ الله على قال: «إن أحدَكم إذا مات عُرضَ عليه مقعدُه بالغداة والعشي، إن كان من أهل الجنةِ فمن أهل الجنة، وإن كان من أهل النارِ فمن أهل النار، فيقال: هذا مقعدُك حتى يبعثَك الله يوم القيامة».

وله (۱) عنه راه قال: «اطلع النبي على أهل القليب فقال: وجدتم ما وعدكم ربُكم حقاً؟ فقيل له: تدعو أمواتاً؟ فقال: ما أنتم بأسمع منهم ولكن لا يُجيبون».

وأما حديثُ عائشةً أمِّ المؤمنين فقال البخاريُّ (٢) رحمه الله تعالى: «بابُ التعوذِ من عذاب القبرِ في الكسوف»: حدثنا عبدُ الله بنُ مسلمةً عن مالكِ عن يحيى بنِ سعيدِ عن عَمْرةَ بنتِ عبد الرحمن عن عائشةَ زوجِ النبيُ على أن يهودية جاءت تسألها فقالت لها: أعاذك اللَّهُ من عذاب القبرِ، فسألت عائشةُ وسولَ الله على أيعذب الناسُ في قبورهم؟ فقال رسولُ الله على: «عائذاً بالله من ذكر حديث الكسوفِ بطوله، وفي آخره: - ثم أمرهم أنْ يتعوذوا من عذاب القبرِ، ورواه مسلم (٣) بنحوه.

وقال البخاري<sup>(3)</sup> أيضاً: «حدثنا عَبدانُ أخبرني أبي سمعتُ الأشعثَ عن أبيه عن مسروقِ عن عائشة: هنا: «أن يهودية دخلت عليها فذكرت عذابَ القبر، فسألت عائشةُ رسولَ الله عن عذاب القبرِ فقال: عذابُ القبر حقّ ـ قالت عائشةُ: فما رأيت رسولَ الله عليه بعدُ صلّى صلاةً إلا تعوّذ من عذاب القبر»، ووافقه عليه مسلم (٥) وغيرهُ.

 <sup>(</sup>۱) أي للبخاري (۳/ ۲۳۲ رقم ۱۳۷۰) وطرفاه (۳۹۸۰، ۲۰۲۱).
 قلت: وأخرجه مسلم (۲/ ۱٤۳ رقم ۹۳۲).

 <sup>(</sup>۲) في صحيحه (۲/ ۵۳۷ رقم الباب: ۷).
 وأخرج البخاري الحديث في صحيحه (۲/ ۵۳۸ رقم ۱۰٤۹) وأطرافه (۱۰۵۵ ، ۱۲۷۲، ۱۲۷۲).
 ٦٣٦٦).

<sup>(</sup>٣) في صحيحه (١/١١ رقم ٥٨٤).

<sup>(</sup>٤) في صحيحه (٣/ ٢٣٢ رقم ١٣٧٢).

<sup>(</sup>٥) في صحيحه (١١/١ رقم ٥٨٦).

وقال مسلم (۱) أيضاً: "حدثنا هارونُ بنُ سعيدِ وحَرمَلةُ بنُ يحيى، قال هارونُ: حدثنا ـ وقال حرمَلةُ: أخبرنا ـ ابنُ وهب، أخبرني يونسُ بنُ يزيدَ عن ابن شهابِ قال: حدثني عُروةُ بنُ الزبيرِ: أن عائشةَ عَلَىٰ قالت: دخل عليَّ رسولُ اللَّهِ عَلَىٰ وعندي امرأةٌ من اليهود وهي تقول: هل شعرتِ أنكم تُفتنون في القبور؟ قالت: فارتاع رسولُ الله عَلَىٰ وقال: "إنما تُفتن يهودُ". قالت عائشةُ: فلبثنا لياليَ، ثم قال رسولُ الله عَلَىٰ: "هل شعرتِ أنه أوحيَ إليَّ أنكم تُفتنون في القبور". قالت عائشةُ عَلَىٰ: فسمعتُ رسول الله عَلَىٰ بعدُ يستعيذ من عذاب القبر".

وقال (٢) رحمه الله تعالى أيضاً: «حدثنا زهيرُ بنُ حربِ وإسحاقُ بنُ إبراهيمَ كلاهما عن جريرٍ، قال زهيرٌ حدثنا جريرٌ عن منصور عن أبي وائلِ عن مسروقِ عن عائشة والله قالت: دخلتُ عليَّ عجوزان من عُجُز يهودِ المدينة فقالتا: إن أهلَ القبور يعذّبون في قبورهم. قالت: فكذبتُهما ولم أنعَم أن أُصَدقَهما، فخرجتا ودخل عليّ رسولُ الله علي فقلت له: يا رسولَ الله إن عجوزَين من عُجُز يهودِ المدينة دخلتا عليّ فزعَمتا أن أهلَ القبور يعذبون في قبورهم، فقال: «صدقتا إنهم يعذبون عذاباً تسمعه البهائم»، ثم قالت: فما رأيتهُ بعدُ في صلاة إلا يتعوّذ من عذاب القبر».

ولهما<sup>(٣)</sup> عنها عنها النبيَّ عنها النبي على كان يقول: «اللهم إني أعوذُ بك من الكسل والهرَم والمأثم والمَغرَم، ومن فتنة القبر وعذاب القبر، ومن فتنة النار وعذاب النار، ومن فتنة النار وعذاب النار، ومن شر فتنة الغنى، وأعوذ بك من فتنة الفقر، وأعوذ بك في فتنة المسيح الدجال. اللهم اغسِل عني خطاياي بماء الثلج والبَرد، ونق قلبي من الخطايا كما نقيت الثوبَ الأبيض من الدنس، وباعذ بيني وبين خطاياي كما باعدت بين المشرق والمغرب».

ولمسلم (٤) عنها من حديثها في الكسوف، وفيه قولُه ﷺ في خطبته: «**ولقد** 

<sup>(</sup>١) في صحيحه (١/ ٤١٠ رقم ٥٨٤).

<sup>(</sup>٢) أي مسلم في صحيحه (١/ ٤١١ رقم ٥٨٦).

<sup>(</sup>٣) أي للبخاري (١١/١٧٦ رقم ٦٣٦٨)، ومسلم (١١/٤١١ رقم ٥٨٩).

<sup>(</sup>٤) في صحيحه (٢/ ٢٢٢ رقم ٩٠٤).

رأيتُ جهنمَ يَخطِم بعضُها بعضاً حين رأيتُموني تأخّرتُ، ورأيتُ فيها ابنَ لُحيِّ، وهو الذي سيَّب السوائب».

وأما حديثُ أسماء بنتِ أبي بكر في فقال البخاريُ (١) رحمه الله تعالى: «حدثنا يحيى بنُ سليمانَ حدثنا ابنُ وهبِ قال أخبرني يونسُ عن ابن شهابِ أخبرني عُروةُ بنُ الزبير أنه سمع أسماء بنتَ أبي بكرٍ في تقول: قام رسولُ الله في خطيباً فذكر فتنةَ القبرِ التي يُفتن فيها المرء، فلما ذكر ذلك ضعَ المسلمون ضجة».

ولهما(٢) عنها والني حديث الكسوف بطوله، وفيه: «فلما انصرف رسولُ الله علمه حمد الله واثنى عليه ثم قال: ما من شيء كنتُ لم أرَه إلا قد رأيتُه في مقامي هذا حتى الجنة والنار، لقد أُوحي إلي أنكم تُفتنون في القبور مثل ـ أو قريباً من ـ فتنة الدجال». لا أدري أيتهما قالت أسماءُ ـ «يُؤتى أحدُكم فيقال: ما علمُك بهذا الرجلِ؟ فأما المؤمنُ ـ أو الموقن، لا أدري أيَّ ذلك قالت أسماءُ ـ فيقول: محمد رسولُ الله على جاءنا بالبينات والهدى، فأجبنا وآمنا واتبعنا. فيقال له: نم صالحاً، فقد علِمناك كنتَ لموقناً، وأما المنافقُ ـ أو المرتابُ، لا أدري أيَّ ذلك قالت أسماء ـ فيقول: لا أدري، سمعتُ الناسَ يقولون شيئاً فقلتُه». قوله: «لا أدري أي ذلك إلى النه الله المنافقُ ـ أو المرتابُ، لا أدري أيّ ذلك قالت أسماء ـ فيقول: لا أدري، سمعتُ الناسَ يقولون شيئاً فقلتُه». قوله: «لا أدري أي ذلك إلى التردد فيه من فاطمةَ بنتِ المنذرِ الراويةِ عن أسماءَ فيها.

وأما حديثُ أبي أيوبَ الأنصاريِّ فقال البخاريُّ (٣) رحمه الله تعالى: حدثنا ابنُ المثنى حدثنا يحيى حدثنا شعبةُ قال: حدثني عَونُ بنُ أبي جُحيفةَ عن البراء بنِ عازبِ عن أبي أيوب على قال: «خرج النبيُ على وقد وجبت الشمسُ فسمع صوتاً، فقال: يهودُ تُعذّب في قبورها»، رواه مسلمٌ (١) من طريق جماعة عن شعبة به.

وأما حديثُ أمِّ خالد، فقال البخاريُ (٥) رحمه الله تعالى: حدثنا مُعلَى حدثنا وَهيبٌ عن موسى بنِ عُقبة قال: «حدثتني ابنة خالد بنِ سعيد بن العاص أنها سمعَتْ النبيَّ ﷺ وهو يتعوَّذ من عذاب القبر».

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (۳/ ۲۳۲ رقم ۱۳۷۳).

<sup>(</sup>۲) أيّ البخاري (۲/ ۲۸۸ ـ ۲۸۹ رقم ۱۸۶)، ومسلم (۱/ ۱۲۶ رقم ۹۰۰).

<sup>(</sup>٣) في صحيحه (٣/ ٢٤١ رقم ١٣٧٥).

<sup>(</sup>٤) في صحيحه (٤/ ٢٢٠٠ رقم ٢٨٦٩).

<sup>(</sup>٥) في صحيحه (٣/ ٢٤١ رقم ١٣٧٦).

وقال<sup>(١)</sup> في كتاب الدعواتِ: حدثنا الحُميديُّ حدثنا سفيانُ حدثنا موسى بنُ عقبةً به إلخ.

وأما حديثُ أبي هريرة فقال مسلم (٢) رحمه الله تعالى: حدثنا عُبيدُ الله بن عمرَ القواريريُ حدثنا حمادُ بنُ زيدِ حدثنا بُديلٌ عن عبد الله بنِ شقيقٍ عن أبي هريرة والقواريريُ حدثنا حمادُ بن زيدِ حدثنا بُديلٌ عن عبد الله بنِ شقيقٍ عن أبي هريرة والذ والذ والذ والمؤمنِ تلقاها ملكان يُصعِدانِها»، قال حمادُ: فذكر من طيب ريحها وذكرَ المِسكَ قال: «ويقول أهلُ السماء: روحٌ طيبةٌ جاءت من قِبلَ الأرض، صلى اللهُ عليكِ وعلى جسدِ كنتِ تَعمُرينَه. فينطلق به إلى ربه عز وجل، ثم يقول: انطلقوا به إلى آخر الأجل. قال: وإن الكافرَ إذا خرجت روحُه» قال حمادٌ وذكر من نَتْنها وذكر لغناً «ويقول أهلُ السماء: روحٌ خبيثةٌ جاءت من قِبَل الأرض. قال: فيقال انطلقوا به إلى آخر الأجل». قال أبو هريرة: فردَّ رسولُ الله عليهُ كانت عليه على أنفه هكذا».

ولهما<sup>(٣)</sup> عنه رهم قال: «كان رسولُ اللَّهِ عَلَيْهِ يدعو: اللهم إني أعوذ بك من عذاب القبرِ، ومن فتنة المسيحِ الدجال».

وقال الترمذي<sup>(٤)</sup> رحمه الله تعالى: بابُ ما جاء في عذاب القبر. حدثنا أبو سلمة يحيى بنُ خلَفِ البصريُّ أخبرنا بشرُ بن المفضّل عن عبد الرحمن بنِ إسحاقَ عن سعيد بنِ أبي سعيد المَقْبُريُّ عن أبي هريرة فَظِيَّةُ قال: قال رسول الله ﷺ: «إذا قبر الميتُ ـ أو قال أحدُكم ـ أتاه ملكانِ أسودانِ أزرقان يقال لأحدهما المنكرُ

١) أي البخاري في صحيحه (١١/ ١٧٤ رقم ١٣٦٤).

<sup>(</sup>٢) في صحيحه (٢/ ٢٢٠٢ رقم ٢٨٧٢).

<sup>(</sup>٣) أي للبخاري (٣/ ٢٤١ رقم ١٣٧٧)، ولمسلم (١/ ٤١٢ رقم ٨٨٥).

<sup>(</sup>٤) في السنن (٣/ ٣٨٣ رقم ١٠٧١). وقال الترمذي: حديثٌ حسن غريب. قلت: وأخرجه الآجري في «الشريعة» (ص٣٦٥)، وابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٨٦٤) وابن حبان (رقم: ٧٨٠ ـ موارد).

وأورده الألباني في الصحيحة رقم (١٣٩١): وقال: ﴿إسناده جيد، رجاله كلهم ثقات رجال مسلم، وفي ابن إسحاق وهو العامري القرشي مولاهم كلام لا يضر، اهـ.

وخلاصة القول أن الحديث حسن، والله أعلم.

والآخرِ النكيرُ، فيقولان: ما كنت تقول في هذا الرجلِ؟ فيقول ما كان يقول، هو عبدُ الله ورسولهُ أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً عبدُه ورسولهُ. فيقولان: قد كنا نعلم أنك تقول هذا. ثم يُفسح له في قبره سبعون ذراعاً في سبعين ثم ينور له فيه ثم يقال له نم، فيقول أرجع إلى أهلي فأخبرُهم، فيقولان نم كنومة العروسِ الذي لا يوقظه إلا أحبُ أهلِه إليه حتى يبعثَه الله من مضجعه ذلك، وإن كان منافقاً قال سمعتُ الناسَ يقولون، فقلت مثله، لا أدري. فيقولان: قد كنا نعلم أنك تقول ذلك. فيقال للأرض النُئِمي عليه فتلتئم عليه، فتختلف أضلاعُه، فلا يزال فيها معذباً حتى يبعثَه من مضجعه ذلك.

وقال الإمامُ أحمدُ (۱) رحمه الله تعالى: حدثنا حسينُ بنُ محمدِ عن ابن أبي فِيبِ عن محمد بنِ عمروِ بنِ عطاءِ عن سعيدِ بنِ يسارِ عن أبي هريرةَ وَهُم عن النبي عَلَيْ قال: "إن الميتَ يحضُره الملائكةُ، فإذا كان الرجلُ الصالحُ قالوا: اخرُجي أيتها النفسُ الطيبةُ كانت في الجسد الطيب، اخرُجي حميدة وأبشري برَوْحٍ ورَيحان، وربِّ غيرِ غضبانَ. قال: فلا يُزال يقال لها ذلك حتى تخرُجَ ثم يُعرَج بها إلى السماء فيستفتح لها فيقال: مَن هذا؟ فيقال فلان. فيقولون: مرحباً بالروح الطيبةِ كانت في الجسد الطيب، ادخُلي حميدة وأبشري برَوْحٍ ورَيحان وربِّ غيرِ غضبان، قال: فلا يزال يقال لها ذلك حتى يُنتهى بها إلى السماء التي فيها اللهُ عز وجل.

وإذا كان الرجلُ السوءُ والعياذُ بالله قالوا: اخرُجي أيتها النفسُ الخبيثةُ كانت في الجسد الخبيث، اخرُجي ذميمةً وأبشري بجحيم وغسّاقِ وآخرَ من شكله أزواجٍ، فلا يُزال يقال لها ذلك حتى تخرُجَ ثم يُعرَج بها إلى السماء، فيستفتح لها فيقال من هذا فيلان، فيقولون لا مرحباً بالنفس الخبيثةِ كانت في الجسد الخبيث، ارجِعي ذميمةً فإنه لا تفتح لك أبوابُ السماء، فيُرسل من السماء ثم يَصير إلى القبر».

<sup>(</sup>١) في المسند (٢٤/٤) بسند صحيح.

قلت: وأخرجه ابن ماجه (٢/ ١٤٢٦ رقم ٢٦٨٤).

وقال البوصيري في «مصباح الزجاجة» (٣/٣١٣): «هذا إسناد صحيح، رواه النسائي في التفسير وفي الملائكة كما تقدم قبل هذا بحديث.

وله شاهد من حديث البراء بن عازب، رواه أبو داود في سننه اهـ.

وخلاصة القول أن الحديث صحيح، والله أعلم.

وقال ابن حِبانَ في صحيحه (۱): حدثنا عمْرُو بنُ محمدِ الهمدانيُ حدثنا زيدُ بنُ أخْزَمَ، حدثنا معاذُ بنُ هشام حدثني أبي عن قتادةً عن قسامِ بنِ زهيرِ عن أبي هريرة هيه عن رسول اللّهِ على قال: "إن المؤمنَ إذا قُبض أتنه ملائكةُ الرحمةِ بحريرةِ بيضاءَ فيقولون: اخرُجي إلى رَوح الله، فتخرُج كأطيب ريحِ مِسكِ، حتى إنه ليناولُه بعضُهم بعضاً يشمّونه حتى يأتوا به بابَ السماءِ فيقال: ما هذه الريحُ الطيبةُ التي جاءت من قبل الأرض؟ ولا يأتون السماءَ إلا قالوا مثلَ ذلك حتى يأتوا به أرواحَ المؤمنين فلهم أشدُ فرحاً به من أهل الغائبِ بغائبهم.

فيقولون: ما فعل فلان؟ فيقولون: دعُوه حتى يستريح، فإنه كان في غم، فيقول: قد مات، أما أتاكم؟ فيقولون ذُهب به إلى أمّه الهاوية. وأما الكافرُ فيأتيه ملائكةُ العذابِ بمِسْح فيقولون اخرُجي إلى غضب الله تعالى، فتخرج كأنتنِ ريح جيفةٍ فيذهب به إلى باب الأرض».

زاد في رواية (٢): «وأما الكافرُ إذا قُبضت نفسهُ وذُهب بها إلى باب الأرضِ تقول خزَنةُ الأرضِ: ما وجدنا ريحاً أنتنَ من هذه فيبلغ الأرضَ السُفلي».

وقال حمادُ بنُ سلمةَ عن محمد بنِ عمرَ عن أبي سلمةَ عن أبي هريرةَ وَاللهُ عَلَيْهِ قَالَ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْقِ: ﴿ يُكَبِّتُ اللهُ اللهُ عَلَيْقِ اللهُولِ اللهُ عَلَيْقِ اللهُهُ عَلَيْقِ اللهُ عَلَيْقِ عَلَيْقِ اللهُ عَلَيْقِ اللهُ عَلَيْقِ اللهُ عَلَيْقِ اللهُ عَلَيْقِ اللهُ عَلَيْقِ عَلَيْقِ اللهُ عَلَيْقِ اللهُ عَلَيْقِ اللهُولِي اللهُ عَلَيْقِ عَلَيْعِ عَلَيْقِ اللهُ عَلَيْقِ عَلَيْقِ اللّهُ عَلَيْقِ اللهُ عَلَيْقِ عَلَيْقِ اللهُ عَلَيْقِ اللهُ عَلَيْقِ اللهُ عَلَيْقِ اللهُ عَلَيْقِ اللهُ عَلَيْقِ اللهُ عَلَيْقِ عَلَيْعِ عَلَيْعَ عَلَيْعَ اللهُ عَلَيْعَ عَلَيْعِ عَلَيْعَ عَلَيْعَ عَلَيْعَ عَلَيْعَ عَلَا عَلَيْعَ عَلَيْعَ عَلَيْعَامِ عَلَيْعَ عَلَيْعَ عَلَا عَلَيْعَ عَلَيْعَ عَلَيْعَ عَ

قال: «ذلك إذا قيل له في القبر: مَن رَبُك، وما دينُك، ومن نبيُك؟ فيقول: ربيَ اللَّهُ، وديني الإسلامُ ونبتي محمد ﷺ، جاءنا بالبينات من عند الله فآمنتُ به

وخلاصة القول أن الحديث صحيح، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) رقم (۷۳۳ ـ موارد) بسند صحيح.

قلت: وأخرجه النسائي (٨/٤ ـ ٩ رقم ١٨٣٣) وفي الكبرى كما في «تحفة الأشراف» (١/٣٥٣ ـ ٢٩٦ رقم ١٤٢٩٠)، والحاكم (١/٣٥٣) وصححه الحاكم ووافقه الذهبي. وأخرجه مسلم رقم (٢٨٧٢) بنحوه.

وخلاصة القول أن الحديث صحيح، والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) أي ابن حبان في صحيحه رقم (٧٣١ ـ موارد) بسند صحيح.

قلّت: وأخرجه الطيالسي في «المسند» رقم (٧٤١) والنسائي في «الكبرى» كما في «تحفة الأشراف» (٩/ ٣٠٠) والحاكم (١/ ٣٥١) وصححه الحاكم ووافقه الذهبي.

وصدقتُ. فيقال له: صدقت، على هذا عشتَ وعليه مُتَ وعليه تُبعث (١١).

وقال ابنُ جريرٍ (٢) رحمه الله تعالى: حدثنا مجاهدُ بنُ موسى والحسنُ بنُ محمدٍ قالا: حدثنا يزيدُ أخبرنا محمدُ بنُ عمْروِ عن أبي سلمةَ عن أبي هريرةَ را عن النبي ﷺ قال: «والذي نفسي بيده، إن الميتَ ليسمَعُ خفْقَ نعالِكم حين تُولُّون عنه مُذبرين، فإن كان مؤمناً كانت الصلاة عند رأسهِ، والزكاة عن يمينه والصومُ عن يساره، وكان فِعلُ الخيراتِ من الصدقة والصلةِ والمعروفِ والإحسانِ إلى الناس عند رجليه، فيُؤتى من قِبَل رأسه فتقول الصلاة: ما قِبَلي مدخل، فيؤتى عن يمينه فتقول الزكاةُ: ما قِبَلي مدخلٌ، فيؤتى عن يساره فيقول الصيامُ: ما قبلي مدخل، فيؤتى من رجليه فيقول فِعلُ الخيراتِ: ما قِبلي مدخل، فيقال له: اجلِس، فيجلِس قد مُثَلث له الشمسُ قد دنت للغروب فيقال: أخبرنا عما نسألك، فيقول: دعني حتى أصلي، فيقال له: إنك ستفعل فأخبرنا عما نسألك، فيقول: وعمَّ تسألوني؟ فيقال: أرأيتَ هذا الرجلَ الذي كان فيكم ماذا تقول فيه، وما تشهد به عليه؟ فيقول، أمحمدٌ؟ فيقال له: نعم، فيقول أشهد أنه رسولُ اللَّهِ، وأنه جاءنا بالبينات من عند الله فصدّقناه، فيقال له: على ذلك حَيِنتَ، وعلى ذلك مُت وعليه تُبعث إن شاء الله تعالى. ثم يُفسح له في قبره سبعون ذراعاً، وينوّر له، ويفتح له بابّ إلى الجنة فيقال له: انظرُ إلى ما أعد اللَّهُ لك فيها، فيزداد غِبطةً وسروراً، ثم تُجعل نسمتُه في النسيم الطّيّب، وهي طيرٌ خُضْرٌ يعلق بشجر الجنة، ويُعاد الجسدُ إلى ما بدأ من التراب، وذلك قولُ الله عز وجل: ﴿ يُثَيِّتُ اللَّهُ الَّذِينَ مَامَنُواْ بِٱلْقَوْلِ ٱلشَّابِتِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنيَا وَفِي ٱلْآخِرَةِ﴾ [إبراهيم: ٢٧].

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (٨/ج١٣/ ٢١٥) بسند حسن.

 <sup>(</sup>۲) اعراجه ابن عبریو دی عجاسع البیان، (۱/ج۱۳/ ۲۱۵ ـ ۲۱۱) بسند حسن.
 (۲) فی «جامع البیان» (۸/ ج۱۳/ ۲۱۵ ـ ۲۱۱) بسند حسن.

قلت: وأخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٣/ ٣٨٣ ـ ٣٨٤) وهناد في «الزهد» رقم (٣٣٨) وابن حبان (رقم: ٧٨١ ـ موارد) والحاكم في المستدرك (١/ ٣٧٩) وصححه الحاكم ووافقه الذهبي. وأخرجه عبد الرزاق في «المصنف» رقم (٦٧٠٣).

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٣/ ٥١ - ٥٢) وقال: «رواه الطبراني في الأوسط وإسناده حسن».

وخلاصة القول أن الحديث حسن، والله أعلم.

ورواه ابنُ حبانَ<sup>(۱)</sup> من طريق المُعتَمر بن سليمانَ عن محمد بنِ عمرٍو، وذكر جوابَ الكافر وعذابَه.

وقال البزارُ (٢) رحمه الله تعالى: حدثنا سعيدُ بنُ بحرِ القراطيسيُّ، حدثنا الوليدُ بنُ القاسم حدثنا يزيدُ بنُ كيسانَ عن أبي حازم عن أبي هريرةَ ـ أحسبَه رفعه ـ قال: "إن المؤمنَ ينزل به الموتُ ويُعاين ما يعاين، فيود لو خرجتْ ـ يعني نفسه ـ واللَّهُ يحبّ لقاءَه. وإن المؤمنَ يصعَد بروحه إلى السماء فتأتيه أرواحُ المؤمنين فتستخبره عن معارفهم من أهل الأرض، فإذا قال: تركتُ فلاناً في الأرض أعجبهم ذلك، وإذا قال: إن فلاناً قد مات قالوا: ما جيء به إلينا.

وإن المؤمنَ يجلِس في قبره فيُسأل: مَن ربُك؟ فيقول: ربيَ اللَّهُ عز وجل. ويُسأل: مَن نبيُّك؟ فيقول: محمد ﷺ نبتي، فيقال: ما دينُك؟ قال: ديني الإسلامُ.

فيفتح له بابٌ في قبره فيقول أو يقال: انظر إلى مجلسك. ثم يرى القبرَ فكأنما كانت رقدةً. وإذا كان عدواً لله نزل به الموتُ وعاين ما عاين، فإنه لا يحب أن تُخرجَ روحُه أبداً واللَّهُ يبغض لقاءَه، فإذا جلس في قبره أو أُجلس فيقال له: من ربُك؟ فيقول: لا أدري، فيقال: لا دَريت، فيفتح له بابٌ إلى جهنم ثم يضرب ضربة تسمعها كلُّ دابةٍ إلا الثقلين، ثم يقال له: نم كما ينام المنهوش»، قلت لأبي هريرةً: ما المنهوش؟ قال: الذي تنهشه الدوابُ والحياتُ، ثم يضيق عليه قبرهُ. ثم قال: لا نعلم رواه إلا الوليدُ بنُ مسلم، وفي بعض النسخ ابنُ قاسم.

<sup>(</sup>١) في صحيحه (رقم: ٧٨١ ـ موارد) وقد تقدم آنفاً.

<sup>(</sup>٢) في المسند (١/٣/١ ـ ٤١٤ رقم ٨٧٤ ـ كشف).

وقال البزار: لا نعلم رواه عن يزيد هكذا إلاً الوليد.

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٣/ ٥٢ ـ ٥٣) وقال: «رواه البزار ورجاله ثقات خلا سعيد بن بحر القراطيسي فإني لم أعرفه» اهـ.

وقال الأعظمي عقب كلام الهيثمي: «قلت: في طبقته سعيد بن محمد القراطيسي ذكره السمعاني، وابن الأثير فليحرر، اه.

قلت: سعيد بن بحر القراطيسي ذكره الخطيب في «تاريخ بغداد» (٩/ ٩٣) ووثقه وليس من رواته الوليد بن مسلم بل هو الوليد بن قاسم كما في تفسير ابن كثير (٢/ ٥٥٣) وكشف الأستار.

وأما حديثُ أبي سعيدِ وسلمانَ فقال البخاريُ (۱) رحمه الله تعالى: حدثنا عبدُ الله بنُ أبي الأسودِ حدثنا مُعتمرٌ سمعتُ أبي حدثنا قتادةُ عن عُقبةَ بنِ عبد الغافرِ عن أبي سعيدِ عن النبي على: «أنه ذكر رجلاً فيمن سلف وفيمن كان قبلكم ـ قال كلمة، يعني: أعطاه اللهُ مالاً وولداً ـ فلما حضرتهُ الوفاةُ قال لبنيه: أيَّ أبِ كنتُ لكم؟ قالوا: خيرَ أبِ. قال: فإنه لم يَبتئِرْ عند الله خيراً (۲) وإن يقدرِ اللَّهُ عليه يعذبه، فانظُروا إذا مت فأحرِقوني حتى إذا صِرْت فحماً فاسحَقوني ـ أو قال فاسحكوني ـ فإذا كان يومُ ربح عاصفِ فاذروني فيها. فقال نبيُ اللَّهِ عَلَيْهُ: فأخذ مواثيقَهم على ذلك وربي.

ففعلوا ثم أذرَوْه في يوم عاصف، فقال الله عز وجل: كن، فإذا هو رجلٌ قائمٌ، قال الله: أي عبدي ما حملك على أن فعلتَ ما فعلت؟ قال: مخافتُك، أو فرقٌ منك. قال: فما تلافاه أن رجمه عندها»، وقال مرة أخرى: «فما تلافاه»، فحدثتُ به أبا عثمان فقال: سمعتُ هذا من سلمانَ، غيرَ أنه زاد فيه: «اذروني في البحر» أو كما حدَّث.

وفي رواية له (۳) عن أبي سعيد قال: «ففعلوا، فجمعه الله عز وجل فقال: ما حملك؟ قال: مخافتُك. فتلقّاه برحمة».

وقال (٤) رحمه الله تعالى: «بابُ كلام الميتِ على الجنازة»، حدثنا قتيبةُ حدثنا الليثُ عن سعيدِ بنِ أبي سعيدِ عن أبيه أنه سمع أبا سعيدِ الخُدريَّ وَهُم يقول رسولُ اللَّهِ ﷺ: «إذا وضعت الجنازةُ فاحتمَلَها الرجالُ على أعناقهم، فإن كانت صالحة قالت: يا ويلها، أين صالحة قالت: يا ويلها، أين يذهبون بها؟ يسمع صوتها كلُ شيءِ إلا الإنسانَ، ولو سمعها الإنسانُ لصَعِق».

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (٦/ ١٤٥ ـ ٥١٥ رقم ٣٤٨١)، ومسلم (٢١٠٩/٤ رقم ٢٧٥٦).

<sup>(</sup>٢) أي لم يقدم لنفسه خبيئة خير. (د. أحمد الحكمي).

<sup>(</sup>٣) أي للبخاري (٦/ ٥١٤ رقم ٣٤٧٨).قلت: وأخرجه مسلم (١١١١/٤ رقم ٢٧٥٧).

<sup>(3)</sup> أي البخاري في صحيحه (%/ ٢٤٤ رقم ١٣٨٠) و (%/ ١٨١ رقم ١٣١٤) و (%/ ١٨٤ - ١٨٥ رقم ١٣١٦).

وقال الإمامُ أحمدُ (۱): حدثنا أبو عامرِ حدثنا عبّادُ بنُ راشدِ عن داودَ بن أبي هندِ عن أبي نضرة عن أبي سعيدِ وهنه قال: «شهدنا مع رسول الله على جنازة، فقال رسولُ الله على: «يا أيها الناسُ، إن هذه الأمةَ تُبتلى في قبورها، فإذا الإنسانُ دُفن وتفرّق عنه أصحابُه جاءه ملك في يده مطراق من حديد فأقعده فقال: ما تقول في هذا الرجل؟ فإن كان مؤمناً قال: أشهد أن لا إله إلا اللّه وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، فيقول له: صدقت. ثم يُفتح له باب إلى النار فيقول كان هذا منزلك لو كفرت بربّك، فأما إذ آمنت فهذا منزلك، فيَفتحُ له باباً إلى الجنة، فيُريد أن ينهض إليه فيقول له: اسكن اسكن، ويُفسح له في قبره.

وإن كان كافراً أو منافقاً يقول له: ما تقول في هذا الرجل؟ فيقول: لا أدري، سمعتُ الناسَ يقولون شيئاً، فيقول: لا دَريتَ ولا تليتَ ولا اهتديت. ثم يَفتح له باباً إلى الجنة فيقول: هذا منزلُك لو كنتَ آمنتَ بربك، فأما إذْ كفرتَ به فإن الله عز وجل أبدلك به هذا، فيَفتح له باباً إلى النار، ثم يَقمَعُه قمعةً بالمطراق فيصيح صيحةً يسمعها خلقُ اللَّهِ عز وجل كلُّهم غير الثقلين». فقال بعضُ القوم: يا رسولَ الله، ما أحدٌ يقوم عليك ملَكُ في يده مِطراقٌ إلا هِيلَ عند ذلك، فقال رسولُ الله عَلَيْ عند فلك المناول الثابت».

ولابن مِردَويه (٢) عنه ظليمه قال: قال رسولُ الله ﷺ: ﴿يُثَبِّتُ اللّهُ الَّذِينَ ءَامَنُواُ بِٱلْقَوْلِ ٱلثَّالِتِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَا وَفِي ٱلْآخِرَةِ ﴾ [إبراهيم: ٢٧] في القبر».

وأما حديثُ سَمُرةَ بنِ جُندبِ ضَيَّتُهُ، فقال البخاريُ (٣) رحمه الله تعالى: حدثنا

<sup>(</sup>١) في المسند (٣/٦، ٢٣٣، ٣٤٦) بسند صحيح.

قلت: وأخرجه البزار (٢/ ٤١٢ رقم ٨٧٢ ـ كشف).

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٣/ ٤٨) وقال: «رواه أحمد والبزار ـ وزاد: في الحياة الدنيا وفي الآخرة ويضل الله الظالمين ويفعل الله ما يشاء ـ ورجاله رجال الصحيح». اه.

وأخرجه ابن أبي عاصم في السنة (رقم:  $\Lambda$ ٦٥) وابن جرير في «جامع البيان» ( $\Lambda$ /ج $^{7}$ /

وهو حديث صحيح، والله أعلم.

<sup>(</sup>۲) عزاه إليه السيوطي في «الدر المنثور» (٢٨/٥) وقد تقدم له شواهد.

 <sup>(</sup>٣) في صحيحه (٣/ ٢٥١ \_ ٢٥٢ رقم ١٣٨٦).

موسى بنُ إسماعيلَ حدثنا جريرُ بنُ حازم حدثنا أبو رجاءِ عن سمرةَ بنِ جُندبِ وَ اللهِ قَال: من رأى منكم الليلةَ رؤيا؟ قال: فإن رأى أحد قصها، فيقول: ما شاء الله.

فسألنا يوماً فقال: هل رأى أحد منكم رؤيا؟ قلنا: لا. قال: لكني رأيتُ الليلةَ رجلين أتياني فأخرجاني إلى الأرض المقدسة، فإذا رجلٌ جالسٌ، ورجلٌ قائمٌ، بيده عقل المعضُ أصحابِنا عن موسى - كلوبٌ من حديد يدخله في شِدقه حتى يبلُغَ قفاه، ثم يفعل بشدقه الآخرِ مثل ذلك، ويلتئم شدقُه هذا، فيعود فيضع مثلَه.

قلت: ما هذا؟ قالا: انطلق، فانطلقنا حتى أتينا على رجل مضطجع على قفاه، ورجلٌ قائمٌ على رأسه بفِهْرِ \_ أو صخرة \_ فيشرخ به رأسه، فإذا ضربه تدَهْده الحجرُ، فانطلق إليه ليأخُذَه فلا يرجِع إلى هذا حتى يلتثمَ رأسُه، وعاد رأسُه كما هو فعاد إليه.

قلت: مَن هذا؟ قالا انطلق. فانطلقنا إلى ثُقب مثلِ التنورِ، أعلاه ضيقٌ وأسفلُه واسعٌ يتوقد تحتَه ناراً، فإذا اقترب ارتفعوا حتى كاد أن يخرُجوا فإذا خمدت رجَعوا فيها، وفيها رجالٌ ونساءٌ عُراةٌ.

فقلت: من هذا؟ قالا: انطلِقْ، فانطلقنا حتى أتينا على نهر من دم فيه رجلٌ قائمٌ على وسط النهر ورجلٌ بين يديه حجارةٌ، فأقبل الرجلُ الذي في النهر فإذا أراد أن يخرُج رمى الرجلُ بحجر في فيه فردّه حيث كان، فجعل كلما جاء ليخرُجَ رمى في فيه بحجر فيرجع كما كان.

فقلت: ما هذا؟ قالا: انطلِق. فانطلقنا حتى انتهينا إلى روضة خضراء فيها شجرة عظيمة وفي أصلها شيخ وصِبيان، وإذا رجل قريب من الشجرة بين يديه نار يوقدها فصعدا بي في الشجرة، أدخلاني داراً لم أر قط أحسنَ منها، فيها رجال شيوخ وشباب ونساء وصِبيان، ثم أخرجاني منها فصعدا بي إلى الشجرة فأدخلاني داراً هي أحسنُ وأفضلُ، فيها شيوخ وشُبّان.

<sup>=</sup> وأطرافه: [رقـم: ۸٤٥، ۱۱٤٣، ۲۰۸۵، ۲۷۹۱، ۲۷۲۳، ۲۳۳۵، ۲۲۵، ۲۰۹۳، ۷۶۰۷].

قلت: وأخرجه مسلم (٤/ ١٧٨١ رقم ٢٢٧٥).

قلت: طوّقتماني الليلة فأخبراني عما رأيتُ. قالا: نعم، أما الذي رأيتَه يشق شِدقَه فكذابٌ يحدث بالكَذْبة فُتحملُ عنه حتى تبلُغَ الآفاق، فيُصنع به ما رأيتَ إلى يوم القيامة. والذي رأيتَه يشرخ رأسَه فرجلٌ علمه الله القرآنَ فنام عنه بالليل ولم يعمل فيه بالنهار، يُفعل به إلى يوم القيامة. والذي رأيتَه في النُقب فهم الزناةُ. والذي رأيتَه في النُقب فهم الزناةُ. والذي رأيتَه في النهر آكلوا الربا. والشيخُ في أصل الشجرة إبراهيمُ عليه السلام، والدي روقد النارَ مالكٌ خازنُ النار، والدارُ الأولى التي دخلتَ دارُ عامةِ المؤمنين، وأما هذه الدارُ فدارُ الشهداء، وأنا جبريلُ وهذا ميكائيلُ، فارفع رأسك، فرفعتُ رأسي فإذا فوقي مثلُ السحاب، قالا: ذاك منزلك. قلت دعاني أدخلُ منزلي، قالوا: إنه بقيَ لك عمرٌ لم تستكمله، فلو استكملتَ أتيتَ منزلك».

وأما حديث عثمانَ وَ فَ فقال أبو داود (۱): حدثنا إبراهيمُ بنُ موسى الرازيُ حدثنا هشامُ هو ابنُ يوسفَ عن عبد الله بنِ بُجَيرِ عن هاني مولى عثمانَ عن عثمانَ رضي الله عنه قال: «كان النبي على إذا فرَغ من دفن الرجلِ وقف عليه وقال استغفِروا لأخيكم واسألوا له التثبيتَ فإنه الآن يُسأل». قال ابنُ حجرٍ: صحّحه الحاكم.

وأما حديثُ عليٌ بن أبي طالبٍ عليه فقال التّرمذيُّ (٢) رحمه الله تعالى:

<sup>(</sup>١) في السنن (٣/ ٥٥٠ رقم ٣٢٢١).

قلت: وأخرجه الحاكم (٣٧٠/١) وقال: صحيح الإسناد ولم يخرجاه ووافقه الذهبي وهو كما قالا. وأخرجه البيهقي في السنن الكبرى (٥٦/٤).

وقال النووي في «المجموع» (٥/ ٢٥٧) إسناده جيد.

وخلاصة القول أن الحديث صحيح، والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) في السنن (٥/ ٥٣٧ رقم ٣٥٢٠) وقال: «هذا حديث غريب من هذا الوجه، وليس إسناده بالقوي».

وأورده السيوطي في «الجامع الصغير» رقم (١٥٠٣) ورمز لضعفه.

وكذلك أورده الألباني في «ضعيف الجامع» رقم (١٣١٢) وضعفه.

قلت: في سنده: قيس بن الربيع «صدوق، تغير لما كبِرَ، وأدخل عليه ابنه ما ليس من حديثه فحدَّث به،، قاله الحافظ في «التقريب» رقم (٥٥٧٣).

وعلي بن ثابت الجزري، "صدوق ربما أخطأ، وقد ضعفه الأزديُّ بلا حجة"، قاله الْحافظ=

حدثنا محمدُ بنُ حاتم المؤدبُ أخبرنا عليُّ بنُ ثابتِ حدثني قيسُ بنُ الربيعِ ـ وكان من بني أسدِ ـ عن الأغر بنِ الصباحِ عن خليفةَ بنِ حُصينِ عن عليٌّ بنِ أبي طالبِ عليه قال: «أكثرُ ما دعا به رسولُ الله عليه عشيةَ عرفةَ في الموقف: اللهم لك الحمدُ كالذي تقول وخيراً مما نقول. اللهم لك صلاتي ونسُكي ومحيايَ ومماتي، وإليك مآبي ولك ربُ تراثي. اللهم إني أعوذ بك من عذاب القبرِ ووسوسةِ الصدرِ وشتاتِ الأمر، اللهم إن أعوذ بك من شر ما تجيء به الربحُ».

وأما حديثُ زيدِ بنِ ثابتِ فقال مسلم (۱) رحمه الله تعالى: حدثنا يحيى بنُ أيوبَ وأبو بكرِ بنُ أبي شيبةَ جميعاً عن ابن عُليةَ. قال ابنُ أيوبَ: حدثنا ابنُ عُلية قال: وأخبرني سعيدُ الجَريريُ عن أبي نَضْرةَ عن أبي سعيدِ الخدريُ عن زيد بنِ ثابتِ قال أبو سعيد: «ولم أشهدُه من النبي على في حائط لبني النجارِ على بغلة له ونحن معه إذ حادث به فكادت تُلقيه، وإذا أَقبُرٌ ستة أو خمسة أو أربعة ـ قال: كذا كان يقول الجريريُ ـ فقال: «مَن يعرفُ أصحابَ هذه الأقبُرِ؟» فقال رجلٌ: أنا. قال: «فمتى مات هؤلاء؟» قال: ماتوا في الإشراك. فقال: «إن هذا الأمة تُبتلى في قبورها، فلولا أن لا تَدافَنوا لدعوتُ الله أن يُسمِعَكم من عذاب القبرِ الذي أسمع عذاب النار. قالوا: نعوذ بالله من عذاب النار. قالوا: نعوذ بالله من عذاب القبر». قالوا: نعوذ بالله من عذاب القبر، قالوا: نعوذ بالله من عذاب القبر، قالوا: نعوذ بالله من عذاب الفتن ما ظهر منها وما بطَن». قالوا: نعوذ بالله من فتنة الدجالِ». قالوا: نعوذ بالله من فتنة الدجالِ». قالوا: نعوذ بالله من فتنة الدجالِ».

وأما حديثُ جابرِ بنِ عبد اللَّهِ، فقال الإمامُ أحمدُ (٢) رحمه الله تعالى: حدثنا

في «التقريب» رقم (١٩٦٦).

وخلاصة القول أن الحديث ضعيف، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (۲۱۹۹/۶ ـ ۲۲۰۰ رقم ۲۸۹۷).

<sup>(</sup>٢) في المسند (٣٤٦/٣).

قلت: وأخرجه الطبراني في «الأوسط» رقم (٩٠٧٦).

وأورده الهيثمي في «مُجمع الزوائد» (٣/ ٤٨) وقال: «رواه أحمد، والطبراني في الأوسط، وفيه ابن لهيعة وفيه كلام، وبقية رجاله ثقات» اهـ.

يحيى بنُ سعيد عن ابن جُريج أخبرني أبو الزبيرِ أنه سأل جابرَ بنَ عبد اللّهِ عن فتانَيْ القبرِ فقال: سمعتُ رسولَ اللّهِ عَلَى يقول: "إن هذه الأمةَ تُبتلى في قبورها، فإذا أدخل المؤمنُ قبرَه وتولى عنه أصحابُه جاء ملكٌ شديدُ الانتهارِ فيقول له: ما كنتَ تقول في هذا الرجلِ؟ فأما المؤمنُ فيقول: إنه رسولُ الله وعبدهُ. فيقول له الملكُ: انظُر إلى مقعدك الذي كان لك في النار قد أنجاك اللّهُ منه، وأبدلك بمقعدك الذي ترى من النار مقعدَك الذي ترى من الجنة. فيراهما كِلَيهما. فيقول المؤمنُ: دعوني أُبشَرُ أهلي، فيقال له: اسكُن.

وأما المنافقُ فيُقعَدُ إذا تولى عنه أهلُه فيقال له: ما كنتَ تقول في هذا الرجلِ؟ فيقول: لا أدري، أقول كما يقول الناسُ. فيقال له: لا دريت، هذا مقعدُك الذي كان لك في الجنة أبدلك مكانه مقعدَك من النار».

قال جابر: فسمعتُ النبيَّ ﷺ يقول: «يُبعث كلُّ عبدِ في القبر على ما مات، المؤمنُ على إيمانه، والمنافقُ على نفاقه».

ولمسلم (۱) عنه من حديث الكسوفِ وفيه: «وعُرضت عليَّ النارُ، فرأيت فيها امرأةً من بني إسرائيلَ تُعذَّب في هرة لها ربطتها فلم تُطعِمْها ولم تدعُها تأكلُ من خَشاش الأرض، ورأيتُ أبا ثمامةً عَمْرَو بنَ مالكِ يجُرِّ قُصْبَه في النار - وفي رواية (۱) - لقد جيء بالنار، وذلكم حين رأيتموني تأخرتُ مخافة أن يُصيبَني من لفحها. وحتى رأيت فيها صاحبَ المحجَنِ يجرِ قُصبَه في النار، كان يسرِق الحاجِّ بمِخجنه، فإذا فطِن له قال: إنما تعلق بمِحجني، وإن غُفِلَ عنه ذَهب به. وحتى رأيتُ فيها صاحبة الهرةِ التي ربطتها فلم تُطعمها ولم تدعُها تأكلُ من خَشاش رأيتُ فيها صاحبة الهرةِ التي ربطتها فلم تُطعمها ولم تدعُها تأكلُ من خَشاش الأرض حتى ماتت جوعاً» الحديث.

وأما حديثُ سعدِ بن أبي وقاصٍ على في فرواه البخاريُ (٣) من عدة طرقِ عن

<sup>=</sup> قلت: وأخرج مسلم (٢٢٠٦/٤ رقم ٢٨٧٨) الجزء الأخير قوله: «يُبعثُ كلُّ عبدِ على ما ماتَ عليه».

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (۲/ ۲۲۲ رقم ۹۰۶).

<sup>(</sup>۲) في صحيح مسلم (۲/ ۱۲۳ ـ ۱۲۴ رقم ۱۰/ ۹۰۶).

۳) فی صحیحه (۱۱/۱۷۸ رقم ۱۳۷۰).

مُصعبِ بنِ سعدِ بنِ أبي وقاصِ عن أبيه ظلى قال: «كان النبيُ عَلَيْهُ يعلَمنا هؤلاءِ الكلماتِ كما تُعلّم الكتابة: اللهم إني أعوذ بك من البخل، وأعوذ بك من البخبن، وأعوذ بك من أن أردً إلى أردل العمر، وأعوذ بك من فتنة الدنيا وعذاب القبر».

وأما حديثُ زيدِ بنِ أرقمَ فقال مسلمُ بنُ الحجاجِ رحمه الله تعالى في صحيحه (۱): حدثنا أبو بكرِ بنُ أبي شيبةَ وإسحاقُ بنُ إبراهيمَ ومحمدُ بنُ نُمير، واللفظُ لابن نُمير، قال إسحاقُ أخبرنا ـ وقال الآخران حدثنا ـ أبو معاويةَ عن عاصم عن عبد اللَّهِ بنِ الحارث، وعن أبي عثمانَ النَّهٰديِّ عن زيدِ بنِ أرقمَ على قال: «لا أقول لكم إلا كما كان رسولُ الله على يقول، كان يقول: اللهم إني أعوذ بك من العجز والكسلِ، والجُبن والبُخلِ والهرم، وعذابِ القبر، اللهم آتِ نفسي تقواها، وزكُها أنت خيرُ من زكَّاها، أنت وليُها ومولاها. اللهم إني أعوذ بك من علم لا ينفع، ومن قلب لا يخشع، ومن نفسٍ لا تشبع، ومن دعوة لا يُستجاب لها»، رواه النسائي (۱).

وأما حديث أبي بكرة فأخرجه النسائيُ (٣) والله عنه عن النبي الله أنه كان يقول في أثر الصلاةِ: «اللهم إني أعوذ بك من الكفر والفقر وعذاب القبر».

وأما حديثُ عبدِ الرحمن بنِ سَمُرةَ فقال أبو عبدِ الله الحكيمُ التِرمذِيُّ في كتابه (نوادرُ الأصولِ) (٤): حدثنا أبي حدثنا عبدُ الله بنُ نافعٍ عن ابن أبي فديك عن

<sup>(</sup>۱) (٤/ ۲۰۸۸ رقم ۲۲۷۲).

٢) في السنن (٨/ ٢٦٠ رقم ٥٤٥٨) وهو حديث صحيح.

<sup>)</sup> في السنن (٨/ ٢٦٢ رقم ٥٤٦٥) بسند صحيح. قلت: وأخرجه النسائي في "عمل اليوم والليلة" رقم (٢٢) ورقم (٥٧٢) وابن السني في "عمل اليوم والليلة" رقم (٦٩) وأحمد في المسند (٥/ ٤٢) وأبو داود رقم (٥٠٩٠) والحاكم في "المستدرك" (١/ ٢٥٢) وقال: حديث صحيح على شرط مسلم ووافقه الذهبي.

وخلاصة القول أن الحديث حسن، والله أعلم.

<sup>(</sup>٤) (ص٣٢٤).

قلت: أخرجه الأصبهاني في «الترغيب» كما في شرح الصدور (ص١٨٢)، والطبراني كما في «مجمع الزوائد» (٧/ ١٧٩) وقال الهيثمي: «رواه الطبراني بإسنادين في أحدهما سليمان بن أحمد الواسطي، وفي الآخر خالد بن عبد الرحمن المخزومي وكلاهما ضعيف» اهـ.

عبد الرحمنِ بنِ عبدِ اللَّهِ عن سعيدِ بنِ المسيِّبِ عن عبد الرحمن بنِ سَمُرةَ قال: خرج علينا رسولُ الله ﷺ ذاتَ يوم ونحن في مسجد المدينةِ فقال: "إني رأيت البارحة عجيباً، رأيت رجلاً من أمتي جاء ملكُ الموتِ ليقبِضَ روحه، فجاء بِرُه بوالديه فردَّ عنه.

ورأيت رجلًا من أمتي قد بُسط عليه عذابُ القبر، فجاءه وُضوؤُه فاستنقذه من ذلك.

ورأيت رجلًا من أمتي قد احتَوَشَتْه الشياطينُ، فجاءه ذكرُ الله عز وجل فخلصه من بينهم.

ورأيت رجلاً من أمتي قد احتوشته ملائكةُ العذابِ فجاءته صلاتُه. فاستنقذتُه من أيديهم. ورأيت رجلاً من أمتي يلتهب عطشاً، كلما ورد حوضاً مُنع منه، فجاءه صيامُه فسقاه وأرواه.

ورأيتُ رجلاً من أمتي من بين يديه ظُلمةٌ ومن خلفه ظلمةٌ، وعن يمينه ظلمةٌ وعن شماله ظلمةٌ، ومن فوقه ظلمةٌ ومن تحته ظلمة، وهو متحيِّرٌ فيها، فجاءته حَجْتُه وعُمرتُه فاستخرجاه من الظلمة وأدخلاه النور.

ورأيتُ رجلًا من أمتي يكلم المؤمنين فلا يكلمونه، فجاءته صلةُ الرحِمِ فقالت: يا معشرَ المؤمنين كلموه، فكلموه.

ورأيت رجلًا من أمتي يتقي وهَجَ النارِ وشرَرَها بيده عن وجهه، فجاءته صدقتُه فصارت له سِتراً على وجهه وظِلاً على رأسه.

ورأيت رجلًا من أمتي أخذتُه الزبانيةُ من كل مكان، فجاءه أمرُه بالمعروف ونهيُه عن المنكر فاستنقذاه من أيديهم وأدخلاه مع ملائكة الرحمة.

ورأيتُ رجلًا من أمتي جاثياً على ركبتيه، بينه وبني اللَّهِ حجابٌ، فجاءه حسنُ خُلقِه فأخذ بيده فأدخله على الله عز وجل.

وقال العراقي في «المغني» رقم (٢٤٤٠): «رواه الخرائطي في مكارم الأخلاق. بسند ضعيف» اه.

وخلاصة القول أن الحديث ضعيف.

ورأيتُ رجلًا من أمتي قد هوَتْ صحيفتُه من قِبَل شمالِه، فجاءه خوفُه، من الله تعالى فأخذ صحيفتَه فجعلها في يمينه.

ورأيت رجلًا من أمتي قد خفّ ميزانُه، فجاءته أفراطُه فثقَّلوا ميزانَه.

ورأيت رجلًا من أمتي قائماً على شفير جهنم، فجاءه وجَلُه من الله فاستنقذه من ذلك ومضى.

ورأيت رجلًا من أمتي هوى في النار، فجاءته دموعُه التي بكت من خشية اللَّهِ في الدنيا فاستخرجته من النار.

ورأيت رجلًا من أمتي قائماً على الصراط كما ترعُد السَّعفةُ، فجاء حسنُ ظنِه بالله فسَكن رعْدتَه ومضى.

ورأيت رجلًا من أمتي على الصراط يزحَف أحياناً ويحبو أحياناً، فجاءته صلاته فأخذت بيده فأقامته ومضى على الصراط.

ورأيتُ رجلًا من أمتي انتهى إلى باب الجنةِ فغُلَقت الأبوابُ دونه، فجاءتُه شهادةُ أن لا إله إلا الله ففتحتُ له الأبوابَ وأدخلته الجنة».

ورواه القُرطبيُّ رحمه الله في تذكرته (١) وقال: هذا حديثُ عظيمٌ ذكرَ فيه أعمالاً خاصةً تنجي من أهوال خاصة.

وأما حديثُ عبدِ الله بنِ عمرِو بن العاص فرواه النسائيُ (٢) عن عمْرِو بنِ شُعَيب عن أبيه عن جده قال: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «اللهم إني أعوذ بك من الكسلِ والهرم والمغرمِ والمأثم، وأعوذ بك من شر المسيحِ الدجال، وأعوذ بك من عذاب القبرِ وأعوذ بك من عذاب القبرِ وأعوذ بك من عذاب النار».

وللحكيم الترمذيِّ (٣) عنه عليه: «أن رسولَ الله عليه ذكر فتّاني القبر، فقال

<sup>(</sup>١) (١/٤٦٨ ـ ٤٧٠ رقم ٧٦٦) وهو حديث ضعيف كما تقدم آنفاً.

<sup>(</sup>٢) في السنن (٨/ ٢٦٩ رقم ٥٤٩٠). بسند حسن. وللحديث شواهد في الصحيحين عن عائشة وأنس. فهو بها صحيح إن شاء الله.

 <sup>(</sup>٣) في «نوادر الأصول» (ص٤١) بدون سند.
 قلت: أخرجه أحمد في المسند (٢/ ١٧٢) والآجري في «الشريعة» (ص٣٦٧).

فلت. الحرجة الحمد في المستد (٣/ ١٧) والأجري في الصريحة (طلب المجمع) (٣/ ٤٧) وقال: «رواه أحمد والطبراني في الكبير، ورجال=

عمر بنُ الخطابِ رَهِي الله عَلَيْهُ: أَتُرَدُّ لنا عقولُنا يا رسولَ الله ؟ قال: نعم كهيئتكم اليومَ. فقال عمر: في فيه الحجرُ».

وروى البغويُ (١) عنه صلى الله موقوفاً عليه: (إذا تُوفي العبدُ المؤمنُ أرسل اللهُ عز وجل ملكين، وأرسل إليه بتُحفة من الجنة فيقال لها: اخرُجي يا أيتها النفسُ المطمئنة، اخرُجي إلى رَوح وريحانِ وربِّ عنكِ راضٍ. فتخرج كأطيبِ ريح مسكِ وجده أحدٌ في أنفه، والملائكةُ على أرجاء السماء يقولون: قد جاء من الأرض روحٌ طيبة ـ أو نسمة طيبة ـ فلا تمرُّ بباب إلا فُتح لها، ولا بملكِ إلاَّ صلّى عليها، حتى يُؤتى بها الرحمنُ عز وجل فتسجد، ثم يقال لميكائيلَ: اذهب بهذه فاجعلها مع أنفُس المؤمنين.

ثم يؤمر فيُوسَعُ عليه قبرهُ، سبعون ذِراعاً عَرضُه، وسبعون ذراعاً طولُه، ويُنبذ له الرَّيحانُ، وإن لم يكن جُعل له نورٌ له الرَّيحانُ، وإن لم يكن جُعل له نورٌ مثلُ الشمس في قبره، ويكون مثَلُه مثَلُ العروس ينام فلا يوقظه إلا أحبُّ أهلِه.

وإذا تُوفي الكافرُ أرسل الله إليه ملكين وأرسل قطعةَ من بِجادٍ أنتنَ وأخشنَ من كل خشِنِ، فيقال: يا أيتها النفسُ الخبيثةُ، اخرُجي إلى جهنمَ وعذابِ أليم، وربِّ عليكِ غضبانَ).

وأما حديثُ أبيه عمرو بنِ العاصِ فرواه مسلمٌ (٢) في قصة وفاتِه مطوّلاً، وفيه: «فإذا أنا متُ فلا تصحّبني نائحةٌ ولا نارٌ، فإذا دفنتموني فشنُوا عليَّ الترابَ شناً، ثم أقيموا حولَ قبري قَذرَ ما تُنحَر جَزورٌ ويُقسَمُ لحمُها، حتى أستأنِسَ بكم وأنظُرَ ماذا أراجع به رُسلَ ربي عزَّ وجل».

وأما حديثُ أمِّ مبشرِ فأخرجه عنها ابن أبي شيبةَ في مصنفه (٣) قالت: دخل

<sup>=</sup> أحمد رجال الصحيح اه.

قلت: في سنده أحمد ابن لهيعة وفيه كلام، وحيي بن عبد الله المعافري: ليس من رجال الصحيح، وهو حسن الحديث.

 <sup>(</sup>۱) في «معالم التنزيل» (۸/ ٤٢٤) عن عبد الله بن عمرو. وقال الهيثمي في «المجمع» (۲/ ٣٢٨) رواه الطبراني في «الكبير» ورجاله ثقات».

<sup>(</sup>۲) فی صحیحه (۱/۱۱۲ رقم ۱۲۱).

<sup>(</sup>۳) (۱۹/۱۰) یا ۱۹۲ رقم ۱۹۱۹).

عليَّ النبيُّ عَلَيْهُ وأنا في حائط من حوائط بني النجارِ فيه قبورٌ، منهم قد ماتوا في الجاهلية، قالت: فخرج، فسمعتُه يقول: «استعيذوا بالله من عذاب القبرِ»، قلت: يا رسولَ الله! وللقبر عذابٌ؟ قال: «إنهم لَيُعذَّبون عذاباً في قبورهم تسمعُه البهائم».

وأما حديثُ أبي قتادةً ولله فقال ابنُ أبي حاتم (١): حدثنا أحمدُ بنُ عثمانَ بنِ حكيم الأَوْديُّ حدثنا شريحُ بنُ مَسلمةَ حدثنا إبراهيمُ بنُ يوسفَ عن أبيه عن أبي إسحاقَ عن عامرِ بنِ سعدِ البَجَليِّ عن أبي قتادةَ الأنصاريِّ ولله في قوله تعالى: ﴿ يُثَيِّتُ اللهُ الذَّينَ اللهُ الدَّينَ اللهُ الدَّينَ اللهُ الدَّينَ وَفِي الْآخِرَةِ ﴾ [إبراهيم: ٢٧]. الآية.

قال: «إن المؤمنَ إذا مات أُجلِس في قبره فيقال له: من ربُّك؟ فيقول: اللَّهُ عز وجل. فيقال له: من نبيُك؟ فيقول: محمدُ بنُ عبدِ الله ﷺ. فيقال له ذلك مرَّاتِ، ثم يفتح له بابّ إلى النار فيقال له: انظر إلى منزلك من النار لو زُغْتَ، ثم يفتح له بابّ إلى الجنة فيقال له: انظر إلى منزلك من الجنة إذْ ثبتً.

وإذا مات الكافر أُجلس في قبره فيقال له: من ربُّك، من نبيُك؟ فيقول: لا أدري، كنت أسمع الناسَ يقولون، فيقال له: لا دريت. ثم يفتح له باب إلى الجنة فيقال: انظر إلى مجلسك من الجنة لو ثبت. ثم يفتح له باب إلى النار فيقال له: انظر إلى منزلك إذ زُغت. فذلك قوله تعالى: ﴿ يُثَبِّتُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

<sup>=</sup> قلت: وأخرجه أحمد في «المسند» (٦/٣٦٣).

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٣/٥٦) وقال: «رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح» اهـ.

<sup>(</sup>۱) في تفسيره (٧/ ٢٢٤٤ رقم ١٢٢٦٦)، وابن كثير في تفسيره (٢/ ٥٥٤) مسنداً. قلت: وأخرجه الطبراني في «الأوسط» رقم (١٣٤٧).

وأورده الهيثمي في "مجمع الزوائد" (٧/ ٤٤) وقال: "رواه الطبراني في الأوسط عن شيخه أحمد بن محمد بن صدقة ولم أعرفه، وبقية رجاله رجال الصحيح" اهـ.

وأما حديث عبد الله بن مسعود فقال مسلم (۱) رحمه الله تعالى: حدثنا عثمانُ بن أبي شيبة حدثنا جريرٌ عن الحسن بن عبيد الله عن إبراهيم بن سُويدِ عن عبد الرحمنِ بن يزيدَ عن عبد الله في قال: كان نبي الله عليه إذا أمسى قال: «أمسينا وأمسى الملك لله، والحمد لله لا إله إلا الله وحده لا شريك له»، قال: أراه قال فيهن: «له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير. ربِّ أسألك خيرَ ما في هذه الليلةِ وخيرَ ما بعدها، وأعوذ بك من شر هذه الليلةِ وشرِّ ما بعدها. ربِّ أعوذ بك من عذابِ في النار وعذاب في القبر»، بن أعوذ أصبح قال ذلك أيضاً: «أصبحنا وأصبح الملك لله».

حدثنا أبو بكر بنُ أبي شيبةَ حدثنا حسينُ بنُ عليً عن زائدةَ عن الحسن بنِ عبيدِ الله إلخ بنحوه، وفيه «اللهم إني أعوذ بك من الكسل والهَرمِ وسوءِ الكِبَرِ وفتنةِ الدنيا وعذابِ القبر»(٢).

وقال النسائيُ<sup>(٣)</sup>: أخبرنا محمدُ بنُ عبدِ العزيزِ قال: حدثنا الفضلُ بنُ موسى عن زكريا عن أبي إسحاقَ عن عمرو بنِ ميمونَ عن ابن مسعودِ رَفِي قال: «كان النبي عَلَيْ يتعودُ من خمس: من البخل، والجبنِ، وسوءِ العُمر، وفتنةِ الصدْر، وعذاب القبر».

وروى الطحاويُ (٤) عنه عنه عن النبي عنه الله أمر بعبد من عباد اللَّهِ أن

<sup>(</sup>۱) فی صحیحه (۲۰۸۹/۶ رقم ۷۵/۲۷۲۳).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صحيحه (٢٠٨٩/٤ رقم ٢٧/٣٢٧).

<sup>(</sup>٣) في السنن (٢/ ٢٥٦ رقم ٥٤٤٦) وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٤) في «مشكل الآثار» (٨/ ٢١٢ رقم ٣١٨٥) بسند حسن.

وأورده ابن عبد البر في «التمهيد» (٤/ ٢٣٩). والقرطبي في «التذكرة» (١/ ٢٧٠ رقم ٤٤٨).

<sup>\*</sup> وأخرجه هناد في «الزهد» رقم (٣٦٢) وعبد الرزاق في «المصنف» رقم (٦٧٥٢) وأبو نعيم في «الحلية» (٤/٤٤) من كلام عمر بن شرحبيل. ورجاله ثقات، ولكنه يرويه أبو إسحاق السبيعي معنعناً وهو مدلس.

وأخرجه الطبراني في «الكبير» (٤٤٣/١٢) رقم ١٣٦١٠) من حديث عبد الله بن عمر.
 وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٧/ ٢٦٨) وقال: «وفيه يحيى بن عبد الله البابلتي وهو ضعيف» اهـ.

يُضربَ في قبره مائة جلدة، فلم يزل يسأل الله ويدعوه حتى صارت واحدة فامتلأ عليه قبرُه ناراً». الحديث ذكره العينيُّ في شرح البخاريِّ واللَّهُ أعلمُ بصحته. وعزاه في التبصِرة إلى أبي القاسمِ الحريري، وتقدم عنه قريباً حديثُ أمِّ حبيبة، وفيه الاستعاذة من عذاب القبر.

وأما حديثُ أبي طلحةً فقال البخاريُّ() رحمه الله تعالى: حدثني عبدُ الله بنُ محمدِ سمع رَوحَ بنَ عبادةَ حدثنا سعيدُ بنُ أبي عَروبةَ عن قتادةَ قال: ذكر لنا أنسُ بنُ مالكِ عن أبي طلحةً: "إن نبيًّ اللَّهِ عَلَيْ أمرَ يوم بدرِ بأربعة وعشرين رجلاً من صناديد قريشٍ فقُذِفوا في طُوى من أطواء بذر خبيثٍ مُخبَث، وكان إذا ظهر على قوم أقام بالعرصة ثلاث ليال. فلما كان ببدر اليومَ الثالثَ أمر براحلته فشد عليها رَحلها، ثم مشى واتبعه أصحابُه وقالوا: ما نرى ينطلق إلا لبعض حاجة، حتى قام على شَفة الرُكِيِّ فجعل يناديهم بأسمائهم وأسماءِ آبائِهم: يا فلانُ ابنَ فلانُ ابنَ فلانُ ابنَ فلان، أيسُرّكم أنكم أطعتم الله ورسولَه، فإنا قد وجذنا ما وعدنا رُبنا حقاً، فهل وجدتم ما وعدكم ربُكم حقاً؟

قال فقال عمرُ: يا رسولَ الله ما تُكلّم من أجساد لا أرواحَ لها؟ قال رسولُ الله ﷺ: والذي نفسُ محمدِ بيده ما أنتم بأسمعَ لِما أقولُ منهم». قال قَتادةُ: أحياهم اللّهُ تعالى حتى أسمَعهم قولَه توبيخاً وتصغيراً ونَقِمةً وحسرةً وندماً.

وأما حديثُ أسماءَ الآخرُ فقال الإمامُ أحمدُ (٢) رحمه الله تعالى: حدثنا حجينُ بنُ المثنى حدثنا عبدُ العزيز بنُ أبي سَلَمةَ الماجَشونُ عن محمد بنِ المنكدرِ قال: كانت أسماءُ \_ يعني بنتَ الصديقِ عَلَيًا \_ تحدّث عن النبي عَلَيْ قالت: قال: «إذا دخل الإنسانُ قبرَه فإن كان مؤمناً أحفّ به عملُه الصلاةُ والصيامُ، قال فيأتيه

قلت: ومثله أيوب بن نهيك.

وخلاصة القول أن حديث ابن مسعود ضعيف، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (۷/ ۳۰۰ ـ ۳۰۱ رقم ۳۹۷۱).قلت: وأخرجه مسلم (۲۸۷۶ رقم ۲۸۷۵).

<sup>(</sup>۲) في المسند (٦/ ٢٥٢ ـ ٢٥٣) بسند صحيح.

قلّت: وأخرجه الطبراني في «الكبير» (٨٦/٢٤ رقم ٢٣٠) و (٢٤/ ١٠٥ رقم ٢٨١) وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٣/ ١٥١) وقال: رجال أحمد رجال الصحيح.

الملَكُ من نحو الصلاةِ فتردُّه، ومن نحو الصيام فيردَه، قال: فيناديه: اجلِس، فيجلِس، فيقول له: ماذا تقول في هذا الرجلِ؟ يعني النبيَّ عَلَيْه، قال: مَن؟ قال: محمد. قال: أشهد أنه رسولُ الله. قال فيقول: على ذلك عشتَ وعليه متَّ وعليه تُبعث.

وإن كان فاجراً أو كافراً جاءه الملكُ ليس بينه وبينه شيءٌ يردّه فأجلسه فيقول له: ماذا تقول في هذا الرجلِ؟ قال: أيُّ رجل؟ قال: محمد. قال: يقول: واللَّهِ ما أدري، سمعتُ الناسَ يقولون شيئاً فقلتُه. قال له الملكُ: على ذلك عشتَ وعليه متَّ وعليه تُبعث. قال ويسلّط عليه دابةٌ في قبره معها سَوطٌ ثمرتُه جَمرةٌ مثلُ عُرفِ البعيرِ تضربه ما شاء الله، صماءُ لا تسمع صوتَه فترحَمَه». والأنسبُ لمكان هذا الحديثِ أن يُنقل عند حديثي أسماءِ الأولين.

وأما حديث عبدِ الرحمنِ بنِ حسنة فقال أبو داود ((): حدثنا مسدّة حدثنا عبدُ الواحد بنُ زيادٍ حدثنا الأعمشُ عن زيد بنِ وهب عن عبد الرحمنِ بنِ حسنة قال: «انطلقتُ أنا وعمرو بنُ العاص إلى النبي على فخرج ومعه دَرَقة، ثم استتر بها ثم بال فقلنا: انظروا إليه يبول كما تبولُ المرأةُ، فسمِع ذلك فقال: ألم تعلموا ما لقيَ صاحبُ بني إسرائيلَ، كانوا إذا أصابهم البولُ قطعوا ما أصابه البولُ منهم فنهم فعُذَب في قبره»، ورواه النسائيُ (۲) وابنُ ماجُه (۳).

أما حديثُ تميمِ الدّاري فرواه أبو يَعلى (٤) الموصِلي بسنده عنه مطولاً بسياق

<sup>(</sup>۱) في السنن (۱/۲۲ رقم ۲۲).

<sup>(</sup>٢) في السنن (١/ ٢٦ ـ ٢٨ رقم ٣٠).

<sup>(</sup>٣) في السنن (١/ ١٢٤ رقم ٣٤٦).

وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٤) لم أجده في مسند تميم الداري في مسند أبي يعلى المطبوع. وقد أورده ابن كثير في تفسيره (٢/ ٥٥٥ ـ ٥٥٦) مسنداً.

وفيه يزيد الرقاشي وهُو ضعيف. قاله الحافظ في «التقريب» رقم (٧٦٨٣) وبكر بن خنيس صدوق له أغلاط. قاله الحافظ في «التقريب» رقم (٧٣٩).

وضرار بن عمرو لم أجد له ترجمة.

وخلاصة القول أن الحديث ضعيف، والله أعلم.

عجيبٍ ومتينٍ غريب، وغالبُ معناه في الأحاديث الصحيحةِ فلا نطيل بسياقه استغناءً عنه بغيره، ولله الحمدُ والمنّة.

وأما حديث حذيفة فقال البخاريُ (۱) رحمه الله تعالى: حدثنا مسدّد حدثنا أبو عَوانة عن عبد الملكِ بنِ عُميرِ عن رُبيعيٌ بنِ حِراشِ قال: قال عقبةُ لحذيفة: «ألا تحدثنا ما سمعت من النبي عليه قال: سمعته يقول: إن رجلاً حضره الموت لما يئس من الحياة أوصى أهله إذا مت فاجمعوا لي حطباً كثيراً ثم أورُوا ناراً حتى إذا أكلت لحمي وخلصت إلى عظمي فخذوها فاطحنوها فذرُوني في اليم في يوم حارً أو راح، فجمعه اللّه فقال: لم فعلت؟ قال: خشيتُك. فغفر له». قال عقبةُ: وأنا سمعتُه يقول: حدثنا موسى حدثنا أبو عوانة حدثنا عبدُ الملك وقال: «في يوم راح» وقد تقدمت هذه القصةُ من حديث أبي سعيد الخُدريُ (۲).

وقد رواها البخاريُ (٣) رحمه الله تعالى أيضاً من حديث أبي هريرة فقال: حدثني عبدُ الله بنُ محمدِ حدثنا هشامٌ أخبرنا مَعمرٌ عن الزُهريّ عن حميد بنِ عبد الرحمنِ عن أبي هريرة ولله عن النبي الله قال: «كان رجلٌ يسرف على نفسه، فلما حضره الموتُ قال لبنيه: إذا أنا متُ فأحرِقوني ثم اطحنوني ثم ذرُوني في الريح، فوالله لئن قدر عليّ ربي ليعذبني عذاباً ما عذبه أحداً. فلما مات فعل به ذلك، فأمر اللّه تعالى الأرض فقال: اجمعي ما فيك منه، ففعلت، فإذا هو قائمٌ، فقال: ما حملك على ما صنعت؟ فقال: يا ربّ خشيتُك حملتني. فغفر له»، وقال غيره: «مخافتُك يا رب»، ومحلُ هذا الحديثِ مع أحاديثِ أبي هريرة المتقدمةِ فلينقَلْ إلى هناك.

وأما حديثُ أبي موسى فرواه أحمدُ (٤) والتِرمذيُّ (٥) وحسنه والحاكم (٦)

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (۱۱/ ۳۱۲ رقم ٦٤٨٠).

<sup>(</sup>۲) البخاري في صحيحه (۲۱/ ۳۱۲ ـ ۳۱۳ رقم ۱۶۸۱).

<sup>(</sup>٣) في صحيحه (٦/ ٥١٤ ـ ٥١٥ رقم ٣٤٨١) وطرفه: (٧٥٠٦).

<sup>(</sup>٤) في المسند (٤/٤) بسند صحيح.

<sup>(</sup>٥) في السنن (٣/ ٣٢٦ رقم ٢٠٠٣) وقال: هذا حديث حسن غريب.

 <sup>(</sup>٦) في المستدرك (٢/ ٤٧١) وقال: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه.
 قلت: وأخرجه ابن ماجه (١٠٨/١) رقم ١٥٩٤).

وصحّحه، وهذا لفظُ أحمد: عن أبي موسى والله أن النبيّ الله قال: «الميتُ يعذب ببكاء الحيّ، إذا قالت النائحةُ: واعضُداه، واناصِراه، واكاسِباه، جُبِذَ الميتُ وقيل: أنت عضُدُها، أنت ناصرُها، أنت كاسبُها؟». ولفظُ الترمذيّ: «ما من ميتٍ يموت فيقوم باكيه فيقول: واجَبلاه واسنداه أو نحو ذلك إلا وُكُل به ملكانِ يلهزانِه: أهكذا كنت؟».

وأما حديثُ عوفِ بنِ مالكِ فقال مسلمٌ (٣) رحمه الله تعالى: حدثني هارونُ بنُ سعيدِ الأَيْليُ أخبرني ابنُ وهب أخبرني معاويةُ بنُ صالحِ عن حبيبِ بنِ عُبيدِ عن جُبير بنِ نفيرِ سمعه يقول: سمعتُ عَوفَ بنَ مالك يقول: "صلَّى رسولُ الله على جنازةِ فحفِظتُ من دعائه وهو يقول: اللهم اغفِر له وارحمه وعافِه واعفُ عنه وأكرمْ نزُلَه ووسع مُدخَله واغسِله بالماء والثلجِ والبَرد، ونقهِ من الخطايا كما نقيتَ الثوبَ الأبيضَ من الدنس، وأبدِله داراً خيراً من داره وأهلا خيراً من أهله وزوجاً خيراً من زوجه، وأدخله الجنة، وأعِذْه من عذابِ القبرِ ومن عذابِ النار»، قال: حتى تمنيتُ أن أكونَ ذلك الميتَ.

وفي رواية (٤): «وقِه فتنةَ القبر وعذابَ النار».

وفيه موسى بن أبي موسى الأشعري: مقبول. قاله الحافظ في «التقريب» رقم (٧٠١٥)
 وللحديث شواهد تقدم بعضها، ومنها الذي يأتي.

وخلاصة القول أن الحديث حسن، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (٧/٥١٦ رقم ٤٢٦٧) وطرفه رقم (٤٢٦٨).

<sup>(</sup>٢) لم يخرجه مسلم، انظر: تحفة الأشراف (٩/ ٢٥ رقم ١١٦٢٩).

<sup>(</sup>٣) في صحيحه (٢/ ١٦٢ ـ ١٦٣ رقم ٩٨/ ٩٦٣).

<sup>(</sup>٤) لمسلم في صحيحه (٢/ ٦٦٣ رقم ٩٦٣/٨٦).

### [الأدلة من الكتاب والسنة في لقاء الله في الآخرة]

(وباللقا والبعثِ والنشورِ وبقيامنا من القبور) (غُرلاً حُفاةً كجرادِ منتشر يقول ذو الكُفرانِ: ذا يومٌ عَسِرَ)

أي ويدخُل في الإيمان باليوم الآخرِ الإيمانُ بلقاء اللَّهِ عز وجل الحاصل فيه، قال الله تعالى: ﴿ وَاَسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَوْةَ وَإِنَهَا لَكِيرَةُ إِلَا عَلَى الْخَيْمِينَ ﴿ الَّذِينَ عَلَا اللهِ تَعَالَى اللهِ اللهِ مَلْقُوا رَبِهِمْ وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَجِعُونَ ﴾ [البقرة].

وقال تعالى: ﴿ لِّقَلَّهُم بِلِقَاءَ رَبِّهِمْ يُؤْمِنُونَ ﴾ [الأنعام: ١٥٤].

وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّكَ كَادِحٌ إِلَىٰ رَبِّكَ كَدْحًا فَمُلَقِيهِ ﴾ [الانشقاق: ٦].

وقــال تــعــالــى: ﴿فَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ رَبِّهِۦ فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَلِيحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ لَمَـدًا﴾ [الكهف: ١١٠].

وقدال تسعدالسى: ﴿إِنَّ اَلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا وَرَضُوا بِاَلْحَيَوْةِ اَلدُّنَيَا وَاَطْمَأَنُوا بِهَا وَاللَّهُ اَلنَّارُ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴿ اللَّارِينَ عَمْ عَنْ مَايَئِنَا عَنْفِلُونَ ﴿ الْوَالِهِمُ النَّارُ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴿ اللَّا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

وقال تعالى: ﴿قَدْ خَسِرَ ٱلَّذِينَ كَلَّبُواْ بِلِقَاءِ ٱللَّهِ حَتَّى إِذَا جَآءَتُهُمُ ٱلسَّاعَةُ بَغْتَةَ قَالُواْ يَحَسَّرَلَنَا عَلَىٰ مَا فَرَّطَنَا فِيهَا﴾ [الأنعام: ٣١].

وقال تعالى: ﴿وَإِذَا تُتَلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَائُنَا بَيِّنَتِ قَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَآءَنَا ٱتَّتِ بِشُرْءَانٍ غَيْرِ هَلَاًٱ أَوْ بَدِّلَهُ﴾ [يونس: ١٥].

وقال تعالى: ﴿مَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ اللَّهِ فَإِنَّ أَجَلَ اللَّهِ لَآتِ وَهُوَ السَّكِيعُ الْعَكِيمُ﴾ [العنكبوت: ٥].

وقال تعالى: ﴿ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّكُم مُّلَاقُوهُ ﴾ [البقرة: ٢٢٣].

وقال تعالى: ﴿قَالَ الَّذِينَ يَظُنُونَ أَنَهُم مُّلَنَقُواْ اللَّهِ كُم مِن فِئَةٍ قَلِيلَةٍ غَلَبَتْ فِئَةً كَثِيرَةً ۚ بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾ [البقرة: ٢٤٩].

وقال تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَوَلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ ٱلْقُرْءَانُ جُمْلَةً وَحِدَةً ﴾ [الفرقان: ٣٦].

وقال تعالى: ﴿ فَأَعْقَبَهُمْ نِفَاقًا فِي قُلُوبِهِمْ إِلَىٰ يَوْمِ يَلْقَوْنَهُمْ بِمَا أَخْلَفُوا اللَّهَ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ ﴾ [التوبة: ٧٧]. وقال تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ لَا يَرْجُونَ حِسَابًا ﴾ [النبأ: ٢٧] وغيرُها من الآيات.

وفيه (٣) عن شُريحِ بن هانيءِ عن أبي هريرة ولله قال: قال رسولُ الله ولله الله أحب لقاء الله أحب لقاء الله أحب الله لقاءه، ومن كره لقاء الله كره الله لقاءه، قال: فأتيتُ عائشة فقلت: يا أمَّ المؤمنين، سمعتُ أبا هريرة يذكر عن رسول الله ولله علي حديثاً، إن كان كذلك فقد هلكنا. فقالت: إن الهالك من هلك بقول رسولِ الله وما ذاك؟ قال: قال رسولُ الله ولله علي: «من أحب لقاء الله أحب الله لقاءه، ومن كره لقاء الله كره الله لقاءه»، وليس من أحد إلا وهو يكره الموت. فقالت: قد قاله رسولُ الله وليس بالذي تذهب إليه، ولكن إذا شخص البصرُ وحشرجَ الصدرُ واقشعر الجلدُ وتشنجت الأصابعُ فعند ذلك من أحب لقاء الله أحب الله لقاءه ومن كره لقاء الله كره الله كره الله لقاءه.

وفيه (٤) عن عبادة بن الصامتِ وأبي موسى الأشعريِّ (٥) عن النبي ﷺ، المرفوعُ من دون شرحِه.

وفيه (٦) عن أبي هريرةَ رضي الله عنه قال: «قالوا: يا رسولَ الله، هل نرى ربَّنا

<sup>(</sup>۱) في صحيح مسلم (٤/ ٢٠٦٥ ـ ٢٠٦٦ رقم ١٥/ ٢٦٨٤).

<sup>(</sup>۲) لمسلم في صحيحه (٤/ ٢٠٦٦).

<sup>(</sup>٣) أي في صحيح مسلم (٢٠٦٦/٤ رقم ١٧/ ٢٦٨٥).

 <sup>(</sup>٤) في صحيح مسلم (٤/ ٢٠٦٥ رقم ٢٠٦٨٣/١).
 قلت: وأخرجه البخاري (٢١/ ٣٥٧ رقم ٢٥٠٧).

<sup>(</sup>٥) في صحيح مسلم (٢٠٦٧/٤ رقم ٢٠٦٨٦). قلت: وأخرجه البخاري (٢١/ ٣٥٧ رقم ٢٥٠٨).

<sup>(</sup>٦) أي في صحيح مسلم (٢٢٧٩/٤ رقم ٢٩٦٨/١٦).

يومَ القيامة؟ قال: هل تُضارُون في رؤية الشمسِ في الظهيرة ليست في سحابة؟ قالوا لا. قال: فهل تضارُون في رؤية القمرِ ليلةَ البدر ليس في سحابة؟ قالوا: لا. قال: فوالذي نفسي بيده لا تضارُون في رؤية ربِكم إلا كما تضارَون في رؤية أحدِهما.

قال فيَلقى العبدَ فيقول أي: قل ألم أُكرِمْك وأسوِّدْك وأزوِّجْك وأسخَرْ لك الخيلَ والإبلَ وأذَرْك ترأَسُ وتربَعْ؟ فيقول بلى. قال: فيقول: أفظننْتَ أنك مُلاقِيَّ؟، فيقول: لا، فإني أنساك كما نسِيتني.

ثم يلقى الثاني، فيقول: أي قل، ألم أكرمك وأسودك وأزوجك وأسخر لك الخيلَ والإبلَ وأذرُك ترأسُ وتربع؟ فيقول: بلى أي رب، فيقول: أفظننتَ أنك ملاقيّ؟ فيقول لا. فيقول: فإني أنساك كما نسِيتني.

ثم يلقى الثالث فيقول له مثل ذلك فيقول: يا ربِّ آمنتُ بك وبكتابك وبرسلك وصلّيتُ وصُمتُ وتصدّقتُ، ويُثني بخير ما استطاع، فيقول: هاهنا إذاً. قال ثم يقال له: الآن نبعث شاهدنا عليك. ويتفكر في نفسه مَن الذي يشهد علي؟ فيُختم على فيه ويقال لفخِذه ولحمِه وعظامِه: انطِقي، فتنطِق فخِذُه ولحمُه وعظامُه بعلمه، وذلك المنافقُ، وذلك الذي يسخَط الله عليه».

وفي حديث القُرّاءِ أصحابِ بئرِ مَعُونةً (١): «بلُغوا قومَنا عنا أنْ قد لَقِينا ربَّنا فرضِي عنا ورضِينا عنه».

ورُوي أنه كان قرآناً فُنسخت تلاوتُه. والآيات والأحاديثُ في إثبات لقاءِ الله عز وجل كثيرةٌ جداً، ومن كذَّب بذلك كفر.

#### [الإيمان بالبعث والنشور]

(والبعثِ والنشور) أي ويدخُل في الإيمان باليوم الآخِر ـ الإيمانُ بالبعث والنشور، قال الله تبارك وتعالى لبني إسرائيلَ: ﴿وَإِذْ قُلْتُمْ يَمُوسَىٰ لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَتَىٰ وَالنشور، قال الله تبارك وتعالى لبني إسرائيلَ: ﴿وَإِذْ قُلْتُمْ يَمُوسَىٰ لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَتَىٰ رَبَى اللّهَ جَهْرَةً فَأَخَذَتُكُم الصَّاعِقَةُ وَأَنشَد نَنظُرُونَ ﴿ اللّهِ مَوْتِكُمْ لَمَا لَكُمُ مِنْ اللّهِ اللّهِ مَوْتِكُمْ لَمَا لَكُمُ مِنْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّه

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٨/١ رقم ٢٧٧) من حديث أنس بن مالك.

وقال تعالى: ﴿ فَقُلْنَا آضِرِ بُوهُ بِبَعْضِهَا كَذَالِكَ يُحْيِ ٱللَّهُ ٱلْمَوْتَى وَيُرِيكُمْ ءَايَتِهِ لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة: ٧٣].

وقــال تـعــالــى: ﴿ ﴿ أَلَمْ تَكَرَ إِلَى الَّذِينَ خَرَجُوا مِن دِيكَرِهِمْ وَهُمْ أُلُوثُ حَذَرَ الْمَوْتِ فَقَالَ لَهُمُ اللَّهُ مُوثُوا ثُمَّ آخَيَنَهُمْ إِنَ اللَّهَ لَذُو فَضْلٍ عَلَى النَّاسِ وَلَكِكَنَّ أَكَثَرَ النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴾ [البقرة: ٢٤٣].

وقال تعالى: ﴿كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِاللَّهِ وَكُنتُمْ أَمْوَاتًا فَأَخِيَكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُعِيتُكُمْ ثُمَّ يُعِيتُكُمْ ثُمَّ يُعِيتُكُمْ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ﴾ [البقرة: ٢٨].

وقال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِى مَآجٌ إِبَرَهِمَ فِي رَبِهِ أَنْ اَتَنهُ اللهُ الْمُلْكَ إِذَهِمُ مَلِ الْبَرَهِمُ رَبِي اللَّهِمِينُ وَلَي اللَّهُمْ مِن الْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِن الْمَشْرِقِ فَلْقِ اللَّهُ مَنِي الْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِن الْمَشْرِقِ فَلْقِ اللّهُ اللهُ الل

وقى ال تىعى الى : ﴿ وَهُوَ الَّذِي يُرْسِلُ الرِّيَاحَ بُشَرًا بَيْنَ يَدَى رَحْمَتِهِ ۚ حَتَى إِذَا الْمَاتَ سَكَابًا ثِقَالًا سُقَائُهُ لِبَلَدٍ مَّيِتِ فَأَنْزَلْنَا بِهِ الْمَاتَةُ فَأَخْرَجْنَا بِهِ مِن كُلِّ الشَّمَرَاتِ كَذَلِكَ عُمْرِجُ الْمَوْقَ لَعَلَكُمْ نَذَكُرُونَ ﴾ [الأعراف: ٥٧].

وقال تعالى: ﴿ ﴿ وَإِن تَعْجَبُ فَعَجَبُ قَوَلُكُمْ آءِذَا كُنَا تُرَبًّا آءِنَا لَفِي خَلْقِ جَدِيدٍ أُوْلَئِهَكَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ وَأُولَئِكَ ٱلْأَغْلَلُ فِي أَعْنَاقِهِمْ وَأُولَئِهِكَ أَصْحَبُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ [الرعد: ٥].

وقى ال تىعى الى : ﴿ وَقَالُوٓا إِنْ هِمَ إِلَّا حَيَائُنَا اَلدُّنَيَا وَمَا نَحْنُ بِمَبَعُوثِينَ ۞ وَلَوَ تَرَىٰ إِذَ وُقِفُوا عَلَى رَبِّهِمْ قَالَ اَلْيَسَ هَذَا بِالْحَقِّ قَالُوا بَلَى وَرَبِّنَا قَالَ فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكُفُرُونَ۞ قَدْ خَسِرَ الَّذِينَ كَذَبُوا بِلِقَلَهِ اللَّهِ ﴾ [الأنعام] الآيات.

وقــــال تــــعـــالــــى: ﴿ فَلَا تَحْسَبَنَ ٱللَّهَ ثُخَلِفَ وَعْدِهِ رُسُلَةً ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزٌ ذُو ٱننِقَامِ ۞ يَوْمَ تُبَدَّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرَ ٱلْأَرْضِ وَالسَّمَوَتُ ﴾ [إبراهيم: ٤٧ ـ ٤٨] الآيات.

وقال تعالى: ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ نُحَي. وَنُمِيتُ وَنَحْنُ ٱلْوَرِثُونَ ۞ وَلَقَدْ عَلِمْنَا ٱلْمُسْتَقْلِمِينَ مِنكُمْ وَلَقَدْ عَلِمْنَا ٱلْمُسْتَقْلِمِينَ اللَّهِ عَلِيمٌ ۞ [الحجر].

وقىال تىعىالىمى: ﴿ وَقُلِ ٱعْمَلُواْ فَسَكَرَى ٱللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَٱلْمُؤْمِنُونَ ۚ وَسَتُرَدُّونَ إِلَى عَلِمِ الْغَيْبِ وَٱلشَّهَاكَةِ فَيُنْتِئَكُمُ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ﴾ [التوبة: ١٠٥].

وقىال تعالى : ﴿ وَقَالُوٓا أَوِذَا كُنَّا عِظْهُمَا وَرُفَنَا أَوِنَا لَمَبْعُوثُونَ خَلْقًا جَدِيدًا ۞ ۞ قُلَ كُونُواْ حِجَارَةً أَوْ حَدِيدًا ۞ أَوْ خَلْقًا مِمَّا يَكُبُرُ فِ صُدُورِكُمَ فَسَيقُولُونَ مِن يُعِيدُنَا قُلِ الَّذِى فَطَرَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةً فَسَيقُولُونَ مِن يُعِيدُنَا قُلِ الَّذِى فَطَرَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةً فَسَيقُولُونَ مِن يَعُيدُنَا قُلْ اللّهِ عَلَى اللهِ مَنْ هُوَ قُلْ عَسَى أَن يَكُوكَ قَرِيبًا ۞ يَوْمَ يَدَعُوكُمْ فَنَسْنَجِيبُونَ بِمَعْدِهِ وَتَظُنُّونَ إِن لِيَثْتُمْ إِلّا قَلِيلًا ۞ ﴿ [الإسراء].

وقال تعالى: ﴿وَمَن يَهْدِ اللّهُ فَهُوَ الْمُهْنَدُ وَمَن يُضْلِلْ فَلَن يَجِدَ لَهُمْ أَوْلِيَآءَ مِن دُونِهِ وَعَشُرُهُمْ يَوْمَ الْقِينَمَةِ عَلَى وُجُوهِهِمْ عُمْيًا وَبُكُمَا وَصُمَّاً مَّأُونَهُمْ جَهَنَّمُ حَكُلَما خَبَتْ زِدْنَهُمْ سَعِيرًا ﴿ وَعَلَمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

وقال تعالى: ﴿ فَإِذَا جَآةً وَعْدُ ٱلْآلِخِرَةِ جِنْنَا بِكُمْ لَفِيفًا﴾ [الإسراء: ١٠٤].

وقال تعالى: ﴿ثُمَّ بَعَثْنَهُمْ لِنَعْلَمَ أَيُّ لَلْحِزْبَيْنِ أَحْصَىٰ لِمَا لَبِـثُوَّا أَمَدًا﴾ [الكهف: ١٢].

وقىال تىعىالىمى: ﴿ وَكَذَالِكَ بَعَثْنَهُمْ لِيَنَسَآءَلُواْ بَيْنَهُمُّ قَالَ قَآبِلُّ مِنْهُمْ كَمْ لِيَنْتُرُ قَالُواْ لَبِشَنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِ قَالُواْ رَبُّكُمْ أَعْلَمُ بِمَا لَيِثْتُمْ ﴾ ـ إلى قوله ـ ﴿ وَكَذَاكِ أَعْنَنَا عَلَيْهُمْ لِيَعْلَمُواْ أَنَ وَعْدَ ٱللهِ حَقُّ وَأَنَّ ٱلسَّاعَةَ لَا رَبْبَ فِيهَا ﴾ [الكهف: ١٩ ـ ٢١].

وقــال تــعــالــى: ﴿وَيَوْمَ نُسَيِّرُ ٱلْجِبَالَ وَتَرَى ٱلأَرْضَ بَارِزَةً وَحَشَرْنَهُمْ فَلَمْ نُفَادِرْ مِنْهُمْ أَحَدُا۞ وَعُرِضُواْ عَلَى رَبِّكَ صَفًا لَقَدْ حِثْتُمُونَا كَمَا خَلَقْنَكُوْ أَوَّلَ مَرَّةً بَلَ زَعَشُمْ أَلَّن نَجْعَلَ لَكُمْ مَوْعِدًا ۞﴾ [الكهف] الآيات.

وقال تعالى: ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَجَمَعْنَهُمْ جَمَعًا﴾ [الكهف: ٩٩]. الآيات. وقــال تــعــالـــى: ﴿ وَيَقُولُ ٱلْإِنسَانُ أَءِذَا مَا مِتُ لَسَوْفَ أُخْرَجُ حَيًّا ﴿ وَلَا يَذْكُرُ ٱلْإِنسَانُ أَنَا خَلَقْنَهُ مِن قَبْلُ وَلَمْ يَكُ شَيْتًا ۞ فَوَرَيِكَ لَنَحْشُرَنَهُمْ وَالشَّيَاطِينَ ثُمَّ لَنُحْضِرَنَهُمْ حَوْلَ جَهَنَّمَ جِثِيًّا ۞﴾ [مريم] الآيات إلى آخر السورة.

وقال تعالى: ﴿ ﴿ مِنْهَا خَلَقْنَكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا نُخْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَىٰ﴾ [طه: ٥٥].

وقال تعالى: ﴿ وَمَ يُفَخُ فِي الصَّورَ وَخَشُرُ الْمُجْرِمِينَ وَمَهِدِ زُرَقًا ﴿ يَتَخَفَتُونَ يَنْهُمُ إِن لَيْقَتُمْ إِلّا عَشَرًا ﴿ فَعَنُ أَعْلَمُ بِمَا يَقُولُونَ إِذْ يَقُولُ أَمْنَلُهُمْ طَرِيقَةً إِن لِلْمَتُم إِلَا عَشَرًا ﴾ غَنُ أَعْلَمُ بِمَا يَقُولُونَ إِذْ يَقُولُ أَمْنَلُهُمْ طَرِيقَةً إِن لِلْمَتْمَ اللّهِ يَوْمَا ﴾ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ لَلْحِبَالِ فَقُلُ يَسِفُهَا رَبِي نَسْفًا ﴿ فَي نَشَعُ اللّهِ فَيَكُ مَنْ اللّهِ عَنْ اللّهُ اللّهُ وَخَشَعَتِ الْأَصْواتُ لِلرَّمْمَنِ فَلا عَنَ اللّهُ مَنْ اللّهِ ﴿ وَخَشَعَتِ الْأَصْواتُ لِلرَّمْمَنِ فَلا عَنَ اللّهُ مَنْ اللّهِ ﴾ [طه] الآيات.

وقال تعالى: ﴿ أَقْرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمْ فِي غَفْـلَةٍ مُّعْرِضُونَ﴾ [الأنبياء: ١].

وقىال تىعىالىى: ﴿وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَٰذَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُدَ صَكِدِقِينَ ۞ لَوْ يَعْلَمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ حِينَ لَا يَكُفُونَ عَن وُجُوهِهِمُ ٱلنَّارَ وَلَا عَن ظُهُورِهِمْ وَلَا هُمْ يُنصَرُونَ۞﴾ [الأنبياء].

وقال تعالى: ﴿يَوْمَ نَطْوِى ٱلسَّكَمَآءَ كَطَيِّ ٱلسِّجِلِّ لِلْكُتُبِّ كَمَا بَدَأْنَآ أَوَّلَ خَـَاقِ نُعِيدُمُّ وَعْدًا عَلَيْنَاً إِنَّا كُنَّا فَعِلِينَ﴾ [الانبياء: ١٠٤].

وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن سُلَلَةٍ مِّن طِينٍ ۞ ثُمَّ جَعَلْنَهُ نُطُفَةً فِي

قَرَارِ مَّكِينِ ﴿ ثُوَ خَلَقْنَا النَّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا الْعَلَقَةَ مُضْخَكَةً فَخَلَقْنَا الْمُضْغَةَ عِظْمَا فَكَسُونَا الْعِظْدَ لَحْمًا ثُمَّ أَنشَأْنَهُ خَلَقًا ءَاخَرُ فَتَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَلِقِينَ ۞ ثُمَّ إِنَّكُم بَعْدَ وَلِكَ لَيَتُونَ ۞ ثُمَّ إِنَّكُم بَعْدَ وَلِكَ لَيَتُونَ ۞ ثُمَّ إِنَّكُم بَعْهُ وَبَ ﴿ وَلِهُ السَوْمَنُونَا .

وقال تعالى عن كفر عاد: ﴿ وَقَالَ الْمَلَأُ مِن قَوْمِهِ اللَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُواْ بِلِفَآءِ الْآخِرَةِ
وَأَتَرَفَنَهُمْ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا مَا هَلَااً إِلَّا بَشَرٌ مِنْلُكُو يَأْكُو مِثَا تَأْكُلُونَ مِنْهُ وَيَشْرَبُ مِثَا
تَشْرَيُونَ ﴿ وَلَيْنَ أَطَعْتُم بَشَرًا مِنْلَكُمْ إِنَّكُو إِنَا لَخَدِيمُونَ ﴿ أَيْكُو إِنَا مِثْمَ وَكُنْتُو
تُرَابًا وَعِظْلُمًا أَلَكُم نُحْرَجُونَ ﴿ هَمْ هَيْهَاتَ هَيْهَاتَ لِمَا تُوعَدُونَ ﴿ إِنَّ هِمَ إِلَّا حَيَالُنَا
الدُّنْيَا نَمُوتُ وَخَيًا وَمَا خَنُ بِمَبْعُوثِينَ ﴿ ﴾ [المؤمنون] الآيات.

وقال تعالى: ﴿قَالَ كُمْ لِمِثْتُمْ فِي ٱلْأَرْضِ عَدَدَ سِنِينَ ﴿ قَالُواْ لِبِثْنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِ فَسَنَلِ الْعَآدِينَ ﴿ قَالُ لِإِنْ لِيَشْتُمْ إِلَّا قَلِيلًا لَوْ أَنْكُمْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنْكُمْ عَبَثُمُ عَبَثُمُ عَبَثُمُ وَأَنْكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ﴿ فَتَعَلَى اللّهُ الْعَلِكُ ٱلْحَقُّ لَا إِلَهُ إِلّا هُو رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْحَرْشِ ٱلْحَدْثِ اللّهُ المَامِنُونَ اللّهُ وَالمؤمنون].

وقىال تىعىالىي: ﴿ أَلَا إِنَ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ قَدْ يَعْلَمُ مَا أَشَدْ عَلَيْهِ وَيَوْمَ يُرْجَعُونَ إِلَيْهِ فَيُنْتِثُهُم بِمَا عَمِلُواً وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [النور: ٦٤].

وقـــال تـــعـــالـــى: ﴿وَاتَّخَـٰذُواْ مِن دُونِهِۦٓ ۚ اَلِهَةً لَا يَخْلُقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ وَلَا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلَا حَيَوْةً وَلَا نُشُورًا﴾ [الفرقان: ٣].

وقى ال تىعى الى نَهُ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمَ كَأَن لَرْ يَلْبَثُوا إِلَّا سَاعَةُ مِنَ ٱلنَّهَادِ يَتَعَارَفُونَ بَيْنَهُمُّ قَدَّ خَسِرَ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِلِقَالِهِ اللّهِ وَمَا كَانُوا مُهْتَذِينَ ﴾ [يونس: ٤٥].

وقال تعالى: ﴿قُلْ هَلْ مِن شُرَكَآيِكُمْ مَن يَبْدَؤُا الْغَلْقَ ثُمَّ يُمِيدُهُمْ قُلِ اللَّهُ يَحَبْدَؤُا الْخَلْقَ ثُمَّ يُمِيدُهُمْ قُلِ اللَّهُ يَحَبْدَؤُا الْخَلْقَ ثُمَّ يَمِيدُهُمْ قَلِ اللَّهُ يَحَبْدَؤُا الْخَلْقَ ثُمَّ يَمِيدُهُمْ قَالِ اللَّهُ يَحَبْدَؤُا الْخَلْقَ ثُمَّ يَمِيدُهُمْ قَالِ اللَّهُ يَحَبْدَؤُا الْخَلْقَ ثُمَّ يَمِيدُهُمْ قَالِ اللَّهُ يَحَبْدَؤُا الْخَلْقَ ثُمَّ يَعْمِدُهُمْ قَالِ اللَّهُ يَحَبْدَؤُا الْخَلْقَ ثُمَ

وقال تعالى: ﴿أَمَّن يَبْدَؤُا اَلْخَلْقَ ثُدَّ يُعِيدُمُ وَمَن يَرْزُقُكُمُ مِّنَ السَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أَوَلَهُ مَّعَ اللَّهِ قُلْ هَاتُواْ بُرْهَائِكُمْ إِن كُنتُد صَلِيقِينَ ۞﴾ - إلى قوله تعالى - ﴿بَلِ ٱذَارَكَ عِلْمُهُمْ

فِ ٱلْآخِرَةَ بَلَ هُمْ فِي شَكِ مِنْهَا بَلْ هُم مِنْهَا عَمُونَ ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا أَوِذَا كُنَا تُرَبَا وَءَابَآوُنَا أَيْنَا لَمُخْرَجُونَ ﴿ لَقَدْ وُعِدْنَا هَذَا خَنُ وَءَابَآوُنَا مِن قَبْلُ إِنْ هَلَآ إِلَّا أَسْطِيرُ الْأَوْلِينَ ﴿ وَاللَّهُ مُلِنَ اللَّهُ مُونَ اللَّهُ مَعْفُ ٱلَّذِى تَسْتَعْجِلُونَ ﴿ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَن فِي ٱلسَّمَوْتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا مَن شَكَآءَ ٱللَّهُ وَكُلُّ أَنَوْهُ دَخِرِينَ ﴿ وَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَن فِي ٱللَّذِينَ اللَّهُ مُولِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّالَةُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ

وقال تعالى: ﴿ أُولَمْ يَرُوْا كَيْفَ يُبِدِئُ اللّهُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللّهِ يَسِدُ ﴿ وَاللّهِ عَلَى اللّهِ يَسِدُ ﴾ قُلْ سِيرُوا فِ الْاَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ بَدَأَ الْخَلْقُ ثُمَّ اللّهُ يُشِئُ اللّهَاءُ الْاَحْرَةُ إِلَا لَهُ اللّهَ عَلَى حَكْلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ فَ يُعَذِّبُ مَن يَشَاهُ وَيَرْحَمُ مَن يَشَاهُ وَإِلَيْهِ ثَقْلَبُونَ ﴾ وَمَا أَنشُم بِمُعْجِزِنَ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السّمَآءُ وَمَا لَكُمْ مِن دُونِ اللّهِ مِن وَلِي وَلَا فِي السّمَآءُ وَمَا لَكُمْ مِن دُونِ اللّهِ مِن وَلِي وَلَا فِي السّمَآءُ وَمَا لَكُمْ مِن دُونِ اللّهِ مِن وَلِي وَلَا فِي السّمَآءُ وَمَا لَكُمْ مِن دُونِ اللّهِ مِن وَلِي وَلَا فِي السّمَآءُ وَمَا لَكُمْ مِن دُونِ اللّهِ مِن وَلِي وَلَا فِي السّمَآءُ وَمَا لَكُمْ مِن دُونِ اللّهِ مِن وَلِي وَلَا فِي السّمَآءُ وَمَا لَكُمْ مِن دُونِ اللّهِ مِن وَلِي وَلَا فِي السّمَآءُ وَمَا لَكُمْ مِن دُونِ اللّهِ مِن وَلِي وَلَا فِي السّمَآءُ وَمَا لَكُمْ مِن دُونِ اللّهِ مِن وَلِي وَلَا فِي السّمَآءُ وَمَا لَكُمْ مِن دُونِ اللّهِ مِن وَلِي وَلَا فِي السّمَآءُ وَمَا لَوْلُونُ اللّهِ مِن وَلِي وَلَا فِي السّمَاءُ وَمَا لَكُمْ مِن دُونِ اللّهِ مِن وَلِي وَلَا فِي السّمَاءُ وَمَا لَوْلُولُونِ اللّهُ مِن يَشَاهُ وَلَا فَي اللّهُ وَلَوْلُونُ اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَا فِي السّمَاءُ وَلَا فِي السّمَاءُ وَلَا فِي اللّهُ مِن دُونِ اللّهُ وَلَا فِي السّمَاءُ وَلِي اللّهُ وَلَوْلِ اللّهُ اللّهُ مِن وَلِي اللّهُ وَلَا فِي السّمَاءُ وَلَا فِي السّمَاءُ وَلَا فِي السّمَاءُ وَلَا فِي السّمَاءُ وَلَا فِي اللّهُ وَلَا فِي السّمَاءُ وَلَا فِي السّمِولِ فَي السّمَاءُ وَلَالْمُعُمُ وَلَا فِي السّمَاءُ وَلِي اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللللّ

وقىال تىعىالى : ﴿ اللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ يُعِيتُكُمْ ثُمَّ يُعِيتُكُمْ شُمَّ يُعِيتُكُمْ هَلَ مِن شُرَكَانِكُمْ مِن شَيْءً سُبْحَانَكُم وَتَعَالَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [الروم: ٤٠].

وقىال تىعىالىى: ﴿ اللَّهُ ٱلَّذِى يُرْسِلُ ٱلرِّيْحَ فَنُثِيرُ سَحَابًا فَيَبْسُطُهُ فِي ٱلسَمَآءِ كَيْفَ يَشَآءُ وَيَجْعَلُمُ كِسَفًا فَتَرَى ٱلْوَدْقَ يَخْرُجُ مِنْ خِلَلِهِ فَإِذَا أَصَابَ بِهِ، مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ إِذَا هُمْ يَسَتَبْشِرُونَ ﴿ وَهُ وَلَيْ اللَّهِ مَن يَشَآءُ مِن عَبَادِهِ إِذَا هُمْ يَسَتَبْشِرُونَ ﴿ وَهُ وَلَيْ اللَّهِ مَن قَبْلِهِ مَن قَبْلِهِ لَمُبْلِسِينَ ﴾ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلِ أَن يُنزَلُ عَلَيْهِم مِن قَبْلِهِ لَمُبْلِسِينَ ﴾ وَأَن كُلُ شَيْءِ وَمُو عَلَى كُلِ شَيْءِ وَمُو عَلَى كُلِ شَيْءِ وَمُو عَلَى كُلِ شَيْءِ وَلَيْ يَدُونِ ﴾ [الروم].

وقـال تـعـالـى: ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ يُقْسِمُ ٱلْمُجْرِبُونَ مَا لِبِثُواْ غَيْرَ سَاعَةً كَذَالِك

كَانُواْ يُؤْفَكُونَ ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ أُونُواْ الْعِلْمَ وَالْإِيمَنَ لَقَدْ لَيِثْنَدُ فِي كِنَبِ اللّهِ إِلَى يَوْمِ الْبَعَثِ فَهَكَذَا يَوْمُ الْبَعْثِ وَلَلِكِنَكُمْ كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ وَالرومِ الآيات. وقال تعالى: ﴿ مَّا خَلْقُكُمْ وَلَا بَعْثُكُمْ وَلَا بَعْثُكُمْ وَلَا بَعْثُكُمْ وَلَا بَعْثُكُمْ إِلّا كَنفْسِ وَحِدَةً إِنَّ اللّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴾ [لقمان: ٢٨].

وقال تعالى: ﴿ وَقَالُوٓا أَوِذَا ضَلَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ أَوِنَا لَفِي خَلْقِ جَدِيدٍ بَلَ هُم بِلِقَاءِ رَبِّمِمْ كَفِرُونَ ۞ ۞ قُلْ يَنَوَقَنَكُم مَلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِي وُكِّلَ بِكُمْ ثُكَ إِلَى رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ ۞﴾ [السجدة: ١٠ ـ ١١].

وقـال تـعـالـى: ﴿يَسْتَلُكَ ٱلنَّاسُ عَنِ ٱلسَّاعَةِ قُلَ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ ٱللَّهِ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّ ٱلسَّاعَةَ تَكُونُ قَرِيبًا﴾ [الأحزاب: ٦٣].

وقى ال تىعى الى : ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَاذَا الْوَعَدُ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴿ قُل لَكُمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ فَزِعُواْ فَلَا فَوْتَ وَأُخِذُواْ مِن مَّكَانِ قَرِيبٍ ﴾ [سبأ: ٥١] الآيات.

وقال تعالى: ﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ هَلْ نَدُلُكُمْ عَلَىٰ رَجُلِ يُنَيِّئُكُمْ إِذَا مُزِقْتُمْ كُلَّ مُمَزَّقٍ إِنَّكُمْ لِذَا مُزِقْتُمْ كُلَّ مُمَزَّقٍ إِنَّكُمْ لَغِي خَلْقِ جَسَدِيدٍ﴾ [سبأ: ٧].

وقىال تىعىالىمى: ﴿ وَاللَّهُ الَّذِينَ أَرْسَلَ الرَّبِيَحَ فَتُثِيرُ سَحَابًا فَسُقْنَهُ إِلَى بَلَدِ مَيْتِ فَأَحْيَيْنَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا كَذَلِكَ ٱلنُّشُورُ﴾ [فاطر: ٩].

وقــال تــعــالـــى: ﴿إِنَّا نَحْنُ نُحْيِ ٱلْمَوْتِكَ وَنَكَتُبُ مَا قَدَّمُواْ وَءَالنَّرَهُمُ وَكُلَّ شَىء أَحْصَيْنَهُ فِيْ إِمَامِ مُمْدِينِ﴾ [يس: ١٢].

وقال تعالى: ﴿وَءَايَةٌ لَمْمُ ٱلْأَرْضُ ٱلْمَيْنَةُ أَحْيَيْنَهَا وَأَخْرَجْنَا مِنْهَا حَبًّا فَمِنْهُ يَأْكُلُونَ﴾ [يس: ٣٣] الآيات.

وقدال تعدالسى: ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَذَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَلِدِقِينَ ﴿ مَا يَنظُرُونَ إِلَّا مَنْ عَلَمُ وَهُمْ يَغِصِّمُونَ ﴿ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ تَوْصِيَةً وَلَا إِلَىٰ أَهْلِهِمْ يَرْجِعُونَ ﴿ وَنُهِمْ وَهُمْ يَغِصِّمُونَ ﴾ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ تَوْصِيَةً وَلَا إِلَىٰ أَهْلِهِمْ يَرْجِعُونَ ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصَّورِ فَإِذَا هُم مِّنَ ٱلْأَجْدَاثِ إِلَىٰ رَبِهِمْ يَسِلُونَ ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْكَا مَا وَعَدَ ٱلرَّمْنَ فَ وَصَدَفَ ٱلْمُرْسَلُونَ ﴾ وَمَدَفَ ٱلْمُرْسَلُونَ ﴾ إِن كَانتُ إِلَّا صَانتُ إِلَّا مَنْ مَعْنَمُونَ ﴾ [بس] الآيات.

وقال تعالى: ﴿ أُوَلَمْ يَرَ ٱلْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقَنَهُ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُّبِينٌ ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَيْنَ خَلْقَلُمْ قَالَ مَن يُخِي ٱلْعِظْلَمَ وَهِى رَمِيكُ ﴿ قُلْ يُغِيبًا ٱلَّذِى آنسَاْهَا أَوْلَ مَرَّةً وَهُو بِكُلِ خَلْقٍ عَلِيكُ ﴿ إِنَّ اللَّهِ مَعَلَ لَكُمْ مِنَ ٱلشَّجَرِ ٱلْأَخْضَرِ نَازًا فَإِذَا أَوْلَ مَرَّةً وَهُو بِكُلِ خَلْقٍ عَلِيكُ ﴿ إِنَّا اللَّهِ مَعْلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَمُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللللّ

وقال تعالى: ﴿قَالَ رَبِّ فَأَنظِرْفِ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ۞ قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنظَرِينَ ۞ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ۞ قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنظَرِينَ ۞ إِلَى يَوْمِ ٱلْوَقْتِ ٱلْمَعْلُومِ ۞ [الحجر].

وقسال تسعسالسى: ﴿ إِنَّكَ مَيْتُ وَإِنَّهُم مَيْتُونَ ۞ ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ عِندَ رَبِّكُمْ تَخْتُم وَقَدَ الْفِيكَمَةِ عِندَ رَبِّكُمْ تَخْتُم وَنُ ۞﴾ [الزمر].

وقال تعالى: ﴿ لِيُنذِرَ يَوْمَ ٱلنَّلَاقِ ۞ يَوْمَ هُم بَنرِزُونَ ۚ لَا يَخْفَى عَلَى ٱللَّهِ مِنْهُمْ شَيْءً﴾ [غافر: ١٥ ـ ١٦] الآيات.

وقال تعالى عن مؤمن آل فرعون: ﴿ وَيَنَقَوْمِ إِنِّ أَخَافُ عَلَيَكُمْ يَوْمَ ٱلنَّنَادِ ۞ يَوْمَ النَّنَادِ ۞ يَوْمَ النّنَادِ صَلَّى اللَّهِ مِنْ عَامِيلًا فِي النَّالَةِ عَلَى النَّالَةِ عَلَى اللَّهِ مِنْ عَامِدُ إِلَيْ اللَّهِ مِنْ عَامِدُ إِلَى النَّالَةِ عَلَى اللَّهِ مِنْ عَامِدُ إِلَيْهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللللَّهُ عَلَى اللَّه

وقــال تــعــالــى: ﴿وَمِنْ ءَايَنْهِمِ أَنَكَ تَرَى ٱلأَرْضَ خَشِعَةً فَإِذَاۤ أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ ٱهْتَزَّتْ وَرَبَتُ إِنَّ ٱلَّذِىٓ أَحْيَاهَا لَمُحْمِى ٱلْمَوْفَةُ إِنَّهُم عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ﴾ [فصلت: ٣٩].

وقال تعالى: ﴿أَلَا إِنَّهُمْ فِي مِرْيَةِ مِن لِقَاآهِ رَبِّهِمُّ أَلَا إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ مُحِيطًا﴾ [فصلت: ٥٤].

وقــال تـعــالــى: ﴿وَلُنذِرَ يَوْمَ الْجَمْعِ لَا رَبِّ فِيدٍ فَرِيقٌ فِي الْجَنَّةِ وَفَرِيقٌ فِي السَّعِيرِ﴾ [الشورى: ٧]. وقال تعالى: ﴿وَالَّذِى نَزَّلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءُ بِقَدَرِ فَأَنشَرْنَا بِهِ، بَلْدَةُ مَيْتَأَ كَذَٰلِكَ تُخْرَجُونَ﴾ [الزخرف: ١١].

وقال تعالى وَاللَّهُ وَمَا غَنُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ لِيَقُولُونَ اللَّهُ إِنَّ هِي إِلَّا مَوْنَتُنَا الْأُولَى وَمَا غَنُ بِمُنشَرِينَ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا أَنُولُ وَمَا غَنُ مَا اللَّهُ مَا أَنُولُ وَاللَّهُ مَا أَنُولُ وَاللَّهُ مَا أَنُولُ وَاللَّهُ مَا أَنُولُ وَاللَّهُ مَا أَنُولُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا أَنُولُ مُحْرِمِينَ اللَّهُ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَونِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِيدِ هَا مَا مَلَكُنهُمُ إِنَّهُمَ كَانُولُ مُحْرِمِينَ اللَّهُ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَونِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِيدِ هَا مَا مَنْ مُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا إِلَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلَكُن اللَّهُ مَا لَهُ مَا يَعْلَمُونَ اللَّهُ إِنَّ يَوْمَ الْفَصْلِ مِيقَنتُهُمْ أَجْمَعِينَ اللهِ اللهِ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ اللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللللْمُ الللللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُولُولُولُولُولُولُولُولُولِ

وقال تعالى : ﴿ وَخَلَقَ اللَّهُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ بِٱلْحَقِ وَلِتُجْزَىٰ كُلُّ نَفْسِ بِمَا كَسَبَتَ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ [الجاثية: ٢٢].

وقال تعالى: ﴿وَقَالُواْ مَا هِنَ إِلَّا حَيَاثُنَا ٱلدُّنَيَا نَمُوتُ وَغَيَا وَمَا يُهْلِكُنَآ إِلَّا ٱلدَّهْرُ وَمَا لَهُمَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَمَا لَهُمَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَنَى عَلَيْهُمْ ءَايَنُنَا يَيْنَتِ مَّا كَانَ حُجَّتُهُمْ إِلَّآ أَن قَالُواْ اللَّهُ مِنْ عِلْمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ ءَايَنُنَا يَيْنَتِ مَّا كَانَ حُجَّتُهُمْ إِلَّآ أَن قَالُواْ التَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ مُعَمَّكُمْ إِلَى بَرْمُ ٱلْفِينَاهِ لَا رَبْبَ الشَّهُ عَلَيْهِمُ مُنْ مُعْ يَجْمَعُكُمْ إِلَى بَرْمُ ٱلْفِينَاهِ لَا رَبْبَ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَلَكِنَ أَكُثَرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ الجَائِيةَ الآياتِ.

وقى ال تسعى السي: ﴿ أَوَلَمْ يَرُواْ أَنَّ اللَّهَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَلَمْ يَعْىَ بِخَلْقِهِنَّ بِقَدِرٍ عَلَىٰ أَن يُحْتِى ٱلْمُوْتَىُّ بَكَنَ إِنَّهُم عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [الأحقاف: ٣٣].

وقال تعالى: بسم الله الرحمن الرحيم ﴿ فَ ۚ وَالْقُرْءَانِ ٱلْمَجِيدِ ۞ بَلْ عِبُواْ أَن جَاءَهُم مُنذِرٌ مِنْهُمْ فَقَالَ ٱلْكَافِرُونَ هَذَا شَيْءٌ عِيبُ ۞ أَوذَا مِتْنَا وَكُنَّا نُرَابًا ذَلِكَ رَجْعٌ بَعِيدُ۞ قَدْ عَلِمْنَا مَا نَنْقُصُ ٱلْأَرْضُ مِنْهُمُ وَعِندَنَا كِنَابٌ حَفِيظُ ۞ [ق] إلى آخر السورة.

وقال تعالى: ﴿ وَالذَّرِيَتِ ذَرُوا ﴾ \_ إلى قوله \_ ﴿ إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَصَادِقٌ ۞ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ لَرْبِعٌ ۗ ۞ ﴾ [الذاريات: ١ - ٦].

وقال تعالى: ﴿وَالطُّورِ ۞ وَكَنَبٍ مَّسَطُّورٍ ۞﴾ - إلى قوله - ﴿إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَوْفِعٌ ۞ مَّا لَهُم مِن دَافِعٍ ۞ يَوْمَ تَعُورُ ٱلسَّمَلَةُ مَوْرًا ۞ وَتَسِيرُ ٱلْحِبَالُ سَيْرًا ۞ فَوَيْلٌ يَوْمَهِذِ لِلْمُكَذِبِينَ ۞﴾ [الطور: ١ - ١١] الآيات.

وقال تعالى: ﴿فَذَرْهُمْ حَتَّىٰ يُكَنَّوُا يَوْمَهُمُ ٱلَّذِى فِيهِ يُصْعَقُونَ﴾ [الطور: ٤٥] الآيات.

وقىال تىعىالىم: ﴿وَأَنَّ إِلَىٰ رَبِّكَ ٱلْمُنْنَهَىٰ ۞ وَأَنَّةُ هُوَ أَضَّحَكَ وَأَبَكَىٰ ۞ وَأَنَّةُ هُوَ أَمَاتَ وَأَغْيَا ۞﴾ [النجم] الآيات.

وقال تعالى: ﴿ فَتُوَلَّ عَنْهُمُ يَوْمَ يَدَعُ ٱلدَّاعِ إِلَىٰ شَيْءِ نُصُرٍ ۞ خُشَعًا أَبْصَارُهُمْ يَخُرُحُونَ مِنَ ٱلْأَجْدَاثِ كَأَنَهُمْ جَرَادٌ مُنتَشِرٌ ۞ مُّهْطِعِينَ إِلَى ٱلدَّاعُ بَقُولُ ٱلْكَفِرُونَ هَذَا يَوْمُ عَيرٌ ۞ ﴿ [القمر] الآيات.

وقوله تعالى: ﴿ بَلِ ٱلسَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهَن وَأَمَرُ ﴾ [القمر: ٤٦].

وقال تعالى: ﴿ سَنَفَرُءُ لَكُمُ أَيْدُ ٱلنَّقَلَانِ ﴾ [الرحمن: ٣١] إلى آخر السورة. وسورة الواقعة بتمامها.

وقـــال تـــعـــالــــى: ﴿ يَوْمَ تَرَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ يَسْعَىٰ نُورُهُم بَيْنَ ٱَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَانِهِمِ ﴾ [الحديد: ١٢] الآيات.

وقىال تىعىالى : ﴿ يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللَّهُ جَمِيعًا فَيُنْتِثُهُم بِمَا عَمِلُواً أَخْصَىٰهُ اللَّهُ وَنَسُوهُ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدُ ﴿ ﴾ - إلى قوله - ﴿ ثُمَّ يُنْتِثُهُم بِمَا عَمِلُواْ يَوْمَ الْقِينَمَةِ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [المجادلة: ٢ ـ ٧].

وقال تعالى: ﴿يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللَّهُ حَبِيعًا فَيَخْلِفُونَ لَثُمْ كُمَا يَخْلِفُونَ لَكُمْ ۖ وَيَحْسَبُونَ أَنَهُمْ عَلَىٰ شَيْءٍ أَلَّا إِنَّهُمْ هُمُ ٱلْكَانِبُونَ﴾ [المجادلة: ١٨].

وقىال تىعىالىمى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نُتَوَلُّواْ فَوْمًا غَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمْ قَدْ يَبِسُوا مِنَ ٱلْآخِرَةِ كَمَّا يَبِسَ ٱلكَفَّارُ مِنْ أَصْحَبِ ٱلْقُبُورِ ﴾ [الممتحنة: ١٣].

وقال تعالى: ﴿ يَوْمَ يَجْمَعُكُمْ لِيَوْمِ الْمُعَيُّعُ ذَالِكَ يَوْمُ النَّعَابُنِّ ﴾ [التغابن: ٩] الآية.

وقال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّينَ كَفَرُوا لَا نَعْنَذِرُوا الْيَوْمُ إِنَّمَا تَجْزَوْنَ مَا كُنُمُ تَعْمَلُونَ ۞ يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا ثُوبُوا إِلَى اللَّهِ تَوْبَةً نَصُوعًا عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن يُكَفِّرَ عَنكُمْ سَيِّعَاتِكُمْ وَيُلْخِلَكُمْ جَنَّنَتٍ جَعْرِى مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ يَوْمَ لَا يُخْزِى اللَّهُ النَّبِي وَاللَّذِينَ ءَامَنُوا مَعَةُ وَوَلَّذِينَ ءَامَنُوا مَعَةُ وَوَلُمُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَنِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَ آتِيمَ لَنَا ثُورَنَا وَاغْفِرْ لَنَّ إِنَّكَ عَلَى كُلِ هَيْ وَقَدِيرٌ ﴾ [التحريم].

وقال تعالى: ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيَوْةَ لِيَبْلُوَكُمْ أَيُّكُمْ أَصَّنُ عَمَلًا ﴾ [الملك: ٢].

وقال تعالى: ﴿أَنَتْجَعَلُ ٱلمُتلِينَ كَالْجُرِمِينَ﴾ [القلم: ٣٥]. الآيات. وسورة الحاقة بكمالها.

وقال تعالى: ﴿ سَأَلُ سَآئِلُ بِعَذَاتٍ وَاقِعٍ ﴾ [المعارج: ١] الآيات.

وقىال تىعىالىسى: ﴿فَذَرَهُرُ يَخُوضُواْ وَيَلْعَبُواْ حَتَىٰ يُلَقُواْ يَوْمَهُرُ الَّذِى يُوعَدُونَ ۚ ﴿ يَعْمُ يَعْرُجُونَ مِنَ الْخَبُواْ حَتَىٰ يُلَقُواْ يَوْمَهُرُ الَّذِى يُوعَدُونَ ﴿ يَعْمُ يَعْرُجُونَ مِنَ الْخَبُولِ مِنَاعًا كَانَهُمُ إِلَى الْمَاسِ يُوفِضُونَ ﴿ خَشِعَةً أَبْصَنُرُهُمْ تَرْهَفَهُمْ ذِلَةٌ ذَلِكَ الْيَوْمُ الَّذِى كَانُواْ مُوسَادِهِ]. فَوَعَدُونَ ﴿ وَالْمَعَارِجِ].

وَقَالِ تَعَالَى: ﴿ وَذَرُنِي وَٱلْمُكَذِّبِينَ أُولِي ٱلنَّعْمَةِ وَمَهِّلْهُمْ قَلِيلًا﴾ [المزمل: ١١] الآيات.

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَوَرَقِ وَالْمَكِيِنِ الْوِيَ الْعَمُو وَسَهِمُمْ فِيْهِرُ لَهُ عَلَى الْكَنْفِرِينَ غَيْر وقال تعالى: ﴿ فَإِذَا نُقِرَ فِي النَّاقُورِ ۞ فَنَالِكَ يَوْمَهِذِ يَوْمٌ عَسِيرٌ ۞ عَلَى ٱلْكَنْفِرِينَ غَيْر يَسِيرٍ ۞﴾ [المدثر].

وقال تعالى: ﴿لَا أُقْيِمُ بِيَوْمِ ٱلْقِيْمَةِ ۞ وَلَا أُقْيِمُ وَالنَّفْسِ ٱللَّوَامَةِ ۞ أَيَخْسَبُ ٱلْإِنسَانُ أَلَن جَمْعَ عِظَامَهُ ۞ بَكَ قَدِرِينَ عَلَى أَن نُسُوِّى بَانَهُ ۞ [القيامة] الآيات.

وقال تعالى: ﴿ أَيَعَسَبُ الْإِنسَانُ أَن يُتَرَكَ سُدًى ۞ أَلَمْ يَكُ نُطْفَةً مِن مَّنِي يُعْنَى ۞ ثُمَّ كَانَ عَلَقَةً فَخَلَقَ فَسَوَىٰ ۞ جَعَلَ مِنْهُ الزَّوْجَيْنِ الذَّكَرَ وَالْأَنْئَ ۞ اَلْتِسَ ذَلِكَ بِقَدِدٍ عَلَىٓ أَن يُحْجَى المُؤَنَى ۞﴾ [القيامة].

وجاء جوابه في الحديث: «بلى إنه على كل شيء قدير»(١).

<sup>(</sup>۱) أخرج أحمد في «المسند» رقم (۷۳۸٥) وأبو داود (۱/ ٥٥٠ ـ ٥٥١ رقم ۸۸۷) والترمذي (۱/ ٤٤٣) ورقم ۲۳٤۷) والحاكم (۲/ ٥١٠).

عن أبي هريرة قال: قال رسول الله على: «من قرأ: ﴿والمرسلات عرفاً ﴿ فبلَّي عَنْ أَبِي مُولِدُهُ فَلِلْعُ: ﴿فَبِلِّي حَدِيثُ بِعَدُهُ يَوْمُنُونَ ﴾ ، فليقل آمنا بالله .

ومن قرأ: ﴿والتين والزيتون﴾، فليقل: بلى وأنا على ذلك من الشاهدين.

ومن قراً: ﴿ أَلِيسَ ذَلِكُ بِقَادِرِ عَلَى أَنْ يَحِييِ الْمُوتِي ﴾ ، فليقل: بلي .

ومن طريع للمنطق المنطق المنطق المنطق المنطقة المنطقة

قال أحمد شاكر: إسناده ضعيف لجهالة الراوي التابعي الذي لم يسم. اه.

وقال الترمذي: «هذا حديث إنما يُروى بهذا الإسناد عن هذا الأعرابي عن أبي هريرة ولا يسمى اله.

وقال الحاكم: صحيح الإسناد ولم يخرجاه، وسكت عليه الذهبي.

وقال ابن كثير (٤/ ٤٨٢) وقد رواه شعبة عن إسماعيل بن أمية قال: قلت له: من حدثك؟ قال: رجل صدق عن أبي هريرة.

وحكم الألباني على الحديث بالضعف في ضعيف أبي داود رقم (١٨٨) وضعيف الترمذي رقم (١٨٨) وضعيف الترمذي رقم (٦٦٢) وغيرهما، وهو كما قال حفظه الله.

وقال تعالى: ﴿ هَلْ أَنَّ عَلَى الْإِسْنِ عِبِنُ يِنَ الدّهْرِ لَمْ يَكُن شَيْئًا مَّذَكُورًا ﴾ [الإنسان: ١] الآيات، بل السورة بتمامها، وجميع السور التي بعدها: المرسلات، والنبأ، والنازعات، وعبس، والتكوير، والانفطار، والمطففين، والانشقاق، والطارق، والغاشية، والفجر، والبلد، وغيرها من السور، بل القرآنُ كله من فاتحته إلى خاتمته مملوة بذكر أحوال اليوم الآخرِ وتفاصيلِ ما فيه، وتقرير ذلك بأصدقِ الأخبارِ وضرب الأمثالِ للاعتبار والإرشادِ إلى دليل ذلك لكل امرئ بأن يعتبر في بدئه ويستدل به على إعادته، وكذلك إحياء الأرض بعد موتِها فيُخيها تعالى بالمطر فتصبحُ مُخْضرة تهتز بعد موتِها بالقحط، وهمودها وخمودها واسودادها، فإذا أنزل عليها الماء اهتزت وربت وأنبتت من كل زوج بهيج، ولهذا يذكر إحياء الموتى بعد ذكر إحيائِه الأرض ليستدل من له قلب شهيد على الآجل بالعاجل، وعلى الغيب ذكر إحيائِه الأرض ليستدل من له قلب شهيد على الآجل بالعاجل، وعلى الغيب بالشهادة، فيقول عز وجل: ﴿ كَذَلِكَ لَلْوَيْحُ ﴾ [ق: ١١]، ﴿ كَذَلِكَ النَّشُورُ ﴾ [فاطر: المائكم تَعْقِونَ وَرُبِيكُمْ عَايَتِهِ المَلَّمُ تَعْقِونَ ﴾ [البقرة: ٧٤].

وأما الأحاديثُ في هذا البابِ فكثيرةٌ جداً، وقد تقدم كثيرٌ منها في مواضعً متفرِّقة، وقال البخاريُ (۱) رحمه الله تعالى: «حدثنا أبو اليمانِ حدثنا شعيبُ حدثنا أبو الزنادِ عن الأعرج عن أبي هريرة عن النبي ﷺ: «قال الله: كذبني ابنُ آدمَ ولم يكن له ذلك، فأما تكذيبُه إياي فقولُه لن يعيدني كما بدأني، وليس أولُ الخلق بأهونَ عليَّ من إعادته. وأما شتمُه إياي فقولُه: اتخذ الله ولداً، وأنا الأحدُ الصمدُ لم ألذ ولم أولذ ولم يكن لي كفواً أحدٌ».

وقال الإمامُ أحمدُ رحمه الله تعالى في مسنده (٢) «حدثنا أبو المغيرةِ حدثنا حَريزٌ حدثني عبدُ الرحمن بنُ ميسرةَ عن جُبير بنِ نُفَيرِ عن بشير بنِ جِحاشِ قال: إن رسولَ الله ﷺ: «بصق يوماً في كفه فوضع عليها إصبعَه، قال رسولُ الله ﷺ:

فی صحیحه (۸/ ۷۳۹ رقم ٤٩٧٤).

 <sup>(</sup>۲) في المسند (٤/ ٢١٠) بسند حسن رجاله كلهم ثقات غير عبد الرحمن بن ميسرة، قال الحافظ في "تهذيب التهذيب» (٢/ ٥٥٨ ـ ٥٥٩) قال ابن المديني: «مجهول، لم يرو عنه غير حريز. وقال أبو داود: شيوخ حريز كلهم ثقات. وقال العجلي: شامي تابعي، ثقة» اهـ.

قال الله تعالى: بُنيَّ آدمَ أنَّى تُعجزني وقد خلقتُك مثلَ هذه، حتى إذا سويتُك وعدَلتُك مشيتَ بين بُردَيك وللأرض منك وئيد، فجمعْتَ ومنعت، حتى إذا بلغَت التراقي قلتَ أتصدق، وأنى أوانُ الصدقة». ورواه ابنُ ماجه (١) عن أبي بكرِ ابنِ أبي شيبةَ عن يزيدَ بنِ هارونَ عن حَريزِ بن عثمان به.

وقال ابن أبي حاتم (٢): حدثنا عليُ بنُ الحسينِ بنِ الجُنيد حدثنا محمدُ بنُ العلاءِ حدثنا عثمانُ بنُ سعيدِ الزياتُ عن هشيم عن أبي بشرِ عن سعيدِ بنِ جُبيرِ عن ابن عباس على قال: «إن العاصَ بنَ وائلِ أخذ عظماً من البطحاء ففته بيده ثم قال لرسول الله على: أيُحيي اللَّهُ هذا بعد ما أرى؟ فقال رسول الله على: نعم، يُميتك الله معيد ثم يحييك ثم يُدخلك جهنمَ»، قال: ونزلت الآيات من آخر يسَ.

وروى مسلم (٣) من طريق مَعمرِ عن همّامِ بنِ مُنّبهِ قال: هذا ما حدثنا أبو هريرة عن رسول الله ﷺ: «إن في الإنسان عظماً لا تأكلُه الأرضُ أبداً فيه يُركّب يوم القيامة. قالوا: أيُ عظمٍ هو يا رسولَ الله؟ قال: عَجْبُ الذنب».

وفيه (١٤) من طريق أبي الزنادِ عن الأعرج عن أبي هريرة أن رسولَ الله ﷺ

<sup>(</sup>۱) في السنن (۲/۹۰۳ رقم ۲۷۰۷).

قال البوصيري في «مصباح الزجاجة» (٢/ ٣٦٥ رقم ٢٧٠٧/٩٦٠)، «قلت: ليس لبسر عند ابن ماجه سوى هذا الحديث، وليس له رواية في شيء من الكتب الخمسة. وإسناد حديثه صحيح رجاله ثقات، رواه أحمد في مسنده من حديث بسر، وأصله في الصحيحين وغيرهما من حديث أبي هريرة» اه.

قلت: وأورده الألباني في «الصحيحة» رقم (١٠٩٩).

وخلاصة القول أن الحديث حسن، والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) في تفسيره (٢/ ٢٣٠٣ رقم ٢٣٠٢). وفي سنده «عثمان الزيات» قال ابن حجر في «التقريب»: رقم (٤٤٧٣) لا بأس به. قلت: لقد تابعه عمرو بن عون عند الحاكم في المستدرك (٢/ ٤٢٩) وقال: صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي. وخلاصة القول أن الحديث حسن، والله أعلم.

<sup>(</sup>٣) في صحيحه (٤/ ٢٢٧١ رقم ١٤٣/ ٢٩٥٥).

<sup>(</sup>٤) أي مسلم في صحيحه (٢٢٧١/٤ رقم ١٤٢/٥٥٥٢).

قال: «كلُّ ابنِ آدمَ يأكلُه الترابُ إلا عجْبَ الذنب، منه خُلق وفيه يُرَكُّبُ».

وقال (۱) رحمه الله تعالى: حدثنا أبو كُريبِ محمدُ بنُ العلاء حدثنا أبو معاوية عن الأعمش عن أبي صالحٍ عن أبي هريرة قال: قال رسولُ اللّهِ عَلى: «ما بين النفختينِ أربعون ـ قالوا: يا أبا هريرة أربعون يوماً؟ قال أبيت، قالوا: أربعون شهراً؟ قال: أبيت، قالوا: أربعون سنة؟ قال أبيت. ثم يُنزل اللّهُ من السماء ماء فينبتُون كما ينبُت البقلُ، قال: وليس من الإنسان شيء إلا يبلى، إلا عظماً واحداً وهو عَجْبُ الذنب، ومنه يُركب الخلقُ يوم القيامة».

ورواه البخاريُ (٢) عن عمر بن حفص عن أبيه عن الأعمشِ بمعناه، دون قوله: «ثم يُنزل الله تعالى من السماء ماء».

وتقدم حديث عبدِ اللَّهِ بنِ عَمرِو قريباً (٣) وفيه: «ثم ينفخ في الصور فلا يسمعه أحدٌ إلا أصغى ليتاً ورفع ليتاً. قال: وأول من يسمعه رجلٌ يلوط حوضَ إبلِه، قال فيصعَقُ ويُصعق الناسُ، ثم يرسل اللَّهُ \_ أو قال يُنزل الله \_ مطراً كأنه الطَلُ \_ أو الظِلّ \_ نعمانُ الشاكُ \_ فتنبت منه أجسادُ الناس، ثم يُنفخ فيه أخرى فإذا هم قيامٌ ينظرون. ثم يقال: يا أيها الناسُ، هلُموا إلى ربكم، وقِفوهم إنهم مسئولون، قال ثم يقال: أخرِجوا بعثَ النار، فيقول: مِن كم؟ فيقال: من كل ألفِ تسعَمائةِ وتسعة وتسعين، قال: فذلك يومُ يجعل الولدان شِيباً، وذلك يوم يُكشف عن ساق».

وفي الصحيح (٤) عن أبي هريرة رضي عن النبي على قال: «إني أولُ من يرفع رأسه بعد النفخة الآخرة، فإذا أنا بموسى متعلق بالعرش، فلا أدري كذلك كان أم بعد النفخة».

وفي حديث الصورِ الآتي قريباً (٥) إن شاء الله: «ثم يُنزل الله عليهم ماءً من تحت العرش، ثم يأمر الله السماء أن تُمطِرَ، فتُمطرُ أربعين يوماً حتى يكونَ الماءُ

<sup>(</sup>۱) أي مسلم في صحيحه (٢٢٧٠/٤ ـ ٢٢٧١ رقم ١٤١/ ٢٩٥٥).

<sup>(</sup>۲) في صحيحه (۸/ ۵۰۱ - ۵۰۱ رقم ٤٨١٤) وطرفه: ٤٩٣٥.

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٤) أي صحيح البخاري (٨/ ٥٥١ رقم ٤٨١٣).

٥) سيأتي بكماله وتخريجه.

فوقهم اثني عشرَ ذراعاً، ثم يأمر اللَّهُ الأجسادَ أن تنبُتَ، فتنبُتُ كنبات الطراثيتِ - أو كنبات البقل - حتى إذا تكاملت أجسادُهم فكانت كما كانت، قال اللَّهُ عز وجل: لِيَحْيَ حملة العرش، فيَحْيَون. ويأمر اللَّهُ عز وجل إسرافيلَ فيأخذ الصورَ فيضعه على فيه ثم يقول: لِيَحْيَ جبريلُ وميكائيلُ، فيحْيَيان. ثم يدعو اللَّهُ بالأرواح لِيُؤتى بها، تتوهج أرواح المسلمين نوراً وأرواح الكافرين ظُلمة، فيقبِضُها جميعاً ثم يُلقيها في الصور، ثم يأمر اللَّهُ تعالى إسرافيلَ أن ينفُخ نفخة البعث، فينفخ نفخة البعث، في تخرج الأرواح كأنها النحلُ قد ملأت ما بين السماءَ والأرض، فيقول: وعزتي وجلالي ليرجِعن كلُ روح إلى جسده، فتدخُل الأرواحُ في الأرض إلى الأجساد وجلالي ليرجِعن كلُ روح إلى جسده، فتدخُل الأرواحُ في الأرض إلى الأجساد فتدخُل في الخياشيم ثم تمشي في الإجساد كما يمشي السُمُ في اللديغ، ثم تنسلون الأرضُ عنه، فتخرجُون سِراعاً إلى ربكم تنسِلون الحديث.

#### [حديث لقيط بن عامر الطويل عن علم الغيب]

وروى الإمامُ عبدُ الله بنُ الإمامِ أحمدَ في مسند أبيه (١) وفي كتاب السنة (٣) له قال: كتب إليَّ إبراهيمُ بنُ حمزةَ بنِ محمد بنِ حمزةَ بنِ مُصعبِ بنِ الزُبيرِ الزُبيرِ الزُبيرِ كتبتُ إليك بهذا الحديثِ وقد عرضتُه وسمعتُه على ما كتبتُ به إليك، فحدَّث بذلك عني، قال: حدثني عبدُ الرحمنِ بنُ المُغيرةِ الحزاميُّ قال: حدثنا

<sup>(1) (3/71</sup> \_ 31).

<sup>(</sup>٢) (٢/ ٤٨٥ \_ ٤٨٩ رقم ١١٢٠).

قلت: وأخرجه الطبراني في «الكبير» (١٩/ ٢١١ رقم ٤٧٧) وابن أبي عاصم في السنة (رقم: ٦٣٦).

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٣٣٨/١٠ ـ ٣٤٠) وقال: «رواه عبد الله، والطبراني بنحوه، وأحد طريقي عبد الله إسنادها متصل، ورجالها ثقات. والإسناد الآخر وإسناد الطبراني مرسل عن عاصم بن لقيط أن لقيطاً» اه.

وقال الألباني في «ظلال الجنة» (١/ ٢٨٩): «إسناده ضعيف. وقد سبق الكلام عليه عندما ساقه المصنف ببعض متنه رقم (٥٢٤)» اه.

وقال الألباني أيضاً في المكان الذي أشار إليه: «إسناده ضعيف. دلهم بن الأسود وجده عبد الله بن حاجب، قال الذهبي: لا يعرفان. قلت: ومثلهما عبد الرحمن بن عياش الأنصاري وهو السمعي القبائي لم يوثقه غير ابن حبان. وفي «التقريب»: مقبول» اه.

عبدُ الرحمن بنُ عياشِ الأنصاريُ عن دَلْهِمِ بنِ الأسودِ بن عبد الله بنِ حاجبِ بنِ عامرِ بنِ المُنتفقِ العقيليُ عن أبيه عن عمه لقيطِ بنِ عامرٍ أنه خرج وافداً إلى رسول اللّهِ على ومعه صاحبٌ له: نُهيكُ بنُ عاصم بنِ مالكِ بنِ المنتفق، قال لقيطٌ: خرجتُ أنا وصاحبي حتى قدِمنا على رسول اللّهِ على فوافيناه حين انصرف من صلاة الغداةِ، فقام في الناس خطيباً فقال: "أيها الناسُ ألا إني قد خبأتُ لكم صوتي منذ أربعةِ أيام، ألا لتسمعوا اليومَ، ألا فهل امريّ بعثه قومُه فقالوا له: اعلم أو يلهيه ضالً، ألا إني مستولٌ، هل بلّغتُ؟ ألا اسمعوا تعيشوا، ألا اجلِسوا. في المول الله في في المول الله في في الله وقمتُ أنا وصاحبي حتى إذا فرَغ لنا فؤادُه ونظرُه قلت: يا رسولَ الله علمها إلا اللّهُ عز وجل، وأشار بيده، فقلت: ما هن يا رسولَ الله؟ قال: علمُ المنتِ من يكون في الرحِم، المنتِة، قد علم متى منيةُ أحدِكم ولا تعلمونه. وعلم المنيَّ حين يكون في الرحِم، المنتِة، قد علم وما تعلمونه. وعلم ما في غدِ، قد علم ما أنت صانع ولا تعلمُه. وعلم الغيث، يشرف عليكم أزلين (١) مشفقين، فيظل يضحك قد علم أن غونكم إلى يومَ الغيث، يشرف عليكم أزلين (١) مشفقين، فيظل يضحك قد علم أن غونكم إلى

قال لقيطٌ: فقلت لن نعدَم من رب يضحك خيراً يا رسولَ الله.

قال: وعلم يومَ الساعة. قلنا: يا رسولَ الله علّمنا مما تعلّم الناسَ وتَعْلَم، فإنا مِن قَبيل لا يُصدِّق تصديقَنا أحدٌ، من مذْحِجَ التي تدنو علينا، وخثعمَ التي توالينا، وعشيرتنا التي نحن منها. قال: ثلبَثون فيها ما لبِثتم، ثم يُتوفى نبيُّكم، ثم يُبعث الصيحة، فلَعَمرُ إلهك ما تدع على ظهرها شيئاً إلا مات، والملائكةُ الذين مع ربك، فأصبح ربُك عز وجل يطوف في الأرض وخلت البلادُ، فأرسل ربُك السماءَ تهضِب من عند العرشِ، فلَعَمرُ إلهِك ما تدع على ظهرها من مصرَع قتيلِ ولا مَدفِنِ ميت إلا شَقت القبرَ عنه حتى تُخلِفَه من عند رأسِه، فيستوي جالساً، فيقول ربُك: منهيم، لِما كان فيه، يقول: يا ربِّ أمسِ اليومَ ـ لعهده بالحياة يحسَبه حديثاً بأهله.

<sup>(</sup>١) الأزل: الشدة والضيق والجرب. (د. أحمد الحكمى).

فقلت: يا رسول الله فكيف يجمعنا بعد ما تمزقنا الرياحُ والبلاءُ والسباع؟ قال: أُنبئك بمثل ذلك في آلاء الله، الأرضُ أشرف عليها وهي في مَدَرة بالية، فقلتَ لا تحيا أبداً، ثم أرسل الله عليها السماءَ فلم تلبث عليك إلا أياماً حتى أشرفت عليها وهي شَرَبةٌ واحدةٌ، ولعَمرُ إلهك لهو أقدرُ على أن يجمعَكم من الماء على أن يجمعَ نباتَ الأرضِ فتخرُجون من الأصواء (۱) ومن مصارعكم، فتنظرون إليه وينظرُ إليكم.

قال قلت: يا رسولَ الله كيف ونحن ملء الأرض وهو شخصٌ واحدٌ ينظر إلينا وننظرُ إليه؟ قال: أُنبِتُك بمثل هذا في آلاء الله، الشمسُ والقمرُ آيةٌ منه صغيرة وترَونها وترَيانِكم ساعةً واحدة ولا تُضامون في رؤيتهما.

قلت: فما يفعل بنا رُبنا إذا لقِيناه؟ قال: تُعرَضون عليه باديةً له صفحاتُكم لا تخفى عليه منكم خافيةٌ، فيأخذ ربُك عز وجل بيده غَرفةٌ من ماء فينضَح بها قبلكم، فلعمرُ إلهك ما يُخطئ وجه أحدِ منكم منها قطرةٌ، فأما المسلمُ فتدع وجَهه مثل الرَّيطةِ البيضاءِ، وأما الكافر فينضحه \_ أو قال فينطحه \_ تمثل الحميمَ الأسود، ألا ثم ينصرف نبيُكم ويتفرق على أثره الصالحون فيسلُكون جِسراً من النار يطأ أحدُكم الجمرة يقول حسن يقول ربك عز وجل أو إنّه، ألا فتطلُعون على حوض نبيتكم على أظمأ واللهِ ناهلةٍ قط ما رأيتها، فلعمرُ إلهك ما يبسُط أحدٌ منكم يَده إلا وقع عليها قدَحٌ يطهره من الطَوْف والبولِ والأذى، وتُحبس الشمسُ والقمر فلا ترون منها واحداً.

قال قلت: يا رسولَ الله فيمَ نُبصر؟ قال: بمثل بصرِك ساعتَك هذه، وذلك مع طلوع الشمسِ في يوم أشرق الأرضُ وواجهت به الجبارَ. قال: قلت: يا رسول الله فبمَ نُجزي من حسناتنا وسيئاتِنا؟ قال ﷺ: الحسنةُ بعشر أمثالِها، والسيئةُ بمثلها إلا أن يعفوَ.

قال قلت: يا رسولَ الله ما الجنةُ وما النارُ؟ قال لعمر إلهِك إن النارَ لها سبعةُ أبواب ما منها بابان إلا يسير الراكبُ بينهما سبعين عاماً. قلت: يا رسولَ الله فعلام

<sup>(</sup>١) الأصواء: القبور. أصلها من الصوى وهي الأعلام. (د. أحمد الحكمي).

نطلُع من الجنة؟ قال على أنهار من عسل مُصفّى، وأنهارٍ من خمر ما بها صُداع ولا ندامة ، وأنهارٍ من لبن لم يتغير طعمه وماء غير آسِن، وفاكهة، ولعَمر إلهك ما تعلمون وخير من مثله معه وأزواج مطهرة. قلت: يا رسول الله أو لنا فيها أزواج ومنهن المُصلَحات قال: المصلحات للصالحين، وفي لفظ الصالحات للصالحين تلذّونهن ويلَذّونكم مثلَ لذّاتكم في الدنيا غيرَ أن لا تُوالُدَ، قال لَقيظ: فقلت يا رسولَ الله أقصى ما نحن بالغون ومنتهون إليه؟ فلم يُجِبْه النبي على الله .

قال: قلت: يا رسولَ اللَّهِ علامَ أبايُعك. فبسط النبيُ ﷺ يدَه وقال: على إقام الصلاةِ وإيتاء الزكاةِ وزيالِ المشرك وأن لا تُشركَ بالله إلها غيرَه.

قال: قلت: يا رسولَ اللَّهِ وإن لنا ما بين المشرقِ والمغرب؟ فقبض رسولُ الله ﷺ يدَه وظن إني مشترطٌ ما لا يُعطينيهِ.

قال قلت: نحِلُ منها حيث شئنا ولا يَجني على امرئ إلا نفسه.

فبسط يده وقال: لك ذلك تحِل حيث شتّ ولا يجني عليك إلا نفسُك. قال فانصرفنا عنه ثم قال: ها إنّ ذَيْنِ، ها إن ذين (مرتين)، من اتقى الناسَ في الأولى والآخرة. فقال له كعبُ بنُ الخِدارية أحدُ بني بكرِ بنِ كلابٍ: مَن هم يا رسول الله؟ قال: بنو المُنتِفق، بنو المنتفق أهلُ ذلك منهم قال: فانصرفنا.

وأقبلتُ عليه فقلت: يا رسولَ الله هل لأحد ممن مضى من خير في جاهليتهم؟ فقال رجلٌ من عُزض قريشٍ: واللّهِ إن أباك المنتفقَ لفي النار. قال فكأنه وقع حرّ بين جلدِ وجهي ولحمِه مما قال لأبي على رؤوس الناس، فهمَمْتُ أن أقولَ: وأبوك يا رسولَ الله، ثم إذا الأخرى أجملُ فقلت: يا رسولَ اللهِ وأهلُك؟ قال: وأهلي، لعَمرُ الله حيث ما أتيتَ على قبر (كافر) عامريً أو قرشيً أو دوسي قل: أرسلني إليك محمد، فأبشِز بما يسوؤك، تُجرّ على وجهك وبطنِك في النار.

قال قلت: يا رسولَ الله وما فَعل بهم ذلك وقد كانوا على عمل لا يُحسنُون إلا إياه، وكانوا يحسبَون أنهم مصلحون؟ قال ﷺ: ذلك بأن الله بعث في آخر كلً سبع أمم نبياً فمن عصى نبيّه كان من الضالين، ومن أطاع نبيّه كان من المهتدين».

ورُواه إمامُ الأئمة محمدُ بنُ إسحاقَ بنِ خُزَيمةً (١) قال: حدثنا محمدُ بنُ

<sup>(</sup>١) في «التوحيد» (ص١٨٦ ـ ١٩٠) وقد تقدم الكلام عليه آنفاً.

منصور الجوازُ أبو عبد الله قال: حدثنا يعقوبُ بنُ عيسى الزهريُّ قال: حدثنا عبدُ الرحمن بنُ عياشٍ عبدُ الرحمن بنُ المغيرةِ بنِ عبدِ الرحمن قال: حدثنا عبدُ الرحمنِ بنُ عياشٍ الأنصاريُّ ثم السَّمعيُّ عن دَلْهم بن الأسودِ بنِ عبدِ الله عن أبيه عن عمه لَقيطِ بنِ عامرٍ أنه خرج وافداً إلى رسول اللَّهِ على ومعه نُهَيكُ بنُ عاصمِ بنِ مالكِ بنِ المنتفِق، قال: فقدِمنا المدينةَ لانسلاخ رجبٍ، فصلينا معه صلاةَ الغداةِ، فقام رسولُ الله على في الناس خطيباً، وذكر الحديثَ بنحو ما تقدم مع مغايرةٍ في بعض الألفاظ.

## [تعليق الحافظ ابن القيم على حديث لقيط بن عامر]

وقال الحافظُ ابنُ القيم بعد أن ساقه في الهدي (١) عن زوائد المسندِ: «هذا حديثٌ كبيرٌ جليلٌ تنادي جلالتُه وفخامتُه وعظمتُه على أنه قد خرج من مشكاة النبوةِ لا يُعرف إلا من حديث عبدِ الرحمن بن المغيرةِ بنِ عبد الرحمن المدنيِّ، رواه عنه إبراهيمُ بنُ حمزةَ الزُبيريُّ وهما من كبار علماءِ المدينةِ ثقتانِ محتَجَّ بهما في الصحيح، احتج بهما إمامُ أهلِ الحديثِ محمدُ بنُ إسماعيلَ البخاريُّ، ورواه أئمةُ السنةِ في كتبهم وتلقّوه بالقبول وقابلوه بالتسليم والانقيادِ ولم يطعن أحدٌ منهم فيه ولا في أحد من رواته.

فممن رواه الإمامُ ابنُ الإمامِ أبو عبدِ الرحمنِ عبدُ الله بنُ أحمدَ بنِ حنبل في مسند أبيه، وفي كتاب السنة، وقال: كتب إليَّ إبراهيمُ بنُ حمزةَ بنِ مصعبِ بنِ الزبير الزبيري: كتبتُ إليك بهذا الحديثِ وقد عرضتُه وسمعتُه على ما كتبتُ به إليك فحدَّثُ به عنى.

ومنهم الحافظُ الجليلُ أبو بكرٍ أحمدُ بنُ عمْرِو النبيلُ في كتاب «السنة» له. ومنهم الحافظُ أبو أحمدَ محمدُ بنُ أحمدَ بنِ إبراهيمَ بنِ سليمانَ العسّالُ في كتاب «المعرفة».

ومنهم حافظُ زمانِه ومحدثُ أوانِه أبو القاسم سليمانُ بنُ أحمدَ الطبراني في كثير من كتبه.

أي «زاد المعاد في هدي خير العباد» (٣/ ٦٧٧ ـ ٦٨٦).

ومنهم الحافظُ أبو محمدِ عبدُ الله بنُ محمدِ بنِ حبانَ أبو الشيخ الأصبهانيُّ في كتاب «السنة».

ومنهم الحافظُ ابنُ الحافظِ أبو عبدِ الله محمدُ بنُ إسحاقَ بنِ محمدِ بنِ يحيى بن مِنْدَه حافظُ أصبهانَ.

ومنهم الحافظ أبو بكر أحمدُ بنُ موسى بن مِردَويهِ.

ومنهم حافظُ عصرِه أبو نُعيم أحمدُ بنُ عبدِ الله بنِ إسحاقَ الأصبُهاني وجماعةٌ من الحفاظ سواهم يطول ذكرُهم.

وقال ابنُ مِندَه: روى هذا الحديثَ محمدُ بنُ إسحاقَ الصنعانيُّ، وعبدُ الله بنُ أحمدَ بنِ حنبلِ وغيرُهما. قد رواه بالعراق بمجمع العلماءِ وأهلِ الدين جماعةٌ من الأئمة منهم أبو زُرعةَ الرازيُّ وأبو حاتم وأبو عبد اللَّهِ محمدُ ابنُ إسماعيلَ ولم يُنكره أحدٌ ولم يتكلم في إسناده، بل رووه عليه سبيل القبولِ والتسليم، ولا ينكر هذا الحديثَ إلا جاهلٌ أو متجاهلٌ أو مخالفٌ للكتاب والسنة. هذا كلامٌ أبي عبد الله بن مندَه.

قلت: وقال ابنُ كثير<sup>(۱)</sup> بعد إيرادِه في الوفود: «هذا حديثُ غريبٌ جداً، وألفاظُه في بعضها نَكارةٌ، وقد أخرجه الحافظُ البيهقيُّ في كتاب «البعثِ والنشور»، وعبدُ الحقُ الإشبيليُّ في «العاقبة»، والقُرطبيُّ في كتاب «التذكرةِ في أحوال الآخرة». انتهى.

# [تفسير ابن القيم لغريب مفردات حديث لقيط بن عامر]

قلت: وقد تكلم ابنُ القيم عن غريب بعض مفرداتِه فقال رحمه الله تعالى: قولُه: «تَهضِبُ» أي تُمطر. و«الأصواء» القبورُ. و«الشرَبةُ» يفتح الراءِ الحوضُ الذي يُجمع فيه الماء، [وبالسكون الحنطة](٢)، يريد أن الماءَ قد كثر فمن حيث شئتَ

<sup>(</sup>١) في «البداية والنهاية» (٥/ ٧٤). وقال ابن كثير: «وسيأتي في كتاب البعث والنشور إن شاء الله تعالى» اه.

<sup>(</sup>٢) في «زاد المعاد» (٣/ ٦٧٨): [وبالسكون والياء: الحنظلة].

تشرب. وعلى رواية السكون يكون شبه الأرضَ بخُضرتها بالنبات بخُضرة [الحِنطةِ](١) واستوائِها.

وقوله «حس» كلمة يقولها الإنسان إذا أصابه على غفلة ما يحرقه أو يؤمله، قال الأصمعي: وهي مثل أوّه. وقوله: يقول عز وجل «أوْ إنَّه»، قال ابن قتيبة: فيه قولانِ أحدُهما أن يكون بمعنى نعم، والآخر أن يكون الخبر محذوفا كأنه قال أنتم كذلك أو أنه على ما يقول: و«الطّوف» الغائط، وفي الحديث: «لا يُصلُ أحدُكم وهو يُدافعُ الطّوف والبول»، و«الجسر» الصراط. وقوله: فيقول ربُك «مَهْيم» أي ما شأنُك وما أمرُك وفيمَ كنت؟.

وقوله: «يشرف عليكم أزلين» الأزل ـ بسكون الزاي ـ الشدة، والأزل على وزن الكتِفِ هو الذي قد أصابه الأزل واشتد به حتى كاد يقنَط. وقوله: «فيظَل يضحك» هو في صفات أفعالِه سبحانه وتعالى التي لا يشبهه فيها شيء من مخلوقاته كصفات ذاتِه. وقد وردت هذه القصة في أحاديث كثيرة لا سبيل إلى ردها كما لا سبيل إلى تشبيهها وتحريفِها، وكذلك «فأصبح ربُك يطوف في الأرض» هو من صفات فعلِه كقوله: ﴿وَبَاءَ رَبُك وَالْمَلُك ﴾ [الفجر: ٢٢] ـ ﴿ هَلَ يَظُرُونَ إِلّا أَن تَأْتِيَهُمُ المَلتَحِكةُ أَوْ يَأْتِنَ رَبُّك ﴾ [الأنعام: ١٥٨] و«ينزل ربُّنا كلَّ ليلة إلى سماء الدنيا» (٢) ـ «ويدنو عشية عرفة فيباهي بأهل الموقفِ الملائكة » (الكلامُ في الجميع صراط واحدٌ مستقيمٌ: إثباتُ بلا تمثيل، وتنزية بلا تحريفٍ ولا تعطيل.

وقوله: «والملائكة الذين عند ربك» لا أعلم موت الملائكة جاء في حديث صريح إلا هذا وحديث إسماعيل بن رافع الطويل في الصُّور، وقد يُستدل عليه بقوله تعالى: ﴿وَنُفِحَ فِي الصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَا مَن شَاءً الزمر: ٦٨].

وقوله: «فلعَمرُ إلهك» هو قسمٌ بحياةِ الربِّ جل جلاله، وفيه دليلٌ على جواز الإقسام بصفاتِه وانعقادِ اليمين بها، وأنها قديمةٌ، وأنه يُطلق عليه منها أسماءُ

في «زاد المعاد» (٣/ ٢٧٨): [الحنظلة].

<sup>(</sup>٢)(٣) تقدم تخريجهما في أحاديث النزول.

المصادر ويوصف بها. وذلك قدر زائدٌ على مجرد الأسماء وأن الأسماء الحسنى مشتقةٌ من هذه المصادر، دالةٌ عليها.

وقوله: «ثم تجيء الصائحة» هي صيحة البعثِ ونفختُه. وقوله: «حتى يُخلِفَ من عند رأسه» هو من أخلف الزرع إذا نبت بعد حصاده، تشبيهُ النشئةِ الأخرى بعد المموتِ بخلاف الزرع بعد ما حُصد وتلك الخَلْفةِ من عند رأسه كما ينبُت الزرع وقوله: «فيستوي جالساً» هذا عند تمام خِلقتِه وكمالِ حياتِه، ثم يقول بعد جلوسِه قائماً، ثم يساق إلى موقف القيامةِ إما راكباً وإما ماشياً.

وقوله: «يقول يا رب أمس اليوم» استقلالاً لمدة لُبثهِ في الأرض كأنه لبث فيها يوماً فقال أمسِ أو بعض، يوم فقال اليوم يحسب أنه حديث عهد بأهله، إنه إنما فارقهم أمس أو اليوم.

وقولُه: «كيف يجمعنا بعد ما تمزقنا الرياحُ والبلاءُ والسباع»؟ وإقرارُ رسولِ الله على هذا السؤالِ ردِّ على مَن زعم أن القومَ لم يكونوا يخوضون في دقائق المسائل، ولم يكونوا يفهمون حقائق الإيمان، بل كانوا مشغولين بالعمليات، وأن أفراخَ الصابئةِ والمجوسِ من الجهمية والمعتزلةِ والقدرية أعرفُ منهم بالعمليات. وفيه دليلٌ أنهم كانوا يوردون على رسول الله على ما يُشكل عليهم من الأسئلة والشبهات، فيُجيبهم عنها بما يُثلج صدورَهم وقد أورد عليه على الأسئلة أعداؤه وأصحابُه، أما أعداؤه فللتعنّت والمغالبة، وأما أصحابُه فللقهم والبيانِ وزيادةِ الإيمان، وهو يجيب كلاً على سؤاله، إلا ما لا جوابَ عنه كسؤال عن وقت الساعة. وفي هذا السؤال دليلٌ على أنه سبحانه يجمع أجزاءَ العبدِ بعد ما فرقها ويُنشِئها نشأةُ أخرى، أو يخلُقه خلقاً جديداً كما سموا في كتابه كذلك في موضعين

وقوله: «أنبئك بمثل ذلك في آلاء الله» آلاؤُه نِعمُه وآياتُه التي تَعرّف بها إلى عباده.

وفيه إثباتُ القياس في أدلة التوحيدِ والمَعادِ، والقرآنُ مملوءٌ منه.

وفيه أن حُكمَ الشيءِ حكمُ نظيرِه، وأنه سبحانه إذا كان قادراً على شيء فكيف تعجز قدرتُه عن نظيره ومثلِه، فقد قرر الله سبحانه أدلة المعاد في كتابه

أحسنَ تقريرٍ وأبينَه وأبلغَه، وأوصله إلى العقول والفِطَر، فأبى أعداؤُه الجاحدون إلا تكذيباً له وتعجيزاً له وطعناً في حكمه، تعالى عما يقولون علوّاً كبيراً.

وقولُه في الأرض: «أشرفتَ عليها وهي مَدَرةٌ بالية» كقوله تعالى: ﴿وَيُحِي ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا﴾ [الروم: ١٩]، وقوله: ﴿وَمِنْ ءَايَكِهِ ۚ أَنَكَ تَرَى ٱلْأَرْضَ خَشِعَةً فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءُ ٱهۡتَرَّتَ وَرَبَتُ﴾ [فصلت: ٣٩].

﴿ وَنَكَرَى ٱلْأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا آَنَزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ ٱهْتَزَتْ وَرَبَتْ وَٱلْبَنَتْ مِن كُلِ زَوْج بَهِيج﴾ [الحج: ٥]، ونظائرهُ في القرآن كثيرةً.

وقولُه: «فتنظرون إليه وينظر إليكم» فيه إثباتُ صفةِ التجلّي لله عز وجل وإثباتُ النظرِ له وإثباتُ رؤيته في الآخرة ونظرِ المؤمنين إليه.

وقوله: «كيف ونحن ملءُ الأرض وهو شخصٌ واحد»، قد جاء هذا الحديثِ وفي قوله في حديث آخرَ: «لا شخصَ أغيرُ من الله»(١)، والمخاطبون بهذا قومٌ عربٌ يعلمون المراد منه ولا يقع في قلوبهم تشبيهُه سبحانه بالأشخاص، بل هم أشرفُ عقولاً وأصح أذهاناً وأسلمُ قلوباً من ذلك، وحقق ﷺ وقوعَ الرؤيةِ عِياناً برؤية الشمسِ والقمرِ تحقيقاً لها ونفياً لتوهم المجازِ الذي يظنه المعطّلون.

وقوله: «فيأخذ ربُك بيده غَرفة من الماء فينضَحُ بها قِبَلَكم»، فيه إثباتُ صفة اليدِ لله عز وجل بقوله، وإثباتُ الفعل الذي هو النضْحُ. و «الرَيطة» الملاءة. و «الحُمم» جمع حُمَمة وهي الفحمة.

وقوله: «ثم ينصرف نبيكم»، هذا انصرافٌ من موضع القيامة إلى الجنة.

وِقوله: «ويَفْرَق على أثره الصالحون»، أي يفزعون ويمضون على أثره.

وقوله: «فتطّلعون على حوض نبيّكم»، ظاهرُ هذا أن الحوضَ من وراء الجسرِ فكأنهم لا يصلون إليه حتى يقطعوا الجسرَ.

وقد روى البخاريُّ (٢) عن أبي هريرة ﴿ إِنَّ اللَّهِ ﷺ قال: «بينا أنا

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحه (۱/۱۳۲ رقم ۱٤٩٩) من حديث سعد بن عبادة. وعلقه البخاري (۳۹ ۳۹۹ رقم الباب ۲۰) بصيغة الجزم.

<sup>(</sup>۲) فی صحیحه (۱۱/ ٤٦٥ رقم ۲۰۸۷).

قائمٌ على الحوض إذا زُمرة، حتى إذا عرفتهُم خرج رجلٌ من بيني وبينهم فقال لهم: هلُم، فقلتُ: إلى أين؟ فقال: إلى النار واللهِ. قلت: ما شأنهُم؟ قال: إنهم ارتدوا على أدبارهم فلا أراه يخلُص منهم إلا مثلُ هَمَلِ النَّعَم». قال فهذا الحديث مع صحته أدلُ دليلٍ على أن الحوض يكون في الموقف قبل الصراط، لأن الصراط إنما هو جسرٌ ممدودٌ على جهنمَ فمن جازه سَلِم من النار.

قلت: وليس بين أحاديثِ رسولِ الله ﷺ تعارُضٌ ولا تناقضٌ ولا اختلاف، وحديثُه كلُه يُصدِّق بعضه بعضاً، وأصحابُ هذا القولِ إن أرادوا أن الحوض لا يرى ولا يوصل إليه إلا بعد قطع الصراطِ فحديث أبي هريرة هذا وغيرُه يرد قولهم، وإن أرادوا أنَّ المؤمنين إذا جازوا الصراطَ وقطعوه بدا لهم الحوضُ فشربوا منه فهذا يدل عليه حديثُ لقيطٍ هذا وهو لا يناقض كونَه قبلَ الصراط، فإن قولَه: «طولُه شهرٌ وعَرضُه شهر»، فإذا كان بهذا الطولِ والسَّعةِ فما الذي يُحيل امتدادَه إلى وراء الجسرِ فيرِدُه المؤمنون قبلَ الصراطِ وبعده، فهذا في حيز الإمكانِ، ووقوعُه موقوفٌ على خبر الصادقِ، واللَّهُ أعلم.

وقوله: «واللَّهِ على أظمأِ ناهلةٍ قطُّ»، الناهلةُ العِطاشُ الواردون الماء، أي يردونه أظماً ما هم إليه، وهذا يناسب أن يكون بعد الصراطِ، فإنه جسرُ النار وقد وردوها كلُهم فلما قطعوه اشتد ظمأهم إلى الماء فوردوا حوضه ﷺ كما وردوه في موقف القيامة.

وقوله: «تُحبس الشمسُ والقمر»، أي تختفيان فتَحتبِسان ولا يُرَيانِ، والاحتباسُ التواري والاختفاء، ومنه قولُ أبي هريرةً: «فانحبستْ».

وقولُه: «ما بين البابين مسيرةُ سبعين عاماً»، يحتمل أن يريدَ به ما بين الباب والبابِ هذا المقدارُ، ويحتمل أن يريد بالبابين المِصْراعين.

ولا يناقض هذا ما جاء من تقديره بأربعين عاماً لوجهين: أحدُهما: أنه لم يصرّح فيه راويه بالرفع بل قال: ولقد ذكر لنا أن ما بين المصراعين مسيرة أربعين عاماً، والثاني أن المسافة تختلف باختلاف سُرعةِ السير فيها وبُطْئِه. واللّهُ أعلمُ.

وقولُه في خمر الجنة: «ما بها صُداعٌ ولا ندامة»، تعريضٌ بخمر الدنيا وما يلحق بها من صداع الرأس والندامة على ذهاب العقل والمالِ، وحصولِ الشرِّ الذي

يوجبه زوالَ العقل، و«ماءِ غيرِ آسِن» هو الذي لم يتغير بطول مُكثِه.

وقوله في نساء الجنة: «غير أن لا توالدنه»، قد اختلف الناسُ هل تلد نساءُ أهل الجنة؟ على قولين: فقالت طائفةً: لا يكون فيها حَبلٌ ولا وِلادة، واحتجت هذه الطائفةُ بهذا الحديثِ، وبحديث آخرَ أظنه في المسند وفيه: «غير أن لا مَنيَّ ولا منيَّة» (١).

وأثبتت طائفةٌ من السلف الوِلادةَ في الجنة واحتجت بما رواه الترمذيُّ في جَامِعه (٢) من حديث أبي الصديقِ الناجي عن أبي سعيد قال: قال رسولُ الله ﷺ: «المؤمنُ إذا اشتهى الولدَ في الجنة كان حملُه ووضعُه وسِنُّه في ساعة كما يشتهي» قال الترمذي: حسنٌ غريبٌ، ورواه ابنُ ماجه (٣).

قالت الطائفةُ الأولى: هذا لا يدل على وقوع الولادةِ في الجنة فإنه علَّقه بالشرط فقال إذا اشتهى، ولكنه لا يشتهي، وهذا تأويلُ إسحاقَ بنِ راهُويه حكاه البخاريُّ عنه، قالوا: والجنةُ دارُ جزاءٍ على الأعمال وهؤلاء ليسوا من أهل الجزاءِ، قالوا: والجنةُ دارُ خلودٍ ولا موتَ فيها، فلو توالد فيها أهلُها على الدوام والأوابدِ لما وسِعَتْهم، وإنما وسعتْهم الدنيا بالموت. وأجابت الطائفةُ الأخرى عن ذلك كلِه وقالت: «إذا» إنما تكون للمُحقِّق وقوعُه لا المشكوكِ فيه، وقد صح أنه سبحانه

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في «الكبير» (٨/ ١١٣ رقم ٧٤٧٩) من حديث أبي أمامة. أن رسول الله ﷺ سئل: أيجامع أهل الجنة؟ قال: «دحاماً دحاماً ولكن لا مني ولا منية». قلت: في سنده «خالد بن يزيد بن عبد الرحمن بن أبي مالك» «ضعيف مع كونه كان فقيهاً، وقد اتهمه ابن معين» قاله: الحافظ في «التقريب» رقم (١٦٨٨).

وأخرجه الحسن بن سفيان في «مسنده» عن أبي أمامة أيضاً. وفي سنده: «علي بن يزيد الألهاني، ضعيف. «التقريب» رقم (٤٨١٧).

وقوله: ولا مني ولا منية: أي: لا إنزال ولا موت. وانظر: «زاد المعاد» (٣/ ٦٨٤ التعليقة رقم (١).

<sup>(</sup>٢) أي في سننه (٤/ ٦٩٥ رقم ٢٥٦٣) وقال: هذا حديث حسن غريب.

<sup>(</sup>٣) في السنن (٢/ ١٤٥٢ رقم ٤٣٣٨). قلت: وأخرجه أحمد (٩/٣، ٨٠) والدارمي (٢/٣٣٧) وابن حبان في (رقم: ٢٦٣٦ -موارد) وأبو الشيخ في «العظمة» (رقم: ٥٨٧).

قلت: للحديث شواهد ومتابعات.

وخلاصة القول أن الحديث حسن غريب كما قال الترمذي، والله أعلم.

يُنشئ في الجنة خلقاً ليُسكِنهم إياها بلا عمل، قالوا: وأطفالُ المسلمين أيضاً فيها بغير عملٍ، وأما من حيث سعتِها فلو رُزق كلُّ واحدٍ منهم عشرةُ آلافٍ من الولد وسِعتْهم، فإن أدناهم من ينظُر في ملكه مسيرةَ ألفيْ عام.

وقوله: "يا رسولَ الله أقصى ما نحن بالغون ومنتهون"، لا جوابَ لهذه المسألة؛ لأنه إن أراد أقصى مدةِ الدنيا وانتهائِها فلا يعلمه إلا الله، وإن أراد أقصى ما نحن بالغون إليه بعد دخولِ الجنة والنار فلا تعلم نفس أقصى ما يُنتهى إليه من ذلك، وإن كان الانتهاءُ إلى نعيم وجحيم؛ ولهذا لم يُجبُه النبيُ عَلَيْهِ.

وقولُه في عقد البَيْعة: «وزيال المشرك» أي مفارقتَه ومعاداتَه فلا تجاورُه ولا تواليه، كما جاء في الحديث الذي في السنن: «لا تُرى ناراهما»(١) يعني المسلمين والمشركين.

وقوله: «حيث ما مررت بقبر كافر فقل: أرسلني إليك محمد»، هذا إرسال تقريع وتوبيخ، لا تبليغ أمر ونهي، وفيه دليل على سماع أصحاب القبور كلام الأحياء، وخطابهم لهم، ودليل على أن من مات مشركا فهو في النار وإن مات قبل البعثة، لأن المشركين كانوا قد غيروا الحنيفية دين إبراهيم واستبدلوا بها الشرك وارتكبوه، وليس معهم حجة من الله به، وقبحه والوعيد عليه بالنار لم يزل معلوما من دين الرسل كلهم من أولهم إلى آخرهم، وأخبار عقوبات الله لأهله متداولة بين الأمم قرنا بعد قرن، فلله الحجة البالغة على المشركين في كل وقت، ولو لم يكن إلا ما فطر عباده عليه من توحيد ربوبيته المستلزم لتوحيد إلهيته وأنه يستحيل في كل فطرة وعقل أن يكون معه إلله آخر، وإن كان سبحانه لا يعذب بمقتضى هذه الفطرة وحدها، فلم تزل دعوة الرسل إلى التوحيد في الأرض معلومة لأهلها، فالمشرك يستحق العذاب بمخالفته دعوة الرسل والله أعلم» اه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۳/ ۱۰۶ ـ ۱۰۰ رقم ۲٦٤٥) والترمذي (٤/ ١٥٥ رقم ١٦٠٤) والنسائي (٨/ ٣٦ رقم ٤٧٨٠).

من حديث جرير بن عبد الله، أن رسول الله ﷺ قال: «أنا بريء من كل مسلم يقيم بين أظهر المشركين»، قالوا: يا رسول الله، لم؟ قال: «لا تَرَاءى نارَاهما» بسند حسن. وله طريق آخر بإسناد صحيح عند أحمد (٤/ ٣٦٥) والبيهقي (١٣/٩) بلفظ: «وتفارق المشرك».

وقال الألباني: حديث صحيح دون جملة «العقل».

### فَصْل [منكرو البعث على أربعة أصناف]

## ثم مُنكرو البعثِ على أربعة أصنافٍ:

صنفٌ أنكروا المَبدأ والمَعادَ، وزعَموا أن الأكوانَ تتصرف بطبيعتها فتُوجَد وتَعدَم بأنفسها، ليس لها ربٌ يتصرف فيها، إنما هي أرحامٌ تدْفَع وأرضٌ تبلع، وهؤلاء هم جمهورُ الفلاسفةِ الدهريةِ والطبائعية.

والصنفُ الثاني من الدهرية طائفة يقال لهم الدَّوْرية، وهم منكرون للخالق أيضاً، ويعتقدون أن في كل سنةٍ وثلاثين ألفَ سنةٍ يعود كلُّ شيءٍ إلى ما كان عليه. وزعموا أن هذا قد تكرر مراتٍ لا تتناهى فكابروا في المعقول وكذَّبوا المنقول، قبّحهم اللَّهُ تعالى. وهاتان الطائفتان يعُمُّهم قولُه عز وجل: ﴿وَقَالُواْ مَا هِيَ إِلَّا حَيَانُنَا اللَّهُ تَعالى السلف الصالحِ فيها اللَّهُ يَعْنَا وَمَا يُهْلِكُنَّا إِلَّا الدَّهَرُ الجائية: ٢٤]، ولهذا عن السلف الصالحِ فيها تفسيران:

الأولُ: معنى قولِهم: ﴿نَمُوتُ وَنَعَيَا﴾ أي يموت الآباءُ ويحيى الأبناءُ هكذا أبداً، وهو قولُ الطائفةِ الأولى.

والمعنى الثاني: أنهم عنوا كونَهم يموتون ويحيون هم أنفسَهم، ويتكرر ذلك منهم أبداً ولا حسابَ ولا جزاء، بل ولا موجِدَ ولا مُعدِمَ ولا محاسب ولا مُجازِي، وهذا قولُ الدَّورية.

الصنف الثالث: الدهرية من مشركي العربِ ومن وافقهم، وهم مُقِرّون بالبَداءة وأن الله تعالى ربُّهم وخالقُهم ﴿ وَلَبِن سَأَلَتُهُم مَّنَ خَلَقَهُم ۚ لَيَقُولُنَّ اللهُ ﴾ [الزخرف: ٨٧]، ومع هذا قالوا: ﴿ إِنْ هِى إِلَّا مَوْتَثَنَا ٱلأُوكَ وَمَا غَنُ بِمُنشَرِينَ ﴾ [الدخان: ٣٥]، فأقرّوا بالبَداءة والمُبْدِئ، وأنكروا البعث والمَعاد، وهم المذكورون في حديث أبي هريرة الصحيح: «وأما تكذيبُه إياي فقولُه لن يُعيدني كما بدأني، وليس أولُ الخلق بأهونَ عليٌ من إعادته (١٠).

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه قريباً.

والصنفُ الرابعُ: ملاحدةُ الجهمية ومن وافقهم، أقرّوا بمعاد ليس على ما في القرآن ولا فيما أخبرت به الرسلُ عن الله عز وجل، بل زعموا أن هذا العالمَ يعدَمُ عدَماً مَحضاً، وليس المعاد هو بل عالم آخرُ غيرُه، فحينئذ تكون الأرضُ - التي تُحدّث أخبارَها، وتخبر بما عُمل عليها من خير وشر ـ ليست هي هذه، وتكون الأجسادُ التي تُعذّب وتجازَى وتشهد على من عمِل بها المعاصيَ ليست هي التي أعيدت بل هي غيرُها، والأبدانُ التي تنعم في الجنة وتُثاب ليست هي التي عمِلت الطاعة ولا أنها تحوّلت من حال إلى حال، بل هي غيرُها تبتدأ ابتداءً محضاً، فأنكروا معادَ الأبدانِ وزعَموا أن المعادَ بدَاءةً أُخرى!.

وما أحسن ما قاله ابنُ القيِّم رحمه اللَّهُ فيهم في كافيته (١):

وقضى بأن اللّه يجعل خلقه العرش والكرسيُ والأرواحُ والوالرضُ والبحرُ المحيطُ وسائرُ الكلّ سيُفنيه الفناءُ المحضُ لا ويُعيد ذا المعدومَ أيضاً ثانياً هذا المعادُ وذلك الممبدا لدى هذا الذي قاد ابنَ سينا والألى الم تقبل الأذهانُ ذا وتوهموا همذا كستابُ الله أنّى قال ذا ومرحبه من بعده أو تابعً المسلك المنهدل الله أنسى قال ذا وسرح الوحيُ المبينُ بأنه فيبدل اللّه السماوات العُلى وهما كتبديل الجلودِ لساكني النوعي وكذاك يقبضُ أرضَه وسماءَه وحديث الأرضُ التي كُنا بها

عدَماً ويقلِبُه وجوداً ثاني أمسلاكُ والأفسلاكُ والسقصصرانِ أكوانِ من عَرضِ ومن جُثمان يبيقى له أثر كظلٍ فان محضُ الوجود إعادة برمان جَهم وقد نسبوه للقرآن قالوا مقالته إلى الكفران أن الرسولَ عناه بالإيمان أن الرسولَ عناه بالإيمان أو عبدُه المبعوث بالبرهان أو عبدُه المبعوث بالبرهان لهمو على الإيمان والإحسان حقا مُغيرُ هذه الأكوان والأرضَ أيضاً، ذانِ تبديلان يرانِ عند النفضج من نيران يبران عند النفضج من نيران أبيديه ما العَدَمانِ مقبوضان أخبارَها في الحشر للرحمن

<sup>(</sup>١) انظر: «شرح القصيدة النونية» المسماة «الكافية الشافية في الانتصار للفرقة الناجية»، شرحها وحققها: الدكتور: محمد خليل هراس (١/٣٣ ـ ٤٤).

من فوقها قد أحدث الثقلان لا شيء هذا، ليس في الإمكان هد تُسبُدَل وهي ذاتُ كسيان من غير أودية ولا كُثبان كالأسطوان نفائس الأثمان ما لإمرئ بالأخذ منه يدان فتعودُ مثلَ الرمل ذي الكُثبان وصباغه من سائسر الألون مشل الهباء لناظر الإنسان قد فُجُرت تفجيرَ ذي سلطانِ لهما فيجتمعان يلتقيان وكلاهما في النار مطروحان كالليئ نُشرت على مساان وتسمسور أيسضا أتسمسا مسؤران ذا المهلل أو تك وردة كدهان أيضا وإنهما لمخلوقان المأوى وما فيها من الولدان عددًم ولم تُدخلق إلى ذا الآنِ أجسادُهم حُفظت من الديدان أبدأ وهم تحت التراب يدان منه تُركّب خِلْقة الإنسان تبلى الجسومُ ولا بلى اللَّحمانِ الأرواح خارجة عن الأبدان قامت وذا في غاية البطلان أبدانها واللَّه أعظم شان قد نعِمَتْ بالرَّوْح والريحان تجنى الثمار بجنة الحيوان

وتظل تشهد وهى عذل بالذي أفيَشهدُ العدمُ الذي هو كاسمه لكن تُسوَّى ثم تُبسط ثم تش وتُمَد أيضاً مثلَ مدُّ أديمنا وتَقَىءُ يوم العَرض من أكبادها كل يراه بعينه وعيانه وكذا الجبال تُفت فتًا مُحكما وتكون كالعِنهن الذي ألوانه وتُبَس بساً مثل ذاك فتنثني وكنذا البحار فإنها مسجورة وكذلك القمرانِ ينأذَنُ ربُّنا هــذي مُــكــوَّرةٌ وهــذا خــاســفٌ وكواكب الأفلاكِ تُنشَر كلُها وكذا السماء تُشق شَقًا ظاهراً وتصير بعد الانشقاق كمثل هـ والعرش والكرسئ لا يُفنيهما والبحبورُ لا تنفيني كبذلك جينةُ ولأجل هذا قال جهم إنها والأنبياء فإنهم تحت الثرى ما لِلبِلى بلحومهم وجسومِهم وكذاك عَجْبُ الظهر لا يَبْلَى، بلى وكندلك الأرواحُ لا تُبلى كما ولأجل ذلك لم يُقِرُّ الجهمُ ما لكنها من بعض أعراض بها فالشأن للأرواح بعد فراقتها إما علذات أو نعسيم دائسم وتصير طيراً سارحاً مع شكلِها

وتسظل واردة لأنهار بها لكن أرواح الذين استشهدوا فلهم بذاك مِزية في عيشهم بذلوا الجسوم لربهم فأعاضهم ولها قناديل إليها تنتهى فالروحُ بعد الموتِ أكملُ حالةً وعندابُ أشقاها أشد من الذي والقائلون بأنها عرض أنوا وإذا أراد السلَّمة إخسراجَ السورى ألقى على الأرض التي هم تحتها مطرأ غليظأ أبيضاً متتابعاً فتظل تنبئت منه أجسام الورى حستسى إذا مسا الأمُّ حسان ولادُهسا أوحى لها رب السما فتشققت وتخلت الأم الوكود وأخرجت واللُّهُ يُنشئ خلقَه في نشأةٍ هذا الذي جاء الكتابُ وسنةُ الهـ ما قال إن اللَّه يُعدم خلقَه

حتى تعود لذلك البحشمان في جوف طير أخضر ريان ونعيمهم للروح والأبدان أجسام تلك الطير بالإحسان مأوى لها كمساكن الإنسان منها بهذى الدار في جشمان قد عاينت أبصارنا بعيان ذا كلُّه تلبُّها للذي نُسكران بعد الممات إلى المعاد الثان والله مقتدر وذو سلطان عَـشراً وعـشراً بعدها عَـشران ولحومهم كمنابت الريحان وتمخضت فنفاسها مُتَدان فبدا الجنيئ كأمل الشبان أثقالها أنشى ومن ذكران أخرى كما قد قال في القرآن ادي به فاحرض على الإسمان طرآ كقول الجاهل الحيران

#### [شرح أبيات ابن القيم المتقدمة]

قولُه: «هذا المعاد وذلك المبدا لدى جَهْمٍ» تقدم تقريرُه، وتقدم ترجمة جهْمٍ وبيانُ مذهبه وعمن أخذه ومَن أخذ عنه (١١).

وقوله: «وهو الذي قاد ابنَ سينا» هو أبو عليٌ بنِ سينا<sup>(٢)</sup>، واسمُه الحسنُ بنُ عبدِ الله، وهو رئيسُ الفلاسفةِ ومهذَّبُ مذهبِهم، له كتابُ (الإشارات) الذي هذَّب

<sup>(</sup>١) تقدم التعريف بجهم وبالجهمية وغير ذلك.

<sup>(</sup>٢) تقدم التعريف به.

فيه مذهبَ أرسطو<sup>(۱)</sup> وقرّبه قليلاً إلى الأديان، وكان ـ فيما ذكر ابنُ القيم ـ يقول بقدم العالَم وإنكار المَعاد ونفي علم الربِّ تعالى وقدرتِه وخلقِه العالَم وبعثه مَن في القبور، وكان ابنُ سينا هذا تفقّه مذهبَ الفلاسفة من كتب الفارابيُّ أبي نصر التركيُّ الفيلسوف، وكان الفارابيُّ هذا قبّحه اللَّهُ يقول بالمَعاد الرُوحاني لا الجثمانيُّ، ويخصص بالمعاد الأرواحَ العالِمة لا الجاهلة، وله مذاهبُ في ذلك يخالف المسلمين والفلاسفة مِن سلفه الأقدمين، وتحمل ذلك عنه ابنُ سينا ونصره.

وقد رد عليه الغزاليُ (٣) في (تهافت الفلاسفة) في عشرين مجلساً له، كفره في ثلاث منها وهي قولُه بقدم العالم، وعدمِ المَعاد الجثماني، وقولُه: إن اللَّهَ لا يعلم الجُزئيات، وبدّعه في البواقي. قال ابنُ كثيرٍ: ويقال إنه تاب عند الموتِ، فاللَّهُ أعلمُ.

قوله رحمه الله: «والألَى قالوا مقالتَه إلى الكفران»، يعني بذلك أتباع ابنِ سينا وأنصارَ زندقتِه، ومن أكبرهم وأشهرِهم النصيرُ الطوسيُ (١) واسمُه محمدُ بنُ عبدِ الله، ويقال له الخواجا نصير الدين، فإنه انتَدب لنصر مذهبِ ابنِ سينا والذبِّ عنه، وقام في ذلك وقعد، وشرح إشاراتِه وكان يسمّيها فيما يزعُمون قرآنَ الخاصة، ويسمي كتابَ الله تعالى قرآنَ العامة، وردَّ على الشهرستاني (٥) في مصارعته ابنَ سينا بكتاب

<sup>(</sup>١) تقدم التعريف به.

<sup>(</sup>٣) تقدم التعريف به.

<sup>(</sup>٣) هو محمد بن محمد بن محمد بن أحمد الطوسي الشافعي، المعروف بالغزالي (زين الدين، حجة الإسلام أبو حامد) حكيم، متكلم، فقيه، أصولي، صوفي، من تصانيفه «تهافت الفلاسفة» و «الوجيز» في فروع الفقه الشافعي. و «المستصفى» في «أصول الفقه».

ولد سنة (٤٥١هـ) وتوفي سنة (٥٠٥هـ).

<sup>[</sup>النجوم الزاهرة (٥/ ٢٠٣) ومعجم المؤلفين (١١/ ٢٦٦ ـ ٢٦٩)].

<sup>(</sup>٤) يراجع لحقيقة النصير الطوسي التعليق على «المنتقى من ميزان الاعتدال» (ص٢٠) (د. أحمد الحكمي).

 <sup>(</sup>٥) هو محمد بن عبد الكريم بن أبي بكر أحمد الشهرستاني، نسبة إلى بلدة «شهرستان»
 مسقط رأسه ومثوى رفاته.

سماه «مصارعة المصارع»، قال: وقفنا على الكتابين، نص فيه أن اللَّه تعالى لم يَخْلُق السمواتِ والأرضَ في ستة أيام، وأنه لا يعلم شيئاً، وأنه لا يفعل شيئاً بقدرته واختياره، ولا يبعث من في القبور. وذكر عنه أنه تعلم السِحرَ في آخر الأَمرِ فكان ساحراً يعبد الأصنام، إلى أن قال: وبالجملة فكان هذا الملحدُ هو وأتباعُه من الكافرين بالله وملائكتِه وكتبِه ورسلِه واليوم الآخر.

قلت: وكان الطوسيُّ هذا فيما ذكر أهلُ التاريخ وزيراً لهولاكو خان وهو الذي بنى الرصْدَ بَمراغةَ ورتب فيه الحكماءَ من الفلاسفة والمتكلمين والأطباء وغيرههم، ونقل إليها أوقافَ المسلمين من النفقات والمكاتبِ وغيرِها.

قال ابنُ كثير<sup>(۱)</sup> رحمه الله تعالى: «إنه عمِل الرصدَ بمدينة مَراغةَ سنة سبعِ وخمسين وستمائة، فعمِل دارَ حكمةٍ ورتَّب فيها فلاسفةً ورتَّب لكل واحدٍ في اليوم والليلة ثلاثة دراهمَ. ودارَ طبٌ فيها للطبيب في اليوم دِرهمانِ، ومدرسةً لكل فقيهٍ في اليوم درهم، ودارَ حديثِ لكل محدّثِ نصفُ درهم في اليوم».

وقد أطال ابنُ القيم رحمه الله تعالى في الكلام عليه فليراجع. وأما هولاكو خان ملكُ التتارِ الذي كان الطوسيُّ وزيراً له فذكر ابنُ كثير (٢) هلاكه في سنة أربع وستين وستمائة وقال: «كان ملكاً جباراً كفَّاراً لعنه الله تعالى، قتل من المسلمين شرقاً وغرباً ما لا يعلم عددَهم إلا الذي خلقهم، وسيجازيه على ذلك شرَّ الجزاء. كان لا يتقيد بدين من الأديان، وإنما كانت زوجتُه ظَفَر خاتونَ قد تنصرت، وكانت

<sup>=</sup> ولد في الراجح سنة (٤٧٩هـ) وتوفي في شعبان سنة (٥٤٨هـ). ويذلك يكون قد عاش قرابة السبعين سنة.

والشهرستاني من حيث المذهب شافعي، ومن حيث الأصول أشعري، يذب عن آراء الفلاسفة، وقال فيه ابن السمعاني: «إنه كان متهماً بالميل إلى أهل القلاع - يعني الإسماعيلية ـ والدعوة إليهم، غال في التشيع».

من مؤلفاته: «الملل والنحل» و «مصارعة الفلاسفة» وغيرهما.

انظر: «وفيات الأعيان» لابن خلكان (٤/ ٢٧٣ ـ ٢٧٥) و «لسان الميزان» (٥/ ٢٦٣) و «الشذرات» (١٤٩/٤).

<sup>(</sup>١) في «البداية والنهاية» (١٣/ ٢٢٨).

<sup>(</sup>٢) في «البداية والنهاية» (١٣/ ٢٦٢).

تفضّل النصارى على سائر الخلق. وكان أهلُها من أفراخ الفلاسفة لهم عنده وجاهة ومكانة، وهو كان يترامى على محبة المعقولاتِ ولا يتصور منها شيئاً. وإنما كان هِمّتُه في تدبير المُلك وتملُّكِ البلاد شيئاً فشيئاً، حتى أباده اللَّهُ في هذه السنة، وقيل في سنة ثلاثِ وستين ودفن في مدينة تلا، لا رحمه الله تبارك وتعالى».

وقولُ ابن القيّم رحمه الله:

# بل صرّح الوحيُ المبينُ بأنّه حقاً مغيّرُ هذه الأكوانِ. إلى ح

يشير بذلك إلى قول اللَّهِ عز وجل: ﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ ٱلْأَرْضُ عَيْرَ ٱلْأَرْضِ وَالسَّمَوَتُ ﴾ [إبراهيم: ٤٨] الآيات، وإلى ما في الصحيحين (١١) من حديث أبي حازم عن سهل بن سعد على قال: قال رسولُ اللَّهِ ﷺ: «يحشر الناسُ يوم القيامة على أرض بيضاء عفراءَ كقُرْصة النَقِيِّ ليس فيها مَعْلَمُ لأحد».

وفي صحيح البخاري (٢) عن أبي سعيد الخدري قال: قال رسولُ الله عَيَّة: «تكون الأرضُ يوم القيامةِ خُبزةَ واحدةَ يتكفؤُها الجبارُ بيده كما يتكفأ أحدُكم خبزتَه في السفر نُزلاً لأهل الجنة».

وفي صحيح مسلم (٣) عن عائشة على أنها قالت: أنا أولُ الناسِ سأل رسولَ الله عَلَيْ الْأَرْضِ وَالسَّنُوثُ ﴾ [إبراهيم: الله عَلَيْ الْأَرْضِ وَالسَّنُوثُ ﴾ [إبراهيم: ٤٨]، قالت: قلت: أين الناسُ يومئذ يا رسولَ الله؟ قال: «على الصراط».

وفيه (٤) من حديث اليهوديّ الذي سأل رسولَ الله ﷺ: أين يكون الناسُ يوم تبدل الأرضُ غيرَ الأرضِ والسمواتُ؟ فقال رسولُ الله ﷺ: «هم في الظُلمة دون الجسر» الحديث.

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۱/ ۳۷۲ رقم ۲۵۲۱)، ومسلم (۱/ ۲۱۵۰ رقم ۲۷۹۰).

<sup>\*</sup> النَّقِيِّ: بفتح النون وكسر القاف، أي الدقيق النقي من الغش والنخال. قاله الخطابي.

<sup>(</sup>۲) (۱۱/ ۲۷۲ رقم ۲۰ ۲۵۲).

قلت: وأخرجه مسلم (٤/ ٢١٥١ رقم ٢٧٩٢).

<sup>(</sup>٣) في صحيحه (٤/ ٢١٥٠ رقم ٢٧٩١).

<sup>(</sup>٤) أي في صحيح مسلم (١/ ٢٥٢ رقم ٣١٥).

ولابن جريرِ الطبريِّ (١) رحمه الله تعالى عن أبي أيوبَ الأنصاريِّ ﴿ اللهُ عَنْ أَنْ حَبْراً مِنْ اليهود سأل النبيُّ ﷺ فقال: أرأيتَ إذ يقول الله تعالى في كتابه: ﴿ يَوْمَ تَبُدَلُ الْأَرْضُ عَيْرَ الْأَرْضِ وَالسَّمَوَتُ ﴾ [إبراهيم: ٤٨] فأين الخلقُ عند ذلك؟ فقال: «أضيافُ الله، فلن يُعجِزَهم ما لديه»، ورواه ابنُ أبي حاتم (٢) أيضاً.

وفي حديث الصُّورِ الطويل<sup>(٣)</sup> عن أبي هريرة ولله عن النبي عَلِيهُ أنه قال: «يبدُل اللَّهُ الأرضَ غيرَ الأرضِ والسمواتِ، فيبسُطُها ويَمُدُّها مدَّ الأديمِ العُكاظيّ، لا ترى فيها عِوجاً ولا أمْتاً، ثم يزجُر اللَّهُ الخلقَ زجْرةَ فإذا هم في هذه المُبْدَلة». وهذا هو الذي أشار رحمه الله تعالى إليه بقوله: وتُمد أيضاً مثلَ مدُّ أديمِنا إلى البيت.

وقوله: وهما كتبديل الجلود لساكني النيران إلخ، يشير إلى قول اللّهِ تعالى: ﴿ كُلّما نَضِعَتْ جُلُودُهُم بَدَّلَنَهُم جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَذُوقُوا الْعَذَابَ ﴾ [المنسساء: ٥٦]. ووجه المشابهة بين التبديلين أن جلود الكفار كلما احترقت قيل لها عودي فعادت كما كانت، ومعنى قوله: «غيرَها» أي صارت غيرَها لِعَوْدها بعد ما نضِجت واحترقت، وإلا فهي هي التي عملت المعاصي في الدنيا، وبها تُجازَى في الآخرة.

وقال ابنُ عباس<sup>(٤)</sup> وَاللهُ يُبدَّلُونَ جلوداً بيضاً أمثالَ القراطيسِ، يعني تُجدَّد لهم الجلودُ التي نضِجت كذلك لِيتجدَّدَ لهم العذابُ أبداً والعيادُ بالله، وكذلك تبديلُ الأرضِ والسمواتِ، هو تغييرُها من حال إلى حال وإلا فهي هيَ. والله أعلم.

وقولُه رحمه الله تعالى: وكذلك يقبِض أرضَه وسماءَه بيديه إلخ. يشير إلى قول الله تعالى: ﴿ يَوْمَ نَطْوِى السَّكَمَآءَ كَطَيِّ السِّجِلِّ لِلْكُتُبُّ كَمَا بَدَأْنَا أَوَّلَ خَالِي نُعِيدُهُ وَعَدًا عَلَيْنَا إِنَّا كُنَّا فَنَعِلِينَ ﴾ [الانبياء: ١٠٤]. وقوله عز وجل: ﴿ وَمَا قَدَرُوا الله حَقَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيكَمَةِ وَالسَّمَونُ مَطْوِيَنَتُ بِيَمِينِهِ ﴾ [الزمر: ٢٧].

في الجامع البيان» (٨/ ج٢٥٣/٢٥٢ ـ ٢٥٤).

<sup>(</sup>٢) في تفسيره (٧/ ٢٢٥٣ رقم ١٢٣١٢) بسند ضعيف لضعف ابن أبي مريم.

<sup>(</sup>٣) سيأتي تخريجه.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير في الجامع البيان (٤/ج٥/١٤٢) عن ابن عمر.
 وأورده ابن كثير في تفسيره (١/ ٥٢٦) عن ابن عمر وعزاه لابن أبي حاتم.

وفي الصحيحين (١) عن ابن مسعود ﴿ قَالَ: جاء رجلٌ من الأحبار إلى رسول اللّه ﷺ فقال: يا محمدُ إنا نجد أن اللّه عز وجل يجعل السمواتِ على إصبَع، والأرّضين على إصبع، والشجرَ على إصبع، والماء والثرى على إصبع، وسائرَ الخلق على إصبع، فيقول: أنا الملكُ. فضحك رسولُ الله ﷺ حتى بدت نواجذُه تصديقاً لقول الحبر، ثم قرأ رسولُ الله ﷺ: ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا فَبَضَتُهُ يَوْمَ الْقِيكَمَةِ ﴾ [الزم: ١٧] الآية.

وللإمام أحمد (٢) والترمذي (٣) رحمهما الله، عن ابن عباس الله قال: مرّ يهودي برسول الله على وهو جالس فقال: كيف تقول يا أبا القاسم يوم يجعل الله سبحانه وتعالى السماء على ذه؛ وأشار بالسبابة، والأرض على ذه، والجبال على ذه، وسائر الخلق على ذه، كل ذلك ويشير بأصابعه، قال فأنزل الله عز وجل: ﴿وَمَا قَدَرُوا الله حَقَ قَدْرِهِ ﴾ [الزمر: ٢٧] الآية.

وفيهما (٥) عن ابن عمر على عن رسول الله على قال: «إن الله تبارك وتعالى يقبض يوم القيامة الأرضين على إصبع وتكون السموات بيمينه ثم يقول: أنا الملك».

<sup>(</sup>۱) البخاري (۸/ ۵۰۰ ـ ۵۱۱ رقم ٤٨١١)، ومسلم (٤/ ٢١٤٧ رقم ٢٧٨٦).

<sup>(</sup>٢) في «المسند» رقم (٢٢٦٧ ـ شاكر) وقال أحمد شاكر: إسناده ضعيف لضعف حسين بن حسن الأشقر.

قلت: تابعه محمد بن الصلت عند الترمذي.

<sup>(</sup>٣) في «السنن» (٣/١/٥ رقم ٣٢٤٠). وقال: «هذا حديث حسن غريب صحيح، لا نعرفه من حديث ابن عباس إلاً من هذا الوجه» اه.

وخلاصة القول أن الحديث صحيح، والله أعلم.

<sup>(</sup>٤) البخاري (٨/ ٥٥ رقم ٤٨١٢)، ومسلم (٤/ ٢١٤٨ رقم ٢٧٨٧).

<sup>(</sup>٥) أي في البخاري (٣٩٣/١٣ رقم ٧٤١٢)، ومسلم (٢١٤٨/٤ رقم ٢٧٨٨).

وفي لفظ لمسلم (١٠): «يأخذ الله تبارك وتعالى سماواتِه وأرضه بيده ويقول: أنا الملك \_ ويقبِض أصابعَه ويبسُطُها \_ أنا الملك، حتى نظرتُ إلى المنبر يتحرك من أسفلِ شيءٍ منه حتى إني الأقولُ أساقطٌ هو برسول اللَّهِ ﷺ.

ولفظ أحمد (٢) رحمه الله تعالى عن ابن عمر على قال: «إن رسولَ اللَّهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَى المنبر: ﴿ وَمَا قَدَرُواْ اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَرَاهُ اللهَ عَقَا يُشْرِكُونَ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا فَبَضَتُهُ وَتَعَكَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [الزمر: قَبَضَتُهُ يَوْمَ الْقِيدَمَةِ وَالسَّمَونُ مَطْوِيّتَ لَي بِيمِينِهِ مَا سُبْحَنَهُ وَتَعَكَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [الزمر: ٢٧] ورسولُ الله على يقول هكذا بيده يحركها يُقبل بها ويُدبر: يمجد الربُ نفسه: أنا الحبارُ أنا الملكُ أنا العزيزُ أنا الكريم، فرجَف برسول اللَّهِ عَلَى المِنبرُ حتى قلنا لَيخِرَّنَ به».

ولابن أبي حاتم (٢) عن ابن عباس والله قال: يطوي الله السمواتِ السبع بما فيها من الخليقة، يطوي ذلك كله بيمينه، يكون ذلك كله في يده بمنزلة خَرْدلة.

وقوله رحمه الله تعالى: «وتحدّث الأرضُ التي كنا بها أخبارَها إلخ»، يشير إلى قوله تعالى: ﴿يَوْمَبِذِ نَحُذِثُ أَخْبَارَهَا ﴾ [الزلزلة].

وروى الإمامُ أحمدُ (٤) والترمذيُّ (٥) عن أبي هريرة ﴿ اللهِ عَلَيْهِ عَالَ : قرأ رسولُ الله عَلَيْهِ

<sup>(</sup>۱) فی صحیحه (۲/۸۸/۲ رقم ۲۷۸۸/۲).

<sup>(</sup>٢) في المسند (٢/ ٧٢) بسند صحيح.

<sup>(</sup>٣) في تفسيره (١٠/٣٥٦ رقم ١٨٤١٠) وانظر: «الدر المنثور» (٧/ ٢٤٧ ـ ٢٤٨).

<sup>(</sup>٤) في المسند (٢/ ٣٧٤).

<sup>(</sup>٥) في السنن (٤/ ٦١٩ رقم ٢٤٢٩) و(٥/ ٤٤٦ رقم ٣٣٥٣).

قلت: وأخرجه النسائي في التفسير (رقم ٧١٣) وابن حبان (رقم: ٢٥٨٦ ـ موارد) والحاكم (٢ ٢٥٦) و(٢٠) وصححه، وسكت عنه الذهبي في الموضع الأول، وتعقبه في الموضع الثاني بقوله: «يحيى هذا منكر الحديث، قاله البخاري». وأخرجه البغوي في «معالم التنزيل» (٨/ ٥٠٢) وفي «شرح السنة» (١١٧/١٥ رقم ٤٣٠٨) كلهم من حديث سعيد بن أبي أيوب عن يحيى بن أبي سليمان، عن سعيد المقبُرِي عن أبي هريرة.

وله شاهد أخرجه الطبراني في «الكبير» (٥/ ٦٥ رقم ٤٥٩٦) من حديث ابن لهيعة عن المحارث بن يزيد سمع ربيعة الجرشي يقول: إن رسول الله ﷺ قال: «استقيموا ونعمًا إن استقمتم وحافظوا على الوضوء، فإن خير عملكم الصلاة، وتحفَّظوا من الأرض فإنها=

هذه الآية: ﴿ يَوْمَبِنِ ثُحَدِّتُ أَخْبَارَهَا ﴾ [الزلزلة: ٤]، قال: «أتدرون ما أخبارُها؟ قالوا: اللّه ورسولُه أعلمُ. قال: فإن أخبارُها أن تشهَدَ على كل عبدِ أو أَمةِ بما عمِل على ظهرها، أن تقولَ عمِلَ كذا وكذا يومَ كذا وكذا. فهذا أخبارُها »، ثم قال التِرمِذي: هذا حديثٌ حسنٌ صحيحٌ غريب.

وفي معجم الطبرَانيُ (١) من حديث ابنِ لَهيعة، حدثني الحارثُ بنُ يزيدَ سمع ربيعة الجرشيّ أن رسولَ الله ﷺ قال: «تحفّظوا من الأرض فإنها أُمُّكم، وإنه ليس من أحد عاملِ عليها خيراً أو شراً إلا وهي مُخبِرةً».

وقال البخاريُّ (٢) رحمه الله تعالى: «أوحى لها وأوحى إليها، ووحَى لها ووحَى لها ووحَى إليها واحد». وكذا قال ابنُ عباس.

وعنه (٣) ﷺ قال: «قال لها ربُّها قولي فقالت».

وقال مجاهد<sup>(٤)</sup>: «أوحى لها أي أمرَها».

وقولُه رحمه الله تعالى:

# وتَقيءُ يومَ العَرضِ من أكبادها كالأسطوان نفائس الأثمان

كُلِّ يراه بعينه إلخ. يشير إلى قول اللَّهِ عز وجل: ﴿ وَأَخْرَجَتِ ٱلْأَرْضُ أَثْقَالُهَا ﴾ [الزلزلة: ٢]، وإلى ما رواه مسلمٌ (٥) رحمه الله تعالى في صحيحه عن أبي هريرة

<sup>=</sup> أمكم، وإنه ليس من أحد عامل عليها خيراً أو شراً إلا وهي مخبرة».

وربيعة الجرشي هذا مختلف في صحبته ـ كما في «التقريب».

وقال الهيثمي في «المجمع» (١/ ٢٤١): «وفيه ابن لهيعة وهو ضعيف».

وانظر: «الكَافيُ الشاف» (ص١٨٦ ـ ١٨٧ رقم ٣٥٠). و«الدر المنثور» (٨/ ٥٩٢). وخلاصة القول أن الحديث حسن، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) «الكبير» (٥/٥ رقم ٤٥٩٦) وفيه ابن لهيعة وهو ضعيف. وربيعة الجرشي مختلف في صحبته. وقد تقدم تخريجه والكلام عليه في التعليقة المتقدمة.

<sup>(</sup>٢) ذكره ابن كثير في تفسيره (٤/ ٥٧٦ ـ ٥٧٧).

<sup>(</sup>٣) أي عن ابن عباس أخرجه الطبري في «جامع البيان» (١٥/ ج٠٣/٢٦٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبري في «جامع البيان» (١٥/ ج٣٠/٢٦٧).

<sup>(</sup>٥) في صحيحه (٢/ ٧٠١ رقم ١٠١٣).

أمثال الأسطوان جمع أسطوانة، وهي السارية والعمود. وشبهه بالأسطوانة لعظمه.

ظَيْهُ قال: قال رسولُ الله عَلَيْهُ: «تُلقي الأرضُ أفلاذَ كبدِهَا أمثالَ الأسطوانِ من الذهبِ والفضَّة، فيجيء القاتل فيقول: في هذا قتلت، ويجيء القاطع فيقول: في هذا قطعتُ رحمي، ويجيء السارقُ فيقول: في هذا قُطِعَتْ يَدي، ثم يدَعونَهُ فلا يأخذونَ منه شيئاً».

وقولُه: «وكذا الجبالُ تُفتَ فَتاَ مُحكماً إلخ»، يشير إلى قول اللَّهِ عز وجل: ﴿وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ لَلِّمَالِ فَقُلْ يَنسِفُهَا رَبِّى نَسْفًا ﴿ فَيَذَرُهَا قَاعًا صَفْصَفًا ۞ لَا تَرَىٰ فِيهَا عِرَجًا وَلَا آمْتُنا ۞﴾ [طه].

وقولِه عز وجل: ﴿وَتَرَى ٱلْجِبَالَ تَعْسَبُهَا جَامِدَةٌ وَهِى تَمُرُّ مَرَ ٱلسَّحَابِۗ﴾ [النمل: ٨٨]، الآية.

وقولِه عز وجل: ﴿وَبُسَّتِ ٱلْجِبَالُ بَسَّا ۞ فَكَانَتْ هَبَآةُ ثُمُنْبَنًّا ۞﴾ [الواقعة].

وقولهِ عز وجل: ﴿وَتَكُونُ لَلِّجَالُ كَالْعِهْنِ﴾ [المعارج: ٩].

وفي آية القارعة ﴿كَٱلْمِهْنِ ٱلْمَنفُوشِ﴾ [القارعة: ٥].

وقولِه عز وجل: ﴿ يَوْمَ تَرْجُفُ ٱلْأَرْضُ وَٱلْجِبَالُ وَكَانَتِ ٱلْجِبَالُ كَتِيبًا مَهِيلًا ﴾ [المزمل: ١٤].

وقوله عز وجل: ﴿وَإِذَا ٱلْجِبَالُ نُسِفَتُ﴾ [المرسلات: ١٠].

وقوله عز وجل: ﴿وَإِذَا ٱلْجِبَالُ شُيِّرَتُ﴾ [التكوير: ٣].

وقولِه عز وجل: ﴿وَشُيْرَتِ لَلْهِبَالُ فَكَانَتَ سَرَابًا﴾ [النبأ: ٢٠].

وقولِه عز وجل: ﴿وَمُجِلَتِ ٱلْأَرْضُ وَلَلْجِبَالُ فَدُكَّنَا ذَكَّةً وَحِدَةً﴾ [الحاقة: ١٤].

وقولِه عز وجل: ﴿وَيَوْمَ نُسُيِّرُ ٱلْجِبَالَ وَتَرَى ٱلْأَرْضَ بَارِزَةً﴾ [الكهف: ٤٧]، وما في معانيها من الآيات.

<sup>(</sup>١) ذكره البغوي في «معالم التنزيل» (٥/ ٢٩٤) و «روح المعاني» للألوسي (١٦/ ٢٦١).

والقاعُ هو المنبسطُ المستوي من الأرض، والصفصَفُ الأملسُ. ﴿ لَا تَرَىٰ فِيهَا عِوَجُا وَلَا آمَتُا ﴾ [طه: ١٠٧]: أي لا ترى في الأرض يومئذ وادياً ولا رابيةً ولا صَدْعاً ولا أَكُمةً ولا مكاناً منخفضاً ولا مرتفعاً. كذا قال ابنُ عباس (١) وعِكرِمةُ (٢) ومجاهدٌ (٣) والحسنُ البضريُ والضحاك وقتادةُ وغيرُ واحدٍ من السلف رحمهم اللَّهُ تعالى (٤).

وقولُه تعالى: ﴿تَعْسَبُهَا جَامِدَةً﴾ [النمل: ٨٨]، أي قائمةً وواقفةً ﴿وَهِيَ تَمُرُّ مَرَّ السَّمَائِ﴾ [النمل: ٨٨] أي تسير سيرَ السحابِ حتى تقعَ على الأرض.

قال البغوي<sup>(٥)</sup> رحمه الله تعالى: «وذلك أن كلَّ شيءِ عظيم وكلَّ جمعٍ كثيرٍ يقصر عنه البصرُ لكثرته وبُعدِ ما بين أطرافِه، فهو في حُسبان الناظر واقف وهو سائرٌ، كذلك سيرُ الجبال لا يُرى يوم القيامةِ لعِظَمها، كما أن سيرَ السحابِ لا يُرى لِعظمه وهو سائرٌ».

وقال ابنُ عباس ومجاهدٌ وعِكرِمةُ وقَتادةُ وغيرُهم في قوله تعالى: ﴿وَبُسَّتِ ٱلْجِبَالُ بَسَّا﴾ [الواقعة: ٥]: أي فُتتتْ فتّاً<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري في «جامع البيان» (٩/ج١٦/٢١٢) بسند منقطع علي بن أبي طلحة لم يسمع من ابن عباس.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في «جامع البيان» (٩/ ج٢١٢/١٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في «جامع البيان» (٩/ج٢١/٢١٢).

<sup>(3)</sup> ذكر ذلك ابن كثير في تفسيره (٣/ ١٧٤). وأولى الأقوال في ذلك بالصواب قول من قال: عني وقال الطبري (٩/ ج١٦ / ٢١٣): «وأولى الأقوال في ذلك بالصواب قول من قال: عني بالعوج: الميل، وذلك أن ذلك هو المعروف من كلام العرب. فإن قال قائل: وهل في الأرض اليوم عوج؟ فيقال: لا ترى فيها يومئذ عوجاً. قيل: إن معنى ذلك: ليس فيها أودية وموانع تمنع الناظر أو السائر فيها عن الأخذ على الاستقامة كما يحتاج اليوم من أخذ في بعض سبلها إلى الأخذ يميناً، وأحياناً شمالاً، لما فيها من الجبال والأودية والبحار. وأما الأمت فإنه عند العرب: الانثناء والضعف، مسموع منهم، . . . فالواجب إذا كان ذلك معنى «الأمت» عندهم أن يكون أصوب الأقوال في تأويله ولا ارتفاع ولا انخفاض . . .» اه.

<sup>(</sup>٥) في «معالم التنزيل» (١٨٣/٦). (٦) ذكره ابن كثير في «تفسيره» (٣٠٣/٤).

<sup>\*</sup> وأخرج ابن جرير في «جامع البيان» (١٣/ ج٢٧/ ١٦٨) أثر ابن عباس بسند منقطع.

<sup>\*</sup> وأخرج ابن جرير في «جامع البيان» (١٣/ ج٢٧/ ١٦٨) أثر مجاهد.

 <sup>«</sup> وأخرج ابن جرير في «جامع البيان» (١٣/ ج١٦٨/٢٧) أثر عكرمة.

وقال عطاءٌ ومجاهدٌ ومقاتلٌ: فصارت كالدقيق المبسوس، وهو المبلول<sup>(١)</sup>. قال سعيدُ بنُ المسيِّب والسُدَيُّ: كُسِرت كسراً.

وقال الكلْبيُّ: سُيِّرتْ على وجه الأرض تسييراً.

وقال الحسن: قُلعت من أصلها فذَهبتْ. ونظيرُها: ﴿فَقُلْ يَنسِفُهَا رَبِي نَسْفُا﴾ [طه: ١٠٥].

وقال ابنُ كَيسانَ: جُعلت كثيباً مهيلاً بعد أن كانت شامخة طويلة، ﴿فَكَانَتُ هَبَاكُ مُنْبَنّا ﴾ [الواقعة: ٦] غباراً متفرّقاً كالذي يُرى في شعاع الشمسِ إذا دخل الكُوّة وهو الهَباءُ.

وقال أبو إسحاقَ عن الحارث عن عليّ (٢) ﴿ هَبَاءَ مُنْبَنّا ﴾: كرهَج العُبار يسطَع ثم يذهب فلا يبقى منه شيءٌ.

وقال العَوفي عن ابن عباس (٣): الهَباءُ يطير من النار إذا أضرمت، يطير منه الشررُ، فإذا وقع لم يكن شيئاً.

وقال عِكرِمةُ (٤): المنبثُ الذي قد ذرَّتْه الريحُ وبتته.

وقال قَتادةُ (٥): هباءً منبثاً، كيبيس الشجرِ الذي تذروه الرياحُ.

وقال مجاهدٌ وعِكرِمةُ وسعيدُ بنُ جبير والحسنُ وقتادةُ وعطاءُ الخُراساني والضحاك والسُدي: «العِهْنُ الصوفُ»(٦).

وقال البغوي(٧): كالصوف المصبوغ، ولا يقال عِهنَّ إلا للمصبوغ.

الحارث هو الأعور صاحب علي، كذَّبه الشعبيُّ في رأيه، ورُمِيَ بالرَّفض، وفي حديثه ضعف، وليس له عند النسائي سوى حديثين. «التقريب» رقم (١٠٢٩).

<sup>(</sup>۱) انظر: «جامع البيان» (۱۳/ ج۲۷/۲۲۷).

<sup>(</sup>٢) ذكره ابن كثير في تفسيره (٣٠٣/٤) بسند ضعيف. الحارث هو الأعور صاحب على، كذَّبه الشعبُ في

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (١٣/ ج١٦٩/٢٧) بسند ضعيف.

<sup>(</sup>٤) ذکره ابن کثیر (۳۰۳/٤).

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (١٣/ ج٢٧/ ١٦٩).

<sup>(</sup>٦) ذكر ذلك ابن كثير في تفسيّره (٤/ ٥٨٠).

 <sup>(</sup>۷) في «معالم التنزيل» (۸/ ۱۳/۵).
 وفيه: «كالصوف المندوف».

وقال الحسن: كالصوف الأحمرِ، وهو أضعفُ الصوف. وقال: المنفوشُ: المندوف.

وقال ابنُ كثير (١٠): المنفوش الذي قد شرَع في الذهاب والتمزّق. وقال في قوله: ﴿ كَثِيبًا مُهِيلًا ﴾ [المزمل: ١٤]: أي تصير ككُثبان الرملِ بعدما كانت حجارةً صمّاءً (٢٠).

وقال البغوي (٣): «رملاً سائلاً. قال الكلبيُّ: هو الرملُ الذي إذا أخذتَ منه شيئاً تبعك ما بعده، يقال: أهَلْتُ الرملَ أُهِيلُه هيلاً إذا حركتُ أسفلَه حتى انهال من أعلاه». وقال: ﴿نُسِفَتَ﴾ [المرسلات: ١٠] قُلعت من أماكنها (٤).

وقال ابنُ كثير (°): «ذُهب بها فلا يبقى لها عينٌ ولا أثرٌ». وقال (٢) في: ﴿ وَكَانَتْ سَرَابًا ﴾ [النبأ: ٢٠]: «أي يخيل إلى الناظر أنها شيءٌ، وليست بشيء، وبعد هذا تذهب بالكلية فلا عينٌ ولا أثر». وقال (٧) في: ﴿ وَتَسِيرُ ٱلْحِبَالُ ﴾ [الطور: ١٠]: «تذهب عن أماكنها وتزول» ﴿ وَتَرَى ٱلْأَرْضَ بَارِزَةً ﴾ [الكهف: ٤٧]: أي باديةً ظاهرةً ليس فيها مَعْلمٌ لأحد، ولا مكانٌ يواري أحداً، بل الخلقُ كلُهم ضاحون لربهم لا تخفى عليه منهم خافيةٌ.

قال مجاهدٌ وقتادة: ﴿وَتَرَى ٱلْأَرْضَ بَارِزَةً﴾ [الكهف: ٤٧]: لا حَجَر فيها ولا غيَابة. وقال قتادة أيضاً: «لا بناءَ ولا شجرً» (^ ).

وقال البغوي(٩): ﴿ فَدُكَّنَّا ﴾ كُسِرتا ﴿ زَكَّةً ﴾ كَسْرةً ﴿ وَاحِدَةً ﴾ [الحاقة: ١٤]. قال:

<sup>(</sup>۱) في تفسيره (٤/ ٥٨٠).

<sup>(</sup>٢) ذكر ذلك ابن كثير في تفسيره (٤٦٧/٤).

<sup>(</sup>٣) في «معالم التنزيل» (٨/٢٥٦).

<sup>(</sup>٤) ذكره البغوي في «معالم التنزيل» (٨/ ٣٠٤).

<sup>(</sup>٥) في تفسيره (٤٩٠/٤).

<sup>(</sup>٦) أي ابن كثير في تفسيره (٤٩٤/٤).

<sup>(</sup>٧) أي ابن كثير في تفسيره (٣/ ٩٢).

<sup>(</sup>۸) ذكره أبن كثير أني تفسيره (۳/ ۹۲).

<sup>\*</sup> وأخرج ابن جرير في «جامع البيان» (٩/ ج١٥/ ٢٥٧) أثر مجاهد.

 <sup>«</sup> وأخرج ابن جرير في «جامع البيان» (٩/ج٥١/٢٥٧) أثر قتادة.

<sup>(</sup>٩) في «معالم التنزيل» (٨/ ٢٠٩).

وأونُ ما تتغير الجبالُ تصير رملًا مَهيلاً، ثم عِهْناً منفوشاً، ثم تصير هباءً منثوراً.

وقولُه رحمه الله تعالى: وكذا البحارُ فإنها مسجورةٌ، قد فُجَرت إلخ، يشير إلى قوله تعالى: ﴿وَإِذَا ٱلْبِحَارُ سُجِرَتُ﴾ [التكوير: ٦]. وقوله عز وجل: ﴿وَإِذَا ٱلْبِحَارُ فُجِرَتُ﴾ [الانفطار: ٣].

«قال عليُّ بنُ أبي طلحةَ عن ابن عباس: فجّر اللَّهُ تعالى بعضَها في بعض. وقال الحسن: فجّر اللَّهُ تعالى بعضَها في بعض فذهب ماؤُها.

وقال قتادة: اختلط عذَّبُها بمالحها.

وقال الكلبي: مُلئت»<sup>(١)</sup>.

وقوله تعالى: ﴿ سُجِّرَتْ ﴾ [التكوير: ٦]. قال ابن عباس: أُوُقدتْ فصارت ناراً تضطرم.

وقال مجاهدٌ ومقاتلٌ: يعني فُجّر بعضُها في بعض، العذْبُ والمِلْحُ، فصارت كلُها بحراً واحداً.

وقال الكلبي: مُلئت.... وقيل: صارت مياهُها بحراً واحداً من الحميم لأهل النار.

وقال الحسن: يَبِست. وهو قولُ قتادة، قال: ذهب ماؤُها فلم يبق فيها قطرةً»(٢).

والمعنى المتحصّلُ من أقوالهم رحمهم الله أنها يُفجَّر بعضُها في بعض فتمتلئ، ثم تُسجَّر ناراً فيذهبُ ماؤُها، ولهذا جمع ابنُ القيمِ رحمه الله تعالى بينهما فقال: «مسجورةٌ قد فُجِرت»، واللَّهُ تعالى أعلم.

<sup>(</sup>١) ذكر ذلك ابن كثير في تفسيره (١٣/٤).

أخرج أثر ابن عباس ابن جرير في «جامع البيان» (١٥/ ج٣٠/ ٨٥) بسند منقطع.

أخرج أثر الحسن ابن جرير في «جامع البيان» (١٥/ ج٠٣٠/٨٥).

 <sup>\*</sup> أخرج أثر الكلبي ابن جرير في «جامع البيان» (١٥/ ج٣٠/ ٨٥).

<sup>(</sup>۲) ذكره البغوي في «معالم التنزيل» (٨/ ٣٤٦ \_ ٣٤٧). وانظر: «الدر المنثور» (٨/ ٤٢٩).

أخرج ابن جرير في «جامع البيان» (١٥/ ج٠٣/ ٦٨) أثر الكلبي.

أخرج ابن جرير في «جامع البيان» (١٥/ج٠٣/ ١٨) أثر الحسن.

أخرج ابن جرير في «جامع البيان» (١٥/ ج٠٣/ ٦٨) أثر قتادة.

وقولُه رحمه الله تعالى: «وكذلك القمرانِ يأذن ربُنا لهما فيجتمعان» إلخ، يشير إلى قول الله عز وجل: ﴿وَخَسَفَ ٱلْقَبَرُ ﴿ وَجُمِعَ ٱلنَّمَسُ وَٱلْفَكُرُ ﴿ وَأَخَسَفَ ٱلْقَبَرُ ﴿ وَجُمِعَ ٱلنَّمَسُ وَٱلْفَكُرُ ﴿ وَأَنْ اللهِ عَز وجل: ﴿ وَخَسَفَ الْقَبَرُ ﴾ وألفترُ ﴿ وَهُمِعَ النَّمَسُ وَالْفَكُ ﴾ أي صارا أسودين مُكَوَّريْن كأنهما ثورانِ عَقيرِان.

وقال عليُّ بنُ أبي طلحةً عن ابن عباسٍ<sup>(١)</sup> ﴿إِذَا ٱلشَّمْسُ كُوِّرَتُ﴾ [التكوير: ١]: أظلمت. وقال العَوفي<sup>(٢)</sup> عنه: ذهبت.

وقال مجاهدٌ<sup>(٣)</sup>: اضمحَلَّت وذهَبت: وكذا قال الضحاكُ<sup>(٣)</sup>.

وقال قتادةُ (٣): ذهب ضوؤُها.

وقال سعيدُ بنُ جبير<sup>(٣)</sup>: كُوّرت غُوّرت.

وقال ربيعُ بنُ خثيم<sup>(٣)</sup>: رُميَ بها.

وقال أبو صالح<sup>(٣)</sup>: أُلقِيَتْ. وعنه<sup>(٣)</sup> أيضاً: نُكَست.

وقال زيدُ بنُ أسلمَ: تقع في الأرض.

وقال ابنُ جريرِ (٣): «والصوابُ عندنا من القول في ذلك أن التكويرَ جمعُ الشيءِ بعضِه على بعض، ومنه تكويرُ العِمامةِ، وجمعُ الثيابِ بعضُها على بعض، فمعنى قوله تعالى: ﴿كُورَتُ ﴾ جُمع بعضُها إلى بعض ثم لفّتُ فرُميَ بها، وإذا فُعل بها ذلك ذهب ضوؤُها».

ولابن أبي حاتم (٤) عن أبي عباس ﴿إِذَا ٱلشَّمَسُ كُوِرَتُ ﴾ [التكوير: ١] قال: يكوِّر اللَّهُ الشمسَ والقُمرَ والنجومَ يوم القيامة في البحر، ويبعث الله تعالى ريحاً دَبوراً فيُضرمها ناراً. وكذا قال عامرٌ الشعبيّ.

ولابن أبي حاتم (٥) عن ابن يزيدَ بنِ أبي مريمَ عن أبيه أن رسولَ اللَّهِ قال في

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (١٥/ج٠٣/ ٦٤) عنه بسند منقطع.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (١٥/ ج٠٣/ ١٤) بسند ضعيف.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (١٥/ ج٠٣/ ٦٤).

<sup>(</sup>٤) عزاه إليه ابن كثير في تفسيره (٧/٤) مسنداً.

<sup>(</sup>٥) عزاه إليه ابن كثير في تفسيره (٧/٤) مسنداً.

قول اللَّهِ تعالى: ﴿إِذَا ٱلشَّمْسُ كُوِّرَتُ ﴾ [التكوير: ١] قال: «كُوّرت في جهنمَ».

وللبخاري (١) عن أبي هريرة عن النبي ﷺ: «الشمسُ والقمرُ يُكوَّران يوم القيامة».

وللبزار (٢) عنه أن رسولَ اللَّهِ ﷺ قال: «إن الشمسَ والقمرَ ثوران في النار عقيرانِ يوم القيامة».

وقولُه رحمه الله تعالى: «وكواكبُ الأفلاكِ تُنثر كلُها إلخ»، يشير إلى قول اللَّهِ عز وجل: ﴿وَإِذَا اَلْتَكُوبُمُ اَنَكَرَتُ ﴾ [التكوير: ٢]. وقولِه تعالى: ﴿وَإِذَا اَلْكُولِكِ اَنَنَرَتَ ﴾ [الانفطار: ٢]. وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا النَّبُومُ طُمِسَتَ ﴾ [المرسلات: ٨]: أي مُحيَ نورُها وذهب ضَووُها. وانكدرت: «تناثرت من السماء وتساقطت على الأرض، يقال: انكدر الطائرُ إذا سقط عن عُشه.

قال الكلبيُّ وعطاءٌ: تُمطر السماءُ يومئذ نجوماً فلا يبقى نجم إلا وقع "(٣).

وقولُه رحمه الله تعالى: «وكذا السماءُ تُشق شقاً ظاهراً وتمورُ» إلخ، يشير إلى قوله تعالى: ﴿وَانشَقَتِ السَّمَاةُ فَهِى قوله تعالى: ﴿وَانشَقَتِ السَّمَاةُ فَهِى يَوْمَنِذٍ وَاهِينَةٌ ﴾ [الحاقة: ١٦]، وقولِه: ﴿وَيَوْمَ نَشَقَقُ السَّمَاةُ بِالْفَمَنِمِ ﴾ [الفرقان: ٢٥]، وقولِه عز وجل: ﴿السَّمَاةُ مُنفَطِرٌ بِيَّهِ ﴾ [المزمل: ١٨]، وقوله تعالى: ﴿إِذَا السَّمَاةُ انفَطَرَتُ ﴾ [الانفطار: ١١]، وقوله عز وجل: ﴿وَإِذَا السَّمَاةُ كُثِمَلَتُ ﴾ [التكوير: ١١]. وقوله عز وجل:

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (٦/ ٢٩٧ رقم ٣٢٠٠). وفيه «مُكوَّران» بدل «يُكوَّران».

<sup>(</sup>٢) لم أجده في «كشف الأستار» كما أن مسند أنس في البحر الزخار، المعروف: بمسند البزار لم يطبع حتى الآن.

وقد أخرجه آبو يعلى في المسند (١٤٨/٧) رقم ٤١١٦/١٣٦١) والطيالسي في المسند رقم (٢٢٨٨)، والطحاوي في «مشكل الآثار» رقم (١٨٤) وابن حبان في «المجروحين» (١/ ٣٩٣) من طرق عن درست بن زياد، عن يزيد الرقاشي عن أنس به بإسناد ضعيف جداً لضعف يزيد الرقاشي، انظر: «التقريب» رقم (٧٦٨٣). ودرست بن زياد كان منكر الحديث جداً، انظر: «المجروحين» (٢٩٣/١).

وللحديث شاهد من حديث أبي هريرة عن النبي ﷺ قال: «الشمس والقمر ثوران مكوران في النار يوم القيامة»، أخرجه الطحاوي في «مشكل الآثار» رقم (١٨٣) بسند صحيح.

وخلاصة القول أن الحديث صحيح لغيره دون قوله «عقيران»، والله أعلم. (٣) ذكر ذلك البغوي في «معالم التنزيل» (٨/ ٣٤٦).

﴿ وَإِذَا ٱلسَّمَاتُهُ فُرِجَتُ ﴾ [المرسلات: ٩]، وقوله تعالى: ﴿ وَفُلِحَتِ ٱلسَّمَاتُهُ فَكَانَتَ أَبُوابًا ﴾ [النبأ: ١٩]، وقوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ تَمُورُ ٱلسَّمَاتُهُ مَوْرًا ﴾ [الطور: ٩]، وقولِه عز وجل: ﴿ يَوْمَ تَكُونُ ٱلسَّمَاتُهُ كَالَتُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَا السَّمَاتُهُ فَكَانَتَ وَرَدَةً كَالِدُهَانِ ﴾ [المعارج: ٨]، وقوله: ﴿ وَإِذَا ٱلشَّمَاتُ السَّمَاتُ فَكَانَتَ وَرَدَةً كَالدِّهَانِ ﴾ [الرحمن: ٣٧].

قولُه: ﴿انشَقَتِ﴾: أي صارت أبواباً لنزول الملائكة ﴿فَكَانَتْ وَرَّدَةُ ﴾ عن ابن عباس (١): تغير لونُها، وعنه (٢) قال: كالفرَس الوَرْدِ. وقال أبو صالح (٣): كالبِرْذُون الوَرْد.

وحكى البغويُ (٤) وغيرُه: «أن الفرسَ الوردَ تكون في الربيع صفراءَ وفي الشتاء حمراء، فإذا اشتد البردُ اغبرً لونُها، فشبه السماءَ في تلوُّنها عند انشقاقِها بهذا الفرس في تلوُّنه».

﴿ كَالدِّهَانِ﴾ «قال الضحاكُ ومجاهدٌ وقتادةُ والربيعُ (٥) هو جمعُ دُهن، شبه السماءَ في تلونها بلون الورد من الخيل، وشبه الوردةَ في اختلاف ألوانها بالدُهن واختلاف ألوانه.

وقال عطاءُ بنُ أبي رباحٍ<sup>(١)</sup>: كالدِّهان: كعصير الزيتِ يتلوّن في الساعة ألواناً.

وقال مقاتلٌ (٧): كدُهن الوردِ الصافي.

وقال ابنُ جريج (^): تصير السماءُ كالدُّهن الذائبِ، وذلك حين يصيبها حرُّ عهنهَ.

<sup>(</sup>١) أخرجه إبن جرير في الجامع البيان؛ (١٣/ ج٢٧/ ١٤١) بسند ضعيف.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (١٣/ ج٧٢/ ١٤١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (١٣/ ٣٢/ ١٤١).

<sup>(</sup>٤) في «معالم التنزيل» (٧/ ٤٤٩).

رع في المعالم الشريل (۱٫۷۰ تا).

<sup>(</sup>٥) ذكر أقوالهم البغوي في «معالم التنزيل» (٧/ ٤٤٩).

<sup>(</sup>٦) ذكره البغوي في المعالم التنزيل؛ (٧/ ٤٤٩).

<sup>(</sup>٧) ذكره البغوي في المعالم التنزيل؛ (٧/ ٤٤٩).

<sup>(</sup>٨) ذكره البغوي في المعالم التنزيل (٧/ ٤٤٩).

وقال ابن عباس<sup>(۱)</sup> والكلبيُّ (۲): كالدِّهان أي كالأديم الأحمرِ، وجمعه دُهنة ودُهن.

وقال عطاء الخراسانيُ (٣): كلون الدُّهن في الصفرة.

وقال قتادةُ (٤): هي اليوم خضراءُ، ويومئذ لونُها إلى الحمرة يومٌ ذو ألوان.

وقال ابنُ كثير<sup>(٥)</sup> رحمه الله: «تذوب كما يذوب الدُّرْديُّ والفِضةُ في السبْك، وتتلون كما تتلون الأصباغُ التي يُدهن بها، فتارةً حمراءُ وصفراءُ وزرقاءُ وخضراءُ، وذلك من شدة الأمر وهولِ يوم القيامةِ العظيم».

وللإمام أحمد (٢) عن أنس بن مالكِ قال: قال رسولُ الله ﷺ: «يُبعث الناسُ يوم القيامة والسماءُ تطِشَ عليهم».

قال الجوهري: الطَّشُّ المطرُ الضعيف.

وقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تَمُورُ ٱلسَّمَلَهُ مَوْرًا ﴾ [الطور: ٩].

«قال ابنُ عباس وقَتادةُ: تتحرك تحريكاً، وعنه: هو تشقَّقُها.

وقال مجاهد: تدور دوراً.

وقال الضحاك: استِدارتُها وتحرُّكها لأمر اللَّهِ وموجُ بعضها في بعض، وهذا اختيارُ ابنِ جريرِ أنه التحركُ في استدارة»(٧).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» كما في «الدر المنثور» (٧٠٢/٧).

<sup>(</sup>٢) ذكره البغوي في «معالم التنزيل» (٧/ ٤٤٩).

<sup>(</sup>٣) ذكره ابن كثير في تفسيره (٤/ ٢٩٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (١٣/ ج٢٧/ ١٤١).

<sup>(</sup>٥) في تفسيره (٤/ ٢٩٥).

<sup>(</sup>٦) في المسند (٣/ ٢٦٦ ـ ٢٦٧). بسند ضعيف.

را) کی انفست (۱/۱۲۸ ت. ۱۹۱۷). بستند طبعیت. قلت: وأخرجه أبو يعلى في مسنده (۷/ ۹۹ رقم ۱۲۸۲/ ٤٠٤۱).

وأورده الهيثمي في «مجمعُ الزوائد» (١٠/ ٣٣٤ ـ ٣٣٥) وقال: «رواه أحمد، وأبو يعلى، وفيه عبد الرحمن بن أبي حاتم، ولم يذكر فيه جرحاً وبقية رجاله ثقات».

وخلاصة القول أن سند الحديث ضعيف، والله أعلم.

<sup>(</sup>٧) ذكره ابن كثير في تفسيره (٢٥٨/٤).

أثر ابن عباس أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (١٣/ ج٢١/ ٢١) بسند منقطع.

وقال عطاءً الخراساني (١): تختلف أجزاؤها بعضُها في بعض، وقيل تضطرب.

وقال البغوي (٢): «تدور كدوران الرَّحى وتتكّفأ بأهلها تَكَفُّوَ السفينة» قال: «والمورُ يجمع هذه المعانيَ كلَّها: فهو في اللغة الذهابُ والمجيء والتردّدُ والدورانُ والاضطراب».

وقال تعالى: ﴿وَأَنشَقَتِ ٱلسَّمَآةُ فَهِى يَوْمَإِذِ وَاهِيَةٌ ﴿ وَأَلْمَلَكُ عَلَىٰ أَرْجَآبِهَا ﴾ [الحاقة: ١٦] عن على قال: تنشق السماءُ من المجرَّة، رواه ابنُ أبي حاتم (٣)، «والملَك اسمُ جنس ـ أي الملائكة ـ على أرجاء السماءِ.

قال ابنُ عباس: على ما لم يُرَ منها أي حافاتِها. وكذلك قال سعيدُ بنُ جبيرِ والأوزاعيُ.

وقال الضحاك: أي أطرافِها.

وقال الحسنُ البصريُّ: أبوابِها.

وقال الربيع بنُ أنسٍ: على ما استرق من السماء ينظُرون إلى أهل الأرض»(٤).

وقوله تعالى: ﴿ السَّمَاةُ مُنفَطِرٌ بِدِّ المزمل: ١٨]: متشقِّقٌ. «قال الحسنُ وقتادةُ أي بسببه من شدته وهولِه» (٥٠).

<sup>= \$</sup> أثر قتادة أخرجه ابن جرير في "جامع البيان" (١٣/ ٣٢/ ٢١).

<sup>\*</sup> وأثر ابن عباس الثاني أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (١٣/ ٣٧/ ٢١).

 <sup>\*</sup> وأثر مجاهد أخرجه أبن جرير في «جامع البيان» (١٣/ ٢٢/ ٢١).

<sup>\*</sup> وأثر الضحاك أخرجه ابن جرير فّي «جامع البيان» (١٣/ ج٢١/٢١).

<sup>(</sup>١) ذكره البغوي في «معالم التنزيل» (٧/ ٣٨٧).

<sup>(</sup>٢) في «معالم التنزيل» (٧/ ٣٨٧).

<sup>(</sup>٣) عزاه إليه ابن كثير في تفسيره (١/٤).

<sup>(</sup>٤) خاره ابن كثير في تفسيره (٤٤١/٤).

<sup>\*</sup> أثر ابن عباس أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (١٤/ ج٢٩/٥٥).

<sup>\*</sup> أثر سعيد بن جبير أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (١٤/ ج٣٩/٥٨).

٥) ذكره ابن كثير في تفسيره (٤/٧٧٤).

و ﴿ فُرِجَتُ ﴾ [المرسلات: ٩]، قال ابن كثيرٍ (١): «أي انفطرت وانشقت وتدلَّتْ أرجاؤُها، ووهَتْ أطرافُها».

وقوله رحمه الله: «والعرشُ والكرسيُ لا يُفْنيهما إلخ»، وكذا قولُه: «والحُورُ لا تَفنى كذلك جنهُ المأوى إلخ». يعني أن هذه الأشياء مخلوقةٌ للبقاء لا للفناء، والمخلوقُ للبقاء باق لا بنفسه بل بإبقاء اللَّهِ إياه، وقد ذكر الله تعالى الجنةَ ونعيمَها ودوامَها وخلودَ أهلِها فيها، وذكرَ النارَ وجحيمَها ودوامَ عذابِها وخلودَ أهلِها فيها في مواضعَ كثيرةٍ من كتابه، وسيأتي ذكرُ ما تيسر منها.

وقد جاء في تفسير قوله: ﴿وَنُفِخَ فِي الصَّورِ فَصَعِقَ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَن شَاءَ اللَّهُ ﴾ [الزمر: ٦٨].

أن المراد بذلك الشهداء والحور العين ورَضُوانُ وزبانية العذاب، وقد قال الإمام أحمدُ في ذلك: إنه هو اعتقادُ السلفِ الصالحِ. قال فإن احتج مبتدعٌ بقوله عن وجل: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَلُمُ ﴾ [القصص: ٨٨]، و﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا مَنْ فَانِ . ويؤيد [الرحمن: ٢٦]، قيل إن المراد كُلُ شيءٍ كُتب عليه الهلاكُ والفناء هالكٌ فانِ . ويؤيد ذلك الاستثناء المذكور في سورة الزُمَر، وأيضاً فإن الجنة دارُ مقام وسرور وسلامةٍ، والموتُ ضدُّ ذلك فكيف يُكتب على مَن فيها موت . وكذا جاء في العرش أن اللَّه يأمره أن يُأخذ الصور من إسرافيلَ عليه السلام عند موتِه كما في حديث الصور الطويل.

وقولُه: «ولأجل هذا قال جهم إنها عدم إلخ»، يعني أن لِجَهْم إلحاداً في آيات الله جميعها، فكما ألحد في آيات الأسماء والصفاتِ ألحد أيضاً في آيات الوعدِ والوعيدِ، وجحد وجود الجنةِ والنارِ الآن، وكذلك الآياتِ والأحاديث الواردة فيهما، وقضى أيضاً بفنائهما وأنهما يَفنيان ومن فيهما، وذلك بخلاف النصوصِ القويمةِ والفِطر المستقيمةِ كما سيأتى إن شاء الله.

وقولُه رحمه الله:

أجسادُهم حُفِظت من الديدان إلخ

والأنبياء فإنهم تحت الثرى

<sup>(</sup>۱) في تفسيره (٤٩٠/٤).

يشير إلى ما في السنن (۱) وغيرها (۲) وصححه ابن حبان (۳) من حديث أوسِ بنِ أوسٍ وَفِيه قال: قال رسولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِن أَفْضَلَ أَيَامِكُم يومُ الجمعة، فيه خُلق آدمُ، وفيه قبض، وفيه النفخة، وفيه الصعقة، فأكثروا عليَّ من الصلاة فيه، فإن صلاتكم معروضة عليً. قالوا: يا رسول اللَّهِ كيف تُعرض صلاتُنا عليك وقد أرِمْتَ؟ قال يقولون: بَلِيتَ. قال: إن الله حرم على الأرض أن تأكلَ أجسادَ الأنبياء».

وقال ابنُ وهب: أخبرني عمرو بنُ الحارثِ عن سعيد بنِ أبي هلالِ عن زيد ابنِ أيمنَ عن عُبادةَ بنِ نَسيَ عن أبي الدرداءِ قال: قال رسولُ الله ﷺ: «أكثِروا عليً من الصلاة يوم الجمعة فإنه يوم مشهودٌ تشهده الملائكةُ، وإن أحداً لا يصلي عليً إلا عُرضَت عليً صلاتُه حتى يفرُغَ. قال: قلت وبعد الموتِ؟ قال: إن اللّهَ حرَّم على الأرض أن تأكل أجسادَ الأنبياء»، ورواه ابنُ ماجه (٤) بإسناد جيد (٥).

<sup>(</sup>۱) أبو داود رقم (۱۰٤۷) و(۱۰۳۱)، والنسائي (۱/ ۹۱ ـ ۹۲) وابن ماجه رقم (۱۰۸۵) و(۱۲۰۲).

<sup>(</sup>۲) كأحمد في «المسند» (3/٤) والدارمي (٢/١٦) وابن أبي شيبة في «المصنف» (٢/ ٥١٦) والطبراني في «الكبير» رقم (٥٨٩) والبيهقي في السنن الكبرى (٣/ ٢٤٨) وإسماعيل القاضي رقم (٢٢) والحاكم (٢٧٨) وقال: «صحيح على شرط البخاري» ووافقه الذهبي.

قلت: هذا إسناد صحيح، رجاله ثقات رجال الشيخين، غير أبي الأشعث الصنعاني، وهو «شراحيل بن آدة» لم يخرج له البخاري في «صحيحه»، وإنما أخرج له في «الأدب المفرد».

<sup>(</sup>٣) في صحيحه (٣/ ١٩٠ ـ ١٩١ رقم ٩١٠).

قلت: وصححه ابن خزيمة رقم (١٧٣٣) وحسنه المنذري والحافظ ابن حجر وصححه النووي في «الأذكار».

وخلاصة القول أن الحديث صحيح، والله أعلم.

<sup>\*</sup> أَرَمْتَ: على وزن ضَرَبْتَ، أي بليت.

<sup>(</sup>٤) في السنن ١/ ٢٤٥ رقم ١٦٣٧). قال البوصيري في «مصباح الزجاجة» (١/ ٥٤٥ رقم ١٦٣٧/٥٩٦): «هذا إسناد رجاله ثقات إلا أنه منقطع في موضعين». عبادة بن نسي روايته عن أبي الدرداء مرسلة، قاله العلائي. وزيد بن أيمن عن عبادة بن نسى مرسلة، قاله البخاري» اه.

<sup>(</sup>٥) قاله المنذري في «الترغيب والترهيب» (٢/ ٥٠١ رقم ٢٤٨٦). وخلاصة القول أن الحديث ضعيف، إلا أن لمتنه شواهد.

وفي رواية للطبراني (١٠): «ليس مِن عبدِ يصلي عليً إلا بلغني صلاتُه. قلنا: وبعد وفاتِك؟ قال: وبعد وفاتي، إن اللَّه عز وجل حرَّم على الأرض أن تأكُلَ أجسادَ الأنباء».

والأحاديثُ في بلوغ صلاتِنا إليه، وعَرْضِ أعمالِنا عليه كثيرةٌ جداً، وبعضُها في الصحيحين لكن بدون ذكرِ الأجساد<sup>(٢)</sup>.

وقد ثبت أيضاً في أجساد الشهداء أنها لا تَبْلَى فكيف بأجساد الأنبياء، كما قال البخاريُ (٣) رحمه الله تعالى: حدثنا مسدّد حدثنا بشرُ بنُ المفضّل حدثنا حسين المعلّمُ عن عطاء عن جابرِ قال: «لما حضر أُحد دعاني أبي من الليل فقال لي: ما أراني إلا مقتولاً في أول من يُقتل من أصحاب النبي ﷺ، وإني لا أترُك بعدي أعزَ عليّ منك غير نفس رسولِ الله ﷺ، وإن عليّ ديناً فاقضِ واستوصِ بأخواتك خيراً. فأصبحنا وكان أول قتيل، فدفنتُ معه آخر في قبره، ثم لم تطِب نفسي أن أترُكه مع أخرَ، فاستخرجتُه بعد ستة أشهرِ فإذا هو كيومَ وضعتُه هيئة غيرَ أذنِه».

ولأصحاب السنن عنه على من حديث طويل، وفيه: «فبينا أنا في خلافة معاوية بن أبي سفيان إذ جاءني رجلٌ فقال: يا جابر بنَ عبدِ الله، والله لقد أثار أباك عمّالُ معاوية، فبدا فخرج طائفة منه. فأتيتُه فوجدتُه على النحو الذي دفنتُه، لم يتغير إلا ما لم يدَع القتلُ أو القتيل».

وللبيهقي(٥) عنه على قال: «لما أجرى معاوية العينَ عند قتلى أحدِ بعد

<sup>(</sup>١) لم أعثر عليه عند الطبراني في الكبير المطبوع.

<sup>(</sup>٢) انظر: "فضل الصلاة على النبي ﷺ لإسماعيل بن إسحاق الجهضمي. تحقيق: المحدث محمد ناصر الدين الألباني.

و «جلاء الأفهام في الصلاة والسلام على خير الأنام» لابن قيم الجوزية. تخريج وتعليق الشيخ شعيب الأرنوؤوط والشيخ عبد القادر الأرنؤوط.

<sup>(</sup>٣) في صحيحه (٣/ ٢١٤ رقم ١٣٥١).

<sup>(</sup>٤) أبو داود (١/ ٥١٤ رقم ٣١٦٥) والترمذي (٤/ ٢١٥ رقم ١٧١٧) والنسائي (٤/ ٧٩) وابن ماجه (١/ ٤٨٦ رقم ١٥١٦) من حديث جابر مختصراً. وأخرجه مطولاً البيهقي في «دلائل النبوة» (٣/ ٢٩٢ ـ ٢٩٣). وهو حديث حسن.

<sup>(</sup>٥) في «دلائل النبوة» (٣/ ٢٩١) بسند حسن، إلا أن فيه قول حماد: «وزادني صاحبٌ لي في الحديث: «فأصاب قدم حمزة فانبعث دماً» من غير سند.

أربعين سنة استُصْرِخْنَاهم إليهم فأتيناهم فأخرجناهم، فأصابت المِسحاةُ قدمَ حمزةَ فانبعث دماً».

وفي رواية ابنِ إسحاقَ<sup>(١)</sup> عنه قال: «فأخرجناهم كأنما دُفنوا بالأمس».

وذكر الواقديُّ (٢) أن معاوية لما أراد أن يُجرِي العينَ نادى مناديْهِ: من كان له قتيلٌ بأُحد فليشهذ، قال جابرٌ: فحفرنا عنهم فوجدتُ أبي في قبره كأنما هو نائمٌ على هيئته، ووجدنا جارَه في قبره - عَمْرُو بنُ الجَموحِ - ويدُه على جُرحه، فأزيلت عنه فانبعث جُرحه دماً. ويقال إنه فاح من قبه رهم مثل ريح المِسك، وأجمعين، وذلك بعد ستٍ وأربعين سنةً من يوم دُفنوا. وفي ذلك آثارٌ كثيرة.

وقولُه رحمه الله تعالى: «وكذلك عَجْبُ الظهر لا يبلى إلخ»، يشير إلى حديث أبي هريرة المتقدم قريباً وفيه: «وليس من الإنسان شيءٌ إلا سيَبلى، إلا عظماً وهو عَجْبُ الذنب، ومنه يُركّب الخلقُ يوم القيامة»(٣).

وقولُه رحمه الله تعالى: «وكذلك الأرواحُ لا تبلى إلخ»، يشير إلى ما تقدم ذكرُ بعضِه قريباً من الآيات الصريحةِ والأحاديثِ الصحيحةِ، من أن الأرواحَ ليست هي مطلقُ حياةِ الجسمِ العارضة، بل هي حقيقةٌ أخرى مستقلةٌ يُعمَّر الجسدُ بحلولها فيه ويَفسد بخروجها منه، وهي النسَمةُ التي يموت الإنسانُ بخروجها من جسده، وأنها لها حقيقةٌ، وأنها تُنفَخ وتُقبَض وتصعد وتهبِط، وأنها بعد مفارقتِها الجسدَ إما أن تُنعّم أو تعذّب، وإما أن تُفتّحَ لها أبوابُ السماء حتى يُنتهَى بها إلى الله، أو تتُخلق دونها، فيُذهبُ بها إلى سِجِين والعياذُ بالله كما قدمنا ذلك ولله الحمدُ، وأنها تُخمع في الصور وتطير بنفْخ إسرافيلَ إذا أمره الله، فتطير كلُ روحٍ إلى جسدها الذي كانت تُعمّرُه في اللّذيا حتى تدخلَه وتدبّ فيه دبيبَ السُمُ في اللّذيخ حتى يقومَ بشراً سوياً، وأنها بعد خروجِها من الجسد تُكلّمُ وتتكلم وتسأل وتُجيب وتخبر كما ثبت ذلك بنصوص الكتابِ والسنة، وأما كيفيةُ الروح وكُنهها فليس لبشر العلمُ به

<sup>(</sup>١) عزاه إليه البيهقي في «دلائل النبوة» (٣/ ٢٩١) وقال محققه: نقله ابن كثير في «البداية والنهاية» (٤٣/٤) عن المصنف.

<sup>(</sup>٢) في «المغازي» (١/ ٢٦٧ ـ ٢٦٨) وفيه مجاهيل مع ما في الواقدي من كلام.

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه قريباً.

ولا الاطلاعُ عليه، ولهذا لما سألت اليهودُ النبيِّ ﷺ عنه (١) أنزل الله تعالى جوابَهم: ﴿قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْدِ رَبِي وَمَا أُوتِيتُم مِّنَ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا﴾ [الإسراء: ٨٥].

وقولُه رحمه الله تعالى:

"ولأجل ذلك لم يُقِرَّ الجهمُ ما الأرواحُ خارجةٌ من الأبدانِ لكنها مِن بعض أعراضِ بها إلخ»

يعني أن مذهب الجهم في الروح هو مذهب الفلاسفة الحائرين أن الروح ليس شيئاً يقوم بنفسه بل عَرض، والعرضُ في اصطلاحهم هو ما لا يستقِل ولا يستقِر، فمنزلة الروح عندهم من الجسد كمنزلة السمع من السامع والبصر من المبصر، يذهب بذهابه، بل قد يذهب البصرُ والسمعُ والذاتُ التي يقوم بها موجودةٌ، فجحدوا أن لكون النفس التي هي الروحُ شيئاً قائماً بنفسه، وأنه يُنفخ في الجنين في بطن أمّه بعد الأربعين الثالثة، وأن ﴿اللهُ يَتَوَقَى اللّافقُس حِينَ مَوْتِها وَالْيَى المَوْتَ وَيُرسِلُ الْأَخْرَى إِلَى أَبَلِ مُسمّى الله عز الزمر: ٤٢]، وجحدوا كونها شيئاً يُساق ويُنزَع عند الموتِ ويُعرج بها إلى الله عز وجل فيُفتحُ لها أبوابُ السماء إن كانت محسنة أو تُعلَقُ دونها إن كانت مسيئة، وأن روحَ الأنبياءِ والمؤمنين في الرفيق الأعلى، وأرواحَ الكفارِ في سجين، فكذبوا روحَ الأنبياءِ والمؤمنين في الرفيق الأعلى، وأرواحَ الكفارِ في سجين، فكذبوا بالكتاب، وبما أرسلَ اللهُ به رسلَه، فضلّوا من قبلُ وأضلوا كثيراً وضلّوا عن سواء السيل.

وقولُه رحمه الله تعالى:

«فالشأنُ للأرواح عند فراقِها أبدانَها واللَّهُ أعظمُ شان»

يعني أنه أعظمُ شأناً من الحياة الدنيا، وذلك لأنه يكون إذ ذاك الخبرُ عِياناً، والغيبُ شهادةً والمستورُ مكشوفاً، والمُخبأُ ظاهراً، فليس الخبرُ كالمعاينة، ولا علمُ اليقين كعين اليقين، فالمُصدِّقُ يرى ويجد مِصداقَ ما جاء به النصُّ كما علِمَه

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲۲۳/۱ رقم ۱۲۵) وأطرافه رقم (۲۲۱) و(۷۲۹۷) و(۷۲۹۷) و(۷٤٦۲).

ومسلم (۲۱۵۲/۶ رقم ۲۷۹۶) من حدیث ابن مسعود.

وتيقّنه، فيزداد بُشرى وفرحاً وسروراً، والمكذّبُ يرى ويجد حَور تكذيبِه بذلك، وغِبّ ما جناه على نفسه ويذوق وبالَ أمرِه، وكلّ يُفضي إلى ما قدّم.

وقولُه: «إما نعيم أو عذاب إلخ»، يشير إلى قول الله عز وجل: ﴿ فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُقَرِّبِينَ ﴿ فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُقَرِّبِينَ ﴿ فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُقَرِّبِينَ الْمُقَرِّبِينَ الْمُقَرِّبِينَ الْمُقَالِينُ ﴿ فَامَّا إِن كَانَ مِن ٱلْمُكَذِّبِينَ ٱلطَّالِينُ ﴿ فَا مَنْ حَمِيمٍ فَسَلَمُ لَكَ مِن ٱلْمُكَذِّبِينَ ٱلطَّالِينُ ﴿ فَالَا مُوَ حَقُ الْمَقِينِ ﴾ وَتَصَلِينُهُ جَمِيمٍ ﴾ إنّ هَذَا لَمُو حَقُ الْمِقِينِ ﴾ فَسَبِح بَاسْمِ رَبِك ٱلتَطِيمِ ﴾ [الواقعة].

سبحانَ اللَّهِ وبحمده سبحان اللَّهِ العظيم، وغيرُ ذلك مما في معناه من الآيات. وقدَّمنا منها جُملةً، وقدَّمنا من الأحاديث في أحوال الاحتضارِ والبرزخِ وما يتعلق بذلك ما يبلُغ حدَّ التواتر، فليُرجَع إليه، ولله الحمدُ والمنة.

وقولُه رحمه الله: «وتصير طيراً سارحاً مع شكلها إلخ»، يشير إلى حديث كعبِ بنِ مالك المسلسلِ بالأئمة: «نسَمةُ المؤمنِ طائرٌ يعلقُ في شجر الجنة حتى يرجعَه اللَّهُ إلى جسده يوم يبعَثُه»(١).

وقولُه رحمه الله تعالى: «لكن أرواحَ الذين استُشهدوا في جوف طيرِ أخضرِ إلى يشير إلى قول الله عز وجل: ﴿وَلَا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ أَمْوَتَا بَلَ أَحْيَاتُهُ عِندَ رَبِهِمْ يُرْزَقُونَ﴾ [إل عمران: ١٦٩]. الآيات وما في معناها.

وفي الصحيح (٢) من حديث الأعمشِ عن عبد اللَّهِ بنِ مُرَّةَ عن مسروقٍ قال:

<sup>(</sup>١) وهو حديث صحيح.

أخرجه مالك في «الموطأ» (١/ ٢٤٠) عن ابن شهاب، عن عبد الرحمن بن كعب بن مالك عن أبيه.

ومن طريق مالك أخرجه أحمد (٣/ ٤٥٥) والنسائي (١٠٨/٤) وابن ماجه رقم (٢٧١) وابن ماجه رقم (٢٧١) والآجري في «الشريعة» (ص٩٦٣) وأبو نعيم في «الحلية» (٩/ ١٥٦) والبيهقي في «البعث والنشور» (٢٠٣) والطبراني في الكبير (١٩/ رقم ١٢٠).

وأخرجه أحمد (٣/ ٤٥٥ ـ ٤٥٦ و ٤٦٠) والطبراني في الكبير (١٩/رقم ١١٩ و ١٢١ و ١٢٣ و ١٢٢ و ١٢٣ و ١٢٢ و ١٢٣ و انظر: «البعث والنشور» (٢٠٢) من طرق عن الزهري وانظر: «الصحيحة» رقم (٩٩٥).

<sup>(</sup>۲) في صحيح مسلم (۳/ ۱۵۰۲ رقم ۱۸۸۷).

سألنا عبدَ الله عن هذه الآية: ﴿وَلَا تَعْسَبَنَ ٱلَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أَمْوَاتًا بَلَ أَحْيَآهُ عِندَ رَبِّهِمْ يُرْدَقُونَ﴾.

قال إنا قد سألنا عن ذلك فقال: «أرواحُهم في جوف طير خُضرِ لها قناديلُ معلّقةٌ بالعرش تسرح من الجنة حيث شاءت، ثم تأوي إلى القناديل، فاطلع إليهم ربُّهم عز وجل اطلاعة فقال: هل تشتهون شيئاً؟ قالوا: أيَّ شيءِ نشتهي ونحن نسرح من الجنة حيث شئنا؟ ففعل ذلك بهم ثلاثَ مراتِ، فلما رأوا أنهم لم يُتركوا من أن يَسألوا قالوا: يا ربّ نريد أن ترد أرواحَنا في أجسادنا حتى نُقتلَ في سبيلك مرة أخرى. فلما رأى أن ليس لهم حاجةٌ تُركوا»، وغيرُ ذلك من الأحاديث.

وقوله:

وإذا أراد السلَّسةُ إخسراجَ السورى ألقى على الأرض التي هم تحتها

بعد المماتِ إلى معاد ثانِ مطراً غليظاً أبيضاً متتابعاً - إلخ

يشير إلى حديث عبدِ اللَّهِ بنِ عمرَ (١) ﴿ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهُ - أَو النَّالِ اللَّهُ اللّلَّالَ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

وفي حديث الصُّور الطويل<sup>(۲)</sup>: «ثم يُنزل اللَّهُ عليهم ماءً من تحت العرش، ثم يأمر اللَّهُ السماءَ أن تُمطِرَ أربعين يوماً حتى يكون الماءُ فوقهم اثني عشرَ ذراعاً، ثم يأمر اللَّهُ الأجسادَ أن تنبُتَ فتنبُت كنبات الطراثيثِ أو كنبات البقٰلِ»، وهو الذي عناه بقوله: «عشراً وعشراً بعدها عشرانِ».

وقوله: «أوحى لها ربُ السما فتشققت إلخ»، يشير إلى قول اللَّهِ عز وجل: ﴿ وَإِذَا الْقَبُورُ بُعِيْرَتَ ﴾ [الانفطار: ٤]، وقوله: ﴿ أَنَلَا يَعْلَمُ إِذَا بُعَيْرَ مَا فِي الْقُبُورِ ﴾ [العاديات: ٩].

قال ابن عباس (٣): بُحثت.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۲۹۵۸ رقم ۲۹٤۰).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريج الحديث.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (١٥/ ج٠٣/ ٨٥) بسند منقطع.

وقال السدّي(١): تُبعثر: تُحرَّك فيخرُجُ مَن فيها.

وقال البغوي (٢): «بُحثت وقُلب ترابُها وبُعث مَن فيها من الموتى أحياءً، يقال: بَعثرتُ الحوضَ وبحثرْتُه إذا قلبتُه فجعلتُ أسفلَه أعلاه». وقال (٣) في الآية الأخرى ﴿إِذَا بُعْثِرَ﴾ أثير وأُخرج ﴿مَا فِي ٱلْقُبُورِ﴾ [العاديات: ٩] أي من الأموات.

وقوله: «وتخلَّت الأم الولود إلخ»، يشير إلى قوله تعالى: ﴿وَٱلْقَتْ مَا فِيهَا وَغَلَتْ﴾ [الانشقاق: ٤].

«قال مجاهدٌ وسعيدٌ وقَتادةُ: ألقتْ ما في بطنها من الأموات وتخلّت منهم»(٤).

وقولُه: «وأخرجتْ أثقالَها إلخ»، يشير إلى قوله عز وجل: ﴿وَأَخْرَجَتِ ٱلْأَرْضُ أَثْقَالَهَا ﴾ \_ إلى قوله \_ ﴿وَأَخْرَجَتِ ٱلْأَرْضُ أَتْقَالَهَا ﴾ \_ إلى قوله \_ ﴿ بِأَنَّ رَبَّكَ أَوْحَىٰ لَهَا﴾ [الزلزلة: ٢ ـ ٥].

قال ابنُ كثير<sup>(ه)</sup> رحمه الله: يعني ألقت ما فيها من الموتى، قاله غيرُ واحدٍ من السلف. وقد تقدم تفسيرُها بإلقائها أفلاذَ كِبدِها أمثالَ الأسُطُوان.

وقال البغوي(٦) رحمه الله: أثقالَها: موتاها وكنوزُها فتُلقيها على ظهرها.

وقولُه رحمه الله: "واللّه ينشي خلْقه" أي هم أنفسهم لا غيرَهم بعد موتِهم "في نشأة أخرى إلخ"، يشير إلى قول اللّهِ عز وجل: ﴿وَأَنّهُ خَلَقَ الزّوَجَيْنِ الذّكرَ وَالْأَنهُن فَي مِن نُطْفَةٍ إِذَا تُمّنَى فَي [النجم]. فهذه هي النشأة الأولى، قال تعالى: ﴿وَأَنَّ عَلَيْهِ النّشَأَةَ الْأَخْرَىٰ﴾ [النجم: ٤٧]، وهو البعث بعد الموت، قال تعالى: ﴿ فَعَن خَلَقْنَكُمْ

<sup>(</sup>۱) ذكره ابن كثير في تفسيره (۱۳/٤).

<sup>(</sup>٢) في «معالم التنزيل» (٨/ ٣٥٥).

<sup>(</sup>٣) أي البغوي في «معالم التنزيل» (٨/٩٠٥).

<sup>(</sup>٤) ذكره ابن كثير في تفسيره (٤/ ٥٢١).

 <sup>\*</sup> أخرج أثر مجاهد ابن جرير في «جامع البيان (١٥/ ج٣٠/ ١١٤).
 \* أخرج أثر قتادة ابن جرير في «جامع البيان» (١٥/ ج٣٠/ ١١٤).

<sup>(</sup>ه) انظر تفسير ابن کثير (٤/ ٧٦).

<sup>(</sup>٦) في «معالم التنزيل» (٨/ ٥٠١).

فَلَوْلَا تُصَلِقُونَ ﴿ أَفَرَيْتُمُ مَا ثُمَنُونَ ﴿ ءَأَنَتُمْ غَلَقُونَهُۥ أَمْ نَحْنُ ٱلْخَلِقُونَ ﴿ غَنُ قَدَرُنَا يَنَكُمُ الْمُوتَ وَمَا خَنُ بِمَسْبُوفِينَ ﴿ عَلَى أَن نُبُدِلَ أَمْثَلَكُمُ وَنُشِئَكُمُ فِي مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ وَلَقَدْ عَلَيْتُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُو

والمقصودُ أن الله سبحانه وتعالى يبعث الموتى أنفسَهم ويجمعهم بعد ما فرقهم وينشُرهم بعد ما مزقهم، ويُعيدهم كما خلقهم، وقد علم اللَّهُ ما تنقُص الأرضُ منهم: ﴿ أَوَلَمْ يَسِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَكَانُوا أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَةً وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعْجِزَهُ مِن شَيْءٍ فِي ٱلسَّمَوْتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ عَلِيمًا وَيَهُمْ وَاللهِ فَالْرَضِ اللهُ كَانَ عَلِيمًا وَيَهُمْ وَاللهِ وَاللهِ اللهُ اللهُ وَاللهِ اللهُ ا

وقوله: «ما قال إن الله يُعدِم خلقه إلخ»، أي لم يقل الله تعالى ولا رسولُه ﷺ إنه يعدمهم العدم المحض ويأتي بغيرهم. ولا إن المُثابَ غيرُ من عمِل الطاعاتِ في الدنيا، ولا إن المعذبَ غيرُ مَن مَرَدَ على المعاصي ﴿إِنَّ اللهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ وَيَ الدنيا، ولا إن المعذبَ غيرُ مَن مَرَدَ على المعاصي ﴿إِنَّ اللهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةً ﴾ [النساء: ٤٠]، ﴿وَمَا اللهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِقِيبَادِ ﴾ [فصلت: ٤١]، ﴿وَمَا اللهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِقِيبَادِ ﴾ [فافر: ٣١]، بل قال تعالى: ﴿ فَي مِنْهَا خَلَقَنَكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا نُغْرِجُكُمْ تَارَةً أَخْرَىٰ ﴾ [طه: ٥٥].

فالذين خلقهم من الأرض هم الذين أعادهم فيها، وهم الذين يخرجهم منها، ليسوا غيرُهم كما يقوله الزنادقة قبَّحهم اللَّه تعالى. وقال رسول الله ﷺ: "فتخرُجون من الأصواء ومن مصارعكم"، ولم يقل إنه غيرُكم الذي يخرجُ. والكلام في هذا الباب يطول جداً، والنصوصُ فيها لا تحصى كثرة، وإنما أشرنا إلى بعضٍ مِن كلّ، ودِقٌ من جُلّ، وقطرةٍ من بحر، واللَّهُ المستعان.

إلى آخر ما ذكرنا من التعليق على الأبيات التي سُقنا من نونية ابنِ القيم رحمه الله تعالى مع غاية الاختصارِ والإنجاز، ولله الحمدُ والمِنة. ولنرجع إلى شرح أبياتِ المثن المذكور.

## [الإيمان بالنفخ في الصور]

(وبقيامنا بنفخ الصور)(١)، أي وكما يدخُل في الإيمان باليوم الآخِر الموتُ وما بعده من فتنة القبرِ ونعيمِه أو عذابِه، وباللقاء والبعثِ والنشورِ والقيامِ من القبورِ كذلك يدخُل في ذلك الإيمانُ بالصور والنفخ فيه الذي جعله الله سببَ الفزّعِ والصَّعَقِ والقيامِ من القبور، وهو القَرنُ الذي وكَل اللَّهُ تعالى به إسرافيلَ كما تقدم في ذكر الملائكة.

وقد ذكر اللَّهُ عز وجل النفخ فيه في مواضع من كتابه، كقوله عز وجل: ﴿ وَيُفِخَ فِي الشَّوْرِ فَصَعِقَ مَن فِي السَّمَنوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَن شَآءَ اللَّهُ ثُمَّ نَفِخَ فِيهِ الْخَرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنظُرُونَ ﴾ [الزمر: ٦٨] الآيات. وقال تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يُنفَخُ فِي الصُّورِ فَفَيْعَ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَن شَكَآءَ اللَّهُ وَكُلُّ أَتَوْهُ دَخِرِينَ ﴾ [السمل: ٨٧] الآيات. وقال تعالى وقال تعالى فَفَيْع مَن فِي الشَّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَن شَكَآءَ اللَّهُ وَكُلُّ أَتَوْهُ دَخِرِينَ ﴾ [السمل: ٨٧] الآيات. وقال تعالى فَوَلُهُ الْحَقُّ وَلَهُ المُلَّكُ يَوْمَ يُنفَخُ فِي الصُّورِ عَكِيمُ الْعَيْبِ وَالشَّهَاتُ فَي وَهُو لَلْهُ الْخَيْبُ ﴿ وَالْمُعَالَى اللَّهُ وَلُهُ اللَّهُ الْمُكَالُ اللَّهُ وَهُو لَلْهُ الْخَيْبُ ﴾ [الأنعام: ٣٧].

#### [حديث الصور بطوله]

ولْنسُقْ ههنا حديثَ الصُّورِ بطوله لما فيه من المناسبة لهذه الآياتِ، ولِما اجتمع فيه مما تفرق في غيره من الأحاديث، وبالله التوفيق.

قال ابن كثير (٢) رحمه الله تعالى عند هذه الآية الأخرى: «وقد روينا حديث الصور بطوله من طريق الحافظ أبي القاسم الطبراني في كتابه المطوّلات (٣) قال: حدثنا أحمدُ بن الحسن المصري الأيلي حدثنا أبو عاصم النبيل حدثنا إسماعيلُ بن رافع عن محمد بن زيادٍ عن محمد بن كعب القُرظيّ عن أبي هريرة ولله عن عدد السمواتِ والأرضِ خلق الصور طائفة من أصحابه فقال: «إن اللّه تعالى لما فرَغ مِن خلق السمواتِ والأرضِ خلق الصور فأعطاه إسرافيل فهو واضعُه على فيه شاخصاً بصرُه في العرش ينتظر متى يُؤمّر».

قلت: يا رسولَ الله وما الصُّورُ؟ قال: «القَرْنُ».

وباللقا والبسعث والنشور وبقيامنا من القبور (د. أحمد الحكمي).

<sup>(</sup>١) البيت كما تقدم في المنظومة:

<sup>(</sup>٢) في تفسيره (٢/ ١٥١ \_ ١٥٤).

<sup>(</sup>٣) وهو في نهاية «المعجم الكبير» (٢٢٦/٢٥) بسند ضعيف وقد تقدم.

قلت: كيف هو؟ قال: «عظيم، والذي بعثني بالحق إن عِظَمَ دارةٍ فيه كعرض السمواتِ والأرض، يُنفخ فيه ثلاثَ نَفخاتِ: النفخة الأولى نفخة الفزَع، والثانية نفخة القيام لرب العالمين، يأمر اللَّه تعالى إسرافيلَ بالنفخة الأولى فيقول انفُخ، فينفخ نفخة الفزَع، فيفزَع أهلُ السمواتِ والأرض إلا من شاء الله، ويأمرُه فيطيلُها ويُديمُها ولا يفتر، وهي كقول الله تعالى: ﴿وَمَا يَنظُرُ هَتُؤُلاَءِ إِلَّا صَيْحَةً وَحِدةً مَا لَها مِن فَوَاقِ [ص: ١٥]. فيسيّر اللَّه الجبالَ فتمرُ مرَّ السحابِ فتكون سَراباً، ثم ترتج الأرضُ بأهلها رجاً فتكون كالسفينة المَرْميّةِ في البحر تضربها الأمواجُ تَكفاً بأهلها كالقنديل المعلّقِ في العرش ترجُرِجُه الرياحُ، وهو الذي يقول: ﴿ وَمَ تَرْجُفُ اللهِ عَلَى النازعات].

فيَميدُ الناسُ على ظهرها، وتذهَلُ المراضعُ، وتضع الحواملُ، وتشيب الولدانُ، وتطير الشياطينُ هاربةً من الفزّع حتى تأتيَ الأقطارَ، فتأتيها الملائكةُ فتضرِبُ وجوهَها فترجِع، ويولي الناسُ مذبرين ما لهم من أمر اللَّهِ من عاصم، ينادي بعضُهم بعضاً»، وهو الذي يقول اللَّهُ تعالى: ﴿ يَوْمَ النَّنَادِ ﴾ [غافر: ٣٢]. فبينما هم على ذلك إذْ تصدّعت الأرضُ من قُطْر إلى قطر، فرَأُوا أمراً عظيماً لم يَروا مثلَه، وأخذهم لذلك من الكرب والهولِ ما اللَّهُ به عليمٌ.

ثم نظَروا إلى السماء فإذا هي كالمُهل، ثم انشقَّت السماءُ فانتثرت نجومُها وانخسفت شمسُها وقَمرُها، قال رسولُ الله ﷺ: «الأمواتُ لا يعلمون بشيءِ من ذلك».

قال أبو هريرة: يا رسولَ الله من استثنى الله عز وجل حين يقول: ﴿فَفَرِغ مَن فِي السَّمَوْتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَن شَكَآءَ اللَّهُ ﴿ [النمل: ١٨٧]؟ قال: «أولئك الشهداء» وإنما يصل الفزع إلى الأحياء وهم أحياء عند ربّهم يُرزقون، وقاهم اللَّهُ فزَع ذلك اليوم وآمنهم منه، وهو عذابُ اللَّه يبعثه على شرار خلقِه». قال: «وهو الذي يقول الله عز وجل: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُواْ رَبَّكُمْ إِنَ كَالْزَلَةَ السَّاعَةِ شَيْءٌ عَظِيمٌ فَي يَوْمَ تَرَوْنَهَا تَذْهَلُ كُلُ مُرْضِعَةٍ عَمَّا أَرْضَعَتْ وَتَضَعُ كُلُ ذَاتِ حَمْلٍ خَمْهَا وَرَبُى النَّاسَ سُكَرَىٰ وَمَا هُم بِسُكَرَىٰ وَلَاكِنَ عَذَابَ اللهِ شَدِيدٌ ﴿ الحج].

فيقومون في ذلك العذابِ ما شاء الله تعالى إلا أنه يطول، ثم يأمر اللّه إسرافيلَ بنفخة الصعق، فينفُخ نفخة الصعق فيصعق أهلُ السمواتِ والأرضِ إلا من شاء الله، فإذا هم قد خَمدوا، وجاء ملكُ الموتِ إلى الجبار عز وجل فيقول: يا

ربِّ قد مات أهلُ السمواتِ والأرض إلا مَن شئت.

فيقول اللَّهُ تعالى وهو أعلمُ بمن بقي: فمَن بقيَ؟.

فيقول: يا ربِّ بقِيتَ أنت الحيُّ الذي لا تموت، وبقِيتُ حملةُ العرشِ وبقيَ جبريلُ وميكائيلُ وبقيتُ أنا.

فيقول اللَّهُ عز وجل: لِيَمُتْ جبريلُ وميكائيلُ، فيُنطق اللَّهُ تعالى العرشَ. فيقول: يا رب يموتُ جبريلُ وميكائيلُ؟

فيقول: اسكُتْ فإني كتبتُ الموتَ على كل من كان تحت عرشي، فيموتان. ثم يأتي ملكُ الموتِ إلى الجبار فيقول: يا ربِّ قد مات جبريلُ وميكائيلُ. فيقول الله عز وجل وهو أعلم بمن بقيَ: فمن بقيَ؟.

فيقول: بقِيتَ أنت الحيُّ الذي لا تموتُ وبقِيتْ حمَلةُ عرشِك وبقيتُ أنا.

فيقول الله تعالى: لِتمُتْ حَمَلةُ العرشِ. فتموت، ويأمر اللَّهُ تعالى العرشَ فيقبِض الصورَ من إسرافيلَ.

ثم يأتي ملك الموتِ فيقول: يا رب قد مات حَملة عرشك.

فيقول اللَّهُ وهو أعلمُ بمن بقيَ: فمن بقي؟.

فيقول: يا ربِّ، بقيتَ أنتَ الحيُّ الذي لا تموت وبقيتُ أنا.

فيقول الله تعالى: أنت خلقٌ من خلقي، خلقتُك لِما رأيتَ، فمُت. فيموت. فإذا لم يبقَ إلا اللَّهُ الواحدُ القهارُ الأحدُ الصمدُ الذي لم يلدُ ولم يولد كان آخِراً كما كان أولاً، طوى السمواتِ والأرضَ طيَّ السِّجِلِّ للكتب ثم دحاهما ثم يَلقَفُهما ثلاثَ مرات.

ثم يقول: أنا الجبارُ أنا الجبارُ (ثلاثاً)، ثم هتف بصوته: لمن الملكُ اليومَ (ثلاث مرات) فلا يجيبه أحدٌ.

ثم يقول لنفسه: لله الواحدِ القهارِ.

يقول الله تعالى: ﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرَ ٱلْأَرْضِ وَالسَّمَوَاتُّ ﴾ [إبراهيم: ٤٨].

فيبسُطُهما ويَسْطَحُهما ثم يمدهما مدَّ الأديم العُكاظيِّ لا ترى فيها عوجاً ولا أمثاً، ثم يزجرُ اللَّهُ الخلقَ زجرة واحدة فإذا هم في هذه الأرضِ المُبدلةِ مثلَ ما كانوا فيها من الأولى، من كان في بطنها، ومن كان على ظهرها كان على ظهرها.

ثم يُنزل اللَّهُ تعالى عليهم ماء من تحت العرش، ثم يأمر اللَّهُ السماء أن تُمطِرَ، فُتمطرُ أربعين يوماً حتى يكون الماء فوقهم اثني عشرَ ذراعاً، ثم يأمر اللَّهُ الأجسادَ أن تَنبُتَ فتنبُتُ كنبات الطراثيثِ أو كنبات البقلِ، حتى إذا تكاملت أجسادُهم فكانت كما كانت، قال الله عز وجل: ليحيى حملة عرشي، فيَحيَون، ويأمر اللَّهُ إسرافيلَ فيأخذ الصورَ فيضعه على فيه ثم يقول: ليحيى جبريلُ وميكائيلُ، فيَحْيَبَان.

ثم يدعو اللّه بالأرواح فيُوتى بها تتوهّج أرواح المؤمنين نوراً وأرواح الكافرين ظُلمة، فيقبضها جميعاً ثم يُلقيها في الصور، ثم يأمر اللّه إسرافيلَ أن ينفُخ نفخة البعث، فتخرُج الأرواحُ كأنها النحلُ قد ملأت ما بين السماء والأرضِ فيقول: وعزتي وجلالي لَيرجعنَّ كلُ روح إلى جسده، فَتَذْخُلُ الأرواحُ في الأرض إلى الأجساد فتدخل في الخياشيم ثم تمشي في الأجساد كما يمشي السُمُّ في اللهيغ، ثم تنشق الأرضُ عنه، فتخرُجون في اللديغ، ثم تنشق الأرضُ عنه، فتخرُجون سراعاً إلى ربكم تنسلون ﴿مُهْطِعِينَ إلى اللّهَ يَوُلُ الْكَفِرُونَ هَلَا يَومُ عَيرٌ ﴾ [القمر: ١٨]. خفاة عُرالاً فَرْلاً، فتقفون موقفاً واحداً مقدارُه سبعون عاماً لا يُنظر إليكم ولا يُقضى بينكم، فتبكون حتى تنقطِعَ الدموعُ، ثم تدمّعون دماً وتعرقون حتى يُلجِمَكم العَرقُ أو يبلُغَ الأذقان، وتقولون مَن يشفع لنا إلى ربنا فيقضيَ بيننا؟ فتقولون من أحقُ بذلك من أبيكم آدمَ، خلقه اللّهُ بيده وَنَفَخَ فيه من روحه وكلّمه قُبُلاً، فيأتون آدمَ فيطلبُون ذلك إليه فيأبى ويقول: ما أنا بصاحبِ ذلك، فيستقرؤون الأنبياءَ نبياً نبياً نبياً فيطأبون ذلك إليه فيأبى ويقول: ما أنا بصاحبِ ذلك، فيستقرؤون الأنبياءَ نبياً نبياً فيطأبون ذلك إليه فيأبى عليهم.

قال رسول الله ﷺ: حتى يأتوني، فأنطَلقُ إلى الفَحْص فأخِرُ ساجداً».

قال أبو هريرة: يا رسولَ الله وما الفحصُ؟ قال: «قُدّامَ العرشِ، حتى يبعث اللّه إليّ ملكاً فيأخذ بعضُدي ويرفعني فيقول لي: يا محمد.

فأقول: نعم يا رب.

فيقول عز وجل: ما شأنُك؟ وهو أعلمُ.

فأقول: يا ربِّ وعدتني الشفاعةَ فشفِّعني في خلقك فاقضِ بينهم.

قال الله: قد شفّعتُك، أنا آتيكم أقضي بينكم.

قال رسولُ الله ﷺ: فأرجِع فأقفُ مع الناس، فبينما نحن وقوف إذ سمِعنا من السّماءِ حِسّاً شديداً فهالنا، فينزل أهلُ السماءِ الدنيا بمثلَيْ مَن في الأرض من الجن والإنس، حتى إذا دَنَوا من الأرض أشرقت الأرضُ بنورهم وأخذوا مَصافَهم وقلنا لهم: أفيكم ربّنا؟ قالوا: لا وهو آتِ.

ثم ينزل أهلُ السماء الثانية بمثلَيْ من نزل من الملائكة وبمثلَيْ من فيها من الجن والإنس، حتى إذا دَنُوا من الأرض أشرقت الأرضُ بنورهم وأخذوا مَصافَهم، وقلنا لهم: أفيكم ربُنا؟ فيقولون: لا وهو آتِ.

ثم ينزلون على قدر ذلك من التضعيف، حتى ينزل الجبارُ عز وجل في ظُللِ من الغمام والملائكة، فيحمل عرشه يومئذِ ثمانية وهم اليوم أربعة، أقدامُهم في تخوم الأرضِ السُّفلى، والأرضُ والسمواتُ إلى حُجَزهم، والعرش على مناكبهم، لهم زجَلٌ في تسبيحهم يقولون: سبحان ذي العزةِ والجَبروت، سبحان ذي المُلكِ والملكوت، سبحان الحيِّ الذي لا يموت، سبحان الذي يُميت الخلائق ولا يموت، سبحان ربنا الأعلى ربِّ الملائكةِ والروح، سبحان ربنا الأعلى ربِّ الملائكةِ والروح، سبحان ربنا الأعلى الذي يُميت الخلائق ولا يموت.

فيضع اللَّهُ كرسيَّه حيث يشاء من أرضه، ثم يهتف بصوته فيقول: يا معشرَ الجنِّ والإنسِ إني قد أنصَتُ لكم منذ خلقتُكم إلى يومكم هذا، أسمع قولَكم وأُبصِر أعمالكم، فأنصِتوا إلي، فإنما أعمالكم وصُحفُكم تُقرأ عليكم، فمن وجد خيراً فليحمد اللَّه، ومن وجد غيرَ ذلك فلا يلومنَّ إلا نفسَه.

ثم يأمر اللَّهُ جهنمَ فيَخرُج منها عُنقُ ساطعٌ مُظلم، ثم يقول: ﴿ اللَّهُ أَنْهُ أَعْهَدُ الْبَكُمْ يَنَبَنِى ٓ اَدَمَ أَن لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطَانِ الْإِنْمُ لَكُو عَدُولُ مَيْنِ ۖ وَأَنِ اَعْبُدُونِ هَذَا مِرَطُّ مُسْتَقِيمٌ ۚ فَ وَلَقَدْ أَصَلَ مِنكُر جِبِلًا كَثِيرًا أَفَلَمْ تَكُونُوا تَعْقِلُونَ ۚ هَا وَهُمَا مُنكُرُ جِبِلًا كَثِيرًا أَفَلَمْ تَكُونُوا تَعْقِلُونَ هَ هَذِهِ جَهَنَمُ اللّهِ مَنتُولُوا اللّهُ مَنتُولُوا اللّهُ الناسَ وتجثوا الأمم، يقول الله تعالى: ﴿ وَرَقَى كُلُ اللّهُ الناسَ وتجثوا الأمم، يقول الله تعالى: ﴿ وَرَقَى كُلُ اللّهُ الناسَ وتجثوا الأمم، يقول الله تعالى: ﴿ وَرَقَى كُلُ اللّهُ الناسَ وتجثوا الأمم، يقول الله تعالى: ﴿ وَرَقَى كُلُ النّهُ جَائِدُهُ لَا أَنْهُ مُنْكُونَ ﴾ [الجائية: ٢٨].

فيقضي اللَّهُ عز وجل بين خلقِه إلا الثقلين الجنَّ والإنسَ فيقضي بين الوحوشِ والبهائم حتى إنه لَيقضى للجمّاء من ذات القَرن.

فإذا فرغ من ذلك فلم تبق تَبِعةٌ عند واحدة للأخرى قال الله لها: كوني تراباً، فعند ذلك يقول الكافرُ: يا ليتني كنت تراباً.

ثم يقضي اللَّهُ تعالى بين العبادِ: فكان أولَ ما يقضي فيه الدماءُ، ويأتي كلُ قتيلٍ في سبيل الله، ويأمر اللَّهُ عز وجل كلَّ من قُتل فيحمِلُ رأسه تشخَب أوداجُه. فيقول: يا ربِّ فيمَ قتلني هذا؟.

فيقول ـ وهو أعلمُ ـ فيمَ قتلتَهم؟ .

فيقول: قتلتُهم لتكونَ العزةُ لك.

فيقول اللَّهُ له: صدقتَ، فيجعل اللَّهُ وجهَه مثلَ نورِ الشمس، ثم تمر به الملائكة إلى الجنة.

ثم يأتي كلُّ من قُتل على غير ذلك يحمِل رأسَه وتشخَب أوداجُه فيقول: يا رَبِّ قتلني هذا؟

فيقول تعالى وهو أعلم: لم قتلتَهم؟.

فيقول: يا ربِّ قتلتهُم لتكونَ العزةُ لي.

فيقول: تعِسْتَ، ثم لا تبقى نفس قتلها إلا قُتل بها ولا مَظلِمةٌ ظلمها إلا أُخذ بها، وكان في مشيئة الله إن شاء عذبه وإن شاء رحمه.

ثم يقضي اللَّهُ تعالى بين من بقيَ من خلقه حتى لا تبقى مَظلِمةُ لأحد عند أحد إلا أخذها اللَّهُ للمظلوم من الظالم حتى إنه ليُكلِّفُ شائبَ اللبنَ بالماء ثم يبيعُه أن يُخلِّصَ اللبنَ من الماء.

فإذا فرَغ اللَّهُ تعالى من ذلك نادى منادٍ يُسمع الخلائق: ألا لِيلحق كلُ قوم بالهتهم وما كانوا يعبدون من دون الله، فلا يبقى أحد عَبد مِن دون الله إلا مُثلث له الهته بين يديه، ويُجعل يومئذ ملكُ من الملائكة على صورة عُزير، ويُجعل ملكُ من الملائكة على صورة عُزير، ويُجعل ملكُ من الملائكة على صورة عيسى بنِ مريم، ثم يتبع هذا اليهودُ وهذا النصارى ثم قادتهم الهتُهم إلى النار وهو الذي يقول: ﴿ لَوْ كَانَ هَمَ وُلَا يَه عَلَي الله عَلَي النار وهو الذي يقول: ﴿ لَوْ كَانَ هَمَ وُلَا يَه عَلَي الله عَلَي النار وهو الذي يقول: ﴿ لَوْ كَانَ هَمَ وُلَا يَه عَلِه كَا وَرَدُوها أَوْ فَهَا خَلِدُونَ ﴾ [الأنبياء: ٩٩].

فإذا لم يبقَ إلا المؤمنون فيهم المنافقون جاءهم اللَّهُ فيما شاء من هيئته فقال: يا أيها الناسُ ذَهَبَ الناسُ فالْحقوا بآلهتكم وما كُنتُمْ تعبدون.

فيقولون واللهِ واللهِ ما لنا إله إلا الله، وما كنا نعبد غيرَه، فيكشف لهم عن ساقه ويتجلى لهم من عظمته ما يعرِفون أنه ربُهم، فيخِرّون للأذقان سُجّداً على وجههم وَيَخِرُ كلُ منافق على قَفاه، ويجعل الله عز وجل أصلابَهم كصياصي البقر.

ثم يأذنُ اللَّهُ لهم فيرفعون، ويضربُ اللَّهُ الصراطَ بين ظَهرانِي جهنم كحدً الشفرةِ أو كحدً السيفِ عليه كلاليبُ وخطاطيفُ وحسَكُ كحسك السَّعدانِ دونه جسرٌ دخضٌ مَزَلَةٌ، فيمُرون كطرف العينِ أو كلمح البرقِ أو كمر الريحِ أو كجياد الخيلِ أو كجياد الرجالِ، فناجِ سالمٌ، وناجِ مخدوشٌ، ومكدوسٌ على وجهه في جهنم.

فإذا أفضى أهلُ الجنة إلى الجنة قالوا: من يشفعُ لنا إلى ربنا فندخُلَ الجنة؟ فيقولون: من أحقُ بذلك من أبيكم آدمَ عليه السلام؟ خلقه الله بيده ونفخ فيه من روحه وكلمه قُبُلاً.

فيأتون آدمَ فيُطلب ذلك إليه فيذكرُ ذنباً ويقول: ما أنا بصاحب ذلك، ولكن عليكم بنوح فإنه أولُ رسلِ الله.

فيؤتى نوخ فيُطلب ذلك إليه فيذكر ذنباً ويقول: ما أنا بصاحب ذلك، ويقول عليكم بإبراهيمَ فإن اللَّهَ تخيره خليلًا.

فيؤتى إبراهيم فيُطلب ذلك إليه فيذكر ذنباً ويقول: ما أنا بصاحب ذلك، ويقول عليكم بموسى فإن اللَّهَ قرّبه نجياً وكلّمه وأنزل عليه التوراة.

فيؤتى موسى فيُطلب ذلك إليه فيذكر ذنباً ويقول: لست بصاحب ذلك ولكن عليكم بروح اللَّهِ وكلمتِه عيسى بنِ مريمَ.

فيؤتى عيسى بنُ مريمَ فيطلب ذلك إليه فيقول: ما أنا بصاحبكم ولكن عليكم بمحمد.

قال رسولُ الله ﷺ فيأتوني ولي عند ربي ثلاث شفاعاتِ وعَدَنيهنَ، فأنطلقُ فآتي الجنة فآخُذ بحلقة البابِ فأستفتح فيفتح لي فأحيًا ويرُحَّب بي، فإذا دخلتُ الجنة فنظرتُ إلى ربي خرَرْتُ له ساجداً فيأذن اللَّهُ لي من تحميده وتمجيدِه بشيء ما أذِن به لأحد من خلقه، ثم يقول: ارفع رأسَك يا محمدُ واشفَعْ تشفّع، وسَلْ تُعطَ، فإذا رفعتُ رأسي يقول اللَّهُ تعالى \_ وهو أعلمُ \_ ما شأنُك؟ فأقول: يا ربِّ وعدتني الشفاعة فشفّعني في أهل الجنة فيدخُلون الجنة.

فيقول الله: قد شفّعتُك، وقد أُذِنتُ لهم في دخول الجنة».

وكان رسولُ الله ﷺ يقول: «والذي نفسي بيده ما أنتم في الدنيا بأعرف بأزواجكم ومساكنِكم من أهل الجنةِ بأزواجهم ومساكنِهم من أهل الجنةِ بأزواجهم ومساكنِهم».

فيدخُل كلُ رجلٍ منهم على اثنتين وسبعين زوجة، سبعين ممّا يُنشئ اللّه عز وجل وثِنتين آدميتينِ من ولد آدم لهما فضلٌ على من أنشأ الله لعبادتهما اللّه تعالى في الدنيا، فيدخل على الأولى في غُرفة من ياقوتة على سرير من ذهب مُكلَّلٍ باللؤلؤ عليها سبعون زوجاً من سُندُسٍ وإستبرَق، ثم إنه يضع يده بين كتِفيها ثم ينظر إلى يده من صدرها ومن وراء ثيابِها وجلدِها ولحمِها، وإنه لينظُر إلى مخ ساقِها كما ينظر أحدُكم إلى السِلْك في قصبة الياقوتِ، كبدُها له مرآةٌ وكِبدُه لها مرآةٌ، فبينا هو عندها لا يَملُها ولا تملُه ما يأتيها من مرة إلا وجدها عذراءَ ما يفتر ذكرُه وما تشتكى قُبلَها.

فبينا هو كذلك إذ نودي: إنا قد عرَفنا أنك لا تَملُ ولا تَملُ، إلا أنه لا مَنِيً ولا مَنيةً. إلا أن لك أزواجاً غيرَها، فيخرَج فيأتيهن واحدةً واحدةً، كلما أتى واحدةً قالت له: واللَّهِ ما أرى في الجنة شيئاً أحسنَ منك ولا في الجنة شيءٌ أحبُ إليَّ منك.

وإذا وقع أهلُ النارِ في النار وقع فيها خلقٌ من خلق ربك أوبقتْهم أعمالُهم، فمنهم من تأخذ النارُ قدميه ولا تجاوز ذلك، ومنهم من تأخذه إلى أنصاف ساقيه ومنهم من تأخذه إلى ركبتيه ومنهم من تأخذه إلى حِقْويه، ومنهم من تأخذ جسدَه كلّه إلا وجهَه حرم اللّهُ صورتَه عليها.

قال رسول الله ﷺ: "هاأقول يا ربِّ شفّغني فيمن وقع في النار من أمتي، فيقول: أخرِجوا من عَرفتم، فيخرج أولئك حتى لا يبقى منهم أحدٌ.

ثم يأذن اللَّهُ تعالى في الشفاعة فلا يبقى نبيّ ولا شهيدٌ إلا شفَع، فيقول الله تعالى: أخرجوا من وجدتم في قلبه زِنَةَ دينارِ إيماناً، فيخرج أولئك حتى لا يبقى منهم أحدٌ.

ثم يشفع الله تعالى فيقول: أخرجوا من وجدتم في قلبه إيماناً ثُلثي دينار، ثم

يقول ثلثَ دينارِ، ثم يقول ربعَ دينار، ثم يقول قيراط، ثم يقول حبةً من خَردل، فيخرج أولئك حتى لا يبقى منهم أحد وحتى لا يبقى في النار من عمِل لله خيراً قط ولا يبقى أحدٌ له شفاعة إلا شفَع، حتى إن إبليسَ يتطاول مما يرى من رحمة اللَّهِ تعالى رجاءَ أن يُشفَع له.

ثم يقول: بقيتُ وأنا أرحم الراحمين فيُدخل يدَه في جهنمَ فيُخرِجُ منها ما لا يُحصيه غيرُه كأنهم حُممٌ فيُلقَون على نهر يقال له نهرُ الحَيوانِ فينبتُون كما تنبتُ الحِبّةُ في حميل السيلِ، فما يلي الشمسَ منها أُخيضِرُ وما يلي الظلَّ منها أُصيفِرُ، فينبتون كنبات الطراثيثِ حتى يكونوا أمثالَ الذرِّ، مكتوبٌ في رقابهم: الجهنميون عُتقاءُ الرحمن، يعرِفهم أهلُ الجنةِ بذلك الكتابِ ما عمِلوا خيراً لله قطَّ، فيمكُثون في الجنة ما شاء الله وذلك الكتابُ في رقابهم، ثم يقولون: ربَّنا امحُ عنا هذا الكتاب، فيمحوه الله عز وجل عنهم».

### [تعليق ابن كثير على حديث الصور المتقدم]

قال ابنُ كثير<sup>(۱)</sup> ثم ذكره بطوله ثم قال: «هذا حديثٌ مشهورٌ، وهو غريبٌ جداً، ولبعضه شواهدٌ في الأحاديث المتفرقة، وفي بعض ألفاظه نكارةٌ، تفرد به إسماعيلُ بنُ رافع قاضي أهل المدينة، وقد اختُلف فيه: فمنهم مَن وثقه ومنهم من ضعّفه، ونص على نكارة حديثه غيرُ واحدٍ من الأئمة كأحمدَ بنِ حنبلِ<sup>(۱)</sup> وأبي حاتم الرازيُ<sup>(۱)</sup> وعمرو بن عليً الفلاسِ، ومنهم من قال فيه: هو متروكُ.

وقال ابنُ عديِّ<sup>(٤)</sup>: أحاديثُه كلُها فيها نظرٌ إلا أنه يُكتب حديثُه في جملة الضعفاء.

قال رحمه الله تعالى: قلت وقد اختلف عليه في إسناد هذا الحديثِ على

<sup>(</sup>١) في تفسيره (٢/ ١٥٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: "بحر الدم فيمن تكلم فيه الإمام أحمد بمدح أو ذم"، تأليف: يوسف بن حسن بن عبد الهادي. تحقيق وتعليق: د. أبو أسامة، وصي الله بن محمد بن عباس (ص٦٩ رقم ٧٦).

<sup>(</sup>٣) في «الجرح والتعديل» (١/ ١٦٨ ـ ١٦٩).

٤) في «الكامل» (١/ ٢٧٩).

وجوه كثيرة قد أفردتُها في جزء على حِدة، وأما سياقُه فغريبٌ جداً، ويقال إنه جمعه من أحاديثَ كثيرة وجعله سياقاً واحداً فأنكر عليه بسبب ذلك. وسمعتُ شيخَنا الحافظَ أبا الحجاجِ المَزّيُّ يقول: إنه رأى للوليد بنِ مسلمٍ مصنفاً قد جمعه كالشواهد لبعض مفرداتٍ هذا الحديثِ، فاللَّهُ أعلمُ». انتهى كلامُهُ رحمه الله تعالى.

وروى الإمامُ أحمدُ<sup>(۱)</sup> عن عبد الله بنِ عمرِو بنِ العاصِ قال: «جاء أعرابيًّ إلى النبي ﷺ فقال: ما الصُّورُ؟ فقال قَرْنُ ينفخ فيه».

وفي حديث أبي سعيد الخُدريُ (٢) وَ النَّهِ أَنَّ النَّبِي ﷺ قَالَ: «كيف أنعم وصاحبُ الصورِ قد التقمه وأصغى سمعَه وحنى جبهتَه ينتظر متى يُؤمَر، فقالوا: يا رسولَ اللَّهِ وما تأمُرنا؟ قال: قولوا حسبُنا اللَّهُ ونعم الوكيل».

<sup>(</sup>۱) في «المسند» (۲/ ۱۹۲، ۱۹۲) بسند صحيح.

قلَّت: وأخرجه الحاكم (٤/٥٦٠) وقال: «حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه ووافقه الذهبي.

وأخرَجه أبو داود (٥/ ١٠٧ رقم ٤٧٤٢) والترمذي (٤/ ٦٢٠ رقم ٢٤٣٠) وقال الترمذي: «هذا حديث حسن...».

وخلاصة القول أن الحديث صحيح، والله أعلم.

<sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذي (۲۰/٤ رقم ۲٤٣١) وابن ماجه (۱۸۲۲ رقم ۲۲۰/۱) وابن المبارك في «الزهد» رقم (۱۰۵/۱) وأحمد (۷/۷، ۷۷) وأبو نعيم في الحلية (۱۰۵/۵، ۷/ ۲۱۰) من طرق عن عطية العوفي، عن أبي سعيد.

قال الترمذي: حديث حسن. أي لغيره، فإن عطية العوفي، ضعيف، إلا أنه توبع.

وقد تابعه أبو صالح عن أبي سعيد به.

أخرجه أبو يعلى (٣٣٩/٢) عن ٣٤٠ رقم ١٠٨٤/١١٠) وابن حبان (رقم: ٢٥٦٩ ـ موارد) والحاكم (٩٥٩/٤) من طريقين عن الأعمش عن أبي صالح به.

قال الحاكم: «ولولا أن أبا يحيى التيمي على الطريق لحكمت للحديث بالصحة، على شرط الشيخين».

وقال الألباني في «الصحيحة» (٣/ ٦٧): «قلت: قد تابعه جرير عن الأعمش عند أبي يعلى وابن حبان، فالسند صحيح على شرطهما» اه.

وفي الباب من حديث ابن عباس، وزيد بن أرقم وأنس بن مالك، وجابر بن عبد الله، والبراء بن عازب.

انظر تخريجها في: «الصحيحة» رقم (١٠٧٩).

وخلاصة القول أن الحديث صحيح بشواهده، والله أعلم.

(غُرْلاً حُفاةً) الأغرل: الأقلف، حفاةً غيرَ منتعلِين (كجراد منتشر) شُبّهوا بالجراد المنتشر لكثرته ولكونه ليس له وجهة يقصدها بل يختلف ويموج بعضه في بعض وهم كذلك. قال الله تعالى: ﴿فَتَوَلَّ عَنْهُمُ يَوْمَ يَدَعُ ٱلدَّاعِ إِلَىٰ شَيْءٍ نُكُرٍ ﴾ خُشَّعًا أَبْصَدُوهُمْ يَخُرُجُونَ مِنَ ٱلْأَجْدَاثِ كَأَنَهُمْ جَرَادٌ مُنتَشِرٌ ﴾ مُهطِعِينَ إِلَى الدَّاعِ يَقُولُ ٱلكَفِرُونَ هَذَا يَوَمُ عَيرٌ ﴾ [القمر].

وقال تعالى: ﴿ فَإِذَا نُقِرَ فِي ٱلنَّاقُولِ ﴿ فَلَالِكَ يَوْمَهِذِ يَوْمٌ عَسِيرٌ ۞ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ غَيْرُ يَسِيرٍ ۞﴾ [المدثر].

وفي الصحيحين<sup>(۱)</sup> عن أبي هريرةَ راهبين، والنبي على قال: «يحشر الناسُ على ثلاث طرائق: راغبين راهبين، واثنان على بعير، وثلاثة على بعير، وأربعة على بعير، وعشَرة على بعير، ويَحشرُ بقيتَهم النارُ تَقيلُ معهم حيث قالوا، وتَبيت معهم حيث باتوا، وتُصبح معهم حيث أصبحوا، وتُمسي معهم حيث أمسوًا».

وفيهما (٢) عن ابن عباس الله على الله على يخطُب فقال: هم محشورون حفاة عراة غُرلاً ﴿ كُمَا بَدَأْنَا آوَلَ خَاتِي نُعِيدُو ﴾ [الأنبياء: ١٠٤] الآية. إن أولَ الخلائق يُكسَى يوم القيامة إبراهيمُ وإنه سيُجاء برجال من أمتي فيؤخذ بهم ذات الشمال فأقول: يا رب أُصيحابي، فيقول الله عز وجل: إنك لا تدري ما أحدثوا بعدك، فأقول كما قال العبدُ الصالح: ﴿ وَكُنتُ عَلَيْمٍ شَهِيدًا مَا دُمّتُ فِيمٍ فَلَن الله عَن وَبَهُم فَإِنّهُم فَإِنك إلى المائدة].

قال: فيقال: إنهم لم يزالوا مرتدين على أعقابهم».

وفي رواية (٣): سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «إنكم ملاقوا اللَّه حفاة عراة مشاةً غُرْلاً».

وفي أخرى(٤) قال: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يخطب على المنبر.

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱۱/۳۷۷ رقم ۲۵۲۲)، ومسلم (۱/۲۱۹۵ رقم ۲۸۲۱).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۱۱/ ۳۷۷ رقم ۲۵۲۱)، ومسلم (۱۹٤/۶ رقم ۲۸۹۰).

<sup>(</sup>٣) البخاري (١١/ ٣٧٧ رقم ٢٥٢٤).

<sup>(</sup>٤) البخاري (١١/ ٣٧٧ رقم ٢٥٢٥).

وفيهما (١) عن عائشة على قالت: قال رسولُ الله على: «تحشرون حفاة عُراة عُرلاً. قالت عائشة فقلت: يا رسولَ الله الرجالُ والنساءُ ينظر بعضهم إلى بعض؟ فقال: الأمرُ أشدُ من أن يُهِمّهم ذلك».

وفي رواية النسائي (٢٠): «فقالت عائشة: يا رسول الله فكيف بالعورات؟ فقال: لكل امرئ منهم يومئذ شأن يغنيه».

وروى هو<sup>(۳)</sup> وابن أبي حاتم (٤) عن ابن عباس رفي قال: قال رسولُ الله كلي: «تحشرون حفاة عراة مشاة غُرلاً. قال فقالت زوجتُه: يا رسولَ الله ينظر ـ أو يرى ـ بعضنا عورة بعض؟ قال: لكل امرئ منهم يومئذ شأن يغنيه أو قال: «ما أشغلهم عن النظر» رواه الترمِذيُ (٥) بنحوه وقال حسن صحيح.

وروى البغويُ (٧) بإسناد الثعلبيُّ عن سَودة زوج النبيُّ ﷺ قالت: قال

<sup>(</sup>١) البخاري (١١/ ٣٧٧ ـ ٣٧٨ رقم ٢٥٢٧)، ومسلم (٤/ ٢١٩٤ رقم ٢٨٥٩).

<sup>(</sup>۲) في السنن (٤/ ١١٤ رقم ٢٠٨٣).

<sup>(</sup>٣) أي النسائي (١١٤/٤).

<sup>(</sup>٤) في تفسيره (١٠/ ٣٤٠٠ رقم ١٩١٢٩).

<sup>(</sup>٥) في السنن (٥/ ٤٣٢ رقم ٣٣٣٢) بسند حسن. قلت: وأخرجه الحاكم (٢/ ٢٥١) وقال الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٦) في تفسيره (١٠/ ٣٤٠٠) بسند ضعيف.

<sup>(</sup>۷) فی تفسیره (۸/ ۳٤۰).

قلت: وأخرجه الحاكم في المستدرك (٢/ ٥١٤ ـ ٥١٥) وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم.

وزاد السيوطي في «الدر المنثور» (٨/ ٤٢٣) عزوه للطبراني وابن مردويه والبيهقي.

رسولُ الله ﷺ: «يُبعث الناسُ حفاةً عراة غزلاً، قد ألجمهم العرَق وبلغ شحومَ الاَذانِ. فقلت: يا رسولَ الله واسوأتاه، ينظر بعضُنا إلى بعض؟ فقال: قد شُغل الناسُ، لكل امرئ منهم يومئذ شأنٌ يغنيه».

وفي الصحيحين (١) عن قتادة عن أنس بنِ مالكِ ﷺ: «أن رجلاً قال: يا نبيً الله كيف يُحشر الكافرُ على وجهه؟ قال: أليس الذي أمشاه على الرجلين في الدنيا قادراً على أن يُمشِيَه على وجهه يوم القيامة»؟.

قال قتادة: بلى وعزةِ ربنا، قلت: وذلك قولُ الله عز وجل: ﴿ وَنَعْشُرُهُمْ يَوْمَ اللهِ عَلَى وَجُوهِهِمْ عُمْيًا وَيُكُمُا وَصُمَّا مَّأُونَهُمْ جَهَنَمُ صُلَّا خَبَتَ زِدْنَهُمْ سَعِيلًا ﴾ [الإسراء: ٩٧] الآيات.

فشتّان ما بين الفريقين، وفَرقانَ ما بين الطريقين. أولئك يفِدون رَكْباً إلى جنات النعيم، ورحمة الرحمن الرحيم، وزيارة الرب العظيم، وهؤلاء يُسحبون سحباً إلى نار الجحيم، ونكالِها الأليم، وعذابها المقيم: ﴿ يَوْمَ غَشُرُ ٱلمُتَّقِينَ إِلَى الرَّحْنَنِ وَفَدًا إِنَى وَفَدًا إِنَى حَهَنَّمَ وَرَدًا اللهِ المريم].

قال ابن عباس (٢): وفداً رُكباناً.

وقال أبو هريرةً (٣): على الإبل.

وقال ابن جُريج (١): على النجائب.

وقال الثوري(٤): على الإبلِ النُوق.

وقال قتادةُ (٤): إلى الجنة.

وقال عليُّ بنُ أبي طالب رَهِي الله عَلَيْهِ: ما يُحشرون واللَّهِ على أرجلهم، ولكن على نوق رحالُها الذهبُ، ونجائبَ سُرُجها يواقيتُ، إن همّوا بها سارتْ وإن همّوا بها طارت.

<sup>=</sup> وقال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١٠/ ٣٣٣): «رواه الطبراني ورجاله رجال الصحيح غير محمد بن عياش وهو ثقة» اه.

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۱/ ۳۷۷ رقم ۲۵۲۳)، ومسلم (۲۱۲۱۶ رقم ۲۸۰۳).

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (۹/ج١٦/١٢٧) بسند منقطع.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير في الجامع البيان، (٩/ج١٦/١٢) بسند مجهول.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (٩/ج١٦/١٢٧).

وروى عبدُ الله ابنُ الإمامِ أحمدَ في مسند أبيه (١) عن النعمان بنِ سُويد قال: كنا عند علي ﷺ فقرأ هذه الآية ﴿ يَوْمَ غَتْشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحْمَنِ وَفْدًا ﴾ [مريم: ٨٥].

قال: لا واللَّهِ ما على أرجلهم يُحشَرون، ولا يُحشر الوفدُ على أرجلهم ولكن بنوق لم يرَ الخلائقُ مثلَها، عليها رحائلُ من ذهب فيركبون عليها حتى يضربوا أبوابَ الجنة.

ورواه ابنُ أبي حاتم (٢) وزاد: عليها رحائلُ الذهبِ وأزِمَّتُها الزَّبَرْجَدُ.

ولابن أبي حاتم (٣) عنه و الله عنه كان ذات يوم عند رسولِ الله و قدراً هذه الآية: ﴿ يَوْمَ غَشُرُ الْمُتَّقِينَ إِلَى الرَّحْنِ وَقَدَا ﴾ [مريم: ٨٥]، فقال: ما أظن الوفد إلا الركب يا رسول الله، فقال النبي الله والذي نفسي بيده إنهم إذا خرجوا من قبورهم يُستقبَلون - أو يُؤتون - بنوق بِيض لها أجنحة وعليها رحال الذهب، شرك نعالِهم نور يتلألا، كل خطوة منها مد البصر فينتهون إلى شجرة ينبع من أصلها عينانِ فيشربون من إحداهما فتغسل ما في بطونهم من دنس، ويغتسلون من الأخرى فلا تشعَث أبشارُهم ولا أشعارُهم بعدها أبداً، وتجري عليهم نَضرة النعيم فينتهون أو فيأتون - باب الجنة، فإذا حلقة من ياقوتة حمراء على صفائِح الذهب فيضربون بالحلقة على الصفحة فيُسمع لها طنين "، وذكر الحديث مطولاً والصحيحُ وقفه.

﴿ وَنَسُوقُ ٱلْمُجْرِمِينَ إِلَى جَهَنَّمَ وِرْدًا ﴾ [مريم: ٨٦]، أي عِطاشاً قد تقطعت أعناقُهم من العطش، والوِرْدُ الجماعةُ يرِدون الماء، ولا يرد أحدُ الماء إلا بعد عطش.

قلت: ونكنهم وردوا لا إلى ماء بل إلى جهنّم وجحيمِها، ومُهْلِها وحَميمِها. وفي حديث الشفاعة الطويل<sup>(٤)</sup>: «فيُقال لهم: ماذا تشتهون؟ فيقولون:

<sup>(</sup>۱) (۱/ ۱۵۵) بسند ضعیف.

قلت: وأخرجه الحاكم (٢/ ٣٧٧) وقال: صحيح على شرط مسلم. قال الذهبي: بل عبد الرحمن - ابن إسحاق القرشي - هذا لم يرو له مسلم، ولا لخاله النعمان - بن سعيد - وضعفوه.

وأخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (٩/ج١٦/١٦) بسند ضعيف.

<sup>(</sup>٢) كما في تفسير ابن كثير (٣/ ١٤٥) بسند ضعيف.

<sup>(</sup>٣) كما في تفسير ابن كثير (٣/ ١٤٥) بسند ضعيف.

<sup>(</sup>٤) تقدم تخريجه.

عطِشنا. فيُشار لهم إلى جهنم كأنها سرابٌ يحطِم بعضُها بعضَها، فيقال لهم: ألا تردون» الحديث.

فسبحان اللَّهِ وبحمده، اللَّهُ أكبر، كانوا في الدنيا على السواء يُرزَقون ويسيرون ويذهبون ويجيئون، يُؤتاها من يحبه اللَّهُ ومن لا يُحب، فلما جاءهم الموتُ عرَف كلُّ منهم سبيلَه، واتضح له مَقيلُه.

فلما كانوا في البرزخ خلا كلّ منهم بعمله، وأفضى إلى ما قدم قبل أجلِه، فبينما هم كذلك إذ صرخ بهم الصارخ، وصاح بهم الصائح، فخرجوا من الأجداث مسرعين، إلى الداعي مهطعين، هذا على النجائب، وهذا على الركائب، وهذا على قدميه، وهذا على وجهه.

هؤلاء في النور ينظُرون، وأولئك في ظلمات لا يُبصرون. هؤلاء إلى الرحمن يفدون، وأولئك إلى النار يَردون. هؤلاء حُلّوا أساورَ من فضة وسقاهم ربُهم شراباً طهوراً، وأولئك غُلّوا بالسلاسل وعلَتْهم الزبانيةُ بالمقامع، يضرِبون بطوناً منهم وظهوراً.

هؤلاء وقاهم اللَّهُ شرّ ذلك اليوم ولقّاهم نضرةً وسروراً، وجزاهم بما صبروا جنةً وحريراً، متكئين فيها على الأرائك لا يرَون فيها شمساً ولا زمهريراً. وأولئك أعدَّ اللَّهُ لهم سعيراً، إذا رأتهم من مكان بعيد سمِعوا لها تغيُّظاً وزفيراً، وإذا أُلقوا منها مكاناً ضيقاً مقرَّنين دَعَوا هنالك ثبوراً، لا تدْعوا اليوم ثبوراً واحداً وادعوا ثبوراً كثيراً.

هؤلاء عليهم حُللُ السُندسِ والإستبرقِ وسائرِ الألوان، وأولئك مقرَّنون في الأصفاد سرابيلُهم من قطِران. هؤلاء إلى زيارة ربهم يَرْكبون، وأولئك إنهم عن ربهم يومئذ لمحجوبون. هؤلاء ينظُرون إلى ربهم بُكرة وعشياً، وأولئك تُركوا في جهنمَ جِئيًا.

هؤلاء يقول لهم ربُهم سلامٌ عليكم بما صبرتم فنعِمَ عُقبى الدار، وأولئك يقول لهم اخسَأوا فيها ولا تكلّمون، وما هم بخارجين من النار. هؤلاء يُقرُون بننوبهم فيغفِرها لهم ربُّ العالمين، وأولئك ينادى بهم على رءوس الأشهادِ: هؤلاء الذين كذّبوا على ربهم ألا لعنةُ الله على الظالمين.

فحينئذ ظهرَ الفُرقانُ، وافترق الطريقان، وامتاز الفريقان، وصار الغيبُ شهادةً والسرُّ علانية، والمستورُ مكشوفاً، والمُخبأُ ظاهراً: ﴿أَمْ نَجْعَلُ اللَّيْنَ ءَامَنُواْ وَعَكِلُواْ الصَّلِحَتِ كَالْمُفْيِدِينَ فِي الأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَقِينَ كَالْفُجَارِ ﴾ [ص: ٢٨]، ﴿أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ الْمُتَلِحَتِ كَالْمُقْيِدِينَ فِي الأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَقِينَ كَالْفُجَارِ ﴾ [ص: ٢٨]، ﴿أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ المَّنْكِاتِ السَّيِّعَاتِ أَن نَجْعَلُهُمْ كَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ سَوَاءً مَّقَيْنَهُمْ وَمَمَاتُهُمُّ سَاءً مَا يَعْمُمُونَ ﴾ [الجاثبة: ٢١].

كم كاسٍ في الدنيا طال يومئذ عُزيُه، كما طاعم في الدنيا عظم يومئذ جوعُه، كم ريّانَ في الدنيا حقّ به يومئذ بؤسه: كم ريّانَ في الدنيا اشتد يومئذ عطشه، كم ناعم في الدنيا حَقَّ به يومئذ بؤسه: ﴿ يَلُكُ الدَّارُ الْآخِرَةُ جَعَلُهَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًا فِي الْآرَضِ وَلَا فَسَاذًا وَالْعَقِبَةُ لِلْمُنَقِينَ اللهِ مَن جَآةً بِالسَّيِئَةِ فَلَا يُجْزَى الَّذِينَ عَمِلُوا السَّيِّعَاتِ إِلّا مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ عَلُوا السَّيِّعَاتِ إِلّا مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

## [الاجتماع ليوم الفصل]

(ويُجمع الخلقُ ليوم الفصلِ جميعُهم عُلويُهم والسُفلي) (في موقف يجِلُ فيه الخطبُ ويعظُم الهولُ به والكرب)

(ويجمع المخلق) أولُهم وآخرُهم (ليوم الفصل) يومَ يفصل الرحمنُ بين المخلائق، سمّاه الله تعالى يومَ الفصلِ لذلك، وسمّاه يومَ التغابُن لكثرة المغبونين يومئذ، وسمّاه يومَ الجمعِ لأنه يَجمع فيه الأولين والآخِرين في صعيد واحد، يُسمعُهم الداعي ويَنفُذهم البصرُ، وسمّاه يومَ التلاقِ لأنه يلقى فيه العبدُ ربّه، ويلقى فيه العاملُ عملَه، ويلتقي فيه الأولون بالآخرين، ويلتقي فيه أهلُ السمواتِ فيه العاملُ عملَه، ويلتقي فيه الأولون بالآخرين، ويلتقي فيه أهلُ السمواتِ والأرضين، وسمّاه يومَ القيامة لأن فيه قيامَ الخلائقِ من القبور، وسماه يومَ التنادِ، لتنادي العبادِ بعضِهم بعضاً، ولمناداة اللهِ عز وجل عبادَه فيه، وبندائهم لِيتبعَ كلُ قومٍ ما كانوا يعبدون، ولتنادي أصحابِ الجنةِ وأصحابِ النار، ولمناداة أصحابِ الأعرافِ كلاً من الفريقين، وللمناداة على كل عامل بعمله وغير ذلك، قال الله عز وجل: ﴿اللهُ كُلُ إِللهُ إِلّا هُو لَيُ يَوْمِ الْقِينَهُ لِل رَبِّ فِيهِ النار، فيلهُ [النساء: ١٨٥].

وقال تعالى: ﴿ يَوْمَ يَجْمَعُكُمْ لِلِوَمِ ٱلْجَعَةِ ذَلِكَ يَوْمُ ٱلنَّعَابُنِّ ﴾ [التغابن: ٩].

وقال تعالى: ﴿ يَوْمَ يَجْمَعُ اللَّهُ ٱلرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَاۤ أُجِبْدُتُّم ﴾ [المائدة: ١٠٩].

وقال تعالى: ﴿وَنُونِغَ فِي ٱلصُّورِ فَجَهَعْنَهُمْ جَمَّعًا﴾ [الكهف: ٩٩].

وقال تعالى: ﴿وَحَشَرْنَهُمْ فَلَمْ نُغَادِرْ مِنْهُمْ أَحَدًا ۞ وَعُرِشُواْ عَلَىٰ رَبِّكَ صَفًا لَقَدْ جِنْتُمُونَا كَمَا خَلَقْنَكُوْ أَوَّلَ مَرَّةً﴾ [الكهف: ٤٧ ـ ٤٨].

وقال تعالى: ﴿لِأَيْ يَوْمٍ أَخِلَتْ ۞ لِيَوْمِ ٱلْفَصْلِ ۞ وَمَا أَدَرَكَ مَا يَوْمُ ٱلْفَصْلِ ۞ وَمَا أَدَرَكَ مَا يَوْمُ ٱلْفَصْلِ ۞ وَيَلُ يَوْمِدُ لِللَّهُ عَلَيْهِ لَلْهُ عَلَيْهِ لَللَّهُ عَلَيْهِ لَللَّهُ عَلَيْهِ لَا لَهُ عَلَيْهُ لَا لَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ لِللَّهُ عَلَيْهِ لِللَّهُ عَلَيْهِ لَللَّهُ عَلَيْهِ لَا لَهُ عَلَيْهُ لَا لَهُ عَلَيْهُ لَا لَهُ عَلَيْهُ لَكُنَّ لِللَّهُ عَلَيْهُ لَلْهُ عَلَيْهُ لَكُنَّ لَكُونُ لِللَّهُ عَلَيْهُ لَا لَهُ عَلَيْهُ لَا لَهُ عَلَيْهُ لَلْهُ عَلَيْهُ لَكُونُ لِللَّهُ عَلَيْهِ لَلْهُ عَلَيْهِ لَلْهُ عَلَيْهِ لَا لَهُ عَلَيْهُ لَكُونُ لِلللَّهُ لَا لَهُ عَلَيْهُ لَا لَهُ عَلَيْهُ لَكُونُ لِلللَّهُ عَلَيْهِ لَلْهُ عَلَيْهِ لَلْهُ عَلَيْهِ لَلْهُ عَلَيْهِ لَلْهُ عَلَيْهِ لَلْهُ عَلَيْهِ لَا لِمُعْلِقُ لَكُونُ لِلللَّهُ عَلَيْهِ لِلللَّهُ عَلَيْهِ لَلْهُ عَلَيْهِ لِلللَّهُ عَلَيْهِ لَلْهُ عَلَيْهِ لِي لَهُ عَلَيْكُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ عَلَيْهُ لَلْهُ عَلَيْهِ لِلللَّهُ عَلَيْهِ لِلللَّهُ عَلَيْهِ لِللللَّهُ عَلَيْهِ لِلللَّهُ عَلَيْهِ لِلَّهُ عَلَيْهِ لِلللَّهِ عَلَيْهِ لِلللَّهُ عَلَيْهِ لَلْهُ عَلَيْهِ لِلللَّهُ عَلَيْهِ لِلللَّهُ عَلَيْهِ لِلللَّهُ عَلَيْهِ لِلللَّهُ عَلَيْهِ لِلللَّهُ عَلَيْهِ لِلللَّهِ عَلَيْهِ لِلللَّهُ لَلْهُ عَلَيْهِ لِللللَّهُ لِلللَّهُ عَلَيْهِ لَلْهُ عَلَيْهِ لَلَّهُ لَلَّهُ عَلَيْهِ لِللللَّهُ لِلللَّهُ لَلَّهُ لِلللَّهُ عَلَيْهِ لَلْهُ عَلَيْهِ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلْمِلْمِ لِللللَّ

وقال تعالى: ﴿ رَفِيعُ الدَّرَ حَدَتِ ذُو الْعَرْشِ يُلْقِى الرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ عَلَىٰ مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ لِيُنذِرَ يَوْمَ النَّلَاقِ ﴿ وَالْعَرْشِ عَلَى اللَّهِ مِنْهُمْ شَىٰءٌ ﴾ [غافر: ١٥ ـ ١٦]. وقال تعالى: ﴿ فَأَعْقَبُهُمْ نِفَاقًا فِي قُلُوبِهِمْ إِلَى يَوْمِ يَلْقَوْنَهُ ﴾ [التوبة: ٧٧].

وقىال تىعىالىى: ﴿ يَوْمَهِ إِن يَصْدُرُ ٱلنَّاسُ أَشْنَانًا لِيُرَوَّا أَعْمَالَهُمْ ۞ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَكَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرَهُ ۞ وَمَن يَعْسَمَلُ مِثْقَكَالَ ذَرَّةٍ شَسَرًّا يَسَرُهُ ۞﴾ [الزلزلة].

وقال تعالى: ﴿يَوْمَ يَقُومُ ٱلرُّوحُ وَٱلْمَلَيِّكَةُ صَفًّا﴾ [النبأ: ٣٨].

﴿ وَيَوْمَ تَشَقَّقُ ٱلسَّمَاءُ بِٱلْغَمَنِمِ وَنُرِلَ ٱلْمُلَتَهِكَةُ تَنزِيلًا ﴾ [الفرقان: ٢٥]، وقبل ذلك: ﴿ يَوْمَ يَرُوْنَ ٱلْمُلَتَهِكَةَ لَا بُشْرَىٰ يَوْمَهِذِ لِلْمُجْرِمِينَ ﴾ [الفرقان: ٢٢].

وقال في السعداء: ﴿ لَا يَخُرُنُهُمُ ٱلْفَرَعُ ٱلْأَكْبَرُ وَلَنَلَقَالُهُمُ ٱلْمَلَتِكَةُ ﴾ [الأنبياء: ١٠٣].

وقال تعالى عن مؤمن آلِ فِرعون: ﴿ وَيَنَقَوْدِ إِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ نَوْمَ ٱلنَّنَادِ ۞ يَوْمَ تُولُونَ مُدْبِرِينَ مَا لَكُمْ مِنَ ٱللَّهِ مِنْ عَاصِيرٍ ﴾ [غافر: ٣٢ ـ ٣٣].

وقال تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكَآءِى الَّذِينَ كُنتُمْ تَزْعُمُونَ ۞ - إلى قوله ـ ﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ مَاذَآ أَجَبْتُمُ ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ [القصص: ٦٢ - ٦٥].

وقال تعالى في مناداة المنافقين المؤمنين: ﴿ يُنَادُونَهُمْ أَلَمْ نَكُن مَعَكُمْ قَالُواْ بَكَ وَلَكِنَكُمْ فَالُواْ بَكَ وَلَكِنَكُمْ فَالْوَا بَكَ وَلَكِنَكُمْ فَالْتُواْ بَكَ اللَّهَاتِ.

وقال تعالى: ﴿ وَنُودُوَا أَن تِلَكُمُ الْجَنَّةُ أُورِثَتُمُوهَا بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ وَنَادَىٰ أَصَحَبُ الْجَنَّةِ أَصِحَبُ النَّارِ أَن قَدْ وَجَدْنَا مَا وَعَدَنَا رَبُّنَا حَقًا فَهَلْ وَجَدَثُم مَا وَعَدَ رَبُّكُمْ حَقًا قَالُوا نَعَمَّ فَاذَنَ مُوَادَنًا بَنَهُمْ أَن لَقَنَةُ اللّهِ عَلَى الظَّلِيينَ ﴿ ﴾ - إلى قوله في أصحاب الأعراف - ﴿ وَنَادَوْا أَصَحَبَ الْجَنَةِ أَن سَلَمُ عَلَيْكُمْ ﴾ - إلى قوله - ﴿ وَنَادَىٰ أَصَبُ الْأَعْرَافِ رِجَالًا يَمْرِفُونَهُم بِسِيمَاهُمْ ﴾ - إلى قوله - ﴿ وَنَادَىٰ أَصَبُ الْأَعْرَافِ رِجَالًا يَمْرِفُونَهُم بِسِيمَاهُمْ ﴾ النّارِ أَصْحَبُ الْجَنّةِ أَن أَفِيضُوا عَلَيْنَا مِن الْمَآءِ أَوْ مِمَّا رَدَفَكُمُ

ٱللَّهُ قَالُوٓا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ حَرَّمَهُمَا عَلَى ٱلكَنفِرِينَ ۞﴾ [الأعراف: ٤٣ ـ ٥٠].

وقــال تــعــالـــى: ﴿وَمَنَ أَظْلَمُ مِتَنِ آفَتَرَىٰ عَلَى اَللَّهِ كَذِبًا ۚ أُوْلَكِمَكَ يُعْرَضُونَ عَلَىٰ رَبِّهِمۡ وَيَقُولُ ٱلْأَشْهَٰكُدُ هَـُـُوُلاَهِ الَّذِينَ كَذَبُواْ عَلَىٰ رَبِّهِمًّ﴾ [هـــود: ١٨]، وغــيــرُهــا مــن الآيات.

(جميعُهم علويُهم) وهم عوالمُ السمواتِ (والسفليَ) وهم عوالمُ الأرضَين، وقد تقدم في حديث الصورِ كيفيةُ صفوفِهم وتضعيفُهم وإحاطةُ بعضِها ببعض. (في موقف) عظيم (يجل) يشتد (فيه الخطبُ) الشأنُ والأمرُ (ويعظُم الهولُ) الأمرُ الفظيعُ الهائلُ (به) أي فيه (والكربُ) الحزنُ الآخذُ بالنفس والهمُّ والغمُّ.

وقد وصف تعالى موقفَ القيامةِ بشدةِ ذلك كلِه كما قال: ﴿أَلَا يَظُنُّ أُوْلَتِهِكَ أَوْلَتِهِكَ أَوْلَتِهِكَ أَلَامِكُ أَوْلَتِهِكَ أَنَّامُ مَبَّعُوثُونٌ ۚ ۚ لَيْ لِيَوْمَ عَظِيمٍ ۞ يَوْمَ يَقُومُ النَّاسُ لِرَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ۞﴾ [المطففين].

وقال تعالى: ﴿وَلَا تَحْسَبَكَ اللّهَ غَلْفِلًا عَمَّا يَعْمَلُ ٱلظَّلِلِمُونَّ إِنَّمَا يُؤَخِّرُهُمْ لِيَوْمِ تَشْخَصُ فِيهِ ٱلْأَبْصَنُرُ ۞ مُهْطِعِينَ مُقْنِعِي رُءُوسِيِمْ لَا يَرَنَدُ إِلَيْهِمْ طَرَفُهُمُّ وَأَفْيَدُهُمْ هَوَا ۗ ۞﴾ [إبراهيم].

وقال تعالى: ﴿ وَأَنذِرْهُمْ يَوْمُ ٱلْآَزِفَةِ إِذِ ٱلْقُلُوبُ لَدَى ٱلْحَنَاجِرِ كَظِمِينً ﴾ [غافر: ١٨].

وقال تعالى: ﴿ فِ يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ خَسِينَ أَلَفَ سَنَةٍ ﴾ ـ إلى قوله ـ ﴿ وَلَا يَسَتَلُ حَمِيدُ حَمِيمًا ۞ يُبَصَّرُونَهُمُّ يَوَدُّ ٱلْمُجْرِمُ لَوَ يَفْتَدِى مِنْ عَذَابِ يَوْمِيذٍ بِبَنِيهِ ۞ وَصَحِجَتِهِ عَلَيْ مَنْ عَذَابِ يَوْمِيذٍ بِبَنِيهِ ۞ وَصَحِجَتِهِ عَلَيْ مُنَ يُجِيهِ ۞ وَفَصِيلَتِهِ ٱلَّتِي تُتَوِيهِ ۞ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ جَيعًا ثُمَّ يُنْجِيهِ ۞ [المعارج: ٤ ـ ١٤].

وقال تعالى: ﴿ فَلَالِكَ يَوْمَهِذِ بَوْمٌ عَسِيرٌ ۞ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ غَيْرُ يَسِيرِ ۞ ﴾ [المدثر].

وقال تعالى: ﴿وَيَعَافُونَ يَوْمَا كَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيرًا﴾ \_ إلى قوله \_ ﴿إِنَّا نَخَافُ مِن رَّبِنَا يَوْمًا عَبُوسًا فَتَطَرِيرًا ۞ فَوَقَنْهُمُ ٱللَّهُ شَرَّ ذَلِكَ ٱلْيَوْمِ﴾ [الإنسان: ٧ \_ ١١].

وقال تعالى: ﴿ إِنَّ هَٰٓتُؤَلَّا يُحِبُّونَ ٱلْعَاجِلَةَ وَيَذَرُونَ وَرَاءَهُمْ يَوْمًا ثَقِيلًا﴾ [الإنسان: ٢٧].

وفي الصحيحين (١) عن عائشة في أن النبي على قال: «يقوم الناسُ لربُ العالمين حتى يغيبَ أحدُهم في رشحه إلى أنصاف أذنيه».

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۱/۲۱۱ رقم ۲۵۳۱)، ومسلم (۱/۲۱۹۵ رقم ۲۸۲۲) من حديث ابن عمر.

ورواه أحمدُ (١) بلفظ: «يوم يقوم الناسُ لرب العالمين لعظمة الرحمنِ عز وجل يومَ القيامة، حتى إن العرقَ ليُلْجِمُ الرجالَ إلى أنصاف آذانهم».

وله (٢) عن المقداد بنِ الأسودِ الكِنْديِّ ﴿ قَالَ: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «إذا كان يومُ القيامة أُدنيت الشمسُ من العباد حتى تكونَ قدْرَ ميل أو ميلين، قال: فتصهَرُهم الشمسُ فيكونون في العرق كقدر أعمالِهم، ومنهم من يأخذه إلى ركبتيه، ومنهم من يأخذه إلى حقويه، ومنهم من يُلجمه إلجاماً»، رواه مسلم (٣) والتِرمِذيُّ (١).

وروى أحمدُ أيضاً عن أبي أمامة ولله أن رسولَ اللّه الله الله على قال: «تدنو الشمسُ يوم القيامة على قدر ميل ويزاد في حَرّها كذا وكذا، تغلي منها الهوامُ كما تغلي القدور، يعرقون فيها على قدر خطاياهم: منهم من يبلُغ إلى كعبيه، ومنهم من يبلُغ إلى ساقيه، ومنهم من يبلُغ إلى وسطه، ومنهم من يبلُغ إلى ساقيه، ومنهم من يبلُغ إلى وسطه، ومنهم من يُلجمه العرقُ».

وفيه (٢) عن عقبة بن عامر على قال: قال سمعتُ رسولَ الله على يقول: «تدنو الشمسُ من الأرض فيعرَقُ الناسُ: فمن الناسِ من يبلُغ عرقُه كعبيه، ومنهم من يبلُغ إلى نصف الساق، ومنهم من يبلُغ إلى ركبتيه، ومنهم من يبلُغ الحُجُز، ومنهم من يبلغ الخاصرة، ومنهم من يبلغ مَنكِبيه، ومنهم من يبلغ وسطَ فيه - وأشار بيده فالجمها فاه، رأيتُ رسول الله على يشير بيديه هكذا - ومنهم من يغطيه عرقُه، وضرب بيده إشارة».

<sup>(</sup>۱) في المسند (۲/۱۳، ۱۹، ۲۶، ۷۰، ۱۰۰، ۱۱۲، ۱۲۵، ۲۲۱).

<sup>(</sup>٢) أي لأحمد في المسند (٣/٦).

<sup>(</sup>٣) في صحيحه (٢١٩٦/٤ رقم ٢٨٦٤).

<sup>(</sup>٤) في السنن (٤/ ٦١٤ رقم ٢٤٢١) وقال: هذا حديث حسن صحيح

<sup>(</sup>٥) في المسند (٥/ ٢٥٤).

قلّت: وأخرجه الطبراني في الكبير (٨/ ٢٢٢ رقم ٧٧٧٧). وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١٠/ ٣٣٥) وقال: «رواه أحمد والطبراني ورجال

أحمد رجال الصحيح غير القاسم بن عبد الرحمن وقد وثقه غير واحد".

<sup>(</sup>٦) أي في مسند أحمد (١٥٧/٤). قلت: وأخرجه الطبراني في «الكبير» (٣٠٦/١٧ رقم ٨٤٤) وفي سنده ابن لهيعة. ولكن تابعه عند الطبراني في «الكبير» عمرو بن الحارث (٢٠٢/١٧ رقم ٨٣٤) وقال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٣٢/ ٣٣٥) عنه: وإسناده جيد.

وفي الصحيح (١) من حديث أبي هريرةَ ﴿ اللهِ عَلَيْهُ أَنْ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهُ قَالَ: «يعرَقَ النَّاسُ يوم القيامة حتى ينلُغَ النَّاسُ يوم القيامة حتى ينلُغَ النَّاسُ يوم القيامة حتى ينلُغَ آذانَهم».

ولابن أبي حاتم (٢) عنه و الله على قال: قال رسولُ الله على الله المنير الغفاري: «كيف أنت صانعٌ في يوم يقوم الناسُ فيه ثلثمائة سنة لرب العالمين من أيام الدنيا لا يأتيهم فيه خبرٌ من السماء ولا يؤمر فيهم بأمر»، قال بشير: المستعانُ الله. قال: «فإذا أويتَ إلى فراشك فتعوذ بالله من كَرْب يوم القيامة وسوء الحساب».

وفي السنن (٣) عن عائشة رضي أن رسولَ الله عليه كان يتعود بالله من ضيق المقام يومَ القيامة.

وقوله تعالى: ﴿مُهْطِعِينَ﴾ [إبراهيم: ٤٣]، قال قَتادةُ(٤): مسرعين.

وقال مجاهدٌ (٥): مُديمي النظرِ.

ومعنى الإهطاع أنهم لا يلتفتون يميناً ولا شمالاً ولا يعرِفون مواطنَ أقدامِهم.

﴿مُقْنِعِي رُمُوسِهِمْ﴾ [إبراهيم: ٤٣].

قال القُتيبي (٦): المُقْنعُ الذي يرفع رأسَه، ويُقبل ببصره على ما بين يديه.

وقال الحسنُ (٧): وجوهُ الناس يومئذ إلى السماء لا ينظر أحدٌ إلى أحد.

﴿ لَا يَرْتَدُ إِلَيْهِمْ طَرَفُهُمْ ﴾ [إبراهيم: ٤٣]، لا ترجِع إليهم أبصارُهم من شدة النظر وهي شاخصةً، قد شغلهم ما بين أيديهم.

<sup>(</sup>۱) في صحيح البخاري (۲۱/۲۹۲ رقم ۲۵۳۲)، وأخرجه مسلم (۲۱۹۶۶ رقم ۲۸۹۳).

<sup>(</sup>۲) في تفسيرة (۱۰/ ۳٤۱۰ رقم ۱۹۱۸۹).

قلت: وأخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (١٥/ ج٣٠/ ٩٣) بسند ضعيف.

<sup>(</sup>٣) أبو داود (١/ ٤٨٦ رقم ٢٦٦) والنسائي (٣/ ٢٠٨ رقم ١٦١٧) وابن ماجه (١/ ٤٣١ رقم ١٦١٧) بسند حسن.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير في الجامع البيان، (٨/ ج١٣/ ٢٣٧).

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير في اجامع البيان، (٨/ج١٣/٢٣٧).

<sup>(</sup>٦) ذكره البغوي في «معالم التنزيل» (٤/ ٣٥٩).

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير في (جامع البيان» (٨/ ج٢٣٩/١٣٣).

﴿ وَأَفْتِدَنُّهُمْ هَوَاءً ﴾ [إبراهيم: ٤٣]، أي هي خاليةً.

قال قتادةُ (١): خرجت قلوبُهم عن صدورهم فصارت في حناجرهم لا تخرُج من أفواههم ولا تعود إلى أماكنها، فأفئدتُهم هواءٌ لا شيءَ فيها، ومنه سُمّيَ ما بين السماءِ والأرضِ هواءً لخُلوّه، وقيل: خاليةٌ لا تعي شيئاً ولا تعقِل من الخوف.

وقال سعيدُ بنُ جبير (٢): متردّدةُ تمور في أجوافهم ليس لها مكانٌ تستقر فيه.

قال البغوي (٣) رحمه الله تعالى: «وحقيقةُ المعنى أن القلوبَ زائلةٌ عن أماكنها، والأبصارُ شاخصةٌ من هول ذلك اليوم» اه.

وهذا معنى قولِه عز وجل: ﴿إِذِ ٱلْقُلُوبُ لَدَى ٱلْحَنَاجِرِ كَظِمِينً﴾ [غافر: ١٨].

قال قتادةُ<sup>(٤)</sup>: وقفت القلوبُ في الحناجر من الخوف فلا تخرج ولا تعود إلى أماكنها. وكذا قال عِكرِمةُ والسُّديُّ<sup>(٤)</sup> وغير واحد.

ومعنى كاظمين: أي ساكتين لا يتكلم أحدٌ إلا بإذنه.

﴿ يَوْمَ يَقُومُ الرَّوْحُ وَالْمَلَتِكَةُ صَفًا لَا يَتَكَلَّمُونَ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّمْنُنُ وَقَالَ صَوَابًا ﴾ [النبأ: ٣٨].

وقال ابنُ جُريج (٥): باكين.

وقال البغوي<sup>(٦)</sup>: «مكروبين ممتلئين خوفاً وجزَعاً، والكظْمُ تردّدُ الغيظِ والخوفِ والحزنِ في القلب حتى يضيقَ به».

﴿ كَانَ مِقْدَارُهُ خَسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ ﴾ [المعارج: ٤].

في الصحيحين (٧) من حديث أبي هريرة رضي الزكاة وفيه: «من كانت له إبلٌ لا يُعطِي فيها حقَّها في نَجدتها ورِسْلها. قلنا: يا رسول الله، ما نَجْدتُها

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (٨/ ج١٣/ ٢٤١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (٨/ ج١٣٠/ ٢٤٠).

 <sup>(</sup>٣) في: معالم التنزيل» (٤/ ٩٥٩).

<sup>(</sup>٤) أُخْرجه ابن جرير في «جامع البيان» (١٢/ج٢٤/٥٢).

<sup>(</sup>۵) ذکره ابن کثیر في تفسير (٤/ ٨٢).

<sup>(</sup>٦) في «معالم التنزيل» (٧/ ١٤٤).

<sup>(</sup>٧) البخاري (٣/ ٢٦٧ رقم ١٤٠٢)، ومسلم (٢/ ٦٨٠ رقم ٩٨٧).

ورسلُها؟ قال في عُسرها ويُسرها. فإنها تأتي يوم القيامة كأغذ ما كانت وأكثرِه وأسمنِه وآشرِه حتى يُبطَح لها بقاع قَرقرٍ، فتطأهُ بأخفافها، فإذا جاوزت أخراها أعيدت عليه أولاها ﴿فِ يَوْمِ كَانَ مِقَدَارُهُ خَسِينَ أَلَفَ سَنَةٍ ﴾ [المعارج: ٤]. حتى يُقضى بين الناس فيرى سبيلَه: إما إلى الجنة، وإما إلى النار»، الحديث.

﴿ وَلَا يَسْتَلُ حَمِيمًا ﴿ يُبَعَّرُونَهُمْ ۚ [الـمعارج: ١٠ ـ ١١]. لا يسأل الـقريبُ قريبَه عن حاله وهو يراه في أسوأ الأحوالِ فتشغله نفسُه عن غيره.

قال العَوفي عن ابن عباس (١٠): يعرِف بعضُهم بعضاً ويتعارفون بينهم، ثم يفِرّ بعضُهم من بعض بعد ذلك يقول الله تعالى: ﴿لِكُلِّ ٱمْرِي مِنْهُمْ يَوْمَدٍ لِشَأْنٌ يُنْنِدِ ﴾ [عبس: ٣٧].

وهذه الآية كقوله تعالى: ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمْ وَٱخْشُواْ بَوْمًا لَا يَجْزِف وَالِدُّ عَن وَلَدِهِ. وَلَا مَوْلُودُ هُوَ جَازٍ عَن وَالِدِهِ شَيْئًا ۚ إِنَّ وَعْدَ ٱللَّهِ حَقُّ﴾ [لقمان: ٣٣].

وقولِه تعالى: ﴿وَإِن تَدْعُ مُثَقَلَةً إِلَى حِمْلِهَا لَا يُحْمَلُ مِنْهُ شَيْءٌ وَلَوْ كَانَ ذَا قُـرَبَيُّ﴾ [فاطر: ١٨].

قال عِكرمةُ (٢): هو الجارُ يتعلق بجاره يوم القيامة فيقول: يا ربِّ سَلْ هذا لمَ كان يُغلق بابَه دوني؟ وإن الكافرَ ليتعلّق بالمؤمن يومَ القيامة فيقول: يا مؤمنُ إن لي عندك يدا قد عرفت كيف كنتُ لك في الدنيا وقد احتجتُ إليك اليوم، فلا يزال المؤمنُ يشفع له عند ربِه حتى يرده إلى منزل دون منزلِه وهو النار، وإن الوالد ليتعلق بولده يوم القيامة فيقول: يا بنيَّ أيَّ والدِ كنتُ لك؟ فيُثني خيراً، فيقول: يا بنيًّ إني قد احتجتُ إلى مثقال ذرةٍ من حسناتك أنجو بها مما ترى، فيقول ولده: يا أبتِ ما أيسرَ ما طلبت، ولكني أتخوف مثلَ ما تتخوف فلا أستطيع أن أُعطِيَك شيئاً.

ثم يتعلق بزوجته فيقول: يا فلانةُ، أو يا هذه، أيَّ زوج كنتُ لك؟ فتثني خيراً، فيقول لها: إني أطلب إليك حسنةً واحدةً تَهَبِينَها إليّ لَعلّي أنجو بها مما ترين.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (١٤/ ج٢٩/ ٧٣ \_ ٧٤) بسند ضعيف.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير (٣/٥٥٩) وتفسير ابن أبي حاتم (١٠/٣١٧٨).

قال فتقول: ما أيسرَ ما طلبتَ، ولكني لا أُطيق أن أُعطِيَك شيئاً، إني أتخوف مثلَ الذي تتخوَّف.

يقول الله تعالى: ﴿وَإِن تَدَّعُ مُثْقَلَةً إِلَىٰ حِمْلِهَا﴾ [فاطر: ١٨] الآية.

ويقول تبارك وتعالى: ﴿ لَا يَجْزِي وَالِدُّ عَن وَلَدِهِ وَلَا مَوْلُودٌ هُوَ جَازٍ عَن وَالِدِهِ شَيَّأُ ﴾ [لقمان: ٣٣].

ويقول تعالى: ﴿ وَمَ يَفِرُ ٱلْمَرَءُ مِنَ أَخِهِ ۞ وَأُمِهِ. وَأَبِيهِ ۞ وَصَاحِبَاهِ. وَسَلِيهِ ۞ لِكُلِّ آمْرِي مِنْهُمْ يَوْمَهِذِ شَأْنٌ يُغْنِيهِ ۞﴾ [عبس]. ﴿ فَإِذَا نُقِرَ ﴾ نُفخ، ﴿ فِي النَّاقُورِ ﴾ [المدثر: ٨] الصور.

روى ابنُ أبي حاتم (١) عن ابن عباس ﴿ قَالَ: قال رسولُ الله ﷺ: «كيف أنتم وصاحبُ القَرنِ قد التقم القرنَ وحتى جبهته ينتظر متى يؤمَرُ فينفُخ.

فقال أصحابُ رسولِ الله ﷺ: فما تأمرنا يا رسولَ الله.

قال: قولوا: حسبُنا الله ونعم الوكيل على الله توكلنا». رواه الإمامُ أحمدُ (٢) وابنُ جريرٍ (٣).

﴿ فَلَالِكَ يَوْمَهِ لِهِ يَوْمٌ عَسِيرٌ ﴾ [المدثر: ٩]، شديدٌ ﴿ عَلَى اَلْكَنْفِرِينَ غَيْرُ يَسِيرٍ ﴾ [المدثر: ١٠] عليهم.

ورُوي عن زُرارة بنِ أوفى قاضي البصرةِ رحمه الله تعالى أنه قرأ في صلاة الصبح بالمدثر فلما بلغ هذه الآية: ﴿ فَإِذَا نُقِرَ فِي النَّاقُورِ ﴿ فَلَاكَ يَوْمَ لِهِ يَوْمُ عَسِيرُ ﴾ [المدثر] شهق شهقة فمات (٤)، أولئك قومٌ قرأوا القرآن بقلوب حاضرةِ وآذانِ واعية وبصائر نافذةِ، وأفهام جلّيةِ ونفوسِ عليّة، مستحضرين تأويلَ معانيه حين وقوعِها وأوانَ وعيدِها، شاهدين ببصائرهم من تكلم به فأنزله، فأثمر ذلك في قلوبهم خشية اللَّهِ عز وجل فذابوا خوفاً وحياء من ربهم وشوقاً إليه فأثمر ذلك في قلوبهم في القَلْمَاتُونُ واطر: ٢٨]، وقال تعالى فيهم: ﴿ وَيَافُونَ يَومًا كَانَ مَنْ عِبَادِهِ الْقُلْمَاتُونُ والله والله وقال تعالى فيهم: ﴿ وَيَا الله عَلَى الله وَالله والله وي والله والله

وفي المستدرك وقع خطأ وهو «غياث» بدل «عتاب» كما في طبقات ابن سعد (٧/ ١٥٠).

<sup>(</sup>١)(٢)(٣) تقدم تخريجه وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الحاكم في «المستدرك» (٢/ ٥٠٦) وفي سنده عتاب بن المثنى القشيري. قال عنه الحافظ في «التقريب رقم (٤٤٢٣) مقبول.

قال ابن عباس(١): فاشياً.

وقال قتادة (٢): استطار واللَّهِ شرُّ ذلك اليوم حتى ملأ السمواتِ والأرضَ.

وقال مقاتل<sup>(٣)</sup>: كان شرُّه فاشياً في السموات، فانشقت وتناثرت الكواكبُ وكُوّرت الشمسُ والقمرُ وفزِعَت الملائكة، وفي الأرض نُسفت الجبالُ وغارت المياهُ وتكسّر كلُ شيءٍ على الأرض من جبل وبناءٍ.

قال ابنُ جرير (٤): ومنه قولُهم استطار الصَّدْعُ في الزجاجة واستطال.

ومنه قول الأعشى (٥):

فبانت وقد أثارت في الفُوا د صَدْعاً على نأيها مستطيرا يعنى ممتداً فاشياً.

وقولُه: ﴿عَبُوسًا قَطَرِيرًا﴾، قال ابن عباس<sup>(٦)</sup>: ضيقاً طويلًا. وعنه (<sup>٧)</sup> قال: «يعبِسُ الكافرُ يومئذ حتى يسيلَ من بين عينيه عرَقٌ مثلُ القَطِران».

وقال مجاهد (٨): ﴿عَبُوسًا﴾ العابسُ الشفتين ﴿قَطَرِيرًا﴾ تقبُّضُ الوجهِ بالسُّيور.

وقال سعيد بنُ جبير<sup>(٨)</sup> وقتادةُ<sup>(٨)</sup>: تعبِسُ فيه الوجوهُ من الهول ﴿قَطَرِيرًا﴾ تقليصُ الجبين وما بين العينين من الهول.

<sup>(</sup>١) ذكره ابن كثير في تفسيره (٤/٤٨٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير في اجامع البيان، (١٤/ ج٢٩/٢٩).

<sup>(</sup>٣) ذكره ابن كثير في تفسيره (٤/٥/٤).

<sup>(</sup>٤) في «جامع البيان» (١٤/ ج٢٩/٢٩).

 <sup>(</sup>٥) البيت للأعشى في ديوانه (ص٨٥) ط: صادر.
 والرواية فيه (أؤرَثَت) في موضع (أثارت) ويبد

والرواية فيه (أَوْرَثُتُ) في موضّع (أثارت) ويبدو أن رواية ابن جرير محرفة عن (أسأرت) بالسين لا بالثاء، لأنه لا معنى للإثار هنا.

والصدع: الشق. والمستطير كما في «اللسان» المنتشر. وفي «معاني القرآن» للفراء (٣/ ٢١٦) ط: عالم الكتب.

<sup>•﴿</sup>وَيَخافُونَ يوماً كانَ شَرُهُ مستطيراً﴾ [الإنسان: ٧] ممتد البلاء، والعرب تقول: استطار الصدع في القارورة وشبهها، واستطال» اه.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (١٤/ ج٩٦/ ٢١٢) بسند منقطع.

<sup>(</sup>V) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (١٤/ ج٢١١/٢٩).

<sup>(</sup>٨) ذكره ابن كثير في تفسيره (٤/ ٤٨٥).

وقال ابنُ زيدِ(١): العبُوس الشرُّ، والقمطريرُ الشديد.

وقال ابن جرير (٢٠): والقمطريرُ هو الشديد، يقال: هو يومٌ قمطريرٌ ويوم قُماطِرٌ ويوم عصيبٌ وعصَبْصَبٌ، وقد اقمطَرَ اليومُ يقمطِرَ اقمِطْراراً، وذلك أشدُّ الأيام وأطولُها في البلاء والشدةِ، ومنه قولُ بعضِهم:

بني عمّنا هل تذكرون بالاءنا عليكم إذا ما كان يوم قُماطِرُ (٣)

#### [حشر الخلائق للعرض ومعنى العرض]

(وأُحضِروا للعَرض والحسابِ وانقطعت علائقُ الأنساب) (وارتكمت سحائبُ الأهوالِ وانعجم البليغُ في المقال)

(وأُحضروا للعرض) العرضُ له معنيان: معنى عامٌ وهو عَرضُ الخلائقِ كلِّهم على ربهم عز وجل باديةً له صفَحاتُهم لا تخفى عليه منهم خافيةٌ. وهذا يدخُل فيه من يناقَش الحسابَ ومَن لا يحاسب.

والمعنى الثاني عَرضُ معاصي المؤمنين عليهم وتقريرُهم بها وسترُها عليهم ومغفرتُها لهم، والحسابُ المناقشة.

وقد ذكر اللَّهُ تعالى في كتابه العزيز في غير ما موضع إجمالاً وتفصيلاً كما قال: ﴿يَوْمَبِذِ نُعُرَضُونَ لَا تَخْفَىٰ مِنكُر خَافِيَةٌ﴾ [الحاقة: ١٨]. الآيات.

وقال تعالى: ﴿وَعُرِضُواْ عَلَىٰ رَبِّكَ صَفًّا لَقَدْ جِثْتُمُونَا كَمَا خَلَقْنَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةً﴾ [الكهف: 8] الآيات.

وقال تعالى: ﴿وَيَوْمَ غَشُرُ مِن كُلِّ أُمَّةٍ فَوْجًا مِّمَن يُكَذِّبُ بِثَايَنِنَا فَهُمْ يُوزَعُونَ ۞ حَتَّىٰ إِذَا جَآءُو قَالَ أَكَذَّبَتُم بِثَايَٰتِي وَلَمْ تَحْيطُواْ بِهَا عِلْمًا أَمَّاذَا كُنُتُمْ تَمْمَلُونَ ۞ وَوَقَعَ اَلْقَوْلُ عَلَيْهِم بِمَا ظَلَمُواْ فَهُمْ لَا يَنطِقُونَ ۞﴾ [النمل].

وقسال تسعمالسي: ﴿ يَوْمَهِمْ يَضَدُرُ ٱلنَّاسُ أَشْنَانًا لِيُرُواْ أَعْمَىٰلَهُمْ ۚ ۞ فَكَن يَعْمَلُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (۱٤/ ج٢٩/ ٢١٢).

<sup>(</sup>۲) في «جامع البيان» (۱٤/ ج٢٩/ ٢١١).

<sup>(</sup>٣) البيت في «اللسان»: قمطر. ولم ينسبه. وفي «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي (١٩/ ١٩٧) والفراء في «معانى القرآن» (٣١٦/٣).

مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرَهُ ۞ وَمَن يَعْسَلَ مِثْقَالَ ذَرَّةِ شَكًّا يَسَرُهُ ۞ [الزلزلة].

وقال تعالى: ﴿فَرَرَبِّكَ لَنَسْتَلْنَهُمْ أَجْمَعِينَ ۞ عَمَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ۞﴾ [الحجر].

وقال تعالى: ﴿ وَقِفُوهُمُّ إِنَّهُم مَّسْءُولُونَ ﴾ [الصافات: ٢٤].

وقال تعالى: ﴿إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابَهُمْ ۞ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُم ۞﴾ [الغاشية]، وغير ذلك من الآيات.

وروى ابنُ أبي الدنيا(۱) عن عمر فلي قال: حاسبوا أنفسكم قبل أن تُحاسبوا، وزِنوا أعمالكم قبل أن توزَنوا، فإنه أخف عليكم في الحساب غدا أن تحاسبوا أنفسكم اليوم، وتزيّنوا للعَرض الأكبر ﴿يَوْمَإِذِ نُعُرَّضُونَ لَا تَخْفَىٰ مِنكُم خَافِيَةً﴾ [الحاقة: 18].

وروى أحمدُ<sup>(۲)</sup> وابنُ ماجه<sup>(۳)</sup> عن أبي موسى ظلله قال: قال رسولُ الله كللهُ: «يُعرض الناسُ يوم القيامة ثلاثَ عرضات: فأما عَرْضتان فجِدالٌ ومعاذيرُ، وأما الثالثةُ فعند ذلك تطيرُ الصحفُ في الأيدي، فآخذُ كتابَه بيمينه وآخذٌ كتابَه بشماله».

وللتِرمِذي ﴿ عَن أَبِي هُرِيرَةً ﴿ فِي اللَّهِ عَالَمُهُ نَحُوهُ .

<sup>(</sup>۱) في المحاسبة النفس والإزراء عليها» (ص٢٢ رقم ٢).

قلت: وأخرجه الترمذي في السنن (٤/ ٦٣٨) وأبن المبارك في الزهد (ص١٠٣ رقم ٣٠٦) وأحمد في الزهد (ص١٠٩ رقم ٣٠٦).

وهو أثر موقوف على عمر بن الخطاب رهيه.

<sup>(</sup>٢) في المسئد (٤/٤١٤).

<sup>(</sup>٣) في السنن (٢/ ١٤٣٠ رقم ٤٢٧٧).

وقال البوصيري في «مصباح الزجاجة» (٣/ ٣١٥ رقم ٢١٥/٧٤): «هذا إسناد رجاله ثقات إلا أنَّه منقطع. الحسن لم يسمع من أبي موسى قاله علي بن المديني وأبو حاتم وأبو زرعة».

رواه أبو بكر بن أبي شيبة في مسنده بإسناده ومتنه.

وله شاهد من حديث الحسن عن أبي هريرة رواه الترمذي وقال: لم يسمع الحسن من أبي هريرة».

وخلاصة القول أن الحديث ضعيف، والله أعلم.

<sup>(</sup>٤) في السنن (٤/ ٦١٧ رقم ٢٤٢٥) وقال: «ولا يصح هذا الحديث من قبل أنَّ الحسن لم=

وروى ابنُ جريرِ (١) عن عبد الله بنِ مسعودٍ نحوَه موقوفاً.

وفي الصحيحين (٢): سئل رسولُ اللَّهِ ﷺ عن الحُمُر فقال: «ما أنزل اللَّهُ فيها إلا هذه الآيةَ الفاذَّةَ الجامعةَ: ﴿ فَمَن يَعْمَلْ مِثْفَكَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرُمُ ۞ وَمَن يَعْمَلْ مِثْفَكَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرُمُ ۞ [الزلزلة].

وروى الإمامُ أحمدُ<sup>(٣)</sup> عن صَعصَعةَ بنِ معاويةَ عمَّ الفَرزدق أنه أتى النبيَّ ﷺ فقرأ عليه: ﴿فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرُّهُ ۞ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَـرًّا يَسَرُهُ ۞ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَـرًّا يَسَرُهُ ۞ [الزلزلة].

قال: حسبي، لا أبالي أن لا أسمَع غيرَها.

وروى ابنُ جريرِ<sup>(٤)</sup> وابنُ أبي حاتم<sup>(٥)</sup> عن أنس قال: كان أبو بكر يأكل مع النبي ﷺ فنزلت هذه الآيةُ: ﴿فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَكَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَكَرُهُ ۞ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَكَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَكَرُهُ ۞ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَكَالَ ذَرَّةٍ شَكًا يَكُرُهُ ۞ [الزلزلة].

فرفع أبو بكر يدَه وقال: يا رسولَ الله أُجزَى بما عمِلتُ من مثقال ذرة من

يسمع من أبي هريرة، وقد رواه بعضهم عن علي الرّفاعي عن الحسن عن أبي موسى عن النبي ﷺ ـ وقد تقدم ـ.

<sup>(</sup>۱) في «جامع البيان» (۱٤/ ج٩٦/ ٥٩).

<sup>(</sup>۲) البخاري في صحيحه (۸/ ۷۲۷ رقم ۱۱۳۳) ومسلم في صحيحه (۲/ ۱۸۰ ـ ۱۸۲ رقم ۲) البخاري في صحيحه (۲/ ۱۸۰ ـ ۱۸۲ رقم ۲۸۷ /۹۶۷ .

<sup>(</sup>٣) في المسند (٥٩/٥).

قلّت: وأخرجه الطبراني في الكبير (٨/ ٩٠ رقم ٧٤١١) وقال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٧/ ١٤١): رواه أحمد والطبراني مرسلًا ومتصلًا ورجال الجميع رجال الصحيح. والنسائي كما في تحفة الأشراف (٤/ ١٨٧ رقم ٤٩٤٢).

<sup>(</sup>٤) في «جامع البيان» (١٥/ ج٣٠ / ٢٦٨ ـ ٢٦٩).

 <sup>(</sup>٥) في «تفسير القرآن العظيم» (١٠/ ٣٤٥٥ ـ ٣٤٥٦ رقم ١٩٤٣٧ و ١٩٤٣٨).
 قلت: وأخرجه الطبراني في الأوسط رقم ٨٤٠٧) وقال الهيثمي في مجمع الزوائد (٧/
 ١٤٢) وشيخه موسى بن سهل، والظاهر أنه الوشاء، وهو ضعيف.

قلت: هو ليس بالوشاء. بل شيخه موسى بن سهل بن عبد الحميد أبو عمران الجوني البصري. ثقة.

انظر: ُ «بلغة القاصي والداني في تراجم شيوخ الطبراني» (١/ ٣٣٢ رقم ٦٥٨).

شر؟ «فقال: يا أبا بكر ما رأيتَ في الدنيا ممَّا تكره فبمثاقيلِ ذرِّ الشر، ويدّخِر اللَّهُ لك مثاقيلَ ذرِّ الخيرِ حتى تُوَفَّاه يومَ القيامة».

وعن أبي العالية (١) في قوله: ﴿ فَوَرَبِكَ لَنَسَكَلَنَهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ عَمَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ فَالْمَ

قال: «يُسأل العبادُ كلُهم عن خَلتين يوم القيامة، عمّا كانوا يعبُدون وعمَّاذا أجابوا المرسلين».

وروى الإمامُ أحمدُ (٢) عن ابن مسعودٍ قال: «والذي لا إله غيرُه، ما منكم من أحد إلا سيخلو الله به يومَ القيامة كما يخلو أحدُكم بالقمر ليلةَ البدر، فيقول: ابنَ آدمَ ماذا غرَّك مني بي، ابنَ آدمَ ماذا عمِلتَ فيما علِمْتَ، ابنَ آدمَ ماذا أجبتَ الم سلد.».

وعن ابن عباس (٤) ﴿ وَوَرَيِكَ لَنَسْكَلَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ عَمَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ۞﴾ [الحجر]، قال: ﴿ وَيُومِيذِ لَّا يُسْكُلُ عَن ذَنْبِهِ إِنسٌ وَلَا جَانَ ﴾ [الرحمن: ٣٩].

قال: لا يسألُهم هل عمِلتم كذا لأنه أعلمُ بذلك منهم، ولكن يقول: لم عمِلتم كذا وكذا؟.

وفي الصحيح (٥) عن عائشة على أن رسولَ اللَّهِ على قال: «ليس أحدٌ يحاسب

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (٨/ج١٤/٦٧) وذكره ابن كثير في تفسيره (٢/ ٥٧٩).

<sup>(</sup>٢) لم يخرجه أحمد في مسنده.

بل أُخرَجه الطبراني في الكبير (٢٠٣/٩ ـ ٢٠٤ رقم ٨٨٩٩ و ٨٩٠٠) على ابن مسعود موقوفاً.

أما الأول فسنده صحيح.

والثاني: رجاله رجال الصحيح غير شريك بن عبد الله وهو ثقة وفيه ضعف.

<sup>(</sup>٣) في تفسيره (٧/ ٢٢٧٣ رقم ١٢٤٥٠).

<sup>(</sup>٤) أُخْرِجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٧/ ٢٢٧٤ رقم ١٢٤٥٣).

<sup>(</sup>۵) أي في صحيح مسلم (٤/٤/٤ رقم ٢٨٧٦/٧). قلت: وأخرجه البخاري في صحيحه (١٩٦/١ ـ ١٩٧ رقم ١٠٣) بنحوه.

يوم القيامة إلا هلك»، فقلت: يا رسولَ الله أليس قد قال الله تعالى: ﴿فَأَمَّا مَنْ أُونِ كَنَبَهُ بِيَمِينِةِ، ﴿ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ﴿ ﴾ [الانشقاق]، فقال رسولُ الله ﷺ: «إنما ذلك العَرضُ، وليس أحدٌ يناقش الحسابَ يوم القيامة إلا عُذّب».

وفيه (١) عن أنس بنِ مالكِ رهيه أن نبيَّ اللَّهِ عَلَيْهَ كان يقول: «يُجاء بالكافر يومَ القيامة فيقال له: أرأيتَ لو كان لك ملءُ الأرضِ ذهباً أكنتَ تفتدي به؟ فيقول: نعم. فيقال له: قد كنت سُئلتَ ما هو أيسرُ من ذلكَ».

وفيه (٢) عن عدي بن حاتم قال: قال النبي ﷺ: «ما منكم من أحد إلا وسيكلّمه اللّه يوم القيامة ليس بين اللّه وبينه تَرجُمان، فينظر أيمنَ منه فلا يرى إلا ما قدم من عمله، وينظر أشأمَ منه فلا يرى إلا ما قدم، وينظر بين يديه فلا يرى إلا النارَ تِلقاءَ وجهه، فاتقوا النارَ ولو بشق تمرة».

وفيه (٣) عن صفوانَ بنِ مُحرِزِ قال: بينما ابنُ عمرَ يطوف إذ عرَض رجلٌ فقال: يا أبا عبدِ الرحمن - أو قال يا ابنَ عمرَ - هل سمعت النبيَّ ﷺ في النجوى؟ فقال: سمعتُ النبيَّ ﷺ يقول: «يدنو المؤمنُ من ربه حتى يضع عليه كنفه فيقرره بذنوبه: تعرف ذنبَ كذا؟ يقول أعرف، يقول: ربّ أَعرِف، مرتين، فيقول: أنا سترتُها في الدنيا وأغفِرها لك اليوم، ثم تُطوى صحيفةُ حسناتِه. وأما الآخرون الكفارُ فينادي على رؤوس الأشهادِ: هؤلاء الذين كذبوا على ربهم ألا لعنةُ الله على الظالمين».

وفي التِرمِذي (٤) عن أبي برزة الأسلمي ظله قال: قال رسول الله على التول الله الله الله على التول قدما عبد حتى يُسأل عن عمره فيما أفناه، وعن علمه فيما عبد حتى يُسأل عن عمره فيما أفناه، وعن علمه فيما أبلاه»، وقال: حسن (٤) صحيح.

<sup>(</sup>۱) أي عند مسلم في صحيحه (٢١٦١/٤ رقم ٢٨٠٥/٥٢).

<sup>(</sup>۲) عند مسلم في صحيحه (۷۰۳/۲ ـ ۷۰۶ رقم ۱۰۱۶/۲). قلت: وأخرجه البخاري في صحيحه (۲۳/۱۳ رقم ۷٤٤۳) بلفظ: قال رسول الله ﷺ:

<sup>«</sup>ما منكم من أحدِ إلا سيُكلمُه ربُّه ليس بينه وبينَه تُرجُمان ولا حجاب يحجُبُه». (٣) عند مسلم (٢١٢٠/٤ رقم ٢٥/٨٧٦).

ر.) عند تسميم (۱. ۲۶۶ رقم ۱۹۲۸). قلت: وأخرجه البخاري في صحيحه (۹۲/۵ رقم ۲٤٤۱).

 <sup>(</sup>٤) في السنن (٤/ ٦١٢ رقم ٢٤١٧) وقال: هذا حديث حسن صحيح.
 قلت: وأخرجه الدارمي (١/ ١٣٥)، وأبو يعلى (١٣/ ٤٢٨ رقم ١/٤٣٤) والخطيب في =

#### [براءة الناس يومئذ بعضهم من بعض]

(وانقطعت علائقُ الأنساب) كما قال تعالى: ﴿ فَإِذَا نُفِخَ فِي اَلْشُورِ فَلَا أَنسَابَ يَنْهُمْ يَوْمَ بِنْ وَلَا يَسَاتَأُونَ ﴾ [المؤمنون: ١٠١]، وقال تعالى: ﴿ وَلَا يَسَنَلُ حَمِيمٌ حَمِيمًا ﴾ [المعارج: ١٠] الآيات، وقال تعالى: ﴿ يَوْمَ يَفِرُ الْلَرَهُ مِنْ أَخِيهِ ﴾ [عبس: ٣٤] الآيات، وقال تعالى عن الكافرين: ﴿ فَمَا لَنَا مِن شَنفِعِينَ ﴿ وَلَا صَدِيقٍ حَمِيمٍ ﴿ إِلَى الشعراء].

قال ابنُ مسعود ﴿ إِذَا كَانَ يُومُ القَيَامَةِ جَمَعِ اللَّهُ الأُولِينِ وَالآخرِينِ ثُمَّ نَادى منادٍ: ألا من كان له مظلِمةٌ فليجيء فليأخذ حقَّه، قال: فيفرحُ المرءُ أن يكون له الحقُ على والده أو ولدِه أو زوجتِه وإن كان صغيراً.

ومصداقُ ذلك في كتاب الله: ﴿ فَإِذَا نُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَلَاۤ أَنسَابَ بَيْنَهُمْ يُومَيِـذِ وَلَا يَتَسَآءَلُونَ﴾ [المؤمنون: ١٠١]. رواه ابن أبي حاتم (١٠).

وروى البغويُ (٢) بإسناد الثعلبيّ عن جابر بنِ عبدِ اللّهِ ظَيْهُ قال: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «إن الرجلَ ليقول في الجنة: ما فُعل بصديقي فلان؟ وصديقه في الجحيم، فيقول اللّه تعالى: أخرجوا له صديقه إلى الجنة. فيقول مَن بقيَ: فما لنا من شافعين ولا صديق حميم».

<sup>= «</sup>اقتضاء العلم العمل» رقم (١).

وفي الباب عن ابن مسعود أخرجه الترمذي رقم (٢٤١٦) والخطيب في تاريخ بغداد (١٢/ ٤٤٠) والطبراني في الصغير (١/ ٢٦٩) وأبو يعلى في المسند (٩/ ١٧٨ رقم ٥٣٧١/٣٠٥) سند ضعيف.

وقال الترمذي: هذا حديث غريب لا نعرفه من حديث ابن مسعود عن النبي الله الا من حديث الحسين بن قيس، وحسين بن قيس يُضعَّفُ في الحديث مِنْ قبل حفظه. وكذلك عن معاذ أخرجه الخطيب في «الاقتضاء» رقم (٢) وفي تاريخ بغداد (١١/ ٤٤١) بسند لا بأس به في الشواهد.

وخلاصة القول أن الحديث صحيح بشواهده.

<sup>(</sup>۱) ذكره ابن كثير في تفسيره (٣/ ٢٦٦ ـ ٢٦٧).

<sup>(</sup>٢) في «معالم التنزيل» (٦/ ١٢٠) بإسناده من طريق الثعلبي وفيه جهالة من سمع أبا الزبير. وذكره القرطبي في «الجامع لأحكام القرآن» (١١٨/١٣) ولم يخرجه أحد من أصحاب الكتب الستة وغيرها.

قال الحسنُ (١) رحمه الله تعالى: استكثروا من الأصدقاء المؤمنين، فإن لهم شفاعة يوم القيامة.

وعن قتادة (٢<sup>)</sup> في قول اللَّهِ عز وجل: ﴿يَوْمَ يَفِرُّ اَلْمَرُهُ مِنْ اَخِيهِ ۞ وَأَيْمِهِ وَأَبِيهِ ۞ وَصَحِيْهِهِ وَبَنِيهِ ۞﴾ [عبس].

قال: يفِرُ هابيلُ من قابيلَ. ويفِر النبيُ ﷺ من أمه، وإبراهيمُ عليه السلام من أبيه، ولوطٌ عليه السلام من صاحبته، ونوح عليه السلام من ابنه ﴿لِكُلِ آمْرِي مِنْهُمْ يَوْمَهِذِ شَأَنَّ يُغْيِدِ﴾ [عبس: ٣٧] يشغَلُه عن شأن غيرِه.

وفي الحديث الصحيح (٣) في أمر الشفاعة: «إنه إذا طُلب إلى كلِّ من أولي العزم أن يشفعَ عند اللَّهِ في الخلائق يقول: نفسي نفسي لا أسألك إلا نفسي، حتى إن عيسى بنَ مريمَ يقول: لا أسأله اليومَ إلا نفسي، لا أسأله مريمَ التي ولدتني».

[تجتمع الأهوال في ذلك اليوم، وتنعجم الألسنة، وتخشع الأصوات للرحمن] (وارتكمت سحائب الأهوالِ وانعجم البليغ في المقال) (وعنت الوجوهُ للقيوم واقتُصَّ من ذي الظلم للمظلوم)

(وارتكمت) اجتمعت (سحائب الأهوال) جمع هول وهو الأمر الشديد الهائل المفظع (وانعجم) سكت فلم يتكلم (البليغ) الذي كان في الدنيا مقتدراً على البلاغة والفصاحة (في مقال).

قال الله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَأْتِ لَا تَكَلَّمُ نَفْسُ إِلَّا بِإِذْنِدِهِ ﴾ [هود: ١٠٥] وقال تعالى: ﴿ وَخَشَعَتِ ٱلْأَضَوَاتُ لِلرَّمْنَنِ فَلَا تَسْمَعُ إِلَّا هَمْسًا﴾ [طه: ١٠٨]، وقال تعالى: ﴿ يَوْمَ يَقُومُ الرَّحْنَ وَالْمَالِكَةُ صَفَاً لَا يَتَكَلَّمُونَ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّمْنَنُ وَقَالَ صَوَابًا ﴾ [النبأ: ٣٨].

قال ابنُ عباس<sup>(٤)</sup>: ﴿وَخَشَعَتِ ٱلْأَضَّوَاتُ لِلرَّمْمَانِ﴾ [طه: ١٠٨] سكنتْ ﴿فَلَا تَسَمَعُ إِلَّا هَمْسُا﴾ [طه: ١٠٨].

<sup>(</sup>۱) ذكره البغوي في «معالم التنزيل» (٦/ ١٢٠).

<sup>(</sup>۲) فكره البغوي في «معالم التنزيل» (۸/ ۳٤٠).

<sup>(</sup>۳) أخرجه البخاري (۲/ ۳۷۱ رقم ۳۳۲۰ و ۳۳۲۱ و ۷۷۱۲)، ومسلم في صحيحه (۱/ ۱۸۶ ـ ۱۸۶ رقم ۱۹۶).

<sup>(</sup>٤) ذكره البغوي في «معالم التنزيل» (٥/ ٢٩٥).

قال: تحريكُ الشفاهِ من غير منطِق.

وعنه (١): الهمسُ الصوتُ الخفيُ.

وعنه (٢) هو وعِكرِمةُ ومجاهدٌ والضحاكُ والربيعُ بنُ أنسِ وقتادة وابنُ زيدٍ وغيرُهم (٢): الهمسُ نقلُ الأقدام إلى المحشَر كأخفاف (٣) الإبل.

وقال سعيدُ بنُ جبيرٍ (٤): همساً: سرَّ الحديثِ ووطءَ الأقدام فجمع بين القولين.

وفي حديث (٥) الشفاعة: «ولا يتكلم يومئذ إلا الرسلُ»، الحديث.

﴿ وَعَنَتِ ٱلْوُجُوهُ ﴾ [طه: ١١١]: ذَلَّت وخضعتْ.

ومنه قيل للأسير: عانِ<sup>(٢)</sup>، ﴿ الْقَيُّورِ ﴾ تضمين لمعنى قولِه عز وجل: ﴿ وَعَنَتِ الْوَجُوهُ لِلْحَيِّ الْقَيُّورِ ﴾ [طه: ١١١].

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (۹/ج٢١٤/١٦) وابن أبي حاتم في تفسيره (٧/ ٢١٤/١٦) وأورده السيوطي في «الدر المنثور»: (٥٩٩٥) وزاد نسبته إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) ذكر ذلك ابن كثير في تفسيره (٣/ ١٧٤).

<sup>\*</sup> وقد أخرج ابن جرير في «جامع البيان» (٩/ج١٦/٢١٤ ـ ٢١٥) «أثر ابن عباس: وعكرمة وقتادة ومجاهد».

<sup>\*</sup> وقد أخرج ابن أبي حاتم في تفسيره (٧/ ٢٤٣٥ رقم ١٣٥٣٣) أثر ابن عباس.

<sup>\*</sup> وذكر السيوطي في «الدر المنثور» (٥/ ٦٠٠) أثر ابن عباس والضحاك، ومجاهد

 <sup>(</sup>٣) همس: الهمس: الخفي من صوت والوطء والأكل وقال الفراء: يقال إنه نَقْل الأقدام إلى المحشر: ويقال: إنه الصوت الخفي، وروي عن ابن عباس أنه تمثّل فأنشد: "وهُنَّ يمشين بنا هَمِيسَا" قال: وهو صوت نقل أخفاف الإبل.

انظر: لسان العرب (١٥/ ١٣٢ ـ ١٣٣).

وقال الفيروز آبادي في «القاموس المحيط» (٧٥٠): الهَمِيسُ: صوت نَقْلِ أخفافِ الإبل.

<sup>(</sup>٤) ذكره ابن كثير في تفسيره (٣/ ١٧٤) والسيوطي في «الدر المنثور» (٥/ ٢٠٠).

<sup>(</sup>٥) تقدم تخریجه.

<sup>(</sup>٦) وقال ابن جرير في «جامع البيان» (٩/ ج٢١٦/١٦): «وأصل العنو الذلّ يقال منه: عنا وجهه لربه يعنو عتواً، يعني خضع له وذلّ، وكذلك قيل للأسير: عان لذلة الأسر. فأما قولهم: أخذت الشيء عنوة، فإنه يكون وإن كان معناه يتول إلى هذا أن يكون أخذه=

قال ابنُ عباس (١) وغيرُ واحدِ: خضعت وذلتْ واستسلمت الخلائقُ لجبَّارها الحيِّ الذي لا يموت، القيومِ الذي لا ينام، وهو قيِّمٌ على كل شيء يديرُه ويحفَظه، فهو الكاملُ في نفسه الذي كلُ شيءٍ فقيرٌ إليه لا قِوامَ له إلا به.

﴿ وَقَدْ خَابَ مَنْ حَمَلَ ظُلْمًا ﴾ [طه: ١١١].

قال ابنُ عباسٍ (٢): خسِر من أشرك بالله، والظلمُ هو الشركُ.

وقيل<sup>(٣)</sup>: المرادُ بالظلم هنا العمومُ، فيتناول الشركَ وغيرَه من ظلم العبدِ نفسَه وظلم العبادِ بعضَهم بعضاً، فإن اللَّهَ سيؤدي كلَّ حقٍ إلى صاحبه حتى يَقتصَّ للشاة الجمَّاءِ من الشاة القَرْناء.

وفي بعض الأحاديثِ: «يقول الله عز وجل: وعزتي وجلالي لا يجاورني اليوم ظلمُ ظالم»(٤).

وفي الصّحيحين (٥): «إياكم والظلمَ، فإن الظلمَ ظلماتٌ يوم القيامة»، فعلى

غلبة، ويكون أخذه عن تسليم وطاعة كما قال الشاعر:

هل أنْتَ مُطِيعي أَيُها القَلْبُ عَنْوَةً وكم تَلخ نَفْسٌ لم تلم في الْحتِيالها
وانظر: "معالم التنزيل" (7 / 797).

ذكره ابن كثير في تفسيره (٣/ ١٧٤).

<sup>(</sup>۲) ذكره البغوي في «معالم التنزيل» (٩٦/٥).

<sup>(</sup>٣) ذكره ابن كثير في تفسير (٣/ ١٧٤ \_ ١٧٥).

<sup>(</sup>٤) وهو جزء من حديث حسن سيأتي تخريجه من هذا الجزء (ص٣٧٨ ـ ٣٧٩).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (١٠٠/٥ رقم ٢٤٤٧) ومسلم (١٩٦٩/٤ رقم ٢٥٧٩/٥٧) من حديث ابن عمر مرفوعاً بلفظ: «إنَّ الظلمَ ظلمات يوم القيامة...».

<sup>\*</sup> وأخرج مسلم في صحيحه (٤/ ١٩٩٦ رقم ٢٥٧٨/٥٦) من حديث جابر مرفوعاً بلفظ: «اتقوا الظلمَ فإن الظلم ظلمات يوم القيامة...».

<sup>\*</sup> وأخرج الطيالسي رقم (٢٢٧٢) وأحمد (٢/ ١٩٥) والحاكم (١١/١) والبيهقي (١٠/ ٢٤٣) وابن حبان رقم (٥١٧٦) من حديث عبد الله بن عمرو مرفوعاً بلفظ: «إياكم والظلم فإن الظلم، ظلمات يوم القيامة...».

<sup>\*</sup> وأخرج الحاكم (١٢/١) والبخاري في الأدب المفرد رقم (٤٧٠) و (٤٨٧) وأحمد في المسند (٢٢ الله على المسند (٢٢ الله على المسند (٢٢ الله على المسند (٢٠ الله على الله على الأداب رقم (٩٧) وابن حبان في صحيحه رقم (٦٢٤٨) من طرق مرفوعاً عن أبي هريرة بلفظ: «إياكم والظلم فإن الظلم هو الظلمات عند الله يوم القيامة...».

هذا المعنى ظلمٌ دون ظلمٍ وخيبةٌ دون خيبةٍ، والخيبةُ كلُّ الخيبةِ لمن لقيَ اللَّهَ وهو به مشركٌ، فإن اللَّهَ تعالى يقول: ﴿إِنَ ٱلشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴾ [لقمان: ١٣].

وقد تقدم حديث عائشةَ عند أحمدَ<sup>(١)</sup>: «الدواوينُ ثلاثةٌ: ديوانٌ لا يغفِرُه الله، وديوان لا يغفِرُه الله، وديوانٌ لا يترك الله منه شيئاً» الحديث.

(واقتص من ذي الظلم) أي اقتضي من الظالم (للمظلوم)، قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةً وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُصَنعِفَها ﴿ [النساء: ١٤]، وقال تعالى: ﴿ النَّوْمَ تَجْزَىٰ كُلُ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتُ لَا ظُلْمَ الْيُومُ إِنَ اللّهَ سَرِيعُ الْجِسَابِ ﴿ وَاللّهُ عَوله وَ وَاللّهُ يَقْضِى بِالْحَقِ ﴾ [خافر: ١٧ ـ ٢٠]. وقال تعالى: ﴿ وَقُضِى بَيْنَهُم بِالْحَقِ وَقِيلَ الْجُمَّ لِلّهُ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ وهُم لَا يُظْلَمُونَ ﴾ [السزمسر: ٢٩]، ﴿ وَقُضِى بَيْنَهُم بِالْحَقِ وَقِيلَ الْجُمَّدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ [الزمر: ٧٥]، وقال تعالى: ﴿ وَوُقِينَ كُلُ نَقْسِ مَا عَمِلَتَ وَهُو أَعْلَمُ بِمَا يَفْعَلُونَ ﴾ [الزمر: ٧٠] وغيرُها من الآيات.

وقال البخاريُ (٢) رحمه الله تعالى: «بابُ القصاصِ يوم القيامة، وهي الحاقةُ لأن فيها الثوابَ وحواقً الأمورِ الحقة والحاقة واحد، والقارعة والغاشية والصارخة والتغابنُ غبنُ أهل الجنةِ أهل النار».

ثم ساق بسنده حديث ابنِ مسعودِ (٣) قال النبيُ ﷺ: «أولُ ما يُقضى بين الناس بالدماء».

وحديثَ أبي هريرةَ (١٠) و أن رسولَ اللَّهِ ﷺ قال: «من كانت عنده مظلِمةٌ لأخيه فليتحَلَّلُه منها، فإنه ليس ثَمَّ دينارٌ ولا دِرهم، من قبل أن يؤخَذَ لأخيه من حسناته، فإن لم يكن له حسنات أُخذ من سيئات أخيه فطُرحت عليه».

وحديثَ أبي سعيدِ (٥) الخُدريِّ عَلَيْهُ قال: قال رسولُ الله عَلَيْهُ: «يخلص

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>۲) في صحيحه (۱۱/ ٣٩٥).

<sup>(</sup>۳) أخرجه البخاري في صحيحه (۱۱/ ۳۹۵ رقم ۲۵۳۳)، ومسلم في صحيحه (۳/ ۱۳۰٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في صحيحه (١١/ ٣٩٥ رقم ٦٥٣٤).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في صحيحه (١١/ ٣٩٥ رقم ٦٥٣٥).

المؤمنون من النار، فيُحبَسون على قنطرة بين الجنة والنار، فيُقَصّ لبعضهم من بعض مظالمُ كانت بينهم في الدنيا، حتى إذا هُذبوا ونَقُوا أُذِن لهم في دخول الجنةِ، فوالذي نفسُ محمدِ بيده لأحدُهم أهدى بمنزله في الجنة منه بمنزله كان في الدنيا».

قال رسولُ الله على: المفلسُ من أمتي من يأتي يومَ القيامة بصلاة وصيام وزكاةٍ، ويأتي قد شتم هذا وقذَفَ هذا وأكل مالَ هذا وسفكَ دمَ هذا وضرَبَ هذا، فيقعد فيقتصَ هذا من حسناته وهذا من حسناته. فإن فنيَتْ حسناتُه قبل أن يُقتَصَّ ما عليه من الخطايا أُخذ من خطاياهم فطُرح عليه ثم طُرح في النار». هذا حديث حسن (٢) صحيحٌ.

قال (٤): وفي الباب عن أبي داودَ وعبدِ اللَّهِ بنِ أُنيسٍ: حديثُ أبي هريرةَ حديثٌ حسنٌ صحيحٌ.

وروى الإمامُ أحمدُ عن جابر بنِ عبدِ الله ﴿ قَالَ: بلغني حديثٌ عن

<sup>(</sup>١) في السنن (٤/٦١٣ رقم ٢٤١٨).

<sup>(</sup>٢) قاله الترمذي في السنن (١٣/٤).

قلت: وأخرجه مسلم رقم (۲۰۸۱) وأحمد (۲۰۳/۳ و ۳۳۶) و (۲/ ۳۷۱ - ۳۷۲) والبيهقي (۲/۹۳) والبغوي رقم (٤١٦٤) وابن حبان في صحيحه رقم (٤٤١٢). وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٣) أي للترمذي في السنن (٤/ ٦١٤ رقم ٢٤٢٠) وقال: حديث أبي هريرة حديث حسن صحيح

قلت: وأخرجه البخاري في الأدب المفرد رقم (١٨٣) ومسلم رقم (٢٥٨٢) وأحمد (٢/ ٣٣٣ و ٣٧٣ و ٤١١) وابن حبان في صحيحه رقم (٧٣٦٣). وهو حديث صحيح.

<sup>\*</sup> الجلحاء: هي الجماء التي لا قرن لها.

<sup>(</sup>٤) أي الترمذي في السنن (٢١٤/٤).

<sup>(</sup>٥) في المسند (٣/ ٤٩٥).

قلت: وأخرجه الحاكم في المستدرك (٢/ ٤٣٧ ـ ٤٣٨) والبيهقي في الأسماء والصفات =

رجل سمعه من النبي عَلَيْهِ، فاشتريتُ بعيراً ثم شددتُ عليه رخلاً فسِرت عليه شهراً حتى قدِمتُ عليه الشامَ، فإذا عبدُ اللَّهِ بنُ أنيس، فقلت للبواب: قل له جابرٌ على الباب. فقال: ابنُ عبدِ الله؟ قلت نعم. فخرج يطأ ثوبَه فاعتنقني واعتنقتُه.

فقلت: حديثُ بلغني عنك أنك سمعتَه من رسول الله ﷺ في القصاص فخشِيتُ أن تموتَ وأموتَ قبل أن أسمعَه، فقال: سمعتُ رسولَ الله يقول: «يحشرُ اللَّهُ عز وجل الناسَ يوم القيامة \_ أو قال العبادَ \_ عُراةً غُزلاً بُهْماً.

قلت: وما بُهماً؟

قال: ليس معهم شيء.

ثم يناديهم بصوت يَسمعُه مَن بَعُد كما يسمعه مَن قَرُب: أنا الملكُ، أنا الديّانُ، لا ينبغي لأحد من أهل النارِ أنَ يدخُلَ النارَ وله عند أحدِ من أهل الجنةِ حقّ حتى أقضيَه منه، ولا ينبغي لأحدِ من أهل الجنةِ أن يدخُلَ الجنةَ وله عند رجلِ من أهل النارِ حقّ حتى أقضيَه منه، حتى اللطمةُ.

قال: قلنا: كيف وإنما نأتي اللَّهَ عز وجل حُفاةً عُراةً غُرلاً بُهماً؟.

قال: بالحسنات والسيئات».

وقد أشار البخاريُ<sup>(١)</sup> إلى هذا الحديثِ في مواضعَ من صحيحه تعليقاً، ووصلَه في كتاب خلقِ أفعالِ العباد<sup>(٢)</sup>.

وروى عبدُ الله (<sup>۳)</sup> ابنُ الإمامِ أحمدَ عن عثمانَ بنِ عفانَ ﷺ أن رسوِلَ الله ﷺ قال: «إن الجمّاءَ لتقتَصُّ من القَرناء يوم القيامة».

<sup>= (</sup>ص٧٧ ـ ٧٩) والبخاري في «الأدب المفرد» رقم (٩٧٠).

قال الحاكم: صحيح الإسناد ولم يخرجاه، وسكت عليه الذهبي. وعلقه البخاري في صحيحه (١/ ١٧٣) بصيغة الجزم. وفي صحيحه (٤٥٣/١٣) بصيغة التمريض.

وذكر له الحافظ ابن حجر في «الفتح» (١/ ١٧٤) وفي «تغليق التعليق» (٣٥٦/٥) طريقين آخرين عن جابر يرتقي بهما إلى مرتبة الحسن.

وخلاصة القول أن الحديث حسن، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) كما تقدم في التعليقة المتقدمة.

<sup>(</sup>۲) (ص۱۳۷ رقم ۳٦۵).

<sup>(</sup>٣) في المسند (١/ ٧٧) بسند ضعيف،

وروى (١) رحمه الله عن أبي هريرة ولله عن أبي هريرة والله عن أبي هريرة والله عن الله على الله

# [يتساوى الناس في الموقف وهوله وكربه العظماء منهم والرعية]

(وساوت السلوكُ للأجناد وجيءَ بالكتاب والأشهادِ) (وشهِدَ الأعضاءُ والجوارحُ وبدت السَّوآتُ والفضائحُ) (وابتُليتُ هنالك السرائر وانكشف المخفيُّ في الضمائرُ)

(وساوت الملوك) العظماءُ الرؤساءُ الكبراءُ (للأجناد) الرعايا، أي صاروا سواءً في ذلك الموقف، مشتركين في هوله الفظيع وكربِه الشديدِ إلا من رحم الله، وليس لأحد منهم مَقالٌ، ولا يملِك لنفسه ولا لغيره نفعاً ولا ضراً، كلُ امرئِ بما كسبرَهين، قال الله تعالى: ﴿الْمُلْكُ اللهُ اللهُ تعالى: ﴿الْمُلْكُ اللهُ عَالَى: ﴿الْمُلْكُ

قلت: وأخرجه البزار (٤/ ١٦٢ رقم ٣٤٤٩ ـ كشف) والعقيلي في الضعفاء (١/ ٢٨٥) والدارقطني في العلل (٣/ ٦٤٩ ـ س ٢٨٧) وابن عدي في الكامل (٢/ ٦٤٩) وأورده الهيثمي في «المجمع» (١٠/ ٣٥٢) وقال: «رواه الطبراني في الكبير، والبزار، وعبد الله بن أحمد، وفيه الحجاج بن نصير وقد وثق على ضعفه، وبقية رجال البزار رجال الصحيح غير العوام بن مزاحم وهو ثقة».

قلت: وللحديث شواهد من حديث أبي ذرِّ وأبي هريرة وسلمان...

<sup>\*</sup> أما حديث أبي ذرِّ فقد أخرجه أحمد (١٧٣/٥) والبزار (١٦٣/٤ ـ كشف) وأورده الهيثمي في «المجمع» (١١/٢٥٠) وقال: «وفيه ليث بن أبي سليم وهو مدلس، وبقية رجال أحمد رجال الصحيح غير شيخه ابن عائشة وهو ثقة.

<sup>\*</sup> وأما حديث أبي هريرة فقد تقدم تخريجه. وهو حديث صحيح.

<sup>\*</sup> وأما حديث سلمان فأخرجه ابن عدي في «الكامل» (٢/ ٢٥٠) والرافعي في «التدوين في أخبار قزوين» (٢/ ٨٠) موقوفاً.

وخلاصة القول أن حديث عثمان صحيح لغيره.

<sup>(</sup>۱) بل عن أبي ذر أخرجه أحمد في المسند (١٦٢/٥) والبزار (١٦٣/٤ رقم ٣٤٥١ - ٣٤٥ كشف) بنحوه.

وقال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١٠/ ٣٥٢): رجاله رجال الصحيح وفيه راوٍ لم يُسَمَّ.

يَوْسَهِ لِلَّهِ يَعْكُمُ بَيْنَهُمْ ﴾ [الحج: ٥٦]، وقال تعالى: ﴿ يَوْمَ هُم بَرِزُونَ لَا يَخْنَى عَلَى اللَّهِ مِنْهُمْ شَيْءً لِمَنِ الْمُلْكُ الْيَوْمُ لِلَّهِ الْوَحِدِ الْقَهَّارِ ﴾ [غافر: ١٦]، وقال تعالى: ﴿ يَوْمَ لَا تَعْلَى نَفْشُ لِنَقْسِ شَيْئًا وَالْأَمْرُ يَوْمَ لِلهِ اللَّانِفطار: ١٩]، وغير ذلك من الآيات.

قال ابنُ عباس<sup>(۱)</sup> وغيرُه من الصحابة والتابعين: ﴿مَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ﴾ [الفاتحة: ٤]: يقول لا يملك أحدٌ معه في ذلك اليوم حكماً كملكهم في الدنيا.

قال (٢): ويومُ الدين يومُ الحسابِ للخلائق وهو يومُ القيامة، يَدينهُم بأعمالهم: إن خيراً فخيرٌ وإن شراً فشرٌ، إلا من عفا عنه.

وقال البغويُّ (٣) في قوله عز وجل: ﴿الْمُلُكُ يَوْمَبِدٍ ٱلْحَقُّ لِلرَّمْدَنِ ﴾ [الفرقان: ٢٦]: أي الملكُ الذي هو الملكُ الحقُ الرحمن يوم القيامة.

وقال ابنُ عباس (٤) ﴿ اللَّهُ عَلَيْهُ: يريد أن يومَ القيامة لا ملِكَ يقضي غيرَه.

وفي الحديث الصحيح (٥) المتقدم: «يقبِضُ الله تعالى الأرض ويطوي السماء بيمينه ثم يقول: أنا الملك أين ملوك الأرض».

وفي لفظ<sup>(٢)</sup>: «أين الجبارون أين المتكبرون»؟

وقال قَتادةُ (٧): ﴿ يَوْمَ لَا تَمْلِكُ نَفْشُ لِنَفْسِ شَيْئًا ۚ وَٱلْأَمْرُ يُومَ بِذِ لِتَهِ ﴾ [الانفطار: ١٩]: والأمرُ واللَّهِ اليومَ لله، ولكنه لا ينازعه فيه يومئذ أحدٌ.

وقال البغوي (<sup>(۸)</sup>: يوم لا يُملُك اللَّهُ في ذلك اليومِ أحداً من خلقه شيئاً كما ملكهم في الدنيا.

(وجيء بالكتاب والأشهاد)، قال الله تعالى: ﴿ وَوُضِعَ ٱلْكِنَابُ فَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٢٩/١ رقم ٢٤).

<sup>(</sup>۲) ذكره ابن جرير في «جامع البيان» (۱/ج۱/ ۲۸).

<sup>(</sup>۳) في «معالم التنزيل» (٦/ ٨٠).

<sup>(</sup>٤) ذكره البغوي في «معالم التنزيل» (٦/ ٨٠).

<sup>(</sup>٥) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٦) تقدم تخریجه.

<sup>(</sup>٧) أخرجه الطبري في «جامع البيان» (١٥/ ج٠٣/ ٩٠).

<sup>(</sup>۸) في «معالم التنزيل» (۸/ ۳۵۸).

عرب المرين المرابع

مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَوَيَلَنَنَا مَالِ هَلْنَا ٱلْكِتَابِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا الْحَصْنَهَأُ وَوَجَدُواْ مَا عَمِلُواْ حَاضِرًا ﴾ [الكهف: ٤٩].

وقال تعالى : ﴿ وَأَشْرَقَتِ ٱلْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا وَوُضِعَ ٱلْكِنَابُ وَجِأْىٓ َ بِٱلنَّبِيِّتَنَ وَٱلشُّهَدَآءِ﴾ [الزمر: ٦٩].

وقال تعالى: ﴿ لِلْكُونُوا شُهَدَآءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ [البقرة: ١٤٣].

وقىال تىعىالى : ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جِنْنَا مِن كُلِّ أُمَّتِم بِشَهِيدِ وَجِنْنَا بِكَ عَلَىٰ هَتَوُلَآهِ شَهِيدًا﴾ [النساء: ٤١].

وقال تعالى: ﴿وَيَوْمَ نَبْعَثُ مِن كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا ثُمَّ لَا يُؤْذَنُ لِلَّذِينَ كَفُرُا وَلَا هُمْ يُسْتَعْنَبُونَ ﷺ - إلى قوله - ﴿وَيَوْمَ نَبْعَثُ فِي كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا عَلَيْهِم مِّنْ أَنفُسِمٍمُّ وَجِثْنَا بِكَ شَهِيدًا عَلَىٰ هَتَوُلَاءً﴾ [النحل: ٨٤ - ٨٩].

وقال تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكَآءِى الَّذِينَ كُنتُمْ تَزْعُمُونَ ﴿ وَنَزَعْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا فَقُلْنَا هَاتُوا بُرْهَانِكُمْ ﴾ [القصص: ٧٤ ـ ٧٥]. الآية.

وقال تعالى: ﴿ وَبَمَاآءَتُ كُلُ نَفْسِ مَعَهَا سَآبِتُ وَشَهِيدُ ﴾ [ق: ٢١]. وغير ذلك من الآيات.

وقال البخاريُ<sup>(١)</sup> رحمه الله تعالى: حدثنا يوسفُ بنُ راشدِ حدثنا جريرٌ وأبو أسامةً ـ واللفظُ لجريرٍ ـ عن الأعمش عن أبي صالح.

وقال أبو أسامةً: حدثنا أبو صالح عن أبي سعيد الخدريِّ قال: قال رسول الله ﷺ: "يُدعى نوحٌ يوم القيامة فيقول: لبيك وسعدَيك يا ربّ، فيقول: هل بلّغت؟ فيقول: نعم. فيقال لأمنه: هل بلّغكم؟ فيقولون: ما أتانا من نذير. فيقول: من يشهد لك؟ فيقول: محمد ﷺ وأمنه. فتشهدون أنه بلّغ، ويكون الرسولُ عليكم شهيداً، فذلك قولُه جل ذكرُه: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلَنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُوا شُهِيداً، فذلك قولُه جل ذكرُه: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلَنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُوا شُهِيداً ﴾ [البقرة: ١٤٣].

فی صحیحه (٦/ ٣٧١ رقم ٣٣٣٩) و (٤٤٨٧) و (٧٣٤٩).

والوسَطُ: العدلُ. ورواه أحمد(١) وأصحابُ السُننِ(٢).

ورواه الإمامُ أحمدُ (٣) أيضاً بلفظ: «يجيء النبيُ يوم القيامة ومعه الرجلانِ وأكثرُ من ذلك، فيدعى قومُه فيُقال لهم: هل بلغكم هذا؟ فيقولون: لا. فيقال له: هل بلغتَ قومَك؟ فيقول: نعم. فيقال: من يشهد لك؟ فيقول: محمدٌ وأمتُه، فيدعى محمدٌ عَيْقُ وأمتُه فيقال لهم: هل بلغ هذا قومَه؟ فيقولون: نعم. فيقال: وما علمُكم؟ فيقولون: جاءنا نبينا عَيْقُ فأخبرنا أن الرسلَ قد بلغوا».

فذلك قولُه عز وجل: ﴿وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطَا﴾ [البقرة: ١٤٣] قال: عدْلاً ﴿ لِنَكُونُوا شُهَدَآءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ [البقرة: ١٤٣].

وفي الصحيحين (٤) عن ابن مسعود رهي قال: «قال لي رسولُ الله ﷺ: اقرأ علي .

فقلت: يا رسولَ الله أقرأُ عليك وعليك أُنزل؟

قال: نعم، إني أحب أن أسمعَه من غيري.

فقرأتُ سورةَ النساءِ حتى أتيتُ إلى هذه الآيةِ: ﴿فَكَيْفَ إِذَا جِنْمَنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدِ وَجِنْمَا بِكَ عَلَىٰ هَنَـُولَآءِ شَهِيدًا﴾ [النساء: ٤١].

فقال: حسبنك الآن. فإذا عيناه تذرفان».

قال ابنُ كثيرٍ (٥) رحمه الله تعالى: ﴿وَوُضِعَ ٱلْكِنَابُ﴾ أي كتابُ الأعمالِ الذي فيه الجليلُ والحقيرُ، والفتيلُ والقِطْميرُ، والصغيرُ والكبير، ﴿فَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ

<sup>(</sup>١) في المسند (٣/ ٣٢، ٥٨).

<sup>(</sup>٢) وهم الترمذي في السنن (٥/ ٢٠٧ رقم ٢٩٦١) وقال: هذا حديث حسن صحيح. وابن ماجه (٢/ ١٤٣٣ رقم ٤٠٠٣). والنسائي كما في تحفة الأشراف (٣/ ٣٤٥ رقم ٤٠٠٣). قلت: وأخرجه أبو يعلى (٢/ ٣٩٧ رقم ١١٧٣ / ١١٧٣) والبيهقي في «الأسماء والصفات» رقم (٤٦٤) وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٣) في المسند (٣/ ٥٨) بسند صحيح.

<sup>(</sup>٤) البخاري في صحيحه (٩٨/٩ رقم ٥٠٥٥)، ومسلم في صحيحه (١/٥١١ رقم ٢٤٧/ ٨٠٠).

<sup>(</sup>٥) في تفسيره (٣/ ٩٢).

مِمَّا فِيهِ﴾ [الكهف: ٤٩] أي من أعمالهم السيئةِ وأفعالِهم القبيحةِ ﴿وَيَقُولُونَ يَوَيَلْنَنَا﴾ [الكهف: ٤٩] أي: يا حسرتنا وويلَنا على ما فرّطنا في أعمالنا.

﴿ مَالِ هَٰذَا ٱلۡكِتَٰبِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَنْهَا ﴾ [الكهف: ٤٩]، أي لا يترك ذنباً صغيراً ولا كبيراً ولا عملاً وإن صغر إلا أحصاها أي ضبطها وحفِظها.

وروى الطبرانيُ (١) بإسناده عن سعدِ بنِ جُنادةَ قال: لما فرغ رسولُ الله ﷺ من غزوة حُنينِ نزلنا قَفْراً من الأرض ليس فيه شيءٌ فقال النبيُ ﷺ: «اجمعوا، من وجد عوداً فليأتِ به».

قال فما كان إلا ساعة حتى جعلناه رُكاماً، فقال النبي ﷺ: «أترَون هذا؟ فكذلك تُجمع الذنوبُ على الرجل منكم كما جمعتم هذا، فليتق اللَّهَ رجلٌ ولا يُذنبُ صغيرة ولا كبيرة فإنها مُحصاة عليه».

وروى البغويُ (٢) بإسناده عن سهل بنِ سعدِ قال: قال رسولُ الله ﷺ: «إياكم ومُحقّراتِ الذنوبِ، فإنما مَثلُ مُحقراتِ الذنوبِ مثلُ قومٍ نزلوا بطْنَ وادِ فجاء هذا بعود وجاء هذا بعود وجاء هذا بعود وجاء هذا بعود فأنضجوا خُبزتهم، وإن مُحقراتِ الذنوبِ لَموبقاتٌ».

<sup>(</sup>۱) في المعجم الكبير (٦/ ٥٢ رقم ٥٤٨٥/١) وأورده الهيثمي في «المجمع» (١٩٠/١٠) وقال: رواه الطبراني وفيه نفيع أبو داود وهو ضعيف.

قلت: فيه يونس بن نفيع وليس نفيع أبو داود والحسين بن الحسن وهو ضعيف له ترجمة في اللسان. وفي والد محمد بن سعد كلام انظره في اللسان.

 <sup>(</sup>۲) في «معالم التنزيل» (٥/ ١٧٧).

قلت: وأخرجه أحمد في المسند (٢/ ٤٠٢ و ٥/ ٣٣١) والطبراني في الكبير (٦/ ١٦٥ - ١٦٥ رقم ٧٣٢٣).

وأورده الهيثمي في «المجمع» (١٠/ ١٩٠) وقال: رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح. ورواه الطبراني في الثلاثة من طريقين ورجال إحداهما رجال الصحيح غير عبد الوهاب بن عبد الحكم وهو ثقة.

وأخرجه الروياني في مسنده (٢/ ٢١٦ رقم ١٠٦٥) والبغوي في «شرح السنة (١٤/ ٣٩٩ رقم ٤٢٠٣).

وله شاهد من حدیث ابن مسعود عند أحمد رقم (۳۸۱۸) شاکر. بسند صحیح. وآخه من حدیث عائشة عند أحمد (۲/۷۰، ۱۵۱) واین ماجه رقم (٤٢٤٣) و «

وآخر من حدیث عائشة عند أحمد (٦/ ٧٠، ١٥١) وابن ماجه رقم (٤٢٤٣) وصححه ابن حبان رقم (٢٤٩٧ ـ موارد).

وخلاصة القول أن حديث سهل بن سعد صحيح، والله أعلم.

وقوله: ﴿ وَوَجَدُواْ مَا عَمِلُواْ حَاضِرًا ﴾ [الكهف: ٤٩] كقوله عز وجل: ﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ مِن شَوْءٍ ﴾ [آل عمران: ٣٠]، وقولِه عز وجل: ﴿ عَلِمَتْ مِن شَوْءٍ ﴾ [آل عمران: ٣٠]، وقولِه عز وجل: ﴿ عَلِمَتْ نَفْسٌ مَّا أَحْضَرَتْ ﴾ [التكوير: ١٤]، وقولِه تعالى: ﴿ عَلِمَتْ نَفْسٌ مَّا فَدَّمَتْ وَأَخَرَتْ ﴾ [التعامة: ٣٠] وقولِه عن الآيات. وقولِه تعالى: ﴿ يَنْتُواْ الْإِنْ نُ يَوْمَإِذٍ بِمَا قَدَّمَ وَأُخْرَ ﴾ [القبامة: ٣٠] وغيرُها من الآيات.

وقوله تعالى: ﴿ وَنَرَعْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا ﴾ [القصص: ٧٥].

قال البغويُّ(١): يعني رسولَهم الذي أُرسَل إليهم وهو قولُ مجاهد.

وروى ابنُ جريرِ<sup>(۲)</sup> عن عثمانَ بنَ عفانَ أنه خطب فقرأ هذه الآيةَ: ﴿وَبَمَاءَتَ كُلُّ نَفْسِ مَّعَهَا سَآبِقُ وَشَهِيدُ﴾ [ق: ۲۱]. فقال: سائقٌ يسوقها إلى الله تعالى وشاهدٌ يشهد عليها بما عمِلت، وكذا قال مجاهدٌ وقتادةُ وابنُ زيد<sup>(۳)</sup>.

وعن أبي هريرة رضي قال: السائق: الملك، والشهيد: العمل. وكذا قال الضحاك (١) والسُّدي (٥).

وقال ابن عباس<sup>(٦)</sup> والسائق: من الملائكة، والشهيد: الإنسان يشهد على نفسه.

وقولُه تعالى: ﴿وَأَشْرَقَتِ ٱلْأَرْضُ﴾ [الزمر: ٦٩] أضاءت ﴿ بِنُورِ رَبِّهَا﴾ [الزمر:

في «معالم التنزيل» (٦/ ٢١٩).

<sup>(</sup>۲) في «جامع البيان» (۱۳/ ج۲٦/ ١٦١).

قلت: وأخرجه عبد الرزاق في تفسيره (٢/ ١٩٣ ـ ١٩٣ رقم ٢٩٥٤) وابن أبي حاتم في تفسيره (١٩/ ٣٩٥) وزاد نسبته للفريابي وسعيد بن منصور وابن أبي شيبة وابن المنذر والحاكم في الكنى وابن مردويه والبيهقي في البعث والنشور وابن عساكر.

<sup>(</sup>٣) \* أخرج أثر مجاهد ابن جرير في جامع البيان (١٦١/٢٦/١٣).

<sup>\*</sup> أخرج أثر قتادة ابن جرير في «جامع البيان» (١٣/ ج٢٦/ ١٦٢).

 <sup>\*</sup> أخرج أثر ابن زيد ابن جرير في "جامع البيان"(١٣/ ج٢٦/ ١٦٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبن جرير في «جامع البيان» (١٣/ج٢٦/ ١٦٢) وذكره ابن كثير في تفسيره (٤/ (٢٤)).

<sup>(</sup>٥) ذكره ابن كثير في تفسيره (١٤١/٤).

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جريرً في «جامع البيان» (١٣/ج٢٦/١٦١).

٦٩] بنور خالِقها، ذلك حين يتجلى الربُّ لفصل القضاءِ بين خلقِه، فما يتضارُون في نوره كما لا يتضارُون في الشمس في اليوم الصحو، قاله البغوي(١).

والحديث: «لا يتضارُون في رؤيته» (٢).

﴿ وَوُضِعَ ٱلْكِنَابُ ﴾ قال قتادةُ (٣): كتابُ الأعمال.

﴿ وَجِاْئَةَ بِٱلنَّبِيْتِينَ ﴾ قال ابن عباس (٤) ﴿ إِنَّهُمْ اللَّهُ الْأَمْمُ بَأَنْهُمْ بَلْغُوهُمْ رسالاتِ اللَّهِ إليهم.

﴿ وَٱللَّهُ مَدَآءِ ﴾ أي من الملائكة الحفظة على أعمال العبادِ، قال ذلك عطاء (٥)، ويدل عليه قوله تعالى: ﴿ وَجَاآتَ كُلُ نَفْسِ مَّعَهَا سَآبِقٌ وَشَهِيدٌ ﴾ [ق: ٢١].

قال ابنُ عباس<sup>(٦)</sup>: يعني الذين يشهدون للرسل بتبليغ الرسالة وهم أمةُ محمد ﷺ، ويدل على ذلك قولُه تعالى: ﴿ لِنَكُونُوا شُهَدَآءَ عَلَى النَّاسِ ﴾ [البقرة: ١٤٣].

وقال مجاهد (۱۵) في قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَقُومُ ٱلْأَشْهَادُ ﴾ [غافر: ٥١]، يعني الملائكة.

قال البغوي (٨): يشهدون للرسل بالتبليغ وعلى الكفار بالتكذيب.

# [تشهد على كل جاحد أعضاؤه وجوارحه]

(وشهد) على كل جاحد (الأعضاء) أعضاؤه (والجوارح) عطف تفسير، قال تعالى: ﴿ الْيُومَ خَنْتِدُ عَلَى اَفَوْهِهِم وَتُكَلِّمُنَا آيَدِيهِم وَتَشْهَدُ أَرْبُهُهُم بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ [يس: ٦٥] الآيات.

في «معالم التنزيل» (٧/ ١٣٢).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (٩/ج١٥/٢٥٨).

<sup>(</sup>٤) ذكره البغوي في "معالم التنزيل" (٧/ ١٣٢).

<sup>(</sup>٥) ذكره البغوي في «معالم التنزيل» (٧/ ١٣٢).

<sup>(</sup>٦) ذكره البغوي في «معالم التنزيل» (٧/ ١٣٢).

 <sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (١٢/ج٢٤/ ٧٥) وذكره ابن كثير في تفسيره (٤/
 (٩).

<sup>(</sup>A) في «معالم التنزيل» (٧/ ١٥٢).

وقىال تىعىالىسى: ﴿وَيَوْمَ يُحْشَرُ أَعَدَاءُ اللّهِ إِلَى النّارِ فَهُمْ يُوزَعُونَ ۞ حَتَىٰ إِذَا مَا جَانُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَارُهُمْ وَجُلُودُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ۞ وَقَالُواْ لِجُلُودِهِمْ لِمَا شَهِدتُمْ عَلَيْنَا قَالُواْ أَنطَقَنَا اللّهُ الّذِى أَنطَقَى كُلَّ شَيْءٍ وَهُوَ خَلَقَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَإِلَيْهِ شَهِدتُمْ عَلَيْنَا قَالُواْ أَنطَقَنَا اللهُ اللّذِى أَنطَقَى كُلَّ شَيْءٍ وَهُوَ خَلَقَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ۞ وَمَا كُنتُمْ تَسَتَرَونَ أَن يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ سَمْعُكُمْ وَلَا أَبْصَرَكُمْ وَلَا جُلُودُكُمْ وَلَلْكِن طَنشُم أَنَّ اللّه لَا يَعْلَمُ كَذِيرًا مِمَّا تَعْمَلُونَ ۞ وَذَلِكُمْ طَنْكُمُ الّذِى ظَنَشُه بِرَيْكُمْ أَرُونَكُمْ فَانشُد بِرَيْكُمْ أَرُونَكُمْ فَانسُهُ مِنْ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ

وروى مسلم (١) والنسائي (٢) وابنُ أبي حاتم (٣) عن أنس بنِ مالك ﷺ قال: «كنا عند النبي ﷺ فضحِك حتى بدت نواجذُه، ثم قال رسولُ اللهِ ﷺ: أتدرون ممَّ أضحَكُ؟ قلنا: اللَّهُ ورسولُه أعلم.

قال ﷺ: من مجادلة العبدِ ربَّه يوم القيامة، يقول: ربِّ أَلم تُجِزني من الظلم؟ فيقول: بلى. فيقول: لا أُجيز عليَّ شاهداً من نفسي. فيقول: كفى بنفسك اليومَ عليك حسيباً، وبالكرامِ الكُتاب شهوداً، فيُختم على فيه ويقال لأركانه: انطِقي، فتنطِق بعمله، ثم يُخلَّى بينه وبين الكلامِ فيقول: بُعداً وسُحقاً فعنكن كنتُ أُناضل».

وروى عبدُ الرزاق<sup>(٤)</sup> أخبرنا مَعمرُ عن بهز بنِ حكيم عن أبيه عن جده عن النبي ﷺ قال: «إنكم تُذْعَون مُفدَّماً على أفواهكم بالفِدام، فأولُ ما يسأل عن أحدكم فخِذُه وكتِفُه».

ورواه النسائيُ (٥) عن محمد بنِ رافع عن عبد الرزاق به، وله هو ومسلمٌ وأبو داودَ عن أبي هريرةَ وَهُ عن رسول الله عَلَيْ في حديث القيامةِ (٢) الطويلِ قال فيه: «ثم يلقى الثالث فيقول: ما أنت فيقول: أنا عبدُك، آمنتُ بك وبنبيك وبكتابك، وصُمْتُ وصليتُ وتصدقت، ويثنى بخير ما استطاع.

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (٤/ ٢٢٨٠ رقم ٢٩٦٩).

<sup>(</sup>٢) كما في تحفة الأشراف (١/ ٢٤٩ رقم ٩٣٨).

<sup>(</sup>٣) في تفسيره (١٠/ ٣٢٧١ رقم ١٨٤٥٤).

<sup>(</sup>٤) في تفسيره (٢/ ١٥١ رقم ٢٦٩٩).

<sup>(</sup>٥) في تفسيره (٢/ ٢٦٠ رقم ٤٨٩).

<sup>(</sup>٦) أُخْرَجِه مسلم (٤/ ٢٢٧٩ ـ ٢٢٨٠ رقم ٢١/ ٢٩٦٨) وقد تقدم تخريجه.

قال: فيقال له ألا نبعثُ عليك شاهدَنا؟

قال: فيفكر في نفسه من الذي يشهد عليه؟ فيُختم على فيه ويقال لفخِذه: انطِقي، قال: فتنطِق فخذُه ولحمُه وعظامُه بما كان يعمل، وذلك المنافقُ، وذلك ليُعذَرَ من نفسه، وذلك الذي يسخط اللَّهُ تعالى عليه».

وهذا الحديث تقدّم قريباً بطوله ولله الحمدُ، وهذا والله أعلم يتضمن بيانَ قولِ الله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَبَعَثُهُمُ اللّهُ جَمِيمًا فَيَعْلِفُونَ لَمُ كَمَا يَحَلِفُونَ لَكُرُّ ﴾ [الـمـجـادلـة: ١٨] الآية.

وروى ابنُ جريرِ (۱) وابنُ أبي حاتم (۲) وأحمدُ (۳) رحمهم الله تعالى عن عُقبةَ بنِ عامرٍ وَ اللهُ عَلى عن عُقبةَ بنِ عامرٍ وَ اللهِ عَلَيْ يقول: «إن أولَ عظمٍ من الإنسان يتكلم يوم يُختم على الأفواه فخِذُه من الرجل اليسرى».

وفي رواية (٤) أحمدَ: «من الرجل الشمال».

وروى ابنُ جريرِ (٥) عن حميد بنِ هلالِ قال: قال أبو بُرْدةَ قال أبو موسى الأشعريُ ﷺ: «يُدعى المؤمن للحساب يوم القيامة، فيعرِضُ عليه ربُه عملَه فيما بينه وبينه فيعترِف فيقول: نعم أيْ ربِّ، عمِلتُ عملت عملت، قال: فيغفر اللَّهُ له ذنوبَه ويستُره منها، قال: فما على الأرض خليقة ترى من تلك الذنوبِ شيئاً، وتبدو حسناتُه فودً أن الناسَ كلَّهم يرَونها. ويدعى الكافرُ والمنافقُ للحساب فيعرِض عليه ربُه عملَه فيجحد ويقول: أي ربٌ وعزتِك لقد كتب عليَّ هذا الملكُ ما لم أعمل.

فيقول له الملك: أما عمِلتَ كذا في يوم كذا في مكان كذا؟ فيقول: لا وعزتِك أي ربِّ ما عمِلتُه.

في «جامع البيان» (۱۲/ج۲۳/۲۲).

<sup>(</sup>۲) في تفسيره (۱۰/ ۳۱۹۸ رقم ۱۸۰۹۲).

 <sup>(</sup>٣) في المسند (١٥١/٤) بسند ضعيف لجهالة الراوي عن عقبة.
 وقال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١٠/ ٣٥١): «رواه أحمد والطبراني ـ في «الكبير» (١٧/ ٣٣٣ رقم ٩٢١) ـ وإسنادهما جيد».

<sup>(</sup>٤) في «المسند» (٤/ ١٥١) بسند ضعيف.

<sup>(</sup>٥) في «جامع البيان» (١٢/ ج٢٣/ ٢٤).

فإذا فعل ذلك خَتم اللَّهُ تعالى على فيه. قال أبو موسى (١) الأشعري والله فأنا أحسَب أولَ ما ينطِق منه فخِذُه اليمنى "ثم تلا: ﴿ ٱلْيُومَ خَنْتِمُ عَلَى آفَوَهِهِمْ وَتُكَلِّمُنَا آيَدِيهِمْ وَتَفْهَدُ آرَجُلُهُم بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ [بس: ٦٥].

وروى أبو يعلى (٢) عن أبي سعيد الخدري رضي عن النبي على قال: «إذا كان يومُ القيامة عَرَّف الكافرَ بعمله فجحد وخاصم، فيقول: هؤلاء جيرانك يشهدون عليك، فيقول: كذبوا، فيقول: احلِفوا فيحلِفون، ثم يُصمتُهم الله تعالى، وتشهد عليهم ألسنتهم ويُدخلهم النارَ».

وروى ابنُ أبي حاتم (٣) عن ابن عباس والله قال لابن الأزرق: إن يومَ القيامة على الناس منه حين لا ينطِقون ولا يعتذرون ولا يتكلمون حتى يؤذنَ لهم، ثم يؤذنُ لهم فيختصمون فيجحد الجاحدُ بشركه بالله تعالى فيحلفون له كما يحلِفون لكم، فيبعث اللّه تعالى عليهم حين يجحدون شهداء من أنفسهم: جلودَهم وأبصارَهم وأيديهم وأرجلَهم، ويختم على أفواههم ثم يفتح لهم الأفواة فتخاصم السجوارحَ فتقول: ﴿أَنْطَقَنَا اللهُ الّذِي آنطَقَ كُلُّ شَيْءٍ وَهُوَ خَلَقَكُم أُولَ مَرَّةٍ وَإِلَيْهِ وَالله الله الله الله على الجحود.

ورُوي<sup>(٤)</sup> أيضاً عن رافع أبي الحسنِ قال وصَف رجلاً جحَد، قال: فيشيرُ اللَّهُ تعالى إلى لسانه فيربُو في فمه حتى يملأَه فلا يستطيع أن ينطِقَ بكلمة، ثم يقولُ لآرابه: تكلمي واشهدي عليه، فيشهدُ عليه سمعُه وبصرُه وجِلدهُ وفرجُه ويداه ورجلاه: صنَغنا، عمِلنا، فعلنا.

وله (٥) أيضاً عن جابرِ بنِ عبدِ اللَّهِ ﴿ إِنَّا اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ

<sup>(</sup>۱) ذكره ابن جرير في «جامع البيان» (۱۲/ج۲۳/۲۳).

 <sup>(</sup>۲) في مسنده (۲/۲۷ رقم ۱۳۹۲).
 وأورده الهيثمي في «المجمع» (۸۲/۱۰) وقال: «رواه أبو يعلى، ورجاله وثقوا، وفيهم ضعف».

<sup>(</sup>٣) في تفسيره (١٠/ ٣٢٧١ رقم ١٨٤٥٣) ورقم (١٨٤٥٦). قلت: وذكره السيوطي في «الدر المنثور» (٣١٩/٧) وابن كثير في تفسيره (٤/٤/٤).

<sup>(</sup>٤) ذكره ابن كثير في تفسيره (٤/ ١٠٤).

<sup>(</sup>٥) أي ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٢٧٢ رقم ١٨٤٥٧) وذكره ابن كثير في تفسيره (٤/ ١٠٤). وتقدم تخريجه في العلو.

مُهاجرةُ البحر قال: «ألا تحدّثون بأعاجيبِ ما رأيتم بأرض الحبشة».

فقال فتية منهم: بلى يا رسول الله، بينما نحن جلوس إذ مرت علينا عجوز من عجائز رهابينهم تحمِل على رأسها قُلَة من ماء، فمرث بفتى منهم، فجعل إحدى يديه بين كتِفيها ثم دفعها فخرّت على ركبتيها فانكسرت قُلَّتُها، فلما ارتفعت التفتت إليه فقالت: سوف تعلم يا غُدَرُ إذا وضع اللَّهُ الكرسيَّ وجمع الأولين والآخِرين وتكلّمت الأيدي والأرجلُ بما كانوا يكسِبون، فسوف تعلم كيف أمري وأمرُك عنده غداً.

قال: يقول رسولُ الله ﷺ: «صدقتْ صدقتْ، كيف يقدّس اللّهُ تعالى قوماً لا يُؤخَذ لضعيفهم من شديدهم». ورواه ابنُ أبي الدنيا(١).

وقال البخاريُ (٢) رحمه الله تعالى: حدثنا الصَّلْتُ بنُ محمدِ حدثنا يزيدُ بن زريع عن رَوح بنِ القاسم عن منصورِ عن مجاهدِ عن أبي مَعمرِ عن ابن مسعودِ وَمَا كُنتُم تَشْتَرُونَ أَن يَشَهدَ عَلَيْكُم سَمُعُكُرُ انصلت: ٢١] الآية: كان رجلان من قريش وخَتَن لهما من ثقيفٍ، أو رجلان من ثقيفٍ وختَن لهما من قريش في بيت، فقال بعضهم لبعض: أترَون أن اللَّه يسمع حديثنا؟ قال بعضه: يسمع بعضه. وقال بعضه: لئن كان يسمع بعضه لقد يسمع كلَّه فأنزلت: ﴿وَمَا كُنتُم تَسَتَرُونَ أَن يَشَهدَ عَلَيْكُم سَمَّعُكُم وَلا أَصْدَرُهُ الصلت: ٢٢].

الحديثُ تقدم لفظُه في إثبات السمع والبصرِ، ولله الحمدُ.

### [تبلى السرائر وتظهر الخفايا]

(وابتُليث) أي اختُبرت (هنالك) الإشارةُ إلى موقف القيامةِ العظيم، وهولِه الجسيم (السرائز) جمعُ سريرةِ وهي ضدُّ العلانية (وانكشف المخفيُّ) المستورُ (في الضمائر) إشارةٌ إلى قول اللَّهِ عز وجل ﴿يَوْمَ تُبُلَى ٱلسَّرَآبِرُ ﴾ [الطارق: ٩].

قال البغويُّ (٣) رحمه الله تعالى: وذلك يومُ القيامةِ تُبلى السرائرُ: تُظهر الخفايا.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه في العلو.

<sup>(</sup>۲) في صحيحه  $(^{/} 071 \, 000 \, 000 \, 0000 \, 0000)$ ، ومسلم في صحيحه  $(^{/} 071 \, 0000 \, 0000)$ .

<sup>(</sup>٣) في «معالم التنزيل» (٨/٣٩٤).

قال قَتادةُ<sup>(١)</sup> ومُقاتلٌ<sup>(٢)</sup>: تختبر.

قال عطاء بنُ أبي رباح<sup>(٣)</sup>: السرائرُ فرائضُ الأعمالِ كالصوم والصلاةِ والوضوءِ والاغتسالِ من الجنابة، فإنها سرائرُ بين اللَّهِ تعالى وبين العبد، فلو شاء العبدُ لقال صُمتُ ولم يصُم وصليتُ ولم يصلُّ واغتسلتُ ولم يغتسلْ، فيُختبرُ حتى يظهَرَ من أدّاها ممن ضيّعها.

قال ابنُ عمرَ (٤) ﴿ يُبدي اللَّهُ عز وجل يومَ القيامة كلَّ سرٌّ، فيكون زَيناً في وجوهٍ وشيناً في وجوه، يعني من أدّاها كان وجهه مشرقاً ومن ضيّعها كان وجهه أغبرَ.

وفي الصحيح (٥) عن ابن عمر رفي أن رسولَ اللَّهِ ﷺ قال: «يُرفع لكل غادرِ لواء عند اسْتِه يقال: هذه غَذرة فلانِ ابنِ فلان»، عياذاً بالله من ذلك.

# [تنشر صحائف الأعمال وتؤخذ باليمين وبالشمال]

(ونُـشرت صحائفُ الأعمالِ توخَـدُ باليمين والـشمالِ) طوبى لمن يأخذ باليمين كتابَه بُـشرى بحورِ عِينِ) (والـويـلُ لـلأخِـذ بـالـشـمال وراءَ ظهرِ لـلـجـحـيم صالِ)

(ونشرت صحائف) كتبُ (الأعمال) من حسنات وسيئاتٍ، قال الله تعالى: ﴿ وَإِذَا الشُّحُفُ نُثِرَتُ ﴾ [التكوير: ١٠].

(تؤخذ باليمين) للمؤمن (والشمال) للكافر (طوبي) أطيبُ شيءٍ، واسمُ شجرة

<sup>(</sup>۱) ذكره البغوي في «معالم التنزيل» (٨/ ٣٩٤).

 <sup>(</sup>۲) ذكره البغوي في «معالم التنزيل» (۸/ ۳۹٤).
 وأخرج أثر «قتادة، ومقاتل، وعطاء بن أبي رباح» ابن جرير في «جامع البيان» (۱۵/ ج۳۰/ ۱۶۲ \_ ۱٤۷).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (١٥/ج٠٣/٣٠ ـ ١٤٧)، والسيوطي في «الدر المنثور» (٨/٤٧٦) وقال: أخرجه ابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) ذكره البغوي في «معالم التنزيل» (٨/ ٣٩٤ ـ ٣٩٥).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في صحيحه (٦٨/١٣ رقم ٧١١١)، ومسلم في صحيحه (٣/ ١٣٥٩ رقم / ٧١١). ٩/ ١٧٣٥).

في الجنة يسير الراكبُ في ظلها مائة عام لا يقطعها (لمن يأخذ باليمين كتابَه، بُشرى) أعظمُ بشارة (بحور) جمعُ حَوراء، صفةٌ لهن مِن حَوَرِ العَينِ، وهو شدةُ سوادِ العينين في شدة بياضِهما (عين) حسانُ الأعين.

(والويلُ) كلمة عذاب، ووادٍ في جهنم (للآخذ بالشمال) كتابَه (وراء ظهر للجحيم صال) اسمُ فاعل من صَلِيَ يَضلَى: عُمر فيها، وقد ذكر الله تعالى تطايرَ الصحفِ ونشرَها، وتناوَلَها في غير موضع من كتابه مع بيانِ منازلِ أهلِها كما قال تسعالي : ﴿وَكُلُ إِنْكُ إِنْكُ طُلَيْرَةً فِي عُنُقِهِ فَ عُنُقِهِ وَنُحْرِجُ لَهُ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ كِتَبًا يَلْقَنهُ مَنشُورًا ﴿ وَاللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

وقال تعالى: ﴿ يَوْمَ نَدْعُواْ كُلَّ أَنَاسٍ بِإِمَدِهِمْ فَمَنْ أُوتِيَ كِتَبَهُ بِيَدِيهِ عَلَى أَنَاسٍ بِإِمَدِهِمْ فَمَنْ أُوتِيَ كِتَبَهُمُ بِيَدِيهِ عَالَٰكُونَ فَتِيلًا ﴿ وَمَن كَانَ فِي هَلَاهِ اَعْمَىٰ فَهُو فِي اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُعْلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وقال تعالى: ﴿ يَوْمَهِ نِهُ تَعْرَضُونَ لَا تَغْفَى مِنكُرْ خَافِيةٌ ﴿ فَا فَا مَن أُونِ كِنْبَهُ بِيمِينِهِ فَيُولُ هَآوُمُ الرَّهُوا كِنْبِية ﴿ إِن ظَنْتُ أَلِى مُلَنِ حِسَايِة ﴿ فَهُو فِي عِشَةِ زَاضِيَة ﴿ فِي فِي فَيُولُ هَا أَنْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وقى ال تىعى الى : ﴿ يَكَانُهُ الْإِنسَانُ إِنَّكَ كَادِحُ إِلَى رَبِّكَ كَدْحًا فَمُكَقِيهِ ۞ فَأَمَّا مَنْ أُوكِ كَنْبَهُ بِيَمِينِهِ ، فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا بِسِيرًا ۞ وَيَنقلِبُ إِلَى آهْلِهِ مَسْرُورًا ۞ وَأَمَّا مَنْ أُوتِ كِنْبَهُ وَرَآة ظَهْرِهِ ، ۞ فَسَوْفَ يَدْعُوا ثُبُورًا ۞ وَيَصْلَى سَعِيرًا ۞ إِنَّهُ كَانَ فِقَ أَمْوِرًا ۞ وَيَصْلَى سَعِيرًا ۞ إِنَّهُ كَانَ فِقَ أَهُورًا ۞ وَيَصْلَى سَعِيرًا ۞ إِنَّهُ كَانَ فِقَ أَهُورًا ۞ وَيَصْلَى سَعِيرًا ۞ إِنَّهُ كَانَ فِقَ أَمْلِهِ مَسْرُورًا ۞ إِنَّهُ طَنَّ أَن لَن يَحُورُ ۞ بَلَقَ إِنَّ رَبَّهُ كَانَ بِهِ مَسِيرًا ۞ إِنَّهُ طَنَّ أَن لَن يَحُورُ ۞ بَلَقَ إِنَّ رَبَّهُ كَانَ بِهِ مَسِيرًا ۞ وَالانشقاق].

وقال تعالى: ﴿هَلَا كِنَبُنَا يَنطِقُ عَلَيْكُم بِٱلْحَقِّ إِنَّا كُنَّا نَسْتَنسِتُ مَا كُنتُم تَعْمَلُونَ﴾ [الجاثية: ٢٩].

قال ابنُ عباسِ<sup>(۱)</sup> ومجاهدٌ وغيرُهما<sup>(۲)</sup>: ﴿وَكُلَّ إِنسَنِ أَلْزَمْنَهُ طَتَهِرَهُ فِي عُنُقِدِ ۗ﴾ [الإسراء: ١٣]. طائرُه هو ما طار عنه من عمله من خير وشرٍ، ويُلزَم به ويجازى عليه: ﴿وَنُحْرِجُ لَهُ يَوْمَ ٱلْقِيَكَةِ كِتَبَا يَلْقَلُهُ مَنشُورًا﴾ [الإسراء: ١٣].

قال مَعمرُ (٣): وتلا الحسنُ البصريُ ﴿عَنِ ٱلْيَمِينِ وَعَنِ ٱلشَّمَالِ فَعِيدُ ﴾ [ق: ١٧]: يا ابنَ آدمَ بسطْتُ لك صحيفتَك، ووُكّل بك ملكان كريمان أحدُهما عن يمينك والآخرُ عن شمالك، فأما الذي عن يمينك فيحفظ حسناتِك، وأما الذي عن شمالك فيحفظ سيئاتِك، فاعمَل ما شئت أقِللْ أو أكثِر، حتى إذا مُتَ طُويت صحيفتُك فجُعلتْ في عنقك معك في قبرك حتى تخرُجَ يومَ القيامة كتاباً تلقاه منشوراً ﴿أقراً كِنْبُكَ ﴾ الآية. فقد عَدل واللَّهِ مَن جعلك حسيبَ نفسِك.

وروى البزَّارُ<sup>(٤)</sup> عن أبي هريرةَ ﴿ عَنْ النبي ﷺ في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ نَدْعُواْ كُلَّ أَنَاسٍ بِإِمَامِهِم ﴿ [الإسراء: ٧١].

قال: «يدعى أحدُهم فيعطى كتابَه بيمينه ويُمَدُّ له في جسمه ويُبيَّضُ وجهه، ويُجعل على رأسه تاجٌ من لؤلؤة يتلألأ فينطلق إلى أصحابه فيَرونه من بعيد فيقولون: اللهم آتِنا بهذا، وباركُ لنا في هذا. فيأتيهم فيقول لهم: أبشروا فإن لكل رجلٍ منكم مثلَ هذا.

وأما الكافرُ فيُسوَّدَ وجهُه ويُمد له في جِسمه ويراه أصحابُه فيقولون: نعوذ بالله من هذا أو من شر هذا، اللهم لا تأتينا به. فيأتيهم فيقولون: اللهم أخزِه، فيقول: أبعدكم اللَّه، فإن لكل رجل منكم مثلَ هذا». حديثٌ غريبٌ حسنه التِرْمِذي (٥٠).

<sup>(</sup>١)(٢) ذكره البغوي في «معالم التنزيل» (٥/ ٨٢) والسيوطي في «الدر المنثور» (٥/ ٢٥٠).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (١٣/ج٢٦/١٥) وابن أبي حاتم كما في تفسير ابن
 كثير (١٤/ ٢٣٩ ـ ٢٤٠).

<sup>(</sup>٤) لم أجده في كشف الأستار ولا في الأجزاء المطبوعة من مسند البزار.

<sup>(</sup>٥) في السنن (٣٠٢/٥ رقم ٣١٣٦) وقال: هذا حديث حسن غريب. تا تن أن برا الرائ في الرائ ١٠٠٠ (٢٠٧ ، ٢٠٢٠) بقال: «

قلت: وأخرجه الحاكم في «المستدرك» (٢٤٢/٢ ـ ٢٤٣) وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه.

وابن حبان في الإحسان (١٦/ ٣٤٦ رقم ٧٣٤٩) وهو حديث ضعيف.

وروى ابنُ أبي حاتم (٢) عن أبي عثمانَ قال: «المؤمنُ يُعطى كتابَه بيمينه في ستر من الله فيقرأ سيئاتِه، فكلما قرأ سيئاتِه تغير لونُه حتى يمُرَّ بحسناته، فيقرَوُها فيرجِعُ إليه لونُه، ثم ينظرُ فإذا سيئاتُه قد بُدّلتْ حسناتِ، قال: فعند ذلك يقول: هاؤُم اقرؤا كتابيه».

وله (٣) عن عبد الله بنِ عبد الله بنِ حنظلة غسيلِ الملائكة قال: «إن الله يوقفُ عبدَه يوم القيامة فيبدي ـ أي يُظهر ـ سيئاتِه في ظهر صحيفتِه فيقول له: أنت عملتَ هذا؟ فيقول: نعم أيْ ربِّ، فيقول له: إني لم أفضَحْك به، وإني قد غفرتُ لك. فيقول عند ذلك: ﴿ مَآثُمُ أَثَرَهُوا كِنَبِيّةُ ﴿ إِنّ ظَننتُ أَنِّ مُكْتِي حَسَابِية ﴾ الحاقة]. حين نجا من فضيحته يوم القيامة».

وقد تقدم حديثُ ابنِ عمر (٤) الصحيحُ في النجوى وفيه في المؤمن: «ثم يُعطى كتابَ حسناتِه بيمينه، وأما الكَافرُ والمنافقُ فيقول الأشهادُ: هؤلاء الذين كذبوا على ربهم ألا لعنةُ اللهِ على الظالمين».

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود في السنن (١١٦/٥ ـ ١١٧ رقم ٤٧٥٥) والترمذي في السنن رقم (٢٢٣٥). والحاكم في «المستدرك» (٥٧٨/٤) وقال: هذا حديث صحيح إسناده على شرح الشيخين لولا إرسال فيه بين الحسن وعائشة على أنه قد صحت الرواياتُ أن الحسن كان يدخل وهو صبي منزل عائشة رفي المامة. ووافقه الذهبي.

وخلاصة القول أن الحديث ضعيف.

<sup>(</sup>٢) ذكره ابن كثير عنه في تفسيره (٤٤٣/٤) مسنداً. وأورده السيوطي في «الدر المنثور» (٨/ ٢٧١) وعزاه لابن المبارك في الزهد وعبد بن حميد وابن المنذر والخطيب.

<sup>(</sup>٣) لابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٧١ رقم ١٢٩٧٤).

<sup>(</sup>٤) تقدم تخريجه.

وعن ابن السائب<sup>(۱)</sup> في قوله تعالى: ﴿وَأَمَّا مَنْ أُوتِى كِنَبَهُ بِشِمَالِمِهِ [الحاقة: ٢٥]. قال ابنُ السائب<sup>(۱)</sup>: تُلوَى يدُه اليسرى خلفَ ظهره، ثم يُعطى كتابه.

وقيل: تُنزع يدُه اليسرى من صدره إلى خلف ظهرِه ثم يعطى كتابَه.

وقال مجاهد<sup>(۲)</sup>: تُخلع یدُه الیسری من وراء ظهره.

وقال البغوي(٣): ﴿وَأَمَّا مَنْ أُونِيَ كِنَبُمُ وَرَآةَ ظَهْرِهِـ ﴾ [الانشقاق: ١٠].

قال: فتُغلُّ يدُه اليمنى إلى عنقه وتُجعل يدُه الشمالُ وراء ظهرِه فيُؤتى كتابَه بشماله من وراء ظهره.

# فصل \_ فيما جاء في الميزان

(والوزنُ بالقسط فلا ظلمَ ولا يُؤخذ العبدُ بسوى ما عمِلا) (فبينَ ناجِ راجعِ ميزانُه ومُقرِفِ أوبقه عدوانُه)

(والوزن) لأعمال العبادِ (بالقسط) العدل (فلا ظلم) على أحد يومئذ، لأن الحاكم فيه هو العدلُ الحكيمُ، الذي حرَّم الظلمَ على نفسِه وجعله على عبادِه محرَّماً فلا يُهضَم أحدٌ من حسناتِه.

(ولا يؤخذ عبد بسوى ما عمِلا) الألفُ للإطلاق، قال الله تعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ عَبِلَ اللهِ عَالَى: ﴿ ٱلْيَوْمَ عَبَدَ اللهِ عَالَى: ﴿ ٱلْيَوْمَ عَلَى اللهِ عَالَى اللهِ عَلَى اللهِ عَالَى اللهِ عَلَى اللهِ ع

وقال تعالى: ﴿ فَٱلْيَوْمَ لَا تُظْلَمُ نَفْشُ شَيْتًا وَلَا تُجْزَوْنَ إِلَّا مَا كُنتُدُّ تَعْمَلُونَ ﴾ [يس: ٥٤].

وقــال تــعــالـــى: ﴿وَنَضَعُ ٱلْمَوْنِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيَكَمَةِ فَلَا لُظْـلَمُ نَفْسٌ شَيْئًا وَإِن كَانَ مِثْقَكَالَ حَبَّكَةٍ مِّنْ خَرْدَلٍ ٱلْيَنْـا بِهَأَ وَكَفَىٰ بِنَا حَسِبِينَ﴾ [الأنبياء: ٤٧].

وقال تعالى عن لقمانَ: ﴿يَبُنَى إِنَّهَا إِن تَكَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلِ فَتَكُن فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي ٱلسَّمَوَتِ أَوْ فِي ٱلْأَرْضِ يَأْتِ بِهَا ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ لَطِيفٌ خَبِيرٌ﴾ [لقمان: ١٦].

ذكره البغوي في «معالم التنزيل» (٨/٢١٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن المنذر كما في «الدر المنثور» (٨/٤٥٧).

<sup>(</sup>٣) في «معالم التنزيل» (٨/ ٣٧٤).

وقال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةً وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَافِقَهَا ﴿ [النساء: ٤٠]. (فبين ناج راجح ميزانُه) إلخ، قال الله تعالى: ﴿ وَالْوَزْنُ يَوْمَهِذِ ٱلْحَقُّ فَمَن ثَقُلَتَ مَوَزِينُهُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ۞ وَمَنْ خَفَّتَ مَوَزِينُهُ فَأُولَتِكَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسَهُم بِمَا كَانُوا بِنَايَتِنَا يَظْلِمُونَ ۞ ﴾ [الأعراف].

وقى ال تعالى: ﴿ فَإِذَا نُفِخَ فِي الصَّبُورِ فَلاَ أَنْسَابَ يَنْنَهُمْ يَوْمَبِدِ وَلاَ يَسَاءَلُونَ ﴿ فَمَن نَقُلَتُ مَوْزِينُهُ فَأُولَتِهِكَ الَّذِينَ خَسِرُوا فَمَن ثَقُلَتُ مَوْزِينُهُ فَأُولَتِهِكَ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ فِي جَهَنَّمَ خَلِدُونَ ﴿ قَا تَلْفَحُ وَجُوهَهُمُ النَّارُ وَهُمْ فِيهَا كَلِحُونَ ﴿ فَا المَوْمنونَ اللَّهِ اللَّمِومنونَ اللَّهِ اللَّمَاتِ .

وقال تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَن ثَقُلَتْ مَوَزِينَهُ ﴿ فَهُوَ فِي عِيشَـةِ زَاضِــيَةِ ۞ وَأَمَّا مَنْ خَفَّتْ مَوَزِينُهُ ﴿ فَ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا أَمَّهُمُ هَا وَيَدُ ۞ وَمَا أَدْرَنْكَ مَا هِيمَةُ ۞ نَازُ عَامِينَا ۗ ﴾ [القارعة].

وقال تعالى: ﴿ أُوْلَتِكَ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِنَايَتِ رَتِهِمْ وَلِقَآبِهِ. فَحَطَتَ أَعَمَالُهُمْ فَلَا نُقِيمُ لَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَزْنَا﴾ [الكهف: ١٠٥].

وفي الترمذي (١) عن النضر بن أنس بن مالكِ عن أبيه قال: سألتُ النبيَّ الله الله عن أبيه قال: سألتُ النبيِّ الله أن يشفَع لي يوم القيامةِ، فقال: «أنا فاعل» ـ يعني إن شاء الله ـ قلت: يا رسولَ الله فأين أطلبُك؟ قال: «اطلبني أول ما تطلبني على الصراط». قلت: فإن لم ألقكَ على الصراط؟ قال: «فاطلبني عند الميزان». قلت: فإن لم ألقكَ عند الميزان؟ قال: «فاطلبني عند الحوضِ فإني لا أخطئ هذه الثلاث المواطنَ». هذا حديث حسن غريب (٢).

وفي سنن أبي داود<sup>(٣)</sup> وغيرِه حديثُ عائشةَ المتقدم وفيه: «وعند الميزانِ حتى يُثقلَ أو ينجفُ» الحديث.

<sup>(</sup>۱) في «السنن» (۲۱/۶ ـ ۲۲۲ رقم ۲۶۳۳). قلت: وأخرجه أحمد في «المسند» (۱۷۸/۳).

وهو حديث صحيح. ٢) قاله في «السنن» (٢٢٢/٤).

٣) تقدم تخريجه.

#### والقول في الموزون على ثلاثةِ أوجهِ:

(الأولُ): أنه الأعمالُ نفسُها هي التي توزن، وأن أفعالَ العبادِ تجسّم فتُوضع في الميزان. ويدل لذلك حديثُ أبي هريرة والله على الصحيح (١) قال: قال رسولُ الله على: «كلمتان حبيبتانِ إلى الرحمن، خفيفتان على اللسان، ثقيلتان في الميزان: سبحان الله وبحمده سبحانَ اللهِ العظيم».

وفي الصحيح (٢) عن أبي أمامة الباهليّ قال: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «اقرأوا القرآن، فإنه يأتي يومَ القيامة شفيعاً لأصحابِه. اقرأوا الزَّهراوينِ البقرة وسورةِ ال عمرانَ، فإنهما تأتيان يوم القيامة كأنهما غمامتان، أو كأنهما غيابتان، أو كأنهما فرقان من طير صَوافٌ تُحاجّانِ عن أصحابِهما، اقرأوا سورة البقرةِ فإن أخذَها بركة وتركها حسرة ولا تستطيعها البَطلة». قال معاوية: بلغني أن البطلة السحرة. ومعاوية هو ابنُ سلام.

وفيه (٣) عن النَّوَّاس بنِ سمعانَ الكِلابيِّ قال: سمعتُ النبيُّ ﷺ يقول: «يؤتى بالقرآن يوم القيامة وأهلِه الذين كانوا يعملون به تقدَّمُه سورةُ البقرة وآل عمران».

وضرب لهما رسولُ الله ﷺ ثلاثة أمثالِ ما نسيتُهن بعد قال: «كأنهما غمامتان أو ظُلّتان سوداوانِ بينهما شرق، أو كأنهما فِرقان من طير صواف تحاجان عن صاحبهما».

وقال التِرمِذي (٤) رحمه الله تعالى: معنى هذا الحديثِ عند أهلِ العلمِ أنه يجيء ثوابُ قراءتِه. كذا فسَّر بعضُ أهلِ العلمِ هذا الحديثَ وما يشبه هذا من الأحاديث أنه يجيء ثوابُ قراءةِ القرآنِ.

 <sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه (۲۰۱/۱۱ رقم ۲۰۲٦) وطرفاه رقم (۲۸۲۲) و (۷۵۳۳).
 ومسلم في صحيحه (۲۰۷۲/۶ رقم ۳۱/۲۹۶).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صحيحه (١/ ٥٥ رقم ٨٠٤/٢٥٢).

<sup>(</sup>۳) أخرجه مسلم في صحيحه (۱/ ٥٥٤ رقم ٢٥٥/ ٨٠٥).قلت: وأخرجه الترمذي في «السنن» (٥/ ١٦٠ رقم ٢٨٨٣).

وقال الترمذي : (هذا حديث غريبٌ من هذا الوجه).

<sup>(</sup>٤) **في «**السنن» (٥/ ١٦٠).

وفي حديث النواسِ بنِ سمعانَ (١) عن النبيَّ ﷺ ما يدل على ما فسَّروا إذ قال النبيُ ﷺ ، «وأهلُه الذين يعملون به في الدنيا».

ففي هذا دلالةٌ أنه يجيءُ ثوابُ العمل. اه.

قلت: ولا مانِعَ من كون الآتي هو العملَ نفسَه كما هو ظاهرُ الحديثِ: فأما أن يقالَ إن الآتي هو كلامُ اللهِ نفسُه فحاشا وكلا ومعاذَ الله، لأن كلامَ الله تعالى صفتُه ليس بمخلوق، والذي يوضع في الميزان هو فعلُ العبدِ وعملُه: ﴿وَٱللَّهُ خَلَقَكُمُ وَمَا تَعْمَلُونَ﴾ [الصافات: ٩٦].

وروى الإمامُ أحمدُ<sup>(٢)</sup> عن عبد اللَّهِ بنِ بُريدةَ عن أبيه قال: كنتُ جالساً عند النبيُ ﷺ فسمعتُه يقول: «تعلموا سورةَ البقرةِ فإن أُخْذَها بركةٌ وترْكها حسرةٌ ولا تستطيعُها البَطلَةُ».

قال: ثم سكت ساعةً ثم قال: «تعلموا سورة البقرة وآلِ عِمرانَ فإنهما الزهراوان، يُظِلَّلانِ صاحِبَهما يوم القيامة كأنهما غمامتان أو غيابتان أو فِرقان من طير صوافً، وإن القرآنَ يلقى صاحبَه يوم القيامة حين ينشق عنه قبرُه كالرجل الشاحب فيقول له: هل تعرِفني؟ فيقول: ما أعرِفك، فيقول: أنا صاحبُك القرآنُ الذي أظمأتُك في الهواجر وأسهرتُ مُقلتَك، وإن كلَّ تاجرِ من وراء تجارتِك، وإنك اليوم وراء كلِّ تجارةٍ. فيعطى المُلكَ بيمينه والخُلدَ بشماله، ويوضع على رأسِه تاجٌ من الوقار ويُكسى والداه حُلتان لا يقوم لهما أهلُ الدنيا فيقولان: بما كُسينا هذا؟ فيقالُ: بأخذِ ولدِكُما القرآنَ، ثم يقال: اقرأ واصعَدْ في درَج الجنةِ وغُرَفِها، فهو في صعود، ما دام يقرأ هذًا كان أو ترتيلًا» وإسنادُه حسنٌ.

والقولُ بأن الأعمالَ هي ذاتُها التي تُوزن، ذكره البغوي (٣) عن ابن عباس ظلى الله الله على ذلك ما (والقولُ الثاني): أن صحائفَ الأعمالِ هي التي تُوزن، ويدل على ذلك ما

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>۲) في «المسند» (٥/ ٣٦١).

قلت: وأخرجه الحاكم في «المستدرك» (١/ ١٤٠) وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي، وهو كما قالا.

<sup>(</sup>٣) في «معالم التنزيل» (٣/ ٢١٥).

روى الإمامُ أحمدُ (۱) عن عبد الله بنِ عمْرِو بنِ العاصِ على أول : قال رسولُ اللّهِ ﷺ: 
إن اللّه عز وجل يستخلص رجلاً من أمتي على رُؤوس الخلائق يومَ القيامة فينشُر 
له تسعة وتسعونَ سِجلًا، كلُ سجلٌ مدُ البصر، ثم يقول: أتُنكر من هذا شيئاً، 
أظلَمَك كتبتي الحافظون؟ قال: لا يا رب، قال أفلك عذر أو حسنة؟ قال: فبُهتَ 
الرجلُ فيقول: لا يا رب.

فيقول: بلى إن لك عندنا حسنة واحدة لا ظلمَ عليك اليومَ، فيَخرُج له بطاقة فيها أشهدُ أن لا إله إلا اللَّهُ وأشهدُ أن محمداً رسولُ الله \_ ﷺ \_ فيقول: أحضروه، فيقول: يا ربِّ ما هذه البطاقةُ مع هذه السِجلاَتِ، فيقول: إنك لا تُظلم، قال فتوضع السِّجلاتُ في كِفة والبطاقةُ في كِفة، قال فطاشت السجلاتُ وثقُلت البِطاقةُ.

قال: ولا يثقل شيءً مع بسمِ اللَّهِ الرحمنِ الرحيم»، ورواه الترمذيُّ (٢) وابنُ ماجه (٣) وقال الترمذيُّ: حسنٌ غريب.

(والثالث): أن الموزونَ ثوابُ العمل، وهو اطّرادُ ما نقله التِرمذيُّ في معنى حديث النواس.

(والرابع): أن الموزونَ هو العاملُ نفسُه، ويدل لذلك ما روى أحمدُ (٤) عن

<sup>(</sup>۱) في «المسند» (۲/۳۲).

<sup>(</sup>٢) في «السنن» (٥/ ٢٤ \_ ٢٥ رقم ٢٦٣٩).

<sup>(</sup>٣) في «السنن» (٢/١٤٣٧ رقم ٤٣٠٠).

وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٤) في «المسند» (١/٤/١).

قلت: وأخرجه أبو نعيم في الحلية (١/ ١٢٧)، وأبو يعلى في «المسند» (١/ ٤٠٩ ـ ٤١٠ رقم ٢٧٩/٧٥).

وأورده الهيثمي في «المجمع» (٩/ ٢٨٨) وقال: رواه أحمد وأبو يعلى والطبراني ورجاله رجال الصحيح غير أم موسى وهي ثقة.

وللحديث شواهد:

<sup>(</sup>منها): عن ابن مسعود عند أحمد (١/ ٤٢١ ـ ٤٢٢) وأبو نعيم في «الحلية» (١١٧/١) وأبو يعلى (٩/ ٢٠٩).

وأورده الهيثمي في «المجمع» (٩/ ٢٨٩) وقال: رواه أحمد وأبو يعلى والبزار والطبراني من طرق أمثلها طريق عاصم ابن أبي النجود، وهو حسن الحديث.

وانظر باقي الشواهد في «مجمع الزوائد» (٩/ ٢٨٩).

عليًّ وَ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ أَن ابنَ مسعودٍ وَ اللهُ عَلَيْهُ عَجِدَ شجرةً يجتني الكَباثُ (١)، فجعل الناسُ يعجِبون من دِقّة ساقيه، فقال رسولُ الله عَلَيْهُ: «والذي نفسي بيده هما في الميزان الثقلُ من أُحدِ».

وروى البخاريُّ في صحيحه (٢) عن أبي هريرةَ وَهُمْ عن رسولِ الله عَلَيْ قال: «إنه ليأتي الرجلُ العظيمُ السمينُ يوم القيامة لا يزن عند الله جناحَ بعوضةِ»، وقال اقرأوا: ﴿ فَلَا نُقِيمُ لَمُمْ يَوْمَ ٱلْقِيمَةِ وَزُنّا ﴾ [الكهف: ١٠٥].

ولابن أبي حاتم (٣) عنه ﴿ قَالَ: قال رسولُ الله ﷺ: «يؤتى بالرجل الأكولِ الشَّروبِ العظيم فيوزن بحبة فلا يزنها»، قال وقرأ: ﴿ فَلَا نُقِيمُ لَمُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَكَةِ وَزَنَا ﴾، رواه ابنُ جريرِ (٤).

وروى البزارُ<sup>(ه)</sup> عن عبد الله بنِ بُريدةَ عن أبيه قال: كنا عند رسولِ الله ﷺ، فأقبل رجلٌ من قريش يخطُر في حُلّة له، فلما قام على النبيِّ قال: «يا بُريدةُ هذا ممن لا يقيم اللَّهُ له يوم القيامة وزناً».

قلت: والذي استظهر من النصوص ـ واللَّهُ أعلم ـ أن العاملَ وعملَه وصحيفةَ عملِه كلُّ ذلك يوزن، لأن الأحاديث التي في بيانِ القرآنِ قد وردت بكل من ذلك ولا منافاة بينها.

وخلاصة القول أن الحديث حسن.

<sup>(</sup>۱) الكَباثَ، بالفتح، نضيحُ ثمر الآراك! وقيل هو ما لم يَنْضَجْ منه. «لسان العرب» (۱۰/۱۲).

<sup>(</sup>۲) في صحيحه (۲۸/۸ رقم ۲۷۲۹).ومسلم في صحيحه (٤/٢٤/ رقم ۱۸/ ۲۷۸۰).

<sup>(</sup>۳) في تفسيره (۷/ ۱۳۹۳ رقم ۱۳۰۰۲).

<sup>(</sup>٤) في «جامع البيان» (٩/ ج١٦/ ٣٥).

<sup>(</sup>٥) في «المسند» (٣/ ٣٦٥ رقم ٢٩٥٦ ـ كشف).

وقال البزار: لا نعلمُ رواه عن ابن بريدة إلا واصل، وهو مولى أبي عُيَيْنة بصري مشهور، وعون لم يكن بالحافظ، ولم يتابع على هذا.

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٥/ ١٢٥) وقال: رواه البزار، وفيه عون بن عمارة، وهو ضعيف.

ويدل لذلك ما رواه أحمدُ (۱) رحمه الله تعالى عن عبدِ الله بنِ عمرِو في قصةِ صاحبِ البِطاقةِ بلفظ: قال وسولُ الله ﷺ: «توضع الموازينُ يوم القيامة، فيُؤتى بالرجل فيوضع في كِفة ويوضع ما أُحصيَ عليه فيُمايلُ به الميزانُ، قال فيبعث به إلى النار. قال فإذا أدبرَ إذا صائحٌ من عند الرحمنِ عز وجل يقول: لا تعجَلوا فإنه قد بقي له، فيُؤتى ببطاقة فيها لا إله إلا الله فتوضع مع الرجل في كِفة حتى يميلَ به الميزانُ». فهذا الحديثُ يدل على أن العبد يوضع هو وحسناتُه وصحيفتُها في كِفة وسيئاتُه مع صحيفتِها في الكِفة الأخرى، وهذا غايةُ الجمع بين ما تفرق ذكرُه في سائر أحاديثِ الوزن، ولله الحمد والمنة.



فصل \_ فيما جاء في الصراط

(وينصبُ الجسرُ بلا امتراءِ كما أتى في محكم الأنباءِ)

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>۲) في «المسند» (۲/ ۲۸۰).

قلّت: وأخرجه الترمذي في «السنن» (٥/ ٣٢٠ ـ ٣٢١ رقم ٣١٦٥).

وقال: هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من حديث عبد الرحمن بن غزوان وقد روى ابن حنبل عن عبد الرحمن بن غزوان هذا الحديث وهو ثقة. وهو حديث صحيح.

(يه وزُه الناسُ على أحوال (فبين مجتاز إلى الجنان

بقذر كسبِهم من الأعمال) ومسرفٍ يُكَبِّ في النيران)

(وينصب الجسر) وهو الصراطُ على متن جهنم (بلا امتراء) بلا شكَّ (كما أتى في محكم الأنباء) من الآيات والأحاديثِ (يجوزه) يمر عليه الناسُ (على أحوال) متفاوتةِ (بقدر كسبهم) في الحياةِ الدنيا (من الأعمال) من إحسان أو إساءةِ أو تخليطِ (ف) هم (بين مجتاز) عليه (إلى الجنان) وهم المؤمنون على تفاوت درجاتِهم ومراتِبهم في البُطء والإسراعِ، (ومسرف) على نفسه (يُكَبّ في النيران) فلا ينجو، ومنهم من تلفّحُه وتَمَسُّه النارُ بقدر ذنبه ثم يُخرج منها.

قال اللَّهُ تعالى: ﴿وَإِن مِنكُورَ إِلَّا وَارِدُهَا كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ حَتْمًا مَّقْضِيًّا ۞ ثُمَّ نُنَجِى الَّذِينَ اتَّقَواْ وَنَذَرُ ٱلظَّلِمِينَ فِيهَا جِئِيًّا ۞﴾ [مريم].

وقىال تىعىالىى: ﴿ يَوْمَ تَرَى الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ يَسْعَىٰ فُورُهُم بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَنِهِم بُشْرَنكُمُ الْمُؤْمِنَةِ بَعْنَى فُورُهُم بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَنِهُمْ الْمُؤْمِنَةُ بَعْرِي مِن تَقْبِهَا الْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا ذَلِكَ هُو الْفَوْرُ الْفَظِيمُ ۚ ۚ يَقُولُ الْمُنْفِقُونَ وَالْمُؤُمُونَ لِللَّهِمُ وَاللَّهُمُ وَلَلَّهُمُ مِن فَرِيكُمْ قِبِلَ ارْجِعُوا وَرَاءَكُمْ فَالْقَيْسُوا نُولًا فَضُرِبَ بَيْنَهُم لِللَّهِمُ مِن قِبَالِهِ الْعَذَابُ ۚ إِلَى يُنَادُونَهُمْ أَلَمَ نَكُن مَعْكُمْ قَالُوا بَلَى وَلَكِئَكُم فَالْوَا بَلَى وَلَكِئَكُم فَالْوَا بَلَى وَلَكِئَكُم فَالْوَا بَلَى وَلَكِئَكُم فَالْوَا بَلَى الْمُؤْمِلُونُ فَاللَّهِمُ وَمُرَبِّعُمْمُ وَمُرْبَعُمُمُ وَمُرْبَعُمُمُ وَمُرْبَعُمُم وَمُرَبِّعُمُم وَمُرَعِمُهُمْ وَمُؤْمِلُهُمُ الْأَمَانِينُ حَتَى جَاءَ أَمْنُ اللَّهِ وَعَرَكُمُ وَلِيمُ اللَّهِ وَعَرَبُكُمُ اللَّهِ وَعَرَبُكُمْ وَلِيمُ اللَّهِ وَعَرَبُكُمُ وَلِيمُ اللَّهِ وَعَرَبُكُمُ اللَّهِ وَعَرَبُكُمُ اللَّهُ وَلِيمُ اللَّهِ وَعَرَبُكُمُ وَلِيمُ اللَّهِمُ وَلَا مِن اللَّذِينَ كَفَرُوا مَاوْمِكُمُ النَازُ هِي مَولَىكُمْ وَيْشَلَدُ وَيُهُمْ النَازُ هِي مَولَىكُمْ وَيْشِلَا الْمُعِيمُ وَلِي فَالْوا بَلَكُمْ اللَّهُ وَلَا مِن اللَّذِينَ كَفَرُوا مَاوْمِكُمُ النَازُ هِي مَولَىكُمْ وَيْشَلَدُ وَيُهُمْ اللَّهُ وَلِمُ اللَّهُ وَلَا مِن اللَّذِينَ كَفَرُوا مَاوْمِكُمُ النَازُ هِي مَولَىكُمْ وَيْشَلَلْ اللَّهِ مَا المحديد].

وروى الإمامُ أحمدُ الله عن كثير بنِ زيادِ البرساني عن أبي سُميةَ قال: اختلفنا في الورود، فقال بعضُنا: لا يدخلها مؤمنٌ، وقال بعضُنا: يدخُلونها جميعاً ثم ينجي اللَّهُ الذين اتقوا، فلقِيتُ جابِرَ بنَ عبدِ اللَّهِ فقلت له: إنا اختلفنا في الورود، فقال: يردونها جميعاً.

وقال سليمانُ بنُ مرّةً: يدخلُونها جميعاً، وأهوى بأصبعيه إلى أذنيه وقال: صُمَّتا إن لم أكن سمعتُ رسولَ اللّهِ ﷺ يقول: «لا يبقى برّ ولا فاجر إلا دخلَها،

<sup>(</sup>۱) في «المسند» (٣/ ٣٢٨ ـ ٣٢٩).

ي وأورده الهيثمي في «المجمع» (٧/ ٥٥ و ٢٠/ ٣٦٠) وقال: رواه أحمد ورجاله ثقات.

فتكون على المؤمن برداً وسلاماً كما كانت على إبراهيم حتى إن للنار ضجيجاً من بَرْدهم، ثم ينجي اللَّهُ الذين اتقوا ويذر الظالمين فيها جثياً».

وروى الحسنُ بنُ عرفةً (١) عن خالدَ بنِ معْدانَ قال: قال أهلُ الجنةِ بعدما دخلوا الجنةَ: ألم يعِدْنا ربُنا الورودَ على النار؟ قال: قد مررتُم عليها وهي خامدةً.

وروى عبدُ الرزاقِ<sup>(۲)</sup> عن قيس بنِ حازم قال: كان عبدُ اللَّهِ بنُ رَواحةَ واضعاً رأسَه في حِجْرِ امرأتِه فبكى فبكت امرأتُه، فقّال: ما يُبكيك؟ قالت: رأيتُك تبكي فبكيتُ، قال: إني ذكرتُ قولَ اللَّهِ عز وجل: ﴿وَإِن مِّنكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا ﴾ [مريم: ٧١]. فلا أدري أأنجو منها أم لا.

وله (٣) عن ابن عباس في قصة مخاصمتِه نافعَ بنَ الأزرقِ، فقال ابنُ عباس: الورودُ الدخولُ. فقال نافعٌ: لا. فقرأ ابنُ عباس: ﴿ إِنَكُمُ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ وَمَا بَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ وَصَبُ جَهَنَّمَ أَنتُمْ لَهَا وَرِدُونَ ﴾ [الأنبياء: ٩٨]. ورَدوا أم لا؟ وقال: ﴿ يَقَدُمُ قَوْمَهُ يَوْمَ اللهِ يَكَمَةُ النّارُ ﴾ [هـود: ٩٨]. أورَدوها أم لا؟ أما أنا وأنت فسندخُلها، فانظر هل نخرج منها أم لا، وما أرى اللّه تعالى مُخرِجُك منها بتكذيبِك، فضجِك نافعٌ.

وروى ابنُ جرير<sup>(٤)</sup> عن مجاهد قال: كنتُ عند ابن عباسِ فأتاه رجلٌ يقال له أبو راشدٍ وهو نافعُ بنُ الأزرقِ فقال له: يا ابن عباسٍ أرأيتَ قولَ اللَّهِ تعالى: ﴿وَلِن مِنكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ حَتْمًا مَّقْضِيًا﴾ [مريم: ٧١]. قال: أما أنا وأنت يا أبا راشد فسنرِدُها، فانظر هل نصدُرُ عنها أم لا.

وعنه (٥) رَا فَيْهُ فِي: ﴿ وَإِن مِّنكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا ﴾ [مريم: ٧١]. قال: البرُّ والفاجرُ،

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (٩/ ج١٦/ ١٠٩) وابن كثير في تفسيره (٣/ ١٣٩).

<sup>(</sup>۲) في تفسيره (۱۱/۲ رقم ۱۷۷۹).

قلت: وأخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (٩/ ج١٦/ ١١٠).

 <sup>(</sup>۳) لعبد الرزاق في تفسيره (۲/ ۱۱ رقم ۱۷۸۰).
 وأخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (۹/ ج١٦/ ١١١).

<sup>(</sup>٤) في «جامع البيان» (٩/ ج١٦/١١١).

<sup>(</sup>٥) أُخْرِجه ابن جرير في «جامع البيان» (٩/ ج١٦/ ١٠٩).

ألا تسمع إلى قولِ اللَّهِ تعالى لفرعونَ: ﴿ يَقَدُمُ قَوْمَهُ يَوْمَ ٱلْقِيْكَمَةِ فَأَوْرَدَهُمُ ٱلنَّارُ ﴾ [هود: ٩٨] الآية، ﴿ وَنَسُوقُ ٱلْمُجْرِمِينَ إِلَى جَهَنَّمَ وِرْدًا ﴾ [مريم: ٨٦]. فسمَّى الورودَ على النار دخولاً وليس بصادر.

وروى الإمامُ أحمدُ (١) رحمه الله عن عبدِ اللّهِ هو ابنِ مسعودِ ﴿ وَإِن مِنْ مَنْ اللّهِ وَارِدُهَا ﴾ قال رسولُ الله ﷺ: «يرد الناسُ كلُهم ثم يضدرون عنها بأعمالهم». ورواه الترمذي (٢) هكذا مرفوعاً.

وقد رواه ابنُ أبي حاتم (٣) عنه موقوفاً قال: «يرد الناسُ جميعاً الصراطَ، ورودُهم قيامُهم حولَ النار، ثم يصدرون عن الصراطِ بأعمالهم: فمنهم من يمرُ مثلَ البرقِ، ومنهم من يمرُ مثل الريح، ومنهم من يمر مثل الطيرِ، ومنهم من يمر كأجودِ الخيلِ، ومنهم كأجودِ الإبلِ، ومنهم من يمر كعذو الرجلِ، حتى إن آخرَهم مرًا رجلٌ نورُه على موضع إبهاميٰ قدميه، يمر فيتكفّأ به الصراطُ، والصراطُ دخضٌ مرَّلةٌ، عليه حسَكٌ كحسك القتادِ، حافتاه ملائكةٌ معهم كلاليبُ من نار يختطفون بها الناسَ»، الحديث.

وروى ابنُ جرير<sup>(۱)</sup> عنه في: ﴿وَإِن مِّنكُرُ إِلَّا وَارِدُهَا ﴾ [مريم: ٧١]. قال: الصراطُ على جهنم مثلُ حدُّ السيفِ، فتمر الطبقةُ الأولى كالبرق، والثانيةُ كالريح، والثالثةُ كأجود الخيل، والرابعةُ كأجودِ البهائم، ثم يمرون والملائكةُ يقولون اللهم سلَّم سلَّم.

وقال قتادةُ<sup>(٥)</sup>: قوله تعالى: ﴿وَإِن مِّنكُمْ إِلَّا وَارِدُهَأَ﴾ قال: هو الممرُّ عليها.

<sup>(</sup>۱) في «المسند» (۱/ ٤٣٥).

<sup>(</sup>۲) في «السنن» (۵/۳۱۷ رقم ۳۱٦۰).

قال شعبة: وقد سمعتُه من السدِّي مرفوعاً ولكنِّي عمداً أدعُهُ.

وقال الألباني في صحيح الترمذي رقم (٢٥٢٧) صحيح موقوف، وهو في حكم المرفوع».

 <sup>(</sup>٣) ذكره ابن كثير في تفسيره (٣/ ١٣٩ ـ ١٤٠) وقال: لهذا شواهد في الصحيحين وغيرهما
 من رواية أنس وأبي سعيد وأبي هريرة وجابر وغيرهم من الصحابة رضوان الله عليهم.

<sup>(</sup>٤) في «جامع البيان» (٩/ ج١٦/١١٠) وقد تقدم عند ابن كثير (٣/ ١٤٠).

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان (٩/ ج١٦/ ١١٠).

وقال عبدُ الرحمن بنُ زيدِ بنِ أسلمَ (١٠): ورودُ المسلمين المرورُ على الجسر بين ظَهرانيها، ورود المشركين أن يدخلوها.

وفي الصحيحين (٢) من حديث أبي هريرة ﴿ قَالَ: قال رسولُ الله ﷺ: ﴿ لا يَمُوت لأحد من المسلمين ثلاثة فتمَسُّه النارُ إلا تَجلّة القَسَمِ». قال الزهريُ (٣): كأنه يريد هذه الآية: ﴿ وَإِن مِنكُمْ إِلّا وَارِدُهَا كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتْمًا مَقْضِيًا ﴾ [مريم: ٧١]. قال ابن مسعود: قسَماً واجباً.

وفيهما(٤) عن أبي هريرة ولله المنه المؤلفة أيضاً مرفوعاً من حديثه الطويل في الرؤية والشفاعة وفيه: «ويضرب الصراط بين ظهري جهنم فأكون أنا وأمتي أول من يجيزُها، ولا يتكلم يومئذ إلا الرسل، ودعوى الرسل يومئذ اللهم سلّم سلّم.

وفي جهنم كلاليبُ مثلُ شوكِ السّعدانِ هل رأيتُم السغدان؟ قالوا: نعم يا رسولَ الله، قال: فإنها مثلُ شوك السعدانِ، غيرَ أنه لا يعلم ما قدْرُ عِظَمِها إلا اللّه عز وجل، تخطَف الناسَ بأعمالهم، فمنهم الموبَقُ بعمله، والمُوثق بعملِه ومنهم المُخردَلُ أو المجازى أو نحوُه الحديث.

وفيهما<sup>(٥)</sup> من حديث أبي سعيد الخدري وَ الله من حديثه الطويل في ذلك مرفوعاً وفيه: «ثم يؤتى بالجسر فيُجعل بين ظهري جهنم. قلنا: يا رسولَ الله وما الجسرُ؟ قال: مدحضة مزّلة، عليه خطاطيف وكلاليب وحسكة مُفلطحة لها شوكة عقيفاء تكون بنجد يقال لها السعدان، يمر المؤمن عليها كالطرف وكالبرق وكالريح وكأجاويد الخيلِ والرّكاب، فناج مُسلّم وناجِ مخدوش ومكدوس في نار جهنم، حتى يمر آخرُهم يسحبُ سحباً» المحديث.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (۹/ ج١١/ ١١١).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري (۳/۱۱۸ رقم ۱۲۵۱). . د د د د ۲۰۲۸/۶ ت ۲۳۲

ومسلم في صحيحه (٢٠٢٨/٤ رقم ٢٦٣٢).

<sup>(</sup>٣) ذكره الحافظ في «الفتح» (٣/١١٩).

<sup>(</sup>٤) البخاري (۱۹/۱۳ رقم ۷٤۳۷).ومسلم في صحيحه (۱۹/۱۳ ـ ۱۹۳ رقم ۲۹۹/۱۸۲).

<sup>(</sup>٥) البخاري (٢٠/١٣ ـ ٤٢١ رقم ٧٤٣٩). ومسلم في صحيحه (١/٧٦ ـ ١٧١ رقم ٣٠٢/١٨٣).

ولمسلم (١) عن أنس ابن مسعود على أن رسولِ اللَّهِ على قال: «آخِرُ من يدخُل الجنةِ رجلٌ، فهو يمشي مرة ويكبو مرة وتسفّعه النارُ مرة ـ فإذا ما جاوزها التفت إليها فقال: تبارك الذي نجاني منك، لقد أعطاني الله شيئاً ما أعطاه أحداً أبداً من الأولين والآخرين»، الحديث، وفي رواية (٢) عن ابن مسعود: «رجل يخرج من النار حبواً».

وفيه <sup>(٣)</sup> عن أبي هريرةَ وحُذيفةَ ﷺ في حديث استفتاحِ الجنةِ عن النبي ﷺ مطوّلاً.

وفيه: "وترسل الأمانةُ والرحِمُ فتقومان جنبتي الصراطِ يميناً وشمالاً، فيمرُ أُولُكم كالبرقِ، قال: قلتُ بأبي أنت وأمي أيُ شيء كمر البرقِ؟ قال: ألم تروا إلى البرقِ كيف يمر ويرجع في طرفة عين، ثم كمر الريح، ثم كمر الطير، وتشد الرجالُ تجري بهم أعمالُهم، قال: ونبيُكم على الصراطِ يقول: ربِّ سلّم سلّم، حتى تعجز أعمال العبادِ، حتى يجيء الرجلُ فلا يستطيع السيرَ إلا زحافاً».

قال: «وفي حافتي الصراط كلاليب معلقة مأمورة بأخذ من أمرت به، فمخدوش ناج ومكدوس في النار. والذي نفسُ أبي هريرة بيده إن قعر جهنمَ لسبعون خريفاً».

وفيه (٤) أيضاً في بعض طرُقِ حديثِ أبي سعيدِ المتقدمِ قال أبو سعيد: «بلغني أن الجسرَ أدقُ من الشعرةِ وأحدُّ من السيف».

وفيه (٥) عن أبي الزبير أنه سمع جابرَ بنَ عبدِ اللَّهِ ﷺ يسأل عن الورود. الحديث.

وفيه رؤيةُ اللَّهِ تعالى: «فيتجلَّى لهم يضحَك، قال: فينطلِق بهم ويتبعونَه، ويعطى كلُّ إنسان \_ منافقٍ أو مؤمن \_ نوراً ثم يتبعونه، وعلى جسر جَهنمَ كلاليبُ وحسَكٌ تأخذ من شاء الله تعالى، ثم يُطفأ نورُ المنافقين ثم ينجو المؤمنون فتنجون،

<sup>(</sup>۱) فی صحیحه (۱/۱۷۶ ـ ۱۷۵ رقم ۳۱۰ (۱۸۷).

<sup>(</sup>۲) لمسلم في صحيحه (۱/۱۷۳ رقم ۲۰۸/۱۸۲).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في صحيحه (١/١٨٦ ـ ١٨٧ رقم ٣٢٩/١٩٥).

<sup>(</sup>٤) أي مسلم في صحيحه (١/١٧١) وقد تقدم.

<sup>(</sup>٥) في صحيح مسلم (١/ ١٧٧ ـ ١٧٨ رقم ١٩١٦/١٩١).

أولَ زمرةٍ وجوهُهم كالقمر ليلةَ البدر، سبعون ألفاً لا يحاسبون»، وذكر الحديث.

وقال عبدُ اللّهِ بن مسعود (١) في قولِ اللّهِ تعالى: ﴿ يَسْعَىٰ نُورُهُم بَيْنَ أَيْدِيهِمْ ﴾ [الحديد: ١٦]. قال: «على قدر أعمالهم يمرُّون على الصراط، منهم مَن نورُه مثلُ الجبلِ، ومنهم من نوره مثلُ النخلة، ومنهم من نورُه مثلُ الرجلِ القائم، وأدناهم نوراً مَن نورُه في إبهامه يتقد مرةً ويطفأ مرةً ». رواه ابنُ أبي حاتم وابنُ جرير.

وقال قتادةُ (٢) ذُكر لنا أن نبيً اللّه ﷺ كان يقول: «مِن المؤمنين مَن يضيءُ نورُه من المدينةِ إلى عدنِ أبينَ وصنعاءَ فدون ذلك، حتى إن من المؤمنين من يُضيء نورُه موضعَ قدميه».

قلت: وذلك من تأويلُ قول الله تعالى: ﴿ يَوْمَ لَا يُخْذِى اللَّهُ النَّبِيِّ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَلَمُ نُورُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْرَكَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَنِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّكَ آتَيِمْ لَنَا نُورَنَا وَأَغْفِرْ لَنَا ۖ إِنَّكَ عَلَىٰ كَا نُورُنَا وَأَغْفِرْ لَنَا ۖ إِنَّكَ عَلَىٰ كَا لَهُ مَنَّ مِ قَدِيرٌ ﴾ [التحريم: ٨].

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (۱۳/ ج۲۲/ ۲۲۳).

وذكره ابن كثير في تفسيره (٤/ ٣٣٠) والسيوطي في «الدر المنثور» (٨/ ٥٢) وزاد نسبته إلى ابن أبي شيبة وابن المنذر وابن مردويه.

وأخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٣٦ رقم ١٨٨١٦) والحاكم في «المستدرك» (٢/ ٤٧٨) وقال: «هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه. وقال الذهبى: على شرط البخاري.

<sup>(</sup>۲) أخرجه عبد الرزاق في تفسيره (۲/ ۲۲۲ رقم ۳۱۵۷).

وابن جرير في «جامع البيان» (١٣/ ج٢٧/ ٢٢٢) والسيوطي في «الدر» (٨/ ٥٢) وزاد نسبته إلى عبد بن حميد وابن أبي حاتم وابن المنذر.

 <sup>(</sup>٣) في «الكبير» (١١/ ١٢٢ رقم ١١٢٤).
 وأورده الهيثمي في «المجمع» (١٠/ ٣٥٩) وفيه إسحاق بن بشر أبو حذيفة وهو متروك.

وروى ابنُ أبي حاتم (١) عن أبي الدرداء وأبي ذر رفي عن النبي على قال: «أنا أولُ من يُؤذن له يومَ القيامة بالسجودِ، وأولُ من يؤذنُ له برفع رأسِه، فأنظُر من بين يديّ ومن خلفي وعن يميني وعن شمالي، فأعرف أمتي من بين الأمم.

فقال له رجل: يا نبيّ الله كيف تعرف أمتَك من بين الأمم ما بين نوح إلى أمتك؟ فقال: أعرفهم، محجّلونَ من أثر الوضوء، ولا يكون لأحد من الأمم غيرهم، وأعرفهم يُؤتون كتُبَهم بأيمانِهم، وأعرفهم بسيماهم في وجوههم، وأعرفهم بنورهم يسعى بين أيديهم».

وقال الضحَّاك (٢): ليس أحد إلا يُعطى نوراً يوم القيامة فإذا انتهوا إلى الصراطِ طفِئ نورُ المنافقين، فلما رأى المؤمنون أشفقوا أن يُطفأ نورُهم كما طُفئ نورُ المنافقين فقالوا: ربنا أتمم لنا نورنا.

وقال الحسنُ (٣) رحمه الله: ﴿ يَسْعَىٰ ثُورُهُم بَيْنَ أَيْدِيهِمْ ﴾ [الحديد: ١٢]. قال: على الصراط اه.

وقد أنكرَ الصراطَ والمرورَ عليه أهلُ البدعةِ والهوى من الخوارج (ئ) ومن تابعهم من المعتزلة (ئ)، وتأوّلوا الورودَ برؤيةِ النارِ لا أنه الدخولُ والمرورُ على ظهرها، وذلك لاعتقادِهم أن من دخل النارَ لا يخرج منها ولو بالإصرار على صغيرة، فخالفوا الكتابَ والسنةَ والجماعةَ وردّوا الآياتِ والأحاديثَ الواردةَ في الورودِ والمقامِ المحمودِ والشفاعةِ، ولذا قال ابنُ عباس عن نا في الورودِ، فقال ابنُ عباس عن عمرو بنِ دينارِ أن نافعَ بنَ الأزرقِ مارَى ابنَ عباس عن الورودِ، فقال ابنُ عباس عن الورودِ، فقال ابنُ عباس عن الدخولُ.

<sup>(</sup>۱) في تفسيره (۱۰/ ٣٣٣٦ رقم ١٨٨٢٠).

قلت: وذكره ابن كثير في تفسيره (١٤/ ٣٣٠).

والسيوطي في «الدر المنثور» (٨/ ٥٢ - ٥٣) وزاد نسبته إلى ابن حاتم وابن مردويه. وأخرجه الحاكم في «المستدرك» (٤٧٨/٢) وقال: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه.

<sup>(</sup>٢) ذكره ابن كثير في تفسيره (٤/ ٣٣٠).

<sup>(</sup>٣) ذكره السيوطي في «الدر المنثور» (٨/ ٥٢) وعزاه إلى ابن أبي شيبة وابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) تقدم التعريف بهما.

وقال نافع: «ليس الورودُ الدخولَ، فتلا عبد الله بن عباس ﴿ قُولَه تعالى: ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ أَنتُمْ لَهَا وَرِدُونَ ﴾ [الأنبياء: ٩٨]. أدخلها هؤلاء أم لا؟ ثم قال: يا نافعُ أما واللهِ أنت وأنا سنرِدها، وأنا أرجو أن يخرجني الله منها، وما أرى الله عز وجل أن يُخرجك منها بتكذيبك »(١).

## فصل ـ فيما ورد في الجنة والنار

(والنارُ والجنةُ حقَّ وهما موجودتانِ لا فناءَ لهما)

أي ومن الإيمانِ باليوم الآخر بالجنة والنارِ، والبحث فيه ينحصر في ثلاثةِ أمور:

(الأول): كونُهما حقاً لا ريبَ فيهما ولا شك، وأن النارَ دارُ أعداءِ اللَّهِ، والجنةَ دارُ أوليائِه. وهذا هو المُشارُ إليه بقولنا: حقّ، قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ وَالجَنةَ وَالَ أَنفُسَكُم وَأَهْلِيكُو نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْجِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَتَهِكَةٌ غِلَاظُ شِدَادٌ لَا يَعْصُونَ اللّهَ مَا أَمَرَهُم وَيَقْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ كَفَرُواْ لَا نَعْنَذِرُواْ الْيُومِ إِنّهَا بَحُرُونَ مَا كُنمُ مَعْمَلُونَ مَا يُؤمَرُونَ ﴿ يَكَأَيُّهَا اللّذِينَ كَفَرُواْ لَا نَعْنَذِرُواْ الْيُومِ إِنّهَا بَحُرُونَ مَا كُنمُ مَعْمَلُونَ ﴿ يَعْمَلُونَ مَا يَوْمَرُونَ إِلَى اللّهِ تَوْبَةً نَصُوحًا عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن يُكَفِّرَ عَنكُمْ سَيّتَاتِكُمْ وَبُدُخُونَ عَنكُمْ اللّهُ عَنْدُمُ وَالتحريم: ٢ ـ ٨]. الآيات.

وقال تعالى: ﴿فَأَتَّقُوا النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِذَتْ لِلْكَفِرِينَ ۞ وَبَشِرِ النَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَكِمُوا الضَلِخَتِ أَنَّ لَمَتْمَ جَنَّتِ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا الأَنْهَائِكُ [البقرة: ٢٤ ـ ٢٥]. الآية.

وقال تعالى: ﴿وَاتَّقُوا النَّارَ الَّذِيّ أَعِدَتْ لِلْكَافِرِينَ ﴿ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ لَعَلَّا لِلْكَافِرِينَ ﴿ وَالْمَعُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ لَعَلَّاكُمُ مُرْحَمُونَ ﴾ وسَادِعُوا إلى مَغْفِرَةٍ مِن رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا السَّمَوَتُ وَالْأَرْضُ أُعِدَتْ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [آل عمران]. الآيات.

وقال تعالى: ﴿وَكَفَىٰ بِجَهَنَّمَ سَعِيرًا ﴿فَيْ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِثَايَنِيَنَا سَوْفَ نُصَّلِيهِمَ نَازًا كُلُمَا فَعِجَتْ جُلُودُهُم بَدَّلَنَهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَذُوقُوا ٱلْعَذَابُ إِنَ ٱللَّهَ كَانَ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴿ وَكَالَذِينَ ءَامَنُواْ وَعَيمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ سَنُدْخِلُهُمْ جَنَّتِ تَجَرِّى مِن غَيْهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِهَا ٱبداً لَمُمْ وَالَذِينَ ءَامَنُواْ وَعَيمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ سَنُدْخِلُهُمْ جَنَّتِ تَجَرِّى مِن غَيْهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِهَا ٱبداً لَمُمْ فَهُمُ أَنْهُمُ فِللَّا ظَلِيلًا ﴿ ﴾ [النساء].

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

وقال تعالى في أولياء الشيطان: ﴿يَعِدُهُمْ وَيُمَنِيمِمٌ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيَطَانُ إِلَّا عُمُولًا ﴿ وَالَّذِينَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا فَعَمِلُوا ﴿ وَالَّذِينَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا وَعَمِلُوا لَهُ الْفَلِاحَةِ سَنَدُخِلُهُمْ جَنَّتِ جَهَنَمُ وَلَا يَجِدُونَ عَنَّهَا يَحِيصًا ﴿ وَالَّذِينَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا الْفَلِحَةِ سَنَدُخِلُهُمْ جَنَّتِ جَعْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَالُمُ خَلِدِينَ فِيهَمَ آلِدًا وَعَدَ ٱللّهِ حَقًا وَمَن أَصَدَقُ مِنَ ٱللّهِ قِيلًا ﴿ فَهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ ا

قىال تىعىالى لإبىلىيىس: ﴿إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَكُنُّ إِلَّا مَنِ الْتَبَعَكَ مِنَ الْخَاوِينَ ﴿ وَإِنَّ جَهُنَمُ لَمَوْعِدُمُ أَجْمَعِينَ ﴿ لَمَا سَبْعَدُ أَبُوبٍ لِكُلِّ بَابٍ مِنْهُمْ جُرْهُ الْخَاوِينَ ﴿ وَإِنَّ جَهُنَمُ جُرَهُ الْخَاوِينَ ﴿ وَإِنَّ جَهُنَمُ جُرَهُ مَا مَنْهُمْ إِلَى اللهِ عَامِنِينَ ﴿ وَعُمُونٍ ﴿ وَعُمُونٍ ﴿ اللهِ اللهِ عَامِنِينَ اللهِ عَامِنِينَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

وغيرُها كثيرةٌ في القرآن شهيرةٌ، كلما يذكُر الجنةَ عطفَ عليها بذكر النار، وكلما يذكر أهلَ النار عطف عليهم بذكر أهلِ الجنةِ، فتارةً يعِدُ ويتوعد، وتارةً يُرخب في الجنةِ ويدعو إليها ويرهب من النار ويحذّر منها، وتارةً يُخبر عما أعدّ في الجنة من النعيم المُقيم لأوليائِه، ويخبر عما أرصد في النار من العذابِ الأليم لأعدائِه وغيرُ ذلك.

فمن رامَ استقصاءَه فليقرأ القرآنَ من فاتحته إلى خاتمتِه بتدبرِ وقلبِ شهيد، والله الموفق.

وقال البخاريُ (١) رحمه الله تعالى: حدثنا صدقة بنُ الفضلِ حدثنا الوليدُ عن الأوزاعي قال: حدثني عُمير بنُ هانيء قال: حدثنا جُنادة بنُ أمية عن عُبادة على عن النبي على قال: «من شهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأن محمداً عبدُه ورسولُه، وأن عيسى عبدُ الله ورسولُه وكلمتُه ألقاها إلى مريمَ ورُوحٌ منه، والجنة

<sup>(</sup>١) في صحيحه (٦/٤٧٤ رقم ٣٤٣٥).

حقّ والنارُ حقّ، أدخله الجنة على ما كان من العمل»، زاد في رواية (١٠): «من أبواب الجنة الثمانية أيُها شاء». ووافقه على إخراجِه مسلم (٢) وغيره (٣).

ولهما<sup>(3)</sup> عن ابن عباس على قال: كان النبي الذا قام من الليل يتهجّد قال: «اللهم لك الحمدُ، أنت قيمُ السمواتِ والأرضِ ومن فيهن، ولك الحمدُ لك ملكُ السمواتِ والأرضِ ومن فيهن، ولك الحمدُ أنتَ نورُ السمواتِ والأرضِ، ولك الحمدُ أنت الحقُ ووعدُك الحقُ، ولقاؤُك حقّ والجنةُ حقّ والنارَ حقّ والنبيون حقّ ومحمد على الساعةُ حقّ.

اللهم لك أسلمتُ وبك آمنتُ وعليك توكلتُ وإليك أنبتُ وبك خاصمتُ وإليك حاكمتُ، فاغفِرْ لي ما قدَّمتُ وما أخَرتُ، وما أسررْتُ وما أعلنتُ، أنت المقدمُ وأنت المؤخِرُ لا إله إلا أنت \_ أو لا إله غيرُك \_ ». زاد في رواية (٥٠): «ولا حول ولا قوة إلا بالله».

هذا لفظُ البخاريُّ في باب التهجد، وقد روَياه من طرق<sup>(٦)</sup> كثيرةٍ بألفاظ متقاربة، وفيه أن النبيَّ عَلَيْهِ قرنَ الشهادةَ بحقية الجنةِ والنارِ مع الشهادةِ بحقيةِ اللَّهِ وحقية رسلِه عليهم السلام وحقية وعده الصادِق، وهما أي الجنةُ والنارُ من وعده الصادق الذي أقسم على صدقه وحقيته ووقوعه في غير ما موضع من كتابه.

وفي حديث عبادة هذا أنه ﷺ علّق دخولَ الجنة والنجاة من النار بالتصديق بهما والشهادة بذلك، ولهذا يقول الله عز وجل يوم القيامة لأهل النار: ﴿هَلَاهِ جَهَنَّمُ الَّتِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ [يس].

<sup>(</sup>١) أي البخاري في صحيحه (٦/٤٧٤).

<sup>(</sup>۲) في صحيحه (۱/۷۰ رقم ۲۸/٤٦).

<sup>(</sup>٣) كأبي عُوانة (٦/١) وابن منده في الإيمان (٤٥ و ٤٠٤) والنسائي في «عمل اليوم والليلة» رقم (١١٣٠).

<sup>(</sup>٤) البخاري في صحيحه (٣/٣ رقم ١١٢٠).ومسلم في صحيحه (١/٣٢ ـ ٣٣٥ رقم ١٩٩/٧٦٩).

<sup>(</sup>٥) أي البخاري في صحيحه (٣/٣ رقم ١١٢٠).

<sup>(</sup>٦) البخاري في صَحيحه رقم (١٢٠) و (٦٣١٧) و (٧٣٨٥ و ٧٤٤٢ و ٧٤٩٩). ومسلم في صحيحه (١/ ٥٣٢ ـ ٥٣٤ رقم ٧٦٩).

وقىال تىعىالىمى: ﴿يَوْمَ يُكَثُّونَ إِلَىٰ نَارِ جَهَنَّمَ دَعًّا ۞ هَنذِهِ ٱلنَّارُ ٱلَّتِي كُنتُم بِهَا ثَكَدَّبُونَ ۞ أَنَسِخُرُ هَلَذَآ﴾ [الطور: ١٣ ـ ١٥]. الآياتُ وغيرُها.

وتقدم في بعض ألفاظِ حديثِ جبريلَ من روايةِ ابن عباسٍ (١) عند أحمدَ: «قال: فحدُّثني ما الإيمانُ؟ قال: الإيمانُ أن تؤمنَ باللَّهِ واليومِ الآخرِ والملائكةِ والكتابِ والنبيين وتؤمنَ بالموتِ وبالحياةِ بعد الموت، وتؤمنَ بالجنة والنار والحسابِ والميزانِ الحديث، وغيرُ ذلك من الأحاديث.

(البحث الثاني): اعتقادُ وجودِهما الآن، قال الله تعالى في الجنة: ﴿أُعِدَّتُ لِلْمُتَّقِينَ﴾ [آل عمران: ١٣٣]، ﴿أُعِدَّتُ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِاللّهِ وَرُسُلِدٍ ﴾ [الحديد: ٢١]، ﴿فَلا تَعَلّمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِى لَهُمْ مِن قُرَّةٍ أَعْيُنِ جَزَاءً بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ﴾ [السجدة: ١٧]، وقال تعالى: ﴿عِندَ سِدَرَةِ ٱلمُنْفَىٰ ﴿ عِندَهَا جَنَّةُ ٱلْمَاوَىٰ ﴿ وَاللهِ اللّهِ عالى مُدَخَرةً لهم، وأنها في السماء، وأن النبي عَلَيْ أتاها ليلة المعراجَ ورآها.

وقال تعالى في النار: ﴿أُعِدَّتَ لِلْكَفِرِينَ﴾ [آل عمران: ١٣١]، وقال: ﴿وَأَعْتَدْنَا لِمَن كَذَبَّهِ بِالسَّاعَةِ سَعِيرًا﴾ [الفرقان: ١١]، ﴿وَالظَّلِمِينَ أَعَدَّ لَمُمْ عَذَابًا أَلِيمًا﴾ [الإنسان: ٢١]، ﴿إِنَّ جَهَنَّمَ كَانَتْ مِرْصَادًا إِلَى لِلطَّغِينَ مَثَابًا ﴿ إِلَى السَّالِ اللهِ تعالى مُرْصَدةً لهم.

وقال البخاريُ (٢) في صحيحه: «بابُ ما جاء في صفة الجنةِ وأنها مخلوقة» ثم ذكر فيه حديث ابنِ عمرَ على قال: قال رسولُ اللَّهِ ﷺ: «إذا مات أحدُكم فإنه يُعرض عليه مَقعدُه بالغداة والعشيّ، فإن كان من أهل الجنةِ فمن أهل الجنة، وإن كان من أهل النارِ فمن أهل النار».

وحديثَ عِمرانَ بنِ حُصين (٢٠) عن النبي ﷺ قال: «اطلعتُ في الجنة فرأيتُ

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>۲) في صحيحه (٦/ ٣١٧ رقم ٣٢٤٠).

ومسلم في صحيحه (٢١٩٩/٤ رقم ٦٥/٢٨٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه (١١/ ٢٧٣ رقم ٦٤٤٩).ومسلم في صحيحه (٢/٩٦/٤ رقم ٢٩٣٧/٩٤).

أكثرَ أهلِها الفقراءَ، واطلعتُ في النار فرأيتُ أكثر أهلِها النساءَ».

وحديثه (٢) وهنه أيضاً قال: قال رسولُ اللّهِ ﷺ: «قال الله تعالى: أعددتُ لعبادي الصالحين ما لا عين رأت ولا أُذنَ سمعت ولا خطرَ على قلب بشر، فاقرأوا إن شتتم: فلا تعلم نفسٌ ما أخفي لهم من قرة أعين جزاءً بما كانوا يعملون».

ثم ساق الأحاديث في صفتها ثم قال: «بابُ صفةِ النارِ وأنها مخلوقةٌ»، ثم ذكر فيه حديث أبي ذر<sup>(٣)</sup> وأبي سعيدِ<sup>(٤)</sup> را قال النبيُّ عَلَيْهُ: «أَبْرِدوا بالصلاة فإن شدةَ الحرِّ من فيح جهنمَ».

وحديثَ أبي هريرة (٥) هي قال: قال رسولُ الله عي : «اشتكت النارُ إلى ربها فقالت: ربِّ أكل بعضي بعضاً. فأذن لها بنفسين نفسٌ في الشتاء ونفسٌ في الصيف، فأشدُ ما تجدون في الزمهرير».

وحديثَ ابن عباس<sup>(٦)</sup> ورافعِ بنِ خُديجِ<sup>(٧)</sup> وعائشةَ (<sup>٨)</sup> وابنِ عمرَ<sup>(٩)</sup> ﷺ قال رسولُ الله ﷺ: «الحُمّى من فيح جهنمَ فأبرِدوها بالماء».

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه (۹/ ٣٢٠ رقم ٥٢٢٥). ومسلم في صحيحه (٤/ ١٨٦٤ رقم ٢١/ ٢٣٩٥).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في صحيحه (۱۳/ ٤٦٥ رقم ۸٤٩۸). ومسلم في صحيحه (٤/ ٢١٧٤ رقم ٢/ ٢٨٢٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه (٦/ ٣٢٩ ـ ٣٣٠ رقم ٣٢٥٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في صحيحه (٦/ ٣٣٠ رقم ٣٢٥٩).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في صحيحه (٦/ ٣٣٠ رقم ٣٢٦٠).

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري في صحيحه (٦/ ٣٣٠ رقم ٣٢٦١).

<sup>(</sup>٧) أخرجه البخاري في صحيحه (٦/ ٣٣٠ رقم ٣٢٦٢).

<sup>(</sup>٨) أخرجه البخاري في صحيحه (٦/ ٣٣٠ رقم ٣٢٦٣).

<sup>(</sup>٩) أخرجه البخاري في صحيحه (٦/ ٣٣٠ رقم ٣٢٦٤).

وحديثَ أبي هريرةً (١٠ ﷺ أن رسولَ الله ﷺ قال: «ناركُم جزءٌ من سبعين جُزءاً من نار جهنمَ». قيل: يا رسولَ اللهِ إن كانت لكافيةً، قال: «فضَلت عليها بتسعة وستين جزءاً كلُهن مثلُ حرّها».

وفيه (٢) من حديث أنسِ بنِ مالكِ في المعراج: «ثم انطلق بي حتى انتهى إلى سدرةِ المنتهى وغشِيَها ألوانٌ لا أدري ما هي، ثم أُدخلتُ الجنةَ فإذا فيها حبائل اللؤلؤ، وإذا ترابها المِسكُ».

وفيه (٣) من حديث مالكِ بن صعصعة في ذلك وفيه: «ثم رُفعتُ إلى سدرة المنتهى فإذا نَبْقُها مثلُ قلالِ هَجَرَ، وإذا ورقُها مثلُ آذانِ الفِيَلةِ قال: هذه سدرة المنتهى، وإذا أربعةُ أنهار: نهران باطنان ونهرانِ ظاهرانِ، فقلتُ: ما هذان يا جبريلُ؟ قال: أما الباطنان فنهرانِ في الجنةِ، وأما الظاهرانِ فالنيلُ والفراتُ». الحديث.

وفيهما<sup>(3)</sup> من حديث صلاةِ الكسوفِ وخطبيّه على فيها وأنه عُرضت عليه الجنة والنارُ، وأنه على أراد أن يتناولَ من الجنةِ عُنقوداً فقُصرتْ يدُه عنه، وأنه لو أخذ لأكلوا منه ما بقيت الدنيا، وأنه رأى النارَ ورأى فيها صاحبَ المِحْجَنِ الذي كان يسرق الحاج، ورأى فيها عمْرَو بنَ لُحَيِّ يجُرّ قُصْبَه في النار، ورأى المرأة التي تُعذّب في هرة حبَستْها، وقال عَلَيْ: «لم أرَ منظراً كاليوم أفظع».

وفي صحيح مسلمٍ (٥) والسننِ (٦) والمسندِ (٧) من حديث أبي هريرةَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

١) أخرجه البخاري في صحيحه (٦/ ٣٣٠ رقم ٣٢٦٥).

<sup>(</sup>۲) البخاري في صحيحه (۱/ ٤٥٨ ـ ٤٥٩ رقم ٣٤٩).ومسلم في صحيحه (۱/ ١٤٥ ـ ١٤٧ رقم ٢٥٩/ ١٦٢).

<sup>(</sup>۳) البخاري في صحيحه (۲/ ۳۰۲ ـ ۳۰۳ رقم ۳۲۰۷).ومسلم في صحيحه (۱ / ۱۱۵ ـ ۱۲۷ رقم ۲۹۹ / ۱۲۲).

<sup>(</sup>٤) تقدم تخریجه.

<sup>(</sup>٥) لم يخرجه في الصحيح. انظر: «تحفة الأشراف» (٢/١١ رقم ١٥٠١٥).

٦) أخرجه أبو داود في «السنن» رقم (٤٧٤٤). والترمذي رقم (٢٥٦٠) والنسائي (٣/٧ ـ ٤).

<sup>(</sup>٧) عند أحمد (٢/ ٣٣٢ ـ ٣٣٣) و (٢/ ٣٧٣).

قلت: وأخرجه الحاكم في «المستدرك» (٢٦/١ ـ ٢٧) وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه.

رسولَ اللّهِ ﷺ قال: «لما خلق اللّهُ الجنةَ والنارَ أرسل جبرائيلَ إلى الجنةِ فقال: اذهب فانظُر إليها وإلى ما أعدتُ لأهلها فيها. فذهب فنظر إليها وإلى ما أعد اللّه لأهلها فيها، فرجَع فقال: وعزّتِك لا يسمع بها أحدٌ إلا دخلها. فأمر بالجنة فحُفّت بالمكاره، فقال: ارجِع فانظر إليها وإلى ما أعددتُ لأهلها فيها، قال: فنظر إليها ثم رجع فقال: وعزّتِك لقد خشيتُ ألا يدخلها أحدٌ.

قال: ثم أرسله إلى النار قال: اذهب فانظُر إليها وإلى ما أعددتُ لأهلها فيها قال: فنظَر إليها فإذا هي يركب بعضُها بعضاً، ثم رجع فقال: وعزتك لا يدخُلها أحد سمع بها. فأمر بها فحُفّت بالشهوات، ثم قال: اذهب فانظُر إلى ما أعددتُ لأهلها فيها، فذهب فنظر إليها فرجع فقال: وعزتِك لقد خشيتُ أن لا ينجو منها أحدٌ إلا دخلها».

وقد تقدم في أحاديث عذابِ القبرِ وأحوالِ البرزخِ ذكرُ الجنةِ والنارِ ورؤيةُ كلِّ منزِلَه فيها، وعَرضُ مقعدِه عليه، وفَتْحُ باب إحداهما إليه، وأن أرواحَ المؤمنين في عِليين، وأرواح الفُجّارِ في سِجِّينِ، وغيرُ ما ذكرنا من الآياتِ الصريحةِ والأحاديثِ الصحيحةِ ما لا يُحصى، وإلى هذه المسألةِ الإشارةُ بقولنا (موجودتانِ).

(البحث الثالث): في دوامهما وبقائِهما بإبقاء اللَّهِ لهما، وأنهما لا تَفْنَيانِ أَبداً ولا يَفْنى من فيهما.

وإلى هذه المسألةِ الإشارةُ بقولنا (لا فناء لهما) قال اللَّهُ تعالى في الجنةِ: ﴿ خَالِدِينَ فِيهَاۤ أَبَدَأُ ذَلِكَ اَلْفَوْرُ الْعَظِيمُ﴾ [التوبة: ١٠٠].

وقال تعالى: ﴿لَا يَمَسُّهُمْ فِيهَا نَصَبُّ وَمَا هُم مِّنْهَا بِمُخْرِمِينَ﴾ [الحجر: ٤٨].

وقال تعالى: ﴿خَالِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ ٱلسَّمَنَوَتُ وَٱلْأَرْضُ إِلَّا مَا شَآءَ رَبُّكَ عَطَآةً غَيْرَ مَجْذُوذِ﴾ [هود: ١٠٨].

وقال تعالى: ﴿ إِنَّ هَٰذَا لَرِزْقُنَا مَا لَهُ مِن نَّفَادٍ﴾ [ص: ٥٤].

وقال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْمُتَقِينَ فِي مَقَامٍ أَمِينِ ۞﴾ - إلى قوله تعالى - ﴿لَا يَدُوقُونَ فِيهَا ٱلْمَوْتَ إِلَّا ٱلْمَوْتَةَ ٱلْأُولَى ۗ وَوَقَنَهُمْ عَذَابَ ٱلْجَحِيمِ ۞ فَضَلَا مِن زَيِكَ ذَلِكَ هُوَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ۞﴾ [الدخان: ٥٦ ـ ٥٧].

<sup>=</sup> وابن حبان رقم (٧٣٩٤). وهو حديث حسن.

وقال تعالى: ﴿ لَا مَقْطُوعَةِ وَلَا مَمْنُوعَةِ ﴾ [الواقعة: ٣٣]. وغيرُ ذلك من الآيات، فأخبر تعالى بأبديَّتِها بقوله: ﴿ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدَأَ ﴾ [الأحزاب: ٦٥]، ﴿ إِنَّ هَذَا لَرِدُقُنَا مَا لَهُ مِن نَفَادٍ ﴾ [ص: ٥٤]. وأبدية أهلِها: ﴿ لَا يَذُوقُونَ فِيهَا ٱلْمَوْتَ إِلَّا ٱلْمَوْتَةَ ٱلْأُولَ ﴾ مِن نَفَادٍ ﴾ [صد ٥٤]. وعدم انقطاعِها عنهم بقوله: ﴿ لَا مَقْطُوعَةٍ وَلَا مَمْنُوعَةٍ ﴾ [الواقعة: ٣٣]، ﴿ عَطَاةً غَيْرَ مَعْذُوذٍ ﴾ [هود: ١٠٨]. وبعدم خروجهم بقوله: ﴿ وَمَا هُم مِنْهَا بِمُحْرَمِينَ ﴾ [الحجر: ٤٨]. وكذلك النارُ.

قال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَظَلَمُوا لَمَ يَكُنِ ٱللَّهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ وَلَا لِيَهْدِيَهُمْ طَرِيقًا ﷺ إِلَّا طَرِيقَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِهُمَّا أَبْدَأَ﴾ [النساء: ١٦٨].

وقــال تــعــالــى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَعَنَ ٱلْكَنفِرِينَ وَأَعَدَّ لَمُنَمْ سَعِيرًا ۞ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدَأً لَّا يَجِدُونَ وَلِيَّنًا وَلَا نَصِيرًا ۞﴾ [الأحزاب].

وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَعْضِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ فَإِنَّ لَهُ نَارَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ﴾ [الجن: ٢٣].

وقال تعالى: ﴿إِنَ عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا ۞ إِنَّهَا سَآءَتْ مُسْتَقَرًّا وَمُقَامًا ۞﴾ [الفرقان].

وقال تعالى: ﴿وَلَهُمْ عَذَابٌ مُقِيمٌ ﴾ [التوبة: ٦٨].

وقال تعالى: ﴿وَمَا هُم بِخُرِجِينَ مِنَ ٱلنَّارِ﴾ [البقرة: ١٦٧].

وقىال تىعىالىي: ﴿إِنَّ ٱلْمُجْرِمِينَ فِي عَذَابِ جَهَنَّمَ خَلِدُونَ ۞ لَا يُفَتَّرُ عَنْهُمْ وَهُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ ۞ وَمَا ظَلَمَنَهُمْ وَلَكِن كَانُوا هُمُ ٱلظَّلِلِمِينَ ۞ وَنَادَوًا يَنْمَلِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكُ قَالَ إِنَّكُم مَنكِثُونَ ۞﴾ [الزخرف] والآيات.

وقال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا لَهُمْ نَارُ جَهَنَّمَ لَا يُفْضَىٰ عَلَيْهِمْ فَيَمُونُوا وَلَا يُحَفَّفُ عَنْهُم مِنْ عَذَابِهَا كَذَالِكَ بَعْزِي كُلَّ كَفُورٍ ۞ وَهُمْ يَصْطَرِخُونَ فِيهَا رَبَّنَا ٱخْرِجْنَا نَعْمَلُ مَسْلِحًا غَيْرَ ٱلَّذِي كُنَّ الْعَمْلُ أَوْلَةَ نُعْمَرُكُم مَّا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ وَجَاءَكُمُ ٱلنَّذِيرُ فَيُوفُوا فَمَا لِلظَّلِلِينَ مِن نَصِيدٍ ۞ [فاطر].

وقــال تــعــالـــى: ﴿ قَالُواْ رَبَّنَا عَلَبَتْ عَلَيْنَا شِفْوَتُنَا وَكُنَّا فَوْمًا صَآلِيكِ ۞ رَبَّآ ا اَخْرِجْنَا مِنْهَا فَإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا ظَلِمُونَ ۞ قَالَ اَخْسَتُواْ فِيهَا وَلَا تُكَلِّمُونِ ۞ [المؤمنون]. وقال تعالى: ﴿ أَلَا إِنَّ ٱلظَّلالِمِينَ فِي عَذَابٍ مُّقِيمٍ ﴾ [الشورى: ٤٥].

وقال تعالى: ﴿ إِنَّهُ مَن يَأْتِ رَبَّهُمْ مُجْدِمِمًا فَإِنَّ لَهُ جَهَنَّمَ لَا يَمُوثُ فِيهَا وَلَا يَحْيَىٰ﴾ [طه: ٧٤].

وقـــال تـــعـــالــــى: ﴿سَيَذَكُرُ مَن يَخْشَىٰ ۞ وَيَنجَنَبُمُ ٱلْأَشْفَى ۞ ٱلَّذِى يَصْلَى ٱلنَّارَ ٱلكُثْرَىٰ۞ ثُمُّ لَا يَمُونُ فِيهَا وَلَا يَحْيَىٰ ۞﴾ [الأعلى: ١٠ ـ ١٣].

وقال تعالى: ﴿لَبِثِينَ فِيهَآ أَحَقَابًا ۞﴾ ـ إلى قوله ـ ﴿فَلَن نَزِيدَكُمُ إِلَّا عَذَابًا﴾ [النبأ: ٢٣ ـ ٣٠]. وغيرُ ذلك في القرآن كثيرٌ.

فأخبرنا تعالى في هذه الآياتِ وأمثالِها أن أهلَ النارِ الذين هم أهلُها خُلقتْ لهم وخُلقوا لها وأنهم خالدون فيها أبدَ الآبدين ودهرَ الداهرين، لا فِكاك لهم منها ولا خلاص، ولاتَ حينَ مناص. فأخبر تعالى عن أبديتهم فيها بقوله: ﴿خَلِدِينَ فِهَا أَبداً ﴾ [الأحزاب: ٢٥]. ونفى تعالى خروجهم منها بقوله تعالى: ﴿وَمَا هُم يِخْرِجِينَ مِنَ النَّارِ ﴾ [البقرة: ١٦٧]. ونفى تعالى انقطاعَها عنهم بقوله عز وجل: ﴿وَلا يُحْفَقُ عَنْهُم مِنْ عَذَابِهَا ﴾ [فاطر: ٣٦]. وقوله تعالى: ﴿لا يُقَتَّرُ عَنْهُم ﴾ [الزخرف: ٧٥]. وقوله: ﴿ وَلَه يَعَالَى فَعْبَتُ جُلُودُهُم بَدَّلْنَهُم جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَذُوقُوا أَلْعَذَابً ﴾ [النساء: ٢٥]. وقوله: ﴿ وَلَه يَعَالَى النساء: ٢٥].

وقال البخاريُ (١) رحمه الله تعالى في قول الله عز وجل: ﴿ وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ الْمُسْرَةِ إِذْ فَضِى الْأَمْرُ ﴾ [مريم: ٣٩]: حدثنا عمرُ بنُ حفص بنِ غياثِ حدثنا أبي الأعمشُ حدثنا أبو صالح عن أبي سعيد الخدري ولله على قال: قال رسولُ اللّهِ على الله الموتِ كهيئةِ كبشِ أملحَ، فينادي منادِيا أهلَ الجنةِ، فيشرئبون وينظرون فيقول: هل تعرفون هذا؟ فيقولون: نعم، هذا الموتُ، وكلُهم قد رآه، ثم ينادي: يا أهلَ النارِ، فيشرئبون وينظرونَ، فيقول: هل تعرفون هذا؟ فيقولون: نعم، هذا الموتُ وكلُهم قد رآه، فيذبحُ ثم يقول: يا أهلَ الجنةِ خلودٌ فلا موتَ، ويا أهلَ النارِ خلودٌ فلا موت، ثم قرأ: ﴿ وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ الْمُسْرَةِ إِذْ قُضِى الْأَمْرُ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ ﴾ [مريم: ٣٩]. وهؤلاء في غفلة أهل الدنيا وهم لا يؤمنون».

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (۸/ ۲۸۸ رقم ٤٧٣٠).

ووافقه على إخراجه مسلم (۱) من حديث أبي سعيد هذا، وأخرجاه (۲) أيضاً من حديث عبد الله بن عمر الله على قال: قال رسول الله على: «إذا صار أهل الجنة إلى الجنة، وأهل النار إلى النار، جيء بالموت حتى يُجعل بين الجنة والنار ثم يذبح، ثم ينادي مناد: يا أهل الجنة لا موت، ويا أهل النار لا موت، فيزداد أهل الجنة فرحاً إلى فرجهم ويزداد أهل النار حزناً إلى حزنهم».

وله (٥) عن أبي هريرةَ ضَطَّبُهُ قِال: قال النبيُّ ﷺ: «يقول لأهل الجنةِ: خلودٌ لا موت، ولأهل النارِ: يا أهلَ النارِ خلودٌ لا موتَ».

وقال مسلم (٢) رحمه الله تعالى: حدثنا نصرُ بنُ عليٌ الجَهضميُ حدثنا بشرّ يعني ابنَ المفضّلِ عن أبي مسلمةَ عن أبي نَضرةَ عن أبي سعيدِ في قال: قال رسولُ اللهِ ﷺ: «أما أهلُ النارِ الذين هم أهلُها فإنهم لا يموتون فيها ولا يحيَون، ولكن ناس أصابتهم النارُ بذنوبِهم \_ أو قال بخطاياهم \_ فأماتهم إماتة حتى إذا كانوا فحما أذِنَ بالشفاعةِ فجيء بهم ضبائرَ ضبائرَ فبُنُوا على أنهارِ الجنةِ ثم قيل: يا أهلَ الجنةِ أفيضوا عليهم، فينبُتون نبات الحِبةَ تكون في حَميل السيل».

فقال رجلٌ من القوم: «كأن رسولَ اللَّهِ ﷺ قد كان بالبادية».

ورواه الإمامُ أحمدُ (٧) من طرق بألفاظ متقاربة نحو هذا اللفظ، وفي الباب

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (۲۱۸۸/۶ رقم ۲۸۶۹/۶).

 <sup>(</sup>۲) البخاري في صحيحه (۱۱/۱۱ رقم ۲۰۶۸).
 ومسلم في صحيحه (۲۱۸۹/۶ رقم ۲۸۹۰۷).

<sup>(</sup>٣) في صحيحه (٢١٨٩/٤ رقم ٢٨٥٠/٤٢).

<sup>(</sup>٤) في صحيحه (١١/ ١١٥ رقم ٢٥٤٨).

<sup>(</sup>٥) للبخاري في صحيحه (١١/ ٤٠٦).

<sup>(</sup>٦) في صحيحة (١/ ١٧٢ ـ ١٧٣ رقم ٣٠٦/ ١٨٥).

<sup>(</sup>٧) (منها): حديث أبي هريرة في «المسند» (٢٤/ ٢٠٤ رقم ٥٠٩ ـ الفتح الرباني) بسند جيد. =

آيات وأحاديثُ كثيرةٌ غيرَ ما ذكرنا، وفي هذا القدرِ كفايةٌ وبالله التوفيق.

### [إخراج عصاة الموحدين من النار]

نعم جاءت الأحاديث الصريحة بإخراج عُصاةِ الموحدينَ الذين تمسَّهم النارُ بقدر جِنايتِهم وأنهم يخرُجون منها برحمةِ اللَّهِ تعالى ثم بشفاعةِ الشافعين كما سيأتي إن شاء الله قريباً.

وأن هؤلاء العُصاةَ يسكنون الطبقةَ العليا من النارِ على تفاوتِهم في مقدار ما تأخذ منهم. وجاء فيها آثارُ أن هذه الطبقةَ تفنى بعدَهم إذا أُخرجوا منها وأُدخلوا الجنةَ، «وأنها ليأتينَ عليها يوم وهي تُصفق في أبوابها ليس بها أحدٌ»(١).

وعلى ذلك حمل جمهورُ المفسرَينَ الاستثناءَ في قوله تعالى: ﴿إِلَّا مَا شَآءَ رَبُّكُ ﴾ [هود: ١٠٧]. الآية. وعلى ذلك يُحمل ما ورد من آثار الصحابة.

وما أحسنَ ما قاله ابنُ القيمِ رحمه الله تعالى في كتابِه (الوابلُ الصيبُ) (٢)، قال رحمه الله تعالى: ولما كان الناسُ ثلاث طبقاتٍ: طيبٌ لا يشوبه خَبثُ، وخبيثٌ لا طيب فيه، وآخرونَ فيهم خبثُ وطيبٌ ـ كانت دورهم ثلاثةً: دارُ الطيبِ المخضِ، ودارُ الخبيثِ المخضِ ـ وهاتان الداران لا تفنيانِ ـ ودارٌ لمن معه خبثُ وطيبٌ، وهي الدارُ التي تفنى وهي دارُ العصاقِ، فإنه لا يبقى في جهنمَ من عُصاقِ الموحدينَ أحدٌ، فإنهم إذا عُذبوا بقدْرِ جزائِهم أُخرجوا من النارِ فأدخلوا الجنةَ ولا

<sup>= (</sup>ومنها): حديث ابن عمر في «المسند» (٢٤/ ٢٠٥ رقم ٥١١ ـ الفتح الرباني). وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>ومنها): حديث أبي سعيد الخدري (٢٤/ ٢٠٤ \_ ٢٠٥ رقم ٥١٠ \_ الفتح الرباني).

<sup>(</sup>ومنها): حديث أبي سعيد وأبي هريرة (٢٤/ ٢٠٥ رقم ٥١٣ ـ الفتح الرباني). وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>۱) الحديث: الميأتين على جهنم يوم تصفق أبوابها، ما فيها من أمةِ محمدِ أحدٌ». أخرجه ابن عدي في الكامل» (١٨٦٣/٥) بإسناد فيه العلاء بن زيدل وهو وضاع. وله شاهد مثله من حديث أبي أمامة ذكره ابن الجوزي في الموضوعات (٣/ ٢٦٨) فالحديث موضوع. والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) (ص٢٤).

يبقى إلا دارُ الطيُّبِ المحْضِ ودارُ الخبيث المحْضِ، انتهى كلامُه رحمه الله تعالى.

## [ما قالته اليهودُ في النار]

(فصل) قالت اليهودُ (١) قبّحهم الله: إن النارَ يدخلها قومٌ من الكفار ويخرجونَ منها بعد أيام ثم يخلُفهم آخرونَ كما قصَّ الله تعالى ذلك عنهم في سورةِ البقرةِ إذ يقول تعالى: ﴿وَقَالُوا لَن تَمَسَّنَا ٱلنَّكَارُ إِلَّا أَسَكَامًا مَعْدُودَةً ﴾ [البقرة: ٨٠].

وقال البخاريُ (٢) رحمه الله تعالى: حدثنا قُتيبةُ حدثنا الليثُ عن سعيد بنِ أبي سعيد عن أبي هريرة هنه أنه قال: «لما فُتحت خيبرُ أُهديتُ لرسولِ اللَّهِ ﷺ شاةٌ فيها سمَّ، فقال رسولُ اللَّهِ ﷺ: «اجمعوا لي من كان ههنا من اليهودِ»، فجمعوا له، فقال لهم رسولُ اللَّهِ ﷺ: «إني سائلُكم عن شيءٍ فهل أنتم صادقيَّ عنه؟ فقالوا: نعم يا أبا القاسم.

فقال لهم رسولُ اللَّهِ ﷺ: «من أبوكم»؟ قالوا: أبونا فلان. فقال رسولُ اللَّهِ ﷺ: «كذبتم» بل أبوكم فلان، فقالوا: صدقت وبرِرْت. فقال ﷺ: «هل أنتم صادقيً عن شيء إن سألتُكم عنه»؟ فقالوا: نعم يا أبا القاسم، وإن كذبناك عرفت كذبنا كما عرفته لأبينا.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١/١٥٦ رقم ٨١٥) عن عكرمةً في قوله تعالى: ﴿وقالوا لن تمسنا النار إلا أيام معدودة﴾ [البقرة: ٨٠].

وذكره السيوطي في «الدر المنثور» (٢٠٧/١) وزاد نسبته إلى ابن المنذر وعبد بن حميد. وأخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (١/ج١/٣٨٢).

<sup>(</sup>٢) في صحيحه (٦/ ٢٧٢ رقم ٣١٦٩) وطرفاه رقم (٤٢٤٩ و ٥٧٧٧).

قال لهم رسولُ اللَّهِ ﷺ: "من أهلُ النارِ؟" فقالوا: نكون فيها يسيراً ثم تخلفوننا فيها. فقال لهم رسولُ اللَّهِ ﷺ: "اخسَنوا فيها، واللَّهِ لا نُخلفكم فيها أبداً". ثم قال لهم: "فهل أنتم صادقيَّ عن شيء إن سألتُكم عنه؟" قالوا: نعم. فقال: "هل جعلتم في هذه الشاقِ سُمَّا؟". فقالوا: نعم. فقال: "ما حملكم على فلك؟" فقالوا: أردنا إن كنت كذاباً نستريح، وإن كنت نبيًا لم يضرُّك".

وقال ابنُ عربيُ<sup>(۱)</sup> إمامُ الاتحادية مُخيي الزندقةِ والإلحادِ في آياتِ اللَّهِ تعالى: إن أهلها يعذبون فيها ثم تنقلب طبيعتهم وتبقى طبيعة النارية يتلذذون بها لموافقتها طبعَهم.

وقال الجهمُ (٢) وشيعته: إن الجنة والنارَ تفنيانِ كلاهما لأنهما حادثتان، وما ثبت حدوثُه استحال بقاؤُه، بناءً على أصله الفاسدِ في منع تسلسل الحوادثِ وبقائِها بإبقاء الله تعالى لها.

وقال طائفة من المعتزلة والقدرية (٣): لم يكونا الآن موجودتين بل يُنشئهما الله تعالى يوم القيامة. وحملهم على ذلك أصلُهم الفاسدُ الذي وضعوا به شريعةً لما يفعله الله وأنه ينبغي أن يفعل كذا، ولا ينبغي له أن يفعل كذا، قياساً لله تعالى على خلقه في أفعالهم، فهم مُشبّهةً في الأفعال، ودخل التجسيمُ فيهم فصاروا مع ذلك معطّلة، وقالوا خلقُ الجنةِ والنارِ قبل الجزاءِ عبثُ لأنها تصير معطلةً مدداً متطاولة.

فردوا من نصوصِ الكتابِ والسنةِ ما خالف هذه الشريعةَ الباطلةَ التي وضعوها للرب تعالى، وحرّفوا النصوصَ عن مواضعها وضلَّلوا وبدّعوا من خالف شريعتَهم قبحهم الله تعالى.

وقال أبو الهذيلِ العلّافُ: تُفنى حركاتُ أهلِ الجنةِ والنار ويصيرون جماداً لا يُحِسّون بنعيم ولا ألم.

وكل هذه الأقوالُ مخالفةً لصحيح المعقولِ وصريح المنقول، ومحادّة

انظر: «الملل والنحل» (١/ ٨٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: «فرق معاصرة» (٢/ ٨١٤ ـ ٨١٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: «فرق معاصرة» (٢/ ٨١٥ \_ ٨١٦).

ومشاقة لله تعالى وللرسول عَلَيْق، وتقديم للعقول السخيفة وزبالة الأذهان البعيدة والقلوب الشقية الطريدة، وزخارف فاسدي السيرة والسريرة والظاهر والباطن والعمل والعقيدة.

وما أحسنَ ما قاله ابن القّيم رحمه الله تعالى في نونيته (١) الكافيةِ الشافيةِ في أثناء حكايتِه عقيدةَ جهم وشيعتِه دمّرهم الله تعالى:

وقضى بأن الله كأن معطًلاً ثم استحال وصار مقدوراً له بل حاله سبحانه في ذاته وقضى بأن النارَ لم تُخلَقُ ولا وقضى بأن النارَ لم تُخلَقُ ولا فإذا هما خُلقا ليوم مَعادِنا وتلطف العلافُ من أتباعه قال الفناءُ يكون في الحركات لا أيصير أهلُ الخلدِ في جناتِهم ما حالُ من قد كان يغشى أهله وكذاك ما حالُ الذي رَفعت يدا وصولها وكذاك ما حالُ الذي امتدت يد فتناهت الحركاتُ قبل الأخذِ هل فتناهت الحركاتُ قبل الأخذِ هل نباً لهاتيك العقولِ فإنها تباً لمن أضحى يُقدّمها على ال

والفعلُ ممتنعٌ بلا إمكانِ من غير أمرِ قام بالديّان قبل الحدوثِ وبعده سيانِ جناتُ عدنِ بل هما عدَمان فهما على الأوقاتِ فانيتان فهما على الأوقاتِ فانيتان فأتى بضحكةِ جاهلٍ مجان في الذات واعجباً لذا الهذّيانِ وجحيمِهم كحجارةِ البُنيان عند انقضاءِ تحرُّكِ الحيوان ه أكلة من صَخفةٍ وحُوانِ منه إلى قِنوِ من القنوان منه إلى قِنوِ من القنوان يبقى كذلك سائر الأزمان واللّه قد مُسخت على الأبدانِ واللّه قد مُسخت على الأبدانِ واللّه قد مُسخت على الأبدانِ والنّه قد أسارِ والسّفارِ والسّفرِ و

فصلٌ \_ فيما جاء في الحوض والكوثر

(وحوضُ خيرِ الخلقِ حقُّ وبه يشرَبُ في الأخرى جميعُ حِزبِه)

(وحوضُ خيرِ الخلقِ) نبينا محمدِ ﷺ، وهو الكوثرُ الذي أعطاه ربُّه عز وجل (حقُّ) لا مِزيةَ فيه (وبه) بالحوض (يشرب) أي يرَوَى، ولذا عُدِّيَ بالباء دون مِن

<sup>(1) (1\-7&</sup>quot;.

وروى البخاريُ (١) بسنده إلى أبي بشر عن سعيد بنِ جبيرٍ عن ابن عباس رها الله أنه قال في الكوثر: هو الخيرُ الذي أعطاه الله إياه.

قال أبو بشر: قلتُ لسعيد بنِ جبيرِ: فإن الناسَ يزعُمونَ أنه نهرٌ في الجنةِ. فقال سعيدٌ: النهرُ في الجنةِ مِن الخير الذي أعطاه اللَّهُ إياه اه.

وقد ورد في ذكر الحوضِ وتفسيرِ الكوثرِ به وإثباتِه وصفتِه من طرق جماعةِ من الصحابة عن النبيِّ على واشتهر واستفاض بل تواترَ في كتب السنةِ من الصحاح والحِسانِ والمسانيدِ والسُنن، فممن روى ذلك عنه من الصحابة: أنسُ بنُ مالكِ، وعبدُ الله بنُ عمرَ، وحارثةُ بنُ وهب، وجُندُبُ بنُ عبدِ الله، وسهلُ بنُ سعد، وعائشةُ، وعقبةُ بنُ عامر، وعبدُ اللهِ بنُ مسعودٍ، وأبو هريرة، وعبدُ اللهِ بنُ عمرو، وابنُ عباس، وأسماءُ بنتُ أبي بكر، وتُوبانَ، وأبو ذرِّ، وأم سلمة، وجابرُ بنُ سمرة، وزيدُ بنُ أرقمَ، وسمرة بنُ جُندبٍ، وحذيفةُ، وأبو برزة الأسلميُ، والمُستورِدُ بنُ شدادٍ، وأبو سعيدِ الخُدريُّ، وعبدُ اللهِ بنُ زيدٍ، وأسامةُ بنُ زيد.

فأما عن أنس بنِ مالكِ فقال البخاريُ (٢) رحمه الله تعالى: حدثنا آدمُ حدثنا شَيبانُ حدثنا قتادةُ عن أنس وَ قال: «لما عُرج بالنبيِّ ﷺ إلى السماء قال: أتيتُ على نهرِ حاقتاهُ قبابُ اللؤلؤِ المجوّفِ، فقلت: ما هذا يا جبريلُ؟ قال: هذا الكوثرُ».

وقال<sup>(٣)</sup> رحمه الله تعالى: حدثنا أبو الوليدِ حدثنا همامٌ عن قتادةَ عن أنس عن النبيِّ ﷺ. وحدثنا هُدبةُ بنُ خالدِ حدثنا همامٌ حدثنا قتادةُ حدثنا أنس بنِ مالكِ عن النبيِّ ﷺ قال: «بينما أنا أسيرُ في الجنةِ إذْ أنا بنهرِ حافتاه قِبابُ الدرِّ المجوّفِ،

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (۸/ ۷۳۱ رقم ٤٩٦٦).

<sup>(</sup>۲) في صحيحه (۸/ ۷۳۱ رقم ٤٩٦٤).

<sup>(</sup>٣) في صحيحه (١١/ ١٦٤ رقم ١٥٨١).

قلت: ما هذا يا جبريلُ؟ قال: هذا الكوثرُ الذي أعطاكَ ربُّك، فإذا طِينُه - أو طِيبُه -مِسكُ أَذَفر » شك شعبةُ.

وقال<sup>(۱)</sup> رحمه الله تعالى: حدثنا سعيدُ بنُ غُفير قال: حدثني ابنُ وهْب عن يونسَ قال ابنُ شهاب: حدثنا أنسُ بنُ مالك عليه أن رسولَ الله عليه قال: "إن قدر حوضي كما بين أيلة وصنعاء من اليمن، وإن فيه من الأباريق بعدد نجوم السماء» ووافقه على إخراجه مسلم (۱) بهذا اللفظ، وبلفظ (۱): "ما بين ناحيتي حَوضي كما بين صنعاء والمدينة»، وبلفظ (۱): "تُرى فيه أباريقُ الذهبِ والفضةِ كعدد نجوم السماء».

وقال البخاريُ (٥) رحمه الله تعالى: حدثنا مسلمُ بنُ إبراهيمَ حدثنا وُهيبٌ حدثنا عبد العزيز عن أنس وَ النبي عَلَيُ قال: «لَيرِدَنَ عليَ ناسٌ من أصحابي الحوض حتى عرَفتهم اختلجوا دوني، فأقول: أصحابي، فيقول: لا تدري ما أحدثوا بعدك».

ورواه مسلم (٦<sup>)</sup> بلفظ: «إن النبي ﷺ قال: ليردن عليَّ الحوضَ رجالٌ ممن صاحبني حتى إذا رأيتُهم ورُفعوا إليَّ اختلجوا دوني، فلأقولنَّ: أي ربِّ أصحابي، فليُقالَن لي: إنك لا تدري ما أحدثوا بعدك».

وأما عن ابن عمرَ فقال البخاريُ (٧) رحمه الله تعالى: حدثنا مُسدِّدٌ حدثنا يُطلِّ قال: «أمامَكم يحيى عن عُبيد اللَّهِ حدثني نافعِ عن ابن عمرَ اللهِ عن النبيِّ ﷺ قال: «أمامَكم حوضٌ كما بين جَرباءَ وأذرُحَ».

ورواه مسلم (٨) بلفظ: «ما بين ناحيتيه كما بين جَرباءَ وأذرُحَ»، وزاد في

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (۱۱/۲۱۳ ـ ۶٦٤ رقم ۲۰۸۰).

<sup>(</sup>۲) فی صحیحه (۱/۱۸۰۰ رقم ۲۳۰۳۹).

<sup>(</sup>٣) في صحيح مسلم (١/ ١٨٠١ رقم ٢٣٠٣/٤١).

<sup>(</sup>٤) عند مسلم في صحيحه (١٨٠١/١ رقم ٢٣٠٣/٤٣).

<sup>(</sup>٥) في صحيحه (١١/٤٦٤ رقم ٢٦٢٥).

<sup>(</sup>٦) في صحيحه (١٨٠٠/٤ رقم ٢٣٠٤/٤٠).

<sup>(</sup>۷) في صحيحه (۱۱/۲۱۳ رقم ۲۵۷۷).

<sup>(</sup>A) في صحيحه (٤/ ١٧٩٧ رقم ٣٤/ ٢٢٩٩).

رواية (۱): «فيه أباريقُ كنجوم السماء، من ورَده فشرِبَ منه لا يظمأ بعدها أبداً»، زاد في أخرى (۲): قال عبيد الله: «فسألته فقال: قريتين بالشام بينهما مسيرةُ ثلاثِ ليال».

وأما عن حارثة بن وهْبِ فقال البخاريُ (٣) رحمه الله تعالى: حدثنا عليُ بنُ عبدِ الله حدثنا حرَميُ بنُ عمارة حدثنا شعبة عن معبدِ بنِ خالدِ أنه سمع حارثة بنَ وهب وهب وهب وهب النبيّ عليه وذكر الحوض فقال: «كما بين المدينة وصنعاء».

وزاد<sup>(1)</sup> ابنُ أبي عديّ عن شعبةً عن معبدَ بنِ خالدٍ عن حارثةَ سمع النبيَّ ﷺ قولَه: «حوضُه ما بين صنعاءَ والمدينةِ»، فقال له المستورد: «ألم تسمعه قال الأواني؟ قال لا. قال المستورد: تُرى فيه الآنيةُ مثلَ الكواكبِ» ورواه مسلم (٥) بهذا اللفظ.

وأما عن جُندب بنِ عبدِ اللَّهِ فقال البخاريُ (٢) رحمه الله تعالى: حدثنا عُبدانُ أخبرني أبي عن شعبة عن عبد الملك قال: سمعتُ النبيَّ ﷺ في النبي الله عنها النبي الله الموض، وواه مسلم (٧) هكذا.

وأما عن سهل بنِ سعدِ فقال البخاريُ (^) رحمه الله تعالى: حدثنا سعيدُ بنُ أبي مريمَ حدثنا محمدُ بنُ مُطرِّفِ حدثني أبو حازم عن سهل بنِ سعدِ قال: قال النبيُ ﷺ: "إني فرَطُكم على الحوضِ، من مرّ عليّ شرب ومن شرب لم يظمأ أبداً. ليرِدَنَ عليّ أقوامٌ أعرِفهم ويعرفوني ثم يُحال بيني وبينهم».

قال أبو حازم (٩) فسمعني النُعمانُ بنُ أبي عياشٍ فقال: هكذا سمعتُ من

<sup>(</sup>۱) مسلم في صحيحه (٤/ ١٧٩٨ رقم ٣٥/ ٢٢٩٩).

<sup>(</sup>٢) مسلم في صحيحه (١٧٩٨/٤ رقم ... (٢٢٩٩).

<sup>(</sup>٣) في صحيحه (١١/ ٤٦٥ رقم ٢٥٩١).

<sup>(</sup>٤) أيّ البخاري في صحيحه (١١/ ٤٦٥ رقم ٢٥٩٢).

<sup>(</sup>٥) في صحيحة (٤/ ١٧٩٧ رقم ٣٣/ ٢٢٩٨).

<sup>(</sup>٦) في صحيحه (١١/ ٤٦٥ رقم ٢٥٨٩).

<sup>(</sup>۷) في صحيحه (٤/ ١٧٩٢).

<sup>(</sup>٨) في صحيحه (١١/ ٤٦٤ رقم ٣٥٨٣).

<sup>(</sup>٩) أخرجه البخاري في صحيحه (١١/ ٤٦٤ رقم ٢٥٨٤).

سهل؟ فقلت: نعم. فقال: أشهدُ على أبي سعيدِ الخدريِّ لسَمعتُه وهو يزيدُ فيها: «فأقول إنهم مني، فيُقال: إنك لا تدري ما أحدثوا بعدك، فأقول: سُحقاً سُحقاً لمن غير بعدي». ورواه مسلم (١١) وفيه: «لمن بدّل بعدي».

وأما عن عائشة، فقال البخاريُ (٢) رحمه الله تعالى: حدثنا خالدُ بنُ يزيدَ الكاهليُّ حدثنا إسرائيلُ عن أبي إسحاقَ عن أبي عُبيدةَ عن عائشةَ ﴿ الله قَالَ: سألتها عن قوله تعالى: ﴿ إِنَّا المُطْيَنَاكُ ٱلْكُوْتُرَ ﴾ [الكوثر: ١].

قالت: «نهرٌ أُعطيه نبيُّكم ﷺ شاطئاه عليه درٌّ مجوّفٌ، آنيتُه كعدد النجوم».

وقال مسلم (٣) رحمه الله تعالى: حدثنا ابن أبي عمرَ حدثنا يحيى بنُ سليم عن ابن خثيم عن عبدِ اللّهِ بنِ عبيدِ اللّهِ بنِ أبي مُليكةَ أنه سمع عائشةَ على العوض أنتظر سمعتُ رسولَ اللّهِ ﷺ يقول وهو بين ظهراني أصحابِه: «إني على الحوض أنتظر من يرد علي منكم، فوالله لَيُقتَطعَنَ دوني رجالٌ فلأقولنَ أيْ ربِّ مني ومن أمتي، فيقول: إنك لا تدري ما عمِلوا بعدك ما زالوا يرجعون على أعقابهم».

وأما عن عقبة بن عامر، فقال البخاريُ (٤) رحمه الله تعالى: حدثنا عَمْرُو بنُ خالدٍ حدثنا الليثُ عن يزيدَ عن أبي الخيرِ عن عُقبة على أن النبيَّ عَلَى خرج يوماً فصلى على أهلِ أُحدِ صلاته على الميتِ، ثم انصرف على المنبر فقال: "إني فرَطُّ لكم وأنا شهيدٌ عليكم، وإني واللَّهِ لأنظُر إلى حوضي الآنَ وإني أعطيتُ مفاتيحَ خزائنِ الأرضِ \_ أو مفاتيحَ الأرضِ \_ وإني واللَّهِ ما أخاف أم تُشركوا بعدي، ولكن أخاف عليكم أن تَنافَسوا فيها».

ورواه مسلم (٥) بهذا اللفظ، وبلفظ (٢): «صلَّى رسولُ اللَّهِ ﷺ على قتْلى أُحدٍ، ثم صعِدَ المنبرَ كالمودِّع للأحياءِ والأمواتِ فقال: إني فرَطُكم على الحوضِ،

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (٤/ ١٧٩٣).

<sup>(</sup>۲) في صحيحه (۸/ ۷۳۱ رقم ٤٩٦٥).

<sup>(</sup>٣) في صحيحه ٤/ ١٧٩٤ رقم ٢٨/ ٢٢٩٤).

<sup>(</sup>٤) في صحيحه (١١/ ٤٦٥ رقم ١٥٩٠).

<sup>(</sup>۵) فی صحیحه (۶/ ۱۷۹۵ رقم ۳۰/ ۲۲۹۱).

<sup>(</sup>٦) عند مسلم في صحيحه (١٧٩٦/٤ رقم ٣١/٢٢٩٦).

وإن عرضه كما بين أيلة إلى الجَحفة. إني لستُ أخشى عليكم أن تُشركوا بعدي، ولكني أخشى عليكم أن تُشركوا بعدي، ولكني أخشى عليكم الدنيا أن تَنافَسوا فيها وتقتتلوا فتَهلِكوا كما هلك مَن كان قبلكم». قال عقبةُ: وكانت آخرُ ما رأيتُ رسولَ اللَّهِ ﷺ على المنبر.

وأما عن عبدِ اللَّهِ بنِ مسعودٍ، فقال البخاريُ (١) رحمه الله تعالى: حدثنا يحيى بنُ حمادٍ حدثنا أبو عوانة عن سليمانَ عن شقيقٍ عن عبدِ اللَّهِ ﷺ عن النبيِّ ﷺ: «أنا فرَطُكم على الحوض».

وحدثني عَمرُو بنُ عليً حدثنا محمدُ بنُ جعفرِ حدثنا شعبةُ عن المغيرة قال: سمعتُ أبا وائلٍ عن عبدِ اللَّهِ على أن النبيِّ على قال: «أنا فرَطُكم على الحوضِ، وليُرفَعُن رجالٌ منكم ثم ليُختَلَجُن دوني فأقول يا ربّ: أصحابي، فيقال: إنك لا تدري ما أحدثوا بعدك (٢)، تابعه عاصمٌ عن أبي وائلٍ، وقال: حُصينٌ عن أبي وائل عن حذيفة عن النبي على .

وروى مسلم (٣) حديث ابنِ مسعودِ بلفظ قال: قال رسولُ اللَّهِ ﷺ: «أنا فَرَطُكم على الحوض ولأنازِعنَ أقواماً ثم لأُعْلَبنَ عليهم فأقول: يا ربِّ أصحابي أصحابي فيقال: إنك لا تدري ما أحدثوا بعدك». وأشار (٤) إلى حديث حذيفة بنحو روايةِ الأعمش ومُغيرة.

وأما عن أبي هريرة فقال البخاريُّ (٥) رحمه الله تعالى: حدثنا إبراهيمُ بنُ المنذر الخُزاميُّ حدثنا محمدُ بنُ فُليحِ حدثنا أبي قال حدثنا هلالٌ عن عطاءِ بنِ يسارِ عن أبي هريرة هي عن النبيُ على قال: "بينا أنا قائمٌ فإذا زُمرةٌ حتى إذا عرَفتهم خرج رجلٌ من بيني وبينهم فقال: هلمٌ، فقلت: إلى أين؟ قال: إلى النارِ والله، قلتُ: وما شأنهم، قال: إنهم ارتدوا بعدك على أدبارِهم القَهْقَرى، ثم إذا رُمرةٌ حتى إذا عرَفتُهم خرج رجلٌ من بيني وبينهم قال هلمٌ قلت: إلى أين؟ قال:

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (۱۱/۲۳ رقم ۲۵۷۵).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه رقم (٦٥٧٦).

<sup>(</sup>٣) في صحيحه (١٧٩٦/٤) رقم ٢٢/٧٢٩).

<sup>(</sup>٤) مسلم في صحيحه (٤/ ١٧٩٦ رقم . . . / ٢٢٩٧).

<sup>(</sup>٥) في صحيحه (١١/ ٤٦٥ رقم ٦٥٨٧) وقد تقدم.

إلى النارِ واللَّهِ، قلت: ما شأتُهم، قال: إنهم ارتدوا بعدك على أدبارِهم القهقرى، فلا أراه يخلُص منهم إلا مثلُ هَمَل النَّعم».

وله (١) عنه أنه كان يحدث أن رسولَ اللّهِ ﷺ قال: «يرِدُ عليّ يوم القيامةِ رهظٌ من أصحابي، فيقول إنك لا علمَ لك بما أحدثوا بعدك إنهم ارتدوا على أدبارِهم القهْقَرى».

وله (۲) عنه أن رسولَ اللَّهِ ﷺ قال: «ما بين بيتي ومِنبري روضةٌ من رياض الجنةِ، ومنبري على حوضي».

وقال مسلم (٣) رحمه الله تعالى: حدثنا عبدُ الرحمنِ بنُ سلام الجُمحيّ حدثنا الربيعُ يعني ابنَ مسلم عن محمدِ بنِ زيادِ عن أبي هريرةَ وَاللهُ أَن النبيَّ ﷺ قال: الأَذُودَنَ عن حوضي رَجالاً كما تُذادُ الغريبةُ من الإبل».

وله (٤) عن أبي حازم عنه رضي أن رسولَ اللَّهَ ﷺ قال: «إن حوضي أبعدُ من أيلةً من عدن، لهو أشدُّ بياضاً من الثلج وأحلى من العسل باللبن، ولآنيتُه أكثرُ من عدد النجوم، وإني لأصُدُّ الناسَ عنه كما يصُدّ الرجلُ إبل الناسِ عن حوضِه».

قالوا: يا رسولَ اللَّهِ أتعرِفُنا يومئذ. قال: «نعم، لكم سِيما ليست لأحدِ من الأمم، تردون عليَّ غُرًا مُحجّلينَ من أثر الوضوء».

وأما عن عبدِ الله بنِ عمْرِو بنِ العاصِ فقال البخاريُ (٥) رحمه الله تعالى: حدثنا سعيدُ بنُ أبي مريمَ حدثنا نافعُ بنُ عمرَ عن ابن أبي مُليكةَ قال: قال عبدُ اللّهِ بنُ عمْرو قال النبيُ ﷺ: «حَوضي مسيرةُ شهرٍ ماؤُه أبيضُ من اللبن وريُحه أطيبُ من المِسك، وكِيزانُه كنجوم السماء، من شرب منها فلا يظمأ أبداً».

ورواه مسلم (٦) بلفظ: «حوضي مسيرة شهرٍ وزواياه سواءً، وماؤه أبيض من

<sup>(</sup>١) أي للبخاري في صحيحه (١١/ ٤٦٤ ـ ٤٦٥ رقم ٢٥٨٦).

<sup>(</sup>٢) أي للبخاري في صحيحه (١١/ ٤٦٥ رقم ١٥٨٨).

<sup>(</sup>٣) في صحيحه (٤/ ١٨٠٠).

<sup>(</sup>٤) لمسلم في صحيحه (١/ ٢١٧ رقم ٣٦/ ٢٤٧).

<sup>(</sup>٥) في صحيحه (١١/٢١٣ رقم ٢٥٧٩).

<sup>(</sup>٦) في صحيحه (٤/ ١٧٩٣ ـ ١٧٩٤ رقم ٢٢/ ٢٢٩٢).

الورِقِ، وريحُه أطيبُ من المِسكِ وكيزانُه كنجوم السماء، فمن شرِبَ منه فلا يظمأ بعده أبداً».

وأما عن ابن عباس فهو ما تقدم في أول الباب، وروى ابن جرير (١) عن سعيدِ بنِ جُبيرِ عنه ﷺ قال: «الكوثرُ نهرٌ في الجنةِ حافّتاه ذهبٌ وفضةٌ يجري على الياقوتِ والدرِّ، ماؤُه أبيضُ من الثلج وأحلى من العسلِ.

وله (٢) عن عطاء بن السائبِ قال: قال لي مُحاربُ بنُ دِثارِ: ما قال سعيدُ بنُ جُبير في الكوثر؟ قلت: حدثنا عن ابن عباس: أنه الخيرُ الكثيرُ، فقال: صدقَ واللَّهِ إنه لُلْخيرُ الكثير.

ولكن حدثنا ابنُ عمرَ قال (٣): لما نزلت: ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَكَ ٱلْكُوْثَرَ ﴾ [الكوثر: ١]، قال رسولُ الله ﷺ: «الكوثرُ نهرٌ في الجنةِ حافّتاه من ذهب، ويجري على الدرِّ والياقوت».

وأما عن أسماءً، فقال البخاريُّ (٤) رحمه الله تعالى: حدثنا سعيدُ بنُ أبي مريمَ عن نافع بن عمرَ، قال حدثني ابنُ أبي مُليكة عن أسماءَ بنتِ أبي بكر رضي الله قالت: قال رسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِنِّي على الحوض حتى أنظُر من يرِدُ عليٌّ منكم وسيُؤخذُ ناسٌ دوني فأقول: يا ربِّ مني ومن أمتي، فيقال: هل شعرتَ ما عمِلوا بعدك، واللهِ ما برحوا يرجِعونَ على أعقابِهم».

وكان ابنُ أبي مُليكةَ يقول: «اللهم إنا نعوذ بك أن نرجِع على أعقابِنا أو نُفتَنَ

في «جامع البيان» (١٥/ ج٣٠/ ٣٢٠).

أي لابن جرير في «جامع البيان» (١٥/ ج٣٠٠/٣٠).

ابن جرير في «جامع البيان» (١٥/ ج٣٠/٣٢٠). (٣)

قلت: وأخرجه أحمد (٢/ ٦٧ و ١٥٨) و (٣/ ١٠٢). والترمذي في «السنن» (٩/٥) ـ

٤٥٠ رقم ٣٣٦١). وقال: هذا حديث حسن صحيح.

وابن ماجه (۲/ ۱٤٥٠ رقم ٤٣٣٤).

وذكره السيوطي في «الدر المنثور» (٨/٨٨) وقال: أخرجه ابن أبي شيبة وابن المنذر وابن

وخلاصة القول أن الحديث صحيح، والله أعلم.

<sup>(</sup>٤) في صحيحه(١١/١٦٤ رقم ٢٥٩٣).

عن ديننا»، ورواه مسلم (١) بسند حديثِ عبدِ اللَّهِ بنِ عمرٍو متصلاً بمثنه، ولفظُه كلفظ البخاري.

وأما عن ثوبانَ، فقال مسلم (٢) رحمه الله تعالى: حدثنا أبو غسانَ المِسْمَعيُّ ومحمدُ بنُ المثنّى وابنُ بشارٍ وألفاظُهم متقاربةٌ قالوا: حدثنا مُعاذُ وهو ابنُ هشام حدثني أبي عن قتادة عن سالم بنِ أبي الجغدِ عن مَعْدانَ بنِ أبي طلحةَ اليَعمُريُّ عن ثوبانَ على أن نبيَّ اللَّهِ عَلَى قال: «إني لبعقر حوضي أذودُ الناسَ الأهلِ اليمنِ أضرِب بعضهم بعصاي حتى يرفض عليهم، فسئل عن عرضه فقال: من مقامي إلى عَمَّان».

وسُئلَ عن شرابِه فقال: «أشدُّ بياضاً من اللبن وأحلى من العسل، يغتُّ فيه ميزابان يُمِذانه من الجنةِ، أحدُهما من ذهب والآخرُ من ورِق».

وقال الترمذيُ (٣) رحمه الله تعالى: حدثنا محمدُ بنُ إسماعيلَ أنبأنا يحيى بنُ صالحٍ أنبأنا محمدُ بنُ مهاجرٍ عن العباسِ عن أبي سلام الحبشي قال: بَعثَ إليّ عمرُ بنُ عبدِ العزيزِ فحملتُ على البريدِ، فلما دخلَ عليه قال: يا أميرَ المؤمنين لقد شقَّ على مركبي البريدُ. فقال يا أبا سلام ما أردتُ أن أشقَّ عليك، ولكن بلغني عنك حديثُ تحدّثه عن ثوبانَ عن النبي في الحوض فأحببتُ أن تشافهني به، قال أبو سلام: حدثني ثوبانُ في عن رسولِ اللَّهِ عَلَيْ قال: «حوضي من عدنَ إلى عَمَّانِ البلقاء، ماؤُه أشدُ بياضاً من اللبن وأحلى من العسل، وأكوابه عددَ نجومِ السماء، من شرِبَ منه لم يظمأ بعدها أبداً، أولُ الناسِ وروداً عليه فقراءُ المهاجرينَ الشعثُ رؤوساً الدُنسُ ثياباً، الذين لا ينكِحون المتنعمات، ولا تُفتح لهم السّده».

قال عمرُ: لكني نكَحتُ المتنعماتِ وفُتحت لي السدد، نكحت فاطمةَ بنتَ عبدِ الملكِ، لا جرم أني لا أغسل رأسي حتى يشعَث، ولا أغسل ثوبي الذي يلي جسدي حتى يتسِخ.

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (٤/ ١٧٩٤ رقم ٢٢٩٣).

<sup>(</sup>۲) في صحيحه (٤/ ١٧٩٩ رقم ٣٧/ ٢٣٠١).

<sup>(</sup>٣) في «السنن» (٤/ ٦٢٩ ـ ٦٤٠ رقم ٢٤٤٤) وقال: هذا حديث غريب من هذا الوجه. وقد روى هذا الحديث عن معدان بن أبي طلحة عن ثوبان عن النبي على وأبو سلام الحبشي اسمه ممطورٌ وهو شامئ ثقة.

ورواه ابنُ ماجه (۱) بلفظ: «إن حوضي ما بين عدن إلى أيلةَ أشدُ بياضاً من اللبن وأحلى من العسلِ، أكاويبُه كعدد نجومِ السماءِ، من شرِبَ منه شَرْبةً لم يظمأ بعدها أبداً». الحديث. وفيه قال: فبكى عمرُ حتى اخضلت لحيتُه. وفيه: «ولا أدهنُ رأسى حتى يشعَث».

وأما عن أبي ذر، فقال مسلم (٢) رحمه الله تعالى: حدثنا أبو بكر بن أبي شيبة وإسحاقُ بنُ إبراهيمَ واللفظُ لابن أبي شيبة، قال إسحاقُ أخبرنا ـ وقال الآخران حدثنا عبدُ العزيز بنُ عبدِ الصمدِ العمي عن أبي عِمرانَ الجَونيُ عن عبدِ الله بنِ الصامتِ عن أبي ذرِ قال: «قلتُ يا رسولَ اللَّهِ ما آنيةُ الحوضِ؟ قال: والذي نفسُ محمدِ بيده لآنيتُه أكثرُ من عدد نجوم السماء وكواكبِها ألا في الليلةِ المُظلِمةِ المُضحية. آنيةُ الجنة من شربَ منها لم يظمأ، آخر ما عليه، يشخبُ في ميزابان من الجنة من شرب منه لم يظمأ، عَرضُه مثلُ طولِه ما بين عمّان إلى أيلة، ماؤُه أشدُ بياضاً من اللبن وأحلى من العسل». رواه الترمذيُ (٣) بهذا اللفظ وقال: حسنٌ صحيحٌ غريبٌ.

وأما عن أم سلمة عنياً، فقال مسلم بن الحجاج (٤): حدثني يونس بن عبد الأعلى الصدفي أخبرني عبد الله بن وهب أخبرني عمرو وهو ابن الحارث أن بكيراً حدثه عن القاسم بن عباس الهاشميّ عن عبد الله بن رافع مولى أمّ سلمة عن أم سلمة زوج النبي على أنها قالت: «كنتُ أسمعُ الناسَ يذكرونَ الحوض ولم أسمع ذلك من رسولِ اللّه على، فلما كان يوماً من ذلك والجارية تمشطني فسمعتُ رسولَ اللّه على يقول: «أيها الناسُ» فقلت للجارية: استأخري عني. قالت: إنما دعا الرجالَ ولم يذعُ النساء. فقلت: إني من الناس. فقال رسولُ الله على الحوض، فإياي لا يأتينَ أحدُكم فيُذَبُ عني كما يُذَبُ البعيرُ الضالُ، فقول: فيمَ هذا؟ فيقال: إنك لا تدري ما أحدثوا بعدك فأقول سُحقاً».

<sup>(</sup>۱) في «السنن» (۱۶۳۸/۲ رقم ٤٣٠٣).

وهو حديث صحيح، المرفوع منه كما قال الألباني في صحيح الترمذي رقم (١٩٨٩).

<sup>(</sup>۲) فی صحیحه (۱۷۹۸ ـ ۱۷۹۹ رقم ۳۲/۲۳۰).

<sup>(</sup>٣) في «السنن» (٤/ ١٣٠ رقم ٢٤٤٥).

<sup>(</sup>٤) (٤/ ١٧٩٥ رقم ٢٩/ ٢٢٩٥).

وأما عن جابر بنِ سَمُرةً، فقال مسلم (١) رحمه الله تعالى: حدثني الوليدُ بنُ شجاع بنِ الوليدِ السّكوني حدثني أبي رحمه الله تعالى حدثني زيادُ بنُ خيثمةً عن سِماكِ بنِ حرْبٍ عن جابر بنِ سَمُرة عن رسولِ اللّهِ ﷺ قال: «ألا إني فرَطٌ لكم على الحوض، وإن بَعُدَ ما بين طرفيه كما بين صنعاءَ وأيلة، كأن الأباريق فيه النجوم».

وأما عن زيد بنِ أرقمَ، فقال أبو داود (٢) رحمه الله تعالى: حدثنا حفصُ بنُ عمرَ النَّمريُّ حدثنا شُعبةُ عن عَمرو بنِ مُرَّةَ عن أبي حمزةَ عن زيدِ بنِ أرقمَ قال: «كنا مع رسولِ اللَّهِ ﷺ فنزلنا منزلاً فقال: ما أنتم بجزء من مائة ألف جزء ممن يردُ عليَّ الحوض». قال قلت: كم كنتم يومئذ؟ قال: «سبعمائةٍ أو ثمانمائة».

وأما عن سَمُرةَ بنِ جُندب، فقال الترمذيُ (٣) رحمه الله تعالى: حدثنا أحمدُ بنُ نيزَك البغدادي أنبأنا محمدٌ بكارٌ الدمشقيُ أنبأنا سعيدُ بنُ بشير عن قتادةَ عن الحسن

في صحيحه (٤/ ١٨٠١ رقم ٤٤/ ٢٣٠٥).

<sup>(</sup>۲) في «السنن» (٥/ ١١٠ رقم ٤٧٤٦).

قلت: وأخرجه أحمد في «المسند» (٤/ ٣٦٧ و ٣٦٩ و ٣٧١ و ٣٧٢.

والحاكم في «المستدرك» (٧٦/١ ـ ٧٧) وقال: أبو حمزة الأنصاري هذا هو طلحةُ ابن يزيد وقد احتج به البخاري.

وأخرجه ابن أبي عاصم في «السنة» (٢/ ٣٤١ رقم ٧٣٣) إسناده صحيح على شرط الشيخين.

وخلاصة القول أن الحديث صحيح.

<sup>(</sup>٣) في «السنن» (٢٨/٤ رقم ٦٤٤٣) وقال: هذا حديث غريب.

قلّت: وأخرجه ابن أبي عاصم في «السنة» (٢/ ٣٤١ ـ ٣٤٢ رقم ٧٣٤) والطبراني في «الكبير» (٧/ ٢١٤).

وقال الألباني في «الصحيحة» (١١٨/٤) وفيه ثلاث علل:

الأولى: الإرسال الذي ذكره الترمذي ورجحه.

الثانية: عنعنة البصري، فإنَّه كان مدلس لا سيما عن سَمُرةً.

الثالثة: سعيد بن بشير وهو الأزدي، مولاهم، وهو ضعيف كما في «التقريب» وللحديث شاهدانِ موصولان وثالث مرسل.

انظر تخريجهما في «الصحيحة» (١١٩/٤ ـ ١٢٠).

وخلاصة القول أنَّ الحديث حسن لغيره. والله أعلم.

عن سمُرة قال: قال رسولُ اللَّهِ ﷺ: «إن لكل نبيِّ حوضاً وإنهم يتباهونَ أيُّهم أكثرُ واردةً، وإني الأرجو أن أكون أكثرَهم واردةً»، هذا حديث حسنٌ غريب.

وقد روى الأشعثُ بنُ عبدِ الملكِ<sup>(۱)</sup> هذا الحديث عن الحسن عن النبي ﷺ مرسلًا ولم يذكر فيه عن سَمُرةً وهو أصحُ. اه.

وأما عن حذيفة، فتقدمت الإشارةُ إليه عند الشيخين بعد روايتِهما حديثَ ابنِ مسعودٍ.

وقال ابنُ ماجه (٢) رحمه الله تعالى: حدثنا عثمانُ بنُ أبي شيبةَ حدثنا عليُ بنُ مُشهرِ عن أبي مالكِ سعدِ بنِ طارقِ عن ربعيٌ عن حُذيفةَ قال: قال رسولُ اللّهِ ﷺ: «إن حوضي لأبعدُ من أيلةَ إلى عدنَ، والذي نفسي بيده لآنيتُه أكثرُ من عدد النجوم، ولهو أشدُ بياضاً من اللبن وأحلى من العسل، والذي نفسي بيده إني لأذودُ عنه الرجالَ كما يذودُ الرجلُ الإبلَ الغريبةَ عن حوضه».

قيل: يا رسولَ اللَّهِ أتعرِفنا؟ قال: «نعم تردونَ عليَّ غُرًّا مُحجَلينَ مِن أثر الوضوء، ليست لأحد غيركم». ورواه مسلم (٣) في الطهارة بهذا اللفظِ وبهذا السند.

<sup>(</sup>۱) قاله الترمذي في «السنن» (۲۲۹/٤).

<sup>(</sup>٢) في «السنن» (٢/ ١٤٣٨ رقم ٤٣٠٢) وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>۳) في صحيحه (۱/۲۱۷ ـ ۲۱۸ رقم ۲۴۸/۲۶).

<sup>(</sup>٤) «في السنن» (٥/ ١١١ ـ ١١٢ رقم ٤٧٤٩) وهو حديث صحيح. قلت وأخرجه أحمد (٤/ ٤٢١) وابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٧٠٢ و ٧٢٠) وله شاهد من حديث أبي برزة عند أحمد (٤/ ٤٢٤) وابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٧٢٢). وهو

حديث حسن. (٥) هو القصير السمين.

فقال له عُبيدُ الله: إن صحبةَ محمدِ ﷺ لك زينٌ غير شينٍ، ثم قال: إنما بَعَثْتُ إليك لأسألكَ عن الحوض، سمعتَ رسولَ الله ﷺ يذكر فيه شيئاً؟ فقال أبو برزةً: نعم لا مرةً ولا اثنتين ولا ثلاثاً ولا أربعاً ولا خمساً، فمن كذّب به فلا سقاه اللّهُ منه، ثم خرج مغضباً.

وأما عن المُستورد، فتقدم في المتفق عليه(١) من حديث حارثةَ بنِ وهْب.

وأما حديثُ أبي سعيدِ الخُدريُ، فقال ابنُ ماجه (٢) رحمه الله تعالى: حدثنا أبو بكر بن أبي شيبة حدثنا محمدُ بنُ بشرِ حدثنا زكريا حدثنا عطيةُ عن أبي سعيدِ الخُدريِّ أن النبيَّ ﷺ قال: «إن لي حوضاً ما بين الكعبةِ وبيتِ المقدسِ، أبيضُ من اللبن آنيتُه عددَ النجوم، وإني لأكثرُ الأنبياء تبعاً يوم القيامة».

وأما عن عبدِ اللَّهِ بنِ زيدٍ، فرواه البخاريُ (٣) ومسلم (١) مطولاً في قصةِ قَسْمِ غنائمٍ حُنينٍ، وفي آخرِه قولُه ﷺ للأنصار ﷺ: "إنكم ستلقونَ بعدي أثرةً، فاصبروا حتى تلقوني على الحوض».

وأما عن أسامةً بنِ زيدٍ، فقال ابنُ جرير<sup>(٥)</sup> رحمه الله تعالى: حدثني البَرْنيُ حدثنا ابنُ أبي مريمَ حدثنا محمدُ بنُ جعفرِ بنِ أبي كثيرٍ أخبرني حَرامُ بنُ عثمانَ عن عبد الرحمنِ الأعرجِ عن أسامةً بنِ زيدٍ: «أن رسولَ اللَّهِ ﷺ أتى حمزةً بنَ عبدَ المطلبِ فلم يجدُه فسأل عنه امرأته وكانت من بني النجارِ فقالت: خرج يا

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>۲) في «السنن» (۱٤٣٨/٢ رقم ٤٣٠١).

وقال البوصيري في «مصباح الزجاجة» (٢/ ٣٢٠ رقم ٤٣٠١/١٥٤١) هذا الإسناد فيه عطية وهو ضعيف.

قلت: وأخرجه ابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٧٢٣) وقال الألباني: حديث صحيح، وإسناده ضعيف، من أجل عطية العوفي فإنه ضعيف مدلس، وإنما صححه لشواهده منها ما تقدم ومنها ما سيأتي.

<sup>(</sup>۳) فی صحیحه (۱۳/۵ رقم ۷۰۵۲).

<sup>(</sup>٤) في صحيحه (٢/ ٧٣٣ ـ ٧٣٤ رقم ١٠٥٩/١٣٥).

 <sup>(</sup>٥) في «جامع البيان» (١٥/ج٣٠ رقم ٣٢٥).
 وذكره السيوطي في «الدر المنثور» (٨/ ٦٤٩) وزاد نسبته إلى ابن مردويه.
 وذكره ابن كثير في تفسيره (٤/ ٩٥/).

نبيَّ اللَّهِ عامداً نحوك، فأظنُّه أخطأك في بعض أَزِقَةِ بني النجارِ. أوَلا تدخل يا رسولَ الله؟ فدخل، فقدمت له حيساً فأكل منه، فقالت: يا رسولَ الله هنيئاً لك ومريئاً، لقد جئتُ وأنا أريد أن آتيك لأُهنيك وأُمريكَ.

أخبرني أبو عُمارةَ أنك أُعطيتَ نهراً في الجنة يدعى الكوثرَ. فقال: «أجل وعَرضُه \_ يعنى أرضه \_ ياقوتٌ ومَرجانٌ وزَبَرجَدٌ ولؤلؤٌ».

قال ابن كثير (١) رحمه الله تعالى: حَرامُ بن عثمانَ ضعيفٌ، ولكن هذا سياقٌ حسنٌ، وقد صح أصلُ هذا، بل قد تواتر من طرق تفيد القطع عند كثيرٍ من أئمة الحديث اه.

قلت: وقد ذكرنا منها ما تيسَّر. وفي الباب عدةُ أحاديثَ غيرُ ما ذكرنا. ولمن ذكرنا من الصحابة (٢) أحاديثُ أُخرُ لم نذكرها، ولهم رواياتٌ في الأصول التي عزونا إليها غيرُ ما سُقنا، وإنما أشرنا إشارةً إلى بعضها لتعرِف شهرةَ هذا البابِ واستفاضتِه وتواتره مع الإيجاز والاختصارِ. ولله الحمدُ والمنة.

#### \* \* \*

## فصل \_ في الأحاديث الواردة عن لواء الحمدِ

(كنا له لواء حَمْدِ يُنشرُ وتحته الرسلُ جميعاً تُحشر) قال الترمذيُ (٣) رحمه الله تعالى: حدثنا الحُسينُ بنُ يزيدَ الكوفيُ حدثنا

<sup>(</sup>١) في تفسيره (٤/ ٥٩٧).

قلت: حرام بن عثمان: ترك الناسُ حديثه قاله أحمد.

وقال ابن حبان: كان غالياً في التشيع يقلب الأسانيد ويرفع المراسيل.

<sup>«</sup>الميزان» (۲/ ۲۰۹ رقم ۲۷۷/ ۲۳۶۷).

 <sup>(</sup>٢) انظر أحاديث الحوض في «مرويات الصحابة» في الحوض والكوثر.
 وتشتمل على:

١ ـ ما روي في الحوض والكوثر. جمعها الإمام بقيِّ بن مخلد القرطبي.

٢ ـ الذيل على جزء بقي بن مخلد في الحوض والكوثر. للحافظ أبي القاسم ابن بشكوال.

٣ ـ المستدرك في أحاديث الحوض والكوثر. جمعها عبد القادر بن محمد عطا صوفي.

<sup>(</sup>٣) في السنن؛ (٥/ ٥٨٥ رقم ٣٦١٠) وقال: هذا حديث حسن غريب. قلت: سنده ضعيف لضعف ليث بن أبي سليم، فهو حديث ضعيف.

عبدُ السلام بنُ حربِ عن ليثِ عن الربيع بنِ أنسِ عن أنس بنِ مالكِ رَفِيهُ قال: قال رسولُ الله ﷺ: وأنا أولُ الناسِ خروجاً إذا بُعثوا، وأنا خطيبُهم إذا وفَدوا، وأنا مُبشِّرُهم إذا يئِسوا، لواءُ الحمدِ يومئذ بيدي، وأنا أكرمُ على ربي ولا فخرَ». هذا حديث حسنٌ غريب.

وقال<sup>(۱)</sup> رحمه الله تعالى: حدثنا محمدُ بنُ بشارِ أنبأنا أبو عامرِ العقديُ أنبأنا زهيرُ بنُ محمدِ عن عبد اللَّهِ بنِ محمدِ بنِ عقيلِ عن الطفيل بن أُبيُ بنِ كعبِ عن أبيه أن رسولَ الله ﷺ قال: «مَثَلَي في النبيين كمثل رجلٍ بنى داراً فأحسنَها وأكملَها وأجملها وترك منها موضعَ لبنةِ فجعل الناسُ يطوفون بالبناء ويعجَبون منه ويقولون: لو تم وضع تلك اللبنة، وأنا في النبيين موضعُ تلك اللبنة».

وبهذا الإسنادِ عن النبي ﷺ قال: «إذا كان يومُ القيامةِ كنتُ إمامَ النبيين وخطيبَهم وصاحبَ شفاعتِهم غيرَ فخرِ»، هذا حديثُ حسنٌ صحيحٌ غريب (٢).

حدثنا ابنُ أبي عمرَ أنبأنا سفيانُ عن ابن جدعانَ عن أبي نضرةَ عن أبي سعيدِ على قال: قال رسولُ الله على: «أنا سيدُ ولدِ آدمَ يوم القيامة ولا فخرَ، وما من نبيّ يومئذ آدمَ فمن سواه إلا تحت لوائي، وأنا أولُ من تنشق عنه الأرضُ ولا فخر»(٢). وفي الحديث قصةُ (٣). هذا حديثُ حسن.

<sup>(</sup>۱) أي الترمذي في «السنن» (٥/ ٥٨٦ رقم ٣٦١٣) وقال: هذا حديث حسن. قلت: وأخرجه أحمد رقم (٢١١٤١) بسند حسن.

وأخرج الحديث البخاري (٦/ ٥٥٨ رقم ٣٥٣٤)، ومسلم (١٧٩١/٤ رقم ٢٢٨٧) من حديث جابر.

وأخرجه البخاري (٦/ ٥٥٨ رقم ٣٥٣٥)، ومسلم (٤/ ١٧٩٠ رقم ٢٢٨٦). من حديث أبي هريرة. وخلاصة القول أن حديث أبي بن كعب صحيح لغيره.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في «السنن» (٥/ ٥٨٧ رقم ٣٦١٥) وقال: وفي الحديث قصة وهذا حديث حسن صحيح.

وقد روى بهذا الإسناد عن أبي نضرة عن ابن عباس عن النبي ﷺ.

قلت: وأخرجه أحمد في «المسند» رقم (١٠٩٢٩) بإسناد حسن.

<sup>(</sup>٣) عند الترمذي في «السنن» (٣٠٨/٥ ـ ٣٠٩ رقم ٣١٤٨) وقال: هذا حديث حسن صحيح.

وقال (۱) رحمه الله تعالى: حدثنا عليّ بنُ نضرِ بنِ عليّ الجَهْضَميّ أنبأنا عبيدُ اللّهِ بنُ عبدِ المجيدِ أنبأنا زُمْعَةُ بنُ صالح عن مسلمةً بنِ وهرامَ عن عِكرمةً عن ابن عباس قال: جلس ناسٌ من أصحاب رسولِ الله عليه الله عله عنهم: قال: فخرج حتى إذا دنا منهم سمعهم يتذاكرونَ، فسمع حديثهم، فقال بعضهم: عجباً إن اللّه اتخذ من خلقه خليلاً: اتخذ إبراهيمَ خليلاً، وقال آخرُ: ماذا يُعجبُ من كلام موسى كلمه تكليماً، وقال آخرُ: فعيسى كلمةُ اللّهِ وروحُه، وقال آخرُ: آدمُ اصطفاه الله، فخرج عليهم فسلّم وقال: «قد سمعتُ كلامكم وعجبكم، إن إبراهيمَ خليلُ اللّهِ وهو كذلك، وعيسى روحُه وكلمتُه وهو كذلك، وآدمُ اصطفاهُ الله تعالى وهو كذلك، ألا وأنا حبيبُ اللّهِ ولا فخرَ، وأنا حاملُ لواء الحمدِ يومَ القيامةِ ولا فخر، وأنا أولُ شافع وأولُ مُشفّع يوم القيامة ولا فخر، وأنا أولُ من يحرك حَلَقَ الجنةِ فيفتح اللّهُ لي فيدَخِلُنيها ومعي فقراءُ المؤمنينَ ولا فخرَ، وأنا أحديث غريب.

قلت: ومعناه ثابتٌ في الآياتِ الصريحةِ والأحاديثِ الصحيحةِ كما جاء وكما سيأتي وكما هو معلومٌ عند من له خِبرةٌ بالعلم.

#### \* \* \*

# فصل \_ في آيات الشفاعة وأحاديثِها والمقام المحمود

(كذا له الشفاعةُ العظمى كما قد خصّه اللّه بها تكرّما) (مِن بعد إذن اللّهِ لا كما يرى كلّ قُبوريّ على الله افترى)

(كذا له) لنبينا عِي (الشفاعةُ العظمى) يوم القيامة، وهو المقامُ المحمودُ الذي قال الله تعالى: ﴿عَسَىٰ أَن يَبْعَنُكَ رَبُكَ مَقَامًا مَعْمُودًا﴾ [الإسراء: ٧٩]. ولذا قلنا: (قلد خصه الله بها) بالشفاعة (تكرُّماً) منه عز وجل عليه على وعلى أمته به كما في الصحيح (٢) عن جابر بن عبدِ الله على أن النبي على قال: «أعطيتُ خمساً لم يُعطَهُنَ

<sup>(</sup>۱) أي الترمذي في «السنن» (٥/ ٥٨٧ ـ ٥٨٨ رقم ٣٦١٦) وقال: هذا حديث غريبٌ. قلت: وهو حديث ضعيف لضعف زمعة بن صالح.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١/ ٤٣٥ ـ ٤٣٦ رقم ٣٣٥) وطرفاه رقم (٤٣٨، ٣١٢٢).

أحدٌ قبلي: نُصرتُ بالرعب مسيرةَ شهرٍ، وجُعلت لي الأرضُ مسجداً وطهوراً، فأيُما رجلٍ من أمتي أدرنحته الصلاةُ فليُصلِّ، وأُحلتْ ليَ الغنائمُ ولم تحِلَّ لأحد قبلي، وأُعطيتُ الشفاعة، وكان النبيُ يبعث إلى قومه خاصةً وبُعثتُ إلى الناسِ عامةً».

وفيه (۱) عنه ﷺ عن النبي ﷺ: «لكل نبئ دعوة قد دعا بها في أمته، وخبأتُ دعوتي شفاعة لأمتي يوم القيامة».

وفيه (٣) عن أبي هريرة ﷺ قال: قال رسولُ اللَّهِ ﷺ: «لكل نبيَّ دعوةٌ مستجابةٌ، فتعجّل كلُّ نبيُّ دعوته، وإني اختبأتُ دعوتي شفاعةً لأمتي يوم القيامة فهي نائلةٌ إن شاء الله تعالى من مات من أمتي لا يشركُ بالله شيئاً».

وفيه (٤) عن عبدِ اللَّهِ بنِ عمْرٍ و ﴿ أَن النبيَّ ﷺ تلا قولَ الله عز وجل في إبراهيمَ: ﴿ رَبِّ إِنَّهُنَّ أَضْلَلْنَ كَثِيرًا مِّنَ ٱلنَّاسِّ فَمَن تَبِعَنِي فَإِنَّهُ مِنِيٍّ وَمَنْ عَصَانِي فَإِنَّكَ غَفُورٌ رَجِيمٌ ﴾ [براهيم: ٣٦]. وقال عيسى عليه السلام: ﴿ إِن تُعَذِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكُ وَإِن تَغْفِرُ لَهُمْ فَإِنَّكُ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ لَلْحَكِيمُ ﴾ [المائدة: ١١٨].

فرفع يديه وقال: اللهم أمتي، وبكى، فقال الله عز وجل: يا جبريلُ اذهب إلى محمد - وربُك أعلم - فسله: ما يبكيك. فأتاه جبريلُ فسأله، فأخبره رسولُ اللَّهِ ﷺ بما قال - وهو أعلم - فقال اللَّهُ تعالى: يا جبريلُ اذهب إلى محمد فقل: إنا سنرضيكَ في أمتك ولا نسوؤك».

وفيه (٥) عنه ضي أنه سمع النبيَّ عَلَيْ يَعَلِيْ يقول: «إذا سمعتم المؤذن فقولوا مثل ما

ومسلم في صحيحه (۱/ ۳۷۰ ـ ۳۷۱ رقم ۳/ ۵۲۱).

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحه (۱/ ۱۹۰ رقم ٣٤٥/ ٢٠١).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في صحيحه (۹٦/۱۱ رقم ٦٣٠٥). ومسلم في صحيحه (١٩٠/١ رقم ٣٤١/٢٠١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه (٩٦/١١ رقم ٢٣٠٤) وطرفه رقم (٧٤٧٤). ومسلم في صحيحه (١٨٨/١ رقم ٣٣٤/١٩٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في صحيحه (١/ ١٩١ رقم ٢٠٢/٣٤٦).

٥) أخرجه مسلم في صحيحه (١/ ٢٨٨ رقم ٣٨٤).

يقول، ثم صلّوا عليّ فإنه من صلى عليّ صلاةً صلى الله عليه بها عشراً، ثم سلوا الله لي الوسيلة فإنها منزلة في الجنةِ لا تنبغي إلا لعبد من عبادِ اللّهِ، وأرجو أن أكون أنا هو، فمن سأل اللّهَ لي الوسيلةَ حلّت له الشفاعةُ».

وفيه (۱) عن جابر بن عبدِ الله على أن رسولَ الله على قال: «من قال حين يسمع النداء: اللهم ربَّ هذه الدعوةِ التامة، والصلاةِ القائمةِ، آتِ محمداً الوسيلةَ والفضيلة، وابعثه مقاماً محموداً الذي وعذتَه، حلّت له شفاعتي يوم القيامة».

وتلك الشفاعة لا تكون إلا من بعد إذنِ اللّهِ عز وجل، سواءً في ذلك شفاعة نبيّنا ﷺ وشفاعة من دونه، وذلك الإذن يتعلق بالشافع والمشفوع فيه وبوقت الشفاعة، فليس يشفع إلا مَن أذِن اللّه له في الشفاعة، وليس له أن يشفَع إلا بعد أن يأذَنَ الله له، وليس له أن يشفَع إلا فيمن أذِن اللّه تعالى له أن يشفَع فيه، كما قال تعالى: ﴿مَن ذَا اللّهِ عَندَهُ مَ إِلّا فِيمن أَذِن اللّه تعالى له أن يشفَع فيه، كما قال تعالى: ﴿مَن ذَا اللّهِ عَندَهُ مَ إِلّا فِيمن أَذِن اللّه تعالى له أن يشفَع فيه، كما قال تعالى: ﴿مَن ذَا اللّهِ عَندُهُ عَندُهُ مَ إِلّا فِيمن أَذِن اللّه تعالى الله أن يشفَع فيه، كما قال تعالى:

﴿ مَا مِن شَفِيعِ إِلَّا مِنْ بَعْدِ إِذَنِّهِ ﴾ [بـونـس: ٣]. ﴿ قُلِ آدْعُواْ الَّذِينَ زَعَمْتُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِ ٱلسَّمَـٰوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا لَمُّمْ فِيهِمَا مِن شِرْكِ وَمَا لَهُ مِنْهُم مِّن ظَهِيرٍ ۞ وَلَا نَفَعُ ٱلشَّفَاعَةُ عِندُهُ إِلَّا لِمَنْ أَذِكَ لَلْمُ ﴾ [سبا: ٢٢ ـ ٢٣].

﴿ ﴿ وَكُمْ مِن مَلَكِ فِي السَّمَوَتِ لَا تُغْنِي شَفَعَنُهُمْ شَيَّتًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ اللَّهُ لِمَن يَشَاهُ وَيَرْضَى ﴾ [النجم: ٢٦]، ﴿ قُل لِللَّهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيعًا ﴾ [الزمر: ٤٤].

﴿ وَلَا يَمْلِكُ ٱلَّذِينَ يَدْغُونَ مِن دُونِهِ ٱلشَّفَعَةَ إِلَّا مَن شَهِدَ بِٱلْحَقِّ وَهُمْ يَمْلَمُونَ﴾ [الزخرف: ٨٦]، ﴿ لَا يَمْلِكُونَ ٱلشَّفَعَةَ إِلَّا مَنِ ٱتَّخَذَ عِندَ ٱلرَّحْنَنِ عَهْدًا﴾ [مريم: ٨٧].

وقال تعالى في الكفار: ﴿فَمَا نَنْفَهُمْ شَفَعَهُ ٱلشَّنِمِينَ﴾ [الـمـدثـر: ٤٨]، ﴿مَا لِلظَّلِلِمِينَ مِنْ جَمِيمٍ وَلَا شَفِيعٍ يُطَاعُ﴾ [غافر: ١٨]، وقال عنهم: ﴿فَمَا لَنَا مِن شَفِعِينَ ﴿ وَلَا صَدِيقٍ جَمِيمٍ ﴿ إِلَا شَفِيعٍ يُطَاعُ﴾ [غافر: ١٨]، وقال عنهم: ﴿فَمَا لَنَا مِن شَفِعِينَ ﴿ وَلَا صَدِيقٍ جَمِيمٍ ﴾ [الشعراء].

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه (۲/ ۹۶ رقم ۲۱۶).

وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَنفِقُوا مِمَّا رَزَقْنَكُمْ مِّن قَبَلِ أَن يَأْتِيَ يَوَمٌ لَا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خُلَةٌ وَلَا شَفَعَةٌ وَٱلْكَفِرُونَ هُمُ ٱلظَّالِلُمُونَ﴾ [البقرة: ٢٥٤].

وسيأتي في ذكر الأحاديثِ مراجعةُ الرسلِ الشفاعة بينهم إلى نبينا على وأنه يأتي فيستأذِنُ ربَّه عز وجل، ثم يسجد ويحمَدُه بمحامدَ يُعلّمه تعالى إياها، ولم يزل كذلك حتى يؤذن له ويقال: ارفع رأسك وقل يُسْمع وسَلْ تُعطَ واشفع تُشفَّعْ، وأنه يَحُد له حدًّا حتى يُدخلُهم الجنة ثم يرجِع كذلك، وفي كل مرة يستأذن ويدعو حتى يؤذنَ له ويُحدُ له حدًّا حتى ينجُو جميعُ الموحدينَ، وهكذا كلُ شافع بعده يسأله الشفاعة من مالِكها حتى يؤذن له. إلى أن يقولَ الشفعاءُ: لم يبقَ إلا من حبسه القرآنُ وحقً عليه الخلودُ.

والمقصودُ أن الشفاعةَ مِلكٌ لله عز وجل ولا تُسأل إلا منه، كما لا تكون إلا بإذنه للشافع في المشفوع حتى يأذن في الشفاعة.

(لا كما يرى كل قبوري) نسبة إلى القبور لعبادته أهلَها (على الله افترى) في ما ينسِبه إلى أهل القبور ويُضيفُه إليهم من التصرفات التي هي ملك لله عز وجل لا يقدِر عليها غيرُه تعالى ولا شريك له فيها، ورتَّبوا على ذلك صَرْفَ العباداتِ إلى الأمواتِ ودعاءَهم إياهم والذبح والنذر لهم دون جبّارِ الأرضِ والسمواتِ، وسؤالَهم منهم قضاء الحاجاتِ ودفع المُلماتِ، وكشفَ الكُرُباتِ والمكروهاتِ، معتقدينَ فيهم أنهم يسمعون دعاءَهم ويستطيعون إجابتَهم. وقد تقدم كشفُ عُوارِهم وهتْكُ أستارِهم بما يشفي ويكفي ولله الحمدُ والمنَّة.

(يشفعُ أولاً إلى الرحمنِ في فصل القضاء بين أهلِ الموقفِ) (من بعد أن يطلُبَها الناسُ إلى كل أولي العزم الهداةِ الفُضَلا)

هذه الشفاعةُ الأولى لنبينا محمدِ ﷺ، وهي أعظمُ الشفاعاتِ، وهي المقامُ المحمودُ الذي ذكر اللَّهُ عز وجل له ووعده إياه، وأمرنا رسولُ اللَّهِ ﷺ أن نسأل اللَّهَ إياه له ﷺ بعد كلِّ أذانِ.

وقال البخاريُ (١) رحمه الله تعالى: بابُ قولِه تعالى: ﴿عَسَى آن يَبْعَثُكَ رُبُّكَ

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (۸/ ۳۹۹ رقم ٤٧١٨).

مَقَامًا تَحْمُودًا ﴿ [الإسراء: ٧٩]. حدثنا إسماعيلُ بنُ أَبانَ حدثنا أبو الأحوص عن آدمَ بنِ عليً قال: سمعتُ ابنَ عمرَ علي الله الناسَ يصيرونَ يوم القيامة جُثاً، كلُ أُمةٍ تتبع نبيّها يقولون: يا فلانُ اشفَعْ، حتى تنتهي الشفاعةُ إلى النبيِّ عَلَيْهُ، فذلكَ يومَ يبعثه المقامَ المحمودَ».

وقال مسلم (١) رحمه الله تعالى: حدثنا أبو بكرِ بنُ أبي شيبةَ ومحمدُ بنُ عبد الله بنِ نُميرٍ واتفقا في سياق الحديثِ إلا ما يزيد أحدُهما من الحرفِ بعد الحرفِ، قال: حدثنا محمدُ بنُ بشرِ حدثنا أبو حيانَ عن أبي زُرعةَ عن أبي هريرةَ صلى قال: أتي رسولُ اللّهِ على يوماً بلحم فرُفع إليه الذراعُ وكانت تُعجبُه فنهسَ منها نهسة فقال: «أنا سيدُ الناسِ يوم القيامةِ، وهل تدرون بمَ ذاك؟ يجمعُ اللّه يوم القيامةِ الأولين والآخرين في صعيدِ واحدِ فيسمعُهم الداعي وينفُذهم البصرَ وتدنو الشمسُ فيبلُغ الناسَ من الغمّ والكرب ما لا يُطيقون وما لا يحتملون، فيقول بعضُ الناسَ لبعض الناسَ لبعض الناسَ عن الناسِ لبعض الناسِ لبعض التونَ ما قد بلغكم، ألا تنظرونَ من يشفع لكم إلى ربكم؟ فيقول بعضُ الناسِ لبعضٍ: ائتوا آدمَ.

فيأتون آدمَ فيقولون: يا آدمُ أنتَ أبو البشرِ خلقك اللَّهُ بيده ونفخ فيك من روحِه وأمر الملائكة فسجدوا لك، اشفَع لنا إلى ربك، ألا ترى ما نحن فيه، ألا ترى ما قد بلَغنا؟ فيقول آدمُ: إن ربي غضِبَ اليوم غضباً لم يغضب قبلَه مثلَه ولن يغضبَ بعدَه مثلَه، وإنه نهاني عن الشجرةِ فعصيتُه، نفسي نفسي، اذهبوا إلى غيري اذهبوا إلى نوح.

فيأتونَ نوحاً عليه السلام فيقولون: يا نوحُ أنت أولُ الرسلِ إلى الأرضِ وسمّاك اللّهُ عبداً شكوراً، اشفع لنا إلى ربك ألا ترى ما قد

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (۱/ ۱۸۶ ـ ۱۸۲ رقم ۲۲۷/ ۱۹۶).

قلت: وأخرجه البخاري في صحيحه (٦/ ٣٧١ رقم ٣٣٤٠) ورقم (٣٣٦١ و ٢٧١٢). والترمذي رقم (٢٤٣١) وأحمد (٢/ ٤٣٥ ـ ٤٣٦) وابن أبي عاصم في «السنة» (٨١١) وابن خزيمة في «التوحيد» (ص٢٤٢ ـ ٢٤٢) وابن منده (٨٧٩) و (٨٨٠) و (٨٨١) وأبو عوانة (١/ ١٧٠ ـ ١٧٣ و ١٧٣). والبيهقي في «الأسماء والصفات» (ص٣١٥) والبغوي رقم (٤٣٣٢).

بلَغنا؟ فيقول لهم: إن ربي قد غَضِبَ اليوم غضباً لم يغضب قبلَه مثلَه ولن يغضَبَ بعده مثلَه، وإنه قد كانت دعوةٌ دعوتُ بها على قومي، نفسي نفسي، اذهبوا إلى إبراهيم.

فیأتون إبراهیم فیقولون: أنت نبئ اللّهِ وخلیلُه من أهل الأرض، اشفع لنا إلی ربك، ألا تری ما نحن فیه، ألا تری إلی ما قد بلغنا؟ فیقول لهم إبراهیم على الله الله و الله عنه و الله و الله عنه و الله و

فيأتوني فيقولون: يا محمدُ أنت رسولُ الله وخاتمُ الأنبياءِ وغفر اللَّهَ لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر، اشفع لنا إلى ربك، ألا ترى ما نحن فيه، ألا ترى إلى ما قد بلَغنا؟ فأنطلِقُ فآتي تحت العرشِ فأقع ساجداً لربي، ثم يفتح اللَّهُ عليَّ ويُلهمني من محامده وحُسنِ الثناءِ عليه شيئاً لم يفتح لأحدِ من قبلي.

ثم قال: يا محمدُ ارفع رأسَك سَل تُعْطَه اشفَع تُشفَّع، فأرفَعُ رأسي فأقول: يا ربِّ أمتي أمتي. فيقال: يا محمدُ أدخل الجنةَ من أمتك مَن لا حسابَ عليه من البابِ الأيمنِ من أبواب الجنة، وهم شركاءُ الناسِ فيما سوى ذلك من الأبواب، والذي نفسُ محمدِ بيده إن ما بين المضراعين من مصاريع الجنةِ لكما بين مكةَ وهجرَ أو كما بين مكةَ وبُضرى».

قال (۱) وحدثني زُهيرُ بنُ حربِ حدثنا جريرٌ عن عُمارةَ بنِ القعقاعِ عن أبي زُرعةَ عن أبي هريرةَ قال: «وُضعتُ بين يدي رسولِ اللَّهِ ﷺ قصعة من ثريدٍ ولَحْم، فتناول الذراعَ وكانت أحبُ الشاةِ إليه، فنهسَ نهْسةَ فقال: «أنا سيدُ الناسِ يوم القيامةِ»، ثم نهسَ أخرى فقال: «أنا سيدُ الناسِ يومَ القيامةِ». فلما رأى أصحابَه لا يسألونَه قال: «ألا تقولون كيف؟»، قالوا: كيفَ يا رسولَ اللَّهِ؟ قال: «يقوم الناسُ لرب العالمين». وساق الحديث بمعنى حديث أبي حيانَ عن أبي زرعةَ.

وزاد في قصة إبراهيم فقال: «وذكر قولَه في الكوكب: هذا ربي، وقوله لألهتهم: بل فعله كبيرُهم هذا، وقولَه إني سقيم». قال: «والذي نفسُ محمد بيده إن ما بين المِضراعين من مصاريع الجنة إلى عَضادَتي الباب لكما بين مكة وهجَرَ أو هجَرَ ومكةً»، قال: لا أدري أيُّ ذلك قال.

وروى الإمام أحمدُ (٢) عن كعب بنِ مالكِ أن رسولَ الله ﷺ قال: «يُبعث الناسُ يوم القيامة فأكون أنا وأمتي على تلً، ويكسوني ربي عز وجل حُلّة خضراء، ثم يؤذنُ لي فأقول ما شاء اللَّهُ تعالى أن أقولَ، فذلك المقامَ المحمودُ».

وتقدم في حديث الصورِ (١٤) قولُه ﷺ: «فتقِفون موقفاً واحداً مقدارُه سبعون

<sup>(</sup>۱) أي مسلم في صحيحه (١/١٨٦ رقم ٣٢٨/١٩٤).

<sup>(</sup>٢) في «المسند» (٣/ ٤٥٦) وقال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٧/ ٥١): رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح. ثم ذكره في (١٠/ ٣٧٧) ونسبه إلى الطبراني في «الكبير» و «الأوسط» وقال: وأحد إسنادي الكبير رجاله رجال الصحيح.

قلت: وأخرجه الطبري في «جامع البيان» (٩/ج٥١/١٤٧). والطبراني في «الكبير» (١٩/

والحاكم في «المستدرك» (٣٦٣/٢). وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه. ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٣) سيأتي تخريجه.

<sup>(</sup>٤) تقدم تخريجه.

عاماً لا ينظر إليكم ولا يقضى بينكم فتبكون حتى تنقطع الدموع، ثم تدمعون دماً، وتعرقون حتى يُلْجمكم العرقُ، ويبلُغ الأذقانَ، وتقولونَ من يشفَعُ لنا إلى ربنا فيقضي بيننا؟ فتقولون من أحقُ بذلك من أبيكم آدمَ، خلقه الله تعالى، ونفخ فيه من روحِه وكلّمه قُبلاً.

فيأتونَ آدمَ فيطلبونَ ذلك إليه، فيأتي ويقول: ما أنا بصاحب ذلك. فيستقرئونَ الأنبياءَ نبياً نبياً كلما جاؤا نبياً أبى عليهم. قال رسولُ اللّهِ ﷺ: حتى يأتوني فأنطلقُ إلى الفَحْص فأخِرُ ساجداً».

قال أبو هريرةً: يا رسولَ الله وما الفَحْصُ؟ قال: "قُدًامُ العرشِ، حتى يبعثَ الله إليَّ ملكاً فيأخُذ بعضدي ويرفعُني فيقول لي: يا محمدُ فأقول: نعم يا ربِّ، فيقول اللَّهُ عز وجل: ما شأنُك؟ وهو أعلمُ. فأقول: يا ربِّ وعدتني الشفاعة فشفّعني في خلقك فاقضِ بينهم. قال الله تعالى: قد شفّعتُك، أنا آتيكُم أقضي بينكم الحديث.

وروى الإمامُ أحمدُ (١) عن أنس على قال: حدثني نبي اللّهِ على قال: "إني لقائمٌ أنتظرُ أمتي تعبُر على الصراط، إذ جاءني عيسى فقال: هذه الأنبياء قد جاءنك يا محمدُ يسألون ـ أو قال: يجتمعون ـ ويدعونَ اللّهَ أن يفرق بين جميع الأمم إلى حيث يشاء اللّهُ لِغَمّ ما هم فيه، فالخلقُ مُلْجَمون بالعرق، فأما المؤمنُ فهو عليه كالزكمة، وأما الكافرُ فيغشاهُ الموتُ، فقال: انتظر حتى أرجع إليك، فذهب نبيُ الله على فقام تحت العرشِ فلقيَ ما لم يلقَ ملَكُ مصطفى، ولا نبيَّ مرسلٌ، فأوحى اللّهُ عز وجل إلى جبريلَ أن اذهب إلى محمد وقل له: ارفع رأسكَ سَلْ تعطَ واشفَع تُشفَع الحديث.

وعند مسلم (٢) وغيرِه (٣) من حديث نزولِ القرآنِ على سبعةِ أحرفِ: «فلك

<sup>(</sup>۱) في «المسند» (۳/ ۱۷۸)

قلت: وأورده الهيثمي في «المجمع» (١٠/ ٣٧٣) وقال: رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح.

<sup>(</sup>٢) في صحيحه (١/ ٥٦١ ـ ٥٦٢ رقم ٢٧٣/ ٨٢٠).

٣) كأحمد (١٢٧/٥) بسند صحيح.

بكل رَدَةٍ ردَدْتُكها مسألةٌ تسألنيها. فقلت: اللهم اغفِرْ لأمتي، اللهم اغفِرْ لأمتي، وأخرّتُ الثالثةَ ليوم يرغب إليّ الخلقُ كلُهم حتى إبراهيمُ ﷺ.

\* \* \*

# فصل \_ اختصاصه ﷺ باستفتاح باب الجنة

(وثانياً يشفع في استفتاح دارِ النعيمِ لأُولي الفلاح) (هذا، وهاتان الشفاعتان قد خُصَنا به بلا نُكران)

هذه الشفاعةُ الثانيةُ في استفتاحِ بابِ الجنةِ، وقد جاء في الأحاديثِ أنها أيضاً من المقام المحمودِ.

وقال مسلم (١) رحمه الله تعالى: حدثنا قُتيبةُ بنُ سعيدِ وإسحاقُ بنُ إبراهيمُ. قال قتيبةُ: حدثنا جريرٌ عن المختارِ بنِ فُلفلِ عن أنسِ بنِ مالكِ قال: قال رسولُ اللَّهِ ﷺ: «أنا أولُ الناسِ يشفع في الجنة، وأنا أكثرُ الأنبياء تبَعاً».

وحدثنا (٢) أبو كُريبٍ محمدُ بنُ العلاءِ حدثنا معاويةُ بنُ هشامٍ عن سفيانَ عن المختارِ بنُ فُلفلٍ عن أنسِ بنِ مالكِ قال: قال رسولُ اللَّهِ ﷺ: «أَنَا أَكثرُ الأنبياء تَبَعاً يوم القيامة، وأنا أول من يقرَع بابَ الجنة».

وحدثنا (٣) أبو بكر بنُ أبي شيبة حدثنا حُسينُ بنُ عليً عن زائدة عن المختارِ بن فُلفل قال: قال أنسُ بنُ مالك قال النبيُ ﷺ: «أنا أولُ شفيع في الجنة، لم يُصدَّق نبيً من الأنبياء ما صُدِّقتُ، وإن من الأنبياء نبياً ما يُصدِّقُه من أمته إلا رجلٌ واحدٌ».

<sup>=</sup> وابن أبي شيبة (٧/ ٥١٦) والبغوي في «شرح السنة» رقم (١٢٢٧) وابن حبان رقم (٧٤٠).

<sup>(</sup>۱) في صحيحه ۱۸۸۱ رقم ۱۹٦/۳۳۰). قلت: وأخرجه الدارمي في سننه (۱/۳۱ رقم ۵۱)، وأحمد في «المسند» (۱۱/۱۰ رقم ۱۲۳۰۹) بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صحيحه (١/٨٨ رقم ١٩٦/٢٣١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في صحيحه (١/ ١٨٨ رقم ١٩٦/ ١٩٦).

وحدثني عَمْرُو الناقدُ وزُهيرُ بنُ حرْبِ قالا: حدثنا هاشمُ بنُ القاسم حدثنا سليمانُ بنُ المُغيرةِ عن ثابتِ عن أنس بنِ مالكِ(١) قال: قال رسولُ اللَّهِ ﷺ: «آتي بابَ الجنةِ يوم القيامةِ فأستفتِحُ، فيقول الخازنُ: من أنت؟ فأقول: محمد، فيقول: بك أُمِرتُ لا أفتح لأحد قبلك».

قال: حدثنا محمدُ بنُ طريفِ بنِ خليفةَ البَجَليُّ حدثنا محمدُ بنُ فُضيلِ حدثنا أبو مالكِ الأشجعيُّ عن أبي حازم عن أبي هريرة، وأبو مالكِ عن رِبْعيُّ عن حذيفةَ صَلَيْهُ قالا: قال رسولُ اللَّهِ ﷺ: "يجمعُ اللَّهُ تبارك وتعالى الناسَ، فيقومُ المؤمنونَ حتى تُزْلَفَ لهم الجنةُ، فيأتون آدمَ فيقولون: يا أبانا استفتحُ لنا الجنةَ، فيقول: وهل أخرجَكم من الجنةِ إلا خطيئةُ أبيكم آدم؟ لست بصاحب ذلك، اذهبوا إلى ابني إبراهيمَ خليلِ اللَّهِ عز وجل. قال فيقول إبراهيمُ: لستُ بصاحب ذلك، وإنما كنت خليلاً من وراءَ وراءَ، اعمدوا إلى موسى الذي كلمه الله تعالى تكليماً.

فيأتون موسى ﷺ فيقول: لست بصاحب ذلك، اذهبوا إلى عيسى كلمةِ الله تعالى وروحه، فيقول عيسى ﷺ: لستُ بصاحب ذلك.

فيأتون محمداً على فيقوم فيؤذن له، وتُرسل الأمانةُ والرحمُ فتقومانِ جنبتي الصِراطِ فيمُرّ أوَلُكم كالبرق (٢٠). الحديث \_ تقدَّم باقيه في الصراط.

وزادَ (٤) عبدُ الله: حدثني الليثُ قال: حدثني ابنُ أبي جعفرِ: «فيشفَعُ لِيُقضى

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحه (۱/ ۱۸۸ رقم ٣٣٣/ ١٩٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صحيحه (١٨٦/١ ـ ١٨٧ رقم ٣٢٩/ ١٩٥).

<sup>(</sup>۳) أخرجه البخاري في صحيحه (۳/ ۳۳۸ رقم ۱۶۷۶). ومسلم في صحيحه (۷۲۰/۲ رقم ۱۰٤۰/۱۰۶).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في صحيحه (٣/ ٣٣٨ رقم ١٤٧٥) وطرفه رقم (٤٧١٨).

بين الخلق، فيمشي حتى يأخُذ بحلقةِ البابِ فيومئذ يبعثه الله مقاماً محموداً يحمَده أهلُ الجمع كلهم».

ففي هذا الحديثِ الجمعُ بين ذكر الشفاعتين: الأولى في فصل القضاءِ، والثانيةُ في استفتاح باب الجنةِ، وسُمّيَ ذلك كلُّه المقامَ المحمودَ.

(هذا) أي ما ذُكر (وهاتان الشفاعتان) المذكورتان اللتآنِ هما المقامُ المحمودُ (قد خُصتاً) أي جعلهما اللَّهُ تعالى خاصّتين (به) أي بنبينا محمدِ ﷺ وليستا لأحدِ غيرِه (بلا نُكران) بين أهلِ السنةِ والجماعةِ، بل ولم يُنكزهما المعتزلةُ الذين أنكروا الشفاعةَ الثالثةَ في إخراج عصاةِ الموحِّدين من النار، وهي المشارُ إليها بقولنا:

### [شفاعته ﷺ في أقوام ماتوا على الإسلام ودخلوا النار لكثرة آثامهم]

(وثالثاً يشفع في أقوام ماتوا على دين الهدى الإسلام) (وأوبقَ نهم كثرة الآثام فأدخلوا النار بذا الإجرام) (أن يخرُجوا منها إلى الجِنان بفضل ربَّ العرشِ ذي الإحسان)

فهذه الشفاعة حقّ يؤمنُ بها أهلُ السنةِ والجماعةِ كما آمنَ بها الصحابةُ رضوانُ اللّهِ تعالى عليهم، ودرجَ على الإيمانِ بذلك التابعون لهم بإحسان ورضُوا عنه، وأنكرها في عصرِ التابعين المعتزلة.

وقالوا بخلود من دخل النارَ من عصاة الموحِّدين الذين يشهدون أن لا إله إلا اللَّهُ وحده لا شريكَ له ويشهدون أن محمداً عبدُه ورسولُه على، ويُقيمون الصلاة، ويؤتون الزكاة، ويصومون رمضان، ويحجّون البيت الحرام، ويسألون اللَّه الجنة، ويستعيذون به من النار في كل صلاة ودعاء، غيرَ أنهم ماتوا مُصرِّينَ على معصية عملية عالمين بتحريمها مُعتقدينه، مؤمنين بما جاء فيه الوعيد الشديد، فقضوا بتخليدهم في جهنم مع فرعون وهامان وقارون، فجحدوا قولَ الله عز وجل: ﴿ أَمْ خَعَلُ اللهَ عَنِينَ فِي الْأَرْضِ أَمْ نَجَعَلُ اللهَ عَنِينَ وَ الْأَرْضِ أَمْ نَجَعَلُ الْمُتَقِينَ وَحَلَ اللهُ عَنِي وَحَلَ اللهُ عَنِي وَ وَحَلَ اللهُ عَنِي اللهُ عَنِي وَ اللهُ عَنِينَ فِي الْأَرْضِ أَمْ نَجَعَلُ اللهُ عَنِي وَاللهُ عَنِي اللهُ عَنِي وَاللهُ عَنِي وَاللهُ عَنِينَ فِي الْأَرْضِ أَمْ نَجَعَلُ اللهُ عَنِينَ فِي الْأَرْضِ أَمْ نَجَعَلُ اللهُ عَنِينَ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ وجل : ﴿ أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ الْجَمَرَدُوا اللهَ اللهُ عَنْ وجل : ﴿ أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ الْجَمَرُدُوا اللهَ عَنَا اللهُ اللهُ

كَالَذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ سَوَآءَ تَحَيَنهُمْ وَمَمَاتُهُمُّ سَآهُ مَا يَعْكُمُونَ [الـجـاثـيـة: ٢١]. وقولَه تعالى: ﴿ أَنَتْجَمَلُ الشّيلِينَ كَالْجُرِينَ ﴿ مَا لَكُرْ كَيْفَ تَعَكَّمُونَ ﴿ وَالْقَلَمِ]، ﴿ مَا لَكُرْ كَيْفَ تَعَكَّمُونَ ﴾ [القلم]، ﴿ مَا لَكُرْ كَيْفَ تَعَكَّمُونَ ﴾ [القلم]، ﴿ مَا لَكُرْ كَيْفَ تَعْكُمُونَ ﴾ [الصافات]، وغيرُها من الآياتِ وسائرِ الأحاديثِ الواردة.

وقال البخاريُ (١) رحمه الله تعالى: وقال حجاجُ بنُ منهال حدثنا همامُ بنُ يحيى حدثنا قتادةُ عن أنس رهم أن النبيَّ عَلَيْ قال: «يُحبسُ المؤمنون يوم القيامة حتى يُهمّوا بذلك فيقولون: لو استشفعنا إلى ربنا فيُريحَنا من مكاننا فيأتون آدمَ فيقولون: أنت أبو الناسِ خلقك اللَّهُ بيده، وأسكنك جنتَه، وأسجدَ لك ملائكتَه، وعلّمك أسماءَ كلِّ شيءٍ، لِتشفّع لنا عند ربُك حتى يُريحنا من مكاننا هذا، قال فيقول: لستُ هناكم.

قال ويذكر خطيئتَه التي أصابَ أكلَه من الشجرة وقد نُهيَ عنها، ولكن اثنوا نوحاً أولَ نبيٌ بعثه الله تعالى إلى أهلِ الأرضِ، فيأتون نوحاً فيقول: لستُ هناكم ويذكر خطيئته التي أصاب سؤالَه ربَّه بغير علم، ولكن ائتوا إبراهيمَ خليلَ الرحمنِ.

قال فيأتون إبراهيمَ فيقول: إني لستُ هناكم، ويذكر ثلاثَ كلماتِ كذَبَهن، ولكن ائتوا موسى عبداً آتاهُ اللَّهُ التوراةَ وكلَّمه وقرَّبه نجياً.

قال فيأتون موسى فيقول: إني لستُ هناكم، ويذكر خطيئته التي أصابَ قتلَه النفسَ، ولكن ائتوا عيسى عبدَ اللَّهِ ورسولَه وروحَ الله تعالى وكلمتَه، قال: فيأتون عيسى فيقول: لستُ هناكم، ولكن ائتوا محمداً على عبداً غفر اللَّهُ له ما تقدم من ذنبه وما تأخر، فيأتون فأستأذنُ على ربي في داره فيؤذنُ لي، فإذا رأيتُه وقعتُ ساجداً، فيدعني ما شاء اللَّهُ تعالى أن يدَعني فيقول: ارفع محمدٌ وقل يُسمع واشفَع وسل تُغطَ.

قال: فأرفع رأسي فأثني على ربي بثناء وتحميد يُعلِّمُنيه، ثم أشفَعُ فيَحُد لي حداً فأُخرِجُ فأدخِلُهم الجنة».

قال قتادةُ: وسمعتُه أيضاً يقول: «فأخرجُ فأُخرِجُهم من النار وأُدخِلُهم الجنة،

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (۱۳/۲۲۲ رقم ۷٤٤٠).

ثم أعود فأستأذن على ربي في داره فيؤذن لي عليه، فإذا رأيتُه وقعتُ ساجداً فيدعني ما شاء اللَّهُ أن يدَعني، ثم يقول: ارفع محمدُ وقل يُسمع واشفَع تشفَّعْ وسلْ تُعطَ. قال: فأرفع رأسي فأثني على ربي بثناء وتحميدِ يعلِّمنيه، قال: ثم أشفع فيُحدّ لي حدًّا فأخرُجُ فأدخِلُهم الجنةَ».

قال قتادةُ: وسمعتُه يقول: «فأخرِج فأخرِجُهم من النار وأدخِلُهم الجنةَ، ثم أعودُ الثالثةَ فأستأذن على ربي في داره فيؤذن لي عليه، فإذا رأيتُه وقعتُ ساجداً فيدعني ما شاء اللَّهُ أن يدعني ثم يقول: ارفع محمدُ وقل يُسمع واشفَعْ تُشفَع وسَلْ تُغطَ، قال: فأرفع رأسي فأثني على ربي بثناء وتحميدِ يُعلَمنيه، قال: ثم أشفَع فيَحُذ لي حدًّا فأخرج فأدخلهم الجنةَ».

قال قتادةُ: وقد سمعتُه يقول: «فأخرُج فأخرِجُهم من النار وأُدخِلُهم الجنةَ حتى ما يبقى في النارِ إلا من حبَسه القرآن». أي وجب عليه الخلود.

قال ثم تلا هذه الآية: ﴿عَسَىٰ أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا تَحْمُودًا﴾ [الإسراء: ٧٩]. قال: وهذا المقامُ المحمودُ الذي وعده نبيُكم ﷺ.

وقال أيضاً (١): حدثنا مسدّد حدثنا أبو عَوانة عن قتادة عن أنس على قال: قال رسولُ الله على الله الناسَ يوم القيامة فيقولون: لو استشفعنا إلى ربنا حتى يُريحنا من مكاننا ـ وذكره مختصراً وقال في الثالثة أو الرابعة ـ حتى ما بقيَ في النار إلا من حبسه القرآنُ».

وكان قتادةُ يقول عند هذا: أي وجب عليه الخلود.

ورواه مسلم (٢) من طرُق بنحوه وقال رحمه الله تعالى: حدثنا أبو الربيع العتكي حدثنا حمادُ بنُ زيدٍ حدثنا معبدُ بنُ هلالِ العَنزيّ. ح.

وحدثنا سعيد بن منصور ـ واللفظ له ـ حدثنا حمادُ بن زيد حدثنا معبدُ بنُ هلالِ العَنَزيُّ قال: انطلقنا إلى أنسِ بنِ مالكِ وتشفّعنا بثابت فانتهينا إليه وهو يصلي الضحى، فاستأذن لنا ثابتٌ فدخلنا عليه وأجلس ثابتاً معه على سريره فقال: يا أبا

<sup>(</sup>۱) أي مسلم في صحيحه (۱۱/۲۱۱ ـ ٤١٨ رقم ٦٥٦٥).

<sup>(</sup>۲) في صحيحه (١/ ١٨٢ ـ ١٨٤ رقم ١٩٣/٣٢٦).

حمزةً إن إخوانك من أهل البصرةِ يسألونك أن تُحدِّثُهم حديثَ الشفاعة.

قال: حدثنا محمدٌ عَلَيْ قال: «إذا كان يوم القيامةِ ماجَ الناسُ بعضُهم إلى بعض، فيأتون آدمَ فيقول له: اشفَع لذريتك. فيقول لستُ لها ولكن عليكم بإبراهيمَ عليه السلام فإنه خليلُ الله.

فيأتون إبراهيم فيقول: لستُ لها ولكن عليكم بموسى عليه السلام فإنه كليمُ اللَّهِ؛ فيُؤتى موسى فيقول: لستُ لها ولكن عليكم بعيسى عليه السلام فإنه روحُ اللَّهِ وكلمتُه.

فيؤتى عيسى فيقول: لست لها ولكن عليكم بمحمد عليه فأوتى فأقول: أنا لها، فأنطلق فأستأذن على ربى فيُؤذن لي، فأقومُ بين يديه فأحمَدَه بمحامدَ لا أقدِرُ عليه الآنَ يُلهمُنيه اللَّهُ، ثم أخِرُّ ساجداً فيقال لي: يا محمدُ ارفع رأسك وقل يُسمعُ لك، وسَلْ تُعْطَ، واشفَعْ تُشفّع فأقول: ربِّ أمتي أمتي، فيقال: انطلِق فمن كان في قلبه مثقالُ حبةٍ من بُرِّةِ أو شعيرةِ من إيمان فأخرِجُه منها.

فأنطلِقُ فأفعَلُ، ثم أرجِعُ إلى ربي فأحمَدُه بتلك المحامِدَ، ثم أخِرُ له ساجداً، فيقال لي: يا محمدُ ارفع رأسَك وقل يُسمع لك وسلْ تُعْطَ واشفَعْ تُشفّع، فأقول: أمتي أمتي، فيقال لي: انطلِق فمن كان في قلبه مثقال حبةٍ من خردًكِ من إيمان فأخرِجُه منها، فأنطلِق فأفعلُ، ثم أعودُ إلى ربي عز وجل فأحَمده بتلك المحامدِ ثم أَخِرُّ له ساجداً فيقال لي: يا محمدُ ارفع رأسَك وقل يُسمع لك وسلْ تُعطُّه واشفَع

فأقول: يا ربّ أمتي، فيقال لي: انطلِقْ فمن كان في قلبه أدنى أدنى من مثقال حبة من خردلٍ من إيمان فأخرِجه من النار، فأنطلِق فأفعلُ».

هذا حديثُ أنس الذي أنبأنا به، فخرجنا من عنده فلما كنا بظهر الجبان: قلنا لو مِلْنا إلى الحسن فسلّمنا عليه وهو مستخفٍّ في دار أبي خليفةً. قال: فدخلنا عليه فسلّمنا عليه وقلنا: يا أبا سعيدِ جئنا من عند أخيك أبي حمزةَ فلم نسمع مثلَ حديثٍ حدثناه في الشفاعة. قال: هيه. فحدثناه الحديثَ. فقال: هيه. قلنا: ما زادنا. قال: قد حدّثنا به منذ عشرينَ سنةً وهو يومئذ جميعٌ.

ولقد ترك شيئاً ما أدري أنسِيَ الشيخُ أو كره أن يُحدِّثكم فتتكلوا، قلنا له:

حدِّثنا. فضحِكَ وقال: خلق الإنسانُ من عجَل، ما ذكرتُ لكم هذا إلا وأنا أريدُ أن أُحدُّثكموه: «ثم أرجِعُ إلى ربي في الرابعةِ فأحمَده بتلك المحامدِ ثم أخِرُ له ساجداً، فيقال لي: يا محمدُ ارفع رأسك وقل يُسمع لك وسل تُعطَ واشفَعْ تُشفَع. فأقول: يا رب ائذُن لي فيمن قال لا إله إلا اللَّهُ. قال: ليس ذاك لك \_ أو قال ليس ذاك إليك \_ وكبريائي وعَظَمتي وجبريائي لأُخرِجنَ من قال لا إله إلا الله .

قال: فأشهدُ على الحسن أنه حدثنا به أنه سمع أنس بنَ مالكِ ﴿ أَرَاهُ قَالَ: قبل عشرينَ سنةً وهو يومئذ جميعٌ.

وقال أيضاً (١): حدثنا محمدُ بنُ منهالِ الضريرُ حدثنا يزيدُ بنُ زُريعِ حدثنا سعيدُ بنُ أبي عروبةَ وهشامٌ صاحبُ الدَّستُواء عن قتادة عن أنس بنِ مالكِ قال: قال رسولُ اللَّهِ ﷺ. ح.

وحدثني أبو غسان المِسْمَعيُّ ومحمدُ بنُ المثنى قالا حدثنا معاذُ وهو ابن هشام قال: حدثني أبي عَن قتادةَ حدثنا أنسُ بنُ مالكِ أن النبيَّ عَلَيُّ قال: «يخرُج من النار من قال لا إله إلا الله وكان في قلبه من الخيرِ ما يزِن شعيرةً، ثم يخرُج من النار من قال لا إله إلا الله وكان في قلبه من الخيرِ ما يزِنُ بُرَّةً، ثم يخرُج من النار من قال لا إله إلا الله وكان في قلبه من الخيرِ ما يزِنُ ذرّةً».

زاد ابنُ منهال في روايتِه: قال يزيدُ: فلقِيتُ شُعبةَ فحدثته بالحديث فقال شعبةُ: حدثنا به قتادةُ عن أنس بنِ مالكِ عن النبي ﷺ بالحديث، إلا أن شعبةَ جعل مكانَ الذَّرَةِ ذُرةً، قال يزيدُ: صحّف فيها أبو بسطام.

وقال (٢) رحمه الله تعالى: حدثنا حجاجُ بنُ الشاعرِ حدثنا الفضلُ بنُ دُكينِ حدثنا أبو عاصم يعني محمد بنَ أيوبَ قال حدثني يزيدُ الفقيرُ قال: كنت قد شغفني رأيّ من رأي الخوارج، فخرجنا في عصابة ذوي عدد نريدُ أن نُحجَّ ثم نخرج على الناسِ، قال: فمرزنا على المدينةِ، فإذا جابرُ بنُ عبدِ اللَّهِ على القومَ، جالسٌ إلى سارية عن رسولِ الله على المدينةِ.

<sup>(</sup>۱) أي مسلم في صحيحه (۱/ ۱۸۲ رقم ۳۲۵/ ۱۹۳).

<sup>(</sup>۲) أي مسلم في صحيحه (۱/ ۱۷۹ ـ ۱۸۰ رقم ۳۲۰/ ۱۹۱).

قال: فإذا هو قد ذكر الجهنميين قال فقلت له: يا صاحِبَ رسولِ اللَّهِ ﷺ ما هذا الذي تحدثون واللَّهُ تعالى يقول: ﴿إِنَّكَ مَن تُدْخِلِ ٱلنَّارَ فَقَدْ أَخْزَيْتُهُ﴾ [آل عمران: ١٩٢]، و ﴿ كُلُّمَا ۖ أَرَادُوٓا أَن يَخْرُجُوا مِنْهَا أَعِيدُوا فِيهَا﴾ [السجدة: ٢٠].

فما هذا الذي تقولون؟ قال فقال: أتقرأ القرآن؟ قلت: نعم. قال: فهل سمعت بمقام محمد على يعني الذي يبعثه الله فيه؟ قلت: نعم. قال: فإنه مقام محمد على المحمود الذي يُخرِجُ الله به من يُخرج.

قال: ثم نعت وضع الصراطِ ومرَّ الناسِ عليه، قال: وأخاف أن لا يكونَ أحفظُ ذاك، قال: غير أنه قد زعم أن قوماً يخرُجون من النار بعد أن يكونوا فيها. قال: يعني فيُخرجونَ كأنهم عيدانُ السماسِم.

قال: فيُدخلونَ نهراً من أنهارِ الجنةِ فيغتسلونَ فيه فيخرجون كأنهم القراطيسُ، فرجعنا قلنا: ويحَكم أترون الشيخَ يكذِب على رسولِ اللَّهِ ﷺ، فرَجعنا فلا واللَّهِ ما خرج منا غيرُ رجلٍ واحدٍ، أو كما قال أبو نعيم.

وقال<sup>(۱)</sup> رحَمه الله تعالى: حدثنا أبو بكر بنُ أبي شيبةَ حدثنا سفيانُ بنُ عُيينةَ عن عَمرِو سمِع جابراً ﷺ يقول سمِعه من النبي ﷺ بإذنه يقول: «إن اللَّهَ يخرج ناساً من النار فيُدخلهم الجنة».

وفي رواية له (٢) عن حماد بن زيد قال: قلت لعمرو بن دينار: «سمعتُ جابرَ بنَ عبدِ اللّهِ عَلَيْ أن اللّه عن رسولِ اللّهِ عَلَيْ أن اللّهَ يخرج قوماً من النار بالشفاعة؟ قال: نعم». ورواه البخاريُ (٣).

وفي رواية له (٤) أن النبي ﷺ قال: «يخرج قومٌ من النار بالشفاعة كأنهم الثعارير»، قال: الضغابيس، وكأن قد سقط فمه.

وقال(٥): حدثنا هُدبةُ بنُ خالدٍ حدثنا همامُ عن قتادةَ حدثنا أنسُ بنُ مالكِ عن

<sup>(</sup>١) أي مسلم في صحيحه (١/ ١٧٨ رقم ١٩١/ ١٩١).

<sup>(</sup>٢) لمسلم في صحيحة (١٧٨/١ رقم ١٩١/٣١٨).

<sup>(</sup>٣) في صحيحه (١١/١١) رقم ١٥٥٨).

<sup>(</sup>٤) أي للبخاري في صحيحه (١٦/١١ رقم ٦٥٥٨).

<sup>(</sup>٥) أي البخاري في صحيحه (٤١٦/١١ رقم ٢٥٥٩) وطرفه رقم (٧٤٥٠).

النبي على الله على النار بعد ما مسهم منها سَفْع، فيدخلون الجنة، فيسمّيهم أهلُ الجنةِ الجهنمين».

قال (١) رحمه الله تعالى: حدثنا قتيبة بنُ سعيدِ حدثنا إسماعيلُ بنُ جعفرِ عن عمرو عن سعيد بنِ أبي سعيدِ المَقبُري عن أبي هريرة والله أنه قال: قلت: يا رسولَ اللهِ من أسعدُ الناسِ بشفاعتك يوم القيامة؟ فقال: «لقد ظننتُ يا أبا هريرة أن لا يسألني عن هذا الحديثِ أحدٌ أولَ منك لِما رأيتُ من حرصك على الحديث، أسعدُ الناسِ بشفاعتي يوم القيامة من قال لا إله إلا الله خالصاً من قلبه».

لكنّ جمهورَ المفسّرينَ فسّروه بالشفاعتين الأُوليين لاختصاصه على بهما دون غيره من عبادِ اللَّهِ المُكْرمين، وأما هذه الشفاعة الثالثة فهي وإن كانت من المقام المحمودِ الذي وعده فليست خاصة به على بل يؤتاها كثيرٌ من عبادِ الله المخلصين، ولكن هو على المقدّم فيها، ولم يُشفّع أحدٌ من خلق الله في مثل ما يُشفّع فيه رسولُ اللَّهِ على ولا يدانيه في ذلك ملكٌ مُقرّبٌ ولا نبيٌ مرسلٌ.

ثم بعده يشفع من أذِن اللَّهُ تعالى له من الملائكةِ المقرّبينَ والأنبياءِ والمُرسلينَ والصّدّيقين والشهداءِ والصالحينَ وسائرِ أولياءِ اللَّهِ تعالى من المؤمنين المتقين، ويشفع الأفراطُ كلِّ منهم يكرمه الله تعالى على قدر ما هو له أهل، ثم يخرُج اللَّهُ تعالى من النار برحمته أقواماً بدون شفاعةِ الشافعين، ولذا قلنا في ذلك:

(وبعده يسفع كل مرسلِ
(ويخرج الله من السنيران
(في نهر الحياة يُطرحونا
(كأنما ينبُتُ في هيئاتِه

وكلُ عبد ذي صلاحٍ وولي) جميعَ من مات على الإيمان) فحماً فيَحيَونَ وينبُتونا) حبُّ حميلِ السيلِ في حافاته)

<sup>(</sup>١) أي البخاري في صحيحه (١١/ ٤١٨ رقم ٢٥٧٠).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجهما قريباً.

تقدم في حديث أبي هريرة (١) المتفقِ عليه في طريق الرؤيةِ قولُ النبيِّ ﷺ: الحتى إذا فرَغ الله تعالى من فصل القضاء بين العبادِ وأرادَ أن يُخرج برحمته من أراد من أهلِ النارِ أمر الملائكة أن يخرُجوا من النار من كان لا يشرك بالله شيئاً ممن أرادَ الله تعالى أن يرحَمه ممن يشهد أن لا إله إلا اللّه فيعرِفونهم في النارِ بأثر السجود، تأكلُ النارُ من ابن آدمَ إلا أثرَ السجود، حرَّمَ اللّهُ على النارِ أن تأكلَ أثرَ السجود.

فيخرجون من النارِ قد امتحشوا، فيُصبُّ عليهم ماءُ الحياةِ فينبُتون تحته كما تنبُت الحِبةُ في حَميل السيل، ثم يفرُغ الله تعالى من القضاء بين العبادِ ويبقى رجلٌ مقبلٌ بوجهه على النار هو آخِرُ أهلِ النارِ دخولاً الجنةَ»، الحديث تقدم بطوله.

- وتقدم حديث أبي سعيد (٢) المتفق عليه أيضاً بطوله - وفيه في نعت المرورِ على الصراطِ: «حتى يمرَّ آخرُهم يُسحبُ سحباً، فما أنتم بأشدً لي مناشدة في الحق - قد تبين لكم - من المؤمن يومئذ للجبار إذا رأوا أنهم قد نجوا في إخوانِهم يقولون: ربنا إخواننا كانوا يُصلون معنا ويصومون معنا ويعملون معنا، فيقول الله تعالى: اذهبوا فمن وجدتم في قلبه مثقال دينار من إيمان فأخرِجوه، ويحرّم الله تعالى صورَهم على النار، فيأتونهم وبعضُهم قد غار في النار إلى قدمه وإلى أنصاف ساقيه فيخرجون من عرَفوا.

ثم يعودون فيقول: اذهبوا فمن وجدتم في قلبه مثقالَ نصفَ دينارِ فأخرجوه، فيخرجون من عرَفوا. ثم يعودون فيقول: اذهبوا فمن وجدتم في قلبه مثقالَ ذرةِ من إيمان فأخرجوه، فيخرجون من عرفوا \_ قال أبو سعيد: فإن لم تصدّقوني فاقرأوا: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةً وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَعِفْهَا ﴾ [النساء: ٤٠]. \_

فيشفع النبيون والملائكة والمؤمنون، فيقول الجبارُ: بقِيتْ شفاعتي، فيقبض قبضة من النار فيُخرج أقواماً قد امتحشوا فيُلقون في نهر بأفواه الجنة يقال له: ماء الحياة، فينبُتون في حافتيه كما تنبُت الحِبّةُ في حَميل السيل قد رأيتموها إلى جانب

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲/ ۲۹۲ ـ ۲۹۳ رقم ۸۰٦).ومسلم (۱/ ۱۹۳ ـ ۱۹۳ رقم ۲۱۱/ ۱۸۲) وقد تقدم.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه.

الصخرة إلى جانب الشجرة، فما كان منها إلى الشمس كان أخضر وما كان إلى الظل كان أبيض، فيخرجون كأنهم اللؤلؤ، فيُجعل في رقابهم الخواتيمُ فيدخلون الجنة، فيقولُ أهلُ الجنة: هؤلاء عُتقاءُ الرحمن أدخلهم الجنة بغير عمل عمِلوه ولا خير قدّموه، فيقال لهم: لكم ما رأيتُم ومثلَه معه».

وفي لفظ مسلم (۱): «حتى إذا خلص المؤمنون من النار فوالذي نفسي بيده ما منكم من أحد بأشد مناشدة لله في استقصاء الحق من المؤمنين لله يوم القيامة لإخوانِهم الذين في النار، يقولون: ربنا كانوا يصومون معنا ويصلون معنا ويحجون ويحجون، فيُقال لهم: أخرِجوا من عرَفتم، فتُحرَّم صورَهم على النار، فيُخرجون خلقاً كثيراً قد أُخذت النار إلى نصفِ ساقيه وإلى ركبتيه، ثم يقولون: ربنا ما بقيَ فيها أحد ممن أمرتنا به، فيقول: ارجِعوا فمن وجدتم في قلبه مثقال دينارِ من خير فأخرجوه، فيُخرجون خلقاً كثيراً.

ثم يقولون: ربنا لم نذر فيها أحداً ممن أمرتنا بهم. يقول: ارجِعوا فمن وجدتم في قلبه مثقال نصف دينار من خير فأخرِجوه، فيُخرجون خلقاً كثيراً. ثم يقولون: ربنا لم نذر فيها ممن أمرتنا أحداً.

ثم يقول: ارجِعوا فمن وجدتم في قلبه مثقالَ ذرةٍ من خير فأخرِجوه، فيُخرجون كثيراً. ثم يقولون: ربنا لم نذر فيها خيراً».

وكان أبو سعيد الخدري ﴿ يَقْلُهُ يقول: إن لم تصدّقوني بهذا الحديث فاقرأوا إن شئتم: ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةً وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُصَنعِفَهَا وَيُؤْتِ مِن لَدُنَهُ أَجَرًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٤٠].

فيقول الله عز وجل: شفعت الملائكة وشفع النبيون وشفع المؤمنون ولم يبق إلا أرحمُ الراحمين، فيقبض قبضة من النار فيُخرج منها قوماً لم يعملوا خيراً قط قد عادوا حُمماً، فيُلقيهم في نهر في أفواه الجنة يقال له: نهرُ الحياة فيخرجون كما تخرُج الحِبةُ في حَميل السيلِ، ألا ترونها تكون إلى الحجر أو إلى الشجرِ، ما يكون منها إلى الشمس أُصيفرَ وأُخيضِرَ، وما يكون منها إلى الظل يكون أبيضَ».

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (۱/١٦٧ ـ ١٧١ رقم ٣٠٢/١٨٣).

فقالوا: يا رسولَ الله كأنك كنت ترعى بالبادية، قال: «فيخرجون كاللؤلؤ في رقابهم الخواتم، يعرِفهم أهلُ الجنةِ هؤلاءِ عُتقاءُ اللهِ الذين أدخلَهم اللَّهُ الجنةَ بغير عملوه ولا خير قدّموه.

ثم يقول: ادخُلوا الجنة فما رأيتموه فهو لكم، فيقولون: ربنا أعطيتنا ما لم تُعطِ أحداً من العالمين. فيقول: لكم عندي أفضلُ من هذا. فيقولون: ربنا أيً شيء أفضلُ من هذا؟ فيقول: رضايَ فلا أسخطُ عليكم بعده أبداً».

وفيهما(١) من حديثه أيضاً أن رسولَ الله على قال: «يُدخل اللّهُ أهلَ الجنةِ المجنةَ يدخل من يشاء في رحمته، ويدخل أهلَ النارِ النارَ. ثم يقول: انظُروا من وجدتم في قلبه مثقالَ حبةِ من خردل من إيمان فأخرِجوه، فيُخرجون منها حُمماً قد امتحشوا فيُلقون في نهر الحياة أو الحيا فيُنبتون فيه كما تنبُت الحِبةُ إلى جانب السيل، ألم ترَوها كيف تخرج صفراءَ مُلتويةً.

وفي رواية لمسلم (٢): «كما تنبُت الغُثاءة في جانب السيل».

فقال رجلٌ من القوم: كأن رسولَ اللَّهَ ﷺ قد كان بالبادية».

وللترمذي(٤) عن أبى أمامة صلى يقول: سمعت رسولَ الله على يقول:

<sup>(</sup>۱) البخاري في صحيحه (۱/۷۲ رقم ۲۲).ومسلم في صحيحه (۱/۱۷۲ رقم ۳۰٤/۱۸٤).

<sup>(</sup>۲) فی صحیحه (۱/ ۱۷۲ رقم ۳۰۵/ ۱۸۶).

<sup>(</sup>٣) أي لمسلم في صحيحه (١/١٧٢ رقم ٣٠٦/ ١٨٥).

 <sup>(</sup>٤) في «السنن» (٦٢٦/٤ رقم ٢٤٣٧) وقال: حديث حسنٌ غريب.
 وتعقبه الألباني في «الصحيحة» (٢١٢/٥): «قلت: وإسناده شامي صحيح» اهـ.

وأخرجه ابن ماجه (٢/ ١٤٣٣ رقم ٤٢٨٦) وأحمد في «المسند» (٥/ ٢٥٠) بسند صحيح.

وللحدبث شُواهد من حديث حذيفةً بن اليمان، وأبي أيوب الأنصاري، وأبي هريرة وثوبان. =

«وعدني ربي أن يُدخل الجنة من أمتي سبعين ألفاً لا حسابَ عليهم ولا عذاب، مع كل ألفِ سبعون ألفاً وثلاث حثياتِ من حثيات ربي»، هذا حديث حسنٌ غريب.

وله (١) عن عبدِ الله بنِ شقيقِ قال: كنتُ مع رهْط بإيلياءَ فقال رجلٌ منهم: سمعتُ رسولَ الله على يقول: «يدخل الجنة بشفاعة رجلٍ من أمتي أكثرُ من بني تميم، قيل: يا رسولَ اللهِ سواك؟ قال؛ سواي». فلما قام قلتُ: من هذا؟ قالوا: هذا ابنُ أبي الجذعاء. هذا حديثُ حسنُ غريب، وابنُ أبي الجذعاءِ هو عبدُ الله، وإنما يُعرف له هذا الحديثُ الواحدُ. ورواه ابنُ ماجه (٢).

وللتِرمذي (٣) أيضاً عن أبي سعيد ﴿ إِن من أمتي من يشفع للقبيلة، ومنهم من يشفع للعُصبة، من يشفع للعُصبة، ومنهم من يشفع للحُصبة، ومنهم من يشفع للرجل، حتى يدخُلوا الجنة»، هذا حديثٌ حسنٌ.

وروى أبو داودَ(١) عن عِمرانَ بنِ حُصينٍ ﴿ عَنِ النبيِّ ﷺ قال: «يخرُج قومٌ

 <sup>\*</sup> أما حديث حذيفة فقد أخرجه أحمد (٣٩٣/٥) وفيه ابن لهيعة.

<sup>\*</sup> وأما حديث أبي أيوب الأنصاري، فقد أخرجه أحمد (٥/٤١٣) وفيه ابن لهيعة أيضاً.

<sup>\*</sup> وأما حديث أبي هريرة، فقد أخرجه أحمد (٢/ ٣٥٩) بسند لا بأس به في الشواهد.

 <sup>•</sup> وأما حديث ثوبان، فقد أخرجه أحمد (٥/ ٢٨٠ ـ ٢٨١) بسند جيد.

وانظر «الصحيحة» رقم (٢١٧٩). وخلاصة القول أن الحديث صحيح، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) أي الترمذي في «السنن» (٢٦٦/٤ رقم ٢٤٣٨) وقال: هذا حديث حسن صحيح غريب. قلت: وأخرجه أحمد (٣/ ٤٦٩ و ٤٧٠) (٣٦٦/٥). والدارمي (٣/ ٣٢٨) وابن حبان (رقم ٢٥٩٨ ـ موارد) والبخاري في «التاريخ الكبير» (٢٦/٥) والحاكم (٢/ ٧٠ و٧١) من طرق بسند صحيح وصحح الحاكم ووافقه الذهبي.

والخلاصة أن الحديث صحيح، والله أعلم.

<sup>(</sup>۲) في «السنن» (۲/۱۶۶۳ ـ ۱۶۶۶ رقم ۴۳۱۲).

 <sup>(</sup>٣) في «السنن» (٤/ ٦٢٧ رقم ٢٤٤٠) وقال: حديث حسن.
 قلت: وأخرجه أحمد (٣/ ٢٠ و ٦٣).

وهو حديث ضعيف.

<sup>(</sup>٤) في «السنن» (٥/ ١٠٦ ـ ١٠٦ رقم ٤٧٤). قلت: وأخرجه البخاري في صحيحه (٤١٨/١١ رقم ٢٥٦٦). والترمذي (٤/ ٧١٥ رقم ٢٦٠٠) وقال: هذا حديث حسن صحيح. وهو حديث صحيح.

من النار بشفاعة محمد فيدخلون الجنة ويُسمّون الجهنَّميين». ورواه ابنُ ماجه (١٠).

وله (٢٠) عن أبي موسى الأشعري ﴿ قَالَ: قال رسولُ الله ﷺ: «خُتِرتُ بين الشفاعةِ وبين أن يدخُل نصفُ أمتي الجنةَ فاخترتُ الشفاعةِ لأنها أعمُّ وأكفى، ترَونها للمتقين، لا ولكنها للمذنبين الخطّائين المُتلوّثين».

وله (٣) عن عَوف بنِ مالكِ ﴿ قَالَ: قال رسولُ الله عَلَيْهِ: «أتدرون ما خيرني ربي الليلة؟»، قلنا: اللَّهُ ورسولُه عَلَيْهُ أعلمُ، قال: «فإنه خيرني بين أن يدخُل نصفُ أمتي الجنة وبين الشفاعة، فاخترتُ الشفاعة».

قلنا: يا رسُولَ اللَّهِ، ادعُ اللَّهَ أن يجعلَنا من أهلها. قال: «هي لكل مسلم». ورواه الترمذي (٢٤) بلفظ: «فاخترتُ الشفاعةَ، وهي لمن مات لا يشرك بالله شيئاً».

والأحاديثُ في هذا البابِ كثيرةٌ جداً مشهورةٌ مستفيضةٌ بل متواترةٌ، وقد ذكرنا منها ما فيه كفايةٌ، وتقدم في أحاديث الرؤيةِ جملةٌ منها عن جماعة من الصحابة، وبقيَ من النصوصِ في هذا البابِ كثيرٌ، وبالله التوفيق.

<sup>(</sup>۱) في «السنن» (۲/۱۶۶۳ رقم ۲۳۱۵).

<sup>(</sup>٢) أي لابن ماجه في «السنن» (٢/ ١٤٤١ رقم ٤٣١١).

وقال البوصيري في «مصباح الزجاجة» (٣/ ٣٢٠ ـ ٣٢١ رقم ١٥٤٢/ ٤٣١١).

هذا إسناد صحيح رواه أحمد بن حنبل في مسنده من حديث أبي موسى أيضاً.

ورواه الترمذي في «الجامع» من حديث أبي موسى أيضاً مختصراً: أتاني آت من ربي فخيرني بين أن تدخل نصف أمتي الجنة وبين الشفاعة فاخترت الشفاعة وهي لمن مات لا يشرك بالله شيئاً».

يسرك بدر والم المستدرك من حديث أبي موسى أيضاً قال الحاكم: صحيح على شرط الشيخين.

وخلاصة القول: أن الحديث صحيح دون قوله: «لأنها أعم وأكفى...». «الضعيفة» (٣٥٨٥).

 <sup>(</sup>٣) أي لابن ماجه في «السنن» (٢/١٤٤٤ رقم ٤٣١٧).
 قلت: وأخرجه أحمد (٢٨/٦، ٢٩) والآجري في «الشريعة» رقم (٤٥١/٨٤٦) وابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٨١٨).

وللحديث شاهد من حديث أبي موسى الأشعري وقد تقدم تخريجه. وخلاصة القول أن الحديث صحيح، والله أعلم.

<sup>(</sup>٤) في «السنن» (٤/ ٦٢٧ ـ ٦٢٨ رقم ٢٤٤١).

#### [الركن السادس]: بابُ الإيمانِ بالقضاء والقدر

(والسادسُ الإيمانُ بالأقدار فأيقنن بها ولا تُمارِ) (فكلُ شيء بقضاءِ وقدر والكلُ في أم الكتابِ مستطَر)

والسادسُ من أركان الإيمان المشروحةِ في حديث جبريلَ وغيرِه هو الإيمانُ بالقدر خيرِه وشرَّه، قال الله تعالى: ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْتُهُ بِقَدَرٍ ﴾ [القمر: ٤٩]. الآيات. وقال تعالى: ﴿وَكَانَ أَمْرُ اللّهِ قَدَرًا مَقَدُورًا ﴾ [الأحزاب: ٣٨]. وقال تعالى: ﴿وَكَانَ أَمْرُ اللّهِ مَفْعُولًا ﴾ [النساء: ٤٧]. وقال تعالى: ﴿مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ إِلّا بِإِذِنِ اللّهِ وَمَن يُؤْمِنُ بِاللّهِ يَهْدِ قَلْبَمُ ﴾ [التغابن: ١١]. وقال تعالى: ﴿وَمَا أَصَابَكُمْ يَوْمَ الْتَقَى الْمَتَعَانِ فَبِإِذِنِ اللّهِ ﴾ [آل عمران: ١٦٦].

وقىال تىعىالى: ﴿وَيَشِرِ الصَّنبِرِينَ ۞ الَّذِينَ إِذَاۤ أَصَبَتَهُم مُّصِيبَةٌ قَالُوٓاْ إِنَّا لِلَهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَجِعُونَ ۞ أُوَلَتَهِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَتُ مِن رَّبِهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْمُهْتَدُونَ ۞﴾ [البقرة].

وقال تعالى: ﴿فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَأَنَّىٰ ۞ وَصَدَّقَ بِٱلْحُسْنَىٰ ۞ فَسَنُيْسِرُهُ لِلْمُسْرَىٰ ۞ وَأَمَّا مَنْ بَخِلَ وَٱسْتَغْنَىٰ ۞ وَكَذَّبَ بِٱلْحُسْنَىٰ ۞ فَسَنُيْسِرُهُ لِلْمُسْرَىٰ ۞﴾ [الليل].

وقــال تــعــالـــى: ﴿ بِنــــــــِ اللَّهِ النَّخَلِ النَّكِيـــــِ ﴿ الْحَكَمَدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَكَمِينَ ﴾ الدّينِ ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ لَلْمُسْتَقِيمَ ﴾ [الفاتحة]. إلى آخر السورة.

وقال مسلم (١) رحمه الله تعالى: حدثنا عبدُ الأعلى بنُ حمادٍ قال: قرأتُ على مالك بنِ أنس (ح).

وحدثنا قُتيبةُ بنُ سعيدِ عن مالك فيما قُرئ عليه عن زيادِ بنِ سعدِ عن عمْرِو بنِ مسلم عن طاوسٍ أنه قال: أدركتُ ناساً من أصحاب رسولِ الله ﷺ يقولون: «كلُ شيءِ بقدر». قال: وسمعتُ عبدَ الله بنَ عمرَ يقول: قال رسولُ الله ﷺ: «كلُ شيءِ بقدر، حتى العجزُ والكَيْسُ»، أو «الكيس والعجز».

حدثنا أبو بكرٍ بنُ أبي شيبةَ وأبو كُريبِ قالا: حدثنا وكيعٌ عن سفيانَ عن

<sup>(</sup>۱) فی صحیحه (٤/ ٢٠٤٥ رقم ٢٦٥٥).

زيادِ بنِ إسماعيلِ عن محمد بنِ عيَّاد بنِ جعفرِ المخزوميِّ عن أبي هريرة قال: جاء مشركو قريش يخاصمون رسولَ الله ﷺ في القدر فنزلت: ﴿ يَوْمَ يُسْحَبُونَ فِي النَّادِ عَلَىٰ وَجُوهِهِمَ ذُوقُوا مَسَ سَقَرَ ﴿ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْتَهُ مِقَدَرٍ ﴿ القمر]. ورواه الترمذيُ (١) وابنُ ماجه (٢).

وقال البخاريُ (٣) رحمه الله تعالى: بابُ ﴿ وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ قَدَلًا مَقَدُولًا ﴾ [الأحزاب: ٣٨]. حدثنا عبدُ الله بنُ يوسفَ أخبرنا مالكُ عن أبي الزّنادِ عن الأعرج عن أبي هريرة قال: قال رسولُ الله ﷺ: «لا تسألُ المرأةُ طلاقَ أختِها لتستفرِغَ صحفتَها، ولِتُنكحَ، فإن لها ما قُدُر لها».

حدثنا مالكُ بنُ إسماعيلَ، حدثنا إسرائيلُ عن عاصم عن أبي عثمانَ عن أسامةَ قال: كنت عند النبيِّ عَلَيُّ إذ جاءَه رسولُ إحدى بناتِه وعنده سعدٌ وأُبيُّ بنُ كعبٍ ومعاذ أن ابنها يجود بنفسه، فبعث إليها: «لله ما أخذ ولله ما أعطى، كلّ بأجلٍ، فلتصبِرُ ولْتحتسِبُ»(٤).

حدثنا حِبانُ بنُ موسى أخبرنا عبدُ الله أخبرنا يونسُ عن الزهري قال: أخبرني عبدُ الله بنُ مُحَيريزِ الجُمحيُّ أن أبا سعيد الخدريُّ أخبره أنه بينما هو جالسٌ عند النبيُّ عَيْلِيُّ جاء رجلٌ من الأنصار فقال: يا رسولَ اللهِ إنا نُصيب سَبْياً ونُحب المالَ، كيف ترى في العزْل؟ فقال رسول الله عَلِيُّ: «أو أنكم تفعلون ذلك؟ لا عليكم أن لا تفعلوا، فإنه ليست نسَمةٌ كتب الله أن تخرُجَ إلا هي كائنةٌ»(٥).

وقال (٦) رحمه الله تعالى: حدثنا بشرُ بنُ محمدٍ أخبرنا عبدُ الله أخبرنا مَعمرٌ عن همّام بنِ منبُهِ عن أبي هريرةَ رَفِي عن النبي ﷺ قال: «لا يأتي ابنَ آدمَ النارُ

<sup>(</sup>١) في «السنن» (٩٨/٥ ـ ٣٩٩ رقم ٣٢٩٠) وقال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>۲) في «السنن» (۱/ ۳۲ رقم ۸۳).

قلّت: وأخرجه مسلم (٢٠٤٦/٤ رقم ٢٦٥٦).

<sup>(</sup>٣) في صحيحه (١١/ ٤٩٤ رقم ٦٦٠١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في صحيحه (١١/ ٤٩٤ رقم ٦٦٠٢).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في صحيحه (١١/ ٤٩٤ رقم ٦٦٠٣).

<sup>(</sup>٦) أي البخاري في صحيحه (١٦/١١٥ رقم ٦٦٩٤).قلت: وأخرجه مسلم (٣/١٦٦٢ رقم ١٦٤٠).

بشيء لم يكن قد قدَّرتُه ولكن يُلقيه القدرُ وقد قدرتُه له أستخرِجُ به من البخيل».

وقال<sup>(۱)</sup> أيضاً: حدثنا أبو اليمانِ أخبرنا شعيبٌ حدثنا أبو الزنادِ عن الأعرج عن أبي هريرة قال: قال النبيُ ﷺ: «لا يأتي ابنَ آدمَ النذرُ بشيء لم يكن قد قُدُر له، ولكن يُلقيه النذرُ إلى القدر قد قُدُرَ له فيستخرج اللَّهُ تعالى به من البخيل، فيؤتى عليه من قبلُ».

وقال مسلم (٢) رحمه الله تعالى: حدثنا أبو بكر ابن أبي شيبة وابن نمير قالا: حدثنا عبد الله بن إدريس عن ربيعة بن عثمان عن محمد بن يحيى بن حبان عن الأعرج عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «المؤمن القوي خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف وفي كل خير، احرض على ما ينفعُك واستعن بالله ولا تعجز، وإن أصابك شيءٌ فلا تقل: لو أني فعلتُ كذا وكذا، ولكن قل: قدر اللّه وما شاء فعل، فإنّ لو تفتح عمل الشيطان».

وفي حديث ابن عباس والله الترمذي (٢) وغيره (٤) قولُ النبي الله له: «واعلم أن ما أصابك لم يكن ليُخطئك، وما أخطأكُ لم يكن ليُصيبك». الحديث.

والأحاديث في القدر كثيرة جداً قد تقدم منها أشياءُ متفرقة، وسنذكر منها ما يُيَسِّره اللَّهُ عز وجل في هذا الباب.

### [الإيمان بالقدر على أربع مراتب]

(فصل) واعلم رحِمكَ اللَّهُ تعالى، ووفقنا وإياكَ لما يحبه ويرضاه، وهدانا وإياك صراطَه المستقيمَ أن الإيمانَ بالقدر على أربع مراتب:

المرتبة الأولى: الإيمانُ بعلم اللَّهِ عز وجل المحيطِ بكل شيءٍ من الموجوداتِ

<sup>(</sup>۱) البخاري في صحيحه (۱۱/ ٤٩٩ رقم ٦٦٠٩).

<sup>(</sup>۲) في صحيحه (٤/ ٢٠٥٢ رقم ٢٩٤/ ٢٦٦٤). قلت: وأخرجه أحمد (٣١٦، ٣٧٠) والنسائي في «عمل اليوم والليلة» (٣٢٦، ٢٢٤) والطحاوي (٢٦٠، ٢٦١) من طريق محمد بن عجلان عن ربيعة عن عثمان عن الأعرج عن أبي هريرة وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٣)(٤) تقدم تخريجه.

والمعدوماتِ والممكناتِ والمستحيلاتِ. فعلم ما كان وما يكون وما لم يكن لو كان كيف يكون، وأنه علم ما الخلق عاملون قبل أن يخلُقهم، وعلم أرزاقهم وآجالهم وأحوالهم وأعمالهم في جميع حركاتهم وسكناتهم وشقاوتهم وسعادتهم، ومن هو منهم من أهلِ النارِ من قبل أن يخلُقهم ومن قبل أن يخلُقهم ومن قبل أن يخلُق الجنة والنارَ، علم دِقَّ ذلك وجليلَه وكثيرَه وقليلَه وظاهرَه وباطنه وسرَّه وعلانيتَه ومَبدأَهُ ومُنتهاه، كل ذلك بعلمه الذي هو صفتُه ومقتضى اسمِه العليم الخبيرِ عالم الغيبِ والشهادةِ علام الغيوب، كما قال تعالى: ﴿هُوَ اللهُ الذِي

وقال تعالى: ﴿ لِنَعْلَمُواْ أَنَّ اللَهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ اللَهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمَا ﴾ [الطلاق: ١٢]. وقال تعالى: ﴿ وَأَحَاطَ بِمَا لَدَيْهِمْ وَأَحْصَىٰ كُلِّ شَيْءٍ عَدَدًا ﴾ [الجن: ٢٨]. وقال تعالى: ﴿ عَالِمَ الْغَيْبُ لَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السَّمَوَتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ وَلَا أَصْعَرُ مِن ذَالِكَ وَلَا أَصَّعَبُ ﴾ [سبأ: ٣].

وقال تعالى: ﴿إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ، وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَنِ آهْنَدَىٰ﴾ [النجم: ٣٠]. [وقال تعالى]: ﴿هُوَ أَعْلَمُ بِكُرْ إِذْ أَنشَأَكُمُ مِنَ الْأَرْضِ وَإِذْ أَنتُمْ أَجِنَةٌ فِي النجم: ٣٠]. وقال تعالى: ﴿أَلَيْسَ اللّهُ بِأَعْلَمَ بِلَا فِي صُدُورِ الْعَلَمِينَ﴾ [النجم: ٣٢]. وقال تعالى: ﴿أَلَيْسَ اللّهُ بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُورِ الْعَلَمِينَ﴾ [العنكبوت: ١٠].

وقال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِهِ كَذِ إِنِّى جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوٓا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِسُ لَكُ قَالَ إِنِيَّ أَعْلَمُ مَا لَا فَعَلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٣٠] الآيات. وقال تعالى: ﴿ وَعَسَىٰ أَن تَكْرَهُوا شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمُّ وَاللهُ يَعْلَمُ وَأَنتُهُ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢١٦].

وقال البخاريُّ (١) رحمه الله تعالى: بابُ: اللَّهُ أعلمُ بما كانوا عاملين، حدثنا محمدُ بنُ بشارِ حدثنا غُندَرٌ حدثنا شعبةُ عن أبي بشرّ عن سعيد بن جبيرِ عن ابن

 <sup>(</sup>۱) في صحيحه (۱۱/۹۹۲ رقم ۲۰۹۷) و (۲/ ۲٤٥ رقم ۱۳۸۳).
 قلت: وأخرجه مسلم في صحيحه (٤/ ٢٠٤٩ رقم ٢٦٦٠) وأبو داود (٥/ ٨٤ رقم ٤٧١١)
 والنسائي (٤/ ٥٩ رقم ١٩٥٢).

عباس رفي قال: «سُئل النبي على عن أولاد المشركين فقال: «الله أعلم بما كانوا عاملين».

حدثنا يحيى بنُ بكيرِ حدثنا الليثُ عن يونسَ عن ابن شهابِ قال: وأخبرني عطاءُ بنُ يزيدَ أنه سمعَ أبا هريرةَ يقول: «سُئل رسولُ اللَّهِ ﷺ عن ذراري المشركين فقال: «الله أعلمُ بما كانوا عاملين»(١).

حدثني إسحاقُ أخبرنا عبدُ الرزاقِ أخبرنا مَعْمرٌ عن همّام عن أبي هريرةَ وَاللهُ قال: قال رسولُ الله على الفطرة، فأبواه يهودانه أو ينصّرانه كما تُنتجون البهيمة هل تجدون فيها من جدعاء حتى تكونوا أنتم تجدّعونها "(۲)، قالوا: يا رسولَ الله أفرأيتَ من يموت وهو صغيرٌ؟ قال: «اللّه أعلمُ بما كانوا عاملين "(۲).

وقال (٤) أيضاً رحمه الله تعالى: حدثنا آدمُ حدثنا شعبةُ حدثنا يزيدُ الرشك قال: سمعتُ مُطَرِّفَ بنَ عبدِ الله بنِ الشخير يحدث عِمرانَ بنِ حُصينِ قال: قال رجلُ: يا رسولَ اللَّهِ، أيُعرف أهلُ الجنةِ من أهل النار؟ قال: «نعم». قال: فلمَ يعمل العاملون؟ قال: «كلُ يعمل لما خُلق له». أو: «لما يُسَر له».

وقال رحمه الله أيضاً (٥): حدثنا سعيدُ بنُ أبي مريمَ، حدثنا أبو غسانَ، حدثني أبو حازم عن سهلِ أن رجلاً من أعظم المسلمين غَناءً عن المسلمين في غزوة غزاها مع النبي ﷺ فنظر إليه النبي ﷺ فقال: «من أحب أن ينظرَ إلى رجل من أهل النارِ فلينظر إلى هذا». فاتبعه رجلٌ من القوم وهو على تلك الحالِ من

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه (۲۱/۹۳ رقم ۲۰۹۸) ومسلم في صحيحه (۲۰٤٩/٤ رقم ۲۰۶۹). ۲٦٥٩) والنسائي في «السنن» (۸/٤ رقم ۱۹٤۹).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في صحيحه (۱۱/ ٤٩٣ رقم ٢٠٤٩) ومسلم في صحيحه (٤/ ٢٠٤٧ ـ
 ۲۰٤۸).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه (١١/ ٤٩٣ رقم ٦٦٠٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في صحيحه (٤١/١١) رقم ٢٥٩٦) ومسلم في صحيحه (٢٠٤١/٤ رقم ٢٦٤٩).

<sup>(</sup>٥) البخاري في صحيحه (٤٩٩/١١ رقم ٦٦٠٧). قلت: ومسلم في صحيحه (١٠٦/١ رقم ١١٢).

أشدً الناسِ على المشركين حتى جُرح، فاستعجل الموت فجعل ذبابة سيفه بين ثدييه حتى خرج من بين كتِفيه، فأقبلَ الرجل إلى النبي على مسرعاً فقال: أشهدُ أنك رسولُ الله، فقال: «وما ذاك؟»، قال: قلتَ لفلانِ من أحب أن ينظُر إلى رجل من أهل النار فلينظر إليه، وكان من أعظمنا غَناءً عن المسلمين، فعرفتُ أنه لا يموت على ذلك، فلما جُرح استعجل الموتَ فقتل نفسَه.

فقال النبيُ ﷺ عند ذلك: «إن العبدَ ليعملُ بعملِ أهلِ النارِ وإنه من أهل الجنة، ويعملُ بعمل أهلِ الجنةِ وإنه من أهل النار، وإنما الأعمالُ بالخواتيم».

وقال مسلم (١) رحمه الله تعالى: حدثنا عبدُ الله بنُ مسلمةَ بنِ قنعب، حدثنا مُعتمرُ بنُ سليمانَ عن أبيه عن رقبَة بنِ مسقلةَ عن أبي إسحاقَ عن سعيد بنِ جبيرِ عن ابن عباس عن أبيً بنِ كعبِ قال: قال رسولُ الله ﷺ: «إن الغلامَ الذي قتلَهُ الخِضْرُ طُبع كافراً، ولو عاش لأرهق أبويه طغياناً وكفراً».

حدثني زهيرُ بنُ حربِ، حدثنا جريرٌ عن العلاء بنِ المسيّبِ عن فُضيل بنِ عَمْرِو عن عائشةَ بنتِ طلحةً عن عائشةَ أمَّ المؤمنين قالت: «تُوفِّيَ صبيٌّ فقلتُ: طوبى له عصفورٌ من عصافير الجنة، فقال رسولُ الله ﷺ: «أوَلا تذرينَ أن اللَّهَ تعالى خلقَ الجنةَ وخلقَ النارَ، فخلق لهذه أهلاً ولهذه أهلاً»(٢).

حدثنا أبو بكر ابن أبي شيبة، حدثنا وكيعٌ عن طلحة بن يحيى عن عمتِه عائشة بنتِ طلحة عن عائشة أمَّ المؤمنين قالت: «دُعيَ رسولُ الله ﷺ إلى جنازة صبيً من الأنصار، فقلت: يا رسولَ اللهِ طوبى له، عصفورٌ من عصافير الجنةِ لم يعمل السوء ولم يدْرِخه، قال: «أو غيرَ ذلكَ يا عائشة، إن الله خلقَ للجنة أهلاً

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (۲۰۵۰/٤ رقم ۲۲۲۱) ورقم (۲۳۸۰/۱۷۲).

قلت: وأخرجه أبو داود رقم (٤٧٠٥) و (٤٧٠٦) والترمذي رقم (٣١٥٠) وقال: هذا حديث حسن صحيح غريب.

وأحمد وابنه عبد الله في «زوائد المسند» (٥/ ١٢١) والبغوي في «معالم التنزيل» (٣/ ١٧٤) من طرق من حديث أبي بن كعب.

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم في صحيحه (۲،۵۰۰٪ رقم ۳۰/۲٦۲٪).

خلقهم لها وهم في أصلاب آبائِهم، وخلق للنار أهلاً خلقهم لها وهم في أصلاب آبائِهم»(١).

وقال (٢) رحمه الله تعالى: حدثنا قتيبةُ بنُ سعيدٍ، حدثنا عبدُ العزيز ـ يعني ابنَ محمد ـ عن العلاء عن أبيه عن أبي هريرة ولله الله الله على قال: «إن الرجلَ ليعملُ الزمنَ الطويلَ بعمل أهلِ الجنةِ ثم يُختم له عملُه بعمل أهلِ النارِ، وإن الرجلَ ليعملُ الزمن الطويلَ بعمل أهلِ النارِ ثم يُختم له عملُه بعملِ أهلِ الجنةِ».

قلت: وهذا الحديث وما في معناه تفسيرُه عند أهل العلم والسنة على حديث سهلِ بنِ سعدِ عند مسلم (٣) رحمه الله تعالى قال: حدثنا قتيبة بنُ سعيدٍ، حدثنا يعقوبُ \_ يعني ابنَ عبد الرحمنِ القاري \_ عن أبي حازم عن سهل بنِ سعدِ الساعديِّ أنَّ رسولَ الله ﷺ قال: «إنَّ الرجلَ ليعمل عملَ أهلِ الجنةِ فيما يبدو للناس وهو من أهلِ الجنةِ».

الحديث يفسر الأول أن عملَ المختومِ له بالشقاوة إذا ظهرَ صلاحُه إنما هو فيما يبدو للناس.

وقال<sup>(1)</sup> رحمه الله تعالى: حدثنا إسحاق بنُ إبراهيمَ الحنظليُ، حدثنا عثمانُ بنُ عمرَ، حدثنا عَزْرةُ بنُ ثابتٍ عن يحيى بنِ عقيلِ عن يحيى بنِ يَعمَرَ عن أبي الأسودِ الدُوَّليَّ قال: قال لي عِمرانُ بنُ الحُصين: أرأيتَ ما يعملُ الناسُ اليوم ويكدحونَ فيه، أشيءٌ قُضي عليهم ومضى عليهم من قدر ما سبق، أو فيما يستقبلون به مما أتاهم به نبيهم وثبتت الحجةُ عليهم.

فقلت: بل شيءٌ قُضيَ عليهم ومضى عليهم، قال: فقال: أفلا يكون ظلماً؟ قال: ففزعتُ من ذلك فزعاً شديداً وقلت: كلُ شيءٍ خلقُ اللَّهِ ومُلكُ يدِه فلا يُسئل

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحه (٤/ ٢٠٥٠ رقم ٣١/ ٢٦٦٢) وأبو داود (٥/ ٨٦ رقم ٤٧١٣) والنسائي (٤/ ٥٠ رقم ١٩٤٧) وابن ماجه (١/ ٣٢ رقم ٨٢) وأحمد في «المسند» (٦/ ٤١) .

<sup>(</sup>٢) أي مسلم في صحيحه (٢٠٤٢/٤ رقم ٢٠٤١/١١).

<sup>(</sup>٣) في صحيحه (١٠٦/١ ـ ١٠٧ رقم ١١٢).

<sup>(</sup>٤) أي مسلم في صحيحه (٢٠٤١/٤ رقم ٢٠٤١/١٠).

عما يفعلُ وهم يُسألون، فقال لي: يرحمك اللَّه تعالى إني لم أُرِدْ بما سألتُك إلا حَرْزَ عقلك، إن رجلين من مزينة أتيا رسولَ اللَّه ﷺ فقالا: يا رسولَ الله أرأيتَ ما يعمل الناسُ اليوم ويكدحون فيه، أفي شيء قُضيَ عليهم ومضى فيهم من قدر قد سبق أو فيما يستقبلون به مما أتاهم به نبيهم ﷺ وثبتت الحجة عليهم؟.

فقال: لا بل شيءٌ قُضيَ عليهم ومضى فيهم، وتصديقُ ذلك في كتابِ الله عز وجل: ﴿ وَنَفْسِ وَمَا سَوَّنِهَا ۞ فَأَلْمَهَا فَجُورَهَا وَتَقُونَهَا ۞ [الشمس].

وفيه (۱) عن علي ظله قال: «كان رسولُ الله على ذات يوم جالساً وفي يده عودٌ ينكتُ به، فرفع رأسه فقال: ما منكم من نفس إلا وقد عُلم منزِلُها من الجنة والنار».

قالوا: يا رسولَ اللَّهِ فلمَ نعملُ، أفلا نتكلُ؟ قال: «اعملوا فكلٌ مُيَسَّرٌ لما خُلق له». ثم قرأ: ﴿ فَأَنَّا مَنْ أَعْلَى وَأَنَّى ﴿ وَصَدَّقَ بِٱلْحُسَىٰ ﴿ إِلَى قوله: ﴿ فَسَنُيْسِرُ وُ لَكُنَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّ

#### [فصل]:

(المرتبةُ الثانيةُ من مراتب الإيمان بالقدر): الإيمانُ بكتاب اللّهِ تعالى الذي لم يفرّطْ فيه من شيء.

قال الله عز وجل: ﴿مَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَكِ مِن شَيَّءِ﴾ [الأنعام: ٣٨]. وقال تعالى: ﴿وَكُلُّ شَيْءٍ لَعَالَى: ﴿وَكُلُّ شَيْءٍ لَعَالَى: ﴿وَكُلُّ شَيْءٍ لَعَالَى: ﴿وَكُلُّ شَيْءٍ فَعَالَى: ﴿وَكُلُّ شَيْءٍ فَعَالَى: ﴿وَكُلُّ شَيْءٍ فَعَالَى وَالْفَرَا.

وقال تعالى عن موسى حين قال له فرعون: ﴿فَمَا بَالُ ٱلْقُرُونِ ٱلْأُولَىٰ ۞ قَالَ عِلْمُهَا عِنْدَ رَقِى فِي كَتَابُ لَا يَضِلُ رَتِى وَلَا يَنسَى ۞﴾ [طه]. وقال تعالى: ﴿أَلَمْ تَعْلَمُ أَكَ ٱللّهَ يَعْلَمُ مَا فِى ٱللّهَ يَسِيرُ ﴾ [الحج: ٧٠].

<sup>(</sup>۱) أي عند مسلم في صحيحه (٢٠٤٠/٤ رقم ٧/٢٦٤٧).

وقال تعالى: ﴿وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَاۤ إِلَّا هُوَۗ﴾ ـ إلى قوله ـ ﴿وَلَا رَطَّبٍ وَلَا يَالِمُ وَلَا يَالِمُ وَلَا يَالِمِن إِلَّا فِي كِنْكِ مُبِينِ﴾ [الأنعام: ٥٩].

وقـال تعـالى: ﴿وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا نَتْلُواْ مِنْهُ مِن قُرْءَانِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلّا كُنّا عَلَيْكُرُ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيدٍ وَمَا يَعْرُبُ عَن رَّيِكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةِ فِى ٱلْأَرْضِ وَلَا فِى ٱلسَّمَآءِ وَلَا أَصْغَرَ مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرُ إِلَّا فِي كِنَنِ مُّبِينٍ﴾ [يونس: ٦١].

وقال تعالى: ﴿وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أَنْنَى وَلَا تَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ ۚ وَمَا يُعَمَّرُ مِن مُّعَمَّرٍ وَلَا يُنفَى مِنْ عُمُرِهِ وَ إِلَّا فِعَمْرُ مِن مُّعَمَّرٍ وَلَا تَضَعُ مِنْ عُمُرِهِ إِلَّا فِي كِنَابٍ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللّهِ يَسِيرُ ﴾ [فاطر: ١١]، إلى غير ذلك من الآيات التي يُقرن فيها بين إثبات العلم والكتاب، أو يُذكر كلَّ على حدته، وكتابُه تعالى من علمه.

وقال البخاريُ (١) رحمه الله تعالى: حدثنا عُبدانُ بنُ أبي حمزةَ عن الأعمش عن سعد بنِ عبيدةَ عن أبي عبد الرحمنِ السلمي عن علي عليه قال: «كنا جلوساً مع النبي عليه ومعه عود ينكتُ في الأرض وقال: «ما منكم من أحد إلا قد كُتب مقعدُه من النار أو من الجنة». فقال رجلٌ من القوم: ألا نتكلُ يا رسولَ الله؟ قال: «لا، اعمَلوا فكلٌ مُيسَّرٌ»، ثم قرأ: ﴿فَأَمَّا مَنْ أَعْلَىٰ وَأَنْفَىٰ﴾ [الليل: ٥]. الآية.

ورواه مسلم (٢) بأبسط منه فقال رحمه الله تعالى: حدثنا عثمانُ بنُ أبي شيبةً وزهيرُ بنُ حربِ وإسحاقُ بنُ إبراهيم ـ واللفظُ لزهير ـ قال إسحاقُ: أخبرنا، وقال الآخران: حدثنا جريرٌ عن منصور عن سعد بنِ عبيدةَ عن أبي عبدِ الرحمنِ السُّلَميِّ عن علي وَلَيْهُ قال: كنا في جنازة في بقيع الغَرقدِ، فأتانا رسولُ اللَّهِ عَلَيْهُ فقعد وقعدنا حوله ومعه مِخْصَرةٌ، فنكس ثم جعل ينكت بمخصرته ثم قال: «ما منكم من أحد، ما من نفس منفوسة إلا وقد كتب الله تعالى مكانها من الجنة والنار، وإلا وقد كتب شقية أو سعيدة».

قال: فقال رجل: يا رسولَ الله أفلا نمكث على كتابنا وندعُ العملَ؟ فقال:

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (۳/ ۲۳۵ رقم ۱۳٦۲) وأطرافه رقم (٤٩٤٥، ٤٩٤٦، ٤٩٤٤، ٤٩٤٨، ٤٩٤٨، ۷۲۱۷، ۲۲۰۵، ۲۰۰۷).

<sup>(</sup>۲) في صحيحه (۲،۳۹/۶ ـ ۲۰٤۰ رقم ۲/۲٦٤۷).

«من كان من أهلِ السعادةِ فسيصير إلى عملِ أهلِ السعادةِ، ومن كان من أهل الشقاوةِ فسيصير إلى عملِ أهلِ الشقاوةِ»، فقال: «اعمَلوا فكلٌ ميسَرٌ، أما أهلُ السعادةِ فييسَّرون لعمل أهلِ السعادةِ وأما أهلُ الشقاوةِ فييسَّرون لعمل أهلِ الشقاوة». ثم قرأ: ﴿فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ رَاتَقَىٰ ۞ وَصَدَّقَ بِالْحُسَّىٰ ۞ فَسَنُيسِّرُهُ لِلْمُسْرَىٰ ۞ وَالليل].

وقال<sup>(۱)</sup> رحمه الله تعالى: حدثنا أحمدُ بنُ يونسَ، حدثنا زهيرٌ، حدثنا أبو الزبير (ح).

وحدثنا يحيى بنُ يحيى، أخبرنا أبو خيثمةَ عن أبي الزبير عن جابر قال: «جاء سراقةُ بنُ مالكِ بنِ جُعشُم قال: يا رسولَ الله، بيِّنْ لنا دينَنا كأنا خُلِقْنا الآن، فيما نعمل اليوم؟ أفيما جفّت به الأقلامُ وجرت به المقاديرُ، أم فيما نستقبلُ؟ قال: «لا بل فيما جفّت به الأقلامُ وجرت به المقاديرُ». قال: ففيمَ العملُ؟ قال زهيرٌ: ثم تكلم أبو الزبيرِ بشيء لم أفْهَمْه، فسألتُ: ما قال؟ فقال: «اعمَلوا فكلٌ ميسَّرٌ».

وفي رواية (٢<sup>)</sup> قال رسولُ الله ﷺ: «كلُ عاملٍ ميسَّرٌ لعمله».

وقال البخاريُّ<sup>(٣)</sup> رحمه الله تعالى: باب: ﴿وَحَكَرُمُّ عَلَىٰ قَرْيَةٍ أَهْلَكُنَهَاۤ أَنَّهُمُّ لَا يَرْجِعُونَ﴾ [الأنبياء: ٩٥]، ﴿أَنَّهُ لَن يُؤْمِنَ مِن قَوْمِكَ إِلَّا مَن قَدْ ءَامَنَ﴾ [هود: ٦٦]، ﴿وَلَا يَلِدُوٓاْ إِلَّا فَاجِرًا كَفَارًا﴾ [نوح: ٢٧].

وقال منصورُ بنُ النعمانِ عن عِكرِمَةَ عن ابن عباس را وحِرْمٌ بالحبشية وَجَب.

حدثني محمودُ بنُ غيلانَ، حدثنا عبدُ الرزاق، أخبرنا مَعمرٌ عن ابن طاوسٍ عن أبيه عن أبن عباس ولله قال: «ما رأيتُ شيئاً أشبهَ باللَّمَم مما قال أبو هريرةَ عن النبي على إن اللَّهَ تعالى كَتَبَ على ابنِ آدمَ حظّه من الزنا أدرك ذلك لا محالة، فزنا العينِ النظرُ، وزنا اللسانِ المنطِقُ، والنفسُ تَمنَّى وتشتهي، والفرجُ يصدّق ذلك

<sup>(</sup>۱) أي مسلم في صحيحه (٢٠٤٠/٤ ـ ٢٠٤١ رقم ٢٦٤٨).

<sup>(</sup>۲) (۱/٤۱/٤) رقم .../۸۶۲۲).

 <sup>(</sup>٣) في صحيحه تعليقاً (١١/ ٥٠٢). وقال الحافظ: لم أقف على هذا التعليق موصولاً...
 وانظر بقية كلام ابن حجر.

أبو يكذبه». رواه (۱) مسلمٌ بهذا اللفظِ وبلفظ (۲) قال ﷺ: «كُتب على ابن آدمَ نصيبَه من الزنا مُدركٌ ذلك لا محالة، فالعينانِ زناهما النظرُ، والأذنانِ زناهما الاستماعُ، واللسانُ زِناه الكلامُ، واليدُ زناها البطشُ، والرجلُ زناها الخُطا، والقلبُ يهوَى ويتمنّى ويصدّق ذلك الفرجُ ويكذبه».

وقال الإمامُ أحمد (٣) رحمه الله تعالى: حدثنا يونسُ، حدثنا الليثُ عن قيس بنِ الحجاجِ عن حنشِ الصنعانيُّ عن عبد الله بنِ عباس الله أنه ركبَ خلف رسولِ الله على الله يعلمُ الله يعلمُ الله يعلمُ الله علم أن يمعلمُك كلماتٍ ينفعُك الله بهن: احفظ اللّه يحفظك، احفظ اللّه تجذه تُجاهك، وإذا سألتَ فاسأل الله، وإذا استعنتَ فاستعن بالله، واعلم أن الأمةَ لو اجتمعوا على أن ينفعوك لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبهُ اللّهُ لك، ولو اجتمعوا على أن يضروك لم يضروك إلا بشيء قد كتبهُ اللّهُ لك، ولو اجتمعوا على أن يضروك لم يضروك إلا بشيء قد كتبهُ اللّهُ عليك، رفعت الأقلامُ وجفّت الصحفُ. ورواه الترمذي (١٤) بنحوه وقال: حسنٌ صحيحٌ.

ثم قال للذي في يساره: «هذا كتابُ أهلِ النارِ بأسمائِهم وأسماءِ آبائِهم وقبائِلهم، ثم أجملَ على آخرِهم لا يزاد فيهم ولا يُنقص منهم أبداً».

فقال أصحابُ رسولِ الله ﷺ: فلأي شيءِ إذاً نعملُ إن كان هذا أمرٌ قد فُرغ منه؟

في صحيحه (٢/٦٥٧ رقم ٢٠٤٦/٥).

<sup>(</sup>۲) في صحيحه (۲۰٤٦/٤ ـ ۲۰٤۷ رقم ۲۱/۲۲۵).

<sup>(</sup>٣) في «المسند» (١/ ٢٩٣). وقد تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٤) في «السنن» (٤/ ٦٦٧ رقم ٢٥١٦) وقال: هذا حديث حسنٌ صحيح.

<sup>(</sup>٥) في «المسند» (١٦٧/٢) بإسناد صحيح.

قال رسول الله على: «سدّدوا وقاربوا، فإن صاحبَ الجنةِ يُختم بعملِ الجنةِ وإن عمل، وإن صاحبَ النارِ ليُختم بعمل أهلِ النارِ وإنْ عمل أيَّ عملٍ»، ثم قال بيده فقبضها ثم قال: «فرغ ربُكم عز وجل من العباد»، ثم قال باليُمنى فنبَذ بها فقال: «فريقٌ في الجنة»، ونبذ باليسرى فقال: «فريقٌ في السعير». ورواه الترمذيُ (۱) بنحوه وقال: حديث حسنٌ صحيح غريبٌ، وغيرُ ذلك من الأحاديث (۲) كثيرٌ.

### (فصل) والإيمانُ بكتابة المقاديرِ يدخُل فيه خمسةُ تقاديرَ:

الأول: التقديرُ الأزليُ قبل خلق السمواتِ والأرضِ عندما خلق اللّهُ تعالى القلم، كما قال ربنا تبارك وتعالى: ﴿قُلُ لَن يُصِيبَنَا إِلّا مَا كَتَبَ ٱللّهُ ﴿ [التوبة: ١٥] الآية. وقال سبحانه وتعالى: ﴿مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمُ إِلّا فِي صَيْبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمُ إِلّا فِي صَيْبَ مِن قَبْلِ أَن نَبْراً هَأَ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللّهِ يَسِيرٌ ﴿ إِلَيْكَ عَلَى مَا فَاتَكُمُ وَلَا يَعْمَ عَلَى مَا فَاتَكُمُ وَلَا يَعْمَ عَالَى مَا فَاتَكُمُ وَلَا يَقْرَحُوا بِمَا عَاتَكُمُ اللهِ يَسِيرٌ ﴿ الحديد: ٢٢ ـ ٢٣].

وقال البخاريُ (٣) رحمه الله تعالى: حدثنا عمرُ بنُ حفصِ بنِ غياثٍ، حدثنا أبي، حدثنا الأعمش، حدثنا جامعُ بنُ شدادٍ عن صفوانَ بنِ مُحرِزِ أنه حدثه عن عِمرَانَ بنِ حُصينِ وَهِمَا قال: دخلتُ على النبي عَلَيْ وعقَلتُ ناقتي بالباب، فأتاه ناسٌ من بني تميم فقال: «اقبَلوا البُشرى يا بني تميم»، قالوا: قد بشَرتنا فأعطِنا (مرتين). ثم دخلَ عليه ناسٌ من أهلِ اليمنِ فقال: «اقبَلُوا البُشرى يا أهلَ اليمن إذ لم يقبَلُها بنو تميم»، قالوا: جئناكَ نسألك عن أول هذا الأمر، قال: «كان اللَّهُ ولم يكن شيءٌ غيرُه، وكان عرشه على الماء، وكتب في الذكر كلَّ شيءٍ وخلقَ السمواتِ والأرضَ». فنادى منادٍ: ذهبتْ ناقتُك يا ابنَ الحُصين، فانطلقتُ فإذا هي يُقطع دونها السرابُ، فوالله لودِدْتُ أنى كنتُ تركتُها.

وقال مسلم (١٤) رحمه الله تعالى: حدثني أبو الطاهرِ أحمدُ بنُ عمرو بنِ

<sup>(</sup>۱) في «السنن» (٤/ ٤٤٩ ـ ٥٥٠ رقم ٢١٤١).

<sup>(</sup>٢) تقدم ذلك.

<sup>(</sup>۳) فی صحیحه (۲/۲۸۲ رقم ۳۱۹۱).

<sup>(</sup>٤) في صحيحه (٤/ ٢٠٤٤ رقم ٢٦٥٣).

عبدِ اللّهِ بنِ عمرِو بنِ سَرحٍ، حدثنا ابنُ وهْبٍ، أخبرني أبو هاني الخولانيُّ عن أبي عبدِ الرحمنِ الحبلي عن عبد اللّهِ بنِ عمرو بن العاص والله قال: سمعتُ رسولَ الله عَلَى يقول: «كتب اللّهُ مقاديرَ الخلائقِ قبل أن يخلُق السمواتِ والأرضَ بخمسين ألف سنةٍ»، قال: «وعرشُه على الماء».

ولهما(۱) عن أبي هريرة حديث احتجاج آدم وموسى، وهذا اللفظ لمسلم قال: قال رسولُ الله على: «احتج آدمُ وموسى عليهما السلام عند ربّهما، فحج آدمُ موسى. قال موسى: أنت آدمُ الذي خلقك الله بيده، ونفخ فيك من روحه وأسجد لك ملائكته، وأسكنك في جنته، ثم أهبطت الناسَ بخطيئتك إلى الأرض. فقال آدمُ: أنت موسى الذي اصطفاك الله برسالته وبكلامه، وأعطاك الألواحَ فيها تبيانُ كلِّ شيء وقربك نجياً. فبكم وجدت الله تعالى كتب التوراة قبل أن أخلق؟ قال موسى: بأربعين عاماً. قال آدمُ: فهل وجدت فيها: ﴿وَعَصَى عَادَمُ رَبّهُ فَنُوكَ ﴿ [طه: ١٢١]؟ قال: نعم. قال: أفتَلومُني على أن عملتُ عملاً كتب الله علي أن أعمَله قبل أن يخلُقني بأربعينَ سنة. قال رسولُ الله ﷺ: فحج آدمُ موسى».

وله<sup>(٢)</sup> عندهما وغيرِهما<sup>(٣)</sup> ألفاظٌ من طرق كثيرة.

وقال أبو داود (٤) رحمه الله تعالى: حدثنا جعفرُ بنُ مسافرِ الهُذَليُّ حدثنا يحيى بنُ حسانَ، حدثنا الوليدُ بنُ رباحِ عن إبراهيمِ بنِ أبي عَبْلَةً عن أبي حفصة

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (٦/ ٤٤١ رقم ٣٤٠٩) ومسلم في صحيحه (٤/ ٢٠٤٢ \_ ٢٠٤٤ رقم ٢٦٥٢).

<sup>(</sup>۲) أي البخاري في صحيحه (۱۱/ ٥٠٥ رقم ٦٦١٤) ومسلم في صحيحه (۲۰٤٢/٤ \_۲۰٤٣ رقم ۲۰۲/ ۲۵۲).

<sup>(</sup>٣) كأبي داود (٧٨/٥ رقم ٤٧٠٢) وابن أبي عاصم في «السنة» رقم (١٣٧) والآجري في «الشريعة» (ص١٧٧) وابن خزيمة (ص١٤٣) والفريابي في «القدر» رقم (١١٧) والبيهقي في «الأسماء والصفات» (ص١٩٣)، من طرق بسند حسن. والخلاصة إنَّ الحديث حسن.

<sup>(</sup>٤) في «السنن» (٥/٧٧ رقم ٧٦٠٥). قلت: وأخرجه الطيالسي رقم (٧٧٧) وأحمد (٣١٧/٥) والآجري في «الشريعة» (ص١٧٧).

وهو حديث صحيح.

قال: قال عبادةُ بنُ الصامتِ لابنه: يا بنيَّ إنك إن تجدُ طعمَ حقيقةِ الإيمانِ حتى تعلمَ أن ما أصابك لم يكن ليُخطئك، وما أخطأكَ لم يكن ليُصيبَك.

سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «إن أولَ ما خلقَ اللّهُ القلمَ فقال له: اكتب. قال: ربّ وماذا أكتب؟ قال: اكتب مقاديرَ كلّ شيء حتى تقومَ الساعة». يا بنيّ إني سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «من مات على غير هذا فليس مني».

وقال الترمذيُ (١) رحمه الله تعالى: حدثنا يحيى بنُ موسى، أخبرنا أبو داودَ الطيالسيُّ، أخبرنا عبدُ الواحد بنُ سليم قال: قدمتُ مكةَ فلقِيتُ عطاءَ بنَ أبي رباح فقلت له: يا أبا محمدِ إن أهلَ البصرةِ يقولون في القدر، قال: يا بنيَّ أتقرأ القرآن؟ قلت: نعم، قال: فاقرأ الزخرُف، قال: فقرأتُ: ﴿حمّ ۞ وَالْكِتَبِ ٱلنَّبِينِ ۞ إِنَّا عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ۞ وَإِنَّهُ فِي أَمِّ الْكِتَبِ لَدَيْنَا لَعَلِيُ كَالَحُمْ تَعْقِلُونَ ۞ وَإِنَّهُ فِي أَمِّ الْكِتَبِ لَدَيْنَا لَعَلِيُ كَيْمُ الزخرف].

قال: أتدري ما أمَّ الكتاب؟ قلت: اللَّهُ ورسولُه أعلمُ. قال: فإنه كتاب كتبه اللَّهُ قبل أن يخلق السماء وقبل أن يخلُق الأرضَ، فيه: إن فرعونَ من أهل النارِ، وفيه تبت يدا أبي لهبِ وتبَّ.

قال عطاء: فلقيتُ الوليدَ بنَ عبادةً بنِ الصامتِ صاحبِ رسولِ اللَّهِ عَلَىٰ فسألتُه: ما كانت وصيةُ أبيك عند الموت؟ قال: دعاني فقال: يا بني اتقِ اللَّهِ، واعلم أنك لن تتَّقيَ الله تعالى حتى تؤمنَ بالله وتؤمنَ بالقدرِ كلِه خيرِه وشرِه، فإن متَّ على غير هذا دخلتَ النارَ. إني سمعتُ رسولَ الله على يقول: «إن أولَ ما خلقَ اللَّهُ تعالى القلمَ فقال: اكتُب، قال: ما أكتبُ؟ قال: اكتُب القدرَ ما كان وما هو كائنَ إلى الأبد». هذا حديثُ غريبٌ.

وقال البخاريُ (٢) رحمه الله تعالى: قال أَصْبَغُ: أَخبرني ابنُ وهْبِ عن يونسَ بنِ يزيدَ عن ابن شهابِ عن أبي سلمةَ عن أبي هريرةَ رَفِي اللهُ قال: قلتُ: يا

<sup>(</sup>۱) في «السنن» (٥/ ٤٢٤ رقم ٣٣١٩) وقال: هذا حديث حسن غريب. قلت: وأخرجه الفريابي في «القدر» رقم (٤٢٥) وابن أبي عاصم في «السنة» رقم (١٠٤) بسند حسن. وهو حديث صحيح لغيره.

<sup>(</sup>۲) فی صحیحه (۹/۱۱۷ رقم ۵۰۷۱).

رسولَ الله إني رجلٌ شابٌ وأخاف على نفسي العنَتَ ولا أجد ما أتزوج به النساء، فسكت عني، ثم قلت مثل ذلك فسكت عني، ثم قلتُ مثلَ ذلك فسكت عني، ثم قلتُ مثلَ ذلك فقال النبيُ ﷺ: «يا أبا هريرةَ جفّ القلمُ بما أنت لاقٍ، فاختصِرْ على ذلك أو ذر». وغيرُ ذلك من الأحاديث.

(فصل) التقدير (الثاني) من تقادير الكتابة : كتابة الميثاق يوم ألستُ بربكم.

قال تعالى: ﴿ وَإِذَ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِيَّنَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَّ الشَّهِمَ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَّ السَّتُ بِرَيِكُمْ قَالُوا بَيْنَ شَهِدَنَا أَن تَقُولُوا يَوْمَ الْقِينَمَةِ إِنَا كُنَا عَنْ هَذَا غَنهِلِينَ ﴿ أَوَ السَّتُ بِرَيْكُمُ عَالُوا الْمَعْلِينَ ﴿ أَلَهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّلْمُ اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

وقال تسبارك وتعالى: ﴿وَمَا وَجَدْنَا لِأَكْثَرِهِم مِنْ عَهَدٍّ وَإِن وَجَدْنَا آكَثَرُهُمْ لَكُنْسِقِينَ﴾ [الأعراف: ١٠٢].

وقال الإمامُ أحمدُ (۱) رحمه الله تعالى: حدثنا معاويةُ بنُ عمرِو، حدثنا إبراهيمُ بنُ محمدِ أبو إسحاقَ الفزاريُّ، حدثنا الأوزاعيُّ، حدثني ربيعةُ بنُ يزيدَ عن عبدِ اللهِ بنِ الدِّيليِّ عن عبدِ الله بنِ عمرَ وَ اللهِ على قال: سمعتُ رسولَ الله على يقول: «إن اللَّه عز وجل خلق خلقه في ظلمة ثم ألقى عليهم من نوره يومئذ، فمن أصابه من نوره يومئذ، فمن أصابه من نوره يومئذ اهتدى ومن أخطأه ضل، فلذلك أقولُ جفَّ القلمُ على علم الله عز وجل». حسنه الترمذي (۲).

وقال أحمدُ (٣) رحمه الله تعالى: حدثنا هُشيمٌ وسمعتُه أنا منه قال: حدثنا أبو

<sup>(</sup>۱) في «المسند» (۲/ ۱۷٦ و ۱۹۷).

قلت: وأخرجه الترمذي في «السنن» (٢٦/٠ رقم ٢٦٤٢) وقال: هذا حديث حسن. وابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٢٤٢) و (٢٤٣) و (٢٤٣) و (٢٤٤). واللالكائي رقم (١٠٧٩) والآجري في «الشريعة» (ص١٧٥) والبزار رقم (٢١٤٥) والحاكم (١/٣٠) وصححه ووافقه الذهبي.

وذكره الهيثمي في «مجّمع الزوائد» (٧/ ١٩٣ ـ ١٩٤) وقال: رواه أحمد بإسنادين والبزار، والطبراني، ورجال أحد إسنادي أحمد ثقات.

<sup>(</sup>٢) في «السنن» (٥/٢٦).

<sup>(</sup>٣) في «المسند» (٢٧٣٦١) بسند صحيح.

الربيع عن يونسَ عن أبي إدريسَ عن أبي الدرداءِ وَ النبي عَلَيْهُ عن النبي عَلَيْهُ قال: «خلق اللَّهُ آدمَ حينَ خلقه فضرب كتِفه اليمنى فأخرج ذرية بيضاء كأنهم الذر، وضرب كتِفه اليسرى فأخرج ذرية سوداء كأنهم الحُمَمُ، فقال للذي في يمينه: إلى الجنة ولا أبالي، وقال للذي في كفه اليسرى: إلى النار ولا أبالي».

وقال<sup>(۱)</sup> رحمه الله تعالى: حدثنا الحسنُ بنُ سوارٍ، حدثنا الليثُ ـ يعني ابنَ سعدٍ ـ عن معاوية بنِ راشد بنِ سعدٍ عن عبد الرحمنِ بنِ قتادةَ السّلَميِّ عَلَيْهُ قال: سمعتُ رسولَ الله عَلَيْهُ يقول: "إن اللَّه عز وجل خلق آدمَ ثم أخذ الخلق من ظهره وقال: هؤلاء في الجنة ولا أبالي، وهؤلاء في النار ولا أبالي».

قال: فقال قائلٌ: يا رسولَ الله، فعلى ماذا نعمل؟ قال: «على مواقع القدر».

وفي البابِ عن معاذِ ونضرة عن رجل من أصحاب النبي ﷺ، وحديث عبدِ الرحمن هذا رجالُه رجالُ الصحيحين إلى الصحابي.

فقال عمرُ بنُ الخطاب وَ الله عنها فقال رسولَ الله عنها فقال رسولُ الله عنها فقال رسولُ الله عنها فقال رسولُ الله عنها فقال رسولُ الله عنها فقال الله عنها فقال عنها فقال: خلقتُ هؤلاء للجنة وبعمل أهلِ الجنةِ يعملون، ثم مسحَ ظهرَه فاستخرج منه ذريةً فقال: خلقتُ هؤلاء للنارِ وبعمل أهلِ النارِ يعملون».

فقال رجلٌ: يا رسولَ اللَّهِ ففيمَ العملُ؟ قال: فقال رسولُ الله ﷺ: "إن اللَّهَ

<sup>=</sup> قلت: وأخرجه الفريابي في «القدر» رقم (٣٦) والبزار رقم (٢١٤٤ ـ كشف) وقال البزار: «لا نعلمه يروى بهذا اللفظ إلا بهذا الإسناد، وإسناده حسن.

كما عزاه الهيثمي في «المجمع» (٧/ ١٨٥) للطبراني.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه في الميثاق.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه في الميثاق، وهو حديث صحيح لغيره.

إذا خلق العبدَ للجنة استعمله بعمل أهلِ الجنةِ حتى يموتَ على عمل من أعمال أهلِ الجنةِ فيُدخلُه ربُّه الجنةَ، وإذا خلق العبدَ للنار استعمله بعمل أهلِ النارِ حتى يموتَ على عمل من أعمال أهل النارِ فيُدخلُه ربُّه النارَ».

وقال الإمامُ أحمدُ (۱) رحمه الله تعالى: حدثنا حسينُ بنُ محمدِ حدثنا جريرٌ - يعني ابنَ أبي حازم - عن كلثوم بنِ جَبرِ عن سعيد بنِ جُبيرِ عن ابن عباس الله عن النبي عليه قال: «أخذ اللّه تعالى الميثاق من ظهر آدمَ بنُعمانَ - يعني عرفة - فأخرج من صُلبه كلّ ذرية ذرأها، فنثرهم بين يديه كالذّرَ ثم كلمهم قُبلًا: ﴿ أَلَسْتُ بِرَيِّكُمْ قَالُوا بَنَيْ شَهِدَنَا أَن تَقُولُوا بِيْمَ الْقِينَمةِ إِنَا كُنَا عَنْ هَذَا غَنِلِينَ ﴿ الْاعراف: ١٧٢ - اَبَاتُونَا مِن تَبُلُ وَكُنا مَن بُعلِهِ الحاكم (٢). صححه الحاكم (٢).

وروى ابنُه عبدُ اللَّهِ في زوائدِه (٣) على مسند أبيه: حدثنا محمدُ بنُ يعقوبَ الربالي، حدثنا المعتمِرُ بنُ سليمانَ سمعتُ أبي يحدث عن الربيع بن أنس عن رفيع أبي العالية عن أبي بنِ كعبِ ظَلَيْهُ في قول الله عز وجل: ﴿ وَإِذَ أَخَذَ رَبُكَ مِنْ بَنِى عَادَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِيَّنَهُمْ وَأَشْهَدُمُ عَلَى أَنفُسِهِمْ ﴾ [الأعراف: ١٧٢]. الآية.

قال: جمعهم فجعلهم أرواحاً ثم صوّرهم فاستنطقهم فتكلموا، ثم أخذ عليهم العهد والميثاق وأشهدهم على أنفسهم ألستُ بربكم؟ قالوا: بلى، قال: فإني أشهد عليكم السمواتِ السَّبع والأرضينَ السبعَ وأشهد عليكم أباكم آدمَ عليه السلام أن تقولوا يوم القيامةِ لم نعلمُ بذلك، اعلموا أنه لا إلهَ غيري ولا ربَّ غيري فلا تشركوا بي شيئاً، إني سأرسل إليكم رسلي يذكّرونكم عهدي وميثاقي، وأُنزل عليكم كتبي، قالوا: شهِدنا بأنك ربُنا وإلهنا لا ربَّ غيرُك. فأقروا بذلك» الحديث. وقال الإمامُ الحاكمُ صحيحُ الإسنادِ ولم يخرِّجاه.

وقال البخاريُ (٤) رحمه الله تعالى: حدثنا محمدُ بنُ بشارٍ، حدثنا غُندَر،

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه في الميثاق. وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٢) في «المستدرك» (١/ ٢٧).

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه في الميثاق. وهو حديث صحيح.

٤) في صحيحه (١١/٢١٦ رقم ٢٥٥٧).

حدثنا شعبةُ عن أبي عِمرانَ قال: سمعتُ أنسَ بنَ مالكِ عَلَيْهُ عن النبيِّ عَلَيْ قال: «يقول اللَّهُ تعالى لأهونِ أهلِ النارِ عذاباً يوم القيامة: لو أن لك ما في الأرض من شيء أكنتَ تفتدي به؟ فيقول: نعم. فيقول: أردتُ منك أهونَ من هذا وأنتَ في صُلب آدمَ أن لا تشركُ بي، فأبيتَ إلا أن تُشركَ بي». ورواه مسلم (١) وغيرهُ.

والأحاديثُ في هذا البابِ كثيرةً، وقد قدَّمنا منها جملةً وافيةً في أول هذا الشرحِ عند الكلامِ على الميثاق، ولله الحمدُ والمنةُ.

(فصل) التقدير (الثالث) العُمريُ عند تخليقِ النطفةِ في الرحم، فيُكتب إذ ذاك ذكوريّتُها وأنوثتُها والأجلُ والعملُ والشقاوةُ والسعادةُ والرزقُ وجَميعُ ما هو لاقٍ، فلا يُزاد فيه ولا يُنقص منه.

قال الله تبارك وتعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِّنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقَنْكُمْ مِن ثُلُوبِ ثُمَّ مِن نُطْفَقِ ثُمَّ مِن عَلَقَةِ ثُمَّ مِن مُضْغَةٍ ثُخَلَقة وَغَيْرِ مُخَلَقة لِنَّبَيِّنَ لَكُمُّ وَنُقِرُ فِي ٱلْأَرْحَامِ مَا نَشَآهُ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى ثُمَّ نَخْرِهُكُمْ طِفْلًا ثُمَّ لِتَبْلُغُوا أَشُدَكُمُّ وَمِنكُم مِن يُنَوَقِّ وَمِنكُم مَن يُرَدُّ إِلَىٰ أَرْذَلِ ٱلْعُمْرِ لِكَيْلًا يَعْلَم مِن بَعْدِ عِلْمِ مَن يُرَدُّ إِلَىٰ أَرْذَلِ ٱلْعُمْرِ لِكَيْلًا يَعْلَم مِن بَعْدِ عِلْمِ مَن يُرَدُّ إِلَىٰ أَرْذَلِ ٱلْعُمْرِ لِكَيْلًا يَعْلَم مِن بَعْدِ عِلْمِ مَن يُرَدُّ إِلَىٰ أَرْذَلِ ٱلْعُمْرِ لِكَيْلًا يَعْلَم مِن بَعْدِ عِلْمِ مَن يُرَدُّ إِلَىٰ أَرْذَلِ ٱلْعُمْرِ لِكَيْلًا يَعْلَم مِن بَعْدِ عِلْمِ مَن يُرَدُّ إِلَىٰ أَرْذَلِ ٱلْعُمْرِ لِكَيْلًا يَعْلَم مِن بَعْدِ عِلْمِ مَن يُرَدُّ إِلَىٰ أَرْذَلِ ٱلْعُمْرِ لِكَيْلًا يَعْلَم مِن بَعْدِ عِلْمِ

وقال تعالى: ﴿وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ مِن تُرَابِ ثُمَّ مِن نُطْفَةِ ثُمَّ جَعَلَكُمْ أَزْوَجًا وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أَنْنَى وَلَا تَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِۦ وَمَا يُعَمَّرُ مِن مُعَمَّرٍ وَلَا يُنقَصُ مِنْ عُمُرِهِ ۚ إِلَّا فِي كِنَابٍ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرُ﴾ [فاطر: ١١].

وقال تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِى خَلَقَكُم مِن نُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ يُخْرِجُكُمْ طِفْلًا ثُمَّ لِتَبَلُغُوا الشَّدَكُم ثُمَّ لِتَكُونُوا شُيُوخًا وَمِنكُم مَن يُنُوفَى مِن قَبَلُ وَلِنَبَلُغُوا أَجَلاً مُسكَّى وَلَعَلَكُمْ تَغْفِلُونَ ﴾ [خافر: ٦٧]. وقال تبارك وتعالى: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ وَسِعُ الْمَغْفِرَةِ هُوَ أَعْلَمُ بِكُو إِذْ أَنشَأَكُمُ مِنَ الْأَرْضِ وَإِذْ أَنشُر أَجِنَّةً فِي بُطُونِ أُمَّهَ يَكُمُ ﴾ [السجم: ٣٦]. وغيرُها من الآيات.

وروى البخاريُ (٢) ومسلمٌ (٣) بإسناديهما إلى سليمانَ الأعمشِ قال: سمعتُ

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (۲۱٦٠/٤ رقم ۲۸۰۵). وقد تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) في صحيحه (١١/ ٤٧٧ رقم ٢٥٩٤). وقد تقدم.

٣) في صحيحه (٢٠٣٦/٤ رقم ٢٦٤٣).

زيدَ بنَ وهْبِ عن عبد اللَّهِ ـ يعني ابنَ مسعودٍ رضي الله تعالى عنه ـ قال: حدثنا رسولُ الله ﷺ وهو الصادقُ المصدوقُ: «إن أحدَكم يُجمع خلقُه في بطن أمّه أربعين يوماً، ثم يكون في ذلك علقةً مثلَ ذلك، ثم يكون في ذلك مضغةً مثلَ ذلك، ثم يُرسل الملكُ فينفُخُ فيه الروحَ ويؤمر بأربع كلماتِ تُكتب: رزقُه، وأجلُه، وعملُه، وشقيَّ أو سعيدً.

فوالذي لا إله غيرُه إن أحدَكم ليعمل بعمل أهلِ الجنةِ حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراعٌ فيسبقُ عليه الكتابُ فيعمل بعمل أهلِ النارِ فيدخُلها، وإن أحدَكم ليعمَلُ بعمل أهلِ النارِ حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراعٌ فيسبقُ عليه الكتابُ فيعمل بعمل أهل الجنةِ فيدخلها». وهذا لفظُ مسلم.

ولهما (١١) من حديث حماد بن يزيد عن عبيد اللّه بن أبي بكر بن أنس عن أنس بن مالك النّه عن النبي عليه قال: «وكل اللّه تعالى بالرحم ملكاً فيقول: أي ربّ نطفة، أي ربّ علقة، أي ربّ مضغة، فإذا أراد اللّه أن يقضي خلقها قال: أي ربّ ذكر أم أنثى؟ أشقي أم سعيد؟ فما الرزقُ؟ فما الأجلُ؟ فيُكتب كذلك في بطن أمّه.

وقالم مسلم (٢) رحمه الله تعالى: حدثني أبو الطاهرِ أحمدُ بنُ عمرِو بنِ سرح، أخبرنا ابنُ وهب أخبرني عمْرُو بنُ الحارثِ عن أبي الزبير المكيِّ أن عامرَ بنَ واثلةً حدثه أنه سمع عبدَ الله بنَ مسعودٍ وَ الله الله عنه عبدَ الله بنَ مسعودٍ وَ الله الله عنه عبدَ الله بنَ مسعودٍ وَ الله الله عنه عبدَ الله بنَ مسعودٍ وَ الله الله عبدُ من وعُظ بغيره.

فأتى رجلٌ من أصحاب رسولِ الله عَلَيْ يُقال له حُذيفة بن أُسيدِ الغِفاريُّ فحدَثه بذلك من قول ابنِ مسعودِ فقال: وكيف يشقى رجلٌ بغير عمل؟ فقال له الرجل: أتعجب من ذلك؟ فإني سمعتُ رسولَ الله عَلَيْ يقول: «إذا مر بالنطفة اثنتان وأربعون ليلة بعث اللَّهُ تعالى إليها ملَكاً فصورها وخلق سمعَها وبصرَها وجلدها ولحمَها وعظامَها ثم قال: يَا ربُ ذكرٌ أم أنثى؟ فيقضي ربُّك ما شاء ويكتبُ

<sup>(</sup>١) أي للبخاري في صحيحه (١١/ ٤٧٧ رقم ٢٥٩٥)، ومسلم (٢٠٣٨/٤ رقم ٢٦٤٦).

<sup>(</sup>۲) في صحيحه (٤/ ٢٠٣٧ رقم ٢٦٤٥).

الملك، ثم يقول: يا ربِّ أجلُه؟ فيقول ربك ما شاء ويكتب المَلك، ثم يقول: يا رب ما رزقُه؟ فيقضي ربُّك ما شاء ويكتب الملك، ثم يخرج المَلكُ بالصحيفة في يده فلا يزيد على ما أمر ولا يَنقُص».

وفي رواية له (۱) من طريق أخرى: «فيقول: يا ربِّ أذكرٌ أم أنثى؟ فيجعله اللَّهُ ذكراً أو أنثى. ثم يقول: يا ربِّ أسويٌ أو غيرُ سويّ؟ فيجعله الله تعالى سوياً أو غيرَ سويٌ. ثم يقول: يا ربِّ ما رزقُه، ما أجلُه، ما خلقُه؟ ثم يجعله الله تعالى شقياً أو سعيداً».

وفي رواية لأحمد (٢): «فيقول: يا ربِّ ماذا؟ أشقيًّ أم سعيدٌ؟ فيقول الله تبارك وتعالى فيُكتبان، فيقول: ماذا أذكر أم أنثى؟ فيقول اللَّهُ عز وجل فيُكتبان. فيكتب عمله وأثرَه ومصيبته ورزقَه، ثم تطوى الصحيفةُ فلا يُزاد على ما فيها ولا يُنقص».

وله (٣) عن جابر ﴿ عَنْ جَابِر ﴿ اللهُ عَنْ اللهُ إليه ملكاً فيقول: يا ربِّ ما رزقُه؟ فيقال الرحِم أربعين يوماً أو أربعين ليلةً بعث الله إليه ملكاً فيقول: يا ربِّ ما أجلُه؟ فيقال له. فيقول: يا ربِّ ذكر أم أنثى؟ فيعلمه (٤). فيقول: يا ربِّ شقيَّ أو سعيد؟ فيعلمه (٤)». تفرد به وإسنادُه حسن.

وله (٥) عن أبي الدرداء و الله عليه قال: سمعت رسولَ الله عليه يقول: «فرغَ اللَّهُ إلى كل عبد من خمس: من أجله ورزقِه وأثرِه وشقيً أم سعيدٍ». والأحاديث في ذلك كثيرٌ.

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (٢٠٣٨/٤ رقم ٢٦٤٥/٤).

<sup>(</sup>٢) في «المسند» (١/ ٣٧٥ و ٣٨٢) بسند صحيح.

<sup>(</sup>٣) أي لأحمد في مسنده (٣/٣٩٧) وفي سنده حُصيف بن عبد الرحمن الجزري، سيء الحفظ اختلط قبل موته، والخطاب بن القاسم اختلط قبل موته.

وقال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٧/ ١٩٢): «وفيه خصيف، وثقه ابن معين وجماعة وفيه خلاف، وبقية رجاله ثقات».

قلت: وأخرجه الطحاوي في «شرح مشكل الآثار» رقم (٢٦٦٥) و (٢٦٦٦) وابن بطة في «الإبانة» رقم (١٤٠٥) والفريابي في «القدر» رقم (١٤٣) وله شاهد من حديث حذيفة عند مسلم رقم (٢٦٤٥).

وخلاصة القول أن الحديث صحيح لغيره، والله أعلم.

<sup>(</sup>٤) كذا في «الأصل وفي «المسند» (فيعلم).

<sup>(</sup>٥) لأحمد في مسنده (٥/١٩٧) والبزار (٣/ ٢٤ رقم ٢١٥٢ ـ كشف). والطبراني في =

(فصل) والرابعُ التقديرُ الحَوْليُ في ليلة القدر، يقدّر فيها كلُ ما يكون في السنة إلى مثله.

قال الله تبارك وتعالى: بسم الله الرحمن الرحيم ﴿حَمْ ۞ وَٱلْكِتَٰبِ ٱلْمُبِينِ۞ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِى لَيْلَةٍ مُبَنزَكَةً إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ ۞ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ۞ أَمْرًا مِنْ عِندِنَأً إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ ۞﴾ [الدخان]. الآيات.

قال مجاهد (۱) ليلةُ القدْرِ ليلةُ الحكم، وقال سعيدُ بنُ جبير (۲): يُؤذَن للحجاج في ليلة القدْر فيُكتبون بأسمائِهم وأسماءِ آبائِهم فلا يغادر منهم أحدٌ ولا يزاد فيهم ولا يُنقص منهم.

وقال الحسنُ البصريُ<sup>(٣)</sup>: واللَّهِ الذي لا إله إلا هو إنها لفي رمضان، وإنها لليلةُ القدرِ، يُفرق فيها كلُ أمرِ حكيم، فيها يقضي اللَّهُ تعالى كلَّ أجلِ وعملِ ورزقِ إلى مثلها.

وقال ابن عباس<sup>(٤)</sup>: يُكتب من أم الكتابِ في ليلة القدر ما يكون في السنة من موت وحياةٍ ورزقٍ ومطرٍ، حتى الحجاجُ يقال: يحُجُّ فلانٌ ويحج فلان.

وقال مقاتل<sup>(٥)</sup>: يقدر اللَّهُ تعالى في ليلة القدرِ أمرَ السنةِ في بلاده وعبادِه إلى السنة القابلة، وقال أبو عبدِ الرحمنِ السّلميُّ<sup>(١)</sup>: يقدَّرُ أمرُ السنةِ كلِها في ليلةِ القدر، وذكر عن سعيد بنِ جبيرِ<sup>(٤)</sup> في هذه الآية: إنك ترى الرجلَ غشِيَ في الأسواق وقد وقع اسمُه في الموتى.

<sup>= «</sup>الكبير» كما في «المجمع» (١٩٨/٧) و «الأوسط» (٣/ ٢٧٢ رقم ٣١٢٠) وابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٣٠٣، ٣٠٥). وابن حبان في «الإحسان» رقم (٦١٥٠). وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق في تفسيره رقم (٣٦٦٧).

<sup>(</sup>۲) انظر: «الدر المنثور» (٧/ ٣٩٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (١٣/ ج٢٥/ ١٠٨) والسيوطي في «الدر المنثور» (٧/ ٢٠٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (١٣/ج١٥/ ١٠٩) والسيوطي في «الدر المنثور» (٧/ دع) وقال: أخرجه عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم في تفسيره رقم (١٨٥٣٠) والحاكم في «المستدرك» (٢/ ٤٤٩).

وقال الحاكم: صحيح الإسناد ولم يخرجاه.

<sup>(</sup>٥) لم أعثر على مصدره؟!

<sup>(</sup>٦) أُخْرجه ابن جرير في «جامع البيان» (١٣/ج٥٠/٢٥) والسيوطي في «الدر المنثور»=

ورُوى عن ابن عمر<sup>(۱)</sup> ومجاهد<sup>(۲)</sup> وأبي مالك<sup>(۳)</sup> والضحاك: في ليلة القدر يُفصّل من اللوح المحفوظِ الكتبةَ أمرُ السنةِ وما يكون فيها من الآجال والأرزاقِ وما يكون فيها إلى آخرها.

والآثارُ في ذلك عن الصحابةِ وأئمةِ التفسيرِ من تابعيهم بإحسان كثيرةً مشهورةً.

(فصل) والخامسُ التقديرُ اليوميُّ وهو سَوقُ المقاديرِ إلى المواقيت التي قُدَّرت لها فيما سبق، قال الله تبارك وتعالى: ﴿ يَتَثَلَّمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأْنِ ﴾ [الرحمن: ٢٩].

وروى ابنُ جرير<sup>(٤)</sup> رحمه الله تعالى عن منيب بنِ عبدِ اللَّهِ بنِ منيبِ الأزديِّ عن أبيه قال: «تلا رسولُ الله ﷺ هذه الآيةَ: ﴿ كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأْنِ ﴾ [الرحمن: ٢٩]، فقلنا: يا رسولَ الله، وما ذاك الشأنُ؟ قال: «أن يغفرَ ذنباً، ويفرِّجَ كَرباً، ويرفَع قوماً ويضعَ آخرين».

وروى ابنُ أبي حاتم (٥) عن أبي الدرداء ضيطيه عن النبي عَلَيْ قال: قال اللَّهُ عز

الله ١٣٠/ ٤٠٠) وعزاه إلى عبد بن حميد ومحمد بن نصر وابن جرير والبيهقي.

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق في تفسيره رقم (١٨٥٢٨). والسيوطي في «الدر المنثور» (٧/ ٣٩٩).

<sup>(</sup>۲) ذكره السيوطي في «الدر المنثور» (۷/ ٣٩٩ ـ ٤٠٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير الطبري في «جامع البيان» (١٣/ج٥٠/٢٥). قلت: وعزاه الحافظ في «الفتح» (٤/ ٢٥٥) إلى عبد الرزاق وغيره من المفسرين بأسانيد صحيحة.

<sup>(</sup>٤) في «جامع البيان» (١٣/ ج٢٧/ ١٣٥).

قلّت: وأخرجه البزار (٣/٣٧ رقم ٢٢٦٦ ـ كشف). وابن حجر في «الإصابة» (٤/ ٢١١ رقم ٤٩٩٩).

وقال ابن منده: غريب جداً. وقال ابن عبد البر: أخشى أن يكون حديثه مرسلاً. وتعقبه ابن حجر فقال: رواية الحسن المذكورة دالة على اتصال حديثه.

وقال الهيثمي في «مُجمع الزوائد» (٧/ ١١٧): رواه الطبراني في «الكبير» و «الأوسط» وفيه من لم أعرفهم.

قلت: وفيه أيضاً - عمرو بن بكر السكسكي - وهو متروك كما في «التقريب» رقم (٤٩٩٣).

<sup>(</sup>٥) في تفسيره رقم (١٨٧٣٧).

وجل: ﴿ كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأَنِ ﴾ [الرحمن: ٢٩]. قال: «مِن شأنِه أن يغفرَ ذنباً، ويفرّج كرباً، ويرفع قوماً ويضَعَ آخرين». وعلّقه البخاريُ (١) موقوفاً.

وروى البزارُ<sup>(۲)</sup> عن ابن عمرَ ﷺ: ﴿ كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأَدِ﴾ [الرحمن: ۲۹]، قال: «يغفرُ ذنباً ويكشِفُ كرباً».

وله (٣) هو وابنُ جرير (٤) عن ابن عباس و الله خلقَ لوْحاً محفوظاً من دُرّة بيضاء، دُفّتاه ياقوتة حمراء قلمه نور وكتابه نور، وعَرضُه ما بين السماء والأرض، ينظر فيه كل يوم ثلاثمائة وستين نظرة، يخلُق في كل نظرة ويُحيي ويُميتُ، ويُعزُ ويُذِل، ويفعل ما يشاء.

وروى ابنُ أبي حاتم (٥٠) عن سويدِ بنِ جَبَلةَ الفزاريِّ قال: إن رَبكم كلَّ يوم هو في شأن فيُعتِق رقاباً، ويُعطى رغاباً، ويُقحم عقاباً.

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (۱/ ٦٢٣).

<sup>(</sup>٢) (٣/ ٧٤ رقم ٢٢٦٧ \_ كشف).

قلت: وأخرجه ابن ماجه رقم (۲۰۲) وابن أبي عاصم رقم (۳۰۱).

وقال البوصيري في «مصباح الزجاجة» (ص١٢): هذا إسناد حسن لتقاصر الوزير عن درجة الحفظ والإتقان... ثم نقل ما تقدم، وقال: «روى البخاري هذا الحديث (٨/٦٢٣) تعليقاً في تفسير سورة الرحمن....

قال الحافظ ابن حجر: وصله المصنف في "التاريخ"، وابن حبان في "الصحيح" وابن ماجه وابن أبي عاصم والطبراني عن أبي الدرداء مرفوعاً. وأخرجه البيهقي في "الشعب" من طريق أم الدرداء عن أبي الدرداء موقوفاً ونسبه البوصيري إلى أبي يعلى حدثنا ابن أبان الكوفي، حدثنا إسحاق بن سليمان، عن معاوية بن يحيى، عن يونس بن ميسرة، عن أبي إدريس الخولاني عن أبي الدرداء موقوفاً...

وللمرفوع شاهد آخر، عن ابن عمر أخرجه البزار رقم (٢٢٦٨) وفي سنده عبد الرحمن البيلماني، قال في «التقريب» ضعيف واتهمه ابن عدي...».

وخلاصة القول أن الحديث حسن.

<sup>(</sup>٣) لم أجده في «كشف الأستار»، ولا في مسند البزار لأن مسند ابن عباس لم يطبع بعد.

<sup>(</sup>٤) في «جامع البيان» (١٣/ ج٢٧/ ١٣٥). قلت: وذكره البغوي في «معالم التنزيل» (٤/ ٤٤٦) والسيوطي في «الدر المنثور» (٧/ ٢٩٩) وعزاه لابن المنذر والطبراني وأبي الشيخ في «العظمة» وابن مردويه وأبي نعيم في «الحلية» والبيهقي في «الأسماء والصفات».

<sup>(</sup>٥) في تفسيره رقم (١٨٧٣٦).

وقال الأعمشُ<sup>(۱)</sup> عن مجاهد عن عُبيد بن عمير: ﴿ كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأَنِ﴾ [الرحمن: ٢٩]. قال: من شأنه أن يجيب داعياً، أو يعطي سائلًا، أو يفُكَّ عانياً، أو يشفى سقيماً.

وقال ابنُ نجيح<sup>(۲)</sup> عن مجاهد قال: كلَّ يوم هو يجيب داعياً، ويكشِف كرباً، ويجيب مضطراً، ويغفر ذنباً.

وقال قتادة (۳): لا يستغني عنه أهلُ السمواتِ والأرضِ، يُحيي حياً ويميت ميتاً، ويربّي صغيراً ويفُكّ أسيراً، وهو منتهى حاجات الصالحين وصريخُهم، ومنتهى شكواهم.

وقال الحسينُ بنُ فضل<sup>(3)</sup>: هو سَوقُ المقاديرِ إلى المواقيت. وقال أبو سليمانَ الدارنيُ<sup>(6)</sup> في هذه الآية: كلَّ يوم له إلى العبيد بِرُّ جديدٌ. وذكر البغويُ<sup>(7)</sup> رحمه الله تعالى قولَ المفسرين: من شأنه أن يُحييَ ويُميتَ، ويخلقَ ويرزُقَ، ويُعزَّ ويُعزَّ ويُذِل قوماً، ويشفي مريضاً ويفُك عانياً، ويفرِّج مكروباً، ويجيب داعياً، ويعطي سائلًا، ويغفر ذنباً، إلى ما لا يُحصى من أفعاله وإحداثِه في خلقه ما يشاء.

وجملةُ القولِ في ذلك أن التقديرَ اليوميَّ هو تأويل المقدورِ على العبد وإنفاذُه فيه، في الوقت الذي سبق أنه ينالُه فيه، لا يتقدمه ولا يتأخره.

كما أن في الآخرة يأتي تأويلُ الجزاء الموعودِ إن خيراً فخيرٌ وإن شراً فشرٌ، ولكل نبأِ مستقرٌ وسوف تعلمون.

ولهذا قال سفيانُ بن عُيينة فيما ذكره البغويُ (٧) رحمه الله تعالى: الدهرُ كلُه عند الله يومان: أحدُهما مدةُ أيام الدنيا، والآخرُ يومُ القيامة، فالشأنُ الذي هو فيه

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير الطبري في تفسيره (١٣/ ج٢٧/ ١٣٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير الطبري في تفسيره (١٣/ ٢٧/ ١٣٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد بن حميد وابن جرير كما في «الدر المنثور» (٧٠٠/).

<sup>(</sup>٤) ذكره البغوي في «معالم التنزيل» (٤/ ٤٧) وابن الجوزي في «زاد المسير» (٨/ ١١٤).

<sup>(</sup>٥) لم أعثر على مصدر له.

<sup>(</sup>٦) ذكره البغوي في معالم التنزيل (٧/٤٤٦).

<sup>(</sup>٧) في «معالم التنزيل» (٧/٤٤٦).

اليومُ الذي هو مدةُ الدنيا الاختبارُ بالأمر والنهي والإحياءِ والإماتةِ والإعطاءِ والمنع يعني وغيرَ ذلك، وشأن يومُ القيامةِ الجزاءُ والحسابُ والعقابُ اه.

ثم هذا التقديرُ اليومي تفصيلٌ من التقدير الحوليّ، والحوليُّ تفصيلٌ من التقدير العمريّ الأولِ يوم التقدير العمريّ الأولِ يوم الميثاقِ، وهو تفصيلٌ من التقدير الأزليّ الذي خطه القلمُ في الإمام المبين.

والإمامُ المبينُ هو من علم اللَّهِ عز وجل، وكذلك منتهى المقاديرِ في آخريتها إلى علم الله عز وجل، فانتهت الأوائلُ إلى أوَّليته وانتهت الأواخرُ إلى آخريّته: ﴿ وَأَنَّ إِلَى رَبِّكَ ٱلْمُنْهَىٰ﴾ [النجم: ٤٢].

(فصل) والمرتبةُ الثالثةُ من مراتب الإيمانِ بالقدر، الإيمانُ بمشيئة اللّهِ النافذةِ وقُدرتِهِ الشاملة، وهما يجتمعان فيما كان وما سيكون، ويفترقان فيما لم يكن ولا هو كائنٌ.

فما شاء اللَّهُ تعالى كونَه فهو كائنٌ بقدرته لا محالة: ﴿ إِنَّمَاۤ أَمْرُهُۥ إِذَآ أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ [يس: ٨٦].

وما لم يشأ اللَّهُ تعالى لم يكن لعدم مشيئة اللَّهِ تعالى إياه ليس لعدم قدرته عليه ﴿وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى ٱلْهُدَئُ ﴾ [الانعام: ٣٥]. ﴿وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَجَمَعَهُمْ عَلَى ٱلْهُدَئُ ﴾ [الانعام: ٣٥]. ﴿وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَاَمْنَ مَن فِي ٱلأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعًا ﴾ [يونس: ٩٩]. ﴿أَن لَوْ يَشَاءُ ٱللَّهُ لَهَدَى ٱلنَّاسَ جَمِيعًا ﴾ [السرعسد: ٣١]. ﴿وَلَوْ شَاءَ ٱللَّهُ مَا أَقْتَلُوا ﴾ [البقرة: ٣٥]. ﴿وَلَوْ شِنْنَا لَانْيَنَا كُلَّ نَفْسٍ هُدَنهَا وَلَذِكِنْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ مِنِي لَأَمَلَأَنَّ جَهَنَّمُ مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْعِينَ ﴾ [السجدة: ٣١].

فالسببُ في عدم وجودِ الشيء هو عدم مشيئةِ اللَّهِ تعالى إيجادَه، لا أنه عجز عنه، تعالى الله وتقدس وتنزه عن ذلك: ﴿وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِلْعَجِزَمُ مِن شَيْءٍ فِي السَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ إِنَّامُ كَانَ عَلِيمًا قَدِيرًا﴾ [فاطر: ٤٤].

(فصل) والمرتبة الرابعة مرتبة الخلق، وهو الإيمانُ بأن الله سبحانه وتعالى خالقُ كلِّ شيء، فهو خالقُ كلِّ عاملٍ وعملِه، وكلِّ متحركِ وحركتِه، وكلِّ ساكن وسكونِه، وما من ذرة في السموات ولا في الأرض إلا واللَّهُ سبحانه وتعالى خالِقُها وخالقُ حركتِها وسكونِها، سبحانَه لا خالقَ غيرُه ولا ربَّ سواهُ.

وهاتان المرتبتان قد تقدم بسطُ الكلامِ عليهما في توحيد المعرفةِ والإثباتِ بما أغنى عن إعادته، ولله الحمدُ والمنةُ وبه التوفيقُ والعصمَةُ.

(فصل) وللعباد قدرة على أعمالِهم ولهم مشيئة، والله تعالى خالقهم وخالق قدرتِهم ومشيئتِهم وأقوالِهم وأعمالِهم، وهو تعالى الذي منحهم إياها وأقدرهم عليها وجعلها قائمة بهم مضافة إليهم حقيقة، وبحسبها كُلفوا وعليها يثابون ويعاقبون، ولم يكلفهم الله تعالى إلا وُسْعَهم، ولم يحمَّلهم إلا طاقتهم.

وقد أثبت اللَّهُ تعالى ذلك لهم في الكتابِ والسنةِ، ووصفهم به، ثم أخبر تعالى أنهم لا يقدرون إلا على ما أقدرهم اللَّهُ تعالى عليه، ولا يشاءون إلا أن يشاء اللَّهُ عز وجل، ولا يفعلون إلا بجعله إياهم فاعلين، كما جمع تعالى بين ذلك في غيرِ ما موضع من كتابِه، كقوله عز وجل: ﴿مَن يَهْدِ اللَّهُ فَهُوَ الْمُهْتَدِئُ وَمَن يُصْلِلْ فَأُولَتَهِكَ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴾ [الأعراف: ١٧٨]. وقال تعالى: ﴿إِنَّ هَذِهِ تَذَكِرَةٌ فَنَن عَلِيمًا فَي رَبِّهِ سَبِيلًا فَي وَمَا تَشَاءُونَ إِلاَّ أَن يَشَاءَ اللَّهُ إِنَّ اللَّه كَانَ عَلِيمًا عَلَيمًا فَي الإنسان].

وقولِه تعالى: ﴿إِنْ هُوَ لِلَا ذِكْرٌ لِلْكَاكِمِينَ ﴿ لِمَنْ شَلَةَ مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلَا أَن يَشَاةَ اللهُ رَبُ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [التكوير]. وقوله تعالى: ﴿لَا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا آكَسَبَتْ ﴾ [البقرة: ٢٨٦] الآية. وقال تعالى: ﴿لَا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلّا مَا ءَاتَنها ﴾ [البطلاق: ٧]. وقال تعالى: ﴿وَيَلْكَ ٱلْجَنَّةُ ٱلَّتِيَ أُونِئُمُوهَا بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [الرخرف: ٧] أي بسببه. وقال تعالى: ﴿وَذُوثُواْ عَذَابَ ٱلْجُنْدِ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [الرخرف: ١٤].

وقال النبيُ ﷺ: «الحمدُ للَّهِ، نحمَده ونستعينُه ونستهديه ونستغفره ونتوبُ إليهِ، ونعوذُ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئاتِ أعمالنا، من يهد اللَّهُ فلا مُضلَّ له، ومن يضللْ فلا هادي له»(۱).

وقال البخاريُ (٢) رحمه الله تعالى في باب: ﴿ وَمَا كُنَّا لِنَهْتَدِى لَوْلَا أَنَّ هَدَننَا

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه في مقدمة المحقق في المجلد الأول. وهو حديث صحيح.

 <sup>(</sup>۲) في صحيحه (۱۱/ ۱۱٥ - ۱۱۸ رقم ۱۹۳۰).

ٱللَّهُ ۗ [الأعراف: ٤٣]، ﴿ لَوْ أَنَ ٱللَّهَ هَدَىٰنِي لَكُنتُ مِنَ ٱلْمُنَّقِينَ ﴾ [الزمر: ٥٧]:

حدثنا أبو النُعمان أخبرنا جريرٌ - هو ابنُ حازم - عن أبي إسحاق عن البراء بنِ عازبِ رَفِيْهُ قال: رأيتُ النبيَّ ﷺ يوم الخندقِ ينقُل معنا الترابَ وهو يقول: «واللَّهِ لولا اللَّهُ ما اهتدَينا، ولا صُمنا ولا صلَينا، فأنزلن سكينة علينا، وثبت الأقدامَ إن لاقينا، والمشركون قد بغَوا علينا، إذا أرادوا فتنة أبينا».

وقال ﷺ في الحمر: «ما أنزل اللَّهُ عليَّ فيها شيئاً إلا هذه الآيةَ الجامعة السفاذَة: ﴿فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرُهُ ۞ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَّا يَسَرَهُ ۞ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَّا يَسَرَهُ ۞﴾ [الزلزلة](١). وغيرُ ذلك ما لا يُحصى.

وقد تقدم منها جملة وافية في إثبات الإرادة والمشيئة والخلق، فكما لم يوجِد العباد أنفسهم لم يوجِدوا أفعالَهم، فقدرتُهم وإرادتُهم ومشيئتُهم وأفعالُهم، تبع لقدرة الله سبحانه وإرادته ومشيئته وأفعالِه، إذ هو تعالى خالِقُهم وخالقُ قدرتِهم ومشيئتهم وإرادتهم وقدرتُهم وأفعالُهم هي عين مشيئة الله تعالى وإرادتِه وقدرتِه وفعلِه، كما ليسوا هم إياه، تعالى الله عن ذلك، بل أفعالُهم المخلوقة لله قائمة بهم لائقة بهم مضافة إليهم حقيقة، وهي من آثار أفعال الله تعالى الله تعالى اللائقة به، المضافة إليه حقيقة، فالله فاعل حقيقة والعبد مفعل حقيقة، والمأله تعالى كلا أفعل حقيقة، والمأله تعالى من قام به، فقال عز وجل: ﴿مَن يَهْدِ اللهُ فَهُو المُهْتَدِ الكهف: من الفعلين إلى من قام به، فقال عز وجل: ﴿مَن يَهْدِ اللهُ فَهُو المُهْتَدِ الكهف:

فإضافة الهداية إلى الله تعالى حقيقة ، وإضافة الاهتداء إلى العبد حقيقة ، وكما أن الهادي تعالى ليس هو عين المهتدي ، فكذلك ليست الهداية هي عين الاهتداء ، وكذلك يُضِلُ الله تعالى من يشاء حقيقة ، وذلك العبد يكون ضالاً حقيقة ، وهو سبحانه وتعالى خالق المؤمن وإيمانه ، والكافر وكفره ، كما قال جل وعلا : ﴿هُو اللهِ يَ خَلَقَكُم فَي نَكُم مُونَ وَمِنكُم مُؤْمِن وَإِيمانِه ، والكافر وكفره ، كما قال جل وعلا : ﴿هُو اللهِ يَ خَلَقَكُم فَي نَكُم مَن وَمِنكُم مُؤْمِن وَالله بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِير ﴾ [التغابن: ٢].

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه (۱۳/ ۳۲۹ ـ ۳۳۰ رقم ۳۷۵۳). ومسلم في صحيحه (۲/ ۸۲ ـ ۲۸۲ رقم ۲۶/ ۹۸۷).

أي هو الخالقُ لكم على هذه الصفةِ وأراد منكم ذلك كَوناً لا شرعاً، فلا بد من وجود مؤمنِ وكافر، وهو البصيرُ بمن يستحق الهداية ممن يستحق الضلال، وهو شهيدٌ على أعمال عبادِه، وسيجزيهم بها أتم الجزاء، ولهذا قال تعالى: ﴿وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ ﴾ [التغابن: ٢].

فأضاف الله تعالى الخلق الذي هو فعله القائم به إليه حقيقة ، وأضاف الإيمان والكفر الذي هو عملهم القائم بهم إليهم حقيقة ، والله تبارك وتعالى هو الذي جعلهم كذلك، وهم فعلوه باختيارهم وقدرتهم ومشيئتهم التي منحهم الله إياها وخلقها فيهم وأمرَهم ونهاهم بحسبها.

# [مذهب الجهمية (١) والمعتزلة (٢) في إنكار القدر]

والمقصودُ أن اللَّه سبحانه في جميع تصرفاتِه في عباده فاعلٌ حقيقةً، والعبدُ منفعلٌ حقيقة، فمن أضاف الفعلَ والانفعالَ كليهما إلى المخلوق كفَرَ، ومن أضافهما كليهما إلى الله تعالى كفر.

ومن أضاف الفعل إلى اللَّه تعالى حقيقة والانفعال إلى المخلوق حقيقة كما أضافهما اللَّه تعالى فهو المؤمنُ حقيقة. فالأول قولُ القدرية (٣) النفاق، وأولُ من أحدثه في هذه الأمة مَعبد الجهنيُ في آخر عضر الصحابة كما قدَّمنا عن يحيى بنِ يَعْمَرَ في سياق حديثِ جبريلِ السابقِ في سؤاله النبيُّ عن الدين، وأنكر عليه ذلك بقية الصحابة وأئمة التابعين، وتبرأوا من هذا الاعتقادِ وكفَّروا مُتحِله ونفوا عنه الإيمان، وأوصى بعضهم بعضاً بمجانبته والفرارِ من مجالسته.

ثم تقلد عنه ذلك المذهب الفاسد والسنة السيئة التي انتحلَها هو رؤوسُ المعتزلة وأئمتُهم المُضِلّون كواصل بنِ عطاء الغزّالِ، وعمْرو بنِ عُبيد ومن في معناهم وعلى طريقتِهم حتى بالغ بعضُهم فأنكر علمَ الله تعالى وأنكر كتابة المقاديرِ السابقة، وجعَل العباد هم الخالقين لأفعالِهم، ولهذا كانوا هم مَجوسَ هذه الأمةِ.

<sup>(</sup>١) تقدم التعريف بها.

<sup>(</sup>٢) تقدم التعريف بها.

<sup>(</sup>٣) تقدم التعريف بهم.

فأما واصلُ بنُ عطاءِ<sup>(١)</sup> فقال فيه أبو الفتح الأزديُّ <sup>(٢)</sup> رجلُ سوءٍ كافرٌ، قال الذهبي: كان من أجلاد المعتزلة، وُلد سنةَ ثمانينَ بالمدينة، ومما قيل فيه:

ويجعل البُرَّ قمحاً في تصرّفه وخالف الراءَ حتى احتال للشَّعر ولم يُطقُ مطراً [في القول يجعله] (٣) فعاذَ بالغيث إشفاقاً من المطر

وكان يتوقف في عدالة أهلِ الجمَلِ ويقول: إحدى الطائفتين فسَقَتْ لا بعينها، فلو شهدت عندي عائشةُ وعليَّ وطلحةُ على باقة بقْلِ لم أحكُم بشهادتهم. هلك سنةَ إحدى وثلاثين ومائة.

وأما عَمْرُو بنُ عُبيد<sup>(1)</sup> فهو ابنُ ثوبانَ ـ ويُقال ابنُ كيسانَ ـ التيميُّ مولاهم أبو عثمانَ البصريِّ من أبناء فارسَ، قال ابنُ كثير: هو شيخُ القدرية والمعتزلة، روى المحديثَ عن الحسن البصري وعُبيد اللَّهِ بنِ أنسٍ وأبي العالية وأبي قُلابةَ، وعنه الحمّادانِ، وسفيانُ بنُ عُيينةَ والأعمشُ، وكان من أقرانِه، وعبدُ الوارث بنُ سعيدٍ وهارونَ بنُ موسى، ويحيى القطّانُ، ويزيد بن زُريع، قال الإمامُ أحمدُ<sup>(٥)</sup>: ليس بأهل أن يُحدَّثَ عنه.

وقال عليٌ بنُ المدينيِّ ويحيى بنُ معين: ليس بشيء. وزاد ابنُ مَعينٍ: وكان رجلَ سوءٍ وكان من الدهرية الذين يقولون إنما الناسُ مثلُ الزرع.

<sup>(</sup>۱) وهو واصل بن عطاء البصريُّ، الغزّال المتكلم البليغ المتشدّق، الذي كان يلثغ بالراء. فلبلاغته هجر الراء وتجنّبها في خطابه. سمع من الحسن البصري وغيره.

كان من أجلاد المعتزلة، وُلد سنة ثمانين بالمدينة.

له من التصانيف: كتاب «أصناف المرجئة» وكتاب «التوبة» وكتاب «معاني القرآن». مات سنة إحدى وثلاثين ومائة.

انظر: «الميزان» [٧/ ١١٨ \_ ١١٩ رقم ٩٣٣٣/ ٥٠٨].

<sup>(</sup>۲) ذكر ذلك الذهبي في «الميزان» (۱۱۸/۷).

<sup>(</sup>٣) وصوابه [في القول يُعجلُه] ولا معنى ليجعله لأن واصلًا كان ألثغ بحرف الراء، ويخطب دون أن يأتي بحرف الراء.

<sup>(</sup>٤) انظر ترجمته في: «ميزان الاعتدال» (٥/ ٣٢٩ رقم ٢٤١٠/ ٤٢٧٩) «وتهذيب التهذيب» (٣/ ٢٨٨ ـ ٢٩٠).

<sup>(</sup>٥) في «بحر الدم» (ص٣٢١ رقم ٧٦٥).

وقال الفلاسُ<sup>(۱)</sup>: متروكٌ صاحبُ بدعة، كان يحيى القطان يحدثنا عنه ثم تركه. وكان ابنُ مهديً لا يحدّث عنه، وقال أبو حاتم<sup>(۱)</sup>: متروكٌ، وقال النسائيُ<sup>(۱)</sup>: ليس بثقة، وقال شُعبةُ عن يونسَ بنِ عُبيدٍ: كان عَمْرُو بنُ عُبيدٍ يكذب في الحديث.

وقال حمادُ بنُ سلمة (٤) قال لي حُميدٌ: لا تأخذُ عنه فإنه كان يكذب على الحسن البصري.

وكذا قال أيوبُ<sup>(١)</sup> وعَوفُ بنُ عَونِ، وقال أيوبُ<sup>(١)</sup>: ما كنت أعُدُّ له عقلاً، وقال مطرِّ الورَّاق: واللَّهِ لا أصدَّقه في شيء، وقال ابنُ المبارك: إنما تركوا حديثَه لأنه كان يدعو إلى القدر.

وقد ضعفه غيرُ واحدٍ من أئمةِ الجرحِ والتعديلِ، وأثنى عليه آخرون في عبادتِه وزهدِه وتقشُّفه، قال الحسن البضريُّ: هذا سيدُ شبَابِ القرّاء ما لم يُحدِث، قالوا: فأحدث واللَّهِ أشدً الحدثِ.

وقال ابنُ حبانَ (<sup>()</sup>: كان من أهلِ الورعِ والعبادةِ إلى أن أحدَث ما أحدَث، واعتزل مجلسَ الحسنِ هو وجماعةٌ معه فسُمُّوا المعتزلة.

وكان يشتم الصحابة ويكذِب في الحديث وهما لا تعمداً. وقد رُويَ عنه (٦) أنه قال: إن كانت ﴿تَبَّتُ يَدَا آبِي لَهَبِ﴾ [المسد: ١] في اللوح المحفوظِ فما تُعدُّ منه على ابن آدمَ حجةً.

وروُيَ له حديثُ ابنِ مسعود: حدثنا الصادقُ المصدوقُ: «إنَّ خلْقَ أحدِكم يُجمع في بطن أمَّه أربعين يوماً \_ حتى قال \_ فيؤمر بأربع كلماتِ: رزقُه وأجلُه

<sup>(</sup>١) ذكره الذهبي في «ميزان الاعتدال» (٥/ ٣٣١).

<sup>(</sup>٢) في «الجرح والتعديل» (٣٤٦/٦ رقم ١٣٦٥).

<sup>(</sup>٣) في «الضعفاء والمتروكين» (ص١٩٢ رقم ٥٠١).

<sup>(</sup>٤) انظر: «تهذیب التهذیب» (٣/ ٢٨٨).

<sup>(</sup>٥) في «المجروحين» (٢/ ٦٩).

<sup>(</sup>٦) انظر: «ميزان الاعتدال» (٥/ ٣٣٢).

وهذا من أقبحِ الكفرِ، لعنه اللَّهُ إن كان قال هذا، وإذا كان مكذوباً عليه فعلى من كذبه عليه ما يستحقّه. وقد قال عبدُ اللَّهِ بنُ المباركِ<sup>(٢)</sup> رحمه الله تعالى:

أيسها الطالبُ علما إثب حسمادَ بن زيبِ فخُذ العلمَ بحِلمِ ثمَّ قيدُه بقيد وذرِ البيدعة من آثب ارعنموو بن عبيدِ

وقال ابنُ عديِّ (٣): كان عمْرٌو يغُرّ الناسَ بتقشّفه، وهو مذمومٌ ضعيفُ الحديثِ جداً مُعلنٌ بالبدع.

وقال الدارقطنيُ (٤): ضعيفُ الحديثِ. وقال الخطيبُ البغداديُ (٥): جالس الحسنَ واشتهر بصحبتِه، ثم أزاله واصلُ بنُ عطاءٍ عن مذهب أهلِ السنة وقال بالقدر ودعا إليه واعتزل أصحابَ الحديثِ رحمهم الله تعالى.

ثم توارثت القدرية هذا المذهب الفاسد بعد هؤلاء وتواصوا به، ثم منهم من نفى علم الله تعالى كأولِيهم، ففيهم من نفى علمه بالكليات والجُزئيات، ومنهم من أثبت العلم بالكليات دون الجزئيات، ثم افترقوا في أفعالِ الله كما افترقوا في علمه.

ففرقةٌ قالت: كلُ أفعالِ العبادِ ليست مقدورةً لله ولا مخلوقةً له، لا خيرُها ولا شرُها.

والأخرى قالت: الخيرُ من أفعالهم مخلوقٌ له تعالى ومقدورٌ له، وأما الشرُّ

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>۲) ذكره ابن عدي في «الكامل» (٥/ ١٧٥٣).

<sup>(</sup>٣) في «الكامل» (٥/١٧٦٣).

<sup>(</sup>٤) ذكر ذلك الذهبي في «الميزان» (٥/ ٣٣٠).

<sup>(</sup>٥) في «تاريخ بغداد» (١٦٦/١٢ رقم ١٦٥).

فليس عندهم مخلوقاً لله ولا مقدوراً له. فأثبتوا نصف القدر ونفوا نصفه، وأثبتوا خالقين. فهم في الحقيقة مجوس ثِنوية، بل أعظم منهم، فإن الثِنوية أثبتوا خالقين للكون كله وهؤلاء أثبتوا خالقين لكل فردٍ من الأفراد ولكل فعلٍ من الأفعال، بل جعلوا المخلوقين كلهم خالِقين.

ولولا تناقضُهم لكانوا أكفر من المجوس، فإن اطراد قولِهم ولازمه وحاصله هو إخراج أفعال العباد عن خلق الله عز وجل وملكه وأنها ليست داخلة في ربوبيته عز وجل، وأنه يكون في ملكه ما لا يريد، ويريد ما لا يكون، وأنهم أغنياء عن الله عز وجل فلا يستعينون على طاعته ولا تركِ معصيتِه، ولا يعوذون به من شرور أنفسِهم ولا سيئاتِ أعمالِهم، ولا يستهدونه الصراط المستقيم.

فقولُ إياكُ نعبد وإياكُ نستعين، وقولُ لا حولَ ولا قوة إلا بالله لا معنى له عندهم، وربما استنكروه، كما جحدوا قولَه تعالى: ﴿مَن يَشَا اللَّهُ يُضَلِّلُهُ وَمَن يَشَأَ عَلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ ﴾ [الأنعام: ٣٩].

هذا مع إنكاره علمَ اللَّهِ عز وجل وقدرتَه ومشيئتَه وإرادتَه، وغيرَ ذلك من صفاتِه، تبارك وتعالى عما يقول الظالمون والجاحدون علواً كبيراً.

## [مذهب الجبرية في إضافة الفعل والانفعال إلى الله]

(فصل) والقولُ الثاني وهو إضافةُ الفعلِ والانفعالِ كليهما إلى الله عز وجل هو قولُ الجبريةِ الغُلاةِ الجُفاةِ الذين يقولون: إن العبدَ مجبورٌ على أفعاله مقسورٌ عليها كالسَّعفَة يحركها الريحُ العاصفُ، وكالهاوي من أعلى إلى أسفلَ.

وأن تكليف اللَّهِ سبحانه وتعالى عباده - من أمْرهم بالطاعات ونهْيهم عن المعاصي - كتكليف الحيوانِ البهيم بالطيرانِ، وتكليفِ المُقعدِ بالمشي، وتكليفِ الأعمى بنقط الكتاب، وأن تعذيبه إياهم على معصيتهم إياه هو تعذيب لهم على فعله لا على أفعالهم، وأن ذلك كتعذيب الطويلِ لِمَ لم يكن قصيراً، والقصيرِ لمَ لمْ يكن طويلًا، والأسودِ لم لمْ يكن أبيض، والأبيضِ لمَ لمْ يكن أسودَ.

فسلبوا العبد قدرته واختياره، وأخرجوا عن أفعال الله تعالى وأحكامه حكمَها ومصالحَها، ونفوا عن الله تعالى حِكمتَه البالغة، وجحدوا حجّته الدامغة، وأثبتوا

عليه تعالى الحجة لعباده، ونسبوه تعالى إلى الظلم وطعنوا في عدلِه وشرعِه، فلا قيامَ عندهم لسوق الجهادِ، ولا معنى لإقامةِ الحدودِ ولا للثواب والعقاب، بل ولا لإرسال الرسلِ والكتبِ إلا التكليفُ في غيرِ وُسْع وتحميل ما لا يُطاق، والظلمَ الذي حرمه اللَّهُ تعالى على نفسه، وجعله بين عبادِهُ محرماً.

فأقاموا عذرَ إبليسَ اللعينَ وعذرَ فرعونَ وهامانَ وقارون وسائِر الأمم العصاةِ الممقوتين المقبوحين المغضوبِ عليهم، المخسوفِ بهم المُعدَّةِ لهم جهنم وساءت مصيراً، وأن غضب الله عليهم ولعنه وعقابه إياهم على فعله لا على أفعالِهم، بل قالوا: إنه عاقبَهم ومقتهم على طاعتِهم إياه، لأنهم إن كانوا خالفوا شرعَه فقد أطاعوا إرادتَه ومشيئتَه. هذا معنى إثبات القدَرِ عند هذه الفرقةِ الإبليسيةِ.

وقد ذكر ابن القيم (١) رحمه الله تعالى كثيراً من عباراتهم التي لا يستطيع المؤمنُ حكايتَها لولا أن اللَّهَ تعالى حكى في كتابه أقوالَ الكفارِ قبحهم الله. فمن ذلك قول بعضهم:

إياك إياك أن تبتل بالماء

دخولي سبيلٌ؟ بيننوا لي قضيتي

خلعوا عنهم الرسن

ألقاه في اليم مكتوفاً وقال له وقولُ آخر قبَّحه الله:

دعاني وسد الباب عني فهل إلى وقولُ كافرِ آخر فضّ الله فاه.

وضعوا السلحم لسلبنا

ثـــم لامــوا الــبُــزاة إذ لـــو أرادوا صـــيــانـــتــي

ستروا وجهك الحسن. اهـ وقال بعضُهم وقد ذُكر له من يُخاف إفسادُه فقال: لي خمسُ بناتٍ لا أخاف على إفسادهن غيرَه.

وصعِد رجلٌ يوماً على سطح دارِ له فأشرفَ على غلام له يفجُر بجاريته فنزل وأخذهما ليُعاقبَهما، فقال الغلام: إن القضاء والقدرَ لم يدَعانا حتى فعلنا ذلك، فقال: لَعِلْمُك بالقضاء والقدرِ أحبُّ إليّ من كل شيءٍ، أنت حرّ لوجه اللَّهِ.

في كتابه «طريق الهجرتين» (ص١٥٢ \_ ١٥٦).

ورأى آخرَ يفجرُ بامرأتِه فبادر ليأخذَه فهرب فأقبلَ يضرب المرأةَ وهي تقول: القضاءُ والقدرُ، فقال: يا عدوةَ اللّهِ أتزنين وتعتذرين بمثل هذا؟ فقالت: أوّهُ تركتَ السنةَ وأخذتَ بمذهب ابنِ عباس. فتنبه ورمى بالسوط من يده واعتذر إليها وقال: لولاكِ لضلَلْتُ.

ورأى آخرُ رجلًا يفجر بامرأته فقال: ما هذا؟ فقالت: هذا قضاءُ اللَّهِ وقدَرُه، فقال: الخِيرَةُ فيما قضى الله. فلُقّبَ بالخِيرةِ فيما قضى الله، وكان إذا دُعي به غضب.

وقيل لبعض هؤلاء: أليس هو يقول ولا يَرْضَىٰ لعبادِه الكفرَ؟ فقال: دعْنا من هذا، رضِيَه وأحبه وأراده، وما أفسدنا غيرُه. ولقد بالغ بعضُهم في ذلك حتى قال: القدرُ عذرٌ لجميع العصاةِ، وإنما مَثلُنا في ذلك كما قيل:

# إذا مرضنا أتبناكم نعودُكم وتُذنبون فنأتيكم فنعتذِرُ

وبلغَ بعضَ هؤلاء أن علياً مرَّ بقتلَى النهروان فقال: بؤساً لكم، لقد ضرّكم من غرّكم. فقيل: من غرّهم؟ فقال: الشيطانُ والنفسُ الأمارةُ بالسوء والأمانيُ. فقال هذا القائلُ: كان عليُّ قدرياً، وإلا فاللَّهُ غرَّهم وفعل بهم ما فعل وأوردهم تلك المواردَ.

واجتمعَ جماعةٌ من هؤلاء يوماً فتذاكروا القدرَ، فجرى ذكرُ الهُدهدِ وقولِه: ﴿ وَرَبِّينَ لَهُمُ الشَّيْطَنُ أَعْمَلَهُمْ ﴾ [النمل: ٢٤]، فقال: كان الهُدهدُ قدرياً، أضافَ العملَ إليهم والتزيينَ إلى الشيطان، وجميعُ ذلك فعلُ الله.

وسُئل بعضُ هؤلاء عن قول اللَّهِ تعالى لإبليسَ: ﴿مَا مَنَعَكَ أَن تَسَجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَكَيُّ ﴾ [ص: ٧٥]، أيمنعه ثم يسأله ما منعه؟ قال: نعم قضى عليه في السر ما منعه في العلانية ولعنه عليه.

قال له: فما معنى قوله عز وجل: ﴿وَمَاذَا عَلَيْهِمْ لَوَ ءَامَنُواْ بِاللَّهِ ﴾ [النساء: ٣٩] إذا كان هو الذي منعهم؟ قال: استهزاءً بهم. قال: فما معنى قولِه: ﴿مَا يَفْعَـُلُ اللَّهُ بِعَذَابِكُمْ إِن شَكَرَتُكُمْ وَءَامَنـتُمُ ﴾؟ [النساء: ١٧٤]

قال: فعل ذلك بهم من غير ذنبٍ جنّوه بل ابتدأهم بالكفر ثم عذبهم عليه وليس للآية معنى.

وقال بعضُ هؤلاء وقد عوتِب على ارتكابه معاصيَ اللَّهِ فقال: إن كنتُ عاصياً لأمره فأنا مطيعٌ لإرادتِه. وجرى عند بعض هؤلاء ذكرُ إبليسَ وإبائِه وامتناعِه من السجود لآدم، فأخذ الجماعة يلعنونه ويذمونه فقال: إلى متى هذا اللومُ؟ لو خُلِّيَ لسجدَ، ولكن مُنع. وأخذ يقيمُ عُذره. فقال بعضُ الحاضرين: تباً لك سائرَ اليوم، أتذُبُ عن الشيطان وتلومُ الرحمنَ؟

وجاء جماعةً إلى منزل رجل من هؤلاء فلم يجدوه، فلما رجع قال: كنتُ أصلحُ بين قوم. فقيل له: وأصلحت بينهم؟ قال: أصلحتُ إن لم يُفسِدِ اللَّهُ. فقيل له: بؤساً لك أتُحسِنُ الثناءَ على نفسك وتُسىءُ الثناءَ على ربك.

ومُرَّ بلصِّ مقطوعِ اليدِ على بعض هؤلاء فقال: مسكينٌ مظلومٌ أجبره على السرقة ثم قطعَ يدَه عليها، وقيل لبعضهم: أترى اللَّهَ كلَف عبادَه ما لا يطيقون ثم يعذبهم عليه؟ قال: واللَّهِ قد فعلَ ذلك، ولكن لا نجسُر أن نتكلم.

وقال بعضُ هؤلاء: ذنبةً أُذنِبُها أحبُّ إليَّ من عبادةِ الملائكةِ. قيل: ولم؟ قال: لعلمي بأن الله قضاها عليَّ وقدَّرها، ولم يقضِها إلا والخِيرةُ لي فيها، وقال بعضُ هؤلاء: العارفُ لا يُنكرُ مُنكراً لاستبصارِه بسر اللَّهِ في القدر.

قال: وسمعتُ شيخَ الإسلامِ ابن تيميةَ رحمه الله يقول: عاتبتُ بعضَ شيوخ هؤلاء، فقال لي: المحبةُ نازٌ تُحرِق من القلب ما سوى مُرادِ المحبوب، والكونُ كله مرادُه، فأيَّ شيءٍ أُبخِضُ منه؟ قال: فقلتُ له: إذا كان المحبوبُ قد أبخض بعضَ مَن في الكون وعاداهم ولعنهم، فأحببتهم أنتَ وواليتَهم، أكنتَ ولياً للمحبوب، أو عدواً له؟ قال: فكأنما ألقِم حجراً.

وقرأ قارئ بحضرة بعض هؤلاء: ﴿قَالَ يَكْإِلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَن تَسَجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيُّ ﴾ [ص: ٧٥]؟ فقال: هو واللَّهِ مَنَعه، ولو قال إبليسُ ذلك لكان صادقاً. وقد أخطأ إبليس الحجة، ولو كنتُ حاضراً لقلتُ له: أنت منعْتَه. وسمع بعضُ هؤلاء قارئاً يقرأ: ﴿وَأَمَا ثَمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ فَاسْتَحَبُّوا الْعَمَىٰ عَلَى الْمُدَىٰ ﴾ [فصلت: ١٧].

فقال: ليس من هذا شيءً، بل أضلَهم وأعماهم اهـ إلى أن قال: فيقال: اللّه أكبرُ على هؤلاء الملاحدةِ أعداءِ اللّهِ حقاً، الذين ما قدروا اللّه حقَّ قدرِه، ولا عرفوه حقَّ معرفته، ولا عظموه حقَّ تعظيمه، ولا نزّهوه عما لا يليق به، وبغضوه

إلى عبادِه وبغضوهم إليه سبحانه، وأساءوا الثناءَ عليه جُهدَهم وطاقتَهم، وهؤلاء خُصماءُ الله؟ خُصماءُ الله؟ فيهم الحديث: «يقال يوم القيامةِ أين خُصماءُ الله؟ فيؤمر بهم إلى النار»(١).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية (٢) رحمه الله في تائيته:

ويُدعى خُصومُ اللَّهِ يوم معادِهم إلى النارِ طُرًا فِرقةُ القدريةِ سواءٌ نفَوه أو سعَوا ليُخاصموا به اللَّه أو مارَوا به للشريعةِ

قال: وسمعتُه يقول: القدريةُ المذَمُّون في السنة وعلى لسان السلفِ هم هؤلاء الفِرقُ الثلاثُ: نُفاتُه وهم القدريةُ المجوسيةُ، والمُعارضون به للشريعة الذين قالوا: ﴿لَوَ شَاءَ اللهُ مَا أَشْرَكُنا﴾ [الأنعام: ١٤٨] وهم القدريةُ المشركون. والمُخاصمون به للرب سبحانه، وهم أعداءُ الله تعالى وخُصومُه، وهم القدريةُ (٣) الإبليسيةُ وشيخُهم إبليسُ، وهو أولُ من احتج على الله بالقدر فقال: ﴿مِا أَغُويَنَنِي﴾ [الحجر: ٣٩]. ولم يعترِف بالذنب ويبوء به كما اعترف به آدمُ.

فمن أقرّ بالذنب وباءَ به ونزه ربّه فقد أشبه أباه آدمَ، ومن أشبَه أباه فما ظُلم، ومن برّأ نفسَه واحتج على ربه بالقدر فقد أشبَه إبليسَ».

ثم ساق كلاماً طويلاً في فِرق القدرية وضلالِهم إلى أن قال (١٠) رحمه الله تعالى: «فانظر كيف انقسمت هذه المواريث على هذه السهام، وورث كل قوم أثمتهم وأسلافهم إما في جميع تركتهم، وإما في كثير منها، وإما في جزء منها، وهدى الله بفضله ورثة أنبيائِه ورسلِه لميراثِ نبيهم ﷺ وأصحابه ﷺ، فلم يؤمنوا ببعض الكتاب ويكفُروا ببعض، بل آمنوا بقضاء الله وقدرِه ومشيئتِه العامةِ النافذةِ

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي عاصم في «السنة» (١/ ١٤٨ رقم ٣٣٦). والطبراني في «الأوسط» (٦/ ٣١٧ رقم ٢٥١٠).

وأورده الهيثمي في المجمع «(٧/ ٢٠٦) وقال: بقية مدلس، وحبيب بن عمرو (عمر) مجهول.

قلت: بقية صرح بالتحديث، والحديث ضعيف لضعف حبيب، وجهالة أبيه، والله أعلم.

<sup>(</sup>۲) في «مجموع الفتاوى» (۸/ ۲٤٥ \_ ۲۵٥).

<sup>(</sup>٣) انظر تفصيل ذلك في: «مجموع الفتاوى» (٨/٨٨ ـ ٢٦١).

<sup>(</sup>٤) في «طريق الهجرتين» (ص١٦٠ ـ ١٦٢).

وأنه ما شاءَ اللَّهُ كان وما لم يشأ لم يكن، وأنه مقلِّبُ القلوب ومُصرِّفُها كيف أراد.

وأنه هو الذي جعل المؤمن مؤمناً والمُصليَ مُصلياً والمتقي متقياً، وجعل أئِمة الهُدى يهدون بأمره، وأئمة الضلالة يدعون إلى النار، وأنه ألهم كلَّ نفس فجورَها وتقواها، وأنه يهدي من يشاء بفضله ورحمتِه، ويُضل من يشاء بعدِله وحكمتِه، وأنه هو الذي وقق أهل الطاعة لطاعتِه فأطاعوهُ ولو شاء لخذلهم فعصوه، وأنه تعالى حال بين الكفار وقلوبِهم فإنه تعالى يحول بين المرء وقلبِه فكفروا به، ولو شاء لوقّهم فآمنوا وأطاعوه، وأنه من يهدِه اللّهُ فلا مُضلَّ له ومن يُضللْ فلا هادي له، وأنه لو شاء لآمن من في الأرض كلهم جميعاً إيماناً يثابون عليه ويُقبل منهم ويرضى به عنهم، وأنه لو شاء ما اقتتلوا ولكن الله يفعلُ ما يريد، ولو شاء مئهم ويرضى به عنهم، وأنه لو شاء ما اقتتلوا ولكن الله يفعلُ ما يريد، ولو شاء مئهم فعلوه فذرهم وما يفترون.

والقضاء والقدر عندهم أربع مراتب جاء بها نبيهم على وأخبر بها عن ربه تعالى:

الأولُ: علمُهُ السابقُ بما هم عاملوه قبل إيجادِهم.

الثانيةُ: كتابتُه ذلك في الذكرِ عنده قبل خلقِ السمواتِ والأرضِ.

الثالثة: مشيئتُه المتناولةُ لكل موجودٍ، فلا خروجَ لكائن عن مشيئته كما لا خروجَ له عن علمه.

الرابعة: خلقُه له وإيجاده وتكوينه، فإنه لا خالِقَ إلا اللَّهُ، واللَّهُ خالقُ كلِ شيء.

فالخالقُ عندهم واحد وما سواه فمخلوقٌ ولا واسطةَ عندهم بين الخالقِ والمخلوقِ. ويؤمنون مع ذلك بحكمته وأنه حكيمٌ في كل ما فعله وخلقه، وأن مصدر ذلك جميعِه عن حكمة تامةٍ هي التي اقتضت صدور ذلك وخلقه، وأن حكمتَه حكمة حكمة حكمة عائدة إليه قائمة به كسائر صفاتِه، وليست عبارة عن مطابقة علمِه لمعلومه وقدرتِه لمقدوره كما يقوله نُفاةُ الحِكمةِ الذين يُقِرّون بلفظها دون حقيقتِها، بل هي أمرٌ وراء ذلك، وهي الغايةُ المحبوبةُ له المطلوبةُ التي هي متعلقُ محبتِه وحمدِه ولأجلها خَلقَ فسوّى وقدر فهدى، وأمات وأحيا وأسعد وأشقى، وأضلً وهدى ومنع وأعطى.

وهذه الحِكمةُ هي الغايةُ، والفعلُ وسيلةٌ إليها، فإثباتُ الفعلِ مع نفيها إثباتُ للوسائل ونفيٌ للغايات، وهو مُحالٌ، إذ نفيُ الغايةِ مستلزمٌ لنفي الوسيلةِ، فنفيُ الوسيلةِ وهي المحكمةُ، ونفيُ قيامِ الفعلِ والحكمةِ به الوسيلةِ وهي الحكمةُ لا تقوم بالحكيم شيءٌ لا نفيٌ لهما في الحقيقة، إذ فعلٌ لا يقوم بفاعله وحكمةٌ لا تقوم بالحكيم شيءٌ لا يُعقل، وذلك يستلزمُ إنكارَ ربوبيتِه وإلهيّته، وهذا لازمٌ لمن نفى ذلك، ولا محيد له عنه وإن أبى التزامِه.

وأما من أثبت حكمتَه تعالى وأفعالَه على الوجه المطابقِ للعقلِ والفطرةِ ولِما جاءت به الرسلُ لم يلزَم من قوله محذورٌ البتة، بل قولُه حقٌ، ولازمُ الحقّ حقٌ كائناً ما كان (١).

والمقصودُ أن ورثة الرسلِ وخلفاءَهم لكمال ميراثِهم لنبيهم آمنوا بالقضاء والقدرِ والحِكَم والغاياتِ المحمودةِ في أفعال الربِّ تعالى وأوامرِه، وقاموا مع ذلك بالأمر والنهي وصدقوا بالوعد والوعيدِ، فآمنوا بالخالق الذي من تمام الإيمانِ به إثباتُ القدرِ والحِكمة، وبالأمر الذي من تمام الإيمانِ به الإيمانُ بالوعد والوعيد وحشرِ الأجسادِ والثوابِ والعقابِ، فصدقوا بالخلق والأمرِ ولم ينفُوهما بنفي لوازِمهما كما فعلت القدريةُ المجوسيةُ والقدريةُ المعارضةُ للأمرِ بالقدرِ، وكانوا أسعدَ الناسِ بالحق وأقربَهم عَصَبةً في هذا الميراثِ النبويِّ، وذلك فضلُ اللَّه يؤتيه من يشاء واللَّه ذو الفضلِ العظيم»، انتهى ما سُقنا من كلامه (٢) رحمه الله تعالى.

وقد بسطَ الكلامَ قبل ذلك وبعده فشفى وكفى، رحمه الله تعالى.

والمقصودُ أن الإيمانَ بالقدر مرتبطُ بامتثال الشرع، وامتثالُ الشرعِ مرتبطُ بالإيمانِ بالقدر، وانفكاكُ أحدِهما من الآخر مُحالٌ، فإن الإقرارَ بالقدر مع الاحتجاج به على الشرع ومحاربته به مخاصمةٌ لله تعالى في أمره وشرعِه ووعدِه ووعيدِه وثوابِه وعقابِه، وطعنٌ في حكمتِه وعذلِه، وانتقادٌ عليه في إرسال الرسلِ وإنزالِ الكتب، وخلقِ الجنةِ لأوليائِه المصدِّقين بها، وخلقِ النارِ لأعدائِه المكذبين،

<sup>(</sup>١) انظر: «شفاء العليل» لابن القيم (ص١١٠ ـ ١١٩).

<sup>(</sup>٢) أي ابن القيم من كتابه «طريق الهجرتين».

ونسبةٌ لأحكم الحاكمين وأعدل العادلين ـ الحكيمِ في خلقه وشرعِه، العذلِ في قولِه وفعِله وحكمِه ـ إلى العبث والظلم في ذلك كله.

وكذلك الانقيادُ في الشرع مع نفي القدرِ وإخراجِ أفعالِ العباد عن قدرة الباري، وجعلِهم مستقلّين بها مستغنين عنه طعن في ربوبية المعبودِ وملكوته ونسبتِه إلى العجز ووصفِه بما لا يستحق الإلهية ولا يتصف بها مما لا يبدئ ولا يعيد ولا يُغني عنك شيئاً، تعالى ربُنا وتقدّس وتنزه وجل وعلا عما يقول الظالمون الجاحدون الملحدون علواً كبيراً.

بل الإيمانُ بالقدر، خيرِه وشرِه، هو نظامُ التوحيدِ، كما أن الإتيانَ بالأسباب التي توصل إلى خيرِه وتحجُز عن شرِه واستعانةَ اللَّهِ عليها هو نظامُ الشرع، ولا ينتظم أمرُ الدين ولا يستقيم إلا لمن آمن بالقدر وامتثل الشرع كما قرر النبيُ عَلَيْهُ الإيمان بالقدر ثم قال لما قيل له: أفلا نتكلُ على كتابنا وندعُ العمل؟ قال: «لا، اعملوا فكل ميسر لما خُلق له»(۱).

فمن نفى القدر رغم منافاتِه للشرع فقد عطّل اللَّه تعالى عن علمه وقدرتِه ومعاني ربوبيتِه، وجعل العبد مستقلاً بأفعاله خالقاً لها، فأثبت خالقاً آخر مع الله تعالى، بل أثبت أن جميع المخلوقين خالقون، ومن أثبته محتجاً به على الشرع محارباً له به نافياً عن العبد قدرتَه واختيارَه التي منحه اللَّه تعالى إياها وأمره ونهاه وأخبره بحسبها زاعماً أن الله تعالى كلف عباده ما لا يُطاق، فقد نسب اللَّه تعالى إلى الظلم وإلى العبث وإلى ما لا يليق به، ورجح حجة إبليسَ وأثبتها وأقامَ عُذرَه وكان هو إمامُه في ذلك إذ يقول: ﴿رَبِّ مِا آ أَغْوَيْنَنِي﴾ [الحجر: ٣٩].

وأما المؤمنون حقاً فيؤمنون بالقدر خيرِه وشرِه وأن اللَّه تعالى خالقُ ذلك كلِه لا خالقَ غيرُه ولا ربَّ سواه، وينقادون للشرع أمرِه ونهيه، ويصدِّقون خبرَ الكتابِ والرسولِ، ويحكّمونه في أنفسهم سراً وجهراً، وأن الهداية والإضلالَ بيدِ اللَّهِ يهدي من يشاء بفضله ورحمتِه ويُضل من يشاء بعدله وحكمتِه، وهو أعلمُ بمواقع فضلِه وعدلِه: ﴿هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ، وَهُو أَعْلَمُ بِمَنِ آهْتَدَىٰ﴾ [النجم: ٣٠].

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه.

وله في ذلك الحكمةُ البالغةُ والحجةُ الدامغةُ، وأن الثوابَ والعقابَ مترتبٌ على الشرع فعلاً وتركاً لا على القدر، ويعزّون أنفسَهم بالقدر عند المصائب ولا يحتجون به على المعاصي والمعايب، فإذا وفقوا لحسنة عرَفوا الحقَ لأهله فقالوا: الحمدُ لله الذي هدانا سبلنا: ﴿وَمَا كُنَّا لِنَهْتَدِى لَوْلَا أَنَّ هَدَننَا اللهُ ﴾ [الأعراف: ٤٣]، ولم يقولوا كما قال الفاجرُ: ﴿إِنَّمَا أُويِيتُمُ عَلَى عِلْمٍ عِندِئً ﴾ [القصص: ٧٨].

وإذا اقترفوا سيئة باءوا بذنبهم وأقروا به وقالوا كما قال الأبوانِ: ﴿رَبَّنَا ظَلَمْنَا وَإِن لَمْ تَغْفِر لَنَا وَرَحُمْنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ [الأعراف: ٣٣]. ولم يحملوا ذنبهم وظلمَهم على القدر ويحتجوا به عليه، ولم يقولوا كما قال إبليسُ لعنه اللّه: ﴿رَبِّ مِنَا أَغْوَيْنَنِي ﴾ [الحجر: ٣٩].

وإذا أصابتهم مصيبة رضوا بقضاء الله وقدرِه واستسلموا لتصرف ربّهم ومالكِهم تبارك وتعالى وقالوا كلمة الصابرين: ﴿الّذِينَ إِذَا أَصَبَتَهُم مُصِيبَةٌ قَالُوا إِنّا لِلّهِ وَمَالكِهم تبارك وتعالى وقالوا كلمة الصابرين: ﴿الّذِينَ إِذَا أَصَبَتَهُم مُصِيبَةٌ قَالُوا إِنّا لِلّهِ وَإِنّا إِلَيْهِ رَجِعُونَ ﴾ [البقرة: ١٥٦]. ولم يقولوا كما قال الذين كفروا: ﴿وَقَالُوا لِإِخْوَنِهِمْ إِذَا ضَرَبُوا فِي ٱلْأَرْضِ أَوْ كَانُوا غُيزًى لَوْ كَانُوا عِندَنَا مَا مَاتُوا وَمَا قُتِلُوا لِيَجْعَلَ ٱللهُ ذَلِك حَسَرةً فِي قُلُومِهم وَالله يُحِيء وَيُمِيثُ وَالله بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيدٌ ﴾ [آل عمران: ١٥٦].

(فصل) واتفقت جميعُ الكتبِ السماويةِ والسننِ النبويةِ على أن القدر السابقَ لا يمنع العملَ ولا يوجب الاتكالَ، بل يوجب الجدَّ والاجتهادَ والحِرصَ على العمل الصالح، ولهذا لما أخبر النبيُ عَلَيْ أصحابَه بسبق المقاديرِ وجَرَيانِها وجُفوفِ القلم بها فقيل له: أفلا نتكِلُ على كتابِنا وندعُ العمل؟ قال: «لا، اعملوا فكلَّ ميسَّر»(١)، شم قسراً: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْلَىٰ وَأَنَّقَىٰ فَي وَصَدَّقَ بِالمُسْتَىٰ فَي فَسَنُيْسِرُهُ البُسْرَىٰ فَي وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الأحاديث التي وَاسْتَغَنَىٰ فَي وَكَذَبَ بِالمُسْتَىٰ فَي فَسَنُيْسِرُهُ المُسْرَىٰ فَي اللهل]، كما في الأحاديث التي قدمنا غيرها.

فاللَّهُ سبحانه وتعالى قدر المقاديرَ وهيأ لها أسباباً، وهو الحكيمُ بما نصبَه من الأسباب في الدنيا والآخرة، فهو الأسباب في المنيا والآخرة، فهو مهيّاً له ميسّرٌ له، فإذا علمَ العبدُ أن مصالِحَ آخرتِه مرتبطةٌ بالأسبابِ المُوصلةِ إليها

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

كان أشدَّ اجتهاداً في فعلها والقيامِ بها، وأعظمَ منه في أسبابِ معاشِه ومصالِح دُنياه من كون الحرثِ سبباً في وجود الزرع، والنكاحِ سبباً في وجود النسل، وكذلك العملُ الصالحُ سببٌ في دخول النارِ.

وقد فقِه هذا كلَّ الفقهِ من قال من الصحابة لما سمع أحاديثَ القدَر: «ما كنتُ بأشدَّ اجتهاداً منى الآنَ»(١٠).

وقال النبيُ ﷺ في الحديث المتقدم: «احرض على ما ينفعُك واستعن بالله ولا تعجزَن، وإن أصابك شيءٌ فلا تقل لو أني فعلتُ كذا لكان كذا وكذا، ولكن قُل قدَّر اللَّهُ وما شاء فعل»(٢).

وفي المسند<sup>(٣)</sup> والتِرمذيِّ (١) وابن ماجه (٥) من حديث الزَّهريِّ عن ابن أبي خُزامة عن أبيه أن رجلاً أتى النبيَّ ﷺ فقال: أرأيتَ رُقِّى نسترقيها ودواءً نتداوى به وتُقاة نتقيها هل ترُد من قدر الله شيئاً؟ قال: «هي من قدر الله». يعني أن الله تبارك وتعالى قدر الخيرَ والشرَّ وأسبابَ كل منهما.

## ذكرُ ما جاء من الأحاديث في ذم القدَرية

تقدم في الحديث الذي رواه مسلم (٢) عن أبي هريرةَ أن هذه الآيةَ: ﴿إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي ضَلَالٍ وَسُعُرِ ۞ يَوْمَ يُسَّحَبُونَ فِي النَّارِ عَلَى وُجُوهِهِمْ ذُوفُواْ مَسَ سَقَرَ ۞ إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْتُهُ بِقَلَدٍ ۞ [القمر] أنها نزلت في المخاصمين في القدر.

وتقدم فيهم أحاديثُ الصحابةِ من مواضِعَ من هذا المجموع، وقال أبو داود (٧) رحمه الله تعالى: حدثنا موسى بنُ إسماعيلَ، حدثنا عبدُ العزيزِ بنُ أبي

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي عاصم في «السنة» (٧٦/١ رقم ١٧٣) بسند ضعيف. رجاله ثقات رجال البخاري غير أبي حنيفة قاله الألباني. ولفظه: «الآن حق العلم».

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه.

<sup>(7) (7/173).</sup> 

<sup>(</sup>٤) في «السنن» (٤/ ٣٩٩ ـ ٢٠٦ رقم ٢٠٦٥) وقال: حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>٥) في «السنن» (٢/١٣٧ رقم ٣٤٣٧). وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٦) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>V) في «السنن» (٦٦/٥ ـ ٦٧ رقم ٤٦٩١) بسند منقطع أبو حازم ـ سلمة بن دينار ـ لم=

حازم قال: حدثني بمِنّى عن أبيه عن ابن عمرَ رضي على على على على النبيّ على قال: «القدريةُ مَجوسُ هذه الأمةِ، إنْ مَرضوا فلا تعودوهم وإن ماتوا فلا تشهدوهم».

ورواهُ الإمامُ أحمدُ (١) عنه بلفظ: أن رسولَ اللَّهِ ﷺ قال: «لكل أمةٍ مجوسٌ، ومَجوسٌ أمتي الذين يقولون لا قدَرٌ، إن مرضوا فلا تعودوهم»، إلخ.

وفي رواية (٢): «إن لكل أمةٍ مجوساً، وإن مجوسَ أمتي المكذبون بالقدرَ» الخ.

وله (٣) عنه: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «سيكون في هذه الأمةِ مسخّ ألا وذاك في المكذبين بالقدر والزنديقيّة».

وله (٤) عن نافع قال: كان لابن عمرَ وله صديقٌ من أهلِ الشامِ يكاتبه، فكتب إليه مرة عبدُ اللهِ بنُ عمرَ: إنه بلغني أنك تكلمتَ في شيء من القدر، فإياكَ أن تكتب إليّ، فإني سمعتُ رسولَ الله عليه يقول: «سيكون في أمتي أقوامٌ يكذّبون بالقدر».

وللتِرمِذي (٥) عن نافع عنه ﴿ جاءه رجلٌ فقال: إن فلاناً يقرأ عليك السلام. فقال: إنه بلغني أنه قد أحدث، فإن كان قد أحدث فلا تُقْرِنْه مني السلام، فإني سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «في هذه الأمةِ ـ أو في أمتي، الشكُ منه ـ

يسمع من ابن عمر وقد رُوي هذا الحديث عن ابن عمر من طرق ليس فيها شيء يثبت.
 قلت: وأخرجه الحاكم (١/ ٨٥) من طريق أبي حازم أيضاً. وأخرجه اللالكائي رقم
 (١١٥٠) والآجري في «الشريعة» (ص١٩٠) من طريق زكريا بن منظور عن أبي حازم عن نافع عن ابن عمر...

وزكريا بن منظور ضعيف ومع هذا فقد حسن الألباني الحديث في صحيح أبي داود.

<sup>(</sup>۱) في «المسند» (۸٦/۲) بسند ضعيف.

<sup>(</sup>٢) في «المسند» (٢/ ٤٠٦ \_ ٤٠٧) بسند حسن.

٢) أي لأحمد في «المسند» (١٠٨/٢) بسند ضعيف.
 قلت: وأخرجه الترمذي رقم (٢١٥١، ٢١٥٢) وأبو داود رقم (٤٦١٣) وابن ماجه رقم
 (٤٠٦١) والحاكم (٨٤/١). وهو حديث حسن.

<sup>(</sup>٤) أي لأحمدَ في «المسند» (٢/ ٩٠).

<sup>(</sup>٥) في «السنن» (٤/٦/٤ رقم ٢١٥١، ٢١٥٢) وقد تقدم.

خسف أو مسخ أو قذف في أهلَ القدرِ». هذا حديثُ حسن (١) صحيحٌ غريبٌ.

وقال أبو داود (٢) رحمه الله أيضاً: حدثنا محمدُ بنُ أبي كثيرٍ، أخبرنا سفيانُ عن عمرَ بنِ محمدٍ عن عمرَ مولى غَفْرَةَ عن رجل من الأنصار عن حُذيفة وَ الله قال: قال رسولُ الله عليه: «لكل أمةٍ مجوسٌ، ومَجوسُ هذه الأمةِ الذين يقولون لا قدرٌ. من مَاتَ منهم فلا تشهدوا جنازته، ومن مرضَ منهم فلا تعودوهم، وهم شيعةُ الذجال، وحقٌ على الله أن يُلحقهم بالدجال».

وقال (٣) رحمه الله تعالى: حدثنا أحمدُ بنُ حنبلِ حدثنا عبدُ اللَّهِ بنُ يزيدَ المُقْرِيُّ أبو عبد الرحمنِ قال: حدثني سعيدُ بنُ أبي أيوبَ قال: حدثني عطاءً بنُ دينارِ عن حكيم بنِ شريكِ الهُذليِّ عن يحيى بن ميمونِ الحضرميِّ عن ربيعةَ الجُرشيِّ عن أبي هريرةَ عن عمرَ بنِ الخطاب عليه عن النبي عليه قال: «لا تجالسوا أهلَ القدرِ ولا تفاتِحوهم». صحيحٌ.

وقال (٤) رحمه الله تعالى: حدثنا محمدُ بنُ كثيرِ أخبرنا سفيانُ عن أبي سنانِ عن وهْب بنِ خالدِ الحِمْصيِّ عن ابن الديلميِّ قال: أُتيتُ أُبيَّ بنَ كَعْبِ فقلتُ له: وقع في نفسي شيءٌ من القدر فحدثني بشيء لعل اللَّهَ أن يُذهبَه من قلبي، فقال:

<sup>(</sup>١) في «السنن» (٤٥٦/٤).

<sup>(</sup>٢) في «السنن» (٥/ ٦٧ رقم ٢٩٢٤) وهو حديث ضعيف.

<sup>(</sup>٣) أي لأبي داود في «السنن» (٥/ ٨٤ رقم ٤٧١٠).

قلّت: وأخرجه أحمد (۱/ ۳۰) وابنه عبد الله في «السنة» رقم (۱۷۳) وابن أبي عاصم في «السنة» (۱/ ۱۸۵ رقم ۱۱۲۵) والبيهقي «السنة» (۱/ ۱۸۵ رقم ۱۱۲۵) والبيهقي في «السنن» (۱/ ۲۰۱). وابن حبان في صحيحه رقم (۷۹) وابن الجوزي في «العلل المتناهية» (۱/ ۱٤۸ ـ ۱٤۹ رقم ۲۱۸).

وقال ابن الجوزي: «هذا حديث لا يصح...».

وخلاصة القول أنَّ الحديث ضعيف، والله أعلم.

<sup>(</sup>٤) أي لأبي داود في «السنن» (٥/٥٧ رقم ٢٩٩٩). قلت: وأخرجه أحمد (٥/٥٨) وابن ماجه (١/٢٩ رقم ٧٧) وابن حبان رقم (٧٢٧) والبيهقي (١/٤٠١) والطبراني في «الكبير» رقم (٤٩٤٠) والآجري في «الشريعة» (ص١٨٧).

وهو حديث صحيح.

لو أن اللَّهَ عذَّب أهلَ سماواتِه وأهلَ أرضِه عذبهم وهو غيرُ ظالِمهم، ولو رحِمهم كانت رحمتُه خيراً لهم من أعمالِهم، ولو أنفقتَ مثلَ أُحدٍ ذهباً في سبيل اللَّهِ ما قبِلَه اللَّهُ منك حتى تؤمنَ بالقدرِ، وتعلمَ أن ما أصابَك لم يكن ليُخطئك وأن ما أخطأكَ لم يكن ليُخطئك وأن ما أخطأكَ لم يكن ليُصيبَك، ولو مُتَّ على غيرِ هذا لدخلتَ النارَ.

قال: ثم أتيتُ عبدَ اللّهِ بنَ مسعودٍ فقال مثلَ ذلك، قال: ثم أتيتُ حُذيفةَ بنَ اليمانِ فقال مثلَ ذلك، قال: ثم أتيتُ زيدَ بنَ ثابتٍ فحدثني عن النبي على مثلَ ذلك. وتقدم ذكرُ وصية عُبادةَ لابنه في ذلك.

وقال التِرمِذيُ (١) رحمه الله تعالى: حدثنا واصلُ بنُ عبدِ الأعلى أخبرنا محمدُ بنُ فُضيلِ عن القاسمِ بنِ حبيبٍ وعليٌ بنِ نزارِ عن نزارِ عن عِكرمةَ عن ابنِ عباس على قال: قال رسولُ الله على: "صِنفانِ من أمتي ليس لهما في الإسلام نصيبٌ، المُرجئةُ والقدريةُ». هذا حديث حسنٌ غريبٌ (٢).

وقال (٣) رحمه الله تعالى: حدثنا محمودُ بنُ غيلانَ أخبرنا أبو داودَ أنبأنا شُعبةُ عن منصورِ عن رِبْعيُ بنِ حِراش عن علي رَبِّ قال رسولُ الله ﷺ: «لا يؤمن عبدٌ

<sup>(</sup>۱) في «السنن» (٤/٤٥٤ رقم ٢١٤٩).

قلّت: وأخرجه ابن ماجه (١/ ٣١ رقم ٦٢) وابن أبي عاصم في «السنة» (١/ ١٤٧ رقم ٣٣) و (٢/ ٤٦١ رقم ٩٤٦) وابن عدي في «الكامل» (١٨٣٨/٥) والخطيب في «تاريخ بغداد» (٣٦٨/٥) وابن الجوزي في «العلل المتناهية» (١/ ١٥٨ رقم ٢٤٠) والبخاري في «التاريخ الكبير» (٢١ / ٢٦٢ رقم ١٦٨٢) واللالكائي رقم (١١٥ ) واللالكائي رقم (١١٥ ) بسند ضعيف.

وقال ابن الجوزي: هذا حديث لا يصح. وخلاصة القول أن الحديث ضعيف.

<sup>(</sup>٢) في «السنن» (٤/٤٥٤).

<sup>(</sup>٣) أي الترمذي في «السنن» (٤/ ٤٥١ رقم ٢١٤٤).

قلت: وأخرجه أحمد (١٣٣/١) والحاكم في «المستدرك» (٢٢/١ ـ ٣٣) وقال: صحيح على شرط الشيخين ووافقه الذهبي. وابن أبي عاصم في «السنة» (٩١/١ رقم ١٣٠) وابن ماجه (١/ ٣٢ رقم ١٧٨). وابن حبان في صحيحه (١/ ٤٠٤ رقم ١٧٨). والبغوي في «شرح السنة» رقم (٦٦).

وهو حديث صحيح.

حتى يؤمن بأربع: يشهد أن لا إله إلا الله وأني رسولُ اللَّهِ بعثني بالحق، ويؤمن بالموت، ويؤمن بالموت، ويؤمن بالقدّر».

وقال(١) رحمه الله تعالى: باب ما جاء من التشديد في الخوضِ في القدَر.

حدثنا عبدُ اللّهِ بنُ معاويةَ الجُمَحيُّ، أنبأنا صالحٌ المُريُّ عن هشام بنِ حسانَ عن محمد بنِ سيرينَ عن أبي هريرةَ رَجَّهُ قال: خرج علينا رسولُ الله عَلَيْ ونحن نتنازع في القدر، فغضِبَ حتى احمرٌ وجهه حتى كأنما فُقىءَ في وجنتيه حبُ الرمان، فقال: «أبهذا أُمرتم، أم بهذا أُرسِلْتُ إليكم؟ إنما هلكَ من كان قبلكم حين تنازعُوا في هذا الأمر، عزمتُ عليكم ألا تنازَعوا فيه».

ولأحمد (٢) عن عمْرِو بنِ شعيبِ عن أبيه عن جده قال: خرج علينا رسولُ الله على ذاتَ يوم والناسُ يتكلمون في القدر، قال وكأنما تَفَقاً في وجهِه حبُّ الرمّانِ من الغضب، قال: فقال لهم: «ما لكم تضربون كتابَ اللّهِ بعضه ببعض؟ بهذا هلك من كان قبلكم». قال: فما غبَطْتُ نفسي بمجلس فيه رسولُ الله على أشهذه بما غبطتُ نفسي بذلك المجلسِ أني لم أشهذه. ورواه ابنُ ماجه (٣).

ولأحمدُ (٤) عن أبي الدرداءِ ﴿ عَلَيْهُ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قال: «لا يدخل الجنةَ عَاقُّ ولا مدمنُ خمرِ ولا مُكذِّبٌ بقدَر».

<sup>(</sup>١) أي للترمذي في «السنن» (٤٤٣/٤ رقم ٢١٣٣).

وقال الترمذي: «وفي الباب عن عُمرَ وعائشة وأنس، وهذا حديثٌ غريبٌ لا نعرفه إلاً من هذا الوجه من حديث صالح المُريِّ وصالحٌ المُريُّ لَهُ غرائبُ ينفردُ بها لا يُتابعُ عليها وله شواهد.

وهو حديث حسن بشواهده.

<sup>(</sup>۲) في «المسند» (۲/ ۱۷۸).

<sup>(</sup>٣) في «السنن» (١/ ٣٣ رقم ٨٥) وقال البوصيري: هذا إسناد صحيح، رجاله ثقات. وقال الألباني: إسناده حسن.

<sup>(</sup>٤) في «المسند» (٦/ ٤٤١).

قلت: وأخرجه البزار (٣/ ٣٦ رقم ٢١٨٢ ـ كشف).

وقال البزار: إسناده حسن.

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٧/ ٢٠٢) وقال: رواه أحمد والبزار والطبراني وزاد: ولا مَنان، وفيه سليمان بن عُتبة الدمشقي وثقه أبو حاتم وغيره، وضعفه ابن معين وغيره. وخلاصة القول أن الحديث صحيح.

وله (۱) عن محمد بنِ عبيدِ المكيِّ عن ابن عباس الله الله الله وهو يومئذ قد عباس الله إن رجلاً قدم علينا يكذّب بالقدر، فقال: دُلُوني عليه، وهو يومئذ قد عمي، قالوا: وما تصنع به يا أبا عباس؟ قال: والذي نفسي بيده لئن استمكنتُ منه لأعضَنَّ أنفَه حتى أقطعَه، ولئن وقعتُ على رقبتِه في يدي لأدُقَنَها، فإني سمعتُ رسولَ الله على يقول: «كأني بنساء بني فِهر يطفنَ بالخزرج تصطفق إلياتُهن مشركاتِ». هذا أولُ شركِ هذه الأمةِ، والذي نفسي بيده لَينتهيَنَ بهم سوءُ رأيهِم حتى يُخرجوا الله من أن يكون قدر خيراً، كما أخرجوه من أن يكون قدر شراً.

وروى البزارُ<sup>(۲)</sup> عن عمْرِو بنِ شعيبٍ عن أبيه عن جده قال: ما نزلت هذه الآيــــاتُ: ﴿إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي صَلَالٍ وَسُعُرٍ ۞ يَوْمَ يُسْحَبُونَ فِي النَّارِ عَلَىٰ وُجُوهِهِم ذُوثُوا مَسَ سَقَرَ ۞ إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْتُهُ بِقَدَرٍ ۞﴾ [القمر]. إلا في أهل القدَرِ.

ولابن أبي حاتم (٣) عن ابن زُرارة عن أبيه عن النبي ﷺ أنه تلا هذه الآية: ﴿ ذُوثُوا مَسَ سَقَرَ ﴾ إِنَّا كُلُ شَيْءٍ خَلَقْتَهُ بِقَدَرٍ ﴾ [القمر].

قال: «نزلت في أناس من أمتي يكونون في آخر الزمانِ يكذّبون بقدر الله». وروى الحسنُ (٤) بنُ عرفة عن عطاء بنِ رباح قال: أتيتُ ابنَ عباس وهو ينزِع

<sup>(</sup>۱) أي لأحمد في «المسند» (۱/ ٣٣٠) من طريقين. بسند ضعيف. قات نماذ حمد اللااكاء مقال (١١١٨) من طريقين.

قلت: وأخرجه اللالكائي رقم (١١١٦) بسند ضعيف. (٢) (٣/ ٧٧ ـ ٧٣ رقم ٢٢٦٥ ـ كشف).

وقال الهيثمي في المجمع (١١٧/٧) رواه البزار، وفيه يونس بن الحراث، وتّقه ابن معين وابن حبان، وفيه ضعيف.

قلت: وأخرجه ابن المنذر كما في «الدر المنثور» (٧/ ٦٨٣). وفيه يونس بن الحارث وهو ضعف.

وأصل الحديث عند مسلم من رواية أبي هريرة ﷺ (٢/٤٦ رقم ٢٢٥٦). وأحمد (٢/ ٤٤٤ و ٤٧٦).

<sup>(</sup>۳) في تفسيره (۱۰/ ۳۳۲۱ رقم ۱۸۷۱۶). تا تند أند راما ۱۱ (۸/ ۲۷۷ ت

قلَّت: وأخرجه الطبراني (٥/ ٢٧٦ رقم ٥٣١٦) وابن الأثير في «أسد الغابة» (٣١٤/٢ رقم ١٧٤٠).

وقال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٧/١١٧): وفيه من لم أعرفه.

قلت: ويشهد له ما تقدم.

<sup>(</sup>٤) رقم (١٠).

من زمزَمَ وقد ابتلتْ أسافِلُ ثيابِه، فقلت له: تُكُلِّمَ في القدر. فقال: أوقدْ فعلوها؟ قلت: نعم. قال: فواللَّهِ ما نزلتْ هذه الآيةُ إلا فيهم: ﴿ دُوفُولُ مَسَّ سَقَرَ ﴿ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَتَهُ بِقَدَرٍ ﴾ [القمر]. أولئك شرارُ هذه الأمةِ، فلا تعودوا مَرضاهم، ولا تصلوا على موتاهم. إن رأيْتُ أحداً منهم فقأتُ عينيه بأصبعيَّ هاتين.

## ذكرُ أقوالِ الصحابةِ في هذا الباب

تقدم قولُ ابنِ عمرَ ليحيى بنِ يعمَرَ، وقولُ أُبيٌ بنِ كعبٍ وعبدِ اللَّهِ بنِ مسعود وحُذيفةَ بنِ اليمانِ وزيدِ بنِ ثابت لابن الديلمي، ووصيةُ عُبادةً ابنِ الصامتِ لابنه.

وروى عبدُ الله (۱) بنُ أحمدَ عن ابن عباس قال: أولُ ما خلق الله القلمَ ثم قال: اكتب، قال: ما أكتب؟ قال: اكتب ما هو كائنٌ إلى يوم القيامة.

وله عنه: فكتب فيما كتب: ﴿تَبَّتْ يَدَا أَبِي لَهَبٍ﴾ [المسد: ١].

وله (٢) عنه قال: أخرج اللَّهُ ذريةَ آدمَ من ظهره مثلَ الذرِّ فسمّاهم، قال: هذا فلانٌ وهذا فلانٌ، ثم قبض قبضتين فقال للتي في يمينه: ادخُلوا الجنة، وقال للتي في يده الأخرى: ادخُلُوا النارَ ولا أبالي.

وله (٣) عنه قال: إن الرجلَ ليمشي في الأسواق وإن اسمه لفي الموتى. وله (٤) عنه: ﴿ يَمْحُوا اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثِّبِثُ ﴾ [الرعد: ٣٩].

<sup>=</sup> قلت: وأخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٢١ رقم ١٨٧١٥) واللالكائي في «أصول الاعتقاد» (٢/ ٧١٢ ـ ١٢٢ رقم ١٥٥٠) كلاهما من طريق الحسن عن مروان بن مالك الجزري. ومروان: قال الحافظ صدوق له أوهام.

<sup>(</sup>۱) في «السنة» رقم (۸۷۱، ۸۷۲، ۸۹۶، ۸۹۸) بأسانيد بعضها صحيح. قلت: وأخرجه البيهقي في «الأسماء والصفات» (ص۲۷۱) وزيادة «تبت يدا أبي لهب». والحاكم في «المستدرك» (۲/ ٤٩٨) وقال: صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>۲) أبي لعبد الله في «السنة» رقم (۸۷٦) بسند صحيح. قلت: وأخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٦١٣/٥ رقم ٨٥٣١).

<sup>(</sup>٣) لعبد الله في «السنة» رقم (٨٨٧) بسند صحيح.

<sup>(</sup>٤) أي لعبد الله في «السنة» رقم(٨٩٧) بسند ضعيف. فيه محمد بن عبد الرحمن بن أبي ليلى: وهو سيء الحفظ.

قال: إلاَّ الشقاوةَ والسعادةَ والحياةَ والموتَ.

وله (١) عنه أن أولَ ما خلقَ اللَّهُ القلمَ فأمرَه أن يكتُبَ ما يريده أن يُخلَقَ، فالكتابُ عنده، ثم قرأ: ﴿وَإِنَّهُ فِي أَثِرَ ٱلْكِتَبِ لَدَيْنَا لَعَلِئُ حَكِيمُ ﴾ [الزخرف: ٤].

وله (٢) عن عكرمة قال: سُئل ابنُ عباس كيف تفقد سليمانُ الهدهد من بين الطير؟ قال: إن سليمانَ نزل منزلاً فلم يدرِ ما بُعدُ الماء، وكان الهدهد مهندساً قال: فأراد أن يسأله عن الماء ففقدَه. قلت: وكيف يكون مهندساً والصبيُّ ينصب له الحِبالةَ فيصيدَه. قال: إذا جاء القدرُ حال دون البصر.

وله (٣) عن أبي الزبير أنه كان يطوف مع طاوس بالبيت فمر بمعبد الجهني، فقال قائلٌ لطاوس: هذا معبد الجهنيُ الذي يقول في القدر، فعدل إليه طاوس حتى وقف عليه، فقال: أنت المفتري على الله، القائلُ ما لا تعلم. قال معبد: يكذب عليّ. قال أبو الزبير: فعدلتُ مع طاوس حتى دخلنا على ابن عباس، فقال له طاوس: يا أبا عباس الذين يقولون في القدر. فقال ابن عباس: أروني بعضهم، قال: قلنا صانعٌ ماذا ؟ قال: إذن أجعلُ يدي في رأسِه ثم أدق عُنُقه.

وله (٤) عنه قال: ليس قومٌ أبغضَ إليَّ من القدَرية، إنهم لا يعلمون قُدرةَ الله، إن اللَّهَ تعالى يقول: ﴿لَا يُسْتَكُلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْتَكُونَ﴾ [الأنبياء: ٢٣].

وله (٥) عن طاوس قال: كنت مع ابن عباس في حلقة قال: فذكروا أهلِ القدَر، قال فقال: أفي الحلقة منهم أحدٌ فآخذُ برأسِه ثم اقرأ عليه: ﴿وَقَضَيْنَا إِلَىٰ بَنِيَ إِسْرَهِ مِلَ فَقَلُ عَلَيْ الْمُسِدُنَا فِي ٱلْأَرْضِ مَرَّتَيْنِ وَلَنَعْلُنَّ عُلُوًّا كَبِيرًا﴾ [الإســـراء: ٤]، وأقرأ عليه آية كذا وآية كذا.

<sup>(</sup>۱) أي لعبد الله في «السنة» رقم (۸۹۸) بسند صحيح. قلت: وأخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (۱/۱۲۸۱ رقم ۱۸٤۹٤).

<sup>(</sup>٢) أي عبد الله في «السنة» رقم (٩٠٠ و (٩٣١) بسند حسن . قلت: وأخرجه الحاكم في «المستدرك» (٢/ ٤٠٦) وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٣) أي لعبد الله في «السنة» رقم (٩١١). وسنده صحيح.

<sup>(</sup>٤) أي لعبد الله في «السنة» رقم (٩١٢) وسنده حسن.

<sup>(</sup>٥) لعبد الله في «السنة» رقم (٢٩٢) وسنده صحيح. قلت: وأخرجه الحاكم في «المستدرك» (٣٦٠/٢).

وله (۱) عنه وذُكر عنده القدريةُ قال فقال: لو رأيتُ أحداً منهم لعضَضْتُ أنفَه. وله (۲) عنه قال: الإيمانُ بالقدر نظامُ التوحيدِ، فمن آمن وكذب بالقدر فهو نقضٌ للتوحيد. وفي لفظ (۳): فمن وحد وكذب بالقدر فقد نقض التوحيد.

وله (٤) عن أبي يحيى مولى ابنِ عفراءَ قال: أتيتُ ابنَ عباسٍ ومعي رجلان من الذين يذكُرون القدر أو يُنكِرونه، فقلت: يا ابن عباس ما تقول في القدر لو أن هؤلاء أتوك يسألونك ـ وقال مرة ـ يسألونك عن القدر إن زنا أو سرق أو شرب؟ فحسر قميصه حتى أخرج مَنكِبيه وقال: يا أبا يحيى لعلك من الذين يُنكرون القدر ويكذبون به، والله لو أعلم أنك منهم أو هذين معك لجاهدتُهم، إن زنا فبقدرٍ، وإن شربَ الخمرَ فبقدر.

وروى إسحاقُ ابنُ الملائيُ (٥) عنه في قوله تعالى: ﴿وَإِذَّ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِيٓ ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِم ذُرِّيَّتُهُم ﴾ [الأعراف: ١٧٢]، قال: إن الله تعالى أخذ على آدمَ ميثاقه أنه ربُه وكتب رزقه وأجله، ومُصيباتِه، ثم أخرج من ظهره ولدَه كهيئةِ الذرِّ فأخذ عليهم الميثاق أنه ربُهم، وكتب رزقهم وأجلَهم ومصيباتِهم.

وفي تفسير أسباط<sup>(٦)</sup> عن السُدي عن أصحابِه: أي مالكِ وأبي صالحِ عن ابن عباس.

وعن مُرَّةَ الهمدانيِّ (٧) عن ابن مسعودٍ. وعن أناسٍ من أصحابِ النبيِّ عَلَيْكُ

<sup>(</sup>١) لعبد الله في «السنة» رقم (٩٢٤أ) وسنده صحيح وقد تقدم.

 <sup>(</sup>۲) لعبد الله في «السنة» رقم (۹۲٥) وفي سنده مجهول.

قلت: وأخرجه اللالكائي رقم (١٢٢٤) بسند فيه انقطاع.

وقال الهيثمي في «مجمّع الزوائد» (٧/ ١٩٧) رواه الطبراني في «الأوسط» ـ (رقم ٣٥٧٣) ـ وفيه هانئ بن المتوكل وهو ضعيف. فأسانيده لا تخلو من مجاهيل أو ضعفاء.

<sup>(</sup>٣) لعبد اللهِ في «السنة» رقم (٩٢٨) بسند ضعيف.

 <sup>(</sup>٤) لعبدالله في «السنة» رقم (٩٣٧) وفي سنده من لا يعرف.
 قلت: وأخرجه اللالكائي في «أصول الاعتقاد» رقم (١٢٣٠) بسند عبد الله بن أحمد.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٦١٣/٥ رقم ١٨٥٣٠).

<sup>(</sup>٦) ذكر ذلك ابن جرير في تفسيره (٦/ج٩/١١٦ ـ ١١٦). وانظر: «الدر المنثور» (٣/ ٥٩٩).

<sup>(</sup>V) انظر: «الدر المنثور» (٣/ ٥٩٩) حيث عزاه إلى ابن عبد البر في «التمهيد».

ورضي عنهم في قوله: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي ٓ ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِم ذُرِيَّهُم ۗ [الأعراف: ١٧٢] الآية، قال: لما أخرج اللَّهُ آدمَ من الجنة قبل أن يهبِطَ من السماء مسح صفحة ظهر آدمَ اليمنى فأخرجَ منه ذرية بيضاء مثلَ اللؤلؤ كهيئة الذرِّ فقال لهم: ادخلُوا الجنة برحمتي، ومسحَ صفحة ظهرِه اليسرى فأخرج منه ذرية سوداء كهيئةِ الذرِّ فقال: ادخلوا النارَ ولا أبالي. فذلك حين يقول أصحابُ اليمين وأصحابُ الشمال، ثم أخذ منهم الميثاق فقال: ألستُ بربكم؟ قالوا: بلى. فأعطاه طائفة طائعين وطائفة ثم أخذ منهم الميثاق فقال: ألستُ بربكم؟ قالوا: بلى. فأعطاه طائفة طائعين وطائفة كارهين على وجه التَّقيَّة، فقال هو والملائكة: ﴿ شَهِدَنَا أَن تَقُولُوا يَوْمَ الْقِيكَمَةِ إِنَا كَارِهِينَ عَلَى وجه التَّقيَّة، فقال هو والملائكة: ﴿ شَهِدَنَا أَن تَقُولُوا يَوْمَ الْقِيكَمَةِ إِنَا عَنْ هَذَا غَيْفِلِينَ أَوْ نَقُولُوا إِنَّمَا أَشَرَكَ ءَابَاقُنَا مِن قَبْلُ ﴾ [الأعراف: ١٧٢ ـ ١٧٣]. الآية.

فلذلك ليس أحدٌ من ولد آدمَ إلا وهو يعرف أن اللَّهَ ربُه، ولا مشركُ إلا وهو يقول: ﴿إِنَّا وَجَدْنَا عَلَىٰ أُمَّةِ وَإِنَّا عَلَىٰ ءَاثَرِهِم مُّهَتَدُونَ ﴿ [الزخرف: ٢٣]. فذلك قولُه عز وجل: ﴿وَإِذَ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِى ٓ ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِم دُرِيَّنَهُم ﴾ [الأعراف: ١٧٢]، وذلك حين يقول تعالى: ﴿وَلَهُ وَ أَسْلَمَ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرَّهَا ﴾ [الأعمان: ٨٣]، وذلك حين يقول: ﴿وَلَهُ وَلَلَّهِ الْحُنَّةُ ٱلْبَلِغَةُ فَلَوْ شَاءَ لَهَدَسَكُم آجَمَعِينَ ﴾ [الأنعام: ١٤٩]. قال: (١) يعني يوم الميثاق.

وعن مِقْسَم عن ابن عباس (٢) وانّا كُنّا نَسْتَنسِخُ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ اللّهِ الجاثية: ٢٩]. قال: تستنسخ الحفظةُ من أم الكتابِ ما يعمل بنو آدم، فإنما يعمل الإنسانُ على ما استنسخ الملكُ من أم الكتاب.

وعنه (٣) ﴿ عَلَيْهُ قَالَ: كتب في الذكر عنده كلَّ شيءٍ هو كائنٌ، ثم بعث الحفَظةَ على آدمَ وذريتِه، وكلُ ملائكتِه ينسخون من الذكر ما يعمل العبادُ، ثم قرأ: ﴿ هَذَا كَنَابُنَا يَنْطِقُ عَلَيْكُم بِٱلْحَقِّ إِنَّا كُنَّا نَسْتَنسِخُ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [الجاثية: ٢٩].

وفي تفسير الضحاكِ(٤) عنه صَرِّحَتُهُ في هذه الآيةِ قال: هي أعمالُ أهلِ الدنيا

<sup>(</sup>۱) انظر: «جامع البيان» للطبري (٦/ ج٩/١١٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في «جامع البيان» (١٣٦/ ج١٥٦/١٥٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في «جامع البيان» (١٣/ ج ١٥٦/٢٥).

 <sup>(</sup>٤) ذكر ذلك السيوطي في تفسيره (٧/ ٤٣٠) وقال: أخرجه ابن مردويه بسند ضعيف عن ابن عباس رهيا.

الحسناتُ والسيئاتُ تنزل من السماء كل غداةٍ وعشيةٍ ما يصيب الإنسانَ في ذلك اليوم أو الليلة، الذي يُقتل والذي يغرَق والذي يقع من فوق بيتٍ والذي يتردى من جبل، والذي يقع ، والذي يُحرق بالنار فيحفظون عليه ذلك كلَّه، وإذا كان الشيءُ صعِدوا به إلى السماء فيجدونه كما في السماء مكتوباً في الذكر الحكيم.

وقال أبو بكر الصديق<sup>(۱)</sup> ﷺ: خلقَ اللَّهُ الخلقَ قبضتين، فقال لمن في يمينه: ادخُلوا النارَ ولا أبالي.

ولعبدِ اللَّهِ (٢) ابنِ الإمامِ أحمدَ عن ابن عباسٍ ﴿ قَالَ: لا يزالُ أمرُ هذه الأمةِ قِواماً، أو مقارباً، ما لم يتكلموا في القدر.

وله (٣) عن عمرَ بنِ الخطابِ رَهِ أنه قال حين طُعن: ﴿ وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ قَدَرًا مَّقَدُولًا ﴾ [الأحزاب: ٣٨].

وله (٤) عن عبد اللّهِ بنِ الحارثِ الهاشميِّ قال: خطبَ عمرُ ﴿ اللّهِ بالجابية ـ في لفظ بالشام ـ والجائليق (٥) ماثلٌ فتشهد فقال: «مَنْ يهدِهِ اللّهُ فلا مضِلَّ له، ومَن يُضللْ فلا هادي له»، فقال الجائليقُ بقميصه هكذا يعني نفضَه، وقال: إن اللّه لا يُضل أحداً. فقال: ما يقولُ؟ فقالوا ما قال. فقال: كذبتَ عدوً الله، اللّهُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه سفيان بن عيينة في «جامعه» عن عمرو بن دينار أن أبا بكر الصديق قام على المنبر... الأثر ـ كما في «كنز العمال» (۱/ ٣٣٥ ـ ٣٣٦ رقم ١٥٤٢) ـ.

<sup>(</sup>٢) في «السنة» رقم (٨٧٠) وإسناده صحيح.

قلت: وأخرجه الحاكم في «المستدرك» (٢/ ٣٣) وقال: حديث صحيح على شرط الشيخين ولا نعلم له علة ولم يخرجاه. ووافقه الذهبي.

ولفظه عند الحاكم: «لا يزال أمر هذه الأمة قواماً أو قال مقارباً ما لم يتكلموا في الوالدان والقدر».

وأخرجه اللالكائي رقم (١١٢٧).

<sup>(</sup>٣) أي لعبد الله في «السنة» رقم (٨٩٢) وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٤) أي لعبد الله في «السنة» رقم (٩٢٩).

قلّت: وأخرجه اللالكائي رقم (١١٩٨) والأصبهاني في «الحجة في بيان المحجة» (٢١/٢) والفريابي في «القدر» رقم (٥٥،٥٤) وابن وهب في القدر (٢٣،٢٢) وأبو داود في كتاب «القدر» كما في «تهذيب الكمال» (٢٥/١٦) بسند ضعيف.

<sup>(</sup>٥) الجاثليق: لقب عظيم عظماء النصارى كما عند ابن وهب في كتاب «القدر» رقم (٢٣).

خلقكَ، واللَّهُ أضلَك ثم يميتك ثم فيدخِلُك النارَ إن شاء الله، واللَّهِ لولا عقدٌ لك لضربتُ عنقَك، ثم قال: إن اللَّهَ خلقَ آدمَ فنثر ذريتَه في يديه ثم كتب أهلَ الجنةِ وما هم عاملون، ثم قال: هؤلاء لهذه وهؤلاء لهذه. قال: فتصدّع الناسُ وما يُتنازعُ في القدر.

وقال على (١) صلى أنه ما من آدمي إلا ومعه ملك يقيه ما لم يقدَّر له، فإذا جاء القدرُ خلَّه وإياه.

وله (٢) عنه رضي قال: وذُكر عنده القدرُ يوماً فأدخلَ إصبعَيه السبابةَ والوسطى في فيه فرَقَم بهما باطنَ يديه فقال: أشهد أن هاتين الرقْمتينِ كانتا في أمِّ الكتابِ.

وله (٣) عن أسير بن جابر قال: طلبتُ علياً في منزله فلم أجده، فنظرت فإذا هو في ناحية المسجد. قال: فقلت له ـ كأنه خوفه ـ قال فقال: إيهِ ليس أحدٌ إلا ومعه ملكٌ يدفع عنه ما لم ينزِل القدرُ، فإذا نزل القدر لم يُغنِ شيئاً.

وله (٤) عن عبدِ اللَّهِ بنِ عمرَ ﴿ وَقَالَ له رجلٌ إِنَا نَسَافَر فَنَلَقَى قَوماً يقولُونَ لا قَدَرٌ \_ قال: إذا لقيتَ أولئكَ فأخبِرهُم أن ابنَ عمرَ منهم بريءٌ وهم منه بُرَآءُ، ثلاث مرات.

ولعبد الرزاقِ<sup>(٥)</sup> عن يحيى بنِ يعمَرَ قال: قلت لابن عمرَ: إن أناساً عندنا يقولون: الخيرُ والشرُ ليس بقدر - يقولون: الخيرُ والشرُ ليس بقدر وناسٌ عندنا يقولون الخيرُ بقدر والشرُ ليس بقدر فقال ابنُ عمرَ: إذا رجعتَ إليهم فقل لهم: إن ابنَ عمرَ يقول إنه منكم بريءٌ وأنتم منه بُرآءُ.

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٨٧٤) وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٢) لعبد الله في «السنة» رقم (٩٥٥) والآجري في «السريعة» (ص٢٠٢) واللالكائي رقم (٢٠١٣) وفيه عبد الله بن عبد الرحمن بن كعب بن مالك، قال عنه الحافظ في «تعجيل المنفعة» (١٢١٣) رقم ٥٦٣): «فيه نظر».

<sup>(</sup>٣) لعبد الله في «السنة» رقم (٨٧٧) وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٤) لعبد الله في «السنة» رقم (٩٢١).

قلت: وأصله عند مسلم في صحيحه (۱/ ۳۸ رقم ۲/۸). وأخرجه الفريابي في «القدر» (ص۱٤٥) رقم (۲۰۹) و (ص۱٤٧ رقم ۲۱۰).

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٩٢٦). وفي سنده سعيد بن حيان لم أعرف له ترجمة. وأخرجه اللالكائي رقم (١٢٣١) بسند آخر إلى يحيى بن معمر.

ولعبد الله بنِ أحمد (١) ﴿ عَلَيْهُ قال: من زعم أن مع الله بارئاً أو قاضياً أو رازقاً أو يملِك لنفسه ضراً أو نفعاً أو موتاً أو حياةً أو نشوراً بعثه الله يوم القيامةِ فأخرسَه وأعمى بصرَه وجعل عملَه هباءً منثوراً وقطّع به الأسباب وكبّه على وجهه في النار.

وله (٢<sup>)</sup> عن نافع قال: قيل لابن عمر: إن قوماً يقولون لا قدر. فقال: أولئك القدريون، أولئك مَجُوسُ هذه الأمةِ.

وله (٣) عن أبي هريرة ﴿ الله قَالَ: مضت الكتبُ وجفّت الأقلامُ فشقيٌّ أو سعيد، فريقٌ في الجنة وفريق في السعير.

وله (٤) عن الحسن بنِ عليٍّ ﷺ قال: رفع الكتابُ وجفت الأقلامُ، وأمورٌ تقضى في كتاب قد خلا.

وفي رواية (٥) قُضيَ القضاءُ وجَفّ القلمُ وأمورٌ تُكفَى في كتاب قد خلا.

وله (٦) عنه ظُنْهُ قال: سيكون ناسٌ يصدّقون بقدر ويكذبون بقدر، فيلعنهم أبو هريرة عند قولهم هذا.

وله (٧) عن عمارٍ مولى بني هاشمٍ قال: سألتُ أبا هريرةً عن القدر فقال: اكتفِ بآخر سورةِ الفتح.

وله (٨) عن أبي الحجاج الأزدي عن سلمان رهي قال: لقِيتُه بماء سبَذَانَ، قال

<sup>(</sup>۱) في «السنة» رقم (۹۵۷) وفي سنده مؤمل: صدوق سيء الحفظ وسنده حسن.

<sup>(</sup>٢) لعبد الله في «السنة رقم (٩٥٨) وفي سنده مؤمل: صدوق سيء الحفظ وسنده حسن.

<sup>(</sup>٣) لعبد الله في االسنة الرقم (٨٧٨). في إسناده كريب الحضرمي وكثير بن نمر لم أقف لهما على ترجمة.

 <sup>(</sup>٤) لعبد الله في «السنة» رقم (٨٧٥ و ٨٨١) ورجاله ثقات.
 قلت: وأخرجه الطبراني في «الكبير» رقم (٢٦٨٤) بسند لين في ليث بن أبي سليم.
 واللالكائي رقم (١٢٣٤) والآجري (ص٢٤٨).

<sup>(</sup>٥) لعبد الله في «السنة» رقم (٨٨١) وفيه حميد الطويل ثقة يدلس.

<sup>(</sup>٦) لعبد الله في «السنة» رقم (٩٢٠) بسند حسن وليس في سنده ابن لهيعة. قلت: وأخرجه الطبراني في «الأوسط» رقم (٣١١٤) وقال الهيثمي في «المجمع» (٧/ ٢٠٥) وفيه ابن لهيعة وهو لين الحديث.

<sup>(</sup>٧) لعبد الله في «السنة» رقم (٩٣٠) بسند حسن.

<sup>(</sup>٨) لعبد الله في «السنة» رقم (٩٢٣).

فقلت له: أخبرني كيف الإيمانُ بالقدر؟ قال: أن تعلمَ أنَّ ما أَصَابك لم يكن ليُخطئك، وما أخطأك لم يكن ليُصيبك، ولا تقل لو كان كذا لكان كذا، ولو نفعل كذا لكان كذا.

وروى عبدُ الرزاق<sup>(۱)</sup> عن معمرِ قال: قال عمرُو بنُ العاصِ لأبي موسى الأشعريِّ: ودِدْتُ أني وجدتُ من أخاصمُ إليه ربي. فقال أبو موسى: أنا. فقال عمرُو بنُ العاصِ: أيقدر عليَّ شيئاً يعذِّبني عليه؟ فقال أبو موسى: نعم، قال: لمَ؟ قال: لأنه لا يظلمك. فقال عمرٌو: صدفت.

وله (٢) عن ابن الديلميّ: سألتُ عبدَ الله بنَ عمرو عن «جف القلم» فقال: إن اللَّهَ حين خلق الخلقَ ألقى عليهم من نوره، فمن أصابه شيءٌ منه اهتدى. وكلامُ الصحابةِ في هذا البابِ يطول ذكرُه، وقد جُمعت فيه التصانيفُ الكثيرة.

#### ذكرُ أقوالِ التابعين

قال<sup>(۲)</sup> عبيد بن عمير: إنكم مكتوبون عند الله بأسمائكم وسيماكم ونجواكم وحِلاكم ومجالسِكم.

وقال (٣) سعيدُ بنُ جبير: ﴿ يَحُولُ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَقَلْمِهِ. ﴾ [الأنفال: ٢٤]، قال: يحولُ بين المؤمنِ والكفرِ، وبين الكافر والإيمان.

<sup>=</sup> قلت: وأخرجه عبد الرزاق في مصنفه رقم (٢٠٠٨٣) والآجري (ص٢٠٦) واللالكائي في «الاعتقاد» رقم (٦٠٦٠).

وأورده الهيثمي في «المجمع (٧/ ١٩٩) وقال: رواه الطبراني وأبو الحجاج لم أعرفه وبقية رجاله رجال الصحيح.

<sup>(</sup>۱) في مصنفه رقم (۲۰۰۹۷).

قلت: وأخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٩٢٧) بسند منقطع لأن معمر لم يرو عن عمرو.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٨٧٩) وفي سنده الأعمش ثقة حافظ يدلس.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٨٨٠) بسند حسن.

وابن جرير في «جامع البيان» (٦/ ج٩/ ٢١٥). وابن أبي حاتم في تفسيره (٥/ ١٦٨٠ رقم ٨٩٥٤). وعزاه السيوطي في «الدر المنثور» (٤٤/٤ ــ ٤٥) لابن مردويه.

وأخرجه الحاكم في «المستدرك» (٣٢٨/٢) موقوفاً، وقال: صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه.

وقال (۱) رحمه الله تعالى فذكر قصة بُختَ نَصَّرَ ومُلكِ ابنِه، فرأى كفاً فُرجتُ بين لوحين ثم كَتبتُ سطرين. فدعا الكُهّانَ والعلماءَ فلم يجد عندهم منه علماً، فقالت له أمّه: إنك لو أعدت لدانيال منزلته التي كانت له من أبيك ـ وكان قد جفاه ـ أخبرك. فدعاه فقال: إني معيدُ لك منزلتك من أبي، فأخبرنا ما هذان السطرانِ؟ قال: أما ما ذكرتَ أنك معيدٌ لي منزلتي من أبيك فلا حاجة لي بذلك. وأما هذان السطرانِ فإنك تُقتل الليلةَ. فأخرج من في القصرِ أجمعين، وأمر بقفلة جِلادٍ فقُفلت بها الأبوابُ عليه، وأدخل معه آمنَ أهلِ القريةِ في نفسِه، معه سيفٌ، وقال له: من جاء من خلق اللهِ فاقتله وإن قال: أنا فلان. وبعث اللَّهُ عليه البطن فجعل يمشي والآخرُ مستيقظٌ، حتى إذا كان على شطرِ الليلِ رقد ورقد صاحبُه، ثم نبهه البطن فذهب يمشي والآخرُ راقدٌ فرجع فاستيقظُ فقال: أنا فلان، وضربَه بالسيف فقتله.

وقال ابنُ المسيِّبِ<sup>(٢)</sup> مِا قدّر اللَّهُ فهو قدرٌ. وكان إياسُ بنُ معاوية <sup>(٣)</sup> يقول: أعلمُ الناسِ بالقدرِ ضعفاؤُهم، يقول: إن كلَّ من لم يدخُل في خصومة القدر كان من قوله إذا تكلم: كان من قدرِ اللَّهِ كذا وكذا.

وقال مغمَرٌ (٤): إن ابنَ شُبْرِمَةَ كان يغضب إذا قيل له مدّ الله في عمرك، يقول: إن العمر لا يزاد فيه ولا يُنقص.

وقال أبو حازم (٥): قال الله تعالى: ﴿فَأَلْمُمُهَا لَجُورَهَا وَتَقُونَلُهَا ۞﴾ [الشمس].

قال: الفاجرةُ ألهمها اللَّهُ الفجورَ، والتقيَّةُ ألهمها اللَّهُ التقوى.

<sup>=</sup> وعزاه ابن كثير في تفسيره (٣١٠/٢) لابن مردويه مرفوعاً. وقال ابن كثير: ولا يصح لضعف إسناده والموقوف أصح.

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٨٨٢) بسند صحيح.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٨٨٣) بسند صحيح. وابن بطة في «الإبانة» (٢/ ٢٢١ رقم ١٧٩٩ ـ ٢٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٨٨٤) بسند صحيح.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٨٨٥) بسند صحيح.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٨٩٠) بسند صحيح. وأخرجه الآجري في «الشريعة» (١/ ٤٣٤ رقم ٢٦٨/٥٤٣) وقال الشيخ مقبل في «كتاب القدر» (ص٨٠٥): «هذا الأثر صحيح».

وقال مجاهدٌ<sup>(۱)</sup>: قولُ الله: ﴿إِنِّ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ﴾ [البقرة: ٣٠]. قال: علمَ من إبليسَ المعصيةَ وخلقه لها.

وعن إبراهيم (٢) بنِ أبي عَبلة قال: وقف رجاء بنُ حَيوة على مكحول وأنا معه فقال: يا مكحول بلغني أنك تكلمت في شيء من القدر، ووالله لو أعلم ذلك لكنت صاحبَك من بين الناس. فقال مكحول: لا والله أصلحك الله، ما ذاك من شأني ولا من قولي. أو نحو ذلك.

وقال إبراهيمُ النخعيُّ (٣): إن آفةَ كلِّ دينِ كان قبلكم ـ أو قال: ـ آفةُ كلِّ دينِ القدرُ.

وقال مُطرِّفُ<sup>(٤)</sup> بنُ عبدِ الله بنِ الشِخُيرِ: لم يُوكلْ في القرآن إلى القدر، وأخبرنا أنا إليه نَصيرُ.

وكان طاوس (٥) بمكة يصلي ورجلان خلفه يتجادلان في القدر، فانصرف اليهما فقال: يرْحَمُكما اللَّهُ تُجادلان في حكم الله؟

وقال ميمونُ<sup>(١)</sup>: لا تسبوا أصحابَ النبيِّ ﷺ، ولا تَعلَّموا النجوم، ولا تجادلوا أهلَ القدرِ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (۸۹۱): بسند صحيح. وابن أبي حاتم في تفسيره (۱/۷۹ رقم ۳۳۶).

وأخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (١/ج١/٢١٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٨٩٣) بسند صحيح.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٨٩٥) رجاله ثقات غير أن فيه انقطاعاً بين يعلى ووائل. وابن بطة في «الإبانة» (٢/ ٢٢١ رقم ١٠ ١٨ك٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٨٩٩) **بإسناد صحيح**. وابن بطة في «الإبانة» (١٩٧/٢ رقم ١٧٧١ك٢) والآجري (ص٢٢٠) وعبد الرزاق في مصنفه رقم (٢٠٠٨٩) و (٢٠٠٩٨).

وصححه الشيخ مقبل بمعناه في كتاب «القدر» (ص٥٠٧).

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٩٠٩) بسند حسن.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٩١٠) رجاله ثقات.
 وأخرجه الإمام أحمد في «فضائل الصحابة» (١/ ٦٠ رقم ١٩) بإسناد صحيح.
 وانظر: تعليق محقق «فضائل الصحابة».

وقال طاوسٌ (١) أيضاً: أدركتُ ناساً من أصحاب النبيِّ ﷺ يقولون كلُّ شيء بقدر.

وقال أبو حازم (۲): لعنَ اللَّهُ ديناً أنا أكبرُ منه ـ يعني التكذيب بالقدر ـ يقول هذا عندما يروي حديثَ عمْرِو بنِ شعيبِ عن أبيه عن جده أن رسولَ الله ﷺ قال: «لا يؤمن المرءُ حتى يؤمنَ بالقدر خيرِه وشرّه» (۳).

وعن عمرو بنِ محمد<sup>(٤)</sup> قال: كنتُ عند سالم بنِ عبدِ اللَّهِ فجاءَه رجلٌ فقال: الزنا بقدر؟ فقال: نعم. قال: كتبه علي؟ قال: نعم. قال: ويعذّبني عليه؟ قال: فأخذ له الحصي.

وقال الحسن (٥): من كذّب بالقدر فقد كذّب بالقرآن. وقال مجاهدٌ (٦) في

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحه (۲۰٤٥/٤ رقم ٢٠٤٥). وعبد الله في «السنة» رقم (۹۱۳) **بإسناد حسن**. ومالك في «الموطأ» (۲/۹۹۸) والفريابي في «القدر» (ص۱۸۹ رقم ۲۹۹).

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٩١٦) بسند حسن.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في «المسند» (٢/ ١٨١ و ٢١٢) وعبد الله في «السنة» رقم (٩١٦) وأبو يعلى رقم (٧٣٤) والفريابي في «القدر» (ص١٤٢) رقم (٢٠٢). وابن أبي عاصم (١/ ٢١) واللالكائي (٢/ ٢٠١) وابن بطة في «الإبانة»(٢/ ٥٩ رقم

وأورده الهيثمي في «المجمع» (٧/ ١٩٩) وقال: رواه الطبراني في «الأوسط» (٧/ ١٢٢ رقم ٧٠ ٧٠٤) وأبو يعلى ورجاله ثقات.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٩٣٣). وابن بطة في «الإبانة» (٢/٢٤ رقم ١٤٣٧) والآجري في «الشريعة» (ص٢٤٠) واللالكائي رقم (١٢٧٠).

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٩٣٤) إسناده صحيح. وأخرجه عبد الرزاق في مصنفه رقم (٢٠٠٨٥) واللالكائي رقم (١٢٥٤) وابن بطة في «الإبانة» (٢/ ١٨٠ رقم ١٦٦ك٢).

 <sup>(</sup>٦) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٩٣٩) بإسناد صحيح.
 وابن بطة في «الإبانة» (٢/٢٠٦) رقم (١٧٤٨ك٢). وابن جرير في «جامع البيان» (١٠/ ٣٦/١٠).

وعزاه السيوطي في «الدر المنثور» (١٠٧/٦) لابن أبي شيبة وعبد بن حميد وابن المنذر وابن أبي حاتم.

قوله تعالى: ﴿وَلِهُمْ أَعْمَالُ مِن دُونِ ذَلِكَ هُمْ لَهُمَا عَلِمُلُونَ﴾ [المؤمنون: ٦٣]، قال: أعمالً لا بد لهم من أن يعملوها.

وعــن أبــي صـــالــح (١): ﴿ مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَينَ اللَّهِ وَمَا أَصَابَكَ مِن سَيِّنَةِ فَين نَّفْسِكُ﴾ [النساء: ٧٩] وأنا قدَّرتُها عليك.

وقال حُميدٌ (٢): قدِم الحسنُ مكة، فقال لي فقهاءُ مكة ـ الحسنُ بنُ مسلم وعبدُ الله بنُ عبيدٍ ـ لو كلمتَ الحسنَ فأخلانا يوماً. فكلمتُ الحسنَ فقلت: يا أبا سعيدٍ إخوانُك يُحبّون أن تجلِس لهم يوماً. قال: نعم ونِعمتْ عينٌ، فواعدَهم يوماً فجاءوا واجتمعوا، وتكلم الحسنُ، وما رأيتُه قبل ذلك اليومِ ولا بعد أبلغَ منه ذلك اليومَ، فسألوه عن صحيفة طويلةٍ فلم يُخطئ فيها شيئاً إلا في مسألة.

فقال له رجلٌ: يا أبا سعيدِ من خلقَ الشيطانَ؟ قال: سبحان الله، سبحان الله، وخلق وهل من خالق غيرُ الله؟ ثم قال: إن الله تعالى خلق الشيطانَ وخلق الشرَّ وخلق الخير. فقال رجلٌ منهم: قاتلهم اللَّهُ يكذِبون على الشيخ.

وقال<sup>(٣)</sup> أيضاً: قرأتُ على الحسن في بيتِ أبي خليفة القرآنَ أجمعَ من أوله إلى آخره، وكان يفسّره على الإثبات.

وقال خالد الحذاء (٤): قلت للحسن: أرأيت آدم اللجنة خُلق أم للأرض؟ قال: للأرض؟ قال قلت: أرأيت لو اعتصم؟ قال: لم يكن بدُّ من أن يأتي على الخطيئة.

وقال إياسُ بنُ معاويةً (٥): ما كلمتُ أحداً من أهلِ الأهواء بعقلي كله، إلا

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٩٤٠) بإسناد صحيح. وابن جرير في «جامع البيان» (٤/ج٥/١٧٦) وابن أبي حاتم في تفسيره (٣/١٠١١ رقم ٥٦٦١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٩٤٢) وفي سنده حميد الطويل ثقة مدلس.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٩٤٤) وفيه حميد الطويل ثقة يدلس.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٩٤٥) **بإسناد صحيح**. وابن بطة في «الإبانة» (٢/ ١٨٤ رقم ١٦٨٠ ـ ك٢) والآجري في «الشريعة» (٢٣/١ رقم ٢٣٢/٥٠٧) ورقم (٢٣٣/٥٠٨).

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٩٤٦) بإسناد صحيح.

القدرَ، فإني قلت لهم: ما الظلمُ فيكم؟ فقالوا: أن يأخذ الإنسانُ ما ليس له. فقلتُ لهم: فإن اللَّهَ على كل شيء قديرٌ.

ولعبد الرزاق<sup>(۱)</sup> عن مَعْمَرِ قال: كتب عمرُ بنُ عبد العزيزِ إلى عديٌ بنِ أرطاة: «أما بعدُ: فإن استعمالكَ سعدَ بنَ مسعودِ على عُمانَ كان من الخطايا التي قدر الله عليكَ وقدر أن تُبتليَ بها».

ولعبدِ الله (٢) بنِ أحمدَ عنه ظليم قال: لو أرادَ الله ألاّ يُعصى لم يخُلق إبليسَ. ثم قرأ: ﴿مَا آنتُمْ عَلَيْهِ بِفَتِنِينَ ﷺ إِلّا مَنْ هُوَ صَالِ ٱلْجَيِيمِ ﷺ [الصافات].

وله (٣) عنه ﷺ أنه قال لغيلان: ألستَ تُقرّ بالعلم؟ قال: بلى. قال: فما تريد مع أن اللَّهَ يقول: ﴿فَإِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ ۞ مَا أَنتُرْ عَلَيْهِ بِفَتِنِينَ ۞ إِلَّا مَنْ هُوَ صَالِ الْمَنِيمِ ۞ [الصافات].

وله (٤) عن أبي جعفر الخطميّ قال: شهدتُ عمرَ بنَ عبدِ العزيزِ وقد دعا غيلانَ لشيء بلغه في القدر، فقال: ويحك يا غيلانُ، ما هذا الذي بلغني عنك؟ قال: يُكذبُ عليّ يا أميرَ المؤمنين ويقالُ عليّ ما لم أقل، قال: ما تقول في العلم،

والآجري في «الشريعة» (١/ ٤٢٦ رقم ٥١٩/ ٢٤٤). واللالكائي (٢/ ٩٦١ رقم ١٢٨٠).
 وقال الشيخ مقبل في «القدر» (ص٠١٠) هذا الأثر صحيح.

<sup>(</sup>۱) في مصنفه رقم (۲۰۰۹۱). قلت: وأخرجه اللالكائي رقم (۱۲٤۸) وابن بطة في «الإبانة» (۲/ ۲۳۷ رقم ۱۸٤٤ ـ ۲۵) وعبد الله في «السنة» رقم (۹۳۵) بإسناد صحيح.

 <sup>(</sup>۲) في «السنة» رقم (۹۳٦) بإسناد صحيح.
 قلت: وأخرجه عبد الرزاق في تفسيره (۱۲۸/۲ رقم ۲۵٦۲) والبيهقي في «الأسماء والصفات» رقم (۳۲۷).

<sup>(</sup>٣) لعبد الله في «السنة» رقم (٩٤٧) في سنده خصيف بن عبد الرحمن صدوق سيء الحفظ خلط بآخره ورمي بالإرجاء.

قلت: وأخرجه الفريابي في «القدر» (ص٢٠٣ رقم ٣٤٠).

<sup>(</sup>٤) لعبد الله في «السنة» رقم (٩٤٨) بسند حسن. قلت: وأخرجه الآجري في «الشريعة» (١/ ٤٣٨ ـ ٤٣٩ رقم ٢٥٥/ ٢٨١) والفريابي في «القدر» (ص١٨١ ـ ١٨٢ رقم ٢٨٠) وابن بطة في «الإبانة» (٢/ ٢٣٤ ـ ٢٣٥ رقم ١٨٣٨ ـ ك) واللالكائي رقم (١٣٢٣). بسند حسن.

قال: قد نفِذَ العلمُ. قال: فأنت مخصومٌ. اذهب الآن فقل ما شئتَ. ويحك يا غيلانُ إنك إن أقررتَ بالعلم خُصِمْتَ، وإن جحدتَ كفرْتَ. وإنك أنْ تُقِرَّ به فتُخْصَمَ خيرٌ لك من أن تجحدَه فتكفرُ.

قال ثم قال له: تقرأ يس؟ فقال نعم. فقال له اقرأ: ﴿ يِسَ ۞ وَالْقُرْءَانِ الْمَحْكِمِ ۞ - إلى قوله - ﴿ لَقَدْ حَقَّ الْمَوْمُ لَا يُوْمِنُونَ ۞ ﴿ اللهُ عَلَى الْمَوْمُ وَهُمْ لَا يُوْمِنُونَ ۞ ﴾ [يس]، قال: قف، كيف ترى؟ قال: كأني لم أقرأ هذه الآية يا أميرَ المؤمنين. قال: زد. قال: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا فِي أَعْنَقِهِمْ أَعْلَلًا فَهِي اللهُ عَلَى اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَلَى اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ الله

قال: كيف ترى؟ قال: كأني لم أقرأ هذه الآياتِ، وإني أعاهد اللَّهَ أن لا أتكلمَ في شيء مما كنت أتكلم فيه أبداً. قال: اذهب، فلما ولَّى قال: اللهم إن كاذباً فيما قال فأذِقْهُ حرَّ السلاح.

قال: فلم يتكلم زمنَ عمر، فلما كان زمنُ يزيدَ بنِ عبدِ الملكِ جاء رجلٌ لا يهتم لهذا ولا ينظر فيه، قال: فتكلم غيلانُ، فلما وَليَ هشامٌ أرسل إليه فقال: اليس عاهدتَ اللَّه تعالى لعمر أن لا تتكلمَ في شيء من هذا الأمرِ أبداً. قال: أقلني، فلا واللَّهِ لا أعودُ. قال: لا أقالني اللَّهُ إن لم أقتُلكَ، هل تقرأ فاتحة الكتابِ؟ قال: نعم، قال: اقرأها. فقرأ: ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ الرَّمْنِ اللَّهُ الرَّعِيمِ ﴾ وملكِ يَوْمِ الدِّينِ ﴿ إِيَاكَ نَعْبُدُ وَإِيَاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ الرَّعيمِ الفاتحة].

قال: قف علامَ تستعينُه؟ أعلى أمر بيده لا تستطيعه إلا به، أو على أمر في يدك أو بيدك؟ اذهبا به فاقطعا يديه ورجليه، واضربوا عُنقَه واصلِبوه.

قال ابنُ عونِ (١٦): أنا رأيتُ غيلانَ مصلوباً على باب دمشقَ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٩٤٩) **بإسناد صحيح.** والفريابي في «القدر» (ص١٨٣ رقم ٢٨١). وابن بطة في «الإبانة» (٢/ ٢٣٥ رقم ١٨٣٩ ـ ١٠٧٠.

وعنه (١) قال في أصحابِ القدَر: فإن تابوا وإلا نُفوا من دار المسلمين.

وقال (٢) مالك عن عمه سهل قال: كنتُ مع عمرَ بنَ عبدِ العزيزِ فقال لي: ما ترى في هؤلاء القدرية؟ قال قلت: أرى أن تستتيبَهم فإن قبِلوا وإلا عرضتهم على السيف. فقال عمرُ بنُ عبد العزيز: ذلك رأيي، قلت: أسألُك فما رأيُك أنت؟ قال: هو رأيي. القائلُ لمالك فما رأيُك؟ هو إسحاقُ بنُ عيسى.

وكان نافع (٣) مولى ابنِ عمرَ يقول لأميرٍ كان على المدينة: أصلحك الله اضرب أعناقهم. يعنى القدرية.

وقال ابنُ سيرينَ (٤): إن لم يكن أهلُ القدَر من الذين يخوضون في آياتِ الله فلا أدري من هم.

وقال مجاهد (٥): لا يكون مَجوسيةٌ حتى يكون قدريةٌ، ثم تزندقوا ثم تمجّسوا. وقال منصور (٢) بنُ عبدِ الرحمنِ: سألتُ الحسنَ عن قوله تعالى: ﴿وَلَا يَزَالُونَ مُغْنِلِفِينُ إِلّا مَن رَجِمَ رَبُّكُ ﴾ [هود: ١١٨]. فقال: الناس مختلفون على أديان شتى إلا من رحم ربك، ومن رحم غير مختلف فيه، فلقنتُه: ﴿وَلِنَالِكَ خَلَقَهُمُ ﴾ [هود: ١١٩]. قال: نعم، خلق هؤلاء لجنته وخلق هؤلاء لناره. وخلق هؤلاء لرحمتِه وهؤلاء لعذابِه.

واللالكائي في «شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة» (٢/ ٦٨٩).
 وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٧/ ٢٠٧) وقال: «رواه أحمد ورجاله ثقات».

<sup>(</sup>۱) عبد الله في «السنة» رقم (۹۵۱) بسند حسن. قلت: وأخرجه ابن بطة في «الإبانة» (۲/۲۳۷ رقم ۱۸٤۳ ـ ۲۲)، واللالكائي (۲/۲۸۲).

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٩٥٢) بإسناد حسن. وابن أبي عاصم في «السنة» رقم (١٩٩) والآجري في «الشريعة» رقم ((٢٧٧/٥٥٢) بسند صحيح. ورقم (٢٧٨/٥٥٣) بسند ضعيف. ورقم (٢٧٩/٥٥٤) بسند صحيح. ومالك في «الموطأ» (٢٠٠/٢) وابن بطة في «الإبانة» (٢٣٣/٢ رقم ١٨٣٤ ـ ٢٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٩٥٤).

<sup>(</sup>٤) أخرَجه عبد الله في «السنة» رقم (٩٥٦)، والآجري في «الشريعة» (ص٢٠٢) واللالكاثي رقم (١٢١٣). بسند حسن.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٩٦٠) بإسناد حسن.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٩٥٠). وفي سنده منصور بن عبد الرحمن صدوق يهم.
 وابن جرير في «جامع البيان» (٧/ ج٢١/ ١٤٣). وابن أبي حاتم في تفسيره (٦/ ٢٠٩٥ رقم ١٢٩٥).

وقال محمدُ بنُ كعبِ<sup>(٢)</sup> القُرظيُ نزَّلت هَذه الآيةُ: ﴿ يَوْمَ يُسَجَبُونَ فِي النَّادِ عَلَى وَجُوهِهِمْ ذُوقُوا مَسَ سَقَرَ ﴿ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْتَهُ بِقَدَرِ ﴿ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْتَهُ بِقَدَرِ ﴾ [القمر]. في أهل القدر.

وفي رواية<sup>(٣)</sup> عنه قال: نزلت تعييراً لأهل القدَر.

وعنه (١) أن الفضل (٥) الرُّقاشيَّ قعد إليه فذاكره شيئاً من القدر، فقال له محمدُ بنُ كعبِ القرظيُّ تَشهدُه فلما بلغ: «من يهده اللَّهُ فلا مُضلَّ له ومن يُضللُ فلا هاديَ له» رفع محمدٌ عصاً معه فضرب بها رأسَه وقال: قم. فلما قام فذهب قال: لا يرجِعُ هذا عن رأيه أبداً.

وقال مطرُّ<sup>(٦)</sup> رحمه الله: لقِيني عمرُو بنُ عُبيدٍ<sup>(٧)</sup> فقال: واللَّهِ إني وإياك لعلى

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٩٦١). في إسناده منصور بن عبد الرحمن الغداني صدوق يهم.

والبيهقي في «شعب الإيمان» (٧/ ١٤٠ ـ ١٤١ رقم ٩٧٧٠) وابن جرير في «جامع البيان» (٣/ ج٧٧/ ٢٣٤).

وذكره السيوطي في «الدر المنثور» (٨/ ٦٢) وعزاه للبيهقي في «الشعب» وذكره ابن كثير في تفسيره (٤/ ٣٣٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٩١٩) في إسناده خصيف صدوق سيء الحفظ خلط بأخره ورمي بالإرجاء.

وأخرجه الفّريابي في «القدر» (١٦٠ ـ ١٦١ رقم ٢٢٦) وابن بطة في «الإبانة» (٢١٢/٢ رقم ١٧٦٨ ـ ك٢). وإسناده ضعيف.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٩٤١) والآجري في «الشريعة» (١/ ٤٢٩ رقم ٧٥٧) اخرجه عبد الله في «السنه» من أجل سالم ابن أبي حفص صدوق في الحديث إلا أنه شيعي غالي، قال الحافظ: وتابعه خصيف عند عبد الله في «السنة» رقم (٩١٩) و (٩٤١) و أخرجه اللالكائي رقم (١٢٦٠) بمتابعة عاصم بن محمد العمري.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٩٦٢) بإسناد حسن.

<sup>(</sup>٥) وهو قدري منكر الحديث. انظر ترجمته في «تهذيب التهذيب» (٣٩٤/٣).

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٩٦٣) في سنده مطر الوراق صدوق كثير الخطأ. وأخرجه ابن بطة في «الإبانة» (٢٠٨/٢ رقم ١٧٥٦ ـ ك٢).

<sup>(</sup>٧) هو عمرو بن عبيد بن أبان، أبو عثمان البصريُّ المعتزليُّ القدري مع زهده وتألُّهه...=

أمرٍ واحدٍ. قال: وكذب واللَّهِ إنما عني على الأرض. وقال: واللَّهِ ما أصدُّقُه في شيء.

وعن ثابتِ البنانيِّ (١) قال: رأيتُ عمْرَو بنَ عبيدِ وهو يحكّ المُصحَفَ، فقلت: ما تصنع؟ فقال: أُثبِتُ مكانه أخيرَ منه.

وعن حماد بنِ زيدِ (٢) قال: كنت مع أيوبَ ويونسَ وابنِ عونٍ وغيرِهم، فمر بهم عمرُو بنُ عبيدٍ فسلم عليهم ووقف وقفتَه، فما ردّوا عليه السلام، ثم جاز فما ذكروه.

وعن الحسن (٣) بنِ شقيقِ قال: قلت لعبد الله \_ يعني ابنَ المبارك \_: سمعتُ من عمْرِو بنِ عبيدِ؟ قال: هكذا بيده، أي كثيراً. قلت: فلم لا تسمّيه وأنت تسمي غيرَه من القدرية؟ قال: لأن هذا كان رأساً.

وعن معاذ بنِ مُكرم (٤) قال: رآني ابنُ عونِ مع عمرو بنِ عبيدِ في السوق فأعرض عني، قال: فاعتذرتُ إليه قال: أما إنى قد رأيتُك فما زادنى.

وعن أبي بحر البكراويّ (٥) قال: قال رجلٌ لعمرو ـ يعني ابنَ عبيدٍ ـ وقرأ عنده هذه الآية: ﴿بَلْ هُو فَرُءَانُ بَجِيدٌ ﴿ فَي فَي فَتِح مَعْفُوظٍ ﴿ فَهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَا لَهُ اللَّهِ عَلَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ المحفوظ؟ قال: أَخِيرني عن: ﴿تَبَّتُ يَدَا أَبِي لَهَبٍ ﴾ [المسد: ١] كانت في اللوح المحفوظ؟ قال: ليست هكذا كانت. قالوا: وكيف كانت؟ قال: كانت تبتْ يدا من عمل بمثلِ ما عمل أبو لهب، فقال له الرجل: وهكذا ينبغي لنا أن نقرأ إذا قمنا إلى الصلاة؟ فغضِبَ عمرٌو. فتركه حتى سكن ثم قال له: يا أبا عثمانَ أخبرني عن تبت يدا أبي

<sup>=</sup> انظر ترجمته في: «الميزان» (٥/ ٣٢٩ ـ ٣٣٤) رقم (٦٤١٠) ٢٧٩).

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٩٦٤) وفي سنده الحسن بن عبد الرحمن بن العريان الحارثي: لم أقف على ترجمته.

وأخرجه ابن عدي في «الكامل» (٥/ ١٧٥١) واللالكائي رقم (١٣٧١) والخطيب في «تاريخ بغداد» (١٣٧١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٩٦٥). وفي سنده الهيثم: لم أقف له على ترجمة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٩٦٦). رجاله ثقات.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٩٦٧) وفي سنده معاذ بن مكرم لم أقف على ترجمته.

أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٩٧٥) وفي سنده ضعيف ومجهول.

لهب كانت في اللوح المحفوظ؟ فقال: ليس هكذا كانت. قال: فكيف كانت؟ قال: تبت يدا من عمل بمثل عملٍ أبي لهب، قال: فرددت عليه، قال عمرو: إن علمَ الله لا يضر ولا ينفع.

قلت: إن كان قال هذا ومات عليه فعليه لعنةُ الله والملائكةِ والناس أجمعين، وإن كان ذلك مكذوباً عليه فلعنةُ اللَّهِ على الكاذبين.

وعن سلام بنِ أبي مطيع<sup>(۱)</sup> قال: كنت أمشي مع أبي في جنازة وبين أيدينا ثلاثةُ رهْطِ قد كانوا مع عمرو بنِ عبيدٍ في الاعتزال ثم تركوا رأيه ذلك وفارقوه، قال: فقال لي أيوبُ من غير أن أسأله: لا ترجِعُ قلوبُهم إلى ما كانت عليه.

وعن أبي رجاء (٢) قال: رأيتُ رجلين يتكلمان في المِربُد في القدَر، فقال فضلُ الرُقاشيُ لصاحبه: لا تُقِرَّ له بالعلم، وإن أقررْتَ له بالعلم فأمكنتَ من نفسك، يسحبك عرض المِربُد.

وعن حوثرة بنِ أشرس (٣) قال: سمعتُ سلاماً أبا المنذرِ غيرَ مرةٍ وهو يقول: سلوهم عن العلم، هل علمَ أو لم يعلم؟ فإن قالوا: قد علمَ فليس في أيديهم شيء، وإن قالوا لم يعلمُ فقد حلت دماؤُهم.

قال حوثرة (1): وحدثنا حمادُ بنُ سلمةَ عن أبي جعفرِ الخطميِّ قال: قيل لعمرَ بنِ عبدِ العزيز: إن غيلانَ يقول القدرُ كذا وكذا، قال: فمرَّ به فقال: أخبرني عن العلم، قال: سبحان اللَّهِ فقد علمَ اللَّهُ كلَّ نفسٍ ما هي عاملةٌ وإلى ما هي صائرةٌ. فقال عمرُ بنُ عبدِ العزيز: والذي نفسي بيده لو قلت غير هذا لضربتُ عُنقك، اذهب الآن فجاهد جهدَك.

وعن معاذ بنِ معاذ<sup>(٥)</sup> قال: صليتُ خلف رجلٍ من بني سعدِ، ثم بلغني أنه قدريٍّ، فأعدتُ الصلاةَ بعد أربعين سنةً أو ثلاثين سنة.

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٩٧٩) بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٨٣٦) بإسناد ضعيف.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٨٣٧). في إسناده من لا يعرف وهو شيخ المؤلف.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٨٣٨). فيه انقطاع بين عبد الله وحوثرة.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٨٣٩) بإسناد صحيح.

وقال إبراهيمُ بنُ طهمانَ (١): الجهميةُ كفارٌ والقدريةُ كفارٌ. وقال (٢) عمرُو بنُ دينارِ: قال لنا طاوسٌ: أُخزُوا معبداً الجُهنيِّ فإنه قدريٌّ.

وقال الحسنُ بنُ محمدِ بنِ علي (٣): لا تجالسوا أهلَ القدَر. وقال عكرمةُ بنُ عمارِ (٤): سمعت القاسمَ بنَ محمدِ وسالمَ بنَ عبد الله يلعنان القدَريةَ الذين يكذّبون بقدرِ اللَّهِ حتى يؤمنوا بخيره وشرَّه.

وقال مرحومُ بنُ عبدِ العزيز العطار<sup>(٥)</sup>: سمعتُ أبي وعمي يقولان: سمعنا الحسن ـ وهو ينهى عن مجالسة معبدِ الجهنيِّ ـ يقول: لا تجالسوا معبداً فإنه ضالً مضلً. قال مرحومٌ قال أبي: ولا أعلم أحداً يومئذ يتكلم بالقدر غيرَ معبدِ ورجلٍ من الأساورة يقال له (٢) سِسْوَيهِ.

<sup>=</sup> وأخرجه الفريابي في «القدر» (ص٢١٠ رقم ٣٦٠) وابن بطة في «الإبانة» (٢/ ٢٨٧ رقم ١٩٣١ \_ ك١).

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٨٤٠) رجاله ثقات إلا حماد بن قيراط.

<sup>(</sup>۲) أخرجه الآجري في «الشريعة» (۲/ ٤٥٦ رقم ٣٠٩/٥٨٩) بسند صحيح. وعبد الله في «السنة» رقم (٨٤٧أ) واللالكائي رقم (١١٤١) والفريابي في «القدر» (ص١٧٧) رقم (٢٦٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٨٤٧ ب). والفريابي في «القدر» (ص١٧٨ ـ ١٧٩ رقم (٣) وابن بطة في «الإبانة» رقم (١٨٢٩) رجاله ثقات، لكن فيه تدليس الأعمش.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٨٤٨) والفريابي في «القدر» (ص١٦٥ رقم ٢٣٩) وابن بطة في «الإبانة» رقم (١٥٥٢) واللالكائي رقم (١١٦٧) والآجري في «الشريعة» (١/ ٤٣١ رقم ٢٥٨/٥٣٣).

إسناد حسن من أجل عكرمة بن عمار. قال عنه الحافظ: «صدوق يغلط». انظر: تهذيب التهذيب» (٣/ ١٣٢).

وقال الشيخ مقبل في كتاب «القدر» (ص٥٠٢): «هذا أثر حسن».

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٨٤٩) بإسناد ضعيف. واللالكائي رقم (١١٤٢).

<sup>(</sup>٦) هو زوج والدة موسى الأسواري. مجهول، هكذا قال الذهبي، لكن ابن حجر عقب عليه بقوله: اسمه يونس الأسواري أول من تكلم بالقدر وكان بالبصرة فأخذ عنه معبد الجهني ذكره الكعبي في «طبقات المعتزلة» (ص٠٦).

وقال الحافظ في «لسان الميزان» (٦/ ٣٣٥): كان يلقب سيسوَيهِ.

انظر: «لسان الميزان» (٣/ ١٣١) و (٦/ ٣٣٥).

وقال عِكرِمةُ(١): سألتُ يحيى بنَ أبي كثيرٍ عن القدرية فقال: هم الذين يقولون: إن اللَّهَ لم يقدر الشرَّ.

وقال مسلمُ بنُ يسارِ (٢): إن معبداً يقول بقول النصارى. وقال عُمارةُ بنُ زاذانَ (٣): بلغني أن القدرية يُحشرون يوم القيامة مع المشركين، فيقولون: واللهِ ما كنا مشركين، فيقال لهم: إنكم أشركتم من حيث لا تعلمون. قال: وبلغني أنه يقال لهم يوم القيامة: أنتم خُصماءُ الله عز وجل.

وقال عبدُ الله بنُ أحمدَ (٤): سمعتُ أبي يقول: لا يُصلى خلفَ القدَريةِ والمعتزلةِ والجهميةِ.

وسألتُ أبي (٥) مرة أخرى عن الصلاة خلف القدّريِّ فقال: إن كان يخاصِم فيه أو يدعو إليه فلا يصلى خلفه.

سمعتُ أبي (٦) وسأله عليَّ بنُ الجهم عمن قال بالقدر يكون كافراً؟ قال: إذا جحد العلم، إذا قال: إن اللَّه لم يكن عالماً حتى خلق علماً فعلم فجحد علم اللَّه فهو كافرٌ اه. من كتاب السنة.

وكلامُ الصحابةِ والتابعين وسائرِ الأئمةِ من القرون الثلاثةِ المفضّلةِ ذكرُه، ومحلُّه كتبُ النقلِ الجامعةِ، وفيما ذكرنا كفايةٌ، ولله الحمدُ والمنة.

اللهم يا ربنا ومليكنا وإلهنا قد علِمْتَ مَن سعِد بطاعتك والجنة، ومن شقي بمعصيتك والنار، وكتبتَ ذلك وسطرته وقدرته وقضيته وشَملت الجميع قدرتُك ونفذت فيه مشيئتُك، ولك الحكمةُ البالغةُ والحجةُ الدامغةُ، ولا يدري عبدُك في أي القسمين ولا في أي القبضتين هو وأنت تعلم.

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٨٥٠) بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>٢) أخرَجه عبد الله في «السنة» رقم (٨٥٢). وفي إسناده كلثوم بن جبر: أبو محمد. صدوق يخطئ روى عن مسلم بن يسار وعنه ابنه ربيعة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٨٥٣) في إسناده المؤمل: صدوق سيء الحفظ.

<sup>(</sup>٤) في «السنة» رقم (٨٣٣). إسناده صحيح.

<sup>(</sup>٥) في «السنة» رقم (٨٣٤) بسند صحيح.

<sup>(</sup>٦) في «السنة» رقم (٨٣٥) بسند صحيح.

اللهم إياكَ نعبدُ، إيماناً بكتبك وتصديقاً لرسُلك وانقياداً لشرعك وقياماً بأمرك ودينِك، وإياك نستعين إيماناً بربوبيتك واستسلاماً لقضائك وقدرِك وافتقاراً إليك وتوحيداً لك في إلهيتك وربوبيتك وأسمائك وصفاتِك وخَلْقِك وتكوينك. ولا مشيئة إلا أن تشاء، ولا قدرةً لنا إلا على ما أقدَرْتَنا عليه، ولا معصوم إلا من عصمت، ولا حول ولا قوة إلا بك.

اللهم اجعلنا ممن أعطى واتقى وصدق بالحسنى فيسَّرتَه لليسرى، اهدنا الصراطَ المستقيمَ صراطَ الذين أنعمتَ عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحينَ وحسُن أولئك رفيقاً، غيرِ المغضوبِ عليهم ممن علمَ الحقَّ وكتمه وتركه وأباه واشترى بآياتك ثمناً قليلاً، ولا الضالينَ الذين ضلَّ سعيهم في الحياةِ الدنيا وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعاً.

اللهم يا من يحول بين المرء وقلبه حُلْ بيننا وبين معصيتِك والكفر، يا مقلبَ القلوبِ ثبتْ قلوبنا على دينك حتى نلقاك به: ﴿رَبَّنَا لَا تُزِغْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِن لَدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنتَ ٱلْوَهَابُ﴾ [آل عمران: ٨].

### [نفي الخصال الست إيمان بالقدر]

(لا نوء لا عبدوى ولا طبير ولا عبما قضى اللّه تعالى جولا) (لا غُولَ لا هامة لا ولا صَفَر كما بذا أخبر سيدُ البشر)

هذان البيتان من تتمة بحث القدر، فإن نفي هذه الخصالِ الستّ وما في معناها إيمان بالقدر وتوكل على خالق الخيرِ والشرِ، الذي بيده النفعُ والضرُ. واعتقادُ صحةِ شيءِ منها شركٌ منافِ للتوحيد أو لكماله، مناقضٌ للتوكل على الله عز وجل عياذاً بالله منه.

# الكلامُ على النَّوء

فأما النوءُ فهو من الاعتقاد في النجوم الذي سبق بسطُ القولُ في بيانِ بطلانِه، فإنهم يعتقدون أن لمطالع الكواكبِ ومغارِبها وسيرِها وانتقالها واقترانِها وافتراقِها تأثيراً في هبوب الرياحِ وسكونِها، وفي مجيء المطرِ وتأخُّرِه، وفي رُخص الأسعارِ وغلائِها وغير ذلك.

فإذا وقع شيءٌ من الحوادث نسبوه إلى النجوم فقالوا: هذا بنَوء عُطارِدَ أو المشتري أو المريخ أو كذا أو كذا.

ورد اللَّهُ تعالى ذلك عليهم وأكذبهم بما أنزله على رسولِ الله ﷺ، قال الله تعالى: ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ الرَيْحَ فَنُثِيرُ سَحَابًا فَيَبْسُطُهُ فِي السَّمَآءِ كَيْفَ يَشَآءُ وَيَجْعَلُهُ كِسَفًا فَتَرَى الوَدْقَ يَغْرُجُ مِنْ خِلَلِهِ فَإِذَا أَصَابَ بِهِء مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ﴿ وَإِن اللهِ عَلَيْهِ مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ﴿ وَلِن اللهِ عَلَيْهِ مَن قَبْلِهِ لَمُبْلِسِينَ ﴾ فَانظُر إِلَى عَاشِر رَحْمَتِ اللهِ كَيْفُ كُونُ مِن الْمَوْقَةُ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [الروم].

وقدال تعدالسى: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ نَرَقَنَهُ ۚ وَٱلْفَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَاسِى أَن تَعِيدَ بِكُمْ وَيَثَ فِيهَا مِن كُلِّ دَابَئَةً وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَأَنْبَنْنَا فِيهَا مِن كُلِّ ذَقْح كَرِيمٍ ۞ هَلْذَا خَلْقُ ٱللَّهِ فَأَرُونِ مَاذَا خَلَقَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِدٍ \* بَلِ ٱلظَّلِلُمُونَ فِي ضَلَالٍ ثَبِينِ ۞﴾ [لقمان].

وقال تعالى: ﴿ ﴿ فَالاَ أُفْسِمُ بِمَوَقِعِ ٱلنُّجُومِ ۞ ﴾ ـ إلى قوله تعالى ـ ﴿ وَيَجْمَلُونَ رِزَّقَكُمْ أَنَّكُمْ تُكَذِّبُونَ ۞ ﴾ [الواقعة].

وقال الإمامُ مالكُ بنُ أنسِ في موطئه (۱) رحمه الله تعالى: باب الاستمطار بالنجوم. عن صالح بنِ كيسانُ عن عبيد الله بنِ عبدِ الله بنِ عُتبةَ بنِ مسعود عن زيد بنِ خالدِ الجُهنيُ أنه قال: صلى لنا رسولُ الله على صلاةَ الصبح بالحُديبية على أثر سماءِ كانت من الليل، فلما انصرف أقبل على الناس فقال: «أتدرون ماذا قال ربُكم؟ قالوا: اللهُ ورسولُه أعلمُ. قال: «قال أصبح من عبادي مؤمنُ بي وكافرٌ بي، فأما من قال: مُطرنا بفضل اللهِ ورحمتِه فذلك مؤمنٌ بي كافرٌ بالكوكب، وأما من قال: مُطِرنا بنَوءِ كذا وكذا فذلكَ كافرٌ بي مؤمنٌ بالكوكب». ورواه الشيخان (۲) من طريقه بلفظه، وعليه ترجم البخاريُ رحمه الله تعالى: بابُ (۳) قولِ اللّهِ تعالى: في مؤمنٌ رِزْقَكُمْ أَنَّكُمْ ثُكَدِّبُونَ ﴿ [الواقعة: ٨٢].

<sup>(</sup>۱) (۱/۱۹۲ رقم ٤).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۳۳۳/۲ رقم ۸٤٦) وأطرافه رقم (۱۰۳۸) و (٤١٤٧) و (۷۰۰۳) ومسلم في صحيحه (۸/۸۲ رقم ۷۱).

<sup>(</sup>٣) في صحيحه (٢/ ٥٢٢) رقم الباب (٢٨). والحديث رقم (١٠٣٨).

وقال مسلم (۱) بنُ الحجاجِ رحمه الله تعالى: حدثنا حَرملةُ بنُ يحيى وعمرُو بنُ سوادِ العامريُّ ومحمدُ بنُ سلمةَ المُراديُّ، قال المُراديُّ: حدثنا عبدُ الله ابنُ وهْبِ عن يونسَ، وقال الآخران أخبرنا ابنُ وهْبِ، قال: أخبرني يونسُ عن ابن شهابِ قال: حدثني عُبيد اللهِ بنِ عبد الله بن عُتبة أن أبا هريرةَ وَاللهُ قال: قال رسولُ الله ﷺ: «ألم ترَوا إلى ما قال ربُكم؟ قال: ما أنعمتُ على عبادي من نعمة إلا أصبحَ فريقٌ منهم بها كافرين يقولون الكواكبَ وبالكواكبِ».

وحدثني محمدُ بنُ سلمةَ المراديُّ، حدثنا عبدُ الله بنُ وهْبٍ عن عمرو بنِ الحارثِ (ح).

وحدثني عمرو بنُ سوادٍ أخبرنا عبدُ اللَّهِ بنُ وهبِ أخبرنا عمرُو بنُ الحارث أن أبا يونسَ مولى أبي هريرة عن رسولِ الله على قال: «ما أنزل اللَّهُ من السماء من بركة إلا أصبحَ فريقٌ من الناس بها كافرين، ينزلُ اللَّهُ الْغيثَ فيقولون: الكوكبُ كذا وكذا» (٢)، وفي حديث المراديُ (٢): «بكوكب كذا وكذا».

وقال التِرمذيُّ (٤) رحمه الله تعالى: حدثنا أحمدُ بنُ منيع حدثنا الحسينُ بنُ

<sup>(</sup>۱) فی صحیحه (۱/ ۸۶ رقم ۱۲۲/ ۷۲).

<sup>(</sup>٢) في صحيح مسلم (١/ ٨٤ رقم . . . / ٧٢).

<sup>(</sup>٣) في صحبيح مسلم (١/ ٨٤ رقم ١٢٧/ ٧٧).

<sup>(</sup>٤) في «السنن» (٥/ ٤٠١ رقم ٣٢٩٥) وقال: هذا حديث حسن غريب صحيح، لا نعرفُه مرفوعاً إلا من حديث إسرائيل.

ورواه سفيان الثوري عن عبد الأعلى عن أبي عبد الرحمن السلمي عن علي نحوه ولم يرفعه.

وقال ابنُ جريرِ (٣) حدثني يونسُ أخبرنا سفيانُ عن محمد بنِ إسحاقَ عن محمد بنِ إسحاقَ عن محمد بنِ إبراهيمَ بنِ الحارثِ التيميُ عن أبي سلمةَ عن أبي هريرةَ رهيهُ أن رسولَ الله ﷺ قال: «إن الله ليُصبّح القومَ بالنعمة أو يمسّيهم بها، فيصبح بها قومٌ كافرين يقولون مُطرنا بنوء كذا وكذا».

قال محمد (٤) هو ابنُ إبراهيمَ فذكرتُ هذا الحديثَ لسعيد بنِ المسيِّبِ فقال: ونحن قد سمعِنا من أبي هريرة.

وقال رحمه الله تعالى: حدثني يونسُ أخبرنا سفيانُ عن إسماعيلَ بنَ أميةً ـ فيما أحسبه أو غيرِه ـ أن رسولَ الله ﷺ سمعَ رجلًا ومُطروا يقول: مُطرْنا ببعض عَثانينِ الأسد، فقال ﷺ: «كذبتَ بل هو رزقُ اللَّهِ عز وجل».

وقال (٥) رحمه الله تعالى: حدثني أبو صالح الصراريُ حدثنا أبو جابرٍ محمدُ بنُ عبدِ الملِك الأوديُ حدثنا جعفرُ بنُ الزبيرِ عن القاسم عن أبي أمامةً عن النبي ﷺ قال: «مَ قال: ﴿وَتَجَعَلُونَ النبي ﷺ قال: ﴿وَتَجَعَلُونَ النبي ﷺ قال: ﴿وَتَجَعَلُونَ اللهِ اللهِ قَالُ مُطرِنا بنجم كذا وكذا».

وعن الإمام مالك(٦) بنِ أنسِ رحمه الله أنه بلغه أن أبا هريرةَ عليه كان يقول

<sup>(</sup>۱) في «المسند» (۱/ ۸۹ و ۱۰۸ و ۱۳۱).

<sup>(</sup>۲) في تفسيره (۱۰/ ۳۳۳۴ رقم ۱۸۸۰۳).وقال الألباني: هذا حديث ضعيف الإسناد.

<sup>(</sup>۳) في «جامع البيان» (۱۳/ ج۲۷/ ۲۰۸).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (١٣/ ج٢٠٨/٢٧).

<sup>(</sup>٥) أي ابن جرير في «جامع البيان» (١٣/ ج٢٧/ ٢٠٩).

<sup>(</sup>٦) في «الموطأ» (١٩٢/١).

قلت: ذكره السيوطي في «الدر المنثور» (٧/ ٥). وأخرجه ابن أبي حاتم في «تفسيره» (١٠/ ٣٠٧١ رقم ١٧٩٢٦).

إذا أصبحَ وقد مُطِرَ الناسُ: مُطِرنا بنَوء الفتح، ثم يتلو هذه الآية: ﴿مَا يَفْتَحِ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ لِلنَّاسِ مِن رَجْمَةِ فَلَا مُمْسِكَ لَهُمَّا يُمُسِكَ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ مِنْ بَعْدِهِ ﴾ [فاطر: ٢].

وروى ابنُ جرير<sup>(۱)</sup> بسنده عن سعيدِ بنِ جبيرِ عن ابن عباس على قال: ما مُطر قومٌ قطُّ إلا أصبح بعضُهم كافراً يقولون مُطرنا بنَوء كذا وكذا، وقرأ ابنُ عباس: ﴿وَتَجَعَلُونَ رِزْقَكُمُ أَنَكُمُ تُكَذِّبُونَ﴾ [الواقعة: ٨٦]. وهذا إسنادٌ صحيحٌ إلى ابنِ عباس.

#### ما ورد في العدوى

وأما العدوى فكانوا يعتقدون سَرَيان المرضِ من جسد إلى جسد بطبيعته، فنفى اللَّهُ تعالى ذلك ورسولُه ﷺ، قال الله تعالى: ﴿قُلُ لَن يُصِيبَنَآ إِلَّا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَنَا هُوَ مَوْلَىٰنَا وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ [التوبة: ٥١]. وقال تعالى: ﴿مَآ أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ وَمَن يُؤْمِنُ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَمُ ﴾ [التغابن: ١١].

وروى البخاريُ (٢) عن الزهري قال: أخبرني سنانُ بنُ أبي سنانِ الدُوَّليُّ أنا أبا هريرةً وَلَيْ قال: إن رسولَ الله ﷺ قال: «لا عدوى». فقام أعرابيٌّ فقال: أرأيتَ الإبلَ تكون في الرمال أمثالَ الظباءِ فيأتيها البعيرُ الأجربُ فتَجْرَبُ، قال النبيُ ﷺ: «فمن أعدى الأول». ورواه مسلم (٣) من طريق آخر بنحوه.

وقال البخاريُ (٤) رحمه الله تعالى: حدثني محمدُ بنُ بشارِ حدثنا محمدُ بنُ

<sup>(</sup>۱) في «جامع البيان» (۱۳/ج۲۷/۲۰۸).

قلت: وأخرجه ابن كثير في تفسيره (٣٢٠/٤) وقال: هذا إسناد صحيح إلى ابن عباس.

<sup>(</sup>۲) في صحيحه (۱۰/۲۱ رقم ۵۷۷۰).

<sup>(</sup>۳) فی صحیحه (۲۲۲۰/۱۰۱ ـ ۱۷۶۳ رقم ۲۲۲۰/۱۰۱).

<sup>(</sup>٤) في صحيحه (۱۰/ ۲٤٤ رقم ٥٧٧٦).

جعفرِ حدثنا شُعبةُ قال: سمعتُ قتادةً عن أنس بنِ مالكِ رها النبيَّ عَلَيْهُ أَن النبيَّ عَلَيْهُ قال: «لا عدوى ولا طِيَرة، ويُعجبني الفألُ. قالوا: وما الفألُ؟ قال: كلمة طيبة». ورواه مسلم (۱۱).

ولهما (٢٠ من طرُق عن أبي هريرة و النبي عَلَيْة قال: «لا عدوى ولا طِيرة ولا هامة ولا صَفَر». هذا لفظ البخاري .

والأحاديث في نفي العدوى كثيرة في الصحيحين والسننِ وغيرِهما، ولا يُعارض ذلك حديث: «لا يُورِد مُمرضٌ على مُصِح» (٣)، وحديث: «فرَّ من المجذوم فرارَك من الأسد» (٤). وكلاهما في الصحيح متصلاً بحديث: «لا عدوى ولا طِيَرة». فإن البخاريَّ رحمه الله قال: حدثنا أبو اليمانِ أخبرنا شعيبٌ عن الزهري قال: حدثني أبو سلمة بنُ عبدِ الرحمنِ أنَّ أبا هريرة قال: إن رسُولَ الله على قال: «لا عدوى». قال أبو سلمة بنُ عبدِ الرحمنِ: سمعتُ أبا هريرة عن النبي على قال: «لا تُوردوا المُمْرضَ على المُصِح» (٥).

وقال رحمه الله تعالى: قال عفانُ: حدثنا سليمُ بنُ حيانَ حدثنا سعيدُ بنُ ميناءَ قال: سمعتُ أبا هريرةَ يقول: قال رسولُ الله ﷺ: «لا عدوى ولا طِيَرةَ ولا هامةَ ولا صفَرَ، وفِرَّ من المجذوم كما تفِرَ من الأسد»(٤). والجمعُ بين نفي العدوى وبين النهي عن إيرادِ المُمْرض على المُصح والأمرِ بالفرار من المجذوم وما في معناها من ثلاثة أوجهِ كلُها نفيُ العدوى فيها على إطلاقِه.

الوجهُ الأول: أنه ﷺ أمر بالفرار من المجذوم لئلا يتّفقَ للمخالط شيءٌ من ذلك ابتداءَ لا بالعدوى المنفيّة، فيظُن أنه بسبب المخالطةِ فيعتقد ثبوتَ العدوى التي

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (۲۲۲٤/۱۱۲ رقم ۲۲۲٤/۱۱۲).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في صحيحه (۱۰/ ۲۱۵ رقم ۷۵۷۰) ومسلم في صحيحه (٤/ ١٧٤٤ رقم ۲۲۰/ ۱۰۰).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه (٢٤٣/١٠ رقم ٥٧٧٤). ومسلم في صحيحه (١٧٤٣/٤ رقم ٢٤٣/١٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في صحيحه (١٥٨/١٠ رقم ٥٧٠٧) وأطرافه (٥٧١٧) و (٥٧٥٧ و ٥٧٧٣ و ٥٧٧٥).

<sup>(</sup>٥) تقدم تخريجه.

نفاها رسولُ الله على في في الحرج، فأمر رسولُ الله على بتجنّب ذلك شفقة منه على أمته ورحمة بهم وحسماً للمادة وسداً للذريعة لا إثباتاً للعدوى كما يظن بعضُ الجهلةِ من الأطباء.

والدليلُ على ذلك قولُه على للأعرابي الذي استشهد لصحة العدوى بكون البعيرِ الأجربِ يدخل في الإبل الصحاحِ فتجرَب، فقال له على: «فمن أغدى الأول»(١)، يعني أن اللَّه تعالى ابتدأ المرض في الباقي كما ابتدأه في الأول لا أن ذلك من سريانِ المرضِ بطبيعته من جسد إلى آخرَ.

الوجه الثاني: أن نهيه عن المخالطة لأنها من الأسباب التي أجرى الله تعالى العادة بأنها تفضي إلى مسبباتها لا استقلالاً بطبعها، ولكن الله سبحانه وتعالى هو الذي خلق الأسباب ومسبباتها، فإن شاء تعالى أبقى السبب وأثر في مسببه بقضاء الله تعالى وقدرِه، وإن شاء سلب الأسباب قُواها فلا تؤثر شيئاً، ومن قوي إيمانه وكمل توكله وثقته بالله، وشاهد مصير الأمور كلها إلى رب الأرباب ومسبب الأسباب كما أن مصدرها من عنده عز وجل، فنفسه أبية وهمته علية وقلبه ممتلىء بنور التوحيد فهو واثق بخالق السبب ليس لقلبه إلى الأسباب أدنى التفات سواء عليه فعلها أو لم يفعلها.

والدليلُ على ذلك ما روى أبو داود (٢) رحمه الله تعالى حدثنا عثمانُ بنُ أبي شيبة حدثنا يونسُ بنُ محمدِ حدثنا مُفضّلُ بنُ فضالة عن حبيب بنِ الشهيدِ عن محمد بنِ المنكدرِ عن جابر هيه أن رسولَ الله عيه أخذ بيد مجذومٍ فوضعها معه في القصعة وقال: «كلْ ثقة بالله وتوكلْ عليه».

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>۲) في «السنن» (٤/ ٢٣٩ رقم ٣٩٢٥).

قلت: وأخرجه الترمذي (٢٦٦/٤ رقم ١٨١٧)، وابن ماجه (٢/ ١١٧٢ رقم ٣٥٤٢). قال الترمذي: هذا حديث غريب.

وأخرجه الحاكم (٤/ ١٣٦ ـ ١٣٧) وقال الحاكم: حديث صحيح الإسناد ووافقه الذهبي. وتعقبه الألباني في «الضعيفة» (٣/ ٢٨٢).

لا يخفى بعده عن الصواب ونحوه قول المناوي في «التيسير»: «إسناده حسن»، مغتراً بما نقل في الفيض عن ابن حجر أنه قال: «حديث حسن».

وخلاصة القول أن الحديث ضعيف. انظر: «الضعيفة» رقم (١١٤٤).

ففي أمره ﷺ بمجانبة المجذوم إثباتُ للأسباب التي خلقَها الله عزَ وجل، وفي أكله ﷺ معه تعليمٌ لنا بأن اللَّه هو مالكُها فلا تؤثر إلا بإذنه ولا يصيب العبدَ إلا ما كتب اللَّهُ له.

الوجه الثالث: أن النفوسَ تستقذر ذلك وتنقبض عند رؤيتِه وتشمئز من مخالطته وتكرهه جداً، لا سيما مع ملامسته وشم رائحتِه فيحصُل بذلك تأثيرٌ بإذن الله في سَقَمها قضاء من الله وقدراً لا بانتقال الداء بطبيعته كما يعتقده أهلُ الجاهلية.

والدليلُ على هذا ما رواه أبو داود (١) رحمه الله تعالى: حدثنا مُخلّدُ بنُ خالدٍ وعباسٌ العنبريُّ قالا: حدثنا عبدُ الرزاق أخبرنا معمرٌ عن يحيى بنِ عبدِ اللَّهِ بنِ بُحيرِ قال: أخبرني من سمِعَ فَروةَ بنَ مُسَيكِ قال: قلتُ يا رسولَ الله أرضٌ عندنا يُقال لها: أرضُ أبينَ، هي أرضُ ريفنا وميرتِنا، وإنها وبِئةٌ ـ أو قال: وباؤها شديد فقال النبيُّ ﷺ: «دعها عنك فإن من القرف التلفّ». والقرف بالتحريك هو مقاربةُ الوباءِ ومداناةُ المرض، والتلفُ بوزنه هو الهلاكُ، يعني أنه سببٌ فيه قد يؤثر بإذن اللَّهِ تعالى لا سيما مع كراهةِ النفسِ له واشمئزازِها منه: ﴿فَاللَّهُ خَيْرُ حَفِظاً وَهُوَ أَرْحَمُ الرَّحِينَ ﴿ [يوسف: ١٤].

فإذا تبين لك هذا الجمعُ بين نفي العدوى وبين الأمرِ بمجانبة الداء، تبين لك الجمعُ بينها وبين النهي عن إيراد المُمْرِضِ على المُصِحّ، فإنه إذا كان على قد أمر المُصحّ بمجانبة الداء فلأن ينهى المُمرِضَ عن إيرادِه على المُصح من باب أولى، فإن العلل التي قدمنا أنها من سبب النهي عن القدوم على الوباء والأمرِ بمجانبته موجودة في إيرادِ الممرضِ على المصِحّ بزيادة كونِها ليست باختيار المُصحّ كقدومه هو، بل مع كراهته لها وانقباضه من ذلك المُمرِضِ، وربما أدى ذلك إلى بغضه إياه وغير ذلك.

<sup>(</sup>۱) في «السنن» (٤/ ٢٣٨ رقم ٣٩٢٣).

قلّت: وأخرجه أحمد (٣/ ٤٥١) وعبد الرزاق في «المصنف» (١٤٨/١١) رقم ٢٠١٦٢) والبخاري في «السنن الكبرى» (٩/ ١٤٨) والبيهقي في «السنن الكبرى» (٩/ ٣٤٧) بسند ضعيف لجهالة الراوي عن فروة.

والمقصودُ أن نفيَ العدوى مطلقٌ على عمومه، وفيه إفرادُ اللهِ سبحانه وتعالى بالتصرف في خلقه وأنه مالكُ الخيرِ والشرِّ وبيده النفعُ والضرُّ، لا مانع لما أعطى ولا مُعْطيَ لما منع، ولا رادَّ لقضائه ولا مُعقب لحكمه، ولا مغالبَ له في شيء من خلقه وأمره، وفي ذلك تقويةٌ لقلوب المؤمنين، وإمدادٌ لهم بقوة التوكلِ وصِحّةِ اليقين، وحجةً لهم على المشركين وسائر المعاندين.

وليس في الأمر بمجانبة البلاءِ ولا في النهي عن إيراده على المعافى منه منافاةٌ ولا مناقضةٌ، بل ذلك مع الثقة بالله والتوكلِ عليه من فعل الأسبابِ النافعةِ وتوقّي الأسبابِ المؤذيةِ، ودفعِ القدرِ بالقدرِ والالتجاءِ من الله إليه، وليس في فعل الأسبابِ ما ينافي التوكل مع اعتماد القلبِ على خالق السبب.

وليس التوكلُ بترك الأسباب، بل التوكلُ من الأسباب، وهو أعظمُها وأنفعُها وأنفعُها وأنجحُها وأنجحُها وأرجحُها، كما أن من اضطربت نفسُه ووجِلَ قلبُه فرَقاً وخوفاً وارتياباً وعدم يقين بالقدر لا يكون متوكلاً على الله بمداناته المرضى والمبتلين وترُكِه فعلَ الأسباب، فكما لا يكون المرتابُ متوكلاً بمجرد تركِه الأسباب، كذلك لا يكون المُوحدُ تاركاً التوكلَ أو ناقصَه بمجرد فعلِ الأسبابِ النافعةِ وتوقي المضرَّةِ وحرصِه على ما ينفعه، فإنما الشأنُ فيما وقرَ في القلوب وسكنت إليه النفوسُ، والتوفيقُ بيد الله، والمعصومُ من عصمه اللَّهُ تعالى.

ومن هذا الباب نهيه على القدوم على البلاد التي بها الطاعونُ، وعن الخروج منها فراراً منه، فإن في القدوم عليه تعرّضاً للبلاء، وإلقاء بالأيدي إلى التهلكة وتسبباً للأمور التي أجرى الله تعالى العادة بمضرّتها، وفي الفرار منه تسخّط لقضاء الله عز وجل وارتيابٌ في قدره وسوءُ ظنِ بالله عز وجل.

فأينَ المهربُ من الله وإلى أين المفرُّ؟ لا ملجاً من الله إلا إليه، كما روى مالكُّ<sup>(۱)</sup> في موطّئه عن ابن شهابٍ عن عبد الحميدِ بنِ عبد الرحمنِ بنِ زيدِ بنِ الخطابِ عن عبد اللهِ بنِ عبد اللهِ بنِ عباس أن

في الموطأ (٢/ ٨٩٤ ـ ٨٩٦ رقم ٢٢).

قلّت: وأخرجه البخاري (۱۰/۱۷۹ رقم ۵۷۲۹) وطرفاه رقم (۵۷۳۰ و ۱۹۷۳) ومسلم (۱۸/۰۶ رقم ۱۹۷۸).

عمرَ بنَ الخطابَ وَ الله خرج إلى الشام حتى إذا كان بسَرْغِ لقِيَهُ أمراءُ الأجنادِ أبو عبيدةَ بنُ الجراح وأصحابُه فأخبروه أن الوباءَ قد وقع بأرض الشام.

قال ابنُ عباس: فقال عمرُ بنُ الخطاب: ادعُ إليَّ المهاجرين الأولين، فدعاهم فاستشارَهم وأخبرهم أن الوباء قد وقع بالشام فاختلفوا، فقال بعضُهم: قد خرجتَ لأمر ولا نرى أن ترجِعَ عنه، وقال بعضُهم: معكَ بقيةُ الناسِ وأصحابُ رسولِ الله ﷺ ولا نرى أن تقدُمَهم على هذا الوباءِ. فقال عمرُ: ارتفعوا عني، ثم قال: ادعُ ليَ الأنصارُ، فدعَوهم فاستشارَهم فسلكوا سبيلَ المهاجرينَ واختلفوا كاختلافِهم. فقال: ارتفعوا عني. ثم قال: ادعُ لي من كان ها هنا من مَشْيَخة قريشِ من مُهاجرة الفتح، فدعَوهم فلم يختلف عليه منهم رجلان، فقالوا: نرى أن ترجِعُ بالناس ولا تُقدِمَهم على هذا الوباء.

فنادى عمرُ في الناس: إني مصبحٌ على ظَهْر، فأصبحوا عليه، فقال أبو عبيدة: أفراراً من قدرِ الله؟ فقال عمرُ: لو غيرُك قالها يا أبا عبيدة، نعم نفِر من قدرِ الله في قدرِ الله ألي قدرِ الله أرأيت لو كان لك إبل فهبطت وادياً له عُذوتان إحداهما مُخصِبةٌ والأخرى جَذبةٌ، أليس إن رعيتَ الخِصْبةَ رعيتها بقدر الله، وإن رعيتَ الجدبةَ رعيتها بقدر الله؟ فجاء عبدُ الرحمن بنُ عوفٍ وكان غائباً في بعضِ حاجتِه فقال: إن عندي من هذا علماً، سمعتُ رسولَ الله على يقول: "إذا سمعتم به بأرض فلا تقدمُوا عليه، وإذا وقع بأرض وأنتم بها فلا تخرُجوا فراراً منه». قال: فحمِدَ الله عمرُ ثم انصرف.

وأخرجه الشيخان<sup>(۱)</sup> من طريقه بلفظه، وقولُه ﷺ: «فلا تخرجوا فراراً منه»، تقييدٌ للنهي بخروج لقصد الفرارِ، فلا يدخل في ذلك من خرج لحاجته اللازمة، كما قيد ﷺ الشهادة به للماكث ببلده بما إذا كان صابراً محتسباً صحيح اليقينِ ثابتَ العزيمةِ قويً التوكلِ مستسلماً لقضاء الله عز وجل.

كما قال البخاريُ (٢) رحمه الله تعالى: بابُ أجرِ الصابرِ في الطاعون. حدثنا

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه قريباً.

<sup>(</sup>۲) في صحيحه (۱۰/ ۱۹۲ رقم ۵۷۳۶).

إسحاقُ أخبرنا حِبانُ حدثنا داودُ بنُ أبي الفُراتِ حدثنا عبدُ الله بنُ بريدةَ عن يحيى بنَ يَعمَرَ عن عائشةَ زوجِ النبيِّ عَلَيْ وَهِيْ أَنها أخبرتْنا أَنها سألت رسولَ الله على عن الطاعون فأخبرها نبيُّ الله عَلَيْ أَنه كان عذاباً يبعثه الله على من يشاء، فجعله الله تعالى رحمةً للمؤمنين، فليس من عبد يقع الطاعونُ فيمكُث في بلده صابراً يعلم أنه لن يُصيبَه إلا ما كتب الله له إلا كان له مثلُ أجر الشهيد».

فخرج بهذه الأوصافِ من مكث في أرضه مع نقصان توكله وضعفِ يقينِه فليس له هذه الفضيلةُ، ومع هذا فلا يحلّ له الفرار منه لعموم النهي، وله أجرُه على امتثال الشرعِ بحسَبِ نيتِه وقُوةِ إيمانِه، وإن خرج فراراً منه فهي معصيةٌ أضافَها إلى ارتيابِه وضعفِ يقينِه والعيادُ بالله، وعلى هذا يحمل حديثُ أنسٍ عن البخاريِّ (١) أيضاً قال: قال رسولُ الله ﷺ: «الطاعونُ شهادةٌ لكل مسلم».

فإن مفهوم الحديث الأولِ أن من لم يتصف بالصفات المذكورةِ لا يكون شهيداً وذلك لضعف يقينِه، وقد يقال شهيدٌ في الصورة وليس مثلَ المتصفِ بتلك الصفاتِ، كما أن شهداء المعركةِ الذين يُقتلون في معركةِ الكفارِ ليسوا سواءً، بل يتفاوتون بتفاوت نياتِهم وما في قلوبهم، وذلك معلومٌ من الدين بالضرورة، واللَّهُ تبارك وتعالى أعلم.

# الكلام على الطِيَرةِ والتطيّر والغُول

وأما الطِيرةُ فهي ترك الإنسان حاجته، واعتقادُه عدمَ نجاحها، تشاؤماً بسماع بعضِ الكليماتِ القبيحةِ، كيا هالك أو يا ممحوق ونحوِها. وكذا التشاؤمُ ببعض الطيورِ كالبومة وما شاكلها إذا صاحت، قالوا: إنها ناعبةٌ أو مُخبرةٌ بشرّ، وكذا التشاؤم بملاقاةِ الأعورِ أو الأعرجِ أو المهزولِ أو الشيخِ الهرم أو العجوز الشمطاء، وكثيرٌ من الناس إذا لقِيَه وهو ذاهبٌ لحاجة صدّه ذلك عنها ورجع معتقداً عدمَ نجاحها.

وكثيرٌ من أهلِ البيع لا يبيع ممن هذه صفتُه إذا جاءَه أولَ النهار، حتى يبيعَ من غيرهِ تشاؤماً به وكراهةً له.

<sup>(</sup>۱) فی صحیحه (۱۰/۱۸۰ رقم ۵۷۳۲).

قلت: وأخرجه مسلم في صعيحه (٣/ ١٥٢٢ رقم ١٩١٦/١٦٦).

وكثيرٌ منهم يعتقد أنه لا ينال في ذلك اليومِ خيراً قط، وكثيرٌ من الناس يتشاءم بما يعرض له نفسه في حال خروجِه كما إذا عثر أو شِيكَ يرى أنه لا يجد خيراً.

ومن ذلك التشاؤم ببعض الأيام أو ببعض الساعاتِ كالحادي والعشرين من الشهر، وآخِرِ أربعاء فيه ونحوِ ذلك، فلا يسافر فيها كثيرٌ من الناس ولا يعقِد فيها نكاحاً ولا يعمل فيها عملاً مهماً ابتداءً، يظن أو يعتقد أن تلك الساعة نحس.

وكذا التشاؤمُ ببعضِ الجهاتِ في بعض الساعاتِ فلا يستقبلها في سفر ولا أمرِ حتى تنقضيَ تلك الساعةُ أو الساعاتُ.

وهي من أكاذيب المنجمين الملاعين، يزعُمون أن هناك فلكا دوّاراً يكون كلَّ يومٍ أو ليلةٍ في جهة من الجهات، فمن استقبل تلك الجهة في الوقت الذي يكون فيها هذا الفلك لا ينالُ خيراً ولا يأمن شراً، وهم في ذلك كاذبون مفترون، قبحهم الله ولعنهم، قد ضلوا من قبلُ وأضلوا كثيراً وضلوا عن سواء السبيل.

ومن ذلك التشاؤم بوقوع بعضِ الطيورِ على البيوتِ يرَوْنَ أنها مُعْلَمةٌ بشر، وكذا صوتُ الثعلبِ عندهم، ومن ذلك الاستقسامُ بتنفير الطيرِ والظِباءِ، فإن تيامنتُ ذهبوا لحاجتهم وإن تياسرتُ تركوها.

وهذا من الاستقسام بالأزلام الذي أمر الله تعالى باجتنابه وأخبر أنه رجسٌ من عمل الشيطان، وهذا وما شاكله كثيرٌ منه كان في الجاهلية قبل النبوة، وقد أبطله الإسلام فأعاده الشيطان في هذا الزمانِ أكثرَ مما كان عليه في الجاهلية بأضعاف مضاعفة. ووسّع دائرة ذلك، وساعده عليه شياطينُ الإنسِ من الكهنة والمنجمين وأضرابِهم وأتباعهم، أرداهم الله وألحقهم بهم آمين.

قىال الله تىعىالىى: ﴿ وَلَقَدَ أَخَذْنَا مَالَ فِرْعَوْنَ بِٱلسِّنِينَ وَنَقْصِ مِّنَ ٱلثَّمَرَاتِ لَعَلَهُمْ يَذَّكُرُونَ ۞ فَإِذَا جَاءَتْهُمُ ٱلْحَسَنَةُ قَالُوا لَنَا هَلَاقًا وَإِن تُصِبْهُمْ سَيِّتَكُ يُطَيِّرُوا بِمُوسَىٰ وَمَن مَعَلُّهُ أَلَا إِنَّمَا طَلْيَرُهُمْ عِندَ ٱللَّهِ وَلَكِنَ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ١٣٠ ـ ١٣١].

وقى ال تعالى : ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا إِلَى فَمُودَ أَخَاهُمْ صَدَلِحًا أَنِ اَعْبُدُواْ اللّهَ فَإِذَا هُمْ فَرِيقَكَانِ يَخْتَصِمُونَ ۞ قَالَ يَنْقَوْرِ لِمَ شَنْتَعْجِلُونَ بِالسَّيِّنَةِ فَبْلَ الْحَسَنَةِ لَوْلَا شَنْتَغْفِرُونَ اللّهَ لَكَ كُمُ مَا تُكْرَكُمْ عِندَ اللّهِ بَلْ أَنسُمْ فَوْمٌ لَكَ كُمُ عَلَى قَالَ طُتَهِرُكُمْ عِندَ اللّهِ بَلْ أَنسُمْ قَوْمٌ تُقْتَمُونَ ۞ ﴾ [النمل].

وقال تعالى في قصة الثلاثةِ رسلِ عيسى: ﴿قَالُواْ رَبُّنَا يَعَلَمُ إِنَّاۤ إِلَيْكُمْ لَمُرْسَلُونَ۞ وَمَا عَلَيْنَاۤ إِلَّا ٱلْبَكِنُمُ ٱلْمُبِينُ ۞قَالُواۡ إِنَّا تَطَيَّرَنَا بِكُمَّ ﴾ [يس: ١٦ ـ ١٨].

قال مجاهد (١) في قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا جَآءَتُهُمُ ٱلْحَسَنَةُ قَالُواْ لَنَا هَٰذِيَّهِ ﴾ [الأعراف: ١٣١]، قالوا: العافيةُ والرخاءُ نحن أحقُّ بها، ﴿ وَإِن تُصِبُّهُمْ سَيِّضَةٌ ﴾ [الأعراف: ١٣١]. قال بلاءٌ وعقوبة: ﴿ يَطَّيَرُوا بِمُوسَىٰ ﴾ [الأعراف: ١٣١] قال: يتشاءموا به.

وأخرج ابن جرير<sup>(٢)</sup> عن ابن عباس: ﴿ أَلاَّ إِنَّمَا طَآيِرُهُمْ عِندَ اللَّهِ ﴾، قال: الأمرُ من قِبل الله.

وقال<sup>(٣)</sup> وَ فَي قوله: ﴿ طَتَبِرُكُمْ عِندَ ٱللَّهِ ﴾ [النمل: ٤٧]، قال: الشؤمُ أتاكم من عند اللهِ لكفركم، وتقدم ذكرُ الطِيَرةِ ونفيها في الأحاديث السابقة.

وقال البخاري (٤) رحمه الله تعالى: حدثني عبدُ اللَّهِ بنُ محمدِ حدثنا عثمانُ بنُ عمرَ حدثنا يونسُ عن الزهري عن سالم عن ابن عمرَ را الله الله الله على قال: «لاعدوى، ولا طِيَرةَ، والشُؤمُ في ثلاث: في المرأة، والدارِ، والدابة».

والشؤمُ ضدُّ اليُمنِ، وهو عدم البركةِ، والمرادُ به الأمرُ المحسوسُ المشاهَدُ كالمرأة العاقرُ التي لا تلِد، أو اللَّسِنةُ المؤذيةُ أو المبذَّرةُ بمال زوجها سفاهةَ ونحو ذلك.

وكذا الدارُ الجدِبةُ أو الضيقةُ أو الوبيئةُ الوخيمةُ المشربِ أو السيئةُ الجيرانِ وما في معنى ذلك.

وكذا الدابةُ التي لا تلد ولا نسلَ لها، أو الكثيرةُ العيوبِ الشينةُ الطبع وما في

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير الطبري في «جامع البيان» (٦/ج٩/٢٩). وذكره السيوطي في «الدر المنثور» (٥١٩/٣) ونسبه لابن أبي شيبة وعبد بن حميد وابن المنذر وابن أبي حاتم وأبو الشيخ.

 <sup>(</sup>۲) في «جامع البيان» (٦/ ج٩/ ٣٠).
 وذكره السيوطى فى «الدر المنثور» (٣/ ١٩٥) وزاد نسبته لابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) ذكره البغوي في تفسيره (٦/ ١٦٩).

 <sup>(</sup>٤) في صحيحه (۲۱۲/۱۰ رقم ۵۷۵۳).
 قلت: وأخرجه مسلم في صحيحه (۱۲٤٦/٤ ـ ۱۷٤٧ رقم ۲۲۲٥/۱۱٥).

معنى ذلك، فهذا كله شيءٌ ضروريٌ مشاهدٌ معلومٌ ليس هو من باب الطيرةِ المنفيةِ، فإن ذلك أمرٌ آخرُ عند من يعتقده ليس من هذا لأنهم يعتقدون أنها نحسٌ على صاحبها لذاتِها لا لعدم مصلحتِها وانتفائِها، فيعتقدون أنه إن كان غنياً افتقر ليس بتبذيرها بل لنحاستها عليه، وأنه إن يأخذها يموت بمجرد دخولِها عليه لا بسبب محسوس، بل عندهم أن لها نجماً لا يوافق نجمه بل ينطَحُه ويكسِره، وذلك من وحي الشيطانِ يوحيه إلى أوليائِه من المشركين، قال الله تعالى: ﴿وَإِنَّ ٱلشَّيَطِينَ لَيُوحُنَ إِلَى أَوْلِياً إِهِمْ اللهُ اللهُ عالى: ﴿وَإِنَّ ٱلشَّيَطِينَ

وقال تعالى: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا ٱلشَّيَطِينَ أَوْلِيَّاهَ لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٧].

حتى إن رجلاً في زماننا هذا كان يشعوذ على الناس بذلك، ويفرق به بين المرء وزوجه، فتنبّه له بعضُ العامةِ ممن يحضُر مجالسَ الذكرِ ويسمع ذمَّ المنجّمين وتكذيبَهم بالآياتِ والأحاديث، فقال له: إني أريد أن أُنكِحَ امرأة، ما ترى فيها هل هي سعد لي أو نحس عليّ؟ فعرض ذلك على قواعده الشيطانية ثم قال له: دغها فإنك إن أخذتها لا تُبلي معها ثوباً، يعني يموت سريعاً لا تطول معها صحبتُه، وكانت تلك المرأةُ التي سأله عنها وسماها له هي زوجتُه وقد طالت صحبتُه معها وله منها نحوُ خمسةٍ من الأولاد، فدعاهم كلّهم بأسمائِهم حتى حضروا فقال له: هؤلاء أولادي منها. ولهذا نظائرُ كثيرةً من خُرافاتِهم.

والمقصودُ أن الشؤمَ المُثبتَ في هذا الحديثِ أمرٌ محسوسٌ ضروريٌّ مشاهدٌ ليس من باب الطِيَرةِ المنفيةِ التي يعتقدها أهلُ الجاهليةِ ومن وافقهم.

وقال البخاريُ (١) رحمه الله تعالى: حدثنا أبو اليمانِ أخبرنا شعيبٌ عن الزهري قال: أخبرني عبيدُ اللهِ بنُ عبدِ اللهِ بنِ عُتبةَ أن أبا هريرةَ وَ اللهُ قال: سمعتُ رسولَ الله عليهُ يقول: «لا طيرة، وخيرُها الفألُ، قالوا: وما الفألُ؟ قال: الكلمةُ الصالحةُ يسمَعُها أحدُكم».

قال(٢) حدثنا مسلمُ بنُ إبراهيمَ حدثنا هشامٌ عن قَتادةَ عن أنس والله عن عن

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (۱۰/۲۱۲ رقم ٥٧٥٤) وطرفه رقم (٥٧٥٥).

<sup>(</sup>۲) أي البخاري في صحيحه (۱۰/ ۲۱۶ رقم ٥٧٥٦).

النبي ﷺ قال: «لا عدوى ولا طِيَرةً، ويعجبني الفألُ الصالحُ الكلمةُ الحسنةُ».

قلت: ومن ذلك قولُه ﷺ يومَ صلح الحديبية حين جاء سهيلُ بنُ عمرِو قال: «سهِّل اللَّهُ أُمرَكم» (١٠)، الحديثُ وما شاكله.

ومن شرط الفألِ أن لا يُعتمَدَ عليه وأن لا يكون مقصوداً، بل أن يتفق للإنسان ذلك من غير أن يكون له على بال.

ومن البِدَعِ الذميمةِ والمُحدثاتِ الوخيمة مأخذُ الفألِ من المُصحف فإنه مِن اتخاذ آياتِ اللَّهِ هزواً ولعِباً ولهواً، ساء ما يعملون.

وما أدري كيفَ حالُ من فتح على قوله تعالى: ﴿لُعِنَ اللَّهِ صَالَةِ عَلَيْهِ وَلَعَ اللَّهِ عَلَيْهِ وَلَعَ اللّ بَغِتِ إِسْرَتِهِ لِلَهُ [المائدة: ٧٨]. وقولِه: ﴿وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَ نَهُرُ﴾ [النساء: ٩٣]، وأمثالِ هذه الآيات.

ويروى أن أولَ من أحدث هذه البِدعة بعضُ المروانيةِ وأنه تفاءل يوماً ففتح المصحف فاتفق لاستفتاحه قولُ اللَّهِ عز وجل: ﴿وَاسْتَفْتَحُواْ وَخَابَ كُلُ جَبَارٍ عَنِيدٍ ﴾ [إبراهيم: ١٥] الآيات، فيقال أنه أحرق المصحف غضباً لذلك فقال أبياتاً لا نسوّد بها الأوراق. والمقصودُ أن هذه بدعةٌ قبيحةٌ، والفألُ إذا قصده المتفائلُ فهو طيرةٌ كالاستقسام بالأزلام.

وقد روى الإمامُ أحمدُ<sup>(٢)</sup> في تعريف الطِيَرة حديث الفضلِ بنِ العباسِ ﷺ: «إنما الطِيَرةُ ما أمضاك أو ردّك».

وروى (٣) في كفارتها حديثَ عبدَ الله بنِ عمرو بنِ العاصِ ﷺ وقفه: «من ردته الطِيَرةُ عن حاجته فقد أشركَ، قالوا: فما كفارةُ ذلك؟ قال: أن تقول: اللهم لا خيرُك، ولا طيرَ إلا طيرُك، ولا إلهَ غيرُك».

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه (٥/ ٣٢٩ ـ ٣٣٣ رقم ٢٧٣١ و ٢٧٣٢).

<sup>(</sup>٢) في «المسند» (١/ ٢١٣) بإسناد ضعيف لانقطاعه.

 <sup>(</sup>٣) أي أحمد في «المسند» (٦/ ٤٧١ ـ ٤٧١ رقم ٧٠٤٥ ـ شاكر) بإسناد صحيح.
 قلت: وأورده الهيثمي في «المجمع» (٥/ ١٠٥) وقال: رواه أحمد والطبراني وفيه ابن لهيعة وحديثه حسن وفيه ضعف وبقية رجاله ثقات».

وقال أبو داود (۱۱ رحمه الله تعالى: حدثنا محمدُ بنُ كثيرِ أخبرنا سفيانُ عن سلمة بنِ كهيلٍ عن عيسى بنِ عاصم عن زرِّ بنِ حُبيش عن عبد الله بنِ مسعودِ عن رسول اللَّه ﷺ قال: «الطيرةُ شرك ـ ثلاثاً ـ وما منا إلا، ولكن اللَّه يُذهبُه بالتوكل»، وقوله: «وما منا إلا» إلخ هو من كلام ابن مسعودٍ.

كما فصّله الترمذيُّ (٢) رحمه الله في روايته عن المرفوع حيث قال: سمعتُ محمد بنَ إسماعيلَ يقول: كان سليمانُ بنُ حربٍ يقول في هذا الحديثِ: «وما منا إلا، ولكن اللَّه يذهبه بالتوكل»، كلُّ هذا عندي قُولُ عبدِ اللَّهِ بنِ مسعودٍ.

وقال<sup>(٣)</sup> رحمه الله تعالى: حدثنا أحمدُ بنُ حنبلِ وأبو بكر بنُ أبي شيبةً قالا: حدثنا وكيعٌ عن سفيانَ عن حبيب بنِ أبي ثابتٍ عن عروةَ بنِ عامرٍ عن أحمدَ القرشيِّ قال: ذُكرت الطِيَرةُ عند رسولِ الله ﷺ فقال: «أحسنُها الفألُ ولا تردّ مسلماً، فإذا رأى أحدكم ما يكره فليقل: اللهم لا يأتي بالحسنات إلا أنت، ولا يدفعُ السيئاتِ إلا أنت، ولا حولَ ولا قوةَ إلا بك».

وأما الغُولُ فهي واحدُ الغِيلانِ، وهي من شرِّ شياطينِ الجنِّ وسحَرَتِهم (٤)،

<sup>(</sup>۱) في «السنن» (٤/ ٢٣٠ رقم ٣٩١٠).

قلت: وأخرجه الترمذي في «السنن» (١٦٠/٤ ـ ١٦١ رقم ١٦١٤) وقال: هذا حديث حسن صحيح لا نعرفه إلا من حديث سلمة بن كهيل.

وابن ماجه في «السنن» (٢/ ١٧٠ رقم ٣٥٣٨). وأحمد (١/ ٣٨٩ و ٤٣٨ و ٤٤٠) والبخاري في «الأدب المفرد» (٢/ ٣٦٧ رقم ٩٠٩).

والحاكم في «المستدرك» (١٧/١ ـ ١٨) وقال: هذا حديث صحيح سنده ثقات رواته ولم يخرجاه.

وخلاصة القول أن الحديث صحيح.

<sup>(</sup>٢) في «السنن» (٤/ ١٦١).

<sup>(</sup>٣) أبو داود في «السنن» (٤/ ٢٣٥ رقم ٣٩١٩).

قلت: وأخرجه البيهقي في «السنن الكبرى» (٨/ ١٣٩) بإسناد ضعيف.

وقال المنذري في «المختصر» (٥/ ٣٧٩): عروة \_ هذا \_ قيل فيه: القرشي، كما تقدم: وقيل فيه: الجهني.

حكاهما البخاري وقال أبو قاسم الدمشقي. وله صحبة له تصح.

وذكر البخاري وغيره: أنه سمع من ابن عباس. فعلى هذا يكون الحديث مرسلًا».

<sup>(</sup>٤) قال الحافظ في «الفتح» (٦/ ٣٤٤): «وفيه أثر عن عمر ﷺ [أخرجه ابن أبي شيبة في =

والنفيُ لِما كان يعتقده أهلُ الجاهليةِ فيهم من الضرِّ والنفعِ، وكانوا يخافونهم خوفاً شديداً ويستعيذون ببعضهم من بعض كما قال تعالى عنهم: ﴿وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالُ مِّنَ ٱلْإِنسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِّنَ ٱلْجِنِّ فَزَادُوهُمْ رَهَقًا﴾ [الجن: ٦]. زادَ الإنسُ الجنَّ جُرأةَ عليهم وشراً وطغياناً، وزادتهم الجنُّ إخافةً وخَبلاً وكُفراناً.

وكان أحدُهم (١) إذا نزل وادياً قال: أعوذ بسيد هذا الوادي من سفهائه، فيأتي الشيطانُ فيأخذ من مال هذا المُستعيذِ أو يُروِّعه في نفسه، فيقول: يا صاحبَ الوادي، جارَك، أو نحو ذلك. فيسمع منادياً ينادي ذلك المعتدي أن اترُكه أو دعه أو ما أشبه ذلك.

فأبطل اللّه تعالى ورسولُه على ذلك ونفى أن يضُروا أحداً إلا بإذن الله عز وجل، وأبدلنا عن الاستعادة بالمخلوقين الاستعادة بجبار السمواتِ والأرض، ربّ الكونِ وخالقِه ومالكِه وإلهه، وبأسمائِه الحسنى وصفاتِه العُليا وكلماتِه التاماتِ التي لا يجاوِزُهن جبارٌ ولا متكبرٌ، فقال الله تبارك وتعالى: ﴿وَقُل رَبِّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ مَمْزَتِ ٱلشَّيَطِينِ ﴿ وَقُل رَبِّ أَن يَعْضُرُونِ ﴿ وَهُ المؤمنون]. وقال تعالى: ﴿ وَإِمّا يَنزَغُنُكُ مِنَ الشَّيَطِينِ نَنْغُ فَاستَعِدْ بِاللّهِ اللهِ الاعراف: ٢٠٠]. وقال تعالى: ﴿ وَلُو بِرَبِّ الفلق: ١] إلى آخر السورة، و ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلنّاسِ ﴾ [الناس: ١] إلى آخر السورة، و ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلنّاسِ ﴾ [الناس: الله آخر السورة، و ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلنّاسِ ﴾ [الناس: الله آخر السورة، و ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النّاسِ ﴾ [الناس: ١] إلى آخر السورة، و ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النّاسِ ﴾ [الناس: ١] إلى آخر السورة، و ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النّاسِ ﴾ [الناس: ١] إلى آخر السورة، و ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النّاسِ ﴾ [الناس: ١] إلى آخر السورة، و ﴿ قُلْ أَعُودُ بِرَبِّ السّورة. وغيرُها من الآيات.

وقال رسولُ الله على في هاتين السورتين: «ما سأل سائلٌ بمثلها ولا استعاذ مستعيدٌ بمثلها» (٢).

<sup>=</sup> مصنفه (٥/ ١٦٢) بسند صحيح] «أن الغيلان ذكروا عند عمر فقال: إن أحداً لا يستطيعُ أن يتحول عن صورته التي خلقه الله عليها، ولكن لهم سحرة كسحرتكم، فإذا رأيتم ذلك فأذنوا».

 <sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (۱۶/ج۹۲/۲۹ ـ ۱۰۹).
 وذكره ابن كثير في تفسيره (٤/ ٤٥٧). وابن أبي حاتم في تفسيره (۱/ ۳۳۷۷ رقم ۱۹۰۰۲).

<sup>(</sup>۲) أخرجه النسائي في «السنن» (۸/ ۲۵۰ ـ ۲۵۱). بسند صحيح. والدارمي (۲/ ٤٦٢) من حديث معاذ بن عبد الله بن خبيب.

 <sup>♦</sup> وأخرجه أبو داود في «السنن» رقم (١٤٦٣) من حديث عقبة بن عامر رؤي بلفظ قال: =

وقال ﷺ: «من نزل منزلاً فقال: أعوذ بكلمات الله التاماتِ من شر ما خلق، لم يضُرُّه شيءٌ حتى يرحَلَ من منزله ذلك» وهو في الصحيح (١)، وفي بعض الأحاديث: «إذا تغولت الغيلانُ فبادروا بالآذان» (٢).

وفي الحديث الصحيح (٣): «إن الشيطانَ إذا سمعَ النداءَ أدبر وله ضُراطً - وفي لفظ - حُصاصٌ».

يا عقبةُ! تعوَّذ بهما، فما تعوَّذ متعوذٌ بمثلِها». قال: وسمعتُه يؤمُّنا بهما في الصلاة.

\* وأخرجه الحاكم (٢/ ٥٤٠) وصححه، ووافقه الذهبي.

وخلاصة القول أن حديث عقبة بن عامر صحيح.

(۱) مسلم في صحيحه (۲۰۸۰/۶ رقم ۲۷۰۸).

قلت: وأخرجه ابن ماجه (٣٥٤٧) وابن خزيمة رقم (٢٥٦٧) والنسائي في «اليوم والليلة» (٥٦٥) وعنه ابن السني في «اليوم والليلة» رقم (٥٢٨) والترمذي (٣٤٣٧) والبيهقي (٥/ ٢٥٣) وأحمد (٦/ ٣٧٧) من طرق من حديث خولة بنت حكيم السُلميةِ.

وهو حديث صحيح.

(۲) أخرجه أحمد في «المسند» (۳/ ۳۰۱، ۳۸۱) والنسائي في «عمل اليوم والليلة» رقم (۹۰۵) وابن السني رقم (۹۲۰) وابن أبي شيبة في «المصنف» (۹۰۱/ ۳۹۷ رقم (۹۷۶۰). وعبد الرزاق في «المصنف» رقم (۹۲٤۷) وابن خزيمة رقم (۲۰٤۸) من حديث جابر رفي والحسن لم يسمع من جابر.

\* وأخرجه البزار (٤/ ٣٤ ـ كشف) وابن عدي في «الكامل» (٥/ ١٧٦٠) من حديث سعد بن أبي وقاص، والحسن لم يسمع من سعد بن أبي وقاص.

وأورده الهيثمي في «المجمع» (١٠/ ١٣٤) وقال: رواه البزار ورجاله ثقات إلا أن الحسن البصري لم يسمع من سعد فيما أحسب» اه.

\* وأخرجه الطبراني في «الأوسط» رقم (٧٤٣٦) وفي «الدعاء» رقم (٢٠٠٩).

وأورده الهيثمي في «المجمع (١٠/ ١٣٤) وقال) وفيه عدي بن الفضل وهو متروك.

\* وأخرجه ابن عدي (٥/ ١٦٨٥) من حديث ابن عمر وفي سنده عمر بن صبح وهو واهم.

والخلاصة أن الحديث ضعيف، والله أعلم.

(٣) أخرجه البخاري في صحيحه (٢/ ٨٤ ـ ٥٨ رقم ٦٠٨) وأطرافه رقم (١٢٢٢ و ١٢٣١ و ٣٦٠٠) .

ومسلم في صحيحه (١/ ٢٩١ رقم ١٦/ ٣٨٩).

<sup>=</sup> بينما أنا أسير مع رسولِ الله ﷺ بين الجحفة والأبواء إذ غشيتنا ريخ وظلمةٌ شديدةٌ، فجعل رسول الله ﷺ يتعوذ بـ: «أعوذ برب الفلق» و «أعوذ برب الناس» ويقول:

وأحاديثُ الاستعاذةِ والأذكارِ في طرد الشيطانِ وغيرِه كثيرةٌ مشهورةٌ مسبورةٌ في مواضعها من كتب السنة.

وأما قولُ من قال: إن المُرادَ في الحديث نفيُ وجُودِ الغِيلانِ مطلقاً فليس بشيء، لأن ذلك مكابرةٌ للأمور المشاهدةِ المعلومةِ بالضرورة في زمن النبيُ ﷺ وقبلَه وبعدَه من إتيانِهم وانصرافِهم ومخاطبتِهم وتشكّلِهم، والله أعلم.

وأما الهامةُ والصفَرُ فقال أبو داودَ (١) رحمه الله تعالى: حدثنا محمدُ بنُ المُصفى حدثنا بقيةُ قال: قلتُ لمحمد ـ يعني ابنَ راشدِ ـ قولُه: «هام»، قال: كانت الجاهليةُ تقول: ليس أحدٌ يموت فيدفن إلا خرج من قبرِه هامةٌ.

قلت: فقولُه: «صفر»، قال: سمعتُ أهلَ الجاهليةِ يستشئمون بصفر، فقال النبيُ ﷺ: «لا صفر». قال محمدٌ: وقد سمعنا من يقول هو وجعٌ يأخذ في البطن، فكانوا يقولون: هو يُعدي فقال: «لا صفر».

وقال (٢) رحمه الله: حدثنا يحيى بنُ خلفٍ حدثنا أبو عاصم حدثنا ابنُ جريج عن عطاء قال: يقول الناسُ: الصفرُ وجعٌ يأخذ في البطن. قلت: فما الهامةُ؟ قال: يقول الناسُ: الهامةُ التي تصرخ هامةُ الناسِ، وليست بهامة الإنسان، إنما هي دابةٌ.

وقال<sup>(٣)</sup> رحمه الله: قرئ على الحارث بنِ مسكينِ وأنا شاهد أخبركم أشهب قال: سُثل مالك عن قوله: «لا صفر». قال: إن أهلَ الجاهليةِ كانوا يُحلّون صفرَ، يحلّونه عاماً، فقال النبئ ﷺ: «لا صفر».

قلت: وكلُ هذه المعاني لهذه الألفاظِ قد اعتقدها الجهّالُ، وكلُها بجميع معانيها المذكورةِ مَنفيةٌ بنص الحديثِ، ولله الحمدُ والمنة.

<sup>(</sup>۱) في «السنن» (٤/ ٢٣٤ رقم ٣٩١٥).وقال الألباني: صحيح مقطوع.

<sup>(</sup>٢) أبو داود في «السنن» (٤/ ٣٥٨ رقم ٣٩١٨) وهو حديث مقطوع.

<sup>(</sup>٣) أبو داود في «السنن» (٢٣٣/٤ رقم ٣٩١٤) وهو حديث صحيح مقطوع. وقد أخرج البخاري في صحيحه (١٠/ ٢١٥ رقم ٥٧٥٧) ومسلم في صحيحه (١٧٤٣/٤ رقم ٢٢٢٠/١٠٢) من حديث أبي هريرة شه عن النبي ﷺ قال: «لا عدوى ولا طيرة ولا هامة ولا صَفرَ».

# مرتبة الإحسان

(وشالتُ مرتبة الإحسانِ وتلك أعلاها لدى الرحمنِ) (وهو رسوخُ القلبِ في العِرفان حتى يكونَ الغيبُ كالعِيان)

هذه المرتبة هي الثالثة من مراتب الدين المفصّلة في حديث جبريل (١) المتقدم، وهي أعلى مراتب الدينِ وأعظمُها خطراً، وأهلُها هم المستكملون لها السابقون بالخيرات المقرّبون في علو الدرجات.

وقد قدمنا أن الإسلام هو الأركانُ الظاهرةُ عند التفصيلِ واقترانه بالإيمان، والإيمان، وأما إذ ذاك هو الأركانُ الباطنةُ، والإحسانُ هو تحسينُ الظاهرِ والباطن، وأما عند الإطلاق فكلٌ منها يشمل دينَ اللَّهِ كلَّه.

وقد جاء الإحسانُ في القرآن في مواضِع كثيرةٍ، تارة مقترناً بالإيمان، وتارة بالتقوى، وتارة بهما معاً، وتارة بالجهاد، وتارة بالإسلام، وتارة بالعمل الصالح مطلقاً.

قال الله تبارك وتعالى: ﴿لَيْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلطَّلِحَاتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَمِمُواْ إِذَا مَا ٱلتَّقُواْ وَّعَمِلُواْ وَعَمِلُواْ الطَّلِحَتِ ثُمَّ ٱتَّقُواْ وَّهَامَنُواْ ثُمَّ ٱتَّقُواْ وَّأَمَنُواْ ثُمَّ ٱتَّقُواْ وَآخَسَنُواً وَاللَّهُ يُحِبُ ٱلْحُسِنِينَ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقُواْ وَٱلَّذِينَ هُم تُحْسِنُونَ ﴾ [النحل: المائدة: ٩٣]. وقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلطَّلِحَاتِ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلًا ﴾ [الكهف: ٣٠].

وقال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهَدِيَنَهُمْ سُبُلَنَاْ وَإِنَّ اللَّهَ لَمَعَ الْمُحْسِذِينَ﴾ [العنكبوت: ٦٩]. وقال تعالى: ﴿بَلَىٰ مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِدٌ فَلَهُۥ أَجْرُمُ عِندَ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحَزَنُونَ﴾ [البقرة: ١١٢].

وقيال تبعيالي: ﴿وَمَن يُسْلِمْ وَجْهَهُ إِلَى اللَّهِ وَهُوَ مُحْسِنُ فَقَدِ اَسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ اللَّهِ اللَّهِ وَهُوَ مُحْسِنُ فَقَدِ اَسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ اللَّهِ اللَّهِ وَهُوَ مُحْسِنُ فَقَدِ اَسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَل

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

وتارةً بالإنفاق في سبيل اللَّهِ وهو من الجهاد كقوله تعالى: ﴿وَأَنفِقُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا تُلْقُوا بِأَتَاتِيكُرُ إِلَى النَّهَلُكُةِ ۗ وَأَحْسِنُوا ۚ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ﴾ [البقرة: ١٩٥].

وقد فسره النبي على تفسيراً لا يستطيعه من المخلوقين أحد غيره على لما أعطاه الله تعالى من جوامع الكِلم، فقال على: «الإحسانُ أن تعبدَ اللّه كأنك تراه فإن من تحن تراه فإنه يراك»(١). أخبر على أن مرتبة الإحسانِ على درجتين، وأن للمحسنين في الإحسان مقامين متفاوتين:

(المقام الأول) - وهو أعلاهما - أن تعبدَ اللَّهَ كأنك تراه، وهذا مقامُ المشاهدة، وهو أن يعمل العبدُ على مقتضى مشاهدتِه اللَّهَ عز وجل بقلبه، وهو أن يتنور القلبُ بالإيمانِ وتنفُذَ البصيرةُ في العِرفان حتى يصيرَ الغيبُ كالعِيان، فمن عبدَ اللَّهَ عز وجل - على استحضار قُربه منه وإقبالِه عليه وأنه بين يديه كأنه يراه - أوجب له ذلك الخشيةَ والخوفَ والهيبةَ والتعظيم.

وفي حديث حارثة المرسَل أن النبيَّ عَلَيْ قال له: «يا حارثة كيف أصبحت؟ قال: أصبحت مؤمناً حقاً، قال: انظر ما تقول، فإن لكل قولِ حقيقة، قال: يا رسولَ الله، عزفت نفسي عن الدنيا فأسهرْتُ ليلي وأظمأتُ نهاري وكأني أنظرُ إلى عرشِ ربي بارزاً، وكأني أنظرُ أهلَ الجنةِ في الجنة يتزاورون فيها، وكأني أنظر إلى أهلِ النار في النار كيف يتعاوونَ فيها. قال: أبصرتَ فالزم»(٢) عبدٌ نوَّر اللَّهُ تعالى بصيرتَه.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>۲) أخرجه الطبراني في «المعجم الكبير» (٣/ ٢٦٦ \_ ٢٦٧ رقم ٣٣٦٧).

وأورده الهيثمي في «المجمع» (١/ ٥٧) وقال: أخرجه الطبراني في «الكبير» وفيه ابن لهيعة وفيه من يحتاج إلى الكشف عنه.

وأخرجه البزار (٢٦/١ رقم ٣٢ ـ كشف) عن أنس.

وأورده الهيثمي في «المجمع» (١/ ٥٧) وقال: رواه البزار يوسف بن عطية لا يحتج به. وأخرجه البيهقي في «الزهد» رقم (٩٧٣) من طريق آخر ضعيف.

وأخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٢١/٣١ رقم ١٠٤٧٤). وفي «الإيمان» (ص٤٣) من طريق مالك بن مغول عن زبيد.

وأخرجه ابن المبارك في «الزهد» (ص١٠٦ رقم ٣١٤) عن معمر عن صالح بن مسمار.

قال ابن الوراق: قال ابن صاعد: ولا أعلمُ صالح بن مسمار أسند إلا حديثاً واحداً»، زاد الحافظ في «الإصابة» (۱/ ۲۹۰) بعد ذكر كلام ابن صاعد: وهذا الحديث لا يثبت موصولاً. =

(المقام الثاني) : مقام الإخلاص، وهو أن يعملَ العبدُ على استحضار مشاهدَة الله إياه واطلاعه عليه وقُربِه منه، فإذا استحضر العبدُ هذا في عمله وعمِل عليه فهو مخلصٌ لله تعالى، لأن استحضارَه ذلك في عمله يمنعه من الالتفات إلى غير الله وإرادتِه بالعمل، وهذا المقامُ هو الوسيلةُ الموصلةُ إلى المقام الأول.

ولهذا أتى النبيُ عَلَيْ تعليلاً للأول فقال: «فإن لم تكن تراه فإنه يراك» (١٠). وفي بعضِ ألفاظِ الحديثِ: «فإنك إلا لم تكن تراه فإنه يراك» (١٠).

فإذا تحقق في عبادتِه بأن الله تعالى يراه ويطّلع على سره وعلانيته وباطِنه وظاهرِه، ولا يخفى عليه شيءٌ من أمره، فحينئذ يسهُل عليه الانتقالُ إلى المقام الثاني، وهو دوامُ التحقيقِ بالبصيرة إلى قربِ اللَّهِ تعالى مِن عبدِه ومَعيَّته حتى كأنه يراه.

وقد ذكرَ اللَّهُ تبارك وتعالى هذا المعنى في غير ما موضع من القرآنِ، كما قال تبارك وتعالى: ﴿وَمَا نَتْلُواْ مِنْهُ مِن قُرْءَانِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَّا كُنَّا عَلَيْكُو شُهُودًا إِذْ تُوْمِشُونَ فِيهِ وَمَا يَعْرُبُ عَن رَبِّكَ مِن مِنْقَالِ ذَرَّةٍ فِ ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَآءِ وَلَا أَصْغَر مِن ذَالِكَ وَلاَ أَكْبَرُ إِلَّا فِي كِنْكٍ مُبِينٍ ﴿ أَلاَ إِنَ أَوْلِيَآهُ اللّهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمُ اللّهُ وَلاَ أَلْمَ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّه

وقال تبارك وتعالى: ﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أَجِيبُ دَعُوةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانٌ فَلَيْسَتَجِيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُم يَرْشُدُوكَ ﴿ [البقرة: ١٨٦]. وقال تبارك وتسعسالسى: ﴿وَتَوَكُلُ عَلَى الْعَزِيزِ الرَّحِيمِ ﴿ اللَّهِي يَرَيكَ حِينَ تَقُومُ ﴿ وَتَقَلَّبُكَ فِ السَّيعِينَ ﴿ السَّعِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ فَ السَّعِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ فَ السَّعِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ وَالسَّعِيمُ الْعَلِيمُ ﴾ [الشعراء]. وغيرُ ذلك من الآياتِ.

فأولياءُ اللَّهِ المتقون المحسنون، هم الذين آمنوا بالله عز وجل وبإلهيته وربوبيتِه وأسمائِه وصفاتِه، وأفردوه بالعبادة محبة وتذلّلا وانقياداً وخوفاً ورجاء ورغبة ورهبة وخشية وخشوعاً ومَهابة وتعظيماً وتوكُلاً عليه وافتقاراً إليه واستغناءً به

<sup>=</sup> وخلاصة القول أن الحديث ضعيف جداً.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه.

عما سواه، واتقوا بامتثال أوامرِه ومحبةِ مرضاتِه وترْكِ مناهيه وموجباتِ سخطِه سراً وعلناً وظاهراً وباطناً قولاً وعملاً واعتقاداً، واستشعرت قلوبُهم ونفوسُهم إحاطة اللَّهِ عز وجل بهم علماً وقدرة ولطفاً وخِبرة بأقوالهم وأعمالِهم ونياتِهم وأسرارِهم وعلانياتِهم وحركاتِهم وسكناتِهم وجميعِ أحوالِهم، كيف عملوا وأين عملوا ومتى عملوا، فكان عملُهم خالصاً لله موافقاً لشرعه مُناطاً بما جاءت به رسلُه ونطقت به كتبه، مستحضرينَ ذلك بقلوبهم نافذة فيه بصائرُهم. فأخصلوا لله العملَ وراقبوه مراقبة من ينظُر إلى ربه، لكمال علمِهم بأن اللَّه ينظر إليهم ويرى حالَهم ويسمع مقالَهم.

فطرحوا النفوسَ بين يديه وأقبلوا بكليتهم عليه، والتجأوا منه إليه، وعاذُوا به منه، وأحبوه من كل قلوبِهم، فامتلأت بنور معرفتِه، فلم تتسع لغيره، فيه يُبصرون وبه يسمعون وبه يبطشون وبه يمشون، وبرؤيتهم يُذكر اللَّهُ تعالى، وبذكره يُذكرون.

وقال البخاريُ (١) رحمه الله تعالى: حدثنا عمرُ بنُ حفص حدثنا أبي حدثنا الأعمشُ سمعتُ أبا صالحٍ عن أبي هريرة هلله يقول: قال النَبيُ كلله: "يقول الله تعالى: أنا عند ظنَ عبدي بي وأنا معه إذا ذكرني، فإن ذكرني في نفسه ذكرتُه في نفسي، وإن ذكرني في ملأ ذكرتُه في ملأ خيرٍ منهم، وإن تقرّب إليَّ شبراً تقرّبُ إليه ذراعاً، وإن أتاني يمشي أتيتُه هرولةً».

وقال (٢) رحمه الله تعالى: حدثني محمدُ بنُ عثمانَ بنِ كرامةً، حدثنا خالدُ بنُ مخلّدٍ، حدثنا سليمانُ بنُ بلالٍ، حدثني شريكُ بنُ عبدِ اللّهِ بن أبي نمرِ عن عطاءِ عن أبي هريرة قال: قال رسولُ الله ﷺ: "إن الله تعالى قال: من عادى لي ولياً فقد آذنته بالحرب، وما تقرّب إليّ عبدي بشيء أحبّ إليّ مما افترضته عليه، وما يزال عبدي يتقرب إليّ بالنوافل حتى أُحبّه، فإذا أحببتُه كنتُ سمعَه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويدَه التي يبطش بها، ورجلَه التي يمشي بها، وإن سألني وبصره الذي يبصر به، ويدَه التي يبطش بها، ورجلَه التي يمشي بها، وإن سألني عبدي المؤمن، يكره الموتَ وأنا أكره مساءته».

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (۱۱/۱۳ه ـ ۱۲ه رقم ۷۵۳۱) ومسلم في صحيحه (۱/۲۰۲۱ رقم ۲/ ۷۲۲۷).

<sup>(</sup>٢) أي البخاري في صحيحه (١١/ ٣٤٠ ـ ٣٤١ رقم ٢٥٠٢) وقد تقدم.

ذكروا الله تعالى فذكرهم، وشكروه فشكرهم، وتولُّوه ووالوا فيه فتولاهم، وعادَوا أعداء الأجله فآذن بالحرب من عاداهم، وأحسنوا عبادة ربهم فأحسن جزاءهم وأجزله، عبدوه على قدر معرفتِهم به فجازاهم بفضله وزادهم: ﴿لِلَّذِينَ أَمُّسَنُوا لَلْسُتَنَى وَزِيادَةً ﴾ [يونس: ٢٦]، ﴿هَلْ جَزَآءُ ٱلْإِحْسَنِ إِلَّا ٱلْإِحْسَنُ ﴾ [الرحمن: ٦٠].

ولما ذكر أهلَ الجنة وما وعدهم به من النِعم وصفهم أن ذلك جزاء إحسانِهم، فقال: ﴿إِنَّ الْمُتَقِينَ فِي جَنَّتِ وَعُيُونِ ﴿ اَخِيْنَ مَا النَهُمْ رَبُّهُمُ الْهُمُ كَانُوا فَلَكَ مُسِنِينَ ﴿ الذاريات]. ثم فسر إحسانهم: ﴿ كَانُوا قَلِيلًا مِنَ النِّلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴿ وَالْمُعَارِهُمْ يَسْتَغَفِّرُونَ ﴿ وَقِ أَمْوَلِهِمْ حَقُّ لِلسَّآبِلِ وَلَلْحَرُومِ ﴿ وَالذاريات]. وقدمنا في الفصل الأول أن الحُسنى التي وعد اللَّهُ عز وجل المحسنين هي الجنة، والزيادة هي النظرُ إلى وجه اللَّهِ عز وجل كما رواه مسلم (١) عن صهيبٍ عن النبي ﷺ.

فلما كانوا يعبُدون اللَّه عز وجل في الدنيا على وجه الحضورِ والمراقبةِ كأنهم يرَونه بقلوبهم وينظُرون إليه في حال عبادتِهم إياه، كان جزاؤُهم على ذلك النظرَ إلى وجهه تبارك وتعالى في الآخرة عِياناً بأبصارِهم.

وعكسُ هذا ما أخبر به عن المكذبين الذين ران على قلوبهم ما كانوا يكسبون، فقال تعالى فيهم: ﴿ كُلَّا إِنَّهُمْ عَن رَبِّهِمْ يَوْمَينٍ لَمَحْجُوبُونَ ﴾ [المطففين: ١٥]. لما كان حالُهم في الدنيا التكذيب، وأعقبَهم ذلك التكذيبُ تراكم الرانِ على قلوبِهم حتى حُجبت عن معرفتِه ومراقبتِه في الدنيا فكان جزاؤهم على ذلك أن حُجبوا عن رؤيتِه في الآخرة. وذلك قول اللَّهِ عز وجل: ﴿ لِيَجْزِى اللَّذِينَ أَسَتُوا بِمَا عَبِلُوا وَيَجْزِى اللَّذِينَ اللَّهُ عَنْ وَجِل اللَّهِ عَنْ وَجِل اللَّهُ عَلَيْ اللَّذِينَ اللَّذِينَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّذِينَ اللَّهُ عَلَى اللَّذِينَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (۱/۱۲۳ رقم ۲۹۲/۱۸۰).

عن صهيب عن النبي ﷺ: ﴿إِذَا دَخُلُ أَهُلُ الْجِنَةِ الْجِنَةَ، قَالَ: يَقُولُ اللهُ تَبَارُكُ وَتَعَالَى: تريدون شيئاً أزيدكم؟ فيقولون: ألم تُبيّض وجُوهنا؟ ألم تدخلنا الجنة وتُنجُينا من النار؟ قال: فيكشف الحجاب فما أعطوا شيئاً أحبً إليهم من النّظر إلى ربهم عزّ وجلُّ

# [خاتمة الكلام على حديث جبريل]

هذا آخرُ ما يسَّر الله تعالى من الكلام على مفردات حديثِ جبريلَ (١)، وقد قال ابنُ رجبِ رحمه الله تعالى في شرح الأربعين (٢) بعد كلامِه على مراتب الدينِ في هذا الحديثِ، قال: «فمن تأمل ما أشرنا إليه مما دل عليه هذا الحديث العظيمُ علم أن جميعَ العلومِ والمعارفِ يرجِعُ إلى هذا الحديثِ ويدخُل تحته، وأن جميعَ العلماءِ من فِرقَ هذه الأمة لا تخرج علومُهم التي يتكلمون فيها على هذا الحديثِ وما دلَّ عليه مجملًا ومفصلًا، فإن الفقهاءَ إنما يتكلمون في العبادات التي هي من جملةِ خِصال الإسلامِ، ويُضيفونَ إلى ذلك الكلامَ في أحكامِ الأموالِ والأبضاعِ والدماء، وكلُ ذلك من علم الإسلام كما سبق التنبيهُ عليه، ويبقى كثيرٌ من عِلم الإسلامِ - من الآداب والأخلاقِ وغير ذلك ـ لا يتكلم عليه إلا القليلُ منهم، ولا يتكلمون على معنى الشهادتين وهما أصلُ الإسلام كله.

والذين يتكلمون على أصول الديانات يتكلمون على الشهادتين وعلى الإيمانِ بالله وملائكتِه وكتبِه ورسلِه واليومِ الآخرِ والإيمانِ بالقدر خيرِه وشره، والذين يتكلمون على علم المعارفِ ومقاماتِ العبادِ يتكلمون على مقام الإحسانِ وعلى الأعمال الباطنةِ التي تدخل في الإيمانِ أيضاً كالخشية والمحبةِ والتوكلِ والرضا والصبرِ ونحوِ ذلك، فانحصرت العلومُ الشرعيةُ التي يتكلم عليها فرقُ المسلمين في هذا الحديثِ ورجعت كلها إليه، ففي هذا الحديثِ وحده كفايةٌ ولله الحمدُ والمنة». انتهى كلامُه رحمه الله تعالى.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(1) (1/371 - 071).</sup> 

[ال] فصلُ: [العاشر] في ست مسائل تتعلق بمباحث الدين



(فصل) في مسائل تتعلق بما تقدم من مباحث الدين:

(الأولى): كونُ الإيمانِ يزيد بالطاعة وينقُص بالمعصية.

(والثانية): تفاضلُ أهلِه فيه.

(والثالثة): أن فاسقَ أهلِ الملةِ الإسلاميةِ لا يكفر بذنب دون الشركِ ولوازِمه إلا إذا استحلَّه.

(والرابعة): أنه لا يخلد في النار.

(والخامسةُ): أنه في العقاب وعدمِه تحت المشيئةِ.

(والسادسةُ): أن التوبةَ في حق كلِّ فردٍ مقبولةٌ ما لم يُغرْغِرْ سواءٌ من كفر أو دونه من أي ذنبِ كان.

# ١ ـ الإيمانُ يزيدُ وينقصُ

# (إسماننا يريد بالطاعات ونقصه يكون بالرلآت)

هذه هي المسألةُ الأولى من مسائلِ الفصلِ، وهي أن الإيمانَ يزيد وينقصُ وعلى ذلك ترجمَ البخاريُّ رحمه الله تعالى في كتابه فقال في جامِعه: كتابُ الإيمانِ، بابُ قولِ النبيِّ ﷺ: "بُنيَ الإسلامُ على خمس"(١). وهو قولٌ وفعلٌ ويزيد وينقص، قال الله تعالى: ﴿ لِيَزْدَادُوَا إِيمَننَا مَعَ إِيمَنهِمُ ﴾ [الفتح: ١٤]. ﴿ وَزِدْنَهُمْ هُدُى ﴾ [الكهف: ١٣]. ﴿ وَيَزِيدُ اللّهُ ٱلّذِينَ آهَتَدُوا هُدَى ﴾ [مريم: ٢٧].

وقال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ آهَنَدَوْاْ زَادَهُرَ هُدَى وَءَائنَهُمْ تَقُونَهُمْ ﴾ [محمد: ١٧]. ﴿ وَيَزْدَادَ الَّذِينَ مَامَنُواْ إِيمَنَا ﴾ [السمدشر: ٣١]. وقولُه تعالى: ﴿ وَمَا زَادَهُمْ إِلَّا إِيمَنَا وَتَسْلِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٢٢].

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

وقال الترمذيُ (۱) رحمه الله تعالى: بابٌ في استكمال الإيمانِ والزيادةِ والنقصانِ، وساق فيه حديثَ عائشةَ وَاللهُ عائشةَ وَاللهُ عائشةَ والنقصانِ، وساق أحسنُهم خُلقاً وألطفُهم بأهله، وحديثَ: «يا معشرَ النساءِ تصدّقنَ» الخ، وهو في الصحيحين (۲).

والشاهدُ منه قولُه ﷺ: «ما رأيتُ من ناقصاتِ عقلِ ودينِ أغلبَ لذوي الألباب وذوي الرأي منكن»(٢).

وذكر حديثَ أبي هريرةَ وهو في الصحيحين<sup>(٣)</sup> أيضاً قال: قال رسول الله ﷺ: «الإيمانُ بضعٌ وسبعون باباً، فأدناها إماطةُ الأذى عن الطريق وأرفعُها قولُ لا إله إلا الله». هذا لفظُ الترمذيّ<sup>(٤)</sup> وقال: حسنٌ صحيحٌ ولفظه: «بضع وستون».

ولمسلم (٥) روايةً: «بضعٌ وسبعون»، لكن قالا: «شعبةً» بدلَ «باباً».

وقال النسائي<sup>(٦)</sup>: بابُ زيادةِ الإيمانِ ـ وذكر فيه حديثَ الشفاعةِ، ودِلالُته ـ منطوقاً ـ على تفاضل أهلِ الإيمانِ فيه، وأما الزيادةُ والنقصُ فدِلالُته عليها مفهوماً لا منطوقاً.

 <sup>(</sup>١) في «السنن» (٩/٥ رقم ٢٦١٢) وقال: هذا حديث صحيح. ولا نعرف لأبي فلابة سماعاً من عائشة.

وخلاصة القول أن الحديث ضعيف.

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في صحيحه (۲/ ٤٤٨ ـ ٤٤٩ رقم ٩٥٦). ومسلم في صحيحه (۲/ ٩٠٥ رقم ٩٥٩).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه (١/١٥ رقم ٩) ومسلم في صحيحه (١/٦٣ رقم ٥٥/٥٧)
 عن أبي هريرة ولفظه: «الإيمانُ بضعٌ وستون شُعبةٌ، والحياءُ شعبةٌ من الإيمان».

<sup>(</sup>٤) في «السنن» (٥/ ١٠ رقم ٢٦١٤) وقال: هذا حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>٥) في صحيحه (١/ ٦٣ رقم ٥٨/ ٣٥).

<sup>(</sup>٦) في «السنن» (٨/١١٢ ـ ١١٣).

وهو حديث صحيح.

ومثلُه حديث أبي سعيدِ الخُدريِّ (١): «رأيتُ الناسَ وعليهم قُمُصٌ منها ما يبلُغ الثدى». الحديث.

وفيه: «وعُرض عليَّ عمرُ بنُ الخطابِ وعليه قميصٌ يجُرّه، قالوا: فما أوّلت ذلك يا رسولَ الله؟ قال: الدين»، ثم ذكر (٢٠ حديثَ عمرَ في نزول قولِه تعالى: ﴿ ٱلْيُوْمَ أَكُمُلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ [المائدة: ٣]، ودلالتُها على ذلك منطوقاً.

وعلى ذلك ترجم البخاريُ (٣) رحمه الله تعالى وقال: حدثنا الحسنُ بنُ الصباحِ سمع جعفرَ بنَ عون حدثنا أبو العَميس قال: أخبرنا قيسُ بنُ مسلم عن طارق بنِ شهابٍ عن عمرَ بنَ الخطابِ وَ الله أن رجلًا من اليهود قال له: يا أمير المؤمنين آيةٌ في كتابِكم تقرّءُونها لو علينا معشرَ اليهودِ نزلت لاتخذنا ذلك اليومَ عيداً. قال: أيُ آية؟ قال: ﴿ اللّهِ مَ اللّهُ مَ اللّهُ مَ اللّهُ مَ اللّهُ مَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَينَاكُمُ وَأَنْمَتُ عَلَيْكُم وَرَضِيتُ لَكُمُ اللّهُ وَينَاكُم وَالْمَانَة : ٣].

قال عمرُ: قد عرَفنا ذلك اليومَ والمكانَ الذي نزلت فيه على النبي ﷺ، وهو قائمٌ بعرَفةً يومَ جُمعةٍ.

وعلى ذلك ترجمَ أبو داودَ<sup>(٤)</sup> وغيرُه من أئمةِ السنة، وساقوا في ذلك أحاديثَ تتضمنُه منطوقاً ومفهوماً.

قال مسلمُ (٥) بنُ الحجاجِ رحمه الله تعالى: حدثنا يحيى بنُ يحيى التيميُّ وقَطَنُ بنُ نُسير ـ واللفظُ ليحيى ـ أخبرنا جعفرُ بنُ سليمانَ عن سعيدِ بنِ إياسٍ

<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي في «السنن» (۱۱۳/۸). قلت: وأخرجه البخاري (۷/ ٤٣ رقم ٣٦٩١). ومسلم في صحيحه (١٨٥٩/٤ رقم ١٥/ ٢٣٩٠).

 <sup>(</sup>۲) أي النسائي في «السنن» (۸/ ۱۱٤) و (۹/ ۲۵۰).
 قلت: وأخرجه البخاري (۱/ ۱۰۵ رقم ۵۵) ومسلم في صحيحه (۲۳۱۳/۶ رقم ۵/ ۳۰۱۷).
 (۳۰۱۷). والترمذي (۵/ ۲۵۰ رقم ۳۰٤۳).

<sup>(</sup>٣) في صحيحه (١/ ١٠٥ رقم ٤٥).وتقدم تخريجه في التعليقة السابقة.

<sup>(</sup>٤) في «السنن» (٥/ ٥٩ ـ ٦٦) باب رقم (١٦) الدليل على زيادة الإيمان ونقصانه.

<sup>(</sup>٥) في صحيحه (٢١٠٦/٤ رقم ٢١/٢٧٥).

الجَريريِّ عن أبي عثمانَ النهديِّ عن حنظلةَ الأُسيديِّ قال: وكان من كُتَّابِ رسولِ الله ﷺ قال: «لقيني أبو بكر را الله على فقال: كيف أنت يا حنظلةُ؟ قال: قلت: نافقَ حَنظلةُ. قال: سبحان الله ما تقول؟ قال قلت: نكونُ عند رسولِ الله ﷺ عافسنا يُذكّرنا بالنار والجنةِ حتى كأنا رأي عينٍ، فإذا خرجنا من عند رسولِ الله ﷺ عافسنا الأزواجَ والأولادَ الصغارَ، فنسِينا كثيراً.

قال أبو بكر ﷺ: فواللَّهِ إنا لنلقى مثل هذا. فانطلقت أنا وأبو بكر حتى دخلنا على رسولِ الله ﷺ قلت: نافق حنظلةُ يا رسول اللَّهِ.

فقال رسولُ اللَّهِ ﷺ: "وما ذاك؟". قلت: يا رسولَ اللَّهِ نكون عندك تذكّرنا بالنارِ والجنةِ حتى كأنا رأيَ عين، فإذا خرجنا من عندك عافسنا الأزواجَ والأولادَ والضَّيعاتِ، نسينا كثيراً. فقال رسولُ الله ﷺ: "والذي نفسي بيده أن لو تدومون على ما تكونون عندي وفي الذكر لصافحتْكُم الملائكةُ على فُرشكم وفي طُرُقكم، ولكن يا حنظلةُ، ساعةً وساعةً". ثلاث مرات.

حدثني (١) إسحاقُ بنُ منصورِ أخبرنا عبدُ الصمدِ سمعتُ أبي يحدّث حدثنا سعيدٌ الجَريريُ عن أبي عثمانَ النهديُ عن حنظلةَ قال: كنا عند رسولِ الله على فوعظنا فذكر النارَ. قال: ثم جئتُ إلى البيت فضاحكتُ الصبيانَ ولاعبتُ المرأة، قال: فخرجتُ فلقيتُ أبا بكرِ فذكرتُ ذلك له قال: وأنا قد فعلتُ مثل ما تذكر. فلقينا رسولَ الله على الله نافق حنظلةُ. فقال: «مَهْ». فحدثتُه بالحديث فقال أبو بكر: وأنا قد فعلتُ مثلَ ما فعلَ فقال: «يا حنظلةُ ساعةٌ وساعة، ولو كانت تكون قلوبكم كما تكون عند الذِكرِ لصافحتْكُم الملائكةُ حتى تُسلّمُ عليكم في الطرق». ومن طريق ثالثِ (٢): فذكرنا الجنةَ والنارَ الحديث.

وعلى هذا إجماعُ الأئمةِ المعتدُّ بإجماعِهم، وأن الإيمانَ قولٌ وعملٌ ويزيد وينقص، وإذا كان ينقُص بالفترة عن الذكر فلأَن ينقُصَ بفعل المعاصي من بابٍ أولى كما سيأتي إن شاء اللَّهُ تبارك وتعالى بيانه قريباً.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحه (٢١٠٧/٤ رقم ١٣/٢٧٥٠).

<sup>(</sup>۲) عند مسلم فی صحیحه (۲۱۰۷/۶ رقم .../۲۷۵۰).

# ٢ \_ تفاضُلُ أهل الإيمانِ

(وأهلُه فيه على تفاضل هل أنت كالأملاك أو كالرُّسلِ!)

فقسم تعالى الناجين منهم إلى مقتصدين، وهم الأبرارُ أصحابُ اليمينِ الذين اقتصروا على التزام الواجباتِ واجتنابِ المحرماتِ فلم يزيدوا على ذلك ولم ينقصوا منه، وإلى سابق بالخيراتِ، وهم المقرّبونَ الذين تقرّبوا إليه بالنوافل بعد الفرائضِ وتركوا ما لا بأسَ به خوفاً مما به بأسّ، وما زالوا يتقربون إلى الله تعالى بذلك حتى كان سمعهم الذي يسمعون به وبصرَهم الذي يبصرون به إلى آخر معنى الحديثِ السابق، فبه يسمعون وبه يبصرون وبه يبطشون وبه يمشون وبه ينظِقون وبه يعقِلون، يسبحون الليلَ والنهارَ لا يفتُرون.

وأما الظالمُ لنفسه ففي المراد به عن السلف الصالحِ قولان:

أحدُهما: أن المُراد به الكافر، فيكون كقولِ الله عز وجل في تقسيمهم في سورة الـواقـعـةِ عـنـد الـبـعـثِ: ﴿وَكُنتُمُ أَزَوْجًا ثَلَنتُهُ ۞ فَأَصْحَبُ ٱلْمَيْمَنةِ مَا أَصْحَبُ ٱلْمَشْمَةِ ۞ وَالسَّنِقُونَ السَّيْقُونَ ۞ أُولَتِكَ ٱلْمُقَرَّقُونَ ۞ (الواقعة]. إلى آخر الآيات.

وقسمهم عند الاحتضار كذلك، فقال عز وجل: ﴿ فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ أَصْعَبِ ٱلْمَعِينِ ﴿ فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ أَصْعَبِ ٱلْمَعِينِ ﴿ فَامَّا إِن كَانَ مِنَ أَصْعَبِ ٱلْمَعِينِ ﴿ فَامَّا إِن كَانَ مِنَ أَصْعَبِ ٱلْمَعِينِ ﴾ فَسَلَامٌ لَكَ مِنَ أَصْعَبِ ٱلْمَعَينِ ﴾ وَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُكَذِيبِنَ ٱلضَّالِينِ ﴾ فَانْزُلُ مِنْ حَمِيمٍ ﴾ وَتَصْلِينَهُ جَمِيمٍ ﴾ [الواقعة].

فإن تفاضلَ أهلِ الإيمانِ في تقسيم هذه السورةِ إنما هو على درجتين: سابقين مقرّبين، وأبرارهم أصحابُ اليمين. وأما أصحابُ الشمالِ الذين هم

المكذبون الضالون فليسوا من أهل الإسلام باتفاق، وإنما الخلاف في الظالم نفسه في آية فاطر(١).

والقولُ الثاني أن المُرادَ به عصاةُ الموحدين فإنهم ظالمون لأنفسِهم، ولكن ظلمٌ دون ظلم، لا يخرُج من الدين ولا يخلّد في النار، فعلى هذا يكون قسمٌ ثالثٌ في تفاضلُ أهلُ الإيمانِ.

ورجح هذا القولَ ابنُ القيِّم (٢) رحمه الله تعالى، فإذا كان هذا التفاوتُ بين أتباعِ الرسلِ فكيف تفاوتُ ما بينهم وبين رسلِهم، وقد ذكر الله تبارك وتعالى أن الرسلَ متفاضلون فقال: ﴿ تِلْكَ ٱلرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ مِنْهُم مَّن كُلَّمَ اللَّهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَاتٍ ﴾ [البقرة: ٢٥٣]. وقد تقدم تقرير ذلك في موضعه.

وكما أخبر الله تبارك وتعالى عن تفاوتهم في الإيمان في دار التكليف كذلك جعل الجنة التي هي دارُ الثوابُ متفاوتة الدرجاتِ مع كون كلِ منهم فيها، فقال في سورة السرحمن: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَنَانِ ۞ فَإِنِّي ءَالَاهِ رَبِّكُمَا ثُكَذَبَانِ ۞ ذَوَاتًا وَمَانِكُمُا ثُكَذَبَانِ ۞ فَإِنِي ءَالاَهِ رَبِّكُمَا ثُكذَبَانِ ۞ فَإِنِي مَالاَهِ رَبِّكُمَا ثُكذَبَانِ ۞ فَإِنِي مَالاَهِ رَبِّكُمَا ثُكذَبَانِ ۞ فَإِنِي مَالِكُهُ وَرَجُمُا ثُكذَبَانِ ۞ فَيَانِ مَتَرِيانِ ۞ مُتَّكِينَ عَلَى فُرُشٍ بَطَايِئُهَا مِنْ فِيهِمَا مِن كُلِ فَكِهَةٍ رَقِبَانِ ۞ فَإِنِي مَالَةٍ رَبِكُمَا تُكذَبَانِ ۞ فِيهَ قَصِرَتُ الطَّرْفِ لَمْ يَطْمِثُهُنَ إِلْسُ فَبَعَلَهُمْ وَلَا جَانًا ۞ فَإِنِي مَالِكَةً رَبِيكُمَا تُكذِبانِ ۞ فِيهَ قَصِرَتُ الطَّرْفِ لَمْ يَطْمِثُهُنَ إِلَى مَنْ فَصِرَتُ الطَّرْفِ لَمْ يَطْمِثُهُنَ إِلَى مَنْ فَصِرَتُ الطَّرْفِ لَمْ يَطْمِثُهُنَ وَالْمَرْجَانُ ۞ فَإِلَى ءَالاَهِ رَبِيكُمَا تُكَذِبانِ ۞ كَأَنَهُنَ الْيَاقُوتُ وَالْمَرْجَانُ ۞ فَإِلَى مَالِكُو رَبِيكُمَا تُكَذِبانِ ۞ كَأَنَهُنَ الْيَاقُوتُ وَالْمَرْجَانُ ۞ فَإِلَى مَالِكُهُ وَلِكُمْ اللّهُ وَيَكُمَا تُكَذِبانِ ۞ كَانَهُنَ الْيَاقُوتُ وَالْمَرْجَانُ ۞ فِأَي مَالاَهِ وَرَبِكُمَا تُكَذِبانِ ۞ كَانَهُنَ الْيَاقُوتُ وَالْمَرْجَانُ ۞ فَإِلَى مَالِكُمْ وَلِكُمْ الْتُكذِبَانِ ۞ كَانَهُنَ الْيَافُوتُ وَالْمَرْجَانُ ۞ فَإِلَى مَالِكُولُ اللّهُ وَلَا مَالِهُ اللّهُ وَلَيْمُهُمْ وَلِا جَانًا اللّهُ وَلَا مَالِهُ وَلَا الرحمن]. إلى آخر السورة.

وكذا في سورة الواقعة أخبر بصفة الجنة التي يدخلها السابقون أعظم وأعلى من صفات الجنة التي يدخلها أصحاب اليمين، وكذلك في سورة المطففين. قال تبارك وتعالى: ﴿إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ ﴿ عَلَى ٱلْأَرْآبِكِ يَظُرُونَ ﴿ تَعَالَى: ﴿إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ ﴾ عَلَى ٱلْأَرْآبِكِ يَظُرُونَ ﴾ تَعْرَفُ فِي دَلِكَ فَلْيَتَنَافِسِ ٱلْمُنتَافِسُونَ ﴾ وَمِنَاجُمُهُ مِن تَسْنِيمٍ ﴿ عَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا ٱلْمُقَرَّبُونَ ﴾ [المطففين]. وغيرُ ذلك من الآبات.

<sup>(</sup>١) فاطر: (٣٢).

<sup>(</sup>۲) في كتابه «طريق الهجرتين» (ص۲۸۹ ـ ۲۹۱).

وقال النبيُ ﷺ: «جنتانِ من ذهب، آنيتهما وما فيهما، وجنتانِ من فضة، آنيتُهما وما فيهما، وما بين القومِ وبين أن ينظروا إلى ربهم إلاَّ رداءُ الكبرياءِ على وجهه في جنة عذن الله عنه المالية عنه المالية عنه عنه المالية عنه عنه المالية ا

وأهلُ الجنةِ متفاوتون في الدرجات حتى إنهم يتراءَوْن، أهلُ عِلّيين يرَون غُرفَهم مِن فوقهم كما يُرى الكوكبُ في الأفق الشرقي أو الغربي، ومتفاوتون في الأزواج. ومتفاوتون في الفواكه من المطعوم والمشروب، ومتفاوتون في الفُرش والملبوسات، ومتفاوتون في المُلك، ومتفاوتون في الحسن والجمالِ والنور، ومتفاوتون في قربهم من الله عز وجل، ومتفاوتون في تكثير زيارتِهم إياه، ومتفاوتون في مقاعدهم يوم المزيد، ومتفاوتون تفاوتا لا يعلمه إلا الله عز وجل.

وقد قدمنا أحاديث الشفاعة (٢) وفيها أن عُصاةَ المو حدين الذين تمسهم النارُ بقدْرِ ذنوبِهم، متفاوتون تفاوتاً بعيداً: متفاوتون في مقدار ما تأخذُه منهم، فمنهم من تأخذُه النارُ إلى كعبيه، ومنهم من تأخذُه إلى أنصافِ ساقيه، ومنهم من تأخذُه إلى ركبتيه، ومنهم من تأخذُه إلى حِقْوَيه، ومنهم من تأخذُه إلا مواضعَ السجودِ.

وكذلك يتفاوتون في مقدار لُبثِهم فيها وسُرعةِ خروجِهم منها، لأنهم متفاوتون في الإيمانِ والتوحيدِ الذي بسببه يخرجون منها، ولولاه لكانوا مع الكافرين خالدين مخلّدين أبداً.

فيُقال للشفعاء أخرِجوا من كان في قلبِه مثقالُ دينارِ من إيمان، ثم من كان في قلبه نصفُ دينارِ من إيمان، ثم من كان في قلبه وزن بُرّةٍ من إيمان، ثم من كان في قلبه أدنى أدنى من مثقالِ ذرةٍ من إيمان، ثم من كان في قلبه أدنى أدنى من مثقالِ ذرةٍ من إيمان.

فأين هذا ممن الإيمانُ في قلبه مثلُ الجبلِ العظيم، وأين مَن نورُه على الصراط كالشمس، ممن نورُه على إبهام قدمه يُنوْنِصُ تارةً ويَطْفأُ أخرى: ﴿أَنَنَجْمَلُ الشّيلِينَ كَاللَّبُرِمِينَ ۞ مَا لَكُمْ كَيْفَ تَعَكَّبُونَ ۞﴾ [القلم].

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه (٨/ ٦٢٤ رقم ٤٨٧٩).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجها.

وفي الصحيحين (١) من حديث أبي سعيدِ الخدريِّ رهي قال: سمعتُ رسولَ اللَّهِ ﷺ يقول: «بينا أنا نائمٌ رأيتُ الناسَ عُرضوا عليَّ وعليهم قُمُصٌ، فمنها ما يبلغ دون ذلك. وعُرض عليَّ عمرُ وعليه قميصٌ يجرُه: قال: الدين».

وقال ابنُ أبي مُلَيكةَ: أدركتُ ثلاثين من أصحابِ النبيِّ ﷺ كلُهم يخاف النفاق على نفسِه. ما منهم أحدٌ يقول إنه على إيمان جبريل وميكائيل. ذكره البخاريُّ (٢) تعليقاً مجزوماً به.

وقال النبي على: «مُلئ عمارٌ إيماناً إلى مُشاشِه»(٣).

وقال ﷺ: «من رأى منكم منكراً فليغيّره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبقلبه، وذلك أضعفُ الإيمانِ»(٤).

وقال عمرُ بنُ الخطابِ عَلَيْهُ: «لو وُزن إيمانُ أبي بكرِ بإيمان أهلِ الأرضِ لرجح»(٥).

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>۲) في صحيحه (۱/ ۱۰۹ ـ ۱۱۰ رقم ٣٦). تعليقاً.

<sup>(</sup>٣) أُخْرجه النسائي في «السنن» (٨/ ١١١ رقم ٥٠٠٧).

والحاكم (٣/ ٣٩٢ ـ ٣٩٣) وقال الحاكم: "صحيح على شرط الشيخين، إنْ كان محمدُ بن أبي يعقوب حفظ عن عبد الرحمن بن مهدي». ووافقه الذهبي.

قلت: محمد بن أبي يعقوب هذا ثقة من شيوخ البخاري، واسم أبيه إسحاق، «فإذا كان قد حفظه فلا يزيد على كونه صحيحاً لأن أبا عمار ليس من رجال الشيخين».

وله طريق أُخرى أخرجها ابن ماجه (١/ ٥٢ رقم ١٤٧) وأبو نعيم في «الحلية» (١/ ١٣٩). ورجاله ثقات، رجال البخاري غير هاني بن هانئ وهو مستور كما في «التقريب» رقم (٧٦٦) ومن طريق أبي يعلى (١/ ١١٧) وابن جرير في «التهذيب» (١٥٧/ ٢٥٨) وقال: «محمداً».

<sup>«</sup>الصحيحة» رقم (۸۰۷).

وخلاصة القول أن الحديث صحيح، والله أعلم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم (١/ ٦٩ رقم ٧٩/ ٤٩) وأحمد (٣/ ١٠) وأبو داود رقم (١١٤٠) و (٤٣٤٠) و (٤٣٤٠) و (١١٤٠) و (٤٣٤٠) وابن ماجه رقم (١٢٧٥) و (٤٠١٣) والبيهقي في «السنن» (٦/ ٩٤ ـ ٩٥). من حديث أبي سعيد الخدري.

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد في «فضائل الصحابة» (١/ ٤١٨ رقم ٢٥٣). بإسناد ضعيف جداً لأجل أيوب بن سويد الرملي.

وقرأ الفضيلُ بنُ عياض<sup>(۱)</sup> رحمه الله أولَ الأنفال حتى بلغ: ﴿أُولَيَكَ هُمُ اللهُ أُولَ الْأَنفال حتى بلغ: ﴿أُولَيَكَ هُمُ اللّهُ وَمَنْوَنَ حَقّاً لَمُمْ دَرَجَاتُ عِندَ رَيِّهِمْ وَمَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيدٌ ﴾ [الأنفال: ٤]. قال حين فرَغَ: إن هذه الآية تخبرك أن الإيمانَ قولٌ وعملٌ، وأن المؤمن إذا كان مؤمناً حقاً فهو من أهل الجنةِ فهو شاكً في فهو من أهل الجنةِ فهو شاكً في كتاب اللّه، مكذّبٌ أو جاهلٌ لا يعلم.

فمن كان على هذه الصفةِ فهو مؤمنٌ حقاً مستكمل الإيمان، ولا يُستكمل الإيمانُ ولا يُستكمل الإيمانُ إلا بالعمل، ولا يستكمل عبد الإيمانَ ولا يكون مؤمناً حقاً حتى يؤثِرَ دينَه على شهوتِه، ولن يهلِكَ عبد حتى يؤثِرَ شهوتَه على دينه.

يا سفيهُ ما أجهلك، لا ترضى أن تقولَ أنا مؤمنٌ حتى تقول أنا مؤمنٌ حقاً مستكملٌ الإيمان، واللّهِ لا تكون مؤمناً حقاً مستكملَ الإيمانِ حتى تؤدّيَ ما افترض اللّهُ عليك، وتجتنب ما حرم الله عليك، وترضى بما قسمَ اللّهُ لك، ثم تخاف مع هذا أن لا يقبَلَ اللّهُ منك.

ووصفَ فضيلٌ الإيمانَ بأنه قولٌ وعملٌ، وقرأ: ﴿وَمَا أُمِهُوٓا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ عُلِمِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَآهَ وَيُقِيمُوا الصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُوا الزَّكُوٰةَ وَذَالِكَ دِينُ ٱلْقَيِّمَةِ﴾ [البينة: ٥].

قد سمّى اللَّهُ تعالى دينَ القيمةِ بالقول والعملِ، فالقولُ الإقرارُ بالتوحيد والشهادةِ للنبيِّ ﷺ، والعملُ أداءُ الفرائضِ واجتنابُ المحارم، وقرأ: ﴿وَاذَكُرْ فِي الْكِنْبِ إِسْمَعِيلٌ إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ الْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولًا نَبِيًا ۞ وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُ بِالصَّلَوةِ وَالزَّكَوةِ وَكَانَ عِندَ رَبِّهِ مَرَضِيًا ۞ [مريم]. وقدال: ﴿شَرَعَ لَكُم مِن الدِينِ مَا وَصَىٰ بِهِ نُوحًا وَالَّذِي وَالَّذِي وَالَّذِي وَالَّذِي وَالْكَوْدِ وَالْذِي وَالْكَوْدِ وَالْدِينَ وَلَا نَنفَرَقُولُ وَاللَّذِي وَعِيسَى اللَّهُ اللَّذِينَ وَلَا نَنفَرَقُولُ اللَّذِينَ وَلَا اللَّذِينَ وَلَا اللَّذِينَ وَلَا اللَّوْلَقُولُ اللَّذِينَ وَلَا اللَّهُ اللَّذِينَ وَلَا اللَّذِينَ وَلَا اللَّذِينَ وَلَا اللَّوْلَ اللَّذِينَ وَلَا اللَّهُ اللَّذِينَ وَلَا اللَّذِينَ وَلَا اللَّهُ اللَّذِينَ وَلَا اللَّيْنَ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِينَ وَلَا اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الْمُولِي اللَّهُ الْمُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّه

فالدينُ التصديقُ بالعمل كما وصفه الله تعالى، وكما أمر به أنبياءَه ورسلَه بإقامتِه. والتفرّقُ فيه تركُ العملِ والتفريقُ بين القولِ والعملِ، قال الله تبارك وتعالى:

وتابعه ابن المبارك عند أبي خيثمة في «فضائل أبي بكر» (ص١٣٣) والبيهقي في شعب الإيمان (١٥٠). بإسناد صحيح.
 وأخرجه عبد الله في «السنة» رقم (٨٢٣) بإسناد حسن.

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (۸۱۸).

﴿ فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُوا ٱلصَّكَاوْةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكُوهَ فَإِخُواَنُكُمُ فِي ٱلدِّينِ ﴾ [التوبة: ١١]. فالتوبةُ من الشرك جعلها الله تعالى قولاً وعملاً بإقامة الصلاةِ وإيتاءِ الزكاة.

وقال أصحابُ الرأي<sup>(۱)</sup>: ليس الصلاةُ ولا الزكاةُ ولا شيءٌ من الفرائض من الإيمان، افتراءً على الله وخلافاً لكتابه وسنةِ نبيّه، ولو كان القولُ كما يقولون لم يقاتل أبو بكر أهلَ الردةِ.

وقال فُضيلٌ (۱): يقول أهلُ البدع: الإيمانُ الإقرارُ بلا عملٍ، والإيمانُ واحدٌ، وإنما يتفاضل الناسُ بالأعمال ولا يتفاضلون بالإيمان. قال: فمن قال ذلك فقد خالفَ الأثرَ، ورد على رسولِ الله قوله، لأن رسولَ الله على قال: «الإيمانُ بضعٌ وسبعون شعبة أفضلُها لا إله إلا الله، وأدناها إماطةُ الأذى عن الطريق، والحياءُ شعبة من الإيمان (۲).

وتفسيرُ (٣) من يقول: الإيمانُ لا يتفاضل يقول إن فرائضَ اللّهِ ليست من الإيمان، فميّز أهلُ البِدَع العملَ من الإيمان وقالوا: إن فرائضَ اللّهِ ليست من الإيمان، ومن قال ذلك فقد أعظم الفِرْية، أخاف أن يكون جاحداً للفرائض راداً على الله أمرَه.

ويقول أهلُ السنة (٤): إن الله تعالى قرّر العملَ بالإيمانِ وإن فرائضَ اللّهِ من الإيمان. قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَتِ ﴾ [العنكبوت: ٧] فهذا موصولُ العمل بالإيمان.

ويقولُ أهلُ الإرجاء: لا ولكنه مقطوعٌ غيرُ موصول، وقال أهلُ السنةِ: قال السلّه: ﴿وَمَن يَعْمَلَ مِنَ الْفَهَالِحَتِ مِن ذَكَرٍ أَوْ أُنتَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ﴾ [الـنـساء: ١٢٤]. فهذا موصولٌ. وأهلُ الإرجاء يقولون بل هو مقطوعٌ، وقال أهلُ السنةُ (٤): قلل الله تعالى: ﴿وَمَنْ أَرَادَ ٱلْآخِرَةَ وَسَعَىٰ لَهَا سَعْيَهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ﴾ [الإسراء: ١٩]. فهذا موصولٌ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (۸۱۸).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الله في «السنة» رقم (١/ ٣٧٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الله في «السنة» (١/٣٧٦).

وكلُ شيء في القرآن من أشباه هذا فأهلُ السنة يقولون: هو موصولٌ مجتمعٌ، وأهلُ الإرجاء يقولون: بل هو مقطوعٌ متفرقٌ. ولو كان الأمرُ كما يقولون كان من عصى وارتكبَ المعاصيَ والمحارِمَ لم يكن عليه سبيلٌ فكان إقرارُه يكفيه من العمل، فما أسوأ هذا مِن قولٍ وأقبَحه، فإنا لله وإنا إليه راجعون.

وقال فضيل (1): أصلُ الإيمانِ عندنا وفرعُه ـ بعد الشهادةِ لله بالتوحيد والشهادةِ للنبيّ على البلاغ، وبعد أداء الفرائض ـ صدقُ الحديث، وحِفظُ الأمانةِ، وتركُ الخيانةِ، والوفاءُ بالعهد، وصلةُ الرحم، والنصيحةُ لجميع المسلمين، والرحمةُ للناس عامة.

قيل له \_ يعني فضيلاً \_ هذا من رأيك تقوله أو سمعته؟ قال: بل سمعناه وتعلّمناه. ولو لم آخُذْه من أهلِ الفقهِ والفضل لم أتكلم به.

وقال فُضيلٌ (١٠): يقول أهلُ الإرجاءِ: الإيمانُ قولٌ بلا عملٍ، ويقول الجهميةُ: الإيمانُ المعرفةُ بلا قولٍ ولا عمل، ويقول أهلُ السنةِ: الإيمانُ: المعرفةُ والقولُ والعملُ.

فمن قال الإيمانُ قولٌ وعملٌ فقد أخذ بالتوثقة. ومن قال الإيمانُ قولٌ بلا عمل فقد خاطر. لأنه لا يدري أيُقيلُ إقرارُه أو يُرَدّ عليه بذنوبه. وقال يعني فضيلًا: قد بيّنتُ لك إلا أن تكون أعمى.

وقال فضيل (١): لو قال لي رجلٌ: مؤمنٌ أنت؟ ما كلّمته ما عشتُ. وقال: إذا قلتَ أنا مؤمن لا إذا قلتَ بالله فهو يُجزيك من أن تقول أنا مؤمن. وإذا قلتَ أنا مؤمن لا يُجزيك من أن تقول آمنتُ بالله لأن (آمنتُ بالله) أَمْرٌ، قال الله تعالى: ﴿قُولُواْ ءَامَتَكَا بِاللهِ﴾ [البقرة: ١٣٦]. الآية.

وقولُك أنا مؤمنٌ تكلّفٌ لا يضُرك أن لا تقوله ولا بأسَ إن قلتَه على وجه الإقرار، وأكرهُه على وجه التزكية.

وقال فضيلٌ (٢) سمعتُ النُّوريُّ يقول: من صلَّى إلى هذه القِبلةِ فهو عندنا

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الله في «السنة» (١/ ٣٧٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الله في «السنة» (١/٣٧٧).

مؤمنٌ، والناسُ عندنا مؤمنون بالإقرار في المواريث والمناكحةِ والحدودِ والذبائحِ والنبائحِ والنبائحِ والنبائح. ولهم ذنوب وخطايا اللَّهُ حسبُهم، إن شاء عذّبهم وإن شاء غفر لهم، لا ندري ما لهم عند اللَّهِ عزَّ وجل.

وقال فضيلٌ (١): سمعتُ المُغيرةَ الضَّبيِّ يقول: من شك في دينه فهو كافرٌ وأنا مؤمنٌ إن شاء الله. قال فضيلٌ (١): الاستثناءُ ليس بشك.

وقال فضيل (١) المُرجئةُ كلما سمعوا حديثاً فيه تخويفٌ قالوا: هذا تهديدٌ. وإن المؤمنَ يخافُ تهديد اللَّهِ وتحذيرَه وتخويفَه ووعيدَه ويرجو وعْدَه، وإن المنافقَ لا يخاف تهديدَ الله ولا تحذيرَه ولا تخويفَه ولا وعيدَه ولا يرجو وعدَه.

وقال فضيلٌ (١): الأعمالُ تُحبِطُ الأعمالَ، والأعمالُ تحول دون الأعمالِ.

قال عبدُ الله (٢) قال أبي: أُخبرْتُ عن فضيلٍ عن ليثٍ عن مجاهدِ في قوله: ﴿وَمَن يُؤْتَ اللَّهِ عَنْهَ أُوتِى خَيْرًا كَثِيرًا ﴾ [البقرة: ٢٦٩]. قال: الفقه والعلم اهمن «كتاب السنة».

وفيه (٣) عن حذيفة بن اليمان ﴿ قَالَ: «القلوبُ أربعةٌ: قلبٌ أَجَردُ كأنما فيه سراجٌ يُزْهِرُ، فذلك قلبُ المؤمن. وقلبٌ أغلفُ، فذلك قلبُ الكافر، وقلبٌ مُضفَحٌ فذلك قلبُ المنافق. وقلبٌ فيه إيمانٌ ونفاقٌ، ومَثلُ الإيمانِ فيه كمثلِ شجرةٍ يَسقيها ماءٌ طيّبٌ، ومثلُ النفاقِ فيه كمثل قُرحةٍ يُمدّها قيحٌ ودمٌ، فأيّهما غلب عليه غلبه اه.

وهذا الموقوفُ قد رُوي مرفوعاً إلى النبيِّ ﷺ بإسنادٍ جيدٍ حسن.

فقال الإمامُ أحمدُ (٤) رحمه الله تعالى: حدثنا أبو النضرِ حدثنا أبو معاويةً

أخرجه عبد الله في «السنة» (١/ ٣٧٧).

<sup>(</sup>۲) أخرجه عبد الله في «السنة» (۱/ ۳۷۷ رقم ۸۱۹) وفي سنده مجهول. قلت: وأخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (۳/ ج۳/ ۹۰).

<sup>(</sup>٣) أي «السنة» (١/ ٣٧٧ رقم ٨٢٠) في سنده مجهول.

<sup>(</sup>٤) في «المسند» (٣/ ١٧) بإسناد صحيح.

قلَّت: وأخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه (١١/٣٦ رقم ١٠٤٥٣) والطبراني في «الصغير» (٢/ ١١٠) وأبو نعيم في «الحلية» (٤/ ٣٨٥).

وأورده الهيثمي في «المجمع» (١/ ٦٣) وقال: رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح.

حدثنا شيبانُ عن ليثٍ عن عمْرِو بنِ مُرّةً عن أبي البَخْترِيِّ عن أبي سعيدِ الخُدريِّ ظَلَّة قال: قال رسولُ الله ﷺ: «القلوبُ أربعةٌ: قلبٌ أجردُ فيه مثلُ السِراجِ يُزهرُ، وقلبٌ أغلفُ مربوطٌ على غلافه، وقلبٌ منكوسٌ، وقلبٌ مُضفَحٌ. فأما القلبُ الأجردُ فقلبُ المؤمنِ سراجُه فيه نورُه، وأما القلبُ الأغلفُ فقلبُ الكافر، وأما القلبُ المنكوسُ فقلبُ المنافق عرَف ثم أنكر.

وأما القلبُ المصفحُ فقلبٌ فيه إيمانُ ونفاقٌ. ومثلُ الإيمانِ فيه كمثل البقلةِ يُمدّها الماءُ الطيبُ، ومثلُ النفاقِ فيه كمثلِ القُرحةِ يُمدّها الدمُ والقيحُ، فأيُ المادتين غلبت على الأخرى غلبتْ عليه».

والآياتُ والأحاديثُ وآثارُ الصحابةِ والتابعين في هذا الباب أكثرُ من أن تُحصرَ وأشهرُ من أن تُذكرَ.

والمقصودُ بيانُ بأن الناسَ متفاوتون في الدين بتفاوت الإيمانِ في قلوبهم، متفاضلون فيه بحسب ذلك، فأفضلُهم وأعلاهم أولو العزمِ من الرسل، وأدناهم المخلّطون من أهل التوحيد. وبين ذلك مراتبُ ودرجاتٌ لا يحيط بها إلا الله عزوجل الذي خلقهم ورزقهم.

وكما يتفاوتون في مبلغ الإيمان من قلوبهم يتفاوتون في أعمال الإيمان الظاهرة، بل والله يتفاضلون في عمل واحد يعمله كلهم في آن واحد وفي مكان واحد، فإن الجماعة في الصلاة صافون كلهم في رأي العين، مستوون في القيام والركوع والسجود، والخفض والرفع، والتكبير والتحميد، والتسبيح والتهليل، والتلاوة وسائر الأذكار والحركات والسكنات، في مسجد واحد ووقت واحد وخلف إمام واحد، وبينهم من التفاوت والتفاضل ما لا يُحصى: فهذا قُرَّةُ عينه في الصلاة يود إطالتها ما دام عمرُه، وآخرُ يرى نفسه في أضيق سجن يود انقضاءها في أسرع من طرفة عين، أو يود الخروج منها، بل يتندم على الدخول فيها، وهذا يعبد الله على وجه الحضور والمراقبة كأنه يشاهده، وآخرُ قلبُه في الفلوات قد تشعبت به الضّيعات وتفرقت به الطُرقات، حتى إنْ يدري ما يقول ولا ما يفعل ولا كم صلى.

وهذا تُرفع صلاتُه تتوهج بالنورِ حتى تخترقَ السمواتِ إلى عرش الرحمنِ عز وجل. وهذا تخرُج مُظلمةً لظلمة قلبِه فتُغلق أبوابُ السماءِ دونها فتُلفّ كما يُلفّ

الثوبُ الخلِقُ فيُضربُ بها وجهُ صاحبِها، وهذا يُكتبُ له أضعافُها وأضعافٌ مضاعفةٌ. وهذا يخرُج منها وما كتب له إلا نصفُها، إلا ربعُها، إلا ثمنُها، إلا عشرُها، وهذا يحضُرها صورةً ولم يُكتب له منها شيءٌ، وهذا منافقٌ يأتيها رياءً الناسِ ولا يؤمن بالله واليوم الآخر.

هذا والناظرُ إليهم يراهُم مستوين في فعلِها، ولو كُشفَ له الحجابُ لرأى من الفُرقان ما لا يقدِر قدْرَه إلا اللَّهُ الرقيبُ على كل نفسٍ بما كسبت، الذي أحاط بكل شيءٍ علماً لا تخفى عليه خافية.

وكذلك الجهادُ ترى الأمةَ من الناس يخرُجون فيه مع إمام واحدِ ويقاتلون عدواً واحداً، على دينِ واحدِ متساوين ظاهراً في القُوى والعدد، فهذا يُقاتل حميةً وعصبية، وهذا يقاتل رياء وسمعة لتُعلَم شجاعتُه ويُرى مكانَه، وهذا يقاتل للمغنم ليس له همَّ غيرُه، وهذا يقاتل لتكون كلمةُ اللَّهِ هي العليا، وذا هو المُجاهدُ في سبيلِ اللَّهِ لا لغيره، وهذا هو الذي يُكتب له بكل حركةِ أو سكونِ أو نصبِ أو مخمصةِ عملٌ صالحٌ.

وهكذا الزكاةُ والصومُ والحجُّ والأمرُ بالمعروفِ والنهي عن المنكر وجميعُ أعمالِ الإيمانِ، الناسُ فيها على هذا التفاوتِ والتفاضلِ بحسب ما وقرَ في قلوبهم من العلم واليقين.

وعلى ذلك يموتون، وعليه يُبعثون، وعلى قدره يقِفون في عرَق الموقفِ، وعلى ذلك الوزنُ والصحفُ. وعلى ذلك تُقسَم الأنوارُ على الصراط، وبحسب ذلك يمرون عليه. «ومن يُبطِئ به عملُه لم يُسرغ به نسبُه»(١).

وبذلك يتسابقون في دخول الجنة، وعلى حسبه رفعُ درجاتِهم، وبقدْرِه تكون مقاعِدُهم من ربهم تبارك وتعالى في يوم المزيد، وبمقدار ذلك ممالكُهم فيها ونعيمُهم، واللَّهُ يختص برحمتِه من يشاء، واللَّهُ ذو الفضلِ العظيم.

<sup>(</sup>١) وهو جزء من حديث صحيح.

أُخرجه مسلم في صحيحه (٤/ ٢٠٧٤ رقم ٣٨/ ٢٦٩٩) وابن ماجه رقم (٢٢٥) وأحمد (٤٠٧/) من حديث أبي هريرة.

## ٣ \_ فاسقُ أهلِ القبلةِ مؤمنٌ ناقصُ الإيمان

(والفاسقُ المليُّ ذو العصيانِ لم يُنفَ عنه مطلقُ الإيمان) (لكن بقدر الفسقِ والمعاصي إيمانُه ما زال في انتقاص)

هذه هي المسألةُ الثالثةُ. وهي أن فاسقَ أهلِ القبلةِ لا يُنفى عنه مُطلقُ الإيمانِ بفسوقه. ولا يوصف بالإيمان التامِّ. ولكنْ هو مؤمنٌ ناقصُ الإيمانِ، أو مؤمنٌ بايمانِه فاسقٌ بكبيرتِه. فلا يُعطى الاسمَ المطلقَ ولا يُسلبُ مطلقَ الاسم.

والمُرادُ بالفسق هنا هو الأصغرُ. وهو عملُ الذنوبِ الكبائرِ التي سمّاها اللّهُ ورسولُه فسقاً وكفراً وظلماً مع إجراء أحكام المؤمنين على عاملها. فإن الله تعالى سمى الكاذب فاسقاً فقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّما الّذِينَ ءَامَنُوا إِن جَآءَكُمُ فَاسِقًا بِنَبَا فَتَبَيّنُوا ﴾ [الحجرات: ٦]. ومع هذا لم يخرُجُ ذلك الرجلُ الذي نزلت فيه الآية من الدين بالكلية ولم يُنف عنه الإيمانُ مُطلقاً ولم يُمنع من جريان أحكامِ المؤمنين عليه.

وكذلك قال النبي ﷺ: «سبابُ المسلم فسوقٌ وقتالهُ كفرٌ» (١٠).

وقال ﷺ: «لا ترجِعوا بعدي كفاراً يضرِبُ بعضُكم رقابَ بعض» (٢٠) الحديث وغيرُه.

وقد استُبَّ كثيرٌ من الصحابةِ على عهده وفي حضورِه فوعظهم وأصلح بينهم ولم يكفّرهم بل بقُوا أنصارَه ووزراء في الدين. وقال الله سبحانه: ﴿وَإِن طَآبِهُنَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْنَتُلُوا فَأَصَّلِحُوا بَيْنَهُما فَإِنْ بَعَتَ إِحْدَنَهُما عَلَى الْأَخْرَىٰ فَقَائِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَقَّى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْنِتُلُوا فَأَصَّلِحُوا بَيْنَهُما فَإِنْ بَعَتَ إِحَدَنَهُما عَلَى الْأَخْرَىٰ فَقَائِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَقَّى مَن الطائفتين المُقتتِلتين تَغِي الله تعالى كلا من الطائفتين المُقتتِلتين مؤمنة وأمرَ بالإصلاحِ بينهما ولو بقتال الباغية، ثم قال: ﴿فَإِن فَآءَتُ فَأَصَّلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْمُقْسِطِينَ﴾ [الحجرات: ٩].

ثم لم ينفِ عنهم الأخوّة أخوة الإيمانِ لا فيما بين المقتتلين ولا فيما بينهما وبين بقية المؤمنين بل أُثبتت أخوّة الإيمان لهم مطلقاً، فقال عز وجل: ﴿إِنَّمَا اللَّهُ مِنْوَنَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ وَأَتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَكُمْ تُرْجَمُونَ﴾ [الحجرات: ١٠].

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٦/١٣ رقم ٧٠٧٦)، ومسلم في صحيحه (١/ ٨١ رقم ١١٦ /٦٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٦/١٣ رقم ٧٠٧٧)، ومسلم (١/ ٨١ ـ ٨٢ رقم ١١٨ / ٢٥).

وكذلك في آيةِ القصاصِ أثبتَ الإيمانَ للقاتل والمقتول من المؤمنين وأثبت لهم أُخوّةَ الإيمانِ فقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي اَلْقَنَلُ الْمُؤُو كُنِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي اَلْقَنَلُ الْمُؤُو وَالْفَقَلُ الْمُؤُو وَالْفَتَلُ الْمُؤُو وَالْفَتَلُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّاللَّاللَّا اللّهُ اللَّل

ومعلومٌ أن أصحابَ عليٌ بنِ أبي طالبٍ وأهلَ الشامِ هما الفرقتان اللتان مرقت الخوارجُ من بينهما قد اقتتلا قتالاً عظيماً، فسمى الجميعَ مسلمين.

وقال على في سِبطه الحسن بن علي : «إن ابني هذا سيد، وسيُصلحُ الله تعالى به بين هاتين به بين هاتين الفرقتين عظيمتين من المسلمين» (٣)، فأصلح الله تعالى به بين هاتين الفرقتين (٤) بعد موت أبيه على عام الجماعة ولله الحمدُ والمنة.

ولا منافاة بين تسمية العملِ فسقاً أو عامِله فاسقاً، وبين تسميته مسلماً وجريانِ أحكام المسلمين عليه، لأنه ليس كلُّ فستِ يكون كفراً، ولا كلُّ ما سُمي كفراً وظلماً يكون مُخرجاً من الملة حتى يُنظر إلى لوازِمِه وملزوماتِه، وذلك لأن كلاً من الكفرِ والظلمِ والفسوقِ والنفاقِ جاءت في النصوص على قسمين: أكبرَ يُخرج من الملة لمنافاته أصلَ الدين بالكلية، وأصغرَ ينقُص الإيمانَ وينافي كمالَه ولا يُخرج صاحبَه منه، فكفرُ دون كفرٍ، وظلمٌ دون ظلم، وفسوقٌ دون فسوق، ونفاقٌ دون نفاق.

قال الله تعالى في بيان الكفر: ﴿إِلَّا إِبْلِيسَ أَبِى وَاَسْتَكْبَرُ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَفِرِينَ﴾ [السبقرة: ٣٤]. وقال: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ قَدْ صَلُواْ صَلَلًا بَعِيدًا ﴿ إِنَّ ٱللَّهِ يَكُنِ ٱللَّهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ وَلَا لِيَهْدِيَهُمْ طَرِيقًا ﴿ إِلَّا طَرِيقَ اللهِ عَلَى اللهِ يَسِيرًا ﴿ إِلَّا لِيَهْدِينَ فِهَا أَبَداً وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرًا ﴿ إِللهَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ النساء].

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲۳/۲۳ رقم ۷۰۷۷)، ومسلم (۱/۸۱ ـ ۸۲ رقم ۱۱۸/۲۰) وقد تقدم.

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم في صحيحه (۲/ ۷٤٥ رقم ۱۰٦٥/ ١٠٦٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٧/ ٩٤ رقم ٣٧٤٦).

٤) انظر: «فتح الباري» (٦١/١٣ ـ ٦٨).

وقال النبيُّ عَظِيمٌ في بيان الكفرِ الأصغرِ: «سبابُ المسلم فسوقٌ وقتالُه كفرٌ» (١). وقال الله تعالى في الظلم الأكبر: ﴿إِنَ الشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴾ [لقمان: ١٣]. وقال في الظلم الأصغر: ﴿وَاتَقُوا اللهَ رَبَّكُمٌ لَا تُخْرِجُوهُنَ مِنْ بُيُوتِهِنَ وَلَا يَغْرُجُنَ إِلَّا أَن يَأْتِينَ بِفَحِشَةِ مُبَيِّنَةً وَيَلْكَ حُدُودُ اللهِ وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ اللهِ فَقَدَ ظَلَمَ نَفَسَمُّ لَا تَدْرِى لَعَلَّ اللهَ يُعْدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْرًا ﴾ [الطلاق: ١].

وقال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمَوْلَ ٱلْيَتَنَيَىٰ ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمَ نَارُّأٌ وَسَبُمْلُونَ سَعِيرًا﴾ [النساء: ١٠].

وقال في الفسوق الأكبر: ﴿إِلَّا إِلِيسَ كَانَ مِنَ ٱلْجِنِ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَيِّهِ ۗ ﴾ [الكهف: ٥٠]. وقال تعالى في النفاق الأكبر: ﴿وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِاللّهِ وَبِأَلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [البقرة: ٨]. وقال: ﴿إِنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ فِي ٱلدَّرِّكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ ٱلنَّارِ ﴾ [النساء: ١٤٥].

وقال النبيُ ﷺ في النفاق الأصغر: «أربعٌ من كن فيه كان منافقاً خالصاً، ومن كانت فيه خصلةٌ من النفاق حتى يدَعَها: إذا حدّث كذب، وإذا عاهد غدر، وإذا وعد أخلف، وإذا خاصم فجَر»(٢).

فهذه الخصالُ كلُها نفاقٌ عمليًّ لا يُخرِج من الدين إلا إذا صحبه النفاقُ الاعتقادي المتقدِّم، وما تمسك به الخوارجُ (٣) والمعتزلةُ (١) وأضرابُهم من التشبث بنصوص الكفرِ والفسوقِ الأصغرِ، واستدلالِهم به على الأكبر فذلك مما جنتُه أفهامُهم الفاسدةُ وأذهانُهم البعيدةُ وقلوبُهم الغُلْفُ، فضربوا نصوصَ الوحي بعضَها ببعض، واتبعوا ما تشابه منه ابتغاءَ الفتنةِ وابتغاءَ تأويلِه.

فقالت الخوارجُ: المُصرُّ على كبيرة من زِناً أو شُربِ خمرٍ أو رباً كافرٌ مرتدُّ خارجٌ من الدين بالكلية لا يصلّى عليه ولا يُدفن في مقابرِ المسلمين، ولو أقرَّ لله تعالى بالتوحيد وللرسول على بالبلاغ، وصلى وصام وزكّى وحج وجاهد، وهو مخلّدُ في النار أبداً مع إبليسَ وجنودِه ومع فرعون وهامانَ وقارونَ.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١/ ٨٩ رقم ٣٤)، ومسلم في صحيحه (٧٨/١٠٦ رقم ١٠٦/٥٥).

<sup>(</sup>٣) تقدم التعريف بهما.

وقالت (۱) المعتزلة: العصاة ليسوا مؤمنين ولا كافرين ولكن نسميهم فاسقين. فجعلوا الفسق منزلة بين المنزلتين. ولكنهم لم يحكموا له بمنزلة في الآخرة بين المنزلتين. بل قضوا بتخليده في النار أبداً كالذين قبلهم، فوافقوا الخوارجَ مآلاً وخالفوهم مقالاً، وكان الكلُّ مخطئين ضُلالاً.

وقابل ذلك المرجئة (٢) فقالوا: لا تضر المعاصي مع الإيمان لا بنقص ولا منافاة ولا يدخُل النارَ أحدٌ بذنب دون الكفر بالكلية. ولا تفاضلَ عندهم بين إيمان الفاسقِ الموحّدِ وبين إيمان أبي بكرٍ وعمرَ، حتى ولا تفاضلَ بينهم وبين الملائكة، لا ولا فرق عندهم بين المؤمنين والمنافقين، إذ الكلُّ مستوفي النطقِ بالشهادتين كما قدمنا اعتقادَهم في بحث الإيمانِ، نسأل الله تعالى العافية.

### ٤ ـ العاصي لا يخلُّد في النار وأمرُه إلى الله

(ولا نسقسول إنسه في السنسار مخلق بيل أميرُه ليلباري) (تحت مشيئة الإله النافذة إن شاعفا عنه وإن شا آخذة) (بقدر ذنبِه إلى الجنبان يخرُج إن مات على الإيمان)

(ولا نقول إنه) أي الفاسقَ بالمعاصي التي لا توجب كفراً (في النار مخلد) هذه هي المسألةُ الرابعةُ من مسائل الفصلِ (بل نقول أمرُه) مردودٌ حكمه (للباري) في الجزاء والعفوِ (تحت مشيئة الإله النافذة) في خلقه (إن شاء) اللَّهُ عز وجل (عفا عنه) وأدخلَه الجنةَ من أولِ وهُلةِ برحمته وفضلِه (وإن شاء آخذه) أي جازاه وعاقبه (بقدر ذنبه) الذي مات مُصِراً عليه.

كما في الصحيحين<sup>(٣)</sup> من حديث عُبادة بنِ الصامتِ وَهُمُهُ أَن رسولَ الله عَهُمُ قَال وحوله عِصابةٌ من أصحابه: «بايعوني على أن لا تشركوا بالله شيئاً، ولا تسرقوا، ولا تزنوا، ولا تقتلوا أولادكم، ولا تأتوا ببهتان تفترونه بين أيديكم

<sup>(</sup>۱) انظر: «الملل والنحل» (۱/ ٦٥ ـ ٦٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: «الملل والنحل» للشهرستاني (١/ ١٦٢).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه (١/ ٦٤ رقم ١١) ومسلم في صحيحه (٣/ ١٣٣٣ رقم ٤١)
 (١٧٠٩).

وأرجلِكم، ولا تعصوا في معروف، فمن وفى منكم فأجرُه على الله، ومن أصاب من ذلك شيئاً ثم من ذلك شيئاً ثم ستره الله عليه فهو إلى الله إن شاء عفا عنه، وإن شاء عاقبه». فبايعناه على ذلك.

(إلى الجنان يخرج) من النار (إن) كان (مات على الإيمان) كما تقدم في أحاديث الشفاعة، وأنه لا يخلد في النار أحد مات على التوحيد بل يخرج منها برحمة أرحم الراحمين ثم بشفاعة الشافعين.

(والعرضُ تيسيرُ الحسابِ في النبا ومن يُناقَشِ الحسابَ عُذّبا)

قال: ذلك العَرضُ، يُعرضون، ومن نوقش الحسابَ هلك»، وفي رواية: (٣) «عُذِّب».

وقد قدمنا من نصوص الحشرِ وأحوالِ الموقفِ والميزانِ ونشرِ الصحفِ والعرضِ والحسابِ والصراطِ والشفاعاتِ وغيرِها ما يُعلم به تفاوتُ مراتب الناسِ وتبايُن أحوالِهم في الآخرة بحسب تفاوتِهم في الدار الدنيا في طاعة ربَّهم وضدُها من سابق ومقتصدِ وظالم لنفسه.

إذا عرفتَ هذا فاعلم أن الذي أثبتتُه الآياتُ القرآنيةُ والسننُ النبويةُ ودرج عليه السلفُ الصالحُ والصدْرُ الأولُ من الصحابةِ والتابعين لهم بإحسان من أئمةِ التفسيرِ والحديثِ والسنةِ أن العصاةَ من أهلِ التوحيدِ على ثلاث طبقاتٍ:

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (١٩٦/١ ـ ١٩٧ رقم ١٠٣) وأطرافه (٤٩٣٩ و ٦٥٣٦ و ٦٥٣٧).

<sup>(</sup>۲) كمسلم في صحيحه (٤/ ٢٢٠٥ رقم ٨٠/ ٢٨٧٦) وأبو داود رقم (٣٠٩٣) والترمذي رقم (٢٤٢٨) و (٣٣٣٧) .

<sup>(</sup>٣) عند مسلم في صحيحه (٤/ ٢٠٤٢ رقم ٧٩/ ٢٨٧٦).

الأولى: قومٌ رجَحَت حسناتُهم بسيئاتهم فأولئك يدخلون الجنة من أول وهلة ولا تمسهم النارُ أبداً.

الطبقة الثانية: قوم تساوت حسناتهم وسيئاتهم وتكافأت فقصرت بهم سيئاتهم عن الجنة وتجاوزت بهم حسناتهم عن النار، وهؤلاء هم أصحاب الأعراف الذين ذكر اللّه تعالى أنهم يوقفون بين الجنة والنار ما شاء اللّه أن يوقفوا، ثم يُؤذن لهم في دخول الجنة، كما قال تبارك وتعالى بعد أن دخل أهل الجنة الجنة، وأهل النار السنار: ﴿وَنَادَىٰ أَصَحَبُ اَلْمَنَةِ أَصَّحَبُ النَّارِ أَن فَدْ وَجَدْنَا مَا وَعَدَنَا رَبُنَا حَقًا فَهَلْ وَجَدَمُ مَا وَعَدَ رَجُكُمْ حَقًا فَهُلْ وَجَدَمُ مَا وَعَدَ رَجُكُمْ حَقًا فَهُلْ يَمْ وَعَد وَبَعْمُ اللّهِ عَلَى الظّلِمِينَ ﴿ اللّهِ عَلَى الظّلِمِينَ ﴿ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ وَعَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ وَعَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللللللهِ الللللهِ الللللهِ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

الطبقة الثالثة: قوم لقوا اللّه تعالى مُصِرِين على كبائر الإثم والفواحش، ومعهم أصلُ التوحيد، فرجَحَتْ سيئاتُهم بحسناتِهم، فهؤلاء هم الذين يدخُلون النار بقذر ذنوبِهم، فمنهم من تأخُذه إلى أنصافِ ساقيه، بقذر ذنوبِهم، فمنهم من تأخُذه إلى ركبتيه، ومنهم من تأخُذه إلى ركبتيه، ومنهم من تأخُذه إلى حِقْوَيْه، ومنهم فوقَ ذلك، حتى إن منهم من لم يحرَّم منه على النار إلا أثرَ السجودِ، حرَّم اللَّهُ على النار أن تأكلَ أثرَ السجود، وهؤلاء هم الذين يأذن اللَّه تعالى بالشفاعة فيهم لنبينا محمدِ على ولغيره من الأنبياء من بعده والأولياء والملائكةِ ومن شاءَ اللَّهُ أن يُكرِمَه، فيَحُد لهم حداً فيُخرجونهم، ثم هكذا، فيُخرجون من كان في عليه وزنُ دينارِ من خير، ثم من كان في قلبه نصفُ دينارِ من خير، ثم من كان في قلبه وزنُ دينارِ من خير، ثم من كان في قلبه نصفُ دينارِ من خير، ثم بُرَةٍ، ثم خردلةٍ، ثم ذرةٍ، ثم أدنى من ذلك إلى أن يقول الشفعاءُ: ربّنا لم نذَرْ فيها خيراً.

ويُخرِجُ اللَّهُ تعالى من النار أقواماً لا يعلم عدتَهم إلا هو بدون شفاعةِ الشافعين، ولم يخلّد في النار أحد من الموحّدين ولو عمِل أيَّ عمل، ولكن كلُ من كان منهم أعظمَ إيماناً وأخفَّ ذنباً كان أخفَّ عذاباً في النار وأقلَّ مكثاً فيها

وأسرعَ خروجاً منها، وكلُ من كان أضعفَ إيماناً وأعظمَ ذنباً كان بضد ذلك والعياذ بالله.

والأحاديثُ في هذا البابِ لا تحصى كثرةً، وقد قدمنًا منها ما فيه كفايةً.

وإلى هذا المعنى أشار النبي يَقِي بقوله: «من قال لا إله إلا الله نفعته يوماً من الدهر يُصيبه قبل ذلك ما أصابه»(١).

وهذا مقامٌ ضلت فيه الأفهام، وزلت فيه الأقدام، وهدى اللَّهُ الذين آمنوا لما اختُلف فيه من الحق بإذنه، واللَّهُ يهدي من يشاء إلى صراطِ مستقيم.

قال إمامُ الأئمةِ أبو بكرٍ محمدُ بنُ إسحاقَ بنِ خزيمةَ رحمه الله تعالى في كتاب التوحيد (٢) بعد سرْدِه أحاديثَ الشفاعةِ بأسانيدِها قال: «قد رَوينا أخباراً عن النبيِّ عَلَيْ يحسب كثيرٌ من أهلِ الجهلِ والعنادِ أنها خلافُ هذه الأخبارِ التي ذكرناها مع كثرتها وعدالةِ ناقليها في الشفاعة، وفي إخراج بعضِ أهلِ التوحيدِ من النار بعد ما دخلوها بذنوبِهم وخطاياهم، وليست بخلاف تلك الأخبارِ عندنا بحمدِ اللَّه ونعمتِه. وأهلُ الجهلِ الذين ذكرتُهم في هذا الفصلِ صنفانِ:

صنفٌ منهم من الخوارج والمعتزلةِ أنكرت إخراجَ أحدٍ من النار ممن يدخُل النارَ، وأنكرتُ هذه الأخبارَ التي ذكرناها في الشفاعة.

الصنفُ الثاني: الغاليةُ من المُرجئةِ التي تزعمُ أن النارَ حُرَمت على من قال: لا إله إلا الله تتأول هذه الأخبارَ التي رُويت عن النبي ﷺ في هذه اللفظةِ على خلافِ تأويلِها.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البزار (١/ ١٠ رقم ٣ ـ كشف). والطبراني في «الأوسط» رقم (٤) كما في «مجمع البحرين» و «الصغير» (١/ ١٤٠).

وأورده الهيثمي في «المجمع» (١٧/١) وقال: رواه البزار والطبراني في «الأوسط» و «الصغير» ورجاله رجال الصحيح.

وأخرجه أبو نعيم في «الحلية» (٥/ ٤٦) والخطيب في «موضع أوهام الجمع والتفريق» (٢/ ٢٠٥) وصححه الألباني في «صحيح الجامع» رقم (٦٣١٠) وأورده في «الصحيحة» رقم (١٩٣٢).

وخلاصة القول أن الحديث صحيح، والله أعلم.

<sup>(</sup>Y) (Y\PFV\_ ·VV).

فأولُ ما نبدأ بذكر الأخبارِ بأسانيدِها وألفاظِ متونِها ثم نبين معانيَها بعون اللَّهِ ومشيئتِه ونشرح ونوضح أنها ليست بمُخالفة للأخبار التي ذكرناها في الشفاعة وفي إخراج من قضى اللَّهُ إخراجَهم من أهل التوحيدِ من النارِ.

ثم ساق<sup>(۱)</sup> منها حديثَ ابنِ مسعودِ (<sup>۲۱</sup> ﷺ عن النبيِّ ﷺ قال: «لا يدخُل الجنةَ من كان في قلبه مثقالُ أدرةٍ من كِبْر، ولا يدخل النارَ من كان في قلبه مثقالُ أدرةٍ من إيمان».

وحديثَ عمرَ (٣) بنَ الخطاب ﷺ: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «إني لأعلمُ كلمةً لا يقولُها عبدٌ حقاً من قلبه فيموتُ على ذلك إلا حُرّم على النار: لا إله إلا الله».

وحديثَ عِتْبانَ (٤) بنِ مالك: قال رسولُ الله ﷺ: «لن يُوافى عبدٌ يومَ القيامةِ

<sup>(</sup>۱) أي ابن خزيمة في كتابه «التوحيد» (۲/ ۷۷۰ ـ ۸۱۰).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم رقم (۹۱/۱٤٨) وابن ماجه رقم (۱۷۳) وابن منده في «الإيمان» رقم (۲۵) أخرجه مسلم رقم عن علي بن مهر عن الأعمش عن إبراهيم عن علقمة عن ابن مسعود. وأخرجه أبو داود رقم (٤٠٩١) والترمذي رقم (١٩٩٨) وأحمد (١/٢١١ و ٤١٦) والطبراني في «الكبير» (١٠٠٠٠ و ١٠٠٠١) وابن أبي شيبة (٩/٩٨) وأبو عوانة في مسنده (١/٧١) من طرق عن الأعمش به.

وأخرجه مسلم رقم (٩١) والترمذي رقم (١٩٩٩) وابن منده رقم (٥٤٠ و ٥٤١) والبغوي في «شرح السنة» رقم (٣٥٨/٨) وأبو عوانة (١/ ٧٧٢ رقم ٤٩٨/٨) وأبو عوانة (١/ ٣١) من طريق أبان بن تغلب.

وأحمد (١/ ٤٥١) من طريق حجاج. كلاهما عن فضيل بن عمرو الفقيمي عن إبراهيم النخعي به. وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (١/ ٦٣) والحاكم (١/ ٧٧) أبو نعيم في «الحلية» (٢/ ٢٩٦) وابن خزيمة في «التوحيد» (٢/ ٧٤) رقم ١/ ٥٠٠).

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح على شرط الشيخين لم يخرجاه بهذا اللفظ ولا بهذا الإسناد....» ووافقه الذهبي.

والحديث صحيح. فقد أخرجه مسلم رقم (٢٦) من طرق كثيرة، أحدُهما هذا الطريق من حمران... به.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في صحيحه (٢٤١/١١ رقم ٢٤٢٣) ومسلم في صحيحه (١/١٦ ـ ٦٢ رقم ٣٣/٥٤).

وابن خزيمة في «التوحيد» (٢/ ٧٧٥ رقم ١٢/ ٥٠١).

وهو يقول: لا إله إلا الله يبتغي بذلك وجه الله إلا حرم الله على النار ـ وفي رواية (١): فإن الله قد حرم على النار ـ أن تأكل من قال لا إله إلا الله».

وحديثَ عثمانَ (٢) عن النبي عَلَيْةِ قال: «من مات وهو يشهد أن لا إله إلا اللّهُ دخل الجنة».

وحديثَ معاذِ<sup>(٣)</sup> بنِ جبل قال: قال رسولُ الله ﷺ: «من مات وهو يشهد أن لا إله إلا اللَّهُ وأن محمداً رسولُ اللَّهِ صادقاً من قلبه دخل الجنة».

وحديثَ عبادة (٤) بنِ الصامتِ: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «من لقيَ اللّهَ يَالِثُهُ عبادةً (٥٠) بي الصامتِ: سمعتُ رسولُ اللّهِ دخل الجنة»، وفي رواية (٥٠): «حرَّمه الله على النار».

وحديثَ جابرِ<sup>(٦)</sup> بنِ عبدِ اللَّهِ أن رسولَ الله ﷺ بعثه فقال: «اذهبْ فنادِ في الناس أن من شهد أن لا إله إلا الله موقناً ـ أو مخلصاً ـ دخل الجنة».

وحديث أنسِ بنِ مالكِ (٧٠ صَلَّى اللهُ قال: قال رجلٌ: يا رسولَ الله ما تركتُ من حاجة ولا داجةٍ إلا أتيتُ عليها، قال: «أو تشهدُ أن لا إله إلا الله وأن محمداً

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن خزيمة في «التوحيد» (٢/ ٧٨٤ ـ ٧٨٥ رقم ٢٣/ ٥١١).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم (۱/٥٥ رقم ٢٦/٤٣) وأبو عوانة (١/٢، ٧) وابن منده في الإيمان رقم (٢) أخرجه مسلم (١١١٣) و ١١١٤ و ١١١٤ و ١١١٥ و ١١١٥ و ١١١٥ و ١١١٥) وابن خزيمة (٢/٧٥ رقم ١١٣/٥) من طرق...

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٢٣٦/٥) والحميدي في مسنده رقم (٣٦٩) وابن منده في «الإيمان» رقم (٣٦٩) المند (١١٠، ١٦، ٦٠) من طرق عن عمرو بن دينار عن معاذ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في صحيحه (٦/ ٤٧٤ رقم ٣٤٣٥) ومسلم في صحيحه (١/ ٥٧ رقم ٢٦/ ٢٧).

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم في صحيحه (١/ ٥٧ ـ ٥٨ رقم ٢٩/٤٧). وابن خزيمة في «التوحيد» (٢/ ٩٩٧ رقم ٢١/ ٥٢٢).

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن خزيمة في «التوحيد» (٢/ ٨٠١ ـ ٨٠٢ رقم ٤٤/ ٥٢٥) ومسلم في صحيحه (١/ ٩٤ رقم ١٥١/ ٩٣) دون القصة.

والقصة في صحيحه (١/ ٥٩ ـ ٦١ رقم ٢١/٥٢) من حديث أبي هريرة ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن خزيمة في التوحيد (٨٠٣/٢ رقم ٥٢٦/٤٦) إسناده صحيح ورجاله ثقات.

رسولُ الله؟»، قال: نعم. قال: «فإن هذا يأتي على ذلك كلِه».

وحديثَ عمرَ (١) وَ اللهُ أَمْرَهُ أَنْ رَسُولَ اللهُ أَمْرَهُ أَنْ يُؤْذِنَ النَّاسَ أَنْ مَنْ يَشْهِدُ أَنْ لا إله إلا الله وحده لا شريك له مخلصاً فله الجنة. قال عمرُ: يا رسولَ الله إذاً يتكلوا. قال: فدغهم.

وحديثَ عبدِ الله بنِ سلام قال<sup>(٢)</sup>: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «من شهَد أن لا إله إلا اللَّهُ وأن محمداً رسولُ اللَّهِ وجبتْ له الجنةُ».

وحديثَ أبي ذر<sup>(٣)</sup> ﷺ: قال: قال رسولُ الله ﷺ: «قال لي جبريلُ: من مات من أمتك لا يُشرِك بالله شيئاً دخلَ الجنةَ ولم يدخُل النارَ. قلت: وإن زنى وإن سرق؟ قال: وإن زنى وإن سرق».

وحديث أبي الدرداء (٤) عن النبي عَلَيْ أنه قرأ: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَانِ ﴾ [الرحمن: ٤٦]. قلت: وإن زنا وإن سرق يا رسولَ الله؟ قال: فقرأها رسولُ الله عَلَى: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّانِ ﴿ فَهُ قَلْتُ: فَإِنْ رَنِي وَإِنْ سَرِقَ يَا رَسُولَ الله؟ قال: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّانِ ﴿ فَهُ قَلْتُ: يَا رَسُولَ الله وَإِنْ زَنِي وَسَرِقَ ؟ يَا رَسُولَ الله قال: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّانِ ﴾ قلت: يا رسولَ الله وإن زني وسرق؟ قال: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّانِ ﴾ قلت: يا رسولَ الله وإن زني وسرق؟ قال: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّانِ ﴾ وإن زني وسرق، ورغم أنفِ أبي الدرداء ». فلا أَوْرُوهَا كذلك حتى أَلقاه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن خزيمة في «التوحيد» (۸۰۳/۲ ـ ۸۰۴ رقم ۷۷/۷۲)، والبزار في مسنده (۱/۱۳ رقم ۹ ـ کشف).

وأورده الهيثمي في «المجمع» (١٦/١) وقال: رواه أبو يعلى والبزار إلا أن عمر قال: يا رسول الله إذا يتكلوا: قال: دعهم يتكلوا.

وفي إسناده عبد الله بن محمد بن عقيل وهو ضعيف لسوء حفظه.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن خزيمة في «التوحيد» (۸۰۸/۲ ـ ۸۰۹ رقم ۵۵/۵۳۱).
 إسناده صحيح ورجاله كلهم ثقات.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه (٣/ ١١٠ رقم ١٢٣٧) ومسلم في صحيحه (١/ ٩٤ رقم ٣٥/ ١٥٣). ٩٤/١٥٣) وابن خزيمة في «التوحيد» (٢/ ٨٠٩ رقم ٥٥/ ٥٣٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن خزيمة في «التوحيد» (٢/ ٨١٠ ـ ٨١١ رقم ٥٦ / ٥٣٣). والنسائي في «عمل اليوم والليلة» رقم (٥٨٠) والبزار (١١٢١) وفي تفسيره رقم (٥٨٠) والبزار (١١/١) رقم ٥ ـ كشف) وأحمد (٢/ ٣٥٧).

وحديث ابنِ مسعودِ (١) وَهُمْ قال: قال رسولُ الله ﷺ كلمةً وأنا أقول أخرى، قال: «من مات وهو لا قال: «من مات وهو لا يجعل لله نِذاً دخلَ الجنة.

قال أبو بكر (٢): قد كنتُ أمليتُ أكثرَ هذا البابِ من كتاب الإيمان وبينتُ في ذلك الموضع معنى هذه الأخبارِ وأن معناها ليس كما يتوهمه المُرجئة، وبيقين يعلم كلُ عالم من أهلِ الإسلامِ أن النبيَّ عَلَيْ لم يُرد بهذه الأخبار أن من قال لا إله إلا الله أو زاد معها شهادة أن محمداً رسولُ الله ولم يؤمن بأحدِ من الأنبياء غيرِ محمد عَلَيْ ولا آمن بشيء من كتاب اللهِ عز وجل ولا بجنة ولا نار ولا بعثِ ولا حسابِ أنه من أهل الجنة لا يعذب بالنار.

ولئن جاز للمرجئة الاحتجاجُ بهذه الأخبار، وإن كانت هذه الأخبارُ ظاهرُها خلافُ أصلِهم (٢) وخلافُ كتابِ اللَّهِ عز وجل، وخلافُ سننِ النبي النبي النبي اللجهمية الاحتجاجُ بأخبار رُويت عن النبي الذي الله إذا تُؤوِّلت على ظاهرها استحق الجنة من يعلم أن اللَّه ربَّه وأن محمداً نبيَّه وإن لم ينطق بذلك لسانُه، ولا يزالُ يسمع أهلُ الجهلِ والعنادِ يحتجون بأخبار مختصرةِ غيرِ مُتقصّاة وبأخبار مجملةِ غيرِ مفصّلةٍ لا يفهمون أصولَ العلم فيستدلون بالمتقصّي من الأخبار على مختصرها، وبالمفسّر منها على مُجملِها.

قد ثبتت الأخبارُ عن النبيِّ ﷺ بلفظة لو حُملت على ظاهرِها كما حمَلت

<sup>=</sup> وأورده الهيثمي في «المجمع» (١٦/١) وقال: رواه أحمد والبزار والطبراني في «الكبير» و «الأوسط» وإسناد أحمد أصح وفيه ابن لهيعة وقد احتج به غير واحد.

وأخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٢٦ رقم ١٨٧٤٢) وابن جرير في «جامع البيان» (١٨٧٤ رقم ١٨٧٤٢) وابن جرير في «جامع البيان» (١٣/ ٢٧٣ رقم ١٣٨) ج٧٧/ ١٤٦) والبغوي في «تفسيره» (٧/ ٤٥٢) وفي «شرح السنة» (١٤٦/ ٣٨٦ رقم ٤١٨٩) وصححه الألباني في «ظلال الجنة» رقم (٩٧٥).

وخلاصة القول أن الحديث صحيح.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (٨/ ١٧٦ رقم ٤٤٩٧) ومسلم في صحيحه (١/ ٩٤ رقم ١٧٦/ ٩٢) وابن خزيمة في «التوحيد» (٢/ ٨١٥ رقم ٦٠/ ٥٣٧).

<sup>(</sup>۲) ابن خزيمة في «التوحيد» (۲/ ۸۱٥).

<sup>(</sup>٣) أي أصلُ المرجئة:

لا تضر مع الإيمان معصية، كما لا تنفع مع الكفر طاعة. الملل والنحل للشهرستاني (١/ ١٦٢).

المُرجئةُ الأخبارَ التي ذكرناها في شهادةِ أن لا إله إلا الله على ظاهرِها لكان العالمُ بقلبه أن لا إله إلا الله مستحقاً للجنة وإن لم يُقِرَّ بذلك بلسانه ولا أقرَّ بشيء مما أمر اللَّهُ تعالى بالإقرار به، ولا آمن بقلبه بشيء مما أمر اللَّهُ بالإيمانِ به، ولا عملَ بجوارِحه شيئاً أمرَ الله به، ولا انزجر عن شيء حرمه اللَّهُ من سفك دماءِ المسلمين وسني ذراريهم وأخذِ أموالِهم واستحلالِ حُرَمِهم، فاسمع الخبرَ الذي ذكرتُ أنه غيرُ جائزٍ أن يُحمَلَ على ظاهره كما حملت المُرجئةُ الأخبارَ التي ذكرناها على ظاهرها.

ثم ذكر حديثَ عثمانَ عن النبيِّ ﷺ قال: «من مات وهو يعلم أن لا إله إلا اللَّهُ دخل الجنة»(١١).

وحديثَ عِمرَانَ (٢) بن حُصينِ: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «من علم أن اللّه ربّه وأني نبيّه صادقا من قلبه \_ وأوما بيده إلى فِلْذة صدرِه \_ حرم اللّهُ لحمه على النار».

وحديثَ معاذِ<sup>(٣)</sup> ﴿ مَنْ سَمَعتُ رَسُولَ اللهُ ﷺ يقول: «من مات وهو يُوقنُ بِقلبه أن اللَّهَ حقّ، وأن الساعة قائمة، وأن اللَّه يبعث من في القبور، قال ابنُ سيرين (٤): إما دخل الجنة، وإما قال: نجا من النَّار».

كيف جاز للجَهمي الاحتجاجُ بهذه الأخبارِ أن المرءَ يستحقُ الجنةَ بتصديق القلبِ أن لا إله إلا اللَّهُ وبأن اللَّهَ حقٌ وأن الساعةَ قائمةٌ وأن اللَّهَ يبعث من في القبور، ويترُك الاستدلالَ بما سنبينه بعد إن شاء اللَّهُ تعالى من معنى هذه الأخبارِ، لم يؤمَنْ أن يحتج جاهلٌ لم يعرِف دينَ الله ولا أحكامَ الإسلام بخبر عثمانَ عن

 <sup>(</sup>۱) أخرجه ابن خزيمة في «التوحيد» (۲/ ۸۱۷ رقم ۲۱/ ۵۳۸).
 ومسلم في صحيحه (۱/ ۵۰ رقم ۲۲/۶۳) وقد تقدم.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن خزيمة في «التوحيد» (۲/ ۸۲۲ رقم ۷۲/...). والطبراني في «الكبير» (۱۸/ ۱۲۶ رقم ۲۵۳).

وأورده الهيئمي في «المجمع» (١/٩/١) وقال: وفي إسناده عمر بنُ محمد بنُ عمر بن صفوان وهو واهي الحديث.

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن خزيمة في «التوحيد» (٢/ ٨٢٤).

النبي ﷺ: «من علم أن الصلاة عليه حتّ واجبٌ دخل الجنة»(١).

فيدعي أن جميع الإيمانِ هو العلمُ بأن الصلاةَ عليه حقّ واجبٌ وإن لم يقِرَّ بلسانِه مما أمر اللَّهُ بالإقرار به، ولا صدّق بقلبه بشيء مما أمر اللَّهُ بالتصديق به، ولا أطاع في شيء مما أمر اللَّهُ به، ولا انزجر عن شيء حرمه الله. إذ النبيُّ ﷺ قد أخبرَ (٢) أن من علم أن الصلاةَ عليه حقّ واجبٌ دخل الجنة.

كما أخبر (٢) أن من شهد أن لا إله إلا اللَّهُ دخلَ الجنة ، ثم ذكر حديثَ عثمانَ بسنده .

قال أبو بكر (٣): فإن جاز الاحتجاجُ بمثل هذا الخبرِ المختصرِ في الإيمان واستحقاقِ المرءِ به الجنةَ وترْكِ الاستدلالِ بالأخبارِ المفسّرة المتقصّاة لم يؤمّن أن يحتج جاهلٌ معاندٌ فيقول: بل الإيمانُ إقامُ صلاةِ الفجرِ وصلاةِ العصرِ وأن مُصلّيها يستوجب الجنة ويُعاذُ من النار وإن لم يأت بالتصديق ولا بالإقرار بما أمر أن يصدَّقَ به ويُقرَّ به، ولا يعمل بشيء من الطاعات التي فرض اللهُ على عباده، ولا انزجر عن شيء من المعاصي التي حرمها الله، ويحتجُ بخبرِ عمارِ بنِ رُويبة فذكره بإسنادِه إلى عمار بنِ رويبة واللهُ قال: سمعتُ رسولَ اللهِ على يقول: "من صلّى قبل طلوع الشمسِ وقبل غروبِها حرمه اللهُ على النار»(٤).

فقال رجلٌ من أهلِ البصرةِ: وأنا سمعتُه عن رسول اللَّهِ ﷺ.

قال أبو بكر: قد أمليتُ طرقَ هذا الخبرِ في كتاب المختصر من كتاب الصلاةِ مع أخبار النبيُ ﷺ: «من صلَّى الصبحَ فهو في ذمة الله»(٥).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن خزيمة في «التوحيد» (۲/ ۸۲۵ رقم ۷۶/ ۵۶۶).

وأحمد (١/ ٦٠) والبزار (١/ ١٦٩ رقم ٣٣٥ ـ كشف). وأورده الهيثمي في «المجمع» (٢٨٨/١) وقال: رواه عبد الله بن أحمد في زياداته وأبو يعلى إلا أنه قال: حق مكتوب واجب. والبزار بنحوه ورجاله موثقون.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٣) ابن خزيمة في «التوحيد» (٢/ ٨٢٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن خزيمة في «التوحيد» (٢/ ٨٢٧ رقم ٧٧/ ٥٤٧). وفي صحيحه (١/ ١٦٤ رقم ٣١٨). ومسلم في صحيحه (١/ ٤٤١ رقم ٣١٨). وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم في صحيحه رقم (٦٥٧/٢٦١) والترمذي رقم (٢٢٢). وقال الترمذي: «حديث حسن صحيح». وأبو داود الطيالسي رقم (٩٣٨) وأحمد (٣١٢/٤ ـ ٣١٣). وهو حديث صحيح.

وكلُ عالم يعلم دينَ الله وأحكامه يعلم أن هاتين الصلاتينِ لا توجبان الجنةِ مع ارتكابِ جميع المعاصي، إنها إنما رُويت في فضائل هذه الأعمال، وإنما رُويت أخبارُ النبيِّ عَلَيْهِ: «من قال لا إله إلا الله دخل الجنة»(١) فضيلة لهذا القولِ، لا أن هذا القولَ كلُ الإيمان.

قلت<sup>(۲)</sup>: لِلا إِلهَ إِلا اللَّهُ لُوازِمُ ومُقتضياتٌ وشروطٌ مقيدٌ دخولُ الجنةِ بالتزام قائِلها لجميعها واستكمالِه إياها كما قدمنا بسطه ولله الحمد.

قال رحمه الله تعالى: ولئن جاز لجاهل أن يقولَ إن شهادة أن لا إله إلا الله جميعُ الإيمانِ إذ النبيُ ﷺ أخبرَ أن قائلَها يستوجب الجنةَ ويعاذ من النار لم يؤمن أن يدّعيَ جاهلٌ معاندٌ أيضاً أن جميع الإيمانِ القتالُ في سبيل اللّهِ فوَاقَ ناقةٍ.

فيحتج بقول النبي ﷺ: «من قاتل في سبيل الله فواقَ ناقةٍ دخل الجنة» (٣)، كاحتجاج المرجئةِ بقول النبي ﷺ: «من قال لا إله إلا الله دخل الجنة» (٤٠).

ويقول معاندٌ آخرُ جاهلٌ إن الإيمانَ بكماله المشيُ في سبيل الله حتى تُغَبَّر قدما الماشي، ويحتج بقول النبيِّ ﷺ: «من اغبرت قدماه في سبيل الله حرمه الله على النار»(٥)، وبقوله ﷺ: «لا يجتمع غبارٌ في سبيل الله ودخانُ جهنمَ في منْخَرَيْ رجلِ مسلم»(٦).

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) أي المصنف رحمه الله «حافظ الحكمي».

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود رقم (٢٥٤١) والترمذي رقم (١٦٥٧) والنسائي (٢/ ٢٥ ـ ٢٦).
وابن ماجه رقم (٢٧٩٧) وابن خزيمة (٢/ ٨٢٨ رقم ٧٧/ ٢٤٧)، وأحمد (٥/ ٢٣٠ ـ
٢٣١، ٢٣٥، ٤٤٤) وعبد الرزاق رقم (٩٥٣٤) والبيهقي في «السنن الكبرى» (٩/ ١٧٠)
والطبراني في «الكبير» (٢٠/ رقم ٣٠٣ و ٢٠٤ و ٢٠٦ و ٢٠٧) والدارمي (٢/ ٢٠١)
والحاكم في المستدرك» (٢/ ٧٧) من طرق عن معاذ بن جبل.

وقال الحاكم: صحيح على شرط مسلم.

قلت: سليمان بن موسى لم يخرج له مسلم.

وخلاصة القول أن حديث معاذ بن جبل صحيح، والله أعلم.

<sup>(</sup>٤) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في صحيحه (٢/ ٢٩ رقم ٢٨١١). وابن خزيمة في «التوحيد» (٢/ ٨٢٩) والترمذي رقم (١٦٣٨) والنسائي (٦/ ١٤) وأحمد (٣/ ٤٧٩). والبغوي رقم (٢٦١٨) والبيهقي (٩/ ١٦٢).

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن خزيمة في «التوحيد» (٢/ ٨٢٩) والنسائي (٦/ ١٢) وابن ماجه رقم (٢٧٧٤)=

ويدعي جاهلٌ آخرُ أن الإيمانَ كلَّه عِتقُ رقبةٍ مؤمنةٍ ويحتج بأن النبيَّ ﷺ قال: «من أعتقَ رقبةً مؤمنةً أعتقَ اللَّهُ بكل عضوِ منه عضواً من النار»(١).

ويدعي جاهلٌ آخرُ أن جميعَ الإيمانِ البكاءُ من خشيةِ الله تعالى، ويحتجُ بقول النبيُ ﷺ: «لا يدخل النارَ من بكى من خشيةِ اللهِ تعالى»(٢).

ويدعى جاهلٌ آخرُ أن جميعَ الإيمانِ صومُ يومٍ في سبيل الله، ويحتج بأن النبيَّ ﷺ قال: «من صام يوماً في سبيل اللهِ باعد اللهُ وجهه عن النار سبعين خريفاً» (٣٠).

ويدعي جاهلٌ آخرُ أن جميعَ الإيمانِ قتلُ كافرٍ، ويحتجُ بقول النبيِّ ﷺ: «لا يَجتمع كافرٌ وقاتلُه في النار أبداً»(١) ثم ذكره بسنده عن أبي هريرة ﷺ،

ثم قال(٥) رحمه الله تعالى: وهذا الجنسُ من فضائلِ الأعمال يطول بتقصية

قلت: وهو حديث صحيح.

قال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح.

وقال الحاكم: هذا حديث صحيح الإسناد لم يخرجاه ووافقه الذهبي. قلت: وهو حديث صحيح.

(٣) أخرجه البخاري (٢/ ٤٧ رقم ٢٨٤٠) ومسلم في صحيحه (٨٠٨/٢ رقم ١١٥٣/١٦٧) من حديث أبي سعيد الخدري ﷺ.

(٤) أخرجه مسلم في صحيحة (٣/ ١٥٠٥ رقم ١٨٩١) وأحمد (٢/ ٣٦٨، ٣٧٩، ٣٧٩، ٣٧٩، ٢٦٢) وأبو داود رقم (٢٦٢١) والبيهقي (٩/ ١٦٥) والبغوي رقم (٢٦٢١) من طرق عن العلاء عن أبي هريرة.

وأخرجه أحمد (٢٦٣/٢ و ٣٤٠ و٣٥٣ و٣٩٩) ومسلم رقم (١٨٩١/١٣٠) والحاكم (٢/ ٧٢) والبيهقي (٩/١٦٥) من طرق عن سهيل بن أبي صالح عن أبيه أبي هريرة.

وقال الحاكم على شرط مسلم ووافقه الذهبي.

وخلاصة القول أن الحديث صحيح.

(٥) أي ابن خزيمة في «التوحيد» (٢/ ٨٣٢).

والترمذي رقم (١٦٣٣) من حديث أبي هريرة ﷺ.
 وقال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه (۱۱/۹۹، رقم ۲۷۱۰) ومسلم في صحيحه (۱/۱۱٤۷ رقم ۲۷۱۰).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد (۲/ ۵۰۵) وابن خزيمة في «التوحيد» (۲/ ۸۳۰) والترمذي رقم (۱٦٣٣) والنسائي (۱۲/ ۱۲) والحاكم في «المستدرك» (۲۱۰/۶).

الكتاب، وفي قدْرِ ما ذكرنا غنيةٌ وكفايةٌ لما له قصَدْنا أن النبيَّ ﷺ إنما أخبر بفضائلِ الاعمالِ التي ذكرنا وما هو مثلُها، لا أن النبيَّ ﷺ أراد أن كلَّ عملٍ ذكرَه أعلمَ أن عاملَه يستوجب بفعله الجنةَ أو يُعادُ من النار أنه جميعُ الإيمانِ.

وكذلك إنما أرادَ النبيُ عَلَيْهُ بقوله: «من قال لا إله إلا الله دخل الجنة»(١) «أو حُرّم على النار»(١) فضيلة لهذا القول، لا أن جميعَ الإيمانَ كما ادعى من لا يفهم العلمَ، ويعاندَ فلا يتعلم هذه الصناعَة من أهلها.

ومعنى قوله على: «لا يجتمع كافر وقاتِلُه في النار أبداً» (٢)، هذا لفظ مختصرُه الخبرُ المقتضي لهذه اللفظةِ المختصرةِ ما حدثنا الربيعُ بنُ سليمانَ قال: حدثنا شعيبُ بنُ الليث قال: حدثنا الليث عن محمد بنِ العجلانِ عن سهيلِ بنِ أبي صالح عن أبيه عن أبي هريرة عن مسلم عن رسول الله على قال: «لا يجتمعان في النار اجتماعاً» (٣) يعني أحدُهما مسلمٌ قتل كافراً ثم سدّد المسلمُ وقارب.

قال أبو بكر (٤): لذاك نقول في فضائل الأعمالِ التي ذكرنا: من عمل من المسلمين بعض تلك الأعمالِ ثم سدّد وقارب ومات على إيمانِه دخل الجنة ولم يدخُل النارَ موضعَ الكفرِ منها وإن ارتكب بعض المعاصي، لذلك لا يجتمع قاتلُ الكافرِ إذا مات على إيمانِه مع الكافر المقتولِ في موضع واحدٍ من النار، لا أنه لا يدخل النارَ ولا موضعاً منها وإن ارتكب جميعَ الكبائرِ خلا الشرك بالله عز وجل إذا لم يشأ تعالى أن يغفرَ له ما دون الشرك، فقد أخبر اللَّهُ عز وجل أن للنار سبعة أبوابِ فقال لإبليسَ: ﴿إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمُ شُلْطَنُ إِلَّا مَنِ اتَبْعَكَ مِنَ الْفَاوِينَ ﴿ وَلَا وَلَا عَلَيْهُمُ مُحَرَّةٌ مَقَسُومُ ﴾ [الحجر: ٤٢ ـ ٤٤].

فأعلمنا ربُنا عز وجل أنه قَسمَ تابعي إبليس من الغاوين سبعة أجزاء على عدد أبوابِ النارِ، فجعل لكل بابٍ منهم جزءاً معلوماً، واستثنى عبادَه المُخلصين من هذا القسم، فكلُ مرتكبِ معصيةٍ زجر اللَّهُ عنها فقد أغواه إبليسُ، واللَّهُ عز وجل

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه قريباً.

<sup>(</sup>٣) أخرُجه مسلم في صحيحه (٣/١٥٠٥ رقم ١٨٩١/١٣١) وقد تقدم.

<sup>(</sup>٤) في «التوحيد» (٢/ ٨٣٣).

قد يشاء غفرانَ كلِّ معصيةٍ يرتكبُها المسلمُ دون الشركِ وإن لم يتُبْ منها.

لذاك علَّمَنا في محكم تنزيلِه قولَه: ﴿وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءُ﴾ [النساء: ١١٦].

وأعلمنا خالِقُنا عز وجل أن آدم الذي خلقه الله بيدِه وأسكنه جنتَه وأمر ملائكتَه بالسجود له عصاه فغوى، وأنه عز وجل برأفتِه ورحمتِه اجتباه بعد ذلك فتاب عليه وهدى، ولم يحرمه اللَّهُ بارتكاب هذا الحُوبِ بعد ارتكابِه إياه.

فمن لم يغفر اللَّهُ له حوبتَه التي ارتكبها وأوقع عليه اسمَ غاوِ فهو داخلٌ في الأجزاء جزءاً وقَسْماً لأبواب النار السبعةِ.

وفي ذكره آدمَ ﷺ وقولِه عز وجل: ﴿وَعَصَىٰ ءَادَمُ رَبَّهُ فَعُوَىٰ﴾ [طه: ١٢١]، ما يبين ويوضح أن اسمَ الغاوي قد يقع على مرتكبِ خطيئةٍ قد زجر اللَّهُ عن إتيانِها وإن لم تكن تلك الخطيئةُ كفراً ولا شركاً ولا ما يُقاربُهما ويُشبِهُهما.

ومُحالٌ أن يكون المؤمنُ الموحّدُ لله عز وجل قلبُه ولسائه، المُطيعُ لخالقه في أكثرِ ما فرض اللَّهُ عليه وندبه إليه من أعمالِ البرِّ غيرِ المفروضِ عليه، والمنتهي عن أكثر المعاصي وإن ارتكب بعض المعاصي والحوباتِ في قسم مَن كفر بالله ودعا معه آلهة له أو صاحبة أو ولداً ـ تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً ـ ولم يؤمن بشيء مما أمر اللَّهُ تعالى بالإيمان به ولا أطاعَ اللَّه في شيء أمر به من الفرائضِ والنوافلِ ولا انزجرَ عن معصية نهى اللَّهُ عنها، مُحالٌ أن يجتمع هذان في درجةٍ واحدةٍ من النار.

والعقلُ مركب على أن يعلمَ أن كلَّ من كان أعظمَ خطيئةً وأكثرَ ذنوباً لم يتجاوز اللَّهُ عن ذنوبِه كان أشدَّ عذاباً في النارِ، كما يعلم كلُ عاقل أن كلَّ من كان أكثرَ طاعةً لله عز وجل وتقرباً إليه بفعلِ الخيراتِ واجتنابِ السيئاتِ كان أرفعَ درجةً في الجنان وأعظمَ ثواباً وأجزَلَ نعمة.

فكيف يجوز أن يتوهم عاقلٌ مسلمٌ أن أهلَ التوحيدِ يجتمعون في النارِ في الدرجة مع من كان يفتري على الله عز وجل فيدعو له شريكاً وشركاً فيدعو له صاحبة وولداً، ويكفر به ويُشرِك، ويكفر بكل ما أمرَ اللَّهُ بالإيمانِ به، ويكذب جميعَ الرسلِ ويتركَ جميعَ الفرائض، ويرتكب جميعَ المعاصي فيعبد النيرانَ ويسجد للأصنام والصُلبان؟

فمن لم يفهم هذا البابَ لم يجدُ بداً من تكذيب الأخبارِ الثابتةِ من التي ذكرتُها عن النبي ﷺ في إخراج أهلِ التوحيدِ من النار، إذ مُحالٌ أن يقالَ أخرجوا من النار مَن ليس فيها، وأكثرُ استحالةً من هذا أن يقال: يخرُج من النار مَن ليس فيها.

وفي إبطال أخبارِ النبيِّ ﷺ اضمحلالُ الدينِ وإبطالُ الإسلامِ، واللَّهُ عز وجل لم يجمع بين جميعِ الكفار في موضع واحدِ من النار ولا سوى بين عذابِ جميعِهم، قال الله عز وجل: ﴿إِنَّ المُنْفِقِينَ فِي الدَّرَكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ ٱلنَّارِ﴾ [النساء: 12]. وقال: ﴿أَدْخِلُواْ ءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ ٱلْعَذَابِ﴾ [غافر: ٤٦].

ثم لما انتهى من الكلام على ما احتج به المرجئة على باطلِهم وكفَر به الخوارجُ وردّوه بباطل آخرَ، شرعَ رحمه الله في بيان ما تشبث به الخوارجُ واحتجوا به على باطِلهم، وما كفرَ به المُرجئةُ وردّوه بباطل آخر.

فقال<sup>(۱)</sup> رحمه الله تعالى: بابُ ذكرِ أخبارٍ رُويت عن النبي ﷺ ثابتةٍ من جهةِ النقلِ، جَهِلَ معناها فِرقتانِ: فرقةُ المعتزلةِ والخوارجِ احتجوا بها وادّعوا أن مرتكبَ الكبيرةِ إذا مات قبلَ التوبةِ منها مخلدٌ في النار محرّمٌ عليه الجِنانُ.

والفرقةُ الأخرى المُرجئةُ كفرت بهذه الأخبارِ وأنكرتها ودفعتها جهلًا منها بمعانيها. وأنا ذاكرُها بأسانيدِها وألفاظِ متونِها ومبيّن معانيها بتوفيق الله.

<sup>(</sup>۱) أي ابن خزيمة (۲/ ۸۳۲).

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن خزيمة في «التوحيد» (۲/ ۸٤٠ ـ ۸٤۱ رقم ۷/ ۵۵۳) من حديث أسامة بن زيد وسعد بن أبي وقاص ورجل آخر.

والرجل الآخر هو أبو بكرة لما جاء مصرحاً به في بعض الروايات وإن كان غيره فجهالة الصحابي لا تضر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (١٢/٥٤ رقم ٦٧٦٦) ومسلم (٨٠/١ رقم ١١٤/٦٣).

 <sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (۱۲/ ٥٤ رقم ۲۷٦۷) ومسلم (۱/ ۸۰ رقم ۱۱/ ٦٣).
 وابن خزيمة في «التوحيد» (۲/ ۸۳۸ رقم ۳).

<sup>(</sup>٥) هو نفسه سعد بن مالك أبي وقاص الزهري.

وحديثَ عبدِ الله(١) بنِ عمروِ عن النبي ﷺ قال: «من انتسب إلى غير أبيه فلن يُرَخ بريح الجنة، وريحُهَا يوجدُ من مسيرة سبعين عاماً».

وحديثَ حُذيفة (٢) قال: قال رسولُ اللَّهِ: «لا يدخل الجنةَ قتّاتُ»، وفي رواية (٣): «نمّام».

وحديث أبي أُمامة (٤) أن رسولَ اللَّهِ ﷺ قال: «من اقتطع حقَّ امرىءِ مسلم بيمينه فقد أوجب اللَّهُ له النارَ وحرم عليه الجنةَ. فقال رجلّ: وإن كان شيئاً يسيراً؟ قال: «وإن كان قضيباً من آراكِ».

وحديثَ عبدِ الله بنِ عمْرٍو<sup>(ه)</sup> عن النبي ﷺ: «لا يدخُلُ الجنةَ نمّامٌ ولا عاقً ولا مُدمنُ خمر».

<sup>=</sup> قلت: وفي الباب عن ابن عباس أخرجه أحمد (١/ ٣١٨ و ٣٢٨) وابن ماجه رقم (٢٠٩). وهو حديث صحيح.

<sup>#</sup> وعن علي بن أبي طالب أخرجه أحمد (١/ ١٨١ و ١٢٦) والبخاري رقم (٦٧٥٥) ومسلم رقم (١٣٧٠).

<sup>\*</sup> وعن أبي ذر أخرجه البخاري رقم (٣٥٠٨) ومسلم رقم (٦١).

 <sup>\*</sup> وعن أنس بن مالك أخرجه أبو داود في «السنن» رقم (٥١١٥) وهو حديث صحيح.

<sup>\*</sup> وعن أبي أمامة الباهلي، أخرجه أحمد (٥/ ٢٦٧) والطيالسي رقم (١١٢٧).

<sup>\*</sup> وعن عمرو بن خارجة الخشني أخرجه أحمد (٤/ ١٨٧ و ٢٣٨ و ٢٣٩).

 <sup>\*</sup> وعن جابر أورده الهيشمي في «المجمع» (١٤٩/٨) وقال: رواه أبو يعلى وفيه عمران القطان، وثقه ابن حبان، وضعفه غيره.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۲/ ۱۷۱ و ۱۹۶).والطيالسي رقم (۲۲۷۶).

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٩٨/١) وقال: ورجال أحمد رجال الصحيح. وخلاصة القول أن الحديث صحيح.

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في صحيحه (۱۰/ ۲۷۲ رقم ۲۰۵۲). ومسلم في صحيحه (۱۰۱/۱ رقم ۲۰۵۲).

وابن خزيمة في «التوحيد» (٢/ ٨٤٤ رقم ١٣/ ٥٥٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (١٠١/١ رقم ١٠١/٥٠) وابن خزيمة في «التوحيد» (٢/ ٨٤٥ رقم ١٤/ ٥٠٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في صحيحه (١/ ١٢٢ رقم ٢١٨/١٣٧).وابن خزيمة في «التوحيد» (٢/ ٨٤٦ رقم ٢١/ ٢١٥).

<sup>(</sup>٥) أخرَجه ابن خُزيمة في «التوحيد» (٢/ ٨٥٨ رقم ١/ ٥٧٣) وأحمد (٢٠١/٢) والدارمي=

وحديث جبير (١<sup>١)</sup> بنِ مُطعمِ قال: قال رسولُ الله ﷺ: «لا يدخل الجنةَ قاطع».

وحديثَ عمرَ بنِ الخطابِ<sup>(٢)</sup> وَ قَالَ: قالَ رسولُ الله ﷺ: «ثلاثةٌ لا يدخلون الجنةَ: العاقُ لوالديهِ، والديوث، ورَجْلَةُ النساء».

وحديثَ عبدِ اللّهِ (٣) بنِ عمرَ ﴿ قَالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «ثلاثةٌ لا ينظر اللّهُ إليهم يوم القيامة: العاقُ لوالديه، ومُدْمنُ خمرٍ، والمنان بما أعطى».

وحديثُ أبي بكرةً (٤) عن النبي عَلَيْهُ قال: «من قتل نفساً معاهَدةً بغير حقها حرَّم اللَّهُ عليه الجنة أن يشمَّ ريحَها».

وخلاصة القول أن الحديث ضعيف.

(۱) أخرجه البخاري (۱۰/ ٤١٥ رقم ٥٩٨٤) ومسلم في صحيحه (١٩٨١/٤ رقم ٢٥٥٦).

(۲) أخرجه ابن خزيمة في «التوحيد» (۲/ ۸۰۹ رقم ۳/ ۵۷۰) بإسناد حسن.

(٣) أخرجه ابن خزيمة في «التوحيد» (٨٦١/٢ رقم ٥/٥٧٧) والحاكم (١٤٦/٤ ـ ١٤٧) من طرق إسماعيل بن أبي أويس عن أخيه عن سليمان بن بلال عن عبد الله بن يسار عن سالم عن ابن عمر. وصححه الحاكم ووافقه الذهبي.

وأخرجه أحمد (٢/ ١٣٤) والنسائي(٥/ ٨٠) والطبراني في «الكبير» رقم (١٣١٨٠) من طرق عن عمر بن محمد به. وفي أوله زيادة.

وأخرجه البزار (٢/ ٣٧٢ رقم ١٨٧٥) من طريق عمران القطان عن محمد بن عمرو عن سالم بن عبد الله به.

وأورده الهيثمي في «المجمع» (٨/ ١٤٨) وقال: رواه البزار بإسنادين ورجالهما ثقات.

(٤) أخرجه أحمد (٣٦/٥، ٣٨، ٥٢) والنسائي (٨/٢٥) والحاكم (١/٤٤) والبيهقي (٩/ ٢٠٥) وابن حبان رقم (٤٨٨٢) وأبو داود رقم (٢٧٦٠).

وهو حديث صحيح.

\* وأخرج أحمد (١٨٦/٢) والبخاري رقم (٣١٦٦ و ٦٩١٤) والنسائي (٨/ ٢٥) وابن ماجه رقم (٢٥٨٦) من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص مرفوعاً بلفظ: «من قتل معاهداً لم يرح رائحة الجنة، وإنَّ ريحَها توجد من مسيرةِ أربعين عاماً».

<sup>(</sup>٢/ ١١٢) والبخاري في «التاريخ الصغير» (٢ ٢٦٢ ـ ٢٦٣) بسند ضعيف. وابن حبان في صحيحه رقم (٣٣٨٤ ـ الإحسان) بسند ضعيف لضعف نبيط وجابان. كما أنه لا يعرف لـ (جابان) سماع من عبد الله بن عمرو ولا لسالم من جابان ولا من

ثم قال (١) رحمه الله تعالى: معنى هذه الأخبارِ إنما هو على أحد معنيين: أحدُهما: لا يدخل الجنة أي بعض الجِنان، إذ النبيُ عَلَيْ قد أعلمَ أنها جِنانٌ من جنة، واسمُ الجنةِ واقعٌ على كل جنة منها، فمعنى هذه الأخبارِ التي ذكرها: من فعل كذا \_ لبعض المعاصي \_ حرم اللَّهُ عليه الجنة أو لم يدخل الجنة، معناه لا يدخل بعض الجِنان التي هي أعلى وأشرفُ وأنبلُ وأكثرُ نعيماً وسروراً وبهجة وأوسع، لأنه أراد لا يدخل شيئاً من تلك الجِنان التي هي في الجنة.

وعبدُ اللّهِ بنُ عمرِو قد بيَّنَ خبرُه الذي رَوى عن النبي عَلَيْمَ: «لا يدخل الجنة على ما علقٌ ولا منانٌ ولا مُدمنُ خمرٍ» (٢)، إنه إنما أراد حظيرةَ القدسِ من الجنة على ما تأولت على أحد المعنيين. ثم ساق بإسنادِه عن عبدِ اللّهِ بنِ عمرِو (٣) أنه قال: «لا يدخل حظيرةَ القدس سِكَيرٌ ولا عاقٌ ولا منان».

قال (٤): والمعنى الثاني ما قد أعلمتُ أصحابي ما لا أُحصي من مرة أن كلَّ وعيدِ في الكتاب والسنةِ لأهلِ التوحيدِ فإنما هو على شريطة، أي إلا أن يشاء اللَّهُ تعالى أن يغفرَ ويصفحَ ويتكرمَ ويتفضلَ فلا يعذّب على ارتكاب تلك الخطيئة، إذِ اللَّهُ عز وجل قد خبر في مُحكم كتابِه أنه قد يشاء أن يغفر دون الشركِ من الذنوب في قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكُ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَامَهُ ﴾ [النساء: ١١٦].

وقد أمليت هذه المسألة في كتاب معاني القرآن، الكتابِ الأول، واستدللتُ أيضاً بخبر عن النبي على المهذا المعنى. وساق بإسناده إلى قيس بنِ محمدِ بنِ الأشعثِ أن الأشعث وهب له غلاماً، فغضِبَ عليه وقال: والله ما وهبتُ لك شيئاً. فلما أصبحَ ردّه عليه وقال: سمعتُ رسولَ الله على يقول: «من حلفَ على يمين صبراً ليقتطع مالَ امرى مسلم لقي الله يوم القيامة وهو مجتمعٌ عليه غضبانُ، إن شاء عاقبه»(٥).

<sup>(</sup>۱) أي ابن خزيمة في «التوحيد» (۲/ ۸٦۸).

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن خزيمة في «التوحيد» (٢/ ٨٦٩ رقم ١٨) بإسناد حسن.

<sup>(</sup>٤) أي ابن خزيمة في «التوحيد» (٢/ ٨٦٩).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (١١/ ٥٥٨ رقم ٦٦٧٧) ومسلم في صحيحه (١٢٢/١ رقم ٢٢٠/ ١٣٨) وابن خزيمة في «التوحيد» (٢/ ٨٧٠ رقم ١/ ٥٨٧).

قلت: وتقدم حديثُ عُبادةً بنِ الصامتِ<sup>(١)</sup> في قصةِ البيعةِ، وهو دليلَ على هذا المعنى.

قال أبو بكر<sup>(۲)</sup>: فاسمعوا الخبر المصرِّح بصحةِ ما ذكرتُ أنها جِنانٌ في جَنة، واسمُ الجنةِ واقعٌ على كل جنةٍ منها على الانفراد لتستدلوا بذلك على صحة تأويلِنا الأخبار التي ذكرنا عن النبي على من فعلَ كذا وكذا ـ لبعض المعاصي ـ لم يدخل الجنة، إنما أراد بعضَ التي هي أعلى وأشرفُ وأفضلُ وأنبلُ وأكثرُ نعيماً وأوسعُ، إذ مُحالٌ أن يقول النبيُ على من فعل كذا وكذا لم يدخل الجنة يريد لا يدخل شيئاً من الجنان، ويخبر أنه يدخل الجنة فتكون إحدى الكلمتين دافعة الأخرى، وأحدُ الخبرين دافعاً للآخر، لأن هذا الجنسَ مما لا يدخُله الناسخُ، ولكنه من ألفاظِ العامُ الذي يُرادُ به الخاصُ.

ثم ساق بإسناده إلى أنس بن مالكِ<sup>(٣)</sup> هُلَّهُ: «أَن أَمَّ الرُّبَيِّعِ أَتَّ النبيَّ عَلَّهُ فَقَالَتَ: يا رسولَ الله أنبتني عن حارثة أُصيبَ يومَ بدرٍ فإن كان في الجنة صبرتُ واحتسبتُ، وإن كان غير ذلك اجتهدتُ في البكاء»، فقال: «يا أمَّ حارثةَ إنها جِنانٌ في جنة وإنه أصابَ الفردوسَ الأعلى».

قال أبو بكر<sup>(٤)</sup>: قد أمليتُ أكثرَ طرقِ هذا الخبر في كتاب الجهادِ، وقد أمليتُ في كتاب ذكر نعيم الجنة ذكرَ درجاتِ الجنةِ وبُعدَ ما بين الدرجتين.

منها أن إخبارَ النبيِّ ﷺ أن أهلَ الجنةِ ليتراءَون أهلَ الغُرفِ كما ترَوْنَ الكوكبَ الدُّريَّ في أفقِ من آفاق السماءِ لتفاضُل ما بينهما، وقولُ بعضِ أصحابِه: تلك منازلُ الأنبياءِ لا يبلُغها غيرُهم، قال: «بلى رجالٌ آمنوا بالله وصدّقوا المرسلين» (٥٠).

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) أي ابن خزيمة في «التوحيد» (٢/ ٨٧١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه (٦/ ٢٥ ـ ٢٦ رقم ٢٨٠٩) وأطرافه: (٣٩٨٢ و ٦٥٥٠ و ٧٥٦٧).

<sup>(</sup>٤) في «التوحيد» (٢/ ٨٧٤).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في صحيحه (٢/ ٣٢٠ رقم ٣٢٥٦) وطرفه رقم (٦٥٥٦) ومسلم في صحيحه (٢١٧٧/٤ رقم ٢٨٣١/١١) من حديث أبي سعيد الخدري.

وأمليتُ (١) إخبارَ النبيِّ ﷺ بين كلِّ درجتين من دَرجِ الجنةِ مسيرةُ مائةِ عام.

فمعنى هذه الأخبارِ التي فيها ذِكْرُ بعضِ الذنوبِ الذي يرتكبُه بعضُ المؤمنين أن مرتكبَه لا يدخُل الجنةَ، معناها لا يدخُل العاليَ من الجنان التي هي دارُ المتقين الذين لم يرتكبوا تلك الذنوبَ والحُوباتِ والخطايا.

ثم قال: وقد يجوز أن يقول على من فعل كذا وكذا لم يدخُل الجنة يريد لم يدخُل الجنة التي يدخُلها فيه من لم يرتكب هذه الحُوبة، لأنه يُحبس عن دخول الجنة، إما للمحاسبة على الذنب أو لإدخالِه النارَ ليعذَّبَ بقدْر ذلك الذنب، إن كان ذلك الذنبُ مما يستوجبُ به المرتكبُ النارَ إن لم يعفُ اللَّهُ ويصفَحْ ويتكرمْ فيغفرْ ذلك الذنب، فمعنى هذه الأخبارِ على هذه المعاني، لأنها إذا لم تُحمَلُ على هذه المعاني كانت على وجه التهاتُرِ والتكاذب، وعلى العلماء أن يتأولوا أخبارَ رسولِ اللَّهِ على على ما قال على بنُ أبي طالب (٢) فلي: "إذا حدثتم عن رسولِ اللَّهِ على فظنوا به الذي هو أهناه وأهداه وأتقاه». ثم ساقه (٣) بإسناده عن على فلي فذكره.

انتهى كلامُه (٣) رحمه الله تعالى باختصار بعضِ مكرَّرِه فلا تستَطِلْه فإنه كلامٌ متينٌ من إمامٍ متضلِّعٍ من معاني الكتابِ والسنة، ذي خِبرةٍ وعلم لمواردِها ومصادِرها.

وقولُه رحمه اللَّهُ تعالى: وعلى العلماء أن يتأولوا أخبارَ رسولِ الله ﷺ لم يغنِ (٣) رحمه الله التأويلَ الذي اصطلحه المتكلمون لصرف النصوصِ عن معانيها إلى الاحتمالات البعيدةِ التي هضموا بها معانيَ النصوصِ بما اقتضتْه عقولُهم

<sup>(</sup>١) أي ابن خزيمة في «التوحيد» (٢/ ٨٧٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في «المسند» (٣٣/٢ رقم ٩٨٥، ٩٨٦، ٩٨٧) بإسناد صحيح. وابن خزيمة في «التوحيد» (٢/ ٨٧٨ رقم ٢٥/ ٥٩١).

وأخرجه ابن ماجه في «السنن» (١/ ٩ رقم ٢٠).

وقال البوصيري في «مصباح الزجاجة» (١/ ٤٧ رقم ٨): هذا إسناد صحيح ورجاله محتج بهم في الصحيحين.

وخلاصة القول أن الحديث صحيح.

<sup>(</sup>٣) أي ابن خزيمة في «التوحيد» (٢/ ٨٧٨ رقم ٢٥/ ٥٩١).

السخيفة، وليس ذلك من طريقته ولا من شأنه رحمه الله، وإنما عنى ما أشار إليه في غير موضع من كتبه من حمل المجمل على المفسر، والمختصر على المُتقصَّى، والمُطلقِ على المُقيد، والعموم على الخصوص، وما أشبه ذلك من التأليف بين النصوصِ ومدلولاتِها لئلا تكونَ متناقضة يرُد بعضُها معنى بعض لأن ذلك مما يُنزَّه عنه كلامُ اللَّه وكلامُ رسولِه ﷺ.

وهذه طريقةُ جميعِ أئمةِ المسلمين من علماء التفسيرِ والحديثِ والفقهِ في أصول الدينِ وفروعِه رحمهم الله تعالى ورضيَ عنهم.

مسألة: فإن قيل وما الجمعُ بين ما تقدم من حديثِ عُبادةً بنِ الصامتِ (١) فيمن ارتكبَ حدّاً لم يُقمْ عليه قال فهو إلى الله إن شاء عفا عنه وإن شاء عاقبه، وبين ما صرَّحت به النصوصُ التي في الميزانِ والحسابِ والجنةِ من أن من رجحتْ خطاياه وسيئاتُه بحسناتِه تمسّه النار ولا بد.

قلنا: لا إشكالَ في ذلك ولا منافاةَ ولله الحمدُ، وقد حصلَ الجمعُ الفاصلُ للنزاع بحديث عائشةَ على الذي ذكرنا في شرح البيتِ الأدنى بأن من يشأ عز وجل أن يعفوَ عنه يحاسبُه الحسابَ اليسيرَ الذي فسَّره النبيُ ﷺ بالعَرْض.

وقال في معنى العرضِ في الأحاديثِ السابقةِ في صفته: «يدنو أحدكُم من ربِّه عز وجل حتى يضع عليه كنفه، فيقول: أعملتَ كذا وكذا؟ فيقول: نعم، ويقول أعملتَ كذا وكذا؟ فيقول: نعم، فيقرّره ثم يقول: إني سترتُ عليك في الدنيا وأنا أغفِرُها لك اليومَ»(٢).

وأما الذين يدخُلون النارَ بذنوبِهم فهم ممن يُناقش الحساب، وقد قال رسولُ الله على «من نوقش الحساب عُذّب» (٣).

نسألُ اللَّهَ عز وجل أن يُيسِّرَ حسابَنا ويتجاوزَ عنا ويغفرَ لنا بمنه وكرمه آمين.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه (٩٦/٥ رقم ٢٤٤١) وأطرافه رقم (٤٦٨٥ و ٢٠٧٠ و ٧٥١٤).

ومسلم في صحيحه (٤/ ٢١٢٠ رقم ٥٢/ ٢٧٦٨) من حديث صفوان بن محرز المازني.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه (١٩٦/١ ـ ١٩٧ رقم ١٠٣) ومسلم في صحيحه (٤/٢٠٤٪ رقم ٢٨٧٦) من حديث عائشة.

### [المؤمن لا يكفر بالمعاصي إلا إذا استحلُّها]

# (ولا نكفر بالمعاصي مؤمناً إلا مع استحلالِه لـما جنى)

(ولا نكفرُ بالمعاصي) التي قدمنا ذكرَها وأنها لا توجب كفراً، والمُرادُ بها الكبائرُ التي ليست بالشركِ، ولا تستلزِمُه، ولا تُنافي اعتقادَ القلبِ ولا عمَلَه (مؤمناً) مُقِرًا بتحريمها معتقداً لها، مؤمناً بالحدود المترتبةِ عليها، ولكن نقول يُفسَّق بفعلِها وينقُص إيمانُه بقدْرِ ما تجاراً عليه منها.

والدليلُ على فسقِه ونُقصانِ إيمانِه قولُ اللَّهِ عز وجل: ﴿وَالَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ
ثُمُّ لَرَ يَأْتُواْ بِأَرْبِعَةِ شُهَلَآهَ فَأَجْلِدُوهُرَ ثَمَنيِنَ جَلْدَةً وَلَا نَقَبُلُواْ لَمُمْ شَهَدَةً أَبَدًا وَأُولَئِكَ هُمُ
ٱلْفَسِقُونَ ۚ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُولٌ تَجِيدٌ ﴿ النور]. وما في معناها من آياتِ الحدودِ والكبائر.

وقولُ النبيِّ ﷺ: «لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمنٌ، ولا يسرقُ حين يسرِقُ وهو مؤمنٌ، والتوبةُ معروضةٌ بغدُ». الحديث في الصحيحين (١) وغيرهما (٢) عن أبي هريرةَ ﷺ.

والدليلُ على أن النفي في هذا الحديثِ وغيره ليس لمطلق الإيمانِ بل لكمالِه هو ما قدمنا من النصوص التي صرَّحت بتسميته مؤمناً وأثبتت له أخوّة الإيمانِ، وأبقت له أحكامَ المؤمنين.

(إلا مع استحلاله لما جنى) هذه هي المسألةُ الخامسةُ، وهو أن عاملَ الكبيرة يكفُرُ باستحلاله إياها، بل يكفر بمجرد اعتقادِه بتحليل ما حرم اللَّهُ ورسولُه لو لم يعمَلْ به، لأنه حينئذ يكون مكذباً بالكتاب ومكذباً بالرسول ﷺ وذلك كفرٌ بالكتاب والسنة والإجماع.

فمن جحد أمراً مُجمَعاً عليه معلوماً من الدين بالضرورة فلا شكَّ في كفره.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه (١١٩/٥ رقم ٢٤٧٥) ومسلم في صحيحه (١/٧٦ رقم ١١٩/٥).

<sup>(</sup>۲) كأبي داود رقم (٤٦٨٩) والترمذي رقم (٢٦٢٥) والنسائي (٨/ ٦٤، ٦٥) وابن ماجه رقم (٣٩٣٦).

#### [التوبة إذا استكملت شروطها مقبولة من كل ذنب]

(وتقبل التوبة قبل الغَرغَرة كما أتى في الشّرعة المطهرة)

هذه هي المسألةُ السادسةُ وهي أن التوبةَ إذا استكملت شروطَها مقبولةٌ من كل ذنب كفراً كان أو دونه.

وقد دعا اللَّهُ تبارك وتعالى إليها جميعَ عبادِه، فدعا إليها من قال المسيحُ هو الله، ومن قال هو ثالث ثلاثةٍ، ومن قال يدُ الله مغلولةٌ، ومن قال إن اللَّه فقيرٌ ونحن أغنياء، ومن دعا لله الصاحبة والولدَ فقال لهم جميعاً: ﴿أَفَلاَ يَتُوبُوكَ إِلَى اللهِ وَيَسْتَغْفِرُونَهُ وَاللهُ غَنْفُورٌ رَحِيهُ [المائدة: ٧٤].

ودعا إليها من هو أعظمُ مُحادةً لله من هؤلاء، وهو من قال: ﴿أَنَا رَبُكُمُ اللهُ عَلَمْتُ لَكُمُ مِنْ إِلَكُ غَيْرِي ﴾ [القصص: ٣٨]. فقال الله تبارك وتعالى لرسوله موسى: ﴿أَنْهَبُ إِلَىٰ فِيْهُونَ إِنَّهُ طَنَى ۞ فَقُلْ هَل لَكَ إِلَىٰ أَن مَرْكَ فَأَهْدِيكَ إِلَىٰ وَيْهُونَ إِنَّهُ طَنَى ۞ وَأَهْدِيكَ إِلَىٰ وَيْهُونَ إِنَّهُ طَنَى ۞ وَأَهْدِيكَ إِلَىٰ وَيْكُونَ إِنَّهُ طَنَى اللهِ وَاللهُ اللهُ اللهُ

وقىال لـه فــي الآيــة الأخــرى: ﴿أَنِ اَنْتِ اَلْقَوْمَ الظَّلِلِمِينَ ۞ قَوْمَ فِرْعَوْنَ أَلَا يَنْقُونَ ۞﴾ [الـشـعـراء]. وفـي الآيــة الأخــرى: ﴿اَذْهَبَآ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَى ۞ فَقُولَا لَهُ قَوْلًا لَيْنَا لَمَلَهُ يَتَذَكَّرُ أَوْ يَخْشَىٰ ۞﴾ [طه].

ودعا إلى التوبة من عملِ أكبرِ الكبائرِ وهي الشركُ وقتلُ النفس بدون حق والزنا، فقال تعالى: ﴿وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَامًا ﴿ يُهَمْعَفُ لَهُ ٱلْمَكَابُ يَوْمَ الْقِيَمَةِ وَيَغْلُدُ فِيهِ مُهَانًا ﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ عَكَمَلًا صَلِحًا فَأُولَتِهِكَ يُبَدِّلُ اللّهُ سَبِّعَاتِهِمْ حَسَنَتِ وَكَانَ اللّهُ غَفُولً رَحِيمًا ﴿ وَالفرقان]. ودعا إليها من كتم ما أنزل اللّهُ من البينات والهدى فقال تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهِ مَن يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلنَا مِن ٱلْبَيّنَتِ وَالْمُكَىٰ مِنْ بَعْدِ مَا بَيّنَكُهُ لِلنّاسِ فِي ٱلْكِنَكِ أَوْلَتِهِكَ يَلْعَهُمُ اللّهُ وَيَلْعَهُمُ اللّهِ وَيَلْعَهُمُ اللّهِ وَاللّهِ اللّهِ وَاللّهَ وَاللّهَ وَاللّهَ وَاللّهَ وَاللّهَ وَاللّهَ وَاللّهَ وَاللّهُ وَاللّهَ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهَ وَاللّهُ وَعَلَمُ اللّهُ وَاللّهُ الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلّهُ الللّهُ وَاللّهُ اللللللّهُ وَاللّهُ

ودعا إليها المشركين قاطبة فقال بعد الأمر بقتلِهم حيث وُجدوا: ﴿ فَإِن تَابُواْ وَاللَّهُمُ اللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [السوبة: ٥]. ودعا إليها المنافقين قاطبة فقال تعالى: ﴿ إِنَّ الْمُنْفِقِينَ فِي الدَّرْكِ اَلْأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ وَلَن تَجِدَ

لَهُمْ نَصِيرًا ﴿ إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَاعْتَصَكُوا بِاللَّهِ وَأَخْلَصُوا دِينَهُمْ لِلَّهِ فَأُوْلَيْكَ مَعَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [النساء: ١٤٥ ـ ١٤٦].

ودعا إليها جميعَ المسرفين بأي ذنبِ كان، فقال تعالى: ﴿ يَعِبَادِى اَلَّذِنَ أَسَرَفُوا عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ ا

بل لم يُرسل اللَّهُ تعالى الرسلَ وينزّل الكتبَ إلا دعوة منه لعباده إلى التوبة ليتوبَ عليهم إنه هو التوابُ الرحيم.

وفي الصحيح (١) من حديثِ أنسِ على قال: قال رسولُ اللَّهِ على: «لله أشدُ فرحاً بتوبةِ عبدِه حين يتوب إليه من أحدِكم كان على راحلتِه بأرضِ فَلاةِ فانفلتت منه وعليها طعامُه وشرابُه فأيِسَ منها، فأتى شجرة فاضطجع في ظلها قد أيسَ من راحلتِه، فبينا هو كذلك إذ هو بها قائمة عنده فأخذ بخِطامها ثم قال من شدة الفرح: اللهم أنت عبدي وأنا ربُك، أخطأ من شدةِ الفرح».

وفيه (٢) عن أبي هريرة ولله عن النبي الله عن ربه عز وجل قال: «أذنبَ عبدي ذنباً فقال: اللهم أغفِرْ لي ذنبي، فقال تبارك وتعالى: أذنبَ عبدي ذنباً فعلِمَ أن له رباً يغفِرُ الذنبَ ويأخُذ بالذنب. ثم أعاد فأذنب فقال: أي ربِّ اغفر لي ذنبي، فقال تبارك وتعالى: أذنبَ عبدي ذنباً فعلم أن له رباً يغفرُ الذنبَ ويأخذ بالذنب، اعمَل ما شئتَ فقد غفرتُ لك».

وفيه (٣) عن أبي موسى عن النبي ﷺ قال: «إن اللَّهَ عز وجل يبسُط يده بالليل ليتوبَ مُسيءُ الليل، حتى تطلُعَ الشمس من مغربها».

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحه (۲۱۰٤/۶ رقم ۲۷۲۷). قلت: وأخرجه البخاري مختصراً (۲۱/۱۱) رقم ۲۳۰۹).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في صحيحه (۲۱/۱۳ رقم ۷۵۰۷). ومسلم في صحيحه (۲۱۱۲/۶ رقم ۲۷۸۸۲۹).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في صحيحه (٢١١٣/٤ رقم ٣١/٢٧٥٩).

وفيه (١) عن أبي سعيد الخدري ولله أن النبيّ على قال: «كان فيمن كان قبلكم رجلٌ قتل تسعةً وتسعينَ نفساً، فسأل عن أعلم أهلِ الأرضِ، فدُلّ على راهبِ فأتاه فقال: إنه قتل تسعةً وتسعينَ نفساً، فهل له من توبة؟ فقال: لا، فقتله، فكمّل به مائةً. ثم سأل عن أعلم أهلِ الأرضِ، فدُلّ على رجل عالم فقال: إنه قتل مائةً نفس، فهل له من توبة؟ فقال: نعم، ومن يحول بينه وبين التوبة؟ انطلِق إلى أرض كذا وكذا فإن بها أناساً يعبُدون اللَّه تعالى فاعبُد اللَّه معهم، ولا ترجِع إلى أرضك فإنها أرضُ سوءٍ.

فانطلَق حتى إذا نصفَ الطريقَ أتاه الموتُ، فاختصمتْ فيه ملائكةُ الرحمةِ وملائكةُ العذابِ، فقالت ملائكةُ الرحمةِ: جاء تائباً مُقبلاً بقلبه إلى الله، وقالت ملائكةُ العذاب: إنه لم يعمَل خيراً قطُّ. فأتاهم ملكٌ في صورةِ آدميً فجعلوه بينهم، فقال: قيسوا ما بين الأرضَين، فإلى أيتهما كان أدنى فهو له. فقاسُوه، فوجدوه أدنى إلى الأرض التى أراد، فقبضتْه ملائكةُ الرحمةِ».

قال قتادةُ (٢) فقال الحسن: ذُكر لنا أنه: «لما أتاه الموتُ ناء بصدره».

وفي رواية (٣): «فلما كان في بعضِ الطريق أدركه الموتُ فَناءَ بصدرِه، ثم مات، فاختصمتْ فيه ملائكةُ الرحمةِ وملائكةُ العذاب، فكان إلى القريةِ الصالحةِ أقربَ منها شبراً فجُعل من أهلِها».

وفيه (٤) من حديث ابنِ عباس ﴿ أَن أَناساً من أَهل الشركِ كانوا قد قَتلوا وأكثروا، وزَنَوا وأكثروا، فأتوا محمداً ﷺ فقالوا: إن الذي تقول وتدعو إليه لَحَسنٌ لو تُخبرُنا هل لِما عمِلنا كفارةٌ؟ فنزَلَ: ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ ٱللّهِ إِلَاهًا ءَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللّهُ إِلّا بِٱلْحَقِّ وَلَا يَزْنُونَ ﴾ [الـفـرقـان: ٢٦]، ونـزل: ﴿ قُلْ يَغِبَادِى ٱلّذِينَ أَسَرَفُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ لَا نَقَـنَطُوا مِن رَحْمَةِ ٱللّهُ ﴾ [الزمر: ٣٥].

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه (٦/ ٥١٢ رقم ٣٤٧٠) ومسلم في صحيحه (٢١١٨ رقم ٢٧٦٦/٤٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صحيحه (٢١١٨/٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في صحيحه (٢١١٩/٤ رقم ٢٧٦٦/٤٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في صحيحه (٨/ ٥٤٩ رقم ٤٨١٠). ومسلم في صحيحه (١١٣/١ رقم (١٢٢/١٩٣).

وقال محمدُ بنُ إسحاقَ<sup>(۱)</sup>: قال نافعٌ عن عبد اللهِ بنِ عمرَ عن عمرَ في حديثه قال: وكنا نقول: ما الله بقابلِ ممن افتُتِنَ صَرْفاً ولا عذلاً ولا توبة، عرفوا الله ثم رجعوا إلى الكفر لبلاء أصابَهم. قال: وكانوا يقولون ذلك لأنفسهم. قال: فلما قدِمَ رسولُ اللهِ عَلَيْ المدينة أنزلَ اللهُ تعالى فيهم وفي قولِنا وقولِهم لأنفسهم:

﴿ يَكِبَادِى الَّذِينَ أَسَرَفُواْ عَلَى الْفُسِهِم لَا نَقْنَطُواْ مِن رَحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ اللَّهُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ فَي وَأَنْ يَبْوَا إِلَى رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُواْ لَهُ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيكُمُ الْعَذَابُ ثُمَّ لَا نُصَرُونَ فَي وَانَّ بِعُواْ أَحْسَنَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِن رَّبِّكُم مِن قَبْلِ أَن يَأْنِيكُمُ الْعَذَابُ بَعْنَةً وَأَنتُمْ لَا نَشْعُرُونَ فَ الرّمِ الزمر].

قَالَ عَمْرُ وَ اللهِ عَمْدُ عَلَيْهُ: فَكَتَبَتُهَا بِيدي في صحيفة، وبعثتُ بها إلى هشامِ بنِ العاص وَ الله قال فقال هشامٌ: لما أتنني جعلتُ أقرأها بِذي طُوى، أصعَدُ بها فيه وأصوّبُ ولا أفهمها، حتى قلتُ: اللهم أفهمنيها.

قال: فألقى اللَّهُ عز وجل في قلبي أنها إنما أُنزلت فينا وكنا نقول في أنفسنا ويُقال فينا، فرجَعتُ إلى بعيري فجلستُ عليه فلحِقْتُ برسول اللَّهِ ﷺ بالمدينة».

#### [شروط التوبة النصوح]

والأحاديثُ في شأن التوبةِ والحثّ عليها وفي تكفيرها للذنوب كثيرةٌ جداً لها مصنّفاتٌ مستقلةٌ، وحيثُ ذُكرتُ من الآيات والأحاديثِ فإنما المُرادُ بها التوبةُ النَّصوحُ، وهي التي اجتمَعَ فيها ثلاثةُ شروطٍ:

الأولُ: الإقلاعُ عن الذنب.

الثاني: الندمُ على فعلِه.

الثالث: العزمُ على أن لا يعودَ فيه.

فإذا كان في ذلك الذنبِ حقَّ لآدميِّ لزم استحلالُه منه إن أمكن، للحديث الذي قدَّمنا: «من كان عنده لأخيه مظلِمةٌ فليتحلَّلُ منه اليوم، فإنه ليس ثَمَّ دينارٌ ولا

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (۱۲/ج۲۶/ ۱۰) بسند حسن. وابن كثير في تفسيره (٤/ ٦٥).

درهم،، الحديث في الصحيح (١). وهذه الشروطُ في كيفية التوبة.

وعن أبي العاليةِ أنه كان يحدّث أن أصحابَ رسولِ الله ﷺ كانوا يقولون: كلُ ذنبِ أصابه عبدٌ فهو جَهالة. رواه ابنُ جرير<sup>(٢)</sup>.

وقال عبدُ الرزاق<sup>(٣)</sup>: أخبرنا مَعمرٌ عن قتادة قال: اجتمع أصحابُ رسولِ اللهِ ﷺ فرأوا أن كلَّ شيءٍ عُصيَ اللَّهُ به فهو جهالةٌ عمداً كان أو غيره.

وقال مُجاهد (٤): كلُ عاملٍ بمعصيةِ اللَّهِ فهو جاهلٌ حين عملها.

وقال ابنُ عباس (٥) ﷺ: من جهالتِه عملُ السوءِ.

وعنه (٢) ﷺ قال: ﴿ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ﴾ [النساء: ١٧] قال: بينه وبين أن ينظر إلى ملك الموت.

وقال الضحاك<sup>(٧)</sup>: ما كان دون الموتِ فهو قريبٌ. وقال قتادةُ<sup>(٨)</sup> والسُدّي<sup>(٨)</sup>:

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه (٥/ ١٠١ رقم ٢٤٤٩).

<sup>(</sup>٢) في «جامع البيان» (٣/ج٤/٢٩٨).

 <sup>(</sup>۳) في تفسيره (۱/۱۱ رقم ۵۳۳).
 قلت: وأخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (۳/ج۲۹۸/۶).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (٣/ج٤/ ٢٩٨ ـ ٢٩٩).

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (٣/ ج٤/٢٩٩).

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (٣/ ج٤/ ٣٠٠). وابن أبي حاتم في تفسيره (٣/ ٨٩٨ رقم ٥٠٠٥).

 <sup>(</sup>۷) أخرجه أبن جرير في «جامع البيان» (۳/ ج٤/ ٣٠١).
 وعبد الرزاق في تفسيره (١/ ١٥١ رقم ٥٣٧).

 <sup>(</sup>۸) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (۳/ ۸۹۹ رقم ۵۰۰۸) وابن جرير في «جامع البيان»
 (۳/ ج٤/ ۳۰۰).

ما دام في صحته. وهو مرويٌ عن ابن عباس(١).

وقال الحسن<sup>(۲)</sup> البضري: ثم يتوبون من قريب ما لم يُغرغِرْ. وقال عكرمةُ<sup>(۳)</sup>: الدنيا كلُها قريبٌ.

وروى الإمامُ أحمدُ (٤) وغيرُه (٥) عن ابن عمرَ ﷺ عن النبي ﷺ قال: «إن اللَّهَ يَقْبُ عَالَ: «إن اللَّهَ يَقبل توبةَ العبدِ ما لم يُغرغِز».

وله (٢) عن عبد الرحمن بنِ البيلمانيُ قال: اجتمع أربعةٌ من أصحاب رسولِ اللّهِ ﷺ يقول: «إن اللّهَ تعالى يقبل توبة العبدِ قبل أن يموتَ بيوم».

فقال الآخرُ: أنت سمعتَ هذا من رسولِ اللَّهِ ﷺ؟ قال: نعم. قال: وأنا سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «إن الله يقبل توبةَ العبدِ قبل أن يموتَ بنصف يوم».

فقال الثالث: أنت سمعتَ هذا من رسولِ اللَّهِ ﷺ؟ قال: نعم، قال: وأنا سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «إن الله يقبل توبةَ العبدِ قبل أن يموتَ بضحوة».

وقال الرابعُ: أنت سمعتَ هذا من رسولِ اللّهِ عَلَيْ؟ قال: نعم. قال: وأنا سمعتُ رسولَ اللّهِ عَلَيْ يقول: «إن الله يقبلُ توبةَ العبدِ ما لم يُغرغِرْ بنفسه».

وروى ابنُ مردويه (٧٠ عن أبي هريرةَ ﷺ قال: قال رسولُ الله ﷺ: «إن الله يَقْبِلُ : «إن الله يَقْبِلُ : «إن الله يقبل توبةَ العبدِ ما لم يغرغر».

ا أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (٣/ ج٤/ ٣٠٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٣/ ٨٩٩ رقم ٥٠٠٩).

 <sup>(</sup>۳) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (۳/ ج٤/ ۳۰۱).
 وابن أبي حاتم في تفسيره (۳/ ۸۹۸ رقم ۵۰۰۷).

<sup>(</sup>٤) في «المسند» (٤٠٠/٥ رقم ٦١٦٠ ـ شاكر). بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>٥) كابن ماجه رقم (٤٢٥٣) والترمذي رقم (٣٥٣٧) وقال: هذا حديث حسن غريب. والحاكم في «المستدرك» (٢٥٧٤) وأبو نعيم في «الحلية» (١٩/٥). وهو حديث حسن.

<sup>(</sup>٦) في «المسند» (٣/ ٤٢٥).

وأورده الهيثمي في «المجمع» (١٩٧/١٠) وقال: رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح غير عبد الرحمن وهو ثقة.

<sup>(</sup>٧) ذكره ابن كثير في تفسيره (١/٤٧٤).

وهذا توقيتُ زمانِ التوبةِ في حق كلِ فردٍ من العباد، وأما في حق عمرِ الدنيا، فقد تقدم في الآيات والأحاديثِ أنها تنقطع بطلوعِ الشمسِ من مغرِبها، لأنها أولُ آياتِ القيامةِ العظامِ وحين الإياسِ من الدنيا كما أن رؤيةً ملكِ الموتِ آيةُ الانتقالِ من الدنيا وحين الإياسِ من الحياة، وكذلك الأممُ المخسوفُ بها انقطعت التوبةُ عنهم برؤيتِهم العذابَ.

قال الله تبارك وتعالى: ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنَظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَهُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَانُواْ مِن قَبْلِهِمْ كَانُواْ مِن قَبْلِهِمْ كَانُواْ مِن قَبْلِهِمْ كَانُواْ مِن قَلْمَ الْمَوْرِ مِنْهُمْ مَا كَانُواْ يَكُسِبُونَ ﴿ فَلَمَا جَانَتُهُمْ مِالْكِيَّنَتِ فَرِحُواْ بِمَا عِندَهُم مِن ٱلْعِلْمِ وَحَافَ بِهِم مَا كَانُواْ بِهِم يَا لَوْلَ بِمَا عَندَهُم مِن ٱلْعِلْمِ وَحَافَ بِهِم مَا كَانُواْ بِهِم يَا لَهُ اللهِ مَتَة مِن الْعِلْمِ وَحَافَ بِهِم مَا كَانُواْ بِهِم يَالْمُوا بِهِم يَا اللهِ وَحَدَهُ وَكَفَرَنَا بِمَا كُنَا بِهِم مُنْ كَانُوا بِهِم قَالَمُوا مِن فَلَمُ مَلِي فَلَمُ مَن الْمِلْمُ لَكَا رَأَوْا بَأَسَنَا اللهِ اللهِ وَحَدَهُ وَكَفَرَنَا بِمَا كُنَا بِهِم مُسْرِكِينَ ﴿ فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَنْهُمْ لَمَّا رَأَوْا بَأَسَنَا اللّهِ اللّهُ الْمُؤْونَ ﴿ اللّهُ الْمُنَالِكُ الْمُعَلِينَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الْمُعَالِمُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>=</sup> قلت: وأخرجه البزار (٤/ ٧٩ رقم ٣٢٤٣ ـ كشف).

وأورده الهيثمي في «المجمع» (أ ١٩٨/١) وقال: رواه البزار، وفيه يزيد بن عبد الملك النوفلي وهو متروك.

[ال] فصل [الحادي عشر] في معرفة نبينا محمد ﷺ وتبليغِه الرِّسالة وإكمال الله لنا به الدين، وأنه خاتم النبييّن، وأفضلُ الخلقِ أجمعين، وأن من ادَّعى النبوة بعده فهو كاذب، يكفر من صدّقه واتبعه



# [نسبه(۱) ﷺ]

# (نبيئنا محمدٌ من هاشم إلى الذبيع دون شكِ ينتمي)

(نبينا محمدٌ) ﷺ (من) ولدِ (هاشم)، وهو ﷺ أبو القاسمِ محمد بن عبدِ الله بنِ عبدِ المُطلبِ واسمه شيبةُ الحمدِ بنِ هاشم واسمه عَمرٌو بنِ عبدِ منافِ واسمُه مُغيرةُ بنُ قُصيًّ واسمُه زيد بنِ كِلابِ بن مُرةَ بنِ كعبِ بنِ لؤيِّ بنِ غالبِ بنِ فَهْرِ بنِ مالكِ بنِ النضرِ بنِ كِنانةَ بنِ خُزيمةَ بنِ مُدركةَ بنِ إلياسَ بنِ مُضرَ بنِ نِزادِ بنِ مَعدّ بنِ عدنانَ.

وأمُّه ﷺ: آمنةُ بنتُ وهْبِ بنِ عبدِ منافِ بنِ زُهرةَ بنِ كلابِ بن مُرّة بنِ كعبِ بنِ لؤي.

وأمُّ عبدِ الله: فاطمةُ بنتُ عمرِو بنِ عائذِ بنِ عِمرانَ بنِ مخزومِ بنِ يَقظةَ بنِ مرةَ بن كعب بن لؤي.

وأمَّ عبدِ المطلّب: سلمى بنتُ عمْرِو بنِ زيد بنِ لبيدِ بن خداشِ بنِ عامرِ بنِ غنمِ بن عديٍّ بن النجار.

وأمُ هاشمٍ: عاتكةُ بنتُ مرة بن هلال.

وأمُّ عبدِ مناف: حبَّى بنتُ حليلِ بنِ حبشيةَ ابنِ سَلولِ بنِ كعب بن عمْرٍو الخُزاعيِّ.

وأمُّ قُصيّ: فاطمةُ بنتُ سعيدِ بنِ سيلِ أحد الجدرة من جعثمةِ الأسد من اليمن.

وأمُ كلابٍ: هندُ بنتُ سريرِ بنِ ثعلبةَ بنِ الحارثِ بنِ مالك بنِ كِنانةَ بنِ خُزيمةً.

<sup>(</sup>۱) انظر: «السيرة النبوية» لابن هشام (١/٣٣ ـ ٣٥) و «البداية والنهاية» (٢/ ١٩٤ ـ ١٩٥).

وأُمُ مرّة: حبشيةُ بنتُ شيبانَ بنَ محاربِ بنِ فهرِ بنِ مالكِ بنِ النضر. وأم كعب: ماويةُ بنتُ كعب بن القَين بن الجسرِ من قُضاعةَ.

وأمُ لؤي: سلمى بنتُ عمرِو الخُزاعيِّ. وأمُ غالبٍ: ليلى بنتُ سعدِ بنِ هُذيل بن مُدركةً.

وأُمُ فهرِ بنِ مالكِ: جَندلةُ بنتُ الحارثِ بنِ مضّاضِ الجُرهُميُ. وأُمُ مالكِ عاتكةُ: بنتُ عُدوانَ بنِ عمرِو بنِ قيسِ بنِ عَيلان.

وأمُ النضرِ: بَرّةُ بِنتُ مُرٌ بنِ أَدٌ بنِ طابخةَ بنِ إلياسَ بن مُضر. وأمُ كنانةَ: عَوانةُ بنتُ سعدِ بنِ قيس بنِ عَيلانَ بنِ مضر.

وأمُ خزيمةً: امرأةٌ من قُضاعةً. وأمُ مدركةً بنِ إلياسِ: خِنْدِفُ بنتُ عمرانَ بنِ الحافِ بنِ قضاعة.

وأمُ إلياسَ بن مضرَ جُرهُميةٌ. وأم مضرَ: سَودةُ بنتُ عَكِّ بنِ عدنان. وأمُ ربيعةَ أخي مضرَ شقيقةُ بنتُ عكِّ بن عدنانَ، وهاتان القبيلتان المضروبُ بهما المثلُ \_ ربيعةُ ومضرُ \_ ابنا نزارِ بنِ مَعَدٌ بنِ عدنانَ.

ولِمُضَرَ أَخٌ شقيقٌ وهو إيادُ بنُ نزارٍ، ولربيعةَ أَخٌ شقيقٌ أيضاً وهو أنمارُ بنُ نزار.

وهذا هو النسبُ المتفقُ على سرده، لا خلافَ فيه لأحد. وكذا لا خلاف في أن نسبَ عدنانَ إلى الذبيح إسماعيلَ الحليمِ ابنِ إبراهيمَ الخليل عليهما الصلاة والسلام.

وكذا لا خلاف في أن إبراهيمَ ينتمي إلى سامِ بنِ نوحٍ، وهو أبو العربِ قاطبةً، وكذا لا خلافَ في أن نوحاً ينتمي إلى شيثِ بنِ آدمَ وهو وصيُّ أبيه عليهم السلام.

وإنما الخلافُ في كميةِ الآباء بين عدنانَ وإسماعيلَ بنِ إبراهيمَ، وبين إبراهيمَ وسامَ بنِ نوحٍ، وبين نوحٍ وشيثِ بنِ آدمَ.

وقد كان كثيرٌ من أئمةِ الدينِ ـ كمالك بنِ أنسِ الإمامِ وغيرِه ـ يكرهون تعدادَ الآباءِ من فوق عدنانَ. ويقولون: هو رجْمٌ بالغيب، وما يدري من يفعل ذلك، واللّهُ تعالى يقول: ﴿وَقُرُونًا بَيْنَ ذَلِكَ كَثِيرًا﴾ [الفرقان: ٣٨].

وقال أبو عمرَ بنُ عبدِ البرِّ(۱) رحمه الله: كان قومٌ من السلف - منهم عبدُ الله بنُ مسعودِ (۲) وعمرُو بنُ ميمون الأوديُّ (۳) ومحمدُ بنُ كعبِ القُرَظيُ (٤) إذا تلوا: ﴿وَالَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ لَا يَعْلَمُهُمْ إِلَّا اللهُ ﴾ [إبراهيم: ٩] قالوا: كذب النسابون. ورُوي عن ابن عباس (٥) ﴿ الله الله كان إذا بلغ عدنانَ يقول: كذب النسابون.

قال السُّهَيليُّ<sup>(٦)</sup>: وقد رأى جماعة جواز ذلك، منهم ابنُ إسحاقَ والبخاريُّ والزبيرُ بنُ بكارِ والطبريُّ وغيرُهم من العلماء.

قال أبو عمرَ بنُ عبدِ البر (٧): والذي عليه أئمةُ هذا الشأن في نسب عدنانَ قالوا: عدنانُ بنُ أُدَدَ بنِ مِقْوم بنِ ناحور بنِ تَيرحَ بنِ يعربَ بنِ يشجُبَ بنِ نابتِ بنِ إسماعيلَ بنِ إبراهيمَ الخليلِ عليهما السلام.

والمقصودُ أن نبيَّنا محمداً ﷺ أخرجه اللَّهُ تعالى من أوسطِ العربِ نسباً وأكرَمِهم حَسباً، وأعلاهُم كغباً، وأعظَمِهم جُرْثومةً، وأشرفِهم أصلاً وأطيبِهم فَرعاً.

وقال مسلمُ (^) بنُ الحجاجِ رحمه الله تعالى: حدثنا محمدُ بنُ مُهرانَ الرازيُ ومحمدُ بنُ مُهرانَ الرازيُ ومحمدُ بنُ عبدِ الرحمنِ بنِ سهمِ جميعاً عن الوليد.

قال ابنُ مُهرانَ: حدثنا الوليدُ بنُ مسلم حدثنا الأوزاعيُّ عن أبي عمارٍ شدّادٍ

<sup>(</sup>١) في «الأنباه على قبائل الرواة» (ص١٩).

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (٨/ ج١٣/ ١٨٧).

وابن أبي حاتم في تفسيره (٧/ ٢٢٣٦ رقم ١٢٢١٩).

وذكره السيوطي في «الدر المنثور» (٩/٥) وزاد نسبته لابن المنذر وعبد بن حميد. والبغوي في تفسيره (٤/ ٣٣٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (٨/ ج١٣/ ١٨٧) والسيوطي في «الدر المنثور» (٥/٥).

<sup>(</sup>٤) ذكره السيوطي في «الدر المنثور» (١١/٥). وابن كثير في تفسيره (٢/ ٥٤٣) وذكره ابن عبد البر في «الأنباه على قبائل الرواة» (ص١٩).

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن سعد في «الطبقات الكبرى» (٥٦/١).

<sup>(</sup>٦) في «الروض الأنف» (١/٨).

 <sup>(</sup>٧) في «الأنباه على قبائل الرواة» (ص٢٠).

<sup>(</sup>۸) فی صحیحه (٤/ ۱۷۸۲ رقم ۲۲۷٦).

أنه سمع واثِلةَ بنَ الأسقع يقول: سمعتُ رسولَ اللّهِ ﷺ يقول: «إن اللّهَ اصطفى كنانة من ولد إسماعيلَ، واصطفى قريشاً من كنانة ، واصطفى من قريش بني هاشم، واصطفانى من بنى هاشم».

وروى التِرمَّذيُّ (١) عن العباس بن عبدِ المطلبِ قال: قلت: يا رسولَ اللَّهِ إن قريشاً جلسوا فتذاكروا أحسابَهم بينهم، فجعلوا مثلَّكَ مثَلَ نخلةٍ في كبوة من الأرض.

فقال النبيُ ﷺ: ﴿إِن اللَّهَ تعالى خلق الخلقَ فجعلني من خير فِرَقهم وخيرِ الفريقينِ، ثم خيرِ القبائلَ فجعلني في خيرِ قبيلةٍ، ثم خيرِ البيوتِ فجعلني في خيرِ بيوتِهم، فأنا خيرُهم نفساً وخيرُهم بيتاً».

وفي رواية (٢): فقام النبيُ عَلَيْ على المنبر فقال: «من أنا؟»، فقالوا: أنت رسولُ اللهِ عليك السلام. قال: «أنا محمدُ بنُ عبدِ اللهِ بنِ عبدِ المُطلب، إن الله تعالى خلق الخلق فجعلني في خيرِهم، ثم جعلَهم فِرقتين فجعلني في خيرِهم فِرقة، ثم جعلهم بيوتاً فجعلني في خيرِهم قبيلة، ثم جعلهم بيوتاً فجعلني في خيرِهم بيتاً وخيرِهم نفساً». هذا حديث حسنٌ.

وحمى اللَّهُ تبارك وتعالى أصولَ نبينا من سفاح الجاهليةِ فلم يشِبْ نسبَه شيءً من ذلك لا من جهة آبائِه ولا من جهةِ أمهاتِه ولم يولد إلا من نكاح كنكاح الإسلام كما رواه جماعة عن جعفر الصادقِ عن آبائه مرفوعاً: «إني وُلِدتُ من نكاحٍ ولم أولذ من سِفاح»(٣).

<sup>(</sup>١) في «السنن» (٥/٤٨٥ رقم ٣٦٠٧) وفي سنده يزيد بن أبي زياد وهو ضعيف. وقال الترمذي: هذا حديث حسن.

وقال الألباني في «ضعيف الترمذي» رقم (٧٣٨) حديث ضعيف.

قلت: وأخرجه أحمد في «المسند» (١٦٦/٤) من طريق عبد الله بن الحارث بن نوفل به. وأورده الهيثمي في «المجمع» (٨/ ٢١٥ ـ ٢١٦) وقال: رواه أحمد ورجاله رجال الصحح.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذي في «السنن» (٥/ ٥٨٤ رقم ٣٦٠٨) وقال: هذا حديث حسن.
 قلت: وأخرجه البيهقي في «دلائل النبوة» (١/ ١٦٩ ـ ١٧٠). وأحمد في «المسند» (١/ ٢١٠).
 وقال الألباني في «ضعيف الترمذي» رقم (٧٣٩) حديث ضعيف.

<sup>(</sup>٣) روي من حَّديثُ علي بن أبي طاَّلب، وعبد الله بن عباس، وعائشة، وأبي هريرة.

أما حديث على فله طريقان:

الأولى: عن زكريا بن عمر المعروف به «الدشتي» ثنا ابن فضيل عن عطاء بن السائب عن

ميسرة عنه مرفوعاً بلفظ: «ولدت من آدم في نكاح، لم يصبني عهر الجاهلية».

أخرجه ابن شاذان في «فوائد ابن قانع وغيره» (ق١/١٦٣) كما في «الإرواء» (٣٢٩/٦) بسند ضعيف.

الثانية: قال محمد بن يحيى بن أبي عمر العدني: حدثنا محمد بن جعفر العلوي قال: أشهد على أبي لحدثني عن أبيه عن جده عن على مرفوعاً بلفظ: «خرجت من نكاح ولم أخرج من سفاح، من لدن آدم إلى أن ولدني أبي وأمي، لم يصبني من سفاح الجاهليةِ شيءً».

أخرجه الرامهرمزي في «الفاصل بين الراوي والواعي» (ص١٣٦) والجرجاني السهمي في «تاريخ جرجان» (ص٣٦١ ـ ص٣٦٢) والطبراني في «الأوسط» رقم (٤٧٢٨) وأورده الهيثمي في "المجمع" (٨/ ٢١٤) وقال: "وفيه محمد بن جعفر بن محمد بن علي صحح له الحاكم في «المستدرك» وقد تكلم فيه، وبقية رجاله ثقات».

وله عن الباقري طريق أخرى مرسلاً يرويه سفيان عن جعفر بن محمد عن أبيه في قوله تعالى: ﴿لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عِنتُمْ حَرِيضٌ عَلَيْكُم﴾ [التوبة: ١٢٨]. قال: لم يصبه شيء من ولادة الجاهلية، قال: وقال النبي ﷺ: «خرجت من نكاح غير سفاح».

أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (٧/ ج١١/ ٧٦) والبيهقي (٧/ ١٩٠/) وعبد الرزاق في تفسيره (١/ ٢٥٧ رقم ١١٤٨) وابن أبي حاتم (٦/ ١٩١٧ رقم ١٠١٥٨).

وأورده السيوطي في «الدر المنثور» (٤/ ٣٢٧) وزاد نسبته لأبي الشيخ.

وقال الألباني في «الإرواء» (٦/ ٣٣١) : وهذا مُرسلُ صحيح الإسناد.

وأخرجه ابن سعد في «الطبقات» (١/ ٦٠ ـ ٦١) من طريق أخرى عن جعفر به دون ذكر الآية.

#### وأما حديث ابن عباس فله عنه طرق:

الأولى: قال ابن سعد في «الطبقات» (١/ ٦١) أخبرنا محمد بن عمر الأسلمي نا أبو بكر بن عبد الله بن أبي سبرة عن عبد المجيد بن سهيل عن ابن عباس قال: قال رسول الله على: «خرجتُ من لدن آدم من نكاح وغير سفاح».

وسنده ضعيف جداً.

وله طريق أخرى عن عكرمة، يرويه أنس بن محمد قال: ثنا موسى بن عيسى قال: ثنا يزيد بن أبي حكيم عنه به.

ولفظه: «لم يلتق أبواي في سفاح، لم يزل الله عز وجل ينقلني من أصلاب طيبة إلى أرحام طاهرة، صافياً مُهذباً، لا تتشعب شعبتان إلا كنت في خيرهما».

أخرجه أبو نعيم في «أعلام النبوة» (١١/١١/١).

وقال الألباني في «الإرواء» (٦/ ٣٣٢): وإسناده واه، من دون عكرمة لم أعرفهم.
 طريق أخرى عنه موقوفاً، يرويه شبيب عن عكرمة عن ابن عباس: ﴿وَتَقَلُّبَكَ فِي السَّاجِدِينَ﴾ [الشعراء: ٢١٩].

قال: المن نبيّ إلى نبيّ حتى أخرجت نبياً، أخرجه ابن عساكر.

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٧/ ٨٦) وقال: «رواه البزار والطبراني ورجالهما رجال الصحيح غير شبيب بن بشر وهو ثقة».

قلت: وشبيب هذا قال عنه الحافظ في «التقريب» (٢٧٣٨) صدوق يخطئ.

الثانية: عن هشيم نا المديني عن أبي الحويرث عنه به، ولفظه: «ما ولدني من سفاح الجاهلية شيء، وما ولدني إلا نكاح كنكاح الإسلام».

أخرجه الطبراني في «الكبير» (١٠/٩٩٦ رقم ١٠٨١٢). والبيهقي (٧/١٩٠).

وأورده الهيثمي في «المجمع» (٢١٤/٨) وقال: رواه الطبراني عن المديني عن أبي الحويرث ولم أعرف المديني ولا شيخه، وبقية رجاله وثقوا».

قلت: شيخه عبد الرحمن بن معاوية أبو الحويرث من رجال التهذيب، قال الحافظ: «صدوق سيء الحفظ رمي بالإرجاء».

ثالثاً: حديث عائشة.

قال ابن سعد في «الطبقات» (١/ ٦١) أخبرنا محمد بن عمر الأسلمي قال: حدثني محمد بن عبد الله بن مسلم عن عمه الزهري عن عروة عنها قالت: قال رسول الله ﷺ: «خرجت من نكاح غير سفاح».

وفي الطريق إلى الزهري محمد بن عمر الأسلمي وهو متروك. «التقريب» رقم (٦١٧٥). رابعاً: حديث أبي هريرة.

يرويه أبو حامد أحمد بن محمد بن شعيب: أنبأنا سهل بن عمّار العتكي أنبأنا أبو مُعاوية أنبأنا سعد بن محمد بن ولد بن عبد الرحمن بن عوف عن الزهري عن سعيد بن المسيب عنه مرفوعاً بلفظ: «ما ولدتني بغيّ قط، قد خرجت من صلب أبي آدم، ولم تزل تنازعني الأمم كابراً عن كابر حتى خرجت من أفضل حيين من العرب: هاشم وزهرة».

أخرجه ابن عساكر (١/٢٦٧/١) كما في «الإرواء» (٦/ ٣٣٤) بسند ضعيف جداً.

وخلاصة القول أن الحديث حسن لغيره لأنه صحيح الإسناد عن أبي جعفر الباقر مرسلًا، ويشهد له الطريق الأولى عن على.

والثانية عن ابن عباس لأن ضعفها يسير محتمل، وأما بقية الطرق فإنها شديدة الضعف لا يصلح شيء منها للاستشهاد بها، والله أعلم. «الإرواء» رقم (١٩١٤).

(۱) في «السنن» (٥/٩٨٥ رقم ٣٦١٩).

وقال: هذا حديث حسن غريب لا نعرفه إلا من حديث محمد بن إسحاق.

(٢) كأحمد في «المسند» (٤/ ٢١٥) والبيهقي في «دلائل النبوة» (١/ ٧٧) وأبي نعيم في =

قال: ورأيتُ حَدَقَ الفيلِ أخضرَ مَحيلًا. قال الترمذي: حديث حسن.

#### [مولده ﷺ]

(مسولده بمكة المطهرة هجرتُه لطيبة المنورة) (بعد أربعينَ بدأ الوحيُ بهِ ثم دعا إلى سبيل ربّه) (عشرَ سنينَ أيها الناسُ اعبدوا رباً تعالى شاتُه ووحُدوا) (وكسان قبل ذاك في غارِ حِراً يخلو بذكر ربّه عن الورى)

(مولدُه) ﷺ (بمكة المطهرة) من كل رجس حِساً ومعنى، (هجرته) ﷺ (لطيبة) المدينةِ (المنورة) وكان موجوداً في الصُحف التي بشرت به ﷺ من التوراةِ والإنجيل وغيرِهما والآياتُ في ذلك والدلائلُ على ذلك لا تُحصى.

ثم كان الأمرُ كما بشَّرتْ، فوُلدَ بمكةً وأُوحيَ إليه فيها، وبُعث بالدعوة إلى الله فيها. ثم كانت هجرتُه إلى المدينة كما سيأتي إن شاء اللَّهُ عز وجل.

#### [بدء الوحي إليه ﷺ]

(بعد أربعين) سنة من عمره على (بدأ الوحي) من الله عز وجل إليه (به) على ألما في الصحيحين (١) عن أنسِ بنِ مالكِ على قال: كان رسولُ الله على رَبْعة من القوم، ليس بالطويل البائنِ ولا بالقصير، أزهرَ اللونِ ليس بأبيض أمهقَ ولا آدمَ، ليس بجَعْدِ قَطَط ولا سَبْطِ رجل. بعثه الله على رأس أربعينَ سنة فأقام بمكة عشرَ سنين، الحديث.

<sup>= «</sup>دلائل النبوة» (ص١٠١) والحاكم في «المستدرك» (٢/ ٦٠٣). وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه (٦/ ٥٦٤ رقم ٣٥٤٧) وطرفاه رقم (٣٥٤٨، ٥٩٠٠). ومسلم في صحيحه (٤/ ١٨٢٤ رقم ٢٣٤٧/١١٣).

ثم حُبَّبَ إليه الخلاء، وكان يخلو بغار حِراء فيتحنّث فيه ـ وهو التعبُّد ـ اللياليَ ذواتِ العدَدِ قبل أن ينزع إلى أهله ويتزود لذلك.

ثم يرجع إلى خديجة فيتزود لمثلها، حتى جاءه الحقُ وهو في غار حِراء، فجاءه المَلكُ فقال: «اقرأ». قال: «ما أنا بقارئ». قال: «فأخذني فغطني حتى بلغ مني الجَهْدَ، ثم أرسلني فقال: اقرأ، فقلت: ما أنا بقارئ. فأخذني فغطني الثانية حتى بلغ مني الجَهْدَ، ثم أرسلني فقال: اقرأ. فقلت: ما أنا بقارئ. فأخذني فغطني الثالثة، ثم أرسلني فقال: ﴿آقِرَأُ بِاسِّر رَبِكَ الَّذِي خَلَقَ ۞ خَلَقَ الْإِنسَنَ مِنْ عَلَقٍ ۞ أقراً وَلَيْكَ الْأَكْرَمُ ۞ [العلق]. فرجع بها رسولُ الله ﷺ يرجُف فؤادُه، فدخل على خديجة بنتِ خويلدِ فقال: زمّلوني زمّلوني، فزمّلوه حتى ذهب عنه الرَّوْعُ، فقال لخديجة وأخبرها الخبرَ: «لقد خشيتُ على نفسي».

فقالت خديجةُ: كلا واللَّهِ لا يُخِزيكَ اللَّهُ أبداً، إنك لتصلُ الرحمَ، وتحمِلُ الكَلَّ، وتُكسِبَ المعدومَ، وتُقري الضيفَ، وتُعينُ على نوائبِ الحقِّ.

فانطلقتْ به خديجةُ حتى أتت به ورقةَ بنَ نوفلِ بنِ أسدِ بنِ عبدِ العُزَّى بنَ عمْ خديجةَ، وكان امرءاً قد تنصر في الجاهلية، وكان يكتب الكتابَ العِبرانيَّ، فيكتب من الإنجيل بالعبرانية ما شاء اللهُ أن يكتب، وكان شيخاً كبيراً قد عمِيَ.

فقالت له خديجةُ: يا ابنَ عمَّ، اسمع من ابن أخيك. فقال له ورقةُ: يا ابنَ أخي ماذا ترى؟ فأخبرَه رسولُ الله ﷺ خبرَ ما رأى. فقال له ورقةُ: هذا الناموسُ الذي أنزل اللَّهُ على موسى. يا ليتني فيها جَذَعٌ. ليتني أكون حياً إذ يُخرجُك قومُك. فقال رسولُ الله ﷺ: «أَوَ مُخرِجِيً هم؟»، قال: نعم، لم يأتِ رجلٌ قطُ

 <sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه (۱/۲۳ رقم ۳) وأطرافه رقم (۳۳۹۲ و ۹۹۵۳ و ۹۹۵۰ و ۹۹۵۲).

بمثل ما جثتَ به إلا عُوديَ. وإن يُدركني يومُك أنصُرُك نصراً مؤزراً. ثم لم ينشب ورقة أن تُوفّى وفتر الوحْيُ».

قال ابنُ شهابِ: وأخبرني أبو سلمة بنُ عبدِ الرحمنِ أن جابرَ بنَ عبدِ اللّهِ الأنصاريِّ قال وهو يحدِّثُ عن فترة الوحي. فقال في حديثه (۱): «بينا أنا أمشي إذ سمعتُ صوتاً من السماء فرفعتُ بصري فإذا الملَكُ الذي جاءني جالسٌ على كرسيِّ بين السماء والأرض، فرُعبتُ منه، فرجعتُ فقلت: زمّلوني زملوني. فأنزل الله تعالى: ﴿يَائِبُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللهُ وَلَه لَهُ وَالرّبُ اللهُ المدثر]. فحمي الوحي وتتابع».

تابعه عبدُ اللَّهِ بنُ يوسفَ وأبو صالحٍ وتابعه هلالُ بنُ ردادٍ عن الزُهريِّ. وقال يونسُ ومعمرٌ: «بوادره».

حدثنا موسى بنُ إسماعيلَ قال: حدثنا أبو عُوانةً قال: حدثنا موسى بنُ أبي عائشةً قال: حدثنا سعيدُ بنُ جبيرِ عن ابن عباس (٢) على قوله تعالى: ﴿لَا تُحَرِّكُ فِي قوله تعالى: ﴿لَا تُحَرِّكُ فِي لِيهَ اللهُ عَلَيْكُ لِتِعَجَلَ بِهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ من التنزيل شدّة، وكان مما يحرّك شفتيه. فقال ابنُ عباس فأنا أحركُهما لك كما كان رسولُ الله على يحركُهما.

وقال سعيدٌ: وأنا أحرّكهما كما رأيتُ ابنَ عباس يحركهما. فحرّك شفتيه. فأنول الله تعالى: ﴿لَا تُحَرِّكُ بِهِ لِسَائِكَ لِتَعْجَلَ بِهِ ۚ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَمُ وَقُرْءَانَهُ ﴿ ﴾ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَمُ وَقُرْءَانَهُ ﴾ [القيامة: ١٨] قال: فاستمعْ له وأنصتْ ﴿ثُمُ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَمُ ﴾ [القيامة: ١٩] ثم إن علينا أن تقرأه.

وكان رسولُ اللَّهِ ﷺ بعد ذلك إذا أتاه جبريلُ استمعَ فإذا انطلقَ جبريلُ قرأه النبيُّ ﷺ كما قرأه».

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه (۱/۲۷ رقم ٤) وأطرافه رقم (۲۲۳۸، ۲۹۲۲، ٤٩٢٤، ٤٩٢٤، (۱) أخرجه البخاري في صحيحه (۲۲۱، ۲۷۱۶).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في صحيحه (۱/۲۹ رقم ٥) وأطرافه رقم (٤٩٧٢، ٤٩٢٨، ٤٩٢٩، ٤٩٢٩، ٤٩٢٩، ٤٩٢٩، ٤٩٢٩، ٤٩٢٩،

ومسلم في صحيحه (١/ ٣٣٠ رقم ١٤٨/١٤٧).

قالت عائشةُ عَلَيْهَا: ولقد رأيته ينزل عليه الوحيُ في اليومِ الشديدِ البرد فَيفُصِمُ عنه وإن جبينَه ليتفصّدُ عرَقاً.

#### [دعوته إلى سبيل ربه]

(ثم دعا إلى سبيل ربه) وهو على دينِ الإسلامِ الذي أرسل اللَّهُ تعالى به رسلَه وأنزل به كتبه، وهو دينه في السماء والأرضِ، ولن يقبلَ اللَّهُ تعالى من أحد ديناً سواه.

(عشر سنينَ) دعوتُه إلى التوحيد وتركِ عبادةِ الأوثانِ فقط قبل أن يُفرضَ عليه الصلواتُ الخمسُ ولا غيرُها قائلاً: (أيها الناسُ اعبدوا رباً تعالى شأنُه) لا تعبُدوا إلا الله (ووحدوا) تفسيرٌ لذلك.

وهذه دعوةُ من قبله من نوح إلى خاتمهم محمدِ ﷺ، كلُهم يقول: ﴿يَقَوْمِ ٱعۡبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمُ مِّنَ إِلَاهٍ غَيْرُهُۥ﴾ [الأعراف: ٥٩].

وكانت الدعوةُ في أول البعثةِ سراً ثلاثَ سنين فيما ذكر ابنُ إسحاقَ (٢) وغيرُه، قال ابنُ مسعودٍ وَ اللهُ عَلَيْهُ: ما زال النبيُ عَلَيْهُ مستخفياً حتى نزلتُ: ﴿ فَأَصْدَعُ بِمَا تُؤْمَرُ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلمُشْرِكِينَ ﴾ [الحجر: ٩٤].

وقال البخاريُّ (٣) رحمه الله تعالى في تفسير سورة الشعراءِ: قولُه عز وجل: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ اَلْأَقْرَبِيك ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ اَلْأَقْرَبِيك ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ اَلْأَقْرَبِيكَ ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَعْمِقُ قَالَ: حدثنا أبي حدثنا الأعمشُ قال: حدثني عَمرُو بنُ مُرَة عن سعيد بنِ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه (١/ ١٨ رقم٢) وطرفه (٣٢١٥).

<sup>(</sup>٢) في السيرة (١/ ٣٢٥).

<sup>(</sup>٣) في صحيحه (٨/ ٥٠١ رقم ٤٧٧٠).

جبيرٍ عن ابن عباس على الصفا فجعل ينادي: ﴿وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴾ [الشعراء: ٢١٤]، صعِد النبيُ على الصفا فجعل ينادي: يا بني فهْرٍ، يا بني عديّ، لبطون قريش، حتى اجتمعوا، فجعل الرجلُ إذا لم يستطع أن يخرُج أرسلَ رسولاً لينظُرَ ما هو. فجاء أبو لهبٍ وقريشٌ فقال: «أرأيتكم لو أخبرتُكم أن خيلاً بالوادي تريد أن تغير عليكم أكنتم مُصدّقيّ؟»، قالوا: نعم، ما جرّبنا عليك إلا صدقاً. قال: «فإني نذيرٌ لكم بين يدي عذابِ شديد».

فقال أبو لهب: تباً لك سائرَ اليوم، ألهذا جمعْتَنا؟ فنزلت: ﴿تَبَّتْ يَدَاۤ أَبِي لَهَبٍ وَتَبَّ مَا أُغَنَىٰ عَنْهُ مَالُهُ وَمَا كَسَبَ ۞﴾ [المسد].

حدثنا أبو اليمانِ أخبرنا شعيبٌ عن الزُهري قال: أخبرني سعيدُ بنُ المسيّبِ وأبو سلمة عن عبد الرحمنِ أن أبا هريرة (١) على قال: قام رسولُ الله على حين أنزلَ اللّه: ﴿وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرِيبِ﴾ [الشعراء: ٢١٤] قال: «يا معشرَ قريشٍ ـ أو كلمة نحوَها ـ اشترُوا أنفسكم، لا أغني عنكم من الله شيئاً، يا بني عبدِ منافٍ، لا أغني عنكم من الله شيئاً، يا عباسُ بنَ عبدِ المطلب، لا أغني عنك من الله شيئاً، ويا فاطمةُ بنتَ ويا صفيةُ عمة رسولِ اللّهِ على الله عنك من الله شيئاً، ويا فاطمةُ بنتَ محمدِ على سليني ما شئتِ من مالي، لا أغني عنك من الله شيئاً». ورواهما مسلم (٢) أيضاً.

وقال (٣) رحمه الله: حدثنا قُتيبة بنُ سعيدٍ وزهيرُ بنُ حربٍ قالا: حدثنا جريرٌ عن عبد الملكِ بنِ عميرٍ عن موسى بنِ طلحة عن أبي هريرة عليه قال: لما نزلت هذه الآية: ﴿وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَوْرِيرِ ﴾ [الشعراء: ٢١٤] دعا رسولُ اللّهِ ﷺ قريشاً فاجتمعوا، فعم وخص، فقال: «يا بني كعبِ بنِ لُؤيِّ، أنقذوا أنفسكم من النار، يا بني عبدِ شمسٍ، أنقذوا أنفسكم من النار. يا بني عبدِ شمسٍ، أنقذوا أنفسكم من النار. يا بني عبد شمسٍ، أنقذوا أنفسكم من النار. يا بني هاشم، أنقذوا أنفسكم من

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه (٨/٥٠١ رقم ٤٧٧١).

 <sup>(</sup>۲) حدیث ابن عباس المتقدم أخرجه مسلم (۱/۱۹۳ ـ ۱۹۶ رقم ۲۰۸/۳۵۵).
 وحدیث أبي هریرة أخرجه مسلم في صحیحه (۱/۱۹۲ رقم ۲۰٦/۳۵۱).

<sup>(</sup>٣) أي مسلم في صحيحه (١/ ١٩٢ رقم ٣٤٨/ ٢٠٤).

النار. يا بني عبدِ المطلبِ، أنقذوا أنفسكم من النار. يا فاطمةُ أنقذي نفسَك من النار، فإني لا أملِك لكم من الله شيئاً غيرَ أن لكم رَحِماً سأبُلُها بِبَلالها»(١٠).

وله (٣) عن قُبيصةً بنِ المخارق وزهيرِ بنِ عمرو قالا: لما نزلت: ﴿وَأَنذِرُ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِيكِ ﴿ الشعراء: ٢١٤]. انطلق رسولُ اللَّهِ ﷺ إلى رضمة من جبل فعلا أعلاها حجراً ثم نادى: «يا بني عبد منافِ إني نذيرٌ، إنما مثلي ومثلكم كمثل رجلٍ رأى العدوَّ فانطلق يربأ أهله، فخشي أن يسبقوه، فجعل يهتفُ: يا صباحاه (وكان قبل ذلك في غار حراء) تقدم معناه في حديث الحارثِ (٤) بنِ هشام.

### حديث الإسراء والمعراج

(وبعد خسسينَ من الأعوام من منت لِعُمر سيدِ الأنام) (أسرى به اللّهُ إليه في الظلم وفرضَ الخمسَ عليه وحتم)

وكان الإسراءُ من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى، والمعراجُ من المسجد الأقصى، والمعراجُ من المسجد الأقصى إلى سِدرةِ المنتهى ثم إلى حيث شاء الله عز وجل، قال الله تبارك وتعالى في ذكر الإسراء: ﴿ سُبْحَنَ الَّذِي آَشَرَىٰ بِعَبْدِهِ لَيْلًا مِنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَا اللَّذِي بَنَرَكُنَا حَوْلَهُ لِلْرِيهُ مِنْ ءَاينيناً إِنّهُ هُوَ السّيمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الإسراء: ١].

وقال تبارك وتعالى في ذكرى المِعراج: ﴿ وَلَقَدْ رَءَاهُ نَزْلَةً أُخْرَىٰ ﴿ عِندَ سِدْرَةِ

<sup>(</sup>۱) (سأبلُها ببلالها) بفتح الباء الثانية وكسرها، وهما وجهان مشهوران ذكرهما جماعات من العلماء.

والبلال: الماء، ومعنى الحديث سأصلها، شبهت قطيعة الرحم بالحرارة ووصلها بإطفاء الحرارة ببرودة. ومنه: «بلُوا أرحامكم»، أي: صِلوها.

<sup>(</sup>۲) لمسلم في صحيحه (۱/ ۱۹۲ رقم ۳۵۰/ ۲۰۰).

<sup>(</sup>٣) لمسلم في صحيحه (١/١٩٣ رقم ٣٥٣/٢٠٧).

<sup>(</sup>٤) تقدم تخريجه.

ٱلمُنَكَفَىٰ ۞ عِندَهَا جَنَّهُ ٱلْمَأْوَىٰ ۞ إِذْ يَمْشَى ٱلسِّدْرَةَ مَا يَغْشَىٰ ۞ مَا زَاغَ ٱلْبَصَرُ وَمَا لَمَغَىٰ ۞ لَمَنْ هُمَا مُغَىٰ ۞ لَقَدْ رَأَىٰ مِنْ ءَايَتِ رَبِّهِ ٱلْكُثْرَىٰ ۞﴾ [النجم].

وقال البُخاريُ (١) رحمه الله تعالى: بابُ حديثِ الإسراء وقولِ اللَّهِ تعالى: ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِى ٓ أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ، لَيَلًا مِنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْآَفْصَا﴾ [الإسراء: ١].

حدثنا يحيى بنُ بكيرٍ حدثنا الليثُ عن عقيل عن ابن شهابٍ حدثني أبو سلمة بنِ عبدِ الرحمنِ سمعتُ جابرَ بنِ عبدِ اللَّهِ عَلَىٰ قال: سمعتُ رسولَ اللَّهِ عَلَىٰ قال: سمعتُ رسولَ اللَّهِ عَلَىٰ يقول: «لما كذبني قريش، قُمتُ في الحِجْر فجلَّى اللَّهُ لي بيتَ المقدس، فطفِقْتُ أُخبرهم عن آياتِه وأنا أنظُر إليه».

بابُ المعراج. حدثنا هُدبةُ بنُ خالدِ حدثنا هُمامُ بنُ يحيى حدثنا قَتادةُ عن أنسِ بنِ مالكِ عن مالكِ (٢) بنِ صَعصعة وَ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ حدثهم عن ليلة أُسريَ به قال: «بينما أنا في الحطيم - وربما قال في الحِجْر - مضطجعاً إذ أتاني آتِ - فقد قال وسمعتُه يقول، فشقً ما بين هذه إلى هذه».

فقلت للجارود: وهو إلى جنبي ما يعني به؟ قال: من ثَغْرة نحرِه إلى شِعْرتِه. وسمعتُه يقول: من قصّهِ إلى شِعرته: «فاستخرج قلبي. ثم أُتيتُ بطستِ من ذهب مملوءة إيماناً فغسل قلبي، ثم حُشيَ ثم أعيد. ثم أُتيتُ بدابةٍ دون البغلِ وفوقَ الحمار أبيضَ».

فقال الجارود: هو البُراقُ يا أبا حمزة؟ قال أنسٌ: نعم. "يضع خَطوَه عند أقصى طرفِه، فحُمْلتُ عليه، فانطلق بي جبريلُ حتى أتى السماءَ الدنيا فاستفتح، فقيل: مَن هذا؟ قال جبريلُ، قيل: ومن معك؟ قال: محمدٌ، قيل: وقد أُرسل إليه؟ قال: نعم، قيل: مرحباً به فنعم المجيءُ جاء، ففُتح فلما خلَصتُ فإذا فيها آدمُ فقال: هذا أبوك آدمُ فسلم عليه، فسلمتُ عليه فردَّ السلامَ، ثم قال: مرحباً بالابن الصالح والنبيُّ الصالح.

ثم صعد حتى أتى السماء الثانية فاستفتح، قيل: من هذا؟ قال: جبريل،

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (٧/ ١٩٦ رقم ٣٨٨٦) وطرفه (٤٧١٠) ومسلم (١/ ١٥٦ رقم ٢٧٦/ ١٧٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه (٧/ ٢٠١ ـ ٢٠٢ رقم ٣٨٨٧).

قيل: ومن معك؟ قال: محمد، قيل: وقد أُرسل إليه؟ قال: نعم. قيل: مرحباً به فنعم المجيء جاء. ففتح فلما خلصتُ إذا يحيى وعيسى وهما ابنا الخالةِ قال: هذا يحيى وعيسى وهما بنا الخالةِ قال: هذا يحيى وعيسى فسلَم عليهما. فسلمتُ فردا ثم قالا: مرحباً بالأخ الصالحِ والنبيُّ الصالح.

ثم صعد السماء الثالثة فاستفتح. قيل: من هذا؟ قال: جبريل. قيل: ومن معك؟ قال: محمد ﷺ، قيل: وقد أُرسل إليه؟ قال: نعم، قيل: مرحباً به فنعم المجيءُ جاء، ففتح فلما خلَضتُ فإذا يوسفُ، قال: هذا يوسفُ فسلم عليه، فسلمتُ عليه فرد ثم قال: مرحباً بالأخ الصالح والنبيّ الصالح.

ثم صَعِد بي حتى أتى السماء الرابعة فاستفتح. قيل: من هذا؟ قال: جبريلُ. قيل: ومن معك؟ قال: محمد ﷺ، قيل: أوقد أُرسلَ إليه؟ قال: نعم. قيل، مرحباً به فنعم المجيءُ جاء. فلما خلصتُ إذا إدريسُ، قال: هذا إدريسُ فسلم عليه، فسلمتُ عليه فرد ثم قال: مرحباً بالأخ الصالح والنبيِّ الصالح.

ثم صَعِد بي حتى أتى السماءَ الخامسةَ فاستفتح، قيل: من هذا؟ قال: جبريلُ، قيل: ومن معك؟ قال: محمد ﷺ، قيل: أوقد أُرسِل إليه؟ قال: نعم. قيل مرحباً به فنعم المجيءُ جاء. فلما خلصتُ فإذا هارونُ، قال: هذا هارونُ فسلم عليه، فسلمتُ عليه فرد ثم قال: مرحباً بالأخ الصالح والنبيِّ الصالح.

ثم صَعِد بي حتى أتى السماءَ السادسةَ فاستفتح، قيل: من هذا؟ قال: جبريلُ، قيل: ومن معك؟ قال: محمد ﷺ، قيل: أوقد أُرسِل إليه؟ قال: نعم. قال: مرحباً به فنعم المجيءُ جاء، فلما خلصتُ فإذا موسى، قال: هذا موسى فسلّم عليه، فسلمتُ عليه فرد ثم قال: مرحباً بالأخ الصالحِ والنبيِّ الصالحِ، فلما تجاوزتُ بكى، قيل: ما يبكيك؟ قال: أبكي لأن غلاماً بُعث بعدي يدخُل الجنةَ من أمتى.

ثم صَعِد بي إلى السابعة فاستفتح جبريلُ، قيل: من هذا؟ قال: جبريلُ. قيل: ومن معك؟ قال: محمد ﷺ، قيل: وقد بُعث إليه؟ قال: نعم. قال: مرحباً به فنعم المجيءُ جاء. فلما خلصتُ فإذا إبراهيمُ قال: هذا أبوكَ فسلم عليه، فسلمتُ عليه فردَ عليّ السلامَ، قال: مرحباً بالابن الصالح والنبيّ الصالح.

ثم رُفعتُ إلى سِدرةِ المُنتهى فإذا نَبْقُها مِثلُ قِلالِ هَجَرَ، وإذا ورقُها مثلُ آذانِ الفِيَلةِ، قال: هذه سِدرةُ المنتهى، وإذا أربعةُ أنهارِ: نهران باطنان ونهرانِ ظاهرانِ، فقلت: ما هذان يا جبريلُ؟ قال أما الباطنان فنهران في الجنة، وأما الظاهرانِ فالنيلُ والفراتُ، ثم رُفع لي البيتُ المعمورُ، ثم أُتيتُ بإناء من خمرِ وإناءِ من لبن وإناءِ من عسل، فأخذتُ اللبنَ فقال: هي الفِطرةُ أنت عليها وأُمتُك، ثم فُرضت عليً الصلواتُ خمسينَ صلاةً كلَّ يومٍ.

فرَجَعتُ فمررْتُ على موسى فقال: بما أُمرت؟ قال: أُمرتُ بخمسين صلاةً كلَّ يوم، قال: إن أُمتك لا تستطيع خمسينَ صلاةً كلَّ يوم، وإني واللَّهِ قد جربْتُ الناسَ قبلك وعالجتُ بني إسرائيلَ أشدً المُعالجة، فارجع إلَى ربك فاسأله التخفيفَ لأمتك.

فرَجَعْتُ فوضع عني عشراً، فرجعتُ إلى موسى فقال مثلَه، فرجعتُ فوضع عني عشراً، فرجعتُ عني عشراً، فرجعتُ عني عشراً، فرجعتُ إلى موسى فقال مثلَه، فرجَعتُ فأمرتُ بعشر صلواتِ كلَّ يومٍ.

فرجَعتُ فقال مثلَه، فرجعتُ فأُمرتُ بخمس صلواتِ كلَّ يوم. فرجَعتُ إلى موسى فقال: بما أُمرتَ؟ قلت: أُمرتُ بخمس صلواتِ كلَّ يوم، قال: إن أُمتك لا تستطيع خمسَ صلواتِ كلَّ يوم، وإني قد جربتُ الناسَ قبلك وعالجتُ بني إسرائيلَ أَشدً المُعالجة، فارجِعُ إلى ربك فاسأله التخفيفَ لأمتك، قال: سألتُ ربي حتى استَخيَيتُ ولكني أرضى وأسلم، قال: فلما جاوزْتُ ناداني منادِ: أمضيتُ فريضتي وخفّفتُ عن عبادي». رواه مسلم (١) مختصراً.

قلت: وقولُه في هذه الروايةِ عن إدريسَ مرحباً بالأخ الصالحِ هذا قد يُشكل، لأن إدريسَ من آبائِه، والمعنى واللَّهُ أعلمُ على ما في الحديث: «نحن معاشرَ الأنبياء أبناءُ علاتٍ» (٢) إلخ.

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (۱/ ۱٤٩ ـ ۱۵۲ رقم ٢٦٤/ ١٦٤).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في صحيحه (٦/ ٤٧٧ ـ ٤٧٨ رقم ٣٤٤٢) وطرفه رقم (٣٤٤٣).
 ومسلم في صحيحه (٤/ ١٨٣٧ رقم ١٨٣٧/٥).

وقال البخاريُ (١) رحمه الله تعالى: حدثنا عبدُ العزيزِ بنُ عبدِ اللّهِ حدثني سليمانُ عن شريك بنِ عبدِ اللّهِ أنه قال: سمعتُ ابنَ مالكِ \_ يعني أنساً وَ اللهُ عن شريك بنِ عبدِ اللّهِ أنه قال: سمعتُ ابنَ مالكِ \_ يعني أنساً وَ اللهُ أُسريَ برسولِ اللّهِ عَلَيْهُ من مسجد الكعبةِ: "إنه جاءَه ثلاثةُ نفرِ قبل أن يوحى (٢) إليه وهو نائمٌ في المسجد الحرامِ فقال أولُهم: أيّهم هو؟ فقال أوسطُهم: هو خيرُهم، فقال آخرَهم: خذوا خيرَهم، فكانت تلك الليلةُ فلم يرَهم حتى أتوه ليلةً أخرى فيما يرَى قلبُه وتنامُ عينُه ولا ينامُ قلبُه.

وكذلك الأنبياءُ تنامُ أعينُهم ولا تنام قلوبُهم. فلم يكلموه حتى احتملوه فوضعوه عند بئرِ زمزمَ فتولاه منهم جبريلُ فشق جبريلُ ما بين نحرِه إلى لبته حتى أفرغ من صدره وجَوفِه فغسله من ماء زمزمَ بيده حتى أنقى جوفَه.

ثم أتى بطَسْتِ من ذهب فيه تورٌ من ذهب، محشو إيماناً وحكمةً، فحشا به صدرَه ولغاديدَه يعني عروقَ حلقِه ثم أطبقه.

ثم عرَج به إلى السماء الدنيا فضرب باباً من أبوابِها فناداه أهلُ السماء: من هذا؟ فقال: جبريلُ. قالوا: ومن معك؟ قال: محمدٌ. قال: وقد بُعث إليه؟ قال: نعم، قالوا: فمرحباً به وأهلاً، فيستبشرُ أهلُ السماء لا يعلمُ أهلُ السماء بما يريدُ اللَّهُ به في الأرض حتى نعلمهم.

فوجد في السماء الدنيا آدمَ فقال له جبريل: هذا أبوك فسلّم عليه، فسلَّم ورد عليه آدمُ وقال: مرحباً وأهلاً يا بُنيَّ، نعم الابنُ أنت، فإذا هو في السماء الدنيا بنهرين يَطّردان، فقال: ما هذان النهرانِ يا جبريلُ؟ قال: هذا النيلُ والفراتُ.

ثم مضى به في السماء فإذا هو بنهر خرّ عليه قصرٌ من لؤلؤ وزَبَرْجَدِ، فضربَ يده فإذا هو مسك، فقال: ما هذا يا جبريل؟ قال هذا الكوثرُ الذي خبأ لك ربُك.

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (١٣/ ٤٧٨ \_ ٤٧٩ رقم ٧٥١٧).

<sup>(</sup>٢) قال الحافظ في «الفتح» (١٣/ ١٨٠): أنكرها الخطابي وابن حزم وعبد الحق والقاضي عياض والنووي وعبارة النووي: وقع في رواية شريك ـ يعني هذه ـ أوهام أنكرها العلماء أحدُها قولُه: «قبل أن يوحى إليه» وهو غلط لم يوافق عليه، وأجمع العلماء أن فرض الصلاة كان ليلة الإسراء فكيف يكون قبل الوحى.

 <sup>(</sup>١٣) القول في «الفتح» (١٣/ ٤٨٠).

ثم عرجَ إلى السماء الثانية فقالت الملائكة له مثل ما قالت له الأولى: مَن هذا؟ قال: جبريل، قالوا: ومن معك؟ قال: محمد ﷺ، قالوا: وقد بُعث إليه؟ قال: نعم، قالوا: مرحباً به وأهلاً.

ثم عرَج به إلى السماء الثالثة وقالوا مثلَ ما قالت الأولى والثانيةُ. ثم عرَج به إلى الرابعة فقالوا مثلَ ذلك، ثم عرج به إلى السماء الخامسة فقالوا له مثلَ ذلك. ثم عرَج به إلى السماء السادسة فقالوا له مثلَ ذلك، ثم عرج به إلى السماء السابعة فقالوا له مثلَ ذلك.

كلُّ سماء فيها أنبياء قد سمّاهم فأوعيتُ منهم إدريسَ في الثانية وهارون في الرابعة، وآخرَ في الخامسة لم أحفَظ اسمه، وإبراهيمَ في السادسة وموسى في السابعة بتفضيل كلام الله.

فقال موسى: ربِّ لم أظنَّ أن يُرفعَ عليّ أحدٌ، ثم علا به فوق ذلك بما لا يعلمه إلا اللَّهُ تعالى حتى جاء سدرة المُنتهى ودنا الجبارُ ربُّ العزةِ فتدلى حتى كان منه قابَ قوسين أو أدنى، فأوحى اللَّهُ فيما أوحى إليه خمسينَ صلاةً على أمتك كلَّ يوم وليلةٍ.

ثم هبط حتى بلغ موسى فاحتبسه موسى فقال: يا محمدُ ماذا عهد إليك ربُك؟ قال: عهد إلي خمسين صلاةً كلَّ يوم وليلة. قال: إن أمتك لا تستطيع ذلك فارجِعْ فليخفِفْ عنك ربُك وعنهم، فالتفت النبيُّ إلى جبريلَ كأنه يستشيره في ذلك، فأشار إليه جبريلُ أن نعم إن شِئت، فعلا به إلى الجبار فقال وهو مكانه: يا ربِّ خففْ عنا فإن أمتي لا تستطيع هذا، فوضع عنه عشرَ صلواتِ.

ثم رجع إلى موسى فاحتبسه فلم يزل يردُّه موسى إلى ربه حتى صارت إلى خمس صلوات، ثم احتبسه موسى عند الخمس فقال: يا محمدُ والله لقد راودتُ بني إسرائيلَ قومي على أدنى من هذا فضعُفوا فتركوه، فأمتُك أضعفُ أجساداً وقلوباً وأبداناً وأبصاراً وأسماعاً، فارجِعْ فليخففْ عنك ربُك، كلَّ ذلك يلتفت النبيُ الله جبريلَ ليُشيرَ عليه ولا يكره ذلك جبريلُ، فرفعه عند الخامسةِ فقال: يا ربِّ إن أمتي ضعفاءُ أجسامُهم وقلوبُهم وأسماعُهم وأبدائهم فخفف عنا.

فقال الجبارُ: يا محمدُ، قال: لبيك وسعديك، قال: إنه لا يبدلُ القول ١٣٤١ لديّ، كما فرضتُ عليك في أم الكتاب، قال: فكلُ حسنةِ بعشرِ أمثالِها فهي خمسونَ في أمّ الكتاب، وهي خمسٌ عليك.

فرجع إلى موسى فقال: كيف فعلت؟ فقال: خفف عنا. أعطانا بكل حسنة عشر أمثالِها، قال موسى: قد والله روادتُ بني إسرائيلَ على أدنى من ذلك فتركوه، ارجِع إلى ربك فليخفف عنك أيضاً، قال رسولُ الله على الله على واستعيت من ربي مما اختلفت إليه. قال: فاهبِط باسمِ الله. قال: واستيقظ وهو في المسجد الحرام.

ورواه مسلم (۱) بعد حديثِ ثابتِ البنانيُ أصْلِه، وقال: نحوَ حديثِ ثابتِ البنانيُ وقدم فيه شيئاً وأخر وزاد ونقص، وهذا السياقُ روايتُه لحديث ثابتِ قال: رحمه الله تعالى: حدثنا شيبانُ بنُ فَرُوخَ حدثنا حمادُ بنُ سلمةَ حدثنا ثابتُ البنانيُ عن أنس بن مالكِ ﷺ أن رسولَ اللَّهِ ﷺ قال: ﴿أُتيتُ بالبُراقِ وهو دابةٌ أبيضُ طويلٌ فوق الحمارِ ودون البغلِ، يضع حافرَه عند مُنتهى طرفِه، قال: فركبتُه حتى أنيتُ بيتَ المقدسِ. قال: فربطتُه بالحلقة التي يَربِطُ الأنبياءُ. قال: ثم دخلتُ المسجدَ فصليتُ فيه ركعتين ثم خرجتُ، فجاءني جبريلُ عليه السلام بإناء من خمر وإناءِ من لبن فاخترتُ اللبنَ، فقال: جبريلُ عليه السلامُ: اخترتَ الفِطرةَ. ثم عرج بنا إلى السماء فاستفتح جبريلُ فقيل: من أنت؟ قال: جبريلُ، قيل: ومن معك؟ قال: محمد. قيل: وقد بُعث إليه؟ قال: قد بُعث إليه، ففتح لنا فإذا أنا بآدمَ قرب بي ودعا لي بخير.

ثم عرج بنا إلى السماء الثانية فاستفتح جبريلُ عليه السلام، فقيل: من أنت؟ قال: جبريلُ، قيل: ومن معك؟ قال: محمد ﷺ، قيل: وقد بُعث إليه؟ قال: قد بُعث إليه. ففُتح لنا فإذا أنا بِابنَين الخالةِ عيسى بنِ مريمَ ويحيى بنِ زكريا صلواتُ الله عليهما وسلامه، فرحبا ودَعَوا لي بخير.

ثم عرَج بي إلى السماء الثالثةِ فاستفتح جبريلُ فقيل: من أنت؟ قال: جبريلُ. قيل: ومن معك؟ قال: محمدٌ ﷺ، قيل: وقد بُعث إليه؟

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (۱/ ١٤٥ ـ ١٤٧ رقم ٢٥٩/ ١٦٢).

ففتح لنا فإذا أنا بيوسفَ عليه السلام إذ هو قد أُعطِيَ شطرَ الحُسنِ، فرحب ودعا لي بخير.

ثم عرج بنا إلى السماء الرابعة فاستفتح جبريلُ عليه السلامُ، قيل: من هذا؟ قال: جبريلُ، قيل: ومن معك؟ قال: محمد ﷺ. قال: وقد بُعث إليه؟ قال: قد بعث إليه، ففتح البابُ فإذا أنا بإدريسَ عليه السلام فرحب ودعا لي بخير، قال اللَّهُ عز وجل: ﴿وَرَفَعْنَكُ مَكَانًا عَلِيًا﴾ [مريم: ٥٧].

ثم عرج بنا إلى السماء السادسة فاستفتح جبريلُ عليه السلامُ، قيل: من هذا؟ قال: جبريلُ. قيل: ومن معك؟ قال: محمدٌ ﷺ، قيل: وقد بُعث إليه؟ قال: قد بُعث إليه، ففتح لنا فإذا بموسى ﷺ فرحب بي ودعا لي بخير.

ثم ذهب بي إلى سِدرة المنتهى، وإذا ورقُها كآذان الفِيَلةِ، وإذا ثمرُها كالقِلال، قال: فلما غشِيَها من أمر الله ما غشِيَ تغيَرتْ فما أحدٌ من خلقِ اللّهِ يستطيعُ أن ينعتها من حُسنِها، فأوحى اللّهُ إليّ ما أوحى، ففرض عليّ خمسينَ صلاةً في كل يوم وليلة، فنزلتُ إلى موسى علي فقال: ما فرضَ ربُك على أمتك؟ قلت: خمسينَ صلاةً، قال: ارجِغ إلى ربك فاسأله التخفيفَ فإن أمتك لا يُطيقون ذلك، فإني قد بلوتُ بني إسرائيلَ وخَبرتُهم.

قال: فرجعتُ إلى ربي فقلتُ: يا ربِّ خففْ عن أمتي، فحطَّ عني خمساً، فرجعتُ إلى موسى فقلتُ: حطَّ عني خمساً، قال: إن أمتَك لا تُطيق ذلك، فارجِغ إلى ربِّك فاسأله التخفيفَ.

قال: فلم أزل ارجِع بين ربي تبارك وتعالى وبين موسى عليه السلام حتى

قال: يا محمدُ إنهن خمسُ صلواتِ كلَّ يومِ وليلةِ، لكل صلاةِ عشرٌ فذلك خمسون صلاة، ومن همَّ بحسنة فلم يعملها كُتبتُ له حسنة، فإن عملِها كُتبتُ له عشراً، ومن همَّ بسيئة فلم يعملها لم تكتب شيئاً، فإن عمِلها كتبتْ سيئةً واحدةً.

قال: فنزلتُ حتى انتهيتُ إلى موسى ﷺ فأخبرتُه، فقال: ارجِع إلى ربك فاسأله التخفيف، فقال رسولُ الله ﷺ: فقلتُ قد رجعتُ إلى ربي حتى استحييتُ منه.

وقال البخاريُ (١) رحمه الله تعالى: بابُ كيف فُرِضتْ الصلاةُ في الإسراء: حدثنا يحيى بنُ بَكيرِ قال: حدثنا الليثُ عن يونسَ عن ابن شهابِ عن أنس بنِ مالكِ وَهُمْ قال: كان أبو ذر وَهُمْ يحدّث أن رسولَ اللّهِ عَلَيْ قال: (أفُرجَ عن سقف بيتي وأنا بمكة، فنزل جبريلُ ففرَج صدري ثم غسله بماء زمزم، ثم جاء بطَستِ من ذهب مُلئ حكمة وإيماناً فأفرغه في صدري، ثم أطبقه، ثم أخذ بيدي فخرج بي إلى السماء الدنيا، فلما جئتُ السماء الدنيا قال: جبريلُ لخازن السماء: افتح، قال: من هذا؟ قال: جبريلُ لخازن السماء قال: من هذا؟ قال: نعم. فلما فتح علونا السماء الدنيا فإذا رجلٌ قاعدٌ على فقال: أرسل إليه؟ قال: نعم. فلما فتح علونا السماء الدنيا فإذا رجلٌ قاعدٌ على يمينه أسودةٌ وعلى يساره أسودة، إذا نظر قِبلَ يمينِه ضحِك، وإذا نظر قِبلَ يسارِه بكى، فقال: مرحباً بالنبي الصالحِ والابنِ الصالحِ، قلتُ لجبريلَ: من هذا؟ قال: هذا آدم، وهذه الأسودةُ عن يمينه وشِمالِه ذُريتُه.

فأهلُ اليمينِ منهم أهلُ الجنةِ والأسودةُ التي عن شمالِه أهلُ النارِ، فإذا نظر عن يمينه ضحِك وإذا نظر قِبل شمالِه بكى، حتى عرج بي إلى السماء الثانية فقال لخازِنها: افتح، فقال له خازنُها مثلَ ما قال: الأولُ، ففتح.

قال أنسٌ: فذكرَ أنه وجد في السمواتِ آدمَ وإدريسَ وموسى وعيسى وإبراهيمَ صلواتُ الله وسلامُه عليهم، ولم يُثبتُ كيف منازلُهم غير أنه ذكر أنه وجد آدمَ في السماء الدنيا وإبراهيمَ في السماء السادسةِ.

 <sup>(</sup>۱) في صحيحه (۱/ ۲۵۸ ـ ۲۵۹ رقم ۳٤۹) وطرفاه رقم (۱۲۳۱) و (۳۳٤۲).
 قلت: وأخرجه مسلم في صحيحه (۱/ ۱٤۸ ـ ۱٤۹ رقم ۲۲۳/ ۱۲۳).

قال ابنُ شهابِ(١): فأخبرني ابنُ حزمِ أن ابنَ عباسٍ وأبا حَبّةَ الأنصاريُ كانا يقولانِ: قال النبيُ ﷺ: «ثم عُرج بي حتى ظهرتُ لمستوى أسمعُ فيه صريفَ الأقلام»(٢).

قال: ابنُ حزم وأنس بنُ مالك قال النبي ﷺ: «فرض اللَّهُ على أمتي خمسين صلاة، فرجعتُ بذلك حتى مررتُ على موسى فقال: ما فرض اللَّهُ لك على أمتك؟ قلت: فرضَ خمسين صلاة، قال: فارجِعْ إلى ربك فإن أمتَك لا تُطيق ذلك، فراجعتُ فوضع عني شطرَها، فرجعتُ إليه فقال: ارجِع إلى ربك فإن أمتَك لا تُطيق ذلك، فراجعتُه فقال: هي خمسٌ وهي خمسون، لا يبذل القول لديً، فرجعتُ إلى موسى فقال: راجِعْ ربَّك، فقلتُ: استخيبتُ من ربي.

ثم انطلق بي حتى انتهى بي إلى سِدرةَ المنتهى، وغشِيها ألوانٌ لا أدري ما

ثم أُدخلتُ الجنةَ فإذا فيها جبالُ اللؤلوِ، وإذا ترابُها المِسكُ». وافقه عليه مسلمٌ رحمه الله تعالى.

وله (٣) عن مُرّةَ عن عبد الله قال: لما أُسْرِيَ برسول الله ﷺ انتُهيَ به إلى سِدرةِ المُنتهى وهي في السماء السادسةِ، إليها ينتهي ما يُعرَجُ به من الأرض فيُقبض

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه (١/ ١٤٩) بعد الحديث رقم (٢٦٣/ ١٦٣).

 <sup>(</sup>٢) (صريف الأقلام) تصويتها حال الكتابة.
 قال الخطابيّ: هو صوت ما تكتبه الملائكةُ من أقضية الله تعالى ووحيه ينسخونه من اللوح المحفوظ.

<sup>(</sup>٣) لمسلم في صحيحه (١/١٥٧ رقم ٢٧٩/١٧٣).

منها، وإليها ينتهي ما يُهبَطُ به من فوقها فيُقبض منها، قال: ﴿إِذَ يَعْشَى ٱلسِّدْرَةَ مَا يَعْشَى ٱلسِّدْرَةَ مَا يَعْشَى ٱلسِّدْرَةَ مَا يَعْشَى﴾ [النجم: ١٦]. قال: فراشٌ من ذهب.

قال: فأُعطيَ رسولُ الله ﷺ ثلاثاً: أعطي الصلواتِ الخمسَ، وأعطيَ خواتيمَ سورةِ البقرةِ وغُفر ـ لمن لم يشركُ بالله من أمته شيئاً ـ المُقْحِماتُ (١١).

وله (٢) عن أبي هريرة و الله عن أبي هريرة و الله عن أبي عن أبين في الحِجْرِ وقريشٌ تسألني عن مسراي فسألتني عن أشياء من بيت المقدس لم أثبتها، فكربت كربة ما كربت مثلها قطّ، قال: فرفعه الله لي أنظر إليه: ما يسألوني عن شيء إلا أنبأتهم». الحديث.

وهذا الذي ذكرنا من حديث أنس وجابر ومالكِ بنِ صعصعة وأبي ذر وابنِ مسعودٍ وأبي هريرة وابنِ عباسٍ وأبي حَبة هي من أصح ما ورد وأقواه وأجودِه وأسندِه وأشهرِه وأظهرِه لاتفاق الشيخين على إخراجهما، وعن هؤلاء رواياتٌ أُخرُ لم نذكُرها استغناءً عنها بما في الصحيحين.

وفي الباب أحاديث أخَرُ عن جماعة من الصحابة منهم مَن لم نذكر: عمرُ بنُ الخطابِ وعليٌّ وأبو سعيدِ وشدّادُ بنُ أوسٍ وأُبيُّ بنُ كعبٍ وعبدُ الرحمنِ بنُ قَرَظِ وأبو ليلى وعبدُ الله بنُ عمرِو وحذيفةُ وبُريدةُ وأبو أيوبَ وأبو أمامةَ وسَمُرةَ بنُ جُندبٍ وأبو الحَما وصُهيبٌ الروميُّ وأمُّ هانيُ وعائشةُ وأسماءُ ابنتا أبي بكرٍ عَلَيْ الجمعين.

ثم الذي دلت عليه الآياتُ والأحاديثُ أن الإسراءَ والمعراجَ كانا يقظةً لا مناماً، ولا ينافي ذلك ما ذُكر في بعض الرواياتِ في قوله ﷺ: «بينما أنا نائمٌ» (٣)، فإن ذلك عند أولِ ما أتياه ولا يدُل على أنه استمر نائماً.

<sup>(</sup>١) (المقحمات): معناه الذنوب العظام الكبائر التي تهلك أصحابها وتوردهم النار وتقحمهم إياها.

والتقحم: الوقوع في المهالك. ومعنى الكلام: من مات من هذه الأمة غير مشرك بالله غفر له المقحمات.

<sup>(</sup>٢) لمسلم في صحيحه (١/١٥٦ ـ ١٥٧ رقم ٢٧٨/ ١٧٢).

٣) تقدم التعليق عليه. وانظر «فتح الباري» (١٣/ ٤٨٠ \_ ٤٨٥).

ولذا كانت رؤيا الأنبياء وحياً، ولكن في سياق الأحاديثِ من ركوبه ونزولِه وربطِه، وصلاتِه، وصعودِه وهبوطِه، وغير ذلك مما يدل على أنه أُسريَ بروحه وجسدِه يقظةً لا مناماً.

وكذا لا ينافي ذلك رواية شريك: «فاستيقظتُ وأنا بالمسجد الحرامِ»(١)، فإن رواية شريكِ فيها أوهامٌ كثيرةٌ تخالف رواية الجمهورِ عن أنس في أكثرَ من عشرةِ مواضعَ سَرَدها في الفتح، وسياقه يدل على أنه بالمعنى، وصرّح في مواضع كثيرة أنه لم يثبت، وتصريحُ الآيةِ: ﴿شَبْحَنَ الَّذِي آَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ ﴿ [الإسراء: ١]. شاملٌ للروح والجسدِ، وكذلك قولُه تعالى في سورة النجمِ: ﴿ وَلَقَدْ رَاهُ نَزْلَةُ أُخْرَىٰ ﴿ عِندَ النبي عَيْقِ لجبريل عند سدرةِ المنتهى مقابلاً لرؤيتِه إياه في الأبطح، وهي رؤيةُ عين حقيقةٌ لا مناماً.

لو كان ذلك رؤيا مناماً لم يستبعدوه ولم يكن لردهم عليه معنى، لأن الإنسانَ قد يرى في منامه ما هو أبعدُ من بيت المقدِس ولا يكذبه أحد استبعاداً لرؤياه، وإنما قص عليهم رسولُ اللَّهِ عَلَيْ مسْرى حقيقة يقظة لا مناماً فكذبوه واستهزءوا به استبعاداً لذلك واستعظاماً له، مع نوع مكابرة لقلة علمِهم بقدرة اللَّه عز وجل وأن الله يفعل ما يريد.

ولهذا لما قالوا: (٢) للصدّيق وأخبروه الخبرَ قال: إن كان قال: ذلك لقد صدق. قالوا وتصدّقه بذلك؟ قال: نعم، إني لأُصدّقه فيما هو أبعدُ من ذلك، في خبر السماء يأتيه بُكرةً وعشياً أو كما قال.

<sup>(</sup>۱) تقدم التعليق عليه. وانظر «فتح الباري» (۱۳/ ٤٨٠ ـ ٤٨٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: سيرة ابن هشام (٢/ ٤٤ \_ ٤٥) فقد أخرجه ابن إسحاق معلقاً. فالحديث ضعيف.

## [هل رأى النبي ﷺ ربه ليلة المعراج]

واختلف السلفُ الصالحُ هل رأى نبيُّنا محمدٌ ﷺ ربَّه ليلةَ المعراجِ؟ فروى ابنُ خزيمةَ (۱) وغيرُه (۲) عن ابن عباس ﷺ، قال: أتعجبون أن تكون الخُلَّةُ لإبراهيمَ، والكلامُ لموسى، والرؤيةُ لمحمد ﷺ؟

وعن عكرمة (٣) قال: سمعتُ ابن عباس وسُئل هل رأى محمدٌ ﷺ ربّه؟ قال: نعم. قال: فقلت لابن عباس: أليس يقول الله تعالى: ﴿لَا تُدْرِكُهُ الْأَبْصَنَرُ وَهُوَ يُدْرِكُ الْأَبْصَنَرُ ﴾ [الأنعام: ١٠٣] قال: لا أمَّ لك، ذلك نورُه إذا تجلى بنوره لم يدركه شيءٌ.

ورُويَ عنه من طرق لا تُحصى كثرة قال: رأى محمدٌ ﷺ ربه. وعنه (١٠): رآه

وهو حديث ضعيف.

في «التوحيد» (٢/ ٤٧٩ رقم ١/ ٢٧٢).

<sup>(</sup>٢) كابن أبي عاصم في «السنة» (١٩٢/١ رقم ٤٤٢).

وقال الألباني: إسناده صحيح على شرط البخاري.

وعبد الله بن أحمد في االسنة؛ (١/ ٢٩٩ رقم ٥٧٩) بسند صحيح.

والحاكم في «المستدرك» (١/ ٦٥) وقال: هذا حديث صحيح على شرط البخاري ووافقه الذهبي.

والنسائي في «السنن الكبرى» (٦/ ٤٧٢ رقم ١١٥٣٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن خزيمة في االتوحيد، (٢/ ٨١١ رقم ٢/ ٢٧٣).

وابن أبي عاصم في «السنة» (١/ ١٩٠ رقم ٤٣٧).

وقال الألباني في أظلال الجنة (١/ ١٩٠) إسناده ضعيف، ورجاله ثقات، لكن الحكم بن أبان فيه ضعف من قبل حفظه. وسلم هو ابن جعفر. ومحمد بن أبي صفوان هو ابن عثمان بن أبي صفوان نسب إلى جده وهو ثقة توفي سنة (٢٥٠).

وأخرجه الترمذي في «السنن» (٥/ ٣٩٥ رقم ٣٧٧٣) وقال: هذا حديث حسن غريب من هذا الدحه.

وابن أبي حاتم في تفسيره (٤/ ١٣٦٣ رقم ٧٧٣٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن خزيمة في «التوحيد» (٢/ ٤٨٣ رقم ٤/ ٢٧٥) إسناده ضعيف.

وفيه محمد بن عيسى مقبول وسلمة بن الفضل. وهو صدوق له أوهام ومحمد بن إسحاق صدوق يرسل، وقد عنعن.

وابن أبي عاصم في «السنة» (١/ ١٨٩ رقم ٤٣٥) من طريق محمد بن الصباح عن إسماعيل بن زكريا عن عاصم، عن الشعبي عن عكرمة عن ابن عباس.

بقلبه. وفي رواية: رآه بفؤادِه مرتين، رواه مسلم (١١) وغيرُه (٢٠).

وله (٣) عن أبي ذر قال: سألتُ رسولَ الله ﷺ هل رأيتَ ربَّك؟ قال: «نورٌ أنَّى أراه؟». وفي رواية (٤) قال: «رأيتُ نوراً».

قال: ابنُ خزيمة (٥) في قوله: «نورٌ أنى أراه»: هذا يحتمل معنيين على سَعةِ لسانِ العرب:

أحدُهما: الإثباتُ ومعناه أنى أراه، أو كيف أراه فهو نورٌ، أو فإن ما أرى نورٌ. ويؤيد هذا روايةُ: «رأيتُ نوراً».

المعنى الثاني: النفيُ، قال: والعربُ قد تقول: «أنى» على معنى النفي كقوله عز وجل: ﴿قَالُوٓا أَنَّى يَكُونُ لَهُ ٱلْمُلْكُ عَلَيْنَا﴾ [البقرة: ٢٤٧]. الآية.

يريدون كيف يكون له الملكُ علينا ونحن أحقُّ بالملك منه. ثم رُويَ عن أبي ذر<sup>(٦)</sup> قال: رآه بقلبه ولم يرَه بعينِه.

وله (٧) عن عبّادِ بنِ منصور قال: سألتُ الحسنَ فقلت: ﴿ مُمَّ دَنَا فَلَدَكَ ﴾

<sup>=</sup> قال الألباني في «ظلال الجنة» (١/ ١٨٩) إسناده صحيح موقوف وهو على شرط البخاري. ومن طريق ابن أبي عاصم أخرجه الحاكم في «المستدرك» (١/ ٦٥).

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (۱/۸۵۸ رقم ۱۷۲/۲۷۸).

<sup>(</sup>٢) كالترمذي في «السنن» (٣٩٦/٥ رقم ٣٢٨١) وقال: هذا حديث حسن. وابن أبي عاصم في «السنة» (١/ ١٩١ رقم ٤٣٩). وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٣) أي مسلم: في صحيحه (١٦١/١١ رقم ١٧٨).

وابن خزيمة في «التوحيد» (۲/ ٥١٠ رقم ٤١ / ٣٠٥).

والترمذي في «السنن» (٣٩٦/٥ رقم ٣٢٨٢) وقال: هذا حديث حسن. وأحمد (١٥٧/٥ و ١٧١ و ١٧٥) من طرق.

وابن أبي عاصم في «السنة» (١/ ١٩٢ رقم ٤٤١).

وقال الألباني في «ظلال الجنة» (١/ ١٩٢) إسناده صحيح رجاله كلهم ثقات على شرط البخاري غير عبد الله بن سقيف وهو العقيلي فهو على شرط مسلم. وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن خزيمة في «التوحيد» (٢/ ٥١٢ \_ ٥١٣ رقم ٣٠٧/٤٣). وانظر بسط المسألة في: «مختصر الصواعق» لابن قيم الجوزية (٢/ ١٨٩ \_ ١٩٠).

<sup>(</sup>٥) في «التوحيد» (٢/ ١٤٥ ـ ٥١٥).

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن خزيمة في «التوحيد» (٢/٥١٦ رقم...) بسند صحيح.

<sup>(</sup>V) أخرجه ابن خزيمة في «التوحيد» (٢/ ٥٢٩ رقم ٢٥/ ٣١٦).

[النجم: ٨]، من ذا يا أبا سعيد؟ قال: ربي.

وله (۱) عن المبارك بنِ فضالة قال: كان الحسنُ يحلِف بالله لقد رأى محمدٌ عَلَيْ ربّه.

وله (۲) عن كعب قال: إن الله قسمَ رؤيتَه وكلامَه بين موسى ومحمدٍ صلواتُ الله عليهما فرآه محمدٌ مرتين وكلم موسى مرتين.

وروى ابنُ أبي حاتم (٣) عن عباد بنِ منصورِ قال: سألتُ عكرِمةَ عن قوله: ﴿ مَا كَذَبَ ٱلْفُؤَادُ مَا رَأَىٰ ۚ ﴾ [النجم].

فقال عكرمة: تريد أن أُخبركَ أنه قد رآه؟ قلت: نعم. قال: قد رآه، ثم قد رآه.

وروى ابنُ جرير<sup>(٤)</sup> عن محمد بن كعبِ عن بعضِ أصحابِ النبيِّ ﷺ قال: قلنا يا رسولَ اللَّهِ هل رأيتَ ربَّك؟ قال: «لم أره بعيني، ورأيتُه بفؤادي مرتين»، ثمَّ تلا: ﴿مُمَّ دَنَا فَلَدَكَ ﴾ [النجم: ٨].

وقال البغويُ (٥٠): وذهب جماعة إلى أنه رآه بعينه، وهو أنس والحسنُ وعكرمة قالوا: رأى محمد ربّه، قال ابن كثير (٢٠): وقولُ البغويِّ فيه نظرٌ.

وروى البخاريُ (٧) ومسلمٌ (٨) عن مسروق قال: قلت لعائشةَ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن خزيمة في «التوحيد» (٢/ ٨٨٨ رقم ١٠/ ٢٨١).

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن خزيمة في «التوحيد» (۲/ ۹۹۱ رقم ۲۱/ . . .) بسند حسن. والترمذي في «السنن» (٥/ ٣٩٤ رقم ٣٢٧٨) والدارقطني في «الرؤية» (ص١٦٤ ـ ١٦٥ رقم ٢٥١).

<sup>(</sup>۳) في تفسيره (۱۰/ ۳۳۱۸ رقم ۱۸٦۹۷).

<sup>(</sup>٤) في «جامع البيان» (١٣/ ج٢٧/ ٤٨). وأورده ابن كثير في تفسيره (٤/ ٢٦٧).

<sup>(</sup>٥) في «معالم التنزيل» (٧/ ٤٠٢).

<sup>(</sup>٦) في تفسيره (٤/ ٢٦٧).

<sup>(</sup>٧) في صحيحه (٢٠٦/٨ رقم ٤٨٥٥).

<sup>(</sup>٨) في صحيحه (١/ ١٥٩ رقم ٢٨٧/ ١٧٧).

من حدّثكهن فقد كذب: من حدثك أن محمداً ﷺ رأى ربّه فقد كذب ـ ثم قرأت: ﴿ لَا تُدْرِكُهُ ٱلْأَبْصَدُرُ وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ﴾ [الأنعام: ١٠٣]، ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ ٱللَّهُ إِلَّا وَحَيًّا أَوْ مِن وَرَآيِ حِجَابٍ ﴾ [الشورى: ٥١] ـ ومن حدثك أنه يعلم ما في غد فقد كذب ـ ثم قرأت: ﴿ وَمَا تَدْرِى نَفْشُ مَاذَا تَحْسِبُ غَذَا ﴾ [لقمان: ٤٣] ـ ومن حدثك أنه كتم فقد كذب ـ ثم قرأت: ﴿ يَنَا يُبُا الرّسُولُ بَلِغُ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِكَ ﴾ [المائدة: ٢٧] الآية، ولكنه رأى جبريلَ عليه السلام في صورته مرتين.

هذا لفظُ البخاريُ (١)، ولفظُ مسلم (٢) عن مسروق قال: كنت متكناً عند عائشة ولله فقالت: «يا أبا عائشِ ثلاثُ من تكلم بواحدة منهن فقد أعظمَ على الله الفرية، قلت: ما هن؟ قالت: من زعم أن محمداً ولله ولا يُعلَّى رأى ربَّه فقد أعظم على الله الفرية». قال: وكنت متكناً فجلستُ فقلتُ: يا أمَّ المؤمنين أَنظِريني ولا تُعجليني، ألم يقُل الله عز وجل: ﴿ وَلَقَدْ رَاهُ إِلْاَفَيْ اللهِ بِينِ ﴾ [التكوير: ٢٣] ﴿ وَلَقَدْ رَاهُ نَزْلَةً أُخْرَىٰ ﴾ [النجم: ١٣]

فقالت: أنا أولُ هذه الأمةِ سأل عن ذلك رسولَ الله ﷺ فقال: إنما هو جبريلُ لم أرَه على صورتِه التي خُلق عليها غيرَ هاتين المرتين، منهبطاً من السماء سادًا أعظُمُ خلقِه ما بين السماء إلى الأرض. فقالت: أو لم تسمع أن اللّه يقول: ﴿ لَا تُدْرِكُ ٱلْأَبْصَدُرُ وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ﴾ [الأنعام: ١٠٣].

أَوَ لَمْ تَشْمَعُ أَنَ الله يَقُولَ: ﴿ ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَنَ يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلَّا وَحَيًا أَوَّ مِن وَرَآيِ جَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِىَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَآءُ إِنَّهُ عَلِيٌّ حَكِيمٌ ﴾ [الشورى: ٥١].

قالت: ومن زعم أن رسولَ اللَّهِ ﷺ كتم شيئاً من كتاب اللَّهِ فقد أعظَمَ على الله الفرية، واللَّهُ يقول: ﴿يَاكَيُهُا الرَّسُولُ بَلِغٌ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِكٌ وَإِن لَّم تَفَعَلَ فَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُۗ﴾ [المائدة: ٦٧].

قالت: ومن زعم أنه يخبر بما يكون في غد فقد أعظم على الله الفريةَ، والله يقول: ﴿قُل لَا يَعْلَمُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ اَلْفَيْبَ إِلَّا اللَّهَ ﴾ [النمل: ٦٥].

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (۸/ ۲۰۲ رقم ٤٨٥٥).

<sup>(</sup>٢) في صحيحه (١/ ١٥٩ رقم ٢٨٧/ ١٧٧).

وزاد في رواية (١) قالت: ولو كان محمد ﷺ كاتماً شيئاً مما أُنزل إليه لكتم هذه الآية: ﴿وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِي آَنَعُمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَٱنْعَمْتَ عَلَيْهِ أَمْسِكَ عَلَيْكَ زَوْجَكَ وَاتَقَ اللَّهَ وَأَنْعَمْتَ عَلَيْهِ أَمْسِكَ عَلَيْكَ زَوْجَكَ وَاتَقَ اللَّهَ وَتَخْشِى فِي نَفْسِكَ مَا اللَّهُ مُبِّدِيدٍ وَتَخْشَى النَّاسَ وَاللَّهُ أَحَقُ أَن تَخْشَنْهُ ۗ [الأحزاب: ٣٧].

وعن أبي هريرةً (٢) وابنِ مسعودٍ (٣) في آيةِ النجم مثلُ قولِ عائشةً.

قال أبو بكر بنُ خزيمة (٤) رحمه الله في قول عائشة و ققد أعظمَ على الله الفرية (٥) قال: هذه لفظة أحسب عائشة تكلمت بها في وقت غضب كانت لفظة أحسنُ منها يكون فيها دَرْكُ لبُغْيتِها، كان أجملَ بها، ليس يحسنُ في اللفظ أن يقول قائلً أو قائلة قد أعظمَ ابنُ عباسِ الفرية وأبو ذر وأنسُ بنُ مالكِ وجماعاتٌ من الناس الفرية على ربهم.

ولكن قد يتكلمُ المرءُ عند الغضبِ باللفظةِ التي يكون غيرُها أحسنَ وأجملَ منها، أكثرُ ما في هذا أن عائشةَ على وأبا ذر وابنَ عباس في وأنسَ بنَ مالكِ في قد اختلفوا: هل رأى النبيُ على ربَّه؟ فقالت عائشةُ في الله عبر النبي على ربّه، وقال أبو ذر وابنُ عباس في قد رأى النبيُ على ربه.

وقد أعلمتُ في مواضع من كتبنا أن النفي لا يوجب علماً، والإثباتُ هو الذي يوجب العلم، لم تخكِ عائشةُ عن النبيِّ ﷺ أنه أخبرها أنه لم يرَ ربَّه عز وجل، وإنما تلتْ قولَه عز وجل: ﴿لَا تُدْرِكُهُ ٱلْأَبْصَدُرُ ﴾ [الأنعام: ١٠٣]، وقولَه: ﴿وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ أَللَهُ إِلَّا وَحَيًا ﴾ [الشورى: ٥١].

<sup>(</sup>۱) أي مسلم في صحيحه (۱/ ١٦٠ رقم ٢٨٨/ ١٧٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صحيحه (١٥٨/١ رقم ١٧٥/٢٨٣).

<sup>(</sup>۳) أخرجه مسلم في صحيحه (۱/ ۱۵۸ رقم ۲۸۰/ ۱۷٤).وأحمد في «المسند» (۱/ ۲۰۱) بسند صحيح.

وأورده ابن كثير في تفسيره (٢٦٩/٤) وقال: إسناده جيد.

وأخرجه أحمد في «المسند» (١/ ٤٠٧) من طريق أخرى عن مسعود مرفوعاً بلفظ: «رأيتُ جبريلَ على سدرة المنتهى، وله ستمائة جناح».

أورده ابن كثير في تفسيره (٢٦٩/٤) وقال: هذا أيضاً إسناد جيد.

<sup>(</sup>٤) في «التوحيد» (٢/ ٥٦٠ ـ ٥٦٠).

<sup>(</sup>٥) تقدم تخريجه.

ومن تدبر هاتين الآيتين ووُقق لإدراك الصوابِ علم أنه ليس في واحدة من الآيتين ما يستحق من قال إن محمداً رأى ربَّه الرميّ بالفريةِ على الله، كيف بأن يقول قد أعظمَ الفريةَ على الله.

ثم قال<sup>(۱)</sup> رحمه الله تعالى: فقد ثبت عن ابن عباس إثباتُه أن النبيَّ عَيِّةِ قد رأى ربَّه (٢)، وبيقين يعلم كلُ عالم أن هذا ليس من الجنس الذي يُدرك بالعقول والآراءِ والجَنان والظنون، ولا يُدرك مثلُ هذا العلم إلا من طريق النبوة إما بكتاب أو بقول نبيًّ مُصْطفىً.

ولا أظنُّ أحداً من أهلِ العلم يتوهم أن ابنَ عباسٍ قال رأى النبيُّ ﷺ ربَّه برأي ولا ظنِّ، لا، ولا أبو ذرِ ولا أنسُ بنُ مالك.

نقول كما قال مَعمرُ بنُ راشدٍ لما ذكر اختلافَ عائشةَ وَابنِ عباس في هذه المسألة: ما عائشةُ عندنا أعلمَ من ابن عباس.

نقول عائشةُ الصديقةُ بنتُ الصديقِ حبيبةُ حبيبِ الله عالمةٌ فقيهةٌ، كذلك ابنُ عباس في ابنُ عم النبي على قد دعا<sup>(٣)</sup> النبي على الله الله أن يُرزقَ الحكمةَ والعلمَ.

وهذا المعنى من الدعاء وهو المسمَّى تَرجمانُ القرآن وقد كان الفاروقُ وَاللهُ عن معاني القرآن فيقبَلُ منه وإن خالفَه غيره ممن هو أكبرُ سناً

<sup>(</sup>١) أي ابن خزيمة في «التوحيد» (٢/ ٥٥٩).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٣) يشير إلى الحديث الذي أخرجه البخاري في صحيحه (٨/ ١٠٠ رقم ٣٧٥٦) عن ابن عباس قال: «ضمني النبي على إلى صدره وقال: اللهم علمه الحكمة». وفي لفظ: «اللهم علمه الكتاب».

<sup>(</sup>٤) أُخرَّجه ابن أبي شيبة في «المصنف» (١١١/١٢ رقم ١٢٢٦٩) والحاكم في «المستدرك» (٥٣٧/٣) من طريق أبي معاوية عن الأعمش.

وقال الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه ووافقه الذهبي. وابن سعد في الطبقات (٣٦٦/٢) من طرق عن عبد الله بن مسعود.

<sup>\*</sup> وأخرجه الطبراني في الكبير (١١/ ٨٠ رقم ١١١٠٨).

وأورده الهيثمي في «المجمع» (٩/ ٢٧٦) وقال: «رواه الطبراني وفيه عبد الله بن خراش وهو ضعيف» عن مجاهد عن ابن عباس قال: «دعا لي رسولُ الله على فقال: «نعم الترجمان أنت».

والعلماءُ لا يُطلقون هذه اللفظة، وإن غلِطَ بعضُ العلماء في معنى الآية من كتاب اللّهِ عز وجل أو خالف سنة أو سنناً من سنن النبي على لم تبلُغ المرءَ تلك السننُ، فكيف يجوز أن يقال أعظمَ الفريةَ على الله من أثبت شيئاً لم ينفه كتابٌ ولا سنةً، فتفهموا هذا لا تغالطوا.

ثم قال(١) رحمه الله تعالى: وقد كنت قديماً أقول إن عائشة حكت عن النبي على ما كانت تعتقد في هذه المسألة أن النبي على لم يرَ ربَّه جل وعلا وأن النبي على أعلمها بذلك.

وذكر ابنُ عباس على وأنسُ بنُ مالكِ وأبو ذر على عن النبيِّ عَلَيْ أنه رأى ربَّه لعلم كلُ عالم يفهم هذه الصناعة أن الواجبَ من طريق العلمِ والفقهِ قبولُ قولِ من روى عن النبيُّ عَلَيْ أنه رأى ربَّه.

إذ جائزٌ أن تكونَ عائشةُ عَلَيْهَا سمعت النبيَّ عَلَيْهُ يقول: لم أرَ ربي قبل أن يرى ربَّه عز وجل، ثم يسمعُ غيرُها أن النبيَّ عَلَيْهُ يخبر أنه قد رأى ربَّه بعد رؤيتِه ربَّه، فيكون الواجبُ من طريق العلم قبولِ خبرِ من أخبرَ أن النبيَّ عَلَيْهُ رأى ربَّه. انتهى كلامُهُ (١) رحمه الله.

### حديث الهجرة

(وبعد أعوامٍ ثلاثةٍ مضت من بعد معراجِ النبيّ وانقضت) (أُوذِنَ بالهجرةِ نحوَ يشربا مغ كلِ مسلم له قد صَحِبا)

(وبعد أعوام ثلاثة) وقيل خمسة، وقيلَ أقلَّ من ذلك وقيلَ أكثرَ، وهذا الذي في المثنِ هو اختيارُ الشيخ محمدِ بنِ عبدِ الوهابِ رحمه الله تعالى في الثلاثة الأصولِ<sup>(٢)</sup>، وله فيه سلف، وليست مسألةُ التاريخ اعتقاديةً في هذا الباب، والإسراءُ والمعراجُ ثابتٌ بالكتابِ والسنةِ وإجماعِ الأمةِ فلا تأثيرَ لاختلاف أهلِ السِيَر في تاريخه، وتعيين سنتِه ووقتِه.

<sup>(</sup>۱) ابن خزیمة فی «التوحید» (۲/ ۵۶۳).

<sup>(</sup>٢) (ص۸).

غيرَ أن الراجحَ فيه كونه بين عاشرِ البعثةِ وبين هجرته ﷺ إلى المدينة. وعلى قول من يقول إن خديجة ﷺ أدركتْ فريضةَ الصلواتِ، فالمعراجُ في سنة عشرِ أو قبلَها والله أعلم، لأنها توفيتُ(١) هي وأبو طالبِ في ذلك العام.

(أوذنَ بالهجرةِ) أمره اللَّهُ عز وجل بها (نحوَ يثربَ) وهي المدينةُ المنورةُ (مع كل مسلم) في ذاك الزمنِ (له قد صحِبا) على الإسلامِ، وكانت هجرةُ النبيُّ ﷺ بعد ثلاثَ عشرةَ سنةً من البعثة وهو ابنُ ثلاثِ وخمسين سنةً.

قال البخاريُ (٢) رحمه الله تعالى: حدثنا مطَرُ بنُ الفضلِ حدثنا رَوْحُ بنُ عبادةَ حدثنا هشامٌ حدثنا عِكرمةُ عن ابن عباس على قال: بُعث رسولُ الله ﷺ لأربعينَ سنةً، فمكث بمكة ثلاث عشرةَ سنة يوحى إليه، ثم أمر بالهجرة فهاجر عشرَ سنينَ، ومات وهو ابنُ ثلاثٍ وستين.

وقال البغويُّ (٣) رحمه الله تعالى في تفسير قولِ اللَّهِ عز وجل: ﴿وَإِذْ يَمْكُرُ لِكَ اللَّهِ عَز وجل: ﴿وَإِذْ يَمْكُرُ لِكَ اللَّهِ عَنْ وَجَلَ وَيَمْكُرُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَكَوِينَ ﴾ [الأنفال: ٣٠]: وهذه الآيةُ معطوفةٌ على قوله: ﴿وَاذْكُرُواْ إِذْ أَنْتُمْ قَلِلُ ﴾ [الأنفال: ٢٦]. واذكر: ﴿وَإِذْ يَمْكُرُ لِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾، ﴿وَإِذْ قَالُواْ اللَّهُمَ ﴾ [الأنفال: ٣٢]. وأن

<sup>(</sup>١) انظر السيرة النبوية (٢/ ٢٦).

وأخرج البخاري في صحيحه (٧/ ٢٢٤ رقم ٣٨٩٦) من حديث هشام بن عروة عن أبيه قال: «توفيت خديجة قبل مخرج النبي ﷺ إلى المدينة بثلاث سنين، فلبث سنتين أو قريباً من ذلك، ونكح عائشة وهي بنت ست سنين، ثم بني بها وهي بنت تسع سنين».

<sup>(</sup>۲) في صحيحه (۷/ ۲۲۵ رقم ۳۹۰۲).

<sup>(</sup>٣) فيُّ «معالم التنزيل» (٣/ ٩ ٢ ـ ٣٥٠).

تي قلت: أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (٦/ ٩/ ٢٢٧ ـ ٢٢٨).

من طريق ابن إسحاق والكلبي وهو ضعيف. ومن طريق مجاهد وسند مجاهد متصل إلى ابن عباس.

<sup>\*</sup> وأخرجه ابن إسحاق في «السيرة» (٢/ ١٣٦) وسنده منقطع لجهالة من حدثه فقد قال: «فحدثني من لا أتهم من أصحابنا».

ومن طرّيقه أخرجه البيهقي في «الدلائل» (٢/ ٤٦٦ رقم ٢٤٦٨).

 <sup>﴿</sup> وَأَخْرِجِهُ ابْنِ أَبِي حَاتَمٌ فِي تَفْسِيرِهُ (٥/ ١٦٨٦ ـ ١٦٨٧ رقم ١٩٩٤).

فالأثر صحيح من طريق مجاهد، والله أعلم.

هذه السورة مدنية وهذا المكرُ والقولُ إنما كان بمكة، ولكن اللَّه ذكرهم بالمدينة كقوله تعالى: ﴿إِلَّا نَصُرُوهُ فَقَدْ نَصَكَرُهُ ٱللَّهُ﴾ [التوبة: ٤٠].

وكان هذا المكرُ على ما ذكره ابنُ عباس وغيرُه من أهلِ التفسيرِ أن قريشاً فرقوا لما أسلمت الأنصارُ أن يتفاقم أمرُ رسولِ اللَّهِ ﷺ فاجتمع نفرٌ من كبارهم في دار الندوةِ ليتشاوروا في أمر رسولِ اللَّهِ ﷺ وكانت رؤوسُهم عتبةُ وشيبةُ ابنا ربيعةَ وأبو جهلِ بنُ هشامٍ وأبو سفيان والمطعم بن عدي والنضر بن الحارث وأبو البختريِّ بن هشام وزُمعةُ بنُ الأسودِ وحكيمُ بنُ حِزامٍ ونبيةٌ ومنبّهُ بنُ الحجاجِ البَختريِّ بن هشام وزُمعة بنُ الأسودِ وحكيمُ بن عورةِ شيخ، فلما رأوه قال: شيخٌ وأميةُ بنُ خلفٍ، فاعترضَهم إبليسُ لعنه الله في صورةِ شيخ، فلما رأوه قال: شيخٌ من نجد سمعتُ باجتماءِكم فأردتُ أن أحضُركَم ولن تعدّموا مني رأياً ونُضحاً.

قالوا: ادخُل، فدخل. فقال أبو البَختريُّ: أما أنا فأرى أن تأخذوا محمداً وتحبسوه في بيتٍ وتشدُّوا وَثاقَه، وتسدوا بابَ البيتِ، غيرَ كوةٍ تُلقونَ إليه طعامَه وشرابه وتتربصوا به ريبَ المَنون حتى يهلك فيه كما هلك مَن قبلَه من الشعراء.

قال: فصرخ عدو الله الشيخ النجدي وقال: بئس الرأي رأيتم، والله لئن حبستموه في بيت فخرج أمره من وراء الباب الذي أغلقتم دونه إلى أصحابِه فيوشِك أن يثبوا عليكم ويقاتلوكم ويأخذوه من أيديكم. قالوا: صدق الشيخ النجدي. فقال هشام بن عمرو من بني عامرِ بنِ لؤي : أما أنا فأرى أن تحملوه على بعير وتُخرجوه من بين أظهرِكُم فلا يضر كم ما صنع وإلى أين وقع إذا غاب عنكم واسترحتم منه.

فقال إبليسُ لعنه الله: ما هذا لكم برأي تعتمدونَه، تعمِدون إلى رجل قد أفسدَ أحلامَكم فتخرجونَه إلى غيركم فيُفسدهُم، ألم ترَوا إلى حلاوة منطقِه وحلاوة لسانِه وأخذِ القلوبِ بما تسمع من حديثه؟ والله لئن فعلتم ذلك ليذهبن وليستميلَن قلوبَ قوم ثم يسير بهم إليكم فيخرجكم من بلادكم، قالوا: صدق الشيخُ النجدي.

فقال أبو جهل: واللَّهِ لأُشيرَن عليكم برأي ما أرى غيرَه، إني أرى أن تأخذوا من كل بطنٍ من قريش شاباً نسيباً وسيطاً فتياً ثم يُعطى كلُ فتى منهم سيفاً صارماً ثم يضربونه ضربة رجلٍ واحدٍ، فإذا قتلوه تفرَّق دمُه في القبائل كلِها، ولا أظنّ هذا الحيَّ من بني هاشم يقوُون على حرب قريشٍ كلِها، وإنهم إذا رأوا ذلك قبلوا العقُلَ فتؤدي قريشٌ ديته.

فقال إبليسُ لعنه الله: صدق هذا الفتى وهو أجودُكم رأياً، القولُ ما قال لا أرى رأياً غيرَه. فتفرقوا على قولِ أبي جهلٍ وهم مُجمعون له، فأتى جبريلُ النبيَّ عَلَيْهُ وأخبره بذلك، وأمره ألا يبيتَ في مضجعه الذي يبيت فيه، فأذن اللَّهُ له عند ذلك بالخروج إلى المدينة، فأمر رسولُ الله عليَّ بن أبي طالبِ أن ينامَ في مضجعه وقال له: «اتشح ببُردتي هذه فإنه لن يخلصَ إليك منهم أمرٌ تكرَهه».

ثم خرج النبي على رؤوسِهم وهو يقرأ: ﴿إِنَّا جَعَلْنَا فِي آعَنْقِهِم آغَلْلُا﴾ - إلى قوله - ﴿فَهُمْ لَا الترابَ على رؤوسِهم وهو يقرأ: ﴿إِنَّا جَعَلْنَا فِي آعَنْقِهِم آغَلْلُا﴾ - إلى قوله - ﴿فَهُمْ لَا يُشِرُونَ ﴾ [يس: ٨ - ٩]. ومضى إلى الغار من ثور هو وأبو بكر، وخلف علياً بمكة حتى يؤدي عنه الودائع التي كانت عنده، وكانت الودائع تودَع عنده على لصدقه وأمانته، وبات المشركون يحرُسون علياً في فراشِ رسولِ الله على يحسبون أنه النبيُ على فلما أصبحوا ساروا إليه فرأوا علياً فلي فقالوا: أين صاحبُك؟ قال: لا أدري، فاقتصوا أثرَه وأرسلوا في طلبه، فلما بلغوا الغارَ رأوا على بابه نسجَ العنكبوتِ على بابه، فمكث فيه ثلاثاً ثم المدينة، فذلك قولُه تعالى: ﴿وَإِذْ يَمَكُرُ بِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا﴾ [الأنفال: ٣٠].

وبسطُ حديثِ الهجرةِ ما ساقه البخاريُ (۱) رحمه الله تعالى قال: حدثنا يحيى بنُ بكيرِ قال: حدثنا الليثُ عن عقيلِ قال ابنُ شهابِ: فأخبرني عُروةُ بنُ الزبيرِ وَ اللهِ أَن عائشةَ وَ اللهِ اللهِ اللهِ قَالَت: «لم أعقِلُ أبويً قط إلا وهما يمر علينا يوم إلا يأتينا فيه رسولُ الله والله على النهار بُكرة وعشية».

فلما ابتُليَ المسلمون خرج أبو بكر مهاجراً نحو أرضِ الحبشةِ حتى إذا بلغَ بَرْكَ الغَمادِ لقيه ابنُ الدُّغْنةِ وهو سيد القارةِ فقال: أين تريد يا أبا بكر؟ فقال أبو بكر: أخرجني قومي فأريد أن أسيحَ في الأرضِ وأعبد ربي، قال ابنُ الدغنة: فإن مثلَك يا أبا بكر لا يخرُج ولا يُخرَج، إنك تكسبُ المعدومَ وتصِلُ الرحِمَ وتحمِلُ الكلَّ وتَقْري الضيفَ وتُعين على نوائب الحق، فأنا لك جارٌ، ارجِع واعبُذ ربَّك ببلدك.

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (٧/ ٢٣٠ ـ ٢٣٣ رقم ٣٩٠٥).

فرجع وارتحلَ معه ابنُ الدُغنة، فطاف ابن الدغنةِ عشيةً في أشراف قريشِ فقال لهم: إن أبا بكر لا يَخرُج مثلُه ولا يُخرج، تُخرجون رجلًا يُكسب المعدومَ ويصل الرحِمَ ويحمِل الكَلَّ ويَقْري الضيفَ ويُعين على نوائب الحقّ؟

فلم تُكذّب قريشاً بجوار ابن الدغنة، وقالوا لابن الدغنة: مُر أبا بكر فليعبُدُ ربَّه في داره، فليُصلِّ فيها وليقرأ ما شاء، ولا يؤذينا بذلك ولا يستغلِن به، فإنا نخشى أن يفتِنَ نساءَنا وأبناءَنا.

فقال ذلك ابن الدغنة لأبي بكر، فلبث أبو بكر بمكة يعبُد ربَّه في داره ولا يستغلِن بصلاتِه ولا يقرأ في غير داره.

ثم بدا لأبي بكر فابتنى مسجداً بفناء داره، وكان يصلي فيه ويقرأ القرآن، فينقذف عليه نساء المشركين وأبناؤهم وهم يعجبون منه وينظُرون إليه، وكان أبو بكر رجلاً بكاء لا يملك عينيه إذا قرأ، وأفزع ذلك أشراف قريشٍ من المشركين فأرسلوا إلى ابن الدغنة فقدِم عليهم فقالوا إنا كنا قد أجرنا أبا بكر بجوارك على أن يعبد ربّه في داره، فقد جاوز ذلك وابتنى مسجداً بفناء داره فأعلن بالصلاة والقراءة فيه، وإنا قد خشينا أن يَفتِنَ نساءَنا وأبناءَنا فانهه، فإن أحب أن يقتصِرَ على أن يعبد ربّه في داره فعل، وإن أبى إلا أن يُعلن بذلك فسله أن يرد إليك ذمّتك، فإنا قد كرهنا أن نُخفرَك، ولسنا مُقرين لأبي بكر الاستعلان.

قالت عائشة: فأتى ابنُ الدغنة إلى أبي بكر فقال: قد علمْتَ الذي عاقدتُ لك عليه، فإما أن تقتصِرَ على ذلك وإما أن ترجِعَ إليَّ ذمتي فإني لا أحب أن تسمَعَ العربُ أن أخفَرْتُ رجلًا عقدتُ له.

فقال أبو بكر: فأنا أردُّ إليك جِوارَك وأرضى بجوارِ اللَّهِ عز وجل ـ والنبيُّ ﷺ يومئذ بمكة ـ فقال النبيُّ ﷺ للمسلمين: «إني رأيتُ دارَ هجرتِكم ذاتَ نخلِ بين المبتننِ»، وهما الحرَّتان، فهاجر مَن هاجر قِبَلَ المدينةِ، ورجع عامةُ من كان هاجرَ بأرض الحبشةِ إلى المدينة.

وتجهز أبو بكر قِبَلَ المدينة، فقال له رسولُ اللَّهِ ﷺ: «على رِسْلُك، فإني أرجو أن يُؤذنَ لي». فقال أبو بكر: وهل ترجو ذلك بأبي أنت؟ قال: نعم. فحبَسَ أبو بكر نفسه على رسول الله ﷺ لِيَصْحَبَه، وعلفَ راحلتين كانتا عنده ورَق السَّمُو وهو الخبطُ أربعة أشهر.

قال ابنُ شهابِ(١): قال عُروةُ: قالت عائشةُ ﷺ: فبينما نحن في يوم جلوسٌ في بيت أبي بكر : هذا رسولُ الله متقنّعاً في ساعة لم يكن يأتينا فيها، فقال أبو بكر، فِدى له أبي وَأمي، والله ما جاء به في هذه الساعة إلا أمرٌ.

قالت: فجاء رسولُ اللَّهِ ﷺ فاستأذن فأذن له فدخل فقال النبيُ ﷺ لأبي بكر: أخرِجْ من عندَك، فقال أبو بكر: إنما هم أهلُك بأبي أنت يا رسولَ الله، قال: فإني قد أُذن لي في الخروج، فقال أبو بكر: الصحبة بأبي أنت وأمي يا رسولَ الله.

قال رسولُ الله ﷺ: نعم. قال أبو بكر: فخُذ بأبي أنت يا رسولَ اللّه إحدى راحلتيَّ هاتينِ، قال رسولُ اللّهِ ﷺ: بالثمن. قالت عائشةُ: فجهزْناهما أحثَّ الجَهازِ، وصنعنا لهما سُفرةً في جِراب، فقطعت أسماءُ بنتُ أبي بكرٍ قطعةً من نطاقِها فربطته على فم الجِرابِ فبذلك سُمّيتُ ذاتَ النطاقِ.

قالت: ثم لحِقَ رسولُ الله ﷺ وأبو بكر بغار في جبل ثَورٍ فكَمنا فيه ثلاثَ ليالٍ يبيتُ عندَهما عبدُ الله بنُ أبي بكرٍ وهو غلامٌ شابٌ ثَقِفٌ لقِنٌ، فيُدلج عندهما بسحرٍ فيُصبح مع قريش بمكة كبائتٍ، فلا يسمع أمراً يُكادانِ به إلا وعاه، حتى يأتيهما بخبرِ ذلك حين يختلط الظلام.

ويرعى عليهما عامرُ بنُ فهيرةَ مولى أبي بكر مِنْحةً من غنَم فيُريحَها عليهم حين تذهب ساعةٌ من العِشاء فيبيتانِ في رِسْل، وهو لبنُ منحتِهما ورضيفِهما حتى ينعَقَ بهما عامرُ بنُ فهيرةَ بغلس، يفعل ذلك في كل ليلةٍ من تلك الليالي الثلاثِ.

واستأجرَ رسولُ اللَّهِ ﷺ وأبو بكر رجلًا من بني الديلِ وهو من بني عبد بنِ عَديِّ هادياً خِرِّيتاً ـ والخِرِّيتُ الماهرُ بالهداية ـ قد غمس حِلفاً في آل العاصِ بنِ وائلِ السهميِّ وهو على دين كفارِ قريشٍ فأمَّناهُ فدفعا إليه راحلتيهما وواعداه غارَ ثورِ بعد ثلاثِ ليالِ براحلتيهما صُبحَ ثلاثِ، وانطلق معهما عامرُ بنُ فهيرةَ والدليلُ، فأخذ بهم طريق السواحل.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه (۷/ ۲۳۱ \_ ۲۳۲ رقم ۳۹۰۵).

قال ابنُ شهابِ<sup>(۱)</sup>: وأخبرني عبدُ الرحمنِ بنُ مالكِ المُذلِجيِّ ـ وهو ابنُ أخي سُراقةً بنِ جُعْشُم يقول: جاءنا رسُل كفارِ قريشٍ يجعلون في رسولِ اللَّهِ ﷺ وأبي بكر ديةً كلِّ واحدٍ منهما مَن قتله أو أسره. فبينما أنا جالسٌ في مجلس من مجالس قومي بني مُذلِجِ أقبل رجلٌ منهم حتى قام علينا ونحن جلوسٌ فقال: يا سُراقةُ إني رأيتُ آنفاً أسودة بالساحل أراها محمداً وأصحابَه.

قال سُراقةُ: فعَرفتُ أنهم هم فقلت له: إنهم ليسوا هم، ولكنك رأيتَ فلاناً وفلاناً انطلقوا بأعيننا يبتغون ضالّةً لهم. ثم لبثتُ في المجلس ساعةً ثم قمتُ فدخلتُ فأمرتُ جاريتي أن تُخرِجَ بفرسي وهي من وراء أكمةٍ فتحبِسُها عليّ، وأخذتُ رمحي فخرجتُ به من ظهر البيتِ، فخططتُ بزُجّه الأرضَ وخفضتُ عالية حتى أتيتُ فرسي فركبتُها فرفعتُها تقرُّب بي حتى دنوتُ منهم، فعثرَتْ بي فرسي فخرَرْتُ عنها، فقمتُ فأهويتُ يدي إلى كنانتي فاستخرجتُ منها الأزلامَ فاستقسمتُ بها أضرهم أم لا؟ فخرج الذي أكره.

قالُ ابنُ شهاب<sup>(٢)</sup>: فأخبرني عروةُ بنُ الزبيرِ أن رسولَ اللَّهِ ﷺ لقيَ الزبيرَ في رئب من المسلمين كانوا تجاراً قافلين من الشام، فكسا الزبيرُ رسولَ الله ﷺ وأبا بكر ثياباً بيضاً.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه (٧/ ٢٣٨ ـ ٢٣٩ رقم ٣٩٠٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه (٧/ ٢٣٨ ـ ٢٤٠ رقم ٣٩٠٦).

وسمع المسلمون بالمدينة بمخرَج رسولِ اللّهِ عَلَى من مكة فكانوا يغدون كلّ غداة إلى الحرّة فينتظرونه حتى يرُدَّهم حرُّ الظهيرةِ، فانقلبوا يوماً بعد ما أطالوا انتظارَه فلما أووا إلى بيوتِهم أوفى رجلٌ من يهودَ على أُطُم من آطامهم لأمر ينظر إليه، فبصر برسولِ اللّهِ عَلَى وأصحابِه مُبيضين يزول بهم السراب، فلم يملِكُ اليهوديُّ أن قال بأعلى صوتِه: يا معشر العرب، هذا جدّكم الذي تنتظرون.

ثم ركِب راحلته فسار يمشي معه الناسُ حتى بركت عند مسجد النبي على بالمدينة وهو يصلي فيه يومئذ رجالٌ من المسلمين، وكان مِرْبداً للتمر لسهلٍ وسُهيل: غلامين يتيمين في حِجْر أسعَد بنَ زُرارة، فقال رسولُ الله على حين بركت به راحلتُه: هذا إن شاءَ الله المنزلُ.

ثم دعا رسولُ اللَّهِ ﷺ الغلامين فساومهما بالمِرْبد ليتخِذَه مسجداً، فقالا: لا بل نهبه لك يا رسولَ اللَّهِ، فأبى رسولُ اللَّهِ ﷺ أن يقبلَه منهما هبة حتى ابتاعه منهما، ثم بناه مسجداً وطفِق رسولُ الله ﷺ ينقُل معهم اللبِنَ في بنيانِه، ويقول وهو ينقُل اللبنَ: هـذا الحِمالُ لا حمالُ خيبرُ هـذا أبررُ - ربَّنا - وأطهر ويقول:

السلسهم إن الأجرر أجر الآخرة فارحم الأنصار والمهاجرة فتمثل بشعر رجل من المسلمين لم يُسم لى.

قال ابنُ شهاب<sup>(۱)</sup>: ولم يبلُغنا في الأحاديث أن رسولَ اللَّهِ ﷺ تمثل ببيت شعرِ تامِّ إلا هذا البيتَ.

<sup>(</sup>١) انظر: فتح الباري (٧/ ٢٤٠).

وهذا الكلامُ كما ترى ليس من باب الشعرِ ولا هو في شيء من بحوره وأوزانِه، وإنما هو كلامٌ منتثرٌ اتفقت تقْفيتُه لا عن قصد كما يقع كثيراً.

قال فيحسب الحاسبُ أنه إنما يعني الطريقَ وإنما يعني سبيلَ الخيرِ. فالتفت أبو بكر فإذا هو بفارس قد لحِقهم فقال: يا رسولَ الله هذا فارسٌ قد لحِق بنا، فالتفت نبيُّ اللَّهِ ﷺ فقال: «اللهم اصرَعه» فصرعه الفرسُ، ثم قامت تُحمحِمُ، فقال: يا نبيَّ اللَّهِ مُرْني بما شئتَ. قال: فقفْ مكانَك لا تتركُنَ أحداً يلحقُ بنا.

قال: فكان أولُ النهارِ جاهداً على نبي اللهِ عَلَيْ وكان آخرُ النهارِ مسْلَحة له، فنزل رسولُ الله عَلَيْ جانبَ الحرة، ثم بعث إلى الأنصار فجاءوا إلى نبي الله على وأبي بكر فسلموا عليهما وقالوا: اركبا آمنينِ مُطاعَين، فركب نبي الله على وأبو بكر وحقوا بهما بالسلاح، فقيل في المدينة: جاء نبي الله على الله على فأشرفوا ينظرون ويقولون: جاء نبي الله جاء نبي الله على فأقبل يسير حتى نزل دارَ أبي ينظرون ويقولون: أهله إذ سمع به عبدُ الله بنُ سلام وهو في نخل لأهله يخترِفُ أيوبَ، فإنه ليحرُث أهله إذ سمع به عبدُ الله بنُ سلام وهو في معه فتسمع من أيوبَ، في الله على الذي يخترف لهم فيها، فجاء وهي معه فتسمع من نبي الله على الله على الله عليه وسلم، هذه داري وهذا بابي. قال: فقال أبو أيوبَ: أنا يا نبي الله صلى الله عليك وسلم، هذه داري وهذا بابي. قال: هانطلق فهيئ لنا مقيلًا». قال: قوما على بركة الله تعالى.

فلما جاء نبيُّ الله ﷺ جاء عبدُ الله بنُ سلام (٢) فقال: أشهدُ أنك رسولُ اللَّهِ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه (٧/ ٢٤٩ ـ ٢٥٠ رقم ٣٩١١).

 <sup>(</sup>۲) انظر ترجمته في الإصابة (٤/٢/٤ رقم ٤٧٤٣): «هو عبدُ الله بن سلام بن الحارث أبو يوسف، من ذرية يوسف النبي عليه السلام، حليف القوافل من الخزرج، الإسرائيلي ثم الأنصارى.

وأنك جئتَ بحق، وقد علمتْ يهودُ أني سيدُهم وابنُ سيدِهم، وأعلمُهم وابنُ أعلمِهم، فادعُهم فاسألهم عني قبل أن يعلموا أني قد أسلمتُ فإنهم إن يعلموا أني قد أسلمتُ قالوا فيَّ ما ليس فيً.

وقال<sup>(۱)</sup> رحمه الله تعالى: حدثنا أحمدُ بنُ عثمانَ حدثنا شريحُ بنُ مَسلمة حدثنا إبراهيمُ بنُ يوسفَ عن أبيه عن أبي إسحاقَ قال: سمعتُ البراءَ يحدث قال: ابتاع أبو بكرِ مِن عازبِ رخلاً<sup>(۱)</sup> فحملتُه معه، قال: فسأله عازبٌ عن مسير رسولِ الله على قال: أخذ علينا بالرّصَد فخرجْنا ليلا فأختَننا<sup>(۱)</sup> ليلتنا ويومنا حتى قام قائمُ الظهيرة، ثم رُفعت لنا صخرةُ أتيناها ولها شيءٌ من ظل، قال: ففرشتُ لرسول الله على فروة معي ثم اضطجع عليها النبي على فانطلقتُ أنفضُ ما حوله فإذا أنا براع قد أقبل في غنمه يريد من الصخرة مثلَ الذي أردنا، فسألتُه: لمن أنت يا غلامُ؟ فقال: أنا لفلان، فقلت: هل في غنمك من لبن؟ قال: نعم. قلت له: هل أنت حالبٌ؟ قال: نعم.

<sup>=</sup> كان حليفاً لهم، وكان من بني قينقاع، يقال كان اسمه الحصين، فغيَّره النبي ﷺ وجزم بذلك الطبري وابن سعد...».

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه (٧/ ٢٥٥ رقم ٣٩١٧).

<sup>(</sup>۲) الرحل للبعير بمثاية السرج للفرس. وهو أصغر من القتب.انظر: لسان العرب (١٦٩/٥ - ١٧٠).

<sup>(</sup>٣) يقصد بعض ليلتنا.

قال: فأخذ شاةً من غنمه، فقلتُ له، انفُض الضَّرْعَ، قال: فحلَبَ كُنْبةً (١) من لبن ومعي إداوةٌ (٢) من ماء عليها خِرقةٌ قد روَّأْتُها لرسول اللَّه ﷺ، فصببْتُ على اللبن حتى برَد أسفلُه ثم أتيتُ به النبيَّ ﷺ فقلت: اشرَب يا رسولَ الله، فشرِبَ رسولُ الله ﷺ حتى رضِيتُ. ثم ارتحلْنا والطلبُ في أثرنا (٣).

قال البراء (٤): فدخلتُ مع أبي بكرٍ على أهله فإذا عائشةُ ابنتُه مضطجعةً قد أصابتْها حُمّى، فرأيتُ أباها أقبل وقال: كيف أنتِ يا بُنية؟

وقال (٥): حدثنا محمدُ بنُ بشارٍ حدثنا غُندَرُ حدثنا شعبةُ عن أبي إسحاقَ قال: سمعتُ البراءَ بنَ عازبِ على قال: أولُ ما قدِمَ علينا مصعبُ بنُ عُميرِ وابنُ أمَّ مكتوم وكانا يُقرئان الناسَ، فقدم بلالٌ وسعدٌ وعمارُ بنُ ياسر، ثم قدم عمرُ بنُ الخطابِ في عشرين من أصحابِ النبيُ على، ثم قدم النبيُ على، فما رأيتُ أهلَ المدينةِ فرحوا بشيء فرَحَهم برسول الله حتى جعل الإماءُ يقُلن: قدِم رسولُ الله على، فما قدِم حتى قرأتُ: ﴿ سَرِّح اَسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَ ﴾ [الأعلى: ١]. في سور من المفصل.

#### الإذن بالقتال

(وبعددَها كُلف بالقتال لشيعة الكفرانِ والضلالِ) (حتى أتوا للدين منقادينا ودخلوا في السلم مُذَعنينا)

<sup>(</sup>۱) كثبة: كل قليل جمعته من طعام أو لبن أو غير ذلك، والجمع كثب ومنه سُمِّي الكثيبُ من الرمل، لأنه انصبٌ في مكان فاجتمع فيه.

انظر: «النهاية» (١٥١/٤)، و «لسان العرب» (١٢/ ٣٤).

<sup>(</sup>٢) إداوة: بالكسر \_ إناء صغير من جلد يتخذ للماء \_ كالسطيحة ونحوها وجمعها إداوي. انظر: «النهاية» (١/ ٣٣) و «لسان العرب» (١٠٠/١).

<sup>(</sup>٣) قال ابن حجر في «الفتح» (٧/ ١٠ ـ ١١): وفي الحديث من الفوائد...

١ ـ خدمة التابع الحر المتبوع في يقظته، والذب عنه عند نومه.

٢ ـ شدة محبة أبي بكر للنبي ﷺ وأدبه معه وإيثاره على نفسه.

٣ ـ أدب الأكل والشرب واستحباب التنظيف لما يؤكل ويشرب.

٤ ـ استصحاب آلة السفر كالإداوة والسفرة ولا يقدح ذلك في التوكل.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في صحيحه (٧/ ٢٥٥ رقم ٣٩١٨).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في صحيحه (٧/ ٢٥٩ ـ ٢٦٠ رقم ٣٩٢٤ و ٣٩٢٥).

(وبعدها) أي بعد الهجرةِ (كُلف) أي أُمر (بالقتال) في سبيل اللَّهِ عز وجل (لشيعةِ) أعوانِ (الكُفرانِ) بالله وما أرسل اللَّهُ به رسلَه ونزّل به كتبَه (والضلال) عن صراطه المستقيم.

وكان الجهادُ بمكةَ بإقامةِ الحُجةِ والبيانِ بما يتلوه عليهم من القرآن من حين أُنزل عليه ﷺ: ﴿يَائِبُمُ الْمُنْتِثِرُ ۞ قُرْ فَأَنزِرُ ۞﴾ [المدثر] الآيات.

وهي أولُ ما نزل بعد فترةِ الوحي (١)، وبينها وبين نزول الآياتِ من صدر سورةِ العلقِ ثلاثُ سنينَ فيما ذكر ابنُ إسحاقَ (٢) رحمه الله، وذلك مدةُ الفترةِ، وسمّى اللَّهُ تعالى تلاوةَ القرآنِ على المشركين جهاداً لهم، فقال تعالى لنبيه ﷺ: ﴿وَلَقَدْ صَرَّفَنَهُ بَيْنَهُمْ لِيدَّكُووا فَأَنِيَ أَكَنَا لِي النّاسِ إِلَّا كُفُورًا ﴿ وَلَوْ شِنْنَا لَبَعَثْنَا فِي كُلُو شِنْنَا لَبَعَثْنَا فِي كُلُو شَيْنَا لَبَعَثْنَا فِي كُلُو شَيْدًا فَهُمْ بِهِ جِهَادًا كَبِيرًا ﴿ إِلَهُ وَاللّهِ اللهِ قَالَ اللهِ قَالَ اللهِ قَالَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

وأما الجهادُ المحسوسُ بالسيف فلم يكن بمكةً مأموراً إلا بالعفو، أو

<sup>(</sup>۱) للحديث الذي أخرجه البخاري في صحيحه (١/ ٢٧ رقم ٤) وأطرافه [٣٣٣٨، ٤٩٢٢، (١) للحديث الذي 1478، ٤٩٢٤، ٤٩٢٤].

ومسلم في صحيحه (١٤٣/١ رقم ٢٥٥/ ١٦١) وأحمد في «المسند» (٣/ ٣٢٥ و ٣٧٧) ومالك في «الموطأ» (٢٠٢/١، ٢٠٣).

من حديث جابر بن عبد الله قال: \_ وهو يحدث عن فترة الوحي \_ فقال في حديثه: «بينما أنا أمشي، إذ سمعتُ صوتاً من السماء، فرفعتُ بصري فإذا الملكُ الذي جاءني بحِراء جالسٌ على كرسيّ بين السماء والأرض، فرُعبتُ منه، فرَجَعتُ فقلت: زَمَّلوني، فأنزل الله تعالى: ﴿يَا أَيُها المُدَّرُ \* قُمْ فَأَنذِرْ ﴾ [المدثر: ١ - ٥]. فحميَ الوحيُ وتتابع».

وقال الحافظ في «الفتح» (١/ ٢٨): ودلَّ قوله: «عن فترة الوحي»، قوله: «الملك الذي جاءني بحراء»، على تأخر نزول سورة المدثر عن اقرأ.

وقوله: «فحمي الوحي» أي جاء كثيراً، وفيه مطابقة لتعبيره عن تأخره بالفتور، إذ لم ينته إلى انقطاع كلى فيوصف بالضد وهو البرد.

وقوله: تتَّابع، تأكيد معنوي، ويحتمل أن يُراد «بحمي، قوي وتتابع وتكاثر...».

<sup>(</sup>٢) قال ابن إسحاق في «السيرة» (٣٠٦/١): «ثم فتر الوحي عن رسول الله ﷺ فترة من ذلك حتى شقً عليه فأحزنه...».

وقال ابن سعد في «الطبقات» (١/ ١٩٦): «.. لما نزل عليه الوحي بحراء مكث أياماً لا يرى جبريل فحزن حزناً شديداً...».

وقال ابن كثير في «البداية والنهاية» (٣/ ١٧): «وقد قال بعضهم كانت مدة الفترة قريباً من سنتين أو سنتين ونصف. . . ».

الإعراضِ عن الجاهلين والصبرِ على أذاهم، واحتمالِ ما يُلقى منهم، كقوله تعالى: ﴿ خُنِهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

وقولِه: ﴿ فَأَصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [الحجر: ٩٤](٢) الآياتُ وغيرُها.

ولهذا قال أئمة التفسير إن آياتِ الإعراض عن المشركين نسختُها آياتُ السيف، فلما هاجر رسولُ الله ﷺ إلى المدينة، وصارت لهم دارَ مَنعةِ وإخوانَ صدقِ وأنصارَ حقَّ، أذِن اللَّهُ تعالى لهم في الجهاد فقال عز وجل: ﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُعْتَلُونَ بِأَنَّهُم ظُلِمُوا وَإِنَّ اللَّهُ عَلَى نَصْرِهِم لَقَدِيرُ ﴿ اللَّهِ النَّيْنَ أُخْرِجُوا مِن دِيَرِهِم بِغَيْرِ عَنَالُونَ بِأَنَّهُم ظُلِمُوا وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصْرِهِم لَقَدِيرُ ﴿ اللَّهِ النَّيْنَ أُخْرِجُوا مِن دِيَرِهِم بِغَيْرِ حَقِي إِلَّا أَن يَقُولُوا رَبُنَا اللَّهُ وَلَوْلا دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُم بِيَعْضِ هَلَامِمَ صَوَيعُ وَبِيعٌ وَصَلَوْتُ وَمَسَاحِدُ يُذْكُرُ فِيهَا اسْمُ اللَّهِ كَثِيراً وَلِيَنصُرَنَّ اللَّهُ مَن يَنصُرُهُ إِلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ مَن يَنصُرُهُ إِلَى اللَّهِ عَلَيْهُ فَي الْأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلَوةَ وَءَاتُوا الرَّكَوةَ وَالْمُرُوا اللَّهُ اللَّهُ مَن يَنصُرُهُ وَلِلَهِ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مُولِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَرُولُ وَنَهُوا عَنِ الْمُنكِرُ وَلِلَهِ عَلَيْهُ الْأَمُورِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

وقال تعالى: ﴿ وَقَاتِلُواْ فِي سَكِيلِ اللّهِ الّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلَا تَعَـٰتَدُواً إِنَّ اللّهَ لَا يُحِبُ الْمُعْتَدِينَ ﴿ وَاقْتَلُوهُمْ حَيْثُ ثَفِفْتُوهُمْ وَأَخْرِجُوهُم مِنْ حَيْثُ أَخْرَجُوكُمْ وَالْفِئَةُ أَشَدُ مِنَ الْمُعْتَدِينَ ﴿ وَلَا نَقَالُوهُمْ عَنْدُ الْمَرْبُورِ حَتَى يُقَاتِلُوكُمْ فِيدٌ فَإِن قَانَلُوكُمْ فَاقْتُلُوهُمُ كَالِكَ جَزَاتُ الْمَعْقِينَ ﴿ وَلَا نَقَالُوهُمْ عَنَى لَا تَكُونَ فِلْنَةٌ وَيَكُونَ الدِينُ لِلّهِ النّهُوا فَلَا عَنْوَلًا فَلَا عَنُولًا فَلَا عَلَى الظّلِينَ ﴿ وَالبقرة]. الآيات.

وقـال تـعـالــى: ﴿قُلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوٓا إِن يَنتَهُوا يُغُفِّر لَهُم مَّا قَدْ سَلَفَ وَإِن

<sup>(</sup>١) قال الطبري في «جامع البيان» (٦/ ج٩/ ١٥٥): «وأولى هذه الأقوال بالصواب قول من قال: معناه خُذ العفو من أخلاق الناس واترك الغلظة عليهم».

<sup>(</sup>٢) وقد ذكر محقق «الناسخ والمنسوخ» لأبي جعفر النحاس (١/٥١٥ ـ ٥١٦) «أنه لا تعارض في الحقيقة بين آيات الأمر بالعفو والصفح والإعراض عن المشركين، وبين آيات الفتال وأن كل منهما موقوتة بمناسبتها، وأنه للأمة أن تطبق منها ما قدرت عليه حسب مراحل قوتها وضعفها، فتطبق الأمر بالقتال حال قوتها، وتطبق الأمر بالعفو والصفح والإعراض حال ضعفها، وعلى هذا فلا نسخ».

يَعُودُوا فَقَدْ مَضَتْ سُنَتُ ٱلأَوَّلِينَ ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِتَنَةٌ وَيَكُونَ اللَّذِينُ كُلُونَ اللَّهِ فَإِن تَوَلَّوا فَأَعْلَمُوا أَنَّ اللَّذِينُ كُلُونَ اللَّهِ فَإِن تَوَلَّوا فَأَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ مَوْلَدَكُمُ فِي وَإِن تَوَلَّوا فَأَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ مَوْلَدَكُمُ فِي فَمَ ٱلمَوْلَى وَيَعْمَ ٱلنَّصِيرُ ﴿ الْإِنفال].

وقال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهُ الشَّرَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينِ الْفُصَهُمْ وَأَمَوْلُهُمْ مِأْتَ لَهُمُ الْجَنَةُ يُقْنِلُونَ فِي سَكِيلِ اللَّهِ فَيَقَنْلُونَ وَيُقْنَلُونَ وَعُدًا عَلَيْهِ حَقًا فِ التَّوْرَانَةِ وَالْإِنِيلِ اللَّهِ فَاسْتَبْشُرُوا بِبَيْمِكُمُ الَّذِى بَايَعْتُم بِهِ وَذَلِكَ هُو الْفُوزُ الْعَظِيمُ إِلَيْ اللَّهُ وَالْمَنْدُونَ السَّيَحُونَ الرَّحِعُونَ السَّحِدُونَ الْآمِرُونَ الْمُنْمِدُونَ السَّحِدُونَ الْآمِرُونَ الْمُنْمِدُونَ السَّحِدُونَ الرَّحِعُونَ السَّحِدُونَ الْآمِرُونَ النَّامِدُونَ السَّحِدُونَ الرَّحِعُونَ السَّحِدُونَ الْآمِرُونَ السَّحِدُونَ الرَّحِعُونَ السَّحِدُونَ النَّامِدُونَ النَّهُ وَيَشِر النَّوْمِينِينَ ﴾ [التوبة].

وقال تعالى: ﴿إِنَّ اللّهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَنِئُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفًا كَأَنَّهُم بُنْبَنُ مُرَصُوصٌ ﴾ [الصف: ٤] - إلى أن قال عز وجل: ﴿يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُواْ هَلَ أَذُلُكُوْ عَلَى جِّزَةِ ثَنِيكُمْ يَنْ عَلَامٍ أَلِيمٍ ۚ وَيُسُولِهِ وَجُهُودُنَ فِي سَبِيلِ اللّهِ بِأَمَوٰلِكُو وَالفُسِكُمُ ذَلِكُو خَيْلُو خَيْلُ لَكُو بَيْ مَا لَكُو اللّهُ وَرَسُولِهِ وَجُهُودُنَ فِي سَبِيلِ اللّهِ بِأَمَوٰلِكُو وَالفُسِكُمُ ذَلِكُو خَيْلُ لَكُو خَيْلًا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمُسَكِنَ طَيِّبَةً فِي كَنُو عَلَيْ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَا

وقال ﷺ: «بُعثت بالسيف بين يدي الساعة حتى يعبدوا الله وحده لا شريك له بأن يقولوا: لا إله إلا الله (٢) أو كما قال.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه (١/ ٧٥ رقم ٢٥). ومسلم في صحيحه (١/ ٥٣ رقم ٣٦/ ٢٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في «المسند» (٢/ ٥٠، ٩٢) بسند صحيح.

وابنُ أبي شيبة في «المصنف» (٣١٣/٥) والطحاوي في «مشكل الآثار» (٢١٣/١ رقم ٢٣١) كلهم عن ابن عمر بسند قوي.

 <sup>\*</sup> وعلّق البخاري في صحيحه (٩٨/٦) جزءاً منه عن عبد الله بن عمر عن النبي ﷺ:
 «جُعل رزقي تحت ظل رُمحي، وجُعلَ الذّلةُ والصّغار على مَن خالف أمري».

<sup>\*</sup> وقال الحافظ في «تغليق التعليق» (٣/ ٤٤٥): وله شاهد بإسناد حسن لكنه مرسل. رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٥/ ٣٢٢).

وقال ﷺ: «اغزُوا باسم الله في سبيل الله، قاتلوا من كفر بالله»(١) الحديث. والآياتُ والأحاديثُ في الجهاد أكثرُ من أن تُحصى، وقد أُفردتُ لها مصنفاتٌ مستقلاتٌ.

والجهادُ ذُروةُ سنامِ الإسلامِ، ولا يقوم إلا به، كما أن بيانَ شرائِعه لا تقوم إلا بالكتاب، ولهذا قرَن اللَّهُ تعالى بينهما فقال: ﴿لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِٱلْبَيِّنَتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكَتَاب، ولهذا قرَن اللَّهُ تعالى بينهما فقال: ﴿لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِٱلْبَيِّنَتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكَتَابُ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ ٱلنَّاسُ بِٱلْقِسْطِ وَأَنْزَلْنَا الْحَلِيدَ فِيهِ بَأْسُ شَدِيدٌ ﴾ [الـحديد: ٢٥]. فالكتابُ لبيان الحقِ وأطرِهم عليه.

#### [انتشار الإسلام وإذعان الناس له]

والمقصودُ أن النبيَّ عَلَى حين أذن الله له بالقتال وأمره به، شمّر عن ساعد الاجتهادِ في شأنه وكان بينه وبين المشركين ما كان من الوقائع المشهورةِ والغزواتِ المذكورةِ كبدر وأُحد والخندقِ وخيبرَ والفتحِ وغيرِها فوق عشرين غزوةً وفوق أربعين سرية، ونصره اللَّهُ بالرعب(٢) في قلوب أعدائه مسافة شهر، حتى فتح الله به وبكتابه وأنصارِه البلادِ والقلوبَ وعمرها، ففتح البلادَ بالسيف والقلوبَ بالإيمان، وعمر البلادَ بالعدل والقلوبَ بالعلم، فلله الحمدُ والمنة.

وقال عليَّ بنُ أبي طالبِ<sup>(٣)</sup> وَ النَّهُ: بُعث النبيُّ عَلَيْ بأربعةِ أسيافِ: سيفُ للمشركين: ﴿وَقَائِمُو المُشْرِكِينَ كَأَفَةَ ﴾ [التوبة: ٣٦]، وسيفِ للمنافقين: ﴿يَاأَيُّهَا النَّيْ جَهِدِ الْحَكُفَارَ وَالْمُنَافِقِينَ وَاغْلُظُ عَلَيْهِمُ ﴾ [التوبة: ٣٧]، وسيفِ لأهل الكتاب: ﴿قَائِلُوا

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحه (۳/ ١٣٥٧ رقم ۳/ ١٧٣١).

وأبو داود في «السنن» (٣/ ٨٣ رقم ٢٦١٢) والترمذي رقم (١٦١٧) وابن ماجه في «السنن» رقم (٢٨٥٧).

من حديث سليمان عن بريدة عن أبيه. وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٢) يشير رحمه الله إلى الحديث الذي أخرجه البخاري في صحيحه (١/ ٤٣٥ ـ ٤٣٦ رقم (٣٥) وطرفاه رقم (٤٣٨) ٢٣١).

عن جابر بن عبد الله أنَّ النبيَّ ﷺ قال: ﴿أُعطيتُ خمساً لم يُعطهُنَّ أَحدٌ قبلي: نُصرَتُ بِالرُغْبِ مسيرة شهر، وجُعِلتْ لي الأرض مسجداً وطهوراً، فأَيْما رجلٍ من أُمتي أدركَتْهُ الصلاةُ فليُصَلَّ، وأُحلَّتْ ليَ المغانمُ ولم تُحلَّ لأحدِ قبلي، وأُعظيتُ الشفاعة، وكان النبيُ يُبعثُ إلى قومه خاصة وبُعث إلى الناس عامّة».

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن كثير في تفسيره (٣٥٠/٢).

الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِالْيَوْرِ الْآخِرِ وَلَا يُحَرِّمُونَ مَا حَكَرَّمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ وَيَنَ الْحَقِّ مِنَ اللَّهِ وَهُمُّ صَاْخِرُونَ ﴾ [التوبة: ٢٩]، وينَ الْمُحَقِّ مِنَ اللَّهِ عَنْ يَلِو وَهُمُّ صَاْخِرُونَ ﴾ [التوبة: ٢٩]، وسيف للبُغاة: ﴿ وَإِن طَابِهُنَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْنَـتَلُواْ فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَهُمَا فَإِنْ بَغَتْ إِحْدَنَهُمَا عَلَى الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ وَلِينَ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللْمُولَالِمُ اللْمُولَالِمُ اللَّهُ

وقد بذل المهاجرون والأنصارُ مع رسول الله ﷺ أموالَهم وأنفسَهم في سبيل الله كَالَيْنَ عَامَنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ، ثُمَّ لَمْ يَرْتَـابُوا وَصَفَهم اللَّهُ تبارك وتعالى: ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ عَامَنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ، ثُمَّ لَمْ يَرْتَـابُوا وَجَنهَدُوا بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَكِيلِ ٱللَّهِ أَوْلَيْهِكَ هُمُ ٱلصَّكِدِقُونَ ﴾ [الحجرات: ١٥].

وبذُل المشركونَ جهدَهم ومجهودَهم في عداوته وقتالِه وألبوا وتحزّبوا كما قال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ يُنفِقُونَ ٱمُولَهُمْ لِيصُدُّواْ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ فَسَبُنفِقُونَهَا ثُمَّ قال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ يُنفِقُونَ ٱمُولَهُمْ لِيصُدُّواْ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ فَسَبُنفِقُونَهَا ثُمَّ تَكُونُ عَلَيْهِمْ حَسَرَةً ثُمَ يُعْلَبُونَ ﴾ [الأنفال: ٣٦] الآيات. وقال تعالى: ﴿يُرِيدُنَ لِيُطْفِئُواْ نُورَ اللهِ بِأَفْرَهِمِمْ وَاللهُ مُرَّمُ نُورِهِ وَلَوْ كَرِهَ ٱلْكَفِرُونَ ﴿ الْكَفِرُونَ ﴿ هُوَ اللّذِي الْمُعْرَفُهُ بِالْمُلْدَى اللهِ يَا فَاللّذِي كُلِيهِ وَلَوْ كَرَهُ ٱلْمُشْرِكُونَ ﴾ [الصف]، فقد فعل تبارك وتعالى.

(حتى أتَوا للدين) دينِ الإسلامِ (منقادينا) الألفُ للإطلاق، طَوعاً وكَرهاً، (ودخلوا في السلم) أي الإسلام (مذعنينا) مستسلمين.

وكانَّ مُعظمُ ظهورِه بعد الفتحِ لأن الناسَ كانوا ينتظرون بإسلامهم قريشاً لأنهم في الجاهلية هم سادةُ العربِ وقادتُها، وكذلك هم في الإسلام، فلما أسلموا بادر كلُ قوم بإسلامِهم.

وتواتُرت الوفود إلى رسول اللّه ﷺ من كل فج عميق، وانتشر الإسلامُ وجرت أحكامُه، وانتشرت أعلامُه في كل جزيرة العربِ والنبيُّ ﷺ حيَّ، وأنزل اللَّهُ عز وجل عليه: ﴿إِذَا جَاءَ نَصَّرُ اللَّهِ وَٱلْفَتْحُ ۞ وَرَأَيْتَ النَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ اللّهِ أَفْوَاكُما ۞ فَسَيِّحْ بِحَمْدِ رَيِّكَ وَاسْتَغْفِرَهُ إِنَّهُ كَانَ قَوَّابًا ۞ [النصر].

ولهذا علم هو وأصحابه أن ذلك أجله، أعلمه الله به، كما قال البخاريُ (١) رحمه الله تعالى: حدثنا موسى بنُ إسماعيلَ حدثنا أبو عَوانَة عن أبي بشرٍ عن سعيد بنِ جُبيرٍ عن ابن عباس را على قال: كان عمرُ يدخلني مع أشياخ بذرٍ، فكأن بعضهم وجد

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (۸/۲۰ رقم ٤٢٩٤).

في نفسه فقال: لِمَ تُدخلُ هذا معنا ولنا أبناءً مثلُه؟ فقال عمرُ: إنه من حيث علمتم.

فدعاه ذات يوم فأدخله معهم فما روَّيتُ أنه دعاني يومئذ إلا ليُرِيَهم أنه قال: ما تقولون في قول اللَّهِ تعالى: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَــَــُحُ﴾ [النصر: ١].

فقال بعضُهم: أُمرنا أن نحمَدَ اللَّهَ ونستغفِرَه إذا نصرنا وفتح علينا. وسكت بعضُهم فلم يقل شيئاً. فقال لي: أكذلك تقول يا ابنَ عباس؟ فقلت: لا. قال: فما تقول؟ قلت: هو أجلُ رسولِ اللَّهِ ﷺ أعلَمَه له، قال: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَتْحُ ﴾ [النصر: ١] وذلك علامةً من أجلك ﴿فَسَيِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَٱسْتَغْفِرَهُ إِنَّهُ إِنَّهُ كَانَ تَوَّابًا﴾ [النصر: ٣].

فقال عمرُ: ما أعلمُ منها إلا ما تقول.

وفرض الله عليه بعد الهجرة جميع الفرائضِ التي لم تُفرض من قبلُ، فالجهادُ في السنة الأولى (١)، وأُتمت صلاةُ السفر في الأولى (٢)، وشُرع الأذانُ (٣) والصيامُ (٤) وزكاةُ الفطرِ وزكاةُ النُصب وتحويلُ القبلة إلى الكعبة كلُها في الثانية (٥)، وشُرع التيمُم سنةَ ستِ (٢)، وصلاةُ الخوفِ سنةَ سبع (٧)، والحجُ في السادسة (٨) وقيل في التاسعة وقيل في العاشرة وفيها حجَّ ﷺ، وأنزل اللَّهُ عز وجل عليه وهو واقف بعرفة يوم الجمعة: ﴿ الْيُومُ اَكُمْلَتُ لَكُمُ وَيَنَكُمْ وَالْمَمْتُ عَلَيْكُمْ فِمْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِلسَلَمَ وينا الله المائدة: ٣].

كما قدمنا في الحديث في الصحيحين (٩).

<sup>(</sup>١) بل فرض الجهاد في الثانية من الهجرة. انظر: «فقه السنة» (٣/ ٢٩).

<sup>(</sup>۲) وهو كما قال.

<sup>(</sup>٣) انظر: «فتح الباري» (٢/ ٧٨).

<sup>(</sup>٤) انظر: «زاد المعاد» (٢/ ٣٠).

<sup>(</sup>٥) انظر: «زاد المعاد» (٣/ ٦٦) و «الطبقات» لابن سعد (١/ ٢٤١).

<sup>(</sup>٦) انظر: «فتح الباري» (١/ ٤٣٤ \_ ٤٣٥).

<sup>(</sup>٧) وهو كما قال.

<sup>(</sup>۸) انظر: «زاد المعاد» (۲/ ۱۰۱).

 <sup>(</sup>۹) أخرجه البخاري في صحيحه (۲۷۰/۸ رقم ٤٦٠٦).
 ومسلم في صحيحه (۲۳۱۲/٤ رقم ۳۰۱۷/۳).

# وفاتُه صلواتُ اللَّهِ وسلامُه عليه

(وبعد أن قد بَلَغ الرسالة (وأكسمل الله به الإسلاما (قبضه الله العلي الأعلى

واستنقذ الخلق من الجَهالة) وقام دين الحق واستقاما) سبحانه إلى الرفيق الأعلى)

(وبعد أن قد بلغ) الرسولُ محمدٌ على (الرسالة) من القرآن وبيانه أمراً ونهياً وخبراً ووعداً ووعيداً وقصصاً، (واستنقذ الخلق) حتى أنقذهم الله به (من الجهالة) من الشرك وما دونه (وأكمل الله به الإسلاما) بجمع شرائعه ظاهرها وباطنها، (وقام) ظهر (دين الحقي) الذي بعثه الله ليُظهره على الدين كله، (واستقاما) اعتدل فلم يبقَ عليه غبارٌ ولا عنه معدِلٌ، وذهبت عنه غياهبُ الشركِ وظُلَمُ الغيِّ وطِغايةُ الشبهات، وجاء الحقُ وظهر أمرُ الله وهم كارهون: ﴿وَقُلْ جَآهَ اَلْحَقُ وَرَهَقَ اَلْبَطِلُ إِنَّ الْبَطِلَ وَمَا يُبِدِئُ الْبَطِلُ وَمَا يُعِيدُ [سبا: ٤٩]، كانَ زَهُوقاً [الإسراء: ٨١]، ﴿قُلْ جَآه المُقُ وَمَا يُبْدِئُ الْبَطِلُ وَمَا يُعِيدُ [سبا: ٤٩]، وتبين الرشدُ من الغي، والشركُ من التوحيد، والصدقُ من النفاق، واليقينُ من وتبين الرشدُ من الغي، والشركُ من التوحيد، والصدقُ من النفاق، واليقينُ من الشك، وطريقُ الجنةِ من طريق جهنم: ﴿لِيَمِيزَ اللهُ الْخَبِيثَ مِنَ الطّنِبِ وَيَعْعَلُ النَّخِيثَ بَعْضِ فَيَرْكُمُمُ جَمِيعًا فَيَجْعَلَهُ فِي جَهَمًا أَلْخَبِيثَ مِنْ النَّفَاقِ الْانفال: ٣٧].

ولم يبقَ من خير آجلٍ ولا عاجلٍ إلا دل الأمةَ عليه، ولا شرَّ عاجلٍ ولا آجلٍ إلا وحذرهم منه ونهاهم عنه، حتى ترك أمتَه على المحجةِ البيضاءِ ليلُها كنهارِها لا يَزيغُ عنها إلا هالكُ(١)، وترك فيهم ما لن يضلّوا إن تمسكوا به، كتابَ الله، وبعد

<sup>(</sup>۱) يشير إلى الحديث الذي أخرجه أبو داود رقم (٤٦٠٧) والترمذي رقم (٢٦٧٦) وقال: هذا حديث حسن صحيح.

والدارمي في «السنن» (١/ ٤٤ \_ ٤٥) والحاكم في «المستدرك» (١/ ٩٥ \_ ٩٦) وقال: «صحيح ليس له علة». ووافقه الذهبي.

وابن أبي عاصم في «السنة» (۲۷، ۳۱ ـ ۳۲، ۲۸، ۵۶، ۵۲، ۵۷).

عن عبد الرحمن بن عمرو الأنصاري السلمي أنه سمع عرباض بن سارية يقول: وعظنا رسول الله على موعظة ذرفت منها العيون، ووجلت منها القلوب، فقلنا: يا رسول الله! إن هذه لموعظة مُودُع فماذا تعهد إلينا؟ قال: «تركتكم على البيضاء ليلها كنهارها، لا يزيغ عنها إلا هالك، ومن يعش فسيرى اختلافاً كثيراً، فعليكم بما عرفتم من سنتي وسنة المخلفاء =

هذا (قبضه الله العليُّ) بجميع معالي العلوِّ ذاتاً وقهراً وقدْراً (الأعلى) بكل تلك المعاني، فلا شيءَ أعلى منه عز وجل (سبحانه).

وكان قبضُه إياه (إلى الرفيق الأعلى) وهي أعلى عِليّين، وهي الوسيلةُ التي هي أعلى درجةً في الجنة ولا تنبغي إلا له ﷺ، وقد أمرَنا أن نسأل<sup>(١)</sup> اللّه له ذلك، اللهم آتِ نبيّنا محمداً الوسيلةَ والفضيلةَ آمين.

وكانت وفاتُه ﷺ في ربيع الأولِ نهارَ الاثنين (٢) بعد حجَةِ الوداعِ بفوق ثمانين ليلةً، قال تبارك وتعالى:

﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ أَفَائِين مَّاتَ أَوْ قُتِلَ ٱنقَلَبْتُمْ عَلَىٰ أَعْفَىٰكِمُمْ وَمَن يَنقَلِبْ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَن يَضُرَّ ٱللّهَ شَيْعًا وَسَيَجْزِى ٱللّهُ ٱلشَّكِرِينَ ﴿ وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَن تَمُوتَ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ كِلْنَبًا مُؤَجَّلًا وَمَن يُرِدْ ثَوَابَ ٱلدُّنْيَا نُوْتِهِ مِنهَا وَمَن يُرِدْ ثَوَابَ ٱلدُّنْيَا نُوْتِهِ مِنهَا وَمَن يُرِدْ ثَوَابَ ٱلْآخِرَةِ نُؤْتِهِ مِنهَا وَسَنَجْزِى ٱلشَّكِرِينَ ﴿ وَمَن يُرِدْ ثَوَابَ ٱلدَّنْيَا نُوْتِهِ مِنهَا وَسَنَجْزِى ٱلشَّكِرِينَ ﴾ [آل عمران].

وقال تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا لِلشَرِ مِن فَبَلِكَ ٱلْخُلَّدُ أَفَإِيْن مِثَ فَهُمُ ٱلْخَلِدُونَ ﴿ كُلُّ نَفْس ذَآبِفَةُ ٱلْمَوْتُ وَبَنْكُوكُم بِٱلثَرِ وَٱلْخَيْرِ فِتْنَةَ وَإِلَيْنَا تُرْبَحَعُونَ ﴿ ﴾ [الأنبياء]. وقال: ﴿ إِنَّكَ مَيْتُ وَإِنْهُم مَيْتُونَ ﴾ [الزمر]. ﴿ إِنَّكُ مَيْتُ وَإِنَّهُم مَيْتُونَ ﴾ [الزمر].

المهديين الراشدين، وعليكم بالطاعة وإن كان عبداً حبشياً، عضُوا عليها بالنواجذ، فإنما المؤمنُ كالجمل الآنف، كلما قيد انقاد».

وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>۱) للحديث الذي أخرجه البخاري رقم (٦١٤) و (٤٧١٩) وأبو داود رقم (٥٢٩) والترمذي رقم (٢١١) والنسائي في «السنن» (٢٦/٢ رقم ٦٨٠) وفي «عمل اليوم والليلة» رقم (٢٦) وابن ماجه رقم (٧٢٢).

وأحمد (٣/ ٣٥٤) والبيهقي في «السنن الكبرى» (١/ ٤١٠).

وابن السني في «عمل اليوم والليلة» رقم (٩٥) وابن خزيمة (١/ ٢٢٠ رقم ٤٢٠) والبغوي في «شرح السنة» (٢/ ٢٨٤). وقال: حديث صحيح.

والطحاوي في «شرح معاني الآثار» (١٤٦/١).

عن جابر \_ رَهُ اللهُمْ رَبُ هذه اللهُ عَلَيْهُ قال: (من قال \_ حين يسمع النداء \_ اللهُمْ رَبُ هذه الدعوةِ التّامةِ والصلاةِ القائمةِ، آتِ محمداً الوسيلةَ والفضيلة وابعثه مقاماً محموداً الذي وعدته، حلّت لَهُ شفاعتي يوم القيامة».

<sup>(</sup>۲) انظر: «فتح الباري» (۳/ ۲۵۳).

وقال البخاريُ (۱) رحمه الله تعالى: حدثنا قُتيبةُ حدثنا سفيانُ عن سليمانَ الأحول عن سعيد بنِ جبيرِ قال ابن عباس: يوم الخميسِ وما الخميسُ، اشتد برسول الله على وجعُه فقال: «آتوني أكتب لكم كتاباً لن تضلوا بعده أبداً». فتنازعوا ولا ينبغي عند نبيً تنازع، فقالوا: ما شأنه، استفهموه فذهبوا يُردّون عليه فقال: «دعوني فالذي أنا فيه خيرٌ مما تدعوني إليه».

وأوصاهم بثلاث قال: «أخرجوا المشركين من جزيرةِ العربِ، وأجيزوا الوفدَ بنحو ما كنت أُجيزهم»، وسكت عن الثالثة، أو قال: فنسيتُها.

وفي رواية (٤) قالت: وبين يديه رِكُوةً فيها ماءٌ فجعل يُدخل يديه في الماء في مسح بهما وجهَه ويقول: «لا إله إلا الله، إن للموت سكراتِ»، ثم نصب يدَه فجعل يقول: «في الرفيق الأعلى». حتى قُبض ومالت يدُه.

وفي أخرى (٥) قالت: فجمع اللَّهُ بين ريقي وريقِه في آخر يومٍ من الدنيا وأولِ يومٍ من الآخرة.

وفي الصحيحين (٦) وهذا لفظُ مسلم عن عبيد اللَّهِ بنِ عبدِ الله قال: دخلتُ

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (۸/ ۱۳۲ رقم ٤٤٣١).

قلَّت: وأخرجه مسلم في صحيحه (٣/ ١٢٥٧ ـ ١٢٥٨ رقم ٢٠/ ١٦٣٧).

<sup>(</sup>٢) للبخاري في صحيحه (٨/ ١٣٨ رقم ٤٤٣٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه (١٤٠/٨ رقم ١٤٤٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في صحيحه (٨/ ١٤٤ رقم ١٤٤).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في صحيحه (٨/ ١٤٤ رقم ٤٤٥١).

 <sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري في صحيحه (٢/ ١٧٢ ـ ١٧٣ رقم ١٨٧).
 ومسلم في صحيحه (١/ ٣١١ ـ ٣١٢ رقم ١٨/٩٠).

قال: والناسُ عكوفٌ في المسجد ينتظرون رسولَ الله ﷺ لصلاة العشاء الآخرة، قالت: فأرسلَ رسولُ الله ﷺ إلى أبي بكر أن يصلي بالناس، فأتاه الرسولُ فقال: إن رسولَ اللهِ ﷺ يأمرُك أن تُصليَ بالناس.

فقال أبو بكر ـ وكان رجلاً رقيقاً ـ يا عمرُ صلِّ بالناس. قال فقال عمرُ: أنت أحقُّ بذلك. قالت: فصلى أبو بكرِ بالناس تلك الأيام.

ثم إن رسولَ الله على وجد من نفسه خِفة فخرج بين رجلين أحدُهما العباسُ لصلاة الظهر، وأبو بكر يصلي بالناس، فلما رآه أبو بكر ذهب ليتأخّر فأومأ إليه النبي على أن لا يتأخر، وقال لهما: «أجلساني إلى جنبه»، فأجلساه إلى جنب أبي بكر، وكان أبو بكر يصلي وهو قائم بصلاة النبي على، والناسُ يصلون بصلاة أبي بكر، والنبيُ على قاعدٌ. الحديث.

وفيه (١) عن أنس ﴿ أنا أبا بكر كان يصلي لهم في وجع رسولِ اللَّهِ ﷺ الذي تُوفِّيَ فيه، حتى إذا كان يومُ الاثنين وهم صفوفٌ في الصلاة كشف رسولُ اللَّهِ ﷺ سِتْرَ الحُجرة، فنظرنا إليه وهو قائمٌ كأن وجهَه ورقةُ مُصْحف، ثم تبسم رسولُ اللَّهِ ﷺ ضاحكاً فبُهِتنا ونحن في الصلاة من فرح بخروج رسولِ الله ﷺ، وظنَّ أن رسولَ اللَّهِ ﷺ خارجٌ للصلاة، ونكص أبو بكر على عقبيه ليصِلَ الصف، وظنَّ أن رسولَ اللَّهِ ﷺ خارجٌ للصلاة،

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه (۲/ ۱٦٤ رقم ٦٨٠) وأطرافه رقم (٦٨١ و ٧٥٤ و ١٢٠٥ و ٤٤٤٨).

ومسلم في صحيحه (١/ ٣١٥ رقم ٩٨/ ٤١٩).

فأشار إليهم رسولُ الله ﷺ بيده أن أتموا صلاتَكم، قال: ثم دخل رسولُ الله ﷺ فأرخى السِتْرَ، قال: فتوفّي رسولُ الله ﷺ من يومه ذلك».

وفي رواية (١) قال: لم يخرج إلينا نبيُّ اللَّهِ ﷺ ثلاثاً، فأُقيمت الصلاةُ فذهب أبو بكر يتقدم، فقال نبيُّ اللهِ ﷺ بالحجاب فدفعه، فلما وضَحَ لنا وجهُ نبيُّ الله ﷺ ما نظرنا منظراً قطُّ كان أعجبَ إلينا من وجه النبيُّ ﷺ حين وضح لنا.

وقال البخاري<sup>(۲)</sup> رحمه الله تعالى: حدثنا يحيى بنُ بكيرٍ حدثنا الليثُ عن عقيلٍ عن ابن شهابٍ قال: أخبرني أبو سلمة أن عائشة في أخبرته أن أبا بكر في أقبل على فرس من مسكنه بالسُنح حتى نزل فدخل المسجد فلم يكلم الناسَ حتى دخل على عائشة فتيمًم رسولَ اللَّهِ عَيْقُ وهو مُغشّى بثوبٍ حبرة، فكشف عن وجهه.

ثم أكبَّ عليه فقبّله وبكى، ثم قال: بأبي أنت وأمي، واللَّهِ لا يجمعُ اللَّهُ عليك موتتين: أما الموتةُ التي كُتبت عليك فقد مُتّها.

قال الزهري (٣): وحدثني أبو سلمة عن عبد الله بن عباس أن أبا بكر خرج وعمرُ بنُ الخطابِ يكلم الناسَ فقال: اجلِس يا عمرُ، فأبى عمرُ أن يجلِس، فأقبل الناسُ إليه وتركوا عمر، فقال أبو بكر: أما بعدُ من كان منكم يعبُد محمداً على فإن الله تعالى: محمداً قد مات، ومن كان منكم يعبُد الله فإن الله حيَّ لا يموت. قال الله تعالى: ﴿وَمَا مُحَمَّدُ إِلّا رَسُولٌ فَذَ خَلَتَ مِن قَبِّلِهِ ٱلرُّسُلُ ﴾ \_ إلى قوله \_ ﴿ الشَّكِرِينَ ﴾ [آل عمران: 188].

وقال: واللَّهِ لكأن الناسَ لم يعلموا أن اللَّهَ تعالى أنزلَ هذه الآية حتى تلاها أبو بكر، فتلقاها الناس منه كلهم، فما أسمع بشراً من الناس إلا يتلوها.

فأخبرني (١) سعيدُ بنُ المسيِّب أن عمرَ ﴿ عَلَيْهُ قال: واللَّهِ ما هو إلا أن سمعتُ

 <sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه (۲/ ۱٦٤ ـ ١٦٥ رقم ١٦٨).
 ومسلم في صحيحه (۱/ ٣١٥ ـ ٣١٦ رقم ١٩٩/١٠٠).

<sup>(</sup>۲) في صحيحه (۸/ ۱٤٥ رقم ٤٤٥٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه (٨/ ١٤٥ رقم ٤٤٥٤).

<sup>(</sup>٤) تقدم آنفاً في صحيح البخاري رقم (٤٤٥٤).

أبا بكر تلاها فعقَرتُ حتى لا تُقلُّني رجلاي، وحتى أهويتُ إلى الأرض حين سمعتُه قالها أن النبي ﷺ قد مات.

## تبليغُه صلواتُ الله عليه رسالة اللَّهِ

(نشهد بالحق بلا ارتباب بأنه المرسلُ بالكتاب) (وأنه بلغ ما قد أُرسِلا به وكلُ ما إليه أُنزلا)

(نشهد بالحق) بيقين وصدق (بلا ارتياب) بدون شكِّ (بأنه المرسل بالكتاب) بالقرآن إلى كافة الناسِ ببعثةِ رسولِ اللَّهِ ﷺ: ﴿لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنَ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنَ ٱلْكَنْبُ وَٱلْحِصْمَةُ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَهِى ضَلَلِ مُّبِينٍ ﴿ إِلَى عمران].

وقال تعالى الْفَدُوسِ الْمَزِيرِ الْمَدَيْحُ لِلَهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ الْمَلِكِ الْفَدُوسِ الْمَزِيرِ الْمَلِكِ مَنْهُمْ يَسَّلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَنِهِ وَيُرَكِيمِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْمَكِنَبَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَهِى ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴿ وَءَاخَرِينَ مِنْهُمْ لَمَا يَلْحَقُواْ بِهِمْ وَهُوَ الْمَكِنَبَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَهِى ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴿ وَءَاخَرِينَ مِنْهُمْ لَمَا يَلْحَقُواْ بِهِمْ وَهُو الْمَكِنَبُ وَالْحَكْمُ اللهِ يَوْنِيهِ مَن يَشَاهُ وَاللهُ ذُو الْفَضَلِ الْعَظِيمِ ﴿ ﴾ اللهِ يَوْنِيهِ مَن يَشَاهُ وَاللهُ ذُو الْفَضَلِ الْعَظِيمِ ﴾ [الجمعة].

وقىال تىبارك وتىعىالى: ﴿لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُوكُ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِيلُ عَلَيْهِ مَا عَنِيثُ عَلَيْهِ مَا عَنِيثُ عَلَيْهِ مَا عَنِيثُ مَا يَصُدُ مِا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِيُلِمُ اللهُ الل

 يا لها نعمة ما أعظمها وأجلها، ومنّة ما أكملها وأجزلها: ﴿لَقَدْ مَنَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الله عَتَ فِيهِم رَسُولًا مِن أَنفُسِهِم الله وَمَان ١٦٤]. أكمل تلك النعمة وأتمها وزادها جلالاً بكون ذلك الرسولِ من أنفسهم يعرِفون شخصه ونسبه ورحِمه، ما من أهل بيتٍ من العرب إلا وله ﷺ فيهم نسب : ﴿قُل لا آلسَنْكُم عَلَيْهِ أَجْرًا إِلّا الْمَودَة فِي الشَوري: ٢٣].

ثم جعل الرسالة بلسانِهم الذي به يتحاورون، ومن جنس كلامِهم الذي فيه يتفاخرون، معجزاً بالفصاحة التي في ميدانِها يتسابقون بأوضح المباني وأفصحِها، وأكمل المعاني وأصحُها، مع اتساق سياقِه وسلاسة ألفاظِه، وانتساقِ تراكيبِه وملاحةِ مفرداتِه.

ثم مع هذا التالي له من أنفسهم رسولٌ من عند ربهم ثم هو على مُؤدِّ لتلك الأمانةِ، مبلغٌ كلامَ ربه كما قاله ربُّ العزةِ لم يقله النبيُّ على بالمعنى فقط بل كما قال عز وجل: ﴿ يَشَلُوا عَلَيْهِم ءَلَيْنِهِ ﴾ [الجمعة: ٢]، الضميرُ لله عز وجل ليسمعوا لذيذَ خطابه. ويتأملوا لطيفَ عتابِه: ﴿ كِنَبُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبُرَكُ لِيَتَبَرُوا ءَايَنِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أَنْلُنَهُ إِلَيْكَ مُبُرَكُ لِيَتَبَرُوا عَلَيْهِ وَلِيَتَذَكَّر أَنْلُوا الأَبْتِ ﴾ [ص: ٢٩]، ﴿ وَرُبُرِكِيمٍ ﴾ [الجمعة: ٢]. يطهرهم ظاهراً وباطناً حساً ومعنى لمن التزمه واتبعه.

أما قلوبُهم فيزكيها بالإيمان من دَنس ورِجْس الشركِ ورِجزِه كما قال تعالى: ﴿ فَاجْتَكِنِبُواْ ٱلرِّبِحْسَ مِنَ ٱلْأَوْثَكِنِ وَٱجْتَكِنِبُواْ فَوْكَ ٱلزُّورِ ﴾ [السحج: ٣٠]، و ﴿ وَالرُّجْزَ فَأَهْجُرُ ﴾ [المدثر: ٥].

وكذا يطهرهم بمحاسن الأخلاق الظاهرة والباطنة من مساوئها وكذا يطهرهم من جميع الذنوب بالتوبة النَّصوح، وكذا يطهر ظواهرَهم بما أمرهم به وأرشدَهم إليه من الطهارات الحسية من الأحداث والأنجاس على اختلاف أضرُبها ﴿وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِنْبَ ﴾ [الجمعة: ٢] القرآن المجيد، ﴿وَالْحِكْمَةَ ﴾ [الجمعة: ٢] السنة النبوية التي هي تبيانُ القرآنِ وتفسيرُه وتوضيحُه، وتدل كما قال اللَّهُ تعالى له ﷺ: ﴿وَأَنْزَلْنَا إِلَيْهُ ﴾ [النحل: ٤٤].

وقال النبيُّ ﷺ: «أُتيتُ القرآنَ ومثلَه»(١) يعني السنة، ﴿وَإِن كَانُوا مِن فَبْلُ﴾

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۱۰/۵ ـ ۱۲ رقم ٤٦٠٤). وأحمد في «المسند» (١٣١/٤). وهو جديث صحيح.

[الجمعة: ٢] إرسالِه إليهم وبَعْثه فيهم ﴿لَغِي ضَلَالٍ مُبِينِ﴾ [الجمعة: ٢] من الشركِ وعبادةِ الأصنام وغيرِ ذلك من السبل المُضلةِ عن الصراط المستقيم، الموجبةُ لدخول جهنمَ، والخلودِ في عذابها الأليم المقيم، أجارنا الله منها.

وذلك تأويلُ دعوةِ أبينا إبراهيمَ عليه السلام إذ يقول فيما أخبر الله عنه: ﴿رَبَّنَا وَابْعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِئْبَ وَالْجِكْمَةَ وَيُزَكِّهِمُ إِنَّكَ أَنتَ الْحَرْبِيُ اَلْحَكِيمُ وَالْجَكَمَةُ وَيُزَكِّهِمُ إِنَّكَ أَنتَ الْحَرْبِيُ الْجَكِيمُ [البقرة: ١٢٩]. فاستجاب اللَّهُ له تلك الدعوة المباركة كما قضى الله عز وجل ذلك في الأزل وسبق علمُه، وسطّره في كتابه، وأخذ على رسله الميثاق في الإيمان به، والقيام بنصره كما قال تبارك وتعالى:

وقال النبيُ ﷺ فيما روى التِرمذيُّ (١): «كنتُ نبياً وآدمُ منجدلٌ في طينته» (٢).

<sup>(</sup>١) لم أجده بهذا اللفظ عند الترمذي.

<sup>\*</sup> بل أخرجه أحمد (٤/ ١٢٧) والبخاري في «التاريخ الكبير» (٦/ ٦٨) والطبراني في «الكبير» رقم (٢٠٧٣) و (٢٠٧٣) و (١٠٧٣) و (٢٠٧٣) و (٢٠٧٣) و (٢٠٧١) و (١٠٠٨) و (٢٠ (١٠٠) و (٢٠ (١٠٠) و الآجري في «الشريعة» (ص٤٢١) من طرق عن معاوية بن صالح، عن سعيد بن سويد، عن عبد الأعلى بن هلال السلمى عن العرباض بن سارية به.

<sup>\*</sup> وأخرجه أحمد (١٢٨/٤) وابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٤٠٩) والطبراني في «الكبير» (١٨/رقم ٦٣١) والبزار (٣/ ١١٢ ـ ١١٣ رقم ٢٣٦٥ ـ كشف) والحاكم (٢/ ٢٠٠) والبيهقي في «دلائل النبوة» (١/ ٨٣) من طرق عن أبي بكر بن أبي مريم، عن سعيد بن سويد، عن العرباض به.

وصححه الحاكم ووافقه الذهبي.

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٨/ ٢٢٣) وقال: رواه أحمد بأسانيد، والبزار، والطبراني بنحوه، وأحد أسانيد أحمد رجاله رجال الصحيح غير سعيد بن سويد، وقد وثقه ابن حبان.

وخلاصة القول أن الحديث صحيح لغيره، والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) على تقدير صحته ليس معناه أنه كان قد نبئ يومنذ، ولا أنه ولد نبياً ولم يبدأه الوحيُ إلا بعد تمام الأربعين من عمره، وذلك العمر الذي قال الله تعالى: ﴿فَقَدْ لَبَثْتُ فِيكُمْ =

وفي رواية أخرى (١): «وآدمُ بين الروح والجسد». يعني وجبت له في الكتاب، ولأن السائلَ قال له: متى وجبت لك النبوة؟ هذا معنى الحديث.

وقال ﷺ (٢): «أنا دعوةُ أبي إبراهيم، وبُشرى عيسى، ورؤيا أمي» أو كما قال. فأما دعوةُ إبراهيم فما في الآية السابقة، وأما بشرى عيسى فقول الله عز وجـــل: ﴿ وَإِذْ قَالَ عِسَى آبَنُ مَرْيَمَ يَبَنِي إِسْرَةٍ بِلَ إِنِّ رَسُولُ اللهِ إِلَيْكُم مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَى مِنَ اللهُ عَرْبَهُ وَمُبَيِّرًا بِرَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِى آسُمُهُ أَخَدُ ﴾ [الصف: ٦]. الآية.

وأما رؤيا أمّه فإنها رأت كأنه خرج منها نورٌ أضاء له قصُور بُصْرى من أرض الشام، الحديث.

وقد شهد اللَّهُ تبارك وتعالى له بالرسالة كما شهد لنفسه بالإلهية فقال تعالى:

عُمُراً مِن قَبْلِهِ [يونس: ١٦]. وقال: ﴿وَمَا كُنتَ تَتْلُوا مِن قَبْلِهِ مِن كِتَابٍ ﴾ [العنكبوت: ٨٦]. الآية. وقال: ﴿وَمَا كُنتَ تَرْجُوا أَن يُلْقَى إليك الكِتَابُ ﴾ [القصص: ٨٦]. وقال: ﴿مَا كُنتَ تَدْرِي مَا الكِتَابُ وَلاَ الإيمَانُ ﴾ [الشورى: ٥٢]. ولعله قد بسط هذا المعنى في موضع غير هذا. اه مؤلفه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي رقم (٣٦٠٩) والحاكم (٢/ ٢٠٩) والبيهقي في «دلائل النبوة» (١٣٠/٢) من طرق عن الوليد بن مسلم، قال: حدثني الأوزاعي عن يحيى بن أبي كثير، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة، قال: قالوا: يا رسول الله، متى وجبت لك النبوة؟ قال: «وآدم بين الروح والجسد».

وقال الترمذي: هذا حديث حسن غريب.

<sup>\*</sup> وأخرجه أحمد (٥٩/٥) والطبراني في «الكبير» (٢٠ رقم ٨٣٣ و ٨٣٤) والحاكم (٢/ ٢٠٨ ـ ٢٠٩) وعنه البيهقي في «دلائل النبوة» (٢/ ١٢٩) من طريقين عن بديل بن ميسرة العقيلي، عن عبد الله بن شقيق، عن ميسرة الفجر.

وصححه الحاكم ووافقه الذهبي.

وقال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٨/ ٢٢٣) رجاله رجال الصحيح.

وخلاصة القول أن الحديث صحيح.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٢/ ٢٦٢) والطيالسي في «المسند» رقم (١١٤٠) وابن سعد في «الطبقات» (١/ ١٠٤) والطبراني في «الكبير» رقم (٧٧٢٩) والبيهقي في «دلائل النبوة» (١/ ٨٤) من طريق الفرج بن فضالة عن لقمان بن عامر، عنه.

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٨/ ٢٢٢) وقال: «رواه أحمد وإسناده حسن، وله شواهد تقويه. ورواه الطبراني» آه.

وخلاصة القول أن الحديث صحيح بشواهده.

﴿ وَاللّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ ﴾ [المنافقون: ١]. وقال تعالى: ﴿ لَكِنِ اللّهُ يَشْهَدُ بِمَا أَنزَلَ إِللّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ أَنزَلُهُ بِعِلْمِدِّهِ وَالْمَلَتَهِكَةُ يَشْهَدُونَ وَكَفَى بِاللّهِ شَهِيدًا ﴾ [النساء: ١٦٦]. وقال تعالى: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ بِالْحَقِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا وَلا تُسْتَلُ عَنْ أَصْحَبِ الجَجِيمِ ﴾ [البقرة: ١١٩]. الآيات.

وقـال تـعـالـى: ﴿يَكَأَيُّهُا ٱلنِّيِّ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَنهِدَا وَمُبَثِّمَرًا وَنَـذِيرًا ۞ وَدَاعِيًّا إِلَى ٱللَّهِ بِإِذْنِهِ وَسِرَاجًا مُّنِيرًا ۞﴾ [الأحزاب]. الآيات.

وقــال تــعــالــى: ﴿ وَأَرْسَلْنَكَ لِلنَّاسِ رَسُولًا ۚ وَكَنَىٰ بِٱللَّهِ شَهِيدًا ۞ مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَـاعَ ٱللَّهُ وَمَن تَوَلَّىٰ فَمَا أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ۞﴾ [النساء]. وغيرُ ذلك من الآيات.

وقال تبارك وتعالى في عموم رسالتِه إلى الأحمر والأسودِ والجنّ والإنس: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَافَةٌ لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَكِذِيرًا ﴾ [سبأ: ٢٨].

ومعنى كونه أمياً: لا يقرأ ولا يكتب، وكذلك أمتُه أمّية لا يقرأون ولا يكتب، وكذلك أمتُه أمّية لا يقرأون ولا يكتبون، قال الله تبارك وتعالى: ﴿وَمَا كُنتَ تَرْجُوۤا أَن يُلْقَىۤ إِلَيْكَ ٱلْكِتَبُ إِلَا رَحْمَةً مِّن زَيْكُ فَلَا تَكُونَ ظَهِيرًا لِلْكَنفِرِينَ ﴾ [القصص: ٨٦]. وقال تعالى: ﴿وَمَا كُنتَ لَتُلُوا مِن قَبْلِهِ مِن كِنْبٍ وَلا تَخْطُهُ بِيَهِينِكُ إِذَا لَازَبَابَ ٱلمُبْطِلُونَ ﴾ [العنكبوت: ٤٨]. الآبات.

وقسال تسعسالسى: ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلِيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنْتَ تَدْرِى مَا الْكِنَابُ وَلَا الْإِيمَانُ وَلَكِينَ جَعَلَنَاهُ نُورًا خَهْدِى بِهِ مَن فَشَاهُ مِنْ عِبَادِنَا وَإِنَّكَ لَهَدِى إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [المشورى: ٥٢]. وقال تعالى: ﴿ وَلَكَ مِنْ أَنْكَ آلْفَيْبِ نُوحِيهَا إِلَيْكُ مَا كُنْتَ تَعْلَمُهَا أَنتَ وَلَا فَوْمُكَ مِن قَبْلِ هَذَا ﴾ [هود: ٤٩]. وغيرُ ذلك من الآيات.

﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِنْكِ تَمَالَوْا إِلَى كَلِمَةِ سَوَآمِ بَيْنَـَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلَّا نَصْبُدَ إِلَّا أَلَهُ وَلَا نُشْرِكَ بِهِمْ شَكِئُا وَلَا نَشْهَا أَرْبَابًا مِن دُونِ ٱللَّهِ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُولُوا ٱشْهَــُدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ٦٤].

وقىال تىعىالى: ﴿وَلَمَنَا جَمَاءَهُمْ رَسُولٌ مِنْ عِسْدِ اللَّهِ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَهُمْ نَبُذَ فَرِيقٌ مِنَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِنَابَ كِتَابَ اللّهِ وَرَآءَ ظُهُورِهِمْ كَأَنَّهُمْ لَا يَعْلَمُونَ﴾ [البقرة: ١٠١].

وقــــال: ﴿وَلَمَّا جَآءَهُمْ كِنَابٌ مِنْ عِندِ اللَّهِ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَهُمْ وَكَانُوا مِن قَبْلُ يُسْتَفْتِعُونَ عَلَى ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فَلَمَّا جَآءَهُم مَا عَرَفُواْ كَفَرُواْ بِئِّهِ فَلَمْنَةُ ٱللَّهِ عَلَى ٱلكَنفِرِينَ﴾ [البقرة: ٨٩]. وغيرُ ذلك من الآيات.

وفي صحيح مسلم (١) عن أبي هريرة هي أن رسولَ اللّهِ على قال: «ما من الأنبياء من نبي إلا قد أُعطي من الآيات ما مثلُه آمن عليه البشرُ، وإنما كان الذي أُوتيتُ وحياً أوحى الله إلى فأرجو أن أكون أكثرَهم تابعاً يوم القيامة».

وفيه (٢) عنه ظلم عن رسولِ الله على أنه قال: «والذي نفسُ محمدِ بيدِه، لا يسمع بي أحدٌ من هذه الأمةِ يهوديَّ ولا نصرانيَّ ثم يموت ولم يؤمن بالذي أُرسلتُ به إلا كان من أصحاب النار».

وفي حديثِ الخصائصِ: «وكان النبيُّ يبعث إلى قومه خاصةً وبُعثتُ إلى الناس عامة». وهو في الصحيحين<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (۱/ ١٣٤ رقم ١٥٢).

قلُّت: وأخرجه البخاري في صحيحه (٩/٣ رقم ٤٩٨١) وطرفه رقم (٧٢٧٤).

<sup>(</sup>۲) صحیح مسلم (۱/ ۱۳۶ رقم ۲٤۰ ۱۵۳).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه (١/ ٤٣٦ رقم ٣٣٥) وطرفاه رقم (٤٣٨ و ٣١٢٢).
 ومسلم في صحيحه (١/ ٣٧٠ ـ ٣٧١ رقم ٣/ ٥٢١).

وقال رسولُ(١) اللَّهِ ﷺ: «لو كان موسى حياً واتبعتموه وتركتموني لضلَلْتم». وقال ﷺ: «لو كان موسى حياً ما وسِعَه إلا اتباعي»(٢).

وأخبر (٣) عَلَيْهِ أَن عيسى ينزل حَكَماً بشريعة نبيّنا محمدٍ عَلَيْهِ يُقيم كتابَ اللّهِ وسنةَ رسولِ اللّهِ عَلَيْهِ، فلا ناسخَ ولا مُغيّرَ لشريعتِه، ولا يسع أحداً الخروجُ عنها. ولله الحمدُ والمنة.

### [اختصاصه ﷺ بعموم الرسالة إلى الثقلين]

والمقصودُ أن اللَّه تبارك وتعالى اختصه بعموم الرسالة إلى الثقلين، ولم يقبل من أحد صِرفاً ولا عَدلاً إلا باتباعه، ولا يصلُ أحدُ دارَ السلامِ التي دعا الله إليها عبادَه إلا من طريقه، فهو على أكرمُ الرسل، وأمتُه خيرُ الأمم، وشريعتُه أكملُ الشرائع، وكتابُه مهيمنٌ على كل كتابِ أُنزل، لا نسخَ له بعده ولا تغيير، ولا تحويلَ ولا تبديلَ، وأيده الله تعالى بالمعجزات الظاهرةِ والآياتِ الباهرةِ التي أعظمُها هذا القرآنُ الذي تحدّى اللَّهُ به أفصحَ الأمم وأبلَغها وأقدرها على المنطِق وأكثرَها فيه اتساعاً وأطولَها فيه باعاً.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في «المسند» (۳/ ۷۱) و ۲٦٦٪) من حديث عبد الله بن ثابت عن عمر. سنده حسن ويشهد له ما بعده.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الدارمي في «السنن» (١٢٢/١ ـ رقم ٤٤١) من حديث جابر: أن عمر بن الخطاب أتى رسول الله على بنسخة من التوراة، فقال: يا رسول الله، هذه نسخة من التوراة فسكت، فجعل يقرأ ووجه رسول الله على يتغير، فقال أبو بكر: ثكلتك الثواكل، ما ترى ما بوجه رسول الله على فنظر عمر إلى وجه رسول الله على فقال: أعوذ بالله من غضب الله ومن غضب رسوله، رضينا بالله رباً، وبالإسلام ديناً وبمحمد نبياً.

فقال رسولُ الله ﷺ: ﴿ والذِّي نفس محمد بيده، لو بدا لكُّم موسى فاتبعتموه وتركتموني، لضللتم عن سواء السبيل، ولو كان حياً وأدرك نبوتي لاتبعني ».

<sup>(</sup>٣) يشير إلى الحديث الذي أخرجه البخاري في صحيحه رقم (٢٢٢٢) ورقم (٢٤٧٦ و ٣٤٤٨) ومسلم رقم (١٥٥/٢٤٢) والترمذي رقم (٢٢٣٣) وابن منده في «الإيمان» رقم (٤٠٧) وعبد الرزاق رقم (٢٠٨٤) وأحمد (٢٠/٢) والحميدي رقم (١٠٩٧) وابن أبي شيبة (١٠٤/١٥) وابن ماجه رقم (٤٠٧٨) من حديث أبي هريرة عليه قال رسول الله عليه والذي نفسي بيده ليوشكن أن ينزل فيكُمُ ابنُ مريم حكماً مُقْسِطاً يكسر الصليب، ويقتُلُ الخنزير، ويضعُ الجزية، ويفيضُ المالُ حتى لا يقبله أحدٌ».

وأكملَها على أضربِه وأنواعِه اطلاعاً، مع عِظَم محاذَتِهم له ومشاقَتِهم فيه وشدةِ حرصِهم على رده، وهو ينادي عليهم بأبلغ عبارةٍ وأوجزِها وأمتنها وأجزلِها: وشدةِ حرصِهم على رده، وهو ينادي عليهم بأبلغ عبارةٍ وأوجزِها وأمتنها وأجزلِها: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ نَقَوّلُهُ أَلَ يُؤْمِنُونَ ﴿ فَلَيَأْتُوا بِعَشِرِ سُورٍ مِثْلِهِ اِن كَانُوا صَدِقِينَ ﴿ وَإِن الطور]، ﴿ أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَبَهُ قُلُ فَأْتُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلِهِ مُفْتَرَيْتِ ﴾ [هود: ١٣]، ﴿ وَإِن كُنتُمْ مِن زَنْهِ مِنَا زَنْكَ عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُوا بِمُورَةٍ مِن مِثْلِهِ وَادْعُوا شُهكَدَآءَكُم مِن دُونِ اللهِ إِن كُنتُمْ صَدِفِينَ ﴾ والبقرة].

ثم نادى عليهم بالعجز عن ذلك كله فلا يقدِر أحدٌ منهم على شيء منه لا مجتمعين ولا متفرقين، لا في زمن واحدٍ ولا في أزمان، فقال تعالى: ﴿قُل لَينِ الْجَمْعَتِ ٱلْإِنْسُ وَالْجِنُ عَلَى أَن يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوَ كَاكَ بَعْضُهُمْ لِيعْضِ ظَهِيرًا ﴾ [الإسراء: ٨٨]. وغيرُ ذلك من الآيات.

ولهذا لما أراد مسيلمةُ (١) الكذابُ معارضتَه مكابرةً، ومباهاته مع علمه أنه لا يقدر على شيء البتةَ، فلما فعل ذلك جعل الله تعالى كلامَه أسمَجَ ما يُسمع وأركً ما يُنطق به، وصار أضحوكةً للصبيان في كل زمانٍ ومكان، حتى إنه لا يشبه كلامَ

 <sup>(</sup>١) هو مسيلمة بن ثمامة بن كبير بن حبيب الحنفي الوائلي، أبو ثمامة متنبئ، من المعمرين.
 وفي الأمثال: «أكذب من مسيلمة».

ولد ونشأ باليمامة في القرية المسماة اليوم بالجبيلة بقرب «العيينة» بوادي حنيفة، في نجد. وتلقب في الجاهلية بالرحمن. وعُرف برحمان اليمامة.

ولما ظهر الإسلام في غربي الجزيرة وافتتح النبي على مكة ودانت له العرب جاءه وفد من بني حنيفة، قيل: كان مسيلمة معهم إلا أنه تخلف مع الرحال خارج مكة، وهو شيخ هرم، فأسلم الوفد، وذكروا للنبي على مكان مسيلمة، فأمر له بمثل ما أمر به لهم، وقال: ليس بشركم مكاناً.

ولما رجعوا إلى ديارِهم كتب مسيلمة إلى النبي عَلَيْهَ: "من مسيلمة رسول الله إلى محمد رسول الله الله الله الأرض رسول الله سلام عليك، أما بعد: فإني قد أشركت في الأمر معك، وإن لنا نصفُ الأرض ولقريش نصف الأرض ولكن قريشٌ قومٌ يعتدون».

فأجابه: «بسم الله إلى مسيلمة الكذاب، السلام على من اتبع الهدى، أما بعد: فإن الأرض لله يورثها من يشاء من عباده والعاقبة للمتقين».

العقلاء ولا المجانين ولا النساء ولا المخنّثين، وصار كذِبُه معلوماً عند كل أحدٍ، ووسَمه اللّه عز وجل على لسان نبيّه محمد ﷺ باسم الكذاب فلا يُسمّى إلا به ولا يُعرف إلا به، حتى صار أشهرَ عليه من العلم، بل لا علَمَ له غيرُه أبداً.

ويروى أن أصحاب الفيلسوف<sup>(۱)</sup> الكِنْديِّ قالوا له: أيها الحكيم اعمَل لنا مثلَ هذا القرآن، فقال: نعم أعمَل مثل بعضه، فاحتجب أياماً كثيرة ثم خرج فقال: واللَّهِ ما أقدر ولا يُطيق هذا أحدٌ، إني فتحتُ المُصحفَ فخرجتْ سورة المائدةِ، فنظرتُ فإذا هو قد نطَقَ بالوفاء ونهى عن النُّكثُ وحلّل تحليلاً عاماً، ثم استثنى بعد استثناء، ثم أخبر عن قُدرته وحكمتِه في سطرين، ولا يقدر أحدٌ أن يأتي بهذا.

قلت: وهذا الذي قاله الفيلسوف مقدارُ فهمِه ومبلغُ علمِه، وإلا فبلاغةُ القرآنِ فوق ما يصف الواصفون، وكيف يقدر البشرُ أن يصِفوا صفاتِ من ليس كمثله شيءٌ وهو السميع البصير.

ومن ذلك انشقاقُ القمرِ قال الله تعالى: ﴿ أَفْتَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ وَأَنشَقَ ٱلْفَكَرُ ﴾ [القمر: ١]. الآيات.

وفي الصحيحين (٢) عن أنس رضي الله عنه قال: «سأل أهلُ مكة أن يُريهم آيةً، فأراهم انشقاقَ القمر».

وعن ابن مسعود (٣) وهي قال: «انشق القمر على عهد رسولِ اللّهِ عَلَيْهُ فَالَ فِرقتين: فِرقةً فوق الجبلِ وفرقةً دونه، فقال رسولُ الله عَلَيْهُ: الشهدوا». زاد في رواية (٤٤): «ونحن مع النبيُ عَلَيْهُ».

<sup>(</sup>١) هو يعقوب بن إسحاق بن الصباح بن عمران بن إسماعيل بن محمد بن الأشعث الكندي فيلسوف العرب.

يكنى أبا يوسف. ذكره ابن النجار وكان متهماً في دينه.

له مصنفات كثيرة في المنطق والنجوم والفلسفة وله معرفة بالأدب.

انظر: «لسان الميزان» (٦/ ٣٠٥). (٢) أخرجه البخاري (٨/ ٦١٧ رقم ٤٨٦٧).

احرجه البحاري (۱۱۷/۸ رقم ۱۸۱۷).
 ومسلم في صحيحه (۲۱۵۹/۶ رقم ۲۸۰۲/۶).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه (٨/ ٦١٧ رقم ٤٦٨٤).
 ومسلم في صحيحه (٤/ ٢١٥٨ رقم ٤٤/ ٢٨٠٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٨/ ٦١٧ رقم ٤٨٦٥).

ومنها حنينُ الجِذْعِ إليه عِيْ كما في الصحيح (١) عن جابر بنِ عبدِ الله وَ الله الله الله الله عنه الله والله الله الله الله كان يقومُ يوم الجمعة إلى شجرةٍ أو نخلةٍ، فقالت امرأةٌ من الأنصار أو رجلٌ: يا رسولَ اللّهِ ألا نجعلَ لك منبراً؟ قال: «إن شئتم»، فجعلوا له منبراً، فلما كان يومُ الجمعة دفعَ إلى المنبر فصاحت النخلةُ صياحَ الصبيّ، ثم نزل النبيُ عَيْقَ فضمها إليه تئن أنينَ الصبيّ الذي يسكن، قال: كانت تبكي على ما كانت تسمع من الذكر عندها.

وفي رواية (٢): قال فلما صُنع له المنبرُ وكان عليه فسمِعنا من ذلك الجذع صوتاً كصوتِ العِشارِ، حتى جاء النبيُ ﷺ فوضع يده عليها فسكنتُ».

فيا حامداً معنى بصورةِ عاقلِ أما لك من قلب شهيدِ ولا سمعِ يحِن إليه الجذعُ شوقاً، وما لنا ألسنا بذاك الشوقِ أولى من الجذع

ومنها تسبيحُ الطعامِ وتكثيرُ القليلِ بإذن اللّهِ عز وجل، ونبعُ الماء من أصابعِه الشريفةِ عَلَيْ كما في الصحيح (٣) عن ابن مسعودِ عَلَيْهُ قال: «كنا نعُدُ الآياتِ بركة، وأنتم تعُدونها تخويفاً. كنا مع رسولِ الله عَلَيْ في سفر فقلَ الماءُ فقال: «اطلبوا فضلة من ماء». فجاءوا بإناء فيه ماءٌ قليل، فأدخل يده في الإناء ثم قال: «حيَّ على الطهور المباركِ والبركة من الله عز وجل»، فلقد رأيتُ الماء ينبع من بين أصابع رسولِ الله عَلَيْ ، ولقد كنا نسمع تسبيحَ الطعام وهو يُؤكل».

وعن سالم بنِ أبي الجعْدِ عن جابر (٥) بنِ عبدِ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ النَّاسُ

<sup>(</sup>۱) البخاري (٦/ ٢٠١ ـ ٢٠٢ رقم ٣٥٨٤).

<sup>(</sup>۲) عند البخاري في صحيحه (٦/ ٢٠٢ رقم ٣٥٨٥).

<sup>(</sup>٣) البخاري (٦/ ٥٨٧ رقم ٣٥٧٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٦/ ٥٨٠ رقم ٣٥٧٢).ومسلم في صحيحه (٤/ ١٧٨٣ رقم ٦/ ٢٢٧٩).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٦/ ٥٨١ رقم ٣٥٧٦) وأطرافه رقم (٤١٥٢ ، ٤١٥٤ ، ٤١٥٤ ، ٤٨٤٠ ، ٥٦٣٩). ومسلم في صحيحه (٤/ ١٧٨٣ رقم ٥/ ٢٢٧٩).

يوم الحُديبية والنبي ﷺ بين يديه ركوةٌ فتوضأ، فجهش الناسُ نحوَه فقال: ما لكم؟ قالوا ليس عندنا ما نتوضأ ولا نشرب إلا ما بين يديك.

فوضع يدَه في الركوة فجعل الماءُ يفور بين أصابِعه كأمثال العيونِ فشرِبنا وتوضأنا. قلت: كم كنتم؟ قال: لو كنا مائةَ ألفِ لكفانا، كنا خمسَ عشرةَ مِائةٍ».

وعن البراء بن عازب<sup>(۱)</sup> والله قال: «كنا يوم الحُديبية أربعَ عشرةَ مائةٍ والحديبيةُ بثرٌ فنزَحناها حتى لم نترك فيها قطرةً، فجلس النبيُ على شفير البئرِ فدعا بماء فمضمض ومج في البئر فمكثنا غيرَ بعيد، ثم استقينا حتى رَوِينا وروِيتُ وأصدرتُ ركائبنا».

قال فذهبتُ به فوجدتُ رسولَ الله على في المسجد ومعه الناسُ فقمتُ عليهم فقال لي رسولُ اللهِ على: «أرسلك أبو طلحةً؟». فقلت: نعم، قال: «بطعام؟» قلت: نعم. فقال رسولُ الله على لمن معه: «قوموا». فانطلق وانطلقتُ بين أيديهم حتى جئتُ أبا طلحةَ فأخبرتُه، فقال أبو طلحةَ: يا أمَّ سليم، قد جاء رسولُ الله على بالناس وليس عندنا ما نُطعمهم، فقالت: اللهُ ورسولُه أعلمُ، فانطلق أبو طلحةَ حتى لقيَ رسولَ الله على رسولَ الله على وأبو طلحة معه.

فقال رسولُ اللَّهِ ﷺ: «هلم يا أمَّ سليم ما عندكِ»؟ فأتت بذلك الخبزِ، فأمر رسولُ الله ﷺ ففت وعصَرت أم سليم عُكّة فأدَمَته، ثم قال رسولُ الله ﷺ فيه ما شاء الله أن يقول ثم قال: «ائذَن لعشرة»، فأذِن لهم فأكلوا حتى شبعوا، ثم خرجوا، ثم قال: «ائذَن لعشرة»، فأكل القومُ كلُهم حتى شبعوا، والقوم سبعونَ أو ثمانونَ رجلاً.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه (٦/ ٥٨١ رقم ٣٥٧٧) وطرفاه رقم (٤١٥١، ٤١٥١).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في صحيحه (٦/ ٥٨٦ - ٥٨٧ رقم ٣٥٧٨).
 ومسلم في صحيحه (٣/ ١٦١٢ رقم ٢٤٢/ ٢٠٤٠).

وفي حديث (٢) أبي قتادة الطويل في تلك الغزوة: ثم دعا بمِيضأة كانت معي فيها شيء من ماء، فيها شيء من ماء، ثم قال لأبي قتادة: «احفَظ علينا ميضأتك فسيكون لها نبأً». الحديث.

إلى أن قال فانتهينا إلى الناس حين امتد النهارُ وحَمِيَ كُلُ شيء وهم يقولون: يا رسولَ اللَّهِ هلكُنا عطِشنا، فقال: «لا هُلكَ عليكم ـ ثم قال ـ أطلِقوا لي غُمَري». قال ودعا بالميضأة فجعل رسولُ الله ﷺ يصُبُّ وأبو قتادة يسقيهم، فلم يعْدُ أن رأى الناسُ ماء في المِيضة تكابوا عليها، فقال رسولُ الله ﷺ: «أحسِنوا الملءَ كلُكم سيَروَى». قال: ففعلوا.

فجعل رسولُ اللَّهِ ﷺ يصُبّ وأَسْقيهم حتى ما بقيَ غيري وغيرُ رسولِ اللَّهِ ﷺ، قال: ثم صبَّ رسولُ اللَّهِ ﷺ فقال لي: «اشرَبْ». فقلتُ: لا أشربُ حتى تشربَ يا رسولَ الله، قال: «إن ساقيَ القومِ آخرُهم شُرباً». قال: فشرِبتُ وشرِبَ رسولُ الله ﷺ، قال: فأتى الناسُ الماءَ جامين رُواءً (٣).

وعن أبي هريرة (٤) والله أنه كان يقول: اللّه الذي لا إله إلا هو إن كنتُ لأعتمدُ بكبدي على الأرض من الجوع، وإن كنتُ لأشد الحجر على بطني من الجوع، ولقد قعدتُ يوماً على طريقهم الذي يخرُجون منه فمر أبو بكر فسألتُه عن آية من كتاب اللّه، ما سألته إلا ليُشبعني فمر ولم يفعل، ثم مر بي أبو القاسم ومن فتبسّم حين رآني وعرَف ما في نفسي وما في وجهي ثم قال: «أبا هِر»، قلت:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦/ ٥٨٧ رقم ٣٥٨٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صحيحه (١/ ٤٧٢ ـ ٤٧٤ رقم ٣١١/ ٦٨١).

<sup>(</sup>٣) (جامين رواء): أي مستريحين قد رووا من الماء. والرواء ضد العطاش جمع ريان ورياً، مثل عطشان وعطشى.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في صحيحه (١١/ ٢٨١ ـ ٢٨٢ رقم ٦٤٥٢).

لبيك يا رسولَ الله، قال: «الِحَقْ». ومضى فتبعته فدخل فاستأذن فأُذِن لي فدخل فوجد لبناً في قدح فقال: «من أين هذا اللبن». قالوا أهداه لك فلان أو فلانة، قال: «أبا هِرّ». قلت: لبيكَ يا رسولَ الله، قال: «الِحَقْ إلى أهلِ الصَّفةِ فادْعُهم لي».

قال وأهلُ الصفةِ أضيافُ الإسلامِ لا يأوون إلى أهل ولا مالٍ ولا على أحدٍ، إذا أتته صدقةٌ بعث بها إليهم ولم يتناول منها شيئاً، وإذا أتته هديةٌ أرسلَ إليهم وأصاب منها وأشركهم فيها، فساءني ذلك فقلت: وما هذا اللبن في أهلِ الصفة، كنتُ أحق أن أصيبَ من هذا اللبنِ شربة أتقوى بها، فإذا جاء أمرني فكنت أنا أعطيهم، وما عسى أن يبلُغني من هذا اللبن، ولم يكن من طاعةِ اللهِ وطاعةِ رسولِه بدّ، فأتيتُهم فدعوتُهم، فأقبلوا فاستأذنوا فأذِن لهم وأخذوا مجالِسَهم من البيت.

قال: «أبا هِرّ»، قلت: لبيك يا رسول الله، قال: «خذ فأعطِهم»، قال: فأخذتُ القدَح فجعلتُ أعطيه الرجلَ فيشرب حتى يَروى ثم يردّ عليّ القدح فأعطي الرجلَ فيشرب حتى يَروى ثم يردّ عليّ القدحَ حتى انتهيتُ إلى النبيّ عَلَيْ فأعطي الرجلَ فيشرب حتى يَروى ثم يردّ عليّ القدحَ حتى انتهيتُ إلى النبيّ عَلَيْ وقد روِيَ القومُ كلُهم، فأخذ القدحَ فوضعه على يده فنظر إليّ فتبسّم فقال: «يا أبا هِرّ». قلت: لبيك يا رسولَ الله، قال: «بقيتُ أنا وأنت»، قلت: صدقتَ يا رسولَ الله، قال: «أشربُ» فشربتُ، فما زال يقول اشرَب حتى قلت: «لا والذي بعثك بالحق ما أجد له مسلكاً»، قال: «فأعطيته القدحَ فحمِدَ الله وسمّى وشربَ الفَضلة».

وقال أبو داود (١) رحمه الله: حدثنا سليمان بنُ داودَ المهري حدثنا ابنُ وهبِ أخبرني يونسُ عن ابن شهابِ قال: كان جابرُ بنُ عبدِ الله يحدِّث أن يهودية من أهلِ خيبرَ سمّت شاةً مَصْلية ثم أُهدتُها لرسولِ اللهِ ﷺ فأخذ رسولُ الله ﷺ الذِراعَ فأكلَ منها وأكلَ رهْظُ من أصحابِه معه، ثم قال لهم رسولُ الله ﷺ: «ارفعوا أيديكم»، وأرسلَ رسولُ الله ﷺ إلى المرأة فدعاها فقال لها: "أسمَمْتِ هذه الشاة»؟ قالت

<sup>(</sup>۱) في «السنن» (۱۸/۶ ـ ۱۶۹ رقم ۲۵۱۰) إسناده منقطع لأن الزهري لم يسمع من جابر بن عبد الله.

لكن الحديث صحيح لغيره.

اليهودية: من أخبرك؟ قال: «أخبرتني هذه التي في يدي» وهي الذراع. قالت: نعم. قال: «فما أردتِ بذلك؟»، قالت: قلتُ إن كنتَ نبياً فلن تضُرَّك، وإن لم تكن نبياً استرخنا منك. الحديث، وهو في صحيح البخاريِّ(۱) عن أبي هريرةً في مواضع مختصراً ومطولاً.

لكنّ الشاهدَ منه في هذه الرواية أصرحُ وهو قولُه: «أخبرتني هذه»، للذراع. وقد رواه جماعةٌ من الصحابة (٢) في عامةِ الأمهاتِ وغيرِها.

ودلائلُ نبوتِه ﷺ أكثرُ من أن تُحصى في الأسفار فضلاً عن هذا المختصر، وقد جُمعتُ فيها التصانيفُ<sup>(٣)</sup> المستقلاتُ من المختصرات والمطوَّلاتِ، وبالله التوفيق.

وكذا قد صُنِّفت التصانيفُ الجمّةُ في صفته الخُلقية والخلْقية وسيرته وشمائلِه ومعاملاتِه مع الحق ومع الخلق فلتراجع لها مصنفاتُها. وكذا خصائصُه التي انفرد بها في الدنيا والآخرةِ عن غيره من الرسل السماويّين والأرضيين، وقد تقدم التنبيهُ على مُهمات من ذلك.

(و) نشهد (أنه بلغ) إلى الناس كافة (ما) أي الذي (قد أُرسلا) بالبناء للمفعول، والألفُ للإطلاق (به) من ربه (وكلُ ما إليه أنزلا) من الكتاب والحِكمة.

وفي هذا البحثِ مسائلُ عظيمةُ الخطرِ:

(الأولى): أنه أي الرسولَ ﷺ مبلّغ عن الله عز وجل، لم يقل شيئاً من رأيه فيم يتعلق بالتبليغ، بل ليس عليه إلا بلاغ الرسالةِ من الله إلى الناس، وتلاوةُ آياتِه

<sup>(</sup>١) (٦/ ٢٧٢ رقم ٣١٦٩) وطرفاه رقم (٤٢٤٩، ٧٧٧٥).

<sup>(</sup>۲) منها حدیث أنس بن مالك. أخرجه البخاري في صحیحه رقم (۲۲۱۷) ومسلم رقم (۲) ۱۹۰/۶۰) وأبو داود في «السنن» رقم (٤٥٠٨).

 <sup>(</sup>٣) مثل: ١ ـ «دلائل النبوة ومعرفة أحوال صاحب الشريعة» للبيهقي.
 تحقيق الدكتور: عبد المعطي قلعجي. دار الكتب العلمية.

٢ ـ «دلائل النبوة» لأبى نعيم الأصبهاني.

تحقيق مساعد بن سليمان الراشد الحميد. دار العاصمة.

٣ ـ «دلائل النبوة» لأبي بكر جعفر بن محمد الفريابي. دار طيبة.

٤ ـ «الصحيح المسند من دلائل النبوة» للشيخ مقبل بن هادي الوادعي. دار الأرقم.

على الناس، وتعليمُهم الحكمة والتبيان، وذلك معنى كونِه ﷺ رسولَ الله، فأمرُه ونهيهُ تبليغٌ لأمرِه ونهيه، وأخبارُه وقصصُه تبليغٌ لما قصّهُ اللَّهُ وأخبر به، ولذا كانت طاعتُه طاعة لله عز وجل، ومعصيتُه معصية لله عز وجل، وتكذيبُه تكذيباً لإخبار اللَّهِ عز وجل في أنه رسولُه.

قىال الله تىبارك وتىعالى: ﴿ وَأَرْسَلْنَكَ لِلنَّاسِ رَسُولًا وَكَفَىٰ بِاللَّهِ شَهِيدًا ﴿ مَّن يُطِع الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهُ وَمَن تَوَلَى فَمَا أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ﴿ وَهَ السنساء]. وقىال تىعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا اللَّذِينَ ءَامَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تُولُوا عَنْهُ وَالسَّمَ نَسَمَعُونَ ﴿ وَلَا تَولُوا عَنْهُ وَالسَّمَ نَسَمَعُونَ ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ قَالُوا سَمِعْنَا وَهُمْ لَا يَسَمَعُونَ ﴿ وَالْانفال].

وقال تعالى: ﴿ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَاَحْذَرُواً فَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَأَعْلَمُوا أَنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا الْكُنعُ الْمُبِينُ ﴾ [المائدة: ٩٢].

وقال تعالى: ﴿ قُلْ أَطِيعُوا اللّهَ وَأَطِيعُوا الرّسُولَ فَإِن تَوَلَّواْ فَإِنَمَا عَلَيْهِ مَا خُلَ وَعَلَيْكُمُ مَا خُلِ وَعَلَيْكُمُ مَا خُلِ وَعَلَيْكُمُ مَا خُلِ وَعَلَيْكُمُ مَا خُرِلُوا وَلَا الْبَلَخُ الْمُبِينُ ﴾ [الـنـور: ٥٤]. وقال تعالى: ﴿ فَإِنْ أَعْرَضُواْ فَمَا أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمَ حَفِيظًا ۖ إِنْ عَلَيْكَ إِلّا الْبَلَخُ ﴾ [الشورى: ٤٨]. وقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرُّ وَلِكُلِ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ [الرعد: ٧].

وقال تعالى: ﴿ إِنْ أَنتَ إِلَّا نَذِيرٌ ﴾ [فاطر: ٢٣].

وقال: ﴿ وَمَا إِنَّمَا آنَا مُنذِرٌ وَمَا مِن إِلَهِ إِلَّا اللّهُ الْوَعِدُ الْفَهَارُ ﴾ [ص: ٦٥]. وقال تحالى: ﴿ قُلُ إِنَّهَ آنَا بَشَرٌ مِثْلُكُو بُوحَى إِلَى آنَمَا إِلَهُكُو إِلَهُ وَحِدٌ فَاسْتَقِيمُوا إِلَيْهِ وَاللّهُ وَحِدٌ فَاسْتَقِيمُوا إِلَيْهِ وَاسْتَغَفِرُوفَ ﴾ [فصلت: ٦]. وقال: ﴿ فَخُنُ أَعْلُو بِمَا يَقُولُونَ وَمَا آنَتَ عَلَيْهِم بِجَبَّارٍ فَذَكِرٌ بِالْفُرَءَانِ مَن يَخَافُ وَعِيدِ ﴾ [ق: ٤٥]. وقال تعالى: ﴿ قُلْ إِنِي لَن يُجِيرَنِي مِنَ اللّهِ أَحَدٌ وَلَنَ أَجِد مِن دُونِدِهُ مُلْتَحَدًا ﴿ إِلَّا بَلَغُا مِنَ اللّهِ وَرِسَلَاتِهِ وَمَن يَعْضِ اللّهَ وَرَسُولُهُ فَإِنَّ لَهُ نَارَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ﴿ ﴾ [الجن].

وقال: ﴿وَذَكِرٌ فَإِنَّ اَلذِّكْرَىٰ نَنفُعُ الْمُؤْمِنِينَ﴾ [الذاريات: ٥٥]. وقال تعالى: ﴿فَذَكِرُ إِن نَفَعَتِ اَلذِّكْرَىٰ ۞ سَيَذَّكُرُ مَن يَخْشَىٰ ۞﴾ [الأعلى]. وقال تعالى: ﴿فَذَكِرٌ إِنَّمَاۤ أَنتَ مُذَكِّرٌ ۞ لَسْتَ عَلَيْهِم بِمُصَيِّطِيرٍ ۞﴾ [الغاشية].

وقال تعالى: ﴿وَمَا ءَالنَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُـدُوهُ وَمَا نَهَلَكُمُ عَنْهُ فَٱنتَهُواً﴾ [الحشر: ٧]. وغيرُ ذلك من الآيات.

﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْمُوكَ ۚ ۞ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحَى اللَّهِ عَلَمْ شَدِيدُ الْقُوكَ ۞ ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْمُوكَ ۞ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحَى اللَّهِ عَلَمْ اللَّهُ الْقُوكَ ۞ ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْمُوكَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَعَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَعَلَّمُ اللَّهُ وَعَلَّمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَعَلَّمُ اللَّهُ اللَّهُ عَنِي اللَّهُ وَعَلَّمُ اللَّهُ وَعَلَّى اللَّهُ وَعَلَّى اللَّهُ عَلَّمُ اللَّهُ وَعَلَّمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَعَلَّى اللَّهُ وَعَلَّى اللَّهُ وَعَلَّمُ اللَّهُ اللَّهُ وَعَلَّمُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ وَعَلَّى اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ وَعَلَّمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللّ

وقال الإمامُ أحمدُ<sup>(۱)</sup> رحمه الله تعالى عن أبي أمامةً ولله أنه سمع رسولَ الله على يقول: «ليدخُلن الجنة بشفاعة رجل ليس بنبيّ مثلُ الحيّينِ أو مثلُ أحدِ الحيّين ـ ربيعةً ومُضرَ». فقال رجل: يا رسولَ اللّهِ وما ربيعةً من مُضرَ؟ قال: «إنما أقول ما أقول».

وله (٢) عن عبد الله بنِ عمرِو قال: كنت أكتُب كلَّ شيء أسمعه من رسول الله على أريد حفظه، فنهتني قريشٌ فقالوا إنك تكتبُ كلَّ شيء تسمعه من رسولِ الله على ورسولُ الله على يتكلم في الغضب والرضا، فأمسكتُ عن الكتاب حتى ذكرتُ ذلك لرسولِ الله على فقال: «اكتُبْ فوالذي نفسي بيده ما خرج مني إلا الحقُ».

وله (٣) عن أبي هريرة رضي عن رسولِ الله على أنه قال: «لا أقول إلا حقاً». قال بعضُ الصحابةِ فإنك تُداعبنا، قال: «إنى لا أقول إلا حقًا».

<sup>(</sup>۱) في «المسند» (٥/ ٢٥٧ و ٢٦١ و ٢٦٧).

قلت: وأخرجه الطبراني في «الكبير» (٨/ ١٦٩ رقم ٧٦٣٨).

وأورده الهيثمي في «المجمع» (٣٨١/١٠) وقال: رواه أحمد والطبراني بأسانيد ورجال أحمد وأحد أسانيد الطبراني رجالهم رجال الصحيح غير عبد الرحمن بن مسيرة وهو ثقة. قلت: وقال الحافظ في «التقريب» رقم (٤٠٠٢): «مقبول، من الرابعة». ووثقه العجلي وأبو داود.

فحديثه حسن والله أعلم.

<sup>(</sup>۲) لأحمد في «المسند» (۲/۱۹۲ و ۱۹۲).

قلت: وأُخرجه أبو داود رقم (٣٦٤٦) والدارمي (١/ ١٢٥) والحاكم في «المستدرك» (١/ ١٠٥).

قال الحاكم: رواة هذا الحديث قد احتجا بهم عن آخرهم غير الوليد هذا وأظنه الوليد بن أبي الوليد الشامي فإنه الوليد بن عبد الله وقد علمت على أبيه الكتبة فإن كان كذلك فقد احتج مسلم به. ووافقه الذهبي.

وهو حديث صحيح. انظر: «الصحيحة» (١٥٣٢).

<sup>(</sup>٣) لأحمد في «المسند» (٢/ ٣٤٠، ٣٦٠).

قلت: وأخرجه الترمذي (٤/ ٣٥٧ رقم ١٩٩٠) وقال: هذا حديث حسن صحيح.

وللبزار (۱) عنه وللم عن رسولِ الله على قال: «ما أخبرتُكم أنه من عند اللّهِ فهو الذي لا شك فيه». وغير ذلك من الأحاديث. ويكفي في ذلك قولُ الله تعالى: ﴿ وَلُو نَقُلُ عَلَيْنَا بَمْضَ ٱلْأَقَاوِيلِ ﴿ لَا شَكَ مَنْهُ بِٱلْمِينِ ﴿ وَلُو نَقُلُمَنَا مِنْهُ ٱلْوَتِينَ ﴾ [الحاقة] الآيات.

(المسألة الثانية): أنه ﷺ بلغ جميعَ ما أرسل به لم يكتم منه حرفاً واحداً، قـال الله تـعـالــى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِغَ مَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِكٌ وَإِن لَّهَ تَفْعَلَ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَمُّ وَاللّهُ يَقْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾ [المائدة: ٦٧].

وفي الصحيحين (٢) عن أبي هريرة ولله قال: «قام فينا رسول الله والله الله الله على يوم فذكر الغُلولَ فعظمه وعظم أمرَه ثم قال: «لا أَلفيَنَ أحدَكم يوم القيامة على رقبته بعيرٌ له رُغاءً يقول يا رسولَ الله أغثني فأقول لا أملِك لك شيئاً قد أبلغتك، لا أُلفيَنَ أحدَكم يجيء يوم القيامة على رقبته فرس له حَمحمة فيقول يا رسولَ الله أغثني فأقول لا أملك لك شيئاً قد أبلغتك، لا أُلفينَ أحدَكم يجيء يوم القيامة على رقبته نفس لها صياح فيقول يا رسولَ الله أغثني أُلفين أحدَكم يجيء يوم القيامة على رقبته ألفين أحدَكم يجيء يوم القيامة على رقبته فقس لها صياح فيقول يا رسولَ الله أغثني فأقول لا أملك لك شيئاً قد أبلغتك، لا أُلفين أحدَكم يجيء يوم القيامة على رقبته فأقول لا أملك لك شيئاً قد أبلغتك، لا أُلفين أحدَكم يجيء يوم القيامة على رقبته فأقول لا أملك لك شيئاً قد أبلغتك، لا أُلفين أحدَكم يجيء يوم القيامة على رقبته فأقول لا أملك لك شيئاً قد أبلغتُك، لا أُلفينَ أحدَكم يجيء يوم القيامة على رقبته فيقول يا رسولَ الله أغثني فأقول لا أملك لك شيئاً قد أبلغتُك، لا أُلفينَ أحدَكم يجيء يوم القيامة على رقبته فيقول يا رسولَ الله أغثني فأقول لا أملك لك شيئاً قد أبلغتُك، لا أُلفينَ أحدَكم يجيء يوم القيامة على رقبته في يوم القيامة على يوم القيامة

<sup>=</sup> والبغوي في «شرح السنة» رقم (٣٦٠٢) والبخاري في «الأدب المفرد» (١/ ٣٥٨ رقم (٢٦٥).

وهو حديث صحيح. انظر: «الصحيحة» رقم (١٧٢٦).

<sup>(</sup>۱) في مسنده (۱/۱۲ رقم ۲۰۳ ـ کشف).

قلت: وأورده الهيثمي في «المجمع» (١ ـ ١٧٩) وقال رواه البزار وفيه أحمد بن منصور الرمادي وهو ثقة وفيه كلام لا يضر وبقية رجاله رجال الصحيح وعبد الله بن صالح مختلف فيه».

وأخرجه البزار (١/ ١١١ رقم ٢٠١ ـ كشف) عن ابن عباس بنحوه.

وأورده الهيثمي في «المجمع» (١/٨/١) وقال إسناده حسن إلا أن إسماعيل بن عبد الله الأصبهاني شيخ البزار لم أر من ترجمه.

 <sup>(</sup>۲) البخاري في صحيحه (٦/ ١٨٥ رقم ٣٠٧٣) ومسلم في صحيحه (٣/ ١٤٦١ ـ ١٤٦٢ رقم ١٤٦٢ / ١٤٦٢).

أحدَكم يجيء يوم القيامة على رقبته صامتٌ فيقول يا رسولَ الله أغثني فأقول لا أملك لك شيئاً قد أبلغتُك».

وفي صحيح مسلم (۱) من حديث جابر الطويلِ قولُه ﷺ: «وقد تركتُ فيكم ما لن تضلوا بعده إن اعتصمتم به كتابَ الله، وأنتم تُسألون عني فما أنتم قائلون؟»، قالوا: نشهدُ أنك قد بلّغتَ وأدّيتَ ونصحت. فقال بأصبَعه السبابةِ يرفعها إلى السماء وينكُتها إلى الناس: «اللهم اشهذ، اللهم اشهذ» ثلاثَ مراتِ. الحديث.

وفيهما (٢٦ من حديث ابن عباسٍ في ذلك الجمع الأعظمِ حين خطب: «اللهم هل بلغت؟».

ومن حديث أبي بكرة (٣) في تلك الخطبة أيضاً: «ألا هل بلغت؟»، قالوا: نعم. قال: «اللهم اشهذ، فليبلغ الشاهد الغائب فربَّ مُبلَّغ أوعى من سامع».

وفي صحيح البخاري (٤) من رواية أبي جُحيفة وهب بنِ عبدِ اللَّهِ السوائيُ قال: قلت لعليٌ بنِ أبي طالبِ رهيهُ: هل عندكم شيءٌ من الوحي مما ليس في القرآن؟ فقال: «لا والذي فلق الحبّة وبرأ النسمة، إلا فهما يعطيه اللَّهُ رجلاً في القرآن، وما في هذه الصحيفة؟ قال: «العقْلُ وفَكاكُ الأسيرِ وأنْ لا يقتلَ مسلمٌ بكافر».

وفيه (٥) من رواية الأعمشِ عن إبراهيمَ التيميِّ عن أبيه عن علي ولله قال: ما عندنا شيءٌ إلا كتابَ الله وهذه الصحيفةَ عن النبيِّ عَلَيْهِ: «المدينةُ حرَمٌ ما بين عَيْرٍ إلى كذا، من أحدث فيها حدَثاً أو آوى مُحدثاً فعليه لعنةُ الله والملائكةِ والناسِ أجمعين». الحديث.

<sup>(</sup>۱) (۲/۲۸۸ ـ ۲۹۸ رقم ۱۲۱۸).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه (٣/٥٧٣ رقم ١٧٣٩) وطرفه رقم (٧٠٧٩).

٣) أخرجه البخاري في صحيحه (٣/ ٥٧٣ ـ ٥٧٤ رقم ١٧٤١).

<sup>(</sup>٤) (٦/ ١٦٧ رقم ٣٠٤٧) و (١/ ٢٠٤ رقم ١١١).

<sup>(</sup>٥) أي في صحيح البخاري (٦/ ٢٧٩ رقم ٣١٧٩) ومسلم في صحيحه (٢/ ٩٩٤ ـ ٩٩٨ رقم ١٩٧٠).

وفي رواية (١) قال: خطبنا علي هي على منبر من آجر وعليه سيف في صحيفة معلقة فقال: «والله ما عندنا من كتاب يقرأ إلا كتاب الله، وما في هذه الصحيفة. فنَشَرها فإذا فيها أسنانُ الإبل، وإذا فيها: المدينةُ حرمٌ من عَير إلى كذا، فمن أحدث فيها حدثاً فعليه لعنةُ الله والملائكة والناس أجمعين لا يقبلُ الله منه صرفاً ولا عذلاً.

وإذا فيه: ذمةُ المسلمين واحدةٌ يسعى بها أدناهم، فمن أخفر مسلماً فعليه لعنةُ اللَّهِ والملائكةِ والناسِ أجمعين، لا يقبل اللَّهُ منه صِرْفاً ولا عذلاً.

وإذا فيها: من والى قوماً بغيرِ إذنِ مواليه فعليه لعنهُ اللَّهِ والملائكةِ والناسِ أجمعين لا يقبل الله منه صرفاً ولا عذلاً».

ولابن أبي حاتم (٢) عن هارونَ بنِ عنترةً عن أبيه قال: كنتُ عند ابنِ عباسٍ فجاء رجلٌ فقال له: إن أناساً يأتون فيخبرونا أن عندكم شيئاً لم يُبُده رسولُ اللَّهِ عَلَيْ للناس. فقال ابنُ عباس: «ألم تعلم أن اللَّهَ تعالى قال: ﴿ يَا أَيُهُ الرَّسُولُ بَلِغَ مَا أُنزِلَ للناس. فقال ابنُ عباس: «ألم تعلم أن اللَّهَ تعالى قال: ﴿ يَا أَيُهُ الرَّسُولُ بَلِغَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِكٌ وَإِن لَمَ تَفْعَلُ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَمُ ﴾ [السمائدة: ٢٧]، والله ما ورَثَنا رسولُ اللَّهِ عَلَيْ سوداءَ في بيضاءً »، وإسنادُه جيدٌ.

وتقدم قولُ عائشة (٣) ﴿ قَالَت: «من حدثك أن محمداً ﷺ كتم شيئاً مما أنزل عليه فقد كذب، واللَّهُ تعالى يقول: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِغٌ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِكُ ﴾ [المائدة: ٦٧]. الآية.

(المسألةُ الثالثةُ): أن هذا الذي بلغه الرسولُ عَلَيْ عن ربه هو جميعُ دينِ الإسلامِ مكملاً مُحكَماً لم يبقَ نقصٌ بوجه من الوجوه فيَحتاجَ إلى تكميل، ولم يبقَ فيه إشكالٌ فيحتاجَ إلى حل، ولا إجمالٌ فيفتقرَ إلى تفصيل، قال الله تعالى: ﴿مَّا فَرُطْنَا فِي ٱلْكِتَبِ مِن شَيَّءِ﴾ [الأنعام: ٣٨].

 <sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲/ ۲۷۳ رقم ۳۱۷۲).
 ومسلم في صحيحه (۲/ ۹۹۶ ـ ۹۹۷ رقم ۲۲ ۱۳۷۰).

 <sup>(</sup>۲) في تفسيره (٤/ ١١٧٢ ـ ١١٧٣ رقم ٦٦١١).
 وأخرجه ابن كثير في تفسيره (٢/ ٨٠) وقال: هذا إسناد جيد.

<sup>(</sup>٣) تقدم تخریجه.

فكما أن الإمام المبينَ قد أحصى كلَّ ما هو كائنٌ كما علمه الله عز وجل، فكذلك هذا القرآنُ وافِ شافِ كافِ محيط بجميع أصولِ الشريعةِ وفروعِها وأقوالِها وأعمالِها وسرَّها وعلانيتِها، فمن لم يكْفِه فلا كُفيَ، ومن لم يَشفِه فلا شُفيَ. ﴿أَوَلَمْ يَكْفِهِمَ أَنَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكَالَاكُ لَرَحْكَةً وَذِكَرَىٰ لِقَوْمِ يُوْمِئُونَ ﴾ [العنكبوت: ٥١].

وكما وفى بتقرير الدينِ وتكميله وشرحِه وتفصيلِه كذلك هو وافِ بالذبّ عنه، وبِرَدُ كلِّ شُبهةٍ ترِدُ عليه، وبقمع كلِّ ملحدٍ ومعاندٍ ومُشاقٌ ومُحادٌ، وبدمغ كلّ باطلٍ وإزهاقه: ﴿وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلٍ إِلَا جِنْنَكَ بِٱلْحَقِ وَأَحْسَنَ تَشْيِيرًا﴾ [الفرقان: ٣٣]. ﴿بَلْ نَقْذِفُ بِٱلْحَقِ عَلَى ٱلْبَطِلِ فَيَدْمَغُهُم فَإِذَا هُو زَاهِقٌ ﴾ [الأنبياء: ١٨]. ﴿إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا اللهِ كَنِفُلُونَ ﴾ [الحجر: ٩].

﴿إِنَّ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي عَايَنِنَا لَا يَخْفَوْنَ عَلَيْنَاً أَفَمَن يُلْقَىٰ فِي النَّارِ خَيْرُ أَم مَن يَأْتِهِ عَلَيْنَا يَوْمَ الْقِينَمَةُ اعْمَلُواْ مَا شِنْتُمْ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِالذِّكْرِ لَمَا جَاءَهُمْ وَإِنَّهُ لَكِنْكُ عَزِيزٌ ﴿ لَا يَأْنِيهِ الْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِيةً، تَنزيلُ مِنْ حَكِيمٍ جَمَيدٍ ﴿ مَا يُقَالُ لَكَ إِلَّا مَا قَدْ قِيلَ لِلرَّسُلِ مِن قَبْلِكُ إِنَّ رَبَّكَ لَدُو مَغْفِرَةٍ وَذُو عِقَابٍ حَمِيدٍ ﴾ وَلَو جَعَلْنَهُ قُرْءَانَا أَعْجَمِنًا لَقَالُواْ لَوْلَا فُصِلَتَ عَاينَكُهُ \* عَالَيْكُ وَعَرَفِي ثُولَ لَلْلِينَ لَا يُولُولُ فَصِلَتَ عَاينَكُه \* وَعَرَفِي ثُولُ هُو لِلَذِينَ اللّهُ اللّهِ عَلَيْهِ مَ وَقُرٌ وَهُو عَلَيْهِمْ عَمَى أُولَئِينَ لَا يُومِنُونَ فِي عَاذَانِهِمْ وَقُرٌ وَهُو عَلَيْهِمْ عَمَى أُولَتِكَ عَامَانُواْ فَلَا مُولًا عَلَيْهِمْ وَقُرٌ وَهُو عَلَيْهِمْ عَمَى أُولَائِكُ وَلَا مِن مَكَانِ بَعِيدٍ ﴾ [نصلت].

وكذلك السُنةُ من جوامع كلِم رسولِ اللَّهِ ﷺ التي اختصه الله بها، هي روحُ المعاني والوحيُ الثاني، والحكمةُ والبيانُ وتبيانُ القرآن، والنورُ والبرهان.

فلم يُتوفَّ ﷺ حتى بيَّن الشريعةَ أكملَ بيان، ولم يكن ليتوفاه اللَّهُ تعالى قبل بيانِ ما بالناسِ إليه حاجةٌ في دِينهم ودنياهُم وآخرتِهم، واللَّهُ تعالى يقول: ﴿وَمَآ أَنَزُلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ إِلَّا لِتُمَيِّنَ لَمُمُ الَّذِى ٱخْنَلْفُوا فِيلِهِ وَهُدُى وَرَحْمَةُ لِقَوْمِ يُوْمِنُونَ ﴾ أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلدِّصَرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمُ وَلَعَلَهُمُ وَلَعَلَّهُمُ وَلَعَلَّهُمُ وَلَعَلَّهُمُ وَلَعَلَّهُمُ وَلَعَلَّهُمْ وَلَعَلَيْنَ لِلْنَاسِ مَا نُزِلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَهُمْ وَلَعَلَهُمْ وَلَعَلَهُمْ وَلَعَلَهُمْ وَلَعَلَهُمْ وَلَعَلَهُمْ وَلَعَلَهُمْ وَلَعَلَهُمْ وَلَعَلَهُمْ وَلَعَلْهُمْ وَلَعَلَهُمْ وَلَعَلِي وَلَعَلِي وَلَمَ عَلَيْنَ لِلْنَاسِ مَا نُزِلُ إِلَيْهِمْ وَلَعَلْهُمْ وَلَعَلِي اللّهُ وَلَمْ وَلَهُمْ وَلَهُ وَلَعَلَهُمْ وَلَعَلَهُمْ وَلَعْمَ وَلَعَلَهُمْ وَلَعَلَّهُمْ وَلَعَلَهُمُ وَلَكُونَ وَلَعَلَهُمْ وَلَعَلَهُمُ وَلَكُونَ وَلَكُونَ وَلَهُ وَلَوْنَ فَلَكُونَا لَيْكُونُ وَلَكُمْ وَلَهُمْ وَلَعَلْمُ وَلَعَلَيْ وَلَهُمْ وَلَهُ وَلَهُمُ وَلَكُمُ وَلَكُمْ وَلَهُ فَلَعُلُهُمْ وَلِهُ عَلَيْهُمْ وَلَعَلَهُمْ وَلِهُ وَلَهُمْ وَلِهُ عَلَيْكُونَ كُونِ وَلَعَلَهُمْ وَلَكُمْ وَلِهُ فَلَالِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَوْلَهُ وَلَوْلَوْلَ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ

ثم يخبر أنه ما أنزل عليكَ الكتابَ إلا لذلك، فكيف يتوفاه قبل إنفاذِ ذلك وإنجازِه، مع قوله تعالى له ﷺ ولأمته كلُهم: ﴿وَلِأَتِمَ نِعْمَتِي عَلَيْكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَهْتَدُوكَ

وَ كُمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا مِنكُمْ يَتَلُوا عَلَيْكُمْ ءَايَئِنَا وَيُزَكِّيكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ ٱلْكِنْبَ وَالْفِينَا وَيُزَكِّيكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ ٱلْكِنْبَ وَالْفِرَةَ وَيُعَلِّمُكُمُ مَّا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ ﴿ وَالْبَقَرَةً ].

فكيف يعِدُنا تعالى بإتمام النعمةِ وإكمالِ الدين ثم يَتوفَّى رسولَه قبل إنجاز ذلك وهو عز وجل: ﴿ لَا يُخْلِفُ ٱلبِيعَادَ ﴾ [آل عمران: ٩].

والذي بعثه بالحق بشيراً ونذيراً ما توفاه اللّه عز وجل حتى بلّغ ما أرسلَه اللّه به أكملَ بلاغ وبينه أتم بيانٍ وفصّله أوضحَ تفصيلٍ، وأكملَ به الدينَ وأتم علينا النعمة، ولهذا أنزل عليه في آخر ما أنزل في يوم الجمعة الذي اختُصَّ به هو وأمتُه، وهداهُم له في أشرفِ موقفٍ وأفضلِ عشية يوم الحج الأكبرِ وهو واقف بعرفة في ذلك الجمع الأعظم الذي لم يتفق وقوعُ مثلِه ولم يلتق أكثرُ الناسِ برسول اللّه عليه بعده: ﴿ اللّهُ مَا لَكُمْ وَيَنَكُمْ وَاتّهُمْ تُواتّمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ بينكُمْ وَاتّمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ المِسُلَمَ ويناً ﴾ [المائدة: ٣].

فأخبر فيها بإكمال دينه الذي وعدنا إظهارَه في قوله عز وجل: ﴿هُوَ الَّذِي آرَسُلَ رَسُولُهُ بِٱلْهُـدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى ٱلدِّينِ كُلِهِۦ وَلَوْ كَرِهَ ٱلْمُشْرِكُونَ﴾ [التوبة: ٣٣].

وبإتمامه النعمة كما وعد في قوله تعالى: ﴿وَلِأُتِمَّ نِعْمَتِي عَلَيْكُرُ ﴾ [البقرة: ١٥٠].

وتقدم الحديثُ الصحيحُ (١) في قول اليهوديُّ لعمرَ في شأنها وما ردَّ عليه به.

وقال عليَّ بنُ أبي طلحة (٢) عن ابن عباس قوله تعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ وَيَلَكُمُ اللهُ الل

قلت: وفي ضمن هذا الخطابِ معنى فارضَوا به أنتم لأنفسكم، ولهذا قال النبيُ ﷺ: «ذاق طعمَ الإيمانِ من رضيَ بالله رباً وبالإسلامِ ديناً وبمحمد ﷺ نبياً» (٢)، وأمرَنا بهذا الذكرِ في كل مساء وصباح (١).

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) ذكره ابن جرير في «جامع البيان» (٤/ ج٦/ ٧٩) والسيوطي في «الدر المنثور» (٣/ ١٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في صحيحه (١/ ١٢ رقم ٥٦ /٣٤) من حديث العباس.

<sup>(</sup>٤) يشيّر إلى المحديث الذي أخرجه مسلم في صحيحه (٣/ ١٥٠١ رقم ١١١/ ١٨٨٤) وأبو =

وقال أسباط (١) عن السُدي: نزلت هذه الآيةُ يوم عرفةَ ولم ينزل بعدها حلالٌ ولا حرامٌ. ورجع رسولُ الله ﷺ فمات.

قالت أسماء بنتُ عُميس<sup>(۲)</sup>: حججتُ مع رسولِ الله ﷺ تلك الحجةَ فبينما نحن نسير إذ تجلّى له جبريلُ، فَمال رسولُ الله ﷺ على الراحلة فلم تُطق الراحلة من ثِقَل ما يُميلُها من القرآن فبركتْ، فأتيتُه فسجيَّتُ عليه بُرداً كان عليّ.

وقال أبنُ جريرٍ<sup>(٣)</sup> وغيرُ واحدٍ: مات رسولُ الله ﷺ بعد يومِ عرفةَ بأحدٍ وثمانين يوماً. رواهما أبنُ جرير.

وقال ابنُ عباس (٥) ﴿ فَيْ قُولُ الله تعالى: ﴿ وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلِ إِلَّا جِنْنَكَ بِأَنُونَكَ بِمَثَلِ إِلَّا جِنْنَكَ بِأَلْحَقِ وَلَحْسَنَ تَنْسِيرًا ﴾ [الفرقان: ٣٣]. ولا يأتونك بمثل أي بما يلتمسون به غيرَ القرآن والرسولِ ﴿ إِلَّا جِنْنَكَ بِٱلْحَقِّ ﴾ [الفرقان: ٣٣]. الآية.

أي لإنزال جبريلَ من الله تعالى بجوابِهم، وما هذا إلا اعتناءً وكِبْرُ شرفِ للرسول ﷺ حيث كان يأتيه الوحيُ من الله عز وجل بالقرآن صباحاً ومساء وليلاً

<sup>=</sup> داود رقم (۱۵۲۹) وابن حبان رقم (۲۳٦۸ ـ موارد).

والحاكم في «المستدرك» (١/ ١٨) والنسائي في «عمل اليوم والليلة» رقم (٥). كلهم من حديث أبي سعيد الخدري: أنَّ رسول اللَّهِ ﷺ قال: «يا أبا سعيد! من رضيَ بالله رباً، وبالإسلامِ ديناً، وبمحمدِ نبياً، وجبت له الجنة...».

وهو حديث صَحيح.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (٤/ج٦/٧٩ ـ ٨٠). وذكره السيوطي في «الدر المنثور» (٣/١٩).

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (٤/ج٦/ ٨٠). وذكره السيوطي في «الدر المنثور» (٣/ ١٩).

<sup>(</sup>٣) في «جامع البيان» (٣/ ج٦/ ٨٠).

<sup>(</sup>٤) لأبن جرير في «جامع البيان» (٣/ ج٦/ ٨٠).

<sup>(</sup>٥) ذكره ابن كثير في تفسيره (٣/ ٣٣٠).

ونهاراً، سفراً وحضَراً، وكلَّ مرةٍ كان يأتيه الملَكُ بالقرآنِ لا كإنزالِ الكتبِ قبله المتقدمةِ، فهذا المقامُ أعلى وأجلُّ وأعظمُ مكانةً من سائر إخوانِه الأنبياء صلواتِ الله وسلامه عليهم أجمعين.

فالقرآنُ أشرفُ كتابِ أنزله الله، ومحمدٌ عَلَيْ أعظمُ نبي أرسله الله تعالى. وقد جمع اللّه للقرآن الصفتين معاً: ففي الملأ الأعلى أُنزل جملة واحدة من اللوح المحفوظِ إلى بيت العزةِ في السماء الدنيا، ثم أُنزل بعد ذلك إلى الأرض مُنجَّماً بحسب الوقائع والحوادِث(١)، ﴿كَنْلِكَ لِنُثَبِّتَ بِهِ فُوَّادَكَ وَرَتَلْنَهُ تَرْيَلا ۞ وَلا يَأْتُونَكَ بِمَثَلٍ إِلا جِنْنَكَ بِالْحَقِ وَلَحْسَنَ تَنْسِيلًا ۞ [الفرقان]. ﴿وَقُرَءَانَا فَرَقْنَهُ لِنَقَرَآهُ عَلَى النَّسِ عَلَى مُكْثِ وَنَزَلِنَهُ نَزِيلاً الإسراء: ١٠٦].

وكما وفَى بالرد على كل مشاقً لله ورسوله من الوثنيين والمنافقين والكتابيين وغيرِهم، ونزل منجّماً على حسب ذلك، فكذلك هو واف برد شبهة كل ملحد إلى يوم القيامة، اقرأ على من ادعى النبوة: ﴿وَلَكِكن رَّسُولَ اللّهِ وَخَاتَمَ النَّيْتِ نَّ ﴾ [الأحزاب: ١٤]. وعلى الدجال فواتح سورة الكهف، وعلى المعطّل والمشبّه: ﴿لَيْسَ كَمِثّلِهِ شَى اللهُ السّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الـشـورى: ١١]. ﴿يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمًا ﴾ [طه: ١١٠].

وعلى النافي للقدر: ﴿مَن يَشَإِ اللَّهُ يُضَلِلْةً وَمَن يَشَأْ يَجْعَلْهُ عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [الانعام: ٣٩]. ﴿إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْتُهُ بِفَدَرٍ ﴾ [القمر: ٤٩].

وعلى الجبرية العُلاة: ﴿لَا يُكَلِفُ اللّهُ نَفْسًا إِلّا وُسَعَهَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦]. ﴿ رُسُلًا مُبَشِرِينَ وَمُنذِرِينَ لِئَلًا يَكُونَ لِلنّاسِ عَلَى اللّهِ حُجَّةُ بَعْدَ الرُّسُلِ ﴾ [النساء: ١٦٥]. ﴿ وَاللّهُ اللّهِ الْمُجْهَةُ الْبَلِغَةُ فَلَوَ شَاءَ لَهَدَنكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ [الانعام: ١٤٩]. وعلى نُفاةِ الرؤية: ﴿ وَبُوهُ مُ يَوْمَذِ نَاضِرةً ﴿ اللّهُ رَبِّهَا نَاظِرةً ﴿ اللّهَامَةِ]. وعلى الرافضة: ﴿ تَافِي اللّهُ مَنا إِنّ يَعُولُ لِصَلَحِيهِ لَا تَحْسَزَنَ إِنّ اللّهَ مَعَنا ﴾ [التوبة: ٤٠].

وعلى الناصبة: ﴿وَالسَّبِقُونَ الْأَوْلُونَ مِنَ الْمُهَجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ
رَضِى اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ﴾ [الستوبة: ١٠٠]. الآية. ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ
عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِرَكُمُ تَطْهِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٣٣].

<sup>(</sup>۱) انظر تفسیر ابن کثیر (۳/ ۳۳۰).

وَعلَى الفريقين: ﴿وَالَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اَغْفِـرْ لَنَــَا وَلِإِخْوَنِنَـا اَلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَـٰنِ وَلَا تَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِلَّذِينَ ءَامَنُواَ﴾ [الحشر: ١٠].

وعلى كل ذي بدعة مطلقاً: ﴿ أَلْوَمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ [المائدة: ٣]. إلى آخرها مع قوله تعالى: ﴿ أَفَغَكُمُ دِينِ ٱللَّهِ يَبَغُونَ ﴾ [آل عمران: ٨٣]. ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ الْإِسْلَامِ دِينًا فَكَن يُقْبَلَ مِنْدُ ﴾ [آل عمران: ٨٥].

(المسألةُ الرابعةُ): أن هذا الدينَ التامَّ المكمَّل الذي بلغه الرسولُ ﷺ إلى الناس كافة لا يقبل زيادة على ما شرع فيه من أصولِ الملةِ وفروعِها ولا نقصاً منها ولا تغييراً ولا تبديلاً ولا يُقبل من أحد دينَ سواه. ولا تقبل لأحد عبادة لم يتعبذها محمد رسولُ الله ﷺ ولا أصحابه ولا يُعبد الله تعالى إلا بما شُرع، وهذه المسألةُ يأتي إن شاءَ اللَّهُ الكلامَ عليها في الفصل الأخير، واللَّهُ المستعانُ.

# مَحمدٌ ﷺ خاتَمُ الرُسلِ، فلا نبيً بعده

(المسألةُ الخامسةُ): أن محمداً على خاتمُ الرسلِ فلا نبيَّ بعده، وكتابُه خاتمُ الكتبِ فلا كتابَ بعده، فهو محكمٌ أبداً. وهذه المسألةُ هي المُشارُ إليها بهذا البيتِ والذي بعده.

(وكلُ مَن مِن بعدِه قد ادعى نبوةً فكاذبٌ فيما ادّعى) (فهو خِتامُ الرسلِ باتفاق وأفضلُ الخلقِ على الإطلاق)

قال الله تبارك وتعالى: ﴿مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَّا أَحَدِ مِن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ اللهِ وَخَاتَمَ النَّيْتِ أَ وَكَانَ اللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٤٠]. وقال تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُوفُواْ شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ [البقرة: ١٤٣].

وقال تعالى: ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُولُ ﴾ [آل عمران: ١٤٤].

وقال تعالى: ﴿إِنَّا أَوَحَيْنَا إِلَيْكَ كُمَّا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوجٍ وَالنِّبِيِّنَ مِنْ بَعْدِهِمْ [النساء: ١٦٣] إلى غير ذلك من الآيات.

وقال البخاريُّ(١) رحمه الله تعالى: حدثنا إبراهيم بنُ المنذرُ قال: حدثني

<sup>(</sup>١) في صحيحه (٦/٥٤٤ رقم ٣٥٣٢).

وله (٣) عن أبي موسى ﴿ قَالَ: كان رسولُ اللَّهِ ﷺ يسمِّي لنا نفسَه أسماء فقال: «أنا محمدٌ وأحمدُ والمُقَفِّي والحاشرُ ونبيُّ التوبةِ ونبيُّ الرحمةِ».

وقال البخاريُ (٤) رحمه الله تعالى: بابُ خاتم النبيين على، حدثنا محمدُ بنُ سِنانِ حدثنا سليمٌ حدثنا سعيدُ بنُ ميناءَ عن جابر بن عبد الله على قال: قال النبيُ على: «مثلي ومثلُ الأنبياء كمثلِ رجلٍ بنى داراً فأكملَها وأحسنها إلا موضعَ لبنة فجعل الناسُ يدخُلونها يتعجبون ويقولون: لولا موضعُ اللبنة». رواه مسلم (٥) وزاد: قال رسولُ اللهِ على: «فأنا موضعُ اللبنةِ جئتُ فختمتُ الأنبياء».

وقال البخاريُ (٢) رحمه الله تعالى: حدثنا قُتيبةُ عن سعيدِ حدثنا إسماعيلُ بنُ جعفرِ عن عبدِ اللّهِ بنِ دينارِ عن أبي صالحِ عن أبي هريرةَ على أن رسولَ الله على قال: "إن مثلي ومثلَ الأنبياءِ من قبلي كمثلِ رجلٍ بنى بيتاً فأحسنه وأجمله، إلا موضعَ لبنةٍ من زاوية، فجعل الناسُ يطوفون به ويعَجبونَ له ويقولون: هلا وُضعَتْ هذه اللبنة؟"، قال على: "فأنا اللبنة، وأنا خاتمُ النبين". رواه مسلم (٧) من طرق.

وله (٨) عن أبي سعيد الخدريِّ ﷺ قال: قال رسولُ اللَّهِ ﷺ: «مثلي ومثلُ النبيين»، فذكر نحوَه.

<sup>(</sup>۱) فی صحیحه (۱/۸۲۸ رقم ۱۲۴/۲۳۵۲).

<sup>(</sup>٢) انظر كتاب «الرياض الأنيقة في شرح أسماء خير الخليقة السيوطي.

<sup>(</sup>٣) أي لمسلم في صحيحه (١٨٢٨/٤ ـ ١٨٢٩ رقم ١٢٦/ ٢٣٥٥).

<sup>(</sup>٤) في صحيحه (٦/ ٥٥٨ رقم ٣٥٣٤).

<sup>(</sup>٥) في صحيحه (٤/ ١٧٩١ رقم ٢٢٨٧/٢٣).

<sup>(</sup>٦) في صحيحه (٦/ ٥٥٨ رقم ٣٥٣٥).

<sup>(</sup>٧) في صحيحه (٤/ ١٧٩١ رقم ٢٢/ ٢٢٨٦).

<sup>(</sup>٨) أي لمسلم في صحيحه (١٧٩١/٤ رقم... /٢٢٨٦).

وقال الإمامُ أحمدُ (١) رحمه الله تعالى: حدثنا أبو عامر الأزديُّ حدثنا زهيرُ بنُ محمدِ عن عبد الله بنِ محمدِ بن عقيلِ عن الطفيل بنِ أُبيِّ بنِ كعبِ عن أبيه وَ النبي عن النبي عن النبي قال: «مثلي في النبيين كمثل رجلٍ بنى داراً فأحسنَها وأكملها، وترك فيها موضِعَ لِبنةٍ لم يضغها، وجعلَ الناسُ يطوفون بالبنيان ويعجبون منه ويقولون: لو تم موضعُ هذه اللبنةِ، فأنا في النبيين موضعُ تلك اللبنةِ».

ورواه الترمذيُّ (٢) عن أبي عامرٍ العُقْديُّ به وقال: حسنٌ صحيح.

وقال البخاريُ (٣) رحمه الله تعالى: حدثنا مسدّة حدثنا يحيى عن شُعبة عن الحكم عن مصعب بن سعدِ عن أبيه أن رسولَ اللّه ﷺ خرج إلى تبوكَ واستخلف علياً، فقال: أتُخلّفني في الصبيان والنساء؟ قال: «ألا ترضى أن تكونَ مني بمنزلةِ هارون من موسى إلا أنه ليس نبيَّ بعدي».

رواه مسلم (3) من طريق مصعب هذه ومن طريق سعيد بنِ المسيّب (6) عن عامر بن سعدِ بن أبي وقاص عن أبيه قال: قال رسولُ اللَّهِ ﷺ لعلي: «أنت مني بمنزلةِ هارون من موسى إلا أنه ليس نبيّ بعدي».

قال سعيدُ: فأحببتُ أن أُشافِه بها سعداً فلقِيتُ سعداً فحدثتُه بما حدثني به عامرٌ فقال: أنا سمعتُه، فقلتُ: أنت سمعتَه؟ فوضع إصبعيه على أذنيه فقال: نعم وإلا سُكتا.

وتقدم في حديث الدجال<sup>(١)</sup> قولُه ﷺ: «أنه يبدأ فيقول أنه نبيً، وأنا خاتمُ النبيين ولا نبيً بعدي». الحديث.

وفي حديث ثوبانَ الطويلَ عند أبي داودَ<sup>(٧)</sup> وغيرِه<sup>(٨)</sup>: **«وأنه سيكون في أمتي** 

 <sup>(</sup>۱) في «المسند» (٥/ ١٣٨).

<sup>(</sup>٢) في «السنن» (٥٨٦/٥ رقم ٣٦١٣) وقال: هذا حديث حسن، وهو كما قال.

<sup>(</sup>٣) في صحيحه (٨/ ١١٢ رقم ٤٤١٦).

<sup>(</sup>٤) في صحيحه (٤/ ١٨٧٠ رقم ٣١/ ٢٤٠٤).

<sup>(</sup>٥) في صحيحه (١٨٧٠/٤ رقم ٣٠٤/٣٠).

<sup>(</sup>٦) تقدم تخریجه.

<sup>(</sup>٧) في السنن (٤/٠٥٤ ـ ٤٥٢ رقم ٢٥٢٤).

٨) كمسلم في صحيحه (٤/ ٢٢١٥ رقم ١٩/ ٢٨٨٩).

كذابون ثلاثون كلُهم يزعُم أنه نبيٍّ وأنا خاتمُ النبيين ولا نبيَّ بعدي».

وللبخاري (١) ومسلم (٢) وهذا لفظُه: عن أبي هريرة فله قال: قال رسولُ الله على: «نحن الآخرون ونحن السابقون يوم القيامة، بَيدَ أنَّ كلَّ أمةٍ أوتيت الكتابَ من قبلنا وأُوتيناهُ من بعدِهم، ثم هذا اليوم الذي كتبه الله علينا هدانا الله له فالناسُ لنا فيه تبعٌ، اليهودُ غداً والنصارى بعد غدٍ».

وفي رواية (٣٠): «وكذلك هم تبع لنا يومَ القيامة، نحن الآخرون من أهلِ الدنيا والأولون يوم القيامة المَقْضيّ لهم قبلَ الخلائقِ».

وفي صحيح البخاريُ (١) في موضع من صحيحه من طرق عن ابنِ عمر والله عن رسولِ الله على قال: (إنما أجَلُكم في أجلِ مَن خلا من الأمم ما بين صلاة العصرِ إلى مغربِ الشمس، وإنما مثلكم ومثلُ اليهودِ والنصارى كرجل استعمل عُمَالاً فقال: مَن يعملُ إلى نصفِ النهارِ على قيراطِ قيراطِ؟ فعمِلتُ اليهودُ إلى نصفِ النهارِ على قيراطِ قيراطِ؟ فعمِلتُ اليهودُ إلى على قيراطِ قيراطِ قيراطِ؟ فعمِلت النصارى من نصفِ النهارِ إلى صلاةِ العصرِ على قيراط قيراط، فقال من يعملُ نصفَ النهارِ إلى صلاةِ العصرِ على قيراط قيراط، فقال من يعملُ من صلاةِ العصرِ إلى مغرِب الشمسِ على قيراطين؟ قيراطين قيراطين؟ قال من يعملُ من صلاةِ العصرِ إلى مغرِب الشمسِ على قيراطين قيراطين؟ قالوا نحن أكثرُ عملاً قيراطين، ألا لكم الأجرُ مرتين. فغضبتُ اليهودُ والنصارى، فقالوا نحن أكثرُ عملاً وأقلُ عطاءً، قال الله تعالى: هل ظلمتُكم من حقكم شيئاً؟ قالوا: لا، قال: فإنه فضلى أوتيه مَن شِئتُ».

ولهما(٥) عن أبي حازم قال: قاعدتُ أبا هريرةَ والله خمسَ سنينَ سمعتُه

<sup>=</sup> والترمذي رقم (۲۲۰۳ و ۲۲۱۹) وأحمد (۱٦/٥، ٤١، ٤١) وابن ماجه رقم (٣٩٥٢). وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (۲/ ۳۵۶ رقم ۸۷٦).

<sup>(</sup>۲) في صحيحه (۲/ ۸۸۵ رقم ۱۹/ ۸۵۵).

<sup>(</sup>٣) لمسلم في صحيحه (٢/ ٨٥٦ رقم ٢٢/ ٨٥٦).

<sup>(</sup>٤) في صحيحه (٦/ ٤٩٥ ـ ٤٩٦ رقم ٣٤٥٩).

 <sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في صحيحه (٦/ ٤٩٥ رقم ٣٤٥٥).
 ومسلم في صحيحه (٣/ ١٤٧١ ـ ١٤٧٢ رقم ١٨٤٢/٤٤).

يحدّث عن النبيِّ عَلَيْ قال: «كانت بنو إسرائيلَ تسوسُهم الأنبياءُ كلما هَلك نبيِّ خَلَفَ نبيٌ وإنه لا نبيً بعدي، وسيكون خُلفاء فيكثرون». قالوا: فما تأمرنا؟ قال: «فُوا بَيعةَ الأولِ فالأول، أعطوهُم حقّهم، فإن الله تعالى سائلُهم عما استرعاهم».

وروى الإمامُ أحمدُ (١) والترمذيُ (٢) وصححه عن أنس بنِ مالكِ وَاللَّهِ قال: قال رسولُ اللَّهِ عَلَيْهِ: "إن الرسالة والنبوة قد انقطعت، فلا رسولَ بعدي ولا نبيّ ». قال: فشقَّ ذلك على الناس، فقال: "ولكنْ المُبشّرات». قالوا: يا رسولَ الله وما المبشرات؟ قال: "رؤيا الرجلِ المسلم وهي جزءٌ من أجزاء النبوة».

وللبخاري (٣) من حديث أبي هُريرةَ قال: سمعتُ رسولَ اللَّهِ ﷺ يقول: «لم يبقَ من النبوة إلا المُبشرات»، قالوا: وما المبشرات؟ قال: «الرؤيا الصالحة».

وقال مسلم (1) رحمه الله تعالى: حدثنا يحيى بنُ أيوبَ وقتيبةُ بنُ سعيدِ وعليُ بنُ حجر قالوا: حدثنا إسماعيلُ ـ وهو ابن جعفر ـ عن العلاء عن أبيه عن أبي هريرة في أن رسولَ اللّهِ على قال: «فُضَلتُ على الأنبياء بستُ: أُعطيتُ جوامعَ الكلِم، ونُصرتُ بالرعب، وأُحلت لي الغنائم، وجُعلت لي الأرضُ طهوراً ومسجداً، وأُرسلت إلى الخلق كافة، وخُتم بي النبيُون».

وروى الإمامُ أحمدُ<sup>(ه)</sup> عن العِرباض بنِ ساريةَ ﴿ قَالَ: قال رسولُ اللَّهِ ﷺ: «إني عند اللَّهِ لخاتمُ النبيين وإن آدمَ لَمنْجَدل في طينته».

وله (٢) عن عبد الله بنِ عمرو رضي قال: خرج رسولُ الله على يوماً كالمودع فقال: «أنا محمد النبئ الأميُ (ثلاثاً) ولا نبي بعدي، أوتيتُ فواتِح الكلِم وجوامعه وخواتِمه».

<sup>(</sup>۱) في «المسند» (۳/۲۲۷).

 <sup>(</sup>۲) في «السنن» (۶/ ۹۳۳ رقم ۲۲۷۲) وقال: هذا حديث حسن صحيح غريب من هذا الوجه من حديث المختار بن فُلفُل.

قلت: وهو حديث صحيح الإسناد. (٣) في صحيحه (١٢/ ٣٧٥ رقم ٦٩٩٠).

<sup>(</sup>٤) في صحيحه (١/ ٣٧١ رقم ٥/٣٢٥).

<sup>(</sup>٥) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٦) لأحمد في مسنده (٢/ ١٧٢، ٢١١) بسند صحيح.

وقد وردت عدةُ أحاديثَ في صفةِ خاتمِ النبوةِ بين كتِفيه آيةً باهرةً ودِلالةً ظاهرةً على أنه لا نبيَّ بعده، لا بأسَ أن نذكرَ ما تيسر منها.

فروى البخاريُّ (۱) ومسلمٌ (۲) عن السائب بنِ يزيدَ ﴿ قَالَ: «ذهبتْ بي خالتي إلى رسولِ اللَّهِ ﷺ فقالت: يا رسولَ الله إن ابن أختي وقع. فمسح رأسي ودعا لي بالبركة، وتوضأ فشربتُ من وضوئه، ثم قمتُ خلف ظهرِه فنظرتُ إلى خاتم بين كتفيه مثلٍ زِرُ الحَجلة».

ولمسلم (٣) عن جابر بنِ سَمُرةً ﴿ قَالَ: «كان رسولُ اللَّهِ ﷺ قد شمِطَ مقدّم رأسِه ولحيتِه، وكان إذا ادّهن لك يتبيّن، وإذا شعثَ رأسُه تبيّن، وكان كثيرَ شعرِ اللحيةِ. فقال رجل: وجهُه مثلُ السيف. قال: بل كان مثل الشمس والقمرِ، وكان مستديراً، ورأيتُ الخاتمَ عند كتفِه مثلَ بيضةِ الحمامةِ، يُشبههُ الحسَنُ».

وفي رواية (٤) قال: «رأيتُ خاتماً في ظهر رسولِ اللَّهِ ﷺ كأنه بيضةُ حَمام».

قال: «ثم دُرتُ خلفه إلى خاتم النبوةِ بين كتفيهِ عن ناغض كتفِه اليُسرى جُمع عليه خِيلانٌ كأمثال الثآليل».

وروى أبو داودَ الطيالسيُ (٦) عن معاويةَ بنِ قُرَّةَ عن أبيه قال: «أتيتُ رسولَ اللَّهِ ﷺ فقلت: يا رسولَ اللَّهِ أرني الخاتم، فقال: «أدخِل يدك». فأدخلتُ يدي في جُربَّانه فجعلتُ ألمسُ أنظرُ إلى الخاتم، فإذا هو على نغض كتفهِ مثلُ

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (٦/ ٥٦١ رقم ٢٥٤١).

<sup>(</sup>۲) في صحيحه (۱۸۲۳/۶ رقم ۱۱۱/۲۳٤٥).

<sup>(</sup>۳) في صحيحه (٤/ ١٨٢٤ رقم ١٠٩/ ٢٣٤٤).

<sup>(</sup>٤) لمسلم في صحيحه (٤/ ١٨٢٤ رقم ١١٠/ ٢٣٤٤).

<sup>(</sup>٥) لمسلم في صحيحه (٤/ ١٨٢٣ ـ ١٨٢٤ رقم ١١١/ ٢٣٤٦).

<sup>(</sup>٦) في «المسند» (ص١٤٤ رقم ١٠٧٧).

البيضة، فما منعه ذاك أن جعلَ يدعو لي وإن يدي لفي جُرُبّانه» ورواه النسائي<sup>(١)</sup>.

وروى الإمامُ أحمدُ (٢) عن أبي رَمْثةَ التيميِّ قال: «خرجت مع أبي حتى أتيتُ رسولَ الله ﷺ فرأيتُ برأسه ردع حِنّاء، ورأيتُ على كتفه مثلَ التفاحةَ، فقال أبي: إني طبيبُ أفلا أطبّها لك؟ قال: «طبيبُها الذي خلقَها». وقال لأبي: «هذا ابنُك؟»، قال: نعم. قال: «أما إنه لا يجني عليك ولا تجني عليه».

وروى البيهقيُ (٣) عن سلمان الفارسيّ قال: وأتيتُ رسولَ اللَّهِ ﷺ فألقى رداءَه وقال: «يا سلمانُ انظر إلى ما أُمرتُ به؟»، قال: فرأيتُ الخاتمَ بين كتفيه مثلَ بيضةِ الحمامةِ».

وروى يعقوبُ (٤) بنُ سفيانَ بإسنادِه عن التنوخي الذي بعثه هِرْقَلُ إلى رسولِ اللَّهِ ﷺ وهو بتبوكَ الحديث، وفيه: «فحلَّ حَبُوتَه عن ظهرِه ثم قال: «ههنا المض لما أُمرت به». قال: فجُلتُ في ظهره فإذا أنا بخاتم في موضع غُضْروف الكتِفِ مثلُ الحجمة الضخمة».

وروى الإمامُ أحمدُ أَ عن غياثِ البكريِّ قال: كنا نجالس أبا سعيدِ الخدريِّ بالمدينة فسألتُه عن خاتم رسولِ الله ﷺ الذي كان بين كتفيه فقال بأصبعه السبابةِ: هكذا لحمٌ ناشرٌ بين كتفيه ﷺ.

<sup>(</sup>۱) في «السنن الكبرى» (۵/ ۸۳ رقم ۸۳۰۷).

<sup>(</sup>۲) في «المسند» (۲/۲۲۲، ۲۲۷ ـ ۲۲۸).

ي قلت: وأخرجه أبو داود رقم (٤٢٠٦) و (٤٤٩٥) والترمذي رقم (٢٨١٢) والنسائي (٣/ ١٨٥) والنسائي (٣/ ١٨٥) والبيهقي في «الدلائل» (١/ ٢٦٥) من طرق.

قال الترمذي: هذا حديث حسن غريب.

وخلاصة القول أن الحديث صحيح، والله أعلم.

<sup>(</sup>٣) في «دلائل النبوة» (١/٢٦٦).

قلت: وأخرجه أحمد في «المسند» (٣/ ٤٤١) بسند صحيح. ومسلم في صحيحه (٤/ ١٨٢٤ رقم ١٨٢٤/١) والترمذي في «السنن» رقم (٣٦٤٤) وقال: هذا حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>٤) في «البداية والنهاية» (٦/ ٢٩).

<sup>(</sup>٥) في «المسند» (٣/ ٦٩).

قَلْتُ: وذكره ابن كثير في «البداية والنهاية» (٦/ ٣٠) وقال: تفرد به أحمد من هذا الوجه.

وقال البخاريُ (١) رحمه الله تعالى: حدثنا أبو اليمانِ أخبرنا شعيبٌ عن عبد الله بن أبي حسينٍ حدثنا نافعُ بنُ جبيرٍ عن ابن عباس الله قال: «قدِم مسيلمةُ الكذابُ على عهد رسولِ الله على فجعل يقول: إن جعلَ لي محمدٌ من بعده ـ يعني الأمر ـ تبعتُه».

وقدِمَها في بشر كثير من قومه، فأقبل إليه رسولُ الله على ومعه ثابتُ بنُ قيس بنِ شماس وفي يد رسول الله على قطعة جريدِ حتى وقف مسيلمة في أصحابِه وقال: «لو سألتني هذه القطعة ما أعطيتُكها، ولن تعدُو أمرَ الله فيك. ولئن أدبرت ليعقِرَنّك الله، وإني لأراك الذي أُريتُ فيه ما أُريتُ، وهذا ثابتٌ يُجيبك عني». ثم انصرف عنه.

قال ابنُ عباس (٢): فسألتُ عن قولِ رسولِ اللَّهِ ﷺ: "وإني لأراكَ الذي أريتُ فيك ما رأيت». فأخبرني أبو هريرة (٢) ﴿ وَاللَّهُ اللهِ عَلَيْهُ قال: "بينا أنا نائمٌ رأيتُ في يديَّ سوارين من ذهب، فأهمني شأنهما، فأوحيَ إليَّ في المنام أن أنفُخهما، فنفختُهما فطارا فأوّلتهما كذّابين يخرُجان بعدي أحدُهما العنسيُ والآخرُ مُسيلمةُ».

حدثنا إسحاقُ<sup>(٣)</sup> بنُ منصورِ حدثنا عبدُ الرزاق عن معمّر عن همام أنه سمع أبا هريرة ولله يقول: قال رسولُ اللَّهِ علله: «بينا أنا نائمٌ أُتيت بخزائنِ الأرضِ، فوضع في كفي سوارانِ من ذهب، فكبر علي، فأوحي إليَّ أن أُنفُخهما، فنفختُهما فذهبا، فأولتُهما الكذابَين اللذين أنا بينهما: صاحبَ صنعاء، وصاحبَ اليمامة». والأحاديث في هذا الباب كثيرة جداً وفيما أشرنا إليه كفاية.

(فهو) محمد على (ختامُ الرسل) فلا نبيَّ بعده، والرسالةُ من باب أولى إذ لا

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (۲/ ۱۲۲ ـ ۲۲۷ رقم ۳۹۲۰). تا د أن النال

قلت: وأخرجه مسلم في صحيحه (٤/ ١٧٨٠ رقم ٢١/ ٢٢٧٣). د) أن بالزايم :

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في صحيحه (٦/ ٦٢٧ رقم ٣٦٢١).ومسلم في صحيحه (٤/ ١٧٨١ رقم ٢٢٧٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه (١٢/ ٤٢٣ رقم ٧٠٢٧). ومسلم في صحيحه (٤/ ١٧٨١ رقم ٢٢/ ٢٧٤٤).

يُرسل إلا بعد أن يتنبأ، فالنبوةُ وحي مطلقٌ مجرداً، فإن أُمر بتبليغه فرسالةٌ، فكلُ رسولٍ نبيٌ ولا عكس (باتفاق) من كلِّ كتابٍ منزّلٍ وكلِّ نبيٌ مُرسلٍ وكلِّ مؤمنِ بالله واليوم الآخِر (وأفضلُ الخلق) كلِهم (على الإطلاق) بلا استثناء، قال الله تبارك وتعالى: ﴿ يَلْكَ الرُّسُلُ فَضَلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ مِنْهُم مَّن كُلَّمَ اللهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَنتٍ ﴾ والبقرة: ٢٥٣].

قال أئمةُ التفسير من الصحابةِ فمن بعدهم: هو محمدٌ ﷺ وتقدمَ قولُه ﷺ: «أنا سيّدُ ولهِ آدمَ ولا فخر»(١).

وقد أخذ اللَّهُ عز وجل على جميعِ الرسلِ الميثاقَ في الإيمانِ به ونُصرتِه، وبشر به كلَّ نبيٌ قومَه وبُعث إلى الجن والإنسِ والأسودِ والأحمرِ كافة، وأتى في الدُنيا من المعجزات ما لم يُؤتَه نبيٌّ قبله من انشقاق القمرِ وحنينِ الجِذعِ إليه ونبعُ الماء من أصابعه، وتسليم الأشجارِ والأحجارِ عليه، وغير ذلك.

## [القرآنُ أعظمُ مُعجزاتِه ﷺ]

وأعظمُ معجزاتِه هذا القرآنُ، معجزةٌ خالدةٌ أبدَ الآبدين ودهر الداهرين، لا تفنى عجائِبُه ولا يُدرك غايةُ إعجازِه ولا يندرس بمرور الأعصارِ ولا يملّ مع التكرار. بل يُجلى مع ذلك ويتجلى ويعلو على غيره ولا يُعلى، وكلُّ معجزةٍ قبله انقضت بانقضاء زمانِها ولم يبقَ إلا تَذكارُها، وهو كلُّ يوم براهينه في مزيد ومعجزاتُه في تجديد: ﴿لَا يَأْنِيهِ ٱلبَطِلُ مِنْ بَيِّنِ يَدَيِّهِ وَلَا مِنْ خَلْفِةٍ تَرْيلُ مِنْ حَكِيمٍ وصعحزاتُه في تجديد:

### [ظهور فضيلته ﷺ بتقدُّمه إماماً بالأنبياء ليلةَ الإسراء والمعراج]

وقد ظهرت فضيلتُه ﷺ في ليلةِ الإسراء والمعراج بتقدَّمه عليهم إماماً، وعلَّوه فوق الجميع مقاماً، حتى جاوز السبع الطباق إلى سدرةِ المنتهى إلى حيث شاء الله عز وجل، واختص ﷺ بأشياء أُخَرَ في سماحة شريعته ووضع الآصارِ عن أمته، وكونِه أكثرَهم تابعاً.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

وكذلك يبدو فضلُه في الآخرة بكونه أول من تنشقُ عنه الأرضُ، وأولُ شافع وأول مُشقَّع وأولُ من يستفتح باب الجنة وأولُ من يدخلها من الأمم أمتُه، وله الحوض المورودُ وهو الكوثر، وهو أكثرُ الأنبياء وارداً، وله اللواءُ المعقودُ وهو لواءُ الحمدِ، تحته آدمُ فمن دونه، وله المقامُ المحمودُ الذي يغبِطُه به الأولون والآخرون، ويرغب إليه كلُ الخلائقِ حتى إبراهيمُ خليلُ الرحمنِ.

وهو وأُمتُه أولُ من يجوزُ الصراطَ وهم ثلثا أهلِ الجنةِ، لِما جاء أنهم ثمانون صفاً وغيرُهم من الأمم أربعون صفاً، وهذه عدةُ صفوفِ أهلِ الجنة مائة وعشرين صفاً، ويشفع الواحدُ من أمته في مثل ربيعةَ ومُضرَ.

وله ﷺ الوسيلةُ وهي أعلى درجةٍ في الجنة ليس فوقها إلا عرشُ الرحمن عز وجل، وليست هي لأحد غيرِه ﷺ، وغيرُ ذلك من مقاماتِه العليةِ التي لا ينالها غيرُه ولا يُدركُها سواه، وهذا مقامٌ يطولُ ذكرُه ولا يُقدرُ قدرُه، ولا يُحيط بغايته إلا الذي اصطفاه له، وأكرمه به.

جعلنا اللَّهُ عز وجل ممن اقتدى واهتدى بهديه وكان هواه تبَعاً لما جاء به، آمين.

#### [لا تفضَّلوا بين الأنبياء]

مسألة: في الصحيحين (١) عن أبي هريرة والنه قال: بينما يهودي يعرِضُ سلعته أُعطي بها شيئاً كرهه فقال: لا والذي اصطفى موسى على البشر. فسمِعه رجلٌ من الأنصار فقام فلطَم خدَّه وقال: تقول والذي اصطفى موسى على البشر والنبي على بين أظهرنا؟ فذهب اليهوديُ إليه على فقال: أبا القاسم إن لي ذمة وعهدا فما بال فلان لطم وجهي؟ فقال: «لِمَ لطمت وجهه؟» فذكره. فغضب النبي على حتى رُؤيَ في وجهه ثم قال: «لا تُفضّلوا بين أنبياء الله عز وجل، فإنه يُنفخ في الصور فيصعتُ مَن في السمواتِ ومن في الأرض إلا من يشاء الله، ثم ينفخ فيه

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه (٥/ ٧٠ رقم ٢٤١٢) وأطرافه رقم (٣٣٩٨، ٣٦٣٨،) ١٩١٦، ٢٩١٧).

ومسلم في صحيحه (١٨٤٣/٤ ـ ١٨٤٤ رقم ١٥٩/٢٣٧٣).

أخرى فأكونُ أولَ من بُعث، فإذا موسى آخذٌ بالعرش فلا أدري أحوسِب بصعقته يوم الطورِ أم بُعث قبلي؟ ولا أقول إن أحداً أفضلُ من يونسَ بنِ متّى».

ولهما(۱) عن ابن عباس رفي عليه عليه عليه عليه عليه عليه عليه أن يقولَ إني خيرٌ من يونس بن متى».

ولهما (٢) عن أبي هريرة و النبيّ عليه أنه قال ـ يعني الله تبارك وتعالى ـ: «لا ينبغي لعبد لي»، الحديث.

قال النوويُ (٣) رحمه الله تعالى في الحديث الأولِ: قولُه ﷺ: «لا تفضّلوا بين أنبياء الله»(٤) جوابُه من خمسةِ أوجه:

أحدُها: أنه ﷺ قال قبلَ أن يعلم أنه سيدُ ولدِ آدمَ فلما علِمَ أخبر به.

والثاني: قاله أدباً وتواضعاً.

والثالث: أن النهيَ إنما هو تفضيلٌ يؤدي إلى تنقيص المفضول.

والرابع: إنما نهى عن تفضيل يؤدّي إلى الخصومة والفتنة كما هو المشهورُ في سبب الحديث.

والخامسُ: أن النهيَ مختصٌ بالتفضيل في نفس النبوةِ فلا تفاضلَ فيها، وإنما التفاضلُ بالخصائص وفضائلَ أخرى.

وروى ابنُ كثير<sup>(ه)</sup> رحمه الله تعالى وجهاً أن التفضيلَ ليس إليكم وإنما هو إلى الله عز وجل، وعليكم الانقيادُ له والتسليمُ والإيمانُ به. اه.

قلت: الوجه الأولُ من كلامِ النوويُ ضعيفٌ، والثاني والخامسُ فيهما نظرٌ، والرابعُ قريبٌ ويقوي عندي الوجه الثالث مع ما ذكره ابنُ كثير، فليس التفضيلُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه (٦/ ٤٥٠ رقم ٣٤١٣). ومسلم في صحيحه (١/ ١٨٤٦ رقم ١٢٧٧/١٦٧).

<sup>(</sup>۲) البخاري في صحيحه رقم (۳۲۳۴ ـ البغا).ومسلم في صحيحه (۱۹۲۶/۱۸۲۱ رقم ۱۹۲۱/۲۳۷).

<sup>(</sup>٣) في شرح صحيح مسلم (٣٧/١٥ ـ ٣٨).

<sup>(</sup>٤) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٥) في تفسيره (١/ ٣١١).

بالرأي ومجردِ العصبيةِ، ولا بما يلزم منه تنقّصُ المفضولِ والحطُّ من قدرِه، كلُّ هذا وما معناه محرمٌ قطعاً منهيُّ عنه شرعاً، وهو الذي غضِبَ منه رسولُ الله ﷺ ولو لم يقصِدُه ذلك الأنصاريُ عليُهُ.

فغضِبُ النبيِّ ﷺ ونهْيُه عن ذلك تعليمٌ عامٌ للأمةِ وزجرٌ بليغٌ لجميعهم كيلا يقعَ ذلك أو يصدُر عن أحدٍ منهم فيهلِكَ.

وأما التفضيلُ بما أكرَمه اللَّهُ عز وجل ورفع به درجته ونوّه في الوحي بشرفه من الفضائلِ الشرعيةِ والأخرويةِ وغيرِ ذلك مما شهِدَ الله تعالى به ورسولُه ﷺ مما ذكرنا ومما لم نذكر، فهو الذي يجب اعتقادُه والإيمانُ به والتصديقُ والانقيادُ له والتسليمُ، فلا يؤخذ علمُ ما يختص بالله ورسولِه إلا عن الله وعن رسوله ﷺ. والله المستعانُ وبه التوفيق.

وقال النوويُ (١) رحمه الله تعالى فيما قاله ﷺ في شأنِ يونسَ: أنه ﷺ قال هذا زاجراً عن أن يتخيلَ أحدٌ من الجاهلينَ شيئاً من حط مرتبةِ يونسَ ﷺ من أجل ما في القرآنِ من قصته: قال العلماء وما جرى ليونسَ ﷺ لم يحطُّ من درجةِ النبوةِ مثقالَ ذرة، وخُصّص يونسُ بالذكر لما ذكرناه من ذكره في القرآن بما ذُكر.

وأما قولُه ﷺ: «ما ينبغي لعبد أن يقولَ أنا خيرٌ من يونس» (٢) ، فالضميرُ قيل يعودُ إلى النبيِّ ﷺ ، وقيل يعود إلى القائل ، أي لا يقول ذلك بعضُ الجاهلين من المجتهدين في عبادة أو غير ذلك من الفضائل ، فإنه لو بلغَ من الفضائل ما بلغ لم يبلُغ درجة النبوة ، ويؤيد هذا التأويلَ الروايةُ التي فيها قوله ﷺ: «لا ينبغي لعبد أن يقول أنا خيرٌ من يونسَ بنِ متى (٢) ، والله أعلم .

<sup>(</sup>۱) في شرح صحيح مسلم (۱۳۲/۱۵).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه.

[ال] فصلُ [الثاني عشر] فيمن هو أفضلُ الأمةِ بعد رسولِ الله ﷺ، وذكرِ الصحابة بمحاسنهم، والكفِّ عن مساوئهم وما شجرَ بينهم ﷺ



أهمُّ ما في هذا الفصل خمسُ مسائلَ: (الأولى) مسألةُ الخِلافةِ.

(والثانية): فضلُ الصحابةِ وتفاضلُهم بينهم.

(والثالثة) تولّي أصحابِ النبيِّ ﷺ وأهلِ بيتِه سلامُ اللَّهِ ورحمتُه وبركتُه عليهم، ومحبةُ الجميع والذبُّ عنهم.

(الرابعةُ): ذكرُهم بمحاسنِهم والكفُّ عن مساويهم.

(الخامسة): السكوتُ عما شجرَ بينهم وأن الجميعَ مجتهدٌ: فمُصيبُهم له أجرانِ: أجرٌ على اجتهادِه وأجرٌ على إصابتِه، ومُخطئُهم له أجرُ الاجتهادِ وخطؤُه مغفورٌ.

#### [خلافة الصديق وفضائله]

(وبعده الخليفةُ الشفيقُ نِعْمَ نَقَيْبُ الأَمَةِ الصَّدَيِقُ) (ذاك رفيقُ المصطفى في الغار شيخُ المهاجرين والأنصارِ) (وهو الذي بنفسه تولى جهادَ من عن الهدى تولى)

(وبعده) أي بعد رسولِ اللَّهِ ﷺ (الخليفة) له في أمته (الشفيق) بهم وعليهم (نِعْمَ) فعلُ مدح (نقيبُ) فاعل نعم، والنقيبُ عَريفُ القومِ وأفضلُهم (الصديقُ) هو المخصوص بالمدح وهو النِقابةُ منه لجميع الأمةِ، وهو أبو بكر عبدُ اللَّهِ بنُ عثمانَ بنِ عامرِ بنِ عمرو بنِ كعبِ بنِ سعدِ بنِ مُرَّةَ التَّيميُ (١)، أولُ الرجالِ إسلاماً، وأفضلُ الأمةِ على الإطلاق ﷺ، فلنسُق الكلامَ أولاً في خلافته، ثم في مقاماته أيامَ خلافتِه ﷺ.

فأما خلافته فقد تقدم الحديثُ في تقديم النبيِّ ﷺ إياه إماماً في الصلاةِ مقامَه

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته في: «الإصابة» رقم (٤٨٣٥) و «أسد الغابة» رقم (٣٠٦٦) و «الوافي بالوفيات» (٢١/ ٣٠٥) و «الرياض المستطابة» (ص١٤٠ ـ ١٤٧).

أيام مرضِه على وهو في الصحيحين (١) من طرق عن عائشة بألفاظ، وعن جماعة غيرها من الصحابة في الصحيحين وغيرهما، منهم أنس (٢) وابن عباس (٣) وسهل بن سعد (١) وأبو موسى الأشعري (٥) وعمر بن الخطاب (٢)، وقد راجعته عائشة (٧) وحفصة (٨) وها مراراً وهو يكرر مراراً عديدة يقول: «مروا أبا بكر فليصل بالناس، مُروا أبا بكر فليصل بالناس، مُروا أبا بكر فليصل بالناس، مُروا أبا بكر فليصل بالناس، وقال: «لِيُصلُ بالناس ابن أبي قُحافة». وفي رواية (١٠): «يأبى الله والمؤمنون إلا أبا بكر» فيهد.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲/ ۱۰۱ رقم ۲۲۶).

ومسلم (١/ ٣١١ ـ ٣١٥ رقم ٩٠، ٩١، ٩١، ٩٣، ٩٤، ٩٥، ٩٦، ٧٩/ ٢١٨).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري (۲/ ۱٦٤ رقم ۱۸۰) وأطرافه رقم (۱۸۱، ۷۵۷، ۱۲۰۰، ۱۶٤۸).
 ومسلم (۱/ ۳۱۵ ـ ۳۱۶ رقم ۹۸، ۹۹، ۱۹۰/ ۱۹۱۷).

<sup>(</sup>٣) لم أعثر عليه بهذا اللفظ في الصحيحين أو أحدهما.

٤) أخرجه البخاري (٥/ ٢٩٧ رقم ٢٦٩٠) ومسلم (٣١٦/١ رقم ٤٢١).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٦/ ٤١٧ ـ ٤١٨ رقم ٣٨٥) وطرفه رقم (٦٧٨). ومسلم (١/ ٣١٦ رقم ٢٠١/ ٤٢٠).

<sup>(</sup>٦) لم أعثر عليه من حديث عمر بن الخطاب بل أخرجه البخاري (٢/ ١٦٥ رقم ٦٨٢) من حديث ابن عمر الله الله عديث اله عديث الله عديث ال

<sup>\*</sup> قَلْت: وأُخْرَجُهُ أَبُو داود في «السنن» (٥/ ٤٧ ـ ٤٨ رقم ٤٦٦٠ و ٤٦٦١) من حديث عبد الله بن زمعة. وهو حديث حسن.

<sup>(</sup>٧) مراجعة عائشة في الحديث الذي أخرجه البخاري (٢/ ١٦٥ رقم ٦٨٢) من حديث ابن عمر الله عمر الله عمر الله عنه الله عمر الله عمر الله عنه الله عنه الله عمر الله عنه عنه الله عنه

 <sup>(</sup>٨) مراجعة حفصة في الحديث الذي أخرجه البخاري (٢/ ١٦٤ رقم ٢٧٩).
 ومسلم (١/ ٣١٣ ـ ٣١٤ رقم ٩٥/ ٤١٨) من حديث عائشة.

<sup>(</sup>٩) وهو حديث صحيح تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>١٠) أخرجها مسلم (٤/١٨٥٧ رقم ٢٣٨٧/١١) من حديث عائشة.

<sup>(</sup>۱۱) في صحيحه (٧/ ١٧ رقم ٣٦٥٩).

<sup>(</sup>۱۲) في صحيحه (١٨٥٦/٤ ـ ١٨٥٧ رقم ١٢٦٨٦٠).

وفيهما (٢) عن عبيد اللَّهِ بنِ عبدِ الله بن عُتبة أن ابنَ عباس عُلَّهُ كان يحدَّث: أن رجلاً أتى رسولَ اللَّهِ عَلَيْ فقال: إني رأيتُ الليلةَ في المنام ظُلَّة تنطِفُ السمنَ والعسل، فأرى الناسَ يتكفّفون منها فالمستكثرُ والمستقل، وإذا سبب واصلٌ من الأرض إلى السماء فأراك أخذت به فعلوت، ثم أخذ به رجلٌ آخرُ فعلا به، ثم أخذ به رجلٌ آخرُ فينقطع، ثم وُصل.

فقال أبو بكر: يا رسولَ الله بأبي أنت والله لَتدَعَني فأعبرها، فقال النبيُ عَلَيْهَ: اعبرها، قال: أما الظُلهُ فالإسلامُ، وأما الذي ينظِفُ السمنَ والعسلَ فالقرآنُ حلاوتُه تنظِفُ، فالمستكثرُ من القرآن والمستقلُ. وأما السببُ الواصلُ من السماء إلى الأرض فالحقُ الذي أنت عليه تأخذ به فيُعليك اللَّهُ عز وجل، ثم يأخذ به رجلٌ من بعدك فيعلو به، ثم يأخذ به رجلٌ آخرُ فينقطع ثم يُوصل فيعلو به، ثم يأخذ به رجلٌ آخرُ فينقطع ثم يُوصل فيعلو به. فأخبرني يا رسولَ الله بأبي أنت أصبتُ أم أخطأتُ؟ قال النبيُ عَلَيْهَ: «أصبتَ بعضاً وأخطأتَ بعضاً. قال: فواللهِ يا رسولَ اللهِ لتُحدّثني بالذي أخطأتُ، قال: أنقسم».

وفيهما (٣) عن أبي سعيد الخُدريِّ و الله عن الله عن أبي سعيد الخُدريِّ و الله عن وجل». قال: فبكى أبو بكر، فعجِبْنا لبُكائه أن يُخبرَ رسولُ الله عن عبدِ خُيِّرَ، فكان رسولُ الله عن عبدِ خُيِّرَ، فكان رسولُ الله عن الله عن عبدِ خُيِّر،

<sup>(</sup>۱) أي البخاري (۱۸/۷ ـ ۱۹ رقم ۳٦٦٤).ومسلم (٤/ ۱۸٦٠ رقم ۲۳۹۲/۷).

<sup>(</sup>٢) أي البخاري (١٢/ ٤٣١ رقم ٧٠٤٦) ومسلم (٤/ ٧٧٧ رقم ٢٢٦٩).

٣) أي البخاري (٧/ ١٢ رقم ٣٦٥٤) ومسلم (٤/ ١٨٤٥ رقم ٢٣٨٢).

فقال رسولُ الله ﷺ: «إن من أمنّ الناس عليّ في صحبتِه ومالِه أبا بكر ـ ﷺ ـ ولو كنتُ متخذاً خليلًا غيرَ ربي لاتخذتُ أبا بكر خليلًا، ولكن أُخوّةُ الإسلامِ وموّدتُه، لا يبقَينَ في المسجد بابّ إلا سُدّ إلا بابُ أبي بكر " ﷺ.

وروي عن عائشة (١) و قالت: قال رسولُ الله على في مرضه: «ادعي لي أبا بكرٍ أباك، وأخاك حتى أكتُبَ كتاباً، فإني أخافُ أن يتمنى مُتمنَّ ويقولَ قائلُ أنا أولى، ويأبى الله والمؤمنون إلا أبا بكر».

وروى أبو داود (٢) عن عبدِ اللَّهِ بنِ زَمْعَةَ وَ اللهِ قَال: «لما استَعزَّ برسول الله عَلَيْهِ وَأَنَا عنده في نفر من المسلمين دعاه بلالٌ إلى الصلاةِ فقال: مُروا مَن يصلي للناس. فخرج عبد الله بن زمعة فإذا عمرُ في الناس، وكان أبو بكرِ غائباً، فقلتُ: يا عمرُ قم فصلٌ بالناس. فتقدّم فكبّر، فلما سمعَ رسولُ الله عَلَيْهِ صوتَه وكان عمرُ وَلِي اللهُ ذلك والمسلمون، فبعث إلى عمرُ وَلِي بكر؟ يأبي اللَّهُ ذلك والمسلمون، فبعث إلى أبي بكر في بكر في بكر الناس».

وَنِي رواية (٣) قال: لما سمع النبيُّ ﷺ صوتَ عمرَ وَ اللهُ قال ابنُ زمعةً: خرج النبيُّ ﷺ: «لا، لا، لا، لا، ليصل خرج النبيُ ﷺ: «لا، لا، لا، لايصل للناس ابنُ أبى قُحافةً».

وله (١) عن الحسن عن أبي بكرة رضي الله أن النبيُّ عَلَيْهُ قال ذاتَ يوم: «من رأى

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٤/ ١٨٥٧ رقم ٢٣٨٧) وقد تقدم.

<sup>(</sup>٢) في والسنن (٥/ ٤٧ ـ ٤٨ رقم ٢٦٦٠).

قلت: وأخرجه أحمد (٤/ ٣٢٢) بسند صحيح. وخلاصة القول أن الحديث حسن.

<sup>(</sup>٣) لأبي داود في «السنن» (٥/ ٤٨ رقم ٢٦٦١).

قلت: وأخرَجه ابن أبي عاصم فِي ﴿السنةِ » رقم (١١٦٠) بسند صحيح.

وخلاصة القول أن الحديث صحيح، والله أعلم.

<sup>\*</sup> استعزَّ بالمريض: إذا غلب على نفسه من شدة المرض، وأصله من العزِّ: وهو الغلبة والاستيلاء على الشيء، ومن هذا قولهم: «من عزَّ بزَّ» أي من غلب سلب. قاله الخطابي في «معالم السنن».

<sup>(</sup>٤) أيُّ لأبي داود في «السنن» (٥/ ٢٩ ـ ٣٠ رقم ٤٦٣٤).

قلت: وأخرجه الترمذي (٤/ ٥٤٠ رقم ٢٢٨٧) وقال: هذا حديث حسن صحيح.

منكم رُوَيا؟»، قلت: أنا رأيتُ كأن ميزاناً نزل من السماء فوُزِنتَ أنتَ وأبو بكرٍ فرجَحْتَ بأبي بكر، ووُزن عمرُ وعثمانُ فرجح أبو بكر، ووُزن عمرُ وعثمانُ فرجح عمرُ، ثم رُفع الميزانُ. فرأينا الكراهية في وجه رسولِ الله ﷺ.

ورواه (١) من طريق عبد الرحمنِ بن أبي بكرةً بمعناه ولم يذكر الكراهية قال: فاستاء لها رسولُ الله ﷺ يعني فساءه ذلك فقال: «خِلافةُ نبوة، ثم يؤتي اللَّهُ المُلك من يشاء».

وله (۲) عن جابرِ بنِ عبدِ الله ظليه أنه كان يحدث أن رسولَ الله على قال: «أُريَ الليلةَ رجلٌ صالحٌ أن أبا بكرِ نيط برسولِ الله على ونيطَ عمرُ بأبي بكر ونيطَ

<sup>=</sup> وأخرجه الحاكم (٧٠/٣ ـ ٧١) وقال: صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه، ولم يوافقه الذهبي. بل قال فيه: أَشْعث الحُمْراني، وهو ثقة، لكن ما احتجا به.

رقي الفضائل (١/ ١٨٥) وفي «الفضائل» (١/ ١٨٥ رقم ١٩٥) وابنه عبد الله في زياداتِه على الفضائل (١/ ١٨٥ رقم ١٩٥) وابنه

وابن أبي عاصم في «السنة» (٢/ ٥٣٦ و ٥٣٦ - ٥٣٧ و ٥٣٨ رقم ١١٣١، ١١٣٢، ١١٣٣ و ١١٣٨ و ٥٣٨ المنظ ١١٣٢، ١١٣٥ المنظ المنظ المنط الآخرين.

وخلاصة القول أن الحديث صحيح، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) أي أبو داود في «السنن» (٥/ ٣٠ رقم ٤٦٣٥).

وفي إسناده على بن زيد بن جدعان القرشي التيمي، ولا يحتج بحديثه. ولكنه يتقوى بالحديث الذي تقدم في التعليقة السابقة فهو بها صحيح.

<sup>(</sup>٢) أي لأبي داود في «السنن» (٥/ ٣٠ ـ ٣١ رقم ٢٦٣٤).

قال أبو داود: ورواه يونس وشعيب لم يذكرا عمرو بن أبان.

قلت: فعلى هذا يكون الحديث منقطعاً، لأن الزهري لم يسمع من جابر بن عبد الله. وأخرج الحديث ابن أبي عاصم في «السنة» رقم (١١٣٤).

وقال الألباني: "إسناده ضعيف، ورجاله ثقات غير عمرو بن أبان بن عثمان، فإنه مجهول الحال، لم يرو عنه غير الزهري وعبد الله بن علي بن أبي رافع الملقب (عبادل) ولم أعرفه، وكأنه لذلك لم يوثق ابن أبان هذا أحد غير ابن حبان على قاعدته المعروفة في توثيق المجهولين.

ومع ذلك فقد أبدى شكه في سماعه من جابر فقال: «ولا أدري أسمع منه أم لا؟». وأخرج الحديث أحمد (٣/ ٣٥٥) والحاكم (٣/ ٧١ ـ ٧٢) وصححه ووافقه الذهبي. وخلاصة القول أن الحديث ضعيف، والله أعلم.

عثمانُ بعمرَ». قال جابر: فلما قُمنا من عند رسولِ الله عَلَيْ قلنا: أما الرجلُ الصالحُ فرسولُ الله عَلَيْ، وأما تنوُّطُ بعضِهم ببعض فهم ولاةُ هذا الأمرِ الذي بعث اللَّهُ به نيته عَلَيْ.

وله (۱) عن سَمُرة بنِ جُندُبِ ﴿ الله الله إني رأيتُ كأن دلواً دُلِيَتُ من السماء، فجاء أبو بكر فأخذ بعَراقيها شرِب شرباً ضعيفاً، ثم جاء عمر فأخذ بعَراقيها فشرِب حتى تضلّع، ثم جاء عثمانُ بعراقيها فشرب حتى تضلّع، ثم جاء عليَّ فأخذ بعراقيها فانتشطتُ وانتضح عليه منها شيءً.

وروى التِرمذيُ (٢) عن حذَيفة هُ عَنْ النبي عَلَيْ قال: «إني لأرى ما بقائي

أي لأبى داود في «السنن» (٥/ ٣١ ـ ٣٢ رقم ٤٦٣٧).

قلت: وأخرجه أبن أبي عاصم في «السنة» رقم (١١٤١) وأحمد (٥/٢١).

قال الألباني: «إسناده ضعيف، ورجاله موثقون غير عبد الرحمن والد الأشعث وهو الأزدي المجرمي. فإنه مجهول، قال الذهبي: «ما حدث عنه سوى ولده أشعث».

قلت: وذكره ابن حبان على قاعدته في «الثقات»!» اهـ.

وخلاصة القول أن الحديث ضعيف، والله أعلم.

<sup>(</sup>۲) في «السنن» (٥/ ٦٠٩ رقم ٣٦٦٢) وقال: هذا حديث حسن.

قلت: وأخرجه أحمد (٥/ ٣٨٢ و ٣٨٥ و ٤٠٢) وابن ماجه (١/ ٣٧ رقم ٩٧) والحاكم في «المستدرك» (٣/ ٥٧) والطحاوي في «مشكل الآثار» (٣/ ٨٣ - ٨٤) والحميدي في مسنده (١/ ٢١٤ رقم ٤٤٩) وابن سعد في «الطبقات» (٢/ ٣٣٤) وأبو نعيم في «الحلية» (٩/ ١٠٩) والخطيب في «تاريخه» (٢١/ ٢٠) والبغوي في «شرح السنة» (١/ ١٠١ رقم ٣٨٩٤ و ٣٨٩٥) كلهم من طرق عن عبد الملك بن عمير به مختصراً ومطولاً.

وأخرجه الترمذي (٦١٠/٥ رقم ٣٦٦٣)، وأحمد (٣٩٩/٥) وابن حبان رقم (٣٩٩ - ٢١٩٣ وابن حبان رقم (٣٦٩ - موارد) أيضاً من حديث حذيفة، لكن من طريق سالم أبي العلاء.

وخلاصة القول أن الحديث صحيح.

<sup>\*</sup> وأخرجه الترمذي (٥/ ٦٧٢ رقم ٣٨٠٥) وقال: «هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه...».

وأخرجه الحاكم (٣/ ٧٥ ـ ٧٦) وقال: إسناده صحيح ورده الذهبي بقوله، قلت: سنده وأه.

وأخرجه البغوي في «شرح السنة» (١٠٢/١٤ رقم ٣٨٩٦) وقال: حديث غريب. كلهم من حديث ابن مسعود.

وأورد الألباني الحديث في «الصحيحة» (٣/ ٢٣٣ رقم ١٢٣٣).

وخلاصة القول أن حديث ابن مسعود حسن، والله أعلم.

فيكم، فاقتدوا باللذين من بعدي،، وأشار إلى أبي بكر وعمرَ. حديث حسنٌ.

وله (۱) عن عائشة في قالت: قال رسولُ اللَّهِ عَلَيْهِ: «لا ينبغي لقوم فيهم أبو بكر أن يؤمّهم غيرُه».

وروى مسلم (٢) عن عائشة وسُئلت: مَن كان رسولُ اللَّهِ ﷺ مستخلِفاً الاستخلفه؟ قالت: أبو بكر. فقيل لها: ثم من يأتي بعد أبي بكر؟ قالت: عمر، قيل لها: من بعد عمرَ؟ قالت: أبو عبيدة بنُ الجراح.

وصفةُ بيعتِه عليه بخلافة النبوةِ ما رواه البخاريُ (٣) عن عائسةَ النبيّ عليه النبيّ عليه أن رسولَ الله مات وأبو بكر بالسَّنح (١)، فقامَ عمرُ يقول: والله ما مات رسولُ الله عليه. قالت: وقال عمرُ والله ما كان يقع في نفسي إلا ذاك، وليبعثنه الله فليقطَعن أيدي رجالٍ وأرجلَهم، فجاء أبو بكرٍ فكشف عن رسولِ الله عليه فقبله فقال: بأبي أنت وأمي، طِبْتَ حياً وميْتاً، والذي نفسي بيده لا يُذيقَك الله الموتتين أبداً.

ثم خرج فقال: أيها الحالفُ على رسلك. فلما تكلم جلسَ عمرُ وَاللهُ فحمِدَ اللّهَ أبو بكر وأثنى عليه وقال: ألا من كان يعبُد محمداً فإن محمداً عَلَيْ قد مات، ومن كان يعبُد اللّه فإن اللّه حي لا يموت وقال: ﴿إِنَّكَ مَيِتُ وَإِنَّهُم مَّيْتُونَ ﴾ الزمر: ٣٠]. وقال: ﴿وَمَا مُحَمَّدُ إِلّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ أَفَإِين مَّاتَ أَو قُتِلَ النَّمَاتُمُ عَلَيْ وَمَن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَن يَضُرَّ اللّهَ شَيْعًا وَسَيَجْزِى اللّهَ السَّكُ وَسَيَجْزِى اللّهَ السَّكَون.

قال واجتمعت الأنصارُ إلى سعد بنِ عبادةَ في سقيفةِ بني ساعدةَ فقالوا: منا أميرٌ ومنكم أميرٌ، فذهب إليهم أبو بكرِ الصديق وعمرُ بنُ الخطاب وأبو عبيدة بنُ الجراح شائه، فذهبَ عمرُ يتكلم فأسكتَهُ أبو بكرٍ ثم تكلم أبلغُ الناس،

<sup>(</sup>١) أي للترمذي في «السنن» (٥/ ٦١٤ رقم ٣٦٧٣) وقال: هذا حديث حسن غريب. قلت: سنده ضعيف، لكن له شواهد بمعناه يرقى بها إلى الحسن.

<sup>(</sup>۲) في صحيحه (۲۳۸۵ رقم ۲۳۸۵).

<sup>(</sup>٣) في صحيحه (١٩/٧ ـ ٢٠ رقم ٣٦٦٧ و ٣٦٦٨).

٤) السُّنح: قال إسماعيلُ ـ هو شيخ المصنف فيه وهو ابن أبي أويس ـ يعني بالعالية.

فقال في كلامه: نحن الأمراءُ وأنتم الوُزراء. فقال حُبابَ: واللَّهِ لا نفعل، منَّا أميرٌ ومنكم أميرٌ.

فقال أبو بكر: لا ولكن نحن الأمراءُ وأنتم الوزراء، إن قريشاً هم أوسطُ العربِ داراً وأعربهم أحساباً، فبايعوا عمرَ بنَ الخطاب أو أبا عُبيدةً بنَ الجراح.

فقال عمرُ: بل نُبايعُك أنتَ، فأنت سيدُنا وخيرُنا وأحبُنا إلى رسولِ اللَّهِ ﷺ. فأخذ عمرُ بيده فبايعَه وبايعه الناسُ، فقال قائلٌ: قتلتم سعدَ بنَ عبادةَ، فقال عمرُ: قتلَه الله.

زاد في رواية (۱): فما كانت من خطبتِهما من خطبةِ إلا نفعَ الله بها، لقد خوّف عمرُ الناسَ وإنَّ فيهم النفاق، فردَّهم الله بذلك، ثم بصَّر أبو بكر الناسَ الهدى وعرَّفَهم الحقَّ الذي عليهم وخرجوا به يتلون: ﴿وَمَا مُحَمَّدُ إِلَا رَسُولُ قَدْ خَلَتَ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ ﴾ ـ إلى ـ ﴿ الشَّكِرِينَ ﴾ [آل عمران: ١٤٤].

وفيه (٢) أيضاً عن عمر و الله من خطبته الطويلة قال: «ثم إنه بلغني أن قائلاً منكم يقول: والله لو مات عمر بايعتُ فلاناً. فلا يغتَرَنَ امروٌ أن يقول إنما كانت بيعة أبي بكر فلتة وتمّت، ألا إنها قد كانت كذلك، ولكن الله وقى شرّها. وليس منكم من تُقطعُ الأعناقُ إليه مثلَ أبي بكر. من بايع رجلاً من غير مشورةٍ من المسلمين فلا يبايعُ هو ولا الذي بايعَه تَغرَّةً أن يُقتلا، وإنه قد كان من خيرنا حينَ توفّى الله نبيّنا على الا أن الأنصار خالفونا واجتمعوا بأسرهم في سقيفة بني ساعدة، وخالف عنا علي والزبيرُ ومن معهما، واجتمع المهاجرونَ إلى أبي بكر فقلت لأبي بكر: يا أبا بكر انطلِقْ بنا إلى إخواننا هؤلاء من الأنصار.

فانطلَقْنا نُريدُهم، فلما دَنونا منهم لقِينا منهم رجلًا صالحاً فذكر لنا ما تمالأ

<sup>(</sup>۱) أي البخاري (٧/ ٢٠ رقم ٣٦٦٩ و ٣٦٧٠).

 <sup>(</sup>۲) في صحيح البخاري (۱٤٤/۱۲ ـ ١٤٥ رقم ١٨٣٠) من حديث ابن عباس.
 \* «تغرة أن يقتلا: بمثناة مفتوحة، وغين معجمة مكسورة وراء ثقيلة بعدها هاء تأنيث، أي حذار من القتل، وهو مصدر من أغررته تغريراً أو تغرة.

والمعنى أن من فعل ذلك فقد غرر بنفسه وبصاحبه وعرضهما للقتل». اه. من «فتح البارى» (۱۵۰/۱۲).

عليه القوم، فقال: أين تريدون يا معشر المهاجرين؟ فقلنا: نريد إخواننا هؤلاء من الأنصار، فقال: لا عليكم أن لا تقربوهم، اقضُوا أمركم، فقلتُ: والله لنأتينهم، فانطَلَقْنا حتى أتينا سقيفة بني ساعدة فإذا رجلٌ مُزمِّلٌ بين ظهرانيهم، فقلتُ: من هذا؟ فقالوا: هذا سعدُ بنُ عبادة. فقلتُ: ما له؟ قالوا: يُوعك. فلما جلسنا قليلاً تشهد خطيبهم فأثنى على الله بما هو أهله ثم قال: أما بعدُ فنحن أنصارُ الله وكتيبةُ الإسلام، وأنتم معشر المهاجرين رهط، وقد دفّت دافة من قومكم فإذا هم يريدون أن يختزلونا من أصلنا وأن يخضنونا من الأمر. فلما سكت أردتُ أن أتكلم، وكنت [قد] زوّرتُ مقالةً أعجبتني أريدُ أن أقدّمُها بين يدي أبي بكر، وكنت أداري منه بعض الحد، فلما أردتُ أن أتكلمَ قال أبو بكر: على رسلك. فكرهتُ أن أغضه.

فتكلم أبو بكر فكان هو أحلمَ مني وأوقرَ، واللّهِ ما ترك كلمة أعجبتني في تزويري إلا قال في بديهته مثلَها وأفضلَ منها، حتى سكت فقال: ما ذُكر فيكم من خير فأنتم له أهلٌ، ولن يُعرَفَ هذا الأمرُ إلا لهذا الحيّ من قريش، هم أوسطُ العربِ نسباً وداراً، وقد رضيتُ لكم أحدَ هذين الرجلين، فبايعُوا أيّهما شئتم.

فأخذ بيدي وبيد أبي عُبيدةً بنِ الجراحِ وهو جالسٌ بيننا، فلم أكرَه مما قال غيرَها. كان واللّهِ أن أُقدَّمَ تُضربُ عُنقي ولا يَقربُني ذلك من إثم أحبُّ إليَّ من أن أتأمَّرَ على قوم فيهم أبو بكر، اللهم إلا أن تُسوِّلَ إليَّ نفسي عند الموتِ شيئاً لا أجدُه الآن.

فقال قائلٌ من الأنصار: أنا جُذَيلُها المُحَكَكُ وعُذَيْقُها المُرَجَّبُ، منا أميرٌ ومنكم أميرٌ يا معشرَ قريش. فكثُر اللغَطُ وارتفعت الأصواتُ حتى فرقتُ من الاختلاف، فقلتُ: ابسُطْ يدَك يا أبا بكر. فَبسَط يده فبايعته وبايعه المهاجرون ثم بايعته الأنصارُ، ونزَونا على سعد بنِ عُبادةً. فقال قائلٌ منهم: قتلتم سعدَ بنَ عُبادةً. فقلتُ: قتل الله سعدَ بنَ عُبادةً. قال عمرُ: وإنا والله ما وجدنا فيما حضَرنا من أمر أقوى من مبايعة أبي بكر، خشِينا إن فارقنا القومَ ولم تكن بيعةً أن يبايعوا رجلاً منهم بعدنا، فإما بايعناهم على ما لا نرضى وإما نخالفهم فيكون فساد، فمن بايع رجلاً على غير مشورةِ المسلمين فلا يتابَعُ هو والذي بايعه تَغِرَّةً أن يُقتلا».

فانطلق أبو بكر وعمرُ على يتعادان حتى أتوَهم، فتكلم أبو بكر فلم يترك شيئاً أنزل في الأنصار أو ذكره رسولُ اللَّهِ على من شأنهم إلا ذكره وقال: لقد علمتم أن رسولَ اللَّهِ على قال: «لو سلك الناسُ وادياً وسلكت الأنصارُ وادياً لسلكتُ واديَ الأنصار». ولقد علمتَ يا سعدُ أن رسولَ اللَّهِ على قال وأنتَ قاعدٌ: «قريشٌ ولاةُ هذا الأمرِ فبِرَّ الناسِ تبعّ لِبَرّهم، وفاجِرُهم تبعاً لفاجرهم». فقال له سعدٌ: صدقت، نحن الوزراءُ وأنتم الأمراء.

وله (٢) بإسناد جيدٍ عن رافع الطائئ رفيق أبي بكر الصديقِ في غزوة ذاتِ السلاسلِ قال: وسألتُه عما قيل في بيعتهم فقال وهو يحدّث عما تقاولت به الأنصارُ وما كلمهم به عمرُ بنُ الخطابِ رَبِي اللهِ وما ذكر به من إمامتي إياهم بأمر رسولِ اللهِ عَلَيْهُ في مرضه، فبايعوني لذلك وقبلتُها منهم، وتخوّفتُ أن تكون فتنةٌ بعدها رِدّةٌ.

وروى البخاريُ (٣) عن أنس بن مالكِ أنه سمع خُطبةَ عمرَ الأخيرةَ حين جلس على المنبر، وذلك الغدَ من يوم تُوفّي رسولُ الله على وأبو بكر صامتُ لا يتكلم قال: كنتُ أرجو أن يعيش رسولُ اللّهِ على حتى يُدْبِرَنا، يريد بذلك أن يكون آخرهم، فإن يكُ محمدٌ قد مات فإن الله تعالى قد جعل بين أظهرِكم نوراً تهتدون به، به هدى اللّهُ محمداً على أبا بكر صاحبُ رسولِ اللّهِ على وثانيَ اثنينِ، وإنه أولى المسلمين بأموركم فقدّموا فبايعوه، وكانت طائفةٌ قد بايعوه قبل ذلك في سقيفة بنى ساعدةً، وكانت بَيعةُ العامةِ على المنبر.

قال الزهريُّ عن أنس بنِ مالكِ: سمعتُ عمرَ يقول يومئذ لأبي بكر: اصعَد المنبر، فلم يزَلْ به حتى صعِدَ المنبرَ فبايعه عامةُ الناس.

<sup>(</sup>۱) في «المسند» (۱/٥) بسند منقطع. لأن حميد بن عبد الرحمن لم يدرك وفاة رسول الله ﷺ.

ولكن الحديث يتقوى بما تقدم تخريجه في الصحيح.

 <sup>(</sup>٢) أي للإمام أحمد في «المسند» (٨/١) بسند صحيح.

<sup>(</sup>۳) في صحيحه (۲۰۱/۱۳ رقم ۷۲۱۹).

وقال محمدُ بنُ إسحاقَ<sup>(۱)</sup>: حدثني الزهريُّ حدثني أنسُ بنُ مالكِ قال: لما بويع أبو بكر في السقيفة وكان الغدُ جلس أبو بكر في المنبر، وقام عمرُ فتكلم قبل أبي بكر، فحمد اللَّه وأثنى عليه بما هو أهلُه ثم قال: «أيها الناسُ إني قد كنتُ قلتُ لكم بالأمس مقالةً ما كانت وما وجدتُها في كتاب الله ولا كانت عهداً عهدَها إليَّ رسولُ الله عي ولكني أرى أن رسولَ اللَّه عي سيُدبِرُ أمرَنا \_ يقول يكون آخرَنا \_ وإن اللَّه قد أبقى فيكم كتابَه الذي هدى به رسولَ الله عي فإن اعتصمتم به هداكم اللَّهُ لما كان هداه الله له، وإن اللَّه تعالى قد جمع أمرَكم على خيرِكم صاحبِ رسولِ اللَّهِ عي وثاني اثنين إذ هما في الغار، فقوموا فبايعوه». فبايع ألناسُ أبا بكر في بيعة العامة بعد بيعة السقيفة.

ثم تكلم أبو بكر فحمِد الله تعالى وأثنى عليه بما هو أهلُه ثم قال: «أما بعدُ أيها الناسُ فإني قد وُلِّيتُ عليكم ولستُ بخيركم، فإن أحسنتُ فأعينوني، وإن أسأتُ فقوًمونى.

الصدقُ أمانةٌ والكذبُ خيانةٌ، والضعيفُ منكم قويٌّ عندي حتى أُزيحَ عِلّته إن شاء الله والقويُّ فيكم ضعيفٌ حتى آخُذَ منه الحقَّ إن شاء الله عز وجل، لا يدع قومٌ الجهادَ في سبيلِ اللَّهِ عز وجل إلا ضربَهم بالذل، ولا يُشيعُ قومٌ قطُّ الفاحشةَ إلا عمَّهم الله بالبلاء. أطيعوني ما أطعتُ الله ورسولَه، فإذا عصيتُ الله ورسولَه فلا طاعةَ لي عليكم. قوموا إلى صلاتِكم يرحمُكم الله».

وروى البيهقيُّ (٢) من طريق ابنِ خزيمة بإسناد عن أبي سعيد الخُدريِّ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاجتمع الناسُ في دارِ سعدِ بنِ عبادة وفيهم أبو بكرِ

<sup>(</sup>۱) في سيرة ابن هشام (٤١٣/٤ ـ ٤١٤) بسند متصل، وقد صرح ابن إسحاق بالتحديث. وأخرجه عبد الرزاق في «المصنف» (٤٣٧/٥ ـ ٤٣٨ رقم ٩٧٥٦) بسند صحيح. وخلاصة القول أن الحديث صحيح.

واعلم أن أصل الحديث في صحيح البخاري (١٣/ ٢٤٥ رقم ٧٢٦٩).

<sup>(</sup>٢) عزاه إليه ابن كثير في «البداية والنهاية» (٣٠٦/٦) مسنداً بسند صحيح. وذكر ابن كثير في آخره: «قال الحافظ أبو علي النيسابوري: سمعتُ ابن خزيمة يقول: جاءني مسلم بن الحجاج فسألني عن هذا الحديث فكتبته له في رقعة وقرأتُ عليه، فقال: هذا حديث يساوي بدنة، فقلت: يسوي بدنة، بل هذا يسوي بدرة» اه.

وعمرُ، قال فقام خطيب الأنصارِ فقال: أتعلمون أن رسولَ الله على كان من المهاجرين، وخليفته من المهاجرين ونحن كنا أنصار رسولِ الله على، ونحنُ أنصارُ خليفتِه كما كنا أنصارَه.

قال فقام عمرُ بنُ الخطابِ فقال: صدق قائلُكم أما لو قلتُم غيرَ هذا لم نُبايعكم. وأخذ بيد أبي بكر وقال: هذا صاحبُكم فبايعوه، فبايعه عمرُ وبايعه المهاجرون والأنصارُ.

قال فصعِد أبو بكر المنبرَ فنظر في وجوه القومِ فلم يرَ الزُبير قال: فدعا بالزبير فجاء فقال: فدعا بالزبير فجاء فقال: قلت ابنَ عمةِ رسولِ الله ﷺ وحَوارِيَّه أردتَ أن تشُقَّ عصى المسلمين. فقال: لا تثريب يا خليفةَ رسولِ الله ﷺ فقام فبايعه.

ثم نظر في وجوه القومِ فلم يرَ علياً، فدعا بعليّ بن أبي طالب فجاء فقال: قلتَ ابنَ عمُّ رسولِ الله ﷺ، وختَنَه على ابنته، أردتَ أن تشُقَّ عصا المسلمين. قال: لا تثريبَ يا خليفةَ رسولِ اللَّهِ ﷺ فبايعَه.

وروى مسلم (١) من طريق ابنِ شهابٍ عن عُروةً عن عائشة على أنها أخبرته أن فاطمة بنت رسولِ الله على أرسلت إلى أبي بكر الصديق الله ميراتها من رسولِ الله على ما أفاء الله عليه بالمدينة وفدَكِ وما بقي من خُمس خيبر، فقال أبو بكر: إن رسولَ الله على قال: «لا نُورَث ما تركناه صَدقة». إنما يأكلُ آلُ محمد على هذا المالِ، وإني والله لا أُغيرُ شيئاً من صدقة رسولِ الله على عن حالتها التي كانت عليها في عهد رسولِ الله على ولأعملن فيها بما عمِل رسولُ الله على .

فأبى أبو بكر أن يدفَع إلى فاطمةَ شيئاً، فوجدتْ فاطمةُ على أبي بكر في ذلك. قال فهجرتْه فلم تُكلّمه حتى تُوفيتْ.

وعاشت بعد النبيِّ ﷺ ستةَ أشهرٍ، فلما تُوفيتْ دفنها زوجُها عليُّ بنُ أبي طالبٍ ليلاً ولم يُؤذِنْ بها أبا بكر وصلّى عليها عليٌّ.

وكان لعلي ﴿ مِن الناس وِجهةٌ حياةً فاطمةً ﴿ مَنْهَا، فلما تُوفيتُ استنكر عليٌّ وجوه الناس، فالتمس مصالحةً أبى بكر ومبايعتَه ولم يكن بايعَ تلكَ الأشهر،

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (۳/ ۱۳۸۰ رقم ۱۷۵۹).

فأرسلَ إلى أبي بكر أن اثتنا ولا يأتِنا معك أحدً - كراهية أن يحضُرَ عمرُ بنُ الخطابِ فَ فقال عمرُ لأبي بكر: والله لا تدخل عليهم وحدَك، فقال أبو بكر: وما عساهم أن يفعلوا بي، إني والله لآتيهم. فدخل عليهم في نشهد علي بنُ أبي طالب في ثم قال: إنا عرفنا يا أبا بكر فضيلتك وما أعطاك الله، ولم ننفس عليك خيراً ساقه الله خيراً إليك، ولكنك استبددت علينا بالأمر، وكنا نحن نرى حقاً لقرابتنا من رسولِ الله يك فلم يزل يكلم أبا بكر حتى فاضت عينا أبا بكر في ، فلما تكلم أبو بكر في قال: والذي نفسي بيده لقرابة رسولِ الله يك أحب إلي أن أصل من قرابتي، وأما الذي شجرَ بيني وبينكم من هذه الأموالِ فإني لم آلُ فيها عن الحق، ولم أترك أمراً رأيتُ رسولَ الله يك يصنعه فيها إلا صنعتُه.

فقال عليًّ لأبي بكر على: موعدُك العشية للبَيعةِ. فلما صلى أبو بكر على صلاة الظهر رقى عليًّ المنبرَ فتشهّد وذكرَ شأنَ عليً وتخلُفه عن البَيعة وعذَره بالذي اعتذر إليه، ثم استغفر وتشهد عليً بنُ أبي طالب على فعظم حق أبي بكر فله وأنه لم يحملُه على الذي صنعه نفاسة على أبي بكر ولا إنكارُ للذي فضله به، ولكنا كنا نرى لنا في الأمر نصيباً فاستبدّ علينا به فوجدْنا في أنفسِنا، فسُرّ بذلك المسلمون وقالوا: أصبت، فكان المسلمون إلى عليّ قريباً حين راجعَ الأمر بالمعروف.

وهذا لا ينافي ما ذُكر في بَيعته إياه حين أرسل إليه لما افتقده ليلةَ السقيفةِ أو صُبْحتَها، ولفظةُ: «لم يكن بايع تلك الأشهرِ». إن كان من قول عائشةَ فلعلها لم تعلم بَيعتَه الأولى التي أثبتها أبو سعيد وغيرُه، لأن الرجال في مثل هذه المسألةِ أقومُ وأعلمُ بها إذ لا يحضُرها النساءُ.

وأيضاً فقد قدمنا مراراً أن مجردَ النفي لا يكون علماً، وعند المُثبت زيادةُ علم انفرد بها عن النافي، إذْ آيةُ ما عند النافي أنه لا يعلم.

ولعل عائشة تيقنت عدم حضوره بيعة السقيفة من العشي ولم يبلُغها حضُوره صبحتها في البيعة العامة. وإن كان هذا كلام بعضِ الرواة فهو بمجرد ما فهمه من البيعة الأخرى ظن أنه لم يبايع قبل ذلك فقال مصرحاً بظنه: «ولم يكن بايع تلك الأشهر». وإنما كانت هذه البيعة بعد موتِ فاطمة راه الإزالة ما كان حصل من

الوَحشة والمشاجَرةِ بسبب دعواها، ويشهد لذلك أن عليَّ بنَ أبي طالب ولله لله لله يفارق الصديق ولله على عنه الأوقات ولا ينقطع في صلاة من الصلوات خلفه، وكان خروجُه معه إلى ذي القَصّة حين عقد ألوية الأمراءِ الأحدَ عشرَ في حياةِ فاطمة الله على الشهر الثالث من وفاةِ رسولِ اللَّهِ عَلَيْةً.

كما روى الدارقطنيُ (١) من طريق مالكِ عن ابن شهابِ عن سعيد بنِ المسيّبِ عن ابنِ عمرَ على راحلته، أخذَ عن ابنِ عمرَ على راحلته، أخذَ على بنُ أبي طالبِ على بزمامِها وقال: إلى أينَ يا خليفةَ رسولِ الله على القول لك ما قال رسولُ اللهِ على يومَ أُحدِ: لُمَّ سيفَك ولا تفجَعنا بنفسك وارجِع إلى المدينة، فواللهِ لئن فُجعنا بك لا يكون للإسلام نظامٌ أبداً. فرجع.

ورواه زكريا الساجيُّ (٢) من حديث عبدِ الوهابِ بنِ موسى بنِ عبدِ العزيزِ بنِ عمرَ بنِ عبدِ الساجيُّ (٢) من حديث عبدِ الوهابِ بنِ موسى بنِ عبدِ العزيزِ بنِ عمرَ بنِ عبدِ الرحمنِ بنِ عَوفٍ، والزهريُّ أيضاً عن أبي الزناد عن هشام بنِ عُروةَ عن أبيه عن عائشةَ قالت: خرج أبي شاهراً سيفَه راكباً على راحلتِه إلى وادي القصة، فجاء عليُّ بنُ أبي طالبِ وللهُ فأخذ بزمام راحلتِه فقال: إلى أين يا خليفة رسولِ اللهِ اللهِ على أحد: «لُمَّ سيفَك ولا تفجعنا رسولِ الله على المنامُ أبداً. فرجع وأمضى الجيشَ. بنفسك، فوالله لئن أُصِبنا بك لا يكون للإسلام نظامٌ أبداً. فرجع وأمضى الجيشَ.

وفي الصحيح (٣) خروجُهما إلى خارج المدينة وأن أبا بكر را وجد الحسن بنَ علي يلعب مع الصبيان فحمله وهو يقول:

(بابي شبية بالنبي ليس شبية بعلي(١))

<sup>(</sup>۱) عزاه إليه ابن كثير في «البداية والنهاية» (٦/ ٣١٩) مسنداً: بسند ضعيف. وقال ابن كثير عقبه: «هذا حديث غريب من طريق مالك».

<sup>(</sup>۲) عزاه إليه ابن كثير في «البداية والنهاية» (٦/ ٣١٩) مسنداً. بسند ضعيف.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٦/ ٦٣٥ رقم ٣٥٤٢) و (٧/ ٩٥ رقم ٣٧٥٠).

<sup>\*</sup> وأخرج أحمد في «المسند» (رقم ٤٠ ـ شاكر) بسند صحيح: عن عقبة بن الحارث قال: «خرجتُ مع أبي بكر الصديق من صلاة العصر بعد وفاة النبي على بليالِ وعلي يمشي إلى جنبه، فمر بحسن بن علي يلعب مع غلمان، فاحتمله على رقبته وهو يقول: (وابأبي شِبْه النبيّ ليس شبيها بعلي).

<sup>(</sup>٤) في الأصل:

<sup>(</sup>يا بأبي شِبيه النبيّ ليس شبيها بعلي)

وعلى ﴿ يَشْهُ يَهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّا اللّ

ومن تدبر النصوص في ذلك وإجماع المهاجرين والأنصار وأهل بيتِ النبي عَلَيْ وغيرِهم ظهر له تأويل قولِ الصادقِ المصدوقِ عَلَيْ : «يأبى اللَّهُ والمؤمنون إلا أبا بكر»(١).

#### [فضائل الصديق وفضله]

وأما فضلُه فقال تبارك وتعالى: ﴿ ثَانِكَ ٱثَنَيْنِ إِذْ هُمَا فِ ٱلْعَارِ ﴾ [التوبة: ٤٠]. وقال الله تسبارك وتعالى: ﴿ وَاللَّذِى جَآةَ بِالصِّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ ۗ أُولَتَهِكَ هُمُ اللَّهُ يَتَزَكَّ بِهِ اللَّهُ يَتَزَكَّ هُمُ اللَّهُ يَتَزَكَّ هِ وَمَا اللهُ يَتَزَكَّ هِ وَمَا اللَّهُ عِنْدَهُ مِن نِقِمَتِ تُجْزَى هَا إِلَّا آلِيفَاءَ وَجَهِ رَبِهِ ٱلأَمْلَىٰ هِ وَلَسَوْفَ يَرْضَىٰ هَ وَاللَّهِ اللَّهُ وَلَهُ وَاللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ مَن المفسرين على أنها نزلت في أبي بكر الصديقِ عَلَيْهُ وأرضاه.

وفي الصحيحين (٢٠) من حديث الهجرةِ الطويلِ: «فارتحلنا والقومُ يطلبوننا فلم يُدركنا أحدٌ منهم غيرَ سُراقةَ بنِ مالكِ بنِ جُعْشُم على فرس له، فقلت: هذا الطلبُ، قد لحِقنا يا رسولَ الله، فقال: «لا تحزَنْ إنَّ الله معنا».

وفيهما (٣) من حديث أنسِ بنِ مالكِ وَ عَن أبي بكر وَ قال: «قلتُ للنبيِّ عَن أبي بكر وَ قال: «قلتُ للنبيِّ عَنَيْ وأنا في الغار: لو أن أحدَهم نظر تحت قدميه لأبصرنا، فقال: ما ظنك يا أبا بكر باثنين اللهُ ثالثهما».

وفيهما (٤) عن ابنِ عمرَ ﷺ قال: «كنا نخير بين الناسِ في زمن النبي ﷺ فنخير أبا بكر ثم عمرَ بنِ الخطاب ثم عثمانَ بن عفانَ ﷺ.

<sup>=</sup> وهو بيت مكسور. والصوابُ ما أثبتناه من صحيح البخاري.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه.

 <sup>(</sup>٣) البخاري (٨/٧ ـ ٩ رقم ٣٦٥٣) وطرفاه (٣٩٢٢) و (٣٦٦٣).
 ومسلم (٤/١٨٥٤ رقم ١/ ٢٣٨١).

<sup>(</sup>٤) لم يخرجه مسلم. بل أخرجه البخاري (١٦/٧ رقم ٣٦٥٥) وطرفه (٣٦٩٧). وأخرجه أحمد في «فضائل الصحابة» رقم (٥٣) وابن أبي عاصم في «السنة» رقم (١١٩٢).

وفي لفظ (١٠ قال: «كنا في زمن النبيِّ ﷺ لا نعدِل بأبي بكر أحداً ثم عمرَ ثم عثمانَ، ثم نترك أصحابَ النبيِّ ﷺ لا نفاضِل بينَهم».

وفيهما (٢) واللفظُ لمسلم عن سعيد بنِ المسيِّب وأبي سلمةَ بنِ عبدِ الرحمنِ أنهما سمعا أبا هريرةَ على قال: قال رسولُ اللَّهِ على: «بينما رجلٌ يسوق بقرةً له قد حمل عليها التفتتُ إليه البقرةُ فقالت: إني لم أُخلَقُ لهذا ولكني إنما خُلقتُ للحرث، فقال الناسُ: سبحانَ اللَّهِ \_ تعجباً وفزَعاً \_ أبقرةٌ تَتكلَّمُ؟»، فقال رسولُ الله على: «فإنى أؤمنُ به وأبو بكر وعمر».

وقال أبو هريرة على الله على الله على الله الله على الله على الله الذئب فأخذ منها شاة فطلبه الراعي حتى استنقذها منه، فالتفت إليه الذئب فقال له: من لها يوم السبع، يوم ليس لها راع غيري. فقال الناس: سبحان الله. فقال رسول الله على أومن بذلك أنا وأبو بكر وعمرُ». وفي رواية لهما: "ومن ثم أبو بكر وعمرُ». وفي رواية لهما: "ومن ثم أبو بكر وعمرُ». ولمسلم (٣): "وَمَا هُما ثَمَ».

وفي صحيح البخاري (٤) عن همام قال: سمعتُ عماراً يقول: «رأيتُ رسولَ الله على ما معه إلا خمسة أعبُد وامرأتان وأبو بكر».

وفيه (٥) عن أبي الدرداء ﴿ قَالَ: «كنت جالساً عند النبي ﷺ إذْ أقبلَ أبو بكر آخذاً بطرف ثوبِه حتى أبدى عن ركبته، فقال النبي ﷺ: «أما صاحبُكم فقد غامرَ». فسلَّم وقال: يا رسولَ الله إنه كان بيني وبين ابنِ الخطابِ شيءٌ فأسرعتُ إليه ثم ندِمتُ فسألتُه أن يغفِرَ لي فأبى عليَّ فأقبلتُ إليك، فقال: «يغفِرُ اللَّهُ لك يا أبا بكر» ثلاثاً.

ثم إن عمرَ وَ الله ندِمَ فأتى منزِل أبا بكر فسأل: أَثَمَّ أبو بكر؟ فقالوا: لا، فأتى إلى النبي عَلَيْ فسلم عليه فجعل عليه وجه النبي عَلَيْ يتمعَّرُ حتى أشفق

<sup>(</sup>١) للبخاري في صحيحه (٧/٥٣ ـ ٥٤ رقم ٣٦٩٧).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۷/ ۱۸ رقم ۳٦٦٣) ومسلم (٤/ ١٨٥٧ ـ ١٨٥٨ رقم ٢٣٨٨).

<sup>(</sup>٣) في صحيحه (٤/ ١٨٥٨ رقم (...) (٢٣٨٨).

<sup>(</sup>٤) في صحيحه (٧/ ١٨ رقم ٣٦٦٠) وطرفه (٣٨٥٧).

<sup>(</sup>٥) أي البخاري في (٧/ ١٨ رقم ٣٦٦١) وطرفه (٤٦٤٠).

أبو بكر ﴿ فَيْ اللَّهِ وَاللَّهِ عَلَى رَكْبَتِيهِ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ وَاللَّهُ أَنَا كُنْتُ أَظْلُمَ. مُرْتَيْنَ.

فقال ﷺ: «إن اللَّهَ بعثني إليكم فقلتم كذبتَ وقال أبو بكر صدقتَ، واساني بنفسِه وماله، فهل أنتم تاركوا لي صاحبي؟» مرتين. فما أُوذي بعدَها».

- وفي رواية (١١) - فقال رسولُ اللَّهِ ﷺ: «هل أنتم تاركوا لي صاحبي، هل أنتم تاركوا لي صاحبي؟ إني قلتُ: يا أيها الناسُ إني رسولُ اللهِ إليكم فقلتم كذبتَ وقال أبو بكر صدّقتَ». قال أبو عبدِ الله \_ هو البخاري \_ سبق بالخير.

زوجين من شيء من الأشياء في سبيل اللَّهِ دُعيَ من أبواب الجنةِ: يا عبدَ اللَّهِ هذا خيرٌ، فمن كان من أهل الصلاةِ دُعيَ من باب الصلاة، ومن كان من أهلِ الجهادِ دُعي من باب الجهادِ، ومن كان من أهلِ الصدقةِ دُعيَ من باب الصدقةِ، ومن كان من أهلِ الصيام دُعيَ من باب الصيام وبابُ الريانِ».

فقال أبو بكر: ما على هذا الذي يُدعى من تلك الأبوابِ من ضرورة. وقال: هل يدعى منها كلّها أحدٌ يا رسولَ اللَّهِ؟ قال: «نعم، وأرجو أن تكونَ منهم يا أبا بکر».

وفيه (٣) عن عمرو بن العاص رضي أن النبي على جيش ذاتِ السلاسل، فأتيتُه فقلتُ: أيُّ الناسِ أحبُّ إليك؟ قال: «عائشةُ»، فقلتُ: من الرجال؟ فقال: «أبوها»، قلتُ: ثمَّ مَن؟ قال: «ثم عمرُ بنُ الخطاب» فعدَّ رجالاً.

وفيه (٤) عن محمد بنِ الحنفيةِ قال: قلت لأبي: أيُّ الناسِ خيرٌ بعدَ

<sup>(</sup>۱) أخرجها البخاري (۸/ ۳۰۳ رقم ٤٦٤).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٧/١٩ رقم ٣٦٦٦). ومسلم (۲/ ۷۱۱ ـ ۷۱۲ رقم ۱۰۲۷).

<sup>(</sup>٣) أي البخاري (٧/ ١٨ رقم ٣٦٦٢) وطرفه (٤٣٥٨).

قلت: وأخرجه مسلم (١٨٥٦/٤ رقم ٢٣٨٤).

<sup>(</sup>٤) أي البخاري (٧/ ٢٠ رقم ٣٦٧١).

قلت: وللحديث طرق كثيرة عن علي بن أبي طالب. انظر: «فضائل الصحابة» للإمام أحمد بن حنبل رقم (٤٠ و ٤١ و ٤٣ و ٤٤ و ٤٥ و . . .) و «السنة» لابن أبي عاصم رقم (17.0)

رسولِ اللَّهِ ﷺ؟ قال: أبو بكر، قلت: ثمَّ مَن؟ قال: عمرُ وخشيتُ أن يقولَ عثمانُ، فقلتُ: ثم أنت؟ قال: ما أنا إلا رجلٌ من المسلمين.

وفيه (١) عن عروة بنِ الزبيرِ قال: قلتُ لعبد اللَّهِ بنِ عمرِو بنِ العاص: أخبرْني بأشدٌ ما صنع المشركون برسولِ اللَّهِ ﷺ، قال: بينا رسولُ اللَّهِ ﷺ يصلي بفناء الكعبةِ إذ أقبلَ عُقبةُ بنُ مُعَيط فأخذ بمنكب رسولِ اللَّهِ ﷺ ولوى ثوبَه في عنقه فخنقه خنقاً شديداً، فأقبل أبو بكر فأخذ بمنكبه ودفع عن رسولِ اللَّهِ ﷺ وقال: ﴿ أَنَقُتُلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَقِي اللَّهُ وَقَدْ جَآءَكُم بِاللَّيِتَنتِ مِن رَبِكُمْ ۖ إَغافر: ٢٨].

وفيهما (٢) عن سعيد بن المسيّب قال: أخبرني أبو موسى الأشعريُ هُ أنه توضأ في بيته ثم خرج فقلت: لألزَمَن رسولَ الله و لأكونن معه يومي هذا، قال: فجاء المسجد فسأل عن النبيُ و فقالوا: خرج ووجه ههنا، فخرجتُ على أثرِه أسأل عنه حتى دخل بئر أريسَ فجلستُ عند الباب وبابُها من جريد حتى قضى رسولُ اللَّهِ و احبَته فتوضأ، فقمتُ إليه فإذا هو جالسٌ على بئر أريسَ وتوسط قُفُها وكشف عن ساقيه ودلاهما في البئر، فسلمتُ عليه ثم انصرفت، فجلستُ عند البابِ فقلتُ لأكونَنَ بوابَ رسولِ الله و اليوم، فجاء أبو بكر فدفعَ البابَ فقلتُ: من هذا؟ فقال: أبو بكر، فقلتُ: على رسلك، ثم ذهبتُ فقلتُ: يا رسولَ اللَّهِ هذا أبو بكر يستأذن، فقال اثذن له وبشره بالجنة، فأقبلتُ حتى قلتُ لأبي بكر: معه في القُف ودلّى رجليه في البئرِ كما صنع النبيُ وكف عن ساقيه، ثم معه في القُف ودلّى رجليه في البئرِ كما صنع النبيُ وكف عن ساقيه، ثم رجعتُ فجلست وقد تركت أخي يتوضأ ويلحقني، فقلت: إن يُردِ اللَّهُ بفلانِ خيراً رحعتُ فجلست وقد تركت أخي يتوضأ ويلحقني، فقلت: من هذا؟ فقال: عمرُ بنُ الخطاب، فقلت: على رسلك، ثم جئتُ رسولَ اللَّهِ في فسلمتُ عليه فقلتُ: هذا الخطاب، فقلت: على وسلك، ثم جئتُ رسولَ اللَّهِ في فسلمتُ عليه فقلتُ: هذا الخطاب، فقلت: على رسلك، ثم جئتُ رسولَ اللَّهِ في فسلمتُ عليه فقلتُ: هذا الخطاب، فقلت: على وسلك، ثم جئتُ رسولَ اللَّهِ وقلي فسلمتُ عليه فقلتُ: هذا الخطاب، فقلت: هذا الخطاب، فقلت: هذا المؤلف المؤلف المؤلف المؤلف اللَّه المؤلف ال

<sup>(</sup>١) أي البخاري (٧/ ٢٢ رقم ٣٦٧٨) وطرفاه (٣٨٥٦، ٤٨١٥).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۷/ ۲۱ ـ ۲۲ رقم ۳۲۷۶) وأطرافه: (۳۲۹۳، ۳۲۹۵، ۲۲۱۲، ۷۰۹۷، ۲۲۲۷).

ومسلم (٤/ ١٨٦٧ رقم ٢٤٠٣).

فجئتُ فقلتُ له: ادخُل وبشرك رسولُ الله ﷺ بالجنة، فدخل فجلس مع رسولِ الله ﷺ البئر، ثم رجعتُ فجلستُ وسولِ الله ﷺ وني البئر، ثم رجعتُ فجلستُ فقلتُ: إن يُردِ اللَّهُ بفلانِ خيراً يأتِ به، فجاء إنسانٌ يحرك الباب، فقلت: من هذا؟ فقال: عثمانُ بنُ عفان، فقلتُ: على رسلك، فجئتُ رسولَ اللَّهِ ﷺ فأخبرتُه فقال: «ائذن له وبشره بالجنة على بلوى تُصيبه»، فقلتُ له: ادخل وبشرك رسولُ اللَّهِ بالجنة على بلوى تُصيبه، فقلتُ له: ادخل وبشرك رسولُ اللَّهِ بالجنة على بلوى تُصيبه، فقلتُ له: ادخل وبشرك رسولُ اللَّهِ بالجنة على بلوى تُصيبك، فدخل فوجد القف قد مُلئ فجلس وِجاهَه من الشق الآخر. قال سعيد بنُ المسيّب: فأوّلتُها قبورَهم.

وفيهما (١) عن أنس ظلمه أن النبي على صعد أُحُداً وأبو بكر وعمرُ وعثمانُ، فرجَفَ بهم فقال: «اثبت، فإنما عليك نبي وصديق وشهيدان».

وللترمذي (٢) عن ابنِ عمرَ أن رسولَ اللَّهِ ﷺ قال لأبي بكر: «أنت صاحبي على الحوض، وصاحبي في الغار». وقال حسنٌ صحيح.

وله (٣) عن عمرَ بنِ الخطابِ على قال: «أمرنا رسولُ اللَّه عَلَى أن نتصدَق، ووافق ذلك عندي مالاً، فقلتُ اليومَ أسبقُ أبا بكر إن سبقتُه يوماً. قال: فجئتُ بنصِف مالي، فقال رسولُ اللَّه على: «ما أبقيتَ لأهلك؟»، قلت: مثلَه. وأتى أبو بكر فله بكل ما عنده فقال: «يا أبا بكر ما أبقيتَ لأهلك؟» قال: أبقيتُ لهم اللَّه ورسولَه، قلت: لا أسبقه إلى شيء أبداً». هذا حديثُ حسنٌ صحيحٌ.

ولمسلم (٤) عن أبي هريرة ظله قال: قال رسولُ اللّهِ على: «من أصبح منكم اليوم صائماً؟» قال أبو بكر: أنا، قال: «فمن تبع منكم اليوم جنازةً؟»، قال أبو بكر: أنا، قال: «فمن بكر: أنا، قال: «فمن أطعم منكم اليوم مسكيناً؟»، قال أبو بكر: أنا، قال: «فمن

<sup>(</sup>١) لم يخرجه مسلم بل أخرجه البخاري (٧/ ٢٢ رقم ٣٦٧٥)، وطرفاه (٣٦٨٦، ٣٦٩٩).

 <sup>(</sup>۲) في «السنن» (٩/ ٦١٣ رقم ٣٦٧٠) وقال: هذا حديث حسن صحيح.
 قلت: في سنده كثير بن إسماعيل النواء، وهو ضعيف. ولبعضه شواهد.

 <sup>(</sup>٣) أي للترمذي (٥/ ٦١٤ \_ ٦١٥ رقم ٣٦٧٥) وقال: هذا حديث حسن صحيح.
 قلت: وأخرجه أبو داود (٣١٢/٢ ـ ٣١٣ رقم ١٦٧٨) وابن أبي عاصم في «السنة» رقم (١٢٤٠) بسند حسن.

وخلاصة القول أن الحديث حسن، والله أعلم.

<sup>(</sup>٤) في صحيحه (٢/ ٧١٣ رقم ١٠٢٨).

عاد منكم اليوم مريضاً؟»، قال أبو بكر: أنا، فقال رسولُ الله على: "ما اجتمعنَ في امرئ إلا دخل الجنة». والأحاديث في هذا الصديق كثيرة جداً، قد أُفردت بالتصنيف، وفيما ذُكر كفايةٌ في التنبيه على ما وراءه، وما أحسنَ ما قال حسانُ بنُ ثابتِ على:

(إذا تذكرتَ شَجُواً من أخي ثقةِ (خيرَ البريةِ أوفاها وأعدَلها (والتاليَ الثانيَ المحمودَ مشهدُه (عاش حميداً لأمرِ اللَّهِ متَّبِعاً

فاذكُر أخاك أبا بكر بما فعلا) بعدَ النبيُّ وأولاها بما حمَلا) وأولُ الناسِ منهم صدَق الرُسُلا) بأمر صاحبِه الماضي وما انتقلا<sup>(۱)</sup>)

## [مواقف الصديق في حياة النبي ﷺ وبعد وفاته]

وأما ما منحه الله تعالى من المواقف العظيمةِ مع النبيِّ ﷺ من حين بعثته إلى أن توفاه اللَّهُ عز وجل من نُصرته والذبِّ عنه والشفقةِ عليه والدعوةِ إلى ما دعا إليه وملازمته إياه ومواساتِه بنفسه ومالِه، وتقدمِه معه في كل خير، فأمرٌ لا تُدرك غايتُه.

ثم لما توفى اللَّه عز وجل نبيَّه ﷺ كان من رحمة الله تعالى بهذه الأمة أن ولاهُ أمرَهم بعد نبيَّه، وجمعهم عليه بلطفه، فجمع اللَّهُ به شملَ العربِ بعد شتاتِه، وقمع به كلَّ عدو للدين، ودمر عليه، وألَّفَ له الأمة وردهم إليه، بعد أن ارتد أكثرُهم عن دينه وانقلب الغالبُ منهم على أعقابهم كافرين. حتى قيل: لم يبقَ

<sup>(</sup>١) الأبيات في ديوان حسان (ص٣٥٣ ـ ٣٥٣).

<sup>\*</sup> أخرجه الإمام أحمد في «فضائل الصحابة» رقم (١٠٣) بسند ضعيف جداً. لأجل محمد بن حميد الرازي فإنه متروك، ومجالد بن سعيد ضعيف.

وأخرجه الحاكم (٣/ ٦٤) من طريق مجالد.

وابن الأثير في «الكامل» (٣/ ٢٠٨) من طريق محمد بن حميد مثله.

والطبراني، قال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (۹/ ٤٣): وفيه الهيثم بن عدي وهو متروك. ويأتي من طريقه في الكتاب ـ أي فضائل الصحابة ـ رقم (١١٩).

وأخرجه ابن أبي حاتم في «العلل» (٢/ ٣٨٢) عن ابن مغراء مثله. وقال أبوه: منكر.

وقال محقق «فضائل الصحابة» (ص١٣٣): ورواه البغوي في معجمه (ل ٤١٨) عن ابن عباس بإسناد حسن بدون ذكر الشعر.

يُصلى إلا في ثلاثةِ مساجدَ: الحرمين الشريفين، ومسجدِ العلاء بنِ الحضرميِّ بالبحرين، فردهم الله تعالى إلى الحق طوعاً وكرهاً، وأطفأ به كلَّ فتنةٍ في أقلَّ من ستةِ أشهرِ ولله الحمدُ والمنة.

قَالَ الله تبارك وتعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَدَّ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي اللهُ مِقَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُۥ أَذِلَةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَةٍ عَلَى الْكَنفِرِينَ يُجَنِهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَلَا يَعَافُونَ لَوْمَةَ لَآمِمِ ﴾ [المائدة: ٥٤]. الآيات.

قال عليَّ بنُ أبي طالبِ(١) عَلَيْهِ والحسنُ البصريُ(٢) وقَتادةُ(٣): هم أبو بكر وأصحابُه الذين قاتلوا أهلَ الردةِ ومانعي الزكاة. وذلك أن النبيَّ ﷺ لما قُبض ارتد عامةُ العرب، إلا أهلَ مكةَ والمدينةِ والبحرين من عبد قيس، ومنع بعضُهم الزكاةَ.

وهم أبو بكر رضي بقتالهم فكره ذلك أصحاب النبي وقال عمر رضي كيف تقاتل الناس حتى يقولوا لا كيف تقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله عصم مني ماله ونفسه إلا بحقه وحسابهم على الله .

قال أنسُ بنُ مالكِ ﷺ: كرِهتْ الصحابةُ ﷺ قتالَ مانعي الزكاة وقالوا أهلُ القبلة، فتقلَّد أبو بكر سيفَه وخرج وحده، فلم يجدوا بدأ من الخروج في أثره.

قال ابنُ مسعودٍ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهُ : كَرِهْنا ذلك في الابتداء، ثم حمِدْناه في الانتهاء.

قال أبو بكر ابنُ عياشِ: سمعتُ أبا حُصينِ يقول: ما وُلد بعد النبيين مولودٌ أَفضلُ من أبي بكر ﴿ اللهِ الردة . أَفضلُ من أبي بكر ﴿ اللهِ الردة .

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (٤/ج٦/٢٨٣) بسند ضعيف.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير في «جامع البيان» (٤/ ج٦/ ٢٨٣).

<sup>(</sup>٣) ذكره البغوي في «معالم التنزيل» (٣/ ٧١).

 <sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (١٣/ ٢٥٠ رقم ٧٢٨، ٧٢٨٥).
 ومسلم (١/ ٥١ رقم ٢٠) من حديث أبي هريرة.

وكان قد ارتد في حياةِ النبيِّ عَيَّ ثلاثُ فِرَقٍ منهم بنو مذحج ورئيسُهم ذو الخِمار عَبْهلةُ بنُ كعبِ العنسيُ ويلقب بالأسود، وكان كاهناً مُشعبذاً فتنباً باليمن واستولى على بلاده، فكتب رسولُ اللَّهِ عَيَّ إلى معاذ بن جبل ومن معه من المسلمين وأمرهم أن يحثُوا الناسَ على التمسك بدينهم وعلى النهوضِ لحرب الأسودِ، فقتله فيروزُ الديلميُ على فراشه.

والفرقةُ الثانيةُ بنو حنيفةَ ورئيسُهم مُسيلمةُ الكذاب، وكان قد تنبأ في حياةِ رسولِ اللّهِ عَلَيْ في آخر سنةِ عشرٍ، وزعم أنه اشترك مع محمد عَلَيْ في النبوة، وكتب إلى رسولِ اللّهِ عَلَيْ: «من مسيلمة رسولِ الله، إلى محمد رسولِ اللّهِ: أما بعدُ فإن لي الأرض لي نصفُها ونصفُها لك». وبعث إليه رجلين من أصحابه فقال لهما رسولُ اللّهِ عَلى: «لولا أن الرسلَ لا تُقتل لضَربتُ أعناقكما»، ثم أجاب: «من محمد رسولِ الله عَلى: ﴿إِنَ الرَّسَ لِلهُ يَوْرِثُهَا مَن يَسَامَهُ مِنْ عِبَادِةٍ وَٱلْعَقِبَةُ لِلْمُتَّقِبِ } [الأعراف: ١٢٨](٢).

<sup>(</sup>١) انظر: «البداية والنهاية» (٦/ ٣١٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن إسحاق كما في «السيرة» لابن هشام (٤/ ٣٢٩) وصرح ابن إسحاق بالسماع، وسنده منقطع لإبهام الشيخ.

وأخرجه ابن سعد في «الطبقات» (١/ ٢٧٣) مختصراً معلقاً.

وأخرجه البلاذري في «فتوح البلدان» (ص١١٩ ـ ١٢٠) معلقاً.

وخلاصة القول أن الحديث ضعيف.

خلا قوله ﷺ: «لولا أن الرُّسْلَ لا تُقتلُ لضربتُ أعناقكما».

فقد صح من حدیث نعیم بن مسعود الذي أخرجه أبو داود (۲/ ۱۹۱ \_ ۱۹۲ رقم (7/ ۲۷ ) وأحمد (7/ ۲۸ ) . وهو حدیث صحیح .

وانظر: «مجمع الزوائد» (٥/ ٣١٤ ـ ٣١٥) بابّ النهي عن قتل الرسل.

ومرض رسولُ اللَّهِ ﷺ وتُوفيَ، فبعث أبو بكرِ خالدَ بنَ الوليد إلى مسيلمةَ الكذابِ في جيش كثير حتى أهلكه الله على يدّي وحشيٌ غلام مُطعم بن عديً الذي قتل حمزة بنَ عبدِ المطلب بعد حرب شديد، وكان وحشيٌ يقول: قتلتُ خيرَ الناسِ في الجاهلية وشرَّ الناسِ في الإسلام (١).

والفرقة الثالثة بنو أسد ورأسهم طُليحة بنُ خويلد، وكان طليحة آخرَ من ارتدً وادّعى النبوة في حياة النبي ﷺ وأولَ من قُوتل بعد وفاة رسولِ اللّه ﷺ من أهل الردّة، فبعث أبو بكر خالد بنَ الوليدِ فهزمَهم خالدٌ بعد قتالٍ شديد، وأفلت طُليحة فمرّ على وجهه هارباً نحوَ الشام، ثم إنه أسلم بعد ذلك وحسن إسلامُه(٢).

وارتد بعد وفاة النبي ﷺ في خلافة أبي بكر ﷺ خلقٌ كثيرٌ حتى كفى اللَّهُ المسلمين أمرَهم، ونصر دينَه على يدي أبي بكر ﷺ، قالت عائشةُ ﷺ: (توفيَ رسولُ اللَّهِ ﷺ وارتدت العربُ واشرأبَّ النفاقُ ونزل بأبي ما لو نزل بجبّار لَهاضَه). انتهى من تفسير البغوي (٣) رحمه الله.

وروى ابنُ أبي حاتم (٤) عن حسن البصريّ: ﴿فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُۥ﴾ [المائدة: ٥٤]. قال حسنّ: هو والله أبو بكر وأصحابُه.

وأخرج عبدُ بنُ حميد، وابنُ جريرٍ، وابنُ المنذرِ، وأبو الشيخ، والبيهقيُّ في سننه، وابنُ عساكر<sup>(٥)</sup>، عن قتادةً: قالُ الله تعالى هذه الآية: ﴿يَكَأَيُّمُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرَّتَدَ مِنكُمْ﴾ [المائدة: ٥٤].

<sup>(</sup>١) قصة قتل مسيلمة سأقها البخاري في صحيحه (٧/٣٦٧ ـ ٣٦٨ رقم ٤٠٧٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: ترجمته في «الإصابة» رقم (٤٣٠٩) و «أُسد الغابة» رقم (٢٦٤١) و «الاستيعاب» رقم (١٣٠٠) و «تهذيب الأسماء واللغات» (١/٢٥٤ ـ ٢٥٥).

<sup>(</sup>٣) في «معالم التنزيل» (٣/ ٧١).

<sup>(</sup>٤) في تفسيره (٤/ ١١٦٠ رقم ٦٥٣٧).

قلت: وأخرجه الإمام أحمد في «فضائل الصحابة» رقم (٦١٣). وابن جرير في «جامع البيان» (٤/ج٦/٢٨٢ ـ ٢٨٣) من عدة طرق عن الحسن.

والبيهقي في «الدلائل» (٦/ ٣٦١). وهو صحيح إلى الحسن.

<sup>(</sup>٥) كما في «الدر المنثور» (٣/ ١٠١ ـ ١٠٢). وابن جرير في «جامع البيان» (٤/ ج٦/ ٢٨٣).

وقد علِمَ أنه سيرتد مرتدون من الناس، فلما قبض اللَّهُ نبيَّه ﷺ ارتد عامةُ العربِ عن الإسلامِ إلا ثلاثة مساجد: أهلُ المدينةِ، وأهلُ مكةَ، وأهلُ جُؤاثى من عبدِ القيس. وقال الذين ارتدوا: نصلي الصلاة ولا نُزكِي، واللَّهِ لا تُغصَب أموالُنا.

فكلم أبو بكر في ذلك ليتجاوز عنهم، وقيل له: إنهم لو فقِهوا أدّوا الزكاة. فقال: واللّهِ لا أفرّق بين شيء جمعه اللّهُ عز وجل، ولو منعوني عِقالاً مما فرضَ اللّهُ ورسولُه لقاتلتهم عليه، فبعث اللّهُ عصائبَ مع أبي بكر فقاتلوا حتى أقرُّوا بالماعون وهو الزكاة.

قال قتادةُ: فكنا نتحدّث أنَّ هذه الآيةَ نزلت في أبِي بكر وأصحابِه: ﴿فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْدٍ يُجِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُم﴾ [المائدة: ٥٤]. إلى آخر الآية.

ولا ينافي هذا ما ورد من أنها نزلت في أهلِ اليمن كما أخرج ابنُ جرير (١) عن شُريحِ بنِ عُبيدِ قال: لما أُنزلت: ﴿ يَكَأَيُّا الَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَدَّ مِنكُمْ عَن دِينِدِ ﴾ [المائدة: ٤٥]. الآية. قال عمرُ ﴿ إِنهُ فَا وقومي يا رسولَ اللَّهِ؟ قال: «لا بل هذا وقومه»، يعني أبا موسى الأشعريّ.

<sup>(</sup>۱) في «جامع البيان» (٤/ ج٦/ ٢٨٤) بسند منقطع.

<sup>(</sup>٢) في «الطبقات» (٤/ ١٠٧).

<sup>(</sup>٣) كما في «الدر المنثور» (٣/ ١٠٢).

<sup>(</sup>٤) في «جامع البيان» (٤/ ج٦/ ٢٨٤).

<sup>(</sup>٥) في تفسيره (١١٦٠/٤ رقم ٦٥٣٥) عن عياض الأشعري يحدث عن أبي موسى الأشعري.

<sup>(</sup>٦) في «الكبير» (٣٧١/١٧) رقم ١٠١٦)، وقال الهيثمي في «المجمع» (١٦/٧): ورجاله رجال الصحيح.

<sup>(</sup>٧) في «المستدرك» (٣١٣/٢) وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم ووافقه الذهبي.

A) (0/107 \_ 707).

وأخرج أبو الشيخ (١) وابنُ مردويه (١) والحاكم في جمعه لحديث شعبة (١)، والبيهقيُ (١) وابنُ عساكرَ عن أبي موسى الأشعريُ ولله قال: تُليت على النبي الله: ﴿ فَسَوْفَ يَأْتِ اللّهُ بِقَوْمِ ﴾ [المائدة: ١٥] الآية، فقال النبيُ عَلَيْهُ: «قومُك يا أبا موسى الأشعريُ أهل اليمن».

وأخرج ابنُ أبي حاتم في الكُنى (٢) والطبرانيُّ في الأوسط (٣) وأبو الشيخ (٢) وابنُ مردويه (٢) بسندِ حسنٍ عن جابر بنِ عبدِ اللَّهِ قال: سُئل رسولُ الله ﷺ عن قوله: ﴿ فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْمِ ﴾ [المائدة: ٥٤] الآية، فقال: «هؤلاء قومٌ من أهلِ اليمن ثم كِندةَ ثم السكونِ ثم تجيبَ».

وأخرج البخاريُّ في تاريخه (١) وابنُ أبي حاتم (١) وأبو الشيخ (١) عن ابن عباس في الآية قال: هم من أهلُ اليمن، ثم كندة من السكون.

وأخرج ابن أبي شيبة (٥) عن ابن عباس: ﴿فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْمِ﴾ [المائدة: ٥٤]. قال: هم أهل القادسية.

قلتُ: وكان غالبُ أهلِ القادسية من أهل اليمن، بل كانت بَجيلةُ ربعَ الناس فضلاً عن غيرهم، وكان بأسُ الناس الذي هم فيه، كما رواه ابنُ إسحاقَ عن إسماعيلَ بنِ أبي خالدِ عن قيس بن أبي حازم قال: وكان يمُرّ عمْرُو بنُ معْدِ يكربَ الزَبيديُ فيقول: يا معشرَ المهاجرين كونوا أسوداً، فإنما الفارسيُ تيْسٌ. وقد

 <sup>\*</sup> وعياض بن عمرو الأشعري اختلف في صحبته، وأبو حاتم على أنه تابعي أرسل عن النبي ﷺ. «الجرح والتعديل» (٢/٧٦ رقم ٢٢٧٦) و «التاريخ الكبير» للبخاري (٧/١٩ ـ ٢٠ رقم (٨٥٨) و «الإصابة» رقم (٨٥٨).

<sup>(</sup>۱) كما في «الدر المنثور» (٣/ ١٠٢).

<sup>(</sup>٢) كما في «الدر المنثور» (٣/ ١٠٢).

<sup>(</sup>۳) رقم (۱۳۹۲).

وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٧/ ١٦) وقال: رواه الطبراني في «الأوسط» وإسناده حسن.

وأورده ابن كثير في «تفسيره» (٢/ ٧٢ ـ ٧٣) وقال: هذا حديث غريب جداً.

<sup>(</sup>٤) كما في «الدر المنثور» (٣/١٠٣).

<sup>(</sup>٥) كما في «الدر المنثور» (٣/ ١٠٣).

قتلَ ﷺ أسواراً فارسَ الفرس وأبلى بلاءً حسناً، وكانت له اليدُ البيضاءُ يومئذ (١٠).

وأخرج البخاريُ (٢) رحمه الله تعالى في تاريخه عن القاسم بن مُخيمرة قال: أتيتُ ابنُ عمير فرخب بي ثم تلا: ﴿مَن يَرْتَدَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي اللهُ بِقَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَيُجِبُونَهُ وَ المائدة: ٤٥] الآية، ثم ضربَ على منكبي وقال: أحلِف بالله إنه لمنكم أهلَ اليمن ـ ثلاثاً ـ وكلُ هذا لا ينافي ما قدمناه من نزولها في أبي بكر أولاً، فإن أهلَ اليمن لم يرتد جميعُ قبائلِهم يومئذ، وإنما ارتد كثيرٌ منهم مع الأسود العنسيُ وثبت الكثير منهم على الإيمانِ مع معاذِ بنِ جبل وأبي موسى وفيروز الديلميّ وغيرِهم من عمال النبيُ ﷺ، ونشِبَ بين مؤمنهم وكافرِهم قتالٌ عظيمٌ حتى قتل اللّهُ وغيرِهم على عدوهم فأصبحوا ظاهرين.

ولكن لم يرجع أمرُهم على ما كانوا عليه قبل العنسيِّ إلا في خلافة أبي بكر صَلَّيْهُ، فإنه لم يزل يتابعُ الكتائبَ مدداً لمؤمنهم على كافرهم حتى راجعوا الإسلامَ وكانوا من أعظم أنصارِه حتى صار رؤساءُ رِدَتِهم كعمْرِو بنِ مَعْدِ يكَرِبَ وقيسِ بنِ مَكشوحٍ وغيرِهم من أعظمِ الناسِ وأشدُهم بلاءً في أيام الردةِ والفتوح، فحينئذِ عاد المعنى إلى أبي بكر وأصحابه وهم من أصحابه، وكلُ هذا في شأنِ السبب لنزول الآية، وإلا فهي عامةً لكل مؤمنِ يُحبُّ اللَّه ويحبه، ويوالي فيه ويعادي فيه ولا يخاف في الله لومةَ لائم.

وكان أبو بكر وأصحابُه أسعدَ الناسِ بذلك وأقدَمهم فيه وأسبقَهم إليه وأولَ من تناولْته الآية، وَأَرْضَاه وعن أنصارِ الإسلام وحزبِه أجمعين.

وفي الصحيحين (٣) وغيرهما عن أبي هريرة ولله قال: لما تُوفي رسولُ الله على الله واستُخلف أبو بكر بعده وكفر من كفر من العرب قال عمرُ بنُ الخطاب لأبي بكر ولله عنه تقاتل الناسَ وقد قال رسولُ الله على الله أمرتُ أن أقاتل الناسَ حتى يقولوا لا إله إلا الله فمن قال لا إله إلا الله فقد عصم مني ماله ونفسه إلا بحقه وحسابُه على الله عز وجل ؟ .

<sup>(</sup>١) «البداية والنهاية» لابن كثير (٧/ ٣٩).

<sup>(</sup>٢) في «تاريخه الكبير» (١٦١/١/٤) وفيه (القاسم بن يَنْخُسْره) بدل (القاسم بن مُخَيمرة) وهو الصواب.

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه قريباً.

فقال أبو بكر: واللَّهِ لأُقاتلَنَ من فرَّق بين الصلاةِ والزكاةِ، فإن الزكاةَ حقُّ المالِ، واللَّهِ لو منعوني عِقالاً كانوا يؤدونه إلى رسولِ اللَّهِ عَلَى المالِهُ على منعه، فقال عمرُ بنُ الخطابِ: فواللَّهِ ما هو إلا أن رأيتُ اللَّه عز وجل قد شرح صدرَ أبي بكر للقتال فعرفتُ أنه الحقُّ، وتفاصيلُ مواقفِه العِظام هُ مشهورةً مبسوطةٌ في كتب السيرةِ وغيرها(١)، وكانت مدةُ خلافتِه سنتين وثلاثة أشهر.

### [وفاة الصديق]

وكانت وفاتُه وَ الله عَلَيْهُ في يوم الاثنين عشيةً، وقيل بعد المغربِ ودُفن من ليلتِه، وذلك لثمانٍ بقينَ من جُمادى الآخرةِ سنةَ ثلاثَ عشْرةَ بعد مرضِ خمسةَ عشرَ يوماً (٢).

وكان عمرُ بنُ الخطابِ وَ يَسْبُهُ يصلي بالمسلمين، وفي أثناء هذا المرض عهد بالأمر من بعده إلى عمر بنَ الخطابِ، وكان الذي كتب العهد عثمانُ بنُ عفانَ وقرئ على المسلمين فأقروا به وسمعوا له وأطاعوه.

وكان عمرُ الصديقِ وَ الله يَعْلَمُهُ يوم توفي ثلاثاً وستين سنةً، السنَّ الذي توفي فيه رسولُ اللهِ عَلَيْهُ، وقد جمع اللَّهُ بينهما في التربة كما جمع بينهما في الحياة، فرضي اللَّهُ عنه وأرضاه، ومِن جميع أبوابِ الجنةِ دعاه، وقد فعل ولله الحمدُ والمنة.

## [خلافةُ الفاروق وفضائله]

(ثانيه في الفضل بلا ارتيابِ الصادعُ الناطقُ بالصوابِ)

<sup>(</sup>١) انظر: «جامع الأصول في أحاديث الرسول» لابن الأثير (٨/ ٥٨٤ ـ ٦٠٦) حققه وخرج أحاديثه وعلق عليه الشيخ عبد القادر الأرنؤوط.

و «فضائل الصحابة» للإمام أبي عبد الله أحمد بن حنبل (١/ ٦٥ - ٢٤٣) حققه وخرج أحاديثه: وضّى الله بن محمد عباس.

و «الصحيح المسند من فضائل الصحابة» (ص٢٧ - ٥٩) لأبي عبد الله مصطفى بن العدوى.

 <sup>(</sup>۲) انظر: «تاريخ الإسلام» للذهبي ـ عهد الخلفاء الراشدين ـ (ص۸۷). تحقيق: د. عمر
 عبد السلام تدمري.

(أعني به الشهمَ أبا حفصِ عمرُ (الصارمُ المُنكي على الكُفَّارِ

مَن ظاهَرَ الدينَ القويمَ ونَصَرُ) وموسعُ الفتوح في الأمصارِ)

(ثانيه) أي ثاني أبي بكر (في الفضل) على الناس بعده فلا أفضلَ منه، كذا هو ثانيه في الخلافة بالإجماع (بلا ارتياب) أي بلا شك (الصادعُ) بالحق المُجاهرُ به الذي لا يخاف في الله لومة لائم، ومنه قولُ اللَّهِ تعالى لنبيه ﷺ: ﴿فَاصَدَعْ بِمَا نُومَرُ ﴾ [الحجر: ٩٤]، فكانَ عمرُ ﴿ الناطقُ بالصواب والذي وافق الوحي في أشياءَ قبل نزولِه كما سيأتي.

(أعني به) أي بهذا النعتِ (الشهم) الذكيِّ المتوقدَ السيدَ المطاعَ الحكمَ ، القويَّ في أمر الله ، الشديدَ في دين الله (أبا حفص عمر) بنَ الخطابِ بنِ نُفيلِ بنِ عبدِ الله بنِ قرظ بن رزاح بنِ عديٍّ بنِ كعب العدوي، ثاني عبدِ الخدّاء وإمامُ الحنفاء بعد أبي بكر رفي وأولُ من تسمّى أميرَ المؤمنين (١).

(الصارم) السيفُ المسلولُ (المنكي) من النكاية (على الكفار) لشدته عليهم وإثخانِه إياهُم حتى إنْ كان شيطانُه ليَخافُه أن يأمرَه بمعصية كما قاله عليَّ بنُ أبي طالب رهيه الموسع من الاتساع (الفتوح) فتوح الإسلام (في الأمصار) فكمّل فتوح بلادِ الروم بعد اليرموكِ، ثم بلادَ فارسَ حتى مزَّقَ اللَّهُ به مُلكَهم كلَّ مُمزَق. ثم أوغل في بلاد التركِ كما هو مبسوطٌ في كتب السير وغيرها.

وتقدمت إشاراتُ النصوصِ النبويةِ إلى خلافتِه قريباً مع ذكر أبي بكرٍ ﴿ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَكُثير من فضائلِه أيضاً التي شارك فيها أبا بكر.

وفي الصحيحين (٢) عن جابر رضي قال: قال النبي على المنه المجنة المجنة فإذا أنا بالرُّميصاء امرأة أبي طلحة، وسمعتُ خشخشة فقلت: من هذا؟ فقال: هذا بلالٌ، ورأيتُ قصراً بفِنائِه جارية، فقلتُ: لمن هذا؟ فقال: لعُمرَ، فأردتُ أن أدخلَه فأنظُرَ إليه فذكرتُ غيرتَك». فقال عمرُ: بأبي وأمي يا رسولَ الله أعليك أغارُ؟».

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته في: «الإصابة» رقم (٥٧٥٢) و «أُسد الغابة» رقم (٣٨٣٠) و «الاستيعاب» رقم (١٨٩٩) و «الرياض المستطابة» (ص١٤٧).

 <sup>(</sup>۲) البخاري (۷/ ۶۰ رقم ۳۲۷۹) وطرفاه رقم (۵۲۲۲) و (۷۰۲٤).
 ومسلم (٤/ ۱۸٦۲ رقم ۲۳۹۶).

وعن أبي هريرة (() والله على قال: «بينا نحن عند رسولِ الله الله على إذ قال: بينا أنا نائم رأيتني في الجنة فإذا امرأة تتوضأ إلى جانب قصر، فقلت: لمن هذا القصر؟ فقالوا: لعمر، فذكرت غيرته فوليت مُدبراً. فبكى عمرُ وقال: أعليك أغارُ يا رسولَ الله؟».

وعن حمزة بنِ عبدِ اللَّهِ بنِ عمرَ بنَ الخطابِ عن أبيه (٢) عن رسولِ اللَّهِ ﷺ قال: «بينا أنا نائمٌ إذ رأيتُ قدَحاً أُتيتُ به، فيه لبن فشربْتُ منه حتى إني لأرى الرّيّ يجري في أظفاري، ثم أعطيتُ فضلي عمرَ بنَ الخطابِ. قالوا: فما أوَّلتَ ذلك يا رسولَ اللَّهِ؟ قال: العلم».

وعن أبي سعيد الخُدريُ (٣) ﴿ اللهِ عَلَى الله الله عَلَى وعليهم قُمُص، فمنها ما يبلغ الثُديّ، ومنها ما يبلغ دون ذلك. وعُرض عليّ عمرُ بنُ الخطاب وعليه قميصٌ يجْترَه. قالوا: فما أوّلته يا رسولَ الله؟ قال: الدين».

وعن محمد بن سعد بن أبي وقاص عن أبيه (٤) قال: «استأذن عمرُ بنُ الخطابِ فَ على رسولِ اللَّهِ عَلَى وعنده نسوةٌ من قريش يكلَّمنه ويستكثرنه عالية أصواتُهن على صوته على أستأذن عمرُ بنُ الخطابِ قمنَ فبادرْنَ الحِجابَ، فأذِنَ له رسولُ الله على عمرُ عمرُ ورسولُ اللَّهِ على يضحك، فقال عمرُ: أضحكَ اللَّهُ سنَّك يا رسولَ الله، فقال النبيُ عَلَى: عجبتُ من هؤلاء اللاتي كن عندي، فلما سمعن صوتك ابتدرنَ الحِجابَ. فقال عمرُ: فأنت أحقُ أن يهبنَ يا رسولَ الله.

 <sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۷/ ۶۰ رقم ۳۱۸۰).
 ومسلم (۱/ ۱۸۹۳ رقم ۲۳۹۰).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري (۷/ ۲۰ رقم ۳۱۸۱).
 ومسلم (۶/ ۱۸۰۹ رقم ۲۱/ ۲۳۹۱).

<sup>(</sup>۳) أخرجه البخاري (۲/۷۶ رقم ۳۱۹۱).ومسلم (٤/ ۱۸۵۹ رقم ۲۳۹۰).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٧/ ٤١ رقم ٣٦٨٣).ومسلم (٤/ ١٨٦٣ رقم ٢٣٩٦).

فقال عمرُ: يا عدوّاتِ أنفسهن، أتهبنني ولا تهبنن رسولَ اللَّهِ ﷺ؟ فقلن: نعم أنت أفظُ وأغلظُ من رسولِ الله ﷺ، فقال رسولُ اللَّهِ ﷺ: إيهاً يا ابنَ الخطابِ، والذي نفسى بيده ما لقِيكَ الشيطانُ سالكاً فجًا قطُّ إلا سلك فجًا غيرَ فجّكَ».

وعن أبي هريرة (١٠) ﴿ قَالَ: قالَ النبيُ ﷺ: «لقد كان فيمن كان قبلكم من بني إسرائيلَ رجالٌ يُكلَّمون من غير أن يكونوا أنبياء، فإن يكن من أمتي منهم أحدٌ فعمرُ».

وعن ابنِ عمر (٢) على أنه قال: لما تُوفي عبدُ اللّهِ بنُ أبي جاء ابنه عبدُ اللّهِ بنُ عبدِ اللّهِ إلى رسولِ اللّهِ على فأعطاه قميصه وأمره أن يُكفّنه فيه، ثم قام يصلي عليه، فأخذ عمرُ بنُ الخطابِ بثوبه فقال: تصلي عليه وهو منافقٌ وقد نهاك اللّه أن تستغفرَ لهم؟ قال: ﴿إنما حَيَّرني الله \_ أو أخبرني الله \_ فقال: ﴿أَسْتَغْفِرُ لَمُمْ أَوْ لا تَسْتَغْفِرُ لَمُمْ إِن تَسْتَغْفِرُ لَمُمْ سَبْعِينَ مَرَّةً فَلَن يَغْفِرَ اللّهُ لَمُمْ التوبة: ٨٠]. فقال: سأزيده على سبعين».

قال فصلى عليه رسولُ اللَّهِ ﷺ وصلينا معه ثم أنزل الله عليه: ﴿وَلَا تُصَلِّ عَلَىٰ أَحَدٍ مِّنْهُم مَّاتَ أَبْدًا وَلَا نَقُمُّ عَلَى قَبْرِهِ ۚ إِنَّهُمْ كَفَرُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ. وَمَاثُوا وَهُمُّ فَنَسِقُونَ﴾ [التوبة: ٨٤]. متفقٌ على جميعِها.

وفي البخاري (٣) عن ابن عباس و عن عمر بن الخطاب و انه قال: «لما مات عبد الله بن أبي ابن سلول دُعيَ له رسول الله على ليصلي عليه، فلما قام رسول الله على ابن أبي وقد قال يوم رسول الله على ابن أبي وقد قال يوم كذا: كذا وكذا، قال: أعدد عليه قوله. فتبسم رسول الله على وقال: «أخر عني يا عمر»، فلما أكثرت عليه قال: إني خُيرتُ فاخترتُ، لو أعلم أني إن زِدْتُ على السبعين يُغفرُ له لزدتُ عليها.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧/ ٤٢ رقم ٣٦٨٩).

ومسلم (٤/ ١٨٦٤ رقم ٢٣٩٨).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري (۱۳۸/۳ رقم ۱۲۲۹) وأطرافه رقم: (۲۷۰) و (۲۷۲) و (۷۹۲). ومسلم (٤/ ۱۸٦٥ رقم ۲٤٠٠).

<sup>(</sup>٣) في صحيحه (٨/ ٣٣٣ ـ ٣٣٤ رقم ٢٧١٤).

قال فصلّى عليه رسولُ اللَّهِ ﷺ ثم انصرف، فلم يلبث إلا يسيراً حتى نزلت الآيتان من براءة: ﴿وَهُمُ فَكَلِ مُنْهُم مَّاتَ أَبْدًا﴾ ـ إلى قوله ـ ﴿وَهُمُ فَكَسِقُونَ﴾ [التوبة: ٨٤]. قال فعجبْتُ من جَرأتي على رسولِ اللَّهِ ﷺ واللَّهُ ورسولُه أعلمُ».

وفي صحيح مسلم (١) من حديث ابن عباس و قي قصة أسارى بدر بطوله قال ابن عباس: «فلما أسروا الأسارى قال رسول الله على لأبي بكر وعمر: «ما ترون في هؤلاء الأسارى؟» فقال أبو بكر: هم يا نبي الله بنو العم والعشيرة، أرى أن تأخذ منهم فدية، فتكون لنا قوة على الكفار فعسى الله أن يهديَهم للإسلام.

فقالَ رسولُ اللَّهِ عَلَيْ : «ما ترى يا ابن الخطابِ؟»، قلتُ : لا واللَّهِ يا رسولَ اللَّهِ، ما أرى الذي رأى أبو بكر، ولكني أرى أن تُضربَ أعناقُهم فتمكنُ عليًّا من عقيل فيَضرِبَ عُنقَه، وتمكنني من فُلان ـ نسيباً لعمر ـ فأضربُ عُنقَه، فإن هؤلاء أثمةُ الكفرِ وصناديدُها. فهويَ رسولُ الله عليه ما قال أبو بكر ولم يهوَ ما قلتُ، فلما كان الغدُ جئتُ فإذا رسولُ اللَّهِ على وأبو بكر قاعدين يبكيان، قلت : يا رسولَ اللَّهِ أبو بكر قاعدين يبكيان، قلت : يا رسولَ اللَّهِ أبو بكر قاعدين يبكيان، قلت : يا رسولَ اللَّهِ أخبرني من أي شيء تبكي أنت وصاحبُك، فإن وجدتُ بكاءً بكيتُ، وإن لم أجد بكاءً تباكيتُ لبكائِكُما.

فقال رسولُ اللَّهِ ﷺ: «أبكي للذي عُرض عليَّ في أصحابك من أخذهم الفداء، لقد عُرض عليَّ عن أسحابك من أخذهم الفداء، لقد عُرض عليَّ عذابُهم أدنى من هذه الشجرة \_ شجرة قريبة من نبيِّ اللَّهِ ﷺ \_ وأنزل اللَّهُ عز وجل: ﴿مَا كَانَ لِنَيْ أَن يَكُونَ لَهُ أَشَرَىٰ حَتَىٰ يُنْجِزَ فِي الْأَرْضِ ﴾ \_ إلى قوله \_ ﴿ فَكُلُواْ مِمَّا غَنِمْتُمْ حَلَلًا طَيِّبًا ﴾ [الأنفال: ٢٧ \_ ٢٩]. فأحلَ اللَّهُ الغنيمة لهم.

وفي صحيح البخاري (٢) عن أنس و الله قال: قال عمرُ والله: وافقتُ اللّه في ثلاث \_ أو وافقني اللّه في ثلاث \_ قلتُ: يا رسولَ اللّهِ لو اتخذتَ من مقامِ إبراهيمَ مصلّى فأنزل الله تعالى: ﴿وَالتَّخِذُوا مِن مَقَامِ إِبْرَهِمْ مُصَلَّى ﴾ [البقرة: ١٢٥]. وقلتُ: يا رسول الله يدخُل عليك البرُ والفاجرُ فلو أمرتَ أمهاتِ المؤمنين بالحجاب، فأنزلَ الله آية الحجاب.

<sup>(</sup>۱) (۱۳/۳۸۳ ـ ۱۳۸۸ رقم ۸۵/۱۷۲۱).

 <sup>(</sup>۲) (۱/ ۰۰۶ رقم ۴۰۲) وأطرافه: (۴۸۵۳) و (۲۷۹۰) و (۲۹۱۳).
 قلت: وأخرجه مسلم (۶/ ۱۸٦٥ رقم ۲۳۹۹).

قال: وبلغني معاتبةُ النبيِّ ﷺ بعضَ نسائِه فدخلتُ عليهنَ قلت: إن انتهيتُنَ أو ليُبدِّلُنَ اللَّهُ رسولَه ﷺ خيراً منكن، حتى أتيتُ إحدى نسائه قالت: يا عمرُ ما في رسولِ اللَّهِ ﷺ ما يعِظُ نساءَه حتى تعظَهنَ أنت؟ فأنزل الله تعالى: ﴿عَسَىٰ رَيُّهُۥ إِن طَلَقَكُنَّ أَن يُبْدِلَهُۥ أَزْوَبَا خَيْرًا مِنكُنَّ مُسْلِمَتِ﴾ [التحريم: ٥].

وعنه (۱) ظليه أن رجلاً سألَ النبيَّ على عن الساعة فقال: متى الساعة؟ قال: «وماذا أعددتَ لها؟»، قال: لا شيء، إلا أنّي أُحبُ اللَّهَ ورسولَه على فقال: «أنت مع من أحببت».

قال أنسّ: فما فرحنا بشيء كما فرحنا بقول النبي ﷺ: «أنت مع من أحببت». قال أنسّ: فأنا أُحبُ النبيّ ﷺ وأبا بكر وعمرَ، وأرجو أن أكون معهم بحبي إياهم وإن لم أعمَلُ بمثل أعمالِهم.

وعن ابن عمر (٢) ﷺ قال: ما رأيتُ أحداً قطُّ بعد رسولِ اللَّهِ ﷺ من حينِ قُبض كان أَجَدُّ وأجودَ حتى انتهى من عمر بن الخطابِ ﷺ.

وعن المِسور بنِ مَخْرِمة (٣) قال: لما طُعن عمرُ وللله جعل يألم، فقال ابنُ عباس وعن المِسور بنِ مَخْرِمة يا أميرَ المؤمنين، ولئن كان ذلك لقد صحِبْتَ رسولَ الله على فأحسنت صُحبته، ثم فارقته وهو عنك راضٍ. ثم صحبت مُخبتهم، ولئن فارقتهم فأحسنت صحبت صُخبتهم، ولئن فارقتهم لتفارقتهم وهم عنك راضون.

قال: أما ما ذكرت من صُحبة رسولِ اللَّهِ ﷺ ورضاه فإنما ذاك من اللَّهِ تعالى من به تعالى عليً، وأما ما ذكرت من صُحبة أبي بكر ورضاه فإنما ذلك من الله عز وجل ذِكْرُه منَّ به عليً، وأما ما ترى من جزَعي فهو من أجلك وأجلِ صاحبِك، واللَّهِ لو أن لي طِلاعَ الأرضِ ذهباً لافتديتُ به من عذاب اللَّهِ عز وجل قبلَ أن أراه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۷/ ۶۲ رقم ۳٦۸۸) وأطرافه: (۲۱۲۷) و (۲۱۷۱) و (۷۱۵۳). ومسلم (۲/۳۲/۶ رقم ۲۲۳۹).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٧/ ٤٢ رقم ٣٦٨٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٧/ ٤٣ رقم ٣٦٩٢).

وفيهما(١) عن ابن عباس على قال: وُضع عمرُ على سريره، فتكنفه الناسُ يدعون ويصلون قبل أن يُرفَعَ وأنا فيهم، فلم يرُغني إلا رجلٌ آخذٌ مِنكبي فإذا علي على فترحَم على عمرَ وقال: ما خلفت أحداً أحب إلي أن ألقى اللَّه بمثل عملِه منك. وأيمُ اللَّه إن كنتُ لأظنُ أن يجعلك اللَّه تعالى مع صاحبيك، وحسبُك أني كنتُ أسمعُ النبي على يقول كثيراً: «ذهبتُ أنا وأبو بكر وعمرُ، ودخلتُ أنا وأبو بكر وعمرُ».

زاد مسلم (٢) في آخره أيضاً: فإن كنتُ لأرجو أو لأظن أن يجعلك الله تعالى معهما. والأحاديث في فضله كثيرة جداً قد أُفردتُ بالتصنيف (٣)، وفيما ذكرنا كفاية.

### [قصة استشهاد الفاروق]

وكان قصة استشهاده ما ذكره البخاريُ (على معرو بن ميمون قال: حدثنا موسى بن إسماعيلَ حدثنا أبو عُوانة عن حصين عن عمرو بن ميمون قال: رأيتُ عمر بن الخطابِ والله قبل أن يُصاب بأيام بالمدينة وقف على حُذيفة بن اليمان وعثمان بن حُنيفٍ وقال: كيف فعلتما؟ أتخافان أن تكونا قد حمّلتما الأرض ما لا تُطيق؟ قالا: حمّلناها أمراً هي له مُطيقة، ما فيها كبيرُ فضل، قال: انظرا أن تكونا حملتما الأرض ما لا تُطيق. قالا: لا. فقال عمرُ: لئن سلمني اللَّه تعالى لأدَعن أرامل أهلِ العراق لا يحتجن إلى رجلِ بعدي أبداً.

قال: فما أتت عليه رابعة حتى أُصيبَ رضي الله الله الله عليه ما بيني وبينه

 <sup>(</sup>۱) أي البخاري (۷/ ٤١ ـ ٤٢ رقم ٣٦٨٥).
 ومسلم (٤/ ١٨٥٨ ـ ١٨٥٩ رقم ٣٣٨٩).

<sup>(</sup>۲) في صحيحه رقم (۲۳۸۹).

<sup>(</sup>٣) انظر: "فضائل الصحابة" للإمام أحمد (١/ ٢٤٤ ـ ٤٨٨). و "الصحيح المسند من فضائل الصحابة" (ص٦١ ـ ٨٧). و "أخبار عمر" للطنطاوي.

و اجامع الأصول؛ لابن الأثير (٨/ ٦٠٦ ـ ٦٢٥).

<sup>(</sup>٤) في صحيحه (٧/٥٩ ـ ١٢ رقم ٣٧٠٠).

إلا عبدُ الله بنُ عباسِ غداة أصيب». وكان إذا مرَّ بين الصفّين قال استووا، حتى إذا لم يرَ فيهن خللاً تقدم فكبّر، وربما قرأ سورة يوسُفَ أو النحلِ أو نحو ذلك في الركعةِ الأولى حتى يجتمِع الناسُ، فما هو إلاَّ أن كبَّرَ حتى سمعتُه يقول: قتلني ـ أو أكلني ـ الكلبُ حين طعنَه، فطارَ العِلجُ بسكّينِ ذات طرفين، لا يمر على أحد يميناً ولا شمالاً إلا طعنَه حتى طعنَ ثلاثةَ عشرَ رجلاً ماتَ منهم سبعةً.

فلما رأى ذلك رجلٌ من المسلمينَ طرحَ عليه بُرنُساَ فلما ظنَّ العِلجُ أنه مأخوذٌ نحرَ نفسَه، وتناولَ عمرُ يدَ عبدِ الرحمنِ بنِ عَوفِ فقدّمه، فمن يلي عمرَ فقد رأى الذي أرَى، وأما نواحي المسجد فلا يدرونَ غيرَ أنهم فقدوا صوتَ عمرَ فَيْ وهم يقولون سبحانَ الله سبحانَ الله، فصلى بهم عبدُ الرحمنِ بنُ عوفِ صلاةً خفيفة، فلما انصرفوا قال: يا ابنَ عباس، انظُر من قتلني. فجال ساعة ثم جاء فقال: غلامُ المُغيرة، فقال: الصِّنع؟ قال: نعم. قال: قاتله الله، لقد أمرتُ به معروفاً، الحمدُ لله الذي لم يجعل منيتي بيد رجلٍ يدَّعي الإسلامَ، فقد كنتَ أنت وأبوكَ تُحِبانِ أن تكثر العُلوجُ بالمدينة.

وكان ابنُ عباس أكثرَهم رقيقاً. فقال: إن شئتَ فعلتُ، أي إن شئتَ قتلْنا. قال: كذبتَ، بعدما تكلموا بلسانكم وصلُوا قبلتَكم، وحجُوا حجَّكم. فاحتُمل إلى بيتِه فانطلَقْنا معه، وكأن الناسَ لم تُصبُهم مصيبةٌ قبل يومئذِ. فقائلٌ يقول: لا بأسَ، وقائلٌ يقول: أخافُ عليه. فأتيَ بنبيذ فشرِبَه فخرجَ من جوفِه، ثم أتيَ بلبن فشربه فخرجَ من جوفِه، ثم أتيَ بلبن فشربه فخرجَ من جوفِه، ثم أتي بلبن فشربه فخرجَ من جُوحه، فعلموا أنه ميتٌ، فدخلنا عليه وجاء الناسُ يثنون عليه، وجاء رجلٌ شابٌ فقال: أبشرُ يا أمير المؤمنين ببشرى اللَّهِ لك من صحبة رسولِ اللَّهِ عَلَيْهُ، وقدم في الإسلام ما قد علِمْتَ، ثم وُلِّيتَ فعدلتَ، ثم شهادة.

قال: ودِدتُ أن ذلك كَفاف، لا عليّ ولا لي. فلما أدبرَ إذا إزارُه يمسُّ الأرض، قال: رُدوا عليَّ الغلام، قال: ابنَ أخي ارفع ثوبَك، إنه أبقى لثوبِك، وأتقى لربك. يا عبدَ اللَّهِ بن عمرَ انظُر ما عليَّ من الدَّينِ، فحسبوه فوجدوه ستة وثمانين ألفاً أو نحوَه، قال إن وفي له مال آل عمرَ فأدّه من أموالِهم، وإلا فسل بني عديً بنِ كعب، فإن لم تف أموالُهم فسل في قريش ولا تغدُ إلى غيرِهم، فأدً عني هذا المالَ، وانطلق إلى عائشةَ فقل: يقرأ عليك عمرُ بن الخطاب السلام ـ ولا تقل

أميرُ المؤمنين، فإني لستُ اليومَ للمؤمنين أميراً \_ وقل: يستأذنُ عمرُ بنُ الخطابِ أن يُدفنَ مع صاحبيه. فسلَّم واستأذن ثم دخَل عليها فوجدها قاعدةً تبكي، فقال: يقرأ عليك عمرُ بنُ الخطابِ السلامَ ويستأذنُ أن يُدفنَ مع صاحبيه.

فقالت: كنتُ أُريدُه لنفسي ولأُوثرِنَّ به اليوم على نفسي. فلما أقبلَ قيل هذا عبدُ اللَّهِ بنُ عمرَ قد جاءً، قال: ارفعوني، فأسندَه رجلٌ إليه فقال: ما لديك؟ قال: الذي تُحبُّ يا أمير المؤمنين، أذِنَتْ. قال: الحمدُ لله، ما كان من شيء أهمَّ إليَّ من ذلك، فإذا أنا قضيتُ فاحملوني، ثم سلّم فقل: يستأذن عمرُ بنُ الخطابِ، فإن أذِنتْ لي فأدخلوني، وإن ردّوني إلى مقابر المسلمين.

وجاءت أمَّ المؤمنين حفصة والنساء تسيرُ معها، فلما رأيناها قُمنا، فولَجتْ عليه فبكت عندَه ساعةً، واستأذنت الرجالَ فولجت داخلاً لهم فسمعنا بكاءَها من الداخلِ، فقالوا: أوصِ يا أمير المؤمنين، استخلِفْ. قال: ما أجدُ أحقَّ بهذا الأمرِ من هؤلاء النفرِ - أو الرَّهطِ - الذين تُوفيَ رسولُ الله وَاللهُ وهو عنهم راض، فسمى عليًا وعثمانَ والزبيرَ وطلحةَ وسعداً وعبدَ الرحمنِ، وقال: لِيَشهدْكم عبدُ الله بن عمرَ وليس له من الأمر شيءً - كهيئة التعزية له - فإن أصابت الإمرة سعداً فهو ذاك - وإلا فليستعن به أيكم ما أمَّر، فإني لم أعزِله عن عجز ولا خيانة.

وقال: أوصي الخليفة من بعدي بالمهاجرين الأولين أن يعرِفَ لهم حقّهم، ويحفَظَ لهم حرمتهم؛ وأوصيه بالأنصارِ خيراً الذين تبوّؤا الدارَ والإيمانَ من قبلهم أن يقبَلَ من مُحسِنهم وأن يعفُو عن مُسيئِهم. وأوصيه بأهل الأمصارِ خيراً فإنهم ردء الإسلامِ وجُباةُ المال وغيظُ العدوِّ وأن لا يؤخَذَ منهم إلا فضلُهم عن رضاهُم، وأوصيه بالأعرابِ خيراً فإنهم أصلُ العربِ ومادةُ الإسلامِ أن يؤخذ من حواشي أموالِهم وتُردَّ على فقرائِهم، وأوصيه بذمةِ اللَّهِ وذمةِ رسولِ اللَّهِ ﷺ أن يوفيَ لهم بعهدهم، وأن يُقاتل مِن ورائِهم، ولا يُكلَّفوا إلا طاقتَهم.

فلما قُبضَ خرجنا به فانطلقنا نمشي. فسلّم عبدُ اللَّهِ بنُ عمرَ قال: يستأذنُ عمرُ بنُ الخطابِ، قالت: أدخلوه. فأُدخلَ. فوُضعَ هنالك مع صاحبيه. فلما فُرغ من دفنه اجتمع هؤلاء الرهطُ، فقال عبدُ الرحمنِ: اجعلُوا أمرَكم إلى ثلاثةٍ منكم، فقال الزبيرُ: قد جعلتُ أمري إلى علي، فقال طلحةُ: قد جعلتُ أمري إلى عثمانَ.

وقال سعد: قد جعلتُ أمري إلى عبدِ الرحمنِ بنِ عوف. فقال عبدِ الرحمنِ: أيُكما تبرأ من هذا الأمر فلنجعله إليه، واللَّهُ عليه والإسلامُ لينظرَنَّ أفضلَهم في نفسِه؟ فأسكِتَ الشيخانِ، فقال عبدُ الرحمن: أفتجعلونَه إليَّ واللَّهِ على أن لا آلو عن أفضلِكم؟ قالا: نعم. فأخذ بيد أحدِهما فقال: لك من قرابةِ رسولِ اللَّهِ على أن في الإسلامِ ما قد علمت، فاللَّه عليك لئن أمّرتُك لتعدلنَ، ولئن أمّرتُ عثمانَ لتسمَعن ولتُطبعن؟.

ثم خلا بالآخر فقال له مثلَ ذلك. فلما أخذ الميثاقَ قال: ارفع يدك يا عثمانُ، فبايعَه وبايع له علي علي الله علي المار فلا الدارِ فبايعوه، الله المعين.

## [مدةُ خلافةِ الفاروق]

وكانت مدة خلافة الفاروق و المنه عشر سنين وستة أشهر، وكانت وفاته على المشهور لثلاث بقين من ذي الحجة سنة ثلاث وعشرين، وله من العمر ثلاث وستون سنة على الأشهر، وهي السن التي توفي لها رسول الله على ثم أبو بكر الصديق في أبه وبويع لعثمان في ثلاث من المحرم دخول سنة أربع وعشرين، وأول من بايعه عبد الرحمن بن عوف ثم علي بن أبي طالب ثم بقية أصحاب الشورى ثم بقية أهل الدار ثم بقية المهاجرين والأنصار في أجمعين.

#### [خلافة عثمان وفضائله]

(ثالُثهم عثمانُ ذو النورين ذو الحلم والحيا بغير مَينِ) (بحرُ العلوم جامعُ القرآنِ منه استحتْ ملائكُ الرحمن) (بايع عنه سيدُ الأكوانِ بكفه في بَيعة الرِضوانِ)

(ثالثهم) في الخلافة والفضل كما في حديث ابن عمر السابق (عثمان) ابن عفان (۱) بن أبي العاص بن أمية بن عبد شمس بن عبد مناف.

من السابقين الأولين إلى الإسلام بدعوةِ الصدِّيقِ إياه، وزوَّجه رسولُ اللَّهِ ﷺ

<sup>(</sup>١) انظُر: ترجمته في «الإصابة» رقم (٥٤٦٤) و «الاستيعاب» رقم (١٧٩٧)، و «أسد الغابة» رقم (٣٥٨٩).

رُقيةَ ابنتَه عَنى الله وهاجر الهجرتين وهي معه، وتخلّف عن بدر لمرضِها. وضرب له النبيُ عَلَيْهُ الله عَلَيْ الله الله عنه وأُجْرِه، وبعد وفاتِها زوَّجه النبيُ عَلَيْهُ أَمَّ كُلثوم بمثل صداقِ رُقيةَ على مثلِ صُحبتِها، وبذلك تسمّى (ذو النورين) لأنه تزوج ابنتي نبيً واحدةً بعد واحدةً، ولم يتفق ذلك لغيره عَلَيْه.

(ذا الحِلم) التامِّ الذي لم يُدركه غيرُه (والحياءِ) الإيمانيِّ الذي يقول فيه النبيُّ ﷺ: «الحياءُ شُعبةٌ من الإيمان»(١).

(بحرُ العلومِ) والفهمِ التامُّ في كتاب اللَّهِ تعالى حتى إنْ كان ليقومُ به في ركعةِ واحدةٍ فلا يركع إلا في خاتمتها إلا ما كان من سجود القرآن<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) وهو جزء من حديث أنس الصحيح.

أخرجه النسائي في «فضائل الصحابة» رقم (١٨٢) والحاكم (٣/ ٤٢٢) والبيهقي (٦/ ٢١٠) من طرق عن عبد الوهاب الثقفي، حدثنا خالد الحذاء، عن أبي قلابة عن أنس به، وصححه الحاكم على شرط الشيخين.

وأخرجه أحمد (٣/ ١٨٤) وابن ماجه رقم (١٥٥)، والطحاوي في «شرح مشكل الآثار» (١/ ٣٥١) وأبو نعيم في «الحلية» (٣/ ١٢٢) والبيهقي (٦/ ٢١٠) والبغوي في «شرح السنة» رقم (٣٩٣٠). من طريق سفيان الثوري، عن خالد الحذاء، به.

وأخرجه أحمد ( $^{7}$  ( $^{7}$  ) والطيالسي في «المسند» رقم ( $^{7}$  ) والنسائي في «فضائل الصحابة» رقم ( $^{7}$  )، والطحاوي في «مشكل الآثار» ( $^{7}$  )،  $^{7}$  والبيهقي ( $^{7}$  ) من طريق وهيب، عن خالد الحذاء، به.

وأخرجه أبو نعيم في «الحلية» (٣/ ١٢٢) والبيهقي (٦/ ٢١٠) من طريق عاصم الأحول عن أبي قلابة، به.

وأُخرجه الترمذي رقم (٣٧٩٠) من طريق معمر، عن قتادةَ به.

وأخرج ابن أبي عاصم في «السنة» رقم (١٢٨١) و (١٢٨٢) من طريقين عن أبي قلابة، عن أنس مرفوعاً بلفظ: «أصدق أمتي حياء عثمان».

وخلاصة القول أن الحديث صحيح، والله أعلم.

أخرجه البخاري (٩٤/٩ ـ ٩٥ رقم ٥٠٥٢ و ٥٠٥٥ و ٥٠٥٥). ومسلم (١٦٣/٢ ـ ١١٤ رقم ١٨٢ و ١٨٢ و ١٨٢ و ١٨٢).

وجاء في البخاري (٤/ ٢٢٤ رقم ١٩٧٨) عنه، عن النبي ﷺ قال: «صم من الشهر ثلاثة، =

(جامع القرآن) لما خشي الاختلاف في القرآن والخصام فيه في أثناء خلافتِه ﷺ، فجمع الناسَ على قراءة واحدةٍ وكتب المصحف على القراءةِ الأخيرةِ التي درسها جبريلُ على رسولِ اللَّهِ ﷺ سِني حياتِه.

وكان سببُ ذلك أنَّ حذيفة بنَ اليمانِ<sup>(۱)</sup> كان في بعض الغزواتِ، وقد اجتمع فيها خلق من أهل الشام ممن يقرأ على قراءة المقدادِ بنِ الأسودِ وأبي الدرداء، وجماعةٍ من أهل العراقِ ممن يقرأ على قراءة عبدِ اللَّهِ بنِ مسعودٍ وأبي موسى، وجعل من لا يعلم بجواز القراءة على سبعةِ أحرفِ يفضل قراءته على غيره، وربما خطأه الآخرُ أو كفّره فأدّى ذلك إلى خلاف شديدٍ وانتشار الكلامِ السيء بين الناسِ، فركبَ حذيفةُ إلى عُثمانَ فقال: يا أمير المؤمنين أدركُ هذه الأمة قبل أن تختلف في كتبهم، وذكرَ له ما شاهد من اختلافِ الناس في القراءة.

فعند ذلك جمع الصحابة وشاورَهم في ذلك، ورأى أن يُكتبَ المصحفُ على حرفٍ واحدٍ، وأن يجمعَ الناسُ في سائر الأقاليم على القراءة به دون ما سواه، لِما رأى في ذلك من مصلحةِ كف المنازعةِ ودفع الاختلافِ، فاستدعى بالصحف التي كان أُمِرَ زيدِ بن ثابتٍ بجمعها، فكانت عند الصديقِ أيامَ حياتِه، ثم كانت عند عمرَ، فلما توفي صارت إلى حفصة أم المؤمنين.

فاستدعى بها عُثمانُ وأمر زيد بن ثابتِ الأنصاريِّ أن يكتُبَ وأن يُمليَ عليه سعيد بنُ العاصِ الأمويِّ بحضرةِ عبدِ الله بنِ الزبيرِ الأسَديُّ وعبدِ الرحمنِ بنِ

<sup>=</sup> قال: أطيق أكثر من ذلك، فما زال حتى قال: صم يوماً وأفطر يوماً»، فقال: «اقرأ القرآن في كل شهر». قال: إني أطيق أكثر، فما زال حتى قال: «في ثلاث».

وقال الحافظ في «الفتح» (٩٧/٩): «فلا مانع أن يتعدد قول النبي على الله بن عمرو ذلك تأكيداً، ويؤيد الاختلاف الواقع في السياق، وكأن النهي عن الزيادة ليس على التحريم، كما أن الأمر في جميع ذلك ليس للوجوب، وعرف ذلك من قرائن الحال التي أرشد إليها السياق». اه.

<sup>(</sup>۱) أخرج البخاري في صحيحه (۱/ ۹ رقم ٤٩٨٧) عن ابن شهاب الزهري عن أنس بن مالك أن حذيفة بن اليمان قدم على عثمان، وكان يغازي أهلَ الشام... الحديث. بنحو ما ذكر المؤلف.

الحارثِ بنِ هشام المخزوميّ، وأمرهم إذا اختلفوا في شيء أن يكتبوه بلغةِ قريش، فكتب لأهل الشام مُصحفاً، ولأهلِ مصر آخرَ، وبعث إلى البصرة مصحفاً، وإلى الكوفةِ بآخرَ، وأرسل إلى مكة مصحفاً، وإلى اليمن مثله، وأقرّ بالمدينة مصحفاً، ويقال لهذه المصاحفِ «الأئمة»، ثم عمِدَ إلى بقيةِ المصاحفِ التي بأيدي الناسِ مما يخالف ما كتبه فحرّقه لئلا يقعَ بسببه اختلاف.

وروى أبو داودَ الطيالسيُّ (١) وأبو بكر بنُ أبي داودَ السِّجستانيُّ (٢) عن سُويدِ بنِ غفْلةَ قال: قال لي عليٌّ هُ عين حرق عثمانُ المصاحف: لو لم يصنعُه هو لصنعتُه.

وروى البيهقيُ (٣) عنه ﴿ قَالَ: قالَ عليٌ ﴿ الله الناسُ إِياكُم والعُلوَّ في عثمانَ تقولون حرق المصاحف، واللَّه ما حرقها إلا عن ملاً من أصحاب رسولِ اللَّه ﷺ، ولو وُليتُ مثلَ ما وَليَ لفعلتُ مثلَ الذي فعلَ (٤٠).

(منه استحث ملائكُ الرحمنِ) كما في الصحيح (٥) عن عطاء وسليمانَ بنِ يسارٍ وأبي سلمةَ بنِ عبدِ الرحمنِ أن عائشةَ على قالت: «كان رسولُ اللَّهِ على مضطجعاً في بيتي كاشفاً عن فخذيه أو ساقيه، فاستأذن أبو بكر فأذن له وهو على تلك الحال فتحدّث، ثم استأذن عمر فأذن له وهو كذلك فتحدّث، ثم استأذن عثمانُ فجلس رسولُ اللَّهِ على وسوَّى ثيابَه، قال محمد ـ يعني ابنَ أبي حرْمَلةَ الراوي عنهم ـ ولا أقول ذلك في يوم واحدٍ فدخل فتحدث، فلما خرج قالت

١) لم أعثر عليه في «المسند».

<sup>(</sup>٢) في «المصاحف» (ص١٩). قلت: وأورده السيوطي في مسند علي بن أبي طالب (ص١٠٢ رقم ٢٩٥) وعزاه لابن أبي داود، والصابوني في المأتين.

<sup>(</sup>٣) «البداية والنهاية» (٧/ ٢١٧).

<sup>(</sup>٤) انظر: «العواصم من القواصم في تحقيق مواقف الصحابة بعد وفاة النبي ﷺ تأليف القاضي أبي بكر بن العربي. حققه وعلق حواشيه: محب الدين الخطيب (ص٦٦ ـ ٧٢ رقم ٣).

وانظر كتابنا «مدخل إرشاد الأمة إلى فقه الكتاب والسنة» (ص١٥٥ ـ ١٥٧ الشبهة الخامسة».

<sup>(</sup>۵) في صحيح مسلم (٤/ ١٨٦٦ رقم ٢٤٠١).

عائشة: دخلَ أبو بكر فلم تهتش له ودخلَ عمرُ ولم تُبالِه، ثم دخلَ عثمانُ فجلستَ وسوّيتَ ثيابَك. فقال: «ألا أستحي من رجل تستحي منه الملائكة».

وعن سعيد بن العاص أن عائشة وعن وعثمان وعن سعيد بن العاص أن عائشة وعن سعيد بن العاص أن عائشة وهو مضطجع على فراشِه لابس مُرْطَ عائشة، فأذِن لابي بكر وهو كذلك فقضى إليه حاجته ثم انصرف، ثم استأذن عمرُ فأذن له وهو على تلك الحال فقضى إليه حاجته، ثم انصرف، قال عثمانُ: ثم استأذنتُ عليه فجلس وقال لعائشة: اجمعي عليك ثيابك، فقضيتُ إليه حاجتي ثم انصرفتُ.

فقالت عائشةُ: يا رسولَ اللَّهِ ما لي لم أرَك فزِعتَ لأبي بكر وعمرَ فَيْهُمَا كما فزِعتَ لأبي بكر وعمرَ فَيْهُما كما فزِعت لعثمانَ؟ قال رسولُ اللَّهِ ﷺ: «إن عثمان رجلٌ حَيِيٌّ وإني خشيتُ إنْ أَذِنتُ له على تلك الحالِ أن لا يبلُغَ إليَّ في حاجته»(١).

(بايع عنه) حين ذهب لمكة في حاجة الرسول على والمسلمين (سيدُ الأكوان) محمدٌ رسولُ الله على الله وقال: «هذه لعثمانَ» (في بيعة الرضوان) لما غاب عنها فيما ذكرنا(٢٠)، وكان انحباسُه بمكة سببُ البيعة كما قال محمدُ بنُ إسحاقَ بنِ يسارِ في السيرة(٣٠).

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحه (١٨٦٦/٤ رقم ٢٤٠٢). قلت: وأخرجه أحمد (١/ ٧١، ١٥٥، ١٦٧) و (١٥٥/٦) وفي «فضائل الصحابة» رقم (٧٩٣) وابن أبي عاصم في «السنة» رقم (١٢٨٧) والبخاري في «الأدب المفرد» رقم

<sup>(</sup>۲۰۰). وهو حدیث صحیح. (۲) لأن بیعة الرضوان حدثت بعدما ذهب عثمان إلى مكة واحتبس أیاماً، ووصل الخبر إلى النبي على بأن عثمان قتل، فدعا على إلى بیعة الرضوان فقال على بیده الیمنی: «هذه ید عثمان» فضرب بها على یده فقال: «هذه لعثمان».

<sup>(</sup>٣) (٣/ ٤٣٧ ـ ٤٣٧) لابن هشام.

قلت: وأخرجه أحمد في «الفتح الرباني» (٢١/ ١٠٢ \_ ١٠٤) ولم يصرح ابن إسحاق بالسماع عنده.

وأخرجه ابن سعد في «الطبقات» (٢/ ٩٩) معلقاً.

وأخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» (١٤/ ٤٤٢ ـ ٤٤٣ رقم ١٨٦٩٩).

وفي سنده موسى بن عبيدة وهو ضعيف. انظر: «تقريب التهذيب» رقم (٦٩٨٩).

وأُخْرجه الطبري في «تاريخه» (٢/ ٦٣١) من طريق ابن إسحاق.

فالحديث حسن من طريق ابن إسحاق.

ثم دعا رسولُ اللَّهِ عَلَيْ عمرَ بنَ الخطابِ وَ ليه ليبعثه إلى مكة لِيُبلِّغَ عنه أشرافَ قريشٍ ما جاء له فقال: يا رسولَ اللَّهِ إني أخاف قريشاً على نفسي، وليس بمكة من بني عدي بن كعب من يمنعني، وقد عرفت قريش عداوتي إياها وغِلَظي عليها، ولكني أدلَك على رجل أعزَّ بها مني: عثمانَ بن عفانَ وَ الله أبي أبي سفيانَ وأشرافِ قريشٍ يخبرهم أن لم يأتِ لحرب، وأنه إنما جاء زائراً لهذا البيتِ ومعظماً لحُرمتِه.

فخرج عثمانُ على مكة فلقِيَه أبانُ بنُ سعيدِ بنِ العاصِ حين دخل مكة أو قبل أن يدخُلُها فحملَه بين يديه ثم أجارَه حتى بلَّغ رسالة رسولِ اللَّهِ على، فانطلق عثمانُ على حتى أتى أبا سفيانَ وعظماءَ قريش فبلّغهم عن رسولِ اللَّهِ على ما أرسلَه به، فقال لعثمانَ على حين فرَغ من رسالة رسولِ اللَّهِ على إليهم: إن شئتَ أن تطوفَ بالبيتِ فطف. فقال: ما كنتُ لأفعلَ حتى يطوفَ به رسولُ اللَّهِ على. واحتبسته قريشٌ عندها. فبلغ رسولَ اللَّهِ على والمسلمين أن عثمانَ على قد قُتل.

قال ابنُ إسحاقَ<sup>(۱)</sup>: فحدثني عبدُ الله بنُ أبي ﴿ أَن رسولَ اللَّهِ ﷺ قال حين بلَغه أن عثمانَ ﴿ إِنَّهُ قَالَ اللَّهِ ﷺ قال اللَّهِ ﷺ الناسَ إلى البيعة.

فكانت بيعةُ الرضوانِ تحت الشجرةِ، فكان الناسُ يقولونَ: بايعَهم (٢) رسولُ الله على الموت، وكان جابرُ بنُ عبدِ الله على يقول: إن رسولَ الله على لم يبايغهم (٣) على الموت، ولكن بايعنا على أن لا نفِرً.

<sup>(</sup>١) في «السيرة» (٣/ ٤٣٧ ـ ٤٣٨) بسند منقطع. قلت: وأخرجه الطبري في «تاريخه» (٢/ ٦٣٢) والبيهقي في «الدلائل» (٤/ ١٣٥). وهو حديث ضعيف.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في صحيحه (۷/ ٤٤٨ رقم ٤١٦٧) ومسلم في صحيحه (۳/ ١٤٨٦ رقم ١٨٦ /٨١).

وأحمد في «المسند» (٢١/ ١٠٦ ـ الفتح الرباني).

 <sup>(</sup>۳) أخرجه مسلم في صحيحه (۳/ ۱٤۸۳ ـ ۱٤۸٥ رقم ١٢٨٥٦).
 وأحمد في «المسند» (۱۲/۲۱ ـ الفتح الرباني).

فبايعَ الناسُ ولم يتخلّفُ أحدٌ من المسلمين حضَرها إلا الجد بن قيس (١) أخو بني سلمة فكان جابر رضي يقول: والله لكأني أنظُرُ إليه لاصقاً بإبْطِ ناقتِه قد مال إليها يستتر بها من الناس، ثم أتى رسولَ اللّه على أن الذي كان من أمرِ عثمانَ باطلٌ.

وفي الصحيحين (٢) عن عثمانَ بن مَوْهبِ قال: جاء رجلٌ من أهلِ مصرَ حج البيتَ فرأى قوماً جلوساً فقال: من هؤلاء القومُ؟ قالوا: هؤلاء قريشٌ. قال: فمن الشيخُ فيهم؟ قالوا: عبدُ اللَّهِ بنُ عمرَ. قال: يا ابنَ عمرَ، إني سائلُك عن شيء فحدثني عنه، هل تعلم أن عثمانَ فرَّ يومَ أُحدِ؟ قال: نعم. قال: هل تعلمُ أنه تغيّب عن بدر ولم يشهَد؟ قال: نعم. قال: هل تعلم أنه تغيّب عن بيعةِ الرضوانِ فلم يشهَدها؟ قال: نعم. قال: الله أكبرُ.

قال ابنُ عمرَ: تعال أُبين لك، أما فرارُه يوم أُحدٍ فأشهدُ أن الله عفا عنه وغفرَ له. وأما تغيبُه عن بدر فإنه كان تحته بنتُ رسولِ اللّهِ عَلَى وكانت مريضةً فقال له رسولُ اللّهِ عَلَى: إن لك أَجرَ رجلٍ ممن شهدَ بدراً وسهمَه. وأما تغيبُه عن بَيعةِ الرضوانِ فلو كان أحدٌ أعزَّ ببطن مكةً من عثمانَ لبعثه مكانه، فبعث رسولُ اللّهِ عَلَى الرضوانِ بعد ما ذهب عثمانُ إلى مكة، فقال رسولُ اللّهِ عَلَى بده اليمنى: «هذه بدُ عثمانَ» فضربَ بها على يده فقال: «هذه لعثمان». فقال له بنُ عمرَ عَلَى: اذهبُ بها الآن معك.

وروى البيهقيُ (٣) عن أنس ﷺ قال: لما أمرَ رسولُ اللَّهِ ﷺ ببيعةِ الرضوانِ كان عثمانُ بنُ عفانَ ﷺ رسولَ رسولِ اللَّهِ ﷺ إلى أهل مكةَ، فبايعَ الناسُ، فقال رسولُ اللَّهِ ﷺ فضرب بإحدى يديه على الأخرى، فكانت يدُ رسولِ اللَّهِ ﷺ لعثمانَ ﷺ خيراً من أيديهم لأنفسهم. ورواه الترمذي (٤) وقال: حسنٌ صحيحٌ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحه (۱٤٨٣/٣ رقم ٢٩/١٨٥٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه (٧/٥٤ رقم ٣٦٩٨). ولم يخرجه مسلم.

<sup>(</sup>٣) في «الدلائل» (٣/ ١٣٣ \_ ١٣٤) الجزء الأول فقط.

<sup>(</sup>٤) في «السنن» (٥/ ٦٢٦ \_ ٦٢٦ رقم ٣٧٠٢) وقال: هذا حديث حسن صحيح غريب. قلت: بل هو حديث ضعيف.

وفي الصحيحين<sup>(۱)</sup> عن عروة أن عبد الله بن عدي بن الخيار أخبره أن المِسْوَرَ بنَ مَخْرِمَة وعبد الرحمنِ بنَ الأسودِ بنِ عبدِ يغوثَ قالا: ما منعك أن تكلم عثمانَ لأخيك الوليدِ فقد أكثر الناسُ فيه، فقصدتُ لعثمانَ حتى خرج إلى الصلاة، قلتُ: إن لي إليك حاجة وهي نصيحة لك. قال: يا أيها المرء أعوذ بالله منك. فانصرفت فرجعتُ إليهم إذ جاء رسولُ عثمانَ فأتيتُه فقال: ما نصيحتُك. فقلتُ: إن الله سبحانه بعث محمداً على بالحق، وأنزل عليه الكتاب، وكنتَ ممن استجابَ لله تعالى ولرسولِه على شأن الوليد.

قال: أدركتَ رسولَ الله ﷺ؟ قلتُ: لا، ولكن خلَص إليَّ مِن علمِه ما يخلُص إليَّ مِن علمِه ما يخلُص إلى العذراء في سترها.

قال: أما بعدُ فإن اللَّه بعث الله محمداً عَلَيْ بالحق فكنتُ ممن استجاب لله ولرسوله عَلَيْ وآمنتُ بما بُعث به وهاجرت الهجرتين ـ كما قلتَ ـ وصحبتُ رسولَ الله عَلَيْ وبايعتُه، فواللَّهِ ما عصيتُه، ولا غشَشْتُه، حتى توفاه الله عز وجل، ثم أبو بكر مثلُه، ثم عمرُ مثلُه، ثم استخلفتُ، أفليس لي من الحق مثلُ الذي لهم؟ قلتُ: بلي. قال: فما هذه الأحاديثُ التي تبلُغني عنكم؟ أما ما ذكرت من شأن الوليدِ فسآخُذ فيه بالحق إن شاء الله. ثم دعا علياً فأمره أن يجلِدَه. فجلدَه ثمانين.

وفي المسند(٢) والسُنن (٣) عن عَمْرو بن جاوانَ قال: قال الأحنفُ: انطلقنا

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه (٧/ ٥٣ رقم ٣٦٩٦) وطرفاه (٢٨٧٢) و (٣٩٢٧). ولم يخرجه مسلم.

<sup>(</sup>٢) عند أحمد (١/ ٧٠).

<sup>(</sup>٣) أي سنن النسائي في (٦/٦ ـ ٤٧).

قلّت: وأخرجه ابن أبي عاصم في «السنة» (۲/۹۳ و رقم ۱۳۰۳).

وفي إسناده عمرو بن جاوان التميمي البصري، لم يوثقه غير ابن حبان، وباقي رجاله ثقات.

أقول ـ القائل الشيخ عبد القادر الأرنؤوط ـ: ولكن يشهد له معنى حديث أبي عبد الرحمن السلمي الآتي رقم (٦٤٧٥) فهو به حسن. السلمي الآتي رقم (٦٤٧٥) فهو به حسن. [«جامع الأصول» لابن الأثير (٨/ ٦٣٨)].

حُجَّاجاً فمرزنا بالمدينة، فبينا نحن في منزلنا إذ جاءنا آتِ فقال: الناسُ في المسجد. فانطلقتُ أنا وصاحبي، فإذا الناسُ مجتمعون على نفر في المسجد، قال فتخلَّلتُهم حتى قُمتُ عليهم، فإذا عليُّ بنُ أبي طالبِ والزُبيرُ وطلحةُ وسعدُ بنُ أبي وقاص، قال: فلم يكن ذلك بأسرعَ من أن جاء عثمانُ يمشي. فقال: ههنا عليُّ؟ قالوا: نعم، قال: ههنا الزبيرُ؟ قالوا: نعم، قال: ههنا طلحةُ؟ قالوا: نعم. قال: ههنا سعدُ بنُ أبي وقاص؟ قالوا: نعم. قال أنشدُكم بالله الذي لا إله إلا هو، تعلمون أن رسولَ اللَّهِ عَلَى ققلتُ: إني قد ابتعتُه، فقال: «اجعله في مسجدنا وأجرُه فأتيتُ رسولَ اللَّهِ عَلَى فقلتُ! إني قد ابتعتُه، فقال: «اجعله في مسجدنا وأجرُه قال: «من يبتاعُ بِعرَ رُومةً فقلتُ! إني قد ابتعتُه، فقال: «المسلمين، ولك أجرُها؟» قالوا: قال: «من يبتاعُ بِعرَ رُومة ـ قال: «اجعلها في سقاية للمسلمين، ولك أجرُها؟» قالوا: نعم. قال: أنشدُكم بالله الذي لا إله إلا هو، تعلمون أن رسولَ الله عَلَى نظرَ في ابتعتُها ـ بكذا وكذا فأتيتُ رسولَ الله عَلَى نظرَ في المعمد، قال: أشدكم بالله الذي لا إله إلا هو، تعلمون أن رسولَ الله عَلَى نظر في وجوه القوم يوم جيشِ العُسرةِ فقال: «من يجهّز هؤلاء غفر اللَّهُ له»، فجهزتُهم حتى ما يفقدون خِطاماً ولا عِقالاً؟ قالوا: اللهم نعم. فقال: اللهم اشهد، اللهم اشهد، ثم انصرف عَلى اللهم اشهد، ثم انصرف

وروى أحمدُ (١) والتِرْمِذيُ (٢) والنَّسائيُ (٣) عن ثُمامة بنِ جزءِ القُشيريِّ قال: شهِدتُ الدارَ يومَ أُصيب عثمانُ، فاطلع عليه اطّلاعَة فقال: ادعُوا لي صاحبيكُم اللذين ألَّباكم عليّ، فدُعيا له، فقال: أنشدُكما اللَّه، تعلمانِ أن رسولَ اللَّه ﷺ لما قدِمَ المدينة ضاقَ المسجدُ بأهله فقال: «من يشتري هذه البُقعةَ من خالص مالِه فيكونُ كالمسلمين وله خيرٌ منها في الجنة». فاشتريتُها من خالص مالي فجعلتُها بين المسلمين، وأنتم تمنعوني أن أُصليَ فيها ركعتين.

<sup>(</sup>۱) في «المسند» (۱/ ۷۵).

<sup>(</sup>۲) في «السنن» (٥/ ٦٢٧ رقم ٣٧٠٣) وقال: هذا حديث حسن.

<sup>(</sup>٣) في «السنن» (٦/ ٢٣٥).

قلَّت: وأُخرجه ابن أبي عاصم في «السنة» (٢/ ٩٤٥ رقم ١٣٠٥) والدارقطني (٤/ ١٩٧ رقم ٤) والبيهقي (٦/ ١٦٨).

وهو حديث حسن. انظر: «الإرواء» رقم (١٥٩٤).

ثم قال: أنشدكم اللَّه أتعلمون أن رسولَ اللَّه ﷺ لما قدِمَ المدينةَ لم يكن فيها غيرُ بئرٍ يُستعذَبُ منه إلا بئرَ رُومةُ فقال رسولُ الله ﷺ: «من يشتريها من خالص مالِه فيكون دلوُه فيها كدِلاء المسلمين وله خيرٌ منها في الجنة»، فاشتريتُها من خالص مالي، وأنتم تمنعوني أن أشربَ منها، ثم قال: هل تعلمون أني صاحبُ جيش العُسرةِ؟ قالوا: اللهم نعم». وقال الترمذيُّ: حسنٌ.

وله (١) عن عبدِ الرحمنِ بنِ خَبَابٍ وللله قال: شهدتُ النبيّ على وهو يحثُ على جيش العُسرة، فقام عثمانُ بنُ عفانَ فقال: يا رسولَ الله عليّ مائةُ بعيرِ بأخلاسها وأقتابِها في سبيل الله، ثم حضّ على الجيش فقام عثمانُ فقال: يا رسولَ الله عليّ مائتا بعيرِ بأحلاسها وأقتابِها في سبيل الله. ثم حض على الجيش، فقام عثمانُ فقال: عليّ ثلاثمائةِ بعيرِ بأحلاسها وأقتابِها في سبيل الله، فأنا رأيت رسولَ الله على عثمانُ ما عمل بعد هذا، ما على عثمانَ ما عمل بعد هذا، ما على عثمانَ ما عمل بعد هذا،

وله (۲) عن عبدِ الرحمنِ بنِ سَمُرةَ قال: جاء عثمانُ إلى رسول الله عَلَيْ بألف دينارِ في كُمَّه حين جهز جيشَ العُسرةِ فنثرها في حِجْرِه، فقال عبدُ الرحمن: فرأيتُ النبيَّ عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلْ الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله عَلْمُ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ

وروى الإمامُ أحمدُ (٤) وأصحابُ السنن (٥) عن أبي أُمامةَ بنِ سهلِ بنِ حُنيفٍ

<sup>(</sup>۱) أي لأحمد في «المسند» (٤/ ٧٥).

قلت: وأخرجُه الترمذي (٥/ ٦٢٥ رقم ٣٧٠٠) وقال: هذا حديث غريب من هذا الوجه لا نعرفه إلا من حديث السكن بن المغيرة.

وهو حديث ضعيف.

<sup>(</sup>٢) لأحمد في «المسند» (٦٣/٥) بإسناد صحيح.

قلت: وأُخرجه الترمذي في «السنن» (٥/ ٦٢٦ رقم ٣٧٠١) وقال: هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه.

والحاكم في «المستدرك» (٣/ ١٠٢) وصححه. وسكت عنه الذهبي. وهو حديث حسن.

<sup>(</sup>٣) في «السنن» (٥/ ٦٢٦).

<sup>(</sup>٤) في «المسند» (١/ ٢١، ٦٣، ٧٠) بسند صحيح.

٥) أخرج أبو داود في «السنن» (٤٠/٤ رقم ٢٤٠٢).

في قصة توعُدهم إياه بالقتل، قال: ولِمَ يقتُلونني؟ فإني سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «لا يحل دمُ امرئ مسلم إلا بإحدى ثلاث: رجلٌ كفر بعد إسلامِه، أو زنى بعد إحصانِه، أو قتل نفساً بغير نفس».

فواللَّهِ مَا زَنَيتُ في جاهلية ولا إسلام قطُّ، ولا تمنّيتُ بدلاً بديني منذ هداني اللَّهُ له، ولا قتلتُ نفساً. فيمَ يقتلونني.

وروى الإمامُ أحمدُ (١) وغيرُه (٢) عن النعمان بنِ بشيرٍ عن عائشةَ على قالت: «أرسل رسولُ الله على إلى عثمانَ بنِ عفانَ فأقبل عليه رسولُ الله على فلما رأينا إقبالَ رسولَ الله على عثمانَ أقبلت إحدانا على الأخرى، فكان من آخر كلمة أن ضرَب على مَنكِبه وقال: «يا عثمانُ، إن اللَّه تعالى عسى أن يُلبِسَك قميصاً، فإن أرادك المنافقون على خلعه فلا تخلَغه حتى تلقاني» (ثلاثاً).

وروى أحمدُ<sup>(٣)</sup> والترمذيُّ (٤) وقال: حسنٌ غريبٌ عن ابن عمرَ رَهُمَّا قال: ذكر رسولُ الله ﷺ فتنةً فقال: «يُقتلُ فيها هذا المُقنَّعُ يومئذ مظلوماً»، فنظرنا فإذا هو عثمانُ بنُ عفان.

وروى أحمدُ (٥) بإسناد جيدِ عن أبي هريرة صلى قال: إني سمعتُ

<sup>=</sup> والترمذي (٤/ ٤٠ رقم ٢١٥٨) والنسائي (٧/ ٩٢) وابن ماجه (٢/ ٨٤٧ رقم ٤٥٣٣). وقال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح.

قلت: وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>۱) في «المسئل» (٦/ ٧٥، ٨٦، ١١٤، ١١٧، ١٤٩.

<sup>(</sup>٢) كالترمذي (٩/ ٦٢٨ رقم ٣٧٠٥) وقال: هذا حديث حسن غريب. وابن ماجه في «السنن» (١/ ١١ رقم ١١٢) وابن أبي عاصم في «السنة» (٢/ ٥٥٩ رقم ١١٧٢) وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٣) في «المسند» (٢/ ١١٥).

<sup>(</sup>٤) في «السنن» (٥/ ٦٣٠ رقم ٣٧٠٨) وقال: هذا حديث حسن غريبٌ من هذا الوجه من حديث ابن عمر.

وهو حديث حسن الإسناد.

<sup>(</sup>٥) في «المسند» (٢/ ٣٤٥).

قلت: وأخرجه الحاكم (٣/ ٩٩) و (٤/ ٤٣٣) وقال: صحيح ووافقه الذهبي. وقال ابن كثير: تفرد به أحمد وإسناده جيد حسن.

رسولَ الله ﷺ يقول: «إنكم تلقون بعدي فتنة واختلافاً \_ أو قال اختلافاً وفتنة \_ فقال قاتلٌ من الناس: فمن لنا يا رسولَ اللَّهِ؟ قال: عليكم بالأمين وأصحابه، وهو يشير إلى عثمانَ بذلك».

وله (۱) عن مُرّة البَهْزيِّ قال: بينما نحن مع رسولِ الله على في طريق من طرق المدينة فقال: «كيف تصنعون في فتنة تثور في أقطار الأرض كأنها صياصي البقر». قالوا: نصنعُ ماذا يا رسولَ الله؟ قال: «عليكم هذا وأصحابه، أو اتبعوا هذا وأصحابه». قال: فأسرعتُ حتى عييتُ، فأدركتُ الرجلَ فقلت: هذا يا رسولَ الله؟ قال: «هذا»، فإذا هو عثمانُ بنُ عفانَ، فقال هذا وأصحابُه، يذكره.

وروى التِرمذيُ (٢) في جامعه عنه وَ قال: لولا حديثُ سمعتُه من رسولِ اللَّهِ ﷺ مَا تَكُلُمتُ، وذكر الفتنَ فقرَبها، فمرَ رجلٌ متقنَّعٌ في ثوب فقال: «هذا يومئذِ على الهدى»، فقمتُ إليه فإذا هو عثمانُ بنُ عفانَ. فأقبلتُ عليه بوجهه فقلت: هذا؟ قال: «نعم». ثم قال الترمذي (٣): هذا حديثٌ حسنٌ صحيحٌ. وفي البابِ (٤) عن ابنِ عمرَ وعبدِ اللَّهِ بن حوالةَ وكَعبِ بن عجُرة.

وروى أحمدُ<sup>(٥)</sup> وابنُ ماجه<sup>(٦)</sup> وغيرُهما عن كعب بن عُجرةَ عَلَيْهُ قَالَ: «ذكر رسولُ اللَّهِ ﷺ فتنةً فقربها وعظّمها، قال: ثم مرَّ رجلٌ مقنعٌ في مِلْحَفة فقال: «هذا يومئذِ على الحق». قال: فانطلقتُ مسرعاً ـ أو مُخضِراً ـ وأخذتُ بضَبْعَيه فقلت: هذا يا رسولَ الله؟ قال: هذا.

<sup>(</sup>۱) في «المسند» (۱۹۰/۱۹۰ ـ ۱۹۲ رقم ۲۰۲۰۱ ـ الزين) بإسناد ضعيف لجهالة الراويين عن مرة. \* وأخرجه أحمد (۱۹۰/۱۰ رقم ۲۰۲۳ ـ الزين) بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>۲) في «السنن» (۵/ ٦٢٨ رقم ٣٧٠٤) من طرق.وقال: هذا حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>۳) في «السنن» (٥/ ٦٢٨).

<sup>(</sup>٤) قاله الترمذي في «السنن» (٦٢٨/٥).

<sup>(</sup>٥) في «المسند» (٤/ ٢٤٢ و ٢٤٣).

<sup>(</sup>٦) في «السنن» (١/١٤ رقم ١١١).

وروى أبو داود الطيالسيُّ (١) بإسناد رجاله ثقاتٌ عن عبد الله بنِ حوالةَ وَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى عَمَانَ بنِ عَفَانَ معتجِراً يبايع الناسَ.

وقد تقدم من الأحاديث التي تشير إلى خلافته وأشياء من فضائِله مع ذكر صاحبيه رأي وفي فضائله منفرداً ومع غيره من السابقين أحاديث كثيرة، وفيما أشرنا إليه كفاية.

#### [استشهاد عثمان]

وكان الاعتداءُ على حياته وَ الجهاهِ يومَ الجمعةِ لثماني عشْرةَ خلتْ من ذي الحجة سنةَ خمسٍ وثلاثينَ على الصحيح المشهور، وكانت خلافتُه ثنتي عشرة سنة (٢) إلا اثني عشر يوماً، لأنه بويع له في مُستهل المحرّمِ سنة أربع وعشرين. وأما عمرُه وَ إِنهُ فإنه قد جاوزَ ثِنتينِ (٣) وثمانين سنةً. والله أعلم.

# [خلافة علي بن أبي طالب وفضائله]

(والرابعُ ابنُ عمَّ خيرِ الرئسلِ أعني الإمامَ الحقُّ ذا القذرِ العلي)

<sup>=</sup> وقال البوصيري في «مصباح الزجاجة» (٦٦/١ ـ ٦٧ رقم ٤٥): هذا إسناد منقطع، قال أبو حاتم: محمد بن سيرين لم يسمع من كعب بن عجرة، ورجال الإسناد ثقات.

رواه الإمامُ أحمدُ في مسنده من حديث كعب بن عجرة ـ وقد تقدم ـ ورواه أبو بكر ابن أبي شيبة في مسنده عن إسماعيل بن علية عن هشام به.

ورواه أحمد بن منيع في مسنده ثنا يزيد بن هارون ثنا هشام بن حسان فذكره بزيادة كما أوردته في زوائد المسانيد العشرة.

ورواه أبو يعلى الموصلي في مسنده ثنا هدية ثنا همام ثنا قتادة عن محمد بن سيرين به. وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>۱) في مسنده رقم (۱۲۵۰).

قلُّت: وأخرجه أحمد في «فضائل الصحابة» (١/ ٥٠٥ رقم ٨٢٥) بسند صحيح.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد في «فضائل الصحابة» رقم (۷۷۸) بسند منقطع.
 وأورده الهيثمي في «المجمع» (۷/ ۲۳۲) وقال: رواه أحمد وإسناده منقطع.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في «فضائل الصحابة» رقم (٧٧٩) بسند منقطع. وأورده الهيثمي في «المجمع» (٩/ ٩٩) وقال: رواه أحمد والطبراني ورجاله إلى قتادة ثقات.

(مُبيد كلِّ خارجي مارقِ (مَن كان للرسول في مكان (لا في نبوَّ فقد قدّمتُ ما

وكـلِّ خَـبٌ رافـضـيٌ فـاســقِ) هـارونَ مـن مـوسـى بـلا نُـكـرانِ) يكفي لمن مِن سوء ظنَّ سلِما)

(والرابع) في الخلافة والفضل (ابنَ عمَّ) محمد على الرسل أكرمِهم على الله عز وجل (أعني) بذلك (الإمام الحقَّ) بالإجماع بلا مُدافعة ولا ممانعة (ذا) صاحبَ (القدر العليُّ) الرفيع، وهو أميرُ المؤمنين أبو السَّبطينِ عليُّ بنُ أبي طالبِ بنِ عبدِ المطلبِ بن هاشم على وأرضاه.

كان أبو طالب عم النبي على أخا شقيقاً لأبيه عبدِ الله، وأمّه فاطمة بنت عمرو، كفلَ أبو طالب رسولَ الله على بعد موتِ جده عبدِ المطلبِ وهو ابن ثمانِ سنينَ، ولما بُعث آواه الله تعالى به وحماه، وهو مع ذلك على دينِ قومِه، ولله في ذلك حكمة، وقد حرَصَ النبي على على هداية عمّه كلّ الحِرص، ولم يكن ذلك حتى خرجتُ روحُه وهو يقول: على ملة (١) عبدِ المطّلِبِ، وأنزل اللهُ تعالى في ذلك تعزية لنبيه: ﴿إِنّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبُ وَلَاكِنَ اللهَ يَهْدِى مَن يَشَاءً ﴾ [القصص: ٥٦].

وقال النبيُّ ﷺ: «الأستَغْفِرَنَ لك ما لم أَنْهَ عنك»(١). فنهاه الله تعالى عن الاستغفار له بقوله عز وجل: ﴿مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا أَن يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانَوْا أُولِي فَرُونَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ أَنَهُمُ أَصْحَابُ لَلْجَحِيمِ ﴾ [التوبة: ١١٣]. الآيات.

وفي صحيح مسلم (٢) عن العباس بن عبد المطلب أنه قال: «يا رسولَ الله هل نفعتَ أبا طالب بشيء، فإنه كان يحوطُك ويغضبُ لك، قال: «نعم، هو في ضحضاح من نار، ولولا أنا لكان في الدَّرْك الأسفلِ من النار». وفي لفظ (٣): «وجدته في غمَرَاتٍ من النار فأخرجُته إلى ضَحضاح».

 <sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه (٧/ ١٩٣ رقم ٣٨٨٤) وطرفه رقم (٦٥٦٤). ومسلم في صحيحه (١/ ٥٦٤) رقم ٢٤/٣٩).

<sup>(</sup>٢) بل في الصحيحين. أخرجه البخاري في ط

آخرجه البخاري في صحيحه (۷/ ۱۹۳ رقم ۳۸۸۳). ومسلم في صحيحه (۱/ ۱۹۶ ـ ۱۹۵ رقم ۲۰۹/ ۲۰۹).

٣) عند مسلم في صحيحه (١/ ١٩٥ رقم ٨٥٣/ ٢٠٩).

وفيه (١) عن أبي سعيد الخُدريِّ أن رسولَ الله ﷺ ذُكرَ عنده عمَّه أبو طالبِ فقال: «لعله تنفعُه شفاعتي يوم القيامة فيُجعلَ في ضحضاح من نار يبلُغ كعبيه يغلي منه دماغُه».

وفيه (٢) عن ابن عباسٍ أن رسولَ اللَّهِ عَلَىٰ قال: «أهونُ أهلِ النارِ عذاباً أبو طالب، وهو منتعلٌ بنعلين يغلي منهما دِماغُه». وكفَل النبيُ عَلَىٰ علياً وهو صغيرٌ، فلما بُعث آمن به وهو ابنُ ثمانِ سنينَ (٣)، وهو أولُ من آمن من الصبيان، كما أن أبا بكر وهي أولُ مَن آمن به من الرجال، وخديجةُ وهي أولُ من آمن به من الرجال، وخديجةُ وين أولُ من آمن به من النساء، وورقةُ بنِ نوفل وهي أولُ مَن آمن به من الشيوخ، وزيدُ بنُ حارثةَ والله من أمن به من الموالي، وبالله وبالله عنهم أجمعين.

وكان عليَّ رَهِيَّتُهُ صاحبَ دعوةِ قريش حين نزلتْ على الرسول ﷺ: ﴿وَأَنذِرْ عَشِيْرَتُكَ ٱلْأَقْرَبِينِ﴾ [الشعراء: ٢١٤]. فأمر علياً أن يدعوهُم له فيجتمعون للنَّذارة (٤٠).

وهو الذي فاداه بنفسه فنام على فراشه ليلةَ مكْرِ المشركين كما قدمنا في حديثِ الهجرةِ (٥). وهو الذي أدَّى الأماناتِ عنه بعدها. وهو الذي برز مع حمزةَ وعُبيدةَ لُخصمائهم يوم بدر وكان يقول: أنا أولُ من يجثو للخصومةِ بين يدي (٢) الرحمنِ يوم القيامة. وشهد مع رسولِ اللَّهِ ﷺ المشاهِدَ (٧) كلَّها إلا تبوكَ (٨) على ما

<sup>(</sup>۱) أي في صحيح مسلم (۱/ ۱۹۵ رقم ۳٦٠/ ۲۱۰). قلت: وأخرجه البخاري في صحيحه (۱۹۳/۷ رقم ۳۸۸۰).

<sup>(</sup>٢) أي في صحيح مسلم (١/١٩٦ رقم ٢١٢/٢١٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: «السيرة» لابن هشام (١/ ٣١٢ ـ ٣١٩). «والاستيعاب» (٣/ ١٩٧ رقم ١٥٧٥).

<sup>(</sup>٤) لم أعثر على مصدره.

<sup>(</sup>٥) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري في صحيحه (٨/٤٤٣ رقم ٤٧٤٤).

<sup>(</sup>٧) انظر: «الروضة الندية في شرح التحفة العلوية» (ص٤٠) و «الاستيعاب» (٣/ ٢٠١ - ٢٠١).

<sup>(</sup>٨) فإنه خلّفه رسولُ الله ﷺ على المدينة وعلى عياله بعده في غزوةِ تبوك، وقال له: «أنت منى بمنزلة هارون من موسى إلا أنه لا نبي بعدي».

أُخْرِجه مسلم في صحيحه (٤/ ١٨٧٠ رقم ٣٠/ ٢٠٤٤) والترمذي في «السنن» رقم =

يأتي. وهو صاحبُ عَمرِو بنِ وُدّ وخيلهِ(١) يوم الخندق.

وفتح الله على يديه يوم خيبر (٢) بعد قتلِه فارسَهم مَرْحَباً. وكان مع حُماة النبيّ (٣) عَلَيْ يوم أُحد. وكان صاحبَ النداء بسورةِ براءة (٤) تبليغاً عن الرسولِ عَلَيْ في الموسِم، وشريكه في هديه (٥) في حجّةِ الوداعِ، وخليفتَه في أهله في غزوةِ تبوك (٢) وصاحبَ تجهيزِه حين توفي (٧) مع جماعة أهلِ البيتِ عَلَيْهِ.

وقد ثبت له في الأحاديث الصحاح والحسانِ من الفضائلِ الجمّةِ ما فيه كفايةً وغُنيةً عن تلفيق الرافضةِ (٨) وخَرْطِهم وكذِبهم عليه وعلى رسولِ اللَّهِ ﷺ وقولِهم عليه ما لم يقُلُ قبَّحهم الله.

# [موقف علي من الخوارج والرافضة وموقفهم منه]

(مبيدُ) أي مُدمَّرُ (كلِّ خارجيِّ) نسبة إلى الخروج من الطاعة، ولكن صار هذا

<sup>= (</sup>٣٧٣٠، ٣٧٣٠) وابن ماجه رقم (١٢١) وأحمد في «المسند» (١/ ١٧٩) و (٣/ ٣٢) (٦/ ٣٢). والطبراني في «الكبير» (١٠٨/١، ١١٠) وابن أبي شيبة (١١/ ٦١، ٦٢).

<sup>(</sup>١) قال ابن هشام في «السيرة» (٣/ ٣٥١): حدثني الثقة أنه حدث عن ابن شهاب الزهري أنه قال: قتل عليُّ بن أبي طالب يومئذ عمرو بن ودّ وابنه حِسْل بن عمرو.

۲) لما أخرجه البخاري (۷/ ۷۰ رقم ۳۷۰۱) ومسلم (٤/ ۱۸۷۲ رقم ۳۴/ ۲٤٠٦) من حدیث سهل بن سعد.

<sup>(</sup>٣) ذكره ابن إسحاق في «السيرة» (٣/ ١٢١).

<sup>(</sup>٤) للحديث الذي أخرجه النسائي في «السنن» (٥/ ٢٤٧).

والدارمي (٦٦/٢) والبيهقي (٥/ ١١١) من حديث جابر.

ورجاله رجال مسلم إلا موسى بن طارق فهو ثقة، وفيه عنعنة أبي الزبير وهو مدلس ولكن مسلم احتج بعنعنته عن جابر في أحاديث كثيرة.

<sup>\*</sup> وأُخرجه الترمذي في «السنن» (٥/ ٢٧٥ رقم ٣٠٩١) وقال: هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه من حديث ابن عباس.

وابن أبي حاتم في تفسيره (٦/ ١٧٤٥ رقم ٩٢١٥) والطبراني في «المعجم الكبير» (١١/ ٩٠٠ رقم ١٢١٨).

والنسائي في «تهذيب خصائص الإمام علي» رقم (٧٠، ٧١، ٧٢، ٧٣) من طرق.

<sup>(</sup>٥) انظر: «سيرة ابن هشام» (٤/ ٣٣٢).

<sup>(</sup>٦) تقدم آنفاً.

<sup>(</sup>٧) انظر: «سيرة ابن هشام»(٤/٥/٤).

<sup>(</sup>A) سيأتي التعريف بهم قريباً.

ثم صار هذا الاسمُ عامًا لكل من اتبع مذهبَهم الفاسد وسلك طريقتَهم الخائبة، وكلُّ ذنبِ يكفّرون به المؤمنين فهو تكفيرٌ لأنفسهم من وجوه عديدة وهم لا يشعرون.

فمنها أن تكفيرَ المؤمن إن لم يكن كذلك كفَر فاعلُه كما في الحديث: «أيما امرئ قال لأخيه يا كافرُ فقد باء بها أحدُهما إن كان كما قال، وإلا رجعت عليه»(١١).

ومنها أن من أكبر الكبائر التي يُكفرون بها المؤمنين قتل النفس التي حرم الله إلا بالحق، وهم أسرعُ الناس في ذلك يقتلُون أهلَ الإيمان ويدَعون أهلَ الأوثان.

ومنها أن المؤمنَ وإن عمل المعاصيَ فهو لا يستحلّها وإنما يقع فيها لغلبة نفسِه إياه وتسويلِ شيطانِه له، وهو مُقِرَّ بتحريمها وبما يترتب عليه من الحدودِ الشرعيةِ فيما ارتكبَه، وهم يقتلُون النفسَ التي حرم اللَّهُ قتْلَها إلا بالحق، ويأخذون الأموالَ التي حرم اللَّهُ أخذها إلا بالحق، ويفعلون الأفاعيلَ القبيحة مستحلّينَ لها، والذي يعمل الكبيرة مستحلًا لها أولى بالكفر ممن يعملها مُقِراً بتحريمها، بل لا مُخالفَ في ذلك إذ هو تكذيبٌ بالكتاب وبما أرسل اللَّهُ تعالى به رسلَه عليهم السلام، وإنما توقف الصحابة عن تكفيرِ أهل النهروان لأنهم كانوا يتأوّلون فحكموا أنهم بُغاةً.

(مارقِ) اسمُ فاعل من المُروق وهو الخروجُ من جانب غيرِ مقصودِ الخروجُ منه، وسُمّيَ الخوارجُ «مارقةً» لقول النبيُ ﷺ فيهم: «يمرقون من الدين كما يمرُق السهمُ من الرَّمية» (٢)، وقوله: «تمرُق مارقةٌ» (٢)، الحديث.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱۰/ ۱۱۶ رقم ۲۱۰۶).

ومسلم في صحيحه (٧٩/١ رقم ١١١/ ٦٠).

<sup>(</sup>٢) سيأتي تخريجهما قريباً.

ففي الصحيح (١) عن جابر بنِ عبدِ اللّهِ على قال: أتى رجلٌ رسولَ الله على بالجُعْرانَة مُنْصَرفه من حُنينٍ، وفي ثوب بلالٍ فضةٌ، ورسولُ اللّهِ على يقبِضُ منها ويُعطي الناسَ، فقال: يا محمدُ اعدِلْ، قال: «ويلكَ ومن يعدِلُ إذا لم أكن أعدِلُ؟ لقد خِبتُ وخسِرتُ إن لم أكن أعدِلُ».

فقال عمرُ بنُ الخطابِ عَلَيْهُ: دعني يا رسولَ اللَّهِ فأقتل هذا المنافقَ، فقال: «معاذَ اللَّهِ أن يتحدثَ الناسُ أني أقتلُ أصحابي، إن هذا وأصحابَه يقرأون القرآنَ لا يجاوز حناجرَهم، يمرُقونَ منه كما يمرق السهم من الرمِيّة».

وفيه (٢) عن أبي سعيدٍ في قصة الذهبية: فجاء رجلٌ كثُّ اللحيةِ مُشرِفُ الوجنتين غائرُ العينين ناتئُ الجبينِ محلوقُ الرأسِ فقال: اتقِ اللَّهِ يا محمد، قال: فقال رسولُ الله ﷺ: "فمن يُطعِ اللَّه إن عصيتُه؟ أيأمَنني على أهلِ الأرضِ ولا تأمنوني؟"، قال: ثم أدبرَ الرجلُ فاستأذنَ رجلٌ من القوم في قتله ـ يرَون أنه خالدُ بنُ الوليدِ ـ فقال رسولُ الله ﷺ: "إن مِن ضِنْضِيءِ هذا قوماً يقرأون القرآنَ لا يجاوز حناجرَهم، يقتُلون أهلَ الإسلامِ ويدَعون أهلَ الأوثان، يمرُقون من الإسلام كما يمرُق السهمُ من الرمية، لئن أدركتُهم لأقتلنَهم قتلَ عادٍ"، وفي لفظ: "ثمود"".

وفي لفظ<sup>(3)</sup>: فقال عمرُ بنُ الخطابِ عَلَيْهَ: يا رسولَ اللَّهِ ائذَنْ لي فيه أضربُ عُنقَه، قال رسولُ اللَّهِ عَلَيْهَ: «دغه فإن له أصحاباً يحقِر أحدُكم صلاته مع صلاتِهم وصيامَهم مع صيامِهم، يقرأون القرآن لا يجاوز تراقيَهم، يمرُقون من الإسلام كما يمرُق السهمُ من الرمية، ينظُر إلى نصله فلا يوجد منه شيء، ثم ينظُر إلى نَضيه فلا يوجد فيه شيء، شم ينظُر إلى تَضيّه فلا يوجد فيه شيء، سبقَ الفرثَ يوجد فيه شيء، سبقَ الفرث والدمَ، آيتُهم رجلٌ أسودُ إحدى عضديهِ مثلُ ثدْي المرأةِ مثلُ البَضعةِ تَدَرْدَر، يخرجون على حين فرقة من الناس».

قال أبو سعيد(1): فأشهد أني سمعتُ هذا من رسولِ الله على، وأشهدُ أن

<sup>(</sup>۱) أي في صحيح مسلم (۷٤٠/۲ رقم ۱۰٦٣/۱٤۲). وأخرج البخاري (۲۲۸۸ رقم ۳۱۳۸) الجزء الأول منه.

<sup>(</sup>٢) أي في صحيح مسلم (٧٤١/٢ رقم ١٠٦٤/١٤٣).

<sup>(</sup>٣) لمسلم في صحيحه (٢/٧٤٧ رقم ١٠٦٤/١٤٤).

<sup>(</sup>٤) عند مسلم في صحيحه (٢/ ٧٤٤ رقم ١٠٦٤/١٤٨).

عليَّ بنَ أبي طالب رَهِي قَاتِلهم وأنا معه فأمر بذلك الرجلِ فالتُمس فوُجد، فأُتيَ به حتى نظرتُ إليه نظرة رسولِ الله ﷺ الذي نعَتَ.

وفيه (١) عنه ظَيْهُ أن النبيَّ عَيْهُ ذكر قوماً يكونون في أمته يخرُجون في فِرقة من الناس سيماهم التحالُقُ قال: «هم شرُّ الخلقِ، أو من أشرُ الخلقِ، يقتلُهم أدنى الطائفتين إلى الحقِّ».

قال: فضربَ النبيُ ﷺ لهم مثلاً - أو قال قولاً - «الرجل يرمي الرمية، أو قال: «الفوق، فينظر في النصل فلا يرى بصيرة، وينظر في النَّضِيّ فلا يرى بصيرة، وينظر في الفوق فلا يرى بصيرة»، قال: قال أبو سعيد: وأنتم قتلتمُوهم يا أهلَ العراق.

وفيه (٢) عنه ظلى قال: قال رسولُ الله على: «تمرُق مارقة عند فرقة من المسلمين يقتلُها أولى الطائفتين بالحق ـ وفي رواية (٣) ـ «يكون في أمتي فرقتان فتخرُج من بينهما مارقة يلي قتلَهم أولاهم بالحق».

وفي لفظ قال: قال ﷺ: «تمرُق مارقة في فرقة من الناس، فيلي قتلَهم أُولى الطائفتين بالحق». وفي رواية (٤٠): «يخرجون على فِرقة مختلفة، يقتلُهم أقربُ الطائفتين من الحق».

وفيه (٥) عن سويد بنِ غَفلة قال: قال عليَّ وَ إِذَا حدثتكم عن رسولِ اللَّهِ ﷺ فلأن أخِرَّ من السماء أحبُ إليَّ من أن أقولَ عليه ما لم يقُل، وإذا حدثتكم فيما بيني وبينكم فإن الحربَ خُدعة.

سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «سيخُرج في آخر الزمانِ قومٌ أحداثُ الأسنان سفُهاءُ الأحلام، يقولون من خير قولِ البريةِ، يقرأون القرآنَ لا يجاوزُ حناجرَهم،

<sup>(</sup>۱) عند مسلم في صحيحه (۲/ ۷٤٥ رقم ۱۰٦٤/۱٤۹).

<sup>(</sup>۲) في صحيح مسلم (۲/ ۷٤٥ رقم ۱۰٦٤/۱٥٠).

<sup>(</sup>٣) عند مسلم في صحيحه (٧٤٦/٢ رقم ١٠٦٤/١٥١).

<sup>(</sup>٤) عند مسلم في صحيحه (٧٤٦/٢ رقم ١٠٦٤/١٥٣).

<sup>(</sup>٥) أي صحيح مسلم (٢/ ٧٤٧ ـ ٧٤٧ رقم ١٠٦٦/١٥٤).

يمرُقون من الدين كما يمرُق السهمُ من الرمية، فإذا لقيتمُوهم فاقتلُوهم، فإن في قتلِهم أجراً لمن قتلَهم عند الله يوم القيامة».

فتذهبون إلى مُعاويةً وأهلِ الشامِ وتتركون هؤلاءِ يخلفُونَكم في ذراريكم وأموالِكم؟ واللَّهِ إني لأرجو أن يكونوا هؤلاء القومَ، فإنهم قد سفكوا الدمَ الحرامَ، وأغاروا في سَرْح الناس، فسيروا على اسم الله».

قال سلمة بن كهيل: فنزّلني زيد بن وهب منزلاً حتى مررنا على قنطرة، فلما التقينا وعلى الخوارج يومئذ عبد الله بن وهب الراسبيُ فقال لهم: ألقُوا الرماحَ وسُلُوا سيوفَكم من جُفونها فإني أخاف أن يناشدوكم كما ناشدوكم يوم حَروراءِ، فرجعوا فوحَشوا(٣) برماحهم وسلوا السيوف وشجرهم الناسُ برماحهم، قال: وقُتُل بعضُهم على بعض، وما أُصيبَ من الناس يومئذ إلا رجلان.

<sup>(</sup>۱) أي في صحيح مسلم (۷۲/۷۶ رقم ۱۰۶۱/۱۰۹).

<sup>(</sup>٢) أي في صحيح مسلم (٧٤٨/٢ ـ ٧٤٩ رقم ١٠٦٦/١٥١).

 <sup>(</sup>٣) فوحشوا برماحهم، أي رموا بها عن بعد منهم، ودخلوا فيهم بالسيوف حتى لا يجدوا فرصة.

فقال على و التمسوا فيهم المُخدَج، فالتمسوه فلم يجدوه. فقام على والله على الله على الله على الله على الله على الله والله على الله والله على الأرضَ فكبر ثم قال: صدَق الله والمغ رسولُه.

قال: فقام إليه عُبيدةُ السّلمانيُّ فقال: يا أميرَ المؤمنين، آللَّهَ الذي لا إله إلا هو. هو لسمعتَ هذا الحديثَ من رسول الله ﷺ؛ فقال: إي واللَّهِ الذي لا إله إلا هو. حتى استحلفه ثلاثاً وهو يحلِف له».

وفيه (١) عن عبيد اللَّهِ بنِ أبي رافع مولى رسولِ الله ﷺ أن الحرورية (٢) لما خرجت وهو مع عليً بن أبي طالبٍ ﷺ قالوا: لا حُكْمَ إلا لله، قال علي: كلمةُ حق أريدَ بها باطلٌ.

إن رسولَ الله ﷺ وصف لنا، وإني لأعرِف صفتَهم في هؤلاء، يقولون الحقّ بألسنتِهم ولا يجوز هذا منهم ـ وأشار إلى حلقه ـ من أبغضِ خلق اللّهِ إليه، منهم أسودُ، إحدى يديه طِبْئُ شاة أو حَلْمةُ ثدى.

فلما قتلَهم علي بنُ أبي طالب رضي قال: انظُروا، فنظروا فلم يجدوا شيئاً، فقال: ارجِعوا فوالله ما كذّبتُ ولا كُذّبتُ مرتين أو ثلاثاً من وجدوه في خِربة فأتوا به حتى وضعوه بين يديه. قال عبدُ اللّه: وأنا حاضرٌ ذلك من أمرهم وقولِ عليٌ ضي فيهم.

وفيه (٣) عن أبي ذر رضي قال: قال رسولُ اللَّهِ ﷺ: «إن بعدي من أمتي قوماً يقرأون القرآنَ لا يجاوز حلاقيمَهم. يخرجون من الدين كما يخرُج السهمُ من الرمية ثم لا يعودون فيه، هم شرُ الخلقِ والخليقة». ومثلُه (٤) عن رافع بنِ عُمرَ الخِفارى عَلَيْهُ.

وفي سنن أبي داود (٥) عن أبي سعيد الخدري وأنس بن مالكِ عن

<sup>(</sup>۱) أي صحيح مسلم (۲/ ۷٤٩ رقم ۱۰٦٦/۱۰۷).

<sup>(</sup>٢) اسم من أسماء الخوارج تقدم التعريف بها.

<sup>(</sup>٣) أي في صحيح مسلم (٧٥٠/٢) رقم ١٠٦٧/١٥٨).

<sup>(</sup>٤) أي في صحيح مسلم (٧٥٠/٢) رقم ١٠٦٧/١٥٨).

<sup>(</sup>٥) في «السنن» (١٢٣/٥ رقم ٤٧٦٥) وهو حديث صحيح. قلت: وأخرجه ابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٩٤٠).

رسولِ الله على قال: «سيكون في أمتي اختلاف وفُرقة، قوم يحبونَ القتلَ ويُسيئون الفعل، يقرأونَ القرآنَ لا يجاوز تراقيَهم، يمرقون من الدين مروقَ السهم من الرمية، لا يرجِعونَ حتى يرتد على فُوقِه، هم شرُّ الخلقِ والخليقةِ، طوبى لمن قتلَهم وقتلوه، يذعون إلى كتابِ اللَّهِ وليسوا منه في شيء، من قاتلهم كان أولى بالله منهم، قالوا: يا رسولَ اللَّهِ ما سيماهُم؟ قال: التحليق».

وله (١) عن أنس في أن رسولَ اللَّهِ عَلَيْهِ قال: «سيماهُم التحليقُ والتسبيدُ، فإذا رأيتموهم فأيتِمُوهم».

قال أبو داود (٢٠): التسبيدُ استئصالُ الشعر، والأحاديث في ذمِّ الخوارجِ والأمرِ بقتالهم والثناء على مُقاتليهم كثيرةٌ جداً وفيما ذكرنا كفايةٌ.

<sup>(</sup>۱) في «السنن» (٥/ ١٢٣ \_ ١٢٤ رقم ٤٧٦٦) وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٢) في «السنن» (٥/ ١٢٤).

<sup>\*</sup> وسنذكر أهم المسائل الاعتقادية عندهم والتي كان لها أثر هام في تباعدهم عن هدي الكتاب والسنة وطريقة أهل الحق.

١ ـ قصر الخلافة في آل البيت، على وذريته ﴿

٢ ـ دعواهم عصمة الأئمة والأوصياء.

٣ \_ تدينهم بالتقية.

٤ \_ دعواهم المهدية.

٥ ـ دعواهم الرجعة.

٦ ـ موقفهم من القرآن.

٧ \_ موقفهم من الصحابة.

٨ ـ القول بالبداء على الله تعالى.

وتوجد لهم آراء أخرى منحرفة. [انظر كتاب: «فرق معاصرة، تنسب إلى الإسلام، وبيان موقف الإسلام منها»، إعداد: غالب بن علي عواجي (١/٣٣١ ـ ١٥٧) فقد أجاد وأفاد].

وبذلك يُحطُّون عليهما ثم على عائشةَ ثم على غيرها من الصحابة.

حُكيَ عن أبي المظفر الإسفرايني في المِلل والنّحل أن الذين أحرقهم على والله على المعلم على المعلم على المعلم على المعلم على الله الله بنُ سبأ يهودياً ثم أظهرَ الإسلامَ وابتدع هذه المقالةَ.

وتفصيلُ ذلك ما ذكره في الفتح (٧) من طريق عبدِ اللّهِ بنِ شريكِ العامريِّ عن أبيه قال: قيل لعليّ ظَلِيهُ إن هنا قوماً على باب المسجدِ يزعمُونَ أنك ربُّهم فدعاهم

<sup>(</sup>۱) السبئية: هم أتباع عبد الله بن سبأ اليهودي، قيل أنه من الحيرة في العراق، وقيل: وهو الراجع ـ إنه من أهل اليمن من صنعاء وقيل أصله رومي، أظهر الإسلام في زمن عثمان خديعة ومكراً. وكان من أشد المحرّضين على الخليفة عثمان في حتى وقعت الفتنة.

وهو أول من أسسس التشيع على الغلو في أهل البيت، ودعا إلى إثبات الوصاية لعليّ، ثم زعم بعد ذلك أن علياً هو خير الأوصياء بحكم أنه وصي خير الأنبياء، ثم دعا إلى القول بالرجعة ثم إلى القول بإلهية علي، وأنه لم يقتل بل صعد إلى السماء وأنّ المقتول هو شيطان تصوّر بصورة على.

انظر: «فرق معاصرة» لغالب بن على عواجي (١٤٤/١ ـ ١٤٩).

<sup>(</sup>۲) (۱۲/ ۱۲۷ رقم ۲۹۲۲).

<sup>(7) (1/177).</sup> 

<sup>(</sup>٤) في «السنن» (٤/ ٥٢٥ رقم ٤٣٥١).

<sup>(</sup>٥) في «السنن» (٤/ ٥٩ رقم ١٤٥٨) وقال: هذا حديث صحيح حسن.

<sup>(</sup>٦) في «السنن» (٧/ ١٠٤ \_ ١٠٥).

<sup>(</sup>YV·/17) (Y)

فقال لهم: ويلكم ما تقولون؟ قالوا: أنتَ ربُنا وخالقُنا ورازقُنا، قال: ويلَكم إنما أنا عبدٌ مثلُكم آكلُ الطعامَ كما تأكلون، وأشرب كما تشربون، وإن أطعتُ اللَّهَ أثابني إن شاء، وإن عصيتُه خشِيتُ أن يعذبني. فاتقوا اللَّهَ وارجِعوا، فأبوا.

فلما كان الغدُ غدَوا عليه فجاء قنبرُ فقال: قد والله رجعوا يقولون ذلك الكلام، فقال: أدخِلْهم، فقالوا كذلك، فلما كان الثالثُ قال: لئن قلتم ذلك لأقتلنّكم بأخبث قِتلةٍ، فأبوا إلا ذلك، فأمرَ عليَّ ظَلَيْهُ أَن يُخدَّ لهم أُخدود بين المسجدِ والقصرِ، وأمر بالحطب أن يُطرح في الأخدود ويُضْرمَ بالنار ثم قال لهم: إني طارِحكم فيها أو ترجِعوا. فأبوا أن يرجِعوا، فقذف بهم حتى إذا احترقوا قال: إنسي إذا رأيت أمراً مُنكراً أوقدت ناري ودعوت قدنبرا قال الحافظُ ابنُ حجر(۱): إسنادُه صحيحٌ(۱).

ومنهم طائفة يعتقدون أنْ لا إله إلا عليّ، وهم النُصيريةُ (٣) الذين يقول شاعرُهم الملعونُ قبَّحهُ الله:

<sup>(1) (11/</sup> ۰۷۲).

<sup>(</sup>٢) بل قال الحافظ في «الفتح» (٢١/ ٢٧٠): هذا إسناد حسن.

<sup>(</sup>٣) النصيرية: هي إحدى فرق الباطنية الغلاة، ظهرت في القرن الثالث للهجرة، انشقت عن فرقة الإمامية الاثني عشرية.

تنسب هذه الطائفة إلى زعيمهم (محمد بن نصير النميري) وكنيته أبو شعيب، وكان من الشيعة الاثنا عشرية وأصله من فارس ثم انفصل عنهم إثر نزاع بينه وبينهم على ثبوت صفة الباب له حيث ادعى أنه الباب إلى المهدي المنتظر، فلم تقر له الإمامية بذلك فانفصل عنهم وكون له طائفة وقد ظل زعيماً لطائفته إلى أن هلك سنة (٢٦٠هـ)، وبعضهم يذكر أنه في سنة (٢٧٠هـ).

وللنصيرية عقائد كثيرة بعضها ظاهر، وبعضها \_ وهو الأكثر \_ لا يزال في طي الكتمان،
 وقد اتضح أن أهم عقائدهم وأبرزها:

١ ـ تأليه على رضي الله عنه.

٢ ـ القول بالتناسخ: ويعود سبب تعلقهم بالتناسخ إلى أنهم لا يؤمنون بيوم القيامة ولا بالحساب والجزاء في الآخرة...

والتناسخ حسب معتقد النصيرية في أربع صور حسب قرب الشخص أو بعده عن الإيمان وطاعة الأئمة أو عصيانهم وهي كما يلي:

أ ـ نسخ: فهو انتقال الروح من جسم آدمي إلى جسم آدمي آخر.

ب ـ مسخ: فهو انتقال الروح من جسم آدمي إلى جسد حيوان.

حيدرة الأذرَعُ البَطينُ محمد المحمد ا

ومنهم من يدعي فيه الرسالةَ وأن جبريلَ خانها فنزل بها على محمد ﷺ.

ومنهم من يدعي فيه العصمة، ويرى خلافة أبي بكر وعمرَ وعثمانَ باطلةً، ويشتمُون طلحةً والزبيرَ وعائشةَ ويرمونَها بما رماها به ابنُ سلولِ قبحهم الله.

ومنهم من يدعي أنه رُفع إلى السماء كما رُفع عيسى وسينزل عيسى كما سينزل وهم أصحابُ الرَّجعْة.

ومنهم من يدعي أنه وصيُّ رسولِ الله ﷺ بأمته، وأنه عهِدَ إليه ما لم يَعْهَدُه إلى غيره وبلغه ما كتمه الناسَ، وغيرُ ذلك من فِرقهم الضالةِ وشِيَعِهم الخاطئة.

وأما الزيديةُ(١) الذين يدعون أنهم أصحابُ زيدِ بنِ عليٌ وأتباعه فهؤلاء لا يشتُمون الشيخين ولا عائشة ولا سائر العشرة، ولكنهم يفضلون علياً والله ويقدّمونه في الخلافة ثم أبو بكر ثم عمرَ ثم يسكتون عن عثمانَ والله الله على معاوية غفر الله له.

هذا الذي وقفنا عليه في بعض رسائِلهم، ثم رأيتُ في بعضها السكوتَ عن أبي بكر وعمرَ، فلا يذكرونهما بخير ولا شر، ولا بخلافة ولا غيرها، ثم يحصُرون الخلافة في علي رضي الله علي الله علي المنافقة على المنافقة على المنافقة الله على المنافقة الله المنافقة الله على المنافقة الله المنافقة الله المنافقة الله المنافقة الله المنافقة الله المنافقة الله المنافقة المنافقة الله المنافقة المنافقة المنافقة الله المنافقة الله المنافقة الله المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة الله المنافقة المنافقة

والمقصودُ أنهم فرقٌ كثيرة متفاوتون في أقوالهم وأفعالِهم واعتقاداتِهم، وأخفُهم بدعة الزيديةُ، هذا في شأن أهل البيت طهرهم الله تعالى.

جـ فسخ: فهو خروج الروح من جسم آدمي إلى جسد حشرة من حشرات الأرض وهوامها.
 د ـ رسخ: فهو انتقال الروح من جسم آدمي إلى الشجر والنبات والجماد.

٣ ـ تقديس الخمر .

٤ ـ موقفهم من الصحابة.

<sup>[</sup>انظر: «فرق معاصرة» لغالب بن علي عواجي (١/ ٣٢١ ـ ٣٦٣) و «فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية» (٣٥/ ١٤٥ ـ ١٦٠)].

<sup>(</sup>١) الزيدية: نسبة إلى زيد بن علي بن الحسين بن علي، الذي ولد سنة (٨٠هـ) تقريباً، وتوفي سنة (١٢٢هـ).

<sup>[</sup>انظر: تفصيل ذلك في «فرق معاصرة» لغالب بن على عواجي (١/١٥٤ ـ ١٦٣)].

وأما في مسألة الصفاتِ والقرآنِ والقدرِ والوعدِ والوعدِ وسائرِ المعتقداتِ فقد دهَى كلَّ فرقةٍ منهم ما دهى غيرَهم من الناس، ولكن المشهورَ من غالبهم الاعتزالُ واعتمادُهم كتبَ العلَّافِ والجبائي<sup>(۱)</sup> وأشباهِه، والزيديةُ عمدتُهم في تفسير القرآنِ كشافُ<sup>(۲)</sup> الزِمَخشريِّ، وقد شحنَه بقول القدريةِ المعتزلةِ، وهم أخفُ وأهونُ ممن يكفر بكثير من القرآن بالكلية نعوذ بالله، ومحلُ بسطِ مقالاتِهم وفرقِ ضلالاتِهم كتبُ المقالات.

هذا وقد قال علي ظليه في تفضيل أبي بكر وعمر ظليه ما قدمناه في الصحيح (٣)، وفي كتاب السنة (٤) عن علقمة في خُطبة علي ظليه على منبر الكوفة: ألا إنه بلغني أن قوماً يفضّلونني على أبي بكر وعمر ظلها، ولو كنتُ تقدمتُ في ذلك لعاقبتُ فيه، ولكن أكره العقوبة قبل التقدم.

من قال شيئاً من ذلك فهو مفترٍ، عليه ما على المفتري. وخيرُ الناسِ كان بعد رسولِ الله ﷺ أبو بكر ثم عمرُ، ثم أحدثنا بعدهم أحداثاً يقضي اللَّهُ فيها ما شاء.

وهذا الكلامُ مشهورٌ عنه من طُرق لا تحصى، لأنه رضي وكرَّم الله وجهَه كان يجهر به ويظهرهُ في المحافل وعلى المنابر، ويذُم الرافضة كثيراً، وقد جلد من قيل

<sup>(</sup>١) تقدُّم التعريف به.

<sup>(</sup>٢) مثال ذلك إذا مر بلفظ يشتبه عليه ظاهره ولا يتفق مع مذهبه يحاول أن يبطل بكل جهوده هذا المعنى الظاهر. وأن يثبت للفظ معنى آخر موجوداً في اللغة.

هذا المعنى الطاهر. وإن يبب اللقط معنى الحر الموجودا في النابه.

\* عندما تعرض لتفسير قوله تعالى: ﴿وُجُوهٌ يومئذِ ناضرة \* إلى ربّها نَاظِرَةٌ ﴾ [القيامة: ٢٦ ـ ٢٣].

يتخلص من المعنى الظاهر لكلمة ناظرة لأنه لا يتفق مع مذهبه الذي لا يقول برؤية الله
تعالى، ونراه يثبت له معنى آخر هو التوقع والرجاء...».

انظر: «التفسير والمفسرون» الدكتور محمد بن حسين الذهبي (١/ ص٤٢٨ ـ ٤٤٦). ونجد ابن القيم يثور على الزمخشري من أجل تفسيره الاعتزالي...

نمثلاً نراه يذكر ما فسر به الزمخشري قوله تعالى في الآية (١٧٦) من سورة الأعراف: ﴿ولَوْ شِئْنَا لَرَهُ نَا اللهِ الْمُرْسُ واتَّبِعَ هَواهُ﴾ [الأعراف: ٧٦]. ثم يقول ابن القيم: «فهذا منه شنشنة نعرفها من قدري ناف للمشيئة العامة، مبعد للنجعة، في جعل كلام الله معتزلياً قدرياً». ذكره د. محمد حسين الذهبي في «التفسير والمفسرون» (١٨/٤٣٥).

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٤) تقدم تخريجه.

وانظر: «فضائل الصحابة» لأحمد بن حنبل (١/٣٣٦ رقم ٤٨٤).

(من كان) بمعنى من صار (للرسول) ﷺ (في مكان) أي منزلةِ (هارونَ من موسى) عليهما السلام في الاستخلاف، فموسى استخلف هارونَ في مدة الميعاد، ومحمد ﷺ استخلف علياً في غزوةِ تبوك.

ففي الصحيحين (١) عن إبراهيم بنِ سعدٍ عن أبيه قال: قال رسولُ اللَّهِ ﷺ لعلي ظليه: «أما ترضى أن تكون مني بمنزلةِ هارون من موسى؟».

ولهذا قلنا في المتن (لا في نبوة) لمنزلة هارون من موسى فيها، فلا تتوهم ذلك من اقتصاري على الرواية الأولى، (فقد قدمت) في فصل النبوة (ما يكفي) في هذا الباب (لمن مِن سوء ظن) بأخيه المسلم (سلما) وهو قولى:

(وكلُ مَن مِن بعده قد ادَّعى نبوةً فكاذبٌ فيما ادعى) وما بعده.

وفي الصحيحين (٣) في تفسير قولِ اللَّهِ تعالى: ﴿ هَٰذَانِ خَصْمَانِ ٱخْنَصَمُوا فِي رَبِّهِم اللَّهِ اللَّهِ عَالَى: ﴿ هَٰذَا اللَّهِ عَالَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَ

 <sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه (۷/ ۷۱ رقم ۳۷۰٦) وطرفه رقم (٤٤١٦).
 ومسلم في صحيحه (٤/ ١٨٧٠ رقم ۲۴٠٤).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في صحيحه (۸/ ۱۱۲ رقم ٤٤١٦).
 ومسلم في صحيحه (٤/ ١٨٧٠ ـ ١٨٧١ رقم ٣١/ ٢٤٠٤).

<sup>(</sup>۳) أخرجه البخاري في صحيحه (۸/٤٤٣ رقم ٤٧٤٣). ومسلم في صحيحه (۲۳۲۳/۶ رقم ۳۰۳۳/۳۶).

الآيةَ نزلت في حمزة وصاحبيه وعُتبةَ وصاحبيه، برزوا يوم بدر.

وفيهما (١) عنه عن علي بنِ أبي طالب رضي قال: أنا أولُ من يجثو بين يدي الرحمن للخصومة يوم القيامة.

قال قيس: وفيهم نزلت: ﴿هَٰذَانِ خَصَّمَانِ ٱخْنَصَمُواْ فِي رَبِّهِمُ ۗ قال: هم الذين بارزوا يوم بدرٍ: عليٌ وحمزةُ وعُبيدةُ، وشيبةُ بنُ ربيعةَ وعُتبةُ بنُ ربيعةَ والوليدُ بنُ عتبةً.

وفيهما (٢) عن سهلِ بنِ سعدِ على أن رسولَ الله على يوم خيبر: «الأعطين هذه الراية غدا رجلاً يفتح الله على يديه يحب الله ورسوله ويُحبه الله ورسوله»، قال: فبات الناسُ يدُكونَ ليلتَهم أيهم يُعطاها، فلما أصبح الناسُ غدَوا على رسول الله على كلهم يرجو أن يُعطاها، فقال: «أين علي بنُ أبي طالب؟»، فقيل: هو يا رسولَ الله يشتكي عينيه، قال: «فأرسلوا إليه»، فأتي به فبصق رسولُ الله على في عينيه ودعا له فبرأ حتى كأن لم يكن به وجع ، فأعطاه الراية ، فقال على: يا رسولَ الله أقاتلُهم حتى يكونوا مثلنا، فقال عليه الصلاة والسلام: «انفُذُ على رسلك حتى تنزِلَ بساحتِهم ثم ادعهم إلى الإسلام وأخبرهم بما يجب عليهم من حق الله تعالى فيه، فوالله لأن يهدي الله بك رجلاً واحداً خير لك من حُمْرَ النَّعَم». وعن سلمة بنِ الأكوع نحوُه مختصراً، ونحوُه عند مسلم أيضاً.

وفيهما (٣) عن عبد العزيز بن أبي حازم عن أبيه أن رجلاً جاء سهل بن سعد فقال: هذا فلان له أمير المدينة يدعو علياً عند المنبر. قال: ماذا يقول له؟ قال: يقول أبو تراب؟ فضحك وقال: والله ما سماه إلا النبي على وما كان له اسم أحب إليه منه، فاستطعمت الحديث سهلا وقلت: يا أبا العباس كيف؟ قال: «دخل على فاطمة، ثم خرج فاضطجع في المسجد، فقال النبي على المسجد فخرج إليه فوجد رداء، قد سقط عن ظهره وخلص إلى طهره، فجعل يمسح التراب عن ظهره فيقول: «اجلس يا أبا تراب» مرتين.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه (٨/ ٤٤٣ ـ ٤٤٤ رقم ٤٧٤٤). ولم يخرجه مسلم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٧/ ٧٠ رقم ٣٧٠١) ومسلم (٤/ ١٨٧٢ رقم ٢٤٠٦/٣٤). وقد تقدم.

<sup>(</sup>٣) البخاري في صحيحه (٧٠/٧ رقم ٣٧٠٣).

ومسلم في صحيحه (٤/ ١٨٧٤ ـ ١٨٧٥ رقم ٣٨/ ٢٤٠٩).

وفي رواية مسلم (١) عن أبي حازم عن سهل بن سعد قال: «استُعمل على المدينة رجلٌ من آل مروانَ، قال: فدعا سهلَ بنَ سعدِ فأمره أن يشتُم علياً، قال: فأبى سهلٌ فقال له: أما إذا أبيتَ فقل: لعن الله أبا تراب، فقال سهل: ما كان لعلي اسمٌ أحبّ إليه من أبي تراب، وإن كان ليفرَحُ إذا دُعيَ به. فقال له: أخبرنا عن قصته، أسمّى أبا تراب فذكره.

وفي صحيح البخاري (٢) عن سعيد بن عبيدة ، قال : جاء رجلٌ إلى ابن عمر والله عن عثمان فذكر محاسن عملِه وقال : لعل ذلك يسوؤك؟ قال : نعم . قال : فأرغَمَ اللَّهُ بأنفك . ثم سأله عن عليّ فذكر محاسنَ عملِه وقال : هو ذاك بيتُه أوسطُ بيوتِ النبيِّ عَلَيْ ، ثم قال : لعل ذلك يسوؤك؟ قال : أجل . قال : فأرغم اللَّهُ بأنفِك . انطلق واجهَدْ على جَهدك » .

وفيهما (٣) عن ابن أبي ليلى قال: حدثنا علي هل أن فاطمة عليها السلام شكت ما تلقى من أثر الرحى، فأتى النبي يل سبي، فانطلقت فلم تجده فوجدت عائشة في فأخبر تها، فلما جاء النبي يل إلينا وقد أخذنا مضاجعنا فذهبت لأقوم، فقال: على مكانكما. فقعد بيننا حتى وجدت برد قدميه على صدري وقال: «ألا أعلمكما خيراً مما سألتُماني؟ إذا أخذتُما مضاجعَكما؟ تكبران أربعاً وثلاثين، وتسبحان ثلاثاً وثلاثين، فهو خير لكما من خادم».

وفي البخاري<sup>(۱)</sup> عن ابن سيرينَ عن عُبيدةَ عن علي عليه قال: «اقضُوا كما كنتم تَقْضون، فإني أكره الاختلاف حتى يكون الناسُ جماعةً أو أموتَ كما مات أصحابي». فكان ابنُ سيرينَ يرى أن عامةَ ما يُروى عن علي عليه الكذبُ.

قلتُ: وأكثرُ مَن يَكذب على علي ﷺ الرافضةُ الذين يدّعون مشايعتَه ونشرَ فضائِله ومثالبِ غيرِه من الصحابةِ، فيُسندون ذلك إليه ﷺ وهو بريءٌ منهم، وهم أعدى عدوً له.

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (٤/ ١٨٧٤ ـ ١٨٧٥ رقم ٣٨/ ٢٤٠٩).

<sup>(</sup>۲) (۷/۷۰ ـ ۷۱ رقم ۳۷۰۴).

 <sup>(</sup>۳) أخرجه البخاري في صحيحه (۷۰/۷ رقم ۳۷۰۵).
 ومسلم في صحيحه (٤/ ۲۰۹۱ رقم ۸۰/ ۲۷۲۷).

<sup>(</sup>٤) في صحيحه (٧/ ٧١ رقم ٣٧٠٧).

وفي الصحيحين (١) من طرق عنه رضي قال: قال رسولُ الله على: «لا تَكْذِبوا على فإنّه من كذب على فليلج النار».

وفي فضائله رضي الأحاديث الصِحاحِ والحسانِ ما يغني عن أكاذيب الرافضة، وهم يجهلون غالبَ ما له من الفضائل فيها.

وفي صحيح مسلم (٢) عن عامر بنِ سعدِ بنِ أبي وقاص عن أبيه الله قال: أمر معاوية بنُ أبي سفيانَ سعداً فقال: ما منعك أن تسبَّ أباً تراب؟ فقال: أما ما ذكرتَ فثلاثَ قالهن رسولُ اللهِ عَلَيْ، لأن تكونَ لي واحدة منهن أحبُ إليَّ من حُمْر النَّعَم، سمعتُ رسولَ الله عَلَيْ يقول له وقد خلفه في مغازيه فقال له علي عَلَيْه: يا رسولَ اللهِ خَلفتني مع النساء والصبيان، فقال له رسولُ الله عَلَيْ: «أما ترضى أن تكون مني بمنزلة هارونَ من موسى إلا أنه لا نبوة بعدي؟».

وسمعتُه يقول يوم خيبرَ: «الأُعطين الراية رجلاً يحب اللَّه ورسولَه، قال: فتطاولنا لها قال: «ادعُوا لي علياً»، فأتي به أرمدَ فبصق في عينيه ودفع إليه الراية ليلة فتح اللَّهُ عليه.

ولما نزلت هذه الآيةُ: ﴿فَقُلْ تَعَالَواْ نَدْعُ أَبْنَآءَنَا وَأَبْنَآءَكُمْ﴾ [آل عمران: ٦١]، دعا رسولُ الله ﷺ علياً وفاطمة وحسناً وحسيناً فقال: «اللهم هؤلاء أهلي».

وفي صحيح مسلم<sup>(٣)</sup> عن زِرِّ قال: قال عليٌ ﴿ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الحبةَ وبَرأُ النسَمةَ، إنه لعَهدُ النبيُ ﷺ إليَّ أَنْ لا يُحبُّني إلا مؤمنٌ ولا يُبغضُني إلا منافق.

والأحاديث في فضله كثيرة جداً، وقد تقدم الحديث في الإشارة إلى خلافته هذه في رؤيا الرجلِ الصالحِ الدلو التي شرِبَ منها أبو بكر وعمرُ وعثمانُ، ثم جاء علي وأخذ بعراقيها فانتشطت وانتضح عليه منها شيء، وكان تأويلُ ذلك ما أصابه هذه من اختلاف الناس عليه والفتنِ الهائلة والدماءِ المُهرَقةِ والأمورِ الصعابِ والأسلحةِ المسلولةِ بين المسلمين بسبب السبئيةِ ومن وافقهم من

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه (۱/۹۹ رقم ۱۰٦).ومسلم في صحيحه (۱/۹ رقم ۱/۱).

<sup>(</sup>۲) (٤/ ١٨٧١ رقم ٣٢/ ٢٤٠٤).

<sup>(</sup>۳) (۱/۲۸ رقم ۱۳۱/۸۷).

أهلِ الأمصارِ على قتل عثمانَ، وكان غالبُهم منافقين، وقليلٌ منهم من أبناء الصحابةِ مغرَّرونَ، فحصل من ذلك في يوم الجمَلِ<sup>(۱)</sup> وصفّينَ<sup>(۲)</sup> وغيرِهما وقائعُ يطولُ ذكرُها.

فأما وقعةُ الجملِ (٣) فكانت بمحض فعلِ السبئيةِ قبَّحهم الله تعالى، ليس باختيار على ظلت ولا طلحة ولا الزبيرِ ولا أم المؤمنين ولي بل بات الفريقان متصالحين بخير ليلة ، فتواطأ أهلُ الفتنة ، وتمالؤا على أن يفرقوا بين الفريقين ويُنشبوا الحرب بين الفئتين من الغلس، فثار الناسُ من نومهم إلى السلاح فلم يشعر أصحابُ رسولِ اللّهِ على إلا بالرؤوس تُندر والمعاصِمِ تتطاير ما يدرون ما الأمرُ حتى عُقر الجملُ وانكشف الحالُ عن عشرةِ آلافِ قتيلِ فإنا لله وإنا إليه راجعون، وإنما أنشبَ أهلُ الفتنةِ الحربَ بين الفريقينِ لعلمهم أنهما إن تصالحا دارت الدائرةُ عليهم وأخذوا بدم عثمانَ وأقيمَ عليهم كتاب، فقالوا: نشغلهم بأنفسهم، وكان أمرُ الله قدراً مقدوراً.

وأما في قتاله أهلَ الشام فكانوا هم مع معاوية، وكان هو رضي متأوِّلاً يطالب بدم عثمانَ ويرى أنه وليُه وأن قَتَلَته في جيش علي، فكان معذوراً في خطئه بذلك، وأما عليَّ رَضِيَّتُه فكان مجتهداً مصيباً وفالجاً مُحقاً يريد جمعَ كلمةِ الأمة، حتى إذا كانوا جماعةً وخمدت الفتنُ وطفِئت نارُها أخذ بالحق من قتلةِ عثمانَ.

وكان وَ السبئيةُ يخافونَه أعلمَ بكتاب اللَّهِ من المطالبين بدم عثمانَ، وكان السبئيةُ يخافونَه أعظمَ من خُصمائه، وذلك الذي حملَهم على ما فعلوه يوم الجمل، فكانَ أهلُ الشام بُغاةَ اجتهدوا فأخطأوا وعليَّ وَ الله يقاتلهم ليرجِعوا إلى الحق ويَفيئوا إلى أمر الله، ولهذا كان أهلُ بدر الموجودون على وجه الأرضِ كلُهم في جيشِه وعمارٌ قتل معه وَ المسجدِ، فقال: عنه عمل لبنة لبنة وعمارٌ لبنتين، فرآهُ النبيُ عَلَيْ فينفُض الترابَ عنه ويقول: "ويحَ

<sup>(</sup>۱) انظر: «تحقيق مواقف الصحابة في الفتنة» من روايات الإمام الطبري والمحدِّثين. د. محمد أمحزون (ص١١٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: «تحقيق مواقف الصحابة في الفتنة» (ص١٤٦)، وانظر: «العواصم من القواصم» (ص١٦٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه (١/ ٥٤١) وقم ٤٤٧).

عمّارِ تقتله الفئةُ الباغيةُ، يدعوهم إلى الجنة ويدعونه إلى النار».

قال: يقول عمارٌ أعوذ بالله من الفتن. فقتله أهلُ الشام مصداقَ ما أخبرهم به الصادقُ المصدوقُ على وهو يدعوهم إلى الجماعة والائتلافِ وإلى طاعةِ الإمامِ التي هي من أسباب دخول الجنةِ، ويدعونه إلى الفتنة والفُرقة التي هي من أسباب دخولِ النارِ، وكان عليَّ على أسعدَ منهم وأولاهم بالحق لقتله الخوارجَ بالنهروان، وقد قال النبيُ على: «تقتلُهم أولى الطائفتين بالحق»(۱) كما قدمنا.

وفي سنن أبي داود (٢) عن الأقرع مؤذّن عمر بن الخطاب والله قال: بعثني عمر إلى الأسقف فدعوتُه فقال له عمر: وهل تجدُني في الكتاب؟ قال: نعم. قال: كيف تجدني؟ قال: أجدُك قرناً، فرفع عليه الدُّرة فقال: قرنُ مَهُ؟ فقال: قرن حديد، أمين شديد. قال: كيف تجد الذي يجيء من بعدي؟ فقال: أجدُه خليفة صالحاً غير أنه يُؤثِرُ قرابته، قال عمر: يرحَمُ اللَّهُ عثمانَ (ثلاثاً). فقال: كيف تجد الذي بعده؟ قال: أجدُه صَدَأ حديد، فوضع عمرُ يده على رأسه فقال: يا دَفْراه يا دَفْراه، فقال: يا أمير المؤمنين إنه خليفةٌ صالحٌ، ولكنه يُستخلف حين يُستخلف والسيفُ مسلولٌ والدمُ مُهراقٌ». وكان الأمرُ كما أخبرَه.

# [استشهاد علي بن أبي طالب]

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) في «السنن» (٥/ ٤٣ ـ ٤٤ رقم ٤٦٥٦) بسند ضعيف.

<sup>(</sup>٣) انظر: «الإصابة» (٤/ ٨٦٤) و «الاستيعاب» (٣/ ٢٢١).

وذلك مصداقُ ما روى الإمامُ أحمدُ (۱) وأبو داود (۲) وغيرُهما عن سفينةَ أبي عبد الرحمنِ مولى رسولِ الله على قال: سمعتُ رسولَ الله على يقول: «الخلافةُ ثلاثون سنة، ثم تكون بعد ملكاً» قال سفينةُ: فخُذْ سَنتي أبي بكرٍ وعشْرِ عمرَ واثنتي عشْرةَ عثمانَ وستَّ عليً الله المجمعين.

قلت: سفينةُ وَلَيْهُ حَذَفَ الزائدَ والناقصَ عن السنين من الأشهر على ما جرت به عاداتُ العربِ في حذف الكسورِ في الحساب وعلى ما قدّمنا ضبطَه فأيامُ كلِ منهم لا تكمّلُ ثلاثين إلا بخلافةِ الحسنِ بنِ علي وَلَيْهُ، وهي ستةُ أشهر، ثم أصلح الله به الفئتين من المسلمين كما أخبر النبيُ عَلَيْهُ، وولِيَ معاويةُ بذلك واجتمع الناسُ عليه وكان ذلك العامُ يسمّى: عام الجماعة»، وكان معاويةُ وَلَيْهُ أولَ ملوكِ الإسلام وخيرَهم.

وروى الإمامُ أحمدُ (٤) عن علي رَهِينَهُ قال: سبق رسولُ الله ﷺ، وصلَ أبو بكر، وثلَّثَ عمرُ ثم خبَطَتْنا بعده فتنةً فهو ما شاء الله. وفي رواية: يقضي الله فيها ما يشاء.

وله عنه (٥) ﷺ قال: لَيُحِبَّنِي قومٌ حتى يدخلوا النارَ في حُبِّي، وليُبغضني قومٌ حتى يدخلوا النارَ في بغضي.

وله (٦) عنه على قطيه قال: يهلِكُ فيّ رجلان: مُفرِطٌ غالٍ، ومُبغضٌ قالٍ. وله (٧)

<sup>(</sup>۱) في «المسند» (٥/ ٢٢٠ و ٢٢١).

<sup>(</sup>٢) في «السنن» (٣٦/٥ ـ ٣٧ رقم ٢٦٤٦ و ٤٦٤٧).

<sup>(</sup>٣) كالترمذي في «السنن» (٤/ ٥٠٣ رقم ٢٢٢٦) وقال: هذا حديث حسن. والحاكم في «المستدرك» (٣/ ١٤٥١).

وابن أبي عاصم في «السنة» (٢/ ٥٦٢ ـ ٥٦٣ رقم ١١٨١).

وهو حديث حسن.

<sup>(</sup>٤) في «المسند» (١١٢/١، ١٢٤، ١٢٥، ١٣٢، ١٤٧). قلت: وأخرجه أحمد في فضائل الصحابة (١/ ٢١٤ رقم ٢٤١) بإسناد صحيح. وابن سعد في «الطبقات» (٦/ ١٣٠).

<sup>(</sup>٥) لأحمد في «فضائل الصحابة» (٢/ ٥٦٥ رقم ٩٥٢) بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>٦) لأحمد في «فضائل الصحابة» (٢/ ٥٧١ رقم ٩٦٤) بإسناد حسن.

 <sup>(</sup>٧) لأحمد في «فضائل الصحابة» (٢/ ٥٦٥ رقم (٩٥١) بإسناد ضعيف.
 قلت: وأخرجه الحاكم (٣/ ١٢٣) من طريق الحكم وصحح إسناده فتعقبه الذهبي بقوله:
 الحكم وهاه ابن معين.

عنه قال: يهلِك فيَّ رجلانِ مُحِبٌ مَفْرِطٌ ومبغِضٌ مُفترٍ.

وله (١) عن الشعبي عن علقمة قال: أتدري ما مَثلُ عليٌ في هذه الأمةِ؟ قال قلت: وما مثلُه؟ قال: مثلُه كمثل ابنِ مريم، أحبه قومٌ حتى هلكوا في حبه، وأبغضه قومٌ حتى هلكوا في بغضه.

وكان ولله يخبر أصحابه بولاية معاوية ولله ويقول: لا تكرهوا إمارة معاوية، والذي نفسي بيده ما بينكم وبين أن تنظروا إلى جماجم الرجالِ تُندَر عن كواهلهم كأنها الحنظل إلا أن يفارِقكم معاوية (٣).

<sup>(</sup>١) لأحمد في «فضائل الصحابة» (٢/ ٥٧٥ رقم ٩٧٤).

<sup>(</sup>۲) في زيادات «المسند» (۱/ ۱٦٠) وفي «فضائل الصحابة» (۲/ ۱۳۹ رقم ۱۰۸۷) بإسناد ضعيف. لأجل الحكم بن عبد الملك القرشي البصري نزيل الكوفة كادوا أن يجمعوا على تضعيفه. والنسائي في «تهذيب خصائص الإمام على» رقم (۹۸) بإسناد ضعيف جداً.

وابن الجوزي في «العلل» (١/ ٢٢٣).

وأورده الهيثمي في «المجمع» (٣/ ٣٣) وقال: رواه عبد الله والبزار باختصار وأبو يعلى أتم منه، وفي إسناد عبد الله وأبي يعلى الحكم بن عبد الملك وهو ضعيف، وفي إسناد البزار محمد بن كثير القرشي الكوفي وهو ضعيف...

 <sup>(</sup>٣) انظر: «البداية والنهاية» (٨/ ١٣٤) وسنده ضعيف فيه الحارث الأعور ومجالد بن سعيد،
 وهما ضعيفان والأول متهم.

<sup>(</sup>٤) لم أعثر على مصدره الآن.

### [مناقب الستة بقية العشرة المبشرين بالجنة]

(فالستة المكمّلون العشرة وسائر الصخب الكرام البررة)

(ف) يليهم في الفضل (الستةُ المكملون) عددَ (العشرة) المشهودُ لهم بالجنة كما في السنن (١) عن عبد الرحمنِ بنِ الأخنسِ أنه كان في المسجد، فذكر رجلً علياً علياً علياً الله عليه أني سمعتُه وهو يقول: علياً الله عليه أني سمعتُه وهو يقول: «عشرةٌ في الجنة: النبيُ عليه في الجنة، وأبو بكر في الجنة، وعمرُ في الجنة، وعثمانُ في الجنة، وطلحةُ في الجنة، والزبيرُ بنُ العوام في الجنة، وسعدُ بنُ مالكِ في الجنة، وعبدُ الرحمن بنُ عوفِ في الجنة». ولو شئتُ لسميتُ العاشر. قال فقالوا: من هو؟ فقال: «هو سعيدُ بنُ زيدِ» في المنه في المنه، قال فقالوا: من هو؟ فقال: «هو سعيدُ بنُ زيدِ»

وكان أبو بكر ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الطلحةُ (٢).

وفي الصحيح (٣) عن أبي عثمان قال: لم يبقَ مع النبي ﷺ في بعض تلك الأيام التي قاتل فيها رسولُ الله ﷺ غيرُ طلحةَ وسعدٍ.

وفيه (٤) عن قيس بنِ أبي حازم قال: رأيتُ يدَ طلحةَ التي وقى بها النبيَّ ﷺ قد شَلَّتْ.

وفيه (٥) عن جابر بن عبدِ اللّهِ على قال: قال رسولُ اللّهِ على يومَ الأحزابِ: «من يأتينا بخبر القوم؟»، فقال الزبيرُ: أنا. ثم قال: «من يأتينا بخبر القوم؟» فقال الزبير: أنا، فقال الزبير: أنا، فقال رسول الله على: «إن لكل نبيّ حَواريّا، وحواريّ الزبير».

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۷/۵ ـ ۳۸ رقم ٤٦٤٨ و ٤٦٤٨ و ٤٦٥٠). والترمذي (٦٤٨/٥ رقم ٣٧٤٨) وابن ماجه رقم (١٣٣) والحاكم في «المستدرك» (٣/ ٤٤٠) وابن أبي عاصم في «السنة» (٢/ ٦١٩ رقم ١٤٢٨) والنسائي في «الكبرى» (٤/٤). وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>۲) «البداية والنهاية» (۷/۸۰۲).

 <sup>(</sup>۳) أخرجه البخاري في صحيحه (۷/ ۸۲ رقم ۲۷۲۳ و ۳۷۲۳).
 ومسلم في صحيحه (٤/ ١٨٧٩ رقم ٧٤/ ٤١٤).

<sup>(</sup>٤) أي في صحيح البخاري (٧/ ٨٨ رقم ٣٧٢٤). وطرفه رقم (٤٠٦٣).

 <sup>(</sup>٥) أي في صحيح البخاري (٧/ ٧٩ ـ ٨٠ رقم ٣٧١٩).
 قلت: وأخرجه مسلم في صحيحه (٤/ ١٨٧٩ رقم ٢٤١٥/٤٨).

وفيه (۱) عن مروانَ بن الحكم قال: أصاب عثمانَ والله رُعافُ شديدٌ سنة الرُعافِ حتى حبَسه عن الحج وأوصى، فدخل عليه رجلٌ من قريش قال: استخلِف، قال: وقالوه؟ قال: نعم. قال: ومَن؟ فسكت. فدخل عليه رجلٌ آخرُ - أحسبُه الحارثَ ـ فقال: استخلف. فقال عثمانُ: وقالوا؟ فقال: نعم. قال: ومن هو؟ فسكت، فلعلهم قالوا الزبير، قال: نعم، أما والذي نفسي بيده إنه لخيرُهم ما علِمْتُ، وإنْ كان لأحبُهم إلى رسولِ الله عَلَيْهُ.

وفي رواية (٢) قال: أما واللَّهِ إنكم لتعلمون أنه خيرُكم (ثلاثاً).

وفيه (٣) عن عبد اللَّهِ بنِ الزبير على قال: كنتُ يومَ الأحزابِ جُعلتُ أنا وعمرُ بنُ أبي سلمةً في النساء فنظرتُ فإذا أنا بالزبير على فرسه يختلف إلى بني قُريظةَ مرتين أو ثلاثاً، فلما رجعتُ قلتُ: يا أبتي رأيتُك تختلِفُ. قال: وهل رأيتني يا بُني؟ قلت: نعم. قال: كان رسولُ الله على قال: «من يأتي بني قريظةَ فيأتيني بخبرهم». فانطلقتُ، فلما رجعتُ جمع لي رسولُ اللَّهِ بين أبويه فقال: فداك أبي وأمي.

وعن هشام بنِ عُروةً (٤) عن أبيه أن أصحابَ النبيِّ ﷺ قالوا للزبيرِ يومِ وقعةِ اليرموك: ألا شُدَّ فنشُدَّ معك، فحمَلَ عليهم، فضربوه ضربتين على عاتقه بينهما ضربةً ضربةً ضربها يومَ بدر. قال عروةُ (٣): فكنتُ أُدخِل أصابعي في تلك الضرباتِ ألعب وأنا صغيرٌ.

قلت (٥): وقد اخترق صفوف الروم يومئذ أربع مرات، مرتين دخولاً فيهم ومرتين رجوعاً، وكانت الضربتان في رجعته من المرة الأخرى، كما هو مبسوطٌ في موضعه من السِير.

وفي مسلم (٦) عن أبي هريرة ﴿ اللهِ عَلَيْهُ أَنْ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهُ كَانَ عَلَى حِراء هو وأبو

<sup>(</sup>١) أي في صحيح البخاري (٧/ ٧٩ رقم ٣٧١٧) وطرفه رقم (٣٧١٨).

<sup>(</sup>٢) عند البخاري في صحيحه (٧٩/٧ رقم ٣٧١٨).

<sup>(</sup>۳) أخرجه البخاري في صحيحه (۷/ ۸۰ رقم ۲۸۲۰).ومسلم في صحيحه (٤/ ۱۸۷۹ رقم ۲٤١٦/۶).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في صحيحه (٧/ ٨٠ رقم ٣٧٢١).

<sup>(</sup>٥) انظر: «البداية والنهاية» (٧/ ٢٦٠).

<sup>(</sup>٦) أي في صحيح مسلم (١٨٨٠/٤ رقم ٢٤١٧/٥٠).

بكر وعمر وعثمان وعلي وطلحة والزبير، فتحركت الصخرةُ فقال رسولُ الله ﷺ: «اهدأ فما عليك إلا نبيَّ أو صديقٌ أو شهيدٌ». زاد في رواية (١): وسعدُ بن أبي وقاصٍ.

وفيه (٢) عن عائشة على قالت: أرق رسولُ الله ذات ليلةٍ فقال: «ليت رجلاً صالحاً من أصحابي يحرُسني الليلة». قالت: وسمِغنا صوتَ السلاحِ. فقال رسولُ الله على «مَن هذا؟»، قال: سعدُ بنُ أبي وقاصِ يا رسولَ اللَّهِ، جئتُ أحرُسك. قالت عائشةُ: فنام رسولُ الله على حتى سمعتُ غطيطه.

وفيهما (٣) عن عبدِ اللَّهِ بنِ شدادِ قال: سمعتُ علياً يقول: ما جمع رسُولُ اللَّهِ ﷺ أبويه لأحد غيرَ سعدِ بنِ مالكِ، فإنه جعل يقول له يومَ أُحد: «ارمِ فداك أبى وأمى».

وعن عامر بن سعد (٤) عن أبيه أن النبي الله جمع له أبويه يوم أحد، قال: كان رجلٌ من المشركين قد أحرق المسلمين فقال لي النبي الله: «ارم فداك أبي وأمي» قال: فنزغت له بسهم ليس فيه نصلٌ، فأصبتُ جنبَه، فسقط فانكشفت عورتُه، فضحِكَ رسولُ الله الله على خورتُه، فضحِكَ رسولُ الله الله على خورتُه، فضحِكَ رسولُ الله الله الله على خورتُه،

وفيه (٥) عن مصعب بنِ سعدِ عن أبيه أنه نزلت فيه آياتٌ من القرآن. قال: حَلفَتْ أم سعدٍ أن لا تُكلّمه أبداً حتى يكفُر بدينه، ولا تأكلَ ولا تشرب، قالت: زعمتَ أن الله وصاك بوالديك، وأنا أمك وأنا آمرُ بهذا، قال: مكثتْ ثلاثاً حتى غُشِيَ عليها من الجَهد، فقام ابن لها يقال له: عِمارةٌ فسقاها فجعلت تدعو على سعد، فأنزل الله عز وجل في القرآن: ﴿وَوَصَيْنَا الْإِنسَنَ بِوَلِدَيْدِ حُسَناً وَإِن جَهَداكَ لِتُشْرِكَ بِيهِ العنكبوت: ٨]. وقال تعالى: ﴿وَصَاحِبْهُما فِي الدُّنْيَا مَعْرُوفَا ﴾ [لقمان: ١٥].

<sup>(</sup>۱) عند مسلم في صحيحه (٤/ ١٨٨٠ رقم . . . / ٢٤١٧).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في صحيحه (٦/ ٨١ رقم ٢٨٨٥).
 ومسلم في صحيحه (٤/ ١٨٧٥) رقم (٣٩/ ٢٤١٠).

<sup>(</sup>۳) أخرجه البخاري في صحيحه (۲۵۸/۷ رقم ٤٠٥٩).ومسلم في صحيحه (۱۸۷۲/۶ رقم ۲٤۱۱/٤۱).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في صحيحه (١٨٧٦/٤ رقم ٢٤١٢).

<sup>(</sup>٥) أي في صحيح مسلم (١٨٧٧/٤ رقم ١٧٤٨/٤٣).

قال: وأصابَ رسولُ الله عَلَيْ غنيمة عظيمة فإذا فيها سيف، فأخذتُه فأتيتُ به رسولَ الله عَلَيْ فقلتُ: نفّلني هذا السيف فأنا من قد علِمْتَ حالَه، فقال: «ردّه من حيث أخذتَه»، فانطلقتُ حتى إذا أردتُ أن أُلقِيَه في القبض لامتْني نفسي فرجَعتُ إليه فقلتُ: أعطِنيه. قال: فشَدَّ لي صوتَه: «ردّه من حيث أخذتَه»، قال: فأنزل الله عز وجل: ﴿ يَسْنَالُونَكَ عَنِ ٱلْأَنْفَالِ ﴾ [الأنفال: ١].

قال: ومرضتُ فأرسلتُ إلى النبي على فأتاني فقلتُ: دعني أقسمُ مالي حيث شئتَ. قال: فأبى، قلت: فالثلثَ، قال: فسكت فكان يعد الثلثَ جائزاً، قال: وأوتيتُ على نفر من الأنصار والمهاجرين فقالوا: تعال نُطعمك ونَسقيك خمراً، وذلك قبل أن تحرّم الخمر، قال: فأتيتُهم في حُشّ والحشُّ البُستانُ وفإذا رأسُ جزورِ مشويًّ عندهم وزِقٌ من خمر، قال: فأكلتُ وشربتُ معهم، قال: فذكرتُ الأنصارَ والمهاجرين عندهم فقلت: المهاجرون خيرٌ من الأنصار، قال: فأخذ رجلُ أحدَ لَحْيَيْ الرأسِ فضربني به فجرح بأنفي، فأتيتُ رسولَ اللَّهِ عَلَيْ فأخبرتُه، فأنزل الله عز وجل فيَّ ويعني نفسه و بشأن الخمر: ﴿إِنّا رسولَ اللَّهِ عَلَيْ فَأَخبرتُه، فأنزل الله عز وجل فيَّ ويعني نفسه و بشأن الخمر: ﴿إِنّا رسولَ اللَّهِ عَلَيْ فَأَخبرتُه، فأنزل الله عز وجل فيَّ ويعني نفسه و بشأن الخمر: ﴿إِنّا

وعنه (١) ﴿ الله على النبي عَلَيْهُ سَتَهُ نَفْرٍ، فقال المشركون للنبي عَلَيْهُ الطُرُدُ هؤلاء لا يجترئون علينا. قال: وكنتُ أنا وابنُ مسعودٍ ورجلٌ من هُذيلٍ وبلالُ ورجلان لستُ أسميهما، فوقع في نفسِ رسولِ الله على ما شاء الله أنْ يقعَ فتَحدّث في نفسِه، فأنزل الله عز وجل: ﴿ وَلَا تَطَرُدِ اللَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْغَدَوْقِ وَالْمَشِيّ يُرِيدُونَ وَجَهَمْم الله عز وجل.

وعن أنس<sup>(۲)</sup> ولي قال: قال رسولُ الله ولي الله الله الله أمة أميناً وإن أميننا أيتها الأمة أبو عبيدة بنُ الجراح».

وعنه (٣) رضي أن أهلَ اليمن قدموا على رسولِ الله عَلَيْ فقالوا: ابعَث معنا

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحه (١٨٧٨/٤ رقم ٢٤١٣/٤٦).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في صحيحه (۷/ ۹۳ ـ ۹۶ رقم ۳۷٤٤).
 ومسلم في صحيحه (٤/ ١٨٨١ رقم ۳٥/ ٢٤١٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في صحيحه (٤/ ١٨٨١ رقم ١٥/ ٢٤١٩).

رجلًا يعلمنا السنة والإسلام، قال: فأخذ بيد أبي عُبيدة فقال: «هذا أمينُ هذه الأمة».

وعن حذيفة (١) وَهُمُهُ قال: جاء أهلُ نجرانَ إلى رسولِ اللَّهِ ﷺ فقالوا: يا رسولَ اللَّهِ ابعَثْ إليكم رجلًا أمينًا حقَّ أمينٍ حقَّ أمينٍ حقً أمينٍ . قال: فاستشرف لها الناسُ، قال: فبعث أبا عبيدةَ بنَ الجراح.

وروى ابنُ إسحاق (٢) في قصة خالدٍ مع بني جَذيمة فقال له عبدُ الرحمن: عمِلتَ بأمر الجاهلية في الإسلام. فقال: إنما ثأرتُ بأبيك، فقال عبدُ الرحمنِ: كذبتَ قد قتلتَ قاتلَ أبي ولكنك ثأرتَ بعمك الفاكِة بنِ المغيرة، حتى كان بينهما شرَّ، فبلغ ذاك رسولَ الله على فقال: «مهلاً يا خالدُ، دعْ عنك أصحابي، فوالله لو كان لك أحد ذهباً ثم أنفقته في سبيل الله ما أدركتَ غَدوة رجلٍ من أصحابي ولا رَوْحة».

(وسائر الصحبِ) بقيتُهم (الكرامِ البررة) الذين هم خيرُ القرونِ من هذه الأمة، اختارَهم اللَّهُ تعالى لصُحبة نبيَّه ونُصرةِ دينِه، ثم هم على مراتبهم.

أفضلُهم السابقون الأولون من المهاجرين، ثم الأنصار، ثم أهلُ بدر، ثم أهلُ بدر، ثم أهلُ الثباتِ في غزوةِ الأحزابِ التي نجم فيها النفاقُ، ثم بيعةُ الرضوانِ، ثم من هاجر من قبل الفتحِ وقاتل أعظمُ درجةً من الذين أنفقوا من بعدُ وقاتلوا، وكلا وعد الله الحسنى.

# [الكلامُ على أمهات المؤمنين وسائر أهل البيت]

وتابعيه السادة الأخيار) أثنى عليهم خالقُ الأكوان) وغيرها بأكمل الخصال)

 <sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه (۷/ ۹۳ رقم ۳۷٤٥).
 ومسلم في صحيحه (٤/ ١٨٨٢ رقم ٥٥/ ٢٤٢٠).

<sup>(</sup>٢) في «السيرة النبوية» (٤/ ١٠٤).

وأُخرجه مُسلم في صحيحه (٤/ ١٩٦٧ رقم ٢٢٢/ ٢٥٤١).

كذاك في التوراة والإنجيل صفاتهم (وذكرهم في سنة المختار قد سار سي

صفائهم معلومة التفصيل) قد سار سير الشمس في الأقطار)

(وأهلُ بيت) الرسولِ محمدِ ﷺ (المصطفى) تقدم معناه.

(المختار) اسمُ مفعولِ من الاختيار بمعنى التفضيل، وهن زوجاتُه اللاتي هن أمهاتُ المؤمنين كما قال الله تعالى فيهن: ﴿وَأَزْوَنَجُهُۥ أُمَّهَا اللهُ اللهُ وراب: ٦]. وخيرهن الله تعالى بين إرادةِ زينةِ الحياة الدنيا وبين إرادةِ اللهِ ورسولِه، فاختَرْن اللّه تعالى ورسولَ اللّهِ ﷺ:

وقال اللَّهُ تعالى فيهن: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنصُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُرُ تَطْهِيرًا وَاذْكُرُنَ مَا يُتَلَىٰ فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ ءَايَنتِ اللَّهِ وَاَلْحِكُمَةً ﴾ [الأحزاب: ٣٣ - ٣٤]. وهن زوجاته في الدنيا والآخرة.

فمنهن خديجة أمُّ المؤمنين الصديقةُ الأولى التي هي أولُ من صدّقه ﷺ فيما بعث به على الإطلاق قبل كلِّ أحدِ ﷺ ، وقرأ جبريلُ عليها السلامَ من ربّها وبشّرها ببيت في الجنة من قصّب (١)، لا صخَبَ فيه ولا وصَبَ، وما زالت تُؤْويه وتسكّن جأشه وتعاضِدُه بالنفس والمالِ حتى توفاها اللَّهُ عز وجل.

وعائشةُ (٢) وعائشةُ الصديقة بنتُ الصديق، حبيبة حبيبِ الله على المبرأة من فوق سبع سمواتِ (٣) بأربعَ عشرة آية تتلى في المحاريب والكتاتيب في كل زمانِ ومكان، التي كان ينزل الوحيُ عليه وهو في حِجْرها، وتُوفّيَ في حِجْرها، وقد خُلطً (٤) ريقُها بريقه عليه في آخر ساعةٍ من الدنيا وأوّلِها من الآخرة، ودُفن في

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه (۷/ ۱۳۳ ـ ۱۳۶ رقم ۲۸۲۰).

ومسلم في صحيحه (٤/ ١٨٨٧ رقم ٧١/ ٢٤٣٢).

من حديث أبي هريرة هي قال: «أتى جبريلُ النبي على فقال: يا رسول الله! هذه خديجة قد أتتك معها إناء فيه إدام أو طعام أو شراب. فإذا هي أتتك فاقرأ عليها السلام من ربها عزّ وجل ومنى وبشرها ببيت في الجنة من قصب لا صخب فيه ولا نصب».

 <sup>(</sup>۲) انظر ترجمتها في: «طبقات ابن سعد» (۸/ ۸۰ ـ ۸۱) و «أسد الغابة» (۷/ ۱۸۸) و «الاستيعاب» (٤/ ٤٣٥) و «حلية الأولياء» (٤/ ٤٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري رقم (٤٧٥٠)، ومسلم رقم (٢٧٧٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري رقم (٤٤٥٠) ومسلم مختصراً رقم (٢٤٤٣).

حُجرتها، وكانت من أفقه الصحابة في الحديث والتفسير وغير ذلك، حتى كان الأكابرُ من أصحابِ رسولِ اللَّهِ ﷺ يسألونها عن أشياءَ كثيرةٍ فيجدون منها عندها علماً، لا سيما ما قاله الرسولُ ﷺ أو فعله في الحضر، أقرأها جبريلُ(١) السلامَ أيضاً كما أقرأه على خديجة.

ومنهن زينبُ<sup>(٦)</sup> أمُّ المؤمنين التي زوَّجه اللَّهُ إياها من فوق سبع سمواتِ<sup>(٧)</sup>، وهي أطولهن يداً لإنفاقِها من كسبِ يدِها، وأسرعهن لحوقاً به ﷺ<sup>(٨)</sup>، وبسببها نزل الحجابُ<sup>(٩)</sup>.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه (١٠٦/٧ رقم ٣٧٦٨).

ومسلم في صحيحه (١٨٩٥/٤ رقم ٩٠/٢٤٤٧).

ولفظه: قالت عائشة ﷺ: «قال رسول الله ﷺ: يا عائشُ هذا جبريل يقرئك السلامُ»، فقلت: وعليه السلام ورحمة الله وبركاته، ترى ما لا أرى، تريد رسول الله ﷺ،

 <sup>(</sup>۲) انظر ترجمتها في: «الاستيعاب» (٤٩٣/٤) و «طبقات ابن سعد» (٨٦/٨ ـ ٩٦) و «أسد الغابة» (٧/ ٣٤٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: سيرة ابن هشام» (١/ ٣٩٨) و (٤/ ١٢٢ ـ ١٢٤).

<sup>(</sup>٤) انظر: «سيرة ابن هشام» (٣٨٩/٤).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٦/٩٢٦ رقم ٣٦٣٤).ومسلم (١٤٥١ رقم ٢٤٥١).

<sup>(</sup>٦) انظر ترجمتها في: «طبقات ابن سعد» (٨/ ١٠١ ـ ١١٥) و «أسد الغابة» (٧/ ١٢٥) و «الاستيعاب» (٤٠٦/٤ ـ ٤٠٨).

<sup>(</sup>۷) أخرجه مسلم رقم (۱٤٢٨) والنسائي (٦/ ٧٩ ـ ٨٠) وأحمد في «المسند» (٣/ ١٩٥ ـ ١٩٥) وأبو يعلى (٦/ ٧٧ ـ ٧٨).

وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٨) أخرجه البزار (٣/ ٢٤٣ رقم ٢٦٦٧ \_ كشف). وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٩/ ٢٤٨) وقال: «رواه البزار ورجاله رجال الصحيح» اه.

<sup>(</sup>٩) أخرجه البخاري رقم (٧٤٢١) وأحمد (٣/ ٢٢٦) من حديث أنس.

وصَفيةُ بنتُ حُيَيٍّ (١) من ولد هارونَ بنِ عمرانَ رسولِ الله وأخي رسوله موسى الكليمِ عليهما السلام.

وجُويريةُ بنتُ الحارث<sup>(٢)</sup> مَلِك بني المُصطلق التي كانت هي السببَ في عتق السبي من قبيلتها<sup>(٣)</sup>.

وسودة بنتُ زمعة (٤) التي كانت أيضاً من أسباب الحجاب، ولما كبِرت اختارت نبيً الله عز وجل أن تبقى في عصمة نكاحِه، ووهبت يومَها لعائشة تستحقه مع قسمِها (٥).

وأم حبيبة ذاتُ الهجرتين أيضاً، وميمونةُ بنتُ الحارثِ الهلاليةُ وَهُمَا التي نكحها النبي عَلَيْ في عُمرة القضاء وهما حلالان على ما حدثت به هي والسفيرُ بينهما. وكلُهن زوجاتُه في الدنيا والآخرة رضي الله عنهن.

ويدخل أهلُ بيته في هذه الآية من بابٍ أولى بل بنص الحديثِ الخمسةُ الذين جلّلهم النبيُ ﷺ بكسائه كما في صحيح مسلم (٦) عن عائشة والله على قالت: خرج النبيُ ﷺ غداة وعليه مُرْطٌ مرحلٌ من شعر أسود، فجاء الحسنُ بنُ عليّ فأدخله ثم جاء الحسينُ فدخلَ معه ثم جاءت فاطمةُ فأدخلها ثم جاء عليٌ فأدخله ثم قال: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللّهُ لِيُذَهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّحْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِرَدُهُ تَطْهِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٣٣].

<sup>(</sup>۱) انظر: ترجمتها في «الاستيعاب» (٤٢٦/٤ ـ ٤٢٧) و «طبقات ابن سعد» (٨/ ١٢٠ ـ ١٢٠) و «أسد الغابة» (٧/ ١٦٩).

 <sup>(</sup>۲) انظر: ترجمتها في «الاستيعاب» (۶/ ۳۲۲ ـ ۳۲۷) و «طبقات ابن سعد» (۸/ ۱۱۱ ـ ۱۱۲۸) و «أسد الغابة» (۷/ ۵۲).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٥/ ١٧٠ رقم ٢٥٤١) ومسلم (٣/ ١٣٥٦ رقم ١٧٣٠) من حديث ابن عمر.

<sup>(</sup>٤) انظر: ترجمتها في «الاستيعاب» (٤/ ٤٢١ ـ ٤٢٣) و «أسد الغابة» (٧/ ١٥٧) و «طبقات ابن سعد» (٨/ ٥٢ ـ ٥٨).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٩/ ٣١٢ رقم ٥٢١٢). ومسلم (٢/ ١٠٨٥ رقم ١٤٦٣) من حديث عائشة.

<sup>(</sup>٦) (٤/ ١٨٨٣ رقم ٢٦/ ٢٤٢٤).

ويدخل في أهل بيته آلُه الذين حُرَمت عليهم الصدقة: بنو هاشم وبنو المطلب كما في الصحيح (١) عن يزيد بن حيان قال: انطلقتُ أنا وحُصينُ بنُ سبرة وعمرُ بنُ مسلم إلى زيد بن أرقم، فلما جلسنا إليه قال له حُصينٌ: لقد لقيتَ يا زيد خيراً كثيراً، رأيتَ رسولَ الله ﷺ وسمعتَ حديثَه وغدوتَ معه وصلَّيتَ خلفَه، لقد لقيتَ يا زيدُ خيراً كثيراً، حدِّثنا يا زيدُ ما سمعتَ من رسولِ الله ﷺ، قال: يا ابنَ أخي واللَّهِ لقد كبرت سني وقدُم عهدي ونسِيتُ بعضَ الذي كنتُ أعرفُ من رسولِ الله ﷺ، فما حدثتكم فاقبلوا وما لا فلا تكلُّفونيه.

ثم قال: قامَ رسولُ الله على يوماً فينا خطيباً بما يُدعى خُمّاً بين مكة والمدينة، فحمِد الله وأثنى عليه ووعظ وذكر ثم قال: «أما بعدُ ألا أيها الناسُ فإنما أنا بشرّ مثلُكم يوشك أن يأتي رسولُ ربي فأجيب، وأنا تاركُ فيكم ثَقلينِ أولُهما كتابُ اللّهِ فيه الهدى والنّور، فخذوا بكتاب اللّهِ واستمسكوا به»، فحث على كتاب اللّهِ تعالى ورغّب فيه ثم قال: «وأهلُ بيتي، أُذكركُم اللّهَ في أهلِ بيتي، أُذكركم اللّه في أهلِ بيتي، أُذكركم اللّه في أهلِ بيتي، أُذكركم اللّه في أهل بيتي».

فقال له حُصينٌ: ومن أهلُ بيته يا زيدُ؟ أليس نساؤُه من أهلِ بيته؟ قال: نساؤُه من أهل بيته، ولكنّ أهلَ بيتِه مَن حُرم الصدقةَ بعده، قال: ومَن هم؟ قال: هم آلُ عليّ وآلُ عقيلِ وآلُ جعفرِ وآل عباس، قال: كلُ هؤلاء حُرم الصدقةَ؟ قال: نعم.

وفي رواية (٢): أحدُهما كتابُ الله عز وجل هو حبلُ اللَّهِ من اتبعه كان على الهدى ومن تركه كان على ضلالة.

وفيه (٢٠): فقلنا مَن أهلُ بيتِه، نساؤُه؟ قال: لا وايمُ الله، إن المرأةَ تكون مع الرجل العضرَ من الدهر ثم يطلِّقُها فترجِع إلى أبيها وقومِها، أهلُ بيته أصلُه وعَصَبته الذين حُرموا الصدقةَ بعده.

وفي الصحيح (٣) أيضاً عن المِسُور بن مَخْرِمةَ قال: قال رسولُ اللَّهِ ﷺ: «إنما فاطمةُ بَضْعةٌ منى يؤذينى ما آذاها».

<sup>(</sup>۱) عند مسلم (۱۸۷۳/۶).

<sup>(</sup>۲) عند مسلم فی صحیحه (۶/ ۱۸۷۶ رقم ۳۷/ ۲٤۰۸).

<sup>(</sup>٣) عند مسلم (١٩٠٣/٤).

وفيه (١) عن عائشة على قالت: اجتمع نساء النبي على فلم يغادر منهن امرأة فجاءت فاطمة تمشي كأن مشيتِها مشية رسولِ اللَّه على فقال: «مرحباً بابنتي»، فأجلسها عن يمينه أو عن شماله ثم إنه أسرً إليها حديثاً فبكت فاطمة، ثم إنه سارًها فضحكت أيضاً، فقلت لها: ما يبكيكِ؟ فقالت: ما كنت لأفشي سرَّ رسولِ الله على فقلت: ما رأيتُ كاليوم فرحاً أقربَ من حَزَن.

فقلت لها حين بكت: أخصك رسولُ الله على بحديثه دوننا ثم تبكين، وسألتها عما قال فقالت: ما كنت لأفشي سرَّ رسولِ الله على حتى إذا قُبض سألتُها فقالت: إنه كان حدثني أن جبريل كان يعارضُه بالقرآن كلَّ عام مرة وإنه عارضَه به في العام مرتين ولا أُراني إلا قد حضر أجلي، وإنك أولُ أهلي لحوقاً بي ونعم السلفُ أنا لكِ فبكِيتُ لذلك، ثم إنَّه سارني فقال: ألا ترضين أن تكوني سيدة نساء المؤمنين أو سيدة نساء هذه الأمة؟ فضحِكَتُ لذلك.

وفيه (٢) عن أبي هريرة عليه عن النبي علي أنه قال لحسن: «اللهم إني أُحبُه فأحبُه وأحبب من يُحبُه» ونحوُه عن براء بن عازب (٣).

وفيه (٤) عن أبي بكرة ولله سمعتُ النبيَّ على المنبر والحسنُ إلى جنبه ينظُر إلى الناس مرة وإليه مرة يقول: «ابني هذا سيدٌ ولعل الله أن يصلح به بين فتين من المسلمين».

وفيه (٥) عن أسامةً بنِ زيدِ ﷺ عن النبي ﷺ أنه كان يأخذه والحسنَ ويقول: «اللهم إني أُحِبُّهما فأحبُّهما»، أو كما قال.

<sup>=</sup> قلت: وأخرجه البخاري (٧/ ٧٨ رقم ٣٧١٤) بنحوه.

<sup>(</sup>۱) عند مسلم (٤/ ١٩٠٥ رقم ٢٤/ ٢٤٥٠).

قلت: وأخرجه البخاري (٧/ ٧٨ رقم ٣٧١٥) مختصراً.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في صحيحه (٤/ ٣٣٩ رقم ٢١٢٢).
 ومسلم في صحيحه (٤/ ١٨٨٢ رقم ٢٥/ ٢٤٢١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه (٧/ ٩٤ رقم ٣٧٤٩).ومسلم في صحيحه (٤/ ١٨٨٤ رقم ٢٤٢٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في صحيحه (٧/ ٩٤ رقم ٣٧٤٦).

٥) أخرجه البخاري في صحيحه (٧/ ٩٤ رقم ٣٧٤٧).

وللترمذي (١) عن أبي سعيد رضي قال: قال رسولُ الله عَلَيْ: «الحسنُ والحسينُ سيّدا شبابِ أهلِ الجنةِ». وقال حسن (٢) صحيح.

وفي الصحيح (٣) عن ابن عمر رفي أن النبي على قال: «إن الحسنَ والحسينِ ربحانتاي من الدنيا».

وللترمذي (٤) \_ وقال حسن \_ عن بُريدة قال: كان رسولُ اللَّهِ ﷺ يخطبُنا إذ جاء الحسنُ والحسينُ عليهما قميصان أحمرانِ يمشيان ويعثُران، فنزل رسولُ الله ﷺ من المنبر فحملهما ووضعهما بين يديه ثم قال: صدق الله: ﴿إِنَّمَا أَمَوْلُكُمُ وَأَوْلُلُكُمُ وَأَوْلُلُكُم وَأَوْلُلُكُمُ وَأَوْلُلُكُمُ وَأَوْلِلُلُكُم وَأَوْلُلُلُكُم وَأَوْلُلُكُم وَأَوْلِلُلُكُم وَأَوْلِلُلُكُم وَأَوْلِللّه عَلَيْ وَلَهُ عَلَيْنَ الصَبِيّينِ يمشيان ويعثُران فلم أصبر حتى قطعتُ حديثي ورفعتهما.

وله (٥) عن على على الله على قال: الحسنُ أشبهُ برسول الله على ما بين الصدرِ إلى الرأسِ، والحسينُ أشبه برسولِ الله على ما كان أسفلَ من ذلك. هذا حديث حسنُ غريب.

<sup>(</sup>۱) في «السنن» (٥/ ٥٦ رقم ٣٧٦٨) وقال: هذا حديث حسن صحيح. قلت: وأخرجه الحاكم في «المستدرك» (٣/ ١٦٦ ـ ١٦٧) والطبراني في «الكبير» (٣/ ٣٨ رقم ٢٦١٢) وأبو نعيم في «الحلية» (٧١/٥) وأحمد (٣/٣، ٢٢، ٢٤، ٨٠، ٨٠). وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>۲) في «السنن» (٥/ ٦٥٦).

<sup>(</sup>٣) أُخْرِجه البخاري في صحيحه (٧/ ٩٥ رقم ٣٧٥٣) وطرفه رقم (٩٩٤).

<sup>(</sup>٤) في «السنن» (٥/ ٢٥٨ رقم ٣٧٧٤) وقال: هذا حديث حسن غريب. إنما نعرفه من حديث الحسين بن واقد.

علت: وأخرجه أبو داود في «السنن» (٦٦٣/١ ـ ٦٦٤ رقم ١١٠٩) والنسائي (٣/ ١٠٨) وأحمد (٥/ ٣٥٤) والحاكم في «المستدرك» (١٠٨/١) وقال: صحيح على شرط مسلم ووافقه الذهبي.

والبيهقي (٣/ ٢١٨) وابن حبان في صحيحه (١٣/ ٤٠٣ رقم ٦٠٣٩).

وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٥) أي للترمذي في «السنن» (٩٠/٥ رقم ٣٧٧٩) وقال: هذا حديث حسن صحيح غريب. قلت: وأخرجه أحمد في «المسند» (١٩٦١) وفي «الفضائل» رقم (١٣٦٦). وهو حديث ضعيف.

### [الكلام على التابعين]

(وتابعيه) تابعو الرسولِ على وأصحابه (السادة) من ساد يسود (الأخيار) على مراتبهم كما قال الله تعالى فيهم على الترتيب: ﴿ وَالسَّنبِقُونَ ٱلْأَوَّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِرِينَ وَٱلْأَنْصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِي ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ﴾ [التوبة: ١٠٠]. الآية.

وقال تعالى في سورة الجمعة في ذكر التابعين بعد ذكر الصحابة: ﴿هُوَ ٱلَّذِي بَعَثَ فِي ٱلْأَيْمِتِينَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَشْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَنِهِ، وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنَبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُبِينِ ﴾ [الجمعة: ٢]. هذا في الصحابة، ثم قال في التابعين: ﴿ وَءَاخَرِينَ مِنْهُمْ لَمَّا يَلْحَقُواْ بِهِمَّ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ۞ ذَالِكَ فَضْلُ ٱللَّهِ يُؤْمِنِهِ مَن يَشَآءُ وَٱللَّهُ ذُو ٱلْفَضِّلِ ٱلْعَظِيمِ ۞﴾ [الجمعة]. وغير ذلك من الآيات.

وفي صحيح مسلم(١) عن أبي هريرةَ ﴿ اللهِ عَلَيْهُ أَنْ رَسُولُ الله عَلَيْةُ أَتَى المقبرةَ فقال: «السلام عليكم دار قوم مؤمنين، وإنا إن شاء اللَّهُ بكم لاحقون، ودِدْتُ أن قد رأينا إخوانَنا». قالوا: أولسنا إخوانك يا رسولَ الله، قال: «أنتم أصحابي وإخوانُنا الذين لم يأتوا بعدُ الحديث.

في المسند(٢) عن أنس ظليم قال: قال رسول الله عليم : «ودِدتُ أني لقيتُ إخواني» قال: فقال أصحابُ النبيِّ عَلِيْد: نحن إخوانُك، قال: «أنتم أصحابي ولكن إخواني الذين آمنوا بي ولم يروني السناده حسنٌ وقد صُحَح.

وفيه (٣) عن أبي أمامةَ وأنس بنِ مالكِ ﴿ قَالَا: قال رسولُ الله ﷺ: «طوبى

<sup>(</sup>۱) (۱/ ۲۱۸ رقم ۳۹/۲۶۹).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٣/ ١٥٥) بإسناد صحيح.

قلت: وأخرج مسلم في صحيحه (١/ ٢١٨ رقم ٣٩/ ٢٤٩) من حديث أنس ﷺ، مطولاً بنحوه .

<sup>(</sup>٣) في مسئد أحمد (٣/ ١٥٥).

قلت: وأخرجه أبو يعلى في «المسند» رقم (٣٣٩١) وابن عدي في «الكامل» (٣/ ٩٧٧) والخطيب في «تاريخ بغداد» (٣٠٦/٣) و (٢٠٠٢) و (١٢٧/١٣).

<sup>\*</sup> وله شاهد من حديث أبي سعيد الخدري أخرجه أحمد (٣/ ٧١) وأبو يعلى رقم (١٣٧٤) والخطيب في «تاريخ بغداد» (١/٤) بسند ضعيف.

<sup>\*</sup> وآخر من حديث ابن عمر عند الطيالسي رقم (١٨٤٥) عن العمري، وابن عدي في=

لمن رآني وآمن بي، وطوبى لمن آمن بي ولم يرَني» سبع مرات.

وروى الحاكم (۱) وغيرُه عن عبد الرحمن بنِ يزيدَ قال: كنا عند عبد اللّهِ بنِ مسعودٍ جلوساً فذكرنا أصحابَ النبيِّ ﷺ وما سبقونا به، فقال عبدُ الله: إن أمْرَ محمدٍ ﷺ كان بيناً لمن رآه، والذي لا إله غيرُه ما آمِن أَجِدٌ قطُّ إيماناً أفضلَ من إيمان بغيب، ثم قرأ: ﴿الْمَ شَلِ ذَلِكَ ٱلْكِنَابُ لَا رَبِّ فِيهِ هُدَى لِلْمُنَقِينَ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ عَلَى شرطهما.

#### وبالجملة :

# (فكلُهم في محكم القرآنِ أثنى عليهم خالقُ الأكوانِ)

في مواضع من كتابه (كالفتح) أي سورة الفتح من أولها إلى آخرها، (و) سورة (المحديد) كقوله تعالى فيها: ﴿ المِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَأَنفِقُوا مِمّا جَعَلَكُم مُسْتَخْلَفِينَ فِيهً إلى قوله وَاللّهُ وَمَا لَكُمُ اللّهُ وَلَهُ مِيرَتُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ لَا يَسْتَوِى فِيهٌ إلى قوله : ﴿ وَمَا لَكُمُ أَلًا نُنفِقُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ وَلِلّهِ مِيرَثُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ لَا يَسْتَوِى مِنكُ مَن أَنفَقَ مِن قَبْلِ الفَتْح وَقَائلًا أُولَئِكَ أَعْظُمُ دَرَجَةً مِن اللّهِ اللّهُ الْفَقُوا مِن بَعْدُ وَقَائلُوا اللّهِ وَلَكُمُ وَعَدَ اللّهُ الْمُسْتَى وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ [الحديد: ٧ ـ ١٠] الآيات.

(و) سورة (القتال) كقوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَيِلُوا اَلصَّلِحَتِ وَءَامَنُوا بِمَا نُزِلَ عَلَى مُحَمَّدٍ وَهُوَ الْمَقُّ مِن تَرِيِّمْ كَفَرَ عَنَهُمْ سَيِّنَاتِهِمْ وَأَصْلَحَ بَالْهُمْ ۞ ذَلِكَ بِأَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا النَّبَعُوا اَلْبَطِلَ وَاَنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا اَنْبَعُوا الْمُنَّ مِن تَرَيِّمْ﴾ [محمد: ٢ ـ ٣]. الآيات.

(و) سورة (الحشر) إلى آخرها، وقد رتب تعالى الصحابة على منازلهم

<sup>= &</sup>quot;الكامل" (١٤٢٧/٤) من طريق طلحة بن عمرو، كلاهما عن نافع عن ابن عمر. وأورده الهيثمي في "المجمع" (١٠/١٠) وقال: "رواه الطبراني وفيه محمد بن القاسم الأسدي الكوفي وهو مجمع على ضعفه".

قلت: والعمري، وطلحة بن عمرو ضعيفان.

<sup>#</sup> وثالث: عن أبي عبد الرحمن الجهني عند أحمد (٤/ ١٥٢).

وأورده الهيثمي في «المجمع» (١٠/١٠) وقال: «رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح غير محمد بن إسحاق وقد صرح بالسماع».

وخلاصة القول أن الحديث حسن لغيره، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) في «المستدرك» (۲/۲۰) وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه ووافقه الذهبي. وقد تقدم.

أخرج اللَّهُ بهذه الآيةِ وغيرِها شاتِمَ الصحابةِ من جميع الفرق الذين في قلوبهم غِلٌ لهم إلى يوم القيامة، ولهذا منعهم كثيرٌ من الأئمة الفيء وحرَّموه عليهم.

(و) في سورة (التوبة و) في سورة (الأنفال) بكمالها تارةً في الثناء عليهم وتارة في تحذيرهم من عدوهم، ووضف المشركين والمنافقين بأنواعهم، وسمّاهم ليحذروهم، وتارةً في حثّهم على الطاعة والجماعة والجهاد في سبيل الله والإثخان في الكفار والثبات لهم عند لقائهم إياهم وعدم فرارهم منهم، ووغده تعالى إياهم بالنصر على عدوهم، وتارةً بتذكيرهم بنعم الله عليهم وامتنانه عليهم أن هداهم للإسلام وجنبهم السُبل المُضِلّة، وألف بين قلوبهم وآواهم وأيدهم بنصره بعد إذ كانوا مستضعفين أذلة، وتارةً يخبرهم ويَهيجُهم ويشوقهم بما أعد لهم في الدار الآخرةِ على قيامهم بطاعته تعالى وطاعةِ رسولِه، وجهادِهم بأموالِهم في سبيله وله الحمدُ والمنة، وغيرُ ذلك من سور القرآنِ وآياتِه.

(كذاك في التوراة) الكتابُ المنزلُ على موسى عليه السلام، (و) في (الإنجيل) الكتابُ المنزلُ على عيسى عليه السلام (صفاتُهم) التي جعلهم اللَّهُ عليها (معلومةُ التفصيل) كما أخبر الله تعالى عن ذلك بقوله عز وجل: ﴿ عُمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ الفتح: ٢٩] عَلَيْ ﴿ وَالَّذِينَ مَعَهُ مَ أَشِدًا مُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَا أَهُ بَيْنَهُمُ مَّ تَرَبُهُمْ وَكُمَا سُجَدًا يَبْتَعُونَ فَضَلا مِن اللَّهِ وَرِضْوَنَا سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِّنَ أَثْرِ السُّجُودِ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَمَةِ الفتح: ٢٩].

هنا تم الكلام. ثم قال تعالى: ﴿ وَمَثَلُهُمْ فِي الْإِنْجِيلِ كَزَرْعِ أَخْرَجَ شَطْعَهُمْ فَعَازَرَهُ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَوَىٰ عَلَى شُوقِهِ يُعْجِبُ الزُّرَاعَ لِيَغِيظُ بِهِمُ الْكُفَّارُّ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَنِ مِنْهُم مَغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [الفتح: ٢٩]. وتقدم قولُ الأُسقفِ(١) لعمرَ وصفةُ الخلفاءِ ﴿ وَعَيْرُ ذَلْكَ.

(وذكرهم) بالمناقب الجمّةِ والفضائل الكثيرة (في سنة المختار) محمدِ عَلَيْهُ عموماً وخصوصاً من الأحاديث الصحاحِ والحِسان، (قد سار) انتشر وأُعلن (سيرَ الشمس في الأقطار) تمثيلاً لشهرة فضائِلهم ووضوحِها لا تُحصيها الأسفارُ الكبار.

وفي الصحيح (٢) عن أبي بردة عن أبيه ولله قال: صليتُ المغربَ مع رسولِ الله ولله على ثم قلنا: لو جلسنا حتى نصليَ معه العشاء، فجلسنا فخرج علينا فقال: «ما زلتم ههنا»، قلنا: يا رسولَ الله صلينا معك المغربَ ثم قلنا نجلِس حتى نصلي معك العشاء، قال: «أحسنتم» أو «أصبتم»، قال: فرفعَ رأسَه إلى السماء وكان كثيراً ما يرفع رأسَه إلى السماء فقال: «النجومُ أمنةُ السماء، فإذا ذهبت النجومُ أتى السماء ما تُوعَد، وأنا أمنةً لأصحابي هؤلاء فإذا ذهبتُ أتى أصحابي ما يوعدون».

وفيه (٣) عن أبي سعيد ﷺ عن النبي ﷺ قال: «يأتي على الناس زمان يغزو فِئامٌ من الناس فيقال لهم: فيكم من رأى رسولَ الله ﷺ؛ فيقولون: نعم، ثم يغزو فِئامٌ من الناسِ فيقال لهم: فيكم من رأى من صحِبَ رسولَ الله ﷺ؛ فيقولون: نعم، فيُفتح لهم، ثم يغزو فِئامٌ من الناسِ فيقال لهم: هل فيكم من رأى مَن صحِبَ رسولَ الله ﷺ؛ فيقولون: نعم، فيُفتح لهم».

وعن ابن مسعود (١٠) و قال: سُئلَ رسولُ الله على أي الناس خير ؟ قال: «أقراني ثم الذين يلونَهم ثم الذين يلونَهم، ثم يجيء قوم تَبدُر شهادة أحدِهم يمينَه وتبدُر يمينُه شهادتَه».

وعن أبي هريرةً (٥) ﴿ اللَّهُ عَلَيْهُ عَالَ : قال رسولُ الله ﷺ : «خيرُ أمتي القرنُ الذي

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>۲) أي صحيح مسلم (٤/ ١٩٦١ رقم ٢٠٧/ ٢٥٣١).

 <sup>(</sup>۳) أي صحيح مسلم (٤/ ١٩٦٢ رقم ٢٠٥٣ / ٢٥٣٢).
 قلت: وأخرجه البخاري في صحيحه (٧/٣ رقم ٣٦٤٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في صحيحه (٧/٣ رقم ٣٦٥١).

ومسلم في صحيحة (١٩٦٢/٤ رقم ١٠٠٢/٣٥٣).

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم في صحيحه (١٩٦٣/٤ رقم ٢١٣/٢٥٣٤).

بُعثتُ فيه، ثم الذين يلونهم» والله أعلمُ أذكر الثالثَ أم لا: «ثم يخلُف قومٌ يُحبون السَّمانة، يشهدون قبل أن يُستَشهدوا».

وعن عِمرانَ بنِ حُصينٍ (١) عَلَيْ أن رسولَ الله عَلَيْ قال: "إن خيرَكم قَرني ثم الذين يلونَهم ثم الذين يلونَهم ثم الذين يلونهم». قال عمرانُ (١١): فلا أدري أقال رسولُ الله عَلَيْ بعد قرْنِه مرتين أو ثلاثاً: "ثم يكون بعدهم قومٌ يَشهدون ولا يُستشهدون، ويخونون ولا يؤتمنون، ويَنذِرون ولا يُوفون، ويظهر فيهم السِمَنُ»، زاد في رواية: "ويحلِفون ولا يُستحلفون».

وعن عائشة (٢) و قال: سأل رجل النبي عليه أي الناسِ خيرٌ؟ قال: «القرنُ الذي أنا فيه ثم الثاني ثم الثالث».

وعن أبي هريرة (٣) ولا قال: قال رسولُ الله على: «لا تسبُوا أصحابي، فوالذي نفسي بيده لو أن أحدَكم أنفق مثلَ أُحدِ ذهباً ما أدرك مدَّ أحدِهم ولا نصيفَه».

وفي الصحيحين (٥) من حديث علي و قليه في قصة كتابِ حاطبٍ مع الظعينة ـ وفيه (٥) ـ فقال عمر: إنه قد خان اللّه ورسولَه فدعني فلأضرِبْ عنقه، فقال: «أليس من أهل بدر»؟ فقال على اللّه اطلع على أهل بدرٍ فقال: اعمَلوا ما شئتم فقد وجبت لكم الجنة» أو «فقد غفرت لكم» فدمَعتْ عينا عمرَ في الله والله ورسولُه أعلمُ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه (۳/۷ رقم ۳٦٥٠).ومسلم في صحيحه (٤/١٩٦٤ رقم ٢١٤/٢٥٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صحيحه (٤/ ١٩٦٥ رقم ٢١٦/٢٥٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في صحيحه (٤/ ١٩٦٧ رقم ٢٢١/ ٢٥٤٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٧/ ٢١ رقم ٣٦٧٣) ومسلم (٤/ ١٩٦٧ رقم ٢٢٢/ ٢٥٤١).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٧/ ٥١٩ رقم ٤٢٧٤).ومسلم في صحيحه (٤/ ١٩٤١ رقم ١٦١/ ٢٤٩٤).

وعن البراء بن عازبِ (١) على قال: حدثني أصحابُ محمدِ على ممن شهد بدراً أنهم كانوا عدة أصحابِ طالوتَ الذين جاوزوا معه النهر: بضعة عشرَ وثلاثمائة، قال البراء: لا والله ما جاوز معه النهر إلا مؤمنٌ.

وعن أنس بنِ مالكِ<sup>(٢)</sup> وَ اللهُ عَمَّا لَكَ فَتَحَا مُبِينًا ﴾ [الفتح: ١]. قال: المحديبية، قال أصحابُه: هنيئاً مريثاً فما لنا؟ فأنزل الله تعالى: ﴿ لِكَخِلَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ جَنَّتِ جَيِّي مِن تَحْيِها الْأَنْهَرُ ﴾ [الفتح: ٥]. وكلُ هذا في الصحيح.

وروى التِرمذيُ (٣) عن جابر ظليه قال: قال رسولُ الله ﷺ: «لا يدخل النارَ أحدٌ ممن بايع تحت الشجرة». وقال الترمذي: حسن صحيح.

وقد وردت أحاديثُ في فضائل الصحابةِ والتابعين الله منها عامةً ومنها خاصٌ بالمهاجرين ومنها خاصٌ بالأنصار ومنها خاصٌ بالآحاد فرداً فرداً، ومنها القطعُ لأحدهم بالجنة مطلقاً، ومنها القطعُ لبعضهم بمجاورة رسولِ الله عليهُ في الجنة ليس هذا موضع بسطِها.

# [إجماعُ أهلِ السنة على وجوب السكوتِ عن الخوضِ في الفتن التي جرت بين الصحابة]

(ثم السكوت واجبٌ عما جرى بينهم من فعل ما قد قُلِرا) (فكلُهم مجتهدٌ مثابُ وخَطوُهم يغفِرُه الوهابُ)

أجمع أهلُ السنةِ والجماعةِ(١٤) الذين هم أهلُ الحلُ والعقدِ الذين يُعتدُ الجماعِهم على وجوبِ السكوتِ عن الخوضِ في الفتن التي جرت بين

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه (۷/ ۲۹۰ رقم ۳۹۵۷).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في صحيحه (۷/ ٤٥٠ ـ ٤٥١ رقم ٤١٧٢).
 ومسلم في صحيحه (۳/ ١٤١٣ رقم ١٢٧٨٦).

<sup>(</sup>٣) في «السنن» (٥/ ٦٩٥ رقم ٣٨٦٠) وقال: هذا حديث حسن صحيح. قلت: وأخرجه مسلم في صحيحه (٤/ ١٩٤٢ رقم ٢٤٩٦/١٦٣) وأبو داود في «السنن» (٥/ ٤١ رقم ٤٦٥٣) وابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٨٦٠).

وزاد مسلم في روايته: « إنْ شاء الله».

وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٤) انظر: «الفتح» لابن حجر (١٣/ ٣٤).

الصحابة الله المرابع على تلك المصائب التي أصيبت بها هذه الأمة والاستغفار للقتلى من الطرفين والترجّم عليهم، وحفظ فضائل الصحابة والاعتراف لهم بسوابقهم ونشر مناقبهم، عملاً بقول الله عز وجل: الصحابة والاعتراف لهم بسوابقهم ونشر مناقبهم، عملاً بقول الله عز وجل: ﴿وَالنّبِينَ جَاءُو مِنْ بَعَدِهِم يَقُولُونَ رَبّنَا أَغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَنِنَا ٱلّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلإِيمَنِ الدسر: ١٠] الآية، واعتقاد أن الكلّ منهم مجتهد إن أصاب فله أجران: أجرٌ على اجتهادِه وأجرٌ على إصابته، وإن أخطأ فله أجرُ الاجتهادِ والخطأ مغفورٌ، ولا نقول إنهم معصومون بل مجتهدون إما مُصيبون وإما مُخطئون لم يتعمدوا الخطأ في ذلك.

وما رُوي من الأحاديث في مساويهم الكثيرُ منه مكذوبٌ، ومنه ما قد زيد فيه أو نُقِص منه وغُيْرَ عن وجهه، والصحيحُ منه هم فيه معذورون.

قال شيخ الإسلام (١) ابنُ تيميةَ رحمه الله في معتقد أهلِ السنة: وهم مع ذلك لا يعتقدون أن كلَّ واحدٍ من الصحابة معصومٌ عن كبائر الإثم وصغائرِه، بل يجوز عليهم الذنوبُ في الجملة، ولهم من السوابق والفضائلِ ما يوجب مغفرةَ ما يصدر منهم إن صدر، حتى إنهم يغفر لهم من السيئاتِ ما لا يُغفر لمن بعدهم.

وقد ثبتَ بقول رسولِ الله على أنهم خيرُ القرونِ، وأن المُدَّ من أحدِهم إذا تصدق به كان أفضلَ من جبل أحدِ ذهباً ممّن بعدَهم، ثم إذا كان قد صدر عن أحد منهم ذنبٌ فيكون قد تاب منه أو أتى بحسنة تمحوه أو غفر له بفضل سابقتِه أو بشفاعةِ محمدٍ على الذي هم أحقُ النّاس بشفاعتِه، أو ابتُليَ ببلاء في الدنيا كُفّر به عنه، فإذا كان هذا في الذنوب المحققةِ فكيف بالأمور التي كانوا فيها مجتهدين إن أصابوا فلهم أجران وإن أخطأوا فلهم أجرٌ واحدٌ والخطأ مغفورٌ.

ثم القُذْرُ الذي يُنكرُ من فعل بعضِهم قليلٌ نزْرٌ مغفورٌ في جنب فضائلِ القومِ ومحاسنِهم من الإيمانِ بالله ورسولِه والجهادِ في سبيله والهجرةِ والنُصرةِ والعلم النافع والعمل الصالح.

ومن نظر في سيرة القوم بعلم وبصيرة وما منّ الله عليهم به من الفضائل علم يقيناً أنهم خيرُ الخلق بعد الأنبياء لا كان ولا يكون مثلُهم، وأنهم الصفوةُ من قرون هذه الأمةِ التي هي خيرُ الأمم وأكرَمهم على الله عز وجل.

<sup>(</sup>۱) انظر: «مجموع فتاوى شيخ الإسلام» ابن تيمية (٥٦/٥١، ٥٤، ٥٦، ٦٩). و «العقيدة الواسطية» لابن تيمية. بتحقيقنا (ص٧٥ ـ ٧٧).

وقال القاضي عِياضٌ (١) في ذكر الصحابة في وفضائِلهم: وأما الحروبُ التي جرت فكانت لكل طائفة شبهة اعتقدت تصويبَ نفسِها بسببها، وكلُهم عدولُ في ومتأوّلون في حروبِهم وغيرِها، ولم يُخرِج شيءٌ من ذلك أحداً منهم عن العدالة لأنهم مجتهدون اختلفوا في مسائل من محل الاجتهاد كما يختلف المجتهدون بعدهم في مسائل من الدماء وغيرها، ولا يلزم من ذلك نقصُ أحدٍ منهم.

واعلم أن سببَ تلك الحروبِ أن القضايا كانت مُشتبهة، فلشدة اشتباهِها اختلف اجتهادُهم وصاروا ثلاثة أقسام:

قسمٌ ظهر لهم بالاجتهاد أن الحقّ في هذا الطرفِ وأن مخالِفَه باغ فوجب عليهم نصرتُه وقتالُ الباغي عليه فيما اعتقدوه، ففعلوا ذلك، ولم يكن يحِلّ ـ لمن هذه صفتُه ـ التأخرُ عن مساعدةِ إمام العدلِ في قتال البُغاةِ في اعتقاده.

وقسمٌ عكسُ هؤلاء ظهر لهم بالاجتهاد أن الحقَّ في الطرف الآخر فوجب عليهم مساعدَته وقتالُ الباغي عليه.

وقسم ثالث اشتبهت عليهم القضية وتحيّروا فيها ولم يظهر لهم ترجيح أحدِ الطرفين فاعتزلوا الفريقين، فكان هذا الاعتزال هو الواجب في حقهم، لأنه لا يحل الإقدام على قتالِ مسلم حتى يظهر أنه مُستجق لذلك، ولو ظهر لهؤلاء رُجحانُ أحدِ الطرفين وأن الحقّ معه لما جاز لهم التأخرُ عن نُصرتِه في قتال البُغاةِ عليه فكلهم معذورون في .

ولهذا اتفق أهلُ الحق ومن يُعتدُّ به في الإجماع على قبول شهادتِهم ورواياتِهم وكمالِ عدالتِهم في أجمعين، وكلامُ الأئمةِ في هذا البابِ يطول، وما أحسنَ ما قال إمامُ أهلِ السنةِ أحمدُ بنُ حنبلِ رحمه الله تعالى وقد سئل عن الفتن أيامَ فقال تالياً قولَ اللهِ عز وجل: ﴿ تِلْكَ أُمَّةٌ قَدْ خَلَتٌ لَهَا مَا كَسَبَتُ وَلَكُم مَا كَسَبَتُمُ وَلَا تُسَعَلُونَ عَمًا كَانُوا يَهْمَلُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٤] (٢).

<sup>(</sup>۱) انظر: «صحیح مسلم بشرح النووي» (۱۰/۱۸ ـ ۱۱).

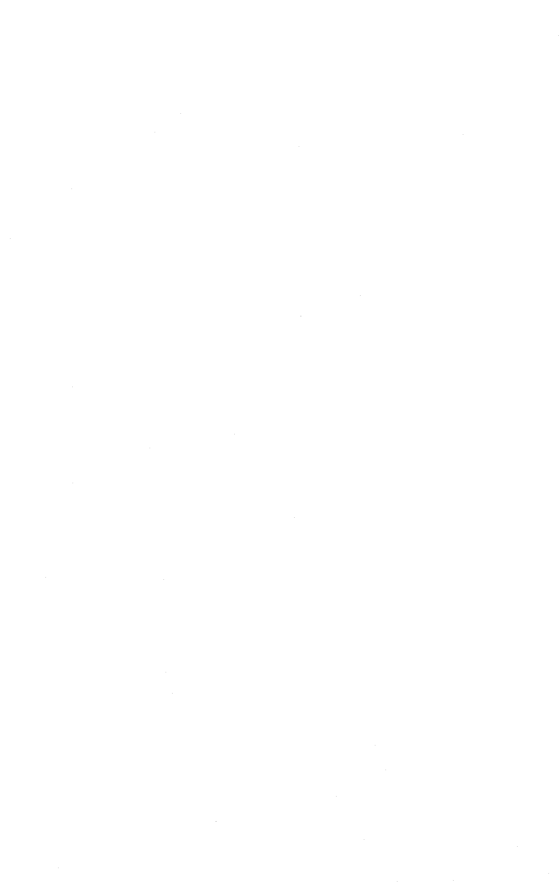
<sup>(</sup>٢) انظر: كتاب «تحقيق مواقف الصحابة في الفتنة» من روايات الإمام الطبري والمحدثين. تأليف: د. محمد أمحزون (١/٢). فإنه مفيد في هذا الباب.

وانظر: كتاب «صحابة رسولِ الله ﷺ في الكتابُ والسنة».

تأليف: عيادة أيوب الكبيسي.

خاتمة

في وجوب التمسك بالكتاب والسُّنَّة والرُّجوعِ عند الاختلافِ إليهما، فما خالفَهما فهو ردُّ



(شرطُ قَبولِ السغيِ أن يجتمِعا فيه: إصابةٌ وإخلاصٌ معا) (لـلّـهِ ربّ المعرشِ لا سواه موافقَ الشرع الذي ارتضاه)

(شرط) في (قبول) الله تعالى (السعي) أي العمل من العبد، وخبرُ المبتدأ (أن يجتمعا) الألفُ للإطلاقِ (فيه) أي في السعي، شيئان: أحدُهما (إصابةٌ) ضدُّ الخطأ. والثاني (إخلاصٌ) ضدُّ الشرك (معا) أي لم يفترقا، وتفسيرُه في البيت الذي بعدَه، وقفسيرُ الإخلاصِ كونُ العملِ (لله ربّ العرش) خالصاً (لا) شركَ فيه لـ (سواه)، وهذا هو معنى لا إله إلا الله، وتفسيرُ الإصابة كونُه (موافقَ الشرع) الثابتِ عن الله (الذي ارتضاه) الله تعالى لعباده ديناً وأرسلَ به رسلَه إليهم وأنزل به كتبه عليهم، ولم يقبلَ من أحدٍ ديناً سواه، ولا أحسنَ ديناً ممن التزمه، وقد سَفِهَ نفسَه من رغِبَ عنه، وقد جُمع بين هذين الشرطين في قوله تعالى: ﴿فَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاةَ رَبِّهِهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلا يُثْرِكُ بين هذين الشرطين في قوله تعالى: ﴿فَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاةَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلا يُثْرِكُ بينَ هَا الإخلاص مستوفى في بابه.

وأما مسألةُ التمسك بالكتاب والسنةِ فنذكرَ فيه فصولاً:

(الفصل الأول) في ذكر وجوب طاعةِ اللَّهِ ورسولِهِ:

قىال الله تىعىالىمى: ﴿وَاتَّقُوا النَّارَ الَّذِيَ أُعِدَّتَ لِلْكَنفِرِينَ ۞ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ۞﴾ [آل عمران].

وقال تعالى: ﴿ قُلْ أَطِيعُوا ٱللّهَ وَالرَّسُولَ فَإِن تَوَلَّواْ فَإِنَّ اللّهَ لَا يُحِبُ ٱلكَفْرِينَ ﴾ [آل عمران: ٣٦]. وقال تعالى: ﴿ فَلَا وَرَبِكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَكَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِ دُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ نَسَّلِيمًا ﴿ النساء]

وقال تعالى: ﴿وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ فَأُوْلَتَهِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيَّتَنَ وَالْهِمِدِّيقِينَ وَٱلشُّهَدَآءِ وَٱلصَّلِحِينَ وَحَسُنَ أُوْلَتَهِكَ رَفِيقًا ۞ ذَلِكَ ٱلْفَضْلُ مِنَ ٱللَّهِ وِٱللَّهِ عَلِيمًا ۞﴾ [النساء].

وقــال تــعــالـــى: ﴿ وَأَرْسَلْنَكَ لِلنَّاسِ رَسُولًا ۚ وَكَفَىٰ وَاللَّهِ شَهِيدًا ۞ مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدُّ

أَطَاعَ ٱللَّهُ وَمَن تَوَلَّى فَمَآ أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ۞﴾ [النساء].

وقــال تــعــالـــى: ﴿ يَكَأَيُّهَا اَلَذِينَ ءَامَنُوَا أَطِيعُوا اللّهَ وَأَطِيعُوا اَلرَّسُولَ وَأُولِي اَلأَمْرِ مِنكُمْ فَإِن نَنزَعْهُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُمُنُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا﴾ [النساء: ٥٩].

وقىال تىعىالى : ﴿ وَمَن يُطِع اللّهَ وَرَسُولَهُ يُدَخِلَهُ جَنَدَتِ تَجْرِى مِن تَحْرِى مِن تَحْرِى مِن تَحْرِى مِن تَحْرِى أَللّهُ وَكَاللّهُ مُنْ خَلِدِينَ فِيهِا وَذَالِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴿ وَمَن يَعْمِ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَيَنْكُ كَارًا خَكِلدًا فِيهَا وَلَهُ عَذَابٌ مُهِيبٌ ﴿ هَا السّاء].

وقــــال: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا ۚ إِلَيْكَ ٱلْكِئْبَ بِٱلْحَقِّ لِتَحْكُمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ مِمَا آرَنكَ ٱللَّهُ وَلَا تَكُن لِلْخَابِنِينَ خَصِيمًا ﴾ [النساء: ١٠٥].

وقال تعالى: ﴿ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَاَطِيعُوا الرَّسُولَ وَاَحْذَرُوا ۚ فَإِن تَوَلَّيْتُم فَاعْلَمُوا أَنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولُوا اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَمُ عَلَى اللَّهُ عَلَمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَمُ عَلَى اللَّهُ عَلَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَمُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَمُ عَلَّهُ عَلَمُ عَلَا عَلَا عَلَمُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَمُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَا عَلَالَّهُ عَلَمُ عَلَا عَلَّا عَلَهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ

وقىال تىعىالىمى: ﴿ فَاتَقُواْ اَللَّهَ وَأَصْلِحُواْ ذَاتَ بَيْنِكُمْ ۚ وَأَطِيعُواْ اَللَّهَ وَرَسُولُهُۥ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ﴾ [الأنفال: ١].

وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱسْتَجِيبُوا بِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ وَأَعْلَمُواْ أَنَ ٱللَّهَ يَحُولُ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَقَلْبِهِ. وَأَنْتُهُ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾ [الانفال: ٢٤].

وقال تعالى: ﴿وَأَطِيعُواْ اللَّهَ وَرَسُولَهُۥ وَلَا تَنَنزَعُواْ فَنَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمْ ۖ وَأَصْبِرُوٓاً ۚ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّدِينِ﴾ [الأنفال: ٤٦].

وقىال تىعىالىي: ﴿إِنَّمَا كَانَ قَوْلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوَّا إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمُ بَيْنَاهُمْ أَنَ يَقُولُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ۞ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ وَيَخْشَ ٱللَّهَ وَيَنَّقْهِ فَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْفَآبِرُونَ ۞﴾ [النور].

وقال تعالى: ﴿ وَأَقِيمُواْ الصَّلَوْةَ وَ الْوَكُوةَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ [النور: ٥٦]. وقال تعالى: ﴿ قُلْ اَطِيعُواْ اللّهَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولُ فَإِن تَوَلَّواْ فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا خُلَ وَعَلَيْكُمُ الرَّسُولِ إِلّا الْبَلَخُ الْشِيثُ ﴾ [النور: ٥٤].

وقال تعالى: ﴿ لَا تَجْعَلُواْ دُعَآءَ ٱلرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدُعَآءِ بَعْضِكُم بَعْضًا قَدْ يَعْلَمُ

اللّهُ الَّذِينَ يَتَسَلَّلُونَ مِنكُمْ لِوَاذَا فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنَ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيدٌ ﴾ [النور: ٦٣]. وقال تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ ءَامَنُواْ بِاللّهِ وَرَسُولِهِ مَا أَلَي مَعَهُ عَلَى أَمْرٍ جَامِع لَمْ يَذْهَبُواْ حَتَى يَسْتَغَذِنُونًا إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَغِذُونَكَ أُولَتِهِكَ النَّذِينَ يُومَنُونَ بِاللّهِ وَرَسُولِهِ فَإِذَا السّتَغَذَنُوكَ لِبَعْضِ شَأْنِهِمْ فَأَذَن لِمَن شِئْتَ مِنْهُمْ وَالسّيَعَ فَوْرٌ تَحِيمٌ ﴾ [النور: ٦٢].

وقيال تبعيدالي: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ اتَّقُواْ اللَّهَ وَقُولُواْ فَوْلَا سَدِيدًا ۞ يُصَلِحَ لَكُمَّ أَعْمَلْكُمُّ وَيَغْفِرَ لَكُمَّ ذُنُوبَكُمُّ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ۞﴾ [الأحزاب].

وقىال تىعىالىمى: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُۥ أَمَّرًا أَن يَكُونَ لَمُثُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمُ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولُكُم فَقَدْ ضَلَ ضَلَلًا تُمِينًا ﴾ [الأحزاب: ٣٦].

وقــال تــعــالـــى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْوَةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ يَرْجُوا ٱللَّهَ وَٱلْهَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكْرَ ٱللَّهَ كَذِيرًا﴾ [الأحزاب: ٢١].

وقــال تــعــالـــى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوٓا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَرَسُولَهُۥ وَلَا تَوَلَّوا عَنْـهُ وَأَشَدٌ تَسْمَعُونَ ۞ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ قَالُوا سَكِعْنَا وَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ ۞ [الأنفال].

وقال تعالى: ﴿وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُمْ يُدّخِلَهُ جَنَّنتِ تَجَرِى مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَأَرُّ وَمَن يَتَوَلَّ يُعَذِّبَهُ عَذَابًا أَلِيمًا﴾ [الفتح: ١٧].

وقـال تـعـالـى: ﴿وَمَا ءَالنَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُــٰذُوهُ وَمَا نَهَـٰكُمٌ عَنْهُ فَٱننَهُوا ۚ وَاتَقُوا اللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ﴾ [الحشر: ٧].

وقال تعالى: ﴿وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ ۚ فَإِن تَوَلَّيَتُكُمْ فَإِنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا ٱلْبَلَكُ ٱلْمُبِينُ﴾ [التغابن: ١٢].

وقــال تــعــالـــى: ﴿فَاتَقُوا اللّهَ يَتَأُولِ الْأَلْبَبِ الّذِينَ مَامَنُواْ قَدْ أَنزَلَ اللّهُ إِلَيْكُمْ ذِكْرًا ۞ رَسُولًا يَنْلُواْ عَلَيْكُمْ ءَايَنتِ اللّهِ مُبَيِّنَتِ لِيُخْرِجَ الّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّللِحَنتِ مِنَ الظَّلُمَنتِ إِلَى النُّورِ﴾ [الطلاق: ١٠ ـ ١١].

وقــــــال: ﴿ إِنَّا ۚ أَرْسَلْنَكَ شَنِهِدًا وَمُبَشِّئًا وَنَذِيرًا ۞ لِتُؤْمِنُوا بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِـ وَ

وَتُعَزِّرُوهُ وَنُوْقِـرُوهُ وَتُسَبِّحُوهُ بُكَرَةً وَأَصِيلًا ۞ [الفتح]. وغيرُ ذلك من الآيات.

وقال البخاريُ (١) رحمه الله تعالى: حدثنا محمدُ بنُ سنانِ حدثنا فليحٌ حدثنا هلالُ بنُ عليٌ عن عطاء بنِ يسارِ عن أبي هريرةَ رضي أن رسولَ الله ﷺ قال: «كلُ أمتي يدخلون الجنة إلا من أبي»، قالوا: يا رسولَ اللهِ ومن يأبى؟ قال: «من أطاعني دخل الجنة ومن عصاني فقد أبي».

حدثنا محمدُ بنُ عبادة (٢) أخبرنا يزيدُ حدثنا سليمُ بنُ حيانَ وأثنى عليه حدثنا سعيدُ بنُ ميناء حدثنا \_ أو سمعتُ \_ جابرَ بنَ عبدِ اللَّهِ يقول: «جاءت ملائكةٌ إلى النبيُ ﷺ وهو نائمٌ الحديث تقدم، وفيه: «فمن أطاع محمداً فقد أطاع الله، ومن عصى محمداً ﷺ فقد عصى الله، ومحمدٌ فرقٌ بين الناس».

وله (٣) عن حذيفة قال: يا معشر القرّاء استقيموا فقد سُبقتم سبْقاً بعيداً، وإن أخذتم يميناً وشمالاً لقد ضلَلتم ضلالاً بعيداً.

وله (٤) عن أبي موسى رها عن النبي الله قال: «إنما مثلّي ومثلُ ما بعثني اللّه به كمثل رجل أتى قوماً فقال: يا قوم إني رأيتُ الجيشَ بعيني، وإني أنا النذير العُريانُ، فالنّجاءَ، فأطاعَه طائفة من قومه فأذلجوا فانطلقوا على مهلهم فنجَوا؟ وكذبتُ طائفة منهم فأصبحوا مكانّهم فصبّحهم الجيشُ فأهلكهم واجتاحَهم. فذلك مثلُ من أطاعني فاتبع ما جئتُ به، ومثلُ مَن عصاني وكذب بما جئتُ به من الحق».

وفيهما (٥) عن أبي هريرة رضي عن النبي على قال: «دعُوني ما تركتُكم، إنما هلك من كان قبلكم بسؤالِهم واختلافِهم على أنبيائِهم، فإذا نهيتُكم عن شيءِ فاجتنبوه، وإذا أمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم».

<sup>(</sup>۱) فی صحیحه (۱۳/ ۲٤۹ رقم ۷۲۸۰).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه (١٣/ ٢٤٩ رقم ٧٢٨١) وقد تقدم.

<sup>(</sup>٣) أي البخاري في صحيحه (١٣/ ٢٥٠ رقم ٧٢٨٢).

<sup>(</sup>٤) أي البخاري في صحيحه (١٣/ ٢٥٠ رقم ٧٢٨٣).

 <sup>(</sup>٥) البخاري في صحيحه (١٣/ ٢٥١ رقم ٧٢٨٨).
 ومسلم في صحيحه (٢/ ٩٧٥ رقم ٢١١/ ١٣٣٧).

وفيه (١) عن عائشة على قالت: صنع رسولُ الله على شيئاً ترخص فيه وتنزّه عنه عنه قومٌ، فبلغ ذلك النبي على فحمِد الله ثم قال: «ما بالُ أقوامِ يتنزّهونَ عن الشيء أصنَعُه؟ فواللّهِ إني أعلمُهم بالله وأشدُهم له خشيةً».

وفيه (٢) عن المغيرة بنِ شعبة عن النبي ﷺ قال: «لا يزال طائفةُ من أمتي ظاهرين حتى يأتيهم أمرُ الله وهم ظاهرون».

وعن معاوية (٣) ﴿ عَلَيْهُ قال: سمعتُ النبيَّ ﷺ يقول: «من يُرد اللَّهُ به خيراً يفقّه في الدين، وإنما أنا قاسم، ويُعطي اللَّهُ عز وجل. ولن يزالَ أمرُ هذه الأمةِ مستقيماً حتى تقومَ الساعةُ، أو يأتيَ أمرُ الله تبارك وتعالى».

وفي المسند(٤) وابن ماجه(٥) وغيرِهما قال: كنا جلوساً عند النبيُّ ﷺ فخطَّ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه (۲۷٦/۱۳ رقم ۷۳۰۱). ومسلم في صحيحه (٤/ ١٨٢٩ رقم ٢٣٥٦/١٢٧).

<sup>(</sup>٢) أُخرجه البخاري في صحيحه (١٣/ ٢٩٣ رقم ٧٣١١).

ومسلم في صحيحه (٣/ ١٥٢٣ رقم ٧١/ ١٩٢١).

 <sup>(</sup>۳) أخرجه البخاري في صحيحه (۲۹۳/۱۳ رقم ۲۹۳۷).
 ومسلم في صحيحه (۲/۷۱۹ رقم ۱۰۳۷/۱۰۰).

<sup>(</sup>٤) في «المسند» (٣/ ٣٩٧).

<sup>(</sup>٥) في «السنن» (١/٦ رقم ١١).

ي كلاهما من طريق مجالد بن سعد عن جابر، قال البوصيري في «مصباح الزجاجة» (١/ ٥٥ رقم ٥): هذا إسناد فيه مقال من أجل مجالد بن سعيد.

<sup>\*</sup> وأخرجه أحمد (١/ ٤٣٥ و ٤٦٥) والدارمي (١/ ٦٧ ـ ٦٨) والطبري في تفسيره رقم (١/ ٦٧) والحاكم في «المستدرك» (٣١٨/٢) وقال: هذ حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه ووافقه الذهبي.

والبزار (٣/ ٤٩ رقم ٢٢١٠ ـ كشف) والنسائي في تفسيره كما في «التحفة» (٧/ ٤٩).

كلهم عن طريق حماد بن زيد عن عاصم عن أبي وائل عن عبد الله بن مسعود.

<sup>\*</sup> وأخرجه البزار في مسنده (٣/ ٤٩ رقم ٢٢١١ ـ كشف) من طريق الأعمش عن أبي وائل.

<sup>\*</sup> وأخرجه البزار أيضاً في مسند (٣/ ٤٩ رقم ٢٢١٢ ـ كشف) من طريق منذر الثوري عن الربيع.

<sup>\*</sup> وأخرجه النسائي في «الكبرى» كما في «التحفة» (٧/ ٢٥) من طريق زر بن حبيش كلهم عن عبد الله بن مسعود.

وخلاصة القول أن حديث جابر صحيح بشواهده، والله أعلم.

خطاً هكذا أمامَه فقال: «هذا سبيلُ الله عز وجل»، وخطَين عن يمينه وخطَين عن شمالِه قال: «هذه سبيلُ الشيطان»، ثم وضع يده في الخط الأوسط ثم تلا هذه الآيـــة: ﴿وَأَنَ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَّبِعُونَ ۗ وَلَا تَنَّبِعُوا ٱلشَّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَيِيلِهِ عَلَيْكُمْ وَصَّنكُم بِهِ لَعَلَكُمْ تَنَقُونَ ﴾ [الانعام: ١٥٣].

وفي المسند(١) والترمذيُ (٢) وحسنه عن النّواس بن سِمعانَ على مسورانِ رسولِ الله على قال: «ضربَ الله مثلاً صراطاً مستقيماً، وعن جَنبتي الصراطِ سورانِ فيهما أبواب مفتحة، وعلى الأبواب ستور مُرخاة، وعلى باب الصراطِ داع يقول: يا أيها الناسُ ادخلوا الصراطَ المستقيمَ جميعاً ولا تفرّقوا، وداع يدعو من فوق الصراطِ، فإذا أرادَ الإنسانُ أن يفتح شيئاً من تلك الأبوابِ قال: ويحَك لا تفتخه فإنك إن تفتخه تَلِجه، فالصراطُ الإسلام، والسورانِ حدودُ الله، والأبوابُ المفتحة محارمُ الله، وذلك الداعي على رأسِ الصراطِ كتابُ الله، والداعي فوق الصراطِ واعظُ اللّهِ في قلب كلّ مسلم».

وفي جامع الترمذي (٣) عن العِرباض بنِ سارية قال: وعظنا رسولُ الله ﷺ يوماً بعد صلاةِ الغَداةِ موعظة بليغة ذرَفت منها العيونُ ووجِلت منها القلوب، فقال رجل: إن هذه موعظة مودّع، فما تعهد إلينا يا رسولَ الله؟ قال: «أوصيكم بتقوى اللهِ والسمع والطاعةِ وإن عبدٌ حبشيّ، فإنه من يعِش منكم يرَى اختلافاً كثيراً، وإياكم ومُحدثاتُ الأمورِ فإنها ضلالةٌ، فمن أدرك ذلك منكم فعليه بسنتي وسنةِ الخلفاء الراشدين

<sup>(</sup>۱) (٤/ ۱۸۲ و ۱۸۲).

<sup>(</sup>٢) في «السنن» (٥/ ١٤٤ رقم ٢٨٥٩) وقال: هذا حديث غريب. قلت: وأخرجه النسائي في «الكبرى» كما في «التحفة» (٦١/٩ رقم ١١٧١٤) والحاكم في «المستدرك» (١/ ٧٣) وقال: صحيح على شرط مسلم، ووافقه الذهبي. وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٣) في «السنن» (٥/ ٤٤ رقم ٢٦٧٦) وقال: حديث حسن صحيح.

قلت: وأخرجه أحمد (١٢٦/٤ ـ ١٢٧) وأبو داود (١٣/٥ رقم ٤٦٠٧) وابن ماجه (١٦/١ رقم ٤٦٠٧) وابن ماجه (١٦/١ رقم ٤٣) والدارمي (٤٤/١ ـ ٤٥) والحاكم (١/ ٩٥ ـ ٩٦) وقال: هذا حديث صحيح ليس له علّة ووافقه الذهبي.

وابن أبي عاصم في «السنة» (١٧/١ و ٢٩) و (١٩، ٣٠) والآجري في «الشريعة» (ص٤٦ ـ ٤٧) وابن عبد البر في «جامع بيان العلم» (٢/ ١٨١ ـ ١٨٢).

وهو حديث صحيح.

المهديّين، عَضُوا عليها بالنواجذ». وقال: هذا حديثٌ حسنٌ صحيح.

ورواه أحمدُ<sup>(١)</sup> وزاد: «وإياكم ومحدثاتِ الأمور، فإن كلَّ محدَثةِ بدْعةٌ، وكلُّ بدعةِ ضلالةٌ».

وفي رواية (٢٠): قلنا: يا رسولَ الله إن هذه لموعظة ، فماذا تعهَد إلينا؟ قال: «قد تركتكم على البيضاء ليلها كنهارِها لا يزيغ عنها بعدي إلاَّ هالكُ»، وفي رواية (٣٠): «فعليكم بما عرفتم من سنتي».

وفي صحيح مسلم (٤) عن عبد اللَّهِ بنِ مسعودٍ وَ اللهِ عَلَى الله عَلَى قال: «ما من نبي بعثه اللَّهُ في أمة قبلي إلا كان له مِن أمته حَواريون وأصحابٌ يأخذون بسنته ويقتدون بأمره، ثم إنها تخلُف من بعدهم خلوفٌ يقولون ما لا يفعلون ويفعلون ما لا يؤمرون، فمن جاهدَهم بيده فهو مؤمنٌ، ومن جاهدَهم بلسانِه فهو مؤمنٌ، ومن جاهدهم بقلبه فهو مؤمنٌ، وليس وراء ذلك من الإيمانِ حبةُ خردلِ».

ولأحمدَ (٥) عن مجاهد بإسناد جيد قال: كنا مع ابن عمرَ رَالَيْ في سفر بمكان فحاد عنه، فسُئل: لمَ فعلتَ، فقال: رأيتُ رسولَ الله ﷺ فعل هذا ففعلتُ.

وله (٢) عن الحسن بنِ جابر قال: سمعتُ المقدامَ بنَ مَعْدِ يكَرِبَ ﷺ يقول: حرَّم رسولُ الله ﷺ يوم خيبرَ أشياءَ ثم قال: «يوشك أحدُكم أن يكذَّبني وهو متكىءٌ على أريكتِه يحدَّث بحديثي فيقول بيننا وبينكم كتابُ الله، فما وجدنا فيه من حلالِ استحللناه، وما وجدنا فيه من حرام حرَّمناه، ألا وإنّما حرَّم رسولُ الله ﷺ مثلَ ما حرَم الله».

<sup>(</sup>۱) في «المسند» (۱۲٦/٤ ـ ۱۲۷) بسند صحيح.

<sup>(</sup>٢)(٣) أخرجه أحمد في «المسند» (٢٧٨/١٣ ـ ٢٧٩ رقم ١٧٠٧٧ ـ شاكِر). بسند صحيح.

<sup>(</sup>٤) (١/ ٦٩ ـ ٧٠ رقم ٤٩/٧٩).

في «المسند» (٤٣٣/٤ رقم ٤٨٧٠ ـ شاكر) بإسناد صحيح.
 قلت: والبزار في مسنده كما في «مجمع الزوائد» (١/٤٧١) قال الهيثمي: رواه أحمد والبزار ورجالهما موثقون.

<sup>(</sup>٦) أي لأحمد في «المسند» (١٣٢/٤).

قلت: وأخرجه الترمذي (٣٨/٥ رقم ٢٦٦٤) وقال: هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه. وابن ماجه (١٢/٦/١). وهو حديث صحيح.

وعنه (۱) أيضاً قال: قال رسولُ الله على: «ألا إني أوتيتُ الكتابَ ومثلَه معه، ألا يوشك رجلٌ ينثني شَبعانَ على أريكته يقول: عليكم القرآنَ، فما وجدتم فيه من حلال فأحلوه، وما وجدتم فيه من حرام فحرّموه، ألا لا يحِلُ لكم لحمُ الحمارِ الأهليّ ولا كلُ ذي نابٍ من السباع، ألا ولا لُقَطةٌ من مالِ معاهدِ إلا أن يستغنيَ صاحبُها. ومن نزل بقوم فعليهم أن يَقروه، فإذا لم يقروهم فعليهم أن يُغقبوهم بمثل قراهم». ورواه أبو داوَد (۲) والترمذيُ (۳) وابن ماجه (٤)، وإسنادُ أحمدَ جيد، وسكت عليه أبو داودَ وحسنه الترمذيُ (٥). ولأحمد عن أبي هريرة نحوه، والأحاديث في هذا الباب كثيرة وفيما أشرنا إليه كفاية.

(الفصل الثاني) في تحريم القولِ على الله بلا علم، وتحريم الإفتاء في دين الله بما يخالف النصوصَ: ﴿قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِيَ ٱلْفَوَحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَآلَإِثْمَ وَٱلْبَغْىَ بِغَيْرِ اللهِ اللهَ عَلَى اللهِ مَا لَا نَقَارُواْ عَلَى اللهِ مَا لَا نَقَارُونَ ﴾ [الأعراف: ٣٣].

وقىال تىعىالىمى: ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُۥ أَمَّرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ الْجِيْرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولُكُمْ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَاًلًا ثُمِينًا﴾ [الأحزاب: ٣٦].

وقال تعالى: ﴿وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ۚ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفَوَادَ كُلُّ أُولَكِيكَ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولًا﴾ [الإسراء: ٣٦].

وقال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَي اللَّهِ وَرَسُولِهِ ۚ وَالْقُواْ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ اللَّهِ عَلِيمٌ ﴾ [الحجرات: ١].

وقـــــال: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا ۚ إِلَيْكَ ٱلْكِئَابَ بِٱلْحَقِّ لِتَخْكُمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِمَاۤ أَرَنكَ ٱللَّهُ وَلَا تَكُن لِلْخَابِنِينَ خَصِــيمًا﴾ [النساء: ١٠٥].

وقى ال تعالى: ﴿ اَنَبِعُواْ مَا أُنْزِلَ إِلْيَكُمْ مِن زَّيْكُرُ وَلَا تَنْبِعُواْ مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيَآ ۚ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ﴾ [الأعسراف: ٣]. وقى ال تعالى: ﴿ إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا يَلُوْ يَقُصُ ٱلْحَقَّ وَهُوَ خَيْرُ اللّهَ عَلَى ﴿ وَاللّهُ عَيْبُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَبْصِرَ بِهِ وَأَسْمِعُ اللّهَ عَيْبُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَبْصِرَ بِهِ وَأَسْمِعُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَبْصِرَ بِهِ وَأَسْمِعُ

<sup>(</sup>١) في «المسند» (١٣١/٤) بسند صحيح.

<sup>(</sup>٢) في «السنن» (٤/١٠/٤). وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٣)(٤)(٥) لم يخرجه الترمذي وابن ماجه بهذا اللفظ وإنما أخرجاه باللفظ السابق.

<sup>(</sup>٦) في المسند (١/ ١٩٢ ـ ١٩٣ رقم ١٣ ـ الفتح الرباني) بسند حسن.

مَا لَهُم مِّن دُونِهِ مِن وَلِيِّ وَلَا يُشْرِكُ فِي خُكْمِهِ ۚ أَحَدُّا﴾ [الكهف: ٢٦].

وقال تعالى: ﴿وَمَن لَمْ يَعَكُم بِمَا أَنزَلَ اللهُ فَأُولَتِكَ هُمُ ٱلكَفِرُونَ﴾ [المائدة: ٤٤]. ﴿وَمَن لَمْ يَعَكُم بِمَا أَنزَلَ اللهُ فَأُولَتِكَ هُمُ الظَّلِمُونَ﴾ [المائدة: ٤٥]. ﴿وَمَن لَمْ يَعَكُم بِمَا أَنزَلَ اللهُ فَأُولَتِكَ هُمُ الْفَسِقُونَ﴾ [المائدة: ٤٧].

وقال تعالى: ﴿وَهَلَا كِنَابُ أَنزَلْنَاهُ مُبَارَكُ فَاتَّبِمُوهُ وَاتَقُواْ لَمَلَكُمُ تُرْحَمُونَ ﴿ أَن تَقُولُواْ إِنَّمَا أُنزِلَ ٱلْكِنَابُ عَلَى طَآبِهَتَيْنِ مِن قَبْلِنَا وَإِن كُنَّا عَن دِرَاسَتِهِمْ لَغَنفِلِينَ ﴿ الانعام: ١٥٥ ]. ١٥٦]. الآيات. وقال تعالى: ﴿ وَإِنَّاهُ لَذِكْرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكُ وَسَوْفَ نُشْتَاكُونَ﴾ [الزخرف: ٤٤].

وفي الصحيح (١) عن ابن مسعود ﴿ قَالَ: كنتُ مع النبي ﷺ في حرث بالمدينة وهو يتوكّأ على عَسيب، فمرّ بنفر من اليهود فقال بعضهم: سلوه عن الروح، وقال بعضهم: لا تسألوه لئلا يُسمعَكم ما تكرهون، فقاموا إليه فقالوا: يا أبا القاسم حدثنا عن الروح، فقام ساعة ينظرُ فعرفتُ أنه يوحى إليه، فتأخرت عنه حتى صعد الوحي، ثم قال: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوجُ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَسْرِ رَبِّي وَمَا أُوتِيتُم مِن الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ [الإسراء: ٨٥].

وفيه (٣) عن جابر ﴿ قَالَ: «مرضَت فجاءني رسولُ الله ﷺ يعودني وأبو بكر وهما ماشيان، فأتياني وقد أُغميَ عليّ، فتوضأ رسولُ الله ﷺ ثم صبّ وضوءَه عليّ فأفقتُ فقلت: يا رسولَ الله كيف أقضي في مالي وكيف أصنعُ في مالي؟ فما أجابني بشيء حتى نزلت آية الميراثِ.

وعلى هذا ترجم البخاريُ (٤) رحمه الله تعالى: باب: كان النبيُ ﷺ يُسأل مما

<sup>(</sup>۱) أي في صحيح البخاري (۲۲۰/۱۳ رقم ۷۲۹۷). قلت: وأخرجه مسلم في صحيحه (۲۱۵۲/۶ رقم ۲۰/۲۷۹۶).

<sup>(</sup>٢) أي في صحيح البخاري (٨/ ٤٤٩ رقم ٤٧٤٧).

<sup>(</sup>۳) أي في صحيح البخاري (۱/ ۳۰۱ رقم ۱۹۶) وأطرافه رقم (۲۵۷۷، ۱۵۲۵، ۵۲۲۵، ۲۷۲۵). ۲۷۲۵، ۷۲۲۳، ۲۷۶۳، ۷۳۷۹).

قلت: وأخرجه مسلم في صحيحه (٣/ ١٢٣٥ رقم ١٦١٦/).

<sup>(</sup>٤) في صحيحه (٢٩٠/١٣) الباب رقم (٨).

لم يَنزلْ عليه الوحيُ فيقول: لا أدري، أو لم يُجبُ حتى ينزل عليه الوحي ولم يقبل برأي ولا بقياس لقوله تعالى: ﴿ مِمَا ٓ أَرَبُكَ ٱللَّهُ ﴾ [النساء: ١٠٥].

وترجم (١) رحمه الله تعالى: باب ما يذكر من ذم الرأي وتكلُّف القياس: ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ﴾ [الإسراء: ٣٦].

ثم ذكر فيه (٢) حديث عبدِ الله بنِ عمرَ وقال: سمعتُ رسولَ الله على يقول: «إن الله تعالى لا ينزع العلمَ بعد أن أعطاهموه انتزاعاً، ولكن ينزعه منهم مع قبض العلماء بعلمهم، فيبقى ناسٌ جُهَالٌ يستفتون فيُفتون برأيهم فيَضلون ويُضلون».

وحديث سهلِ بنِ حُنيف (٣) قال: يا أيها الناسُ اتهموا رأيكم على دينكم، لقد رأيتُني يوم أبي جندَل لو أستطيعُ أن أرُدَّ أمرَ رسولِ الله ﷺ لرددتُه. الخبر.

وفي خُطَبِه (٤) ﷺ ما لا يُحصى أن يقول: «أما بعد، فإن أصدقَ الحديثِ كتابُ الله، وإن أفضلَ الهذي هذي محمدِ ﷺ، وشرَّ الأمورِ محدثاتُها، وكلَّ بدعةِ ضلالة».

وروى أبو داود (٥) عن يزيد بن عُميرة وكان من أصحابِ معاذِ بنِ جبلِ قال: كان لا يجلِس مجلساً للذكر حين يجلس إلا قال: اللّهُ حكم قِسْط، هلك المرتابون. فقال معاذ بنُ جبلٍ يوماً: إن من ورائكم فتناً يكثُر فيها المالُ ويُفتح فيها القرآنُ حتى يأخذَه المؤمن والمنافقُ والرجلُ والمرأةُ والصغيرُ والكبيرُ والعبدُ والحرُ، فيوشك قائلٌ يقول: ما للناس لا يتبعوني وقد قرأتُ القرآن؟ ما هم بمُتَّبِعيَّ حتى أبدع لهم غيرَه فإياكم وما ابتُدع، فإن ما ابتُدع ضلالةً.

وأحذّركم زَيغةَ الحكيم، فإن الشيطانَ قد يقول كلمةَ الضلالةِ على لسان

<sup>(</sup>١) أي البخاري في صحيحه (١٣/ ٢٩٠) الباب رقم (٧).

 <sup>(</sup>۲) أي في صحيح البخاري (۲۸۲/۱۳ رقم ۷۳۰۷).
 قلت: وأخرجه مسلم في صحيحه (۲۰۵۸/٤ رقم ۲۲۷۳/۱۳).

<sup>(</sup>۳) أخرجه البخاري في صحيحه (۱۳/ ۲۸۲ رقم ۷۳۰۸).ومسلم في صحيحه (۱٤۱۱ - ۱٤۱۲ رقم ۹۶/ ۱۷۸۰).

<sup>(</sup>٤) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٥) في «السنن» (١٧/٥ رقم ٤٦١١). قلت: وأخرجه الطبراني في «الكبير» (٢٠/١١٤ ـ ١١٥ رقم ٢٢٧). وهو حديث صحيح الإسناد موقوف.

الحكيم، وقد يقول المنافقُ كلمةَ الحق. قال: قلت لمعاذ: ما يُدريني رحمك الله أن الحكيمَ قد يقول كلمةَ الحق؟ قال: بلى اجتنب من كلام الحكيم المشتهراتِ التي يقال لها ما هذه، ولا يَثنينك ذلك عنه فإنه لعله أن يراجع، وتلقَّ الحقَّ إذا سمعته فإن على الحق نوراً.

وله (۱) من طرق عن سفيانَ الثوريِّ قال: كتب رجلٌ إلى عمر بنِ عبدِ العزيزِ سأله عن القدر، فكتب: أما بعدُ أوصيك بتقوى اللَّهِ والاقتصادِ في أمره واتباع سنةِ نبيَّه ﷺ وتركِ ما أحدثَ المُحدثون بعد ما جرتْ به سنتُه وكُفُوا مُؤْنتَه، فعليك بلزوم السنةِ فإنها لك بإذن اللَّهِ عِصمةٌ.

ثم اعلم أنه لم يبتدع الناسُ بدعة إلا قد مضى ما هو دليلٌ عليها أو عبرةٌ فيها، فإن السنة إنما سَنَها مَن قد عَلِم، أما في خلافٍ من الخطأ والزللِ والحمقِ والتعمَّقِ فارضَ لنفسك ما رضي به القومُ لأنفسهم، فإنهم على علم وقعوا، وببصر نافذ كُفوا، ولهم عن كشف الأمورِ كانوا أقوى، وبفضل ما كانوا فيه أولى. فإن كان الهدى ما أنتم عليه لقد سبقوكم إليه، ولئن قلتم إن ما حدث بعدهم ما أحدثه إلا من اتبع غير سبيلهم ورغِب بنفسه عنهم، فإنهم هم السابقون فقد تكلموا فيه بما يكفي، ووصفوا منه ما يشفي، فما دونهم من مقصر، وما فوقهم من مُحسِّر، وقد قصر قوم من دونهم فجفوا، وطَمَح عليهم أقوامٌ فغلوا، وإنهم بين ذلك لعلى هدى مستقيم.

كتبتَ تسأل عن الإقرار بالقدر، فعلى الخبير بإذن اللَّهِ وقعْتَ، ما أعلم ما أحدثَ الناسُ من مُحدثة ولا ابتدعوا من بدعة هي أبينُ أثراً، ولا أثبتُ أمراً من الإقرار بالقدر.

لقد كان ذكرُه في الجاهلية الجهلاء، لا يتكلمون به في كلامهم وفي شعرهم يُعزّون به أنفسهم على ما فاتهم، ثم لم يزده الإسلامُ بعدُ إلا شدةً. ولقد ذكره رسولُ الله ﷺ في غيرِ حديثِ ولا حديثين، وقد سمعه منه المسلمون فتكلموا به في حياته وبعد وفاته يقيناً وتسليماً لربهم وتضعيفاً لأنفسهم أن يكون شيءٌ لم يُحطْ

<sup>(</sup>۱) لأبي داود في «السنن» (۱۸/۵ ـ ۲۰ رقم ۲۲۱۲). وهو حديث صحيح مقطوع.

به علمُه ولم يُحصه كتابُه ولم يمضِ فيه قدرُه، وإنه مع ذلك لفي مُحكم كتابه، منه اقتبسوه ومنه تعلموه، ولئن قلتم لمَ أنزلَ اللَّهُ آيةَ كذا، ولم قال كذا؟ لقد قرأوا منه ما قرأتم، وعلِموا من تأويلِه ما جهلتم، وقالوا بعد ذلك كلِّه: بكتاب وقدر، وكتبت الشقاوة، وما يقدِّر يكُن، وما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن، ولا نملِك لأنفسنا ضراً ولا نفعاً، ثم رغبوا بعد ذلك ورهِبوا، والأحاديثُ في هذا الباب كثيرةً جداً.

(الفصل الثالث) في عِظَم إثم مَن أحدثَ في الدين ما ليس منه. قال تبارك وتعالى: ﴿ لِيَحْمِلُواْ أَوْزَارَهُمْ كَامِلَةً يَوْمَ الْقِيكَمَةِ وَمِنْ أَوْزَارِ الَّذِينَ يُضِلُّونَهُم بِغَيْرِ عِلْمٍ الله وتعالى: ﴿ وَلَيَحْمِلُكَ أَنْقَالَكُمْ وَأَثْقَالًا الله عَالَمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَمَّا كَافُواْ يَفْتَرُونَ ﴾ [العنكبوت: ١٣].

وفي الصحيح (١) عن عبد اللّه بنِ مسعودِ و الله قال: قال النبيُ عَلَيْهُ: «ليس من نفسٍ تُقتل ظلماً إلا كان على ابن آدمَ الأولِ كِفْلٌ منها، لأنه أولُ مَن سنَّ القتلَ».

والأحمدَ (٤) بإسناد جيد عن حبيب بنِ عبيدِ الرَّحبيُّ عن غُضيف بنِ الحارثِ

<sup>(</sup>۱) في صحيح البخاري (۳۰۲/۱۳ رقم ۷۳۲۱). ومسلم في صحيحه (۱۳۰۳/۳ ـ ۱۳۰۶ رقم ۲۷/۱۲۷۷).

<sup>(</sup>٢) في «المسند» (٢/٥٠٥) بسند صحيح.

<sup>(</sup>٣) في صحيحه (٢٠٦٠/٤ رقم ٢١٦/٤). قلت: وأخرجه الترمذي رقم (٢٦٧٥) وابن ماجه رقم (٢٠٧) والدارمي (١٤١/١ رقم ٥١٣) بنحوه.

وهو حديث صحيح لغيره.

٤) في «المسند» (٤/ ١٠٥). بسند ضعيف.
 قلت: وأخرجه البزار في مسنده (١/ ٨٢ رقم ١٣١ ـ كشف) والطبراني في «الكبير» (١٨/ ٩٩ رقم ١٧٨).

الثُماليِّ وَ الله قال: بعث إليَّ عبدُ الملك بنُ مروانَ فقال: يا أبا أسماءَ إنَّا قد جمعنا الناسَ على أمرين. قال: وما هما؟ قال: تُرفع الأيدي على المنابر يومَ الجمعة، والقصصُ بعد الصبح والعصر. فقال: أما إنهما أمثلُ بِدعتِكم عندي، ولست مجيبك إلى شيء منهما. قال: لمَ؟ قال: لأن النبيَّ عَلَيُ قال: هما أحدث قومُ بدعة الله وفع مثلُها من السنة»، فتمسكُ بسنةٍ خيرٌ من إحداث بدعة.

وفي حديث الحوض (١) عن جماعة من الصحابة تقدم أكثرُهم قال: «ليَردَنَ علي الحوض رجالٌ ممن صحبني ورآني حتى إذا رُفعوا إليَّ ورأيتُهم اختلجوا دوني فلأقولنَّ: ربِّ أصحابي، فيقال: إنك لا تدري ما أحدثوا بعدك»، وفي بعضها زيادةً: «فأقول سُحقاً سُحقاً لمن بدَّل بعدي».

وفي الصحيحين (٢) عن عائشة ﴿ قَيْنَا قالت: تلا رسولُ الله ﷺ هذه الآية : ﴿ هُو الَّذِينَ أَمُ الْكِنَابِ وَأَخُر مُتَشَابِها اللَّه اللَّذِينَ فِي اللَّهِ عَلَيْكَ الْكِنَابِ مِنْهُ مَايَتُ مُحْكَنَتُ هُنَ أُمُ الْكِنَابِ وَأَخُر مُتَشَابِها اللَّهُ اللَّذِينَ فِي اللَّهِ عَلَيْكَ الْكَبُونَ مَا تَشَابَهُ مِنْهُ ابْتِهَا آه الْفِتْنَةِ وَابْتِهَا آه اللّهِ عَلَيْهِ مَا يَعْلَمُ تأويله وَ إِلَّا اللّهُ وَالرَّاسِحُونَ فِي الْهِلْمِ يَعُولُونَ مَامَنًا بِهِ عَلَيْ مِنْ عِندِ رَبِّنا وَمَا يَذَكَّرُ إِلَّا أُولُوا اللّه الله عمران: ٧].

قالت: قال رسولُ الله ﷺ: «فإذا رأيتَ الذين يتبعون ما تشابه منه فأولئك الذين سمَّى اللَّهُ فاحذروهم».

وعن جرير بنِ عبد الله (٣) قال: جاء ناسٌ من الأعراب إلى رسولُ الله ﷺ عليهم الصوفُ، فرأى سوءَ حالِهم قد أصابتُهم حاجةً، فحث الناسَ على الصدقة، فأبطأوا عنه حتى رؤي ذلك في وجهه، قال: ثم إن رجلًا من الأنصار جاء بصُرَّة من ورقٍ، ثم جاء آخرُ، ثم تتابعوا حتى عُرف السرورَ في وجهه، فقال

وأورده الهيثمي في «المجمع» (١/ ١٨٨) وفيه أبو بكر بن أبي مريم منكر الحديث. وانظر:
 تعليق أبو الأشبال (٢١٧/١٣) على هذا الحديث.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه.

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في صحيحه (۲۰۹/۸ رقم ٤٥٤٧). ومسلم في صحيحه (۲،۳۵/۶ رقم ۲،۲٦٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في صحيحه (٢٠٥٩/٤ رقم ١٠١٧).

رسولُ الله ﷺ: «من سنَّ في الإسلامِ سنةَ حسنة فعُملَ بها بعده كُتب له مثلُ أَجرِ من عَمِل بها، ولا ينقص من أجورهم شيءً. ومن سنَّ في الإسلامِ سنةَ سيئةً فعُمل بها بعده كتب عليه مثلُ وِزْرِ من عمل بها، ولا ينقص من أوزارِهم شيء».

ورواه الترمذي (١) بلفظ: قال رسولُ الله ﷺ: «من سنَّ سنةَ خيرِ فاتُبع عليها فله أجرُه ومثلُ أجورِ من اتبعه غيرَ منقوصِ من أجورِهم شيئاً، ومن سنَّ سنةَ شرً فاتُبع عليها كان عليه وزرُها ومثلُ أوزارِ من اتبعه غيرَ منقوصِ من أوزارِهم شيئاً».

وله (٢) عن كثير بن عبد الله عن أبيه عن جده أن النبي على قال لبلال بن الحارث: «اعلم»، قال: أعلم يا رسول الله، قال: «إنّه من أحيا سنة من سنتي قد أميتت بعدي كان له من الأجر مثل من عمِل بها من غير أن ينقص من أجورهم شيئاً، ومن ابتدع بدعة ضلالة لا يرضاها اللّه ورسولُه كان عليه مثل آثام من عمل بها لا ينقص ذلك من أوزار الناس شيئاً». قال: هذا حديث حسنٌ. والأحاديث في هذا كثيرةٌ وفي هذا كفايةٌ.

(الفصل الرابع والخامس) ما في هذه الأبيات:

(وكلُ ما خالفَ لِلوَحْيينِ فَإنه ردَّ بعنيسر مينِ) (وكلُ ما فيه الخلافُ نُصبا فردُه إليهما قد وجبا) (فالدينُ إنما أتى بالنقل ليس بالأوهام وحدْس العقل)

(كل ما) أي أمرٍ كان (خالف الوحيين) نصوصِ الكتابِ والسنةِ، لأن السنةَ وحيّ ثانِ أيضاً كما قال تعالى: ﴿مَا ضَلَ صَاحِبُكُو وَمَا غَوَىٰ ۞ وَمَا يَنطِقُ عَنِ اَلْمَوَىٰ ۞ إِنّ هُوَ إِلّا وَمَّىُ يُوحَىٰ ۞ عَلَمُهُ شَدِيدُ ٱلْقُوَىٰ ۞﴾ [النجم].

<sup>(</sup>۱) في «السنن» (٥/٤٣ رقم ٢٦٧٥) وقال: هذا حديث حسن صحيح. قلت: وهو حديث صحيح.

 <sup>(</sup>۲) للترمذي في «السنن» (٥/٥٤ رقم ۲۲۷۷) وقال: هذا حديث حسن.
 قلت: وأخرجه ابن ماجه في «السنن» رقم (۲۱۰). وابن أبي عاصم في «السنة» (١/٢٣) رقم ٤٤).

وقال الألباني في اظلال الجنة» (١/ ٢٣): إسناد ضعيف جداً فيه كثير بن عبد الله وهو ابن عمرو بن عوف متروك...».

قلت: فالحديث ضعيف. وكثير بن عبد الله قال الحافظ في «التقريب» رقم (٥٦١٧): ضعيف أفرط من نسبه إلى الكذب.

وقال النبيُ عَلَيْ: «أوتيتُ القرآنَ ومثلَه معه» (١) الحديث. (فإنه) أي ذلك الأمرُ المخالفُ (ردِّ) أي مردودٌ على مبتدعه مَن كان (بغير مين) بدون شكِ، قال الله تبارك وتعالى: ﴿وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ الْإِسْلَيْمِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾ [آل عمران) ٨٥]. ودينُ الإسلامِ هو الذي أنزل اللَّهُ تعالى به كتابَه على رسولِه لِيُبينه للناس، فتلاه الرسولُ على أمته وبينه لهم بسنته من أقواله وأفعالِه وتقريراتِه على أمته وبينه لهم بسنته من أقواله وأفعالِه وتقريراتِه على الأحاديث قولُه على أمد ومحدثاتِ الأمورِ فإنَّ كلَّ بدعةٍ ضلالةً (٢٠).

وقال تعالى: ﴿وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلَةٍ إِبْرَهِ عَمْ إِلَّا مَن سَفِهَ نَفْسَةً﴾ [البقرة: ١٣٠]. وقال تعالى: ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِّمَّنْ أَسْلَمَ وَجَهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ وَاتَّبَعَ مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا ﴾ [النساء: ١٢٥].

وقىال تعالى: ﴿أَفَغَيْرَ دِينِ ٱللَّهِ يَبْغُونَ وَلَهُ ۚ أَسَلَمَ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ طَوَعُنا وَكَرْهَا﴾ [آل عمران: ٨٣].

وقال تبارك وتعالى: ﴿اتَّبِعُوا مَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ مِن زَّبِكُرْ وَلَا تَنْبِعُوا مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيَآ ۗ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ﴾ [الأعراف: ٣].

وقال تبارك وتعالى: ﴿ثُمَّ جَعَلْنَكَ عَلَىٰ شَرِيعَةٍ مِّنَ ٱلْأَمْرِ فَٱتَّبِعْهَا وَلَا نَتَّبِعْ أَهْوَآءَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ﴾ [الجاثية: ١٨]. الآيات.

وقال تبارك وتعالى: ﴿ المَّخَادُوۤ الْحَبَارَهُمْ وَرُهُبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِن دُونِ اللَّهِ ﴾ [التوبة: ٣١]. الآية.

وقـال تـعـالـى: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَتُواْ شَرَعُواْ لَهُم مِنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَـأَذَنُ بِهِ اللَّهُ ﴾ [الشورى: ٢١]. الآية وغيرُ ذلك من الآيات.

وفي الصحيحين (٣) من حديث أمِّ المؤمنين عائشة والله على السعت المعت المعت

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه.

 <sup>(</sup>۳) أخرجه البخاري في صحيحه (٥/ ٣٠١ رقم ٢٦٩٧).
 ومسلم في صحيحه (٣/ ١٣٤٣ رقم ١٧١٨/١٧).

رسولَ الله ﷺ يقول: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو ردّ».

وفي رواية مسلم (١٠): «من عمِل عملًا ليس عليه أمرُنا فهو ردّ»، وقال ﷺ: «لقد تركتُكم على المحجّةِ البيضاء ليلُها كنهارِها، لا يزيغ عنها بعدي إلا هالكّ»(٢).

وفي السنن<sup>(٣)</sup> عن أبي هريرةً رضي قال: قال رسولُ الله ﷺ: «افترقت اليهودُ على إحدى أو اثنتين وسبعينَ وسبعينَ فرقة، وتفترق النصارى على إحدى أو اثنتين وسبعينَ فرقة، وتفترق أمتي على ثلاث وسبعين فرقة».

وفيها<sup>(3)</sup> عن معاوية بن أبي سفيانَ رَجِيهُ أنه قال: ألا إن رسولَ رَجِيهُ قام فينا فقال: «ألا إن مَن قبلكم مِن أهل الكتاب افترقوا على اثنتين وسبعين مِلة، وإن هذه الملة ستفترق على ثلاث وسبعين: ثنتان وسبعون في النار وواحدة في الجنة وهي الجماعة» ـ زاد في رواية (٥) ـ: «وإنه سيخرُج من أمتي أقوامُ تتجارى بهم تلك الأهواءُ كما يتجارى الكلبُ لصاحبه». وفي لفظ (٤): «بصاحبه، لا يبقى منه عِرقٌ ولا مفصِلٌ إلا دخلَه».

وفي الصحيحين<sup>(٦)</sup> وغيرهما عن أبي هريرة فله عن النبي على قال: «لا تقوم الساعة حتى تأخُذ أمتي بأخذ القرونِ قبلها شِبراً بشبر وذراعاً بذراع». فقيل: يا رسولَ الله كفارسَ والروم؟ فقال: «ومن الناس إلا أولئك».

<sup>(</sup>۱) في صحيحه (۱۳۶۳ ـ ۱۳۶۶ رقم ۱۷۱۸/۱۸).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٣) أبو داود في «السنن» رقم (٤٥٩٦) والترمذي رقم (٢٦٤٠) وابن ماجه رقم (٣٩٩١). وأحمد (٢/ ٣٣٢) وأبو يعلى في مسنده رقم (٥٩٧٨) و (٦١١٧) والحاكم (١٢٨/١) والآجري في «الشريعة» (ص٢٥).

وقال الترمذي: حديث أبي هريرة حسن صحيح.

وقال الحاكم: صحيح على شرط مسلم ووافقه الذهبي.

وهو حديث صحيح. انظر: «الصحيحة» رقم (٢٠٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود رقم (٤٥٩٧) والدارمي (٢/ ٢٤١) وأحمد (١٠٢/٤) والحاكم (١٠٢/١) والآجري في «الشريعة» (١٨) وابن بطة في «الإبانة» (١/ ٣٧١ رقم ٢٦٨ ك١) واللالكائي في «شرح السنة» رقم (١٥٠).

وهو حديث حسن. وانظر: «الصحيحة» رقم (١٣٤٨).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود في «السنن» (٦/٥) عقب الحديث رقم (٤٥٩٧) وقد تقدم.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري في صحيحه (١٣/ ٣٠٠). ولم يخرجه مسلم.

وعن أبي سعيد الخدري (١) و النبي الله عن النبي الله قال: «لَتَتَبِعُنَ سَنَنَ من كان قبلَكم شبراً شبراً وذراعاً ذراعاً حتى لو دخلوا جُحرَ ضَبِّ لتَبغتموه، قلنا: يا رسولَ الله اليهودُ والنصارى؟ قال: «فمن»؟. والأحاديث في هذا الباب كثيرة.

#### [البدعة ضلالة]

ثم اعلم أن البدع كلها مردودة ليس منها شيء مقبولاً، وكلها قبيحة ليس فيها حسن، وكلها ضلالٌ ليس فيها أوزارٌ ليس فيها أوزارٌ ليس فيها أبرٌ، وكلها باطلٌ ليس فيها حقٌ.

ومعنى البدعة هو شرع ما لم يأذن الله به ولم يكن عليه أمرُ النبيِّ عَلَيْهُ ولا أصحابه، ولهذا فسر النبيُ عَلَيْهُ البدعة بقوله: «كلُ عمل ليس عليه أمرُنا» (٢). ووصف الطائفة الناجية من الثلاث والسبعين فرقة بقوله: «هم الجماعة» (٣). وفي رواية: هم مَن كان مثلَ ما أنا عليه وأصحابي (٤).

ثم البدعُ بحسب إخلالها بالدين قسمان: مكفّرةٌ لِمُنتحلِها، وغيرُ مكفرة.

فضابطُ البدعةِ المكفرة من أنكر أمراً مُجمعاً عليه متواتراً من الشرع معلوماً من الدين بالضرورة من جُحود مفروضِ أو فرضِ ما لم يُفرض، أو إحلالِ محرم أو تحريم حلالِ، أو اعتقاد ما يُنزُه اللَّهُ ورسولُه وكتابُه عنه من نفي أو إثبات، لأن ذلك تكذيب بالكتابِ وبما أرسل اللَّهُ به رسولَه ﷺ، كبِدعة الجهمية في إنكار صفاتِ اللهِ عز وجل والقولِ بخلق القرآنِ، أو خلقِ أي صفةٍ من صفات الله، وإنكارِ أن يكون اللَّهُ تعالى اتخذ إبراهيمَ خليلاً وكلَّم موسى تكليماً وغيرِ ذلك، وكبدعةِ القدرية في إنكار علم اللَّهِ عز وجل وأفعالِه وقضائِه وقدرِه، وكبدعةِ

 <sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه (۱۳/ ۳۰۰ رقم ۷۳۲۰).
 ومسلم في صحيحه (٤/ ٢٠٥٤ رقم ٢/ ٢٦٦٩).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي في «السنن» (٢٦/٥ رقم ٢٦٤١). وقال: هذا حديث مُفسَّرٌ غريب لا نعرفُه مثل هذا إلا من هذا الوجه. وأخرجه اللالكائي في «الشريعة» (٢٦). وهو حديث حسن.

المجسّمة الذين يشبهونَ اللَّهَ تعالى بخلقه، وغيرِ ذلك من الأهواء.

ولكن هؤلاء منهم من علِم أن عين قصدِه هدمُ قواعدِ الدينِ وتشكيكُ أهلِه فيه فهذا مقطوعٌ بكفره، بل هو أجنبيٌ عن الدين من أعدى عدو له، وآخرون مغرورن مُلبَّس عليهم، فهؤلاء إنما يحكم بكفرهم بعد إقامةِ الحجةِ عليهم وإلزامِهم بها.

والقسم الثاني: البدعُ التي ليست بمكفرة وهي ما لم يلزمُ منه تكذيبٌ بالكتاب ولا بشيء مما أرسل الله به رسلَه كبدَع المَرْوانية التي أنكرها عليهم فُضلاء الصحابة ولم يُقرّوهم عليها ولم يكفّروهم بشيء منها ولم ينزِعوا يداً من بيعتِهم لأجلها كتأخيرهم بعض الصلواتِ إلى أواخر أوقاتِها، وتقديمهم الخطبة قبل صلاةِ العيدِ وجلوسِهم في نفسِ الخُطبةِ في الجمعةِ وغيرِها، وسبّهم كبارَ الصحابةِ على المنابر، ونحوُ ذلك مما لم يكن منهم على اعتقاد شرعيته، بل بنوع تأويلِ وشهواتِ نفسانية وأغراضِ دُنيوية، كما روى الإمامُ أحمدُ (۱) والترمذيُ (۲) وحسنه عن أبي عمران الجَوني قال: سمعتُ أنسَ بنَ مالك رفي يقول: ما أعرف شيئاً اليومَ مما كنا عليه على عهد رسولِ الله بين قال: قلنا: فأين الصلاة؟ قال: أو لم تصنعوا في الصلاة ما قد علمتم؟.

وله عن ثابتِ البنانيِّ بإسناد نير قال: قال أنسُ بنُ مالك (٣) و المعنى على المعرف فيكم شيئاً كنت أعهده على عهد رسولِ الله على الله قال: قلت: يا أبا حمزة: الصلاةُ؟ قال: قد صليّتَ حين تغرُب الشمسُ، أفكانت تلك صلاةً رسول الله على ؟.

<sup>(</sup>۱) في «المسند» (۳/ ۱۰۰ ـ ۱۰۱).

<sup>(</sup>٢) في «السنن» (٤/ ٦٣٢ رقم ٢٤٤٧) وقال: هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه من حديث أبي عمران الجُونيُّ».

إسناده صحيح فيه زياد ثقة وأبو عمران الجوني هو عبد الملك بن حبيب الأزدي ثقة.

<sup>\*</sup> وقد أخرج البخاري في صحيحه (١٣/٢ رقم ٥٢٩) عن أنس ولفظه: «قال: ما أعرف شيئاً مما كان على عهد النبي ﷺ قيل: الصلاة، قال: أليس صنعتم ما صنعتم فيها؟».

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في «المسند» (٢٩٢/١١ رقم ١٣٧٩٥ ـ الزين). وسنده صحيح.

وفي الصحيحين (١) عن أبي سعيد الخدري والله على قال: كان رسولُ الله على يخرج يوم الفِطر والأضحى إلى المُصلَّى، فأولُ شيء يبدأ به الصلاة، ثم ينصرف فيقوم مُقابلَ الناس والناسُ جلوسٌ على صفوفهم فيعظُهم ويوصيهم ويأمرهم. فإن كان يريد أن يقطعَ بعثاً قطعه أو يأمر بشيء أمر به ثم ينصرف.

قال أبو سعيد (١): فلم يزل الناسُ على ذلك حتى خرجتُ مع مروانَ وهو أميرُ المدينةِ في الأضحى أو الفِطر، فلما أتينا المصلى إذا منبرٌ بناه كُثّيرُ بنُ الصَّلت، فإذا مروانُ يريدُ يرتقيه قبل أن يصلّي، فجبَدْتُ بثوبه، فجبَدْني فارتفع فخطب قبل الصلاة، فقلت له: غيرتم والله، فقال أبا سعيد: قد ذهب ما تعلم. فقلت: ما أعلمُ واللهِ خيرٌ مما لا أعلم.

فقال: إن الناسَ لم يكونوا يجلِسون لنا بعد الصّلاة فجعلتُها قبل الصلاة.

وفي رواية مسلم (٢): فلما رأيتُ ذلك منه قلت: أين الابتداءُ بالصلاة؟ فقال: يا أبا سعيد قد تُرك ما تعلم، قلت: كلا والذي نفسي بيده لا تأتون بخير مما أعلم \_ ثلاث مرات \_ ثم انصرف.

وروى أحمدُ<sup>(٣)</sup> وأبو داودَ<sup>(٤)</sup> وابنُ ماجه<sup>(٥)</sup> عن أبي سعيدِ ﷺ أيضاً قال: أخرج مروانُ المنبرَ في يومِ عيدِ فبدأ بالخُطبةِ قبل الصلاة، فقامَ رجلٌ فقال: يا مروانُ خالفت السنة، أخرجتَ المنبرَ في يوم عيد ولم يكن يُخرج فيه، وبدأتَ الخُطبةَ قبل الصلاةِ ولم يكن يبدأ بها.

فقال أبو سعيد الخدريِّ: من هذا؟ قالوا: فلأنُ بنُ فلان، فقال: أما هذا فقد

 <sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه (۲/ ٤٤٨ ـ ٤٤٩ رقم ٩٥٦).
 ومسلم في صحيحه (۲/ ۲۰۵ رقم ۹/ ۸۸۹).

<sup>(</sup>۲) في صحيحه (۲/ ۲۰۵ رقم ۹/ ۸۸۹).

<sup>(</sup>٣) في «المسند» (٣/ ١٠ و ٥٢).

<sup>(</sup>٤) في «السنن» رقم (١١٤٠).

<sup>(</sup>٥) في «السنن» رقم (٤٠١٣).

قلّت: وأخرجه النسائي رقم (٨/ ١١١). والترمذي رقم (٢١٧٢) وقال: هذا حديث حسن صحيح.

قلت: وهو حديث صحيح.

قضى ما عليه، سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «من رأى منكم منكراً فاستطاع أن يُغيرَه بيده فليُغيرُه بيده، فإن لم يستطع فبلسانه فإن لم يستطع فبقلبه، وذلك أضعفُ الإيمانِ».

قلت: والمرفوعُ من قول النبيِّ ﷺ في صحيح مسلم (١)، ولعل تغييرَ هذا الرجلِ على مروان كان تارةً أخرى في غير المرةِ التي غير فيها أبو سعيد بيده ولسانه، لأن تغييرَ أبي سعيد كان عند أولِ ما ابتُدع ذلك ابتداءً، واللَّهُ أعلمُ.

وفي صحيح مسلم (٢) عن جابر بن سَمُرةَ ﴿ أَنْ رَسُولَ الله ﷺ كَانَ يَخْطُبُ قَائِماً ثُم يَجْطُبُ جالساً فقد كذَب، فقد واللهِ صليتُ معه أكثرَ من ألفى صلاة.

وفيه (٣) عن كعب بنِ عُجْرةً وَ قَالَ: دخل المسجدَ وعبدُ الرحمن بنُ أمَّ الحكم يخطُب قاعداً، وقال اللَّهُ تعالى: (الحكم يخطُب قاعداً، وقال اللَّهُ تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأَوْا يَجْدَرُهُ أَوْ لَمَوا انفَضُوا إِلَيْهَا وَتَرَكُّوكَ قَابِما ﴾ [الجمعة: ١١].

وفيه (٤) عن عمار بنِ رُويبةَ قال: رُئيَ بشرُ بنُ مروانَ على المنبر رافعاً يديه فقال: قبّح اللَّهُ هاتين اليدين، لقد رأيتُ رسولَ الله ﷺ ما يزيد على أن يقول بيده هكذا، وأشار بأصبعه المسبِّحة.

وتقدم في فضائل الصحابة نصيحةُ سعدِ بنِ أبي وقاصٍ وسهلِ بن سعدٍ وغيرِهم (٥) من الصحابة وعظتُه إياهم عن سب الصحابة.

وعن عامر بنِ سعدِ<sup>(١)</sup> رأى جماعة عكوفاً على رجل فأدخل رأسه من بين اثنين فإذا هو يسبُّ علياً وطلحةً والزبيرَ فنهاه عن ذلك فلم ينتهِ فقال: أدعو عليك،

<sup>(</sup>۱) (۱/۹۶ رقم ۷۸/۹۶).

<sup>(</sup>۲) (۲/ ۹۸۹ رقم ۲۵/ ۱۲۸).

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم (٢/ ٩١٥ رقم ٣٩/ ٨٦٤).

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم (٢/ ٥٩٥ رقم ٥٩/ ٨٧٤).

<sup>(</sup>٥) تقدم تخريجها.

آخرجه الطبراني في «الكبير» (١/ ١٤٠ رقم ٣٠٧).
 وأورده الهيثمي في «المجمع» (٩/ ١٥٤). وقال: رواه الطبراني في «الكبير» ورجاله رجال الصحيح.

فقال الرجلُ تتعهدني كأنك نبيّ، فانصرف سعدٌ فدخل دار آل فلانِ فتوضأ وصلى ركعتين ثم رفع يديه فقال: اللهم إن كنت تعلم أن هذا الرجلَ قد سبّ أقواماً قد سبّق لهم منك سابقةُ الحسنى وأنه قد أسخطك سبّه إياهم فاجعله اليوم آية وعبرةً، قال: فخرجتُ بُختيةٌ نادرةٌ من دار آل فلانِ لا يردُها شيءٌ حتى دخلت بين أضعافِ الناسِ فافترق الناسُ فأخذته بين قوائمها فلم تزل تتخبطه حتى مات، قال: فلقد رأيتُ الناسَ يستعدون وراء سعدِ يقولونَ: استجاب اللّهُ دعاءَك يا أبا إسحاق. وعن مصعب (1) نحوُه.

وروى حمادُ بنُ سلمة (٢) عن علي بنِ زيدِ عن سعيد بنِ المسيِّب نحوُه، وغير ذلك من إنكار الصحابةِ عليهم، وكان الصحابةُ في لا يخافون في الله لومةَ لائم. في وأرضاهم آمين.

(فصل) ثم تنقسم البدعُ<sup>(٣)</sup> بحسب ما تقع فيه إلى بدعة في العبادات وبدعة في المعاملات.

فالبدعُ في العباداتِ قسمان أيضاً:

الأولُ: التعبدُ بما لم يأذن اللَّهُ تعالى أن يُعبدَ به البتةَ، كتعبُّد جهَلةِ الصوفيةِ بِاللهِ والرقصِ والصفْقِ والغِناء وأنواعِ المعازفِ وغيرِها مما هم مُضاهئون فعلَ الذين قالَ الله تعالى فيهم: ﴿وَمَا كَانَ صَلَانُهُمْ عِندَ ٱلْبَيْتِ إِلَّا مُكَانَ وَتَصَدِينَةً ﴾ [الأنفال: ٣٥].

والثاني: التعبدُ بما أصلُه مشروعٌ ولكن وُضعَ في غيرِ موضعه، ككشف الرأسِ مثلاً، هو في الإحرامِ عبادةٌ مشروعةٌ، فإذا فعله غيرُ المُحرَمِ في الصومِ أو في الصلاة أو غيرها بنية التعبُّدِ كان بدعةٌ محرمةٌ، وكذلك فعلُ سائرِ العباداتِ المشروعةِ في غيرِ ما شُرعتْ فيه كصلواتِ النفلِ في أوقاتِ النهي، وكصيامِ الشكُ والعيدين ونحو ذلك.

<sup>(</sup>١) انظر: «مجابو الدعوة» لابن أبي الدنيا (ص٧٧) رقم (٣٦).

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي الدنيا في «مجابو الدعوة» (ص٩٩ ـ ١٠٠ رقم ٦٨). وأورده الذهبي في «سير أعلام النبلاء» (٢٤٢/٤).

وابن سعد في «الطبقات» (٥/١٣٦).

<sup>(</sup>٣) انظر: «حقيقة البدع وأحكامها» سعيد بن ناصر الغامدي (٢/ ١٩٥).

وفي الصحيح (١) عن أنس في الرجل الذي رآه النبيُ ﷺ يمشي بينَ ابنيه فقال ﷺ: «إن اللَّهَ لغنيٌ عن تعذيبِ هذا نفسه».

وفيه (٢<sup>)</sup> عن ابن عباس ﴿ أَن النبيَّ ﷺ مرَّ وهو يطوف بالكعبةِ بإنسان يقود إنساناً بُخزامة في أنفه فقطعها النبيُ ﷺ بيده ثم أمره أن يقودَه بيده.

وفيه (٣) عنه على قال: بينا النبي على يخطب إذ هو برجل قائم فسأل عنه فقالوا: أبو إسرائيل، نذر أن يقوم ولا يقعد ولا يستظل ولا يتكلم ويصوم. فقال النبي على النبي على النبي المره النبي على النبي المره النبي المعد وليتم صومه الذي هو عبادة مشروعة وضعت في محلها، وإلغاء قيامه وسكوتِه لكونه وإن كان عبادة في بعض الأحوالِ لكن ليس هذا محله، وأمره بالاستظلال لكون عدمِه ليس بعبادة مشروعة.

وفيه (٤) عن عبد الله بن عمرَ ﴿ إِنَّهُ سَتَلَ عَن رَجَلَ نَذَرَ أَنَ لَا يَأْتَيَ عَلَيْهِ يَوْمٌ إِلاَ صَامَ فُوافَقَ يُومَ الْأَضِحَى أَو الفَطرِ فَقَالَ: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَشَوَةً حَسَنَةً ﴾ [الأحزاب: ٢١]، لم يكن يصومُ يومَ الأضحى والفطرِ ولا يرى صيامَهما.

وعن زياد بنِ جبير (٥) قال: كنت مع ابن عمر و في فسأله رجل فقال: نذرتُ أن أصومَ كلَّ يوم ثلاثاء أو أربعاء ما عشتُ، فوافقتُ هذا اليومَ يومَ النحر، فقال: أمر اللَّهُ بوفاء النذر ونُهينا أن نصومَ يومَ النحر، فأعاد فأعاد عليه، فقال مثلُه لا يزيد عليه، والمعنى أن النذر قربةٌ من القربات إذا كان مشروعاً كصوم ما لم يُنهَ عنه من الأيام، فإن نذر صومَ يومِ منهيً عنه كان ناذراً معصيةً لا طاعةً، وقد قال عليه: «لا

 <sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه (۱۱/ ۸۸۰ ـ ۸۸۱ رقم ۱۷۰۱).
 ومسلم في صحيحه (۳/ ۱۲۲۳ ـ ۱۲۲۶ رقم ۱۲۲۶).

<sup>(</sup>٢) أي في صحيح البخاري (١١/ ٥٨٦ رقم ٢٠٠٢).

<sup>(</sup>٣) أي في صحيح البخاري (١١/ ٥٨٦ رقم ٢٠٠٤).

<sup>(</sup>٤) أي البخاري في صحيحه (١١/ ٥٩٠ ـ ٩٩١ رقم ٦٧٠٥).

نَذُرَ في معصية الله الله وقال ﷺ: «من نذر أن يعصيَ اللَّهَ فلا يَعْصِه (٢٠).

وعن عطاء أن ابن عباسِ<sup>(٣)</sup> ﴿ أَرْسَلَ إِلَى ابن الزبير في أول ما بويع له: إنه لم يكن يُؤَذِّن بالصلاة يوم الفِطر، وإنما الخطبة بعد الصلاة، قال ذلك رداً لبدعة المروانية في ذلك.

وفيه (٤) عن البراء بن عازبِ قال: قال النبيُ ﷺ: «إن أولَ ما نبدأ في يومنا هذا أن نصليَ، ثم نرجِعُ فننحرُ، فمن فعل ذلك فقد أصاب سُنتنا، ومن نحر قبل الصلاةِ فإنما هو لحم قدمه لأهله، ليس من النُسك في شيء» الحديث.

وفيه (٥) عن أنس بن مالكِ وَ قَلْما أُخبروا كأنهم تقالُوها فقالوا: وأين نحن من يسألون عن عبادة النبي على فلما أُخبروا كأنهم تقالُوها فقالوا: وأين نحن من النبي على قد غُفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر، فقال أحدُهم: أما أنا فإني أُصلي الليلَ أبداً، وقال آخرُ: أنا أصومُ الدهرَ ولا أُفطرَ، وقال آخرُ: أنا أعتزلُ النساءَ فلا أتزوج أبداً، فجاء رسولُ اللّهِ على فقال: «أنتم الذين قلتم كذا وكذا؟ أما واللّه إني لأخشاكم لله وأتقاكم له، لكني أصومُ وأفطر وأصلي وأرقُد وأتزوج النساء، فمن رغِبَ عن سنتى فليس منى».

وقال ﷺ: «ليس من البر الصيامُ في السفر»(٦)

 <sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحه (۳/ ۱۲۲۲ ـ ۱۲۲۳ رقم ۱۲۱۱).
 وأحمد (٤/ ٤٣٠، ٤٣٣ ـ ٤٣٤) وأبو داود رقم (٣٣١٦).

من حديث عمران بن حصين. وهو حديث صحيح

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه (١١/ ٥٨٥ رقم ٦٧٠٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه (١/ ٤٥١ رقم ٩٥٩).

 <sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في صحيحه (٢/ ٤٥٣ رقم ٩٦٥).
 ومسلم في صحيحه (٣/ ١٥٥٣ رقم ٧/ ١٩٦١).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في صحيحه (١٠٤/٩ رقم ٥٠٦٣). ومسلم في صحيحه (٢٠٢٠/٢ رقم ١٤٠١/٥).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في صحيحه (۱۸۳/۶ رقم ۱۹٤۲). ومسلم في صحيحه (۷۸۲/۲ رقم ۱۱۱۵).

وقال على للذين صاموا بعد أمرِه بالإفطار: «أولئك العُصاةُ، أولئك العُصاةُ، أولئك العُصاةُ» العُصاةُ» (١)، وغيرُ ذلك من الأحاديث في هذا البابِ ما لا يُحصى وهذا مثالٌ يدل على ما بعده.

ثم البدعةُ الواقعةُ في العبادة قد تكون مُبطلةً للعبادة التي تقع فيها لمن صلى الرُّباعيةَ خمساً، أو الثلاثية أربعاً، أو الثُنائيةَ ثلاثاً وما شابه ذلك.

وقد تكون معصيةً ولا تُبطل العملَ الذي تقع فيه كالوضوء أربعاً أربعاً، لأن النبيَّ عَلَيْ قال في الوضوء المشروع: «فمن زاد على هذا فقد أساء وتعدَّى وظلم»(٢)، ولم يقل فقد بطل وُضوؤُه. وكذا قراءةُ القرآنِ راكعاً أو ساجداً منهيًّ عنه شرعاً ولا يُبطل الصلاة.

والبدعة في المعاملات كاشتراط ما ليس في كتاب الله ولا في سنة رسوله على كما في الصحيح (٣) عن عائشة على قال: جاءت بُريرة على فقالت: إني كاتبت أهلي على تسع أواق، في كل عام أوقية فأعينيني، فقالت عائشة على أحب أهلك أعدها لهم عِدة واحدة وأعتقك فعلت ويكون ولاؤك لي، فذهبت إلى أهلها فأبوا ذلك عليها، فقالت: عرضتُ ذلك عليهم فأبوا إلا أن يكون الولاء لهم، فسمع بذلك رسولُ الله على فسألني فأخبرتُه فقال: «خُذيها فأعتقيها واشرطي لهم الولاء فإنما الولاء لمن أعتق».

فقالت عائشة : فقام رسولُ الله على فحمِدَ اللّه وأثنى عليه ثم قال : «أما بعد ، فما بالُ رجالِ منكم يشترطونَ شروطاً ليست في كتاب الله ، فأيما شرطِ ليس في كتاب الله فهو باطلٌ وإن كان مائة شرط ، فقضاء اللّه حق وشرطُ اللّه أوثق . ما بالُ رجالِ منكم يقول أحدُهم أعتق يا فلان وليَ الولاء ، إنما الولاء لمن أعتق » وأمثالُه كثيرة .

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه (٢/ ٧٨٥ رقم ١١١٤).

<sup>(</sup>٢) أخرَجه أحمدُ (٦ٌ/١٨٠).

وأبوُّ داود رقم (١٣٥) والنسائي (٨/٨١) وابن ماجه رقم (٤٢٢). بسند حسن.

 <sup>(</sup>۳) أخرجه البخاري في صحيحه (٥/ ١٨٧ ـ ١٨٨ رقم ٢٥٦١).
 ومسلم في صحيحه (٢/ ١١٤١ ـ ١١٤٢ رقم ٦/ ١٥٠٤).

# [كل ما وقع فيه الخلاف بين الصحابة فمن بعدهم يحتكم فيه إلى الكتاب والسنة]

(وكلُ ما فيه الخلافُ) بين الصحابة فمن بعدهم (نُصب) من فروع العباداتِ والمعاملاتِ (فردُه) أي المختلَفِ فيه من ذلك (إليهما) أي إلى الكتاب والسنة (قد وجب) على المعتبر، قال اللَّه تبارك وتعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا الْطِيعُوا اللَّهَ وَالْطِيعُوا اللَّهَ وَالْسُولِ إِن كُنُمُ ثُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْبُولِ إِن كُنُمُ ثُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْبُورِ اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنُمُ ثُومِنُونَ بِاللَّهِ وَالْبُومِ اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنُمُ ثُومِنُونَ بِاللَّهِ وَالْبُومِ اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنُمُ ثُومِنُونَ بِاللَّهِ وَالنَّهِ وَالنَّهُ وَالسَّولِ إِن كُنُمُ ثُومِنُونَ بِاللَّهِ وَالنَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالَالَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّه

والردُّ إلى الله تعالى هو الردُّ إلى كتابه، وإلى الرسول إلى سئته بعد انقطاع الوحي، فما وافقهما قُبل وما خالفهما رُدَّ على قائله كائناً من كان، (فالدين) الإسلامُ وشرائِعُه (إنما أتى) حصل بيانُه (بالنقل) عن الله ورسوله (ليس) هو (بالأوهام) من آحاد الأمة (وحدس) تخمين (العقل)، قال اللَّهُ تعالى لرسوله عَيْدُ وهو أرجحُ الخلائق عقلاً وأولاهم بكل صواب: ﴿إِنَّا أَزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِئْبَ بِٱلْحَقِّ لِتَحْكُمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ عِمَا أَرَكُ ٱللَّهُ النساء: ١٠٥]. الآيات، ولم يقل بما رأيت.

ويقول اللَّهُ تعالى له: ﴿وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ﴾ [الإسراء: ٣٦]. وقال تعالى له: ﴿فَاسْتَمْسِكَ بِالَّذِي ٓ أُوحِىَ إِلَيْكَ ۚ إِنَّكَ عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [الزخرف: ٤٣].

وأمثالُ هذا ما لا يُحصى، وتقدم في الأحاديث جملة واحدة وأنه على يقول في التشريع إلا عن الله عز وجل، ولهذا لم يجب اليهود في سؤالهم إياه عن الروح، ولا جابراً في سؤاله عن ميراث الكلالة، ولا المجادلة في سؤالها عن حكم الظهارِ حتى نزل القرآنُ بتفصيل ذلك وبيانِه. وأمثالُ هذا كثير. ﴿وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلٍ إِلّا جِنْنَكَ بِأَنْجَنَ تَنْسِيرً﴾ [الفرقان: ٣٣].

وفي قصة عمر<sup>(۱)</sup> ﷺ قال لرسول الله ﷺ وفيه قال: فعمِلتُ لذلك أعمالاً. وقال عثمانُ بنُ حنيفِ<sup>(۱)</sup>: اتّهموا الرأيّ في دينكم، لقد رأيتني يومَ أبي جَندلِ ولو أستطيعَ أن أردَّ أمرَ رسولِ الله ﷺ لردَدْتُه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه (٥/ ٣٢٩ ـ ٣٣٣ رقم ٢٧٣١، ٢٧٣٢).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه.

وأفتى عمر (٢) السائلَ الثقفِيَّ في المرأة التي حاضت بعد أن زارت البيتَ يومَ النحرِ أن لا تنفِرَ، فقال له الثقفيُّ: إن رسولَ الله ﷺ أفتاني في مثل هذه المرأةِ بغير ما أفتيتَ به، فقام إليه عمرُ يضرِبه بالدرة ويقول له: لم تستفتيني في شيء قد أفتى فيه رسولُ اللَّهِ ﷺ؟.

وكان ابنُ مسعود (٣) أفتى بأشياء فأخبره بعضُ الصحابةِ عن النبي ﷺ بخلافه، فانطلق عبدُ الله إلى الذين أفتاهم فأخبرهم أنه ليس كذلك.

وقال عمرُ بنُ عبد العزيزِ (٤): لا رأى لأحد مع سنة سنها رسولُ الله ﷺ: والآثارُ في هذا عن الصحابة والتابعين لا تُحصى.

وقال الشافعي (٥) رحمه الله تعالى: أجمعَ الناسُ على أن من استبانت له سنةً عن رسولِ اللَّهِ ﷺ لم يكن له أن يدَعها لقول أحدٍ من الناس. وصحَّ عنه (٢) أنه قال: لا قولَ لأحد مع سنة رسولِ الله ﷺ.

وقال(٧) رحمه الله: إذا وجدتم في كتاب خلافَ سنةِ رسولِ الله ﷺ فقولوا

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود في «السنن» رقم (۱٦٢، ١٦٣، ١٦٤). وابن حزم في «الأحكام» (٢/ ١٦٥). وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود رقم (٢٠٠٤) والترمذي (٣/ ٢٨٢ رقم ٩٤٦). قال الترمذي: حديث الحارث بن عبد الله بن أوس حديث غريب. وهو حديث صحيح منسوخ.

<sup>(</sup>٣) ذكره ابن قيم الجوزية في "إعلام الموقعين" (٢/ ٢٨٢ ـ ٢٨٣).

<sup>(</sup>٤) ذكره ابن قيم الجوزية في «إعلام الموقعين» (٢/ ٢٨٢).

<sup>(</sup>٥) ذكره ابن القيم الجوزية في "إعلام الموقعين" (٢/ ٢٨٢). وانظر: "الإيقاظ" (ص٥٨ و ١٠٣).

<sup>(</sup>٦) انظر: «إعلام الموقعين» (٢/٢٨٢).

<sup>(</sup>٧) أخرجه البيهقي في «المناقب» (١/ ٤٧٢ ـ ٤٧٣) وابن حجر في توالي التأسيس (ص١٠٧) وابن كثير في «سير أعلام النبلاء» وابن كثير في «مناقب الشافعي» (ص١٠٨ رقم ١٨٨) والذهبي في «سير أعلام النبلاء» (١٠٠).

بَسْنَةُ رَسُولِ الله ﷺ وَدَعُوا مَا قَلْتُ. وَفِي لَفَظُ (١٠): فَاضْرِبُوا بَقُولِي عُرْضَ الْحَائط.

وقال<sup>(٢)</sup> رحمه الله: إذا وجدتم سنةَ رسولِ الله ﷺ خلافَ قولي فخذوا بالسنة ودعُوا قولي، فإني أقول بها.

وقال (٣) رحمه الله تعالى: كلُ مسألةٍ تكلمتُ فيها صح الخبرُ فيها عن النبيِّ عند أهلِ النقلِ بخلاف ما قلتُ فأنا راجعٌ عنها في حياتي وبعد موتي.

وقال (٤) رحمه الله تعالى ـ وروى حديثاً فقال له رجلٌ: تأخذ بهذا يا أبا عبد الله؟ فقال: ـ متى رويتُ عن رسولِ الله ﷺ حديثاً صحيحاً فلم آخُذ به فأشهدكم أن عقلي قد ذهب. وأشار بيده على رؤوسهم.

وسأله (٥) رجلٌ عن مسألة فأفتاه وقال: قال النبيُ ﷺ كذا، فقال الرجل: أتقول بهذا؟ قال: أرأيتَ في وسَطي زُنّاراً؟ أترَاني خرجتُ من الكنيسة؟ أقول: قال النبيُ ﷺ ولا أقول به!.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو نعيم في «الحلية» (۹/ ۱۰۷) والذهبي في «سير أعلام النبلاء» (۱۰/ ۳۵). وذكره ابن قيم الجوزية في «إعلام الموقعين» (۲/ ۲۸۲).

وتناوله السبكي في رسالة سمّاها: «معنى قول المطلبي إذا صح الحديث فهو مذهبي» (ص٧١ ـ ٧٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن كثير في «مناقب الإمام الشافعي» (ص١٨٠ رقم ١٩٤) وابن حجر في «توالي التأسيس» (ص١٠٨).

وذكره ابن قيم الجوزية في "إعلام الموقعين" (٢/ ٢٨٥).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن حجر في «توالي التأسيس» (ص١٠٨).
 وذكره ابن قيم الجوزية في «إعلام الموقعين» (٢/ ٢٨٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقي في «المناقب» (١/ ٤٧٣ ـ ٤٧٤). وابن كثير في «مناقب الإمام الشافعي» (ص١٧٨ رقم ١٨٨) وابن حجر في «توالي التأسيس» (ص١٠٧).

وذكره ابن قيم الجوزية في «إعلام الموقعين» (٢/ ٢٨٥).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البيهقي في «المناقب» (١/ ٤٧٤ ـ ٤٧٥) وأبو نعيم في «الحلية» (٩/ ١٠٦) وابن كثير في «مناقب الإمام الشافعي» (ص١٠٩ رقم ١٩١). وابن حجر في «توالي التأسيس» (ص١٠٨).

وذكره ابن قيم الجوزية في «إعلام الموقعين» (٢/ ٢٨٥).

وفي لفظ (١٠): فارتعد الشافعيُّ رحمه الله واصفرٌ لونُه وقال: ويحك، أيُّ أرضٍ تُقِلَّني وأيُّ سماءٍ تُظِلَّني إذا رويتُ عن رسولِ الله ﷺ شيئاً فلم أقل به، نعم على الرأس والعينين.

وقال<sup>(۲)</sup> رحمه الله تعالى: ما من أحد إلا وتذهب عليه سنة لرسولِ اللَّهِ ﷺ وتعزُبُ عنه، فمهما قلتُ من قول وأصَّلْتُ فيه عن رسولِ الله ﷺ خلافَ ما قلتُ فالقولُ ما قال رسولُ الله ﷺ وهو قولي. وجعل يردد هذا الكلامَ.

وقال الشافعيُ (٣) رحمه الله أيضاً: لم أسمع أحداً نسبته العامةُ أو نسب نفسه إلى علم يخالف في أن فرضَ اللّهِ تعالى اتباعُ أمرِ رسولِ اللّهِ ﷺ والتسليمُ لحكمه، فإن اللّه لم يجعل لأحد بعده إلا اتباعه، وأنه لا يلزم قولُ رجلٍ قال إلا بكتابِ اللّهِ أو سنةِ رسولِ الله ﷺ، وأن ما سواهما تبعّ لهما، وأن فرضَ اللّهِ علينا وعلى من بعدنا وقبلنا في قبول الخبرِ عن رسولِ الله ﷺ واحدٌ لا يُختلف فيه.

وقال الربيعُ (٤): سألتُ الشافعيَّ عن الطِيب قبل الإحرامِ بما يبقى ريحُه بعد الإحرامِ وبعد رمي الجمرةِ والحلق وقبل الإفاضة، فقال: جائزٌ وأُحبه ولا أكرَهُه، لثبوت السنةِ فيه عن النبيُّ والأخبار عن غير واحدٍ من الصحابةِ. فقلت: وما حجتك فيه؟ فذكر الأخبارَ فيه والآثارَ ثم قال: أخبرنا ابنُ عُينةَ عن عمرو بنِ دينارِ عن سالم قال: قال عمرُ فيه المُنهُ من رمى الجمرةَ فقد حلَّ له ما حرم عليه إلا النساءَ والطِيبَ. فقال سالم: وقالت عائشةُ (٥) فيها: طيبتُ رسولَ الله عليه إلى النساء والطِيبَ. فقال سالم: وقالت عائشةُ (٥)

<sup>(</sup>۱) أخرجه البيهقي في «المناقب» (۱/٥٧٥) وأبو نعيم في «الحلية» (١٠٦/٩) وابن حجر في «توالي التأسيس» (ص١٠٨) وابن كثير في «مناقب الإمام الشافعي» (ص١٧٩ رقم ١٩٠). وذكره ابن قيم الجوزية في «إعلام الموقعين» (٢٨٦/٢).

<sup>(</sup>٢) ذكره ابن قيم الجوزية في «إعلام الموقعين» (٢/ ٢٨٦).

<sup>(</sup>٣) ذكره ابن قيم الجوزية في "إعلام الموقعين" (٢/ ٢٨٦).

<sup>(</sup>٤) ذكره ابن قيم الجوزية في «إعلام الموقعين» (٢/ ٢٨٨).

وسنةُ رسولِ الله ﷺ أحقُّ أن تُتَّبعَ. قال (۱): وهكذا ينبغي أن يكون الصالحون وأهلُ العلم، فأما ما تذهبون إليه من ترك السنةِ وغيرِها وتركِ ذلك لغير شيءِ بل لرأي أنفسِكم، فالعلمُ إذاً إليكم تأتون منه ما شئتم وتدعون ما شئتم.

وقال<sup>(۲)</sup> رحمه الله تعالى: من تَبِع سنةَ رسولِ الله ﷺ وافقتُه، ومن خلَط فتركها خالفتُه. صاحبي الذي لا أفارق الملازمُ الثابتُ مع رسولِ الله ﷺ وإن بعُدَ، والذي أفارق هو من لم يقل بحديث رسولِ الله ﷺ وإن قرُبَ.

#### [نبذة من خطبة كتاب إبطال الاستحسان]

وقال رحمه الله تعالى في خطبة كتابِ (إبطالِ الاستحسان) (٣): الحمدُ لله على جميع نعمِه بما هو أهلُه وكما ينبغي له، وأشهدُ أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأن محمداً عبدُه ورسولُه بعثه بكتاب عزيز لا يأتيه الباطلُ من بين يديه ولا من خلفه تنزيلٌ من حكيم حميد، فهدى بكتابه ثم على لسان رسولِه، ثم أنعم عليه وأقام الحجة على خلقه لئلا يكونَ للناسِ على الله حجة بعد الرسل، وقال: ﴿وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ يَبْيَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةُ ﴾ [النحل: ١٩]. وقال تعالى: ﴿وَأَنْلِنَا لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلْتَهِمَ ﴾ [النحل: ١٤٩].

وفرض عليهم اتباعَ ما أنزل إليهم وسن رسولُ اللَّهِ ﷺ، فقال تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُۥ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَمُهُمُ اَلْخِيَرَةُ مِنْ أَمْرِهِمُّ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ ضَلَ ضَلَلًا مُبِينًا﴾ [الأحزاب: ٣٦].

فاعلم أن معصيتَه في ترك أمرِه وأمرِ رسولِ الله ﷺ ولم يجعل لهم إلا النباعَه، وكذلك قال لرسولِ الله ﷺ وكَنكِن جَعَلْنهُ نُورًا نَهْدِى بِهِ، مَن نَشَآهُ مِنْ عِبَادِناً وَلِنَكِن جَعَلْنهُ نُورًا نَهْدِى بِهِ، مَن نَشَآهُ مِنْ عِبَادِناً وَلِنَك لَهَدِى آللسورى: ٥٢ ـ ٥٣]. مع ما علم نبيّه، ثم فرض اتباع كتابه فقال: ﴿فَاسْتَمْسِكَ بِٱلَّذِى أُوحِى إِلَيْكَ ﴾ [الزخرف: ٤٣].

<sup>(</sup>١) أي الشافعي، ذكره ابن قيم الجوزية في "إعلام الموقعين" (٢/ ٢٨٨).

<sup>(</sup>٢) ذكره ابن قيم الجوزية في «إعلام الموقعين» (٢/ ٢٨٩.

<sup>(</sup>٣) الإمام الشافعي وهو في موسوعته (١٠٧/١٥ ـ ١١٠) وذكره ابن قيم الجوزية في «إعلام الموقعين» (٢/ ٢٨٩ ـ ٢٩٠).

وقال: ﴿وَأَنِ ٱحْكُمُ بَيْنَهُم بِمَا أَنْزَلَ ٱللَّهُ وَلَا تَنَّبِعُ أَهْوَآءَهُمُ ۗ [المائدة: ٤٩].

وأعلمهم أنه كمّل لهم دينهم فقال عز وجل: ﴿ الْيَوْمَ أَكُمْلُتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَاتَمْتُ عَلَيْكُمْ فِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلَمَ دِينَا ﴾ [المائدة: ٣] إلى أن قال: ثم من عليهم بما اتاهم من العلم فأمرهم بالاقتصار عليه وأن لا يقولوا غيره إلا ما علمهم فقال لنبيه: ﴿ وَكَنَالِكَ أَوْجَيْنَا إِلَيْكُ رُوحًا مِن أَمْرِنا مَا كُنتَ تَدْرِى مَا الْكِنْبُ وَلا الْإِيمَانُ ﴾ [الـــــــوري: ٢٥]. وقال لنبيه ﷺ: ﴿ قُلْ مَا كُنتُ بِدْعًا مِن الرُسُلِ وَمَا أَدْرِى مَا يُفْعَلُ بِي وَلا بِكُمْ ﴾ [الأحقاف: ٩]. وقال لنبيه ﷺ: ﴿ وَلَا نَقُولُنَ لِشَاتَهُ إِنِي فَاعِلُ ذَلِكَ عَدًا ﴿ إِلَّا أَن يَشَاتَهُ إِنِّي فَاعِلُ ذَلِكَ عَدًا ﴾ [الأحقاف: ٩]. وقال لنبيه ﷺ: ﴿ وَلَا نَقُولُنَ لِشَاقَ عِنهِ القيامة وسيدُ الخلائق، وقال تأخر ورضوانه عنه، وأنه أولُ شافع ومشفّع يوم القيامة وسيدُ الخلائق، وقال لنبيه ﷺ: ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ يِهِ عِلْمُ ﴾ [الإسراء: ٣٦].

وجاءه ﷺ رجلٌ في امرأة رجل رماها بالزنا فقال له: يَرجِع، فأوحى اللّهُ إليه آية اللّعانِ فلاعن بينهما، وقال: ﴿ قُل لَا يَعْلَمُ مَن فِي السّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ الْغَيْبَ إِلّا اللّهُ ﴾ [النمل: ٦٥]. وقال: ﴿ إِنَّ اللّهَ عِندَهُ عِلْمُ السّاعَةِ وَيُنزَلُ الْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْأَرْحَارِ ﴾ [النمل: ٣٤]. الآية، وقال لنبيه ﷺ: ﴿ يَتَنلُونَكَ عَنِ السّاعَةِ أَيّانَ مُرْسَهَا ﴿ فِيمَ أَنتَ مِن السّاعة، وكان مَن عدا ملائكة اللّهِ وَكُرُهُم الساعة، وكان مَن عدا ملائكة اللّهِ المقربين وأنبيائه المصطفين من عباد الله أقصرَ علماً من ملائكته وأنبيائه، واللّه عز وجل فرض على خلقه طاعة نبيّه ولم يجعل لهم من الأمر شيئاً.

وكلامُه رحمه الله تعالى في هذا البابِ كثيرٌ مشهورٌ مذكور. وهذا الذي قاله من تحكيم نصوصِ الكتابِ والسنةِ وطرحِ ما خالفهما هو الذي نطقا به وصرحت به نصوصُهما وأجمع عليه الصحابة والتابعون فمن بعدهم كما حكى إجماعَهم هو وغيرُه، وكما هو المشهورُ من سيرتِهم في الأقوالِ والأفعالِ، ونصوصُهم في هذا البابِ ملءُ الدنيا، وتصانيفُهم في ذلك قد طبّقتْ مشارق الأرض ومغاربها، ولو رأوا ما عليه مقلّدوهم في هذا الوقت لتبرأوا منهم ومقتوهم أشدً المقتب، فإنهم ليسوا على ما كانوا عليه، ولا اهتدوا إلى ما أرشدوهم إليه، بل اختلفوا اختلافاً شديداً وافترقوا افتراقاً بعيداً، وكلٌ منهم يحصر الحقّ في إمامه، ويرى سائر أهلِ العلم مفضولين وإمامَه فاضلاً، وإذا خالف مذهبُه نصاً ضربَ له الأمثال، وتكلف

له التأويلَ المُحال، ويقابله الآخرُ بمثل ذلك، فهم بين راد ومردود وحاسدٍ ومحسود، وكان فيهم شبّة من الذين قال الله تعالى فيهم: ﴿مِنَ ٱلَّذِينَ فَرَقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيَعًا كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْمِمُ فَرِحُونَ﴾ [الروم: ٣٢].

ولم يعلم هؤلاء المساكينُ أن سلفَهم الصالحَ الذين يزعمون الاقتداء بهم كانوا أبعدَ من هذه الصفة بُعدَ ما بين المشارق والمغارب، بل كانوا وأرضاهم أجلً شأناً وأكملَ إيماناً من أن يُقدّموا بين يدي الله ورسولِه، بل هم تبعٌ له في أوامره ونواهيه، ولنصوص الشرعِ أعظمُ عندهم من أن يقدّموا عليها آراء الرجال، وهي أجلُ قدراً في صدورهم من أن تُضرَبَ لها الأمثال، وأعلى منزلة من أن تُدفع بالأقيسة والتأويلِ المُحال، وإنما المقتدي بهم على الحقيقة من اقتفى أثرَهم واتبع سيرهم وحفِظ وصيَّتهم وأحيا سنتَهم في طلب الحق وأخذِه أين وجدَه، والوقوفِ عند كتاب اللهِ تعالى وسنة رسولِه على كما بَلغَتْه.

فكما كان اجتهادُ السلفِ رحمهم الله في جمع الأدلةِ واستنباطِ الأحكامِ منها، فالواجبُ عند الخلافِ تتبُعُ تلك الأدلةِ والاستنباطاتِ، والأخذُ بالأصح منها مع مَن كان، وبِيد مَن وُجِدَ، فإن الحقَّ واحدٌ لا يُجزَّئُه الاختلافُ، وكلُ واحدٍ من أولئك الأئمةِ يدأب في طلبه جاداً مجتهداً إن أصابه فله أجران (۱) وإن أخطأه فله أجر والخطأ مغفورٌ، وهذه أقوانُهم مدونةٌ في كتبهم، كلُها تذمّ الرأيّ في الدين، وتحُتَّ مَن بعدَهم على اقتفاء أثرِهم في طلب الحقِّ أينما كان، ولم يدْعُ أحدٌ منهم إلى تقليده، ولم يكن أحدٌ منهم معصوماً ولا ادّعى ذلك ولا قال إن الحقَّ معي لا يفارقني، فتمسكوا بما أقول وأفعل، ولا كان لأحدٍ منهم التزامُ قولِ أحدٍ من آحادِ الأمةِ، لا ممن هو مثلُهم ولا مَن هو أفضلُ منهم فضلًا عمن هو دونهم، ولم يكن لهم أن يلتزموه فيما خالف النصَّ الذي لم يبلغه أو لم يستحضِرُه.

<sup>(</sup>۱) يشير إلى الحديث الذي أخرجه البخاري رقم (۷۳۵۲) ومسلم رقم (۱۷۱٦) وأبو داود رقم (۳۵۷۶) والترمذي رقم (۱۳۲۱) والبيهقي (۱۱۹/۱۰) والبغوي رقم (۲۰۰۹) وابن عبد البر في المجامع بيان العلم، رقم (۱۲۲۶) وأحمد (۱۹۸/۶ و ۲۰۰ ـ ۲۰۰) والنسائي (۱۳۲۸ ـ ۲۲۲) والدارقطني (۲۰٤/۶) من طرق عن أبي هريرة شخه قال: قال رسول الله ﷺ: «إذا حكم الحاكم فاجتهد فأصاب فله أجران، وإذا حكم فاجتهد فأخطأ فله أجرً».

ولو كان ذلك خيراً لسبقونا إليه، بل كان إمام الجميع محمدٌ رسولُ الله ﷺ الذي بيَّن للناسِ ما نُزَل إليهم، ويتبعون آثارَه من الأفعال والأقوالِ والتقريراتِ يتلقَّونها من حفاظِها مَن كانوا وأين كانوا وبيد مَن وجدوها وقفوا عندها ولم يعدوها إلى غيرها.

وكانت طريقتُهم في تلقي النصوصِ أنهم يردّون المتشابه إلى المُحكم، وتوافق ويأخذون ما يفسّر لهم المتشابة ويبيّنه لهم، فتتفق دلالته مع دلالة المُحكَم، وتوافق النصوصُ بعضُها بعضاً ويصدّق بعضُها بعضاً، فإنها كلها من عند الله، وما كان من عند الله فلا اختلاف فيه ولا تناقض، وإنما الاختلاف والتناقضُ فيما كان من عند غير من الله تعالى: ﴿أَفَلَا يَتَدَبّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُوا فِيهِ النّاء: ٨٢].



## [خاتمة منظومة (سُلَّم الوصول) وشرحها (معارج القبول)

(ثم إلى هنا قد انتهيت (سميتُه بسلم الوصول (والحمدُ لله على انتهائي (أسأله مغفرة الدنسوبِ (ثم الصلاة والسلام أبدا (ثم جميع صحبِه والآلِ (تمدومُ سرمداً بلا نفاد (ثم الدعا وصية القراء (أبياتُها «يُسْر» بعد الجُملِ

وتم ما بجمعه عُنِيتُ)
إلى سمَا مباحثِ الأصول)
كما حمِدْتُ اللَّه في ابتدائي)
جميعِها والسترَ للعيوب)
تغشى الرسولَ المصطفى محمدا)
السسادةِ الأنسمةِ الأبدال)
ما جرت الأقلامُ بالمحداد)
جميعِهم من غير ما استثناء)
تاريخُها «الغفرانُ» فافهم وادعُ لي)

\* \* \*

(ثم إلى هنا) الإشارةُ إلى آخرِ الكلامِ على الاعتصام بالكتاب والسنة وناسب جعلُ ذلك هو الخاتمةَ بكون الآيةِ التي فيها الإشارةُ إلى ذلك هي من آخر ما نزل وهي قولُه تعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمُ دِينَكُمْ ﴾ [المائدة: ٣] بل السورةُ كلُها من آخر ما نزل.

ورُويَ أنها نزلت جمُلةً واحدةً ومن جهة أنها الاعتصامُ بها آخِرُ ما أوصى به النبيُّ ﷺ في خُطبتِه في غديرِ (١) خمّ، ثم كان من آخرِ ما تكلم به عند خروجه من الدنيا.

(قد انتهيتُ) أي اقتصرتُ على هذا القدر، وفيه إن شاء اللَّهُ تعالى كفايةً (وتم) أي قُضيَ (ما) أي الذي (بجمعه) في نظمي (عُنيتُ) اهتممتُ له.

(سميتُه) حين تم (بسلّم) أي المِرقاة التي يُصعدُ فيها لأجلِ (الوصولُ إلى

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

سما) بتثليث السين (مباحث) جمعُ مبحثٍ وهو ما يحصُل به فهمُ الحكم (الأصول) جمعُ أصلٍ وهو ما يُبنى عليه، والمُرادُ بها عند الإطلاقِ أصولُ الدين، وهو ما يجب اعتقادُه فيه وهو المُرادُ هنا، وأما إذا أُضيفتْ فهى بحسب المضافِ إليه.

فأصولُ الحديثِ علمُ الاصطلاحِ الذي يُبحث فيه عن تفاصيل أحوالِ السندِ والمتنِ وأحكامِها، وأصولِ الفقهِ علمٌ يُبحث فيه عن الدليل والمدلولِ وحالِ المستدلُ وغير ذلك. وأصول العربيةِ والنحوِ والصرفِ والمعاني والبديعِ كلٌ بحسبه وتعريفِه في فنه.

وقولُنا: «سما مباحث الأصول» وصف له بالسمق وهو العلو، إشارة إلى أنه أعلى العلوم وأهمُها وأوجبُها وألزمُها لأنه معرفةُ ما خلق اللَّهُ له الخلق والدنيا والآخرة والجنة والنار، وبه أرسل الله الرسل وأنزل الكتب، وفيه وله شُرع الجهاد، وعليه يُرتب الجزاءُ من الثواب والعقاب وغير ذلك، فحقيق بعلم هذا قدرُه أن يكون هو أولَ ما يهتم به العبد، وأعظمَ ما يبذُل فيه جُهده ويُنفقُ فيه عمره حتى يموت على ذلك، وناسب تسمية الشرح بمعارج القبولِ لأن العروجَ هو الصعود، والمعارج المصاعد في هذا السلم. وأضيفت المعارج إلى القبول لمناسبة الوصولِ لأن من لم يُقبَلُ لم يصِلْ بل يُرد أو ينقطع.

(والحمد لله على) جزيل النعمة التي منها أن قدر (انتهائي) أي إتمامي هذا الممتن المشتمل على معرفة الله تعالى ودينه ورسوله على (كما حمدت الله في ابتدائي) في نظمه كما تقدم، وذلك اقتداء بكلام الله تعالى حيث افتتح ذكر الخلق بالحمد فقال: ﴿ الحَمَدُ لِلهِ اللهِ عَلَقَ السَّمَوَتِ وَالأَرْضَ ﴾ [الأنعام: ١]. وختم ذكرهم فيما ينتهون إليه من الدارين بالحمد فقال: ﴿ وَقُضِى بَيْنَهُم بِالْحَقِ وَقِيلَ الْحَمَدُ لِلهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ [الزمر: ٧٥].

وقال تعالى: ﴿وَمَاخِرُ دَعُونِهُمْ أَنِ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَنْكِيدِ﴾ [يونس: ١٠].

(أسأله) أي أسأل اللَّه (مغفرة) أي مغفرته تعالى (الذنوب) ذنوبي وجميع المسلمين، والمغفرةُ سترُ الذنبِ في الدنيا والآخرة والعفُو عنه وعدمُ المؤاخذةِ به (جميعِها) من صغائرَ وكبائرَ. والاستغفار من أعلى أنواع الذكرِ (والستر) منه تعالى (للعيوب) مني ومن جميع المسلمين.

(ثم) عطفٌ على الحمد والاستغفار (الصلاة والسلام أبدا) تقدم معناهما (تغشى الرسول المصطفى محمدا) تغمُره من ربه عز وجل (ثم) تغشى (جميع صحبِه والآلِ) تقدم تعريفِهما (السادةِ) جمعُ سيد، وهو النقيبُ المقدّم (الأئمة) المقتدى بهم في الدين (الأبدال) أي الأولياء لله تعالى (تدوم) متواصلةً متواترةً (سرمداً) تأكيد للدوام يفسره (بلا نفاد) فناء وانقطاعِ (ما جرت الأقلامُ بالمِداد) أي عدد ما جرت به.

(ثم الدعا) لجامع هذا العِقْدِ متناً وشرْحاً (وصيةٌ) منه يلتمسه من (القراء) أن يدعُوا له بخيري الدنيا والآخرة (جميعِهم) شاهدِهم وغائبِهم، معاصريه ومن يأتي بعد عصرِه (من غير ما) صلةٌ، أي من غير (استثناء) إخراجِ أحدِ منهم هذه الوصية.

(أبياتُها) أي عِدّتُها رمزُ حروفِ (يُسْر) وذلك مائتان وسبعون (بعدَ الجمل) الحروفِ الأبجدية المعروفةِ عند عامةِ العربِ، وبما زدتُ فيها أقول (أبياتُها المقصودُ) أي الذي فيه الأحكامُ والمسائلُ (يسر فاعقِلُ) عني. (تأريخها) الذي أَلَفْتُ فيه رمزُه حروفُ (الغفران) وذلك ألفٌ وثلاثمائة واثنان وستون، أي عامئِذِ، نسألُ اللَّهَ الغفرانَ.

(فافهم) ما في ذا المعتقدِ (وادعُ لي) بصالح الدعواتِ في أوقاتِ الإجابةِ كما أوصيتُك، فإن ذلك من أعظم الصدقاتِ: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَجْزِي ٱلْمُتَصَدِّقِينَ﴾ [يوسف: ٨٨].

اللهم ياحيُّ يا قيومُ يا ذا الجلالِ والإكرامِ، يا بديعَ السماواتِ والأرضِ برحمتك نستغيث. اللهم رحمتَك نرجو فلا تكِلنا إلى أنفسنا ولا إلى أحدِ من خلقك طرفة عينٍ، وأصلح لنا شأننا كلَّه، لا إله إلا أنت سبحانك إني كنتُ من الظالمين.

اللهم مغفرتُك أوسعُ من ذنوبنا، ورحمتُك أرجى عندنا من أعمالنا، فاغفِرْ لنا وارحمنا إنك الغفورُ الرحيم.

اللهم ما كان في هذا السَّفْر من حق وصوابِ فبتعليمك وإلهامِك، وفضلِك وإنعامِك، وفضلِك وإنعامِك، وأنت أهلُه، وأنت أهلُه ومُوليه، فلك الحمدُ كما أنتَ أهلُه، فانفْعنا اللهم بتفهَّمه، وارزقنا العمل بما علمنا وجميعَ المسلمين. وما كان فيه من خطأ وزلل فمن نفسي

وشيطاني، فألهمني اللَّهمَّ رُشدي، وأعِذني من شرِّ نفسي، وقيِّض له من يُصلحه ويسدُّ خَلَلهُ، وأعذني أن أضِلَّ عن سواء صراطكِ المستقيم، أو يَضِلَّ بخطئي أحدٌ من عبادك، واغفِرْ لي ولوالديَّ ولجميع المسلمين.

سبحان ربّك ربّ العزّة عما يصفون، وسلامٌ على المرسلين والحمدُ لله ربّ العالمين. وصل اللهم على سيدنا ونبيّنا محمدٍ عبدِك ورسولِك سيدِ الأولين والآخرِين، وخاتِم الأنبياء والمرسلين، وقائدِ الغرّ المحجّلين، ورضي اللّه عن آلِه وأصحابِه وأهلِ بيتِه أجمعين، ومن تبِعَهم بإحسان إلى يوم الدين، وعنا معهم بفضله ورحمتِه ووالدينا وإخوانِنا وجميع المسلمين آمين.

وكان الفراغُ من تسويدِه نهارَ الاثنين بعد صلاةِ العصرِ السادسِ عشرَ من جُمادى الأولى سنة ١٣٦٦ للهجرة المحمدية على صاحبها أفضلُ الصلاةِ وأتمُّ التسليم.

تم بحمد الله ومتبه المجدد الله المبته البحرة الثالث من كتاب معارج القبول بشرح سلم الوصول إلى علم الأصول وبه تم الكتاب

### الفهارس

أولاً: فهرس الأعلام المترجم لهم.

ثانياً: فهرس الفرق والطوائف المعرّف بهم.

ثالثاً: فهرس الموضوعات.



#### أولاً: فهرس الأعلام المترجم لهم في الجزء الأول من كتاب «معارج القبول»

زبان بن العلاء بن عمار المازني التميمي: ١١٠

أبو علي «الحسن بن هانئ بن عبد الأول بن الصباح الحكمي: ١٣٥

، ب

عبد الله بن المعتز: ١٣٦

اسماعيل بن القاسم العنزي: ١٣٦

قس بن ساعدة الإيادي: ١٣٦ محمد بن شجاع بن الثلجي الفقيه البغدادي

الحنفي: ١٥٠

النابغة الذبياني: ٢٤٧

الساجي شيخ البصرة: ٢٥٤

القصاب محمد بن علي المجاهد: ٢٥٩

الجعد بن درهم: ٣٤٠

بشر بن غياث المريسي: ٣٤١

. أحمد بن أبي داود القاضى: ٣٤٢

إبراهيم بن طهمان أبو سعيد الهروي النيسابوري: ٣٤٣

سليمان بن طرخان التميمي: ٣٤٣

سلام بن مطيع: ٣٤٣

يعقوب بن إبراهيم القاضي: ٣٤٤

أبو محمد الأودي الكوفي: ٣٤٦ يزيد بن هارون أبو خالد السلمي الواسطي:

شبابة بن سوار: ٣٤٩

P37

هاشم بن القاسم الليثي، أبو النضر البغدادي:

أبو توبة الحلبي: ٣٥٠

نعيم بن حماد بن همام بن سلمة بن مالك

الخزاعي: ٣٥٠

إبراهيم بن مهدي المصيصي: ٣٥٠

عباد بن العوام بن عمر الكلابي: ٣٥٠

ابن أبي مريم: ٣٥٠ النضر بن عبد الجبار: ٣٥٠

هارون بن معروف المروزي أبو علي الخزاز الضرير: ٣٥١

هشيم بن بشير السلمي: ٣٥١

القاسم بن سلام: ٣٥١

إسحاق بن بهلول بن حسان الأنباري: ٣٥٢

أنس بن عياض بن ضمرة الليثي أبو حمزة المدنى: ٣٥٢ عيسى بن يونس بن إسحاق السبيعي: ٣٥٢ الحسن بن إبراهيم بن إشكاب: ٣٥٢

عاصم بن علي بن عاصم بن صهيب الواسطى: ٣٥٢

> عبد الوهاب بن الحكم الوراق: ٣٥٣ سفيان بن وكيع بن الجراح: ٣٥٣

إبراهيم بن سعد بن إبراهيم بن

عبد الرحمن بن عوف الزهري: ٣٥٣ سعيد بن عبد الرحمن الجمحي: ٣٥٣

وهب بن جرير بن حازم الأزدي البصري:

سليمان بن حرب بن بجيل الأزدي: ٣٥٤ محمد بن يزيد الواسطي: ٣٥٤

عثمان بن أبي شيبة: ٣٥٥

أبو عمرو الشيباني النحوي الكوفي: ٣٥٥

يحيى بن أيوب أبو زكريا المَقَابري: ٣٥٥

حجاج بن المنهال الأنماطي السلمي: ٣٥٥ إسحاق بن أبي إسرائيل: ٣٥٥

إسماعيل بن إبراهيم الهلالي: ٣٥٥

حسن بن موسى الأشيب: ٣٥٦

محمد بن سليمان بن حبيب الأسدي الكوفي: ٣٥٦

> يحيى بن يحيى النيسابوري: ٣٥٧ هشام بن عبيد الله الرازي: ٣٥٧

إسحاق بن إبراهيم الحنظلي: ٣٥٧ أبو جعفر النفيلي: ٣٥٧

أبو معاوية: ٣٦١

أبو نعيم: ٣٦٢

هارون الفروي بن موسى المدني: ٣٧٦ أحمد بن يحيى بن يسار الشيباني مولاهم

الإمام البغدادي: ٤٤٤

جهم بن صفوان، الضال المبتدع: ٤٦٠ أبو علي الحسين بن عبد الله بن سينا الحكيم المشهور: ٤٧٦

أبو نصر الفارابي، محمد بن محمد بن طرخان بن أوزلغ: ٤٧٦

أرسطو طاليس: ٤٧٦

الطوسى: ٤٧٦

أبو بكر محيي الدين، محمد بن علي بن محمد الحاتمي الطائي الأندلسي: ٤٧٧ عمر بن علي المعروف بابن الفارض: ٤٧٨

معمر بن عباد السلمي أبو عمرو: ٤٨٣ محمد بن عبد الله الإسكافي أبو جعفر: ٤٨٤

عبد الله بن سعيد بن كُلَّاب الفقيه أبو محمد البصري: ٤٨٤

#### أولاً: فهرس الأعلام المترجم لهم في الجزء الثاني من كتاب «معارج القبول»

أبو رجاء العطاردي: ٥٨٣

ابن خطيب الري «محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي البكري

المعروف بالفخر الرازي»: ٨٨٥

أبو المظفر يحيى بن محمد بن هبيرة: ٦٩٩

عمر بن هارون «البلخي»: ۷۰۰

أحمد بن يحيى بن إسحاق العالم الملحد المشهور [بابن الرواندي]: ٧٥٠

محمد بن عبد الوهاب بن سلام الجُبَّائي (أبو علي): ٧٥٢

أبو بكر أحمد بن إبراهيم بن إسماعيل بن العباس الجرجاني: ٧٥٤

محمد بن محمد بن محمد بن أحمد الطوسي الشافعي [الغزالي]: ٩٤٣

محمد بن عبد الكريم بن أبي بكر أحمد الشهرستاني: ٩٤٣

#### أولاً: فهرس الأعلام المترجم لهم في الجزء الثالث من كتاب «معارج القبول»

|                                       |                                         | الصفحا   |
|---------------------------------------|-----------------------------------------|----------|
| صل بن عطاء:                           |                                         | <br>1117 |
| رو بن عبيد بن أبان:                   |                                         |          |
| سوَيه:                                | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | <br>1181 |
| ك الله بن سلام:                       | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | <br>777  |
| يلمة الكذاب:                          |                                         | <br>۲۸۳  |
| بلسوف الكندي [يعقوب بن إسحاق الكندي]: | ن إسحاق الكندي]:                        | <br>۱۲۸٤ |

# ثانياً: فهرس الفرق والطوائف المعرَّف بهم في الجزء الأول من كتاب «معارج القبول»

| الصفحة | اسم الفرقة أو الطائفة |
|--------|-----------------------|
|        | الجهمية:              |
| ٣٠٤    | المعتزلة:             |
| ٣٣٩    | السمنية:              |
| ٣٤٥    | الزندقة:ا             |
| ٤٧٦    |                       |
| ٤٧٧    | الاتحادية :           |
| ٤٧٩    | الجبرية:              |

#### ثانياً: فهرس الفرق والطوائف المعرَّف بهم في الجزء الثاني من كتاب «معارج القبول»

| الصفحة | اسم الفرقة أو الطائفة |
|--------|-----------------------|
|        | الصابئة:              |
| ٥٩١    | الدهرية:              |
| 091    | الثَّنوية:            |
| vo1    | المرجئة:              |
| Vo7    | الخوارج:              |

## ثانياً: فهرس الفرق والطوائف المعرَّف بهم في الجزء الثالث من كتاب «معارج القبول»

| الصفحة | اسم الفرقة أو الطائفة |
|--------|-----------------------|
| ١٣٦٩   |                       |
| 146    | السبئية:              |
| 1841   | النصيرية:             |
| 1877   | الزيدية:              |

#### ثالثاً: فهرس موضوعات الجزء الأول من كتاب «معارج القبول»

| صفحة       | ال | <sup>ا</sup> ول                       | الجزء الا          |                | الموضوع    |
|------------|----|---------------------------------------|--------------------|----------------|------------|
| ٥          |    | ,                                     | رهاب الديلمي       | الدكتور عبد ال | مقدمة بقلم |
| ٧          |    |                                       |                    |                |            |
| ۱۳         |    | مد بن حافظ الحكمي                     | م ولده: الدكتور/أ- | ولف الكتاب بقل | نبذة عن مز |
| ۱۳         |    | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                    | أته            | مولده ونشأ |
| ١٤         |    |                                       |                    |                | طلبه للعلم |
| ١٦         |    |                                       |                    |                | علمه       |
| ۱۷         | *  |                                       |                    |                | أدبه       |
| ۲.         |    |                                       |                    |                | أعماله     |
| ۲۱         |    | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                    |                | صفاته      |
| <b>۲</b> ۲ |    | ·                                     |                    |                | وفاته      |
| 74         |    | •                                     |                    |                | مؤلفاته    |
| 79         |    | الوصول) بخط الناظم                    | أصل منظومة (سُلَّم | فحة الأولى من  | صورة للصا  |
| ۳.         |    | الوصول) بخط الناظم                    | 1,                 |                |            |
| ۳۱         |    | <b>ج القبول</b> ) بخط المؤلف          | 1                  |                |            |
| ٣٢         |    | ے<br>ر <b>ج القبول)</b> بخط المؤل     |                    |                |            |
| ٣٣         |    |                                       |                    |                |            |
| ٣0         |    | وصفاته العليا                         |                    | _              | 75)        |
| ٤٥         |    |                                       |                    |                |            |

| صفحة | الجزء الأول                                   | الموضوع                  |
|------|-----------------------------------------------|--------------------------|
| ٥١   |                                               | اختلاف الفرق الإسلامية   |
| ٥٤   |                                               | الفرق الناجية            |
| 00   | الشرح                                         | سببُ نظم المتن وتأليف    |
|      | الوصول، إلى علم الأصول في توحيد الله واتباع   | نص منظومة: سلَّمُ        |
| ٥٧   |                                               | الرسول ﷺ                 |
| ٥٨   | خلق له وبأول ما فرض الله تعالى عليه           | مقدمة: تُعرِّف العبد بما |
| ٥٩   | التوحيد ينقسم إلى نوعين، وبيان النوع الأول    |                          |
| 17   | النوع الثاني من التوحيد                       |                          |
| 77   | ت العبادة، وذكر بعض أنواعها                   | الفصل الثالث: في تعريه   |
| 75   | ضدً التوحيد                                   | -                        |
| 73   | ن أمور يفعلها العامة                          |                          |
| 78   | رك فعلُ من يتبرك بشجرة أو حجر أو بقعة أو قبر  | •                        |
| 70   | ما وقع فيه العامة اليوم مما يفعلون عند القبور |                          |
| 77   | حقيقة السحر وحدُ الساحر                       |                          |
| ٦٧   | منى حديث جبريل المشهور في تعليمنا الدين       | •                        |
| ٧٠   | الإيمان يزيد بالطَّاعة وينقص بالمعصية         | • •                      |
| ٧١   | ي معرفة نبيُّنا محمد ﷺ وتبليغه الرسالة        | •                        |
| ٧٢   | ن هو أفضلُ الأُمَة بعد الرسول ﷺ               |                          |
| ٧٣   | سك بالكتاب والسنة                             | · ·                      |
| ٧٥   |                                               | شرح مقدمة المنظومة .     |
| ٧٦   | البسملة                                       | _                        |
| ۸۰   | ئره والاستعانةِ به                            | القولُ في حمد الله وشك   |
| ٨٦   |                                               | القول في كلمة الشهادة    |
| ۸۸   | ف بالآل والأصحاب                              |                          |
| ۹.   | لبيت (حاشية)                                  |                          |
| ۹١   |                                               |                          |

| لصفحة        | الموضوع الجزء الأول ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۷۳          | الأزلي بذاته وأسمائه وصفاته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۱۷٤          | الصمد الذي يصمد إليه الخلائق في حوائجهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۱۷۷          | البر وصفاً وفعلًاالله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۱۷۷          | المهيمن على عباده بأعمالهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۱۷۷          | العلي علوّ قهر وعلو شأن أالعلي علوّ قهر وعلو شأن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۱۸۱          | <br>الذي له العلق والفوقية بالكتاب والسنة وإجماع الملائكة والمرسلين وأتباعهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۱۸۲          | استواؤه على العرش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۱۸۷          | تصريح القرآن بفوقية الله عز وجل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 194          | تصريح القرآن والسنة بأن الله عز وجل في السماء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۲.,          | التصريح باختصاص بعض الأشياء بأنها عنده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۲۰۱          | الرفع والصعود والعروج إليه وهو أنواع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۲٠٥          | معراج نبيّنا محمد ﷺ إلى سدرة المنتهى وإلى حيث شاء الله عز وجل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۲۰۸          | التصريح بنزوله تعالى كما ورد في الأحاديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۲۱.          | ننزل الملائكة ونزول الأمر من عنده، وتنزيل الكتاب منه تبارك وتعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 717          | رفع الأيدي إليه تعالى والأبصار إليه في أحاديث القنوت والاستسقاء والدعاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 717          | إشارة النبي ﷺ إلى العلو في خطبة حجة الوداع بإصبعه وبرأسه الشريف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 717          | النصوص الواردة في ذكر العرش وصفته، وإضافته إلى خالقه وأنه تعالى فوقه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Y 1 Y        | كذيب فرعون لموسى في أن إلهه في السماء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| <b>۲ ۱ ۸</b> | فصة تكليم موسى حين تجلى للجبل فاندكُ الجبل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 771          | ذكر أقوال الصحابة ﴿ فَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 777          | ذكر أقوال التابعين رحمهم الله تعالى ومن بعدهم من أهل السنة والجماعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 377          | طبقة أخرى: أبي حنيفة وابن جريج والأوزاعي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۲۳۸          | طبقة أخرى: جرير بن عبد الحميد، وابن شقيق، وأحمد بن حنبل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 737          | طبقة الشافعي وأحمد رهجي المسترانين المستراني |
| 787          | طبقة أخرى: المزني، ومحمد بن يحيى الذهلي. والبخاري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 408          | طبقة أخرى: زكريا بن يحيى الساجي، وحماد البوشنجي. وابن خزيمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

### ثالثاً: فهرس موضوعات الجزء الثاني من كتاب «معارج القبول»

| بیان النوع الثاني من نوعي التوحید وهو توحید الطلب والقضد، وأنه معنی         ۲ إله إلا الله       ۱۹         توحید الإلهیة: أرسل الله به الرسل       ۱۰۰         من أجل توحید الإلهیة نزل الله الکتب       ۱۰۰         أمر الله رسوله بقتال من تولی عنه وأبی       ۱۰۰         فضائل أخرى لكلمة «لا إله إلاّ الله» (حاشیة)       ۱۰۰         حسن عاقبة من قالها معتقداً معناها وكان عاملاً بمقتضاها       ۱۰         معنی شهادة أن لا إله إلاّ الله       ۱۱         ۱ - العلم بمعناها نفیاً وإثباتاً       ۱۱         ۲ - الیقین المنافی للشك       ۱۰         ۱ - العدق المنافی للشك       ۱۰         ۱ - الصدق المنافی للكذب       ۱۰         ۲ - البخلاص وتصفیة العمل بصالح النیة عن شوائب الشرك       ۱۲         ۲ - البخلاص وتصفیة العمل بصالح النیة عن شوائب الشرك       ۱۲         ۱ - محبة هذه الكلمة وما اقتضته ودئت علیه ومحبة أهلها العاملین بها       ۱۲         ۱ - حدیث الشهادتین سبب لدخول الجنة لا تنافی أحادیث الوعید       ۱۲         ۱ - حدیث الشهاد تین سبب لدخول الجنة لا تنافی أحادیث الوعید       ۱۸۲         ۱ - حدیث العاملین بها       ۱۲ |     | الع             | الجزء الثاني                                 | موصوع               |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|-----------------|----------------------------------------------|---------------------|
| توحید الإلهیة: أرسل الله به الرسل         من أجل توحید الإلهیة نزل الله الکتب         أمر الله رسوله بقتال من تولی عنه وأبی         فضل شهادة لا إله إلاّ الله         فضائل أخری لکلمة «لا إله إلاّ الله» (حاشیة)         محن عاقبة من قالها معتقداً معناها وكان عاملاً بمقتضاها         معنی شهادة أن لا إله إلاّ الله         سبعة شروط يتوقف عليها الانتفاع بالشهادة         ۱ - العلم بمعناها نفياً وإثباتاً         ۲ - الیقین المنافی للشك         ۳ - قبول مقتضاها بالقلب والإقرار به باللسان         ۵۲ - السدق المنافی للكذب         ۵ - الصدق المنافی للكذب         ۲ - الإخلاص وتصفیة العمل بصالح النیة عن شوائب الشرك         ۲ - محبة هذه الكلمة وما اقتضته ودلّت علیه ومحبة أهلها العاملین بها         ۷ - محبة هذه الكلمة وما اقتضته ودلّت علیه ومحبة أهلها العاملین بها                                                                                                                                                                                                                                                                            |     |                 | الفصل الثاني:                                |                     |
| توحید الإلهیة: أرسل الله به الرسل         من أجل توحید الإلهیة نزل الله الکتب         أمر الله رسوله بقتال من تولی عنه وأبی         فضل شهادة لا إله إلاّ الله         فضائل أخری لکلمة «لا إله إلاّ الله» (حاشیة)         محن عاقبة من قالها معتقداً معناها وكان عاملاً بمقتضاها         معنی شهادة أن لا إله إلاّ الله         سبعة شروط يتوقف عليها الانتفاع بالشهادة         ۱ - العلم بمعناها نفياً وإثباتاً         ۲ - الیقین المنافی للشك         ۳ - قبول مقتضاها بالقلب والإقرار به باللسان         ۵۲ - السدق المنافی للكذب         ۵ - الصدق المنافی للكذب         ۲ - الإخلاص وتصفیة العمل بصالح النیة عن شوائب الشرك         ۲ - محبة هذه الكلمة وما اقتضته ودلّت علیه ومحبة أهلها العاملین بها         ۷ - محبة هذه الكلمة وما اقتضته ودلّت علیه ومحبة أهلها العاملین بها                                                                                                                                                                                                                                                                            |     | وأنه معنى       | من نوعي التوحيد وهو توحيد الطلب والقضدِ،     | ي بيان النوع الثاني |
| من أجل توحيد الإلهية نزّل الله الكتب         أمر الله رسوله بقتال من تولى عنه وأبى         فضل شهادة لا إله إلاّ الله الله الله الله الله الله الله ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 193 |                 |                                              | لا إله إلاّ الله .  |
| من أجل توحيد الإلهية نزّل الله الكتب         أمر الله رسوله بقتال من تولى عنه وأبى         فضل شهادة لا إله إلاّ الله الله الله الله الله الله الله ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٥٠١ | • • • • • • • • | أرسل الله به الرسل                           | توحيد الإلهية:      |
| فضل شهادة لا إله إلا الله       اله إلا الله       ١٠٥         فضائل أخرى لكلمة «لا إله إلا الله» (حاشية)       ١٥٥         حسن عاقبة من قالها معتقداً معناها وكان عاملاً بمقتضاها       ١٦٥         معنى شهادة أن لا إله إلا الله       ١١٠         سبعة شروط يتوقف عليها الانتفاع بالشهادة       ١١٠         ١ - العلم بمعناها نفياً وإثباتاً       ١٩٥         ٢ - اليقين المنافي للشك       ١٩٥         ١ - قبول مقتضاها بالقلب والإقرار به باللسان       ١٩٥         ١ - الصدق المنافي للكذب       ١٩٥         ١ - الصدق المنافي للكذب       ١١٥         ٢ - الإخلاص وتصفية العمل بصالح النية عن شوائب الشرك       ١٣٥         ٢ - محبة هذه الكلمة وما اقتضته ودلّت عليه ومحبة أهلها العاملين بها       ١٢٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ۲۰۵ |                 |                                              |                     |
| فضائل أخرى لكلمة «لا إله إلاّ الله» (حاشية)         حسن عاقبة من قالها معتقداً معناها وكان عاملاً بمقتضاها         معنى شهادة أن لا إله إلاّ الله         سبعة شروط يتوقف عليها الانتفاع بالشهادة         ١ - العلم بمعناها نفياً وإثباتاً         ٢ - اليقين المنافي للشك         ٣ - قبول مقتضاها بالقلب والإقرار به باللسان         ١ - الصدق المنافي للكذب         ٥ - الصدق المنافي للكذب         ١ - الإخلاص وتصفية العمل بصالح النية عن شوائب الشرك         ٧ - محبة هذه الكلمة وما اقتضته ودلَّت عليه ومحبة أهلها العاملين بها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٥٠٧ | • • • • • • • • | بقتال من تولى عنه وأبى                       | أمر الله رسوله      |
| حسن عاقبة من قالها معتقداً معناها وكان عاملاً بمقتضاها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٥٠٩ | • • • • • • •   | ُ إِلٰهِ إِلاَّ الله                         | فضل شهادة لا        |
| حسن عاقبة من قالها معتقداً معناها وكان عاملاً بمقتضاها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٥٠٩ |                 | لكلمة «لا إله إلا الله» (حاشية)              | فضائل أخرى ا        |
| سبعة شروط يتوقف عليها الانتفاع بالشهادة       ١ - العلم بمعناها نفياً وإثباتاً         ٢ - اليقين المنافي للشك       ٣٠ - قبول مقتضاها بالقلب والإقرار به باللسان         ٤ - الانقياد لما دلّت عليه       ١٢٥         ٥ - الصدق المنافي للكذب       ٢٠ - الإخلاص وتصفية العمل بصالح النية عن شوائب الشرك         ٢ - محبة هذه الكلمة وما اقتضته ودلّت عليه ومحبة أهلها العاملين بها       ١٢٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 010 |                 |                                              |                     |
| ١ - العلم بمعناها نفياً وإثباتاً       ١ - العلم بمعناها نفياً وإثباتاً         ٢ - اليقين المنافي للشك       ٣ - قبول مقتضاها بالقلب والإقرار به باللسان         ٤ - الانقياد لما دلّت عليه       ١٢٥         ٥ - الصدق المنافي للكذب       ٢ - الإخلاص وتصفية العمل بصالح النية عن شوائب الشرك         ٢ - محبة هذه الكلمة وما اقتضته ودلّت عليه ومحبة أهلها العاملين بها       ١٢٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ۲۱٥ | • • • • • • • • | ، لا إِلٰه إِلاَّ الله                       | معنى شهادة أز       |
| ١ - العلم بمعناها نفياً وإثباتاً       ١ - العلم بمعناها نفياً وإثباتاً         ٢ - اليقين المنافي للشك       ٣ - قبول مقتضاها بالقلب والإقرار به باللسان         ٤ - الانقياد لما دلّت عليه       ١٢٥         ٥ - الصدق المنافي للكذب       ٢ - الإخلاص وتصفية العمل بصالح النية عن شوائب الشرك         ٢ - محبة هذه الكلمة وما اقتضته ودلّت عليه ومحبة أهلها العاملين بها       ١٢٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٥١٨ |                 | وقف عليها الانتفاع بالشهادة                  | سبعة شروط يت        |
| ٣ ـ قبول مقتضاها بالقلب والإقرار به باللسان         ٥ ـ الانقياد لما دلّت عليه         ٥ ـ الصدق المنافي للكذب         ٢ ـ الإخلاص وتصفية العمل بصالح النية عن شوائب الشرك         ٧ ـ محبة هذه الكلمة وما اقتضته ودلّت عليه ومحبة أهلها العاملين بها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٥١٨ |                 |                                              |                     |
| ٣ ـ قبول مقتضاها بالقلب والإقرار به باللسان         ٥ ـ الانقياد لما دلّت عليه         ٥ ـ الصدق المنافي للكذب         ٢ ـ الإخلاص وتصفية العمل بصالح النية عن شوائب الشرك         ٧ ـ محبة هذه الكلمة وما اقتضته ودلّت عليه ومحبة أهلها العاملين بها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 019 | • • • • • • • • | ﺎﻓﻰ ﻟﻠﺸﻚ                                     | ٢ ـ اليقين المن     |
| <ul> <li>مـ الصدق المنافي للكذب</li> <li>٦ ـ الإخلاص وتصفية العمل بصالح النية عن شوائب الشرك</li> <li>٧ ـ محبة هذه الكلمة وما اقتضته ودلَّت عليه ومحبة أهلها العاملين بها</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۰۲۰ |                 | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·        |                     |
| <ul> <li>مـ الصدق المنافي للكذب</li> <li>٦ ـ الإخلاص وتصفية العمل بصالح النية عن شوائب الشرك</li> <li>٧ ـ محبة هذه الكلمة وما اقتضته ودلَّت عليه ومحبة أهلها العاملين بها</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٥٢١ |                 | ا دلَّت عليها                                | ٤ ـ الانقياد لم     |
| <ul> <li>٦ ـ الإخلاص وتصفية العمل بصالح النية عن شوائب الشرك</li> <li>٧ ـ محبة هذه الكلمة وما اقتضته ودلَّت عليه ومحبة أهلها العاملين بها ٥٢٤</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٥٢٢ |                 |                                              |                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ٥٢٣ |                 |                                              |                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 976 |                 |                                              |                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ۸۲٥ |                 | تين سببٌ لدُخول الجنة لا تنافي أحاديث الوعيد | أحاديث الشهاد       |

| • | الثالث | الفصل                                   |
|---|--------|-----------------------------------------|
| • | ~~w,   | , ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |

|              | في تعريف العبادة، وذكر بعض أنواعها، وأن من صرف منها شيئاً لغير الله فقد |
|--------------|-------------------------------------------------------------------------|
| ٥٣٧          | أشرك                                                                    |
| 044          | تمهيد                                                                   |
| 130          | معنى العبادة                                                            |
| 0 <b>E</b> V | الدعاء مخ العبادة                                                       |
| 0 8 9        | من أنواع العبادة: الخوف من الله                                         |
| 007          | من أنواع العبادة: التوكل على الله                                       |
| 007          | من أنواع العبادة: الرغبة إلى الله والرهبة منه والخشوع إليه              |
| 001          | من أنواع العبادة: خشية الله تعالىٰ                                      |
| 009          | من أنواع العبادة: الإنابة إلى الله تعالىٰ                               |
| ٥٦٠          | من أنواع العبادة: الخضوع لله تعالىٰ                                     |
| 170          | من أنواع العبادة: الاستعانة بالله سبحانه وتعالىٰ                        |
| 770          | من أنواع العبادة: الاستغاثة بالله سبحانه وتعالى                         |
| 370          | من أنواع العبادة: الذبح نسكاً لله تعالىٰ                                |
| ०२१          | من أنواع العبادة: النذر لله دون غيره                                    |
| 077          | شروط النذر لله                                                          |
| ۸۲٥          | أنواع أخرى من العبادات الظاهرة والباطنة                                 |
|              | الفصل الرابع:                                                           |
|              | في بيان ضد التوحيد وهو الشرك، وكونه ينقسم إلى قسمين أكبر وأصغر وبيان    |
| ٥٧١          | كل منهماكل منهما                                                        |
| ٥٧٣          | أول ما ظهر من الشرك في قوم نوح                                          |
| ٥٧٧          | دخول الوثنية بلاد العرب على يد عمرو بن لحي الخزاعي                      |
| ٥٨٤          | أسباب تلاعب الشيطان بالمشركين في عبادة الأصنام                          |
| ٥٨٨          | طائفة اتخذت القمر صنماً                                                 |
| ۸۸٥          | طائفة اتخذت على صورة الكواكب أصناماً                                    |

| الصفحة                                 | الجزء الثاني                                | الموضوع                 |
|----------------------------------------|---------------------------------------------|-------------------------|
| 091                                    | ة الأصنام                                   | فصل: من أسباب عباد      |
| ۱                                      | إلهية لا بجحود الصانع                       | أكثر شرك الأمم في الإ   |
| ۰۹۲                                    | کبر                                         | الكلام على الشرك الأة   |
| ٠٠٢                                    |                                             | تعريف الشرك             |
| ٠٠٨                                    | ىمغر                                        | الكلام على الشرك الأو   |
| ٠                                      | اقا                                         | الكلام على الرياء والنف |
| ٠١٠٥                                   | بر الله                                     | الكلام على الحلف بغي    |
|                                        | الفصل الخامس:                               |                         |
| ٠٢١ ١٢٢                                | ، منها ما هو شرك، ومنها ما هو قريب ،        | بيان أمور يفعلها العامة |
| ٧٢٢                                    | حمّة وعين                                   | الكلام على الرقى من     |
| ٠٣٠                                    | •••••                                       | الرقى بالقرآن والسنة .  |
| 377                                    | لمعانيلمعاني                                | الرقى بألفاظ مجهولة ا   |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | قى وكونها شرعية                             | ثلاثة شروط لجواز الرأ   |
|                                        |                                             | الكلام على التمائم وال  |
| ٦٤٠                                    | سم                                          | التمائم المحرمة والطلا  |
|                                        | الفصل السادس:                               |                         |
| 181                                    | ر أو شجر أو قبر واتخاذها عيداً              | من الشرك التبرك بحج     |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | إلى سنية وبدعية وشركية                      | بيان أن الزيارة تنقسم إ |
| 70                                     | ر والتوسل بأصحابها                          | حكم الدعاء عند القبور   |
| حاشیة ۲۰۱) ۲۰۰                         | مى على أنه توسل بدعاء النبيّ ﷺ لا بذاته (   | دلالات من حديث الأع     |
| 707                                    | ركية                                        | الكلام على الزيارة الش  |
|                                        | الفصل السابع:                               |                         |
|                                        | مامّةُ اليوم مِما يفعلونه عند القبور وما ير |                         |
|                                        | فرطِ في الأموات                             | a .                     |
|                                        | على القبر أو بني على الضريح مسجداً .        |                         |
| 77.                                    | رالزيادة عليها                              | النهي عن رفع القبور و   |

| صفحة  | الموضوع الجزء الثاني ال                                            |
|-------|--------------------------------------------------------------------|
| 778   | تحذير النبيّ ﷺ الأمة عن إطرائه والغلوّ فيه                         |
| 171   | اغترار الأمة بإبليس ومخالفتهم نهي الرسول وتحذيره                   |
| 375   | الغلق المفرط في الأموات وتعظيم قبورهم                              |
|       | الفصل الثامن:                                                      |
| 11.5  | في بيان حقيقةَ السُّحر وحكم الساحر وذكر عقوبة من صدق كاهناً        |
| 77.5  | بيان حقيقة السحر وتأثير                                            |
| ۲۸۲   | ما نقله النووي عن المازري في إثبات السحر وحقيقته                   |
| ۸۸۶   | بيان حكم الساحر وأنه كافر                                          |
| 790   | الكلام على أن حد الساحر القتل                                      |
| 799   | ما قرّره أبو المظفر بن هبيرة فيمن يتعلم السحر ويستعمله             |
| ۲۰۱   | من أنواع السحر علم التنجيم                                         |
| ٧٠١   | ما يفعله عبدة النجوم ويعتقدونه في السبعة السيارة وغيرها            |
|       | (منها): ما يفعله من يكتب حروف أبي جادَ ويجعل لكل حرف منها قدراً من |
| ٧٠١   | العدد معلوماً                                                      |
| ٧٠٢   | (منها): النظرُ في حركات الأفلاك ودورانها وطلوعها                   |
| ٧٠٢   | (منها): النظرُ في منازل القمر الثمانية والعشرين                    |
| V • 0 | من أنواع السحر زجر الطير والخط بالأرض                              |
| ۲۰۷   | معنى: العيافة، الطيرة، الطّرق، الجبت                               |
| ٧٠٧   | من أنواع السحر العقد، والنفث                                       |
| V • 9 | حكم حلّ السحر بالطرق المشروعة والممنوعة                            |
| ٧١٢   | تصديق الكاهن كفر                                                   |
| 717   | أسباب كفر الكاهن                                                   |
| ۷۱۸   | الكاهن كل من ادّعى معرفة المغيبات                                  |
|       | الفصل التاسع:                                                      |
|       | يجمع معنى حديث جبريل في تعليمنا الدين، وأنه ينقسم إلى ثلاث مراتب:  |
| ٧٢١   | الْإسلام والإيمان والإحسان، وبيان ذلك منها                         |

| الصفحة     | الموضوع الجزء الثاني                                                    |
|------------|-------------------------------------------------------------------------|
| ۷۲۳ .      | تمهيد                                                                   |
| ۷۲۳ .      | حديث جبريل ـ الحديث به عن عمرَ                                          |
|            | الحديث به عن أبي هريرةَالحديث به عن أبي                                 |
| ۷۳۲ .      | الحديث به عنه وعن أبي ذرِّ                                              |
| ۷۳۳ .      | الحديث به عن ابن عباسا                                                  |
|            | الحديث به عن أبي عامرالحديث به عن أبي عامر                              |
| ۷۳٥ .      | الإيمانُ قولٌ وعملٌا                                                    |
|            | الأول: قول القلب: هو تصديقه وإيقانه                                     |
| ۷۳۷ .      | الثاني: قول اللسان: هو النطق بالشهادتين والإقرار بلوازمهما              |
|            | الثالث: عمل القلب: وهو النية والإخلاص والمحبة والانقياد                 |
| ٧٣٩ .      | الرابع: عمل اللسان والجوارح                                             |
|            | مرتبة الإسلام                                                           |
| V & 0      | مرتبة الإيمان                                                           |
| V & 0      | الحالة الأولى: أن يطلق على الإفراد غير مقترن بذكر الإسلام               |
|            | الحالة الثانية: أن يطلق الإيمان مقروناً بالإسلام                        |
| 777        | مرتبة الإحسان                                                           |
| ٧٦٣        | أركان الإسلام الخمسة وهي على قسمين: قولية وعملية                        |
| V79        | الركن الأول: الشهادتان                                                  |
| ٧٧٠        | لركن الثاني: الصلاةلركن الثاني: الصلاة                                  |
| ٧٧١        | فضل الصلاة                                                              |
| ٧٧٧        | حكم تارك الصلاة                                                         |
| <b>٧٧٩</b> | لركن الثالث: الزكاةلركن الثالث: الزكاة                                  |
| ٧٨٣        | حكم مانع الزكاة                                                         |
| ٧٩٠        | لركن الرابع: الصوملركن الرابع: الصوم                                    |
| ٧٩.        | لركن الخامس: الحجلركن الخامس: الحج                                      |
| ٧٩٤        | ذكرُ أُمور تدخل في مسمَّى الإيمان والإسلام من الأوامر والمناهي والأخبار |

| الصفحة                                | الجزء الثاني                                 | الموضوع                |
|---------------------------------------|----------------------------------------------|------------------------|
| ٧٩٤                                   | ٠ ب                                          | الأدلة عليها من الكتار |
| ٧٩٨                                   |                                              | الأدلة عليها من السنة  |
| ۸۰۷                                   | (يمان                                        | شرح حديث شعب الا       |
|                                       | ·····                                        |                        |
|                                       | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·        |                        |
| ۸۰۸                                   | ••••••                                       | الإيمان بالملائكة      |
|                                       | ئصهم                                         |                        |
|                                       | نزلة على رسله                                |                        |
|                                       |                                              |                        |
|                                       |                                              |                        |
|                                       | خرهم محمد ﷺ                                  |                        |
|                                       | خمسة                                         |                        |
| ۸۳٥                                   | الساعة                                       | الإيمان بالمعاد وقيام  |
|                                       | سنده عن رسول الله من أمارت وعلامات الس       |                        |
| ۸٦٠                                   |                                              | الإيمان بالموت         |
| رض من الإنس                           | ، من كان في الدنيا من أهل السموات والأ       |                        |
| ۸٦ <u>٠</u>                           | وغيرهم من المخلوقات                          | والجنّ والملائكةِ      |
|                                       | طُ محدودٌ وأمدٌ ممدودٌ ينتهي إليه لا يتجاوزه |                        |
|                                       | ذلك الأجلَ المحتومَ والحدُّ المرسومَ لانتهاء |                        |
| <b>NTF</b>                            | لا علم لنا به                                |                        |
| ۸٦٥                                   | موت وجعله على باله                           | (منها): ذكر العبد ال   |
| ۸٦٧                                   | سود الأعظم ـ التأهب له قبل نزوله             | (منها): _ وهو المقص    |
| ۸۷۱                                   | ت                                            | الإيمان بما بعد الموا  |
| <b>NY</b>                             | ننته وعذابه ونعيمه                           | إثبات سؤال القبر وف    |
| wı                                    | ، إثبات عذاب القبر                           | نصوص من السنة في       |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | لسنة في لقاء الله في الآخرة                  | الأدلة من الكتاب واا   |

| الصفحة |      |             | ني   | جزء الثا | JI<br>   |           |          | ع        | الموضو  |
|--------|------|-------------|------|----------|----------|-----------|----------|----------|---------|
| 914    | <br> | <br>        | <br> |          |          |           | والنشور  | بالبعث   | الإيمان |
| 977    | <br> | <br>        | <br> | غيب .    | ن علم ال | لطويل ء   | , عامر ا | لقيط بر  | حديث    |
|        |      |             |      |          | ديث لقيط |           |          |          |         |
|        |      |             |      |          | حديث ا   |           |          |          |         |
| 939    | <br> | <br>• • • • | <br> |          | أصناف    | لمی أربعا | البعث ء  | منكرو    | [فصل]   |
| 98.    | <br> | <br>        | <br> |          | الجهمية  | فيته عن   | م في كا  | ابن القي | ما قاله |
| 984    | <br> | <br>        | <br> |          |          | متقدمة    | القيم اا | بيات ابن | شرح أ   |
| _ 1"_  | <br> | <br>        | <br> |          |          |           |          | ی        | الفهارس |
| _ ٣ _  | <br> | <br>        | <br> | الجزء    | في هذا   | جم لهم    | إم المتر | س الأعلا | فهرس    |
| _ Ł _  | <br> | <br>        |      |          | رًف بهم  |           |          |          |         |
|        |      |             |      |          |          |           |          |          |         |



#### ثالثاً: فهرس موضوعات الجزء الثالث من كتاب «معارج القبول»

| صفحة    |                                         | الجزء الثالث                            | الموضوع                        |
|---------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|--------------------------------|
| 979     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | •                                       | الإيمان بالنفخ في الصور        |
| 979     |                                         |                                         | حديث الصور بطوله               |
| 977     |                                         |                                         | تعليق ابن كثير على حديث الص    |
| 418     | ••••••                                  |                                         | الاجتماع ليوم الفصل            |
| 998     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | عرض                                     | حشر الخلائق للعرض ومعنى ال     |
| 991     | ••••••                                  | مض                                      | براءة الناس يومئذ بعضهم من ب   |
| 999     | لأصوات للرحمن                           | يتنعجم الألسنة وتخشع ا                  | تجتمع الأهوال في ذلك اليوم و   |
| 10      | الرعية                                  | له وكربه العظماء منهم و                 | يتساوى الناس في الموقف وهو     |
| 1.11    | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | رجوارحه                                 | تشهد على كل جاحد أعضاؤه و      |
| 1.10    | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | تبلَّى السرائر وتظهر الخفايا   |
| 1.17    |                                         | باليمين وبالشمال                        | تنشر صحائف الأعمال وتؤخذ       |
| 1.7.    |                                         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | فصلٌ _ فيما جاء في الميزان .   |
| 1.77    | ,                                       | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | فصلٌ ـ فيما جاء في الصراط      |
| 1.48    |                                         | ارا                                     | فصلٌ ـ فيما ورد في الجنة والنا |
| 1.48    |                                         | ا ولا شك                                | الأول: كونها حقاً لا ريبَ فيهم |
| ۱۰۳۷    | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | الثاني: اعتقادُ وجودهما الآن . |
| 1 • £ • |                                         | بقاء الله لهما                          | الثالث: في دوامهما وبقائهما بإ |
| 1 • £ £ | ,                                       | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | إخراج عصاة الموحدين من النار   |

| فصل: واتفقت جميع الكتب السماوية والسنن النبوية على أن القدر السابق لا                                      |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| يمنع العمل ولا يوجب الاتكال                                                                                |
| ذكر ما جاء في الإحاديث من ذِم القدرية١١٢٤                                                                  |
| ذكر أقوال الصحابة في هذا الباب                                                                             |
| ذكر أقوال التابعين                                                                                         |
| نفي الخصال الست إيمان بالقدر المان بالقدر المان بالقدر المان بالقدر المان بالقدر المان بالقدر المان بالقدر |
| الكلام على النَّوء                                                                                         |
| ما ورد في العدوى ١١٥٤                                                                                      |
| الجمع بين نفي العدوى وبين النهي عن إيرادِ المُمْرِضِ على المُصح ١١٥٥                                       |
| الكلام على الطيرة والتطيُّر والغُول                                                                        |
| مرتبة الإحسان                                                                                              |
| مرتبة الإحسان على درجتين                                                                                   |
| المقام الأول ـ وهو أعلاهما ـ أن تعبد الله كأنك تراه                                                        |
| المقام الثاني: الإخلاص                                                                                     |
| خاتمة الكلام على حديث جبريل                                                                                |
| الفصل العاشر:                                                                                              |
| في ست مسائل تتعلق بمباحث الدين                                                                             |
| الْإِيمَانُ يَزِيدُ وَيِنْقُصَا                                                                            |
| تفاضل أهل الإيماننامل                                                                                      |
| فاستُ أهل القبلةِ مؤمنٌ ناقصُ الإيمانا                                                                     |
| العاصي لا يخلد في النار وأمرُه إلى الله                                                                    |
| المؤمن لا يكفر بالمعاصي إلا إذا استحلها                                                                    |
| التوبة إذا استكملت شروطها مقبولة من كل ذنب                                                                 |
| شروط التوبة النصوح                                                                                         |
| الفصل الحادي عشر:                                                                                          |
| في معرفة نبيّنا محمد علي وتبليغه الرّسالة                                                                  |

| الصفحة                                   | الجزء الثالث                               | الموضوع                |
|------------------------------------------|--------------------------------------------|------------------------|
| 1770                                     |                                            | نسبه ﷺ                 |
| 1771                                     | ***************************************    | مولده عَلِيْقِ         |
|                                          |                                            |                        |
|                                          |                                            |                        |
| 1777                                     | اج                                         | حديث الإسراء والمِعر   |
| ١٢٤٨                                     | ليلة المعراج                               | هل رأى النبي ﷺ ربه     |
| 1708                                     |                                            | حديث الهجرة            |
| 3771                                     |                                            | ـ الإذن بالقتال ـ      |
| ٠ ٨٢٢١                                   | الناس له                                   | انتشار الإسلام وإذعان  |
|                                          | لامُه عليهلامُه عليه                       |                        |
|                                          | به رسالةً الله                             |                        |
| 1747                                     | الرسالة إلى الثقلين                        | اختصاصه ﷺ بعموم        |
| 1749                                     | جليلة القدر:                               | مسائل عظيمة الخطر      |
| 1749                                     | عن الله عز وجل                             | الأولى: أنه ﷺ مبلّغ    |
|                                          | ميعَ ما أُرسلَ به لم يكتم منه حرفاً واحداً | v <del>-</del> .v      |
| دين الإسلام ١٢٩٤                         | لغه الرسول ﷺ عن ربه تعالى هو جميع          | الثالثة: أن هذا الذي ب |
| نبل الزيادة ١٢٩٩                         | التامُّ المكمَّل الذي بلغه الرسول ﷺ لا يق  | الرابعة: أن هذا الدين  |
| 1799                                     | خاتم الرسل فلا نبي بعده                    | الخامسة: محمد ﷺ        |
| ١٣٠٧                                     | ····                                       | القرآنُ أعظم معجزاته   |
| ١٣٠٧                                     | أ بالأنبياء ليلة الإسراء والمعراج          | ظهور فضيلته ﷺ إمامًا   |
|                                          |                                            |                        |
|                                          | الفصل الثاني عشر:                          |                        |
| .1711                                    | بعد رسولِ الله ﷺ                           | فيمن هو أفضلُ الأمةِ   |
| 1717                                     |                                            | خلافة الصديق وفضائل    |
| 1777                                     |                                            | فضائل الصديق وفضله     |
| \rm\rm\rm\rm\rm\rm\rm\rm\rm\rm\rm\rm\rm\ | باة النبي ﷺ وبعد وفاته                     | مواقف الصديق في ح      |

| لصفحة | الجزء الثالث                                                 | الموضوع                 |
|-------|--------------------------------------------------------------|-------------------------|
| ١٣٣٩  |                                                              | وفاة الصديق             |
| 1229  | الله الله                                                    | خلافة الفاروق وفض       |
| 1780  | رق                                                           | قصة استشهاد الفارو      |
|       |                                                              |                         |
|       | ئله                                                          |                         |
| ٠٢٦١  |                                                              | استشهاد عثمان           |
| ۱۳٦٠  | طالب وفضائله                                                 | خلافة علي بن أبي        |
| ۳۲۳   | وارج والرافضة وموقفهم منه                                    | موقف علي من الخ         |
| 124   | ي طالب                                                       | استشهاد علي بن أبر      |
| ۱۳۸۲  | مشرة المبشرين بالجنة                                         | مناقب الستة بقية ال     |
|       | المؤمنين وسائر أهل البيت                                     |                         |
| ١٣٩٣  |                                                              | الكلام على التابعين     |
|       | على وجوب السكوت عن الخوض في الفتن التي جرت بين               | إجماع أهل السنة         |
| 1891  | خاتمةً:                                                      | الصحابة                 |
|       |                                                              | 41 -11                  |
|       | بالكتاب والسُّنَّةِ والرجوع عند الاختلاف إليهما، فما خالفهما | في وجوب التمسك فهو ردًّ |
| 18.4  | اب والسنةا                                                   | مسألة التمسك بالكت      |
| 18.4  | ذكر وجوب طاعة الله ورسوله                                    | الفصل الأول: في ا       |
|       | تحريم القول على الله بلا علم وتحريم الإفتاء في دين الله بما  | الفصل الثاني: في ا      |
|       |                                                              | يخالف النصوص            |
| 1818  | عظم إثم من أحدث في الدين ما ليس منه                          | الفصل الثالث: في        |
|       | س: البدعة ضلالة                                              |                         |
|       | البدعُ بحسب ما تقع فيه إلى بدعة في العبادات وبدعة في         |                         |
|       | ف بين الصحابة فمن بعدهم يحتكم فيه إلى الكتاب والسنة .        |                         |

| الصفحة | الجزء الثالث                   | الموضوع           |
|--------|--------------------------------|-------------------|
| 1881   | إبطال الاستحسان                | نبذة من خطبة كتاب |
| 1800   | الوصول» وشرحها (معارج القبول)  | خاتمة منظومة «سلم |
| _ 1    |                                | الفهارس           |
| ٠٣     | ترجم لهم في هذا الجزء          | فهرس الأعلام الم  |
| _ 0    | وائف المعرَّف بهم في هذا الجزء | فهرس الفرق والط   |
| - Y    | ى                              | فهرس الموضوعات    |
|        | arther arther arther           |                   |