تقديم وثناء السادة العلماء الأفاضل :

الشيز العارة عدنيان دق الشيخ الملامة أديبيب الكيفي الشيخ المربي حسين بن الشيخ موسى الشيخ الداعية محمد سعيد الكحيل الشيخ العلامة عبد الرحمن الشاغوري الشيخ الداعية محمد بن الشيخ موسى الشيخ العلامة مصطفى التركـــماني الشيخ المرشد ياسيـــن الغطيـبـــ

Zégal Zal sly

Remon Romo

#### تأليف : الشيخ يوسف خطار محمد

الجزء الأول

cm\_

S-

Da

-7 -7

2- [M]-8

0- [P. -0

y- الحركة بالمكر

۸- تقبیل الیـــد ۹- السیـــدة

١٠ - القيام

١١ - الذكر الجهرى

١٢ - الذكر بالاسم القرد (الله)

هر - الإنشاد والسماع

١٦ - وصول ثواب القرآن

۱۷ - زيارة القبـــور

-901 - 11P

- 11- JE

#### الجرء الثاني

(- [142.03 [122] V/ - [14] ج\_ (آڪپ في (آئڪ) 💦 \_ (الادب مع العلماء والصالحين و- (أصحب ٢ - صلاة الأوابي ن الثرق بين الكرامة والاستدراج ٢٤ - صلاة الظهر بعد الجمعة ٩- الشــــــطح ٢٥ - صنع أهل الميت للطعام هد\_ وحدة الوجــــود ٢٦ \_ تلقين الميت بعد الدفن ١١ - الاتحاد والطبول ٢٧ - قضاء الفوانسب ۲۰ حل الاشكالات حول ۲۸ – الصلاة على النبسى الشيخ مدي الدين بن عربي بعد الأذان <u>١٢- المجاهـــــدة ٢٦- تحريك الإصبع في التشهد</u> <u>14 – الطريقة والحقيقة ٢, – صلاة التراويـــــح</u> هر \_ السنة والبدعـــة \_ ٣٦ \_ التأويــــــ ١٦ - الإستعانة بالقرآن العظيم وإثبات المجاز

ورد ٢٣ - سنة الجمعة القبلية



1 20 2,431-19× 2'5-





في بيان

أدلة المو

## فضيلة الشيخ **يوسف** خطًّار محمد

تر دار الأليا، This file was downloaded from Quranic moug



الأهداء

إلى كل من يبحث عن الحق والحقيقة ـ

ؾؚڔڷۣ<u>۬ڲۑٳ</u>ٳؽۼ؋ۣ؉ۣؿؿٵ





الكتاب: الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية المؤلف: فضيلة الشيخ يوسف خطار محمد

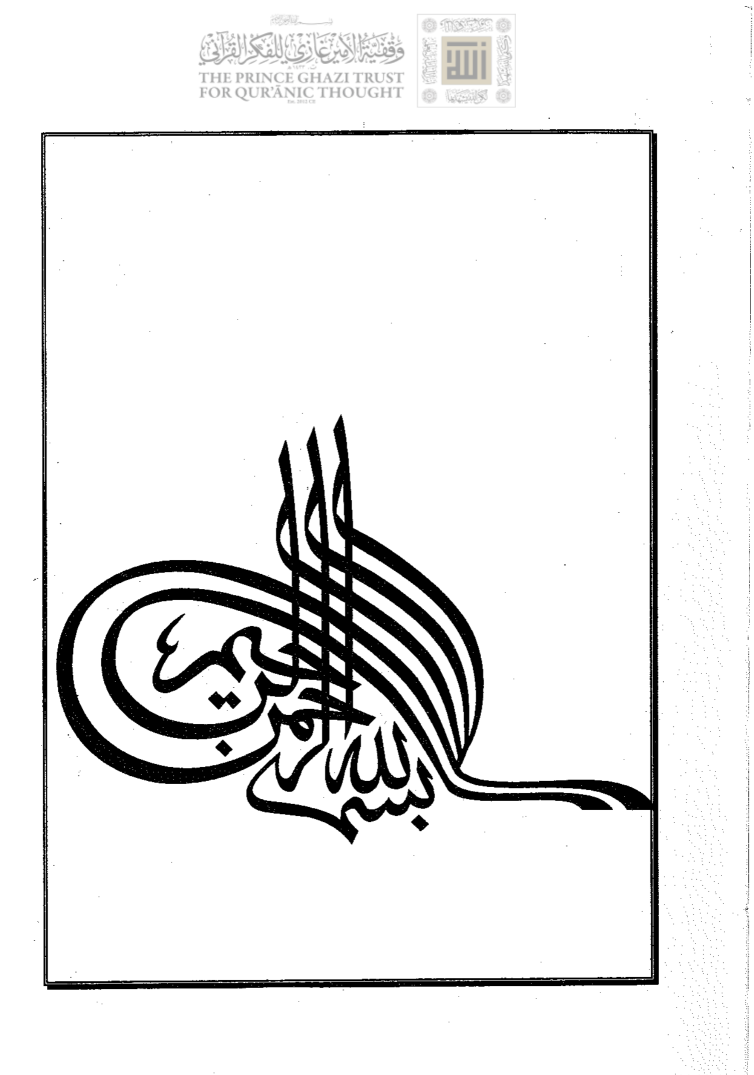
#### كل المقوق معفوظة للمؤلف

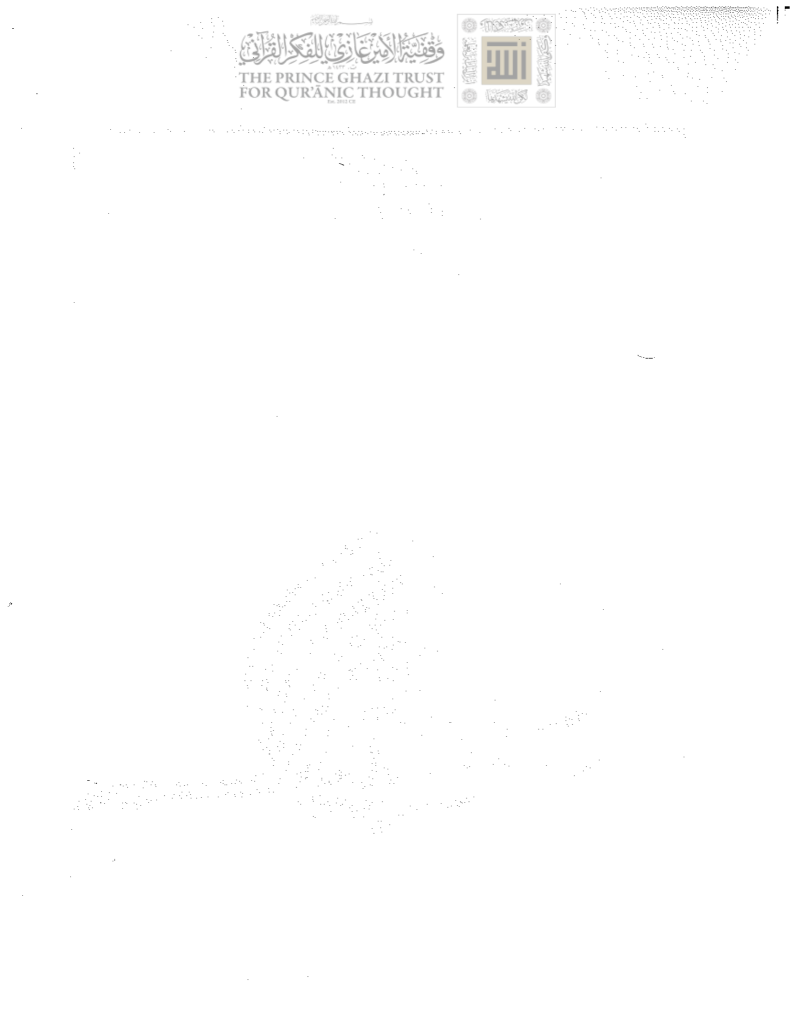
الطبعة الثانية - ١٩٩٩

موافقة وزارة الإعلام رقم،،ءه٤ تاريخ ٦ / ١٩٩٩

تنفيد: مطبعة نضر - دمشق بحصة - جانب جامع الطاووسية - بناء النحاس هـ ٢٣١٢٣٦٣ .

محتب وار الألباب







بسم الله الترحمن الترحيم

الحمد لله الملك الجليل، الذي أرسل سيدنا محمداً ﷺ بواضح البرهـان والحجة والدليل، وأذلَّ لوطأته أهل الشرك والإلحاد والأباطيل. وبعد:

فإن الأمة الإسلامية في هذا الوقت تعيش في صراع مؤلم بين مؤيِّد ومنكر، وبين من يقول هذه سنة وهذه بدعة، وبهذا الصراع تركنا المهمة الأساسية ألا وهي أن يكون المسلمون صفاً واحداً كما قال المصطفى ﷺ: ((مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم مثل الجسد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى))<sup>(۱)</sup>.

وهذا الصراع يتجلى في عدة مسائل لا غير، وكأن المكتبة الإسـلامية لا تحوي إلا هذه المسائل، ففكرْتُ أن أحسم هذا الأمر بشـكل تـام، وذلـك بأنني جئت بالأدلة من الكتاب والسنة حتى لا ينكر عليَّ أحدٌ وأقطع دابر هذا الأمر نهائياً.

وبعد ذلك نهتم بأمور المسلمين ونكون قلباً واحداً كما أراد الله

١ - أخرجه البخاري (٢٠١١)، ومسلم (٢٥٢٩) واللفظ له، وأحمسه (٢٦٨/٤)، والحميسهي (٩١٩)، والبيهقي (٣٥٣/٣)، والبغوي (٣٤٥٩)، والقضاعي (١٣٦٧)، والطيالسمي (٧٩٠)، وابسن حبسان (٢٣٣).

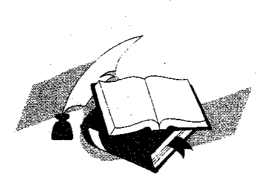


ورسوله ﷺ، وإن جنت بأقوال العلماء والعارفين فإنما أتيت بها على سبيل الاستئناس.

وأطلب من الله سبحانه وتعالى أن يجمعنا على كلمة التقوى، وأن لا نكون ألعوبة في يد أعداء الإسلام، فهناك أمور كثيرة يجب محاربتها، فلماذا نترك هذه الأمور الواضحة كوضوح الشمس في رابعة النبهار ونحارب الذاكرين المحبين لله والرسول ﷺ؟؟!!!.

اللبهم ردنا إلى ديننا ردًا جميلاً، وبصرنا بالحقائق، ونور قلوبنا وأبصارنا، واجعلنا محبين للحق والحقيقة.

والحمد لله رب العالمين.





بسمالله الرحمن الرحيم

لقد اطلعت على (باب العقيدة) من كتاب الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية فوجدته كتاباً مفيداً جداً، وهو كتاب يوضح أفكار وآراء أهل التصوف الحقيقيين الذين أعمالهم توافق أهل السنة والجماعة.







.

· · ·

.

..

. .

. .



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيد المرسلين، وعلى آله وصحبه الغر الميامين.

وبعد: لقد اطلعت على كتاب الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية فوجدته كتاباً مليئاً بالعلم وغزيراً جداً بالأدلة الصريحة من الكتاب والسنة وأقوال أهل العلم.

وهذا الكتاب: لا يستغني عنه طالب علم يبتغي الحق والصواب ولقد سررت جداً بهذا الكتاب لأنه قد جمع المواضيع التي يثار حولها الشكوك والأوهام.

وبتوفيق الله عز وجل لهذا المؤلف أرى أنه قد وفّق لإزالتها بشكل مقنع وصريح لكل من أراد طريق الحق والصواب.

ولقد بين المؤلف في هذا الكتاب عقيدة أهل التصوف المبنية على الكتاب والسنة وهذا هو الحق الذي لا يزيغ عنه إلا هالك.

وفي نهاية الكلمة لا يسعني إلا أن أقول: اعـتزل ذكـر الأغـاني والغـزل وقـل الفصـل وجـانب مـن هـزل باكتسـاب العلـم إرغـام العـدى وجمـال العلـم إصـلاح العمـل ثم أقول:

لا تقل قد ذهبت أربابه كل من سار على الدرب وصل

الشيخ عبد الرحمن الشاغوري السبت / ٣ / جمادى الأولى / ١٤٢٠هـــ ١٤ / ٨ / ١٩٩٩م.

VI BAS



الحمد لله والصلاة والسلام على سيدنا محمد رسول الله وعلى آله وصحبه.

ويعد:

فقد أطلعني الأستاذ الفاضل الشيخ يوسف خطار محمد، على كتابه القيم الذي أسماه (الموسوعة اليوسفية)، فألفيته كتاباً جمع فيه مؤلفه جزاه الله خير الجزاء مباحث قيمة طال فيها الأخذ والرد، بل والشغب أحياناً للتمويه على الحق وتعتيمه، وإلقاء بذور الحيرة والشك في نفوس الأبرياء، الذين ينشدون الحق لتطمئن إليه قلوبهم.

ومن خلال الذي اطلعت عليه وسمح ظرفي في الإطلاع عليه وضح لي أن المؤلف بذل جهداً مشكوراً وواصل البحث لتجلية كل موضوع طرقه على ضوء من الكتاب والسنة وأقوال الأئمة وأههام العلماء سلفاً وخلفاً عازياً للمصادر، التي نقل منها ما يريده بأمانة ودقة كشأن العلماء الأمناء الذين يخشون الله ويراقبونه في أعمالهم وأقوالهم.

والآن فقد أصبح بين يدي القارئ مصباحاً منيراً ومرجعاً مصاناً بعيداً عن التهريج وساحة التضليل والتمويه لاتعبث به الرياح الهوج ولا يخاف حامله من مزالق الطريق فهو على بصيرة من أمره وشريعة ريه.

فلله الحمد والمنة أن جعل هذا الدين محفوفاً بالعناية له حراسه وعدوله الذين يذبون عن حماء (لا تزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحق لا يضرهم من خالفهم حتى يأتي أمر الله).

وأخيراً لا يسعني إلا الدعاء للمؤلف على ما بذل من جهد مشكور وعلى نيته الطيبة وهدفه السامي في جمع شمل الأمة ووحدة صفها وإعزاز كلمتها حتى تكون كالجسد الواحد والبنيان المرصوص يشد بعضه بعضاً.

(رينا آتنا من لدنك رحمة وهيء لنا من أمرنا رشداً).

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

كتبه الفقير إلى الله

مصطفى عبد الرزاق تركماني



بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على من أرسله الله رحمة للعالمين سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم إلى يوم الدين وبعد :

فلقد أهداني الأستاذ يوسف خطار محمد كتابه المسمى الموسوعة اليوسفية فتصفحته وقرأت عناوين المواضيع التي شرحها فوجدت هذا الكتاب حجة واضحة لكل منصف وبرهاناً لكل محقق يريد الحق وكلما قرأت فيه كلما ازددت رغبةً بأن أقرأ أكثر فأكثر لقد جمع فيه ما

لم يجمع بكتاب فيما يخص في هذا الباب ولعمر الله إنه لكتاب لا يستغني عنه طالب علم فأسأل الله تعالى أن يمد هذا المؤلف بمدد من عنده وأن يجزيه خير الجزاء على هذا الجهد الذي قدمه كما إنني أهنئه على هذا التوفيق والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات والحمد لله رب العالمين

حماة. حلفايا الأحد ٢٢ ربيع الأول سنة ١٤٢٠ هجري

٤ / ٧ / ١٩٩٩م

الفقير إلى الله تعالى

حسين بن الشيخ موسى

Z



بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على سيد الأولين والآخرين وعلى آله وأصحابه أجمعين وبعد :

فلقد أهداني الشيخ يوسف خطار محمد كتابه المسمى الموسوعة اليوسفية فلما تصفحته وقرأت بعض المواضيع فيه فإذا هو كتاب لا يستغني عنه طالب علم لما حوى من حجج واضحة وأقوال صائبة وعقيدة أهل السنة والجماعة فجزام الله خير الجزاء وبارك الله فيه وأجزى إليه المثوبة و الحمد لله رب العالمين

العبد الفقير إلى الله تعالى

محمد بن الشيخ موسى



حماة. حلفايا السبت ٢٥ ربيع الثاني ١٤٢٠هجري

٧ / ٨ / ١٩٩٩ م



الحمد لله رب العالمين الذي امتن علينا بهذا الدين المبين، وجعل العلماء ورثة للنبيـين، وأفضـل الصلاة وأتم التسليم على سيدنا محمد النبي الأمين، الذي ورثه من كل حلف عـدو لـه، يخفـون عـن شريعته تحريف الغالين، وانتحال المبطلين، وتأويل الجاهلين، وبعد:

لما اطلعت على هذا الكتاب المسمى (الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية)، لمؤلفه الشيخ يوسف خطار محمد وجدته كتاباً مفيداً جمع فيه مؤلفه ما تفرق في كتب العلماء من معلومات نافعة حول التصوف ومسائله ورجاله، وأحاب فيه بأسلوب حسن ميسر وتفصيل كاف وحجة وافية عسن كثير من التساؤلاتوالشبهات التي أثيرت حول هذه القضية، مستنداً في كلامه إلى الآيات القرآنية الكريمة والأحاديث النبوية الشريفة وأقوال العلماء الأعلام، وذلك غيرة منه على الحق وأهله، وقياماً بواجب النصيحة للمسلمين.

إن ما ذكره المؤلف من الإشادة بفضل التصوف -الذي هو عبارة عن مقام الإحسان المصرّح به في حديث جبريل عليه السلام، وأن رجاله هم بقية السلف الصالح علماء الأمة وأكابر الأئمة، وأن طريقهم أصوب الطرق وأخلاقهم أزكى الأخلاق، ذلك مما أجمع عليه العلماء الراسخون من أهل السنة والجماعة قديماً وحديثاً وهو ما وجدنا عليه مشايخنا الكرام حُماة هذا الدين، وأئمة الإسلام رحمهم الله أجمعين.

فنسأل الله تعالى أن ينفع به وبمؤلفه المسلمين ويردهم إلى دينهــم رداً جميـلاً وأن يوفقنـا جميعـاً بة نبيه الكريم والاقتداء بسنته السنيّة وأن يحشرنا تحت لوائه يوم الدين. وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم أجمعين والحمد لله رب العالمين.

الشيخ ياسين الخطيب

تدمر في ١٤/١٢/ ١٤١٩هـ.

FOR QUEANIC THOUGHT

الحمد لله رب العالمين وصلى الله وسلم على بني الهدى سيدنا محمد وعلى آله وصحابته ومن سار بسيره واهتدى بهديه.

أما بعد: ففي غمرة غزارة الكتب التي تقذف بها المطابع كل يوم كثيراً ما نشاهد بينها ما يشير أسباب الاختلاف بين المسلمين، وهؤلاء الذين يشيرون هذه الفتن، يقدمونها باسم الغيرة على الإسلام، ومحاولة تنقيته من الشوائب تحت عناوين جذابةً وأسماء يتقدمها الحرف (د.)، هذا الحرف الغري، فيؤخذ بهذا كثير من البسطاء سليمي الصدر بما زينوه بعبارات الإغراء والإغواء وينطلي عليهم ما قد حاؤوا به، فيغدون فريسةً لهذا الزيف من الكلام المزخرف، لأنهم لا يميزون بين الحق والباطل، وكثيراً ما يؤيد هؤلاء زيفهم بإثارة العواطف حول مواضيع حساسة فينجذب البسطاء نحو فخاخ هؤلاء المزورين بما حاؤوا به من دقيق الكلام الذي يحمل في ثناياه التحريف والإضلال.

والذي سهل الوقوع في هذه الفحاخ هو عدم تمييز أكثر الناس الحق عــن البـاطل لبعدهـم عـن العلماء الصالحين المعروفين بورعهم ونزاهتهم.

فلما ابتعد هؤلاء عن العلماء زلت أقدامهم في مهاوي الضلال من حيث لا يشعرون ولو أننا ارتسمنا هدي رسول الله صلى الله عليه وسلم ما كنا لنتردى في هذه المهاوي السحيقة التي تندق فيها الأعناقُ وتُقصمُ الظهور، فها هو الرسول صلى الله عليـه وسـلم يقـول: اغْـدُ عالماً أو متعلماً أو مستمعاً ولا تكن الرابع فتهلك، فالرابع ليس أحد هؤلاء، ولذلك فهو إلى الغواية أقرب، ويقـول أمير المؤمنين سيدنا الإمام علي كرم الله وجهه ورضي عنه: اعرف الحق تعرف أهله.

ولا تتسنى لنا معرفة الحق إلا إذا غلونا أحد هذه الأصناف التي أتينا على ذكرهــا ثــم إن هـذه الكتب شاعت وانتشرت ولا رقابة عليها من آمر بالمعروف أو ناه عن المنكر.

وذلك يعود إلى أن القائم بهما لا يجد وزراً يحتمي به إزاء المحالفين، أما والأمر كذلك فعلى المؤمن أن يكون حذراً لئلا تسري إليه عدوى هذه الضلالات، فلا يبتعد عن العلماء والأتقياء الذين

والعمل الصالح.

هب أن لدينا مريضاً ألسنا سنبحث له عن طبيب حاذق مشهود له بالكفاءة وأننا إن نُرِدْ اتخـاذ باب ألسنا سنسأل عن أحذق النحارين؟ إلخ.

FOR QUR'ÀNIC THOU

E GHAZI TRUST

به عقيدته ويشجعُه على البر

أفليس ديننا أعز علينا من هذه الأمور، فهو الذي سنلقى عليه ربنا. إذن فلنبحث عنه عند المكملين علماً وورعاً، وقد ورد في الحديث الشريف: (سـل عـن أمـور دينك ولو قيل لك إنك محنون)، أو كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم.

أجمع الناس على علمهم وورعهم ليتلقى عنهم ما يحصن به إيمانه ويحفظ

أن هذه المسائل التي أوردها الموفق الشيخ يوسف خطار في الموسوعة اليوسفية مسائل مهمة جداً دار حولها نقاش حاد ولا يزال النقاش قائماً وقد أثار حولها المغرضون غبار الخلاف<sup>(۱)</sup>، (وهي أمور خاضعة للاجتهاد، ومما هو معروف في آداب الدعوة إلى الله والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر أن القائم بهذا الشأن ينبغي أن ينهى عن المنكرات المجمع على أنها كذلك ولا ينصرف عنها إلى النهي عما اختلف فيه المسلمون من المسائل الاجتهادية التي لا يكلّف المجتهدون فيها بأكثر من الوقوف عند ما قضت به اجتهاداتهم وفهومهم.

إذاً الإمعان في النهي عن هذه المسائل لا يمكن أن ينتهي إلا إلى إثارة أسباب الشقاق وتصديع وحدة المسلمين وبث عوامل البغضاء فيما بينهم وإن في حياتنا ومن حولنا من المنكرات الشنيعة والمفاسد الخطيرة التي لا خلاف في مدى جسامتها وسوء آثارها ما يكفي لأن نمضي العمر كلَّه في معالجتها والسعي إلى جمع الكلمة وتوحيد الصف للقضاء عليها، فلماذا نتشاغل عن هذا الذي أجمعت الأمة على أنه من المنكر الذي لا عذر لأحد في السكوت عليه ثم ننشغل بالانتصار لاحتهاداتنا الشخصية ومحاربة ما يقابلها ويكافؤها من الاحتهادات الأخرى)<sup>(٢)</sup>.

ثم إن مشكلة هـؤلاء أن الـذي يقودهـم فيما يـأخذون ويـذرون إنمـا هـو العصبيـة العميـاء لأفكارهم، ومن ثم فلا جدوى في مناقشتهم فيما لا يعتقدونه ولو جئـت تبحـت في الواقـع فلسـوف

١ ~ بين هذه المسائل أمور مرفوضة قطعاً، وهي: الحلول والاتحاد، ووخدة الوجود وتحريف لفظ الجلالة (ا لله) أثناء الذكر. ٢ ~ من كلام الدكتور محمد سعيد رمضان البوطي نقلاً عن بحلة العربي الكويتية، بتصرف يسير، العدد (٢٨٠) آذار مــارس ١٩٨٢. تجد أن القائلين بهذه الأمور أكثر عدداً وأغزر علماً وأكثر تقوى من الدين ينكرونها، فلا يعقل أن يترك رأي ألفٍ مثلاً ويؤخذ برأي واحدا، فها هو رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: لا بحتمع أمتي على ضلالة، ويقول: عليكم بالسواد الأعظم، أو كما قال الرسول صلى الله عليه وسلم. هذا وقد أحسن الاختيار الشيخ يوسف خطار إذ ناقش هذه الأمور المهمة ودافع عن الحق، وقد مع فأوعى وأتى بأدلة قوية من ردود العلماء وأقوالهم، فأثابه الله ثواب القبولين، وزاده توفيقاً في مساعيه الهادفة في خدمة العقيدة والدين، وإني أهيب بحن يغار على عقيدته ليحصنها أن يقرأ هذا الكتاب ففيه الدواء للشبهات التي أثارها أهل الهوى والزيغ، فإنه الكتاب الذي جمع الشبهات ورد عليها مجتمعة، فكل الصيد في حوف الفرى، كما قبل والله الموفق وهو يهدي السبيل.

> القامشلي في: ۲۸ صفر ۱٤۲۰هـ ۱۲ حزيران ۱۹۹۹م

عدنان بن الشيخ إبراهيم حقي



الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده وعلى آله وصحبه ومن سار على دربه وبعد:

فقد تفضل الله علي بالنظر في كتاب الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية فوجدته قد وفى المقصود وبلغ المأمون في بيان الحقائق المطلوبة والطرائق المكلومة التي وجهت إليها سهام الانتقاد وفساد الاعتقاد جماعات تدّعي التمسك بالكتاب والسنة فبيّن المؤلف جزاه الله عنا وعن الإسلام خيراً أن كلّ عمل من أعمال السادة الصوفية مبني على الكتاب والسنة

لا يحيد عنهما قيد شعرة وهم الذين وفقهم الله تعالى لتطبيق أحكام الكتاب والسنة وفق مراد الله لأن الله تبارك وتعالى منحهم فهماً صحيحاً وتفسيراً سديداً لفهم كلامه وسنة نبيه محمد صلى الله عليه وآله وسلم فكانوا هداة مهديين راشدين مرشدين في كل بقعة من بقاع الأرض كالمطر الوابل أحيا الله بهم القلوب وطهر النفوس وحسّن الأخلاق وقوم السلوك فنسأله تعالى أن ينفع بهذا الكتاب من أراد الوصول إلى الحق والصواب.

خادم العلم الشريف بحمص محمد سعيد الكحيل خطيب مسجد سيدنا خالد بن الوليد رضي الله عنه حمص ـ الجمعة في / ٢ / جمادى الأولى عام ١٤٢٠هـ\_\_\_ الموافق ل\_\_ / ٣ / ٨ / ١٩٩٩م.



ثناء من الشيخ أحمد نصيب المحاميد

لقد أثنى الشيخ أحمد نصيب المحاميد (حفظه الله تعالى وأطال في عمره) على كتاب الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية حيث قال:

الكتاب لا يحتاج إلى مقدمات لعلو قدره، وجلي بيانه، لما فيه من الأدلة الواضحة التي عزاها المؤلف إلى الكتاب والسنة وأقوال العلماء المعتمدين، ويكفي لم قرأه ولو مرة واحدة أن يرى الحقائق ساطعة أمامه لا يزيغ عنها أبداً.

وهذا الكتاب: لا يستغني عنه طالب علم يريد الحق والصواب وجزى الله، المؤلف خير الجزاء لما فيه نفع العباد.



مقدمة الطبعة الثانية

الحمد لله الذي دفع الشبه والشكوك، بأكُفِّ التنزيه بالعلم والتمكين وكشف لنا من النصوص خفيات المعاني، وأَوَقَفَنا على المراد من تلك المباني وجعل آلاءم على ذوي الإخلاص دائمة مستمرة، وبشائر رضام متجددة على أوليائه بإعطائهم أسرار العلم ودُرَّه، فأضحت قلوبهم وأرواحهم بمدده مشرقة الأوضاح متهللة الأسرَّة، فسبحان من أطلع أنجمهم بأفق التقريب مرة بعد مرة وجعلهم يكشفون ويزيلون حجب الأغيار وشكوكهم عن بصيرتهم، حتى يروا النور الساطع فينظرون به حتى يصلوا إلى رضا الله عز وجل وقربه.

ونحمد الله تعالى أن جبل سجايانا في مقام الإحسان والمبرَّة، وسخَّرنا انشر عقيدة الإسلام الصحيحة والذب عنها بحجج وبراهين دامغة ساطعة، ونشهد أن سيدنا ومولانا محمداً عبده ورسوله الذي أسمى سبحانه على الخلائق قدره، وتولَّى في المضايق نصره، وأعلى في المشارق والمغارب ذكره.

والصلاة والسلام على سيدنا محمد الذي أرسله الله تعالى رحمة للعالمين وقدوة كاملة للمتقين، وأسوة حسنة للصالحين، داعياً إلى الله بإذنه وسراجاً منيراً فهو القدوة للعلماء العاملين، والمرشدين المربين وكل من أراد الوصول لرضا رب العالمين.

ورضي الله عن آله وأصحابه الغر الميامين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.



فقد وفقني الله عز وجل ومن علي بإصدار كتاب (الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية) الطبعة الأولى.

وكان الهدف منه تصحيح الأفكار وإزالة الشبه والشكوك من الأذهان، وجمع المسلمين كما أراد سيد بني عدنانعليه السلام.

وقد لقي الكتاب بحمد الله عز وجل وفضله وكرمه، قَبولاً وترحيباً واستحساناً عند كثير من العلماء المخلصين الصادقين، والباحثين المنصفين، والمرشدين المربين الذين أعربوا عن آثار وأسرار هذا الكتاب في توضيح أفكار أهل التصوف للأذهان خصوصاً،وقد تعرض لحملات عنيفة وافتراءات مغرضة ودسائس باطلة على الرغم من أن ظهور الحق واضح جداً وذلك:

(أن هذه الحملات جاءت متأخرة ولم تكن بزمن أهل التصوف فلم يثبت ولو مرة واحدة أن شخصاً ما اعترض على الشيخ أحمد الرفاعي أو الشيخ عبد القادر الجيلاني، أو غيرهم من العارفين والصالحين مثل هذه الاعتراضات التي في زماننا، فالقاعدة الأساسية متينة جداً لأنها مبنية على الكتاب والسنة.

> ورحم الله الإمام الرواس حيث قال: وإذا الجبال تحوَّلت عن أرضها عن شأننا في الله لا نتحول

وفد وردتني الرسائل العديدة والرجاءات الملحة بإعادة طبعه تعميماً للنفع وتتميماً للفائدة، فنزولاً عند رغبة هؤلاء الصادقين عمدت لطبعه مرة ثانية وأسأل المولى أن يجعله خالصاً لوجهه الكريم وأن ينفع به المسلمين والحمد لله رب العالمين.

يوسف خطار محمد



# **الموسوعة اليوسفية في بيان** أدلة الصوفية الجزء الأول

١. التصوف
 ٢. التوسل
 ٣. الدد
 ٤. الولد
 ٥. التبرك
 ٩. الحضرة
 ٨. تقبيل اليد
 ٩. السيادة

١٠. القيام
١١. الذكر الجهري
١٢. الذكر بالاسم المفرد (الله)
١٢. الدف
١٤. السبحة
١٩. الإنشاد والسماع
١٩. وصول ثواب القرآن
١٧. زيارة القبور



)

.

باب التصوف الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية E PRINCE GHAZI TRUST R QUR'ÀNIC THOU

اشتقاق اسم التصوف

إن الإسلام الحقيقي هو اتباع لما جاء به سيدنا محمد على عن الله سبحانه وتعالى، والإيمان به مع الإذعان، وقد نقلت إلينا تعاليم الإسلام من النبي على عن طريق صحابته الذين أخذوا عنه الشريعة وكذلك أخذها عنهم الذين تبعوهم وسموا باسم التابعين وهم الذين صحبوا من صحب رسول الله على، وقد نقلت عنهم الوراثة النبوية العلمية فأخذ عنهم تابعو التابعين ودونوا الشريعة و تفرد بها العلماء فمنهم من تخصص بالحديث النبوي الشريف وأصبح من الحفاظ، وكذلك تفرد أناس بعلوم الآلة (النحو والصرف والبلاغة).

وتفرد بعضهم بعلم التفسير، وتفرد بعضهم بعلم الفقه، وتفرد بعضهم بعلم التربية والسلوك والعمل، وقد دونت العلوم المنقولة وسميت بأسماء ومصطلحات: فسمي من اشتغل بالحديث الشريف (محدثاً)، ومن اشتغل بالنحو (نحوياً)، ومن اشتغل بالتفسير (مفسراً)، ومن اشتغل بالفقه (فقيهاً)، ومن اشتغل بالتربية والسلوك في طريق الله (صوفياً).

كل هذه الأسماء لم تكن على عهد رسول الله ﷺ، وما هي إلا مصطلحات لأسماء العلوم الشرعية التي جاء بها سيدنا محمد ﷺ وكل من تسمى بواحد من هذه الأسماء وغيرها لا يخرج عن تسميته مسلماً، وليس كل اسم أو وصف لم يأت في القرآن الكريم أو السنة الشريفة يحرم التسمي به بل جائز شرعاً فقد سمى الله سبحانه وتعالى المسلمين بأسماء عديدة (السابقين، المقربين، الصادقين، الشهداء، الصالحين، الأولين، الآخرين، المحبتين..) فكل اسم ذكر له اشتقاق.

فالشهداء (من الاستشهاد في سبيل الله)، والمخبتين (من التواضع)، والصادقين (من الصدق في أعمالهم وأقوالهم وسرائرهم مع الله)، وكذلك في محمال المهن في جميع الأزمنة والعصور (كالمهندس والطبيب والحداد والنجار...الخ) وكل واحد منهم سمي بذلك نسبة لعمله، وكذلك نسبة إلى القبائل والأوطان مثل سيدنا محمّد عليه الصلاة والسلام (القرشي الكي) وسيدنا أبي ذر (الغفاري المكي) وسيدنا بلال (الحبشي) وسيدنا سلمان (الفارسي) وسيدنا صهيب (الرومي)، وكذلك فإن اسم التصوف قد كثرت فيه الأقولي فمنهم من قال: (من الصفاء)، حتى قال أبو الفتح البستي رحمه الله تعالى:

تنازع الناس في الصوفي واختلفوا وظنه البعض مشتقاً من الصوف ولست أمنح هذا الاسم غير فتىً صفا فصوفي حتى سمي الصوفي<sup>(١)</sup> ومنهم من قال: إن التصوف نسبة إلى لبس الصوف الخشن، لأن الصوفية كانوا يؤثرون لبسه للتقشف والاخشيشان، وهو شعارهم.

♦ قال سيدنا الإمام الكبير أحمد الرفاعي قدس الله سره:

(قيل لهذه الطائفة (الصوفية) واختلف النساس في سبب التسمية، وسببها غريب لا يعرفه الكثير من الفقراء، وهو أن رجلاً من جماعةٍ من مُضَر يقال لهم بنو الصوفة هو الغوث ابن مر بن أدبن طابخة الربيط، كانت أمه لا يعيش لها ولد، فنذرت إن عاش لها ولد لتربطن برأسه صوفة، وتجعله ربيط الكعبة، وقد كانوا يجيزون الحاج، إلى أن منَّ الله بظهور الإسلام، فأسلموا وكانوا عُبّاداً، ونقل عن بعضهم حديث رسول الله تظرّ، فمن صحبهم سمي بالصوفي، وكذلك من صحب من صحبهم، أو تعبد ولبس الصوف مثلهم، ينسبونه إليهم فيقال صوفي).<sup>(٢)</sup>

وقيل «مـن الصـفّ»: لأنهـم في الصف الأول بـين يـدي ا لله عـز وحـل، بارتفـاع هممهم إليه وإقبالهم عليه، ووقوفهم بسرائرهم بين يديه.

> ١- إيقاظ الهمم في شرح الحكم العطائية للعلامة ابن عجيبة: ص٦. ٢- البرهان المؤيد ص ٦٣.

باب التصوف

HE PRINCE GHAZI TRUST

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

ومنهم من قال: «من الصُّفة»: لأن صاحبه تابعٌ لأهلها فيما أثبت الله لهم من الوصف حيث قال تعالى **(واصبر نفسك مع الذين يدعون ربهم...)**<sup>(١)</sup> وهذا يستقيم معنىً لا اشتقاقاً وأهل الصفة هم الرعيل الأول من رحال التصوف، فقد كانت حياتهم التعبدية الخالصة المثل الأعلى الذي استهدفه رحال التصوف في العصور الإسلامية المتتابعة.

ومنهم من قال: من الصوفة، لأن الصوفي مع الله تعالى كالصوفة المطروحة، لاستسلامه لله تعالى.

ومنهم من قال: من الصِّفَة، إذ جملته اتصاف بالمحاسن وترك الأوصاف المذمومة<sup>(٢)</sup> وقيل: «من الصفوة» يعني أنهم صفوة الله من خلقه.

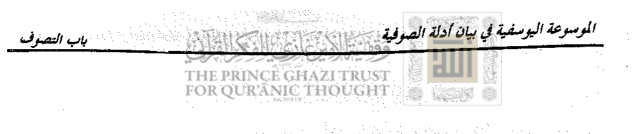
وقيل: كان هذا الاسم في الأصل صفوي واستثقل ذلك وجعل صوفياً، ومنهم من قال: لفظ كلمة التصوف أربعة أحرف: التاء والصاد والواو والفاء. فالتاء: من التوبة، والصاد: من الصفاء، والواو: من الولاية، والفاء: من الفناء.

ومنهم من قال: إنه مشتق من (صوفة) وذلك أن قومـاً كـانوا في الجاهليـة يقـال لهم صوفة انقطعوا إلى الله تعالى وقطنوا الكعبة فمن تشبه بهم من الناس سموا بالصوفية

وقال الإمام القشيري رحمه الله: ليس يشهد لهذا الاسم من حيث العربيـة قيـاس ولا اشتقاق والأظهر أنه كاللقب أي يعتبر اسم الصوفي اسماً جامداً أو لقبــاً أطلـق علـى هذه الطائفة يميزها عن غيرها.

وذكر المستشرق نيكلسون<sup>(\*)</sup> نقلاً عن المستشرق (نولدكه) منكراً أن تكون الكلمة راجعة إلى أصل يوناني أو بوذي أو غيره... لا يوجد دليل إيجابي يرجع افتراض أن الكلمة <sup>(٤)</sup> مشتقة من الأصل اليونـاني (سوفوس) في حين أن نسبتها إلى الصوف يؤيدها نصوص من أقوال الكُتَّاب المسلمين أنفسهم ... ثم ذكر (نولدكمه) طائفة من الأدلة على كلامه وأنهم كانوا يلبسون الصوف وخصوصاً منهم الزهاد.

۱- سورة الكهف آية ۲۸. ۲- إيقاظ الهمم ص ۲. ٣- كتابه (في التصوف الإسلامي وتاريخه ص ٢٣. ٤ – أي كلمة التصوف التي مر ذكرها و(ال) فيها للعهد الذكري.



التصوف ومنشؤه

# قال الدكتور حسن إبراهيم حسن: ومن المسائل التي شغلت أفكار المسلمين في ذلك العصر (التصوف)، وذلك أن كثيراً من المسلمين الذيسن اشتهروا بالورع والتقوى لم يجدوا في علم الكلام ما يقنع نفوسهم المولعة بحب الله سبحانه وتعالى، فرأوا أن يتقربوا إليه عن طريق الزهد والتقشف وفناء الذات في حبه تعالى، ومن ثم سموا (بالمتصوفين)<sup>(۱)</sup>.

وأول من تسمى بالصوفي هو أبو هاشم الذي ولد في الكوفة وأمضى سواد حياته في الشام وتوفي في سنة /١٥٠/هـ<sup>(٢)</sup>.

وإن أول من حدد نظريات التصوف وشرحها هو ذو النون المصري (٢٤٥هـ) تلميذ الإمام مالك والذي شرحها وبوبها ونشرها هو الجنيد البغدادي المتوفى سنة (٣٣٤هـ)(٢).

ومنهم من قال: التصوف مشتق من الصوف، وقد كان يلبسه بعض العباد والزهاد الذين لا يميلون إلى الترف، وقد وتهم في ذلك أهل الصفة الذين قال الله فيهم: ﴿واصبر نفسك مع الذين يدعون ربهم بالغداة والعشي يريدون وجهه﴾<sup>(٤)</sup>.

وأثر عن سيدنا الحسن البصري رضي الله عنه أنه قال: لقـد أدركـت سبعين بدريـاً كان لباسهم الصوف.

والتصوف: لقب اصطلح الناس عليه والمراد به الشخص المسـلم المتمسـك بالكتـاب والسنة، وممن عرف بالتصوف في الصدر الأول الإسلامي سيدنا أبو ذر الغفاري رضي الله عنه، وأنه أمة وحده يعيش وحده ويموت وحده كمـا أخبر بذلـك الصـادق المصـدوق ﷺ

١- تاريخ الإسلام ٣ (٢٢٠). ٢- ذكره حاجى خليفة في كشف الظنون عن أسماء الكتب والفنون. ٣- من كنوز الإسلام(٩٤). ٢- سورة الكهف الآية (٢٨).

IE PRINCE GHAZI TRUST

11201127150

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

ومنهم سيدنا حذيفة بن اليمان وسيدنا سلمان الفارسي، فقد كان يأكل من عمل يده (كان ينسج الخوص ويبيعه) ثم حاء من بعدهم الحسن البصري الذي كان يعظ الناس ويرشدهم وقد ربى رحالاً منهم مالك بن دينار ثم حاء بعد ذلك إبراهيم بن أدهم ثم الإمام الجنيد والقشيري ثم ذو النون المصري المتوفى سنة (٢٤٥هـ). والتصوف من حيث ذاته عقيدة و حلق و جهاد و دعوة، و دعائمه الإسلام والإيمان والإحسان بما فيه المراقبة والمشاهدة ومتابعة (القرآن والسنة)، وأهدافه التحلي عن كل رذيلة والتحلي بكل فضيلة والسلوك الملتزم بطاعة الله ورسوله و جهاد النفس وإصلاح الباطن والإيثار.

ويبدو لمتبع هذه النحلة السامية أنها مرت بمراحل مختلفة قبل أن تتسمى بهذا الاسم المعروف، فكانت أحوالها تظهر في كل مرحلة باسم معين وهكذا إلى أن استقرت باسم (التصوف) وآية ذلك أن الشيخ الأستاذ أبا القاسم القشيري يقول في رسالته الشهيرة (الرسالة القشيرية): اعلموا رحمكم الله أن المسلمين بعد رسول الله لم يتسم أفاضلهم في عصرهم بتسمية علم سوى صحبة رسول الله تلي، إذ لا أفضلية فوقها، فقد قيل: (الصحابة)، ولما أدرك العصر الثاني سمي من صحب الصحابة وتباينت المراتب، فقيل لخواص الناس ممن لهم شدة عناية بأمر الدين: (الزهاد والعباد)، ثم ظهرت البدع وحصل التداعي بين الفرق فكل فريق ادعوا بأن منهم زهاداً، فانفرد براسم المراتب، فقيل لمرات تسمية، ثم قيل لمن بعدهم (أتباع التابعين) ثم اختلفت من ظهرت الدع وحصل التداعي بين الفرق فكل فريق ادعوا بأن منهم زهاداً، فانفرد براسم المراتب، فقيل المراعون أنفسهم مع الله تعالى الحافظون قلوبهم عن طوارق العفلة براسم (التصوف) واشتهر هذا الاسم لمؤلاء الأكابر بعد الماتين من المحرة.

ومما يشير أيضاً إلى أن اسم التصوف عرف بعد القرن الثاني للهجرة، ما أورده المسعودي في تاريخه (مروج الذهب ومعادن الجواهر) عن يحيى بن أكثم أن المأمون<sup>(٢)</sup> كان حالساً ذات يوم إذ دخل عليه حاجبه علي بن صالح فقال: ياأمير المؤمنين رحل بالباب عليه ثياب بيض غلاظ يطلب الدخول للمناظرة، فقال: إنه بعض المتصوفة. ومما يشهد لهذا أيضاً ما ذكره الكندي في كتاب (ولاة مصر في حوادث سنة مائتين) أنه ظهربالاسكندرية طائفة يتسمون بالصوفية يأمرون بالمعروف. هذا عن ذيوع اسم

> ۱– يبدو أن هذا الاسم كان موجوداً قبل المئتين بقليل لكنه اشتهر بعدها كما سيأتي. ۲– توفي المأمون سنة (۲۱۸).

باب التصوف

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية بالمتحافة الموسوعة الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

THE PRINCE GHAZI TRUST

التصوف وانتشاره ولكن يبدو أن أسم التصوف كان موجوداً قبل المائتين لكنه ذاع وانتشر بعد المائتين وفي ذلك يقول ابن تيمية في كتابه (الصوفية والفقراء)<sup>(١)</sup>: وأول ما ظهرت الصوفية من البصرة

**وأولئ**ننى دويرة التصوف بعض أصحاب عبد الواحد بن زيـد<sup>(٢)</sup> وهو من أصحاب الحسن البصري رحمهم الله تعالى. وكان في البصرة من المبالغة في الزهـد والعبادة والخوف ونحو ذلك مالم يكن في سائر الأمصار، ولهذا كان يقـال: فقـه كـوفي وعبادة بصرية، وبه يقول العلامة محمد كرد علي رحمه الله تعالى: وأول من تسمى بالصوفي في أهل السنة أبو هاشم الصوفي المتوفى سنة (١٥٠) وكان من النساك يجيد الكلام وينطق الشعر كما وصفه الحفاظ: مثل هاشم الأوقص وصالح بـن عبـد الله الجليل<sup>(٣)</sup>. ولسنا نهتم كثيراً بمصطلح الكلمة واشتقاقها بقدر اهتمامنا بمضمونها.

فإن شئت سمِّ (التصوف) بالتزكية، ونهي النفس عن الهوى، كما قال تعالى: ﴿وأما من خاف مقام ربه ونهى النفس عن الهوى فإن الجنة هي المأوى)<sup>(٤)</sup> أو سمه الإحسان أو علم التربية والسلوك ولكن لامفر لنا من إطلاق اسم التصوف عليه لأنه الاصطلاح الذي تعاهده أهل التاريخ وشاع عندهم أكثر من غيره.

والعجيب أن الذين اعترضوا على أهل التصوف جاؤوا بعد القرن السادس الهجري، والذين كانوا في زمان أهل التصوف المؤسسين لم يعترضوا عليهم، بل شهدوا لهم وأكدوا أنهم على الحق والنور والهدى وشهادتهم ستكون في مضمون هذا الكتاب ليقرأها طالب الحق. **\*ويقول الدكتور أحمد علوش:** 

(قد يتسائل الكثيرون عن السبب في عدم ظهور هذه الدعوة إلا بعد عهد الصحابة والتابعين، والجواب عن هذا: أنه لم تكن ثمة حاجة إليها في العصر الأول، لأن أهل ذاك العصر كانوا أهل تقى وورع، وأرباب محاهدة وإقبال على العبادة بطبيعتهم، وبحكم قرب اتصالهم برسول الله ﷺ، كانوا يتسابقون ويتبادرون في الاقتداء به في ذلك كله، فلم يكن ثمَّة ما يدعو إلى تلقينهم علماً يرشدهم إلى أمر هم قائمون به فعلاً، وإنما مثلهم في ذلك كله كمثل العربي القحِّ، يعرف اللغة العُربية بالتوارث كابراً عن

> ١- الصوفية والفقراء ص (٣- ٤). ٣- توفي عام (١٧٧)هـ. ٣- الإسلام والحضارة العربية (ج٢ إص٢٦) لجنة التأليف والترجمة والنشر، القاهرة. ٤- سورة النازعات الآيتان (٤٠ – ٤١).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

كابر حتى إنه ليقرض الشعر البليغ بالسليقة والفطرة دون أن يعرف شيئاً من قواعد اللغة والإعراب والنظم والقريض، فمثل هذا لايلزمه أن يتعلم النحو ودروس البلاغة، ولكن علم النحو وقواعد اللغة والشعر تصبح لازمة وضرورية عند تفشي اللحن، وضعف التعبير، أو لمن يريد من الأجانب أن يتفهمها ويتعرف عليها، أو عندما يصبح هذا العلم ضرورة من ضرورات الاجتماع كبقية العلوم التي نشأت وتألفت على توالي العصور في أوقاتها المناسبة.

فالصحابة والتابعون -وإنَّ لم يتسموا باسم المتصوفين- كمانوا صوفيين فعالاً وإن لم يكونوا كذلك اسماً، وماذا يراد بالتصوف أكثر من أن يعيش المرء لرب لا لنفسه، ويتحلى بالزهد وملازمة العبودية، والإقبال على الله بالروح والقلب في جميع الأوقات وسائر الكمالات التي وصل بها الصحابة والتابعون من حيث الرقى الروحي إلى أسمى الدرجات، فهم لم يكتفوا بالإقرار في عقائد الإيمان، والقيام بفروض الإسلام، بل قرنوا الإقرار بـالتذوق والوجدان، وزادوا على الفروض الإتيان بكل ما استحبه الرسول علىمن نوافل العبادات، وابتعدوا عن المكروهات فضلاً عن المحرمات، حتى استنارت بصائرهم، وتفجرت ينابيع الحكمة من قلوبهم، وفاضت الأسرار الربانية على جوانحهم، وكذلك كان شأن التابعين وتابعي التابعين، وهذه العصور الثلاثة كانت أزهى عصور الإسلام وخيرها على الإطلاق، وقد جاء عن رسول الله ﷺ قوله: (حير القرون قرنبي شتى، وأجناس عديدة، واتسعت دائرة العلوم وتقسمت وتوزعت بين أرباب الاختصاص، قام كل فريق بتدوين الفن والعلم الذي يجيده أكثر من غـيره، فنشـأ بعد تدوين النحو في الصدر الأول علم الفقه، وعلم التوحيد، ، وأصول الدين، وعلوم الحديث، والتفسير، والمنطق ومصطلح الحديث، وعلم الأصول، والفرائض (الميراث) وغيرها...

وحدث بعد هذه الفترة أن أحمد التأثير الروحي يتضاءل شيئاً فشيئاً، وأخذ الناس يتناسون ضرورة الإقبال على الله بالعبودية، والقلب والهمة، مما دعا أرباب الرياضة والزهد إلى أن يعملوا هُم من ناحيتهم أيضاً على تدوين علم التصوف، وإثبات شرفه وجلاله وفضله على سائر العلوم، ولم يكن ذلك منهم احتجاجاً

١ – (خير الناس قرني ثم الذين يلونهم...) أخرجه البخاري (٢٠٠٩) ومسلم (٢٥٣٣).

باب التصوف

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

THE DRINCE CHAZI TRUET

باب التصوف

على انصراف الطوائف الأخرى إلى تدوين علومهم - كما يظن ذلك -خطأً-بعضُ المستشرقين- بل كان سداً للنقص، واستكمالاً لحاجات الدين في جميع نواحي النشاط، مما لابد منه لحصول التعاون على تمهيد أسباب البر والتقوى<sup>(١)</sup>. وقد بنى أئمة الصوفية الأولون أصول طريقهم على ما ثبت في تماريخ الإسلام نقلاً عن الثقات الأعلام.

أما تاريخ التصوف فيظهر في فتوى للإمام الحافظ السيد محمد صديق الغماري رحمـه الله، فقد سئل عن أول من أسس التصوف؟ وهل هو بوحي سماوي؟

فأحاب: (أما أول من أسس الطريقة، فلتعلم أن الطريقة أسسها الوحي السماوي في جملة ما أسس من الدين المحمدي، إذ هي بلا شك مقام الإحسان الذي هوأحد أركان الدين الثلاثة التي جعلها النبي ﷺ بعد ما بيّنها واحداً واحداً ديناً بقوله: (هذا جبريل عليه السلام أتاكم يعلمكم دينكم).<sup>(٢)</sup> وهو الإسلام والإيمان والإحسان. فالإسلام طاعة وعبادة، والإيمان نور وعقيدة، والإحسان مقام مراقبة ومشاهدة: (أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك..).

ثم قال السيد محمد صديق الغماري في رسالته تلك: فإنه كما في الحديث الدين عبارة عن الأركان الثلاثة، فمن أحلّ بهذا المقام (الإحسان)، فدينه ناقص بلا شك لتركه ركناً من أركانه، فغاية ما تدعو إليه الطريقة وتشير إليه هو مقام الإحسان بعد تصحيح الإسلام والإيمان.<sup>(٣)</sup>

الله وقال ابن خلدون في مقدمته:

وهذا العلم -يعني التصوف- من العلوم الشرعية الحادثـة في الملّـة، وأصلـه أن طريقة هؤلاء القوم لم تزل عند سلف الأمة وكبار ها مـن الصحابـة والتـابعين

١- بحلة العشيرة المحمدية عدد محرم(١٣٧٦هـ). من بحث التصوف من الوجهة التاريخية للدكتور أحمد علوش، وهو من الرواد الأوائل الذين نقلوا حقائق التصوف الإسلامي إلى اللغات الأجنبية، وقد ألف فضيلته كتاباً باللغة الإنكليزية عن التصوف الإسلامي، كان له أكبر الأثر في تصحيح الأفكار، والرد على المستشرقين كما ألف كتابه الجامع عن الإسلام الذي رد فيه على التهم المفتراة على ديمن الله وكان له أثره البعيد في خدمة هذا. الدين.

٢– أخرجه البخاري (٢٦)، ومسلم (٩٣)، وأبو داود (٢٩٥٤)، والترمذي (٢٦١٠)، والنسائي (٥، .٥)، وابس ماجه (٢٣)، وأحمد (١ (٢٨)، وابن حبسان (١٦٨)، وابس خزيمة (٤ ، ٢٥)، والبغـوي (٢٢) والطيالسـي ص (٢١)، وابن أبي شيبة (١ \ ٤٢و ٥٤). ٣– الانتصار لطريق الصوفية للمحدث محمد صديق الغماري ص٣. الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصرفية

باب التصوف

ومن بعدهم طريقة الحق والهداية وأصلها العكوف على العبادة، والانقطاع إلى الله تعالى، والإعراض عن زخرف الدنيا وزينتها، والزهد في ما يقبل عليه الجمهور من لذة مال وجاه، والانفراد عن الخلق والخلوة للعبادة، وكان ذلك عامًاً في الصحابة والسلف: فلما فشا الإقبال على الدنيا في القرن الثاني وما بعده وجنح الناس إلى مخالطة الدنيا، اختص المقبلون على العبادة باسم الصوفية والمتصوفة)<sup>(1)</sup>.

ويعنينا من عبارة ابسن خلدون الفقرة الأخيرة التي يقرر فيها أن ظهور التصوف والصوفية كان نتيجة جنوح الناس إلى مخالطة الدنيا وأهلها في القرن الثاني للهجرة، فإن ذلك يدعو أن يتخذ المقبلون على العبادة اسماً يميزهم عن عامة الناس الذين ألهتهم الحياة الدنيا الفانية.

فمن هذه النصوص السابقة يتبين لنا أن التصوف ليس أمراً مستحدثاً جديداً ولكنه مأخوذ من سيرة الرسول على، وحياة أصحابه الكرام، كما أنه ليس مستنبطاً من أصول لا تَمُتُ إلى الإسلام بصلة كما يزعم أعداء الإسلام من المستشرقين وتلامذتهم الذين ابتدعوا أسماء مبتكرة فأطلقوا اسم التصوف على الرهبنة البوذية، والكهانة النصرانية، والشعوذة الهندية فقالوا: هناك تصوف بوذي وهندي ونصراني وفارسي...

يريدون بذلك تشويه اسم التصوف من جهة، واتهام التصوف بأنه يرجع في نشأته إلى هذه الأصول القديمة والفلسفات الضالة من جهة أحرى، ولكن الإنسان المؤمن لا ينساق بتياراتهم الفكرية الماكرة ويتبين الأمور ويتثبت في البحث عن الحقيقة، فيرى أن التصوف هو التطبيق العملي للإسلام<sup>(٢)</sup>.

 ١- مقدمة ابن خلدو ناعلم التصوف ص (٣٢٩). ٢- حقائق عن التصوف ص (١٩– ٢٥)، بتصرف يسير.

باب التصوف

THE PRINCE GHAZI TRUST OR QUR'ANIC THOUGHT

أسس التصوف

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية 🖉

التصوف الإسلامي علم حليل الشأن ونحلة عظيمة القدر، وثبت بالأدلة القوية أنه إسلامي المنشأ وبذلك أضحى موصلاً للسعادة في الدنيا والآخرة، وهو الدواء الـذي يشفي صاحبه من أمراض النفس، والمنهاج الذي يزكي النفس ويصفي الـروح وهو مرآة الحياة الروحية الإسلامية التي قوامها التحلي بالفضائل والتخلي عن الرذائل لتزكو النفس وتسمو الروح بالاقتداء بالنبي تظلير وأصحابه الكرام، ومن أهم مقاصده خمسة أمور سنتولى شرحها وبيانها بإذن الله واحداً إثر واحد:

1- صفاء النفس ومحاسبتها.
 ٢- قصد وجه الله.
 ٣- التمسك بالفقر والافتقار.
 ٣- توطين القلب على الرحمة والمحبة.
 ٥- التجمل بمكارم الأخلاق التي بعث الله النبي تظلير لإتمامها.

### التغميل:

1 القاعدة الأولى: (صفاء النفس ومحاسبتها): ومعناها: أن كل من أراد أن يدخل في سبيل المقربين ليعد الجواب لسؤال الحق تعالى فعليه أن يحاسب نفسه قبل أن يحاسبه الله، ويزن أعماله قبل أن توزن بقسطاس الآخرة، ويصفي نفسه من شوائبها ووساوسها، قال سيدنا عمر رضي الله عنه: (حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا، وزنوها قبل أن توزنوا).

٢ القاعدة الثانية: (قصد وجه ا لله): ومعناها: أن المتصوف لا بد أن يقصد وجه ربه في جميع أقواله وأفعاله، غاسلاً قلبه بماء الإحلاص لوجه الله تعالى، قال الله تعالى: ﴿واصبر نفسك مع الذين يدعون ربهم بالغداة والعشي يريدون وجهه ﴾<sup>(١)</sup>.

١- سورة الكهف الآية ٢٨.



٣- القاعدة الثالثة: (التمسك بالفقر والافتقار): ومعناها الزهد في الدنيا ومتاعها عزوفاً بالنفس عما يلهيها ويشغلها، فإن التمسك بالفقر دليل التقشف الذي هو الآلة القاطعة حبل الوصال بين العبد والشيطان، فتتأهل النفس بالعبادة الخالصة وعدم العلو والفساد في الأرض لهذه الخصلة التي تصعد بهمم الإنسان نحو الروحانية والبعد عن كدورة الإنسانية، أما الافتقار فهو تجرد الرء عن زينة الحياة الدنيا لينقطع إلى تقوى الله تعالى وأنه لا حول ولا طول إلا به طالباً منه الكرم بالإمداد والتجليات ووذلك هو منتهى الذي القول: أن الفقر أبنا النفس بالعبادة الخاصة والمعد عن كدورة الإنسانية، أما الافتقار فهو تجرد الرء عن زينة الحياة الدنيا لينقطع وذلك هو منتهى الإقرار بالعبودية التي هي مركز التصوف وعقيدة الإيمان. وصفوة وذلك هو منتهى الإقرار بالعبودية التي هي مركز التصوف وعقيدة الإيمان. وصفوة القول: أن الفقر أساس التصوف وقوامه، وأن التحقق بأحوال التصوف وماماته مبني على الفقر والزهد فيما المنعانية منا من زخرف ومتاع، أي أن تكون الدنيا في الدنيا في الدنيا في الدنيا في الدنيا في الذول التوليات وصفوة وذلك هو منتهى الإقرار بالعبودية التي هي مركز التصوف وعقيدة الإيمان. وصفوة وذلك هو منتهى الإقرار بالعبودية التي هي مركز التصوف وعقيدة الإيمان. وصفوة وذلك هو منتهى الإقرار بالعبودية التي هي مركز التصوف وعقيدة الإيمان. وصفوة وذلك هو منتهى الإقرار بالعبودية التي هي مركز التصوف وعقيدة الإيمان. وصفوة وذلك هو منتهى الإقرار بالعبودية التي هي مركز التصوف وعقيدة الإيمان. وصفوة وذلك هو منتهى الإقرار بالعبودية التي هي مركز التصوف وعقيدة الإيمان. وصفوة وذلك هو منتهى الفقر أساس التصوف وقوامه، وأن التحقق بأحوال التصوف ومقامة، ما من زخرف ومتاع، أي أن تكون الدنيا في يده لا في قلبه، يمعنى أن يكون أغنى يما عند الله منه يما عنده.

وقد قص علينا السهروردي في كتابه (عوارف المعارف) قصة عن ذي النون المصري رضي الله عنه حديرة بالنظر والاهتمام، قال ذو النون: (رأيت ببعض سواحل الشام امرأة فقلت لها: من أين أقبلت؟ فقالت: من عند أقوام (تتجافي جنوبهم عن المضاجع)<sup>(٢)</sup>، فقلت لها: وأين تريدين؟ فقالت: إلى (رجال لا تلهيهم تجارة ولا بيع عن ذكر الله)<sup>(٣)</sup>.

ألا يجدر بنا أن نمعن النظر في هذين الجوابين لنعلم مدى خلوّ قلوب القوم عن حظوظ النفس والهوى لنعلم مدى انجذابهم نحو الله تعالى وإيثارهم لما عنده بحيث أصبحت قلوبهم لا تنزع إلا إلى الله متجردين من القيود الجسمانية التي تفسد على الإنسان حياته وتكدر صفاء نفسه وتنسي الإنسان عبوديته لله.

٤- القاعدة الرابعة: (توطين القلب على الرحمة والمحبة): ومعناها: أنه يجب على كل صوفي أن يلزم محبة كل المسلمين ويعطيهم حق الإسلام من التعظيم والتوقير، فإن رسخ في هذه القاعدة واستقام في التدريب عليهما، أفاض الله عليه أنموار الرحمة، وأذاقه حلاوة الرضى وألبسه ثوب القبول، فينال مما ورَّتُه النبيون من المحبة والرضى وأذاقه حلاوة الرضى المحبة والرضى وأنا محبة من القبول، فينال مما ورَّتُه النبيون من المحبة والرضى وأذاقه حلاوة الرضى المحبة المحبة والمحبة والمحبة والتوقيري محبة من التعظيم والتوقير، والتوقيري معنا من التعظيم والتوقيري معليه ما من المحبة والرحمة وأذاقه حلاوة الرضى وأذاقه من الحبة والرضى وأذاقه من المحبة والمحبة والرضى وأذاقه من المحبة والمحبة والرضى وأذاقه من المحبة والمحبة والمح

١- سورة الليل، الآية: ٢٩ - ٢٠.
 ٢- سورة السجدة، الآية ٢٦.
 ٣- سورة النور، الآية: ٣٧.

THE PRINCE GHAZI TRUST

باب التصوف

حظاً وافراً، قال الله تعالى في حق الرسول ﷺ ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلا رَحْمَة للعالمينَ ﴾ <sup>(١)</sup>. وقال سيدنا أبو بكر الصديق رضي الله عنه: (لا تحقر أحداً من المسلمين فإن حقير المسلمين عند الله كبير).

٥- القاعدة الخامسة: (التجمل بالأخلاق التي بعث ا لله النبي ﷺ لإتمامها):
 وهذه القاعدة زبدة الدين وحقيقة أخلاق الصوفيين، وذلك بأن يكون العبد هيناً ليناً
 مع أهل بيته وعشيرته وجميع المسلمين، قال الله تعالى: ﴿وقولوا للناس حسناً ﴾<sup>(٢)</sup>.

وقد ورد في الأثو: (أهل الجنة كل هين لين سهل قريب وأهل النار كل شديد قبعثري، قالوا: وما القبعثري؟ قال: الشديد على الأهل والصاحب والعشير) إذ أن الله تعالى يعامل عبده في وصفه وخلقه، وفي الحديث القدسي: يا ابن آدم مرضت فلم تعدني قال: يسا رب كيف أعودك وأنت رب العالمين؟! قال: أما علمت أن عبدي فلاناً مرض فلم تعده أما علمت أنك لو عدته لوجدتني عنده، يا ابن آدم استطعمتك فلم تطعمني قال: يارب كيف أطعمك وأنت رب العالمين؟! قال: أما علمت أن عبدي فلاناً مرض فلم تعده أما علمت أنك لو عدته لوجدتني عنده، يا ابن آدم استطعمتك فلم تطعمني قال: يارب كيف أطعمك وأنت رب العالمين قال: استطعمك عبدي فلان فلم تطعمني قال: يارب لو أطعمته لوجدت ذلك عندي؟ يا ابن آدم استسقيتك فلم تسقين، قال: يا رب كيف أسقيك وأنت رب العالمين!؟ قال: استسقاك عبدي فلان فلم علمت أنك لو وجيل الطعمته لوجدت ذلك عندي)<sup>(٣)</sup> ذلك هو الحديث القدسي الذي جمع محاسن الأخلاق وجميل الصفات بين الناس وهو القانون الإلهي الذي سلك منهاجه رجال في حياتهم الدنيوية والعملية، فمن رسخت قدمه منهم في هذه المقامات صارت أحواله ومعاملاته مع الرب في كل شيء فلا يراقب غير الله تعالى في حركاته وسكناته.



 ١٠٧ : الآية: ١٠٧ ٢- سورة البقرة، الآية ٨٢. ٣- أخرجه مسلم في صحيحه (٤ / ١٩٩٠ برقم ٢٥٦٩). ٤ - الضوفية والتصوف ص ٤٠ - ٤٢.



This file was downloaded from QuranicThought.com

باب التصيوف

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

أهمية التصوف

قال الإمام السيد أحمد الرفاعي قدس الله سره:

هذا الدين الجامع، باطنه لبُّ ظاهره، وظاهره ظرف باطنه، لـولا الظـاهر لمـا بطـن لولا الظاهر لما كان ولما صحَّ، القلب لا يڤوم بلا حسد، بل لولا الجسد لفسد، والقلب نور الجسد.

هذا العلم (التصوف) الذي سمّاه بعضهم بعلم الباطن هو إصلاح القلب.

إذا انفرد قلبك بحسن نيته، وطهارة طويته وقتلت وسرقت وزنيت، وأكلت الربا وشربت الخمر، وكذبت، وتكبرت، وأغلظت القول فما الفائدة من نيتك وطهارة قلبك؟! وإذا عبدت الله وتعففت، وصمت، وصدقت، وتواضعت وأبطن قلبك الرياء والفساد فما الفائدة من عملك؟!... أيُّ حالةٍ باطنةٍ للمسلم لم يأمر ظاهر الشرع بعملها؟! أي حالة ظاهرة لم يأمر ظاهر الشرع بإصلاح الباطن لها؟!<sup>(١)</sup>.

إن الشارع أمر الإنسان بتكاليف في خاصة نفسه وترجع إلى قسمين:

قسم يتعلق بأعماله الظاهرة، وقسم يتعلق بأعماله الباطنة، وبلفظٍ آخر: أحكام تتعلـق بظاهر الجسد وأحكام تتعلق بباطن الجسد (القلب).

أما الأعمال التي تترتب على الجسد فهي نوعان: أوامر ونواه، فالأوامر المفروضة هي كالصلاة والصوم والزكاة والحج.... وأما النواهـي المحظـورة فهـي كتحريـم الزنـا والسـرقة وشرب الخمر وحقوق العباد كافة....

وأما الأعمـال الـتي تـترتب على القلـب فهـي نوعـان أيضـاً أوامـر ونـواه، فـالأوامر المفروضة: كالإيمان با لله وملائكته وكتبه ورسله واليـوم الآخـر... وكـالإخلاص والتوكـل والخشوع والصدق والصبر...

١- البرهان المؤيد: ص ١٢٢.

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

وأما النواهي المحظورة، فكالكفر والنفاق والحقد والحسد والكبر والعجب والرياء. وهذا القسم الثاني هو المعوَّل عليه في ديننا ألا وهو أعمال القلوب لأن مبنى الأمور كلها على إخلاص النيات لرب البريات التي لا يعلم بها غيره، فقد قرن الله سبحانه وتعالى

باب التصوف

أعمال الظاهر وسلامة الباطن فيها لأن فساد الباطن يوجب فساد الأعمال الظاهرة، فقال: ففمن كان يرجو لقاء ربه فليعمل عملاً صالحاً ولا يشرك بعبادة ربه أحداً ( <sup>( )</sup>

ولهذا كمان الحبيب المصطفى تلك ينظم مسلكاً وتوجيهاً لاهتمام صحابته الكرام لإصلاح قلوبهم، ويبين لهم هذا المسلك وأن صلاح الإنسان متوقف على صلاح هذا القلب وصفائه من كل الشوائب الكامنة في جنباته فقال: (ألا وإن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهي القلب)<sup>(٢)</sup>، لأن العمدة يوم القيامة القلب السليم كما أخبر الله سبحانه وتعالى فقال: (يوم لا ينفع مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم)<sup>(٣)</sup>.

وكما أخبر سيدنا محمد على أن محل نظر الرب هو القلب، فقال: (إن الله لا ينظر إلى أجسامكم ولا إلى صوركم ولكن ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم)<sup>(٤)</sup>.

وما فرّق سيدنا محمد ﷺ ظاهر صلاح الأعمال عن باطن صدق القلوب.

وقال الإمام جلال الدين السيوطي رحمه ا لله تعالى: (وأما علم القلب ومعرفة أمراضه من الحسد والعجب والرياء ونحوها، فقال فيها الإمام الغزالي رحمه ا لله تعالى، إنها فرض عين)<sup>(0)</sup>.

(فتصفية القلب ومداواته من أهم الفرائض العينية وأهم الواجبات الربانية، وقـد دلّ على ذلك ما جاء في الكتاب والسنة وأقوال العلماء والفقهاء).

 ١٩ سورة الكهف، الآية ١١٠. ٢- رواه البخاري(٢٥) ومسلم (٢٥٣٣). ٣- سورة الشعراء الآية ٨٨- ٨٩. ٤- أخرجه مسلم (٢٥٦٤). ٥- الأشباه والنظائر، للسيوطي ص ٤ . ٥.

باب التصوف

# اولًا: المميته في الكتاب:

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

أمر الله تعالى خلقه أن تكون جميع عباداتهم القولية والفعلية والمالية خالصة لـه تعالى بعيدة عن الرياء، فقـال: (وماأمروا إلا ليعبدوا الله مخلصين لـه الدين)<sup>(١)</sup>، وقـد حرم الفواحش فقال: (قل إنما حرم ربّي الفواحش ما ظهر منها ومـا بطن)<sup>(٢)</sup>، وقـال تعالى: (ولا تقربوا الفواحش ما ظهر منها وما بطن)<sup>(٣)</sup>.

FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

والفواحش الباطنية كما قال المفسرون هي الحقد والرياء والحسد والنفاق....

#### ثا نياً: أهميته في السنة:

الأحاديث التيّ وردت في النهي عن الحقد والكبر والرياء والحسد كثيرة منها:

لله النبي على النبي الله: (لا تحاسدوا، ولا تناجشوا، ولا تباغضوا، ولا تدابروا ولا يبع بعضكم على بيع بعض، وكونوا عباد الله إخواناً، المسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يكذبه ولا يحقره، التقوى ههنا ويشير إلى صدره ثلاث مرات بحسب امرئ من الشر أن يحقر أخاه المسلم، كل المسلم على المسلم حرام، دمه وماله وعرضه)<sup>(٤)</sup>.

الله عليه الصلاة والسلام: (إن ا لله تعالى لا يقبل من العمل إلا ما كان لـه خالصاً وابتغي به وجهه)<sup>(٥)</sup>.

الحسنة والمعاملة الجيدة الطيبة الحسنة والمعاملة الجيدة الطيبة والمعاملة الجيدة الطيبة الحيدة الطيبة وكذلك الأحاديث التي تأمر بالتحلي بالأخلاق درجة الصائم القائم)<sup>(٢)</sup>.

الله حيثما كنت وأتبع السيئة الحسنة تمحها لله حيثما كنت وأتبع السيئة الحسنة تمحها وحالق الناس بخلق حسن)(٧).

١- سورة البينة الآية ٥. ٢- سورة الأعراف الآية ٣٣. ٣- سورة الأعراف الآية ٣٣. ٤ – رواه البخاري (١٨ ٧٥) ومسلم (٥٥٥٢). ٥– رواه الترمذي في كتاب فضائل الجهاد (٢٣)، باب ما جاء فيمن يقاتل رياء. ٦- رواه الإمام أحمد في مسنده (١٩ / ٧٦) والمنذري في الترغيب والترهيب (٣ / ٤٤) والدارمي (٢ / ٣٢٣). ٧– رواه الترمذي (١٩٨٨ ) وأحمد (٥ ٣٥ و ٨٥ او ٢٢٨ و ٢٣٢).

باب التصوف

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

أقوال العلماء في أهمية التصوف:

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية المتحد المرابعة المعالمة المعالمة

أجمع العلماء على أن الأمراض والآفات القلبية من الكبائر التي تحتاج إلى توبة مستقلة لأن أمراض الباطن كافية لإحباط أعمال العبد ولو كانت كثيرة.

رقال الفقيه العلامة الكبير ابن عابدين في حاشيته الشهيرة: (إن علم الإحلاص والعجب والحسد والرياء فرض عين مثل غيرها من آفات النفوس، كالكبر، والشح والحقد، والغش، والغضب، والعداوة، والبغضاء، والطمع، والبخل، والبطر، والخيلاء والحيانة، والمداهنة، والاستكبار عن الحق، والمكر، والمحادعة، والقسوة، وطول الأمل ونحوها مما هو مبين في ربع المهلكات في الإحياء، قال فيه: ولا ينفك عنها بشر، فيلزمه أن يتعلم منها ما يرى نفسه محتاجاً إليه وإزالتها فرض عين، ولا يمكن إلا بمعرفة حدودها وأسبابها وعلاماتها وعلاجها فإن من لا يعرف الشرَّ يقع فيه)<sup>(1)</sup>.

وإن التصوف هو الذي اختص بمعالجة الأمراض القلبية، وتزكيـة النفـوس والتخلص من صفاتها الناقصة الذميمة.

رويقول صاحب مراقي الفلاح العلامة الشرنبلالي: (لا تنفع الطهارة الظاهرة إلا مع الطهارة الباطنة، وبالإحلاص والنزاهة عن الغل والغش والحقد والحسد، وتطهير القلب عما سوى الله من الكونين، فيعبده لذاتـه لا لعلـة، مفتقـراً إليه وهو يتفضل بالمن بقضاء حوائحه المضطر إليها عطفاً عليه، فتكون عبداً فرداً للمالك الأحد الفرد، لا يسترقك شيء من الأشياء سواه ولا يستملكك هواك عن خدمتك إياه)<sup>(٢)</sup>.

نعم كما لا يحسن بالعبد أن يظهر أمـام النـاس بثيـاب ملطحـة بـالأقذار والأوسـاخ وكذلك لا يليق به أن يتحرك وقلبه مسودٌ بالظلمات مريضٌ بالعلل والآفات ونفسه مشـوبة بالكدورات ومتعلقة بالشهوات.

ر **ويقول صاحب الهدية العلائية**: وقـد تظاهرت نصوص الشرع والإجماع على تحريم الحسد، واحتقار المسلمين، وإرادة المكروه بهم، والكبر والعجب والرياء والنفاق وجملة الخبائث مـن أعمـال القلوب، بـل السـمع والبصر والفـؤاد، فكـل ذلـك كـان عنـه

> ١– حاشية ابن عابدين المسماة رد المحتار على الدر المحتار، شرح تنوير الأبصار، ج١ ص٣١. ٢– حاشية الطحاوي على مراقي الفلاح شرح نور الإيضاح ص ٧٠– ٧١.

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT مسؤولاً، ثما يدخل تحت الانحتيار

روقال صاحب جوهرة التوحيد الشيخ إبراهيم اللقاني: وأمُرْ بعرفٍ واجتنب نميمة وغيبة وخصلةً ذميمسة كالعجب والكبر وداء الحسد وكالمراء والجسدل فساعتمد

يقول شارحها عند قوله: وحصلة ذميمة أي واجتنب كل حصلة ذميمة شرعاً وإنما حص المصنف ما ذِكْره يعد اهتماماً بعيوب النفس، لأن بقاءها مع إصلاح الظاهر كالذي يلبس ثياباً حسنة وجسمه ملطخ بالأوساخ، ويكون كالعجب أيضاً وهو رؤية العبادة واستعظامها كما يعجب العالم بعلمه والعابد بعبادته، فهذا كله حرام، ومثل العجب الرياء والظلم والبغي والكبر وداء الحسد والجدل والمراء<sup>(٢)</sup>.

والكبر من أمراض القلوب وهو وحده يكفي لدخول النار بدليل قول النبي ﷺ: (لا يدخل الجنة من كان في قلبه مثقال ذرة من كبر)<sup>(٣)</sup>.

يقول ابن ذكوان في أهمية التصوف وفائدته:

علم به تصفية البواطن من كدرات النفس في المواطن

قال العلامة المنحوري في شرح هذا البيت: "التصوف علم يعرف به كيفية تصفية الباطن من كدرات النفس أي عيوبها وصفاتهما المذمومة كمالغل والحقد والحسد والغش وحب الثناء والكبر والرياء والغضب والطمع والبحل وتعظيم الأغنياء والاستهانة بمالفقراء لأن علم التصوف يطلع على العيب والعلاج وكيفيته، فبعلم التصوف يُتوصل إلى قطع عقبات النفس والتنزه عن أخلاقها المذمومة وصفاتها الخبيثة، حتى يتوصل إلى تخلية القلب عن غير الله تعالى، وتحليته بذكر الله تعالى<sup>(٤)</sup>.

وللسادة الصوفية الحظ الأوفر من الوراثة النبوية في تحلية النفس بالصفات الكاملة كالتوبة والتقوى والاستقامة والصدق والإخلاص والورع والتوكل والرضا والأدب والتسليم والمحبة والذكر والمراقبة وقد قيل في حقهم:

 ١- الهدية العلائية، علاء الدين عابدين ص ٣١٥. ٢- شرح الجوهرة للباجوري ص ١٢٠- ١٢٢. ٣- رواه مسلم (٢٦٣) والترمذي (١٩٩٨) مطولًا. ٤- النصرة النبوية للشيخ مصطفى إسماعيل المدني على هامش شرح الرائية للفاسي، ص ٢٦.

الموسوعة اليوسفية في بيان أذلة الصوفية المعتقد المعالية المعالية المعالية

تعد رفضو الآثام والعيوب التكامين والقلوب المعلم والعيوب القلوب

باب التصوف

وبلغوا حقيقة الإيمان وانتهجوا مساهج الإحسان()

فالتصوف اهتم بالجانب القلبي واهتم أيضاً بما يقابله من العبادات المالية والبدنية وسهل ورسم الطريق الحقيقي العلمي العملي الذي يوصل المسلم إلى أعلى مقامات الكمال الإيماني والخلقي، ولم يقتصر فقط على قراءة أوراد وحلقات أذكار فحسب، بل التصوف منهج علمي وعملي صحيح شامل كامل يحقق تغير الإنسان إلى شخصية مسلمة متكاملة مثالية. وسبب نجاح الصوفية في هذه الأعمال هو حرصهم وشدة اتباعهم لسيد الخلق وحبيب الحق سيدنا محمد تلك.

ويقول الإمام السيد أحمد الرفاعي قدس الله سره: «الفقير (الصوفي) على الطريق ما دام على السنة فمتى حاد عنها زل عن الطريق»<sup>(٢)</sup>.

فتجلى لنا إذاً بعد كل هذه الأدلة وبوضوح أن التصوف هو روح الإسلام وقلبه السليم وليس أعمالاً ظاهرية وأفعالاً شكلية لاحياة فيها ولا روح.

وبفقد روح الإسلام وجوهره وصل المسلمون إلى دركٍ من الانحطاط والضعف لذلك همّ العلماء العاملون الصادقون أصحاب المبادئ والمرشدون المرسون للعارفون بنصح الناس بالالتزام مع الصوفية وصحبتهم ليتحققوا بأمر الله تعالى: **(اتقوا الله وكونوا مع الصادقين)**<sup>(٣)</sup>، لكي يحظوا برضاء الله، ويتذوقوا معاني الصفاء القلبي والسمو الحلقي ويتعرفوا على الله تعالى معرفة حقيقية يقينية ويحظوا بمحبته ومراقبته ودوام ذكره.

قال حجة الإسلام الإمام الغزالي: بعد أن اختبر طريق التصوف ولمس نتائجه وذاق ثمراته: (الدخول مع الصوفية فرض عين، إذ لا يخلو أحد من عيب إلا الأنبياء عليهم الصلاة والسلام)<sup>(1)</sup>.

١- الفتوحات الإلهية في شرح المباحث الأصلية للعلامة ابــن عجيبـة على هـامش شـرح الحكـم لابـن عجيبـة ج١ ص١٠٥. ٢- البرهان المؤيد ص ٦٣. ٣- سورة التوبة الآية (١١٩). ٤- النصرة النبوية على هامش شرح الرائية للفاسي ص٢٢.

| باب التصوف       | GTEN CENTRE                                                                     | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية                                               |
|------------------|---------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| لا تسته حش لقلة  | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR OURĂNIC THOUGHT<br>الله تعالى: «عليك بطريق الحق و |                                                                                      |
| ىشت من تفردك     | غتر بكثرة الهـالكين، وكلمـا استوح                                               | السالكين، وإياك وطريق الباطل ولا ت                                                   |
|                  |                                                                                 | فانظر إلى الرفيق السابق، واحرص علم                                                   |
| ے اِسلام وجب میں | ما حوا بک في طريق شيرک قار مست                                                  | يغنوا عنك من ا لله تعالى شيئاً، وإذا ص<br>التفت إليهم أخذوك وعاقوك» <sup>(١)</sup> . |

ولما كان هذا الطريق صعب المسالك على النفوس الناقصة، فعلى الإنسان أن يجتازه بعزم وصبر ومحاهدة، حتى ينقذ نفسه من بُعد الله وغضبه.



١- إيقاظ الهمم في شرح الحكم لابن عجيبة ص٢.

This file was downloaded from QuranicThought.com

باب التصوف

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

# ما قيل في تعريف التصوف

يقول السهروردي<sup>(۱)</sup> رضي ا لله تعالى عنه: (أقوال المشايخ في ما هية التصوف تزيد على ألف قول).

**وقال الشيخ أحمد زروق في قواعده**: وقد حُدَّ التصوف ورسـم وفسـر بوجـوه تبلغ نحو الألفين مرجع كلها صدق التوجه إلى الله وإنما هي وجوه فيه<sup>(٢).</sup>

١ -قال الشيخ عبد القادر الجيلاني رحمه الله: التصوف ليس ما أخذ عن القيل والقال ولكن أُخذ من الجوع وقطع المألوفات والمستحسنات<sup>(٢)</sup>

۲ – وقال الإمام الغزالي رحمه ا لله تعالى: التصوف: هو تجريد القلب لله تعالى واحتقار ما سواه، أي تخليص القلب لله تعالى، واعتقاد ما سواه اعتقاداً أنه لا يضر ولا ينفع، فلا يعول إلاعلى ا لله، فالمراد باحتقار ما سواه اعتقاد أنه لايضر ولاينفع، وليس المراد الازدراء والتنقيص<sup>(3)</sup>

٣ - وقال الشيخ ابن عطاء الله السكندري: ( التصوف هـو الاسترسال مع الحق).

ع - وقال ابن عجيبة رحمه الله تعالى: (التصوف لب الإسلام).

وقال أيضاً: التصوف: هو علم يعرف به كيفية السلوك إلى حضرة ملك الملوك وتصفية البواطن من الرذائل وتحليتها بأنواع الفضائل، وأوله علم وأوسطه عمل وآخره موهبة<sup>(ه).</sup>

٥ – وقال الشبلي رحمه الله تعالى: (التصوف: ضبط حواسك ومراعاة

١- سهرورد: كلمة مركبة من (سهر). بمعنى أحمر بالكردية و(ورد) بمعناها العربي أي الوردة الحمراء، والتركيب من باب إضافة الصفة إلى الموصوف.
 ٣- قواعد التصوف – القاعدة الثانية.
 ٣- آداب السلوك للشيخ عبد القادر الجيلاني ص ١٨٩.
 ٢- حكايا الصوفية ص ٢٥ – ٢٢.
 ٥- معراج التشوف إلى حقائق التصوف ص ٤.

ኛ አ

| سوعة اليورنية في بيان أذلة "لصوفية"                                                                    | اللود   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT                                                          | أنفاه   |
| وقال أيضاً: (التصوف هو الجلوس مع الله بلا هم).                                                         |         |
| ٢ – وقال الشيخ معروف الكرخي رحمه ا لله تعالى: (التصوف الأخذ بالحقائق                                   |         |
| أس مما في أيدي الخلائق) <sup>(٢)</sup>                                                                 | واليا   |
| ٧ – وقال أبو الحسن الشاذلي رحمه ا لله تعالى: (التصوف تدريب النفس على                                   |         |
| ودية وردها لأحكام الربوبية) <sup>(٣)</sup> .                                                           | العبو   |
| ۸ – وقال الشيخ محي الدين بن عربي رحمه ا لله تعالى: (التصوف هو الوقوف                                   | · · ·   |
| الآداب الشرعية ظاهراً وباطناً.                                                                         | مع      |
| <b>وقال أيضاً</b> : التصوف خلق فمن زاد عليك في الخلق زاد عليك في التصوف) <sup>(٤)</sup> .              | · · ·   |
| ٩ – وسئل رويم عن التصوف فقال: (التصوف هـو استرسـال النفـس مـع الله                                     | · · · . |
| ل على ما يريد).                                                                                        | تعال    |
| <b>وقال أيضاً</b> : (التصوف مبــني علـى ثـلاث حصـال: التمسـك بـالفقر <b>و</b> الافتقـار <sup>(°)</sup> |         |
| مقيق بالذل والإيثار وترك التعرض للاختيار <u>)</u> .                                                    | والتح   |
| <ul> <li>١٠ – وقال الإمام الجنيد البغدادي رحمه الله تعالى: (التصوف ذكر مع</li> </ul>                   | •       |
| ماع، ووجد مع استماع، وعمل مع اتباع).وقـال أيضاً: (علمنا هـذا (التصـوف)                                 | اجت     |
| دبالكتاب والسنة، ومن لم يحفظ القرآن، ولم يكتب الحديث لايقتـدى بـه في هـذا                              | مقيا    |
| ر، والطرق كلها مسدودة على الخلق إلا على من اقتفى أثر الرسول ﷺ).                                        | الأم    |
| وقال أيضاً: (علمنا هـذا (التصوف) مقيد بالكتـاب والسـنة، فمـن لم يسمع                                   |         |
| يت ويجلس، ويأخذ أدبه من المتأدبين أفسد من اتبعه).                                                      | الحد    |
| وقال أيضاً: (التصوف أن يختصك الله بالصفاء فمن صفامن كل مـا سـوى الله                                   |         |
| الصوفي).(1)                                                                                            | فيون    |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                  |         |
|                                                                                                        |         |

;

49

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST

باب التصوف

FOR QUR'ANIC THOUGH The sed IV guilt The sed

وقال أيضاً: (التصوف تصفية القلب عن موافقة البرية، ومفارقة الأخلاق الطبيعية، وإخماد الصفات البشرية، ومحانبة الدواعي النفسانية، ومنازلة الصفات الروحانية والتعلق بالعلوم الحقيقية واستعمال من هو أولى على الأبدية، والنصح لجميع الأمة، والوفاء لله على الحقيقة واتباع الرسول في الشريعة).<sup>(1)</sup>

وسئل الجنيد عن التصوف فقال: (أن تكون مع الله تعالى بـلا علاقـة ، وأن لاتملك شيئاً ولا يملكك شيء) أي أن تعتقد أنك فقير على وجه الحقيقة لاتملـك شيئاً والله سبحانه وتعالى هو المالك الحقيقي.

وقال الشبلي رحمه ا لله تعالى سمعت الجنيد يقول: (التصوف أن يميتك الحق عنك ويحييك به).

١٩ – وسئل أبو محمد الجريري رحمه الله عن التصوف فقال: الدحول في كل خلق سني، والخروج من كل خلق دني).

وقال أيضاً: (التصوّف مراقبة الأحوال ، ولزوم الآداب).

١٢ - وقال الشيخ عمر بن عثمان المكي رحمه الله تعالى: (التصوف أن يكون العبد في كل وقت بما هو أولى به في الوقت).

١٣ - وقال أبو الحسن ابن أبي ذر في كتابه( منهاج الدين) أنشدونا للشبلي: علم التصوف علم لانفاد له علم سَمني سماوي ربوبمي فيه فوائمد للأرباب يعرفهما أهل الجزالة والصنع الخصوصي<sup>(٢)</sup>

۲٤ - وقال الشيخ أبو حفص رحمه ا لله تعالى: (التصوف كله آداب، لكل وقت أدب ولكل مقام أدب فمن لـزم آداب الأوقـات بلـغ مبلـغ الرحـال، ومـن ضيـع الآداب فهو بعيد من حيث يظن القرب،ومردود من حيث يرجو القبول)<sup>(٣)</sup>.

**١٥- وقال صاحب كشف الظنون**: التصوف علم يعرف به كيفية ترقي أهـل الكمال من النوع الإنساني في مدارج سعادتهم إلى أن قال: علـم التصـوف علـم ليـس يعرفــه إلا أخــو فطنــة بـــالحق معــروف

> ۱– التعرف لمذهب أهل التصوف ص (۲۰). ۲-- التعرف لمذهب أهل التصوف ص ۱۰۱. ۳- طبقات الصوفية ص ۱۱۹.

> > ۳.

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية وليس يعرف من ليسس يشهده وكيف يتسهد ضوء الشمس مكفوف وليس يعرف من ليسس يشهده وكيف يتسهد ضوء الشمس مكفوف القلوب وإفرادها لله تعالى عما سواه، والفقه لإصلاح العمل، وحفظ النظام، وظهور الحكمة بالأحكام، والأصول (علم التوحيد) لتحقيق المقدمات بالبراهين، وتحلية الإيمان

بالإيقان، والطب لحفظ الأبدان، والنحو لإصلاح اللسان إلى غير ذلك).<sup>(()</sup> ١٧- وقال الشيخ حسين الزيباري العلواني رحمه الله تعالى: (ينحصر التصوف في أربع كلمات: أن تنصف الناس من نفسك ولا تطلب الإنصاف منهم وأن تبدي لهم شيئك وأن تكون من شيئهم آيساً.<sup>(١)</sup>

١٨- وقال الشيخ أبو يعقوب السوسي رحمه ا لله تعالى: الصوفي هو الذي لايزعجه سلب ولا يتعبه طلب.

**٩ – وقال الشيخ أبو القاسم النصر أبادي رحمه الله: (**أصل التصوف ملازمة الكتاب والسنة وترك الأهواء والبدع ورؤية أعذار الخلائق والمداومة على الأوراد وترك الرحص والتأويلات).

۲ - وقال أبو جعفر الحداد رحمه الله: (التصوف هـ و استقامة الأحوال مع الحق).

٢١ – وقال المزين رحمه الله تعالى: (التصوف هو الانقياد للحق).

٢٢ - وقال الشيخ علي بن بندار رحمه ا لله تعالى: (التصوف هو إسقاط الخلق ظاهراً وباطناً).<sup>(٣)</sup>

٣٣- وسئل أبو الحسن النوري رحمه ا لله: ما التصوف؟ فقال: ترك كل حظ للنفس.

٢ ٤ - وقال الشيخ أبو القاسم جعفر بن أحمد المقرىء: التصوف استقامة الأحوال مع الحق<sup>(3)</sup>.

٢٥ - وقال السيد الشريف الجرجاني: التصوف هو وقوف مع الآداب

This file was downloaded from QuranicThought.com

الشرعية ظاهراً، فيسري حكمها من الظاهر إلى البياطن، وباطناً فيسري حكمها من الباطن إلى الظاهر فيحصل للمتأدب بالحكمة كمال.

باب التصوف

٢٢ – وقال القاضي شيخ الإسلام زكريا الأنصاري رحمه ا لله: التصوف علم تعرف به أحوال تزكية النفوس وتصفية الأخلاق وتعمير الظاهر والباطن لنيل السعادة الأبدية<sup>(1)</sup>

٢٧- وقال الدكتور محمد سعيد رمضان البوطي حفظه ا لله تعالى: (التصوف اسم حادث لمسمى قديم، إذ إن مسماه لا يعدو كونه سعياً إلى تزكية النفس من الأوضار العالقة بها عادة كالحسد والتكبر وحب الدنيا وحب الحاه،وكذلك ابتغاء توجيهها إلى حب الله عز وجل والرضا عنه والتوكل عليه والإحلاص له).<sup>(٢)</sup>

٢٨– وقال الشيخ محمد بدر الديـن الحـامد رحمـه ا لله: (التصـوف هـو تنقيـة الظاهر والباطن من المخالفات الشرعية، وتعمير القلب بذكر ا لله تعالى وخشيته ورجائه والسير في العبادات والأعمال، على النهج الشرعي طبق السنة الشريفة...).

**٣٩ – وقال الدكتور محمد حسين الذهبي: التصوف:** (هـو مناجـاة القلـب ومحادثة الروح، وفي هذه المناجاة طهر لمن شـاء أن يتطهـر، وصفـاء لمـن أراد التـبرأ مـن الرجس والدنس، وفي تلك المحادثة عروج إلى سماء النـور والملائكـة والصعـود إلى عـالم الفيض والإلهام...)<sup>(٣)</sup>.

٣- وقال العلامة حسنين محمد مخلوف مفتي الديار المصرية الأسبق: (التصوف هو تربية علمية وعملية للنفوس، وعلاج لأمراض القلوب وغرس للفضائل واقتلاع للرذائل وقمع للشهوات، وتدريب على الصبر والرضا والطاعات...)<sup>(3)</sup>.

وقيل إن التصوف هو:

۲ – الافتقار إلى الله تعالى.

٣٢- تصفية القلوب من غير الله تعالى، ثم الصعود بالروح إلى عالم التقديس بإحلاص العبودية للخالق المعبود والتجريد من السوى.

١- الرسالة القشيرية ص ٧. ٢- كتاب السلفية للدكتور محمد سعيد رمضان البوطي ص ١٨٩. ٣- التفسير والمفسرون(٢|٣٢٤– ٣٢٥). ٤- السالكون إلى الله ص ١٥.

|            | the second s | 6 46000             |                   |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|-------------------|
| باب التصوف |                                                                                                                | it all that it also | المديدة المديدا   |
|            |                                                                                                                |                     | ، بومبوعة «يومبي» |

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT - Lب الشريعة وروحها وتمرتها وحكمتها.

00- الإكباب على العمل والإعراض عن العلل.

٥٦ أن تبتعد عن الكذب ما استطعت وإن ظننت أن فيه نحاتك وتدنو من الصدق ما استطعت وإن تيقنت أن فيه هلاكك.

٥٧- حفظ حواسك، ومراعاة أنفاسك.

٥٨- ترك الاختيار.

**9-** الجد في السلوك إلى حضرة ملك الملوك، وتصفية البواطن من الرذائل وتحليتها بأنواع الفضائل.

٣- أن تصفي قلبك من الأكدار وعملك من الأعدار وتخلص لله الجبار
 وتعلم أنه لاهادي ولا ولي ولا ناصر ولا غافر إلا الله ولا ملجأ ولامنجى منه إلا إليه.

٢٦- أن تعرف ربـك بالبقـاء، ونفسـك بالفنـاء. والبقـاء الحقيقـي هـو بـروز أوصافك المحمودة، والفناء الحقيقـي هـو سـقوط أوصـافك الذميمـة. فمـن تـرك أفعالـه الذميمه فيَ عن شهواته وبالتالي بقي بنيته وإخلاصه في عبوديته.

٢٢- تعاليم روحية مستمدة من كتاب الله وسنة نبيه عليه الصلاة والسلام إنه مرتبة الإحسان التي أشار إليها النبي ﷺ بقوله:الإحسان أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك)<sup>(1)</sup>.

٣٣- قطع الشهوات وترك الدنيا والمستحسنات والميل عن المألوفات<sup>(٢)</sup>.
 ٣٤- تصفية القلب من أوضار المادة، وقوامه صلة الإنسان بالخالق العظيم.
 ٣٦- التمسك بكتاب الله عز وجل والاقتداء بسنة رسوله في وأكل الحلال وكف الأذى واجتناب الآثام والتوبة وأداء الحقوق.

١– مر تخريجه ص١١ باب (التصوف ومنشؤه). ٢- قطع الشهوات: أي قطع حبها عن القلب لاتر كها بالكلية لأنه لارهبانية في الاسلام.

الموسوعة اليوسفية فى بيان أدلة الصوفية باب التصوف

ما قيل في تعريف الصوفي

١- قال الإمام الرفاعي الكبير قدس ا لله سره: الصوفي من صفى سرَّهُ من
 كدورات الأكوان، وما رأى لنفسه على غيره مزية<sup>(١)</sup>.

وقال رضي الله عنه يذكر علامة الصوفي الصادق: الصوفي هو الصادق في جميع الحركات، المتقلل من المباحات، والصمم عن كثير من المسموعات، وأن لا يطلب المعدوم حتى يبذل المجهول والموجود<sup>(٢)</sup>، ويقطع الحيلة، حتى لا يرى في أحواله وشدته ورحائه وتقلبه غير خالقه ومكونه. وإن الفقير متى نظر إلى ما يلبس التبس عليه أمره، ومتى رأى الخلق من دونه ظهرت عيوبه. الفقير ابن وقته يرى كل نَفَس من أنفاسه أعز من الكبريت الأحمر، يودع لكل ساعة ما يصلح لها، ولا يضيع شيئاً<sup>(٣)</sup>.

٢- وقال أيضاً: الصوفي لا يسلك غير طريق الرسول المكرم صلى الله عليه وسلم، فلا يجعل حركاته وسكناته إلا مبنيَّة عليه.

٣- وقال أيضاً: الصوفي يتجنب مخالطة الخلق مهما أمكن، لأن الصوفي كلما زاد اختلاطه بالخلق ظهرت عيوبه والتبس عليه الأمر، و إذا خالط البعض فليختر لنفسه صحبة الصالحين فإن المرء على دين خليله.

٤- وقال أيضاً: الصوفي لا يصرف الأوقات في تدبير أمور نفسه لعلمه أن المدبر: هو الحق عز وجل، ولا يلجأ في أموره ولا يعول على غير ا لله تعالى<sup>(٤)</sup>.

٥- وقال الإمام محمد بهاء الدين الرواس قـدس ا لله مسره: "الصوفي التقـي:
 الذي لا يريد فساداً في الأرض ولا علواً، من رؤية أبيه وحـده وطـوره ومقامـه، الـذي يصير مع الحق أين كان ولا ينحرف عنه.

١- البرهان المؤيد ص ٦٩. ۲- أي لا يطلب الرزق الغائب حتى ينفق الحاضر. ٣- النظام الخاص لأهل الاختصاص ص ٥٩ - ٢٠. ٤- حكم السيد أحمد الرفاعي ص (٢٩- ٥٠).

0 113200 0 باب التصوف الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية ٣- وقال أيضا: المتصوف المتلصص: المحجوب بزيه وأبيه وجده أو شيخه وعمله، فإن ذلك من المتصنمين الذين لا حمير فيهم ولا في صحبتهم والعاقبة

للمتقين <sup>(۱)</sup>".

٧- وقال ذو النون المصري رحمه ا لله تعالى: "الصوفي إذا نطق أبان منطقه عن الحقائق، وإذا سكت نطقت عنه الجوارح بقطع العلائق، أي أن الصوفي بين حالتين إما أن يتكلم أو يلزم الصمت فإن تكلم لم يقل إلا حقاً، وإن سكت عن الكلام نطقت جوارحه، فهو مشغول با لله في الحالتين، حالة نطقه وحالة سكونه"<sup>(٢)</sup>.

٨- وقال الشيخ بشر بن الحارث: "الصوفي من صفا قلبه لله".

٩- وسئل الشيخ سهل بن عبد الله التستري: من الصوفي؟ فقال: "من صفا من الكدر، وامت لأ من الفكر، وانقطع إلى الله من البشر واستوى عنده الذهب والمدر<sup>(٢)</sup>".

 ١- وقال أبو تراب النخشبي: الصوفي لا يكدِّرُه شيء ويصفو به كل شيء<sup>(٤)</sup>.

١٩- وقال الإمام الشبلي: "الصوفي منقطع عن الخلق متصل بالحق لقوله تعالى: ﴿واصطنعتك لنفسي﴾<sup>(٥)</sup>، قطعه عن كل غير، ثم قال: لن تراني"<sup>(١)</sup>.

٢٢ - وقال أبو على الروذباري: الصوفي من لبس الصوف على الصفا، وأذاق الهوى طعم الجفا، ولزم طريق المصطفى، وكانت الدنيا منه على القفا<sup>(٧)</sup>.

**١٣ - وقـال السـهروردي رحمـه ا لله تعـالى:** الصـوفي هـو الـذي يكـون دائـــم التصفية، ولا يزال يصفي الأوقات من شوب الأكدار بتصفية القلب عن شوب النفس

۱- بوارق الحقائق ص۳۱۵. ۲- بني رحاب الله ص ۱۰. ٣– المدر: قطع الطين اليابس وقيل الطين العلك الذي لا رمل فيه (لسان العرب- مادة مدر). ٤ – الرسالة القشيرية ص (٢١٨). ٥- سورة طه الآية (٤١). ٢- تاريخ التصوف الإسلامي (١٦). ۲- معید النعم ومبید النقم ص (۹٤).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

باب التصوف

ويعينه على كل هذا دوام افتقاره إلى مولاه، فبدوام الافتقار ينقي الكدر، وكلما تحركت النفس وظهرت بصفة من صفاتها أدركها ببصيرته النافذة وفرّ منها لربه، فهو قائم بربه على قلبه وقائم بقلبه على نفسه قال الله تعالى: **كونوا قوامين بالقسط به (**<sup>1</sup>)، وهذه القوامية لله على النفس هي التحقق بالتصوف.

٤ - وقال النوري: نعت الصوفي: في السكون عند العدم، والإيثار عند الوجود.

**٥١- وقال الشيخ الشعراوي:** ".. الصوفي هو الذي يتقرب إلى الله، بفروض الله، ثم يزيدها بسنة الرسول عليه الصلاة والسلام من جنس ما فحرض الله وأن يكون عنده صفاء في استقبال أقضية العبادة فيكون صافياً لله، والصفا هو كونك تصافي الله"<sup>(٢)</sup>.

### وقيل إن الصوفي :

١٦ – الذي يعطي كل ذي حق حقه، جمع بين الدنيا والآخرة، بظاهره توجه إلى الدنيا، وبقلبه توجه إلى خالقه.

١٧- أن يكون مع النماس ببدنه ومع الله بروحه، شهد المكون فغاب عن الأكوان شهد الله فغاب عما سواه، فكلما ازداد الصوفي بعداً عن الخلق ازداد قرباً من الخالق.

١٨ - من صفت الله معاملته، فصفت له من الله عز وجل كرامته.

**١٩** حكيم ذو حكمة، فإن لم يكن حكيماً ورعاً زاهداً صواماً قواماً فلاحظ له بهذا اللقب لأنه صفاء القلب وتزكية النفس وجهاد الهوى، وأن يكون له عقل راجح وحضور وتمكن قوي من نفسه حتى لا تحكم عليه الأغراض النفسية فهو الخليفة المحتار دون غيره من المحلوقين، الأمين على حلق الله تعالى فلا يعدل بهم عن سنة الله، فكل الموجودات بيد الإنسان أمانة عرضت عليه فحملها، فإن أداها فهو الخليفة





-۱ حقيقة التصوف ص ۳.

۲- التصوف منشؤه ومصطلحاته ص۳۲.



 ٢- قال أبو يزيد البسطامي رحمه الله تعالى: "الصوفية أطفال في حجر الحق الحق<sup>(۱)</sup>"<sup>(۱)</sup>.

٢ - وقال ذو النون: الصوفية هم قوم آثروا الله تعالى على كل شيء ف آثرهم
 ١ لله على كل شيء.

٣- وقيل لعبد الواحد بن زيد: من الصوفية عندك؟ فقال: القائمون بعقولهم على همومهم والعاكفون عليها بقلوبهم، المعتصمون بسيدهم من شر نفوسهم، هم الصوفية.

٤- وقال السرَّاج: إذا قيل لك: الصوفية من هم في الحقيقة؟ صفهم لنا فقل: هم العلماء با لله وبأحكام ا لله، العاملون بما علمهم ا لله تعالى، المتحققون بما استعملهم ا لله عز وجل<sup>(٢)</sup>.

٥- وقال ذو النون: رأيت امرأة ببعض سواحل الشام فقلت لها: من أين أقبلت رحمك الله؟ قالت: من عند قوم تتجافى جنوبهم عن المضاجع يدعون ربهم خوفاً وطمعاً، قلت: وأين تريدين؟ قالت: إلى رجال لا تلهيهم تجارة ولا بيع عن ذكر الله قلت: صفيهم لي فأنشأت تقول:

قوم همومهم با لله قد علقت فما لهم همم تسمو إلى أحد فمطلب القوم مولاهم وسيدهم يا حسن مطلبهم للواحد الصمد ما إن تنازعهم دنيا ولا شرف من المطاعم واللذات والولد ولا للبس ثياب فائق أنتق ولا لروح سرور حل في بلد

> ۱ – هذه إشارة للتسليم المطلق منهم الله عز وجل. ۲ – التعرف (ص ۲ ۱۰). ۳ – اللمع ص (٤٧).

| باب التصوف         | ATEN ET IN CONTRACT         | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية |
|--------------------|-----------------------------|----------------------------------------|
|                    | THE PRINCE GHAZI TRUST      |                                        |
| فيها باعد الأبد(?) | منزالولية TH تقد قارب الخطو | الا مسارعة في إثر                      |

٣-وقيل هم الذين ساروا على نهج رسول الله صلى الله عليه وسلم كالصحابة أهل الصفّة والتابعين وتابع التابعين، كالجنيد البغدادي وأقرانه إلى يومنا هذا، فهؤلاء قوم قلوبهم وعزائمهم صاعدة إلى الملأ الأعلى بالشهود التوحيدي لا يستنكفون عن العبادة ولا يفترون عن الذكر، فقوتهم الطاعة ومناحاتهم حب، ووجد بقرب، وحياة بعبادة، وذوق بعلم، وبسط بأنس، وخلق بقرآن أي بفهم له أمناء للحلق، وخزنة للسر، وصفوة للحلق، عملوا وتحققوا بالأخوة الروحية والقيم الإنسانية.

أهل مبادئ يعبرون عن روح القرآن وجوهر السنة، ورثوا أخلاقاً حميدة وإيماناً خالصاً بهديه عليه الصلاة والسلام فبرز النور المحمدي فيهم وانطلقت أرواحهم تجول بحب وإحساس وقرب مقدس، فهم أهل ذوق ووجدان ومشاهدة، يترنمون بأفكارهم في تجلي الجلال والجمال والكمال، حكماء ربانيون، أرباب فتوة، قائمون بعقولهم على همهم، عاكفون عليه بقولهم، معتصمون بسيدهم من شر نفوسهم، فهم خير أمة أخرجت للناس.

٧- وقيل: الصوفية هم المحتمعة على الله هممهم، المتعلقة بعظمته وحكمته ألبابهم، الذين لا تشهد سوى الله أسرارهم، وليس إلا إليه غدوهم ورواحهم، فهم أحكم الناس وأعقلهم<sup>(١)</sup>.

٨- وقيل أيضاً: إن الصوفية هم بقية من بقايا أهل الصُّفَّة<sup>(٢)</sup>.

٩- وقيل: الصوفية أوفر الناس حظاً في الاقتداء برسول الله صلى الله عليه وسلم، وأحقهم بإحياء سنته، والتخلق بأخلاق رسول الله صلى الله عليه وسلم من حسن الاقتداء به وإحياء سنته".

٤- التعرف (ص٢٠ - ٢١). ١- المدخل إلى التصوف (ص٩). ٢- اللمع (ص٤٧). ٣- عوارف المعارف (٢٢٩).

باب التصوف

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

# عقيدة الصوفية

المسيدنا الإمام الرفاعي: قال رضي ا لله عنه معرفاً التوحيد: هو وحدان تعظيم في القلب يمنع من التعطيل والتشبيه.

وقال في البرهان المؤيد: "صونوا عقائدكم من التمسك بظاهر ما تشابه من الكتاب والسنة، لأن ذلك من أصول الكفر، قال تعالى: ﴿فَأَمَا الذين في قلوبهم زيغ فيتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله ك<sup>(١)</sup>، والواحب عليكم وعلى كل مكلف في المتشابه: الإيمان بأنه من عند الله، أنزله على عبده سيدنا رسول الله صلى الله عليه وسلم، وما كلّفنا سبحانه وتعالى تفصيل علم تأويله، قال حلت عظمته: وما يعلم تأويله إلا الله، والراسخون في العلم يقولون آمناً به كل من عند ربنا<sup>(٢)</sup> فسبيل المتقين من السلف: تنزيه الله تعالى عما ذلَّ عليه ظاهره، وتفويض معناه المراد منه إلى الحق تعالى وتقدس، وبهذا سلامة الدين.

وقال: أي سادة نزهوا الله عن سمات المحدثين، وصفات المخلوقين، وطهروا عقائدكم من تفسير معنى الاستواء في حقه تعالى بالاستقرار، كاستواء الأجسام على الأجسام المستلزم للحلول، تعالى الله عن ذلك. وإياكم والقول بالفوقية والسفلية والمكان واليد والعين بالجارحة، والنزول بالإتيان والانتقال، فإن كل ما جاء في الكتاب والسنة، مما يدل ظاهره على ما ذكر فقد جاء في الكتاب والسنة مثله، مما يؤيد المقصود، فما بقي إلا ما قال صلحاء السلف وهو الإيمان بظاهر كل ذلك ورد حكم المراد منه إلى الله ورسوله مع تنزيه الباري تعالى عن الكيف وسمات الحدوث، وعلى ذلك درج الأئمة، وكل ما وصف الله به نفسه في كتاب فتفسيره قراءته والسكوت عنه، ليس لأحد أن يفسره إلا الله تعالى ورسوله، ولكم حمل المتشابه على ما يوافق أصل المحكم، لأنه أصل الكتاب والمتشابه لا يعارض المحكم.

وقال: "الصوفي يتباعد عن الأوهام والشكوك ويقول بوحدانية الله تعالى: في ذاته، وصفاته، وأفعاله، لأنه ليس كمثله شيء، يعلم ذلك يقيناً. ليخرج من باب العلم

١- سورة آل عمران الآية ٧.
 ٢- سورة آل عمران الآية ٧.



\* الإمام محمد مهدي بهاء الدين الشهير بالرواس:

قال رضي الله عنه: "يقول رجال هذه الطائفة رضي الله عنهم: الحمد لله نؤمن با لله، ونشهد أنه لا شريك له لا في السماء ولا في الأرض، تنزه وتقدس عن أن يشاركه فيهما أحد (لو كان فيهما آلهة إلا الله لفسدتا) (٢)، ونؤمن بما جاء به عن الله الأنبياء والمرسلون، وننزهه في ذاته وصفاته عن النظير في الدنيا والآحرة،ونقدسه عن الجهات وبحانسة الحادثات، ونؤمن بكتابه كله بأنه من عنده أنزله على عبده ونـردُّ تفصيل علم تأويله إليه وننزهه عمَّادلَّ عليه ظاهره، ونفوض المعنى المراد منه إليه تعالى وتقدس، ونؤمن بنبيه المصطفى صلى الله عليه وسلم، ونشهد بأنه رسول الله، وأفضل المرسلين، والرحمة العامة للعالمين، ونؤمن بأنه رأى ربه بعين بصره وبصيرته، ﴿دنا فتدلى فكان قاب قوسين أو أدنى ؟(٣)، وأنه صلى الله عليه وسلم، محمد بن عبد الله ابن عبد المطلب بن هاشم قرشي عربي، بَشَـرٌ فضَّله الله على خلقه كلهم، واختاره لجنابه، واصطفاه لذاته، وأعطاه الوسيلة الكبرى، والشفاعة العظمى، وقدَّمه على النبيين والمرسلين، في الآخرة والأولى، ونعتقد أنه هو وإخوانه النبيون والمرسلون معصومون عن الكبائر مطلقاً، ونبوته عليه الصلاة والسلام باقية، وشريعته ناسخة، ويقولون: نعتقد أن الله تعالى أرسل قبل رسوله ونبيه المصطفى صلى الله عليه وسلم رسلاً أولهم آدم، عليه السلام وخاتمهم سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم، وكلهم جاؤوا بالحق وتكلموا بالصدق، وبلِّغوا الرسالة وصدقوا فيما بلغوا عن ربهم عز وجل، وكل ما أنزل إليهم من الكتب والصحف حق، وأن المعراج حق، وأن الصالحين مع علو منزلتهم وقربهم من ربهم لا يسقط عنهم شيء من الفرائض والواجبات من الصلاة والزكاة والحج والصيام وغير ذلك، ومن زعم أنه صار ولياً وسقطت عنه الفرائيض فقيد كفر وإن الولى كبقلة تحت شجرة النبوة، وإن البعث حق، والعرض حق، والحساب حق وإن الجنة، ونعيمها حق، والنار وعذابها حق، وأهل الجنة يرون ربهم بعينهم من غير إدراك ولا إحاطة، ولا كيفية و لا مقابلة، ولا على مكان، ولا في جهة، وإن قراءة الكتب حق، يؤتى المؤمن كتابه بيمينه، والكافر بشماله، والميزان حق، والصراط حق،

> ١ – حكم السيد الإمام أحمد الرفاعي قدس الـلـه سره (ص٤٨). ٢ – سورة الأنبياء الآية (٢٢). ٣ – سورة النحم الآية ( ٨ – ٩).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية باب التصوف وحوض الكوثر حق، والشفاعة للنبي صلى الله عليه وسلم حق، وشفاعة المؤمنين حق ومحبة أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم على العموم حق، وكلهم على هـدى وأن أبيا بكر رضى الله عنه، صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم وخليفته وحلافته حق، وبعده خلافة عمر بن الخطاب رضي الله عنه حق، وبعده خلافة عثمان بين عفان رضي الله عنه حق، وبعده خلافة على بن أبي طالب كرم الله وجهه ورضى ا لله عنه حق، وأفضل الخلق بعد نبينا محمــد صلى الله عليه وسلم أبو بكر الصديق رضي الله عنه، ثم عمر ثم عثمان ثم على رضي الله عنهم أجمعين<sup>(۱)</sup>. وقال رضى الله عنه: "في لا إله إلا الله القول بوحدانية الواحد الأحد، الفرد الصمد، ألا وهو الذي لا إله إلا هو، الذي لا شريك لـه، ولا نظير لـه ولا نـد لـه ولا ضد له، الذي يحي ويميت وهو على كل شيء قدير"<sup>(٢)</sup>. وقال رضى الله عنه: "بويعتُ على تنزيه الله تعالى عن الفوقية والجهة والجسم والمكان ﴿ليس كمثله شيء وهو السميع البصير ﴾(٣)"(٤). \*الإمام عبد القادر الجيلاني: قال رضى الله عنه: "اخرج عن الخلق جداً، واجعلهم كالباب يرد ويفتح وشجرة توجد فيها ثمرة تارة وتحيل أخرى، وكل ذلك بفعل فاعل وتدبير مدبر وهو ا لله عز وجل، فإذا صح لك هذا كنت موحداً للرب عز وجل. ولا تنس مع ذلك كسبهم لتتخلص من مذهب الجبرية، واعتقد أن الأفعال لا تتم بهم دون الله عز وجل لكيلا تعبدهم وتنسبي الله، ولا تقبل فعلهم دون فعبل الله فتكفر فتكون قدرياً، ولكن قل هي الله خلقاً وللعباد كسباً كما جاءت به الآثار، ولبيان موضع الجزاء من الثواب والعقاب..."(°). \* الإمام الشعراني: قال رضي ا لله عنه: "اعلم يا أخي أن القوم أجمعوا على أن الله تعالى إله واحــد لا ثاني له، تنزه عن الصاحبة والولد، مالك لا شريك له، صانع لا مدبر معه، موجود ١- مسلك ناجية الفطين في مراحل السالكين للسيد محمد مهدي الرواس (ص٧٩- ٨١). ٢- المرجع السابق (ص ١٥). ٣- سورة الشورى الآية (١١). ٤- بوارق الجقائق ص ٣١٣.

الوسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصرفية الوسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصرفية بذاته من غير افتقار إلى موجد يو جده، بل كل موجود مفتقر إليه في وجوده، فالعالم كله موجود به، وهو تعالى مطلق مستمر قائم بنفسه، ليس بجوهر فيقدر له المكان، ولا كله موجود به، وهو تعالى مطلق مستمر قائم بنفسه، ليس بجوهر فيقدر له المكان، ولا بعرض فيستحيل عليه البقاء، ولا بجسم فتكون لـه الجهة والتلقاء، مقدس عن الجهة والأقدار، مرئيّ بالقلوب والأبصار، استوى تعالى على عرشه كما قاله، وعلى المعنى

الذي أراده، كما أن العرش وما حواه به استوى، له الآخرة والأولى، ليس له مثل معقول، ولا دلت عليه العقول، لا يحده زمان، ولا يقله مكان، وهو الآن على ما عليه كان...، علم الأشياء قبل وجودها، ثم أوجدها على حد ما هي عليه، فلم يزل عالماً بالأشياء لم يتجدد له علم عند تجدد الأشياء، أتقن الأشياء وأحكمها، يعلم الكليات والجزئيات على الإطلاق، فهو عالم الغيب والشهادة، فتعالى عما يشركون...، لو اجتمع الخلائق كلهم على أن يريدوا شيئاً لم يرد الله تعالى لهم أن يريدوه ما أرادوه، أو أن يفعلوا شيئاً لم يرد الله إيجاده وأرادوه ما فعلوه ولا استطاعوه ولا أقدرهم عليه.

وكما شهدنا لله تعالى بالوحدانية وما يستحقه من الصفات العلية، كذلك نشهد لسيدنا محمد صلى الله عليه وسلم بالرسالة إلى جميع الناس كافة، بشيراً ونذيراً وداعياً إلى الله بإذنه وسراجاً منيراً، وأنه صلى الله عليه وسلم، بلّغ جميع ما أنزل إليه من ربه وأدى أمانته، ونصح أمته..، ونؤمن بكل ما حاء به رسول الله صلى الله عليه وسلم، مما علمنا ومما لم نعلم..<sup>(1)</sup>.

\* الإمام الجنيد:

قال رضي الله عنه: التوحيد هو إفراد الموحد بتحقيق وحدانيته، بكمال أحديته، أنه هو الواحد الذي لم يلد ولم يولد بنفي الأضداد والأنداد والأشباه بلا تشبيه ولا تكييف ولا تصوير ليس كمثله شيء وهو السميع البصير. وقال رضى الله عنه: التوحيد إفراد القدم عن الحدث.

الإمام القشيري: ♦

قال رضي الله عنه: "إن شيوخ هذه الطائفة بنوا عقائدهم على أحوال صحيحة في التوحيد صانوا بها عقائدهم عن البدع ودانوا بما وحدوا عليه السلف وأهل السنة من توحيد ليس فيه تمثيل ولا تعطيل، وعرفوا ما هو حق القدم وتحققوا بما هو نعت الموجود عن العدم".

١- الأنوار القدسية في معرفة قواعد الصوفية للشعراني (ص ٢٠ - ٢٥).

الموسوعة اليوسفية في بيان <mark>أدلة الصوفية</mark>

\* الشيخ حسين منصور الحلاج:

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

قال رضي الله عنه: "ألزم الكل الحدث لأن القدم له، فالذي بالجسم ظهوره فالعرض يلزمه، والذي بالأداة اجتماعه فقواه تمسكه، والذي يؤلفه وقت يفرقه وقت والذي يقيمه غير فالضرورة تمسه، والذي الوهم يظفر به فالتصوير يرتقي إليه، ومن آواه محل أدركه أين، إنه سبحانه وتعالى لا يظله فوق، ولا يقله تحت، ولا يقابله ولا يزاحمه عند، ولايحده أمام، ولم يظهره قبل، ولم يفنه بعد، ولم يجمعه كل، ولم يوحده كان، ولم يفقده ليس، وصفه لا صفة له، وفعله لا علة له، وكونه لا أمد له، تمنزه عن أحوال خلقه، ليس له من خلقه مزاج، ولا في فعله عداج، باينهم بقدَمِه كما باينوه أحوال خلقه، إن قلت متى؟ فقد سبق الوقت كونُه، وإن قلت هو فالهاء والواو من خلقه وإن قلت أين فقد تقدم المكان وجودُه، فالحروف آياته، ووجوده إثباته، ومعرفته توحيده، وتوحيده تمييزه عن خلقه، ما تصور بالأوهام فهو بخلافه، كيف يحل به ما منه بداه، أو يعود إليه ما هو أنشأه، لا تراه العيون ولا تقابله الظنون، عُلُوه من غير بداه، أو يعود إليه ما هو أنشأه، لا تراه العيون ولا تقابله الظنون، عُلُوه من غير الذي ليس كمئله شيء وهو السميع البصير".

قال رضي الله عنه حين سئل عن الله عز وجل: "ذات موصوفة بالعلم، غير مدركة بالإحاطة، ولا مرئية بالأبصار في دار الدنيا، وهو موجود في حقائق الإيمان من غير حد ولا حلول، تسراه العيون في العقبى ظاهراً في ملكوته وقدرته، لقـد حجب سبحانه وتعالى الخلق عن معرفة كنه ذاته ودلهم عليه بآياته".

\* الشيخ أبو الحسن البوشنجي:

قال رضي الله عنه: "التوحيد أن تعلم أنه غير مشبه للــــذوات ولا منفـــي الصفات".

الشيخ أبو محمد الحريري:

قال رضي ا لله عنه: "من لم يقف على علم التوحيد بشاهد مـن شـواهده زلـت به قدم الغرور في مهواة التلف، ومن لم يتأمل التوحيد سقط عن سنن النجـاة ووقـع في أسر الهلاك".

١- وقل في الجبل: يقل صعد ورفع رجلاً وأثبت أخرى.

باب التصوف

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

باب التصوف

الشيخ أبو إسحاق الإسفراييني:
قال رضي الله عنه: "جميع ما قاله المتكلمون في التوحيد قد جمعه أهل الحقيقة في كلمتين: الأولى: اعتقاد أن كل تصور في الأوهام فا لله بخلافه، والثانية: أن ذاته تعالى غير مشبهة للذوات ولا معطلة عن الصفات".

الشيخ أبو بكر محمد الكلاباذي<sup>(1)</sup>:

قال رضي الله عنه: "أجمعت الصوفية على أن الله واحد أحد فرد صمد عمالم قادر حي سميع بصير عزيز عظيم جليل جواد رؤوف متكبر جبار باق أول إله سيد مالك رب رحمان رحيم مريد حكيم متكلم خالق رازق موصوف بكل ما وصف به نفسه من صفاته، مسمى بكل ما سمى به نفسه، لم يزل قديماً بأسمائه وصفاته، غير مشبه نفسه من صفاته، مسمى بكل ما سمى به نفسه، لم يزل قديماً بأسمائه وصفاته، غير مشبه بالخلق بوَجْهٍ من الوجوه، لا تشبه ذاته الذوات، ولا صفته الصفات، لا يجري عليه شيء من سمات المخلوقين الدالة على حدثهم، لم يزل سابقاً متقدماً للمحدثات موجوداً شيء من سمات المخلوقين الدالة على حدثهم، لم يزل سابقاً متقدماً للمحدثات موجوداً قبل كل شيء، لا قديم غيره، ولا إله سواه، ليس بجسم ولا شبح، ولا صورة ولا شخص، ولا جوهر ولا عرض، ولا احتماع له ولا افتراق، لا يتحرك، ولا يسكن، لا ينقص ولا يزيد، ليس بذي أبعاد، ولا أجزاء، ولا أعضاء، ولا بذي جهات، ولا أماكن، لا يحري عليه الآفات ولا تأخذه السنات ولا تداوله الأوقسات ولا تعيني الإشارات، لا يحويه مكان، ولا يجري عليه زمان، لا تجوز عليه الماسة ولا العزلة ولا الحلول في الأماكن، لا تحيط به الأفكار ولا تحجبه الأستار ولا تدركه الأبصار". قبل:

التوحيد: هو إفراد المعبود بالعبادة مع اعتقاد وحدته والتصديق بها ذاتاً وصفات وأفعالاً.



١- التعرف لمذهب أهل التصوف (ص٣٣).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية باب التصوف أخلاق الصوفية

ويفصل السهروردي بيان أن ما دعا إليه الصوفية من أخلاق هي نفس مــا تخلـق به النبي صلى الله عليه وسلم في سلوكه ودعا إليه في أحاديثه ومن ذلك:

١ – أن من أخلاق الصوفية: التواضع، وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: (إن الله تعالى أوحى إليّ أن تواضعوا، ولا يبغي بعضكم على بعض<sup>(١)</sup>، وكان من تواضع رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يجيب دعوة الحر والعبد، ويقبل الهدية ولو أنها جرعة لبن، ويكافئ عليها ويأكلها ولا يستكبر عن إجابة الأمة والمسكين.

٢- ومن أخلاقهم المداراة واحتمال الأذى من الخلق، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (المؤمن الذي يعاشر الناس ويصبر على أذاهم حير من الذي لا يخالطهم ولا يصبر على أذاهم)<sup>(٢)</sup>.

٣- ومن أخلاقهم الإيثار والمواساة، ويحملهم على ذلك فرط الشفقة والرحمة طبعاً، وقوة اليقين شرعا<sup>(٣)</sup>، وفي هذا المعنى نزلت الآية: ﴿ويؤثرون على أنفسهم ولو كان بهم خصاصة﴾<sup>(٤)</sup>، يؤثرون بالموجود ويصبرون على المفقود.

٤- ومن أخلاقهم التجاوز والعفو ومقابلة السيئة بالحسنة، وقد روي عن أنس رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: (رأيت قصوراً مشرفة على الجنة، فقلت: يا جبريل لمن هذه؟ قال: للكاظمين الغيظ والعافين عن الناس)<sup>(٥)</sup>.

٥- ومن أخلاقهم البشر وطلاقة الوجه، فالصوفي بكاؤه في خلوته وبشره

١- أخرجه مسلم (٢١٣٩)، والبخاري في الأدب المفرد (٤٢٨)، وأبو داود (٤٨٩٥) والطبراني في الكبير (٢٠)
 ٢- أخرجه مسلم (٢١٣٩)، وابن ماجه (٤١٧٩)، وأحمد (٤ / ٢٦٢)، والنسائي في فضائل القرآن (٩٥).
 ٢- أخرجه البخاري في الأدب (٣٨٨)، والترمذي (٢٠٥٢)، وابن ماجه (٢٠٢٤)، وأحمد (٢ / ٤٤).
 ٣- عوارف المعارف (ص٢٤٧).
 ٢- عوارف المعارف (ص٢٤٢).
 ٥- عوارف المعارف ص ٢٥٣ والحديث في كنز العمال (٢٠١٦).



وطلاقة وجهه مع الناس<sup>2</sup>. وقال النبي صلى الله عليه وسلم: ( كل معر وإن من المعروف أن تلقى أخاك بوجه طلق<sup>(٢)(٣)</sup>.

٣- ومن أخلاقهم الإنفاق من غير إقتار وترك الادخار، وروي عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه نهى خادمه عن الادخار قائلاً: (ألم أنهك أن تخبئ شيئاً لغله؟ فإن الله عليه وسلم أنه نهى خادمه عن الادخار قائلاً: (ألم أنهك أن تخبئ شيئاً لغله؟ فإن الله تعالى يأتي برزق كل غد)، وورد أيضاً أنه قال: (اللهم اجعل رزق آل محمد قو تأ (ع)().

٧- ومن أخلاقهم التودد والتآلف والموافقة مع الإخوان وترك المخالفة، وقال عليه الصلاة والسلام : (المؤمن يألف ويؤلف، ولا خير فيمن لا يألف ولا يؤلف<sup>(١)</sup>.

٨- ومن أخلاقهم رضي ا لله عنهم غيرتهم لله تعالى: إذا انتهكت حرماته نصرة للشريعة المطهرة، فكانوا لا يفعلون فعلاً ولا يصحبون أحـداً إلا إذا علموا رضـا الله تعالى فيه، فلا يحبون أحداً ولا يبغضونه لعلة دنيوية.

وكان علي بن الحسين رضي الله عنهما يقول: لا يصطحب اثنان على غير طاعة الله إلا تفرقا على غير طاعة الله.

الأسفيان الثوري رحمه ا لله تعالى يقول: "إذا أحدث الرجل حدثاً، ولم يغضه من زعم أنه أخوه فمحبته لغير ا لله، إذ لو كانت الله لغضب على من عصاه.

و كان الحسن البصري رحمه الله يقول: من ادعى أنه يحبُّ عَبْــداً لله تعـالى و لم يبغضه إذا عصى الله تعالى فقد كذب في دعواه أنه يحبه لله.

| باب التصوف       | (3) TEN 25 (1) (5) (1) (5) (1) (5) (5) (5) (5) (5) (5) (5) (5) (5) (5 | مية في بيان أ <b>دلة الصوفية</b> | الموسوعة اليوسة |
|------------------|-----------------------------------------------------------------------|----------------------------------|-----------------|
|                  |                                                                       |                                  |                 |
| إذا جلس بحــذاءه | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>تارا رحمه الله تعالى الأرقا الكلب           | قد کان مالك بن دين               | , 卷             |
| صالحاً ويقع في   | (وكفى بىالمرء شراً أن لا يكون                                         | تير من قرين السوء،               | وَيقول: هو خ    |

الغابة العالي العبد وكان أحمد بن حرب رحمه الله تعالى يقول: ليس شيء أنفعُ لقلب العبد من مخالطة الصالحين والنظر إلى أفعالهم، وليس شيء أضر على القلب من مخالطة الفاسقين والنظر إلى أفعالهم.

9-ومن أخلاقهم رضي الله تعالى عنهم قِلّة الضحك وعدم الفرح بشيء من الدنيا: بل كانوا ينقبضون بكل شيء حصل لهم من ملابسها ومراكبها ومناكحها عكس ما عليه أبناء الدنيا كلُّ ذلك حوفاً أن يكون من جملة ما عُجِّل لهم من نعيم الآخرة، وكيف يفرح بشيء من هو في السجن محبوسٌ عن لقاء الله عبز وجل، فكما يحزن المحبوس عن داره وعياله ويتكدر، كذلك يحزن أولياء الله تعالى على طول عمرهم وسجنهم في هذه الدار عن لقاء ربهم عز وجل.

الله عهد الله عهد وكان الحسن البصري رحمه الله تعالى لا يراه أحد إلا ظن أنه قريب عهد مصيبة لما يرى به من شدة الحزن والخوف.

الفضيل بن عياض رحمه الله تعالى يقول: رُبَّ ضاحك وأكفانـه قـد خرجت من عند القصَّار<sup>(۱)</sup>.

•١- ومن أخلاقهم رضي الله عنهم كثرة الخوف من الله تعالى أن يعذبهم على ما جنوه من مظالم نفوسهم ومظالم العباد: ولو عود خلال لأحد، أو إبرة يخيطون بها، لاسيما إن كان أحدهم يستقل أعماله الصالحة في عينه، فإنَّه يشتد خوفه وكربه لعدم أن يكون معه شيء من الحسنات يعطي منها الخصوم يوم القيامة، وربما شحَّ أحد المظلومين يوم القيامة، فلا يرضى بجميع أعمال الظالم الصالحة في مظلمة واحدة من مال أو عرض أحدة من مال

وكان الحارث المحاسبي رحمه ا لله تعالى يقول: بلغنا أنه تاب كَيَّال عن الكيل وأقبل على عبادة ربه عز وجل، فلما مات رآه بعض أصحابه في منامه، فقالوا لـه: ما فعل الله بك يا فلان؟ قال: أحصى علي خمسة عشر قفيزاً من أنواع الحبوب التي كنت

الصالحين).

١- تنبيه المغترين للشعراني (ص ٤٧ - ٤٨).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST أكتالها، فقال له: كيف ذلك؟ قال: كنت أغفل عن تعاهد الكيل بالنقص من الغبار

فيتراكم في قعره التراب، فكانت كل كيلة تنقص بقدر ما في القعر من التراب:

وكان ميمون بـن مهـران رحمـه الله تعـالى يقـول: إن الرحـل ليلعـن نفسـه في الصلاة ولا يشعر، فقيل له: وكيف ذلك؟ قال يقرأ: ﴿**ألا لعنة الله على الظـالمين**﴾<sup>(١)</sup> وهو قد ظلم نفسه بالمعاصي، وظلم الناس بأحذ أموالهم والوقوع في أعراضهم).

الذيبا أقوام أغنياء الله تعالى يقول: يخرج من الدنيبا أقوام أغنياء من كثرة الحسنات فيأتون يوم القيامة مفاليس من أجل تُبِعَات الناس.

وكان سفيان الثوري رحمه الله تعالى يقول: لأن تلقـى الله تعـالى بسـبعين ذنباً فيما بينك وبينه أهون عليك من أن تلقاه بذنب واحد فيما بينك وبين العباد.

١٩ - ومن أخلاقهم رضي الله تعالى عنهم: كثرة الخوف من الله تعالى إذا ذكروا أهوال القيامة، وكثرة الغشيان إذا سمعوا القرآن والذكر: وقد قرأ رسول الله صلى الله عليه وسلم يوماً قوله تعالى: ﴿إِن للدينا أنكالاً وجحيماً وطعاماً ذا غصة وعذاباً أليماً ﴾ (\*)، وكان وراءه حُمْران بن أعينَ فخر ميتاً رضي الله عنه (\*).

وقد دخل يزيد الرقاشي على عمر بن عبد العزيز رحمهما الله تعالى يوماً، فقـال له: عظني يا يزيد، فقال له: يا أمير المؤمنين إنك أول حليفة يموت، فبكى عمر وقال له: زدني، فقال له: ليس بينك وبين أبيك آدم أب حيّ، فبكى عمر وقال له: زدنـي فقـال له: ليس بين الجنة والنار منزلة أخرى، فسقط عمر مغشياً عليه<sup>(٤)</sup>.

٢٢-ومن أخلاقهم رضي الله تعالى عنهم: تقديم أعمال الآخرة دائماً على أعمال الدنيا: فيقدم أحدهم ورده بعد صلاة الصبح على سائر مهماته، كما يقدم التهجد في الليلة الباردة على نومه تحت اللحاف، وعلى ذلك دَرَج السلف الصالح كلهم رضي الله عنهم، فمن أصبح وهمته الدنيا فهو خارج عن طريقهم.

١– سورة: هود الآية (١٨) . ٢– سورة المزمل الآية (١٢– ١٣). ٣– أخرجه البيهقي في شعب الإيمان (٩١٧). ٤– تنبية المغترين للشعراني (ص٢٠ – ٢١).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية باب التصوف تهليلة واحدة خيراً من الدنيا وما فيها، فهو ممن آثر دنياه على آخر ته.

الدنيا المنيح الشيخ أبو الحسن الشاذلي رحمه الله تعالى يقول: الدنيا ابنة إبليس، فمن خطبها كَثُر تردد أبيها إليه، فإن دخل بها أقام عنده بالكلية. قلت المراد (بخطبته الدنيا) تمنيها، و(بالدخول بها) إمساكها، أي: إمساك الفاضل منها عن حاجته لغير غرض شرعي، فعلم أن من أراد أن إبليس لا يسكن عنده مع تزويجَه ابنته فقد رام المحال، ولذلك كان يتوسوس في الصلاة والوضوء والنيات كلها كثير من الناس الذين يحبون الدنيا بقلوبهم.

١٣ – ومن أخلاقهم رضي الله تعالى عنهم عدم غفلتهم عن ذكر الله تعالى وعن الصلاة على رسول الله صلى الله عليه وسلم في مجلس جَلَسوه: عملاً بقوله صلى الله عليه وسلم في مجلس جَلَسوه: عملاً بقوله صلى الله عليه وسلم أي مجلس جَلَسوه، عملاً بقوله على الله عليه وسلم أي تبعده، ونقصاً] يوم القيامة)<sup>(1)</sup>. محمد صلى الله عليه وسلم إلا كان عليهم تره، [أي: تبعدة، ونقصاً] يوم القيامة)<sup>(1)</sup>. وأيضاً عملاً بقوله صلى الله عليه وسلم: (ليس يتحسر أهل الجنة إلا على ساعة مرت .

الأسم عن الدنيا عطشانة إلا وحمه الله يقول: كل نفس تخرج من الدنيا عطشانة إلا نفس الذاكرين. وكان ثابت البناني رحمه الله تعالى يقول: (إني لأعرف متى يذكرني الله تعالى، قيل له: وكيف ذلك؟ قال: إذا ذكرته سبحانه وتعالى ذكرني، قال تعالى: (فاذكروني أذكركم)<sup>(٢)</sup>.

٢٢ – ومن أخلاقهم رضي ا لله تعالى عنهم دقة قلوبهم وكثرة بكمائهم: على

١- أخرجه أحمد (٢ (٢٦٣) وكذا في مجمع الزوائد (١٦٧٨٦) ورجاله رجال الصحيح وأخرجه أيضاً ابسن المبسارك في الزهد (۹۲۲). ٢- أخرجه الطبراني في الكبير (١٨٢/٢٠) ورجاله ثقات كذا في مجمع الزوائد (١٠/رقم ١٦٧٤٦)، وابسن السيني في عمل اليوم والليلة (٣). ٣- سورة البقرة الآية (١٥٢) . 5- تنبيه المغترين ص (١١٨– ١١٩).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THUS تفريطهم في حقوق الله تعالى لعل الله أن يرحمهم.

الخطاب، وكان على هذا المقام الإمام أبو بكر الصديق رضي الله عنه، وعمر بن الخطاب، وأبو الدرداء رضي الله عنهم.

**١٥ - ومن أخلاقهم رضي الله عنهم نصبح بعضهم بعضاً: فكان الكبير لا** يتكدر من نصح الصغير له، وبالعكس.

وكان يحيى بن معاذ يقول: ما أمر الإنسان في هذه الـدار ولـو طـال إلا كنفس واحد في جنب عيش الجنة، ومن ضَيَّع نَفَساً واحداً يعيش به عيش الأبـد إنـه وا لله من الخاسرين.

١٦ - ومن أخلاقهم رضي ا لله تعالى عنهم شدة خوفهم من ا لله تعالى أن يختم لهم بسوء: فيكونوا من المحجويين عنه في النار. وكان أحدهم يأخذ في التفكير والحزن حتى يغيب عن الحاضرين.

لا يسلب من الناس
 الإيمان الإمام أبو حنيفة رضي الله عنه يقول: أكثر ما يسلب من الناس
 الإيمان عند الموت. وبكى سفيان الثوري مرة حتى غشي عليه، فقيل له: عـلام تبكي؟
 فقال: بكينا على الذنوب زماناً، ونحن الآن نبكي على الإسلام - أي: خوفاً أن يذهب
 منا. وكان موسى بن مسعود يقول: كنا إذا جلسنا عند سفيان الثوري فكأنما نار
 أحاطت بنا لما نرى عليه من شدة الخوف والجزع.

به.<sup>(۱)</sup> به.<sup>(۱)</sup>

١٧-ومن أخلاقهم رضي الله تعالى عنهم أن يكون أحدهم هيناً ليناً ينقاد للصغير كما ينقاد الجمل: وفي الحديث الذي فيه الأمر بتسوية الصفوف: (ولينوا في يد إحوانكم)<sup>(٢)</sup>، وفي القرآن العظيم (ولو كنت فظاً غليظ القلب لانفضوا من حولك)<sup>(٣)</sup>، إذا علمت ذلك فاعلم أن من جملة لين الفقراء أن أحدهم إذا دخل على

١- تنبيه المغترين للشعراني (ص- ٨٨- ٩١). ٢- قطعة من حديث مطلعه (أقيموا الصفـوف) أخرجـه أبـو داود: (٦٦٦)، والنسـائي: (٨٢٠) وأحمـد في المسـند (٢|٩٧). ٣- سورة آل عمرًان الآية (١٥٩) . الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

LE DRINCE CUAZI TRUCT

جماعة يذكرون الله تعالى كذكر الأعاجم أو المغاربة أو الشناوية أو المطاوعة مشلاً أن يذكر معهم كهيئتهم في الصورة بطريقه الشرعي وكذلك يوافقهم في ذكرهم الـذي لُقَّنُوْه حين دخلوا في الطريق من نفي أو إثبات، ولا يقول إن هذه الكيفية ليست طريقة شيخنا كما يقع في ذلك كثير من الناس، فيفوتهم الأجر مع وقوعهم في الجفاء وغِلظ الطبع فاعلم ذلك واعمل عليه، والحمد لله رب العالمين.

١٩ - ومن أخلاقهم رضي الله تعالى عنهم رؤية محاسن الناس والتعامي عن مساويهم: حتى إن أحدهم لا يكاد يرى في أخيه المسلم عيباً يهجوه به أبداً، ويصير الناس كلهم عنده صالحين فعلم أن الصالحين لا يعادون أحداً لحظ نَفْس، وإنما الناس هم الذين يعادونهم حسداً وعدواناً، فإن قيل: إن صاحب هذا المقام يقلُّ نفعه لأصحابه من حيث عدم النصح والتحذير من المنكر فيصير هذا مرتكباً للمعاصي على الدوام ولا يهتدي لتحذيره عنها لعدم شهودها فيه، إذا حمله على المحاصي على الدوام يهتدي للتحذير بالإلهام الصحيح بواسطة رابطته به، أو بقياسه على نفسه ويقول: كما أني أرتكب المعاصي مثلاً، فكذلك أخي؛ قد لا يخلو منها، فإن ما جاز في حقي حاز في حق غيري، ومعلوم عند القوم أن ذكرَهم نقائص إخوانهم لا يكون إلا على وجه التحذير دون التشفي لبراءتهم من مثل هذا الفعل.

**١٩ – ومن أخلاقهم رضي الله تعالى عنهم: كثرة أدبهم مع من علّمهم سورة أو آية من القرآن وهم أطفال:** فلم يزل أحدُهم يتأدب مع مَن علمه السورة أو الآية أو الباب من العلم حتى إنه لا يقدر يمرُّ عليه راكباً، ولا يتزوج له مطلقة ولو صار من مشايخ الإسلام.<sup>(1)</sup>

فأخلاق أهل التصوف كثيرة جداً وماهي إلا صورة عن أخلاق سيد الخلق صلى الله عليه وسلم الذي وصفه الله سبحانه وتعالى في كتابه العزيز بقول هو**إنىك لعلى** خلق عظيم<sup>(1)</sup> .

١- تنبيه المغترين للشعراني (ص ١٠٠ - ٤٠١).
 ٢- سورة القلم الآية ٤.

باب التصوف

# الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية أقوال الأئمة والعلماء في التصوف

باب التصوف

١- الإمام الشَّافعي رحمه الله تعالى:

قال الإمام الشافعي رحمه الله تعالى:(١) صحبت الصوفية فاستفدت منهم ثـلاث كلمات:

> قولهم: الوقت سيف إذا لم تقطعه قطعك. وقولهم: نفسك إن لم تشغلها بالحق شغلتك بالباطل. وقولهم: العدم عصمة (٢)

وقال أيضاً: (حبب إليَّ من دنياكم ثلاث: ترك التكلف، وعشرة الخلق بالتلطف، والاقتداء بطريق أهل التصوف (")

# ٢ .. الإمام أبو حنيفة رحمه الله تعالى:

نقل الفقيه الحنفي الحصكفي صاحب الدر: أن أبا على الدقاق رحمه الله تعالى قال:

"أنا أخذت هذه الطريقة من أبي القاسم النصر أباذي، وقال أبو القاسم: أنا أحذتها من الشبلي، وهو من السري السقطي، وهو من معروف الكرحي، وهو من داود الطائي، وهو أخذ العلم والطريقة من أبسى حنيفة النعمان رضي الله عنه وكل منهم أثنى عليه وأقر بفضله"(٤).

### ٢ \_ الإمام مالك رحمه الله تعالى:

١– الإمام الشافعي رحمه البلبه تعالى أحد الأثمة الأربعة المشهورين توفي في مصر سنة ٤٠٢هـ. ٢- تأييد الحقيقة العلية للإمام جلال الدين السيويطي ص ١٥. ٣- كشف الخفاء ومزيـل الإلبـاس عمـا اشـتهر مـن الأحـاديث على ألسـنة النـاس للإمـام العجلوني المتـوفي سـنة ۲۲۱۲ه، ج أص ۳٤۱. ٤ – الدر المختار ج١ – ص ٤٣ وعليه حاشية ابن عابدين.

|               | Hora                                                    | 6 100000                               |  |
|---------------|---------------------------------------------------------|----------------------------------------|--|
| باب التصوف    |                                                         | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية |  |
|               | THE PRINCE GHAZI TRUST                                  |                                        |  |
| فقد تفسق، ومن | FOR QUR'ÀNIC THOUGHT<br>à تعالى: (مـن تفقـه و لم يتصـوف | يقول الإمام مالك رحمه الله             |  |
|               | () *                                                    |                                        |  |

تصوف و لم يتفقه فقد تزندق ومن جمع بينهما فقد تحقق)(

### ٤ \_ الإمام أحمد رحمه الله تعالى :

كان الإمام أحمد رحمه الله تعالى<sup>(٢)</sup> قبل مصاحبته للصوفية يقول لولده عبـد الله رحمه الله تعالى: (يا ولدي عليك بالحديث، وإياك ومحالسة هؤلاء الذين سمـوا أنفسسهم صوفية، فإنهم ربما كان أحدهم حاهلاً بأحكام دينه، فلما صحب أبـا حمـزة البغـدادي الصوفي وعرف أحوال القوم أصبح يقول لولده: يا ولدي عليك بمحالسة هؤلاء القـوم، فإنهم زادوا علينا بكثرة العلم والمراقبة والخشية والزهد وعلو الهمة)<sup>(٣)</sup>.

وكان الإمام أحمد بن حنبل مع جلالة قدره إذا توقف في مسألة يقول لأبي حمزة البغدادي رضي الله عنه: ما تقول في هذه المسألة يا صوفي؟ فمهما قال له اعتمده.

ونقل العلامة محمد السفاريني الحنبلي رحمه الله تعالى عن إبراهيم بن عبد الله العلاني رحمه الله تعالى أن الإمام أحمد رحمه الله تعالى قال عن الصوفية "لا أعلم أقواماً أفضل منهم، قيل إنهم يستحيون ويتواجدون، قسال دعوهم يفرحون مع الله ساعة..."<sup>(٤)</sup>.

## ٥ ابن تيمية رحمه الله تعالى:

تحدث أحمد بن تيمية رحمه الله تعالى عن تمسك الصوفية بالكتاب والسنة في الجزء العاشر من مجموع فتاويه فقال: فأما المستقيمون من السالكين كحمهمور مشايخ السلف مثل الفضيل بن عياض، وإبراهيم بن أدهم، وأبي سليمان الدارانمي، ومعروف الكرحي، والسري السقطي، والجنيد بن محمد، وغيرهم من المتقدمين ومثل الشيخ عبد القادر الجيلاني والشيخ حماد، والشيخ أبي البيان، وغيرهم من المتأخرين، فلا يسموغون

١- حاشية العلامة على العدوي على شرح الإمام الزرقاني في الفقه المالكي ج٣ ص٩٥ وشـرح عـين العلـم وزيـن الحلم للإمام ملا على القاري المتوفى ١١٤.هـ ج١ ص ٣٣ والإمام مالك رحمه الـلـه تعالى أحد الأنمة الأربعة المشهورين توفي سنة ١٧٩هـ في المدينة المنورة. ٢- الإمام أحمد رحمه الـلـه تعالى أحد الأثمة الأربعة المشهورين توفي سنة ٢٤١هـ. ٣- تنوير القلوب ص ٤٠٥ للعلامة الشيخ أمين الكردي المتوفي سنة ١٣٣٢هـ. ٤- غذاء الألباب شرح منظومة الآداب ج١ ص١٢.

باب التصوف

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

للسالك ولو طار في الهواء أو مشى على الماء أن يخرج عن الأمر والنهي الشرعيين، بل عليه أن يعمل المأمور ويدع المحظور إلى أن يموت وهذا هو الحق الذي دل عليه الكتاب والسنة وإجماع السلف، وهذا كثير في كلامهم<sup>(١)</sup>.

ويصفهم أيضاً بأنهم من أكمل صديقي زمانهم (٢).

٦- ويقول الشيخ محمد عبده في رسالة التوحيد عن الصوفية:

أما أرباب النفوس العالية والعقول السامية من العرفاء (الصوفية) ممن لم تدن مراتبهم من مراتب الأنبياء ولكنهم رضوا أن يكونوا لهم أولياء، وعلى شرعهم ودعوتهم أمناء، فكثير منهم نال حظه من الأنس بما يقارب تلك الحال في النوع أو الجنس، لهم مشاهد صحيحة في عالم المثال لا تنكر عليهم لتحقق حقائقها في الواقع فهم لذلك لا يستبعدون شيئاً مما يحدَّث به عن الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم ومن ذاق عرف ومن حرُم انحرف ودليل صحته ما يتحدثون به، ومنه ظهور الأثر الصالح منهم، وسلامة أعمالهم ممّا يخالف شرائع أنبيائهم وطهارة فطرهم مما ينكره العقل الصحيح أو يمجه الذوق السليم.

وقال أيضاً فيما يرويه تلميذه محمد رشيد رضا عنه في كتاب "تاريخ الأستاذ الإمام" ص٩٢٨، لا يوجد في أمة من الأمم من يضاهي الصوفية في علم الأخلاق وتزكية النفوس وإنه بضعف هذه الطبقة وزوالها فقدنا الدين وكل ما أنا فيه من نعمة في ديني، أحمد الله، فسببها الصوفية.

ويقول تلميذه محمد رشيد رضا في الكتاب السابق ذكره ص١٢٦، وقـد بينـا في أول الفصل أن الأستاذ الإمام رحمه الله قد ربِّيَ تربية صوفية، وأنه كـان صوفيـاً صفيـاً حفياً، وأنه كان يرى وجوب كتمان كل ما يؤتاه المرء من ثمـرات التصـوف وإن كـان مع الناس فيما يشاركهم فيه من الصفات والأحوال.

٧\_ تاج الدين السبكي رحمه الله تعالى:

وقال الشيخ تاج الدين السبكي رحمه الله تعالى في كتابه معيد النعم ومبيد النقـم

١- محموع فتاوي أحمد بن تيمية ج١ ص١٣٥- ١٧٥. ٢- الفتاوي (١١ |١٧).

تحت عنوان (الصوفية) حياهم الله وبياهم وجمعنا في الجنة نحن وإياهم، وقد تشعبت الأقوال فيهم تشعباً ناشئاً عن الجهل بحقيقتهم لكثرة المتلبسين بها إلى أن قال وإنهم المعرضون عن الدنيا المشتغلون في أغلب الأوقات بالعبادة.. ثم تحدث عن تعاريف التصوف إلى أن قال: والحاصل أنهم أهل الله وخاصته الذين ترتحي الرحمة بذكرهم ويستنزل الغيث بدعائهم فرضي الله عنهم وعنا بهم"<sup>(1)</sup>.

#### ٨. الإمام فخر الدين الرازي رحمه الله تعالى:

قال العلامة الكبير والمفسر الشهير الإمام فخر الدين الرازي رحمه الله تعالى في كتابه اعتقادات فرق المسلمين والمشركين: (الباب الثامن في أحوال الصوفية: اعلم أن أكثر من حصر فرق الأمة لم يذكر الصوفية وذلك خطأ لأن حاصل قول الصوفية أن الطريق إلى معرفة الله تعالى هو التصفية والتحرد من العلائق البدنية، وهذا طريق حسن. وقال أيضاً: والمتصوفة قوم يشتغلون بالفكر وتحرد النفس عن العلائق الجسمانية، ويجتهدون أن لا يخلو سرهم وبالهم عن ذكر الله تعالى في سائر تصرفاتهم وأعمالهم، منطبعون على كمال الأدب مع الله عز وجل، وهؤلاء هم حير فرق الآدميين)<sup>(٢)</sup>.

#### ٩. الإمام الشَّاطبي رحمه الله تعالى:

ذكرت بحلة المسلم، العشيرة المحمدية<sup>(٣)</sup>، تحت عنوان "الإمام الشاطبي<sup>"(٤)</sup>، صوفي سلفي، للسيد أبي التقي أحمد خليل: كتاب الاعتصام من الكتب التي يعتبرهما المتسلفة مرجعاً أساسياً لبعض آرائهم ويرون في الشيخ أبي إسحاق الشاطبي إماماً لهم وقد عقمد الإمام الشاطبي في كتابه هذا فصولاً كريمة عن التصوف الإسلامي وأثبت أنه من صميم الدين وليس هو مبتدعاً، ووفى المقام هناك بما تسملم له العقول والقلوب فاستمع إلى الإمام الشاطبي يقول:

إن كثيراً من الجهال يعتقدون في الصوفية أنهم متساهلون في الاتباع والتزام مـالم

باب التصوف

يأت في الشرع التزامة مما يقولون به ويعملون عليه وحاشاهم من ذلك أن يعتقدوه أو يقولوا به: فأول شيء بنوا عليه طريقهم اتباع السنة واجتناب ما خالفها حتى زعم مذكرهم وحافظ مأخذهم وعمود نخلتهم أبو القاسم القشيري: أنهم، إنما اختصوا باسم التصوف انفراداً به عن أهل البدع، فذكر أن المسلمين بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يسم أفاضلهم في عصرهم باسم علي سوى الصحبة، إذ لا فضيلة فوقها، ثم سمي من يليهم التابعين، ثم اختلف الناس وتباينت المراتب، فقيل لخواص الناس ممن لهم شدة عناية في الدين: الزهاد والعباد، قال: ثم ظهرت البدع وادعى كمل فريق أن فيهم زهاداً وعباداً فانفرد خواص أهل السنة، المراعون أنفسهم مع الله، والحافظون قلوبهم عن الغفلة باسم التصوف، فتأمل تغنم والله أعلم.

باب التصوف

# ١٠ ابن خلدون رحمه الله تعالى:

وقال ابن خلدون رحمه الله تعالى في كلامه عن علم التصوف: "هذا العلم من العلوم الشرعية الحادثة في الملة، وأصله أن طريقة هؤلاء القوم لم تزل عند سلف الأمة وكبارها من الصحابة والتابعين ومن بعدهم طريقة الحق والهداية، وأصلها العكوف على العبادة والانقطاع إلى الله تعالى، والإعراض عن زخارف الدنيا وزينتها، والزهد فيما يقبل عليه الجمهور من لذة ومال وحاه والانفراد عن الخلق في الخلوة للعبادة وكان ذلك عاماً في الصحابة والسلف، فلما فشي الإقبال على الدنيا في القرن الثاني وما بعده، وجنح الناس إلى مخالطة الدنيا، اختص المقبلون على العبادة باسم الصوفية<sup>(1)</sup>.

يقول: "التصوف مذهب كله جد فلا يخلطونه بشيء من الهزل، وهو تصفية القلب عن مواقف البرية، ومفارقة الأخلاق الطبيعية، وإخماد صفات البشرية، ومحانبة الدعاوي النفسانية، ومنازلة الصفات الروحانية، والتعلق بعلوم الحقيقة واستعمال ما هو أولى على السرمدية، والنصح لجميع الأمة، والوفاء لله تعالى على الحقيقة، واتباع رسول الله صلى الله عليه وسلم في الشريعة.

## ١١- الإمام أبو حامد الغزالي:

١– مقدمة ابن خلدون ص٣٢٨ وهو عبد الرحمن ابن الشيخ أبي بكر محمد بن خلدون الحضرمي توفي ٨٠٨هـ.

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية يقول الإمام الغزالي في كتابه (المنقذ أمن الضلال) بعد ألك فرغ من علوم الشريعة بكتاب "الأربعين" وعلوم الفلسفة القديمة بكتاب "مقاصد الفلاسفة" وكذلك "التهافت" يقول واصفاً التصوف والصوفية: ثم إني لما فرغت من هذه العلوم أقبلت بهمتي على طريق الصوفية، وعلمت أن طريقهم إنما يتم بعلم وعمل، وكان حاصل علمهم قطع عقبات النفس والتنزه عن أخلاقها المذمومة وصفاتها الخبيئة حتى يتوصل بذلك إلى تخلية القلب من غير الله تعالى وتحليته بذكر الله وكان حينئذ العلم أيسر علي من العمل فابتدأت بتحصيل علمهم من مطالعة كتبهم مثل قوت القلوب لأبي طالب يزيد البسطامي وغير ذلك من كلام مشايخهم حتى اطلعت على كنّب مقاصدهم العلمية، وحصلت على ما يمكن أن يحصل المرء من طلعت على كنّب مقاصدهم العلمية، وحصلت على ما يمكن أن يحصل المرء من طريقتهم بالتعليم والسماع فظهر لي العلمية، وحصلت على ما يمكن أن يحصل المرء من طريقتهم بالتعليم والسماع فظهر لي العلمية، وعلمت على ما يمكن أن يحصل المرء من طريقتهم بالتعليم والسماع فظهر لي العلمية، وعلمت على ما يمكن أن يحصل المرء من طريقتهم بالتعليم والسماع فظهر لي العلمية، وعلمت على ما يمكن أن يحصل المرء من طريقتهم بالتعليم والسماع فظهر لي العلمية، وعلمت على ما يمكن أن يحصل المرء من طريقتهم بالعليم والسماع فظهر لي العلمية، وعلمت على ما يمكن أن يحصل المرء من طريقتهم بالتعليم والسماع فظهر لي أن أخص خصائصهم لا يمكن أن يحصل المرء من طريقتهم بالتعليم والسماع فظهر لي

والقدر الذي أذكره لينتفع به هو أني علمت يقيناً أن الصوفية هم السالكون لطريق الله تعالى.

وأن سيرتهم أحسن السير وطريقهم أصوب الطرق وأخلاقهم أزكى الأحلاق بل لو جمع عقل العقلاء وحكمة الحكماء وعلم الواقفين على أسرار الشرع من العلماء ليغيروا شيئاً من سيرهم وأخلاقهم ويبدلوه بما هو حير منه لم يجدوا إلى ذلك سبيلا وإن جميع حركاتهم وسكناتهم في ظاهرهم وباطنهم مقتبسة من نور مشكاة النبوة وليس وراء نور النبوة على وجه الأرض نور يستضاء به، فأيقنت أنهم الفرقة الناجية وماذا يقول القائلون في طريقة أول شروطها: تطهير القلب بالكلية عما سوى الله تعالى، وعمادها ومفتاحها الجماري منها محرى الإحرام في الصلاة: استغراق القلب بالكلية بذكر الله، وآخرها: الفناء بالكلية في الله (

### ١٢ الإمام القشيري رحمه الله تعالى:

وقال الإمام أبو القاسم القشـيري رحمـه الله تعـالى في مقدمـة رسـالته المشـهورة متحدثاً عن الصوفية: "جعل الله هذه الطائفة صفوة أوليائه، وفضلهم علـى الكافـة مـن عباده بعد رسله وأنبيائه صلوات الله وسلامه عليهم، وجعـل قلوبهـم معـادن أسـراره

١ – المنقذ من الضلال للإمام الغزالي تحقيق الدكتور عبد الرحيم محمود ص (١٤٥).

الرسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية واختصهم من بين الأمة بطوالع أقواره، فهم الغياث للحلق، والدائرون في عموم أحوالهم مع الحق بالحق، صفاهم من كدورات البشرية ورقاهم إلى محل المشاهدات بما تجلى لهم من حقائق الأحدية، ووفقهم للقيام بآداب العبودية وأشهدهم محاري أحكام الربوبية، فقاموا بأداء ما عليهم من واجبات التكليف، وتحققوا بما منّه سبحانه لهم من التقليب والتصريف، ثم رجعوا إلى الله سبحانه وتعالى بصدق الافتقار ونعت الانكسار، ولم يتكلموا على ما حصل منهم من الأعمال أو صفا لهم من الأحوال، علماً منهم بأنه جلّ وعلا يفعل ما يريد، ويختار من يشاء من العبيد، لا يحكم عليه خلق، ولا يتوجه عليه لمخلوق حق، ثوابه ابتداء فضل، وعذابه حكم بعدل، وأمره قضاء فصل"<sup>(1)</sup>.

#### ١٣ العزبن عبد السلام رحمه الله تعالى:

قال سلطان العلماء عز الدين بن عبد السلام رحمه الله تعالى: "قعد القوم من الصوفية على قواعد الشريعة التي لا تنهدم دنيا وأخرى، وقعد غيرهم على الرسوم، ومما يدلك على ذلك ما يقع على يد القوم من الكرامات وخوارق العادات، فإنه في عين قربات الحق لهم، ورضاه عنهم، ولو كان العلم من غير عمل يرضي الحق تعالى كُلُ الرضى لأحرى الكرامات على أيدي أصحابهم، ولو لم يعملوا بعلمهم، هيهات هيهات"<sup>(۲)</sup>.

#### 18\_ الإمام ابن عابدين:

وتحدث حاتمة المحققين العلامة الكبير والفقيه الشهير الشيخ محمد أمين المشهور بابن عابدين رحمه الله تعالى في كتابه المسمى مجموعة رسائل ابن عابدين الرسالة السابعة (شفاء العليل وبل الغليل في حكم الوصية بالختمات والتهاليل) عن البدع الدخيلة على الدين مما يجري في المآتم والختمات من قبل أشخاص تزيوا بزي العلم وانتحلوا اسم الصوفية ثم استدرك الكلام عن الصوفية الصادقين حتى لا يظن أنه يتكلم عنهم عامة فقال:

١- الرسالة القشيرية للإمام القشيري ص ٢.
 ٢- نور التحقيق للشيخ حامد صقر ص ٩٦.

THE PRINCE GHAZI TRUST

باب التصوف

"ولا كلام لنا مع الصُّدَّق من ساداتنا الصوفية المبرَّئين عن كل خصلة ردية، فقـد سئل إمام الطائفتين سيدنا الجنيد: إن أقواماً يتواجدون ويتمايلون؟ فقـال: دعوهم مع الله تعالى يفرحون، فإنهم قوم قطعت الطريق أكبادهم ومزق النصب فؤادهم وضاقوا ذرعاً، فـلا حرج عليهم إذا تنفسوا مداواة لحالهم، ولو ذقت مذاقهم عذرتهم في صياحهم.. وبمثل ما ذكره الإمام الجنيد أجـاب العلامة النحرير ابن كمال باشـا لما استفتى عن ذلك حيث قال:

ما في التواجد إن حققت من حرج ولا التمايل إن أخلصت من باس فقمت تسعى على رِجْلٍ وحُقَّ لمن دعاه مولاه أن يسعى على الراس

للرخصة فيما ذكر من الأوضاع عند الذكر والسماع للعارفين الصارفين أوقاتهم إلى أحسن الأعمال، السالكين المالكين لضبط أنفسهم عن قبائح الأحوال، فهم لا يستمعون إلا من الإله، ولا يشتاقون إلا له إن ذكروه ناحوا، وإن شكروه باحوا وإن وحدوه صاحوا، وإن شهدوه استراحوا، وإن سرحوا في حضرات قربه ساحوا، إذ غلب عليهم الوجد بغلباته وشربوا من موارد إرادته، فمنهم من طرقته طوارق الهيبة فحرَّ وذاب، ومنهم من برقت له بوارق اللطف فتحرك وطاب، ومنهم من طلع عليهم الحب من مطلع القرب فسكر وغاب، هذا ما عنّ لي في الجواب وا لله أعلم بالصواب.

وأيضاً فإن سماعهم ينتج المعارف الإلهية والحقائق الربانية، ولا يكون إلا بوصف الذات العلية والموعظة الحكيمة والمدائح النبوية.

ولا كلام لنا أيضاً مع من اقتدى بهـم، وذاق مـن مشـربهم، ووجـد مـن نفسـه الشوق والهيام في ذات الملك العلام، وسيأتي الكلام عن أدلة جواز الحركة في الذكر في بابها الخاص بها إن شاء الله تعالى.. إلخ"<sup>(1)</sup>.

#### ١٥ محمد الحامد رحمه الله تعالى:

يقول فضيلة الشيخ الحموي محمد الحامد رحمه الله فيما نقله لنا صاحب كتاب: (المحامد من حياة الشيخ محمد الحامد): "اعلم أن التصوف هو تنقية الظاهر والباطن من المحالفات الشرعية، وتعمير القلب بذكر الله تعالى وخشيته ورجائسه والسير في

١- الرسالة السابعة، شفاء العليل وبـل الغليـل في حكـم الوصيـة بالختمـات والتهـاليل ص (١٧٢– ١٧٣)، للفقيـه الكبير ابن عابدين المتوفى ١٣٥٢هـ.

| باب التصوف          |                                                                                    | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية |
|---------------------|------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| لمبدعية السيئة التي | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR OUR ANIC THOUGHT<br>ترعي طبق السنة الشريفة وحلافاً ل | المادان والأعدال على النوج البر        |

يحظر الإسلام التلبس بها.

## ١٦- الدكتور أبو الوفا التفتازاني:

يقول فضيلة الدكتور أبو الوف التفتازاني في كتاب (مدخل إلى التصوف الإسلامي):

"ليس التصوف هروباً من واقـع الحيـاة كمـا يقـول خصومـه، وإنمـا هـو محاولـة الإنسان للتسلح بقيم روحية جديدة، تعينه على مواجهة الحياة المادية، وتحقق له التوازن النفسي حتى يواجه مصاعبها ومشكلاتها.

وفي التصوف الإسلامي من المبادئ الإيجابية ما يحقق تطور المحتمع إلى الأمام فمن ذلك أنه يؤكد على محاسبة الإنسان لنفسه باستمرار ليصحّح أخطاءها ويكملها بالفضائل، ويجعل فطرت إلى الحياة معتدلة، فلا يتهالك على شهواتها وينغمس في أسبابها إلى الحد الذي ينسى فيه نفسه وربه، فيشقى شقاءً لا حد له. والتصوف يجعل من هذه الحياة وسيلة لا غاية، وبذلك يتحرر تماماً من شهواته وأهوائه بإرادة حرة".

## ١٧ الشيخ محمد أبو زهرة:

نحن في عصرنا هذا أشد الناس حاجة إلى متصوف بنظام التصوف الحقيقي وذلك لأن شبابنا قد استهوته الأهواء وسيطرت على قلبه الشهوات.. وإذا سيطرت الأهواء والشهوات على حيل من الأحيال أصبحت خطب الخطباء لا تحدي، وكتابة الكتَّاب لاتحدي، ومواعظ الوعاظ لاتحدي، وحكم العلماء لاتحدي، وأصبحت كل وسائل الهداية لاتحدي شيئاً.

إذاً لا بد لنا من طريق آخر للإصلاح، هذا الطريق أن نتجه إلى الاستيلاء على نفوس الشباب، وهذا الاستيلاء يكون بطريق الشيخ ومريديه، بحيث يكون في كل قرية وفي كل حيٍّ من أحياء المدن وفي كل بيئة علمية أو اجتماعية رجال يقفون موقف الشيخ الصوفي من مريديه.

إن العلاقة بين المريد والشيخ، وبين مراتب هذا المريد هي الـتي يمكـن أن تهـذب وأن توجه.

يقول الشاطي في كتابه (الموافقات)، إنَّ بين المعلم والمتعلم روحانية تجعله ينطبع بفكره، وينطبع بكل ما يلقنه من معلومات نحن بحاجة إلى هؤلاء الذي يستهون الشباب ليصرفوهم عن هذا الهوى الماجن ويوجهوهم<sup>(١)</sup>.

١٨- الشيخ محمد متولي الشعراوي رحمه الله تعالى:

يقول الشيخ محمد متولي الشعراوي فيما يرويه لنا كتاب (أصول الوصول) للشيخ زكي إبراهيم ص١٧٧:

".. الصوفي يتقرب إلى الله بفروض الله، ثم يزيدها بسنة الرسول عليــه الصلاة والسلام، من جنس ما فرض الله، وأن يكون عنده صفـاء في اسـتقبال أقضيـة العبـادة فيكون صافياً لله، والصفاء هو كونك تصافي الله فيصافيك الله.

وهذه خطوة نحو الود مع الله... وهذه خطوة نحو الود مع الله...

وهكذا يمن الله تعالى على هؤلاء المتصوفين ببعض العطاءات التي تثبت لهم أنهم على الطريق الصحيح، تلك العطاءات هي طرق نـ اموس مـا في الكـون، ويكـون ذلـك على حسب قــدر صفـاء المؤمـن، فقـد يعطـي الله صفحة مـن صفحـات الكـون لأي إنسان، فينبئه به أو يبشره به ليجذبه إلى جهته.

وعندما يدحل الصوفي في مقامات متعددة وحئنا بمن لم يتريض ولم يدحل في مقامات الود وحدثناه بها، فلا شك أنه يكذبها ولكن تكذيبها دليل حلاوتها.

والمتصوف الحقيقي يعطيه الله أشياء لا تصدقها عقول الآخريــن، ولذلـك فعليـه أن يفرح بذلك ولا يغضب من تكذيب الآخرين له.

## **١٩. أبو الحسن الندوي:**

يقول الشيخ أبـو الحسـن علـي الحسـني النـدوي (عضـو المجمـع العلمـي العربـي بدمشق ومعتمد ندوة العلماء بالهند) في بحث (الصوفيـة في الهنـد وتأثيرهـا في المجتمـع) من كتابه (المسلمون في الهند): "إن هؤلاء الصوفية كانوا يبايعون النـاس علـى التوحيـد

١– بحلة لواء الإسلام، العدد الثاني، شعبان ١٣٧٩هـ، الموافق ١٩٦٠م، ندوة لواء الإسلام، التصوف في الإسلام.

باب التصوف

عنيها المترج وي الفحر العراحي

ياب التصوف

والإخلاص واتباع السنة، والتوبة عن المعاصي، والظلم، والقسوة، ويرغبونهم في التحلي بالأحلاق الحسنة، والتخلي عن الرذائل، مثل الكبر والحسد والبغضاء، والظلم وحب الجاه، وتزكية النفس وإصلاحها، ويعلمونهم ذكر الله، والنصح لعباده، والقناعة والإيثار، وعلاوة على هذه البيعة التي كانت رمز الصلة العميقة الخاصة بين الشيخ ومريديه، إنهم كانوا يعظون الناس دائماً، ويحاولون أن يلهبوا فيهم عاطفة الحب لله سبحانه، والحنين إلى رضاه، ورغبة شديدة لإصلاح النفس وتغير الحال..."

ثم تحدث عن مدى تأثير أخلاقهم وإخلاصهم وتعليمهم وتربيتهم ومجالسبهم في المجتمع والحياة، وضرب بعض الأمثلة التي تلقمي الضوء على هذا الواقع التباريخي ثم تحدث عن الشيخ أحمد الشهيد، رحمه الله تعالى، فقبال: "إن النباس أقبلوا عليه إقبالاً منقطع النظير، وإنه لم يمر ببلدة إلا وتاب على يديه وبايعه عدد كبير من النباس، وإنه أقام في كلكتا شهرين ويقدر أن الذين كانوا يدخلون في البيعة لا يقل عددهم عن ألف نسمة يومياً، وتستمر البيعة إلى نصف الليل، وكنان من شيدة الزحام لا يتمكن من مبايعتهم واحداً وأحداً، فكنان يمد سبعة أو ثمانية من العمائم، والنباس يمسكونها ويتوبون ويعاهدون الله، وكان هذا دأبه كل يوم سبع عشر أو ثماني عشرة مرة...".

وتحدث عن شيخ الإسلام علاء الدين رحمه الله تعالى، فقال: "إن السنوات الأخيرة من عهده تمتاز بأن كسدت فيها سوق المنكرات من الخمر والحرام والفسق والفحور والميسر والفحشاء بجميع أنواعها، ولم تنطق الألسن بهذه الكلمات إلا قليلاً، وأصبحت الكبائر تشبه الكفر في أعين الناس، وظل الناس يستحيون من التعامل بالربا والادخار والاكتناز علناً، وندرت في السوق حوادث الكذب والتطفيف والغش.." ثم قال: "إن تربية هؤلاء الصوفية والمشايخ ومحالسهم كانت تنشئ في الإنسان رغبة في إفادة الناس، وحرصاً على خدمتهم ومساعدتهم..".

وذكر الشيخ أبو الحسن الندوي في كتابه (ربانية لا رهبانية) ص١٧-١٨: "فلا شك أنه لولا هؤلاء (الصوفية) أصحاب النفوس المزكاة، الذين وصلوا إلى درجة الإحسان وفقه الباطن لانهار المحتمع الإسلامي، إيماناً روحانياً، وابتلعت موجة المادية الطاغية العاتية، الباقية من إيمان الأمة وتماسكها، وضعفت صلة القلوب با لله، والحياة بالروح، والمحتمع بالأخلاق، وفقد الإخلاص والاحتساب، وانتشرت الأمراض الباطنة واعتلت القلوب والنفوس، وفقد الطبيب، وتكالب الناس على حطام الدنيا، وتنافس

| باب التصوف | 12112811 2000 11/2711-1285112456               | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية |
|------------|------------------------------------------------|----------------------------------------|
|            |                                                |                                        |
|            | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QUR'ANIC THOUGHT |                                        |

اهل العلم في اجام والمال والمناصب، وعلب عليهم الطمع والطموح، وتعطلت شعبة من أهم شعب النبوة وبنيانها، وهي (تزكية النفوس والدعوة إلى الإحسان وفقه الباطن)".

ثم بيّن الأستاذ الندوي أن تأثير هـذه المواعـظ، ودحـول النــاس في الديــن وانقيادهم للشرع أدّى إلى تعطيل تجارة الخمر، وكساد سوقها في كلكتا، وهـي كـبرى مدن الهند ومركز الإنجليز، وكسدت سوقها وأفقرت الخانـات واعتـذر الخمـارون عـن دفع الضرائب للحكومة، متعللين بكساد السوق، وتعطيل تجارة الخمر...

ثم قال: "إن هذه الحالة كانت نتيجة أخلاق هؤلاء المصلحين والدعاة الصوفيية والمشايخ وروحانيتهم، أن اهتدى بهم في هذه البـلاد الواسـعة عـدد هـائل مـن النـاس وتابوا عن المعاصي والمنكرات واتباع الهوى.

وفي ختام البحث قال الأستاذ الندوي حفظه الله تعالى: "لقد كانت هناك بجهود هؤلاء الصوفية أشجار كثيرة وارفة الظلال في مئات من بلاد الهند، استراحت في ظلهما القوافل التائهة والمسافرون المتعبون، ورجعوا بنشاط جديد وحياة جديدة"<sup>(۱)</sup>.

وتحدث الشيخ أبو الحسن الندوي في كتابه (رحال الفكر والدعوة في الإسلام) عن الصوفية وأثرها في نشر الإسلام بصدر حديثه عن الصوفي الشهير والمرشد الكبير سيدي الشيخ عبد القادر الجيلاني قدس الله روحه، فقال: "وكان يحضر مجلسه نحواً من سبعين ألفاً، وأسلم على يديه أكثر من خمسة آلاف من اليهود والنصارى، وتاب على يديه من العيارين أو المسالحة<sup>(٢)</sup> أكثر من مائة ألف، وفتح باب البيعة والتوبة على مصراعيه، فدخل فيه خلق لا يحصيهم إلا الله، وصلحت أحوالهم، وحسن إسلامهم، وظل الشيخ يربيهم ويحاسبهم ويشرف عليهم وعلى تقدمهم، وأصبح هؤلاء التلاميذ الروحانيون يشعرون بالمسؤولية بعد البيعة والتوبة وتحديراً منهم ممن يرى فيه النبوغ والاستقامة والقدرة على التربية، فينتشرون في الآفاق يدعون الخلق إلى الله، ويربون النفوس، ويحاربون الشرك والبدع والجاهلية والنفاق، فتنتشر الدعوة الدينية وتقوم ثكنات الإيمان ومدارس الإحسان ومرابط الجهاد ومحما الأخوة

> ١\_ المسلمون في الهند ص (١٤٠– ١٤٦)، للعلامة الكبير أبي الحسن الندوي. ٢– المسالح: الجماعة أو القو م ذوو السلاح.

باب التصوف

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

وتحدث الشيخ أبو الحسن الندوي في كتابه روائع إقبال فقال: "إنني أقول دائماً: لولا وجودهم وجهادهم لابتلعت الهندُ وحضارتُها وفلسفتُها الإسلامَ"<sup>(٢)</sup>.

#### ٢٠ الأستاذ عبد الباري الندوي:

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

في أنحاء العالم الإسلامي(). 🧕

ويقول الأستاذ عبد الباري الندوي في كتابه (بين التصوف والحياة)، في عدة صفحات متفرقة من كتابه : "يجب أن يعرف المسلمون أنه لا حظ لهم من الدنيا إذا لم يتمكن في أعماق نفوسهم الإيمان الخالص. ومن الظلم والجور العظيمين أن تنفق في تحصيل العلم الظاهر سنوات عديدة ولا تبذل لإصلاح الباطن عدة شهور، إن التصوف أو العلم الباطني بالغ فيه الناس مبالغة عظيمة، وصوروه تصويراً شائهاً، وشرحوه شرحاً طبعه بطابع الضلالة إلا أنه قانون لأعمال القلب والباطن.. ونحد تفاصيل أحكام التصوف منصوصة في الكتاب والسنة مثل ما نجد أحكام الفقه تماماً وتتبين أهمية أحكام التصوف وأفضليته من نصوص القرآن والحديث التي تصرّح بها أو تلمح إليها...".

فإن أبى شخص أن يعترف بالتصوف كعلم بعينه وفن بذاته فَلِمَ لا ينفر ويشمئز من المصطلحات الدينية الأخرى، من تفسير ومفسر، وتجويد ومجود، وكلام ومتكلم، وغيرها، أما أولئك الذين رأوا التصوف والطريقة والحقيقة والمعرفة ضداً للبشرية فهؤلاء الذين وقعوا في ضلالة أشد خطأ وأطم.

## ٢١\_ أحمد الشرباصي:

قال الأستاذ الشيخ أحمد الشرباصي الكاتب الإسلامي المعروف والمدرس في الأزهر الشريف، في مجلة الإصلاح الاحتماعي تحت عنوان: (الأخلاق عند الصوفية) بعد أن تحدث عن التصوف وتعريفه واشتقاقه: "وأنا أعتقد أن حقيقة التصوف الكاملة هي مرتبة الإحسان الذي حدده رسول الإسلام محمد عليه الصلاة والسلام، في حديث جبريل حين قال: (ا**لإحسان أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك**)<sup>(7)</sup>.

> ١– رجال الفكر والدعوة في الإسلام ص (٢٤٨– ٢٥٠). ٢– روائع إقبال للأستاذ أبي الحسن الندوي إص (٧)|. ٣– مر تخريجه في باب "التصوف ومنشؤه".

الموسوعة اليوسفية في بيان أولة الصوفية وقال الأستاذ أيضاً في مقدمته لكتاب نور التحقيق: أرأيت إلى كنز وسيع وقال الأستاذ أيضاً في مقدمته لكتاب نور التحقيق: أرأيت إلى كنز وسيع عجيب فيه المال الغزير الذي لا يحصى وفيه أدوية الجسم الشافية التي لا تخون وفيه نور القلب الذي لا يخبو.. ماذا يكون شأنك لو أن إنساناً أخبرك بوجود هذا الكنز بمكان ما ورسم لك الطريق إليه وذكر لك ما تحتاجه الرحلة من بجهود وتكاليف.. ألا تحاول أن تبذل جهدك وتستنفذ طاقتك وتعمل وسعك حتى تصل إلى هذا الكنز الذي ستجد فيه جاه الدنيا وعز الآخرة؟. كذلك شأن التصوف يا صاح، إنه الدواء المخفي والكنز لفيه جاه الدنيا وعز الآخرة؟. كذلك شأن التصوف يا صاح، إنه الدواء المخفي والكنز لن تصل إليه ولن تنتفع به حتى تتجه بمشاعرك نحوه وحتى تقبل ببصرك وبصيرتك عليه وحتى تبذل من ذات يدك وذات نفسك ومن وقتك وبحثك ما يهيء لك البلوغ إليه والوقوف عليه، فهل فعلت من ذلك شيئاً وقد عرفت الطريق إلى النعيم؟!...

يهمني أن تكون على بصيرة من أمرك، وأن لا تجهل شيئاً جليلاً يطالبك دينك وعقلك بأن تعرفه، ومن هنا يتحتم عليك أن تدرس التصوف لتتصوره وتفهمه وتفقهه، وبعد ذلك تحكم له أو عليه، وأزيدك بياناً فأقول لك: إنه قد يكون في التصوف وتاريخه وسير رحاله ما أضيف إليه أو افتراه المفترون عليه، ومن هنا يستتر حق وراء باطل، ومن هنا أيضاً يطالبك دينك بأن تقوم لتهتك حجاب الباطل وتستضيء بنور الحق، فهلا يكفي ذلك لتحريضك على دراسة التصوف؟!!

**يا أبغاء الإسلام !**: إن التصوف يحتل من أخلاقكم وتـاريخكم جانبـاً كبـيراً وقد ضيعتموه أزمانا طوالاً، فحسـبكم مـا كـان، وأقبلـوا علـى التصـوف، ففيـه غـذاء ودواء، والله الهادي إلى سبيل السواء<sup>(١)</sup>.

٢٢- الشيخ أشرف علي التهانوي رحمه الله تعالى:

ويقول الشيخ أشرف على التهمانوي (ت - سنة ١٣٦٢) هـ في أكثر من كتاب له: "التصوف ليس إلا تعبيراً للشريعة الإسلامية وتفسيراً لها، لأحل ذلك يجب أن يدرس الناس كتب التصوف مثل كتاب (قوت القلوب) للمكي، و(العوارف) للسهروردي، وكتب الغزالي، تماماً كما يدرسون كتب الفقه، فبالتصوف لا يمكن أن يصلح الأمر بغيره،لأن أول شيء في طريق التصوف هو تعليم التواضع، وعنوانه في التصوف: "الفناء".

۱- تصدير كتاب نور التحقيق للشيخ حامد إبراهيم محمد صقر ص (۱ – ۳) بتصرف.

التصوف هو عنوان للأحكام التي تعالج الباطن والقلب، كما تعالج أحكام الفقـه الحيـاة الدينية الظاهرة، وإن أحكام التصوف منصوصة في القرآن والحديث مثل أحكام الفقه".

# ٢٣- الشيخ محمد سعيد رمضان البوطي حفظه الله:

وقال فضيلة الدكتور محمد سعيد رمضان البوطي في كتابه (هـذا والـدي) ص٩٩+٩٨: "كان أبي رحمه الله يجزم بأن التصوف النقي هو جوهر الإسـلام ولبابـه وكان يؤكد أن المسلم إذا لم يكن قـد تشـرب حقيقـة التصـوف فقـد حبـس نفسـه في معاني الإسلام و لم يرق صعداً إلى حقيقة الإيمان.

وقال: "التصوف الحقيقي لا يمكن إلا أن يكون مأخوذاً من كتاب الله وسنة رسوله، ذلك لأن السعي إلى الوصول إلى ثمرات الإيمان با لله في القلب واحب، رسمه القرآن وأكدته السنة، ولم يكن رحمه الله يقيم وزناً لتصوف لم ينهض على أساس من العلم السليم بكتاب الله وسنة رسوله، وكان يرى أن صدق الانفعال بتمرات الإيمان التي هي حقيقة التصوف ولبه لا يأتي إلا من سعة العلم با لله عز وجل وبرسوله صلى الله عليهم وسلم وبالشرائع والأحكام التي خاطب الله بها عباده"<sup>((1)</sup>

وقال حفظه الله أيضاً في كتاب (السلفية) ص١٩ + ١١٨ : "التصوف بمعناه الحقيقي السليم هو لب الإسلام، وجوهره الكامن في أعماق فؤاد الإنسان المسلم وبدونه يغدو الإسلام بحرد رسوم ومظاهر وشعارات، يجامل بها الناس بعضهم بعضاً وهذا اللباب يتمثل في الرغبة والرهبة إذ تهيمن على قلب المسلم حباً له ومخافة منه فيتطهر فؤاده من أدران الضغائن والأحقاد وحب الدنيا.. ولا توقفنك إزاء هذه الحقيقة مشكلة الاسم، فلقد كان التحلي بهذا اللباب في صدر الإسلام مسمى لا اسم له إلا الإسلام، ثم سمي فيما بعد به (التصوف)". (بتصرف)

# ٢٤ الشيخ كريم راجح شيخ قراء الشام حفظه الله تعالى:

وقال الشيخ كريم راجح: "علم التصوف من أشرف العلوم وأحلّ الفهوم وخير ما كتب فيه الكاتبون وألف المؤلفون، لأنه يتعلق بالإيمان فيقويه ويثبته، وبالسلوك فيحسنه ويقومه، وبالعلاقات مع الناس فيبنيها على الإخلاص والمحبة، وهو علم يصفي المرء من كل الشوائب ويرفعه إلى أعلى المراتب في تواضع منقطع النظير وخدمة

۱ – هذا والدي ص ۱۰۲.

باب التصبوف

للآخرين لا تعرف الأنانية وتتبرأ من الذاتية، فالصوفي الصادق أخ في الله وعلى الله يعطيك ولا يمن، لأن الذي أعطى على الحقيقة هو الله، فهو ينفع الخلق ليتقرب من الخالق، ويعيش خادماً للناس من أجل رب الناس، والصوفي هو الذي يتمسك بالكتاب فيحكمه في كل سلوكه ومعاملته، وبالسنة فلا يحيد عنها طرفة عين، ويسلك مسالك العلماء، فلا يبني عبادته على جهل"<sup>(1)</sup>.

٢٥- الدكتور محمد عبد اللطيف الفرفور حفظه الله:

ويقـول الدكتـور محمـد عبـد اللطيـف الفرفـور في كتابـه (مــن ذخــائر الفكـر الإسلامي) ص١٣٢-١٣٥:

"..تعالوا بنا بعد ذلك إلى هؤلاء القوم (الصوفية) وحياتهم وسلوكهم النقي فها هي كتب التراجم والتواريخ تشهد كلها متضافرة على استقامة ظواهرهم على الشريعة المطهرة وبواطنهم على الطهارة والتزكية والصفاء والنور، فتحقق لديهم الفيض وواعدهم الفتح ونطقت عبائرهم رضي الله عنهم بما رزقهم الله تعالى من الأنوار والعلوم الوهبية، ومن استقرأ حياة هؤلاء المشاعل وجدها منورة بالقرآن، متوجة بالرضوان، مكلّلة بإكليل الاتباع، بعيدة كل البعد عن الابتداع، فرضي الله عنهم ما أعرفهم بربهم: (رضي الله عنهم ورضوا عنه ذلك لمن خشي ربه(<sup>1)</sup>).

... فلماذا إذن نحارب التربية الروحيـة بمـا فيهـا مـن سمـو خلقـي رفيـع، ومعـان إنسانية ندر وجودها في أي دين آخر أو فلسفة وضعية بحجـة أن هـذه التربيـة الروحيـة تشتمل بدعاً وشوائب".

## ٢٦ الشيخ عدنان حقي حفظه الله:

يقول الشيخ عدنان حقي حفظه الله تعالى: "التصوف مذهب إسلامي أخلاقي اجتماعي نفسي، له أسلوبه وطريقته وبراهينه وأدلته ورجاله، وأصله سيرة الرسول ﷺ وصحابته والتابعين لهم بإحسان، وهو طريق الحق والهداية والعكوف على العبادة والانقطاع إلى الله تعالى والإعراض عن زخرف الدنيا وزينتها والزهد فيما يقبل عليه

۱ الصوفية والتصوف ص (٥). ٢- سورة البينة، الآية (٨).

الناس من لذة ومال وحاد، وهو لب الإسلام وروحه، ويقلول االقرآن الكريم عنهم: (للذين أحسنوا الحسنى وزيادة<sup>(١)</sup>)، ويقول: (ومن يسلم وجهه إلى الله وهو محسن فقد استمسك بالعروة الوثقى<sup>(٢)</sup>).

باب التصوف

والمتصوفون يحققون في أنفسهم صفات الإخلاص والمراقبة لله عز وجل، وليس لقلقة، وإنما هو أذواق ووجدان، وهو مستمد من كتاب الله وسنة رسوله ﷺ وسير التابعين وتابعيهم"<sup>(٣)</sup>.

# ٢٧ الشيخ عبد إلله التليدي:

يقول الشيخ عبد الله التليدي في كتابه (أسباب هلاك الأمم): "أفلا يعلمون أن التصوف هو روح الإسلام ولبه، وهـل الصوفية إلا أنـاس تخلّـوا عـن الرذائـل، وتحلّـوا بالفضائل، وبلغوا بفضل اسـتقامتهم وبحـاهداتهم الـذروة العليـا في الكمـالات البشرية حتى يصبح أحدهم فانياً في الله غائباً فيه عـن كونـه وحسـه، وهـل الصـوفي إلا رحـل تحقق بمقام الإحسان، فعبد الله كأنه يراه، وأخلص وصدق في توجهه وسيره إلى الله.

# ٢٨- الدكتور محمد حسين الذهبي رحمه الله تعالى:

يقول الدكتور محمد حسين الذهبي في كتاب "التفسير والمفسرون" ج٢ ص٢٤ - ٣٢٥ ما نصه: "معنى التصوف - وكما قيل - مناجاة القلب ومحادثة الروح وفي هذه المناجاة طهر لمن شاء أن يتطهر، وصفاء لمن أراد التبرؤ من الرجس والدنس وفي تلك المحادثة عروج إلى سماء النور والملائكة وصعود إلى عالم الفيض والإلهام، وما هذا الحديث والنحوى إلا ضرب من التأمل والنظر والتدبر في ملكوت السموات والأرض، بيد أن الجسم والنفس متلازمان وتوأمان لا ينفصلان، ولا سبيل إلى تهذيب أحدهما بدون الآخر، فمن شاء لنفسه صفاء ورفعة فلا بد له أن يتبرأ من الشهوات وملذات البدن. فالتصوف إذن فكر وعمل ودراسة وسلوك، والتصوف بهذا المعنى موجود منذ الصدر الأول للإسلام، فكثير من الصحابة كانوا معرضين عن الدنيا

> ۱– سورة يونس الآية (۲۲). ۲– سورة لقمان الآية (۲۲). ۳– الصوفية والتصوف ص (۱٦۲).

THE PRINCE GHAZI TRUST

ومتاعبها، آخذين أنفسهم بالرهد والتقشف، مبالغين في العبادة، فكان منهم من يقوم الليل ويصوم النهار، ومنهم من يشد الحجر على بطنه تربية لنفسه وتهذيباً لروحه، غير أنهم لم يعرفوا في زمنهم باسم الصوفية، وكان هذا الاشتهار في القرن الثاني للهجرة". ٢٩. العلامة أبو النصر مبشر الطرازي:

يقول العلامة أبـو النصـر مبشـر الطـرازي، "كبـير علمـاء تركسـتان" في كتابـه: الإسلام الدين الفطري ج٢ ص٣٥–٣٦ ما نصه:

".. هذا وقد امتثل بالسنن ونوافل العبادات وإيثار ذكر الله طائفة من خواص المسلمين منذ العهد الأول من عهود الإسلام إلى عهدنا هذا، عرفهم التـاريخ في الغـابر والحاضر (الصوفية)، فنالوا ما نالوا من المقامات عند ربهم في الدنيا والآخرة".

ثم يقول: "ولسنا في صدد بيان مبادئهم التي تستند على كتاب الله عز وحل وسنة رسوله ﷺ أو خصالهم التي تتلخص في الزهد والتقوى والرياضة في سبيل تزكية النفس وتهذيبها، والوصول بها إلى مقام الفناء في الله، والحب في الله، والبغض في الله، وإرادة كل خير لخلق الله حتى يحصلوا على رضاء الله جل جلاله، وعم نواله وعز ذكره، ولا إله غيره: ﴿رضي الله عنهم ورضوا عنه، أولئك حزب الله ألا إن حزب الله هم المفلحون﴾<sup>(1)</sup>، اللهم اجعلنا منهم واحشرنا معهم آمين".

٣٠ الأستاذ أنور الجندي:

يقول الأستاذ أنور الجندي في كتابه (عالمية الإسلام):

"ولا ريب أن مفهوم التصوف العملي إنما هو الذي جاء به الإسـلام مـن خـلال الانقطاع للعلم باعتباره عبادة وجهاداً، حيث لا غرض مادي ولا سعي لشـهرة زائفـة بل وقف العقل والنفس للحقائق، ووجهة التعليم والعلم والتربيـة في ذلـك هـو مرضـاة الله تعالى، على أن يتم ذلك كله في إطار تقوى الله والخوف منه وفي محيط الأخلاق".

١- سورة المحادلة الآية (٢٢).

باب التصوف

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

٣١\_ المفكر رجاء غارودي:

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

يقول المفكر رجاء غارودي في كتابه (ما يعد به الإسلام) ص٧٧: "إن التصوف يعد من أبعاد العقيدة الإسلامية بل هو بعدها (الجواني) وكل محاولة تجعل من التصوف (تياراً) مستقلاً أو وظيفة منفصلة تحط حتماً من قيمته، فليس في الإسلام وهو دين الوحدة والتكامل، الفصل بين التأمل والعمل، وبين الذات والوجود، وما التصوف إلا لون من ألوان الروحانية في الإسلام، وهوالتوازن الأساسي بين الجهاد الأكبر والصراع الداخلي ضد الرغبات التي تبعد الإنسان عن ذاته، وبين (الجهاد الأصغر)، ذلك النضال في سبيل الوحدة والانسحام في الإسلامي من تبعد الإنسان عن ذاته، وبين المهاد أشكال عبادة السلطة والمال والضلالات التي تبعد المؤمن عن طريق الأس

#### ٣٢ الأستاذ محمد الصادق عرجون:

يقول الأستاذ محمد الصادق عرجون في كتابه (التصوف في الإسلام) ص ٧٢-٧٤: "التصوف في الإسلام يقوم على إخلاص التعبد لله تعالى في كال أمر من أمور الدين والدنيا، وهذه الدنيا عندهم دين، لأنهم يأتون ما يأتون منها وقلوبهم وجلة أنهم إلى ربهم راجعون، لا يسارعون إلا إلى الخيرات وهم لها سابقون.

ويقوم على الشفقة على خلق ا لله والرحمة لهم، فهو عمل تطبيقي في واقع الحياة لسيرة رسول ﷺ وسيرة خاصة أصحابه، وقد أخذه عنهم بحقيقته العابدون من تلاميذهم أهل المعرفة والعلم با لله، ثم تلقاه مثلاً حيَّة من العمل في سيرة هؤلاء.".

ثم يقول في خاتمة كتابه: "اللهم إني أسألك مغفرة تطاولي إلى الحديث عن مقامات أولئك فإني أحبهم وقصدت تحبيبهم إلى من يريد سلك طريقهم في الوصول إلى رضاك.

#### ٣٣۔ الإمام أحمد السرهندي رحمه الله تعالى:

يقول الإمام أحمد السرهندي رحمه ا لله في كتابه (الأنوار القدسية): "اعلم يا أخي أن ا لله كلفنا امتثال الأوامر واحتناب النواهي.. وإذا كنّا مأمورين بـالإخلاص في ذلك وهو لا يتصور بدون الفناء وبدون المحبة الذاتية، وحب علينا أيضـاً سـلوك طريـق الصوفية الموصلة للفناء والمحبة، حتى نتحقق حقيقة الإخلاص، ولما كانت طرق الصوفية

الموسوعة اليوسفية في بيان <mark>ادلة الصوفية</mark>

متفاوتية الكمال والتكميل، كان كال طريق تلتزم فيه متابعة السنة السنية، وأداء الأحكام أولى وأنسب بالاختيار . . وإن هؤلاء الأكمابر المتزموا في هذه الطريقة متابعة السنة واجتناب البدعة، ويجعلون الأحوال والمواجيد تابعة للأحكام الشرعية.. والكتاب والسنة عندهم أولاً قبل كل شيء.

والتصوف الذي أردت هو الإسلام الكامل في مقاصده وأهدافه والصوفية السابقون وكثير من اللاحقين استقام سلوكهم على هذا المبدأ في منهجه ولا شأن لي فيما شارك اسماً وامتلأ بالدحائل والبدع، فذلك ما لم أقصد إليه، فإن التصوف حال أكثر منه قالاً، وإن من سلك سبيل القوم بصدق ذاق ما ذاقوه إن شاء الله تعالى له ذلك".

# ٣٤- الشيخ محمد راغب الطباخ رحمه الله تعالى:

قال الأستاذ والمؤرخ محمد راغب الطباخ رحمه الله تعالى في كتابه: (الثقافة الإسلامية): "فإذا كان التصوف عبارة عن تزكية النفوس وتصفية الأحلاق فنعم المذهب ونعم المقصد، وذلك هو الغاية من بعثة الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، ففي الحديث عنه عليه الصلاة والسلام: (إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق() كوقد تأملنا سيرة الصوفية في القرون الأولى من الإسلام، فوجدناها سيرة حسبنة جميلية مبنيية على مكارم الأخلاق والزهد والورع والعبادة، منطبقة على الكتاب والسنة، وقد صرّح بَذَلَكَ سيد هذه الطائفة أبو القاسم الجنيد رحمه الله تعالى كما في ترجمته في تاريخ ابن حَلَّكان حيث قال: "مذهبنا هذا مقيد بأصول الكتاب والسنة"، وفي شرح الإحياء للعلامة الزبيدي (ج١ / ص١٧٤)، وقال الجنيد: "الطرق كلها مسدودة على الخلق إلا على من اقتفى أثر الرسول ﷺ، وهي في ترجمته في "الرسالة القشيرية) ص (١٩) وفيها: قال الجنيد: "من لم يحفظ القرآن و لم يكتب الحديث لا يقتدى به في هذا الأمر لأن علمنا مقيد بالكتاب والسنة"، ثم قال بعد السند عن الجنيد: "مذهبنا هـذا مقيد بأصول الكتاب والسنة".

١- رواه البخـاري في الأدب المفـرد وأحمـد (٣٨١/٢)، والحـاكم (٢ |٦١٣)، وصححه ووافقـه الذهـبي، وذكـره السيوطي في الجامع الصغير (٢٥٨٤) ورمز لصحته.

باب التصوف

| باب التصوف | ATEN CONTRACTOR            | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية |
|------------|----------------------------|----------------------------------------|
|            |                            |                                        |
|            | مشيد بحديث رسول الله عن ال |                                        |

وقال سوي السقطي: "التصوف اسمم لثلاثة معان: هو الذي لا يطفئ نور معرفته نور ورعه، ولا يتكلم بباطن علم ينقضه عليه ظاهر الكتاب، ولا تحمله الكرامات على هتك محارم الله تعالى"، وفي شذرات الذهب (ج٥/ص٢٧٩) في ترجمة أبي الحسن الشاذلي، ومن كلامه (كل علم تسبق إليك فيه الخواطر وتميل النفس وتلتذ به فارم به وحذ بالكتاب والسنة).

وهؤلاء فوق ما اتصفوا به من تهذيب النفس والورع والزهد والعبادة، قد قماموا في عصورهم بالواجب عليهم، من إرشاد الخلق إلى الحق والدعوة إليه، وصدهم النماس عن التهافت على الدنيا وجمع حطامها من أي وحمه كمان، والاسترسال في الشهوات والملذات مما يؤدي إلى الانهماك في المحرمات والغفلة عن الواجبات ومما حلق الإنسمان له، وتكون نتيجة ذلك انتشار الفوضى وظهور الفساد، وكثرة البغي والهرج، فكمان هؤلاء بوعظهم وإرشادهم والحكم والحقائق التي تفجرت من ينابيع قلوبهم هم حراس الأخلاق، والآخذون بيد الأمة إلى مناهج الحق وسبل الرشاد، والدعاة إلى السعادة الخيفية، وهي قيام الإنسان بجميع ما أمر به مع عدم نسيانه نصيبه من الدنيا، فكانوا في جملة السامعين في هذه الأمة والجيبين لقوله تعالى: ﴿ولتكن منكم أمة يدعون إلى الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر وأولئك هم الفلحون﴾<sup>(1)</sup>

فسلف الصوفية هم أعلام الملة، وسادة الأمة، وسراحها الوهاج، ونورها الوضاح، وبهم وبأمثالهم من المحدثين والفقهاء اهتدت الأمة إلى الصراط المستقيم، وسلكت المنهاج القويم وانتظمت أحوال معاشهم، وصلحت أمور معادهم، وفازوا فوزاً عظيماً.

وإذا تتبعنا آثار الصوفية وتراجمهم نجد أن الكثير منهم قمد كمان للواحد منهم أتباع يعدون بالألوف كلما انتسب إليه شخص آخى بينه وبين سابقيه، فتمكنت بين أتباعه والمنتسبين إليه أواصر الألفة وروابط المحبة وتواسوا فيما بينهم وتواصوا بمالحق وعطف غنيهم على فقيرهم، ورحم كبيرُهم صغيرهم، فأصبحوا بنعمة الله إخواناً

١- سورة أل عمران الآية (١٠٤).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

باب التصوف

٣٥ الأستاذ عباس محمود العقاد:

ويقول الأستاذ عباس محمود العقاد في كتابه (الفلسفة القرآنية): التصوف في الحقيقة غير دخيل في العقيدة الإسلامية كما قلنا في كتابنا عن أثـر العـرب في الحضارة الأوربية، ومثبوت في آيات القرآن الكريم، مستكن بأصوله، في عقائد صريحة.

٣٦- الدكتور عبد الحليم محمود:

ويقول فضيلة الدكتور عبد الحليم محمود (شيخ الأزهر سابقاً) في كتابه (قضية التصوف) ص ٢٥٩: "التصوف لا يعدو أن يكون جهاداً عنيفاً ضد الرغبات ليصل الإنسان إلى السمو أو إلى الكمال الروحي، ليكون عارفاً با لله، وإن الذين يربطون بين التصوف من جانب أو الكرامات وخوارق العادات من جانب آخر كثيرون، ولكن التصوف ليس كرامات ولا خوارق للعادات".

# ٣٧- أبو الأعلى المودودي:

قال العلامة الكبير الأستاذ أبو الأعلى المودودي في كتابه مبادئ الإسلام تحت عنوان التصوف: "إن علاقة الفقه إنما هي بظاهر الإنسان فقط، ولا ينظر إلا هل قمت بما أمرت به على الوجه المطلوب أم لا؟. فإن قمت فلا تهمه حال قلبك وكيفيته، أما الشيء الذي يتعلق بالقلب ويبحث عن كيفيته فهو التصوف.

إن الفقه لا ينظر في صلاتك مثلاً إلا هل أتممت وضوءك على الوجه الصحيح أم لا؟، وهل صليت مولياً وجهك شطر المسجد الحرام أم لا؟ وهل أديت أركان الصلاة كلها أم لا؟، وهل قرأت في صلاتك بكل ما يجب أن تقرأ فيها أم لا؟، فإن قمت بكل ذلك فقد صحت صلاتك بحكم الفقه، إلا أن الذي يهم التصوف هو ما يكون عليه قلبك حين أدائك هذه الصلاة من الحالة، هل أنبت فيها إلى ربك أم لا؟، وهل تجرد قلبك فيها عن هموم الدنيا وشؤونها أم لا؟، وهل أنشأت فيك هذه الصلاة خشية الله واليقين بكونه خبيراً بصيراً، وعاطفة ابتغاء وجهه الأعلى وحده أم لا؟، وإلى أي حد

٢ - الثقافة الإسلامية للمؤرخ الكبير الأستاذ محمد راغب الطباخ، ص (٣٠٢ - ٣٠٤)، ولد عام ١٢٩٣هـ، وتـوفي
 عام ١٣٧٠ هـ في حلب.

نزهت هذه الصلاة روحه؟ وإلى أي حد جعلته مؤمناً صادقاً عاملاً بمقتضيات إيمانه؟، فعلى قدر ما تحصل له هذه الأمور وهي من غايات الصلاة وأغراضها الحقيقية في صلاته تكون صلاته كاملة في نظر التصوف، وعلى قدر ما ينقصها الكمال من هذه الوجهة تكون ناقصة في نظر التصوف. فهكذا لا يهم الفقه في سائر الأحكام الشرعية إلا هل أدى المرء الأعمال على الوجه الذي أمره به لأدائها أم لا.

باب التصوف.

أما التصوف فيبحث عما كان في قلبه من الإخلاص وصفاء النية وصدق الطاعة عند قيامه بهذه الأعمال، ويمكنك أن تدرك هذا الفرق بين الفقه والتصوف بمثلٍ أضربه لك:

إنك إذا أتاك رجل نظرت فيه من وجهتين، إحداهما: "هـل هـو صحيح البـدن كامل الأعضاء؟ أم في بدنه شيء من العرج أو العمى؟ وهل هو جميل الوجه أو ذميمه؟ وهل هو لابس زياً فاخراً أو ثياباً بالية.

والوجهة الأخرى: إنك تريد أن تعرف أخلاقه، وعاداته، وخصاله، ومبلغه من العلم والعقل والصلاح. فالوجهة الأولى وجهة الفقه، والوجهة الثانية وجهة التصوف، وكذلك إذا أردت أن تتخذ أحداً صديقاً لك، فإنك تتأمل في شخصيته من كلا الوجهتين، وتحب أن يكون جميل المنظر وجميل الباطن معاً، كذلك لا تجعل في عين الإسلام إلا الحياة التي فيها اتباع كامل صحيح لأحكام الشريعة من الوجهتين الظاهرة والباطنة.

[ثم قال: "إنما التصوف عبارة -في حقيقة الأمر- عن حب الله ورسوله الصادق، بل الولوع بهما والتفاني في سبيلهما، والذي يقتضيه هذا الولوع والتفاني ألا ينحرف المسلم قيد شعرة عن اتباع أحكام الله ورسوله تي، فليس التصوف الإسلامي الخالص بشيء مستقل عن الشريعة، وإنما هو القيام بغاية من الإخلاص وصفاء النية وطهارة القلب"].

# ٣٨ عبد القاهر البغدادي رحمه الله تعالى:

قال الإمام الكبير حجة المتكلمين عبد القاهر البغدادي رحمه الله تعالى في كتابه (الفرق بين الفِرَق): "الفصل الأول من فصول هذا الباب في بيان أصناف أهل السنة والجماعة ثمانية أصناف من الناس: ذكر منها الصنف السادس قائلاً: والصنف

السادس منهم الزهاد الصوفية الذين ابصروا فأقصروا، واختبروا فاعتبروا، ورضوا بالمقدور، وقنعوا بالميسور، وعلموا أن السمع والبصر والفؤاد كل أولئك مسؤول عن الخير والشر، ومحاسب على مثاقيل الذر، فأعدوا خير الإعداد ليوم المعاد وحرى كلامهم في طريقي العبارة والإشارة على سمت أهل الحديث دون من يشتري لهو الحديث، لا يعملون الخير رياءً ولا يتركونه حياءً، دينهم التوحيد، ونفي التشبيه ومذهبهم التفويض إلى الله تعالى، والتوكل عليه، والتسليم لأمره، والقناعة .ما رزقوا والإعراض عن الاعتراض عليه: (ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو العظيم)<sup>(1),(1)</sup>.

#### ٣٩. الإمام النووي رحمه الله تعالى:

وها هو الإمام الحجة أبو زكريا يحيى بن شرف الدين النووي يقرر في رسالته "المقاصد" أصولاً لطريق التصوف فيقول: "إن أصول طريق التصوف خمسة: ٢ -- تقوى الله تعالى في السر والعلانية. ٢ -- إتباع السنة في الأقوال والأفعال. ٣ -- الإعراض عن الخلق في الإقبال والإدبار. ٤ -- الرضى عن الله في القليل والكثير. ٥ -- الرجوع إلى الله في السراء والضراء"<sup>(٣)</sup>.

#### ٤. الشيخ محمد الغزالي رحمه الله تعالى:

ويقول الشيخ محمد الغزالي في بعض كتبه منها (الجانب العاطفي من الإسلام) ما نصه: "هناك تصوف نبت في أكناف الإيمان والإسلام والإحسان ونما على أغذية جيدة من العلم والعمل، واستطاع أن يكوّن المشاعر الإنسانية بصدق العبودية ودفعها إلى التفاني في مرضاة الله..

١- سورة الجمعة الآية (٤). ٢- الفُرْقُ بين الفِرَق للإمام عبد القاهر البغدادي المتوفى سنة ٢٩هـ ص (١٨٩). ٣- مقاصد الإمام النووي في التوحيد والعبادة وأصول التصوف ص. ٢، توفي رحمه الـــلـه سنة ٢٧٦هـ، في قرية من قرى الشام تسمى نوى.

باب التصوف

ATEL SALES HERE وإذا كان سعد زغلول قد وصف أدب الرافعي بأنه تنزيل من التنزيل أو قبس من نور الذكر الحكيم فإني مع إكباري للرافعي وأدبه، أرى كلمة سعدٍ أصدق ما تكون في حكم الصوفي ابن عطاء الله السكندري رحمه الله.

باب التصوف

#### الد جلال الدين السيوطي رحمه الله:

الموسوعة اليوصفية في بيان أدلة الصوفية

وقال العلامة المشهور جلال الدين السيوطي رحمه الله تعالى في كتابه "تأييد الحقيقة العلية": "إن التصوف في نفسه علم شريف، وإن مداره على اتباع السنة وترك البدع، والتبري من النفس وعوائدها وحظوظها وأغراضها ومراداتها واختياراتها والتسليم لله والرضى به وبقضائه، وطلب محبته واحتقار ما سواه.. وعلمت أيضاً أنه قد كثر فيه الدخيل من قوم تشبهوا بأهله وليسوا منهم، فأدخلوا فيه ما ليس منه، فأدى ذلك إلى إساءة الظن بالجميع، فوجّه أهل العلم للتمييز بين الصنفين ليُعلم أهل الحق من أهل الباطل، وقد تأملت الأمور التي أنكرها أئمة الشرع علمي الصوفية فلم أر صوفياً محققاً يقول بشيء منها، وإنما يقول بها أهل البدع والغلاة الذين ادعوا أنهم صوفية وليسوا منهم"(1).

#### ٢٤ الإمام القشيري رحمه الله تعالى:

قال رضى الله عنه: جعل الله هذه الطائفة صفوة أوليائه وفضلهم على الكافة من عباده بعد رسله وأنبيائه صلوات الله عليهــم وسلامه، وجعل الله قلوبهـم معـادن أسراره واختصهم من بين الأمة بطوالع أنواره فهم الغياث للخلق والدائرون في عموم أحوالهم مع الحق<sup>(٢)</sup>.

# ٤٢ العلامة حسنين محمد مخلوف (مفتي الديار المصرية الأسبق).

قال فضيلته: [التصوف الإسلامي هو تربية علمية وعملية للنفوس وعلاج لأمراض القلوب وغرس الفضائل واقتلاع للرذائل... وتعرض نفحاته وهباته التي يخـص بها أولياءه وأحبابه فضلاً منه وكرماً](").

> ١ – تأييد الحقيقة العلية ص (٥٧)، للعلامة جلال الدين السيوطي المتوفي سنة ١١٩هـ.. ۲- معید النعم ومبید النقم ص ۹٤. ٣– السالكون إلى الله ص١٠.

٤٤ الدكتور مصطفى البغا حفظه الله تعالى:

سمعته يقول أنا صوفي، وأخذت الطريقة الشاذلية. وقال: أنا شيخي محمد الهاشمي والشيخ أبو الخير الميداني.

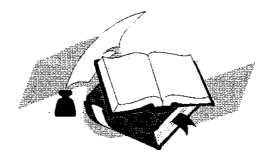
هد الدكتور يوسف القرضاوي حفظه الله تعالى:

على المسلم أن يتعلم الأشياء التي لا بد منها في الشرع، منها:

ما يزكي به نفسه ويطهر به قلبه بأن يعرف الفضائل "المنحيات" ليتحراها ويتحلق بها، ويعرف الرزائل "المهلكات" لتيجنبها ويتوقاها، ويتعلم ما يضبط به سلوكه في علاقته مع نفسه أو مع أسرته أو مع الناس حكاماً ومحكومين، مسلمين وغير مسلمين، فيعرف في ذلك الحلال من الحرام والواجب من غير الواجب واللائق من غير اللائق.

ولا يضيرنا أن يدخل هـذا القـدر تحت اسم التوحيـد أو الفقـه أو التصـوف أو الآداب الشرعية أو الزهد وغير ذلك.

فهذه التسميات مصطلحات محدثة ولم يتعبدنا الله بها وإنما يهمنا المضمون ولا عبرة بالأسماء والعناوين متى وضحت المسميات والمضامين، وهذا القدر من العلم يجـب أن يكون إلزامياً يتعلمه كل مسلم ومسلمة<sup>(١)</sup>.



١- الرسول والعلم للدكتور يوسف القرضاوي ص٨٨.



This file was downloaded from QuranicThought.com

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفيآ

التوسل

الاستعانة \_ الاستغاثة

التوسل: هو طريقة من طرق التضرع إلى الله عز وحل، وأحد أبواب دعاءه والتوجه إليه سبحانه وتعالى، فالوسيلة هي كل ما جعله الله سبباً للتقرب إليه وباباً لقضاء الحوائج منه، قال تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وابتغوا إليه الوسيلة﴾<sup>(1)</sup>.

وأما الاستغاثة: فهي طلب الإغاثة ممن يملكها على وجه الحقيقة وهو الله عز وجل، أو ممن أعطاهم الله بحوله وقوته القدرة عليها، وهم أنبياؤه وأولياؤه. وأما الاستعانة: فهي طلب العون ممن يملكه على وجه الحقيقة وهو الله تبارك وتعالى، أو ممن أعطاهم الله بمنّه وكرمه القدرة عليها، وهم أنبياؤه وأولياؤه.

فيظهر لنا أن التوسل والاستغاثة والاستعانة شيء واحد، لأن المتوسَّل أو المستغاث أو المستعان به على الحقيقة هو الله وأما المتوسل به من العبيد فواسطة ووسيلة للتقرب إلى الله سبحانه وتعالى، هذا ولم يختلف أحد من المسلمين في مشروعية التوسل إلى الله سبحانه وتعالى بالأعمال الصالحة من صلاة وصيام وقراءة قرآن وغير ذلك والدليل على هذا حديث الثلاثة الذين انطبق عليهم الغار فتوسل أحدهم إلى الله ببر والديه، وتوسل الثاني بابتعاده عن الفاحشة بعد تمكنه من أسبابها، وتوسل الثالث بأمانته وحفظه لمال غيره وأدائه له كاملاً، ففرج الله عنهم ما هم فيه<sup>(٢)</sup>.

وأما التوسل بغير العمل الصالح كـالذوات والأشـخاص فمـا هـو في الحقيقـة إلا توسل بعمله الصالح، فمن توسل بشخص ما فذلك لأنه يحبه إذ يقدر صلاحــه وولايتـه وفضله تحسيناً للظن بــه، أو لأنـه يعتقـد أن هـذا الشـخص محـب الله سبحانه وتعـالى،

> ۱ – سورة المائدة الآية (۳۵). ۲ – أخرجه البخاري (۲۲۱۵)و مسلم (۲۸۸٤)، وأحمد (۲ | ۳۰۷ | ۸۰%).

التوسل

6 113530 6 الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

التوسل

فيكون الله تعالى محباً له أيضاً قال حل حلاله: (يحبهم ويحبونه)<sup>(1)</sup>، ولو تدبرنا الأمر لوحدنا أن هذه المحبة وذلك الاعتقادهما من عمل المتوسل لأنه اعتقاده الذي انعقد عليه قلبه فهو منسوب إليه ومسؤول عنه ومثاب عليه، فمن قال: اللهم إني أتوسل إليك بمحبتي لنبيك أو قال بنبيك سواء لأنه ما أقدم على هذا إلا لمحبته وإيمانه بنبيه،ولولا المحبة له والإيمان به ما توسل به فهو إذاً توسل بعمله الصالح.

ثم إن المسلم عندما يتوسل أو يستغيث بالنبي صلى الله عليه وسلم أو بالرحل الصالح إنما يتوسل به لما يعلم من كرامته وجاهه عند الله عز وجل ولاعتقاده بأنه يمكن أن يكون قد أعطي القدرة على الإمداد والإعانة، ونعني بالجاه المنزلة التي يختص الله بها من يشاء من عباده فا لله سبحانه وتعالى متصف بصفة تسمى صفة الاختصاص قال عز وجل: (يختص برحمته من يشاء).

والنبوة والرسالة والولاية الخاصة ليست مكتسبة بل هي محض فضل إلهي واجتباء واختصاص رباني يكون بسببها لذلك العبد منزلة عند الله تسمى الجاه، قال تعالى: ﴿ الله يجتبي إليه من يشاء ويهدي إليه من ينيب<sup>(٣)</sup>﴾، وقال سبحانه في إثبات الوجاهة والمكانة لبعض أنبيائه وملائكته عليهم السلام كسيدنا موسى عليه الصلاة والسلام: **﴿وكان عند الله وجيه**اً<sup>(٤)</sup>﴾، أي ذا وجاهة.

وقال في حق سيدنا عيسى عليه الصلاة والسلام: ﴿وجيهاً في الدنيا والآخرة ومن المقربين﴾<sup>(٥)</sup>، وقال عن سيدنا حبريل عليه السلام: **﴿ذي قـوة عنـد ذي العـرش** مكين﴾<sup>(١)</sup>، أي صاحب مكانة.

فالإنسان عندما يتوسل إلى الله تعالى بجاه نبي أو ولي فإن ذلك يعني أنه توســل إلى الله تعالى بفعل من أفعاله خلقه لذلك النبي وسماه جاهاً، وبصفة من صفاته سماها اختصاصاً، وهــذا من التوسل إلى الله بصفاته وأفعاله وهو مجمع على جوازه عند أهل الحق<sup>(٧)</sup>.

 ١ - سورة المائدة آية ٢٥. ٢- سورة آل عمران الآية ٧٤. ٣– سورة الشوري الآية ١٣. ٤- سورة الأحزاب الآية ١٣. ٥ - سورة آل عمران الآية ٥٤. ۲- سورة التكوير الآية ۲۰. ٧- من كتاب الاسعاد.

التوسل

`, P

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANT الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

ونحن إذ نظرنا إلى كل فرد من أفراد المتوسلين والمستغيثين بالأنبياء والصالحين لا بجد في نفس أحد منهم إلا التقرب إلى الله تعالى لقضاء حاجاتهم الدنيوية والأخروية، مع علمهم بأنهم كلهم عبيد لله تعالى، فقلوبهم موقنة أنه جل جلاله الفعال المطلق المستحق للتعظيم بالأصالة لا شريك له ولا رب ولا موجد سواه، ولا نافع ولا ضار إلا هو، وأما تعظيمهم لغيره من خواص عبيده فإنما يكون بقدر منزلة ذلـك العبـد عنـد الله تعالى بحسب ما علموه، فها هم يعظمون النبي صلى الله عليه وسلم أكثر من سائر الخلق لعلمهم أنه أحب عبيده تعالى إليه وأقربهم لديه، ثم يعظمون بعده الأنبياء والمرسلين أكثر من غيرهم لأن درجتهم تلى درجته صلى الله عليه وسلم، وهكذا سائر عِباد الله من صحابته صلى الله عليه وسلم وآل بيته وبقية الأولياء والصالحين على اختلاف درجاتهم وما يمتازون به عن غيرهم من علم وتقوى وما خدموا به هذه الشريعة المحمدية ونفعوا به الأمة الإسلامية من العلوم والمعارف والفتوحات والذب عن المسلمين والإسلام بعضهم بحد القلم وبعضهم بحد الحسام وما فضلهم الله به من الكرامات وخوارق العادات، فهم يعتقدون الاعتقاد الجمازم المذي لا يعتريمه خليل ولا يشوبه خطأ ولا زلل أنهم كلهم عبيده، وأن كل ما هم عليه من مقامات ودرجات إنما هو من فضل الله عليهم فقد أثنى عليهم الله تعالى في كتابه وأثنى عليهم نبيه صلى الله ـ عليه وسلم في أحاديثه مبيناً أوصافهم الجليلة وهي كلها ترجع إلى صدق عبوديتهم لله تعالى وحسن خدمتهم له عز وجل فعظموهم لذلك واتخذوهم وسائط لقضاء حوائحهم عنده لكونهم وإن شاركوهم في أصل العبودية له تعالى إلا أنهم امتازوا عنهم بما تفضل الله عليهم به من الرسالة والنبوة والولاية وكثرة العلم والعمل والمعرفة والطاعات وسائر الخدمات التي تليق به تعالى.

فيفهم مما مر أن غاية الأمر أن بعض المتوسلين والمستغيثين يتسامحون في التصريح بهذا الأمر وهو الطلب من الله دون واسطة عملاً بالحقيقة والأصل، ويكتفون بعلم من لا تخفى عليه خافية في الأرض ولا في السماء يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور، فينادون الرسول صلى الله عليه وسلم أو أحد الأولياء الصالحين ويطلبون منهم العون والإغاثة وهم في قريرة أنفسهم يعلمون حق العلم أنه وحده سبحانه وتعالى هو النافع والضار ولا يقع في ملكه إلا ما يريد، وذلك طمعاً في الإجابة لما للنبي صلى الله عليه وسلم من منزلة عند الله. وهذا ضرب من أضرب المجاز ولا يستطيع أحد ممن له أدنى مُسْكةٍ في علم الشريعة واللغة العربية أن ينكر وحود الجحاز في القرآن الكريم والسنة

6 113530 6 الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية 

الشريفة:

١- فقد أسند الله تعالى إلى سيدنا عيسى عليه الصلاة والسلام إحياء الموتى وإبراء الأكمه والأبرص مجازاً فقال حل حلاله حكاية عنه (وأبرئ الأكمه والأبرص وأحياء الوتى وأحي المؤتى الموتى ياذن الله في الموتى ياذن الله في الموتى ياذن الله والأبرص ألما معادام قد وجه الإذن الإلهي لعبد محبوب عنده فلا حرج إذاً في قول الإنسان "يا عيسى أحي ميتي واشف مريضي" لأن الله تعالى أحاز ذلك بإلهام سيدنا عيسى هذا الكلام وإثباته قرآناً يتلى إلى يوم القيامة، مع الإذا الموتى الأكمه والأبرص رائل وأحي ما وأحي ما من الموتى الموتى ياذن الله من الموتى الإذا الله والأبرص معادام قد وجه الإذا الإلى لعبد محبوب عنده فلا حرج إذاً في قول الإنسان "يا عيسى أحي ميتي واشف مريضي" لأن الله تعالى أحاز ذلك بإلهام سيدنا عيسى هذا الكلام وإثباته قرآناً يتلى إلى يوم القيامة، مع العلم أن إبراء الأكمه والأبرص وإحياء الموتى أمور لا يقدر عليها حقيقة إلا الله وحده ورغم هذا رضي من عبده عيسى عليه السلام قوله وأقره عليه.

التوسل

٢- ومثل هذا قول سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم لخادمه ربيعة بن كعب الأسلمي: "سلني" فقال أسألك مرافقتك في الجنة فقال: "أو غير ذلك" فقال هو ذاك قال: (أعني على نفسك بكثرة السجود)<sup>(٢)</sup>، وسؤال الجنة من رسول الله صلى الله عليه وسلم استغاثة وطلب لما لا يقدر عليه إلا الله ولم ينكر عليه الصلاة والسلام سؤاله ولم يقل له لا تسأل غير الله.

٣- ومن الجاز قوله تعالى حكاية عن جبريل عليه السلام: ﴿لَأَهَبَ لَـكِ غُلاماً زكياً (<sup>(٢)</sup>، فإسناد الوهب إليه محاز والواهب حقيقة هو الله تعالى وحده.

٤- ومن ذلك أيضاً قول الله جل جلاله (يوماً يجعل الولدان شيباً)<sup>(٤)</sup>، فإسناد جعل الولدان شيباً إلى اليوم محاز، والجاعل الحقيقي هو الله تعالى وتبارك.

6 MELLO الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية FOR QUR'ÀNIC THOUGHT خزب ا لله هم الغالبون <sup>(1)</sup>.

وقال: ﴿وإن تظاهرا عليه فإن الله هو مولاه وجبريل وصالح المؤمنين والملائكة بعد ذلك ظهير <sup>(٢)</sup>، ومولاه أي ناصره فأسند الله النصرة للمؤمنين والملائكة كما أسندها إلى نفسه فلا مانع إذاً أن يقول قائل: "اللهم انصرني بجبريل أو يا جبريل انصرني أو اللهم انصرني وأيدني بصالحي المؤمنين وبملائكتك أو يا أيها الصالحون ويا أيها الملائكة انصروني وما هو بذلك إلا مقتدٍ بنبيه صلى الله عليه وسلم حينما قال: يا عباد الله احبسوا<sup>(٣)</sup>" كما سيأتي معنا في هذا الباب إن شاء الله تعالى.

فالنصوص كلها عامة التعليق دون تخصيص حياة أو موت لأن المؤمنين لم يسلب عنهم وصف الإيمان بانتقالهم إلى البرزخ فيكون بين المؤمنين من أهل البرزخ ولاية للمؤمنين في الدنيا ويكون للملائكة ولاية لجميعهم وولاية الملائكة مظهر ولاية الله تعالى لعباده المؤمنين.

٣- ومنها أيضاً قوله تعالى: ﴿وإذا تليت عليهم آياته زادتهم إيماناً ﴾<sup>(٤)</sup> مسنداً الزيادة إلى الآيات لأنها سبب في الزيادة والذي يزيد حقيقةً هو الله تعالى وحده.

٧- ومنها قوله تعالى (وإن استنصروكم في الدين فعليكم النصر)<sup>(٥)</sup> والنصر حقيقة على الله تعالى وحده.

٨- ومنها قوله ﴿قالمدبوات أمراً ﴾<sup>(١)</sup> مسنداً التدبير إلى الملائكة بحازاً لأنهم قائمون بإبراز مقادير الله تعالى في السماء والأرض بأمره ومشيئته وبحوله وقوته والمدبر الحقيقي هو الله تعالى.

٩- ومنها قوله تعالى: ﴿سبحان الذي خلق الأزواج كلها مما تنبت
 الأرض﴾<sup>(٧)</sup> مسنداً الإنبات إلى الأرض والمنبت الحقيقي هو الله تعالى.
 ١- ومنها (فأعينوني بقوة)<sup>(٨)</sup>والمعين الحقيقي هو الله.

 ١ - سورة المائدة الآية ٥٦. ٢- سورَة التحريم الآية ٤. ٣– أخرجه الطبراني في الكبير (١٠٥١٨)، وأبو يعلى (٢٦٩٥) وذكره البيهقي في مجمع الزوائد (١٧١٠٥). ٤ – سورة الأنفال الآية ٢. ٥- سورة الأنفال الآية (٧٢). ٦- سورة النازعات الآية (٥) ٧- سورية يس الآية (٣٦). ۸- سورة الكمهف الآية (۹۵)

التوسل



۱۵ - وقالت أم سيدنا إسماعيل مخاطبة سيدنا جبريل: (أغث إن كان عندك غوث)<sup>(°)</sup>

**١٦ و**قال صلى الله عليه وسلم في دعائــه لحسـان بـن ثـابت رضـي الله عنـه عندما كان يقول الشعر في المسـجد النبـوي ويهجو بـه المشـركين في إحـدى روايـات الحديث (قل وروح القدس يؤيدك<sup>(٢)</sup> وفي رواية (قل وروح القدس معـك<sup>(٧)</sup>. فنسب التأييد والمعية التي فيها الغوث والعون إلى سيدنا جبريل عليه السلام.

ويقول الشيخ ابن تيمية في فتاويه في الجزء الأول منها بعد تعريفه الاستغاثة وكلامه عنها: (إن جعل الله ذلك، أي الغوث، على يدي غيره فالحقيقة لـه سبحانه وتعالى ولغيره مجاز).

وها هو الشيخ ابن تيمية رحمه الله تعالى أيضاً يتكلم عن الطلب من غير الله منوهاً أنه في الحقيقة طلب من الله، وأنه من العبد محاز، وشرح بذلك حديث: (إذا سألت فاسأل الله وإذا استعنت فاستعن با لله..)<sup>(٨)</sup>

فيقول: "إنما قول النبي صلى الله عليه وسلم: (إذا سألت فاسأل الله وإذا استعنت فاستعن با لله...) فيفهم منه الاستعانة المطلقة...أما الاستعانة بالأسباب فيقصد بها الاستعانة با لله بواسطة السبب".

التوسل

وقال الشيخ محمد علوي المالكي عن هذا الحديث: هذا الحديث يخطئ كثير مسن الناس في فهمه إذ يستدل به على أنه لا سؤال ولا استعانة مطلقاً من أي وجه وبأي طريق إلا با لله، ويجعل السؤال والاستعانة بغير الله من الشرك المحرج عن الملة، وهو بهذا ينفي الأخذ بالأسباب والاستعانة بها، ويهدم كثيراً من النصوص الواردة في هذا الباب.

FOR QUR'ĀNIC THOUGHT

#### والحق:

إن هذا الحديث الشريف ليس المقصود به النهي عن السؤال والاستعانة بما سوى الله كما يفيد ظاهر لفظه، وإنما المقصود به النهي عن الغفلة عن كون ما جرى من الخير على يد الأسباب فهو من الله والأمر بالانتباه إلى أن ما كان من نعمة على يد المحلوقات فهي من الله وبالله، فالمعنى: وإذا أردت الاستعانة بأحد من المحلوقين -ولا بد لك من ذلك- فاجعل كل اعتمادك على الله وحده، ولا تحجُبنّك الأسباب عن رؤية المسبب جل جلاله، ولا تكن ممن يعلمون ظاهراً من هذه الارتباطات والعلاقات بين الأشياء المرتب بعضها على بعض، وهم عن الذي ربط بينها غافلون.

وقد أوماً هذا الحديث نفسه إلى هذا المعنى، وذلك في قوله عليه الصلاة والسلام في تتمة الحديث نفسه عقيب هذه الجملة الشريفة: (واعلم أن الأمة لـو اجتمعت على أن ينفعوك بشيء لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لـك، وإن اجتمعت علـى أن يضروك بشيء لم يضروك إلا بشيء قد كتبه الله عليهك) فأثبت لهم كما ترى نفعاً وضراً بما كتبه الله للعبد أو عليه. فهذا منه صلى الله عليه وسلم توضيح لمراده).

والحديث ليس فيه أصلاً لا تسأل غير الله ولا تستعن بغير الله وإنما هو كقول. صلى الله عليه وسلم: (لا تصاحب إلا مؤمناً ولا يـأكل طعامك إلا تقـي)<sup>(١)</sup> فهـل في هذا الحديث أن مصاحبة غير المسلم حرام؟! وهل يفهم منه أن إطعام غير التقي حرام؟! وقد رخص الله في كتابه بإطعام الأسير الكافر بـل مـدح ذلـك بقولـه: **(ويطعمون الطعام على حبه مسكيناً ويتيماً وأسيراً)**<sup>(٢)</sup>.

 ١- أخرجه أبو داود (٣٢٢) والـترمذي وقـال حديث حسن (٢٣٩٥) وأحمـد (٣١/٣) والدارمـي (١٩٨٥) والبغوي (٤٨٤٣) والحـاكم (٤ (١٢٨١)، وصححه ووافقه الذهبي، وحسنه ابن حبـان (٤٥٥) والطيالسي (٢٢١٣)، وأخرجه أيضاً أبو يعلى (١٣١٥),
 ٢- سورة الإنسان الآية (٨).

التوسل

# الأدلة من القرآن الكريم

FOR QUR'ÀNIC THOU

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الص**وفية** 

١- قال تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وابتغوا إليه الوسيلة ﴾<sup>(١)</sup>: لفظ الوسيلة عام في الآية كما نرى فهو شامل للتوسل بالذوات الفاضلة من الأنبياء والصالحين في الحياة وبعد الممات لأنه لا فرق بينهما كما سيمر معنا وهو شامل أيضاً للتوسل بالأعمال الصالحة.

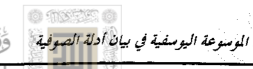
٢- وقال تعالى: ﴿أولئك الذين يدعون يبتغون إلى ربهم الوسيلة أيهم أقرب ؟<sup>(٢)</sup>: وقال سيدنا ابن عباس ومجاهد: هم عيسى عليه السلام وأمه وعزير والملائكة والشمس والقمر والنجوم، يبتغون أي يطالبون إلى ربهم الوسيلة أي القربة، وقيل الدرجة: أي يتضرعون إلى الله في طلب الدرجة العليا، وقيل: الوسيلة ما يتقرب به إلى الله تعالى وقوله: ﴿أيهم أقرب ؟، معناه ينظرون أيهم أقرب إلى الله تعالى فيتوسلون به.

**وقال الزجاج:** أيهم أقرب يبتغـي الوسـيلة إلى ا لله تعـالى ويتقـرب إليـه بـالعمل الصالح، ونحوه في تفسير الخازن.

٣- وقال تعالى: ﴿فاستغاثه الذي من شيعته على الذي من عدوه ﴾<sup>(٣)</sup>: يقص الله جل وعلا علينا في هذه الآية قصة الرجل القبطي الذي استغاث بسيدنا موسى عليه الصلاة والسلام، وهو من شيعته فأغاثه، ومعلوم أن الأنبياء عليهم السلام كلهم حاؤوا بالتوحيد الخالص لله تعالى وعدم الإشراك به، فلو كانت استغاثة الرجل به نوعاً من الشرك لم يجز لسيدنا موسى أن يغيثه وحاشا للأنبياء أن يقروا الناس على ما فيه مخالفة المولى عز وجل.

٤- وقال تعالى: (فتلقى آدم من ربه كلمات)<sup>(٤)</sup>: قال ابن عباس هي: (ربنا

١ – سورة المائدة الآية ٣٥. ٢ – سورة الإسراء الآية ٥٢. ٣ – سورة القصص الآية ١٥. ٤ – سورة البقرة الآية ٣٧.



ظلمنا أنفسنا وإن لم تغفر لنا وترهمنا لنكونن من الخاسرين؟<sup>(١)</sup>: وذكر الألوسي في تفسيره عن ابن مسعود رضي الله عنه أنهـا "سـبحانك اللهـم وبحمـدك وتبـارك اسمـك وتعالى جدك ولا إله إلا أنت ظلمت نفسي فاغفر لي فإنه لا يغفر الذنوب إلى أنت". وقيل: رأى مكتوباً على ساق العرش محمد رسول الله فتشفع به.

FOR QUR'ANIC THOUGHT

٥- وقال تعالى: ﴿وقال لهم نبيهم إن آية ملكه أن يأتيكم التابوت فيه سكينة من ربكم وبقية مما ترك آل موسى وآل هارون تحمله الملائكة إن في ذلك لآية لكم إن كنتم مؤمنين (<sup>٢</sup>): قال الحافظ ابن كثير في التاريخ: قال ابن جرير عن هذا التابوت: وكانوا إذا قاتلوا أحداً من الأعداء يكون معهم تابوت الميثاق الذي كان في قبة الزمان، فكانوا ينصرون ببركته، وبما جعل الله فيه من السكينة والبقية مما ترك آل موسى وآل هارون، فلما كان في بعض حروبهم مع أهل غزة وعسقلان غلبوهم وقهروهم على أخذه فانتزعوه من أيديهم.

قال ابن كثير: وقد كانوا ينصرون على أعدائهم بسببه، وكان فيه طست من ذهب كانت يغسل فيه صدور الأنبياء<sup>(٣)</sup>.

وقال ابن كثير في التفسير: كان فيه عصا موسى وعصا هارون ولوحان من التوراة وثياب هارون ومنهم من قال: العصا والنعلان.

وقال القرطبي: والتابوت كان من شأنه فيما ذكر أنه أنزله الله على آدم عليه السلام فكان عنده إلى أن وصل إلى يعقوب عليه السلام فكان في بني إسرائيل يغلبون به من قاتلهم حتى عصوا فغلبوا على التابوت، غلبهم عليه العمالقة وسلبوا التابوت منهم<sup>(3)</sup>.

وهـذا في الحقيقـة ليـس إلا توسـلاً بآثـار أولئـك الأنبيـاء إذ لا معنـي لتقديمهــم التابوت بين أيديهم في حروبهم غير كلك والله سبحانه وتعالى راض عــن ذلـك بدليـل أنه رده إليهم وجعله علامة وآية على صحة ملك طالوت ولم ينكر عليهم ذلك الفعل.

> ۱– سورة الأعراف الآية ۲۳. ۲– سورة البقرة الآية ۲٤۸. ۳– البداية والنهاية (ج۲ إص٨). ٤– تفسير القرطبي (ج۳|ص٢٤٧).

التوسل



التوسل

٣- وقال تعالى: (ولما جاءهم كتاب من عند الله مصدق لما معهم وكانوا من قبل يستفتحون على الذين كفروا فلما جاءهم ما عرفوا كفروا به فلعنة الله على الكافرين (<sup>()</sup>); روى أبو نعيم في دلائل النبوة من طريق عطاء والضحاك عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: "كانت يهود بني قريظة والنضير من قبل أن يبعث محمد صلى الله عليه وسلم يستفتحون الله يدعون على الذين كفروا يقولون: اللهم إنا نستنصرك بحق الله عليه وسلم ولم يشكوا في كفروا به ولما جاءهم ما عرفوا كفروا به فلعنة الله على وحسل الكافرين (<sup>()</sup>) ومن أبو نعيم في دلائل النبوة من طريق عطاء والضحاك عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: "كانت يهود بني قريظة والنضير من قبل أن يبعث محمد صلى الله عليه وسلم يستفتحون الله يدعون على الذين كفروا يقولون: اللهم إنا نستنصرك وسلم ولم يشكوا فيه كفروا به ولما جاءهم ما عرفوا يريد معداً صلى الله عليه وسلم ولم يشكوا فيه كفروا به ولما الأثر طرق كثيرة.

وفي تفسير النيسابوري ما نصه: قوله يستفتحون على الذين كفروا وذلك أن اليهود قبل مبعث محمد صلى الله عليه وسلم ونزول القرآن يسألون به الفتح والنصرة على المشركين إذا قاتلوهم يقولون: اللهم انصرنا بالنبي المبعوث في آخر الزمان الذي نجد نعته وصفته في التوراة وكانوا يقولون لأعدائهم من المشركين: قد أظل زمان نبي يخرج بتصديق ما قلنا فنقتلكم معه قتل عاد وإرم.

وقال في تفسير الكشاف، وفي تفسير الخازن ما نصه: وكانوا يعني اليه ود من قبل، أي من قبل مبعث النبي صلى الله عليه وسلم يستفتحون أي يستنصرون به على الذين كفروا يعني مشركي العرب وذلك أنهم كانوا إذا جزبهم أمر ودهمهم عدو يقولون: اللهم انصرنا بالنبي المبعوث في آخر الزمان الذي نجد صفته في التوراة فكانوا ينصرون وكانوا يقولون لأعدائهم من المشركين قد أظل زمان نبي يخرج بتصديق ما قلنا فنقتلكم معه قتل عاد وإرم، فلما جاءهم ما عرفوا أي الذي عرفوه يعني محمداً صلى الله عليه وسلم عرفوا نعته وصفته وأنه من غير بني إسرائيل كفروا به أي ححدوا وأنكروا بغياً وحسداً، ونحوه في تفسير البغوي والنسفي.

وفي روح المعاني للآلوسي: وكانوا من قبل يستفتحون على الذين كفروا، نزلت في بني قريظة والنضير كانوا يستفتحون على الأوس والخزرج برسول الله صلى الله عليه وسلم قبل مبعثه قاله ابن عباس وقتادة، والمعنى يطلبون من الله تعالى أن ينصرهم به على المشركين، كما روى السُّدي أنهم كانوا إذا اشتد الحرب بينهم وبين المشركين أخرجوا التوراة ووضعوا أيديهم على موضع ذِكْرِ النبي صلى الله عليه وسلم وقالوا:

١ - سورة البقرة الآية ٨٩.

0 113200 0 الموسوعة اليوسفية فى بيان أدلة الصوفية

اللهم إنا نسألك بحق نبيك الذي وعدتنا أن تبعثه في آخر الزمان أن تنصرنا اليوم على عدونا فينصرون، فلما جاءهم ما عرفوا كفروا به، كنّى عن الكتاب المتقدم بما عرفوا لأن معرفة من أنزل عليه معرفة له، ووجه الدلالة من هذه الآية ظاهر، فإن الله سبحانه أقرّ استفتاح اليهود بالرسول ولم ينكره عليهم وإنما ذمهم على الكفر والجحود بعد إذ شاهدوا بركة الاستفتاح بالنبي صلى الله عليه وسلم.

FOR QUR'ĀNIC THOUGHT

٧- وقال الله تعالى: ﴿إذ تستغيثون ربكم فاستجاب لكم أنى ممدكم بألف من الملائكة مردفين (١):

في هذا النص بيان أن الصحابة رضوان الله عليهم استغاثو، با لله سبحانه فاستجاب لهم فأغاثهم وأمدَّهم بألف من الملائكة عليهم السلام، والملائكة من جنود الله تعالى، يغيث بهم من يشاء من عباده، والذي يغيث بالملائكة هو الله تعالى، وقدرته قابلة أن يغيث بها من شاء من عباده، وأن يغيث عباده بعضهم ببعض، لأن الخلق جميعاً سواء من حيث الإمكان والحدوث وجواز تعلق صفات الله تعالى بهم.

ومَنِ الـذي أوجب على الله تعـالى أن يمـد الملائكـة ويمـد بهـم فقـط، ولا يمـد بالأنبياء والأولياء الصالحين والجميع حولهم وقوتهم بالله سبحانه وتعالى، والتفريق بـين الملائكة والأنبياء والأولياء من قبيل التفريق بين المتماثلين، وهو مخالف لما عليه المحققون.

٨- وقال تعالى: ﴿ولو أنهم إذ ظلموا أنفسهم جاؤوك فاستغفروا الله واستغفر لهم الرسول لوجدوا الله تواباً رحيماً ﴾<sup>(٢)</sup>:

قال الزمخشري في الكشاف: ولو أنهم إذ ظلموا أنفسهم بالتحاكم إلى الطاغوت حاؤوك تائبين من النفاق مستنصلين عما ارتكبوا فاستغفروا الله من ذلك بالإخلاص، وبالغوا في الاعتذار إليك من إيذائك برد قضائك حتى انتصبت شفيعاً لهم إلى الله ومستغفراً، لوجدوا الله تواباً أي لتاب عليهم و لم يقل واستغفرت لهم وعدل عنه إلى طريقة الالتفات تفحيماً لشأن رسول الله صلى الله عليه وسلم، وتعظيماً لاستغفاره وتنبيهاً على أن شفاعة من اسمه الرسول من الله بمكان.

فهذه الآية وإن نزلت بسبب المنافقين المتحاكمين إلى الطاغوت فهي عامة تشمل

۱– سورة الأنفال ۹. ۲– سورة النساء الآية ۲۶.

التوسل



THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

التوسل

كل عاص ومقصر، لأن ظلم النفس المذكور فيها يشمل كل معصية، ثم إنهـا أي الآيـة تدل على الاستشفاع بالنبي صلى ا لله عليه وسلم في حالتي حياته ووفاته لأن كـلاً مـن الجيء والاستغفار وقع في سياق الشرط فيدل على العموم، الاستشفاع في حـال الحيـاة ظاهر ليس فيه خلاف.

وورد في تفسير ابن كثير: عند قوله تعالى: ﴿ولو أنهم إذا ظلموا أنفسهم...»<sup>(١)</sup>. ذكر جماعة منهم الشيخ أبو منصور الصباغ في كتابه الشامل الحكاية المشهورة عن العتبي قال: كنت حالساً عند قبر النبي صلى الله عليه وسلم فحاء أعرابي فقال: السلام عليك يا رسول الله سمعت الله يقول: ﴿ولو أنهم إذ ظلموا أنفسهم جاؤوك فاستغفروا الله واستغفر لهم الرسول لوجدوا الله تواباً رحيماً»، وقد حتتك مستغفراً لذنبي مستشفعاً بك إلى ربي ثم أنشد يقول:

يا خير من دفنت بالقاع أعظمه فطاب من طيبهن القاع والأكم نفسي الفداء لقبر أنت ساكنه فيه العفاف وفيه الجود والكرم ثم انصرف الأعرابي فغلبتني عيني فرأيت النبي صلى الله عليه وسلم في النوم فقال: (الحق بالأعرابي فبشره أن الله قد غفر له)<sup>(٢)</sup>.

وقد جاء في تفسير القرطبي ما نصه: ولو أنهم إذ ظلموا أنفسهم حاؤوك، روى أبو صالح عن علي قال: قدم علينا أعرابي بعدما دفنا رسول الله صلى الله عليه وسلم بثلاثة أيام، فرمى بنفسه على قبر رسول الله صلى الله عليه وسلم وحثا على رأسه من ترابه فقال: قلت يا رسول الله فسمعنا قولك ووعيت عن الله فوعينا منك وكان فيما أنزل الله عليك **(ولو أنهم إذ ظلموا أنفسهم جاؤوك فاستغفروا الله واستغفر لهم** الرسول لوجدوا الله تواباً رحيماً»، وقد ظلمت نفسي وحثتك تستغفر لي فنودي من القبر أنه قد غفر لك<sup>(T)</sup>.

فالآية دليل على جواز التوسل والاستشفاع بالنبي صلى الله عليه وسلم في سائر الأحوال لأنه في قبره الشريف حي يرزق تعرض عليه أعمال أمته فيدعو لهم ويستغفر،

- ١- سورة النساء الآية ٢٤.
- ۲- تفسير ابن کثير (ج۱ اص٦٤٣). ۳- تفسير القرطبي (ج٥ | ص٢٦٥).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

O MOUTO O الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية التوميل FOR QUR'ANIC THOUGHT ويلجق به في جواز التوسل كل من تثبت له هذه المزية كالشهداء والعلماء العاملين والأولياء المتقين ونحوهم وا لله أعلم. هذا وقد روى هذه القصة غير من مضى من الأئمة: ١ – الإمام النووي في كتابه الإيضاح<sup>(١)</sup>. ٢- وابن قدامة في كتابه المغنى<sup>(٢)</sup>. ٣- وأبو الفرج بن قدامة في كتابه الشرح الكبير". ٤- والشيخ منصور البهوتي في كتابه المعروف بكشاف القناع من أشـهر كتب المذهب الحنبلي()، ولم يذكر واحد منهم أن هذا الفعل إشراك بـ الله تعمالي فيكون إقراراً منهم بالتوسل. ١- الباب السادس (ص٤٩٨). 1-(37/700). 7- (57 / 083). 3- (30 1.7).

This file was downloaded from QuranicThought.com

94

# الأدلة

## من الأحاديث الشريفة وآثار الصحابة

ونبدأ بذكر الأدلة على التوسل والاستغاثة بالأحياء:

0 113200 0

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

١- عن عثمان بن حنيف رضي الله تعالى عنه: أن رجلاً ضريراً أتى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: "ادع الله لي أن يعافيٰ" فقال: "إن شئت صبرت وهو خير لك"، قال: "فادعه" وفي رواية: "ليس لي قائد وقد شق عليم" فأمره أن يتوضأ فيحسن وضوءه ويدعو بهذا الدعاء: "اللهم إني أسألك وأتوجه إليك بنبيك محمد صلى الله عليه وسلم بي الرحمة، يا محمد إني توجهت بك إلى ربي في قضاء حاجتي لتقضى لي اللهم شفعه في " وزاد البيهقي: فقام وقد أبصر وفي رواية: (اللهم شفعه في وضعي في أله منه بي الرحمة، يا محمد إلى أسألك وأتوجه إليك بنبيك محمد صلى الله عليه وسلم بي الرحمة، يا محمد إني توجهت بك إلى ربي في قضاء حاجتي لتقضى لي اللهم شفعه في " وزاد البيهقي: فقام وقد أبصر وفي رواية: (اللهم شفعه في وشفعني في اللهم شفعه في " وزاد البيهقي: فقام وقد أبصر وفي رواية: (اللهم شفعه في وشفعي في ينفسي)<sup>(1)</sup>، فقوله: اللهم إنـي أسألك وأتوجه إليك... توسل، وقوله: يا محمد إني يوجهت بك إلى ربي في قضاء حاجتي لتقضى لي نفسي)<sup>(1)</sup>، فقوله: اللهم إنـي أسألك وأتوجه إليك... توسل، وقوله: يا محمد إني يرض أن يدعو له إلى ربي في قضاء حاجتي لتفضى في ينفسي)<sup>(1)</sup>، فقوله: اللهم إنـي أسألك وأتوجه إليك... توسل، وقوله: يا محمد إني يرض أن يدعو له هو إنـي أسألك وأتوجه إليك... وسل، وقوله: يا محمد إني يرض أن يدعو له إلى ربي في قضاء حاجتي... استغاثة فها هو البي صلى الله عليه وسلم لم يرض أن يدعو له هو بنفسه بل أمره أن يتوسل إلى الله به بل ويناديه حال غيابه عنه يرض أن يدعو له هو بنفسه بل أمره أن يتوسل إلى الله به بل ويناديه حال غيابه عنه قائلاً: يا محمد، وحاشا لرسول الله صلى الله عليه وسلم أن يأمر بما فيه طعن في عرض أن يدعو له والله أله ملى الله عليه وسلم أن يأمر عما مي الم يرض أن يدعو له والله ألمره أن يتوسل إلى الله به بل ويناديه حال غيابه عنه قائلاً: يا محمد، وحاشا لرسول الله صلى الله عليه وسلم أن يأمر عان إلى أله عليه وسلم أن يأمر عالي الله عليه وسلم أله عليه وسلم أن يأمر عا والمر ألى الله عليه وسلم ألى أن يأمر عا فيه طعن في عمد، وحاشا لرسول الله صلى الله عليه وسلم أن يأمر عليه الله والمر أله ملى الله عليه وسلم أن يأمر عا مي أله عليه وسلم أله والن والما أله والمر والما اله والمر والما اله والمر والما أله والمر ألى والمر واله اله والمر واله واله والمر أله والمما وقد اعتمدها العلماء الحد والحاط في ك

٢- وعن أبي سعيد الخدري رضي ا لله تعالى عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (من خرج من بيته إلى الصلاة فقال: اللهم إني أسألك بحق السائلين عليك وأسألك بحق ممشاي هذا، فإني لم أخرج أشراً ولا بطراً ولا رياءً ولا سمعةً،

 ١- أخرجه الإمام أحمد في المسند (٤ /١٣٨)، والنسائي في عمل اليوم والليلة (٢٥٨)، والـترمذي (٢٥٧٨) وابن ماجه (١٣٨٥)، وقال أبو إسحاق: هذا حديث صحيح، وعبـد بـن حميـد (٣٧٩)، وابـن خزيمـة (١٢١٩)، والحاكم (١ /٣١٣) وصححه ووافقه الذهبي وفي رواية (فرجع وقد كشف له عن بصره) أخرجه النسائي في عمل اليوم والليلة (٢٦٠).



وحرجت اتقاء سخطك وابتغاء مرضاتك، فأسألك أن تعيذني من النار وأن تغفر لي ذنوبي إنه لا يغفر الذنوب إلا أنت، أقبل الله عليه بوجهه واستغفر له سبعون ألف ملك"<sup>(1)</sup>.

وهذا حث ظاهر منه للصحابة على التوسل إلى الله تعالى بجاه ومنزلة السائلين عنده، "والسائلين" جمع يشمل الأموات والأحياء ومن كان حاضراً ومن كان غائباً، وفي الحديث دليل التوسل بالعمل الصالح وهو ممشى الرحل إلى المسجد لوحه الله، فالشرع لم يفرق بين التوسل بالذوات الفاضلة وبين التوسل بالعمل الصالح، بل لقائل أن يقول: كيف لا يجوز التوسل بذات النبي صلى الله عليه وسلم الذي هو أشرف خلق الله ويجوز التوسل بصلاة العبد وصيامه وصدقته وكلا الأمرين خلق الله.

٤- وعن أنس بن مالك رضي ا لله عنه أن عمر بن الخطاب رضي ا لله عنه: كان إذا قحطوا استسقى بالعباس بن عبد المطلب فقال: (اللهم إنا كنا نتوسل إليك بنبينا فتسقينا، وإنا نتوسل إليك بعم نبينا فاسقنا) قال: فيسقون، وفي الحديث إثبات التوسل به صلى الله عليه وسلم وبيان حواز التوسل بغيره كالصالحين من آل البيت وغيرهم كما قال الحافظ ابن حجر في فتح الباري<sup>(٣)</sup>.

ومن الشبه التي قد ترد على هذا الحديث أن سيدنا عمر بن الخطـاب رضـي ا لله عنه توسل بالعباس لأن الرسول صلى ا لله عليه وسلم كان قد توفي، والجواب أن يقال: هل قال لكم عمر أو العباس إن هذا التوسل لأن الرسول كان قد تــوفي، كـلا، لا قــال

١- أخرجه ابن ماجه (٧٧٨)، وأحمـد (٣) (٢)، والطبراني في "الدعـاء" (٢/ ٩٩٠)، وابـن الســـني في عمـل اليـوم والليلة ص (٤٠)، والبيهقي في "الدعوات الكبير) ص (٤٧)، وأخرجه ابن أبي شيبة (١٠/٢١٢–٢١١)، وقد حسنه جمعٌ من الحفاظ منهم الحافظ ابن حجر كما في (أمالي الأذكار) (١ /٧٢)، والحافظ العراقي كما في (تخريج أحاديث الإحياء) (١ (٢٩١)، والحافظ أبو الحسسن المقدسي شيخ الحافظ المنذري كما في الـترغيب والترهيب) (٢٧٣/٣)، والحافظ الدمياطي كما في (المتجر الرابع) ص (٤٧١–٤٧٢) وقال الحـافظ البوصيري في مصباح الزجاجة (١ |٩٩) رواه ابن خزيمة في صحيحه في طريق فضيل بن مرزوق، فهو صحيح عنده). ٢- رواه الطبراني في الأوسط (١ | ٢ ٥ ١)، وأبو نعيم في الحلية (١ | ١ ٢ ١) والهيثمي في مجمع الزوائد (٩ | ٢ ٥ ٢). ٣- أخرجه البخاري (١٠١٠).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

عمر ذلك ولا أشار إليه ولا قال العباس ذلك ولا أشار إليه، وهنا مسائل لا بد من ذكرها:

التوسل

(١) - ترك الشيء لا يدل على منعه كما تقرر في الأصول، فترك عمر للتوسل بالنبي صلى الله عليه وسلم لا دلالة فيه أصلاً على منع التوسل وقد ترك النبي صلى الله عليه وسلم كثيراً من المباحات، فهل دل تركه لها على حرمتها؟ لم يقل ذلك أحـد من العلماء، ثم إن صاحب الوسيلة لا يتصرف بنفسه في قضاء حاجة المتوسل حتى يحول موته دون ذلك وإنما هو يسعى بالشفاعة عند الله تعالى في قضاء حاجة المتوسل فهل ورد نص بتحرد الأنبياء والصالحين بموتهم مما لهم عند الله من المنزلة والجـاه، على أنه سيمر معنا إن شاء الله تعالى الكلام عن الروح وقوة تصرفها بعد مفارقة البدن.

(٢) - أراد عمر أن يبين التوسل بالمفضول مع وجود الأفضل لوجود علي
 وعثمان رضي ا لله عنهما.

(٣)- توسل عمر بالعباس في الحقيقة توسل بالنبي، لأن عمر توسل به لمكانته من النبي وكونه عمه فها هو يقول عم نبينا و لم يقل بالعباس بن عبد المطلب.

(٤) – أراد عمر بفعله أن يبين جواز التوسل بغير النبي صلى الله عليه وسلم من أهل الصلاح، ممن ترجى بركته.

قال الحافظ بن حجر: يستفاد من قصة العباس استحباب الاستشفاع بأهل الصلاح والخير وأهل بيت النبوة.

(٥)- وعن شريح بن عبيد قال: ذكر أهل الشام عند علي بن أبي طالب رضي الله عنه وهو بالعراق فقالوا: العنهم يا أمير المؤمنين قال: لا، سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: الأبدال بالشام هم أربعون رحلاً كلما مات رحل أبدل الله مكانه رحلاً، يسقى بهم الغيث وينتصر بهم على الأعداء ويصرف عن أهل الشام بهم العذاب<sup>(۱)</sup>.

**وفي رواية:** (أربعون رحلاً مثل خليل الرحمن)<sup>(٢)</sup>.

۱– أخرجه أحمد (۱۱۲۱۱) وفي (مجمع الزوئد) (۱۰|۱۲۲۷). ۲– أخرجه الحافظ الهيئمي في مجمع الزوائد: (۱۰|۱۳) وقال إسناده حسن. الموسوعة اليوسفية في بيان أذلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ومعنى المثلية في قوله: مثل خليل الرحمن أنهم على طريقة إبراهيـم عليه الصلاة والسلام في سلامة الصدر والرحمة لجميع المسلمين.

(٢)- وقمال النبي صلى الله عليه وسلم: (إذا كنت لا بـد سمائلاً فاسمال الصالحين)<sup>(١)</sup>، فهذا حث ظاهر منه صلى الله عليه وسلم على سؤال الصالحين.

(٧)- وقال عليه الصلاة والسلام: (إن لله خلقاً خلقهم لحوائج الناس يفزع إليهم في حوائجهم، أولئك هم الآمنون من عذاب الله)<sup>(٢)</sup>.

(٨)– وعن سيدنا عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قـال: قـال رسـول الله صلى الله عليه وسلم: (إذا انفلتت دابة أحدكم بأرض فلاة فليناد: يا عباد الله احبسـوا عليّ، يا عباد الله احبسوا عليّ، فإن الله في الأرض حاضراً سيحبسه عليكم)<sup>(٣)</sup>.

وفي رواية: (إذا أضل أحدكم شيئاً أو أراد أحدكم غوثاً، وهو بأرض ليـس بهـا أنيس فليقل: يا عباد الله أغيثوني، يا عباد الله أغيثوني، فإن لله عباداً لا نراهم).

**وفي رواية**: (إن لله ملائكة في الأرض سوى الحفظة يكتبون ما يسقط من ورق الشجر، فإذا أصابت أحدكم عرجة بأرض فلاة فليناد: يا عباد الله أعينوني، وفي رواية أعينوا)<sup>(٤)</sup>.

وذكر الإمام الطبراني في الكبير، والإمام النووي في الأذكار بعد روايتهما للحديث بأنهما جربا ذلك بأنفسهما، وهو ظاهر جلي لا يحتمل التأويل ولا التبديل ففي هذا الموقف الذي ينادي فيه الإنسان (ياا لله) بفطرته، حيث لايرى حوله من يآنسه أو يقاسمه همه رغم هذا أمر الرسول صلى الله عليه وسلم أن يقول (يا عباد الله حثاً على الأخذ بالأسباب فهل بعد الحق إلا الضلال المبين).

(٩)– عن الحارث بن حسان البكري رضي الله عنه قال: خرجت أنــا والعـلاء إبن الحضرمي إلى رسول الله صلى الله عليــه وسـلم... الحديث، وفيـه: فقلـت: أعـوذ با لله وبرسوله أن أكون كوافد عادٍ، فقال: أي سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم: ومــا

١ – أخرجه أحمد (٤ /٣٣٤)في المسند وأبو داود (١٦٤٦)والنسائي (٢٥٨٦). ٢ – رواه الطبراني في الكبير (٣٣٣٤)، وذكره السيوطي في "الجامع الصغير" (٢٣٥٠)،ورمز لحسنه. ٣ – أخرجه الطبراني في الكبير (١٨ ٥٠٥)، وأبو يعلى (٢٦٩٥)، والهيثمي في مجمع الزوائد (١٧١٠٥). ٤ – أخرجه الطبراني في الكبير (١٧). التوسل

FOR QUR'ANIC THOUGHT

وافد عاد؟..... إلخ (١).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

O MOSELS

فها هو رضي الله عنه يستعيذ بسيدنا محمد صلى الله عليـه وسـلم، ورغـم هـذا أقره رسول الله صلى الله عليه وسلم، وهل من المعقول أن يقره على الإشراك با لله.

(۱۰) وعن سيدنا جابر بن عبد الله رضي الله عنه قال: قال رسول الله على الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (ليأتين على الناس زمان يخرج الجيش من جيوشهم فيقال: هل فيكم من صحب محمداً فيستنصرون به فينصرون ثم يقال: هل فيكم من صحب محمداً فيقال: لا، فيقال: فمن صحب أصحابه؟ فلو سمعوا به من وراء البحر لأتوه)<sup>(۲)</sup>.

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: هل تنصرون وترزقون إلا بضعفائكم<sup>(٣)</sup>.

وهذا دليل على الاستغاثة بالصحابة والتوسل بهم إلى الله طلباً للنصر.

(١١) - وعن عبد الله بن دينار رضي الله عنه قال: سمعت ابن عمر رضي الله
 عنهما يتمثل بشعر أبي طالب:

وأبيض يستسقى الغمام بوجهم ثمال اليتمامي عصمة للأرامل.

وفي لفظ قال: ربما ذكرت قول الشاعر وأنا أنظر إلى وجه النبي صلــى الله عليـه وسلم يستسقي فما ينزل حتى يجيش كل ميزاب:

وأبيض يستسقى الغمام بوجهه تمال اليتامي عصمة للأرامل()

فتمثله رضي الله عنه بهذا البيت من قول أبي طالب دون غيره دليل على توسله بالنبي صلى الله عليه وسلم، وهو نص لا يحتمل غير هذا الفهم، ومثل سيدنا ابــن عمـر لا يصدر عنه ما يشك في قبوله شرعاً.

٢ – وعن سيدنا عبد الله بن عمر رضي الله عنهما في حديث الشفاعة: (إن الشمس تدنو يوم القيامة حتى يبلغ العرق نصف الأذن فبينما هم كذلك استغاثوا بآدم ثم بموسى ثم بمحمد صلى الله عليه وسلم فيشفع ليقضي بين الخلق، فيمشي حتى

التوسل

يأخذ بحلقة الباب فيومئذ يبعثه الله مقاماً محموداً يحمده أهل الجمع كلهم) (١).

0 113200 0

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

وهذا الحديث ظاهر في أن الناس يتوسلون بسيد الأنام عند اشتداد الأمر عليهم ويستغيثون به، ولو كان التوسل والاستغاثة كفراً لما جاز لسيدنا محمد صلى الله عليه وسلم أن يشفع لهم عند الله، ومعلوم أن الشفاعة يوم القيامة لا تنال الكافرين، بل لو كان فيهما شيء من الإشراك با لله لبينه لأصحابه عندما أخبرهم بهذا الحديث فلما لم يكن كفراً كان أمره مستحباً ومندوباً إليه في الدنيا والآخرة.

FOR QUR'ĀNIC THOUGHT

٣٢- وعن سيدنا ابن عباس رضي الله عنهما عن النبي صلى الله عليه وسلم وهو يقص على أصحابه حادثة السيدة هاجر هي وابنها بعد أن تركها سيدنا إبراهيم عليه الصلاة والسلام في مكة أنها كلما سمعت صوتاً عند الطفل قالت: (إن كنت ذا غوث فأغث)<sup>(٢)</sup>، والمخاطب هو جبريل عليه السلام فغمز الأرض بعقبه فنبعت زمزم التي ما زالت وستبقى إلى يوم القيامة مفضلة على جميع أنواع المياه لبركتها وفائدتها، فهل من المعقول أن يكرم الله السيدة هاجر بماء رمزم إن كان في كلمتها معن موتاً عند الطفل قالت: (إن كنت ذا غوث فأغث)<sup>(٢)</sup>، والمخاطب هو جبريل عليه السلام فغمز الأرض بعقبه فنبعت زمزم التي ما زالت وستبقى إلى يوم القيامة مفضلة على جميع أنواع المياه لبركتها وفائدتها، فهل من المعقول أن يكرم الله السيدة هاجر بماء زمزم إن كان في كلمتها شيء من الكفر، ثم إن كان فيها كفر فلماذا لم ينبه النبي صلى الله عليه وسلم أصحابه عليها وهو يحدثهم، أيسكت صلى الله عليه وسلم عن أمر فيه إخراج أصحابه عن عقيدتهم؟!.

٤ ١٤ - وعن سيدنا أبي هريرة رضي الله عنه أنه شكا إلى النبي صلى الله عليه وسلم النسيان لما يسمعه من حديثه الشريف، وهو يريد أن يزول عنه ذلك، فقال رضي الله عنه: يا رسول الله: إني أسمع منك حديثاً كثيراً فأنساه فأحب أن لا أنسى، فقال صلى الله عليه وسلم: (ابسط ردائك فبسطه فغرف بيديه فيه ثم قال: ضمه، فضمه، قال أبو هريرة: فما نسيت حديثاً بعد، وفي رواية فما نسيت شيئاً قط)<sup>(٣)</sup>.

وعدم النسيان من الأمور التي لا يقدر عليها إلا الله وحده ورغـم هـذا لم ينكر عليه سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم وأحابه إلى مطلبه، فهـذا توسـل منـه رضـي الله عنه بذات سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم ومكانته عند الله لا بدعائه فحسـب لأنـه لم يرد أنه دعا له وإنما اغترف له من الهواء وألقاه في ثوبه وأمره بضمه إلى صدره وهـذا

> ١١- هذا الحديث متواترمو ممن رواه البخاري ومسلم (١٩٤). ٢- أخرجه البخاري (٣٣٦٥). ٣- أخرجه البخاري (٣٦٤٨)، والترمذي (٣٨٣٥).

التوسل

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية عن المرتجازي الفكر التراب

THE PRINCE GHAZI TRUST

دليل منه رضي الله عنه على جواز سؤال مثل هذه الأمور الـتي لا يقـدر عليهـا إلا الله من غير الله تعالى، حتى إن رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يقل له لا تسألني وسـل من هو أقرب إليك مني، بل أجابه إلى مطلبه وقضيت حاجتـه باللحظـة الـتي ضـمّ فيهـا الرداء إلى صدره.

وهذا ظاهر في جواز إطلاق لفُظ التوسل والاستغاثة.

**١٦–** وعن قتادة رضي الله عنه أنه أصيبت عينه فسالت حدقته على وجنته فأرادوا أن يقطعوها فقال: لا حتى أستأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم، فاستأمره فقال: لا، ثم وضع راحته على حدقته ثم غمزهما فعادت كما كمانت فكمانت أصح عينيه<sup>(٣)</sup>، فهذا توسل منه بسيدنا محمد صلى الله عليه وسلم حتى يبرأ من مرضه.

ومثل هذا الفعل مما يختص به الله عز وجل إلا أن يكرم به أحد عباده ويـأذن لـه بفعله.

١٧- وقال صلى الله عليه وسلم: (وا لله في عون العبد ما كان العبد في عون أخيه)<sup>(٤)</sup> فهذا دليل جواز استعانة العباد بعضهم ببعض بل والحث على ذلك، وإكرام المعين لغيره بمعونة الله الكبرى.

١- تجول في البلد ليلاً لنيظر في أحوالها.
 ٢- البداية والنهاية (٧/٩٩)، وقال عنه: أثر حيد الإسناد.
 ٣- أخرجه أبويعلى (٩٤٥٥)، وأبو نُعيم في "دلائل النبوة" (٤١٦) وابن حجر في أسد الغابة (٤/، ٣٩) والإصابة (٨/ ١٣٨)، وابن هشام في السيرة (٢/ ٨٨)، مرسلاً، والطبراني في الكبير (٩٩/رقم ٢٢)، وذكره الهيثمي في بحمع الزوائد (٨/ ٢٩٢-٨٢) (٣/ ١١٧)، وابن كثير في الشمائل ص (٨٢٥)، والحاكم (٣/ ١٩٩)، وابن كثير في السيرة (٢ ٢٨)، مرسلاً، والطبراني في الكبير (٩٩/رقم ٢٢)، وذكره الهيثمي في بحمع الزوائد (٨/ ٢٩٢)، وأبو نُعيم في "دلائل النبوة" (٦/ ٢٩٤)، وابن حجر في أسد الغابة (٤/ ٥٩٢)، والإصابة (٤/ ٢٩٢)، وابن كثير في المدير (٩٢/رقم ٢٢)، وذكره الهيثمي في بحمع الزوائد (٨/ ٢٩٢-٨٢) (٣/ ١٦٧)، وابن كثير في الشمائل ص (٨٦٥)، والحاكم (٣/ ٢٩٥)، وابن كثير في الشمائل ص (٨٢٥)، والحاكم (٣/ ٥٩٤)، وابن كثير في المدمائل ص (٨٦٥)، والحاكم (٣/ ٥٩٤)، وابن كثير في المدمائل ص (٨٦٥)، والحاكم (٣/ ٥٩٤)، وابن كثير في المدمائل ص (٨٦٥)، والحاكم (٣/ ٥٩٤)، وابن كثير في المدمائل ص (٨٦٥)، والحاكم (٣/ ٥٩٤)، وابن كثير في المدمائل ص (٨٦٥)، والحاكم (٣/ ٥٩٤)، وابن كثير في المدمائل ص (٨٦٥)، والحاكم (٣/ ٥٩٤)، وابن كثير في المدمائل ص (٨٦٥)، والحاكم (٣/ ٥٩٤)، وابن كثير في المدمائل ص (٨٦٥)، والحاكم (٣/ ٥٩٤)، وابن كثير في المدمائل ص (٦٨٥)، والحاكم (٣/ ٥٩٩)، وابن كثير في المدمائل ص (٦٨٥)، والحاكم (٣/ ٥٩٩)، وابن كثير في المدمائل ص (٨٦٥)، والحاكم (٣/ ٥٩٩)، وابن كثير في المدمائل ص (٣٠٥)، والحاكم (٣٠ ٥٩٩)، وابن كثير في المدمائل ص (٣٠٥)، والحاكم (٣٠ ٥٩٩)، وابن كرجه مسلم (٣٩٠٣) وأبو داود (٤٩٤٩).



لابد لنا قبل الخوض في ذكر الأدلة على التوسل والاستغاثة بالأموات من الإجابة علىأسئلة ثلاثة قد تتبادر إلى أذهان كثير من الناس وهي:

٢- هل الموتى أحياء في قبورهم فنتوسل بهم؟
 ٢- وهل يسمعون توسلنا وهم في القبور؟

٣- وهل يستطيعون إغاثتنا ونفعنا وهم قد انتقلوا إلى الحياة البرزحية؟.

الجواب عن الأسئلة الثلاثة (نعم) إنهم أحياء في قبورهم، يسمعون توسلنا، ويقضون حوائجنا، والأدلة على ذلك كثيرة :

١- منها قوله تعالى: ﴿ولاتحسبن الذين قتلوا في سبيل ا لله أموتاً بل أحياء عند
 ربهم يرزقون﴾<sup>(١)</sup>

٢- وقوله تعالى: ﴿ولاتقولوا لمن يقتل في سبيل الله أموات بل أحياء ولكن لاتشعرون﴾<sup>(٢)</sup>

فدلت الآيتان على حياة الذين يقتلون في سبيل الله، والقتـل في سبيل الله عـام يشمل الشهادة في الحروب وفي غيرها كما دلت الأحاديث والآثار على ذلك، ثـم إذا كان هذا حال الشهداء فماذا يكون حال الأنبياء عامة وحال نبينا خاصة وقد جمع الله له بين الشهادة والنبوة؟ لاشك أنهم أدنى بهذه المزية منه.

٣- ومنها قوله تعالى **(وقـل اعملـوا فسـيرى الله عملكـم ورسـوله** والمؤمنون)<sup>(٣)</sup>. فقـد قـال الحـافظ ابـن كثـير رضـي الله عنـه عـن تفسير هـذه الآيـة:

> ًا – سورة أل عمران الآية (١٦٩). ٢- سورة البقرة الآية (٤٥٢). ٣- سورة التوبة الآية (١٠٥).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية وفي المرتب في التوسل

(...وقد ورد أن أعمال الأحياء تعرض على الأموات من الأقرباء والعشائر في البرزخ).
 ٤- ومنها حديث أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (الأنبياء أحياء في قبورهم يصلون)<sup>(1)</sup>.

٥- ومنها حديث أوس رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (أفضل أيامكم الجمعة فيه خلق آدم، وفيه قبض، وفيه النفخة، وفيه الصعقة، فأكثروا عليّ من الصلاة فيه، فإن صلاتكم معروضة عليّ قالوا: كيف تعرض صلاتنا عليك وقد أرمت يقولون: بليت. فقال: إن الله حرّم على الأرض أن تأكل أجيباد الأنبياء)<sup>(٢)</sup>.

٢- ومنها حديث الإسراء المتواتر الذي ورد من طريق بضع وأربعين صحابياً<sup>(٣)</sup>، وفيه أنه صلى الله عليه وسلم رأى موسى عليه الصلاة والسلام قائماً يصلي في قبره ورأى غيره من الأنبياء يصلون، وأنه أمهم وصلى بهم جماعة، وأن سيدنا آدم وغيره من الأنبياء دعوا ليبيدنا محمد صلى الله عليه وسلم، وأن سيدنا موسى عليه المسلام وأن سيدنا آدم وغيره من الأنبياء دعوا ليبيدنا محمد صلى الله عليه وسلم، وأن سيدنا موسى عليه السلام طلب منه الغربي ويعد من الأنبياء يصلون، وأنه أمهم وحلى بهم جماعة، وأن سيدنا آدم وغيره من الأنبياء دعوا ليبيدنا محمد صلى الله عليه وسلم، وأن سيدنا موسى عليه السلام طلب منه العودة إلى ربه ليطلب منه تخفيف الصلاة عنا حتى خففها الله من السلام طلب منه العودة إلى ربه ليطلب منه تخفيف الصلاة عنا حتى خففها الله من السلام طلب منه العودة إلى ربه ليطلب منه تخفيف الصلاة عنا حتى خففها الله من السلام طلب منه العودة إلى ربه ليطلب منه تخفيف الصلاة عنا حتى خففها الله من السلام طلب منه العودة إلى ربه ليطلب منه تخفيف الصلاة عنا حتى خففها الله من السلام طلب منه العودة إلى ربه ليطلب منه تخفيف الصلاة عنا حتى خففها الله من السلام مللب منه العودة إلى ربه ليطلب منه تخفيف الصلاة عنا حتى خففها الله من السلام طلب منه العودة إلى ربه ليطلب منه تخفيف الصلاة عنا حتى خففها الله من أسلام ملب منه العودة إلى ربه ليطلب منه تخفيف الصلاة عنا حتى خففها الله من أسلام ملبنا ملب مله الله ملب منه المال من ماله الله من ماله الماله من مالة إلى خمس صلوات في اليوم والليلة، فهذا كله دليل حياتهم في دار البرزخ، أي القبر، بل وحريتهم في الانتقال من مكان إلى آخر، ودعاء سيدنا آدم، وإرشاد سيدنا موسى لأمر تخفيف عدد الصلوات دليل نفعهم لنا وهم في الحياة البرزخية.

٧- ومنها حديث سيدنا أنس رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال:

- ١- أخرجه أبو يعلى (٣٤٢٥) رمز السيوطي لحسنه، وأخرجه أيضاً البيهقي في "حياة الأنبياء" ص (٣) وصححه، والبزار في مسنده (٢٣٣) (٢٥٢)، وابن عساكر في تاريخ دمشق (٤ [٣٨٥)، وابن عدي في "الكامل" (٩ [٢) و أبو نعيم في "أخبار أصبهان" (٢ [٣٨)، وذكره الهيشمي في مجمع الزوائد (٨ | برقم ١٣٨١٢) وذكره الحافظ في العالب العالية (٢٤٢٣)، وصححه المناوي، إسناده صحيح ويشهد له حديث سيدنا أنس رضي الله عنه في الطالب العالية (٢٤٢٣)، وصححه المناوي، إسناده صحيح ويشهد له حديث سيدنا أنس رضي الله عنه في الطالب العالية (٢٤٢٣)، وصححه المناوي، إسناده صحيح ويشهد له حديث سيدنا أنس رضي الله عنه في الطالب العالية (٢٤٢٣)، وصححه المناوي، إسناده صحيح ويشهد له حديث سيدنا أنس رضي الله عنه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (مرت عوسى ليلة أسري بي وهو قائم يصلي في قبره عند الكتيب الأحمر) أخرجه مسلم (٢٠٢٦)، و النسائي (٢٢٢) وأحمد (٣ [٨٤]) وأبونعيم في الطالب العالية (٢٥٦٢)، والنسائي (٢٣٦) وأرمه محيح ويشهد له حديث سيدنا أنس رضى الله عنه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (مرت عوسى ليلة أسري بي وهو قائم يصلي في قبره عند الكتيب وأبو يعلى (٢٣٦٥)، وابن حبان (٥٠) والنسائي (٢٣٦) وأحمد (٣ [٨٤]) وأبونعيم في الحلية (٢ [٣٥٢)، والنسائي (٢٥٦)، والنسائي (٢٣٦)) وأحمد (٣ [٨٤]) وأبونعيم في الحلية (٢٠٥٦)، وأبو يعليه (٢٠٣٦)، والندر المنشور المرت، منه شيبة (٢ ٢٠١)، والسيوطي في العدر المنشور (٢٤٠)، وأبو يعلم ورادة (٢٠٤٢)، والنسائي (٢٥٩)، وابن أبي شيبة (٢٠٥٩) وأحمد (٢٠٥) وأحمد (٤ [٨))، والدارمي (٢٥٥٥)، وابن أبي شيبة (٢٠٥) وأجمد (٢٠٥) وأحمد (٤ [٨٥))، والدارمي (٢٥٥)، وابن ماحه (١٣٥٥) وأجم مار (١٠٥٥)، والدارمي (٢٥٥٥)، وابن ماده (١٣٥٥) وأجم مار (١٠٥٥)، والدارمي (١٣٥٥)، وابن ماحه (١٠٥٥) وأحمد (٢٠٥) وأحمد (٤٠٥)، والدارمي (١٣٥٥)، والدارمي (١٣٥٥)، وابن ماحه (١٠٥٥) وأجم مار (١٠٥٥)، والدارمي (٢٥٥)، والدارمي (١٥٥٥)، وأحمد (٢٥٥))، والدارمي (١٣٥٥)، وابن ماحه (١٠٥٥) وأحمد (١٠٥٥)، والدارمي (١٣٥٥)، وابن ماحه (١٠٥٥))، وأحمد (٤٠٥)، والدارمي (١٥٥٥)، والدارمي (١٥٥))، والدارمي (١٠٥٥)، والدارمي (١٠٥٥))، والدارمي (١٠٥٥)، والدارمي (١٣٥٥)، والدارمي (١٠٥٥))، والدارمي ماده (١٠٥٥) وأحمد (١٠٥)، والدارمي (١٠٥٥)، والدارمي (١٠٥٥)، والدارمي (١٠٥٥)، والدارمي مادم (١٠٥)، والدارمي (١٠٥)، والدارمي (١٠٥٥)، والدا
- ٢- الحرجة ابو داود (٢،٢١)، والمساني (٢٠٢٢)، وابس للعب (٢،٢٠١) والحد (٢،٢١)، ومحدو مي (٢٠٢٠)، وابـن خزيمـة (١٧٣٣)، وابـن أبـي شـيبة (٢ /٢١٥)، والبيهقـي (٣ /٢٤٨)،والحاكم (١ /٢٧٨)، وصححه، ووافقه الذهبي، والطبراني في الكبير (٥٨٩).
- ٣- أخرجه البخاري (٣٤٩) ومسلم (٢١٢)، والدارمي في "الرد على الجهمية" وابـن منـده في "الإيمـان" (٢١٤) وأبو عوانة (١ (١٣٣-١٣٥)، والآجري في "الشريعة" ص (٤٨١-٤٨٢).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية التوسل (إِنَّ العبد إذا وضع في قبره وتولى عنه أصحابه، إنه ليسمع قرع نعالهم) ('). ٨- ومنها حديث سيدنا أبي طلحة رضي الله تعالى عنه أنه صلى الله عليه وسلم قام على القليب قليب بدر وفيه قتلي المشركين فجعل يناديهم بأسمائهم وأسماء آبائهم يافلان ابن فلان قال: إنا وجدنا ماوعدنا ربنا حقاً فهل وجدتم ما وعدكم ربكم حقاً؟! فقال سيدنا عمر يا رسول الله: ما تكلم من أحساد لأرواح لها؟! فقال رسول ا لله صلى الله عليه وسلم: والذي نفس محمد بيده ما أنتم بأسمع لما أقول منهم) (٢)، وهذا قسم منه صلى الله عليه وسليم بأنهم يسمعون كلامه. ٩- ومنها حديث سيدنا عهد الله بن مسعود عن النبي صلى الله عليه وسلم أنــه قال: (إن الله ملائكة سياحين في الأرض يبلغوني عن أهيتي السلام) ("). ١٠ – ومنها حديث سيدنا أبي هريرة رضي الله عِنه أنه صلبي الله عليه وسلم قال: (مامن أحد يسلم على إلا رِد الله عِلى روحي حِتِي أرد السلام)<sup>(٤)</sup>. والسلام هو الأمان، فهو يدعو للمسلم بالأمان، إذاً يلحق به النفع وهـو في قـبره صلى الله عليه وسلم. ويرد على الحديث إشكال وهـو أن ظـاهره أن عـود الـروح إلى الجسد يقتضى انفصالها عنه وهو الموت، وقد أجاب العلماء عن ذلك بأجوبة: ١ المراد بقوله (رد الله على روحى) أنّ رد روحه كانت سابقة عقب دفنه لاأنها تعاد ثم تنزع ثم تعاد. ۲- سلمنا، لكن ليس هو نزع موت، بل لامشقة فيه. ٣- المراد بالروح الملك الموكل بذلك. ١– أخرجه البخاري (١٣٣٨)، ومسلم (٧١٤٥)، وأبو داود (٣٢٣١)، والنسائي (٢٠٤٨)، وأحمـد (٣/٢٦)، وعبد بن حميــد (١١٨٠)، والبيهقي في "إثبـات عـذاب القـبر" (١٣)، والآجـري في "الشـريعة" ص (٣٦٥)، وأحمد في "السنة" (١٣٥٥)، والبيهقي في السنن (٤ |٨٠)، والبغوي (١٥٢٢)، وابن حبان (٣١٢٠). ٢- أخرجه البخاري (٣٧٥٧) ومسلم (٢٨٧٥). ٣- أخرجه النسائي (١٢٨١) في عمل اليوم والليلة (٦٦)، وأحمد (١ (٣٨٧)، وأبويعلي (٥٤١٣)، وعبـد الـرزاق في مصنفه (٣١١٦)، وابن أبي شيبة (٢|١٧٥)، والدارمي (٢٦٢٧)، والبزار (١|٢٩٥)، والطبراني في الكبير (٢٠٥٢٨)، وأبو نعيم في "أخبار أصبهـان" (٢ ٥٠٢)، والبغـوي (٦٨٧)، والخطيب في تـاريخ بغـداد (١٠٤١٥)، وابن القيم في "جلاء الأفهام" ص (٢٤)، والحاكم (٢ (٢١٢) وصححته، ووافقه الذهبي، وابس حبان (١٤) وفي الحديث الحث على الصلاة والسلام عليه صلى الله عليه وسلم وفيه تعظيمه وإحلال منزلتــه حيث سخر الله تعالى الملائكة الكرام لهذا الشأن العظيم. ٤- أخرجه أبو داود (٤١ ، ٢)، وأحمد (٢ | ٢٧).



٥- أنه يستغرق في أمور الملأ الأعلى، فإذا سلم عليه رجع إليه فهمه ليحيب من سلم عليه. وقد استشكل ذلك من جهة أخرى، وهو أنه يستلزم استغراق الزمان كله في ذلك لاتصال الصلاة والسلام عليه في أقطار الأرض ممن لايحصى كثرة، وأجيب بأن أمور الآخرة لاتدرك بالعقل، وأحوال البرزخ أشبه بأحوال الأخرة وا لله أعلم، انتهى كلام الحافظ بحروفه)<sup>(1)</sup>.

١١- ومنها حديث سيدنا ابن مسعود رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (حياتي خير لكم تحدثون ويحدث لكم، ووفاتي خير لكم تعرض علي أعمالكم فما رأيت من شر استغفرت الله عليه، ومارأيت من شر استغفرت الله لكم)<sup>(٢)</sup> فهذا صريح في أنه صلى الله عليه وسلم يستغفر لأمته وهو في الحياة البرزخية، والاستغفار دعاء تنتفع منه الأمة الإسلامية جمعاء.

١٢- ومنها حديث سيدنا أنس رضي الله عنه أنه صلى الله عليه وسلم قال: إن أعمالكم تعرض على أقاربكم وعشائركم فإن كان خيراً استبشروا وإن كان غير ذلك قالوا: اللهم لاتمتهم حتى تهديهم كما هديتنا).

وفي رواية عن حابر رضي الله عنه: (إن أعمالكم تعرض على أقربكم وعشائركم في قبورهم فإن كان خيراً استبشروا به، وإن كان غير ذلك قالوا: اللهم ألهمهم أن يعملوا بطاعتك)<sup>(٣)</sup> وهذا دليل نفع الأموات من غير الأنبياء.

١٣- ومنها حديث سيدنا أبي هريرة رضي الله عنه عن سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم أنه قال: (والذي نفس أبي القاسم بيده لينزلن عيسى بن مريم إماماً مقسطاً عدلاً، فليكسرن الصليب، وليقتلن الخنزير، وليصلحن ذات البين، وليذهبن الشحناء وليعرضن المال فلا يقبله أحد، حتى لئن قام على قبري فقال: يامحمد

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

**لأجبته)**(<sup>()</sup>: وفي قوله لأجبته دلالة ظاهرة على سماعه إياه.

١٤ - ومنهاحديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (مامن أحد يمر بقبر أخيه كان يعرفه في الدنيا فيسلم عليه إلا عرف ورد عليه السلام)<sup>(٢)</sup>.

FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

١٥ - ومنها أحاديث السلام على الموتى عند المرور بهم: كحديث بريدة رضي
 ١ لله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه كان إذا ذهب إلى المقابر يقول: السلام
 عليكم أهل الديار من المؤمنين والمسلمين وإنا إن شاء الله بكم لاحقون، أسأل الله لنا
 ولكم العافية)<sup>(٣)</sup>.

فلولا حياة الموتى في قبورهم وصحة سماعهم لم يكن لهـذه الخطابـات أي معنـي ولكانت بمثابة مخاطبة الجمادات.

١٦ - ومنها حديث سيدنا حابر بن عبد الله رضي الله عنهما أنه قال: قال رسول الله عنهما أنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (إذا ولي أحدكم أخاه فليحسن كفنه فإنهم يتزاورون في قبورهم)<sup>(٤)</sup>.

١٧- ومنها حديث سيدنا أبي أمامة عندما مر به سعيد الأودي، أو الأزدي، وهو يلفظ أنفاسه الأخيرة فقال له: يا سعيد إذا مت فاصنعوا بي كما أمرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال (إذا مات أحدكم فسويتم عليه التراب فليقم أحدكم ملى الله عليه وسلم فقال (إذا مات أحدكم فسويتم عليه التراب فليقم أحدكم على رأس القبر ثم ليقل: يافلان بن فلانة فإنه يسمع ولايجيب \_أي لايستطيع الجواب\_ ثم ليقل: يافلان بن فلانة المرة الثانية فإنه يستوي قاعداً، ثم ليقل يافلان الن يافلان الن يافلان الن يافلان الم ما من الموال الله عليه وسلم فقال (إذا مات أحدكم فسويتم عليه التراب فليقم أحدكم على الله عليه وسلم فقال (إذا مات أحدكم فسويتم عليه التراب فليقم أحدكم المرة الم عليه التراب فليقم أحدكم على الله عليه وسلم فقال (إذا مات أحدكم فسويتم عليه التراب فليقل أحدكم أحدكم فسويتم عليه التراب فليقل أحدكم عليه التراب فليق أحدكم أحدكم فسويتم عليه التراب فليقل أحدكم أحدكم فسويتم عليه التراب فليق أحدكم أحدكم فسويتم عليه التراب فليق أحدكم أحدكم فسويتم عليه التراب فليق أحدكم أحدكم فلي الله عليه والم أحدكم أحدكم فسويتم عليه التراب فليق أحدكم أحدكم فسويتم عليه المراب فليق أحدكم أحدكم فسويتم عليه التراب فليق أحدكم أحدكم فسويتم عليه التراب فليق أحدكم أحدكم فسويتم عليه التراب فليق أحدكم أحدكم فلي أله يستطيع أحدى أس القبر ثم ليقل: يافلان الم ألم الثانية فإنه يستوي قاعداً، ثم ليقل يافلان الم فلانة المرة الثانية إله ولكن لاتشعرون... إلى ألفلان الن فلانة المرة النا يرجك الله ولكن لاتشعرون... إلى ألم ألمان الن أله فلانه المرة المان الن الم ألمان القبل إلى ألمان الم ألمان الم

وقال الحافظ ابن حجر في التلخيص الحبير مانصه: (قوله: ويستحب أن يلقن

التوسل

THE PRINCE GHAZIT

التوسل

الميت بعد الدفن، وحديث التلقين إسناده صالح، وقد قواه الضياء في أحكامه) (').

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

١٨ - ومنها حديث الرجل الذي ضرب حباءه ليلاً على قبر فسمع من القبر قراءة (تبارك الذي بيده الملك)<sup>(٢)</sup> إلى آخرها، فلما أصبح ذكر ذلك لرسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: (هي المانعة هي المنجية)<sup>(٣)</sup>.

١٩ - ومنها ما قاله سعيد بن عبد العزيز: (لماكان أيام الحرة لم يؤذن في مسجد النبي صلى الله عليه وسلم ثلاثاً ولم يُقم، ولم يخرج سعيد بن المسيب من المسجد، وكان لايعرف وقت الصلاة إلا بهمهمة يسمعها من قبر النبي صلى الله عليه وسلم<sup>(3)</sup>.

٢٠ ومنها مارواه نافع أن ابن عمر رضي الله عنهما كان إذا قدم من سفر أتي قبر النبي صلى الله عليه وسلم فقال: (السلام عليك يا وسلم عليك يا أبتاه)<sup>(٥)</sup>.

٢١ – ومنها ما ثبت أن أم المؤمنين سيدتنا عائشة رضي الله عنها قـالت: كنت أدخل بيتي الذي فيه رسول الله صلى الله عليـه وسـلم وأضـع ثيـابي، وأقـول إنمـا هـو زوجي وأبي، فلما دفن عمر معهما فوالله مادخلت إلا وأنا مشدودة حياء من عمر<sup>(١)</sup>.

٢٢- ومنها قول سيدنا أبي بكر رضي الله عنه للنبي صلى الله عليه وسلم بعــد موته: (بأبي أنت وأمي يانبي الله لايجمع الله عليك موتتين)<sup>(٧)</sup>.

٢٣- ومنها ما ثبت عن سيدنا شيبان بن حسر عن أبيه أنه قبال: (أنا وا لله الذي لاإله إلا هو أدخلت ثابتاً البناني في لحده ومعي حميد الطويل فلما سوينا عليه اللبن سقطت لبنة فإذا أنا به يصلي في قبره)<sup>(٨)</sup>.

الموسوعة اليوسفية فى بيان أدلة الصوفية

٢٤ - ومنها قول ابن القيم رحمه الله تعالى وهو يتحدث عن الروح ومدى قوة تصرفها وانتقالها بعد انفصالها عن الجسد، فقد ذكر رضي الله عنه في كتابه الروح مانصه: فللروح المطلقة من أسر البدن وعلائقه وعوائقه من التصرف والقوة والنفاذ وسرعة الصعود إلى الله تعالى، والتعلق بالله، ماليس للروح المهينة المحبوسة في علائق البدن وعوائقه فإذا كان هذا وهي محبوسة في بدنها فكيف إذا تحردت وفارقته واحتمعت فيها قواتها، وكانت في أصل شأنها روحاً علية زكية كبيرة ذات همة عالية، فهذه لها بعد مفارقة البدن شأن آخر وفعل آخر.

FOR OUR'ĀNIC THOUGHT

التوسل

1.1

وقد تواترت الرؤيا في أصناف بني آدم على فعل الأرواح بعد موتها ما لإيقىدر على مثله حال اتصالها بالبدن من هزيمة الجيوش الكثيرة بالواحد والإثنين والعدد القليـل ونحو ذلك. وكم قد رؤي النبي صلى الله عليه وسلم ومعه أبو بكر وعمر في النـوم قـد هزمت أرواحهم عساكر الكفر والظلـم، فإذا بجيوشـهم مقلوبـة مكسورة، مع كثـير عددهم وعددهم، وضعف المؤمنين وقلتهم<sup>(۱)</sup>.

ويقول أيضاً: فهي، أي الرؤى، على كثرتها وأنها لا يحصيها إلا الله، قـد تواطأت على هذا المعنى، وقـد قـال النبي صلى الله عليه وسلم: (**أرى رؤياكم قـد تواطأت**)<sup>(٢)</sup> على أنها في العشر الأواخر، يعني ليلة القدر، فـإذا تواطـأت رؤيـا المؤمنين على شيء كانت كتواطؤ روايتهم له وكتواطؤ رأيهم على استحسانه أو استقباحه، وما رآه المسلمون حسناً فهو عند الله حسن، وما رأوه قبيحاً فهو عند الله قبيح<sup>(٣)</sup>، ويقول: صح عن النبي صلى الله عليه سلم أن الأرض لاتأكل أحساد الأنبياء وأنه صلى الله عليه وسلم احتمع بالأنبياء ليلة الإسراء في بيت المقـدس وفي السماء خصوصاً السلام، إلى غير ذلك مما يحصل من جملته القطع بأن موت الأنبياء إنما واله أن السلام، إلى غير ذلك مما يحصل من جملته القطع بأن موت الأنبياء إنما هو راجع إلى أن غيبوا عنا بحيث لاندركهم وإن كانوا موجودين أحياء، وذلك كالحال في اللائك

١- كتاب الروح ص (١٩١). ٢- أخرجه البخاري (٢٢،١٥)، ومسلم (٢٧٥٣) ، وأحمد (٢ ٥)، وابن خزيمة (٢١٨٢)، والنسائي (تحفة الأشراف) (٨٣١٥)، والبيهقي (٤ /٣٦٠-٣٦١)، والبغوي (١٨٢٣) وعبـد الـرزاق (٧٦٨٨)، وابـن حبـان (9777). ۳- ص (۲۰).

التوسل

FOR QUR'ANIC THOUGHT

فإنهم أحياء موجودون لانراهم)().

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

O MEELS 6

11.

ويقول: السلف محمعون على هذا وقد تواترت الآثار عنهم.

٢٥- وقد سئل الشيخ ابن تيمية، رحمه الله تعالى عن هذه المسألة فأفتى بما يؤيد ذلك<sup>(٢)</sup>.

٣٦ ومنها: قول الإمام السيوطي رحمه ا لله تعالى في مرقـاة الصعـود: تواتـرت بحياة الأنبياء في قبورهم الأخبار.

وقال في إنباء الأذكياء بحياة الأنبياء مانصه: (حياة النبي صلى الله عليه وسلم في قبره هو وسائر الأنبياء معلومة عندنا قطعياً لما قمام عندنا من الأدلة في ذلك، وتواترت بها الأخبار الدالة على ذلك).

٢٧- ومنها قول الإمام السخاوي رضي الله عنه يحكي الإجماع على ذلك فقـد قال بعد سرده الأدلة على عرض الأعمال عليه صلى الله عليه وسلم من صلاة وغيرهـا ما نصه:

السادسة: يؤخذ من هذه الأحاديث أنه صلى الله عليه وسلم حي على الدوام وذلك أنه محال عادة أن يخلو الوجود كله من واحد يسلم عليه في ليل ونهار، ونحن نؤمن ونصدق بأنه صلى الله عليه وسلم حي يرزق في قبره، وإن جسده الشريف لاتأكله الأرض والإجماع على هذا، وزاد بعض العلماء، الشهداء والمؤذنين، وقد صح أنه كشف عن غير واحد من العلماء والشهداء فوجدوا لم تتغير أجسامهم والأنبياء أفضل من الشهداء جزماً.

٢٨ - ومنها قول الإمام السبكي في شفاء الأسقام: "وأقول إن التوسل بالنبي صلى الله عليه وسلم جائز في كل حال: قبل خلقه وبعد خلقه في مدة حياته في الدنيا وبعد موته في مدة البرزخ وبعد البعث في عرصات القيامة والجنة".

٢٩- ومنها ذكر ابن حزم للإجماع أيضاً في كتابه المحلي.

٣٠- وتأليف البيهقي لجزء خاص يثبت فيه حياة الأنبياء عليهم الصلاة والسلام

۱ – ص (۵۲ . ۵۶). ۲ – انظر الفتاوی (۲۶ |۳۲۱,۳۳۱).

6 113530 6 الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية التوسل FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

في قبورهم، وغيرها من الأقوال التي سنتطرق إليها إن شاء الله عند ذكر أقوال العلمــاء في التوسل والاستعانة.

ومما قد يرد على حياة الأموات في قبورهم وسماعهم للأحياء قول الله عز وحل وما قد يرد على حياة الأموات في قبورهم وسماعهم للأحياء قول الله عز وحل وما أنت بمسمع من في القبور،<sup>(۱)</sup>. لكن هذه الآية دليل على أن الكفار المصرين على الباطل لن ينتفعوا بالتذكير والموعظة فهم غارقون في قبور كفرهم وعنادهم محجوبون عن نور الهداية والإيمان، كما هو حال الموتى الذين في القبور، وأنهم لن ينتفعوا بما يسمعونه من التذكير والموعظة، فهذا مؤول لايحمل على الظاهر والدليل عليه قول الله عز وحل إنك لاتسمع الموتى ولاتسمع الصم الدعاء إذا ولوا مدبرين، والأموات لايولون مدبرين بعد العظة والتذكير وإنما الكفار.

يقول الإمام الطبراني في تفسيره: "إنك يامحمد لاتقـدر أن تفهـم الحـقّ مـن طبـع الله على قلبه فأماته، لأن الله قد ختم عليه أن لايفهمه".

ولاتسمع الصم الدعاء) يقول : ولاتقدر أن تسمع ذلك من أصم الله عن سماعه سمعه.

**إذا ولوا مدبرين** يقول: إذا هم أدبروا معرضين عنه لايسمعون له لغلبة دين الكفر على قلوبهم ولايصغون للحق ولايتدبرون ولاينصتون لقائله لكنهم يعرضون عنه وينكرون القول به والاستماع له<sup>(٣)</sup>.

ومن هذا القبيل قوله صلى الله عليه وسلم: (مثل الذي يذكر الله والذي لايذكره مثل الحي والميت)<sup>(٤)</sup>.

وإن قيل قد ثبت في الحديث أن الميـت إذا مـات انقطـع عملـه إلامـن تـلات... فكيف نثبت للميت النفع والتأثير ولوكان المقصود أنه بحرد واسطة؟

فالجواب: أن المعنى المقصود هنا هو أنه انقطع الثواب والنفع الذي كـــان يحصـل عليه الميت مما كان يعمله هو بنفسه من صلاة وصيام وغير ذلك من الأعمال، لأن هذه

١- سورة فاطر الآية (٢٢). ٢- سورة النمل الآية (٨٠). ٣- المحلد (١١)، (ج ٢٠ ]ص ١٢). ٤ – أخرجه البخاري رقم (٢٠٤٤)، ومسلم (١٨٢٠)، وابن حبان (٢٥٤).

التوسل

الأعمال قد توقف عنها بعد الموت إلا ما يصله من صدقة جاريـة كـان عملهـا أو علـم ينتفع به أو ولد صالح يدعو له، ولايعني بانقطاع عمله أنه لم تعـد لـه قـدرة على فعـل شيء بعد الموت لما مر من الأدلة والحجج.

FOR QUR'ANIC THOUGHT

0 100000

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

ثم من اعتقد أن لأحد من الخلق تأثيراً في الحياة ينقطع عنه بانتقاله إلى البرزخ ففي عقيدته شيء من إشراك العبد لله في الأفعال والتأثير فليس لأحد من الخلق تأثير ذاتي ولاقيام له بنفسه، وحولهم وقوتهم بالله تعالى، هويجري على أيدي خلقه مايشاء من المقادير في حال حياتهم الدنيوية، وكذلك الأمر في حال الحياة البرزخية والأخروية، فلو كان للنبي صلى الله عليه وسلم أو لغيره تأثير في حياته كما توهم بعض القاصرين لصح نفيه عنه بعد انتقاله ولجاز حينئذ سؤاله ونداؤه في حياته فقط، أما مادام لاتأثير له في حياته الدنيوية كذلك لاتأثير له بعد انتقاله إلى الحياة البرزخية، والله تعالى أحرى بحوله وقوته على يديه الخير في حال حياته الدنيوية، هو الذي يحمري على يديه بعد انتقاله، ومن الذي يقيد الله تعالى ويوجب عليه أن يفتح على أيدي خلقه في حال حياتهم الدنيوية، ولايفتح على أيديهم والم حياته الدنيوية، هو الذي يحري على يديه بعد موله ومن الذي يقيد الله تعالى ويوجب عليه أن يفتح على أيدي خلقه في حال المروية، ولايفتح على أيديهم ولي أن حياته النتقاله إلى الحياة المرزخية، والله تعالى أحرى

فالتوسل حكم مقرر جوازه من أحكام الشريعة المطهرة ومعمول به في عصره لا يتغير بانتقاله عليه الصلاة والسلام كما لاتتغير بقية أحكام التشريع فلايحق لإنسان أن يقول: هل الوضوء جائز بعد موت النيي صلى الله عليه وسلم؟ وهل الصلاة جائزة بعد موت النبي صلى الله عليه وسلم؟ وهكذا، ومثل ذلك قولهم: هل التوسل حائز بعد موته عليه الصلاه والسلام؟!

لأنها جميعاً أحكام شرعية مقررة بأدلتها وهي معمول بها في حياته وبعد انتقاله<sup>(١)</sup>، فلو أجزنا التوسل بالحي دون الميت لجعلنا للحي نوع تأثير دون أن نشعر وهذا حلاف عقيدة الإسلام.

وقد مر معنا في بداية باب التوسل أن المتوسل لايعتقد أن للمتوسل بـه أي تأثـير من حير أو نفع إلا ما أثبتــه لـه رسـول الله صلـى الله عليـه وسـلم بحـازاً عندمـا قـال: (...واعلم أن الأمة لو اجتمعت على أن ينفعوك بشيء لم ينفعوك إلا بشـيء قـد كتبـه

۱ – من كتاب الإسعاد ص (۲۳,۲۲)

التوسل

O MORE O

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

وإنه لم يرد نص واحد يثبت أن الله ينزع من أنبيائه وأوليائه المكانة والجاه بعد انتقالهم إلى عالم البرزخ.

أما الآن وبعد أن تبين لنا يقيناً مما مر من الأدلة أن الأنبياء والأولياء أحياء في قبورهم يسمعون توسلنا بهم ويستطيعون بقدرة الله التي أعطاهم إياها أن يغيثونا ويكونوا سبب نفع لنا رغم انتقالهم إلى الحياة البرزخية إجابة عن الأسئلة الثلاثة الماضية فننتقل إلى ذكر الأدلة على التوسل والاستغاثة بالأموات:

١) حن سيدنا ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لما دفن فاطمة بنت أسد أم سيدنا علي رضي الله عنهما: (اللهم بحقي وحق الأنبياء من قبلي الحفو لأمي بعد أمي)<sup>(٢)</sup>.

٢) - وعن سيدنا أبي الجوزاء أوس بن عبد الله رضي الله عنه قال (قحط أهل المدينة قحطاً شديداً فشكوا إلى عائشة فقالت: انظروا قبر النبي صلى الله عليه وسلم فاجعلوا منه كوى إلى السماء حتى لايكون بينه وبين السماء سقف قال: ففعلوا فمطرنا مطراً حتى نبت العشب، وسمنت الإبل، حتى تفتقت من الشحم فسمي عام الفتق)<sup>(٣)</sup>.

٣)- وعن مالك الدار وكان خازن عمر قال أصاب الناس قحط في زمن عمر، فجاء رجل إلى قبر النبي صلى الله عليه وسلم فقال: يارسول الله (وفي رواية يا محمداه استسق لأمتك فإنهم قد هلكوا، فأتي الرجل في المنام فقيل له: ائت عمر فاقرئه السلام وأخبره بأنكم مُسْتَقيون وقل له: عليك الكيس فأتى عمر فأخبره فبكى عمر

١– أخرجه الترمذي (٢٥١٦) وقال: حديث حسن صحيح وأحمد (١ |٢٩٣). ٢– أخرجه الطبراني في الأوسط (١ |١٥٢)، وأبو نعيم في الحلية (٣ |١٢١)، والهيثمي في مجمع الزوائد (٩ |٢٥٧). ٣–أخرجه الدارمي في سننه برقم (٩٢).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

FOR QURANIC THOUGHT [ ] المحالي المحالي (١). ثم قال: يارب لاآلو إلا ماعجزت عنه)<sup>(١)</sup>.

٤) - وعن سيدنا عثمان بن حنيف رضي الله عنه: أن رجلاً كان يختلف إلى عثمان بن عفان رضي الله عنه في حاجة له، وكان عثمان رضي الله عنه لايلنفت إليه ولا ينظر في حاجته، فلقيه الرجل فشكا ذلك إليه، فقال له عثمان بن حنيف: ائت الميضاة ثم ائت المسجد فصل فيه ركعتين ثم قل: اللهم إني أسألك وأتوجه إليك بنبينا ولا ينظر في حاجته، فلقيه الرجل فشكا ذلك إليه، فقال له عثمان بن حنيف: ائت الميضاة ثم ائت المسجد فصل فيه ركعتين ثم قل: اللهم إني أسألك وأتوجه إليك بنبينا وتذكر حاجتك، فائلة عليه وسلم نبي الرحمة يامحمد إني أتوجه بك إلى ربك فيقضي حاجتي وتذكر حاجتك، فانطلق الرجل فصنع ما قال له، ثم أتى باب عثمان فحاء البواب حتى أحذه بيده فأدخله على عثمان فأحلسه معه على الطنفسة<sup>(1)</sup> وقال: ماحاجتك؟ وتذكر حاجتك، فانطلق الرجل فصنع ما قال له، ثم أتى باب عثمان فحاء البواب منذكر حاجته فقضاها له، ثم قال له، ثم أتى باب عثمان فحاء البواب فذكر حاجته فأحدا له، ثم قال له، ثم أتى باب عثمان فحاء البواب حتى أحذه بيده فأدخله على عثمان فأجلسه معه على الطنفسة<sup>(1)</sup> وقال: ماحاجتك؟ وتذكر حاجتك، فانطلق الرجل فصنع ما قال له، ثم أتى باب عثمان فحاء البواب منذكر حاجته في عثمان فاله، ثم قال له، ثم أتى باب عثمان فحاء البواب فذكر حاجته فقضاها له، ثم قال: ماذكرت حاجتك حتى كانت هذه الساعة ثم قال: ما كانت لك حاجة فائنا، ثم إن الرجل لما خرج من عنده لقي عثمان بن حنيف وقال له جزاك الله خيراً، ما كان ينظر في حاجتي ولايلتفت إلي حتى كلمته في، فقال عثمان من حنيف، وا لله ماكان ينظر في حاجتي ولايلتفت إلي حتى كلمته في، فقال عثمان من حنيف، وا الله ماكان ينظر في حاجتي ولايلتفت إلي حتى كلمته في، فقال عثمان من حنيف، وا اله ماكان ينظر في حاجتي ولايلتفت إلي حتى كلمته في، فقال عثمان من حنيف، وا الما عثمان من حنيف، وا الله عليه وسلم؛ فعمان ماكر، فشكا إليه ذهاب بصره، فقال له النبي صلى الله عليه وسلم؛ أوتصبر؟ قال: المربر، فشكا إليه ذهاب بصره، فقال له النبي صلى الله عليه وسلم؛ الت طيم، فوا لله يارسول الله ليس لي قائد، وقد شق علي فقال له النبي صلى الله عليه وسلم؛ الت الحديث حتى نم ادع بهذه الدعوات فقال عثمان بس حنيف، فوا لله يارسول الله ليس لي قائد، حتى دخل علينا الرجل كأنه لم يكن به ضر قط<sup>(2)</sup>.

التوسل

٥) - ومن الأدلة على جواز التوسل بالنبي صلى الله عليه وسلم بعد وفاته: القياس على جواز التبرك بآثاره المنفصلة في حال حياته وبعد مماته فلقد ثبت في أحاديث صحيحة وردت في الصحيحين أن الصحابة الكرام رضي الله عنهم كانوا يتبركون بشَعره، وأم سليم تأخذ من عرق النبي صلى الله عليه وسلم وتضعه في

١- أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف (٢٢,٣١/١٢) والبخاري في تاريخه (٧/٤،٣)، والحافظ أبو يعلى الخليلي في الإرشاد ص(٦٣)، والبيهقي في دلائـل النبـوة (٧/٧٤)، وقـال الحـافظ ابـن حجـر في فتـح البـاري (٢/٥٩٥). إسناده صحيح، وقال الحافظ ابن كثير في البداية والنهاية (٧/٥،١)وفي التفسير (١/٩١) (إسناده صحيح). ٢ – الطنفسة: مثلثة الطاء والفاء أيضاً، وقد تفتح الطاء وتكسر الفاء: اسم للبساط، وتطلق على حصير من سعف يكون عرضه ذراعاً. ٣- أخرجه الطبراني في الكبير (٨٣١١٠)، وقال بعد ذكر طرقه (والحديث صحيح)، وابـن السـني في عمـل اليـوم والليلة (٦٢٨)، وصححه الحماكم (١ /٢٢٥)، ووافقه الذهبي، وذكره الهيئمي في محمع الزوائد (٣٦٦٨)، والمنذري في الترغيب والترهيب (١ /٤٧٦)، ونقلا تصحيح الطبراني له، والشيخ ابـن تيميـة في كتابـه التوسـل والوسيلة ص (١٠١).

التوسل

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

FOR QUR'ANIC THOUGHT

زجاجة وكلما نقص زادته ماءً، وغيره من الأدلة التي ستمر معنــا إن شــاء الله في بــاب التبرك فبقيت إذاً آثار النبي صلى الله عليه وسلم بعد وفاتــه كـداوء يستشـفى بـه بـإذن الله عز وجل.

وهذا إن دل على شيء فإنه يدل على أن الذي انفصل مـن أثـر النبي صلـى ا لله عليه وسلم في حال حياته ثم بقي إلى مابعد وفاته يأخذ الحكم وهو جعله سبباً للشـفاء أو للتبرك والمسبب هو الله وحده يأخذ هذا الحكم ذاته بعد وفاته أيضاً.

فمن باب أولى ذات النبي صلى الله عليه وسلم وجاهه الكريم عند الله عز وجل فإنه لم يتبدل ولم يتغير ولم يبل ولم يخلق، فالأنبياء أحياء في قبورهم يصلون والأرض لاتأكل أجساد الأنبياء، وهذا ماقاله المصطفى صلى الله عليه وسلم وعليه الإجماع كما مر معنا.

٣)- وعن الهيثم بن خنيس قال: كنا عند عبد الله بن عمر رضي الله عنهما فحدرت رجله فقال له رجل: اذكر أحب الناس إليك فقال: يامحمد، فكأنما نشيط من عقال.

وعن عبد الرحمن بن سعد قال (حدرت رجل ابن عمر فقال له رجل اذكر أحب الناس إليك فقال محمد<sup>(1)</sup>.

٧) - وذكر الحافظ ابن كثير خلال كلامه عن وقعة اليمامة مانصه: (وحمل خالد بن الوليد رضي الله عنه حتى جاوزهم وسار لجبال مسيلمة وحعل يترقب أن يصل إليه فيقتله، ثم رجع، ثم وقف بين الصفين ودعا البراز وقال: أنا ابن الوليد العود أنا ابن عامر وزيد، ثم نادى بشعار المسلمين، وكان شعارهم يومئذ [يامحمد])<sup>(٢)</sup>.

٨) – وها هو سيدنا آدم عليه الصلاة والسلام يتوسل بسيدنا محمد صلى الله عليه وسلم فقد روى سيدنا عبدا لله بن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (لما اقترف آدم الخطيئة قال: يارب أسألك بحق محمد إلا غفرت لي فقال الله تعالى ياآدم كيف عرفت محمداً ولم أخلقه؟ قال: يارب إنك لما

١ – أخرجه البخاري في الأدب المفرد (٩٦٤) وذكره الشيخ ابن تيمية في الكلم الطيب في الفصل السابع والأربعين ص ١٦٥. ٢- البداية والنهاية (٦ | ٣٢٤).

الموسوعة اليوسفية في بيان ادلة الصوفية

خلقتني رفعت رأسي فرأيت على قوائم العرش مكتوباً لا إله إلا الله محمد رسول الله، فعلمت أنك لم تضف إلى اسمك إلا أحب الخلق إليك، فقال الله تعالى صدقت يا آدم إنه لأحب الخلق إليّ، وإذ سألتني بحقه فقد غضرت لك، ولو لامحمد ماخلقتك)<sup>(1)</sup>.

التوسل

٩) - وها هو سيدنا معاذ رضي الله عنه يتذكر قول النبي صلى الله عليه وسلم له لما أرسله إلى اليمن: (فعلك تمر بقبري ومسجدي)<sup>(٢)</sup>. فيأتي إلى قبره صلى الله عليه وسلم ويبكي أمامه وإذا بسيدنا عمر يراه فيقول له: مايبكيك؟ فيقول سيدنا معاذ: حديث سمعته من رسول الله صلى الله عليه وسلم: (اليسير من الرياء شرك)<sup>(٣)</sup>.

• ١) - وروى الخطيب في تاريخه عن علي بن ميمون رضي الله عنه أنه قال: سمعت الشافعي رضي الله عنه يقول: (إني لأتبرك بأبي حنيفة وأجيء إلى قبره في كل يوم يعني زائراً، فإذا عرضت لي حاجة صليت ركعتين وجئت إلى قبره وسألت الله تعالى الحاجة عنده فما يبعد عنى حتى تقضى) وقد صح وبسند صحيح توسل الإمام الشافعي بالإمام أبي حنيفة رضي الله عنهما.

**١٩)- وروى أيضاً عـن أحمـد بـن جعفـر القطيعي قـال:** سمعـت الحسـن بـن ـ إبراهيم أبا علـي الخـلال وهـو شـيخ الحنابلـة في وقتـه يقـول: (مـاهمني أمـر فقصـدت قبرموسى بن جعفر يعني الكاظم فتوسلت به إلا سهل الله لي ما أحب)<sup>(٤)</sup>.

**١٢)- وقال الحافظ عبد الغني المقدسي:** (خرج في عضدي شيء يشبه الدّمّل، وكان يبرأ ثم يعود، ودام بذلك زماناً طويلاً، فسافرت إلى أصبهان، وعدت إلى بغداد وهو بهذه الصفة، فمضيت إلى قبر الإمام أحمد بن حنبل رضي الله عنه وأرضاه ومسحت به القبر فبرأ ولم يعد)<sup>(٥)</sup>.

١- أخرجه البيهقي في كتابه دلائـل النبـوة (٥ /٤٨٩)، والحـاكم (٢ /٥١٥) وصححه، والطـبراني في الأوســط (٦٤٩٨) وذكره الهيثمي في (مجمع الزوائد ) (١٣٩١٧). وقــد حقـق الإمـام تقـي الدين السـبكي في كتابـه: (شفاء الأسقام) أن هذا الحديث لاينزل عن درجة الحسن. ٢- أخرجه أحمد (٥ | ٢٣٥) وذكره الهيثمي في المحمع (١ / ٥٥). ٣- أخرجه ابن ماجه (٣٩٨٩) وذكره الهيثمي في تجمع الزوائد (١٠|٥٥)، والحاكم (١|٤) وقال: صحيح لاعلة له، ووافقه الذهبي والطبراني في الأوسط (٧١٠٨). ٤- من كتاب إتحافُ الأذكياء بجواز التوسل بالأنبياء والأولياء للشيخ عبدًا لله صديق الغماري. ٥– ذكرها الحافظ ضياء الدين المقدسي المتوفى سنة (٦٤٣) في كتآبه (الحكايات المنثورة) بخطـه برقـم (٣٨٣٤) – الورقة (١١٢) الوجه (أ) السطر (١٠).



۲) - وقد قال الإمام أحمد نفسه عندما ذكر أمامه صفوان بن سليم: (هـذا رجل ينزل القطر من السماء بذكره)<sup>(۱)</sup>.

الحديم الخطيب البغدادي في تاريخه أن الإمـام إبراهيـم الحربـي أحـد أئمة الحديث قال: (قبر معروف، يعني الكرخي، الترياق المحرب).

وأن أبا عبدا لله المحاملي أحد أئمة الحديث أيضاً قال: "أعرف قبر معروف الكرّحي منذ سبعين سنة، وما قصده مهموم إلا فرّج الله همه".

وأخرج أن الإمام عبيد الله بن عبد الرحمن بن محمد الزهري قال: سمعت أبسي يقول: قبر معروف الكرخي بحرب لقضاء الحوائج، ويقال: إن من قرأ عنـده مائـة مـرة فقل هو الله أحدك<sup>(٢)</sup> وسأل الله تعالى مايريد قضى الله له حاجته.

10) - وأخرج أيضاً أن أهمد بن العباس الشامي قال: (حرحت من بغداد أريد الحج فاستقبلني رحل عليه أثر العبادة، فقال لي: من أين حرجت، قلت: من بغداد حرجت منها لما رأيت فيها من الفساد، فخفت أن يخسف بأهلها، قال: ارجع ولاتخف، فإن فيها قبور أربعة من أولياء الله هم حصن لهم من جميع البلايا، قلت: من هم؟ قال: أحمد بن حنبل ومعروف الكرخي وبشر الحاقي ومنصور بن عمار، فرجعت وزرت القبور)<sup>(۲)</sup>.

ومن لطائف القول أن بعض الحجاج كان يقبل حديدة حِجر سيد الأولين والآخرين صلى الله عليه وسلم فرآه بعض المسلمين هناك فقال لأحد العلماء حوله: (انظر إلىهذا المشرك يقبل حديدة الحجرة، وهو حديد صنعناه بأيدينا لاينفع ولايضر، فنظر إليه العالم فرأى على رأسه قلنسوة، فقتتَله منها ثم قال له: ألم نصنع هذه القلنسوة بأيدينا؟ قال: نعم، قال لماذا قتَلتُها أنا، قال: إكراماً لي لأنها على رأسي. فقال له: وهؤلاء يقصدون ذلك).

 ١- تذكرة الحفاظ ص (٢١). ٢– سورة الإخلاص الآية (١). ٣- من كتاب إتحاف الأذكياء للشيخ عبدا لله صديق الغماري.

التوسل

FOR QUR'ĂNIC THOUGHT

#### أقوال العلماء والصالحين في التوسل والاستغاثة

١- الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله تعالى:

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

قال في رسالته الموجهة لأهل القصيم مستنكراً بشدة على من نسب إليه تكفير المتوسل بالصالحين: (إن سليمان بن سحيم افترى عليّ أموراً لم أقلها و لم يأت أكثرها على بالي فمنها: أني أكفر من توسل بالصالحين، وأني أكفر البوصيري لقوله يا أكرم الخلق، وأني أحرق دلائل الخيرات، وجوابي عن هذه المسائل أن أقول: (سبحانك هذا بهتان عظيم)<sup>(1)</sup>.

وسئل الشيخ محمد بن عبد الوهاب عن قولهم في الاستسقاء (لا بـأس بالتوسـل بالصالحين) فأجاب بكلام كثير منه:

(... ولكن يقول في دعائه : أسألك بنبيك أو بالمرسلين أو بعبادك الصالحين أو يقصد قبراً معروفاً أو غيره يدعو عنده)<sup>(٣)</sup>. وهذا يدل على جواز التوسل عنده.

## ۲ \_ الشيخ ابن تيمية رحمه الله تعالى:

سئل رضي الله عنه: هل يجوز التوسل بالنبي صلى الله عليه وسلم أم لا؟ فأجاب: (الحمد لله، التوسل بالإيمان به ومحبته وطاعته والصلاة والسلام عليه وبدعائـه وشفاعته ونحو ذلك مما هو من أفعاله وأفعال العباد المأمور بها في حقه مشروع باتفاق المسلمين)<sup>(3)</sup>.

وقال في موضع آخر: (وكذلك مما يشرع التوسل به صلى الله عليه وسلم في الدعاء كما في الحديث أن النبي صلى الله عليه وسلم علّم شخصاً أن يقول: اللهم إنــي

١– سورة النور الآية (١٦). ٢– الرسالة الأولى والحادية عشرة من رسائل الشيخ محمد بن عبد الوهاب القسم الخامس ص (١٢) ص(٢٤) ٣– فتاوى الشيخ محمد بن عبد الوهاب في محموعة المؤلفات، القسم الثالث ص (٢٨) السي نشرتها حامعة الإمام محمد بن مسعود الإسلامية في أسبوع الشيخ محمد بن عبد الوهاب، (والغريب من الذين يُقرّون أسبوع محمد إبن عبد الوهاب وينكرون مولد النبي محمد بن عبد الله السنوي....). ٤– الفتاوى الكبرى (١/٠١٠).

0 100000 الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية التوسل\_ FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

أسالك وأتوجه إليك بنبيك محمد صلى الله عليه وسلم نبي الرحمة، يا محمد إني أتوجـه بك إلى ربك فيجلي حاجتي ليقضيها فشفعه فيّ)<sup>(1)</sup>.

وقال في موضع آخر: وأما النوسل بالنبي صلى الله عليه وسلم ففيه حديث في السنن: (أن أعرابياً أتى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: يا رسول الله ! إني أصبت في بصري فادع الله لي، فقال له النبي صلى الله عليه وسلم: (توضأً وصل ركعتين ثم قل: اللهم أسألك وأتوجه إليك بنبيك محمد يا محمد إنـي أتشفع بـك في رد بصري اللهـم شفع نبيك فيّ، وقال: فإن كانت لك حاجة فمثل ذلك، فرد الله بصره<sup>(٢)(٣)</sup>.

## ٣ - الشيخ محمد ناصر الألباني:

ذكر الشيخ الألباني أنه يجوز التوسل بأسماء الله وصفاته، وبعمل الداعي، ودعاء رجل صالح آخر. فيما نقله عنه عيد العباسي في كتابه (التوسل أنواعه وأحكامه) ذلـك الذي قال عنه مؤلفه: إنه مقالات كتبها وألقاها الشيخ ناصر الألباني. فقال:

(فمما سبق تعلم أن التوسل هو مشروع دلت عليه نصوص الكتاب والسنة وجرى عليه عمل السلف الصالح، وأجمع عليه المسلمون وهو: ٢- التوسل باسم من أسماء الله تبارك وتعالى أو صفة من صفاته. ٢- التوسل بعمل صالح قام به الداعي. ٣- التوسل بدعاء رجل صالح. ثم ينقل أقوال الأئمة المعتمدين في مسألة التوسل فيقول: (فأجاز الإمام أحمد التوسل بالرسول صلى الله عليه وسلم وحده وأحاز غيره كالإمام الشوكاني التوسل به وبغيره من الأنبياء والصالحين)<sup>(3)</sup>.

£ الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله تعالى:

١- أخرجه الترمذي وصححه في كتاب الدعوات (٣٥٧٨). ٢- أخرجه البرّمذي في كتباب الدعوات (٣٥٧٨) وقبال حسن صحيح وأخرجه ابن ماجه في صطاة الحاجة (1710). ٣- الفتاوي الكبري (١ | ٥٠١). ٤- شرح العقيدة الطحاوية للشيخ محمد ناصر الألباني ص (٤٦).

| التوسل                                    | وفق المراكز القراقة                                                            | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية |
|-------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| النبي صلى الله عليه                       | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QUR'ANIC THOUGHT<br>رحمهما الله تعالى: (يتوسل بـ | قال الإمام أحمد للمروزي                |
| سلم في دعائه، وجزم به في المستوعب وغيره). |                                                                                |                                        |

وقد مر معنا قوله عندما ذكر أمامه صفوان بن سليم: (هذا رجل ينزل القطر من السماء بذكره).

## ٥- الإمام مالك بن أنس رحمه الله تعالى:

قال رضي الله عنه للخليفة المنصور لماحج وزار قبر النبي عليه وعلى آلمه الصلاة والسلام وسأل مالكاً قائلاً: يا أبا عبدا لله أأستقبل القبلة وأدعو أم أستقبل رسول الله صلى الله عليه وسلم وأدعو؟ فقال الإمام مالك: ولم تصرف وجهك عنه وهو وسيلتك ووسيلة أبيك آدم إلى الله تعالى؟ بل استقبل واستشفع به فيشفعه الله فيك. قال الله تعالى: (ولو أنهم إذ ظلموا أنفسهم جاؤوك فاستغفروا الله واستغفر لهم الرسول لوجدوا الله تواباً رحيماً)

## ٦- الإمام النووي رحمه الله تعالى:

قال رضي الله عنه: (..واعلم أن زيارة قبر الرسول صلى الله عليه وسلم من أهم القربات وأنحح المساعي... إلى أن قـال: ثـم يـأتي القـبر الكريـم فيستدبر القبلـة، ويستقبل جدار القبر، ويقف في مقام الهيبة والإجلال فيقـول: السـلام عليـك يارسـول الله.... إلى أن قال: ويتوسل به في حق نفسه ويستشفع به إلى ربه سبحانه وتعالى)<sup>(٣)</sup>.

## ٧- الإمام تقي الدين أبو الحسن السبكي رحمه الله تعالى:

قال رضي الله عنه: (اعلم أنه يجوز ويحسن التوسل والاستغاثة والتشفع بالنيي صلى الله عليه وسلم إلى ربه سبحانه وتعالى، وجواز ذلك وحسنه من الأمور المعلومة لكل ذي دين، المعروف من فعل الأنبياء والمرسلين وسيرة السلف الصالحين والعلماء المسلمين).

O MORE O الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

وقال: (وأقول: إن التوسل بالنبي صلى الله عليه وسلم جائز في كل حال: قبل حلقه وبعد خلقه في مدة حياته في الدنيا وبعد موته في مدة البرزخ وبعد البعث في عرصات القيامة والجنة)<sup>(1)</sup>.

FOR OUR'ANIC THOUGHT

### ٨ الإمام الشوكاني رحمه الله تعالى:

O GERIS

قال رضي الله عنه: (التوسل به صلى الله عليه وسلم يكون في حياته وبعد موته وفي حضرته ولايخفاك أنه قد ثبت التوسل به صلى الله عليه وسلم في حياته، وثبت التوسل بغيره بعد موته بإجماع الصحابة إجماعاً سكوتياً لعدم إنكار أحد منهم على عمر رضي الله عنه في توسله بالعباس رضي الله عنه، والتوسل إلى الله بأهل الفضل والعلم هو في التحقق توسل بأعمالهم الصالحة ومزاياهم الفاضلة إذ لايكون فاضلاً إلا بأعماله).

وقال: (ويتوسل إلى الله بأنبيائه والصالحين) أقول: ومن التوسل بالأنبياء: وذكر قصة الأعمى<sup>(٢)</sup>، وأما التوسل بالصالحين: حديث استسقاء سيدنا عمر بسيدنا العباس رضى الله عنهما)<sup>(٢)،(٤)</sup>

وينقل رضي الله عنه إجماع الصحابة على جواز التوسل، ثم يقول: (وأما التوسل إلى الله سبحانه وتعالى بأحد من خلقه في مطلب يطلبه من ربه، فقد قال عز الدين بن عبد السلام: إنه لايجوز التوسل إلى الله تعالى إلا بالنبي صلى الله عليه وسلم وعندي (أي عند الشوكاني) أنه لاوجه لتخصيص جواز التوسل بالنبي صلى الله عليه وسلم لأمرين: الأول: ماعرفناك به من إجماع الصحابة رضي الله عنهم والثاني: أن التوسل إلى الله تعالى بأهل الفضل والعلم هو في التحقيق توسل بأعمالهم الصالحة ومزاياهم الفاضلة، إذ لايكون الفاضل فاضلاً إلا بأعماله).

٩- العلامة الشهاب الرملي الشافعي رحمه الله تعالى:

سئل رضي الله عنه فأجاب: (إن الاستغاثة بالأنبياء والمرسلين عليهم الصلاة

١- كتاب شفاء الأسقام في زيارة خير الأنام، الباب الثامن وص ١٦١. ٢- أخرجه الترمذي في كتاب الدعوات (٣٥٧٨) وابن ماجه في صلاة الحاجة (١٣٨٥) ٣- أخرجه البخاري (٢|٣٤) و(٥|٢٥)، وابن خزيمة (١٤٢١). ٤- كتاب تحفة الذاكرين ص (٣٧).

التوسل

0 100000 الموسوعة اليوسفية فى بيان أدلة الصوفية FOR QUR'ĀNIC THOUGHT

والسلام والأولياء والعلماء الصالحين حائزة، وللرسل والأنبياء، والأولياء إغاثة بعد موتهم، لأن معجزة الأنبياء وكرامة الأولياء لاتنقطع بعد موتهم وأما الأنبياء فإنهم أحياء في قبورهم يصلون ويحجون كما وردت به الأخبار فتكون الإغاثة منهم معجزة لهم، والشهداء أيضاً أحياء شوهدوا نهاراً جهاراً يقاتلون الكفار، وأما الأولياء فهي كرامة لهم).

التوسل

## ١٠- الإمام السامري وصاحب التلخيص رحمهما الله تعالى:

قال السامري وصاحب التلخيص: لابأس بِالتِوسل للاستسقاء بالشيوخ والعلماء المتقين، وقال في المذهب: يجوز أن يستشفع إلى الله برجل صالح، وقبِل يستحب)<sup>(1)</sup>.

### ١١\_ العلامة ابن مفلح الحنبلي رحمه الله تعالى:

(ذكر أنه يجوز التوسل بصالح وقيل يستحب).

## ١٢ الشيخ علاء الدين علي المرداوي الحنبلي من كبار علماء الحنابلية رحمه الله تعالى:

قال: (ومنها يجوز التوسل بالرجل الصالح على الصحيح من المذهب وقيل يستحب)، وقال: (والتوسل بالإيمان به صلى الله عليه وسلم وطاعته ومحبته والصلاة والسلام عليه وبدعائه وشفاعته ونحوه مما هو من فعله أو أفعال العباد المأمور بهما في حقه مشروع إجماعاً)<sup>(٢)</sup>.

## ١٢- الشيخ يوسف النبهاني رحمه الله تعالى:

قال: (ولايخفي على أحد من المسلمين بل وغير المسلمين ممن عنده أدنى إلمام بمعرفة هذا الدين المبين وأحوال من اتبعه من المؤمنين أن جمهور الأمة المحمدية من الفقهاء والمحدثين والمتكلمين والصوفية وغيرهم من الخواص والعوام من جميع مذاهب الإسلام متفقون بالقول والفعل على استحسان الاستغاثة والتوسل والتشفع بالنبي صلى الله عليه وسلم إلى الله تعالى لقضاء الحوائج الدنيوية والأخروية، واستحباب شد

> ۱– کشف القناع (۲|۲۹). ۲– کتاب الإنصاف (۲|۲۵۶).

التوسل

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

الرحال، والسفر لزيارته صلى الله عليه وسلم من الأقطار البعيدة والقريبة حتى صار ذلك عندهم بمنزلة الأمور المعلومة من الدين بالضرورة بحيث لايجهله ولايتصور خلافه أحد، بل لايتوهم خلافه ولايتخيله كثير من طلبة أهل العلم فضلاً عن جمهور العامة الذين لايخطر شيء من ذلك في بال أحد منهم، بل ولايجوز أنه يوجد مخالف من المسلمين في استحسان ذلك، ومازالت الأمة المحمدية بحمد الله تعالى كذلك يتلقاه المتأخرون عن المتقدمين، ويعتقدون كما هو الواقع أن ذلك من أفضل الطاعات وأكمل القربات)

### ١٤ الشيخ محمد الحامد رضي الله تعالى عنه :

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

يقول رضي الله عنه في باب نداء الصالحين: (يجـوز التوسـل بهـم إلى الله تعـالى والدعاء يكون لله سبحانه والأدلة على هذا كثيرة، ومن ناداهم بقصد التوسـل بهـم لا يلام)<sup>(1)</sup>.

وقال أيضاً في باب حواز التوسل: (يجوز التوسل إلى الله سبحانه وتعمالى برسله وأنبيائه عليهم الصلاة والسلام وعلى آلهم، وبأوليائه رضوان الله عليهم وأما التوسل إلى الله سبحانه وتعالى برسله وأنبيائه عليهم الصلاة والسلام وعلى آلهم، وبأوليائه رضوان الله عليهم، فإنه حائز وسائغ عند أهل الحق بل إنه مستحب إذ هو من أسباب إجابة الدعاء وليس فيه أدنى شبه بشرك لأن الله تعالى هو المدعو وحده ولاشريك له في الخلق والتأثير، والاستشفاع غير الدعاء فما من وضر يلحق الداعي ولامن لوث يمس عقيدة التوحيد فيه، والناس في الآخرة يستشفعون إلى الله برسله وبسيدنا محمد صلى الله عليه وسلم)<sup>(٢)</sup>.

وقال أيضاً في باب التوسل: (لوكان التوسل شركاً أو فيه شائبة الشرك ما علَّمه نبي الله صلى الله عليه وسلم للأعمى حين سأله أن يدعو الله لـه، فقـد علمـه التوسـل به. وإجازة التوسل في حياة المتوسل به لابعد مماته لايعتمـد شـرعاً، وفعـل عمر رضـي الله عنه ليس فيه إلا التوسل بالحي وفعل الشيَء لاينفي ما عداه كما هو مقرر)<sup>(٣)</sup>.

١- ردود على أباطيل ص(٢٥) القسم الثاني. ٢– ردود على أباطيل ص (٢٦) القسبم الثاني. ٣- ردود علىأباطيل ص(٢٥) القسم الثاني.

التوسل

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

٢٣– ومنهم العلامة الشيخ علاء الدين علي الرداوي الحنبلي رحمه ا لله تعالى. ٢٧– ومنهم الشيخ العلامة أحمد المردوي. ٢٨– ومنهم العلامة الشيخ السامري. ٢٩– ومنهم الشيخ يوسف النبهاني. ٣٠– ومنهم الشيخ محمد الحامد.

0 MSHID 6

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

فهاهي يا أخي أدلة التوسل والاستغاثة، قد سُردت أمامك ظاهرة جلية، فـانظر إليها بعين الإنصاف والبحث عن الحقيقة، انظر إليها نظرة البـاحث عـن الطريقـة الـتي تجمع ذلك الجسد المتشتت الأعضاء الذي أخبر عنه نـبي المسـلمين كلهـم سيدنا محمـد صلى الله عليه وسلم بقوله: (المسلمون كالجسـد الواحـد...<sup>(۱)</sup> سـائلين الله أن يهدينـا سواء السبيل والحمد لله رب العالمين.



١- أخرجه البخاري (٢٦٥٥)، ومسلم (٣٥٨٦)، والحاكم (٤ / ٢٧).

6 96500 الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية



المدد

معنى نفظ المدد:

يختلف معنى كلمة (مدد) باختلاف نية قائلها.

وورد في لسان العرب عين معنى كلمة مدد: مددنا القوم، أي صرنا لهم أنصاراً ومدداً.

وأمدَّ الأمير جنده بـالخيل والرجيال وأعيانِهم، وأمدهم بمـال كثـير وأغنـاهم.. والمددُ: العساكر التي تلحق بالمغازي في سبيل آلله، والإمداد أن يرسل الرحل مدداً<sup>(١)</sup>.

وقال الإمام الفيومي رحمه الله تعالى: أمددته بمدد: أعينته وقويته به (٢).

فإذا قال المسلم: "مدديا الله، أي أعِنّي وأمدّني بقوتك، وانصرني على عدوّك، وزدني بالرحجات والبركات، وأمدني بالمقدرة علي طاعتك ومحاربة نفسي وشيطاني.

وأما إذا قال: "مدد يا أولياء الله، فمعناه: علّمونا مما علمكم الله، وأمدُّونا مما أمدكم الله سبحانه به من العلوم والعرفان، وساعدونا بما ينفعنا لسيرنا، وأرشدونا في سلوكنا إلى محبة الله بإذن الله: وما كان هذا إلا لأن أكثر العباد فقدوا من يدربهم ويؤدبهم بالإسلام، وبأحلاق سيد الأنام صلى الله عليه وسلم، لذلك فإنهم بحاجة إلى من يعينهم ويمدهم بالعلم ، ويعلمهم أدب طريقة السير والسلوك، والمدد بالمعنى الذي ذكرناه موجود حساً ومعنىً في حياتنا، فلا يستطيع أحد أن ينكر أن الإنسان يستعين بوسائط النقل كالسيارة والطيارة والباخرة والقطار لقضاء الحوائج الدنيوية والانتقال بواسطتها من بلد إلى آخر لا يصل إليه الإنسان بدونها إلا بشق الأنفس، هذا وإن

> ۱ – لسان العرب مادة (م د د). ۲ – المصباح المنير مادة (م د د).



البحارة والطيارين يستولون على وجهة سفرهم بحراً وجواً بواسطة قطعة معدنية يقال لها: البوصلة، ترشدهم إلى الجهة المطلوبة ولا ينكر هذا! فهل الاستعانة بالمعدن تخرج عن الملة؟! وهل تُرفَضُ مساعدة ثمينة يقدمها إلينا من له خبرة في سلوك طريق محبة الله المحفوفة بشتى أنواع المحاطر للوصول من خلال ذلك المدد وتلك المساعدة بلا مشقة ولا تعب... علماً بأن أقل الأعداء في هذا الطريق النفس والشيطان والهوى.؟!

ومن هنا يظهر لنا أن الإنسان بحاجة إلى الاستعانة بأشياء كثيرة من مخلوقات الله لتمده بمدد قد سخره الله له على أيدي خلقه ومصنوعاتهم من أي نوع كانت. وهناك فرق بين مدد الخالق سبحانه ومدد المحلوق، فكلمة مدد تأتي بمعنى المساعدة والمعاونة، وهي مستحبة في كل أنواع البرِّ بجميع الطرق الـتي أجازهـا الشـرع الحنيف، فاستعانة الناس بعضهم ببعض في الأمور لا مفر منهـا ولا غنى عنهـا والإنسـان مأمور بهـا، لا سيما في أمور البر والتقوى، فقد قال الله تعـالى: (وتعاونوا على البر والتقوى ولا تعاونوا على الإثم والعدوان).

فالتعاون بين الخلائق هو المدد، أي المساعدة ونصرة بعضهم لبعـض، فلـو طلب الإنسان من بني جنسه الإمداد فليس بمعنى أنه يطلب منه كما يطلب مـن ربـه، ولكـن بالمدد والقدرة التي أمده الله بها، والإمداد بالمعنى المذكور على قسمين:

القسم الأول: هو مدد صرف من الله سبحانه وهو ما لا يتم على الحقيقة إلا منه، ولا تكون الإغاثة للخلق إلا به سبحانه، قال الله تعالى: **كلاً نمد هؤلاء وهؤلاء** من عطاء ربك وما كان عطاء ربك محظوراً؟<sup>(٢)</sup>، والمعنى كما قال الإمــام الشـوكاني رحمه الله تعالى: نزيده من عطائنا على تلاحق من غير انقطاع، نرزق المؤمنين والكفـار وأهل الطاعة وأهل المعصية<sup>(٣)</sup>.

والقسم الثاني: وهو ما يجريه الله سبحانه على يد ملائكته الكرام بما آتاهم الله من القوة والأسرار، وعلى يد أنبيائه عليهم الصلاة والسلام بواسطة المعجمزات، وعلى يد أوليائه بطريق الكرامات.

١- سورة المائدة الآية (٢). ٢- سورة الإسراء الآية (٢٠). ٣- فتح القدير (٣ (٢١٧).

المدد 🕖

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصو**في**ة

والفرق جليَّ واضح جداً: وهو أن الله سبحانه يمـد من يشاء من عباده، من حزائن فضله ورحمته بالمعونة والإغاثة والنصرة على الكفار والمشركين، متى شاء، وكيفما شاء، ولا يتوقف عطاؤه تعالى على إذن أحد أو رضاه، وأما أنبياؤه وأولياؤه فلا يكون إمدادهم للطالبين إلا بإذن الله ومشيئته ورضاه، وهـو بالحقيقة مستمدٌ من إمداد الله تعالى، والأمثلة على ذلك كثيرة جداً.

FOR QUR'ANIC THOUGHT

المدد

وقد جعل ا لله تعالى في هذه الدنيا ملائكة لهم وظائف وأعمال ظاهريـة وباطنيـة يخدمون بها خلق ا لله تعالى بما أمرهم به الله.

قال الإمام الرازي رحمه الله في تفسيره للآية الكريمة: ﴿من الله في المعارج﴾<sup>(١)</sup>: "وعندي فيه وجه رابع: وهو أن هذه السموات كما أنها متفاوته في الارتفاع والانخفاض والكبر والصغر وقوتها وشدة القوة على تدبر هذا العالم (أي بحسب أمر الله تعالى لها)، فلعل نور إنعام الله وأثر فيض رحمته لا يصل إلى هذا العالم إلا بواسطة تلك الأرواح، إما على سبيل العادة أو لا<sup>"(٢)</sup>.

وقال أيضاً رحمه الله تعالى في تفسير قول الله تعالى: ﴿وما منا إلا له مقام معلوم﴾<sup>(٢)</sup>: "وهذا يدل على أن لكل واحد منهم مرتبة لايتجاوزها ودرجة لا يتعدى عنها، وتلك الدرجات إشارة إلى درجاتهم في التصرف في أجسام هذا العالم<sup>"(٤)</sup>.

ولقد سخر الله ملائكة لمعرفة وكتابة أفعال العباد بأمر منه حلّ وعملا وهو في الوقت نفسه ينسب المعرفة والكتابة لنفسه قائلاً سبحانه: ﴿إِنَّا نَحْنَ نَحْيَ الموتى ونكتب ما قدموا وآثارهم وكل شيء أحصيناه في إمام مبين﴾<sup>(٥)</sup>.

قال الإمام الطبري رضي الله عنه: "أي ونكتب ما قدموا في الدنيا من خير وشر ومن صالح الأعمال وسيئها"<sup>(1)</sup>.

> ١- سورة المعارج الآية (٣). ٢-- تفسير الفخر الرازي (٢٤ / ١٢٢). ٣- سورة الصافات الآية (٢٢ / ١٢٢). ٤- تفسير الفخر الرازي (٢٦ / ١٧٤). ٥- سورة يس الآية (٢٢).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصو**فية** 

وقال تعالى في حق الملائكة: ﴿ما يلفظ من قول إلا لديه رقيب عتيد﴾<sup>(١)</sup>. وسحرهم أيضاً لحفظ العباد وكذلك نسب الحفظ لذاته سبحانه وتعالى فقال: ﴿فا لله خير حافظاً وهو أرحم الراحمين﴾<sup>(٢)</sup>.

FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

وقال سبحانه وتعالى أيضاً في حق الملائكة: ﴿ لَهُ مُعَقَّبَاتَ مَنْ بَيْنَ يَدْيَهُ وَمَنْ خَلِفَهُ يَحْفَظُونَهُ مِنْ أَمَرِ اللهُ ﴾<sup>(٣)</sup>.

وسحر ملك الموت لقبض الأرواح، وفي نفس الوقت أيضاً نسب ذلك لنفسه سبحانه فقال: ﴿وا لله خلقكم ثم يتوفاكم ﴾<sup>(ئ)</sup>.

وقال عز وحل في حق الملائكة: ﴿قُلْ يتوفاكم ملك الموت الذي وكل بكم ثم إلى ربكم ترجعون﴾(°).

فالفعل في هذه الآية راجع لملك الموت بأمر ا لله وإذنه سبحانه.

وعلى هذا فإن الله تعالى قد أمدَّ الملائكة بأسرار يحفظون بها عباد الله بتسخير منه عز وجل، فهو فعال لما يريد، فمهما ظهر من الملائكة الكرام من عجائب وغرائب لا يكون ذلك منهم على الحقيقة فهم مسخرون بأمر الله، فقد قال عنهم ربنا تعالى: (لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون).

وقد جعل الله تعالى في هذه الدنيا لخلقه ما جعل للملائكة الكرام عليهم السلام من وظائف وأعمال ظاهرية وباطنية، وزَوَّدَهم بإمدادات وقدرات نورانية فقد أكرم الله أنبياءه ورسله وأولياءه بشيء من الأسرار التي تجعلهم قائمين بها على نصرة دين الله، ويمدون بها من شاؤوا بإذن ربهم ورضاه لإقامة دين الله جل جلاله. وقال الإمام البيهقي رحمه الله تعالى في تفسير قول الله سبحانه: **(ولا يحيطون بشيء من علمه إلا بما شاء)** أي لا يعلمون من علمه إلا ما شاء أن يعلمهم إياه بتعليمه<sup>(٨)</sup>.

١~ سورة ق الآية (١٨). ٣- سورة يوسف الآية (٢٤). ٣- سورة الرعد الآية (١١). ٤- سورة النحل الآية (٧٠). ٥- سورة السجدة الآية.(١١). ٣- سورة التحريم الآية (٢). ٧- سورة البقرة الآية (٢٥٥).

المدد

6 113530 6 الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية FOR QUR'ANIC THOUGHT

وقال البغوي رحمه ا لله تعالى في تفسير قوله سبحانه في حق سيدنا الخضر رضـي ا لله عنه: ﴿**وعلَّمناه من لدُنّا عِلماً**﴾<sup>(1)</sup>، أي علم الباطن إلهاماً<sup>(٢)</sup>.

والأنبياء عليهم الصلاة والسلام أرفع درجة وأجل قدراً عند الله من الملائكة عليهم السلام، فلذلك أمذهم ببعض صفاته وأجرى على أيديهم بعض الخوارق التي لو سمع بها من ينكر المدد لأول وهلة ولم يعلم أنها صدرت عن رسول مؤيد لحكم على قائلها بالكفر والخروج عن الملة فوراً!! وأدل دلالة على هذا ما أجراه الله على يد سيدنا عيسي عليه الصلاة والسلام فلنسمع إلى قول الله تعالى وهو ينسب إلى نفسه إحياء الموتى قائلاً: ﴿فا لله هو الولي وهو يحيى الموتى وهو على كل شيء قدير ؟")، ثم يقول في حق سيدنا عيسى عليه الصلاة والسلام: ﴿وَإِذْ تَخْبُوجُ المُوتَبِي بِإِذْنِي ﴾ (٤)، وكذلك ينسب شفاء المرض إليه سبحانه وتعالى فيقول: ﴿وإذا مرضت فهو يشفين»<sup>(°)</sup>، ثم يقول في حق سيدنا عيسي عليه الصلاة والسلام: ﴿وتبرئ الأكمه والأبرص بإذني (``، وينسب الخلق إلى نفسه سبحانه وتعالى فيقول: ﴿وخلق كُلْ شيء فقدره تقديراً <sup>(٧)</sup>، ثم يقول في حق سيدنا عيسى عليه الصلاة والسلام: ﴿**وإذ** تخلق من الطين كهيئة الطير بإذني فتنفخ فيها فتكون طيراً بإذني ﴾ (^)، وليس ذلك فحسب بل بعد أن أمد الله سيدنا عيسى بتلك الصفات نراه يتكلم بلسان المدد الإلهـي فينسب الأسباب إلى نفسه والفعل الحقيقي إلى مسبِّبها فيقول: ﴿ أُنِّي أَخْلُق لَكُم مَن الطين كهيئة الطير فأنفخ فيه فيكون طيراً بإذن الله وأبرئ الأكمه والأبسرص وأحبى الموتى بإذن الله (\*) وهذه الآية أكبر دليل على جواز إطلاق مثل هذه الألفاظ على من جعل الله المقدّرات على يديه من باب المجاز الذي لاسبيل لإنكاره كما مر معنا

في باب التوسل.

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

ثم إن هذا في الحقيقة أعظم من كلمة مدد في مضمونها ودلالتها، فالبركات والخيرات التي يمد الله تعالى بها أحداً من مخلوقاته يستفيد منها كل من حوله من المؤمنين فقد قال الله تعالى في حق سيدنا نوح عليه الصلاة والسلام: ﴿قيل يا نوح اهبط بسلام منا وبركات عليك وعلى أمم ممن معك﴾<sup>(١)</sup>.

FOR QUR'ANIC THOUGHT

المدد

144

أي وخيرات عظيمة عليك وعلى ذرية من معك من أهل السفينة<sup>(٢)</sup>. وقال القرطبي: دخل في هذاكل مؤمن إلى يوم القيامة<sup>(٣)</sup>.

ومنَّه قوله صلى الله عليه وسلم:

(مثل الجليس الصالح وجليس السوء كحامل المسك ونافخ الكير (\*).

وما يمد الله سبحانه وتعالى به رسله وأنبياءه إنما هو في سبيل إقامة الحجة ونشـر الدعوة، وقد علمنا أن سيدنا محمداً صلى الله عليه وسلم أفضل الأنبياء على الإطـلاق كما قال صاحب الجوهرة رحمه الله تعالى:

وأفضل الخلق على الإطلاق نبينا فمل عن الشقاق

وبهذا يكون المدد المعطى له صلى الله عليه وسلم من الله سبحانه وتعالى أرقى وأعظم من جميع ما أعطيه سائر الأنبياء والمرسلين، لأن الله بعث كل نبي مبلغـاً وداعيـاً لقومه، ولكن بعثة الحبيب المصطفى كانت للحلق كافة.

قال أحد الصالحين: إن الإمداد الذي يفيضه ا لله على أنبيائه كالأمانة المستعارة عندهم ليعملوا بواسطتها لهداية الخلق إلى طاعة ربهم، ألم يقل الله تعالى في حق نبيه صلى الله عليه وسلم: (وإنك لتهدي إلى صواط مستقيم)<sup>(٥)</sup>، وقال أيضاً سبحانه وتعالى في حقه صلى الله عليه وسلم: (هو الذي بعث في الأميين رسولاً منهم يتلوأ عليهم آياته ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة وإن كانوا من قبل لفي ضلال

١- سورة هود الآية (٨٤). ٢- صفوة التفاسير (٢ (١٧). ٣- تفسير القرطيي (٩ /٤٨). ٤- أخرجه البخـاري (٢١٠١) ومسـلم (٦٦٣٥)، وأحمـد (٤ [٤٠٨)، وابـن حبـان (٥٦١)، والطيالسمي موقوفاً (٥١٥)، والقضاعي (١٣٨٠)، عن أبي موسى وأخرجه ايضاً البغوي (٣٤٨٣). ٥- سورة الشوري الآية (٢٢).

6 113530 6 الموسوعة اليوسفية في <mark>بيان أدلة</mark> الصو**فية** 

مبين﴾(').

FOR QURĂNIC THOUGHT

فما دام سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم حاملاً الرحمة والرأفة الإلهية للعالمين، وأسرار التزكية للعالم بأجمعه فهذا يعني أنه يَمدُّ الخلق بإذن الله بالرحمة والرأفة، والآية الكريمة واضحة في كلمة **(ويزكيهم)**، واستطاع بفضل الله وبواسطة عطاء الله له تزكية من اتبعه وأطاعه، فأصلح من كانوا أشرَّ الناس في الجاهلية وأفظهم قتـلاً وكفراً، فأصبحوا بعدها ألطف الناس وأحسنهم أخلاقاً وديناً وإيماناً.

وإن الله تعالى أعطى سيدنا محمداً صلى الله عليه وسلم المقدرة والإمداد ليرشد الخلق

وهو يحمل في صدره المبارك مدداً نورانياً يمدُّ به عباد الله بإذن الله، وقال القاضي البيضاوي في تفسير الآية الكريمة: إني جاعل في الأرض خليفة ب<sup>(٢)</sup>، قال: (إن استخلافه سبحانه وتعالى ليس مبنياً على العجز والاحتياج، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً، بل هو مبني على قصور المستخلف عليه.. فمعاملته تعالى في إفاضة الكمالات والمعارف على خلقه إنما هي بحسب استعداداتهم، فمن كان مستعداً لاستفاضتها بلا واسطة يفيض عليه بنفسه بلا واسطة ملك، ومن كان لا يقبلها إلا ممن كان من جنسه، يفيض عليه بواسطة الأنبياء عليهم الصلاة والسلام فإن الأنبياء قوتهم النظرية فائقة على قوى سائر الأنام من حيث إنهم يتمكنون بقواهم على استنباط أنوار مشكاة الجسد، الموقدة تلك الزجاجة من زيست الروح الصافية عن الكدرات بحيث مشكاة الجسد، الموقدة تلك الزجاجة من زيست الروح الصافية عن الكدرات بحيث يكاد زيتها لغاية صفائه يضيء ولو لم تمسسه نارً<sup>(٦)</sup> أ.هـ انتهى كلام البيضاوي.

فالمدد إذاً هو النور الرباني الذي يفيضه الله تعالى على قلوب أنبيائه وأوليائه من الرحمات والبركمات والأسرار، وفي الحقيقة إن كل دليل ذكرناه في معرض إثبات التوسل عامة وبالغائبين والأموات خاصة يصلح لأن يكون دليلاً لإثبات المدد وسنذكر هنا بعضها ونزيد عليها إن شاء الله تعالى فمن ذلك ما رواه سيدنا عبد الله بن مسعود رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: (إذا انفلتت دابة أحدكم في

> ١ – سورة الجمعة الآية (٢). ٢ – سورة البقرة الآية (٣٠). ٣ – حاشية تفسير القاضي البيضاوي (١ | ٢٤ أو ٢٧).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT أرض فى لاة فليناد: يا عباد الله احبسوا عليَّ دابتي، فإن لله في الأرض حاضراً ميحبسه عليكم)<sup>(1)</sup>.

وقال الإمام النووي رحمه الله تعالى أنه حربه هو وبعض أكابر شيوحه ووحد أثره. وحاء في الحديث الشريف أيضاً عن سيدنا عتبة بن غزوان رضي الله عنه أنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (إذا أضل أحدكم شيئاً أو أراد غوثاً وهو بأرض ليس بها أنيس، فليقل: يا عباد الله أغيثوني، يا عباد الله أغيثوني، فإن لله تعالى عباداً لا نراهم)<sup>(٢)</sup> وقال الحافظ: ولحديث عتبة شاهد من حديث ابن عباس أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: إن لله ملائكة في الأرض سوى الحفظة يكتبون ما يسقط من ورق الشجر، فإذا أصاب أحدكم عرجة بأرض فلاة، فليناد: يا عباد الله أعينوني<sup>(٣)</sup>.

والإغاثة هنا ليست كإغاثة الله لخلقه، إنما هي تعليم وتعريف وإرشاد ومساعدة بإذن الله.

وفي هذه الأحاديث دلالة على أن الله سبحانه وتعمالي قمد خص عباداً بأسرار وإمدادات ليخدموا بها المؤمنين مهما كان بين الداعي والمحيب من مسافات شاسعةٍ، وذلك كله بأمر الله تعالى، وهذا دليل صريح بجواز طلب المدد من عباد الله.

وهذا لايتعارض مع حديث (إذا سألت فاسأل ا لله وإذا استعنت فاستعن با لله<sup>(٤)</sup> كما مر معنا في التوسل والاستغاثة.

(نظرة) ،

وما يقال في معنى المدد وطلبه من الله عن طريق الأحياء والمنتقلين، يقال كذلك في معنى (النظرة) فإن من يقول لفظ (نظرة) وهو يتوسل أو يستغيث إنما يقصد أن يقول: انظر إلي (يارسول الله أو ياولي الله) نظرة رحمة وإغاثة واشفع لي عند ربك أن يقضي حاجتي.

١- أخرجه الطبراني في الكبير (١،٥١٨)، وأبو يعلى (٢٦٩٥). وذكره الهيثمي في محمع الزوائد (١٧١٠٥). ٢- أخرجه الطبراني – الفتح الكبير (١ |٨٣). ٣– قال الشيخ عبد القادر أرناؤوط:وقال الحافظ: هذا حديث حسن الإسناد،الأذكار للنووي (ص١٩٢). ٤ – أخرجه التزمذي (٢٥١٦)، وقال: حديث حسن صحيح، وأحمد (١ (٢٩٣).

141

O NOTO O الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

هذا هو نفس معنى (أغيثوني – أعينوني – يا محمد – يا محمـداه) وغيرهـا مـن الألفاظ التي مرت معنا بصدد الكلام عن الأدلة.

FOR QUR'ANIC THOUGHT

وطالبو المدد من الأنبياء والصالحين لا يدفعهم إلى ذلك إلا اعترافهم بتقصيرهم في أداء ما افترض الله عليهم على الوجه الكامل، وعدم وصولهم لمقامات الإحسان فطلبوا الإمداد والمساعدة من الله بواسطة المصطفين الأخيار والأولياء الأبرار، لما لهم من قوة ومقدرة كبيرة بفضل الله على الطاعة والصدق والصفاء والعبادة والإخلاص والمعرفة بآداب العبودية وما هذا إلا إقتداء بما أمر الله به صحابة سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم في قوله تعالى: فولو أنهم إذ ظلموا أنفسهم جاؤوك فاستغفروا الله واستغفر لهم الرسول لوجدوا الله تواباً رحيماً ه<sup>(1)</sup>، فالآية المباركة ترشدنا إلى أدب رسول الله صلى الله عليه وسلم في قوله تعالى: فولو أنهم إذ ظلموا أنفسهم جاؤوك فاستغفروا الله واستغفر لهم الرسول لوجدوا الله تواباً رحيماً ه<sup>(1)</sup>، فالآية المباركة ترشدنا إلى أدب رسول الله صلى الله عليه وسلم ثم اعترافه بعدم أهليته للطلب من الله لسواد صحيفته مع الله فيطلب من الرسول صلى الله عليه وسلم أن يستغفر له وما ذلك إلا لأن رعوان الله والطلب، فأمر أولاً بالجيئ إلى رسول الله ثم استغفار المدنب بنفسه بحضرة مع الله فيطلب من الرسول صلى الله عليه وسلم أن يستغفر له وما ذلك إلا لأن مع الله فيطلب من الرسول صلى الله عليه وسلم أن يستغفر له وما ذلك إلا لأن رحيماته والرب وصفاء قلب وقوة في الطاعة أعظم مما عند السائل المنتغفر، فالسائل يسأل ربه وحادة، وبهذا يكون ملتزماً بالكتاب والسنة حالاً ومقارب قبولاً منهم لما عنده من مع الله فيطلب المد من هو أرفع منه اعترافاً بتقصيره وبأنه ليس أه لاً لإحابة ولاً، ومن ثم يطلب المد من هو أرفع منه اعترافاً بتقصيره وبأنه ليس أه لاً لإحابة دعائه، وبهذا يكون ملتزماً بالكتاب والسنة حالاً ومقالاً.

فقول السائل: مدد يا رسول الله أي استغفر لي وعلمني مما علمك الله بإذن الله، وكذلك إذا قال: مدد يا أولياء الله أي يطلب منهم التوسط له عند سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم بطلب الشفاعة والمغفرة والإحسان، فكل إنسان مبتدئ في أمور الدين والتزكية يحتاج إلى علم من سبقه في هذا المحال.

والذي يذهب إلى الطبيب ويستغيث به بقوله: يا طبيب خلصني من آلامي، هـل يكون مخطئاً لأنه يستغيث بإنسان ليمده بالشـفاء بواسـطة العقاقـير،بـالطبع لا، لأن الله جعل الوسائط والأسباب بين خلقه، وسعي العبـاد لكسـب الأرزاق، وكذلـك معالجـة المرأة العاقر بالعقاقير والأدوية، مع العلم يقيناً أن الله سبحانه هو رازق العبـاد بـالأموال

١- سورة النساء الآية (٢٤).

0 9100000 الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصرفية

والبنين لاينافي قول الله **(ويمددكم بأموال وبنين<sup>(١)</sup>)، ومما لاشك فيه أن الله سبحانه** وتعالى بحكمته قد سخر الخلائق بعضها لبعض، وليفيد بعضها بعضاً بإذنه تعالى، فكل نوع يفيد نوعه، فالشمس تعكس نورها على القمر في الليل، والقمر يعكس ضوءه على الأرض ويقال لهذه الظاهرة: (مدد انعكاس).

FOR OUR'ĀNIC THOU

فمن هنا نرى بأن الإنسان يستفيد من هذه الأنوار المخلوقة بوسائط ووسائل، فالله عز وجل قادرٌ أن ينير الأرض بدون شمس ولا قمر وهو ليس بحاجة لهما ولا لغيرهما من مخلوقاته.

قال تعالى: ﴿هو الذي جعل الشمس ضياءً والقمر نوراً»<sup>(٢)</sup>، فالشمس والقمر ليسا أعظم من رسول الله صلى الله عليه وسلم الـذي وهبه قـوة أعظـم مـن الشـمس والقمر، تضيء بنور سراج قلبه عالم القلوب بإذن ربه، لقوله تعالى: ﴿يا أيها النبي إنا أرسلناك شاهداً ومبشراً ونذيراً وداعياً إلى الله بإذنه وسراجاً منيراً»<sup>(٣)</sup>.

فإن طلب المريد المدد من شيخه ما هو إلا انعكاس قلب الولي الكامل الذي هو أفضل عند الله من الشمس والقمر على قلب المريد ولاشك أن الشيخ هو أحد وراث النبي صلى الله عليه وسلم حيث قال إن العلماء ورثة الأنبياء وقال في الحديث نفسه (وفضل العالم على العابد كفضل القمر على سائر الكواكب)<sup>(1)</sup> قال كفضل القمر لأنه صلى الله عليه وسلم هو الشمس المضيئة كما أن الشمس تعكس نورها على القمر والقمر يعكس نوره على الأرض كذلك فإن رسول الله صلى الله عليه وسلم يعكس نوره على قلوب الأولياء وهم يعكسون ذلك النور على المريدين.

وإذا ثبت الاستمداد بين الجممادات فيمما بينهما، فكيف ينتفي بـين المخلوقـات البشرية والله خلق الإنسان في أحسن تقويم وكرم بني آدم؟!

قال المحدث الورع الفقيه الإمام ابن أبي جمرة الأندلسي رضي الله عنه في شرحه لحديث الإفك: "... ولهذا المعنى جعل صلى الله عليه وسلم لقيا المؤمن لأتحيه

١- سُورة نوح الآية (١٢). ٢- سورة يونس الآية (٥). ٣- سورة الأحزاب الآية (٥٥-٤٢). ٤- رواه ابن حبان (ج۱ /۸۸) وأبو داود (۳۲٤۱) وابن ماجه (۲۲۳) والدارمي (۱ /۹۸) وأحمد (۵ /۹۹۱) والترمذي (۲۲۸۲).

144

°4

الملاد

0 9135399 0 الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

FOR QURANIC THOUGHT ( The second second

وقد أورد الإمام الفقيه محمد أمين أفندي المشهور بابن عابدين في رسالته: (الفوائد المخصصة)، حيث يقول: "... وقد رأيت فيها رسالتين، الأولى لعمدة المحققين فقيه النفس أبي الإحلاص الشيخ حسن الشرنبلي الوفائي رحمه الله تعالى وشكر سعيه، والثانية لحضرة الأستاذ، من جمع بين علمي الظاهر والباطن مرشد الطالبين ومربي السالكين، سيدي عبد الغني النابلسي قدس الله تعالى سرّه، وأعاد علينا من بركاته آمين، فأردت أن أذكر حاصل ما في هاتين الرسالتين مستعيناً با لله تعالى، مستمداً من مدد هذين الإمامين الجليلين...".

فهذا الإمام الجليل، ابن عابدين الذي لا يخفى على أحد من طالبي العلم الشريف، مكانته العلمية، يستمد من أمداد الصالحين، وهو رحمه الله تعالى يعلم يقيناً أن الذي أمدَّ هؤلاء الأكارم إنما هو الله سبحانه، وهو يطلب مدد ربه بواسطة صلاح وتقوى هؤلاء الأكارم، والأمثلة على ذلك كثيرة حداً. ومن هنا يتبيّن لنا جواز الاستمداد من الأولياء (أي طلب المدد منهم) بشرط أن يعتقد المرَّء عند الطلب أن ما من شيء يجري في هذا الكون إلا بإذن الله تعالى ومشيئته وعلمه.

وإن الوليَّ إذا أمدَّ الطالبين، فإنما يمدهم مما أمدَّه ا لله به، فهو لا يفيد الناس بشيء من دون الله، إنما الضار والنافع في الحقيقة هو الله تعالى، فحميع الفوائـد التي ظهرت على أيدي الأنبياء عليهم الصلاة والسلام والأولياء رضي الله عنهم من عحائب المعجزات وغرائب الكرامات، ما هي إلا إشارات على نعم المنعم العظيم سبحانه التي أظهرت على يد من أنعم عليه من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين، وإن إمداد الله لرسله وأوليائه يكون حسب ما يُريد الله ويشاء، وإمداد الرسل والأولياء لباقي العباد يكون أيضاً حسب ما يريد الله ويشاء، وإمداد الرسل والأولياء لمن يستمد من الأنبياء والصالحين الاستمداد الشرعي والشهداء والصالحين، وإن إمداد العباد يكون أيضاً حسب ما يريد الله ويشاء، هذا ولم ترد آية أو حديث بتكفير من في يستمد من الأنبياء والصالحين الاستمداد الشرعي الصحيح، ومن ادّ على يلزمه الدليل.

> ۱–: بهجة النفوس (۲|۲۲–٦۲). ۲– سورة البقرة (۱۱۱).

قال الله تعالى: (وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين)<sup>(1)</sup>، وقال صلى الله عليه وسلم: (إنما بعثت رحمة ولم أبعث لعاناً)<sup>(٢)</sup>، وقال أيضاً: (إنما أنا رحمة مهداة)<sup>(٣)</sup> فرسول الله صلى الله عليه وسلم هو الرحمة العظمى، وقد أذن الله لنا بالفرح والسرور بمولد تلك الرحمة، قال تعالى: (قل بفضل الله وبرحمته فبذلك فليفرحوا)<sup>(٤)</sup>، فقد قال السيوطي في تفسير هذه الآية ناقلاً عن ابن عباس رضي الله عنهما: (فضل الله العلم ورحمته محمد صلى الله عليه وسلم<sup>(٥)</sup>.

وقال تعالى أيضاً: ﴿**وكلاً نقص عليك من أنباء الرسل ما نثبت بـه** فؤادكَ<sup>(٦)</sup>، يظهر من ذلك أن الحكمة في قصص أنباء الرسل عليهم السلام تثبيت فؤاد النبي صلى الله عليه وسلم، ولا شـك أننا اليوم نحتاج إلى تثبيت أفئدتنا بأنبائه وأخباره أشد من احتياحه هو صلى الله عليه وسلم.

وإن المولد الشريف يحث على الصلاة والسلام المطلوبين بقوله تعالى: ﴿إِنَّ ا للهُ وملائكته يصلون على النبي، يا أيها الذين آمنوا صلوا عليه وسلموا تسليماً»<sup>(٧)</sup>، وما كان يبعث على المطلوب شرعاً فهو مطلوب شرعاً.

وقال تعالى: ﴿قال عيسى بن مريم اللهم ربنا أنزل عليمًا مائدة من السماء تكون لنا عيداً لأولنا وآخرنا وآية منك وارزقنا وأنت خير الرازقين(^) ، فنزول

0 113200 0 الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

THE PRINCE GHAZI TRUST

المائدة اعتبر عيداً لأهل الأرض للأولين والآخرين ليظهروا فرحهم، فما أحرانا أن نفرح بمولده صلى الله عليه وسلم وهو الرحمة العظمى للعالمين، قال تعالى: ﴿وَما أرسلناكُ إلا رحمة للعالمين<sup>(۱)</sup>»، إن الاحتفال بالمولد النبوي الشريف تعبير عن الفرح والسرور بالمصطفى صلى الله عليه وسلم وقد انتفع به الكافر به صلى الله عليه وسلم فقد حاء أنه يخفف عن أبي لهب كل يوم اثنين بسبب عتقه لثويبة جاريته لما بشرته بولادة المصطفى صلى الله عليه وسلم<sup>(۲)</sup> وقال إمام القراء الحافظ شمس الدين بن الجزري رحمه الله تعالى في كتابه "عرف التعريف بالمولد الشريف": (قد رؤي أبو لهب بعد موته في النوم فقيل له: ماحالك، فقال: في النار، إلا أنه يخفف عني كل ليلة اثنين بإعتاقي ثويبة عندما بشرتني بولادة النبي صلى الله عليه وسلم وبإرضاعها له) فإذا كان أبو لهب النوم فقيل له: ماحالك، فقال: في النار، إلا أنه يخفف عني كل ليلة اثنين بعتاقي ثويبة الكافر، الذي نزل القرآن بذمه يخفف عنه العذاب كل ليلة اثنين بعتاقي وسلم النوم مقيل له: ماحالك، فعال الله عليه وسلم وبإرضاعها له) فإذا كان أبو لهب مندما النوم مقيل له: ماحالك، فعال إلى الله عليه وسلم وبارضاعها له) فإذا كان أبو لهب الكافر، الذي نزل القرآن بذمه يخفف عنه العذاب كل ليلة اثنين بسبب فرحه بمولد النوم ملي الله عليه وسلم، فما حال المسلم الموحد من أمة النبي صلى الله عليه وسلم، النو ملم، الله عليه وسلم، فما حال المسلم الموحد من أمة الني صلى الله عليه وسلم، الذي سُر بمولده، ويبذل ما تصل إليه قدرته في محبته صلى الله عليه وسلم، إنه سيكون النوم الذي ندا الله عز وجل ويقول في ذلك الحافظ شمس الدين محمد بن ناصر الدين الدمشقي:

إذا كان هذا كافراً جاء ذمه بتبت يداه في الجحيم مخلداً أتى أنه في يوم الإثنين دائماً يخفف عنه للسرور بأحمدا فما الظن بالعبد الذي كان عمره بأحمد مسروراً ومات موحداً

وإنه صلى الله عليه وسلم كان يعظم يوم مولده، ويشكر الله تعالى فيه على نعمته الكبرى عليه، إذ سعد به كل موجود، وكان يعبر عن ذلك التعظيم بالصيام كما جاء في الحديث عن أبي قتادة: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم سئل عن صوم يوم الاثنين؟ فقال: **(فيه ولدت، وفيه أنزل علي)**<sup>(٣)</sup>، وهذا في معنى الاحتفال به إلا أن الصورة مختلفة ولكن المعنى موجود سواء كان ذلك بصيام أو إطعام طعام أو اجتماع

۱- سورة الأنبياء (۱۰۷) ٢- أخرجه البخاري (٣/٣٦٣) والسهيلي في الروض الأنف (٥/١٩٢) وفتح الباري (١/١٢٤). ٣- أخرجه مسلم (٢٧٣٨)، وأبو داود (٢٤٢٥)، والبترمذي (٧٤٩)، والنسائي (٢٣٨٢)، وفي الكبرى تحفة الأشراف (٩ (١٢١١٨)، وابن ماجه (١٧١٣)، وأحمد (٥ (٢٩٦)، وابن خزيمة (٢٠٨٧)، وابس حبسان (٣٦٤٢)، والبيهقي (٤ /٢٨٦)، وابن أبي شيبة (٣ /٧٨)، والبغوي (١٧٨٩).

0 113200 0 الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

على ذكر أو صلاة على النبي صلى الله عليه وسلم أو سماع شمائله الشريفة. وإن النبي صلى الله عليه وسلم كان يلاحظ ارتباط الزميان بـالحوادث الدينيـة العظمى التي مضت وانقضت، فإذا جاء الزمان الذي وقعت فيه كان فرصة لتذكرهـا، وتعظيم يومها، لأجلها ولأنه ظرف لها.

FOR QUR'ANIC THOUGHT

المولد

177

وقد أصّل النبي صلى الله عليه وسلم هذه القاعدة بنفسه كما صح في الحديث أنه صلى الله عليه وسلم: لما وصل إلى المدينة ورأى اليهود يصومون يوم عاشوراء سأل عن ذلك فقيل له: إنهم يصومونه لأن الله نجى فيه نبيهم وأغرق عدوهم فهم يصومون شكراً لله على هذه النعمة، فقال صلى الله عليه وسلم: "نحن أولى بموسى منكم فصامه وأمر بصيامه"<sup>(1)</sup>.

وعن أنس أن النبي صلى ا لله عليه وسلم عق عن نفسه بعد النبوة)، مع أنه قد ورد أن حده عبد المطلب عق عنه في سابع ولادته والعقيقة لاتعاد مرة ثانية فيحمل ذلك على أن الذي فعله النبي صلى ا لله عليه وسلم إظهار للشكر على إيجاده رحمة للعالمين، وتشريع لأمته كما كان يصلي على نفسه كذلك<sup>(٢)</sup>.

ويؤخذ من قوله صلى الله عليه وسلم في فضل يوم الجمعة، وعـدّ مزايـاه، وفيـه ولد آدم،تشريف الزمان الذي ثبت أنه ميلاد لأي نبي كان مـن الأنبيـاء عليهـم السـلام فكيف باليوم الذي ولد فيه أفضل النبيين وأشرف المرسلين.

ويكون الفرح والسرور أحياناً في ذكرى الإحياء للحوادث التاريخية الخطيرة ذات الإصلاح المهم في تاريخ الإنسانية كما يؤخذ تعظيم المكان الذي ولد فيه نبي مسن أمر جبريل عليه السلام النبي صلى الله عليه وسلم بصلاة ركعتين ببيت لحم ثم قال له: (أتدري أين صليت؟ قال: لا، قال: صليت ببيت لحم حيث ولد عيسى)<sup>(٣)</sup>.

وإن المولد أمر استحسنه العلماء والمسلمون في جميع البلاد، وجرى به العمـل في

١- أخرجه البخاري (٣٩٤٣) ومسلم (٢٦٥١) وأبو داود (٤٤٤٢)، وابن ماجــه (١٧٣٤)، وأحمـد (١ [. ٤٣)، والبيهقي (٤ (٩٨٩)، والطبراني في الكبير (١٢٤٤٢)، وابن خزيمة (٢٠٨٤)، وابن أبي شيبة (٣ / ٥٦)، وعبــد الرزاق (٧٨٤٣)، والنسائي في الكبرى "تحفة الأشراف" (٥٤٠٠)، والدارمي (١٧٠٨)، والبغـوي (١٧٨٢)، والطحاوي (٢ ٥٢)، والحميدي (٥١٥). ٢- الحاوي للفتاوي (١ ٢٩٢). ٣- أخرجه البيهقي في دلائل النبوة (٢ | ٣٥٦).

0 113200 0 الموسوعة اليوسفية فى بيان أدلة الصوفية FOR QUR'ĀNIC THOUGHT

كل صقع فهو مطلوب شرعاً للقاعدة المأحوذة من حديث ابن مسعود الموقوف: الـذي ذكره أبو نعيم عند ترجمته قال: (ما رآه المسلمون حسناً فهـو عنـد الله حسـن، وما رآه المسلمون قبيحاً فهو عند الله قبيح).

المولد

وإن معرفة شمائله ومعجزاته وإرهاصاته تستدعي كمال الإيمان به عليه الصلاة والسلام، وزيادة في المحبة، إذ الإنسان مطبوع على حب الجميل، خُلُقاً وخُلُقاً، علماً وعملاً، حالاً واعتقاداً، ولا أجمل ولا أكمل ولا أفضل من أخلاقه وشمائله صلى الله عليه وسلم، وزيادة المحبة وكمال الإيمان مطلوبان شرعاً فما كان يستدعيهما مطلوب كذلك.

وإن الاحتفال بالمولد إحياء لذكرى المصطفى صلى الله عليه وسلم وذلك مشروع عندنا في الإسلام، فأنت ترى أن أكثر أعمال الحج إنما هي إحياء لذكريات مشهورة ومواقف محمودة، فالسعي يين الصفا والمروة ورمي الجمار والذبح بمنى كلها حوادث ماضية سابقة، يحيي المسلمون ذكراها بتجديد صورتها في الواقع.

وكل ما ذكرناه سابقاً من الوجوه في مشروعية المولد إنما هو في المولد الذي خلا من المنكرات المذمومة التي يجب الإنكار عليها أما إذا اشتمل المولد على شيء مما يجب الإنكار عليه كاختلاط الرجال بالنساء، وارتكاب المحرمات، وكثرة الإسراف مما لا يرضى به صاحب المولد الشريف صلى الله عليه وسلم فهذا لا شك في تحريمه ومنعه لما اشتمل عليه من المحرمات، لكن تحريمه حينئذ يكون عارضياً لا ذاتياً كما لا يخفى على من تأمل ذلك.

### أول من أحدث المولد:

وأول من أحدث ذلك صاحب إربل، الملك المظفر أبو سعيد كوكبري ابن زيس الدين علي بن بكتكين، أحد الملوك الأمحساد، والكبراء الأحواد.... قسال ابسن كشير في تاريخه: كان يعمل المولد الشسريف في ربيع الأول، ويحتفل به احتفسالاً هسائلاً، وكسان شهماً، شجاعاً، عاقلاً، عادلاً رحمه الله وأكرم مثواه<sup>(1)</sup>.



١- الحاوي للفتاوي (١ | ٢٩٢).

0 100000 الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية FOR QUR'ANIC THOUGHT

أقوال العلماء في مشروعية الاحتفال بالمولد النبوي الشريف:

٢- قال ابن تيمية رحمه الله تعالى: "... فتعظيم المولد واتخاذه موسمـاً قـد يفعلـه
 بعض الناس ويكون له فيه أجر عظيم لحسن قصده وتعظيمه لرسول الله صلى الله عليه
 وسلم"<sup>(۱)</sup>.

۲- وقد قال ابن حجر الهيثمي رحمه الله تعالى: "والحاصل أن البدعة الحسنة متفق على ندبها، وعمل المولد واحتماع الناس له كذلك، أي بدعة حسنة".

٣- ومن ثم قال الإمام أبو شامة شيخ الإمام النووي رحمهما الله تعالى: "ومن أحسن ما ابتدع في زماننا ما يفعل كل عام في اليوم الموافق ليوم مولده صلى الله عليه وسلم من الصدقات والمعروف وإظهار الزينة والسرور، فإن ذلك مع ما فيه من الإحسان للفقراء مشعر بمحبته صلى الله عليه وسلم وتعظيمه في قلب فاعل ذلك وشكراً لله على ما من أيجاد رسوله صلى الله عليه وسلم الذي أرسلم الذي أرسله رحمة للعالمين".

٤- وقال السخاوي: "لم يفعله أحد من السلف في القرون الثلاثة، وإنما حدث بعد، ثم لا زال أهل الإسلام من سائر الأقطار والمدن يعملون المولد ويتصدقون في لياليه بأنواع الصدقات ويعتنون بقراءة مولده الكريم، ويظهر عليهم من بركاته كل فضل عميم"<sup>(٢)</sup>.

وقال ابن الجوزي رحمه الله تعالى: "من خواصًه أنه أمان في ذلك العام،
 وبشرى عاجلة بنيل البغية والمرام"<sup>(٣)</sup>.

٦- وقال السيوطي رحمه ا لله تعالى: "هو من البـدع الحسنة الـتي يشاب عليهـا صاحبها، لما فيه من تعظيم قدر النبي صلى ا لله عليه وسلم وإظهـار الفـرح والاستبشـار بمولده الشريف"<sup>(1)</sup>.

وقال أيضاً: "يستحب لنا إظهار الشكر بمولده صلى الله عليه وسلم والاجتماع

١- السيرة الحلبية لعلي بن برهان الدين الحلبي، (١ /٨٣–٨٤) وذكره ابن تيمية في كتابه اقتضاء الصراط المستقيم. ٢- السيرة الحلبية لعلي بن برهان الدين الحلبي، (١ /٨٣–٨٤). ٣- السيرة الحلبية لعلي بن برهان الدين الحلبي، (١ /٨٣–٨٤). ٤- الحاوي للفتارى (١ /٢٩٢).

149

المولد

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

FOR QUR'ANIC THOUGHT

المولد

وإطعام الطعام ونحو ذلك من وجوه القربات وإظهار المسرات"<sup>(1)</sup>. **وقال أيضاً**: "ما من بيت أو محل أو مسجد قرئ فيه مولد النبي صلـــى ا لله عليـه وسلم إلا حفت الملائكة أهل ذلك المكان وعمهم ا لله تعالى بالرحمة والرضوان"<sup>(٢)</sup>.

٧- وقال ابن الحاج رحمه ا لله تعالى: "فكان يجب أن نزداد يوم الاثنين الثاني عشر في ربيع الأول من العبادات والخير شكراً للمولى على ما أولانا من هذه النعم العظيمة وأعظمها ميلاد المصطفى صلى الله عليه وسلم"(٢).

٨- وقال الشيخ أحمد زيني دحلان رحمه الله تعالى: "ومن تعظيمه صلى الله عليه وسلم الفرح بليلة ولادته وقراءة المولد"<sup>(1)</sup>.

٩- وقال الحافظ العراقي رحمه الله تعالى: "إن اتخاذ الوليمة وإطعام الطعام مستحب في كل وقت، فكيف إذا انضم إلى ذلك الفرح والسرور بظهور نور النبي صلى الله عليه وسلم في هذا الشهر الشريف، ولا يلزم من كونه بدعة كونه مكروها، فكم من بدعة مستحبة بل قد تكون واجبة"<sup>(°)</sup>.

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

شيء من المدائح النبوية المحركة للقلوب إلى فعل الخير والعمل للآخرة، وأما ما يتبع ذلك من السماع واللهو وغير ذلك فينبغي أن يقال: ما كمان من ذلك مباحاً بحيث يقتضي السرور بذلك اليوم لا بأس بإلحاقه به، وما كان حراماً أو مكروهاً فيمنع وكذا ما كان خلاف الأولى"<sup>(1)</sup>.

١٩- وقال ابن عابدين في شرحه على مولد ابن حجر: "اعلم أن من البدع المحمودة عمل المولد الشريف من الشهر الذي ولد فيه صلى الله عليه وسلم: وقال أيضاً: فالاجتماع لسماع قصة صاحب المعجزات عليه أفضل الصلوات وأكمل التحيات من أعظم القربات لما يشتمل عليه من المعجزات وكثرة الصلوات".

١٢ - وقال الشيخ حسنين محمد مخلوف شيخ الأزهر رحمه الله تعالى: "إن إحياء ليلة المولد الشريف، وليالي هذا الشهر الكريم الذي أشرق فيه النور المحمدي إنما يكون بذكر الله تعالى وشكره لما أنعم به على هذه الأمة من ظهور خير الخلق إلى عالم الوجود، ولا يكون ذلك إلا في أدب وخشوع وبعد عن المحرمات والبدع والمنكرات، ومن مظاهر الشكر على حمله مواساة المحتاجين بما يخفف ضائقتهم وصلة الأرحام، والإحياء بهذه الطريقة وإن لم يكن مأثوراً في عهده صلى الله على الله عليه وسلم ولا في عهد الأرحام، الولد الشكر على المحمد عن المحرمات والبدع والمنكرات، الوحود، ولا يكون ذلك إلا في أدب وخشوع وبعد عن المحرمات والبدع والمنكرات، ومن مظاهر الشكر على حمد مواساة المحتاجين بما يخفف ضائقتهم وصلة الأرحام، والإحياء بهذه الطريقة وإن لم يكن مأثوراً في عهده صلى الله عليه وسلم ولا في عهد الملف الصالح إلا أنه لا بأس به وسنة حسنة"<sup>(٢)</sup>

**١٣** - وقال الشيخ محمد متولي الشعراوي رحمه الله تعالى: "وإكراماً لهذا المولـــد الكريم، فإنه يحق لنا أن نظهر معالم الفرح والابتهاج بهذه الذكرى الحبيبة لقلوبنــا كـل عام، وذلك بالاحتفال بها من وقتها..."<sup>(٣)</sup>.

٤ - وقال المبشر الطرازي<sup>(٤)</sup> رحمه ا لله تعالى: "إن الاحتفال بذكرى المولد النبوي الشريف أصبح واحباً أساسياً لمواجهة ما استجد من الاحتفالات الضارة في هذه الأيام".

۱- الفتاوي الكبري (۱ |۱۹۲). ۲– فتاوی شرعیة (۱/۱۳۱). ٣- على مائدة الفكر الإسلامي ص (٢٩٥). ٤ – شيخ الإسلام السابق في تركستان.

المولد

 Itemedia
 Itemedia
 Itemedia

 Itemedia

قصة عتق ثويبة:

يذكر العلماء في كتب الحديث والسيرة قصة عتق أبي لهب لجاريته ثويبة لما أخبرته بولادة النبي صلى الله عليه وسلم وأن العباس بن عبد المطلب رأى أبما لهب في النوم بعد وفاته فسأله عن حاله فقال: لم ألق خيراً بعدكم غير أني سقيت في هذه بعتاقتي ثويبة، وإنه ليخفف علي في كل يوم إثنين<sup>(۱)</sup>.

المولد

قلت: هذا الخبر رواه جملة من أئمة الحديث والسير، مثل الإمام عبد الرزاق الصنعاني، والإمام البخاري، والحافظ ابن حجر، والحافظ البيهقي، وابن هشام، والسهيلي، والحافظ البغوي، وابن الديم، والأشخر، والعامري، وسأبين ذلك بالتفصيل:

فأما الإمام عبد الرزاق الصنعاني فقد رواه في المصنف (٤٧٨/٧)، وأما الإمام البخاري فقد رواه في صحيحه بإسناده إلى عروة بن الزبير مرسلاً في كتاب النكاح باب فو مهاتكم اللاتي أرضعنكم (٢)، وأما ابن حجر فقد ذكره في الفتح وقال: إنه رواه الإسماعيلي من طريق الذهلي عن أبي اليمان، ورواه عبد الرزاق عن معمر وقال: وفي الحديث دلالة على أن الكافر قد ينفعه العمل الصالح في الآخرة، لكنه مخالف لظاهر واقيت قال الله تعالى: فو قدمنا إلى ما عملوا من عمل فجعلناه هباءً منثوراً (٢)، وأجيب أولاً بأن الخبر مرسل أرسله عروة ولم يذكر من حدثه به، وعلى تقدير أن يكون موصولاً فالذي في الخبر رؤيا منام فلا حجة فيه، ولعل الذي رآها لم يكن إذ فذاك أسلم بعد فلا يحتج به، وثانياً على تقدير القبول، في حتمل أن يكون ما يتعلق بالنبي ملى الله عليه وسلم محصوصاً من ذلك، بدليل قصة أبي طالب أن محف عنه فنقل من الغمرات إلى الضحضاح، وقال البيهقي: ما ورد من بطلان الخير للكفار فمعناه أنهم لا يكون لهم التخلص من النار ولا دخول الجنة، ويجوز أن يخفف عنهم من العذاب الذي يستوجبونه على ما ارتكبوه من الجرائم سوى الكفر من

١– أخرجه البخاري (١٠١٥) في النكاح، والسهيلي في الروض الأنف (١٩٢٥)، فتح الباري (١ (١٢٤). ٢– سورة النساء الآية (٢٣). ٣– سورة الفرقان الآية (٢٣).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

وأما عياض فقال: انعقد الإجماع على أن الكفار لا تنفعهم أعمالهم ولا يشابون عليها بنعيم ولا تخفيف عذاب، وإن كان بعضهم أشد عذاباً من بعض، قلت: وهذا لا يرد الاحتمال الذي ذكره البيهقي، فإن جميع ما ورد من ذلك فيما يتعلق بذنب الكفر، وأما ذنب غير الكفر فما المانع من تخفيفه؟ وقال القرطبي: هذا التحفيف خاص بهذا وبمن ورد النص فيه، وقال ابن المنير في الحاشية: هنا قضيتان: أحدهما محال وهي اعتبار طاعة الكافر مع كفره، لأن شرط الطاعة أن تقع بقصد صحيح، وهذا لا يحيله الكافر، والثانية: إثابة الكافر على بعض الأعمال تفضلاً من الله تعسلي، وهذا لا يحيله عليه ما شاء كما تقدل على عن أبي طاعة أن تقع بقصد صحيح، في المقود من عليه عليه فإذا تقرر ذلك لم يكن عتق أبي لهب لثويبة قربة معتبرة، ويجوز أن يتفضل الله عليه مما شاء كما تفضل على أبي طالب، والمتبع في ذلك التوقيف نفياً وإثباتاً.

قلت وتتمة هذا أن يقع التفضل المذكور إكراماً لمن وقع من الكافر البر لـ ونحو ذلك والله أعلم<sup>(۱)</sup>.

وأما الحافظ عبد الرحمن بن الديبع الشيباني صاحب الأصول فقد رواه في سيرته وقال معلقاً: "قلت: فتخفيف العذاب عنه إنما هو كرامة للنبي صلى الله عليه وسلم كما خفف عن أبي طالب لا لأحل العتق، لقوله تعالى: **(وحبط ما صنعوا فيها** وباطل ما كانوا يعملون)<sup>(٢)</sup>.

وأما الحافظ البغوي فقد رواه في شرح السنة (٧٦/٩).

وأما العامري فقد رواه في بهجة المحافل، وقال شارحه الأشخر، قيل: هذا خاص به إكراماً له صلى الله عليه وسلم كما خفف عن أبي طالب بسببه، وقيل لا مانع من تخفيف العذاب عن كل كافر عمل خيراً<sup>(٤)</sup>.

وأما السهيلي فقد رواه في الروض الأنف في شرح السيرة النبوية لابـن هشـام وقال بعد نقل الخبر: فنفعه ذلك وهو في النار كما نفع أخاه أبا طالب أن هذا النفع إنما هو نقصان من العذاب، وإلا فعمل الكافر كله محبط بلا خلاف أي لا يجده في ميزانــه،

١- فتح الباري (٩ | ١٤٥). ٢- سورة هود الآية (١٦). ٣- حدائق الأنوار في السيرة (١ |١٣٤). ٤- شرح البهجة ١. (٤١).

المولد

O MORE O الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية ولا يدخل به جنة<sup>(۱)</sup>.

وحاصل البحث أن هذه القصة مشهورة في كتب الأحاديث وفي كتب السير، ونقلها حفاظ معتبرون معتمدون، ويكفي في توثيقها كون البخاري نقلها في صحيحه المتفق على حلالته ومكانته، وكل ما فيه من المسند صحيح الثبوت بسلا خلاف، حتى المعلقات والمرسلات فإنها لا تخرج عن دائرة المقبول، ولا تصل إلى المردود، وهذا يعرفه أهل العلم المشتغلون بالحديث والمصطلح.

المولد

ثم إن هذه المسألة من المناقب والفضائل والكرامات التي يذكرها العلماء في كتب الخصائص والسير، ويتساهلون في نقلها، ولا يشترطون فيها الصحيح بالمعنى المصطلح عليه، ولو ذهبنا إلى اشتراط هذا الشرط لما أمكننا ذكر كثير من حوادث سيرة النبي صلى الله عليه وسلم قبل البعثة وبعد البعثة مع أنك تجد كتب الحفاظ الذين عليهم العمدة وعلى صنيعهم المعول، والذين منهم عرفنا ما يجوز وما لا يجوز ذكره من الحديث الضعيف نجد كتبهم مملوءة بالمقطوعات والمراسيل وما أحذ عن الكهان وأشبهاهم في خصائص رسول الله صلى الله عليه وسلم لأن ذلك مما يجوز ذكره في هذا المقام.

أما قول من قال: إن هذا الخبر يعارض قوله تعالى: **(وقدمنا إلى ما عملوا من** عمل فجعلناه هباءً منثوراً»، فهذا قول مردود بما قالمه العلماء ونقلناه عنهم سابقاً، وتحرير الكلام في هذا المقام هو أن الآية تدل على أن أعمال الكفار لا ينظر إليها وليس فيها أنهم سواء في العذاب، وأنه لا يخفف عن بعضهم العذاب كما هو مقرر عند العلماء، وكذلك الإجماع الذي حكاه عياض، فإنه في عموم الكفار، وليس فيه أن الله تعالى لا يخفف العذاب عن بعضهم لأحل عمل عملوه، ولهذا جعل الله تعالى جهنم دركات، والمنافقون في الدرك الأسفل منها.

ثم إن هذا الإجماع يرده النص الصحيح، ولا يصح إجماع مع مخالفة النص كما هو معلوم للطلبة، وذلك أنه ثبت أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لعمه العباس حين سأله عن عمه أبي طالب وما هو جزاؤه إذ كان يحوطه ويغضب لـه فقـال: "إنـه

١– الروض الأنف (٥ |١٩٢).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

لفي ضحضاح من النار ولولا أنا لكان في الدرك الأسفل "(').

فها هو أبو طالب قد نفعه دفاعه عن النبي صلى الله عليه وسلم، وأخرجـه النبي صلى الله عليه وسلم من أجل ذلك من غمرات النار إلى ضحضاح منها.

FOR OUR'ANIC THOUGHT

فالتخفيف عن أبي لهب من هذا الباب أيضاً لا منكر فيه، والحديث يـدل على أن الآية المذكورة فيمن لم يكن لهـم عمـل يوجب التخفيف، وكذلـك الإجمـاع، وفي حديث أبي طالب المذكور دلالة على أن النبي صلى الله عليه وسلم يتصرف الآن وقبل يوم القيامة في أمور الآخرة، ويشفع لمن تعلق به ودافع عنه.

وأما قول من قال: إن هذا الخبر رؤيا منام لا يثبت بها حكم، فإن هذا القائل، هذاه الله للصواب، لا يفرق بين الأحكام الشرعية وغيرها، أما الأحكام الشرعية فإن الخلاف واقع بين الفقهاء: هل يجوز أخذ الأحكام وتصحيح الأخبار برؤيا رسول الله صلى الله عليه وسلم في المنام أم لا؟

وأما غيرها فإن الاعتماد على الرؤيا في هذا الباب لاشيء فيه مطلقاً، وقد اعتمد عليها الحفاظ وذكروا ماجاء في رؤيا أهل الجاهلية قبل بعثة رسول الله صلى الله عليه وسلم المنذرة بظهوره وأنه سيقضي على الشرك وما هم عليه من فساد وكتب السنة مملوءة بهذا، وفي مقدمتها كتاب دلائل النبوة وعدّوها من الإرهاصات التي لا مانع من الاستدراك في شأنها بالرؤيا ولولا ذلك لما ذكروها.

فقول القائل في شأن رؤيا العباس: إنها ليست بحجة ولا يثبت بهـا حكـم ولا حبر، خروج عن عمل الأمة من الحفاظ وغيرهم، والمراد به التهويل لا غير، وما هكـذا يكون شأن الباحث عن الحق والأمر الله.

وأما من قال: إن الرائي والمحبر هو العباس في حال الكفر، والكفار لا تسمع شهادتهم ولا تقبل أخبارهم، فإن هذا القول مردود، لا رائحة للعلم فيه، وهو باطل، ذلك لأنه لم يقل أحد أن الرؤيا من باب الشهادات مطلقاً، وإنما هي بشارة لا غير فلا يشترط فيها دين ولا إيمان بل ذكر الله تعالى في القرآن معجزة يوسف عليه السلام عن رؤيا ملك مصر وهو وثني لا يعرف ديناً سماوياً مطلقاً، ومع ذلك جعل الله تعالى رؤيته المنامية من دلائل نبوة يوسف عليه السلام، وفضله، وقرنها بقصته، ولو كان ذلك لا

١– أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف كتاب ذكر النار حديث (٤٢).

المولد

0 113500 0 الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

يدل على شيء لما ذكرها الله تعالى، لأنها رؤيا مشرك وثني لا فائدة فيهـا لا في التـأييد ولا في الإنكار.

المولد

ولهذا ذكر العلماء أن الكافر يرى الله تعالى في المنام ويرى في ذلك ما فيه إنـ ذار له وتوبيخ وتقريع، والعجب كل العجب من قول القائل: إن العباس رأى ذلك في حال كفره والكفار لاتسمع شهادتهم ولاتقبل أخبارهم، فإن هذا القـول يـدل على عـدم المعرفة بعلم الحديث إذ المقرر في المصطلـح أن الصحابي أوغيره إذا تحمل الحديث في حال كفره ثم روى ذلك بعد إسلامه أخذ ذلك عنه، وعمل به، وانظر أمثلة ذلك في كتب المصطلح لتعرف بُعد صاحب هذا عن العلم وإنما الهوى هو الـذي حمل المعرض على الدخول فيما لا يتقنه<sup>(1)</sup>.

### القيام في نهاية المولد:

مفهوم خاطئ: يظن بعض من يحضر المولد النبوي ويقوم مع القـائمين أن النـاس يقومون معتقدين أن النـبي صلى الله عليـه وسـلم يدخـل إلى المحلس في تلـك اللحظة بجسده الشريف حقيقة، وأن البخور والطيب الذي يوضع هو له، فهـذه الظنـون باطلـة لا أصل لها.

نعم نحن نعتقد أنه صلى الله عليه وسلم حي حياة برزحية كاملة لائقة بمقامه، وإن روحه جوالة في ملكوت الله سبحانه وتعالى، ويمكن أن تحضر محالس الخير، وكذلك أرواح الأولياء والصالحين من أتباعه، وقد قال مالك: "بلغني أن الروح مرسلة تذهب حيث شاءت"، وقال سلمان الفارسي: "أرواح المؤمنين في برزخ من الأرض تذهب حيث شاءت".

وإن القيام في المولد ليس سنة ولا واحباً، وإنما هي حركة حرت عادة الناس بها واستحسن ذلك من استحسنه من أهل العلم، يقول البرزنجي مؤلف أحد الموالد النبوية مانصه: وقد استحسن القيام عند ذكر مولده الشريف أئمة ذوو رواية وروية فطوبى لمن كان تعظيمه صلى الله عليه وسلم غاية مرامه ومرماه". ويقول أيضاً:

> ۱– مفاهیم یجب أن تصحح ص (۳۱۵) وما بعدها. ۲– الروح لابن القیم ص (۱٤٤).

I MOTION ( الموسوعة اليوسفية فى بيان أدلة الصوفية

وقد سن أهل العلم والفضل والتقى قياماً على الأقدام مع حسن إمعان بتشخيص ذات المصطفى وهو حاضر بأي مقام فيه يذكر بال دان فأنت تراه يقول: "وقد سن أهل العلم" ولم يقل سن النبي صلى الله عليه وسلم أو الخلفاء الراشدون، ولم يقل: "سنة مطلقة"، بل قال: "وقد سن أهال العلم" وبعدها يقول: "بتشخيص ذات المصطفى" أي أن هذا القيام لتصور شخص النبي صلى الله عليه وسلم في الذهن، وهذا التصور شيء محمود ومطلوب بال لا بد من أن يتوفر في ذهن المسلم الصادق في كل حين ليكمل اتباعه له صلى الله عليه وسلم، وتزيد مجبته فيه صلى الله عليه وسلم ويكون هواه تبعاً لما حاء به، فالناس يقومون احتراماً وتقديراً طذا التصور الواقع في نفوسهم عن شخصية ذلك الرسول العظيم مستشعرين حلال الموقف وعظمة المقام، وهو أمر عادي كما تقدم ولذلك فإن من لم يقم لا شيء عليه، ولا يكون آئماً شرعاً.

فالقيام كما قدمنا أمر استحسنه العلماء شرقاً وغرباً، والقصدية تعظيم صاحب المولد، وجرى به العمل في سائر البلاد وما رآه المسلمون حسناً فهـو عنـد الله حسـن كما مر في حديث ابن مسعود رضي الله عنه.

وقال الشيخ علي بن برهان الدين الحلبي الشافعي: وقد وجد القيام عند ذكر اسمه صلى الله عليه وسلم من عالم الأمّة ومقتدى الأئمة ديناً وورعاً، الإمام تقي الديسن السبكي، اجتمع عنده جمع كثير من علماء عصره، فأنشد قول البوصيري في مدحه صلى الله عليه وسلم:

قليل لمدح المصطفى الخطّ بالذهب على ورق من خطّ أحسن من كتب وأن تنهض الأشراف عند سماعــه قياماً صفوفاً أو جئيًّا على الركب فعند ذلك قام السبكي رحمه الله وجميع من في المحلس فحصل أنس كبير بذلك المحلس، ويكفى مثل ذلك في الاقتداء<sup>(۱)</sup>.

١– السيرة الحلبية (١ /٨٣–٨٤)، والسيرة النبوية لزيني دحلان، ص (٥١).

0 113200 0 الموسوعة اليوسفية فى بيان أدلة الصوفية

المولد

كيفية الاحتفال بالمولد النبوي الشريف:

إن الاحتفال بالمولد النبوي الشريف ليست له كيفية مخصوصة، لا بد من الالتزام وإلزام الناس بها، بل إن كل ما يدعو إلى الخير ويجمع الناس على الطاعة ويرشدهم إلى ما فيه منفعتهم في دينهم ودنياهم، يحصل به تحقيق المقصود من المولد النبوي، ولذلك فلو اجتمعنا على شيء من المدائح التي فيها ذكر الحبيب صلى الله عليه وسلم وفضله وجهاده وخصائصه ولم نقرأ قصة المولد النبوي التي تعارف الناس على قراءتها واصطلحوا عليها حتىظن بعضهم أن المولد النبوي لا يتم إلا بها، ثم استمعنا إلى بعض المواعظ والإرشادات وقراءة القرآن الكريم، فإن ذلك داخل تحت الاحتفال بالمولد النبوي الشريف.

شبهات وردت حول الاحتفال بالمولد النبوي الشريف:

**الشبهة الأولى:** قول القائل: إن الاحتفال بالمولد لم يفعله السلف ولم يكن في الصدر الأول، فهو بدعة محرمة يجب الإنكار عليها .

فالجواب على ذلك: أنه ليس كل ما لم يفعله السلف و لم يكن في الصدر الأول فهو بدعة محرمة، ولو كان الأمر كذلك لحرم جمع أبي بكر وعمر وزيد رضي الله عنهم القرآن وكتبه في المصاحف خوفاً على ضياعه بموت الصحابة القراء رضي الله عنهم، ولحرم جمع عمر رضي الله عنه الناس على إمام واحد في صلاة القيام مع قوله: "نعمت البدعة هذه<sup>(۱)</sup>"، وحرم التصنيف في جميع العلوم النافعة، واتخاذ الربط، والمدارس والمستشفيات والإسعاف ودار اليتامي والسحون.. بل يجب أن يعرض ما أحدث على أدلة الشرع فما اشتمل على مصلحة فهو واحب، أو على محرم فهو محرم، وللوسائل حكم المقاصد، فكل ما تشمله الأدلة الشرعية ولم يقصد بإحداثه مخالفة الشريعة و لم يشتمل على مناكر نه ومن ثم قيد العلماء حديث (كل بدعة

١- أخرجه البخاري (٢٠١٠)، ومالك (١ |١٤٢-١١٥).

0 113500 0 الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

THE PRINCE GHAZI TRUST

ضلالة)<sup>(1)</sup>، بالبدعة السيئة، ويدل على ذلك قوله صلى الله عليه وسلم: "مـن سـن في الإسلام سنة حسنة فله أجرها وأجر من عمـل بهـا مـن بعـده مـن غـير أن ينقـص مـن أجورهم شيء"<sup>(7)</sup>.

وقال الإمام الشافعي رضي الله عنه: (ما أحدث وحالف كتاباً أو سنة أو إجماعاً أو أثراً، فهو البدعة الضالة، وما أحدث من الخير ولم يخالف شيئاً من ذلك فهو المحمود).

وقال الإمام النووي رحمه ا لله تعالى: "البدعة في الشرع هي إحداث ما لم يكـن في عهد الرسول صلى الله عليه وسلم، وهي منقسمة إلى حسـنة وقبيحـة، ويـدل علـى ذلك أيضاً قول سيدنا عمر رضي الله عنه السابق: "نعمت البدعة هذه"<sup>(٣)</sup>.

**الشبهة الثانية:** قول القائل: إن الاحتفال بمولده صلى الله عليه وسلم في شـهر ربيع الأول، وهو نفس الشهر الذي توفي فيه، فلماذا يكون الفـرح بولادتـه ولا يكـون الحزن بوفاته؟..

والجواب على ذلك: كما قال الإمام السيوطي رحمه الله تعالى: أن ولادته عليه الصلاة والسلام أعظم النعم علينا ووفاته أعظم المصائب لنا والشريعة حثت على إظهار شكر النعم والصبر والسكوت والكتم عند المصائب، وقد أمر الشرع بالعقيقة عند الولادة، ولم يأمر عند الموت بذبح ولا بغيره، فدلت قواعد الشريعة على أنه يحسن في هذا الشهر إظهار الفرح بولادته صلى الله عليه وسلم دون إظهار الحزن.

**الشبهة الثالثة:** قول القائل: إن الاحتفال بمولده نوع من الإطراء والتقديس لـه صلى الله عليه وسلم مما يؤدي إلى رفع مقامه عن كونه بشراً وقد قال صلى الله عليه وسلم: (لا تطروني كما أطرت النصارى عيسى بنَ مريم، فإنما أنا عبد الله ورسوله)<sup>(1)</sup>

١- أخرجه أحمد (٤ / ٢٢٦ - ١٢٧)، وأبو داود (٢،٠٧)، والترمذي (٢٦٧٦) وقال حسن صحيح، وابن ماجه
 (٣٤)، والدارمي (٩٥)، والبغوي (٢،١)، والحاكم (١ / ٩٥ – ٣٦)، وصححه، ووافقه الذهبي، والبيهقي
 (٣١ / ٤٥) والطحاوي في مشكل الآثار (٣ / ٢٩)، والآجري في "الشريعة" ص (٣٤) وابن عاصم (٢٧).
 ٢- أخرجه مسلم (٨٤٣٣)، والنسائي (٣٥٥٣)، وأحمد (٤ / ٣٥٣)، مختصراً والترمذي (٥٢٧٥)، وابن ماجه
 ٣- أخرجه أحمد (١ / ٣٤)، والنسائي (٣٥٥٢)، وأحمد (٤ / ٣٥٩)، مختصراً والترمذي (٥٧٦٩)، وابن ماجه
 ٣- أخرجه مسلم (٨٤٣٢)، والنسائي (٣٥٥٢)، وأحمد (٤ / ٣٥٣)، مختصراً والترمذي (٥٧٦٧)، وابن ماجه
 ٢- أخرجه أحمد (١ / ٢٩٩)، والخرجي (٢٠٢٩)، وأخمد (٢ / ٣٤٩)، محتصراً والترمذي (٥٩٦٩)، وابن ماجه

المولد

6 1135799 6 الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية FOR QUR'ANIC THOUGHT

**فالجواب**: أن هذا الاستدلال غير صحيح لأن الإطراء المنهي عنه هو المشابه لإطراء النصارى بأن المسيح هو ابن الله، حاشاه تعالى من ذلك، أما إطراء النبي صلى الله عليه وسلم في الاحتفال بمولده فلا يعدو عن ذكر فضائله النبوية، وأخلاقه المحمدية، وقد مدح النبي صلى الله عليه وسلم أناس من الصحابة، وأثنوا عليه في حياته وبعد مماته، ولم ينكر النبي صلى الله عليه وسلم على أحد منهم ذلك بل وربما أيدهم، فهذا كعب بن زهير لما قال أمام رسول الله صلى الله عليه وسلم قصيدته المشهورة: (بانت صعاد فقلي اليوم متبول) وأتمها، نجد أن النبي صلى الله عليه وسلم قد خلع عليه عباءته وألبسه إياها حزاءً لصنيعه، وهذا عبد الله بن رواحة يقول مادحاً النبي صلى الله عليه وسلم:

المولك

وفينا رسول الله يتلو كتابه إذا انشق معروف من الصبح ساطع أرانا الهدى بعد العمى فقلوبنا به موقنات أن ماقال واقسع

وكذلك استقبال أهل المدينة لرسول الله صلى الله عليه وسلم منشدين: طلع البدر علينا.... فهل كان مدح هؤلاء الصحابة وغيرهم لرسول الله صلى الله عليه وسلم وثنائهم عليه أمراً مخالفاً للشرع؟ وإذا كان كذلك فهل يسكت عنه الرسول صلى الله عليه وسلم، فإذا كان صلى الله عليه وسلم يرضى عمن مدحه فكيف لا يرضى عمن جمع شمائله الشريفة؟!

## كبار علماء الأمة ومصنفاتهم في المولد النبوي الشريف:

\* الحافظ محمد بن أبي بكر بن عبد ا لله القيسي الشافعي المعروف بالحافظ ابن ناصر الدين الدمشقي المولود سنة (٧٧٧) هـ، المتوفى سنة (٨٤٢) هـ، قـال عنه الحافظ ابن فهد في لحظ الألحاظ ذيل تذكرة الحفاظ: هو إمام مؤرخ لـه الذهن الصافي السليم، تولى مشيخة أهل دار الحديث بالأشرفية بدمشق. وترجم الحافظ جمال الدين عبد الهادي الحنبلي في كتابه (الرياض اليانعة)، لابن ناصر الدين، وقـال معظماً للشيخ ابن تيمية محباً له مبالغاً في محبته قد صنف في المولد النبوي الشريف أجزاء عديدة ذكرها صاحب كشف الظنون ص (٣١٩)، ومنها جامع الآثار في مولد النبي المحتار، ومنها اللفظ الرائق في مولد خير الخلائق.



الحافظ العراقي: وهو الإمام الكبير عبد الرحيم بن حسين بن عِبد الرحمـن المصري الشهير بالحافظ العراقي، المولود سنة (٧٢٥)، المتوفى سنة (٨٠٨)هـ، بـرع في الحديث والإسناد والحفظ وهو العلامة الحجة، صنف مولداً شريفاً سماه (المورد الهني في المولد السني) ذكره ضمن مؤلفاته.

\* الحافظ السخاوي: وهو محمد بن عبد الرحمن القاهري المعروف بالسحاوي، المولود سنة (۸۳۱)، المتوفى سنة (۹۰۲)هـ بالمدينة المنورة، وترجم له الشوكاني في كتابه البدر الطالع، وقال عنه: من الأئمة الكبار، وقال عنه ابن فهد: لم أرَ في الحفاظ المتأخرين مثله، وقال عنه الشوكاني: لو لم يكن له من التصنيف إلا كتاب (الضوء المتأخرين مثله، وقال على إمامته، وقال صاحب كشف الظنون: للحافظ السخاوي جزء في المولد الشريف.

\*الحافظ ملا علي القاري بن سلطان بن محمد الهروي: المتوفى سنة (١٠١٤)هـ، صاحب شرح المشكاة، ترجم له الشوكاني في (البدر الطالع) وقال: أحد مشاهير الأعلام ومشاهير أولي الحفظ والإفهام، وقد صنف في مولد الرسول صلى الله عليه وسلم كتاباً، قال صاحب كشف الظنون: اسمه (المورد الروي في المولد النبوي).

#الحافظ ابن كثير: وهو عماد الدين إسماعيل بن عمر بن كثير صاحب التفسير، قال الذهبي في المحتص: الإمام المحدث البارع ثقة متقن محدث متفنن، وترجم له العسقلاني في كتابه (الدرر الكامنة في أعيان المئة الثامنة) فقال: اشتغل بالحديث ومتونه ورجاله، وأخذ عن ابن تيمية، ففتن بحبه وامتحن بسببه، كثرت تصانيفه في البلاد، صنف الإمام ابن كثير مولداًنبوياً طبع أحيراً بتحقيق الدكتور صلاح الدين المنجد.

الحافظ ابن الديبع: وجيه الدين بن عبد الرحمن بن علي بن محمد الشيباني اليمني الزبيدي الشافعي، والديبع بلغة السودان: هو لقب حده الأعلى، ولد في محرم سنة (٨٦٦)هـ وتوفي يوم الجمعة ثامن رجب الفرد سنة (٩٤٤)هـ، وكان أحد أئمة الزمان، حدث بالبخاري أكثر من مائة مرة، وصنف مولداً مشهوراً حققه الشيخ محمد علوي المالكي حفظه الله.

المولد



This file was downloaded from QuranicThought.com

التبرك

0 11642199 0 الموسوعة اليوسفية فى بيان أدلة الصوفية

والتحقيل ا

0) التبرك

FOR QUR'ÂNIC

معاني البركة:

للبركة معان شتى تختلف باختلاف سياقها من الآية أو الحديث أو الأثر أو الموضوع، ومن معانيها الزيادة والنماء وهما يشملان المحسوسات والمعنويات جميعاً، والحقيقة أن البركة سرّ إلهي وفيض زاده الله تعالى ونمتى به أعمال البر بملازمة القربات الكريمة، فكانت البركة بهذا ثمرة من ثمرات العمل الصالح، يحقق الله بها الآمال، ويدفع السوء، ويفتح بها مغالق الخير من فضله، فالبركة بهذا المعنى لون من الرحمة والفضل وأحبابه الأبرار، ثم إن الله تعالى بارك القرآن في ذاته فقال: (كتاب أنزلناه إليك وأحبابه الأبرار، ثم إن الله تعالى بارك القرآن في ذاته فقال: (كتاب أنزلناه إليك مبارك)<sup>(1)</sup>، وبارك المنازل فقال: (وقل رب أنزلني منزلاً مباركاً»، وبارك اسمه الكريم فقال: (تبارك اسم ربك ذي الجلال والإكرام)<sup>(7)</sup>، وبارك الله وتابوية من سيدنا إبراهيم فقال: (رحمة الله وبركاته عليكم أهل البيت)، وتبارك في من سيدنا إبراهيم فقال: (رحمة الله وبركاته عليكم أهل البيت). نفسه تعالى فقال: (تبارك الله رب العالين)، وبركاته كثيرة حداً في عبر من الرك في من سيدنا إبراهيم فقال: (رحمة الله وبركاته عليكم أهل البيت)، وتبارك في نفسه تعالى فقال: (تبارك الله رب العالين)، وبركاته كثيرة حداً في حين ما خلق مسرحانه وتال.

ولما كمان (التبرك بالشيء) هـو طلب البركة بذلك الشيء من الله تعمالي،

١ - سورة ص الآية (٢٩). ٢- سورة المؤمنين الآية (٢٩). ٣- سورة الرحمن الآية (٧٨). ٤- سورة هود الآية (٧٣). ٥- سورة الأعراف الآية (٤٥).

المرسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصرفية THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

(والبركة) هي الزيادة والنماء، كان معنى التبرك بآثار الصالحين طلب الزيادة مـن الخـير من الله عز وجل بجاههم ومنزلتهم عنده.

ولقد تكلم كثير من فقهاء المذاهب الأربعة في كتبهم الفقهية عن التبرك في مناسبات عديدة وأقرّوه بشرط أن لايتحاوز حدود الشريعة الإسلامية، واستعمل هؤلاء الفقهاء أنفسهم التبرك تأسياً بسلفهم الصالح من الصحابة والتابعين رضي الله تعالى عنهم -وعنا بجاههم.

والتبرك في الحقيقة ليس هو إلا توسلاً إلى الله سبحانه وتعمالى بذلك المتبرَّك بـه سواء أكان أثـراً أو مكانـاً أو شـخصاً، أمـا الأعيـان فلاعتقـاد فضلهـا وقربهـا مـن الله سبحانه وتعالى مع اعتقاد عجزها عن جلب خير أو دفع شر إلا بإذنه تعالى.

وأما الآثار والأماكن فلأنها منسوبة إلى تلك الأعيان فهي مشرفة بشرفها، ومكرمة ومعظمة ومحبوبة لأجلها.

# التبرك بسور القرآن الكريم

عن عائشة رضي ا لله عنها: أن النبي ﷺ (كان ينفث على نفسه في المرض الذي مات فيه بالمعوذات، فلما ثقل كنت أنفث عليه بهن وأمسح بيده لبركتها)<sup>(١)</sup>.

وفي رواية: قالت: (كان رسول الله ﷺ إذا مرض أحد من أهله نفت عليه بالمعوذات)(٢).

وعن أم سلمة رضي الله عنها عن النبي ﷺ: (فاسترقوا لها فإن بها نظرة)<sup>(٣)</sup> أي الطلبوا لها من يرقيهاً.

وعنها أيضاً رضي الله عنها عـن النـبي ﷺ: (بهـا نظـرة فاسـترقوا لهـا)<sup>(٤)</sup> يعـني بوجهها صفرة.

١-أخرجه البخاري (٥٧٤٨) ومسلم (٥٦٧٩) وأبو داود (٣٩٠٢) وابن ماجه (٣٥٢٩) ومالك في كتاب العـين رقم (۹۹). ۲- أخرجه مسلم (۸۷۲۵). ٣- أخرجه البخاري (٥٧٣٩). ي – أخرجه مسلم (٢٨٩٩).



التبرك بقبر سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم:

والحديث فيه التجاء أحد الصحابة إلى رسول الله ﷺ وتمسحه بقبره الشريف. وقال القاضي عياض: (رؤي ابن عمر رضي الله عنهما واضعاً يده على مقعد النبي ﷺ من المنبر ثم وضعها على وجهه).

وروى القاضي عياض عن أبي قسيط والعتبي (كان أصحـاب النبي ﷺ إذا خـلا المسحد جسّوا رمانة المنبر التي تلي القبر بميامينهم ثم يستقبلون القبلة يدعون).

وقال الملا علي القاري شارح الشفا: رواه ابن سعد عن عبد الرحمن بن عبد القاري<sup>(٢)</sup>.

والرمانة، وذكر أن الشيخ ابن تيمية أيضاً عن الإمام أحمد أنه رخّص في التمسح بالمنبر والرمانة، وذكر أن ابن عمر وسعيد بن المسيب ويحيى بن سعيد من فقهاء المدينة كمانوا يفعلون ذلك. ١. هـ<sup>(٣)</sup>.

ولما حضرت – الوفاة أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه قمال لابنه عبد الله: (انطلق إلى أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها، فقل: يقرأ عليك عمر السلام، ولا تقل: أمير المؤمنين، فإني لست اليوم بأمير المؤمنين، وقل يستأذن عمر بن الخطاب أن يدفن مع صاحبيه، قال: فاستأذن وسلم، ثم دخل عليهما وهي تبكي، فقمال: يقرأ عليك عمر السلام ويستأذن أن يدفن مع صاحبيه، فقمالت: كنت أريده لنفسي ولأوثرنه اليوم على نفسي، فلما أقبل قيل: هذا عبد الله بن عمر قد حاء، فقال: ارفعوا، فأسنده رجل إليه، فقال: ممالديك؟ قمال: الذي تحب يأمير المؤمنين، أذنت،

> ١- أخرجه الحاكم في المستدرك (٨٥٧١)، وقال: صحيح الإسناد، ووافقه الذهبي. ٢- (ج٣| ٨١٥). ٣- اقتضاء الصراط المستقيم ص (٣٦٧).



فقال: الحمد لله ما كان شيء أهم إليَّ من ذلك، فإذا أنـا قبضـت فـاحملوني، ثـم سـلم وقل يستأذن عمر فإن أذنت لي فأدخلوني، وإن ردتني فردوني إلى مقابر المسلمين)<sup>(١)</sup>.

التبرك

وقال إبراهيم الحربي: (يستجب تقبيل حجرة النبي ﷺ)

وقال صاحب غاية المنتهى الشيخ مرعي بن يوسف الحنبلي ما نصه: (ولا بأس بمس قبر بيد لاسيما من ترجى بركته)

وقال المرداوي في الإنصاف ما نصه: (يجوز لمس القبر من غير كراهية).

وقال السمهودي في وفاء الوفاء ما نصه: (لما قـدم بـلال رضـي الله عنـه مـن الشام لزيارة النبي ﷺ أتى القبر فجعل يبكي عنده ويمرغ وجهه عليه).

وقد ورد أن ابن عمر رضي الله عنهما كان يضع يـده اليمنـى على القـبر وأن بلالاً رضي الله عنه وضع خديه عليه).

وقال الحافظ ابن حجر رحمه ا لله تعالى: (استنبط بعضهم مــن مشـروعية تقبيـل الحجر الأسود جواز تقبيل يد الآدمي).

وسئل الإمام أحمد عن تقبيل منبر النبي ﷺ وقبره فلم يرَبه بأساً<sup>(٢)</sup>.

ونقل عن ابن أبي الصيف اليماني أحد علماء مكة من الشافعية جواز تقبيل المصحف وأجزاء الحديث وقبور الصالحين.

ونقل الطيب الناشري عن المحب الطبري أنه يجوز تقبيل القبر ومسه،وقال وعليه عمل العلماء الصالحين<sup>(٣)</sup>.

### التبرك بشعره ﷺ:

ومن حديث أنس رضي ا لله عنه: (أن النبي ﷺ أتى منى فـأتى الجمرة فرماهـا، ثم أتى منزله بمنى ونحر، وقال للحلاق: خذ، وأشار إلى جانبـه الأيمـن ثـم الأيسـر، ثـم جعل يعطيه الناس).

> ١– أخرجه بطوله البخاري (١٣٩٢). ٢– البداية والنهاية (٢ \٨). ٣––المقالات السنية ص (١٢٨–١٢٩).

0 113500 0 الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

0 13333 0

وقد جاء في رواية حفص بلفظ: (فبدأ بالشق الأيمن فوزعه الشعرة والشعرتين بين الناس ثم بالأيسر فصنع مثل ذلك)

FOR QUR'ANIC THOUGHT

ومن حديث أنس رضي ا لله عنه أيضاً قال: (لمــا رمــى رسـول ا لله ﷺ الجمـرة نحر نسكه ثم ناول الحالق شقه الأيمن فحلقه، فأعطاه أبو طلحة لأم سليم بأمر من النــي ﷺ ثم ناوله شقه الأيسر فحلقه، فقال: اقسم بين الناس)<sup>(١)</sup>.

وعن محمد بن سيرين قال: قلت لعبيدة: عندنا من شعر النبي ﷺ أصبناه من قبل أنس – أو من قبل أهل أنس، فقال: (لأن تكون عندي شعرة منه أحب إليّ من الدنيا وما فيها).

وعن عثمان بن عبدا لله بن موهب قال: أرسلني أهلي إلى أم سسلمة بقـدح مـن ماء، فحاءت بجلجل من فضة فيه شعر من شعر النبي ﷺوكان إذا أصاب الإنسان عــين أو شيء بعث إليها مِحْضَبَةً. قال: فاطلعت في الجلجل فرأيت شعرات حمراء)<sup>(٢)</sup>.

قال الإمام الحافظ ابن حجر في الفتح: وقد بينه وكيع في مصنفه فقال: (كان جلحلاً من فضة صيغ صوناً لشعرات النبي ﷺ التي كانت عند أم سلمة، والجلحل- هو شبه الجرس يتخذ من الفضة أو الصفر أو النحاس، وقد تنزع منه الحصاة التي تتحرك فيه فيوضع فيه -ما يحتاج إلى صيانته.<sup>(٣)</sup>

وقال الإمام العيني: وبيان ذلك على التحرير: أن أم سلمة رضي الله عنها كان عندها شعرات من شعر النبي ﷺ حمر في شيء مثل الجلجل، وكان الناس عند مرضهم يتبركون بها، ويستشفون من بركتها، ويأخذون من شعره ويجعلونه في قدح من الماء، فيشربون الماء الذي فيه الشعر، فيحصل لهم الشفاء، وكان أهل عثمان أخذوا منها شيئاً وجعلوه في قدح من فضة فشربوا الماء الذي فيه فحصل لهم الشفاء ثم أرسلوا عثمان بذلك القدح إلى أم سلمة، ووضعته في الجلجل، فاطلع عثمان في الجلجل، فرأى فيه شعرات

التبرك

6 MEELS 6 الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

حمراء.

قوله: (وكان إذا أصاب الإنسان إلى آخره) كلام عثمان بن عبدا لله بن موهب: أي كان أهلي كذا فسره الكرماني، وقال بعضهم: وكان إذا أصاب الإنسان: أي منهم، والذي قاله الكرماني أصوب يبين به أن الإنسان إذا أصابه عين أو شيء من الأمراض بعث أهله إليها. أي إلى أم سلمة، مخْضَبَة -بكسر الميم وسكون الخاء المعجمة وفتح الضاد المعجمة والباء الموحدة-وهي الإجانة ويجعل فيها ماءً وشيئاً من الشعر المبارك، ويجلس فيها فيحصل له الشفاء، ثم يرد الشعر إلى الجلحل)<sup>(1)</sup>.

التبرك

وعن جعفر بن عبد الله بن الحكم أن حالد بن الوليد قد فقد قلنسوة له يوم اليرموك. فقال: اطلبوها فلم يجدوها-فقال: اطلبوها فوجدوها فإذا هي قلنسوة حلقة أي ليست بجديدة فقال حالد: اعتمر رسول الله ﷺ فحلق رأسه فابتدر الناس جوانب شعره فسبقتهم إلى ناصيته فجعلتها في هذه القلنسوة فلم أشهد قتالاً وهي معي إلا رزقت النصر)<sup>(٢)</sup>.

وفي سير أعلام النبلاء للذهبي<sup>(٣)</sup> ما نصه: (قال عبد الله بن أحمد: رأيت أبي يأخذ شعرة من شعر النبي في فيضعها على فيه يقبلها، وأحسب أني رأيته يضعها على عينيه، ويغمسها في الماء البارد ويشربه ويستشفي به، ورأيته يشرب من ماء زمزم يستشفي به ويمسح به يديه ووجهه.

وقد ثبت أن عبد الله سأل أباه عمن يلمس رمانة منبر النبي ﷺ ويمس الحجرة النبوية، فقال: لا أرى بذلك بأساً)

وفي البداية والنهاية لابن كثير ما نصه: (قال أحمد: فعند ذلك قال لي: يعني قال له المعتصم حين طالبه بالقول بخلق القرآن فامتنع أحمد لعنك الله، طمعت فيك أن تحيبني فلم تحبني، ثم قال: حذوه واخلعوه واسحبوه، قال أحمد: فأخذت وسحبت وخلعت وجيء بالعاقبين والسياط وأنا أنظر، وكان معي شعرات من شعر النبي ﷺ

١- عمدة القاري شرح صحيح البخاري (١٨ / ٢٩).
 ٢- رواه الهيثمي في مجمع الزوائد (٩ / ٤ ٣) وابن حجر في المطالب العالية (٤ / ٩٠) وفيه يقوں خالد (فما وجهت من جهة إلا فتح لي).
 ٣- سير أعلام النبلاء (١١) ٢١٢) وروى القصة ابن الجوزي في مناقب الأمام أحمد.



وقال ابن قدامة المقدسي رحمه الله تعالى في طهارة الشعر: (إن النبي ﷺ فرق شعره بين أصحابه. قال أنس: لما رمى النبي ﷺ جمرة العقبة ونحر نسكه، ناول الحالق شقه الأيمن فحلقه ثم دعا أبا طلحة الأنصاري فأعطاه إياه ثم ناوله شقّه الأيسر قال: (احلقه)، وأعطاه أبا طلحة فقال: (اقسمه بين الناس)<sup>(٢)</sup>.

### التبرك بعرقه ﷺ:

عن سيدنا أنس رضي الله عنه أن سيدتنا أم سليم رضي الله عنها (كانت تبسط للنبي على نطعاً فيقيل عندها على ذلك النطع، قال: فإذا نام النبي ي أخذت من عرقه وشعره فجمعته في قارورة ثم جمعته في سك وهو نائم، قال: فلما حضر أنس بن مالك الوفاة أوصى إلى أن يجعل في حنوطه من السك قال: فجعل في حنوطه)<sup>(٣)</sup>.

وفي رواية :(دخل علينا النبي ﷺ فقال عندنا، فجاءت أمي بقارورة فجعلت تسلت العرق فيها، فاستيقظ فقال: أم سليم ما هذا الذي تصنعين؟ قالت: هـذا عرقـك نجعله من طيبنا وهو من أطيب الطيب)<sup>(٤)</sup>.

وفي رواية: (عرق فاستنقع عرقه على قطعة أديم عتيدة فجعلت تنشف ذلك العرق فتعصره في قواريرها فأفاق، فقال: ما تصنعين؟ قالت: نرجوا بركته لصبياننا، فقال: أصبت)<sup>(٥)</sup>.

**وفي رواية** أبثي قلابة: (فكانت تجمع عرقه فتجعله في الطيب والقوارير فقال: مــا هذا ؟ قالت عرقك أدوف به طيبي<sup>(٦)</sup>.

ويستفاد من هذه الروايـات إطـلاع النبي على فعـل أم سـليم وتصويبه ولا معارضة بين قولها إنها كانت تجمعه لأجل طيبه، وبين قولها للبركة، بل يحتمل على أنها

١- البداية والنهاية (١٠ / ٣٣٤). ۲ – تقدم تخریجه ص (۱۰۷). ٣- أخرجه البخاري (٦٦٨١). ٤- أخرجه مسلم (٢٠٠٩)، وأحمد (٣ (١٣٦)، وعبد بن حميد (١٢٦٨). ٥- أخرجه مسلم (٢٠١٠)، وأحمد (٣/٢٢١).. ٢-أخرجه مسلم (٦٠١١)، وأحمد (٣٧٦) وأدوف بمعنى أَبْلُ به طيبي.

الموسوعة اليوسفية في بيا<mark>ن أدلة الصوفية</mark> التبرك كانت تفعل ذلك للأمرين معاً) (١).

### التبرك بجلده الشريف ﷺ:

عن عبد الرحمن بن أبي ليلى عن أبيه قال: كان أسيد بن حضير رضي الله عنه رجلاً صالحاً ضاحكاً مليحاً، فبينما هو عند رسول الله ﷺ يحدث القوم ويضحكهم فطعنه رسول الله –ﷺ يخاصرته فقال: أوجعتني قال صلى الله عليه وسلم: اقتص قال: يا رسول الله إن عليك قميصاً،و لم يكن عليَّ قميص، قال: فرفع رسول الله ﷺ قميصه فجعل يقبل كشحه، فقال: بأبي أنت وأمي يارسول الله! –أردت هذا)<sup>(٢)</sup>.

وعن حبان بن واسع عن أشياخ من قومه أن رسول الله ﷺ عدل صفوف أصحابه يوم بدر، وفي يده قدح يعدل به القوم، فمر بسواد بن غزية رضي الله عنه حليف بني عدي بن النحار، وهو مستنصل من الصف أي خارج فطعنه في بطنه بالقدح وقال: استو يا سواد. فقال يا رسول الله! أوجعتني وقد بعثك الله بالحق والعدل فأقدني، فكشف رسول الله ﷺ عن بدنه، فقال: استقد، فاعتنقه، فقبل بطنه فقال: ما حملك على هذا يا سواد؟ قال: يا رسول الله! حضر ما ترى فأردت أن يكون آخر العهد بك أن يمس جلدي جلدك، فدعا له رسول الله ﷺ بخير)<sup>(٢)</sup>.

وعن الحسن أن النبي ﷺ لقي رحلاً مختضباً بصفرة وفي يد النبي ﷺ جريدة. فقال النبي ﷺ: خط ورس، فطعن بالجريدة بطن الرحل وقال: ألم أنهـك عن هـذا؟ فـأثر في بطنه دماً أدماه، فقال: القود يا رسول الله! فقال النـاس: أمن رسـول الله ﷺ تقتـص؟ فقال: ما لبشرة أحد فضل على بشرتي، فكشف النبي ﷺ عن بطنه ثـم قـال: اقتـص، فقبل الرحل بطن النبي ﷺ وقال: أدعها<sup>(٤)</sup> لك أن تشفع لي يوم القيامة)<sup>(٥)</sup>.

وكان النبي - يقول: (زاهر باديتنا ونحن حاضرته، وكان ي يحبه، فمشى يوماً إلى السوق فوجده قائماً، فجاء من قبل ظهره وضمه بيده إلى صدره فأحسَّ زاهـر بأنه رسول الله. قال: فجعلت أمسح ظهري في صدره رجاء بركته).

 ١- فتح الباري الجزء الحادي عشر ص (٧٢). ٢- أخرجه أبو داود (٥٢٢٤) والحاكم (٣/٢٨٨)، وصححه ووافقه الذهبي، وأخرجه الطبراني في الكبير (٥٥٧). ٣- أخرجه ابن إسحاق كذا في البداية(٣/٢٧١). ٤- وقد له-أدعها لك: أي أترك المقاصصة. ٥ – أخرجه عبد الرزاق (٩ (٢٦٦)، وكذا في الكنز (١٥ (٩١).

O MOUTO O الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

وفي رواية: (فاحتضنه من خلفه ولايبصره فقال: أرسلني من هذا؟ فالتفت فعرف النبي ﷺ، فجعل لايألوما ألصق ظهره بصدر النبي ﷺ حين عرفه ـ فجعل رسول الله ﷺ يقول: من يشتري العبد فقال له زاهر: يا رسول الله! إذاً تجدني كاسداً. فقسال ﷺ: (أنت عند الله غال).

FOR QUR'ANIC THOUGHT

التبرك

151

**وفي رواية أخرى:** (لكن عند الله لست بكاسد أو قـال: أنـت عنـد الله غالٍ)<sup>(۱)</sup>.<sup>(۱)</sup>

#### التبرك بلباسه أو بجبته ﷺ:

عن سيدنا سهل بن سعد رضي الله عنه في البردة الـتي اسـتوهبها مـن النـبي ﷺ، فلامه الصحابة به على طلبها فقال: (رجوت بركتها حين لبسها النبي ﷺ، لعلي أكفـن فيها)<sup>(٣)</sup>.

وعن أسماء بنت أبي بكر رضي ا لله عنهما قالت: هـذه حبـة رسـول ا لله ﷺ كانت عند عائشة حتى قبضت فلما قبضـت قبضتها، وكـان النبي ﷺ يلبسـها فنحن نغسلها للمرضى يستشفى بها)<sup>(٤)</sup>.

قال الإمام النووي رحمه ا لله تعالى في شرحه على الصحيح (٤٤/١٤): (وفي هذا الحديث دليل على استحباب التبرك بآثار الصالحين وثيابهم).

وفي شرح الإحياء للحافظ الزبيدي<sup>(٥)</sup> ما نصه: (عن الشعبي قال: حضرت عائشة رضي الله عنها: وهي تقول (إني قد أحدثت حدثاً ولا أدري ما حالي عنده فلا تدفنوني معه فإني أكره أن أحاور رسول الله ﷺ ولا أدري ما حالي عنده، ثم دعت بخرقة من قميص رسول الله ﷺ فقالت: ضعوا هذا على صدري وادفنوها معي لعلي أنجو من عذاب القبر).

١- أخرجه أحمد (٣/١٦١)، والترمذي في الشمائل (٢٣٩)، وأبو يعلى (٣٤٥٦)، والبزار (٢٧٣٥)، والبيهقي (٣]
 (٣]
 (٣]
 (٣]
 (٣]
 (٣]
 (٣]
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (٣)
 (



ويروى أن آخر خطبة خطبها معاوية إذ قال: (أيها الناس إن من زرع قد استحصد، وإني قد وليتكم ولن يليكم أحد من بعدي إلا وهو شر مني كما كان من قبلي خيراً مني، ويا يزيد -يعني ولده- إذا وفى أجلي فول غسلي رحلاً لبيباً، فإن اللبيب من الله بمكان، فلينعم الغسل وليجهر بالتكبير، ثم اعمد \_أي أقصد\_ إلى منديل في الخزانة فيه ثوب من ثياب النبي ﷺ وقراضة من شعره وأظفاره فاستودع القراظة أنفي وفمي وأذني وعيني واجعل الثوب على جلدي دون أكفاني).

### التبرك بموضع فمه ﷺ:

عن سيدنا أبي بردة قال: قدمت المدينة فلقيني عبد الله بن سلام، فقـال لي: (انطلق إلى المنزل فأسقيك في قدح شرب فيه رسول الله ﷺ وتصلي في مسجده)<sup>(٢)</sup>.

وعن سيدنا أنس رضي ا لله عنه أن النبي ﷺ دخل إلى أم سليم وفي البيت قربة معلقة فشرب من فيها –أي من فم القربة– وهو قائم. قال أنس: فقطعت أم سليم فم القربة فهو عندنا)<sup>(٣)</sup>.

والمعنى: أن أم سليم قطعت فم القربة الذي هو موضع شـربه ﷺ واحتفظـت بـه في بيتها للتبرك بأثر النبي ﷺ.

#### التبرك بيده وبموضعها ﷺ:

عن محمد بن عبد الملك بن أبي محذورة عن أبيه عن جده قال: قلت: يـا رسـول الله علمني سنة الأذان، قال: فمسح مقدم رأسه قال: (تقـول: الله أكـبر الله أكـبر الله أكبر الله أكبر ترفع بها صوتك... الحديث<sup>(٤)</sup>

وفي رواية: (فكان أبو محذورة يجزُّ ناصيته لا يفرقها لأن النبي ﷺ مسح

6 113530 6 الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية FOR QUR'ANIC THOUGHT

عليها)<sup>(1)</sup>.

وعن صفية بنت مجرأة: (أن أبا محذورة كانت له قصة في مقدمة رأسـه إذا قعـد أرسلها فتبلغ الأرض. فقالوا له: ألا تحلقها؟ –فقال: إن رسول الله ﷺ مسح عليها بيده فلم أكن لأحلقها حتى أموت).

وعن موسى بن عقبة قال: رأيت سالم بن عبد الله يتحرى أماكن من الطريق فيصلي فيها ويحدث أن أباه كان يصلي فيها وأنه رأى النبي ﷺ يصلي في تلك الأمكنة، قال موسى: وحدثني نافع أن ابن عمر كان يصلي في تلك الأمكنة)<sup>(٢)</sup>.

وعن يزيد بن الأسود في حديث حجة الوداع قال: فلما صلى الصبح انحرف جالساً فاستقبل الناس بوجهه، وذكر قصة الرحلين الذين لم يصليا، قال: ونهض الناس إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ونهضت معهم وأنا يومئذ أشب الرحال وأحلدهم قال: فما زلت أزاحم الناس حتى وصلت إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فأخذت بيده فوضعها إما على وجهي أو على صدري، قال: فما وحدت شيئاً أطيب ولا أبرد من يد رسول الله صلى الله عليه وسلم وقال: وهو يومئذ بمسجد الخيف.

وفي رواية: ثم ثار الناس يأخذون بيده ويمسحون بها وجوههم (٣).

وعن سيدنا أنس رضي ا لله عنه قال: كان رسول ا لله صلى ا لله عليه وســلم إذا صلى الغداة جاء خدم المدينة بآنيتهم فيها الماء فما يؤتى بإناء إلا وغمس يده فيها فربمــا جاؤوا في الغداة الباردة فيغمس يده فيها<sup>(٤)</sup>.

وعن نافع أن عبدا لله بن عمر حدثه أن النبي على صلى حيث المسجد الصغير الذي دون المسجد الذي يشرف الروحاء، وقد كان عبد الله يعلم المكان الذي صلى فيه النبي على يقول: ثم عن يمينك حين تقوم في المسجد تصلي وذلك المسجد على حافة الطريق اليمنى، وأنت ذاهب إلى مكة بينه وبين المسجد الأكبر رمية بحجر أو نحو ذلك)<sup>(0)</sup>.

۱-رواه أبو داود (۱، ۵). ٢- أخرجه البخاري (٤٨٣). ٣- أخرجه أحمد (٤ /١٦١). ٤- أخرجه مسلم (٥٩٩٦). ٥- أخرجه البخاري (٤٨٥).

التبرك

| وقف الأرتي زعال التكر القرآن                   | لموسوعة اليوسفية في بيا <sup>ن</sup> أدلة الصوفية | 1 |
|------------------------------------------------|---------------------------------------------------|---|
| THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QUR'ÀNIC THOUGHT |                                                   |   |

## التبرك بموضع قدمه ﷺ:

عن أبي بحلز أن أبا موسى كان بين مكة والمدينة فصلى العشاء ركعتين ثم قمام فصلى ركعة أوتر بها فقرأ فيها بمائة آية من النساء ثم قمال: مما ألوت أن أضع قدمي حيث وضع رسول الله ﷺ قدميه، وأنا أقرأ بما قرأ به رسول الله ﷺ)<sup>(1)</sup>. **التبرك بالأمكنة:** 

التبرك

قال العلامة ابن حجر رحمه الله تعالى: (يتأكد ندب احترام نحو المدارس والربط ومحال العلماء والصلحاء، وكل محل علم أنه على نزله أو صلى فيه، فله فضل عظيم على غيره على ممر الدهر، فيتأكد الاعتناء به بتحري نزوله والتبرك بـه كمـا كـان ابـن عمر وغيره رضي الله عنهم يفعلون بعد وفاته على)<sup>(٢)</sup>.

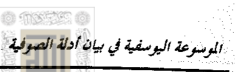
وما يقال من أن أمير المومنين عمر رضـي الله عنـه قطـع شـحرة بيعـة الرضـوان لتحريم التبرك بقبور الأنبياء والصالحين فليس في ذلك دليل لهم:

فإنه محمول على أنه تخوف أن يأتي زمان قد يعبد النماس تلك الشجرة وليس مقصوده تحريم التبرك بآثار الرسول، ولو كان الأمر كما ظنوا مما كمان ابنه عبد الله ينزل تحتها أي تبركاً، وكان يسقيها الماء كي لاتيبس)<sup>(٣)</sup> ولاشك أن عبد الله بن عمر أفهم بسيرة أبيه من غيره.

التبرك بدار مباركة:

عن محمد بن سوقة عن أبيه قال: (لمابنى عمرو بن حريث داره أتيته لأستأجر منه فقال ما تصنع منه؟ فقلت: أريد أن أجلس فيه وأشتري وأبيع قال: قلت: لأحدثك في هذه الدار بحديث، إن هذه الدار مباركة على من سكن فيها مباركة على من باع فيها واشترى، وذلك أني أتيت النبي ظلاً وعنده مال موضوع فتناول بكفه منه دراهم فدفعها إلي وقال: هاك ياعمرو هذه الدراهم حتى تنظر في أي شيء تضعها. فإنها دراهم أعطانيها رسول الله ظلاً

> ۱ ––أخرجه النسائي (۱۷۲۷). ۲ – الفتارى الكبرى لابن حجر. (۲ |۱۱۹). ۳– أخرجه ابن حبان في صحيحه (۷،۷٤).



اشتريت داراً وهيأت مالها فأخبرني، ففعلت، ثم جئتها فدعوتها فجاءت والمال موضوع فأخرجت شيئاً معها فطرخته في الدراهم ثم خلطتها بيدها، فقلت: يا أمه! أي شيء هذه؟ قالت: يابني! هذه الدراهم التي جئتني بها فزعمت أن رسول الله علم أعطاكها بيده، فأنا أعلم أن هذه الدار مباركة لمن جلس فيها، مباركة لمن باع فيها واشترى)<sup>(1)</sup>.

FOR QUR'ĀNIC THOUGHT

التبرك بفضل وضوئه صلى الله عليه وسلم:

0 135335 0

عن أبي جحيفة رضي ا لله عنه قال: رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم في قبة حمراء، ورأيت بلالاً أخرج وضوءاً فرأيت الناس يبتدرون ذلك الوضوء فمن أصاب منه شيئاً تمسح به ومن لم يصب منه أخذ من بلل صاحبه<sup>(٢)</sup> وفي رواية (شهدت النبي صلى الله عليه وسلم بالبطحاء وأتى بلال بفضل وضوئه فابتدره الناس فنلت منه شيئاً)<sup>(٣)</sup>.

التبرك بتقبيل يد من مسّ رسول الله ﷺ:

عن عبد الرحمن بن رزين قال: (مررنا بالربوة فقيل لنا ههنا سلمة بــن الأكـوع رضي الله عنه، فأتينا فسلمنا عليه فأخرج يديه فقال: بايعت بهاتين نبي الله ﷺ فأخرج كفاً له ضخمة كأنها كف بعير، فقمنا إليها فقبلناها)<sup>(٤)</sup>.

وعن صهيب قال: رأيت علياً رضي الله عنه يقبل يـد العبـاس رضـي الله عنـه ورجله) <sup>(٥)</sup>.

وعن يحيى بن الحارث الذماري قال: لقيت واثلمة بن الأسقع رضي الله عنه فقلت: بايعت بيدك هذه رسول الله ﷺ؟ قمال: نعم. قلت: أعطني يدك أقبلهما، فأعطانيها فقبلتها)<sup>(١)</sup>.

وعن يونس بن ميسرة قال: دخلنا على يزيد بن الأسود عائدين، فدخل عليه

التبرك

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

التبرك

واثلة بن الأسقع رضي الله عنه، فلما نظر إليه مدّ يده، فأحذ يده فمسح بها وجهه وصدره لأنه بايع رسول الله ﷺ فقال له: (يايزيد! كيف ظنك بربك؟ فقال: حسن، فقال: أبشر فإني سمعت رسول الله ﷺ يقول: (إن الله تعالى يقول: أنا عند ظنّ عبدي بي، إن خيراً فخير وإن شراً فشر)<sup>(1)</sup>.

وعن ثابت قال: (كنت إذا أتيت أنساً يخبر بمكاني فأدخل عليه وآخذ يديه وأقبَّلهما وأقول: بأبي هاتين اليدين اللتين مستا رسول الله ﷺ وأقبَّل عينيه وأقول: بأبي هاتين العينين اللتين رأتا رسول الله ﷺ)<sup>(٢)</sup>.

# تبرك الخلفاء الراشدين بحربة استعملها النبي ﷺ:

عن الزبير رضي الله تعالى عنه قال: لقيت يوم بدر عبيدة بن سعد بن العاص وهو مدجج لايرى منه إلا غيناه وهو يكنى: أبا ذات الكرش فقال: أنا أبو ذات الكرش، فحملت عليه بالعنزة فطعنته في عينه فمات، قال هشام: فأخبرت أن الزبير قال: لقد وضعت رجلي عليه ثم تمطأت فكان الجهد أن نزعتها وقد انثنى طرفاها، قال: عروة: فسأله رسول الله تلخ فأعطاه، فلما قبض رسول الله تلخ أخذها، ثم طلبها أبو بكر فأعطاه إياها، فلما قبض أبو بكر سأله إياها عمر، فأعطاه إياها، فلما قبض أخذها، ثم طلبها عثمان منه فأعطاه إياها، فلما قتل عثمان وقعت عند آل على فطلبها عبد الله بن الزبير، فكانت عنده حتى قتل)<sup>(7)</sup>.

### تبرك الخلفاء الراشدين بخاتم النبي ﷺ والمحافظة عليه:

عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: (اتخذ رسول الله ﷺ حاتماً من وَرِق و كان في يده ثم كان بعد في يد أبي بكر ثم كان بعد في يد عمر ثم كان في يد عثمان حتى وقع بعد في بئر أريس نقشه محمد رسول الله)<sup>(3)</sup>.

وقال الحافظ ابن حجر رحمه الله تعالى: جاء في رواية: (أنه التمس فلم

التبرك

وجاء في رواية ابن سعد: (أنه كان في يد عثمان ست سنين)<sup>(٢)</sup>. وقال العيني: (وبئر أريس حديقة بقرب مسجد قباء)<sup>(٣)</sup>.

وهذه البئر صارت معروفة اليوم ببئر الخاتم وهو حاتم رسول الله ﷺ الذي سـقط فيهـا أيام حلافة عثمان، وقد اجتهد ثلاثة أيام في استخراجه بكل ما وجده سبيلاً فلم يَلْقَهُ)<sup>(٤)</sup>.

FOR QUR'ANIC THOUGHT

التبرك بآثار الأنبياء السابقين:

O MORE O

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

يوجد)().

عن نافع أن عبد الله بن عمر أحبره أن الناس نزلوا مع رسول الله ﷺ على الحجر أرض ثمود فاستقوا من آبارها وعجنوا به العجين، فأمرهم رسول الله ﷺ أن يهريقوا ما استقوا ويعلفوا للإبل العجين، وأمرهم أن يستقوا من البئر الذي كانت تردها الناقة)<sup>(\*)</sup>.

وقال النووي في شرحه على هذا الحديث: من فوائد هذا الحديث جمواز التبرك بآثار الصالحين.

## التبرك بآثار الصالحين:

جاء الإمام السبكي رحمه الله تعالى لزيارة الإمام النووي -رحمه الله تعالى-فوجده قد توفي، فأتى إلى دار الحديث وسأل عن مكان جلوس الإمام النووي فـدل عليه فصار يمرغ وجهه ولحيته عليه وأنشد: وفي دار الحديث لطيف معنى أصليفي في جوانبهما وآوي لعلى أن أمس بحررٍ وجهمي مكانساً مسَّسه قـدم النـواوي.

وعن الربيع بن سلمان قال: (إن الشافعي رحمه الله تعالى خرج إلى مصر فقال: لي: يا ربيع خذ كتابي هذا فامض به وسلمه إلى أبي عبد الله (أحمد بـــن حنبـل) وأتــني

١- أخرجه النسائي (٥٢٣٢). ٢- فتح الباري (١٠| ٣١٣). ٣-- عمدة القاري (٢٢ / ٣١). ٤ – – المغانم المطابة في معالم طابه للفيروز آبادي ص (٢٦). ٥-- أخرجه مسلم (٧٣٩١).



بالجواب، قال الربيع: فدخلت بغداد ومعي الكتاب فصادفت أحمد بن حنبل في صلاة الصبح، فلما انفتل من المحراب سلمت إليه الكتاب وقلت له: هذا كتاب أخيك الشافعي من مصر، فقال لي أحمد: نظرت فيه؟ فقلت: لا، فكسر الخاتم فقرأ وتغرغرت عيناه فقلت له: إيش فيه يا أبا عبد الله؟ فقال: يذكر فيه أنه رأى النبي في في النوم فقال له: (اكتب إلى أبي عبد الله فاقرأ عليه السلام، وقل له: إنك ستمتحن وتُدعى إلى خلق القرآن فلا تجبهم، فسيرفع الله لك علماً إلى يوم القيامة) قال الربيع: فقلت له: البشارة يا أبا عبدا لله، فخلع أحد قميصيه الذي يلي جلده فأعطانيه، فأخذت الجواب وخرجت إلى مصر وسلمته إلى الشافعي، فقال: إيس الذي أعطاك؟ فقلت: قميصه، فقال الشافعي: ليس نفجعك به ولكن بله وادفع إلى الماء لأتبرك به)<sup>(1)</sup>.

التبرك

**وفي رواية**: (قال الإمام الشافعي رحمه الله تعالى: (لا نبتاعه منك ولا نستهديه، ولكن اغسله وجئنا بمائه، قال: فغسلته، فحملت ماءه إليه فتركته في قنينة، وكنـت أراه في كل يوم يأخذ منه ويمسح على وجهه تبركاً بأحمد بن حنبل<sup>(٢)</sup>.

وروي عن أحمد بن حنبل رحمه الله تعالى (أنه غسل قميصاً للشافعي وشرب الماء الذي غسله به) وإذا كان هذا تعظيمهم لأهل العلم فكيف بمقادير الصحابة؟ أو كيف بآثار الأنبياء عليهم الصلاة والسلام)؟!

وجاء في كتاب (الحكايات المنثورة) للإمام الحجة ضياء الدين المقدسي رحمه الله تعالى قال: (سمعت الشيخ الإمام أبا محمد عبد الغني بن عبد الواحد المقدسي يقول: (خرج في عضدي شيء يشبه الدُّمَّل، وكان يبرأ ثـم يعود، ودام بذلك زماناً طويلاً، فسافرت إلى أصبهان وعدت إلى بغداد وهو بهذه الصفة، فمضيت إلى قبر الإمام أحمد رضي الله عنه وأرضاه، ومسحت به القبر فبرأ ولم يعد<sup>(٣)</sup>.

والشواهد كثيرة وإنما أردت بما ذكرت الاستشهاد والاستدلال ولم أرد الاستقصاء ومن لم ينفعه القليل لا ينفعه الكثير والله أعلم.

> ۱ – – أخرجه ابن عساكر في تاريخ دمشق (۷ / ۱۷۰). ۲ – أخرجه ابن الجوزي في مناقب أحمد بن حنبل ص (٤٥٦). ۳ – الحكايات المنثورة (٣٨٣٤).



الخاتهة

والحاصل من هذه الأحاديث والآثار هو أن التبرك به ملى وبآثاره وبكل ما هو منسوب إليه وكذلك التبرك بالصحابة والصالحين وكل ما هو منسوب إليهم سنة مرغوبة وطريقة محمودة مشروعة، ويكفي في إثبات ذلك فعل حيار الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين وتأييد النبي لل لذلك بل وأمره مرةً وإشارته أخرى إلى فعل ذلك، وقد تبين أن كثيراً من الصحابة الكرام كانوا على هذا المسلك كسيدنا ابن عمر والخلفاء الراشدين رضي الله عنهم – وأم سلمة، وخالد بن الوليد، ووائلة بن الأسقع، وسلمة بن الأكوع وأنس بن مالك، وأم سلمة، وخالد بن الوليد، ووائلة بن الأسقع، وسواد بن عمرو، وعبد الله بن سلام، وأبو موسى، وعبد الله بن الزبير، وسفينة مولى النبي التي وسرة خادم أم سلمة، ومالك بن سنان، وأسماء بنت أبي بكر، وأبو محذورة، ومالك بن أنس وأشياخه من أهل المدينة كسعيد بن المسيب ويحيى بن سعيد وأحد بن حنبل والشافعي رضي الله عنهم أجمعين والحمد الله رب العالمين.

التبرك



This file was downloaded from QuranicThought.com



🚸 الحضرة : هي حضور القلب مع الله.

卷 وهي الركن الهام في طريق القوم.

وهذا الركن هو الاجتماع على ذكر الله عز وجل تحت إمارة الشيخ أو وكيله المسمى بالمقدم، يبدء بتلاوة من القرآن الحكيم، ثم تنشد أناشيد من أقوال العارفين با لله المأخوذة يما فيها من القرآن والسنة وأفهام العلماء با لله مثل الشيخ عبد الغني النابلسي وابن الفارض، ثم تقوم الجماعة للذكر، ويبقون على حالة الذكر حتى يأذن الشيخ أو المقدم بختامها، وبعد ذلك يقرأ أحد الإخوة بعض الآيات من القرآن الحكيم ويتم تفسيرها من قبل الشيخ أو وكيله.

وإن الحضرة منقولة ومتوارثة عن كبار الأشياخ العارفين فهي مقررة في كتبهم ومظهر من مظاهر التصوف في سلوك طريقهم، عند سيدي أحمد الرفاعي، (انظر البرهان المؤيد) والجنيد والجيلاني والشاذلي والشعراني والحاتمي والقشيري وغيرهم رضي الله عنهم.

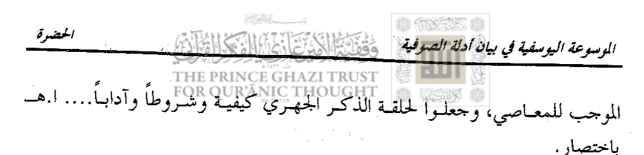
> الأصل فيها: ((الذين يذكرون الله قياماً وقعوداً وعلى جنوبهم) ((). والاصطلاح على كيفيتها: هو من باب البدعة الحسنة.

بر في كتاب (النصرة النبوية لأهل الطريقة الشاذلية للشيخ مصطفى حب ش المدني)<sup>(٢)</sup>:

"إن القوم لمَّا كان جل قصدهم ذكر الله في سائر أوقاتهم أوجب لهم اشتغال أنواره في بواطنهم وأجسادهم، فجعلوا حلقة الذكر والجهر به دواء لحالهم وسبباً لنشاطهم، واسترواحاً لقلوبهم، وزيادة على السير إلى مقصودهم، ولسريان المدد بينهم وجمع الهمة على محبوبهم، وطرداً لـداء الكسل والفتور والنوم وسداً لباب الغفلة

 سورة آل عمران الآية (۱۹۱). ۲ – ص (۱۷۳).

الحضرق



\* وكل ذلك معروف عند من سلك طريق القوم.

وجواز حلق الذكر شرعاً بشكل جماعي جهراً وقيامـاً مـأخوذ من قولـه تعـالى: (الذين يذكرون ا لله قياماً وقعوداً وعلى جنوبهـم)<sup>(١)</sup>، فـالذين تـدل على الجماعـة وقياماً تدل على جواز الذكر واقفاً.

وقال تعالى في الذكر الجماعي: ﴿يا أيها الذين آمنوا اذكروا الله ذكراً كثيراً وسبحوه بكرة وأصيلاً»<sup>(٢)</sup>.

\* وأما الأحاديث التي وردت في فضيلة الذكر فكثيرة منها مايلي:

قال رسول الله ﷺ: (ليبعثن الله أقواماً يوم القيامة في وجوههم النور على منابر اللؤلؤ، يغبطهم الناس، ليسوا بأنبياء ولا شهداء، فجثا أعرابي على ركبتيه وقال: يا رسول الله حلهم لنا نعرفهم، فقال عليه الصلاة والسلام: هم المتحابون في الله من قبائل شتى ومن بلاد نشتى يجتمعون على ذكر الله)<sup>(٣)</sup>.

وقال رسول الله ﷺ: (إذا مررتم برياض الجنة فارتعوا فقالوا: يا رسول الله ومــا رياض الجنة؟ قال: "حلق الذكر")<sup>(٤)</sup>.

وورد في الصحيحين أن النبي ﷺ يقول: (إن لله ملائكة سيارين يتطلبون حلق الذكر فإذا أتوا عليها حفوا بها، فيقول الله: غشوهم برحمتي فهم الجلساء لا يشقى بهم حليسهم).

لله وفي الرواية المطولة: (إن الله تبارك وتعالى ملائكة سيارة فُضْلاً يتبعون محالس الذكر، فإن وجدوا مجلساً فيه ذكر قعدوا معهم وحف بعضهم بعضاً بأجنحتهم حتى يملؤوا ما بينهم وبين سماء الدنيا، فإذا تفرقوا عرجوا وصعدوا إلى السماء، قال: فيسألهم

| الحضرة    |                                  | غية في بيان أدلة الصوفية | الموسوعة اليوس |
|-----------|----------------------------------|--------------------------|----------------|
|           | THE PRINCE CHAZI TRUST           |                          |                |
|           | للاجليم؟ا فيقوالوقة الجنامات عند |                          |                |
| ويمجدونسك | بحمدونــك، وفي روايــة البخــاري | بحونك ويهللونك وي        | الأرض، يسـ     |
|           |                                  |                          | ويسألونك       |

**للائكة من الله الجديث أيضاً**: أن المقصود من الذكر هـو مـا فسـرته الملائكة من التسبيح والتهليل والتحميد وليس المراد العلم كما يظنه بعض المسلمين.

وعن سيدنا معاوية رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ خرج على حلقة من أصحابه فقال: (ما أجلسكم؟)، قالوا: جلسنا نذكر الله ونحمده على ما هدانا للإسلام، ومنّ به علينا، قال: (آلله ما أجلسكم إلا ذاك)، قالوا: والله ما أجلسنا إلا ذاك، قال: (أما إني لم أستحلفكم تهمة لكم، ولكنه أتاني جبريل فأخبرني، أن الله عز وجل يباهي بكم الملائكة)<sup>(٢)</sup>.

وعن ثابت البناني قال: (إن أهل ذكر الله ليجلسون إلى ذكر الله وإن عليهم من الآثام أمثال الجبال، وإنهم ليقومون من ذكر الله تعالى ما عليهم من شيء).

وقال ﷺ: (ما جلس قوم يذكرون ا لله إلا حفتهم الملائكة...)<sup>(٣)</sup>.

وسئل الإمام السيوطي عن حلق الذكر والجهر في المساجد، فقـال: لا كراهـة فيه وحوز ذلك العز بن عبد السلام والبلقيني وغيرهم كثير<sup>(٤)</sup>.

والحضرة: لفظ اصطلح عليه أهل التصوف، ومعنى الحضرة: حضور القلب مع الله تعالى وقد سماها رسول الله صلى الله عليه وسلم (حلق الذكر) وسماها أيضاً (مجالس الذكر) كما مر معنا، وياتي أناسٌ يسمونها كذا وكذا، وهذا لا يهم فلا مشاححة في المصطلحات المهم أن يكون مجلس الذكر أو حلقة الذكر أو الحضرة خالية من المحالفات الشرعية، وربنا سبحانه وتعالى قال: اذكروا الله ذكراً كثيراً، فلم يقيد أحداً بحالة معينة، وقال أيضاً: ﴿**الذين يذكرون الله قياماً وقعوداً وعلى جنوبهم** وبهذه الآية: جعل الذاكرين في راحة كاملة، لم يقيدهم بحالة واحدة، وتكلم بلسان

 ١ - أخرجه البخاري (٨ . ٢٢)، ومسلم (٦٧٨٠) والترمذي (٣٦،٠)، وأحمد (١ / ٢٥١). ٢ – أخرجه مسلم (٦٧٩٧)، والترمذي (٣٣٧٩)، والنسائي (٤٤١٥) وأحمد (٤ /٩٢). ٣ - أخرجه مسلم (٢٧٠٠)، والمترمذي (٣٣٧٨)، وأحمد (٢ (٤٤٧)، وأبو يعلمي (١٢٥٢)، وعبد السرزاق (YY0.7). ٤ - حقيقة الصوفية.

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

الحضرة

الجمع، فيمكن أن يذكروا الله جماعة قياماً، وقعوداً، وعلى حنوبهم، على حسب الهيئة التي تناسب الذاكرين، ولم يقيدهم بحالة مخصوصة، وبيوم مخصوص، وبساعة مخصوصة، فإذا فتح ربنا باب الذكر على مصراعيه فلماذا يأتي أحدهم ويقيد باب الذكر بحالية مخصوصة...؟

فالله وحده أعلم وأرحم (١).

ويقول الدكتور محمد سعيد رمضان البوطي حفظه الله تعالى: والذين يتداعون إلى هذه الحلقات ويحضرونها يحتجون بالعموم الذي يدل عليه قول الله عز وحل: (الذين يذكرون الله قياماً وقعوداً وعلى جنوبهم)<sup>(٢)</sup>.

وهو عموم بيّن لا يخرج عن نطاقه إلا إذا أخرجه نص آخر من طريـق الاستثناء والتخصيص.

وكما أنه لم يرد نص بتحديد حالة أو وقت معين له، كذلك لم يـرد نـص يـأمر بتجنب حالة مخصوصة أو وقت محدود له<sup>(٣)</sup>.

#### \* والغلاصة:

"أن غالب طرق التربية والإرشاد لا تخلو من الحضرة كمظهر من مظاهرها وذلك للنفع الحاصل فيها، من ذكر الله عز وجل ومراقبته ونزول الرحمات بذكر الصالحين فيها، والإرشاد الحاصل بالسماع والإنشاد، والبركة الحاصلة بالحركة، فهي مما سنه السادات العارفون، ولا دليل لمنكرها، لأن الأصل في الأشياء الإباحة حيث لا تعارض أصلاً، بل هي سبيل لتحريك القلب والتوجه به نحو ربه سبحانه<sup>(ع)</sup>.



 ۱۹۲ - السلفية للدكتور محمد سعيد البوطى ص ۱۹۲. ٢ - سورة آل عمران الآية (١٩١). ٢ - كتاب السلفية ص (٩٢). ع – كتاب الإبريز (۲ / ۱۸۰).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الحركة بالذكر THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT 0 655119

**(V**) الحركة في الذكر

ا لله تبارك وتعالى خلق الأرواح قبل الأجساد، وعندما برزت الأجساد إلى عــالم الوجود أودعت تلك الأرواح فيها.

والروح من طبعها السمو والتعالي عن صفات البشرية، بل هي من مرافقات الملأ الأعلى، فمن صفت روحه من شوائب الأغيار، وطهرت من دنس الأوزار، كان قريباً إلى العالم الروحاني الذي لايغفل فيه عن ربه ولايلتفت إلا إليه.

ومن انكسفت أنوار روحه، وغشتها ظلمات الوهم والشهوات، هوى في واد سحيق عميق من أودية البهيمية قال تعالى: ﴿إِنَّ هِم إِلا كَالأَنعام بِلَ هُم أَضِلَ سبيلاً﴾<sup>(۱)</sup>.

وحينما يقرأ العبد القرآن، أو يذكر الله تستمد الروح من ذلـك طاقـات فعالـة، وتكتسب قوة وصفاء، فتهتز في الجسم، وتضطرب شوقاً لمن ألفتهم من يـوم ﴿ألست بربكم﴾<sup>(٢)</sup>.

وهذا هو سبب تحريك الإنسان رأسه حال الذكر وتلاوة القرآن، فكأن الروح تشتاق إلى القرب من حضرة ربها إذا سمعت كلامه أو اسمه، فتكاد تلحق بعالمها وأفقها السماوي الروحاني حيث الملأ الأعلى وتتحرد من ظلمة هذا الجسد وتتخلّص من عوائقه، ولكن الذي يعوقها ضعفها وكدورتها والقيود التي قيدها بها الجسد من شهوات وغيرها.

فكم من رجال ملائكيين بأرواحهم، ربانيين بأخلاقهم، لايقدرون على تثبيت

١ – سورة الفرقان الآية (٤٤). ٢ – سورة الأعراف الآية (١٧٢). الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الموسوعة اليوسفية في الموسوعة الم

أنفسهم أثناء الذكر لشدة اضطراب أرواحهم في احسادهم، وانفعال نفوسهم، ا غابوا عن إدراكهم، وسبحت أرواحهم في عالم الملكوت.

قال بعض العارفين: سبب اضطراب الإنسان بالصوت الحسن أن الروح تتذكر لذيذ الخطاب يوم (ألست بربكم) حين أخرجت من صلب آدم وخوطبت بذلك فتحنّ لما تتذكر ذلك<sup>(۱)</sup>.

ومن الأمور المسلم بها، أنّ الإنسان يتأثر بالكلمة الطيبة، ويهتز للصوت الرخي، ويطرب للنغمة الحلوة والإيقاع الموزون، ويأسره المنظر البهيج، ولايدري كيف تتم هذه الأمور في نفسه؟ وأين محالها في ذاته؟ فإن أراد التعبير عنها باللغة الموضوعة للتخاطب، جاء تعبيره ناقصاً، وتخونه العبارة إذا أراد أن يفصح عمّا يشعر به إفصاحاً واقعياً لأنها أمور لاتنال إلا بالذوق، ويقف الحس أمامها مبهوتاً حائراً، قد لايستطيع ضبط نفسه عن ذلك التأثير فتصدر عنه أصوات أو حركات دون إرادته، وقد ينتقده الآخرون عليها، وينفعل بذلك ولكنّه لا يملك التحكم بمشاعره وانفعالاته.

وهكذا يستولي حب الذكر على قلب صاحبه استيلاءً قوياً، ويتمكن منهُ تمكناً لايستطيع ضبط نفسه عنده، وهذا ما عبر عنه العلماء (الوجد والتواجد) فالوجد كما قال الشيخ أمين الكردي في (تنوير القلوب): وارد يرد على القلب من كشف أسرار الذات وأنوارها فيدهش الروح أو يظهر ذلك على الجوارح فيهتز الرأس والبدن. قال تعالى: ﴿أَلَم يَأْن للذين آمنوا أن تخشع قلوبهم لذكر الله ﴾<sup>(٢)</sup>.

وقال تعالى: ﴿إِنمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذَكُرَ الله وجلت قلوبهم ٢٠٠٠.

فإن صاحب الخشوع القلب، والوَحدَ بذكر الله تعالى قد يغيب عقله عن احترام الناس واعتبار أهل المجلس فيقوم ويقعد ويدور ويتواجد، وربما يسقط على الأرض على حسب قوة استعداده لتحمل الواردات الإلهية عليه، ولا يجوز سوء الظن به (فويل للقاسية قلوبهم من ذكر الله أولئك في ضلال مبين)<sup>(٤)</sup>.

الله وقال ابن القيم الجوزية رحمه الله تعالى في كتابه (مدارج السالكين):

الحركة بالذكور الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الوجد ما يصادف القلب ويرد عليه من واردات المجبة والشوق والإحلال والتعظيم وتوابع ذلك، والمواجيد فوق الوجد، فإن الوجد مصادف، والمواجيد ثمرات الأوراد، وكلما كثرت الأوراد قويت المواجيد(). ومعنى الوجد: ما يجده الإنسان ويصيبه في قلبه من الأحوال من غير تطلب ولا تكلف. وقيل: الوجد مكاشفة الأسرار بمشاهدة المحبوب. وقيل: الوجد نيران الأنس تثيرها رياح القدس. وقال النصر أباذي: مواجيد القلوب تظهر بركتها على الأبدان ومواجيد الأرواح تظهر بركتها على الأسرار. وقال الإمام الشاطبي في كتابه (الاعتصام): الوحد رقة نفسية، وهزة قلبية، ونهضة روحانية، وهو ما كان يبدو على حملة من أصحاب رسول الله ﷺ وهو البكاء واقشعرار الجلد التابع للحوف الآخذ بمجامع القلوب، وبذلك وصف الله عباده في كلامه حيث قال: ﴿ الله نزل أحسن الحديث كتاباً متشابهاً مثاني تقشعر منه جلود الذين يخشون ربهم ثم تلين جلودهم وقلوبهم إلى ذكر ا لله (٢). وورد أن النبي ﷺ صعد أُحداً يوماً ومعه أبو بكر وعمر وعثمان رضي الله عنهم فاهتز الجبل فرحاً وتحرك طرباً وزهواً بمن علاه، فضرب رسول الله ﷺ برجله وقال: (اثبت أحد، فإنما عليك نبي وصديق وشهيدان) وقال:(إن أُحداًجبل يحبنا ونحبه)("). إنَّ الجبال الرواسي قد طربت واهتزت فرحاً برسول الله ومحبة فيه، فكيف حال المؤمن الصادق الذي وَلِهَ بذكر محبوبَه، واستولى حبه على قلبه؟ وعلينا تحسين الظن بالناس وكل أعلم بنفسه ﴿بل الإنسان على نفسه بصيرة ﴾ ( ) ﴿يا أيها الذين آمنوا اجتنبوا كثيراً من الظن؟ (^() . ۱ – مدارج السالکين (۳ | ۲۰–۲۲). ٢ – سورة الزمر الآية (٢٣). ٣ - أخرجه مطولاً ومختصراً مالك (٢ (٨٨٩) في الجامع، والبخاري (٢٨٨٩) و (٢٢٩٣) و (٢٣٦٧) و(٢٣٦٢) و (٦٣٣٣) ومسلم (٦٣٩٢)، وأحمد (٣/ ٢٠ ١ - ٢٤)، والترمذي (٣٩٢٢)، وابسن ماجه (٣١١٥)، وعبد الززاق (۲۷۱۷۰). ٤ - سورة القيامة الآية (١٤). ٥ – سورة الحجرات الآية (١٢).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OURANIC THOUGHT \* أدلة الحركة في الذكر من القرآن الكريم

يقول الله تعالى: ﴿الذين يذكرون الله قياماً وقعوداً وعلى جنوبهم﴾(١).

قال الآلوسي في تفسيره "روح المعاني" عند قول تعالى: (يذكرون الله قياماً وقعوداً وعلى جنوبهم) بعد كلام طويل<sup>(٢)</sup>: (وعليه فيحمل ما حكي عن ابن عمر رضي الله تعالى عنهما وعروة بن الزبير وجماعة رضي الله تعالى عنهم، من أنهم خرجوا يوم العيد إلى المصلى فجعلوا يذكرون الله تعالى، فقال بعضهم، أما قال الله تعالى (يذكرون الله قياماً وقعوداً) فقاموا يذكرون الله تعالى على أقدامهم، على أن مرادهم بذلك التبرك بنوع موافقة للآية في ضمن فرد من أفراد مدلولها).

ويقول العلامة الكتاني: (غاية الرقص عند القوم ذكر من قيام، وهو مشروع بنص القرآن الكريم: فيذكرون الله قياماً وقعوداً في والتمايل والاهتزاز، منقول عن الصحابة، فقد روى أبو نعيم عن الفضيل بن عياض رحمه الله تعالى أنه قال: (كان أصحاب رسول الله عليم إذا ذكروا الله تمايلوا كما تتمايل الشجرة بالريح العاصف إلى أمام ثم تراجع إلى وراء)<sup>(٣)</sup>.

ويقول سبحانه وتعالى: ﴿فِإِذَا قَضِيتُم الصلاة فَاذَكُرُوا الله قياماً وقعوداً وعلى جنوبكم»(<sup>٤)</sup>.

وقال القرطبي في تفسيره الجامع لأحكام القرآن: (ذكر الله تعالى ثلاث هيئاتٍ لايخلو ابن آدم منها في غالب أمره، فكأنها تحصُرُ زمانه، ومن هذا المعنى قـول عائشة رضي الله تعالى عنها:(كان رسول الله ﷺ يذكر الله على كل أحيانـه)<sup>(٥)</sup>.....



# أدلة الحركة في الذكر من السنة الشريفة

嶶

1- عن سيدنا ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي قل قال وهو في قبة له يوم بدر: (أنشدك عهدك ووعدك، اللهم إن شئت لم تعبد بعد اليوم في الأرض أبداً) فأخذ أبو بكر رضي الله عنه بيده وقال: حسبك يا رسول الله ألحجت على ربك، فخرج وهو يثب بالدرع، وهو يقول: ﴿ سيهزم الجمع ويولون الدبر، بل الساعة موعدهم والساعة أدهى وأمر <sup>(٣)</sup>).

الشاهد فيه جواز قراءة كلام الله سبحانه وتعمالي في حالمة الوثب وهـو الظفـر والقفز، فجواز ذكر الله تعالى في هذه الحالة من باب أولى.

Y- وعن سيدتنا عائشة رضي الله عنها قالت: رأيت رسول الله عنها على باب حجرتي والجبشة يلعبون في المسجد .... إلى أن قالت: وهو على يقول: (دونكم يابي أرفدة) حتى إذا مللت قال: (حسبك) قلت: نعم، قال: (فاذهبي)<sup>(٥)</sup>.

وفي رواية عن سيدنا أنس رضي ا لله عنه قال: (كان الحبشة يرقصون بين يدي رسول الله ﷺ ويقولون بكلام لهم: محمد عبد صالح. فقال ﷺ: (ماذا يقولون)؟ فقيل: يقولون: محمد عبد صالح)<sup>(٢)</sup>.

قال ابن حجر العسقلاني عند شرحه: (دونكم يابني أُرفِدة) : يقولون دونكم بالنصب على الظرفية بمعنى الإغراء والمغرى به محذوف وهو لعبهم بالحراب، وفيه إذن

٢ - تفسير القرطبي الجامع لأحكام القرآن (٤/ ٢١٠ و ٣١١).
 ٢ - فالاستدلال بعموم الآية الأولى والثانية التي تنص على جواز ذكر الله تعالى (قياماً وقعوداً وعلى جنوبهم) المراد من ذلك أنهم يذكرون الله على كل الأحيان والحالات كما ورد ذلك في حديث السيدة عائشة رضي الله عنها: (كان يذكر الله على كل أحيانه) وهذا من باب إطلاق النصوص وعموماتها، ولم يوجد نص آخر يخص هنها: (كان يذكر الله على كل أحيانه) وهذا من باب إطلاق النصوص وعموماتها، ولم يوجد نص آخر عنها: (كان يذكر الله على كل أحيانه) وهذا من باب إطلاق النصوص وعموماتها، ولم يوجد نص آخر يخص هنها: (كان يذكر الله على كل أحيانه) وهذا من باب إطلاق النصوص وعموماتها، ولم يوجد نص آخر يخص هذا العموم أو يقيد هذا الإطلاق، فيعمل بالمطلق على إطلاقه، وبالعام على عمومه، حتى يريد نص يخصص هذا العموم أو يقيد هذا الإطلاق، فيعمل بالمطلق على إطلاقه، وبالعام على عمومه، حتى يريد نص يخصص هذا لعموم أو يقيد هذا الإطلاق، فيعمل بالمطلق على إطلاقه، وبالعام على عمومه، حتى يريد نص يخصص هذا لعموم أو يقيد هذا الإطلاق، فيعمل بالطلق على إطلاقه، وبالعام على عمومه، حراج فرد من أفراد مدلوله إلا بدليل، وإخراج فرد من أفراده بدون يخص ورا تقرص أفراده بدون يخصون القمر الآيات (٥٤و٢٦).
 ٢ - سورة القمر الآيات (٥٩ ٢٥)، وي تفسير ابن كثير (٢٦ ٢٦٦) وأحمد (١ ٩٣٩).
 ٢ - أخرجه البخاري (٩٤٩)، ومسلم (٢٠ ٢٦٦)، وإستاده صحيح.

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفة وتنهيض لهم وتنشيط)<sup>(()</sup>. ونقل العلامة الكتاني بعد أن ذكر عدداً من أحاديث رقص الحبشة قول. ونقل العلامة الكتاني بعد أن ذكر عدداً من أحاديث رقص الحبشة قول. دلالة على أنواع من الرقص: الأول: اللعب ولا يخفى عادة الحبشة في الرقص واللعب. والثاني: فعل ذلك في المسجد. والثاني: فعل ذلك في المسجد. والثاني: قوله عليه الصلاة والسلام: (دونكم يابي أرفدة). وهذا أمر باللعب والتماس له فكيف يقرر كونه حراماً. والمام النه يوم عيد أو وقت سرور. والخامس: وقوفه طويـلاً في مشاهدة ذلك وسماعه لموافقة عائشة رضي الله عنها)<sup>(1)</sup>.

وقال العلامة الكتاني أيضاً: (وحيث لم ينههم بل أقرهم وأغراهم فهو ذكر قصد به التعبد والطاعة وإظهار الفرح با لله وبرسوله على، فلذلك أقرهم عليه الصلاة والسلام وعجب من فعلهم، ونالواغاية الرضي منه)<sup>(٣)</sup>.

ونقل العلامة الكتاني من قول القاضي عياض ما نصُّه: (فيه أقـوى دليـل على إباحـة الرقـص، إذ زاد النبي ﷺ على إقرارهـم أن أغراهـم. نقلـه المـوّاق<sup>(٤)</sup> في سـنن المهتدين، والونشر يسي<sup>(٥)</sup> في المعيار وأقرَّاه)<sup>(١)</sup>.

٣ـ وعن سيدتنا عائشة رضي الله عنها قالت: (جاء حبش يَزْ فِنون في يوم عيــد في المسجد فدعاني النبي ﷺ فوضعت رأسي على منكبيه أنظر إلى لعبهم حتى كنت أنــا

١- فتح الباري (٢ \٤٤٤). ٢ – التراتيب الإدارية (٢ | ٤٤ / و ١٤٥). وهو كلام الإمام الغزالي في الإحيَّاء. ٣ - التراتيب الإدارية (٢ (١٤٣). ٤ – المواق: هو محمد بن يوسف بن أبي القاسم بن يوسف العبدري الغرناطي، أبو عبــد ا لله المـواق فقيـه مـالكي، وكان عالم غرناطة وإمامها وصالحها في وقته. توفى عام (٨٩٧) هـ. ه – الونشريسي هو أحمد بن يحيى بن محمد الونشريسي التلمساني أبو العباس فقيه مالكي. ٦ - التراتيب الإدارية (٢ / ١٤٢).

| الحركة بالذكو |                        | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية |
|---------------|------------------------|----------------------------------------|
|               | THE PRINCE GHAZI TRUST |                                        |
|               | FOR QURANIC THOUGHT    | التي أنصرف عن النظر إليهم) (١)         |

قال النووي في شرح صحيح مسلم عند شرح: (حاء حبش يَزْفِنون في يـوم عيد في المسجد: (هو بفتح الياء وإسكان الزاي وكسر الفاء، ومعنـاه يرقصـون، وحملـه العلماء على التواثب بسلاحهم ولعبهم بحرابهم على قريب من هيئة الراقص)<sup>(٢)</sup>.

وقال حجة الإسلام الإمام الغزالي رحمه ا لله تعالى: (والرقص سبب في تحريك السرور والنشاط، ولو كان حراماً لما نظرت عائشة إلى الحبشة مع رسول ا لله ﷺ وهم يزفنون)<sup>(٢)</sup>.

٤-عن سيدنا أبي هريرة رضي ا لله عنه قال: (كان رسول ا لله ﷺ في الطريس إلى مكة فمر على جبل يقال له جُمدان فقال: (سيروا هـذا جمـدان، سبق المفَـرِّدون).

**وفي رواية**: (يا رسول الله ومـا المفرّدون؟ قـال: (المستهترون بذكـر الله يضـع الذكر عنهم أثقالهم فيأتون يوم القيامة خفافاً)<sup>(٥)</sup>.

(والمستهترون بصيغة اسم الفاعل: هم المولعون بالذكر المداومون عليه، لا يبالون ما قيل فيهم، ولا فعل بهم)<sup>(1)</sup>.

ع. وعن سيدتنا عائشة رضي الله عنها قالت : كان رسول الله ﷺ يذكر الله
 في كل أحيانه<sup>(۷)</sup>.

٢- وعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: (أكثروا ذكر

الحوكة بالذكر الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST

الله تعالى حتى يقولوا بحنون). وفي رواية: (حتى يقال إنه بحنون)<sup>(١)</sup> الشاهد فيه أن الذكر لله تعالى إن كان ساكناً لاموجب لقول الناس عنه محنون لـو لم يـر بحالـة وهيئـة تدفع غيره من الغافلين إلى إلقاء تهمة الجنون عليه.

٧- عن سيدنا علي بن أبي طالب رضي ا لله عنه: (اختصم علي وجعفر وزيد ابن حارثة في ابنة حمزة، فقال لعلي: (أنت مني وأنامنك) فحجل علي، وقال لجعفر بن أبي طالب (أشبهت خَلْقِي وخُلُقِي) فحجل، وقال لزيد بن حارثة: (أنت أخونا ومولانا) فحجل زيد .... الحديث)<sup>(٢)</sup>.

قال العلامة الكتاني: (والحجل بحاء فجيم فلام رقص على هيئة مخصوصة)<sup>(٣)</sup>.

وقال ابن حجر العسقلاني عند شرح الحديث: (وحجل بفتح المهملة وكسر الجيم أي وقف على رجل واحدة وهو الرقص بهيئة مخصوصة)<sup>(1)</sup>.

وقال فقيه السادة الشافعية بمكة المكرمة العلامة أحمد زيبني دحلان رحمه الله تعالى في كتابه المشهور في السيرة النبوية عند ذكره الحديث ما نصه: (فرقص يعني جعفر – رضي الله عنه من لذة هذا الخطاب، فلم ينكر عليه ﷺ، وجعل ذلك أصلاً لرقص الصوفية عندما يجدون لذة المواجيد في مجالس الذكر والسماع)<sup>(٥)</sup>.

٨- وروى أبو نعيم عن الفضيل بن عياض رحمه الله تعالى أنه قال: (كان أصحاب رسول الله ﷺ إذا ذكروا الله تمايلوا يميناً وشمالاً كما تتمايل الشجرة بالريح العاصف إلى أمام ثم إلى وراء)<sup>(٢)</sup>.

٩- وعن أبي أراكة يقول: صليت مع علي رضي الله عنه صلاة الفجر فلما انفتل عن يمينه مكث كأن عليه كآبة، حتى إذا كانت الشمس على حائط المسجد قدر رمح صلى ركعتين ثم قلب يده فقال: (والله لقد رأيت أصحاب محمد على فما أرى

۱ - أخرجه أحمد (۲ (۲۸)، وأبو يعلى (۱۳۷٦)، وابن حبان (۸۱۷)، والحاكم (۱ (۹۹۶) وصححه، ووافقه الذهبي كما في كشف الخفاء (١ /١٨٧)، وذكره الهيثمي في مجمع الزوائد (١٦٧٦١) وأخرجه أيضاً ابن عـدي يي الكامل (٣/ ٩٨٠)،وابن السني (٤)، وعبد بن حميد (٩٢٥). ۲ – أخرجه أحمد (۱ ۸۱) و (۱ ۸۹). ٣ - التراتيب الإدارية (٢ / ١٤٩). ٤ - فتح الباري (٧ ٤٠٠). ٥ – السيرة النبوية والآثار المحمدية لزيني دحلان على هامش السيرة الحلبية (٢| ٢٥٢). ٦ - التراتيب الإدارية (٢ / ١٤١).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الحركة بالذكر اليوم شيئاً يشبههم، لقد كانوا يصبحون صفراً شعثاً غبراً، بين أعينهم كأمثال ركب المعرى، قد باتوا لله سجداً وقياماً، يتلون كتاب الله، يستراوحون بين جباههم وأقدامهم، فإذا أصبحوا فذكروا الله ما دوا كما يميد الشخر في يوم الريح وهملت عيونهم حتى تبل ثيابهم...)<sup>(١)</sup>.

## أقوال العلماء في الحركة في الذكر

\* الإمام السيد الكبير أحمد الرفاعي قدس الله سره:

قال رضي الله عنه: القوم سمعوا وطابوا ، ولكنهم سمعوا أحسن القول فاتبعوه، وسمعوا غير الحسن فاجتنبوه، تحلّقوا وفتحوا مجالس الذكر وتواجدوا وطابت نفوسهم وصعدت أرواحهم، لاحت عليهم بوارق الإخلاص حالة ذكرهم وسماعهم، وترى أنَّ أحدهم كا لغائب على حال الحاضر، كالحاضر على حال الغائب، يهتزون اهتزاز الأغصان التي تحركت بالوارد لابنفسها، يقولون: لاإله إلا الله، ولاتنشغل قلوبهم بسواه.

يقولون: الله، ولا يعبدون إلا إياه.

يقولون: هو، وبه لابغيره يتباهون، إذا غَنَّاهم الحادي يسمعون منه التذكار، فتعلوا همتهم في الأذكار.

ولك أن تقول ياأخي: الذكر عبادة، فما الذي أوجب أن يذكر في حلقته كلام العاشقين وأسماء الصالحين؟

ولكن يقال لك: الصلاة أحلُّ العبادات، يتلى فيها كلام الله، وفيه الوعد والوعيد ويقال في تحية الصلاة: (السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته، السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين) ما أشرك المصلي ولا خرج عن بساط عبادته، ولا عن حدِّ عبوديته، وكذلك الذاكر سمع الحادي يذكر اللقاء، فطاب بطلب لقاء ربه:

٢ – كذا في البداية والنهاية لابن كثير (٨ /٦) ، وأخرجه أبو نعيم في الحلية (١ / ٢٧)، وابن عساكر في الكنز(٨ / ٢٩)
 ٢١٩) كما في حِياة الصحابة (١ / ٤٩).

| الحركة باللكحر                                  | CETENCE CENTER                                          |                                     | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية                                                                                                            |
|-------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|-------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                 | THE PRINCE GHAZ<br>FOR QUR'ANIC TH                      | CI TRUST                            | من أحب لقاءً الله، أحب ا                                                                                                                          |
|                                                 | ت، وتفرَّغ من حب ال                                     | أهب للمو <sup>ر</sup>               | سمع الحادي يذكر الفِرَاق، فت<br>رأس كل خطيئة) <sup>(٢)</sup> .                                                                                    |
| ، هذه من الطـرق                                 | ب أحباب ا لله إلى ا لله                                 | فتقرب بح                            | سمع الحادي يذكر الصالحين،<br>سمع الحادي يذكر الصالحين،                                                                                            |
| ســـــــــــــــــــــــــــــــــــــ          | فأطـــار منهــــم أنف                                   | ر.<br>الدجي                         | إلى الله التي هي بعدد أنفاس الخلائة<br>غنى بهم حادي الأحبة في                                                                                     |
| ممد المطلوبما                                   | وهمبو أرادوا الوا-                                      | بثينـــة                            | فسأراد مقطوع الجنساح                                                                                                                              |
| ح، فنسبة الرقص                                  | ن وارد الهزة من الرو<br>الذاكرون؟                       | اً!! إذا كان<br>بن؟ مأن             | سمَّى القوم الهزَّ بالذكر رقصاً                                                                                                                   |
|                                                 |                                                         |                                     | للروح لا للجسم، وإلا فأين الراقص<br>طلب هؤلاء حق، وطلب ه                                                                                          |
| _رق ومغــرِّب                                   | شـــتان بــين مشِّـ                                     | مغرّباً                             | سارت مشرقة وسر ت                                                                                                                                  |
| وب بو <sup>ن(۲)</sup> عظیم،                     | رون، بين الملعون والمحب                                 | رون مذكو                            | الراقصون كذَّابون، والذاكر                                                                                                                        |
|                                                 | جوا بأذن واعية.                                         | لكور واسم                           | إذا دخلتم بحالس الذكر فراقبوا الما                                                                                                                |
| كونوا معهم (المرء<br>الي والوحيد الحقَّ         | وا أنفسكم اتباعهم، لت<br>هتر منتابها عنه مالح           | لحين، فألزم<br>اسرأوا               | إذا ذكر الحادي أسماء الصا                                                                                                                         |
|                                                 |                                                         |                                     | مع من أحبَّ) <sup>(٤)</sup> أوجبوا عليكم ال<br>الوجد الحقُّ: وُجدان الحق <sup>(٥)</sup> .                                                         |
| يهـ تزون في الذكر،                              | قصد الذاكرين حينما                                      | ن لنا <i>صدق</i>                    | فها هو سيد الطائفة قد بيز                                                                                                                         |
|                                                 |                                                         |                                     | متبرَّئًا بذلك من كل ما ينسب إلب                                                                                                                  |
| ۱).<br>رفيه مړسلاً وهو عند أيـي                 | سناد حيين إلي المجسن البصري                             | ن الشعب، بإ                         | <ul> <li>١ - أخرجه البخاري (٢٥٠٧) ومسلم (١<br/>٢ - أخرجه البيهقي في الحادي والسبعين م</li> <li>١ - نعيم في مكايد الشيطان له عن مالك بر</li> </ul> |
| عنه عن الني ﷺ وذکره أبو<br>سي وأبي ذر وصفوان بن | عبد الله بن مسعود رضي الله<br>وزيـادات عـن أنبس وأبي مو | (۲٦٤٠) عن<br>وايات مختلفة (         | ٣ – البَوْن: البعد. (مختار).<br>٤ – رواه البخاري (٦١٦٨) ورواه مسلم (<br>داوډ (١٢٢٥) والبزمذي (٣٥٣٥) بر                                            |
|                                                 | فس_لاِ ا                                                | الرشياد لا الف<br>ـه النـــبي والأر | كذكره الخلاق والمغاد ومدح                                                                                                                         |
|                                                 |                                                         | أي أسد                              | وصحبه الأسد و                                                                                                                                     |



سئل الحافظ ابن حجر المحدث الكبير عن رقـص الصوفية وهـل لـه أصـل وهـل رقص أحد بحضرة الرسول صلوات الله عليه وآله وصحبه؟

قال: نعم، إن جعفر بن أبي طالب رضي الله عنه رقـص بـين يـدي رسـول الله لله الله: أشبهت خَلْقي وخُلُقي وذلك من لذة الخطاب و لم ينكر عليه رسول الله لله. فهو في مصطلح الحديث إقرار، والنبي للله لايسكت عن حرام أو مكروه.

وأفتى بجواز الرقص عند سؤال أحد الحاضرين في مجلسه فقال: يجوز الرقص بدليل فعل الحبشة في المسجد بين يدي رسول الله ﷺ،وكان رقصهم بالوثبات والوجد وإنشاد الشعر جائز بين يدي النبي ﷺ، وأصل هذه الطرائق من الكتاب والسنة الحــاثين على كثرة ذكر الله والاجتماع على محبة الله، أما سب المشايخ وتكفيرهم فكفر شرعاً بلا خلاف)<sup>(۱)</sup>.

الإمام خير الدين الرملي رحمه الله تعالى:

سئل العلامة خير الدين الرملي عما اعتاده الصوفية من حلق الذكر والجهر في المساجد ونشر القصائد وغير ذلك من عوائدهم. فأجاب: إن الأمور بمقاصدهما والأعمال بالنيات<sup>(٢)</sup>.

\* الإمام جلال الدين السيوطي رحمه الله تعالى:

جاء في الحاوي للفتاوي ما يلي: مسألة: في جماعة صوفية اجتمعوا في بحلس ذكر، ثم إن شخصاً من الجماعة قام في المحلس ذاكراً واستمر على ذلك الوارد الـذي حصل له. فهل له ذلك سواء باختيار أم لا؟ وهل لأحد منعه وزجره من ذلك؟

**الجواب:** لا إنكار عليه في ذلك، وقد سئل عن هذا السؤال بعينه شـيخ الإسـلام سراج الدين البلقيني<sup>(٣)</sup>، فأجاب بأنه لاإنكار عليه في ذلك، وليـس لِـانع التعـدي بمنعـه

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الحركة في الذكر

ويلزم المتعدي بذلك التعزير، وسئل عنه العلامة برهمان الدين الأنباسي فأجماب بمثل ذلك وزاد أن صاحب الحال مغلوب، والمنكر محروم، ما ذاق لذة التواجد ولا صف اله المشروب... إلى أن قال في أخر جوابه: وبالجملة فالسلامة في تسليم حال القوم.

وأجاب أيضاً بمثل ذلك بعض أئمة الحنيفة والمالكية، كلهم كتبوا على هذا السؤال بالموافقة من غير مخالفة. أقول: وكيف ينكر الذكر قائماً والقيام ذاكراً وقد قال الله تعالى: ﴿الذين يذكرون الله قياماً وقعوداً وعلى جنوبهم ؟( ). وقالت عائشة رضي الله عنها: (كان النبي ﷺ يذكر الله على كل أحيانه)<sup>(٢)</sup> وإن انضم إلى هذا القيام رقصٌ أو نحوه فلا إنكار عليهم، فذلك من لذات الشهود أو المواجيد، وقد ورد في الحديث رقص جعفر بن أبي طالب بين يدي النبي ﷺ لما قال له: (أشبهت خَلْقي وحُلُقي)(٢) وذلك من لذة هذا الخطاب، ولم ينكر عليه النبي ﷺ. فكان ذلك أصلاً في رقص الصوفية لما يدركونه من لمذات المواجيد. وقمد صح القيام والرقص في محالس الذكر والسماع عن جماعة من كبار الأئمة منهم شيخ الإسلام العز بن عبد السلام (٤).

\*العلامة ابن القيم الجوزية رحمه الله تعالى:

يقول الإمام ابن القيم الجوزية رحمه الله تعالى: (وكل حركة في العالم العلوي أو السفلي فأصلها المحبة...

فلولا الحب ما دارت الأف لاك وتحركت الكواكب النيرات، ولاهبت الرياح المسخرات، ولامرت السحب الحاملات، ولاتحركت الأجنبة في بطون الأمهات، ولا انصدع عن الحب أنواع النبات، واضطربت أمواج البحار والزاخرات، ولاتحركت المدبرات والمقسمات ولاسبحت بحمد فاطرهما الأرضون والسموات ومافيهما من المخلوقات) (2).

وقال أيضاً: (والتكلف والتعامل في أوائل الطريق والسلوك لابد منه، إذلايطالب صاحبه بما يطالب به صاحب الحال ومن تأمله بنية حصول الحقيقة لمن رصد الوجد

0 MCC. الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الحركة بالذكر R QUR'ÀNIC THOUGHT لإيذم، والتواجد يكون بما يتكلفه العبد من حركات ظاهرة)().

\* الإمام النووي رحمه الله تعالى:

ينص الإمام النووي عمدة المذهب الشافعي رحمه الله تعالى في كتابه (منهاج الطالبين وعمدة المفتين)، بعد أن ذكر عـدداً مـن المحرمـات، نفـى منهـا الرقـص فيقـول مانصه:

(لاالرقص، إلا أن يكون فيه تكسر كفعل المحنث).

فيقول الرملي<sup>(٢)</sup> في كتابه نهاية المحتاج في شرح المنهاج: (لا الرقـص) فـلا يحـرم ولا يكره، لأنه بحرد حركات على استقامة واعوجاج، ولإقراره ﷺ الحبشة في مسجده يوم عيد.

ويقول عند قول النووي: (إلا أن يكون فيه تكسّر<sup>(٣)</sup> كفعل المخنث: بكسر النون، وهذا أشهر وهو أفصح، فيحرم على الرجال والنساء، وهو من يتخلق بخلق النساء حركة وهيئة)<sup>(٤)</sup>.

**وقال النووي في الروضة**: (والرقص ليس بحرام)<sup>(°)</sup>.

وبحدر الإشارة إلى خطأ من وقف عند كلمة: تكسر، وأغمض عينيه عما قبلها وبعدها وفسّر بانثناء الركبة، فلو كان انثناء الركبة محرماً لذاته لحرم الرَّمَل في الطواف والهرولة في السعي، لأنه يتعذّر على الإنسان المشي بدون ثـني ركبة، فكلمة "تكسر" استعملها الفقهاء لعدم وجود أي دليل يحرم الرقص مطلقاً من كتاب الله أو السنة المطهرة وإنما علة التحريم هي التئبه بالمحنثين، والعلة تدور مع المعلول وجوداً أوعدماً والفقهاء عرفوا المحنث بأنه من يتحلق بخلق النساء حركة وهيئة. كما ذكره الرملي في

| الحوكة بالذكر |                        | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية |
|---------------|------------------------|----------------------------------------|
|               |                        |                                        |
|               | THE PRINCE GHAZI TRUST | 3 111 ) (注)                            |
|               | FOR QUR'ĂNIC THOUGHT   | 0 132315 0                             |

نهاية المحتاج.

غير أني لم أجد هـذا المعنـى المتعسف في أمهـات اللغـة العربيـة كلسـان العـرب والقاموس المحيط وتاج العروس وغيرها.

**وجاء في المعجم الوسيط: (و**يقال: فـلان فيه تخنـت وتكسر: تفكـك، ورأيتـه متكسراً: فاتراً). والقاعدة الأصولية تقول: إذا تعارض معنيَّ شرعي ومعنى لغـوي قـدم المعنى الشرعي.ولذا فلا يلتفت إلى هذا الادعاء.

\* الإمام العلامة محمد السفا ريني الحنبلي:

(نقل إبراهيم بن عبد الله القلا نسي أن الإمام أحمد رضي الله عنه قال عن الصوفية: لاأعلم أقواماً أفضل منهم قيل: إنهم يستمعون ويتواجدون، قال: دعوهم يفرحون مع الله ساعة. قيل: فمنهم من يموت ومنهم من يغش عليه، فقال: وبدا لهم من الله مالم يكونوا يحتسبون ذكره العلامة الإمام في الفروع)<sup>(1)</sup>.

الإمام السيد أبومدين رضي الله عنه:

إذا لم تذق معنى شراب الهوى دعنا نعم ترقص الأشباح ياجاهل المعنى إذا ذكر الأوطان حنَّ إلى المعنى فتضطرب الأعضاء في الحس والمعنى تهزها الأشواق للعالم الأسسنى وهل يستطيع الصبر من شاهد المعنى وزمزم لنا باسم الحبيب وروّحنا. يقول رحمه الله تعالى في بعض أبياته: وقبل للذي ينهى عن الوجد أهلمه إذا اهتزت الأرواح شوقاً إلى اللقا أما تنظر الطير المقفّص يافتى يفرج بالتغريد ما بفوائده كذلك أرواح المحبين يافتى أنلزمها بالصبر وهي مشوقة فيا حادي العشاق قم واشد قائماً

١ - غذاء الألبتاب لمحمد السفاريني (١ (١٢٩).

الموسوعة اليوسفية في بيان ادلة الصولية THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT \* الإمام الشيخ السنوسي رحمه الله تعالى:

قال الشيخ السنو سي في نصرة الفقير وغيره: (وقد تواتر النقل عن الصوفية قديماً وحديثاً، شرقاً وغرباً، أنهم كانوا يجتمعون لذكر الله، ويقومون ويرقصون، ولم يبلغنا عن أحد من العلماء المعتبرين<sup>(۱)</sup> أنه أنكر عليهم. وقـد رأيـت بفـاس بزاويـة الصقليـين جماعة يذكرون ويرقصون من صلاة العصر يوم الجمعة إلى المغرب، مع توفّر العلماء فلم ينكر أحد عليهم. وقد بلغني أن شيخنا شيخ الجماعة سيدي التاودي<sup>(۲)</sup> بن سودة كـان يحضر معهم في بعض الأحيان)<sup>(۲)</sup>.

\* الإمام العلامة الكتاني رحمه الله تعالى:

يقول الإمام الكتاني رحمه الله تعالى في باب رقص الحبشة في المسجد النبوي أمامه عليه الصلاة والسلام مانصه:

(وقال القاضي عياض<sup>(ئ)</sup>: فيه أقوى دليل على إباحة الرقص إذ زاد النبي على إقرارهم أن أغراهم) نقله المواق في سنن المهتدين والونشريسي في المعيار، وأقرَّاه. وقال أيضاً: (فإن الرقص الذي أثبته الصوفية ليس قصدهم منه اللهو، وحاشاهم من قصد ذلك، وإنما قصدهم به الاجتماع على الذكر، والإقبال عليه بالقلب والقالب، واستغراق الجوارح كلها فيه)<sup>(٥)</sup>.

\* الإمام ابن ليون التجيبي (٦) رحمه الله تعالى:

١ – "بل لو استقرأنا تراجم العلماء منذ نشأة التصوف إلى الآن لوجدنا أكثرهم أو كلهم قد اتخذ مبدأ التصوف وعمل به وألف فيه، وكان من أئمته. ولا يعتبر من شذّ لعدم اطلاعه أو لعناده وجهله".
 ٢ - هو محمد بن الطالب ين علي بن سودة التاودي (١١١١-١٩-١٣٩هـ) المري الفاسي فقيه المالكية في عصره، وشيخ الجماعة بفاس ذاعت شهرته بعد رحلة قام بها إلى مصر والحجاز.
 ٣ - الفتوحات الإلهية شرح المباحث الأصلية ص (٢٨٣- ١٨٣).
 ٢ - الفتوحات الإلمية شرح المباحث الأصلية ص (٢٨٢- ١٢٨٣).
 ٣ - الفتوحات الإلمية شرح المباحث الأصلية ص (٢٨٣- ٢٨٣).
 ٢ - الفتوحات الإلمية شرح المباحث الأصلية ص (٢٨٣- ٢٨٣).
 ٢ - الفتوحات الإلمية شرح المباحث الأصلية ص (٢٨٣- ٢٨٣).
 ٢ - الفتوحات الإلمية شرح المباحث الأصلية ص (٢٨٣- ٢٨٣).
 ٢ - الفتوحات الإلمية شرح المباحث الأصلية ص (٢٨٣- ٢٨٣).
 ٢ - الفتوحات الإلمية شرح المباحث الأصلية ص (٢٨٣- ٢٨٣).
 ٢ - الفتوحات الإلمية شرح المباحث الأصلية ص (٢٨٣- ٢٨٣).
 ٢ - الفتوحات الإلمية شرح المباحث الأصلية ص (٢٨٣- ٢٨٣).
 ٢ - الفتوحات الإلمية شرح المباحث الأصلية ص (٢٨٣- ٢٨٣).
 ٢ - الفتوحات الإلمية، وتوفي عراكش بن عمرون الحصبي السبيتي أبو الفضل، عالم المغرب، وإمام أهل الحديست في وقته. كان من أعلم الناس بكلام العرب وأنسابهم وأيامهم، ولي قضاء سبته، ومولده فيها، ثم قضاء غرناطة، وتوفي عراكش عام (٤٤ همهـ).
 ٥ - التراتيب الإدارية (٢/١٢٤/ ٢٤٢).
 ٢ - هو سعيد بن أحمد بن ليون التجيبي، أبو عثمان، فقيه مالكي من علماء الأندلس وأدبائها المتقدمين، له أكثر من من مئة مصنف توفي نحو عام (٢٥٠).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية.

وقال ابن ليون التحيبي ما نصّة : (وأما الرقص في المسجد ففي صحيح مسلم عن عائشة رضي الله عنه أنها قالت: (جاء حبش من الحبشة يزفنون يوم عيدهم في المسجد، فدعاني رسول الله ﷺ، فوضعت كفي على منكبه فجعلت أنظر إلى لعبهم. قال ابن عيينة: فثبت أن الرقص في أصله مباح، ولو كان حراماً لذاته ما رقصوا بين يدي رسول الله ﷺ)<sup>(۱)</sup>.

\* الإمام العلامة ابن عابدين رحمه الله تعالى:

قال العلامة المرحوم محمد أمين عابدين في حاشيته الشهيرة(رد المحتار على الدر المحتار):

بعد كلام مانصه: (و خلاصة ماأجاب به العلامة النحرير ابن كمال باشا بقوله: مافي التواجد إن حققت من حرج ولا التمايل إن أخلصت من بأسِ فقمت تسعى على رجل وحق لمن دعاه مولاه أن يسعى على الراسِ

الرخصة فيما ذكر من الأوضاع، عند الذكر والسماع للعارفين الصارفين أوقاتهم إلى أحسن الأعمال، السالكين المالكين لضبط أنفسهم عن قبائح الأحوال، فهم لايستمعون إلا من الإله، ولايشتاقون إلاله، إن ذكروه ناحوا، وإن شكروه باحوا، وإن وجدوه صاحوا، وإن شهدوه استراحوا، وإن سرحوا في حضرة قربه ساحوا إذا غلب عليهم الوجد بغلباته، وشربوا من موارد إراداته، فمنهم من طرقته بوارق الهيبة فحرّ وذاب، ومنهم من برقت له بوارق اللطف فتحرك وطاب، ومنهم من طلع عليه الحِب من مطلع القرب فسكر وغاب، هذا ماعنّ لي في الحواب، وا لله أعلم بالصواب<sup>(۲)</sup>.

وميز العلامة ابن عابدين في رسالته (شفاء العليل) بين الصوفية الصادقين السائرين على قدم الرسول في وبين الدخلاء المارقين.وندد بالدخلاءعلى الصوفية، واستعرض بدعهم ومنكراتهم في الذكر، وحذرمنهم ومن الاجتماع بهم ثم قال: (ولاكلام لنامع الصُدّق من ساداتنا الصوفية، المبرئين من كل خصلة ردية، فقد سئل

> ١ – الفتوحات الإلهية شرح المباحث الأصلية ص (٢٨٢). ٢ – حاشية الدر المختار لابن عابدين (٣/٢٥٩).

| الحوكة في الذكو |                                                               | يان أدلة الصوفية | الموسوعة اليوسفية في ب |
|-----------------|---------------------------------------------------------------|------------------|------------------------|
| 2.              | THE PRINCE GHAZI TRUST                                        |                  |                        |
|                 | يتواجـدون ويتمايلون ؟فقـال:<br>لام لنا مع مـن اقتـدي بهـم، وذ |                  |                        |

بعالى يفرحون.... إلى أن عن بور عزم عن عن على معالى العالم، بل كلامنا مع هؤلاء العوام ووجد من نفسه الشوق والهيام في ذات الملك العالم، بل كلامنا مع هؤلاء العوام الفسقة اللئام...<sup>(1)</sup>

\* الشيخ عبد الغني النابلسي رحمه الله تعالى:

قال الشيخ عبد الغني رحمه ا لله: (حديث علي صريح بأن الصحابة رضي الله عنهم كانوا يتحركون حركة شديدة في الذكر، فثبت مطلقاً إباحة الاهتزاز بهـذا الأثـر على أن الرجل غير مؤاخذ حين يتحرك ويقوم ويقعد على أي نوع كان حيث لم يـأت بمعصية و لم يقصدها).

الشيخ محمد سعيد البرهاني رحمه الله تعالى:

وقال العلامة المرحوم الشيخ محمد سعيد البرهاني في تعليقاته على الهدية العلائية: (ولا شك أن التواجد هو تكلف الوجد وإظهاره من غير أن يكون له وجد حقيقة ففيه تشبه بأهل الوجد الحقيقي، وهو جائز بل مطلوب شرعاً بقوله ﷺ: (من تشبه بقوم فهو منهم)<sup>(1)</sup>. وإنما كان المتشبه بالقوم منهم لأن تشبهه بهم يدل على حبه إياهم، ورضاه بأحوالهم وأفعالهم، وقد قال ﷺ (إن الرجل إذا رضي هديَ الرجل وعمله فله مثل عمله)<sup>(۳)</sup>. وذكر النووي رحمه الله تعالى أن في هذا الحديث فضل حب الله تعالى ورسوله ﷺ وحب الصالحين والأحياء والأموات. إن لم تكونوا مثلهم فتشبهوا إن التشبه بالكرام فلاح ...إلى أن قال: والحاصل أن تكلف الكمال من جملة الكمال، والتشبه بالأولياء لمن لم يكن منهم أمر مطلوب مرغوب فيه على كل حال)<sup>(1)</sup>

١ - بحموعة رسائل ابن عابدين - الرسالة السابقة - شفاء العليل وبل الغليل لخاتمة محققي الحنفية ابن عابدين رحمـ الله تعالى ص (١٧٢و ١٧٣). ٢ – أخرجه الطبراني في الأوسط (٨٣٢٣). ٣ – أخرجه الطبراني في الكبير (١٧ / ٩٢٢). ٤ – هامش الهدية العلائية ص (٢٣٣و ٢٣٤) باختصار.

191

الحركة بالذكر

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

الخلاصة

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

وبعد فهذه الأدلة المستوفية والقاطعة الملزمة من القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة قولاً وفعلاً وتقريراً، وأخبار الصحابة وأعمالهم رضي الله عنهم وأقوال السادة العلماء سلفاً وخلفاً كافية شافية لشرح الصدر بالحركة في الذكر. هذا وبالإضافة إلى أن الأمر بالذكر مطلق يشمل جميع الأحوال، فمن ذكر الله تعالى قائماً أوقاعداً، متحركاً أو ساكناً، ماشياً أو واقفاً فقد قام بالمطلوب، ومن المعلوم أن الحبيب المصطفى ترك ودعوة وغزوات وإلى غير ذلك من أعماله تلا كان يذكر الله فيها (وما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا)<sup>(1)</sup>.

والذي يدّعي تحريم الحركة في الذكر أو كراهتها هيو المطالب بالدليل، لأنه يخصص بعض الحالات المطلقة دون غيرها بحكم خاص، وعلى كل حال فإن الغاية من حلقات الذكر هي القيام بنوع من أنواع عبادة الله ألا وهي الذكر اللذي استفاضت الأوامر الإلهية به، وإن الحركة في ذلك ليست شرطاً، ولكنها وسيلة للنشاط في تلك العبادة وتشبهاً بأهل الصفاء والوجد مع خلوص النية:

فتشبهوا إن لم تكونوا مثلهم إن التشبه بالكرام فلاح

والحبد لله رب العالمين

١ – سورة الحشر الآية (٧).



عن سيدنا صفوان بن عسال الموادي رضي الله عنه: "أن يهوديين قال أحدهما لصاحبه: اذهب بنا إلى هذا النبي نسأله، قال: لا تقل نبي فإنه إن يسمعك تقول له نبي كانت له أربع أعين -كناية عن شدة سروره لأن السرور يزيد في حدة البصر والله أعلم- فأتيا رسول الله تل فسألا عن قوله تعالى: **(ولقد آتينا موسى تسع آيات بينات)**، فقال رسول الله تلا : (لا تشركوا بالله شيئاً ولا تزنوا، ولا تقتلوا النفس التي حرم الله إلا بالحق، ولا تسرقوا ولا تسحروا، ولا تقذوا برئ إلى ذي سلطان -وفي رواية بدون ذي- فيقتله، ولا تأكلوا الربا، ولا تقذفوا محصنة، ولا تفروا من الزحف، وعليكم اليهود خاصة ألا تعتدوا في السبت)، فقبلا يديه ورجليه وقالا: نشهد أنك نبي، قال: (فما يمنعكما أن تسلما؟)، قالا: إن داود دعا ربه أن لا يزال في ذريته نبي، وإنا نخاف إن أسلمنا أن تقتلنا اليهود)<sup>(٢)</sup>.

وعن سيدنا عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أنه كان في سرية من سرايا رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال فحاص الناس حيصة<sup>(٣)</sup> فكنت فيمن حاص، قال: فلما برزنا قلنا كيف نصنع وقد فررنا من الزحف وبؤنا بالغضب؟، قلنا: ندخل المدينة فنثبت فيها، ونذهب ولايرانا أحد، قال فدخلنا فقلنا، لو عرضنا أنفسنا على رسول الله صلى الله عليه وسلم فإن كانت لنا توبة أقمنا، وإن كان غير ذلك ذهبنا، قال فحلسنا لرسول الله صلى الله عليه وسلم قبل صلاة الفحر، فلما حرج قمنا إليه فقلنا: نحن الفرارون فأقبل إلينا فقال: (لابل أنتم العكارون<sup>(٤)</sup> قال فدنونا فقبلنا يده فقال (أنا فئة المسلمين)<sup>(٥)</sup>.

 أ – سورة الإسراء الآية (١٠١). ۲ – أخرجه الترمذي (۲۱٤٤)، وأحمد (٤ (۲۳۹)، وابن ماجه (۲۷،۰). ٣ - يقال: حاص الرجل إذا حاد عن طريقه أو انصرف عن وجهه إلى جهة أخرى. ٤ – العكارون: العائدون إلى القتال. ٥ ~ أخرجه البخاري في الأدب المفرد (٩٧٢)، والترمذي (١٧١٦)، وقال حديث حسبن وابين ماجه (٢، ٣٧)، وأحمد (٢ (٢٢)، والحميدي (٦٨٧)، والبيهقي (٧ / ١٠١) مختصراً، وابسن أبسي شيبة (١٢ / ٣٦٥)، وأبو يعلى (۱۰۷/۲|۶)، واین سعد (۶|۲|۷۰۷).

| . h. t. e. | 1328/44                    | O MORE O                                    |
|------------|----------------------------|---------------------------------------------|
| تقبيل اليد | 13113112001878125851225036 | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية      |
|            |                            | المؤسو معه اليوسفيه في بيان السام العلموطية |
|            |                            |                                             |

وعن أم أبان بنت الوارع بن زارع عن جدها زارع رضي الله عنه، وكان في وفد عبد القيس، قال: لما قدمنا المدينة جعلنا نتبادر من رواحلنا فنقبل يد النبي ﷺ ورجله<sup>(۱)</sup>.

وعن ابن جدعان، قال ثابت لأنس: "أمسست النبي على بيدك؟ قال: نعم فقبلها"<sup>(٢)</sup>.

وعن سيدنا حبان بن واسع عن أشياخ من قومه رضي الله عنهم أن رسول الله عدّل الصفوف يوم بدر وفي يده قدح، فمر بسواد بن غزيَّة فطعن في بطنه، فقال: أوجعتني فأقدني، فكشف ﷺ فاعتنقه وقبّل بطنه، فدعا له بخير<sup>(٣)</sup>.

وعن سيدنا جابر رضي الله عنه أن سيدنا عمر رضي الله عنه قبّل يد النبي (٤).

وعن الشعبي: "أن زيد بن ثابت رضي الله عنه صلى على جنازة فقربت إليه بغلته ليركبها فجاء سيدنا عبد الله بن عباس رضي الله عنهما، فأخذ بركابها فقال زيد ابن ثابت رضي الله عنه: حل عنك يا ابن عم رسول الله تي، فقال سيدنا ابن عباس رضي الله عنه: هكذا أمرنا أن نفعل بالعلماء والكبراء فقبّل زيد بن ثابت يد عبد الله وقال: هكذا أُمرنا أن نفعل بأهل بيت رسول الله تي "<sup>(°)</sup>.

وعن ثابت قال: كنت إذا أتيت أنساً رضي الله عنه، يخبر بمكاني فأدخل عليه، فآخذ بيديه فأقبلها فأقول: بأبي هاتين اليدين اللتين مسّتا رسول الله ﷺ، وأقبّتل عينيه وأقول: بأبي هاتين العينين اللتين رأتا رسول الله <sup>(٦)</sup>.

وعن أبي مالك الأشجعي قال: قلت لابن أبـي أوفـى رضـي الله عنـه: "نـاولـني يدك التي بايعت بها رسول الله ﷺ، فناولنيها، فقبلتها"<sup>(٧)</sup>.

١ – أخرجه البخاري في الأدب المفرد (٩٧٥)، وفي التاريخ الكبير (٣ (٤٤٧) وفي خلق أفعـال العبـاد (٢٨)، وأبـو داود (٥٢٢٥)، والطبراني في الكبير (٣١٢٥)، وأحمد (٢ / ٧٠) وحكم الحافظ في الفتح على الإسناد بأنه جيد .(ov/11) ٢ – أخرجه البخاري في الأدب المفرد (٩٧٤)، وأحمد (٣١١١). ٣ - أخرجه الإمام أحمد (٢ / ٢٢٤ - ٨٨٤). ٤ - أخرجه الحافظ ابن المقرئ الأصبهاني في جزء تقبيل اليد مخطوط (١٦٦ أب). ٥ - أخرجه الحاكم (٨٠٨) وابن المقرئ في تقبيل اليد (مخطوط ١٦٦ إب). ٣ - ذكره الحافظ أبن حجر في المطالب العالية (٢ |١١١). ٧ – أخرجه الحافظ أبو بكر بن المقرئ الأصبهاني في جزء تقبيل اليد (مخطوط ١٦٦ إب).

| تقبيل اليد    | ATEN CONTRACTOR             | ، اليوسفية في بيان أدلة الصوفية | الموسوعة |
|---------------|-----------------------------|---------------------------------|----------|
| <u> </u>      | THE PRINCE GHAZI TRUST      |                                 |          |
| قيل ذلبك رسول | رضي الله عنه قال: "قدمنا، ف | عن سيدنا الوزاع بن عامر         | 9        |
|               | ())                         | فأخذنا ببديه ورجليه نقتلها      | 能流       |

**وعن صهيب قال:** رأيت علياً يقتِّل يد العباس ورجليه<sup>(٢)</sup>.

وقال حيّان أبو النصر: قال لي واثلة بن الأسقع: قدني إلى يزيد بن الأسود فإنه بلغني أنه ألمَّ به -أي مرض- فقدته، فلما دخل عليه قلت: إنه ثقيل، قد وُجَّه إلى القبلة وذهب عقله- غاب من سكرات الموت- فقال: نادوه، فقلت، هـذا أخـوك واثلة فجعلتها في يده فجعل يقبّل كفه ويضعها مرّة على فؤاده ومرّة على وجهه وعلى فيه".

وعن عبد الرحمن بن رزين قال: مررنا بالرَّبذة، فقيل لنا ههنا سلمة بن الأكوع رضي الله عنه، فأتيته فسلمنا عليه، فأخرج يـده فقـال: بـايعت بهـاتين نبي الله ﷺ، فأخرج كفاً له ضخمة كأنها كفُّ بعير، فقمنا إليها فقبّلناها"<sup>(٣)</sup>.

وجاء في (فتح الباري) للعسقلاني: "أن أبا لبابة وكعب بـن مـالك وصاحبيه رضي الله عنهم، قبّلوا يد النبي ﷺ حين تاب الله عليهم"<sup>(٤)</sup>.

وقال ابن كثير في كتابه (البداية والنهاية) في فتح بيت المقدس على يد عمر ابن الخطاب رضي الله عنه: ".. فلما وصل عمر بن الخطاب إلى الشام تلقاه أبو عبيدة ورؤوس الأمراء، كخالد بن الوليد، ويزيد بن أبي سفيان، فترجل أبو عبيدة وترجل عمر، فأشار أبو عبيدة ليقبّل يد عمر، فهم عمر بتقبيل رجل أبي عبيدة، فكف أبو عبيدة فكف عمر "<sup>(°)</sup>.

### من أقوال فقهاء المذاهب الأربعة -

**الذهب الشافعي:** قال العلامة العسقلاني في كتابه (فتح الباري): "قــال الإمـام النووي: تقبيل يد الرحل لزهده وصلاحـه وعلمـه أو شـرفه أو نحـو ذلـك مـن الأمـور الدينية لا يكره بـل يسـتحب فـإن كـان لغنـاه، أو شـوكته أو حاهـه عنـد أهـل الدنيـا

 ١ - أخرجه البخاري في الأدب المفرد (٩٧٥). ٢ – أخرجه البخاري في الأدب المفرد (٩٧٦). ٣ أخرجه البخاري في الأدب المفرد (٩٧٣). ٤ - فتح الباري (١١ (٤٨). ٥ - البداية والنهاية (٧/٥٥).

تقبيل اليد

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

وقال العلامة الباجوري في حاشيته: ".. ويسن تقبيل اليـد لصـلاح ونحـوه مـن الأمور الدينية كعلم وزهد، ويكـره ذلـك لغنـي ونحـوه مـن الأمـور الدنيويـة كشـوكة ووجاهة <sup>(٢)</sup>.

**الذهب الحنفي:** قال العلامة ابن عابدين في حاشيته: "ولا بأس بتقبيل يـد الرحل العالم المتورع على سبيل التبرك، وقيل: سنة، قال الشرنبلاني: وعلمت أن مفـاد الأحاديث سنيته أو ندبه كما أشار إليه العيني"<sup>(٣)</sup>.

وقال العلامة الطحطاوي في حاشيته: "... وفي غاية البيان عن الواقعات: تقبيل يد العالم أو السلطان العادل جائز وورد في أحاديث ذكرهـا البـدر العيـني... ثـم قـال: فعلم من مجموع ما ذكرناه إباحة تقبيل اليد...<sup>(٤)</sup>.

وقال العلامة الزيلعي في كتابه (تبيين الحقائق): "... وفي الحامع الصغير: ورخص الشيخ الإمام شمس الأئمة السرخسي وبعض المتأخرين تقبيل يد العالم أو المتورع على سبيل التبرك... وقال سفيان الثوري: تقبيل يد العالم أو يد السلطان العادل سنة"<sup>(0)</sup>.

**المذهب الحنبلي:** قـال العلامـة السـفاريني في كتابـه (غـذاء الألبـاب): "قـال المروزي: سألت أبا عبد الله –الإمام أحمد بن حنبل– رحمه الله عن قبلة اليد، فقال: إن كان على طريق التدين فلا بأس، وإن كان على طريق الدنيا فلا".

وقال أيضاً: "وفي الآداب الكـبرى: وتبـاح المعانقـة وتقبيـل اليـد والـرأس تدينـاً وتكرماً واحتراماً مع أمن الشهوة".

وقال أيضاً: "وقال الحافظ ابن الجـوزي في منـاقب أصحـاب الحديث: "ينبغـي للطالب أن يبالغ في التواضع للعالم ويـذلّ لـه، قـال: ومـن التواضـع تقبيـل يـده، وقبَّـل سفيان بن عيينة والفضيل بــن عيـاض أحدهمـا يـد الحسـين بـن علـي الجعفـي والآخـر

١ – فتح الباري (١١ / ٤٨). ٢ – حاشية الباجوري (٢ [١١٦). ٣ – حاشية ابن عابدين (٥ /٢٥٤). ٤ - حاشية الطحطاوي (٢٠٩). ه - تبين الحفائق (٦ ٥٢).

|            | the second se | 6 9068200                       | l Le Le<br>Le Le L |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|-----------------------------------------------------|
| تقبيل اليد |                                                                                                                 | ية في بيان أدلة الصو <b>فية</b> | الموسوعة اليوسف                                     |
|            |                                                                                                                 |                                 |                                                     |
|            | THE PRINCE GHAZI TRUST                                                                                          | 營 [] [ 發                        |                                                     |
|            | FOR QUR'ÀNIC THOUGHT                                                                                            | 0 1222151 0                     | H.                                                  |

وقال أيضاً: "وقال أبو المعالي في شرح الهداية: أما تقبيل يد العالم والكريم لرفده فجائز<sup>(۱)</sup>، وقد علمت أن الصحابة قبلوا يـد المصطفى ﷺ كما في حديث ابـن عمر رضي الله عنهما عند قدومهم من غزوة مؤتة"<sup>(۲)</sup>.

**المذهب المالكي:** قال العلامة العسقلاني في كتابه (فتح الباري): "قال الإمام مالك: إن كانت<sup>(٣)</sup> على وجه التكبر والتعظيم فمكروهة، وإن كانت على وجه القربة إلى الله لدينه أو لعلمه أو لشرفه فإن ذلك جائز"<sup>(٤)</sup>.

## الأحاديث المعارضة للتقبيل والجواب عليها

هناك أحاديث تدل بظاهرها على النهي عن التقبيل وهي:

عن سيدنا أنس رضي ا لله عنه قال: "قال رجل يا رسول الله، الرجل منا يلقى أحاه أو صديقه أينحني له؟ قال: لا قال: أفيلتزمه ويقبله؟ قــال: لا، قـال: أفيـأخذ بيـده ويصافحه؟ قال: نعم"<sup>(٥)</sup>.

وأخرج الطبراني وأبو يعلى وابن عدي عن سيدنا أبي هريرة رضي الله عنه قال: (دخلت يوماً السوق مع رسول الله ﷺ، فجلس إلى البزّاز فاشترى سراويل بأربعة دراهم، وكان لأهل السوق وزّان، فقال له ﷺ: (زِنْ وأرجح؟) فقال الوزان: إن هذه الكلمة ما سمعتها من أحد، قال أبو هريرة: فقلت له: كفى بك من الوهن والجفاء، ألا تعرف نبيك، فطرح الميزان ووثب إلى يد النبي ﷺ يريد تقبيلها، فجذب يده منه وقال هذا إنما تفعله الأعاجم بملوكها ولست بملك، إنما أنا رجل منكم).

وعن سيدنا أنس رضي ا لله عنه مرفوعاً: (قبلة المسلم أخاه المصافحة)<sup>(1)</sup>.

197

١ – الرفد: بكسر الراء العطاء والصلة. ٢ - غذاء الألباب (١ /٢٨٧). ٣ - أي قبلة يد الرَّجل. ٤ - فتح الباري (١١ / ٨٤). ٥ – أخرجه الترمذي (٢٧٢٨). ٦ – أخرجه السيوطي في الجامع الصغير (٢٠٩٠).

الوسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST فالجواب على هذه الأحاديث أنها ضعيفة لا تصليح للمعارضة: أما الحديث

الأول منها فقد نقل الحافظ العراقي تضعيفه في المغني عن أحمد والبيهقي.

وأما الحديث الثاني: فقد أورده ابن الحوزي في الموضوعات، وعن الدارقطي أنه قال: في الإفراد: الحمل فيه على يوسف بن زياد، لأنه مشهور بالأباطيل، ولم يروه عن الإفريقي<sup>(1)</sup> غيره، وعن ابن حبان أنه قال في الإفريقي: يروي الموضوعات عن الأثبات<sup>(۲)</sup>.

وأما الحديث الثالث: فقد قال ابن عدي عنه أنه غير محفوظ، وأعلمه بأن عَمْراً روى عن عمه مناكير.

وبما أن الأحاديث السابقة لم يثبت منها حتى حديث واحد فلا حاجة للعناء في تأويلها.

وفيما ذكرناه كفاية لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد.



 ١ - أحد رواة الحديث. ٢ – أي عن الثقات.



ولنبدأ من الأدلة بذكر قول الله عز وحل مطلقاً على سيدنا يحيى عليه الصلاة والسلام لفظ (سيد) حيث قال: ﴿أَنَ الله يبشرك بيحيى مصدقاً بكلمة من الله وسيداً وحصوراً..)، أفيصح إطلاق لفظ [السيد] على سيدنا يحيى عليه الصلاة والسلام دون سيدنا محمد ﷺ وفضله عليه وعلى بقية الأنبياء وسائر المحلوقات معلوم من الدين بالضرورة؟!.

على أننا لو نظرنا إلى عموم الآيات لوحدناها داعية إلى احترامه وتقديره عليه الصلاة والسلام، ومنها قوله حل حلالـه: **﴿لا تجعلوا دع**اء الرسول بينكم كدعاء بعضكم بعضاً﴾<sup>(٢)</sup>، وهذا أمر منه حل حلاله، ولئن لم يكن الأمر للوحوب فلا أقل من أن يكون للندب، وما تسويده ﷺ إلا ضرب من أضرب احترامه وتقديره، وقد قال الضحاك عن ابن عباس رضي الله عنهما: "كانوا يقولون: يا محمد، يا أبا القاسم فنهاهم الله عز وجل عن ذلك إعظاماً لنبيه ﷺ وكذلك قال مجاهد وسعيد بـن جبير، وقال قتادة: "أمر الله تعالى أن يهاب نبيه ﷺ وأن يجل ويعظم وأن يسودًد "ميا"، وقد أل

وأمَّا ما ورد من الأحاديث: فها هو ﷺ يطلق على نفسه لفظ السيادة في الدنيا وينبئ عن سيادته يوم القيامة بشكل ظاهر حلي لا يقبل التأويل ولا التبديل فيما ينقله عنه:

١ - سيدنا أبو هريرة رضي الله عنه قائلاً: قال رسول الله ﷺ: "أنا سيد ولـد
 آدم يوم القيامة)<sup>(٤)</sup>، وفي رواية غـن أبي سعيد الخـدري رضي الله عنـه بزيـادة: "...

 ١ – الآية (٣٩) من سورة أل عمران. ٢ – الآية (٦٣) من سورة النور. ۳ – تفسير ابن کثير (ج۳|ص٣٠٦). ٤ – رواه الإمام مسلم (٥٨٩٩) وأبو داود (٢٢٣٤)، وأحمد (٢/ ٤٠).

| بية في بيان أد <mark>لة الصوفية</mark> | بحة اليوسة |
|----------------------------------------|------------|
| 篇 - 111 篇                              |            |

وفي رواية للبيهقي: "أنا سيد العالمين".

0 14445 0

الموسو

ولافخر "(1).

وفي رواية عن سيدنا أبي هريرة رضي الله عنه: (أنا سيد الناس يوم القيامة)<sup>(٢)</sup>.

FOR QUR'ANIC THOUGHT

السيادة

٢- وعن سيدنا سهل بن حنيف رضي الله عنه قال: "مررنا بسيل فدخلت فاغتسلت فيه، فخرجت محموماً فنمي ذلك إلى رسول الله على فقال: مروا أبا تمابت يتعوذ، قال: فقلت يا سيدي والرقى صالحة؟ فقال على: (لا رقى إلا في نفس أو حمهة أو لدغة)<sup>(٣)</sup>.

فقد ناداه سيدنا سهل بلفظ يا سيدي ولم ينكر عليه سيدنا محمد ﷺ، وهذا دليل الإقرار، وحاشا لرسول الله ﷺ أن يقرَّ أصحابه على ما فيه مخالفة شرعية.

٣- هذا وقد صح إطلاقه ﷺ لفظ السيادة على عدد من أصحابه وأتباعه، فمن ذلك ما روته سيدتنا عائشة رضي الله عنها في قصة بحيء سعد بن معاذ ليحكم في بني قريظة قالت: قال ﷺ: (قوموا إلى سيدكم فأنزلوه...)<sup>(٤)</sup>.

قال الخطابي في شرح هذا الحديث: "وفيه من العلم أن قول الرجل لصاحبه: يا سيدي غير محظور إذا كان خيِّراً فاضلاً وإنما جاءت الكراهة في تسويد الرجل الفاجر.

وفي رواية عن سيدنا أبي سعيد الخدري رضي الله عنه: (قوموا لسيدكم) من غير لفظة (أنزلوه)<sup>(٥)</sup>، وهذا القيام كان تعظيماً لسيدنا سعد رضي الله عنه ولم يكن من أجل كونه مريضاً وإلا قال: قوموا إلى مريضكم ولم يقل إلى سيدكم، ولم يأمر الجميع بالقيام بل كان يأمر البعض.

١ - رواه الإمام أحمد (٣/٢) مطولاً، والترمذي (٨٤/٣) مختصراً، وأخرجه ابن ماجه (٨، ٤٢).
 ٢ - رواه الإمام البخاري (٣٣٤٠) ومسلم (٩٧٤) والترمذي (٤٣٤٤)، وأحمد (٣/٢٣٣) وابن ماجه (٣٣٠٧)
 وفي الشمائل (٢٢١) وابن أبسي شيبة (١١/٤٤٤)، وابن خزيمة في التوحيد ص (٢٤٢-٤٤٢) وابن حبان
 (٥٢٢٦) والبغوي (٢٣٣٤) والنسائي في الكبرى "تحفة الأشراف" (١٠/١٧٥٢).
 ٣ - رواه الإمام أحمد (٣/٢٦٤) والنسائي في الكبرى "تحفة الأشراف" (١٠/١٧٥٢).
 ٣ - رواه الإمام أحمد (٣/٢٦٤) والنسائي في الكبرى "تحفة الأشراف" (١٠/١٧٥٤).
 ٣ - رواه الإمام أحمد (٣/٢٦٤) وأبو داود (٨٨٨٦) والنسائي في عمل اليوم والليلة (٢٥٧).
 ٣ - رواه الإمام أحمد (٣/٢٨٤) وأبو داود (٨٨٨٦) والنسائي في عمل اليوم والليلة (٢٥٧).
 ٣ - رواه الإمام أحمد (٣/٢٨٤) وأبو داود (٢٨٨٨) والنسائي في عمل اليوم والليلة (٢٥٧).
 ٣ - رواه الإمام أحمد (٣/٢٨٤) وأبو داود (٢٨٨٨) والنسائي في عمل اليوم والليلة (٢٥٧).
 ٣ - رواه الإمام أحمد (٣٠٢٥).

| الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية                                                                                                                  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR NICE OF AZI TRUST 1 His are all ( ( ) ) ( ) ) ( ) ) ( ) ) ) ) ) ) ) )                                                    |
| والحسن بن علي على حنبه وهو يقبل على الناس مرة وعليه أخرى ويقول: إن ابني هذا                                                                             |
| "سيد" ولعل الله يصلح به بين فئتين عظيمتين من المسلمين)().                                                                                               |
| ٥- وقال سيدنا عمر بن الخطاب رضي الله عنه: "أبو بكر سيدنا وأعتق سيدنا يعني بلالاً" <sup>(٢)</sup> .                                                      |
| وقال عن سيدنا أبي بكر يوم البيعة: بل نبايعك أنت فأنت سيدنا وخيرنا وأحبنا<br>إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فأخذ بيده وبايعه الناس <sup>(٣)</sup> .    |
| ٣- وورد في صحيح مسلم أن السيدة أم الدرداء تقول: أخبرني سيدي أبو<br>الدرداء أنه قال: قال رسول الله ﷺ: دعاء الأخ لأخيه بظهر الغيب مستحاب <sup>(٤)</sup> . |
| <ul> <li>٧- وقال رسول الله ﷺ: الحسن والحسين سيدا شباب أهل الجنة<sup>(٥)</sup>.</li> </ul>                                                               |
| ٨- وقال رسول الله ﷺ: أبو بكر وعمر سيدا كهول أهل الجنبة من الأولين والآخرين إلا النبيين والمرسلين <sup>(1)</sup> .                                       |
| ٩- وقال سيدنا محمد عليه الصلاة والسلام: الحليم سيد في الدنيا وسيد في الآخرة (٢).                                                                        |
| <ul> <li>١- وقال على للسيدة الكريمة فاطمة الزهراء رضي الله عنها: (أما ترضين أن تكوني سيدة نساء الجنة<sup>(٨)</sup>.</li> </ul>                          |
| ١١ - قال المقبري: كنا مع أبي هريرة رضي الله عنه فجاء الحسن بن علي                                                                                       |
| رضي الله عنهما فسلَّم، فرد عليه القوم، ومضى، ومعنا أبوهريرة لايعلم، فقيل له: هـذا                                                                       |
| حسن بن علي يسلُّم، فلحقه فقال: وعليك ياسيدي، فقيل له: تقول: ياسيدي؟ فقـال:                                                                              |
|                                                                                                                                                         |
| ١ – رواه الإمام البخاري (٣١/٣) والترمذي (٣٧٧٣).<br>٢ – رواه البخاري (٣٦/٣٦).<br>٣ – رواه البخاري (٣/١١).                                                |

.

السيادة الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية أشهد أن رسول الله صلى عليه وسلم قال: (إنه سيك

وحيث أطلق الفظ السيد على السيدة فاطمة وعلى سيدنا سعد وسيدنا الحسن والحسين رضي الله عنهما، وسيدنا أبو بكر وسيدنا عمر وعلى الحليم مطلقاً فإطلاقنا إياها عليه الله أحق وأولى.

ولما مر من الأدلة قال جمهور المتأخرين من علماء أهل السنة والجماعة بجواز إطلاق لفظ السيادة على سيدنا محمد على، بل قال بعضهم: أنه مندوب وحيث لم يأت ما يخصص هذه الأدلة والنصوص أو تقيدها فإنها تبقى على عمومها وإطلاقها فتشمل جميع الأوقات من صلاة وغيرها.

وهما هو الإمام الفقيه ابن عمابدين رضي الله عنه يقول في حاشيته موافقة لصاحب الدر وابن ظهيرة والرملي الشافعي في شرحه على منهاج النووي وغيرهم من العلماء قال: "والأفضل الإتيان بلفظ السيادة".

وورد في كتاب الأذكار للإمام النووي رحمه الله تعالى في صفحة (٤): ورويسا عن السيد الجليل أبي علي الفضيل بـن عياض رحمه الله قـال: "تـرك العمـل لأحـل الناس رياء، والعمل لأحل الناس شرك، والإحلاص أن يعافيك الله منهما".

الشاهد: حقق هذا الكتاب وخرج أحاديثه عبد القادر أرناؤوط: في أسفل ص ٤ رقم (٢) حيث يقول: (٢) فيه إطلاق السيد على غير الله تعالى وهو جائز، وقيل بكراهته إذا كان بأل، وهذا دليل على جواز إطلاق السيد على غير الله تعالى وهذا ما أقره الشيخ عبد القادر أرناؤوط في كتاب الأذكار طبعة ١٩٧١ دار الملاح.

ويستحب أن يقول المصلي في التشهد وفي الصلاة الإبراهيمية "سيدنا" قبل ذكر اسم سيدنا محمد على، ونقول في الصلاة الإبراهيمية لفظ /سيدنا/ ذلك: لأن السنة لا تؤخذ من فعله على فقط بل تؤخذ أيضاً من قوله وقد ثبتت السيادة بأحاديث كثيرة من سنة سيدنا محمد على وقد ناداه الصحابي الجليل ابن مسعود في صيغة الصلاة حيث قال: (إذا صليتم على رسول الله على فأحسنوا الصلاة عليه فإنكم لا تدرون لعل ذلك يعرض عليه قال: فقالوا له: فعلمنا قال، قولوا: اللهم اجعل صلاتك ورحمتك وبركاتك

١ – أخرجه الطبراني في الكبير (٢٥٩٦) ورجاله ثقات كما في مجمع الزوائد (٤٩، ١٥).

الموسوعة اليوسفية في بيان أذلة الصوفية السيادة على سيد المرسلين وإمام المتقين وخاتم النبيين محمد عبدك ورسولك... إلخ<sup>(1)</sup>.

واستدل به على جواز إحداث ذكر في الصلاة غير مـ أثور إذا كـان غـير مخـالف للمأثور.

وقد جاء في المدر المحتمار ورد المحتمار مما ملخصه: ونمدب السيادة لأن زيادة الإحبار الواقع هو عين سلوك الأدب فهو أفضل من تركه، ذكره الرملي الشافعي أي في شرحه على منهاج النووي، وذكر ذلك غيره أيضاً ا.هـ.

وزيادة لفظ "سيدنا" فيها تأدب معه ﷺ وا لله تعالى يقول: ﴿فالذين آمنوا بـه وعزروه ونصروه واتبعوا النور الذي أنزل معه أولئك هم المفلحون﴾<sup>(٢)</sup>.

والتعزيو: التوقير والتعظيم<sup>(٣)</sup>.

فإثباتها مع ورودها في السنة موافق للقرآن الكريم واستدل قوم على ذلك أيضاً بأن التأدب خير من الامتثال وهو استدلال حسن ودلائله من السنة ثابتة في البخاري ومسلم من ذلك قوله ﷺ لسيدنا علي "أمح رسول الله" قال سيدنا علي لا والله لا أمحوك أبداً)<sup>(1)</sup>.

ومنها قوله ﷺ لأبي بكر رضي ا لله عنه: (ما منعك أن تثبت إذ أمرتك قال: مــا كان لابن أبي قحافة أن يصلي بين يدي رسول ا لله ﷺ)<sup>(٥)</sup>.

وما يتناقله الناس من قولهم: "لا تسيدوني في الصلاة"، فهو موضوع مكذوب مفترى وليس بحديث قال الحافظ السحاوي في المقاصد الحسنة لا أصل له.

وهو لحن أيضاً لأنه واوي العين من ساد يسودُ<sup>()</sup>، فالأصح أن تقول (تسودوني).

وفي هذا القدر كفاية لمن يقبل الدليل والحمد لله رب العالمين.

۱ – أخرجه ابن ماجه في سننه (۱ |۲۹۳). ٢ - سورة الأعراف الآية (١٥٧). ٣ - مختار الصحاح ماده (ع ز ر). ٤ – أخرجه البخاري (٧|٩٩٤) ومسلم \_٣|٩.٤١). ٥ – أخرجه البخاري (٢ |١٦٧ فتح) ومسلم (١ |٣١٦). ٦ – المقاصد الحسنة (ص ٤٦٣ برقم ١٢٩٢).



This file was downloaded from QuranicThought.com



\* أدلة القيام:

## أ. من القرآن الكريم: قال تعالى : ﴿واخفض جِناحك للمؤمنين﴾ ().

وقال أيضاً: ﴿ذلك ومن يعظم شعائر الله فإنها من تقوى القلوب ﴾(٢).

فإذا كان تعظيم شعائر الله- وهمي البدن المهداة للبيت المعظَّم- من التقوى وكمال الإيمان، فالأولى تعظيم المؤمن الذي هو أفضل من الحرم، بل أفضل من الكعبة، قال سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم مخاطباً الكعبة: (ما أعظمك وأعظم حرمتك! والذي نفس محمد بيده لحرمة المؤمن أعظم عند الله حرمة منك)<sup>(٣)</sup>.

> ومن وجوه تعظيم المؤمن القيام له. بد من السنة الشريفة:

عن سيدنا أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: لما نزلت بنو قريظة على حكم سعد، هو ابن معاذ، بعث إليه رسول الله تلؤوكان قريباً منه، فجاء على حمار، فلما دنا قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (قوموا لسيدكم) وفي رواية قوموا إلى خيركم أو إلى سيدكم، قال: (إن هؤلاء نزلوا على حكمك). قال: فإني أحكم أن تُقتَل المقاتلة، وأن تسبى الذُريّة. قال: (لقد حكمت فيهم بحكم الملك)<sup>(1)</sup>.

وعن سيدنا كعب بن مالك رضي الله عنه في حديث تخلفه عن رسول الله ﷺ في غزوة تبوك قال فيه بعد كلام طويل: (..... وانطلقت أتأمم رسول الله صلى الله عليه وسلم يتلقاني الناس فوجاً فوجاً يهنؤونسي بالتوبـة ويقولـون لي: لتهنـك توبـة الله

١ - سورة الحجر الآية (٨٨). ٢ – سورة الحج الآية (٣٢). ۳ – أخرجه ابن ماجه (۳۹۳۲). ٤ – أخرجه البخاري (٣٠٢٣)،وفي الأدب المفـرد (٩٤٥)، ومســلم (٧١٥٤)، وأبــو داود (٥٢١٥)، وأحمــد (٣/ ٢٢)، وعبد بن حميد (٩٩٥)، والطبراني في الكب ير (٣٢٣٥)، وأبو يعلى (١١٨٨)، والبيهقي (٢ /٧٥-٥٨)،و ابن حبان (٢٢٦)، وابن سعد (٣ \٢٢٤)، والبغوي (٢٧١٨)، وأبونعيم (٣ \١٧١).

| القيام |                                                | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية |
|--------|------------------------------------------------|----------------------------------------|
|        | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR OUR'ANIC THOUGHT |                                        |

عليك، حتى دخلت المسجد فإذا رسول الله ﷺ جالس حوله النساس، فقسام طلحة بس عبيد الله رضي الله عنه يهرول حتى صافحني وهنأني...)<sup>(١)</sup>.

وعن السيدة عائشة رضي الله عنها قالت: ما رأيت أحداً كان أشبه سمتاً وهدياً ودلاً، وقال الحسن: حديثاً وكلاماً، (ولم يذكر الحسن السمت والهدي والدل) برسول الله على من فاطمة كرم الله وجهها: كانت إذا دخلت عليه قام إليها فأخذ بيدها وقبتلها وأجلسها في مجلسه، وكان إذا دخل عليها قامت إليه فأخذت بيده فقبّلته وأجلسته في مجلسها)<sup>(٢)</sup>.

وعن السيدة عائشة رضي الله عنها أنها قالت: (قـدم زيـد بـن حارثـة المدينـة ورسول الله ﷺ في بيتي، فقرع الباب، فقـام إليـه رسـول الله ﷺ عُريانـاً<sup>(٢)</sup> يَجُر ثوبـهُ، فاعتنقه وقبّله)<sup>(٤)</sup>.

وأخرج مالك في قصة سيدنا عكرمة بن أبي جهل رضي الله عنه أنه لما فرّ إلى اليمن يوم الفتح ورحلت امرأته إليه حتى أعادته إلى مكة مسلماً، فلما رآه النبي ﷺ وثب إليه ورمى عليه رداءه.

وفي قصة سيدنا جعفر لما قدم من الحبشة قمام له النبي في وقبل عينيه والترمه وقال: (ما أدري بأيهما أسر، بفتح خيبر أم بقدوم جعفر. (سيرة ابن هشام ص ١٥٩). وعن سيدنا ابن عباس رضي الله عنه قال: (حدثتي أمي أم الفضل أن النبي في رأى العباس قادماً فقام إليه وقبّل مما بين عينيه وأقامه عن يمينه ثم قال: (هذا عمي، فمن شاء فليباه بعمه)<sup>(٥)</sup>.

وعن سيدنا عمر بن السائب أنه بلغه: (أن رسول الله ﷺ كان جالساً فأقبل أبوه من الرضاعة فوضع له ثوبه فقعد عليه، ثم أقبلت أمه فوضع لها شق ثوبه من

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية القيام الجانب الآخر فجلست عليه، ثم أقبل أخوه من الرضاعة فقام رمسول الله ﷺ فأجلسه ين يديه)<sup>(۱)</sup>.

وعن سيدنا عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أنه كان في سرية رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال: ( فحاص الناس حيصة فكنت فيمن حاص، فلما نفرنا قلنا: كيف نصنع وقد فررنا من الزحف وبؤنا بالغضب؟! فقلنا: ندخل المدينة فنثبت فيها لنذهب ولايرانا أحد، قال: فلما دخلنا المدينة، قلنا: لو عرضنا أنفسنا على رسول الله تين، فإن كان لنا توبة أقمنا، وإن كان غير ذلك ذهبنا. قال: فجلسنا لرسول الله تين قبل صلاة الغداة، فلما خرج قمنا إليه فقلنا: نحن الفرارون، فأقبل علينا وقال: لا، بل أنتم العكمارون<sup>(٢)</sup>، قال: فدنونا فقبلنا يده، فقال: أنا فئة المسلمين)<sup>(٣)</sup>.

وروي عن سيدنا أبي هريرة رضي ا لله عنه إنه إذا كان النبي ﷺ يحدثهــم فقــام قاموا حتى يرى أنه دخل إلى بعض أزواجه.

وهذا الأثر يدل على القيام عند الانصراف، أما ما سبقه من أحاديث فإنها تــدل على القيام عند القدوم.

جـ من أقوال العلماء:

١- من أقوال شُرّاح الحديث وأصحاب السير:

قال البدر العيني في (عمدة القاري) عند شوحه لحديث أبي سعيد (قوموا لسيدكم)<sup>(\$)</sup>: وقال الخطابي: في حديث الباب (قوموا لسيدكم) حواز إطلاق السيد على الحبر الفاضل وفيه أن قيام المرؤوس للرئيس الفاضل، والإمام العادل، والمتعلم للعالم مستحب، وإنما يكره لمن كان بغير هذه الصفات.

6 113530 6 القيام الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

عليك، حتى دخلت المسجد فإذا رسول الله تلخ جالس حوله الناس، فقام طلحة بن عبيد الله رضي الله عنه يهرول حتى صافحني وهنألي...)<sup>(1)</sup>.

وعن السيدة عائشة رضى الله عنها قالت: ما رأيت أحداً كان أشبه سمتاً وهدياً ودلاً، وقال الحسن: حديثاً وكلاماً، (ولم يذكر الحسن السمت والهدي والـدل) برسول الله علمي من فاطمة كرم الله وجهها: كانت إذا دخلت عليه قام إليها فأخذ بيدها وقبلها وأجلسها في محلسه، وكان إذا دخل عليها قامت إليه فأخذت بيده فقبّلته وأجلسته في محلسها)<sup>(٢)</sup>.

وعن السيدة عائشة رضي الله عنها أنها قالت: (قـدم زيـد بـن حارثـة المدينـة ورسول الله ﷺ في بيتي، فقرع الباب، فقـام إليـه رسـول الله ﷺ عُريانـاً<sup>(٢)</sup> يجُّر ثوبـهُ، فاعتنقه وقبّله)<sup>(٤)</sup>.

وأخرج مالك في قصة سيدنا عكرمة بن أبي جهل رضي الله عنه أنه لما فرّ إلى اليمن يوم الفتح ورحلت امرأته إليه حتى أعادته إلى مكة مسلماً، فلما رآه النبي ﷺ وثب إليه ورمى عليه رداءه.

وفي قصة سيدنا حعفر لما قدم من الحبشة قمام له النبي في وقبل عينيه والتزمه وقال: (ما أدري بأيهما أسر، بفتح حيبر أم بقدوم جعفر. (سيرة ابن هشام ص ٥٩). وعن سيدنا ابن عباس رضي الله عنه قال: (حدثتني أمي أم الفضل أن النبي في رأى العباس قادماً فقام إليه وقبّل مما بين عينيه وأقامه عن يمينه ثم قال: (هذا عمي، فمن شاء فليباه بعمه)<sup>(٥)</sup>.

وعن سيدنا عمر بن السائب أنه بلغه: (أن رسول الله على كان حالساً فأقبل أبوه من الرضاعة فوضع له ثوبه فقعد عليه، ثم أقبلت أمه فوضع لها شق ثوبه من

القيام الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الجانب الآخر فجلست عليه، ثم أقبل أخوه من الرضاعة فقام رسول الله ﷺ فأجلسه

وعن سيدنا عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أنه كمان في سرية رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال: ( فحاص الناس حيصة فكنت فيمن حاص، فلما نفرنا قلنا: كيف نصنع وقد فررنا من الزحف وبؤنا بالغضب؟! فقلنا: ندخسل المدينة فنثبت فيها لنذهب ولايرانا أحد، قال: فلما دخلنا المدينة، قلنا: لو عرضنا أنفسنا على رسول الله تيم، فإن كان لنا توبة أقمنا، وإن كان غير ذلك ذهبنا. قال: فجلسنا لرسول الله يحل صلاة الغداة، فلما حرج قمنا إليه فقلنا: نحن الفرارون، فأقبل علينا وقال: لا، بل أنتم العكّارون<sup>(٢)</sup>، قال: فدنونا فقبلنا يده، فقال: أنا فئة المسلمين)<sup>(٣)</sup>.

وروي عن سيدنا أبي هريرة رضي الله عنه إنه إذا كان النبي ﷺ يحدثهـم فقـام قاموا حتى يرى أنه دخل إلى بعض أزواجه.

وهذا الأثر يدل على القيام عند الانصراف، أما ما سبقه من أحاديث فإنها تـــدل على القيام عند القدوم.

## جد من أقوال العلماء:

ين يديه)().

١- من أقوال شُرَّاح الحديث وأصحاب السير:

قال البدر العيني في (عمدة القاري) عند شرحه لحديث أبي سعيد (قوموا لسيدكم)<sup>(\$)</sup>: وقال الخطابي: في حديث الباب (قوموا لسيدكم) حواز إطلاق السيد على الحبر الفاضل وفيه أن قيام المرؤوس للرئيس الفاضل، والإمام العادل، والمتعلم للعالم مستحب، وإنما يكره لمن كان بغير هذه الصفات.

١ - أخرجه أبو داود (١٤٥٥) مرسلاً، ويجوز الاحتجاج بالمرسل عند أكثر الفقهاء.
 ٢ - العكارون: مفردها عكار: وهو الذي يفر إلى إمامه لينصره، ليس يريد الفرار من الزحف.
 ٣ - أخرجه البخاري في الأدب المفرد (٩٧٢)، والترمذي (٢١٢١)، وقال حديث حسن، وابس ماجه (٤٠٧٣)،
 ٣ - أخرجه البخاري في الأدب المفرد (٢٧٢)، والترمذي (٢١٢١)، وقال حديث حسن، وابس ماجه (٤٠٧٣)،
 ٣ - أخرجه البخاري في الأدب المفرد (٢٧٢)، والترمذي (٢١٢١)، وقال حديث حسن، وابس ماجه (٤٠٧٣)،
 ٣ - أخرجه البخاري في الأدب المفرد (٢٨٢)، والبيهقي (٧/١٠١) مختصراً وابس أبي شيبة (٢١/٢٥٥)، وأبو يعلى
 ٢ - أخرجه البخاري (٢٤٣)، وفي الأدب المفرد (٥٤٩) وأبو داود (٥٢١٥) ومسلم (٢٥٤٩) وابس حيان
 ٤ - أخرجه البخاري (٢٤٠٣)، والطبراني في الكبير (٣٢٣٥) وأبو يعلى (١٨٦٥)، والبيهقي (٢/٧٥).

القيام

ATEN CANCELER AND

وعن أبي الوليد بن رشد أن القيام على أربعة أوجه:

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

•الأول: محظور، وهو أن يقع لمن يريد أن يقام إليه تكبراً وتعاظماً على القائمين إليه.

والثاني: مكروه، وهو ما يقع لمن لا يتكبر ولا يتعاظم على القائمين، ولكن يخشى أن يدخل نفسه شيء بسبب ما يحذره، ولما فيه من التشبه بالجبابرة.

والثالث: حائز، وهو أن يقع على سبب البر والإكرام لمن لا يريد ذلك ويؤمن معه التشبه بالجبابرة.

والرابع: مندوب، وهو أن يقوم لمن قدم من سفر فرحاً بقدومه ليسلم عليه، أو إلى من تحددت له نعمة فيهنئه بحصولها، أو مصيبة فيعزيه بها...

وقال البيهقي: القيام على وجه البر والإكرام جائز، كقيام الأنصار لسعد، وطلحة لكعب، ولا ينبغي لمن يقام له أن يعتقد استحقاقه لذلك حتى إن تُرك القيام لـه حنق<sup>(۱)</sup>عليه أو عاتبه أو شكاه<sup>(۲)</sup>.

وقال المناوي في كتابه (فيض القدير): في شرح الحديث السابق: (قوموا) خطاباً للأنصار ولجميع من حضر منهم ومن المهاجرين (إلى سيدكم) سعد بن معاذ القادم عليكم لما له من الشرف المقتضي للتعظيم، وقيل معناه: قوموا لإعانته في النزول عن الدابة لما به من الجرح الذي أصاب أكحله يوم الأحزاب، وأيده التوريشتي بأنه لو أراد تعظيمه لقال: قوموا لسيدكم، ورد الطيبي بأن (إلى) في هذا المقام أفخم من اللام كأن قيل: قوموا إليه تلقياً وإكراماً ويدل له ترتب الحكم على الوصف المناسب المشعر بالعليَّة، فإن قوله (إلى سيدكم) علة للقيام له وفيه ندب وإكرام أهل الفضل من عالم أو مالح أوذي شرف بالقيام لهم إذا أقبلوا، والتنبيه على شرف ذوي الشرف والتعريف بأقدارهم وتنزيلهم منازلهم. وقد قام المصطفى لعكرمة بن أبي جهل لكونه من رؤساء قريش، ولعدي بن حاتم لكونه سيد بني طيء يتألفهما به. ا. هه كلام المناوي<sup>(٣)</sup>.

وقال الشيخ محمد سعيد رمضان البوطي تعليقاً على هذا الحديث: وقد

١ – حنق: اغتاظ، والحنق الغيظ وجمعها حناق –كجبل وحبال~. ٢ – عمدة القاري في شرح صحيح البخاري للبدر العيني ص (٤٩٣–٤٩٤). ٣ – فيض القدير(٤ /٣٥٠).

القيام •

استدل عامة العلماء بهذا الحديث وغيره على مشروعية إكرام الصالحين والعلماء بالقيام إليهم في المناسبات الداعية إلى ذلك عرفاً. يقول الإمام النووي في تعليق على هذا الحديث: فيه إكرام أهل الفضل وتلقيهم بالقيام. قال القاضي: (وليس هذا من القيام المنهي عنه، وإنما ذلك فيمن يقومون عليه وهو جالس ويمثلون قياماً طول جلوسه<sup>(۱)</sup>. قلت: القيام للقادم من أهل الفضل مستحب وقد جاء فيه أحاديث، ولم يصح في النهي عنه شيء صريح)<sup>(۲)</sup>.

وقال العلامة السفاريني في كتابه: (غذاء الألباب)...: (وفي مسند الإمام أحمـد رضي الله عنه: (قوموا إلى سيدكم فأنزلوه) لكن ينصر كون الأمر للقيام له آخر الخبر: وكان رجال بني الأشهل يقولون: (قمنا له على أرجلنا صفين يحييه كل رجل منا حتـى انتهى إلى رسول الله ﷺ كما في السيرة الشامية)<sup>(٣)</sup>.

وقد ذكر هذا الخبر العلامة علي بن برهان الدين الحلبي في كتابه السيرة الحلبية (٢).

كما ذكره أيضاً مفتي السادة الشافعية بمكة المشرفة العلامة أحمد زيني دحلان في كتابه السيرة النبوية والآثار المحمدية<sup>(٥)</sup>.

٢ – من أقوال السلف الصالح:

عن سيدنا حماد بن زيد رضي الله عنه قال: كنا عند أيوب، فجاء يونس، فقـال حماد: قوموا لسيدكم، أو لسيدنا<sup>(٦)</sup>.

وعن الإمام أحمد بن حنبل رضي الله عنه أنه أتاه أبو إبراهيم الزهري فسلمً عليه، فلما رآه أحمد وثب قائماً وأكرمه، فلما مضى قال له ابنه عبد الله: ياأبتِ! أبو إبراهيم شاب وتقوم إليه؟! فقال: يابني لاتعارض في مثل هذا ألا أقوم إلى ابن عبد الرحمن بن عوف؟!

> ١ - وليس هذا على إطلاقه أيضاً وسيأتي التنويه عليه في قصة يحيى بن سعيد القطان. ٢ - فقه السيرة النبوية للدكتور البوطي ص (٣٣٣). ٣ - غذاء الألباب شرح منظومة الآداب للعلامة السفاريني الحنبلي (١ /٢٧٦). ٤ - السيرة الحلبية لبرهان الدين الحلبي (٢ / ٣٢٩). ٥ - السيرة النبوية والآثار المحمدية (٢ / ١٣١). ٢ - الترخيص بالقيام ص (١٣-٣٠).

الموسوعة اليوسفية في بيان ادلة الصوفية وقال الإمام أبو عبد الرحمن السلمي في كتابه (آداب الصحبة): ويقوم لإخوانه إذا أبصرهم مقبلين ولا يقعد إلا بقعودهم، وأنشد: فلما بصونا به مقبلاً حللنا الحبا وابتدرنا القيام فلما بصونا به مقبلاً حللنا الحبا وابتدرنا القيام وقد أنشد أبو موسى الأصبهاني لبعضهم: قيامي والعزيز إليك حق وترك الحق مالا يستقيم فهل أحد له عقلٌ ولبٌ ومعرفةٌ يراك ولا يقوم؟!

وقال الشيخ عبد الباسط العلموني رحمه الله تعالى في كتابه (المعيد في أدب المفيد والمستفيد): (..... وروي أن يحيى بن سعيد القطان كان يصلي العصر، ثم استند إلى أصل منارة المسجد، فوقف بين يديه علي بن المديني والشاذكوني وعمرو بن علي وأحمد بن حنبل ويحيى بن معين وغيرهم، يسألونه عن الحديث وهم قيام على أرجلهم إلى أن تحين صلاة المغرب لايقول لواحد منهم اجلس، ولايجلسون هيبة له وإعظاماً. قلت: وهذا القيام بين يديه لله له، وإنما لما حصه الله من العلم .... فلا يدخل في قوله تلكم: (من أحبّ أن يتمثل له الناس قياماً فليتبوأ مقعده من النار)<sup>(۱)</sup>. لأنه عن التكبر وتخلقهم بالتواضع والله أعلم).

ثم ذكر آداب المتعلم مع شيخه فقال: (... ومنها: أن يقوم بقيام الشيخ، ولا يجلس وهو قائم، ولايضطجع وهو قائم أو قاعد، بل لايضطجع بحضرته مطلقاً، إلا أن يكون وقت نوم ويأذن له، ويقوم له كلما ورد عليه ولو تكرر لزيادة التوقير والإعظام والاحترام)<sup>(٢)</sup>.

١ – أخرجه أحمد (٤/٩١)، وعبد بن حميــد (٢١٣)، والبخـاري في الأدب المفـرد (٩٧٧)، وأبـو داود (٥٢٢٩)، والترمذي (٢٧٥٥). ٢ – المعيد في أدب المفيد والمستفيد ص (٦٣–٦٥).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

**المذهب الشافعي:** قال العلامة الشـربيني في كتابـه: (مغـني المحتـاج...): (ويسـن القيام لأهل الفضل من علم وصلاح أو شرف أو نحو ذلك ولاريـاءً وتفخيمـاً، قـال في الروضة: وقد ثبتت فيه أحاديث صحيحة)<sup>(١)</sup>.

القيام

وقال العلامة الباجوري في حاشيته: (ويسن القيام لأهل الفضل إكراماً لارياءً وتفحيماً، بخلاف غير أهل الفضل فلا يطلب القيام لهم إلا لحاجة أو ضرورة وخرج بالقيام نحو الركوع بين يدي الأمراء فهو حرام، ولو مع الطهارة واستقبال القبلة كما قال العلامة ابن حجر. وقال الإمام الغزالي الشافعي رحمه الله: القيام مكروه على سبيل الإعظام إلا على وجه الإكرام<sup>(٢)</sup>.

المذهب الحنفي: قال العلامة ابن عابدين في حاشيته: (وفي الوهبانية يجوز، بل يندب القيام تعظيماً للقادم، كما يجوز القيام ولو للقارئ بين يدي العالم، (قال في القنية: قيام الجالس في المسجد لمن دخل عليه تعظيماً، وقيام قارئ القرآن لمن يجئ تعظيماً لايكره إذا كان ممن يستحق التعظيم) وفي مشكل الآثار: ( القيام لغيره ليس مكروه لعينه، إنما المكروه محبة القيام لمن يقام له، فإن قام لمن لا يقام له لايكره. قال ابن وهبان: أقول : وفي عصرنا ينبغي أن يستحب ذلك -أي القيام-لا يورث تركه من الحقد والبغضاء والعداوة ولاسيما إذا كان في مكان اعتيد فيه القيام. وما ورد من التوعد عليه، في حق من يحب القيام بين يديه كما ناميد الترك والأعام.

**المذهب المالكي:** قال القرافي في كتابه (الفروق): ( اعلم أن الذي يباح من إكرام الناس قسمان:

القسم الأول: ما وردت بـه النصوص الشرعية مـن إفشـاء السـلام، وإطعـام الطعام، وتشميت العاطس، والمصافحة عند اللقاء ...

القسم الثاني: ما لم يرد في النصوص ولا كان في السلف، لأنه لم تكـن أسـباب اعتباره موجودة حينئـذ وتحـددت في عصرنـا، فتعـين فعلـه لتجـدد أسـبابه لأنـه شـرع

١ – مغنى المحتاج (٣ | ١٣٥). ٢ - حاشية الباجوري (٢ / ١١٦). ۳ – حاشیة ابن عابدین (٥ (٢٥٤).

الوسوعة اليومفية في بهان أدلة الصولية وقال الإمام أبو عبد الرحمن السلمي في كتابه (آداب الصحبة): ويقوم لإخوانه إذا أبصرهم مقبلين ولا يقعد إلا بقعودهم، وأنشد: فلما بصرنا به مقبلاً حللنا الحبا وابتدرنا القيام فلما بصرنا به مقبلاً حللنا الحبا وابتدرنا القيام وقد أنشد أبو موسى الأصبهاني لبعضهم: قيامي والعزيز إليك حق وترك الحق مالا يستقيم فهل أحد له عقلٌ ولبٌ ومعرفةٌ يراك ولا يقوم؟!

وقال الشيخ عبد الباسط العلموني رحمه ا لله تعالى في كتابه (المعيد في أدب المفيد والمستفيد): (..... وروي أن يحيى بن سعيد القطان كان يصلي العصر، ثم استند إلى أصل منارة المسجد، فوقف بين يديه علي بن المديني والشاذكوني وعمرو بن علي وأحمد بن حنبل ويحيى بن معين وغيرهم، يسألونه عن الحديث وهم قيام على أرجلهم إلى أن تحين صلاة المغرب لايقول لواحد منهم اجلس، ولايجلسون هيبة له وإعظاماً. قلت: وهذا القيام بين يديه لله له، وإنما لما حصه الله من العلم ... فلا يدخل في قوله تش: (من أحبّ أن يتمثل له الناس قياماً فليتبوأ مقعده من النار)<sup>(1)</sup>. لأنه عن التكبر وتخلقهم بالتواضع والله من العلم، ولتهذيب أحلاق الطلبة وصوتهم عن التكبر وتخلقهم بالتواضع والله أعلم).

ثم ذكر آداب المتعلم مع شيخه فقال: (... ومنها: أن يقوم بقيام الشيخ، ولا يجلس وهو قائم، ولايضطجع وهو قائم أو قاعد، بل لايضطجع بحضرته مطلقاً، إلا أن يكون وقت نوم ويأذن له، ويقوم له كلما ورد عليه ولو تكرر لزيادة التوقير والإعظام والاحترام)<sup>(٢)</sup>.

١ – أخرجه أحمد (٤ /٩١)، وعبد بن حميــد (٢١٢)، والبخـاري في الأدب المفـرد (٩٧٧)، وأبـو داود (٩٢٢٥)، والترمذي (٢٧٥٥). ٢ – المعيد في أدب المفيد والمستفيد ص (٦٣–٦٥).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

**المذهب الشافعي:** قال العلامة الشـربيني في كتابه: (مغـني المحتـاج...): (ويسـن القيام لأهل الفضل من علم وصلاح أو شرف أو نحو ذلك ولاريـاءً وتفخيمـاً، قـال في الروضة: وقد ثبتت فيه أحاديث صحيحة)<sup>(1)</sup>.

وقال العلامة الباجوري في حاشيته: (ويسن القيام لأهل الفضل إكراماً لارياءً وتفحيماً، بخلاف غير أهل الفضل فلا يطلب القيام لهــم إلا لحاحة أو ضرورة وخرج بالقيام نحو الركوع بين يدي الأمراء فهو حرام، ولو مع الطهارة واستقبال القبلة كما قال العلامة ابن حجر. وقال الإمام الغزالي الشافعي رحمه الله: القيام مكروه على سبيل الإعظام إلا على وجه الإكرام<sup>(٢)</sup>.

المذهب الحنفي: قال العلامة ابن عابدين في حاشيته: (وفي الوهبانية يجوز، بل يندب القيام تعظيماً للقادم، كما يجوز القيام ولو للقارئ بين يدي العالم، (قال في القنية: قيام الجالس في المسجد لمن دخل عليه تعظيماً، وقيام قارئ القرآن لمن يجئ تعظيماً لايكره إذا كان ممن يستحق التعظيم) وفي مشكل الآثار: ( القيام لغيره ليس مكروه لعينه، إنما المكروه محبة القيام لمن يقام له، فإن قام لمن لا يقام له لايكره. قال ابن وهبان: أقول : وفي عصرنا ينبغي أن يستحب ذلك -أي القيام-لا يورث تركه من الحقد والبغضاء والعداوة ولاسيما إذا كان في مكان اعتيد فيه القيام. وما ورد من التوعد عليه، في حق من يحب القيام بين يديه كما يفعله الترك والأعاجم)<sup>(7)</sup>.

**الذهب المالكي:** قال القرافي في كتابه (الفروق): ( اعلم أن الذي يباح من إكرام الناس قسمان:

القسم الأول: ما وردت بـه النصـوص الشـرعية مـن إفشـاء السـلام، وإطعـام الطعام، وتشميت العاطس، والمصافحة عند اللقاء ...

القسم الثاني: ما لم يرد في النصوص ولا كان في السلف، لأنه لم تكن أسباب اعتباره موجودة حين*ن*ذ وتجددت في عصرنا، فتعين فعله لتجدد أسبابه لأنه شرع

۱ – مغنی المحتاج (۳ ۱۳۵). ۲ – حاشية الباجوري (۲ / ۱۱۳). ٣ - حاشية ابن عابدين (٥ ٢٥٤).

القيام

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

THE DDINCE CHAZI TRUST

مستأنف وتأخر الحكم لتأخر سببه، ووقوعه عند وقوع سببه لايقتضي تجديد شرع ... وهذا القسم هو ما في زماننا من القيام للداخل من الأعيان وإحناء الرأس له... وهو جائز مأمور به مع كونه بدعة. ولقد حضرت يوماً عند الشيخ عز الدين بن عبد السلام، وكان من أعيان العلماء وأولي الجد في الدين والقيام بمصالح المسلمين خاصة وعامة، والثبات على الكتاب والسنة، لاتأخذه في الله لومة لائم، فقدًمت إليه فتيا، فيها: ما تقول أئمة الدين وفقهم الله في القيام الذي أحدثه أهل زماننا مع أنه لم يكن فيها: ما تقول أئمة الدين وفقهم الله في القيام الذي أحدثه أهل زماننا مع أنه لم يكن وترك القيام في هذا الوقت يفضي للمقاطعة والمدابرة فلو قبل بوجوبه ما كان بعيداً)<sup>(1)</sup>.

المذهب الحنبلي: قال ابن قدامة المقدسي الحنبلي في كتابه(مختصر منهاج القاصدين): والقيام على ضربين:

١- قيام على رأسه وهو قاعد، فهذا منهي عنه، قال ﷺ: (من أحب أن يتمثل له الرجال قياماً فليتبوأ مقعده من النار)<sup>(٣)</sup>. وهذه عادة الأعاجم والمتكبرين.

۲ قيام عند بحيء الإنسان، فقد كان السلف لايكادون يفعلون ذلك. وقد قال العلماء: يستحب القيام للوالدين والإمام العادل وفضلاء الناس، وقد صار هذا كالشعار بين الأفاضل، فإذا تركه الإنسان في حق من يصلح أن يُفعل في حقه، لم يأمن أن ينسبه إلى إهانته والتقصير في حقه، فيوجب هذا حقداً، واستحباب هذا في حق القائم، لا يمنع الذي يقام له أن يكره ذلك ويرى أنه ليس بأهل لذلك<sup>(٤)</sup>.

## \* أقوال العلماء في أحاديث النهي عن القيام:

هناك بعض الأحاديث التي تدل على النهي عن القيام منها: حديث سـيدنا أنـس رضي الله عنه قال: (لم يكن شخص أحب إليهم من رسول الله ﷺ، وكـانوا إذا رأوه لم يقوموا لما يعلمون من كراهيته لذلك)<sup>(0)</sup>.

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

وحديث سيدنا معاوية رضي الله عنه: من أحب أن يتمثل له الرجال قياماً فليتبوأ مقعده من النار)<sup>(1)</sup>.

وحديث سيدنا أبي أمامة رضي الله عنه قال: حرج علينا رسول الله على متوكئاً على عصاً فقمنا إليه فقال: (لا تقوموا كما يقوم الأعاجم يعظم بعضهم بعضها)<sup>(٢)</sup>.

قال الإمام النووي رحمه الله تعالى: بعد أن أورد هـذه الأحـاديث في كتابـه( الترخيص بالقيام) : (أما الحديث الأول: وهو أقرب ما يحتج بـه للنهـي، فـالجواب عنـه من وجهين:

**الجواب الأول:** أن النبي تلم حاف عليهم وعلى من بعدهم الفتنة بإفراطهم في تعظيمه تلم، كما قال تلم في الحديث الآخر: (لا تطروني<sup>(٣)</sup> كما أطرت النصارى عيسى ابن مريم)<sup>(٤)</sup>. فكره تلم قيامهم له لهذا المعنى ولم يكره قيام بعضهم لبعض، بل قام تلم لبعضهم وقاموا لغيره بحضرته ولم ينههم عن ذلك، بل أقره وأمر به في حديث القيام لسعد.

**الجواب الثاني:** أن النبي ﷺ كان بينه وبين أصحابه من الأنس وكمال المودة والصفاء ما لا يحتمل زيادة الإكرام، فلم يكن بالقيام مقصود بخلاف غيره) ا.هـ<sup>(٥)</sup>.

وقال الشيخ منصور على ناصيف في كتابه ( التاج): وحديث أنس يمكن تأويله بأن هذا كان من النبي لل زيادة في التواضع، وخوفاً على الأمة من زيادة تعظيمه، فربما جرهم إلى ما وقع فيه بعض اليهود والنصارى الذين قال الله تعالى فيهم: فوقالت اليهود عزير ابن الله وقالت النصارى المسيح ابن الله (<sup>(1)</sup>).

۱ – تقدم تخریجه ص (۲۱۰). ۲ – أخرجه أبو داود (۲۳۰۰). ٣ – من الإطراء: وهو المدح والمقصود بحاوزة الحد في المدح والكذب فيه، وإطراء الصالحين: وصفهم بما يصرفهم عن بشريتهم إلى مافوق البشرية. ع – أخرجه البخاري (٣٤٤٥)، وأحمد (١ (٢٣)، والدارمي (٢٦٨٢) وابن حبان (٢٢٣٩)، وذلـك لأن النبي ﷺ خاف أن يصل بالأمة من تعظيمهم لنبيهم ما وصل إليه النصاري من العبادة لعيسي عليــه الســلام، ورحــم ا لله البوضيري إذ يقول: واحكم بما شئت مدحاً فيه واحتكم. دع ما ادعته النصارى في نبيهم ٥ – الترخيص بالقيام للنووي ص (٢٤ – ٢٩). ٣ – سورة التوبة الآية (٣٠).

| A CONTRACT OF | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوا |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|

وربما جرهم إلى عمل الأعاجم من السجود لرؤسائهم ... بل قال الجمهور: إن القيام لأهل الفضل مستحب للحديثين الأولين: حديث القيام لسعد، وحديث القيام لفاطمة، ولعمل السلف والخلف على القيام من غير نكير وهذا هو الحق)<sup>(1)</sup>.

وقال الإمام الباجوري رحمه الله تعالى في كتابه (المواهب اللدنية): (لم يقوموا لما يعلمون من كراهته لذلك، وإنما كرهه تواضعاً وشفقة عليهم وخوفاً عليهم من الفتنة إذا أفرطوا في تعظيمه، وكان لايكره قيام بعضهم لبعض ولذلك قال: (قوموا لسيدكم) يعني سعد بن معاذ سيد الأوس، فأمرهم بفعله لأنه حق لغيره فوفاه حقه، وكره قيامهم له لأنه حقه فتركه تواضعاً .... وقد قام تلك لعكرمة بن أبي جهل لما قدم عليه، وكان يقوم لعدي بن حاتم كلما دخل عليه كما حاء ذلك في خبرين وهما و إن كانا ضعيفين يعمل بهما في الفضائل، فزعم سقوط الاستدلال بهما وهم، وقد ورد أنهم قاموا لرسول الله تلك فيناقض ما هنا. إلا أن يقال في التوفيق أنهم إذا رأوه من بُعدٍ غير قاصدٍ لهم لم يقوموا له، أو أنه إذا تكرر قيامه وعوده إليهم لم يقوموا، فلا ينافي أنه إذا قدم عليهم أولاً قاموا وإذا انصرف عنهم قاموا)<sup>(٢)</sup>.

وقال الإمام النووي معلقاً على الحديث الثاني من الأحاديث الثلاثة السابقة: (وأما الحديث الثاني فقد أولع أكثر الناس بالاحتجاج به، والجواب عنه من أوجه: الأصح والأولى والأحسن بل الذي لاحاجة إلى ما سواه أنه ليس فيه دلالة، وذلك أن معناه الصريح الظاهر منه الزجر الأكيد، والوعيد الشديد للإنسان أن يحب قيام الناس له، وليس فيه تعرض للقيام بنهي ولا غيره وهذا متفق عليه، وهو أنه لايحل للآتي أن يحب قيام الناس له، والمنهي عنه هو محبته للقيام، ولا يشترط كراهته لذلك وخطور ذلك بباله، حتى إذا لم يخطر بباله ذلك فقاموا له أو لم يقوموا فلا ذمّ عليه. وإذا كان معنى الحديث ما ذكرناه فمحبة أن يقام له محرمة، فإذا أحب فقد ارتكب التحريم سواء قيم له أو لم يقم ، فمدار التحريم على المحبة ولا تأثير لقيام القائم، ولا نهي في حقه بحال، فلا يصح الاحتجاج بهذا الحديث.

فإن قال من لا تحقيق عنده: إن قيام القائم سبب لوقوع هذا في المنهي عنه، قلنا: هذا سؤال فاسد لا يستحق سائله جواباً .... عن أحمد بن المفلس قال: قـال أبـو نصـر

> ١ – التاج(٥ً|٧٢٠–٢٧١). ٢ – المواهب اللدنية للباجوري ص (١٥٣).

| القيام                                | ATANK WELLEVALE                                              | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية |
|---------------------------------------|--------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | THE PRINCE GHAZI TRUST                                       |                                        |
| يهم من رسول                           | FOR OUR NIC THOUGHT أحب إلا<br>يديه حديث: (لم يكن شخص أحب إل | بشر بن الحارث وقد ذكرت بين             |

ا لله ﷺ وكانوا إذا رأوه لم يقوموا لما يعلمون من كراهيته لذلك) (')

فقال: الحديث إنما كره القيام على طريق الكبر وأما على طريق المودة فلا، وقد قام رسول الله على إلى عكرمة بن أيبي جهل، وألقى ثوبه لظئره، وقال: قوموا إلى سيدكم، وقال على: (من أحب أن يمتثل له الرجال قياماً فليتبوأ مقعده من النار)<sup>(٢)</sup>، من أحب أن تقوم له فلا تقم له ... وأما أبو موسى الأصبهاني فقال: معنى الحديث أن يقوم الرجال على رأسه وهو قاعد، كما يقام بين يدي الملوك، أو أن يأمرهم بذلك ويلزمهم إياه على مذهب الكبر والنحوة<sup>(٣)</sup>.

وقال ابن بطّال رحمه ا لله تعالى: وأجاب عنه الطبري بأن هذا الخبر إنما فيه نهى من يقوم له إكراماً له، وأحاب عنه ابن قتيبة بأن معناه من أراد أن يقوم الرحال على رأسه كما يقام بين ملوك الأعاجم، وليس المراد به نهي الرجل عن القيام لأخيه إذا سلم عليه<sup>(٤)</sup>

وقال الشيخ محمد سعيد رمضان البوطي حفظه الله تعالى في كتابه (فقه السيرة النبوية) بعد أن أورد أدلة القيام معلقاً على هذا الحديث: (... واعلم أن هذا كله لايتنافى مع ما صح عن رسول الله ﷺ أنه قال: (من أحب أن يتمثل له الرحال قياماً فليتبوأ مقعده من النار) لأن مشروعية إكرام الفضلاء وتوقيرهم لاتستدعي السعي منهم إلى ذلك أو تعلق قلوبهم بمحبته، بل من أبرز صفات الصالحين والفضلاء أن يكونوا متواضعين لإخوانهم زهاداً في طلب هذا الشيء. أرأيت إلى الفقير المحتاج؟ إن الأدب الإسلامي يوصيه ويعلمه الترفع عن المسألة وإظهار الفاقة والحاحة للناس، ولكن هذا الأدب الإسلامي نفسه يوصي الأغنياء بالبحث عن هؤلاء الفقراء المتعففين، ويأمرهم بإكرامهم وإعطائهم من فضول أموالهم فلكل أدب ووظيفة، ولا ينبغي أن نخلط بينهما أو ننسخ الواحد بالآخر، فإن ذلك من أسواً مظاهر التسرع والجهل)<sup>(ه)</sup>.

وقال الإمام النووي رحمه الله تعالى في الحديث الثالث: (وأما الحديث الثالث:

| القيام |                            | 0 MMMM 0                               |
|--------|----------------------------|----------------------------------------|
| -      |                            | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية |
|        |                            |                                        |
| £      | <br>THE PRINCE GHAZI TRUST |                                        |

فالجواب عنه من وجهين ظاهرين حسنين: أحدهما: جواب الإمامين أبي بكر بــن أبـي عاصم وأبي موسى الأصبهاني أنه حديث ضعيف لايصح الاحتجاج به.

**والثاني:** أن الحديث في نفسه بيّن المقصود منه ومن غيره وهو أن الـذم لمن قـام على طريق التعظيم، كما تقوم الأعاجم يعظم بعضهم بعضاً، وهذا لاشك في ذمه وا لله أعلم)<sup>(1)</sup>.

ومن خلال أقوال العلماء والمحدثين في تفسير الأحاديث السابقة نرى أن المنهي عنه هو حب القيام لما يورث من الكبر البغيض، والأمر بالقيام – عدا أمر المعلم تلاميـذه والوالد أولاده للتعليم والتربية والتهذيب والقيام على رأس القاعد تشبهاً بملـوك الفـرس والروم من الأعاجم كما قال بعضهم. وإلى هذا يشير الحديث الذي رواه سـيدنا حابر رضي الله عنه إذ قال: ( اشتكى<sup>(٢)</sup> النبي ﷺ فصلينا وراءه وهو قاعد، وأبو بكر يُسـمع الناس تكبيره، فالتفت إلينا فرآنا قياماً، فأشار إلينا فقعدنا فصلينا بصلاته قعوداً: فلما سلم قال: (إن كدتم لتفعلوا فعل فارس والروم يقومون على ملوكهم وهـم قعوداً. فلما تفعلوا، ائتموا بأئمتكم، إن صلى قائماً فصلوا قياماً، وإن صلى قاعداً فصلوا قعوداً)<sup>(٣)</sup>.

ولكن يستثنى من هذا النهي جواز القيام في حال قدوم رسل للعدو إلى الإمام أو الخليفة. فقد ورد في حديث صلح الحديبية، حينما جاء عروة بن مسعود يكلم النبي تير، فكلما تكلم أخذ بلحيته، والمغيرة قائم على رأس النبي الله أي واقف والنبي جالس، ومعه السيف وعليه المغفر، فكلما أهوى عروة بيده إلى لحية النبي تير، ضرب يده بنصل السيف وقال له: أخر يدك عن لحية رسول الله تير.

قال الإمام ابن قيم الجوزية رحمه الله تعالى في كتابه (زاد المعاد) معلقاً على هذه الحادثة: (وفي قيام المغيرة بن شعبة رضي الله عنه على رأس رسول الله على بالسيف، ولم يكن عادته أن يقام على رأسه وهو قاعد، سنة يقتدى بها عند قدوم رسل العدو، ومن إظهار العز والفخر وتعظيم الإمام وطاعته ووقايته بالنفوس، وهذه هي العادة الجارية عند قدوم رسل المؤمنين على الكافرين، وقدوم رسل الكافرين على المؤمنين. وليس هذا من هذا النوع الذي ذمه النبي على بقوله: (من أحب أن يتمثل له

> ۱ – الترخيص بالقيام ص (۲۹). ۲ – اشتكى: مرض. ۳ – أخرجه البخاري في الأدب المفرد (۹٤٨).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST الرجال قياماً فليتبوأ مقعده من النار)<sup>(1)</sup>. كما أن الفخر والحيلاء في الحرب ليسا من هذا النوع المذموم في غيره)<sup>(1)</sup>.

**وقال الإمام النووي رحمه ا لله تعالى: وقال أبو محمـد البغـوي:** (كذلـك تحـوز إقامة الإمام والوالي الرجل على رأسه في موضع الحرب ومقام الخوف)<sup>(٣)</sup>.

وقال الشيخ محمد سعيد رمضان البوطي حفظه الله تعالى في كتابه (فقه السيرة النبوية) معلقاً على الحادثة السابقة تحت عنوان: حكم الوقوف على الإنسان وهو قاعد: (لقد علمت مما سبق أن المغيرة بن شعبة رضي الله عنه كان واقضاً على رأس النبي تله، ومعه السيف وكلما أهوى عروة بن مسعود بيده إلى النبي صلى الله عليه وسلم ضرب يده بنصل السيف قائلاً: أخر يدك عن وجه رسول الله تله. وقد كنا ذكرناه فيما مضى، عند الحديث عن غزوة بني قريظة أنه لايشرع القيام على رأس أحد وهو قاعد، وأن ذلك من مظاهر التعظيم الذي تعارفه الأعاجم فيما بينهم وأنكره أحد وهو قاعد، وأن ذلك من مظاهر التعظيم الذي تعارفه الأعاجم فيما بينهم وأنكره مثل هذه الحالة بخصوصها، أي في حالة قدوم رسل للعدو إلى الإمام أو الخليفة، فلا بأس حينئذ من قيام حرس أو جند على رأسه، إظهاراً للعزة الإسلامية وتعظيماً للإمام وطاعة ووقاية له مما قد يفاجاً من سوء. أما في أعم الأحوال فلا يجوز ذلك لمخالفته مقتضى التوحيد والعقيدة الإسلامية دون أية ضرورة إليه.

ويشبه هذا ما مر بيانه عند الحديث عن أبي دجانة في غزوة أحد، فقـد قلنـا: إن ما يدل على الكـبر أو التحـبر في المشـي ممنـوع شـرعاً، ولكنـه جـائز في حالـة الحـرب بخصوصها، بدليل قوله ﷺ عن مِشية أبي دجانة:(إنها لِمُشية يكرهها الله إلا في مثل هذا الموضع)<sup>(٤)</sup>.

۱ – تقدم تخریجه ص (۲۱۰). ۲ – زاد المعاد (۳ | ٤ · ۳). ٣ – الترخيص بالقيام للنووي ص (٢٣). ٤ –أخرجه الطبراني في الكبير (٢٥٠٨) وذكره الهيثمي في مجمع الزوائد (٢٠٠٧١).

| القيا |                                               | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية |
|-------|-----------------------------------------------|----------------------------------------|
|       | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT |                                        |

\* حكم القيام للجنازة: اختلف الفقهاء والمحدثون في حكم القيام للجنازة وذلك لتعارض الأدلة في ذلك، فعن سيدنا أبي سعيد الخدري رضي الله عنه عن النبي قال: (إذا رأيتم الجنازة فقوموا فمن تبعها فلا يقعد حتى توضع<sup>(۱)</sup>

وعن سيدنا عبد الرحمن بن أبي ليلى رضي الله عنه قال: كان سهل بن حنيف وقيس بن سعد بن عبادة بالقادسية، فمُرَّ عليهما بجنازة فقاما. فقيل لهما إنها من أهل الأرض أي من أهل الذمة، لأن المسلمين لما فتحوا البلاد أقروهم على عمل الأرض وحمل الخراج، فقالا: مُرَّ على رسول الله تي بجنازة فقام، فقيل له: إنه يهودي فقال: (أليست نفساً؟!)<sup>(٢)</sup>. وتعارض هذان الحديثان بحديث سيدنا علي رضي الله عنه: (أنه تلك قام للجنازة ثم قعد) فذهب الشافعي ومالك وأبو حنيفة إلى أن حديث علي ناسخ الأمر بالقيام، ولكنه في الحقيقة ليس نصاً في النسخ لاحتمال أن قعوده تلك كان لبيان

قال النووي رحمه ا لله تعالى: والمختار أنه مستحب، ولم ينسخ حديث الأمر بالقيام، وهذا هو الرأي الراجح. فقد روى البيهقي من حديث أبي هريرة وغيره: (أن القائم كالحامل في الأجر)<sup>(٣)</sup>.



١ – أخرجه البخـاري (١٣١٠)، ومســلم (٩٥٩)، وأبـو داود (١٣١٧٢)، والنســائي (١٩١٧)، والـــــزمذي .(1.21) ٢ – أخرجه البخاري (١٣١٢) تعليقاً، ومسلم (٢٢٢٢)، والنسائي (١٩٢٠)، والبيهقي (٤ (٢٧). ٣ – أخرجه أبو داود (٣١٧٥)، والترمذي (٤٤٠٤).

الذكر الجهري

قال الله تعالى: ﴿ الذين يذكرون الله قياماً وقعوداً وعلى جنوبهم (١) ﴾

ILEE ILEE ILEE

وقال تعالى: ﴿والذاكرين ا لله كثيراً والذاكرات أعـد ا لله لهـم مغفرة وأجـراً عظيماً<sup>(\*)</sup>﴾

قال تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا اذكروا الله ذكراً كثيراً وسبحوه بكرة وأصيلا<sup>(٣)</sup>﴾

## أحاديث وآثار تبين استحباب الجهر بالذكر والحث عليه إما تصريحاً أو التزاماً

١- عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله تلى: (إن لله ملائكة يطوفون في الطرق يلتمسون أهل الذكر، فإذا وجدوا قوماً يذكرون الله تنادوا هلموا إلى حاجتكم قال: فيحفونهم بأجنحتهم إلى السماء الدنيا قال: فيسألهم ربهم وهو أعلم منهم: ما يقول عبادي؟ قال: يقولون: يسبحونك ويكبرونك ويحمدونك وعمدونك ويحدونك، أعلم منهم: ما يقول عبادي؟ قال: فيقولون يسبحونك ويكبرونك ويحمدونك ويحدونك ويحدونك ويحدونك ويحدونك ويحدونك ويكبرونك ويحدونك ويكبرونك ويحدونك ويحدونك ويحدونك ويحدونك ويحدونك ويحدونك ويحدونك، أعلم منهم: ما يقول عبادي؟ قال: فيقولون لا والله ما رأوك قال: فيقول: كيف لو رأوني؟ قال: يقولون: يسبحونك ويكبرونك ويحدونك ويحدونك ويحدونك ويحدونك ويحدونك، ويحدونك، ويحدونك، قال فيقول: يسبحونك ويكبرونك ويحدونك، ويحدونك، قال: فيقولون لا والله ما رأوك قال: فيقول: ويحدونك، قال فيقول: ويحدد ويحدونك، قال: يقولون: ويحددونك، والله ما رأوك كانوا أشد لك عبادة، وأشد لك تمحيدا، وأكثر لك تسبحا، قال: يقولون: وما يحفون؛ قال: يسألونك الجنة قال: يقول: وهل رأوها؟ قال: يسألونك الجنة قال: يقول: وهل رأوها؟ قال: ويحلون: وهل رأوها؟ قال: يسألونك الجنة قال: يقول: وهل رأوها؟ قال: يقول: فكيف لو أنهم رأوها؟ قال: يقولون: يقولون: لو رأوها، قال يقول: فكيف لو أنهم رأوها؟ قال: يقولون: يقولون: وهل رأوها؟ قال: يقولون: فكيف لو أنهم رأوها؟ قال: يقولون: قال: فيقولون: فكيف لو رأوها؟ قال: فيقولون: لو رأوها؟ قال: يقولون: وهل رأوها؟ قال: يقولون: لو رأوها؟ قال: يقولون: من النار، قال: يقولون: في رأوها؟ قال: يقولون: لو رأوها؟ قال: قال في قول: كو رأوها؟ قال: يقولون: لو رأوها؟ قال: يقولون: لو رأوها؟ قال: يقولون: لو رأوها؟ قال: يقولون: لو رأوها؟ قال: يقولون: كو رأوها؟ كانوا أشد ما رأوها؟ قال: يقولو: فكيف لو رأوها؟ قال: يقولون: كو رأوها؟ قال: يقولو: فكيف لو رأوها؟ قال: يقولون: كو رأوها؟ قال: يقولون: كو رأوها؟ قال: يقولو: فكيف لو رأوها؟ قال: يقولون كو رأوها؟ قالة كلهم؟ من ما رأوها؟ قالة مما رأوها؟ كالما ما ي

١ – سورة آل عمران الآية (١٩١). ٢ – سورة الأحزاب الآية (٣٥). ٣ – سورة الأحزاب الآية (٤١ – ٤٢).

الموسوعة اليوسفية فى بيان أدلة الصوفية

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الموسوعة الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الموسوعة الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الموسوعة الموسوعة الموسفية في بيان أدلة الصوفية الموسوعة الموسوع الموسوعة الموسوع الموسوعة الموسوعة الموسوعة

بهم حليسهم)<sup>(1)</sup>. وفي رواية عن أبي هريرة رضي الله عنمه عن النبي على قال: (إن الله ملائكة سيارة وفضلاء يلتمسون بحالس الذكر في الأرض.... هم القوم لا يشقى بهم حليسهم)<sup>(1)</sup>.

وفي رواية عن جابر رضي الله عنه قال: خرج علينا النبي ﷺ فقال: يا أيها الناس، إن لله سرايا من الملائكة تحل وتقف على مجالس الذكر في الأرض، فارتعوا في رياض الجنة، قالوا: وأين رياض الجنة؟ قال: محالس الذكر، فاغدوا وروحوا في ذكر الله وذكروا أنفسكم، من كان يحب أن يعلم منزلته عند الله فلينظر كيف منزلة الله عنده فإن الله ينزل العبد منه حيث أنزله من نفسه)<sup>(٣)</sup>.

٢- وعن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: (إذا مررتم برياض الجنة فارتعوا، قالوا: يا رسول الله وما رياض الجنة؟

٣- وعن معاوية رضي الله عنه أن النبي على حلقة من أصحابه فقال: ما يجلسكم؟ قالوا: جلسنا نذكر الله ونحمده، فقال: إنه أتاني جريل فأخبرني أن الله يباهى بكم الملائكة)<sup>(٥)</sup>.

5- وعن عبد الرحمن بن سهل بن حنيف رضي الله عنه قال: نزلت على رسول الله عنه قال: نزلت على رسول الله على وهو في بعض أبياته: (واصبر نفسك مع الذين يدعون ربهم بالغداة والعشي)<sup>(1)</sup>، فخرج يلتمسهم، فوجد قومه يذكرون الله تعالى منهم ثائر الرأس وحاف الجلد وذو الثوب الواحد، فلما رآهم جلس معهم وقال: (الحمد لله الذي جعل في أمتي من أمرني أن أصبر نفسي معهم)<sup>(٧)</sup>.

**وفي رواية لأحمد في الزهد عن ثابت قال**: كان سلمان في عصابة يذكـرون الله فمر النبي ﷺ فكفوا، فقال: (ما كنتم تقولون؟ قلنا نذكر الله، قال: إنـي رأيـت الرحمـة

| الذكو الجهوي      |                                                                                | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية |
|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| جعـل في أمـتي مـن | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR OUR'ANIC THOUGHT<br>فيها تم قال: الحمد الله الذي | تنزل عليكم فأحببت أن أشار ككم          |
|                   |                                                                                | أمرت أن أصبر نفسي معهم).               |

فكف سيدنا سلمان وأصحابه عن الذكر لقدوم رسول الله ﷺ عليهم دليل على أنهم كانوا يجهرون فيه قبل قدومه وهذا دليل الجهر به.

٥- وعن زيد بن أسلم رضي الله عنه قال: قال ابن الأدرع: انطلقتُ مع النبي الله عمر برجل بالمسجد يرفع صوته، قلت: يا رسول الله عسى أن يكون ذلك مرائياً؟ قال: لا ولكنه أواه، وفي رواية عن عقبة بن عامر رضي الله عنه أن رسول الله عليه قال لرجل يقال له ذو البحادين: إنه آواه وذلك أنه كان يذكر الله<sup>(١)</sup>.

وقال الحسن بن مسلم: كان رجل من أهل نجد إن دعا رفع صوته، وإن صلى رفع صوته، وإن قرأ رفع صوته، فشكاه أبو ذر إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: يا رسول الله: إن هذا الأعرابي قد آذاني لئن دعا ليرفعن صوته، ولئن قرأ ليرفعن صوته فقال النبي صلى الله عليه وسلم [دعه فإنه أواه]<sup>(٢)</sup>.

٣- وعن ابن الزبير رضي الله عنهما قال: كان رسول الله إذا سلم من صلاته قال بصوته الأعلى: (لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير ولا حول ولا قوة إلا بالله)<sup>(٣)</sup>.

٧- وعن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: "من دخل السوق فقال: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد يحي ويميت وهو على كل شيء قدير، كتب الله له ألف ألف حسنة، ومحا عنه ألف ألف سيئة، ورفع له ألف ألف درجة وبنى له بيتاً في الجنة" وفي بعض طرقه "فنادى"<sup>(٤)</sup>.

٨- وعن شداد بن أوس رضي الله عنه قال: كنا عند رسول الله ﷺ، إذ قسال: هل فيكم غريب يعني (أهل الكتاب) قلنا: لايارسول الله فأمر بغلق الباب فقال: ارفعوا أيديكم، فقولوا لا إله إلا الله فرفعنا أيدينا ساعة ثم وضع رسول الله صلى الله عليه وسلم يده ثم قال: (الحمد لله،اللهم إنك بعثتني بهنده الكلمة وأمرتني بها ووعدتني

 $(1 - \frac{1}{2} + \frac{1}{2} + \frac{1}{2})$ ٢ – أخرجه عبد الرزاق في المصنف (٢٥٥٩). ٣ – رواه مسلم (٤٩٥)والترمذي (٢٩٩). ٤ - أخرجه الحاكم (١٩٧٤).

الموسوعة اليوسفية في بيان أذلة الصوفية

الذكر الجهري

THE PRINCE GHAZI TRUST مايها الجنة إنك لا تخلف الميعاد، تم قال: أبشروا فإن الله قد عفر لكم)<sup>(1)</sup>.

٩- وعن أبي هريرة رضي الله عنه قبال: قبال رسول الله ﷺ (أنا عند ظن عبدي وعن أبي هريرة رضي الله عنه قبال: قبال رسول الله ﷺ (أنا عند ظن عبدي بي... وإن ذكرني في ملأ ذكرته في ملأ خير منه)<sup>(٢)</sup> والذكر في الملأ لا يكون إلا عن جهر.

وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: (إن رفع الصوت بالذكر حين ينصرف الناس من المكتوبة كان على عهد النبي ﷺ)<sup>(٣)</sup>.

١- وعن أبي سعيد الخدري وأبي هريرة رضي الله عنهما قالا: قال النبي
 ١- من قوم يذكرون الله إلا حفتهم الملائكة وغشيتهم الرحمة ونزلت عليهم السكينة وذكرهم الله فيمن عنده<sup>(٤)</sup>.

١٩- وأخرج بقية بن مخلد عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أن النبي الله مر بمجلسين، أحد المجلسين يدعون الله ويرغبون إليه، والآخر يعلمون العلم فقال: (كلا المجلسين خيرٌ وأحدهما أفضل من الآخر). فإقراره الله مجلس الدعاء والذكر الذي يفهم منه الجهر فيهما بالخيرية دليل على حواز الجهر فيهما.

٢ - وعن عبد الله بن معضل رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: (ما من قوم اجتمعوا يذكرون الله (لايريدون بذلك إلا وجهه) إلا ناداهم منادٍ من السماء من قوم اجتمعوا يذكرون الله (لايريدون بذلك إلا وجهه) إلا ناداهم منادٍ من السماء أن قوموا مغفوراً لكم قد بدلت سيئاتكم حسنات)<sup>(٥)</sup> والاجتماع على ذكر الله دليل الجهرية.

٣٢- وأخرج الأصبهاني في الترغيب عن أبي رزي العقيلي رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال له: (ألا أدلك على ملاك الأمر الذي تصيب به حيري الدنيا والآخرة؟ قال: بلي، قال: عليك بمجالس الذكر، وإذا خلوت فحرك لسانك بذكر الله).

٤ - وعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه عن النبي علم قال: (يقول الرب

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

تعالى يوم القيامة: سيعلم أهل الجمع من أهل الكرم، قيل: ومن أهـل الكرم يا رسـول الله؟ قال: أهل بحالس الذكر في المساجد<sup>(١)</sup>.

10-وعن أنس رضي الله عنه عن رسول الله ﷺ قال: (لأن أذكر الله تعالى مع قوم بعد صلاة الفجر إلى طلوع الشمس أحب إلي مما طلعت عليه الشمس، ولأن أذكر الله مع قوم بعد صلاة العصر إلى أن تغيب الشمس أحب إلي من الدنيا وما فيها)<sup>(۲)</sup>.

**١٦ –** وعن أبي الجوزاء رضي الله عنه عن رسول الله ﷺ قــال: (أكـثروا ذكـر الله حتى يقول المنافقون إنكم مراؤون<sup>(٣)</sup>.

١٧ – وعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه عن رسول الله ﷺ قال: (أكـ **ثرو**ا ذكر الله حتى يقولوا محنون)<sup>(٤)</sup>.

١٨– وعن السائب رضي ا لله عنه أن النبي ﷺ قال: (جاءني جبريل فقــال: مبر **أص**حابك يرفعوا أصواتهم بالتكبير)<sup>(٥)</sup>.

وأخرج المروزي في كتاب العيدين أنه كــان كـل مـن عبـد الله بـن عمـر وأبـي هريرة رضي الله عنهما يأتيان السوق أيام العشر فيكبران لا يأتيان السوق إلا لذلك.

وكذلك نقل عن سيدنا عمر أنه كان يكبر في قبته فيكبر أهل المسجد فيكبر أهل السوق حتى ترتج منيَّ تكبيراً.

وقال ميمون بن مهران: أدركت الناس وإنهم ليكبرون في العشر حتى كنت أشبهها بالأمواج من كثرتها.

وأخرج ابن جريو في تفسيره عن سيدنا ابن عباس في قوله تعالى: ﴿فما بكت عليهم السماء والأرض<sup>(٢)</sup>﴾، قال: إن المؤمن إذا مات بكى عليه من الأرض الموضع الذي كان يصلي فيه ويذكر الله فيه.

الليكو الجهوي

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

وأخرج ابن أبي الدنيا عن أبي عبيل قال: (إن المؤمن إذا مات نادت بقاع الأرض: عبد الله المؤمن مات، فتبكي الأرض والسماء، فيقول الرحمن ما يبكيكما على عبدي؟ فيقولون: ربنا لم يمش في ناحية منَّا قطَّ إلا وهو يذكرك) فلو لم يكن الذكر جهراً لما سمعته الأرض والجبال.

وقد صح أن سيدنا أبا بكر كان يسر في قراءة القرآن، وكان سيدنا عمر يجهر فيها، فلما سألهما النبي تلك عن السبب، أجاب سيدنا أبو بكر بمآثرة الإسرار لجحاهدة النفس وتعليمها طرق الإخلاص، وأن من يناجيه يسمع كلامه، وأجاب سيدنا عمر بمآثرة الجهر لإيقاظ الوسنان وطرد الشيطان وإرضاء الرحمن.

وقد كان ﷺ يأمر من يقرأ القرآن في المسجد أن يسمع قراءته.

وكان ابن عمر رضي الله عنهما يأمر رجلاً يقرأ عليه وعلى أصحابه وهم يستمعون لأنه أكثر عملاً وأبلغ في التدبر، ونفعه متعدٌّ لإيقاظ قلوب الغافلين.

**وذكر ابن الجزري في كتاب الحصن الحصين:** (أن كل ذكر مشروع أي مأمور به في الشرع واجباً كان أو مستحباً لا يعتد بشيء منه حتى يتلفظ به ويسمع نفسه).

وقال الإمام السيوطي رحمه الله أنه وردت أحاديث تقتضي استحباب الجهر بالذكر وأحاديث تقتضي استحباب الإسرار به، والجمع بينهما أن ذلك يختلف باختلاف الأحوال والأشخاص، ثم قال: إذا تأملت ما أوردنا من الأحاديث عرفت من محموعها أنه لا كراهة البتة في الجهر بالذكر، بل فيه ما يدل على استحبابه، إما تصريحاً أو التزاماً، وأما معارضته بحديث: (خير الذكر الخفي)<sup>(1)</sup>، فهو تظهر فيه معارضة أحاديث الجهر بالقرآن بحديث (المسر بالقرآن كالمسر بالصدقة) وقد جمع النووي بينهما: بأن الإحفاء أفضل حيث خاف الرياء أو تآذى به مصلون أو نيام، والجهر أفضل من غير ذلك، لأن العمل فيه أكثر، ولأن فائدته تتعدى ويطرد النوم، ويزيد في النشاط، وقال بعضهم: (يستحب الجهر ببعض القراءة والإسرار، لأن المسر قد يمل فيأنس بالجهر والجاهر قد يكل فيستريح بالإسرار).

وقال الشيخ عبد الوهاب الشعراني رحمه الله تعالى: "وأجمعوا على أنه يجب على المريد الجهر بالذكر بقوة تامة، بحيث لا يبقى منه متسع إلا ويهتز من فـوق رأسـه

١ – أخرجه أحمد (١ / ١٧٢)، وأبو يعلى (٧٣١)، وعبد بن حميد (١٣٧)، والطبراني في الدعاء (١٨٨٣) والبيهقي في الشعب (١ | ٣٣٠)، وابن أبي شيبة (١ ١ / ٣٧٥)، وابن حبان (٩ ١٠).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية ATALLEX MULTING التكو الجهري THE PRINCE GHAZI TRUST إلى إصبع قدميه"(1) محمد الم FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

وقال الشيخ ابن عطاء الله: "وينبغي إن كان الذاكرون جماعة، فالأولى في حقهم رفع الصوت بالذكر مع توافق الأصوات بطريقة موزونة، فذكر الجماعة على قلب واحد أكثر تأثيراً، وأشد قوة في رفع الحجب عن القلب، وأما أن هذا معارض بقوله تعالى: (واذكر ربك في نفسك تضرعاً وخيفة ودون الجهر من القول<sup>(٢)</sup>) فالحق ما بينه الإمام السيوطي في كتابه (نتيجة الفكر في الجهر بالذكر) حيث قال: إن الجواب عن هذه الآية يكون من ثلاثة أوجه: الأول: إنها مكية لأنها من الأعراف، وهي مكية كآية الإسراء (ولا تجهر بصلاتك ولا تخافت بها<sup>(٣)</sup>)، وقد نزلت حين كان النبي تا يجهر بالقرآن فيسمعه المشركون فيسبون القرآن ومن أنزله، فأمره الله بترك الجهر، سداً للذريعة كما نهى عن سب الأصنام في قوله: (ولا تسبوا الذين يدعون من دون الله فيسبوا الله عدواً بغير علم<sup>(٤)</sup>)، وقد زال هذا الذين

والثاني: أن جماعة من المفسرين، منهم عبد الرحمن بن يزيد بن أسلم شيخ مالك وابن جرير حملوا الآية على الذكر حال قراءة القرآن، وأنه أمره بالذكر على هذه الصفة تعظيماً للقرآن الكريم أن ترفع الأصوات عنده، ويقويه اتصاله بقوله تعالى: وإذا قرئ القرآن فاستمعوا له وأنصتوا لعلكم ترحمون<sup>(٥)</sup>»، قلت: وكأنه لما أمر بالإنصات خشي من ذلك الإخلاد إلى البطالة فنبه على أنه وإن كان مأموراً بالسكوت باللسان، إلا أن تمكين الذكر بالقلب باق حتى لا يغفل عن ذكر الله، ولذا ختم الآية بقوله: (ولا تكن من الغافلين<sup>(٢)</sup>».

الثالث: ما ذكره علماء الصوفية من أن الأمر في الآية حاص بالنبي الله وأما غيره فمن هو محل الوساوس والخواطر فمأمور بالجهر لأنه أشد تأثيراً في دفعها، وأما قوله تعالى: (ادعوا ربكم تضرعاً وخفية إنه لا يحب المعتدين<sup>(٧)</sup>)، فـالجواب عنـه من وجهين: أحدهما: أن الراجح في تفسيره أنه تحاوز المأمور، أو اختراع دعوة لا أصل لهـا

١ - الأنوار القدسية (١ (٣٨). ٢ - سورة الأعراف الآية (٢٠٥). ٣ - سورة الإسراء الآية (١١٠). ٤ - سورة الأنعام الآية (٨٠٨). ٥ – سورة الأعراف الآية (٢٠٤). ٦ – سورة الأعراف الآية (٥٠ ٣). ٧ - سورة الأعراف الآية (٥٥).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

الذكر الجهري

في الشرع، فعن عبد الله بن مغفل رضي الله عنه أنه سمع ابنه يقول: "اللهم إني أسألك القصر الأبيض عن يمين الجنة، فقال إني سمعت رسول الله تل يقول: (يكون في الأمة قوم يعتدون في الدعاء والطهور)<sup>(١)</sup>، وقرأ هذه الآية، فهذا تفسير صحابي وهو أعلم بالمراد.

الثاني: على تقدير التسليم، فالآية في الدعاء لا في الذكر، والدعاء بخصوصه الأفضل فيه الإسرار لأنه أقرب إلى الإجابة ولـذا قـال تعـالى: ﴿إِذْ نـادى ربـه نـداءً خفياً﴾<sup>(٢)</sup>.

هذا وقد نص الإمام النووي رحمه الله في فتاويه على أن الجهر بالذكر حيث لا محذور شرعاً مشروع مندوب إليه، بل هو أفضل من الإخفاء في مذهب الإمام الشافعي، وهو ظاهر مذهب الإمام أحمد، وإحدى الروايتين عن الإمام مالك بنقل الحافظ ابن حجر في فتح الباري، وهو قول قاضيخان في فتاويه، وقد قال العلامة الطحاوي في حاشيته على مراقي الفلاح: (لا يمنع من الجهر بالذكر في المساحد، احترازاً عن الدخول تحت قوله تعالى: (ومن أظلم ممن منع مساجد الله أن يذكر فيها اسمه (<sup>(۳)</sup>).

وقال الشيخ حسنين مخلوف رحمه الله تعالى: (الأحاديث الصحيحة مع إثباتهما مشروعية الجماعة وفضلها في الذكر تثبت الجهرية (أيضاً) وفضله فيه لأنه هو الذي صيرهم جماعة (كما هو المعهود لغة وعرفاً).. إلى أن قال: (وبالتأمل في عموم الآيات والأحاديث، وما نقله الآلوسي في آية الدعاء تعلم أنه لا وجه للقول بكراهة الجهر بالذكر جماعة) إذا خلا من الموانع الشرعية ولم يكن فيه إخلال بشيء من آدابه المعروفة.

وقال الشيخ محمد الحامد رحمه الله تعالى: "والذكر حائز في انفراد وفي اجتماع، بشرط أن لا يكون من الذاكرين جهر يتأذى به الجيران والنائمون والعالمون والعابدون".



رأما ما ورد في الذكر بالاسم المفرد (الله) من آيات فكثيرة منها: قول الله تبارك وتعالى: ﴿**واذكر اسم ربك وتبتل إليه تبتيلاً**﴾<sup>(١)</sup>.

وقوله تعالى لسيدنا محمد ﷺ: ﴿قُلْ ا للهُ ثُم ذَرَهُمَ ﴾ (٢).

وقوله تعالى: ﴿**واذكر اسم ربك بكرة وأصيلاً ﴾**<sup>(٣)</sup>.

\* وقد وردت أحاديث تبين مشروعية الذكر باسم الله الأعظم منها:

ما رواه أنس بن مالك خادم رسول الله ﷺ رضي الله عنه عـن النبي ﷺ: (لا تقوم الساعة حتى لا يقال في الأرض: الله، الله).

وفي رواية أخرى عن أنس رضي الله عنه قال: قـال رسول الله ﷺ: (لا تقـوم الساعة على أحد يقول: الله الله)<sup>(٤)</sup>.

فها هو اسم الله المفرد يرد ذكره مكرراً في هذا الحديث.

قال العلامة على القاري في شرح همذا الحديث: "أي لا يُذْكَرُ الله فعلا يبقى حكمة في بقاء الناس، ومن هذا يعرف أن بقاء العالم ببركة العلماء العاملين، والعباد الصالحين، وعموم المؤمنين<sup>(٥)</sup>.

وأخرج الإمام أحمد في الزهد عن ثابت رضي الله عنه قال: كمان سلمان في عصابة يذكرون الله فمر النبي ﷺ فكفوا فقال: ما كنتم تقولون؟ قلنا: نذكر الله، الله، فقال: إني رأيت الرحمة تنزل عليكم فمأحببت أن أشمارككم فيهما ثمم قمال: الحمد لله

O MOTO ( الذكر بالاسم المفرد (الله) الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية FOR QURĂNIC THOUGHT () THOUGHT () FOR QURĂNIC THOUGHT () THOUGHT () THOUGHT () THOUGHT () THOUGHT () THOUGHT ()

وللعلماء في هذا الباب أقوال كثيرة تؤيد مشروعيته، فقد قال العلامة ابن عابدين في حاشيته الشهيرة عند شرح البسملة وبحثه عن لفظ (الله) "روى هشام عن محمد عن أبي حنيفة أنه (أي الله) اسم الله الأعظم وبه قال الطحاوي: وكثير من العلماء وأكثر العارفين حتى أنه لا ذكر عندهم لصاحب مقام فوق الذكر به كما في شرح التحرير لابن أمير حاج"<sup>(۲)</sup>.

وقال العلامة المحدث المناوي رحمه الله تعالى شارحاً حديث رسول الله ﷺ إن الله تعالى يقول: أنا مع عبدي ما ذكرني وتحركت بي شفتاه<sup>(٣)</sup>: (فهو مع من يذكره بقلبه، ومع من يذكره بلسانه ولكن معيته مع الذكر القلبي أتم، وحصَّ اللسان لإفهامه دخول الأعلى بالأولى لكن محبته وذكره لما استولى على قلبه وروحه صار معه وحليسه، ولزوم الذكر عند أهل الطرق من الأركان الموصلة إلى الله تعالى، وهو ثلاثة أقسام: ذكر العوام باللسان، وذكر الخواص بالقلب، وذكر خواص الخواص بفنائهم عن ذكرهم عند مشاهدتهم مذكورهم، حتى يكون الحق مشهوداً في كل حال، قالوا: وليس للمسافر إلى الله في سلوكه أنفع من الذكر المفرد القاطع من الأفئدة الأغيارَ، وهو الله، وقد ورد في حقيقة الذكر وآثاره وتجلياته مالا يفهمه إلا أهل الذوق)<sup>(٤)</sup>.

وقال العلامة الخادمي رحمه الله: "واعلم أن اسم الجلالة (الله) هو الاسم الأعظم عند أبي حنيفة والكسائي والشعبي وإسماعيل بن إسحاق وأبي حفص وسائر جمهور العلماء، وهو اعتقاد جماهير مشايخ الصوفية ومحققي العارفين فإنه لا ذكر عندهم لصاحب مقام فوق مقام الذكر باسم (الله) مجرداً قال الله لنبيه المصطفى عليه الصلاة والسلام: "قل الله ثم ذرهم".

وقال الإمام الجنيد رضي الله عنه: "ذاكر هذا الاسم (الله) ذاهـب عـن نفسـه، متصل بربه قائم بأداء حقه، ناظر إليه بقلبه قد أحرقت أنوار الشهود صفات بشريته".

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية 🖉 🗧 الموسوعة اليوسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية 🦉

وقال الإمسام ابن عجيبة رضي الله عنه: "فالاسم المفرد (الله) هـو سلطان الأسماء، وهو اسم الله الأعظم ولا يزال المريد يذكره بلسانه ويهتز به حتى يمتزج بلحمه ودمه، وتسري أنواره في كلياته وحزئياته...)<sup>(١)</sup>.

وقال الشيخ أبو العباس المرسي رضي الله عنه "ليكن ذكرك (الله، الله) فإن هذا الاسم سلطان الأسماء، وله بساط وثمرة، فبساطه العلم وثمرته النور وليس النور مقصوداً لذاته، بل لما يقع به من الكشف والعيان، فينبغي الإكثار من ذكره واختياره على سائر الأذكار، لتضمنه جميع ما في (لا إله إلا الله) من العقائد والعلوم والآداب والحقائق..<sup>(۲)</sup>.

ويقول فضيلة الدكتور محمد سعيد رمضان البوطي حفظه الله تعالى: ولكن عامة المسلمين من غيرهم: "أي الذين ينكرون الذكر بالاسم المفرد (الله) لا يجدون حرجاً من أن يذكروا الله بأي من أسمائه وصفاته المفردة أو يذكروه بشيء من الصيغ أو الجمل الدالة على معنى يتضمن حكماً من أحكام التوحيد أو التنزيه ودليلهم على ذلك صريح قول الله عز وجل: **(واذكر اسم ربك بكرة وأصيلاً)**(<sup>(7)</sup>.

ومن المعلوم أن أول أسمائه تعالى ا لله.

وقال تعالى: ﴿واذكر ربك في نفسك تضرعاً وخيفة ودون الجهر من القول بالغدو والآصال ولا تكن من الغافلين؟<sup>(١)</sup>.

وذكر الله في النفس أعم من أن يقيد بمدلول جملة ذات معنى متكامل يتضمن حكماً من أحكام التوحيد أو التنزيه فإن الجملة من مستلزمات التراكيب اللفظية، والذكر النفسي قد لا يعتمد على شيء من هذه التراكيب وإنما يكون بإجراء اسم الجلالة أو أي صفة من صفات الله تعالى كالخالق، الرزاق، المصور، الحكيم... الخ، على القلب بحيث يكون يقظاً لشهود الله تعالى في اسمه المفرد أو أي صفة من صفاته المعروفة<sup>(0)</sup>.

229

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

ثم إنه قد وردت آيات و أحاديث كثيرة مطلقة عامة عـدا مـا مر فيهـا مـن أدلـة ثم إنه قد وردت آيات و أحاديث كثيرة مطلقة عامة عـدا مـا مر فيهـا مـن أدلـة ظاهرة جلية في ذكر اسم الله المفرد تحث على ذكر الله عز وجل مـن غـير تعيـين نـوع معين من الذكر أو تحريم نوع آخر منه، فيتبين لنا من هذا عدم ورود أي دليـل يـدل أو يشير إلى حرمة الذكر باسم الله المفرد.

ومما يعترض على الذكر باسم الله المفرد أنه لا يؤلف جملة مفيدة تامة يحسن السكوت عليها كقولنا الله غفور، والجواب: أن الذاكر باسم الله المفرد إنما يخاطب الله وحده وهو جل جلاله عالم بما في نفسه مطلع على سريرته فلا يشترط في الخطاب معه ما يشترط في الخطاب مع البشر من جعل الكلام تاماً مفيداً يحسن السكوت عليه.

وقول (الله، الله) إنما هو نداء بحذف أداة النداء وأصله (يا الله، يا الله) كقوله تعالى (يوسف أعرض عن هذا)<sup>(١)</sup>، وأصله يا يوسف ثم إن المنادى عند النحويين مفعول به لفعل محذوف وأصل الكلام (أدعُ الله) وقد يكون المبتدأ الله والخبر الله أو اسم من أسماء الله عز وجل، ويكون هناك في القلب (العضو، الرحيم...) وذلك كما أراد أحدهم أن يشبه شجاعة زيد بشيء آخر فلم يستطع فقال: زيدٌ زيدٌ.

وكذلك من حاول تشبيه الإمام شعبة بشخصية عظيمة تقربه لذهن المخاطب فلم يجد إلا أن يقول: شعبة شعبة.

على أن الذكر باسم الله المفرد أسرع في قلع جذور النفس من منابتها من السكين الحاد فهو يزيل علائق الخلق من القلب ويفرغه من الأكوان فتر تحل عن قلوب الذاكرين الغفلة حتى يكون السلام سارياً في عروقهم ممزوجاً بأرواحهم، ويكون المذكور تحاههم لا يغفلون إذا غفل الناس، وعندها يتحققون بمقام الإحسان الذي أشار إليه رسول الله ﷺ بقوله: (.. الإحسان أن تعبد الله كأنك تراه..)<sup>(٢)</sup>.

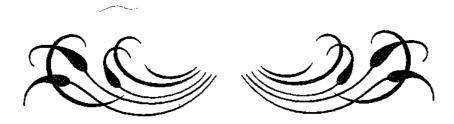
وفي نهاية الباب أقول: وأما ما ذهب إليه بعضهم من عدم جواز الذكر بالاسم المفرد فلا دليل له على ذلك، بل إن نصوص القرآن الكريم تخالفهم كقوله تعالى: ﴿قُلُ اللَّهُ ثم ذرهم في خوضهم يلعبون(٣)﴾.

> ۱ – سورة يوسف الآية (۲۹). ۲ – مر تخريجه (ص١٦). ۳ – سورة الأنعام الآية (۹۱).



وهل يوجد دليل من كتاب الله وسنة رسول الله صلـــى الله عليـه وسـلم ينهانـا عن ذكر الله عز وجل.

إنه لشيء أعجب!!.



١ - سورة لقمان الآية (٢٥). ۲ مر تخريجه في أول الباب (۲۲۷). ٣ - كتاب سيدنا محمد رسول ا لله صلى ا لله عليه وسلم ص٨٨.







l.

.

This file was downloaded from QuranicThought.com



وأما ما جاء من الأدلة على جواز ضرب الدف فقد أخرج البخاري عن خالد أبن ذكوان قال: قالت الربيع بنت معوذ: جاء النبي ﷺ فدخل عليَّ صبيحة عرسي فجلس على فراشي كمجلسك مني، فجعلت جويرات لنا يضربن بالدف ويندبن من قتل آبائي يوم بدر، إذ قالت إحداهن: وفينا نبي الله يعلم ما في غد، فقال ﷺ: (دعي هذا وقولي ما كنت تقولين)<sup>(۱)</sup>.

وقوله: دعي هذا وقولي بالذي كنت تقولين: فيه إشارة إلى حواز سماع المدح، مما ليس فيه مبالغة تفضي إلى الغلو.

ويستفاد من هذا الحديث مشروعية إعلان النكاح بالدف والغناء المباح.

وأخرج البخاري أيضاً عن هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة أنها زفت امرأة إلى رجل من الأنصار فقال نبي الله ﷺ: يا عائشة ما كان معكم لهو؟ فإن الأنصار يعجبهم اللهو<sup>(٢)</sup>.

وفي رواية شريك: أن رسول ا لله ﷺ قال:

(فهل بعثتم معها حارية تضرب بالدف وتغني؟ قلت: تقول ماذا؟ قال: تقول: أتينسماكم أتينسساكم فحيانسما وحيَّمماكم ولولا الذهمم الأحمر مما حلمت بواديكمم ولولا الحنطة السمرا ء ما سمنت عذاريكمم(٣)

وفي الحديث دلالة على جمواز اللهمو في وليمة النكماح كضرب المدف والغنماء

٢ - أخرجه البخاري (٢٠٠١) و (٢٤١٥) و أبو داود (٢٢٢٤) والـترمذي (٢٠٩٠)، والطـبراني (٢٤/٨٩٢) و أحمد (٢١٩٥).
 والبيهقي (٧/٩٨٩) و أحمد (٦/٩٥٣-٣٦٠)، وابن ماجه (١٨٩٧)، وابن حبان (٨٧٨٥).
 ٢ - أخرجه البخاري (٢٦٢٥)،عمدة القاري في شرح صحيح البخاري (ج٢ - ص٢٠٢).
 ٣ - عمدة القاري شرح صحيح البخاري للعيني (ج٢ إص ٩٤١) وأخرجه الطبراني في الأوسط (٣٢٨٩) والهيئمي في محمع الزوائد (٣٢٨٥).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANE THOUGHT

وسئل مالك عن اللهو يكون فيه البوق، فقال: "إن كمان كبيراً مشتهراً فإني أكرهه، وإن كان خفيفاً فلا بأس بذلك، وقال مالك: لابأس بالدف في وليمة العرس".

اللدف

**وقال أصبغ من المالكية**: "ولا يجوز الغناء في العرس ولا في غيره إلا مثل ما يقول نساء الأنصار أو رجز خفيف<sup>(۱)</sup>.

ودخل الشعبي رحمه الله تعالى إلى وليمة فأقبل على أهلها، فقال: مالكم كأنكم اجتمعتم على جنازة!! أين الغناء والدف؟ [إن الله عز وجل ليؤيد حسان بروح القدس ما يفاخر أو ينافخ عن رسول الله <sup>(٢)</sup>].

ودليل الغناء مع الدف وقت النكاح لإعلانه وتشجيعه قوله عليه الصلاة والسلام (فصل ما بين الحلال والحرام الدف والصوت في النكاح)<sup>(٣)</sup>.

وكذلك متفق على إباحة الدف بقوله عليه الصلاة والسلام: (أعلنوا النكاح واضربوا عليه بالغربال().

وفي رواية أن النبي على قال: [أعلنوا النكاح واضربوا عليه بالدفوف<sup>(\*)</sup>] وهو مباح في النكاح وغيره. أي ضرب الـدف لأنه روى الإمام الـترمذي عن النبي على أن امرأة جاءته فقالت: إني نذرت إن رجعت من سفرك سالماً أن أضرب على رأسك بالدف فقال النبي على أوفي بنذرك)<sup>(1)</sup> ولو كان مكروهاً لم يأمرها به وإن كان منذوراً<sup>(V)</sup>.

وأخرج ابن ماجه عن أنس بن مالك أن النبي ﷺ مر ببعض المدينة فإذا هو بجــوار

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

نحن جوار من بني النجار يا حبيدًا محميد من جار فقال النبي ﷺ: (والله يعلم أني أحبكن)<sup>(١)</sup>.

وأحرج الترمذي عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله ﷺ: (أعلنـوا هذا النكاح واجعلوه في المساجد واضربوا عليه بالدفوف)<sup>(٢)</sup>.

قالوا: لا بأس بضرب الدف يوم العيد لما روي عن عائشة أن أبا بكر الصديق رضي الله عنه دخل عليها وعندها جاريتان في أيام منى تدففان وتضربان، والنبي على متغش بثوبه، فانتهرهما أبو بكر فكشف النبي على عن وجهه فقال: (دعهما يا أبا بكر فإنها أيام عيد<sup>(٣)</sup> وتلك الأيام أيام منى.

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: دخل أبو بكر وعندي جاريتان من جواري الأنصار تغنيان بما تقاولت الأنصار يوم بعاث، قالت: وليستا بمغنيتين<sup>(٤)</sup>.

وقد نص الفقهاء على حواز الدف والضرب به لعرس، وختان، وقدوم غائب، وولادة، وعيد، وشفاء مريض، وغير ذلك، وإن كان فيه جلاحل لإطلاق الخبر، ودعوى أنه لم يكن فيه جلاحل تحتاج إلى إثباته، والجلاحل إما نحو حلق تجعل داخله كدف العرب، أو صنوج عراض من صفر تجعل من خروق دائرته كدف العجم وكلها جائزة، ومن قال بالكراهة فقوله مردود، وسواء ضرب به رحل أو أنثى، وتخصيصه بالنساء مردود أيضاً كما أفاده السبكي<sup>(°)</sup>.

### \* وما جاء من أقوال وحكم للعلماء في الدف:

حكى الإمام البيهقي عن شيخه الإمام الحليمي و لم يخالف، إذا أبحنا الـدف فإنمـا نبيحه للنساء خاصة. ا.هـ

الدف



وقد لعن رسول الله ﷺ المتشبهين بالنساء. ا.هـ

ونازعه السبكي في الحلبيات بأن الجمهور لم يفرقوا بين الرجال والنساء.

قمال: فتفريـق الحليمـي بينهمـا ضعيـف والأصـل اشـتراك الذكـور والإنـــاث في الأحكام إلا ما ورد الشرع فيه بالفرقة و لم يرد هنا.

وليس ذلك مما يختص بالنساء ليقال: يحرم على الرحال التشبه بهن فيه فينبه على العموم وقد جاء: (أعلنوا النكاح واضربوا عليه بالدف)().

وقال الإمام الغزالي رضي الله عنه في الإحياء: يساح في العرس والعيد وقدوم الغائب وكل سرور حادث<sup>(٢)</sup>. وهنا الدليل واضح بقوله ﷺ: (اضربوا) فالواو لجمع المذكر السالم ولو كان القصد فقط النساء لقال: (اضربن عليه بالدفوف) فهذا ظاهر في الجواز للرجال والله أعلم.

ويقول الشيخ ابن حجر الهيثمي في رسالته كف الرعاع: "المعتمد من مذهبنا أنسه حلال بلا كراهة في عرس وحتسان وتركبه أفضل، وهكذا حكمه في غيرهما فيكون مباحاً أيضاً على الأصح في المنهاج بلا كراهة، وظاهر ندبه لكل سرور مطلوب<sup>(٣)</sup>.

وذكر الشيخ عبد الرؤوف المناوي رحمه الله في شرحه الكبير على الجامع الصغير للسيوطي رحمه الله تعالى: عند قوله عليه الصلاة والسلام: (أعلنوا النكاح واجعلوه بالمساجد واضربوا عليه بالدفوف): وقد أفاد الخبر حل ضرب الدف في العرس ومثله كل حادث سرور، ومذهب الشافعية: أن الضرب فيه مباح مطلقاً ولو بجلاحل، وقد وقع الضرب به في حضرة شارع الملة، ومبين الحل من الحرمة وأقره ولا فرق بين ضربه من امرأة أو رجل على الأصح<sup>(3)</sup>.

وسئل أبو يوسف رحمه الله تعالى عن الدف، أتكرهه في غير العرس قال: لا

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

الجوقال الإمام الجليل بهاء الدين الرواس رحمه الله وقدس سره:

"نعم إن السَّماع قد تكاثرت فيه الأقوال وتباينت عليه الأحوال، إثباتماً، ونفياً، فمنهم من يلحقه بالفسق، ومنهم من يشهد أنه واضح الحق، فيتحاذبون بين الإفراط والتفريط، والحق الاقتصاد، وهو التفصيل في المسموع، أما أصوات الملاهي فغير ما هو من شعار أهل الشرب منها مثل الدف ونحوه فعند الإمام الشافعي الأعظم رضي الله عنه فسحة، وللقول فيها تفاصيل حررتها بقصيدة لي وهي:

اضرب اللدُّفَّ وجانِبْ جماهلاً حكمة الشرع لغيَّ مما درى قسد أبساح السدُّفَّ قِدْمساً مسالكُ وعن الأصحساب يسروي الخسبرا تَبع القول وقدوًى الأثمرا والإمــــام الشــــافعي المنتقــــي وكفذا النعميان قسد قيسده لنكـــاح أو لعيـــدٍ وجـــرى خسبر خُسند نصَّسه معتسبرا وأتسي عسن أجمسك بينهمسا إن يكـــن في العيـــد أو في مثلــــه من دواعي الخمير زينٌ لا مِرا وحكمي فيمه ثوابما بينما لطباق جاءعن خير الورى نكتسة الإجمساع إن جساءت علسى حكم نص أبسداً لسن تنكسرا هفذه الأخبسار عسن أربعسة لبقاء الديسن أفنسوا العمرا ولشـــأن النـــص ســـرٌ آخـــر نسبثر الأقسوام منسه المسدررا كسل مسا حسرتك قلبساً سساكناً ودعسا العقسل بسه معتبسيراً تذكر الله وتبغي مظهرا وأجسال السروح في برزخهما فهو بمسر والمسذي يفعلمه فعــــل الــــبر و لله ســــبرى إن في المسلحف وفي رنتمسه نغمسة يعرفها منن ذكررا صوتىيە ذكىير وفي بىختىيە أنسة تذكر أوقسات السمري

۱ – الفتاوىالهندية (ص۳۵۲).

| الذقابات الدف                          | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية |
|----------------------------------------|----------------------------------------|
| THE PRINCE GH<br>FOR OUR ANIC فسترا    |                                        |
| دورة الكوكب إن مما أبمدرا              | وبهـــذا اللــف مـــن دورتــــه        |
| يحكي معنى كيف تقضي العمرا              | يرفــــع العــــزم إلى الله وقــــد    |
| مين هيلال بالليسالي انحسدرا            | كم صباح دار بالليل وكمم                |
| كيف شــق الهــاشمي القمـــرا           | وبیه معنی وقییق مخیر                   |
| کے نفے سطیشےا قےد کے بُرا              | وبـــه رَقٌ إلى الـــرِّقِ عُـــزِي    |
| ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | وبــه الدفــة تــروي خــبر الـــ       |
| أذهــب العــين وأبقــي الأثــرا        | ويريـــك الجلـــد منــــه ميتــــاً    |
| _ه ب_أن الفق_د يلـوي الشـجرا           | ويريك الخشب الملوي فيب                 |
| تبرز النقطية فيافهم مناجسرى            | دورة في نســــجها دائــــرة            |
| طلبب الهمسة محسن قسدرا                 | وبرن الجلمد ممن ضاربسه                 |
| وإذا يضرب طوراً أحضررا                 | ف_إذا يُـــترك يغـــدو ســـاكناً       |
| لم تَرُعبه خِلتبه ما ذكسرا             | لـك هـذا الـرقّ مـن قلبـك إن           |
| داوم الذكسر وخماف الخطميرا             | وإذا هــــز بحــــال ضــــارب          |
| إن رأى الكـف بـــدا واشـــتهرا         | قمام في المحدف منهاد كمامن             |
| بيد الذكر لمه مسمتظهرا                 | خذبه الكف عن الدنيما وقم               |
| أنت حققت كما الجسم يسرى                | وافهمن من جلده معني إذا                |
| بعدد شدر فافهمن ما أضمرا               | رَقَّ حتمي طاب منه صوتمه               |
| لها العــزم لتعطــي مظهـراً            | واعممل الرقمة خلقماً ثمم شمد           |
| قــد غـدا في جلــدة مســـترا           | وانظر اللوح البذي دار بسه              |
| لمحييط سيساتو مفتقيسوا                 | فاستر الكمامن من حمال وكن              |
| خسالف الشسرع لتكفسى الغِسيَرا          | واحمدر الممس لنمار بمالذي              |
| عبثت تدخمل في نموع المشرى              | جلدة الددُّف إذا النسار بهسا           |

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الذف ما بها صوت ولا السبر يبرى يذهـب السكر وتبقي خشباً دائماً مستشعراً مستبصرا فاحذر النمار وكمن ذا فطنمة عن نبى هابه ليث الشرى وافهم الحكم بهمذا عيدنما وبه قد شرفت أم القررى سيد قد أيد الدين به ودع اللاهي بما فيه افرى فاضرب الدف على حكمته مشل ما في الآي نصاً ذكرا ومن الأشياء خيذ تسبيحها نظر الشمس كأن ما نظر وأرشد العنالم واهجني جناهلا عمرف الحميق وولى مدبمرأ واهمال الحاسب في حيرتسه أحمديما واسمستدق النظمرا ولدي كمن مهدوي المرتقمي إن موسى من أولي العزم وقد لخفساء الحكمم لام الخضمرا ثابت العزم مكيناً وقِمرا فاحكم استدلالك الدهر وكن قلبه سر التحدلي وقحرا قد نظمها حكمة الدُف لمهن وكتبنياه سيطورأ لفتيي فهم النظم وللسطر قررا بمعانيه أطاش الشُّعوا جماء شميعراً مهدويماً رميزه دُرُّنـــا منســلكا منتـــــثرا راح في ط\_\_\_\_ مبانى نظم\_\_\_ خبراً يحيمي قلوب الفقرا عنه آيسات المعساني أحكمست كلما أورد سراً أصدرا(١) وطموى معنمي لطيف أسمسائغا

♦ وقال الشيخ عبد الغني النابلسي:

وأما ضرب الدف والرقص فقد جاءت الرخصة في إباحته للفرح والسرور في أيام الأعياد والعرس، وقدوم الغائب والوليمة والعقيقة، وقد ثبت جواز ذلك بالنص<sup>(®)</sup>. ومن ذلك كله يتبين أن الغناء في الأفراح والأحزان جائز ولكن ضمن القيود

 طى السجل ص١٣٩–١٤٢. - إيضاح الدلالات (ص٢٦).

244

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

والضوابط التي وضعها العلماء لهذه الإباحة وسيأتي الكلام عنه مفصلاً في باب الإنشاد والسماع إن شاء الله تعالى.

ويقول الدكتور وهبة الزحيلي في كتابه الفقه الإسلامي وأدلته (ج٣/ص٥٥٥)، يجوز الغناء المباح وضرب الدف في العرس والختان بقوله ﷺ: (**أعلنوا النكاح واضربوا** عليه بالغربال) (وتحرم الأغاني المهيجة للشرور والمشتملة على وصف الجمال والفحور ومعاقرة الخمور في الزفاف وغيره).

وفي مجموعة رسائل الشيخ محمد الحامد في الكلام على الدف ما نصبه (ص٦٣): (اللهو في العرس هو الضرب بالدف والغناء السالم من الفسوق).

وقال الشيخ كريم راجح حفظه ا لله تعالى: قلت للشيخ مـلا رمضـان البوطـي رحمه ا لله:لماذا لا نحرم الدُّفمفقال الشيخ ملا رحمه ا لله: كيف نحرم شيئاً أحله الشرع؟! وهذا سمعته من الشيخ كريم راجح حفظه ا لله تعالى.

وفي هذا القدر كفاية لطالب الحق والدليل والحمد لله رب العالمين.





تعريف السبحة في اللغة: قال الإمام محي الدين النووي في "تهذيب الأسماء واللغات": (سبحة بضم السين وإسكان الباء الموحدة، خرزات منظومة يسبح بها معروفة يعتادها أهل الخير مأخوذة من التسبيح. والمسبحة: بضم الميم وفتح السين وكسر الباء المشددة، الإصبع السبابة وهي التي تلي الإبهام وسميت بذلك لأن المصلي يشير بها إلى التوحيد والتنزيه، أ.هـ).

وفي "المصباح المنير في غريب الشرح الكبير" للشبهاب الفيومي: التسبيح: التقديس والتنزيه ويكون بمعنى الذكر والصلاة فريضة كانت أو نافلة، ويسبّح على راحلته أي يصلي النافلة عليها، وصلى سبحة الضحى أي صلاة الضحى ومنه فلولا أنه كان من المسبحين<sup>(1)</sup> أي من المصلين، والسبحة خرزات معروفة منظومة، قال الفارابي وتبعه الجوهري: كلمة مولدة وجمعها سبح مثل غرفة وغرف. أ.ه<sup>(٢)</sup>.

**وفي شمس العلوم<sup>(٣)</sup>:** السبحة: الصلاة، يقال قضيت سبحتي. والسبحة الخسرزات التي يسبح بها وجمعها سُبَح<sup>(٤)</sup>.

\* مشروعية اتخاذ السبحة:

١- عن عبدا لله بن عمرو رضي ا لله عنهما قال: رأيت النبي علم يعقد التسبيح بيده<sup>(٥)</sup>.
وأمر رسول ا لله صلى ا لله عليه وسلم النساء بالعقد بأصابعهن فقال: [عليكن بالتسبيح والتهليل والتقديس واعقدن بالأنامل فإنهن مسؤولات ومستنطقات<sup>(٢)</sup>].

١ - سورة الصافات الآية (١٤٢).
 ٢ - نقل شارح القاموس عن شيخه أنها لبست من اللغة في شيء ولا تعرفها العرب، وإنما حدثت في الصدر الأول إعانة على الذكر وتذكيراً أو تنشيطاً..
 ٢ - للإمام أبي الحسن نشوان بن سعيد بن فشوان اليمني الحميري الفقيه اللغوي المحقق المؤرخ الشاعر المتوفى سنة (٢٣٥) ه باليمن.
 ٢ - زهة الفكر (ص٨-٩).
 ٥ - رواه المترمذي (٢٤١٦) و (٢٤٨٦)، وأبو داود (٢، ١٥) والنسائي (٣٩٩٣) والحاكم (١٩٢٥) والبيهقي واحمد (٢٩٣٥).
 ٢ - أخرجه أبو داود (٢، ١٥)، وأبو داود (٢، ١٥) والنسائي (٣٩٩٣) والحاكم (١٩٢٥) والبيهقي واحمد (٢٩٣٥).
 ٢ - أخرجه أبو داود (١، ١٥)، وابن حبان (٢٤٨) والمعوي (٨٤٣١).
 ٢ - أخرجه أبو داود (١، ١٥)، والمردي (٢٥٨٣)، وأجمد (٢٠٢٦).

السبحة

HE PRINCE GHAZI TRUST

الموسوعة اليوسفية فى بيان أدلة الصوفية

٢- وعن صفية قالت: دخل علي رسول الله المجتري يدي أربعة آلاف نواة أسبح بهن، فقال: ما هذا يا بنت حيي؟ قلت أسبح بهن، قال: قد سبحت منذ قمت على رأسك أكثر من هذا، قلت: علمني يا رسول الله، قال قولي سبحان الله عدد خلقه<sup>(۱)</sup>.

٣- وأخرج الإمام أحمد في الزهد عن يونس بن عبيد عن أمه قـالت: رأيت أبا صفية رجل من أصحاب النبي ﷺ وكان جارنا قالت فكان يسبح بالحصى.

٤- وأخرج أحمد في الزهد: عن عبد الرحمن قال: كان لأبي الدرداء رضي الله عنه نوى العجوة في كيس، فكان إذا صلى الغداة أخرجهن واحدة واحدة يسبح بهـن حتى ينفذن.

قال السيوطي في "مرقاة الصعود إلى سنن أبي داود" معنى تثويت: تضيفت ونزلت عنده ضيفاً. أ.هـ<sup>(٤)</sup>.

٣- وكذلك أخرج ابن أبي شيبة عن أبي سعيد الخدري، أنه كان يسبح بالحصى وكذلك صح أنه كان لأبي هريرة أيضاً خيط فيه ألفا عقدة فلا ينام حتى يسبح به.

٧- وأخرج ابن أبي شيبة في المصنف عن مولاةٍ لسعد أن سعداً كان يسبح بالحصى أو النوى.

۸- وأخرج ابن سعد أن سعد بن أبي وقاص كان يسبح بالحصى.

۱ – رواه الترمذي (٤٥٥٣). ٢ – أبو نضرة: هو المنذر بن مالك تابعي جليل، وطُفاوة بضم الطاء حي من قيس عيلان. ٣ - رواه أبو داود (٢١٢٤). ځ – نزهة الفکر (ص١٢).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OURANIC THOUGHT هريرة أنه كان يسبح بالنوى المحزع: "أي ما فيه سواد وبياض".

١٠ وأخرج أيضاً عن فاطمة بنت الحسين بن علي بن أبي طالب أنها كانت تسبح بخيط معقود فيها.

١٩ - وورد في الأثر: نعم المذكر السبحة.

## ♦ أقوال العلماء في اتخاذ السبحة:

ورد في حديث مسلسل أن الحسن البصري كان يستعمل السبحة وكمان هـو في عصر الصحابة.

وقال عمر المكي: رأيت أستاذي "الحسن البصري وفي يده سبحة" فقلت له: يـا أستاذ، مع عظم شأنك وحسن عبادتك أنت إلى الآن مع السبحة؟ فقال لي: هـذا شـيء كنا استعملناه في البدايات ما كنا نتركـه في النهايـات، إنـي أحب أن أذكـر الله بقلبي ويدي ولساني.

وقال محمد الأمير في رسالته: قال الشيخ أبو العباس الرَّوَّاد: تبين من قول الحسن أن السبحة كانت موجودة في زمن الصحابة لأن بدايته في زمنهم<sup>(١)</sup>.

وفي (الزواجر عن اقتراف الكبائر) لابن حجر المكي الهيتمي الشافعي: يحل نحو الجلوس على الحرير بحائل ولو رقيقاً، ومن استعماله المحرم التدثر به، ويحل جعل الطارز منه على الكم إذا كان بقدر أربعة أصابع وخيط السبحة<sup>(٢)</sup>، وعلم الرمح وكيس المصحف.

وقال ابن علان وقد أفردت السبحة بجزء لطيف سميته [إيقاد المصابيح في اتخاذ المسابيح] وأوردت فيه ما يتعلق بها من الأحبار والآثار، والاختىلاف في تفاصيل الاشتغال بها أو بعقد الأصابع في الأذكار، وحاصل ذلك أن استعمالها في أعداد الأذكار الكثيرة التي يلهي الاشتغال بها عن التوجه للذكر أفضل من العقد بالأنامل ونحوه..."، إلى آخر كلامه، وقال عند قوله ﷺ (وأن يعقدن الأنامل، فإنهن مسؤولات مستنطقات)

١ - نزهة الفكر في سبحة الذكر للإمام اللكنوي (ص ١٦ - ١٨ - ٣٦).
 ٢ - أي يحل حيط السبحة وما عطف عليه إذا كان من الحرير.

|        | it was a set of the se |                                        |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| السبحة |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية |
|        | ووبيها (مرمر مروي ليباد (بجري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                        |
|        | THE PRINCE GHAZI TRUST                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 🥳 ETT I 🤉                              |

بعد كلام: "ولهذا اتخذ أهل العبادة وغيرهم السبحة (For qura)

وفي شرح المشكاة لابن حجر: ويستفاد من الأمر المذكور في الحديث نـدب اتخاذ السبحة وزعم أنها بدعة غير صحيح.....

وقال ابن الجوزي: إن السبحة مستحبة، لما في حديث صفية أنها كانت تسبح بنوى أو حصى وقد أقرها ﷺ على فعلها والسبحة في معناها، إذ لا يختلف الغرض عن كونها منظومة أو منثورة.

وقال عكرمة: قد اتخذ السبحة سادات يشار إليهم ويؤخذ عنهم ويعتمد عليهم كأبي هريرة كان له خيط فيه ألفا عقدة فكان لا ينام حتى يسبح به ثنتي عشرة ألف تسبيحة.

وفي الدر المختار (في مذهب الحنفية): لا بأس باتخاذ السبحة لغير رياء كما بسطه في البحر.

وقال الإمام السيوطي: "وقد أخذ السبحة سادات يشار إليهم ويؤخذ عنهم ويعتمد عليهم فلو لم يكن في اتخاذها غير موافقة هؤلاء السادة، والدخول في مسلكهم لكفي.

وذكر القاضي أبو العباس، أحمد بن حلكان في وفيات الأعيان أنه رؤي في يد أبي القاسم الجنيد بن محمد يوماً سبحة فقيل له: أنت مع شرفك تأخذ بيدك سبحة؟ قال: طريق وصلت به إلى ربي لا أفارقه<sup>(٢)</sup>.

وقد قال العلامة ابن عابدين في حاشيته المشهورة: "لا بأس باتخاذ السبحة ودليل الجواز ما رواه أبو داود والترمذي والنسائي وابن حبان والحاكم وقال صحيح الإسناد عن سعد بن أبي وقاص أنه دخل مع رسول الله ﷺ على اشرأة، وبين يديها نوى أو حصى تسبح به، فقال: "أخبرك بما هو أيسر عليك من هذا أو أفضل، فقال: سبحان الله عدد ما خلق في السماء وسبحان الله عدد ما خلق في الأرض وسبحان الله

١ من الفتو حبَّات الربانية على الأذكار النووية للعلامة محمد بن علان الصديقي المتوفى سنة (١،٥٧) هـ (جاص ۲۰۱–۲۰۲). ٢ - آلحاوي (ج٢ اص٣٧ - ٢٠).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT عدد ما بين ذلك<sup>(۱)</sup>"، محمد المحمد المحم المحمد المحم محمد المحمد المحم

فلم ينهها عن ذلك وإنما أرشدها إلى ما هو أيسر وأفضل، ولو كان مكروها لبين ذلك. ولا تزيد السبحة على مضمون هذا الحديث إلا بضم النوى في حيط، ومثل ذلك لا يظهر تأثير المنع فلا جرم أنه نقل اتخاذها والعمل بها عن جماعة من الصوفية الأخيار وغيرهم"<sup>(٢)</sup>.

وقال علي القاري في المرقاة في شرح حديث سعد المذكور: هذا أصل صحيح لتحويز السبحة بتقريره في تلك المرأة، إذ لا فرق بين المنظومة والمنثورة ولا يعتمد بقول من عدها بدعة وقد قال المشايخ إنها سوط الشيطان<sup>(٣)</sup>.

وقال بعض العلماء: عقد التسبيح بالأنامل أفضل من السبحة ولكن يقال: إن المسبحة ولكن يقال: إن المسبّح إن أمن الغلط كان عقده بالأنامل أفضل وإلا فالسبحة أولى.

#### \* الشبهات في اتخاذ السبحة:

شبهة: لو كان فيها حسن لا تخذها النبي ﷺ وهدى الصحابة إليها.

**وجوابه**": أنه ليس كل ما لم يفعله النبي الله بنفسه فهو ليس بحسن، فإن ما رغب فيه أو قرر عليه أو على نظير له وجد بين يديه أيضاً حسن<sup>(٤)</sup>.

والدليل على ذلك عقده صلى الله عليه وسلم بالأنامل وأمره النسوة أن يعقدن بها كما في بداية الأدلة في أول الباب.

شبهة: أن بعض الفقهاء قد حكم بأن مطلق العد بدعة فما بالك بالعد بالسبحة، والأمر إذا دار بين الحسن والابتداع ترك حذراً عن شبهة الاختراع..

"وجوابه": أن قول من قال مطلق العد بدعة مردود ذلك بنص النبي ﷺ وفعله

١ - أخرجه بلفظ (سبحان ١ لله عدد ماهو خالق) في المرة الثالثة أبو داود (١٥٠٠) والــرّمذي (٣٥٦٨) والطبراني في الدعاء (١٧٣٨) والبغوي (١٢٧٩) وابن حبان (٨٣٧) والحساكم (١ /٧٤٥-٤٨٥) وصححه ووافقه الذهبي، وحسنه الحافظ ابن حجر في "أمالي الأذكار".
 ٢ - من حاشية ابن عابدين [ج١ ص ٤٥٢).
 ٣ - أي: السوط الذي يُزْجَرُ به ويُطْرُدُ.
 ٢ - أي: السوط الذي يُزْجَرُ به ويُطْرُدُ.
 ٢ - منا قرر على النظير وهو التسبيح بالحصى.

| السبحة ا                | A CHERICAL                                                           | مرفية م                  | ۔<br>بي بيان أدلة اا | الموسوعة اليوسفية أ              |
|-------------------------|----------------------------------------------------------------------|--------------------------|----------------------|----------------------------------|
| ر<br>برك إذا تساوى فيـه | rhe prince Ghazi trus<br>PRIVE ANG THOUGH<br>المسن والإبتداع، إيما ي | T الله الدائر ي          | م<br>م دو کام آبا    |                                  |
| ديـدة، فتكون العبره     | جانب الحسن بالوجوه الع                                               | ههنا قد ترج <del>ح</del> | لابتداع وه           | طرفا الحسن وا<br>ام لا الشيعة ال |

وأما القول بأن السبحة منقولة عن الأديان أو الأوطان الأخرى فغير صحيح بعد ما قدمنا من نشوئها وتطورها في الوسط الإسلامي، فإن اتفق وجه شبه بين هذا وذاك فليس معناه النقل والتقليد، ولكنه نوع من توارد الخواطر والأفكار علماً بأنه ليس كل نقل أو تقليد حرام!!..

ولو اتخذ السبحة من نوع حيد بنية تعظيم الذكر والمذكور سبحانه، كان لا بأس به ولا حرج عليه، فإن اتخذها من نوع غال بنية المفاخرة والشهرة ولفت النظر كانت حراماً، واتخاذ السبحة الكاملة أفضل من اتخاذ الثلث قولاً واحداً. كما يحرم اتخاذ السبحة للهو واللعب والمفاخرة وبحرد اشتغال اليد، لأنها أداة عبادة، كما يحرم العد عليها من غير ذكر لأنه تشبه كاذب وعبث، كما أفتى بذلك الإمام ابن الحاج رضي الله عنه، وقد أفتى الشيخ العدوي، بعدم اتخاذ السبح الكبار حداً اللافتة للأنظار ووضعها في العنق أو نحو ذلك، نقول: لما في ذلك من طلب الشهرة والرياء، وحب زعم الولاية واستغلال السبح والمتعال العامة، والله العامة، والرياء، وحب

ومن لطيف العبر ما حكاه الإمام السيوطي عن بعض الثقات، أنه أخبره: أنه كان مع قافلة في درب بيت المقدس، فقامت عليهم سرية عرب، وجردوا القافلية جميعها وجردوني معهم، فلما أخذوا عمامتي سقطت سبحة من رأسي، فلما رأوها قالوا: هذا صاحب سبحة، فردُّوا عليَّ ما كان أخذ مني، وانصرفتُ سالماً منهم.

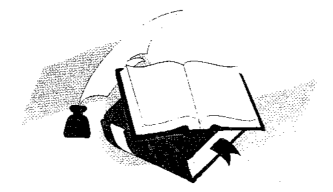
قال السيوطي: فانظر يا أخي إلى أهل الآلة المباركة الزاهـرة ومـا جمـع فيهـا مـن حيري الدنيا والآخرة<sup>(١)</sup>.

ا\_نزهة الفكر في سبحة الذكر للإمام اللكنوي (٢٥).



ومن مجموع هذه الآثار نحد أن أصل اتخاذ السبحة قائم في الإسلام لإحصاء الذكر وإن الذي تطور إنما هو النوى والحصى، وتطورت العقد في الخيط وعلى الأسامل إلى حبات مثقوبة على صورة العقد يجمعها خيط يحملها العابد فتذكره بربه وبورده.

وفي هذا القدر كفاية لمن أراد أن يكتفي والحمد لله رب العالمين.



This file was downloaded from QuranicThought.com

| <u>()</u> | O NEED O                               |
|-----------|----------------------------------------|
|           | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية |

وفعل أصحابه الأجلاء، والأمر الدائر بين الحسن والابتداع، إنما يرت إذا تساوى فيه طرفا الحسن والابتداع وههنا قد ترجح جانب الحسن بالوجوه العديدة، فتكون العرة له لا للشبهة السخيفة.

Telleral

السبحة

وأما القول بأن السبحة منقولة عن الأديان أو الأوطان الأخرى فغير صحيح بعـد ما قدمنا من نشوئها وتطورها في الوسط الإسلامي، فإن اتفق وجه شبه بـين هـذا وذاك فليس معناه النقل والتقليد، ولكنه نوع من توارد الخواطر والأفكار علماً بأنه ليـس كـل نقل أو تقليد حرام!!..

ولو اتخذ السبحة من نوع حيد بنية تعظيم الذكر والمذكور سبحانه، كان لا بأس به ولا حرج عليه، فإن اتخذها من نوع غال بنية المفاخرة والشهرة ولفت النظر كانت حراماً، واتخاذ السبحة الكاملة أفضل من اتخاذ الثلث قولاً واحداً. كما يحرم اتخاذ السبحة للهو واللعب والمفاخرة ومجرد اشتغال اليد، لأنها أداة عبادة، كما يحرم العد عليها من غير ذكر لأنه تشبه كاذب وعبث، كما أفتى بذلك الإمام ابن الحاج رضي الله عنه، وقد أفتى الشيخ العدوي، بعدم اتخاذ السبح الكبار حداً اللافتة للأنظار ووضعها في العنق أو نحو ذلك، نقول: لما في ذلك من طلب الشهرة والرياء، وحب زعم الولاية واستغلال السبح والله، واستغلال العامة، ومن الخار من

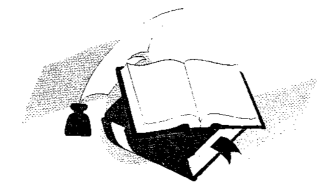
ومن لطيف العبر ما حكاه الإمام السيوطي عن بعض الثقات، أنه أخبره: أنه كان مع قافلة في درب بيت المقدس، فقامت عليهم سرية عرب، وجردوا القافلة جميعها وجردوني معهم، فلما أخذوا عمامتي سقطت سبحة من رأسي، فلما رأوها قالوا: هـذا صاحب سبحة، فردُّوا عليَّ ما كان أخذ مني، وانصرفتُ سالماً منهم.

قال السيوطي: فانظر يا أخي إلى أهل الآلة المباركة الزاهرة وما جمع فيها من حيري الدنيا والآخرة<sup>(١)</sup>.

ا\_نزهة الفكر في سبحة الذكر للإمام اللكنوي (٢٥).



ومن مجموع هذه الآثار نجد أن أصل اتخاذ السبحة قائم في الإسلام لإحصاء الذكر وإن الذي تطور إنما هو النوى والحصى، وتطورت العقد في الخيط وعلى الأنامل إلى حبات مثقوبة على صورة العقد يجمعها خيط يحملها العابد فتذكره بربه وبورده. وفي هذا القدر كفاية لمن أراد أن يكتفي والحمد لله رب العالمين.



This file was downloaded from QuranicThought.com



.

· .

This file was downloaded from QuranicThought.com

الإنشاد والسماع الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية HE PRINCE GHAZI TRUST OR OLRANIC THOUGHT IN 18 (00)

# \* الأحلة من المترآن الكريم:

لقد استدل القائلون بإباحة الغناء بكثير من الأدلة من القرآن الكريم منها:

قال الله تعالى: ﴿يزيد في الخلق ما يشاء إن الله على كل شيء قدير؟ (')

قال ابن كثير نقلاً عن الإمام الزهري وابن جريج في قوله تعالى: ﴿**يزيد في الخلق ما يشاء**﴾: يعني حسن الصوت. ورواه عن الزهري البخاري في الأدب المفرد<sup>(٢)</sup>.

وقال القرطبي في تفسير الآية: إنه حسن الصوت كما ذكر ابن كثير عن الزهري<sup>(٣)</sup>.

وإلى هذا المعنى ذهب أكثر المفسرين كالنسفي والبيضاوي والخازن وغيرهم?.

#### \* الأدنة من السنة الشريفة

عن سيدنا أنس رضي الله عنه: (أن النبي ﷺ كان في سفره وكـان غـلام يحـدو بهن يقال له أبحشة، فقال النبي ﷺ: (رويدك ياأبحشة سوقك بالقوارير). قال أبو قلابـة: يعنى ضعفة النساء<sup>(ه)</sup>.

وعن سيدنا أنس بن مالك رضي الله عنه أيضاً قال: (كان للنبيَ ﷺ حادٍ يقال له أنجشة وكان حسن الصوت، فقال له النبي ﷺ: (يا أبحش رويدك لاتكسر القوارير)<sup>(٢)</sup>.

١ - سورة فاطر الآية (١). ۲ – تفسير ابن کثير (٥ / ٢٧٥). ٣ – الجامع لأحكام القرآن القرطبي (١٤/ ٣٣٠). ٤ - تفسير البغوي بهامش تفسير الخازن (٣ ٢٩٦). ٥ ~ أخرجه البخاري في (٦٢١١) ومسلم (٩٩٤ه)، والبيهقي (١٠ (٢٢٧)، والبغوي (٣٥٧٧) وابسن حبان .(01.1) ۲- مړ تخریجه.

0 113200 0 الإنشاد والسماع الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية قال قتادة: يعنى ضعفه النساء.

وقال الحافظ ابن حجر في شرح البخاري: (قال ابن بطَّال: القوارير كناية عن النساءاللاتي على الإبل التي تساق حينئذ، فأمر عليه الصلاة والسلام الحادي بالرفق بالحداء، لأنه يحث الإبل حتى تسرع، فإذا أسرعت لم يؤمن على النساء السقوط، وإذا مشت رويداً أمن على النساء السقوط.... إلى أن قال: نقل ابن عبد البر الاتفاق على إباحة الحداء، وفي كلام بعض الحنابلة خلاف فيه ومن منعه محجوج بالأحاديث الصحيحة.

ويلتحق بالحداء هنا الحداء للحجيج المشتمل على التشوق إلى الحج يذكر الكعبة وغيرها من المشاهد، ونظيره ما يحرّض أهل الجهاد على القتال.

وعن سيدنا أبي موسى رضي الله عنه أن النبي ﷺ قـال لـه: (ياأبـا موسـى لقـد أوتيت مزماراً من مزامير آل دواد)<sup>(١)</sup>.

وعن عامر بن سعد قال: دخلت على قرظة بن كعب وأبي مسعود الأنصاري في عرس وإذا جوار يغنين، فقلت: أي صاحبا رسول الله عل ومن أهل بدر يُفعل هذا عندكم؟!... فقاًلا: اجلس إن شئت فاستمع معنا، وإن شئت فأهمب، فإنه قد رخص لنا في اللهو عند العرس)<sup>(٢)</sup>.

وعن هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة رضي الله عنها أنها زفت امرأة إلى رجل من الأنصار، فقال نبي الله ﷺ: (ياعائشة ما كان معكم لهو)؟ فإن الأنصار يعجبهم اللهو).

وفي رواية شريك: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قــال: (فهـل بعثتـم معهـا جارية تضرب بالدف وتغني؟ قلت: ماذا تقول؟ قال تقول:

> أتيناكم... أتيناكم فحيانا وحياكم ولولا الذهب الأحمر ما حلت بواديكم

١ – أخرجه البخاري (٤٨٠٥)، وفي (خلق أفعال العباد) ص ٣٣، ومسلم (١٨٤٩)، والترمذي (٣٨٥٥).
 ٢ – أخرجه النسائي (٣٣٨٣).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST THE PRINCE GHAZI TRUST OR OUR ANIC THOUGHT ما سمنت عداريكم

وعن سيدتنا عائشة رضي الله عنها قالت: (دخل عليّ رسول الله ﷺ وعندي جاريتان تغنيان بغناء بُعاث<sup>(٢)</sup>، فاضطجع على الفراش وحوَّل وجهه، ودخل أبو بكر فانتهرني وقال: مزمارة الشيطان عند النبي ﷺ فأقبل عليه رسول الله ﷺ فقال: دعهما فلما غفل غمزتهما فخرجتا، وكان يوم عيد يلعب السودان بالدرق والحراب، فإما سألت رسول الله ﷺ، وإما قال: (تشتهين تنظرين؟) قلت نعم، فأقامني وراءه، خدي على خده، وهو يقول: (دونكم يابني أرفدة، حتى إذا مللت قال: (حسبك؟) قلت: نعم، قال: (فاذهبي).

وفي رواية قالت: (دخل علي أبو بكر وعندي جاريتان من جواري الأنصار تغنيان بما تقاولت به الأنصار يوم بُعاث، قالت: وليستا بمغنيتين، فقال أبو بكر: أبمزمور الشيطان في بيت رسول الله ﷺ وذلك يوم عيد، فقال رسول الله ﷺ: (إن لكل قوم عيداً وهذا عيدنا)<sup>(٣)</sup>.

وعن عمرو بن الشريد عن أبيه قال: (أنشدت رسول الله ﷺ مئة قا فية من قـول أمية بن أبي الصلت، كل ذلك يقول: (هيه هيه) تُم قال: (إن كاد في شعره ليسلم)<sup>(٤)</sup>.

وعن سيدنا بريدة رضي الله عنه قال: (خرج رسول الله ﷺ في بعض مغازيه، فلما انصرف جاءت جارية سوداء فقالت: يارسول الله إني كنت نذرت إن ردّك الله سالماً أن أضرب، بين يديك بالدف وأتغنى، قال لها: (إن كنت نذرت فاضربي وإلا فلا) فجعلت تضرب، فدخل أبو بكر وهي تضرب ثم دخل علي وهي تضرب ثم دخل

١ - أخرجه البخاري في الصحيح (١٦٢٥)، والحاكم (٢ (١٨٤) والبيهقي (٧ (١٨٨))، والأبيات هي من بحر الهزج، وهو نوع من بحور الشعر خفيف الإيقاع ووزن الأبيات كالتالى: أتيناًكم أتيناكم فحيانا وحيًّاكم أتَيْنَاكم أَتَيْنَاكُمْ فَحَيْيَانَا وَحَيْيَاكُمْ. مفاع**بلن** مفاعيلن مفاع**يلن** مفاعيلن. ٢ – يوم بعاث: يوم كان الحرب بين الأوس والخزرج قبل الإسلام، وكان ذلـك قبـل الهحـرة بشلاث سنين على الأصح، فتح الباري لابن حجر (٨/ ٧٧). ٣ - فتح الباري، ط السلفية(٢|٥٤٥)- وأحمد في مسـنده (٦| ١٣٤)، ومسـلم (٢| ٢١) ط الحلبي، وابـن ماجـه (۱/ ۲۱۲)، والنسائي في سننه (۳/ ۱۹۲). ٤ – أخرجه مسلم (٢٢٥٥)، والبخاري في الأدب (٧٩٩).

| الإنشاد والسماع                                                                                               |                                                                                                                                                                           | 1000000                                                                                                                                        | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| وهمي تضرب تم                                                                                                  | THE PRINCE GHAZ<br>FOR OURANIC THE<br>لدف تحت إستها نسم ق<br>باعمر، إني كنت حالساً                                                                                        | TRUST<br>NUGHT<br>مر فألقت ال                                                                                                                  | عثمان وهي تضرب، ثم دخل عد<br>رسول الله ﷺ: (إن الشيطان ليخ<br>دخل عثمان وهي تضرب فلما د                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ا بعث الله نبياً إلا                                                                                          | قال رسول الله ﷺ: (م                                                                                                                                                       | لله عنه قال:                                                                                                                                   | وعن سيدنا قتادة رضي ا<br>حسن الصوت) <sup>(٢)</sup> .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                               |                                                                                                                                                                           | نة لقينته) <sup>(٣)</sup>                                                                                                                      | وعن سيدنا فضالة بن عبي<br>الصوت بالقرآن من صاحب القي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                               |                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                | وقالت سيدتنا عائشة رض<br>عنده الشعر وهو يبتسم) <sup>(٤)</sup> .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                               |                                                                                                                                                                           | ين ويقلن:                                                                                                                                      | وعن سيدنا أنس بن ما لا<br>بجوار صغار يضربن بدفهن ويتغ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| _ڈ م_ن <i>ج</i> _ار                                                                                           | کن) <sup>(ہ)</sup> .                                                                                                                                                      | م إني لأحبّ                                                                                                                                    | نحسن جسوارٍ مسسن بس<br>فقال النبي ﷺ: (الله يعل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                               |                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                | عن عبد الله بن الزبير قا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ل اللہ تھدیھے<br>ی دُفٍ أغنیھے<br>ال شےاء نادیھے<br>الأرض تطویھے<br>حفص بخشےیھا<br>سے یواسےیھا<br>باس مخزیھے۔ | انشودة لرسور<br>مين غيروة لعل<br>أنروار طلعته أر<br>تشجي بألحانها م<br>خارت قواها وكاه<br>منه وودت لو أن<br>فجاء بطش أبي<br>وفي ابتسمامته معن<br>إن الشياطين تخشي<br>حيح. | ، نــــذرت<br>نـــي لنـــا<br>ــد مــلأت<br>ـــا عمــر<br>لما فرقــــا<br>مبتســـما<br>کی عمــرا<br>۲۰)، وزاد قوله<br>بديث صحيح،<br>نديث صحيح، | <ul> <li>١ - أخرجه الترمذي (٣٦٩٠) ولقد نظ<br/>أرأيت تلك التي لله قسم<br/>قسالت: نسذرت لئسن عساد ال<br/>ويممت حضرة الهادي وقب<br/>واستأذنت ومشت بىالدف و<br/>حتى إذا لاح مسن بعسد له<br/>وخبأت دفهسا في ثوبهـ<br/>قد كمان حلم رسول الم<br/>قد كمان حلم رسول الم<br/>المهبط وحي الله<br/>لام مائل (٢٨٢)<br/>ماخرجه النرمذي في الشمائل (٢٨٢)<br/>ماخرجه البرمذي (٢٨٩٠) وقال ح<br/>٥ - أخرجه البيهقي في السنن الكبرى (</li> </ul> |

| الإنشاد والسماع                                                         |                                                                                                                                          |                                                                                   | سوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | المو     |
|-------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| رواحة يمشي بين                                                          | THE PRINCE GHAZ<br>FOR OUR ANIC THE<br>BOR OUR ANIC THE                                                                                  | I TRUST                                                                           | وعن سيدنا أنس رضي الله ع                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |          |
|                                                                         |                                                                                                                                          |                                                                                   | يه وهو يقول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ید       |
| م علی تنزیلیه                                                           | اليوم نضر بك                                                                                                                             | ن ســبيله                                                                         | خلوا بيني الكفر عر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | <br>. '  |
| عين خليليه.                                                             | ويذهل الخليس                                                                                                                             | ل مقيله                                                                           | ضرباً يزيل الهام عن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |          |
| à                                                                       | مؤمــــــن بقيلــــــ                                                                                                                    | إنــــي ا                                                                         | يــــارب إ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |          |
| لله ﷺوفي حـرم ا لله                                                     | لة بين يدي رسول ا                                                                                                                        | ابن رواح                                                                          | فقال عمر رضي الله عنه: ياا                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | · · ·    |
| <sub>ب</sub> أسـرع فيهـم مـن                                            | خلع عنه يا عمر فلهم                                                                                                                      | لميه وسلم                                                                         | ول شعراً؟ فقال النبي صلى ا لله عا<br>نبح النبل) <sup>(۱)</sup> .                                                                                                                                                                                                                                                                     | تة<br>نع |
| ال:(إن من الشعر                                                         | لله عنـه أن النبي ﷺ قـ                                                                                                                   | ب رضي ا                                                                           | وعـن سيدنا أبي بـن كعب<br>كمة) <sup>(١)</sup> .                                                                                                                                                                                                                                                                                      |          |
| ق:                                                                      | فالت الأنصار يوم الخند                                                                                                                   | عنه قال: ة                                                                        | وعن سيدنا أنس رضي الله -                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |          |
| مـــا بقينــا أبــدأ                                                    |                                                                                                                                          |                                                                                   | نحسن الذيسمن بمسايعوا محم                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |          |
|                                                                         |                                                                                                                                          | وسلم:                                                                             | فأجابهم النيي صلى ا لله عليه                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |          |
| سار والمهساجرة(٣)                                                       | فسانصر الأنص                                                                                                                             | ــــرة                                                                            | لاعية إلا عية ش الآخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |          |
|                                                                         | -                                                                                                                                        | مر بس الأ                                                                         | وعن سيدنا سلمة بن الأكو<br>سرنا ليلاً فقال رجل من القوم لعام<br>امر رجلاً شاعراً، فنزل يحد وبالقو                                                                                                                                                                                                                                    |          |
| (                                                                       |                                                                                                                                          |                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |          |
| ولا صلينــــا                                                           |                                                                                                                                          |                                                                                   | اللهم لـولا أنـت مـا اهت                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |          |
| ام إن لاقينــــا                                                        | وثبت الأقــــد                                                                                                                           | لتضينها                                                                           | فاغفر فداء لــك مـا اق                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          |
| بن حميد (١٢٥٧).<br>(١٠١٠)، والبخاري في<br>(٢٠٤٩) وابـن أبـي شـيبة<br>). | )، وابن حبّان (۸۸۸۵) وعبد<br>الدارمي (۲٦۰٤) وأبو داود<br>۱۰(۲۳۷)، وعبـد الرزاق (۴<br>۱۸۸۸)، والشافعيّ (۲  ۸۸۸<br>سلم (۱۸۰۰) والستزمذي (۲ | ميم (٦   ٢٩٢)، و<br>، (٥٩٧٥)، و<br>، والبيهقي (<br>وائد المسند (<br>, كثــيرة ومس | <ul> <li>أخرجه الترمذي (٢٨٤٧) وقال: حديث</li> <li>(٤ ٠٤٣)، والبيهقي (١٠ / ٢٢٨)، وأبو نع</li> <li>أخرجه البخاري (٥٤ ٢٦)، وابن ماجه</li> <li>الأدب المفرد (٨٥٨)، والطيالسي (٢٥٥).</li> <li>(٨ / ٢٩٦)، وأحمد (٥ / ٢٩٦)، وابنه في زو</li> <li>أخرجه البخاري (٢٩٦١)، وفي أماكن</li> <li>والبيهقي (٦ / ٣٩) وفي مسند علي بن الجع</li> </ul> | ۲        |



فقال رسول الله ﷺ: (من هذا السائق) قـالوا: عـامر بـن الأكـوع قـال: (يرحمـه الله) الحديث<sup>(۱)</sup>.

وعن سعيد بن المسيب قال: مر عمر في المسجد وحسان ينشد فلحظـه عمـر(أي نظر إليه نظرة إنكار) ثم التفت أي حسان إلى أبي هريرة فقال: (أنشــدك بـا لله أسمعـت رسول الله ﷺيقول: (أجب عني، اللهم أيده بروح القدس) قال: نعم<sup>(٢)</sup>.

وعن سيدتنا عائشة رضي الله عنها: (كان النبي على الله عنها: وعن سيدتنا عائشة رضي الله عنها: (كان النبي على يضع لحسان منبراً في المسجد يقوم عليه قائماً يفاخر عن رسول الله على، ويقول الرسول على: (إن الله يؤيد حسان بروح القدس ما نافخ أو فاخر عن رسول الله على)<sup>(٣)</sup> وعن عائشة رضي الله عنها قالت: سئل رسول الله على عن الشعر فقال: (هو الكلام حسنه كحسن الكلام، وقبيحه كقبيح الكلام<sup>(٤)</sup>.

#### \* أقوال العلماء

# ١- الإمام السفاريني رحمه الله تعالى:

يقـول العلامـة السفاريني شـارح منظومـة الآداب: (وفي روايـة أبــي بكـر بــن

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الأنباري، أن كعب بن زهير لما جاء تائباً وقال قصيدته المشهورة. بانت سعاد فقلبي اليوم متبول متيم إثرها لم يفد مكبول. إلى أن وصل إلى قوله:

إن الرسول لسيف يستضاء به مهند من سيوف الهند مسلول

رمى ﷺ إليه بردة كانت عليـه، وأن معاويـة بـذل فيهـا عشرة آلاف فقـال: مـا كنت لأوثر بثوب رسول الله ﷺ أحداً، فلما مات كعب بعث معاويةإلى ورثته بعشرين ألفاًفأحذها منهم إلى أن قال: تحصَّل من إنشاد قصيدة كعب بن زهـير رضـي الله عنـه البردة عدة سنن: إباحة إنشاء الشعر، واستماعه في المسجد، والإعطاء عليه)<sup>(1)</sup>.

وقال العلامة السفاريني في منظومة الآداب: (قال في الإقناع وغيره ويباح الحداء الذي تساق به الإبل ونشيد الأعراب).

وقال أيضاً: (المذهب الإباحة من غير كراهية لما تضافرت به الأخبار، وتضافرت به الآثار من إنشاد الأشعار، والحداء في الأسفار، وقد ذكر بعض العلماء الإجماع على إباحة الحداء)<sup>(٢)</sup>.

وقال أيضاً في (غذاء الألباب): (والسماع مهيج لما في القلوب محرك لما فيها، فلما كانت قلوب القوم معمرة بذكر الله تعالى، صافية من كدر الشهوات، محترقة بحب الله، ليس فيها سواه، كان الشوق والوجد والهيجان والقلق كامن في قلوبهم كمون النار في الزناد، فلا تظهر إلا بمصادفة ما يشاكلها، فمراد القوم فيما يسمعون إنما هو مصادف ما في قلوبهم، فيستثيره بصدمة طروقه، وقوة سلطانه، فتعجز القلوب عن الثبوت عن اصطدامه، فتبعث الجوارح بالحركات والصرخات والصعقات لثوران ما في القلوب، لأن السماع يحدث في القلوب شيئاً.

## ٢\_ الإمام الشاطبي رحمه الله تعالى:

ذكر الإمام الشاطبي في كتابه (الاعتصام): (أن أبا الحسن القرافي الصوفي يروي

۱ – غذاء الألباب ص (۵۵۰). ۲ – غذاء الألباب (۱|۶۵).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

الإنشاد والسماع

عن الحسن البصري وحمد الله: أن أقواماً أنوا عمر بن الخطاب رضي الله عنه: فقالوا يا أمير المؤمنين إن لنا إماماً إذا فرغ من صلاته تغنَّى فقال عمر رضي الله عنه: من هو؟ فذكر الرجل، فقال: قوموا بنا إليه، فإنا إن وجهنا إليه يظن أنا تحسسنا عليه أمره. قال: فقام عمر رضي الله عنه مع جماعة من أصحاب النبي تله حتى أتوا الرجل وهو في المسجد، فلما نظر إلى عمر قام فاستقبله فقال: ياأمير المؤمنين ما حاجتك؟ وما حاء بك؟ إن كانت الحاجة لنا كنا الأحق بذلك منك أن نأتيك، وإن كانت الحاجة لله فأحق من عظمناه خليفة رسول الله تله، فقال عمر: ويحك بلغني عنك أمر ساءني قال: وما هو ياأمير المؤمنين، قال: أتتمحن في عبادتك؟ قال: لايا أمير المومنين لكنها عظم أعظ بها نفسي، قال عمر: قلها فإن كان كلاماً حسناً قلته معك وإن كان قبيحاً نهيتك عنه، فقال:

في مدى الهجران يبغى تعبى وف\_ؤادي كلم\_ا عاتبت\_\_ في تماديمه فقد برح بري فني العمر كذا في اللعب يأقرين السوء ياهذا الصب قبل أن أقضى منه أربسي وشباب بان عنى فمضيى ضيق الشيب علي مطلبي ما أُرَجِّى بعده إلا الفنا في جميـــل لاولا في أدب ويبح نفسيي لاأراهما أبسدا راقبي المولى وخافي وارهمي نفس لاكنت ولاكان الهوى فقال عمر رضي الله عنه: نفس لاكنت ولاكان الهوى راقبي المولى وخافي وارهبي. ثم قال عمر رضى الله عنه: (على هذا فليغنِّ من غنى)(). قال الإمام الشاطبي أيضاً: والتطريب مد الصوت وتحسينه، ففيها أن الشعر المغنى به قد اشتمل على أمرين: ١- ما فيه من الحكمة والموعظة وهـذا مختـص بـالقلوب، ففيهـا تعمـل وبهـا تنفعل، ومن هذه الجهة ينسب السماع إلى الأرواح.

١ – الاعتصام للإمام الشاطبي (١ | ٢٢٠).

۲- ما فيه من النفحات المرتبة على النسب التلحينية، وهو المؤثر في الطباع، فيهيجها إلى ما يناسبها، وهي الحركات على اختلافها فكل تأثير في القلب من جهة السماع تحصل عنه آثار السكون والخضوع فهو رقّة، وهو التواجد ولا شك أنه محمود وكل تأثير يحصل عنه ضد السكون، فهو طرب لارقة فيه، ولا تواجد، ولا هو عند شيوخ الصوفية محمود<sup>(1)</sup>.

Str 2011 12 3 1 - 53 1

٢. الإمام الغرالي رحمه الله تعالى:

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

وقال الإمام حجة الإسلام أبو حامد الغزالي في بحثه عن الغناء:

اعلم أن السماع هـو أول الأمـر، ويثمــر السـماع حالـة في القلـب تسـمى الوجد،ويثمر الوجد تحريك الأطراف، إما بحركة غير موزونة فتسمى الاضطـراب وإمـا موزونة فتسمى التصفيق أو الرقص.

والقول بأن السماع حرام، معناه أن الله يعاقب عليه، وهذا أمر لأيعرف بمجرد العقل بل بالسمع، ومعرفة الشرعيات محصورة في النص أو القياس إلى المنصوص، ولم يستقم في هذا الجال نص ولاقياس، وبهذا يبطل القول بتحريمه، ويبقى فعلاً لاحرج فيه كسائر المباحات، بل إن هناك نصوصاً تدل على إباحته، فالغناء سماع صوت طيب مفهوم المعنى محرك للقلب، وسماع الصوت الطيب بالنسبة لحاسة السمع كرؤية الخضرة والماء الجاري بالنسبة للعين فلايحرم، فإن أدى المنظر إلى الاطلاع على شيء حرام حرم النظر، كالنظرة إلى العورة، وكالنظر بشهوة وكذلك يحرم السماع إذا كان سماعاً لشيء غير حلال أو أدي بطريق انحرف به عن الحلال<sup>(٢)</sup>.

#### \* الأصل في أقوال الإمام الغزالي

منهج الإمام الغزالي في تحليل الغناء: يذكر الإمام الغزالي منهجه في تحليل الغناء بعد أن استعرض أقوال الفقهاء في حكم الغناء والمقصود سماع ماليس مُجوناً ولا فساداً،

> ١ – الاعتصام للإمام الشاطبي (١١/١٧٥). ٢ – – إحياء علوم الدين(٢ |٢٣٨و ٢٣٩).

الإنشاد والسماع

الإنشاد والسماع

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

فمن الفقهاء من ذهب إلى تحريمه، ومنهم من ذهب إلى كراهته، ولكن الإمام الغزالي ينظر إلى الموضوع على أساس آخر، ولايوجد في الدين نص يحرم السماع ولا قياس علىنص، فيبقى النظر في السماع من حيث هو، وهنا يأتي منهج الإمام الغزالي في تحليل الغناء إلى عناصره لمعرفتها، وكل منها على حدته ثم النظر فيها محتمعة، فعند تحليل الغناء نحد أن فيه سماع:

١- صوت طيب، وهذا هو الوصف الأعم، وسماع الصوت الطيب من حيث إنه طيب حلال جلال بالنص، وهذا هو الوصف الأعم، وسماع الصوت الطيب من حيث إنه طيب حلال حلال بالنص، وهذا يذكر الإمام الغزالي بعض الأحاديث كغناء الجاريتين وهو حلال بالقياس، لأنه تلذذ حاسة السمع بإدراك ماهو مخصص بها، كغيرها من الحواس، وهذه فطرة مجبولة في الإنسان.

٢- صوت طيب موزون، والوزن شيء زائد على حسن الصوت، فقد يكون الصوت حسناً غير موزون أو موزناً عن حسن، ومن الأصوات الموزونة أصوات بعض ذات السجع من الطيور، فهي مع طيبها موزونة متناسبة المطالع والمقاطع فلذلك يستلذ سماعها، ومنها أصوات بعض الآلات الموسيقية فلا حرمة في ذلك إلامانهي عنه من آلات أهل المجون أو الشراب ومايؤدي إليه، وهو أمر عارض<sup>(1)</sup>.

٣- كلام موزون مفهوم، وهو الشعر، وليس فيه من زيادة إلا كونه مفهوماً، والكلام المفهوم غير حرام، والحق في ذلك ما قاله الإمام الشافعي رحمه الله وهو أن الشعر كلام، فحسنه حسن، وقبيحه قبيح<sup>(٢)</sup>، وإذا كانت العناصر كل منها على حدة مباحة أيضاً، فإن الجملة مباحة أيضاً، وإن الجملة مباحة أيضاً، وإذا كانت العناصر كل منها على حدة مباحة أيضاً، فإن الجملة مباحة ميح محظوراً لاتتضمنه الآحاد، وليس هنا شىء محظور.

٤- كون السماع محركاً للقلب مهيجاً لماهو الغالب عليه، وهنا يطرح الإمام الغزالي مسألة هامة، لم يهتم بها أحد قبله يقول: لله تعالى سر في مناسبة النغمات الموزونة

۱ – إحياء علوم الدين (۲ |۳۳۹و ۲۰ ۲۰). ۲ – إحياء علوم الدين (۲ |۲ ۶ ۲ و ۲۶۲). الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية التوسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية التوم ومنها مايفرح، ومنها تأثيراً عجيباً، فمن الأصوات مايفرح، ومنها مايخزن ومنها ماينوم، ومنها مايضحك ويطرب، ومنها مايستخرج من الأعضاء حركات على وزنها باليد والرجل والرأس.

ويؤكد الإمام الغزالي إلى قيمة هذا الانفعال الانساني أمام الجمال فيقول: (من لم يحركه الربيع وأزهاره، والعود وأوتاره، فهو فاسد المزاج وليس له علاج).

ومن ثم يشير الإمام إلى تأثير الغناء في صرف الطفل عما يبكيه، والجمال عن ثقل ماتحمله، ثم يزيد رأيه تأكيداً بقوله: (إن تأثير السماع في القلب محسوس، ومن لم يحركه السماع فهو ناقص، مائل عن الاعتدال، بعيد عن الروحانية، زائد في غلظ الطبع وكثافته على الجمال والطيور، بل على جميع البهائم، فإنها جميعاً تتأثر بالنغمات الموزونة<sup>(1)</sup>.

وإذا كان الأمر متعلقاً بتأثير السماع في القلب الإنساني، فإن الحكم في أمره بالإباحة أو التحريم لايصح أن يكون مطلقاً، بـل يراعـى فيـــه اختــلاف الأحـوال والأشخاص، وطرق الأنغام نفسها والغاية منها.

ثم بعد هذا يذكر الإمام الغزالي أن الترنم بالكلمــات المســجعة الموزونـة معتـاد في مواضع لأغراض مخصوصة، ترتبط بها آثار في القلب، وهي ستة مواضع:

أ- غناء الحجيج لمافيه من الشوق إلى حج بيت الله.وإذا كمانت عناصر الغناء والألحان كثيرة متنوعة كان التأثير أبلغ<sup>(٢)</sup>.

ب- والغناء والألحان من وسائل تحريض الغزاة والمحاهدين، إذا كان مع الألحان شعر يدعو إلى الشجاعة والتضحية، ومن ذلك رجزيات التشجيع في أنواع المباريات، وذلك إذا كان بلفظ رشيق وصوت طيب كان أوقع في النفس، وكل ما في الأمر أن يكون القتال مشروعاً، وأن تكون الألحان نفسها عاملاً على تقوية النفس، لاعلى حل عقدة الشجاعة، وإضعاف صرامتها<sup>(٢)</sup>.

> ۱ – إحياء علوم الدين (۲ ۲ ۲۲). ۲ – إحياء علوم الدين (۲ ۲ ۲۶۲). ۳ – إحياء علوم الدين (۲ ۲ ۶۶۲).

الإنشاد والسماع

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية وفلسم المرتح أي الفكر الترابي

O MONTO O

THE PRINCE GHAZI TRUST

جـ- أصوات النياحة ونغماتها وتأثيرها في تهيج الحزن والبكاء، وملازمة الكآبة، وشريطة ذلك ألا تكون على ما فات ونفذ فيه قضاء الله، وإنما تكون على مافات من تقصير الإنسان وما فرط منه، وتحريك هـذا الحزن وتقويته محمود، لأنه يبعث على التشمير للتدارك والمبدأ العام عند الإمام الغزالي أن المفضي إلى المحمود محمود.

٤- ولم ينس الإمام الغزالي حاجات النفس الإنسانية وما يصاحب شعورها بالسرور في أوقاته، مثل أيام الأعياد والأعراس، وقدوم الغائب، وولادة مولود ونحو ذلك، وهذه مناسبات يباح فيها السرور لذلك يقول:(ووجه جوازه أن من الألحان ما يثير الفرح والسرور والطرب، فكل ما جاز السرور به جاز إثارة السرور فيه ويدل على هذا من النقل إنشاد النساء على السطوح بالدف والألحان عند قدوم رسول الله صلى هذا من النقل إنشاد النماء على السطوح بالدف والأحرب الشكر على المؤلمين المواد وغور الما يثير الفرح والسرور فيه ويدل على الفرح والسرور والطرب، فكل ما جاز السرور به جاز إثارة السرور فيه ويدل على الفراد والفرح والفرح والمرب الله على المواد والمواد المواد والألحان ما ولاء والفرح والفرد والمواد والمرب المواد والمواد والمواد

والإمام الغزالي يدرك تماماً الطبيعة البشرية، فيقرر السماح بالتعبير المتنوع من السرور، بالغناء، بالشعر، بالرقص، والحركات في حدود آداب الدين<sup>(۱)</sup> ويؤكد الإمام الغزالي صحة ما ذهب إليه بأدلة نقلية كحديث عائشة حينما كانت تنظر إلى الحبشة ولعبهم في مسجد النبي ﷺ وتشجيع النبي ﷺ لهم بقوله: (دونكم يابني أرفدة)، وقول النبي ﷺ لعائشة: (تشتهين أن تنظري)<sup>(۲)</sup>. ثم قال: (فهذه الأحاديث في الصحيحين، وهي نص صريح في أن الغناء واللعب ليس بحرام)<sup>(۳)</sup>.

هـ- سماع العشاق، تحريكاً للشوق، وتهييجاً للعشق، وتسلية للنفس، فإن كـان في مشاهدة المعشوق فالغرض تأكيد اللذة، وإن كان في المفارقة فالغرض تهييج الشـوق، كل هذا يكون في عشق مباح.

والإمام الغزالي يقدرنفسية العاشق ويتفهما ويعرف ما يريح قلبه فيقول: (إن الشوق وإن كان ألماً، فيه نوع لذة إذا أضيف إليه الوصال، فإن الرجاء لذيذ واليأس مؤلم، وقوة لذة الرجاء بحسب قوة الشوق، والحب للشيء المرجو، فهذا السماع تهييج العشق وتحريك الشوق وتحصيل لذة الرجاء المقدر في الوصال، مع الإطناب في وصف

> ۱ – إحياء علوم الدين (۲|۶۲۶). ۲ – تقدم تخريجه ص (۱۷۹). ۳ – إحياء علوم الدين (۲| ٥٤ تو ٢٤٦).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

حسن المحبوب، وهذا حلال إن كان المتتاق إليه ممن يباح وصاله، كمن يعشق زوجته،

الإنشاد والسماع

فيقضي إلى غنائها لتضاعف لذته في لقائها، فيحظى بالمشاهدة البصر، وبالسماع الأذن، ويفهم لطائف معاني الوصال والفراق القلب، فتترادف أسباب اللذة، فهذه أنواع تمتع من جملة مباحات الدنيا، وما الحياة الدنيا إلا لهو ولعب. وهذا منه)<sup>(١)</sup>.

و- سماع من أحب الله تعالى واشتاق إلى لقاءه، فصار لاينظر إلى شيء إلا رأى آلاء الله فيه، ولا يقرع سمعه قارع إلا سمعه منه، فالسماع في حقه مؤكسد لحبه، مهيج لشوقه، ومور زناد قلبه، ومستخرج منه أحوالاً من المكاشفات والملاحظات لايحيط الوصف بها، يعرفها من ذاقها، وينكرها من كلَّ حسه عن تذوقها، وتسمى تلك الأحوال بلسان الصوفية وحداً، مأخوذاً من الوحد والمصادفة، أي صادف من نفسه أحوالاً لم يكن يصادفها قبل السماع، ثم تكون تلك الأحوال أسباباً لروادف وتوابع لها تحرق القلوب بنيرانها، وتنقيه من الكدورات، كما تنقي النار الجواهر المعروضة عليها من الخبث، ثم يتبع الصفاء الحاصل به مشاهدات ومكاشفات هي غاية مطالب المجبين الما تعالى ونهاية ثمرة القربات كلها، فالمضي إليها من جملة القربات لامن جملة المعاصي)<sup>(٢)</sup>.

ومن هذا المنطلق يؤكد الإمام الغزالي رضي الله عنه من جديد إمكان محبة الإنسان لله تعالى، لأنه مصدر الموجودات لها، فيقول: (ولا خير ولا جمال ولا محبوب في العالم، إلا هو حسنة من حسناته، وأثر من آثار كرمه، بل كل حسن وجمال في العالم أدرك بالعقول والأبصار والأسماع وسائر الحواس فهو ذرة من خزائن قدرته، ولمعة من أنوار حضرته)<sup>(٣)</sup>.

**\*وقال الغزالي والعز بن عبد السلام من أئمتنا:** إنـه سـنة إن حـرك لحـال سـني مذكراً للآخرة.

وبه يعلم أن كل شعر فيه الأمر بالطاعة أو كان حكمة أو كان في مكارم الأخلاق أو الزهد ونحو ذلك من خصال البر كحث على طاعة أو سنة أو اجتناب

إ- إحياء علوم الدين (٢ |٢٤٦).
 ٢ - إحياء علوم الدين (٢ |٢٤٦ و ٢٤٢).
 ٣ - إحياء علوم الدين (٢ |٢٤٢).

الوسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الوسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الإنشاد والسماع الوسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية المتنا وهو المعصية يكون من إنشائه وإنشاده المعامة المناة اكما صرح به غير واحد من أئمتنا وهو ظاهر إذ وسيلة الطاعة طاعة.

**وقال الإمام الغزالي أيضاً: (**النصوص التي وردت في السماع والدف تـــدل على إباحة الغناء والرقص والضـرب بـالدف واللعـب بـالدرق والحـراب، والنظـر إلى رقـص الحبشة والزنوج في أوقات السرور كان قياساً على يوم العيد فإنه وقت سرور<sup>(1)</sup>.

# ٣\_ الإمام السهروردي رحمه الله تعالى:

قال الإمام السهروردي: المُنْكِر إما حاهل بالسنن والآثار، وإما حاهل الطبع لاذوق له، وأشار بالسنن إلى ما صح عنه تشانه كان له شعراء يصغي إليهـم في المسحد وغيره، منهم حسان بن ثابت وابن رواحة رضي الله عنهما، واستنشد أمية بن الصلت واستمع إليه كما في مسلم<sup>(۲)</sup>.

# ٤ الإمام العزبن عبد السلام رحمه الله تعالى:

قال العز بن عبد السلام: أما سماع الإنشاد المحرك للأحوال السنية المذكر للأمور الأخروية فلا بأس به، بل يندب عند الفتور وسآمة القلب ولا يحظر إلا لمن في قلبه هوى حبيث، فإنه يحرك ما في القلب<sup>(٣)</sup>.

وثم قال العز في تفسيره: وأما الأشعار والتشبيهات فمأذون بها، وقد أنشد كعب رضي الله عنه عند رسول الله ﷺ بانت سعاد القصيدة المشهورة فاستمعها ولم ينكر عليها شيئاً، وفيها الاستعارات والتشبيهات حتى شبه الريقة بالخمرة وكانت حرمت.

ولكن تحريمها لم يمنع عندهم طيبها بل تركوها مع الرغبة فيها والاستحسان بها وكان ذلك أعظم لأجرهم.

وذكر الروياني في البحر أن سعاد كانت زوجته وبنت عمه، وأنه إنما أنشد فيهما

۱ – إحياء علوم الدين (۲| ۳۸۸). ۲ – الزواجر (۲| ۲۷۶). ۳ – الزواجر (۲| ۲۷۲).

| الإنشاد والسماع |                                    | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية |
|-----------------|------------------------------------|----------------------------------------|
|                 | THE PRINCE GHAZI TRUST             |                                        |
|                 | وبه من النبي FOR QUR'ANIAL THOUGHT | هذه القصيدة لطول غيبته عنها بهر        |

وحكي عن العز بن عبد السلام رحمه الله ورضي عنه أنه كان يرقص في السماع<sup>(۱)</sup>.

#### ٥\_ الإمام الماوردي رحمه الله تعالى:

قال الأذرعي: وما أحسن قول الماوردي: الشعر في كلام العـرب مسـتحب إن حذّر من الدنيا،أورغب في الآخرة،أو حث على مكارم الأخلاق، ومباح وهـو مـا سـلم من فحش وكذب ومحظور وهو ما اقترن بأحدهما.

وقدروي أنه ذكر عند رسول الله ﷺ الشعر فقال: (هـو كـلام حسـنه حسـن، وقبيحه قبيح)<sup>(٢)</sup>.

### ٦- الإمام ابن عبد البر رحمه الله تعالى:

قال ابن عبد البر: لاينكر الحسن مـن الشـعر أحـد مـن أهـل العلـم ولامـن أولي النهى، وليس أحد من كبار الصحابة وأهل العلم وموضع القدوة إلا وقد قال الشـعر أو تمثل به أو سمعه فرضيه وقد نقل ابن عبد البر الإجماع على جوازه إن كان كذلك<sup>(٣)</sup>.

## ٧ الإمام أبو بكر بن العربي المالكي رحمه ا لله تعالى:

قال أبو بكر بن العربي المالكي شارح سنن الترمذي: (لابـأس بإنشـاد الشـعر في المسجد إذا كان في مدح الدين وإقامة الشرع.

وقال ابن العربي: أما الاستعارات والتشبيهات فمأذون بها وإن استغرق الحد وتحاوزت المعتاد واستدل بإنشاد كعب بن زهير النبي على حين جاء تائباً حيث قال:

بانت سعاد فقلبي اليوم متبول متيم إثرها لم يفد مكبول وما سعاد غداة البنين إذ رحلوا إلا أغن غضيض الطرف مكحول

١ - الزواجر (٢| ٢٨٢). ٢ – الزواجر (٢| ٢٧٥) والحديث أخرجه أبو يعلى (٨| ٢٧٦٠) والبيهقي (١٠|٣٣٩) والدارقطني (٤|٢٥٦). ٣ – فتح الباري (١٣|٥٥٥).

O MOTON الموسوعة اليوسفية في بيان أزلة الصوفية الإنشاد والسماع كأنه منهمل بمالراح معسمول تجلو عوارض ذي ظلم إذا ابتسمت

فجاء في القصيدة من الاستعارات والتشبيهات بكل بديع والنبي ﷺ يسمع ولا ينكر حتى في تشبيهه ريقها بالراح<sup>(١)</sup>.

وقال أبو بكر بن العربي أيضاً: وأما الغناء فإنه من اللهو المهيج للقلوب عند أكثر العلماء منهم ما لك بن أنس وليس في القرآن ولا في السنة دليل على تحريمه، أما في الحديث الصحيح فالدليل على إباحته، فإن أبا بكر دخل على عائشة، وعندها جاريتان حاديتان من حاديات الأنصار، ثم ساق الحديث بتمامه وقال: فلو كان الغناء حراماً ما كان في بيت رسول الله وقد أنكره أبو بكر بظاهر الحال، فأقره النبي تله بفضل الرخصة والرفق بالخليقة في إجماع القلوب<sup>(٢)</sup>، ثم قال: وكل حديث يروى في التحريم، أو آية تتلى فيه، فإنه باطل سنداً، باطل معتقداً، حبراً وتأويلاً، وقد ثبت أن النبي تله رخص في الغناء في العيدين، وفي البكاء على الميت من غير نوح<sup>(٣)</sup>.

#### ٨. الإمام ابن حزم رحمه الله تعالى:

ورد ابن حزم على الذين تمسكوا بأحاديث الجارية المغنية أنه لايحل بيعها حيث قال: (طالما أنه يجوز وطؤهن بالبيع، فكيف لايجوز سماع أصواتهن ولو غناء) ثم رد على الآحرين الذين تمسكوا بالآية الكريمة: (ومن الناس من يشتري لهو الحديث ليضل عن سبيل الله..)

فقال: (وهذه صفة من فعلها كان كافراً بلا خلاف، إذا اتخذ سبيل الله هزواً، ولو أن امراً اشترى مصحفاً ليضل به عن سبيل الله ويتخذه هزواًلكان كافراً، فهذا هو الذي ذمه الله تعالى، وما ذم قط عز وجل من اشترى لهو الحديث ليتملى به ويروح نفسه، لايضل عن سبيل الله تعالى، فبطل تعلقهم بقول كل من ذكرنا <sup>(°)</sup>.

١ – أحكام القرآن (٣ كا٢٤). ٢ – أحكام القرآن لابن العربي (٣| ٩). ٣ – أحكام القرآن لابن العربي (٣| ١٠). ٤ - سورة لقمان الآية (٢). ٥ - المحلى: لابن حزم الأندلسي (٩ / ٢٠).

الوسوعة اليوسفية في بيان أذلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT P- الإمام المحاسبي رحمة الله تعالى:

قال أبو عثمان النيسابوري: (أنشد قوّال بين يدي الحارث المحاسبي هـذه الأبيات:

أنسا في الغربسة أبكسي ما بكت عين غريب لم أكسن يسوم خروجسي مسن بسلادي بمصيب عجباً لي ولستركي وطناً فيسه حبيبي فقام يتواجد ويبكى حتى رحمه كل من حضره<sup>(۱)</sup>.

١٠ الإمام أبو حفص النيسابوري رحمه ا لله تعالى:

قال رجل لأبي حفص النيسابوري: إن فلانــاً من أصحـابك أبـداً يـدور حـول السماع فإذا سمع هاج وبكى ومزق ثيابه فقال أبو حفص: إيش يعمل الغريــق ؟! يتعلـق بكل شيئ يظن نجاته فيه<sup>(٢)</sup>.

# ١١- العلامة الشيخ عبد الغني النابلسي رحمه الله تعالى:

يقول الشيخ عبد الغني النابلسي رحمه الله تعالى: (إن السماع ينقسم إلى ثلاثـة أقسام:

١ - منه ما هو حرام محض: وهو لأكثر الناس من الشباب، ومن غلبت عليهم شهواتهم ولذاتهم، وملكهم حب الدنيا.

۲- والقسم الثاني منه مباح: وهو لمن لاحظ له منه إلا التلذد بالصوت الحسن واستدعاء السرور والفرح، أو يتذكر به غائباً أو ميتاً.

٣- والقسم الثالث منه مندوب: وهو لمن غلب عليه حب الله تعالى، والشـوق إليه فلا يحرك السماع منه إلا الصفات المحمودة، وتضاعف الشوق إلى الله تعالى، وهـذا

> ۱ – طبقات الصوفية للسلمي المتوفى (۲۱۲هـ) بتحقيق نور الدين شريبة ص (۲۰). ۲ – طبقات الصوفية ص (۱۱۹).

170

الإنشاد والسماع الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية القسم الثالث هو سماع الصوفية أهل الصدق والإخلاص في كل زمان)(1).

ويقول في موضع آخر: (وأما المباح من ذلك فهو إذا كان المجلس خالياً من الخمر والزنا واللواط والمس بشهوة والتقبيل والنظر بشهوة لغير الزوجة والأمة، وكان لذلك السامع قصد حسن ونية صالحة، وباطن نظيف طاهر من الهجوم على الشهوات المحرمة، وكان قادراً على ضبط قلبه وحفظ خاطره، من أن يخطر فيه شيء مما حرّمه الله تعالى عليه، فإنه يجوز له أن يسمع هذا السماع المذكور حينتذ بأنواعه كلها، ولا يحرم عليه شيء من ذلك ولا يكره له ما دام موصوفاً مما ذكرناه فهو مباح له إن لم يكن مس أهل المعرفة با لله تعالى، بأن كان عامياً جاهلاً غافلاً، وأما إذا كان من أهل المعرفة والشهود، فيصير السماع المذكور حينتذ في حقه مستحباً مندوباً إليه، يثاب عليه)<sup>(٢)</sup>.

ويقول أيضاً: ومعلوم أن هذه الآلات المطربة بجميع أنواعها ليست حرمتها من حيث ذاتها وصورتها المخصوصة، ولا من حيث ما يصدر عنها من الأصوات المطربة، وإلا لكان كل صوت مطرب حراماً وهو باطل، لأن أصوات الطيور والشحارير المطربة ليست بحرام إجماعاً -كما سيأتي- بل حرمتها لاقتران اللهو بها، ولكونها ملاهي، واللهو بهذا التفسير المذكور يمكن زواله عنها وتعريها عنه، فتصير خارجة عن كونها ملاهي، ويزيل اللهو عن سامعها بها وإلا لكان العبد مكلفاً في الشرع بما ليس في قدرته، ومطلوباً منه ما لايمكنه والله تعالى يقول: (لايكلف الله نفساً إلاوسعها)<sup>(1)</sup>.

# ١٢- الإمام أبو نصر السراج رحمه الله تعالى:

قال أبو نصر السراج: السماع على ثلاث طبقات: فقوم يرجعون في سماعهم إلى مخاطبات الحق لهم في ما يسعون، وقوم يرجعون فيما يسمعون إلى مخاطبات أحوالهم ومقامهم وأوقاتهم فهم مرتبطون بالعلم ومطالبون بالصدق فيما يشيرون به لله من ذلك، وقوم هم الفقراء المحردون الذين قطعوا العلائق ولم تتلوث قلوبهم بمحبة الدنيا

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية والجمع والمنع فهم يسمعون لطيبة والجمع والمنع فهم من الفتنة، وكل قلب ملوثٍ بحب الدنيا فسماعه سماع طبع وتكلف.

#### ١٣- الإمام ابن البطَّال رحمه الله تعالى:

قال ابن بطّال: (ما كان في الشعر والرحز ذكراً لله تعالى، وتعظيماً له، ووحدانيته وإيثار طاعته، والاستسلام له فهو حسن مرغب فيه، وهو المراد من الحديث:(إن من الشعر حكمة)<sup>(١)</sup> وما كان كذباً وفحشاً فهو مذموم... إلى أن قال: ومحصله: أن الحداء بالرجز والشعر لم يزل يُفعل في الحضرة النبوية، وليس هو إلا أشعاراً توزن بأصوات طيبة وألحان موزونة)<sup>(١)</sup>.

#### ١٤ الإمام النحلاوي رحمه ا لله تعالى:

قال الفقيه خليل النحلاوي الدمشقي في كتابه (الحظر والإباحة): الباب السبعون: الغناء وهوالسماع، قال في الفتاوى الخيرية(١٦٧/٢). بعد نقل أقوال العلماء واختلافهم في مسألة السماع: (وأما سماع السادة الصوفية رضي الله عنهم، فبمعزل عن هذا الخلاف، بل ومرتفع عن درجة الإباحة إلى رتبة المستحب كما صرح به غير واحد من المحققين)<sup>(٣)</sup>.

ولما كانت الغاية من الإنشاد الإرشاد والمواعظ والفوائد، حيث إن من طبيعة سماعه إثارة كوامن النفوس، وتهييج مكنونات القلوب، بما فيها من الأنس بالحضرة القدسية، والشوق إلى الأنوار المحمدية، مما اتصف به ساداتنا الصوفية الذين لم يحتجبوا بالأصوات لهواً، ولا يجتمعون عبثاً، وهم في واد والناس في واد آخر، والسر أنهم سمعوا ما لم يسمع الناس، وعرفوا ما لم يعرف الناس، فسماعهم يثير أحوالهم الحسنة، ويظهر وجدهم، ويبعث ساكن الشوق ويحرك القلب، ولما كانت قلوبهم بربهم متعلقة، وعليه عاكفة، وفي حضرة قربه قائمة، فالسماع يسقي أرواحهم، ويسرع في سيرهم إلى الله

۱ - أخرجه البخاري (۲۱۶۵). ۲ – فتح الباري (۱۰ (۲ ؛ ۶۶). ٣ – الدرر المباحة في الحظر والإباحة للشيخ خليل بن عبد القادر الشيباني الشهير بالنحلاوي ص (٩٣).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

الإنشاد والسماع

تعالى، خلافاً لسماع الفسقة اللئام، يجتمعون على اللهو وآلات الطرب فيبعث ما في قلوبهم من الفحش والفسق، وينسيهم واجباتهم تحاه الله تعالى: وعلى ذلك لايمكن قياس الأبرار بالفحار ولاالصالحين على الطالحين، وفي معرض الحديث عن فوائد الاستماع لدى ساداتنا الصوفية يطيب للنفس ذكر بعض الشواهد المروية عنهم، فمنها:

قال مسلم السواري: ونزلوا على الساحل ذات ليلة فهيأتُ لهم طعاماً، ودعوتُهم إليه فجاؤوا إليّ، ولما وضعتُ الطعام بين أيديهم قال قائل:

وتلهيك عن دار الخلود مطاعم ولذة نفس غيّها غير نافع

فصاح عتبة الغلام صيحة وخر مغشياً عليه، وبكى القوم، فرفعت الطعام من بـين أيديهم، وما ذاقوا والله لقمة منه<sup>(١)</sup>.

ولما ورد ذو النون المصري بغداد جاءه قوم من الصوفيه بقوالهـم، وطلبـوا منـه أن يأذن له بأن يقول، فأذن له فأنشد:

صغير هوك عذبيني فكيف بيه إذا احتنكي وأنت جمعيت في قليبي هوى قيد كيان مشيركا أميا ترثيبي لكتئيب إذا ضحيك الخليبي بكين فقام ذو النون وسقط على وجهه <sup>(۲)</sup>.

وروي أن أبا الحسين النوري كان مع جماعة في دعوة، فحرى بينهم مسألة في العلم وأبو الحسين ساكت، ثم رفع رأسه وأنشدهم:

رب ورقاء هتوف في الضحى ذات شجو صدحت في فنسن ذكرت إلفاً ودهراً صالحاً وبكت حزناً فهاجت حزني فبكسائي ربمسا أرقهسا وبكاهسا ربمسا أرقسي ولقد أشكو فما أفهمها ولقد تشكو فما تفهمين غير أني بالجوى أعرفها وهي أيضاً بالجوى تعرفني

> ۱ – الإحياء (۲ | ۲۰۲). ۲ – الإحياء (۲ | ۲۰۰).



قال: فما بقي أحد من القوم إلا قام وتواجد، و لم يحصل لهم هذا الوجد من العلم الذي خاضوا فيه، وإن كان العلم جداً وحقاً)<sup>(1)</sup>.

وقال أبو القاسم الجنيد قدس الله سوه: (السماع لايحدث في القلوب شيئاً، وإنما هو مهيج ما فيها، فتراهم يهيجون من وجدهم، وينطقون من حيث قصدهم، ويتواجدون من حيث كامنات سرائرهم، لامن حيث قول الشاعر، ولا يلتفتون إلى الألفاظ لأن الفهم سبق إلى ما يتخيله الذهن، وشاهد ذلك كما حكي: أن أباحكمان الصوفي سمع رجلاً يطوف وينادي: (ياسعتربري)، فسقط وغشي عليه، فلما أفاق قيل له في ذلك، فقال: سمعته وهو يقول: (اسْعَ تَرَبِرِّي). ألا ترى أن حركة وجده من حيث هو فيه، لامن قول القائل ولا قصده؟.

وكما روي عن بعض الشيوخ أنه سمع قائلاً يقول: (الخيار عشرة بحبة)، فغلبه الوحد فسئل عن ذلك فقال: (إذا كان الخيار عشرة بحبة، فما قيمة الأشرار؟).

فالمحترق بحب الله تعالى لاتمنعه الألفاظ الكثيفة عن فهم المعاني اللطيفة حيث لم يكن واقفاً مع نغمة، ولا مشاهدة صورة، فمن ظن أن السماع يرجع إلى رقبة المعنى، وطيب النغمة، فهو بعيد من السماع.

وذلك لازدحام أنوار الحال الذي يلحق المتواجد فمن ضعْف حاله عن تحمل الوارد، وذلك لازدحام أنوار اللطائف في دخول باب القلب، فيلحقه دهش فيعبث بجوارحه، ويستريح إلى الصعقة والصرخة والشهقة، وأكثر ما يكون ذلك لأهل البدايات وأما أهل النهايات فالغالب عليهم السكون والثبوت لانشراح صدورهم، واتساع سرائرهم للوارد عليهم، فهم في سكونهم متحركون، في ثبوتهم متقلقلون، كما قيل لأبي القاسم الجنيد رضي الله عنه: (ما لنا نراك لاتتحرك عند السماع؟) فقال: (وترى الجبال تحسبها جامدة وهي تمرُّ مَر السحاب)<sup>(٢)</sup>

١ - الإحياء (٢ / ٣٦٢). ٢ - سورة النمل الآية (٨٨). ٣ - غذاء الألباب (١ / ١٣٧).

الإنشاد والسماع

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

0 113500 0

\* أقوال الفقهاء

*قال الإمام الشافعي رضي الله عنه*: (الشعر كلام فحسنه حسن وقبيحه قبيح). *قال الإمام النووي من الشافعية:* ويباح قـول الشـعر وإنشـاده إلا أن يهجـو أو يفحش أو يعرض بامرأة معينة.

وقال أيضاً: (لا بأس بإنشاد الشعر في المسجد إذا كان مدحاً للنبـوة أو الإسـلام أو كان حكمة أو في مكارم الأخلاق أو الزهد ونحو ذلك من أنواع الخير).

وقال الإمام ابن عابد ين من الحنفية في حاشيته: جواز القول بالشعر وإنشاده ما لم يذكر فيه ما لايحل كصفة الذكور والمرأة المعينة الحية ووصف الخمر المهيج إليها، والهجاء لمسلم أو ذمي، وشرط كذلك السادة الحنفية أن لا يكون الغالب عليه هو الشعر بحيث يلهيه عن ذكر الله تعالى وعن أداء الواجبات وطلب العلم.

وقال أيضاً في حاشيته: إن التغني المحرم ما كان في اللفظ ما لايحل كصفة الذكور والمرأة المعينة الحية، ووصف الخمر المهيج إليها، والحانات، والهجاء لمسلم أو ذمي إذا أراد المتكلم هجاءه لاإذا أراد إنشاده للاستشهاد به، أو ليعلم فصاحته وبلاغته، وكان فيه وصف الزهريات المتضمنة وصف الرياحين، والأزهار والمياه، فلا وجه لمنعه على هذا<sup>(1)</sup>.

وقال العلامة ابن جزئ من السادة المالكية: الشعر ليس مذموماً على الإطلاق ثم قال: إن الشعر أربعة أقسام: أحدها حسن وهو الجد والحكمة، والثاني ممنوع مطلقاً وهو الهجو، والثالث المدح والرثاء، فإن كان حقاً فهمو مكروه و إن كان باطلاً فهو ممنوع، والرابع التغزل، فإن كان فيمن لايحل له فهو حرام وإلافلا<sup>(٢)</sup>.

وقال العلامة ابن قدامة المقدسي من السادة الحنبلية: الشعر كالكلام حسنه كحسنه وقبيحه كقبيحه، ثم قال: وليس في إباحة الشعر خلاف وقـد قالـه الصحابـة والعلماء، والحاجة تدعو إليه لمعرفـة اللغة العربيـة والاستشهاد بـه في التفسير وتعـرف

۱ – حا شیة ابن غابدین (٥ | ۳۰۰).

44.

٢ - قوانين الأحكام الشرعية ، محمد بن جزئ المالكي ص (٤٦٥).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الموسوعة المو

وبعد :

فإن هذه الأدلة تبين لنا بجلاء تام أن الإسلام لم يكن موقفه من الشـعر سـلبياً بـل العكس في ذلك<sup>(٢)</sup> وإليك الآن نماذج من سماع الصحابة والتابعين والسلف الصالح رضي الله عنهم:

الغناء والسماع عند الصحابة رضي الله عنهم:

عمر بن الخطاب رضي الله عنه:

الراكب كان سيدنا عمر بن الخطاب رضي الله عنه يأمر بــالحداء<sup>(٣)</sup>، ويقــول: الغنــاء زاد الراكب<sup>(٤)</sup> وكان إذا سمع الحادي قال: لاتعرض بذكر النساء)<sup>(٥)</sup>.

وقد حكى الزهري قال السائب بن يزيد: بينا نحن مع عبد الرحمن بن عوف رضي الله تعالى عنه في طريق الحج ونحن نؤم مكة، اعتزل عبد الرحمن بن عوف الطريق ثم قال لرباح بن المعترف: غنّنا ياأبا عبد الرحمن، وكان حسن النصب (بسكون الصاد المهملة ضرب من الغناء عند العرب أرق من الحداء) فبينما رباح يغنيهم أدركهم عمر ابن الخطاب –رضي الله عنه– في خلافته، فقال: ما هذا ؟ فقال عبد الرحمن: لابأس نلهو ونقصّر عنا فقال عمر: فإن كنت آخذاً فعليك بشعر ضرار بن الخطاب.

وكان لايفضل على شعر ضرار إلا أن يغني الإنسان بشعر من شعره، لأنه يكون فيه أصدق عاطفة وأسمى إحساساً.

فعن خوّات بن جبير قال: خرجنا حجاجاً مع عمر، فسرنا في ركب منهم أبو عبيدة بن الجراح وعبد الرحمن بن عوف، قمال: فقمال القوم: غنّنما يماخوات، فغنماهم،

*الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية*  **THE PRINCE GHAZI TRUST** فقالوا؛غننا من شعر ضرار بن الخطاب، فقال عمر: دعوا أبا عبد الله يغني من بنيات فؤاده، يعني من شعره، فمازلت أغنيهم حتى إذا كان السَّحَر، قال عمر: لسانَك

وكذلك البغوي رحمه ا لله تعالى في تهذيبه، وصاحب المهذب وغيرهما: أن عبـد الرحمن استأذن على عمر فسمعه يترنم. فقال عمر: أسمعتني يا عبد الرحمن؟

فقال: نعم. فقال: إنا إذا خلونا في منازلنا نقول كما تقول الناس، وكان عمر بن الخطاب رضي الله عنه يترنم بالبيت والبيتين.

## عثمان بن عفان رضي الله عنه:

ياخوات فقد أسْحَرْنا<sup>(1)</sup>.

أما سيدنا عثمان بن عفان رضي الله عنه، فقد قال الماوردي في الحاوي، وصاحب البيان وغيرهما: (كان له جاريتان تغنيان له، فإذا كان وقت السحر، قال لهما: أمسكا، فإن هذا وقت الاستغفار)<sup>(٢)</sup>.

# علي بن أبي طالب<sup>(7)</sup> رضي الله عنه:

إذا كان الغناء حلالاً بشروط، فإن من شرط حله عن سيدنا علي رضي الله عنه. ألا يعتاده المرء. قبال سيدنا علي رضي الله عنه:(بئس البيبت بيبتٌ لايُعرف إلا بالغناء)<sup>(٤)</sup>.

#### عبد الرحمن بن عوف رضي الله عنه:

ذكر أهل الأخبار أن سيدنا عمر بن الخطاب رضي الله تعالى عنــه أتـى دار عبــد الرحمن فسمعه يتغنى بالركبانية<sup>(٥)</sup> شعراً:

١ – موسوعة فقه عمر بن الخطاب (عصره وحياته، تأليف: الدكتور محمـد رواس قلعـه جبي دار النفـائس (سلسـلة موسوعات فقه السلف) ط ٣ | ١٩٨٦ | ص (١٧١). ٢ – إيضاح الدلالات في سماع الالات ص (٨٠). ٣ – موسوّعة فقة على بن أبيّ طالب، تأليف: الدكتور محمد رواس قلعه جي، (سلسلة موسوعات فقه السلف) دار الفكر ط(١) ٢٩٨٣م. ع – الروض النضير: (٥ [٢٠٠٠). ٥ – الركبانية: غناء للعرب فيه مد وتمطيط.

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST وكيف مشواي بالمدينية بعدد ما THO BALL وكيف مشواي بالمدينية بعدد ما THO BALL

#### سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه:

روى ابن قتيبة بسنده إلى سليمان بن يسار أنه سمع سعد بـــن أبـي وقـاص رضـي الله عنه يتغنى بــين مكـة والمدينـة فقــال سـليمان: سـبحان الله!!.. أتفعـل هــذا وأنـت محرم؟... فقال سعد: ياابن أخي: وهل تسمعني أقول هجراً)

# أبو سعيد عقبة بن عمرو الأنصاري رضي الله عنه:

روى البيهقي بسنده أن أبا سـعيد عقبـة بـن عمـرو الأنصـاري رضـي ا لله عنـه، وكان قد شهد بدراً مرّ وهو على راحلته وهو أمير الجيش رافعاً عقيرته، يتغنى بالنَّصب. **بلال الحبشى رضى ا لله عنه**:

روى البيهقي بسنده عن وهب بن كيسان، قال: قال عبد الله بــن الزبـير، تغنى بلال وكان متكئاً. فقال له الرجل: تغنى بالنصب؟ فاستوى جالساً ثم قال: وأي رجـل من المهاجرين والأنصار لم نسمعه يتغنى بالنصب.

## عبد الله بن الأرقم رضي الله عنه :

ذكر ابن عبد البر والبيهقي أن عبد الله بن عتبة، سمع عبد الله بن الأرقم رافعاً عقيرته يتغنى. قال عبد الله: لاوا لله ما رأيت رجلاً قطُّ ممن رأيت وأدركت أراه كـان أحشى لله من عبد الله بن الأرقم، وكان عبد الله بن الأرقم من كبار الصحابة رضي إلله تعالى عنهم<sup>(۱)</sup>.

حمزة بن عبد المطلب رضي الله عنه:

ثبت في الصحيحين أنه كان عنده قينة تغنيه رضي الله تعالى عنه<sup>(٢)</sup>.

١ – إيضاح الدلالات ص (٨٢،٨١). ٢ – ولاشك أن هذه القينة كانت تغنيه الغناء المباح وأنها أمته فيجوز له سماعها.

| الإنشاد والسماع |                        | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية |
|-----------------|------------------------|----------------------------------------|
|                 | THE PRINCE GHAZI TRUST |                                        |
|                 | FOR QURANIC THOUGHT    | عبد الله بن عمر رضي الله               |

روى ابن قتيبة بسنده أن عبد الله بن عمر رضي الله تعالى عنهما كان يدعو عبد الله بن أسلم، وخالد بن أسلم فيغنيان له، وقال ابن أبي الـدم الحموي في (شرح الوسيط): إن العلماء رووا أن أشعب دخل على عبد الله بن عمر رضي الله عنه وهو في حائط المدينة فسأله أن يوفر له تمراً في غرارة، ففعل، ثم سأله أن يأمر غلمانه أن يكبوا ما يعونه فيها، ثم سأله أن يغني له وكان أشعب طيب الصوت جيد الغناء، فامتنع من أدبه، فألح عليه فأذن له، فغنّى وأطربه.

# البراء بن مالك رضي الله عنه:

حكى الحافظ أبو نعيم أنه كان يميل إلى السماع ويستلذ بالترنم.

# عبد الله بن جعفر بن أبي طالب رضي الله عنه :

قال ابن عبد البر في الاستيعاب: إنه كان لايرى بالغناء بأساً، وقال الأستاذ أبو منصور البغدادي في مؤلفه في السماع: كان عبد الله بن جعفر مع كبر شأنه يصوغ الألحان لجواريه ويسمعه منهن على أوتاره، وكان أمير المؤمنين إذ ذاك علي بن أبي طالب رضي الله عنه وسماع عبد الله بن جعفر مشهور مستفيض، نقله عنه كل من أمعن في المسألة من الفقهاء والحفاظ، وأهل التاريخ الأثبات<sup>(۱)</sup>.

# المغيرة بن شعبة رضي الله عنه:

وأما المغيرة بن شعبة فقد حكى سماع الغناء عنه أبو طالب المكي رحمـه الله في كتابه (قوت القلوب)، والشيخ تاج الدين الفزاري وغيرهما.

# عامر الشعبي رحمه الله تعالى:

وهو من أكابر التابعين علماً وعملاً، وقد حكمى عنه الأستاذ أبـو منصـور: أنـه كان يقسم الأصوات إلى الثقيل الأول وإلى الثقيل الثاني وما بعدها من المراتب.

١ - إيضاح الدلالات ص (٨٢-٨٢).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHTE EILE Addie بن أبى رياح رحمه الله تعالى

وهو من أكابر التابعين، وهو مع علمه وعبادته وزهده ومعرفته بالسنن والآثار، فقد قال عنه الأستاذ أبو منصور: إنه كان يقسم الأصوات إلى الثقيل الأول وإلى الثقيل الثاني وما بعدهما من المراتب، ونقل ابن قتيبة: أن عطاء بن أبي رباح ختن ولده وعنده الأبجر يغني، فكان إذا سكت وإذا لحن ردّ عليه.

### عمر بن عبد العزيز رحمه الله تعالى:

قال ابن قتيبة: سئل إسحاق عنه فقال: ما طنّ في سمعه شيء بعد أن أفضت إليه الخلافة، وأما قبلها فكان يسمع من جواريه خاصة، ولا يظهر عنه إلا الجميل، وربما صفَّق بيده، وتمرغ على فراشه طرباً، وضرب برجليه.

#### \* الغناء والسماع عند السلف رضي الله عنهم

## عبد الله بن جريج رحمه الله تعالى:

وهو من العلماء والحفاظ العباد، المجمع على عدالته، وحلالته، وكان يسمع الغناء ويعرف الألحان، وحكى عنه الأستاذ أبو منصور أنه كان يصوغ الألحان، ويميز البسـيط والنشيد والخفيف.

وقال ابن قتيبة: حُكي عن ابن جريج أنه كان يروح إلى الجمعة فيمر على مغن فيدق بابه عليه، فيخرج فيحلس معه على الطريق ويقول: غنٍّ، فيغنيه أصواتـاً فتسـيل دموعه على لحيته، ثم يقول: (إن من الغناء لما يذكر الجنة)<sup>(١)</sup>.

## أبو حنيفة النعمان رحمه الله تعالى:

حكى ابن قتيبة عنه وغيره: أنه كان له حار كل ليلة يغني ويقول شعراً: أضاعوني وأي فتمى أضماعوا ليموم كريهمة وسمداد ثغمر

وكان يستمع إليه، وإنه فقد صوته، فسأل عنه، فقيل له:إنه وجد بالليل وسجن

١ - إيضاح الدلالات ص (٩٠ - ٩١).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

الإنشاد والسماع

في سجن عيسى الأمير، فلبس عمامته وتوجله إلى الأمير وتحدث معه فقال: لاأعرف اسمه، فقال أبو حنيفة رضي الله عنه: اسمه عمرو. فقال الأمير: أطلقوا كل من اسمه عمرو، فأطلق الرجل، فلما خرج قال له أبو حنيفة رحمه الله تعالى: أضعناك يافتى؟ قال: بل حفظت، فتضمنت هذه الحكاية أنه كان يستمع إليه و لم ينهه عن الغناء.

## الإمام الشافعي رحمه الله تعالى:

قال الغزالي رحمه ا لله تعالى: ليس تحريم الغناء من مذهبه، وحكى عنه الأستاذ أبو منصور البغدادي: أن مذهبه إباحة السماع بالقول والألحسان إذا سمعه من رحل أو جارية أو امرأة يحل له النظر إليها في داره أو دار صديقه، ولم يسمعه على قارعة الطريق، ولم يقترن بشيء من المنكر، ولم يضع الصلاة عن وقتها، ولم يضيع بشهادة لزمه أداؤها<sup>(۱)</sup>.

#### الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله تعالى:

قال أبو الوفاء بن عقيل في كتابه المسمى (بالفصول): صحّت الرواية عن أحمد أنه سمع الغناء عند ابنه صالح، وقال شارح المقنع: روي عن أحمد أنه سمع قوالاً فلم ينكره، فقال له ابنه: ياأبت كنت تكرهه، فقال: قيل إنهم يستعملون المنكر معه!!.. وقد قال ابن الجوزي: إنه يحمل قوله وفعله على ما كان يغنى له في زمنه من القصائد الزهديات.

وسأل الإمام أحمد رجل، فقال: يا أبا عبد الله هذه القصائد الرقاق التي في ذكر الجنة والنار، أي شيء تقول فيها؟ فقال مثل أي شيء؟ قال يقولون:

إذا مسلم قسسال لي ربسسي أمسا استحيت تعصيسني وتخفي الذنسب عسن خلقسي وبالعصيسان تسسأتيني. فقال: فدخل بيته، وردَّ الباب، فسمعت نحيبه من داخل البيت يردده. وهو يقول هذه الأشعار.

۱ – إيضاح الدلالات ص (۶۴–۹۰).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT

سفيان بن الحارث رحمه الله تعالى:

حكى عنه تلميذه الفقيه العالم الحافظ، الزبير بن بكار في الموفقيّات والماوردي في الحاوي: أنه لما قدم ابن جامع مكة يمال حمّ، قمال سفيان لأصحابه: عملام يعطى ابن جامع هذه الأموال؟ قالوا: على الغناء، قال: ما يقولون فيه؟: قالوا: يقول شعراً: أطوف بالبيت مع من يطوف وأرفع ممن مئزري المسبل قال: هي السنة، ثم ماذا، فقالوا: يقول شعراً: وأسجد بالليل حتى الصباح وأتلو ممن المحكم المسنزل قال: أحسن وأصلح، ثم ماذا؟ فقالوا: يقول شعراً: قال: أحسن وأصلح، ثم ماذا؟ فقالوا: يقول شعراً:

## الإمام ابن مجاهد رحمه الله تعالى:

قال أبو طالب المكي رحمه ا لله تعالى في كتابه (قوت القلوب): كـان ابـن بحـاهد لايجيب دعوة إلا أن يكون فيها سماع<sup>(١)</sup>.

فها هوذا سماع الرسول الله والصحابة والتابعين والسلف الصالح وهو كما رأينا سماع هادف، لنوع مخصص من الغناء والنشيد والحداء، إنه غناء يُحي في النفس حذوة الإيمان، ويوقظ في العقل قبس الفكر، أو هو من اللهو المباح الذي يروح به عن النفس في ساعة الضيق، ولكن دون الخروج عن قانون الشريعة الإسلامية، أو تخطّ لحدود الشارع سبحانه وتعالى.

**والغناء الإسلامي الهادف**: أحد الفنون الإنسانية التي يلجأ إليها الإنسان، يـروي بها ظمأ روحه العطشى إلى السكينة والأمان، وقد يلوي عليها ليثبت في نفسه جواً مـن الفرح والسرور والأنس والطرب.

وقد نظر الإسلام إلى الحياة نظرة جادة فاعلية خلاقية منشئة، وجعل من كل إيضاح الدلالات في سماع الآلات ص (٥،٩-٨٩-٥،٩).

477

*الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية* علوقات الله ما هو مسخر لهذا الهدف النبيل والوجود الأمتسل المذي خلق المسلم من أجله. والغناء أحد هذه الأمور الـتي أراد لها الإسلام أن تكون هادفة مسخرة لقوى المسلم في خصم صراعاته مع الحياة والناس.

ولقد نمين بعض من شعراء الدعوة الإسلامية بنظم قصائد مغناة وأناشيد هادفة، تعبر خير تعبير عن الغناء الإسلامي الهادف، والذي رما إليه الإسلام ولعل أشهر أنـواع هذا الغناء الإسلامي الهادف:

#### ا- النشيد الديني

وهو الذي فيه ذكر الله، ووصف الجنـة والنـار، وحب الله ورسـوله، والتعشـق لوصالهم، والحظوة بقربهم. ولعلّ (الموالد النبويـة) ذاخـرة بمثـل هـذه الأمـور الـتي يكـثر ذكرها والتغني بها. ومثاله قول الشاعر في قصيدة بعنوان(رحماك):

ورضاك قصدي فاستجب لدعائي رحماك يسا رب العبساد رجمسائي منسك الرضسا فجسد بولائسسي وحمساك أبغمي يساإلهي ضارعماً إن لم تجبنی فمن يجيب دعائی ناديت باسمك ياإلهي ضارعاً فلقد عييت من البعاد النائى أنبت الكريم فسلا تدعمني تائهماً فلئن رددت فمن سواك رجائي مالى سوى أعتاب جودك موئلٌ متذلـــلاً أن لا تـــرد رجــائي. ولقد رجوتك ياإلهي ضارعا ومنه كذلك هذه القصيدة بعنوان (إلهنا ما أعدلك): مليك كيل مين ملك إلهنا ما أعدلسك لبيسك إن الحمسد لسسك لبيك قد لبيت لك والليك لما أن حلكك والملك لاشريك لك علمى مجماري المنسملك والسبابحات في الفلسك أنست لسه حيست سسلك ما خاب عبد أملك ك\_\_\_ل ن\_\_\_ى ومل\_\_\_ك لو لاك يا ربسي هلك



#### ٦- نشيد الحب والمناجاة.

وفي هذا النشيد نلمح الحب المطلق، ذلك الـذي يتحـاوز كـل شـيء، إنـه حـب لامحدود، حب الله ورسوله وملائكته وخلقه وبديع صنعه، ذلك الحب الـذي يتخـذ في بعض الأحيان أشكالاً رمزية، تعطي الألفاظ مدلولات أشمل وأرحب.

ولعل أجمل ما في هذه الأناشيد هو ذلك الحب المثالي، حب المطلق (الله حل جلاله) الذي يعشقه الشاعر فيسبغ على محبته ألفاظاً رقيقةً، ومعان عذبة، فتارةً هو ليلى ومرةً سعدى، ولعل رابعة العدوية، وتحفة الزاهدة، وابن الفارض، والحلاج.. وغيرهم حير ممثل لهذا الاتحاه الرمزي الصوفي العميق، الذي بلغ شأناً عظيماً، ومدرسة مستقلة بذاتها.

ومثاله قول الشاعر:

وما الديار وما الأطلال والخيم ولا سعت بي نحو الحمى قدم مني وفي كل عضو للثناء فم وإن سكتُّ فشغلي عنكم بكم ويا سروري من موتي لكم بكم فبانكساري وذلي قد أتيتكم وصرت بين الورى أدعى بعبدكم فما المسازل لو لا أن تحل بها لولاك ما شاقني ربع ولا طلل في كل جارحة عين أراك بها فإن تكلمت لم أنطق بغيركم إن متُّ في حبكم شوقاً فيا شرفي أنا المقرُّ بذنبي فاصفحوا كرماً لا تطردوني فإني قد عرفت بكم

#### ٣- النشيد النبوي

وهو النشيد الذي فيه ذكر النبي ﷺ وسيرته العطرة ومعجزاتـه وحـب الصحابـة

الوسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية والمؤمنين له، ووصفه عليه الصلاة والسلام كاملاً من ناحية خلّقية وخلّقية، وتشوق المؤمنين لرؤيته، وورود الحوض معه يوم القيامة، ثمم العيش معه في جنة الخلد، ولعل أكثر الموالد النبوية هي التي تأخذ بهذاالنشيد الذي يكثر من حب الرسول في والحديث

أكثر الموالد النبوية هي التي تاخد بهداالنشيد الدي يكثر من حب الر عنه بشوق وهيام.

#### ٤ - نشيد الحكمة والموعظة

وهو نوع من الشعر ينطلق صاحبه بموعظة إسلامية، أو حكمة بالغة مستقاة إما من صميم شر يعتنا أو من وحي تجارب الحياة وصراعاتها، وهو شعر كثير، على أن أكثر المنشدين يعرضون عنه، لخلوّه من العنصر الموسيقي في معظم الأحيان، ومثاله قول الشاعر في قصيدة مليئة بالرضى و الطمأنينة والحكمة، وهي بعنوان: (علمتني الحياة): علمت في الحياة أن أتلقى محل ألوانها رضاً وقبولاً ورأيت الرضا يخفف أثقا لي ويلقي على المآسي سدولاً أنا راض بكل ما كتب الله ومزج إليه حمداً جزيراً لست أخشى من اللئيم أذاه لاولن أسال النبيل فتيالاً



#### \* القرأن وأثره البالغ في النفوس:

القرآن وأثره البالغ في نفوس المؤمنين: نزل القرآن على العرب الفصحاء فأثر فيهم، وترك آثاراً لازالت إلى اليوم، وستبقى إلى يوم الدين، على أن المسلمين الأول وعُوا معاني القرآن من صميم كلماته، فكان تأثيره أكبر في نفوسهم، وسماعه أعـذب في آذانهم، ومما يروى أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه سمع قارئاً يقرأ: (والطور، وكتاب مسطور، في رق منشور، والبيت المعمور، والسقف المرفوع، والبحر المسجور، إن عذاب ربك لواقع، ما له من دافع<sup>(1)</sup> فارتكن إلى حدار ثم عاد إلى بيته يعوده الناس شهراً كاملاً.

هكذا سمع الصحابة كلام ا لله سبحانه وتعالى، فكان أن هيمنوا على العالم القديم بكل كيانه ونفوذه، هذا القرآن العظيم هو كلام ا لله الأزلي الذي لايأتيه الباطل من بـين يديه ولا من خلفه، وهيهات أن يأتي بمثله بشر أو أي مخلوق كان.

ولقد تحدى القرآن المشركين والمعاندين على أن يأتوا بقرآن مثله، تحداهم مرة أن يأتوا بمثله كاملاً فقال: **وقل لئسن اجتمعت الإنس والجنُّ على أن يأتوا بمثل هذا** القرآن لا يأتون بمثله ولو كان بعضهم لبعض ظهيراً (<sup>٢)</sup>.

ثم تحداهم بما هو أيسر من هذا (أن يأتوا بعشر سور) فقال: ﴿ أَم يقولون افتراه،

- ١ سورة الطور الآيات من (١ حتى ٨).
  - ٢ سُورة الإسراء الآية (٨٨).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT قل فأتوا بعشر سور مثله مفتريات، وادعوا من استطعتم من دون الله إن كنتم صادقين (<sup>()</sup>.

ثم سهل لهم المهمة أكثر من ذلك بكثير ليظهر لهم عجزهم فقال: ﴿وإن كنتم في ريب مما نزلنا على عبدنا فأتوا بسورة من مثله وادعوا شهداء كم من دون الله إن كنتم صادقين (<sup>٢)</sup>.

لقد سحر القرآن العرب من أول يوم سمعته آذانهم، حتى إن المشركين أنفسهم كا نوا يتنا صحون فيما بينهم بعدم سماعه كيلا يسحرهم ويؤثر فيهم.

وما قصة الوليد بن المغيرة إلا شاهداً حياً على عظمة القرآن وروعة كلماته وعظمتها، فعندما سمع الوليد من الرسول على شيئاً من القرآن أصغى بكل كيانه فإذا به يتيه في بلاغته، فقالت قريش: صبأ وا لله الوليد، ولتصبون قريش كلها، فأرسلوا إليه أب جهل يثير كبرياءه واعتزازه بنسبه وماله ويطلب إليه أن يقول في القرآن قولاً يعلم به قومه أنه له كاره، قال: فماذا أقول فيه؟ فو الله مامنكم رجل أعلم مني بالشعر ولا برجزه ولا بقصيده ولا بأشعار الجن، وا لله ما يشبه الذي يقوله شيئاً من همذا، وا لله إن القوله لحلاوة، وإن عليه لطلاوة، وإنه ليحطم ما تحته، وإنه ليعلو وما يعلى عليه وإن أعلاه لمثمر، وأسفله لمغدق، فقال أبو حهل: وا لله لايرضى قومك، حتى تقول فيه. قال: فدعني أفكر فيه، فلما فكر قال: إن هذا السحر يؤثر،أما رأيتموه يفرق بين الرحل وأهله ومواليه<sup>(٣)</sup>.

هكذا وعى الأقدمون القرآن، فهموا معانيه، وتشربوا أحكامه، واليوم صار القرآن وقفاً على الموتى وشفير القبور، فما عدنا نسمع الآيات تتلى إلا إذا أممنا داراً فيها مأتم، أو شيعنا جنازة إلى قبرها، عند ذلك نسمع القرآن هكذا صار القرآن يتلى على الأموات، في حين أنه بعث للأحياء: (لينذر من كان حياً ويحق القول على الكافرين)<sup>(3)</sup>.

> ۱ – سورة هود الآية (۱۳).. ۲ – سورة البقرة الآية (۲۳). ۲ – عن السيرة لابن هشام. ۲ – سورة يس الآية (۷۰).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

هذا سيدنا عمر بن الخطاب رضي الله عنه يقول في رواية: (فلما سمعت القرآن رقّ له قلبي فبكيت فدخلت الإسلام) ويقال عنه في رواية أنه قال: (ما أحسن هذا الكلام وأكرمه).

ثم هذا القرآن يصف لنا أثره في نفوس المؤمنين به، وكذلك نفوس الذين أوتوا العلم من قبله، يقول: ﴿ تقشعر منه جلود الذين يخشون ربهم ثم تلين جلودهم، وقلوبهم إلى ذكر الله<sup>(1)</sup> ﴾ ﴿إن الذين أوتوا العلم من قبله وإذا يتلى عليهم يخرون للأذقان سجداً، ويقولون: سبحان ربنا إن كان وعد ربنا لمفعولاً، ويخرون للأذقان يبكون ويزيدهم خشوعاً<sup>(1)</sup> ﴾.

لقد اشتركت المعاني والألفاظ في القـرآن لتجعـل منـه منهـاج شـريعة المسـلمين، وحديثهم في حلهم وترحالهم، وفي ليلهم ونهارهم، في جدهم وهزلهم، وإذهو يحكـم في كل قضاياهم، المصيرية والعادية على السواء.

(أما طريقته في ذلك فكانت هي الطريقة العامة، طريقة التصوير والتشخيص، التحييل والتحسيم، في هذا المنطق اشتركت الألفاظ المعبرة، والتعبيرات المصوّرة والصور الشاخصة، والمشاهد الناطقة، والقصص الكثيرة... وكل ما عرض من مشاهد القيامة وصور النعيم والعذاب، يعد في جملة هذا المنطق الذي يلمس الحس، ويوقيظ الخيال، فيلمس البصيرة، ويوقظ الوحدان، ويهيئ النفس للاقتناع والإذعان)<sup>(٣)</sup>.

هذا هو القرآن الذي ينبغمي علينا أن نلبسه حلَّة الخلود في نفوسنا وضمائرنا وأسماعنا، لأنه الكتاب الخالد في أحاسيسنا ويجب أن يبقى كذلك لأنه تـنزيل مـن عزيـز حميد.

وهل هناك من غناء أو كلام هو أفضل في مقياس الجمال من كـلام ا لله سـبحانه وتعالى. هذا هو كلام الخالق، وإنه لكلام رائع باهر، يحي في النفس صـور الحيـاة المثلـى ليعبر بها إلى دار الخلود.

> ١ – سورة الزمر الآية (٢٢). ٢ – سورة الإسراء الآية (١٠٨). ٣ – التصوير الفني في القرآن: ص (١٧٢ – ١٧٨).

الإنشاد والسماع

الإنشاد والسماع الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

# هل تكلم النبي صلى الله عليه وسلم الشعر

من المعلوم أن الرسول في نشأ في بيئة بني سعد، موطن الفصاحة والبلاغة، ولكن لم تذكر لنا كتب التاريخ والأدب أنه قال شعراً قبل النبوة ولا نظمه بعد النبوة كالشعراء، علماً أنه كان أفصح بني آدم كما تحدث بذلك هو عن نفسه حيث قال الله: (أنا أعربكم، أنا من قريش، ولساني لسان بني سعد بن بكر)<sup>(1)</sup>.

وتتحلى حكمة منعه على من القول بالشعر كما قال تعالى: (وما علمناه المسعر وما ينبغي له إن هو إلا ذكر وقرآن مبين)<sup>(٢)</sup>، حكمة ذلك، لما كان الله قد ادّخر من جعل فصاحة القرآن معجزة له، ودلالة على صدقه لما هو عليه من أسلوب البلاغة، وعجيب الفصاحة الخارجة عن أنواع كلام العرب البلغاء الفُصَّح المتشدقين، كما سلب عنه الكتابة وأبقاه على حكم الأمية تحقيقاً لهذه الحالة، وتأكيداً لها، وذلك قوله تعالى: وما ينبغي له) لأجل معجزته، والتي صفتها من صفته، ثم هي زيادة عظمى على علو مرتبته<sup>(٣)</sup>.

وقد اختلف في جواز تمثل النبي ﷺ بشيء من الشعر وإنشاده حاكيـاً عـن غـيره، فالصحيح جوازه.

وقدروي عن شريح عن أبيه قلت لعائشة: أكان رسول الله ﷺ يتمثل بشيء مسن الشعر؟ قالت: كان يتمثل من شعر ابن رواحة: ويأتيك بالأحبارمن لم تزود)<sup>(٤)</sup>.

وأما ما وقع منه في غزوة حنين: (أنا النبي لاكذب أنا ابن عبد المطلب)<sup>(٥)</sup>. فقـد وقع منظوماً من غير قصد منه إلى ذلك.

وروي عن سيدنا ابن عباس رضي الله عنهما قال: (كان رسول الله ﷺ يبني

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الإنشاد والسماع المسجد وعبد الله بن رواحة يقول: أفلح من يعالج المساجد، فيقولها رسول الله ﷺ فيقول ابن رواحة: يتلو القرآن قائماً وقاعداً، فيقولها رسول الله ﷺ). وفي هذا وفي غيره يؤيد أنه ﷺ كان يجوز له أن يحكى الشعر عن ناظمه''). وأنشد يوماً وقد قيل له من أشعر الناس فقال: (الذي يقول: ألم ترياني كلما جئت طارقاً 👘 وجدت بها وإن لم تطيب طيباً وأنشد يوماً حينما جاءه العباس بن مرداس قال له: أأنت القائل: أتجعسل نهسبي ونهسب العبيسد المسيب الأقسرع وعيينسة فقال أبو بكر: بين عيينة والأقرع، فقال رسول الله ﷺ: (هما واحد) فقال أبو بكر: أشهد أنك كما قال الله: ﴿وماعلمناه الشعر وما ينبغي له ﴾ (٢). (٣) وإصابته للوزن أحياناً لايوجب أنه يعلم الشعر، وكذلك يأتي أحياناً من نشر كلامه ما يدخل في وزن كقوله يوم حنين وغيره: هـل أنت إلا أصبع دميت . وفي سبيل الله ما لقيت (٤)

قال الإمام القرطبي تعليقاً على تلك الأبيات التي أوردناها: (ولا نلزم منه أن يكون النبي على عالماً بالشعر، ولا شاعراً، إن التمثل بالبيت النزر وإصابة القافيتين من الرجز وغيره، لايوجب أن يكون قائلها عالماً بالشعر، ولا يسمى شاعراً باتفاق العلماء، كما أن من خاط خيطاً لايكون خياطاً قال أبو إسحاق الزجاج، معنى (وماعلمناه الشعر) أي: وماعلمناه أن يشعر، أي: ما جعلناه شاعراً، وهذا لايمنع أن ينشد شيئاً من الشعر. قال النحاس: وهذا من أحسن ما قيل في هذا.

 ١ - فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني (١٣ /١٥٨). ۲ - سورة يس الآية (۲۹). ٣ – سيرة ابن هشام (٢ | ٢٩٤). ٤ - أخرجه البخاري (٢٨٠٢)، وأحمد (٤ /٣١٣)،والبيهقسي في دلائل النبوة (٧ /٢٤ /٤٤)، والبغسوي (٣٤٠١) والطحاوي في "شرح مشكل الآثار" (٤ /٢٩٩)، والترمذي (٣٣٤٥)،والطبراني في الكبير (١٧٠٣)، ومسلم (٤٦٣٠)، وابن حبان (٢٥٧٧)، والحميدي (٢٧٢)، وابن أبي شيبة (٨ ٢١٦).

الإنشاد والسماع الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

#### الألغاز في الشعر والإنشاد

قد اختار بعض الصوفية الألغاز والإشارة والتحجبة باستعمال الجحاز والكناية والاستعارات والرموز اللغوية تعبيراً عن أذواقهم، ومواجيد هم وأشواقهم حتى اختصوا بذلك وعُرفوا بأهل الإشارة لأسباب، منها: عدم مساعفة الألفاظ المألوفة والعبارات المألوفة لتصوير مداركهم، ومشاعرهم، فكان اللجوء إلى الإشارة والرمز ضرورة لقربها من حسن عرض المشاعر والأحاسيس، وتصويرها والتعبير عنها.

ثم إن لكل علم مصطلحاً مستحدثاً، وهذا اصطلاحهم الخاص بهم فلماذا يؤاخذون على أنهم استقلوا بنوع من الاصطلاح، ولا يؤاخذ بقية أصحاب العلوم والفنون والحرف وغيرها.

وأما معاني المصطلحات، فتطلب من كتبهم وخصوصاً ما كتبه فيها الشيخ ابـن عجيبة والشيخ علي وفاومن قبلهم وبعدهم.

#### ردود على أدلة التحريم

وأما أدلة التحريم التي تمسك بها القائلون بتحريم الغناء، والاستماع إليه، فلقـد ناقشها القائلون بالإباحة مناقشة علمية، وحللوها تحليلاً بحيث يزيل اللبـس والإشكال، ويضع النقاط على الحروف فقالوا:

 ١- إن الآية الكريمة التي تمسك بها القائلون بالتحريم: ﴿وَهُنَ النَّاسَ مَن يَشْتَرَي لهو الحديث ليضل عن سبيل ا لله ﴾<sup>(١)</sup>.

فقالوا عن لهو الحديث أنه الغناء مستشهدين برواية عن ابن مسعود وغيره من الصحابة، إلا أن العلماء المحققين ذهبوا إلى ضعف الرواية مستدلين بما جاء في سنن الترمذي أن هذه الآية نزلت في مثل حديث: (لا تبيعوا القينات ولا تشتروهن، ولا تعلّموهن، ولا خير في تجارة فيهن وثمنهن حرام<sup>(٢)</sup> كما قال الإمام الترمذي نفسه بعد إيراده لهذا الحديث.

> ١ – سورة لقمان الآية (٢). ٢ – أخرجه الترمذي (٣١٩٥).

| الإنشاد والسماع |                        | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية |
|-----------------|------------------------|----------------------------------------|
|                 | THE PRINCE GHAZI TRUST |                                        |

ثم إن هذه الآية نزلت في النضر بن الحارث، لأنه يشتري كتب الأعاجم رستم، واسفنديار. فكان يجلس بمكة، فبإذا قـالت قريش إن محمداً قـال كـذا ضحـك منه، وحدثهم بأحاديث ملوك الفرس ويقول: حديثي هذا أحسن من حديث محمد ﷺ.

وقيل كان يشتري المغنيات فلا يظفر بأحد يريد الإسلام إلا انطلق بـه إلى قينتـه. فيقول: أطعميه واسقيه وغنيه، ويقـول: هـذا حـير مما يدعـوك إليـه محمـد مـن الصـلاة والصيام وأن تقاتل بين يديه.

وهذا الرأي قد ذكره أكثر المفسرين<sup>(١)</sup>.

ثم إذا أمعنا النظر في منطوق الآية لوجدنا أن احتجاجهم يبطل بها لأن فيها: وليضل عن سبيل الله بغير علم». وهذا القيد متفق عليه كما مرّ من كلام ابسن حزم رضي الله عنه في تفسيرها.

٢- وأما الآية الكريمة الثانية التي احتجوا بها وهي قوله تعالى: ﴿ أَفَمَنَ هَذَا الحَدِيثَ تَعْجَبُونَ ﴾.... ﴿ وَأَنْتُمَ سَاهَدُونَ ﴾ (٢).

ويقول ابن عباس هو الغناء بلغة حِمْيَر. فنقول: ينبغي أن يحرم الضحك وعدم البكاء أيضاً، لأن الآية تشتمل عليه، فإن قيل: إن ذلك مخصوص بالضحك على المسلمين لإسلامهم فهذا أيضاً مخصوص بأشعارهم في معرض الاستهزاء بالمسلمين وكما قال تعالى: ﴿والشعراء يتبعهم الغاوون﴾<sup>(٣)</sup> وأراد به شعر الكفار، ولم يدل ذلك على تحريم نظم الشعر في نفسه<sup>(٤)</sup>.

٣- وكذلك، الآية الثالثة الـتي احتجوا بها وهي قوله تعالى: ﴿واستفزز من استطعت منهم بصوتك﴾<sup>(٥)</sup>.

فقالوا: هو الغناء، وعن ابن عباس قال: كداعٍ إلى المعصية ومن المعلوم أن الغناء

444

الوسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الوسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الما الما الدواعي إلى المعصية، وهذا فسر صوت الشيطان به، وقول محاهد: إنه الغناء الباطل. ورواية أحرى عنه: صوته هو المزامير<sup>(1)</sup>.

نقول: وذهب أكثر المفسرين إلى القول بصوتـك: وصوتـه كـل داع يدعـو إلى معصية الله تعالى، لذلك فلا وجه للتخصيص بالغناء فقط، وإنما بكل وسيلة تكون سـباً إلى معصية الله.

٤- قال الحافظ أبو بكر البغدادي: من تمسك بتسمية أبي بكر مزمار الشيطان فقد أخطأ وأساء الفهم من وجوه منها:

تمسكه بقول أبي بكر مع رد النبي الله قوله وزجره عن عنفه لهن ورجوع أبسي بكر إشارة النبي صلى الله عليه وسلم ومنها: إعراض هذا القائل عن إقراره صلى الله عليه وسلم واستماعه الذي لااحتمال فيه إلا أنه يقتضي الحل والإطلاق إلى لفظ أبي بكر، ومحال أن يعتقد أبو بكر تحريم أمر حضره المصطفى وأقره عليه، مع علم الصديق أنه الايقر على باطل، والصحيح أن يفهم من قول أبي بكر ما يليق به، وهو أنه رأى ضرب الدف وإنشاء الشعر لعباً، من جملة المباح الذي ليس فيه عبادة، مما حمله على تنزيه حضرته الله عن صورة اللعب، ورأى أن الاشتغال بالذكر والعبادة في ذلك الموطن الكريم أولى فزجر عنه احتراماً لاتحريماً، فرد عليه النبي الإيكاره لأمرين:

أ**حدهما:** أن لايعتقد تحريم ما أبيح من شرعه توسعة لأمته ورفقاً بها وتفسحاً في بعض الأوقات.

والثاني: إظهار الشارع مكارم الأحلاق وسعة الصدر لأهله وأمتله فتستريح ببعض المباح، فيكون أنشط لهم في العودة إلى وظائف العبادة<sup>(٢)</sup>.

٥- وأما حديث الجارية السوداء التي نذرت أن تضرب الدف بين يـدي رسـول الله على وتتغنى، وكان ذلك بحضرة جملة من أصحابه إلى أن حضر عمر رضي الله عنـه فكفت فقال على: (إن الشيطان ليحاف منك يـاعمر)<sup>(٢)</sup> فـادَّعوا بأنـه دليـل علـى تحريـم

 ١ – إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان لابن قيم الجوزية (١ ٥٥٥). ٢ – التراتيب الإدارية ونظام الحكومة النبوية لعبد الحي الكتاني، (٢ / ١٢٢ – ١٢٣). وانظر منهل الحديـت: موسى شاهين وعبد العال أحمد عبد العال (٢ / ٨٩). ۳ – تقدم تخريجه ص (۳۷۷).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الغناء، لأن الرسول الكريم من شبه المعني بالشيطان، ولكن الحقيقة غير هذا، لأن الرسول من أظهر لأصحابه منقبة من مناقب عمر<sup>(1)</sup>، هذا من جهة، ومن جهة ثانية أن الجارية السوداء كانت قد نذرت بضرب الدف والتغني بين يدي رسول الله من إن هسو عاد سالماً من سفره، والرسول الكريم من وافقها، فالإقرار دليل الجواز حيث لانذر في معصية الله كما جاء في الحديث الشريف (ثم إنه كان حالساً يسمع لها هسو وأبو بكر وعثمان وعلي ولم ينكر عليها فهب أن سيدنا عمر لم يأت يومها فهل يقرها على معصية الله أم أنه يؤدي الأمانة أمام بعض الصحابة ويكتمها أمام الآخرين!!! حاشا لرسول الله صلى الله عليه وسلم أن يفعل هذا). وعثمان وال الله عليه وسلم أن يفعل هذا). الرسول الله من النه عليه وسلم أن يفعل منا).

ترجمة حسان بن عكرمة عن ابن عباس قال: مر رسول الله ﷺ بحسان ومعه أصحابه وسماطين وجارية له يقال لها سيرين وهي تغنيهم فلم يأمرهم ولم ينههم<sup>(٢)</sup> وكذلك من مر معنا ذكره من الصحابة والتابعين في الحديث عن الغناء والسماع عند الصحابة والتابعين رضي الله عنهم. الإمام الشعبي الفقيه الشهير الرواية الموثوق به، كان يجعهل من داره مكاناً لابن

وكذلك نيل الأوطار \_وذكروا طرفاً من أحبار بعض الصحابة الذين كانوا يسمعون

الغناء، ولكن ليس في محالس الفحش والمعصية، كما جاء في الإصابة لابن حجر في

الإمام الشعبي الفقيه الشهير الرواية الموثوق به، كان يجعــل مـن داره مكانـا لابـن سريج يغني فيه عندما استقدمه أهل العراق من الحجاز<sup>(٣)</sup>.

ورب سائل يسأل فيقول: إن الآيات الواردة في سورة الشعراء والتي يقـول فيهـا ربنا عز وحل: ﴿والشعراء يتبعهم الغاوون، ألم تر أنهم في كـل واد يهيمـون، وأنهـم يقولـون مـالا يفعلـون، إلا الذيـن آمنـوا وعملـوا الصالحـات وذكـروا الله كثـيراً

١ – والحديث أخرجه الترمذي في باب مناقب عمر (٣٦٩٠). ٢ – التراتيب الإدارية ونظام الحكومة النيوية لعبد الحي الكتـاني (٢ |١٣٢)، ونيـل الأوطـار، للشـوكاني (٢ |٢٦٥) وما بعدها، والاستيعاب في معرفة الأصحاب لابن عبدالبر (٣ |٢١١). ٣ – التراتيب الإدارية ونظام الحكومة النبوية لعبد الحي الكتاني (٢ |٢٣١– ١٣٣). الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

أليس هذا دليلاً واضحاً على تحريم الشعر والقول به؟.

وللإجابة على هذا التساؤل نقول: إن المفسرين ذكروا أن هـذه الآيـات إنمـا نزلت في الكفار، كما ذكر ذلك الإمام القرطبي في تفسيره.

حيث روي عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه حينما نزلت هـذه الآيـات، جـاء حسان وكعب بن مالك وابن رواحة يبكون إلى النبي على، فقالوا: يـانبي الله، أنـزل الله تعالى هذه الآية وهو تعالى يعلم أنا شعراء، فقال: (اقـرؤوا مابعدهـا: ﴿إلا الذيـن أمنـوا وعملوا الصالحات، أنتم، ﴿وانتصـروا مـن بعـد مـاظلموا﴾ أنتـم ولاتذكـروا الآبـاء والأمهات<sup>(٢)</sup>.

وأما الإشكال الآخر، فهو الذي ورد في حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال النبي ﷺ: (لأن يمتلئ جوف أحدكم قيحاً حتى يريه، خير من أن يمتلئ شعراً)<sup>(٢)</sup> وفي الصحيح أيضاً عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: (بينما نحن نسير مع رسول الله ﷺ إذ عرض شاعر ينشد، فقال رسول الله ﷺ: (خذوا الشيطان أو أمسكوا الشيطان، لأن يمتلئ جوف رجل قيحاً، خير له من أن يمتلئ شعراً)<sup>(3)</sup>.

قال علماؤنا: إن فعل النبي تلك مع ذلك الشاعر، لما علم من حاله، فلعل هذا الشاعر كان مما عرف من حاله، أنه اتخذ الشعر طريقاً للكسب، فيفرط في المديح إذا أعطى، وفي الهجو والذم إذا لم يعط، فيؤذي الناس في أموالهم وأعراضهم، ولاخلاف في أن كل من كان على مثل هذا الحال، فكل ما يكسبه بالشعر حرام، وكل مايقوله من ذلك حرام عليه، ولايحل الإصغاء إليه، بل يجب الإنكار عليه، ثم يتابع الإمام القرطبي قوله في تأويل معنى الحديث (لأن يمتلئ): وهذا الحديث أحسن ماقيل فيه وفي تأويله إنه الذي قد غلب عليه الشعر، وامتلاً صدره منه دون علم سواه، يخوض به في الساطل، ويسلك به مسالك لاتحمد عقباها، كالمكثر اللفظ والهذر والغيبة والنميمة وقبيح

الإنشاد والسماع الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

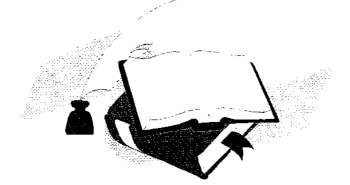
القول().

ولقد تابعه في هذا القول الإمام ابن حجر في الفتح حيث قمال في حديث (لأن يمتلىء): ولكن وجهه عندي أن يمتلئ قلبه من الشعر حتى يغلب عليه فيشغله عن القرآن وعن ذكر الله، فيكون الغالب عليه، وأما إذا كان القرآن والعلم الغالبين عليه فليس جُوفه ممتلئاً من الشعر.

ولعل ما جاء في الإجابة للإمام الزركشي يوضح الإشكال أكثر فأكثر حيث جاء فيه أن السيدة عائشة رضي الله عنها استدركت حديث أبي هريرة رضي الله عنه (لأن يمتلئ) فقالت: لم يحفظ أبو هريرة الحديث، إنما قال رسول الله ﷺ: (لأن يمتلئ جوف أحدكم قيحاً ودماً، خير له من أن يمتلئ شعراً هجيت به<sup>(٢) (٣)</sup>

ولدى التأمل يتضح لنا من خلال هذا الاستدراك، أن الرسول الكريم ﷺ نهى عن لون معين من الشعر، وهو فيما يتعلق بهجائه ﷺ أو مايكون مشابهاً للهجاء، ومن المعلوم أن هجاء الرسول الكريم ﷺ إنما هو هجاء للدعوة الإسلامية وهذا اللون لاخلاف في تحريمه(<sup>ن)</sup>.

وفي هذا ألقدر كفاية لمن يخضع لقول الله وقـول رسـوله صلـى الله عليـه وسـلم والله الهادي إلى سواء السبيل والحمد لله رب العالمين.



 ١ - الجامع لأحكام القرآن للإمام القرطبي (١٣ /١٥٣). ۲ - أخرجه البخاري (٦١٥٥) ومسلم (٥٨٥٣). ٣ - فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني (١٣ /١٦٧). ٤ - الإجابة لإيراد مااستدر كته عائشة على الصحابة: ص (٦٧)، وانظر فتح الباري شرح صحيح البخاري: ابن حجر العسقلاني (١٣ (١٦١).



0 713525 0 0 144418 0

i Markaa ji ... Seelaan

I

This file was downloaded from QuranicThought.com



#### الأدلة النقلية والعقلية (القياس)

عن سيدنا معقل بن يسار رضي الله عنه أن رسول الله قمال: (يَس قلب القربي) عن سيدنا معقل بن يسار رضي الله عنه أن رسول الله له، اقرؤوها على موتاكم<sup>(١)</sup>.

والمراد من (موتاكم) أي الميتين حقيقة، وليس المحتضرين وقال الشوكاني والمحب الطبري في شرح "موتاكم" الـواردة في الحديث: اللفـظ نـص في الأمــوات وتناولــه للمحتضرين بحاز، فلايصار إليه إلا لقرينة<sup>(٢)</sup>.

وحيث لا توجد قرينة تصرف ظاهر اللفظ عن حقيقت إلى المحاز فلا يصار إلى المحاز أي لتفسير كلمة (موتاكم) الواردة في الحديث بالمحتضرين، لعدم القرينة الصارفة ويبقى معنى (موتاكم) الميتين حقيقة ومعلوم لدينا أن الأموات إنماهم أحياء في قبورهم يسمعون قراءتنا ودعاءنا وقد مر معنا التفصيل في هذا في باب التوسل والاستغاثة في بداية فصل التوسل بالأموات (المنتقلين) فليراجع هناك.

عن عبد الرهمن بن العلاء بن اللجلاج عن أبيه قال لي أبي اللجلاج: (يا بني إذا أنا مت فالحد لي لحداً، فإن وضعتني في لحدي فقل: بسم الله وعلى ملة رسول الله ثم سنَّ التراب عليَّ سنَّاً، ثم اقرأ عند رأسي بفاتحة البقرة وخاتمتها، فإني سمعت رسول الله ﷺ يقول ذلك)<sup>(٣)</sup>.

وقال البعض: إن هذا الحديث مرسل، وإنسا لو سلمنا أنه مرسل، فجمه ور

١ – أخرجه أبو داود (٢١٢١) وابن ماجه (٨٤٤٨)، والنسائي في عمل اليوم والليلة (٢٠٧٤)، وأحمد (٥ (٢٦)، والحاكم (١ (٥٦٥)، والبغوي (٢٤٤١) وابن أبي شيبة (٣ (٢٣٧) والطبراني في الكبير (٢٠ برقم ٥٠٥)، والجاكم (١ (٥٢٥)، وذكره السيوطي في الحامع الصغير (٢٤٤١) ورمز لحسنه، والطيالسي (٢٣٩)، وابن حبان (٣٠،٣) عن أبي هريرة و أبي ذر قالا: قال رسول الله صلى ١ الله عليه وسلم. (٥٢٠) عن أبي هريرة و أبي ذر قالا: قال رسول الله صلى ١ الله عليه وسلم. (٢٣٤)، والطبراني في الكبير (٢٠ برقم ٢٠٥)، والبيهقي (٣ (٣٨٣)، وذكره السيوطي في الحامع الصغير (٢٤٤٩) ورمز لحسنه، والطيالسي (٢٣٩)، وابن حبان (٣،٠٣) عن أبي هريرة و أبي ذر قالا: قال رسول الله صلى ١ الله عليه وسلم. (٥٠ مامن ميت يحوت فيقرأ عنده يس الا هوَّن الله عز وجل عليه) أخرجه الديلمي (٢٠٩٩).
 ٢ - نيل الأوطار (٣ ) ٢٥).
 ٣ - أخرجه الطيراني في الحدمي الميثمي في محمع الزوائد (٢٤٢٤) وقال: رحاله موثوقون.

الوسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST FOR JUNE الفقهاء والأصوليين نصوا على الاستدلال بالحديث المرسل.

قال ابن كثير في كتابه الباعث الحثيث: قال ابن الصلاح: والاحتحاج به(المرسل) مذهب مالك وأبي حنيفة وأصحابهما، قلت: أي ابن كثير- وهو محكي عن الإمام أحمد بن حنبل في رواية. (الباعث الحثيث في مصطلح الحديث ص ٤٨-).

وقولهم مرسل: مردود، لأن الحديث متصل وهذا سنده: قال الطبراني: حدثني الحسين بن إسحاق التستري، ثنا علي بن حجر، ثنا مبشر بن إسماعيل، حدثني عبد الرحمن بن العلاء بن اللجلاج عن أبيه قال: أبي اللجلاج أبو خالد: (يابني إذا أنا مت... الحديث<sup>(۱)</sup>.

وأخرج الحافظ السيوطي وأبو القاسم في قواعده: (من دخل المقبرة فقرأ الفاتحة وألهاكم التكاثر وقل هو الله أحد ثم قال: إني جعلت ثواب ما قرأته من كلامك لأهـل القبور من المؤمنين والمؤمنات كانوا شفعاء له يوم القيامة).

وعن سيدنا ابن عمر رضي ا لله عنه: (يستحب أن يقرأ على القبر بعد الدفن أول سورة البقرة وحاتمتها)<sup>(٢)</sup>.

**وعن سيدنا أبي الدرداء وأبي ذر رضي الله عنهما**: (ما من ميت يمـوت فتقـرأ عنده يس إلاهون الله عليه)<sup>(٣)</sup>.

وعن أبي الشعثاء صاحب ابن عباس: (أنه يستحب قراءة سورة الرعد وأن ذلك يخفف عن الميت) وفيه عن الشعبي قال: (كانت الأنصار يستحبون أن تقرأ عند الميت سورة البقرة)<sup>(٤)</sup>.

وعن الإمام أهمد قال: حدثنا ابن المغيرة، حدثنما صفوان قبال: كمانت المشيخة يقولون: إذا قرئت أي يس عند الميت خُفَّفَ عنه بها<sup>(٥)</sup>.

 ١ – الرد المحكم المتين للشيخ عبدا لله الصديق ص٣٨٣، و نصب الراية للزيلعي (٢ / ٣٠٢). ٢ – الأذكار للنووي ص (١٢٣). ٣ - أخرجه الديلمي (٢٠٩٩). ٤ – ذكره الشوكانى في نيل الأوطار (٣|٢٥) وورد في سبل السلام (٢|٩١). م – تفسير ابن كثير (٣/ ٥٦٣) والتلخيص (٢/ ١٠٤).

الوسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

مذهب السادة الشافعية

# قال الحافظ السيوطي في شرح الصدور ما نصه: باب قراءة القرآن للميت أو على القبر: اختلف في وصول ثواب القرآن للميت: فجمهور السلف والأئمة الثلاثة قالوا بالوصول، وخالف ذلك إمامنا الشافعي مستدلاً بقوله تعالى: **(وأن ليس للإنسان** إلا ما سعى <sup>(۱)</sup> ثم أقر ذلك لقوله رحمه الله تعالى: (.... وأما القراءة على القبر فحزم بمشروعيتها أصحابنا وغيرهم) قال الزعفراني: سألت الشافعي رحمه الله تعالى عن القراءة عند القبر؟ فقال: لابأس بها قال الإمام النووي في كتابه رياض الصالحين (باب الدعاء للميت بعد دفنه):

قال الشافعي رحمه ا لله: ويستحب أن يُقرأ عنده شيء مــن القـرآن، وإن ختمـوا القرآن عنده كان حسناً<sup>(۲)</sup>.

وقال النووي رحمه ا لله في شرح المهذب: يستحب لزائر القبور أن يقرأ ما تيسر من القرآن ويدعو لهم عقبها. نص عليه الشافعي واتفق عليه الأصحاب، وزاد في موضع آخر: وإن ختموا القرآن على القبر كان أفضل.

وقال القرطبي: وقد استدل بعض علمائنا على قراءة القرآن على القـبر بحديث: (العسيب والرطب الذي شقه النبي ﷺ باثنين ثم غرس على قبر نصفاً وعلى قـبر نصفاً، وقال: (لعله يخفف عنهما ما لم يَيْبَسَا)<sup>(٣)</sup> قال: يستفاد من هـذا غـرس الأشـحار وقـراءة القرآن على القبور، وإذا خفف عنهم بالأشحار فكيف بقراءة الرحل المؤمن القرآن.

وقال النووي: استحب العلماء قراءة القرآن عند القبر، واستأنسوا لذلك بحديث الجريدتين وقالوا: إذا وصل النفع إلى الميت بتسبيحهما حال رطوبتهما فانتفاع الميت بقراءة القرآن عند قبره أولى فإن قراءة القرآن من إنسان أعظم وأنفع من التسبيح من عود وقد نفع القرآن بعض من حصل له ضرر في حال الحياة فالميت كذلك.

١ – سورة النحم الآية (٣٩). ٢ – المحموع للنووي (٥ |٢٩٤)، ورياض الصالحين (٩٤٧). ٣ – أخرجه البخاري (٢١٨) ومسلم (١٦٧٥)، وأبو داود (٢٠)، والترمذي (٢٠)، والنسائي (٣١) وابن ماجه (٣٤٧)، وأحمد (١ (٢٢٥)، وابن أبي شيبة (٣١ (٣٧٥)، والبيهقي في "السنن" (١ |٤٠٢)، وابن خزيمة (٥٥)، والدارمي (٣٣٩)، وعبد بن حميد (٢٦٠). الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

THE PRINCE GHAZI TRUST

وصول ثواب القرآن

قال ابن الرفعة: الذي دل عليه الخبر بالاستنباط أن بعض القرآن إذا قصد به نفع الميت وتخفيف ما هو فيه نفعه، إذ ثبت أن الفاتحة لما قصد بها القارئ نفع الملدوغ نفعته، وأقر النبي على ذلك بقوله: (وما يدريك أنها رقية)<sup>(1)</sup> وإذا نفعت الحي بالقصد كان نفع الميت بها أولى<sup>(٢)</sup> وتبعه السبكي في ذلك.

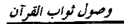
وقال في شرح الروض في كتاب الإجارة (فرع) الإجارة للقراءة على القبر مُدَّة معلومة أو قدراً معلوماً جائزة، للانتفاع بنزول الرحمة حين يقرأ القرآن، ويكون الميت كالحي الحاضر سواء أعقب القرآن بالدعاء أو جعل أجر قراءت له أم لا، فتعود منفعة القرآن إلى الميت في ذلك، ولأن الدعاء يلحقه وهو بعدها أقرب إجابةً وأكثر بركة، ولأنه إذا جعل أجره الحاصل بقراءته للميت فهو دعاء بحصول الأجر له فينتفع به، فقول الشافعي: إن القراءة لا تصل إليه محمول على غير ذلك.

وقال الإمام النووي: عن القاضي حسين في (الفتاوى) أن الاستئجار لقراءة القرآن على رأس القبر ملة حائز كالاستئجار للأذان وتعليم القرآن. واعلم أن عود المنفعة إلى المستأجر شرط، فيجب عودها في هذه الإجارة إلى المستأجر أو الميت، فالمستأجر لاينتفع بقراءة غيره، ومعلوم أن الميت لايلحقه ثواب القراءة المجرد، فالوجه تنزيل الاستئجار على صورة انتفاع الميت، ذكر الشيخ عبد الكريم الشالوسي: أنه إن نوى القارئ بقراءته أن يكون ثوابها للميت لم يلحقه، وإن قرأ ثم جعل ما حصل من الأجر له فهذا دعاء بحصول ذلك الأجر للميت، فينتفع الميت.

قال النووي: ظاهر كلام القاضي حسين صحة الإجارة مطلقاً وهو المحتار، فإنَّ موضع القراءة موضع بركة، وبه تنزل الرحمة، وهذا مقصود ينفع الميت والله أعلم<sup>(٣)</sup>.

**وفي الرملي على المنهـاج في بـاب الوصايـا**: أن الدعـاء بوصـول ثـواب القـراءة للميت مقبول قطعاً، فإنه إذا كان مقبولاً بما لاحق فيه للداعي فكيف بمالا حـق فيـه ولا عمل؟ أي فهو مقبول من باب أولى، وقال ابن الصلاح: وينبغي الجزم بنفع قوله: اللهـم

١ – أخرجه البخباري (٢٢٧٦)، ومسلم (٣٩٧٥)، وأبسو داود (٢١٨٣)، والسترمذي (٢٠٦٤)، وابسن ماجه (٢١٥٦)، وأحمد (٣ ٢)، والنسباني في عمل اليسوم والليلسة (٢٨ ١٠)، والدارقطيني (٣ ١٤٢)، والبيهقسي (٢/١٢٤)، والطحاوي (٤/٢٢٦ – ١٢٢). ٢ – المقالات السنية ص (١٧٠ – ١٧٢)، وإتحاف السادة المتقين(١٠ (٣٦٩). ٣ – روضة الطالبين للنووي (٥ / ١٩١).



THE PRINCE GHAZI TRUST

أوصل ثواب ما قرأناه لأنه إذا نفعه الدعماء بماليس للداعي فماله أولى ويجري هذا في سائر الأعمال وقال الشبر ماسي على الرَّملي: إنه إن نوى ثواب قراءته، أودعما عقبهما بمحصول ثوابها للميت، أوقرأ عند قبره حصل لمه ثواب القراءة وحصل للقرارئ أيضاً الثواب، فإذا سقط ثواب القرارة ينبغي أن الثواب، فإذا سقط ثواب القرارة ينبغي أن الثواب، فإذا سقط ثواب القرارة ينبغي أن الثواب، فأذا سقط ثواب القرارة وغيرهم حواز القارئ الثورة القرارة للنبي في الرائمي القراءة وحصل للقرارئ أيضاً الثواب، فإذا سقط ثواب القرارة وخصل للقرارئ أيضاً الثواب، فإذا سقط ثواب القرارة وحصل للقرارئ أيضاً الثواب، فأذا سقط ثواب القرارة عند قبره حصل له ثواب القراءة وحصل للقرارئ أيضاً الثواب، فإذا سقط ثواب القرارة القرارة القرارة وخيرهم حواز القارئ الثواب للميت ولولم يدع... واختار السبكي وابن حجر والرملي وغيرهم حواز إهداء القراءة القراءة للنبي التي قياساً على الصلاة عليه.

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

**وفي شرح المنهاج لابن النحوي: (و**المحتار الوصول إذا سأل الله إيصال ثـواب قراءته، وينبغي الجزم به لأنه دعا فإذا جاز الدعاء للميت بما ليس للداعي فـلأن يجـوز ماهو له أولى)<sup>(۱)</sup>.

وفي باب الإجارة من فتاوى شيخ الإسلام زكريا الأنصاري ما نصه: سئل عن إجارة من يقرأ لحي أو ميت بوصية أو نذر أو غيرهما ختمة هل يصح ذلك من غير تعيين زمان أو مكان، أو لابد من التعيين حتى يمتنع ذلك فيمن أوصى بالقراءة ثم مات غريقاً أولا يعرف له قبر؟ وإذا قلتم بالأول فهل تصح الإجارة لقراءة قرآن بالتعيين المذكور أو لا؟ وإذا فرغ القارئ من القراءة فما صورة ما يدعو به؟ هل يقول: اللهم الحعل ثواب ما قرأته لفلان أو مثل ثوابه؟ وهل يهديه أولاً للأنبياء والصالحين ثم للمستأجر له أو يهديه أولاً له ثم لهم؟ فأجاب: بأن الإجارة تصح لقراءة ختمة من غير تقدير بزمن، وتصح قراءة قرآن بتقدير ذلك سواءً عيّنَ مكاناً أم لا، وقد أفتى القاضي المستأجر له أو يهديه أولاً له ثم لهم؟ فأجاب: بأن الإجارة تصح لقراءة ختمة من غير معين بصحتها بقراءة القرآن على رأس القبر مدة كالإجارة للأذان وتعليم القرآن، قال أقرب إجابة وأكثر بركة، وإما يمعل ما حصل من الأجر له، والمحتار كما قاله النووي أقرب إجابة وأكثر بركة، وإما بجعل ما حصل من الأجر له، والمحتار كما قاله النووي أورب إجابة وأكثر بركة، وإما يعلى ما حصل من الأجر له، والمحتار كما قاله النووي أورب إجابة وأكثر بركة، وإما يعلم ما حصل من الأجر له، والمحتار كما قاله النووي أورب إجابة وأكثر بركة، وإما يعلى ما حصل من الأجر له، والمحتار كما قاله النووي وعيره أوحرة مطلقاً كما هو ظاهر كلام القاضي لأن محل القراء على بركة وتنزل وغيره، وصورة ما يدعو به: اللهم اجعل مثل ثواب ذلك... إلخ، إذ المعنى على مثل أقرب ذلك، كما لو أوصى لزيد بنصيب ابنه فإنه يصح على معنى مثل نصيب ابنه، ثواب ذلك، كما لو أوصى لزيد بنصيب ابنه فإنه يصح على معنى مثل نصيب ابنه،

( - نيل الأوطار (٤ ٥، ١)، سبل السلام (٢ /١١٨ - ١١٩).

| وصول ثواب القرآن | ATANXING TANGATA | م المحمد الم |
|------------------|------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                  |                  | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية                                                                         |

وإن كان المعنى على ذلك فله أن يهدي ثواب ذلك للأنبياء والصالحين ثم للمستأجر له بل هو أولى لما فيه من التبرك بتقديم من يطلب بركته، وهو أحب للمستأجر غالباً.

وقال العسقلاني عندما سئل عن وصول ثواب القراءة للميت مايلي: هي مسألة مشهورة والحاصل أن أكثر المتقدمين من العلماء نصوا على الوصول، وأن المختار الوقف عن الجزم على المسألة مع استحباب عمله والإكثار منه<sup>(١)</sup>.

وقال العلامة الشربيني في تفسير قوله تعالى: ﴿وأن ليس للإنسان إلا ما سعى»(٢).

ما يلي: (وأن ليس للإنسان) كائناً من كان (إلا ما سعى) فلا بد أن يعلم الحق في أي جهة فيسعى فيه، ودعاء المؤمنين للمؤمن من سعيه بموادَّته ولو بموافقته لهم في الدين فقط وكذا الحج عنه والصدقة ونحوها فكذلك، وتضحية النبي تلاعب أمته أصل كبير في ذلك فإن من تبعه وادَّه وهو أصل في التصدق عن الغير وإهداء ما له من الثواب في القراءة ونحوها إليه، وقال ابن عباس رضي ا لله عنهما: هذا منسوخ الحكم في هذه الشريعة، أي وإنما هو في صحف موسى وإبراهيم عليهما السلام بقوله: ﴿ **أَحْقَنَا بَهُم** وإبراهيم عليهما السلام، أما هذه الأمة فلهم ما سعوا وما سعى لهم غيرهم لما يروى أن امرأة رفعت صبياً فقالت: يا رسول الله ألهذا حج. فقال: (نعم ولك أحرّ)<sup>(3)</sup>. وقال رجل للنبي تلخ: إن أمي افتلت نفسها<sup>(0)</sup>، وأراها لو تكلمت تصدقت، فهل لها أحر إن

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية ، ومول ثواب القرآن THE PRINCE GHAZI TRUST

وقال السيد الآلوسي في تفسير الآية السابقة ما نصه: (وقال بعض أحلة المحققين إنه ورد في الكتاب والسنة ما هو قطعي في حصول الانتفاع بعمل الغير وهـو ينافي ظاهر الآية فتقيد بما لايهنه العامل).

وقال الشيخ محمد العوبي معقباً على قول الآلوسي السابق: على أن المحققين من المفسرين قالوا: إن سعي غيره لما لم ينفعه إلا مبنياً على سعي نفسه (وهو أن يكون مؤمناً) كان سعي غيره كأنه سعي نفسه لكونه تابعاً له وقائماً بقيامه، ولأن سعي غيره لاينفعه إذا عمله لنفسه، ولكن إذا نواه به فهو به فهو بحكم الشرع كالنائب عنه والوكيل القائم مقامه.

وقد قال تعالى: ﴿فما تنفعهم شفاعة الشافعين﴾<sup>(١)</sup>، ولو آمنوا لانتفعوا بشفاعة إحوانهم المؤمنين، وكذلك سعي المؤمن لأخيه المؤمن لو لم يكن مؤمناً لما انتفع به فإيمانه هو سبب قبول شفاعة أخيه وسعيه، وحيث إن إيمانه من سعيه وعليه ترتب قبول سعي غيره له دخل ذلك تحت نطاق قوله تعالى: ﴿ **وأن ليس للإنسان إلا ما سعى**﴾<sup>(٢)</sup>. حيث قد سعى بإيمانه في قبول سعي الغير له.

ويدل على ذلك حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده<sup>(٣)</sup>: أن العاص بن وائل نذر في الجاهلية أن ينحر مائة بدنة، وأن هشاماً ابنه نحر عنه حصته خمسين، وأن عمراً ابنه سأل النبي ﷺ عن ذلك فقال له: (أما أبوك فلو كان أقر بالتوحيد فصمت وتصدقت عنه نفعه ذلك)<sup>(٤)</sup>.

#### مذهب السادة الحنفية

قال العلامة المرغيناني في كتابه (الهداية) في أول باب الحـج عـن الغـير مـا نصـه: (الأصل في هذا الباب أن الإنسـان لـه أن يجعـل ثـواب عملـه لغـيره صـلاة أو صومـاً أو صدقة أو غيرها عند أهل السنة والجماعة، لما روي عن النبي ﷺ: (أنـه ضحـي بكبشـين أملحين أحدهما عن نفسه والآخر عن أمته ممن أقر بوحدانية الله وشهد له بالبلاغ)<sup>(٥)</sup>.

وصول ثواب القرآن الموسوعة اليوسفية في بيان أذلة الصوفية

وقال العلامة البدر العيني في شرحه على كنز الدقائق ما نصه: (يصل إلى الميت جميع أنواع البر من صلاة أو صوم أو حج أو صدقة أو ذكر أو غير ذلك)<sup>(1)</sup>.

وقال العلامة الزيلعي في شرحه على الكنز أيضاً في باب الحج عن الغير ما نصه: الأصل في هذا الباب أن الإنسان له أن يجعل ثواب عمله لغيره عند أهل السنة والجماعة صلاة كان أو صوماً أو حجاً أو صدقة أو قراءة قرآن أو الأذكار إلى غير ذلك من جميع أنواع البر، ويصل ذلك إلى الميت وينفعه... فقد ورد في الأثر: (إن من البر بعد الموت أن تصلي لهما -أي الوالدين- مع صلاتك وأن تصوم لهما مع صومك).

**وورد أيضاً**: (من مرّ على المقابر وقرأ قل هـو الله أحـد إحـدى عشـرة مـرة ثـم وهب أجرهما للأموات أعطي من الأجر بعدد الأموات).

وورد: (من دخل المقابر فقرأ سورة يَس خفف عنهم يومئذ وكان لـه بعـدد مـن فيها حسنات).

وورد أنه يصل ثواب من يهدي إليهم ويفرحون به كما يفرح أحدكم بالطبق إذا أهدي إليه).

وعن معقل بن يسار رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: (اقرؤوا على موتاكم سورة يس)<sup>(٢)</sup>.

وعنه عليه الصلاة والسلام أنه ضحى بكبشين أملحين أحدهما عن نفسه والآخر عن أمته)<sup>(٢)</sup>، أي جعل ثوابه لأمته.

وهذا تعليم منه عليه الصلاة والسلام أن الإنسان ينفعه عمل غيره والاقتداء به هو الاستمساك بالعروة الوثقي.

وعن سيدنا أبي هريرة رضي ا لله عنه أن النبي صلى ا لله عليه وسـلم قـال: [إن ا لله ليرفع الدرجة للعبد الصالح في الجنة فيقول: يارب أنـــى لي هــذه؟ فيقــول: باسـتغفار

> ۱ – انظر نیل الأوطار للشو کانی (٤ |۲۱۰). ۲ – تقدم تخریجه ص (۲۹۳). ۳ – أخرجه مسلم (۲٤، ٥)، وأبو داود (۲۷۹۲)، وأحمد (٦ |۷۸) وقد تقدم تخریجه بلفظ مقارب.

وصول ثواب القرآن

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

6 16500 6

ولهذا قال تعالى: (واستغفر لذنبك وللمؤمنين والمؤمنات)<sup>(٢)</sup>. وما أمر الله به من الدعاء للمؤمنين والاستغفار لهم وما ذكره في كتابه العزيز من استغفار الأنبياء والملائكة لهم حجة لنا عليهم، لأن كل ذلك عمل الغير، وأما قول تعالى: (وأن ليس للإنسان إلا ما سعى)<sup>(٢)</sup> فقد قال ابن عباس رضي الله عنهما إنها منسوخة بقوله تعالى: (والذين آمنوا واتبعتهم ذريتهم بإيمان)<sup>(٤)</sup> وقيل هي خاصة بقوم موسى وإبراهيم عليهما الصلاة والسلام، لأنه وقع حكاية عما في صحفهما بقول تعالى: (أم وأما المؤمن فله ما سعى له أخور).

وقال ابن عابدين رحمه الله تعالى: صرح علماؤنا في باب الحج عن الغير بأنَّ للإنسان أن يجعل ثواب عمله لغيره صلاةً أو صوماً أو صدقة أو غيرها، واستدلوا بما روي عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله تلك: (وإذا تصدق بصدقة تطوعاً فيجعلها عن أبويه، فيكون لهما أجرها ولا ينتقص من أجره شيئاً)<sup>(1)</sup> بل قال بعضهم: إن الأفضل لمن يتصدق نفلاً أن ينوي لجميع المؤمنين والمؤمنات، لأنها تصل إليهم ولا ينتقص من أجره شيء، وهو مذهب أهل السنة والجماعة. وقال أيضاً: والذي حرره المتأخرون من الشافعية وصول القراءة للميت إذا كانت بحضرته أودُعي له عقيبها -ولو غائباً- لأن محل القراءة تنزل فيه الرحمة والبركة، والدعاء عقبها أرحى للقبول، ولهذا اختاروا في الدعاء: اللهم أوصل مُثل ثواب ما قرأته إلى فلان، وأما عند (الحنفية) فالواصل إليه الثواب نفسه.

وقال أيضاً: وبهذا علم أنه لافرق بين أن يكون المجعول له ميتاً أو حياً، والظاهر أنه لافرق بين أن ينوي به عند الفعل للغير أو يفعله لنفسه، ثم بعد ذلك يجعل ثوابه لغيره وروي عن عائشة رضي الله عنها أن رحلاً أتى النبي ﷺ فقال: يـــا رســول الله إن

١ - أخرجه الإمام أحمد رقم (١٠٢٠٢)، وقال ابن كثير في تفسيره: إسناده صحيح. ۲ – سورة محمد الآية (۱۹). ٣ - سورة النجم الآية (٣٩). ٤ – سورة الطور الآية (٢١). صورة النجم الآية (٣٦ - ٣٢). ۲ – مسند أحمد بشرح البنا (۱،۱/۸).

MOSERS وصول ثواب القرآن الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI I RUST FOR QURANIC THOUGHT of the search (نعم)<sup>(۱)</sup>.

وعن سيدنا بريدة رضي الله عنه قال: بينا أنا حالس عند رسول الله على إذ أتته امرأة فقالت: إني تصدقت على أمي بجارية، وإنها ماتت قال : فقال: (وحب أحرك ورجعت إليك في الميراث). قالت: يا رسول الله، إنه كان عليها صوم شهر أفأصوم عنها؟ قال: (صومي عنها). قالت: إنها لم تحج قط أفأحج عنها؟ قال: (حجي عنها)<sup>(٢)</sup> وقال أيضاً: وفي شرح اللباب للمُلا علي القاري: ثم من آداب الزيارة(أي زيارة القبور) ما قالوا: أنه يأتي الزائر من قبل رحلي المتوفى لامن قبل رأسه لأنه أتعب لبصر الميت بخلاف الأول، لأنه يكون مقابل بصره، هذا إذا أمكنه وإلا فقد ثبت أنه على (قرأ أول سورة البقرة عند رأس الميت وآخرها عند رحليه)<sup>(٣)</sup>.

ويقرأ يس لما ورد: (من دخل المقابر فقرأ سورة يَس خفف الله عنهم يومئذ وكان له بعدد من فيها من حسنات).<sup>(٤)</sup>

### مذهب السادة المالكية

قال القاضي أبو عياض في شرحه على صحيح مسلم في حديث الجريدتين عند قوله ﷺ : (لعله يخفف عنهما مادامتا رطبتين)<sup>(٥)</sup> ما نصه: (أحذ العلماء من هذا الحديث استحباب قراءة القرآن على الميت، لأنه إذا خفف عنه بتسبيح الجريدتين وهما جماد فقراءة القرآن أولى).

وقال ابن رشد في كتابه النوازل ما نصه: (وإن قرأ الرحل وأهدى ثواب قراءتمه للميت جاز ذاك وحصل للميت أحره).

وقال العلامة ابن الحاج في كتابه (المدخل) ما نصه: (لو قرأ في بيته وأهدى إليه لو صلت، وكيفية وصولها: أنه إذا فرغ من تلاوته وهب ثوابها له، أو قال: اللهم اجعل

| (1V09) a start in the company of the start in the               | ۱ – تقدم تخریجه ص (۲۹۸).          |
|-----------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
| داود (١٦٥٦) مختصراً، والـترمذي (٦٦٧) مختصراً، وابن ماجـه (١٧٥٩) | ۲ – أخرجه مسلم (۲۲۹۲)، وأبو ا     |
| النووى في شرحة على مسلم (١٠٠٠ ، ١٠٠٠)                           | من أ. أحد (٥) ٥/١٠ انظ            |
| ١٣) وأورده الهيثمي في المجمع (٤٢٤٢).                            | ٣ – أخرجه الطبراني في الكبير (٦١٣ |
|                                                                 | ع – الحاشية (٢ ٢ ٢ ٢).            |
|                                                                 | ه – تقدم تخریجه ص (۲۹۵).          |

|                  |                                                        | 6                           |                     |
|------------------|--------------------------------------------------------|-----------------------------|---------------------|
| وصول ثواب القرآن |                                                        | ي بيان أ <b>دلة الصوفية</b> | الموسوعة اليوسفية ف |
|                  | THE PRINCE GHAZI TRUST                                 | 🦉 <b>-</b> 111 🖉            |                     |
| د خلاف).         | FOR OUR'ANIC THOUGHT<br>ن يصل إلى أخية والدعاء يصل بلا | لك دعاء بالثواب لأ          | توابها له، فإن ذ    |

وقال العلامة عبد الحق الإسنيلي في كتابه (العاقبة) ما نصه: (واعلم أن الميت كالحي فيما يعطاه ويهدى إليه، بل الميت أكثر وأكثر، لأن الحي قد يستقل ما يهدى إليه ويستحقر ما يتحف به، والميت لايستحقر شيئاً من ذلك ولو كان مقدار جناح بعوضة أو وزن مثقال ذرة لأنه يعلم قيمته، وقد كان يقدر عليه فضيعه، وقد قال عليه الصلاة والسلام: (إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلا من ثلاث:صدقة حارية أو ولد صالح يدعو له أو علم ينتفع به)<sup>(۱)</sup>.

فهذا دعاء الولد يصل إلى والده وينتفع بـه، وكـذا أمـره عليـه الصـلاة والسـلام: بالسلام على أهل القبور والدعاء لهم، ما ذاك إلا لكون ذلك الدعاء لهم والسلام عليهـم يصل إليهم ويأتيهم والله أعلم.

**وورد في الأثر أن**: (الميت في قبره كالغريق ينتظر دعوة تلحقه مـن ابنـه أو أخيـه أو صديقه، فإذا لحقته كانت أحب إليه من الدنيا وما فيها).

وقال صاحب كتاب مواهب الجليل ما نصه: (ونقل ابن الفرات عن القرافي أنه قال: الذي يتجه أنه لهم (الأموات) بركة القراءة كما يحصل لهم بركة الرحل الصالح يدفن عندهم أو يدفنون عنده) ثم قال في مسألة وصول القراءة للميت ما نصه: (وإن حصل الخلاف فيها فلا ينبغي إهمالها، فلعل الحق هو الوصول)<sup>(٢)</sup>.

### مذهب السادة الحنابلة

قال ابن تيمية رحمه ا لله تعالى: (الأمر الذي كان معروفاً بين المسلمين في القرون المفضلة أنهم كانوا يعبدون ا لله بأنواع العبادات المشروعة، فرضها ونفلها من الصلاة والصيام والقراءة والذكر وغير ذلك، وكانوا يدعون للمؤمنين والمؤمنات كما أمر ا لله بذلك لأحيائهم وأمواتهم في صلاتهم على الجنازة، وعند زيارة القبور وغير ذلك، وروي عن طائفة من السلف: عند كل ختمة دعوة مُحابة، فإذا دعا الرحل عقيب الختم

أخرجه مسلم (٩٩٩٤)، وأبو داود (٢٨٨٠)، والترمذي (١٣٧٦) والنسائي (٣٦٥٣)، والبخاري في الأدب
 المفرد (٣٨)، وأحمد (٢/٢٧٦) وابن حبان (٢،١٦)، والبغوي (١٣٩)، والطحاوي (٢٤٦)، والبيهقي
 (٣/ ٢٩٢)، وأبو يعلى (٢٥٤٦) والدارمي (٥٦٥)، وابن خزيمة (٤٩٤٦).
 ٢ – مواهب الجليل (٢ | ٢٣٨).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

لنفسه ولوالديه ولمشايخه وغيرهم من المؤمنين والمؤمنات كان هذا من الجنس المشروع، وكذلك دعاؤه لهم في قيام الليل وغير ذلك من مواطن الإجابة وقد صح عن النبي أنه أمر بالصدقة عن الموتى من الأعمال الصالحة وكذلك ما جاءت به السنة في الصوم عنهم، وبهذا وغيره احتجَّ من قال من العلماء إنه يجوز إهداء ثواب العبادات المالية والبدنية إلى موتى المسلمين كما هو مذهب أحمد وأبي حنيفة وطائفة من أصحاب مالك والشافعي، فإذا أهدي لميت ثواب صيام أو صلاة أو قراءة جاز ذلك.

وصول ثواب القرآن

وقال رحمه الله تعالى أيضاً: من اعتقد أن الإنسان لاينتفع إلا بعمله فقـد خـرق الإجماع وذلك باطل من وجوه كثيرة:

أحدها: أن الإنسان ينتفع بدعاء غيره وهو انتفاع بعمل الغير.

ثانيها: أن النبي ﷺ يشفع لأهل الموقف في الحساب ثم لأهل الجنة في دخولها ثـم لأهل الكبائر في الخروج من النار، وهذا انتفاع بعمل الغير.

ثالثها: أن كل نبي وصالح له شفاعة وذلك انتفاع بعمل الغير.

رابعها: أن الملائكة يدعون ويستغفرون لمن في الأرض وذلك منفعة بعمل الغير.

خامسها: أن الله تعالى يخرج من النار من لم يعمل خيراً قط بمحض رحمته وهــذا انتفاع بغير عملهم.

سادسها: أن أولاد المؤمنين يدخلون الجنبة بعمل آبائهم وذلك انتفاع بمحض عمل الغير.

سابعها: قال تعالى في قصة الغلامين اليتيميين (وكان أبوهما صالحاً)<sup>(١)</sup> فانتفعا بصلاح أبيهما وليس هو من سعيهما.

ثامنها: أن الميت ينتفع بالصدقة عنه وبالعتق، بنص السنة والإجماع وهو من عمل الغير.

تاسعها: أن الحج المفروض يسقط عن الميت بحج وليه بنص السنة وهو انتفاع

١ – سورة الكهف الآية (٨٢).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

**عاشرها:** أن الحج المنذور أو الصوم المنذور يسقط عن الميت بعمل غيره بنص السنة وهو انتفاع بعمل الغير.

حادي عشرها: أن المدين الذي امتنع علم من الصلاة عليه حتى قضى دينـه أبـو قتادة، وقضى دين الآخر علي بن أبـي طـالب وانتفـع بصـلاة النبي علم وبـردت جلدتـه بقضاء دينه وهو من عمل الغير.

ثاني عشرها: أن النبي ﷺ قـال لمـن صلـى وحـده (ألارجـل يتصـدق على هـذا فيصلي معه<sup>(۱)</sup> فقد حصل له فضل الجماعة بفعل الغير.

ثالث عشرها: أن الإنسان تبرأ ذمته من ديوان الخلق إذا قضاها قاضٍ عنه وذلـك انتفاع بعمل الغير.

رابع عشرها: أن من عليه تبعات ومظالم إذا حلل منها سقطت عنه وهذا انتفاع بعمل الغير.

المستخا**مس عشرها:** أن الجار الصالح ينفع في المحيا والممات كما جاء في الأثـرو هـذا انتفاع بعمل الغير.

سادس عشرها: أن جليس أهل الذكر يرحم بهم وهو لم يكن منهم، ولم يجلس لذلك بل لحاجة عرضت له، والأعمال بالنيات، فقد انتفع بعمل غيره.

سابع عشرها: الصلاة على الميت والدعاء لــه في الصلاة انتفـاع للميت بصلاة الحي عليه وهو عمل غيره.

ثامن عشرها: أن الجمعة تحصل باجتماع العدد وكذلنك الجماعة بكثرة العدد وهو انتفاع للبعض بالبعض.

تاسع عشرها: أن إلله قال لنبيه ﷺ: ﴿وما كان الله ليعذبهم وأنت فيهم (٢)

١ ~ أخرجه أحمـد (٣|٥) والـزمذي (٢٢٠)، وأبو داود (٥٧٤)،والدارمي (١٣٤١)، وأبو يعلــى (١٠٥٧) والحاكم (١ |٢٠٩) وصححه ووافقه الذهبي . ٢ – سورة الأنفال الآية (٣٣). الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

وصول ثواب القرآن

وقال تعالى: (ولولا رجال مؤمنون ونساء مؤمنات) (() ولولا دفع الله الناس بعضهم ببعض) () فقد دفع الله تعالى العذاب عن بعض الناس بسبب بعض وذلك انتفاع بعمل الغير.

عشرونها: أن صدقة الفطر تحب على الصغير وغيره ممن يمونه الرحل فينتفع بذلك من يخرج عنه ولا سعي له.

حادي عشرينها: أن الزكاة تجب في مال الصبي والمحنون ويشاب على ذلك ولا سعي له. ومن تأمل العلم وجد من انتفاع الإنسان بما لم يعمله ما لايكاد يحصى فكيف يجوز أن تَتَأول الآية على خلاف صريح الكتاب والسنة وإجماع الأمة، والمراد بالإنسان العموم<sup>(٣)</sup>.

وقال الشيخ ابن القيم في كتاب الروح ما نصه: وقد ذكر عن جماعة من السلف أنهم أوصوا أن يُقرأ عند قبورهم وقت الدفن، قال عبد الحق: يروى أن عبدا لله ابن عمر أمر أن يُقرأ عند قبره سورة البقرة، وكان الإمام أحمد ينكر ذلك أولاً حيث لم يبلغه فيه أثر ثم رجع، وقال الخلال في كتاب الجامع: القراءة عند القبور: عن عبد الرحمن بن العلاء بن اللجلاج عن أبيه قال: قال أبي: إذا أنا مت فضعني في اللحد، وقل: بسم الله وعلى سنة رسول الله، وسنَّ عليّ التراب سناً، واقرأ عند رأسي بفاتحة البقرة وخاتمتها، فإني سمعت عبد الله بن عمر يقول ذلك. قال عباس الدوري: سألت أحمد بن حنبل، قلت تحفظ في القراءة عند القبر شيئاً، فقال: لا، وسألت يحيى بن معين فحدثني بهذا الحديث. قال الخلال: وأخبرني الحسن بن أحمد الوارق حدثني علي بن موسى الحداد، وكان صدوقاً، قال: كنت مع أحمد بن حنبل ومحمد بن قدامة الجوهري في جنازة، فلما دفن الميت جلس رجل ضرير يقرأ عند القبر، فقال له أحمد يا عليه ال القراءة عند القبر بدعة، فلما خرجا من المقابر قال عمد بن قدامة الجوهري في جنازة، فلما دفن الميت جلس رجل ضرير يقرأ عند القبر، فقال له أحمد بن حنبل: يا أبا القراءة عند القبر بدعة، فلما خرجا من المقابر قال عمد بن قدامة الجوهري في جنازة، فلما دفن الميت حلس رجل ضرير يقرأ عند القبر، فقال له أحمد بن حنبل: يا أبا وغر عبد الله ما تقول في مبشر الحكاي؟ قال: ثقة قال: كتبت عنه شيئاً؟ قال نعم، قال: وأمه بفاعة القرر معتار وحاتمتها، وقال معت الحمد بن حنبل وعمد بن حنبل إبر وأسه بفاعة البقرة وخاتمتها، وقال سمعت ابن عمر يوصي بذلك، فقال له أحمد: فارجع

> ١ – سورة الفتح الآية (٢٥). ٢ – سورة الحج الآية (٤٠). ٣ – إسعاف المسلمين والمسلمات ص (٥٠ –٥٣) وحاشية الصاوي على تفسير الجلالين (٢ أ٢٨).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية ، ومتركز المراب القرآن THE PRINCE GHAZI TRUST

وقل للرجل يقرأ، (وورد مرفوعاً في بداية الباب).

وذكر الخلال عن الشعبي قال: كانت الأنصار إذا مات لهم الميت اختلفوا إلى قبره يقرؤون عنده القرآن.

وعزا رحمه الله وصول ثواب العبادات البدنية للميت كالصلاة والصوم وقراءة القرآن والذكر للإمام أحمد وجمهور السلف، وعدم الوصول إلى أهل البـدع مـن علمـاء الكلام.

وقال رحمه الله أيضاً في حواب عن قوله تعالى: ﴿وأن ليس للإنسان إلا ما سعى ﴾(١).

ما لفظه: وقالت طائفة أحرى: القرآن لم ينف انتفاع الرحل بسعي غيره وإنما نفى ملكه لغير سعيه، وبين الأمرين من الفرق ما لايخفى،<sup>(٢)</sup> وأحبر تعالى أنه لايملك إلا سعيه، وأما سعي غيره فملك لساعيه، فإن شاء أن يبذله لغيره، وإن شاء أبقاه لنفسه، وهو سبحانه لم يقل لاينتفع إلا بما سعى، وكان ابن تيمية يختار هذه الطريقة ويرجحها.

وقال رحمه الله في الجواب على شبه المانعين ما نصه: فصل، وأما استدلالكم بقوله ﷺ: (إذا مات العبد انقطع عمله)<sup>(٣)</sup>:

فالاستدلال ساقط، لأنه ﷺ لم يقل انقطع انتفاعه، وإنما أخبر عن انقطاع عمله، وأما عمل غيره فهو لعامله، فإن وهبه له فقد وصل إليه ثواب عمل العامل لاثواب عمله هو، فالمنقطع شيء والواصل إليه شيء آخر.

وقال رحمه ا لله أيضاً: (وأما قراءة القرآن وإهداؤها لـه تطوعاً بغير أحره فهـذا يصل إليه كما يصل ثواب الصوم والحج، فإن قيل: فهذا لم يكن معروفاً في السلف، ولا يمكن نقله عن واحد منهم مع شدة حرصهم على الخير ولا أرشدهم النبي ﷺ إليه، وقـد أرشدهم إلى الدعاء والاستغفار والصدقة والحج والصيام، فلو كان ثـواب القـراءة يصـل لأرشدهم إليه ولكانوا يفعلونه:

- ١ سورة النجم الآية (٣٩). ٢ – فقد يسكنك صديقك في داره بلا أجر فقد انتفعت بما ليس لك، فإن ادعيت ملكيتها وأنهــا لــك فهــذا كـذب
  - وخطأ، وبهذا يتضح أن انتفاعك.مما لاتملك قد يصح، بخلاف دعوى الملكية من غير سعيك فإنه لايصح. ٣ – تقدم تخريجه ص (٣٠٣).

**\*\*** • Y

وصول ثواب القرآن

فالجواب أن مورد هذا السؤال إن كان معترفاً بوصول ثواب الحج والصيام والدعاء والاستغفار، قيل له: ما هذه الخاصية التي منعت وصول ثواب القرآن واقتضت وصول ثواب هذه الأعمال؟ وهل هذا إلا تفريق بين المتماثلات؟ وإن لم يعترف بوصول تلك الأشياء إلى الميت فهو محجوج بالكتاب والسنة والإجماع وقواعد الشرع. (وقد مرَّت معنا الأدلة واضحة جلية).

ثم إنه على لم يبتدئهم بذلك بل خرج ذلك منه مخرج الجواب لهم، فهذا سأله عن الحج عن ميته فأذن له، وهذا سأله عن الصيام عنه فأذن له، وهذا سأله عن الصدقة فأذن له، ولم يمنعهم مما سوى ذلك، وأي فرق بين وصول ثواب الصوم الذي هو محرد نية وإمساك وبين وصول ثواب القراءة والذكر؟ وقال رحمه الله ما نصه: وهذا عمل الناس حتى المنكرين في سائر الأعصار والأمصار من غير نكير من العلماء. أ.هـ

وقال الشيخ الإمام أبو محمد بن قدامة المقدسي في آخر كتاب الجنائز من (مغنيه) ما نصه: لابأس بالقراءة عند القبر، وقدروى عن أحمد أنه قبال: (إذا دخلتم المقابر فاقرؤوا آية الكرسي وثلاث مرات قبل هو الله أحد، ثم قبل: اللهم إن فضله لأهمل المقابر).

وقال الخلال: حدثني أبو علي الحسن بن الهيثم البزار شيخنا الثقة المأمون، قمال: رأيت أحمد بن حنبل يصلي خلف ضرير يقرأ على القبور، وقد ورد في الأثر أنه (من دخل المقابر فقرأ سورة يس خفف عنهم يومئذ وكان له بعدد من فيها حسنات)، وورد أيضاً أنه: (من زار والديه فقرأ عنده أو عندهما يَس غفر له)، ثم قال: فصل: وأي قربة فعلها وجعل ثوابها للميت المسلم نفعه ذلك إن شاء الله تعالى.

أما الدعاء والاستغفار والصدقة وأداء الواجبات فلا أعلم فيه خلافاً إذا كانت الواجبات مما تدخله النيابة، وقد قال تعالى: ﴿والذين جاؤوا من بعدهم يقولون ربنا اغفرلنا ولإخواننا الذين سبقونا بالإيمان﴾<sup>(١)</sup>، وقال تعالى: ﴿واستغفر لذنبك وللمؤمنين والمؤمنات﴾<sup>(٢)</sup>، ودعا النبي ﷺ لأبي سلمة حين مات، وللميت الذي صلى

> ۱ – سورة الحشر الآية (۱۰). ۲ – سورة محمد الآية (۱۹).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

MOUTON (0 الموسوعة اليوسفية في بيان أذلة الصوفية

عليه في حديث عوف بن مالك، ولكل ميت صلى عليه، وسأل رجل النبي ﷺ فقال: يا رسول الله إن أمي ماتت أفينفعها إن تصدقت عنها؟ قال: (نعم)<sup>(1)</sup>، وروي ذلك عن سعد بن عبادة رضي الله عنه، وجاءت امرأة إلى النبي ﷺ فقالت: يارسول الله إن فريضة الله على عباده في الحج أدركت أبي شيخاً كبيراً لايستطيع أن يثبت على الراحلة أفأحج عنه؟ قال (نعم)<sup>(1)</sup>.

وقال للذي سأله: إن أمي ماتت وعليها صوم شهر أفأصوم عنها؟ قـال: (نعم<sup>(7)</sup> وهذه أحاديث صحاح وفيها دلالة على انتفاع الميت بسائر القرب، لأن الصوم والحج والدعاء والاستغفار عبادة بدنية، وقد أوصل نفعها إلى الميت، وكذلك ما سواها مع ما ذكرنا من الحديث في ثواب من قرأ يس، وتخفيف الله تعالى عن أهل المقابر بقراءته، وروى عمرو بن شعيب عن أبيه عن حده أن رسول الله تلا قال لعمرو بن العاص: (لو كان أبوك مسلماً فأعتقتم أو تصدقتم عنه أو حججتم عنه بلغه ذلك)<sup>(3)</sup>، وهذا عام في حج التطوع وغيره، ولأنه عمل بر وطاعة، فوصل نفعه وثوابه كالصدقة والصيام والحج الواجب، ثم قال: والدليل لنا ماذكرناه وأنه إجماع المسلمين فإنهم في كل عصر ومصر عن النبي تلا: (إن الميت يعذب ببكاء أهله عليه)<sup>(6)</sup>، وا لله أكرم من أن يوصل عقوبة العصية إليه ويحجب عنه الثواب. أ.ه

وقال صاحب الروض المربع شرح زاد المستنقع ما نصه: ولاتكره القراءة على القبر...

وصح عن ابن عمر (أنه أوصى إذا دفن أن يقرأ عنده بفاتحة البقرةو خاتمتهــا) ثــم قال: وأي قربة من دعاء واستغفار وصلاة وصوم وحج وقراءة وغير ذلك فعلهــا مسـلم

۱ – تقدم تخریجه ص (۲۹۸). ٢ – أخرجه البخاري (١٥١٣)، ومسلم (٣٢٣٨)، وأبو داود (١٨٠٩)، والنسائي (٢٦٣٣)، وأحمـد (١ (٢١٩)). ومالك (١ /٣٥٩)، والحميدي (٢٥٠٧) والدارمي (١٧٧٧)، وابن خزيمة (٣٠٣١)، والبيهقي (٤ /٣٢٨)، والطبراني في الكبير (١٨| برقم ٧٢٢)، والبغوي (٤ ١٨٥) وابن حبان (٣٩٨٩). ٣ - أخرجه البخاري (١٩٥٣) ومسلم (٦٨٨)، وأبو داود (٣٣١٠)، وأحمد (١ /٢٢٤)، والبيهقي (٤ /٥٥٧)، والدارقطيّ (٢ |٩٥٥)، والبغوي (١٧٧٤)، والطيالسي (٢٦٣٠)، والطيراني في الكبير (١٢٣٢٩)،وابن حبــان (107). ی – تقدم تخریجه ص (۲۹۹). ٥ - أخرجه البخاري (١٢٨٦)، ومسلم (٤١٤٦)، والنسائي (١٨٥٧)، والبيهقي (٤ (٧٣)، والبغوي (١٥٣٧)، وعبد الرزاق (٦٦٧٥)، والشافعي في "المسند" (١ برقم ٥٥٨)، وابن حبان (٣١٣٦).

وصول ثواب القرآن

0 9100000 وصول ثواب القرآن الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصرفية

وجعل ثوابها لميت مسلم أوحي نفعه، قال أحمد: (الميت يصل إليه كل شيء من الخير للنصوص الواردة فيه)، وذكره المحد وغيره حتى ولو أهداها للنبي ﷺ جاز ووصل إليه ثوابها)<sup>(1)</sup>.

وقال الشيخ محمد المنبجي الحنبلي في كتابه (تسلية أهل المصائب) :أما احتجاج بعض من حالف من أصحاب الشافعي وما لك بهذه الآية: ﴿وأن ليس للإنسان إلا ما سعى ﴾<sup>(٢)</sup> على أن الميت لاينتفع بثواب من سعي غيره، لأن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (إذا مات الإنسان انقطع عمله إلا من ثلاث: صدقة حارية أو علم ينتفع به أو ولد صالح يدعو له)<sup>(٣)</sup>.

قالوا: لأن نفع العبادة لايتعـدى فاعلهـا. فيقـال لهـم: قـد ثبـت بالسـنة المتواتـرة وإجماع الأمة أن الميت يصلى عليه ويدعى له ويستغفر له وهذا من سعى غيره.

والرد بالنسبة للآية: روي عن ابن عباس رضي الله عنهما أن الآية منسوحة بقوله تعالى: ﴿والذين آمنوا واتبعتهم ذريتهم بإيمان ألحقنا بهم ذريتهم)<sup>(٤)</sup>، فأدخل الأبناء بصلاح الآباء.

ولاخلاف بين العلماء في مشروعية تلقين من حضره المـوت لاإلـه إلا الله للحديث الصحيح: (لقنـوا موتـاكم لاإلـه إلا الله) وأمـا تلقينـه بعـد الدفـن علـى القـبر فاستحبه الشافعية والأكثر من الحنابلة والمحققون من الحنفية والمالكية لحديث أبي أمامة.

قال المحقق ابن الهمام: ولامانع من حمل موتاكم في الحديث الصحيح على حقيقته فيشمل التلقين على القبر، وهذا نص كيفية التلقين: عن أبي أُمامة رضي الله عنه عن رسول الله عليه أنه قال: (إذا مات أحد من إخوانكم فسو يتم عليه التراب فليقم أحدكم على رأس القبر ثم ليقل: يافلان بن فلانة، فإنه يسمع ولايجيب، ثم يقول: يا فلان بن فلانة فإنه يستوي قاعداً، ثم يقول: يا فلان بن فلانة، فإنه يقول: أرشدنا رحمك الله، ولكن لاتشعرون، فليقل: اذكر ما خرجت عليه من الدنيا شهادة أن لإله

- ۱ الروض المربع (۱ | ۱۵۳). ۲ – سورة النجم الآية (۳۹). ۳ – تقدم تخريجه (۳۰۳).
- ع سورة الطور الآية (۲۱).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية إلا الله وأن محمداً عبده ورسوله وأنك رضيت بالله رباً وبالإسلام ديناً وبمحمد نبياً وبالقرآن إماماً، فإن منكراً ونكيراً يأخذ كل واحد منهما بيد صاحبه ويقول: انطلق بنا ما نقعد عند من لقن حجته فيكون الله حجيجه دونهما قال رجل: يا رسول الله فإن لم يعرف أمه؟ قال: (يُنسبه إلى حواء –يافلان بن حواء)<sup>(1)</sup>، قالوا: ويكون تلقينه بعد انصراف المشيعين بصوت بين الجهر والإسرار والله أعلم.

والحد بنه رب العالمين



١ – أخرجه الطبراني في الكبير (٧٩٧٩) والهيثمي في المجمع (٤٢٤٨)، وقال الحافظ ابن حجـر في التلخيص الحبـير (٢|١٣٥) إسناده صالح وقد قواه الضياء في أحكامه ونقل كلام الحافظ ابــن حجـر الإمـام النـووي في المجمـوع ج٥ ص٢٤٣.



زيارة القبور

الموسوعة اليوسفية فى بيان أدلة الصوفية

زيارة القبور

مُعْكَمْة

قد أُمرنا بزيارتها، وزارها رسول الله ﷺ والصحابة الكرام رضوان الله عليهم جميعاً، قال تعالى: **﴿ولا تصل على أحد منهم**﴾. أي من المنافقين **﴿مات أبداً، ولا** تقم على قبره﴾<sup>(١)</sup>. معنى هذا أن يقوم الرسول على غير قبور المنافقين كقبور الصالحين وقد فعل هذا مع المرأة التي كانت تقمّ المسجد.

وأما شد الرحال ف الممنوع شدها إلى المساجد لا إلى القبور، وفرق كبير بين المساجد والقبور، فتأمل بعمق، على أنه مما ثبت عن سيدنا عمر رضي ا لله عنه أنه قال: (لو أن مسجد قباء في طرف الدنيا لشددنا إليه الرحال) مما يؤكد أن حديث شد الرحال ليس على إطلاقه، والصوفية لا ييأسون من الموتى (كما يئس الكفار من أصحباب القبور)<sup>(٢)</sup> وهم يسرون أن المسوت مرحلمة ممسن مراحسل السفر الإنساني الكمادح إلى الله. فسالميت عندهم حي حيساة برزخيمة، وللميت علاقة أكيدة بالحي، بماصح عن رسول الله تلا من أحاديث، رد الميت السلام، على الزائر، ومعرفته، وبتشريع السلام على الميت عند قبره ومحادثته تلا الموتى (القليب يوم بدر) كما وردت في عدة أحاديث ثابتة مما سيأتي معنا إن شاء الله تعالى.

ومن القرآن حسبك قوله تعالى: ﴿ويستبشرون بالذين لم يلحقوا بهم من خلفهم﴾<sup>(٣)</sup> فهناك علاقة مؤصلة بين الحي والميت، وإلا كان الدعاء والسلام، على الميت موجهاً إلى الأحجار!! وإلا فما معنى زيارة الرسول ﷺ لأهل البقيع، والسلام عليهم، وتكليمهم، والدعاء لهم.

 أ. - سورة التوبة الآية (٨٤). ٢ – سورة الممتحنة الآية (١٣).

الموسوعة اليوسفية في بيان **أدلة الصرفية** 

والصوفية يعتقدون -بحق أن الولي في الدنيا ولي بخصائصه الروحية، ومواهبه الربانية، والخصائص والمواهب من متعلقات الأرواح، ولا ارتباط لها بالأحسام البتة، فالولي حين يموت ترتفع خصائصه ومواهبه مع روحه إلى برزخه، ولروحه علاقة كاملة بقبره. بدليل ما سيمر معنا من السلام عليه ورده السلام...الخ.

زيارة القبور

ومن هنا جاء تكريم هؤلاء السادة الصالحين من أصحاب القبور.

وقد ثبت أن رسول ا لله ﷺ وضع حجراً على قبر بعض الصحابــة، وهـو عثمـان ابن مظعون رضي ا لله عنه وقال: (أتعرف به قبر أخي)<sup>(١)</sup>.

وكان هذا الحديث، بعد حديث علمي رضي الله عنه بتسوية القبور المشرفة، فاستدلوا به على جواز اتخاذ ما يدل على القبر، وعلى فضل صاحب القـبر، بـلا إغـراق ولا مبالغة، رجاء استمرار زيارته والدعاء له والاقتداء به والصدقة عليه، وحفظ أثره..

ومن هنا جاز نقل الميت من مكان إلى مكان أفضل كما صح في حديث جابر وغيره.

وقد أصلح الناس القبور بحسن نية من جانب، وخوف اندثار القبر من حانب آخر فاتُخِذَ الأمر بتصور الصورة التي تراها، ولكن الأمر يدور مع علته، وقد كانت علة تسوية القبور والمنع الأول من زيارتها هي مخافة الانتكاس والعودة إلى الشرك، وقد استقر الإيمان والتوحيد في قلوب الناس فلا بأس بعمل ما يذكر بالصالحين للقدوة والاعتبار والقيام بحق صاحب القبر من الزيارة وغيرها.

هذه هي وجهة النظر عندهم بصفة عامة، وقـد مـرت مـّـات السـنين على هـذه الأضرحة فما عُبِدَ منها ضريح من دون الله، ولا صلى مسلم لولي ركعة، والمثل العملي مضروب بقبر سيدنا رسول الله ﷺ، وقبور كبار الأئمة.

وما وراء القبور إلا الحياة البرزحية وهي ليست كحياتنا هذه بل هي حياة خاصة لا ئقة بهم وبالعالم الذي هم فيه، ولأن حياتنا أقل وأضيق وأضعف.

فالإنسان فيها بين عبادة وعادة وطاعة ومعصية وواجبات مختلفة لنفسه وأهله

۳ – سورة آل عمران الآية (۱۷۰). ۱ – أخرجه أبو داود (۳۲۰٦) وابن ماجه (۱۰٦۱).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية زيارة القبود ولربه وأنه تارة يكون على طهارة وتارة يكون على ضد ذلك، وتارة يكون في المسجد وتارة يكون في غفلة، وإنه لا يدري. بم يختم له؟؟! فقد يكون بينه وبين الجنة ذراع ثم ينقلب الأمر فيصير من أهل النار وبالعكس، أما في البرزخ فإنه إن كان من أهل الإيمان فإنه قد جاوز قنطرة الامتحان التي لا يثبت عندها إلا أهل السعادة ثم إنه قد انقطع عنه التكليف، وأصبح روحاً مشرقة طاهرة مفكـرة سياحة سباحة جوالـة في ملكـوت ا لله وملكه سبحانه وتعالى، لا همَّ ولا حزنٌ ولا بأسَّ ولا قلقٌ لأنه لا دينار ولا عقار ولا ذهب ولا فضة فلا حسد ولا بغي ولا حقد ولا غيره. أدلة زيارة القبور من السنة الشريفة والآثار ا – قال رسول ا لله ﷺ: (نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها)<sup>(۱)</sup>. وفي رواية: (فزوروها فإنها تذكر الآخرة)<sup>(٢)</sup>. وفي رواية: (كنت قد نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها فإنها تزهد في الدنيا وتذكر الآخرة)(٢). **وفي رواية**: (وترق القلب وتدمع العين، فلا تقولوا هجراً)<sup>(٤)</sup>. **وفي رواية**: (فزوروا القبور فإنها تذكر بالموت)<sup>(°)</sup>. ۲ - وعن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: (استأذنت ربسي أن أستغفر لأمي فلم يأذن لي، واستأذنته أن أزور قبرها فأذن لي)<sup>(٦)</sup>. **وفي رواية أخرى:** (زار النبي ﷺ قبر أمه، فبكي وأبكي من حوله)<sup>(٧)</sup>. ولا يلزم من البكاء عند القبر عذابها وكفرها بل يمكن تحققه مع النجاة والإسلام، فبكاؤه ﷺ لمزيد شفقته على والديه وقيامه بحقوقهما حق القيام. ١ – أخرجه الإمام مسلم في صحيحه (٧/٢١) والنسائي (٤/٧٣) والحاكم في المستدرك (١٣٨٦). ۲ – أخرجه الترمذي (۶ / ۹ ۰ ۱). ٣ – أخرجه ابن ماجه (١ / ٥٠١) والحاكم (١٣٨٧). ٤ – أخرجه الحاكم من حديثه مع الزيادة (١٣٩٣). ٥ – أخرجه أبو داود (٣٢٣٥) والحاكم (١٣٨٨). ٦ – أخرجه مسلم في صحيحه (٢٠٣٣) والحاكم (١٣٩١) وابن حبان في صحيحه (٣١٦٩). ٧ – أخرجه مسلم (٢٢٥٦) والحاكم في المستدرك (١٣٩٠).

|              | 2 10 and 10 10 2 11 10 2 11 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 | o nata o                               |
|--------------|-----------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| زيارة القبور |                                                                 | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية |
|              | THE PRINCE GHAZI TRUST                                          |                                        |

٣- عن سيدنا ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (مامن أحد يمر بقبر أخيه كان يعرفه في الدنيا فيسلم عليه إلا عرفه ورد عليه السلام<sup>(1)</sup>.

٤- عن سيدنا أبي طلحة رضي الله عنه أنه صلى الله عليه وسلم قام على القليب قليب بدر وفيه قتلى المشركين فجعل يناديهم بأسمائهم وأسماء آبائهم يافلان بن فلان قال. [ إنا وجدنا ما وعدنا ربنا حقاً فهل وجدتم ما وعدكم ربكم حقاً]؟! فقال سيدنا عمر: يارسول الله ما تكلم من أحساد لاأرواح لها؟! فقال رسول الله ما يكلم من أحساد لاأرواح لها؟! فقال رسول الله ما على الله عليه وسلم. [ والذي نفس محمد بيده ما أنتم بأسمع لما أقول منهم?].

٥- ومنها أحاديث كيفية السلام على الأموات وذاك عند زيارتهم ومنها ماروته سيدتنا عائشة وجاء فيه وكيف أقول يا رسول الله؟ قال (قولي: السلام على أهل الديار من المؤمنين والمسلمين ويرحم الله المستقدمين منكم والمستأخرين وإنا إن شاء الله تعالى بكم للاحقون؟")

٦- ومنها حديث سيدنا أبي هريرة رضي الله عنه أنه صلى الله عليه وسلم قال: [ما من أحد يسلم علي إلا رد الله علي روحي حتى أرد السلام<sup>(٤)</sup>]

وهذا الحديث يتناول السلام عليه عند زيارته صلى الله عليه وسلم.

٧- ومنها حديث الصحابي الذي ضرب خباءه ليلاً على قبر فسمع من القبر قراءة (تبارك الذي بيده الملك<sup>(٥)</sup>) إلى آخرها، فلما أصبح ذكر ذلك لرسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: هي المانعة هي المنجية<sup>(٢)</sup>.

١ – أورده الحافظ السيوطي في الحاوي (٢ / ١٧٠) وكذلك ابن تيمية في الفتاوى وقـال: قـال ابـن المبـارك: ثبـت ذلك عن النبي صلى الله عليه وسلم وصححه عبد الحق صاحب الأحكام الفتاوى (٢٤/٣٣١)، والحافظ عبـد الحق إمام في العلل كما قال الذهبي في تذكرة الحفاظ. ٢ - أخرجه البخاري (٣٧٥٧)، ومسلم (٢٨٧٥)، والتسائي (٢٠٧٣). ٣ - أخرجه مسلم (٢٢٥٣) وأحمد (٢ (٢٢١) والنسائي (٢٠٣٨) وفي عمل اليوم والليلة (٢٠٩٢) والبيهقي (٤ /٢٩) وابن السني في عمل اليوم والليلة (٧٩٥) وابن حبان (٣١٧٢). ع – أخرجه أبو داود (۲۰٤۱)، وأحمد (۲۱٪ ۲۱۱–۳۱۲)، الفتح الرباني. ه – سورة الملك الآية (١). ٣ – أخرجه الترمذي (٢٨٩٠) وحسنه السيوطي.

| زيارة القبور                          |                                 | ي بيان أد <b>لة الصرفية</b> | الموسوعة اليوسفية ف     |
|---------------------------------------|---------------------------------|-----------------------------|-------------------------|
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | THE PRINCE GHAZI TRUST          |                             |                         |
| لله عليه وسلم                         | عمر كان يرور قبر البي صلى ا     | ها مارواه نافع أن ابن       | ۸- ومن                  |
| سلام عليك يا                          | لله، السلام عليك يا أبا بكر، ال | م عليك يارسول ا             |                         |
|                                       |                                 |                             | أبتاه <sup>(1)</sup> ]. |

٩- ومنها حديث سيدنا أنس رضي ا لله عنه قال (مرَّ النبي صلى ا لله عليه وسلم بامراة تبكي عند قبر فقال: (اتقحي ا لله واصبري) قالت: إليك عني، فإنك لم تصب بمصيبتي و لم تعرفه فقيل لها: إنه النبي صلى ا لله عليه وسلم فأتت فلم تحد عنده بوابين فقالت: لم أعرفك فقال. إنما الصبر عند الصدمة الأولى<sup>(٢)</sup>.

١ - ومنها قول سيدنا أبي بكر عند مايزور قـبر النبي صلى الله عليه وسلم:
 بأبي أنت وأمي يانبي ا لله لايجمع الله عليك موتتين<sup>(٣)</sup>.

١١ - ومنها مارواه البيهقي عن سيدنا أبي هريرة أنه صلى الله عليه وسلم وقبف على مصعب بن عمير حين رجع من أحد وعلى أصحاب فقال: (أشهد أنكم أحياء عند الله فزوروهم وسلموا عليهم، فوالذي نفسي بيده لايسلمن عليهم أحد إلا ردوا عليه إلى يوم القيامة).

١٢- ومنها مارواه ابن عساكر في تاريخ دمشق والبيهقي عن سعيد بن المسيب قال: دخلنا مقابر المدينة مع علي بن أبي طالب كرم الله وجهه فنادى: (يا أهل القبور السلام عليكم ورحمة الله .....الخ).

١٣ – وأخرج ابن أبي الدنيا في كتابه (من عاش بعد الموت) عن العطاف بن خالد، قال: حدثتني حالتي، قالت: ركبت يوماً إلى قبور الشهداء، وكانت لا تزال تأتيهم، قالت: فنزلت عند قبر حمزة رضي الله عنه فصليت عنده، وما في الوادي داع ولا محيب، فلما فرغت من صلاتي قلت: السلام عليكم فسمعت رد السلام علي يخبرج من تحت الأرض أعرفه كما أعرف أن الله خلقني، وكما أعرف الليل والنهار فاقشعرت كل شعرة مني).

۱ – أخرجه عبد الرزاق في مصنفه بسند صحيح (۲۷۲٤). ۲ – أخرجه البخاري (۱۲۸۳) ومسلم (۹۲٦). ۳ – أخرجه البخاري (۱۲٤۱) والنسائي (۱۸٤٠)، وأحمد (۱۱۷۱۱). الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

زيارة القبور

IE PRINCE GHAZI TRUST

٤ – وأخرج ابن أبي الدنيا أيضاً عن ابن ميناء قال: دحلت الجبانة، فصليت ركعتين خفيفتين، ثم اضطجعت إلى قـبر، فـوا لله إنـي لنبهـان إذ سمعت قـائلاً في القـبر يقول: (قم فقد آذيتني، إنكم لتعملون ولكن لا تعلمون، ونحن نعلـم ولا نعمل، فـوا لله لأن أكون صليت مثل ركعتيك أحب إليّ من الدنيا وما فيها).

**٥١- وأخرج الذهبي في تاريخه** أن أحمد بن نصر الخزاعي أحد أئمة الحديث، دعاه الواثق إلى القول بخلق القرآن فأبى، فضرب عنقه، وصلب رأسه ببغداد، ووكَّل بالرأس من يحفظه ويصرفه عن القبلة برمح، فذكر الموكل به أنه رآه بالليل يستدير إلى القبلة بوجهه فيقرأ سورة يَس بلسان طلق. قال الذهبي: رويت هذه الحكاية من غير وجه، ومن طرقها عن إبراهيم بن إسماعيل بن خلف قال: كان أحمد بن نصر خالي، قد قتل في المحنة وصلب، وأخبرت أن الرأس يقرأ القرآن، فمضيت فبت قريساً منه، فلما هدأت العيون سمعت الرأس يقرأ: (الم، أحسب الناس أن يركوا أن يقولوا آمناوهم لا يفتنون)<sup>(1)</sup>. فاقشعر جلدي.

## أقوال العلماء في زيارة القبور

لاستحباب العنية لورجة مشروعية زيارة القبور فهي الاستحباب السنيية لورود الأمر بها:

### ١- الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله تعالى:

وقد روى ابن قدامة في المغني أن الإمام أحمد سئل عن زيارة القبور وهـل تركهـا أفضل أو زيارتها؟ فقال: زيارتها أفضل<sup>(٢)</sup>.

### ٢ \_ الإمام النووي رحمه الله تعالى:

استحباب زيارة القبور للرحال: قال الإمام النووي: قوله ﷺ:

كنت نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها<sup>(٣)</sup> هذا من الأحاديث التي تحمع

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الناسخ والمنسوخ وهو صريح في نسخ نهاي الرجال عن زيارتها، وأجمعوا على أن زيارتها سنة لهم<sup>(1)</sup>.

**وقال النووي أيضاً في المجموع:** اتفقت نصوص الشافعي والأصحـاب على أنـه يستحب للرحال زيارة القبـور، وهـو قـول العلمـاء كافـة، ونقـل العبـدري فيـه إجمـاع المسلمين ودليله مع الإجماع الأحاديث الصحيحة المشهورة<sup>(٢)</sup>

حتى إن ابن حزم قال بوجوب زيارتها ولو مرة في العمر لورود الأمـر بهـا كمـا نقل ذلك عنه الحافظ ابن حجر في شرح صحيح البخاري (١٤٨/٣).

# ٣ \_ الإمام الرواس رضي الله عنه:

قال الإمام الرواس رضي الله عنه: بويعت على زيارةالقبور والدعاء لأموات المسلمين، والدعاء عند مقابرهم، فإن الدعاء عند مقابر المسلمين مستحاب لأنها محل الرحمات<sup>(7)</sup>.

# ٤ \_ وقال أبو عبد الله القوري رحمه الله تعالى:

إذا كانت الرحمة تنزل عند ذكرهم فما ظنك بمواطن احتماعهم على ربهم، ويوم قدومهم عليه بالخروج من هذه الديار وهو يوم وفاتهم فزيارتهم فيه تهنئة لهم وتعرض لما يتحدد من نفحات الرحمة عليهم<sup>(٤)</sup>.

## ٥ - الدكتور محمد سعيد رمضان البوطي حفظه الله:

وقال الدكتور محمد سعيد البوطي عن والده: اتجه والدي قاصداً إلى حبلة لزيمارة إبراهيم بن أدهم رحمه الله وبعض الصالحين من الأحياء فيها، وذهب إلى الرقة متحشماً بعض الصعوبات لزيارة أويس القرني فيها، وكان ذلك في شهر شباط (١٩٧٢) وكمان أبي يقول: كما تتنزل الرحمات عند ذكر الصمالحين فإنهما تتنزل في أماكن وجودهم زيارة القبور

سواء كانوا في الأحياء أو الأموات اوزار القدس ومستجد الخليل وزار سيدي الشيخ عبد القادر الجيلاني والجنيد البغدادي والإمام أبا حنيفة وبعض من يمكن أن يراهم من الصالحين الأحياء.

وكان يحرصُ علىزيارة قبر الإمام النووي رحمه الله في قرية نوى جنوب دمشق كلما أتيح له ذلك، وكان عمل أبي في زيارة هؤلاء الموتمي يتلخص في السلام عليهم بأدب تام كما لو كانوا في الحياة، وربما تلى بعد ذلك شيئاً من القرآن ثم إنه يدعو ما شاء الله له أن يدعو لنفسه وللمسلمين.

وقال الدكتور محمد سعيد رمضان البوطي حفظه ا لله أيضاً: في الناس اليوم من ينكر قراءة القرآن على الموتى، ويهون من أمر زيارتهم، وربما كان فيهم من ينكرها على الرغم من أمر الرسول ﷺ بها<sup>(۱)</sup>.

### جواز زيارة النساء للقبور

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

تجوز الزيارة للنساء: وهذا قول أكثر العلماء وأدلتهم على ما ذهبوا إليه ما يأتي:

الدليل الأول: النساء دخلن في عموم الإذن بزيارة القبور المستفاد من قوله الانت قد نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها)<sup>(٢)</sup>.

وهذا الخطاب يتناول بعمومه النساء والرحال، لأن النساء قـد نهـين عـن الزيـارة فيتناولهن الإذن بالزيارة، وهذا إذا أمنت الفتنة في خروجهن لزيارة القبور<sup>(٣)</sup>.

الدليل الثاني: عن سيدنا أنس بن مالك رضي الله عنه قال: (مرَّ النبي ﷺ بـامرأة تبكي عند قبر، فقال: اتقي الله واصبري، قالت: إليك عـني، فـإنك لم تصب بمصيبتي، ولم تعرفه، فقيل لها: إنه النبي ﷺ فأتت النبي ﷺ فلم تجد عنده بوابين فقالت: لم أعرفك، فقال: إنما الصبر عند الصدمة الأولى)<sup>(٤)</sup> ووجه الدلالة بهـذا الحديث أنه ﷺ لم ينكر علىالمرأة قعودها عند القبر، وتقريره ﷺ حجة ودليل<sup>(٥)</sup>.

> ۱ – کتاب هذا والدي ص (۸۸– ۹۱). ۲ – تقدم تخريجه ص (۲۵٤). ۳ – صحيح البخاري بشرح العسقلاني (۳|۸۶۱). ٤ – أخرجه البخاري (۱۲۸۳)، ومسلم (۹۲۲). ٥ – صحيح البخاري بشرح العسقلاني (۳|۸۶۸).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الله الدليل الشالث: وتمن حمل الإذن بالزيارة للرحال وللنساء السيدة عائشة أم المؤمنين رضي الله عنها. فقد روي عن عبدا لله بن مليكة أنه رآها زارت قبر أحيها عبد الرحمن، فقال لها: (أليس قد نهى النبي ﷺ عن ذلك؟ قالت: نعم، كان قد نهى عنها ثم أمر بزيارتها)<sup>(1)</sup>.

**الدليل الرابع**: ومما يؤيد جواز زيارة النساء للقبور الحديث المروي عن سيدتنا عائشة رضي الله عنها، وجاء فيه قلت: (أي قـالت عائشـة): (كيف أقـول يـا رسـول الله؟ قال: قولي: السلام على أهل الديار من المؤمنين والمسلمين، ويرحم الله المستقدمين منكم ومناو المستأخرين، وإنا إن شاء الله تعالى بكم للاحقون)<sup>(٢)</sup>.

قال الإمام النووي رحمه ا لله تعالى في شرحه لهذا الحديث: فيـــه اسـتحباب هــذا القول لزائر القبور وفيه دليل لمن جَوَّز للنساء زيارة القبور<sup>(٣)</sup>.

الدليل الخامس: إن تعليل الإذن بزيارة القبور بأنها تذكرة الآخرة هو مما يشترك في الحاجة إليه الرجال والنساء، فالمرأة المسلمة تحتاج كما يحتاج الرجل المسلم إلى ما يذكرها بالآخرة ويزهدها في الدنيا، فليس الرجال بأحوج من النساء فيما يذكر بالآخرة ويزهد بالدنيا<sup>(٤)</sup>.

الدليل السادس: وأما حديث: لعن رسول الله ﷺ زوارات القبور فقـد قـال الترمذي بعد أن رواه في جامعه قال: (وقد رأى بعض أهل العلـم أن هـذا كـان قبـل أن يرخص النبي ﷺ في زيارة القبور، فلما رخص دخل في رخصته الرجال والنساء<sup>(ه)</sup>.

قال ابن عبد البر: يمكن أن يكون هذا – أي لعن زائرات القبور – قبل الإباحة بزيارتها<sup>(١)</sup>، أو أن الأحاديث الدالة على تحريم زيارة النساء للقبور محمولة على زيارتهن

١ – صحيح البخاري يشرح العسقلاني (٣ (١٤٩) والأثر أخرجه الحاكم في المستدرك (١٣٩٢) وقـال الذهبي في التلخيص حديث صحيح. ٢ - أخرجه مسلم (٢٢٥٣) وأحمد (٢٢١٦) والنسائي (٢٠٢٨) وفي عمل اليوم والليلة (٢٠٩٢) والبيهقي (٤ /٢٩) وابن السيني في عمل اليوم والليلة (٩٩٥) وابن حبان (٣١٧٢). ٣ – صحيح مسلم بشرح النووي (٧ / ٤١ – ٤٢) ٤ – عون المعبود في شرح سنن أبي داود (٩|٥٥). ٥ – جامع الترمذي (٢ | ١٦٠). ٦ – عمدة القاري بشرح صحيح البخاري للعيني (٨ (٢٩).

زيارة القبور

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

المقترنة بمحرم كالنوح وغيره".

ا**لدليل السابع:** أن فاطمة بنت النبي صلى الله عليه وسلم كانت تزور قبر عمهــا حمزة كل جمعة فتصلي وتبكي عنده<sup>(٢)</sup>

## حكم الذكر خلف الجنائز

جرت عادة المائنين خلف الجنازة أنهم يشتغلون باللغو، وبأحوال الدنيا فينبغي أن لا ينكر على لمؤذن الذي يقول: لا إله إلا الله محمد رسول الله، ولا ينبغي لفقيه أن ينكر ذلك إلا بنص أو إجماع، فإن للمسلمين الإذن العام من الشارع بقول لا إله إلا الله محمد رسول الله كل وقت شاؤوا، يا لله!! العجب ممن ينكر مثل هذا، وهو يرى المنكرات علناً ولا ينكر عليها، وينكر شيئاً سنه المسلمون على جهة القربة إلى الله ورأوه حسناً. فكيف ينكر ذلك؟ وقد فتح رسول الله تله هذا الباب لعلماء أمته، وأباح لهم أن يسنوا ما استحسنوه، ويلحقوه بالشريعة بقوله تله: (من سن في الإسلام سنة حسنة . فله أجرها وأجر من عمل بها من بعده من غير أن ينقص من أجورهم شيء)<sup>(7)</sup> ولا إله إلا الله محمد رسول الله من أكبر الحسنات، ولو كان ذكر الله تعالى في الجنازة منهياً عنه بلغنا ولو في حديث، كما بلغنا في قراءة القرآن في الركوع، وشيء سكت عنه الشارع في أوائل الإسلام لا يمنع منه في آخر الزمن، وبالجملة فسلا يجوز لأحد أن يمنع الناس من قول لا إله إلا الله محمد رسول الله إلا أن يجد في ذلك حديثاً يمنع ذلك. ا.هـ ورجه<sup>(3)</sup>.

### ما يقول زائر القبور

عن سيدتنا عائشة رضي الله عنها أن جبريل عليه السلام قمال للنبي ﷺ: (إن ربك يأمرك أن تأتي أهل البقيع، فتستغفر لهم، قالت: قلت: كيف أقول لهم يا رسول

الله؟! قال: (قولي السلام على أهل الديار من المؤمنين والمسلمين ويرحم الله المستقدمين منا والمستأخرين، وإنا إن شاء الله بكم للاحقون)<sup>(١)</sup> وفي رواية: (السلام على أهل الديار من المؤمنين والمسلمين، وإنا إن شاء الله بكم للاحقون، أسأل الله لنا ولكم العافية)<sup>(٢)</sup>.

وعن الحسن البصري رضي الله عنه قال: (من دخل المقابر فقال: اللهم رب الأجساد البالية، والعظام النخرة، التي خرجت من الدنيا وهي بك مؤمنة، أدخل عليهما روحاً منك، وسلاماً مني). استغفر له كل مؤمن مات منذ خلق الله آدم فالسلام على الأموات مشروع عند زيارتهم، وكذا الدعاء لهم بالعافية، وباستحباب ذلك قال جمهور العلماء.

وقال النووي رحمه الله: ويستحب للزائر أن يسلم على لمقابر، ويدعو لمن يزوره ولجميع أهل المقبرة، والأفضل أن يكون الدعاء والسلام بما ثبت في الحديث ويستحب أن يقرأ من القرآن ما تيسّر، ويدعو له عقيبها، نص عليه الشافعي واتفق عليه الأصحاب، والزائر بالخيار إن شاء زار قائماً، وإن شاء قعد كما يزور الرجل أحاه حال الحياة، ورُوي القيام عند القبر عن عدد من الصحابة، كأبي أمامة، والحكم بن الحارث، وابن عمر، وأنس رضي الله عنهم، وعن جماعةمن السلف.

# سماع أهل القبور

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

قد تطرقنا لهذا الموضوع باستفاضة في باب التوسل بالأموات ونذكر هنا بعض الأدلة مما يليق بالمقام اختصاراً.

عن أبي طلحة وعمر وابنه عبد الله أن النبي ﷺ أمر بأربعة وعشرين رجلاً من صناديد قريش فألقوا في طوى من أطواء بدر فناداهم رسول الله ﷺ وسمّاهم:(يا أبا جهل بن هشام، يا أمية بن خلف، يا عتبة بن ربيعة، يا شيبة بن ربيعة، يا فلان بن فلان! أليس قد وجدتم ما وعدكم ربكم حقاً؟ فإني قد وجدت ما وعدني ربي حقاً!!)

١ - أخرجه مسلم (٢٢٥٣) ، والنسائي (٢٠٣٦) وأحمد (٢ (٢٢١)، وفي عمل اليوم والليلة (٢٠٩٢) والبيهقي
 (٤ / ٢٩) وابن السني في عمل اليوم والليلة (٩٩٥) وأحمد (٦ / ١٨١) وابن حبان (٢١٧٢).
 ٢ -أخرجه مسلم (٢٥٤٢) والنسائي (٢٠٣٩) وفي عمل اليوم والليلة (١٩٩١) وابن ماجه (٧٤٥١) وأحمـد
 ٢ (٥ / ٣٥٣) وابن أبي شيبة (٣ / ٢٤٣) وابن السني في عمل اليوم والليلة (٤٩٥) والبيهقي (٤ / ٢٩٩) والبغوي
 (٥ / ٣٥٣) وابن حبان (٣١٧٣).

زيارة القبور

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

فقال عمر:يار سول الله! ما تكلم من أجساد لا أرواح فيها، فقال عليه الصلاة والسلام (والذي نفسي بيده ما أنتم بأسمع لما أقول منهم ولكنهم لا يجيبون)<sup>(1)</sup>.

زيارة القبور

وعن سيدنا أنس رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال: (العبد إذا وضع في قبره وتولى وذهب أصحابه حتى أنه ليسمع قرع نعالهم أتاه ملكان فأقعداه)<sup>(٢)</sup>.

وذكر الحديث في سؤال القبر، وسماع الميت خفق النعـال وارد في عـدة أحـاديث منها الأحاديث الواردة في سؤال القبـور وهـي كثـيرة منتشـرة،وفيهـا التصريـح بسـؤال الملكين له وجوابه بما يطابق حاله من سعادة أو شقاء، ومنها ما شرعه النبي ﷺ لأمته من السلام على أهل القبور ومخاطبتهم بلفظ: (السلام عليكم دار قوم مؤمنين).

قال ابن القيم رحمه ا لله في كتابه (الروح): وهـذا خطـاب لمـن يسـمع ويعقـل ولولا ذلك لكان هذا الخطاب بمنزلة المعدوم والجماد، والسلف مجمعون علـى هـذا وقـد تواترت الآثار عنهم بأن الميت يعرف زيارة الحي له ويستبشر به....) ثم ذكر رحمه الله تعالى جملة من الآثار عنهم.

وعن زيد بن أسلم قال: مرَّ أبو هريرة وصاحب له على قبر، فقال أبو هريرة: (سلَّم) فقال الرجل: أسلم على القبر؟ فقال أبو هريرة: (إن كان رآك في الدنيا يوماً قط إنه ليعرفك الآن)<sup>(٣)</sup>.

وعن سيدنا أبي هريرة رضي ا لله عنه عن النبي ﷺ: (إن الميت ليسمع حفق نعالهم إذا ولوا مدبرين)<sup>(1)</sup>.

وقد تطرقنا أيضاً لبعض الأدلة فيما يثبت سماعهم للزائر في بداية هذا البـاب عنـد الكلام عن الأدلة على زيارة القبور من السنة الشريفة والآثار.

> ١ – اخرجه مسلم (٧١٥١)، والنسائي (٢٠٧٣). ٢ – أخرجه البخاري (٣٩٧٩) ومسلم (١١٥١) والنسائي (٢٠٧٥ وأحمد (٢ (٣٨). ٣ – أخرجه عبد الرزاق في مصنفه (٣ /٧٧٥). ٤ – أخرجه ابن حبان(٣١٧) وصححه وتقدم نحوه.

زيارة القبور

440

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

لا تؤذ الميت لئلا يؤذيك: رأى رسول الله ﷺ رجلاً قد اتكاً على قبر فقال لـه: (لا تؤذ صاحب القبر)<sup>(۱)</sup>.

TELLEVALVE THERE

وعن ابن عمر بن حزم بلفظ: رآني رسول الله ﷺ على قـبرٍ فقـال: (انـزل عـن القبر لا تؤذ صاحب القبر ولا يؤذيك)<sup>(٢)</sup>.

## صفاء الأرواح بزيارة قبور الصالحين

قال الإمام فخر الدين الرازي في المطالب في الفصل الثالث عشر في بيان كيفية الانتفاع بزيارة القبور والموتى: إن الإنسان إذا ذهب إلى قبر إنسان قوي النفس كامل الجوهر ووقف هناك ساعة حصل تأثير في نفسه من تعلقه بزيارة تلك التربة، ولا يخفى أن لنفس ذلك الميت تعلقاً بتلك التربة أيضاً، فحينتذ يحصل لنفس الزائر الحي ولنفس ذلك الإنسان الميت ملاقاة بسبب اجتماعهما على تلك التربة، فصارت هاتان النفسان شبيهتين صقيلتين متقابلتين بحيث ينعكس الشعاع من كل واحدة منهما إلى الأخرى، فكل ما حصل في نفس هذا الزائر الحي من المعارف والبراهين والعلوم الكسبية والأخلاق الفاضلة من الخشوع الله تعالى والرضا بقضاء الله تعالى ينعكس من المشرقة والآثار القوية الكاملة ينعكس منه نور إلى روح ذلك الإنسان الميت من العلوم المشرقة والآثار القوية الكاملة ينعكس منه نور إلى روح هذا الخرائر، وبهذه الطريقة تصير تلك الزيارة سبباً لحصول المنفعة الكبرى والبهجة العظمى لروح هذا الزائر، فهذا هو السبب والأصل في مشروعية الكاملة ينعكس منه أور إلى روح هذا الزائر، في المريقة معر تلك الزيارة سبباً لحصول المنفعة الكبرى والبهجة العظمى لروح هذا الزائر، في المور قرائش من المي الماليت، وكل ما حصل في ذلك الإنسان الميت من العلوم المشرقة والآثار القوية الكاملة ينعكس منه أور إلى روح هذا الحي الزائر، في الموريقة تصير تلك الزيارة سبباً لحصول المنفعة الكبرى والبهجة العظمى لروح هذا الزائر، في الميت من وأخفى مما ذكرنا، وتمام الحقائق ليس إلا عند الله تعالى.

## فتوى ابن تيمية في موضوع السلام على أهل القبور

وسئل الشيخ عن الأحياء إذا زارواالأموات هل يعلمون بزيارتهم؟ وهـل يعلمون بالميت إذا مات من قرابتهم أو غيره؟ فأجاب:

(الحمد لله، نعم جاءت الآثار بتلاقيهم وتساؤلهم وعرض أعمال الأحياء على

١ - ذكره ابن تيمية في المنتقى (٢ | ١٠٤) وكذا الحافظ ابن حجر في الفتح (٣ | ١٧٨) وقال: إسناده صحيح.
 ٢ - أخرجه الطحاري في معاني الآثار (١ | ٢٩٦)، وأورده الهيثمي في مجمع الزوائد (٣ | ٢١).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

زيارة القبور

الأموات، كماروى ابن المبارك عن أبي أيوب الأنصاري قال: (إذا قبضت نفس المؤمن تلقاها الرحماء من عباد الله كما يتلقون البشير في الدنيا فيقبلون عليه ويسألونه فيقول بعضهم لبعضهم: انظروا أخاكم يستريح فإنه كان في كرب شديد، قال: فيقبلون عليه ويسألونه مافعل فلان وما فعلت فلانة هل تزوجت)..الحديث.

وأما علم الميت بالحي إذا زاره وسلم عليه ففي حديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: (ما من أحد يمر بقبر أخيه المؤمن كان يعرف في الدنيا فيسلم عليه إلا عرفه ورد عليه السلام)<sup>(1)</sup>.

قال ابن المبارك: ثبت ذلك عن النبي على وصححه عبد الحمق صاحب الأحكام (<sup>٢)</sup>.

وجاء في موضع آخر أيضاً سئل الشيخ ابن تيمية: هل الميت يسمع كلام زائره ويرى شخصه وهل تعاد روحه إلى حسده في ذلك الوقت أم تكون ترفرف على قبره في ذلك الوقت وغيره وهل تحمع روحه مع أرواح أهله وأقاربه الذين ماتوا قبله؟ فأجاب:

(الحمد لله رب العالمين، نعم! يسمع الميت في الجملة كما ثبت عن النبي الله صلى الله عيله وسلم أنه قال: (يسمع خفق نعالهم حين يولون عنه)<sup>(٢)</sup>... ثم ساق أحاديث متعددة في هذا المعنى، ثم قال: فهذه النصوص وأمثالها تبين أن الميت يسمع في الجملة كلام الحي ولايجب أن يكون السمع له دائماً، بل قد يسمع في حال دون حال، كما قد يعرض للحي فإنه قد يسمع أحياناً خطاب من يخاطبه، وقد لايسمع لعارض قد يعرض للحي فهذا السمع سمع إدراك ليس يترتب عليه جزاء ولاهو السمع المنفي بقوله: فإنك لا تسمع الموتى (<sup>1)</sup> فإن المراد بذلك سمع القبول والامتثال، فإن الله جعل الكافر كالميت الذي لايستجيب لمن دعاه وكالبهائم التي تسمع الصوت ولاتفقه المعنى، فالميت وإن سمع الكلام وفقه المعنى فإنه لايمكنه إجابة الداعي ولاامتثال ما أمر به ونهى عنه فلا ينتفع بالأمر والنهي، كذلك الكافر لاينتفع بالأمر والنهي وإن سمع الخطاب

۱ – تقدم تخریجه ص (۳۱۶). ٢ – بحموع فتاوى الشيخ ابن تيمية (٢٤ / ٣٣١). ۳ – تقدم تخريجه ص (۳۲٤). ٤ – سورة النمل الآية (٨٠).

| زيارة القبور          |                                                                     | ادلة الصوفية                            | الموسوعة اليوسفية في بيان      |
|-----------------------|---------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|--------------------------------|
| -<br>وأما رؤية الميـت | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>ISOR OUR'ANIC THOUGHT<br>OUR'ANIC THOUGHT | / · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                                |
|                       | ضي الله عنها وغيرها.                                                | ار عن عائشة ر                           | ويچم محمى<br>فقد روي في ذلك آث |

أما قول القائل: هل تعاد روحه إلى بدنه ذلك الوقت أم تكون ترفرف على قبره في ذلك الوقت وغيره؟ فإن روحه تعاد إلى البدن في ذلك الوقت كما حاء في الحديث وتعاد أيضاً في غير ذلك ومع ذلك فتتصل بالبدن متى شاء الله وذلك في اللحظة بمنزلة نزول الملك وظهور الشعاع في الأرض وانتباه النائم، وهذا حاء في عدة آثار أن الأرواح تكون في أفنية القبور، قال مجاهد: الأرواح تكون في أفنية القبور سبعة أيام من يوم دفن الميت لاتفارقه، فهذا يكون أحياناً، وقال مالك بن أنس: بلغني أن الأرواح مرسلة تذهب حيث شاءت والله أعلم.

وقال الشيخ ابن تيمية في موضع أخر: أما ما أخبر الله من حياة الشهيد ورزقه ما جاء في الحديث الصحيح من دحول أرواحهم الجنة فذهبت طوائف إلى أن ذلك مختص بهم دون الصديقين وغيرهم، والصحيح الذي عليه الأئمة وجماهير أهل السنة أن الحياة والرزق ودخول الأرواح الجنة ليس مختصاً بالشهيد كما دلت على ذلك النصوص الثابتة، ويختص الشهيد بالذكر لكون الظان يظن أنه يموت فينكل عن الجهاد فأخبر بذلك ليزول المانع من الإقدام على الجهاد والشهادة كما نهى عن قتل الأولاد خشية إلى بذلك ليزول المانع من الإقدام على الجهاد والشهادة كما نهى عن قتل الأولاد خشية

#### قصد القبور للدعاء

ومن الأدلة على قصد القبور للدعاء قصة سيدتنا عائشة عندما شكوا إليها القحط فقالت: (انظروا قبر النبي صلى الله عليه وسلم فاجعلوا منه كوى إلى السماء حتى لايكون بينه وبين السماء سقف قال ففعلوا فمطروا مطراً حتى نبت العشب، وسمنت الإبل حتى تفتقت من الشحم فسمي عام الفتق<sup>(٣)</sup> وفي رواية أنهم قحطوا فجاء رجل إلى قبر النبي صلى الله عليه وسلم وقال يا محمد استسق لأمتك فإنهم قد هلكوا<sup>(٤)</sup>...

 ١ – سورة الأنفال الآية (٢٣). ٢ - بحموع فتاوي الشيخ ابن تيمية (٢٤ / ٣٦٢ / ٣٣٢). ٣ – أخرجه الدارمي في سننه برقم (٩٢). ٤ – أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف (١٢/٢١–٣٢) والبخاري في تاريخه (٧/٤.٣) والحافظ أبو يعلى الخليلـي في الإرشاد ص (٢٣) والبيهقي في دلائل النبوة (٧ ٧٧) وقـال الحـافظ ابـن حجر في فتـح البـاري (٢ ٥٩٥): إسناده صحيح وقال الحافظ ابن كثير في البداية والنهاية (٧|١٠٥) وفي التفسير (١|٩١): إسناده صحيح.

*الوسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية* THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT وورد أن فاطمة بنت النبي صلى الله عليه وسلم كانت تزور قبر عمها حمزة كـل جمعة فتصلى وتبكى عنده<sup>(۱)</sup>.

وذكر الحافظ بن عساكر في ترجمة الحافظ عبد الغافر بن إسماعيل الفارسي يقول ابن عساكر: ودفن بنيسابور وقبره يزار وتحاب الدعوة عنده.

وروى الخطيب في تاريخه عن علي بن ميمون رضي الله عنه أنه قال: سمعت الشافعي رضي الله عنه يقول: (إني لأتبرك بأبي حنيفة وأجيء إلى قبره في كل يوم يعني زائراً فإذا عرضت لي حاجة صليت ركعتين وجئت إلى قبره وسألت الله تعالى الحاجة عنده فما يبعد عنه حتى تقضى).

وروى أيضاً عن أحمد بن جعفر القطيعي قال: سمعت الحسن بن إبراهيم أبا علمي الخلال وهو شيخ الحنابلة في وقته يقول (ماهمني أمر فقصدت قبر موسى بن جعفر يعني الكاظم وتوسلت به إلا سهل لي ما أحب.

وقال إبراهيم الحربي: قبر معروف ترياق محرب ذكره الحافظ البغدادي في تاريخ بغداد وذكر الحافظ المحدث شيخ القراء شمس الدين بن الجزري في كتابه الحصن الحصين أن من مواضع إجابة الدعاء قبور الصالحين<sup>(٢)</sup>.

وقال الشافعي رحمه ا لله تعالى: (قبر موسى الكاظم الترياق المحرب)(٣).

وقال الحافظ عبد الغني المقدسي: (خرج في عضدي شيء يشبه الدمّل وكان يبرأ ثم يعود، ودام بذلك زماناً طويلاً فسافرت إلى أصبهان وعدت إلى بغدادوهو بهـذه الصفة فمضيت إلى قبر الإمام أحمد بن حنبل رضي الله عنه وأرضاه ومسحت بـه القـبر فبرأ ولم يعد<sup>(٤)</sup>.

١ – أخرجه الحاكم في المستدرك (١٣٩٦) ورواته عن آخرهم ثقات. ٢ – المقالات السنية ص (١٣٣). ٣ – قواعد التصوف القاعدة: (٤٥٤). ٤ – ذكرها الحافظ ضياء الدين المقدسي المتوفى سنة (٦٤٣) في كتاب (الحكايـات المنشورة) بخطـه برقـم (٣٨٣٤). الورقة (١١٢) الوجه (أ) السطر (١٠).



#### عذاب القبر

عن سيدنا أبي سعيد الخدري، عن زيد بن ثابت رضي الله عنهما، أن النبي قال: (إن هذه الأمة تبتلى في قبورها، فلو لا أن تدافنوا لدعوت الله أن يسمعكم من عذاب القبر الذي أسمع منه) ثم أقبل علينا بوجهه فقال: (تعوذوا با لله من عذاب النار) قالوا: نعوذ با لله من عذاب النار فقال: (تعوذوا با لله من عذاب القبر، قالوا: نعوذ با لله من عذاب القبر، فقال: (تعوذوا با لله من الفتن ماظهر منها وما بطن) قالوا: نعوذ با لله من الفتن ماظهر منها وما بطن. قال: (تعوذوا با لله من فتنة الدحال) قالوا: نعوذ با لله من فتنة الدحال<sup>(۱)</sup>.

## زيارة قبر النبي صلى الله عليه وسلم

قال العلامة زين الدين بن حسين المراغي: ينبغي لكل مسلم اعتقاد كون زيارة قبر النبي ﷺ قربة الأحاديث الـواردة ولقولـه تعالى: ﴿ولـو أنهـم إذ ظلمـوا أنفسـهم جاؤوك فاستغفروا الله واستغفر لهم الرسول لوجدوا الله تواباً رحيماً﴾<sup>(٢)</sup>.

#### الدليل من السنة الشريفة

واعلم أن زيارة قبره الشريف ﷺ من أعظم القربات وأرجى الطاعات والسبيل إلى أعلى الدرجات، ومن اعتقد غير هذا فقد خالف الله ورسوله وجماعة العلماء الأعلام.

وقال القاضي عياض رحمه الله تعالى: زيارة قبر النبي ﷺ سنة من سنن المسلمين مجمع عليها وفضيلة مرغب فيها. فمن السنة المؤكدة قصد المدينة المنورة مهاجر الحبيب الأعظم سيدنا محمد ﷺ لمشاهدة الروضة المطهرة من رياض الجنة: قال النبي ﷺ: (مابين قبري ومنبري روضة من رياض الجنة ومنبري على حوضي)<sup>(٣)</sup>.

وقال رسول ا لله ﷺ: (من زار قبري وجبت له شفاعتي)<sup>(٤)</sup>.

449

O MONTRO O زيارة القبور الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية FOR QUR'ĂNIC THOUGHT Chieff (

وقال رسول الله ﷺ: (من زارني بالمدينة محتسباً كنت لـه شـهيداً وشـفيعاً يـوم القيامة)<sup>(۱)</sup>.

**وروي**: (من حج البيت و لم يزرني فقد جفاني).

وفي حديث ابن عدي والخطيب: (من وجد سعة و لم يفد إليَّ فقد جفاني).

وإن هذه الزيارة للسيد الأعظم ﷺ بعد مماتسه كزيارته في حياته، فقـد ورد عنـه ﷺ: (من حج فزار قبري بعد وفاتي فكأنما زارني في حياتي)<sup>(٢) (٣)</sup>

وقال النبي ﷺ: ليسلكن عيسى بـن مريم حاجـاً أو معتمراً أه بنيتهما وليأتين قبري حتى يسلم علي ولأردن عليه)<sup>(٤)</sup>.

وقال النبي ﷺ: (من جاءني زائراً لاتُعلمه حاجة إلا زيـارتي كـان حقـاً عليَّ أن أكون له شفيعاً يوم القيامة)<sup>(٥)</sup>.

وقال رسول الله ﷺ: (من زارني بعد مماتي فكأنما زارني في حياتي ومن مات في أحد الحرمين بعث من الآمنين يوم القيامة)<sup>(1)</sup>.

وروي أن سيدنا عمر رضي الله عنه خرج إلى المسجد فوجد معاذاً عند قبر رسول الله ﷺ يبكي فقال: مايبكيك؟ قال: حديث سمعته من رسول الله ﷺ قال: (اليسير من الرياء شرك، وإن من عادى ولي الله فقد بارز الله تعالى بالمحاربة، وإن الله يحب الأتقياء الأحفياء الذين إن غابوا لم يفتقدوا، وإن حضروا لم يدعوا، ولم يعرفوا، قلوبهم مصابيح الهدى، يخرجون من كل غبراء مظلمة)<sup>(٧)</sup>.

وأخرج الديلمي في مسند الفردوس عن رسول الله ﷺ: (من حج إلى مكة تُـم قصدني في مسجدي كُتبت له حجتان مبرورتان).

۳۳.



آداب زيارة النبي صلى الله عليه وسلم وكيفيتها

كلام الإمام الشيخ سيدي عبد القادر الجيلاني الحنبلي المتوفى سنة (٥٦١)هـ. قال رضى الله عنه في كتابه (الغنية) بعد الكلام على الحج والعمرة: فإذا مَـنَّ الله تعـالي بالعافية وقدم المدينة، فالمستحب له أن يأتي مسجد النبي ﷺ فليقل عند دخول المسجد: اللهم صلِّ على سيدنا محمد وعلى آل سيدنا محمد وافتح لي أبواب رجمتك، وكف عـني أبواب عذابك، الحمد لله رب العالمين، ثم يأتي القبر وليكن بحذائبه بينيه وبين القبلية، ويجعل حدار القبلة خلف ظهره والقبر أمامه تلقاء وجهه والمنبر عن يساره، وليقم مما يلي المنبر، وليقل: السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته، اللهـم صـل على محمـد وعلى آل محمد كما صليت على إبراهيم إنـك حميـد بحيـد، اللهـم آت سيدنا محمـداً الوسيلة والفضيلة والذرجة العالية الرفيعة والمقام المحمود الذي وعدته، اللهمم صل على روح محمد في الأرواح وصل على جسده في الأجساد، كما بلغ رسالتك، وتلا آياتك، وصدع بأمرك، وجاهد في سبيلك، وأمر بطاعتك ونهى عن معصيتك وعادى عدوك ووالى وليك وعبدك حتى أتاه اليقين، اللهم أنت قلت في كتابك لنبيك ﴿ولو أنهم إذ ظلموا أنفسهم جاؤوك فاستغفروا الله واستغفر لهم الرسول لوجدوا الله توابآ رحيماً)()، وإنى أتيت نبيك تائباً من ذنوبي مستغفراً، فأسألك أن توجب لي المغفرة كما أوجبتها لمن أتاه في حال حياته فأقر عنده بذنوبه فدعاله نبيه فغفرت له، اللهم إنبي أتوجه إليك بنبيك عليه سلامك نبي الرحمة، يارسول الله إني أتوجه بك إلى ربي ليغفر لي ذنوبي، اللهم إني أسألك بحقه أن تغفر لي وترحمني، اللهم اجعل محمداً أول الشافعين وأنجح السائلين وأكرم الأولين والآخرين، اللهم كما آمنًا به ولم نره وصدقناه ولم نلقمه فأدخلنا مدخله واحشرنا في زمرته وأوردنا حوضه واسمقنا بكأسمه مشربا رويماً سائغاً هنيئاً لا نظمأ بعده أبدأ غير خزايا ولاناكثين ولامارقين ولاجاحدين ولامرتسابين ولامغضوباً عليهم ولاضالين، واجعلنا من أهل شفاعته، ثـم يتقـدم عـن يمينـه ثـم ليقـل: السلام عليكما ياصاحبا رسول الله ﷺ ورحمة الله وبركاته، السلام عليك يـا أبـا بكـر الصديق، السلام عليك ياعمر الفاروق، اللهم اجزهما عن نبيهما وعن الإسلام حيراً، واغفر لنا ولإحواننا الذين سبقونا بالإيمان ولاتجعل في قلوبنا غلاً للذين آمنوا، ربنا إنــك

١ – سورة النساء الآية (٢٤).

الموسوعة اليوسفية في بيان أذلة الصوفية

زيارة القبور

رؤوف رحيم، ثم يصلي ركعتين ويجلس ويستحب أن يصلي بين القبر والمنبر في الروضة، وإن أحب أن يتمسح بالمنبر تبركاً به والصلاة بمسجد قباء وأن يأتي قبور الشهداء والزيارة لهم فعل ذلك، وأكثر الدعاء هنالك، ثم إذا أراد الخروج من المدينة أتى مسجد النبي تلا وتقدم إلى القبر وسلم على رسول الله تلا وفعل كما فعل أولاً وودعه وسلم على صاحبيه كذلك ثم قال: اللهم لاتجعله آخر العهد مني بزيارة قبر نبيك، وإذا توفيتني فتوفني على مجته وسنته آمين يا أرحم الراحمين، انتهت الغنية.

وهو وإن لم يصرح فيها بالسفر بقصد الزيارة فهي مفيدة لذلك بذكر الاستغاثة به وسؤال الله تعالى بحقه والاعتناء بزيارته أولاً ثم العود إلى زيارته مرة أخرى ووداعه والدعاء عنده بحاجاته، وقوله: اللهم لاتجعله آخر العهد من زيارة قبر نبيك. كل ذلك يفيد أنه رضي الله عنه يرى أن السفر لزيارته تلخ من أحسن الطاعات وأقرب القربات كما هو الواقع، وكون هذا هو بلا شك مذهب هذا الغوث الأعظم وعقيدتيه السُّنية السَّنية من الأمور البديهية، لأنه من أكبر أئمة أهل السُّنة من الفقهاء والمحدثين والصوفية، وقد صرح أيضاً بطلب الدعاء عند زيارة قبور الشهداء<sup>(1)</sup>

قال الإمام النووي الشافعي المتوفى سنة (٦٧٦) هـ في إيضاح المناسك: قنال رحمه الله تعالى: الباب السادس في زيـارة قـبر سيدنا ومولانـا رسـول الله ﷺ وشـرف وكرم وعظم وما يتعلق بذلك:

اعلم أن لمدينة رسول ا لله ﷺ أسماء خمسة: المدينة وطابة وطيبة والـدار ويـثرب، وذكر سبب تسميتها بهذه الأسماء ثم قال: في الباب مسائل:

الأولى: إذا انصرف الحجاج والمعتمرون من مكة، فليتوجهوا إلى مدينة رسول الله ﷺ لزيارة تربته ﷺ فإنها من أهم القربات وأنجح المساعي، وقد روى الـبزار والدارقطني بإسنادهما عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: (من زار قبري وجبت له شفاعتي)<sup>(۲)</sup>.

الثانية: يستحب للزائر أن ينوي مع زيارته ﷺ التقرب إلى الله تعـالى بالسـفر إلى مسجده ﷺ والصلاة فيه.

۱ – شواهد الحق للنبهاني (۹۳)ومابعدها. ۲ – تقدم تخریجه ص (۳۲۹).

|              | and the second sec | 6 96500          |                        |
|--------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|------------------------|
| زيارة القبور |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | يان أدلة الصوفية | الموسوعة اليوسفية في ب |
|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                  |                        |
|              | THE PRINCE GHAZI TRUST                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | S 1 S            |                        |

الثالثة: يستحب أن يكثر من الصلاة والتسليم عليه في طريقه فإذا وقع بصره على أشجار المدينة وحرمها وما يعرف بها زاد من الصلاة والتسليم عليه ﷺ ويسأل الله تعالى أن ينفعه بزيارته وأن يتقبلها منه.

الرابعة: يستحب أن يغتسل قبل دخوله ويلبس أنظف ثيابه.

الخامسة: يستحضر في قلبه حينئذ شرف المدينة، وأنها أفضل الدنيا بعد مكة عند بعض العلماء، وعند بعضهم أفضلها على الإطلاق، وأن الذي شرفت به ﷺ خير الخلائق أجمعين، وليكن من أول قدومه إلى أن يرجع مستشعراً لتعظيمه ممتلئ القلب من هيبته كأنه يراه ﷺ.

السادسة: إذا وصل إلى باب مسجده تلم فليقـل ما قدمناه في دخول المسجد الحرام، وهو أعوذ با لله العظيم وبوجهه الكريم وسلطانه القديم من الشيطان الرجيم، بسم ا لله والحمد لله، اللهم صلّ على محمد وعلى آل محمد وسلم، اللهم اغفر لي ذنوبي وافتح لي أبواب رحمتك، وإذا خرج قال هذا إلا أنه يقـول: وافتح لي أبواب فضلك، ويقدم رجله اليمنى في الدخول واليسـرى في الخروج، وكذا يفعل في جميع المساجد ويدخل فيقصد الروضة الكريمة، وهي ما بين المنبر والقـبر، فيصلي تحية المسجد بجنب المنبر، وفي (إحياء علوم الدين) أنه يجعل عمود المنبر على حذاء منكبه الأبمن، واستقبل المنبر، وفي (إحياء علوم الدين) أنه يجعل عمود المنبر على حذاء منكبه الأبمن، واستقبل ومقام النبي بل حانبها الصندوق، وتكون الدائرة التي في قبلة المسجد بين عينيه فذلك موقف رسول الله بلي، وقد وسع المسجد بعده بلي، وفي كتاب المدينة أن ما بين المنبر ومقام النبي بل الذي كان يصلي فيه حتى توفي أربع عشرة ذراعـاً وشبراً، وأن ما بين المنبر والقبر ثلائاً وخمسون ذراعاً وشيراً.

السابعة: إذا صلى التحية في الروضة أو غيرها من المسجد شكر الله تعالى على هذه النعمة ويسأله إتمام ما قصده وقبول زيارته، ثم يأتي القبر الكريم فيستدبر القبلة ويستقبل جدار القبر، ويبعد من رأس القبر نحو أربعة أذرع. وفي (إحياء علوم الدين) يستقبل جدار القبر على نحو أربعة أذرع من السارية التي عند رأس القبر في زاوية جداره ويجعل القنديل الذي في القبلة عند القبر على رأسه، ويقف ناظراً إلى أسفل ما يستقبله من جدار القبر غاض الطرف في مقام الهيبة والإجلال، فارغ القلب من علائق الدنيا

زيارة القبور

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

0 113500 0

PRINCE GHAZI TRUST

مستحضراً في قلبه جلال موقفه، ومنزلة من هو بحضرته ﷺ، ولايرفع صوته، بل يقتصـد فيقول: السلام عليك يا رسول الله، السلام عليك يانبي الله، السلام عليك ياخيرة الله، السلام عليك يأخير خلـق الله، السـلام عليـك يـاحبيب الله، السـلام عليـك يـا نذير، السلام عليك يا بشير، السلام عليك ياطاهر، السلام عليك يا في الرحمة، السلام عليك يا نبي الأمة، السلام عليك يا أبا القاسم، السلام عليك يا رسول رب العالمين، السلام عليك ياسيد المرسلين وحاتم النبيين، السلام عليك ياخير الخلائق أجمعين، السلام عليك ياقائد الغر المحجلين، السلام عليك وعلى آلك وأهل بيتك وأزواجك وذريتك وأصحابك أجمعين، السلام عليك وعلى سائر الأنبياء وجميع عباد الله الصالحين، جـزاك الله يارسول الله عنا أفضل ما جزى نبياً ورسولاً عن أمته، وصلى الله عليك كلما ذكرك ذاكر وغفل عن ذكرك غافل أفضل وأكمل وأطيب ما صلى على أحد من الخلق أجمعين، أشهد أن لاإله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أنك عبده ورسوله وخيرتمه من خلقه، وأشهد أنك قد بلغت الرسالة وأديت الأمانة، ونصحت الأمة وجاهدت في الله حق جهاده، اللهم وآته الوسيلة والفضيلة وابعثه مقاماً محموداً البذي وعدته وآتمه نهاية ماينبغي أن يسأله السائلون، اللهم صل على محمد عبدك ورسولك النبي الأمي وعلى آل محمد وأزواجه وذريته كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم، وبارك على محمد النبي الأمي وعلى آل محمد وأزواجه وذريته كما باركت على إبراهيم وعلمي آل إبراهيم في العالمين إنك حميد محيد.

ومن عجز عن حفظ هذا وضاق وقت عنه اقتصر على بعضه، وأقله: السلام عليك يا رسول الله صلى الله عليك وسلم. وجاء عن ابن عمر من السلف رضي الله عنهم الاقتصار جداً، فكان ابن عمر يقول: (السلام عليك يارسول الله، السلام عليك يا أبا بكر، السلام عليك يا أبتاه) وعن مالك رحمه الله تعالى أنه كان يقول: السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته. ثم إن كان قد أوصاه أحد بالسلام على رسول الله تلخ فليقل: السلام عليك يا رسول الله من فلان بن فلان أو فلان بن فلان يسلم عليك يارسول الله أو نحو هذا من العبارات، ثم يتأخر إلى صوب يمينه قدر ذراع فيسلم على أبي بكر رضي الله عنه، لأن رأسه عند منكب رسول الله تخ فيقول: السلام عليك يا أبا بكر صفي رسول الله وثانيه في الغار، جزاك الله عنه فيقول: السلام يتأخر إلى صوب يمينه قدر ذراع للسلام عليك

| لَا يَنْ الْجَالِي الْعَالَي الْعَالَي الْعَالَي الْعَالَي الْعَالَي الْعَالَي الْعَالَي الْعَالَي الْعَالَي ال                                           | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية                                 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|
| THE PRINCE GHAZI                                                                                                                                          | 55-47                                                                  |
|                                                                                                                                                           | الأول قبالة وجه رسول الله ﷺ ويتوسل به في                               |
| نا عن العتبي مستحسـنين لـه، قـال: كنـت<br>`                                                                                                               | وتعالى، ومن حُسْنِ ما يقول ما حكاه أصحاب                               |
| م: السلام عليك يارسول الله سمعت الله .                                                                                                                    | جالساً عند قبر النبي ﷺ، فجاء أعرابسي فقــال                            |
| ك فاستغفروا الله واستغفر لهم الرسول                                                                                                                       | يقول: ﴿ولوأنهم إذ ظلموا أنفسهم جاؤوا                                   |
| ستغفرا من ذنبي مستشفعا بك إلى ربسي تسم                                                                                                                    | لوجدوا الله تواباً رحيماً () وقد حئتك م                                |
| -F.                                                                                                                                                       | أنشأ يقول:                                                             |
| فطاب من طيبهن القاع والأكم                                                                                                                                | ياخير من دفنت بالقاع أعظمه                                             |
| فيمه العفاف وفيمه الجمود والكرم                                                                                                                           | نفسي الفداء لقبر أنت ساكنه                                             |
| على الصبراط إذا مبازلت القيدم                                                                                                                             | أنت الشفيع الذي ترجى شفاعته                                            |
| مني السلام عليكم ما جرى القلم                                                                                                                             | وصاحباك فسلا أنسساهما أبسداً                                           |
| اي فرأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم                                                                                                                     | قال: ثم انصرف الأعرابي فغلبتني عيد                                     |
| بأن الله تعالى قد غفر له <sup>(٢)</sup> .                                                                                                                 | في النوم فقال: يا عتبي الحق الأعرابي وبشره                             |
| بر والاسـطوانة الـتي هنـاك ويستقبل القبلـة                                                                                                                |                                                                        |
|                                                                                                                                                           | ويحمد الله تعالى ويمجده ويدعو لنفسه بما أه                             |
| الروضة فيكثر فيها من الدعاء والصلاة، فقد                                                                                                                  | وأشياحه وإخوانه وسائر المسلمين، ثم يأتي                                |
| له عنه أن رسول الله ﷺ قال: (مـابين قـبري<br>(٢) مُعَمَّد الله الله الله الله الله المالين المالين المالين المالين المالين المالين المالين المالين المالين | ثبت في الصحيحين عن أبي هريرة رضي اللَّ                                 |
| ل حوضي) `` ويقف عند المنبر ويدعو.                                                                                                                         | ومنبري روضة من رياض الجنة، ومنبري على                                  |
|                                                                                                                                                           | الثامنة: لايجوز أن يطاف بقبر النبي ع                                   |
| ة أن ينـوي الاعتكـاف فيـه كمـا قدمنـاه في                                                                                                                 | التاسعة: ينبغي له مدة إقامتـه بالمدين                                  |
|                                                                                                                                                           | المسجد الحرام.                                                         |
| م إلى البقيع خصوصاً يوم الجمعة ويكون                                                                                                                      | العاشرة: يستحب أن يخرج كل يـو                                          |
| طبي (ج٥ أص٢٦٥) والإمـام النـووي في الإيضـاح البـاب<br>( مغدهم                                                                                             |                                                                        |
| ۲ رسور سمې -                                                                                                                                              | السادس (ص٤٩٨) وابن قدامه في المغني (ج٣ ٥٩)<br>٣ - تقدم تخريجه ص (٣٢٩). |

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

زيارة القبور

THE PRINCE CHAZI TRUST

ذلك بعد السلام على رسول الله على فإذا انتهى إليه قال: السلام عليكم دار قوم مؤمنين ونحن إن شاء الله بكم للاحقون، اللهم اغفر لأهل بقيع الغرقد اللهم اغفر لنا ولهم، ويزور القبور الظاهرة فيه كقبر إبراهيم بن رسول الله على وعثمان والعباس والحسن بن علي وعلي بن الحسين ومحمد بن جعفر، وجعفر بن محمد وغيرهم، ويختم بقبر صفية رضي الله عنها عمة رسول الله على وقد ثبت في الصحيحين فضل قبور البقيع وزيارتها في أحاديث كثيرة.

الحادية عشر: يستحب أن يزور قبور الشهداء بأحد وأفضله يوم الخميس وابتداؤه بحمزة عم رسول الله ﷺ ويبكر بعد صلاة الصبح بمسجد رسول الله ﷺ حتى يعود ويدرك جماعة الظهر فيه.

الثانية عشر: يستحب اسحباباً متأكداً أن يأتي مسحد قباء وهو في يوم السبت أولى، ناوياً التقرب بزيارته، والصلاة فيه، للحديث الصحيح في كتاب الـترمذي وغيره عن أسيد بن ظهير رضي الله عنه أن رسول الله تلق قال: (صلاة في مسحد قباء كعمرة)<sup>(1)</sup> وعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: (كان رسول الله تلق يأتي مسحد قباء راكباً وماشياً فيصلي فيه ركعتين)<sup>(٢)</sup>، وفي رواية صحيحة (كان يأتيه كل سبت) ويستحب أن يأتي بئر أريس التي روي أن النبي تقل فيها وهي عند مسحد قباء فيشرب من مائها.

الثالثة عشر: يستحب أن يأتي سائر المشاهد بالمدينة وهي نحو ثلاثين موضعاً يعرفها أهل المدينة فليقصد ما قدر عليه منها وكذا يأتي الآبار التي كـان رسـول الله ﷺ يتوضاً منها ويغتسل فيشرب ويتوضأ، وهي سبع آبار.

الثالثة عشر: ينبغي له أن يلاحظ بقلبه في مدة مقامه بالمدينة حلالتها وأنها البلدة التي احتارها الله تعالى لهجرة نبيه ﷺ واستيطانه ومدفنه وليستحضر تردده ﷺ فيها ومشيه في بقاعها.

**الرابعة عشر**: يستحب المحاورة بالمدينة بالشرط المتقدم بالمحاورة بمكة، وهو قولـــه المحتار: إن المحاورة بها مستحبة إلا أن يغلب على ظنه الوقوع في الأمور المحذورة.

> ۱ – أخرجه ابن ماجه (۱۱۶۱). ۲ – أخرجه البخاري (۱۱۳۶–۱۱۳۰–۱۱۳۲) ومسلم (۱۳۹۹).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST THOUGHT عن ابن عمر وأبي هويرة رضي الله عنهم عن النبي قال: (من صبر على لأواء المدينة و شدتها كنت له شهيداً و شفيعاً يوم القيامة)<sup>(1)</sup>.

الخامسة عشر: يستحب أن يصوم بالمدينة ما أمكنه وأن يتصدق بما أمكنـه علـى جيران رسول الله ﷺ، فإن ذلك من جملة بره ﷺ.

**السادسة عشر**: ليس له أن يستصحب شيئاً من الأكر المعمولة مـن تـراب حـرم المدينة ولا الأباريق ولا الكيزان ولاغير ذلـك مـن ترابـه وأحجـاره كمـا سـبق في حـرم مكة.

السابعة عشر: يحرم صيد حرم المدينة وقطع أشجاره على الحلال والمحرم كما سبق في حرم مكة، وحد حرم المدينة ما بين عير إلىأحد، وفي الصحيحين من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: (لو رأيت الظباء بالمدينة ترتع ماذعرتها)<sup>(٢)</sup>.

وقال رسول الله ﷺ: (مابين لابتيها حرام)<sup>(٣)</sup>. وكذا رواه جماعـة من الصحا**بـة** في الصحيح، واللابتان الحرتان، والحرة في الأرض ذات الحجارة السود، والمدينـة واقعـة بين حرتين.

الثامنة عشر: إذا أراد السفر من المدينة والرجوع إلى وطنه أو غيره استحب أن يودع المسحد بركعتين، ويدعو بما أحب، ويأتي القبر ويعيد نحو السلام والدعاء المذكور في ابتداء الزيارة، ويقول: اللهم لاتجعل هذا آخر العهد بحرم رسولك، ويسر لي إلى الحرمين سبيلاً سهلة، وارزقني العفو والعافية في الدنيا الآخرة، وردنا سالمين غانمين، وينصرف تلقاء وجهه.

التاسعة عشر: في أشياء مهمة تتعلق بمسجد رسول الله ﷺ ومما ذكره: منها أن حارجة بن زيد قال: بنى رسول الله ﷺ سبعين ذراعاً وذكر الزيادات ثم قـال: فـإذا عرفت حال المسجد فينبغي أن تعتني بالمحافظة على الصلاة فيما كان في عهد رسول الله ﷺ، فإن الحديث الصحيح: (صلاة في مسجدي هـذا خـير مـن ألـف فيمـا سـواه إلا

> ۱ – أخرجه مسلم (۱۳۷۷) والترمذي (۳۹۱۸). ۲ – أخرجه مسلم (۱۳۷۲) وابن حبان (۱۳۷۱) والترمذي (۳۹۲۱). ۳ – أخرجه مسلم (۱۳٦۱) والترمذي (۳۹۲۱) وابن حبان (۲۷۵۱).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصرفية THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUBANIC THOUGHT

المسجد الحرام)<sup>(1)</sup> إنما يتناول ما كان في زمنه تركن إذا صلى جماعة فالتقدم إلى الصف الأول ثم ما يليه أفضل فليتفطن.

انتهى كلام الإمام النووي باختصار قليل لفوائد تاريخية ولغوية ونحوها مما يلي لم أرَ ذكره لازماً، وذكر أن زيـارة الخليـل عليـه السـلام قربـة مستقلة لاتَعَلَّقَ لهـا بـالحج ولابزيارة النبي <sup>(٢)</sup> وبحذف بعض المسائل أيضاً.

الإمام كمال الدين بن الهمام الحنفي المتوفى سنة (٨٦١)هـ:

قال رحمه ا لله تعالى في فتح القدير في آخر الكلام على الحج: المقصود الشالت في زيارة قبر النبي ﷺ: قال مشايخنا رحمهم ا لله تعالى: من أفضل المندوبات وفي مناسـك الفارسي وشرح المختار أنها قريبة من الوجوب لمن له سعة.

وقال عليه الصلاة والسلام: (من زار قبري وحبت له شفاعتي)<sup>(7)</sup> وعنه أيضاً عليه الصلاة والسلام: (من جاءني زائراً لاتحمله حاجة إلا زيارتي كان حقاً علي أن أكون له شفيعاً يوم القيامة)<sup>(4)</sup> وقال تش أيضاً: (من حج وزار قبري بعد موتي كان كمن زارني في حياتي)<sup>(0)</sup> هذا والحج إن كان فرضاً، فالأحسن أن يبدأ به يثني بالزيارة وإن كان تطوعاً كان بالخيار، فإذا نوى زيارة القبر فلينو معه زيارة المسجد، أي مسجد رسول الله تش، فإنه أحد المساجد الثلاثة التي تشد إليها الرحال، وفي الحديث: (لاتشد الرحال إلا لثلاثة مساجد: المسجد الحرام، ومسجدي هذا والمسجد الأقصى)<sup>(1)</sup>. وإذا توجه إلى الزيارة يكثر من الصلاة والسلام على النبي تشمد الطريق والأولى فيما يقع عند العبد الضعيف تجريد النية لزيارة قبر النبي تشم إذا حصلت له أن قدم ينوي زيارة المسجد أو يستمنح فضل الله سبحانه في مرة أخرى ينويهما فيها لأن في ذلك زيادة تعظيمه تش وإجلاله، ويوافق ظاهر ما ذكرناه من قوله عليه الصلاة والسلام: (لاتعمله

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية وعن المراب المراب المراب المراب المراب المراب المراب المراب المراب المراب

حاجة إلا زيارتي) وإذا وصل إلى المدينة اغتسل بظاهرها قبل أن يدخلها أو توضأ والغسل أفضل، ولبس نظيف ثيابه والجديد أفضل وما يفعله بعض الناس من النزول بالقرب من المدينة والمشي على أقدامه إلى أن يدخلها حسن، وكل ماكان أدخل في الأدب والإحلال كان حسناً، وإذا دخلها قال: بسم الله فرب أدخلي مدخل صدق الآية<sup>(1)</sup>. اللهم افتح لي أبواب رحمتك وارزقني من زيارة رسولك تش مارزقت أولياءك وأهل طاعتك واغفر لي وارحمني يا حير مسؤول، وليكن متواضعاً متخاشعاً معظماً لحرمتها لايفتر عن الصلاة على النبي تش مستحضراً أنها بلدته التي اختارها الله تعالى داراً لهجرة نبيه ومهبطاً للوحي والقرآن ومنبعاً للإيمان والأحكام الشرعية. قالت عائشة رضي الله عنها: (كل البلاد فتحت بالسيف إلا المدينة فإنها افتتحت بالقرآن العظيم).

وليحضر قلبه أنه ربما صادف موضع قدمه صلى الله عليه وسلم، لهذا كَان مالك رَحْمَهِ الله ورضى عنه لايركب في طرق المدينة وكان يقول: أستحي من الله أن أطأ تربة فيها رسول الله ﷺ بحـافر دابة. وإذا دخل المسجد فعـل مـا هوالسنة في دخـول المساجد من تقديم اليمين ويقول: اللهم اغفر لي ذنوبي وافتح لي أبواب رحمتك ويدخل من باب جبريل أوغيره ويقصد الروضة الشريفة فيصلى تحية المسجد مستقبلاً السارية التي تحتها الصندوق بحيث يكون عمود المنبر حذاء منكبه الأيمن إن أمكنه، فذلك موقف رسول الله ﷺ فيما قيل قبل أن يغيِّر المسجد، وفي بعض المناسك يصلى تحية المسجد في مقامه عليه الصلاة والسلام. وقبال الكرماني وصاحب الاختيار: ويسجد لله تعالى شكراً على هذه النعمة ويسأله تمامها والقبول، وقيل ذرع ما بين المنبر وموقف عليه الصلاة والسلام الذي كان يصلى فيه أربعة عشر ذراعاً وشبر، ومابين المنبر والقبر ثلاثة وخمسون ذراعاً وشبر، ثم يأتي القبر الشريف فيستقبل جداره ويستدبر القبلة على نحو أربعة أذرع من السارية التي عند رأس القبر في زاوية جداره، عن أبسى الليث أنسه يقسف مستقبلاً مردود بما روى أبو حنيفة رضي الله عنه في مسـنده عـن ابـن عمـر رضـي الله عنهما قال: (من السنة أن يأتي قرر النبي ﷺ من قبل القبلة وتجعل ظهرك إلى القبلة وتستقبل القبر بوجهك ثم تقول: السلام عليك أيهما النبي ورحمة الله وبركاته) إلا أنَّ تحمل على نوع مامن استقبال القبلة وذلك أنه عليه الصلاة والسلام في القبر الشريف

١ - سورة الإسراء الآية (٨٠).

224

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصرفية زيارة القبور المكرم على شقه الأيمن مستقبل القبلة، وقالوا في زيارة القبور مطلقاً: الأولى أن يأتي الزائر من قبل رجل المتوفى لامن قبل رأسه، فإنه أتعب لبصر الميت، لأنـه يكـون مقـابلاً بصره ناظراً إلى جهة قدميه إذا كان على جنبه، فعلى هذا تكون القبلة عن يسار الوقف من جهة قدميه عليه الصلاة والسلام بخلاف ماإذا كمان من جهة وجهه الكريم، فإذا أكثر الاستقبال إليه عليه الصلاة والسلام لاكل الاستقبال فيكون استدباره القبلة أكثر من أحذه إلى جهتها وينبغي أن يكون وقوف الزائر على ماذكرناه بخلاف تمام استدباره القبلة واستقباله ﷺ فإنه يكون البصر ناظراً إلى جنب الواقف، وعلى ماذكرنا يكون مستقبلاً وجهـه عليـه الصـلاة والسلام وبصره فيكون أولى ثم يقول في موقفه: السلام عليك يا رسول الله، السلام عليك ياخير حلق الله، السلام عليك ياخيرة الله من جميع خلقه، السلام عليك ياحبيب الله، السلام عليك يا سيد ولد آدم، السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته يارسول الله إنس أشهد أن لا إله إلا الله وحده لاشريك له وأنك عبده ورسوله، وأشهد أنك يا رسول الله قد بلغت الرسالة وأديت الأمانة ونصحت الأمة وكشفت الغمة فجزاك الله عنــا خـيراً، جزاك ا لله عنا أفضل ما جازي نبياً عن أمته، اللهم أعطِ سيدنا عبـدك ورسـولك محمـداً الوسيلة والفضيلة والدرجة العالية الرفيعة وابعثه المقام المحمود الذي وعدته وأنزلمه المنزل المقرب عندك إنك سبحانك ذو الفضل العظيم، ويسأل الله تعالى حاجته متوسلاً إلى ا لله بحضرة نبيه عليه الصلاة والسلام، وأعظم المسائل وأهمها سؤال حسن الخاتمة والرضوان والمغفرة، ثم يسأل النبي ﷺ الشفاعة فيقول: يارسول الله أسألك الشفاعة يارسول الله أسألك الشفاعة وأتوسل بـك إلى الله في أن أموت مسلماً على ملتك وسنتك، ويذكر كل ما كان من قبيل الاستعطاف والرفق، ويجتنب الألفاظ الدالة على الإدلال والقرب من المحاطب فإنه سوء أدب،وعن ابن أبي فديك قال: سمعت بعض من أدركت يقول: بلغنا أنه من وقف عند قبر النبي علم فتلا هذه الآية: ﴿إِنَّ ا لله وملائكته يصلون على النبي ال<sup>(1)</sup>.

ثم قال: صلى الله عليك وسلم يا محمد سبعين مرة ناداه ملك وعليك يافلان و لم تسقط له حاجة، هذا وليبلغ سلام من أوصاه بتبليغ سلامه فيقول: السلام عليك يا رسول الله من فلان بن فلان أو فلان بن فلان يسلم عليك يا رسول الله، ويروى أن عمر بن عبد العزيز رحمه الله كان يوصي بذلك ويرسل البريد من الشام إلى المدينة

١ – سورة الأحزاب الآية (٥٦).

المسوعة اليوسفية في بيان ادلة الصوفية الشريفة بذلك، ومن ضاق وقته عما ذكرناه اقتصر على مايمكنه، وعن جماعة من السلف الإيجاز في ذلك حداً، ثم يتأخر عن يمينه إن كان مستقبلاً قيد ذراع فيسلم على أيي بكر رضي الذي فان رأسه حيال منكب الذي تلك، وعلى ما ذكرنا يكون تأخره إلى ورائه بجانبه فيقول: السلام عليك ياخليفة رسول الله تلك وثانيه في الغار أبا بكر الصديق جزاك الله عن أمة عمد صلى الله عليه وسلم خيراً ثم يتأخر كذلك قدر ذراع فيسلم على عمر فيقول: السلام عليك يا أمير المؤمنين عمر الفاروق الذي أعز الله به الإسلام جزاك الله عن أمة عمد عليك يا أمير المؤمنين عمر الفاروق الذي أعز الله به الإسلام جزاك الله عن أمة عمد تلك خيراً، ثم يرجع إلى حيال وحه الذي أعز الله به الإسلام جزاك الله عن أمة عمد في خيراً، ثم يرجع إلى حيال وحه الذي أعز الله به الإسلام جزاك الله عن أمة عمد وقيل ماذكر من العود إلى رأس القبر الشريف لم ينقل عن الصحابة ولا التبابعين، وعن القاسم بن محمد قال: (دخلت على عائشة رضي الله عنها فقلت: يا أماه اكتسفي لنا قبر رسول الله تلخ وصاحبه فكشفت عن ثلاثة قبور لامشرفة ولا لاطنية مبطوحة القاسم بن محمد قال: (دخلت على عائشة رضي الله عنها فقلت: يا أماه اكتسفي لنا القاسم بن عمد قال: (دخلت على عائشة منها فقلت: يا أماه اكتسفي لنا القاسم بن عمد وال رأس القبر الشريف أم ينقل عن الصحابة ولا التابعين، وعن القاسم بن عمد قال: (دخلت على عائشة رضي الله عنها فقلت: يا أماه اكتسفي لنا وقيل ماذكر من العود إلى رأس القبر الشريف أم ينقل عن الصحابة ولا التابعين، وعن القاسم بن عمد قال: (دخلت على عائشة رضي الله عنها فقلت: يا أماه اكتسفي لنا وقبل ماذكر من العود إلى رأس القبر الشريف أمن الله عنها واله بكر رأسه بين كتفي رسول

وإذا فرغ من الزيارة يأتي الروضة فيكثر فيها من الصلاة والدعاء إن لم يكن في وقت تكره فيه الصلاة، ففي الصحيحين: (مابين بيتي ومنبري روضة من رياض الجنة)<sup>(٢)</sup>.

وفي رواية (قبري ومنبري)<sup>(٢)</sup> ويقف عند المنبر ويدعو، ففي الحديث: (إن قوائم منبري هذا رواتب في الجنة)<sup>(٢)</sup>، وكان السلف يستحبون أن يضع أحدهم يده على رمانة المنبر النبوي التي كان عليه الصلاة والسلام يضع يسده عليه عند الخطبة، وهناك الآن قطعة تدخل الناس أيديهم من طاقة في المنبر إليه يتبركون بها يقال: إنها من بقايا منبره عليه الصلاة والسلام ويجتهد أن لايفوته مدة مقامه صلاة في المسحد، فقد ثبت أن صلاة في مسحده تلك تعدل ألف صلاة في غيره على ماقدمناه وهذا التفضيل مختص بالفرائض وقيل في النفل أيضاً<sup>(٥)</sup>.

( - أخرجه الحاكم (١٣٦٨). ٢ – أخرجه البخاري (١٨٨٨) ومسلم (١٣٩٠) وابن حبان (٣٧٥٠) والنسائي (٦٩٤) والترمذي (٣٩١٦). ۳ – تقدم تخرجه ص (۳۲۹). ٤ – أخرجه النسائي (٢٩٥) وابن حبان (٣٧٤٩). ة – شواهد الحق ص (١٠٠ وما بعدها).

زيارة القبور

الموسوعة اليوسفية في بيان <mark>أدلة الصر</mark>فية

HE PRINCE GHAZI TRUST

ويستحب أن يخرج كل يوم إلى البقيع بقيع الغرقد فيزور القبور التي به خصوصاً يوم الجمعة ويبكر كي لاتفوته صلاة الظهر مع الإمام في المسجد، فقد كان ﷺ يـزوره، وإذا انتهى إليه قال: السلام عليكم دار قوم مؤمنين وإنا إن شاء الله بكم لاحقون، اللهم اغفر لنا ولهم، إنا إن شاء الله بكم لاحقون، اللهم اغفر لأهل بقيع الغرقد، اللهـم اغفر لنا ولهم، ويزور القبور المشهورة كقبر عثمان بن عفان رضي آلله عنه وقبر العباس وهو في قبته المشهورة، وفيها قبران الغربي منهما قبر العباس رضي الله عنه والشرقي قبر الحسن بن على زين العابدين وولده محمد الباقر وابنه جعفر الصادق رضي الله عنهم كلهم في قبر واحد، وعند باب البقيع عن يسار الخارج قبر صفية أم الزبير عمة رسول الله على، وفيه قبر فاطمة بنت أسد أم على رضي الله عنهما، ويصلى في مسجد فاطمة بنت رسول الله ﷺ بالبقيع وهو المعروف ببيت الأحزان، وقيل قبرها فيه، وقيل بل في الصندوق الذي هو أمام مصلى الإمام في الروضة الشريفة، واستبعده بعض العلماء، وقيل إن قبرها في بيتها وهو في مكان المحراب المخشب البذي خلف الحجرة الشريفة داخل الدرابزين. قال وهو الأظهر وبالبقيع قبة يقمال إن فيهما قبر عقيل في داره، وفيه حظيرة مستهدمة مبنية بالحجارة يقال: إن فيها قبور من دفن من أزواج رسول الله ﷺ ورضي الله عنهن وفيه قبر إبراهيم ابس سيدنا رسول الله ﷺ وهو مدفون إلى جنب عثمان بن مظعون، ودفن إلى جنب عثمان بن مظعون عبد الرحمين بين عوف رضوان ا لله عنهم أجمعين، وعثمان هذا أول من دفن بالبقيع في شعبان علمي رأس ثلاثين شهراً من الهجرة، ويأتى أُحداً يوم الخميس مبكراً كي لاتفوته جماعة الظهر بالمسجد، فيزور قبور شهداء أحد، ويبدأ بقبر حمزة عم النبي على ويزور جبل أحد نفسه، ففي الصحيح عنه ﷺ أنه قال: (أحد جبل يحبنا ونحبه)() وفي رواية (إنه على ترعمة من تسرع الجنمة، وعَيرٌ على ترعة من ترع النار) (٢).

ويستحب أن يأتي مسجد قباء يوم السبت اقتداء به ﷺ لأنه كان يأتيـه في كـل سبت راكباً وماشياً)<sup>(٣)</sup> وهو أول مسجد في الإسلام وأول من وضع فيه حجـراً رسـول الله ﷺ ثم أبو بكر ثم عمر ثم عثمان رضي الله عنهم، وينوي زيارته والصلاة فيه، فقد

> ۱ – أخرجه البخاري (۲۰۸۳) ومسلم (۱۳۹۳) وابن حبان (۳۷۲۵) ۲ – أخرجه ابن ماجه (۳۱۱۵). ۳ – تقدم تخريجه ص (۳۳٦).

صح عنه ﷺ أن الصلاة فيه كعمرة، ويأتي في قباء بئر أريس اللي تفل فيها رسول الله يجل وفيها سقط خاتمه ﷺ من عثمان رضي الله عنه فيتوضاً و يشرب ويزور مسجد الفتح وهو على قطعة من جبل سلع من جهة الغرب فيركع فيه ويدعو.

وروى جابر: (أنه ﷺ دعا فيه ثلاثة أيام على الأحزاب فاستجيب له يوم الأربعاء بين الصلاتين)<sup>(۱)</sup>.

والمساجد التي هناك منها مسجد يقال له: مسجد بني ظفر وفيه حجر جلس عليه النبي ﷺ، ويقال: (ماجلست عليه امرأة لـتريد الولـد إلا حبلت) ويقـال إن جميع المساجد والمشاهد المفضلة التي بالمدينة ثلاثون يعرفها أهـل المدينـة. ويقصـد الآبـار الـتي كان ﷺ يتوضأ منها ويشرب وهي سبعة: منها بئر بضاعة، والله أعلم.

(فصل): وإذا عزم الرجوع إلى أهله، يستحب له أن يودع المسجد بصلاة ويدعو بعدها بما أحب، وأن يأتي القبر الكريم فيسلم ويدعو بما أحب له ولوالديه وإخوانه وأولاده وأهله وماله، ويسأل الله تعالى أن يوصله إلى أهله سالماً غانماً في عافية من بليات الدنيا والآخرة، ويقول غير مودع يا رسول الله، ويسأل الله تعالى أن يرده إلى حزمه وحرم نبيه في عافية وليكثر دعاءه بذلك في الروضة الشريفة عقيب الصلوات وعند القبر ويجتهد في خروج الدمع فإنه من أمارات القبول، وينبغي أن يتصدق بشيء على جيران النبي تله ثم ينصرف متباكياً متحسراً على فرراق الحضرة الشريفة النبوية والقرب منها)<sup>(٢)</sup>.

وقال الشيخ النبهاني رهمه الله تعالى: ثم نرجع إلى ماكنا بسبيله من زيارة القبور فيما ذكر من الآداب وهوفي زيارة العلماء والصلحاء ومن يتبرك بهم، وأما عظيم جناب الأنبياء والرسل صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين، فيأتي إليهم الزائر ويتعين عليه قصدهم من الأماكن البعيدة، فإذا جاء إليهم فليتصف بالذل والانكسار والمسكنة والفقر والحاجة والاضطرار والخضوع، ويحضر قلبه وخاطره إليهم، وإلى مشاهدتهم، بعين قلبه لابعين بصره، لأنهم لايبلون ولايتغيرون، ثم يثني على الله تعالى بما هو أهله ثم يصلي ويترضى عن أصحابه، ثم يترحم على التابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين، ثم يتوسل إلى

- ۱ أخرجه أحمد(۲۱ ۸۰).
- ۲ شواهد الحق ص (۱۰۳).

THE PRINCE GHAZI TRUST

زيارة القبور

الله تعالى بهم في قضاء مآربه ومغفرة ذنوبه، ويستغيث بهم ويطلب حوائجه، ويجزم الإحابة ببركتهم، ويقوي حسن ظنه في ذلك فإنهم باب الله المفتوح، وحرت سنته سبحانه وتعالى في قضاء الحوائج على أيديهم وبسببهم، ومن عجز عن الوصول إليهم فليرسل السلام عليهم ويذكر مايحتاج إليه من حوائحه ومغفرة ذنوبه وستر عيوبه إلى غير ذلك، فإنهم السادة الكرام، والكرام لايردون من سألهم، ولامن توسل بهم، ولامن قصدهم، ولامن لله إليهم وهذا الكلام في زيارة الأنبياء والمرسلين عليهم الصلاة والسلام عموماً.

وأما زيارة سيد الأولين والآخرين صلوات الله عليه وسلامه، فكل ما ذكر يزيد عليه أضعافه أعني الانكسار والذل والمسكنة، لأنه الشافع المشفع الذي لا ترد شفاعته، ولا يخيب من قصده، ولا من استعان أو استغاث به، إذ أنه عليه الصلاة والسلام قطب دائرة الكمال وعروس المملكة.قال الله تعالى في كتابه العزيز : (لقد رأى من آيات ربه الكبرى)<sup>(1)</sup>. وقد قال علماؤنا رحمة الله عليهم: إن الزائر يشعر نفسه بأنه واقف بين يديه عليه الصلاة والسلام كما هو في حياته إذ لا فرق بين موته وحياته، أعني في مشاهدته تله لأمته ومعرفته بأحوالهم ونياتهم وعزائمهم وخواطرهم، وذلك عنده تجلي لا خفاء فيه، فإن قال قائل: هذه الصفات مختصة بالمولى سبحانه وتعالى، فالجواب: أن كل ما انتقل إلى الآخرة من المؤمنين فهم يعلمون أحوال الأحياء غالباً، وقد وقع حين عرض أعمال الأحياء عليهم، ويحتمل غير ذلك، وهذه أشياء مغيبة عنا، وقد أخر الصادق عليه الصلاة والسلام بعرض الأعمال عليهم وخواطرهم، وذلك عنده تولك في الكثرة بحيث المنتهى من حكايات وقعت منهم، ويحتمل أن يكون علمهم بذلك فلك في الكثرة بحيث المنتهى من حكايات وقعت منهم، ويحتمل أن يكون علمهم بذلك في عرض أعمال الأحياء عليهم، ويحتمل غير ذلك، وهذه أشياء مغيبة عنا، وقد أخر الصادق عليه الصلاة والسلام بعرض الأعمال عليهم فلابد من وقوع ذلك، والكر فيه غير معلومة وا لله أعلم بها<sup>(٢)</sup>.

١ - سورة النجم الآية (١٨). ۲ – شواهد الحق ص (۸۷–۸۸).

زيارة القبور

أقوال العلماء في زيارة النبي صلى الله عليه وسلم

الإمام ابن حجر العسقلاني رحمه الله تعالى.

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

قال الإمام ابن حجو في شرحه على البخاري عند قوله: (لاتشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساحد)<sup>(١)</sup>. قوله إلا إلى ثلاثة مساحد المستثنى منه محذوف، فإما أن يقدر فيصير: لاتشد الرحال إلى مكان في أي أمر كان إلا الثلاثة، أو أخص من ذلك، ولا سبيل إلى الأول لإفضائه إلى سد باب السفر للتجارة وصلة الرحم وطلب العلم وغيرها، فتعين الثاني، والأولى أن يقدر ما هو أكثر مناسبة وهو: لاتشد الرحال إلى مسجد للصلاة فيه إلا إلى الثلاثة، فيبطل بذلك قول من منع شد الرحال إلى زيارة القبر الشريف وغيره م من قبور الصالحين، والله أعلم.

وقال السبكي الكبير: وقد التبس ذلك على بعضهم فزعم أن شد الرحال إلى الزيارة لمن في غير الثلاثة داخل في المنع، وهو خطأ، لأن الاستثناء إنما يكون من جنس المستثنى منه، فمعنى الحديث: لاتشد الرحال إلى مسجد من المساجد أو إلى مكان من الأمكنة لأحل ذلك المكان إلا إلى الثلاثة المذكورة وشد الرحال إلى زيارة أو طلب علم ليس إلى المكان بل إلى من في ذلك المكان والله أعلم<sup>(٢)</sup>.

قال رسول الله ﷺ: (من زار قبري وجبت له شفاعتي)<sup>(٣)</sup>. رواه وصححه جماعة كعبد الحق والتقي السبكي، وبلفظ: (من جاءني زائراً لاتحمله حاجة إلا زيارتي كان حقاً عليَّ أن أكون له شفيعاً يوم القيامة)<sup>(٤)</sup> و المراد بقوله: لا تحمله حاجة إلا زيارتي، اجتناب قصد مالا تعلق له بالزيارة.

أما ما يتعلق بها من نحو قصد الاعتكاف في المسجد النبوي، وكثرة العبادة فيه، وزيارة الصحابة وغير ذلك مما يندب للزائر فعله، فلا يضر قصده في حصول الشفاعة له، فقد قال أصحابنا وغيرهم: يسن أن ينوي مع التقرب بالزيارة التقرب بشد الرحال للمسجد النبوي والصلاة فيه كما ذكره المصنف.

۱ – تقدم تخریجه ص (۳۳۸). ۲ - فتح الباري (۳ | ۲۲). ۳ - تقدم تخریجه ص (۳۲۹). ٤ - تقدم تخريجه ص (٣٣٨).

|              | and the second sec | 0 715539 0                                            |
|--------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| زيارة القبور | E TENERAL SANSALES                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | الموسوعة اليوسفية في بيان أد <mark>لة الصوفي</mark> ة |
|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | الموسوطة اليوسية في بيرة الما المراد                  |
|              | THE PRINCE GHAZI TRUST                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                       |

ثم الحديث يشمل زيارته تلك حيا وميتا، ويشمل الذكر والأنثى الآتي من قرب أو بعد، فيستدل به على فضيلة شد الرحال لذلك، وندب السفر للزيارة إذ للوسائل حكم المقاصد.

وقد أخرج أبو داود بسند صحيح: (ما من أحد يسلم عليَّ إلا رد الله علي روحي حتى أرد عليه)<sup>(۱)</sup>.

فتأمل هذه الفضيلة العظيمة وهي ردُّه ﷺ علىالمسَلَّم عليه إذ هو ﷺ حي في قـبره كسائر الأنبياء لما ورد مرفوعاً: (الأنبياء أحياء في قبورهم يصلون)<sup>(٢)</sup>. ومعنى رد روحـه الشريفة، رد القوة المنطقية في ذلك الحين للرد عليه<sup>(٣)</sup>.

### الإمام الفيروز آبادي رحمه الله تعالى .

وقال الإمام شيخ الإسلام مجد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادي صاحب القاموس في كتابه (الصلات والبشو): اعلم أن الصلاة على النبي عند قبره آكد فيستحب إعمال المطى لإدراك الفوز بهذا الشرف العظيم والمنصب الكريم قال القاضي ابن كج: (وهو القاضي يوسف بن أحمد بن كج) فيما حكاه الرافعي: إذا نذر أن يرور قبر النبي على فعندي أنه يلزمه الوفاء وجهاً واحداً، ولو نذر أن يرزور قبر غيره ففيه وجهان عندي وقد علم أنه لا يلزمه بالنذر إلا العبادات وممن صرح باستحبابها وكونها سنة من أصحابنا الرافعي في آواخر باب أعمال الحج، والغزالي في الإحياء والبغوي في التهذيب والشيخ عز الدين بن عبد السلام في مناسكه وأبو عمرو بن الصلاح، وأبو زكريا النووي رحمهم الله تعالى.

**ومن الحنابلة:** الشيخ موفق الدين، والإمام أبو الفرج البغدادي وغيرهما.

ومن الحنفية: صاحب الاختيار في شرح المختار له، عقد لها فصلاً وعدها من أفضل المندوبات المستحبات.

وأما المالكية: فقد حكى القاضي عياض منهم الإجماع على ذلك، وفي كتاب

١ – أخرجه أحمد (١٤/٢١١–٣١٢) الفتح الرباني، وأبو داود (٤١ ٢٠). ٢ – تقدم تخريجه ص (١٠٢). ٣ – من الإيضاح ص (٤٨٨). الموسوعة اليوسفية في بيان أذلة الصوفية وينت المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع القبور

تهذيب المطالب لعبد الحق الصقلي عن الشيخ أبي عمران المالكي أن زيارة قبر النبي ﷺ واجبة، قال عبد الحق: يعني من السنن الواجبة، وفي كلام العبدي المالكي في شرح الرسالة: أن المشي إلى المدينة لزيارة قبر الرسول ﷺ أفضل من الكعبة ومن بيت المقدس، وأكثر عبارات الفقهاء أصحاب المذاهب تقتضي السفر للزيارة لأنهم استحبوا للحاج بعد الفراغ من الحج الزيارة، ومن ضرورتها: السفر، وأما نفس الزيارة فالأدلة عليها كثيرة منها: قوله تعالى: ﴿ولو أنهم إذ ظلموا أنفسهم جاؤوك فاستغفروا الله واستغفر لهم الرسول لوجدوا الله تواباً رحيماً﴾<sup>(1)</sup>.

ولا شك أنه ﷺ حي، وأن أعمال أمته معروضة عليه. ثم ذكر الشـيخ جملـة مـن أحاديث الزيارة<sup>(٢)</sup>.

الإمام محمد بن علان الصديقي رحمه الله تعالى

قال الشيخ محمد بن عـلان الصديقـي الشـافعي شـارح الأذكـار معلقـاً علىقـول النووي:

(فإن زيارته أفضل القربات وأنجح المساعي): وكيف لا وقد وعد الزائر بوجوب شفاعته ﷺ وهي لا تجب إلا لأهل الإيمان، ففي ذلك التبشير بالموت على الإيمان مع ما ينضم إلى ذلك بسماعه ﷺ سلام الزائر من غير واسطة. وأخرج أبو داود وغيره عن أبي هريرة عنه ﷺ: (ما من أحد يسلم عليَّ إلا رد الله إليَّ روحي حتى أرد عليه السلام)<sup>(٣)</sup>. قال الحافظ: حديث حسن أخرجه أحمد والبيهقي وغيرهما، وأنبئت عن الشيخ السبكي في شفاء السقام قال: اعتمد جماعة من الأئمة على هذا الحديث في استحباب زيارة قبره ﷺ وهو اعتماد صحيح لأن الزائر إذا سلم عليه وقع الرد عليه من

أقول: ورده عليه كذلك بنفسه ولو لم يكن للزائر من القرى إلا همذا الخطاب لكان فيه الغنى، وكيف وفيه الشفاعة العظمى ومضاعفة الصلاة في ذلك الحرم الأسنى، وقد أورد جملة من الأحاديث في ذلك التقي السبكي في شفاء السقام، وابن حجر

> ١ – سورة النساء الآية (٢٤). ٢ – الصلاة والبشر في الصلات على خير البشر للفيروز آبادي ص (١٤٧). ٣ – ورد في الفتح الرباني ( ١٤//٢١١، ٣١٢) وأبي داود (٢٠٤١).

| زيارة القبور              |                                                   | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية |
|---------------------------|---------------------------------------------------|----------------------------------------|
|                           | THE PRINCE GHAZI TRUST                            |                                        |
| ، الزيارة. <sup>(۱)</sup> | CROURANIC THOUGHT<br>كهي في حسن الاستشارة في أداب | الهيتمي في الدر المنظم، وتلميذه الفا   |

### الإمام الكرماني رحمه الله تعالى

وقال الشيخ الكرماني في شرحه على البخاري عند قوله: (إلا إلى ثلاثة مساجد): والاستثناء مفرغ، فإن قلت فتقدير الكلام لا تشد الرحال إلى موضع أو مكان فيلزم أن لا يجوز السفر إلى مكان غير المستثنى، حتى لا يجوز السفر لزيارة إبراهيم الخليل عليه السلام ونحوه، لأن المستثنى منه في المفرغ لا بد أن يقدر أعم العام.

قلت: المراد بأعم العام ما يناسب المستثنى نوعاً ووصفاً كما إذا قلت: ما رأيت إلا زيداً كان تقديره: ما رأيت رجلاً أو واحداً إلا زيداً، لا ما رأيت شيئاً أو حيوانـاً إلا زيداً فههنا تقديره: لا تشد إلى مسجد إلا إلى ثلاثة، وقد وقع في هذه المسالة في عصرنا مناظرات كثيرة في البلاد الشامية، وصنف فيها رسائل من الطرفين لسنا الآن لبيانها<sup>(٢)</sup>.

## الإمام القاضي عياض رحمه الله تعالى

وقال القاضي عياض رحمه الله تعالى في شرحه للحديث الذي رواه مسلم عن ابن عمر عن النبي ﷺ قال: (إن الإسلام بدأ غريباً وسيعود غريباً كما بدأ، وهو يأرز بين المسجدين كما تأرز الحية إلى حجرها)<sup>(٣)</sup>.

قال: وقوله ﷺ: وهو يأرز إلى المدينة معناه: أن الإيمان أولاً وآخراً بهذه الصفة لأنه في أول الإسلام كان كل من خلص إيمانه وصح إسلامه أتى المدينة إما مهاجراً مستوطناً وإما متشوقاً إلى رؤية رسول الله ﷺ ومتعلماً منه ومتقرباً، ثم بعده هكذا في زمن الخلفاء كذلك ولأخذ سيرة العدل منهم والاقتداء بجمه ور الصحابة رضوان الله عليهم فيها، ثم من بعدهم من العلماء الذين كانوا سُرُجَ الوقت وأئمة الهدى لأخذ السنن المنتشرة بها عنهم، فكان كل ثابت الإيمان منشرح الصدر به يرحل إليها ثم بعد ذلك في كل وقت إلى زماننا لزيارة قبر النبي ﷺ والتبرك بمشاهدة وآثار أصحابه الكرام فلا يأتيها إلا مؤمن<sup>(1)</sup>.

الموسوعة اليوسفية في بيان أ**دلة الصوفية** THE PRINCE GHAZI TRUST

الإمام أبو محمد ابن قدامة إمام الحنابلة رحمه الله تعالى

قال الشيخ موفق الدين عبد الله بن قدامة في كتابه المغني: (ويستحب زيـارة قـبر النبي ﷺ لما روى الدارقطني بإسناده عن ابن عمر قال: قـال رسـول الله ﷺ: (مـن حـج فزار قبري بعد وفاتي فكأنما زارني في حياتي)<sup>(١)</sup> وفي رواية (مـن زار قـبري وحبـت لـه شفاعتي)<sup>(٢)</sup> وعن أبي هريرة أن النبي ﷺ قال: (ما من أحد يسلم عليّ عند قـبري إلا ردَّ الله عليّ روحي حتى أردَّ عليه السلام)<sup>(٣)</sup>.

ويروى عن العتبي قال: كنت حالساً عند قبر النبي ﷺ فحاء أعرابي فقال: السلام عليك يا رسول الله، سمعت الله يقول: ﴿ولو أنهم إذ ظلموا أنفسهم جماؤوك فاستغفروا الله واستغفر لهم الرسول لوجدوا الله تواباً رحيماً﴾<sup>(٤)</sup> وقد حتسك مستغفراً لذنبي مستشفعاً بك إلى ربي ثم أنشد يقول:

يا خير من دفنت بالقاع أعظمه فطاب من طيبهن القاع والأكم نفسي الفداء لقرر أنت ساكنه فيه العفاف وفيه الجود والكرم

ثم انصرف الأعرابي، فحملتني عيني فنمت فرأيت النبي ﷺ في النـوم فقـال: يـا عتبي الحق الأعرابي فبشره أن الله قد غفر له<sup>(٥)</sup>.

#### الإمام الشيخ بدر الدين العيني

قال الشيخ العيني في شرح البخاري: وحكى الرافعي عن القاضي ابن كج أنه قال: إذا نذر أن يزور قبر النبي ﷺ فعندي أنه يلزمه الوفاء وجهاً واحداً، قال: ولو نذر أن يزور قبر غيره ففيه وجهان عندي، وقال القماضي عياض، وأبو محمد الجويني من الشافعية: أنه يحرم شد الرحال إلى غير المساجد الثلاثة لمقتضى النهي، وقمال النووي: وهو غلط، والصحيح عند أصحابنا وهو الذي اختماره إمام الحرمين والمحققون أنه لا يحرم ولا يكره، وقال الخطابي: لا تشد لفظة خبر ومعناه الإيجاب فيما نذره الإنسان من

> ۱ – تقدم تخريجه ص (۳۳۰). ۲ – تقدم تخريجه ص (۳۲۹). ۲ – تقدم تخريجه ص (۳۱۲). ۲ – سورة النساء الآية (۲۶). ۵ – المغني لابن قدامة (۳|٥٥٥).

زيارة القبور

THE PRINCE CHAZI TRUST

الصلاة في البقاع التي يتبرك بها أي لا يلزم الوفاء بشيء من ذلكم حتى يشد الرحل له ويقطع المسافة إليه غير هذه الثلاثة التي هي مساحد الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، فأما إذا نذر الصلاة في غيرها من البقاع فإن له الخيار في أن يأتيها أو يصليها في موضعه ولا يرحل إليها، وقال شيخنا زين الدين: من أحسن محامل هذا الحديث أن المراد منه حكم المساجد فقط، وأنه لا يشد الرحل إلى مسجد من المساجد غير هذه الثلاثة، فأما قصد غير المساجد من الرحلة في طلب العلم وفي التجارة والتنزه وزيارة الصالحين والمشاهد وزيارة الإحوان ونحو ذلك فليس داخلاً في النهي، وقد ورد ذلك مصرحاً به في بعض طرق الحديث فعن سيدنا أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: قال رسول الله تيل: (لا ينبغي للمصلي أن يشد رحاله إلى مسجد يبتغي فيه الصلاة غير المسجد الحرام والمسجد الأقصى ومسجدي هذا)<sup>(1)</sup>، وإسناده حسن<sup>(1)</sup>.

# الشيخ منصوربن يونس البهوتي الحنبلي رحمه الله تعالى

قال الشيخ منصور البهوتي في كتابه (كشاف القناع عن متن الإقناع): فصل: وإذا فرغ من الحج استحب له زيارة قبر النبي ﷺ وقبري صاحبيه أبي بكر وعمر رضي الله عنهما لحديث الدراقطني عن ابن عمر قال: قال رسول الله ﷺ: (من حج فزار قبري بعد وفاتي فكأنما زارني في حياتي).

**وفي وراية**: (من زار قبري وجبت له شفاعتي<sup>(٣)</sup>

تنبيه: قال ابن نصر الله: لازم استحباب زيارة قـبره على استحباب شـد الرحـال اليها، لأن زيارتـه للحـاج بعـد حجـه لا تمكـن بـدون شـد الرحـال، فهـذا كـالتصريح باستحباب شد الرحال لزيارته (٤).

# الشيخ ابن قيم الجوزية رحمه الله تعالى

وقد ذكر الشيخ ابن القيم في قصيدته المعروفة بالنونية كيـف تكـون الزيـارة ومـا هي الآداب المطلوبة فيها، وكيف ينبغي أن يكون شعور الزائر وهو واقف أمام المواجهة

> ۱ – أخرجه أحمد (ج۱۳ ص ۲۰) الفتح الرباني. ۲ – عمدة القاري (۷|۲۰۶). ۳ – تقدم تخريجه ص (۳۲۹). ٤ – كشاف القناع (۲|۹۹۸).

| زيارة القبور | ATEN SENSES                                  |             | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية           |
|--------------|----------------------------------------------|-------------|--------------------------------------------------|
| ، الأبيات أن | THE PRINCE GHAZI<br>القبري وذكر في أكثر تلسك |             | الله<br>الشريفة، وماذا ينبغي أن يحس به تجا       |
| :            | : هي من أفضل الأعمال فقال                    | لك الكيفية  | الزيارة بهذا الإحساس والشعور وبتا                |
| م ثنتـــان   | ينا التحيـــة أولا                           | ي صل        | فإذا أتينا المسجد النبو                          |
| ب الإحسان    | وحضور قلب فعمل ذبج                           | _وعها       | بتمام أركان لها وخش                              |
| للأجفيان     | قبر الشريف ولو علے                           | _د ال       | ثـم انثنينـا للزيـارة نقصـ                       |
| الإعسلان     | متذلــل في الســر و                          | حساضع       | فنقسوم دون القبر وقفة                            |
| الأذقان      | فالواقفون نواكس                              | نسياطق      | فكأنه في القهر حمي                               |
| الأزمــان    | ولطالما غماصت علم                            | ، بمائھـــا | وتفجرت تلك العيرون                               |
| ذي إيمـــان  | ووقسار ذي علمم و                             |             | وأتمي المسم بالسمام                              |
| ، الأذقّــان | كلا ولم يسجد على                             | ضريحسه      | للم يرفع الأصوات حسول                            |
|              | ـبوعاً كــأن القـبر                          |             | كـلا ولم يُسر طائفاً بالق                        |
|              | لله نحــو البيــت ذي                         | -           | ثـــم انثـــي بدعائــه مت                        |
|              | بشــريعة الإســـلام                          | *           | منافقة المستعملة المست المست المست المستعملة الم |
|              | رة وهي يوم الحشر                             |             | من أفضل الأعمال هاتيا                            |
| ضل الأعمـال  | برقوله رحميه الله: (مـن أف                   |             |                                                  |

#### الشيخ ابن عابدين رحمه الله تعالى

هاتيك الزيارة).

وقال الشيخ صاحب الحاشية ابن عابدين عند قوله (مندوبة) أي بإجماع المسلمين كما في اللباب، قال في شرح اللباب: هل تستحب زيارة قبره في للنساء؟ – الصحيح نعم بلا كراهة بشروطها على ما صرح به بعض العلماء. أما علىالأصح من مذهبنا وهو قول الكرخي من أنّ الرخصة في زيارة القبور ثابتة للرحال والنساء جميعاً، فلا إشكال، وأما على غيره فكذلك نقول بالاستحباب لإطلاق الأصحاب والله أعلم بالصواب، وقال عند قوله ولينو معه زيارة مسجده): قال ابن الهمام: وفيما يقع عند العبد الضعيف تجريد النية لزيارة قبره عليه الصلاة والسلام، ثم يحصل له إذا قدم زيارة

IF PRINCE GHAZI TRUST

زيارة القبور

المسجد، أو يستمنح فضل الله تعالى في مرة اخرى ينوي زيارة المسجد فيها، لأن في ذلك زيادة تعظيمه على وإجلاله، ويوافقه ظاهر ما ذكرناه من قوله على: (من حاءني زائراً لا تعمله حاجة إلا زيارتي كان حقاً علية أن أكون له شفيعاً يوم القيامة)<sup>(1)</sup>. ونقل الرحمتي عن العارف المنلاجامي أنه أفرد الزيارة عن الحج حتى لا يكون له قصد غيرها في سفره<sup>(۲)</sup>.

وقال الشيخ ابن عابدين أيضاً: وهل تندب الرحلة للزيارة كما اعتيد من الرحلة إلى زيارة حليل الرحمن وأهله وأولاده وزيارة السيد البدوي وغيره من الأكابر الكبار؟ لم أرَّ من صرح به من أتمتنا ومنع بعض أثمة الشافعية إلا لزيارته على قياساً على منع الرحلة لغير المساجد الثلاثة ورده الغزالي بوضوح الفرق فإن ما عدا المساجد الثلاثة مستوية في الفضل فلا فائدة في الرحلة إليها، وأما الأولياء فإنهم متفاوتون في القرب من الله تعالى ونفع الزائرين بحسب معارفهم وأسرارهم. ونقل عن ابن حجر في فتاويه قوله: ولا تترك الزيارة – لما يحصل عندها من منكرات ومفاسد كاختلاط الرحال بالنساء وغير ذلك، لأن القربات لا تترك لمثل ذلك، بل على الإنسان فعلها وإنكار البدع بل إزالتها إن أمكن. قلت ويؤيده عدم ترك اتباع الجنازة وإن كان معها نساء نائحات، تأمل<sup>(7)</sup>.

وقال صاحب الدر المختار: وزيارة قبره صلى الله عليه وسلم مندوبة بل قيل واجبة لمن له سعة وذكر أن الحاج يبدأ بالحج إن كان فرضاً ثم يزور، وإذا كان تطوعاً فإنه مخير بين البدء بالحج أو الزيارة ولينو مع زيارته زيارة مسجده عليه الصلاة والسلام لأنه عليه الصلاة والسلام أحبر أن الصلاة فيه خير من ألف صلاة في غير مسجده إلا المسجد الحرام وكذلك بقية القرب فإن كل قربة فيه بألف قربة في غيره.

**الشيخ أبو عبدا لله السامري الحنبلي:** قال في كتاب "المستوعب" في باب زيـارة قبر النيي صلى الله عليه وسلم ما نصه:

وإذا قدم مدينة رسول الله صلى الله عليه وسلم استحب لـه أن يغتسل لدخولـه

۱ – تقدم تخریجه ص (۳۳۸). ۲ – رد المحتار لابن عابدین (۲|۲۹۲ و ۲٫۲۶). ۳ – رد المحتار (۱|۲۳۱). لمرسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصرفية ثم يأتي مسجد رسول الله ويقدم رجله اليمنى في الدخول، ثم يأتي القبر فيقف ناحيته ويجعل القبر تلقاء وجهه والقبلة خلف ظهره، والمنبر عن يساره، ثم ذكر كيفية السلام والدعاء وأطال ومنه: اللهم إنك قلت في كتابك لنبيك عليه الصلاة والسلام: فولو والدعاء وأطال ومنه: اللهم إنك قلت في كتابك لنبيك عليه الصلاة والسلام: فولو النهم إذ ظلموا أنفسهم جاؤوك...ك<sup>(1)</sup>، وإني قد أتيتك مستغفراً فأسألك أن توجب لي المغفرة كما أوجبتها لمن أتاه في حال حياته، اللهم إني أتوجه إليك بنبيك، وذكر دعاءً طويلاً، ثم قال: وإذا أراد الخروج عاد إلى القبر فودع وكذلك ذكر أبو منصور الكرماني من الحنفية أن يدعو ويطيل الدعاء عند القبر المكرم، وفي مناسك الإمام أبي زكريا النووي ما نصه: فصل في زيارة النبي تام، وذكر كلاماً مطولاً ثم قال: فإذا صلى تحية المسجد أتى القبر فاستقبله واستدبر القبلة على نحو أربعة أذرع من حدار القبر، وسلم مقتصداً لا يرفع صوته.

وقال الحصني: كمان عمر بن عبد العزيز يبعث بالرسول قماصداً من الشمام إلى المدينة ليقرئ النبي ﷺ السلام ثم يرجع.

وقالت الحنفية: إن زيارة قبر النبي ﷺ من أفضل المندوبات والمستحبات صرح بذلك الإمام محمد الكرماني أبو منصور في مناسكه والإمام عبد الله بن محمود في شرح المحتار، وقال الإمام أبو العباس السروجي.

وإذا انصرف الحاج من مكة شرفها الله تعالى فليتوجه إلى طيبة مدينة رسول الله الإليارة قبره فإنها من أنجح المساعي.

وقال ابن الخطاب محفوظ الكلواذي الحنبلي من أئمة الحنابلة في كتاب الهداية في آخر باب صفة الحج: استحب لـه زيارة قـبره ﷺ وصاحبيه. وعقـد الإمـام ابـن الحوزي في كتابه مثير الغرام باباً في زيارةقبره عليه الصلاة والسلام.

وقال أبو عمران المالكي: زيارة قبر النبي صلى الله عليه وسلم واحبة. وقـال العبدي المالكي في شرح الرسالة: إن المشي إلى المدينة لزيـارة قـبر النبي صلـى الله عليـه وسلم أفضل من المشي إلى الكعبة وبيت المقدس<sup>(٢)</sup>.

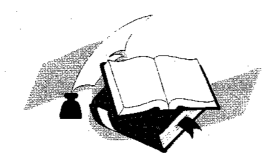
> ا – سورة النساء الآية (٢٤). ٢ – المقالات السنية ص (١٥٢ و ١٥٣).

والحنابلة قد نصوا كغيرهم على كون زيارة قبر النبي على سنة قصدت بالسفر لأحلها أو لم تقصد بالسفر لأحلها، وأما الحديث فمعناه الذي فهمه السلف والخلف أنه لا فضيلة زائدة في السفر لأحل الصلاة في مسجد إلا السفر إلى هذه المساجد الثلاثة لأن الصلاة تضاعف فيها إلى مئة ألف وذلك في المسجد الحرام، وعلى ألف وذلك في مسجد الرسول، وإلى خمسمائة وذلك في المسجدالأقصى.

زيارة القبور

والحديث المراد به السفر لأجل الصلاة، يبين ذلك ما رواه الإمام أحمد بن حنبل في مسنده من طريق شهر بن حوشب من حديث أبي سعيد مرفوعاً: (لا ينبغي للمطي أن تعمل إلى مسجد يبتغي فيه الصلاة إلا إلى المسجد الحرام والمسجد الأقصى ومسجدي هذا)<sup>(1)</sup>.

وهذا الحديث حسنه الحافظ ابن حجر والعيني، وهذا الحديث الذي يستشهدون به على تحريم زيارة القبور،ليس فيه ذكر القبور مطلقاً فمن أين جاءت الحرمة؟!!<sup>(٢)</sup>.



١ – أخرجه أحمد (ج٢٢ ص ٢٠) في الفتح الرباني.
٢ – المقالات السنية بتصرف (١٣٨) وفي الفتح الرباني ما نصه وقد أجاب الجمهور عن حديث شد الرحال أن القصر فيه إضافي باعتبار المساجد لاحقيقي، قالوا والدليل على ذلك أنه قد ثبت بإسناد حسن في بعض ألفاظ الحديث (ولاينبغي للمطي أن يشد رحالها إلى مسجد تبتغي فيه الصلاة غير مسجدي هذا أو المسجد الحرام والمسجد الخديث (ولاينبغي للمطي أن يشد رحالها إلى مسجد تبتغي فيه الصلاة غير مسجدي هذا أو المسجد الحرام والمسجد الحرام والمسجد الخوام والديث (ولاينبغي للمطي أن يشد رحالها إلى مسجد تبتغي فيه الصلاة غير مسجدي هذا أو المسجد الحرام والمسجد الأقصى) فالزيارة وغيرها خارجة عن النهي (وأجابوا ثانية) بالإجماع على جواز شد الرحال للتحارة والمسجد الأقصى) فالزيارة وغيرها خارجة عن النهي وأجابوا ثانية) بالإجماع على حواز شد الرحال للتحارة والمسجد الذيا، وعلى وجوبه إلى عرفة للوقوف. وإلى منى للمناسك التي فيها، وإلى مزدلفة، وإلى الجهاد والمجرة من دار الكفر، وعلى استحبابه لطلب العلم وأجابوا عن ماروي (لاتتخذوا قري عيداً) بأنه يدل على والمجرة من دار الكفر، وعلى استحبابه لطلب العلم وأجابوا عن ماروي (لاتتخذوا قري عيداً) بأنه يدل على والمجرة من دار الكفر، وعلى استحبابه لطلب العلم وأجابوا عن ماروي (لاتتخذوا قري عيداً) بأنه يدل على والمجرة من دار الكفر، وعلى منعها وأنه لايهمل حتى لايزار إلا في بعض الأوقات كالعيدين، ويؤيده قوله ولابتعلوا بيوتكم قبوراً أي لاتركوا الصلاة فيها، كذا قال الحافظ المنذري (وقال السبكي) معناه أنه لايتحذوا لما ولم وي الما ولام وله ولاه ولابعلوا بيوتكم قبوراً أي لاتركون الزيارة إلا فيه.



 الذكر مع الجماعة ٢. الحب في الله (الرابطة) ٣. المبايعة المرشد ه. الصحبة الفرقة الناجية ٧. الورد ٨. الفرق بين الكرامة والاستدراج ٩. الشطح ١٠. وحدة الوجود 11. الاتحال والحلول حل الإشكالات حول الشيخ محي الدين بن عربي ١٣. المجاهدة ١٤. الطريقة والحقيقة ١٥. السنة والبدعة

. الاستعانة بالقرآن العظيم ١٧. الذاهب . ١٨. الأدب مع العلماء والصالحين حجاب الرأة المسلمة ٢٠. المصافحة بعد الصلاة ٢١. صلاة الأوابين ٢٢. مس غير الطاهرين المحف ٢٣. سنة الجمعة القبلية ٢٤. صلاة الظهر بعد الجمعة ٢٥. صنع أهل الميت الطعام ٢٦. تلقين الميت بعد الدفن ٢٧. قضاء الفوائت ٢٨. الصلاة على النبي ﷺ بعد الأذان ٢٩. تحريك الإصبع في التشهد ۳۰. صلاة التراويح ٣١. التأويل وإثبات المجاز عند السلف

This file was downloaded from QuranicThought.com



This file was downloaded from QuranicThought.com

الذكر مع الجماعة

or ourănic thought الذكر مع الجماعة

# كثير من الآيات القرآنية تدل على الذكر الجماعي منها:

قال الله تعالى: ﴿فاذكروني أذكركم(١) .

وقال تعالى: ﴿ الذين يذكرون الله قياماً وقعوداً وعلى جنوبهم ( ) .

وقال تعالى: ﴿والذاكرين الله كثيراً والذاكرات أعـد الله لهـم مغفرة وأجراً عظيماً (<sup>۳)</sup>».

وقال تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا اذكروا الله ذكراً كثيراً وسبحوه بكرة وأصيلاً(٤)».

## أحاديث شريفة تبين استحباب الذكر الجماعي والحث عليه

١ - عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله تشا: (إن لله ملائكة يطوفون في الطريق يلتمسون أهل الذكر، فإذا وجدواقوماً يذكرون الله تنادوا: هلموا إلى حاجتكم . قال: فيحفونهم بأجنحتهم إلى السماء الدنيا. قال: فيسألهم ربهم -وهو أعلم بهم-: ما يقول عبادي؟ قال: يقولون: يسبحونك ويكبرونك ويحمدونك وعمدونك ويكمدونك ويحمدونك ويكمدونك ويحمدونك ويكمدونك ويحمدونك ويكمدونك ويكم ولك تحيدونك ويكمدونك ويكم من ويكم من ويكم من ويكم ما رأوها. يقولون: لا والله المام رأوها؟ قال: يقولون: لا وأنهم رأوها كانوا أشد عليهاحرصاً، وأشد لها طلباً، وأعظم فيها رغبة قال: يقولون: لا أنهم رأوها؟ قال: يقولون وهل رأوها؟ قال: يقولون؟ لا يقولون؟ لا فمم يتعوذون؟ قال: يقولون: دن النار قال: يقول: ولمل رأوها؟ قال: يقولون؛ لا فمم يتعوذون؟ قال: يقولون: من النار قال: يقول: ولامل رأوها؟ قال: يقولون؟ لا يكمم يتعوذون؟ قال: يقولون؟ من النار قال: يقولون؟ ولمل رأوها؟ قال : يقولون؟ لامل ما مرولاك أيكم من النار قالك يقولون؟ لامل ما مرولاك قال ؛ يقولون؟ لامل ما ما مرولاك قال ؛ يكمم ما يكولون؟ ما مرأوها؟ قال ؛ يلمل مرأوها؟ قال ؛ يلولون؟ لال

١ - سورة البقرة الآية (١٥٢). ٢ - سورة آل عمران الآية (١٩١). ٣ - سورة الأحزاب الآية (٣٥). ٤ - سورة الأحزاب الآية (٤١ - ٢٢).

الذكر مع الجماعة

والله ما رأوها. قال: يقول: فكيف لو رأوها؟ فقال: يقولون! لو رأوها كانوا أشدَّ منها فراراً، وأشد لها مخافة. قال: فيقول: فأشهدكم أني قد غفرت لهم. قبال: يقول ملك من الملائكة: فيهم فلان ليس منهم، إنما جاء لحاجة. قال: هم الجلساء لا يشقى بهم جليسهم)<sup>(1)</sup>.

٢ - وعن معاوية رضي الله عنه أن رسول الله على حلى حلقة من أصحابه فقال: ما أجلسكم؟ قالوا: جلسنا نذكر الله ونحمده على ما هدانا للإسلام ومنَّ علينا، قال: آ لله ما أجلسكم إلا ذاك؟ قالوا: والله ما أجلسنا إلا ذاك. قال: أما إني لم أستحلفكم تهمة لكم ولكنه أتاني جبريل فأخبرني أن الله عزوجل يساهي بكم الملائكة)<sup>(٢)</sup>.

٣ – وعن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: (إذا مررتم برياض الجنة فارتعوا . قالوا: يا رسول الله وما رياض الجنة فارتعوا . قالوا: يا رسول الله وما رياض الجنة؟ قال: حلَق الذكر)<sup>(٣)</sup>.

٤ - وعن عبد الرحمن بن سهل بن حنيف رضي الله عنه قال: نَزَلَتْ على رسول الله ﷺ وهو في بعض أبياته ﴿واصبر نفسك مع الذين يدعون ربهم بالغداة والعشي ﴾<sup>(٤)</sup> فخرج يلتمسهم، فوجد قومه يذكرون الله تعالى، منهم ثائر الرأس، وجاف الجلد، وذو الثوب الواحد، فلما رآهم جلس معهم وقال: (الحمد لله الذي جعل في أمتي من أمرني أن أصبر نفسي معهم)<sup>(٥)</sup>.

• – وعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: يقـول الله عزوجل يوم الله عنه أن رسول الله عنه العيامة: (سيعلم أهل الجمع من أهـل الكرم يا رسول الله؟ قال: (أهل محالس الذكر)<sup>(٢)</sup>.

۲ – وعن شداد بن أوس رضي الله عنه قال: إنا لعند رسول الله ﷺ، إذ قـال:

الذكر مع الجماعة

ارفعوا أيديكم، قولوا لا إله إلا الله، ففعلنا، فقال رسول الله ﷺ : اللهـم إنـك بعثتـني بهذه الكلمة وأمرتني بها ووعدتني عليها الجنة إنك لا تخلف الميعـاد، ثـم قـال: أبشـروا فإن الله قد غفر لكم)<sup>(۱)</sup>.

٧ – وعن أنس بن مالك رضي ا لله عنه قال: كان عبد ا لله بن رواحة إذا لقمي الرجل من أصحاب رسول ا لله ﷺ قال: تعال نؤمن بربنا ساعة فقال ذات يوم لرجل فغضب الرجل فحاء إلى النبي صلى ا لله عليه وسلم فقمال: يما رسول ا لله ألا ترى إلى ابن رواحة يرغب عن إيمانك إلى إيمان ساعة، فقال النبي ﷺ: (يرحم ا لله ابن رواحة، إنه يجب المحالس التي تتباهى بها الملائكة)<sup>(٢)</sup>.

٨ - وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ (يقول الله تعالى: أنا عند ظن عبدي بي.... وإن ذكرني في ملأ ذكرته في ملأ خير منه)<sup>(٣)</sup>.

٩ – وفي رواية البزار والبيهقي بسند صحيح عن ابن عبـاس رضـي الله عنهمـا قال: قال رسول الله ﷺ : (عبدي إذا ذكرتني خالياً ذكرتك خالياً، وإن ذكرتني في ملاً ذكرتك في ملاً خير منهم وأكثر ).

١ - وعن أبي سعيد الخدري وأبي هريرة رضي الله عنهما قالا: قال
 النبيﷺ: (لا يقعد قوم يذكرون الله عز وجل إلا حفتهم الملائكة وغشيتهم الرحمة
 ونزلت عليهم السكينة وذكرهم الله فيمن عنده)<sup>(٤)</sup>.

الله ﷺ قـال: (مـامن قـوم اجتمعـوا الله ﷺ قـال: (مـامن قـوم اجتمعـوا يذكرون الله عز وجل لايريدون بذلك إلاوجهه إلا ناداهم مناد مـن السـماء أن قومـوا مغفوراً لكم قد بدلت سيئاتكم حسنات)<sup>(٥)</sup>.

٢- وأخرج بقي بن مخلد عن عبد الله بن عمرو أن النبي على مراً بمجلسين،
 أحد المجلسين يدعون الله ويرغبون إليه، والآخر يعلمون العلم فقال: (كلا المجلسين خير

١ – أخرجه الحاكم (١٨٤٤) و أحمد (٤ /٢١٤) والطيراني في الكبير (٢١٦٣) والبزار (١٠). ۲ – أخرجه أحمد بإسناد حسن (۲۲ /۲۸). ٣ – أخرجه البخاري (٢٩٧٠) ومسلم (٢٦٧٥) وأحمد (١٤ / ٢٦٨) والتزمذي (٢٣٨٨) وابن ماجه (٣٨٢٢). ٤ – أخرجه مسلم (٢٢٧٠) والترمذي (٣٣٧٨) وقال حديث حسن صحيح. ٥ - رواه أحمد (١٤ / ٢٠٢).

الذكر مع الجماعة الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية FOR QUR'ANIC THOUGHT وأحدهما أفضل من الآخر).

٣ - وعن أبي الدرداء رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: (ليبعثن الله أقواماً يوم القيامة في وجوههم النور على منابر اللؤلؤ، يغبطهم الناس، ليسوا بأنبياء ولا شهداء، قال: فحث أعرابي على ركبتيه فقال: يارسول الله: حلهم لنا \_صفهم\_ نعرفهم؟ قال: المتحابون في الله من قبائل شتى يجتمعون على ذكر الله يذكرونه)<sup>(١)</sup>.

٤ - وأخرج الأصبهاني في الترغيب عن أبي رزي العقيلي رضي الله عنه أن رسول الله عنه الله عنه أن الله عنه أن الله عنه قال له: (ألا أدلك على ملاك الأمر الذي تصيب به حيري الدنيا والآخرة؟ قال: بلى، قال: عليك بمحالس الذكر، وإذا خلوت فحرّك لسانك بذكر الله).

٥١- وعن أنس رضي الله عنه عن رسول الله ﷺ قال: (لأن أجلس مع قوم يذكرون الله بعد صلاة الصبح إلى أن تطلع الشمس أحب إلى مما طلعت عليه الشمس، ولأن أجلس مع قوم يذكرون الله بعد العصر إلى أن تغيب الشمس أحب إلي من الدنيا وما فيها)<sup>(٢)</sup>.

# من أقوال العلماء والعارفين في مشروعية الذكر الجماعي

٢- قال العلامة ابن عابدين في حاشيته في معرض ذكر الله تعالى مع الجماعة: (وقد شبه الإمام الغزالي ذكر الإنسان وحده وذكر الجماعة بأذان المنفرد وأذان الجماعة قال: فكما أن أصوات المؤذنين جماعة تقطع جرم الهواء أكثر من صوت المؤذن الواحد كذلك ذكر الجماعة على قلب واحد أكثر تأثيراً في رفع الحجب الكثيفة من ذكر شخص واحد)<sup>(٢)</sup>.

٢- وقال الإمام الشعراني في (ذكر الذاكر للمذكور والشاكر للمشكور): (أجمع العلماء سلفاً وحلفاً على استحباب ذكر الجماعة في المساحد وغيرها من غير نكير إلا أن يشوش حهرهم على نائم أو مصلٍ أو قارئ)<sup>(٤)</sup>.

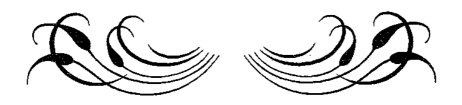
١ - أخرجه الطبراني بإسناد حسن انظر الترغيب والترهيب (٢ /٢٠٤، ٤ /٢١). ٢ – أخرجه السيوطي في الجامع الصغير (٧١٩٩) ورمز لحسنه. ٣ – حاشية ابن عابدين (٥ [٢٦٣). ٤ - حاشية الطحطاوي على مراقي الفلاح ص ٢٠٨.

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية ومن المرتب إذا المحكم الجماعة

٣- ويقول الإمام السيد محمد بهاء الدين المشهور بالرواس رحمه الله تعالى: (كمال الأدب حالة ذكر الله سواء كان مع الإخوان أو بالانفراد، فإن طريقنا يشمل الذكرين الجلي والخفي، أما الجلي فمع الإخوان في حلق الذكر، وأما الخفي فهو ورد المرء يخلو به مع الله تعالى ولاينفع كلاهما بغير الأدب الصحيح، وهو صحة الحضور مع المذكور ليذكره الذاكر معتبراً بآياته معظماً لجلال سلطانه، ألا إلى الله تصير الأمور)<sup>(1)</sup>.

٤- يقول ابن المنير في كتابه "تحفة السالكين" في معرض ذكر جملة من آداب الذكر: (وعليهم مراعاة الوفاق في الأصوات علواً وخفضاً لأن في ذلك نشطة للنفس ولذة للروح وراحة للسر وقهراً للشيطان وفراراً ولايكثر أحدهم الالتفات ولا يعبث بلحيته، ولايلعب بيده ولابشيء من ثيابه لأنه محلس الله عز وحل ولاينظر بعضهم بعضاً لأنه مانع من الحضور بل يغمض عينيه).

ثم إن الجماعة قوة، قال الله تعالى: ﴿واعتصموا بحبل الله جميعاً ولاتفرقوا﴾<sup>(٢)</sup> والحجارة لايستطيع كسرها إلا الجماعة، وقد شبه الله تعالى القلوب القاسية بالحجارة في شدة قساوتها فقال عز من قائل: ﴿ثم قست قلوبكم من بعد ذلك فهي كالحجارة أو أشد قسوة﴾<sup>(٣)</sup>. فكما أن الحجارة لايستطيع كسرها إلا الجماعة فكذلك القلب القاسي يسهل تليينه إذا تساعدت عليه جماعة الذاكرين.



١ - تنبيه الفكر إلى حقيقة الذكر إص٢٤]. ٢ - سورة آل عمران الآية (١٠٣). ٢ - سورة البقرة الآية (٧٤).



. .

. . .

.

This file was downloaded from QuranicThought.com



يقول محقق كتاب مكتوبات العارف بالله الشيخ خالد النقشبندي في مقدمت على كتاب المكتوبات مانصه: (الإنسان لايخلو من رابطة ما، فمن مرابط لماله، ومن مرابط لحرفته، ومن مرابط للنساء، ومن مرابط لأصحابه وأحدانه، إلى غير ذلك. فالرابطة في اصطلاح الصوفية ليست إلا عبارة عن نفي هذه الروابط عن القلب وصرفه عنها، وربطه بالشيخ وتخيله كأنه معه. ومن المقرر أن إعمال الفكر في أمر من الأمور ربطه به على سبيل المحبة، لاسيما إذا استولت هذه الخطرة على القلب، يعمل في نفس الإنسان عمل مزاولة ذلك الأمر، فإعماله في الأمور المحمودة محمود، وفي الأمور المذمومة مذموم...).

**وقال الشيخ خالد النقشبندي:** (الرابطة هي مـن أعظـم أسـباب الوصـول بعـد التمسك التام بالكتاب العزيز وسنةالرسول<sup>(١)</sup>.

وقال من الأئمة الشافعية الإمام الغزالي في الإحياء وفي باب تفصيل ما ينبغي أن يحضر في القلب عند كل ركن من الصلوات ما نصه: (وأحضر في قلبك النبي ﷺ وشخصه الكريم، وقل السلام عليك أيها النبي، وليصدق أملك في أنه يبلغه ويرد عليك ماهو أوفى منه.

وقال منهم العلامة الشبهاب ابن حجر المكي، شيخ الشبهاب الخفاجي في شرح العباب، في بيان معاني كلمات التشهد مانصه: (وخوطب تلخ كأنه إشارة إلى أنه تعالى يكشف له عن المصلين من أمته، حتى يكون كالحاضر معهم، ليشهد لهم بأفضل أعمالهم وليكون تذكر حضوره سبباً لمزيد الخشوع والخضوع) ثم أيده بما مر عن الإحياء.

١ – الرسالة الخالدية في الطريقة النقشبندية (٢٥).

O MOUTO O المرابطة (الرابطة) الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

وقال منهم أيضا محشي الأشباه: أهمد بن محمد الشريف الحموي في كتابه: (نفحات القرب والاتصال بإثبات التصرف لأولياء الله تعالى والكرامة بعد الانتقال) ما خلاصته: (إن الأولياء يظهرون في صور متعددة، بسبب غلبة روحانيتهم على جسمانيتهم، وحمل على هذا المعنى ما في بعض روايات الحديث الصحيح حيث قال جسمانيتهم، وحمل على هذا المعنى ما في بعض روايات الحديث الصحيح حيث قال تشي: (ينادى من كل باب من أبواب الجنة بعض أهل الجنة) فقال له أبو بكر الصديق رضي الله عنه: وهل يدخل من تلك الأبواب كلها؟ فقال: (نعم وأرجو الله أن تكون منهم)<sup>(1)</sup>. والأنبياء يظهرون في صور متعددة أكثر من باب أولى، كما حصل مع سيدنا معمد عليه الصلاة والسلام حين مر بسيدنا موسى صلى الله عليه وسلم في قبره فوجده يصلي ليلة إسراءه، ثم صلى به في المسجد الأقصى، ثم وجده في السماء السادسة، وهو الذي كان سبباً في تخفيف الصلاة من الخمسين إلى خمس، وأجساد الأنبياء لاتبلى، وهم أحياء في قبورهم.

وقال منهم الحافظ الجلال السيوطي في رسالة حافلة ألفها في مثل هذه المادة، سماها (كتاب المنحلي في تطور الولي) نقلاً عن الإمام السبكي الشافعي في (الطبقات الكبرى): (الكرامات أنواع:.... إلى أن قال: الثاني والعشرون: التطور بأطوار مختلفة، وهو الذي يسميه الصوفية المثال، وبنوا عليه تحسد الأرواح وظهورها في صور مختلفة من عالم المثال، واستأنسوا بقوله تعالى: **(فتمثل لها بشراً سوياً)**<sup>(٢)</sup>.

وقال منهم أيضاً العلامة شمس الدين ابن قيم الجوزية في كتابه (الروح): إن للروح شأناً آخر غير شأن البدن، وتكون في الرفيق الأعلى وهي متصلة ببدن الميت، بحيث إذا سلم على صاحبها رد السلام وهي من مكانها هناك، انتهى نقلاً عن الحافظ السيوطى في كتابه المنحلي.

وقد جاء في كتاب (رشحات عين الحياة) أيضاً في معنى قوله تعالى: ﴿وكونوا مع الصادقين﴾<sup>(٢)</sup> إن للكينونية معهم معنيين: كينونية بحسب الصورة، وهي الترام محالسة أهل الصدق ومصاحبتهم حتى ينور باطنه بأنوار صفاتهم وأخلاقهم، بسبب دوام الصحبة معهم، وكينونة بحسب المعنى، وهو أن يلتزم طريق الرابطة بحسب الباطن

> ١ – أخرجه البخاري (١٧٨٩)، ومسلم (١٠٢٧)، والترمذي (٤٧٣٧). ٢ – سورة مريم الآية (١٧). ٣ – سورة التوبة الآية (١١٩).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية بطائفة يستحقون الوساطة، ولاتنحصر الصحبة في المحالسة الصورية والنظر بالعين، بل ينبغي أن يجعل الصحبة دائمة، وأن يتحاوز عن الصورة إلى المعنى، حتى تكون الواسطة في نظره دائماً، ويكون المقصود الأصلي حاصلاً حقيقة بتلك الواسطة.

وقال الإمام الغزالي في كتابه (إحياء علوم الدين) في باب تفصيل ما ينبغي أن يحضر في القلب عند كل ركن وشرط من أعمال الصلاة: (فاعلم أنه كما لايتوجه الوجه إلىجهة البيت إلا بالانصراف عن غيرها، فلا ينصرف القلب إلى الله عز وجل إلا بالتفرغ عما سواه.

وأما الاعتدال قائماً فإنما هو مثول بالشخص والقلب بين يدي الله عز وحل، فليكن رأسك الذي هو أرفع أعضاءك مطرقاً مطأطئاً منتكساً، وليكن وضع الرأس عن ارتفاعه تنبيهاً على إلزام القلب التواضع والتذلل والتبري عن الــرّوّس والتكبر، وليكن على ذكرك ههنا خطر القيام بين يدي الله عز وحل في هول المطلع عند العرض للسؤال: واعلم في الحال أنك قائم بين يدي الله عز وجل، وهو مطلع عليك، فقم بين يديه قيامك بين يدي بعض ملوك الزمان، إن كنت تعجز عن معرفة كنه حلاله، بل قدر في دوام قيامك في صلاتك أنك ملحوظ ومرقوب بعين كالئة من رجل صالح من اهلك، أو ممن ترغب في أن يعرفك بالصلاح، فإنه تهدأ عند ذلك أطرافك وتخشع جوارحك، وتسكن جميع أجزائك خيفة أن ينسبك ذلك العاجز المسكين إلى قلة الخشوع، وإذا أحسست من نفسك بالتماسك عند ملاحظة عبد مسكين فعاتب نفسك وقل لها: إنك تدعين معرفة الله وحبه، ألا تستحين من استجرائك عليه؟ مع توقيرك عبداً من عباده، أو تخشين الناس ولاتخشينه وهو أحق أن يخشى؟ ولذلك لما قال معاتب في ينه مع ماده، إذ معرفة الله وحبه، ألا تستحين من استجرائك عليه؟ مع معاتب عنها في الخال أنك تدعين معرفة الن ينسبك ذلك العاجز المسكين إلى قلة نفسك وقل لها: إنك تدعين معرفة الله وحبه، ألا تستحين من استجرائك عليه؟ مع معاتب في ين عباده، أو تخشين الناس ولاتخشينه وهو أحق أن يخشى؟ ولذلك لما قال معاتب معرادي عبداً من عباده، أو تخشين الناس ولاتخشينه وهو أحق أن يخشى؟ ولذلك لما قال من قوملك)<sup>(1)</sup>.

وقال الشهاب بن حجر في "الفتاوى الصغرى" إن الرابطة هي الطريقة السالمة من كُدُرات جَهَلة الصوفية وهي مندوبة لأنها من الوسائل الموجبة لدفع الخطرات، ونفي الغفلة والوسائل لها حكم المقاصد، والأمر الذي لم ينهَ عنه الشرع يسوغ فعله، إما عن طريق الإباحة إن أدى إلى مباح، أو الندب إن أوجب مندوباً، أو الواجب إن

١ – أخرجه الخرائطي والبيهقي في الشعب (العراقي على إحياء علوم الدين: (١ (١٦٦).

الحب في الله (الرابطة ) الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI حَصَّل واجباً لايحصل بغيره. 🍯 FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

فقد حصل لنا بالتجربة أنا إذا تصوَّرنا الرابطة انتفت عنا الأغيار كلها وبقي هذا الغير وحده، فتعرض حينئذ وهذا مثل إنسان له أعداء، فتودد إلى بعضهم وسـلَّطه على باقيهم، فإذا أهلكهم عنه لم يبق إلا واحد فيقدر على إزالته فيزيله وهـذا وجـةٌ ينبغي للمنصف أن يتأمله، فإنه ظاهر الحسن مطابق للواقع لأن الرابطة ليسـت مرادة لعينها، بل مرادة لغيرها.

وقال تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وابتغوا إليه الوسيلة (١) ﴾، والوسيلة بالأعمال الصالحات، ولاتكون الأعمال الصالحة إلا بالإخلاص، ولايكون العمل خالصاً إلا إذا خلا من الشوائب، وقد حصل بالتجربة أنا إذا اشتغلنا بالرابطة حلت أعمالنا من شوائب الغفلة والعمل في الغفلة غير معتد به، لأنه لايكتب للعبد من صلاته إلا ماعقل منها، فهي من الوسائل الموجبة للغفلة، وزوال الغفلة مقصود وما أوصل إلى المقصود فهو مقصود ومن لوازم زوال الغفلة الحضور وهو من أشرف الوسائل والرابطة لزوال الغفلة فهي أيضاً من أشرف الوسائل الموجبة للخشوع والحضور ومن أوثق الأسباب لتذكر العبد أثناء الذكر أو غيره أنه عبدا لله وأنه إنما يجلس بين يدي رب العزة والجلال، من بيده مقاليد أمره كلمه، ومن لايستطيع جميع الناس ولو اجتمعوا أن يلحقوا به ضراً أو نفعاً إلا بإذنه، فهل يليق به بعد هذا كله أن يجالسه بجسده وقد شتت قلبه وفكره هنا وهناك وهو يعلم أنه يعلم السر وأخفى فتراه عندها يهرع إلى الرابطة وما ذاك إلا عملاً بقوله الصريح صلى الله عليه وسلم (خير الوجوه من إذا رأيته ذكرك الله (٢) فينقطع بذلك كل مايشوشه أو يعرقل تفكره في خالقه وجليسه جل وعلا، وحسبنا هذا الحديث دليلاً لمن يرضى بقول الله وقُول رسوله صلى الله عليه وسلم ويخضع من خلالها للحق، ويصم سمعه عن الافتراء ولسانه عن الجدل والمراء، ويكون مفتاحاً للخير، مغلاقاً للشر، يجمع بين المسلمين ولايفرقهم.

٢ – أخرجه الهيثمي في مجمع الزوائد بلفظ [قال رجل يـا رسـول ا لله مـن أوليـاء ا لله؟ قـال (الذيـن إذا رؤوا ذكـر ا لله)] (١٦٧٧٩). وفي رواية [إن من الناس مفاتيح لذكر ا لله إذا رؤوا ذكر ا لله] (١٦٧٨٠). ورواه أبو يعلى (٢٤٣٧)، والطبراني في الكبير (١٠٤٧٦) وابن المبارك في الزهد بإسناد صحيح (٢١٨) بلفظ [قيل يا رسـول ا لله: أي جلسـائنا خير؟ قال: (من ذكر كم ا لله رؤيته، وزاد في علمكم منطقه، وذكر كم بالآخرة عمله].

١ – سورة المائدة الآية (٣٥).

الحب في الله (الوابطة )

ويقول الإمام الغزالي في الصحيفة (١٦٩) من الجزء الأول أيضاً عند الكلام على الصلاة والسلام على الرسول ﷺ: (وأحضر في قلبك النبي ﷺ وشخصه الكريم وقل: سلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته، وليصدق أملك في أنه يبلغه ويرد عليك ما هو أوفى منه، ثم تسلم على نفسك وعلى جميع عباد الله الصالحين).

ويقول العارف با لله المرحوم الشيخ محمد أمين الكردي الإربلي الشافعي النقشبندي، المتوفى سنة (١٣٣٢) ه صاحب كتاب (تنوير القلوب) في هذا، عند بيان آداب الذكر عن السادة النقشبندية: (التاسع: رابطة المرشد: وهي مقابلة قلب المريد بقلب شيخه، وحفظ صورته في الخيال، ولو في غيبته، وملاحظة أن قلب الشيخ كالميزان، ينزل الفيض من بحره المحيط إلى قلب المريد المرابط، واستمداد البركة منه، لأنه الواسطة إلى التوسل، ولايخفى ما في ذلك من الآيات والأحاديث قال الله تعالى: في أيها الذين آمنوا اتقوا الله وابتغوا إليه الوسيلة في. [المائدة الآية واتي.

وقال تعالى: ﴿ اتقوا الله وكونوا مع الصادقين ﴾ (').

وقال ﷺ: (المرء مع من أحب) (٢).

وقال العارفون: (كن مع الله، فإن لم تستطع فكن مع من كان مع الله).

قبال الشيخ الأكبر مولانا عبد الله الأحرار المشهور بخواجه أحرار: (إن الكينونة مع الصادقين المأمور بهما في كلام رب العمالين على قسمين: كون بحسب الصورة، وهي بحالستهم حتى تنطبع فيه صفاتهم، وكون بحسب المعنى، ثم فسر الكينونة يمعنى الرابطة)<sup>(٣)</sup>.

فإن قال أحد: من أين لكم أن استحضار صورة رجل في الذهن –ولو كان مس الصالحين– تحصل به هذه المطالب كلها؟

#### وإن استحضاركم بسبب تعلق القلب؟ وإنه جائز؟

والجواب عن هذا من وجوه: الأول: قولك من أين لكم أن استحضار صورة

١ – سورة التوبة الآية (١١٩). ٢ – أخرجه البخاري (٥٨١٧) ومسلم (٢٦٤٠) وأبو داود (١٢٢٥) والترمذي (٣٢٥٢٩). ٣ – تنوير القلوب ص (١٧٥).

في الله (الرابطة) الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT HAT SHOULD IN A START THOUGHT

أقول: قال تعالى: ﴿فَإِنها لا تعمى الأبصار ولكن تعمى القلوب التي في الصدور (<sup>(1)</sup>)، الاترى أنك إذا كبرت تكبيرة الإحرام اشتغلت برابطة التاجر الذي يعطيك زكاة أو صدقة، أو برابطة الحاكم أو الوزير الذي يعدك بمنصب أو عطية، أو برابطة أهلك ومالك، أو بكلٍ في الركعة أو السحدة، وتنسى من أنت واقف بين يديه، ولا تستحي منه، وتنسى نفسك وتخرج من الصلاة ولاتدري أي شيء قلت، أتنكر ذلك؟!، ما أراك تححد ذلك!! ومن المعلوم أنَّ زوال الغفلة مطلوب، وهو مفتاح السعادة، وأن الحضور روح العبادة وزوال الغفلة لا يكون إلا بنزول رحمة الله تعالى على عبده، ومن أساب نزول الرحمة: ذكر الصالحين قال سفيان بن عينية (عند ذكر الصالحين تنزل الرحمة) وذكرُهم من لوازم محبتهم، ومحبتهم فرضٌ لقوله عليه الصلاة والسلام [من أحب لله، وأبغض لله، وأعطى لله، فقد استكمل الإيمان<sup>(7)</sup>] ومحبتهم عبة لله لقوله صلى الله عليه وسلم: حاكياً عن الله تعالى: [حقت محبتي على المتحابين على على النه بيه مال الله عليه وسلم: حاكياً عن الله تعالى العراب في العراب على على المالام إلى أخري أنه والمناذلين في، والمصادقين في<sup>(7)</sup>] ومحبتهم عبة لله لقوله صلى الله عليه وسلم: حاكياً عن الله تعالى: [حقت محبتي على المتحابين على المان نبيه صلى الله عليه وسلم همن عادى في ولياً فقد آذنته بالحرب على لسان نبيه صلى الله عليه وسلم أمن عادى في ولياً فقد آذنته بالخرب أله المنول الموله على لسان نبيه صلى الله عليه وسلم أمن عادى في ولياً فقد آذنته بالحرب أله.

وقال الشيخ صاحب الرسالة أيضاً وهو يتكلم عن رابطة المصطفى وأهميتها؟ ونفع السالك في الطريق الوصول إلى مراقبة الله عز وجل ونفي ما سواه: (واعلم أيها الأخ في الله – ألهمك الله رشدك، إن رابطة الشيخ الكامل توصلك إلى رابطة رسول الله على، وذلك من أحلِّ النعم، وأوفر القسم (وما يلقاها إلا ذو حظ عظيم)<sup>(٥)</sup>، والفناء في النبي على موحب للولوج في حضرة القدس، والهيجان في مفاوز الأنس. والتعرض لنفحات الله تعالى مأمور به، ومحبة رسول الله فرض، وروي عن أنس أنه قال: قال رسول الله على: (لايؤمن أحدكم حتى أكسون

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST أحب إليه من والده وولده والناس أجمعين) (Charles and the prince of the prince

والنفس تدخل في عموم قوله: (والناس أجمعين) وقد وقع التنصيص بذكر النفس في حديث عبد الله بن هشام وهو أن عمر رضي الله عنه قبال للنبي ﷺ: (لاوالـذي نفسي بيده حتى أكون أحب إليك من نفسك). فقال عمر رضي الله عنه: فإنه الآن والله لأنت أحب إليَّ من نفسي، فقبال ﷺ: (الآن ياعمر)<sup>(٢)</sup>. ويكفيك قوله تعالى: (النبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم)<sup>(٣)</sup>.

فمن هو أولى بك من نفسك، فكيف لاينبغي أن يكون أحب إليك منها؟! قـــال سهل رضي الله عنه: (من لم يرُ ولايــة رسـول الله ﷺ في جميع أحوالـه ويـرُ نفسـه في ملكه لايذوق حلاوة سنته)<sup>(٤)</sup>.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: (مــن أشـدٍّ أمـتي لي حبـاً ناس يكونون بعدي، يودُّ أحدهم لو رآني بأهله وماله)<sup>(٥)</sup>.

وفي كتاب (الشفا) سئل علي رضي الله عنه : كيف كان حبكم لرسول اللهﷺ؟. قال: كان والله أحب إلينا من أموالنا وأولادنا وآبائنا وأمهاتنا، ومن الماء البارد على الظمأ<sup>(1)</sup>.

**وعن زيد بن أسلم رضي الله عنه**: خرج عمر رضي الله عنه ليلة يحرس، فرأى مصباحاً في بيت عجوز تنفش صوفاً وتقول:

على محمد صلاة الأبسرار صلى عليه الطيسون الأخيار قد كنت قواماً بكاً بالأسحار ياليت شعري والمنايا أطوار هل تجمعني وحبيبي الدار

> ١ – أخرجه البخاري (١٥)، ومسلم (٤٤)، والنسائي (١٣، ٥). ٢ – أخرجه البخاري (١٦/٥ و٨/٧٣ و ١٦١) وأحمد (٤/٢٣٣ و ٣٣٦). ٣ – سورة الأحزاب الآية (٦). ٤ – الشفا للقاضي عياض (٢/١٩). ٥ – أخرجه مسلم (٢/٢٢)،وابن حبان في صحيحه (٢٢٣١). ٢ – الشفا للقاضي عياض (٢/٢٢).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THE PRINCE GHAZI TRUST فجلس عمر رضي الله عنه يبكي

وروي أن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما حدرت رجله فقيـل لـه: أذكـر أحب الناس إليك يزل منك، فصاح: (يامحمداه) فانتشرت<sup>(٢)</sup>.

قال: واعلم أن من أحب شيئاً آثره وآثر موافقته، وإلا لم يكمن صادقاً في حبه، وكان مدعياً، فالصادق في حب النبي ﷺ من تظهر علامات ذلك عليه.

وعن أنس بن مالك رضي ا لله عنه قال: قال لي رسول ا لله ﷺ: (يابني إن قدرت أن تصبح وتمسي ليس في قلبك غش لأحد فافعل). ثم قال لي:(يا بني وذلك من سنتي، ومن أحيا سنتي فقد أحبني، ومن أحبني كان معي في الجنة)<sup>(٣)</sup>

وكان أصحاب النبي على الايذكرونه إلا خشعوا واقشعرت جلودهم، وبكوا، وكذلك كثير من التابعين.

وقال بعضهم: المحبة دوام الذكر للمحبوب. وقال آخر: الميل الدائم بالقلب الهائم. وقال آخر: أن تمحو من القلب ماسوى المحبوب. وقال آخر: إيثار المحبوب على جميع المصحوب. وقال آخر: موافقة الحبيب في المشهد والمغيب. وقال آخر: أن تهب كلك لمن أحببت.

وحقيقة الحب: الميل إلى ما يوافق الإنسان وتكون موافقته له إما بإدراكه كحب الصور الجميلة، والأصوات الحسنة، والأطعمة والأشربة اللذيذة وأشباهها، أو استلذاذه بإدراكه، بحاسة عقله وقلبه معاني شريفة باطنة، كمحبة الصالحين والعلماء وأهل المعروف والمأثور عنهم السير الجميلة والأفعال الحسنة، فإن طبع الإنسان مائل إلى الشغف بأمثال هؤلاء.

> ١ – الشفا للقاضي عياض (٢ [٢٣). ٢ – الشفا للقاضي عياض (٢ [٢٢) والبخاري في الأدب المفرد (٩٦٤). ٣ – أخرجه الترمذي (٢٦٨٠).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST وقال الشهاب ابن حجر في شراح الهمزية عند قول الناظم:F

فاملاء السمع من محاسن يمليها عليك الإنشباد والإنشباء

فإنها تحدث للسامع سكراً وأريحية وطرباً، وتحريكاً للنفس إلى جهة محبوبها فيحصل بتلك الحركة والشوق تخيل المحبوب وإحضاره في الذهن، وقرب صورته من القلب، واستيلاؤها على الفكر، فيحصل للروح ما هو أعجب من سكر الشراب، وألذ من عناق الشوابًّ!.

ومن فوائد الصلاة على النبي ﷺ محبة المصطفى للمصلي عليه ﷺ، بل زيادة المحبة المذكورة اللازمة لها ازدياد للشوق مع استحضار للمحاسن النبوية في القلب والحنمان، بحيث يمثل خياله به، ولا يكاد يفتر عن ذكر القلب واللسان.

واعلم أنه يتأكد على المصلي على النبي الله يتصور وقت الصلاة عليه الله صورته النبوية الكريمة في مرآة قلبه، كأنه بين يديه، سائلاً من الله الصلاة والسلام عليه، لأنه إذا واظب المصلي على ذلك تدوم عليه أسرار أنواره الكريمة المحمدية).

واعلم أن من ثمرات الصلاة على النبي على الطباع صورتمه الكريمة في النفس انطباعاً ثابتاً متأصلاً متصلاً).

وقال القاضي في (الشفا): (إن رجلاً أتى النبي على فقال: يا رسول الله لأنت أحب إلي من أهلي ومالي، وإني لأذكرك فما أصبر حتى أجيء فأنظر إليك، وإني ذكرت موتي وموتك، فعرفت أنك إذا دخلت الجنة رفعت مع النبيين، وإن دخلتُها لا أراك، فأنزل الله تعالى: (ومن يطع الله والرسول فأولئك مع الذين أنعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقاً)<sup>(1)</sup>، فدعاه فقرآها عليه)<sup>(1)</sup>.

وفي حديث آخر: (كان رجل عنـد النبي ﷺ ينظر إليه لايطرف، فقـال عليه الصلاة والسلام: (ما بالك؟) قال: بأبي أنت وأمي: أتمتع بالنظر إليك، فـإذا كـان يـوم

> ١ – سورة النساء الآية (٢٩). ٢ ~ (الشفا: (٢|٢٠)، وانظر أسباب النزول للواحدي ص (١٤١٠و ١٤١).

الحب في الله (الرابطة) الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية القيامة رفعك الله بتفضيله فأنزل الله الآية) (For our Anic T (1)

فقد تبين من المقالات السابقة: أن الرابطة كانت تحصل للصحابة رضى الله عنهم أجمعين، من شدة محبتهم وكمال اتباعهم لرسول الله ﷺ، وكذلك كان حصوله للتابعين وأتباعهم، من صحبة الخلفاء الراشدين، والأئمة المرشدين، ولما تمادي الزمان وتكدرت بالأشغال الدنيوية قلوب الأنام، وفترت عزائمهم في المحبسة بالإخلاص التمام، احتاجوا إلى التنبيه عليها والتصريح بها، فأمر الخلفاء المرشدين شيوخ العلم والتربية السالكين بالتكلف بها لجمع قلوبهم، وتلقيح أرواحهم بأرواحهم، وتأليفها لأحل الاستفاضة منهم، ثم عبّروا عن هذه المحبة الروحانية الدينية بالرابطة، لأن العشق والمحبسة يربط قلب المحبب بالمحبوب ويقيده به، فيحصل الارتباط الروحاني بينهما، وقد يسمونها -نسبة- لانتسابه وإضافته بها إليهم، فصارت اصطلاحاً شائعاً فيما بينهم، كما أن لكل قوم اصطلاحاً، ولما كانت الرابطة من أخـص أوصافهم، وأعظم أركـان طريقتهم، ومدار أمرهم، إشتهروا بها بين النباس، حتى سموهم مرابطين، فلم يزالوا يسمونهم في بلاد العرب بهذا الاسم إلى يومنا هذا فيعنون به الصوفية المقربين والأولياء العارفين قدس الله أسرارهم،وكذلك سميت طريقتهم طريق العشق والمحبة، لأن مدار الأمر والعمدة فيه كما عرفت هو المحبة الدينية للرفيق الديني، والواصل الموصل إلى الله العارف بأسرار السلوك في سبيل الله، وفي الله، وفي تحصيــل رضـى الله ،لالغـرض ممـا سواه، وفي مثل هذه المحبة يقول الله عز وجل: في الحديث القدسي: (أيـن المتحـابون بجلالي، اليوم أظلهم في ظلي يوم لاظل إلا ظلي)<sup>(٢)</sup> ، ومــن الصـور الواضحـة لمصداقيـة الرابطة الشريفة الطاهرة، ما حصل مع سيدنا بلال الحبشي عند سكرات الموت، عندما كانت تقول له زوجته: واكرباه، واحزناه، وهو يقول: وافرحتاه، واطرباه، غداً ألقمي الأحبة محمداً وصحبه، فهل نقول أن سيدنا بلالاً أشرك لأنه نسى الله في هذا المقام إنــه لشيء عجاب!! وهل إذا تذكر الإنسان في صلاته أمور الدنيا أشرك أيضاً فلماذا بعد هذا كله تقولون إذا تذكر الشيخ وهو يذكر الله يكون قد أشرك؟ لذلك لابد أن نعرف ونميز بين الشرك والحب (أي الرابطة) لذلك قالوا: من قل علمه كـــثر اعتراضــه،

۱ – (الشفا: (۲ / ۲۱).

٢ – أخرجه الإمام مالك في الموطأ (٢ / ٢٥٩)، والإمام أحمد في مسنده (٢ / ٢٣٢). ومسلم (٢٥٦٦)، وابن حبــان في صحيحه (٢٧٥).



وعن عبادة بن الصامت رضي الله عنه عن رسول الله قال: (يقول الله وعن عبادة بن الصامت رضي الله عنه عن رسول الله عنه عن رحل: حقت محبتي للمتحابين فيَّ، والمتزاورين فيَّ، والمتباذلين فيَّ، والمتصادقين فيَّ)<sup>(۱)</sup>.

وفي تفسير ابن مسعود عند قوله تعالى: ﴿ أَلا إِن أولياء الله لاخوف عليهم ولا هم يحزنون (<sup>٢)</sup>، عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أنه قال: سمعت رسول الله يقول: (إن من عباد الله عباداً ليسوا بأنبياء ولا شهداء، يغبطهم الأنبياء والشهداء يوم القيامة لمكانتهم من الله تعالى) قالوا: يا رسول الله! خبرنا من هم وما أعمالهم لعلنا نخبهم. قال: (هم قوم تحابوا في الله على غير أرحام منهم، ولا أموال يعاطونها، فو الله إن وجوههم لنور، وإنهم لعلى منابر من نور، لا يخافون إذا خاف الناس، ولا يحزنون إذا حزن الناس)<sup>(۳)</sup>.

وهذه المحبة اختيارية وعقلية، فإن العاقل إذا تيقن منفعته وسلامته في شيء يختاره لنفسه بحكم عقله، ولو كان خلاف طبعه، كشرب المريض الدواء المرّ باختياره بخلاف ما تحبه النفوس بالميل الطبيعي كالمحبة الكائنة بين الآباء والأولاد، أو الحاصلة من النظر إلى الأشياء العجيبة والصور الجميلة، فإنها جبلة اضطرارية، وقد تنقلب المحبة الاختيارية اضطرارية، وذلك حين مشاهدة كمالات المحبوب، بعد حصول الاتحاد الروحاني بينهما، ثم إن الرابطة وإن كانت أصالة لرسول الله تلم إلا أنه لاشك في جوازها أيضاً لأولياء الله العارفين، والمشايخ الكاملين، الذيب هم مأمورون بتسليك العباد وإرشادهم، فإنهم آله وأتباعه، ونوابه وورثته عليه الصلاة والسلام ، الذين أمرنا بحبهم وإكرامهم والبربهم، كما وقعت الإشارة في الحديث السابق إليهم.

فكما حازت الصلاة والتسليم عليهم تبعاً للنبي الله، حازت الرابطة إليهم أيضاً لأنها ليست من الخصائص النبوية، بل هي من لوازم الدعوة وتتمة الإرشاد والتربية، وهم يشاركونه فيها، وفي لوازمها، من حيث كونهم أتباعه ونوابه إلى يوم القيامه، فكيف لا؟ ألا ترىقوله تعالى: **(قل هذه سبيلي أدعوا إلى الله على بصيرة أنا ومن** 

١ – أخرجه ابن حبان في صحيحه (٧٧٥) وأحمد (٥ (٢٣٩) والترمذي في الزهد بــاب مــا جــاء في الحـب في ا لله، والطبراني (٢٠ / ١٦٨) وأبو نعيم في الحلية (٥ / ١٢١). ٢ - سورة يونس الآية (٢٢). ٣ - أخرج نحبوه أبيو داود (٣٥٢٧) إ وابين حبان في صحيحه(٥٧٣) وأحميد (٥ /٣٤٣) والحباكم في المستدرك (٤ / ١٧٠) وصححه ووافقه الذهبي.

اتبعني (<sup>()</sup>. فانظر كيف أشركهم به في الدعوة والإرشاد، وامتثالاً لقوله تعالى: ﴿لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة (<sup>()</sup>). فهم أحق الناس اقتداءً به واتباعاً.وتـأمل – أيضاً– كيف أوجب لهم الطاعة علينا بقوله: ﴿يا أيها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولي الأمر منكم (<sup>()</sup>).

الحب في الله (الرابطة)

وقال النبي صلى الله عليه وسلم: [إنحا الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرئ مانوى<sup>(1)</sup>] والأعمال بدنية وقلبية، فالحركات والتصورات المباحة إذا نوى بها الإنسان الطاعة أو التقوي بها عليها فله مانوى ولو لم يدرك مراده، فكيف إذا تحقق حصول المراد؟!! ولايخفى أن قول الجائع للشبعان (أنت حائع) مثلاً لايوجب له جوعاً، فكذلك قول المعترض (مانرى صحة ماترونه) لايوجب عدم صحة رؤيتنا، فعليه أن يقول: ماتدَّعونه حقاً، فأنتم وشأنكم، ولايسوغ له غير ذلك إن نصح نفسه<sup>(°)</sup>!!.

وقال الفقهاء: يسن للمصلي أن لايجاوز بصرُه إشارته، وذلك لأنه أجمع لِلْهَـمِّ وأدفع للتفرقة، فكذلك الرابطة تستعمل لدفع الأغيار واستجلاب الحضور، فحين القيام في الصلاة ينظر لموضع سجوده، وحين الركوع ينظر لظاهر القدمين وحين الجلوس ينظر لحِجْره وحين السجود ينظر لأرنبة أنفه، وحين التسليم إلى منكبيه.

وقد ورد في الأثر إن أحب عباد الله إلى الله الذين يحببون عباد الله إلى الله، ويمشون في الأرض بالنصيحة).

فهذا الذي ذكر في الأثر هو رتبة المشيخة والدعوة إلى الله(٢).

إن قيل: كيف يتصور النبي ﷺ من لم يره أصلًا، وكيف يحضره في قلبه؟.

فالجواب: (يكون هذا): بمطالعة شمائله الشريفة وضبط حليت المنيفة من كتب الأحاديث الصحيحة، وقد ألف العلماء الكتب الكثيرة في هذا الشأن وبينوها بأوضح بيان. وإن كان ممن تشرف بزيارة قبره عليه الصلاة والسلام، فيتصور في نفسه كأنه حاضر في الروضة المطهرة، ومشغول بزيارته، فهذا أسهل من الأول.

وهل لو شعر الإنسان قلبياً بأن عليه حافظين كراماً كاتبين في كل لحظة يكون

قد أشرك؟! وهل ما يخطر على بال العبد من صور الملافكة والجن والعرش، والتماثيل، والأشخاص، وغيرها في الصلاة ومختلف العبادات يعتبر شركاً؟! خصوصاً إذا جاء ذكرها فيما يتلوه من القرآن؟!.

الأصل أن المريد يبدأ دخوله الحضرة الإلهية بتصور من كان سبباً في صلت با لله وفاءً له وتبركاً به، ثم هو يفنى بعد هذا من ذهنه وتصوره بمحرد اندماحه في الذكر، فهو نوع من الاستصحاب الروحي المؤقت، لطرد الشيطان والخواطر الصارفة استعداداً للقيام بحق الله والاستغراق في أنواره، وهو ليس من الشروط الأكيدة في السلوك، ولكنه نوع من العلاج، ووسائل التصفية والتنقية، وطرد الشيطان وبخاصة للمبتدئين. فلا شرك، ولا خوف من شرك، بل هو التوحيد كل التوحيد.

# ونصيحتي في الخاتمة لهذا الباب أن أقول :

بعد وضوح هذه الأدلة الساطعة يجب عليك إذا كنت ممن يرضى بما قال الله ورسوله صلى الله عليه وسلم أن تنقاد للحق وتخضع، وتصم سمعك عن الافتراء، ولاتصحب من كذب وافترى، وأن تصون لسانك عن الجدل والمراء والكذب وأن تكون مفتاحاً للخير، مغلاقاً للشر، تجمع المسلمين ولاتفرقهم فقد قال المصطفى صلى الله عليه وسلم: [بشروا ولاتنفروا، ويسروا ولاتعسروا<sup>(1)</sup>] ولاداعي لمحاربة الذاكرين الحيين للصالحين وهذا نوع من أنواع تحريش الشيطان بين المسلمين فلا تكس بريداً له وكن على حذر، وإياك أن تقطع الناس عن طريق الذاكرين الصالحين فإن الخطب حلل فعندما تقطعهم عن أهل الذكر والصلاح يتصيدهم الشيطان، ومحاربة إبليس وحنوده ومانرى من الكبائر التي تهز عرش الرحمن أمامي وأمامك والتي تحصل عيانا ولاتنكر وكانها جائزة فمحاربتها أولى وهذا مايقوله أي إنسان فيه حرارة الإيمان الصادق والوعى الناضج.

١ – أخرجه بهذا اللفظ مسلم (٤٥٠٠) وأبو داود (٤٨٣٥) وأخرجه البخـاري بلفـظ [يسـر ولاتعسـر، وسـكنوا ولاتنفروا] (٩٦) و (٦١٢٥).



.

This file was downloaded from QuranicThought.com

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية المبايغة أخذ العهد)

المبايعة

400

مُعَكَدُمُن

#### سر المبايعة وأهميتها

قال العارف با لله السيد حسين برهان الدين الرفاعي قسد مسره حين مسئل عن سرِّ البيعة: (حدَّ من حدود الحقّ، يقف عنده أهل الصدق، الذين صدقوا ما بايعوا الله عليه، وما عاهدوا الله عليه فحافوا سُوْلَه، وعظموا حلاله، فتغَلَّب على قلوبهم سلطان الهية، وأخذهم من علَّة نفوسهم إلى حضرته العلية. فانطمست قوابس أوهامهم باشعَّة أنوار عظمته، فإذا سوَّل لهم الشيطان خروجاً أو دخولاً؛ وقفوا على قدم الاستقامة ذاكرين الله، قائلين: فإن العهد كان مسؤولاً»<sup>(1)</sup>، أولئك فالذين قالوا الاستقامة ذاكرين الله، قائلين: فإن العهد كان مسؤولاً»<sup>(1)</sup>، أولئك فالذين قالوا تعاموا، وعلى طريق رضاه قعدوا، وإلى داعيه قاموا. ومالبيعة إلا بيعة النفس وقطع علائقها والأعِنَةِ: فإن الله اشترى من المؤمنين أنفسهم وأمواهم بأن لهم الجنهي،<sup>(1)</sup> علائقها والأعِنَةِ: فإن الله الشرى من المؤمنين أنفسهم وأمواهم بأن هم الجنه فإن انطبع المايع على الصدق، ودخل حضرة قوم تجردوا من علائق رطبهم ويابسهم؛ منار الأمر ويتمُّ نظام الخير، وتصحُّ الوصلة إلى الله، ويأخذ من الله، ويسبر العبد صفةً من صفات الله، يصل بالله، ويقطع با لله، ويأخذ معن الله، ويسبر العبد صفةً من صفات الله، يصل بالله، ويقطع با لله، وينا من الله، ويسبهم؛ بالله، ويسبر إلى الله، ويُعان من الله عزوجل. قال الله، ويأخذ القلب عن الله، ويسبور العبد صفةً من صفات الله، يصل بالله، ويقطع با لله، وينا بله عليه، وسبهدي بالله، ويسبر إلى الله، ويُعان من الله عزوجل. قال الله، وينا عله الله، ويسبه منه، ويسبه ويسبه بالله، ويسبور

> ١ - سورة الإسراء الآية (٣٤). ٢ - سورة فصلت الآية (٣٠). ٣ -سورة التوبة الآية (١١١). ٤ - سورة الأحزاب الآية (٣).

المبايعة

إن الذين يبايعونك إنما يبايعون الله (). وإن بيعة الإمام المبين، والصادق الأمين عليه الصلاة والسلام، نافذةً ساريةً، باقيةً، هي هي، تتلقاها النفس السليمة، وتُعقَد عليها الأكف الكريمة، لا تبديل لكلمات الله، وأهل الله نُوَّاب رسول الله تَن (٢).

الأدلة على مشروعية المبايعة (أخذ العهد):

6 115200 6

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

آ- من المترآن الكريم:
 ٢- قال تعالى: ﴿إِنَّ الذين يبايعونك إنما يبايعون الله ﴾<sup>(٣)</sup>.
 ٢- قال أيضاً: ﴿وأوفوا بعهد الله إذا عاهدتم ﴾<sup>(٤)</sup>.
 ٣- قال أيضاً: ﴿وأوفوا بالعهد إن العهد كان مسؤولاً ﴾<sup>(°)</sup>.

بم- من السنة الشريغة:

مبايعة النبي ﷺ للصحابة رضي الله عنهم:

أولاً: بيعة الرجال

٩- عن سيدنا عبادة بن الصامت رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال وحول عصابة من أصحابه: (بايعوني على أن لاتشركوا بالله شيئاً، ولاتسرقوا، ولا تزنوا، ولا تقتلوا أولادكم، ولا تأتوا ببهتان تفترونه بين أيديكم، وأرجلكم، ولاتعصوا في معروف. فمن وفى منكم فأجره على الله،ومن أصاب من ذلك شيئاً فعوقب في الدنيا فهو كفارة له، ومن أصاب من ذلك شيئاً فعوقب في الدنيا وفي فهو كفارة له، ومن أصاب من ذلك شاء عفا عنه، وإن شاء عاقبه). وإن شاء على الله ميئاً ثم ستره الله فهو إلى الله، إن شاء عفا عنه، وإن شاء عاقبه).

٢- وعنه رضي الله عنه أيضاً أنه قال: (بايعنا رسول الله ﷺ على السمع

|                | it was a set of the se | O MEES O                    | 1943.<br>Ali angli ang angli ang ang |
|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| المبايعة       | E TANGE CANER                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | بوسفية في بيان أدلة الصوفية | الموسوعة الب                                                                                                             |
|                | THE PRINCE GHAZI TRUST                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                             | ·····                                                                                                                    |
| أن لانتسازع في | والكره، وعلى أثرة علينا، وعلى أ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ني العسر واليسر،والمنشط     | والطاعة، و                                                                                                               |

الأمر أهله، وأن نقول الحق حيثما كنا، لانخاف في الله لومة لائم)<sup>(1)</sup>.

## ثانياً: بيعة النساء

١- عن السيدة أميمة بنت رقيقة رضي الله عنها أنها قالت: أتيت النبي في نسوة يبايعنه فقلنا: يارسول الله نبايعك على أن لانشرك با لله شيئاً،ولانسرق،ولانزني، ولانأتي ببهتان نفتريه بين أيدينا وأرحلنا،ولا نعصيك في معروف. قال (فيما استطعتن وأطقتن). قالت: الله ورسوله أرحم بنا، هلمَّ نبايعك يارسول الله! فقال رسول الله فولي الله: (إني لاأصافح النساء، إنما قولي لمائية امرأة كقولي لامرأة واحدة، أو مثل قولي لامرأة واحدة)".

٢- وعن سيدنا عبدا لله بن عمرو رضي الله عنه قال: جاءت أميمة بنت رقيقة إلى رسول الله على تبايعه على الإسلام فقال: (أبايعك على أن لاتشركي بالله شيئاً، ولاتسرقي، ولاتزني، ولاتقتلي ولدك، ولاتأتي ببهتان تفترينه بين يديك ورحليك، ولاتنوحي،ولاتبرَّجي تبرج الجاهلية الأولى)<sup>(٣)</sup>.

٣- وعن السيدة سلمى بنت قيس رضي الله عنها \_وكانت إحدى حالات رسول الله ﷺ قد صلت معه القبلتين، وكانت إحدى نساء بني عديٍّ بن النجار قالت: حمت رسول الله ﷺ فبايعته في نسوة من الأنصار، فلما شرط علينا أن لانشرك با لله شيئاً، ولانسرق، ولانزني، ولانقتل أولادنا، ولانأتي ببهتان نفتريه بين أيدينا وأرحلنا، ولانعصيه في معروف، قال: (ولاتغشَشْنَ أزواجكنَّ) قالت: فبايعناه، ثم انصرفنا. فقلت لامرأة منهنَّ: ارجعي فاسألي رسول الله ﷺ ما غِشُ أزواجنا؟ قالت: فسألت، فسألته، فقال: رتاحذ ماله فتحابي به غيره)<sup>(٤)</sup>.

١ – أخرجه البخاري (٧١٩٩)، ومسلم (٤٧٤٥)، واللفظ له، والنسائي(٢، ٢، ٤)، وابن ماجه (٢٨٦٦)، وأحمـد (٥/٣١٦)، ومالك (٢/٥٤٥-٤٤٦)، وابن حبان (٢٤٥٤)، والبغوي (٢٤٥٦).

- ٢ أخرجه الترمذي (١٥٩٧)، مختصراً ،وقال: (حديث حسن صحيح)، والنسائي (١٩٢٤)، واللفظ لـه، وابس ماجـه (٢٨٧٤)، مختصـراً، وأحمـد (٦ (٣٥٧)، والحميـدي (٢٤٣)،ومــالك (٢ / ٩٨٢–٩٨٣)، والبيهقــي (٨ / ٢٤١)، والطيالسي (١٦٢١)، وابن حبان (٥٥٥٣)، والطـراني في "الكبير" (٢٤ أرقـم ٢٤٠) وصححه الحاكم (٤ / ١٧) ووافقه الذهبي.
  - ٣ أخرجه أحمد (٢ |١٩٦)، ورجاله ثقات، كذا في (محمع الزوائد) (٩٨٥٨).

٤ – أخرجه أحمــد (٦ (٢٧٩ – ٣٨٠)، وأبو يعلى (٧٠٧)، والطبراني في الكبير (٢٤ | رقم ٥٥٧)، ورجالـه

| <u>Ļl</u> i |                                                | لموسوعة اليوسفية في بيان أ <b>دلة الصوفية</b> |
|-------------|------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
|             | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QUR'ÀNIC THOUGHT |                                               |

### ثالثاً: بيعة من لم يحتلم

٩- عن سيدنا محمد بن علي بن الحسين رضي الله عنهم أن النبي على بايع
 ١- عن سيدنا محمد بن علي بن الحسين رضي الله عنهم أن النبي الله بالحسن، والحسين، وعبد الله بن عباس، وعبدا لله بن جعفر، رضي الله عنهم، وهم صغار لم يبلغوا قال: ولم يبايع صغيراً إلا منا<sup>(١)</sup>.

٢- وعن سيدنا عبد الله بن الزبير، وعبدا لله بن جعفر رضي الله عنهما، أنهما بايعا رسول الله على وهما ابنا سبع سنين، فلما رآهما رسول الله على، تبسم، وبسط يده فبايعهما)<sup>(٢)</sup>.

#### رابعاً: التلقين الجماعي

\* عن سيدنا شداد بن أوس رضي الله عنه \_وعبادة بن الصامت حاضر يصدِّقه قال: كنا عند النبي تلله، فقال: (هل فيكم غريب؟) \_يعني أهل الكتاب \_ فقلنا: لا،يارسول الله! فأمر بغلق الباب، وقال: (ارفعوا أيديكم وقولوا: لاإله إلا الله). فرفعنا أيدينا ساعة، ثم وضع رسول الله تلله يده، ثم قال: (الحمد لله، اللهم بعثتني بهذه الكلمة، وأمرتني بها، ووعدتني عليها الجنة، وإنك لاتخلف الميعاد) ثم قال: (أبشروا فإن الله قد غفرلكم)<sup>(٢)</sup>.

خامساً: التلقين الفردي

٢- عن سيدنا جرير بن عبدا لله رضي الله عنه قال: (بايعت رسول الله ﷺ على إقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، والنصح لكل مسلم)<sup>(٤)</sup>.
 وفي رواية: (بايعت رسول الله ﷺ على السمع والطاعة، فلقنه: (فيما

**وفي رواية:** (بايعت رسول الله ﷺ على السلمي والم على السلمي . استطعت)، والنصح لكلِّ مسلمٍ)<sup>(°)</sup>.

O MONERO O

المبايعة

وأخرج الطبراني والبزار عن سيدنا علي كرَّم الله وجهه سأل النبي صلى الله عليه وسلم بقوله: يارسول الله دلني على أقرب الطرق إلى الله، وأسهلها على عباده، وأفضلها عنده تعالى، فقال النبي ﷺ: (عليك بمداومة ذكر الله سراً وجهراً). فقال علي: كل الناس ذاكرون، فخصَّني بشيء. قال رسول الله ﷺ: (أفضل ماقلته أنا والنبيون من قبلي: لاإله إلا الله، ولو أن السَّموات والأرضين في كفةٍ، ولاإله إلا الله في كفَّةٍ لرجحت بهم، ولاتقوم القيامة وعلى وجه الأرض من يقول: لاإله إلا الله ثلاث عليّ: فكيف أذكر؟ قال النبي ﷺ: (غمَضْ عينيك واسمع مني لا إله إلا الله ثلاث مرات، ثم قلها ثلاثاً وأنا أسمع). ثم فعل ذلك برفع الصوت.

مبايعة الصحابة لخلفاء رسول ا لله ﷺ:

٢- عن إبراهيم بن المنتشر عن أبيه، عن حدِّه قال: (كانت بيعة النبي ﷺ حين أنزل الله عليه: ﴿إِن الذين يبايعونك إنما يبايعون الله ﴾<sup>(٢)</sup>، التي بايع الناس عليها البيعة لله، والطاعة للحق، وكانت بيعة أبي بكر رضي الله عنه: (تبايعوني ما أطعت الله)،

۱ – أخرجه النسائي (۲۸۸ ٤)، وأحمد (٤ | ۳۶٥). ٢ – أخرجه أحمــــ (٥ /٢٤٤)، ورجالـه موثقـون، كـذا في (مجمع الزوائـد) (١١٨)، وأخرجه أيضـاً الطـبراني في (الكبير) (١٢٣٣)، "والأوسط" (مجمع البحرين ص ٧)، وابنَ عساكر في (تاريخ دمشق) (١٠ |٢٩٩–٠٧١)، وصححه الحاكم (۲ (۷۹–۸۰)، ووآفقه الذهبي. ٣ – سورة الفتح الآية (١٠).

O MOSE O المبايعة الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

وكانت بيعة عمر رضي الله عنه، ومن بعده، كبيعة النبي ٢- وعن سيدنا أنس رضي الله عنه قال: (قدمت المدينة وقد مات أبو بكر

رضي الله عنه، واستخلف عمر رضي الله عنه، فقلت لعمر: ارفع يـدك أبـايعك علـى مابايعت عليه صاحبك قبلك، على السمع والطاعة فيما استطعت)<sup>(٢)</sup>.

ثم نهج الوُرَّاث من مرشدي سلوك منهج الرسول عليه وصحابت الكرام رضي الله عنهم، في أخذ البيعة في كل عصر، فقد ذكر الأستاذ الندوي في كتابه (رحال الفكر والدعوة في الإسلام): (أن الشيخ عبد القادر الجيلاني فتح باب البيعة والتوبة على مصراعيه، يدخل فيه المسلمون من كل ناحية من نواحي العالم الإسلامي، يجددون العهد والميثاق مع الله، ويعاهدون على ألا يشركوا، ولا يكفروا، ولا يفسقوا، ولا يبتدعوا، ولا يظلموا، ولا يستحلوا ما حرم الله، وقد دخل في هذا الباب \_وقد فتحه الله على يد الشيخ عبد القادر الجيلاني حلق لا يشركوا، ولا يكفروا، ولا يفسقوا، ولا يبتدعوا، ولا يظلموا، ولا يستحلوا ما حرم الله، وقد دخل في هذا الباب \_وقد فتحه الله على يد الشيخ عبد القادر الجيلاني خلق لا يحصيهم إلا الله، وصلحت أحوالهم، وحسن إسلامهم، وظلَّ الشيخ يربيهم ويحاسبهم، ويشرف عليهم، وعلى تقدمهم، فأصبح هؤلاء التلاميذ الروحيون يشعرون بالمسؤولية بعد البيعة والتوبة وتحديد الإيمان)

ومما ثبت من الأدلة الصريحة من كتاب الله وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم يتبين لنا أنه يجب على مريد الوصول إلى الكمال أن يلتحق بمرشد مربي يتعهده بالإرشاد والتوجيه إلى الطريق المستقيم، وينور قلبه حتى يعبد الله على بصيرة ونور وهدى فيبايع المربي المرشد ويعاهده على السير معه في طريق التحلي عن العيوب والرذائل والتحلي بالصفات الحسنة والفضائل، ويترقى في المقامات النورانية الإيمانية ويتحقق بركن الإحسان، ويصاحب أهل الصدق والإيمان، وقال تعالى: (يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وكونوا مع الصادقين<sup>(٣)</sup>.

> ۱ – الإصابة (۲|۵۸). ۲ – حياة الصحابة (۱|۲۳۷). ۳ – سورة التوبة الآية (۱۱۹).

> > ۳٨.



#### أهمية المرشد

يقول الحق تبارك وتعالى: **(ولكل قوم هاد)<sup>(١)</sup> ف**دل على أن قضية المعلم الهادي والدليل المرشد ضرورة لزومية طبعاً وشرعاً، ومن هنا أرسل الله الرسل مبشرين ومنذرين، لئلا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل. **(وما كنا معذبين حتى نبعث رسولاً)**<sup>(٢)</sup> ولم يدع الناس لأفكارهم وحدها وإن سمت، فإن العقل مهما بلغ فهو محل للخطا، ولأن العلم وحده قد يكون طريق الهلاك، والأدلة شتى في تواريخ الفلاسفة والمفكرين بين العقليين وأصحاب المذاهب الاجتماعية المختلفة، والواقع المكرر.

ومن هنا وجد الإشراف والتوجيه البشري في كل شـيء سـواء كـان وظيفـة أو تجارة، أو تعليماً أو احترافاً، أو إدارة، أو غير ذلك.

ومن هنا جاء أمر الله باتخاذ القدوة الصالحة: ﴿لقد كمان لكم في رسول الله أسوة حسنة﴾<sup>(٣)</sup>. **﴿قد كانت لكم أسوة حسنة في إبراهيم والذين معه**﴾<sup>(٤)</sup>.

ولاتكون القدوة حسنة إلا إذا كان الله غايتها: ﴿واتبع سبيل من أناب إلي﴾<sup>(°)</sup> ﴿ولاتتبع سبيل المفسدين﴾<sup>(١)</sup>. ﴿يا قوم اتبعون أهدكم سبيل الرشاد﴾<sup>(٧)</sup>. ﴿اتبعوا من لايسألكم أجراً وهم مهتدون﴾<sup>(٨)</sup> وعندما ذكر الله أنماطاً من أهل القدوة الصالحة الداعية إليه تعالى في سورة الأنعام، قال لرسوله: ﴿أولئك الذين هدى الله

 ١ – سورة الرعد الآية (٧). ٢ – سورة الإسراء الآية (١٥). ٣ - نسورة الأحزاب الآية (٢١). ٤ - سورة الممتحنة الآية (٤). ٥ - سورة لقمان الآية (١٥). ٦ - سورة الأعراف الآية (١٤٢). ٧ - سورة غافر الآية (٣٨). ٨ ~ سورة يس الآية (٢١).

I MEREI الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

ولو شاء الله لأنزل كتاباً بغير نبي، ولكنه لم ينزل كتاباً إلا وأنزل معه نبيه ليبـين للناس مانزل إليهم.

المرشد

ربما كان الأخذ السليم عن الكتاب السليم فيه الأجر فقط، أما الأخذ عن الشيخ ففيه الأجر وفيه الوصول معاً، لأن فيه سر الإمداد بالبركة، وربط المريد بالحبل المحمدي وذلك أشبه بالتيار الكهربائي، لاينتقل إلا بالموصل.

وفي قضية جبريل والنبي ﷺ معنى اتخاذ المرشد الهادي والدليـل المعلـم، وإلا فربمـا كان يكفي النور الإلهي المنقدح في القلب المحمدي عن مصاحبة جبريل والأخذ عنه.

وقد طلب سيدنا موسى الشيخ المعلم المرشد الهـادي الدليـل، وسـعى إليـه حتـى وجده، في العبد الصالح، وتتلمذ عليه و لم يكتف بأنه كليم ا لله.

وهل يمكن لأي إنسان أن يقرأ القرآن قراءة صحيحة بغير موفق خبير؟! وكذلك شأن جميع الصناعات والفنون.

إن اتخاذ الشيخ مما لايتم الواحب إلا به، فهو واحب كما رأيت طبعاً وشرعاً، مؤيداً بالواقع العلمي والتاريخي، والموضوعية التي لاتقبل النقاش. ومحال اتخاذ الشيخ إن خلا شغله الشيطان بيقين، وقد أشار الله سبحانه إلى أهمية القدوة والمرشد بآيات كثيرة منها قوله تعالى: (فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لاتعلمون)<sup>(٢)</sup> وقوله (ولاينبئك مثل خبير)<sup>(٢)</sup> وقوله (أولئك الذين هدى الله فبهداهم اقتده)<sup>(٤)</sup> وقوله واتبع سبيل من أناب إلي)<sup>(٥)</sup> وقوله (الرهن فاسأل به خبيراً)<sup>(٢)</sup>.

إذن فلابد من هاد ذي قدرة، ذي ذكر، خبير بوسائل الفرار إلى الله، والهجرة إليه، وإن لم يكن للمريد شيخ في العلم ضلّ وافترسه الشيطان واستهواه وجعـل إلهـه

١ – سورة الأنعام الآية (٩٠). ٢ - سورة الأنبياء الآية (٧). ٣ - سورة فاطر الآية (١٤). ع – سورة الأنعام الآية (٩٠). ه - سورة لقمان الآية (١٥). ٢ - سورة الفرقان الآية (٥٩).

هواه فهلك، ومالم يكن للمرء معلم في بقية الصناعات لما أصاب ولما أحاد وربما هلك وهو يطلب الحياة ولابد للسالك أيضاً إلى الله من إمام يرشده ويوجهه ويسدده ويكشف له أحابيل الشيطان في العبادات والمعاملات والخطوات النفسية والإرادات القلبية التي قد تكون على صاحبها أخطر من الكفر الصريح لأن من أراد الله هديه هيء له مرشداً وإلا فقد قال الله تعالى: (ومن يضلل فلن تجد له ولياً مرشداً).

وإن المنهج التربوي يحتم وجود معلم ومتعلم، والسلوك الصوفي يؤكد بشكل قطعي وجود المربي المعلم والمرشد، ويشترط علماء التصوف في هذا المنهج وجود الشيخ المربي الذي سمت روحه إلى درجة الإحسان، وعرجت نفسه في معارج الكمال، وتهذبت أخلاقه، وتنامت قدراته الروحية، والعقلية إلى درجة القرب والأنس والطمأنينة الكاملة.

والرسول عليه الصلاة والسلام كانت له وظيفة كبرى قبل التعليم وهي التزكية قال تعالى: «كما أرسلنا فيكم رسولاً منكم يتلو عليكم آياتنا ويزكيكم ويعلمكم الكتاب والحكمة ويعلمكم مالم تكونوا تعلمون»<sup>(٢)</sup>.

والمعلم دوره خطير في تزكية النفوس وتطهيرها من عيوبها وتخليصها من أمراضها، ثم الرقي بالنفس إلى مراحل متقدمة في السلوك الإسلامي الصحيح، ومكانة المربي هي وراثة للقدوة المحمدية الكاملة، ولذا قال الرسول ﷺ: (العلماء ورثة الإنبياء)<sup>(٣)</sup>.

والشيخ العارف با لله، والعالم بكتابه، والمقتدي بسنة نبيه عليه الصلاة والسلام هو الصادق الذي لابد لنا من الحياة معه، والاسترشاد بمواعظه، والتأدب في مجلسه، وحسن الاستماع له، والعمل بالوصايا التي يأمر بها، وخاصة إن كانت متقيدة بالدليل الشرعي القاطع.

وهومن أولياء الله الذين قـال عنهـم في كتابـه العزيـز: ﴿أَلا إِنَّ أُولِيـاء الله

 ١ – سورة الكهف الآية (١٧). ٢ – سورة البقرة الآية (١٥١). ٣ – رواه البخاري معلقاً (١–٣٧)، وأبو داود (٣٦٤١) والترمذي (٣٦٨٣) وابسن ماجه (٢٢٣) وصححه ابس حبان (۸۰).

المرشاء

لاخوف عليهم ولاهم يحزنون الذين آمنوا وكان يتقون هم البشرى في الحياة الدنيسا وفي الأخرة﴾(').

المرشد

وقد أمر الله تعالى المسلمين أن يعيشوا مع الصادقين، قـال الله تعـالى: ﴿ياأيهـا الذين آمنوا اتقوا الله وكونوا مع الصادقين﴾<sup>(٢)</sup>.

والصادقون في كتاب الله هم كما قال الله تعالى: ﴿إنما المؤمنون الذين آمنوا بالله ورسوله ثم لم يرت ابوا وجاهدوا بأموالهم وأنفسهم في سبيل الله أولئك هم الصادقون (<sup>٣)</sup>.

ولذا نجد أن وجود المربي في العملية التربوية الروحية، والسلوك الإيماني والتزكية النفسية حتم مطلوب شرعاً وعقلاً وعملاً.

والدليل الشرعي لأهمية المربي والمعلم والمرشد هو قول الله تعالى: ﴿فلولا نفر من كل فرقة منهم طائفة ليتفقهوا في الدين ولينذروا قومهم إذا رجعوا إليهم لعلهم يحذرون <sup>(٤)</sup> فه ؤلاء الذين نفروا ليتفقهوا في الدين وليتعمقوا في السلوك التربوي السليم والذين تكاملت صفاتهم النفسية وازداد قربهم إلى الله تعالى سلوكاً وفكراً ونضوحاً فهم الذين يكونون قادرين على تزكية النفوس وتطهيرها من أمراضها المتعددة.

فالشيخ العارف با لله تعالى يختصر لك طريق السلوك فيعطيك خلاصة ما وصل إليه ويعينك على كشف حفايا نفسك وأمراضها لتتخلص منها، ولاريب في أنك بصحبة الشيخ تأخذ منه حالاً ترتقي به، ولذا قيل: لاتصاحب من لاينهضك حاله ويدلك على الله مقاله.

وقصة نبي الله موسى عليه السلام مع المعلم قد وردت بالتفصيل، وترشد السالكين إلى درب العلم اللدني. قال الله تعالى عن المعلم الذي اتخذه موسى عليه السلام: (فوجدا عبداً من عبادنا آتيناه رحمة من عندنا وعلمناه من لدنّا علماً ، قال له موسى هل أتبعك علىأن تعلمن مما علمت رشداً ، قال إنك لن تستطيع معي

|         |                                           | O NEED O     | 당 가 가<br>1999년 - 1997년 - 1997년<br>1997년 - 1997년 - |
|---------|-------------------------------------------|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| المرشاد | وقف الأرتحان والتكم القلاي                | ادلة الصوفية | الموسوعة اليوسفية في بيان                                                                                                                                                                                                                 |
|         | AT TO |              |                                                                                                                                                                                                                                           |

صبراً وكيف تصبر على مالم تخط به خربراً ، قبال ستجدني إن شاء الله صابراً ولا أعصي لك أمراً (<sup>()</sup> وهذا دليل شرعي على حاجة الناس إلى المعلم والمربي الذي علم مالم يعلموا وفقه مالم يفقهوا.

وإن الارتباط الروحي بين الشيخ والمريـد يولـد الطاقـة التربويـة للعـروج بـالمريد السالك في مقامات وأحوال السلوك الروحي الرفيع.

وقلما يعرف الرحل نقائض النفس وعلل الباطن، وإذا عُرفت وفُهمت، فقلما يعرف الرجل طرق علاجها وإصلاحها، وإذا علم ذلك وعرف لتَعَسَّر إذن العمل به الصراع النفس، ومن هنا يحتاج الإنسان إلى الشيخ الكامل، لأنه هو الذي يعرفه بهذه الأمور بعدما يتفهمها ويتعرفها، ثم يصف لها علاجاً وتدابير لمداواتها<sup>(٢)</sup>.

\* شروط المرشد وصفاته:

من شروطه أن يكون عالماً بكتاب الله وسنة رسوله على، وينبغي أن يكون موصوفاً بصفات أهل الكمال، ويكون معرضاً عن حب الجاه والدنيا وما أشبه ذلك، ويكون قد أحد الطريق عن شيخ محقق تسلسلت متابعته إلى رسول الله على، وارتاض بأمره رياضة بالغة من قلة الطعام والكلام والنوم وقلة الاختلاط مع الأنام وكثرة الصلاة والصيام والصدقة ونحو ذلك وبالجملة يكون متخلقاً بأخلاق النبي على.

ولايصلح للتربية والمشيخة المحذوب، فإنه وإن ذاق المقصود لكنه لم يذق الطريق الله، وكذا لايصلح للمشيخة السالك فقط.

وكان أبو القاسم القشيري رحمه الله تعالى يقول: قد درج أشياخ الطريق كلهم على أن أحداً منهم لم يتصدر للطريق إلا بعد تبحره في علوم الشريعة، ولم يكن أحد في عصر من العصور إلا وعلماء ذلك الزمان يتواضعون له ويعملون بإشارته<sup>(٢)</sup>. وقال الإمام أبو العباس المرسي رحمه الله تعمالى: من كان فيه خمس حصال لاتصح مشيخته:

6 113530 6 الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية ١- الجهل بالدين. ٢- وإسقاط حرمة المسلمين. ٣- والدخول فيما لايعني. ٤- واتباع الهوى في كل شيء. وسوء الخلق من غير مبالاة.

**وقال ابن عطاء السكندري رحمه ا لله:** سمعت شيخنا أبا العباس المرسي رضـي ا لله عنه يقول: (العارف لا دنيا له ولا آخرة، لأن دنياه لآخرته وآخرته لربه)<sup>(1)</sup>.

المرشد

وعرفه الشيخ الأكبر ابن عربي قدس الله سره فقال: الشيوخ نواب الحق في العالم كالرسل عليهم الصلاة والسلام في زمانهم بل هم الورثة الذين ورثوا علم الشرائع عن الأنبياء عليهم السلام، غير أنهم لا يشرّعون فلهم رضي الله عنهم حفظ الشريعة في العموم وليس لهم التشريع، ولهم حفظ القلوب ومراعاة الآداب في الخصوص، وهم من العلماء بالله بمنزلة الطبيب. وقد جمع الشيخ بين الأمرين.

والشيوخ هم العارفون بالكتاب والسنة قائلون بها في ظواهرهم، متحققون بها في سرائرهم يراعون حدود الله تعالى، ويوفون بعهد الله قائمون بمراسم الشريعة لا يتأولون في الورع، آخذون بالاحتياط، مجانبون لأهل التخليط، مشفقون على الأمة، لا يمقتون أحداً من العصاة يحبون ما أحب الله ويبغضون ما أبغض الله، يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر المجمع عليه، يسارعون في الخيرات، ويعفون عن الناس، يوقرون الكبير ويرحمون الصغير، يميطون الأذى عن الطريق، طريق الله وطريق الناس، يؤدون حقوق الناس، يبرون عباد الله، هينون لينون رحماء بين خلق الله.

و شرط الشيخ الذي يلقي المريد إليه نفسه:

ذوق صريح وعلم صحيح وهمة عالية وحالة مرضية وبصيرة نافذة، فمن فيه ما مضى من الوصف صحت مشيخته ويحق لـه التصدر للإرشاد، أما إن كـان جـاهلاً بالدين، متهاوناً بحرمة المسلمين، يتدخل فيما لا يعنيه، متبعاً للهوى في كل شيء، سيء الخلق، بحالساً للأحداث يطمع بما في أيدي الناس، فهذا شيطان أخرس ليس له حـظ في

۱ – تاج العروس ص (۹۰).



الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية عليسم بأحكام الشريعة ظلما المويبحث عن علم الحقيقة عن أصل ويظهر للوراد بالبشر والقرى ويخضع للمسكين بالقول والفعل فهذا هو الشيخ المعظم قدره عليم بأحكام الحرام من الحل يهذب طلاب الطريق ونفسه مهذبة من قبل ذو كرم كُلّي<sup>(1)</sup> وقال الشيخ عبد العزيز الدباغ قدس الله سره: ولشيخ التربية علامات ظاهرة، وهي:

- أن يكون سليم الصدر على الناس.
   أن يكون كريماً إذا طلبته أعطاك.
   وأن يحب من أساء إليه.
- وأن يغفل عن خطايا المريدين.

وأن يكون الشيخ خالياً من الأهواء، وأن يكون ذا بصيرة ولايكون مغرا<sup>(۱)</sup>.

وقال الشيخ عبد القادر عيسى رحمه الله تعالى في كتابه (حقائق عن التصوف) متحدثاً عن الوارث المحمدي وشروطه: (ومما سبق يتبين أهمية صحبة الوارث المحمدي للترقي في مدارج الكمال وتلقي دروس الآداب والفضائل واكتشاف العيوب الخفية والأمراض القلبية.

ولكن قد يسأل سائل كيف الاهتداء إليه؟ والوصول إلى معرفته؟! وما هي شروطه وأوصافه؟!! فنقول:

حين يشعر الطالب بحاجته إليه كشعور المريض بحاجته إلى الطبيب، عليه أن يصدق العزم، ويصحح النية ويتجه إلى الله تعالى بقلب ضارع منكسر، يناديه في جوف الليل ويدعوه في سجوده وأعقاب صلاته: (اللهم دلني على من يدلني عليك وأوصلني إلى من يوصلني إليك).

ثم عليه أن يبحث في بلده، ويفتش ويسأل عن المرشد بدقة وانتباه غير ملتفت

۲ – السير والمساعي ص (۲۰۸ – ۲۱۱). ۱ – الإبريز ص (۱۱۹–۱۲۱).

وقفيتا المرعادي الفلا القرائ

المرشد

عملاً وذوقاً بعد أن عرفها علماً ودراية، فيشهد في قلبه وروحه صحتها، ويشهد أن الله تعالى واحد في ذاته، واحد في صفاته، واحد في أفعاله، ويتعرف على حضرات أسماء الله ذوقاً وشهوداً، ويرجعها إلى الحضرة الجامعة، ولا يشتبه عليه تعدد الحضرات، إذ تعدد الحضرات لا يدل على تعدد الذات.

۲ - وأما الشرط الثالث: فلا بـد أن يكون قـد زكّى نفسـه على يـد مربٍ ومرشد، فخبر مراتب النفس وأمراضها ووساوسها وعرف أساليب الشيطان ومداخله. وآفات كل مرحلة من مراحل السير، وطرائق معالجـة كـل ذلـك بمـا يلائـم حالـة كـل شخص وأوضاعه.

٤ - وأما الشرط الرابع: فلا بد للمرشد من أن يكون قد أحيز من شيخه بهذه التربية وهذا السير، فمن لم يشهد له الأخصّائيون بعلم يدّعيه لا يحق له أن يتصدر فيه. فالإحازة: هي شهادة أهلية الإرشاد وحيازة صفاته، وعليها أسست الآن فكرة المدارس والجامعات، فكما لا يجوز لمن لا يحمل شهادة الطب أن يفتح عيادة لمداواة المرضى، ولا يصح لغير المحاز في الهندسة أن يرسم مخططاً للبناء، وكما لا يجوز الذي لا يحمل شهادة أهلية التعليم أن يدعى ما يرضى، وكما يتبعد عيادة لمداواة المست الآن فكرة المدارس والجامعات، فكما لا يجوز لمن لا يحمل شهادة الطب أن يفتح عيادة لمداواة الرضى، ولا يصح لغير المحاز في الهندسة أن يرسم مخططاً للبناء، وكما لا يجوز الذي لا يحمل شهادة الطب أن يفتح عيادة لمداواة الرضى، ولا يصح لغير المحاز في المندسة أن يرسم مخططاً للبناء، وكما لا يجوز أن يدعى إلى ممل شهادة أهلية التعليم أن يدرس في المدارس والجامعات، فكداك لا يجوز أن يدعى إلى مس من قبل مرشدين مأذونين مؤهلين، يتصل سندهم بالتسلسل إلى رسول الله <sup>(1)</sup>.

وكما أنه لا يصح من العاقل أن يتداوى عند حاهل الطب، كذلك لا يجوز للمرء أن يركن إلى غير المرشد المأذون المختص بالتوجيه والإرشاد وكل من دَرَس الوضع العلمي في الماضي يعرف قيمة الإجازة من الأشياخ وأهمية التلقي عندهم، حتى إنهم أطلقوا علي من لم يأخذ علمه من العلماء اسم (الصحفي)، لأنه أخذ علمه من الصحف والمطالعة الخاصة.

قال ابن سيرين رحمه الله تعالى: ﴿**إن هذا العلم ديس فمانظروا عمن تمأخذون** دينكم﴾<sup>(٢)</sup>.

١ - على غرار علماء الحديث الذين تناقلوا أحاديث رسول ا لله تلكي بالسند رجلاً عن رحل إلى رسول ا لله تلكي، واعتبروا السند أساساً لحفظ السنة النبوية من الضياع والتحريف وله فاقال ابن المبارك: (الإسناد من الدين ولولا الإسناد لقال من شاء ما شاء).
 ٢ - أخرجه مسلم في مقدمة صحيحه عن محمد بن سيرين (١ / ٨٤) وابن حبان في المجروحين (١ / ٢٢).

| and the test of the second second |           | · · · ·   |           |
|-----------------------------------|-----------|-----------|-----------|
| بيان أدلة الصوفية                 |           | . 11 7    | S ( 1997) |
| بيان الاله العبوقية               | ومتعيه في | ونعه اليو | ا کے نیں  |
| 622 861                           |           |           |           |

وقد أوصى رسول الله ﷺ ابن عمر رضي الله عنهما بذلك فقال: (يا ابن عمر دينك دينك إنما هو لحمك ودمك، فانظر عمن تأخذ، خذ الدين عن الذين استقاموا، ولا تأخذ عن الذين مالوا)<sup>(۱)</sup>.

المرشا

491

وقال بعض العارفين: (العلم روح تنفخ لا مسائل تنسخ، فليتنبه المتعلمون عمن يأخذون، وليتنبه العالمون لمن يعطون).

ثم اعلم أن من علامات المرشد أموراً يمكن ملاحظتها:

• منها: أنك إذا جالسته تشعر بنفحة إيمانية، ونشوة روحية، لا يتكلم إلا با لله، ولا ينطق إلا بخير، ولا يتحدث إلا بموعظة أو نصيحة، تستفيد من صحبته كماتستفيد من كلامه، تنتفع من قربه كما تنتفع من بعده، تستفيد من لحظه كما تستفيد من لفظه.

ومنها: أن تلاحظ في إخوانه ومريديه صور الإيمان والإخلاص والتقوى والتواضع، وتتذكر وأنت تخالطهم المُثُل العليا من الحب والصدق والإيثار والأخوة الخالصة، وهكذا يعرف الطبيب الماهر بآثاره ونتائج جهوده، حيث ترى المرضى الذين شفوا على يديه، وتخرجوا من مصحِّه بأوفر قوة، وأتم عافية.

علماً أن كثرة المريدين وقلتهم ليست مقياساً وحيداً، وإنما العبرة بصلاح هـؤلاء المريدين وتقواهم وتخلصهم من العيوب والأمراض واستقامتهم على شرع الله تعالى.

فالظفر به يدفع الطالب للأخذ بيده، والتزام بحالسه، والتأدب معه والعمل بنصحه وإرشاده، في سبيل الفوز بسعادة الدارين <sup>(۲)</sup>.

• وإذا أردت أخي القارئ زيادة في شروط المرشد والمريد فارجع إلى باب الصحبة من هذه الموسوعة ففيه ما يغني بإذن ا لله تعالى والحمد لله رب العالمين.



This file was downloaded from QuranicThought.com

الصحبة

**الصحبة:** هي الطريق الأسوى والسبب الأقوى في حصول ثمرة السلوك وبهما يصل المملوك إلى درجات الملوك.

الطحبة

FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

وورد في الأثر: الصحبة مع العاقل زيادة في الديمن والدنيا والآخرة، والصحبة مع الأحمق نقصان في الدين والدنيا وندامة عند الموت وحسارة في الآخرة.

الأدلة على أهمية الصحبة من القرآن العظيم:

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

قال تعالى: ﴿ياأيها الذين آمنوا اتقوا الله وكونوا مع الصادقين؟ (') والصادقون: هم الصفوة من المؤمنين الذين عناهم الله تعالى بقوله: ﴿من المؤمنين رجال صدقوا ماعاهدوا الله عليه؟ (').

قال تعالى: ﴿واصبر نفسك مع الذين يدعون ربهم بالغداة والعشي يريدون وجهه ولاتعد عيناك عنهم تريد زينة الحياة الدنيا ولاتطع من أغفلنا قلبه عن ذكرنا واتبع هواه وكان أمره فرطاً؟<sup>(٣)</sup>.

الخطاب هنا لرسول الله ﷺ من قبيل تعليم أمته وإرشادها.

وقال تعالى: ﴿واتبع سبيل من أناب إليَّ﴾(<sup>٤)</sup>.

وقال تعالى: ﴿ويوم يعض الظالم على يديه يقول يـاليتني اتخـذت مـع الرسـول سبيلاً • ياويلتا ليتني لم أتخذ فلاناً خليلاً • لقد أضلني عن الذكر بعد إذ جاءني وكـان الشـيطان للإنسـان خـذولاً﴾<sup>(٥)</sup>. وقـال تعـالى: ﴿الأخـلاء يومئــذ بعضهــم لبعـض

الصحبة

عدو إلا المتقين»<sup>(1)</sup> • الله المنه السنة الشريفة

١- قال رسول الله ﷺ: (إنما مثل الجليس الصالح وجليس السوء كحامل
 المسك ونافخ الكير، فحامل المسك إما أن يحذيك (يعطيك)، وإما أن تبتاع منه، وإما
 أن تجد منه ريحاً طيبة، ونافخ الكير إما أن يحرق ثيابك، وإما أن تجد منه ريحاً منتنة)<sup>(٢)</sup>.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

٣- عن سيدنا أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: (الرجل على دين حليله، فلينظر أحدكم من يخالل)<sup>(٤)</sup>.

٤- عن سيدنا أبي ذر رضي الله عنه قال: يارسول الله، الرحل يحب القوم ولايستطيع أن يعمل كعملهم؟ قال: (أنت يا أبا ذر مع من أحببت) قال فإني أحب الله ورسوله، قال: (فإنك مع من أحببت) قال: فأعادها أبو ذرّ، فأعادها رسول الله صلى الله عليه وسلم<sup>(٥)</sup>.

| الصحبة             | وفق الد المحالية المح | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية                                                                  |
|--------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ول الله ﷺ: (إن     | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR OURANIC THOUGHT<br>باب رضي الله عنه قال: قبال رس                                  | <ul> <li>- عن سيدنا عمر بن الخط</li> </ul>                                                              |
|                    | •                                                                                                               | من عباد الله لأناساً ما هم بأنبياء، و                                                                   |
|                    |                                                                                                                 | بمكانهم من الله) قالوا يارسول الله                                                                      |
| <b>N</b>           |                                                                                                                 | غير أرحام بينهم ولاأموال يتعاطونه                                                                       |
| الإ إن أولياء ألله | -                                                                                                               | يخافون إذا خاف الناس، ولايحزنون<br>لاخوف عليهم ولاهم يحزنون؟                                            |
| الدور المعالم      |                                                                                                                 |                                                                                                         |
|                    | نبي الله عنهما قال: قيل: يارسول<br>بتـه وزاد في علمكـم منطقـه وذكر                                              | ۲ – عن سیدیا ابن عباس رم<br>خیر؟ قـال: (مـن ذکرکـم الله رؤ!<br>عمله) <sup>(۳)</sup> .                   |
| سلم قال: (ثلاث     | ا لله عنه عن النبي صلى ا لله عليه و                                                                             | ٧- وعن سيدنا أنس رضي                                                                                    |
|                    |                                                                                                                 | من كن فيه وجد بهن حلاوة الإيماد                                                                         |
| لذه الله منه كما   | كره أن يعود في الكفر بعد أن أنقـ                                                                                | وأن يجب المرء لايحبه إلا لله، وأن يُ<br>يكره أن يقذف في النار <sup>(٤)</sup> .                          |
| رجلان تحابا في     | م الله في ظله يوم لاظــل إلا ظلــه:                                                                             | <ul> <li>٨- ومن السبعة الذين يظله</li> <li>١ لله اجتمعا عليه، وتفرقا عليه<sup>(°)</sup>.</li> </ul>     |
| ، الله عليه وسلم   | رضي ا لله عنـه، عـن النبي صلـى<br>ل طعامك إلا تقي <sup>(٦)</sup> .                                              | ٩- وعن أبي سعيد الخدري<br>قال: (لاتصاحب إلا مؤمناً، ولايأك                                              |
| له صلى الله عليه   | له عنه أن أعرابياً قبال لرسبول الله                                                                             | المراجعين أنسس رضي الأ                                                                                  |
| لددت لها؟) قـال:   |                                                                                                                 | وسلم: متى الساعة؟ قال رسول الأ                                                                          |
|                    | ن أحببت)^.                                                                                                      | حب ا لله ورسوله قال: (أنت مع م                                                                          |
|                    |                                                                                                                 | <ul> <li>۱ – سورة يونس الآية (۲۳).</li> <li>۲ – تقدم تخريجه ص (۲۷۱).</li> </ul>                         |
|                    | -                                                                                                               | ٣ – أخرجه أبو يعلى ورجاله رجال الصحيح                                                                   |
|                    |                                                                                                                 | <ul> <li>٤ - أخرجه البخاري (١ /٢٥) ومسلم (٣١،</li> <li>٥ - أخرجه البخاري (٢ /١١٩) ومسلم (١٣)</li> </ul> |
| .(\'               | _                                                                                                               | ۲۰۰۱ – أخرجه الترمذي (۲۳۹۷) وأبو داود (۲<br>۲۰۰۱ – أخرجه البخاري (۱۰ (۲۱۲) ومسلم (۹                     |

أقوال العلماء في أهمية الصحبة

0 105500 0

١ \_ الإمام الرفاعي قدس الله سره:

قال السيد أحمد الكبير الرفاعي قـدس الله سره: (ذكر الله يثبت في القلب ببركة الصحبة (المرء على دين خليله)<sup>(١)</sup>.

FOR QUR'ANIC THOU

الصحبة

وقال أيضاً خطاباً دالاً على حرقته: ما الفائدة من علم بلا عمل؟ ما الفائدة من عمل بلا إخلاص؟ الإخلاص على حافة الطريق، من ينهض بك إلى العمل! من يداويك من سم الرياء من يدلك على الطريق الأمين من بعد الإخلاص؟ ﴿فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون؟ (٢). هكذا أنبأنا العليم الخبير.

وذكر رضي الله عنه صفة الصاحب فقال: اصحب من الإخوان من قلبه أصفى من الياقوت والجوهر ومن إذا سرك أودعته لم يظهر السر إلى المحشر ومن إذا أذنبت ذنباً أتى معتازاً عنك كمستغفر ومن إذا غبت عن عينه أقلقه الشوق ولم يصبر

أين هذا الأخ، وأين الأخوة الحقيقية!؟ ماهم إلا كعنقاء الزمان، لكن مالايدرك كله لايترك كله، فيلزم على الداخل تحت تربية المرشد أن يكون مراعياً لإخوانه محباً لهم ولايخص نفسه بشيء دونهم، ويحب لهم ما يحب لنفسه، ويعودهم إذا مرضوا، ويسأل عنهم إذا غابوا، وليبتدرهم بالسلام وطلاقة الوجه ويراهم خيراً منه يطلب منهم الرضا، ولايزاحمهم علىأمر دنيوي، ويوقر كبيرهم ويرحم صغيرهم، يتعاون معهم على حب الله وليجعل رأس ماله مسامحة إخوانه<sup>(٣)</sup>.

## ٢ - الشيخ الأكبر محي الدين ابن عربي قدس الله سره:

وقال الشيخ الأكبر محي الديس في كتابه الوصايا: (عليك بمجالسة من تنتفع

١ – تقدم تخريجه ص (٢٩٤) بلفظ الرحل... ٢ – سورة النحل الآية (٤٣). ٣ – السير والمساعي ص(٢١١) بتصرف يسير.

| الموسوعة اليوسفية في بيان أذلة الصوفية ، وفت المرتب إذ التكر التكرين المحمة                                             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR OUR ANIC THOUGHT<br>بمجالسته في دينك من علم تستفيده منه، أو عمل يكون فيه، أو خلق حسن يكون |
| عليه، فإن الإنسان إذا حالس من تُذَكِّر مجالسته الآخرة فلابد أن يتحلى منها بقدر ما                                       |
| يوفقه الله لذلك)().                                                                                                     |
| ٣ _ الإمام الشيخ علي الخواص:                                                                                            |
|                                                                                                                         |
| قال رضي الله عنه:                                                                                                       |
| لاتسلكن طريقاً لست تعرفها بلا دليل فتهوي في مهاويها (٢)                                                                 |
| لأن الدليل والمرشد يوصل السالك إلى ساحل الأمان ويجنبه مزالق الأقدام                                                     |
| ومخاطر الطريق، وذلك لأن هذا الدليل المرشد قد سبق له سلوك الطريق على يد دليل                                             |
| عارف بخفايا السير واطلع على محاهله ومآمنه، فلم يزل مرافقاً له، حتى أوصله إلى                                            |
| الغاية المنشودة ثم أذن له بإرشاد غيره وإلى هذا أشار ابن البنا في منظومته:                                               |
| وإغما القميوم مسمافرونا للحضمرة الحميق وظاعنونهما                                                                       |
| ف افتقروا في إلى دلي في بصر بالسير والمقي ل                                                                             |
| قد سلك الطريق ثم عاد ليخبر القوم بما استفاد (٣)                                                                         |
| ٤ - الشيخ أبو مدين رضي الله عنه:                                                                                        |
| وقال سيدي أبو مدين: (من لم يأخذ الآداب من المتأدبين، أفسد من يتبعه) <sup>(٤)</sup> .                                    |
| ٥ - الشيخ أبو حامد الغزالي:                                                                                             |
| من الله الله الما المريد إلى شيخ وأستاذ يقتدي به لا محالة ليهديه سواء السبيل، فإن                                       |
| سبيل الدين غامض، وسبل الشيطان كثيرة ظاهرة فمن لم يكن لـه شـيخ يهديـه، قـاده                                             |
| الشيطان إلىطرقه لامحالة. فمن سلك سبل البوادي المهلكة بغير حفير فقد حاطر بنفسه                                           |
| وأهلكها، ويكون المستقل بنفسه كالشجرة التي تنبت بنفسها فإنها تجف على القرب،                                              |
| وإن بقيت مدة وأورقت لم تثمر، فمعتصم المريد شيخه فليتمسك به) <sup>(ه)</sup> .                                            |
|                                                                                                                         |
| ١ – كتاب الوصايا للشيخ ابن عربي ص (٤٥).                                                                                 |
| ۲ – المن للشعراني (۱/۱۰)؟<br>۲ – أحمد بن محمد التحرير الم مغربان البنار الفترحات الاله قرش حراراح ثر الأصارة (۱/۲۶۷)    |
| ٣ – أحمد بن محمد التجيبي المعروف بابن البنا، الفتوحات الإلهية شرح المباحث الأصلية (١٤٢١).<br>٤ – النصرة النبوية ص (١٣). |
| ٥ – الإحياء للغزالي (٣/٥٢).                                                                                             |

49V

0 76550 0 الموسوعة اليوسفية في بيان أذلة الصوفية

وقال أيضاً رضي الله عنه: (كنت في مبدأ أمري منكراً لأحوال الصالحين ومقامات العارفين حتى صحبت شيخي (يوسف النساج) فلم يزل يصقلني بالجاهدة حتى حظيت بالواردات، فرأيت الله تعالى في المنام، فقال لي: يا أبا حامد، دع شواغلك، واصحب أقواماً جعلتهم في أرضي محل نظري وهم الذين باعوا الدارين بجي، قلت: بعزتك إلا أذقتني برد حسن الظن بهم، قال: قد فعلت، والقاطع بينك وبينهم تشاغلك بحب الدنيا، فاخرج منها مختاراً قبل أن تخرج منها صاغراً، فقد أفضت عليك أنواراً من جوار قدسي. فاستيقظت فرحاً مسروراً وحتت إلى شيخي (يوسف النساج) فقصصت عليه المنام، فتبسم وقال: يا أبا حامد ال

الصحبة

وقال أيضاً: (إن الله عز وجل إذا أراد بعب لا خيراً بصره بعيوب نفسه، فمن كانت بصيرته نافذة لم تخف عليه عيوبه، فإذا عرف العيوب أمكنه العلاج، ولكن أكثر الخلق جاهلون بعيوب أنفسهم يرى أحدهم القذى في عين أخيه ولايرى الجذع في عين نفسه فمن أراد أن يعرف عيوب نفسه فله أربعة طرق:

الأول: أن يجلس بين يدي شيخ بصير بعيوب النفس، مطلع على حفايا الآفات ويحكمه في نفسه، ويتبع إشاراته في محاهداته، وهذا شأن المريد مع شيخه، والتلميذ مع أستاذه فيعرفه أستاذه وشيخه عيوب نفسه، ويعرفه طريق علاجها....الخ)<sup>(٢)</sup>.

وقال أيضاً مؤكداً على اتباع الموشد: (فما يجب في حق سالك طريق الحق أن يكون له مرشد ومرب ليدله على الطريق، ويرفع عنه الأخلاق المذمومة، ويضع مكانها الأخلاق المحمودة، ومعنى التربية أن يكون المربي كالزارع الذي يربي الزرع، فكلما رأى حجراً أو نباتاً مضراً بالزرع قلعه وطرحه خارجاً، ويسقي الزرع مراراً إلى أن ينمو ويتربى، ليكون أحسن من غيره، وإذا علمت أن الزرع محتاج للمربي علمت أنه لابد للسالك من مرشد البتة لأن الله تعالى أرسل الرسل عليهم الصلاة والسلام للخلق ليكونوا دليلاً لهم ويرشدوهم إلى الطريق المستقيم، وقبل انتقال المصطفى عليه الصلاة والسلام إلى الدار الآخرة قد جعل الخلفاء الراشدين نواباً عنه ليدلوا الخلق إلى طريق

> ١ – شخصيات صوفية لطه عبد الباقي سرور ص (٤٥٤). ٢ – الإحياء للغزالي (٣|٥٥).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST الله وهكذا إلى يوم القيامة، فالسالك لايستغني عن المرشد البتة (٢٠٠٠)

٦ \_ الإمام ابن عطاء الله السكندري:

قال رضي ا لله عنه: (وينبغي لمن عزم على الاسترشاد، وسلوك طريق الرشاد، أن يبحث عن شيخ من أهل التحقيق سالك للطريق، تارك لهواه، راسخ القدم في خدمة مولاه فإذا وجده فليمتثل ما أمر، ولينته عما نهى عنه وزجر)<sup>(٢)</sup>.

وقال أيضاً: (لاتصحب من لاينهضك حاله ولايدلك على الله مقاله)<sup>(٣)</sup>.

وقال أيضاً: (ليس شيخك من سمعت منه، وإنما شيخك من أخذت عنه، وليس شيخك من واجتهك عبارته، وإنما شيخك الذي سرت فيك إشارته، وليس شيخك من دعاك إلى الباب، وإنما شيخك الذي رفع بينك وبينه الحجاب، وليس شيخك من واجهك مقاله، وإنما شيخك الذي نهض بك حاله.

شيخك هو الذي أخرجك من سجن الهوى، ودخل بـك على المولى، شيخك هو الذي مازال يجلو مرآة قلبـك، حتى تجلت فيها أنوار ربـك، أنهضـك إلى الله فنهضت إليه وساربك حتى وصلت إليه، ومازال محاذياً لك حتى ألقاك بين يديه، فـزجَّ بك في نور الحضرة وقال: هاأنت وربك)<sup>(٤)</sup>.

## ٧- الشيخ عبد الوهاب الشعر ا ني:

قال رحمه الله تعالى في كتابه العهود المحمدية: (أُخذ علينا العهد العام من رسول الله ﷺ أن نواظب على الركعتين بعد كل وضوء بشرط أن لانحدث فيهما أنفسنا بشيء من أمور الدنيا أو بشيء لم يشرع لنا في الصلاة. ويحتاج من يريد العمل بهذا العهد إلى شيخ يسلك به حتى يقطع عنه الخواطر المشغلة عن خطاب الله تعالى...فاسلك يأخي على يد شيخ ناصح، يشغلك بالله تعالى، حتى يقطع عنك حديث النفس في الصلاة كقولك: أروح لكذا، أفعل كذا، أقول كذا، أونحو ذلك،

499

وإلا فَمِنْ لازِمِكَ حديث النفس ولايكاديسلم لك منه صلاة واحدة ولافرض ولانفل، فاعلم ذلك، وإياك أن تريد الوصول إلى ذلك بغير شيخ، كما عليه طائفة المحادلين بغير علم، فإن ذلك لايصح لك أبداً)<sup>(١)</sup>.

وقال رضي الله عنه: (ولو أن طريق القوم يوصل إليها بالفهم من غير شيخ يسير بالطالب فيها لما احتاج مثل حجة الإسلام الإمام الغزالي والشيخ عز الدين بن عبد السلام أحذ أدبهما عن شيخ مع أنهما كانا يقولان قبل دخولهما طريق القوم: (كل من قال: إن ثم طريقاً للعلم غير ما بأيدينا فقد افترى على الله عز وجل) فلما دخلا طريق القـوم كانا يقـولان: (قـد ضيعنا عمرنا في البطالة والحجاب) وأثبتا طريسق القـوم ومدحاها)<sup>(٢)</sup>.

وقال أيضاً: (وكانت صورة بحاهداتي لنفسي من غير شيخ أني كنت أطالع كتب القوم كرسالة القشيري، وعوارف المعارف، والقوت لأبي طالب المكي، والإحياء للغزالي ونحو ذلك، وأعمل بما ينقدح لي من طريق الفهم، ثم بعد مدة يبدو لي خلاف ذلك فأترك الأول وأعمل بالثاني.... وهكذا، فكنت كالذي يدخل درباً لايدري هل ينفذ أم لا؟ فإن رآه نافذاً خرج منه، وإلا رجع، ولو أنه اجتمع بمن يعرّفه أمر الدرب قبل دخوله لكان بين له أمره وأراحه من التعب، فهذا مثال من لاشيخ له، فإن فائدة الشيخ إنما هي اختصار الطريق للمريد، ومن سلك من غير شيخ تماه، وقطع المظلمة)<sup>(7)</sup>.

وقال أيضاً: (وكفى شرفاً لأهل الطريق قول سيدنا موسى عليه السلام، للخضر: ﴿هل أتبعك علىأن تعلمن مما علمت رشداً﴾(<sup>ن</sup>).

واعتراف الإمام أحمد بن حنب ل رضي الله عنه وأرضاه لأبي حمزة البغدادي بالفضل عليه، واعتراف الإمام أحمد بن سريج رحمه الله تعالى لأبي القاسم الجنيد، وطلب الإمام الغزالي له شيخاً يدله على الطريق مع كونه كان حجة الإسلام، وكذلك

THE PRINCE GHAZI TRUST

طلب الشيخ عز الدين بن عبد السلام له شيخاً مع أنه لقب بسلطان العلماء... وكمان رضي الله عنه يقول: ما عرفت الإسمام الكمال إلا بعد اجتماعي على الشيخ أبي الحسن الشاذلي رضي الله عنه وأرضاه، فإذا كان هذان الشيخان قد احتاجا إلى شيخ مع سعة علمهما بالشريعة فغيرهما من أمثالنا من باب أولى)<sup>(1)</sup>.

#### ٨ \_ الشيخ محمد الهاشمي:

قال رحمه ا لله تعالى: (فاسلك يا أخي على يد شيخ حي عارف با لله، صادق، ناصح، له علم صحيح، وذوق صريح، وهمة عالية وحالة مرضية، سلك الطريق على يد المرشدين، وأخذ أدب عن المتأدبين، عارف المسالك ليقيك في طريقك المهالك ويدلك على الجمع على الله، ويعلمك الفرار من سوى الله ويسايرك في طريقك حتى تصل إلى الله، يوقفك على إساءة نفسك، ويعرفك بإحسان الله إليك، فإذا عرفته أحببته، وإذا أحببته جاهدت فيه، وإذا جاهدت فيه هداك لطريقه، واصطفاك لحضرته. قال تعالى: (والذين جاهدوا فينا لنهدينهم مسبلنا)<sup>(٢)</sup> فصحبة الشيخ والاقتداء به واحب والأصل فيه قوله تعالى: (واتبع مبيل من أناب إلي)<sup>(٢)</sup> وقوله تعالى: (ياأيها الذين آمنوا اتقوا الله وكونوا مع الصادقين)<sup>(٤)</sup>. ومن شرطه أيضاً أن يكون له الإذن في تربية الخلق من مرشد كامل ذي بصيرة نافذة، ولايقال: أين من هذا وصفه؟ لأنا نقول كما قال ابن عطاء الله السكندري في لطائف المنان: (لايعوزك وحود الدالين، وإنما يعوزك وحود الصدق في طبهم) حد مدقاً تحد مرشداً.

لكن سرّ الله في صدق الطلب كم رِيءَ<sup>(٥)</sup> في أصحابه من العجب

وقال في لطائف المن أيضاً: إنما يكون الاقتداء بولي دلك الله عليه، وأطلعك على ما أودعه من الخصوصية لديه، فطوى عنك شهود بشريته في وحود خصوصيته، فألقيت إليه القياد فسلك بك إلى سبيل الرشاد...الخ.

وقال ابن عطاء الله في حكمه: (سبحان من لم يجعل الدليل على أوليائه إلا من

١ – لطائف المنن والأخلاق (١ | ٥٠). ٢ - سورة العنكبوت الآية (٦٩). ٣ - سورة لقمان الآية (١٥). ٤ - سورة التوبة الآية (١١٩). ٥ – على وزن (قبل) مبنى للمجهول.

الصحية

الصحبة

حيث الدليل عليه ولم يوصل إليهم إلا من أراد أن يوصله إليه) P.

## ٩ \_ الإمام ابن حجر الهيشمي:

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

قال رحمه ا لله تعالى في كتابه الفتاوى الحديثية: (والحاصل أن الأولى بالسالك قبل الوصول إلى هذه المعارف أن يكون مديماً لما يأمره به أستاذه الجامع لطرفي الشريعة والحقيقة، فإنه هو الطبيب الأعظم فبمقتضى معارفه الذوقية وحكمه الربانية يعطي كل بدن ونَفْس مايراه هو اللائق بشفائها، والمصلح لغذائها)<sup>(٢)</sup>.

#### ١٠ \_ الإمام فخر الدين الرازي:

قال رحمه الله تعالى في تفسيره عند تفسير سورة الفاتحة (الباب الثالث في الأسرار العقلية المستنبطة من هذه السورة (الفاتحة) فيه مسائل... اللطيفة الثالثة: قال بعضهم: إنه لما قال: (اهدنا الصراط المستقيم) لم يقتصر عليه بل قال: (صراط الذين أنعمت عليهم) وهذا يدل على أن المريد لاسبيل له إلى الوصول إلى مقامات الهداية والمكاشفة إلا إذا اقتدى بشيخ يهديه إلى سواء السبيل، ويجنبه عن مواقع الأغاليط والأضاليل، وذلك لأن النقص غالب على أكثر الخلق، وعقولهم غير وافية بإدراك الحق وتمييز الصواب عن الغلط، فلا بد من كامل يقتدي به الناقص حتى يتقوى عقب ذلك الناقص بنور عقل الكامل، فحينئذ يصل إلى مدارج السعادات ومعارج الكمالات)<sup>(٣)</sup>.

### ١١ ـ الإمام ابن قيم الجوزية:

قال رحمه الله تعالى: (فإذا أراد العبد أن يقتدي برحل، فلينظر هل هو من أهل الذكر أو من الغافلين؟ وهل الحاكم عليه الهوى أو الوحي؟ فإذا كان الحاكم عليه هو الهوى وهو من أهل الغفلة كان أمره فرطاً... فينبغي للرجل أن ينظر في شيخه وقدوته ومتبوعه، فإذا وجده كذلك فليبتعد عنه، وإن وجده ممن غلب عليه ذكر الله تعالى، واتباع السنة وأمره غير مفروط عليه، بل هو حازم في أمره، فليستمسك بغرزه)<sup>(٤)</sup>.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

الصحبة

2 • ٣

قال رحمه الله تعالى: (لوأن رحلاً جمع العلوم كلها وصحب طوائف الناس لايبلغ مبلغ الرحال إلا بالرياضة من شيخ مؤدب ناصح، ومن لم يأخذ أدبه عن آمر له وناه، ويريه عيوب أعماله، ورعونات نفسه لايجوز الاقتداء به في تصحيح المعاملات)<sup>(۱)</sup>.

## ١٢ - الشيخ إبر ا هيم الباجوري:

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصرفية

١٢ \_ الشيخ أبو على الثقفي:

قال رحمه الله تعالى عند شرحه كلام الشيخ إبراهيم اللقاني صاحب جوهرة التوحيد:

وكن كما كان خيار الخلق حليف حلم تابعاً للحسق

(أي كن متصفاً بـأخلاق مثـل الأحـلاق الـتي كـان عليهـا خيـار الخلـق... وإذا كانت المجاهدة على يد شيخ من العارفين كـانت أنضج لقولهـم: حـال رجـل في ألـف رجل أنفع من وعظ ألف رجل في رجل، فينبغي للشخص أن يلزم عارفاً على الكتـاب والسنةبأن يزنه قبل الأخذ عنه، فإن وجده على الكتاب والسـنة لازمـه، وتـأدب معه، فعساه يكتسب من حاله مايكون به صفاء باطنه، والله يتولى هداه)<sup>(٢)</sup>.

## ١٤ \_ الإمام الطيبي:

قال رحمه الله تعالى: (لاينبغي للعالم، ولو تبحر في العلم حتى صار أوحد أهل زمانه أن يقنع بما علمه، وإنما الواجب عليه الاجتماع بأهل الطريق ليدلوه على الطريق المستقيم، حتى يكون ممن يحدثهم الحق في سرائرهم من شدة صفاء باطنهم، ويخلص من الأدناس، وأن يتخنب ما شاب عليه من كدورات الهوى وحظوظ نفسه الأمارة بالسوء، حتى يستعد لفيضان العلوم اللدنية على قلبه والاقتباس من مشكاة أنوار النبوة، ولايتيسر ذلك عادة إلا على يد شيخ كامل عالم بعلاج أمراض النفوس، وتطهيرها من النجاسات المعنوية، وحكمة معاملاتها علماً وذوقاً ليخرجه من رعونات نفسه الأمارة بالسوء ودسائسها الخفية، فقد أجمع أهل الطريق على وجوب اتخاذ الإنسان شيخاً له،

- ۱ طبقات الصوفية ص (۳۲۵).
- ۲ شرح جوهرة التوحيد ص (۱۳۳).

O MEESS O

يرشده إلى زوال تلك الصفات التي تمنعه من دخول حضرة الله بقلبه، ليصح حضوره وحشوعه في سائر العبادات من باب مالايتم الواجب إلا به فهو واجب،ولاشك أن علاج أمراض الباطن واجب فيجب على كل من غلبت عليه الأمراض أن يطلب شيخاً يخرجه من كل ورطة، وإن لم يجد في بلده أو إقليمه وجب عليه السفر إليه)<sup>(۱)</sup>.

الصحبة

### ١٥ \_ الشيخ ابن أبي جمرة:

شرح الإمام الحافظ المحدث الورع أبو محمد عبدا لله بن أبي جمرة الأزدي الأندلسي حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم: عن عبدا لله بن عمر رضي الله عنهما قال: (جاء رجل إلى النبي كله، فاستأذنه في الجهاد، فقال: (أحي والداك؟ قبال: نعم قال: ففيهما فجاهد)<sup>(٢)</sup>. وبعد أن بيَّن عشرة وجوه له. قال في الوجه العاشر: (فيه دليل على أن الدحول في السلوك والمحاهدات، السنة فيه أن يكون على يد عارف به فيرشد إلى ماهو الأصلح فيه، والأسدُّ بالنسبة إلى حال السالك، لأن هذا الصحابي رضي الله عنه لما أراد الخروج إلى الجهاد لم يستبد برأي نفسه في ذلك حتى استشار الأكبر؟!)<sup>(٣)</sup>.

## ١٦ \_ الشيخ عبد الواحد بن عاشر:

قال رحمه الله تعالى في منظومـة العقـائد وعبـادات فقـه مـالك المسـماة (المرشـد المعين) مبيناً ضرورة صحبة الشيخ المرشد وما تفتح من آثار طيبة:

يصحب شيخاً عارف المسالك يقيه في طريقه المهسالك يذكّ را لله إذا رآه ويوصل العبد إلى مسولاه يحاسب النفس على الأنفاس وينزن الخساطر بالقسسطاس ويحفظ المفروض رأس المال والنفل ربحه به يسوالي ويكيثر الذكر بصفو لبه والعون في جميع ذا بربه

> ١ – تنوير القلوب ص(٤٤–٤٥). ٢ – أخرجه ابن أبي شيبة (٢ –كتاب ٣١– باب ١٤٦– رقم ٢). ٣ – بهجة النفوس مختصر صحيح البخاري (٣[١٤٦).

الصحبة الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THO ويلح THO ويلح THO يجماهد النفس لحرب العطالمين حرأ وغيره خلامن قلبه یصیر عند ذاك عارفاً به لحضرة القسدوس واجتبساه فَحَبَّ الإل الما واصطف ال

قال شارح هذه المنظومة الشيخ محمد بن يوسف المعروف بالكافي في كتابه (النور المبين على المرشد المعين): (إن من نتائج صحبة الشيخ السالك، مايحصل لمريده من أنه يذكره الله أي يكون سبباً قوياً في ذكر المريد ربه إذا رأى الشيخ لما عليه من المهابة التي ألبسه الله إياهما ويشهد لذلك ماورد عن سيدنا أنس رضي الله عنه: (أفضلكم الذين إذا رؤوا ذكر الله تعالى لرؤيتهم)<sup>(1)</sup>.

ومن ثمرة صحبة هذا الشيخ السالك أيضاً أنه يوصل العبد إلى مولاه بسبب مايريه من عيوب نفسه ونصحه بالهروب من غير الله إلى الله تعالى، فلايرى لنفسه ولا المحلوق نفعاً ولاضراً، ولايركن لمخلوق في دفع أو جلب، بل يرى جميع الانقلابات والتصرفات في الحركات والسكنات الله تعالى، وهذا معنى الوصول إلى الله تعالى.

ففائدة الشيخ مع المريد هي إظهار العيوب القاطعة عن الله تعالى للمريد، فيشخصها له ويريه دواءها. ولايتم هذا إلا مع مريد صادق ألقى مقاليد نفسه لشيخه وألزم نفسه ألا يكتم خاطراً ما عن شيخه وأما إذا كتمه ولو واحداً فلا ينتفع بشيخه البتة)<sup>(٢)</sup>.

١٧ - الأميسر عبد القادر الجز ا نري:

قال رحمه الله تعالى في كتاب "المواقف": قال الله تعالى حاكياً قول موسى لخضر عليهما السلام: **(هل أتبعك على أن تعلمن مما علمت رشداً)**<sup>(٣)</sup>، اعلم أن المريد لاينتفع بعلوم الشيخ وأحوال إلا إذا انقاد له الانقياد التام، ووقف عند أمره ونهيه، مع اعتقاده الأفضلية والأكملية، ولايغني أحدهما عن الآخر، كحال بعض

١ – أخرجه أبو يعلى (٢٤٣٧) بلفظ: قيل يارسول ا لله: أيُّ جلسائنا خير؟ قال: (من ذكر كـم ا للهُ رؤيتُه)، ومن زاد في علمكم منطقه، وذكركم بالآخرة عملُه)، وابـن المبـارك في الزهـد (٢١٨) ورواه الطـبراني (١٢٣٢٥) ورجاله ثقات كما أورده الهيثمي في مجمع الزوائد (١٦٧٧٨). ٢- النور المبين على المرشد المعين ص(١٧٨). ٣ - سورة الكهف الآية (٢٦).

الموسوعة اليوسفية في بيان أ<mark>دلة الصوفية</mark>

الصحبة

الناس يعتقد في الشيخ غاية الكمال ويظن أن ذلك يكفيه في نيل غرضه، وحصول مطلبه، وهو غير متمثل ولافاعل لما يأمره الشيخ به، أوينهاه عنه. فهذا موسى عليه السلام مع جلالة قدره وفخامة أمره، طلب لقماء الخضر عليه السلام وسأل السبيل إلىلقيه، وتحشم مشاق ومتاعب في سفره، كما قال: ﴿لقد لقينا من سفرنا هذا نصباً (). ومع هذا كله لما لم يمتثل نهياً واحداً وهو قوله: ﴿فَلاتسألني عن شيء حتى أحدث لك منه ذكراً (٢). ما انتفع بعلوم الخضر عليه السلام، مع يقين موسى عليه السلام الجازم أن الخضر أعلم منه بشهادة الله تعالى، لقوله تعالى عندما قال موسى عليه السلام: ﴿ لاأعلم أحداً أعلم منى: بلي عبدنا خضر ﴾ وماخص علماً دون علم، بل عمم وكان موسى عليه السلام أولاً ما علم أن استعداده لايقبل شيئاً من علوم الخضر عليه السلام وأما الخضر عليه السلام، فإنه علم ذلك أول وهلة فقال: ﴿إنك لن تستطيع معى صبراً ("). وهذا من شواهد علمية الخضر عليه السلام فلينظر العاقل إلى أدب هذين السيدين. قال موسى عليه السلام: ﴿ هل أتبعك على أن تعلمن مما علمت رشداً أي: هل تأذن في اتباعك لأتعلم منك؟ ففي هذه الكلمات من حلاوة الأدب مايذوقها كل سليم الذوق قال الخضر عليه السلام: ﴿فِإِنَّ اتبعتمني فَلا تسألني عن شيء حتى أحدث لك منه ذكراً وما قال: فلاتسألني وسكت فيبقى موسى عليه السلام حيران متعطشاً، بل وعده أنه يحدث له ذكراً أي: علماً بالحكمة فيما فعل، أو ذكراً بمعنى تذكيراً.

فأكملية الشيخ في العلم المطلوب منه المقصود لأجله لاتغني عن المريد شيئاً إذا لم يكن ممتثلاً لأوامر الشيخ، محتنباً لنواهيه:

وماينفع الأصل من هاشم إذا كانت النفس من باهلة

وإنما ينفع أكملية الشيخ من حيث الدلالة الموصلة إلى المقصود وإلا فالشيخ لايعطي المريد إلا ما أعطاه له استعداده، واستعداده مُنْطو فيه وفي أعماله، كالطبيب الماهر إذا حضر المريض وأمره بأدوية فلم يستعملها المريض، فما عسى أن تغني عنه مهارة الطبيب؟ وعدم امتثال المريض دليل على أن الله تعالى ما أراد شفاءه من

علته،فإن الله إذا أراد أمراً هيأله أسبابه، وإنما وجب على المريد طلب الأكمل والأفضل من المشايخ خشية أن يلقي قياده بيد جاهل بالطريق الموصل إلى المقصود، فيكون ذلـك عوناً على هلاكه)<sup>(۱)</sup>.

۱۸ \_ الشيخ أحمد زروق:

قال رحمه الله تعالى: (أحذ العلم والعمل عن المشايخ أتمم من أحذه دونهم: (بل هو آيات بينات في صدور الذين أوتوا العلم)<sup>(٢)</sup>. (واتبع سبيل من أناب إلىًه)<sup>(٣)</sup> فلزمت المشيخة، سيما والصحابة أخذوا عنه تله، وقد أخذ هو عن جبريل، واتبع إشارته في أن يكون عبداً نبياً، وأخذ التابعون عن الصحابة، فكان لكل أتباع يختصون به كابن سيرين وابن المسيب والأعرج من أبي هريرة، وطاوس ووهب ومحاهد لابن عباس، إلى غير ذلك، فأما العلم والعمل فأخذه جلي فيما ذكروا كما ذكروا. وأما الإفادة بالهمة والحال، فقد أشار إليها أنس بقوله: (مانفضنا التراب عن أيدينا من دفنه عليه الصلاة والسلام حتى أنكرنا قلوبنا)<sup>(٤)</sup>.

فأبان أن رؤية شخصه الكريم كانت نافعة لهم في قلوبهم، إذ من تحقق بحالية لم يخل حاضروه منها، فلذلك أمر بصحبة الصالحين، ونهى عن صحبة الفاسقين)<sup>(٥)</sup>.

فالطبع يسرق من الطبع، وما أسرع أن يسير الإنسان في الاتحاه الـذي يهـواه صاحبه وللعدوى قانونها الذي يسري في الأحــلاق كما يسري في الأحسـام، بـل إن الرَّوح الذي يسود الجملس قد يكون مصدره من شخص قوي، يغمر مـن حولـه بفيـض مما يتفحر من باطنه.

وقد شوهدا أن عدوى السيئات أشد سرياناً وأقوى فتكاً من عدوى الحســنات، ففي أحيان كثيرة تنتقل عدوى التدخين من المصاب بها إلى البريء منها، ويندر أن يقع العكس.

۱ – المواقف (۱ | ۳۰۰). ٢ – سوره العنكبوت الآية (٤٩). ٣ - سورة لقمان الآية (١٥). ی – أخرجه ابن ماجه (۱۲۳۱). م قواعد التصوف لأحمد زروق القاعدة (٦٥).

الصحبة

0 101209 0 الصحبة الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUT ANICE THOUGHT FOR OUT ANICE THOUGHT BE SAULT OF THE PRINCE GHAZI TRUST AND THE PRINCE GHAZI THE PRINCE GHAZI TRUST AND THE PRINCE TRUST AND THE PRINCE GHAZI TRUST AND THE PRINCE T عشرتهم، ويستبقي للدنيا والآخرة مودتهم، أولئك الذين عناهم الأثر: (من عامل الناس فلم يظلمهم، وحدثهم فلم يكذبهم، ووعدهم فلم يخلفهم، فهو ممن كملت مروءته وظهرت عدالته، ووجبت أخوته(١).

١ – خلق المسلم ص٢٠٢ بتصرف.

الفرقة الناجية

روى ابن ماجه عن أبي هريرة رضي الله عنه قال:

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (تفرقت اليهود على إحدى وسبعين فرقة وتفترق أمتي على ثلاث وسبعين فرقة)<sup>(١)</sup>.

الفرقة الناجية

وقد تكلم المحدثون في سند هذا الحديث ومتنه وأعلّوه فلم يصل عندهم إلى رتبـة الصحة التي يسوغ معها الاحتحاج به علمياً، وعلى تقدير صحة الحديث فإننا نقول:

إن من المُنكَلَّم به أن تعدد السبل إلى المقصد الواحد أمر طبيعي وشرعي، فلا ينسحب عليه حكم: (تعدد الفرق والعقائد) لأن الذي يطلق عليها تجاوزاً أو مجازاً اسم (الفرق) في الإسلام، كلها دائرة في فلك الكتاب والسنة فهي على ما كان عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم هو وأصحابه فهي "مذاهب" أو "مشارب" أو "سبل" تبتدئ من الشهادتين وتنتهي عند حقهما فالسادة الشافعية والمالكية والأحناف والحنابلة والزيدية والظاهرية والإمامية والهادوية والصوفية والسلفية والأشعرية والماتريدية والمتزلة المعتدلون، كل هؤلاء وأمثالهم يسيرون في طريق واحد على أساليب مختلفة مع المعتزلة المعتدلون، كل هؤلاء وأمثالهم يسيرون في طريق واحد على أساليب مختلفة مع حدود الكتاب والسنة.

هذه الأساليب هي السبل الشرعية التي هداهم ا لله إليها بقوله تعالى:

والذين جاهدوا فينا لنهدينهم سبلنا (<sup>٢)</sup>، والتي سماها الله تعالى: ﴿سبل السلام ﴾<sup>(٢)</sup>، وهي سبل الله الواحد كما جاء على لسان الأنبياء ﴿وقد هدانا سبلنا ﴾<sup>(٢)</sup>...

۱ – أخرجه ابن ماجه (۳۹۹۱). ۲ - سورة العنكبوت (۲۹). ٣ - سورة المائدة الآية (١٦). ٤ - سورة إبراهيم الآية (١٢).

MONEY ( الفرقة الناجية الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية ويلحق بهؤلاء حميعاً سائر الهيئات واجماعات الإسلامية السليمة المنتشرة في بقاع الأرض.

ثم لماذا؟ وبأي دليل؟ نطبق هذا الحديث على الطرق الصوفية وحدها ولا نطبقه على الجمعيات والهيئات الإسلامية والروابط المعاصرة وفروعها الأخرى، وهي أضعاف هذا العدد؟.

وإنما ينطبق هـذا الحديث "على فـرض صحتـه" على أمثـال غـلاة الخـوارج، والباطنية والقرامطة والبهائية، والقاديانية، ونحو هؤلاء من الفرق التي ذكرهـا أصحـاب كتب "الملل والنحل" ممن خالفوا الأصول عمداً، وأنكروا المعلوم من الدين بالضرورة.

وليس في طوائف الصوفية خاصة وفي بقية الطوائف الإسلامية عامة مــن خـالف الأصول عمداً أو أنكر المعروف من الدين بالضرورة.

ربما كان فيهم المقصرون أو المنحرفون أو العصاة، وهمذا لا يخرجهم من الدين ولا يسحب إليهم حكم الفرق الكافرة.

فبعض الفرق أشد غلواً وانحرافاً وتطرفاً وانجرافاً مع هذا فهي مسلمة، فالمعصية شيء والردة شيء آخر.

ثم إنه قد ذهب بعض العلماء إلى أن المقصود من قول النبي صلى الله عليه وسلم (وتفترق أمتي) أمةُ الدعوة لا أمة الإجابة والفرق بينهما أن أمة الدعوة هـي مـن بعث إليه النبي صلى الله عليه وسلم سواء آمـن بـه أم كفـر، جنـاً وإنسـاً منـذ بعثـه إلى يـوم القيامة فهو صلى الله عليه وسلم خاتم الرسل وشريعتِه ناسخة لما قبلها.

وأمة الإجابة: هي كل من آمن به وأقر بأنه لا إله إلا الله وأن سيدنا محمداً رسول الله صلى الله عليه وسلم. سواء الظالم منهم لنفسه والمقتصد والسابق بالخيرات ولا يعارض هذا أن بعضهم يعذب عذاب تطهير وإعداد إن احتاج إليه ولم تشمله رحمة الله الواسعة ولا شفاعة نبيه محمد صلى الله عليه وسلم ودليل ذلك قوله تعالى: الشم أورثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا فمنهم ظالم لنفسه ومنهم مقتصد ومنهم سابق بالخيرات بإذن الله ذلك هو الفضل الكبير، جنات عدن يدخلونها يحلون فيها من أساور من ذهب ولؤلؤاً ولباسهم فيها حرير، وقالوا الحمد لله الذي أذهب عنا الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الحزن إن ربنا لغفور شكوري إلى قوله تعالى: ﴿والذين كفروا لهم نمار جهنم لا يقضى عليهم فيموتوا ولا يخفف عنهم من عذابها كذلك نجزي كل كفور ﴾<sup>(1)</sup>.

وأخرج الطبراني عن أسامة بن زيد رضي الله عنه: (فمنهم ظالم لنفسه ومنهم مقتصد ومنهم سابق بالخيرات) قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (كلهم ناج وهي هذه الأمة).

فأصحاب الجنة هم الذيـن فصلتهـم آيـات فـاطر إلى ثلاثـة ويدخـل فيهـا جميع الفئات والمذاهب والجماعات التي لا تخالف أو تنكر معلوماً من الديـن بـالضرورة وقـد مرَّ معنا ذكر بعض هذه الجماعات في بداية البحث وكلهم داخلون في قولـه صلـى الله عليه وسلم: (.... ما عليه أنا وأصحابي)<sup>(٢)</sup>.

وفي الرواية الأخرى: (كلها في النار إلا واحدة وهي الجماعة)<sup>(٣)</sup>.

وأصحاب النار في الآية هم الذين كفروا بسيدنا محمد صلى الله عليه وسلم ولم يقروا بنسخ شريعته لما هم عليه وكونه بُعث إليهم أيضاً فهـم يعتـبرون بذلـك مـن أمـة الدعوة الإسلامية (المحمدية) لا من أمة الإحابة لأنهم لم يدخلوا الإسلام.

ولا يخفى على كل من علم أوليات أحكام الإسلام بأن ملة الكفر واحدة وملة الإسلام واحدة ولكن الحق واحد لا يتعدد والتعدد إنما وقع في ملة الكفر لا أمة الإجابة لقوله تعالى: ﴿وأن هذا صراطي مستقيماً فاتبعوه ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله ذلكم وصاكم به لعلكم تتقون﴾<sup>(٤)</sup>.

ويشهد له قوله صلى الله عليه وسلم (كل أمتي يدخلون الجنة إلا من أبي) قالوا: يا رسول الله ومن أبي؟ قال: (من أطاعني دخل الجنة ومن عصاني فقد أبي)<sup>(٥)</sup>.

وإني أرى في هذا القول جمعاً لشتات المسلمين وسداً لباب التكفير والتضليل بين صفوفهم وهذا ما ينبغي أن نسعى إليه في هذا الزمان الممزق.



E.

·

This file was downloaded from QuranicThought.com



#### تعريف الورد

الورد بالكسر، كما في المصباح: الوظيفة من قراءة ونحو ذلك، والجمع أوراد، يطلقه الصوفية على أذكارم يأمر الشيخ تلميذه بذكرها صباحاً بعد صلاة الصبح، ومساءً بعد صلاة المغرب. والوارد في اللغة: هو الطارق القادم، يقال: ورد علينا فلان أي قدم، وفي الاصطلاح: ما يتحفه الحق تعالى قلوب أوليائه من النفحات الإلهية فيكسبه قوة محركة وربما يدهشه أويغيبه عن حسه ولايكون إلا بغتة ولايدوم على صاحبه.

والورد يضم ثلاثة صيغ من صيغ الذكر المطلوبة شرعاً، والتي دعــا إليهـا كتـاب الله عز وجل، وبينت السنة الشريفة فضلها ومثوبتها:

١- كلمة التوحيد بصيغة: [لاإله إلا الله وحده لاشريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير]. مائة مرة، أو [لاإله إلا الله] فقط، مائةمرة مع التفكير بأنه لاخالق ولارازق ولانافع ولاضار ولاقابض ولاباسط...إلا الله وحده، مع محاولة مو مايسيطر على القلب من حب الدنيا والأهواء والشهوات والوساوس والشواغل والعلائق والعلائق والعوائق الكثيرة حتى يكون القلب لله وحده لالسواه.

ولهذا دعانا الله تعالى إلى هـذا التوحيـد الخـالص فقـال: ﴿فاعلم أنـه لاإلـه إلا الله ﴾<sup>(١)</sup>. وكذلك رغبنـا رسـول الله ﷺ في الإكثـار مـن تـرداد كلمـة التوحيـد وبـين أفضليتها ومثوبتها فقال: (أفضل الذكر لاإله إلا الله)<sup>(٢)</sup>.

ويقول العلامة ابن علان في شرح هذا الحديث: (إنها [أي لاإله إلا الله] تؤتـر تأثيراً بيناً في تطهير القلب عن كـل وصف ذميـم راسخ في بـاطن الذاكـر، وسـببه أن

١ – سورة محمد الآية (١٩). ٢ – أخرجه الترمذي (٣٣٨٣) والنسائي في (عمل اليـوم والليلـة) (٨٣١) والحـاكم (١ /٣٠٠) وصححـه ووافقـه الذهبي، وابن ماجه (٣٨٠٠) وابن حبان ـ(٨٤٦).

٤١٣

(لاإله) نفي لجميع أفراد الآلهة، و(إلا الله) إثبات للواحد الحق الواحب لذاته المنزه عن كل مالايليق بجلاله، فبإدمان الذكر لهذه المقولة ينعكس الذكر من لسان الذاكر إلىباطنه، حتى يتمكن فيه فيضيئه ويصلحه ثم يضيئ ويصلح سائر الجوارح ولـذا أمر المريد وغيره بإكثارها والدوام عليها)<sup>(1)</sup>.

الورد

وعن سيدنا أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: (حددوا إيمانكم، قيل: يارسول الله كيف نجدد إيماننا؟ قال: أكثروا من قول لاإله إلا الله)<sup>(٢)</sup>.

وقال في أيضاً: (من قال: لاإله إلا الله وحده لاشريك له،له الملك ولـه الحمد وهو على كل شيء قدير، في يوم مائة مرة كانت له عدل عشر رقاب، وكتبت له مائة حسنة ومحيت عنه مائة سيئة، وكانت له حرزاً من الشيطان يومه ذلك حتى يمسي، ولم يأت أحد بأفضل مما جاء به إلا رجل عمل أكثر منه)<sup>(٣)</sup>.

٢- الاستغفار: بصيغة [استغفر الله] مائة مرة بعد محاسبة النفس على الزلات لتعود صفحة الأعمال نقية بيضاء، وقد أمرنا الله تعالى بذلك بقوله: ﴿وماتقدموا لأنفسكم من خير تجدوه عند الله هو خيراً وأعظم أجراً واستغفروا الله إن الله غفور رحيم ﴾<sup>(٤)</sup>.

وقال تعالى أيضاً: ﴿فقلت استغفروا ربكم إنه كان غفاراً ، يرسل السماء عليكم مدراراً ، ويمددكم بأموال وبنين ويجعل لكم جنات ويجعل لكم أنهاراً<sup>(٥)</sup>﴾.

وقد كان رسول الله ﷺ يكثر من الاستغفار تعليماً لأمته وتوجيهاً كما روى سيدنا أبو هريرة رضي الله عنه قوله: (والله إني لأستغفر الله وأتوب إليه في اليوم أكثر من سبعين مرة)<sup>(1)</sup>.

وعن سيدنا عبد الله بن بسر رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول:

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC TH(0) (أَ تَكثيراً) (أَ تَكثيراً) (أَ تَكثيراً) (أَ تَكثيراً) (أَ تَكثيراً) (أَ تَكثيراً) (أَ تُكثيراً) (أُ تُكث

٣- الصلاة على النبي على النبي اللهم صلِّ على سيدنا محمد النبي الأمي وعلى آله وصحبه وسلم<sup>(٢)</sup>] مائة مرة مع استحضار عظمته على وتذكر صفاته وشمائله والتعلق بجنابه الرفيع محبة وتشوقاً. ولامانع أن يصلي عليه بأي صيغة كانت.

وقد أمرنا الله تعالى بذلك بقوله: ﴿إِنَّ الله وملائكته يصلون على النبي يا أيها الذين آمنوا صلوا عليه وسلموا تسليماً ﴾<sup>(٣)</sup>.

وكذلك رغب رسول الله ﷺ بكثرة الصلاة والسلام عليه فقال: (من صلى علي واحدة صلى الله عليه فقال: (من صلى

وعن سيدنا أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: (من صلى علي واحدة صلى الله عليه عشر صلوات، وحطت عنه عشر سيئات، ورفعت له عشر درجات)<sup>(٥)</sup>.

وقال ﷺ أيضاً: (أولى الناس بي يوم القيامة أكثرهم علي صلاة)<sup>(٢)</sup>.

مع الملاحظة أن هذا الورد يكون في الصباح والمساء في جلسة يخلو فيهما العبد بربه، وبذلك يكون قد افتتح نهماره بذكر الله تعمالي وختمه بذكره وطاعته، ولعلم يكون من الذين قال الله تعالى فيهم: ﴿والذاكريس الله كشيراً والذاكرات أعدد الله لهم مغفرة وأجراً عظيماً﴾<sup>(٧)</sup>.

ولاينبغي للسالك في طريق أهل الله أن يكون ورده مقصوراً على العدد المذكور بل ينبغي له أن يزيد ذكره لله تعالى، لأن قلب السالك في ابتداء سيره كالطفل الصغير، فكما أن الطفل كلما كبر زيدت له كمية الغذاء كذلك كلما كـبر المريـد في سـيره إلى

 ١ – أخرجه ابن ماجه (٣٨١٨) في الأدب،وقال في الزوائد إسناده صحيح ورجاله ثقات. ٢ – رواه أبو داود (٩٨١) ورواه الحاكم (١ (٢٦٨) والبيهقي في السنن (٢ /٢٤٦) وابن خزيمة (٧١١) وابن حبان (1909). ٣ - سورة الأحزاب الآية (٥٦). ٤ – أخرجه النسائي (١٢٩٦). ٥ – أخرجه النسائى في (١٢٩٦). ۲ – أخرجه الترمذي (۶۸٤) وابن حبان (۹۱۱). ٧ – سورة الأحزاب الآية (٣٥).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

ا لله تعالى زاد ذكره لله، لأن الذكر غذاء لقلبه وحياة له. مع مراعاة إرشادات شميخه، حتى يبقى دائماً في حالة اطمئنان وسكينة وثبات.

الورد

والورد كله بأمر من الله عز وجل وبأمر من سيدنا محمد على من الاستغفار، ومن الصلاة على سيدنا رسول الله على، ومن قول لاإله إلا الله، فليس لأحد أن ينكره أو يتركه، فمن أنكر فلجهله، ومن حرم الأوراد في بدايته حرم الواردات في نهايته، فعليك بالأوراد ولو بلغت المراد.

والذكر مع وجود الغفلة سبب قلة الذكر، فلا بد من كثرة الذكر حتى تنقل إلى الحضور (اذكروا الله ذكراً كثيراً) (١)، وهذا صعب وليس بسهل، فلابد من الجاهدة، (والذين جاهدوا فينا لنهدينهم سبلنا) (٢).

ولما كان الورد منهج وسبيل السالكين إلى الله تعالى وقف الشيطان في طريقهم يصدهم عن ذكرربهم سبحانه بمغاليط خفية وحجج شتى وتلبيسات منوعة فقد زين الشيطان لبعض الذاكرين أن يتركوا الذكر بحجة أن ذكرهم لايسلم من الوساوس والذكر لايفيد إلا إذا كان الذاكر حاضر القلب مع الله تعالى، ولكن مرشدي الصوفية حذروا مريديهم من هذا المدخل الشيطاني الخطير. فقال أحد ساداتنا الإمام ابن عطاء الله السكندري رحمه الله تعالى: (لاتترك الذكر لعدم حضورك مع الله فيه، لأن غفلتك عن وجود ذكره أشد من غفلتك في وجود ذكره، فعسى أن يرفعك من ذكر مع وجود غفلة إلى ذكر مع حضور ومن ذكر مع وجود حضور إلى ذكر مع وجبود غيبة عما سوى المذكور، وما ذلك على الله بعزيز)<sup>(1)</sup>

وقد يترك بعض المريدين قراءة أورادهم محتجين بكثرة أشغالهم وأعمالهم وعدم فراغهم لها، ويوحي إليهم شيطانهم أن هذا عذر مشروع، ومسبرر مقبول وأنه لابأس بتأجيل الأوراد لوقت الفراغ، ولكن المرشدين حذروا السالكين من الإهمال والتسويف وانتظار الفراغ لأن العمر سرعان ماينتهي، والمشاغل لاتزال في تجدد. قال الإمام ابن عطاء الله رحمه الله تعالى في حكمه:

> ۱ – سورة الأحزاب الآية (٤١). ۲ – سورة العنكبوت الآية (٢٩). ۳ – إيقاظ الهمم في شرح الحكم (١ |٢٩).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

إحالتك الأعمال على وحود الفراغ من رعونات النفس). وقـال الشـارح ابـن عجيبة رحمه الله تعالى: (فالواجب على الإنسـان أن يقطـع علائقـه وعوائقـه، ويخـالف هواه، ويبادر إلى خدمة مولاه، ولاينتظر وقتاً آخر إذ الفقير (الصوفي) ابن وقته<sup>(۱)</sup>.

وإقامة الورد في وقته عند إمكانه لازم لكل صادق، فبإذا عارضه عارض بماهو واحب من الأمور الشرعية لزم إنفاذه بعد التمسك بما همو فيه، من غير إفراط مخل بواحب الوقت، ثم يتعين تداركه بمثله لئلا يعتاد البطالة، ولأن الليل والنهار خلفة والأوقات كلها لله، فليس لك اختصاص وجه إلا من حيث ماخصص.

فمن ثم قال بعض المشايخ: ليس عند ربكم ليل ولا نهار يشير للكون بحكم الوقت لاكما يفهمه البطالون من عدم إقامة الورد، وقيل لبعضهم وقد رؤيت بيده سبحة: أتعد عليه؟ قال : لا ولكن له: فكل مريد أهمل أوقاته فبطّال، وكل مريد تعلق بأوقاته دون نظر للحكم الإلهي فهو فارغ من التحقيق، ومن لايعرف موارد الأحوال عليه فغير حاذق بل هو غافل.

ولذلك قيل: من وحد قبضاً أو بسطاً لايعرف له سبب فلعدم اعتنائـه بقلبـه وإلا فهما لايردان دون سبب والله أعلم<sup>(٢)</sup>.

وقد رأى رجل الإمام الجنيد رضي الله عنه وفي يده سبحة فقال له: (أنت مع شرفك تأخذ في يدك سبحة؟! فقال: نعم، سبب وصلنا إلى ماوصلنا فلا نتركه أبداً).

وقال الإمام ابن عطاء ا لله رحمه ا لله تعالى: (لايستحقر الورد إلا جهول، الوارد يوجد في الدار الآخرة، والورد ينطوي بانطواء هذه الدار، وأولى ما يعتنى به مالايخلف وجوده: الورد هو طالبه منك، والوارد أنت تطلبه منه، وأين ما هو طالبه منك مما هو مطلبك منه؟)<sup>(٣)</sup>.

وإن المريد إذا ترك ورده بسبب من الأسباب السابقة ثم عاد إلى يقظته، والـتزم عهده، فلا يقنط من رحمة ربه نتيجـة تقصـيره، بـل عليـه أن يتـوب إلى الله تعـالى، ثـم يقضي ما فاته من الأوراد، لأنها تقضى كسائر العبادات والطاعات.

الورد

وقال الإمام النووي رحمه الله تعالى: (ينبغي لمن كان لـ موظيفة من الذكر في وقت من ليل أو نهار، أوعقيب صلاة أو حالة من الأحوال ففاتته أن يتداركها ويأتي بها إذا تمكن منها، ولايهملها، فإنه إذا اعتاد الملازمة عليها لم يعرضها للتفويت، وإذا تساهل في قضائها يسهل عليه تضييعها في وقتها.

الورد

وعن سيدنا عمر بن الخطاب رضي ا لله عنه قال: قال رسول ا لله ﷺ: (من نام عن حزبه أو عن شيء منه، فقرأه فيما بين صلاة الفحر وصلاة الظهـر كتـب لـه كأنمـا قرأه من الليل)<sup>(1),(1)</sup>.

وقال الشيخ عبد العزيز بن باز مفتي المملكة العربية السعودية: الأفضل أن تقرأ بعد صلاة الفجر و المغرب التسبيح ثلاثاً وثلاثين والتحميد ثلاثاً وثلاثين والتكبير ثلاثاً وثلاثين ولاإله إلا الله وحده لاشريك له له الملك ولمه الحمد يحيي ويميت وهو على كل شيء قدير تمام المئة ثم آية الكرسي ثم يقرأ فقل هو الله أحد وفقل أعوذ بوب الفلق وفقل أعوذ بوب الناس ثلاث مرات وهذا ما نص عليه ابن باز مع أن (سورة الصمد والمعوذات ثلاثاً ليس فيها نص شرعي صريح على قراءتها بعد الصلاة إنما احتهاد منه وهكذا احتهد العلماء وأهل السلوك نفعنا الله بهم جميعاً.



۱ – أخرجه مسلم (۲۶۷). ٣ – الأذكار للنووي ص (١٣).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

م الفرق بين الكرامة والإستدراج

الأدلة على كرامات الأولياء

**1 ـ من القرآن الكريم:** قال تعالى في قصة مريم: ﴿وهـزي إليك بجـذع النخلـة تسـاقط عليك رطباً جنياً﴾<sup>(1)</sup> فاحضر الجذع بعد أن كان يابساً وتساقط منه الرطب الجي في غير أوانه. وقـال تعـالى في قصـة أصحـاب الكهـف: **﴿ولبثـوا في كهفهـم ثلاثمُنـة سـنين** 

وازدادوا تسعاً (<sup>٢)</sup> فقد بقوا طوال هذه المدة في حالة نوم أحياء محفوظين من كل الآفات.

وقال تعالى في قصة صاحب سليمان عليه السلام (آصف بن برخيا) : ﴿أَنَّا آتيك به قبل أن يرتد إليك طرفك؟<sup>(٣)</sup> فحاءه بعرش بلقيس من اليمن إلى فلسطين قبل ارتداد طرفه عليه السلام.

وقال تعالى في قصة زكريا عليه السلام مع مريم: ﴿كلما دخل عليها زكريا المحراب وجد عندها رزقاً قال يامريم أنى لك هذا قالت هو من عند الله ﴾<sup>(٤)</sup>.

# ب \_ من السنة النبوية الشريفة:

عن سيدنا أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي تل قال: (لم يتكلم من المهـد إلا ثلاثة: عيسى، وكان في بني إسرائيل رجل يقـال لـه جريـج،كـان يصلـي فجاءتـه أمُّه، فدعته، فقال أجيبها أو أصلي؟ فقالت اللهم لا تمته حتى تريه وجـه المومسـات. وكـان

> ١ – سورة مريم الآية (٢٥). ٢ – سورة الكهف الآية (٢٥). ٣ – سورة النمل الآية (٢٠). ٤ – سورة آل عمران الآية (٣٧).

بين الكرامة والاستاراج

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية وفق الماني المراج المراج

بين الكرامة والاستدراج

جريج في صومعته فتعرضت له أمرأة وكلمته، فأبى، فأتت راعياً، فأمكنته من نفسها، فولدت غلاماً، فقالت: من جريج، فأتوه فكسروا صومعته، وأنزلوه وسبوه، فتوضأ وصلى، ثم أتى الغلام، فقال: من أبوك يا غلام؟ فقال: الراعي. فقالوا: نبيني صومعتك من ذهب؟ قال: لا، إلا من طين، وكانت امرأة ترضع ابناً لها من بني إسرائيل، فمر بها رجل راكب ذو شارة، فقالت اللهم اجعل ابني مثله، فترك ثديها وأقبل على الراكب، فقال اللهم لاتجعلني مثله، ثم أقبل على ثديها يمصه) قال أبو هريرة رضي الله عنه: كأني أنظر إلى النبي تلا يمص أصبعه (ثم مرة بأمة قالت: اللهم لا تجعل ابني مثل هذه فترك ثديها، فقال: اللهم اجعلني مثلها: فقالت: اللهم والي مثله، فترك ثديها وأقبل على الراكب، وهذه الأمة يقولون: سرقت، زنت، و لم تعال. ذاك؟ فقال: الراكب جبار من الجبابرة، وهذه الأمة يقولون: سرقت، زنت، و لم تعال.

وعن سيدنا عبد الله بن عمر بن الخطاب رضى الله عنهما قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: (انطلق ثلاثة رهط ممن كان قبلكم، حتمى أووا المبيت إلى غمار، فدخلوه، فانحدرت صحرة من الجبل، فسدت عليهم الغار، فقالوا: إنه لا ينحيكم من هذه الصحرة إلا أن تدعوا الله بصالح أعمالكم، فقال رجل منهم: اللهم كان لي أبوان شيخان كبيران، وكنت لا أغبق قبلهما أهلاً ولا مالاً، فنأى بي المسير في طلب شيء يوماً، فلم أرح عليهما حتى ناما، فحلبت لهما غبوقهما، فوجدتهما نائمين، فكرهت أن أوقظهما وأن أغبق قبلهما أهلاً أو مالاً، فلبثت والقدح على يدي أنتظر استيقاظهما حتى برق الفجر، فاستيقظا، فشربا غبوقهما اللهم إن كنت فعلت ذلك ابتغاء وجهك ففرج عنا ما نحن فيه من هذه الصحرة. فانفرجت شيئاً لا يستطيعون الخروج) قال النبي ﷺ: (وقال الآخر) اللهم إنه كانت لي بنت عم، كانت أحب النـاس إلى فأردتهـا على نفسها، فامتنعت منى: حتى ألمت بها سنة من السنين فجاءتنى، فأعطيتها عشيرين ومائة دينار على أن تخلي بيني وبين نفسها ففعلت، حتى إذا قبدرت عليها قبالت: لا يحل لك أن تفض الخاتم إلا بحقه، فتحرجت من الوقوع عليها فانصرفت عنها وهي أحب الناس إلي، وتركت الدُهب الذي أعطيتها. اللهم إن كنت فعلت ذلك ابتغاء وجهك فافرج عنا ما نحن فيه، فانفرجت الصحرة غير أنهم لا يستطيعون الخروج منها). قال النبي على: (وقال الثالث: اللهم استأجرت أجراء، فأعطيتهم أجرهم غير رجل واحد ترك الذي له وذهب، فتمّرت أجره، حتى كثرت منه الأموال، فجاءني

١ – أخرجه البخاري (٢٢١٥) ومسلم (٦٨٨٤) وأحمد (٢ |٧٠٣–٢٠٨).

بعد حين فقال: يا عبد الله! أذّ إلي أجراي، فقلك له: كل ماكرى من أجرك من الإبل والبقر والغنم والرقيق، فقال: يا عبد الله! لا تستهزيء بي. فقلت: إني لا أستهزئ بك، فأخذه كله، فاستاقه، فلم يرتك منه شيئاً اللهم فإن كنت فعلت ذلك ابتغاء وجهك فافرج عنا ما نحن فيه فانفرجت الصخرة، فخرجوا يمشون)<sup>(1)</sup>.

وعن سيدنا أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي ﷺ: (بينما رحل راكب على بقرة قد حمل عليها فالتفتت إليه البقرة فقالت: إني لم أخلق لهذا، وإنما خلقت للحرث، فقال الناس: سبحان الله بقرة تتكلم!! فقـال النبي ﷺ: آمنت بهـذا أنـا وأبـو بكـر وعمر)<sup>(٢)</sup>.

وعن سيدنا أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: (لقـد كـان فيمن قبلكم من الأمم مُحَدَّثون، فإن يك في أمتي أحد فإنه عمر)<sup>(٣)</sup>.

وعن سيدنا أنس بن مالك رضي الله عنه: (أَن أسيد بن حضير وعباد بن بشـر رضي الله عنهما كانا عند رسول الله ﷺ في حاجة حتى إذا ذهبت مـن الليـل سـاعة، وهي ليلة شديدة الظلمة، خرجا وبيد كـل واحـد منهمـا عصـا، فأضـاءت لهمـا عصـا أحدهما فمشيا في ضوئها، حتى إذا افترقت بهما الطريق أضاءت للآخر عصاه، فمشى كل واحد منهما في ضوء عصاه حتى بلغ أهله)<sup>(٤)</sup>.

وعن سيدنا أبي هريرة رضي الله عنه: أن خبيباً كان أسيراً عند بني الحارث بمكة في قصة طويلة، وفيها أن بنت الحارث تقول: (مارأيت أسيراً قط خيراً من خبيب، لقد رأيته يأكل من قطف عنب، وما بمكة يومئذ ثمرة وإنه لموثق في الحديد، وما كان إلا رزقاً رزقه الله)<sup>(٥)</sup>.

وعن سيدنا جابر بن عبدا لله رضي ا لله عنه قال: شكا نساس من أهسل الكوفة سعد بن أبي وقاص إلى عمر، (فبعث معهم يسأل عنه بالكوفة، فطيف بـه في مساجد

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية المسوفية الموسوعة اليوسفية في بيان الكرامة والاستدراج

الكوفة، فلم يقل له إلا خيراً حتى انتهى إلى مسجد، فقال رجل يدعى أبا سعدة: أما إذا أنشدتنا فإن سعداً كان لايقسم بالسوية ولايسير بالسرية ولا يعدل في القضية، فقال سعد: اللهم إن كان كاذباً فأطل عمره وأطل فقره وعرضه للفتن قال ابن عمير: فرأيته شيخاً كبيراً قد سقط حاجباه على عينيه من الكبر وقد افتقر يتعرض للجواري في الطريق يغمزهن، فإذا قيل له: كيف أنت؟ يقول: شيخ كبير مفتون أصابتني دعوة سعد)<sup>(1)</sup>.

وفي صحيح البخاري تعليقاً أن سيدنا أبا بكر الصديق كان عنده أضياف فقدم لهم الطعام فلما أكلوا منه ربا من أسفله حتى إذا شبعوا قال لامرأته: يا أخت بني فراس ماهذا؟ قالت: وقرة عين لهي [أي القصعة] أكثر منها قبل أن يأكلوا.... إلى آخر القصة.

وعن سيدنا عروة بن الزبير رضي الله عنه: (أن أروى بنت أويس ادّعت على سعيد بن زيد أنه أخذ شيئاً من أرضها فخاصمته إلى مروان بن الحكم، فقال سعيد: أنا كنت آخذ من أرضها شيئاً بعد الذي سمعته من رسول الله على فقال: وما سمعت من رسول الله على فقال: من الأرض فلما أوسول الله على فقال: معت رسول الله على يقول: (من أخذ شبراً من الأرض فلما موقه إلى سبع أرضين) فقال له مروان: لاأسألك بينة بعد هذا فقال: اللهم إن كانت كانت فلوقه إلى سبع أرضين) فقال له مروان: لاأسألك بينة بعد هذا فقال: اللهم إن كانت كانت فلوقه إلى سبع أرضين فقال له مروان: لاأسألك بينة بعد هذا فقال: اللهم إن كانت كانت في أرضها إذ وقعت في أرضها، قال: فما ماتت حتى ذهب بصرها، ثم بينما هي تمشي في أرضها إذ وقعت في حفرة فمات)<sup>(٢)</sup>.

وعن سيدنا أبي هريرة رضي الله عنه قال: (رأيت من العلاء بن الحضرمي ثلاثة أشياء لا أزال أحبه أبداً، رأيته قطع البحر على فرسه يوم دارين، وقدم من المدينة يريد البحرين، فلما كانوا بالدهناء نفد ماؤهم فدعا الله فنبع لهم من تحت رملة فارتووا وارتحلوا، ونسي رجل منهم بعض متاعه فرجع فأخذه ولم يجد الماء. وخرجت معه من البحرين إلى صف البصرة فلما كنا بلياس مات ونحن على غير ماء، فأبدى الله لنا سحابة فمطرنا فغسلناه وحفرنا له بسيوفنا ولم نلحد له، فرجعنا لنلحد له فلم نجد

١ – أخرجه البخاري (٧٥٥). ٢ – أخرجه البخاري (٣١٩٨) ومسلم (٢١١٠) وأحمد (١٨٨١).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الفرق بين الكرامة والاستدراج FOR QUR'ÀNIC THOUGHT موضع قبره)().

**وعن سيدنا أبي السفر رضي ا لله عنه قال:** (نزل حالد بن الوليد الحيرة فقـالوا له احذر السم لاتسقيكه الأعـاجم. فقـال: ائتونـي بـه، فـأخذه بيـده وقـال. بسـم ا لله وشربه، فلم يضره شيئاً)<sup>(٢)</sup>.

وعن سيدنا حمزة الأسلمي رضي الله عنه قال: (كنا مع النبي ﷺ في سفر، فتفرقنا في ليلة ظلماء، فأضاءت أصابعي حتى جمعوا ظهرهم وما هلك منهم، وإن أصابعي لتنير)<sup>(٣)</sup>.

وعن سيدنا عثمان بن القاسم رضي الله عنه قال: (خرجت أم أيمن مهاجرة إلى رسول الله ﷺ من مكة إلى المدينة وهي ماشية ليس معها زاد وهي صائمة في يوم شديد الحر، فأصابها عطش شديد حتى كادت أن تموت من شدة العطش، قال: وهي بالروحاء أوقريباً منها، فلما غابت الشمس قالت: إذا أنا بحفيف شيء فوق رأسي، فرفعت رأسي، فإذا أنا بدلو من السماء مدلى برشاء أبيض، قالت: فلدنامني حتى إذا كان حيث أستمكن منه تناولته فشربت منه حتى رويت، قالت: فلقد كنت بعد ذلك اليوم الحار أطوف في الشمس كي أعطش وما عطشت بعدها)<sup>(٤)</sup>.

وعن سيدنا ابن عباس رضي الله عنهما قال: ضرب بعض أصحاب النبي على حباءه على قبر وهو لايحسب أنه قبر فإذا فيه إنسان يقرأ سورة (تبارك الذي بيده الملك) حتى ختمها، فأتى النبي تلك، فقال: يا رسول الله: إني ضربت خبائي على قبر وأنا لا أحسب أنه قبر، فإذا فيه إنسان يقرأ سورة تبارك الملك حتى ختمها، فقال رسول الله تلك: (هي المانعة، هي المنجية تنجيه من عذاب القبر)<sup>(ه)</sup>.

وأخرج البيهقي عن سيدنا قيس رضي الله عنه قال: (بينما أبو الدرداء وسلمان يأكلان من صحفة إذ سبَّحت ومافيها).

۱ – أخرجه ابن سعد (۶ (۳۶۳). ٢ – ذكرها ابن حجر في تهذيب التهذيب (١٢٥/٣) وكذلك الذهبي في سير أعلام النبلاء. ٣ - ذكرها ابن حجر في تهذيب التهذيب (٣ / ٣٠). ٤ – أخرجه أبو نعيم (٢ | ٢٧). ٥ – أخرجه الترمذي (٢٨٩٠).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

وعن سيدنا محمد بن المنكدر رضي الله عنه أن سفينة مولى رسول الله على قال: (ركبت البحر فانكسرت سفينتي التي كنت فيها، فركبت لوحاً من ألواحها، فطرحني اللوح في أجمة فيها الأسد، فأقبل إليَّ يريدني، فقلت: ياأبا الحارث أنا مولى رسول الله على، فطأطأ رأسه وأقبل إليَّ،فدفعني بمنكبه حتى أخرجني من الأجمة ووضعني على الطريق، وهمهم فظننت أنه يودعني، فكان ذلك آخر عهدي به)<sup>(1)</sup>.

وأخوج البيهقي عن سعيد بن المسيب رضي الله عنه قال: (دحلنا مقابر المدينة مع علي رضي الله عنه، فنادى: ياأهل القبور السلام عليكم ورحمة الله، تخبرونا بأخباركم أم نخبركم؟ قال: فسمعنا صوتاً: وعليكم السلام ورحمة الله وبركاته يا أمير المؤمنين، خبرنا عما كان بعدنا. فقال علي: أما أزواجكم فقد تزوجن، وأما أموالكم فقد اقتسمت، والأولاد قد حشروا في زمرة اليتامي، والبناء الذي شيدتم فقد سكنه أعداؤكم، فهذه أخبار ماعندنا، فما أخبار ما عندكم؟ فأحابه ميت: قد تخرقت الأكفان، وانتشرت الشعور، وتقطعت الجلود، وسالت الأحداق على الخدود، وسالت المناخر بالقيح والصديد، وما قدمناه وجدناه وما خلفناه خسرناه، ونحن مرتهنون).

وقال التاج السبكي رحمه ا لله تعالى: (كان عمر رضي الله عنه قد أمر سارية ابن زنيم الخلجي على حيش من جيوش المسلمين، وجهزه على بلاد فارس، فاشتدعلى عسكره الحال على باب نهوند وهو يحاصرها، وكثرت جموع الأعداء وكاد المسلمون ينهزمون، وعمر رضي الله عنه بالمدينة، فصعد المنبر وخطب، ثم استغاث في أثناء خطبته بأعلى صوته: (ياسارية! الجبل، من استرعى الذئب الغنم فقد ظلم فأسمع الله تعالى سارية وحيشه أجمعين وهم علىباب نهاوند صوت عمر، فلحؤوا إلى الجبل، وقالوا: هذا صوت أمير المؤمنين، فنجوا وانتصروا).

وذكر التاج السبكي رحمه ا لله تعالى في الطبقات وغيره: (أنه دخل على عثمان رضي الله عنه رجل كان قد لقي امرأة في الطريق فتأملها، فقال له عثمان رضي الله عنه: يدخل أحدكم وفي عينيه أثر الزنا؟ فقال الرجل: أوحي بعد رسول الله ﷺ؟ قال لا، ولكنها فراسة المؤمن) وإنما أظهر عثمان هذا تأديباً للرجل، وزجراً له عن فعله.

١ – أخرجه الحاكم (٣/٢٠٦)وقال: صحيح على شرط مسلم، ووافقه الذهبي، وابسن الجموزي في صفوة الصفوة (١/ ٦٧١-٦٧٢) وأبو نعيم في الحلية (١/٣٦٨). الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

قال ابن تيمية رحمه ا لله تعالى في كتابه (العقيدة الواسطية): (ومن أصول أهل السنة التصديق بكرامات الأولياء وما يجري على أيديهم من خوارق العادات في أنواع العلوم والمكاشفات، وأنواع القدرةوالتأثيرات، والمأثور عن سلف الأمم في سورة الكهف وغيرها، وعن صدر هذه الأمة من الصحابة والتابعين، وسائر فرق الأمة، وهي موجودة فيها إلىيوم القيامة).

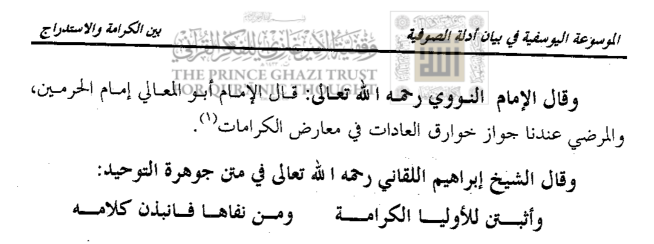
وقال أيضاً: (وكرامات الأولياء حق باتفاق أئمة أهل الإسلام والسنة والجماعة وقد دل عليها القرآن في غير موضع، والأحاديث الصحيحة، والآثار المتواترة عن الصحابة والتابعين<sup>(۱)</sup>.

وقال الإمام فخر الدين الرازي رحمه الله تعالى في تفسير قوله تعالى في قصة أصحاب الكهف: **(ولبثوا في كهفهم ثلاثمئة سنين وازدادوا تسع**اً)<sup>(٢)</sup> : احتج أصحابنا الصوفية بهذه الآية على صحة القول بالكرامات وهو استدلال ظاهر، فنقول: الذي يدل على جواز كرامات الأولياء القرآن والأخبار والآثار، والمعقول....)<sup>(٢)</sup>.

وقال الإمام النسفي رحمه الله تعالى: نقيض العادة على سبيل الكرامة لأهل الولاية جائز عند أهل السنة.

وقال العلامة اليافعي رحمه الله تعالى: (والناس في إنكار الكرامات مختلفون، فمنهم من ينكر كرامات الأولياء مطلقاً، وهؤلاء أهل مذهب معروف، عن التوفيق مصروف، ومنهم من يكذب بكرامات أولياء زمانه، ويصدق بكرامات الذين ليسوا في زمانه كمعروف الكرحي والإمام الجنيد وسهل التستري وأشباههم رضي الله عنهم، فهؤلاء كما قال أبو الحسن الشاذلي رضي الله عنه والله ماهي إلا إسرائيلية، صدَّقوا بموسى وكذَّبوا بمحمد ﷺ لأنهم أدركوا منه، ومنهم من يصدق بأن الله تعالى أولياء لهم كرامات ولكن لايصدق بأحد معين من أهل زمانه)<sup>(٤)</sup>.

 ۲ - مختصر الفتاوى المصرية ص (۲۰۰). ٢ - سورة الكهف الآية (٢٥). ٣ - التفسير الكبير (٢ / ٢٨٢). ٤ - روض الرياحين ص(٤٢).



#### الفرق بين الكرامة والاستدراج:

الكرامة لاتكون إلا لولي والولي هو صاحب العقيدة الصحيحة المواظب على العمل الصالح والمتابعة للنبي على، وأما ما يجري على أيدي بعض الزنادقة كطعن أحسادهم بالأسلحة الحادة وأكل النار والزجاج وغير ذلك مع كونهم محاهرين بالمعصية، منحرفين عن دين الله تعالى، فهو من قبيل الاستدراج، وإن الولي لايستأنس بالكرامة ولايتفاخر بها على غيره.

قال العلامة فخر الدين الرازي رهم الله تعالى في تفسيره الكبير: إن صاحب الكرامة لايستأنس بتلك الكرامة، بل عند ظهور الكرامة يصير خوفه من الله تعالى أشد، وحذره من قهر الله أقوى، فإنه يخاف أن يكون ذلك من باب الاستدراج. وأما صاحب الاستدراج فإنه يستأنس بذلك الذي يظهر عليه ويظن أنه إنما وحد تلك الكرامة لأنه كان مستحقاً لها، وحينئذ يحتقر غيره ويتكبر عليه ويحصل له أمن من مكر الكرامة دل ذلك على أنها كانت استدراجاً لاكرامة).

وقال أيضاً: (إن من اعتقد في نفسه أنه صار مستحقاً لكرامة بسبب عمله حصل لعمله وقع عظيم في قلبه، ومن كان لعمله وقع عنده كان حاهلاً، ولو عرف ربه لعلم أن كل طاعات الخلق في حنب جلال الله تقصير وكل شكرهم في جنب آلائه ونعمائه قصور، وكل معارفهم وعلومهم في مقابلة عزته حيرة وجهل، رأيت في بعض الكتب أنه قرأ المقرئ في بحلس الأستاذ أبي علي الدقاق قوله تعالى: ﴿إليه يصعد

- ۱ بستان العارفين ص (۹۰).
  - ٢ سورة فاطر الآية (١٠).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية تفسط الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية معندك (أي عملك) فإن بقي عملك في نظرك فهو مدفوع وإن لم يبق معك فهو مرفوع<sup>(1)</sup>.

وبناء على ذلك فإننا حين نـرى أن أحـداً مـن النـاس يـأتي بخـوارق العـادات لا نستطيع أن نحكم عليه بالولاية وأن نعتبر عملـه هـذا كرامـة حتـى نقيـس أعمالـه على الكتاب والسنة.

قال الإمام الجنيد رحمه ا لله تعالى: "لو رأيتم الرجل يمشي على المـاء أو يطـير في الهواء فلا تغتروا به حتى تنظروا حاله عند الأمر والنهي<sup>(٢)</sup>.

### موقف الموفية من الكرامات:

قال الإمام فخر الدين الرازي رحمه ا لله تعالى: قال المحققون "أكثر ما اتفق مــن الانقطاع عن حضرة ا لله إنما وقع في مقام الكرامات، فلا جرم أن ترى المحققين يخـافون من الكرامات كما يخافون من أنواع البلاء".

وقال الإمام الكبير أحمد الرفاعي رضي الله عنه: (ولا ترغب للكرامات وحوارق العادات، فإن الأولياء يستترون من الكرامات كما تسبتتر المبرأة من الحيض)(<sup>(٣)</sup>.

وقال الشيخ عبد الله القرشي رهمه الله تعالى: (من لم يكن كارهاً لظهور الآيات وخوارق العادات منه كراهية الخلق لظهور المعاصي فهو في حقه حجاب وسترها عليه رحمة، فإن خرق عوائد نفسه لا يريد ظهور شيء من الآيات وخوارق العادات له بل تكون نفسه عنده أقل وأحقر من ذلك، فإذا فني عند إراداته جملة فكان له تحقيق في رؤية نفسه بعين الحقارة والذلة حصلت له أهلية ورود الألطاف والتحقق بمراتب الصديقين)<sup>(3)</sup>.

وقال علي الخواص رحمه الله تعمالي:"الكُمَّمَل يخمافون من وقع الكرامات على أيديهم ويزدادون بها وجلاً وخوفاً لاحتمال أن تكون استدراجاً<sup>(٥)</sup>.

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR'ANIC THOUGHT

ويجوز إظهار الكرامة عند الصوفية لغرضين أحدهما نصرة شريعة الله أمام الكافرين والمعاندين، كما وقع مع الشيخ محي الدين بن عربي رحمه الله تعالى مع ذلك الفيلسوف الذي ينكر معجزات الأنبياء حيث يقول رحمه الله تعالى: حضر عندنا سنة ست وثمانين وخمسمائة فيلسوف النبوة على الحد الذي يثبتها المسلمون وينكر ما جاءت به الأنبياء من حرق العوائد، وأن الحقائق لا تبدل وكان زمن البرد والشتاء وبين أيدينا منقل عظيم يشتعل ناراً فقال المنكر المكذب: إن العامة تقول: إن إبراهيم عليه السلام ألقى في النار فلم تحرقه، والنار محرقة بطبعها الجسوم القيابل للاحتراق، وإنما كانت النار المذكورة في القرآن في قصة إبراهيم عليه السلام عبارة عن غضب نمرود وحنقه فهي نار الغضب، فلما فرغ من قوله قال له الشيخ محي الدين بن عربي قـدس ا لله سره: فإن أريتك أنا صدق ا لله في ظاهر ما قاله في النار أنها لم تحرق إبراهيم وأن ا لله جعلها عليه كما قال: برداً وسلاماً، وأنا أقوم لـك في هـذا المقـام مقـام إبراهيـم في الذب عنه فقال المنكر: هذا لا يكون فقال له: أليست هذه النار محرقة قال نعم فقال تراها في نفسك ثم ألقى النار التي في المنقل في حجر المنكر وبقيت على ثيابه مدة يقلبها المنكر بيده فلما رآها لم تحرقه تعجب ثم ردها إلى المنقل ثم قال لــه: قـرب يـدك أيضـاً منها، فقرب يده فأحرقته: فقال له هكذا كان الأمر وهي مأمورة تحرق بالأمر وترك الإحراق كذلك والله تعالى الفاعل لما يشاء، فأسلم ذلك المنكر واعترف"(').

والغرض الثاني الذي يجوز إظهار الكرامة فيه عند الصوفية إبطال سحر الفسقة والمشعوذين الذين يضلون الناس عن دينهم كما ذكر العلامة ابن حجر الهيثمي رحمه الله تعالى: أن صوفياً ناظر برهمياً، والبراهمة قوم تظهر لهم حوارق لمزيد الرياضات، فطار البرهمي في الجو، فارتفعت إليه نعل الشيخ ولم تزل تضرب رأسه وتصفعه حتى وقع على الأرض منكوساً على رأسه بين يدي الشيخ والناس ينظرون<sup>(٢)</sup>.

وأما إظهار الكرامة بدون سبب مشروع فهو مذموم لما فيه من خطر النفس والمفاخرة والعجب

قال الشيخ محي الدين بن عربي رحمـه الله تعالى: "ولا يخفي أن الكرامـة عنـد

۱ – الفتوحات المكية (۲|۳۷۱). ۲ – الفتاوي الحديثية ص (۲۲۲). الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

أكابر الرجال معدودة من جملة رعونات النفس إلا إن كانك لنصر دين أو جلب مصلحة، لأن الله تعالى هو الفاعل عندهم لا هم، هذا مشهد هم وليس وجسه الخصوصية إلا وقوع ذلك الفعل الخارق على يدهم دون غيرهم، فإذا أحيا كبشاً مثلاً أو دجاجة فإنما ذلك بقدرة الله لا بقدرتهم وإذا رجع الأمر إلى القدرة فلا تعجب<sup>(1)</sup>.

وإن أعظم الكرامات عند الصوفية الاستقامة على الشريعة.

قال أبو القاسم القشيري رحمه الله تعالى في رسالته: "واعلم أن من أحل" الكرامات التي تكون للأولياء دوام التوفيق للطاعات، والحفظ من المعاصي والمحالفات(٢).

وذكرت عند سهل بن عبد الله التستري رحمه الله تعالى الكرامات فقال: "وما الآيات وما الكرامات؟! أشياء تنقضي لوقتها، ولكن أكبر الكرامات أن تبدل خُلُقاً مذموماً من أخلاق نفسك بخلق محمود<sup>(٣)</sup>.

وقال الشيخ أبو الحسن الشاذلي رحمه الله تعالى: "الكرامة الحقيقية إنما هي حصول الاستقامة والوصول إلى كماله ومرجعها أمران: صحة الإيمان بالله عز وجل، واتباع ما جاء به رسول الله ﷺ ظاهراً وباطناً، فالواجب على العبد أن لا يحرص إلا عليها ولا تكون له همة إلا في الوصول إليها، وأما الكرامة بمعنى خرق العادة فلا عربة بها عند المحققين إذ قد يرزق بها من لم تكتمل استقامته، وقد يرزق بها المستدرجون": وقال "إنما هي كرامتان جامعتان محيطتان، كرامة الإيمان بمزيد الإيقان وشهود العيان، وكرامة العمل على الاقتداء والمتابعة ومحانبة الدعاوي والمخادعة فمن أعطيهما ثم جعل يشتاق إلى غيرهما فهو عبد مفتر كذاب ليس ذا حظ في العلم والعمل بالصواب كمن أكرم بشهود الملك على نعت الرضا، فجعل يشتاق إلى سياسة الدواب وخلع الرضا"<sup>(1)</sup>

وقال الشيخ محي الدين بن عربي رحمه ا لله تعالى: (واعلم أن الكرامة على قسمين حسية ومعنوية، ولا تعرف العامة إلا الحسية مثل الكلام على الخاطر، والإحبار

۱ – اليواقيت والجواهر (۲ (۱۱۷). ٢ - الرسالة القشيرية ص (١٦٠). ٣ - كتاب اللمع للطوسي ص (٢٠٠). ٤ - نور التحقيق لحامد صقر ص (١٢٨).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية بمن المراجع المعالي المحالية المعادية المعالية المعالية المعالية المعالية

بين الكرامة والاستدراج

THE PRINCE GHAZI TRUST

بالمغيبات الماضية والكائنة والآنية والأنحل من الكون والمنتي على الماء واختراق الهواء وطي الأرض والاحتجاب عن الأبصار وإجابة الدعاء في الحال ونحو ذلك، فالعامة لا تعرف الكرامة إلا مثل هذا، وأما الكرامة المعنوية فلا يعرفها إلا الخواص من عباد الله تعالى، والعامة لا تعرف ذلك، وهي أن يحفظ على العبد آداب الشريعة، وأن يوفق لفعل مكارم الأخلاق واجتناب سفاسفها والمحافظة على أداء الواجبات مطلقاً في أوقاتها والمسارعة إلى الخيرات وإزالة العل والحقد من صدره للناس والحسد وسوء الظن وطهارة القلب من كل صفة مذمومة وتحليته بالمراقبة مع الأنفاس، ومراعاة حقوق الله تعالى في نفسه وفي الأشياء وتفقد آثار ربه في قلب ومراعاة أنفاسه في دخولها وحروجها، فيتلقاها بالأدب إذا وردت عليه ويخرجها وعليها حلة الخضور مع الله عر استدراج)<sup>(1)</sup>.

وقال الشيخ أحمد الحارون رحمسه ا لله تعالى: (كرامتـان ليـس بعدهمـا كرامـة: الإيمان والاستقامة، فإذا وحدتم رحلاً مستقيماً فلا تطلبوا منه كرامة)<sup>(٢)</sup>.

\* ليس صاحب الكرامة مفضلاً على غيره عند الصوفية:

قال الإمام الشافعي رحمه ا لله تعالى: لايلزم أن يكون كل من له كرامة من الأولياء أفضل من كل من ليس له كرامة منهم، بل قد يكون بعض من ليس لـه كرامة منهم أفضل من بعض من له كرامة، لأن الكرامة قد تكون لتقوية يقين صاحبها ودليلاً على صدقه وعلى فضله لا على أفضليتـه، وإنما الأفضلية تكون بقوة اليقين وكمال المعرفة با لله تعالى)<sup>(٣)</sup>.

\* عدم ظهور الكرامة ليس دليلاً على عدم الولاية عند الصوفية.

قال الإمام القشيري رحمه ا لله تعالى في رسالته: (لو لم يكن للولي كرامة ظاهرة عليه في الدنيا لم يقدح عدمها في كونه ولياً).

> ١ – الفتوحات المكية (٢ /٣٦٩). ٢ – كرامات الأولياء لأبي محمد الخلال ص (١٥). ٣ – كتاب نشر المحاسن الغالية ص (١١٩).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST وقال شيخ الإسلام زكريا الأنطاري في متلوحة لومكالة القشيري عند هذا

الكلام: (بل قد يكون أفضل ممن ظهر له كرامات لأن الأفضلية إنما هي بزيادة اليقين لا بظهور الكرامة<sup>(۱)</sup>.

#### الكرامة بعد الموت

١ - الرسالة القشيرية ص (١٥٩).

٢ - كرامات الأولياء لأبي محمد الخلال ص (١٤-١٥).

قد يتساءل البعض فيقول: هل تختص كرامات الأولياء بحال حياتهم؟ وهل يخرج الولي عن ولايته بالموت؟ والجواب على ذلك: أن كرامات الأولياء إنما هي تصرف بإذن الله تعالى، لا بتأثير مؤثر، ولا بقوة أحرى مودعة، وإذا كانت كذلك لا تتغير بموتهم بل هي بعد الحياة أولى منها، لأن النفس أصفى، والروح أنقى، وإظهارها أحوج، وكم رُئِيَت لكثير من المستورين كرامات لم تظهر إلا بعد انقضاء حياتهم، وبعضهم ظهرت قبيل موتهم بعد أن كان سرهم مع الله عز وجل، فلما أظهرها اختاروا لقاءه كتماناً للسر، ورغبة في الستر، ثم إنه لا ينعزل الولي عن ولايت ب الموت، ولا يخرج منها كالأنبياء في نبوتهم، لأن الاختصاص باق كحال الحياة، وليس معلقاً بها لحاجة، بل اختيار الله تعالى من شاء من خلقه لولاًيته امتياز باق ما بقي على العهد، لا فرق بين حياة وماتا أو إقامة وانتقال، أو ظعن وسفر<sup>(٢)</sup>.

ثم إذا فقدت مكانة الولي عند موته فما الفرق الكبير بينه وبين العاصى ؟ ?..



This file was downloaded from QuranicThought.com

٤٣١

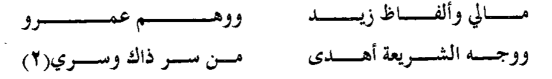


This file was downloaded from QuranicThought.com



الشطح: هو عبارة عن كلمات تصدر من بعض الصوفية غير الكُمَّل في حالة الغيبوبة وغلبة شهود الله تعالى عليهم بحيث لا يشعرون حينئذ بغير الحق، وهذه الكلمات لو صدرت عنه وعقله معه لأنكرها، وهذه الحالة غير محمودة عند الصوفيين، ولكن صاحبها معذور في ذلك لذهوله وعدم انضباط فكره حينئذ، ولكن كما أنه لا جناح عليه بسبب هذا العذر فلا يجوز الاقتداء به لمن كان في حالة صحو، ولا حمل كلامه وأفعاله على الصحة، بل ينظر إلى ذلك على أنه شطحات يعفى عنها لأهل الأحوال والمواجيد الصحيحة كما حصل مع الرحل الذي أضل راحلته في الصحراء وعليها طعامه وشرابه ومتاعه وعندما وجدها أصابه حال سرور فأخطأ من شدة فرحه فقال (اللهم أنت عبدي وأنا ربك<sup>(۱)</sup> فهذا قد فرح براحلته فكيف بالذي يفسرح با لله وهذه العبارة وغيرها مما يصدر عن الذي خرجت عنه بغير صحو، ويؤاخذ بها كل من رددها أو أيدها عقلاً ممن لم يكن في مثل ذلك الحال وإلى هذا يشير الشيخ أحمد الوغا

(هذه الكلمات ومثلها من الشطحات التي تتحاوز حد التحدث بالنعمة مثل صاحبها: كمثل رحل نام في بيت الخلاء فرأى في منامه أنه حلس على سرير سلطنة فلما استيقظ خجل وعرف مكانه: الله الله بالوقوف عند الحدود، عضوا على سنة السيد العظيم ﷺ بالنواجذ).



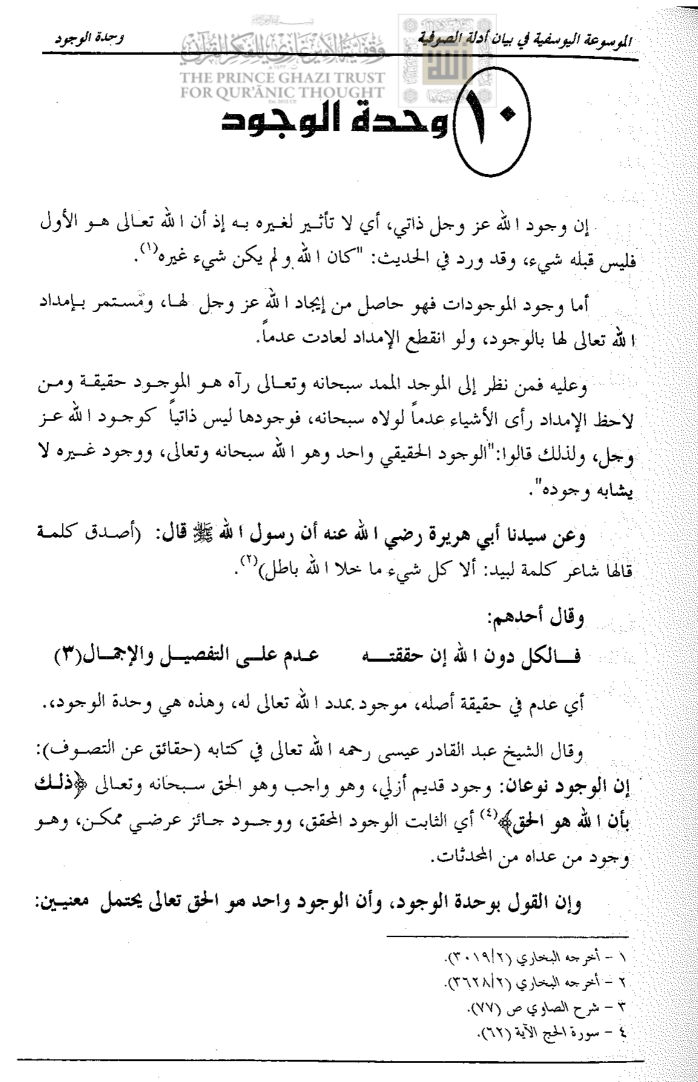
١ – أخرجه البخاري (١١/١١٩–٩٢)،وم (٢٧٤٧) والنووي في رياض الصالحين (١٥). ٢ – كرامات الأولياء لأبي محمد الخلال ص ١٤–١٥.



7

This file was downloaded from QuranicThought.com

. -



وحدة الوجود

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

THE PRINCE GHAZI TRUST اللك المحلم محلم المحلم ا أرادوا به اتحاد الحق بالخلق، وأنه لا شيء في هذا الوجود سوى الحق، وأن الكل هـو وأنه هو الكل، وأنه عين الأشياء، وفي كل شيء له آية تدل على أنه عينه... فقوله هذا كفر وزندقة وأشد ضلالة من أباطيل اليهود والنصاري وعبدة الأوثان وقبد شيدد الصوفية النكير على قائله، وأفتوا بكفره، وحذروا الناس من محالسته.

قال العارف با لله أبو بكر محمد بناني رحمه الله تعالى: "فاحذر يا أخى كل الحذر من الجلوس مع من يقول: ما ثمَّ إلا الله، ويسترسل على الهـوى، فإن ذلـك هـو الزندقة المحضة، إذ العارف المحقق إذا صحح قدمه في الشريعة، ورسخ في الحقيقة، وتفوه بقوله: ما تُمَّ إلا الله، لم يكن قصده من هذه العبارة إسقاط الشرائع وإهمال التكاليف حاشا لله أن يكون هذا قصده (').

الفريق الثاني: قالوا ببطلان وكفر ما ذكر، من أن الخالق عين المحلوق، وإنما أرادوا بوحدة الوجود القديم الأزلي وهو الحق سبحانه فهو لا شك واحد منزه عن التعدد، ولم يقصدوا بكلامهم الوجود العرضي المتعدد وهـ والكون الحادث نظراً لأن وجوده مجازي، وفي أصله عدمي لا يضر ولا ينفع فالكون معدوم في نفسه، هالك فان في كل لحظة قال تعالى ﴿ **كل شيء هالك إلا وجهه**﴾<sup>(٢)</sup>.

وإنما يظهره الإيجاد، ويثبته الإمـداد، والكائنات ثابتـة بإثباتـه، وممحـوة بأحدية ذاته، وإنما يمسكه سر القيومية فيه، وهؤلاء قسمان: قسم أخذ هذا الفهم بالاعتقاد والبرهان ثم الذوق والعيان، وغلب عليه الشهود فاستغرق في لجج بحـار التوحيـد ففـي عن نفسه فضلا عن شهود غيره، مع استقامته على شرع الله تعالى وهذا قوله حق.

وقسم ظن أن ذلك علم لفظي، فتوغل في تلاوة عبارته، وتمسك بظواهر إشاراته، وغاب في شهودها عن شهود الحق، فربما هانت الشريعة في عينيه لما يلتـذ بـه من حلاوة تلك الألفاظ، فيقع على أم رأسه، ويتكلم بما ظاهره أن الشريعة في جهة يختص بها أهل الغفلة، والحقيقة في جهة أخرى يختص بهــا أهـل العرفـان، ولعمـري إن هذا لهو عين الزور والبهتان، وما ثمَّ إلا شريعة ومقام إحسان (").

> ١ ~ مدارج السلوك إلى ملك الملوك للعارف الكبير محمد بناني المتوفى سنة (١٢٨٤) هـ. ٢ - سورة القصص الآية (٨٨). ٣ ~ حقائق عن التصوف ص (٥٣٣ – ٥٥٠).



## أقوال العلماء في الاتحاد والحلول

قال ابن تيمية رحمه الله تعالى في تبرئة السادة الصوفية من هذه التهمة الباطلة ما نصه: "ليس أحد من أهل المعرفة با لله يعتمد حلول الرب تعالى به أو بغيره من المحلوقات، ولا اتحاده به، وإن سمع شيء من ذلك منقول عن بعض أكابر الشيوخ فكثير منه مكذوب، اختلقه الأفاكون من الاتحادية الإباحية الذين أضلهم الشيطان وألحقهم بالطائفة النصرانية<sup>(۱)</sup>.

وقال أيضاً: (كل المشايخ الذين يقتدى بهم في الدين متفقون على ما اتفق عليه سلف الأمة وأئمتها من أن الخالق سبحانه مباين للمحلوقات، وليس في مخلوقاتـه شيء من ذاته، ولا في ذاته شيء من مخلوقاته، وأنـه يجب إفـراد القديم عـن الحـادث وتمييز الخالق عن المحلوق، وهذا في كلامهم أكثر من أن يمكن ذكره هنا<sup>(٢)</sup>.

وقال الإمام الشعراني رحمه الله تعالى: (ولعمري إذا كمان عُباد الأوثمان لم يتحرؤوا أن يجعلوا آلهتهم عين الله، بمل قمالوا: ﴿ما نعبدهم إلا ليقربونسا إلى الله زلفى﴾<sup>(٣)</sup>.

فكيف يظن بأولياء الله تعالى أنهم يدعون الاتحاد بالحق على حد ما تتعقله العقول الضعيفة؟! هذا كالمحال في حقهم رضي الله عنهم، إذ ما من ولي إلا وهو يعلم أن حقيقته تعالى مخالفة لسائر الحقائق، وأنها الخارجة عن جميع معلومات الخلائق، لأن الله بكل شيء محيط<sup>(٤)</sup>.

وقد تحدث الإمام الغزالي عن هـذه العقيدة الفاسدة وأظهر بطلانها فقال:

الاتحاد والحلول

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

"وأما القسم الرابع وهو الاتحاد: فذلك أيضاً أظهر بطلاناً لأن قول القائل: إن العبد صار هو الرب كلام متناقض في نفسه، بل ينبغي أن ينزه الرب سبحانه وتعالى عـن أن يجري اللسان في حقه بأمثال هذه المحالات، ونقول قولاً مطلقاً: إن قول القائل: إن شيئاً ِ صار شيئاً آخر محال على الإطلاق، لأننا نقول إذا عقل زيد وحده وعمرو وحده ثم قيل إن زيداً صار عمراً واتحد به، فلا يخلو عند الاتحاد إما أن يكون كلا هما موجودين، أو كلاهما معدومين، أو زيد موجوداً وعمرو معدوماً أو بالعكس، ولا يمكن قسم وراء هذه الأربعة فإن كانا موجودين فلم يصر عين أحدهما عين الآخر، بل عين كل واحد منهما موجود، وإنما الغاية أن يتحد مكانهما، وذلك لا يوجب الاتحاد، فإن العلم والإرادة والقدرة قد تحتمع في ذات واحدة، ولا تتباين محالها، ولا تكون القدرة هي العلم ولا الإرادة، ولا يكون قد اتحد البعض بالبعض وإن كانا معدومين فما اتحدا بل عدما ولعل الحادث شيء ثالث.

وإن كان أحدهما معدوماً والآخر موجوداً فلا اتحاد إذ لا يتحد معدوم بموجود فالاتحاد بين شيئين مطلقاً محال، وهذا جار في الذات المتماثلة فضلاً عن المحتلفة، فإنه يستحيل أن يصير هذا السواد ذاك السواد، كما يستحيل أن يصير هـذا السواد ذلك البياض أو ذلك العلم، والتباين بين العبد والرب أعظم من التباين بسين السواد والعلم، فأصل الاتحاد إذا باطل.

وأما القسم الخامس وهو الحلول: فذلك أن يتصور أن يقال: إن الرب تبارك وتعالى حل في العبد، أو العبد حل في السرب، تعالى رب الأرباب عن قـول الظـالمين، وهذا لو صح لما وجب الإتحاد، ولا أن يتصف العبد بصفات الرب، فإن صفات الحال لا تصير صفة المحل، بل تبقى صفة للحال كما كان.

ووجه استحالة الحلول لا يفهم إلا بعد فهم معنى الحلول، فإن المعاني المفردة إذا لم تدرك بطريق التصور لم يمكن أن يفهم نفيها أو إثباتها، فمن لا يدري معنى الحلول فمن أين يدري أن الحلول موجود أو محال.

فنقول: المفهوم من الحلول أمران:

أحدهما: النسبة التي بين الجسم ومكانه الذي يكون فيه، وذلك لا يكون إلا

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST FOR UNATION OF THE PRINCE GHAZI TRUST بين جسمين، فالبريء عن معنى الجسيمة يستحيل في حقه ذلك.

**والثاني:** النسبة التي بين العرض والجوهر، فإن العرض يكون قوامه بالجوهر، فقد يعبر عنه بأنه حال فيه، وذلك محال على كل ما قوامه بنفسه.

فدع عنك ذكر الرب تعالى وتقدس في هذا العرض، فإن كـل ما قوامه بنفسه يستحيل أن يحل فيما قوامه بنفسه إلا بطريق المحاورة الواقعة بـين الأحسـام فـلا يتصـور الحلول بين عبدين، فكيف يتصور بين العبد والرب<sup>(١)</sup>.

وقال الشيخ محي الدين بن عربي رحمه الله تعالى في عقيدته الصغرى: (تعالى الحق أن تحله الحوادث أو يحلها).

وقال في عقيدته الوسطى: (اعلم أن الله تعالى واحد بالإجمـاع، ومقـام الواحـد يتعالى أن يحل فيه شيء، أو يحل في شيء، أو يتحد في شيء).

وقال في الباب التاسع والستين والمائة: "القديم لا يكون قبط محلاً للحوادث ولا يكون حالاً في المحدث<sup>(٢)</sup>.

وقال في الباب الثاني والتسعين ومئتين: (من أعظم دليل على نفي الحلول والاتحاد الذي يتوهمه بعضهم أن تعلم عقلاً أن القمر ليس فيه من نور الشمس شيء، وأن الشمس ما انتقلت إليه بذاتها، وإنما كان القمر محلاً لها، فكذلك العبد ليس فيه من حالقه شيء ولا حل فيه).

وقال في الباب الرابع عشر وثلاثمائة: (لو صح أن يرقى الإنسان عن إنسانيته والملك عن ملكيته، ويتحد بخالقه تعالى، لصح انقلاب الحقائق، وحرج الإله عن كونـه إلهاً، وصار الحق خلقاً و الخلق حقاً، وما وثق أحد بعلم، وصار المحال واجباً، فلا سبيل إلى قلب الحقائق أبداً.

وقال في الباب التاسع والخمسين و شمسمائة بعد كلام طويل: "وهـذا يدلـك على أن العالم ما هو عين الحق، ولا حل فيه الحق، إذ لو كان عين الحق، أو حل فيه لمـا

> ١ – المقصد الأسنى ص (١٦٨). ٢ – الفتوحات المكية كما في اليواقيت والجواهر (١ | ٨٠ و ٨١).

549

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT كان تعالى قديماً ولا بديعاً.

وقال في باب الأسرار: "لا يجوز لعارف أن يقول: أنا الله، ولو بلغ أقصى درجات القرب، وحاشا العارف من هذا القول حاشاه، إنما يقول: أنا العبد الذليل في المسير والمقيل<sup>(1)</sup>.

وقال في باب الأسرار أيضاً: (من قال بالحلول فهو معلول، فإن القول بالحلول مرض لا يزول، وما قال بالاتحاد إلا أهل الإلحاد، كما أن القائل بالحلول من أهل الحهل والفضول).

وقال في باب الأسرار أيضاً: (الحادث لا يخلو عن الحوادث، ولو حل بالحادث القديم لصح قول أهل التحسيم فالقديم لا يحل ولا يكون محلً).

وجاء في شعره ما ينفي الحلول والاتحاد كقوله: ودع مقالة قوم قال عمالهم بأنه بالإلمه الواحمد اتحمدا الاتحماد محمال لا يقول بمه إلا جهول به عن عقله شردا وعن حقيقته وعمن شريعته فاعبد إلهك لا تشرك به أحدا

وقال صاحب كتاب نهج الرشاد في الرد على أهل الوحدة والحلول والاتحاد: "حدثني الشيخ كمال الدين المراغي قال: اجتمعت بالشيخ أبي العباس المرسي تلميذ الشيخ الكبير أبي الحسن الشاذلي وفاوضته في هؤلاء الاتحادية، فوجدته شديد الإنكار عليهم والنهي عن طريقهم، وقال: أتكون الصنعة هي عين الصانع؟!<sup>(٢)</sup>

وأما ما ورد من كلام السادة الصوفية في كتبهم مما يفيد ظاهرة الحلول والاتحاد، فهو إما مدسوس عليهم، بدليل ما سبق من صريح كلامهم في نفى هذه العقيدة الضالة،وإما لم يقصدوا به القول بهذه العقيدة الضالة، ولكن المغرضين حملوا المتشابه من كلامهم على هذا الفهم الخاطئ ورموهم بالكفر والضلال، أما العلماء المنصفون فقد فهموا كلامهم على معناه الصحيح الموافق لعقيدة أهل السنة والجماعة وأولوه بما يلائم ما ورد عنهم من نصوص صريحة موافقة لعقيدة أهل السنة والجماعة.

١ - الفتوحات المكية كما في اليواقيت والجواهر (١ / ٨٠ و ٨١).
 ٢ - الحاوي للفتاوي (٢ / ١٣٤).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية ومعن المعاد والحلول

وقال ابن تيمية رحمه الله تعالى: وأما قول الشاعر في شعره:

أنسا مسن أهسوى ومسن أهسوى أنسا

فهذا إنما أراد به الشاعر الاتحاد المعنوي، كاتحاد أحد المحبين بالآخر الـذي يحب أحدهما ما يحب الآخر، ويبغض ما يبغضه ويقول مثل ما يقول، ويفعل مثل ما يفعـل، وهذا تشابه وتماثل، لا اتحاد العين بالعين، إذا كان قد استغرق في محبوبه، حتـى فـني بـه عن رؤية نفسه، كقول الآخر:

> **غبـــت بــك عـــني فظننــت أنــك أنــي** فهذه الموافقة هي الاتحاد السائغ<sup>(١)</sup>

وقال ابن قيم الجوزية رحمه الله تعالى في كتابه (مدارج السالكين) ما نصه: (... الدرجة الثالثة من درجات الفناء: فناء خواص الأولياء وأئمة المقربين، وهو الفناء عن إرادة السوى، شائماً برق الفناء عن إرادة ما سواه، سالكاً سبيل الجمع على ما يجبه ويرضاه، فانياً بمراد محبوبه منه عن مراده هو من محبوبه فضلاً عن إرادة غيره، قد اتحد مراده بمراد محبوبه، أعيني المراد الديني الأمري لا المراد الكوني القدري فصار المرادان واحداً... وليس في العقل اتحاد صحيح إلا هذا والاتحاد في العلم والخير، فيكون المرادان واحداً... وليس في العقل اتحاد صحيح إلا هذا والاتحاد في العلم والخير، فيكون المرادان والمعلومان والمذكوران واحداً مع تباين الإرادتين والعلمين والخبرين، فغاية المحبة تحد فنوا بعبادة محبوبهم عن عبادة ما سواه، وبحبه وخوفه ورجائه والتوكل عليه والاستعانة به والطلب منه عن حب ما سواه، ومن تحقق بهذا الفناء لا يحب إلا في والاستعانة به والطلب منه عن حب ما سواه، ولا يستعين إلا به، فيكون دينه كله ظاهراً والاستعانة به والطلب منه عن حب ما سواه، ولا يستعين إلا به، فيكون دينه كله ظاهراً والاستعانة به والطلب منه عن حب ما سواه، ولا يستعين إله به، فيكون دينه كله ظاهراً والاستعانة به والله منه عن حب ما سواه، ولا يستعين إله به، فيكون دينه كله ظاهراً

يعادي الذي عادى من الناس كلهم جميعاً ولو كمان الحبيب المصافيا

وحقيقة ذلك فناؤه عن هوى نفسه وحظوظها بمراضي ربه تعالى وحقوقه والجامع لهذا كله تحقيق شهادة أن لا إله إلا الله علماً ومعرفة وعمالاً وحالاً وقصداً

٢ محموع رسائل ابن تيمية ص (٥٢).

الإتحاد والحلول الوسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

وحقيقة هذا النفي والإثبات التي تضمنته هذه الشهادة هو القناء والبقاء، فيفنى عن تألهه ما سواه علماً وإقراراً وتعبداً ويبقى بتأله وحده، فهذا الفناء وهذا البقاء هو حقيقة التوحيد الذي اتفقت عليه الرسل صلوات الله عليهم وأنزلت به الكتب،وخلقت لأجله الخليقة، وشرعت له الشرائع وقامت عليه سوق الجنة، وأسس عليه الخلق والأمر وهذا الموضع مما غلط فيه كثير من أصحاب الإرادة، والعصوم من عصمه الله وبالله المستعان والتوفيق والعصمة).

وقال أيضاً: (وإن كان مشمراً للفناء العالي، وهو الفناء عن إرادة السوى، لم يبق في قلبه مراد يزاحم مراده الديني الشرعي النبوي القرآني، بل يتحد المرادان فيصير عين مراد الرب تعالى هو عين مراد العبد، وهذه حقيقة المحبة الخالصة، وفيها يكون الاتحاد الصحيح، وهو الاتحاد في المراد، لا في المريد ولا في الإرادة)<sup>(1)</sup>.

وقال العلامة جلال الدين السيوطي رحمه الله تعالى في كتابه (الحاوي للفتاوى): (واعلم أنه وقع في عبارة بعض المحققين لفظ الاتحاد، إشارة منهم إلى حقيقة التوحيد، فإن الاتحاد عندهم هو المبالغة في التوحيد، والتوحيد معرفة الواحد والأحد، فاشتبه ذلك على من لا يفهم إشارتهم فحملوه على غير محمله، فغلطوا وهلكوا بذلك..).

فإن أصل الاتحاد باطل محال مردود شرعاً وعقلاً وعرفاً بإجماع الأنبياء ومشايخ الصوفية وسائر العلماء والمسلمين، وليس هذا مذهب الصوفية وإنما قاله طائفة غلاة لقلة علمهم وسوء حظهم من الله تعالى، فشابهوا بهذا القول النصارى الذين قالوا في عيسى عليه السلام: اتحد ناسوته بلاهوته وأما من حفظه الله تعالى بالعناية، فإنهم لم يعتقدوا اتحاداً ولا حلولاً وإن وقع منهم لفظ الاتحاد، فإنما يريدون به محو أنفسهم، وإثبات الحق سبحانه... وقد يذكر الاتحاد بمعنى فناء المحالفات، وبقاء الموافقات، وفناء حظوظ النفس من الدنيا، وبقاء الرغبة في الآخرة وفناء الأوصاف الذميمة، وبقاء الأوصاف الحميدة، وفناء الشك، وبقاء اليقين، وفناء الغفلة وبقاء الذكر... وأما قول أبي يزيد البسطامي رحمه الله تعالى: (سبحاني ما أعظم شأني) فهو في معرض الحكاية عن الله، وكذلك قول من قال: (أنا الحق) محمول على الحكاية، ولا يظن بهؤلاء

۱ - مدارج السالکین (۱ | ۹۰ و ۹۱).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية العارفين الحلول والاتحاد لأن ذلك غير مظنون بعاقل؛ فضلا على المميزين بخصوص المكاشفات واليقين والمشاهدات، ولا يظن بالعقلاء المتميزين على أهل زمانهم بالعلم الراجح والعمل الصالح والمجاهدة وحفظ حدود الشرع الغلط بالحلول والاتحاد، كما غلط النصارى في ظنهم ذلك في حق عيسى عليه السلام، وإنما حدث ذلك في الإسلام من واقعات جهلة المتصوفة، وأما العلماء العارفون المحقون فحاشاهم من ذلك... وهو كفر، ويطلق على مقام الفناء اصطلاحاً العارفون المحقون فحاشاهم من ذلك... وهو كفر، ويطلق على مقام الفناء اصطلاحاً اصطلح عليه الصوفية، ولا مشاحة في الاصطلاح، إذ لا يمنع أحد من استعمال لفظ في معنى صحيح، لا محذور فيه شرعاً ولو زيد اتحاد، وكم استعمل المحدون والفقهاء وغيرهم لفظ الاتحاد في معان حديثية وفقهية زيد اتحاد، وكم استعمل الحدثون والفقهاء وغيرهم لفظ الاتحاد في معان حديثية وفقهية النحاة: اتحد العامل أو معنى.

وحيث وقع لفظ الاتحاد من محققي الصوفية، فإنما يريدون به معنى الفناء الـذي هو محو النفس وإثبات الأمر كله لله سبحانه، لا ذاك المعنى المذموم الـذي يقشعر لـه الجلد، وقد أشار إلى ذلك سيدي علي بن وفا، فقال من قصيدة له:

يظنوا بي حلولاً واتحاداً وقلبي من سوى التوحيد خمالي فتبرأ من الاتحاد بمعنى الحلول، وقال في أبيات أخر:

وعلمك أن كمل الأمر أمري همو المعنمي المسمى باتحماد

فذكر أن المعنى الذي يريدونه بالاتحاد إذا أطلقوه هو تسليم الأمر كله لله،وتـرك الإرادة معه والاحتيار، والجري على مواقع أقداره من غير اعتراض وترك نسبة شيء مـا إلى غيره<sup>(۱)</sup>.

وقال الدكتور محمد سعيد رمضان البوطي حفظه ا لله تعالى ما نصه: (ولقـد كان من تأثير التباس تلك الفلسفة الفكرية الجانحة، بهـذه الحالـة الشـهودية الوحدانيـة، على كثير من الناس، حهلهم بتلك التعابير والكلمات التي تطفح علـى ألسـنة أصحـاب

٧ - الحاوي للفتاوي (٢ | ١٣٤).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الاتحاد والحلول الا الله الله الألفاظ التي اشتهرت عن أبي يزيد البسطامي رحمه ا لله. فظنوا أن قوله (ما في الجبة إلا الله) عقيدة فكرية يتبناها الشيخ، فهو يعتنق إذن عقيدة الحلول وينادي بها ولو أنهم تمهلوا وأمعنوا في حقيقة الأمر وواقعه، ووقفوا على تراجم هـؤلاء الرجال وأجوالهم، لما تسرعوا في الانجراف في هذا الفهم الباطل، والتهمة الشنعاء! بـل لعلموا أنه ما من مؤمَّن با لله حق الإيمان، إلا وله حظ من هذا الفناء، ولكنه ليـس فنماء الشعور عن كل ما سوى الله، بل هو فناء الإرادة لكل ما عـدا الله، وهـو يتمثـل في اليقين بأن الله هو النافع والضار، وفي صدق التوكل عليه، والتفويـض إليـه، وإخضـاع إرادته وحبه، لما يحبه الله ويرضاه إلا أن هؤلاء الرحال رحمهم الله تعمالي لمما استرسلوا في هذا الحال، وواصلوا مراقبتهم الله عز وجل وعودوا أنفسهم أن لا يبصروا شيئاً من مظاهر الكون إلا وتتجلى لهم صفات الله من خلاله، تجاوزوامرحلة ذلك الفناء الإرادي إلى الفناء الشعوري، فمنهم من استمر على هـذه الحـال، ومنهـم مـن عـاد إلى حالة الصحو والبقاء، واستقام على منهج التنسيق بين الجمع والفرق، وذلك هو المقام السامي الذي بعث به الرسل والأنبياء وتحلوا به، وهو الـذي يجب أن يكون مطمح أبصار السالكين إلى الله عز وجل().

## والحمدلته رب العالمين

۱ – السلفية ص (۲۰۱ – ۲۰۲).



## ترجمة الشيخ محي الدين بن عربي قدس الله سره

۲۵۰ – ۲۳۸ ه. ۱۱۲۵ – ۱۲٤۰م

هو محمد بن علي بن عربي، أبو بكر الطائي الأندلسي المعروف بمحي الدين بس عربي، الملقب بالشيخ الأكبر من أشهر فلاسفة المتصوفة وأكبر أثمة المتكلمين في كل علم، ولد بمريسة من الأندلس ونشأ بها وتلقى العلم فيها ثم انتقل إلى إشبيلية واختلف بعد ذلك إلى كثير من بلاد المشرق كمصر والحجاز وبغداد والموصل وأخذ عن كبار العلماء ثم رحل إلى بلاد الروم وأقام بها مدة طويلة ثم أتى إلى الشام وظل بها حتى مات ودفن هنا ونسب إليه الحي الذي دفن فيه، فيقال: (حي الشيخ محي الدين) وفي هذا الحي مسجد عظيم دفن الشيخ قدس سره في غرفة ملحقة به، اشتهر الشيخ بالتصوف وأخذ نفسه بالزهد في ملذات الحياة ليخلص إلى الله تعالى، وكان في الفقه ظاهري المذهب، حصَّل فنون العلم وأتقنها، وله في الأدب الشأو الذي لايلحق، وله مؤلفات قيمة في التصوف والفلسفة والآداب لاسيما الشعر الصوفي، ولو قيس بأمثاله من المتفلسفين كابن سينا والغزالي لبزهم<sup>(١)</sup> جميعاً في ميدان التأليف، فقدالف نحواً من من المتفلسفين كابن سينا والغزالي لبزهم<sup>(١)</sup> جميعاً في ميدان التأليف، فقدالف تحواً من من المتفلسفين كابن سينا والغزالي لبزهم<sup>(١)</sup> جميعاً في ميدان التأليف، فقدالف تحواً من من المتفلسفين كابن سينا والغزالي لمزهم<sup>(١)</sup> جميعاً في ميدان التأليف، فقدالف تحواً من من المتفلسفين كابن سينا والغزالي لمزهم<sup>(١)</sup> جميعاً في ميدان التأليف، فقدالف تحواً من من المتفلسفين كابن سينا والغزالي لبزهم<sup>(١)</sup> جميعاً في ميدان التأليف، فقدالف تحواً من

عدّ طائفة من العلماء كتبه الصوفية من إشارات العارفين ورموز السالكين، وعدّها طائفة من متشابه القول وأن ظاهرها كفر، وباطنها حق وعرفان وأنها صحيحة في نفسها كبيرة القدر، والصواب أنه مات علىالحق، فقـد كـان عالماً بالآثـار والسـنن

۱ – بزهم: غلبهم.

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية حل الاشكالات حول الشيخ محي اللين بن عربي THE PRINCE CHAZITRUST قوي المشاركة في العلوم، وقولي أنا<sup>(١)</sup> فيه: ايجوز أن يكون من أولياء الله تعالى الذين

لوي مسار ما ي منزم. روي من يعميبور من يومن قوله في الله عز وجل: اجتذبهم الحق إلى جناته عند الموت، وختم لهم بالحسني، ومن قوله في الله عز وجل:

يسامن يرانسسي ولاأراه كسم ذا أراه ولايرانسي فلما تسامع الناس بهذا القول أنكروه فزاد بيتين أخر فَشَراه وأزالَ غموضه: يسامن يرانسي مذنبساً ولاأراه آخسسسذاً كسم ذا أراه منعمسساً ولايرانسسي لائسسذاً

فهدأت موجة اعتراضهم إذ رأوا القول ممكن التأويل، ويكاد يكون معظم كلامه الذي اعترض به عليه من هذا القبيل أما مانسب إليه مما لايمكن تأويله فالراجح أنـه مدسوس عليه كما سيمر بك إن شاء الله تعالى.

غلبة التوحيد علماً واعتقاداً وحالاً، وجمع بين العلوم الكسبية ومنح كثيراً من العلوم الوهبية، وقد أثنى عليه أقرانه وعلماء وقته كابن النجار وابن نقطة وابن العديم والذكي المنذري، وماؤئي في كلامهم طعن عليه وأحازه الكثير من العلماء الأعلام، قال ابن المديني: قدم بغداد سنة ثمان و ستمائة فكان يومي إليه بالفضل والمعرفة، غلب عليه طريق أهل الحقيقة، قال ابن النحار: صحب الصوفية وأرباب القلوب وسلك طريق الفقر وحج وجاور<sup>(1)</sup>، وله أشعار حسان وكلام مليح، وقد أطراه الكمال ابن الزملكاني، ووصفه بأنه البحر الزاخر في المعارف الإلهية، وقال ابن المنصور (وكان من أكابر علماء الطرق) وقد أشار بكراماته القشاش والشعراني والمناوي والنبهاني، وقال الشيخ شمس الدين: توسع في علم الكلام<sup>(1)</sup> ولم يكن به بأس ولعل ذلك<sup>(2)</sup>

الوسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZITRY دراسة لإشكالات أثيرت حول الشيخ محي اللدين بن عربي قدس سره:

إن الحقائق عندما تعالج ينبغي أن لاتعالج بالعواطف، بل بالتجرد والعقل الذي يكون رائده الحق، فنحن إزاء أي مشكلة لاينبغي أن نعالجها حسب ميولنا ومصالحنا وأهوائنا بل نناقشها مناقشة من يبحث عن الحق ليظفر به، فالحق أحق أن يتبع، ذلك لأنه الميزان الدقيق الذي توزن به الاعتبارات وميزان الحق لايعول: وكثيرون هم الذين تكلموا عن الشيخ الأكبر وخاضوا في أحواله وتناولوه بالدراسات المختلفة ولكن هل كان رائد كل أولئك أن ينصفوه؟

فمن تجرد من بحثه عن المؤثرات والأهواء، رأى الشيخ عالماً حليلاً وولياً قائماً على حدود الشرع ملتزماً بالكتاب والسنة فيما يأتي ويذر، ورأى عذره في الشطحات ورآها أحوالاً خارجة عن إرادته تطرأ عليه كظل سحابة ما يلبث أن يمر ثم يعود إلى صحوه فينكر ما قاله أثناء الغيبوبة، ولاخلاف في أن حال الصحو أفضل من حال الشطح، ولايجوز لمن في حال الصحو أن يقتدي بأهل الشطح، ولااعتبار لأقوالهم هذه، ولايؤاخذون عليها في ذلك الحال بسبب الذهول الذي يرافقهم في ذلك الحال ويسلبهم الإرادة، وسيمر بك الآن شيء من كلام الشيخ عدّه منكروه من عظائم الأمور، لكنه حينما يؤول يزول إشكاله ويسقط عنه حجاب الغموض والاستنكار.

فمن ذلك البيت الذي مر بك في ترجمته آنفًا.

يسامن يرانسي مذنباً ولاأراه آخسمسنداً كسم ذا أراه منعمساً ولايرانسسي لائسنداً

فينبغي أن لانبادر بالإنكار على أصحاب هذه الحالات بل علينا أن نلتمس لهم الأعذار ما دام كلامهم ممكن التأويل، فمن هذا القبيل ما سئل عنه أبو عثمان الخيري النيسابوري رضي الله عنه من قول النبي صلى الله عليه وسلم: (أعوذ بك منك)<sup>(۱)</sup>، فقال: استعمل الصدق في اللفظتين يبلغ فهمك إلى هذه الكلمة وهو قوله صلى الله عليه وسلم (أعوذ برضاك من سخطك، وأعوذ بمعافاتك من عقوبتك)<sup>(۲)</sup>.

> ١ – أخرجه مسلم (٤٢ ٥)، والنسائي (٣ | ١٢) والدارقطني (٤ | ٣٩). ٢ – أخرجه أحمد في مسنده (١ | ٩٦).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

ومن ذلك دعوى أن الشيخ يقلول في كتبه (لاموجود إلا الله) والجواب أن معنى ذلك بتقدير صحة القول عنه: أنه لاموجود قائم بنفسه إلا هو تعالى، وما سواه قائم بغيره كما أشار إليه بيت لبيد المشهور: (ألا كل شيء ما خلا الله باطل)<sup>(1)</sup>، ومن كانت حقيقته كذلك فهو إلى العدم أقرب، إذ هو وجود مسبوق بعدم وفي حال وجود ترددبين وجود وعدم لاتخلُّص لأحد الطرفين فإن صح أن الشيخ قال: (لاموجود إلا الله) فإنما قال ذلك عندما تلاشت عنده الكائنات حين شهوده الحق تعالى بقلبه كما قال أبو القاسم الجنيد رضي الله تعالى عنه: (من شهد الحق تعالى بقلبه لم يشهد الخلق)، وقد ذكر الشيخ في الباب السابع والخمسين وخمس مائة من الفتوحات المكية بعد كلام طويل مانصه: وهذا يدلك صريحاً على أن العالم ماهو عين الحق تعالى، إذلو كان عين الحق تعالى ما صح كون الحق تعالى، إذ لو

#### ومن ذلك

دعوى المنكر أن الشيخ يقول بقبول إيمان فرعون، وذلك كذب وافتراء عليه فقد صرح الشيخ في الباب الثاني والستين من الفتوحات: بأن فرعون من أهمل النمار الذين لايخرجون منها أبد الآبدين، والفتوحات آخر مؤلفاته، فإنه فرغ منها قبل موتمه بنحو ثلاث سنين.

قال شيخ الإسلام الخالدي رحمه الله تعالى: والشيخ محي الدين بتقدير صدور ذلك عنه لم ينفردبه، بل ذهب جمع كثير من السلف إلى قبول إيمانه لما حكى الله عنه أنه قال (آمنت أنه لاإله إلا الذي آمنت به بنو إسرائيل وأنا من المسلمين)<sup>(٢)</sup>، وكان ذلك آخر عهده بالدنيا، وقال أبو بكر الباقلاني: قبول إيمانه هو الأقوى من حيث الاستدلال، ولم يردنا نص صريح أنه مات على كفره، ودليل جمهور السلف والخلف على كفره أنه آمن عند اليأس وإيمان أهل اليأس لايقبل.

ومن ذلك دعوى المنكر أن الشيخ رحمه الله تعالى يقول بجـواز إباحـة المكـث<sup>(٣)</sup> للجنب في المسجد، فإن صح ذلك عن الشيخ فهو موافق فيه لمولانا عبد الله بن عبـاس

> ۱ – البيت للبيد تمامه: وكل نعيم لامحالة زائل. ۲ – سورة يونس الآية (۹۰). ۳ – المكث مثلثة الميم، اللبث.

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST رضي الله عنه، والإمام أحمد بن حنبل رحمه الله تعالى وهو مذهب المزني وجماعـة من التابعين والفقهاء، فقول المنكر إن الشيخ محي الديسن خالف في ذلـك الشريعة وأقـوال

الأئمة مردود.

ومن ذلك دعوى المنكر أن الشيخ يقول: الولي أفضل من الرسول، والحواب أن الشيخ لم يقل ذلك، وإنما قال: اختلف الناس في رسالة النبي وولايته أيهما أفضل، والذي أقول به: إن ولايته أفضل، لشرف المتعلق ودوامهما في الدنيما والآخرة بخلاف الرسالة، فإنها تتعلق بالخلق وتنقضى بانقضاء التكليف، ووافقه على ذلك عز الدين بن عبد السلام، فإن الكلام في رسالة النبي صلى الله عليه وسلم مع ولايته، لافي رسالته ونبوته مع ولاية غيره، ذلك لأن الولاية نسبة ذاتية بين الله وبين عبده، أي أنه اصطنعه لنفسه وأعده مظهراً لأسمائه وصفاته واصطفاه لمعرفته وتولاه بمحبته، أما النبوة فهمي نسبة إضافية بمعنى أنه سبحانه كلف هذا العبد أن يبلغ دعوته لخلقه، فلو فرض عدم المرسل إليهم ما حدث لهذا العبد اسم نبي ولارسول ولكان يدعني بالولي، فالنسبة الأولى أصل لايمكن انفكاكها والنسبة الثانية فرع عارض ترتفع بارتفاع التكليف عند الانقلاب إليه تعالى، فولاية كل نبي بهذا الاعتبار أفضل من نبوته، لا أن مطلق الولاية أفضل من النبوة، وكيف يذهب السادة الصوفية إلى تفضيل الأولياء على الأنبياء وفيهم (محمد) صلى الله عليه وسلم، وهم يعتقدون أنه أفضل الأنبياء وأشرف المخلوق ات (')، وَفِي (قوانين الاستشراق) ص (٥٩) أن الشيخ أبا الحسن الشاذلي رحمـه الله تعـالي نقـل عنه أنه لما سئل: هل يصل الولي إلى رتبة يزول عنه فيها كلفة التكليف؟ فأحاب بقوله: (قلناً يكون الولى أولاً يجد كلفة التعب فإذا وصل وجد بالتكليف الراحة والطرب من باب قوله صلى الله عليه وسلم: (أرحنا بها يا بلال)() وخلاصة الكلام أن مانراه في كتب الصوفية من الأمور التي يخالف ظاهرها نصوص الشريعة وأحكامها، هبي إما أن تكون مدسوسة عليهم من قبل الزنادقية والحسيدة أعيداء الإسيلام كما بينا، وإما أن تكون قابلة للتأويل كما في كثير من الكلام العربي فمن جملة التأويل الذي لامحيـد عنـه ما في هذه الآية الشريفة: ﴿ كل شيء هالك إلا وجهه ﴾<sup>(٣)</sup>، فإما أن نستعمل الصفات

> ١ – بحلة الأنصار والصوفية لفضيلة العلامة الشيخ حسين رمضان علامة الفرات وشيخها. ٢ – أخرجه أبو داود (٤٩٨٥). ٣ – سورة القصص الآية (٨٨).

حل الاشكالات حول الشيخ محي اللدين بن عربي الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

في معانيها الجازية وإما القول بهلاك ما أنبسه الله لذاته، من الصفات سوى وجهه، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً()، وكما في تأويل هذا الحديث الشريف: (إن الله حلق آدم على صورته) (٢). فإن عاد الضمير في (صورته) إلى الله وجب التأويل على ماهو معروف من مذهب الخلف، وهناك غير هذه الاعتراضات موجودة في مظانها كاليواقيت والجواهر للإمام الشعراني وأجوبتها، وسيمر معنا الكلام عن هذا مفصلًا في باب السنة والبدعة وباب التأويل وإثبات الجحاز عند السلف إن شاء الله تعالى ولعمـري إن قام المنكرون والمعترضون في وجه هذا العالم الجليل والـولي الكـامل فـأنكروا كلامـه وتعرضوا له بالأذي والنكران وضروب التشويش والإزعاج وإثبارة الجهلية والمغرضين عليه، فقد حدث مثل ذلك للأنبياء والصالحين على مدى الدهور وقد قال الله تعالى: وجعلنا بعضكم لبعض فتنة أتصبرون (") وقد نقل الجلال السيوطي رحمه الله تعالى في كتابه (التحدث بالنعمة): وممـا أنعـم الله بـه علـي أن أقـام لي عـدواً يؤذيـني ويمـزق عرضي لتكون لي أسوة بالأنبياء والأولياء، وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (أشد الناس بلاء الأنبياء ثم العلماء ثم الصالحون)(٤)، فلا يخفى مقدار ماتحمله النبي صلى الله عليه وسلم من المنكرين والكافرين والأقرباء المقربين، قال الجلال السيوظي رحمه الله تعالى: (ما كان كبير في عصر إلا كـان لـه عدومـن السفلة) إذ الأشراف لم تزل تبتلي بالأطراف فكان لأدم إبليس، ولنوح حام، ولداود جالوت، ولسليمان صخر، ولإبراهيم النمرود، ونسبوا عبدا لله بن الزبير رضي الله عنه إلى الرياء والنفاق في صلاته فصبوا على رأسه ماءً حميماً فزلع<sup>(٥)</sup> وجهه ورأسه وهو لايشعر فلما سلم مـن صلاته قال: ماشأني؟ فذكروا له القصة، فقال: حسبنا الله ونعم الوكيل، ومكث زماناً وهو يتألم من رأسه ووجهه، وكان لابن عباس رضي الله عنهما نافع الأزرق وكان يؤذيه أشد الأذي ويقول: إنه يفسر القرآن بغير علم، وكان لسعد بن أبي وقاص جهلة من جهال الكوفة يؤذونه مع أنه مشهود له بالجنة، وأما الأئمة المحتهد ون فلا يخفسي ما قاساه الإمام أحمد بن حنب ل رضي الله عنه من الضرب والحبس وما قاساه الإمام

0 113200 0 حل الاشكالات حول الشيخ محى اللبين بن عربي الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية البخاري حين أخرجوه من بخاري إلى خرتنك ، ونفوا أبا يزيد البسطامي سبع مرات، وشيعوا ذا النون المصري من مصر إلى بغداد مقيداً مغلولاً، وكذلك سمنون وسهل التستري وأسعد الخراز والجنيد ورويم وابن عطاء وأخرون لقوا عظائم الأمور من المنكرين من الهزء والسحرية والتنكير والإيذاء، ومهما يكن فهـذه سـنة الكـون الـتي لم يسلم رسول الله صلى الله عليه وسلم منها، لأننا لو استعرضنا سيرته نجدكم لقسي من قومه وأهله المقربين، وصحابته أيضاً نالهم حظهم من الإيذاء والابتلاء، ولقد لقي القـوم ما لِقِوا حين نظر الناس في ظاهر عباراتهم ولم يستعينوا بهم على فهم معانيهما وإدراك مراميها، فلكل قوم لغة ولكل فئة اصطلاح، والمتصوفة حين يكتبون إنما يفعلون ذلك تخاطباً فيما بينهم باصطلاحاتهم حسبما درجوا عليه، وهم في هذا كما يكتب منطقمي لمنطقي أو عروضي لعروضي، فإذا جاء غير المنطقي يقرأ ما كتب المنطقي فربما ضحـك حينما يجدهم يسمون الإنسان حيواناً ناطقاً ويسمون أحقر الأشياء جوهراً، ويشاهد العروضي يستعمل البيت والوتد والإقواء والتكاوس والتواتر فيأخذه العجب من هـذه الكلمات ويبقى مدهوشاً مستنكراً، فهل يستقيم لنا أن نعترض عليهم لأنهم يتف اهمون فيما بينهم بهذه الاصطلاحات التي لايفهمها غير المختص، وفي الجملة فإن هذا الوضع أحوال ومنازل واصطلاحات وتعابير لاتنال بقراءة الأوراق بل بصحبة أهل الأذواق، ولابد لمن يريد الفهم من صحبتهم لمعرفة إشاراتهم وإدراك مصطلحاتهم لتتضح لمه مقاصدهم وتستنير سبلهم، مثلما فعل إمامنا حجة الإسلام الغزالي رحمه الله تعالى.

# عقيدة الشيخ محي الدين بن عربي قدس سره:

إن الذين رموا الشيخ الأكبر قدس سره بالحلولية تارة وبالزندقة تـارة أخرى لو نظروا بعين الإنصاف في كل ماكتب لخرجوا من ذلك بما لامحال فيه للشـك أن الشيخ من أكابر الموحدين وأن عقيدته واضحة لالبس فيهـا، وأن المعروف من حاله يخالف مارمي به من عظائم الأمور مما قيل عنه من اتحاد وحلول إن الشيخ وإن كـان قـد قـال شيئاً من هذه الأقوال ففي حال سكر وذهول عن الوعي والحالة السوية وسرعان<sup>(٢)</sup> ما يتبرأ من ذلك كما سيمر بك إن شاء الله والمعروف من اعتقاده أن الله لايحل في شيء فهو مباين عن الحوادث بقدمه لكن الذي دفع أولئك إلى ماقالوا عن هذا الموحد الحريل

١ – خرتنك: قرية بينها وبين سمر قند ثلاثة فراسخ بها قبر إمام أهل الحديث محمد بن إسماعيل البخاري. ٢ - سرعان: مثلثة السين، أي ما أسرع مافعلت كذا.

حول الشيخ محي اللين بن عربي الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

والعالم الفذ كلمات دست عليه وعلى غيرة من العلماء الأعلام فاعتبروا لازم هـذه الأقوال حالاً مصاحباً، لكنهم لو أنصفوا لفرقوا بين حالي الصحو والسكر، ولقد ثبت من أقوال العارفين أن إحساسهم بشدة القرب من الحظيرة الإلهية يحجبهم عما حولهم تغمرهم أنوار الفيوضات مستغرقين في الواردات استغراقاً يسلبهم اليقظة والوعي، لكن ا لله جلت قدرته لايديم عليهم هذا الحال فاستغراقهم في هذه المواجيد ومضات وجميزة يعودون بعدها إلى حالهم الأول، ولولا ذلك لما خلفوا لنا مما كتبوا هذه الأسفار الجليلة من الآداب والسلوك والحكم وما كانوا أرشدوا الناس بالحجة والبرهان، أما أقوالهم تلك فيمكن تأويلها بكل يسر إن كان ثمة تحرد وإنصاف فإذا بها أقوال ليس فيها مايخالف الشرع أو يستغرب أو يستنكر، وفي الجملة فهذه عقيدة الشيخ بين يديك وأمام ناظريك فانظر فيها تشاهد التنزيه من أجلى مظاهره، والتوحيد في أنقى معانيه، اقرأ قوله في عقيدته الصغرى(١): (تعالى الحق أن تحله الحوادث أو يحلها) وقال في عقيدته الوسطى: (اعلم أن الله تعالى واحد بالإجماع ومقام الواحد يتعالى أن يحـل فيـه شـيء أويحل في شيء أو يتحد بشيء) وقال في الباب الثامن من الفتوحات: (اعلم أنه ليس في أحد شيء من الله ولايجوز ذلك بوجه من الوجوه)، وقال في باب الأسرار: (لايجوز لعارف أن يقول: (أنا الله)، ولو بلغ أقصى درجات القرب، وحاشا العارف من هذا وحاشاه، إنما يقول: (أنا العبد الذليل في المسير والمقيل)، وقمال في بماب المائمة والتاسع والستين: (القديم لايكون قط نحلاً للحوادث ولا يكون حالاً في المحدث، وإنما الوجـود الحادث والقديم مربوط ببعض ربط إضافة وحكم لاربط وجود عين بعين، فإن الرب لايجتمع مع عبده في مرتبة واحدة<sup>(٢)</sup>، هذه هي أيها القارئ عقيدة الشيخ مع ما مر معنـا من أقواله التي اتخذناها شاهداً في باب الشطح والحلول والاتحاد فهي كاشفة عن حقيقة هذا الموحّد الجليل ومظهرة أنه رضي ا لله عنه يتمتع بعقيدة طاهرة هي في أعلى مراتـب التنزيه والتوحيد الخالص بعيداً عن التشبه والتعطيل، وقد مـر بـك في ترجمتـه أنـه كـان متخصصاً في علم التوحيد، بل إماماً من أبرز أعلامه، فإن غلبه الوجد في لحظة عابرة عند إحساسه بمقام القرب فسرعان ما يعود إلى وعيه وصفائه ويعود إليه حاله الطبيعي، لذلك فالإنصاف والأدب أن نغض الطرف عن هذه الحالات الطارئة إزاء هذا الرسوخ

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST الإيماني في تنزيه واجب الوجود ثما يستحيل عليه من صفات الحوادث وأعراضها.

وإليك رأي كبار الشيوخ والعلماء في الشيخ محي الدين بن عربي وما دس عليه من كلام.

فقد تناول العالم الجليل الشيخ عبد الوهماب الشعراني رحمه الله ما ورد من الفتوحات المكية للشيخ محي الدين بن عربي قدس سره من أقوال مستغربة لدى من لم يدرك معناها ممن لم يذق حُمَيًّا القوم ولم تهبط على أفتدتهم الفيوضات وتغمرهم الواردات فعالج هذه الأقوال وناقشها بتبؤدة العبالم المنصف والبباحث المطلبع والنباقد الموضوعي القدير بعيداً عن سطوة الهوي وتحكم العاطفة، كما أورد الشيخ آراءهم فيه فأدرى الناس بالمرء معاصروه ممن هم في أحوالـه، فقـال: إنـي طـالعت مـن كـلام أهـلُ الكشف مالايحصى من الرسائل فما رأيت أوسع عبارة من الشيخ محي الدين بن عربي رجمه الله تعالى، لكنى رأيت في كتابه (الفتوحات المكية) مواضّع لم أفهمها فذكرتها لينظر فيها علماء الإسلام، فلا تظن يا أجي أني ذكرتها لكوني أعتقد صحتها، فمعاذ ا لله أن أحالف جمهور المتكلمين (أمـا التفسير المزعـوم والمنسـوب إلى ابـن عربـي فقـد وضعه عليه أحد الملاحدة، وهو القاشاني الباطني الشهير فقد أقامه على منهج وحدة الوجود القائمة على اعتبار أن كل العالم بظواهره ومظاهره ماهو إلا محال لوجود الحق، أي الله تعالى، وقد نسب هذا الكتاب إلى القاشاني المؤرخ حاجي خليفة في كتابه كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، وكان شيخ الإسلام زكريا الأنصاري رحمه الله تعالى يقول: (لايخلو كلام الأئمة عن ثلاثة أحوال لأنه إما أن يوافق صريح الكتاب والسنة، فهذا يجب اعتقاده جزماً، وإما أن لايظهر لنا موافقته ولا مخالفته فأحسن أحواله الوقف، وإما أن يخالف الكتاب والسنة ولايمكن تأويله فمرفوض مردود لايصبح قبوله، وقد أخبرني العارف با لله الشيخ أبو الطاهر المزنبي الشاذلي رضبي الله عنبه أن جميع ما في كتب الشيخ محي الدين مما خالف ظاهر الشريعة مدسوس عليـه لأنـه رجـل كامل بإجماع المحققين والكامل لايصح في حقه شطح عن ظاهر الكتاب والسنة، فمن كلامه يعنى الشيخ محي الدين بن عربي: أن (من رمي ميزان الشريعة من يده لحظة هلك)، وجميع ما عارض من كلامه ظاهر الشريعة وما عليه الجمهور فهو مدسوس عليه، ولقد كانت عند الشيخ أبي طاهر المغربي نسخة من الفتوحـات كـان قـد قابلهـا على نسخة الشيخ التي بخطه، فلم أرَّ فيها مما كنت قد توقعت فيه، وإن هذا الإمام إن

حل الإشكالات حول الشيخ محي اللين بن عربي الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

THE PRINCE GHAZI TRUST تعليمه فقد دس الزنادقة تحت وسادة الإمام المحله بن حنبل في مـرض موتـه عقائد زائفة، ولولا أن أصحابه يعلمون منه صحبة الاعتقاد لافتتنوا بما وجدوه تحت وسادته، فهذا هو ابن الفراء يقول في طبقاته نقلاً عن أبي بكر المروزي ومسدد وحرب: أنهم رأوا الكثير من المسائل ونسبوها إلى الإمام أحمدبن حنبل ويضيف رجلين صالحين بليا بأصحاب سوء: وهما جعفر الصادق وأحمد بن حنبل، أما جعفر الصادق فقد نسبت إليه أقوال كثيرة دونت في فقه بعض الفئات الإسلامية على أنها لـه وهـو منها برئ، وأما أحمد بن حنبل فقد نسب إليه بعض الحنابلة آراء في العقائد لم يقل بها(١)، كما قال الإمام ابن حجر في فتاويه الجديثية (٢): (إن عقيدة الإمام أحمدين حنب ل موافقة لعقيدة أهل السنة والجماعة، وكل مانسب إليه مما يخالفها كذب وافتراء وبهتان)، وكذلك دسوا على محد الدين الفيروز آبادي صاحب القماموس المحيط كتاباً في الرد على أبي حنيفة رضي الله عنه وتكفيره، فأعلن الفيروز آبادي براءتـه مـن هـذا الكتاب وأنه يجب حرقه. وكذلك دسوا علىَّ أنا<sup>(٣)</sup> في كتابي المسمى بالبحر المورود، وأنا منه بريء: من جملة ما دس على الإمام الشعراني في كتابه الطبقيات الكبري (١٣٥/٢) في ترجمة سيدي على بن وحيش مالا أطيق كتابته من الفاحشة المنسوبة إلى هذا الرجل الصالح، ولابد أن هذا الدس قد حصل بعد وفاة الإمام الشعراني رحمه الله، والوضع في هذه الفريةظاهر وأراد مختلقها أن يحتال لها فيجعلها في حالة قد تنطلي علمي البسطاء والمغفلين فقال: إن هؤلاء يخيلون للناس هذه الأفعال وليس لها حقيقة، وإننا إزاء هذا القول المحتلق وأمثاله يكفينا رداً ماهم عليه من الأحوال السامية والمقامات الشريفة المستنيرة بضوء الكتاب والسنة.

ويتابع الشيخ الشعراني رضي الله تعمالي عنه فيقول: ولقمد قمال المجمد الفيروز آبادي: والذي أقوله وأتحققه وأدين ا لله به أن الشيخ محي الدين كمان شيخ الطريقة حالاً وعلماً وإمام التحقيق حقيقة ورسماً، الخ.

وكان سراج الدين المحزومي شيخ الإسلام بالشام يقول: إياكم والإنكار على شيء من كلام الشيخ محي الدين، فإن لحوم الأولياء مسمومة، وقد أثنبي عليه العلماء

> ١ – التصوف الإسلامي والإمام الشعراني لطه عبد الباقي سرور ص(٨٢). ۲ - الفتاوى الحديثية لابن حجر ص (۱٤۸). ٣ – المقصود هو الشيخ عبد الوهاب الشعراني مؤلف كتاب اليواقيت والجواهر.

0 MCCCC حل الاشكالات حول الشيخ محي اللدين بن عربي الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية أمثال الشيخ قطب الدين الحموي، وممن أثنى عليه الحافظ أبو عبد الله الذهبي والشيخ قطب الدين الشيرازي، وكان مؤيد الدين الخجنيدي يقول: مــا سمعنا بـأحد مـن أهـل الطرق اطلع على مااطلع عليه الشيخ محي الدين، وكذلك كان يقول الشيخ شهاب الدين السهروري والشيخ كمال الدين الكاشي، مع أن هؤلاء الأشياخ كانوا من أشد الناس إنكاراً علىمن يخالف ظاهر الشريعة، وممن أثنمي عليه أيضاً الشيخ فحر الدين الرازي، وقال: كان الشيخ محي الدين ولياً عظيماً، وسئل الإمام محي الدين النووي عن الشيخ محي الدين بن عربي، فقال: تلك أمة قد حلت، ولكن الذي عندنا أنه يحرم عِلى كل عاقل أن يسيء الظن بأحد من أولياء الله عز وجل، ويجب عليه أن يؤول أقوالهم وأفعالهم مادام لم يلحق بدرجتهم، ولا يعجز (١) عن ذلك إلا قليل التوفيق. قال في شرح المهـذب: (ثـم إذا أُوَّل، فليـؤول كلامهـم إلى سبعين وجهـا ولانقبـل تـأويلاً واحداً). وممن أثنى عليه الشيخ محمد المغربي الشاذلي شيخ الجلال السيوطي، وقد صنف الشيخ سراج الدين المخزومي كتاباً في الرد عن الشيخ محي الديس، وأما قـاضي القضاة المالكي فقد ترك القضاء وتبع طريقة الشيخ وانقطع لخدمته. وبالجملة فما أنكر على الشيخ إلا الفقهاء الذين لاحظ لهم في شرب المحققين (٢)، ونحن إزاء موضوع الدس لابد أن نعلم أن كثيراً من العلوم لم تسلم من آفة الدس والتحريف فلا يخفي أن بعض تفاسير القرآن يكاد ينوء بالإسرائيليات، ومثلمه الحديث الشريف، حين دسوا على الرسول صلى الله عليه وسلم أحاديث جمة لم يقلها، وهي الأحاديث المعروفة ب (الموضوعة) كأحماديث إسناد الجهمة إلى الله تعمالي مثل الفوقية وأحماديث التجسيم والتشبيه ونحو ذلك من العقائد الزائفة، لكن الله تعالى قيمض لملرد على هؤلاء علماء مخلصين أزالوا كل شائبة عن هذين العلمين، وإن الدس وإن يكن قد نال من هذين العلمين، فإن التاريخ الإسلامي أيضاً قد سرى إليه هذا الداء قديماً، كقصص ألف ليلة وليلة ومافيها عن هارون الرشيد رحمه الله، وحديثاً ككتابات المستشرقين الحاقدين أمثال فيليب حتى وبركلمان وحرجبي زيدان أما جرجبي زيدان فقيد شوه التاريخ الإسلامي حين صاغه في أسلوب روايات غرامية جردها من دوافعها الإيمانية. وكذلك دس على أمير المؤمنين سيدنا على رضي ا لله عنه، كما فعل الشريف الرضي على بـن

١ – العجز : الضعف وهو من باب ضرب وسمع. ٢ – اليواقيت والجواهر للإمام الشعراني ط (البابي الحلبي ١٩٥٩) ص (٧) وما بعدها.

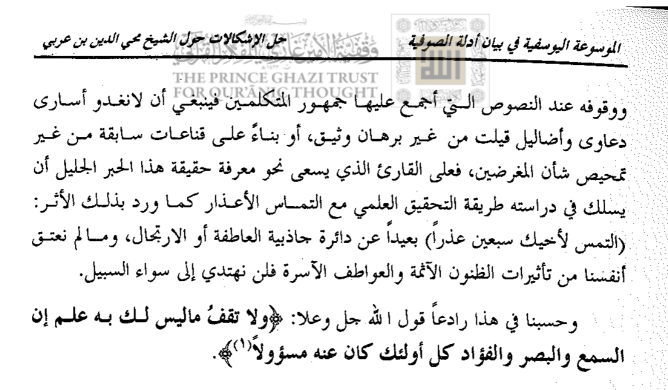
O MSTER O حل الاشكالات حول الشيخ معي اللدين بن عربي الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

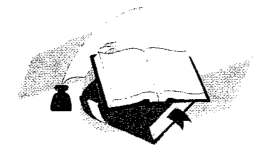
الحسين على ماذكره الذهبي حين قال: (وهو المتهم بوضع نهج البلاغة) ومن طالعه جزم بأنه مكذوب على أمير المؤمنيين سيدنا علي رضي الله تعالى عنه ففيه السب الصريح والحط على السيدين أبي بكر وعمر رضي الله تعالى عنهما وفيه التناقض والأشياء الركيكة والعبارات التي من له معرفة بنفس القرشيين والصحابة وغيرهم ممن بعدهم من المتأخرين جزم بأن أكثره باطل<sup>(1)</sup>.

وكذلك دسوا على حجة الإسلام الإمام الغزالي رحمه الله تعالى فها هو الشيخ الشعراني يقول: ومما دسوا على الغزالي وأشاعه بعضهم عنه أنه قال: (إن لله عباداً لو سألوه أن لايقيم الساعة لم يقمها، وإن لله عباداً لو سألوه أن يقيم الساعة الآن لأقامها) فإن مثل ذلك كذب وزور على الإمام حجة الإسلام رحمه الله، وإن وحد في بعض مؤلفات الإمام فذلك مدسوس عليه من بعض الملاحدة وقد رأيت كتاباً كاملاً مشحوناً بالعقائد المخالفة لأهل السنة والجماعة صنفه بعض الملحدين ونسبه إلى الإمام الغزالي فاطلع عليه الشيخ بدر الدين بن جماعة فكتب عليه (كذب والله وافترى من أضاف هذا الكتاب إلى حجة الإسلام).

ورابعة العدوية رضي الله عنها لم تسلم من التقول عليها فقالوا بأنها قالت عن الكعبة (الصنم المعبود في الأرض) وقد كذب ابن تيمية هذا القول وقال إنه مدسوس عليها لما سألوه عنها فقال: (وأما ماذكر عن رابعة العدوية من قولها عن البيت (إنه الصنم المعبود في الأرض) فهو كذب على رابعة العدوية المؤمنة التقية، ولو قال هذا من قال لكان كافراً يستتاب فإن تاب وإلا قتل وهو كذب فإن البيت لايعبده المسلمون ولكنهم يعبدون رب البيت بالطواف والصلاة إليه<sup>(٣)(٤)</sup>.

وقد سبق أن ذكرنا أن الشيخ الأكبر رضي الله عنه تناول أحواله بالدراسة كثيرون، لكن لم يجعل كل أولئك نصب أعينهم أن ينصفوه فلم يلتمسوا له الأعذار، فيا أيها القراء الكرام: أما وقد اطلعنا على جانب مهم من جوانب حياة هذا الشيخ الكبير والعالم الجليل والمرشد الرباني الكامل وعلمنا مقدار رسوخه في علم التوحيد





١ – سورة الإسراء الآية (٣٦).





.

This file was downloaded from QuranicThought.com

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT ألمجاهد

تعريف المجاهدة: قال الراغب الأصفهاني في كتابه (المفردات في غريب القرآن<sup>(۱)</sup>. "الجهاد والمحاهدة استفراغ الوسع في مدافعة العدو، والجهاد ثلاثة أضرب: محاهدة العدو الظاهرة وبحاهدة الشيطان، وبحاهدة النفس، وتدخل ثلاثتها في قوله تعالى وجاهدوا في الله حق جهاده<sup>(۲)</sup> وقوله: **(وجاهدوا بأموالكم وأنفسكم في سبيل** الله<sup>(۳)</sup> .

ولا شك أن النفس الإنسانية قابلة لتغيير صفاتها الناقصة وتبديل عاداتها المذمومة، وإلا لم يكن هناك فائدة من بعثة الرسول الكريم عليه الصلاة والسلام، ولا ضرورة لمن بعده من ورثته العلماء العاملين والمرشدين المصلحين.

وإذا كان كثير من سباع الطيور والبهائم قد أمكن نرويضها وتبديل كثير من صفاتها فالإنسان الذي كرمه الله تعالى بالعقل وخلقه في أحسن تقويم من باب أولى.

وليس المراد من محاهدة النفس استئصال صفاتها، بل المراد تصعيدهـا من سيء إلى حسن، وتسييرها على مراد الله تعالى وابتغاء مرضاته.

فصفة الغضب مذمومة حين يغضب المرء لنفسه، أما إذا غضب لله تعالى فعندها يصبح الغضب ممدوحاً كما كان رسول الله ﷺ يغضب إذا انتكهت حرمات الله أو عُطِّلَ حد من حدوده ولكنه حين أوذي في الله وضُرب وأدمي عقبه يـوم الطـائف لم يغضب لنفسه، بل دعا لمن آذوه بالهداية والتمس لهم العذر فقال: "اللهـم اغفر لقومي فإنهم لا يعلمون"<sup>(٤)</sup>.

 ۱ – المفردات في غريب القرآن (۲۰۸) مادة جهد. ٢ - سورة الحج الآية (٢٨). ٣ – سورة التوبة الآية (٤١). ع – أخرجه: البخاري (٣٤٧٧) ومسلم (١٧٩٢)، وأحمـد (١ (٣٨-٣٢٢)، والطبراني (٣٦٩٤)، وابـن حبـان (٩٧٣)، والفسوي في تاريخه (١ |٢٣٨)، والهيثمي في مجمع الزوائد (٦ |١١٧).

الجاحدة

|         | to and a second        | O MOSTER O                                |
|---------|------------------------|-------------------------------------------|
| الجاحدة | A TEM STANSEL COME DE  | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية    |
|         |                        |                                           |
|         | THE PRINCE GHAZI TRUST | () [] [] [] [] [] [] [] [] [] [] [] [] [] |

وكذلك صفة الكبر فهي مذمومة حين يتكبر المسلم على إخوته المسلمين، أما حين يتكبر على المتكبرين الكافرين فتصبح هذه الصفة محمودة لأنها في سبيل الله وضمن حدود شرعه.

وهكذا معظم الصفات المذمومة تحول بالجاهدة وتُصعَّد إلى صفات ممدوحة.

فمجاهدة النفس فَطْمُها وحَمْلها على حلاف هواها المذموم، وإلزامها تطبيق شرع الله تعالى أمراً ونهياً.

الأدلة على مشروعية المجاهدة:

## أ ـ من القرآن الكريم:

قال تعالى: ﴿والذين جاهدوا فينا لنهدينهم سبلنا؟ (').

قال العلامة المفسر القرطبي في تفسير هذه الآية: (قال السدي وغيره: إن هــذه الآية نزلت قبل فرض القتال) وهذا يدل على أن المراد بالجهــاد هنـا هـو جهـاد النفـس كما قال العلامة المفسر ابن حزي في تفسيرها: "يعني جهاد النفس".

#### ب \_ من السنة الشريفة:

عن فضالة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: (الجاهد من جاهد نفسه في الله) (٢).

#### حكم المجاهدة

تزكية النفس فرض عين ولا تتم إلا بالمحاهدة ومن هنا كانت المحاهدة فرض عين أيضاً من باب: (ما لا يتم الواحب إلا به فهو واحب).

١ – سورة العنكبوت الآية (٢٩). ٢ – أخرجه الترمذي (١٦٢١). وقال حديث حسن صحيح، وأحمــد (٢٠٦). والطبراني في الكبـير (١٨/٧٩٧). وابن حبان (٢٠٧٤). ٣ – أخرجه أحمد (٦/٢١)، والحاكم (١/١٠ – ١١). وصححه ووافقه الذهبي.

وفي رواية: (في طاعة الله)(٢).



# طريقة المجاهدة

وأول مرحلة في المحاهدة عدم رضى المرء عن نفسه، وإيمانه بوصفها الـذي أخبر عنه خالقها ومبدعها: ﴿**إن النفس لأمارة بالسوء**﴾<sup>(٢)</sup>، وعلمه أن النفس أكبر قـاطع عن الله تعالى<sup>(٣)</sup> كما أنها أعظم موصل إليه وذلك أن النفس حينما تكون أمارة بالسوء لا تتلذذ إلا بالمعاصي والمخالفات، ولكنها بعد مجاهدتها وتزكيتها تصبح راضية مرضية لا تسر إلا بالطاعات والموافقات والاستئناس بالله تعالى.

وإذا اكتشف المسلم عيوب نفسه وصدق في طلب تهذيبها لم يعد عنده متسع في الوقت للانشغال بعيوب الناس وإضاعة العمر في تعداد أخطائهم، وإذا رأيت أحداً من الناس قد صرف وقته في إحصاء أخطاء الآخرين غافلاً عن عيوب نفسه فاعلم أنه جاهل ممكور به قال أبو مدين:

ولا تر العيب إلا فيك معتقداً عيباً بدابيناً لكنه استرا وقال بعضهم:

لا تلم المرء على فعله وأنت منسوب إلى مثله من ذمّ شيئاً أتسى مثلمه فإنما دل علمى جهلسه

ولذا قالوا: لاتراعيب غيرك ما دام فيك عيب، والعبد لا يخلو من عيب أبداً". فإذا عرف المسلم ذلك أقبل على نفسه يفطمها عن شهواتها المنحرف وعاداتها الناقصة، ويلزمها بتطبير. الطاعات والقربات.

١ - شرح الطريقة المحمدية (١ (٣٢٣). ٢ - سورة يوسف الآية (٥٣). ٣ – والقواطع عن الله تعالى أربعة: النفس والدنيا، والشيطان، والخلق، أما عداوة النفس والشيطان فظـاهرة، وأمما الخلق فملاحظة مدحهم وذمهم تعرقل سير السالك إلى ربه، وأما الدنيا فالاهتمام بها وانشغال القلب بتقلباتهما قاطع كبير عن الله تعالى، ففي حالة الفقر تكثر هموم المرء فتشخله عن الله، وفي حـال الغنبي ينشـغل بزينتهـا وزخرفها عن الله تعالى: ﴿إِنَّ الإنسان ليطغي أن رآه استغنى ﴾ أما إذا أخرج حبهـــا من قلبـه فإنهــا لا تضـره، كما قال شيخ الصوفية سيدي عبد القادر الجيلاني رحمه ا لله: "أخرج الدينا من قلبك، وضعها في حيبك أو في يدك فإنها لا تضرك".

ويتدرج في المحاهدة على تحليب مليره، فهو في بادىء الأمر يتخلى عن المعاصي التي تتعلق بجوارحه السبعة وهي:

الجاهدة

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

اللسان والأذنان والعينان واليدان والرحسلان والبطن والفرج<sup>(۱)</sup> ثم يحلّي هذه الجوارح السبعة بالطاعات المناسبة لكل منها<sup>(٢)</sup> فهذه الجوارح السبعة منافذ على القلب إما أن تصب عليه ظلمات المعاصي فتكدره وتمرضه وإما أن تدخل عليه أنوار الطاعات فتشفيه وتنوره.

ثم ينتقل في المحاهدة إلى الصفات الباطنة فيبدل صفاتــه الناقصـة كالكـبر والريـاء والغضب... بصفات كاملة كالتواضع والإخلاص والحلم.

وبما أن طريق المجاهدة وعر المسالك متشعب الجوانب، يصعب على السالك أن يلجه منفرداً كان من المفيد عملياً صحبة مرشد خبير بعيوب النفس، عالم بطرق معالجتها ومحاهدتها يستمد المزيد من صحبته خبرة عملية بأساليب تزكيبة نفسه، كما يكتسب من روحانيته نفحات قدسية تدفع المريد إلى تكميل نفسه و شخصيته، وترفعه فوق مستوى النقائص والمنكرات فقد كان رسول الله المرشد الأول والمزكي الأعظم الذي ربى أصحابه الكرام وزكى نفوسهم بقاله وحاله، كما وصف الله تعالى بقوله: هو الذي بعث في الأميين رسولاً منهم يتلوأعليهم آياته ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة وإن كانوا من قبل لفي ضلال مبينها.

- ١ لكل جارحة من الجوارح السبعة معاص تتعلق بها: فمن معاصي اللسان: الغيبة والنميمة والكذب والفحش: ومن معاصي الأذنين: سماع الغيبة والنميمة والأغاني الفاحشة. ومن معاصي العينين: النظـر للنساء الأحنبيات وعورات الرجال. ومن معـاصي اليدين: إيـذاء المسلمين وقتلهـم، وأخـذ أموالهـم بالبـاطل ومصافحة النسآء الأجنبيات. ومن معاصي الرجلين: المشي إلى محلات المنكرات والفجور. ومن معاصي البطن: أكل المال الحـرام وأكل لحم الخنزير، وشرب الخمور. ومن معاصي الفرج: الزنا واللواطة...
- ٢ فمن طاعات اللسان: قراءة القرآن الكريم وذكر الله تعالى والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر: ومن طاعات الأذنين: سماع القرآن الكريم والأحاديث النبوية والنصائح والمواعظ. ومن طاعات العينين: النظر إلى وجوه العداء، والمعاماء والصالحين والنظر إلى الكعبة المشرفة، والنظر التأملي لآيات الله في الكون. ومن طاعات اليدين مصافحة المؤمنين وإلى الكعبة المشرفة، والنظر التأملي لآيات الله في الكون. ومن طاعات اليدين مصافحة المؤمنين والنظر إلى الكعبة المشرفة، والنصائح والمواعظ. ومن طاعات العينين: النظر إلى وجوه العداءة والعماء والصالحين والنظر التأملي لآيات الله في الكون. ومن طاعات اليدين مصافحة المؤمنين وإعطاء الصدقات ومن طاعات الرجلين المشر إلى المساجد وإلى مجالس العلم وعيادة المريض، والإصلاح بين الناس: ومن طاعات الوطين، والنظر التأملي والمساجد وإلى مجالس العلم وعيادة المريض، والإصلاح بين الناس: ومن طاعات الوطين، العماء الحمات المومنين وإعطاء الصدقات ومن طاعات الرجلين المشي إلى المساجد وإلى مجالس العلم وعيادة المريض، والإصلاح بين الناس: ومن طاعات الوطين، والعام الحماء والماحين ومن طاعات الرجلين المشي إلى المساجد وإلى مجالم، وعيادة الم وحدة، والم معاد المالي والمعام والحمات الم ومن ماعات الريض، مصافحة المؤمنين وإعطاء الصدقات ومن طاعات الرجلين المشي إلى المساجد وإلى مجالس العلم وعيادة المريض، والإصلاح بين الناس: ومن طاعات البطين: تناول الطعام الحلال بنية التقوي على طاعة الله ومن طاعات الماعات المارين.
- ٣ سورة الجمعة الآية (٢). ومن هنا نجد أن التركية شيء وتعليم الكتاب والحكمة شيء آخر، لـذا قـال تعـالى: هو يزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة فقرق كبير بين علم التركية وحالة التركية، كما يلاحظ الفرق الواضح بين علم الصحة وحالة الصحة، إذ قد يكون الطبيب الماهر الذي عنده علم الصحة فاقداً حالة الصحة ومصاباً بالأمراض والعلل الكثيرة. وكذلك الفرق ظاهر بين علم الزهد وحالة الزهد، كالمسلم الذي عنده علم واسع بالآيات والأحاديث والشواهد المتعلقة بالزهد ولكنه يفقد حالة الزهد ويتصف بالطمع والشره والتكليم عليه على الدنيا الفانية.

| CALLER CALLER                 | ان أدلة الصوفية | الوسوعة اليوسفية في ب |
|-------------------------------|-----------------|-----------------------|
| CE GHAZI TRUST                |                 | الوسوعة أنيوست في .   |
| NIC THOUGHT<br>استقامته على ص | النفع للمريد هو | والذي يحقق            |

والذي يحقق النفع للمريد هو استقامته على صحبة مرشده واستسلامه له كاستسلام المريض للطبيب، فإذا ما أدخل الشيطان على قلب المريد داء الغرور والاكتفاء الذاتي فأعجب بنفسه واستغنى عن ملازمة شيخه باء بالفشل ووقف وهو يظن أنه سائر، وقطع وهو يظن أنه موصول<sup>(۱)</sup>.

الجاهدة

274

صور من مجاهدةالنبي ﷺ وصحابته الكرام:

٢- عن السيدة عائشة رضي الله عنها قالت: (ما شبع آل محمد على من خبر شعير يومين متتابعين حتى قبض)<sup>(٢)</sup>.

٢- وعنها رضي الله عنها قالت: (كان فراش رسول الله ﷺ من أدم <sup>(٢)</sup> وحشوه ليف)<sup>(٤)</sup>.

٣- وعن سيدنا أنس بن مالك رضي الله عنه قال: "جئت رسول الله ﷺ يوماً فوجدته جالساً مع أصحابه، وقد عصب بطنه من الجوع، فذهبت إلى أبي طلحة، وهو زوج أم سليم بنت ملحان فقلت: يا أبتاه قد رأيت رسول الله ﷺ عصب بطنه بعصابة، فسألت بعض أصحابه، فقالوا: من الجوع. فدخل أبو طلحة على أمي فقال: هل من شيء؟ قالت: نعم عندي كِسْرٌ من خبز وتمرات، فإن جاءنا رسول الله ﷺ أشبعناه، وإن جاء آخر معه قَلَّ عنهم، وذكر تمام الحديث<sup>(٥)</sup>.

عنه قال: "لقد رأيتي وإني للعريرة رضي الله عنه قال: "لقد رأيتيني وإني لأخرُّ فيما بين منبر رسول الله ﷺ إلى حجرة عائشة رضي الله عنها مغشياً عليَّ فيجيء الجائي، فيضع رجله على عنقي، ويرى أني محنون<sup>(1)</sup> وما بي من جنون ما بي إلا الجوع<sup>(٧)</sup>.

وعن سيدنا فضالة بن عبيد رضي الله عنه، أن رسول الله ﷺ كان إذا

| الجحاهار | it when a start when the start when | 6 935539 6                   |                     |
|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|---------------------|
|          | GIEN CONCENTED STATE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | لي بيا <i>ن أدلة الصوفية</i> | الموسوعة اليوسفية أ |
| . –      | (15 JU 19 JU 19 JU 19 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1748                         |                     |

صلى بالناس يَخرُّ رحال من قامتهم في الصلاة مل الخصاصة وهم أصحاب الصفة حتى يقول الأعراب: هؤلاء محانين، فإذا صلى رسول الله ﷺ انصرف إليهم، فقال: (لو تعلمون ما لكم عند الله تعالى لأحببتم أن تزدادوا فاقة وحاجة)<sup>(٢)</sup>.

٣- عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: (لقد رأيت سبعين من أهل الصفة مافيهم رجل عليه رداء، إما إزار وإما كساء، قد ربطوا في أعناقهم منها مايبلغ نصف الساقين ومنها مايبلغ الكعبين، فيجمعه بيده كراهية أن ترى عورته<sup>(٣)</sup>.

٧- وعن سيدنا أبي هريرة رضي الله عنه أنه مر بقوم بين أيديهم شاة مصلية، فدعوه فأبي أن يأكل، وقال: خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم من الدنيا ولم يشبع من خبز الشعير<sup>(٤)</sup>.

٨- وعن النعمان بن بشير رضي ا لله عنه قال: لقد رأيت نبيكم صلى ا لله عليه وسلم، مايجد من الدقل<sup>(٥)</sup> ما يملأ به بطنه<sup>(٦)</sup>.

# من أقوال العارفين بالله في أهمية المجاهدة

١- قال الإمام البركوي رحمه الله تعالى: "المجاهدة: وهي فطم النفس وحملها على خلاف هواها في عموم الأوقات، فهي بضاعة العُبَّاد ورأس مال الزهاد، ومدار صلاح النفوس وتذليلها، وملاك تقوية الأرواح وتصفيتها ووصولها إلى حضرة ذي الجلال والإكرام. فعليك أيها السالك بالتشمير في منع النفس عن الهوى وحملها على المحاهدة إن شئت من الله الهدى، قال الله تعالى: ﴿والذين جاهدوا فينا لنهدينهم سبلنا ﴾ (^)، وقال أيضاً: ﴿ومن جاهد فإنما يجاهد لنفسه ﴾ (^).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

٢- وقال أبو على الدقاق رحمه ٢ لله تعالى: "من زيس ظاهره بالمحاهدة حسن الله سرائره بالمساهدة وأعلم الله سرائره بالمساهدة وقال الله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ جَاهِدُوا فَينا لنهدينهم سبلنا﴾ وأعلم أنه من لم يكن في بدايته صاحب محاهدة لم يجد من هذه الطريقة شمة<sup>(١)</sup>.

٣- وقال أبو عثمان المغربي رحمه ا الله تعالى: (من ظن أنه يفتح له بهـذه الطريقة أو يكشف له عن شيء منها لا بلزوم المجاهدة فهو في غلط).

٤- وقال الإمام الجنيد رحمه ا لله تعمالى: "سمعت السري السقطي يقول: يما معشر الشباب حدُّوا قبل أن تبلغوا مبلغي فتضعفوا وتقصروا كما ضعفت وقصرت. وكان في ذلك الوقت لا يلحقه الشباب في العبادة.

٥- وقال ابن عجيبة رحمه ا لله تعالى: "لا بد للمريد في أول دخوله الطريق من مجاهدة ومكابدة وصدق وتصديق، وهي مظهر ومجلاة للنهايات، فمن أشرقت بدايته أشرقت نهايته، فمن رأيناه حاداً في طلب الحق باذلاً نفسه وفلسه وروحه وعزه وحاهه ابتغاء الوصول إلى التحقق بالعبودية والقيام بوظائف الربوبية، علمنا إشراق نهايته بالوصول إلى محبوبه، وإذا رأيناه مقصراً علمنا قصوره عما هنالك<sup>(٢)</sup>.

٦- وقال شيخ الإسلام زكريا الأنصاري رحمه الله تعالى في تعليقاته على الرسالة القشيرية: "إن نجاة النفس أن يخالف العبدُ هواها، ويحملها على ما طلب منها ربها".

# رد الشبهات حول المجاهدة

إن قال قائل: إن رحال التصوف يحرمون ما أحل الله من أنواع اللذائذ والمتع، وقد قال الله تعالى: ﴿قُلْ من حرم زينة الله التي أخرج لعباده والطيبات من الرزق (<sup>٣)</sup>.

وقال تعالى: ﴿ يا أيها الذين آمنوا لا تحرموا طيبات ما أحل الله لكم ولا

الجاهدة

تعتدوا إن الله لا يحب المعتديين (<sup>11)</sup> فنقول: إن رحال التصوف لم يجعلوا الحلال حراماً، إذ أسمى مقاصدهم هو التقيد بشرع الله، ولكنهم حين عرفوا أن تزكية النفس فرض عين وأن للنفس أخلاقاً سيئة وتعلقات شهوانية، توصل صاحبها إلى الردى وتعيقه عن الترقي في مدراج الكمال وجدوا لزاماً عليهم أن يهذبوا نفوسهم ويحرروها من سجن الهوى.

الجاهدة

وبهذا المعنى يقول الصوفي الكبير الحكيم الترمذي رحمه الله ردأ على هذه الشبهة، وجواباً لمن احتج بالآية الكريمة (قل من حرم زينة الله...) فهذا الاحتجاج تعنيف، ومن القول تحريف لأنا لم نرد بهذا التحريم ولكنا أردنما تمأديب النفس حتمي تأخذ الأدب وتعلم كيف ينبغي أن تعمل في ذلك ألا ترى إلى قوله حل وعلا: ﴿إِنَّمَا حرم ربي الفواحش ما ظهر منها وما بطن والإثم والبغي بغير الحق؟ (٢) فالبغي في الشيء الحلال حرام، والفخر حرام، والمباهاة حرام، والرياء حرام، والسرف حرام، فإنما أوتيت النفس هذا المنع من أجل أنها مالت إلى هذه الأشياء بقلبها، حتى فسد القلب فلما رأيت النفس تتناول زينة الله والطيبات من الرزق تريد بذلك تغنياً أو مباهاة أو رياء علمتُ أنها خلطت حراماً بحلال فضيَّعت الشكر، وإنما رزقت لتشكر لا لتكفر، فلما رأيت سوء أدبهًا منعتها، حتى إذا ذلت وانقمعت، ورآني ربي مجاهداً في ذاته حق جهاده، هداني سبيله كما وعد الله تعالى: ﴿والذين جاهدوا فينا لنهدينهم سبلنا وإن ا لله لمع المحسنين؟ (٢) فصرت عنده بالمحاهدة محسناً فكان الله معي، ومن كــان مـع الله فمعه الفئة التي لا تغلب، والحارس الذي لا ينام، والهادي الذي لا يضل، وقذف في القلب نوراً عاجلاً في دار الدنيا حتى يوصله إلى ثواب الآجل. وتجافى عن دار الغرور بما قذف في قلبه من النور فأبصر به عيوب الدنيا ودواهيها وآفاتها وحداعها وخرابها، فغاب عن قلبه البغي والرياء والسمعة والمباهاة والفخر والخيلاء والحسد، لأن ذلك إنما كان أصله من تعظيم الدينا وحلاوتها في قلبه، وحبه لها، وكان سبب نجاتبه من هذه الآفات برحمة الله رياضته هذه النفس بمنع الشهوات منها(2). وقد تسرع بعض النياس فرغموا جهلاً أن التصوف في مجاهداته ينحدر من أصل بوذي أو براهيمي ويلتقى مع

> ١ – سورة المائدة الآية (٨٧). ٢ – سورة الأعراف الآية (٣٣). ٣ – سورة العنكبوت الآية (٦٩). ٤ – كتاب الرياضة وأدب النفس للحكيم الترمذي ص (١٢٤).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

الانحرافات الدينية في النصرانية وغيرها التي تعتبر تعذيب الجسد طريقاً إلى إشراق الروح -وانطلاقها، ومنهم من جعل التصوف امتداداً لنزعة الرهبنة التي ظهرت في ثلاثة رهط سألوا عن عبادة رسول الله ﷺ فلما أخبروا عنها كأنهم تقالوها فقال أحدهم: أما أنا فأصوم الدهر ولا أفطر، وقال الثاني: أما أنا فأقوم الليل ولا أنام، وقال الثالث: أما أنا فأعتزل النساء ولا أتزوج. ولما عرض أمرهم على رسول الله ﷺ صحح لهم أفكارهم، وردهم إلى الصراط المستقيم والنهج القويم<sup>(۱)</sup>.

والجواب على ذلك أن التصوف لم يكن في يـوم من الأيـام شرعة مستقلة ولا ديناً جديداً، ولكنه تطبيق عملي لدين الله تعالى واقتداء كـامل برسوله عليه الصلاة والسلام وإنما سرت الشبهة على هؤلاء المتسرعين لأنهم وجـدوا في التصوف اهتماماً بتزكية النفس وتربيتها وتصعيدها ومجاهدتها على أسس شرعية ضمن نطاق الدين الحنيف، فقاسوا تلك الانحرافات الدينية على التصوف قياساً أعمى دون تمحيص أو تمييز، غائبين عن مواقف المجاهدة العظيمة التي مر بها رسول الله صلى الله عليه وسلم وصحابته الكرام مما لو سمع به أحد هؤلاء المنكرين ولم يعلم أنه موقف لرسول الله طا لاتهم صاحبه بأنه متنطع بالعبادة وأنه يشاد الدين ويحرم على نفسه ما أحل الله طا ولكنه ثمة فرق كبير بين المجاهدة المشروعة المتيدة بدين الله تعالى وبين المعالاة والانحراف وتحريم الحلال وتعذيب الجسد كما عليه البوذيون الكافرون.

ومن الظلم والبهتان أن يحكم على كل من جاهد نفسه وزكاها أنه ينحـدر من أصل بوذي أو براهيمي كما يزعم المستشرقون ومن خدع بهم، أو أنه يقتـدي بهـؤلاءً الرهط الذين تقالوا عبادة رسـول الله ﷺ كمـا يقولـه المتسـرعون السـطحيون، مـع أن رسول الله ﷺ صحح لهم خطأهم فرجعوا إلى هديه وسنته.

وإذا وجد في تاريخ التصوف من حرم الحلال أو قام بتعذيب الجسد على غرار الانحرافات الدينية السابقة فهو مبتدع ومبتعد عن طريق التصوف لذا ينبغي التفريق بين التصوف والصوفي فليس الصوفي بانحرافه ممثلاً للتصوف، كما أن المسلم بانحرافه لا يمثل الإسلام.

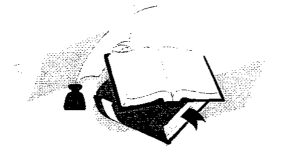
والمعترضون لم يفرقوا بمين الصوفي والتصوف وبمين المسلم والإسلام فجعلوا

١ – أخرجه البخاري (٤٧٧٦)، ومسلم (١٤٠١).

0 1101200 6 الجاهدة الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT TW(ماً بينهما فوقعوا في الكاملين قياساً على المنحرفين.

وبعد، فإن منتهى آمال السالكين ترقية نفوسهم فإن ظفروا بها وصلوا إلى مطلوبهم، والنفس تترقى بالمحاهدة والرياضة من كونها أمارة إلى كونها لوامة وملهمة وراضية ومرضية ومطمئنة... الخ فالمحاهدة ضرورية للسالك في جميع مراحل سيره إلى الله تعالى ولا تنتهي إلا بالوصول إلى درجة العصمة وهذه لا تكون إلا للأنبياء والرسلين عليهم الصلاة والسلام<sup>(۱)</sup> فالأولياء يصلون لدرجة الخفظ، والأنبياء لدرجة العصمة.

إذاً فالمجاهدة أصل من أصول طريق الصوفية، وقد قالوا: (من حقَّق الأصول نـال الوصول، ومن ترك الأصول حرم الوصول).





#### معنى الطريقة والحقيقة

الشريعة اسم لمجموع الأحكام التكليفية، وهي تحيط بالأعمال الظاهرة والباطنة جميعاً وكانوا يرون الفقه مرادفاً لها لدى المتقدمين كما أثُر عن الإمام أبي حنيفة في التعريف بالفقه "معرفة النفس ما لها وما عليها" ثم جاء المتأخرون فأصبح في مصطلحهم العنصر من الشريعة الذي يخص الأعمال الظاهرة فقهاً وأما ما يخص الأعمال الباطنة من شعب الشريعة فصار تصوفاً(١).

إنه يقال لطرق هذه الأعمال الباطنة طريقة، ثم ما يتولد من الصفاء والانجلاء في القلب لصلاح هذه الأعمال الباطنة، يتكشف به للقلب بعض الحقائق الكونية المتعلقة بالأعيان والأعراض، وعلى الأحص الأعمال الحسنة، والحقائق الإلهية من صفاتية وذاتية، وعلى الأخص المعاملة التي بين الله وبين العبد، ويقال لهذه المكشوفات حقيقة، ويسمى الانكشاف معرفة، ويدعى صاحب الانكشاف محققاً وعارفاً.

فجميع هذه الأمور تبع للشريعة، وأما ما شاع عند العامة من أن الشريعة إنما تدعى بها الأعمال الظاهرة والحقيقة تختص بالأعمال الباطنة، فليس بمأثور عن أي رجل عالم، وليس مفهومه عند العامة بسديد كذلك، إذ هو اعتقاد لتضاد الظاهر والباطن<sup>(٢)</sup>.

# من أقوال العلماء والعارفين في معنى الطريقة والحقيقة:

١- الإمام الرفاعي قـدس ا لله سره: قـال رضـي ا لله عنـه في البرهـان المؤيـد: "الطريقة: الشريعة، والشريعة: الطريقة، والفرق بينهما لفظي، والمادة والمعنـى والنتيجـة واحدة.

١ - لكن هذين المصطلحين ليسا متخالفين و لامتضادين، بل إن التالي تكميل للأول.
 ٢ - بين التصوف والحياة ص (٢٢١ - ٢٢٢).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية والمقتر المرابق المحالية والحقيقة

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OURANIC THOUGHT الإمام الرواس قدس الله سره: قال رضي الله عنه في قصيدة له مبيناً أحكام الطريقة وآدابها وأنها مستمدة من الكتاب والسنة:

وتحفظهم مسن زيغمه وتسمسلم وعين سيره للعسارفين تسترجم وذل إلى المولى ونهمج مقصوم وفيها أخير القوم فهو المقدم فنحن سكوت والهوى يتكلم أجل وبه السلاك ترقى وتعظم مطهرة أنف المآمل ترغمه سوى أنه الرحمين يعطمي ويحسرم وأصحابه والذكر للخير عنهمم وعَــبرة عــين دمعهـا كلُّـه دم وخلموة صمدق خمالص وتكتمم فيان مروالاة الجماعية ألبزم وأن نسدي إحساناً لمن هو مسلم كما أمر الهادي الرسول المكرم بخير وأن نمزوي الأذيبة عنهمم وحفظ نظام الصدق إذ نتكلم فإن سؤال الخشر بالصون ملزم إلى الله بـــل في ذكــره نــرتم وهل مرتضى المجبوب إلا المهيم وقَلَـــب بذكـــر الله لا يتلعثــــم كما هو فهرو الهاشمي المعظم

طريقتنا تنجى الفؤاد من الغوى طريقتنا حسال النسبى وطسوره طريقتنا صدق وزهد ورأفة طريقتنا أن لا يرى المرء نفسه طريقتنا أن تصلح العبد صحبة طريقتنا أن يجعل الشرع سلماً طريقتنا قلب سليم ونيسة طريقتنا أنلا نرى الغير فساعلاً طريقتنا حب النبي وآلبه طريقتنا ذوق وشوق وعبرة طريقتنا جــدة وجهـد ولوعـة طريقتنا أن لا نرى الشق للعصا طريقتنا ود لكمل موحسد طريقتنيا بسالآدميين رحمسة طريقتنا أن نشهد الخلق كلهم طريقتنا محسو الريساء وطرحسه طريقتنا صون الجوارح كلها طريقتنا أن نجذب القلب دائماً طريقتنا دوم الهيسام تولهسا طريقتنا وجه مع الناس حاضر طريقتنا إعظام شأن محمد

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الطريقة والحقيقة طريقتسا نهاج الرفساعي أخلك THOUS فمنهاجه من جملية القسوم أقسوم طريقتنا أن نملا العمين دمعمة إذ الناس في فرش البطائة نُوم طريقتنا أن نبدي في الله شدة ونبغض فيه من به الزيمغ يرسم طريقتسا نصمر المحمق وغوثمه وإذلال من للناس يؤذي ويظلم طريقتنا إكرام شيخ لسينه ورحمة طفل إنما الطفل يرحسم طريقتنا الإثيار والبلل دائما بلا ريبة والله أغني وأكررم طريقتنا هجر الكذوب وتركيه وحب صدوق هكذا القوم ألزموا طريقتنا غسل الفؤاد من الهوى ومن بعنده وفقاً ليه نتوسيم طريقتنا رد الفراسية لليذي به الشرع يقضى في الأمور ويبرم طريقتنا إن جاء بالصدق وارد نحكمــــه في أمرنــــا ونســــلم طريقتنا التحكم للنص بالذي به في الإشارات الغوامض نلهم طريقتنا إعراز من شاد سنة بهما ركن زيغ في البريمة يهمده طريقتنا أن لا نقرول بوحمدة ولا بحلول والمصيبة أعظم طريقتنا أن نحفظ الشرع ظاهرا وهذا همو السمر الخفي المطلسم طريقتنا رد الشطوحات كلها إذالم يكن منها المؤول يفهمم طريقتنا أن يأخذ القلب عبرة ولو من هبوب الريح إذ يتنسم طريقتنا أن نتبع النص خضعاً وإن جاء طيشاً غيره لا نسلم طريقتنا أن البدايات كلها بتصريف أمرا لله تبدو وتختمه هذه طريقتنا التي سقنا القلوب إليها، وعولنا في المسير إلى ا لله عليها، وهي طريق المتمسكين بسنة سيد المرسلين (^).

٣- الإمام ابن عابدين: قال رحمه الله تعمالى: (الطريقة هي السيرة المحتصة بالسالكين من قطع المنازل، والترقي في المقامات) وقال في الصفحة التي تليها (فالحقيقة)

١ – رفرف العناية ص (١٣٥ – ١٣٨).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

الطريقة والحقيقة

هي مشاهد الربوبية بالقلب، ويقال: هي سر معنوي لاحد له ولاجهة، والطريقة والشريعة متلازمة، لأن الطريق إلى الله تعالى لها ظاهر وباطن، فظاهرها الشريعة والطريقة، وباطنها الحقيقة، فبطون الحقيقة هي الشريعة والطريقة، كبطون الزبد في لبنه، ولايظفر من اللبن بزبده بدون خضّه، والمراد من الثلاثة (الشريعة والطريقة والحقيقة)، إقامة العبودية على الوجه المراد من العبد<sup>(1)</sup>.

٤- صاحب كشف الظنون: قال صاحب كشف الظنون في حديثه عن علم التصوف: (ويقال: علم التصوف علم الحقيقة أيضاً، وهو علم الطريقة، أي تزكية النفس عن الأخلاق الردية، وتصفية القلب عن الأغراض الدنية، وعلم الشريعة بلا علم الحقيقة عاطل، وعلم الحقيقة بلا علم الخيفة عاطل، وعلم المحقيقة بلا علم الظاهر بمنزلة العلم بلوازم الحج، وعلم الطريقة بإصلاح الباطن بمنزلة العلم بالمنازل وعبات الطريق، فكما أن محرد علم اللوازم ومحرد علم اللوازم ومحرد علم اللوازم ومحرد العلم بالمنازل وعبات الطريق، في الخريف الخريف الظاهر بمنزلة العلم بلوازم الحج، وعلم الطريقة بإصلاح الباطن بمنزلة العلم بالمنازل وعبات الطريق، فكما أن محرد علم اللوازم ومحرد علم المنازل لايكفيان في الحج وعبات الطريق، فكما أن محرد علم اللوازم ومحرد علم المنازل المحريفية، وعمات الشريعة، وربية وربية، وربية وربية، وربية وربية، وربية بالمارية الحرية، وربية وربية ما أن محرد علم اللوازم ومحرد علم المنازل المارية، وربية وربية، وربية العلم بالمارية، وربية بالمان بنازل وعبات الطريق، فكما أن محرد علم اللوازم ومحرد علم اللوازم ومحرد علم المارية، وربية العلم بالمارة وربية، وربية بالمارة وربية العلم بالمارة وربية العلم بالمارة وربية العلم بالمارة وربية، وربية العلم بالمارة وربية الحربة وربية وعلم اللوازم ومحرد علم المارة وربية، وربية العلم بالمارة وربية، وربية العلم بالمارة وربية، وربية وربية العلم بالمارة وربية، وربية العلم بالمارة وربية، وربية وربية، وربية العلم بالمارة، وربية، وربي

٥- الشيخ عبدا لله اليافعي: قال رحمه ا لله تعالى: (إن الحقيقة هي مشاهدة ) أسرار الربوبية، ولها طريقة هي عزائم الشريعة، فمن سلك الطريق وصل إلى الحقيقة، فالحقيقة نهاية عزائم الشريعة، ونهاية الشيء غير مخالفة له، فالحقيقة غير مخالفة لعزائم الشريعة ).

٣- الحافظ محمد صديق الغماري: قال رحمه الله تعالى: (أما أول من أسس الطريقة، فلتعلم أن الطريقة أسسها الوحي السماوي في جملة ما أسس من الدين الحمدي، إذ هي بلا شك مقام الإحسان الذي هو أحد أركان الدين الثلاثة التي جعلها البي علام بعدما بينها واحداً واحداً ديناً بقوله: (فإنه جبريل أتاكم يعلمكم دينكم)<sup>(3)</sup> وهو الإسلام والإيمان نور وعقيدة، والإحسان مقام مراقبة ومشاهدة (أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه والإحسان مقام مراقبة ومشاهدة (أن تعبد الله كأنك مرائل ما أسس من الدين النور وعقيدة)

الموسيوعة اليوسفية في بيان أدلة الصيوفية

يراك..) ثم قال رحمه الله تعالى (فإنه كما في الحديث عبارة عن الأركان الثلاثة، فمن أخل بهذا المقام (الإحسان) الذي هو الطريقة، فدينه ناقص بلا شك لتركه ركنا من أركانه. فغاية ما تدعو إليه الطريقة وتشير إليه هو مقام الإحسان بعد تصحيح الإسلام والإيمان)<sup>(1)</sup>.

٧- الشيخ محمد متولي الشعراوي: قال رحمه الله تعالى: (كل إنسان وصل إلى الله بطريق من الطرق، أو صيغة من الصيغ يعتقد أن الطريق الذي سلكه إلى الله هو أقصر الطرق، ولذلك اختلف الناس لأن وسائل عبادة الله متعددة فإذا دخل إنسان من باب وطريق وأخس أنه نقله وأوصله، بادر إلى نقله لمن يحب.

ومن هنا فإن معنى أن هناك طرقاً صوفية هو أن أناساً وصلوا إلى الصفاء من الله سبحانه وتعالى، وجاءتهم الإشراقات والعلاقات التي تدل علىذلك في ذواتهم، فعلموا أن الطريق الذي سلكوا فيه إلى الله صحيح وكلما زادوا في العبادة زاد الله في العطاء<sup>(٢)</sup> وبعد هذا نرى من يتحامل على السادة الصوفية ويتهمهم زوراً وبهتاناً بأنهم يهتمون بالحقيقة فقط ويهملون حانب الشريعة، فهذا كله افتراء باطل، ويشهد على بطلانه كلام ابن تيمية رحمه الله تعالى في فتاويه حيث قال متحدثاً عن تمسك السادة الصوفية بالكتاب والسنة: (فأما المستقيمون من السالكين كجمهور مشايخ السلف مثل الفضيل بن عياض وإبراهيم بن أدهم، وأبي سليمان الداراني، ومعروف الكرحي، والسري السقطي، والجنيد بن محمد، وغيرهم من المتقدمين، ومثل الشيخ عبد القادر الجيلاني، والشيخ حماد، والشيخ أبي البيان، وغيرهم من المتأخرين، فهؤلاء لايسوغون عليه أن يفعل المأمور ويدع المحلور إلى أن يموت، وهذا هو الحي والنهي الشرعيين، بل عليه أن يفعل المأمور ويدع المحلور إلى أن يموت، وهذا هو الحق الذي دل عايد عليه أن يفعل المأمور ويدع المحلور إلى أن يموت، وهذا هو الحي والنهي الشرعيين، بل والسنة وإجماع السلف، وهذا كثير في كلامهم<sup>(٣)</sup>.

وفيما يلي نورد بعض أقوال السادة الصوفية التي تدل على تمسكهم بالكتاب والسنة تذكير وزيادة علىما أوردناه في باب التصوف من هذه الموسوعة.

> ۱ – الانتصار لطريق الصوفية ص (۲). ۲ – أصول الوصول ص ۳۳۸،۳۳۷. ۳ – محموع فتاوى ابن تيمية (۱۰|۱۲۰ – ۱۷۷).

الطريقة والحقيقة



وقال أيضاً: (الطرق كلها مسدودة على الخلق إلا على من اقتفى أثر الرسول عند واتبع سنته ولزم طريقته، فإن طرق الخيرات كلها مفتوحة عليه<sup>(۱)</sup>. وذكر رجل عنده المعرفة فقال: (أهل المعرفة با لله يصلون إلى ترك الحركات (الأعمال) من باب البر والتقرب إلى الله عز وحل)، فقال الجنيد رحمه الله تعالى: إن هذا قول قوم تكلموا بإسقاط الأعمال الصالحة التكليفية، وهو عندي عظيمة، والذي يسرق ويزني أحسن حالاً من الذي يقول هذا، فإن العارفين با لله تعالى أحذوا الأعمال عن الله تعالى، وإليه رجعوا فيها ولو بقيت ألف عام لم أنقص من أعمال البر ذرة إلا أن يحال بي دونها<sup>(۲)</sup>.

٢- قال الشيخ سهل بن عبدا لله التستري رحمه ا لله تعالى: (أصولنا سبعة أشياء التمسك بكتاب الله تعالى، وكف أشياء التمسك بكتاب الله تعالى، والاقتداء بسنة رسوله على، وأكل الحلال، وكف الأذى، واحتناب الآثام، والتوبة، وأداء الحقوق)<sup>(٣)</sup>.

٣- وقال الشيخ عبد القادرالجيلاني رحمه الله تعالى: (كل حقيقة لاتشهد لهـا الشريعة فهي زندقة، طِر إلى الحق عز وحل بجناحي الكتاب والسنة، ادخل عليه ويـدك في يد الرسول إلى).

وقال أيضاً: (تـرك العبـادات المفروضـة زندقـة، وارتكـاب المحظـورات معصيـة، ولاتسقط الفرائض عن أحد في حال من الأحوال)<sup>(؛)</sup>.

٤- وقال الشيخ عبد الوهاب الشعراني رحمه ا لله تعالى: (إن طريق القوم محررة على الكتاب والسنة كتحرير الذهب والجوهر، فيحتاج سالكها إلى ميزان شرعي في كل حركة وسكون?.

٥- وقال أبو الحسن الشاذلي رحمه الله تعالى: (إذا عـ ارض كشفك الصحيح

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الكتاب والسنة فاعمل بالكتاب والسنة وداع الكشف، وقبل لنفسك، إن الله تعالى ضمن لي العصمة في الكتاب والسنة، ولم يضمنها لي في الكشف والإلهام)<sup>(1)</sup>. **7- وقال أبو سعيد الخراز رحمه الله تعالى:** (كل باطن يخالفه ظاهر فهو باطل)<sup>(7)</sup>.

٧- وقال أبو الحسن الوراق رحمه ا لله تعالى: (لا يصل العبد إلى ا لله إلا با لله، وبموافقة حبيبه على في شرائعه، ومن جعل الطريق إلى الوصول من غير الاقتداء يضل من حيث ظن أنه مهتد)<sup>(٣)</sup>.

٨- وقال أبو يزيد البسطامي رحمه ا لله تعالى: (لو نظرتم إلى رحل أعطي من الكرامات حتى يرتقي في الهواء فلا تغتروا بـه حتى تنظروا كيف تجدونـه عنـد الأمر والنهى، وحفظ الحدود،وأداء الشريعة)<sup>(٤)</sup>.

وقال رحمه الله تعمالي في الصوفي: (هو الـذي يـأخذ كتماب الله بيمينـه وسنة رسوله بشماله، وينظر بإحدى عينيـه إلى الجنـة، وبـالأخرى إلى النـار، ويـأتزر بالدنيـا، ويرتدي بالآخرة، ويليي من بينهما للمولى: لبيك اللهم لبيك)<sup>(٥)</sup>.

٩- وقال الشيخ إبراهيم بن محمد النصر أباذي رحمه الله تعالى: (أصل التصوف ملازمة الكمتاب والسنة وترك الأهواء والبدع، وتعظيم الأخلاق الجميلة، والمداومة على الأوراد، وترك ارتكاب الرخص والتأويلات، وما ضل أحد في هذا الطريق إلا بفساد الابتداء، فإن فساد الابتداء يؤثر في الانتهاء)<sup>(1)</sup>.

 ١٠ وقال الشيخ أهمد زروق رحمه ا الله تعالى: في قواعده (وكل شيخ لم يظهر بالسنة فلايصح اتباعه لعدم تحقق حاله، وإن صح في نفسه وظهر عليه ألف ألسف

١ - إيقاظ الهمم (٢ / ٢٠٢ - ٣٠٣). ٢ - الرسالة القشيرية ص ٢٧. ٣ - طبقات الصوفية ص ٣٠٠. ع – الرسالة القشيرية ص ١٦. ۵ – شطحات الصوفية ص ۹۲. ٢ - طبقات الصوفية ص ٤٨٨.

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وقال أيضاً: (لاتصوف إلا بفقه، إذ لاتعرف أحكام الله الظاهرة إلا منه،ولا فقه إلا بتصوف، إذ لاعمل إلا بصدق وتوجه لله تعالى، ولاهما(التصوف والفقه) إلا بإيمان، إذ لايصح واحد منهما دونه، فلزم الجميع لتلازمها في الحكم، كتلازم الأحسام للأرواح، ولاوجود لها إلافيها، كما لاحياة لها إلابها، فافهم)<sup>(٢)</sup>.

ولقد جمع علماء الشريعة الإسلامية من الفقهاء والمحدثين بين الشسريعة والطريقة والحقيقة مقتفين بذلك أثر النبي تلله، فقد ذكر صاحب الدر المختار: أن أبا علي الدقاق رحمه الله تعالى قال: (أنا أخذت هذه الطريقة من أبي القاسم النصر آباذي، وقال أبو القاسم: أنا أخذتها من الشبلي، وهو من السري السقطي، وهو من معروف الكرخي، وهو من داود الطائي، وهو أخذ العلم والطريقة من أبي حنيفة رضي الله عنه، وكل منهم أثنى عليه وأقر بفضله...) ثم قال صاحب الدر معلقاً: (فياعجباً لك يا أخي! ألم تكن لمك أسوة حسنة في هؤلاء السادات الكبار؟ أكانوا متهمين في هذا الإقرار والافتخار، وهم أئمة هذه الطريقة وأرباب الشريعة والحقيقة؟ ومن بعدهم في هذا الأمر فلهم تبع، وكل ما خالف ما اعتمدوه مردود مبتدع)<sup>(7)</sup>.

وقال ابن عابدين رحمه ا لله تعالى في حاشيته معلقاً على كلام صاحب الدر السابق في حديثه عن أبي حنيفة رحمه ا لله تعالى: (هو فارس هذا الميدان، فإن مبنى علم الحقيقة على العلم والعمل وتصفية النفس، وقد وصفه بذلك عامة السلف، فقال أحمد بن حنبل رحمه الله تعالى في حقه: إنه كان من العلم والورع والزهد وإيشار الآخرة يمحل لايدركه أحد، ولقد ضرب بالسياط لِيَلِيَ القضاء، فلم يفعل.

وقال عبدا لله بن المبارك رحمه ا لله تعالى: ليس أحد أحق أن يقتدى به مـن أبي حنيفة، لأنه كان إماماً تقياً نقياً ورعاً عالماً فقيهاً، كشف العلم كشـفاً لم يكشفه أحـد ببصر وفهم وفطنة وتقى: وقال الثوري لمن قال له: جئـت مـن عنـد أبي حنيفـة: لقـد

> ۱ – قواعد التصوف للشيخ أحمد زروق ص ۷۲. ۲ – قواعد التصوف للشيخ أحمد زروق قاعدة(۳). ص۳. ۳ – الدر المختار (۱|٤٣).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصرفية THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT. جعت من عند أعبد أهل الأرض)<sup>(1)</sup>.

فإن قيل: لو كان التصوف أمراً مشروعاً لوضع فيه الأئمة المحتهدون كتباً!!

وفي الجواب على ذلك يقول الإمام الشعراني رحمه الله تعالى: (إنما لم يضع المجتهدون في ذلك كتاباً لقلة الأمراض في أهل عصرهم، وكثرة سلامتهم من الرياء والنفاق، ثم بتقدير عدم سلامة أهل عصرهم من ذلك، فكان ذلك في بعض أناس قليلين، لايكاد يظهر لهم عيب، وكان معظم همة المجتهدين إذ ذاك إنما هي في جمع الأدلة المنتشرة في المدائن والثغور مع أئمة التابعين وتابعيهم، التي هي مادة كل علم، وبها تعرف موازين جميع الأحكام، فكان ذلك أهم من الاشتغال بمناقشة بعض أناس في أعمالهم القلبية التي لايظهر بها شعار الدين.

ولايقول عاقل قط: إن مثل الإمام أبي حنيفة أو مالك أو الشافعي أو أحمد رضي الله عنهم، يعلم أحدهم من نفسه رياءً أو حسداً أونفاقاً ثم لا يجاهد نفسه ولايناقشها أبداً، ولو لا أنهم يعلمون سلامتهم من تلك الآفات والأمراض لقدَّموا الاشتغال بعلاجها على كل علم<sup>(٢)</sup>.

مكمة تعدد الطرق:

والتعدد والاختلاف في الطرق الشرعية ليس اختلافاً في الحقيقة والهـدف، وإنما الاختلاف هو في الوسيلة والأساليب والمناهج ليس إلا، فالطرق الصوفية الشرعية على تعددها سبل تعددت إلى الله لتلائم حاجات كل سالك إليه فيجد فيهـا كـل مريـد ما يناسب طاقته ووقته ومزاجه وبيئته قطعاً لأعذار القاعدين عن الهجرة إلى الله عز وجل، فليس كل الناس سواء في الطاقة والمزاج، ولنتأمل بإمعان قوله تعالى: ﴿والذين جاهدوا فينا لنهدينهم سبلنا ﴾<sup>(٢)</sup>، إذن فهناك سبل شتى توصل إليه تعالى كما قـال عز وجل: فينا لنهدينهم سبلنا ﴾<sup>(٢)</sup>، إذن فهناك سبل المتى توصل إليه تعالى كما قـال عز وجل: متوازية متحاذية في اتجاه واحد فكأنها طريق واحد، ولذلك جاءت في أكثر من آية متوازية متحاذية في اتجاه واحد فكأنها طريق واحد، ولذلك حاءت في أكثر من آية

۱ – حاشیة ابن عابدین (۱ (۲). ٢ – لطائف المنن والأخلاق (١ | ٢٥ – ٢٠). ٣ - سورة العنكبوت الآية (٦٩). ٤ - سورة المائدة الآية (١٦).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

الطريقة والحقيقة

بلفظ المفرد، نحو (سبيلي أو سبيله أو سبيل (بك) لاتحاد البداية والنهاية، فهي محتمعة ضمن صراط الله المستقيم الواحد المتبع، وذلك أن الطرق الشرعية جميعاً تبدأ بالتوبية وتنتهي بالمعرفة فإذا تصورنا (دائرة ذات مركز) كانت كلّ الطرق الشرعية خطوطاً داحلية تصل ما بين محيط الدائرة ونقطة المركز، وكيفما كمان اتحماه نقطة البداية فملا حلاف في النهاية ولا في الأصول العامة، ولكن في الفروع وكيفية الوصول.

ولهذا يندفع الاعتراض بقوله تعالى: ﴿وَأَنَّ هَذَا صَراطي مُستقيماً فاتبعوه ولاتتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله (() فالمنهى عنه هو سبل الشيطان وأما سبل الرحمن فالله ذكرها كما قدمنا، ووعد الجماهدين فيه بهدايتهم إليها، قبال تعمالي: كانهدينهم سبلنا (٢) وسماها تعالى السبل السلام (٣) واعتز بها الأنبياء فقالوا:
 **وقدهدانا سبلنا،**(\*) فكلها متوازية متحاذية وكلها شرائح يتكون فيها (سبيله) تعالى فهي وإن تعددت سبيل واحدة للاتحاد في البداية والنهاية والنية، والهدف الأعظم أن الحق واحد لايتعدد ولكن السبل تتعدد في إدراكه أو الوصول إليه، شأن الناظرين إلى الشمس والقمر في كافة أقطار الدنيا تختلف موقع الطالب ويتعدد، ولايختلف المطلوب المحدد فعند الانتقال من مكان لآخر قريباً كان أو بعيداً يستطيع المرء أن يتخذ أية وسيلة نقل شاء ماشياً أو راكباً،دابة أو سيارة، طيارة أو سفينة، وكلها سبل توصل إلى الحقيقة الواحدة التي لاتتعدد (^).

١ – سورة الأنعام الآية (١٥٣). ٢ – سورة العنكبوت الآية (٢٩). ٣ - سورة المائدة الآية (١٦). ٤ – سورة إبراهيم الآية (١٢). ٥ - أصول الوصول ص(٢٦٢).



\* السنة

**tغة: هي الطريقة.** قال الشيخ ابن تيمية رحمه ا لله تعالى: هي العادة وهي الطريق التي تتكرر لتتسع لأنواع الناس مما يعدونه عبادة أو لا يعدونه عبادة<sup>(١)</sup>. \* **شرعاً:** 

للسنة عدة تعريفات اتجه إليها العلماء وكل عرفها بحسب اختصاصه وعلمه من أصوليين وفقهاء ومحدثين وأقرب هذه التعاريف إلى الموضوع الذي أبحثه هنا هو ما قاله الأصفهاني في (مفردات القرآن): "سنةرسول الله (وهي طريقته التي كان يتحرّاها" أي طريقته في الفعل والأمر والقبول والرد".

#### البدعة

لغة: قال الراغب الأصفهاني في (مفردات القرآن): "الإبداع إنشاء صنعة بلا احتذاء ولا اقتداء، وإذا استعمل في الله تعالى فهو إيجاد الشيء بغير آلة ولا مادة ولا زمان ولا مكان، وليس ذلك إلا لله، والبديع يقال للمبدع نحو قوله: (بديع السموات والأرض)<sup>(٢)</sup>، ويقال للمبدع -بفتح الدال- نحو بديع، وكذلك البدع، يقال لها جميعاً بمعنى الفاعل والمفعول، وقوله تعالى: (ما كنت بدعاً من الرسل)<sup>(٣)</sup>، قيل معناه: مبدعاً لم يتقدمني رسول، وقيل: مبدعاً فيما أقوله".

وقال الفيومي في (المصباح): "أبدع الله تعالى الخلق إبداعاً خلقهم لا على مثال، وأبدعت الشيء وابتدعته: استخرجته وأحدثته".

٦ - كتاب الاقتضاء ص (٧٦). ٢ – سورة البقرة الآية (١١٧). ٣ - سورة الأحقاف الآية (٩).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصولمية والمعتقات المسنة والبدعة الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصولمية والمعتق THE PRINCE GHAZI TRUST FOROUTING THOUGHT وقال الحافظ ابن حجر في فتسح الباري عند نشوح حديث: "و شر الأمور محدثاتها.."<sup>(1)</sup>.

\* البدعة لغة: كل شيء أحدث على غير مثال".

وقال أيضاً عن شرح حديث: (نعمت البدعة هـذه)<sup>(٢)</sup>: "البدعة أصلها ما أحدث على غير مثال سابق".

الأسماء واللغات): الموعاً: قال الإمام النووي رحمه الله تعالى في (تهذيب الأسماء واللغات): "هي إحداث ما لم يكن في عهد رسول الله ﷺ".

وقال الفيومي: "هي الزيادة أو النقص في الديـن، لكـن قـد يكـون بعضهـا غـير مكروه فيسمى بدعة مباحة وهي ما شهد لجنسها أصل في الشرع أو اقتضتهـا مصلحـة تندفع بها مفسدة".

هذا وقد قسم العلماء البدعة إلى قسمين اثنين:

فقد قال الإمام الشافعي رضي ا لله عنه: البدعة بدعتان: بدعـة محمـودة وبدعـة مذمومة، فما وافق السنة فهو محمود، وما خالف السنة فهو مذموم.

وأخرج البيهقي عن الإمام الشافعي في مناقبه: المحدثات ضربان: ما أُحدث يخالف كتاباً أو سنة أو إجماعاً فهو بدّعة الضلالة، وما أحدث في الخير لا يخالف شيئاً من ذلك فهو محدثة غير مذمومة.

حتى إنه نفى اسم البدعة عما له أصل في الشرع فقال رضي ا لله عنه: كل ما له مستند من الشرع، فليس ببدعة ولو لم يعمل به السلف، لأن تركهـم للعمـل بـه قـد يكون لعذر قام لهم في الوقت، أو لما هو أفضل منه، أو لعله لم يبلغ جميعهم علم به.

وقال الإمام النووي في (تهذيب الأسماء واللغمات) عند كلامه عن البدعة: "هي منقسمة إلى حسنة وقبيحة".

١ – أخرجه مسلم من حديث طويل (٢٠٠٢) والنسائي (١٥٧٧)، وابن ماجه (٤٥) والدارمـي (٢٢١٠) وأحمـد (٣١٠/٣) وابن خزيمة (١٧٨٥) وأبو يعلى (٢١١١) والبيهقي (٣ /٦،٢) والبغوي (٢٩٥٤) وابن حبان (١٠). ٢ – أخرجه البخاري (١٩٠٦) ومالك (١ /١٤١ –١١٥). الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية وفقت الديني في التكالي التك

السنة والبدعة

وقال الحافظ ابن الأثير في (النهاية): "البدعة بدعتان، بدعة هدى وبدعة ضلال فما كان في خلاف ما أمر الله به ورسوله صلى الله عليه وسلم فهو في حيز الـذم والإنكار، وما كان واقعاً تحت عموم مما ندب الله إليه، وحض عليه الله ورسوله فهو في حيز المدح، وما لم يكن له مشال موجود كنوع من الجود والسخاء، وفعل المعروف، فهو في الأفعال المحمودة، ولا يجوز أن يكون ذلك في خلاف ما ورد الشرع به".

وقال الحافظ ابن العربي في شرحه على سنن الإمام الترمذي عند الكلام على حديث: (إياكم ومحدثات الأمور)<sup>(١)</sup>:

"اعلموا علّمكم الله أن المحدّث على قسمين: محدّث ليس لـه أصل إلا الشهوة والعمل بمقتضى الإرادة، فهذا باطل قطعاً، يعني هو المراد ببدعة الضلالة، ومحدث يحمل النظير على النظير، فهذه سنة الخلفاء والأئمة الفضلاء، يعني فليس المراد بـه بدعة الضلالة، قال: وليس المحدث والبدعة مذمومين للفظ محدث وبدعـة ولا لمعناهما، فقـد قال الله تعالى: فرما يأتيهم من ذكر من ربهم محدث (<sup>٢)</sup>، وقال عمر نعمـت البدعة، وإنما يذم من البدع ما حالف السنة ويذم من المحدثات ما دعا إلى ضلالة.

حتى إن بعض العلماء أوصلها إلى خمسة أقسام:

واجبة: تعلم النحو، ونظم أدلة المتكلمين للرد على الملاحدة والمبتدعين. مندوبة: الأذان على المنابر، وتصنيف كتب العلم، وبناء المدارس وغير ذلك. مباحة: استعمال المنخل والتوسع في المأكل والمشرب. مكروهة: تزيين المصاحف وزخرفة المساجد.

١ – رواه الإمام أحمد (٤ /١٢٦–١٢٧) وأبو داود (٢، ٢٤) والترمذي (٢٦٧٦) وقال حسن صحيح، وابن ماجـه (٢٢) والدارمي (٩٥) والبغوي (١٠٢) والحاكم (١ |٩٥-٢٦) وصححه ووافقه الذهبي والبيهقـي (٢ |٤١٥) والطحاوي في مشكل الآثار (٢|٢٩) وابن حبسان (٥) والطبراني في الكبير (١٨) برقم ٢١٧) والأجري في "الشريعة" ص (٢٦) وابن أبي عاصم (٢٧). ٢ – سورة الأنبياء الآية (٢).

| السنة والبلعة      | وفقشا لأرتها المكالية                                                             | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية |
|--------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| ع العامة، ولم يحتو | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR OURANIC THOUGHT<br>elles السنة و لم تشمله أدلة الشر | محومة: وهي ما أحدث لم                  |
|                    |                                                                                   | على مصلحة شرعية.                       |

هذا وقد أثبت القرآن الكريم حواز ابتداع ما فيه خير وزيادة قربى إلى الله، فقد قال أبو أمامة رضي الله عنه: (إن الله فرض عليكم صوم رمضان و لم يفرض قيامه، وإنما قيامه شيء أحدثتموه، فدوموا عليه، فإن أناساً من بني إسرائيل ابتدعوا بدعاً، فعابهم الله بتركها فقال: ﴿ورهبانية ابتدعوها ما كتبناها عليهم إلا ابتغاء رضوان الله فما رعوها حق رعايتها﴾<sup>(۱) (۲)</sup>

**وأما حديث**: (كل بدعة ضلالة)<sup>(٣)</sup> فهو من قبيل العام المخصوص.

فقد قال الإمام النووي رضي ا لله عنه: هذا عام مخصوص والمسراد بـه المحدثـات التي ليس في الشريعة ما يشهد لها بالصحة فهي المراد بالبدع.

وقال الحافظ ابن رجب في شرحه للحديث: المراد بالبدعة ما أحدث مما لا أصل له في الشريعة يدل عليه، وأما ما كان له أصل من الشرع يدل عليه فليس ببدعة شرعاً وإن كان بدعة لغة.

وقال الحافظ ابن حجر: المراد بقوله: (كل بدعة ضلالة) ما أحدث ولا دليل له من الشرع بطريق حاص ولا عام.

فليس هذا الحديث إذاً كلية تقتضي شمول الضلالة لكل محدث، بل هو من قبيــل العام المحصوص، أو العام الذي أريد به الخصوص.

وأمثلة ذلك كثيرة في كتاب الله وسنة رسوله ﷺ:

من ذلك قول الله عز وحل: ﴿إ**نكم وما تعبدون من دون الله حصب** جهنم﴾<sup>(١)</sup>، واسم الموصول من حيث العموم، ولكن مما لا شك فيه أن عيسى عليه السلام وأمه والملائكة عُبِدوا من دون الله، لكنهم غير مقصودين في الآية، فتبين أنه

 ١ - سورة الحديد الآية (٢٧). ٢ – أخرجه الطبراني في الأوسط (٢٤٤٧). ٣ -- تقدم تخريجه ص (١٤٩). ع – سورة الأنبياء الآية (٩٨).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية الوقتين و ترك بقية الصلوات لا يدخل في عموم هذا الحديث فهو من العام الذي أريد به الخصوص أو من العام المخصوص بالنصوص.

ومنه قوله ﷺ: (الحبة السوداء شفاء من كل داء إلا السمام)<sup>(١)</sup>، وأجمع الشراح على أنه ليس على عمومه مع أن فيه الكلية(كل).

ويخصص حديث: (كل بدعة ضلالة) الحديث الذي روته سيدتنا عائشة رضي الله عنها عن سيدنا مائشة رضي الله عنها عن سيدنا رسول الله ﷺ أنه قال: (من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد)<sup>(٢)</sup>.

قال ابن رجب: هذا الحديث يدل منطوقه على أن كل عمل ليس عليه أمر الشارع فهو مردود، ويدل بمفهومه على أن كل عمل عليه أمره فهو غير مردود.

وقال الحافظ ابن حجر: هذا الحديث معدود مـن أصـول الإسـلام وقـاعدة مـن قواعده، فإن معناه: من اخترع في الدين ما لا يشهد له أصل من أصوله فلا يلتفت إليه.

مما تقدم تبين لنا أنه ليس معنى ترك النبي علم للشيء هو أن ذلك الشيء لا يجوز فعله فإن القاعدة الأصولية مشهورة بين أهل العلم: (ترك الشيء لا يدل على حرمتـه)، ونقصد بالترك أن يترك النبي على شيئاً لم يفعله أو تركه السلف الصالح من غير أن يأتي حديث أو أثر بالنهي عن ذلك الشيء المتروك بمقتضى تحريمه أو كراهته.

## ثم إن للترك أنواعاً ومنها

أن يكون تركه عادة كترك النبي ﷺ أكمل الضب في حديث سيدنا خمالد أنه دخل مع النبي ﷺ بيت ميمونة، فأتي بضب محمنوذ فأهوى إليه رسول الله ﷺ بيده فقيل: هو ضب يا رسول الله، فرفع يده، فقلت: أحرام هو يا رسول الله؟ فقمال: (لا ولكن لم يكن بأرض قومي فأجدني أعافه) قمال خمالد: فاجتررته فأكلته والنبي ﷺ

١ – أخرجه البخاري (٥٣٦٤). ٢ – أخرجه البخاري (٥٥٥٠) وفي خلق أفعال العباد (٤٣)، ومسلم (١٧١٨) ، وأحمد (٦ [٧٣) في المسند، وابن ماجه (١٤)، وأبو داود (٢٠٦٤)، والدار قطني (٤ /٢٢٤–٢٢٥) وابس حبـان في صحيحه (٢٦–٢٧) وابس أبي عاصم في "السنة" (٥٢) والبغوي (١٠٣) وأبو عوانة (٤ [١٨) والقضاعي في مسند الشهاب (٣٥٩) والطيالسي (١٤٢٢) وأبو يعلى (٤٩٥٤).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية السنة والبدعة THE PRINCE GHAZI TRUST ينظر <sup>(۱)</sup>. FOR QUR'ÀNIC THOUGHT 0 135513 0 والحديث يدل على أمرين: ١ أن تركه للشيء ولو بعد الإقبال عليه لا يدل على تحريمه. ۲ – أن استقذاره الشيء لا يدل على تحريمه أيضاً. \* أن يكون تركه نسياناً، سها ﷺ في الصلاة فترك منها شيئاً فسئل: هل حدث في الصلاة شيء؟ قال: (إنما أنا بشر أنسبي كما تنسون فإذا نسيت فذكروني) (۲). أن يكون تركة مخافة أن يفرض كصلاة التراويح. أن يكون تركه لعدم تفكيره فيه ولم يخطر على باله – مثل إحداث المنبر له ﷺ. \* أن يكون تركمه لدخوله في عموم آيات أو أحاديث كتركم كثيراً من المندوبات لأنها مشمولة في قوله تعالى: ﴿وافعلوا الخير لعلكم تفلحون؟<sup>(٣)</sup>، وغيرها. أن يكون تركه خشية تغير قلوب بعض الصحابة، قمال ﷺ لعائشية رضي الله عنها: (لولا أن قومك حديثوا عهد بجاهلية لأمرت بالبيت فهدم فأدخلت فيه ما أخرج منه وألزمته بالأرض وجعلت له بابين باباً شرقياً وباباً غربياً فبلغت بـه أساس إبراهيم عليه السلام (٤). والترك وحده إن لم يصحبه نص على أن المتروك محظور لا يكون حجة في ذلك، بل غايته أن يفيد أن ترك ذلك الفعل مشروع. وهذه قاعدة في الأصول وأدلتها هي: ١ – أخرجه البخاري (٣٢٥٥) ومسلم (١٩٤٥) وأبـو داود (٢٢٤٢) وابـن ماجـه (٣٢٤١) ومـالك (٢ (٩٦٨) والطبراني في الكبير (٣٨١٦) والبيهقي (٩ ٣٢٣) والدارمي (١٩٤٩) وأحمد (٤ ٨٨٨) وابسن حبـان (٢٦٢٥) والبغوي (٢٧٩٩) والشافعي (٢ \ ١٧٤) والنسائي (٢٣٢٧). ٢ - أخرجه البخاري (١٢٢٥) ومسلم (٧٢٥) والدارقطيني (١ / ٢٧٥) وأبو داود (١٠٢٠) والنسائي (١٢٤٠) ومختصراً وابن ماجه (١٢١١) وابن حبان (٢٦٦٢) وابن أبي شيبة (٢ ٥٢) والبيهقمي (٢ ٥٣٥) وأبـو عوانـة (r)r,r) etac (1 | PV7). ٣ - سورة الحج الآية (٧٧). ٤ - أخرجه ومسلم (١٣٣٢) والنسائي (٢٩٠٣) وابن حبان (٣٨١٨) وأحمد (٦ |١٧٩-١٨٠) وأبو يعلى (1773).

THE PRINCE GHAZI TRUST الله التحريم ثلاثة أشياه: \* أحدها: أن الذي يدل على التحريم ثلاثة أشياه: \*

النهي نحو: ﴿ولا تقربوا الزنا؟<sup>(١)</sup>، ﴿ولا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل؟<sup>(٢)</sup>. لفظ التحريم نحو: ﴿حرمت عليكم الميتة..؟<sup>(٣)</sup>. ذم الفعل والتوعد عليه بالعقاب نحو: (من غشنا فليس منا)<sup>(٤)</sup>.

والترك ليس واحداً من هذه الثلاثة فلا يقتضي التحريم.

المعناكم عنه المعناي الله الله تعالى قال: (وما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا).

ولم يقل ما تركه فانتهوا عنه، فالترك لا يفيد التحريم.

الستطعتم وما نهيتكم به فائتوا منه ما استطعتم وما نهيتكم عنه فاحتنبوه)<sup>(۱)</sup>.

ولم يقل ما تركته فاجتنبوه، فكيف دل الترك على التحريم؟.

رابعها: أن الأصوليين عرفوا السنة بأنها قول النبي في وفعله وتقريره و لم يقولوا وتركه، لأنه ليس بدليل.

خامسها: تقدم أن الترك يحتمل أنواعاً غير التحريم، والقاعدة الأصولية (أن ما دخله الاحتمال سقط به الاستدلال).

\* سادسها: أن الترك أصل، لأنه عدم فعل، والعدم هو الأصل والفعل طارئ

١ – سورة الإسراء الآية (٣٢).
 ٣ – سورة المبقرة الآية (١٨٨).
 ٣ – سورة المائدة الآية (٢).
 ٣ – سورة المائدة الآية (٢).
 ٢ – سورة المائدة الآية (٢) والترمذي (١٣١٥) وابن ماجه (٢٢٢٤) والحاكم (٢ ٥٩) والبيهقي (٥ ٥، ٣٢٠) وابن ع - أخرجه مسلم (٢،١) والترمذي (١٣١٥) وابن ماجه (٢٢٢٤) والحاكم (٢ ٥٩) والبيهقي (٥ ٥، ٣٢٠) وابن منده في "الإيمان" (٢٥٥) والبغوي (١٣١٠) وابن ماجه (٢٢٢٤) والحاكم (٢ ٥٩) والبيهقي (٥ ٥، ٣٢٠) وابن ماجه في الإيمان" (٢٥٥) والبغوي (١٢٢٠) وابن ماجه (٢٢٢٤) والحاكم (٢ ٥٩٤) وأبو عوانة (١٥٥) وابن منده في "الإيمان" (٢٥٥) والبغوي (٢٢٢٠) وأجمد (٢ ٢٤٢) وأبو داود (٢٥٤٣) وأبو عوانة (١٥٥) والبغوي والطحاوي في شرح مشكل الآثار (٢ ١٣٤) وابن حبان (٥٠٩٤).
 ٥ – سورة الحشر الآية (٢).
 ٢ – أخرجه البخاري (٢٠٢٨) ومسلم (٢٠٦٢) وأجمد (٢ ٢٨٩) والبغوي (١ ١٩٩٩) وابن حبان (١٨٥).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

والأصل لا يدل على شيء لغة ولا شرعاً، فلا يقتضي الترك تحريماً<sup>(1)</sup>، فيعلم أن النبي ﷺ لم يفعل جميع المندوبات المباحات، لأنها كثيرة لا يستطيع بشر أن يستوعبها ولاشتغاله بمهام أعظم استغرقت معظم وقته من تبليغ للدعوة ومحاربة للمشركين ونقاش مع الكتابيين والكفار وغيرها مما هو مهم لتأسيس الدولة الإسلامية.

بل إنه ترك بعض المندوبات عمداً مخافة أن تفرض على أمتـه أو يشـق عليهـم إذا هو فعلها، فها هي سيدتنا عائشة تخبرنـا بذلـك فتقـول: (إن الرسـول ﷺ يـترك العمـل وفعله أحب إليه خشـية أن يسـتن بـه النـاس فيفـرض عليهـم، وكـان يحب مـا خفـف عليهم)<sup>(٢)</sup>.

وقالت رضي الله عنها: (خرج النبي ﷺ من عندي مسروراً، ثم رجع وهو كئيب فقال: (إني دخلت البيت وددت أنبي لم أكن فعلت، إنبي أخاف أن أكون أتعبت أمتي من بعدي)، وفي رواية: (لو استقبلت من أمري ما استدبرت ما دخلتها، إنبي أخاف أن أكون أتعبت أمتي من بعدي)، وفي رواية: (لو استقبلت من أمري ما استدبرت ما دخلتها، إنبي أخاف أن أكون شققت على أمتي)<sup>(٣)</sup>.

وقالت أيضاً في قصة صلاته بعد العصر: (وكان لا يصليها في المسجد مخافة أن تثقل على أمته، وكان يحب ما خف عليهم).

وفي باب (يسروا ولا تعسروا) في البخاري قال: (وكان يحب أن يخفف على الناس وييسر عليهم).

وهذا المعنى موجود في كثير من المواضع في السواك وفي تأخير صلاة العشاء إلى ثلث الليل: (لو لا أن أشق على أمتي...).

ثم إن رسول ا لله ﷺ قال موضحاً لنا هذا الإشكال: (ما أحل ا لله في كتابه فهو حلال، وما حرم ا لله فهو حرام، وما سكت عنه فهو عفو، فاقبلوا من ا لله عافيته، فإن ا لله لم يكن لينسى شيئاً ثم تلا: ﴿وما كان ربك نسياً﴾<sup>(٤)</sup>.<sup>(٥)</sup>

السنة والبدعة

الوسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST وقال على: (إذا أمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم وإذا نهيتكم عـن أمـر فاجتنبوه<sup>(١)</sup>.ولم يقل: إذا تركت شيئاً فاجتنبوه.

وكذلك ترك السلف لشيء -أي عدم فعلهم له- لا يدل على أنه محظور، قـال الإمام الشافعي: (كل ما له مستند من الشرع فليس ببدعة ولـو لم يعمـل بـه السـلف)، لأن تركهم العمل به قد يكون لعذر قام لهم في الوقت، أو لما هو أفضل منه، أو لعله لم يبلغ جميعهم علم به.

فإذاً ليس كل ما لم يفعله الرسول على حارجاً عن السنة بل إن الحوافز القولية الكثيرة لعمل الخير والترغيبات الكثيرة القولية بالفضائل العامة والخاصة هي أيضاً من السنة، كما أن التقريرات الصادرة عن الرسول تشفيما يحدث من الخير مما لا يخالف المشروع هي أيضاً من السنة، بل هي طريقة الرسول وسنته التي حتٌ على اتباعها والتمسك بها.

من هذا المنطلق فعل كثير من الصحابة باجتهاداتهم أموراً، فكانت سنة الرسول في وطريقته قبول ما كان من العبادة والخير ويتفق مع المشروع ولايخالفه، وردَّ ما كان مخالفاً لذلك، فهذه سنته وطريقته التي سار عليها خلفاؤه وصحابته واقتبس منها العلماء رضوان الله عليهم قولهم: إن ما يحدث يجب أن يعرض على قواعد الشريعة ونصوصها فما شهدت له الشريعة بالحسن فهو حسن مقبول، وما شهدت له الشريعة بالمخالفة والقبح فهو الردود وهو البدعة المذمومة، وقد يسمون الأول بدعة حسنة من حيث اللغة باعتباره محدثاً وإلا فهو في الواقع ليس ببدعة شرعية بل هو سنة مستنبطة ما دامت شواهد الشريعة تشهد له بالقبول.

سماها بذلك سيدنا محمد في نفسه حين قال: (من سنَّ في الإسلام ســنة حسـنة فله أجرها وأجر من عمل بها بعده من غير أن ينقص من أجورهم شيء، ومن سـن في الإسلام سنة سيئة كان عليه وزرها ووزر من عمل بهـا بعـده مـن غـير أن ينقـص مـن

۱ – تقدم تخریجه ص (٤٨٦).



قال الإمام النووي رحمه ا لله تعالى: فيه الحت على الابتداء بالخيرات وسن السنن الحسنات، والتحذير من الأباطيل والمستقبحات.

وفي هذا الحديث تخصيص قوله ﷺ: (كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة)، وأن المراد به المحدثات الباطلة والبدع المذمومة.

وسن سنة أو استنانها يعني إنشاؤها باجتهاد واستنباط من قواعـد الشـرع أو عمومات نصوصه، أي من أنشأ سنة حسنة مستنداً في ابتداع ذاتهـا إلى دلائـل الشـرع كان له أجرها، ومن أنشأ سنة سيئة مستنداً في ابتداع ذاتها إلى ما تنكره الشريعة كـان عليه إثمها وإثم من عمل بها<sup>(٢)</sup>.

ولنورد الآن بعض الصور من عمل الصحابة في عهد النبوة وإتيــانهم بمــا لم يـروا رسول الله ﷺ يفعله أو يقوله وإقراره ﷺ على أفعالهم:

١- عن عبد الرحمن بن أبي ليلى قال: (كان الناس على عهد رسول الله ﷺ إذا جاء الرجل وقد فاته شيء من الصلاة أشار إليه الناس فصلّى ما فاته ثم دخل في الصلاة، ثم جاء يوماً معاذ بن جبل فأشاروا إليه فدخل و لم ينتظر ما قالوا، فلما صلى النبي ﷺ ذكروا له ذلك، فقال لهم النبي ﷺ: (سن لكم معاذ)<sup>(٣)</sup>.

وفي رواية سيدنا معاذ بن جبل: (إنه قد سن لكم معاذ فهكذا فاصنعوا)<sup>(٤)</sup>.

۲- وعن العاص بن وائل قال: قدم بكر بن وائل مكة فقال النبي الأبي بكر: (ائتهم فاعرض عليهم)، وفيه: فأتاهم فعرض عليهم الإسلام فقالوا: حتى يجيء شيخنا، قال خلاد: أحسبه قال المثنى بن خارجة، فلما جاءهم قال: من القوم؟ قالوا بنو ذهل بن شيبان فعرض عليهم أبو بكر، قالوا: إن بيننا وبين الفرس حرباً فإذا فرغنا فيما بيننا وبينهم عدنا فنظرنا، فقال أبو بكر: أرأيت إن غلبتموهم أتتبعنا على أمرنا؟

١ – أخرجه مسلم (٢٣٤٨) والنسائي (٢٥٥٣) وأحمد (٤ ٢٥٧) مختصراً والـترمذي (٢٦٧٥) وابـــن ماجــه (7.7). ٢ – من كتاب إتقان الصنعة في تحقيق معنى البدعة للشيخ عبد ا لله بن الصديق الغماري الحسيني. ٣ – أخرجه الطبراني (٢٠ / ٢٧١). ٤ - أخرجه أحمد (٥ (٢٣٣) وصححه ابن دقيق العيد وابن حزم (٢٠ (٢٧٢).

| السنة والبدعة | O TREET O           |                      |
|---------------|---------------------|----------------------|
|               | ، بيان أدلة الصوفية | الموسوعة اليوسفية في |
|               |                     |                      |

قالوا: لا نشترط لك ذلك علينا ولكن إذا فرغنا بيننا وبينهم عدنا فنظرنا فيما تقول، فلما التقوا يوم ذي قار مع الفرس قال شيخهم: ما اسم الـذي دعـاكم إلى ا لله؟ قـالوا: محمد، قال: هو شعاركم، فنصروا على القوم فقال الرسول ﷺ: (بي نصروا)<sup>(۱)</sup>.

فهذا منهم توسل باسمه فل وقد أقرهم على ذلك بل قد قال مؤكداً قولهم: (بي نصروا) وأقر سيدنا أبا بكر عندما قال لهم: (أرأيت ان غلبتموهم أتتبعنا على أمرنا...) وذلك من كمال اعتقاده بأن الرسول صلى الله عليه وسلم أو هو نفسه إن دعا لهم بالنصر فإن الله لن يخزيه لأنه يطلب ذلك لنشر دين الله وإعلاء كلمته.

٣- وعن أبي هريرة رضي ا لله عنه أن نبي ا لله تل قال لبلال عند صلاة الفجر: (يا بلال حدثني بأرجى عمل عملته في الإسلام، فإني سمعت دُفَّ نعليك في الجنة) قال: ما عملت عملاً أرجى عندي من أني لم أتطهر طهوراً في ساعة من ليل أو نهار إلا صليت بذلك الطهور ما كتب لي)<sup>(٢)</sup>.

وفي رواية: قال لبلال: (بم سبقتني إلى الجنة؟ قال: ما أذنت قط إلا صليت ركعتين، وما أصابني حدث قط إلا توضأت ورأيت أن الله علي ركعتين، فقال النبي (بهما) أي نلت تلك المنزلة<sup>(٣)</sup>.

وقال الحافظ ابن حجر في (الفتح): يستفاد منه حواز الاحتهاد في توقيت العبادة لأن بلالاً توصَّل إلى ما ذكره بالاستنباط فصوبه الرسول ﷺ.

٤- وعن أبي سعيد الخدري قال: خرج معاوية على حلقة في المسجد قال: ما أجلسكم؟ قالوا: جلسنا نذكر الله، قال: آلله ما أجلسكم إلا ذاك؟ قالوا: والله ما أجلسنا إلا ذاك، قال: أما إني لم أستحلفكم تهمة لكم وما كان بمنزلتي أحد أقل حديثاً مي، إن رسول الله تلخ خرج على حلقة من أصحابه فقال: (ما أجلسكم؟ قالوا: ما مي، إن رسول الله ونحمده على ما هدانا للإسلام، ومنَّ به علينا، قال: (آ لله ما جلسنا نذكر الله ما مي، إلا ذاك؟) قالوا: والله ما مي، إلا ذاك؟ ما أجلسكم إلا ذاك ما أجلسكم؟ قالوا: والله ما أجلسنا إلا ذاك، قال: أما إني لم أستحلفكم تهمة لكم وما كان بمنزلتي أحد أقل حديثاً مي، إن رسول الله تله خرج على حلقة من أصحابه فقال: (ما أجلسكم؟ قالوا: والله ما مي، إن رسول الله ونحمده على ما هدانا للإسلام، ومنَّ به علينا، قال: (آ لله ما أجلسنا نذكر الله ما أحلسنا إلا ذاك؟) قالوا: والله ما أحلسنا إلا ذاك، قال: (أما إني لم أستحلفكم تهمة أحلوا: أحلسنا نذكر الله ونحمده على ما هدانا الإسلام، ومنَّ به علينا، قال: (آ لله ما أحلسنا إلا ذاك، قال: (أما إني لم أستحلفكم تهمة أحلاما أحلسنا إلا ذاك؟) قالوا: والله ما أحلسنا إلا ذاك، قال: (أما إني أله ما أحلسنا إلا ذاك، قال: (أما أحلسكم؟ قال أحلسكم؟ أحلسنا نذكر الله ونحمده على ما هدانا الإسلام، ومنَّ به علينا، قال: (آ لله ما أحلسنا إلا ذاك، قال: (أما إني لم أستحلفكم تهمة أحلسكم إلا ذاك؟) قالوا: والله ما أحلسنا إلا ذاك، قال: (أما إني لم أستحلفكم تهمة أحلسكم إلا ذاك؟) قالوا: والله ما أحلسنا إلا ذاك، قال: (أما إني لم أستحلفكم تهمة أحلسكم إلا ذاك؟) قالوا: والله ما أحلسنا إلا ذاك، قال: (أما إني الم أستحلفكم تهمة أحلسكم إلا ذاك؟) قالوا: والله ما أحلسنا إلا ذاك، قال: (أما إني الم أحل ما أحلسنا إلا ذاك؟) قالوا: والله ما أحلسنا إلا ذاك؟ أحل ما أحلسنا إلى خالك. أما أحل ما أحلسنا إلى أحل ما أحل ما أحلسنا إلى ذاك؟ أله أحل أحل ما أحل ما

١ – أخرجه الطبراني ورجاله ثقات رجال الصحيح (٥٥٢٠) كما في مجمع الزوائد (٦ /١٠٣٦١). ٢ – أخرجه البخاري (١١٤٩) ومسلم (٢٢٧٤) وأحمد (٢ /٣٣٣) والنسائي في "فضائل الصحابة" (١٣٢) والبغوي (١٠١١) وابن حبان (٢٠٨٥) وأبو يعلى (٢٠١٤) وابن خزيمة (١٢٠٨). ٣ – أخرجه أحمد (٥ /٢٥٣) وابن خزيمة (٩٠٢١) والحاكم (١ /٣١٣) وصححه ووافقه الذهبي والـزمذي (٣٦٨٩) والطبراني في الكبير (١ /١٠١٢).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

لكم ولكنه أتاني جبريل فأحبرني أن الله يباهي بكم اللائكة)<sup>(1)FO(1)</sup>

٥- وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: خرج رسول الله ﷺ فإذا الناس يصلون في ناحية المسجد، فقال ﷺ: (ما هؤلاء؟)، فقيل: أناس ليس معهم قرآن وأبي يصلون في ناحية المسجد، فقال ﷺ: (ما هؤلاء؟)، فقيل: أناس ليس معهم ما يصلون وأبي ابن كعب يصلي بهم وهم يصلون بصلاته، فقال: (أصابوا)، أو قال: (نعم ما صنعوا)<sup>(٢)</sup>.

٣- وعن سيدنا خالد بن الوليد رضي ا تله عنه قال: اعتمرنا مع رسول ا لله عنه عمرة اعتمرنا مع رسول ا لله عنه عمرة اعتمرها فحلق شعره فاستبقت إلى الناصية فأحذتها فاتخذت منها قلنسوتي فجعلتها في مقدم القلنسوة فما وجّهتها في وجه إلا فتح علي)<sup>(٣)</sup>.

٧- وعن سيدنا أنس رضي الله عنه قال: لقد رأيت رسول الله ﷺ والحلاق يحلقه وأطاف به أصحابه فما يريدون أن تقع شعرة إلا في يد رحل منهم<sup>(٤)</sup>.

٨- عن سيدنا أنس بن مالك رضي ا لله عنه قال: كان النبي ﷺ يدخل بيت أم سليم فينام على فراشها فأتيت فقيل لها: هذا النبي ﷺ نـائم في بيتـك على فراشـك، قال: فجاءت وقد عرق واستنقع عرقه على قطعة أديم على الفـراش، ففتحت عتيدتهـا فجعلت تنشف ذلك العرق فتعصره في قواريرها، ففزع النبي ﷺ فقال: (ما تصنعـين يا أم سليم؟)، فقالت: يا رسول الله نرجو بركته لصبياننا قال: (أصبت)<sup>(ه)</sup>.

 ١ - تقدم تخريجه في باب الذكر مع الجماعة وغيره ص (٣٥٦). ٢ - أخرجه ابـن حبـان في صحيحه (٢٥٤١) وأبـو داود (١٣٧٧) وابسـن خزيمـة (٢٢٠٨) والبيهقـي مرسـلاً .(290 7) ٣ - أخرجه ابن الأثير في "أسد الغابة" (٢ (١١١) وصححه الحاكم (٣ (٢٩٩) وأخرجه الطبراني في الكبير (٤ | ٣٨٠٤) وذكره الهيشمي في مجمع الزوائد (١٥٨٨٢) وأبو يعلى (٧١٨٣) وذكره الحافظ في المطالب العالية (٤ |٤٤ . ٤) وعزاه إلى أبي يعلى وفي ســير أعـلام النبـلاء (١ |٣٧٤–٣٧٥) "فلـم أشـهد قتـالاً وهـى معـى إلا رزقت النصر "كذا في المجمع. ٤ – أخرجه مسلم (١٠١٠) وأحمد (٣ ٢٢١). ٥ ~ أخرجه مسلم (١٣٠٥).

السنة والبدعة

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

THE PRINCE GHAZI TRUST

السنة والبدعة

زلت أزاحم الناس حتى وصلت إلى رسول الله الفي فأحدث بيده فوضعها إمّا على وجهي أو صدري، قال: فما وجدت شيئاً أطيب ولا أبرد من يد رسول الله تلي، وقال: وهو يومئذ بمسجد الخيف، وفي رواية ثم ثار الناس يأخذون بيده ويمسحون بهما وجوههم<sup>(۱)</sup>.

١- وعن سيدنا أبي جحيفة رضي الله عنه قال: رأيت رسول الله عنى في
 قبة حمراء، ورأيت بلالاً أخرج وضوءاً فرأيت الناس يبتدرون ذلك الوضوء فمن أصاب
 منه شئ تمسح به ومن لم يصب منه أخذ من بلل صاحبه<sup>(٢)</sup>.

وفي رواية: (شهدت النبي ﷺ بالبطحاء وأتى بلال بفضل وضوئه فابتدره الناس، فنلت منه شيئاً)<sup>(٣)</sup>.

**١٢- و**عن أم ثابت كبشة بنت ثابت أخت حسان بن ثابت رضي الله عنهما قالت: (دخل علي رسول الله ﷺ فشرب من قربة معلّقة قائماً فقمت إلى فيها فقطعته)<sup>(٥)</sup>.

١٣– عن سيدنا ابن عباس رضي ا لله عنهما قال: أتيت النبي ﷺ في آخر الليل فصليت خلفه فأخذ بيدي فحرني حتى جعلني حذاءه، فلما أقبـل رسـول ا لله ﷺ على صلاته خنست، فصلى رسول ا لله ﷺ، فلما انصرفت قال: (ما شأنك؟ أجعلك حذائي فتخنس) فقلت: يا رسول ا لله، أوينبغـي لأحـد أن يصلي بحذائك وأنـت رسـول ا لله

١ - أخرجه أحمد (٤ / ١٦١). ٢ - أخرجه البخاري (٣٧٦) ومسلم (٣، ٥) وأحمد (٤ /٨. ٣) وأبو داود (٦٨٨) والنسائي (٢ /٧٢) وابن خزيمة (٨٤١) والبيهقي في السنن (٢|٢٠٠) وأخرجه الطيالسي (١ (٨٨) والشافعي (١ /٦٦-٢٧) وعبدالسرزاق (۲۳۱٤) وابن أبي شيبة (۱ (۲۷۷) وابن حبان (۱۲٦٨) في صحيحه. ٣ – أخرجه النسائي (١٣٧). ٤ – أخرجه مسلم (٥٩٩٦). ٥ – أخرجه الترمذي (١٨٩٢).

O MOTON ! الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية السنة والبدعة الذي أعطاك الله؟ قال: فأعجبه فدعا لي أن يزيدني الله علماً وفقهاً<sup>(١)</sup>.

1 ٤ - وعن سيدنا أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: حرج رحلان في سفر فحضرت الصلاة وليس معهما ماء فتيمما صعيداً طيباً وصليها ثم وجد المهاء في الوقت فأعاد أحدهما ولم يعد الآخر، ثم أتيا رسول الله تل فذكرا له ذلك، فقال للذي لم يُعِد: (أصبت السنة وأجزأتك صلاتك) وقال للذي أعاد: (لك الأجر مرتين)<sup>(٢)</sup>.

**10** - وعن سيدنا علي رضي ا لله عنه قال: كان أبو بكر يخافت بصوته إذا قرأ، وكان عمر يجهر بقراءته، وكان عمار إذا قرأ يأخذ من هذه السورة وهذه السورة، فذكر ذلك للنبي تلك فقال لأبي بكر: (لِمَ تخافت؟) قال: إني أسمع من أناجي، وقال لعمر: (لِمَ تجهر بقراءتك؟)، قال: أفزع الشيطان وأوقظ الوسنان، وقال لعمار: (لِمَ تأخذ من هذه السورة وهذه (لِمَ تأخذ من هذه السورة)، قال: أنم تأخذ من هذه السورة وهذه (لا)، ثم قال: (فكله طيب)<sup>(T)</sup>.

١٦ عن سيدنا عمرو بن العاص رضي الله: عنه أنه لما بعث في غزوة ذات السلاسل قال: احتلمت في ليلة باردة شديدة البرودة فأشفقت إن اغتسلت أن أهلك فتيممت ثم صليت بأصحابي صلاة الصبح فلما قدمنا على الرسول غيرة ذكروا له ذلك، فقال: (يا عمرو صليت بأصحابك وأنت حنب؟!)، فقلت: ذكرت قول الله تعالى: ﴿ولا تقتلوا أنفسكم إن الله كان بكم رحيماً ﴾<sup>(٤)</sup>، فتيممت وصليت، فضحك رسول الله غيرة ولم يقل شيئاً<sup>(٥)</sup>.

١٧- وحديث سيدنا خباب رضي الله عنه أنه أول من سن الصلاة لكل مقتول صبراً ركعتين<sup>(٢)</sup>.

O MONELLO الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

المحمد الحبشة على المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد الحبشة على المحمد المحبشة على رسول الله على يلعبون في المسجد، قبال الزهري: وأحبرني سعيد بن المسيب أن أبا هريرة قال: دخل عمر.. والحبشة يلعبون في المسجد فزجرهم، فقال رسول الله على (دعهم يا عمر فإنما هم بنو أرفدة)<sup>(۱)</sup>.

السنة والبدعة

وفي رواية: (لتعلم يهود أن في ديننا فسحة)<sup>(٢)</sup>.

**١٩ – و**عن سعيد بن المسيب أن سيدنا بلالاً أتى النبي ﷺ يؤذن بصلاة الفجر، فقيل: هو نائم، فقال: (الصلاة خير من النوم)<sup>(٣)</sup>، فأقرت في صلاة الفجر.

**وفي رواية**: (ما أحسن هذا فاجعله في أذانك)<sup>(٤)</sup>.

وفي رواية: أن المؤذن جاء إلى عمر يؤذنه لصلاة الصبح فوجده نائماً، فقال: الصلاة خير من النوم، فأقره عمر أن يجعلها في أذان الفجر<sup>(٥)</sup>.

• ٢- عن سيدنا عمر رضي ا لله عنه قال: جاء رجل والناس في الصلاة، فقال حين وصل إلى الصف: ا لله أكبر كبيراً والحمد لله كثيراً وسبحان ا لله بكرة وأصيلاً، فلما قضى النبي على صلاته قال: (من صاحب الكلمات؟) قال الرجل: أنا يا رسول الله، وا لله ما أردت بها إلا الخير، قال: (لقد رأيت أبواب السماء فتحت لهن)، قال ابن عمر: فما تركتهن منذ سمعتهن<sup>(٢)</sup>.

۲۱ - وعن سيدنا جابر بن عبد الله رضي الله عنه قال: (أَهَلَّ رسول الله ﷺ فذكر التلبية مثل حديث ابن عمر، قال: والناس يزيدون ذا المعارج ونحوه من الكلام والنبي ﷺ يسمع فلا يقول لهم شيئاً)<sup>(۷)</sup>.

١ – أخرجه البخاري (٢٩٠١) ومسلم (٨٩٣) وأحمد (٢ / ٣٠٨) و ابن حبان (٥٨٦٧) وعبد الرزاق (٢٩٧٢٤) والبيهقي (١٠ | ١٧) والبغوي (١١١٢). ٢ – أخرجه أحمد (٢٢ /١١١) الفتح الرباني. ٣ – أخرجه ابن ماجه بإسناد رجاله ثقات (٧٠٧). ٤ - أخرجه الطبراني (١١/١١). ه – أخرجه مالك في الموطأ (٨٧٨). ٢ – أخرجه مسلم (١٣٥٧) ، والترمذي \_٣٥٩٢) والنسائي (٨٨٤) وأحمد (٢ ٤١). ۷ – أخرجه مسلم (۱۲۸۵) وأبو داود (۱۸۱۳).

292

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية وفي رواية مسلم: وأهلَ الناس بهذا الذي يهلون فلم يُرَدَّر سول الله ﷺ شيئاً ولزم رسول الله ﷺ تلبيته<sup>(١)</sup>.

٢٢ - وعن سيدنا رفاعة بن رافع رضي الله عنه قال: كنا نصلي وراء النبي الله عنه علما رفع رأسه من الركعة قال: (سمع الله لمن حمده)، قال رجل وراءه: ربنا ولك الحمد حمداً كثيراً طيباً مباركاً فيه، فلما انصرف قال: (من المتكلم؟) قال: أنا، قال: (رأيت بضعة وثلاثين ملكاً يبتدرونها أيهم يكتبها)<sup>(٢)</sup>.

قال الحافظ ابن حجر في فتح الباري: (يستدل به على جواز إحـداث ذكـر في الصلاة غير مأثور إذا كان غير مخالف للمأثور وعلى جواز رفع الصـوت بـالذكر مـا لم يشوش).

٢٣ – وعن سيدنا عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أن رجلاً قـال ذات يـوم ودخل في الصلاة: الحمد لله ملء السماء، وسـبح ودعـا، فقـال رسـول الله ﷺ: (من قائلهن؟) فقال: أنا فقال النبي ﷺ (لقد رأيت الملائكة تلقي به بعضها بعضاً)<sup>(٣)</sup>.

٤ ٢ - وعن سيدنا أنس بن مالك رضي الله عنه قال: كنت جالساً مع رسول الله ﷺ في الحلقة إذ جاء رجل فسلّم على النبي ﷺ وعلى القوم، فقال: السلام عليكم، فقال رسول الله ﷺ: (وعليكم السلام ورحمة الله وبركاته)، فلما جلس قال: الحمد الله حمداً كثيراً طيباً مباركاً فيه كما يحب ربنا ويرضى، فقال النبي ﷺ: (والـذي نفسي بيده لقد ابتدرها عشرة أملاك كلهم حريصون على أن يكتبوها فما دروا كيف بيده لقد ابتدرها عشرة أملاك كلهم حريصون على أن يكتبوها قال عبدي)<sup>(3)</sup>

٢٥ – وعن سيدنا رفاعة بن رافع رضي الله عنه قال: صليت مع النبي ﷺ فعطست، فقلت: الحمد لله حمداً طيباً مباركاً فيه مباركاً عليه كما يحب ربنا ويرضى، فلما انصرف قال: (من المتكلم؟ ثلاثاً)، فقلت: أنا، فقال: والذي نفسي بيده لقد ابتدرها بضعة وثلاثون ملكاً أيهم يصعد بها<sup>(٥)</sup>.

١ – أخرجه مسلم (١٢٨٢). ٢ – أخرجه البخاري (٧٩٩) والنسائي (١٠١٦) وأبو داود (٧٧٠) وأحمد (٤|.٤٣) وابن خزيمة (٤١٢).. ٣ – أخرجه أحمد (٣|١٧٩–١٨٠) وذكره الهيثمي في "مجمع الزوائد" (٢٦١٣). ٤ – أخرجه المترمذي (٤.٤).

السنة والبدعة الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

٣٦- وعن سيدنا عِلاقة بن صُحار السليطي التميمي رضي الله عنه أنه أتى النبي علم أقبل راجعاً من عنده، فمرَّ على قوم عندهم رجل موثق بالحديد، فقبال أهله: إنه قد حُدِّئنا أن صاحبكم قد حاء بخير، فهل عندك شيء ترقيه؟ فرقيته بفاتحة الكتاب فبراً، فأعطوني مائة شاة، فأتيت النبي علمي فقال: (حذها فلعمري لمن أكل برقية باطل قد أكلت برقية حق)<sup>(1)</sup>.

٧٧- وعن سيدنا أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أن رهطاً من أصحاب النبي الطلقوا في سفرة سافروها حتى نزلوا على حي من أحياء العرب فاستضافوا فأبوا أن يضيفوهم، فَلُدغ سيد ذلك الحي فسعَوًا له بكل شيء، لا ينفعه شيء فقال بعضهم: أن يضيفوهم، فلَدغ سيد ذلك الحي فسعَوًا له بكل شيء، لا ينفعه شيء فقال بعضهم: لو أتيتم هؤلاء الرهط الذي نزل بكم لعله أن يكون عند بعضهم شيء، فأتوهم فقالوا: يا أيها الرهط، إن سيدنا لدغ فسعينا له بكل شيء، لا ينفعه شيء، فهل عند أحدكم لو أتيتم هؤلاء الرهط الذي نزل بكم لعله أن يكون عند بعضهم شيء، فأتوهم فقالوا: يا أيها الرهط، إن سيدنا لدغ فسعينا له بكل شيء، لا ينفعه شيء، فهل عند أحدكم شيء؟ فقال بعضهم: يا أيها الرهط، إن سيدنا لدغ فسعينا له بكل شيء، لا ينفعه شيء، فهل عند أحدكم شيء؟ فقال بعضهم: نعم وا لله إني لراق، ولكن وا لله لقد استضفناكم فلم تضيفونا، في أنها الراق لكم حتى تجعلوا لنا جُعلاً، فصالحوهم على قطيع من الغنم، فانطلق يتفل ويقرأ وأحمد لله رب العالمين حتى كأنما نشط من عقال، فانطلق يمشي ما به قلبة فما أن ولقا: فأوفوهم جُعلهم الذي صالحوهم عليه نقال بعضهم: الذي رمي الغاني وقال: فأوفوهم جُعلهم الذي صالحوهم عليه فقال بعضهم، المان ويقرأ والحمد لله رب العالمين حتى كأنما نشط من عقال، فانطلق يمشي ما به قلبة ويقال: فأوفوهم جُعلهم الذي صالحوهم عليه، فقال بعضهم: اقسموا، وقال الذي رقى: ولما نفعلوا حتى نأتي رسول الله ظلا فنذكر له الذي كان فننظر ما يأمرنا به، فقدموا على الرسول ظلا فذكروا له فقال: (وما يدريك أنها رقية ثم قال: قد أصبتم، اقسموا على الرسول ظلا فذكروا له فقال: (وما يدريك أنها رقية ثم قال: قد أصبتم، اقسموا واضربوا لي معكم بسهم).

۲۸- وعن سيدنا ابن مسعود رضي الله عنه: أنه قرأ على مبتلٍ في أذنه فأفاق، فقال له الرسول ﷺ: (ما قرأت؟) قال: ﴿أفحسبتم أنما خلقناكم عبثاً﴾<sup>(٢)</sup>، إلى آحر السورة، فقال الرسول ﷺ: (لو أن رجلاً مؤمنا قرأ بها على جبل لزال)<sup>(٤)</sup>.

٢٩ – عن سيدنا أنس رضي ا لله عنه قال: إن النبي ﷺ مـرّ علـى أعرابـي وهـو

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية يدعو في صلاته: يا من لا تسراه العيون ولا تخالطه الظنون ولا يصفه الواصفون، ولا تغيّره الحوادث، ولا يخش الدوائر، ويعلم مثاقيل الجبال، ومكاييل البحبار، وعدد قطر الأمطار، وعدد ورق الأشجار، وعدد ما أظلم عليه الليل وأشرق عليه النهار، ولا تواري منه سماء سماءً، ولا أرض أرضاً، ولا بحر إلا يعلم ما في قعره، ولا جبل إلا يعلم مافي وعره، اجعل خير عمري آخره، وخير عملي خواتمه، وخير أيامي يوم ألقباك فيه، فوكل رسول الله تلخ بالأعرابي رجلاً فقبال: (إذا صلى فأتني به) وكان قد أهدي لرسول الله تلخ ذهب من بعض المعادن، فلما أتساه الأعرابي وهب له الذهب وقبال: (ممن أنت يا أعرابي؟) فقال من بني عامر بن صعصعة يا رسول الله، قال: (يا أعرابي، هل تدري لما وهبتُ لك الذهب؟) قال: للرحم الذي بيني وبينك، قال تلا. حقاً، ولكن وهبت لك الذهب لحسن ثنائك على الله)<sup>(1)</sup>

•٣- عن سيدنا أنس رضي ا لله عنه قال: كنت حالساً مع رسول ا لله في في الحلقة ورجل قائم يصلي، فلما ركع وسجد تشهد ودعا فقال في دعائه: اللهم إني أسألك بأن لك الحمد لا إله إلا أنت بديع السموات والأرض يا ذا الإجلال والإكرام, يا حي يا قيوم، فقال النبي في: (لقد دعا باسم ا لله الأعظم الذي إذا دُعي به أجاب وإذا سئل أعطى)<sup>(٢)</sup>.

٢٩- وعن السيدة عائشة رضي الله عنها أن النبي على بعث رحلاً على سرية وكان يقرأ لأصحابه في صلاته فيختم بـ فقل هو الله أحد، فلما رجعوا ذكروا ذلك للنبي على، فقال: (سلوه لأي شيء يصنع ذلك؟) فسألوه فقال: لأنها صفة الرحمن وأنا أحب أن أقرأ بها، فقال النبي على: (أحبروه أن الله يحبه)<sup>(٣)</sup>.

# نبذة مما أحدثه الصحابة رضي الله عنهم بعد عهد النبوة

أخرج البزار بسنده: خرجنا مع أمير المؤمنين علي بن أبي طالب في يـوم عيـد فسأله قوم من أصحابه عن الصلاة قبل العيد وبعدها فلم يرد عليهم شيئاً، ثم جاءه قوم

١ – أخرجه الطبراني في الأوسط (٩٤٤٤) ورحاله رحال الصحيح والهيثمي في مجمع الزوائد (١٠ /١٧٢٦٧). ٢ – أخرجه الحاكم (١٨٥٦) وقال: صحيح. ٣ – أخرجه البخاري (١٩٤٠) ومسلم (١٨٨٧) والنسائي (٩٩٢) وفي عمـل اليـوم والليلـة (٧٠٣) وابـن حبـان (٢٩٣). الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية في من المراج المحالة المراجة

السنة والبدعة

فسألوه فلم يردّ عليهم شيئاً، فلما انتهينا إلى الصلاة فصلى بالناس فكبر سبعاً ثم خطب الناس ثم نزل فركب فقالوا: يا أمير المؤمنين هؤلاء قوم يصلون! قسال: فما عسيت أن أصنع؟ سألتموني عن السنة، إن النبي ﷺ لم يصل قبلها ولا بعدها، فمن شاء فعل ومسن شاء ترك، أتروني أمنع قوماً يصلون فأكون بمنزلة من منع عبداً إذا صلى.

عن عبد الوهمن بن عبد القاري أنه قال: خرجت مع عمر بن الخطاب ليلة في رمضان إلى المسجد، فإذا الناس أوزاع متفرقون يصلي الرحل لنفسه، ويصلي الرحل فيصلي بصلاته الرهط، فقال عمر رضي الله عنه: إني أرى لو جمعت هؤلاء على قارئ واحد لكان أمثل، ثم عزم فجمعهم على أبي بن كعب، ثم خرجت معه ليلة أخرى والناس يصلون بصلاة قارئهم، قال عمر: نعمت البدعة هذه والتي ينامون عنها أفضل من التي يقومون يريد آخر الليل، وكان الناس يقومون أوله<sup>(۱)</sup>.

قال ابن الأثير في النهاية عند ذكر البدعة الحسنة: (ومن هذا النوع قول عمر رضي الله عنه: نعمت البدعة هذه، لما كانت من أفعال الخير، وداخلة في حيز المدح، سماها بدعة ومدحها، لأن النبي على لم يسنها لهم، وإنما صلاها ليالي ثم تركها، ولم يحافظ عليها، ولا جمع الناس لها، ولا كانت في زمن أبي بكر، وإنما عُمر جمع الناس عليها وندبهم إليها، فبهذا سماها بدعة، وهي على الحقيقة سنة لقوله على: (فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين)<sup>(٢)</sup>، وقوله: (اقتدوا باللذين من بعدي أبي بكر وعمر<sup>(٦)</sup>، وعلى هذا التأويل يحمل الحديث الآخر: كل بدعة ضلالة)<sup>(٤)</sup>، وإنما يريد ما خالف أصول الشريعة و لم يوافق السنة.

وعند البيهقي عن السائب بن يزيد رضي الله عنه بإسناد صحيح قال: كانوا يقومون على عهد عمر بن الخطاب بعشرين ركعة، وكانوا يتوكؤن على عصيِّهم في عهد عثمان من شدة القيام.

 ١ - تقدم تخريجه ص (١٤٨). ۴ – تقدم تخریجه ص (۱٤۹). ٣ – حديث صحيح أخرجه الترمذي (٣٦٦٣) وابن سعد (٢ | ٣٣٤) وأحمد (٥ | ٣٣٩) والطحاوي في مشكل الآثار (٢ | ٨٥) وابن ماجه (٩٧) في المقدمة، والحاكم (٣ | ٧٥)، والخطيب في التساريخ (١٢ | ٢٠) وأبونعيـم في الحلية (٩ |٩ . ١) وابن حبان (٢٩٠٢). ځ – تقدم تخریجه ص (۱٤۹).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE CHAZI TRUST

وأخرج الطبراني عن ابن مسعود رضي الله عنه أنه كمان يقول في التشبهد بعد: السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته: (السلام علينا من ربنا) فيزيد على اللفظ الذي رواه عن النبي ﷺ لفظة: (من ربنا).

وثبت أن النبي تلك كان يلازم في أسفاره كلها القصر فيصلي الظهر والعصر والعشاء ركعتين ركعتين، ولم يثبت قط أنه صلى الرباعية أربعاً في السفر، ومع ذلك فقد صلى عثمان رضي الله عنه في منى أربعاً وأنكر عليه ابن مسعود ثم صلاها معه أربعاً، فلما قيل له، قال: إني أكره الخلاف<sup>(۱)</sup>.

وأخرج ابن أبي شيبة عن سيدنا علي رضي الله عنه أنه قال: ألا يقوم أحدكم فيصلي أربع ركعات ويقول فيهـن: (تم نـورك فهديـت فلـك الحمد، وعظـم حلمك فعفوت فلك الحمد، وبسطت برَّك فأعطيت فلك الحمد، ربنا وجهك أعظـم الوحوه، وجاهك أعظم الجاه، وعطيتـك أفضـل عطية وأهنأهـا، تطـاع ربنـا فتشكر، وتعصى فتغفر، وتجيب المضطر، وتكشف الضر، وتشفي السقيم، وتغفر الذنب، وتقبل التـوب، ولا يجزي بآلائك أحد، ولا يبلغ مدحك قول قائل).

وعن السائب بن يزيد رضي الله عنه قال: كان النداء يوم الجمعة أوله إذا جلس الإمام على المنبر، على عهد النبي ﷺ وأبي بكر وعمر رضي الله عنهما، فلما كان عثمان رضي الله عنه، وكثر الناس، زاد النداء الثالث على الزوراء وهي دار في سوق المدينة، وسمي هذا الأذان ثالثاً باعتبار إضافته إلى الأذان الأول والإقامة، ويقال له: ثان بإسقاط اعتبار الإقامة<sup>(٢)</sup>.

وقتال أبي بكر رضي ا لله عنه لما نعي الزكاة واستباحة دمائهم حتى يُذعنوا له حتى قال قولته المشهورة: وا لله لـو منعونـي عقـالاً كـانوا يؤدونـه إلى رسـول ا لله ﷺ لقاتلتهم عليه، مع قول عمر ومراجعته له ثم إذعانه لرأيه فقال: فعلمت أنه الحق<sup>(٣)</sup>.

وعن سيدنا ابن عمر رضي الله عنه أن تلبية رسول الله على: لبيك الله م

١ – أخرجه البخاري (١١،٧) ومسلم (٢٠٤). ٢ – أخرجه البخاري (٩١٢) وابن ماجه (١١٣٥) وابن خزيمة (١٧٧٣) وأبو داود (١٠٨٧) وأحمد (٣|٤٤٩) والنسائي (١٣٩١) والترمذي (٢١٥). ٣ – أخرجه البخاري (١٣٩٩) ومسلم (١٢٤) والنسائي (٢٤٤٢) وأبو داود (١٥٥٦) والسترمذي (٢٦،٧) وأحمد (١|٩١).

|               | 18.90 | 0 713527 0                             |
|---------------|-------|----------------------------------------|
| السنة والبدعة |       | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية |
|               |       |                                        |

لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك لا شريك لـك، وكان عبد الله بن عمر يزيد في تلبيته: لبيك لبيك وسعديك والخـير بيديـك، لبيـك والرغباء إليك والعمل)<sup>(1)</sup>.

وعن ابن عمر رضي ا لله عنه أيضاً: (أن عمر كان يقول هذه الزيادة في تلبيته)<sup>(٢)</sup>، وكان سيدنا عمر رضي ا لله عنه يزيد أيضاً: (لبيك مرغوب إليك ذا النعماء والفضل الحسن)<sup>(٣)</sup>.

وكان الناس يزيدون في التلبية: (ذا المعارج)().

وذكر الحافظ في المطالب العالية أنه كان سيدنا أنس رضي ا لله عنه يقول في تلبيته: (لبيك حقاً حقاً تعبداً ورقاً).

والذي ثبت عن سيدنا محمد ﷺ فيما رواه عنه البخاري ومسلم وغيرهما أنه كان يستلم الركنين اليمانيين من الكعبة المشرفة، ولم يستلم غيرهما، وصح عن جماعة من الصحابة استلام الأركان الأربعة.

فعن أبي الطفيل قال قدم معاوية وابن عباس الكعبة فاستلم ابــن عبـاس الأركـان كلها فقال له معاوية إنما استلم رسول الله ﷺ الركنين اليمانيين! قال ابن عبـاس: ليـس شيء من البيت مهجوراً<sup>(0)</sup>.

وحكى ابن المنذر ذلك عن جابر وأنس والحسن والحسين رضي الله عنهم: جاء سيدنا عمر بن الخطاب إلى سيدنا أبي بكر رضي الله عنه يقول له: يا خليفة رسول الله تشرير أرى القتل قد استمر في القراء فلو جمعت القرآن في مصحف، فيقول الخليفة: كيف نفعل شيئاً لم يفعله رسول الله تشريج فيقول عمر: إنه والله خير، ولم يزل به حتى قبل، فيبعثان إلى زيد بن ثابت رضي الله عنه فيقولان له ذلك، فيقول: كيف

تفعلان شيئاً لم يفعله رسول الله ﷺ؟ فيقولان له: إنه والله خير، فــلا يـزالان بـه حتـى شرح الله صدره كما شرح صدر أبي بكر وعمر رضي الله عنهما<sup>(١)</sup>.

وقد أقر الشاطبي بهذا العمل وأنه واجب، وسماه مصلحة وأبى أن يسميه بدعــة، لأن البدعة عنده ما قصد بها الزيادة على الشارع، ويعني بهذا البدعة السيئة.

وعن أبي مدينة الدارمي وكانت له صحبة قال: كـان الرحـلان مـن أصحـاب النبي ﷺ إذا التقيا لم يفترقا حتى يقرأ أحدهما على الآخر سورة ﴿والعصر إن الإنسان لفي خسر﴾<sup>(٢)</sup>.<sup>(٣)</sup>

ولما جمع زيد بن ثابت القرآن في صحف، وضعها عند أبي بكر، فلما توفي كانت عند عمر فلما توفي كانت عند حفصة، وفي أوائل خلافة عثمان رضي الله عنه حصل الاختلاف في قراءة القرآن، فقال حذيفة بن اليمان لعثمان رضي الله عنهما: يا أمير المؤمنين أدرك هذه الأمة، قبل أن يختلفوا في الكتاب اختلاف اليهود والنصارى، فأهل الشام يقرؤون بقراءة أبي بن كعب فيأتون بما لم يسمع أهل العراق، وأهل العراق يقرؤون بقراءة عبد الله بن مسعود فيأتون بما لم يسمع أهل العراق، وأهل العراق بعضاً، فأرسل عثمان إلى حفصة أن أرسلي علينا الصحف، ننسخها في المصاحف ثم بندها إليك، فأمر زيد بن ثابت وعبد الله بن الزبير وسعيد بن العاص وعبد الرحمن بن الحارث بن هشام، فنسخوها في المصاحف وأرسل إلى كمل أفق بمصحف، وحبس واحداً بالمدينة، وأمر بما سواه من القرآن في كمل صحيفة أن يحرق وتركوا القراءات الشاذة.

وهذا العمل وإن لم يكن علىعهد النبوة، لكنه يعد من أهم وأكبر حسنات سيدنا عثمان وأكثرها فائدة للإسلام والمسلمين.

وعن سيدنا أنس رضي ا لله عنه: أنه شهد جنازة رجل من الأنصار قال: فأظهروا الاستغفار فلم ينكر ذلك أنس، وأدخلوه من قبل رجل القبر<sup>(1)</sup>.

١ – أخرجه البخاري (٤٦٧٩) والترمذي (٣١٠٣) وأحمد (١ / ١٠) والنسائي في فضائل القرآن (٢٠). ٢ - سورة العصر الآية (٢،١). ٣ – أخرجه الطبراني في الأوسط (١٢٠). ع - آخر جه أحمد (۸ ۸ ۸ – ۹۹).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

0 MXXX 0

وعن سيدنا عمر رضي الله عنه أنــه كـان إذا صلى الجمعة انصرف فقـال: "اللهم إني أحبت دعوتك وصليت فريضتك وانتشرت كما أمرتني فارزقني من فضلـك وأنت خير الرازقين".

السنة والبدعة

وأخرج الطبراني عن سيدنا أنس بــن مـالك رضـي ا لله عنـه أنـه كــان إذا ختــم القرآن جمع أهله وولده ودعا لهم.

وعن داود بن أبي صالح قال: أقبل مروان يوماً فوجد رجلاً واضعاً وجهه على القبر، فقال: أتدري ما تصنع؟ فأقبل عليه فإذا هو أبو أيوب، فقال: نعم، حئت رسول الله ﷺ و لم آت الحجر<sup>(۱)</sup>.

وعن سيدنا ابن عمر رضي الله عنه: أنه كان يقول في تشميت العاطس: "يرحمنا الله وإياكم ويغفر الله لنا ولكم" والمأثور: "فليقل له صاحبه: يرحمك الله، فإذا قال له ذلك فليقل: يهديكم الله ويصلح بالكم"<sup>(٢)</sup>.

وأخرج أحمد في الزهد عن سيدنا أبي صفية رضي الله عنه -رجل من الصحابـة كان خازناً- أنه كان يسبح بالحصي.

وأخرج ابن سعد أن سيدنا سعد بن أبي وقـاص رضـي ا لله عنـه كـان يسبح بالحصي.

وسيدنا أبو هريرة رضي ا لله عنه أيضاً صح عنه أنه كان له حيط فيه ألف عقدة فلا ينام حتى يسبح به. **وقد قال رضي ا لله عنه:** (إني لأستغفر ا لله عز وجــل وأتـوب إليه كل يوم اثني عشر ألف مرة، وذلك على قدر ذنبي)<sup>(٣)</sup>.

وأخرج الطبراني في معجمه الأوسط عن سيدنا علي كـرم الله وجهـه أنـه كـان يعلّم صيغة جديدة في الصلاة على النبي صلى الله عليه وسـلم أولهـا: (اللهـم يـا داحـي المدحوات..).

وأورد الحافظ ابن حجر في المطالب العالية -ورمز له بالصحة- عن ثوبة مولى

١ – تقدم تخريجه ص (١٥٥). ٢ – أخرجه مالك في الموطأ موقوفاً على ابن عمر (١٤٥/٥٢٥). ٣ – وأورده الحافظ ابن حجر في المطالب العالية (٤/٩٤).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

بني هاشم قال: قلت لابن عمر: كيف الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم؟ فقال ابن عمر: (اللهم احعل صلواتك وبركاتك ورحمتك على سيد المرسلين وإمام المتقين وحاتم النبيين محمد عبدك ورسولك إمام الخير وقائد الخير، اللهم ابعثه يوم القيامة مقاماً عموداً يغبطه الأولون والآخرون، وصل اللهم على محمد وعلى آل محمد كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد بحيد).

وعن سيدنا الطفيل بن أبي بن كعب أنه كان يأتي عبدا لله بن عمر فيغدو معه إلى السوق، قال: فإذا غدونا إلى السوق لم يمر عبدا لله على سفاط ولا صاحب بيعة ولامسكين ولا أحد إلا سلم عليه فقلت له: ماتصنع وأنت لا تقف على البيع ولاتسأل عن السلع ولاتسوم بها ولاتجلس في مجالس السوق؟ فقال: يا أبا بطن –وكان الطفيل ذا بطن– إنما نغدوا من أحل السلام لنسلم على من لقيناه<sup>(١)</sup>.

وعن سيدنا ابن عمر رضي الله عنهما أن المسجد على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم كان مبنياً باللبن وسقفه الجريد وعمده حشب النحل، فلم يزد فيه أبو بكر شيئاً وزاد فيه عمر وبناه على بنيانـه في عهـد رسول الله صلى الله عليـه وسلم باللبن والجريد، وأعاد عمده حشباً ثم غيره عثمان فزاد فيه زيـادة كثيرة وبنى حداره بالحارة المنقوشة والفضة وحعل عمده من حجارة منقوشة وسـقفه بالساج (حشب هندي).

وعن سيدتنا عائشة رضي الله عنها قالت: إن المقام كان في زمن النبي صلى الله عليه وسلم وزمن أبي بكر ملتصقاً بالبيت ثم أخره عمر.

وقال الحافظ في فتح الباري: ولم تنكر الصحابة فعل عمر ولا من حاء بعدهم فصار إجماعاً وكأن عمر رأى إبقاءه يلزم منه التضييق على الطائفين أو على المصلين فوضعه في مكان يرتفع فيه الحرج، وتهيأ له ذلك لأنه الذي كان أشار باتخاذ مصلى، وأول من عمل عليه المقصورة الموجودة الآن.

وقال الإمام الشافعي رضي ا الله عنه: (أول من أرزق المؤذنين إمام هدى عثمان ابن عفان).

١ - أخرجه البخاري في الأدب المفرد (١٠٠٦).

السنة والبدعة

6 9169299 6 السنة والبدعة الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية وإن مايعتقدبعض الناس بدعيته وهو ثابت في الأحاديث الصحيحة عن رسول

一流 識.

## **1- مسألة رفع اليدين في الدعاء عامة وبعد الصلاة خاصة** .

فقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (إن ربكم حيي كريم يستحي من عبد وبده إذا رفع يديه إليه أن يردها صفراً<sup>(١)</sup>.

وعن عمير مولى أبـي اللحـم أنـه رأى رسـول ا لله صلـى ا لله عليـه وسـلم عنـد أحجار الزيت قريباً من الزوراء يدعو رافعاً كفيه قبل وجهه<sup>(٢)</sup>.

وفي رواية أخرى عنه (**مقبلاً بباطن كفه إلى وجهة)<sup>(٣)</sup>.** 

وعن سلمان أن رسـول الله صلى الله عليه وسـلم قـال: (إن الله جل وعلا يستحي من العبد أن يرفع إليه يديه فيردهما خائبتين<sup>(٤)</sup>.

وعن أنس قال: كان النبي صلى الله عليه وسلم يرفع يديه في الدعاء حتــى يـرى بياض إبطيه<sup>(°)</sup>.

(وهذه الأحاديث كلها عامة تشمل كل الأوقات)، وفي مشروعية رفع اليدين أحاديث كثيرة أفردها المنذري في جرء سرد منها النووي في (الأذكار) وفي [شرح المهذب] جملة، وعقد لها البخاري أيضاً في [الأدب المفرد] (٢١٤–٢١٦) باباً ذكر فيه عدة أحاديث وانظر كذلك فتح الباري (١٤/١١) -١٤٣) فرفع اليدين مشروع معهود بين السلف والخلف.

١ – أخرجه المترمذي (٢٥٥٦) وحسنه، وأبو داود (٨٨٦١)، والطبراني (٨٤٢١) والبغوي في شسرح السنة (٥٨٨)
 (١٣٨٥) وابن حبان (٨٧٨).
 ٢ – أخرجه أحمد (٥ | ٢٢٢) والمترمذي (٥٥٥) والنسائي (٣ | ٥٥٩) وابن حبان (٨٧٨) والحاكم (١ | ٥٣٥)
 ٣ – أخرجه أحمد (٥ | ٢٢٢) والمترمذي (١١٢٨).
 ٣ أخرجه ابن حبان (٨٧٨) والمترمذي (١١٦٢).
 ٣ أخرجه أحمد (٥ | ٢٢٤) وابن حبان (٨٨٨) والطبراني (٦ | ٥٩٩) وابن حبان (٨٧٨) والحاكم (١ | ٥٣٥)
 ٣ أخرجه أحمد (٥ | ٢٢٢).
 ٣ أخرجه أحمد (٥ | ٢٢٤) وابن حبان (٨٨٨) والطبراني (٦ | ٢٠٢٩) والحاكم (١ | ٥٣٥)
 ٣ أخرجه أحمد (٥ | ٢٢٤) وابن حبان (٨٨٨) والطبراني (٦ | ٢٠٢٩) والحاكم (١ | ٢٩٤) وصححه ووافقه الذهبي وحرجه أحمد (٥ | ٢٢٨).
 ٣ أخرجه أحمد (٥ | ٢٢٤) وابن حبان (٢٨٨) والطبراني (٦ ١٣٦) والحاكم (١ | ٢٩٤) وصححه ووافقه الذهبي وحرجه أحمد (٥ | ٢٢٤) وابن حبان (٨٨٨) والطبراني (٦ ١٣٦) والحاكم (١ | ٢٩٤) وصححه ووافقه الذهبي وحرجه أحمد (٥ | ٢٢٤) وابن حبان (٨٨٨) والطبراني (٦ ١٣٦) والحاكم (١ | ٢٩٤) وصححه ووافقه الذهبي وحرجه أحمد (٥ | ٢٢٤) وابن حبان (٨٨٨) والطبراني (٦ ١٣٣) والحاكم (١ | ٢٩٤) وصححه ووافقه الذهبي وحرجه أحمد (٥ | ٢٢٤) وابن حبان (٨٨٨) والطبراني (٦ ١٣٢) والحاكم (١ | ٢٩٤) وصححه ووافقه الذهبي وحرجه أحمد (٥ | ٢٢٢) وابن (٢٤٢٩).

السنة والبدعة

THE PRINCE GHAZI TRUST and the prince GHAZI TRU

فقد قال الله تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا صلوا عليه وسلموا تسليماً<sup>(١)</sup> وأحاديث الحث على الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم كثيرة تبين فضل الصلاة عليه وما يجنيه العبد جراءها من أنه يصلي الله عليه بها عشراً ويرفع بها عشر درجات ويعطيه بها عشر حسنات ويمحو عنه بها عشر سيئات وما إلى ذلك.

وقـد جـاءت مطلقـة دون تقيدهـا بوقـت دون وقـت فهـي عامـة تشـمل جميـع الأوقات ومعلوم أن العام يعمل به في جميع جزئياته.

على أنه قد ورد الحث عليها في أوقات معينة منها عند الأذان وعند الدعاء وعند دخول المسجد وعند الخروج منه ولكن ذلك ليس بعبرة، فإن تخصيص بعض أفراد العام بالذكر لايخصص العام.

#### ۳- مسألة بناء المساجد على القبور.

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

قال الشيخ عبدا لله بن الصديق الغماري في كتاب اتقان الصنعة:

استدل الذين قالوا بكراهة بناء المساحد على القبر بحديث: (لعن الله اليهود والنصاري اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد<sup>(٢)</sup>.

والحديث صحيح ولكن الاستدلال به غير صحيح لأمور:

١ – أن معنى اتخاذ القبور مساجد: الصلاة إليها تعبداً أو السجود لها.

 ٢- إن عائشة لما روت قوله صلى ا لله عليه وسلم أعقبت بقولها: (ولولا ذلك لأبرزوا قبره، غير أني أخشى أن يتخذ مسجداً).

قال الحافظ في الفتح: قولها: لأبرزوا قبره: أي لكشف قبر النبي صلى الله عليـه وسلم و لم يتخذ عليه الحائل والمراد الدفن حارج بيته.

 ١ - سورة الأحزاب الآية (٥٦). ٢ – أخرجه البخـاري (٤٣٧) ومسلم (٥٣٠) وأبو داود (٣٢٢٧) وأحمـد (٢ |٢٨٤) والبيهقي (٤ |٨٠) وابـن حبان (۲۳۲٦).

الموسوعة اليوسفية في بيان أذلة الصرفية وقل المرابق المرابق المحالية في بيان أذلة الصرفية والبدعة

بقي أمر لابد أن ننبه عليه وهو: إذا كان مسجد مبنياً ثم دفن فيه ميت أو أدخل فيه قبر، فلا يدخله الخلاف في بناء المسجد على القبر لأنه لم يبن عليه والدليل على ذلك أمور:

٢ – استشارة سيدنا أبي بكر للصحابة الكرام في اختيار موضع دفنه عليه
 ١لصلاة والسلام فقال بعضهم: عند المنبر، وقال بعضهم حيث كان يصلي يؤم الناس.

فهؤلاء الصحابة لم يشيروا بدفنه صلى الله عليه وسلم في هـذه الأمـاكن إلا لعلمهم بأن هذا لا يشمله بناء مسجد على قبره، وهؤلاء هم أصحابه الكرام.

٢- أن القبر الشريف أدخل في المسجد النبوي في عهد الوليدبن عبد الملك على يد عمر بن عبد العزيز ولم يغير ذلك عمر في خلافته بأن يفصل الحجرة الشريفة والمسجد بجدار، ولم يفعل ذلك حلفاء بني العباس ولا أرشدهم أحد إليه مع كثرة من زار المسجد النبوي من الأئمة والحفاظ والفقهاء والزهاد وغيرهم وكان الإمام مالك مسموع الكلمة عند المنصور ولو أشار عليه بإقامته حاجز بين القبر والمسجد لفعله، وماذاك إلا لأن إدخال قبر في مسجدٍ ليس كبناء المسجد عليه وهو في المسجد لفعله، إجماع من الأمة عمر وله أرشدهم أحد إليه مع كثرة من والمسجد النبوي من الأئمة والحفاظ والفقهاء والزهاد وغيرهم وكان الإمام مالك ومادو المسجد النبوي من الأئمة والحفاظ والفقهاء والزهاد وغيرهم وكان الإمام مالك مسموع الكلمة عند المنصور ولو أشار عليه بإقامته حاجز بين القبر والمسجد لفعله، وماذاك إلا لأن إدخال قبر في مسجدٍ ليس كبناء المسجد عليه وهو في المسجد النبوي إجماع من الأمة بحميع طبقاتها وأمة النبي صلى الله عليه وسلم لا تجتمع على ضلالة.

ومما يستأنس في هذا الباب حكايـة الله عز وحل لقول الذين اكتشفوا أهل الكهف وقالوا: (لنتخذن عليهم مسجداً (١)) وهم مسلمون كما قال ابن عباس، فذكر الله جل جلاله قولهم ولم ينكر عليهم.

والآن وبعد جميع ما ذكر من صور إحداث الصحابة رضي الله عنهم لأمور في زمن النبوة وبعدها لم تكن موجودة في عهد النبوة، وأنها من باب قوله ﷺ: (مــن سـن في الإسلام سنة حسنة فله أجرها...)<sup>(٢)</sup>.

نستطيع أن نصل إلى قاعدة نجعلها أساساً لنا خلال مسيرتنا في هذه الحياة لنكون دعاة إلى جمع شتات المسلمين ألا وهي: "ليس كل جديد بدعـة"، لأن الحيـاة مـا تـزال

> ۱ – سورة الكهف الآية (۲۱). ۲ – تقدم تخريجه ص (۱۶۹).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية السنة والبدعة

تتحول بأصحابها من حال إلى حال ومن طور إلى طور، وهذه سنة الله تعالى في الكون، فلا مطمع في إمكان التغلب عليها وربطها بمسمار من الثبات والجمود على حالة واحدة على مرِّ الأزمنة والعصور، وكانت هذه التطوّرات موجودة في حياة الرسول عليه الصلاة والسلام وكان يرحب بسنة الحياة إذا لم تكن مخالفة لقواعد الشريعة.

فالبدعة بمعناها الشرعي هي التي يجب الابتعاد عنها والتحذير من الوقوع فيها، وأصل ذلك قول النبي ﷺ: (من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد)<sup>(١)</sup>، وليس المقصود منها معناها اللغوي وهو ما تعارف عليه الناس بأنه كل حديد طارئ على حياة المسلم مما لم يفعله رسول الله ﷺ ولا أصحابه الكرام ولم يكن معروفاً لديهم. إذ لو كان المقصود من قوله ﷺ: (من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد)، المعنى اللغوي إذاً لكان المسلمون اليوم كلهم يعانون من ضلالات لا مفر لهم منها، ويتقلبون في بحار من البدع أينما حلوا وأينما سكنوا: أبنية بيوتهم، وموائدهم، وطراز ثيابهم، والأساليب التي تنهض عليها أنشطتهم الثقافية والعلمية والاجتماعية طامّات متراكمة بدأت بعد عصر الصحابة إلى يومنا هذا، ولا مطمع في إمكانية التغلب عليها!! فلا يعقل إذاً أن يكون المقصود من البدعة هو المعنى اللغوي.

على أننا بعد هذا كله لابدلنا أن نتذكر قول إبراهيم النخعي التابعي: (كانوا يكرهون أشياء لايحرمونها) وكذلك كان مالك والشافعي وأحمد كانوا يتوقون إطلاق لفظ الحرام على مالم يتيقن تحريمه لنوع شبهة فيه أو اختلاف أو نحو ذلك بل كان أحدهم يقول "أكره كذا" لايزيد على ذلك ويقول الإمام الشافعي تارة: أخشى أن يكون حراماً ولايجزم بالتحريم.

يخاف أحدهم إذا جزم بالتحريم أن يشمله قول الله تعالى: ﴿لاتقولوا لما تصف ألسنتكم الكذب هذا حلال وهذا حرام لتفتروا على الله الكذب<sup>(٢)</sup> فمن نحن أمام الإمام الشافعي والإمام أحمد وأئمة السلف الصالح؟!!

> ۱ – تقدم تخريجه ص (۶۸٤). ۲ – ۰ سورة النحل الآية (۱۱٦).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية السنة والدعة THE PRINCE GHAZI TRUST اللك المحلم العلم القدر الذي فقناهم فيه حسى يجور الحام ن العلم القدر الذي فقناهم فيه حسى يجور العام ال والتحليل من ذات أنفسنا؟!! اللهم اهدنا سواء السبيل والحمد لله رب العالمين. This file was downloaded from QuranicThought.com 0.1



أدلة الإستعانة بالقرآن العظيم:

# أ\_من القرآن الكريم

قال الله تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا قد جاءتكم موعظة من ربكم وشفاء لما في الصدور وهدى ورحمة للمؤمنين <sup>(۱)</sup>، وقال أيضاً: ﴿وننزل من القرآن ما هو شفاء <sup>(۱)</sup>، وقال أيضاً: ﴿قل هو للذين آمنوا هدى وشفاء <sup>(۲)</sup>، وقال أيضاً: ﴿ويشف صدور قوم مؤمنين <sup>(۱)</sup>، وقال أيضاً: ﴿وقل رب أعوذ بك من همزات الشياطين، وأعوذ بك رب أن يحضرون <sup>(۵)</sup>، وقال أيضاً: ﴿الذين قال لهم الناس إن النياس قد جمعوا لكم فاخشوهم فزادهم إيماناً وقالوا حسبنا الله ونعم الوكيل فانقلبوا بنعمة من الله وفضل لم يمسمهم سوء واتبعوا رضوان الله والله ذو فضل عظيم <sup>(۱)</sup>، وقال تعالى أيضاً: ﴿وذا النون إذ ذهب مغاضباً فظن أن لن نقدر عليه فانقلبوا منا من الله وفضل لم يمسمهم سوء واتبعوا رضوان الله والله ذو فضل وغيناه من الغم وكذلك ننجي المؤمنين <sup>(۲)</sup>.

ب \_ من السنة الشريفة

عن سيدنا أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: انطلق نفر من أصحاب النبي ين ي سفرة سافروها حتى نزلوا على حـقٍّ من أحياء العرب فاستضافوهم فـأبوا أن يضيّفوهم، فلدغ سيد ذلك الحي، فسعوا له بكل شيء لا ينفعه شيء، فقـال بعضهـم:

١ – سورة يونس الآية (٥٧). ٢ - سورة الإسراء الآية (٨٢). ٣ - سورة فصلت الآية (٤٤). ع - سورة التوبة الآية (١٤). مورة المؤمنون الآية (٩٧-٩٧). ٣ – سورة آل عمران الآية (١٧٢–١٧٤). ٧ - سورة الأنبياء الآية (٨٧-٨٨).

0.4

لو أتيتم هؤلاء الرهط الذين نزلوا لعلهم أن يكون عند بعضهم شيء، فأتوهم فقالوا: يا أيها الرهط إن سيدنا لدغ وسعينا له بكل شيء لا ينفعه شيء، فهل عند أحد منكم من شيء؟ فقال بعضهم: نعم وا لله إني لأرقي، ولكن استضفناكم فلم تضيفونا، فما أنا براق حتى تجعلوا لنا جعلاً، فصالحوهم على قطيع من الغنم، فانطلق يتفل عليه ويقرأ: أ**الحمد لله رب العالمين ف**كأنما نشط من عقال فانطلق يمشي وما به قَلَبة قال: فأوفوهم جعلهم الذي صالحوهم عليه، فقال بعضهم: اقتسموا، فقال الذي رقى: لا تفعلوا حتى نأتي رسول الله تل فنذكر له الذي كان، فننظر ما يأمرنا، فقدموا على رسول الله تل فذكروا له ذلك فقال: (وما يدريك أنها رقية) ثم قال: (قد أصبتم اقتسموا واضربوا لي سهماً)<sup>(1)</sup>.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: قال الله تعالى: (قسمت الصلاة بيني وبين عبدي، فإذا قال العبد: الحمد لله رب العالمين، قال الله تعالى: حمدني عبدي، وإذا قال: الرحمين الرحيم، قال: أثنى عليَّ عبدي، أو مجّدني عبدي، وإذا قال العبد: ملك يوم الدين، قال: فوّض إليَّ عبدي، وإذا قال: إياك نعبد وإياك نستعين، قال فهذه بيني وبين عبدي ولعبدي ما سأل، فإذا قال اهدنا الصراط المستقيم، صراط الذين أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين، قال فهذا عبدي ولعبدي ما سأل<sup>(٢)</sup>.

وعن سيدنا أبي هريرة رضي ا لله عنه أنه قال: جاء رجل إلى النبي ﷺ فقال: يا رسول ا لله! ما لقيت من عقرب لدغني البارحة، قال: أما لو قلت حين أمسيت: (أعوذ بكلمات ا لله التامات من شر ما خلق لم تضرك)<sup>(٣)</sup>.

وعن السيدة خولة بنت الحكيم السلمية رضي الله عنها قالت: سمعت رسول الله ﷺ يقول: (من نزل منزلاً ثم قال: أعوذ بكلمات الله التامات من شر ما حلـق، لم

- ١ أُجرحه البخاري (١٠ |١٧٨) ومسلم (٢٢٠١)، وأبو داود (٣٩٠٠) والترمذي (٢٠٦٤) والنسائي في عمــل اليوم والليلة (١٠٢٨) وابن ماحه (٢١٥٦)..
- ٢ أخرجه البخاري (١١) في القراءة خلف الإمام، ومسلم (٨٧٦) والترمذي (٢٩٥٣) ، وابس ماجة (٣٧٨٤) والنسائي (٣٨)، في فضائل القرآن وأحمد (٢٤١٢) والحميدي (٩٧٣) وابسن خزيمة (٩٩٤) بنحوه والنسائي (٣٨)، في فضائل القرآن وأحمد (٢٤١٢) والحميدي (٩٧٣) وابسن خزيمة (٩٩٤) بنحوه وصححه، وقال العلامة المبرد معلقاً على هذا الحديث: (احتج بعضهم من هذا الحديث على أنه ما قرأ أحد الفاتحة لقضاء حاجة وسأل حاجته إلا قضيت) الاستعانة بالفاتحة ص (٩٩).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST ويضره شيء حتى يرتحل من منزله ذلك) (١) THE PRINCE GHAZI TRUST

وعن عائشة رضي الله عنها أن النبي الله كان إذا أوى إلى فراشه كل ليلة، جمع كفيه، ثم نفت فيهما فقرأ فيهما: **فقل هو الله أحدك، وفقل أعوذ برب الفلق،** وفقل أعوذ برب الناسك، ثم يمسح بهما ما استطاع من حسده يبدأ بهما على رأسه ووجهه وما أقبل من حسده يفعل ذلك ثلاث مرات)<sup>(٢)</sup>.

وعن سيدنا أبي سعيد الخدري رضي الله عنه: (أن جبريل عليه السلام أتى النبي ﷺ فقال: يا محمد اشتكيت؟ قال: نعم، فقال جبريل عليه السلام: بسم الله أرقيك، من كل داء يؤذيك، ومن شر كل نفس أو عين حاسد، الله يشفيك، باسم الله أرقيك)<sup>(٣)</sup>.

وعن سيدنا عثمان بن أبي العاص رضي الله عنه، أنه شكا إلى رسول الله وجعاً يجده في جسده منذ أسلم، فقال النبي ﷺ: (ضع يدك على الذي تألم من جسدك وقل: باسم الله ثلاثاً، وقبل سبع ميرات أعوذ بعزة الله وقدرته من شرِّ ما أجد وأحاذر)<sup>(٤)</sup>.

وعن عمرو بن شعيب عن أبيـه عـن جـده رضـي الله عنهـم أن رسـول الله ﷺ قال: (إذا فزع أحدكم من النوم فليقل أعوذ بكلمات الله التامـات مـن غضبـه وعقابـه وشر عباده ومن همزات الشياطين وأن يحضرون، فإنه لن تضره)<sup>(٥)</sup>.

وكان عبد الله بن عمر رضي الله عنهما يعلمهــن مـن عقـل مــن بنيـه، ومـن لم يعقل كتبها في صك ثم علقها في عنقه.

وعن سيدنا علي رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "حير الدواء القرآن"<sup>(٦)</sup>.

١ - أخرجه مسلم (٨ · ٢٧). ٢ – أخرجه البخاري (٨/ ١٠٠) و (٩/ ٥٦) ومسلم (٢١٩٢) وأبو داود (٢٩٠٢) والترمذي (٣٣٩٩). ٣ – أخرجه مسلم (٢٦٤ه) والترمذي (٩٧٢) وابن ماجـه (٣٥٢٣) والنسـائي في عمـل اليـوم والليلـة (٥٠٠٠) iac (T/NT). ي – أخرجه مسلم (۰۱ ۷۰). أخرجه أبو داود (٣٨٩٣) والترمذي (٣٨٥٣)وقال حديث حسن. ۲ – أخرجه ابن ماجه (۲۰۰۱).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

وعن سيدنا عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: بينا رسول الله ﷺ يصلي، إذ سجد فلدغته عقرب في أصبعه، فانصرف رسول الله ﷺ، وقال: (لعن الله العقرب ما تدع نبياً ولا غيره، قال: ثم دعا بإناء فيه ماء وملح فجعل يضع موضع اللدغة في الماء والملح ويقرأ: ﴿قُلْ هُو اللهُ أُحد..﴾ والمعوذتين حتى سكنت)<sup>(٢)</sup>.

والأحاديث في هذا كثيرة متناثرة في كتب السنة الشريفة ولكـن الدليـل الواحـد يكفي لمن كان اعتقاده متوقفاً حقاً على دليل من الكتاب أوالسنة.

من أقوال السلف الصالح:

قال مجاهد: لا بأس أن يكتب القرآن ويغسله ويسقيه المريض.

**وقال أيوب**: رأيت أبا قلابة كتب كتاباً من القرآن ثم غسله بماء وسـقاه رجـلاً كان به وجع.

وقال العلامة ابن قيم الجوزية رحمه ا لله تعالى:

ومن المعلوم أن بعض الكلام لـ حواص ومنافع بحربة، فما الظن بكلام رب العالمين الذي فضله على كل كـلام كفضل الله على خلقه، الذي هو الشفاء التام والعصمة النافعة والنور الهادي والرحمة العامة، الذي لو أنزل على حبل لتصدّع من عظمته وحلالته، قال تعالى: (وننزل من القرآن ما هو شفاء ورحمة للمؤمنين)<sup>(٢)</sup>، و(من) هنا لبيان الجنس لا للتبعيض، هذا أصح القولين كقوله تعالى: (وعد الله الذين آمنوا وعملوا الصالحات منهم مغفرة وأجراً عظيماً)<sup>(٤)</sup>، فما الظن بفاتحة الكتاب التي لم ينزل في القرآن ولا في التوراة ولا في الإنجيل ولا في الزبور مثلها؟ المتضمنة المي معاني كتب الله، المشتملة على أصول أسماء الرب سبحانه ومجامعها، وهي الله والرب والرحمن والرحيم.

الموسوعة اليوسفية في بيان أذلة الصوفية

وقال رحمه ا لله أيضاً: ولقد مرَّ بسي وقت بمكنة سقمت فيه وفقدت الطبيب والدواء، فكنت أتعالج بها، آخذ شربة من ماء زمزم، وأقرؤها عليها مراراً، ثم أشربه فوجدت بذلك البرء التام، ثم صرت أعتمد ذلك عند كثير من الأوجاع فأنتفع به غاية الانتفاع<sup>(۱)</sup>.

وقال رحمه الله تعالى: "... فما تضمنته الفاتحة من أعظم الأدوية الشافية الكافية وقد قيل: إن موضع الرقية منها (إياك نعبد وإياك نستعين) ولا ريب أن هاتين الكلمتين من أقوى أجزاء الدواء..."(٢).

وقال رحمه الله تعالى أيضاً: "... إن أم القرآن هي السبع المثاني، والشفاء التمام والدواء النافع، والرقية التامة، ومفتاح الغنى والفلاح، وحافظة القوة ودافعة الهمّ والغممّ والخوف والحزن، لمن عرف مقدارها وأعطاها حقها وأحسن تنزيلها على دائه، وعرف وجه الاستشفاء والتداوي بها، والسر الذي لأحله كان كذلك".

وقال أيضاً رحمه ا لله تعالى: "ومن ساعده التوفيق، وأُعينَ بنور البصيرة حتى وقف على أسرار هذه السورة، وما اشتملت عليه من التوحيد، ومعرفة الذات والأسماء والصفات والأفعال، وإثبات الشرع، والقدرة والمعاد، وتجريد توحيد الربوبية الإلهية، وكمال التوحيد والتفويض إلى من له الأمر كله، وله الحمد كله، وبيده الخير كله، وإليه يرجع الأمر كله، والافتقار إليه من طلب الهداية التي هي أصل سعادة الدارين، وعلم ارتباط معانيها بجلب مصالحها ودفع مفاسدها، فإن العافية المطلقة التامة والنعمة الكاملة منوطة بها، موقوفة على التحقيق بها: أغنته عن كثير من الأدوية والرقى، واستفتح بها من الخير أبوابه ودفع بها من الشر أسبابه".

وقال العلامة ابن المبرد رحمه ا لله: ".. وقد شاهدت أنا من نحاح الأمور بها أمراً عظيماً، فقلَّ حاجة من الحوائج تعرض لي من الحوائج الدنيوية والأخروية، فأقرؤها عليها إلا قضيت ونجح أمرها، وكم من حاجة تعسَّرت واستدتْ طرقها<sup>(٢)</sup> وحالت دونها الموانع فقرأتها لنجاحها فقضيت وعادت أتمَّ ما كانت...".

> ۱ – الطب النبوي (۱۳۷–۱۳۹) وزاد المعاد (۳/۱۲۱–۱۲۲). ۲ – الطب النبوي (۱۳۹–۱٤۰). ۳ – استدت طرقها: يمعنى سدت أي: عميت عليه مذاهبها.

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST تم قال رحمه الله تعالى: "وهي سورة عظيمة، فعليك رحمك الله بالإكتار منها

على أمورك وحوائحك، وأدوائك ومهماتك وكل ما عرض لك، وتأمل ذلك تحد منه ما يظهر لك".

وقال رحمه ا لله تعالى أيضاً معلقاً على حديث سيدنا أبي هريرة رضي ا لله عنه: "قسمت الصلاة بيني وبين عبدي.." احتج بعضهم من هذا الحديث على أنــه: مـا قرأ أحد الفاتحة لقضاء حاجة وسأل حاجته إلا وقضيت<sup>(1)</sup>.

وقال العلامة محي الدين بن عربي رحمه الله تعالى: في كتاب روح القلس في (محاسبة النفس) في ترجمة فاطمة بنت أبي المثنى ما نصه: "كانت سورتها من القرآن الفاتحة قالت لي: أعطيت الفاتحة أصرفها في كل أمر شئته"<sup>(٢)</sup>.



 ۱ – الاستعانة بالفاتحة على نجاح الأمور ص (۱۹). ۲ – روح القدس لابن عربي ص (۸٤).

الملاهب



## إذا قال قائل

(فدين الإسلام واحد لامذاهب فيه ولاطرق يجب اتباعها إلا طريق محمد صلى الله عليه وسلم). الله عليه وسلم). وقال أيضاً:

(اعلم أن المذهب الحق الواجب الذهاب إليه والاتباع له هو مذهب سيدنا رسول صلى الله عليه وسلم، ولم يقل الإمام أبو حنيفة ولامالك ولاأحد من الأئمة حذوا بقولي أو تمذهبوا بمذهبي، بل ولا قال ذلك أبو بكر ولا عمر رضي الله عنهم، بل نهوا عن ذلك، فإن كان الأصل هكذا فمن أين حاءت المذاهب؟ ولماذا شاعت وألزمت على ذمم المسلمين، فتدبر وتأمل أنها ما شاعت إلا بعد خير القرون، وما ألزمت إلا من الأمراء الغاشمين والحكام الجاهلين، والعلماء المضلين).

فالجواب: إذا قلنا إن الاتباع ينبغي أن يكون للكتاب والسنة فقط، أليس ذلك ينبغي أن يكون مبنياً علىفهم الصحابة والأئمة المحتهدين. نعم إن أحداً من الصحابة لم يقل خذوا بقولي، ولم يقل أحد أيضاً بأن اتباع واحد بعينه دون الآخر فرض محتم، ولكن اتباع الكتاب والسنة بناء على فهم الصحابة والأئمة المحتهديين لهما إنما يكون باتباع أقوالهم، ولاشك أن هذا لاخلاف فيه، وإنما الإشكال في كيفية اتباع أقوال الصحابة والأئمة المحتهدين رضي الله عنهم.

ففي الماضي اجتهد الصحابة رضي الله عنهم والأئمة الأوائل الذين حاؤوا بعدهم واعتمد بعضهم في اجتهاده على الدليل، واعتمد البعض الآخر على الرأي المعتمد على القياس أو الأصول العامة في الشرع المجمع عليها نحو: (وماجعل عليكم في الدين من حرج)<sup>(۱)</sup>. (لاضرر ولاضرار)<sup>(۲)</sup>. وهكذا، وذلك إما لعدم وصول دليل

١ – سورة الحج الآية (٢٨). ٢ – أخرجـه مـالك (٢|٢٤٥) وأحمـد (١٥|١١٠) وابسَ ماجـه (٢٣٤١) والطـبراني (١١| رقـم ١١٨٠٦)

المذاهب

الموسوعة اليوسفية في بيان أذلة الصوفية

الغير إليه وعدم علمه بالدليل، أو لأن لديه دليلا اعتمد عليه ووجده أقوى من دليل غيره، أو لاختلافه مع غيره في تفسير النص، أو لاختلافهم في نوع الحكم على المسألة، هل هي فرض أو سنة مثلًا، بسبب اختلافهم في قواعد الاجتهاد... وهكذا أما من لم يصله الدليل من الصحابة والأئمة المحتهدين واجتهد برأيه فرأيه ناقشه العلماء المحتهدون فيما بعد حينما صارت الأدلة متوفرة لدى الجميع أي بعد القرن الثالث، فعلماء المذاهب فيما بعد على مر العصور ناقشوا هذه الآراء وأخذوا بما يدعمه الدليل منها وتركوا ما يتعارض مع الأدلة، وليس أدل على ذلك من مخالفة كثيرين من الأئمة في كل مذهب لقول الإمام أو لقول غيره عمالًا بالدليل الأقوى، وسنبين ذلك إن شاء ا لله، وهذا الوضع لم يشكل سبباً هاماً من أسباب نشوء المذاهب واستمرارها.

لكن الوضع الثاني، وهو الحال الذي يكون كل طرف فيه معتمداً على دليل قوي يتمسك به، أوله رأي بدليل غيره، أو تفسير أو حكم مختلف فيه عن تفسير غيره أو حكمه في المسألة، أوله قواعد تختلف عن قواعد غيره في الاجتهاد، هو السبب الأهم في نشوء المذاهب واختلاف الآراء.

ونضرب لذلك مثلاً في اختلاف الصحابة في تفسير قول متعالى: ﴿أولامستم النساء () قال ابن عباس: إن اللمس والمس والمباشرة: الجماع، ولكن الله يكني ما يشاء بما يشاء وقال بعده ابـن حريـر بذلـك واحتـج بحديـت عائشـة الصحيح: (كـان رسول الله صلى الله عليه وسلم يتوضأ ثم يقبّل ثم يصلى ولايتوضاً) (\*).

أما عبدا لله بن مسعود فقد قال: اللمس مادون الحماع، والقبلة من المس وفيهما الوضوء وروى مالك عن عبدا لله بن عمر أنه كان يقول: قبلة الرحل امرأته وجسه بيده من الملامسة، فمن قبل امرأته أو جسها بيده فعليه الوضوء.

وتابعهم على ذلك الشافعي وأصحابه ومالك وأحمد بن حنبل، وقالوا: قد قرئ في هذه الآية –أي قراءة متواترة– (لامستم) و(لمستم). واللمس يطلق في الشبرع على الجس في اليد، قال تعالى: ﴿وَلَوْ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ كَتَابًا فِي قَرْطُاس فَلْمُسَوْهُ

> والبدارقطني (٤ (٢٢٧)، والحاكم (٢٣٤٥) وقال صحيح الإسناد على شرط مسلم ورافقه الذهبي. ١ - سورة المائدة الآية (٦). ٢ - أخرجه أحمد (٢|٩٠) وابن ماجه (٢٥٥٤) ورمز السيوطي لصحته.

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية المذاهب 21122211/272120251124723 THE PRINCE GHAZI TRUST بأيديهم ( ( ) أي حسوه. FOR QUR'ĀNIC THOUGHT

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم لما عز حين أقرَّ بالزنا يعرض له بـالرجوع عن الإقرار: (لعلك قبلت أو لمست) وفي حديث آخر (واليد زناؤها اللمس)<sup>(٢)</sup>.

وأنت تلاحظ أن الاختلاف هنا واقع بين الصحابة الذين كانوا في عصر واحد وفي بلد واحد، وقد اختلفوا في تفسير النصوص وترجيح بعضها على بعض، وكل منهم تمسك بدليله، وتبعهم على ذلك الأئمة الأربعة، ولا شك أن كل طرف من أطراف الخلاف قد اطلع على دليل الآخر في هذه المسألة.

فالإمام مالك هو شيخ الشافعي، والشافعي قرأ على محمد بن الحسن كبير أصحاب أبي حنيفة في العراق، وهو أي الشافعي شيخ الإمام أحمد بن حنبل، ومع ذلك نجد أن هؤلاء الأئمة افترقوا في الحكم في هذه المسألة على افتراق الصحابة و لم يتفقوا على حكم واحد فيها.

وذكر هذه الأقوال وغيرها ابن كثير والقرطبي مثلاً، فلم يقولا: قال العلمساء: إن سبب الحلاف بين الصحابة هنا هو عـدم وصول الدليل إلى من قـال: إن لمس المرأة ينقض الوضوء، ولاقالوا: بخطأ هذا القول وبعدم صحة العمل به كما يفعل بعضهم، بل ذهب بعضهم إلى تأييد القول الأول، وذهب البعض الآخر إلى تأييد القول الثاني على أنه أخذ بظاهر النص، وهو مع ذلك متوافق مع القاعدة الأصولية عندهم، والتي تقـول: إنه يجوز استعمال الكلمة في كل من معناها الحقيقي والمجازي بآن واحد إذا كان ذلسك ممكناً شرعاً وعقلاً.

والملامسة هنا تعني المس على المعنى الحقيقي، والجماع على المعنى المحازي، وفي هذه القاعدة خلاف بين الأصوليين.

والاختلاف في بعض قواعد الاجتهاد وقواعد الأخذ بالأدلمة هـو مـن الأسـباب الهامة في اختلاف الاجتهادات ونشوء المذاهب في الأقوال.

فالأئمة من السلف الصالح رضي الله عنهم وضعوا قواعد وأصولاً لمعرفة أحوال

١ - سورة الأنعام الآية (٢). ٢ - أخرجه البخاري (٦٤٣٨).

|         | TT20849          |                                   |         |
|---------|------------------|-----------------------------------|---------|
| المذاهب | (注意)(注意)(注意)(后下) | وعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية | للو بسو |
|         |                  |                                   | -       |
|         |                  |                                   |         |

الأدلة واستفادة الأحكام الشرعية منها، وهناه القواعد إنما وضعوها ليبينوا المنهج العلمي الصحيح للاجتهاد وتفسير النصوص واستنباط الأحكام، وليقطعوا الطريق على من يفهم من النصوص فهماً لايستقيم مع الشرع، ولا يصح في الدين وأول من فعل ذلك هو الإمام الشافعي رضي الله عنه في (الرسالة).

وهذه القواعد تنبئق من دلالات اللغة وفقهها، والأساليب الصحيحة في فهم النصوص واستنباط الأحكام، وهي بمثابة ميزان تستقيم عليه هذه الأمة في فهم الكتـاب والسنة، وتحتكم إليه عنـد الاختـلاف في تفسير النصوص وتأويلها، وعنـد الاجتهـاد والنظر في المبادئ والأحكام.

ومعلوم أن الصحابة رضي الله عنهم كانوا في غنيًّ عن هذا المنهج، لأنهم كانوا يجتهدون بناء على سليقتهم في اللغة وفطرتهم السليمة في فهم معاني النصوص، وهم الذين عاشوا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم، ووقفوا على أسباب نزول الآيات القرآنية، وورود الأحاديث النبوية الشريفة، وعرفوا أسلوب الفهم الصحيح للدين، فساغ لهم ذلك الاجتهاد.

أما الذين جاؤوا بعدهم فقد صاروا يعانون من شوائب العجمة، وظهور الزندقة وظهور من يتاجرون بالشبهات والصناعة الجدلية وأساليب اللحاج للتشويش على المسلمين، ولإقحام أسباب الريبة في الطريق إلى الفهم الصحيح للعقيدة والأحكام، وهم ممن لازالوا متأثرين بعقائدهم الفاسدة، وأديانهم السابقة، فكان لابد من وضع هذا المنهج الذي سمي بعلم أصول الفقه وهذا مثال يوضح لنا صورة من صور اختلاف العلماء في بعض القواعد الأصولية مما أدى إلى اختلافهم في بعض الأحكام الفقهية مع وجود الأدلة:

يقول ابن حجر في "الخيرات الحسان" في معرض الدفاع عــن أبــي حنيفـة والـرد على من قال إنه خالف صرائح الأدلة من غير حجة:

وأما مخالفته (أعني خبر الواحـد) لظـاهر عمـوم القـرآن، لأن أبـا حنيفـة لا يـرى تخصيص عمومه أي عموم القرآن بخبر الواحد لأن خبر الواحد ظـني الثبـوت، والقـرآن قطعي الثبوت، وتقديم أقوى الدليلين واجب.

من ذلك خبرا: (لا صلاة إلا بفاتحة الكتاب) محالف لعموم: ﴿ فاقرؤوا ما تيسر منه (<sup>٢</sup>). لذلك جعل الحنفية قراءة أي آية من القرآن شرطاً لصحة الصلاة للنص المذكور: ﴿فاقرؤوا ما تيسر منه ، وجعلوا قراءة الفاتحة واجباً من الواجبات، فلو لم يقرأ شيئاً من القرآن في الصلاة لم تصح صلاته، ولو قرأ شيئاً غير الفاتحة صحت مع الكراهة، لأنه أنقص واجباً من واجبات الصلاة وهو تعيين قراءة الفاتحة، وتعيين الفاتحة إنما اعتبروه من الواجبات لخبر الآحاد المذكور: مع مراعاة العمل بالدليل الثاني، ولكنهم لم يجعلوا الدليل الثاني خبر الآحاد بمرتبة المتواتر بحيث لوترك العمل به لم يصح العمل بالمتواتر، لأنه ليس بدرجته في الثبوت.

أما الشافعية فإنهم يـرون تخصيص عمـوم القـرآن بخـبر الواحـد ولـو كـان دون المتواتر في المرتبة، ولذلك جعلوا قراءة الفاتحة فرضاً، مع أن الآية تفيـد كفايـة قـراءة مـا تيسر من القرآن وقالوا: إن الحديث يخصص الآية ولو كان دونها في الثبوت.

ثم يقول ابن حجو: (وأما مخالفة حبر الآحاد للسنة المشهورة لأن الخبر المشهور أقوى من خبر الآحاد، كخبر الشاهد واليمين، فإنه مخالف لعموم الخبر المشهور:(البينة على المدعي واليمين على من أنكر)<sup>(٣)</sup>. وأما كونه زائداً على القرآن كهذا، فإن الذي في القرآن رجلان أو رجل وامرأتان، فالشاهد واليمين زائد عليهما –أي على الخبر المشهور والقرآن – ولذلك رده).

ثم يقول ابن حجر: (إذا تقرر ذلك علم منه نزاهة أبي حنيفة رحمه الله مما نسبه إليه أعداؤه والجاهلون لقواعده، بل لمواقع الاجتهاد من أصلها، من تركـه لخـبر الآحـاد بغير حجة، وأنه لم يترك خبراً إلا لدليل أقوى عنده وأوضح).

وقال ابن حزم: (جميع الحنفية مجمعون على أن مذهب أبي حنيفة أن ضعيف الحديث عنده أولى من الرأي، فتأمل هذا الاعتداد بالأحاديث وعظيم حلالتها وموقعها عنده).

المذاهب

وهذا الحال بالنسبة للاهتمام بالأحاديث النبوية لم يكن ميزة أبسي حنيفة وحده أو الأحناف الذين بنوا مذهبهم على هذه القاعدة وحدهم، وإنما كان ميزة جميع أئمة المذاهب وعلمائها، ولكن اجتهاداتهم في ترجيح الأدلة، وطرق استفادة الأحكام منها هو سبب الاختلاف الذي وقع في أقوالهم.

الملجب

وهكذا نرى مما مّر من الأمثلة أن اختلاف الأئمة رضي الله عنهم قد كمانت لـه أسباب علمية وموضوعية وجوهرية، أدى إليها اجتهادهم الصحيح والمشروع والمبني على أساس الكتاب والسنة.

لاكر الدكتور إبراهيم سلقيني في كتابه (أصول الفقه الإسلامي): أن الـدارس لأصول الفقه يتعرف على الطريقة العلمية الصحيحة التي كتب بها هذا الـتراث العظيم من الفقة الإسلامي والمعايير الدقيقة العميقة التي كانت متحكمة في أذهان كاتبيه ومهيمنة على بحوثهم.

فيطمئن الباحث إلى أنهم لم يكتبوا إرضاءً لنزعة شخصية، أو انبعاثاً عن هـوىً متبع، أو تحقيقاً لمطلب دنيوي، أو محاراةً لتسلط عابث، ويتخذ مـن فقههـم ومنهجهـم فيه نموذجاً يحتذي به، ويتأكد الباحث أن أسباب الاختلاف بين الأئمة والمذاهـب هي أسباب موضوعية علمية وليست أسباباً شخصية.

فإذا أدركنا أن أسباب الاختلاف بين الأئمة والمذاهب هي أسباب موضوعية علمية، أدركنا أن هذا الاختلاف هو توسع في الاجتهاد، وفسحة في الأحكام المستفادة من نصوص الكتاب والسنة لا خروج عن مضمونهما وأصولهما، فبالاختلاف هنا هو نتيجة طبيعية للاجتهاد وأدركنا أن كل محتهد مصيب بما وصل إليه من طريق الاجتهاد الذي أقره الشارع عليه وذلك إذا عرف أدلة الغير، وكان مقتنعاً بدليله وبما أوصله إليه اجتهاده، وبذلك لايكون هذا النوع من الاجتهاد هو المقصود بالذم الذي ذم به رسول الذ صلى الله عليه وسلم المختلفين، ولا هو المقصود من التحذير الذي حذر منه رسول الله صلى الله عليه وسلم بالحديث الشريف (وإنه من يعش منكم فسيرى اختلافاً كثيراً، فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين)<sup>(1)</sup>.

١ – أخرجه أبو داود(٢٠٢٤) والترمذي (٢٦٧٨) وابن ماجه في المقدمة (٤) وأحمد (٤ / ١٢٦).

04.

المذاهب

ولكن الاختلاف الذي حذر منه رسول الله صلى الله عليه وسلم هو الـذي يخرج بأصحابه عن دائرة الإسلام، لا الاختلاف الذي يدور ضمن هـذه الدائرة، وأن الفِرَقَ الضالة غلامتها أنها تخـرج عن الكتـاب والسنة، ولذلك قـال صلى الله عليه وسلم: (فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين)، وسنة الخلفاء الراشدين شيء غير سنته، ولكنه معتمد عليها، وهنا تنبغي الإشارة إلى أن سنته وسنة حلفائه إنما تفهم على ضوء ما يفهمه العلماء الثقات من الأمة كأئمة المذاهب ومن جاء بعدهم رضوان الله تعالى عليهم أجمعين، فتكون سنتهم كسنة الخلفاء الراشدين منية رسول الله تعالى عليهم أجمعين، فتكون سنتهم كسنة الخلفاء الراشدين مبنية على سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم ويمثلون بمحموعهم أهل السنة والحماعة.

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

ولذلك يقول شيخ الإسلام زكريا الأنصاري رضي الله عنه: لو لابيان رسول الله صلى الله عليه وسلم والمحتهدين لنا ما أجمل في الكتاب والسنة لما قدر أحد منا على ذلك، وهذا الذي بينوه من مجمل الكتاب والسنة بعضهم قال عنه فرض وبعضهم قال عنه واحب كقراءة الفاتحة في الصلاة وبعضهم قال: يصح العمل بتركه، وبعضهم قال: لايصح كالنية في الوضوء مثلاً وهكذا كانت أقوالهم مختلفة بحسب ما وصلت إليه احتهاداتهم رضي الله عنهم.

والحاصل أن هذه القواعد التي وضعها السلف الصالح رضي الله عنهم وأولهم الشيخ الشافعي لاستنباط الأحكام من النصوص والاجتهاد في فهم الكتاب والسنة، قد أحذوها من نصوص القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة وقواعد اللغة العربية وإجماعات الصحابة المدونة في كتب أصول الفقه، هذه القواعد إما أن تكون صحيحة وإما أن تكون غير صحيحة، فإذا كانت صحيحة، فلا يسعنا إلا أن نقبل نتائجها التي وصل إليها المجتهدون عبر القرون الماضية بناء عليها، ولو تسببت هذه القواعد في وقوع الاختلاف في الاجتهادات بينهم طالما أن هذا الاختلاف ناتج عن الاجتهاد، والاجتهاد حق المجتهدين، ولو سرنا عليها فلن نصل لغير ما وصلوا إليه وإن كانت غيرصحيحة فكيف وضعها الأئمة وأولهم الشافعي رضي الله عنه؟ وكيف سار عليها علماء الأمة عبر العصور الإسلامية؟.

إننا إن أحذنا بهذه القواعد والموازين سلَّمنا لمن أخــذ بهـا فيمـا وصـل إليـه مـن الاجتهاد في فهم الكتــاب والسـنة وقبـول النصـوص أوردّهـا، لأن عملـه هـذا مبــني في

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

الأصل على الكتاب والسنة إذ أن هذه القواعد مستنبطة منهما، وإن لم نأخذ بها خرجنا عن منهج السلف وأئمة المسلمين عبر عصور الإسلام في فهم الكتاب والسنة، ونحن ندعي اتباعهم في فهمهم لهما، وهم إنما فهموهما وضبطوا فهمهما بناءً على هذه الأصول.

المذاهب

#### هل نقحت هذه المذاهب؟

فإن قال أحدهم: (ولما كان من أكبر أسباب الخلاف بين المذاهب الفقهية هو ظهور الفقيه ونشوؤه قبل استكمال جمع السنة، وتدوينها ودراشتها وتحقيقها وشرحها، وكان من الواجب بعد أن تم للسنة الجمع والتمحيص والشرح والتحقيق أن يعاد النظر في آراء المذاهب المختلفة لتعدل وتنقح بناءً على ذلك، ولكن تعصب كل قوم لمذهبهم وإمامهم وضيق صدرهم عن الرجوع عن قوله، وضعف علمهم، كل ذلك حال دون إعادة النظر في كثير من المسائل الموجودة في كل مذهب مما ظهر بطلانه وتهافت دليله).

فالجواب: أن القول [بأن أئمة المذاهب بعد استكمال جمع السنة وتدوينها، أي بعد نهاية القرن الثالث الهجري، لم يقوموا بدراستها وتحقيقها وتمحيصها ولم يعيدوا النظر في أقوال أئمة مذاهبهم، ولم ينقحوها بناءً على ذلك، ولكن كل قوم قد تعصبوا لإمامهم وضاق صدرهم عن الرجوع عن قوله وكانوا جهلة مما حال ذلك كله دون إعادة النظر في الكثير من المسائل الموجودة في كل مذهب مما ظهر بطلانه وتهافت دليله]، باطل وغير صحيح، وهذا الكلام إن دل على شيء فإنما يدل على أن الفكرين وأمانتهم، وضربوا بالسنة عرض الحائط، وأحذوا بالأقوا المحالفة لها ظلماً وعدواناً، وهذا أكثر علماء المذاهب والمحقين من أقوام الأثمة الأربعة كانوا متهمين في دينهم وأمانتهم، وضربوا بالسنة عرض الحائط، وأحذوا بالأقوال المحالفة لها ظلماً وعدواناً، وهذا كذب صريح على علماء المذاهب، وشتم خطير لأمانتهم وصدقهم، وطعن في ونظروا في أقوال وأدلة الغير أيضاً، وكانوا يرجعون عن أقوال أئمتهم ونقحوها، ونظروا في أقوال وأدلة الغير أيضاً، وكانوا يرجعون عن أقوال أئمتهم لدى توفر الدين ليس مثله طعن، فإن علماء المذاهب قد أعادوا النظر في أقوال أئمتهم ونقحوها، ونظروا في أقوال وأدلة الغير أيضاً، وكانوا يرجعون عن أقوال أئمتهم ونقحوها، المدين والدليل الأقوى لديهم، وليس أدل على ذلك من تعديل الكثير من أقوال المدين والدليل الأقوى لديهم، وليس أدل على ذلك من تعديل الكثير من أقوال المديم والدليم الماء ولم تبت في المداهم إلا الحوال أئمتهم ونقحوها، ونظروا في أقوال وأدلة الغير أيضاً، وكانوا يرجعون عن أقوال أئمتهم لدى توفر المدين والدليل الأقوى لديهم، وليس أدل على ذلك من تعديل الكثير من أقوال الموالم الماهم الذهب بعد أن عرف أدلة الغير فيها أو التي أقرها غيره من أئمة مذهبه،

وتعرضت للدراسة من آلاف الأئمة الكبار في كل مذهب، عمن شهدت لهم الأمة عبر العصور بعلمهم وأمانتهم، وعدالتهم].

حتى الأئمة الحنفية رضـي ا لله تعـالى عنهـم الذيـن اشـتهروا بأصحـاب الـرأي، نحدهم يقدمون العمل بالحديث الضعيف (إذا لم يوجد لمسألة دليل غيره) على القياس.

ويقول الشيخ يوسف النبهاني رحمه الله تعالى في رسالته (السهام الصائبة): ومن راجع تخريج أحاديث الهداية للإمام الزيلعي – المتوفى سنة (٣٦٣هـ)- يتحقق أن مذهب الإمام أبي حنيفة رضي الله تعالى عنه هـو أيضاً مذهب أهـل الحديث كباقي المذاهب إذ القاعدة عند جميعهم الاستدلال على المسألة من القرآن فإن لم يجد فيه دليلاً لها فمن السنة فإن لم يوجد فمن الإجماع فـإن لم يوجد فحينئذ يقيسون على أقرب المسائل إليها وأشبهها بها بما ثبت دليله بالكتاب أو السنة أو الإجماع.

وقد مرّ كلام ابن حجر الهيثمي عن ابن حزم بذلك، ومثله يذكره ابن القيم في إعلام الموقعين حيث يقول إن أصحاب أبي حنيفة رحمهم الله تعالى مجمعون على أن ضعيف الحديث مقدم على القياس والرأي وعلى ذلك بناء مذهبه.

وفي كتاب نصب الراية يعرض الإمام الزبلعي رضي الله عنه بعض أدلة المذهب الحنفي كما يعرض فيه أدلة الغير أيضاً من الحديث، ونجد فيه أن الحنفية اطلعوا على السنة اطلاعاً واسعاً وأحذوا بها.

ويقول الشيخ المحقق محمد زاهد الكوثري في مقدمة له على كتاب نصب الراية: (وكتاب الزيلعي هذا يجد فيه الحنفي صفوة ما استدل به أئمة المذهب من أحاديث الأحكام، ويلقى المالكي فيه نقاوة ما خرجه ابن عبد البر في (التمهيد) و(الاستذكار) وخلاصة ما بسط عبد الحق في كتبه في أحاديث الأحكام، والشافعي يرى فيه غربلة ما خرّجه البيهقي في (المسند والمعرفة) وغيرهما، وتمحيص ما ذكره النووي في (الجموع) و(شرح صحيح مسلم)، واستعراض مابينه ابن دقيق العيد في (الإلمام) و(الإمام) و(شرح العمدة) وكذلك الحنبلي يلاقي فيه وجوه النقد في كتاب (التحقيق) لابن الجوزي و(تنقيح التحقيق) لابن عبد الهادي وغير ذلك من الكتب المؤلفة في أحاديث الأحكام، بل يجد الباحث فيه سوى ما في الصحاح والسنن والمسانيد والآثار والمعاجم من أدلة الأحكام أحاديث في من مصنف ابن أبي شيبة – أهم كتاب في نظر

المذاهب

الفقيه ومصنف عبد الرزاق وتحو هما مما ليس بمتناول يد كل ساحث اليوم. ثم يقول: وهذا حافظ واحد من حفاظ الحنفية قمام بمثل هذا العمل العظيم الذي وقع موقع الإعجاب الكلي بين طوائف الفقهاء كلهم، في عصره وبعد عصره، فمن قلَّب صحائف هذا الكتاب، ودرس ما في الأبواب من الأحاديث تيقن أن الحنفية في غاية التمسك بالأحاديث والآثار في الأبواب كلها، ولكن لاتخلوا البسيطة من متعنّت يتقول فيهم إما جهلاً أو عصبية حاهلية... فمرة يتكلمون في أحذهم بالرأي عند فقدان النص، مع أنه لافقه بدون رأي، ومرة يرمونهم بقلة الحديث، وقد امتلأت الأمصار بأحاديثهم.... إلخ.

ويقول الشيخ عبد السلام عيرط: وقد حاولت أن أنظر في بعض الأقوال التي يدعي اللامذهبيون أن الأئمة حالفوا الحديث الصحيح فيها أو أنها لم تصل إليهم ولا إلى أتباعهم فرأيت أن هذه الأحاديث قد وصلت إليهم وإلى أتباعهم وفهموا منها غير الذي فهمه دعاة اللامذهبية، وبعضها وصل إليهم ولم يأخذوا به لمعارضته بعموم الكتاب أو أحاديث أحرى، ولكن هؤلاء ليس عندهم قواعد في الأصول والترجيح، يسيرون عليها حتى يصلوا إلى الفهم الصحيح ويعرفوا الصواب.

وهذه كتب أهل المذاهب في الحديث والفقه والأصول أكبر دليل على أن علماء المذاهب قد حققوا مذاهبهم ونظروا في أدلة الغير وأحذوا بما هو أقرب للكتاب والسنة، ولكن كل حسب احتهاده وفهمه للنصوص وقواعد الاستنباط التي اعتمد عليها ورآها أفضل لفهم النصوص ومعرفة الأحكام وما هذه الشهادات التي مرت من هؤلاء العلماء وغيرهم بعد معرفتهم لكتبهم وأقوالهم، وما استمرار الأئمة والعلماء والآلاف المؤلفة من أكابر هذه الأمة وصالحيها عبر القرون على هذه المذاهب إلا الدليل الأكبر والبرهان الأعظم على أن هذه المذاهب قد درست ونقحت وبينت على الكتاب والسنة من غير زيغ ولا انحراف.

وإن الذي يقول غير ذلك إنما يحمله على ذلك القول جهله وقلة علمه وسوء ظنه بالمسلمين، وإن من الغريب أن تجد أناساً من المسلمين يسيئون الظن بهذا الجمهور الواسع من أتباع المذاهب، ويشككون بهم إلى الحد الذي يخالفون فيه النصوص التي شهدت لهذه الأمة وعلمائها وهم يزعمون الدعوة إلى الإصلاح. الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية المدارية المراجعة المراجع المالية المراجع

لقد قال الله تعالى في القرآن الكريم: ﴿ كنتم خير أمة أخرجت للناس ﴾ (١).

قال ابن كثير: يخبر تعالى عن هذه الأمة المحمدية بأنهم خير الأمم.

وروي من حديث رسول ا لله صلى ا لله عليه وسلم: (فضلت هذه الأمة على سائر الأمم)<sup>(٢)</sup>، وقد ساق ابن كثير الأحاديث الكثيرة والمختلفة عن فضل هذه الأمة.

ومنها ما روي عن حصين بـن عبـد الرحمـن عـن النبي صلى الله عليه وسلم: (عرضت عليّ الأمم فرأيت النبي ومعه الرهط، والنبي ومعـه الرحـل والرحـلان، والنبي وليس معه أحد، إذ رفع لي سـواد عظيـم، فظننت أنهـم أمـتي، فقيـل لي: هـذا موسى وقومه، ولكن انظر إلى الأفق الأحمر، فنظرت فإذا سواد عظيـم، فقيـل لي: هـذه أمتـك ومعهم سبعون ألفاً يدخلون الجنة بغير حساب ولا عذاب)<sup>(٣)</sup>.

ويقول ابن كثير: ومن الأحاديث الدالة على فضيلة هـذه الأمة وشـرفها وكرامتها على الله عز وجل، وأنها خير الأمم في الدنيا والآخرة ما ثبت في الصحيحين عن ابن مسعود قال: قال لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم: (أما ترضون أن تكونـوا ربع أهل الجنة) فكبرنا، ثم قال:(ألا ترضون أن تكونـوا ثلث أهـل الجنة) فكبرنا، ثمم قال:(إني لأرجو أن تكونوا شطر أهل الجنة)<sup>(3)</sup>.

ثم روي بعدة روايات كقول النبي صلى ا لله عليه وسلم: (أهل الجنة يوم القيامة عشرون ومئة صف أنتم منهم ثمانون صفًاً)<sup>(٥)</sup>، وقوله صلى الله عليمه وسلم:(أنتم ثلث أهل الجنة أو نصف أهل الجنة)<sup>(١)</sup>.

المذاهب

E PRINCE CHAZI TRUST

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

وهل هذه الأمة المقصودة هنا إلا السلف من الصحابة والتابعين وأهل المذاهب الذين تتهممون علماءهم بالتعصب الموقع بالكفر من جراء ردِّهم للآية والحديث وأحذهم بقول مذهبهم المخالف.

أين أنتم من حديث النبي صلى الله عليه وسلم: (إن الله يبعث لهذه الأمـة علـى رأس كل مئة سنة من يجدد لها أمر دينها)<sup>(١)</sup>.

فهل حصل التجديد الذي يعنيه رسول الله صلى الله عليه وسلم أم لم يحصل؟ ومن الذي كان يقوم به؟ أليس علماء المذاهب الذين تطعنون بهم وتتهمونهم وتضللون من سار على مذاهبهم؟ وهل الأمة إلا أهل هذه المذاهب؟!.

أين أنتم من الحديث الذي رواه جمع من المحدثين عن جمع من الصحابة رضي الله عنهم عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنـه قـال: (يحمـل هـذا العلـم مـن كـل حلف عدوله ينفون عنه تحريف الغالين وانتحال المبطلين وتأويل الجاهلين)<sup>(٢)</sup>.

والذي قال النووي رهمه ا لله في شرحه: هذا إخبار منه صلى الله عليه وسلم بصيانة هذا العلم وحفظه وعدالة ناقليه، وأن الله تعالى يوفق له في كل عصر خلفاً من العدول يحملونه وينفون عنه التحريف فلا يضيع، وهذا تصريح بعدالة حامليه في كل عصر، وهكذا وقع و لله الحمد، وهو من أعلام النبوة، ولا يضرّكون بعض الفساق يعرف شيئاً من علم الحديث فإن الحديث إنما هو إخبار بأن العدول يحملونه لاأن غيرهم لايعرف شيئاً منه.

ما رأيكم بشهادة رسول الله صلى الله عليه وسلم بهذه الأمة؟ وما رأيكم بقول الإمام النووي هذا؟ أليس هؤلاء العدول من كل عصر هم من أتباع المذاهب؟ أليست هذه شهادة رسول الله صلى الله عليه وسلم بالعدالة لهم ولمن تبعهم بإحسان أيضاً؟!. ألا ينبغي أيها الأخوة أن تنتبهوا إلى هذه النواحي، وأن لايحملكم الغرور والكبر والتعصب للرأي والثقة الزائدة بالنفس على اتهام الأمة وعلمائها، والطعن بمن شهد لهم الكتاب والسنة؟.

> ً ١ – أخرجه أبو داود (١٤٢٩)، والحاكم (٤ ٢٢١) والطيراني في الأوسط (٦٥٢٣). ٢ – أخرجه البزار (١٤٣) وذكره الهيئمي في مجمع الزوائد (٦٠١). ٣ – تهذيب الأسماء واللغات.



فإن قيل: (لا تقل إنه وحد في كل مذهب على ممر القرون علماء محققون هذبوا المذاهب وحققوا أقوالها، وتركوا ما فيها من ضعف وخطأ. وهذا الإمام النووي مثلاً رجح بعض الأقوال خلاف مذهبه الشافعي، لاتقل ذلك لأننا نعلم أن أكثر علماء المذاهب والمحققين فيها لم يفعلوا ذلك بل كمان كل عنايتهم وهمهم الدفاع عن مذاهبهم فقط، وكانوا يبحثون في الأدلة بروح التعصب لمذاهبهم، ويحاولون تقويتها النووي فهو واحد من مئات لم يفعلوا فعله، ثم هو نفسه لم يسلك هذه الطريق، ويترك رأي مذهبه في كل مسألة رأى فيها ضعف دليله، بل فعل ذلك في مسائل قليلة، وربما النووي فهو واحد من مئات لم يفعلوا فعله، ثم هو نفسه لم يسلك هذه الطريق، ويترك رأي مذهبه في كل مسألة رأى فيها ضعف دليله، بل فعل ذلك في مسائل قليلة، وربما على المعاد والمتوارث، ويحاول التفلت من قيود التعصب المذهبي، وإنك لتلمس فرقاً على المعاد والمتوارث، ويحاول التفلت من قيود التعصب المذهبي، وإنك لتلمس واضحاً بين ما كتبه النووي في المحموع وبين ما كتبه في شرحه لصحيح مسلم، حيث حاول أن يبحث الأمور بروح موضوعية متجردة حرة)!!

هذا هو رأي المنكرين في علماء الأمة الذين مروا على المذاهب عبر القرون، وعليه فإن أقل منكر من المنكرين هو أحرص على دين الله، وأكثر غيرةً على كتاب الله تعالى وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم من كل هؤلاء العلماء والأئمة فأنت ترى المنكر يتحرق على الانتصار للكتاب و السنة ويتفانى في سبيل التمسك بهما، والذود عنهما، بينما ترى وللأسف آلاف الأئمة والعلماء والشيوخ من هذه الأمة، يصرون على مخالفتهم للشريعة، ويتعصبون زوراً وبهتاناً للأقوال المناقضة لها على الرغم من عدم قناعتهم بها، ويتواطؤون على إقناع الناس بالخطا، من غير خوف من الله ولا وجل، حتى الإمام النووي، شيخ الإسلام، هو نفسه لم يسلك طريقة المنكرين و لم يرك رأي مذهبه في كل مسألة رأى فيها ضعف دليله، إلا في مسائل قليلة، وما الكتاب الذي ألفه في الفقه الشافعي، وهو يعلم أن الناس سيتلقونه عنه ويتعلمون دينهم منه، إلا شاهد ودليل على أن النووي لم يكن موضوعياً في بحثه، و لم يكن متحرداً ولا حراً في نقله للعلم وتقريره للشرع.

وأمام هذه النظرة التي تشمل معظم علماء الأمة، والآلاف المؤلفة منهم، يجد

المسلم سؤالاً يطرح نفسه، ترى هل درس المنكرون تراجم كل هولاء الأئمة وكتبهم وأعمالهم قبل أن يحكموا عليهم بهذه التهمة؟ أم هل هذا بإمكانهم؟ لكنه ما إن ينظر في بعض التراجم لهؤلاء العلماء حتى يكشف كذب هذه التهمة الموجهة إليهم، وحرأة هذا المتهم الذي يريد أن يشوه سيرتهم، ويخيل للناس تواطأهم عبر القرون الطويلة على الكذب، زاعماً أنه ينتصر للكتاب والسنة، وأنه جاء بعد كل هذه العصور ليدعو إلى ما تجاهلت الأمة الدعوة إليه، وليصحح ما تغافلت الأمة عن تصحيحه.

المذاهب

ونتناول مثالاً على ذلك مختصراً لترجمة الإمام النووي الشافعي، وذلك نقـلاً عن تذكرة الحفاظ للحافظ الذهبي رحمه الله تعالى، يقول الذهبي: (النووي: الإمام، الحافظ، الأوحد، القدوة، شيخ الإسلام، علم الأولياء،محي الدين، أبو زكريا يحيى بن شرف بن مري الشافعي، صاحب التصانيف النافعة، لازم الاشتغال والتصنيف ونشر العلم والعبادة والأوراد والصيام والذكر، والصبر على المعيشة الخشنة في المأكل والملبس.

قال ابن العطار: ذكر لي شيخنا رحمه الله تعالى أنه كان لا يضيع وقتاً في ليل ولا في نهار حتى في الطريق، وأنه دام ست سنين ثم أخذ في التصنيف والإفادة والنصيحة، وقول الحق، قلت: مع ما هو عليه من المحاهدة بنفسه والعمل بدقائق الورع والمراقبة وتصفية النفس من الشوائب ومحقها من أغراضها.

كان حافظاً للحديث وفنونه ورجاله وصحيحه وعليله، رأساً في معرفة المذهب وقال ابن العطار: كلّمته في الفاكهة -أي بأن يأكل من فواكه دمشق فلم يكن يأكل منها ورعاً- فقال: دمشق كثيرة الأوقاف وملاك لمن تحت الحجر والتصرف لهم، ولا يجوز إلا على وجه الغبطة لهم، ثم المعاملة فيها على المساقاة وفيها خلاف، فكيف تطيب نفسي بأكل ذلك.

وكان يواجه الملوك والظلمة بالإنكار، ويكتب إليهم ويخوفهم با لله تعالى.

وقال ابن فرج: الشيخ محي الديمن قمد صار إلى ثلاثية مراتب، كمل مرتبية لو كانت لشخص لشدت إليه الرحال: العلم والزهد والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

**وقال الشيخ قطب الدين اليونييني:** كان –أي النووي– أو حد زمانه في العلــم والورع والعبادة والتقلل وحشونة العيــش، وفي دار العـدل في قضيـة الغوطـة لمـا أرادوا

وضع الأملاك على بساتينها رد عليهم ذلك، وقام على الملك الظاهر في مسائل غيرها، فحكي عن الملك الظاهر أنه قال: (أنا أفزع منه). ا. هـ كلام الذهبي وجاء في طبقات الشافعية الكبرى لابن السبكي: (الشيخ العلامة محي الدين أبو زكريا، شيخ الإسلام، أستاذ المتأخرين، وحجة الله على اللاحقين، والداعي إلى سبيل السالفين).

هذه هي صورة الإمام النووي عند أعلام الأمة فهو حافظ وقدوة ومحي الدبن، وصاحب التصانيف النافعة، يصف ويفيد وينصح، ويقول الحق، مع ما هو عليه من المجاهدة بنفسه، والعمل بدقائق الورع والمراقبة الله عز وجل....وبعد، فهل يتصور من رجل هذا حاله وهذه سيرته أن يسير على رأيه ويقرره في كتبه ولا يتركه وهو يرى خطأه وضعف دليله وقد تحصل لديه الأصح؟!

إذن فأين عمله بدقائق الورع؟ وأين مراقبته لله؟ وأين غيرته على الحق،وأين نصحه وإفادته إذا كان يقرر في تصنيفاته وكتبه ما يراه مخالفاً للصحيح من الكتاب والسنة، ولماذا سمي محققاً للمذهب الشافعي؟ ثم هل خدع به هؤلاء الذين يشهدون به هذه الشهادات؟ أم أنهم متهمون في دينهم وأقوالهم مثله، لا شك أن هذا القول الشاني هو الذي يرجحه المنكرون، ويعللون ذلك بخوف الجميع من الرأي العام المذهبي الذي كان يلهب بسياطه ظهر كل عالم يخرج عن المعتاد المتوارث، ويحاول التفلت من قيره التعصب المذهبي.

وليت شعري، أين شجاعة النووي إذن؟ أين جرأته التي كان يواجه بها الملوك، ويأمر بها بالمعروف وينهى عن المنكسر؟ ويقـوم علىالملـوك حتـى يـرد الحـق إلى نصابـه ويقف في وجه الباطل حتى يمنعه، ومـن أي شـيء يخـاف هـذا الرجـل إذا كـان الملـك يخاف منه ويفزع؟.

هل بقي ما يرده عن كلمة الحق عندما يريد أن يقولها؟ هل يتصور أن مثـل هـذا الرجل الذي لا يخاف في الله من الملوك والظلام يخاف من الناس والعوام وهو على هذه الدرجة العالية من النزاهة والتقوى والورع والعلم؟!!

ثم كيف يؤلف كتابه المجموع في الفقه الشافعي، وهو مغلوب على أمره؟ فيقـرر فيه ما ليس مقتنعاً به، وينقل فيه ما يخالف الصحيح من كتاب الله وسنة رسوله، وهـو يرى تلامذته من كبار العلماء، ويعلم أنهم سوف ينقلونه عنه إلى الناس، وكيف بقيـت

المذهب

المذاهب

المواربة هذه خافية على علماء الأمة والمداهب قروناً شتى؟ حتمى جاء المنكرون اليـوم فاكتشفوها وفضحوا أمرها، إنها تساؤلات يجيبنا إليها العلماء الأكثر علماً من هؤلاء المنكرين والأئمة الأكثر معرفة وفهماً للشرع ولكلام النووي في (المجموع) وفي (شرح صحيح مسلم) فيبطلون بها هذه التهم التي افتراها هؤلاء الناس على هذا الإمام الجليل والتي لا تليق إلا بالفساق والمتهاونين والمنافقين.

ويقول سيدنا الشيخ صالح الفرفور -رحمة الله تعالى- في شرحه على الأربعين النووية عند ترجمة الإمام النووي -رضى الله عنه-: (ومن أشهر ما كتب - أي النووي - في الفقه الشافعي شرح المهذب للشيرازي المسمى (المجموع)، وهـو أعظم ما كتب - أي النووي - في الفقه، ولم يصنف في مذهب الإمام الشافعي على مثل أسلوبه لكنه لم يكمله.

قال الأسنوي وابن الملقن: (ليته أكمله ونقصت كتبه كلها).

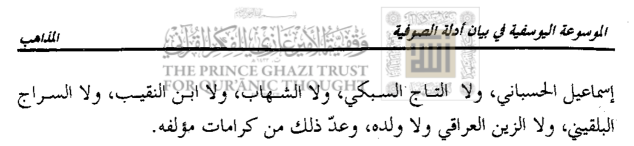
وقال ابن كثير في تاريخه: (إنه لو كمل لم يكن له نظير في بابه، لأنه أبدع فيه وأجاد وأفاد، وأحسن الانتقاء وحرر الفقه في المذهب وغيره، وحقق الحديث على ما ينبغي، وبحث في اللغة، ولا أعرف في كتب الفقه (أي الفقه الشافعي) أحسن منه).

وقال في طبقات الشافعية متحدثاً عن المجموع: (سلك فيه طريقاً وسطاً ســهلاً جامعاً لأشتات الفضائل، وعيون المسائل، ومذاهب العلماء، ومفردات الفقهاء وتحرير الألفاظ وبيان صحة الحديث من سقمه، وبالجملة فهو كتاب ما رأيت أحداً نسج على منواله من المتقدمين ولا حذا على أمثاله مصنف من المتأخرين).

وقال العثماني: (إنه لا نظير له، ولم يصنف مثله، ولكنه ما أكمله ولا حول ولا قوة إلا بالله إذ لو أكمله ما احتيج إلى غيره -أي في فقه الشافعية - وب عرف قدره واشتهر فضله).

وقد حاول السبكي تكملة شرح المهذب، وقال في أول التكملة مترجماً للنووي رحمه ا لله: (الشيخ الإمام العلامة، علم الزهاد،وقدوة العباد، محي علوم الأولين، وممهد سبل الصالحين) ووصل في التكملة إلى كتاب التفليس.

وقال الحافظ السخاوي: ولم يتهيأ إكماله لأحد ثمن انتدب لذلك من العلماء لا



وهكذا أخي المسلم، يستبين لك من خـلال مـا مـرَّ جهـل هـوَلاء النـاس بالفقـه والحديث، وقصورهم في العلم والفهم، من خلال أقوالهم الشاذة التي يخالفون فيهـا مـن هو أوثق منهم، ويخطئون فيها من هو أصوب قولاً منهم، ويطعنون فيها بأصح ما اتفـق عليه العلماء، ويتحاملون فيها على الأكابر والفضلاء.

وما أكثر ما يصدق على هؤلاء قول الشاعر:

إذا وصف الطائيَّ بالبخل مادرٌ وعيرَ قساً بالفهامة بالله وقال الدجى يا صبحُ لونُك حائلُ وقال الدجى يا صبحُ لونُك حائلُ وطاولت الأرضُ السماءَ سفاهةً وفاخرت الشهبَ الحصا والجنادلُ فيا موت زُر إن الحياة ذميمةً ويا نفس جدي إن دهرك هازل

ولو قرأنا تاريخ المذهب الشافعي مشلاً لوجدنا أنه قد مر على المذهب أئمة عظماء وكبار وأتقياء، هم الذين وضعوا أحكامه وحققوا أدلتها وبينوا اعتمادها على الكتاب والسنة، وكانوا محل ثقة الناس بهم واتباعهم لهم وتمسكهم بهم وإليك أمثلة عنهم من كل قرن<sup>(۱)</sup>. فهذا أبو العباس أحمد بن أبي أحمد الطبراني الشهير بابن القاضي صاحب التصانيف المشهورة – التحليص والمفتاح وأدب القاضي، وله مصنف في أصول الفقه، وكان إماماً جليلاً، توفي سنة (٢٢هم).

وهذا أبو العباس أحمد بن عمرو بن سريج: كان يفضل على جميع أصحاب الشافعي له مصنفات كثيرة، يقال: إنها بلغت (٤٠٠ مصنف) توفي (٣٠٦هـ).

وهذا أبو عثمان بن سعيد الأنماطي الذي اشتهرت به كتب الشافعي وتوفي ســنة (٣٨٨هـ).

١ – عن كتاب تاريخ التشريع الإسلامي لخضر بك باختصار، وكتاب تاريخ التشريع للشيخ الدكتور عبد اللطيف الفرقور.

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية المذاهب

وأولئك هم بعض أصحابه في العراق أما أصحابه في مصر فهم

يوسف بن يحيى البويطي المصري، وهو أكبر أصحاب الشافعي المصريين، تفقه بالشافعي وحدث عنه وعن عبد الله بن وهب وغيرهما، وله المختصر المشهور الـذي اختصره من كلام الشافعي، وكـان الشافعي يعتمده في الفتيا ويحيل عليه إذا جاءته مسألة، واستخلفه على أصحابه بعد موته، فتخرج به أئمة تفرقوا في البلاد ونشروا علم الشافعي في الآفاق، توفي سنة (٢٣١هـ).

ومنهم أبو إبراهيم إسماعيل بن يحيسى المزنىي المصري – ولـد سـنة (١٧٥هــ) – وهو الذي ألف الكتب التي عليها مدار مذهب الشافعي، وأخذ عنه كثيرون من علمـاء حراسان والعراق والشام – توفي سنة (٢٦٤هـ).

ومنهم الربيع بن سليمان المرادي وحرملة بـن يحيـي التحيبي ويونـس بـن عبـد الأعلى الصدفي، وكلهم قد ألفوا في فقه الشافعي ونشروا عنه مذهبه.

ثم جاء بعدهم أئمة المذهب أبو إسحاق إبراهيم بن أحمد المروزي إمام عصره في الفتوى والتدريس في القرن الثالث والرابع، توفي سنة (٣٤٠)هـ.

وهذا محمد بن سعيد بن أبي القاضي الخوارزمي صاحب كتاب الحاوي والعمدة القديمين في فقه الشافعية في نفس العصـر، وهـذا أبـو بكـر أحمـد بـن إسـحاق الضبعـي النيسابوري صاحب كتاب الأحكام، توفي سنة (٤٣٢هـ).

وهذا أبو السائب عتبة بن عبد الله بن موسى القاضي أحـد العلمـاء الأئمـة أول من ولي قضاء القضاة ببغداد توفي سنة (٣٥٠) هـ.

وهذا القاضي أبو حامد أحمد بن بشر المروزي صاحب كتاب الجامع وهو محيط بالأصول والفروع وهو عمدة عند أصحاب الشافعي توفي سنة (٣٦٢هـ).

وهذا القفال أكبر فقهاء الشافعية بما وراء النهـر، وعنـه انتشـر فقـه الشـافعي بمـا وراء النهر، توفي سنة (٣٦٥هـ).

وهذا أبو حامد الإسفراييني، انتهت إليه رياسة بغداد في العلم في عصره، والـذي قال القدوري في حقه: هو أفقه من الشافعي، توفي سنة (٤٠٨هـ). الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية ومعتم المتحاري المحالي المحالي المداهب

وهذا أحمد بن محمد الضبي صنف المحموع والمقنع واللباب، توفي سنة (٤١٥)هـ وإبراهيم بن محمد الاسفراييني، وطاهر بن عبد الله الطبري، انتهت إليه رياسة العلـم في بغداد في عصره وعنه أخذ العراقيون العلم، توفي (٤٥٠)هـ.

وهذا علي بن محمد الماوردي صاحب الحاوي والإقداع في الفقه، توفي سنة (٣٥٠) هـ وهذا أبو إسحاق الشيرازي وابن الضباع في القرن السادس وأبو المعالي عبد الملك بن عبد الله الجويني المعروف بإمام الحرمين وإمام المشرق، صنف النهاية في الفقـه لم يصنف في المذهب مثلها، توفي سنة (٤٨٧)هـ.

وعبد الواحد بن إسماعيل الروياني صاحب كتاب البحر إمام أئمة المذهب.

وحجة الإسلام الغزالي الذي قالوا عنه: بأنه مجدد القرن الخامس.

وهذا ابن أبي عصرون قاضي القضاة في دمشق، وعبد الكريم بن محمد القزويــني الرافعي الذي قيل عن كتابه: (فتح العزيز) لا مثل له، وكان من أفراد زمانه، وكــان في الفقه عمدة المحققين وصل إلى درجة الاجتهاد، توفي سنة (٦٢٣)هـ.

وهذا شيخ الإسلام يحيى بن شرف النووي وقد مر الكلام عنه مفصـلًا، ولـه في المذهب الشافعي كتب كثيرة منها المجموع والمنهاج، توفي سنة (٦٧٦)هـ.

وهذا تقي الدين السبكي الفقيه الأصولي والمحدث وله كثير من المؤلفات وقمد أكمل شيئاً من كتاب المجموع للنووي، توفي سنة (٧٥٦)هـ.

وهذا شيخ الإسلام زكريا الأنصاري الذي انتهت إليه رياسة العلم في مصر، لـه تآليف كثيرة في الفقه والحديث وغيرهما، منها في الفقه (منهاج الطلاب) وشرحه المسمى (فتح الوهاب)، وله (تحفة الباري شرح صحيح البحاري) توفي سنة (٩٢٦)هـ وهذا شهاب الدين بن حجر الهيثمي، كان بحراً في الفقه وقدوة الأئمة في زمانه، لـه مؤلفات قيمة منها (تحفة المحتاج شرح المنهاج للنووي) و(الزواجر عن اقتراف الكبائر) وغير ذلك، توفي سنة (٩٩٩)هـ.

كل هؤلاء وغيرهم مروا عبر القرون العشرة الأولى وكانوا بحاراً في العلم ومشالاً في التقوى والورع والمخافة مـن الله عزوجـل، وكتبهـم وأقوالهـم هـي عمـدة المذهـب الشافعي.

|         |                        | 0 113553                               |
|---------|------------------------|----------------------------------------|
| المذاهب |                        | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية |
|         | A VIC                  |                                        |
|         | THE PRINCE GHAZI TRUST |                                        |

وأمثال هؤلاء قد مروا على بقية المداهب، وكانت كتبهم وأقوالهم واحتهاداتهم هي سبب نشوء المذاهب واستمرارها وتمسك الناس بها، وبقاء الإسلام واستمراره، فهل هؤلاء الأئمة هم العلماء المضلون الذين يقصدهم المنكرون؟!!

إنني كمسلم يخاف من الله ويغار على دينه ويصيبه كثير من الأسى والحزن عندما يرى مثل هذا الطعن يوجه إلى صميم الإسلام من خلال توجيهه إلى أئمته وعلمائه وعامة أهله، وذلك بأيدي مسلمة، أراني لا أحد ما أقوله لهؤلاء الذين يزعمون ذلك إلا قولي: إن كانت عندكم مخافة من الله وإيمان باليوم الآخر، وإن كنتم تحسبون حساباً للوقوف بين يدي الله عز وجل فاتقوا الله... اتقو الله أيها المسلمون... اتقوا الله في أوليائه... اتقوا الله في أمة سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم، اتقوا الله ولا تقلوا الله في أوليائه... الموا الله في أمة ميدنا محمد صلى الله عليه وسلم، والم الله ولا تقفوا بين يديه خصوماً لهؤلاء الأئمة الكبار يوم القيامة، لا تتهموا أئمة الإسلام، لا تشكروا المسلمين بعلمائهم، لا تشكروا المسلمين بدينهم وما وصلهم عن طريق هؤلاء الثقات، وأسأل الله أن يجعل لرجائي هذا سبيلاً إلى قلوبكم.

### هل يحرم التزام مذهب معين

اجتهد المنكرون في الحكم على من يقلـد مذهباً معيناً بأنـه يحـرم عليـه ذلـك، وأوجبوا عليه عدم التزام مذهب معين لعدة أمور رأوها أنها أدلة على ذلك الحكم.

قالوا: (إن التزام المذهب خطأ وبدعة في الدين لأمور منها: أن عدم التزام مذهب هو الأصل والأيسر والأقرب إلى الفهم الصحيح لمراد الله تعالى، لأن الله تعالى حين أمر الجاهل بسؤال أهل الذكر لم يحدد واحداً معيناً منهم بل أطلق ذلك، ومن المعروف أن المطلق يبقى على إطلاقه حتى يأتي ما يقيده).

أقول: وهذا السبب كما يفهم منه عدم وجوب الأخذ من أكثر من واحد، فالأمر مباح إن شاء أخذ المقلد أو المتبع من واحد وإن شاء أخذ من أكثر، وليس هناك ما يوجب عليه أن يأخذ من أكثر من واحد، والقول بأن الأصل كان كذلك مخالف للواقع.

وذكر الدكتور محمد سعيد رمضان البوطي في اللامذهبيــة ص (٧٩) عــن شذرات الذهب لابن العماد (١٤٨/١): ومعلوم أن اتباع مذهب معين لا يعتـبر اتباعـاً

المذاهب

وفقته لانتخاذه لفكر القلاه

لإمام المذهب فحسب، وإنما هو اتباع لجمهور من العلماء ثمن ساروا على هذا المذهب ودعوا إليه وألفوا فيه كتبهم وعلموها للناس، فإذا عرفنا أنهم كانوا من حيرة الناس، وهم معظم علماء هذه الأمة فكيف يستسيغ هؤلاء المنكرون تضليلهم وتسفيه عملهم والحكم عليه بأنه بدعة محرمة يجب الرجوع عنها؟!!.

MOSTERS (

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

ثم إن القول بأن الأيسر والأقرَب إلى الفهم الصحيح لمراد الله تعالى هو عدم التزام مذهب بعينه عكس الواقع تماماً، فإن الذي يجد أهل قريته أو بلده على مذهب واحد وحالة واحدة في العمل بالأحكام، غير متفرقين بين أقوال هذا المجتهد وأقوال ذاك يسهل عليه معرفة أحكام دينه وتعلمها أكثر بكثير من أن يجد هناك أقوالاً مختلفة بين المجتهدين لا يعرف أيها الأصح وأيها بإمكانه أن يختاره.

الذي يجد نفسه يسير على مثل ما يسير عليه الناس يكون أكثر راحة في نفسـه من الذي يجد نفسه مخالفاً لغيره في أعماله.

وسنتكلم فيما بعد عن عدم إمكانية توحيد الناس في مذهب واحد وعدم إمكانية تركهم يأخذون من أي محتهد شاؤوا لما يتَرتب على ذلك من وقوع العنت والمشقة على الناس من جراء اختلاف أحوالهم وأفعالهم، وأن حصرهم في أربعة مذاهب أسهل بكثير من ترك كل واحد منهم على مذهب مختلف عن غيره.

أما السبب الثاني في عدم صحة اتباع مذهب معين فقد جاء عن المنكر: (وأن عدم التزام مذهب معين واحب للتفريق بين اتباع المعصوم صلى الله عليه وسلم واتباع غير المعصوم، لأن من يلتزم اتباع مذهب ما يكون قد سوى في واقع الأمر بين اتباع النبي المعصوم صلى الله عليه وسلم وبين اتباع الفقيه الذي يخطئ ويصيب).

الرد: ذكرنا فيما مرّ أن اتباع النبي المعصوم صلى الله عليه وسلم، إنما يكون باتباع أقوال أهل الذكر، واتباع المذهب إنما هو اتباع لجمهرة كبيرة من العلماء، فكيف لا يكون المتبع للمذهب متبعاً للمعصوم، وهل يستطيع أن يرجع إلى نصوص الشرع لينظر فيها كما نظر فيها الذين يتبعهم وغيرهم ليكون متبعاً للمعصوم تماماً؟.

ومن أين له ذلك؟ وقد كفاه ذلك من هو أقدر عليه منه وهم جمهرة العلماء في مذهبه، وهو يتبعهم بناء على ذلك، فإذا قلنا إنهم لم يفعلوا ذلك فهذا كذب عليهم

الملأحب الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

وافتراء وطعن بهم قد بيناه فيما مرّ، وإذا عرفنا أنهم فعلوا ذلك عرفنا أن اتباعهم إنما هو اتباع للمعصوم، ولكن بالصورة الصحيحة لا بالاجتهاد لجهل وغير علم.

ويقول الدكتور محمد سعيد حفظه الله في كتاب اللامذهبية: (ولو أن الناس جميعاً عرفوا كيفية اتباع المعصوم والوسيلة إلى فهم المراد من كلامه لما انقسموا إلى قسمين: مقلدين ومحتهدين، ولما قال الله تعالى للصنف الأول: (فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون)<sup>(1)</sup>، فقد أمرهم باتباع أهل الذكر مع أنهم غير معصومين و لم يأمرهم بالرجوع إلى ألفاظ الكتاب والسنة مع أنهما معصومان)

### وقال أحد المنكرين

(وإن فعل الصحابة والسلف الصالح من أهل القرون الثلاثة الفاضلة الذيـن أمرنـا بالاقتداء بهم هو عدم الالتزام بمذهب معين، فكان الذي لايعرف استنباط الأحكام مـن الأدلة الشرعية فيهم يسأل أي واحد من العلماء دون تعيين).

**الرد**: مر معنا أن هذا لم يكن عاماً بين الناس، فقد كان هنــاك مـن يتبـع واحـداً بعينه أو جماعة بعينها، ثم إن الظروف فيما بعد اختلفــت عمـا كـانت عليـه وتطـورت تطوراً دعا الناس إلىالالتزام بالمذاهب وعدم الأخذ من أي بحتهد في أي مسألة.

فمعلوم أن الظروف والأوضاع التي كان عليها السلف رضي الله عنهم في بداية العصور الإسلامية كانت بسيطة وسهلة، وأن المسائل الحياتية كانت قليلة ومحدودة، وأن المجتهدين في البلاد الإسلامية كانوا قلائل، ولذلك كان من السهل أن يسأل المسلم أي واحد من العلماء ويأخذ من أي المجتهدين شاء، لكن هذه الظروف الاجتماعية فيما بعد قد تطورت بتطور المجتمع الإسلامي، وبدأت أمور الحياة تنعقد أكثر فأكثر والمسائل تزيد أكثر فأكثر والمعاملات بين الناس تتطور وتتغير، والمستحدات تكثر وتتوسع وزاد العلماء والمجتهدون، وتوسعت آراؤهم بسبب تطور الظروف وكثرة المستحدات، وكثرت المذاهب بين الناس حتى صارت بالعشرات، وكان هذا هو السبب الذي دعا بعض الحكام إلى أن يحمل الناس على مذهب أو على بعض المذاهب حرصاً على أوضاع المجتمع، لا بدافع الجور والغشم كما يصوره بعضهم ، وكان ذلك

١ – سورة النحل الآية (٢٣).

| المذاهب |                        | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية |
|---------|------------------------|----------------------------------------|
|         | THE PRINCE GHAZI TRUST |                                        |

من أهم العوامل التي أحوجت الناس إلى الالتزام بمذهب معين من المذاهب المحتلفة لئـلا يختلف الناس اختلافاً واسعاً في أخذهم من المحتهدين وتطبيقهـم لمسـائل الشـريعة ولئـلا يصير لكل واحد منهم مذهب.

وسارت الأمة على هذا الحل، وحسم ذلك الوضع الذي كان من المحتمل وقوعه، وجعل الناس يلتزمون في بعض المذاهب ويتركون البعض الآخر مما تسبب في انقراض المذاهب الأخرى، وكان في ذلك حكمة كبيرة، حيث ضاقت شقة الخلاف بين المسلمين بصورة كبيرة، فلم يتسبب حق الاجتهاد الشرعي في تفريق الناس وتبديد المحتمع الإسلامي بسبب سوء استعماله، ولم يخسر المسلمون نمرات هذا الحق في الوصول إلى معرفة أحكام الشرع في كل الأمور المستحدة والمختلفة عن طريق ما بقي من أقوال المحتهدين الثقات.

فإذا قال أحد: لا يجب على المسلم اتباع مذهب معين والالتزام به وللمسلم أن يتبع في كل مسألة من شاء من المحتهدين.

نقول: هذا صحيح وقد ذكره العلماء، ولكنه كما لا يصح أن نلزم أحداً بإتباع مذهب معين فإنه لا يصح أيضاً أن نمنع أحداً من التزام مذهب معين إذا شاء.

وهذه الأمور السابقة التي استنبطتم منهما الحكم بحرمة التزام مذهب معين لا تصح أدلة على ذلك الحكم، ولا نسملم لكم بهمذا الاجتهماد المذي لم يقمل به الأئمة والعلماء، ولا نراه في نفس الوقت صحيحاً.

ثم لنفترض أن الناس استجابوا لهذه الدعوة، وصار كل واحد منهم يتبع في كل مسالة من شاء من المجتهدين، فعند هذه المسألة يسأل مجتهداً وعند مسألة أخرى يسأل مجتهداً آخر أو يأخذ من قول مجتهد مضى، والمسائل كثيرة، والمجتهدون كثر، والآراء مختلفة في كل مسألة، فما الذي سينجم عن ذلك؟ إنه سينجم عنه صور كثيرة جداً ومختلفة، يمكن أن يصل إليها الناس من خلال اعتماد كل واحد منهم على الأخذ ممن شاء من المجتهدين في كل مسألة.

وسنرى الناس فيما بعد وليس فيهم واحد يطبق أحكاماً في كل أمـوره الشـرعية مشابهة لما يطبقه الآخر، وسيبدو الناس وكأن لكل واحد منهم مذهباً يختلف عن غـيره

المذاهب

فيه، وفي ذلك مالا يخفى من الفساد، سيما وأن الظروف كما قلبا تعقدت وتطورت والمسائل والمستحدات قد زادت وكثرت، والآراء قد توسعت، والمحتهدين قـد كـثروا ويمكن أن يزيدوا على حد قولكم، ويقع الناس في مآزق أعقد وأخطر من التي حدثت في الماضي عندما وقعت هذه الحالة وكثرت المذاهب وتشعبت الآراء، وسلم الله عز وجل الإسلام والمسلمين منها بثبات الناس على هذه المذاهب الأربعة وتمسكهم بها.

وتصور هذا الاختلاف الواسع في الآراء والتطبيق وذلك من كثرة الصور المحتملة من المسائل والاجتهادات، وما يمكن أن يسببه للناس من عنت ومشقة وضياع.

توحيد المذاهب:

فإذا قال قائل: يمكن أن نخرج من ذلك كله بتوحيد المذاهب في مذهب واحد.

# كما قال بعضهم وذكر السبيل إلى ذلك قائلاً

(نص المشروع: تؤلف لجنة تضم أكبر علماء المسلمين في العالم الإسلامي وتضم مختلف الاختصاصات الشرعية وتكون مهمتها توحيد المذاهب الفقهية الإسلامية في مذهب واحد).

نقول: كيف ندعو الناس إلى الاجتهاد، ونطالب باحترام حق الاجتهاد والرأي لكل محتهد ملك الأهلية، ثم نتصور أن بالإمكان توحيد الاجتهادات والآراء سواء فيما مضى من الأقوال أو فيما يمكن أن يستجد اليوم؟.

إن اقتراح قيام مؤتمر يجمع القادرين على الاجتهاد، لا نتصور من أصحابه المقدرة على الاتفاق في كل مسألة من المسائل على قول واحد، لأن آراءهم في المسألة ستختلف على حسب قواعد كل منهم في تفسيرها وفهمها وطبقاً لما وصله من العلم، ولما ترجح لديه من الأدلة وأقوال الأئمة والعلماء السابقين، وهؤلاء قد اختلفت أقوالهم وأدلتهم وقواعدهم، فلا بد أيضاً أن تختلف اجتهادات من بعدهم، إذ أن أسباب اختلاف السابقين ستكون هي نفسها أسباب اختلاف اللاحقين مع وجود أسباب أخرى جديدة تنتج عن عدم وجود الكفاءة عند الجدد كما كانت عليه عند الذين سبقوا. IE DDINCE CHAZI TRUST

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

ولو كان بالإمكان الوصول إلى التحقق من القول الأصح في كل مسألة مختلف بها بين المذاهب لوصل إليه المتقدمون الذين كانوا أوسع علماً، وأكثر كفاءة وقدرة، وأوسع معرفة واطلاعاً على أدلة الغير وقواعدهم، ولوجدناهم تحاوزوا أسباب الاحتلاف هذه لو كان يصح تحاوزها وعدم اعتبارها.

إن الاختلاف بين المذاهب لم ينتج عن التعصب أبداً، وإنما نتج عن هـذه الأمـور التي ذكرناها والتي لا تزال قائمة، ولا نستطيع تجاهلها وعـدم اعتبـار دورهـا عنـد كـل اجتهاد ولو أن واقع المذهب يتعارض مع مصلحة الديـن ولا يعتـبر نتيجـة طبيعيـة لحـق الاجتهاد الشرعي لما وسع الأئمة والعلماء السابقون إقراره والسير عليه، ولما وجدنـاهم يؤلفون الكتب في مذاهبهم، ويعلمونها الناس خدمة لدين الله عز وجل وعملاً بكتـاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم، بل ولما أباح الله تعالى الاجتهاد أصلاً.

إن الأئمة رضي الله عنهم كانوا يرون أن مصلحة الدين هي في موافقة حكمة الله عز وجل في فتح باب الاحتهاد للمسلمين، وترك المسلمين يتبعون ما شاؤوا من المذاهب طالما أن ذلك يحمي المسلمين من التشتيت، ويضيق شقة الاختلاف بينهم أكثر بكثير مما كان يمكن أن يحصل لو لم يلتزم المسلمون بهذه المذاهب. وشيء آخر يدل على عدم إمكانية توحيد المذاهب أو آراء المجتهدين هو أن المنكرين الحاليين ممن يبيحون لأنفسهم الاحتهاد والأخذ من الكتاب والسنة أو أقوال العلماء، هم أنفسهم مختلفون في احتهاداتهم، ولا يسلم بعضهم للبعض الآخر برأيه، ولا يرجع أحدهم عن قوله.

أحدهم قال في مناظرة جرت بينه وبين شيخنا الشيخ أديب الكلاس رداً على سؤال أظنه: كيف تنكرون علينا تمسكنا بأقوال أئمتنا علماً أنكم أنتم أيضاً لا تخرجون عن قول شيخكم؟ سمعته يومها يقول: أنا لا أتفق مع الشيخ (...) في كل مسألة، وضرب مثالاً على ذلك اختلافه معه فيمن استيقظ قبل طلوع الشمس بوقت لا يسعه فيه الوضوء والصلاة يتيمم ويدرك الوقت أم يتوضأ ولو فاته الوقت فذكر أن أحدهما يقول بقول والآخر يخالفه إلى القول الثاني، وهذا خلاف شيخ وتلميذه لم يمكن التوصل فيه إلى الاتفاق وكل منهما يطرح دليلاً لرأيه ولا يسلم لدليل مخالفه، فما بالك بما قد يقع بين محتهد من المشرق وآخر من المغرب لكل منهما ظرفه ومحيطه وعلمه ورأيه ودليله.

| المذاهب        |                                 | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية |
|----------------|---------------------------------|----------------------------------------|
| l startis      | THE PRINCE GHAZI TRUST          |                                        |
| وذاك كلامه حول | الملكو للمول عالفته الثيبي معه. | إذا كان هذا هو كلام هذا                |

الدعوة إلى توحيد المذاهب، فهل هذا إلا التناقض بعينه؟!

## ما حكم الاختلاف في الاجتهادات بين المذاهب

يقول العلماء: إن الذي انتهى إليه الأئمة من الاجتهاد يعتبر من الدين بدليل ثبوت الأجر عليه وبدليل وجوب التعبد به مادام صاحبه ثقة وغير منتبه إلى خطئه أو أن صاحبه يراه صحيحاً ولايقر بقول من خطأه بذلك وخاصة إذا حاء أئمة وعلماء أقروا بصحة اجتهاد هذا المجتهد ولم يؤيدوا من قال بخطئه، ولو كان هناك من أيسد من قال بخطئه فلكل اجتهاده، والاجتهاد من الدين وما أدى إليه الاجتهاد فهو من الدين أيضاً طالما قرره المجتهد ولم يعتبر قول من خالفه وهذا ما يحصل في الاجتهاد وهو ما أيضاً طالما قرره المجتهد ولم يعتبر قول من خالفه وهذا ما يحصل في الاجتهاد وهو ما أبو حنيفة قال: إن لمس المرأة لاينقض الوضوء، وجاء بعده الإمام الشافعي وأحمد ومالك رضي الله عنهم فقالوا: ينقض، وهم يعرفون دليله ولهم أدلتهم كمامر.

والمنكرون يقولون لاينقـض ويخطءون القـائلين بأنـه ينقـض ويقولـون: لايكـون القول ونقيضه حقاً فهل يكون القول بأن لمس المرأة ينقض الوضوء خطأً؟

إذن فكيف سار عليه هؤلاء الذين جاؤوا بعد أبي حنيفة وهم يعرفون الدليل الذي اعتمده الأحناف ويرون أن دليلهم أصح وأصوب ولايرون أنفسهم مخطئين ولايسلمون لمن يخطئهم.

فإن قال قائل: إذن فكيف يكون القول ونقيضه صواباً؟

نقول: يكون القول ونقيضه صواباً بالنسبة لاحتهاد صاحبيه ولايكون صواباً بالنسبة لقول أحدهما فقط فالعمل وضده يكونان صواباً صحيحين باعتبارين، إذ إن لمس المرأة ينقض الوضوء بالنسبة لمن يعتبر أدلة المالكية والشافعية والحنابلة أرجح من أدلة الأحناف، وهو لا ينقض بالنسبة لمن يعتبر دليل الأحناف أرجح من أدلة أولئك، ولكل احتهاده وحقه في الاحتهاد، والعلم عند الله سبحانه، والمتبعون إذا لم يثبت لهم خطأ إمامهم في المسألة، بقي قوله صحيحاً ولو خالفه فيه غيره، وهذا هو ما حصل بين أصحاب المذاهب في كل المسائل التي يختلفون فيها. وقفيتا المرتجاري للفكر الفراد

وقد ورد في السنة ما يؤيد صحة ما وصل إليه المجتهدون ولو تناقض هذا الذي وصلوا إليه، فقد روي أن صحابيين خرجا في سفر، فحضرتهما الصلاة و لم يجدا ماءً فتيمما وصليا، ثم وجدا الماء في الوقت فأعاد أحدهما و لم يعد الآخر، فلما قصَّا أمرهما على الرسول صلى الله عليه وسلم أقرّ كلاً منهما على ما فعل، فقال للذي لم يعد: (أصبت السنة، وأجزأتك صلاتك)، وقال للذي أعاد: (لك الأحر مرتين)<sup>(1)</sup> فإعادة الصلاة وعدم إعادتها أمران متناقضان، وكل واحد منهما صحيح بالنسبة لاحتهاد صاحبه.

والحاصل هو أن الاجتهاد من الدين وما أدى إليه الاجتهاد فهو من الدين أيضاً، ولو اختلف المحتهدون.

أما أن نعلل هذا الاختلاف باتهام الأئمة والعلماء بالتعصب ومخالفة الكتاب والسنة عن قصد وإصرار فهذا ما لم يقع ولا يصح أن يصدر عن مؤمن ومسلم في رجالات العلم وأئمة المسلمين.

وذكر أحد المنكرين: محتجاً على الاختلاف الذي بين المذاهب بعد أن ذكر أمثلة عليه من أقوال بعض الأئمة في المذاهب، أو من التي فعلها بعض المتعصبين و لم تكن معتمدة في المذاهب، وهكذا شأنهم في تعميم كمل حادثة جزئية ليجعلوا من هذه الجزئيات مبرراً لرفضهم للمذاهب كعدم صلاة بعضهم خلف بعض أو عدم تزويج ولينية من الشافعي، مما لاتحده يعمل به ولايعتبر هو القول المعمول به في المذهب: ذكر قوله: (وليت أن اختلافهم المذكور انحصر ضرورة فيما بينهم و لم يتعد إلى غيرهم من أمة الدعوة إذن لهان الخطب بعض وباللأسف تجاوزهم إلى غيرهم من الكفار في كثير من البلاد والأقطار، فصدوهم بسبب اختلافهم عن الدخول في دين الله أفواجاً فقد جاء في كتاب (ظلام من الغرب) للأستاذ الفاضل محمد الغزالي ص (٢٠٠) ما نصه: (حصل في المؤتمر الذي عقد في جامعة (بريستون) بأمريكا أن أثار أحد المتحدثين سؤالاً كثيراً ما يثار في أوساط المستشرقين والمهتمين بالنواحي الإسلامية قال: بأي التعاليم يتقدم المسلمون إلى العالم، ليحددوا الإسلام الذي يدن إليه؟. أبتعاليم الإسلام كما يتقدم المسلمون إلى العالم، ليحددوا الإسلام الذي يدن إلى مر مرم كما يتقدم المسلمون إلى العالم، ليحددوا الإسلام الذي يدن إلى مار ٢٠٠ ما نعالير

١ – أخرجه: النسائي (٤٣١ – ٤٣٢) وأبو داود (٣٣٨–٣٣٩) واللفظ له.

المذاهب

هؤلاء وأولئك مختلفون بينهم.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

المذاهب

وقد يفكر فريق منهم في مسألة ما تفكيراً تقدميـاً محـدوداً، بينمـا يفكـر آخـرون تفكيراً قديماً متزمتاً، والخلاصة أن الدعاة إلى الإسلام يتركون المدعوين في حيرة، لأنهـم هم أنفسهم في حيرة). والجواب على هذا المنكر وعلى هذا المستشرق:

لقد كـان هنـاك في الإسـلام في المـاضي ولايـزال فـرق وجماعـات دسـها أعـداء الإسلام ضمن المسلمين لإثارة الشك والفوضى في نفوس الناس تجـاه الدين، وصـارت هناك أقوال وآراء مختلفة، كلها ينسبها أصحابها إلى الإسلام، فهل منـع هـذا أصحـاب الصدق والإنصاف من المسلمين وغير المسلمين أن يبحثوا عن القول الحـق في ديـن الله وأن يتبعوه.

إن وجود الاحتلافات بين العلماء في كل العلوم قديم، فهل حمل ذلك الأوربيين على نبذ العلوم والتنكر للعلم بسبب ما يقوم بين أصحابها من خلاف؟ اليوم مثلاً: يوجد في علم الطب مدارس مختلفة وأساليب وطرق متعددة وآراء وأقوال متناقضة بين علماء هذا الفن، وما تثبته جماعة تنفيه جماعات أخرى في بعض الأمور، فهل حمل ذلك الناس على ترك علم الطب؟ أم أن كلاً منهم يتبع مدرسة معينة أو طريقة معينة في المعالجة، وكل حسب اجتهاده.

واليوم في علم الحياة يتصارع العلماء حول النظرية القائلة بأن أصل الإنسان قرد، ومع ما يثبت من الأدلة والبراهين الكثيرة والمختلفة على بطلانها نجد أناساً من العلماء يحاولون عبثاً إثباتها من أجل أغراضهم وأهوائهم، ونجد في الوقت الذي يقول فيه بعض العلماء: إن أصل الإنسان قرد نجد أن أحد العلماء الألمان يقول: إن أصل القرد إنسان متقهقر وليس الإنسان قرداً مترقياً، ويستخدم نفس الأدلة التي استخدمها داروين في إثبات قوله.

فهل رفض الناس وعابوا علم الحياة لوجود أمثال هذه التناقضات فيه؟ إن كل فروع العلم يدور فيها الخلاف والتناقض في الآراء ولم يستطع العلم أن يقول القول الفصل في كل مسألة، فلماذا لانعيب هذه العلوم؟ لماذا يريد هؤلاء المستشرقون أن يتحذوا من هذه الخلافات ذريعة للتهجم على الشريعة والمسلمين مع أن الشريعة علم واسع كبقية العلوم مفتوح فيها الباب للاجتهاد، ويمكن أن يقع فيها كما وقع في بقية

| المذاهب           |                                   | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية                         |
|-------------------|-----------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| مسار الانسبان إلى | THE PRINCE GHAZI TRUST            | العلوم من اختلاف الاجتهادات،                                   |
| ، يصل إلى التمييز | إليها ويمكن بالدراسة والإنصاف أن  | العلوم من المنارك المبتهدات.<br>معرفة الحق من الباطل فيما ينسب |
| جــة عـن أسـاس    | دت، وبين الافتراءات الكاذبة الخار | بين الاجتهادات الصحيحة ولو تعد                                 |
|                   |                                   | الكتاب والسنة ولو تعددت.                                       |

### ثم يقول المنكر نفسه

(وفي مقدمة رسالة (هدية السلطان إلى مسلمي بلاد جابان) للعلامة محمد سلطان المعصومي رحمه الله تعالى:

(إنه كان ورد عليَّ سؤال مـن مسلمي بـلاد جابـان، (يعـني اليابـان) مـن بلـدة (طوكيو) (أوصاكا) في الشرق الأقصى حاصله: ما حقيقة دين الإسلام؟ ثــم مـا معنـى المذهب؟ وهل يلزم من تشرف بدين الإسلام أن يتمذهب على أحد المذاهـب الأربعـة؟ أي أن يكون مالكياً أو حنفياً أو شافعياً، أو غيرها أو لايلزم؟

لأنه قد وقع هنا اختلاف عظيم، ونزاع وخيم، وحينما أراد عدة أنفار من متنوري الأفكار من رحال (يابونيا) أن يدخلوا في دين الإسلام وتشرفوا بشرف الإيمان، فعرضوا ذلك على جمعية طوكيو، فقال جمع من أهل الهند: ينبغي أن يختاروا مذهب الإمام أبي حنيفة، لأنه سراج الأمة، وقال جمع من أهل أندونيسيا (حاؤوا): يلزم أن يكون شافعياً، فلما سمع اليابانيون كلامهم تعجبوا جداً، وتحيروا فيما قصدوا وصارت مسألة المذهب سداً في سبيل إسلامهم).

الرد: أمام ما في هذا العرض لهذه القصة من التهويل والتعقيد المزعوم يجد الإنسان نفسه متعجباً من تجاهل هؤلاء للمسألة أو جهلهم بها! وهو يعلم أن المسلم يكون شافعياً فيسكن في بلد أهله أحناف فيتابعهم على مذهبهم لقرب منهم أو لتوفر من يعلمه المذهب الحنفي لديه، لاعتقاده أن المذاهب كلها حق، وأنها مبنية على الكتاب والسنة وأنها تمثل الجماعة الإسلامية، لا لأن الإمام أبا حنيفة رحمه الله هو سراج هذه الأمة، ويعلم أن الرجل يكون حنفياً فيحصل معه مثل ذلك فيصير شافعياً، وأن المسألة لاتحتاج لكل هذا التعقيد الذي يصوره هؤلاء وأنها لايتصور منها أن تقف سداً في سبيل إسلام هؤلاء أو غيرهم، وكان بإمكانه أن يقول لهم: تعلموا على يدي أقرب العلماء إليكم، فإن لم يوجد لديهم علماء أرسلنا إليهم من يتوفر لدينا من العلماء

القادرين على تعليمهم أياً كمان مذهبهم، وتنحل هذه المعصلة التي استعصت على المنكرين ومسلمي بلاد اليابان، ورأوا فيهما وبأمثالهما مبرراً لمحاربة المذاهب، ويسع مسلمي اليابان ما وسع الأمة عبر العصور.

ولكن المنكر يعتقد بما يقوله شيخه الشيخ... وهو: (إن كل الـذي ندعـوا إليـه ترك اتخاذ المذاهب ديناً، ونصبها مكان الكتاب والسنة، بحيث يكون الرجوع إليها عند التنازع، أو عند إرادة استنباط أحكام جديدة، لحوادث طارئة، كما يفعل متفقهـة هـذا الزمان).

فالمذاهب في نظر هذا الشيخ وتلميذه شيء غير الكتاب والسنة وهي مخالفة لهما وهي تريد أن تحل مكانهما، ولذلك فإن الرجوع إليها عند التنازع أو عند إرادة استنباط أحكام جديدة لحوادث طارئة هو خروج عن الكتاب والسنة بالطبع وقد تبين بطلان هذا الزعم.

#### أمور لا خلاف فيها

هناك أمور لا خلاف فيها، لابد من إبعادها عن دائرة البحث في أصل الدعوة الخطيرة الذي يذكرها المنكرون:

فأولها: أن المقلد لأحد المذاهب، ليس ثمة ما يلزمه شرعاً بالاستمرار في تقليده وليس ثمة ما يمنعه من التحول عنه إلى غيره، فقد أجمع المسلمون أن للمقلد أن يقلد من شاء من المحتهدين إذا توصل إلى حقيقة مذاهبهم وآرائهم فله مثلاً أن يقلد كل يوم إماماً من الأئمة الأربعة، ولئن ظهر في بعض العصور المتأخرة من استهجن تحول المقلد من مذهب إلى آخر فهو التعصب المقيت الذي أجمع المسلمون على بطلانه، ومعلوم لكل باحث، أن هذا الذي لاخلاف فيه، هو غير دعوى أن على المقلد أن لايلتزم مذهباً بعينه، وأن عليه أن يلوّن ويغير، أي أن عدم وجوب الالتزام لايستلزم حرمة الالتزام.

ثانيها: أن المقلد إذا ما تمرس في فهم مسألة من المسائل، وتبصر بأدلتها من الكتاب والسنة وأصول الاجتهاد، وجب عليه أن يتحرر من الأخذ بها من مذهب إمامه وحرم عليه التقليد فيها ما أمكنه أن يجتهد فيها معتمداً على طاقته العلمية المتوفرة

لديه، أجمع على ذلك العلماء وأئمة المذاهب أنفسهم، وبديهي أنه يحرم عليه إذاً ترجيح إمامه على ماهداه إليه اجتهاده في تلك المسألة التي توفر على دراستها والتعمق في فهم أدلتها وأصولها، ولئن ظهر أيضاً في بعض العصور المتأخرة من جنع إلى هذا التعصب وخرج بذلك عن إجماع المسلمين، فإنه مظهر آخر من مضاهر التعصب والتحزب البغيض الذي يجب التنبيه إليه والتحذير منه، ومعلوم لكل باحث أيضاً، أن هذا الذي لاخلاف فيه، لايستلزم بحال دعوة المقلد الجاهل بأدلة الأحكام إلى نبذ التقليد والاعتماد مباشرة على نصوص الكتاب والسنة.

ثالثها: أن جميع الأئمة الأربعة على حق، بمعنى أن اجتهاد كل منهم جعله معذوراً عند الله عز وجل إن هو لم يستيقن حقيقة الحكم الـذي أراده الله عـز وجـل لعباده في تلك المسائل الاجتهادية، فليس عليه إلا أن يسير فيه حسب ما هداه إليه اجتهاده. ومن هنا كان اتباع المقلد لمن شاء منهم اتباعاً لحق وتمسكاً بهـدي، وهـو إذ يختار اتباع واحد منهم لاينبغي أن يتصور أن الآخرين على خطأ، ولذلك أجمع العلماء على صحة اقتداء الحنفي بالشافعي والمالكي والعكس، ولقد ظهر أحيراً في بعض البلدان، وعلى يد فريق من الناس ما يخالف هذا الحق المتفق عليه، ولكنه أيضاً امتداد للتعصب السيء الذي لاوجه له في الدين، ويجب تحذير المسلمين منه بكل وسيلة. إن تعداد المحاريب في المساجد وتسمية كل محراب منها باسم مذهب من المذاهب الأربعة، أسوأ مظهر يتجسد فيه التحزب المقيت الذي لامعنى له ولامسوغ، وإن ما يفعله بعض العوام من الانزواء في طرف من المسجد وصلاة الجماعة قائمة تؤدى أمام عينيه ولايمنعه مَن القيام إليها إلا أن الإمام ينتمي إلي غير مذهبه، فهو ينتظر إمامه الـذي من حزبه، لايقتدي بغيره ولا يرى أن صلاته تصح إلا من ورائه، نقول: إن هذا الذي شماع عند كثير من العوام أو من يتسم بسمة العلم، شيء لا يستند إلى أي أصل من أصول الدين، وما أجمع الأئمة والعلماء في عصر وزمن إلا على خلاف، ومايمسك الناس على هذه العادة إلا شيئان اثنان: تعصب لاوجه له من هؤلاء الناس، و(تنفيع) لأناس توارثوا مثل هذه الوظائف واعتادوا على نيل جراياتها والاستفادة منها.

هذه الأمور الثلاثة من الأمور المتفق عليها، ولانخالف منبهاً إليها أو مؤكداً لها. ولطالما أثبتها العلماء والأئمة رحمهم الله في أبحاثهم وسجلوها في كتبهم.

المذاهب

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية وتقارب المرتجان التكر القاري

وكل ما أورده هذا المنكر من نصوص الإمام ابس القيم والعز بن عبد السلام والشاه الدهلوي وغيرهم إنما يدور حول الأمور الثلاثة، ولم يخالفهم فيها أحد ممن يعتد به، وما ينبغي أن يخالفهم فيها أحد.

المذاهب

ولو أن هذا المنكر ركز كلامه عليها، واقتدى في ذلك بما فعله أولسك الأئمة، فشدد النكير على هذه الألوان من التعصب المقيت الذي لاوجه لـه، لما وسعنا مخالفته والإنكار عليه.

ولكن المنكر عمد إلى هذه النصوص والأدلة، فشدها إلى دعاوى أخرى لاعلاقة لها بها، واتخذ من الأدلة على حرمة مخالفة هذه الأمور المتفق عليها براهمين على حرمة التزام مذهب من المذاهب الأربعة لأي أحد من الناس، وأين هذا من ذاك؟

ولذلك جاءت أدلته هذه مناقضة لدعواه، إذ استدل على صدق دعواه بكلام العز بن عبد السلام، والعز بن عبد السلام شافعي المذهب، واستدل بكلام الكمال بسن الهمام وهو حنفي المذهب، واستدل بكلام ابن القيم وهو حنبلي المذهب، واستدل بكلام الدهلوي وهو حنفي المذهب، لقد استدل المنكر بأقوال هؤلاء جميعاً على دعواه من حرمة التمذهب بمذهب معين، وهم أنفسم متلبسون بهذا الذي يدعي حرمته!!.

## الجديد الذي يدعيه المنكر وأدلته والرد عليه

والآن وبعد أن جردنا من كلام المنكر كل مالا دخل له في المنزاع وجردنا من كلامه أيضاً تلك النصوص التي أثبتها أربابها لتأكيد أمور متفق عليها لانزاع فيهما نجمد خلف ذلك كله دعوى خطيرة وجديدة هي أصل مارمي إليه المنكر، ألا وهي دعوى أنه يحرم على المسلم أياً كان أن يتمسك بمذهب معين من المذاهب الأربعة، وأن ذلك منه تعصب أعمى وضلال مبين، وأن الذين فعلوا ذلك هم الذين فرقوا دينهم شيعاً.

فلنكشف عن وجه الحق في هذه الدعوة ولنتسائل عن دليلها وأساسها، بعد أن أبعدنا عنها الحجاب الذي كانت تستتر خلفه، حجاب تلك الأمور الثلاثة المتفق عليها وما أثبته الأئمة لها من أدلة وبراهين، فهي أمور لاعلاقة لها من قريب أو بعيد بهذه الدعوى، وليس لأرباب هذه الدعوة أن يستعيدوا لها شيئاً من أدلة تلك الأمور أو أن يقووها بها ويسندوها إليها. المذاهب

e prince ghazi trust R our anic thought. ها هي الأدلة التي أعتمدها المنكر لدعواه هذه؟

تتلخص أدلته فيما يلي:

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

الدليل الأول: دعوى أن الإسلام ليس أكثر من أحكام معدودة يسيرة يفهمها أي أعرابي أو مسلم، مستدلاً لذلك بأحاديث ساقها وأن المذاهب ليست أكثر من آراء أهل العلم في فهمهم بعض المسائل، وهذه الآراء لم يوجب الله تعالى ولارسوله على أحد اتباعها.

ونقول: كان ينبغي لو صح أن أحكام الإسلام محصورة في تلك الأمور المعدودة التي ألقى بها الرسول إلى سمع ذلك الأعرابي ثم انطلق أن لاتفيض كتب الصحاح والمسانيد بآلاف الأحاديث المتناولة لشتى الأحكام المتعلقة بحياة الإنسان المسلم، وكان ينبغي أن لايقف النبي صلى الله عليه وسلم الساعات الطوال على قدميه يخالف بينهما من التعب، يعلم وفد ثقيف أحكام الإسلام وواجبات الله في أعناقهم، طوال عدة أيام.

إن تلقين الرسول الإسلام وأركانه للناس شيء، وتعليمه إياهم كيفية تنفيذ تلـك الأركان شيء آخر، ذلك لايحتاج إلى أكثر مـن دقـائق، وهـذا يحتـاج إلى جهـد وتعلـم ومراس.

ولذلك كان يتبع تلك الوفود المسلمة التي لم يكلفها الفهم الإجمالي لأركان الإسلام أكثر من بضع دقائق، برحال من أخص أصحابه ليمكثوا فيهم ويعلموهم مختلف أحكام الإسلام وواجباته، فأرسل خالد بن الوليد إلى نجران، وعلياً رضي الله عنه إلى اليمن، وأبا موسى الأشعري ومعاذ بن جبل إلى اليمن أيضاً، وعثمان بن أبي العاص إلى ثقيف، أرسل هؤلاء جميعاً ليعلموا أمثال ذلك الأعرابي الذي استدل المنكر بسرعة فهمه للإسلام. ليعلموهم تفاصيل الأحكام الشرعية، بالإضافة إلى ماكان يقوم به عليه الصلاة والسلام من التعليم والبيان.

أجل، كانت المشكلات التي تتطلب من الإسـلام حلـولاً لهـا وبيانـاً لأحكامهـا، قليلة في صدر الإسلام، بسبب ضيق رقعة الإسلام وبساطة المسلمين إذ ذاك ولكن هذه المشكلات كثرت فيما بعد مع اتساع رقعة الدولة الإسلامية، وظهور كثير من التقـاليد والعادات والمصالح التي لم تكن من قبل، وهي جميعاً لاتخلو من أحكام تتعلق بهـا سـواء

|         | 1.56.2874.8.+                         | 101 INCREDED 101     |                    |
|---------|---------------------------------------|----------------------|--------------------|
| المتداه |                                       | في بيان أدلة الصدفية | المرسد غة البدسفية |
|         | R 2 Woll & a When Caller and a second |                      | الوسو فالمورسي     |

كان مصدرها نصاً في الكتاب أو حديثاً من السنة أو إجماعاً من الأمة أو قياساً على أصل، فهذه كلها مصادر تنبثق من صميم الإسلام وحكمه، وليس حكم الله عز وجل إلا ما هدانا إليه أحد هذه المصادر حسب شروط معينة في فهمها والترتيب بينها وكيفية الاستنباط منها.

فكيف يفصل إذا بين الإسلام وما استنبطه الأئمة الأربعة وأمشالهم من هذه المصادر الأساسية للإسلام؟!... كيف يقول المنكر: (أما المذاهب فهي آراء أهل العلم وأفهامهم في بعض المسائل واجتهاداتهم، وهذه الآراء والاحتهادات والفهوم لم يوجب الله تعالى ولا رسوله على أحد اتباعها؟....).

وهل هذا إلا عين الباطل الذي تفوه بـ معن مكمابرة وعنماد المستشرق الألماني المعروف بحقده على الإسلام (شاخت).

**يقول شاخت**: إن الفقه الإسلامي الذي ألفه أئمة المذاهب ليس إلا عملا قانونياً أنتجته أدمغة قانونية ممتازة، طاب لها أن تعزوه إلى الكتاب والسنة، وكتابه في هـذا هـو الكتاب الأول الذي تدرسه جامعات أوربا لطلابها.

وإذا كان كلام كل من المنكر والمستشرق الألماني شاخت كلاماً صحيحاً، فمعنى ذلك أنه لاشيء يلزمنا شرعاً بالتزام أكثر أحكام قانون الأحوال الشخصية لأنها لاتعدو أن تكون اجتهادات وآراء للمذاهب ولم يوجب الله ولارسوله على أحد اتباعها على حد تعبير المنكر، وكذلك لاشيء يلزمنا شرعاً بالتزام قانون مدني إسلامي تؤلفه غداً لجنة من العلماء لأن أكثر أحكامه آراء واجتهادات لم يلزمنا الله ولارسوله باتباع شيء منها!!

وإذاً فكيف يصح لنا أن نقول بأن الإسلام دين ودولة؟!...ولماذا لانصحوا إذاً إلى خطئنا لنعلن كما يريد شاخت بأن الإسلام دين فقط.

لقد كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يبعث إلى القبائل والبلـدان من يمتـاز من الصحابة بجودة الحفظ والفهم والاستنباط ويكلفهم بتعليــم النـاس أحكـام الإسـلام وأمور الحلال والحرام، وقــد أجمعت الأمـة أنهـم كـانوا يجتهـدون إذا أعوزهـم الدليـل الصريح من الكتاب والسنة، وأن النبي صلى الله عليه وسلم كان يقرهم على ذلك.

وروي عن شعبة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم لما بعث معاذاً إلى اليمن قال: (كيف تصنع إن عرض لك قضاء؟) قال: أقضي بما في كتاب الله، قال: (فإن لم يكن في كتاب الله؟) قال: فبسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال: (فإن لم يكن في سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم؟) قال: أحتهد رأيي ولاآلو. قال فضرب رسول الله صلى الله عليه وسلم صدري ثم قال: الحمد لله الذي وفق رسول رسول الله لما يرضي رسول الله صلى الله عليه وسلم).

فهذه اجتهادات وفهوم من علماء الصحابة، كانوا يحكمون بها ويسيرون النـاس بموجبها، بموافقة وإقرار مـن النبي صلى الله عليـه وسـلم، فكيـف يقـال عنهـا: (إنهـا اجتهادات وفهوم لم يوجب الله تعالى ولا رسوله على أحد اتباعها)؟!.

وإذاً فإن أحكام الإسلام ليست من اليسر في فهمها والقلة في عددها كما تصور المنكر مستدلاً بتلك الأحاديث التي نوهنا عنها بل هي من السعة والشمول بحيث تتسع لكل ما يتعلق بشؤون الحياة الخاصة والعامة في مختلف الظروف والأحوال، وهي جميعاً تعود إلى الكتاب والسنة إما بدلالة ظاهرها مباشرة أو بواسطة النظر والاحتهاد والاستنباط وبأي الوسيلتين فهم المسلم الحكم فهو حكم الله عز وجل في حقه لايسعه التحول عنه، وهو أيضاً حكم الله فيمن حاء يستفتيه فأفتاه به، وإلا لكانت بعثة الرسول أصحابه إلى القبسائل والبلدان عبئاً، ولصح لأولئك الناس أن يقولوا لهم: لم يوجب الله ولارسوله علينا اتباع فهو مكم واحتهاداتكم!.

الدليل الثاني: إن أساس التمسك بالإسلام، إنما هو التمسك بالكتاب والسنة، وهما معصومان عن الخطأ، أما اتباع أئمة المذاهب فهو تحول عن الاقتداء بالمعصوم إلى الاقتداء بغير المعصوم.

ونقول تعليقاً على هذا الكلام العجيب: من هم الذين تخاطبونهم بهـذا الدليـل وتحاكمونهم إليه..؟ إن كانوا أولئك الذين أوتوا القدرة على فهم الحكـم مـن الكتـاب والسنة والقياس عليهما مباشرة، بدون وساطة مفت وإمام فدليلكم صحيح، إذ لاوحـه

١ – أخرجه أبو داود (٣٥٩٢) والترمذي (١٣٢٧) والدارمي (١\ ٣٠) وأحمــد (٥\ ٣٢٠) وابـن مــعد (٢\ ١٠٧) بألفاظ متقاربة وهو في نصب الرايـة لـلزيلعي (٤ |٦٣) وجمـع الفوائـد (١\ ٢٥) والتلخيـص الحبـير (٤ |١٨٢) وجامع الأصول (١٠ | ١٧٧).

المذاهب

المذاهب

لتقليده أقوال الأئمة وهو غير عاجز عن فهم قول الله ورسوله مباشرة ولكن هذا خارج عن محل البحث والنزاع، كما أوضحنا، فليس في المسلمين، قديماً وحديثاً، أحـد يخاطبكم ويجادلكم في هذا، وإن كان الذين تخاطبونهم بهـذا الكـلام هـم عامة النـاس ومن لايملك وسيلة الاجتهاد والاستنباط والتبصر بالأدلة ومفهوماتها فهو كلام عجيب حقاً، ولايملك أن يستقيم له أي معنى.

فالمعصوم عن الخطأ في كلام الله هو ما أراده الله عز وحل بكلامه، والمعصوم عن الخطأ في السنة هو ماأراده الرسول صلى الله عليه وسلم بسنته، أما فهم الناس منهما فهيهات أن يكون معصوماً سواء كان هؤلاء الناس مجتهدين أو علماء أو جهالاً، (اللهم إلا نصاً في كتاب أو سنة كان قطعي الدلالة والثبوت، وكان الناظر فيه عربياً خليعاً، فعصمة الفهم منه تأتي من قطعية دلالته). وإذا كانت وسيلة الأخذ بالكتاب والسنة هي الفهم، وكان الفهم منهمامحاولة لا يمكن أن تتسم بالعصمة فيما عدا الصورة التي استثنيناها، فما الفرق بين محاولة العامي الفهم ومحاولة المحتهد ذلك، إلاأن تكون محاولة العامي أبعد عن العصمة من محاولة العامي الفهم ومحاولة المحتهد ذلك، إلاأن بنذ التقليد بحجة أن القرآن معصوم والإمام المتبع غير معصوم ؟.. وهل كان الناس ينقسمون منذ القديم إلى عامي وعالم ومقلد ومحتهد، لو أتيح للعامي أو الحاهل من الناس أن يتناول من نصوص القرآن الفهم المعصوم من الخطأ والذي هم الحامي أو المان الناس أن يتناول من نصوص القرآن الفهم المعصوم من الخطأ والذي هم الماني الناس

وكأني بالمنكر يتوهم أن مذاهب الأئمة تستمد اجتهادها من معين آخر غير الكتاب والسنة، فهي مذاهب مستقلة عن مذهب رسول الله صلى الله عليه وسلم، وهي إنما ظهرت لتنافسه وتزاحمه، فهو يريد أن يلفت نظر المخدوعين بها إلى المذهب الحق، واستدل على ذلك بأن هذه المذاهب غير معصومة، على حين أن مذهب النبي صلى الله عليه وسلم معصوم، فكيف تتحولون عن المعصوم إلى غيره..؟ وفكّر مهما شئت في معنى هذا الدليل الطريف، فوا لله لن تعثر له على وجه من المعنى إلا على هذا التقدير من الفهم والتصور.

الدليل الثالث: أنه لم يثبت أي دليل على أن الإنسان يسأل في قبره إذا مات، عن المذاهب أو الطريق....

وهذا الاستدلال يوضح كما ترى أن المنكر يعتقد بـأن ميزان معرفة الواجبات التي كلف الله الإنسان بها إنما هو أسئلة الملكين في القبر، فكل مـا يتعـرض لـه الملكـان بالسـؤال عنـه فهـو الواجـب المكلـف بـه، وكـل مـا لم يتعـرض لـه فهـو غـير واجـب ولامشروع؟

ولست أدري، هل ثبت في أي مصدر من مصادر العقيدة الإسلامية أن الملكين يسألان الميت عن الديون والذمم التي عليه للناس، أوعن بيوعه الـتي لم تنعقد صحيحة ومعاملاته التي لم تكن مشروعة أو عن إهماله تربية أهله وأولاده، أو عن أوقاته التي كان يقضيها في اللهو والعبث أو عن استغابته للمسلمين وتشـكيكهم في دينهم وتفكيك أواصر المحبة والترابط والوحدة فيما بينهم؟!.

إذا كان ثمة ما يدل على أن الملكين يسألان الميت عن كل هذا وأمثاله فلننظر إذاً، أفيسأله الملكان: لماذا قلد الشافعي ولم يجتهد، ولماذا التزم اتباع إمام ومحتهد واحد ولم يغير ويلوّن؟.. إذا كان يسأله الملكان عن هذا، فأشهد أن هذا المنكر على حق، وأشهد أنني وسائر الباحثين والعلماء كنا على خطأ يوم كنا نحسب أن سؤال الملكين إنما يتناول كليات المبادئ الإسلامية المتمثلة في أسئلة معدودة بأعيانها كما ورد في الصحاح، ولابد أن مهمة الملكين مع الميت في قبره هي مهمة محاسبة تفصيلية شاملة!

ولكني لا أزال أقول كما يقول سائر العلماء والمسلمين، بأن الواجبات المنوطة بأعناق المسلمين في دنياهم أوسع بكثير مما تنحصر فيه أسئلة الملكين لهم في قبورهم، ولن نجد أي معنى واضح لهذا الدليل الثالث أيضاً إلا إذا تصورت مرة أخرى بأن المنكر يعتقد بأن مذاهب الأئمة في فهم الأحكام الشرعية من أدلة الكتاب والسنة، إنما هي مذاهب تنافس وتزاحم مذهب رسول الله صلى الله عليه وسلم، فهؤلاء الأئمة إنما حاؤوا (على حد فهمه) مسابقين ومنافسين له، وطبيعي أن الملكين إنما يسألان الميت عن موقفه من هذا الرجل الذي أرسل فيهم أي عن سيدنا محمد عليه الصلاة والسلام، ولن يسألاه عن شيء من المذاهب المنافسة الأخرى التي أحدت العرام،

وأرجو من القارئ الكريم أن لايحسب أنني أصطنع بهذا الكلام أسلوب سخرية بالمنكر وتقريع له... فهذا وا لله ما فهمته ويفهمـه كـل متـأمل في كلامـه، وقـد صـرح الرجل بهذا الذي هو معنى كلامه، تصريحاً، وذلك عندما قال: (اعلم أن المذهب الحـق

المذاهب

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

0 MCCC (0

الواجب الذهاب إليه والاتباع له إنما هو مذهب سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم فحسب وهو الإمام الأعظم الواجب اتباعه، ثم مذهب خلفائه الراشدين رضي الله عنهم، ومامن أحد أمرنا باتباعه بعينه إلا محمد صلى الله عليه وسلم فحسب لاغير، وقد قال الله تعالى: فروما آتاكم الرسول فخذوه ومانهاكم عنه فانتهوا ب<sup>(۱)</sup> وقال صلى الله عليه وسلم: (عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين)<sup>(۲)</sup>.

المذهب

أفليس واضحاً من هذا الكلام أن المنكر يتصور أن ثمة عدداً من المذاهب ظهرت حلال التاريخ، كل منها يروج لنفسه ويدعو الناس إليه والمذهب الحق من بينها هـو مذهب سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم أما الأخرى فباطلة؟.

وأنت يا أيها القـارئ، مهمـا كـانت ثقـافتك بتـاريخ التشـريع الإسـلامي قليلـة وضعيفـة أفيمكـن للحقـائق كلهـا أن تغيب عنـك حتى تفهـم هـذا الفهــم المقلـوب العجيب؟.

ما هو الفرق بين مذاهب الأئمة الأربعة ومذهب زيد بن ثابت أو معاذ بن جبل أو عبدا لله بن عباس في فهم بعض أحكم الإسلام؟ وما الفرق بين أرباب المذاهب الأربعة وأرباب مذهب الرأي في العراق وأرباب مذهب الحديث في الحجاز، وقوام هذين المذهبين خيرة الصحابة والتابعين وهؤلاء لهم مقلدون وأولئك لهم مقلدون؟!

أفيقول المنكر إنها عشرات المذاهب وليست أربعة فقط، كلها جاءت تعارض وتنافس مذهب رسول الله صلى الله عليه وسلم أم عساه يقول: إن المذاهب الخارجة علىالملة القسيمة لمذهب رسول الله إنما هي هذه الأربعة فقط، أما مذاهب من قبلهم فمذاهب صحيحة جيدة تقوم على قدم المساواة جنباً إلى جنب مع مذهب رسول الله؟!.

لست أدري أي القولين يختار هـذا المنكر ولكن الـذي أعلمه أنهما قـولان أحلاهما مر، وأفضلهما كـذب وافـتراء، ومعاذ الله أن تكون اجتهـادات الصحابـة والتابعين أو بقية الأئمة المحتهدين أكثر من حدمة وشرح لما جـاء بـه رسـول الله صلـي الله عليه وسلم وحياً من ربـه ولكن بعض اجتهـاداتهم وتفسيراتهم خـالفت بعضهـا

> ۱ – سورة الحشر الآية (۷). ۲ – تقدم تخريجه ص (۱٤۸).

|         |                           | O TISTE O                              |
|---------|---------------------------|----------------------------------------|
| المذاهب | وفقت الديناني الفكر القات | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية |
|         | THE PRINCE GHAZI TRUST    |                                        |

بعضاً، فكانت تلك الاحتهادات المتحالفة مذاهب في فهم كلام رسول الله صلى الله عليه وسلم لامذاهب منافسة ومعارضة له!... وكيف يكونون منافسين ومعارضين لـه والكل يستشهد بكلامه ويمعن في فهم مراده؟!

الدليل الرابع: كلام نقله المنكر عن كتاب الإنصاف للشاه ولي الله الدهلوي نقل عنه في غضونه قوله: (فمن أخذ بجميع أقوال أبي حنيفة، أو جميع أقوال مالك، أوأقوال الشافعي أو جميع أقوال أحمد أو غيرهم، ولم يعتمد على ماجاء في الكتاب والسنة فقد خالف إجماع الأمة كلها واتبع غير سبيل المؤمنين).

**أقول:** لم يثبت هذا الكلام عن الدهلوي في حق المقلد العاجز عن الاجتهاد إطلاقاً لافي الإنصاف ولا في غيره من كتبه الأخرى، بل الذي قال في أكثر من موطن عكسه تماماً.

يقـول ولي ا لله الدهلـوي في كـل مـن كتـاب الإنصـاف ص (٥٣) وحجـة ا لله البالغة (١٣٢/١ ط: الخيرية) مانصه:

(إن هذه المذاهب الأربعة المدونة المحررة قد اجتمعت الأمة أو من يعتـد بـه منها على جواز تقليدها إلى يومنا هذا، وفي ذلك مـن المصـالح مـالا يخفـى، لاسـيما في هـذه الأيام التي قصرت فيها الهمم جـداً، وأشـربت النفـوس الهـوى وأعجب كـل ذي رأي برأيه).

وأنا أتحدى هذا المنكر ومقلديه أن يثبتوا سطراً مما تقوّله المنكر على الدهلوي في أي من كتبه..!!

ويقول بعد ذلك في ص (٤ ٢٢-١٢٥) موضحاً أنه لامانع من التزام إمام بعينه: (كيف ينكر هذا أحد مع أن الاستفتاء والإفتاء لم يزل بين المسلمين من عهد النبي صلى الله عليه وسلم، ولافرق بين أن يستفتي هذا دائماً، أو يستفتي هذا حيناً وذاك حيناً بعد أن يكون بحمعاً على ماذكرناه، كيف لا و لم نؤمن بفقيه أياً كان أنه أوحى الله إليه الفقه وفرض علينا طاعته أنه معصوم، فإن اقتدينا بواحد منهم فذلك لعلمنا بأنه عالم بكتاب الله وسنة رسوله، فلا يخلو قوله إما أن يكون من صريح الكتاب والسنة أو مستنبطاً عنهما بنحو من الاستنباط أو عرف بالقرائن أن الحكم في

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

المذاهب

صورة ما منوطة بعلة كذا واطمأن قلبه لتلك المعرفة فقاس غير المنصوص على المنصوص، فكأنما يقول: ظننت أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: كلما وحدت هذه العلة فالحكم ثمة هكذا والمقيس مندرج في هذا العموم فهذا أيضاً معزي إلى النبي صلى الله عليه وسلم ولكن في طريقه ظنون. ولولا ذلك لما قلد مؤمن مجتهداً).

فتأمل في مناقضة هذا الكلام الذي يقوله الدهلوي للذي يقوله عليه هذا المنكر ... ولك أن تعود إلى كتابه حجة الله البالغة والإنصاف، لتتأكد من ألفاظه ومطابقتها للذي نقلناه عنه؟ ولاشك أن الدهلوي تحدث في هذا الجال عن حرمة التقليد في حق من بلغ رتبة الاجتهاد في مسألة من المسائل أو في عامة المسائل والأحكام، ولكن كلامه في ذلك خارج عن محل النزاع والبحث كما أوضحنا ولايمكن أن يستدل العاقل بشيء منه على دعوى حرمة التقليد أو حرمة المتزام مذهب معين في حق من لم يستطع أن يكون مجتهداً فهذا شيء وذلك شيء آخر ولست أدري ما هو نوع الدافع إلى الخلط بينهما.

الدليل الخامس: كلام نقله المنكر عن العز بن عبد السلام وعن ابن القيم وعن الكمال بن الهمام يستدل به على مدعاه، وهو دعوى حرمة التمسك بمذهب معين ووجوب الأخذ من الكتاب والسنة مباشرة على الناس كلهم أو استمرار التنقل بين المحتهدين والأئمة دون الوقوف عند واحد منهم بعينه.

وكل ما نقله عن هؤلاء بمعزل عسن هـذه الدعـوى الباطلـة الـتي لا دليـل عليهـا، وكيف تكون تلك الأقوال دليلاً على شيء من ذلك وأصحاب تلك الأقـوال أنفسـهم ملتزمون بمذاهب معينة لم يتحول واحد منهم عن مذهبه الذي عرف إلى سواه!!...

فالعز بن عبد السلام شافعي، وابن القيم حنبلي، والكمال بن الهمام حنفي، إن أقوال هؤلاء الأئمة كلها مستنبطة على تلك الأمور الثلاثة التي أخرجناها عن محل النزاع، والتي لم يخاصم فيها أحد من العلماء المنصفين، أما أن يكون شيء منها دليلاً على ما يشتهي هذا المنكر أن يروجه ويجمع له الأنصار، فهيهات له ذلك.

وإليك أولاً ما يقول العز بن عبد السلام:

يقول في كتابه قواعد الأحكام (٣٥/٢) ما نصه: (...وليس لأحد أن يقلد من

الموسوعة اليوسفية في بيان أ**دلة الصوفية** HE PRINCE GHAZI TRUST

لم يؤمر بتقليده، كالمجتهد في تقليد المجتهد أو في تقليد الصحابة. وفي هذه المسائل اختلاف بين العلماء، ويرد على من خالف ذلك قوله عزوجل: (إن الحكم إلا لله أمر أن لا تعبدوا إلا إياه)<sup>(1)</sup>. يستثنى من ذلك العامة، فإن وظيفتهم التقليد لعجزهم عن التوصل إلى معرفة الأحكام بالاجتهاد، بخلاف المجتهد فإنه قادر على النظر المؤدي إلى الحكم، ومن قلد إماماً من الأثمة ثم أراد تقليد غيره فهل له ذلك؟...فيه خلاف، والمختار التفصيل، فإن كان المذهب الذي أراد الانتقال إليه مما ينقض فيه الحكم فليس له الانتقال إلى حكم يوجب نقضه، فإنه لم يجب نقضه إلا لبطلانه. فإن كان الأخذان متقاربين جاز التقليد والانتقال، لأن الناس لم يزالوا من زمن الصحابة إلى أن ظهرت المذاهب الأربعة يقلدون من وكذلك لا يجب تقليد الأفضل وإن كان هو الأولى، لأنه لو وجب تقليده لما قلد الناس الفاضل والمفضول في زمن الصحابة والتابعين من غير نكير، بل كانوا مسترسلين في وكذلك لا يجب تقليد الأفضل وإن كان هو الأولى، لأنه لو وجب تقليده لما قلد الناس الفاضل والمفضول في زمن الصحابة والتابعين من غير نكير، بل كانوا مسترسلين في وكذلك لا يجب تقليد الأفضل وإن كان هو الأولى، لأنه لو وجب تقليده ما قلد الناس الفاضل والمضول في زمن الصحابة والتابعين من غير نكير، بل كانوا مسترسلين في وكذلك لا يجب والا مكر الأفضل وإن كان هو الأولى، لأنه لو وجب تقليده ما قلد الناس الفاضل والمفضول في زمن الصحابة والتابعين من غير نكير، بل كانوا مسترسلين في مسأله عن وجود الفاضل هذا مما لا يرتاب فيه عاقل).

لقد نقلت لك كلامه هذا بطوله دون أن أترك منه حرفاً، لتعلم أن ما يقوله هـذا الإمام ينطبق على نقيض ما يتقوله هذا المنكر على لسانه تماماً، فالعز رحمـه الله يوحب على العامة التقليد، والمنكر يلزمه باتباع المعصوم وترك غـير المعصوم كما قـد رأيت، والعز رحمه الله يجعل الأصل في المقلد أن يلـتزم إماماً بعينه ثـم يفـرع عنه البحث في حكم رغبته في الانتقال إلى مذهب آخر ويذكر فيه الخلاف، ويجنح -كما قد رأيت-إلى القول بجواز ذلك "لا بوجوبه" بشروط.

فالعز رحمه ا لله لا يرى مانعاً من التزام المقلد مذهباً معينـاً دون أن يتحـول عنـه، هذا المنكر يفرض عليه أن يتنقل بين جميع هذه المذاهب، ويلزمه بذلك إلزاماً، والعجب العجاب أنه يتقول علىالعزرحمه ا لله هذه الأشياء وينطقه بها وهو إنما نطق بعكسها.

نعم أتبع العز بن عبد السلام رحمه الله هذا الكلام الذي نقلته لك، بكـلام آخـر مباشرة أنحى فيه باللائمة على الفقهاء الذين يقـف أحدهـم على ضعـف مـأخذ إمامـه ويسبر حقيقته ويدرك ما يتعلق به بحيث لا يجد لضعفه مدفعاً، ومع ذلك يقلـده ويـترك

۱ – سورة يوسف الآية (٤٠)

المذاهب

HE PRINCE GHAZI TRUST

الكتاب والسنة والأقيسة الصحيحة لمذهبه، جموداً على تقليد إمامه وأطال العز في بيان خطورة ذلك وأحاد، ولكن ما علاقة هذا بدعوى هذا المنكر؟! وما هو المسوغ لما يفعله هذا الرحل من اتخاذ مثل هذه النصوص ثوباً يكسو بها مزاعمه العارية؟.. وهلا تبصر الكلام الطويل الآخر الذي يجاور هذه الفقرة مجاورة مباشرة ليفهم معاني الكلام وأطراف البحث؟ وهل هو حقاً لم يتبصره ولم يعثر عليه، أم رآه وفهمه ولكنه تحاهله وعفى عليه، ونسخه بما بعده ثم أنطق الرجل بما هو منه برئ؟!..

ثم إليك ما يقول ابن القيم:

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

يقول في كتابه إعلام الموقعين (٣/٣٨،ط: السعادة): ذكر تفصيل القول في التقليد وانقسامه إلى ما يحرم القول فيه والإفتاء به، وإلى ما يجـب المصير إليه، وإلى ما يسوغ من غير إيجاب.

فأما النوع الأول فهو ثلاثة أنواع، أحدهـا: الإعـراض عمـا أنـزل الله وعـدم الالتفات إليه اكتفاءً بتقليد الآباء، والثاني تقليد من لا يعلم المقلـد أنـه أهـل لأن يؤخـذ بقوله، والثالث التقليد بعد قيام الحجة وظهورالدليل على خلاف قول المحتهد.

ثم أطال ابن القيم في سرد وشرح أضرار ومساوئ التقليد المحرم الذي حصره في هذه الأنواع الثلاثة، فكمل ما أورد في كلامه الطويمل من إنكاره التقليد وتسفيهه والتحذير منه، فهو وارد على هذه الأنواع الثلاثة التي فرعها عن الأول.

وربما قرأ القارئ السطحي جزءاً من كلامه الطويل في ذلك دون أن يمسك بأصل البحث ومنطلقه فيتوهم أنه إنما ينكر التقليد مطلقاً، ثم يذهب يستدل على بطلان التقليد مطلقاً بفقرات من كلامه الذي ساقه في خضم بحثه الطويل كما فعل هذا المنكر.

ولكن المتأمل يعلم أن ابن القيم إنما فرع كلامه الطويل ذاك على هذا التقسيم الذي جعله أصل بحثه، وحسبك دليلاً قاطعاً على ذلك، بالإضافة إلى النص الذي نقلتمه من كلامه، قوله في غضون بحثه هذا: (فإن قيل: إنما ذم من قلد الكفار وآباءه الذيس لا يعقلون شيئاً ولا يهتدون، ولم يذم من قلد العلماء المحتهدين، بل قد أمر بسؤال أهل الذكر وهم أهل العلم، وذلك تقليد لهم، فقال تعالى: ﴿فاسألوا أهل الذكر إن كنتم

| المكراه. |                        | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية |
|----------|------------------------|----------------------------------------|
|          |                        | 12 - III (B)                           |
|          | THE PRINCE GHAZI TRUST |                                        |
|          | FOR QUR'ÀNIC THOUGHT   | لا تعلمون (``. 💿 کلید 🔍                |

وهذا أمر لمن لا يعلم بتقليد من يعلم -فالجواب أنه سبحانه ذم من أعرض عما أنزله إلى تقليد الآباء، وهذا القدر من التقليد هو مما اتفق السلف والأئمة الأربعة على ذمه وتحريمه، أما تقليد من بذل جهده في اتباع ما أنزل الله وخفي عليه بعضه فقلد فيه من هو أعلم منه فهذا محمود غير مذموم ومأجور غير مأزور، كما سيأتي بيانه عند ذكر التقليد وهو التقليد الواجب والسائغ إن شاء الله).

ولقد أطال ابن القيم بعد ذلك في ذم أنواع التقليـد البـاطل، وأنفـق في ذلـك مـا يقارب مائة صحيفة، ويبدو أنه نسي بعد حديثه المسهب الطويل هذا أن يعود فيتحدث عن النوع الثاني من التقليد وهو التقليد الواجب، الذي وعد بالحديث عنه، فانتقل منـه إلى الحديث عن النصوص وحرمة الإفتاء بما يخالفها وموقع السنة من القرآن.

ومن تأمل أبحاث ابن القيم في كتابه إعلام الموقعين، وصبر على قراءتها بتمهل واستقصاء، وحد فيه غرائب من هذا القبيل، فهو تارة يفرع أصل البحث ويجزؤه ثم يبدأ فيتناول بعض أجزائه ويطيل الشرح والبحث ويشفق له الاستطرادات المختلفة، ثم يتحاوز البحث كله إلى غيره دون أن يعود إلى بقية فروعه وأجزائه بالنظر والبحث، كما فعل هنا، وهو تارة يقع في تناقضات عجيبة لا تدري سبب وقوعه فيها، كتلك التناقضات التي وقع فيها أثناء حديثه المسهب جداً عن الحيل وأحكامها وعلى كل فقد تحدث الرجل عن مشروعية التقليد وضرورته لمن لم يبلغ رتبة الاحتهاد في مكان آخر أبحاثها ومسارها بيان ما ينبغي أن يكون عليه العامي والعالم الذي لم يلغ رتبة الاحتهاد، فقد عقد فصولاً طويلة تتعلق بشروط الفتوى وآدابها، ضمن كثيراً من أبحاثها ومسارها بيان ما ينبغي أن يكون عليه العامي والعالم الذي لم يبلغ رتبة الاحتهاد، وأن عليه اتباع إمام يسترشد به ويقلده في أحكام الذي لم يلغ رتبة يجوز لمثل هذا الإنسان أن يفي الناس، ولو توفرت لديه كتب الحديث وأنه لا فيها على حديث يتعلق بفتواه، وإليك مقاطع من كلامه في بيان هذا الأمر:

قال في (٤/٥٧٤) (الفائدة العشرون): لا يجوز للمقلد أن يفتي في دين الله بمسا هو مقلد فيه وليس على بصيرة فيه سـوى أنـه قـول مـن قلـده دينـه وهـذا إجمـاع مـن السلف كلهم، وصرح به الإمام أحمد والشافعي رضي الله عنهمـا قـال أبـو عمـرو بـن

سورة النحل الآية (٤٣).

|              |                         | 100 MONTON 100               |                   |
|--------------|-------------------------|------------------------------|-------------------|
| 1.1(1        | ATEN CONCENTER CONESTER | في بي <i>ان أدلة الصوفية</i> | الموسوعة اليوسفية |
| a tat a an t |                         |                              |                   |

الصلاح: قطع أبو عبد الله الحليمي إمام الشافعيين بما وراء النهر والقاضي أبو المحسن الروياني صاحب بحر المذهب وغيرهما بأنه لا يجوز للمقلد أن يفتي بما هو مقلد فيه).

ثم أطال ابن القيم في تأكيد هذا الحكم وبيان أنه الحق.

وقال في (٢٩٣/٤) ما نصه: (الفائدة الحادية والعشرون): إذا تفقه الرحل وقرأ كتاباً من كتب الفقه أو أكثر وهو مع ذلك قاصر في معرفة الكتاب والسنة وآثار السلف والاستنباط والترجيح، فهل يسوغ تقليده في الفتوى؟ فيه للناس أربعة أقوال...والصواب فيه التفصيل وهو أنه إن كان السائل يمكنه التوصل إلى رأي عالم يهديه السبيل لم يحل له استفتاء مثل هذا ولا يحل لهذا أن ينسب نفسه إلى الفتوى مع وجود هذا العالم، وإن لم يكن غيره بحيث لا يجد المستفتي من يسأله سواه فلا ريب أن رجوعه إليه أولى من أن يقدم على العمل بلا علم...).

وقال في (٤/٥٢) ما نصه: (الفائدة الثلاثون): إن كان الرحل بحتهداً في مذهب إمام و لم يكن مستقلاً بالاحتهاد، فهل له أن يفتي بقول ذلك الإمام؟ على قولين: وهما وجهان لأصحاب الشافعي وأحمد، أحدهما الجواز ويكون متبعه مقلداً للميت لا له، وإنما له مجرد النقل عن الإمام، والثاني لا يجوز له أن يفتي، لأن السائل مقلد له، لا للميت، وهو لم يجتهد له، والسائل يقول له: أنا أقلدك فيما يفتي به).

وقال في (٤/٥/٢) ما نصه: (هل يجوز للحي تقليد الميت والعمل بفتواه من غير اعتبارها بالدليل الموجب لصحة العمل بها؟ فيه وجهان لأصحاب الإمام أحمد: فمن منعه قال: يجوز تغيير احتهاده لو كان حياً، فإنه كان يجدد النظر عند نزول هذه النازلة...والثاني الجواز، وعليه عمل جميع المقلدين في أقطار الأرض وخيار ما بأيديهم تقليد الأموات....والأقوال لا تموت بموت قائلها كما لا تموت الأخبار بموت رواتها).

وقال في (٤/٤ ٣٣): (الفائدة الثامنة والأربعون): إذا كان عند الرحل الصحيحان أو أحدهما أو كتاب من سنن رسول الله صلى الله عليه وسلم موثق بما فيه، فهل له أن يفتي بما يجده فيه؟...والصواب في هذه المسألة التفصيل، فإن كانت دلالة الحديث ظاهرة بينة لكل من سمعه، لا يحتمل غير المراد فله أن يعمل به، ويفتي به، ولا يطلب التزكية له من قول فقيه أو إمام بل الحجة قول رسول الله صلى الله عليه وسلم ...وإن كانت دلالته خفية لا يتبين المراد منها لم يجز له أن يعمل، ولا يفتي بما

| المذاهب | in the second | 6 13333 6                              |
|---------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
|         | G TENES WAS TO STREET                                                                                           | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية |
|         |                                                                                                                 |                                        |

يتوهمه مراداً حتى يسأل ويطلب بيان الحديث ووجهه متم قال وهـذا كله إذا كان ثمة نوع أهلية ولكنه قاصر في معرفة الفروع وقواعد الأصوليين والعربية وإذا لم تكن ثمة أهلية قط، ففرضه ما قال الله تعالى: **(فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون)**(<sup>()</sup>.

وقال في (٤/٣٣٧) جواباً على سؤال: هل للمفتي أن يفتي بغير مذهب إمامه؟ ينقل عن أبي عمرو بن الصلاح: (ومن وحد حديثاً يخالف مذهبه فإن كملت آلة الاحتهاد فيه مطلقاً أو في مذهب إمامه أو في ذلك النوع أو في تلك المسألة فالعمل بذلك الحديث أولى، وإن لم تكمل آلته ووجد في قلبه حزازة من مخالفة الحديث بعد أن بحث فلم يجد لمحالفته عنده جواباً شافياً، فلينظر: هل عمل بذلك الحديث إمام مستقل أم لا، فإن وجده فله أن يتمذهب بمذهبه في العمل بذلك الحديث ويكون عذراً له في ترك مذهب إمامه في ذلك وا لله أعلم).

وقال بعد ذلك مباشرة: (الفائدة الخمسون): هل للمفتي المنتسب إلى مذهب إمام بعينه أن يفتي بمذهب غيره إذا ترجح عنده؟ إن كان سالكاً سبيل ذلك الإمام في الاحتهاد ومتابعة الدليل، فله أن يفتي بما ترجح عنده من قول غيره، وإن كان بحتهداً متقيداً بأقوال ذلك الإمام لا يعدوها إلى غيرها فقد قيل: ليس له أن يفتي بغير قول إمامه، فإن أراد ذلك حكاه عن قائله حكاية محضة، والصواب أنه إذاتر جح عنده قول غير إمامه، بدليل راجح فلا بد أن يخرج على أصول إمامه وقواعده، فإن الأئمة متفقون على أصول الأحكام ومتى قال بعضهم قولاً مرجوحاً فأصوله ترده وتقتضي القول الراجح، فكل قول صحيح فهو يخرج على قواعد الأئمة بلا ريب، فإذا تبين لهذا المجتهد القيد رجحان هذا القول وصحة مأخذه على قواعد إمامه فان يفتي به وبا لله التوفيق).

فهذه مقاطع من كلامه في غضون حديثه عن الفتـوى وشـرطها وآدابهـا، أفـرّاه كلام من يحرم التقليد ويلزم الناس جميعاً بالأحذ بالكتاب والسنة مباشرة، أم تـراه يحـرم الالتزام بمذهب معين أم تراه يأمر المقلد بأن يظل عمره يقفز من محتهد إلى آحر؟

ألست ترى أن كل مقطع من هذه المقاطع تصريح بشكل لا يحتمل الريب بـأن الجاهل لا يسعه إلا التقليد، وأن المتمذهب بمذهب معين لا يجوز لـه أن يفـتي النـاس في

١ - سورة الأنبياء الآية (٢).

مسألة ما بغير مذهبه إلا أن يكون محتهداً فيها، وأن تقليد الميت كتقليد الحي على السواء، لأن الأقوال لا تموت بموت قائلها، على حد تعبيره، وإن الاعتماد على كتب الحديث وحدها لا تجعل من المقلد محتهداً؟!.

المذاهب

وإذا كان ابن القيم يرى ما يراه هذا المنكر، ومن أن تقليد الأئمة تقليد لغير المعصوم وتقليد الرسول تقليد للمعصوم، فلا يجوز لأحد إلا الأخذ من المعصوم مباشرة، فما باله يجعل من تقليد المذاهب الأربعة موضوعاً لبحثه وأساساً لتعريفاته، وما باله يحجر على المقلد الأخذ من كتب الحديث، ويمنعه من الإفتاء، ويمنع السائل من الاعتماد عليه، ويحذره (أي يحذر المقلد) من الخروج في الفتيا عن مذهب إمامه إلا عندما يصبح بحتهداً في تلك المسألة، وما باله يطمئن المقلد إلى أن تقليده للمحتهد الميت سائغ وغير ممنوع؟!

لقد أطلت كثيراً في سرد نقول من الإمام ابن القيم في هذا الصدد، لما أعلم من تعصب طائفة من هؤلاء الناس، دعاة اللامذهبية، لآراء ابن القيم، يتعصبون له أكثر من التعصب(المقوت) الذي يتهمون به عامة المسلمين المقلدين لمذاهب أئمتهم...عسى أن يسهل لهم هذا التصعب له، إذا ما تأملوا في نصوصه هذه، سبيل الرجوع إلى حادة الحق.

أما النص الذي وقع عليه اختيار ذلك المنكر من مجموع ما قاله ابن القيم في هـذا الصدد، واستلّه من كتابه دون غـيره ليعتمـد عليـه فيمـا يدعـي، مـن حرمـة التمذهـب بمذهب معين فهو بعيد كل البعد عن دعواه، ليس له إليها أي منفذ أو سبيل.

والنص الذي اختاره من مجمسوع كلامـه هـو قولـه: (...بـل لا يصـح للعـامي مذهب، ولو تمذهب به، فالعامي لا مذهب له، فإذا قال: أنا شافعي أو حنفي أو حنبلي أو مالكي أو غير ذلك لم يصر كذلك بمحرد القول...)

والكلام الذي قبله وبعده بيان لما لا خلاف في حقيقته وهو عدم وحوب الـتزام المقلد لمذهب واحد في كل فروعه ومسائله، وقد قلنا إن هذا محل وفاق واستبعدناه عن محال البحث ولكن هذه الفقرة التي نقلناها من كلامه، هي وحدها التي قـد توهـم تصديق ما يدعو إليه المنكر من نبذ التقليد وحمل الناس جميعاً على الأحـذ من الكتـاب والسنة غير أن العبارة ليست من هذا في شيء. ٥ وفقت، المرجادي لفكر الع

إن المقصود بهذا الكلام الذي قالة كثير من العلماء، أن العامي إذا لقي مفتياً لمشكلته التي يبحث عن حكمها وسأله عنها فإن عليه أن يأخذ بما يقول، وليس للعامي أن يطلب إليه إفتاءه فيها بموجب مذهب معين، ذلك لأن المفتي مجتهد، وإلا لم يجز أن يسمى أو ينصب مفتياً، والمجتهد إنما يجيب السائل حسب ما أداه إليه اجتهاده، وليس له أن يقلد مجتهداً مثله ثم يفتيه بمذهبه في ذلك، نعم للعامي أن يسأله عما يقول الشافعي في مشكلته، وله أن يروي له ما يقول فيها، على وجه النقل لا الفتيا، أما أن يحمل العامي المجتهد على أن يفتيه بمذهب إمامه، فليس له ذلك، لأنه ليس أكثر من حاهل يدعي علماً بمذهب إمام معين ونسبة إليه، وهو لو كان كذلك لما احتاج إلى استفتاء هذا المجتهد وسؤاله، وتعبيراً عن هذا المعنى الذي لا شك ولا إشكال فيه قسار العلماء: مذهب العامي مذهب مفتيه، وليس له معين ونسبة إليه، وهو لو كان كذلك لما احتاج إلى استفتاء هذا المجتهد وسؤاله، وتعبيراً عن هذا المعنى الذي لا شك ولا إشكال فيه قسار العلماء:

ولكن ما هو مصير العامي عندما يلتفت حوله فلا يرى مفتياً (أي مجتهداً مطلقاً) ولا يرى إلا علماء مقلدين كل منهم يلتزم مذهباً معيناً، ومن يسمى مفتياً بينهم إنما أطلق عليه هذا الاسم تشبيهاً ومجازاً؟... إن قاعدة (مذهب العامي مذهب مفتيه) لا تنطبق في هذه الحال إطلاقاً كما هو واضح، إذلا مفتي له وإنما الذي يتعين عليه أن يستفتي واحداً من المجتهدين السالفين، وقد مر بك أن العلماء قالوا وفي مقدمتهم ابن القيم: إن الأقوال لا تموت بموت قائلها، فيجوز للحي تقليد الميت.

وخير من يستفتيه من المحتهدين السالفين، الأئمة الأربعة بإجماع علماء هذه الملة بأسرها، بسبب ما نالته مذاهبهم من الخدمة والتمحيص والتدوين وتوفر أسباب الطمأنينة في صحة إسنادها إلى أربابها، كما لم يتوفر مثل تلك الأسباب بالنسبة لأي مذهب آخر، فهو يسأل من شاء منهم عن طريق سؤال علمائه والمتفقهين فيه، أو دراسة كتبه إن أمكنه ذلك، ثم له أن يلتزم واحداً منهم، لكل ما يعرض له من مسائل وأحكام، وله أن ينتقل من أحدهم إلى الآخر بالشروط التي ذكرها العلماء والتي أوضحنا طرفاً منها فيما مضى.

والعامي -وهـو يفعـل هـذا- لم يخـرج في الحقيقـة عـن قـاعدة (مذهـب العـامي مذهب مفتيه)، لأنه لما لم يجد من حوله مفتياً، واضطر إلى استفتاء الشافعي مثـلاً، فقـد أصبح مذهبه هو مذهب الشافعي نفسه بموجب نص القاعدة ذاتها.

، الملاهب

| بهانذا        |                                                         | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية |
|---------------|---------------------------------------------------------|----------------------------------------|
|               | وحصير الأميري وعي يلف خزا بغرادي                        |                                        |
| كتب الأصول في | THE FRINCE GHAZI TRUST<br>قيم، بحده مفصلا واضحا في سائر | فهذا هو معنى كلام ابن ال               |
|               | ا شئت تجد تفصيل ذلك كله.                                | باب الاجتهاد، ارجع إلى أي منه          |

ثم إليك ما يقول الكمال بن الهمام في هذا الصدد:

قال في التحرير ما نصه: (وهل يقلد غيره أي غير من قلده أولاً) في غيره أي في غير ذلك الشيء؟

المختار: نعم، للقطع بأنهم كانوا يستفتون مرة واحداً ومرة غيره، غير ملتزمين مفتياً واحداً، فلو التزم مذهباً معيناً كأبي حنيفة أو الشافعي فقيل بلتزم، وقيل بلا . ثم أحذ شارح التحرير يرجح القول بعدم وجوب الالتزام، وهو مذهب جمهور العلماء، إذ لا واجب إلا ما أوجب الله، والله ما أوجب على الجاهل إلا تقليد العالم المجتهد، ولم يوجب عليه التزام واحد بعينه دائماً، والغريب أن صاحب الإنكار عزا إلى الكمال بن الهمام كلاماً طويلاً غير هذا لم يقله ولم يتفوه به إنما هو كلام ذكره ابن أمير حاج في شرحه للتحرير، واسم كتابه (التقرير والتحبير) وقد اختلط الأمر على (العلامة) صاحب الإنكار فأسند الكلام الذي ساقه إلى ابن الهمام وهو لم يقله أصلاً، وأسند إليه كتاباً اسمه التقرير والتحبير وهو لم يؤلف كتاباً بهذا الاسم أصلاً.

على أن ما قاله ابن أمير حاج في ذلك هو عين ما قاله ابن القيم عن العامي الذي جاء يستفتي المفتي مع أنه لا مذهب له، وأن مذهبه مذهب مفتيه وقد ذكرنا معنى هــذا الكلام وأوضحنا المقصود منه.

السياسة الدليل السادس: زعم أن حدوث المذاهب الأربعة إنما كمان بسبب السياسة الغاشمة واستيلاء الأعاجم ذوي الأغراض على الملك، وعزا صاحب الإنكار زعمه هذا إلى مقدمة ابن حلدون، فقال: (إن أردت الاطلاع على أسباب حدوث المذاهب والطرائق، فعليك بمطالعة مقدمة تماريخ ابن حلدون، فإنه قد أبدع في هذا البيان، فجزاه الله حيراً، وأفاد أن المذاهب حدوثها وشيوعها إنما هي بسبب السياسات الغاشمة واستيلاء الأعاجم ذوي الأغراض على الملك).

أقول: وقد فعلنا ما أشار به صاحب الإنكار، فرجعنا إلى مقدمة ابـن خلـدون، وطالعناها، وتتبعنا كلامه عن نشأة المذاهب وأسبابها، فما وقعنا في شيء من ذلك على المذاهب

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

هذا الزعم الذي أسنده إليه صاحب الإنكار، وما وقفنا من كلامه في ذلك إلا على ما هو الحق المبين المتفق عليه من قبل جمهور المسلمين، مما لا يُعجب صاحب الإنكار في قليل ولا كثير.

قال في (ص ٢١٦ . ط: بولاق) بصدد حديثه عن علم الفقه وكيفية نشأته ونشأة مذاهبه ما نصه: (...إن الصحابة كلهم لم يكونوا أهل فتيا ولا كان الدين يؤخذ عن جميعهم، وإنما كان ذلك مختصاً بالحاملين للقرآن العارفين بناسخه ومنسوخه ومتشابهه ومحكمه وسائر دلالاته بما تلقوه عن النبي صلى الله عليه وسلم أو ممين سمعه منهم من عليتهم، وكانوا يسمون لذلك القراء....وبقي الأمر كذلك صلير الملة، شم عظمت أمصار الإسلام وذهبت الأمية من العرب بممارسته الكتاب، وتمكن الاستنباط وكمل الفقه وأصبح صناعة وعلماً، فبدّلوا باسم الفقهاء والعلماء، وانقسم الفقه فيهم

أهل الرأي والقياس، وهم أهل العراق، وطريقة أهل الحديث وهم أهل الحجاز وكان الحديث قليلاً في أهل العراق لما قدمناه فاستكثروا من القياس ومهروا فيه فلذلك قيل: أهل الرأي، ومقدم جماعتهم الذي استقر المذهب فيه وفي أصحابه أبو حنيفة النعمان، وإمام أهل الحجاز مالك بن أنس والشافعي من بعده، ثم أنكر القياس طائفة من العلماء وأبطلوا العمل به، وهم الظاهرية وجعلوا المدارك كلها منحصرة في النصوص والإجماع وردوا القياس الجلي والعلة المنصوصة إلى النص لأن النص على العلة نص على الحكم في جميع محالها وكان إمام هذا المذهب داود بن على وابنه وأصحابهما، وكانت هذه المذاهب إذ ذاك هي مذاهب الجمهور المشتهرة بين الأمة).

وأوضح بعد ذلك أن مذهب الظاهرية درس بدروس أئمته بتدوين الأصول وتقعيد قواعد الاستنباط من النصوص والرأي، وبسبب إنكار الجمهور على منتحليه ثم قال: (ولم يبق إلا في بعض الكتب المحلدة وربما يعكف كثير من الطالبين، ممن تكلف بانتحال مذهبهم، على تلك الكتب يروم أحذ فقههم منها ومذهبهم فلا يأتي بطائل ويصير إلى مخالفة الجمهور وإنكارهم عليه وربما عد بهذه النحلة من أهل البدع، بنقله العلم من الكتب من غير مفتاح المعلمين).

ثم أخذ ابن خلدون يترجم لكل من الأئمة الأربعة ويوضح مدى فضله وعلمه،

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

وكيفية أخذهم الفقه وأصول بعضهم، وكيف مزج أصحاب أبي حنيفة طريقة أهـل الحجاز بطريقة أهل العراق، فتلاقت المدرستان بذلك، وبين مدى انتشـار مذهـب كـل منهم والكمال الذي انتشر فيه ثم قال:

المذاهب

وسد الناس باب الخلاف وطرقه بعد ذلك، لما كثر تشعب الاصطلاحات في العلوم ولما عاق عن الوصول إلى رتبة الاحتهاد ولما فشي من إسناد ذلـك إلى غـير أهله ومن لا يوثق برأيه ولا بدينه).

فهذه خلاصة ما قاله ابن خلدون عن المذاهب ونشأتها، وكله مما لا يعجب صاحب الإنكار، ومما لا يفيده أن يشد أزره به، وأرجو من القارئ الكريم أن يعود إلى هذا البحث من مقدمة ابن خلدون فيقرأه بطوله، ثم يجهد جهده أن يضع يده على كلمة واحدة يجدها تتحدث عن السياسات الغاشمة التي تدخلت في إنشاء المذاهب الأربعة على حد تعبير صاحب الإنكار، وليسم القارئ بعد ذلك هذا العمل من حضرة صاحب الإنكار بالاسم الذي تطلقه اللغة العربية وغير العربية عليه وليعذرني إن لم أفعل أنا ذلك، فقد التزمت<sup>(1)</sup> في مقدمة هذه الرسالة أن لا أتناول الموضوع إلا بالمعالجة العلمية المحردة، وأن لا أحمل قلمي على أي تعبير أو وصف ينزل عن ذلك المستوى وإن كان كلامه هو محشواً ممثل هذه الأوصاف والتعابير.

\* الدليل السابع: قوله: (يقال للمقلد: على أي شيء كان الناس قبل أن يوجد فلان وفلان الذين قلدتموهم وجعلتم أقوالهم بمنزلة نصوص الشارع...أفكان الناس قبل وجود هؤلاء على هدى أو ضلالة؟ فلا بد أن يقروا بأنهم كانوا على همدى فيقال لهم: فما الذي كانوا على هم عن التاع القرآن والسنة والآثار وتقديم قول الله تعالى ورسوله وآثار الصحابة رضي الله عنهم على ما يخالفها والتحاكم إليها دون قول فلان وفلان برأيه؟ وإذا كان هذا هو الهدى فماذا بعد الحق إلا الضلال فأنى يؤفكرون؟!!...)

ونحن نقول في الكشف عن هذا الدليل العجيب، ونجيب عن المقلد الـذي يسأله صاحب الإنكار هذا السؤال فنقول: كان الناس قبل وجود فلان وفـلان يفعلون كما قال ابن خلدون في الفصل الـذي اعتمـدت أنـت بنفسـك على كلامـه. ألم يقـل ابـن

۱ – المقصود الدكتور محمد سعيد رمضان البوطي.

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

الملاهب

حلدون في نفس ذلك الفصل: (إن الصحابة كلهم لم يكونوا أهل فتيا، ولا كان الديس يوحذ عن جميعهم، وإنما كان ذلك مختصاً بالحاملين للقرآن العارفين بناسخه ومنسـوحه ومتشابهه ومحكمه وسائر دلالاته). فما معنى هذا الكلام الواضح؟.

إذا كان أهل الفتيا والاجتهاد من الصحابة عدداً محصوراً ومميزاً فيهم كما يقول، وكان الباقون منهم دون هذه المرتبة، فعمن يتلقى هؤلاء الباقون إذاً دينهم؟... لا حرم أنهم يتلقونه من هذا العدد المحصور المتاز عنهم بالقدرة على الاجتهاد والاستنباط، وهل التقليد شيء آخر غير هذا؟!...إذاً لم يختلف الأمر ولم يتبدل بين العهدين، كان العوام في عصر الصحابة يقلدون من اشتهر في عصرهم بالفتيا والاجتهاد وكانوا في عصر التابعين أيضاً يفعلون ذلك، وفي العصر الذي يليه يفعلون ذلك أيضاً، وما الشافعي وأبو حنيفة وأحمد ومالك، إلا طائفة من هؤلاء المجتهدين حاز للعوام أن يقلدوهم كما جاز لمن قبلهم من العوام أن يقلدوا مثلهم، وكما جاز للعوام أن والخلفاء الراشدين.

ألم يجمع كل علماء التماريخ وتماريخ التشريع على أنه كمان في عهد التمابعين مذهبان عظيمان: مذهب أهل الحديث في الحجاز، ومذهب أهل المرأي في العراق وأن عامة أهل الحجاز كانوا يقلدون المذهب السمائد عندهم وعامة أهنل العراق يقلدون المذهب السائد فيما بينهم، وأنه كان لهذا المذهب أئمته وللمذهب الآخر أئمته؟!..

فما الذي حدث مما يخالف هذا الواقع عندما ظهرت المذاهب الأربعة؟ لم يظهر جديد. كل ما في الأمر أن أئمة هذه المذاهب الأربعة وضعوا منهجاً للاستنباط فيما بينهم، واشتقوه من أدلة الكتاب والسنة ضبطوا به الرأي والقياس السليم وميزوه عن الرأي والأقيسة الباطلة، فتلاحم بذلك كل من مذهبي الرأي والحديث واختفى-تدريجياً كل من طرفي الإفراط والتفريط، وكان هذا من أكبر العوامل لتبوء المذاهب الأربعة مكانة عليا في صعيد البحث والاجتهاد ولإقبال مختلف الفئات والطبقات على التزامها والأخذ منها، وهذا الواقع شيء معروف ومَدْروس لا أظنسي بحاجة إلى أن أنفق وقتاً في سرد أدلة ونصوص عليه.

إذًا، فأي اختلاف حصل في جوهر واقع الاجتهاد والتقليد حتى يقـول صـاحب

الموسوعة اليوسفية في بيا<mark>ن أدلة الصوفية</mark>

O MONTO O

الإنكار: على أي شيء كان الناس قبل فلان وفلان، وكأنه ألزم بذلك الخصم إلزاماً لا مخلص منه؟!...وأي ضلال وأي إفك وقع فيه مقلدوا المذاهب الأربعة، وهم ليسوا في ذلك إلا كالذين قلدوا من قبلهم مذهب الرأي أو الحديث وكالذين قلدوا من قبلهم أئمة الصحابة ومجتهديهم؟!.

الملااهب

لا مناص من التقليد، ولا مانع من اتباع مذهب معين ودليل ذلك:

لخصنا لك فيما مضى الأدلة التي قالها صاحب الإنكار على دعواه، وأوضحنا بما لا يدع أي شك لمنصف أنها ليست أدلة إلا من حيث إن صاحب الإنكار اعتبرهما كذلك، فهي أقوال لا ينهض بها أي دليل أو جزء من دليل يقره العلم ويعتلد به، وتسمية صاحب الإنكار إياها (دليلاً) لا يغير شيئاً من حقيقة الأمر.

وما لم نتعرض له من كلامه بنقاش أو رد تفصيلي فكله منصب على تلك البنود الثلاثة المتفق عليها عند العلماء جميعاً والتي أخرجناها من حيز الخلاف، ولذلك لم نتعرض له بشيء ولم نجد ما يدعو إلى تضييع الوقت فيه، ومع ذلك فما ينبغي أن نثبت عكس ما يدعيه صاحب الإنكار عن طريق تزييف أدلته فقط، بل لا بد أن نطالب أنفسنا من وراء ذلك ببراهين إيجابية جديدة تدل على فساد المزاعم الخطيرة التي يدعيها صاحب الإنكار وتثبيت عكسها تماماً.

إن ما يحاول صاحب الإنكار تقريره، ينحصر في أمرين اثنيين لا نـدري سبيلاً للتوفيق بينهما، بل ولا ندري كيف يتلاقيان معاً في ذهن ذلك المنكر:

فالأمر الأول الذي يدعيه ويكرره في أكثر من مكان من كلامه هو حرمة التقليد مطلقاً، مستدلاً بأن المحتهد غير معصوم والكتاب والسنة معصومان واتباع المعصوم أفضل من اتباع غير المعصوم، وبأن الاجتهاد سهل لا يحتاج إلى أكثر من الموطأ والصحيحين وسنن أبي داود وجامع الترمذي.

والأمر الثاني الذي يدعيه ويكرره أيضاً هو أن المقلد ليس عليـه أن يلـتزم مـذهبـاً بعينه، وإذا فعل ذلك فهو ضال وهو من الحمر المستنفرة...

ولست أدري ما هي وسيلة الجمع بين هذين الأمريـن!.. إذا كـان التقليـد مـن أصله باطلاً،لأنه اتباع غير المعصوم، فما معنى النهي عن نـوع مـن التقليـد بعينـه وهـو

الموسوعة اليوسفية فى بيان أدلة الصوفية

التزام مذهب معين؟!.. وإذا كان الباطل من التقليد هو هذا النوع فما معنى إطراح التقليد من أساسه، والاستدلال له باتباع المعصوم وغير المعصوم؟! لست أدري صورة الحكم في محموعه، كما هو في ذهن صاحب الإنكار ولكني سأضع أمام القارئ الدليل على أن التقليد أمر لا مناص منه بين المسلمين وأنه مشروع وشابت وعلى أن المقلد إذا شاء أن يلتزم مذهباً معيناً ولا يتحول عنه فله ذلك وليس مرتكياً لمنهي ولا مقترفاً لمحرم.

أولاً: لا مناص من التقليد وهو مشروع بإجماع المسلمين.

والتقليد هواتباع قول إنسان دون معرفة الحجة على صحة ذلك القول، وإن توفرت معرفة الججة على صحة التقليد نفسِه، فالمقلد قد يعرف الحجة على صحة تقليده للعالم المحتهد، ولكنه لا يعرف الحجة على صِحة ما يقلد المحتهد فيه.

ولا فرق بين أن تسمي هذا العمل تقليداً أو اتباعـاً فكلاهما بمعنى واحد، ولم يثبت أي فرق لغوي بينهما، وقد عبر الله بالاتباع عن التقليد في أسوئ أنواعه فقال حلّ حلاله: ﴿إذ تبرأ الذين اتبعوا من الذين اتبعوا ورأوا العذاب وتقطعت بهم الأسباب، وقال الذين اتبعوا لو أن لناكرة فنتبرأ منهم كما تبرؤوا منا ﴾<sup>(١)</sup>، فما من شك أن المراد بالاتباع هنا هو التقليد الأعمى الذي لا مسوغ له، وسواء اصطلحت أنت على فارق حديد من المعنى بينهما في هذا المبحث أولا، فيان القسمة ثنائية على كل حال، إذ الباحث إما أن يكون عالماً بالأدلة خبيراً بكيفية الاستنباط منها أو لا فهـ مقلد للمجتهد، وكثرة الألفاظ والاصطلاحات لا تغير من الواقع شيئاً.

فما الدليل على مشروعية التقليد ووجوبه عند عدم التمكن من الاجتهاد (٢)؟!.

١ - سورة البقرة الآية (١٦٦) ٢ – ينبغي أن يعلم بأن كلامنا إنما هو فيما يتعلق بالفروع من الأحكام أما الأمور الاعتقادية المتعلقة بأصول الديس فلا يجوز التقليد فيها بالإجماع، والفرق أن الأمور الاعتقادية لا يغني فيهـــا الظـن وإنمــا سـبيلها اليقـين والقطـع، لقوله تعالى: ﴿ولا تقف ما ليس لك به علم إن السمع والبصر والفؤاد كل أولئك كان عنه مسؤولاً ﴾ ولقوله وهو ينكر على الذين اتبعوا الظن في اعتقاداتهم: ﴿إِن يتبعونَ إِلا الظن وإن هـم إِلا يخرصونَ﴾ ولا يوصل إلى اليقين إلا إشغال الفكر والاستقلال في النظر والبحث. أما الأحكام الفرعية، فقـد تعبدنـا الله فيهـا بـالظن، أي إنه جعل ظن المحتهد والباحث دليلاً شرعياً يلزمه العمل بمقتضاه، والدليل على ذلك أنه صلبي ا لله عليه وسـلم كان يبعث آجاد الناس لتعليم الناس أحكام الفروع من عبادات وغيرها، ويلزمهم باتباع ما يقوله لهـم هـذا الواحد، مع العلم بأن حبر الآحاد لا يفيد إلا الظن...فكأنه يقـول لهـم إذا ظننتـم – بموجب البحث أو تقليـد العالم الباحث – أن الحكم كذا، وجب عليكم تطبيقه والمصير إليه، فهذا هو الفرق بـين الواجبـات الاعتقاديـة

المذهب

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية FOR QUR'ANIC THOUGHT

#### الدليل من وجوه

الوجه الأول: قوله حل حلاله: (فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون)<sup>(1)</sup> أجمع العلماء على أن الآية أمر لمن لا يعلم الحكم ولا دليله باتباع من يعلم ذلك، وقد جعل عامة علماء الأصول هذه الآية عمدتهم الأولى في أن على العامي تقليد العالم المجتهد. ومثل هذه الآية في نفس الدلالة قوله تعالى: (وماكان المؤمنون لينفروا كافة فلولا نفر من كل فرقة منهم طائفة ليتفقهوا في الدين ولينذروا قومهم إذا رجعوا إليهم لعلهم يحذرون)<sup>(1)</sup>. فقد نهى الله تعالى أن ينفر الناس كافة للغزو والجهاد وأمر ببقاء طائفة منهم يتفرغون للتفقه في دين الله، حتى إذا عاد إحوانهم إليهم وحدوا فيهم من يفتيهم في أمر الحلال والحرام وبيان حكم الله عزو حل<sup>(1)</sup>.

الملاهب

الوجه الثاني: ما دل عليه الإجماع من أن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم كانوا يتفاوتون في العلم ولم يكن جميعهم أهل فتيا- كما قال ابن خلدون- ولا كان الدين يؤخذ عن جميعهم، بل كانوا فيهم المفتي المحتهد، وهم قلة بالنسبة لسائرهم، وفيهم المستفتي المقلد وهم الكثرة الغالبة فيهم، ولم يكن المفتي من الصحابة يلتزم مع ذكر الحكم بيان دليل للمستفتي، وقد كان الرسول صلى الله عليه وسلم يبعث الفقيه من الصحابة إلى المكان الذي لا يعلم سكانه من الإسلام إلا عقيدته والاعتقاد بأركانه، فيتبعونه بكل ما يفتيهم بما هداه إليه الاحتهاد فيقلدونه في ذلك.

يقول الغزالي في المستصفى في باب التقليد والاستفتاء، مستدلاً على أن العامي ليس له إلا التقليد ما نصه: (ونستدل على ذلك بمسلكين أحدهما إجماع الصحابة فإنهم كانوا يفتون العوام ولا يأمرونهم بنيل درجة الاجتهاد، وذلك معلوم على الضرورة، والتواتر من علمائهم وعوامهم)<sup>(3)</sup>.

وقال الآمدي في كتابه الأحكام: (وأما الإجماع فهو أنه لم تزل العامة في زمن الصحابة والتابعين قبل حدوث المحالفين يستفتون المحتهدين، ويتبعونهم في الأحكام

والأحكام العملية. ١ – سورة النحل الآية (٤٣). ٢ - سورة التوبة الآية (١٢٢). ٣ – انظر تفسير الجامع لأحكام القرآن (٨ ٢٩٣ و٢٩٤). ٤ – المستصفى للغزالي (٢ ٥٨٣).



FOR QUR'ANIC THOUGHT

الشرعية، والعلماء منهم يبادرون إلى إجابة سؤالهم من غير إشارة إلى ذكر الدليـل، ولا ينهونهم عن ذلك من غير نكـير، فكـان إجماعـاً على جـواز اتبـاع العـامي للمجتهـد مطلقاً)<sup>(1)</sup>.

وقد كان المتصدرون للفتوى في عصر الصحابة أفراداً محصورين عرفوا بين الصحابة بالفقه والرواية وملكة الاستنباط، وأشهرهم الخلفاء الأربعة، وعبد الله بس مسعود، وأبو موسى الأشعري، ومعاذ بن جبل، وأبي بن كعب،وزيـد بـن ثـابت، أمـا المقلدون لهؤلاء في المذهب والفتوى فكانوا فوق الحصر.

أما في عهد التابعين فقد اتسعت دائرة الاجتهاد، وسلك المسلمون في هذا العهـد نفس الطريق الذي سلكه أصحاب رسول الله صلـى الله عليـه وسـلم إلا أن الاجتهـاد تمثل في مذهبين رئيسيين هما مذهبا الرأي والحديث، بسـبب العوامـل الاجتهاديـة الـتي ذكرناها عندما نقلنا كلام ابن حلدون.

ومن أقطاب مذهب الرأي في العراق: علقمة بن قيس النخعي، ومسروق بن الأحدع الهمداني، وإبراهيم بن زيد النخعي، وسعيد بن حبير وقـد كـان عامـة من في العراق وما حولها يقلدون هذا المذهب من دون أي نكير.

ومن أقطاب مذهب الحديث في الحجاز: سعيد بن المسيب المحزومي، وعروة ابن الزبير، وسالم بن عبد الله بن عمر، وسليمان بن يسار، ونافع مولى عبـد الله بـن عمر، وكان أهل الحجاز وما حولها يقلدون هذا المذهب دون أي نكير.

وقد كان بين أقطاب هذين المذهبين مناقشات وخصومات حادة في بعض الأحيان ولكن العوام والمتعلمين ممن كانوا دونهم في العلم والفقه، لم يكن يعنيهم شأن تلك الخصومة إذ كانوا يقلدون من شاؤوا أو من كان قريباً منهم دون أي إنكار من أحد عليهم، ومناقشة المجتهدين بعضهم لبعض لا تنعكس بأي تبعية أو مسؤولية على الجاهل المعذور.

**الوجه الثالث:** الدليل العقلي البين، ونعبر عنه بما قالم العلامة الشيخ عبـد الله دواز: (...والدليل المعقول هو أن مـن لم يكـن عنـده أهليـة الاجتهـاد، إذا حدثـت بـه

١ - الأحكام للآمدي (٣ / ١٧١).

المذاهب

وفق يتالم في إذ في الفخر ال

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

المذاهب

حادثة فرعية، فإما أن لا يكون متعبداً بشيء أصلًا، وهو خلاف الإجماع، وإن كان متعبداً بشيء فإما بالنظر في الدليل المثبت للحكم، أو بالتقليد، والأول ممتنع لأن ذلك مما يفضي في حقه وحق الخلق أجمع إلى النظر في أدلة الحوادث والاشتغال عن المعايش وتعطيل الحرف والصناعات وحراب الدنيا بتعطيل الحرث والنسل ورفع التقليد رأساً وهو منتهى الحرج فلم يبق إلا التقليد وأنه هو المتعبد به عند ذلك الغرض)<sup>(1)</sup>.

ولما رأى العلماء تكامل كل من دليل الكتاب والسنة والعقل على أن العامي أو العالم الذي لم يبلغ درجة الاستنباط والاجتهاد، ليس له إلا أن يقلد محتهداً متبصراً بالدليل.

قالوا: إن فتوى المجتهد بالنسبة للعامي كدليل الكتاب والسنة بالنسبة للمحتهد، لأن القرآن كما ألزم العالم به التمسك بدلائله وبراهينه، فقد ألزم الحاهل بالتمسك بفتوى العالم واحتهاده في بيان ذلك يقول الشاطبي: (فتاوى المجتهدين بالنسبة إلى العوام، كالأدلة الشرعية بالنسبة إلى المجتهدين، والدليل عليه أن وجود الأدلة بالنسبة إلى القلدين وعدمها سواء، إذ كانوا لا يستفيدون منها شيئاً فليس النظر في الأدل والاستنباط من شأنهم، ولا يجوز ذلك لهم البتة، وقد قال الله تعالى: (فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون (<sup>(۲)</sup>)، والمقلد غير عالم فلا يصح له إلا سؤاله أهل الذكر، وإليهم مرجعه في أحكام الدين على الإطلاق، فهم إذاً القائمون له مقام الشرع وأقوالهم قائمة مقام الشارع)<sup>(۲)</sup>.

هذا ولا بد أن أذكرك بالنصوص التي سقناها لابن القيم والدهلوي والعز بن عبد السلام والكمال بن الهمام في معرض الرد على أدلة صاحب الإنكار، وكلها تنطوي على أدلة مشروعية التقليد بالنسبة لمن قصرت رتبته العلمية عن القدرة على استنباط الأحكام والاجتهاد فيها.

وإذا ظهر لك الدليل الواضح القائم على أساس النقل الصحيح والإجماع القطعي والبداهة العقلية على مشروعية التقليد بل ووجوبه عند القصور عن درجة الاستنباط

| الآمـدي والغزالي في | ما قاله في ذلك | ١ – انظر تعليق الشيخ عبد ا لله دواز على الموافقات للشاطبي (٤ ٢٢) وانظر |
|---------------------|----------------|------------------------------------------------------------------------|
|                     |                | المرجعين السابقين.                                                     |
|                     |                | ٢ – سورة النحل الآية (٤٣).                                             |
|                     |                | ٣ - الم افقات للشاطي (٤ ، ٢٩- ٢٩٢).                                    |

| المذاهب |                        | ة الصوفية | ، في بيان أدلا | الموسوعة اليوسفية |
|---------|------------------------|-----------|----------------|-------------------|
| £       | THE PRINCE GHAZI TRUST |           |                |                   |

والاجتهاد، فأي فرق عندئذ بين أن يكون المحتهد المقلد واحداً من أفراد الصحابة، أو واحداً من أئمة مذاهب الرأي أو الحديث، أو واحداً من أئمة المذاهب الأربعة ما داموا جميعاً محتهدين وما دام الآخر مقلداً جاهلاً بكيفية الاستدلال والاستنباط؟!

وما معنى القول بأن نشأة المذاهب الأربعة بدعة وأن اتباعها وتقليدها بدعة أخرى؟ لماذا تعتبر نشأة المذاهب الأربعة بدعة ولا تعتبر نشأة مذهب الرأي والحديث أيضاً كذلك؟ ولماذا يكون مقلد الشافعي والحنفي مبتدعاً ولا يكون مقلد النخعي في العراق وسعيد بن المسيب في الحجاز كذلك؟ بل لماذا يكون اتباع هذه المذاهب الأربعة ابتداعاً ولا يكون مثله في الابتداع اتباع مذهب عبد الله بن عباس أو عبد الله بن مسعود أو عائشة أم المؤمنين؟!.

وماذا فعل أئمة المذاهب الأربعة من البدع حتى نصد العامة عن تقليدهم ونتهمهم بالابتداع إن هم التزموا اتباعهم؟... أي شيء زادوه على أسلافهم المجتهدين من الصحابة والتابعين؟! إن كل ما يعتبر جديداً من عملهم أنهم دونوا السنة والفقه من جانب، ووضعوا أساساً ومنهجاً للاستنباط والبحث من جانب آخر، فكان من نتيجة ذلك أن انكسرت حدة الخلاف بين مذهبي الرأي والحديث من قبلهما، واصطلح الفريقان على تحكيم الميزان الجديد المستند هو أيضاً بدوره إلى دلائل السنة والكتاب والإجماع فقويت بذلك أركان هذه المذاهب الأربعة ورسخت جذورها، ودونت أصولها وفروعها، وأولاها العلماء العناية والتمحيص، فكان سر امتداد أجلها وانتشار كتبها ودفاع العلماء في كل عصر من العصور عنها مع الاتفاق على أنه ليس لأي عالم فهم مدرك الحكم ودليله وكان لديه من ملكة الاستنباط والبحث ما يطمئن به إلى سلامة فهمه وعلمه، أن يقلد أحداً من هؤلاء الأئمة في ذلك الحم.

هذا هو الجديد الذي امتازت به المذاهب الأربعة عن المذاهب الأخرى، فأي بدعة تكتنفها وأي ضلالة تحيق بأولئك الملايين الذين اتبعوها، وبأي سبب علمي أو شبه علمي يدعي صاحب الإنكار هذا بأن هذه المذاهب أمور مبتدعة وأن التمذهب بها بدعة نشأت بعد القرن الثالث، وبأي وجه شرعي يشبه المقلدين لهذه المذاهب بالحمر المستنفرة؟!

حسبي بعد أن أوضحت حقيقة التقليد ودليله، وموقع المذاهب الأربعة من

وفعلنة المرجاري للفكر القرادة

المذاهب التي قبلها وواقع المسلمين في عصر هذه المذاهب وقبلها، أن أضع أمام القارئ العاقل المنصف هذه الأسئلة التي تثير العجب العجاب من كلام هذا المنكر، ولـن أتـبرع أنا بالجواب عن شيء من هذه الأسئلة فإن في إنصاف أي قارئ عاقل ما يقنعه بجنوح هذا الإنكار وصاحبه عن الحق البين النير الصريح.

# ولننتقل بعد هذا إلى الدليل على الأمر الثاني :

#### ثانياً: لا يحرم على المقلد التزام مذهب معين:

فإذا انتهينا بعد حديثنا السابق إلى أن الجاهل المقصر عن رتبة الاحتهاد والاستنباط لا يسعه إلا التقليد، وثبت لنا ذلك بالأدلة الواضحة التي عرضناها فإننا نسأل بعد ذلك هل على المقلد أن يستبدل كل يوم بإمامه الذي يتبعه إماماً حديداً؟ أو هل عليه أن يفعل هذا كل شهر أو كل سنة مثلاً؟... وإذا كان هذا هو الحكم، أي إذا كان عليه أن يلتزم تغيير إمامه المتبع بين كل حين وآخر، فما هو الدليل الشرعي على ضرورة هذا الالتزام؟.

نقول في الجواب: إن واجب الجاهل بدليل الحكم أن يقلد كما ذكرنا، والأمر في ذلك مطلق كما هو واضح من دلالة قوله تعالى: ﴿فَاسَالُوا أَهْلُ الذَكُر إِن كَنتَم لا تعلمون (<sup>1)</sup>. فمهما سأل الجاهل أهل الذكر وقلدهم فيما أفتوا به وذهبوا إليه، فقد طبق أمر الله بالنسبة لنفسه، سواء التزم إماماً بعينه أو لم يلتزمه وسواء أكان التزامه بسبب قربه منه أو سهولة اطلاعه على مذهبه أو لمزيد من الاطمئنان لديه إلى آرائه ومذهبه، فإن اعتقد أن عليه أن يلتزم إماماً بعينه لا يحيد عنه ولا يستبدل به غيره، فهو تعطىء، وإن اعتقده حكماً من عند الله عز وجل دون أن يتبع في اعتقاده هذا مجتهداً قد أخطأ في اجتهاده، كان آثماً، وإن اعتقد أن عليه أن يلتزم استبدال إمامه كل يوم أو ين كل حين وآخر فهو أيضاً مخطىء وإن اعتقد حكماً منزلاً من الله عز وجل ولم ين كل حين وآخر فهو أيضاً مخطىء وإن اعتقد منه أن عليه أن يلتزم استبدال إمامه كل يوم أو بين كل حين وآخر فهو أيضاً معلى مظهر الاجتهاد، كان آثماً أيضاً إذ كل ذلك يكن له عذر الانخداع برأي من يتظاهر بمظهر الاجتهاد، كان آثماً أيضاً إذ كل ذلك

إن عليه أن يعلم بأن واجبه اتباع مجتهد في كل ما لا يستطيع فهمه من الأدلة

١ – سورة النحل الآية (٢٣).

المذاهب

الموسوعة اليوسفية في بدانة القالصوفية

الأصلية، و لم يكلفه الله تعالى أكثر من ذلك أي لم يكلفه بأي التزام، لا التزام التغيير في الأصلية، و لم يكلفه الله تعالى أكثر

هذا هو الحكم المتفق عليه لدى العلماء والأئمة، ودليل ذلك من عدة وجوه: الوجه الأول: أن إيجاب التزام إمام واحد، أو الـتزام تغيير الأئمة، حكم زائـد على الأصل الذي هو واحب الاتباع والتقليد، فلا بد له من دليل، ولا دليل له.

إذ لم يرد الدليل إلا ببيان أن على من لم يستطع تمحيص الأدلة واستنباط الأحكام منها أن يتبع إماماً توفرت لديه قدرة الاجتهاد، وكل شرط يزاد على مدلول هذا الدليل فهو ابتداع واحتراع باطل لا يؤبه به، والرسول صلى الله عليه وسلم يقول فيما صح عنه: (كل شرط ليس في كتاب الله فهو باطل وإن كان مائة شرط).<sup>(1)</sup>

والعجيب أن صاحب الكراس يستدل على ما يدعيه من حرمة التزام مذهب بعينه بهذا الذي نقوله من أنه لا دليل على وحوب الالتزام ثم يأمر المقلد مع ذلك بالتزام تغيير إمامه المتبع، ناسياً أنه قد ناقض نفسه وذاهلاً عن أنه هو بذاته قرر قبل قليل أنه لا دليل على وجوب الالتزام، وإذا كان إيجاب الالتزام أمراً لا دليل عليه كما نقول، فما الفرق بين أن يوجب المقلد على نفسه التزام التغيير أو التزام عدم التغيير؟ ولماذا يكون أولهما واجباً لا مناص منه وثانيهما محرماً لا مسوغ له، مع أن كلاً منهما داخل تحت الالتزام المنهي عن تصور وجوبه؟!.

وإذاً فليس على المقلد المعذور في تقليده إلا أن يعلم وحوب ذلك عليه، فإن اعتقد أن واجبه التزام إمام بعينة لا يتحول عنه، أو أن واجبه التزام التحول من إمام إلى آخر كل يوم فهو على خطأ ويجب تنبيهه إلى الصواب، أما إن علم أن الشارع لم يكلفه بالتزام إحدى الحالتين فهو على حق، سواء التزم (من الناحية العملية) إماماً بعينه و لم يتحول عنه أو كان دأبه التحول من إمام إلى آخر<sup>(٢)</sup>.

- ١ أخرجه ابن حبان (٢٢٢٢) وروى الشيخان البخاري (٢٥٦٥) ومسلم (١٥،٤) عن عائشة قريباً منه بلفظ: (ما بال رجال يشترطون شروطاً ليست في كتاب الله، ما كان من شرط ليـس في كتـاب الله فهـو بـإطل وإن كان مائة شرط...).
- ٢ ولكن يشترط لصحة التحول أن لا يدفعه إلى ذلك هوى في نفسه وتطلع إلى التقلت من التكاليف والواجسات وأن لا يقلد أكثر من مجتهد واحد في عبادة واحدة عند جمهور الفقهاء والأصوليين، إذ لو فعل ذلك لاستلزم الإتيان بعبادة واحدة ملفقة من اجتهاد إمامين على صورة لا يقرها كل منهما وأن يعلم مذهب الإمام الجديد الذي تحول إليه فيما يريد أن يتبعه فيه.

المذاهب

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

المذاهب

الوجه الثاني: أننا نقول: إن هنالك عشر قراءات متواترة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم يتلى بها القرآن، وقد تجرد لخدمة كُـل قـراءة من هـذه القـراءات إمـام معين رواها وقرأ بها وأقرأها الناس وتتلمذوا عليه فيها وقد تُبت أن المسلم يقرأ بأي هذه القراءات شاء، كما ثبت أن المسلم العاجز عن الاجتهاد يقلد أي المذاهب الأربعسة شاء أفيحب على المسلم إذاً أن يقرأ كل حين بقراءة جديدة، بحيث يحرم عليه التزام قراءة بعينها دون أن يتحول عنها؟! وهل قال أحد من المسلمين بهذا الكلام قديماً أو حديثاً؟ وصاحب الإنكار نفسه، أفيقرأ القرآن كل يوم بقراءة معينة غير التي قرأ بهــا في الأمس.

وما الفرق بين اتباع أئمة الفقه في فروع الدين، واتباع أئمة القراءات في قراءة القرآن؟ لماذا يجب على متبع الطائفة الأولى أن يلون ويغير ... ولا يجب على متبع الطائفة الثانية أن يفعل مثل ذلك؟

سيقول بعضهم إن المسلم قد لا يتوفر إلا على تعلم قراءة واحدة وليس له من سبيل إلى معرفة سائر القراءات الأخرى، ونحن نقول مثل هذا في اتباع المذاهب أيضاً، إن المسلم قد لا يتوفر إلا على حفظ مذهب إمام واحد من الأئمة الأربعية وليس لديه من سبيل إلى حفظ مذاهب الأئمة الأخرى فيما يحتاجه من الأحكام فلماذا نعذر الأول ولا نعذر الثاني؟ على أن القضية ليست قضية عذر أو عدمه، ولكنها تعود إلى الدليل.

وليس لنا من دليل على وجوب التزام التغيير أو عدم التغيير لا في الاقتـداء بأئمـة القراءات ولا في الاقتداء بأئمة الفقه، فالحكم فيها إذاً سواء.

الوجه الثالث: أنه قد انقضى عصر الصحابة، وانقضى من بعده عصر التابعين وجاء بعد ذلك دور الأئمة الأربعة والعصر الذي يليه، ولم نسمع أن إماماً من أئمة هذه العصور كلها حذر المقلدين للأئمة والمفتين من أن يلمتزموا مفتيماً بعينه، ولم نسمع أن واحداً منهم أمر الناس أن يتنقلوا بين الأئمة يتلقون من جميعهم ويقلدون كل واحد منهم فترة من الوقت، بل الذي نعلمه عكس ذلك، إننا نعلم أن الخليفة كان يعلن اسم الإمام الذي عهد إليه بالإفتاء، ويوجه أنظار الناس في البلدة إليه، ليلقوه بأسئلتهم ويتبعوه في أمر دينهم، وربما منع الخليفة من دونه عن فتوى الناس، كي لا يضطربوا ويحتاروا فيما يواجههم من الفتاوي المختلفة.

|            | the second s | O TREES O                              |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| المقاهب    | وقفليته المرتفان والفك القراب                                                                                  | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية |
|            | THE PRINCE GHAZI TRUST                                                                                         |                                        |
| يصيح منادي | وبحاهد بالفتوي في مكة، وكان                                                                                    | لقد انفرد عطاء بن أبي رباح             |

الخليفة أن لا يفتي الناس إلا أحد هذين الإمامين<sup>(١)</sup>.

ومضى على أهل مكة مدة طويلة من الزمن يلتزمون فيها مذهب هذين الإمامين، وما أنكر عطاء ولا محاهد ولا غيرهما من الأئمة على الخليفة شيئاً من هذا الأمر ولا نهى واحد منهم الناس عن التزام مذهب إمام بعينه، وربما اطمأنت نفس بعض الناس إلى فتاوى عبد الله بن عباس رضى الله عنهما، فكان لا يلقى بأسئلته واستفتاءاته إلا لهذا الصحابي الجليل، وما عرف أحد من العلماء أنه أو غيره من الصحابة نهى عن هذا الالتزام وأثم صاحبه من أجله وقد عاش أهل العراق أمداً طويـلاً من الزمن وهم يلتزمون مذهب عبد الله بن مسعود، متمثلًا في شخصه أو في أشخاص تلاميذه من بعده، فلا ينكر عليهم أحد من أهل العلم هذا الالتزام، كما عاش أهل الحجاز أمداً مثله يلتزمون مذهب الحديث متمثلاً في شخص عبد الله بن عمرو وتلاميذه وأصحابه، فلا ينكر عليهم أحد من أهل العلم ذلك، وقد تمذهب ملايين من الناس، عواماً ومتعلمين وفقهاء بمذاهب الأئمة الأربعة كل يختـار منهـا مـا يشـاء أو مـا يسهل عليه أو ما هو أقرب إلى موطنه ومحل سكنه وقد سجلت كتب الطبقات أسماء آلاف مؤلفة من أعيانهم وأعلامهم، تقرأ تلك الأسماء في طبقات الشافعية الكبري للسبكي وفي طبقات الحنابلة للحافظ القرشي، ولم يقل واحد منهم أو من أساتذتهم وأئمتهم إنه لا يجوز للمقلد في المذهب أن يلتزم مذهباً بعينه!!.. وها هو الإمام الذهبي رحمه الله يتحدث عن الفقهاء الذين التزموا مذهب أئمتهم مادحاً ومثنياً ومؤيداً لهم في ذلك، ما لم يتعصب أحدهم لمذهب إمامه مع انكشاف الدليل الصحيح له وفهمه له على وجهه.

يقول في رسالة (زغل العلم والطلب): الفقهاء المالكية على خير اتباع وفضل، إن سلم قضاتهم ومفتوهم من التسرع إلى الدماء والتكفير، ثم يقول: والفقهاء الحنفية أولوا التدقيق والرأي والذكاء والخير من مثلهم إن سلموا من التحيل والحيل على الربا وإبطال الزكاة... ثم يقول والفقهاء الشافعية من أكيس الناس وأعلمهم بالدين، فأساس مذهبهم مبني على اتباع الأحاديث الثابتة المتصلة، وإمامهم من رؤوس أصحاب

۱ – انظر شذرات الذهب لابن العماد (۱ (۱۶۸).

المذاهب

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

الحديث ومناقبه جمة، فإن حصلت ياهذا مذهبة لتدين الله به وتدفع عن نفسك الجهل فأنت بخير... ويقول عن الحنابلة فعندهم علوم نافعة وفيهم دين بالجملة ولهم قلبة حظ في الدنيا والناس يتكلمون في عقيدتهم ويرمونهم بالتحسيم وبأنه يلزمهم؟وهم بريــؤون من ذلك إلا النادر والله يغفر لهم، وينهى هؤلاء المتمذهبين عن التعصب المذموم لأتمتهم واعتقاد الواحد منهم بأن مذهبه أفضل المذاهب كلها ويقبول: (لا تعتقد أن مذهبك أفضل المذاهب وأحبها إلى الله تعالى فإنك لا دليل لك على ذلك ولا لمخالفك أيضاً، بل الأئمة رضي الله عنهم كلهم على خير كثير ولهم في صوابهم أحران على كل مسألة وفي خطئهم أجر واحد<sup>(1)</sup>.

فتأمل يا أحى المنصف: هذا كالام الحافظ الكبير شمس الدين الذهبي، تلميذ الإمام ابن تيمية يثنى على المذاهب الأربعة ويقرهم على الأحذ من أئمتهم والتزام اجتهاداتهم، ويثنى عليهم بالذي رأيت من كلامه فيهم محذراً إياهم بإنصاف، من الانسياق في العصبية وترجيح رأي الإمام على ما اتضح لهم من الدليل المبين المفهوم، وتلك هي طبقات أعلام الشافعية والمالكية والحنفية والحنابلة، وذلك هو واقع التابعين والصحابة كما شرحته لك وأوضحت... وكل ذلك ناطق بـأبين لسان بحمع بـأقوى اتفاق على أن التزام المقلد لإمام معين لا يتحول عن تقليده، لا ضرر فيه ولا إثم ولا حرج... مالم يعتقد أن الله قد كلف بهذا الالتزام، فهذا ما ننكره وينكره كافة المسلمين.

ما معنى تقليد الإمام والتمسك بمذهبه؟ وعندما توضح ما يعلمه كل مسلم منصف، من أن من لم يبلغ درجة الاجتهاد لا يسعه إلا أن يتبع إماماً محتهداً سواء التزمه أو لم يلتزمه، ينبغي أن نوضح أيضاً معنى ضرورة اتساع هذا الإمام والتمسك بمذهبه، أهو التمسك بمذهبه لشخصه أو لمزية معينة في ذاته هو؟

معاذ الله ... معاذ الله أن يكون في المسلمين من قال هذا، لقد علم جميع المسلمين منذ عصر الرسول صلى الله عليه وسلم إلى اليوم أن شريعة الله وحدها هي الحاكمة على الناس، وهي وحدها المنار لهم وأساس سلوكهم واقتدائهم.

ولكن لما اقتضت حكمة الله وسنته في خلقيه أن يتفاوت النياس في العلموم

١ – انظر زغل العلم والطلب ص (١٤ و ١٥ و١٦).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية والمعارف عموماً وفي معرفة أحكام الشريعة الإسلامية خصوصاً كمان لا بد ليخضع الجميع لشريعة الله وقانونه من أن يتمسك الجاهل بذيل العالم وأن يقتدي العالم بالأعلم، حتى يلتقي الجميع على صراط واحد هو صراط الله العزيز الجميد وهذه الحقيقة ماثلة حتى بالنسبة لا قتدائنا برسول الله صلى الله عليه وسلم، فنحن لا نقتدي به من حيث إنه محمد المتمثل بشخصه الإنساني المجرد، وإنما نقتدي به من حيث إنه مبلغ عن الله سبحانه وتعالى، ولذلك لا يقال: إن اتباع الكتاب أولى من اتباع السنة لأن كلام الله أحق وأولى بالاتباع من كلام البشر أياً كان، لأن موجب اتباعنا لرسول وشأن ما بين الأثمة المجتهدين وسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم من المنا وشأن ما بين الأثمة المجتهدين وسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم من التبليغ عنه وشأن ما بين الأثمة المجتهدين وسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم من التبليغ عنه والفهم لمراده المقصود بكلامه، مثل شأن ما بين رسول الله صلى الله عليه وسلم من التبليغ عنه عز وجل من حيث الته عليه وسلم كونه مبلغاً عن الله عليه المن الله عليه وسلم من التبليغ عنه والفهم لمراده المقصود بكلامه، مثل شأن ما بين رسول الله صلى الله عليه وسلم من التبليغ عنه والفهم لمراده المقصود بكلامه، مثل شأن ما بين رسول الله صلى الله عليه وسلم من التبليغ عنه والفهم لمراده المقصود بكلامه، مثل شأن ما بين رسول الله صلى الله عليه وسلم من التبليغ عنه والفهم لمراده المقصود بكلامه، مثل شأن ما بين رسول الله صلى الله عليه وسلم من التبليغ عنه وربه

ولقد عبر الشاطبي عن هذا المعنى الذي أوضحته لك أجمل تعبير، قال في كتابه الاعتصام (٣/ ٥٠ ٢) مانصه: (إن العالم بالشريعة إذا اتبع في قوله وانقاد الناس في حكمه، فإنما اتبع من حيث هو عالم بها وحاكم بمقتضاها، لا من جهة أخرى، فهو في الحقيقة مبلغ عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، المبلغ عن الله عز وجل فيتلقى منه ما بلغ على العلم بأنه بلغ أو على غلبة الظن بأنه بلغ لا من جهة كونه منتصباً للحكم مطلقاً، إذ لا يثبت ذلك لأحد على الحقيقة، إنما هو ثابت للشريعة المنزلة على رسول الله صلى الله عليه وسلم وثبت ذلك له عليه الصلام والسلام وحده دون الخلق من جهة دليل العصمة).

ثم قال: (فإذا المكلف بأحكام الشريعة لا يخلو من أحد أمور ثلاثة:

أحدها: أن يكون محتهداً فيها فحكمه أداه إليه احتهاده فيها...الخ.

والثاني: أن يكون مقلداً صرفاً خالياً من العلم الحاكم جملة، فلا بد له من قائد يقوده، وحاكم يحكم عليه، وعالم يقتدي به، ومعلوم أنه لا يقتدي به إلا من حيث هو عالم بالعلم الحاكم، ودليل ذلك أنه لو علم أو غلب على ظنه أنه ليس من أهل ذلك العلم لم يحل له اتباعه ولا الانقياد لحكمه، بل لا يصح أن يخطر بخاطر العامي ولا غيره تقليد الغير في أمر مع علمه بأنه ليس من أهل ذلك الأمر، كما أنه لا يمكن أن يسلم المريض نفسه إلى أحد يعلم أنه ليس بطبيب، إلا أن يكون فاقد العقل، وإذا كان كذلك فإنما ينقاد إلى المفتي من جهة ما هو عالم بالعلم الذي يجب الانقياد إليه، لا من جهة كونه فلاناً أو فلاناً أيضاً، وهذه الجملة لا يسع الخلاف فيها عقلاً ولا شرعاً.

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية المتحالية المعالية

والثالث: أن يكون غير بالغ مبلغ المحتهدين ولكنه يفهم الدليل وموقعه ويصلح فهمه للترجيح بالمرجحات المعتبرة في تحقيق المناط ونحوه، فلا يخلو إما أن يعتبر ترجيحه أو نظره أولا فإن اعتبرناه صار مثل المحتهد في ذلك الوجه، والمحتهد إنما هـو تـابع للعلم والحاكم، ناظر نجوه متوجه شطره، فـالذي يشبه كذلك، وإن لم نعتبره فـلا بـد من رجوعه إلى درجة العامي، والعامي إنما اتبع المحتهد مـن جهة توجهه إلى صوب العلم الحاكم فكذلك من نزل منزلته).

إذا علمت هذا وتصورته وأنت مقبل إلى هذا الكلام بعقل منصف غير متعصب أدركت أن من الجهل الغريب والشنيع مايقوله صاحب الإنكار (اعلم أن المذهب الحق الواجب الذهاب إليه والاتباع له إنما هو مذهب سيدنا محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم، وهو الإمام الأعظم الواجب الاتباع) إلى أن يقول: (فإن كان الأصل هكذا فمن أين جاءت هذه المذاهب؟ ولماذا شاعت وألزمت على ذمم المسلمين) ثم يكيل ألفاظ السب والشتم لأتباع هذه المذاهب والمتمسكين بها! إنه يتحاهل ما يعلمه أي دارس لتساريخ التشريع الإسلامي عن نشأة المذاهب والمصدر التي جاءت منه، مما ذكرنا طرقاً منه في هذه الرسالة، ليوهم العوام من الناس أن اتباعها إنما كان بسبب تفضيل لها على مذهب سيدنا محمد صلى المعنى الاجتهاد والتقليد ونشأة المذاهب، وتسللت هذه الجديعة إلى تفكيرهم حتى راح أحدهم يقول: حقاً يا أختي، أنها المذاهب، وتسللت هذه الجديعة إلى تفكيرهم حتى راح أحدهم الأئمة أمام مذهب رسول الله أم أتباع الشافعي وأي قيمة لمذاهب هولاء الأئمة أمام مذهب رسول الله؟

أليس هـذا الإيهـام خدعـة يـترفع عنهـا كـل ذي مسـكة مـن العلـم والإنصـاف والإخلاص لدين الله؟!.

أحقاً لا يعلم صاحب الإنكار حقيقة معنى اتباع المذاهـب، وقـد شـرحها سـائر العلماء في مئات الكتب والمراجع وأثبتهـا التـاريخ في معظـم مراجعـه ومصـادره، حتى يكون معذوراً بالجهل، عندما يقول للعامة هذا الكلام العجيب؟!

الموسوعة اليوسفية في بيان أذلة الصوفية

لمن كان حاهلاً بهذه الحقيقة الواضحة، ومع ذلك يتنطح لهذه الدعوة الخطيرة، فإنه لأمر مؤسف وشنيع، وإن كان يعلمها كما يعلمها جميع الباحثين والمثقفين، ولكنه يتحاهلها ليفسح المحال لبدعته أن تسير إلى أدمغة الناس فإن الأمر لينطوي على ما هو أشد وأشنع!!...

## متى يجب الانقطاع عن تقليد المذاهب وإمامه

هنالك حالتان يجب فيهما على المقلد مهما كان شأنه، أن يمتنع عن مواصلة اتباع إمامه وتقليده.

**الحالة الأولى:** أن يصل في معرفة مسألة من المسائل إلى الإحاطة بها والاطلاع على كافة أدلتها ومعرفة كيفية استنباط الحكم منها، فإن عليه أن يتبع في تلك المسألة ما يهديه إليه اجتهاده وليس له أن يطوي ملكته العلمية فيها ليواصل السير وراء إمامه... فإن كانت ملكته هذه تتسع لأكثر من مسألة واحدة فالحكم فيها كذلك.

الحالة الثانية: إذا رأى حديثاً يدل على عكس ما يذهب إليه إمامه الـذي يقلـده في دينه، وتأكد من صحة الحديث ودلالته على الحكم، فإن عليه أن يتبع دلالة الحديث ويقلع عن التمسك بمذهب إمامه في الحكم، لأن الأئمة الأربعة جميعاً كانوا يوصون أصحابهم وتلاميذهم بالتحول إلى دلالة الحديث الصحيح إذا جاء مخالفاً لاجتهاداتهم، فالتحول إلى الحديث هو في الحقيقة من صميم المذاهب الأربعة، وهو قدر مشترك يلتقون عليه ويدينون به.

ولكن لذلك شروطاً لا بد من معرفتها ومراعاتها، فليس كل حديث يلمحه الباحث ويرى أنه يدل على خلاف اجتهاد إمامه، دالاً في الحقيقة على ما فهمه هذا الباحث.

وإليك ما يقوله في بيان ذلك الإمام النووي في كتابه المجموع:

(...وهذا الذي قاله الشافعي ليس معناه أن كل واحد رأى حديثاً صحيحاً قــال هذا مذهب الشافعي وعمل بظاهره، وإنما هذا فيمن له رتبة الاجتهاد في المذهـب على ما تقدم من صفته أو قريب منه، وشرطه أن يغلب على ظنـه أن الشـافعي رحمـه ا لله لم يقف على هذا الحديث أو لم يعلم صحته، وهذا إنما يكون بعد مطالعة كتـب الشـافعي

المذاهب

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية محمد المنابق المحالفة الم

المذاهب

كلها ونحوها من كتب أصحابه الآخذين عنه وما أشبهها وهذا شرط ضعيف قمل من يتصف به،وإنما اشترطوا ما ذكرنا لأن الشافعي رحمه الله ترك العمل بظاهر أحاديث كثيرة رآها وعلمها، لكن قام الدليل عنده على طعن فيهما أو نسخها أو تخصيصهما أو تأويلها أو نحو ذلك)<sup>(1)</sup>.

ولترك الإمام العمل بظاهر حديث ما، أسباب اجتهادية كثيرة، وأصلها ابن تيمية رحمه الله إلى عشرة أسباب، وأضاف إليها سمبياً آخر هو أنه يجوز أن يكون للعالم حجة في ترك العمل بالحديث لم نطلع عليها فإن مدارك ألعلم واسعة<sup>(٢)</sup>.

فإذا بحثنا عن أسباب ترك الإمام المحتهد لظاهر الحديث، ولم نعثر على سبب من الأسباب العشرة التي صورها ابن تيمية، فلا يجوز أن يعدل بعد ذلك عن دلالة الحديث الصحيح، بحجة أنه قد يكون له عذر لم نطلع عليه وقد تكون له حجة لم يذكرها، إذ أن تطرق الخطأ إلى العلماء أكثر من تطرقه إلى الأدلة الشرعية بعد معرفتها وتمحيصها وفهم المقصود منها<sup>(٣)</sup>.

فهذه هي أدلة مشروعية التقليد بالنسبة لمن لم يبلغ أن يكون مجتهداً وهـذه هـي أدلة جواز التزام المقلد مذهباً بعينه، وجواز عدم الالتزام، ذكرناها مفصلة واضحة ليـس حولها أي غموض، ولا تكتنفها أية غاشية فإن كنت يا أخي القـارىء منصفـاً متحرراً من العصبية وحب الانتصار للذات والنفس أدركت أن ما قلته هو الحق.

أما إذا كنت مسوقاً بدافع من العصبية والأهواء النفسية، فإن كل هذا الذي أوضحته لك، ليس إلا كلاماً فارغاً لا قيمة له، وهيهات أن تجد فيه أي علاج لعصبيتك وأهوائك، إنما العلاج أن أدعو الله لي ولك أن ينجينا من حظوظ النفس ويبعدنا عن مطارح الهوى، ويهبنا نعمة الإخلاص لدينه والإنصاف في فهم شريعته.

## ماذا يحدث لو أنساب الناس جميعاً في بيداء اللامذهبية

وبعد كل ما أوضحناه وسردناه من الأدلة القاطعة، نتسائل: لماذا أعرضنا عن

١ – المحموع للنووي (١ |٢٤). ٢ – انظر رفع الملام عن الأثمة الأعلام لابن تيمية ص (٣١). ٣ – انظر المرجع السابق.

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية المذاهب كل هذه الأدلة ودعونا الناس (احتهاداً منا) إلى الأنطلاق من قيد المذاهب واتباعها والانسياح في رحب الاجتهاد.؟

وأقول لك في الجواب: ما يحدث لو دعونا الناس كلهم إلى الانطلاق، في مشاريعهم العمرانية، عن اتباع المهندسين والاستعانة بهم والاعتماد عليهم، وفي قضاياهم وعلاجاتهم الصحية عن اتباع الأطباء والاعتماد عليهم والأخذ بأقوالهم، وفي صناعاتهم وأسباب معايشهم عن اتباع أرباب الاختصاص في تلك الصناعات ونبذ الاستفادة من معلوماتهم ومهاراتهم ماذا يحدث لو دعونا الناس كلهم إلى الخروج عن اتباع هؤلاء المختصين والاستعاضة عن ذلك بالاجتهاد في كل ذلك واعتماد القناعة الذاتية التي تأتي بعد البحث والاجتهاد ثم صدقنا الناس في هذه الدعوة وفعلوا ذلك.؟

إن الذي سيحدث وراء ذلك بلا شك هو الفوضى المهلكة للعمران والحرث والنسل، يعمد الناس إلى تخريب بيوتهم عن طريق التعمير، ويسرعون إلى إزهاق أرواحهم باسم التطبيب، ويجرون على أنفسهم الفقر والضياع من وراء العمل والتصنيع. ذلك لأنهم وضعوا الاجتهاد في غير مكانه وطبقوه بدون شرطه، وتحاهلوا سنة الله في الكون من ارتباط فئات الناس بعضهم ببعض، في بحال التعاون والتناصر والتعليم والاسترشاد.

وهذه حقيقة يعلمها الناس جميعاً حتى الأطفال الصغار، وحتى دعاة اللامذهبية أنفسهم ولكن لماذا لا يفهم هؤلاء النـاس هـذا القـانون نفسـه في بحـال الاختصاصـات الدينية وأحكام الحلال والحرام؟!.. لا ندري!.

إن النتيجة التي ستحدث لـدى اقتحـام النـاس جميعـاً ميـادين الاجتهـاد في تلـك الاختصاصات الدنيوية هي نفس النتيجة التي ستحدث لدى اقتحام الناس جميعاً ميـادين الاجتهاد في العلوم الشرعية وأحكام الحلال والحرام.

عندنا اليوم فقه متكامل يتعلق بجميع أحوال الناس أفراداً وجماعات استخرجه ودونه الأئمة المحتهدون وأصحابهم العلماء، فهو اليوم متحسد ماثل أمامنا يقول لسان حاله لنا: ليس بينكم وبين أن تطبقوا هذا الفقه في قضاياكم المدنية والجنائية وغيرها إلا أن تصنفوه بطريقتكم المفضلة... فإذا عرضنا هذه الثروة الفقهية لرياح عاتية من الاحتهاد العام لكل المسلمين، كان مصير هذا الفقه مصير الهشيم الذي تذروه الرياح

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

المذاهب

الهائجة... وننظر، فإذا بنا من بنياننا الفقهي العتيد أمام أطلال ونشار من الأحجار والأنقاض المبعثرة هنا وهناك، وإنها لنتيجة لا يماري فيها إلا مكابر من طراز غريب، وأمام المسلم اليوم سبيل سائغة لفهم أحكام صلاته وصيامه وزكاته وسائر ما تتعرض له حياته الخاصة من القضايا الدينية، عن طريق دراسة كتاب صغير في مذهب من المذاهب الأربعة، يحوي خلاصة الأحكام الشرعية، ولا عليه أن لا يفهم أو يقف على أدلتها مادام غير مجتهد، كما كان عليه حال كثير ممن يستفتون كبار الصحابة والتابعين.

فإذا ما كلفت كل مسلم بالاجتهاد والنظر في الأدلة، وأقضيته عن هذه الكتب التي كان بوسعه أن يحفظ منها أحكام الحلال والحرام مقلداً أحد الأئمة، فمعنى ذلك أنك قد قلت له بكل صراحة ووضوح ليس حكم الله فيما يعترضك من مشكلات إلا ما تهديك إليه قناعتك الذاتية... وانتظر بعد ذلك أن تجد الشريعة الإسلامية كلها اسماً لا مسمى تحته، وعنواناً لا موضوع ليه، وبناء كمقبرة ححا، حدار أثبت فيه باب موصد بالأغلال ومن ورائه أرض سائبة ترتع فيها السباع والذئاب.أما إن انطلقت به بعد اقصائك إياه عن تلك الكتب وأثمتها، إلى كتب أخرى، ألفها واحتهد فيها أناس أوجبت عليه أن يتحول من تقليد الشافعي وأبي حنيفة ومالك وأحمد إلى تقليد فيلان وفلان من المعاصرين، وليس لهذا الإلزام أي معنى إلا معنى الحقد والضغينة على الأئمة الأربعة وتابعيهم، والتعصب لفلان وفلان،والترويج لاحتهاداتهم.

لقد قلت<sup>(١)</sup> مرة لطالب صلى إلى جانبي وهو يحرك إصبعه في جلسة التشهد تحريكاً مستمراً: لماذا تحرك إصبعك هكذا؟ فقال: لأنه سنة واردة عن الرسول صلى الله عليه وسلم، فقلت: ماالحديث الوارد في ذلك وما درجته من الصحة، وما دليل النص الذي فيه على أن المقصود بالتحريك هذا التحريك المستمر؟ فقال الشاب: لا أدري ولكن سأسأل عن ذلك فلاناً من الناس.... إلو أنه إذ وجد نفسه جاهلاً بالدليل قال: أقلد في ذلك مذهب الإمام مالك لاستراح وأراح وأدى الواجب الذي عليه.

إذاً فقد قضى هذا الإنسان على تمسكه بمذهب إمام من الأئمة الأربعة، لا لشيء

١ – المقصود الدكتور محمد سعيد رمضان البوطي.

0 113500 0 الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

إلا ليرتبط بتقليد شخص آخر، ولو عاش هذا الإنسان عمره كله ملازماً هذا الشـحص يأخذ عنه وحده لما قال له هؤلاء الناس: يحرم عليك التزام مذهـب بعينـه كما يقولـون ذلك في حق المتمسكين بمذاهب الأئمة الأربعة!!...

أفرأيت إلى التعصب في أسوئ أشكاله وأعتى مظاهره؟!.(1)

١ - قال الدكتور محمد سعيد رمضان البوطي حفظه ا لله تعالى: لا يهمنا أن يكون طؤلاء اللامذهبيين اجتهادات خاصة في أحكام الشريعة الإسلامية، يخالفون فيها الجنهور من الأثمة، ويوافقون بها من يرون موافقتهم من الآخرين، لا يهمنا هذا، فربما بحث بعضهم وبذل من الجهد في بعض المسائل الفقهية ما جعله قادراً على الاجتهاد فيها وذلك في اعتقاده هو على أقل تقدير، وقد ترى رأياً يخالفهم في ماذهبوا إليه، وقد تفضل ما ذهب إليه الجمهور، وقد لا تقر قدرتهم على الاجتهاد، وقد نناقشهم في ذلك كله مناقشة أخوية هادئة إذا استنكار وسبب إثارة للنزاع أو الضحيج.

أجل فليس لنا من شأن بمن يفضل أن يحرك أصبعه أثناء التشهد، أو يفضل أداء صلاة التراويح محماني ركعات، أو لا يرى في اعتقاده ما يسوغ قضاء المكتوبة الفائنة عمداً... فقد وجد في الأثمة والفقهاء من قال بهسده الأقوال، وليس بدعاً في التاريخ الإسلامي أن يدعي أناس الاجتهاد فيختاروا لأنفسهم مذاهب في بعض المسائل الفقهية، سواء كانوا أهلاً للاجتهاد في الحقيقة أو لم يكونوا كذلك، ولكن الذي ننكره ويهمنا أمره هو أن يتخذ هؤلاء الناس من آرائهم التي ذهبوا إليها أسلحة ماضية يحاربون بها أثمة المذاهب ويقطعون بها النسب المترين بينهم وبين جماهير المسلمين ويثيرون بها الفتن في المساجد والأحياء في كل المناصبات المكنة، تماماً كما هو حال أكثرهم وبين جماهير المسلمين ويثيرون بها الفتن في المساجد والأحياء في كل المناصبات المكنة، تماماً كما هو حال أكثرهم والعلقوا يتصدون لكل متدين يخالفهم في اجتهاداتهم أو يصر على تمسكه بمذهب إمام من الأثمة الأربعة، أو يعلن عن ضعفه عن الاجتهاد وحاجته إلى الله ويله وي معهم جدالاً لا نهاية له، وينتهون بهم إلى منزل وشكوك وغي، وانطلقوا يتصدون لكل متدين يخالفهم في اجتهاداتهم أو يصر على تمسكه بمذهب إمام من الأثمة الأربعة، أو يعلن

إن ظهرت في يد أحد سبحة يضبط بها أوراده انقضوا عليه بالتسفيه والرمي بـالضلال والابتـداع، وإن صلى المؤذن على رسول الله جهراً عقب الأذان، لوحوا له بتهمة الشـرك وحذروه من العود إلى مثلها، وإن آثر الناس أن يصلوا التراويح في مسجدهم عشرين ركعة، عصفوا في المسجد بفتنة لا أول ولا نهاية لها، وربما هاج الناس بسب ذلك وماجوا في داخل المسجد حتى ترتفع الأصوات فيه بالسباب والمهاترات، ولاأزال أذكر ليلة من ليالي رمضان زارني فيها بعد العشاء جمع من عوام الناس وبسطائهم يزيدون على لهمة عشر رحلاً، وقد لاحت على وجوههم وفي أصواتهم آثار خصومة أقبلوا علي تواً منها، وراحوا يناشدونني العمل على إيقاف فتنة هوجاء قامت في مسجدهم بسبب من قام بينهم يحرم مازاد من صلاة التراويح على ثماني ركعات وظل يلاحيهم حتى آشتدت الفتنة في داخل المسجد وتحول بيت الله إلى حلية منوا في مبيل الشدوني العمل على إيقاف فتنة هوجاء

ماذا يضر هؤلاء أن يصلــوا الـتراويح كمـا يحبـون ويتركونـا نحـن أيضـاً نصلي كمـا نعتقـد تقليـداً منـا أواجتهاداً؟! أليس كل همهم أن يزعموا لأنفسهم القدرة على فهم أحكام الشريعة من الكتاب والســنة دون التقيـد بمذهب إمام من الأئمة المجتهدين؟

فها نحن تركناهم يزعمون لأنفسهم ذلك فليؤ مسوا لأنفسهم كما يحبون مذهباً جديداً شامخاً إلى جانب المذاهب الأربعة المدونة، يشيدونه على عشر مسائل فقط من مسائل العبادات، ليرتقوا في هذه المسألة كما يشتهون ولينأوا عن فقه الأئمة واجتهاداتهم قدر ما يحبون.! ولكن فيما التعرض بعد ذلك كله للآخرين بالتجهيل والتسفيه والتضليل؟!. فيم ييسطون ألسنتهم بالسوء والسخرية إلى أئمة المذاهب الأربعة وإلى الكثير من كتبهم واجتهاداتهم ومقلديهم؟! فيم إضاعة الوقت بتلقف ما يسمونه بسقطات أبي حنيفة؟!.

This file was downloaded from QuranicThought.com

، المذاهب

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

فأي إنسان منصف يستسيغ نبذ تلك الأدلة التي سقناها على ضرورة تقليد المسلم واحداً من الأئمة المحتهدين مادام عاجزاً عن الاجتهاد، ثم دعوة الناس جميعاً إلى أن يجتهدوا وإن لم يكونوا أهلاً لذلك، وأن يتحللوا من تقليد الأئمة المحتهدين وإن اتبعهم من قبلهم ملايين المسلمين، وأن يستخرجوا أحكام الحلال والحرام من الكتاب والسنة كما يفهمون وكما يتخيلون، وإن مزقوا بذلك شريعة الله بين أوهامهم وأخيلتهم المتنوعة المختلفة؟

المذلعب

وأي إنسان لا يعلم أن فتح هـذا البـاب على مصرعيـه أمـام جميع النـاس على احتلافهم إنما هو تمكين للمتربصين بالإسلام وشريعته من أن يمزقوها إربـاً إربـاً بسكين الاجتهاد؟!.

وهل في عالمنا العربي مثقف وعي شيئاً من واقع التاريخ الحديث لا يعلم السبيل

التي انعقدت من مائه بطريق السفاح؟ وهو لو قرأ كلام الشافعي في ذلك في كتابه (الأم) لتطوح ذاهـلاً في تلافيـف حهل عجبب؟!

وقد يقول رجل من أمثال الشيخ....: معاذ ا لله إننا لا نبخس الأثمة حقهم ولا نمد ألسنتنا إلى المذاهب بأي سوءا... أجل قد يقول ذلك في بعض المحالس ولكن واقع أمره لا يصدق ما يقول بل هو نقيض ما يقول، إن الذي يحترم الأثمة الأربعة ويحترم مابذلوه من جهد لتحلية أحكام الشريعة الإسلامية واستخراجها من الكتاب والسنة لا يقول في تعليق له على حديث نزول عيسى عليه الصلاة والسلام بدون مناسبة ولا مسوغ: (هـذا صريح في أن عيسى عليه السلام يحكم بشر عنا ويقضي بالكتاب والسنة لا بغيرهما من الإنجيل أو الفقه الحنفي ونحوه!!).

تأمل هذا الكلام!! تأمل معنى قوله: لا بغيرهما من الإنجيل والفقه الحنفي. إن الرحل يعتقد إذاً أن الفقه الحنفي ما هو إلا كالإنجيل شيء لا علاقة له بالشريعة الإسلامية أو الكتاب والسنة!! أفيوحد مسلم يتقي الله في معرفة الحق، ثم لا يعلم أن الفقة الحنفي ليس إلا أحكاماً مستنبطة من الكتاب أو السنة أو القياس والتخريج عليهما، وأن إمام هذا الفقه أبا حنيفة رضي الله عنه إنما تقرب بذلك إلى الله في تحلية أحكام كتابه وسنة نبيه و لم يتقرب إلى الشيطان في اختراع فقه آخر إلى جانب الإنجيل ليعارض به حكم القرآن بقطع النظر عن أنه رضي الله عنه أحطأ في بعض اجتهاداته أو أصاب.؟!

ثم من هو هذا الذي قال: إن سيدنا عيس عليه الصلاة والسلام سيأتي أعجز من النسيخ ... في معرفته بالكتاب والسنة حتى لا يستطيع الاجتهاد ويضطر إلى تقليد الأثمة في أحكام النشرع ويختار من بينهم الإمام أبا حنيفة بالذات أصحيح أن في الحنفية من ادعى هذا الكلام...؟ قد... قد يوجد من يشذ تفكيره وعقله فيهر ف بهذا اللغو، ولكن السلوك العلمي الصحيح في هذه الحال، هو أن يذكر لنا الشيخ .... اسم هذا القائل، ويحدد مكان كلامه هذا من الكتاب الذي ورد فيه، ثم يرد عليه بالكلام العلمي الذي لا يعجز عنه كل مخلص لدين الله ومقدر لأئمة الإسلام، وهو أن عيسى بن مريم عليه الصلاة والسلام قادر على أحذ الأحكام الشرع وغله فيهر ف بهذا ماشرة، وأن ذلك أقل ما يمكن أن يتصف به رسول الله عيسى عليه السلام وفي هذه الخال فإن تقليد الأئمة غير وارد في حقه، وليس من العمل العلمي ولا الإسلامي قادر على أحذ الأحكام الشرعية من الكتاب والسنة الكلام، للطعن في فقه الإمام أبي حنيفة ولزعم أنه شيء غير الشريعة الإسلام وفي هذه الحال فإن تقليد الأئمة غير ولعلك تستعظم أيها القارىء المسلم صدور هذا الكلام من عاد من أي إنسان مسلامية المرحية من الكتاب والسنة ولعلك من علمان العلمي والا المام على عليه الصلام قادر على أحذ الأحكام الشرعية من الكتاب والسنة معيم ماشرة، وأن ذلك أقل ما يمكن أن يتصف به رسول الله عيسى عليه السلام وفي هذه الحال فإن تقليد الأئمة غير وارد في حقه، وليس من العمل العلمي ولا الإسلامي الصحيح أن يستغل الشيخ ... منامسة الرد على مثل هذا ملكلام، للطعن في فقه الإمام أبي حنيفة ولزعم أنه شيء غير الشريعة الإسلامية تما كالإنجيل الذي هو غيرها، ولعلك تستعظم أيها القارىء المسلم صدور هذا الكلام من أي إنسان مسلما... إذا فارجع إلى كتاب مختصر

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

الذي نفذت منه بريطانيا عقب احتلالها لمصر، إلى الشريعة الإسلامية تعبث بها كما تشاء؟ لقد كان الإسلام في نظر اللورد كرومر متأخراً جامداً يستعصي على التطور، وكان يبحث عن وسيلة سائغة لإفلات المجتمع المصري من هذا القيد... وكانت الوسيلة السائغة البارعة بث فكرة الاجتهاد في صدور أولئك الرحال الذين كانوا يؤمنون بضرورة تطور المجتمع الأوربي الحديث،وما هو إلا أن سلمت لهؤلاء الرحال المناصب الدينية الحساسة كالإفتاء ومشيخة الأزهر وإدارته، حتى انطلق الرحال الذين تمنوا بالمجتمع الأوربي في كثير من مظاهره وقيمه، يدعون شيوخ الأزهر وعلماءه إلى الاجتهاد قفزاً فوق شروطه حتى ذهب الشيخ المراغي إلى أن للمحتهد أن لا يكون عالماً باللغة العربية وقام رسل بريطانية يجتهدون في الشريعة الإسلامية، وانتهوا في اجتهادهم إلى تغيير قانون الأحوال الشخصية، فقيدوا تعدد الزوجات، وحق الطلاق، وساووا بين الرحل والمرأة في الميراث وانطلقت الفتاوى الاجتهادية نشيطة، تنكر المحاب، وتجيز نسبة معينة من الفوائد الربوية في البنوك وكرات، وحق الطلاق، المحاب، وتجيز نسبة معينة من الفوائد الربوية في البنوك وكرات، منفر المحتهد أن لا يكون المحاب، وتعزيز نسبة معينة من الفوائد الربوية في الميوا ي المرية، وانتهوا في المحاب، وتحيز نسبة معينة من الفوائد الربوية في البنوك وكرات، وحق الطلاق، المحاب، وتحيز نسبة معينة من الفوائد الربوية في البنوك وكرانوا يصفون أرباب هذه الفتاوى بسعة الأفق ومرونة الفكر وتفهم روح الإسلام.<sup>(1)</sup>

### فما هي الفائدة التي ينبغي أن نستفيدها من هذا الواقع القريب؟

ما هو المسوغ لتهديم بنائنا الفقهي العظيم الذي شيد بأيدي أئمة محتهدين مخلصين بإجماع القرون الماضية كلها، ثم لفتح باب الاجتهاد أمام الجميع ونبذ التمسك بالمذاهب الأربعة وإن الوباء الذي اقتحم باب الاجتهاد بالأمس موجود بذاته اليوم، وإن الأيدي التي تتهيأ لتمزيق أحكام الإسلام بسكين الاجتهاد اليوم أضعاف الأيدي التي فعلت ذلك بالأمس؟ دعو المسلمين يا هؤلاء يسيرون وراء أئمتهم التي أطبقت القرون كلها على مشروعية تقليدهم واتباعهم، واجتهدوا إن كنتم تريدون الاجتهاد في استخراج أحكام المشكلات الحديثة التي لم تكن موجودة بالأمس و لم يتحدث عنها الأئمة في أيامهم، ولسوف ندعوا لكم بالتوفيق وسداد الفكر والرأي.

ولكنكم ويا للعجب تعرضون عن الجديد الذي لم يتحدث عنه الأئمة السابقون مما يجب الاجتهاد فيه ومعرفة حكمه في هـذا العصر كالتـأمين على الحيـاة والبضاعـة،

١ – أنظر كتاب الاتجاهات الوطنية في الأدب المعاصر (٢٩٨/٢) فما بعد، وكتاب موقف العقل والعلم والعالم من رب العالمين(٤/٠٥٦) فما بعد.

المذاهب

المذاهب

الموسوعة اليوسفية **في** بيان أدلة الصوفية

وكأنواع الشركات المغلفة والمساهمة وغيرها، وكأنواع الضمانات الاحتماعية المعروفة اليوم، والتعويضات الداخلة في العقود ومختلف العقود الجديدة على الأرض بين ملاكها ومستأجريها... الخ. تعرضون عن البحث في هذا كله، ثم تمضون في تسفيه احتهادات الأئمة الأربعة وتحذير عامة الناس من اتباعهم والاقتداء بهم!!.. أحل والله، ما رأيت واحداً من هؤلاء اللامذهبيين، بحث ذات يوم في مسألة من هذه المسائل الطارئة الجديدة التي يتساءل العوام كل يوم عن حكمها، إنما يوفر الواحد منهم جهده كله لتهديم ما تم بناؤه واستقرت أحكامه وأعذر كل من المجتهدين والمقلدين أمام الله في الأخذ به فأبرؤوا بذلك ذتمهم وأدوا حق الله في أعناقهم!.

يا هؤلاء دعوا الأحكام المستقرة التي دونها صفوة أئمة المسلمين وتقبلها منهم المسلمون جيلاً بعد جيل، وشمروا لنا الساعد للاجتهاد في هذه المسائل الطارئة الجديدة التي لم يسبق لأحد من الأئمة فيها نظر أو بحث والتي يشكوا عامة المسلمين جهلهم بحكم الله فيها، فإن خرجتم من اجتهادكم فيها بشيء وربطتم بينها وبين أدلتها من الكتاب والسنة وأبرزتم وجه استنباط الأحكام منها، سلمنا إليكم عندئذ رقاب الأئمة الأربعة معاً وتركنا كم تنسخون اجتهاداتهم باجتهاداتكم ودعونا الناس جميعاً إلى اتباعكم من دونهم.

خلاصة مناقشة جرت بين فضيلة الدكتور (محمد سعيد رمضان البوطي) حفظه الله تعالى وبين بعض اللامذهبيين، قال فضيلته في اللامذهبية:

لعل هذا الفصل يفوق في الأهمية سائر فصول هذه الرسالة!. وليس السبب في ذلك، ما قد تجده فيه من نقاط وموازين علمية جديدة، فقد ذكرنا من الأدلة العلمية المختلفة مايزيد عليه. ولكن السبب ما ستجده فيه من مظاهر العصبية التي قد لاتجدها عند أي ذي عقل من البشر!. يتهمنا هؤلاء بالعصبية، لأنا لانرضي أن نتحول عن الحق الذي يقوم على ألف دليل ودليل، ولكنك ستجدهم من خلال هذا الفصل كيف يجبسون أنفسهم في أقفاص من العصبية المذهلة حتى ولو اقتضاهم ذلك أن يستنجدوا

ولست في هذا الفصل متقولاً ولا متحنياً على أحد.. ولن آتي بكلمة واحدة فيه من دنيا الوهم أو الخيال ولقد قلت للأخ الذي ناقشته في هذا البحث –وهـو يهـدر إليَّ

|         | 100814 | 0 7135599 0                            |
|---------|--------|----------------------------------------|
| المذاهب |        | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية |
|         |        |                                        |

بكلامه المذهل العجيب -سوف أنشر ماتقول إن أبيت إلا إصراراً عليه. ويعلم الله أني ماقلت ذلك له إلا وأنا أقصد إيقاظه إلى شيء من التدبير والتريث فيما يقـول!. ولكن الرجل قال لي: انشر ما تريد فلست حائفاً!.

ولسوف أتجنب التعريف بهذا الرجل وأضرب صفحاً عن ذكر اسمه، وحسبك أن تعلم أنه ممن يعلّم اللامذهبية لاممن يتعلمها. وهو على ذلك إنسان فاضل، وشاب مستقيم، لولا هذه اللوثة التي قذفت بـه وبتفكيره إلى أقصى قـاع في وادي العصبية العجيبة!.

جاء ومعه بعض الشبان الطيبين الذي دأبهم البحث عـن الحـق في سـائر مظانـه، وبدأت معه الحديث فقلت له:

ما هي طريقتك في فهم أحكام ا لله؟ أتأخذها من الكتـاب والسـنة أم مـن أئمـة الاجتهاد؟.

فقال: أستعرض أقوال الأئمة وأدلتهم عليها، ثم أعتمد أقربها إلى دليل الكتاب والسنة!..

قلت: لديك خمسة ألاف ليرة سورية، مر عليها من الزمن ستة أشهر وهي مخزونة عندك، ثم اشتريت بها بضاعة وأخذت تتاجر بها فمتى تدفع زكاة هذه البضاعة؟ بعد ستة أشهر أخرى أم بعد عام كامل؟.

قال وهو يفكر: معنى سؤالك هـذا أنـك تقـرر بـأن أمـوال التحـارة تجـب فيهـا الزكاة!.

قلت: إنني أسـأل، والمطلـوب أن تجيبـني بطريقتـك الخاصـة، وهـذه هـي المكتبـة أمامك، فيها كتب التفسير والسنّة وكتب الأئمة المحتهدين. وفكر الرجل قليلاً ثم قال:

يا أخي هذا دين، وليس أمراً يسيراً، يمكن الإجابة عليه عفو الخاطر، لابدّ لذلـك من نظر ومراجعة ودرس، ولابدّ لذلك كله من وقت، ونحن إنما جئنا لنبحث موضوعــاً آخر!.

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية المذاهب حسناً. . وهل يجب على كل مسلم أن يستعرض أدلة الأئمة ثم يأخذ بأوفقهما مع الكتاب والسنة؟

قال: نعم.

قلت: معنى ذلك أن الناس كلهم يملكون من الطاقة الاجتهادية ما يملكه أئمة المذاهب، بل إنهم يملكون طاقة أعظم وأتم، لأن الذي يستطيع أن يحكم على آراء الأئمة أو يحكم لها على أساس من مقياس الكتاب والسنة فهو بلا ريب أعلم منهم جيعاً!!.

قال: الحقيقة أن الناس ينقسمون إلى ثلاثة أقسام: مقلّد، ومتبع، ومجتهد، فهـذا الذي يتمكن من مقارنة المذاهب ببعضها وانتقاء ما كان أقرب منهـا إلى الكتـاب، إنمـا هو متبع، وهو مستوى وسط بين التقليد والاحتهاد.

قلت: فما هو واجب المقلد؟

قال: يقلد من المحتهدين من اتفق.

قلت: وهل عليه من حرج أن يقلَّد واحداً منهم ويلازمه ولايتحول عنه؟

قال: نعم يحرم عليه ذلك.

قلت ما الدليل على حرمة ذلك؟

قال: الدليل أنه التزم شيئاً لم يلزمه الله عز وجل به.

قلت: بأي القراءات السبعـة تقرأ القرآن؟

قال: بقراءة حفص.

قلت: أفتلتزم القراءة بها، أم تقرأ كل يوم بقراءة مختلفة؟

قال: بل أنا ألتزم القراءة بها.

قلت فلماذا تلتزم ذلك، مع أن الله عز وجل لم يلزمك إلا أن تقرأ بالقرآن كمــا ورد عن النبي صلى الله عليه وسلم متواتراً؟

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية المذاهب قال: لأنني لم أتوفر على دراسة الفراءات الأخرى، ولم يتيملر لي القراءة إلا على هذا الوجه.

قلت: فهذا الذي درس الفقه على المذهب الشافعي، هو الآخر لم يتوفر على دراسة المذاهب الأخرى ولم يتيسر له أن يتفقه في أحكامه الدينية إلا على هذا الإمام، فإن ألزمته بمعرفة احتهادات الأئمة كلها حتى يأخذ بجميعها لزمك أنت أيضاً أن تتعلم جميع القراءات حتى تقرأ بها كلها، وإن اعتذرت عن نفسك بالعجز كان عليك أن تعذر هذا المقلد أيضاً. وعلى كل فنحن نقول: ومن أين لك بأن على المقلد أن يلازم التحول من مذهب إلى آخر. مع أن الله لم يلزمه بذلك، أي كما لم يلزمه بالاستمرار على مذهب بعينه لم يلزمه أيضاً بالتحول المستمرا.

قال: إن الذي يحرم عليه إنما هو الالتزام مع اعتقاد أن الله أمره بذلك.

قلت: هذا شيء آخر، وهو حق لاشـك فيـه ولاخـلاف. ولكـن هـل عليـه مـن حرج أن يلازم محتهداً بعينه وهو يعلم أن الله لم يكلفه بذلك؟

قال: لاحرج عليه.

قلت: ولكن الكراس الذي تدّرس فيه، يذكر خلاف ماتقول إنه يقرر حرمة ذلك بل ويقرر في بعض الأماكن كفر الذي يلازم اتباع إمام معين لايتحول عنه.

قال: أين؟.... ورجع إلى الكراس بتأمل نصوصه وعباراته. وراح يتأمل قول صاحب الكراس (بل من التزم واحداً بعينه في كل مسائله فهو متعصب مخطئ مقلد تقليداً أعمى وهو ممن فرقوا دينهم وكانوا شيعاً). فقال: يقصد بالالتزام أن يعتقد وجوب ذلك عليه شرعاً، العبارة فيها قصور!...

قلت: وما الدليل على أنه هكذا يقصد، ولماذا لاتقول إن المؤلف مخطئ؟

وأصر الرجل على أن العبارة صحيحة، وأنها على تقدير محذوف، وأن المؤلف معصوم عن أي خطأ فيها!..

قلت ولكن العبارة على هذا التقدير لاتواجه أي خصم، وليس لها أي فائدة فما من مسلم إلاّ وهو يعلم أن اتباع إمام بعينه من أئمة المذاهب الأربعة ليس واجباً من الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST الواجبات الشرعية، ومامن مسلم يلازم مذهباً إلا وهو يفعل ذلك عن رغبة واختيار منه.

قال: كيف؟ إنني أسمع من كثير من النــاس وبعـض أهـل العلـم أنـه يجـب شـرعاً ملازمة مذهب بعينه حتى إنه لايجوز التحول منه إلى غيره!...

قلت له: اذكر لي اسم واحد فقط مـن العـوام أومـن أهـل العلـم قـال لـك هـذا الكلام.

وسكت الرجل، ولكنه تعجب من أن يكون كلامي صحيحاً، وظل يردد: أن كل مايتصوره هو أن كثيراً من الناس يحرمون التنقل من مذهب إلى آخر.

قلت له: لاتجد اليوم ولاواحداً يعتقد هذا الوهم الباطل، نعم رووا عن بعض العصور الأخيرة من عهد العثمانيين أنهم كانوا يستعظمون تحول الحنفي من مذهبه إلى مذهب آخر، ولاشك أن ذلك كان منهم -إن صح النقل- غاية في السخف والعصبية المقيتة العمياء.

قلت له بعد ذلك: ومن أين لك هذا الفرق بين المقلد والمتبع، أهو فرق لغوي أم اصطلاحي.

قال: بل بينهما فرق لغوي.

وجئته بمراجع اللغة ليثبت منها الفرق اللغوي بين الكلمتين فلم يجد شيئاً.

ثم قلت: إن أبا بكر رضي الله عنه قال لأعرابي اعترض على الدخل الذي أقسره المسلمون له: (إذا رضي المهاجرون فإنما أنتم تبع) فقد عبر بالتبعية عن الموافقة التي ليس معها أي حق في النظر والمناقشة والبحث.

قال: فليكن فرقاً اصطلاحياً... أليس من حقي أن أصطلح على شيء؟ قلت: بلى، ولكن اصطلاحك هذا لن يغير من حقيقة الأمر. فهذا الذي تسميه متبعاً إما أن يكون حبيراً بالأدلة وطرق الاستنباط منها، فهو إذاً محتهد. وإن لم يكن حبيراً بها أو غير قادر على استنباط الأحكام منها، فهو إذاً مقلد. وإن كان في بعض المسائل هكذا، وفي بعضها هكذا، فهمو إذاً مقلد في البعض ومحتهد في البعض. فالقسمة إذاً ثنائية

| المذاهب |           |             | مروية<br>موقية | في بيان أدلة ال | عة اليوسفية | الموسو  |
|---------|-----------|-------------|----------------|-----------------|-------------|---------|
|         | THE PRINC | E GHAZI TRI | UST            |                 |             | · · · . |
|         | FOR QUR'Ă | DUGTHOUG    | منهما واضا     | ِحکم کل         | لل حال، و   | علىك    |

قال: إن المتبع هو ذاك الذي يستطيع أن يمايز بين الأقوال وأدلتها ويرجح البعض منها على الآخر. وهذه مرتبة مختلفة عن محض التقليد.

قلت: إن كنت تقصد بـالتمييز بـين الأقـوال، تمييزهـا عـن بعضهـا بقـوة الدليـل وضعفه فتلك أرفع رتبة في الاجتهاد. وهل بوسعك أن تكون أنت شخصياً كذلك.

قال: إني أفعل ذلك جهد استطاعتي.

قلت له: أنا أعلم بأنك تفتي بأن الطلاق الثلاث في مجلس واحد إنما يقع طلقة واحدة، فهل رجعت قبل فتواك هذا إلى أقوال الأئمة وأدلتهم في ذلك، ثم مايزت بينها فأفتيت بناء على ذلك؟... إن عويمر العجلاني طلق زوجته ثلاثاً في مجلس رسول الله صلى الله عليه وسلم بعد أن لاعن منها. فقد قال: كذبت عليها يارسول الله إن أمسكتها، هي طالق ثلاثاً. فما علمك بهذا الحديث وموقعه من هذه المسألة ومدى دلالته على مذهب الجمهور أو مذهب ابن تيمية؟.

قال: لم أطلع على هذا الحديث.

قلت: فكيف أفتيت بهذه المسألة مخالفاً فيها ما أجمعت عليه المذاهب الأربعة، دون أن تقف على أدلتهم ومدى ضعفها أو قوتها؟... فها أنت قد تركت مبدأك الذي تقول إنك قد ألزمت نفسك به وتحاول أن تلزمنا به، وهو مبدأ (الاتباع) بالمعنى الـذي اصطلحت عليه!...

قلت: فما الذي حملك على أن تتعجل بالفتوى، مخالفاً فيها جمهور المسلمين، وأنت لم تطلع بعد على شيء من أدلتهم؟.

قال: فماذا أفعل وقد سئلت... وليس لدي إلا قدر محدود من المراجع؟.

قلت: كان يسعك ماوسع العلماء والأئمة جميعاً، وهو أن تقول: لأادري، أو أن تنقل له رأي المذاهب الأربعة، ورأي المحالفين دون أن تفتي بأحد القولين. كان يسعك أن تفعل ذلك، بل كان هذا هو واحبك، خصوصاً وإن المشكلة لم تنزل بك أنت حتى تكون مضطراً إلى الأخذ بمخرج ما من الأمر!.. أما أن تفتي بالرأي المخالف لإجماع

|                    | The second se | (i) MISTIN (i)                         |
|--------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| المذاهب            |                                                                                                                 | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية |
|                    |                                                                                                                 |                                        |
|                    | THE PRINCE GHAZI TRUST                                                                                          |                                        |
| بانشراح قلبك لأدلة | عر افك- على أدلتهم، مكتفيا                                                                                      | الأئمة الأربعة وأنت لم تطلع –با        |

المحالفين، فهذا منتهى التعصب الذي تتهموننا به.

قال: لقد اطلعت على آراء الأئمة الأربعة في الشوكاني وسبل السلام وفقه السنة لسيد سابق.

قلت: فهذه كتب حصوم الأئمة الأربعة في هذه المسألة، وكلها ينطق من طرف واحد، ويذكر من الحجج مايقوي طرفه. أفترضي أن تحكم على أحد الخصمين بناء على سماع كلامه فقط، وكلام شهوده وأقاربه؟..

قال: إنني لا أرى في تصرفي هذا مايستوجب أي لـوم، لقـد كـان عليّ أن أفــيّ السائل وهذا مبلغ ما استطعت أن أصل إليه بفهمي.

قلت: أنت تقول بأنك متبع، وأن علينا جميعاً أن نكون كذلك، وفسرت الاتباع باستعراض أقوال المذاهب كلها ودراسة أدلتها واعتماد أقرب هذه المذاهب إلى الدليل الصحيح. وأنت في تصرفك هذا ضربت بمبدئك عرض الحائط. أنت تعلم أن إجماع المذاهب الأربعة على أن الطلاق الثلاث يقع ثلاثاً، وتعلم أن لهم أدلة على ذلك وأنت لم تطلع عليها. ومع ذلك تحولت عن إجماعهم إلى الرأي الذي تشتهيه نفسك. أفكنت على يقين سلفاً بأن أدلة الأئمة أدلة مردودة.

قال: لا، ولكني لم أطلع عليها، إذ لا مرجع عندي لها.

قلت: فلماذا لم تنتظر؟.. لماذا استعجلت و لم يكلفك ا لله بذلك أبداً؟... أفكـان عدم اطلاعك على أدلة الجمهور دليلاً يقوي رأي ابـن تيميـة؟... هـل التعصب الـذي تتهموننا به زوراً شيء آخر غير هذا؟

قال: لقد رأيت في الكتب التي توفرت لديَّ أدلـة أقنعتـني، ومـاكلفني ا لله بـأكثر من ذلك.

قلت: فإذا رأى المسلم فيما اطلع عليه من الكتب دليلاً على شيء، أفيكفيه ذلك موجباً لترك المذاهب التي خالفت فهمه وإن لم يطلع على أدلتها؟ قال: يكفيه ذلك!... الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

قلت: شاب حديد العهد بالتدين، ليس له أي خط من الثقافة الإسلامية، قرأ قول متعالى: فو لله المشرق والمغرب فأينما تولوا فشم وجه الله إن الله واسع عليم»<sup>(1)</sup> ففهم منه أن للمسلم أن يتجه في صلاته إلى أي جهة شاء، كما يدل على ذلك ظاهر اللفظ، ولكنه سمع أن الأئمة الأربعة مجمعون على ضرورة اتجاهه إلى الكعبة، وعلم أن لهم على ذلك أدلة ولكنه لم يطلع عليها. فماذا يفعل إذا قام إلى الصلاة، أيتبع قناعته من الدليل الذي توفر لديه أم يتبع الأئمة الذين أجمعوا على خلاف مافهم؟

قال: بل يتبع قناعته...!!

قلت: ويصلي إلى جهة الشرق مثلاً، وتكون صلاته صحيحة؟!..

قال: نعم، إذ هو مكلف باتباع قناعته الذاتية!...

قلت: فهب أن قناعته الذاتية أوحت إليه أن لاحرج عليه في أن يزني بحليلة جاره وأن يملأ جوفه خمراً وأن يسلب أموال الناس بدون حق، أفيحل ا لله له ذلك كلمه بفضل (قناعته الذاتية)؟!...

وسكت الرحل قليلاً ثم قال: على كل، هذه الصورة الـتي تسـألني عنهـا صـورة **وهم**ية لاتتحقق.

قلت: هي ليست وهمية، بل ما أكثر ما يتحقق مثلها وأغرب منها. شاب لاعلم له بالإسلام وكتابه وسنته، وسمع عرضاً أو قرأ صدفة هذه الآية، فعلم منها مايعلم كل عربي ينظر إلى ظاهر اللفظ، أن لاحرج في أن يتجه المصلي إلى أي جهة يشاء، رغم مايراه من اتجاه الناس إلى الكعبة دون سواها... أمر طبيعي التصور والوقوع، مادام في المسلمين من يجهل كل شيء عن الإسلام. وعلى كل فقد حكمت على هذه الصورة (وهمية كانت أو حقيقية) بحكم غير وهمي، واعتبرت القناعة الذاتية هي المحكمة على كل حال، وهذا يناقض تقسيمك للناس إلى ثلاث فئات مقلّدين ومتبعين ومجتهدين.

قال: إن عليه أن يبحث... ألم يقرأ حديثاً أو أي آية أحرى؟

قلت: لم تتوفر لديه مصادر البحث، تماماً كما لم تتوفر لديك عندما أفتيت في

١ – سورة البقرة الآية (١١٥).

المذاهب

CTEN WORKT STERNER

الملاهب

مسألة الطلاق، ولم يتح له أن يقرأ غير هذه الآية مما يتعلق بأمر القبلة وتعيينها، أفلا تزال مصراً على أنه يتبع قناعته الذاتية، ويترك إجماع الأئمة؟.

قال: نعم، إذا لم يستطع أن يتابع النظر والبحث، فقد أعذر، وحسبه أن يعتمـد على ماهداه إليه نظره وبحثه!.

قلت: إنني سأنشر عن لسانك هذا الكلام... إنه لكلام خطير وعجيب!.

قال: انشر ماشئت إنني لأخاف.

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

قلت: وكيف تخاف مني، إذا كنت لاتخاف من الله عز وجل، وتطرح بكلامك هذا قوله عز وجل: ﴿فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لاتعلمون﴾ عرض الحائط!.

قال: يا أحي هؤلاء الأئمة غير معصومين، أمـا الآيـة الـتي اعتمدتهـا فهـي كـلام المعصوم جل جلاله، فكيف يترك المعصوم ويلحق بذيل غير المعصوم؟

قلت: ياهذا، المعصوم هو المعنى الحقيقي الذي أراده الله بقوله: ﴿و لله المشرق والمغرب...﴾ وليس المعصوم هو فهم هذا الشاب البعيد كل البعد عن ثقافة الإسلام وأحكامه وطبيعة قرآنه. أي فالمقارنة التي أسألك عنها هي بين فهمين اتنين فهم هذا الشاب الحاهل، وفهم الأئمة المحتهدين وكلاهما غير معصومين، إلا أن أحدهما موغل في الجهل والسطحية، والآخر موغل في البحث والعلم والدقة.

قال: إن الله لايكلفه بأكثر مما وصل إليه جهده!...

قلت: أحبني إذاً على هذا السؤال: رحل له طفل مريض يعاني من بعض الالتهابات. أشرف عليه جميع أطباء البلدة، واتفقوا على إعطائه علاجاً معيناً، وحذروا والده من أن يحقنه بالبنسلين، وأخبروه بأنه لو فعل ذلك عرض حياة الطفل للهلاك.. إلا أن والد الطفل يعلم مما قرأ في بعض النشرات الطبية أن البنسلين يفيد في حالات الالتهاب. فاعتمد على معلوماته الخاصة في ذلك ونبذ كلام الأطباء لأنه لا يعلم دليلهم على ماقالوا، فاستعمل (قناعته الذاتية) وعالج الطفل بحقنة بنسلين انتقل على أثرها إلى رحمة الله. أفيقاضي ويأثم فيما فعل أم لا؟.

ففكر الرجل قليلًا، ثم قال: هذه غير تلك!.

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

قلت بل هي عينها: سمع عن إجماع الأطباء، كما سمع ذاك عن إجماع الأئمة، ولكنه اعتمد على نص قرأه دون سواه في نشرة طبية، كما اعتمد ذاك نصاً قرأه دون سواه في كتاب الله عز وجل. واستعمل هذا قناعته الذاتية كما استعمل ذاك قناعته الذاتية!.

قال: يا أخي القرآن نور.. نور.. وهل النور في دلالته مثل أي كلام آخر؟.

قلت: ونور القرآن ينعكس إلى عقـل أي نـاظر وقـارئ فيفهمـه نـوراً كمـا أراد الله؟! فما الفرق بين أهل الذكر وغيرهم إذاً، ماداموا جميعاً ينهلون من هذا النور؟

المثالان سواء.. لافرق بينهما إطلاقاً، ولابدٌ أن تجيبني: أيتبع الباحث فيهما قناعته الذاتية أم يتبع ويقلّد أهل الاختصاص؟

قال: بل القناعة الذاتية هي الأصل.

قلت: وقد استعمل قناعته الذاتية فترتب على ذلك وفاة الطفل، فهل تترتب عليه أي مسؤولية شرعية أو قضائية؟

وقال الرجل بملء فمه: لاتترتب عليه أي مسؤولية!.

قلت: فلنختم البحث والنقاش، دون هذه الكلمة التي أطلقتها. لقد انقطع بها السبيل إلى أي قدر مشترك بيني وبينك يمكن أن يقمام عليه أي بحث. وحسبك أنك خرجت بجوابك العجيب هذا عن إجماع الملة الإسلامية كلهما... ولا والله لـن يكون أي معنى للتعصب المقيت على وجه الأرض، إن لم تكونوا أنتم أصحاب هذا التعصب المقيت.

المسلم الجاهل يستعمل (قناعته الذاتية) في فهم مااطلع عليه من القرآن... ويصلي إلى غيرالقبلة مخالفاً كل المسلمين، فتكون صلاته صحيحة!... والرحل العامي من الناس يستعمل (قناعته الذاتية) فيطبب من شاء. ويعالج كما يشاء، ويموت المريض تحت يده، فيقال له: الله يعطيك العافية!..

ولست أدري إذًا، لماذا لايدعنا هؤلاء الناس وشأننا، لنستعمل نحن أيضاً (قناعتنا الذاتية) في أن الجاهل بأحكام الدين وأدلتها لابدّ له أن يتمسك بمذهب إمام من الأئمة

المذاهب

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية المذاهب

المحتهدين، يتبعه من حيث إنه أبصر منه بكتاب الله و هنة رهموله.

ومهما يكن من خطأ هـذا الـرأي عندهـم فلتشـمله على كـل شـفاعة (القناعـة الذاتية) وليكن له أسوة عندهم برأي من استدبر القبلة فكانت صلاته صحيحـة، وقتـل الطفل فكان قتله احتهاداً وتطبيباً!<sup>(١)</sup>

هل يجوز تقليد غير المذاهب الأربعة؟

الجواب: لايجوز ذلك لما وضحناه من أن المذاهب الأربعة هي وحدها التي تطمئن النفس لصحة أقوال علمائها لأنها نقلت إلينا عن طريق الأئمة الثقات ولم يتحلل ذلك فترة عن العمل بها والأخذ بأقوال أئمتها بخلاف غيرها من المذاهب وقد نوه عدد من الأئمة إلى هذا المعنى.

فقد قال الإمام النووي: يلزم غير المحتهد أن يجتهد في اختيار مذهب يقلده على التعيين وليس له أن يتبع في ذلك مجرد التشهي والميل إلى ما وجد عليه آباءه، وليس لـه التمذهب بمذهب أحد من أئمة الصحابة رضي الله عنهم، وغيرهم من الأولين وإن كانوا أعلم وأعلى درجة ممن بعد هم، لأنهم لم يتفرغوا لتدوين العلم وضبط أصوله وفروعه، فليس لأحد منهم مذهب مهذب محرر مقرر، وإنما قام بذلك من جاء بعدهم من الأئمة الناحلين لمذاهب الصحابة والتـابعين القـائمين بتمهيد أحكما الوقـائع قبل وقوعها الناهضين بإيضاح أصولها وفروعها كمالك وأبي حنيفة وغيرهما<sup>(٢)</sup>.

وقال العلامة ابن حجو: نقل إمام الحرمين عن المحققين امتناع تقليد الصحابة على العوام، لارتفاع الثقة بمذاهبهم، إذ لم تدون وتحرر، وبه جزم ابن الصلاح وألحق بالصحابة التابعين وغيرهم ممن لم يدون مذهبه، وبأن التقليد متعين للأئمة الأربعة فقط. قال: لأن مذاهبهم انتشرت حتى ظهر تقليد مطلقها وتخصيص عامها، بخلاف غيرهم، ففيه فتاوى بحردة لعل لها مكملاً أو مقيداً لو انبسط كلامه فيها لظهر خلاف ما يبدو منه، فامتنع التقليد إذن لتعذر الوقوف على حقيقة مذاهبهم.

١ – وقد اعتمدت أيضاً في أكثر كلامي في هذا الباب على كلام الدكتور محمد سعيد رمضان البوطي في كتبه وحصوصاً كتاب (اللامذهبية) مع شيء من التغير والزيادة. وذلك لما وحدت فيه من البلغة في التعبير عن ما يختلج في خاطري تجاه هذا البحث الدقيق وذلك بأسهل عبارة وأبسط أسلوب يستطيع إدراكه كمل من عنده أدنى مسكة من الاطلاع على الثقافة الشرعية فحزاه الله تعالى خيراً. ٢ – شرح المهذب للنووي (٥٥).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

خاتمة

وفي نهاية هذا الباب أقول: إن على المسلمين أن يسعوا إلى الاجتماع والوحدة، والتماسك قال تعالى (إنما المؤمنون إخوة<sup>(۱)</sup>) وإلى نبذ الاختلاف والفرقة والتسازع وكل من تخالف دعوته هذه الغاية فهو عاص لله ورسوله صلى الله عليه وسلم مخالف لقوله تعالى (ولا تنازعوا فتفشلوا وتذهب ريحكم)<sup>(۱)</sup>، ولم تكن المذاهب الإسلامية في الماضي سبباً في تفريق المسلمين وتخلفهم وتنسازعهم فقد كمان الصحابة رضي الله عنهم فرقاً متعددة، فهناك أصحاب ابن عباس وهناك أصحاب ابن مسعود، وأصحاب ابن عمر وغيرهم كما مر معنا، ومع ذلك كانوا كلهم جماعة واحدة، وكان الإسلام في أوجه وعزته وجاءت المذاهب الأربعة وبقي الإسلام قوياً عزيزاً وعندما ترك المسلمون العلم بدينهم، والالتزام بمذاهبهم، والتفتوا إلى الدنيا والتصارع عليها، وتركوا فتمسكوا بدينهم ومذاهبهم واحتهاداتهم، وجعوا شملهم، ووحدوا صفوفها، وتركوا ألدعوة إلى الله عز وجل، ضعفوا وهانوا وتخلفوا، وصاروا أذل الأمم، ولو عادوا اليـوم أن يعيد الله تعالى إليهم عزتهم وكرامتهم واحتها الماديا والتصارع عليها، وتركوا أن يعيد الله عز وجل، ضعفوا وهانوا وتخلفوا، وصاروا أذل الأمم، ولو عادوا اليـوم أن يعيد الله تعالى اليهم عزتهم وكرامتهم واحتها اللهم، ولو عادوا اليـوم أن يعيد الله عز وجل، ضعفوا وهانوا وتخلفوا، وصاروا أذل الأمم، ولو عادوا اليـوم أن يعيد الله عزه ومذاهبهم واحتهاداتهم، وجمعوا شملهم، ووحدوا صفوفهـم، فلا بـد أن يعيد الله تعالى إليهم عزتهم وكرامتهم فكما أعز الله الإسلام في القرون الأولى أن يعيد الله تعالى إليهم عزتهم وكرامتهم فكما أعز الله وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم حق التمسك.

والحمد لله رب العالمين

١ – سورة الحجرات الآية (١٠). ٢ – سورة الأنفال الآية (٢٦).

This file was downloaded from QuranicThought.com

المذاهب



قال الله تعالى: ﴿ياأيها الذين آمنوا لا تقدموا بين يدي الله ورسوله واتقو الله إن الله سميع عليم، يا أيها الذين آمنوا لا ترفعوا أصواتكم فوق صوت النبي ولا تجهروا له بالقول كجهر بعضكم لبعض أن تحبط أعمالكم وأنتم لا تشعرون، إن الذين يغضون أصواتهم عند رسول الله أولئك الذين امتحن الله قلوبهم للتقوى لهم مغفرة وأجر عظيم﴾<sup>(1)</sup>.

هذه آيات أدّب الله تعالى بها عباده المؤمنين، فيما يعاملون بـ الرسول على من التوقير والاحترام، والتبحيل والإعظام، فقال تبارك وتعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا لا تقدموا بين يدي الله ورسوله، أي لا تسرعوا في الأشياء بين يديه أي قبله، بل كونوا تبعاً له في جميع الأمور.

قال ابن عباس: نهوا أن يتكلموا بين يدي كلامه.

وقال الضحاك: لا تقضوا أمراً دون الله ورسوله من شرائع دينكم.

وقال الحسن البصري: لا تدعوا قبل الإمام.

وقال قتادة: ذكر لنا أن ناساً كانوا يقولون:لو أنزل في كذا وكذا، لو صح كذا فكره الله تعالى ذلك.

(واتقوا الله) فيما أمركم به (إن الله سميع) أي لأقوالكم (عليم) بنياتكم، وقول تعالى: فيا أيها الذين آمنوا لا ترفعوا أصواتكم فوق صوت النبي که هذا أدب ثان أدّب الله تعالى به المؤمنين، أن لا يرفعوا أصواتهم بين يدي النبي تله فوق صوت ه، وقد روي أنهانزلت في الشيخين (أبي بكر) و (عمر) رضي الله عنهما، فقد روي عن ابن أبي مليكة قال: كاد الخيرّان أن يهلكا (أبو بكر) و (عمر) رضي الله عنهما، الله عنهما، رفعا أصواتهما عند النبي تله، حين قدم عليه ركب بني تميم، فأشار أحدهما بالأقرع بن

١ - سورة الحجرات الآية (١ - ٢-٣).

0 1100000 الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

حابس رضي الله عنه أخي بني محاشع. وأشار الآخر برجل آخر، قال نافع: لا أحفظ اسمه، فقال أبو بكر لعمر رضي الله عنهما: ما أردت إلا خلافي، قال: ما أردت خلافك، فارتفعت أصواتهما في ذلك، فأنزل الله تعالى: (يا أيها الذين آمنوا لا ترفعوا أصواتكم فوق صوت النبي ولا تجهروا له بالقول كجهر بعضكم لبعض أن تجبط أعمالكم وأنتم لا تشعرون، قال ابن الزبير: فما كان عمر رضي الله عنه يُسْمع رسول الله تشيخ بعد هذه الآية حتى يستفهمه)<sup>(1)</sup>.

المحالي الأدب مع العلماء والصالحين

وفي رواية أخرى له قال: قدم ركب من بني تميم على النبي ﷺ: فقال أبو بكر رضي الله عنه: أمِّر (القعقاع بن معبد)، وقال عمر رضي الله عنه: بل أمّر (الأقرع بن حابس) فقال أبو بكر رضي الله عنه: ما أردت إلا خلافي، فقال عمر رضي الله عنه: ما أردت خلافك، فتماريا حتى ارتفعت أصواتهما، فنزلت في ذلك في ايها الذين آمنوا لا تقدموا بين يدي الله ورسوله حتى انقضت الآية فولو أنهم صبروا حتى تخرج إليهم (<sup>٢)</sup>.

وعن أبي بكر الصديق رضي الله عنه قال: لما نزلت هذه الآية ﴿يا أيهما الذين آمنوا لا ترفعوا أصواتكم فوق صوت النبي﴾ قلت: يا رسول الله! والله لا أكلمك إلا كأخي السرار<sup>(٢)</sup>.

وعن أنس بن مالك رضي ا لله عنه: (أن النبي ﷺ افتقد ثـابت بـن قيـس رضي ا لله عنه، فقال رجل: يا رسول ا لله أنا أعلم لك علمـه، فأتـاه فوجـده في بيتـه منكساً رأسه، فقال له: ماشأنك؟ فقال: شر، كان يرفع صوته فوق صوت النبي ﷺ فقد حبـط عمله فهو من أهل النار، فأتى الرجل النبي ﷺ فأخبره أنه قال: كذا وكذا، قال موسى فرجع المرة الآخرة ببشارة عظيمة، فقال: (اذهب إليـه فقـل لـه: إنـك لسـت مـن أهـل النار، ولكن من أهل الجنة)<sup>(1)</sup>.

وفي رواية عن أنس رضي الله عنه أيضاً قال: (لما نزلت هذه الآية: ﴿ يا أَيُّها

' - أخرجه البخاري (٤٥٦٤). ' – أخرجه البخاري (٤٥٦٦). ' – أخرجه البزار (٢٢٥٧) والهيثمي في بجمع الزوائد (١١٣٤٩). ' – أخرجه البخاري في صحيحه (٥٦٥٤). الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

الذين آمنوا لاتوفعوا أصواتكم فوق صوت النبي إلى قوله (وأنتم لاتشعرون) وكان ثابت بن قيس بن الشماس رفيع الصوت، فقال: أنا الذي كنت أرفع صوتي على رسول الله على، أنا من أهل النار، حبط عملي، وجلس في أهله حزيناً، ففقده رسول الله على، فانطلق بعض القوم إليه، فقالوا له: تفقدك رسول الله على، مالك؟. قال: أنا الذي أرفع صوتي فوق صوت النبي على وأجهر له بالقول، حبط عملي أنا من أهل النار، فأتوا النبي على فأخبروه بما قال، فقال النبي على: (لا، بل هو من أهل الجنة). قال أنس رضي الله عنه: فكنا نراه يمشي بين أظهرنا، ونحن نعلم أنه من أهل الجنة) فلما كان يوم اليمامة كان فينا بعض الانكشاف، فحاء ثابت بن قيس بن شماس، وقد تحنط ولبس كفنه، فقال: بئسما تعوّدون أقرانكم، فقاتلهم حتى قتل رضي الله عنه<sup>(1)</sup>.

وفي رواية ابن جرير: فقال له النبي ﷺ: (أما ترضى أن تعيش حميداً، وتقتل شهيداً، وتدخل الجنة؟) فقال: رضيت ببشرى الله تعالى ورسوله ﷺ، ولاأرف صوتي أبداً على صوت رسول الله ﷺ، قال: وأنزل الله تعالى: ﴿إِنَّ الذِّينَ يَغْضُونَ أَصُواتِهُمُ عند رسول الله أولئك الذين امتحن الله قلوبَهم للتقوى﴾.

وقد ذكر هذه القصة غير واحد من التابعين.

كذلك فقد نهى الله عز وحل عن رفع الأصوات بحضرة رسول الله ﷺ،وقد روينا عن أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه أنه سمع صوت رحلين في مسجد رسول الله ﷺ قد ارتفعت أصواتهما فحاء، فقال: أتدريان أين أنتما، ثم قال: من أين أنتما؟ قالا: من أهل الطائف، فقال: لو كنتما من أهل المدينة لأوجعتكما ضرباً.

وقال العلماء: يكره رفع الصوت عند قبره على كما كان يكره في حياته عليه الصلاة والسلام، لأنه محترم حياً، وفي قبره على دائماً، ثم نهى عن الجهر له بالقول كما يجهر الرجل لمخاطبه ممن عداه، بل يخاطب بسكينة ووقار وتعظيم، ولهذا قال تبارك وتعالى: ﴿ولاتجهروا له بالقول كجهر بعضكم لبعض﴾.

` – أخرجه البخاري (٧٠) في خلق أفعال العباد، ومسلم (٣١٠) ، وأحمد (٣/١٣٧) وابن حبـــان (٢١٦٨) وأبـو يعلى (٣٣٣١).

HE PRINCE GHAZI TRUST

كما قال تعالى: ﴿لاتجعلوا دعاء الرسول بينكم كلعاء بعضكم بعضاً»<sup>(1)</sup>، وقوله عز وجلّ: ﴿أن تحبط أعمالكم وأنتم لا تشعرون» أي إنما نهيناكم عن رفع الصوت عنده، حشية أن يغضب من ذلك، فيغضب الله تعالى لغضبه، فيحبط عمل من أغضبه وهو لا يدري، كما جاء في الحديث الصحيح: (إن الرجل ليتكلم الكلمة من رضوان الله تعالى لا يلقي لها بالاً تكتب له بها الجنة، وإن الرجل ليتكلم بالكلمة من سخط الله تعالى لا يلقي لها بالاً يهوي بها في النار أبعد ما بين السماء والأرض)<sup>(1)</sup>.

ثم ندب الله تعالى إلى حفض الصوت عنده وحت على ذلك وأرشد إليه ورغب فيه فقال: (إن الذين يغضون أصواتهم عند رسول الله أولئك الذين امتحن الله قلوبهم للتقوى، أي أحلصها لها وجعلها أهلاً ومحلاً: (لهم مغفرة وأجر عظيم».

وقد ثبت في الحديث أن النبي ﷺ قال: (إن العلماء ورثة الأنبياء، مإن الأنبياء لم يورثوا ديناراً ولا درهماً، إنما ورثوا العلم، فمن أخذ به أخذ بحظ وافر<sup>(٣)</sup>.

وقال ﷺ أيضاً: (ليس منا من لم يعرف لعالمنا حقه)<sup>(٤)</sup>.

وقال أيضاً فيما رواه الطبراني: (من علم عبداً آية من كتاب الله فهو مولاه، ينبغي له أن لا يخذله، ولا يستأثر عليه، فمن فعل ذلك فقد فصم عروة من عرى الإسلام).

\* قال الإمام أحمد الرفاعي قدس الله سره:

كل الآداب منحصرة في متابعة النبي علم قولاً وفعلاً، وحالاً وخلقاً فالصوفي آدابه تدل على مقامه، زنوا أقواليه وأفعاليه، وأحواليه وأخلاقيه بميز ان الشبرع، يعلم لديكم ثقل ميزانه وخفته، خلق النبي علم القرآن، قال تعالى: ﴿ما فرطنا في الكتاب من شيء﴾<sup>(٥)</sup>.

 ١ - سورة النور الآية (٦٣). ۲ - أخرجه أحمد (۱۹/۹٥). ٣ – أخرجه أحمد (٥ /١٩٦) وأبو داود (٣٦٤١) والترمذي (٣٦٨٣) وابن ماجه (٣٢٣) وابن حبان (٨٠). ٤ – أخرجه أبو داود (٢٢٤٣٤) والترمذي (١٩٢١) وأحمد (٢ |١٨٥). ٥ سورة الأنعام الآية (٣٨)

D MONDO O الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

الأدب مع العلماء والصالحين

من التزم الآداب الظاهرة، دخل جنسية القوم، وحسب في عدادهم، ومن لم يلتزم الآداب الظاهرة، فهو فيهم غير، لا يلتبس حاله عليهم، لأن استعمال الآداب دليل الجنسية، بل تكون علة الضم، قال رويم رحمه الله تعالى: التصوف كله أدب. وهذا الأدب الذي أشارت إليه الطائفة، أدب الشرع، كن متشرعاً ودع حاسدك يكذب عليك، وينسب ما يحب إليك:

ولست أبالي من رماني بريبة إذا كنت عند الله غير مريب إذا كان سري عند ربي منزهاً فماضرني واش أتى بغريب(١) وقال أبو نصر السراج:

الناس في الأدب على ثلاث طبقات: أما أهل الدنيا فأكثر آدابهم الفصاحة والبلاغة وحفظ العلوم والمنظوم، وأما أهل الدين فأكثر آدابهم في رياضة النفوس وتأديب الجوارح وحفظ الحدود وترك الشهوات، وأما أهل الخصوصية فأكثر آدابهم في طهارة القلوب ومراعاة الأسرار والوفاء بالعهود (التي بين العبد وربه) وحفظ الوقت وقلة الالتفات إلى الخواطر وحسن الأدب في مواقف الطلب وأوقات الحضور ومقامات القرب.

\* وقال الإمام الرواس قدس الله سره:

في المادة الثامنة من كتاب "فذلكة الحقيقة":

الأدب في كل قول وفعل، فإن الأدب من الحياء، والحياء من الإيمان، وفي الأدب التحلق بخلق النبي ﷺ وهو أرواحنا لغبار قدميه الكريمتين الفداء قال (أدبني ربي فأحسن تأديبي)<sup>(۱) (۱)</sup>.

وقال في المادة العشرين وما بعدها:

وكمال الأدب حالة ذكر الله عز وجل سواء كان ذلك مع الإخوان أو بالانفراد، فإن طريقنا يشمل الذكرين الجلي والخفي، أما الجلي فمع الإخوان في حلق الأذكار وأما الخفي فهو ورد المرء يخلو به مع الله تعالى، ولا ينفع كلاهما بغير الأدب الصحيح، وهو صحة الحضور مع المذكور ليذكره الذاكر معتبراً بآياته معظماً لجلال

- ۱ البرهان المؤيد ص (۲۶ و ۲۰).
- ٢ أخرجه السيوطي في الجامع الصغير (٣١٠) ورمز لصحته.
  - ٣ المجموعة النادرة لأبناء الآخرة ص (١٣٩).

الأدب مع العلماء والصالحين الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية سلطانه ﴿ أَلا إلى ا لله تصير الأمور ﴾ (١) FOR QUR'ANIC TH

والقيام بأدب النظر فلا يصرفه للمستعارات الفانيات، ولا يبعث منه لحظة خائنة قال الله تعالى: ﴿**يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور**﴾<sup>(٢)</sup>.

والأدب العظيم حالة تلاوة الصلاة والسلام على النبي ﷺ ليكون المصلي عليه كأنما يصلي عليه وهو بين يديه عارفاً، ما أمكنه، بجليل قدر وعظمة شأنه وأنه الرحمة للعالمين، والإمام لجميع المرسلين، والباب لوصلة المتقين، والشفيع للمذنبين عليه أفضل صلوات الباري المعين.

ومن الأدب احترام الأولياء والصالحين العلماء، لأنهم ورثة الأنبياء على الحقيقة وإجلال شأنهم أحياءً كانوا أو أمواتاً.

وكفاك نبص الكتباب المكنون (ألا إن أولياء الله لا خوف عليهم ولا هم يحزنون (<sup>(۲)</sup>.

والولاية اختصاص بالرحمة من الرحيم المنعم الكريم، ليست مقيدة بحياة أو موت بل لما كانت من الرحمة ففي حالة الموت هي أعم وأليق.

ولذلك فالرحمة الإلهية تشمل قصاد الأموات من الأولياء والنادين لهم، والمستنصرين بهم اللاحتين إليهم رضوان الله عليهم (٤). \* وقال الإمام القشيري رضي الله عنه:

لو لم يكن للمريد من معرفة مقام الأدب مع الشيخ إلا قول موسى عليه السلام للحضر **(هل أتبعك على أن تعلمن مما علمت رشداً؟)** (<sup>٥)</sup>، لكان في ذلك كفاية. فإن موسى لما أراد صحبة الخضر حفظ شرط الأدب فاستأذن أولاً في الصحبة ثم شرط عليه الخضر أن لا يعارضه في شيء ولا يعترض عليه في حكمه، ثم لما حالفه موسى تجاوز عنه المرة الأولى والثانية فلما صار إلى الثالثة التي هي آخر حد القلة وأول حد الكثرة سئمه فقال: **(هذا فراق بيني وبينك)**<sup>(١) (٧)</sup>.

 ١ – سورة الشورى الآية (٥٣). ٢ – سورة غافر الآية (١٩). ۳ – سور يونس الآية (۲۳). ٤ – المجموعة النادرة لأبناء الآخرة ص (١٤١ ر ١٤٢). ٥ – سورة الكهف الآية (٢٦). ۲ - سورة الكهف الآية (۲۸).

الأدب مع العلماء والصالحين الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية FOR QUR'ANIC THOUGHT

\* وقال أبو الحسين النوري: 🔍

ليس لله في عبده مقام ولا حال ولا معرفة تسقط معهـا آداب الشريعة، وآداب الشريعة حلية الظاهر، والله تعالى لا يبيح تعطيل الجوارح من التحلي بمحاسن الآداب. \* وقال الجنيد:

من أعان نفسه على هواها فقد أشرك في قتل نفسه، لأن العبودية ملازمة الأدب، والطغيان سوء الأدب.

#### \* وقال أبوعلى الدقاق:

العبد يصل بطاعته إلى الجنة، وبأدبه في طاعته إلى الله تعالى.

#### \* وقال الجلال البصري:

التوحيد يوجب الإيمان، فمن لا إيمان له لا توحيَّد له والشريعة توجب الأدب فمن لا أدب له لا شريعة له ولا إيمان له ولا توحيد له.

### \* وقال عبد الله بن المبارك:

من تهاون بالأدب عوقب بحرمان السنن، ومن تهاون بالسنن عوقب بحرمان المعرفة.

\* وقال أنس بن مالك رضي الله عنه:

الأدب في العمل علامة قبول العمل.

\* وقال ابن المبارك أيضاً:

نحن إلى قليل من الأدب أحوج منا إلى كثير من العلم.

\* وقال النوري:

من لم يتأدب للوقت فوقته مقت.

\* وقال ذو النون:

إذا خرج المريد عن حد استعمال الأدب فإنه يرجع من حيث جاء.

٧ - الوصايا ص (٣٠١ و ٣٠٢). ﴿

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

حجاب المرأة المسلمة

7.0

مسألة حجاب المرأة المسلمة

أجمع الفقهاء قديماً وحديثاً على وجوب تغطية المرأة كامل حسدها حتى الوجه والكفين عند الخوف من الفتنة استناداً إلى القاعدة الأصولية التي تقول: "ما أدى إلى حرام فهو حرام" وبالتالي: (ما أدى إلى واحب فهو واحب) فالفتنة حرام ودرؤها واحب وهو المشهور عن جمهور الصحابة والتابعين حيث استدلوا بالأدلة التالية:

# من القرآن الكريم

١- قوله تعالى: ﴿ياأيها النبي قــل لأزواجـك وبنـاتك ونساء المؤمنين، يدنـين عليهن من جلابيبهن ذلك أدنى أن يعرفن فلا يؤذين؟<sup>(١)</sup>.

قال ابن عباس: أمر الله تعالى نساء المؤمنين إذا خرجن من بيوتهن في حاجة أن يغطين وجوههمن من فوق رؤوسمهم بـالجلابيب، وقـال ابـن سـيرين: سـألت عبيـدة السلماني عن قول الله تعالى: (يدنين عليهن من جلابيبهن) فغطى وجهه ورأسه.

٢- وقوله تعالى: ﴿ولا يبدين زينتهن إلا ما ظهر منها﴾<sup>(٢)</sup>.

قالوا: ما ظهر بحكم الضرورة كأن كشفته الريح.

وقالوا أيضاً: ما ظهر بحكم العادة وهو زينة ظاهر اللباس.

قال ابن مسعود رضي ا لله عنه: (إلا ما ظهر منها) أي كالرداء وظاهر الثيـاب، لأنه لا يمكن إخفاؤه، ومثله قال ابن سيرين والنخعي وأبو الجوزاء والحسن.

وقال ذلك أيضاً أحمد بن حنب في تفسير زاد المسير لابن الجوزي: "حتى الظفر يحرم أن يظهر منها".

> ١ – سورة الأحزاب الآية (٥٩). ٢ – سورة النور الآية (٣١).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

٣ -وقوله تعالى: ﴿وإذا سألتموهن متاعاً فاسألوهن من وراء حجاب﴾<sup>(١)</sup>. فظاهر الآية خاصة بنساء النبي ﷺ، لكنها عامة الحكم بجميع النساء، لأن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب، وذلك عن طريق القياس الأولى أو ما يسمى (القياس الجلي).

حجاب المرأة المسلمة

## من الأحاديث النبوية الشريفة والآثار

١- عن سيدنا ابن عمر رضي ا لله عنهما أن النبي ﷺ قال: (لا تنتقب المرأة المحرمة ولا تلبس القفازين)<sup>(٢)</sup>.

قال الشيخ ابن تيمية: (وهذا يدل على أن النقاب والقفازين كانــا معروفـين في ا النساء اللاتي لم يحرمن، وذلك يقتضي ستر وجوههن).

وفي رواية عن النبي ﷺ: "لا تلتَّم المرأة ولا تتبرقع ولا تلبس ثوباً بورس ولا زعفران"<sup>(٣)</sup>.

٢- عن السيدة عائشة رضي ا لله عنها في حديث الإفك وفيه قولها: "فسترت وحهي عنه بجلبابي....<sup>(٤)</sup>.

٣- عن سيدنا ابن عباس رضي ا لله عنهما: أن النبي إله أردف الفضل بن العباس يوم النحر خلفه وفيه قصة الخثعمية الـتي وقفت تسـأل رسـول ا لله إلى فطفـق الفضل ينظر إليها، فأخذ النبي عليه الصلاة والسلام بذقن الفضل فحول وجهه عنها<sup>(٥)</sup>.

فلو لم يكن عورة لما حول وجهه عنها مع أنها كانت محرمة بالحج لذلك كمانت كاشفة وجهها.

٤- وأخرج ابن سعد عن سيدنا ابن عمر رضي الله عنهما قال: "لما احتلى

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية حجاب المرأة المسلمة النبي الله صفية رأى عائشة متنقبة وسط النساء فعرفها.

٥- وورد في مصنف عبدالرزاق عن سيدتنا أم سلمة رضي الله عنها قالت:
 (لما نزلت آية الحجاب خرج نساء الأنصار كأن على رؤوسهن الغربان لسترهن وجوههن بفضل أكسيتهن).

٣- عن سيدنا عقبة بن عامر رضي الله عنه أن رسول الله قال: إياكم والدخول على النساء:. فقال رحل من الأنصار يارسول الله أفرأيت الحمو؟ قال: (الحمو الموت)<sup>(1)</sup> فلو كان الوجه غير عورة لسهل على الأحماء للضرورة المدّعاة لهم.

٧- عن سيدنا أنس بن مالك رضي الله عنه: (أن أمّ سليم صنعت حيساً (نوع من الحلوى) وأرسلت به إلى رسول الله ﷺ بمناسبة زواجه من زينب بنت جحش، فدعا رسول الله ﷺ أصحابه وجلسوا يأكلون ويتحدثون ورسول الله جالس، وزوجته مولية وجهها إلى الحائط إلى أن خرجوا)<sup>(٢)</sup>.

٨- قصة إجلاء بني قينقاع: (أن امرأة من العرب قدمت بجلب لها)<sup>(٣)</sup>. فباعته بسوق بني قينقاع، وحلست إلى صائغ بها، فحعلوا يراودونها على كشف وحهها، فأبت، فعمد الصائغ إلى طرف ثوبها فعقده إلى ظهرها، فلما قامت تكشف بعض جسمها فضحكوا منها، فصاحت، فوثب رجل من المسلمين فقتله...)<sup>(٤)</sup>.

فكونهم يريدون منها كشف وجهها فأبت هذا دليـل على أنهـا كـانت مغطيـة وجهها.

٩- وأخرج البيهقي بإسناد صحيح عن عاصم بن الأحول قال: (كنا ندخل على حفصة بنت سيرين، وقد جعلت الجلباب هكذا وتنقبت به)، فنقول لها: رحمك الله، قال الله تعالى: ﴿والقواعد من النساء اللاتي لا يرجون نكاحاً فليس عليهن جناح أن يضعن ثيابهن غير متبرجات بزينة (<sup>٥)</sup> هو الجلباب؟ فتقول لنا: أي شي بعد جناح أن يضعن ثيابهن غير متبرجات بزينة (<sup>٥)</sup> هو الجلباب؟ فتقول لنا: أي شي بعد جناح أن يضعن ثيابهن غير متبرجات بزينة (<sup>٥)</sup> هو الجلباب؟ فتقول لنا: أي شي بعد جناح أن يضعن ثيابهن غير متبرجات بزينة (<sup>٥)</sup> ما الم

| حجاب المرأة المسلمة | GEN CULTER DETE                | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية |
|---------------------|--------------------------------|----------------------------------------|
|                     | THE PRINCE GHAZI TRUST         |                                        |
|                     | خير هن (() فتقول إنبات الحجاب. | ذلك؟ فنقول: <b>هوأن يستع</b> ففن ·     |

فإن كن النساء القواعد والفتنة فيهن أحف يسترن وجوههن فما هو حال غيرهن؟!!.

۲ - عن أم سلمة زوجة النبي على قالت: كنت عند رسول الله على وعنده ميمونة زوجته، فأقبل عبد الله بن أم مكتوم شيخ كبير أعمى فقال لنا رسول الله على:
 قوما واحتجبا منه فقلت يارسول الله: أليس هو بأعمى لا يبصرنا ولا يعرفنا؟ فقال عليه السلام: (أفعمياوان أنتما؟ ألستما تبصرانه؟).<sup>(٢)</sup>

فتأملوا رحمكم الله تعظيم المصطفى على الأمر وتشديده فيه مع علمه بنزاهسة وكمال عفتهن وسلامة صدورهن وصحبتهن لكمال النبوة، كيف أمرهُنَّ بالاحتحاب لئلا ينظرن إلى ابن أم مكتوم مع كبر سنه، وعمى بصره وفقد جماله، وبعده عن الآفة في جميع أحواله، حتى زجرهن عن النظر إليه تعظيماً لأمر الله وحسماً لمادة الآفة عن البواطن العفيفة، أن يبقى خاطر لذكر غير محرم لم يؤذن في النظر إليه موافقاً لقوله تعالى لأزواجه.

وقرن في بيوتكن ولا تبرجن تبرج الجاهلية الأولى»<sup>(٣)</sup> وبهذا تأمن الفتنة<sup>(٤)</sup>.

وأقول: إذا أراد الخاطب أن يخطب فتاة لا يحق له أن يرى من خطيبته إلا الوجه والكفين، وهذا معروف مشهور يتناقله الخاصة والعامة على السواء إذن تبين أنه إن لم يرد خطبتها فلا يحق له أن يرى حتى وجهها وكفيها. ولكن لا يعني هذا الكلام أن المرأة تحتجب وتحلس في بيتها ولا يحق لها أن تعمل أو تخرج من بيتها فالإسلام سمح للمرأة بالغزو في سبيل الله، لمداواة الجرحى وسمح لها بالعمل لكن ضمن حدود شرعية تخرج محتشمة مستورة عفيفة وبهذا يكون المحتمع مجتمعاً إسلامياً حقيقياً يعيش في عفة وصفاء.

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST وذكر الدكتور محمد سعيد رمضان البوطي حفظه الله تعالى في كتابه: (إلى كل فتاة تؤمن بالله)، بشأن حجاب المرأة ما يلي:

قال: إن أئمة المسلمين كلهم قد أجمعوا على ما يلي:

١- لا يجوز أن تكشف المرأة أمام غير الذين استثناهم الله عز وحل شيئاً أكثر من وجهها وكفيها.

Y- لا يجوز لها أن تكشف الوجه والكفين أيضاً إذا علمت أن حولها من قد ينظر إليها النظر المحرم الذي نهى الله تعالى عنه، بأن يتبع النظرة النظرة، ولا تستطيع أن تزيل هذا المنكر إلا بحجب وجهها عنه، وعلى هذه الحالة يحمل ما نقله الخطيب الشربيني عن إمام الحرمين من اتفاق المسلمين على منع النساء من الخروج سافرات الوجه)<sup>(۱)</sup>، وقد صرح بهذا القيد القرطبي فيما نقله عن ابن خويذ منداد من أئمة المالكية: أن المرأة إذا كانت جميلة، وخيف من وجهها الفتنة، فعليها ستر ذلك)<sup>(۲)</sup>.

وقال صاحب الدر المختار من الحنفية: وتمنع المرأة الشابة من كشف الوجه بين الرحال لا لأنه عورة، بل لخوف الفتنة، ولا يجوز النظر إليه بشهوة.

وهكذا، فقد ثبت الإجماع عند جميع الأئمة (سواء من يرى منهم أن وجه المرأة عورة كالحنابلة والشافعية، أو من يرى منهم أنه ليس بعورة كالحنفية والمالكية): أنه يجب على المرأة أن تستر وجهها عند حوف الفتنة بأن كان من حولها ينظر إليها بشهوة، ومن ذا الذي يستطيع أن يزعم أن الفتنة مأمونة اليوم، وأنه لا يوجد في الشوارع من ينظر إلى وجوه النساء بشهوة؟!<sup>(٣)</sup>.

٣- واتفقوا على حواز كشف المرأة وجهها ترخصاً لضرورة تعلم أو تطبب أو عند أداء شهادة، أو تعامل من شأنه أن يستوجب الشهادة.فهذه النقاط الثلاث محل إجماع لدى الأئمة وعامة الفقهاء.

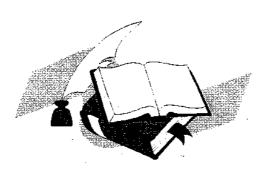
١ – مغني المحتاج (٣/١٢٩). ٢ – تفسير القرطبي (١٢/٢٢٨). ٣ – الدر المختار على هامش ابن عابدين (١/٢٤٨).



THE PRINCE GHAZI TRUST

ثم إنهم اختلفوا فيما وراء هذه الأحوال، وهو أن تكون المرأة بادية الوجه في مجتمع عام، وليس ثمة من يتعمد النظر إليها بريبة وهذا فرض وهمي اليوم فقد ذهب البعض كما رأينا إلى أنه لا حرج عليها في ذلك. وذهب آخرون إلى أنه يجب عليها أن تستر وجهها مطلقاً.

هذا هو حكم الإسلام في لباس المرأة، اتفقت عليه كلمة علماء المسلمين كلهم، معتمدين في ذلك على نصوص واضحه صريحة في كتاب الله تعالى، وأحاديث ثابتة من سنة رسول الله ﷺ فإذا عثرنا بعد ذلك على وقائع وتصرفات فردية لبعض نساء الصحابة أو التابعين أو غيرهم، تخالف هذا الذي أجمع عليه الأئمة، مما دل عليه صريح الكتاب والسنة، فإنها وقائع محجوجة بالحكم المبرم الذي دل عليه إجماع الأئمة وصريح الكتاب والسنة، وحاشا أن يكون حكم الله هو المحجوج بها<sup>(۱)</sup>.



۱ – إلى كل فتاة تؤمن با لله ص (۳۲-۳۹).



المصافحة بعد الصلاة أمر مشروع يزيد المحبة بين المسلمين ويوثق أواصر الأخـوة فيما بينهم والأدلة على ذلك ما يلي:

١- عن سيدنا يزيد بن الأسود رضي ا لله عنه: "أنه صلى الصبح مع النبي ﷺ وقال: ثم ثار الناس يأخذون بيده يمسحون بها وجوههم، فأخذت بيده فمسحت بها وجهي فوجدتها (أبرد من الثلج وأطيب ريحاً من المسك).

وفي رواية عن سيدنا أبي جحيفة رضي الله عنه قال: "ثم صلى الرسول على الظهر ركعتين والعصر ركعتين وبين يديه عنزة تمر من ورائها المرأة وقام الناس فجعلوا يأحذون يديه فيمسحون بها وجوههم قال فأخذت بيده فوضعتها على وجهي فإذا هي (أبرد من الثلج وأطيب رائحة من المسك) (1).

۲-وقال البراء بن عازب رضى الله عنه: من تمام التحية أن تصافح أخاك<sup>(۲)</sup>.

٣- عن قلدة بن دعامة الدوسي رضي الله عنه قمال قلت الأسس: (أكمانت المصافحة في أصحاب رسول الله ﷺ؟ قال: نعم).

٤- عن سيدنا أنس بن مالك رضي ا لله عنه قال: لما جاء أهل اليمن قال رسول ا لله ﷺ: (قد جاءكم أهل اليمن، وهم أول من جاء بالمصافحة)<sup>(٣)</sup>.

وعن سيدنا البراء بن عازب رضي ا لله عنه قال: قال رسول ا لله ﷺ:
 (ما من مسلمين يلتقيان فيتصافحان إلا غفر لهما قبل أن يفترقا)<sup>(1)</sup>.

فالأحاديث الثلاثة الأخيرة عامة في مشروعية المصافحة، وهـي تشـمل المصافحـة

١ – أخرجه البخاري (٣٣٦٠). ٢ – أخرجه البخاري في الأدب (٩٦٨). ٣ – أخرجه أبو داود (٢١٣٥) والبخاري في الأدب (٩٦٢) وقال الحافظ سنده صحيح.. ٤ – أخرجه أبو داود (٥٢١٢). الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية المصافحة بعد الصلاة حصوصاً.

## أقوال العلماء في المصافحة بعد الصلاة

 ١ – قال الإمام الطحاوي في حاشيته على مراقي الفلاح: (تطلب المصافحة فهي سنة عقب الصلاة كلها وعند كل لقي).

٢- وقال الشيخ عبد الغني النابلسي عن المصافحة بعد الصلاة: (إنها داخلة تحت عموم سنة المصافحة مطلقاً)<sup>(١)</sup>.

٣- وقال الشيخ الإمام أبو محمد عز الدين بن عبد السلام رحمه الله: (أنها من البدع المباحة).

٤- وقال الإمام النووي في الأذكار: (أنها بدعة مباحة).

على أن المصافحة بعد الصلاة ودعاء المسلم لأخيه المسلم بـأن يتقبـل الله منـه صلاته بقوله (تقبل الله) لا يخفى ما فيهما من خير كبير وزيادة تعارف وتآلف وسـبب لربط القلوب وإظهار للوحدة والترابط بين المسلمين.



١ - شرح الطريقة المحمدية للشيخ النابلسي (٢ / ١٥٠).



**الأوابون:** جمع أوّاب: والمعنى: رجّاع إلى الله بالتوبة والاستغفار. وقـد <sup>س</sup>ميـت الصلاة بين المغرب والعشاء صلاة الأوابين لما ورد في الحديث

عن محمد بن المنكدر عن النبي ﷺ أنه قال: (إنها أي الصلاة بين المغرب والعشاء صلاة الأوابين)<sup>(1)</sup>.

وهو وإن كان مرسلاً، فإن الإمام أبا حنيفة ومالكاً وأحمد في إحدى الروايتين عنه وجمهور المحدثين يحتجون بالمرسل.

## الأدلة على مشروعيتها

١- قال صلى الله عليه وسلم (من صلى المغرب والعشاء فإنها صلاة الأوابين<sup>(٢)</sup>.

۲ - عن سيدنا أبي هريرة قال: قال رسول الله (من صلى بعد المغرب ست ركعات لم يتكلم فيما بينهن بسوء عدلن له بعبادة ثنتي عشرة سنة)<sup>(٣)</sup>.

٣-وعن عبيد مولى رسول ا لله ﷺ: (أنه سئل أكان رسول ا لله ﷺ يأمر بصلاة بعد المكتوبة؟ قال: نعم، بين المغرب والعشاء)<sup>(٤)</sup>.

٤- وسئل سيدنا أنس بن مالك رضي الله عنه عن قوله تعالى: «كانوا قليلاً من الليل ما يهجعون» (°). قال: كانوا يصلون فيما بين المغرب والعشاء، وكذلك «تتجافى جنوبهم عن المضاجع» (<sup>٢) (٧)</sup>

الوسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية المسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية المسلحة بعد الصلاة وفي الأوقات كلها، والحديثان الأولان يخصصان ويبينان جواز السلام والمصافحة بعد الصلاة خصوصاً.

## أقوال العلماء في المصافحة بعد الصلاة

 ١ – قال الإمام الطحاوي في حاشيته على مراقبي الفلاح: (تطلب المصافحة فهي سنة عقب الصلاة كلها وعند كل لقي).

٢- وقال الشيخ عبد الغني النابلسي عن المصافحة بعد الصلاة: (إنها داخلة تحت عموم سنة المصافحة مطلقاً)<sup>(١)</sup>.

٣- وقال الشيخ الإمام أبو محمد عز الدين بن عبد السلام رحمه الله: (أنها من البدع المباحة).

٤- وقال الإمام النووي في الأذكار: (أنها بدعة مباحة).

على أن المصافحة بعد الصلاة ودعاء المسلم لأحيه المسلم بـأن يتقبـل الله منـه صلاته بقوله (تقبل الله) لا يخفى ما فيهما من خير كبير وزيادة تعارف وتآلف وسـبب لربط القلوب وإظهار للوحدة والترابط بين المسلمين.



۱ - شرح الطريقة المحمدية للشيخ النابلسي (۲ / ۱۰۰).

الوسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصرفية THE PRINCE GHAZI TRUST FFI QURANIC THOUCHE AND Dun La Color (Color Color Color

الأوابون: جمع أوّاب: والمعنى: رجّاع إلى الله بالتوبة والاستغفار. وقـد سميت الصلاة بين المغرب والعشاء صلاة الأوابين لما ورد في الحديث

عن محمد بن المنكدر عن النبي ﷺ أنه قال: (إنها أي الصلاة بين المغرب والعشاء صلاة الأوابين)<sup>(١)</sup>.

وهو وإن كان مرسلاً، فإن الإمام أبا حنيفة ومالكاً وأحمد في إحدى الروايتين عنه وجمهور المحدثين يحتجون بالمرسل.

## الأدلة على مشروعيتها

١- قال صلى الله عليه وسلم (من صلى المغرب والعشاء فإنها صلاة الأوابين<sup>(٢)</sup>.

۲- عن سيدنا أبي هريرة قال: قال رسول الله (من صلى بعـ المغرب ست ركعات لم يتكلم فيما بينهن بسوء عدلن له بعبادة ثنتي عشرة سنة)<sup>(٣)</sup>.

٣-وعن عبيد مولى رسول ا لله ﷺ: (أنه ستل أكان رسول ا لله ﷺ يأمر بصلاة بعد المكتوبة؟ قال: نعم، بين المغرب والعشاء)<sup>(٤)</sup>.

٤- وسئل سيدنا أنس بن مالك رضي الله عنه عن قوله تعالى: ﴿كَانُوا قَلْيَـلاً مَنْ اللَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ﴾<sup>(٥)</sup>. قال: كانوا يصلون فيما بين المغرب والعشاء، وكذلك ﴿تتجافى جنوبهم عن المضاجع﴾<sup>(٦)</sup>.<sup>(٧)</sup>

 ۱ – الباعث الحثيث لابن كثير ص٤٨. ۲ – أخرجه السيوطى في الجامع الصغير (۸۸۰٤). ٣ – أخرجه السيوطي في الجامع الصغير (٨٨٠٣). ٤ - أخرجه الإمام أحمد (٩٦٦). مورة الذاريات الآية (١٧). ٦ – سورة السجدة الآية (١٦). ٧ ~ أخرجه أبو داود (١٣١٨)، وقال العراقي: إسناده جيد.

| صلاة الأوابين  | GIEN CONSCIENCES              | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية  |
|----------------|-------------------------------|-----------------------------------------|
| · · · ·        | THE PRINCE GHAZI TRUST        |                                         |
| يصلي في المسجد | اللي في صلحي المغرب فما زال ا |                                         |
|                | · .                           | حتى صلى العشاء الآخرة) <sup>(1)</sup> . |

وجاء في حاشية الباجوري في الفقه الشافعي: (إن من النوافل صلاة الأوابين، وهي بين المغرب والعشاء، وهـي سـت ركعـات إلى عشـرين ركعـة وتصلـى ركعتـان أيضاً<sup>(٢)</sup>.

وجاء في الفقه الحنفي: (مطلب السنن والنوافل قال: وست بعد المغرب ليكتب من الأوابين، بتسليمة أو اثنتين أو ثلاث<sup>(٢)</sup>.

وقال الحافظ العراقي: (وممن كان يصلي ما بين المغرب والعشاء من الصحابة. عبد الله بن مسعود، وعبد الله بسن عمر، وسلمان الفارسي، وعبد الله بن عمرو، وأنس بن مالك في ناس من الأنصار. ومن التابعين: الأسود بن يزيد، وأبو عثمان النهدي وابن أبي مليكة، وسعيد بن جبير، ومحمد بن المنكدر، وأبو حاتم، وعبد الله بن سخبرة وعلي بن الحسين (زين العابدين) وأبو عبد الرحمن الحنبلي، وشريح القاضي، وعبد الله بن مغفل وغيرهم، فتبين لنا مشروعية صلاة الأوابين بين المغرب والعشاء مدللة بأحاديث النبي تلخ وفعل الصحابة رضي الله تعالى عنهم.



١ – أخرحه أحمد في المسند (٥ [٤ ٢ ٤). ٢ – حاشية الباجوري (١ [١٣٥). ٣ – حاشية ابن عابدين على الدر المختار (٢ /١٢–١٣).

الموسوعة اليوسفية فى بيان أدلة الصوفية الكالي مس غير الطاهرين المصحف THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

# ۲) مسألة مس غير الطاهرين المصدف

O GENIS

ذهب جمهور العلماء قديماً وعموماً أهل السنة والجماعة حديثاً، وفي مقدمتهم الأئمة الأربعة، أبو حنيفة ومالك والشافعي وأحمد بن حنبل وأتبساعهم إلى أنه لا يجبوز للمحدث حدثاً أصغر ولا أكبر ولا للحائض والنفساء أن يمس المصحف، والأدلة على ذلك:

١ – قوله تعالى: ﴿إنه لقرآن كريم \* في كتاب مكنون \* لا يمسه إلا المطهرون \* تنزيل من رب العالمين 🗥.

فالهاء في (لايمسه) عائدة على القرآن الكريم، ويدل على ذلك الآية التي بعدها التنزيل من رب العالمين والتنزيل من حصائص القرآن فقط دون غيره مما لم يتنزل كاللوح المحفوظ مثلاً، والمخاطب بالطهارة في الآية هو الإنسان، والمراد بهما الطهارة الظاهرة من الحدثين الأكبر والأصغر وليس طهارة العقيدة كمَّا يزعم بعضهم.

٢- وعن سيدنا ابن عمر رضي الله عنهما قال قال رسول الله صلبي الله عليه وسلم: (ولا يَمسُّ القرآن إلا طاهر)<sup>(٢)</sup>.

٣- وعن سيدنا حكيم بمن حزام رضي الله عنه قبال: (لا تمس القرآن إلا وأنت على طَهر) (\*).

٤-وفي حديث الكتاب الذي كتبه رسول الله صلى الله عليه وسلم لعمرو بن حزم إلى اليمن وفيه (أن لايمس القرآن إلا طاهر (\*).

| مس غير الطاهرين المحف                               | الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية  |
|-----------------------------------------------------|-----------------------------------------|
|                                                     | 送 - 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 |
| THE PRINCE GHAZI TRUST                              | () <b>[11]</b> [] []                    |
| FOR OUR ANIC THOUGHT<br>المتواتي لتلقير له بالقيول. | مقال إن عدا المعانة أشبه                |

٥-عن عبد الرحمن بن يزيد قال: كنامع سلمان فخرج فقضى حاجته ثم حاء فقلت: يا أبا عبدا لله لو توضأت لعلنا أن نسألك عن آيات فقال: (إني لست أمسه إنما لايمسه إلا المطهرون) فقرأ مايشاء<sup>(١)</sup>.

٣-وعن سيدنا علي رضي الله عنه قال: رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم توضأ ثم قرأ شيئاً من القرآن ثم قال: هكذا لمن ليس بجنب، فأما الجنب فلا ولا آية<sup>(1)</sup>.

قال العلماء: طالما لايجوز للجنب أن يقرأ القرآن كذلك لايجوز له ولالغيره من غير الطاهرين مسه.



١ – أخرجه الدارقطني (١ / ١٢٤) وقال صحيح ورجاله ثقات. ٢ - ذكره الشوكاني في نيل الأوطار (١ /٣٦٦) وقال الهيثمي: رحاله موثوقون.



إن صلاة الجمعة تقوم مقام صلاة الظهر، فيسن قبلها ما يسن قبل الظهر، من صلاة سنة الظهر القبلية، وجُلُّ الأمر أننا أبد لنا كلمة الظهر بالجمعة، على أنه وردت الأحاديث بلفظ الجمعة والأدلة على ذلك ما يأتي:

١- عن سيدنا علي رضي الله عنه قال: (كان رسول الله ﷺ يصلي قبل الجمعة أربعاً وبعدها أربعاً)<sup>(١)</sup>.

٢- وعن سيدنا أبي هريرة رضي الله عنه قال: جاء سُليك الغطفاني ورسول الله على يخطب، فقال له رسول الله على: (أصليت قبل أن تجيء؟) قال: لا، قال: (فصل ركعتين وتجوز فيهما)<sup>(٢)</sup>.

فقوله على الجمعة القبلية، لأن تحيية)، دليل صريح على سنة الجمعة القبلية، لأن تحية المسجد لا تفعل قبل الجيء.

٣- وذكر الإمام البخاري في صحيحه في باب "الصلاة قبل الجمعة وبعدها" حديث سيدنا ابن عمر رضي الله عنهما: (أن رسول الله ﷺ كان يصلي قبل الظهر ركعتين)<sup>(٣)</sup>.

وقال القسطلاني في شرحه على هذا الحديث: (والظاهر أنه قاسها أي الجمعة على الظهر). أي أن الإمام البخاري يقول بسنية الصلاة قبل الجمعة.

وفي مصنف الحافظ عبد الرزاق "باب الصلاة قبل الجمعة وبعدهـا" وفي مصنف ابن أبي شيبة "باب الصلاة قبل الجمعة" وفي سنن الترمذي "بـاب الصلاة قبـل الجمعـة وبعدها " وهؤلاء أئمة السلف.

١ - ذكره الحافظ المناوي في فيض القدير (٥ [٢١٦) وقال الحافظ العراقي: إسناده جيد. ٢ – أخرجه ابن ماجه (١١١٤) بإسناد صحيح، كما قال الحافظ العراقي في شرح الترمذي، وقال المحــد بـن تيميـة في الأحكام (رجال إسناده ثقات). ٣ – أخرجه البخاري (٨٩٥).

الوسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST COROUTANIC THOUGHT POROUTANIC THOUGHT وعن سيدنا أبي أيوب رضي الله عنه قال: (كان النبي على يركع قبل الظهر أربعاً لا يفصل بينهن)<sup>(1)</sup>.

وعن السيدة أم حبيبة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله ﷺ: (مـن صلـى في يوم وليلة اثنتي عشرة ركعة بنى الله له بيتـاً في الجنـة، أربعـاً قبـل الظهـر، وركعتـين بعدها، وركعتين بعد المغرب، وركعتين بعد العشاء، وركعتين قبل الفحر)<sup>(٢)</sup>.

٤ – وعن سيدنا عبد الله بن الزبير رضي الله عنه: (ما من صلاة مفروضة إلا وبين يديها ركعتين)<sup>(٣)</sup>.

٥ – وعن نافع قال: (كان ابن عمر يطيل الصلاة قبل الجمعة ويصلي ركعتين في بيته، ويتحدث أن رسول الله ﷺ كان يفعل ذلك)<sup>(٤)</sup>، وقد استدل واحتج بهذا الحديث الإمام النووي رحمه الله تعالى في كتابه (الخلاصة) على إثبات سنة الجمعة الـتي قبلها.

٣ – وصح أن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه: (كان يصلي قبلها – أي الجمعة – أربع ركعات وبعدها أربع ركعات)<sup>(٥)</sup>.

٧ - وعن صفية بنت حيي رضي ا لله عنها: (أنها صلت قبل الجمعة أربعاً)<sup>(1)</sup>.
 ٨- وأيضاً ما رواه الحافظ عبد الرزاق بسنده في مصنفه قال: (كان عبد الله
 ١ بن مسعود رضي الله عنه يأمرنا أن نصلي قبل الجمعة وبعدها أربعاً).

فتبين لنا مما مرّ أن الصلاة قبل الجمعة مشروعة ومرغب فيها، ثبتت عـن رسـول الله ﷺ وعن الصحابة والسلف رضي الله عنهم.



أجمع جمهور الفقهاء من الشافعية والحنفية والمالكية والحنابلية على حواز صلاة الظهر بعد الجمعة، وذلك للأسباب التالية:

٩ عند تعدد الجمع في مكان واحد وبدون عذر ولم يعلم أيها الأسبق أو علم
 الأسبق فعلى الباقين صلاة الظهر أربعاً.

۲- وعند فقد شرط من شروط صحة صلاة الجمعة.

٣ - وعند عدم إدراك المصلي ركعة مع الإمام بأن لحقه في التشهد، فعند سلام الإمام يقوم المسبوق (الذي لم يدرك الركعة مع الإمام) ويصلي الظهر أربعاً.

ولكنهم اختلفوا في وجوبها أو ندبهـا أو استحبابها، ومبنى أمرهـم كلـه علـى اختلافهم في جواز تعدد الجمـع لغـير عـذر أو عـدم الجـواز، وملخـص القـول في هـذه المسألة أنه: لا يجوز تعدد الجمع لغير عذر، أجمع على ذلـك الشـافعية والمالكيـة وبعـض الأحناف والحنابلة في إحدى روايتي الإمام أحمد.

فقد قال الشافعي: (إذا اتسعت البلد، وكثرت عمارتها، فبنيت فيها مساحد كثيرة، عظام وصغار، لم أحب أن تصلى الجمعة فيها إلا في مسجد واحد، وكذلك إذا اتصلت بالبلد الأعظم منها قريات صغار، لم أحب أن يصلى إلا في المسجد الأعظم، وإن صلي في مسجد منها غيره، صليت الظهر أربعاً، وإن صليت الجمعة أعاد من صلاها فيها)<sup>(1)</sup>.

وتبعةُ بذلك أئمة مذهبه، منهم الإمام النووي والسبكي والرملي وغيرهم.

وذكر الإمام ابن عابدين في حاشيته المشهورة: (أنّ عدم حواز التعدد هـو المشهور من مذهب مالك)<sup>(٢)</sup>.

> ۱ – کتاب الأم للشافعي (۱|۱۷۱). ۲ – حاشية ابن عابدين (۱|۶۲٥)

صلاة الظهر بعد الجمعة

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية فل المرب في الفكر العربي

0 113200 0

وذكر المقدسي في رسالته: (نور الشمعة في ظهر الجمعة): أن عدم حواز التعـدد هو إحدى الروايتين عن الإمام أحمد– كما نقل ذلك العلامة ابن عابدين في حاشيته–.

ونقل العلامة ابن عابدين أيضاً في حاشيته<sup>(١)</sup>: أن الإمام أبا حنيفة يقـول بعـدم التعدد وتبعه من أئمة مذهبه الطحاوي وصاحب المحتار والعتابي وغيرهم.

ونعود إلى مسألة إعادة الظهر بعد الجمعة عند تعدد الجمع لغير عذر مع مراعاة الخلاف فنقول: قال الشافعية بوجوب صلاة الظهر بعدها.

وأما الأحناف فقد تردد القول عندهم فيها، فبعضهم ذهب إلى أنها واجبة أيضاً احتياطاً، وبعضهم ذهب إلى الندب عند التعدد سواء كان بعذر أو بغير عـذر وبعضهـم جعلها خلاف المذهب، ولكن لم يحرمها وتبعهم بهذا القول الإمام أحمد.

فالأمر كما ظهر لنا اجتهاد، فيجوز تقليد المحتهدين القائلين بكل من القولين ولا ننكر على من يصليها أو على من لا يصليها جمعاً بين الأقوال ودفعاً لتفرقة وتشتيت ذلك الجسم الذي أخبر عنه سيدنا محمد ﷺ حيث يقول: (مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم مثل الجسد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى)<sup>(٢)</sup>.



· - حاشبة ابن عابدين (١ / ٢٤٥). – أخرجه البخاري (١٠ [٢٦٧) ومسلم (٢٨٥٦) وأحمد في المسند (٤ [٧٧٠).



أدلة جواز صنع أهل الميت الطعام

٢ - عن الأحنف بن قيس قال: (حين طعن عمر أمر صهيباً أن يصلي بالناس ثلاثاً وأمر بأن يجعل للناس طعاماً)<sup>(1)</sup>.

٢- وعن طاووس قال: (إن الموتى يفتنون في قبورهم سبعاً ويستحبون أن يطعموا عنهم تلك الأيام)<sup>(٢)</sup>.

والأفضل أن يقوم بإعداد الطعام والقيام عليه حيران الميت ومن حوله من غير أهله، ولا يضرُّ كون ثمن الطعام من أموال أهل الميت لا من تركة الميت، إلا أنه يستحب أن لا يقوموا هم عليه لانشغالهم بما هو أهم وهو تلقي قدر الله عزوجل بالرضى والتسليم وقبول العزاء من الناس تطبيقاً لقوله ﷺ: (اصنعوا لآل جعفر طعاماً فقد جاءهم ما يشغلهم)<sup>(٢)</sup>.

١ – ذكره الحافظ ابن حجر في المطالب العالية (١ (١٩٩)) رقم (٢٠٩) وقال: إسناده حسن. ٢ – ذكره ابن حجر في المطالب العالية (١ (١٩٩)) وقال : إسناده قوي. ٣ – أخرجه الترمذي (١٩٨) وحسنه والحـاكم وصححه (١ (٣٧٣) ووافقـه الذهبي، وأبـو داود (٣١٣٣) وابـن ماجه (١٦١٠) والدارقطني (٢ (٢٩)





- - .



استدل القائلون بجواز تلقين الميت بعد دفنه في قبره بالأدلة التالية:

١ – أخرج الطبراني وعبد العزيز الحنبلي عن أبي أمامة رضي ا لله عنه أنبه
 قال: إذا أنامت فاصنعوا بي كما أمرنا رسول الله ﷺ أن نصنع بموتانا.

أمرنا رسول الله ﷺ فقال: إذا مات أحد من إخوانكم فسويتم التراب على قبره فيلقم أحدكم على رأس قبره ثم يقول: يافلان بن فلان فإنه يقول أرشدنا يرحمك الله ولكن لاتشعرون فليقل: اذكر ماخرجت عليه من الدنيا شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً عبده ورسوله وأنك رضيت با لله رباً وبالإسلام ديناً وبمحمد نبياً وبالقرآن إماماً فإن منكراً ونكيراً يأخذ كل واحد بيد صاحبه ويقول: انطلق بنا ما يقعدنا عند من لقن حجته. فقال رجل: يارسول الله فإن لم يعرف أمه؟ فقال: ينسبه إلى أمه حواء يا فلان التلخيص<sup>(1)</sup>.

٢- وأخرج الحافظ سعيد بن منصور حديثاً وهو: إذا سوي على الميت قبره وانصرف الناس عنه كانوا (أي الصحابة) يستحبون أن يقال للميت عند قبره: يافلان قل لا إله إلا الله، أشهد أن لا إله إلا الله تـلاث مرات يا فلان قل ربي الله وديني الإسلام ونبيي محمد على شم ينصرف، قبال الشوكاني ذكره الحافظ ابن حجر في التلحيص وسكت عنه<sup>(٢)</sup>.

٣-حديث: (لقنوا موتاكم لا إله إلا الله".

قـال المحـب الطـبري وابـن الهمـام والشـوكاني وغـيرهم لفـظ موتـاكم نــص في الأموات وتناوله للحي المحتضر محاز فلا يصار إليــه إلا بقرينـة، وحيـث لا توجـد قرينـة. *الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية* THE PRINCE GHAZI TRUST تصرفه عن حقيقته إلى بحازه فشموله للأموات أولى إن <sup>ل</sup>م يقتصر عليهم فقط وا لله أعلم.

٤- أخرج مسلم وغيره أن الصحابي عمرو بن العاص قبال لأهله: إذا دفنتموني فأقيموا بعد ذلك حول قبري قدر ما تنحر جزور ويقسم لحمها حتى أستأنس بكم وأنظر ماذا أراجع رسل ربي<sup>(1)</sup>.

\* ومن أقوال الفقهاء:

١ – قال ابن العربي في مسالكه إذا أدخل الميت قبره فإنه يستحب تلقينه في تلك الساعة وهو فعل أهل المدينة والصالحين من الأخيار لأنه مطابق لقوله تعالى (وذكر فإن الذكرى تنفع المؤمنين)<sup>(٢)</sup> وأحوج ما يكون العباد إلى التذكير با لله عناد سؤال الملائكة<sup>(٣)</sup>.

۲-وقال النووي: وأما تلقين الميت بعد الدفن فقد قال جماعة كثيرون من أصحابنا باستحبابه وممن نص على استحبابه القاضي حسين والمتولي والمقدسي والرافعى<sup>(1)</sup>.

وقال بجواز التلقين أيضاً: ابن عابدين في حاشيته والزيلعي وابن قدامة وجمهـور الفقهاء خاصة المتأخرين.

( – رواه مسلم (۱۲۱). \* - سورة الذاريات الآية (٥٥) <sup>7</sup> - هامش مواهب الجليل (۲ (۲۳۸) \* - الأذكار ص (١٢٣)



أجمع أهل السنة والجماعة أتباع المذاهب الأربعة على وحوب القضاء على تـارك الصلاة عمداً كما هو واحب على الناسي أو النائم وأكدوا واستدلوا بما يلي: 1- قوله ﷺ:(فدين ا لله أحق بالقضاء)<sup>(1)</sup>.

فالصلاة المتروكة بأي شكل من الأشكال هي دين في ذمة تاركها، وحقوق الله ألزم الحقوق وآكدها في القضاء، وهذا الحديث ولو كان في الحج إلا أنه عام يبقى على عمومه ما لم يقم دليل على تخصيصه والدليل على عمومه أنه ورد هذا الحديث أيضاً لمن سأله عن صوم أمه.

صح أنه ﷺ قال لمن أفطر في رمضان: (صم يوماً مكانه)<sup>(٢)</sup>.

وصح أنه ﷺ قال لمن سألته: إن أمي أدركها الحج ولم تحج أفـأحج عنهـا؟ وفي رواية: أينفعها إن حججت عنها؟ قال ﷺ: (أرأيـت إن كـان على أمـك ديـن فقضيتـه أينفعها ذلك؟ قالت: نعم، قال ﷺ: (فدين الله أحق بالقضاء وفي رواية: بالأداء)<sup>(٣)</sup>.

والصلاة والصوم والحج عبادات فيقاس بعضها على بعض، وحصوصاً الصوم والصلاة لأنهما عبادتان بدنيتان فقط، أما الحج فهو عبادة بدنية ومالية.

Y- لقد أوجب الرسول على الناسي والنائم قضاء الصلاة وقال فيما أخرجه الطبراني في الكبير: (لا كفارة لها إلا ذلك)، وهو لفظ عام يشمل تارك الصلاة مطلقاً طالما أنه لم يأت نص يخصصه.

ثم إن الناسي والنائم معذوران وأوجب عليهما القضاء فكيف بتاركها عمداً إنه لا شك آكد في وجوب قضائها من الناسي والنائم، مع أنه قال عنهما ﷺ: (رفع عن أمتي الخطأ والنسيان...)<sup>(٤)</sup>. وقال أيضاً (رفع القلم عن ثلاثة: عن النائم حتى يستيقظ، وعن الغلام حتى يحتلم، وعن المحنون حتى يفيق)<sup>(٥)</sup>.

<sup>'</sup> – أخرجه البخاري (١٧٥٤ – ١٣٢١). ا \_ أخرجه أبو داود (۲۳۹۳). " – تقدم تخريجه. <sup>4</sup> - أورده السيوطي في الجامع الصغير (٤٤٦١) ورمز لصحته. - أخرجه أحمد (٦/ ١٠٠ و ١٠١ و ١٤٤) والدارمي (٢ (١٧١) وأبو داود (٤٣٩٨) والنسائي (٦ /٢٥١) وابن ماجه (٢٠٤١)، وصححه الحاكم (٢/٥٩) ووأفقة الذهبي وأخرجه أيضاً ابن الجارود في المنتقى (١٤٨).



إن الصلاة على النبي ﷺ عقب الأذان سنة بلا خلاف عند جميع المسلمين لقوله ﷺ: (إذا سمعتم النداء فقولوا مثل ما يقول ثم صلوا علي).<sup>(١)</sup> وتصح بأي صيغة كانت، وينبغي السلام مع الصلاة لقوله تعالى: **﴿صلوا عليه وسلموا تسليماً<sup>(١)</sup>﴾**.

ويعتبر ذلك على ما قاله بعض الحفاظ من المحدثين الآتي بيانهم هو في حـد ذاتـه بدعة حسنة وقد حدثت سنة (٧٨١) كما قاله ابن عابدين في حاشيته نقلاً عن كتـاب القول البديع في الصلاة على النبي الشفيع للإمام الحافظ السخاوي بعد أن ذكر ما يفعله المؤذنون عقب الأذان من الصلاة على النبي ﷺ بعـد ذكـر اختـلاف العلماء فيـه وقـال الصواب أنه بدعة حسنة.

وقد وافقه على ذلك من الحفاظ الإمام الحافظ السيوطي والحافظ ابن حجر الهيثمي عن شيخه زكريا الأنصاري ولم نعلم أن أحداً من العلماء المعتبرين أنكر عليهم ذلك وقد ذكر صاحب التاج الجامع للأصول في أحاديث الرسول في تعليقه على ما يستحب لسامع الأذان فقال: الصلاة بعد الأذان سنة للسامع والمؤذن ولو برفع الصوت وعليه الشافعية والحنابلة وهي بدعة حسنة كما ذكر ذلك ابن عابدين في حاشيته على الدر المختار<sup>(7)</sup>.

وسمعت الدكتور مصطفى البغا حفظه الله تعالى يقول: حضرت في أحد المساجد في بلاد المغرب وأذن المؤذن فنظرت إليهم ولم أرّ من يحرك شفتيه بعد الأذان يصلي على النبي في فقلت لهم:من منكم صلى على النبي في بعد الأذان؟ فلم يرفع يده أحد فقلت لهم: تنكرون على المشارقة الصلاة على النبي بعد الأذان!فهم يصلون على النبي في حتى يُذَكِّروا الناس بالحديث (ثم صلوا علي).

۱ – أخرجه مسلم (۳۸٤) وأبو داود (۳۲۰). ٢ – سورة الأحزاب الآية (٥٦). ٣ - كتاب الإصابة في نصرة الخلفاء الراشدين والصحابة ص (١٥ ١٦).

مسألة تحريك الأصبع في التشهد بت عن سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم أحاديث كثيرة أنه كان لايحرك السبابة حين يشير بها في تشهده منها:

تحريك الإصبع في التشهد

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

٢- عن سيدنا ابن الزبير رضي الله عنهما أنه على كان يشير بالسبابة لا يحركها
 ولا يجاوز بصره إشارته<sup>(١)</sup>. وفي رواية كان يشير بأصبعه إذا دعا ولا يحركها<sup>(٢)</sup>.

٢- وعن سيدنا ابن عمر رضي الله عنهما أنه ﷺ قبيض أصابعه كلها وأشار بأصبعه<sup>(٣)</sup>.

٣- وعن سيدنا نمير الخزاعي قال: رأيت النبي على واضعاً ذراعه اليمني على فخذه اليمني رافعاً إصبعه السبابة قد حناها شيئاً<sup>(3)</sup>.

٤- وعن سيدنا ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله عنه كان إذا قعد في التشهد وضع يده اليمنى على ركبته اليمنى وعقد ثلاثة وخمسين وأشار بالسبابة<sup>(٥)</sup>.

ه- وعن سيدنا ابن عمر رضي الله عنهما قمال: كمان النبي ﷺ إذا جلس في الصلاة وضع كفه اليمنى على فخذه اليمنى وقبض أصابعه كلهما وأشمار بأصبعه التي تلي الإبهام، ووضع كفه اليسرى على فخذه اليسرى<sup>(1)</sup>.

فالأحاديث الثلاثة الأحيرة تدل على أن المقصود بالتحريك بحـرد الإشـارة دونمـا إدامة لتحريكها كما صرح بذلك سيدنا ابن الزبير في الحديث الأول.

وأما التحليق في فعله تلك الذي نقله عنه سيدنا وائل ابن حجر حيث قال: ١ - أخرجه أبو داود (٩٩٠) والنسائي (١٩٥١) وأحمد (٤ ٢٢٢) وقال الإمام النووي في (شرح المهدب) "إسناده صحيح".
٢ - أخرجه أبو داود (٩٨٩).
٢ - أخرجه مسلم (٨٥-١١) وأبو داود (٩٨٧) والنسائي (٢٢٦٢) ٣ ٢ ٣ والبيهقي (٢ ١٠٦) وأبو عوانة (٢ ٢ ٢٢) وأحمد (٢ ٥٦) ومالك في الموطأ (١ ٨٨-٩٨).
٤ - أخرجه أبو داود (١٩٩٠) والنسائي (٢ ٢ ٢١) ٣ ٢ ٣ والبيهقي (٢ ١٠٦) وأبو عوانة ٥ - أخرجه مسلم (٨٥-١٥) وأبو داود (٩٨٧) والنسائي (٢ ٢ ٢١) ٣ ٢ ٣ والبيهقي (٢ ١٠٦) وأبو عوانة ٥ - أخرجه أبو داود (١٩٩٠) والنسائي (٣ ٢ ٣) وابن خزعة (٥ ٢ ٧) و(٢ ٢ ٢) والبيهقي (٢ ١ ٢٠٢). الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية وفقت المرتحاني المكر العالي تعريك الإصبع في التشهد

(رأيت النبي ﷺ قد حلق الإبهام والوسطى ورفع التي تليها يدعو بها في التشهد)<sup>(١)</sup>.

**وفي رواية:** (وقبض ثنتين وحلق ورأيته يقول هكذا وأشار بالسبابة من اليمني وحلق الإبهام والوسطى<sup>(٢)</sup>.

فمعناه جعل الإبهام والوسطى على شكل حلقة والإشارة بالسبابة ولا يعني هـذا تحريكها، وقد قال العلماء: (الحكمـة مـن وضـع اليديـن علـى الفخذيـن في التشـهد أن يمنعهما من العبث)<sup>(٣)</sup>. والتحريك مناقض لهذه الحكمة.

أقوال العلماء في تحريك الأصبع في الصلاة:

قال الإمام النووي رضي ا لله عنه في فتاويه: تســتحب الإشـارة برفـع المسبحة من اليد اليمنى عند الهمزة من قوله: إلا ا لله مرة واحدة ولا يحركها، فلو كرر تحريكهـا كره و لم تبطل صلاته على الصحيح وقيل تبطل...)<sup>(٤)</sup>.

قال شيخ الحنابلـة ابـن قدامـة المقدسـي رضـي ا لله عنـه في (المغـني): (ويشـير بالسبابة يرفعها عند ذكر ا لله تعـالى في تشـهده لـا روى عبـد ا لله بـن الزبـير.. وذكـر حديث (لا يحركها)<sup>(٥)</sup>.

**وقال رضي ا لله عنه أيضاً: (و**يشير بأصبعـه يرفعهـا عنـد ذكـر ا لله تعـالى قـدر تشهده لما رويناه ولا يحركها لما روى ابن الزبير...)<sup>(1)</sup>.

وقال صاحب كتساب (الروض المربع) وهو مختصر معتمد في فقله السادة الحنابلة: (ويشير بسبابته من غير تحريك في تشهده ودعائه في الصلاة وغيرها عند ذكر الله تعالى تنبيهاً على التوحيد)<sup>(٧)</sup>.

وأما حديث سيدنا وائل بن حجر رضي الله عنه الذي ذكر فيه وضع اليدين

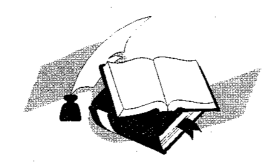
D MELER ( 👬 🛛 تحريك الإصبع في التشهد الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية في التشهد ثم قال: (ثم رفع أصبعه فرأيته يحركها يدعو بها) (`)، فهو حديث صحيح إلا أن لفظة (يحركها) شاذة غير صحيحة، فقد انفرد بها زائدة بن قدامة وهو ثقة ولكنه حالف بها طريق أحد عشر ثقة ممن رووه من غير ذكر هـذه الزيادة، وقـد قـال الإمام البيقوني في منظومته: فالشاذ والمقلوب قسمان تلا وما يخالف ثقبة به الملا وقال الإمام ابن خزيمة في صحيحه عند ذكر الحديث: (ليسٌ في شيء من الأحبار (يحركها) إلا في هذا الخبر زائدٌ ذكرها)<sup>(٢)</sup>. والأحــد عشر ثقة الذين رووا الحديث دون زيادة (يحركها) هم: ١- أبو عوانة اليشكري. ٢\_ أبو الأحوص سلام بن سليم. ٣ بشر بن المفضل. ٤- خالد بن عبد الله الطحان. د. زهير بن معاوية. ٦- سفيان الثوري. ۷۔ سفیان بن عیینة. ٨ شعبة بن الحجاج. ٩\_ عبد الله بن إدريس. ۱۰ عبد الواحد بن زياد. 11 غيلان بن جامع. ثم إن سلمنا عدم الشذود فقد وقع تعارض بين حديث سيدنا ابن الزبير وحديث سيدنا وائل رضى الله عنهما وأهل الأصول يوجبون الجمع بينهما إن أمكن فقد قالوا: في الأولين واجب إن أمكنا فالجمع بينمما تعارضما هنما

> ١ – أخرجه أحمد (٤ /٣١٨) وابن خزيمة (٧١٤) والبيهقي (٢ / ١٣٢) وابن حبان (٤٨٥). ٢ – صحيح ابن خزيمة (١ / ٢٥٤).

الوسوعة اليوسفية في بيان ادلة الصوفية تعريك الإصبع في التشهد تعريك الإصبع في التقديم تعريك الإصبع في التشهد تعريك الإصبع في التشهد تعريك الإصبع في التقديم تعريك الإسبار تعريك التعريك الإسبار تعريك المار تعريك الإسبار تعريك الإسبار تعريك الإسبار تعريك الإسبار تعريك المار تعريك الإسبار تعريك الإسبار تعريك الإسبار تعريك المار تعريك المارك المار تعريك المار المار تعريك المار ا

وقال الشيخ سلام الله في شرح موطأ الإمام مالك بعد ذكر حديث سيدنا وائل: (... ففيه تحريك السبابة عند الرفع وبه أخذ مالك،والجمهور على أن المراد بالتحريك ههنا هو الرفع فلا يعارضه ما في أبي داود عن ابن الزبير (كان النبي ﷺ يشير بأصبعه إذا دعا لا يحركها)<sup>(٢)</sup> وا لله الهادي إلى سواء السبيل.

والحمد لله رب العالمين



۱ – سنن البيهقي (۲ | ۱۳۲۲). ٢ – عون المعبود (٣ | ٥٥٥).



صلاة التراويح هي قيام الليل في شهر رمضان المبارك، وهي سنة صلاها الرسول ي والصحابة منفردين كل على حدة وصلوها جماعة.

فعن السيدة عائشة رضى الله عنها قالت: (إن النبي على ملى في المسجد فصلى بصلاته ناس، ثم صلى من القابلة فكثر الناس، ثم اجتمعوا في الليلة الثالثة فلم يخرج إليهم رسول الله ﷺ، فلما أصبح قال: (قد رأيست الـذي صنعتـم و لم يمنعـني مـن الخروج إليكم إلا أني قد خشيت أن تفرض عليكم)(). فلما علم الصحابة رضبي الله عنهم أن مقصد النبي ﷺ أنه يخشب أن تفرض عليهم دون أن يكون فيهما أي مخالفة شرعية عادوا إلى المسجد وأصبحوا يصلونها فيه، بعضهم يصلى منفرداً وبعضهم يصلّى بجماعة، وبقى العمل على هذا حتمى جماء عهمد سيدنا عمر رضمي الله عنه، فدخل عليهم المسجد فوجدهم قد كثروا وأصبح المسجد مكتظأ بالصحابة والتابعين وكل يصلي على حدة أو بجماعة مع صاحب له، فنظر إليهم نظرة متبصر بحالهم، نظرة باحث عن الطريقة الأمثل لتأمين كمامل الخشوع لهم، فقرر أن يجمعهم على قرارئ واحد، فجمعهم على سيدنا أبني بن كعب رضي الله عنه، كما يروي لنـا سيدنا عبـد الرحمن بن عبدٍ القاري فيقول: خرجت مع عمر بن الخطاب رضبي الله عنه ليلة في رمضان إلى المسجد، فإذا الناس أوزاع متفرقون يصلى الرجل لنفسه، ويصلى الرجل فيصلى بصلاته الرهط، فقال عمر رضي ا لله عنه: إني أرى لو جمعت هؤلاء على قارئ واحد لكان أمثل، ثم عزم فجمعهم على أبي بن كعب، ثم خرجت معه ليلة أخرى والناس يصلون بصلاة قارئهم، قال عمر: (نعمت البدعة هذه والتي ينامون عنها أفضل من التي يقومون يريد آخر الليل وكان الناس يقومون أوله)(٢).

فلم ينكر عليه أحد من الصحابة رضي الله عنهم، ولم يثبت ذلك عنهم أبداً، لأنهم علموا أنه ليس في فعله مخالفة للسنة، فإن سيدنا محمداً على عندما انقطع عن

> ۱ – أخرجه البخاري بلفظ قريب (۲۰۱۲) وأبو داود (۱۳۷۳). ۲ – أخرجه البخاري (۲۰۱۰).

O NOTO O الموسوعة اليوسفية فى بيان أدلة الصوفية

الخروج إليهم في رمضان إنما كان ذلك خشية افتراض القيام عليهم، والآن قد انتقل سيدنا محمد ﷺ إلى الحياة البرزخية وتوقف نزول الأحكام فلم يعد ثمة أي مانع من اجتماعهم على إمام واحد وصلاتهم جماعة في المسجد لا سيما أنه أكمل في الخشوع وأكثر ثواباً من الصلاة منفردين، ورسول الله ﷺ يقول: (عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين عضوا عليها بالنواجذ)<sup>(1)</sup>.

صلاة التراويح

ويقول أيضاً: (اقتدوا باللذين من بعدي أبي بكر وعمر)<sup>(٢)</sup>.

فكثر سيدنا عمر رضي الله عنه الركعات وخفف القراءة بقدر ما زاد من الركعات لأنه أخف على المأموم من تطويل الركعة الواحدة، وعندما قال رضي الله عنه: (نعمت البدعة هذه)، إنما قصد بها القيام في بداية الليل لا كما كان ظلام يقوم في أوسطه أو آخره ودل على ذلك قول سيدنا عمر في الحديث نفسه: (والتي ينامون عنها يقصد قيام آخر الليل أفضل من التي يقومون) وأيضاً تفسير راوي الحديث سيدنا عبد الرحمن رضي الله عنه لها بذلك وهو أعلم بما يقوله.

وقد كانت طائفة من السلف الصالح يقوم ون بـأربعين ركعـة ويوتـرون بثـلاث وآخرون بست وثلاثين ويوترون بثلاث وغير ذلك كما سيمر معنا إن شاء الله.

## والأدلة على ذلك هي

عن يزيد بن رومان قال: (كان الناس في زمن عمر يقومسون في رمضان بشلا**ت** وعشرين ركعة). قال: الشوكاني: قال ابن إسحق وهذا أثبت ما سمعت في ذلك<sup>(٣)</sup>.

وعن سيدنا السائب بن يزيد رضي ا لله عنه قال: (كانوا يقومون على عهد عمر بن الخطاب رضي ا لله عنه في شهر رمضان بعشرين ركعة وكانوا يقومون بالمئتين وكانوا يتوكؤون على عصيهم في عهد عثمان من شدة القيام)<sup>(٤)</sup>.

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية صلاة التراويح

وأخرج المروزي عن زيد بن وهب أنه قال: (كان عبد الله بن مسعود يصلي لنا في شهر رمضان فينصرف وعليه ليل) قال الأعمش (كان يصلي عشرين ركعة يوتر بثلاث).

**وكذلك عن داود بن قيس أنه قال:** (أدركت الناس في إمارة أبسان بـن عثمـان وعمر بن عبد العزيز يعني بالمدينة يقومون بست وثلاثين ركعة ويوترون بثلاث).

وعن نافع قال: (لم أدرك الناس إلا وهم يصلون تسعاً وثلاثين ويوترون منها بثلاث).

ونقل الحافظ ابن حجر أن مالكاً قال: (الأمر عندنا بتسع وثلاثين وبمكة بثلاث وعشرين، وليس في شيء من ذلك ضيق).

ونقل عنه أيضاً قوله: (أنها بست وأربعين وثلاث وتر).

وعن زرارة بن أوفى أنه كان يصلي بهم في البصرة أربعاً وثلاثين ويوتر بشـلاث، وعن سيدنا سعيد بن جبير رضي الله عنه أربعاً وعشرين.

**وعن إسحق بن منصور قال:** قلت لأحمد بن حنبل: كم ركعة يصلى في قيـام شهر رمضان؟ فقال: (قد قيل ألوان نحو أربعين وإنما هو تطوع).

**وقال الترمذي:** أكثر ما قيل أنه يصلي إحدى وأربعين مع الوتر.

بناء على ذلك تعددت مذاهب الأئمة الأربعة وفقهائهم في عددهما إلى المذاهب التالية:

ذهب الشافعية والأحناف والحنابلة إلى أنها عشرون ركعة بعشر تسليمات آخذين بما صح عن الصحابة رضوان الله عليهم أنهم صلوها في عهد عمر وعثمان وعلي عشرين ركعة، وقال به أيضاً صاحب كتاب فقه السنة ونقل أنه مذهب داود الظاهري.

وقال الترمذي: (وأكثر أهل العلم على ما روي عن عمر وعلي وغيرهما من أصحاب رسول الله ﷺ وهو قول النووي وابن المبارك). الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

وقال الإمام الشافعي: (هكذا أدركنا الناس بمكة يصلون عشرين ركعة).<sup>(1)</sup>

وذهب الإمام مالك: إلى أنها ست وأربعون عدا الوتر، كما نقله الحافظ ابن حجر في (الفتح) وقال: هذا المشهور عنه.

وروي عنه أيضاً أنه قال: (الأمر عندنا بتسع وثلاثين) أي الـتراويح ست وثلاثون وثلاثة للوتر.

فنستنتج مما مضى من حياة السلف الصالح والصحابة وأتباعهم أن عدد الركعات في صلاة التراويح غير محدد، وقد قال الشيخ ابن تيمية الحنبلي (اعلم أنه لم يوقت رسول الله ﷺ في التراويح عدداً معيناً، ومن ظِن أن قيام رمضان فيه عدد معين مؤقت من النبي ﷺ لا يزيد ولا ينقص فقد أخطأ)<sup>(٢)</sup>.

**وقال الشوكاني في نيل الأوطار**: (فقصر الصلاة المسـماة بالـتراويح علـى عـدد معين، وتخصيصها بقراءة مخصوصة لم يرد به سنة)<sup>(٣)</sup>.

وأما ما ورد عن السيدة عائشة رضي الله عنها أنها قالت: (ما كان رسول الله ﷺ يزيد في رمضان ولا في غيره على إحدى عشر ركعة).<sup>(٤)</sup> فكانت تقصد فيه ركعات الوتر وليس التراويح.

فقد قالت: (ولا في غيره) وفي غير رمضان لا يوجد صلاة للتراويح، أما صلاة الوتر فمشتركة بين رمضان وغيره.

وقد قال الإمام المرمذي: (روي عن النبي ﷺ الوتر بثلاث عشرة وإحدى عشر وتسع وسبع وخمس وثلاث وواحدة) فإذا كان وتره في غير رمضان بإحدى عشر أو ثلاث عشرة ركعة فهل يعقل أن يوتر في شهر العبادة والقيام بثلاث فقط؟! على القول بأن ثماني ركعات للتراويح وثلاث ركعات للوتر هذا بعيد حداً.

ثم إن قلنا إن المقصود من كل منها صلاة التراويح والوتر معه، يصبح للتراويح عدد ركعات معين ثابت وهو ثمّان ركعات، وهذا يتنافى مع ما مر معنا من عمل

- ١ فقه السنة (٢ /٤٥) والترمذي (٣ /١٧٠). ٢ ـ ذكره ملاعلى القاري في شرحه مشكاة المصابيح ص (١٧٥).
  - ٣ نيل الأوطار (٣ ٣٥).

ع – أخرجه البخاري (١٠٩٦) ومسلم (٧٣٨) وأبسو داود (١٣٤١) والنسسائي (١٣٩٦) والـترمذي (٤٣٩) ومالك في الموطأ (١ |١٤٤).

الموسوعة اليوسفية في بيان أ**دلة الصوفية** 

صلاة التراويح

الصحابة رضي الله عنهم أنهم كانوا يصلونها عشرين ركعة حتى عهد الإمام مالك والإمام الشافعي، وهل يعقل أن تعلم السيدة عائشة بصلاتهم عشرين ركعة ثم تسكت عنهم إذا كان فعلهم مخالفاً لسنة رسول الله تشري ! ثم هل يعقل أن يجتمع الصحابة على أمر ويجمعوا عليه من غير نكير ثم يكون هذا الأمر مخالفاً للشارع !!! هذا والله بعيد جداً وكما هو معلوم أن عدد صلاة التراويح في البيت الحرام عشرون ركعة ولاينكر هذا العدد أحد من العلماء المعتبرين، فنسأل الله تعالى أن يهدينا سواء السبيل

وعن ابن عباص رضي ا لله عنهما: أن النبي صلى ا لله عليه وسلم كـان يصلـي في رمضان عشرين ركعة الوتر<sup>(۱)</sup>.

ويقوي هذا الحديث أن الصحابة جميعاً فمن بعدهم مـن السـلف الصـالح اتفقـوا على العمل به.

و**عن السائب بن يزيد:** أن عمر جمع الناس في رمضان على أبي بن كعب وتميم الداري على إحدى وعشرين ركعة<sup>(٢)</sup>.

وعن مالك بن أنس عن يحيى بن سعيد الأنصاري أن عمر بن الخطاب أمر رجلاً يصلي بهم عشرين ركعة<sup>(٣)</sup>.

وقال ابن قدامة المقدسي بعد أن نقل صلاة التراويح بعشرين ركعة عـن عمـر وعلي قال: وهذا كالإجماع<sup>(٤)</sup>.

وقال ابن تيمية: قد ثبت أن أبي يكعب كان يقوم بالناس عشرين ركعة في قيام رمضان، ويوتـر بثـلاث فـرأى كثـير مـن العلمـاء أن ذلـك هـو السـنة لأنـه إقامـة بـين المهاجرين والأنصار ولم ينكر منكر، وهذه هي صورة الإجماع<sup>(٥)</sup>.

والنتيجة: أن الصحابة قد اتفقوا على صلاة التراويح عشرين ركعة وتبعهم على ذلك التابعون فمن بعدهم، ولم يخالفهم أحد من السلف الصالح إلا في زيادة العدد على العشرين.

۱ – أخرجه ابن أبي شيبة (۲ |۲۹۴). ٢ – أخرجه ابن عبد الرزاق في المصنف (٧٧٣٠). ٣ – المغني لابن قدامة (١ (٧٩٩). ٤ - أخرجه ابن أبي شيبة (٢ / ٣٩٣). ه – الفتاوي لابن تيمية (٢٣ /١١٢).



:

2

,



إن عدول هذه الأمة من الأئمة الثقات أصحاب القرون الأولى المسمين بالسلف المشهود لهم بالخيرية<sup>(١)</sup>، وكل من نحى نحوهم إلى يومِنا هذا كلهم قد أثبتوا التأويل بل وأولوا كثيراً من النصوص المتعلقة بتوحيد الله وصفاته، وأجمعوا على أن الظاهر من النصوص المشكلة ليس هو المراد على الحقيقة تطبيقاً لقوله تعالى: **(ليس كمثله** شيءك<sup>(١)</sup> وهم بحملهم النص على غير مراده الظاهر لم يبتدعوا أمراً محدثاً، إنما تعلموه من كتاب الله عز وجل وسنة رسوله تين.

## وإليك الأدلة على ذلك

١- قال تعالى: ﴿إِنا نسيناكم ﴾<sup>(٦)</sup>، وقال أيضاً: ﴿نسوا الله فنسيهم ﴾<sup>(٤)</sup> حيث ورد لفظ النسيان في هاتين الآيتين منسوباً إلى الله عز وحل، ورغم هذا هل نستطيع أن ننسب إلى الله صفة النسيان أو نقول: (له نسيان لا كنسياننا)؟ وهو حل جلاله يقول ﴿وما كان ربك نسياً ﴾<sup>(٥)</sup> قياساً على قولنا (له سمع لا كسمعنا أو له بصر لا كبصرنا)؟!.

الجواب: أن هذا خطأ لا يجوز، لأن المراد من قولنـا: (لـه سمع لا كسمعنا) أن نثبت له صفة السمع وننزهه في نفس الآونة من آلة السمع ألا وهي الأذن، وذلـك بـأن نفوض علم الطريقة التي يسمع بها إليه جل جلاله، وكذلـك الأمر في البصر وفي كـل الصفات التي أثبتها هو جل جلاله لذاته العلية، أما صفة النسـيان فليست من صفاتـه، وهي صفة نقص في حقه، فلا تقاس على السمع والبصر.

( – وذلك بقول النبي ﷺ: (خير الناس قرني ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم) أخرجه البخاري (٢٦٥٢) ومسلم (٢٤١٩) والترمذي (٣٨٥٩) وابن ماجه (٢٣٦٢). – سورة الشورى الآية (١١). <sup>7</sup> - سورة السجدة الآية (١٤). <sup>t</sup> - سورة التوبة الآية (٦٧). – سورة مريم الآية (٢٤).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية THE PRINCE GHAZI TRUST

٢- عن سيدنا رسول الله تلك أن الله تعالى قال (يا ابن آدم مرضت فلم تعدني، قال: يارب كيف أعودك وأنت رب العالمين، قال: أما علمت أن عبـدي فلاناً مرض فلم تعده، أما علمت أنك لو عدته لوجدتني عنده...)<sup>(١)</sup> الحديث.

وقال الإمام النووي: (قال العلماء: إنما أضاف المرض إليه سبحانه وتعالى والمراد العبد تشريفاً للعبد وتقريباً لـه، قـالوا: ومعنى: وجدتـني عنـده: أي: وجـدت ثوابـي وكرامتي...) أ.هـ فتـأمل. فـلا يجـوز لنـا إذاً أن نثبت الله صفـة المرض مـع أن ظـاهر الحديث يشير إليها، لأن ذلك يخالف العقيدة السليمة.

وإليك الآن نبذة من تأويل أولئك الرعيل الأول من السلف الصالح أهل القرون الأولى، منهم سيدنا عبد الله بن عباس رضي الله عنهما الذي دعا له رسول الله على بقوله: (اللهم فقهه في الدين وعلمه التأويل)<sup>(٢)</sup>، وقد نقلت عنه تأويلات كثيرة بمسألة الصفات نذكر منها:

٣- ما قاله في قوله تعالى: ﴿فاليوم ننساهم كما نسوا لقاء يومهم هذا﴾<sup>(٣)</sup>، و وأن النسيان بمعنى الترك( أي ففي هذا اليوم \_ذلك يوم القيامة\_ ننساهم يقول نـتركهم في العذاب) قال الطبري في تفسيره: (ونقل ذلك بأسانيده عن ابن عباس ومحاهد)<sup>(٤)</sup>.

٤- قال تعالى: ﴿يوم يكشف عن ساق﴾<sup>(°)</sup>.

قال ابن عباس: (يكشف عن شدة) مؤولاً الساق بالشدة وكذلك أوله غيره من الصحابة والتابعين أمثال محاهد وسعيد بن جبير وقتادة وغيرهم<sup>(1)</sup>.

٥- قال تعالى: ﴿السماء بنيناها بأيد وإنا لموسعون ﴾<sup>(٧)</sup>.

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

قال ابن عباس: (بقوة)() ولفظة (أيد) تستعمل بحازاً في معان كثيرة منها (القوة) كما مر، ومنها (التفضيل والإنعام) كقوله تعالى: ﴿واذكر عبدنا داود ذا الأيد إنه أوّاب﴾(<sup>٢)</sup>.

التأويل وإثبات الجاز عند السلف الصالح

ومنهم الإمام أحمد بن حنبل رضي ا لله عنه.

٢- قال تعالى: ﴿وجاء ربك (<sup>(٣)</sup>). قال الإمام أحمد رضي الله عنه: (جاء ثوابه)<sup>(٤)</sup>.

قال ابن كثير: (وكلامه -أي الإمام أحمـد- في نفي التشبيه وتـرك الخـوض **في** الكلام والتمسك بما ورد في الكتاب والسنة عن النبي ﷺ وعن أصحابه)<sup>(٥)</sup>.

٧- وروى الخلال عن حنبل عن عمه الإمام أحمد بن حنبل أنبه سمعه يقول:
 (احتجّوا عليّ يوم المناظرة فقالوا تجيء يوم القيامة سورة البقرة...) الحديث. قال:
 فقلت لهم: إنما هو الثواب). فهذا تأويل صريح منه رضي الله عنه.

٨- ومنهم الإمام البخاري رضي الله عنه: فقد أوّل الضحك في حديث (يضحك الله من رجلين يقتل أحدهما الآخر يدخلان الجنة)<sup>(1)</sup>. بمعنى (الرحمة)<sup>(٧)</sup>.

9- ومنهم الإمام الطبري في تفسيره مما أول هو بكلامه، فقد قال في قول تعالى: (ثم استوى إلى السماء)، ما نصه: (والعجب ممن أنكر المعنى المفهوم من كلام العرب في تأويل قول الله: (ثم استوى إلى السماء)، ما نصه: (والعجب ممن أنكر المعنى المفهوم من كلام العرب في تأويل قول الله: (ثم استوى إلى السماء)، الذي العلو والارتفاع. فيقال له: أي للمنكر زعمت أن تأويل قوله: (استوى): أقبل، أفكان مدبراً عن السماء فأقبل إليها؟ فإن زعم أن ذلك ليس بإقبال فعل، ولكنه إقبال تدبير،

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية ومن المراح المراح المراح المراح المراح المراح المراح عند السلف الصالح THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OURANIC THOUGHT

قيل له: فكذلك فقل: علا عليها علو ملك وسلطان لا علو انتقال وزوال)(1).

١- ومنهم الحافظ ابن حجر، فقد قال: (ولا يلزم من كون جهتي العلو والسفل محال على الله أن لايوصف بالعلو، لأن وصف بالعلو من جهة المعنسى، والمستحيل كون ذلك من جهة الحس)<sup>(٢)</sup>.

ويحسن بنا هنا أن نتطرق لموقف السلف الصالح من النصـوص الـتي اسـتدل بهـا المحسمون على إثبات الجهة لله تعالى:

\* قال تعالى: ﴿وهو القاهر فوق عباده وهو الحكيم الخبير ﴾<sup>(\*)</sup>.

\* وقال تعالى: ﴿ويخافون ربهم من فوقهم ﴾<sup>(\*)</sup>.

\* وقال تعالى: ﴿وهو العلي الكبير ﴾<sup>(\*)</sup>.

\* وقال تعالى: ﴿سبح اسم ربك الأعلى ﴾<sup>(\*)</sup>.

\* وقال تعالى: ﴿أم أمنتم من في السماء ﴾<sup>(\*)</sup>.

\* وقال تعالى: ﴿إن الذين عند ربك لايستكبرون عن عبادته ﴾<sup>(^)</sup>.

هذه النصوص مر عليهـا السـلف الصـالح على الحالـة الـتي وردت فيهـا، بـدون تعطيل ولاتحسيم ولا تشبيه، مع إيمانهم بأن الله تعالى متصف بصفـات الكمـال ومـنزه عن الشرك والشبيه والمثال.

وقد لخص ابن كثير رضي ا لله عنه مذهب السلف بقوله: (إنما مذهب السلف الصالح في هذا المقام: مالك والأوزاعـي والثـوري والليـث بـن سـعد والشـافعي وأحمـد وإسحق بن راهويه، وغيرهم من أئمة المسلمين قديماً وحديثاً) هو إمرارها كمـا حـاءت

O MSEN O الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية التاويل وإثبات الجاز عند السلف الصالح من غير تكييف ولاتشبيه ولاتعطيل، والظاهر المتبادر إلى أذهان المشبهين منفي عــن إ لله فإن الله لايشبهه شيء من خلقه **(ليس كمثله شيء وهو السميع البصير)**<sup>(۱)</sup>.

بل الأمر كما قال الأئمة، منهم:

نعيم بن حماد الخزاعي شيخ البخاري قال: (من شبه الله بخلقه كفر ومن جحد ما وصف الله به نفسه فقد كفر، وليس فيما وصف الله به نفسه ولارسوله تشبيه، فمن أثبت لله تعالى ماوردت به الآيات الصريحة والأخبار الصحيحة على الوجه الـذي يليق بجلال الله، ونفى عن الله تعالى النقائض فقد سلك الهدى ا.هـ.

وأما معنى الفوقية في النصوص التي استدلوا بظواهرها: فإن النصوص المشتملة على لفظ (فوق) كقوله تعالى: ﴿وهو القاهر فوق عباده﴾<sup>(٢)</sup> وغيرها.

إذا قرأنا ماقبلها وما بعدها ونظرنا إليها بتمعن، نرى أن جوها جو تهديد ومناسبتها مناسبة بيان سلطة الله تعالى وعظمة سيطرته على مخلوقاته.

وأن كلمات العربية جميعها لاتعبرعن هذا الجو وتلك المناسبة كما تعبر عنها كلمة فوق التي تزيد السيطرة قوة، والتسلط عظمة ولذا جاء بها القرآن لكونها أفصح كلمة عربية معبرة عن المراد ومناسبة للمقام فيكون معنى لفظ (فوق) هنا في هذه النصوص: السيطرة والتسلط بصورة كاملة وتامة عقلاً ونقلاً، فهو محال عقلاً: لأن إثبات الجهة والحيز لله تعالى، تشبيه له بمحلوقاته، لأن المحلوقات تختص بجهة وحيز وتشبيه الله تعالى بالمحلوقات نقص في حقه تعالى وهو منزه عن النقص ومنزه عن الشبيه قطعاً.

ومحال نقلاً: لأن إثبات الجهة والحيز له تعالى شأنه مخالف لقولـه تعـالى: ﴿لَيَـس كَمثله شيء وهو السميع البصير؟<sup>(٣)</sup>. وإثبات الجهة والحيز الله تعـالى إثبـات لوحـود مثيل له في شغل الجهة والحيز واالله قد نفى المثيل له، فبطل القول بالجهة.

ثم لوتأملنا قوله تعالى في الآية الكريمة نفسها: ﴿وهوالقاهر فوق عباده، مع

- ۱ سورة الشورى الآية (۱۱).
- ٢ سورة الأنعام الآية (١٨).
- ٣ سورة الشورى الآية (١١).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية وفل المراجات المراجعة الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية وفل المالخ

قول فرعون **(وإنا فوقهـم قـاهرون)**(١) فهـل نفهـم أن فرعـون ادعـى أنـه فـوق بـني إسرائيل بالجهة!!

ولما ادعى الربوبية قال ، أنا ربكم الأعلى وقد قال تعالى لسيدنا موسى (لاتخف إنك أنت الأعلى)<sup>(٢)</sup>. من ادعى الجهة كان فهمه مثل فهم فرعون حيث اعتقد الجهة لله تعالى وقال: (قال يا هامان ابن لي صرحاً لعلي أبلغ الأسباب أسباب السماوات فأطلع إلى إله موسى)<sup>(٣)</sup> فرد الله عليه وسحقت عقيدته بقوله تعالى: (وكذلك زين لفرعون سوء عمله وصد عن السبيل)<sup>(٤)</sup>، أي سبيل القرب إلى إله موسى لأنه نسب إليه ما هو منزه عنه وهو الجهة والمكان.

وأما النصوص المشتملة على العندية والعلو فالمراد بها التعبير عن القـدرة والقهر والانتصار الكامل والدائـم ومما يؤيـد ذلـك قولـه تعـالى لموسى (لاتخف إنـك أنـت الأعلى)<sup>(٥)</sup> ولم يكن موسى فوق السحرة في المكان وإنمـا كـان فوقهـم معنويـاً حيث قهرهم وانتصر عليهم بإذن الله تعالى ويؤيده أيضاً قوله تعالى: (ولا تهنوا ولا تحزنوا وأنتم الأعلون)<sup>(١)</sup> أي أنتم المنتصرون بالقدرة التي أمدكم الله تعالى بهـا وكذلـك لا يجوز تفسير العلو في الآيات التي يستدل بها المحسـمون بالجهـة لأن في ذلـك تشبيه الله تعالى بخلقه وهو مردود لقوله تعالى: (هو الأول والآخر والظاهر والباطن)<sup>(٧)</sup>.

وأمثاله من النصوص المعارضة لفهمهم التحسيمي.

وأما عبارات الصعود والعروج والرفع والتنزيل فهي عبارات بعضها متعلق بالملائكة وهي تتصف بهذه الحركات، وبعضها الآخر عبارات محازية استعملت للدلالة على القبول أو للدلالة على المكانة الرفيعة معنوياً لا مكانياً. كقول القائل: رفعت المديرية كتاباً إلى الوزارة. فلا يعني القائل أن الوزارة فوق المديرة مكانياً، وإنما يعني أن

١ – مورة الأعراف الآية (١٢٧).
٢ – سورة طه الآية (٢٨).
٣ - سورة غافر الآية (٣٦-٣٧).
٤ – سورة غافر الآية (٣٦).
٥ – سورة طه الآية (٢٨).
٢ – سورة آل عمران الآية-(١٣٩).
٧ – سورة الحديد الآية (٣).

التاويل وإثبات الجاز عند السلف الصالح الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية مقام الوزارة أعلى معنوياً بالنسبة للمديرية.

ولا يجوز حمل هذه العبارات على ظاهرها في حقه تعالى لأنه يثبت له الجهة والحيز وهو محال عقلاً ونقلاً كما قدمنا، وكذلك مخالف لآيات عديدة منها قوله تعالى: فونحن أقرب إليه من حبل الوريد»<sup>(۱)</sup>، وقوله تعالى: فوهو معكم أين ما كنتم»<sup>(۲)</sup> وقوله تعالى: فما يكون من نجوى ثلاثة إلا هو رابعهم ولا خمسة إلا هو سادسهم»<sup>(۲)</sup> فكيف يكون في حهة العلو (على زعمهم) ثم يكون مع الثلاثة والخمسة (كما يقول هو)؟! أو يكون مع المخلوقات أينما كانوا؟! أو يكون أقرب إليهم من حبل الوريد المتصل بقلوبهم؟! فأيهما تأخذ: ما يزعمونه من الجهة المحالة عقلاً ونقد لاً والمحالفة للنصوص أم ما يقوله تعالى عن نفسه؟! وأما النصوص التي فهموا منها أن أعمال الملائكة الموجودين في السماء وهي تتعلق بالملائكة لأنهم في السماء معنى قوله تعالى في السماء كقوله تعالى: في السماء»: هل أمن الكفار العذاب الذي تأتي به الملائكة الموجودين في السماء في السماء في السماء»؛ وأما النصوص التي فهموا منها أن

ولايجوز أن يقال إن الله في السماء لأن السماء سبع سموات ففي أيهن هو؟

وقال تعالى: **(وسع كرسيه السموات والأرض)**<sup>(°)</sup> يعني إذا كان الله في السماء فهذا يعني أن الكرسي أكبر من الله والعياذ با لله.. لأن الكرسي أكبر من السماوات والأرض.

وإذا كان الله في السماء وهي محيطة به إذن فهو أصغر منها والعياذ بــا لله. وإذا كان الله في السماء ففي أي سماء؟! وقبل أن يخلــق السـماء أيـن كــان؟! وكيف يخلق السماء ويحتاج إليها؟! وهل إذا صعدنا إلى السماء نجد الله عز وحل فيها؟!! تعــالى الله عن ذلك كله علواً كبيراً.

> ' – سورة ق الآية (١٦). ' ~ سورة الحديد الآية (٤). ' – سورة المحادلة الآية (٧). ' – سورة الملك الآية (١٧). ' – سورة البقرة الآية (٢٥٥).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

وقوله تعالى: ﴿ يوم نطوي السماء كطي السجل للكتب؟<sup>(١)</sup> فمن الذي يطوي هل يطوي نفسه؟! وقوله تعالى: ﴿ والسموات مطويات بيمينه؟<sup>(٢)</sup> فأين يكون الله عز وجل يومها..؟ إن هذا لشيء عجاب!! ثم إذا خرج منها فهـذا يعـني أنـه يتحـرك ويدخل السماء ويخرج منها وهذا محال في حقه عز وجل.

فإن قالوا: السماء من السمو وهو العلـو وكـل مـاعلاك فهـو سمـاء، والله تعـالى فوق السموات السبع على عرشه قلنا: بطل استدلالك بهذه النصوص لأنها تـدل على أنه (على زعمكم ) في السماء أي داخلها وأنتم تقولون إنه فوقها على العرش.

وكذلك نقول لهم: إن قولكم إن الله على العرش يلزم منه أن يكون عرشه أكبر منه فيكون قد عرف حجم الله تعالى وأنه جل جلاله أصغر من العرش! والعياذ بالله، نسأل الله أن يهدينا سواء السبيل.

ومما تقدم تبين أن المعاني التي فهموها من هذه النصوص، وأثبتوا بها لله تعالى الجهة والحسيز غير مناسبة لجلالـه تعالى وهـي مـردودة عقـلاً ونقـلاً ومخالفـة للآيـات والنصوص المحكمة وإنما معناها الصحيح ماذكرناه فقط.

وقد وردت آيات وأحاديث كثيرة تعارض ما أثبتوه من الجهـة الله تعـالى وتنفـي هذه المعاني المحسمة وإليك بعضاً منها.

قوله تعالى: ﴿وهو الله في السموات وفي الأرض يعلم سركم وجهركم ويعلم ماتكسبون﴾<sup>(٣)</sup>.

فلو كان فوق عرشه كما يقول المحسمون، كيف يخبر عن نفسه أنه في السموات وفي الأرض ثم لماذا يقولون إنه في السماء ولايقولون إنه في الأرض؟!

وقوله تعالى: ﴿**وا لله من ورائهم محيط**﴾<sup>(٤)</sup> فلو كان في جهة الفوق والعلو فقط (كما يزعم المحسمون) فكيف يكون وراء المخلوقات ومحيطاً بهم.

> ١ - سورة الأنبياء الآية (٤ ١٠). ٢ - سورة الزمر الآية (٢٧). ٣ - سورة الأنعام الآية (٣). ٤ - سورة البروج الآية (٢٠).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية

وقوله تعالى: (هو الأول والآخر والظاهر والباطن) فلو كان جالساً على عرشه فكيف يكون ظاهراً وباطناً؟

وقوله تعالى: ﴿وَنَحْنَ أَقَرَبَ إِلَيْهِ مَنَ حَبَلَ الوَرِيدَ﴾<sup>(٢)</sup>، وقوله تعالى: ﴿وَهُوَ مَعْكُمَ أَيْنَمَا كَنتَمَ﴾<sup>(٣)</sup> وقوله تعالى: ﴿مَايَكُونَ مَن نَجُوى ثَلاثة إِلا هو رابعهم ولاخمسة إِلا هو سادسهم﴾<sup>(٤)</sup>.

وقوله ﷺ: (أقرب مايكون العبد من ربه وهو ساجد فأكثروا فيه من الدعاء) (\*).

فلو كان الله على عرشه (على زعم المحسمين) فكيف يكون العبد في حالة سجوده أقرب مايكون من ربه؟ وهل السجود إلا على الأرض؟ وهل هو إلا اتجاه نحو الأسفل؟ مما يؤكد خطأ فهمهم لظواهر النصوص الـتي استدلوا بهـا على إثبـات جهـة العلو والفوقية لله تعالى ونسبوا له الحد والحيز جهلاً.

ثم قولنا دائما بعد لفظ الجلالة كلمة (تعالى) هل هـو إلا تنزيـه مسـتمر لـه جـل جلاله عن كل نقص وتشبيه وعن كل ما يخطر في عقولنا القاصرة.

وفي هذا القدر من الآيات المعارضة لمذهبهم في الجهة، كفاية لمن كان له قلب أو ألقى السمع للبراهين والتفسير المناسب لجلاله تعالى وهو شهيد لكمال الله تعالى المطلق وتنزيهه عن الشبيه والمثال<sup>(1)</sup>.

١ – ومنهم الإمام النووي كما مر في بداية البحث عند الكلام عن قـول النبي
 ٣ عن ربه عز وجل قال: (ابن أدم مرضت فلم تعدني...)<sup>(٧)</sup> الحديث.

الله عنه: فقـد أوّل حديث: (آخـر عليه الله عنه: فقـد أوّل حديث: (آخـر وطأة وطئها الرحمن بوج)<sup>(٨)</sup>، فقال: آخر غزوة غزاها زسول الله ﷺ في الطائف.

- سورة الحديد الآية (٤). - سورة ق الآية (١٦). - سورة الحديد الآية (٤). - سورة المحادلة الآية (٧). – رواه مسلم (۲ |۲۹) وأبو داود (۸۷۵) والنسائي (۲ |۲۲۲) وأحمد (۱ |۲۱). <sup>\*</sup> – الميزان العادل بتصرف وزيادة. ۲ – تقدم تخریجه ص (۲۳۸). – (وج) واد بالطائف أخرجه أحمد في المسند رقم (٤ ١٦٩٠).

350

التأويل وإثبات الجاز عند السلف الصالح الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية ٢٢- ومنهم الإمام سفيان الثوري رضى الله عنه: فقد سأله معدان عن قوله تعالى: ﴿وهو معكم أين ما كنتم﴾(١). فقال: (بعلمه).

١٤ - ومنهم الإمام الترمذي رضي الله عنه: فقد ذكر في سننه بعد حديث الرؤية الطويل الذي فيه: (فيعرفهم نفسه)<sup>(٢)</sup>، قال: (ومعنى قوله في الحديث: (فيعرفهم نفسه) يعني يتجلى لهم)<sup>(٢)</sup>.

**١٥**– ومنهم الإمام مالك بن أنس رضي الله عنه: فقــد قــال في حديث نـزول الله تعالى: (ينزل ربنا تبارك وتعالى أي أمره)<sup>(٤)</sup>.

**١٦** ومنهم الإمام أبو الحسن الأشعري رضي الله عنه في كتاب: (الإبانة) وكتابه (رسالة أهل الثغر) فقد قال في كتاب الإبانة: (وأن الله تعالى استوى على العرش على الوجه الذي قاله وبالمعنى الذي أراده، استواءً منزهاً عن المماسة والاستقرار والتمكن والحلول والانتقال، لايحمله العرش بل العرش وحملته محمولون بلطف قدرته، ومقهورون في قبضته، وهو فوق العرش وفوق كل شيء إلى تخوم الثرى، فوقية لاتزيده قرباً إلى العرش والسماء، بل هو رفيع الدرجات عن العرش كما أنه رفيع الدرجات عن الثرى وهو مع ذلك قريب من كل موجود وهو أقرب إلى العبد من حبل الوريد وهو على كل شيء شهيد)<sup>(ه)</sup>.

١٧- ومنهم الإمام الحافظ ابن حبان رضي الله عنه: حيث أوّل حديث: (حتى يضع الرب جل جلاله قدمه فيها، أي جهنـم)<sup>(1)</sup> فقـال: (هـذا الخبر مـن الأخبـار الـتي أطلقت بتمثيل المحاورة، وذلك أن يوم القيامة يلقــى في النـار مـن الأمم والأمكنـة الـتي يعصى الله عليها، فلا تزال تستزيد حتى يضـع الرب حل وعـلا موضعاً من الكفار والأمكنة في النار من الذا يعمى الله عليها، فلا تزال تستزيد حتى يضـع الرب حل وعـلا موضعاً من الكفار والأمكنة في الماري التي من الأمري المي الماري التي يعصى الله عليها، فله تزال تستزيد حتى يضع الرب حل وعالم والأمكنة التي يعمى الله عليها، فلا تزال تستزيد حتى يضع الرب حل وعـلا موضعاً من الكفار والأمكنة في النار من الأمري الماري الماري الماري الماري التي يعمى الله عليها، فلا تزال تستزيد حتى يضع الرب حل وعـلا موضعاً من الكفار والأمكنة في النار فتمتلئ، فتقول: قط قط، تريد حسبي حسبي، لأن العرب تطلق في الماري إلى الماري الماري إلى الماري إلى الماري الماري الماري الماري إلى الماري إلى الماري الماري الماري إلى الماري الماري الماري إلى الماري المالي الماري إلى الماري إلى الماري الماري إلى الماري الماري إلى الماري إلى الماري إلى الماري إلى الماري إلى الماري الماري المالي الماري إلى الماري إلى المالي إلى الماري إلى القيام الماري إلى إلى الماري إلى إلى الماري إلى الماري إلى إلى الماري إلى الماري إلى الماري إلى إلى الماري إلى الماري إلى الماري إلى الماري إلى الماري إلى الماري إلى المالي إلى الماري إلى المالماري إلى الماري إلى المالي إلى المالي إلى الماري إلى المالي إلى المالي إلى المالي إلى الماري إلى الماري إلى المالي إلى المالي إلى المالي إلى المالي إلى الماري إلى المالي المالي إلى المالي إلى المالي المالي إلى المالي المالي إل

١ - سورة الحديد الآية (٤). ٢ – أخرجه الترمذي في السنن (٢٥٥٢) وأحمد (٢٦٩٢). ٣ – السنن (٤ (٦٩٢). ع – أخرجه الحافظ ابن عبد البر في التمهيد (٧ ١٤٣) والذهبي في السير (٨ ٥٠١). ه - الإبانة ص (٢١). ٦ – أخرجه البخاري (٤٨٤٨) ومسلم (٢٨٤٨) والـترمذي (٣٢٧٢) وأحمـد (٣/١٣٤) وابـن خزيمـة (ص٩٧-(٩٨) وابن حبان (٢٦٨) والبيهقي في الأسماء والصفات (٣٤٩).

الموسوعة اليوسفية في بيان أدلة الصوفية التأويل وإثبات انجاز عند السلف الصالح لغتها اسم القدم على الموضع. قال الله جل جلاله: (فهم قدم صدق عند ربهم) (1) يريد: موضع صدق، لا أن الله حل وعلا يضع قدمه في النار، حل ربنا وتعالى عن مثل هذا وأشباهه)(

١٨ - ومنهم الإمام النضر بن شميل رضي الله عنه حيث أول الحديث: (حتى يضع الرب قدمه فيها) أي: (من سبق في علمه أنه من أهل النار).

٩ – ومنهم الإمام الأزهري رضي الله عنه: فقد أوله أيضاً بأنه: (من سبق في علم الله أنه من أهل النار).

٢ - ومنهم الإمام الحسن البصري رضي ا لله عنه فقد قال: (القدم. هم الذين قدمهم الله تعالى من شرار حلقه وأثبتهم لها)

هذه عشرون شخصية من أعظم الشخصيات من السلف الصالح أصحاب القرون الأولي ومن بعدهم، مع ما هو مذكور في باب (السنة والبدعة)، كلها تثبت أن التأويل ثابت مشروع، وأنه من قواعد الشرع ونهج السلف الصالح رضوان الله عليهم أجمعين.

2 YG Y L 2 2 1 2 1 2 -

١ – سورة يونس الآية (٢).

۲ – من صحيح ابن حبان (۱ | ۰، ۲).

سوا داسر کا تا مداد سوا ترجما کا ۳



<u>iaili</u>

وبعد أن ظهرت الأدلة من الكتاب والسنة بشكل واضح وظاهر للعيان، فعلينا أن نتمسك بديننا، وأن نكون قلباً واحداً بوجه الأعداء، وأن ننتبه إلى أن أعداء الإسلام لا يهمهم إلا أن نكون متفرقين حتى يستطيعوا أن يسودوا علينا كما قالوا: فرق تسد.

ولماذا هذا الخصام بين المسلمين إذا كان لكلِّ منهم دليله وبرهانه؟!!، فعلينا أن نبتعد عن أهوائنا وشهواتنا، حتى يكون الإيمان كاملاً، كما قال النبي ﷺ: ((لا يؤمن أحدكم حتى يكون هواه تبعاً لما جئت بسه))<sup>(1)</sup>، وإذا كان سيدنا محمد ﷺ قد عاتب سيدنا أسامة بن زيد رضي الله عنه على قتله الرجل الذي قال لا إله إلا الله مرة واحدة، فكيف بمن يقول لا إله إلا الله مرات ومرات؟!!!، كيف نحاربه ونُكفِّره وننسى قوله ﷺ: ((أيما رجل قال لأخيه: يا كافر، فقد باء بها أحدهما))<sup>(1)</sup>؟!!، وإذا كانت الأدلة ساطعةً وظاهرةً فلماذا نَفْضُ الطرف عن هذه الأدلة ونتَبع شهواتِنا وأهواعَنا، ونبقى مختلفين متفرقين، مع علمنا أن هذا لا يخدم الإسلام والمسلمين؟!!!. إلى متى... إلى عتى... ؟!!!

- ١ رواه الخطيب في تاريخه (٣٦٩/٤)، وقال الإمام النووي: حديث حسن رويناه في كتاب الحجة بإسمسناد
   صحيح (الأربعون النووية ص ١٠٠) والبغوي في شرح السنة (٤٠١) وأبو بكر بن عاصم الأصبسهاني في
   كتاب السنة (١٥).
- ٢ أخرجه البخاري (٢١٠٤)، وفي الأدب المفرد (٤٣٩)، ومسلم (٢١٣)، وأحمــــد (١٨/٢)، ومــالك
   (٢٤٢)، والترمذي (٢٦٣٧)، والبيهقي (٢٠٨/١٠)، وأبو عوانة (٢٢/١)، وابن منسسده (٢٢٥)،
   والبغوي (٢٥٥٠)، وابن حبان (٢٤٦).

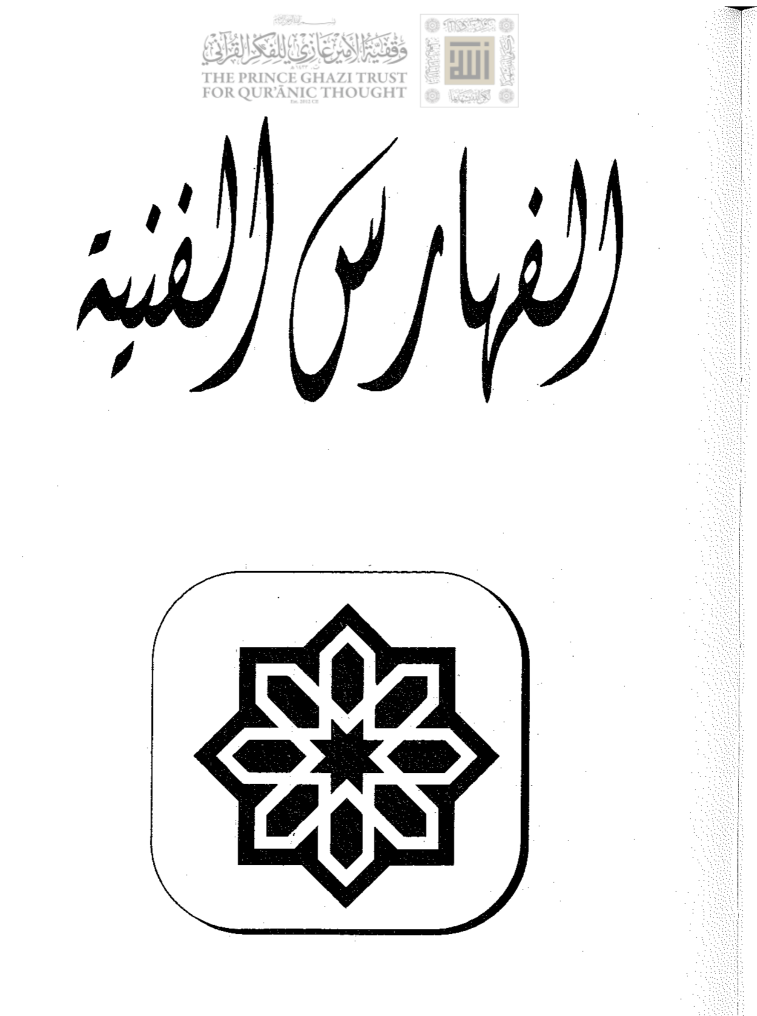


اللهم اجعلنا متمسكين بالكتاب والسنة حقَّ التمسك، بعيدين عن الخلاف والتفرقة، واعين لما يُخطِّطه أعداء الإسلام والمسلمين، واجعلنا متحابين فيك، بعيدين عن الفوضى والخلاف الذي يخدم أعداء الإسلام، وانصرنا على أنفسنا وأهوائنا، وبصرِّنا بما أردته منا، وحققنا بالعمل بالكتاب والسنة، وهَيِّءْ لنا من أمرنا رشداً، واجعلنا من الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه.

## كَنْ يَحْجَدُ لِبُلْهِ ذِبَةٍ إِنَّهُ إِنَّهُ إِنَّهُ إِنَّهُ إِنَّهُ إِنَّهُ إِنَّهُ إِنَّهُ إِنَّهُ

Ú S









## كشاف الأيات

| الصفحة                | الآية                                          |
|-----------------------|------------------------------------------------|
| ٤٤٨                   | ٢ آمنت أنه لا إله إلا الذي آمنت به بنو إسرائيل |
| ۳۹۳                   | ٢ الأخلاء يومئذ بعضهم لبعض عدو إلا             |
| £٩٦                   | ۲ أفحسبتم أنما خلقناكم عبثاً                   |
| YAY                   | ک أفمن هذا الحديث تعجبون                       |
| ٦.٣                   | ، ألا إلى الله تصبر الأمور                     |
| ۲۰۳ ، ۳۹۰ ، ۳۸۳ ، ۳۷۱ | ، ألا إن أولياء الله لا حوف                    |
| ٥.                    | ، ألا لعنة ا لله على الظالمين                  |
| 79.4                  | ک ألحقنا بهم ذر يتهم                           |
| ١٧٥                   | ، ألست بربكم                                   |
| 177                   | ألم يأن للذين آمنوا أن تخشع قلوبهم لذكر الله   |
| 757:72.               | ٢ أم أمنتم من في السماء                        |
| ۳۰۱                   | ک ام لم ینباً بما في صحف موسى وإبراهيم         |
| YA1                   | ک أم يقولون افتراه قل فأتوا بعشر               |
| ٤١٩                   | أنا آتيك به قبل أن يرتد إليك طرفك              |
| ١٢٨                   | ، أني أحلق لكم من الطين كهيئة طير              |
| 017                   | ، أو لامستم النساء                             |
| ۳۸۲ ،۳۸۱              | ، أولتك الذين هدى الله                         |
| •                     | ۲ أولئك الذين يدعون يتغون إلى ربهم الوسيلة     |
| ٥٦٧                   | اذ تبرأ الذين اتبعوا من الذين اتبعوا           |
| ٩١                    | ک اِذ تستغیثون ربکم فاستجاب لکم أنی ممدکم 🔅    |

الفهارس الفنية / الأيات القرآنية الكريمة This file was downloaded from Qaranici hought.com



| 0 | DECE   | 0   |
|---|--------|-----|
|   | Шi     |     |
| 0 | (CERT) | (0) |

| 777             | ـ ، إذ نادى ربه نداءً خفياً                      |
|-----------------|--------------------------------------------------|
| ٨٦              | ک إذ يوحي ربك إلى الملائكة أني معكم              |
| ٤٢٦             | اليه يصعد الكلم الطيب والعمل الصالح يرفعه        |
| 000             | إن الحكم إلا لله أمر أن لا تعبدوا إلا إياه       |
| ۲۸۳             | ۲ إن الذين أوتوا العلم من قبله                   |
| 75.             | ان الذين عند ربك لا يستكبرون عن عبادته           |
| ٨٤              | ، إن الذين قالوا ربنا الله ثم استقاموا           |
| ۳۷۹ ،۳۷٦        | إن الذين يبايعونك إنما يبايعون الله              |
| ٦٠١،٢٠٠         | ان الذين يغضون أصواتهم عند رسول ا لله            |
| ٣٧٥             | ک اِن العهد کان مسؤولاً                          |
| ۳۷0             | إن الله اشترى من المؤمنين أنفسهم                 |
| 210 (72. (170   | ک إن الله وملائكته يصلون على النيي 🕲             |
| <u> </u>        | ، إن الله يشرك بيحيي مصدقاً                      |
| ٤٦١             | ان النفس لأمارة بالسوء                           |
| ٥.              | ، إن لدينا أنكالاً وجحيماً                       |
| ١٧٥             | ی اِن هم اِلا کالأنعام بل هم أُضل سبیلاً 🛞       |
| ١٢٦             | ۲ إنا نحن نحي الموتي ونكتب ما قدموا              |
| 777             | ) إنا نسيناكم 🕲                                  |
| 221 . 279 . 1.9 | ، إنك لا تسمع الموتي                             |
| ١.٩             | ، إنك لاتسمع الموتى ولا تسمع الصم الدعاء         |
| ৽৸٦             | ، إنك لن تستطيع معي صبراً 🛞                      |
| EAY             | ک اِنکم وما تعبدون من دون الله حصب جهنم 🕲        |
| ०१४             | ، إنما المؤمنون إخوة                             |
| TAE             | ، إنما المؤمنون الذين آمنوا با لله ورسوله        |
| 177             | ، إنما المؤمنون الذين إذا ذكر الله وجلت قلوبهم 🛞 |
| ٤٦٦             | کی ایما حرم رہی الفواحش ما ظہر منھا وما بطن      |





| 1 on Qu     | RANCE THOUGHT OF LEASE OF                          |
|-------------|----------------------------------------------------|
| ٨٤          | ی ایما ولیکم اللہ ورسولہ والذین آمنوا 🕸            |
| 710         | ، إنه لقرآن كريم في كتاب مكنون لايمسه إلا المطهرون |
| 17.         | ، إني جاعل في الأرض خليفة                          |
| ۳۸۱         | ۲ اتبعوا من لا يسألكم أجراً وهم مهتدون             |
| 41          | ، اتقوا الله وكونوا مع الصادقين                    |
| 770         | ۹ ادعوا ربكم تضرعاً وحفية إنه لا يحب المعتدين      |
| ٤٠٢         | ۲ اهدنا الصراط المستقيم                            |
| ٤٧٩         | ، بديع السموات والأرض                              |
| 177         | ی بل الإنسان علی نفسه بصیرة                        |
| ٤.٧         | ، بل هو آيات بينات في صدور                         |
| 107         | تبارك اسم ربك ذي الجلال والإكرام                   |
| ٤٢٣،٣١٦،١٠٦ | تبارك الذي بيده الملك                              |
| 107         | ، تبارك ا لله رب العالمين                          |
| 19          | ، تتجافى جنوبهم عن المضاجع                         |
| ۲۸۳         | ، تقشعر منه جلود الذين يخشون ربهم                  |
| ٤١٠         | ثم أورثنا الكتاب الذين اصطغينا                     |
| ٦٣٩         | ی ثم استوی إلى السماء                              |
| ٣٥٩         | ، ثم قست قلوبكم من بعد ذلك                         |
| <u> </u>    | ی حرمت علیکم المیتة                                |
| ٤٢          | ، دنا فتدلى فكان قاب قوسين                         |
| ٤٣٥         | ، ذلك بأن ا لله هو الحق                            |
| VV          | ، ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء                       |
| 7.0         | ، ذلك ومن يعظم شعائر الله فإنها من تقوى القلوب     |
| ۸۲          | ۲ ذي قوة عند ذي العرش مكين                         |
| 0.9.21      | ، الذين قال لهم الناس إن الناس قد جمعوا لكم        |
| ۳۷۰         | ، الذين قالوا ربنا الله ثم استقاموا                |

الفهارمتافنياق Dris file was downloade الفهارمتان القرآنية التكريك



| (175 (177 (177 (171 | ک الذین یذکرون ا لله قیاماً وقعوداً وعلی جنوبهم 🔅 |
|---------------------|---------------------------------------------------|
| ۳٥٥، ۲۱۹، ۱۸٦، ۱۷۸  |                                                   |
| ۳۳۹                 | ک رب أدخلني مدخل صدق                              |
| ٨٩                  | ، ربنا ظلمنا أنفسنا                               |
| • • • •             | ی ربنا ظلمنا أنفسنا وإن لم تغفر لنا وترحمنا       |
| 19                  | ک رجال لا تلهیهم تجارة ولا بیع عن ذکر اللہ        |
| 107                 | ی رحمة اللہ وبرکاته علیکم اُهل البیت              |
| ۳۸۲                 | ک الرحمن فاسأل به خبیراً ۲                        |
| ٦٩ ·                | کي الله عنهم ورضوا عنه 🍘                          |
| ٧١                  | ، رضي ا لله عنهم ورضوا عنه أولئك                  |
| 75.                 | ک سبح اسم ربك الأعلى                              |
| ٨٥                  | ک سبحان الذي خلق الأزواج کلها 🛞                   |
| 117                 | ک سبحانك هذا بهتان عظيم ۲                         |
| ٤٧٨،٤٧٧،٤٠٩         | ، سبل السلام                                      |
| ٦٣٨                 | ک السماء بنيناها بأيد وإنالموسعون 🛞               |
| ۱۷۹                 | ک سیهزم الجمع ویولون الدبر، بل الساعة             |
| ٨٥                  | ک فأعينوني بقوة                                   |
| ٤١                  | ، فأما الذين في قلوبهم زيغ                        |
| ١٧٨                 | ۲ فإذا قضيتم الصلاة فاذكروا الله قياماً           |
| ٣٦٦                 | ک فإنها لا تعمى الأبصار ولكن تعمى القلوب          |
| 700 (01             | ک فاذکر وٺي اُڏکرکم 🛞                             |
| ۵۳۶، ۲۹۲، ۲۸۲، ۸۲   | ک فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون             |
| .07074 .009 .007    |                                                   |
| 0VY                 |                                                   |
| ٨٨                  | ٢٠ فاستغاثه الذي من شيعته على الذي من عدوه        |
| ٤١٣                 | ، فاعلم أنه لا إله إلا الله                       |

المماره المتيبة (This file was downloa المماره التواسية)



کی فاقرؤوا ما تیسر منه

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

| - 1 4    |                                                 |
|----------|-------------------------------------------------|
| ۲۰۳      | ی فالذین آمنوا به وعزروه ونصروه واتبعوا النور 🏵 |
| ١٢٧      | ، فا لله خير حافظاً وهو أرحم الراحمين           |
| 174      | ک فاللہ ہو الولي وہو یحيي الموتی 🛞              |
| ٨٥       | ، فالمديرات أمراً                               |
| ٦٣٨      | ، فاليوم ننساهم كما نسوا لقاء يومهم هذا         |
| ٨٨       | ک فتلقی آدم من ربه کلمات                        |
| ۳٦٢      | ک فتمثل لها بشراً سویاً                         |
| ٤١٤      | ک فقلت استغفروا ربکم اِنِه کان غفاراً           |
| ٤٠٦      | که فلا تسألني عن شيء حتى أحدث لك                |
| ٤٨٣      | فلما نسوا ما ذكر وا به فتحنا عليهم أبواب كل شيء |
| ٢٤١      | ک فلولا أنه کان من المسبحين                     |
| ٣٨٤      | ، فلولا نفر من كل فرقه منهم طائفة ليتفقهوا في   |
| ۲۲۳      | ، فما بكت عليهم السماء والأرض                   |
| 749      | ک فما تنفعهم شفاعة الشافعين                     |
| ۲۲       | کان یرجو لقاء ربه فلیعمل                        |
| ٣٨٤      | ک فوجدا عبداً من عبادنا آتیناه                  |
| ١٧٦      | فويل للقاسية قلوبهم من ذكر ا لله أولئك في       |
| 170      | ک قال عیسی بن مریم اللهم ربنا أنزل علینا        |
| ٦٤٢      | ، قال يا هامان ابن لي صرحاً لعلي أبلغ           |
| ۳۸۱      | ، قد كانت لكم أسوة حسنة في إبراهيم              |
| 011.611  | ، قل أعوذ برب الفلق                             |
| 011.211  | ک قل أعوذ برب الناس                             |
| ۲۳       | ، قل إنما حرم ربي الفواحش ما ظهر منها           |
| ۲۳۰، ۲۲۷ | الله ثم ذرهم 🛞                                  |
| ١٣٥      | قل بفضل الله وبرحمته فبذلك فليفرحوا             |



THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

| 147             | قل لئن اجتمعت الإنس والجن على أن             |
|-----------------|----------------------------------------------|
| ٤٦٥             | قل من حرم زينة ا لله التي أخرج لعباده .      |
| ١٣٤             | قل هاتوا برهانكم إن كنتم صادقين              |
| ٣٧١             | قل هذه سبيلي أدعوا إلى ا لله على             |
| 017(011(21/(110 | قل هو الله أحد.                              |
| 0.9             | قل هو للذين آمنوا هدي وشفاء                  |
| 177             | قل يتوفاكم ملك الموت الذي وكل بكم            |
| ١٢٩             | قیل یانوح اهبط بسلام                         |
| ٦٦٣             | كانوا قليلاً من الليل ما يهجعون              |
| 107             | كتاب أنزلناه إليك مبارك                      |
| ٤٤٩،٤٣٦         | كل شيء هالك إلا وجهه                         |
| 170             | كلاً نمد هؤلاء وهؤلاء                        |
| ٤١٩             | كلما دخل عليها زكريا المحراب وجد عندها رزقاً |
| ۳۸۳             | كما أرسلنا فيكم رسولاً منكم يتلو             |
| ۳۱۳             | كما يئس الكفار من أصحاب القبور               |
| 070             | كنتم خير أمة أخرجت للناس                     |
| ۳۷              | كونوا قوامين بالقسط                          |
| ٨٤              | لأهب لك غلاماً زكياً                         |
| 7.1.119         | لا تحعلوا دعاء الرسول بينكم كدعاء بعضكم      |
| ٦               | لا تجهروا له بالقول کجهر بعضکم لبعض          |
| ٦٤٢             | لا تخف إنك أنت الأعلى                        |
| 0.7             | لا تقولوا لما تصف ألسنتكم هذا حلال           |
| ١٢٧             | لا يعصون ا لله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون    |
| ۲٦٦             | لا يكلف الله نفساً إلا وسعها                 |
| ٤٣              | لتجزى كل نفس بما تسعى                        |
| ٣٤٤             | لقد رأى من آيات ربه الكبرى                   |

المعارضا الهنية الانات الفراصدات والتكريكة This file was downlo



| وقفيتا ويتعارى لفكرالقران |
|---------------------------|
| THE PRINCE GHAZI TRUST    |
| FOR QUR'ANIC THOUGHT      |

| ۳۸۱ ، ۳۷۲           | لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة        |
|---------------------|-------------------------------------------|
| ٤٠٦                 | لقد لقينا من سفرنا هذا نصباً              |
| ٧.                  | للذين أحسنوا الحسني وزيادة                |
| 0.7                 | لنتخذن عليهم مسجدا ن                      |
| 177                 | ا لله أنزل أحسن الحديث كتاباً متشابهاً    |
| ١٢٧                 | له معقّبات من بين يديه ومن خلفه           |
| ٨٢                  | ا لله يجتبي إليه من يشاء ويهدي            |
| ٦٤٧                 | لهم قدم صدق عند ربهم                      |
| ٤٢                  | لو كان فيهما ألهة إلا الله لفسدتا         |
| 751 (777 (57        | ليس كمثله شيء وهو السميع البصير           |
| ۲۸۲                 | لينذر من كان حياً ويحق القول على الكافرين |
| TIA                 | الم أحسب الناس أن يتركوا أن يقولوا        |
| ۷۹۳، ۲۹۸            | ما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه       |
| ٦٠٦                 | ما فرطنا في الكتاب من شيء                 |
| ٤٧٩                 | ما كنت بدعاً من الرسل                     |
| ٤٣٧                 | ما نعبدهم إلا ليقربونا إلى الله زلفي      |
| ٤٨١                 | ما يأتيهم من ذكر من ربهم محدث             |
| 750 (758            | ما يكون من نحوى ثلاثة إلا هو رابعهم       |
| 144                 | ما يلفظ من قول إلا لديه رقيب عتيد         |
| ١٣٦                 | من الله ذي المعارج                        |
| ۳۹۳                 | من المؤمنين رجال صدقوا ما عاهدوا          |
| ۳۷۰ ، ۳٦٧           | النبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم            |
| ۲۳۲                 | نسوا الله فنسيهم                          |
| ٦٠٣                 | هذا فراق بيني وبينك                       |
| 7. 7. 2. 7. 2. 0. 2 | هل أتبعك على أن تعلمن مما علمت رشداً      |
| 720 (727            | هو الأول والآخر والظاهر والباطن           |

الفمارستالفينية الأيات القرآدية الكويمة This file was downloade

|                                   | 100 |
|-----------------------------------|-----|
| 12 118811 200711 12 28 2112 25 21 | 0   |
| وقف المرتعان كالفك القرائة        | 1   |
|                                   | 富   |
| THE PRINCE GHAZI TRUST            | 圖   |
| FOR OUR'ANIC THOUCHT              | 100 |

MOSE O

1

| ٤٦٢                      | هو الذي بعث في الأمين رسولاً منهم               |
|--------------------------|-------------------------------------------------|
| ١٢٩                      | هو الذي بعث في الأمين رسولاً منهم يتلو          |
| . 177                    | هو الذي جعل الشمس ضياءً والقمر نوراً            |
| ٨٤                       | وأبرئ الأكمه والأبرص وأخي                       |
| A                        | وأما من خاف مقام ربه ونهى النفس                 |
| 127                      | وأمهاتكم اللاتي أرضعنكم                         |
| ۲۹۹ ،۲۹۸ ،٤۲۸ ،۲۹۵ ، ۲۹۹ | وأن ليس للإنسان إلا ما سعى                      |
| ٤٨٣ «٣١٠ «٣٠٧ «٣٠١       |                                                 |
| ٤٧٨،٤١١                  | وأن هذا صراطي مستقيماً فاتبعوه                  |
| ٦٠٨                      | وأن يستعففن خيرًا لهن                           |
| ۲۷٦                      | وأوفوا بالعهد إن العهد كان مسؤولاً              |
| ۳۷٦                      | وأوفوا بعهد الله إذا عاهدتم                     |
| 7.7                      | وإذا سألتموهن متاعاً فاسألوهن من وراء حجاب      |
| ١٢٨                      | وإذا تخرج الموتى بإذني                          |
| ١٢٨                      | وإذا تخلق من الطين كهيئة الطير                  |
| ٨٥.                      | وإذا تليت عليهم آياته زادتهم                    |
| 770                      | وإذا قرئ القرآن فاستمعوا له وأنضتوا             |
| ٨٢٨                      | وإذا مرضت فهو يشفين                             |
| ٨٥                       | وإن استنصروكم في الدين فعليكم                   |
| ٨٥                       | وإن تظاهرا عليه فإن ا لله هو مولاه              |
| YAY                      | وإن كنتم في ريب ثما نزلنا على عبدنا فأتوا بسورة |
| ٦٤٢                      | وإنا فوقهم قاهرون                               |
| 179                      | وإنك لتهدي إلى صراط مستقيم                      |
| ٥٣                       | وإنك لعلى خلق عظيم                              |
| (£.) ( TAT ( TAT ( TA)   | واتبع سبيل من أناب إلي                          |
| ٤٠٧                      |                                                 |

.

ŧ



THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

| . 7.0                                   | واخفض جناحك للمؤمنين                         |
|-----------------------------------------|----------------------------------------------|
| YT9.77V                                 | واذكر اسم ربك بكرة وأصيلاً                   |
| YYY                                     | واذكر اسم ربك وتبتل إليه تبتيلاً             |
| 779 (770                                | واذكر ربك في نفسك تضرعاً وحيفة               |
| ٦٣٩                                     | واذكر عبدنا داود ذا الأيد إنه أوّاب          |
| ٨٦                                      | واستعينوا بالصبر والصلاة                     |
| ۳۰۸،۳۰۱                                 | واستغفر لذنبك وللمؤمنين والمؤمنات            |
| YAY                                     | واستفزز من استطعت منهم بصوتكُ                |
| · • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | واصبر نفسك مع الذين يدعون ربهم               |
| ۳٦                                      | واصطنعتك لنفسي                               |
| 709                                     | واعتصموا بحبل الله جَميعاً                   |
| ٤٨٥                                     | وافعلوا الخير لعلكم تفلحون                   |
| 210,700,719                             | والذاكرين الله كثيراً والذاكرات أعد الله لهم |
| ۳۱۰، ۲۰۱                                | والذين آمنوا واتبعتهم ذريتهم بإيمان          |
| ۳۰۸                                     | والذين جاؤوا من بعدهم يقولون ربنا            |
| . 272. 217. 2.9. 2.1                    | والذين جاهدوا فينا لنهدينهم سبلنا            |
| ٤٧٨ ، ٤٧٧ ، ٤٦٦                         | _                                            |
| ٦٤٤                                     | والسموات مطويات بيمينه                       |
| YA9 (YAY)                               | والشعراء يتبعهم الغاوون                      |
| ۲۸۱                                     | والطور، وكتاب مسطور، في رق منشور،            |
| 0.1                                     | والعصر إن الإنسان لفي حسر                    |
| ٦٠٧                                     | والقواعد من النساء اللاتي لا يرجون           |
| ١٢٧                                     | والله خلقكم ثم يتوفاكم                       |
| 722                                     | والله من ورائهم محيط                         |
| ١٢٨                                     | وتبرئ الأكمه والأبرص بإذني                   |
| 779                                     | وترى الجبال تحسبها جامدة وهي                 |

الفهارسي للفنيق هالأيات القرآتية الكريصة This file was download



| (o) 9 | 0 22201         |
|-------|-----------------|
|       | iiii 🖇          |
| 8     | <b>GUUI</b> (j) |

| 170     | وتعاونوا على البر والتقوى                        |
|---------|--------------------------------------------------|
| ٦٣٩     | وجاء ربك                                         |
| ٤٥٩     | وجاهدوا بأموالكم وأنفسكم                         |
| ٤٥٩     | وجاهدوا في ا لله حق جهاده                        |
| ٤٥.     | وجعلنا بعضكم لبعض فتنة أتصبرون                   |
| ٨٢      | وجيهاً في الدينا والآخرة ومن المقربين            |
| ١٤٣     | وحبط ما صنعوا فيها وباطل ما كانوا يعملون         |
| ١٢٨     | وحلق كل شيء فقدره تقديراً                        |
| 0.9     | وذا النون إذ ذهب مغاضباً فظن                     |
| ٦٢٤     | وذكر فإن الذكري تنفع المؤمنين                    |
| ٤٨٢     | ورهبانية ابتدعوها ماكتبناها عليهم                |
| ٦٤٣     | وسع كرسيه السموات والأرض                         |
| ٤٨٣     | وشاورهم في الأمر                                 |
| 017     | وعدالله الذين آمنوا وعملوا الصالحات              |
|         | وعلمناه من لدنا علماً                            |
| ٨٩      | وقال لهم نبيهم إن آية ملكه أن يأتيكم             |
| 717     | وقالت اليهود عزير ابن الله وقالت النصاري         |
| ٤٧٨،٤٠٩ | وقد هدانا سيلنا                                  |
| 122.127 | وقدمنا إلى ما عملوا من عمل فجعلناه هباءً منثوراً |
| ٦٠٨     | وقرن في بيوتكن ولا تبرجن تبرج الجاهلية           |
| 1.1     | وقل اعملوا فسيرى الله عملكم ورسوله               |
| 0.9     | وقل رب أعوذ بك من همزات                          |
| 107     | وقل رب أنزلني منزلاً مباركاً                     |
| ۲.      | وقولوا للناس حسناً                               |
| ٣٠٤     | وكان أبوهما صالحاً                               |
| ٨٢      | وكان عند ا لله وجيهاً                            |

الفهارس الفندة / الأبات القرآنية الكريمة This file was downloaded from Guranic Hought.com



توفييتا الأبري إذي الفكر القرادي THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

| 7£7                 | وكذلك زين لفرعون سوء عمله                   |
|---------------------|---------------------------------------------|
| 170                 | وكلاً نقص عليك من أنباء الرسل               |
| (TAE (TA. (TTO (TTT | وكونوا مع الصادقين                          |
| ٤٠١،٣٩٣             |                                             |
| ۲۳۱.                | ولئن سألتهم من حلق السموات                  |
| ٤٨٦                 | ولا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل            |
| ۳۸۱                 | ولا تتبع سبيل المفسدين                      |
| ٤٧٨                 | ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله         |
| 770                 | ولا تجهر بصلاتك ولا تخافت بها               |
| 1 • 1               | ولا تحسبن الذين قتلوا في سبيل ا لله أمواتاً |
| 770                 | ولا تسبوا الذين يدعون من دون الله           |
| ۳۱۳                 | ولا تصل على أحد منهم                        |
| ٤٩٣                 | ولا تقتلوا أنفسكم إن الله كان بكم رحيماً    |
| 74                  | ولا تقربوا الفواحش ماظهر منها               |
| ٤٨٦                 | ولا تقربوا الزنا                            |
| ٤٥٧                 | ولا تقف ما ليس لك به علم إن السمع والبصر    |
| 1.1                 | ولا تقولوا لمن يقتل في سبيل الله أموات      |
| 770                 | ولا تكن من الغافلين                         |
| ٥٩٧                 | ولا تنازعوا فتفشلوا وتذهب ريحكم             |
| 757                 | ولا تهنوا ولا تحزنوا وأنتم الأعلون          |
| 7.0                 | ولا يبدين زينتهن إلا ما ظهر منها            |
| 177                 | ولا يحيطون بشيء من علمه                     |
| TAT                 | ولا ينبئك مثل خبير                          |
| 270.291             | ولبثوا في كهفهم ثلاثمئة سنين وازدادوا تسعاً |
| V£                  | ولتكن منكم أمة يدعون إلى الخير              |
| 197                 | ولقد آتينا موسى تسع آيات بينات              |

الفهارس الفنية إلايات القرآدية (الكريمة This file was downloaded



THE PRINCE GHAZI TRUST

| ۳۸۹                | ولكل قوم هاد                                  |
|--------------------|-----------------------------------------------|
| ०९٣                | و لله المشرق والمغرب فأينما تولوا             |
| ٩.                 | ولما جاء هم كتاب من عند الله مصدق             |
| (187 (11) (97 (9)  | ولو أنهم إذا ظلموا أنفسهم جاؤوك               |
| ۲٤٧ ،۳۳۵ ،۳۳۱ ،۳۲۹ |                                               |
| 404.458            |                                               |
| ०९९                | ولو أنهم صبروا حتى تخرج إليهم                 |
| ۷۲۷                | ولو علم الله فيهم حيراً لأسمعهم               |
| ٥٢.                | ولو كنت فظاً غليظ القلب                       |
| ٥١٦                | ولو نزَّلنا عليك كتاباً في قرطاس              |
| ۳۰٦                | ولولا دفع ا لله الناس                         |
| ۳۰۶                | ولولا رجال مؤمنون ونساء مؤمنات                |
| 007.287.197        | وما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا  |
| 177.170.7.         | وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين                 |
| ۲۳                 | وما أمروا إلا ليعبدوا الله مخلصين له الدين    |
| ۲.۹                | وما أنت بمسمع من في القبور                    |
| ٤١٤                | وما تقدموا لأنفسكم من خير تجدوه               |
| 010                | وما جعل عليكم في الدين من حرج                 |
| ۲۸۵،۲۸٤            | وما علمناه الشعر وما ينبغي له إن هو           |
| ٣.0                | وما كان ا لله ليعذبهم وأنت فيهم               |
| ٥٦٨                | وما كان المؤمنون لينفروا كافة فلولا نفر من كل |
| ٦٣٧ « ٤٨٧          | وما كان ربك نسياً                             |
| ۳۸۱                | وما كنا معذيين حتى نبعث رسولاً                |
| ١٩                 | وما لأحد عنده من نعمة تجزى                    |
| ١٢٦                | وما منا إلاله مقام معلوم                      |
| ٤١                 | وما يعلم تأويله إلا الله                      |



|                    | NCE GHAZI TRUST                                      |
|--------------------|------------------------------------------------------|
| ٣٦٦                | وما يلقاها إلا ذو حظ عظيم                            |
| ۲۲٦                | ومن أظلم ممن منع مساجد الله                          |
| ٢٨٦ ، ٢٦٤          | ومن الناس من يشتري لهو الحديث                        |
| ٤٦٤                | ومن جاهد فإثما يجاهد لنفسهِ                          |
| ٨٥                 | ومن يتول الله ورسوله والذين آمنوا                    |
| ٧.                 | ومن يسلم وجهه إلى الله                               |
| ۳۸۳                | ومن يضلل فلن تجد له ولياً مرشداً                     |
| ٣٦٩                | ومن يطع الله والرسول فأولئك                          |
| 750 (757           | ونحن أقرب إليه من حبل الوريد                         |
| 017 (0.9           | وننزل من القرآن ما هو شفاء                           |
| ٤١٩                | وهزي إليك بجذع النحلة تساقط عليك                     |
| ٦٤٠                | وهو العلي الكبير                                     |
| 721 (72 .          | وهو القاهر فوق عباده وهو الحكيم الخبير               |
| 755                | وهو الله في السموات وفي الأرض يعلم سركم              |
| 757,750,758        | وهو معكم أين ما كنتم                                 |
| ٤٧                 | ويؤثرون على أنفسهم                                   |
| 72.                | ويخافون ربهم من فوقهم                                |
| ٣١٣                | ويستبشرون بالذين لم يلحقوا بهم من خلفهم              |
| 0.9                | ويشف صدور قوم مؤمنين                                 |
| ٨٧                 | ويطعمون الطعام على حبه مسكيناً ويتيماً               |
| ١٣٣                | ويمددكم بأموال وبنين                                 |
| ۳۹۳                | ويوم يعض الظالم على يديه يقول ياليتني                |
| ۳۷۲                | يا أيها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا              |
| ۳۱۰ ، ۳۱٤ ،۸۸ ،۸۱  | يا أيها الذين آمنوا اتقوا ا لله وابتغوا إليه الوسيلة |
| ١٧٧                | يا أيها الذين آمنوا اجتنبوا كثيراً من الظن           |
| ٤١٦، ٣٥٥، ٢١٩، ١٧٢ | يا أيها الذين آمنوا اذكروا الله ذكراً كثيراً         |
|                    |                                                      |

الفهارس الفنية gr الأيات القرأنية الكريمة This file was downloaded

220

| the state of the s | 6 10555 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| وَقَفْيَتُالأَوْنِينَا إِنْيَ الْفَكُو الْعَالَيْنَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | III     |
| THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QUR'ÀNIC THOUGHT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |         |

| يا أيها الذين آمنوا صلوا عليه وسلموا تسليماً        |  |
|-----------------------------------------------------|--|
| يا أيها الذين آمنوا قد جاءتكم موعظة من              |  |
| يا أيها الذين آمنوا لا تحرموا طيبات ما أحل          |  |
| يا أيها الذين آمنوا لا ترفعوا أصواتكم فوق صوت النيي |  |
| يا أيها الذين آمنوا لا تقدموا بين يدي ا لله         |  |
| يا أيها النبي إنا أرسلناك شاهداً ومبشراً            |  |
| يا أيها النبي قل لأزواحك وبناتك                     |  |
| يا قوم اتبعون أهدكم سبيل الرشاد                     |  |
| يحبهم ويحبونه                                       |  |
| يختص برحمته من يشاء                                 |  |
| يزيد في الخلق ما يشاء                               |  |
| يعلم حائنة الأعين وما تخفي الصدور                   |  |
| يهدي به ا لله من اتبع رضوانه سبل السلام             |  |
| يوسف أعرض عن هذا                                    |  |
| يوم لا ينفعُ مال ولا بنون إلا من                    |  |
| يوم نطوي السماء كطي السجل للكتب                     |  |
| يوم يكشف عن ساق                                     |  |
| يوماً يجعل الولدان شيباً                            |  |
|                                                     |  |





كشاف الأحاديث

| الصفحة   | الحديث                                             |
|----------|----------------------------------------------------|
| 720      | آخر وطأة وطئها الرحمن بوج                          |
| ٣٧٧      | أبايعك على أن لا تشركي                             |
| 7.1      | أبو بكر سيدنا وأعتق سيدنا بل نبايعك أنت فأنت سيدنا |
| ۲۰۱      | أبو بكر وعمر سيدا كهول أهل الجنة                   |
| ١٣٧      | أتدري أين صليت، قال: لا، قال: صليت                 |
| ٤٩٢      | أتيت النبي ﷺ في آخر الليل فصليت خلفه               |
| ۳۷۷      | أتيت النبي ﷺ في نسوة بيابعنه فقلنا                 |
| ۳۷۹      | أتيت النبيَّ ﷺ لأبايعه، قال: فاشترط                |
| ٣٤٢ ٥١٧٧ | أحد جبل يحبنا ونحبه                                |
| 7.7      | أدبني ربي فأحسن تأديبي                             |
| ٩٦       | أربعون رجلاً مثل خليل الرحمن                       |
| ٤٤٩      | أرحنا بها يا بلال                                  |
| 107      | أرسلني أهلي إلى أم سلمة بقدح                       |
| 1 · V    | أرى رؤياكم قد تواطأت                               |
| ٤٥.      | أشد الناس بلاء الأنبياء ثم العلماء                 |
| TIY      | أشهد أنكم أحياء عند الله فزوروهم                   |
| ٤٣٥      | أصدق كلمة قالها شاعر كلمة لبيد: ألا                |
| ۲۳٦      | أعلنوا النكاح واضربوا عليه بالدف                   |
| ۲۳٤      | أعلنوا النكاح واضربوا عليه بالدفوف                 |
| ٢٣٤      | أعلنوا النكاح واضربوا عليه بالغربال                |

المماريها الأعادية الكبوية الكبوية الشرولية معادمة الله ماريها المعارية المعارية المعارية المعارية المعارية ال



| 780       | أعلنوا هذا النكاح واجعلوه في المساجد           |
|-----------|------------------------------------------------|
| ٨٤        | أعني على نفسك بكثرة السجود                     |
| ٩٧        | أعوذ با لله وبرسوله أن أكون كوافد عادٍ         |
| ٤٤٧       | أعوذ برضاك من سخطك                             |
| ٤٤٧       | أعوذ بك منك                                    |
| ٨٦        | أغث إن كان عندك غوث                            |
| ١٠٢       | أفضل أيامكم الجمعة فيه خلق آدم                 |
| ٤١٣       | أفضل الذكر لا إله لا الله                      |
| ٤٠٥       | أفضلكم الذين إذا رؤوا ذكر الله تعالى           |
| 720       | أقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد             |
| ۲۸٤       | أكان رسول ا لله ﷺ يتمثل بشيء من الشعر          |
| 711       | أكانت المصافحة في أصحاب رسول الله ﷺ            |
| ۲۲۳       | أكثر واذكر الله حتى يقول المنافقون إنكم مراؤون |
| YYT (1A1  | أكثروا ذكر الله تعالى حتى يقولوا محنون         |
| ۳٥٨ ، ٢٢٢ | ألا أدلك على ملاك الأمر الذي                   |
| ۳.٥       | ألا رجل يتصدق على هذا فيصلي معه                |
| ۲۲        | ألا وإن في الجسد مضغة إذا                      |
| ٤٨        | الم أنهك أن تخبئ شيئاً                         |
| ۳.9 ، ۲۹۹ | أما أبوك فلو كان أقر بالتوحيد                  |
| ٤٦٧       | أما أنا فأصوم الدهر ولا أفطر                   |
| 070       | أما ترضون أن تكونوا ربع أهل الجنة              |
| 7.1       | أما ترضين أن تكوني سيدة نساء الجنة             |
| ٤٣١       | أن أسيد بن حضير وعباد بن بشر رضي ا لله عنهما   |
| ٦.٧       | أن أم سليم صنعت حيساً وأرسلت                   |
| TIV       | أن ابن عمر كان يزور قبر النبي ﷺ ويقول          |



| 0        | DATES | 0   |
|----------|-------|-----|
| 髓        |       | Û,  |
| 題        | 4111  | ŝ   |
| <u>E</u> | LTT I | 边   |
| 0        |       | 101 |

| .127     | أن العباس بن عبد المطلب رأى أبا لهب في المنام           |
|----------|---------------------------------------------------------|
| 717      | أن القائم كالحامل في الأجر                              |
| 104 (107 | أن النبي ﷺ أتى منى فأتى الجمرة فرماها                   |
| 7.7      | أن النبي ﷺ أردف الفضل بن العباس                         |
| ०१٩      | أن النبي ﷺ افتقد ثابت بن قيس                            |
| ۳۷۸      | أن النبي ﷺ بايع الحسن والحسين                           |
| ٤٩٧      | أن النبي ﷺ بعث رجلاً على سرية وكان يقرأ لأصحابه         |
| ١٦٢      | أن النبي ﷺ دخل إلى أم سليم                              |
| 707      | أن النيي ﷺ دخل مكة وابن رواحة يمشي                      |
| 712      | أن النبي ﷺ صلى المغرب فما زال يصلي                      |
| ١٦٣      | أن النبي ﷺ صلى حيث المسجد الصغير                        |
| 179      | أن النبي ﷺ قال وهو في قبة له                            |
| 779      | أن النبي ﷺ قال: إن هذه الأمة تبتلى                      |
| 011      | أن النبي ﷺ كان إذا آوى إلى فراشه                        |
| 729      | أن النبي ﷺ كان في سفره وكان غلام يحدو                   |
| 170      | أن النبي ﷺ كان يصلي في رمضان عشرين                      |
| ١٦٠      | أن النبي ﷺ لقي رجلاً مختضباً بصفرة.                     |
| ०१९      | أن النبي ﷺ لما بعث معاداً إلى اليمن قال: (كيف تصنع      |
| 202 .225 | أن النبي ﷺ مر ببعض المدينة فإذا هو بجوار يضربن بدُفهنَّ |
| TOV (TTT | أن النبي ﷺ مر بمجلسين، أحد الجلسين يدعون                |
| 292      | أن امرأة رفعت صبياً فقالت: يا رسول الله ألهذا           |
| ٦٠٧      | أن امرأة من العرب قدمت بجلب لها                         |
| 0))      | أن جبريل أتى النبي ﷺ فقال: يا محمد اشتكيت               |
| ٤٢١      | أن خبيباً كان أسيراً عند بني الحارث                     |
| 829      | أن رجلاً أتى النبي ﷺ فقال: يا رسول الله لأنت أحب        |



| 9£                    | أن رجلاً ضريراً أتى النبي ﷺ                                |
|-----------------------|------------------------------------------------------------|
| ٤٩٥                   | أن رجلاً قال ذات يوم ودخل في الصلاة                        |
| ٤٩٠ ، ٣٥٦ ، ٢٢٠ ، ١٧٣ | أن رسول الله ﷺ خرج على حلقة                                |
| ١٦.                   | أن رسول الله ﷺ عدل صفوف أصحابه                             |
| ٤٦٤                   | أن رسول الله ﷺ كان إذا صلى بالناس يخر رجال                 |
| 7.7                   | أن رسول الله ﷺ كان حالساً فقام رسول الله ﷺ فأجلسه بين يديه |
| ٦١٧                   | أن رسول الله ﷺ كان يصلي قبل الظهر ركعتين                   |
| ٣١٤                   | أن رسول الله ﷺ وضع حجراً على قبر                           |
| ٤٩٤                   | أن سيدنا بلالاً أتى النبي ﷺ يؤذن بصلاة الفحر               |
| ۳۲۲ ،۳۲۸              | أن فاطمة بنت النبي ﷺ كانت تزور قبر عمها                    |
| 700                   | أن كعب بن زهير لما جاء تائباً رمي ﷺ إليه                   |
| ٦١٥                   | أن لا تمس القرآن إلا وأنت طاهر                             |
| ۱۹۳                   | أن يهودين قال أحدهما لصاحبه: اذهب بنا إلى هذا النبي        |
| ۲۸٤                   | أنا أعربكم أنا من قريش                                     |
| 775                   | أنا النبي لا كذب أنا ابنَ عبدالمطلب                        |
| ۲۰۰                   | أنا سيد العالمين                                           |
| ۲                     | أنا سيد الناس يوم القيامة                                  |
| 199                   | أنا سيد ولد آدم يوم القيامة                                |
| 204 .222              | أنا عند ظن عبدي بي                                         |
| ۲۲۸                   | أنا مع عبدي ما ذكرني وتحركت بي شفتاه                       |
| ١٠٦                   | أنا والله الذي لا إله إلا هو أدخلت                         |
| ٣٤٦ ، ١٠٢             | الأنبياء أحياء في قبورهم يصلون                             |
| 701                   | أنشدت رسول ا لله ﷺ مئة قافية من قول أمية                   |
| ٣٤٣                   | أنه ﷺ دعا فيه ثلاثة أيام على الأحزاب                       |
| ٦٢٧                   | أنه ﷺ قبض أصابعه كلها وأشار                                |



| ۳۰۲            | أنه ﷺ قرأ أول سورة البقرة عند رأس الميت    |
|----------------|--------------------------------------------|
| TYY            | أنه ﷺ كان يشير بالسبابة لا يحركها          |
| 177            | أنه التمس فلم يوجد                         |
| ٧٢٤            | أنه رأى رسول ا لله ﷺ عند أحجار الزيت       |
| 715            | أنه سئل أكان رسول الله ﷺ يأمر بصلاة        |
| 011            | أنه شكا إلى رسول الله ﷺ وجعاً يجده في جسده |
| ١٦٢            | أنه کان في يد عثمان ست سنين                |
| 070            | أهل الجنة يوم القيامة عشرون ومئة صف        |
| ٤٩0            | أهلَّ الناس بهذا الذي يهلون فلم            |
| £9.£           | أهلَّ رسول ا لله ﷺ فذكر التلبية            |
| ٤١٥            | أولى الناس بي يوم القيامة أكثرهم علي صلاة  |
| ۳۷.            | <b>ا</b> ين المتحابون بجلالي اليوم أظلهم   |
| ٩٧             | إذا أضل أحدكم شيئاً أو أراد أحدكم          |
| 1371           | إذا أضل أحدكم شيئاً أو أراد غوثاً          |
| ٩٧             | إذا انفلتت دابة أحدكم بأرض فلاة            |
| ۱۳.            | إذا انفلتت دابة أحدكم في أرض               |
| YIX .          | إذا رأيتم الجنازة فقوموا                   |
| X1X            | إذا رأيتم الجنازة فقوموا فمن تبعها         |
| ١٣١ ، ١١٠ ، ٨٦ | إذا سألت فاسأل ا لله وإذا                  |
| ٦٢٦            | إذا سمعتم النداء فقولوا مثل ما يقول ثم     |
| 7.7            | إذا صليتم على رسول الله ﷺ.                 |
| 011            | إذا فزع أحدكم من النوم فليقل               |
| ٩٧             | إذا كنت لا بد سائلاً فاسأل                 |
| 777 (7).       | إذا مات أحد من إخوانكم فسويتم التراب       |
| 1.0            | إذا مات أحدكم فسويتم                       |

الفمارم القلية مالاحاديث النبوية الشريفة downlo



| ۳۱۰ «۳۰۷ «۳۰۳   | إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلا من ثلاث      |
|-----------------|---------------------------------------------|
| ٣٥٦ ، ٢٢٠ ، ١٧٢ | إذا مررتم برياض الجنة فارتعوا               |
| 1.0             | إذا ولي أحدكم أخاه فليحسن كفنه              |
| 1.2             | إن أعمالكم تعرض على أقاربكم وعشائركم فإن    |
| ١٠٤             | إن أعمالكم تعرض على أقاربكم وعشائر كم في    |
| ۳.٩             | إن أمي ماتت وعليها صوم شهر                  |
| ١٧٣             | إن أهل ذكر الله ليجلسون إلى ذكر الله        |
| -٣٤٨            | إن الإسلام بدأ غريباً وسيعود غريباً كما بدأ |
| ١٩١             | إن الرجل إذا رضي هدي الرجل                  |
| ۲۳              | إن الرجل ليبلغ بحسن الخلق درجة              |
| 7.1             | إن الرجل ليتكلم الكلمة من رضوان ا لله تعالى |
| ٤٨٢             | إن الرسول ﷺ يترك العمل وفعله أحب            |
| ٩٨              | إن الشمس تدنو يوم القيامة حتى تبلغ          |
| 1.٣             | إن العبد إذا وضع في قبره وتولى              |
| ٤٧              | إن ا لله تعالى أوحى إليَّ أن تواضعوا        |
| ۲۳              | إن الله تعالى لا يقبل من العمل إلا          |
| 0.2             | إن الله جل وعلا يستحي من العبد أن يرفع      |
| ٤٥.             | إن ا لله خلق آدم على صورته                  |
| ۲۳٤             | إن الله عز وجل ليؤيد حسان بروح              |
| ۲۲              | إن ا لله لا ينظر إلى أجسامكم                |
| ۳               | إن الله ليرفع الدرجة للعبد الصالح           |
| 702             | إن ا لله يؤيد حسان بروح القدس               |
| ٥٢٦             | إن ا لله يبعث لهذه الأمة على رأس كل مئة     |
| TTT (TTE        | إن الميت ليسمع خفق نعالهم                   |
| ٣.٩             | إن الميت يعذب ببكاء أهله عليه               |



| 7771       | إن النبي ﷺ صلى في المسجد فصلى بصلاته      |
|------------|-------------------------------------------|
| ٤٩٦        | إن النبي ﷺ مرَّ على أعرابي وهو يدعو       |
| 0, 2       | إن ربكم حي كريم يستحي من عبده إذا         |
| 777        | إن رفع الصوت بالذكر حين ينصرف             |
| ٣٤١        | إن قوائم منبري هذا رواتب في الجنة         |
| <b>१</b> ९ | إن كنت ذا غوث فأغث                        |
| YY+ (1YY   | إن الله تبارك وتعالى ملائكة سيارة فضلاً   |
| ٩٧         | إن لله حلقاً حلقهم لحوائج الناس           |
| ١٠٣        | إن لله ملائكة سياحين في الأرض يبلغوني     |
| 177        | إن لله ملائكة سيارين يتطلبون              |
| · ۹۷       | إن لله ملائكة في الأرض سوى الحفظة         |
| 400 (119   | إن لله ملائكة يطوفون في الطرق             |
| 777 (707   | إن من الشعر حكمة                          |
| ۳۷۱        | إن من عباد ا لله عباداً ليسوا بأنبياء     |
| ۳۹٥        | إن من عباد الله لأناساً ما هم بأنبياء     |
| ۳۲۳ ،۳۱٦   | إنا وجدنا ما وعدنا ربنا حقاً فهل          |
| ٤٨٥        | إنما أنا بشر أنسى كما تنسون               |
| 170        | إنما أنا رحمة مهداة                       |
| 777        | إنما الأعمال بالنيات                      |
| 170        | إنما بعثت رحمة و لم أبعث لعاناً           |
| ۷۳         | إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق             |
| ٤٨٩        | إنه قد سن لكم معاذ فهكذا فاصنعوا          |
| 120        | إنه لفي ضحضاح من النار ولولا              |
| Y I Y      | إنها لمشية يكرهها الله إلا في مثل         |
| ١٣٧        | إنهم يصومونه لأن الله نجى فيه نبيهم وأغرق |
|            |                                           |

This file was downloaded for the sould find the state of the second second second second second second second s



-

| ٦١٦           | إني لست أمسه إنما لا يمسه إلا المطهرون     |
|---------------|--------------------------------------------|
| 7.7           | إياكم والدخول على النساء                   |
| 119 (117 (117 | ائت الميضأة فتوضأ ثم صل ركبعتين            |
| 99            | ابسط ردائك فبسطه فغرف بيديه فيه            |
| 177           | اتخذ رسول الله ﷺ خاتماً من ورق             |
| ۲۳            | اتق ا لله حيثما كنت وأتبع السيئة           |
| 177           | اثبت أحد فإنما عليك نبي                    |
| 1210 121      | اختصم علي وجعفر وزيد بن حارثة في ابنة حمزة |
| ٣١٥           | استأذنت ربي أن أستغفر لأمي فلم             |
| 717           | اشتكى النبي ﷺ إن صلى قائماً فصلوا قياماً   |
| 771           | اصنعوا لآل جغفر طعاماً فقد جاءهم           |
| ٤٩١           | اعتمرنا مع رسول ا لله ﷺ في عمرة اعتمرها    |
| ۲۳۲ ، ٤٩٨     | اقتدوا باللذين من بعدي أبي بكر وعمر        |
| ١٦.           | اقتص قال: یا رسول ا للہ إن عليك قميضاً     |
| ۲.۳           | امح رسول ا لله قال سيدنا علي               |
| 177           | انطلق إلى المنزل فأسقيك في قدح             |
| ** 1          | انطلقت مع النبي ﷺ لا ولكنه أواه            |
| 111           | انظروا قبر النبي ﷺ فاجعلوا                 |
| ٣٢٧           | انظروا قبر النبي ﷺ فاجعلوا منه کوی         |
| riv (1 · 7    | بأبي أنت وأمي يا نبي الله لا يجمع          |
| TVA           | بايعا رسول ا لله ﷺ وهما ابنا سبع سنين      |
| ۳۷۸           | بايعت رسول ا لله ﷺ على إقام الصلاة         |
| ۳۷۸           | بايعت رسول ا لله ﷺ على السمع والطاعة       |
|               | بايعنا رسول ا لله ﷺ على السمع              |
| ۳۷٦           | بايعوني على أن لا تشركوا با لله شيئاً      |
|               |                                            |



| ۳۷۳       | بشروا ولا تنفروا ويسروا ولا تعسروا                      |
|-----------|---------------------------------------------------------|
| ٤٩.       | بم سبقتني إلى الجنة؟ قال: ما أذنت                       |
| 105       | بها نظرة فاسترقوا لها                                   |
| ٤٩.       | یی نصروا                                                |
| 017       | بينا رسول الله ﷺ يصلي إذ سجد فلدغته                     |
| 019       | البينة على المدعي واليمين على من أنكر                   |
| ٤٢١       | بينما رجل راكب على بقرة قد حمل                          |
| ۲٩.       | بينما نحن نسير مع رسول الله ﷺ إذ عرض شاعر               |
| ١٣٦       | تخفيف العذاب على أبي لهب                                |
| ٣٦٣       | تستحي منه كما تستحي من الرجل الصالح                     |
| ٤١١ ، ٤٠٩ | تفرقت اليهود على إحدى وسبعين فرقة                       |
| ٤٩٩       | تلبية رسول الله ﷺ لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك |
| 0         | ثبت عن سيدنا محمد ﷺ أنه كان يستلم الركنين اليمانيين     |
| 390       | ثلاث من كن فيه وحد بهن حلاوة الإيمان                    |
| 179       | ثم رفع أصبعه فرأيته يحركها يدعو بها                     |
| ۳۷۷       | جئت رسول ا لله ﷺ فبايعته في نسوة                        |
| 100       | جئت رسول الله ﷺ و لم آت الحجر                           |
| ٤٦٣       | جئت رسول الله يوماً فوجدته جالساً مع أصحابه             |
| ۲۳۳       | جاء النبي ﷺ فدخل علي صبيحة عرسي يضربن بالدف             |
| 19. (18.  | جاء حبش يزفنون في يوم عيد                               |
| 79.       | جاء حسان وكعب بن مالك وابن رواحة يبكون إلى النبي ﷺ      |
| ٤ ٠ ٤     | جاء رجل إلى النبي ﷺ فاستأذنه في الجهاد                  |
| 0).       | جاء رجل إلى النبي ﷺ فقال: يا رسول الله ما لقيت من عقرب  |
| ٤٩٤       | جاء رجل والناس في الصلاة                                |
| ٦١٧       | جاء سُليك الغطفاني ورسول ا لله ﷺ يخطب                   |
|           |                                                         |

الفظارف الفتاية الاخاديث النجوية الشزيفة المخارف



| جاء سيدنا عمر بن الخطاب إلى سيدنا أبي بكر         |
|---------------------------------------------------|
| جاءت امرأة إلى النبي ﷺ أفأحج عنه؟ قال نعم         |
| جاءني جبريل فقال: مر أصحابك يرفعوا                |
| جددوا إيمانكم قيل: يا رسول الله كيف نجدد          |
| حب الدنيا رأس كل خطيئة                            |
| الحبة السوداء شفاء من كل داء                      |
| حتى يضع الرب جل جلاله قدمه فيها                   |
| حدثتني أمي أن النبي ﷺ رأى للعباس قادماً فقام له   |
| حديث الإسراء المتواتر                             |
| حديث الغار                                        |
| حديث تخلف سيدنا كعب بن مالك                       |
| الحسن والحسين سيدا الشباب                         |
| حقت محبتي على المتحايين فيَّ                      |
| الحليم سيد في الدنيا وسيد في الآخرة               |
| حياتي خير لكم تحدثون ويحدث لكم                    |
| خلرت رِجْلُ ابن عمر فقال له رَجُلٌ                |
| حذها فلعمري لمن أكل برقية باطل قد أكلت برقية حق   |
| خرج النبي ﷺ من عندي مسروراً                       |
| خرج رجلان في سفر فحضرت الصلاة                     |
| خرج رسول ا لله ﷺ فإذا الناس يصلون                 |
| خرج رسول الله ﷺ من الدنيا و لم                    |
| خرج سيدنا عمر رضي الله عنه إلى المسجد فوجد معاذاً |
| خرج علينا النبي ﷺ فقال: يا أيها الناس             |
| خرجنا مع النبي ﷺ إلى خيبر فسرنا                   |
| خير الدواء القرآن                                 |
|                                                   |

This file was downloaded from Altranial boundary and the second second second second second second second second



| 775 (10  | خير الذكر الحفي                                                 |
|----------|-----------------------------------------------------------------|
| איינ א   | خير القرون قرني ثم الذين                                        |
| ٣٦٤      | خير الوجوه من إذا رأيته ذكرك الله                               |
| 420      | دخل أبو بكر وعندي جاريتان                                       |
| ٤٩٢      | دخل علي رسول الله ﷺ فشرب من قربة                                |
| 757      | دخل علي رسول ا لله ﷺ ويين يدي أربعة آلاف                        |
| 701      | دخل علي رسول ا لله ﷺ وعندي جاريتان                              |
| 109      | دحل علينا النبي ﷺ فقال عندنا                                    |
| 722      | دخل مع رسول ا لله ﷺ على امرأة وبين يديها نوى                    |
| ٣٤١      | دحلت على عائشة رصي ا لله عنه فقلت: يا أماه اكشفي لنا قُبَر رسول |
|          | 「「「「「「」」                                                        |
| 19V      | دحلت يوماً السوق مع رسول ا لله ﷺ                                |
| ۲۰۱      | دعاء الأخ لأخيه في ظهر الغيب                                    |
| ٤٩٤      | دعهم يا عمر فإنما هم بنو أرفدة                                  |
| 77. (179 | دونكم يا بني أرفدة                                              |
| 470      | رآني رسول ا لله ﷺ على قبر فقال                                  |
| 870      | رأى رسول الله ﷺ رجلاً قد اتكاً                                  |
| ٦٢٨      | رأيت النبي ﷺ قد حلق الإبهام والوسطى                             |
| ٦٢٢      | رأيت النبي ﷺ واضعاً ذراعه اليمني على                            |
|          | رأيت النبي ﷺ يعقد التسبيح                                       |
| 717      | رأيت رسول الله ﷺ توضأ ثم قرأ                                    |
| Y+1      | رأيت رسول ا لله ﷺ على المنبر والحسن                             |
| 297 (170 | رأيت رسول ا لله ﷺ في قبة حمراء                                  |
| ٤٩١      | رأيت رسول الله ﷺ والحلاق يحلقه                                  |
| ٤٧       | رأيت قصوراً مشرفة على الجنة                                     |
| <u> </u> |                                                                 |

الفمارت القلية مالآداديت الثبوية الشريلة فاسترات معالمات This file was downlo



| 00  | NYEE           | 0   |
|-----|----------------|-----|
| 篇   |                | Űĝ, |
| 199 | 1111           | 1   |
| 1   | ашт.           | E   |
| (6) | 10533167       | 100 |
| 101 | الإلايتية الما | 101 |

| ٤٢٢       | رأيت من العلاء بن الحضرمي ثلاثة أشياء         |
|-----------|-----------------------------------------------|
| ۳۹٦ ، ۳۹٤ | الرجل على دين خليله، فلينظر أحدكم             |
| ٣٩٤       | الرجل يحبّ القوم ولا يستطيع أن يعمّل          |
| 390       | رجلان تحابا في ا لله اجتمعا عليه وتفرقا       |
| 171       | رجوت بركتها حين لبسها                         |
| 770       | رفع القلم عن ثلاث                             |
| 770       | رفع عن أمتي الخطأ والنسيان                    |
| ٤٢٤       | ركبت البحر فانكسرت سفينتي                     |
| ۳۱۰       | زار النيي ﷺ قبر أمه فبكى                      |
| 777 (705  | ستل رسول الله ﷺ عن الشعر فقال: هو الكلام حسنه |
| 1.7       | السلام عليك يا رسول الله                      |
| 1.0       | السلام عليكم أهل الديار من المؤمنين           |
| TIY       | سمعت رد السلام                                |
| 170       | شهدت النبي ﷺ بالبطحاء وأتى                    |
| ٤٩٢       | شهدت النبي ﷺ بالبطحاء وأتى بلال بفضل وضوئه    |
| ٦١٨       | صح عن ابن مسعود أنه كان يصلي قبلها أي الحمعة  |
| ۲۳٦       | صلاة في مسجد قباء كعمرة                       |
| TTY       | صلاة في مسجدي هذا خير من ألف فيما سواه        |
| 290       | صليت مع النبي ﷺ فعطست، فقلت الحمد الله        |
| ٦٢٥       | صم يوماً مكانه                                |
| ٤١٥       | طوبي لمن وجد في صحيفته استغفاراً كثيراً       |
| ۳۲٤       | العبد إذا وضع في قبره وتولى                   |
| Tov       | عبدي إذا ذكرتني خالياً ذكرتك خالياً           |
| 070       | عرضت على الأمم فرأيت النبي ومعه الرهط         |
| 109       | عرق فاستنقع عرقه على قطعة                     |



ż

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

| 7.1 . 777 . 177 | العلماء ورثة الأنبياء                                        |
|-----------------|--------------------------------------------------------------|
| 751             | عليكم بالتسبيح والتهليل والتقديس                             |
| ०१٩             | عن أبي بكر قلت يا رسول الله والله لا أكلمك إلا كأخي السرار   |
| 175             | عن أبي بحلز أن أبا موسى كان بين مكة والمدينة                 |
| YAA (YO1 (YTE   | عن النبي ﷺ أن امرأة جاءته فقالت: إني نذرت إن رجعت            |
| ۳۰۰ ،۲۹۹        | عن النبي ﷺ أنه ضحى بكبشين أملحين                             |
| ٤٩٣             | عن سيدنا عمرو بن العاص أنه لما بعث في غزوة                   |
| 701 (770        | عن عائشة أن أبا بكر دخل وعندها جارتيان في أيام منى تدففان    |
| 170             | عن عبد الرحمن بن رزين قال: مررنا بالربوة فقيل                |
| ۹۸              | عن عبد الله بن دينار رضي الله عنه قال: سمعت ابن عمر رضي الله |
|                 | عنهما يتمثل بشعر أبي طالب وأبيض يستسقى                       |
| 7.,             | عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أنه سمع صوت رجلين في           |
| ١٦٤             | عن محمد بن سوقة عن أبيه قال: لما بني عمرو بن حريث داره       |
| ١٦٧             | عن نافع أن عبد الله بن عمر أخبره أن ألناس نزلوا              |
| ٩٦              | العنهم يا أمير المؤمنين قال: لا، سمعت                        |
| 017             | فاتحة الكتاب شفاء من كل داء                                  |
| ١٦١             | فاحتضنه من خلفه ولا يبصره فقال                               |
| 105             | فاسترقوا لها فإن بها نظرة                                    |
| ٦٢٥             | فدين الله أحق بالقصاء                                        |
| 710             | فزوروا القبور فإنها تذكر الموت                               |
| 710             | فزوروها فإنها تذكر الآخرة                                    |
| 1.7             | فسترت وجهي عنه بجلبابي                                       |
| ۲۳٤             | فصل ما بين الحلال والحرام الدف والصوت في النكاح              |
| ٥٢٥             | فضلت هذه الأمة على سائر الأم                                 |
| 115             | فعلك تمر بقبري ومسجدي                                        |



| ١٦٢             | فكان أبو محذورة يجزُّ ناصيته لا يفرقها                 |
|-----------------|--------------------------------------------------------|
| 109             | فكانت تجمع عرقه فتجعله في الطيب                        |
| ٤٩١             | فلما صلى الصبح انحرف جالساً فاستقبل                    |
| 141             | فمر على جبل يقال له                                    |
| 171             | فنحن نغسلها للمرضى يستشفي بها                          |
| 70. (777        | فهل بعثتم معها جارية تضرب بالدف وتغني                  |
| ۲.٦             | في قصة سيدنا عكرمة فلما رآه النبي ﷺ وثب إليه           |
| ١٣٦ ्           | فيه ولدت وفيه أنزل علي                                 |
| ٤٩٦             | قال الرسول ﷺ لو أن رجلاً مؤمناً قرأ بها                |
| ۲.۱             | قال المقبري: كنا مع أبي هريرة فلحقه فقال وعليك يا سيدي |
| ۳۳.             | قال النبي ﷺ ليسلكن عيسى بن مريم حاجاً                  |
| ۲٤۲             | قال تثويت أبا هريرة معه كيس فيه حصى                    |
| ٤٠٩ ، ٣٠١ ، ٢٩٨ | قال رجل للنبي ﷺ إن أمي افتلتت                          |
| ١٩٧             | قال رجل یا رسول ا لله الرجل منا یلقی أحاه              |
| 197             | قبلة المسلم أخاه المصافحة                              |
| 711             | قد جاءكم أهل اليمن، وهم أول من جاء                     |
| ۳۲۱             | قد روي عن عبد ا لله أنه رآها زارت قبر أخيها            |
| 7.7             | قدم زيد بن حارثة المدينة فقام إليه رسول ﷺ              |
| 01.             | قسمت الصلاة بيني وبين عبدي                             |
| ٨٦              | قل وروح القدس معك                                      |
| ٨٦              | قل وروح القدس يؤيدك                                    |
| ١٦٢             | قلت يا رسول ا لله علمني سنة الأذان                     |
| ۲۲۳ ، ۲۲۱ ، ۳۲۳ | قولي: السلام على أهل الديار من المؤمنين                |
| ۲.,             | قوموا إلى سيدكم                                        |
| 4.0 (4          | قوموا لسيدكم                                           |

This file was downland a start for the start of the star



| ٥٩٨       | كاد الخيِّران أن يهلكا أبو بكر وعمر               |
|-----------|---------------------------------------------------|
| ٤٩٣       | کان أبو بکر يخافت بصوته إذا قرأ                   |
| 1AT (1YA  | کان أصحاب رسول اللہ ﷺ إذا ذکروا                   |
| 707       | كان أصحاب رسول الله ﷺ يتناشلون عنده الشعر         |
| ٦١٨       | كان ابن عمر يطيل الصلاة قبل الجمعة ويصلى          |
| ١٧٩       | كان الحبشة يرقصون بين يدي رسول الله               |
| 0.1       | كان الرجلان من أصحاب النبي ﷺ إذا التقيا           |
| ٤٣٥       | کان اللہ و لم یکن شيء غیرہ                        |
| ٤٨٩       | کان الناس على عهد رسول ا لله ﷺ إذا جاء            |
| ٦٣٢       | كان الناس في زمن عمر يقومون في رمضان              |
| ٦٢٧       | كان النبي ﷺ إذا حلس في الصلاة وضع كفه اليمني      |
| ۲۰۷       | كان النبي ﷺ يحدثهم فإذا قام قاموا                 |
| ٤٩١       | كان النبي ﷺ يدخل بيت أم سليم فينام                |
| 0.2       | كان النبي ﷺ يرفع يديه في الدعاء                   |
| ٦١٨       | كان النبي ﷺ يركع قبل الظهر أربعاً                 |
| ٦٣٠       | كان النبي ﷺ يشير بأصبعه إذا دعا                   |
| 702       | كان النبي ﷺ يضع لحسان منبراً في المسجد            |
| 17.       | كان النبي ﷺ يقول: زاهر باديتنا                    |
| ٣٦٩       | كان رجل عند النبي ﷺ ينظر إليه                     |
| 771       | کان رجل من أهل نجد إن دعا رفع صوته                |
| 171       | كان رسول الله ﷺ إذا سلم من صلاته قال بصوته الأعلى |
| ٤٩٢ ، ١٦٣ | كان رسول الله ﷺ إذا صلى الغداة جاء خدم            |
| 102       | کان رسول ا لله ﷺ إذا مرض أحد                      |
| - 1 / 1   | كان رسول ا لله ﷺ في الطريق إلى مكة                |
| TEY (TT7  | كان رسول ا لله ﷺ يأتي مسجد قباء راكباً            |

This file was downloaded from QuranicThought.com الفهارس الفنية / الأحاديث النبوية الشريفة



| 475                             | كان رسول الله ﷺ بيني المسجد وعبد الله بن رواحة                         |
|---------------------------------|------------------------------------------------------------------------|
| ٥١٦                             | کان رسول ا لله ﷺ يتوضأ ثم يقبّل ثم                                     |
| ۱۸۶ ،۱۷۸                        | كان رسول الله ﷺ يذكر الله على                                          |
| 141                             | كان رسول الله ﷺ يذكر الله في كل                                        |
| .71.7                           | كان رسول الله ﷺ يصلى قبل الجمعة أربعاً                                 |
| 222.22                          | كان سلمان في عصابة يذكرون الله فمر النبي ﷺ                             |
| 771                             | كان سيدنا عمر بن الخطاب رضي الله يأمر بالحداء                          |
| Tov                             | كان عبد الله بن رواحة إذا لقي الرجل                                    |
| 178                             | ين رو<br>كان عبد الله بن عمر رضي الله عنهما ينزل تحت الشجرة ويتبرك بها |
| ٤٦٣                             | كان فراش رسول الله ﷺ من أدم                                            |
| ۲۲۳                             | کان کل من عبد اللہ بن عمر وأبي هريرة                                   |
| 108                             | كان ينفث على نفسه في المرض                                             |
| 109                             | كانت تبسط للنبي ﷺ نطعاً فيقيل                                          |
| ٤١١                             | كل أمتى يدخلون الجنة إلا من أبى                                        |
| LEAT LEAN LEA. LIEA             | كل بدعة ضلالة                                                          |
| · • Y • · E 9 A · E A 9 · E A E | Ũ                                                                      |
| 787 (007                        |                                                                        |
| ٥٧٣                             | کل شرط لیس فی کتاب اللہ فھو باطل                                       |
| ٤٨                              | كل معروف صدقة وإن من المعروف                                           |
| ۳۷۸ (۳۵٦ (۲۲۱                   | كتا عند رسول ا لله ﷺ ارفعوا أيديكم فقولوا                              |
| ٤٢٣                             | كنا مع النبي ﷺ في سفر فتفرقنا في ليلة                                  |
| ٤٩٥                             | كنا نصلي وراء النبي ﷺ فلما رُفع رأسه                                   |
| 1.7                             | كنت أدخل بيتي الذي فيه رسول الله ﷺ                                     |
| 290                             | كنت جالِساً مع رسول الله ﷺ إذ جاء رجل فسلم                             |
| ٦٠٨                             | كنت عند رسول ا لله ﷺ وعنده ميمونة                                      |
|                                 |                                                                        |

This file was downloaded from Quranic Thought.com الفهارس الفنية / الأحاديث النبوية الشريفة



| 16 i M                                 |  |
|----------------------------------------|--|
| 著「日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日 |  |
| 簷 •••• 孫                               |  |
| O REEL O                               |  |

| WY. (MIO    | كنت قد نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها       |
|-------------|---------------------------------------------|
| <b>71</b> A | كنت نهيتكم عن زيارة القبور                  |
| ٣٩٤         | كيف أنت يا حنظلة؟ قلت: نافق حنظلة           |
| ۳۰۸         | لأن أجلس مع قوم يذكرون ا لله بعد صلاة الصبح |
| ۲۲۳         | لأن أذكر الله تعالى مع قوم بعد              |
| 791.79.     | لأن يمتلئ جوف أحدكم قيحاً حتى يريه          |
| ۲۰۷ ، ۱۹۳   | لا بل أنتم العكارون                         |
| 717         | لا تباغضوا ولا تحاسدوا                      |
| 777         | لا تبيعوا القينات ولا تشتروهن               |
| ۲۳          | لاتحاسدوا ولاتناجشوا                        |
| ۲۰۳         | لا تسيدوني في الصلاة                        |
| ٣٤٥ (٣٣٨    | لا تشد الرحال إلا لثلاثة مساخد المسجد       |
| 40 AV       | لا تصاحب إلا مؤمناً ولا يأكل طعامك          |
| ۲۱۳ (۱٤٩    | لا تطروني كما أطرت النصاري عيسبي بن مريم    |
| ۲۳۱ ، ۲۲۷   | لا تقوم الساعة حتى لا يقال في الأرض         |
| ۲۱۳         | لا تقوموا كما يقوم الأعاجم يعظم بعضهم       |
| 1.7         | لا تلثم المرأة ولا تتبرقع ولا تليس          |
| 710         | لا تمس القرآن إلا وأنت على طُهر             |
| 1.1         | لا تنقب المرأة المحرمة ولا تلبس             |
|             | لا صلاة إلا بفاتحة الكتاب                   |
| 010         | لا ضرر ولا ضرار                             |
| <u> </u>    | لا والذي نفسي بيده حتى أكون أحب إليك        |
| ٤٨٤         | لا ولكن لم يكن بأرض قومي فأحدني أعافه       |
|             | لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه             |
| 01          | لا يجلس قوم مجلساً لم يذكروا الله           |



THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

| <b>Y</b> 0      | لا يدخل الجنة من كان في قلبه                     |
|-----------------|--------------------------------------------------|
| 710             | لا يَمَسُّ القرآن إلا طاهر                       |
| <b>TOE (TO.</b> | لا يتبغى للمصلي أن يشد رحاله إلى مسجد            |
| ٤٩٤             | لتعلم يهود أن في ديننا فسحة                      |
| 017             | العلك قبلت أو لمست                               |
| 7.7 (790        | العله يخفف عنهما ما لم ييسا                      |
| 0.0             | لعن ا لله اليهود والنصاري اتخذوا                 |
| ٤٩٧             | لقد دعا باسم الله الأعظم الذي إذا دُعي به أجاب   |
| ٤٦٤             | لقد رأيت نبيكم ما يجد من الدقل                   |
| ٤٦٣             | لقد رأيتُني وإني لأخرُّ فيما بين قبر رسول الله ﷺ |
|                 | لقد كان فيمن قبلكم من الأمم مُحَدَّثون           |
| ۲۳،۳۱۰          | لقنوا موتاكم لا إله إلا الله                     |
| 171             | لكن عند الله لست بكاسد                           |
| 707             | لله أشد أذناً للرجل الحسن الصوت                  |
| ٤١٩             | لم يتكلم من المهد إلا ثلاثة                      |
| T10 (T17        | لم يكن شخص أحب إليهم من رسول الله ﷺ              |
| 1.1             | لما اجتلى النبي ﷺ صفية رأى عائشة                 |
| 117             | لما اقترف آدم الخطيئة قال: يارب                  |
| 1.7             | لما كان أيام الحرة لم يؤذن                       |
| 7.0             | لما نزلت بنو قريظة                               |
| ٤٨٣             | لن يلج النار أحد صلى قبل طلوع                    |
| ٤٣٣             | اللهم أنت عبدي وأنا ربك                          |
| ٤٢٢             | اللهم إن كانت كاذبة فَعَمٍّ بصرها                |
| 119,90          | اللهم إنا كنا نتوسل إليك بنبينا                  |
| **1             | اللهم إني أسألك القصر الأبيض                     |

.



| ٤٨            | اللهم اجعل رزق آل محمد                        |
|---------------|-----------------------------------------------|
| ٨٦            | اللهم اسقنا غيثاً مغيثاً                      |
| १०१           | اللهم اغفر لقومي فإنهم لا يعلمون              |
| 111 (90       | اللهم بحقي وحق الأنبياء من قبلي               |
| ٤١٥           | اللُّهم صلِّ على سيدنا محمد النبي الأمي       |
| ٦٣٨           | اللهم فقهه في الدين وعلمه التأويل             |
| ۳۳۷           | لو رأيت الظباء بالمدينة ترتع ما ذعرتها        |
| ٤٨٥           | لولا أن قومك حديثوا عهد بجاهلية               |
| ٩٨            | لیاتین علی الناس زمان یخرج الجیش              |
| ۳٥٨ ، ١٧٢     | ليبعثن الله أقواماً يوم القيامة في            |
| 7.1           | ليس منا من لم يعرف لعالمنا حقه                |
| 0)            | ليس يتحسر أهل الجنة إلى على ساعة              |
| ٤٧            | المؤمن الذي يعاشر الناس ويصبر على             |
| ٤٨            | للؤمن يألف ويؤلف ولا خير                      |
| ٤٨٧           | ما أحل الله في كتابه فهو حلال                 |
| 7.0           | ما أعظمك وأعظم حرمتك                          |
| ٢٥٢           | ما أعلم رجلاً من المهاجرين إلا قد سمعته يترنم |
| ٤٨٨ ،٤٨٦      | ما أمرتكم به فائتوا منه ما استطعتم            |
| 707           | ما بعث الله نبياً إلا حسن الصوت               |
| ٣٤١           | ما يين بيتي ومنبري                            |
| 421 (TTO (TT9 | ما بين قبري ومنبري روضة من رياض الجنة         |
| ۳۳۷           | ما بين لا بتيها حرام                          |
| TOV (777 (1VT | ما جلس قوم يذكرون ا لله إلا                   |
| ۲۰٦           | ما رأيت أحداً كان أشبه سمتاً برسول الله ﷺ     |
| ٤٦٣           | ما شبع آل محمد من خبز                         |

This file was downloaded from Quranic Thought com



E C

| ٦٣٤                  | ما کان رسول ا لله ﷺ یزید في رمضان                     |
|----------------------|-------------------------------------------------------|
| (TEV (TET (TIT ().T  | ما من أحد يسلم علي إلا رد الله علي روحي               |
| ٣٤٩                  |                                                       |
| ۳۲٦ ، ۳۱٦ ، ۱۰۰      | ما من أحد يمر بقبر أخيه كان يعرفه                     |
| ۳۲٫٦ ،۳۱٦            | ما من أحد يمر بقبر أخيه كان يعرفه                     |
| ٦١٨                  | ما من صلاة مفروضة إلا ويين يديها ركعتين               |
| TOV (TTT             | ما من قوم اجتمعوا يذكرون ا لله لا يريدون بذلك         |
| 711                  | ما من مسلمين يلتقيان فيتصافحان إلا غفر                |
| 292                  | ما من ميت يموت فتقرأ عنده يس                          |
| ۲۰۳                  | ما منعك أن تثبت إذ أمرتك                              |
| ٤٠٧                  | ما نفضنا التراب عن أيدينا من دفنه عليه الصلاة والسلام |
| 890                  | متى الساعة؟ قال رسول الله ﷺ                           |
| 295 (159             | مثل الجليس الصالح وجليس                               |
| 1.9                  | مثل الذي يذكر الله والذي لا يذكره                     |
| 17.                  | مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم مثل الجسد             |
| ٤٦٠                  | المجاهد من جاهد نفسه في الله                          |
| ٣٢٤                  | مر أبو هريرة وصاحب له على قبر                         |
| ٤٢. ٣١٧              | مر النبي ﷺ بامرأة تبكي عند قبر                        |
| 717                  | مُرَّ على رسول الله ﷺ بجنازة فقام                     |
| 705                  | مرَّ عمر في المسجد وحسان ينشد                         |
| ۳٦٥،١٨٤              | المرء مع من أحب                                       |
| ٢٢٤                  | المسر بالقرآن كالمسر بالصدقة                          |
| ١٢٣                  | المسلمون كالجسد الواحد                                |
| (1)0 (1) (1) (1) (1) | من أحب أن يتمثل له الناس                              |
| 212                  |                                                       |

This file was downloaded from Quranis Thought.com



| من آحد لذ و آبغض لذ ٢٣٦<br>من آحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد ٤٤<br>من آخذ شيراً من الأرض ظلماً<br>٢٢٦ من تشد أميني لي حباً نلس يكونون بعدي ٢٢٦<br>٢٢٦ من تشديه بقوم فهو منهم<br>٢٢٦ من حايني زائراً لا تحمله حاجة [لا زيارتي ٢٣٨، ٢٣٥<br>٢٣٦ من حايني زائراً لا تعمله حاجة [لا زيارتي ٢٣٦، ٢٣٠<br>٢٣٦ من حج اليت فرال قبري بعد وفاتي فكأتما<br>٢٣٦ من حج اليت فرار قبري بعد وفاتي فكأتما<br>٢٣٦ من حج اليت فرار قبري بعد وفاتي فكأتما<br>٢٣٦ من حج اليت فرار قبري بعد وفاتي فكأتما<br>٢٣٦ من حج اليت و لم يزدني فقد حفاني<br>٢٣٦ من حج وزار قبري بعد موتي كان كمن<br>٢٣٦ من حج وزار قبري بعد موتي كان كمن<br>٢٣٦ من حج وزار قبري بعد موتي كان كمن<br>٢٣٦ من حج وزار قبري بعد موتي كان كمن<br>٢٢٦ من حج وزار قبري بعد موتي كان كمن<br>٢٢٦ من دخل الموق فقال: لا إله الله وحله<br>٢٢٦ من دخل المقرة فقراً الفاقية<br>٢٢٦ من دخل المقري وجت له شفاعي<br>٢٢٦ من در الزي بعد ماتي فكاتما زارني في حياتي<br>٢٢٦ من زارتي بعد ماتي فكاتما زارني في حياتي<br>٢٢٦ من من زارتي بعد ماتي فكاتما زارني في حياتي<br>٢٢٦ من من زارتي بعد ماتي فكاتما زارني في حياتي<br>٢٢٦ من من زارتي بعد ماتي فكاتما زارني في حياتي<br>٢٢٦ من من زارتي بعد ماتي فكاتما زارني في حياتي<br>٢٢٦ من من زارتي بعد ماتي فكاتما زارني في حياتي<br>٢٢٦ من من زارتي بعد ماتي فكاتما زارني في حياتي<br>٢٢٦ من من زارتي بعد ماتي فكاتما زارني في حياتي<br>٢٢٦ من من زارتي بعد ماتي فكاتما زارني في حياتي<br>٢٢٦ من من قار مي من من قار أنه المناح منة<br>٢٢٦ من من قرارتي بعد ماتي فكاتما زارني في حياتي<br>٢٢٦ من من قرار مي بعد ماتي فكاتما زارني في حياتي<br>٢٢٦ من من من قرار من بعري المن من من من قرار من من من قرار مي بعد ماتي فكاتما زارني في حياتي<br>٢٢٦ من                                                                                                                                                          |                     |                                           |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|-------------------------------------------|
| من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد ٤٤٤ من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد ٤٤٤ من أحد شراً من الأرض ظلماً ٢٢٣ من أحد شراً من الأرض ظلماً ٢٢٣ من أحد شراً من الأرض ظلماً ٢٢٣ من تشبه بقرم فهو منهم ٢٢٩ من تشبه بقرم فهو منهم ٢٢٠ من حج اليت و لم تعادي في المحتلي كتبت ٢٣٨ من حج اليت و لم تورني فعد حكتي ٢٣٠ ٢٣٠ من حج اليت و لم تورني فعد حكتي ٢٣٠ ٢٣٠ من حج اليت و لم تورني فقد حقاني محكاماً الا تعلمه حاجة إلا زيارتي ٢٣٠ ٢٣٠ من حج اليت و لم تورني فقد حقاني محكامي ٢٣٠ ٢٣٠ ٢٣٠ ٢٣٠ من حج اليت و لم تورني فقد حقاني محكامي ٢٣٠ ٢٣٠ ٢٣٠ ٢٣٠ من حج اليت و لم تورني فقد حقاني محكامي ٢٣٠ ٢٣٠ ٢٣٠ ٢٣٠ من حج وزار قبري بعد موتي كان كمن ٢٣٠ ٢٣٠ ٢٣٠ ٢٣٠ من حج وزار قبري بعد موتي كان كمن ٢٣٠ ٢٣٠ ٢٣٠ ٢٣٠ ٢٣٠ من دخل المقابر فقرأ الفاقية محكامي ٢٣٠ ٢٣٠ ٢٣٠ من دخل المقابر فقرأ الفاقية محكامي ٢٣٠ ٢٣٠ ٢٣٠ ٢٣٠ من دخل المقابرة قبرأ الفاقية محكامي ٢٣٠ ٢٣٠ ٢٣٠ من دخل المقابر فقرأ الفاقية معرابي مع مع وزار قبري وحبت له شعاعي معربي مع يزار في وعبت له شعبل أله معنامي ٢٣٠ ٢٣٠ ٢٢٠ من زار قبري وحبت له شعبليا حماني ٢٣٠ ٢٣٠ ٢٢٠ من زار فيري وحبت له شعبليا ٢٢٠ ٢٣٠ من زار فيري وحبت له شعبليا معامي مع علي أواني إلى عاتي معاني في أواني في حاتي معاني معربي معن الم أواني في حاتي مع من زار فيري وحبت له شعاعي معاني في كمان من ترامي من حيلي لواني الدينة وشعبا كنت له شعبليا ٢٣٠ ٢٣٠ معاني من زار فيري وحبت له شعاعي أواني في حاتي معاني من زار فيري وحبت له شعبليا ٢٢٠ ٢٣٠ معاني من زار في ماتي فكانا زارني في حاتي معاني من زارني بلدينة عنسباً كنت له شعبليا ٢٣٠ معاني من زارني بلدينة عنسباً كنت له شعبليا معاني من من في الإسلام منة ٢٣٠ معاني من من في الإسلام منة معاني في مان من من في أولني من من في أواني من من في أواني في من من في أول مالدينة كنت له شعبليا كن من من في الإسلام منة معاني في كن من من من في الم مانة ٢٣٠ معاني من من في الم أواني الم منه من من في من من في أواني من من في أول والني والعناء والني كن من من في من ماني في أول مالي مالي مالي مالت مالي مالي مالي مالي مالي مالي مالي مالي | 145                 | من أحب لقاء الله أحب الله لقاءه           |
| من أحد شيراً من الأرض ظلماً<br>من أحد شيراً من الأرض ظلماً<br>من تشبه بقوم فهو منهم<br>من حاءني زائراً لا تحمله حاجة [لا زيارتي ١٩١ ١٩١<br>من حاءني زائراً لا تعمله حاجة [لا زيارتي ١٩٢٠ ١٣٦ ١٩٦<br>من حج إلي مكة ثم قصدني في مسجدي كتبت ١٣٣٠<br>من حج البيت فرار قبري بعد وفاتي فكائما ١٩٠ ١٣٠٠<br>من حج البيت فرار قبري بعد وفاتي فكائما ١٩٠ ١٣٠٠<br>من حج وزار قبري بعد موتي كان كمن ١٣٨٠ ١٣٦٠<br>من حج من بيته إلى الصلاة فقال: اللهم ١٩٩<br>من خرج من بيته إلى الصلاة فقال: اللهم ١٩٩<br>من دخل المقبرة فقراً الفاقية<br>من دخل المقبرة فقراً الفاقية<br>من دخل المقبرة فقراً الفاقية<br>من درار قبري وجبت له شفاعتي ١٣٢٠<br>من زار قبري وجبت له شفاعتي ١٩٤<br>من زارتي بالدينة حسباً كنت له شهيداً<br>من زارتي بعد مماتي فكائما زارتي في حياتي ١٣٢٠<br>من زارتي بعد مماتي فكت له شهيداً ١٣٣٠<br>من زارتي بعد مماتي فكت له شهيداً ١٣٣٠<br>من صر علي لأواء المدينة وشابتها كنت له سرحي<br>من صر علي لأواء المدينة وشدتها كنت له ١٣٣٠<br>من صر علي للوب والعشاء فإنها صلاة كست له ١٣٣٠<br>من صر علي للوب والعشاء فإنها صلاة كست له ٢٣٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <b>የ</b> ግጊ         | من أحب لله وأبغض لله                      |
| من أشداً أمني لي حباً ناس يكونون بعدى.<br>من تشبه بقوم فهو منهم<br>من حاءيني زائراً لا تُعمله حاجة إلا زيارتي<br>من حايني زائراً لا تُعلمه حاجة إلا زيارتي<br>من حج إلي مكة ثم قصدني في مسحدي كتبت<br>من حج اليت فرار قبري بعد وفاتي فكأغا<br>من حج اليت و لم يزرني فقد حفاني<br>من حج اليت و لم يزرني فقد عفاني اللهم<br>من حج اليت و شرق عاد اللهم<br>من دخل المار في قبل<br>من دخل المار في حياتي<br>من زارني بالدينة و شدتها كنت له شهيداً<br>من زارني بالدينة و عنديا كنت له شهيداً<br>من زارني بعد ماتي فكانما زارني في حياتي<br>من زارني بالدينة و قدتها كنت له شهيداً<br>من زارني بعد ماتي فكانما زارني في حياتي<br>من زارني بالدينة و قدتها كنت له شهيداً<br>من زارني بعد ماتي فكانما زارني في حياتي<br>من خر إو يعد عا كنت اله شهيداً<br>من صر على لأواء الدينة و شدتها كنت له<br>من صر على لأواء الدينة و شدتها كنت له<br>من صر على للغرب والعشاء فإنها صلاة<br>من صر على للغرب بو العشاء فإنها صلاة<br>من سن في الإصلام سنة<br>من صر على للغرب سان كمات كنت له<br>من صر على الغرب سن مي عد المن من صر على الغرب سان كمات كنت له<br>من صر على الغرب سن مي الم من سن كي المغرب سن ركمات                                                                                                                                                            | ٤٨٤                 | من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد    |
| من تشبه بقوم فهو منهم<br>من جاءني زائراً لا تحمله حاجة إلا زيارتي ١٩١<br>من حاءني زائراً لا تعمله حاجة إلا زيارتي ٢٣٠<br>من حج إليت فزار قبري بعد وفاتي فكاتما ٢٣٠<br>من حج البيت فزار قبري بعد وفاتي فكاتما ٢٣٠<br>من حج البيت و لم يزرني فقد حفاني ٢٣٠<br>من حج وزار قبري بعد موتي كان كمن ٢٣٠<br>من حج وزار قبري بعد موتي كان كمن ٢٣٠<br>من حج وزار قبري بعد موتي كان كمن ٢٣٠<br>من حج من يتبه إلى الصلاة فقال: اللهم<br>من خرج من يتبه إلى الصلاة فقال: اللهم<br>من دخل المقبرة فقراً الفائمة<br>من دخل المقبرة فقراً الفائمة<br>من دخل المقبرة فقراً الفائمة<br>من دخل المقبرة فقراً الفائمة<br>من زارتي بالدينة عنسباً كنت له شهيداً<br>٢٣٠<br>من زارتي بعد ماتي فكاتما زارتي في حياتي ٢٣٠<br>من زارتي بعد ماتي فكاتما زارتي في حياتي ٢٣٠<br>من زارتي بعد ماتي فكاتما زارتي في حياتي ٢٣٠<br>من من من علي لأواء المدينة وشدتها كنت له<br>من صلى المزب والعشاء فإنها صلاة<br>من صلى المزب والعشاء فإنها صلاة<br>من صلى بعد المؤب ست ركمات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٤٢٢                 | من أخذ شبراً من الأرض ظلماً               |
| من جاءِني زائراً لا تحمله حاجة إلا زيارتي ٢٣٠، ٢٣٥ من جاءِني زائراً لا تعلمه حاجة إلا زيارتي ٢٣٠ ٢٣٠ من جع إلى مكة ثم قصدني في مسجدي كتب ٢٣٠ ٢٣٠ ٢٣٠ من حج إلى مكة ثم قصدني في مسجدي كتب ٢٣٠ ٢٣٠ ٢٣٠ ٢٣٠ من حج البيت فرار قبري بعد وفاتي فكأغا ٢٣٠ ٢٣٠ ٢٣٠ ٢٣٠ ٢٣٠ ٢٣٠ ٢٣٠ من حج البيت و لم يزرني فقد جفاني ٢٣٠ ٢٣٠ ٢٣٠ ٢٣٠ ٢٣٠ ٢٣٠ ٢٣٠ ٢٣٠ ٢٣٠ ٢٣٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ۳٦٧                 | من أشدِّ أمتي لي حبًّا ناس يكونون بعدي    |
| من جاءني زائراً لا تُعليم حاجة إلا زيارتي ٢٣٠، ٢٣٠ ٢٣٠<br>من حج إلى مكة ثم قصدني في مسجدي كتيت ٢٣٠<br>من حج البيت فرار قبري بعد وفاتي فكأنما ٢٣٠، ٣٣٩ ٢٣٠<br>من حج البيت و لم نزرني فقد حفاتي مكانه ٢٣٠<br>من حج وزار قبري بعد موتي كان كمن ٢٣٨<br>من حرج من بيته إلى الصلاة فقال: اللهم ١٤٩<br>من دخل المقابر فقراً سورة يس ٢٢٦<br>من دخل المقابر فقراً سورة يس ٢٢٦<br>من دخل المقبرة فقراً الفائمة ٢٤٩<br>من دخل المقبرة فقراً الفائمة ٢٤٩<br>من دخل المقبرة فقراً الفائمة ٢٤٩<br>من دار قبري وجبت له شفاعي ٢٤٦<br>من زار قبري وجبت له شفاعي ٢٤٦<br>من زار تي بالمدينة عنسباً كنت له شهيداً<br>٢٣٠<br>من زارتي بعد مماتي فكأنما زارتي في حياتي ٢٣٠<br>من زارتي بعد مماتي فكأنما زارتي في حياتي ٢٣٠<br>من زارتي بعد مماتي فكأنما زارتي في حياتي ٢٣٠<br>من زارتي بعد مماتي فكأنما زارتي في حياتي ٢٢٠<br>من زارتي بعد مماتي فكأنما زارتي في حياتي ٢٢٠<br>من زارتي بعد مماتي فكأنما زارتي في حياتي ٢٢٦<br>من زارتي بعد مماتي فكأنما زارتي في حياتي ٢٢٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 191                 | من تشبه بقوم فهو منهم                     |
| من خج إلى مكة ثم قصدني في مسجدي كتبت٣٣٠من خج البيت فزار قبري بعد وفاتي فكأغا٣٣٠، ٣٣٩، ٣٣٠من خج البيت فزار قبري بعد وفاتي فكأغا٣٣٠، ٣٣٩، ٣٣٠من خج البيت فرار قبري بعد موتي كان كمن٣٣٨من خج وزار قبري بعد موتي كان كمن٣٣٨من خج وزار قبري بعد موتي كان كمن٣٣٨من خج وزار قبري بعد موتي كان كمن٣٢٨من خج وزار قبري بعد موتي كان كمن٣٢٨من خج من يته إلى الصلاة فقال: اللهم٩٤من دخل المقابر فقرأ سورة يس٣٢٠من دخل المقابر فقرأ سورة يس٣٠٢من دخل المقابر فقرأ سورة يس٣٠٢من دخل المقابر فقرأ سورة يس٣٠٢من زار قبري وجبت له شفيليا٣٣٩من زارتي بالمدينة محسباً كنت له شهيداً٣٣٠من رارتي بالمدينة وشدنها كنت له شهيداً٣٣٠من رارتي بالمدينة والما مناة٣٣٠من من وزارتي بالم مناة٣٣٠من من وزارتي بالمدينة وشدينا كنت له منهيداً٣٣٠من من وزارتي بالمدينة وشدينها كنت له٣٣٠من من وي الإسلام سنة٣٣٠من من وي مدينا من من وي المار مناخ٣٢٠من من وي المار من من وي مدينا كنها كنها كنها كنها كنها كنها منهامن من مدينا من مدينا من من مدينا للغرب وي مدينا كنها كنها كنها كنها كنها له <t< th=""><th>۳٤٥ ، ۳۳۸</th><th>من جاءني زائراً لا تحمله حاجة إلا زيارتي</th></t<>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ۳٤٥ ، ۳۳۸           | من جاءني زائراً لا تحمله حاجة إلا زيارتي  |
| من حج البيت فزار قبري بعد وفاتي فكأنما ٢٣٠، ٣٤٩، ٣٣٠ من حج البيت و لم يزرني فقد حفاني ٢٣٠، ٣٣٠ من حج البيت و لم يزرني فقد حفاني ٢٣٨ من حج وزار قبري بعد موتي كان كمن ٢٣٨ من حج من بيته إلى الصلاة فقال: اللهم ٢٤٩ من خرج من بيته إلى الصلاة فقال: اللهم ٢٤٩ عن من خرج من بيته إلى الصلاة فقال: اللهم ٢٤٩ عن من خرج من بيته إلى الصلاة فقال: اللهم ٢٤٩ عن من خرج من بيته إلى الصلاة فقال: اللهم ٢٤٩ عن من خرج من بيته إلى الصلاة فقال: اللهم ٢٤٩ عن حج من بيته إلى الصلاة فقال: اللهم ٢٤٩ عن من خرج من بيته إلى الصلاة فقال: اللهم ٢٤٩ عن حج من بيته إلى الصلاة فقال: اللهم ٢٤٩ عن حج من بيته إلى الصلاة فقال: اللهم ٢٤٩ عن من خرج من بيته إلى الصلاة فقال: اللهم من دخل المقبرة فقرأ سورة يس ٢٤٩ من دخل المقبرة فقرأ الفاقة ٢٩٩ من من دخل المقبرة فقرأ الفاقة ٢٤٩ من من دخل المقبرة فقرأ الفاقة ٢٤٩ من دخل المقبرة فقرأ الفاقة من دخل المقبرة فقرأ الفاقة ٢٤٩ من دخل المقبرة فواعت للمقبون ٢٤٩ من من درارني بعد مماتي فكأنما زارني في حياتي من من درارني بعد مماتي فكأنما زارني في حياتي من من درارني بعد مماتي فكأنما زارني في حياتي من من درارني بعد مماتي فكأنما زارني في حياتي من من من درارني بعد مماتي فكأنما زارني في حياتي من من من در على لأواء المدينة وشدتها كنت له ٢٣٧ من من من من على بعد المغرب ست ركمان من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 507 (75.            | من جاءني زائراً لا تُعلمه حاجة إلا زيارتي |
| من حج البيت و لم يزرني فقد حفاني<br>من حج وزار قبري بعد موتي كان كمن ٣٣٨ ٢٣٠<br>من حج وزار قبري بعد موتي كان كمن ٩٤<br>من خرج من بيته إلى الصلاة فقال: اللهم ٩٤<br>من دخل المقابر فقراً سورة يس ٢٢٦<br>من دخل المقابر فقراً سورة يس ٢٢٦<br>من دخل المقبرة فقراً الفائمة ٢٩٦<br>من دخل المقبرة فقراً الفائمة ٢٩٦<br>من درار قبري و جبت له شهداً ٢٩٦ ٣٣٠ ٣٣٠<br>من زارني بالمدينة محسباً كنت له شهداً<br>٣٣٠<br>من زارني بعد مماتي فكأنما زارني في حياتي ٣٣٠<br>من من وي الإسلام سنة ٣٣٠<br>من صبر على لأواء المدينة و شدتها كنت له<br>من صبر على لأواء المدينة و شدتها كنت له<br>من صبر على لأواء المدينة و شدتها كنت له                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۳۳.                 | من حج إلى مكة ثم قصدني في مسجدي كتبت      |
| من حج وزار قبري بعد موتي كان كمن ٢٣٨<br>من خرج من بيته إلى الصلاة فقال: اللهم ٤٤<br>من دخل السوق فقال: لا إله إلا الله وحده ٢٢١<br>من دخل المقابر فقراً سورة يس ٢٠٢<br>من دخل المقبرة فقراً الفاتحة ٢٩٤<br>من زار قبري وجبت له شفاعتي ٢٩٣، ٣٣٣، ٣٣٩، ٣٣٥، ٢٤٥<br>من زارني بالمدينة محتسباً كنت له شهيداً ٣٣٩<br>من زارني بعد مماتي فكأنما زارني في حياتي ٣٣٠<br>من من في الإسلام سنة ٣٣٠<br>من صبر على لأواء المدينة و شدتها كنت له<br>من صلى المغرب والعشاء فإنها صلاة<br>من صلى بعد المغرب ست ركعات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 30. (229 (22.       | من حج البيت فزار قبري بعد وفاتي فكأنما    |
| من خرج من ييته إلى الصلاة فقال: اللهم ٤٤ من دخل السوق فقال: لا إله إلا الله وحده ٢٢١ ٢٤ من دخل المقابر فقراً سورة يس ٢٠٢ ٢٠٠ ٢٠٠ ٢٠٠ ٢٠٠ ٢٠٠ من دخل المقابر فقراً الفاتحة من دخل المقبرة فقراً الفاتحة ٢٠٢ ٢٠٠ ٢٠٢ من دخل المقبرة فقراً الفاتحة ٢٠٢ ٢٠٠ ٢٠٢ ٢٠٠ ٢٢٥٠ ٢٢٥ ٢٠٠ ٢٢٥٠ ٢٠٠ ٢٢٥٠ ٢٠٠ ٢٢٥٠ ٢٠٠ ٢٢٥٠ ٢٠٠ ٢٢٥٠ ٢٠٠ ٢٢٥٠ ٢٠٠ ٢٢٥٠ ٢٠٠ ٢٢٥٠ ٢٠٠ ٢٢٥٠ ٢٠٠ ٢٢٥٠ ٢٠٠ ٢٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | TTA (TT.            | من حج البيت و لم يزرني فقد حفاني          |
| من دخل السوق فقال: لا إله إلا الله وحده ٢٢١<br>من دخل المقابر فقرأ سورة يس ٢٠٢<br>من دخل المقبرة فقرأ الفاتحة ٢٩٤<br>من زار قبري وجبت له شفاعتي ٢٣٣، ٣٣٦، ٣٣٥، ٣٣٥، ٣٤٩<br>من زارني بالمدينة محتسباً كنت له شهيداً ٣٣٠<br>من زارني بعد مماتي فكأنما زارني في حياتي ٣٣٠<br>من نرارني بعد مماتي فكأنما زارني في حياتي ٣٣٠<br>من سن في الإسلام سنة ٢٣٥<br>من صبر على لأواء المدينة وشدتها كنت له<br>من صلى المغرب والعشاء فإنها صلاة ٢٢٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۳۳۸                 | من حج وزار قبري بعد موتي کان کمن          |
| من دخل المقابر فقرأ سورة يس ٢٠٢<br>من دخل المقبرة فقرأ الفاتحة ٢٩٤<br>من زار قبري وجبت له شفاعتي ٢٣٣، ٣٣٣، ٣٣٥، ٣٤٩<br>من زارني بالمدينة محتسباً كنت له شهيداً ٣٣٠<br>من زارني بعد مماتي فكأنما زارني في حياتي ٣٣٠<br>من سن في الإسلام سنة ٣٣٠<br>من صبر على لأواء المدينة وشدتها كنت له<br>من صلى المغرب والعشاء فإنها صلاة<br>من صلى بعد المغرب ست ركعات<br>من صلى بعد المغرب ست ركعات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 4£                  | من خرج من بيته إلى الصلاة فقال: اللهم     |
| من دخل المقبرة فقرأ الفاتحة ٢٩٤<br>من زار قبري وجبت له شفاعتي ٢٣٣، ٣٣٦، ٣٣٥، ٣٤٥،<br>٣٤٥، ٣٣٥ ٢٣٩<br>من زارني بالمدينة محتسباً كنت له شهيداً<br>من زارني بعد مماتي فكأنما زارني في حياتي ٣٣٠<br>من سن في الإسلام سنة<br>من صبر على لأواء المدينة وشدتها كنت له<br>٢٢٣<br>من صلى المغرب والعشاء فإنها صلاة<br>من صلى بعد المغرب ست ركعات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | * ***               | من دخل السوق فقال: لا إله إلا الله وحده   |
| من زار قبري و جبت له شفاعتي<br>٣٠٠ (٣٤٩ ، ٣٣٠ ، ٣٤٩ ، ٣٠٠<br>من زارني بالمدينة محتسباً كنت له شهيداً<br>٢٠٣٠ من زارني بعد مماتي فكأنما زارني في حياتي<br>من سن في الإسلام سنة<br>من صبر على لأواء المدينة و شدتها كنت له<br>٢٢٣ من صلى المغرب والعشاء فإنها صلاة<br>من صلى بعد المغرب ست ركعات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٣.٢                 | من دخل المقابر فقرأ سورة يس               |
| ٣٥٠، ٣٤٩<br>من زارني بالمدينة محتسباً كنت له شهيداً<br>من زارني بعد مماتي فكأنما زارني في حياتي<br>من سن في الإسلام سنة<br>من صبر على لأواء المدينة وشدتها كنت له<br>من صلى المغرب والعشاء فإنها صلاة<br>من صلى بعد المغرب ست ركعات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 792                 | من دخل المقبرة فقرأ الفاتحة               |
| من زارني بالمدينة محتسباً كنت له شهيداً ٢٣٠<br>من زارني بعد مماتي فكاتما زارني في حياتي ٢٣٠<br>من سن في الإسلام سنة<br>من صبر على لأواء المدينة و شدتها كنت له ٢٣٧<br>من صلى المغرب والعشاء فإنها صلاة ٢١٦<br>من صلى بعد المغرب ست ركعات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | (TEO (TTA (TTT (TT9 | من زار قبري وجبت له شفاعتي                |
| من زارني بعد مماتي فكأنما زارني في حياتي<br>من سن في الإسلام سنة<br>من صبر على لأواء المدينة وشدتها كنت له<br>من صلى المغرب والعشاء فإنها صلاة<br>من صلى بعد المغرب ست ركعات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 70. 1729            |                                           |
| من سن في الإسلام سنة<br>من سن في الإسلام سنة<br>من صبر على لأواء المدينة وشدتها كنت له<br>من صلى المغرب والعشاء فإنها صلاة<br>من صلى بعد المغرب ست ركعات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ٣٣٠                 | من زارني بالمدينة محتسباً كنت له شهيداً   |
| من صبر على لأواء المدينة وشدتها كنت له<br>من صلى المغرب والعشاء فإنها صلاة<br>من صلى بعد المغرب ست ركعات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ۳۳.                 | من زارني بعد مماتي فكأنما زارني في حياتي  |
| من صلى المغرب والعشاء فإنها صلاة<br>من صلى بعد المغرب ست ركعات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 0.7 (211 (777 (129  | من سن في الإسلام سنة                      |
| من صلى بعد المغرب ست ركعات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ۳۳۷                 | من صبر على لأواء المدينة وشدتها كنت له    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 717                 | من صلى المغرب والعشاء فإنها صلاة          |
| من صلى على واحدة صلى الله عليه عشر صلوات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 117                 | من صلى بعد المغرب ست ركعات                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٤١٥                 | من صلى علي واحدة صلى الله عليه عشر صلوات  |

۲۸۷ This file was downlo



E.

| من صلى على واحدة صلى الله عليه عشراً          |
|-----------------------------------------------|
| من صلى في يوم وليلة اثنتي عشرة ركعة بني الله  |
| من عادي لي ولياً فقد آذنته بالحرب             |
| من علَّم عبداً آية من كتاب ا لله فهو مولاه    |
| من غشنا فليس منا                              |
| من قال لا إله إلا الله وحده لا شريك له        |
| من نام عن حزبه أو عن شيء منه                  |
| من نزل منزلاً ثم قال: أعوذ بكمات الله         |
| من وجد سعة و لم يفد إلي فقد جفاني             |
| ناولني يدك التي بايعت بها رسول ا لله ﷺ فأخذنا |
| نحن الذين بايعوا محمداً                       |
| نزل حالد بن الوليد الحيرة فقالوا له احذر السم |
| نزلت على رسول الله ﷺ وهو في بعض أبياته ﴿واصبر |
| انعمت البدعة هذه                              |
| نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها                |
| هذا جبريل أتاكم يعلمكم دينكم                  |
| هل أنت إلا أصبع دميت                          |
| هل تنصرون وترزقون إلا بضعفائكم                |
| هي المانعة هي المنحية                         |
| وأبرد من الثلج وأطيب رائحة من المسك           |
| وأنشد يوماً وقد قيل (هما واحد)                |
| وإذا تصدق بصدقة تطوعاً فيجعلها                |
| وإنه على ترعة من ترع الجنة                    |
| والذي نفس أبي القاسم بيده لينزلن عيسى         |
| والله إنى لأستغفر الله وأتوب إليه             |
|                                               |



| · · · · · |                                                                |
|-----------|----------------------------------------------------------------|
| ۱۰۰       | والله في عون العبد ما كان العبد                                |
| ۳۱۰       | وترق القلب وتدمع العين                                         |
| 299       | وثبت أن النبي ﷺ كان يلازم في أسفاره كلها                       |
| ٦١٨       | وثبت عن صفية بنت حيى أنها صلت قبل الجمعة أربعاً                |
| 190       | وجاء في فتح الباري قبلوا يد النبي ﷺ                            |
| ٣.٢       | وجب أجرك وردها عليك الميراث                                    |
| 192       | وعن أم أبان بنت الوارع بن زارع عن جدها                         |
| 198       | وعن اين.جدعان، قال ثابت لأنس: أمسست النبي ﷺ                    |
| 177       | وعن الزبير رضي ا لله عنه قال: لقيت يوم بدر عبيدة               |
| 192       | وعن الشعبي أن زيد بن ثابت رضي ا لله عنه صلى على                |
| ١٦٦       | وعن ثابت قال: كنت إذا أتيت أنساً                               |
| 198       | وعن ثابت قال: كنت إذا أتيت أنساً رضي الله عنه                  |
| 101       | وعن جعفر بن عبد ا لله بن الحكم أن خالد بن الوليد فقد قلنسوة    |
| 192       | وعن سيدنا جابر رضي الله عنه أن سيدنا عمر رضي الله عنه قبـل يـد |
|           | النيي                                                          |
| 192       | وعن سيدنا حبان بن واسع عن أشياح من قومه أن رسول ا لله ﷺ        |
|           | عدل الصفوف يوم بدر                                             |
| ۲         | وعن سيدنا سهل بن حنيف فقلت يا سيدي والرقي صالحة                |
| YIX       | وعن سيدنا عبد الرحمن مُرَّ على رسول ا لله ﷺ بجنازة فقام        |
| 190       | وعن صهيب قال: رأيت علياً يقبل يد العباس ورحليه                 |
| 70.       | وعن عامر بن سعد فإنه قد رخص لنا في اللهو عند العرس             |
| 190       | وعن عبد الرحمن بن رزين قال: مررنا بايعت بهاتين نبي ا لله ﷺ     |
| 1         | وعن قتادة رضي ا لله عنه أنه أصيبت عينه                         |
| ١٦٣       | وعن موسى بن عقبة قال: رأيت سالم بن عبد الله يتحرى أماكن من     |
|           | الطريق فيصلى فيها                                              |



| 170          | وعن يحيى بن الحارث الذماري قال: لقيت واثلة                           |
|--------------|----------------------------------------------------------------------|
| ١٦٣          | وعن يزيد بن الأسود في حديث حجة الوداع                                |
| 170          | وعن يونس بن ميسنرة قال: دخلنا على يزيد بن الأسود                     |
| 7.7          | وفي قصة سيدنا جعفر قام له النبي ﷺ                                    |
| 190          | وقال ابن كثير في كتابه فأشار أبو عبيدة ليقبل يد عمر                  |
| ۲۲۸          | وقبض ثنتين وحلق ورأيته يقول هكذا                                     |
| ٥.           | وقد قرأ رسول الله ﷺ قوله تعالى ﴿إِنَّ لَدَيْنَا أَنْكَالاً وجحيماً ﴾ |
| 07           | ولينوا في يد إخوانكم                                                 |
| 01. 297 2797 | وما يدريك أنها رقية ثم قال: قد أصبتم                                 |
| ۱٦٧          | وهذه البئر صارت معروفة اليوم ببئر الخاتم                             |
| 70.          | یا آبا موسی لقد أوتیت مزماراً من مزامیر آل داود                      |
| TIV          | يا أهل القبور السلام عليكم                                           |
| 720 (784 (7. | يا ابن آدم مرضت فلم تعدني، قال: يا رب كيف                            |
| 41           | يا ابن عمر دينك دينك إنما هو لحمك                                    |
| ۳٦٨          | يا بني إن قدرت أن تصبح وتمسي                                         |
| 390          | يا رسول الله أي جلسائنا خير قال: من ذكركم                            |
| ۳۷۹          | يا رسول الله دلني على أقرب الطرق إلى الله                            |
| ۱۸۱          | يا رسول الله وما المفرِّدون                                          |
| ۳۷۹          | يا رسول الله! ابسط يدك حتى أبايعك                                    |
| 70. (777     | يا عائشة ما كان معكم لهو؟                                            |
| ٨٥           | يا عباد الله احبسوا                                                  |
| ١٠٣          | يا فلان ابن فلان قال: إنا وجدنا ما وعدنا                             |
| 444.111      | يا محمداه استسق لأمتك فإنهم قد هلكوا                                 |
| ٤٩.          | يابلال حدثني بأرجى عمل عملته في                                      |
| 292          | يابني إذا أنامت فالحد لي لحداً                                       |



| 770      | يحمل هذا العلم من كل خلف عدو له ينفون           |
|----------|-------------------------------------------------|
| ۳۰۰،۲۹۳  | يس قلب القرآن لا يقرؤها رجل                     |
| 792      | يستحب أن يقرأ على القبر بعد الدفن               |
| ۳۳۰،۱۱٤  | اليسير من الرياء شرك                            |
| ٦٣٩      | يضحك الله من رجلين يقتل أحدهما الآخر            |
| 100      | يقرأ عليكِ عمر السلام ويستأذن أن يدفن مع صاحبيه |
| 222, 202 | يقول الرب تعالى يوم القيامة، سيعلم أهل الجمع    |
| ۲۷۱      | يقول الله عز وجل: حقت محبتي للمتحايين فيَّ      |
| ٣٦٢      | ينادي من كل باب من أبواب الجنة                  |
| ٦٤٦      | ينزل ربنا تبارك وتعالى                          |

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT





· · ·

· · · ·

.

---

.

. .

This file was downloaded from QuranicThought.com



كثاف الأشعار

| الصفحة      | الشهر                           |
|-------------|---------------------------------|
| 70. (777    | أتيناكم أتيناكم                 |
| 707         | أرأيت تلك التي الله قد نذرت     |
| ۲۷٥         | أضاعوني وأي فتى أضاعوا          |
| TVY         | أطوف بالبيت مع من يطوف          |
| 440         | ألم ترياني كلما جئت طارقاً      |
| 770         | أنا في الغربة أبكي              |
| ٤٤١         | أنا من أهوى                     |
| ١٣٦         | إذا كان هذا كافراً جاء ذمه      |
| TAV .       | إذا لم يكن للشيخ خمس فوائدٍ     |
| 777         | إذا ما قال لي ربي               |
| 031         | إذا وصف الطائيَّ بالبحل ما درَّ |
| ٣٩٦         | إصحب من الإخوان من قلبه         |
| YYA         | إلحنا ما أعد لك                 |
| ۲۳۷         | اضرب الدُّفَّ وجانب جاهلاً      |
| 177.700.10. | بانت سعاد فقلبي اليوم متبول     |
| · ·         | تنازع الناس في الصوفي واختلفوا  |
| 704         | خلوا بني الكفار عن سبيله        |
| ۲۱۳         | دع ما ادعته النصارى في نبيهم    |
| ٨٢٢         | رب ورقاء هتوف في الضحي          |
| YYA         | رحماك يا رب العباد رجائي        |
| ١٨٤         | سارت مشرقة وسرْت مغرباً         |

This file was downloaded from Quranic Thought com



THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

| Y7A         | صغير هواك عذبني               |
|-------------|-------------------------------|
| ٤٧٠         | طريقتنا تنجي الفؤاد من الغوى  |
| ٣.          | علم التصوف علم ليس يعرفه      |
| ۳.          | علم التصوف علم لا نفاد له     |
| ۲۰          | علمٌ به تصفية البواطن         |
| ۲۸۰         | علمتني الحياة أن أتلقى        |
| ۳٦٧         | على محمد صلاة الأبرار         |
| ٤٤١         | غبت بك عني                    |
| ١٨٤         | غنى بهم حادي الأحبة في الدجى  |
| <b>r</b> 01 | فإذا أتينا المسجد النبوي      |
| ٣٦٩         | فإملاء السمع من محاسن يمليها  |
| 779         | فالجمع بينما تعارضا هنا       |
| ٤٣٥         | فالكل دون الله إن حققته       |
| 197         | فتشبهوا إن لم تكونوا مثلهم    |
| ۲۱.         | فلما بصرنا به مقبلاً          |
| ٢٧٩         | فما المنازل لولا أن تحل بها   |
| 77          | قد رفضوا الآنام والعيوبا      |
| ١٤٧         | قليل لمدح المصطفى الخط بالذهب |
| ۳٩          | قوم همومهم بالله قد علقت      |
| ۲۱.         | قيامي والعزيز إليك حق         |
| ۳۹۷         | لا تسلكن طريقاً لست تعرفها    |
| 571         | لا تلم المرء على فعله         |
| ٤٠١         | لكن سرًّ الله في صدق الطلب    |
| ۲٥٣         | اللهم لولا أنت ما اهتدينا     |
| 19. (7)     | ما في التواجد إن حققت من حرج  |

This file was downloaded from QuranicThought.com الفهارس الفنية / الأشعار



THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

| ٤٣٣      | مالي وألفاظ زيد                |
|----------|--------------------------------|
| ۲۸۰      | ناشر الإيمان مبعوث السما       |
| 707      | نحن الذين بايعوا محمداً        |
| 770 .707 | نحن جوار من بني النجار         |
| 707      | نفس لا کنت ولا کان الهوی       |
| ۲۸۰      | هل أنت إلا إصبع دميت           |
| ٩٨       | وأبيض يستسقى الغمام بوجهه      |
| ٤٢٦      | وأثبتن للأوليا الكرامة         |
| ١٢٩      | وأفضل الخلق على الإطلاق        |
| ۲٥       | وأمرً بعرف واجتنب نميمة        |
| TAV      | وإنما القوم مسافرونا           |
| YTA      | وتلهيك عن دار الخلود مطاعم     |
| ٤٤٠      | ودع مقالة قوم قال عالمهم       |
| ٤٤٣      | وعلمك أن كل الأمر أمري         |
| 707      | وفؤادي كلما عاتبته             |
| ١٦٧      | وفي دار الحديث لطيف معنى       |
| 10.      | وفينا رسول الله يتلو كتابه     |
| ١٤٧      | وقد سن أهل العلم والفضل والتقى |
| ١٨٨      | وقل للذي ينهى عن الوجد أهله    |
| ٦٤٧      | وكل خير في اتباع من سلف        |
| ٤٠٣      | وكن كما كان خيار الخلق         |
| 271      | ولا ترَ العيب إلا فيك معتقداً  |
| ٦٠٢      | ولست أبالي من رماني بريية      |
| 779      | وما يخالف ثقة به الملا         |
| ٤٠٦      | وما ينفع الأصل من هاشم         |
| 142      | ومن أراد ههنا الإنشاد          |

This file was downloaded from Quranic Thought opm



| ۳٤٩،۳۳٥،٩٢ | يا خير من دفنت بالقاع أعظمه   |
|------------|-------------------------------|
| ٤٤٧        | يا من يراني مذنباً            |
| ٤٠٤        | يصحب شيخاً عارف المسالك       |
| ٤٤٣        | يظنوا بي حلولاً واتحاداً      |
| ٤٤١ .      | يعادي الذي عادى من الناس كلهم |
| ۳۸۹        | يقول قوم عن هداهم ضلوا        |





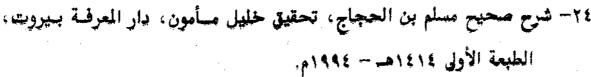
## كشاف المصادر والمراجع

١ - القرآن الكريم. ٢ - التفسير الكبير للرازي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة الثالثة. ٣ - الجامع لأحكام القرآن، للإمام القرطبي، طبعة دار إحياء التراث العربي بيروت، ١٣٨٥هـ. ٤ - روح المعانى في تفسير القرآن الكريم، تأليف محمود الآلوسي البغدادي. دار الفكر، بيروت (١٤٠٨هـ – ١٩٨٧م). حفسير القرآن العظيم للإمام ابن كثير القرشي الدمشقي، دار الفكر، بيروت، (١٤١٢هـ - ١٩٩٢م). ٦ - تفسير الخازن المسمى (لباب التأويل في معانى التنزيل)، دار الفكر، (١٣٩٩هـ .(19V9p -ا لله بن عمر الشـيرازي البيضـاوي، دار الكتـب العلميـة. بـيروت الطبعـة الأولى (١٤٠٨هـ - ١٩٨٨م). ۸ - تفسير النسفى، للإمام الجليل عبد الله بن أحمد بن محمود النسفى، دار الكتاب العربي، بيروت. ٩ - شرح الصاوي على تفسير الجلالين، دار الفكر، سيروت. (١٤٠٩هـ -۱۹۸۸م).



١٠ - صفوة التفاسير، للمؤلسف الشبيخ محمد على الصابوني، دار القلم العربي بحلب، دار النميز بدمشق - الطبعة الأولى (١٤١٤هـ - ١٩٩٤م). 11 - زاد السير في علم التفسير، تأليف الإمام أبى الفرج عبد الرحمين ابن الجوزي، الكتب الإسلامي، الطبعة الرابعة (١٤٠٧هـ -- ١٩٨٧م). ١٢ - الكشاف، للشبيخ محمود بن عمر الزمخشري، دار الفكر، الطبعة الأولى .(p14VV - - - 149V) ١٢ - التفسير والمفسرون، تأليف الدكتور محمد حسين الذهبي، دار إحياء التراث العربي، بيروت الثانية، (١٣٩٦هـ - ١٩٧٦م). ١٤ - المجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم، لفؤاد عبد الباقي، بيروت، دار المعرفة، الطبعة الثانية (١٤١١هـ - ١٩٩١م). ١٥- أسباب النزول، لأبى الحسن على بن أحمد الواحدي النيسابوري. ١٦ -- الفتوحات الإلهية، المعروف باسم ((حاشية الجمل)). ١٧ - المفردات في غريب القرآن، للراغب الأصفهاني، المطبعة الخيرية (١٣٠٦)ه. ١٨- الدر المنثور في التفسير بالمأثور، للحافظ السيوطي، المطبعة الميمنية. ١٩ - تفسير الطبري، دار الكتب العلمية، دار الفكر بيروت. ٢٠ – أحكام القرآن، لأبن العربي، دار المعرفة. ۲۱ - مسند أحمد، مطبعة صادر، بيروت ۱۳۸۹ه. ٢٢ - فتح الباري شرح صحير البخاري لأبن حجر العسقلاني، طبعة البابي الحلبي، القاهرة ١٣٨٥هـ. ٢٣ - صحيح البخاري لمحمد بن إسماعيل البخاري، تحقيق محب الخطيب ومحمد فؤاد عبد الباقي، الطبعة الأولى ١٤٦٤هـ - ١٩٩٤هـ.





- ٢ موطأ الإمام مالك، تحقيق محمد فـوّاد عبد الباقي، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان.
- ٢٦ صحيح ابن حبان بمترتيب ابن بلبمان للشيخ علاء الدين علي بن بلبمان الفارسي، تحقيق شعيب أرناؤوط، الطبعة الثانية، مؤسسة الرسمالة 1٤١٤هـ ١٩٩٣م.
- ٧٧ الأدب المفرد للبخاري، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي دار البشائر الإسلامية، مؤسسة الرسالة ١٤١٤هـ - ١٩٩٣م.
- ٢٨ سنن النسائي بشرح جلال الدين السيوطي والسندي، تحقيق مكتب الـتراث الإسلامي، دار المعرفة، بيروت - لبنان، الطبعة الثانية ١٤١٢هـ -١٩٩٢م
- ٢٩- سنن أبي داود، دراسة وفهرسة كمال يوسف الحوت دار الجنسان، بيروت، لبنان، الطبعة الثانية ١٤١٢هـ – ١٩٩٢م.
- ٣٠ سنن الترمذي، دار الحديث، القاهرة، للشيخ محمد بن عيسى بتحقيق وشرح أحمد شاكر القاضي.
  - ٣١ سنن ابن ماجه، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، دار الحديث، القاهرة.
- ٣٢ المسند الجامع، الطبعة الأولى ١٤١٣هـ ١٩٩٣م، دار الجيـل، بـيروت، الشركة المتحدة، الكويت.
- ٣٣- المستدرك للحاكم على الصحيحين، دراسة وتحقيق مصطفى عبد القادر عطا دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى ١٤١١هـ - ١٩٩٠م.

محشاف المصادر الإالى الجطيThis file was downloaded from QuranicThough

79.9



٣٤ - سنن أبي داود الطيالسي، دار المعرفة. ٣٥ - سنن البيهقي، طبعة الهند ١٣٥٢هـ. ٣٦ – تحفة الأشراف بمعرفة الأطراف للمزي، تحقيق عبد الرحمن شرف الدين، المكتب الإسلامي، الدار القيمة. ٣٧ - مرقاة المفاتيح، شرح مشكاة المصابيح للعلامة على الفارسي، طبعة ملتان بباكستان. ٣٨ - عمدة القاري شرح صحيح البخاري للعيني، إدارة الطباعة المنيرية ١٣٤٨هـ. ٣٩ - مرقاة المفاتيح، شرح مشكاة المصابيح لملا على القاري، تصوير إحياء الـتراث العربي مصورة عن نسخة المطبعة اليمنية. ٤٠ - تاريخ دمشق لابن عساكر، القسم المطبوع. ٤١ – تحفة الأحوذي بشرح سنن الترمذي للمباركفوري، مطبعة الاعتماد في القاهرة. ٤٢ – الأربعون النووية للإمام الحافظ شيخ الإسلام يحيى بن شرف الدين النووي حققه نادر خرسة الرنكوسى وأشرف علسى تحقيقه الشيخ أحمد نصيب المحاميد، الطبعة الأولى ١٤١٤هـ – ١٩٩٤م. . ٤٢ - دليل الفالحين لطرق الصالحين لابن علان الصديقي، مطبعة حجازي. ٤٤ - تاريخ بغداد للخطيب، دار الكتب العلمية. ٥٥ - سنن الدارمي، دار الريان ١٤٠٧هـ، دار الفكر. ٤٦ - موطأ الإمام مالك بن أنس الأصبحي رواية ابن قاسم، وتلخيص القابسي حققه محمد بن علوي بن عباس المالكي، دار الشروق، جدة، الطبعة الثانية ١٩٨٨م.



## ٤٧ – عمل اليوم والليلة الأحمد بن شعيب النسائي، مكتبة الكليات الأزهرية. ١٣٨٩هـ.

٤٨ – المعجم المفهرس لألفاظ الحديث النبوي للدكتور أ.ي. ونسنك. أستاذ العربية بجامعة ليدن ١٩٣٦، مكتبة إبريل. ٤٩ – صحيح البخاري للإمام محمد بن إسماعيل البخاري الجعفى. ضبطه ورقمه وخرج أحاديثه الدكتور مصطفى البغا. ه – الزهد لهناد بن السرى الكوفى، دار الخلفاء للكتاب الإسلامي ١٤٠٦هـ. ١ ه – تهذيب الآثار لمحمد بن جرير الطبري، مطبعة المدنى، القاهرة. ٢٥ – زاد المعاد لابن قيم جوزية، تحقيق الشيخ شعيب أرناؤوط والشيخ عبد القادر أرناؤوط مؤسسة الرسالة ١٣٩٩هـ. ٥٣ - مسند عبد بن حميد (المنتخب منه) مكتبة السنة بمصر. ٤٥ – الكامل في الضعفاء لعبد الله بن عدي، دار الفكر ١٤٠٤هـ. ٥٥ – السنة لعبد الله بن أحمد بن حنبل، طبعة دار الكتب العلمية ١٤٠٥هـ. ٢٥ – الشريعة لمحمد بن الحسين الآجري، القاهرة ١٣٦٩هـ. ٧٥ – الأوائل لابن أبى عاصم، طبعة المكتب الإسلامي. ٨٥ – مصنف ابن أبى شيبة الكوفي العبسى، دار الفكر، تعليق سعيد اللحام 1218هـ - 1992م. ٥٩ – الترغيب والترهيب للحافظ المنذري، تحقيق مصطفى عمارة، دار الجيل. بيروت ١٤٠٧ – ١٩٨٧م. ٦٠- نيل الأوطار من أحاديث سيد الأخيار شرح منتقى الأخبار للعلامة محمد بن على الشوكاني، مكتبة دار التراث، القاهرة.

| T. b. C. | 0 115555 0 |
|----------|------------|
| وقع      |            |
| HT       | 0 (1215 0  |

- ٦١ مجمع الزوائد للهيثمي، تحقيق عبد الله درويش دار الفكسر لبنسان ١٤١٢ هـ – ١٩٩١م.
- ٦٢ صحيح ابن خزيمة، تحقيق محمد مصطفى الأعظمي، المكتب الإسلامي الطبعة الثانية ١٤١٢هـ - ١٩٩٢م.
- ٦٣ سنن الدارقطني وبذيله التعليق المغني على الدارقطني لأبي الطيب محصد آبادي دار إحياء التراث العربي، بيروت - لبنان ١٤١٣هـ - ١٩٩٣م.
- ٦٤ الجامع الصغير للسيوطي، تحقيق محمد محي الدين بن عبد الحميد، دار خدمات القرآن.
- ٦٥ عون المعبود شرح سنن أبي داود للعلامة محمد شمس الحق العظيم آبادي مع شرح ابن قيم الجوزية.
- ٦٦ سبل السلام شرح بلوغ المرام من جمع أدلة الأحكام لابن حجر العسقلاني، دار الكتاب العربي، الطبعة السادسة ١٤٠٣هـ.
- ٦٧ رياض الصالحين للإمام النووي، حققه عبد العزيز رياح وأحمد يوسف الدقاق، دار الفيحاء دمشق، دار السلام الرياض، الطبعة الثالثة عشر، ١٤١٢هـ – ١٩٩١م.
- ٦٨ الطب النبوي للشيخ ابن قيم الجوزية، علق عليه وخرج أحاديثه الشيخ شعيب أرناؤوط والشيخ عبد القادر أرناؤوط، مؤسسة الرسالة، ومكتبة المنار الإسلامية ١٤٠٢هـ ١٩٨٢م، الطبعة الثانية.
- ٦٩ كشف الأستار عن زوائد البزار، تأليف المحدث الهيثمي. دار الكتب العلمية ، بيروت,



٧٠ - فقه السنة للسيد سابق، الطبعة الحادية عشرة، دار الفتح للإعلام العربي ٧١ – عارضة الأحوذي بشرح صحيح الترمذي لابن العربي المالكي، المطبعة المصرية بالأزهر ١٣٥٠هـ. ٧٢ – شرح الزرقــاني على موطـأ الإمـام مـالك، مطبعـة مصطفـى محمـد بالقـاهرة ٥٥٣١هـ. ٧٣ - بلوغ المرام، لابن حجر، دار الفكر. ٤ – تنوير الحوالك للسيوطي، دار الكتب العلمية، بيروت. ٥٧- الخصائص الكبرى للسيوطي، دار الكتب الحديثة القاهرة ١٣٨٧هـ. ٧٦ – دلائل النبوة لأبي نعيم الأصبهاني، دار أبن كثير، تحقيق محمد رواس قلعجي. ٧٧ - سنن سعيد بن منصور، دار الكتب العلمية، بيروت، تحقيق الشيخ حبيب الله الأعظمي. ٧٨ - السنة لمحمد بن نصر، دار الثقافة الإسلامية، الرياض. ٧٩ – سيرة ابن إسحاق، طبعة دار الفكر ١٣٩٨هـ، تحقيق الدكتور سهيل زكار. ٨٠ – معرفة السنن والآثار لأحمد بن حسين البيهقي، مصر، تحقيق أحمد صقر. ٨١ – مشكل الآثار للطحاوي، دار صادر، الطبعة الأولى ١٣٣٣هـ. ٨٢ – الكامل لابن عدي دار الفكر، الطبعة الثالثة ١٤٠٩هـ ٨٣ - لسان الميزان لابن حجر، دار الفكر، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ. ٨٤ - مستد أبي يعلى الموصلي، دار المأمون للتراث، الطبعة الأولى. ٨٥ – مصنف عبد الرزاق الصنعائي، المكتب الإسلامي بيروت.



| ٨٦ – المعجم الصغير للطبراني، دار إحياء التراث العربي بيروت تحقيق سمارة.                 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| ٨٧ – المعجم الأوسط للطبراني، مكتبة المعارف، تحقيق الطحان.                               |
| ٨٨ – المعجم الكبير للطبراني، دار إحياء التراث العربي بيروت.                             |
| ۸۹ – ميزان الاعتدال للذهبي، دار المعرفة، بيروت.                                         |
| ٩٠ – شرح السنة للإمام البغوي، تحقيق زهير الشاويش، وشعيب أرناؤوط المكتـب                 |
| الإسلامي.                                                                               |
| ٩١ – فيض القدير شرح الجامع الصغ ير للمناوي، دار الحديث، القاهرة ١٠٩٣                    |
|                                                                                         |
| ٩٢ - المقاصد الحسنة للسخاوي، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، الطبعة الأولى              |
| ۲۰۶۰ هـ – ۱۹۸۷م.                                                                        |
| ٩٣ - كشف الخف اللعجلوني، دار الكتسب العلمية، بسيروت-لبنسان.                             |
| ٨٠٤١هـ/١٩٨٨م.                                                                           |
| ٩٤ - مسند الإمام الشافعي للإمام محمد بن إدريس الشافعي، دار الكتب العلمية،               |
| بيروت لبنان                                                                             |
| <ul> <li>٥٩ - سير أعلام النبلاء، تصنيف الإمام شمس الدين محمد بن أحمد الذهبي،</li> </ul> |
| مؤسسة الرسالة الطبعة العاشرة ١٤١٤ هـ – ١٩٩٤م.                                           |
| ٩٦ – الرد المحكم المتين للغماري.                                                        |
| ٩٧ - تاج الأصول للشيخ منصور علي ناصيف.                                                  |
| ٩٨ – عمل اليوم والليلة لأبي بكر ابن السني، مكتبة الكليات الأزهرية ١٣٨٩هـ.               |
| ٩٩ – كنز العمال لعلاء الدين الهندي، دار البلاغة بحلب ١٣٩٠هـ.                            |
|                                                                                         |

كشاف الصادر والراجع

V + £



١٠- بهجة النفوس شرح مختصر البخاري لابن أبي جمرة مطبعة الصدق الخيرية بمصر ١٣٤٨هـ.
 بمصر ١٣٤٨هـ.
 ١٠١- تهذيب التهذيب لابن حجر العسقلاني، مطبعة دائرة المعارف النظامية بالهند ١٣٢٧هـ.
 ١٠٢- شرح معاني الآثار للطحاوي، دار الكتب العلمية، بيروت ١٣٩٩هـ.
 ١٠٢- المنتقى لابن تيمية.
 ١٠٢- المعرفة والتاريخ للفسوي، الطبعة الثانية ١٤٠١هـ.

- ١٠٥ إتحاف البررة بمعرفة الأحاديث الموضوعة المشتهرة، بقلم أديب الكمداني
   الطبعة الأولى ١٤١٥هـ / ١٩٩٤م.
- ١٠٦- تحفة الذاكرين بعدة الحصن الحصين من كلام سيد المرسلين للشوكاني، دار.
  الكتب العلمية، بيروت لبنان.
- ١٠٧– مجموع فتاوى الشيخ ابن تيمية، الطبعة الأولى ١٣٩٨ هـ. ١٠٨– اقتضاء الصراط المستقيم تأليف الشيخ ابن يتيمة، دار المعرفة بيروت. ١٠٩– الإنصاف في معرفة الراج من الخلاف للمرداوي، دار إحياء الـتراث العربي بيروت.
- ١١٠- نزهة الفكر في سبحة الذكـر، تـأليف الشـيخ محمـد عبـد الحـي اللكنـوي، تحقيـق حسـين محمـد مخلـوف مطبعـة مصطفى البـابي الحلــبي وأولاده بمصر، الطبعة الثانية ١٣٨٧هـ / ١٩٦٨م.

١١١- الإرشاد في معرفة علماء الحديث للإمام الحافظ – الخليل بـن عبـد الله القزويني دار الفكر بيروت ١٤١٤هـ /١٩٩٣م.

V.0



١١٢- الأجوبة الفاضلة لعبد الحي اللكنوي، مكتب المطبوعات الإسلامية حلب الطبعة الأولى ١٣٨٤ هـ.
١١٣- اختصار علوم الحديث لابن كثير . دار الفكر بيروت
١١٣- أربعون حديثاً بالإسناد للشيخ أحمد الرفاعي، مكتبة الحلواني.
١١٢- أربعون حديثاً بالإسناد للشيخ أحمد الرفاعي، مكتبة الحلواني.
١١٢- أسد الغابة لابن الأثير دار الفكر ١٤٠٩هـ.
١١٦- طريق الهجرتين لابن قيم الجوزية، إدارة الطباعة المنيرية ١٣٥٧هـ.
١١٢- أدب الإملاء والاستملاء للسمعاني، ليدن ١٩٩٢م.
١١٢- الريب الراوي للسيوطي، المكتبة العلمية بالدينة الطبعة الأولى ١٣٧٩هـ.
١٢٩- الترغيب والترهيب للأصبهاني، دار الكتب العلمية، دار الحديث مصر.
١٢٩- الترغيب والترهيب للأصبهاني، دار الرشيد ودار القلم، الطبعـة الرابعـة الرابعـة الرابعـة الرابعـة

١٢١- جامع بيان العلم لابن عبد البر، المطبعة المنيرية، الأولى ١٣٥١هـ. ١٢٢- الجرج والتعديل لابن أبي حاتم، الهند، الطبعة الأولى ١٣٧١هـ. ١٢٣- الشكر لابن أبي الدنيا، دار ابن كثير، الطبعة الثانية ١٤٠٧هـ. ١٢٤- طبقات الشافعية الكبرى للسبكي، البابي الحلبي الطبعة المحققة. ١٢٤- المغير للحافظ أحمد الغماري دار الرائد، بيروت ١٤٠٢ هـ. ١٢٦- النكت البديعات للسيوطي دار الجنان بيروت ١٤١٢هـ. ١٢٢- النكات البديعات للسيوطي دار الجنان بيروت ١٤٢٠ هـ. ١٣٢٢- النهاية في غريب الحديث لابن الأثير، المطبعة الخيرية بالقاهرة ١٣١٨هـ. ١٣٢٢- إرشاد الساري لشرح صحيح البخاري للقسطلاني، مطبعة بولاق بمصر ١٣٢٣ هـ.

١٢٩- الاستذكار لابن عبد البر، طبعة القاهرة ١٣٩١ هـ.



١٣٠- التاريخ الكبير للبخاري، دار المعرفة ١٤٠٦ هم. ١٣١- التاريخ الصغير للبخاري الهند ١٣٨٠هـ. ١٣٢- مسند أبي عوانة، دائرة المعارف العثمانية، الهند، الطبعة الرابعة، سيروت ه١٩٨م، دار الآفاق الجديدة. ١٣٣- الموطأ للإمام مالك مع إسعاف المبطأ برجال الموطأ، تقديم وتنسيق د.فاروق ١٣٤- شعب الإيمان لأحمد بن حسين البيهقي، طبعة دار الكتب العلمية ١٤٦٠ ٥٣٥- مشكاة المصابيح للتبريزي، طبعة المكتب الإسلامي. ١٣٦- موارد الظمآن إلى زوائد ابن حبان للحافظ علي بن أبي بكر الهيثمي المطبعة السلفية، مصر. ١٣٧ شرح مشكاة المصابيح لملا على القاري. ١٣٨- دلائل النبوة لأحمد بن الحسين البيهقي، طبعة دار الكتب العلمية، بيروت ه ۱۶۰۵ هـ ١٣٩- جامع العلوم والحكم لابن رجب الحنبلي، طبعة السابي الحلبي ١٣٤٦هـ. القاهرة. ١٤٠- مسند الشهاب للقضاعي، الرسالة، الطبعة الثانية ١٤٠٧ هـ. ١٤١- مسند الفردوس. للديلمي طبعة دار الكتب العلمية بيروت. ١٤٢- مدارج السالكين، لابن قيم الجوزية، تحقيق عماد عامر، دار الحديث القاهرة، الطبعة الأولى ١٤١٦ هـ/١٩٩٦م.



- ١٤٣- إحياء علوم الدين للإمسام الغسزالي، دار الفكسر، الطبعسة الثالثسة 12٣-
- ١٤٤ قوت القلوب في معاملة المحبوب، للشيخ أبي طالب المكسي، تحقيق سعيد نسيب مكارم، دار صادر بيروت ١٩٩٥م، الطبعة الأولى.
  - ١٤٥ اللمع للطوسي، دار الكتب الحديثة بمصر ١٣٨٠ هـ/ ١٩٦٠م.
     ١٤٦ إيقاظ الهمم في شرح الحكم، لابن عجيبة، دار الفكر.
- ١٤٧- الإبريز من كلام سيدي الغوث عبد العزيز الدباغ، تأليف الشيخ أحمد بن المبارك، المطبعة العلمية بدمشق ١٩٥٥هـ / ١٧٤٢م.
- ١٤٨- عوارف المعارف، تأليف الشيخ عبد الله السهروردي، الناشر دار الكتاب العربي، الطبعة الثانية، ١٤٠٣ هـ/ ١٩٨٣م.
- ١٤٩- الرسالة القشيرية، للشيخ عبد الكريم بن هوازن، مطبعة مصطفى البابي الحابي الحلبي ١٣٣٠هـ.
- ١٥٠ طبقات الصوفية، للإمام أبي عبد الرحمن السلمي، تحقيق نور الدين شريبة من علماء الأزهر، دار الكتاب النفيس، الطبعة الثانية ١٤٠٦هـ/١٩٨٦م.
- ١٥١- قواعد التصوف على وجه يجمع بين الشريعة والحقيقة، تأليف العلامة
- المحدث أحمد بن محمد بن عيسى البرنسي المغربي رحمه الله، ضبط وتعليق فضيلة العلامة إبراهيم اليعقوبي، مطبعة الملاح.
- ٢ ٥٦- لطائف المعارف، للشيخ ابن رجب الحنبلي، حققه ياسين محمد السواس،
  - دار ابن كثير، الطبعة الثالثة ١٤١١هـ/ ١٩٩٥م. ١٥٣ – المنقذ من الضلال للغزالي، مطبعة صبيح وأولاده بمصر ١٣٧١هـ. ١٥٤– الحلية لأبي نعيم الأصفهاني – دار الفكر، بيروت – لبنان.



100 - الفتوحات المكية - للشيخ محي الديسن بن عربي، مطبعة الميمنية بمصر ١٣٣٩ هـ.

١٥٦- البرهان المؤيد لسيدي الشيخ أحمد الرفاعي، قدم له وخبرج أحاديثه وعلق عليه، عبد الله محمد علي مسعود دار الأنصاري، حلب، الطبعة الأولى ١٤١٤ هـ/ ١٩٩٤م.

١٠٧- حكم السيد أحمد الرفاعي، للإمام الرفاعي، حققه وعلق عليه عبـد الغـني نكه مي، دار الكتاب النفيس، الطبعة الأولى ١٤٠٨/١/١ هـ.

١٩٨- مسلك ناجية الفطيين في مراحل السالكين، للشيخ محمد مهدي بها، الدين جمع الشيخ عبد الحكيم عبد الباسط.

١٥٩- طي السجل، تأليف السيد محمد مهدي الصيادي الرف اعي الرواس، عني

بنسخه وتحقيقه الشيخ عبد الحكيم عبد الباسط، الطبعة الأولى ١٣٩١ هـ. •١٦٠- بوارق الحقائق للعارف با لله الشيخ محمد مهدي بهاء الدين المشهور بـ (الرواس) قىدم لـه عبد الجليـل العطـا، دار البشـائر ١٤١٣هـ – ١٩٩٢م

الطبعة الثانية.

١٦١– رفرف العناية للعارف با لله الشيخ محمد مهدي الصيادي الرفاعي الحسيني الشهير بـ (الرواس) الطبعة الثانية ١٣٨٨هـ.

١٦٢- السير والمساعي في أوراد وأحزاب الرفاعي قدس الله سـره، جمعـه ورتبـه.

السيد إبراهيم الراوي، الطبعة الأولى ١٤١٣هـ – ١٩٩٢م.

١٦٣- الفتح الرباني للشيخ عبد القادر الجيلاني، دار المعرفة - بيروت - لبنان ١٤٠١ هـ - ١٩٨١م.

١٦٤ شطحات الصوفية لعبد الرحمن بدوي



130- سر الأسرار تأليف الشيخ عبد القادر الجيلاني دار ابن القيم دار السنابل الطبعة الثانية ١٤١٣ هـ/ ١٩٩٣م. ١٦٦- آداب السلوك تــأليف الشـيخ عبـد القـادر الجيلانـي دار السـنابل. تحقيـق محمد غسان نصوح عز قول ١٤١٣هـ / ١٩٩٥م - الطبعة الأولى. ١٦٧- جلاء الخاطر. تأليف الشيخ عبد القادر الجيلاني، تحقيق خالد الزرعي وعبد الناصر سري، مكتبة الجيلاني الطبعة الأولى ١٩٩٩م. ١٦٨ لواقح الأنوار القدسية في بيان العهود المحمدية للشعرائي. ١٦٩- لطائف المنن والأخسلاق للإمام الشعراني، منشورات دار الحكمة دمشق بيروت ١٤٠٥هـ - ١٩٨٥م. ١٧٠- الأنوار القدسية في معرفة قواعد الصوفية للشعراني حققه طه عبد الباقي والسيد محمد عيد الشافعي، مكتبة المعارف. ١٧١- تنبيه المغترين للشيخ عبد الوهاب الشعراني، ضبطه وعلق عليه عبد الجليل العطا، دار البشائر، الطبعة الأولى. ١٧٢- الوصايا للشيخ ابن عربي، محي الدين أبي عبد الله الحاتمي الأندلسي. مطبعة كرم. ١٧٣- الوصايا- للحارث المحاسبي مطبعة محمد على صبيح بالقاهرة – ١٣٨٤ ١٧٤- شفاء السقام في زيارة خير الأنام، تسأليف الشبيخ تقلى الدين السبكي. دار الآفاق الجديدة بيروت.

٥٧٩ تنوير القلوب في معاملة علام الغيوب للشيخ محمد أمين الكردي الزملكاني
 مطبعة السعادة بمصر ١٣٥٨ هـ.



١٧٦- معراج التشوف إلى حقائق التصوف للعارف با لله الجليل سيدي أحمد بن عجيبة الحسني . الطبعة الأولى ، مطبعة الاعتدال بدمشق ١٣٥ه / ١٩٣٧م . ١٧٧- الاستعائة بالفاتحة على نجاح الأمور . تأليف يوسف بن حسن بن عببد الهادي الحنبلي الشهير بابن المبرد ، حققه وعلق عليه الشيخ عبد الهادي الخرسة والشيخ محمد خالد الخرسة .

١٧٨- الحقبائق الإسلامية تبأليف الشيخ الحباج مبالك بن الشيخ داود. مكتببة الحقيقة ١٤١٤ هـ/ ١٩٩٤م.

١٧٩- إيضاح الدلالات في سماع الآلات تأليف الشيخ عبد الغني النابلسي. دار الفكر المعصاصر بسيروت – لبنسان. دار الفكر بدمشسق – سروية ١٤٠١هـ/١٩٨٩م.

١٨٠- شرح الحكم العطائية للمؤلف عبد المحيد الشرنوبي . دار ابن كثير دمشق بيروت . علق عليه الشيخ عبد الفتاح البزم الطبعة الثانية ١٤٠٠ هـ/١٩٨٩م

١٨١- قواعد التصوف لأحمد زروق الفاسي. مطبعة مصر ١٣١٨ هـ. ١٨٢- مفاهيم يجب أن تصحح تأليف السيد محمد بن علوي المالكي الحسين الطبعة الرابعة. ١٤١٠ هـ ١٩٩٠م دولية الإمارات العربيية المتحدة وزارة العدل والشؤون الإسلامية والأوقاف.

١٨٣- المقالات السنية . تأليف الشيخ عبد الله الهرري الحبشي دار المشاريع بيروت - لبنان ١٤١٣هـ/١٩٩٤م.

١٨٢- التعرف لمذهب أهل التصوف تأليف الشيخ أبي بكر محمد بن اسحق الكلاباذي دار الكتب العلمية بيروت - لبنان ١٤١٦ هـ/١٩٩٦م.



1٨٥- السفر الأسنى في الرابطة الحسني ومعه الرسالة الخالدية في الرابطة النقشبندية حققها وعلق عليها عبد الجليل العطا (البكري) دار النعمان للعلوم الطبعة الأولى دمشق رمضان ١٤١٨ه كانون الثاني ١٩٩٨م. ١٨٦- الصوفية والتصوف للشيخ عدنان حقي، الطبعة الثانية قدم له الشيخ كريم راجح. ١٨٧- تاريخ التصوف الإسلامي منذ البداية حتى نهاية القرن الثاني، تأليف عبد الرحمن بدوي وكالة المطبوعات الكويت (الطبعة الثانية). ١٨٨- طريقة الصوفي، تأليف ادريس شاه مؤسس الوفاء، بيروت لبنان ١٤٠٩ هـ/ ١٩٨٩م. ترجمة سماء زكى المحاسين. ١٨٩- إتحاف السادة المتقين شرح إحياء علوم الدين، تأليف الشيخ مرتضى الزبيدي، دار الفكر بيروت. ١٩٠- إتقان الصنعة في تحقيق معنى البدعة للمحدث عبد الله الغماري. ١٩١– المدد للشيخ عدنان ياسين، تدقيق الشيخ حسين عسيران ومنير العجوز، تحقيق القاضي أحمد الزين. ١٩٢- السنة والبدعة تأليف الشيخ عبد الله محفوظ الحداد بـاعلوي الحضرمي، دار العلم دمشق - الدار الشامية، بيروت، الطبعة الأولى ١٤١٣ هـ/١٩٩٢م مؤسسة الشام. ١٩٣- مقدمة الشيخ عبد الحليم محمود، على كتاب (غيث المواهب العلمية في شرح الحكم العطائية).

١٩٤- حقائق عن التصوف للشيخ عبد القادر عيسى، الطبعة الخامسة ١٤١٤هـ/١٩٩٣م.



١٩٥- الميزان العادل للشيخ عبد القادر عيسى دياب. ١٩٦- ردود على سشبهات السلفية تأليف الشيخ محمد نوري الشيخ رشيد النقشبندي الديرثوي، الطبعة الأولى، مطبعة الصباح ١٤٠٨هـ/١٩٨٧م. ١٩٧- أصول الوصول أدلة أهم معالم الصوفية الحقة من صريح الكتاب والسنة بقلم

فضيلة الأستاذ محمد زكمي إبراهيم، الطبعة الثالثة، سلسلة منشورات ورسائل العشيرة المحمدية، ١٤٠٤هـ/١٩٨٤م.

١٩٨- أبجدية التصوف الإسلامي بعض ما له وما عليه الطبعة الرابعة سلسلة منشورات ورسائل العشيرة المحمدية تتأليف الشيخ محمد زكي إبراهيم (١٤٠٩هـ/١٩٨٩م).

- ١٩٩- البطولة والفداء عند الصوفية دراسة تاريخية تأليف أسعد الخطيب مطبعة الشعد الشام، ١٤١٧هـ- ١٩٩٦م.
- -٢٠٠ مجلة لواء الإسلام العدد الثاني شعبان ١٣٧٩هـ ١٩٦٠م ندوة لواء الإسلام - التصوف في الإسلام.
- حول الاحتفال بالمولد النبوي الشريف، بقلم محمد بن علوي المالكي الحسني الطبعة الأولى- ١٤٠٢هـ.
- ٢٠٢- الأدلة الشرعية في جواز الاحتفال بميلاد خير البرية تأليف الدكتور عز الدين حسين الشيخ.
- ٢٠٣- الذكر والذاكرون، للدكتبور صديق السيد رمضان، راجعه العلامة الشيخ إبراهيم اليعقوبي.
- ٢٠٤- حكم القيام والتقبيل في الإسلام، تأليف محمود أحمد الرفاعي. تقديم الدكتور محمد سعيد رمضان البوطي.



| <ul> <li>٥٠ إتحاف الأذكياء بجواز التوسل بالأنبياء والأولياء لأبي الفضل عبيد الله بن</li> </ul> |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| محمد بن الصديق الحسني، عالم الكتاب، بيروت.                                                     |
| ٢٠٦- شواهد الحق في الاستغاثة بسيد الخلق للشيخ يوسف النبهاني رحمه الله.                         |
| دار الفكر، ١٤١٠هـ/١٩٩٠م.                                                                       |
| ٢٠٧- حكايا الصوفية للطبيب محمد أبو اليسر عابدين رحمه الله، دار البشائر،                        |
| -p1992/1218                                                                                    |
| ٢٠٩- حقيقة الصوفية تأليف أبي سعيد التونسي. مكتبة الفارابي.                                     |
| ٢١٠ – التربية الروحية بهن الصوفية والسلفيين، الدكتور محمد شيخاني. دار                          |
| قتيبة، الطبعة الثانية، ١٤١٦هـ/١٩٩٩م.                                                           |
| ٢١١ - بين التصوف والحياة تأليف الشيخ عبد الباري الندوي. مكتبسة دار الفتح.                      |
| الطبعة الأولى، ١٩٦٣م.                                                                          |
| ٢١٢- التصوف منشؤه ومصطلحاته، تأليف الدكتور أسعد السحمراني دار النفائس                          |
| الطبعة الأولى. ١٤٠٧هـ/١٩٨٧م.                                                                   |
| ٢١٣- السالكون إلى الله عز وجل (أخبارهم - أحوالهم - أقوالهم ) تأليف الشيخ                       |
| عبد الغني نكبه مني، دار الكتباب النفيسس، الطبعية الأولى -                                      |
| -p1992/-=1212                                                                                  |
| ٢١٤- الإسعاد في جواز التوسل والاستمداد بقلم الشيخ عبد الهادي محمد الخرسة                       |
| دار فجر العروبة، ١٩٩٧م.                                                                        |
| ٢١٥- هذا هو التصوف، تأليف الشيخ رشيد ناجي الحسن، الطبعة الأولى مطبعة                           |
|                                                                                                |

اليمامة ١٩٩٦م.



٢١٦- الرابطة الشريفة (أثرها في تزكية النفس وأقوال العلماء فيها) تنأليف الشيخ عبد الرابطة الشريفة (أثرها في تزكية النفس وأقوال العلماء فيها) تنأليف الشيخ عبد معصوم الخزنسوي. الطبعسة الأولى المبيد الرحيم الشبيخ محمد معصوم الخزنسوي. الطبعسة الأولى المبيد معصوم المبيد معوم المبيد معصوم م

٢١٧- المدخل إلى التصوف، للسيد محمود أبي الفيض، الدار القومية، القاهرة. ٢١٨- معجم المصطلحات الصوفية للدكتور عبد المنعم الحنفي دار المسيرة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٠هـ/١٩٨٢م.

٢١٩- السنة والبدعة، للشيخ محمد بن علوي المالكي.

٢٢٠- إسعاف المسلمين والمسلمات، بجواز القراءة ووصول ثوابها إلى الأسوات

تأليف الشيخ محمد المغربي العربي المكي، طبع بإشراف محمد سعيد البرهاني، الطبعة الثالثة.

٢٢١- الرياضة وآداب النفس للحكيم الترمذي، مطبعة مصطفى البابي بمصر. ١٣٦٦هـ

٢٢٢- شخصيات صوفية لطه عبد الباقي سرور، مطبعة مصطفى البابي الحلبي. ١٣٦٨هـ.

٢٢٣- تنبيه الفكر إلى حقيقة الذكر، للشيخ محمد أديب كلكل، المكتبة العربية العربية الطبعة الفكر إلى حقيقة الذكر، للشيخ محمد أديب كلكل، المكتبة العربية

٢٢٤- شرح الصدور بشرح حال الموتى والقبور تأليف الإمسام الحافظ جلال الدين السيوطي، شـرح وتعليـق محمـد حسـن الحمصـي، دار الرشـيد. ١٤٠٦هـ/١٩٨٦م.

م ٢٢- الوابل الصيب من الكلم الطيب، لابن قيم الجوزية، مطبعة، محمد علي معيد علي صبيح وأولاده بالقاهرة - ١٣٧٣هـ.



٢٢٦- الإغاثة بأدلة الاستغاثة - بقلم الشيخ حسن بن على السقاف. مكتبة الإمام النووي عمان. ٢٢٧- خلاصة التصانيف في التصبوف، لحجية الإسلام الغيزالي، مطبعة السعادة . ٢٢٨- مدارج السلوك إلى ملوك الملوك، للعارف الكبير محمد نبائي. ٢٢٩- شرح عين العلم وزين الحلم، لما على القاري، إدارة الطباعية النيرية ١٣٥١هـ ٣٣٠- التصوف الإسلامي والإمام الشعراني، لطه عبد الباقي سرور مطبعة النهضية مصر – ۱۳۷۲هـ. ٢٣١- المجموعة النادرة لأبناء الآخرة للسيد محمد مهدي المرواس تحقيق الشيخ عبد الحكيم عبد الباسط - دار البشائر. ٢٣٢- معيد النعم ومبيد النقم، لعبد الوهاب السبكي، مطبعسة دار الكتساب العربسي مصر - ١٣٦٧هـ. ٢٣٣- فتوح الغيب للشيخ عبد القادر الجيلاني، مطبعة شركة التمدن الصناعية، بمصر ١٣٣٠هـ. ٢٣٤- شرح شطرنج العارفين، للشيخ محمد الهاشمى، مطبعة الترقي بدمشق ٥٣٢- اليواقيت والجواهر، للشعراني، مطبعة الأزهرية المصرية - ١٣٠٥هـ. ٢٣٦- بستان العارفين للنووي، مطبعة إدارة الطباعة المنيرية، ١٣٤٨هـ. ٢٣٧- الانتصار لطريق الصوفية، لأحمد صديق الغماري، مطبعة دار التأليف

يمصر.



٢٣٨- الفتوحات الإلهية على شرح المباحث الأصلية، للعلامة ابن عجيبة. ٢٣٩- الحكم العطائية للإمام ابن عطاء الله السكندري، ١٤٠٦هـ/١٣٨٦م. الطبعة

> الثانية، ضبط وتقديم الشيخ إبراهيم اليعقوبي. ٢٤٠- الروح لابن القيم. تحقيق يوسف علي بديوي، دار ابن كثير. ٢٤١- الصوفية والفقراء – للشيخ ابن تيمية.

٢٤٢- الجواب الكافي لابن قيم الجوزية، مكتبة دار البيان دمشق – بيروت الطبعة الثامنة – ١٤١٣هـ/١٩٩٢م.

. ٢٤٣- مختصر منهاج القاصدين للشيخ أحمد بن قدامة المقدسي، دار الهجرة، دمشق – بيروت، ١٤٠٩هـ/١٩٨٩م.

٢٤٤- خلق المسلم، للشيخ الغزالي، دار القلم دمشق – ١٤١٦هـ/١٩٩٢م. ٢٤٥- كرامات الأولياء، تأليف الشيخ، أبو محمد الحسن بن محمد الخلال حققمه

وعلق عليه عبد الجليل العطا، الطبعة الثانية/ ١٤١٢هـ/١٩٩٢م.

٢٤٦- النظام الخاص لأهل الاختصاص، الإمام الرفاعي حققه وعلق عليه عبد الغني دار الكتاب النفيس، الطبعة الثانية ١٤١٤هـ.

٢٤٧-- حقيقة الفرقة الناجية للشيخ سقاف بن علي الكاف، دار القلم دمشق الـدار الشامية بيروت -- ١٤١٢هـ/١٩٩٢م.

٢٤٨- إحياء علوم الدين، للغزالي ، دار الجيل بيروت وبها مشه تخريج الإمام العراقي، الطبعة الأولى – ١٤١٢هـ/١٩٩٢م.

٢٤٩- تاج العروس الحاوي لتهذيب النفوس، تأليف الشيخ الإمام تـاج الديـن بـن عطاء الله السكندري، المكتبة الأدبية.

• ٢٥- الغنية لطالبي طريق الحق، للشيخ عبد القادر الجيلاني دار الكوثر ١٩٩٦م.



<u>١ - ٢ - الأم، للشافعي دار المعرفة، بيروت.</u> ٢٥٢- كشف القناع على متن الإقناع تأليف الشيخ البهوتي الحنبلي مكتبة النصر الحديثة، بيروت. ٢٥٣- مغني المحتاج للشربيني، على متن منهاج الطالبين للإمام النووي، دار الفكر. ٢٥٤- المغني ومعه الشرح الكبير، لعبد الله بن أحمد بن قدامة المقدسي، دار الكتاب العربي، بيروت، ١٤٠٣هـ/١١٩٨٣م. ٢٥٥- روضة الطالبين، للإمام النووي، المكتب الإسلامي، الطبعة الثالثة ١٤١٢هـ/١٩٩١م. ٢٥٦- نهاية المحتاج في شرح المنهاج، تأليف شمس الدين محمد بن أبسي العباس الرملي، دار الفكر، ١٤٠٤هـ/١٩٨٩م. ٢٥٧- فتاوى الإمام النووي، ترتيب الشيخ علاء الدين بن العطار، دار الترمذي، الطبع الأولى ١٤١٢هـ/١٩٩١م. ٢٥٨– المجموع (شرح المهذب) للإمام النووي، دار الفكر، ويليه فتح العزيز الوجيز ويليه التلخيص الحبير لابن حجر العسقلاني. ٢٥٩- الفتاوى الكبرى، لابن حجر الهيتمى، دار الفكر، وبهامشه فتاوى الرملي. ١٤٠٤هـ/١٩٨٣م. ٢٦٠ - الزواجر على اقتراف الكبائر، تأليف الشيخ ابن حجر الهيثمي. مطبعة البابی ۱۳۹۸هـ/۱۹۸۷م.

٢٦١- الحاوي للفتاوى للشيخ جلال الدين السيوطي، المكتبة العصرية، تحقيق محمد عبد الحميد، ١٤١١هـ ١٩٩٠م.



٢٦٢ - تأييد الحقيقة العلية، للإمام جلال الدين السيوطي. ٢٦٣ - نصب الراية، للزيلعي، دار إحياء التراث العربي، الطبعة الثالثة ١٤٠٧هـ -١٩٨٧م.

٢٦- التمهيد لابن عبد البر، للقرطبي يوسف بن عبد الله، تحقيق سعيد أحمد أعراب ١٣٩٦هـ/١٩٧٦م.

٢٦٥- المغني لابن قدامة المقدسي تحقيق د: عبد الله المتركي ود: عبد الفتاح محمد الحلو، مطبعة هجر، الطبعة الثانية ١٤١٣هـ/١٩٩٢م.

٢٦٦- حاشية ابن عابدين، الطبعة الثانية ١٤٠٧هــ/١٩٨٧م. دار إحياء التراث العربي ، بيروت.

٢٦٧- الهدية العلائية، لعلاء الدين عابدين، مطبعة دار الفكر بدمشق، ١٣٨٠هـ ٢٦٨- حكم الغناء في الإسلام، تأليف عبد الكريم عكاش، دار المحبة، ١٩٩٢م. ٢٦٩- حكم الغناء والسماع المسمى الرد على من يحب السماع، للقاضي أبي الطيب مالم من عبد دالة من عنه من النارية محدد الالله قد خير أحادثه معد

طاهر بن عبيد الله بين عمر الطبري، دار النابغة، خرج أحاديثه عبيد الرحيم أحمد قمحية.

٢٧٠- قوانين الأحكام الشرعية، محمد بن أحمد بن جزىء المالكي، دار العلم للملايين ١٣٩٩هـ /١٩٧٩م.

٢٧١ – المقاصد للإمام النووي.

۲۷۲- فتاوى الشيخ محمد بن عبد الوهاب.

٢٧٣- فتح القدير، لابن الهمام، المطبعة الكبرى الأميرية. ٢٧٤- الإنصاف للشيخ علاء الدين علي المرداوي الحنيلي. ٢٧٥- الوسائل في شرح المسائل، للسيوطي.



٢٧٦– الأحكام للآمدي. ٢٧٧– المستصفى من علم الأصول، للإمام الغزالي، مطبعة مصطفى محمد. ٢٧٨– الموافقيات في أصبيول الشبريعة، للإمبام الشباطبي، دار المعرفية ببيروت ١٤١٦هـ/١٩٩٦.

٢٧٩- حاشية الطحطاوي على مراقي الفلاح، مطبعة بولاق، بمصر ١٢٩٠هـ. ٢٨٠- عرائس الغُرَر وغرائس الفِكَر في أحكام النظر، تأليف علي بـن عطيـة الهيتمي، تحقيق محمد فضل عبد العزيز المراد، دار القلم بدمشق، الطبعـة الأولى ١٤١٠هـ/١٩٩٠م.

٢٨١- الفروق، للقرافي، دار إحياء الكتب العربية.

٢٨٢– الروض المربع شرح زاد المستنقع، للشيخ منصور بن يونس البهوتي، مطبعة السنة المحمدية ١٣٧٤هـ.

> ٢٨٣- مراقي الفلاح، للشرنبلالي، تحقيق الشيخ عبد الجليل العطا. ٢٨٤- الفتاوى الهندية.

٥٨٥- موسوعة فقه عمر بن الخطاب، رضي الله عنه، تأليف الدكتور محمد رواس قلعجي، دار النفائس، سلسلة فقه السلف، الطبعة الثالثة ١٩٨٦م.

٢٨٦- الأشباه والنظُّائر، للسيوطي، مطبعة البابي الحلبي، ١٣٥٦هـ. ٢٨٧- الدرر المباحــة في الحظـر والإباحـة للنحـلاوي، مطبعـة الاعتـدال، بدمشـق

٢٨٨- المفصل في أحكام المرأة والبيت المسلم في الشريعة الإسلامية، تأليف الدكتـور عبد الكريم زيدان، مؤسسة الرسالة ١٤١٣هـ / ١٩٩٣م.

٢٨٩- شرح المنهاج، للسبكي.

۱۳٦٦هـ.

| in the second | 6 161700 6    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| وففيته الدين زغا لفخالفا                                                                                        |               |
| THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QUR'ANIC THOUGHT                                                                  |               |
| Esc. 2012 CE                                                                                                    | AN HOMMON AND |

٢٩٠- شرح الهداية، للكمال بن الهمام. ٢٩١- الفتوحات الربانية على الأذكار النووية لابن علان الصديقي، مطبعة السعادة بمصر ١٣٤٧ هـ. ٢٩٢- الأذكار للنـووي، مطبعـة المـلاح حققـه الشـيخ عبـد القـادر أرنـاؤوط، ۱۳۹۱هـ/۱۳۹۱م. ٢٩٢- التلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير لابن حجر العسقلاني المدينة المنورة ١٣٨٤هـ. ٢٩٤- مجموعة رسائل ابن عابدين. ه٢٩- شفاء العليل وبل الغليل في حكم الوصية بالختمات والتهاليل، للشيخ ابن عابدين. ٢٩٦- الجوهر المنظم لابن حجر. ٢٩٧- المحلي لابن حزم. ٢٩٨- الهداية للمرغيناني، المطبعة الأميرية مع فتح القدير. ٢٩٩- تذكرة الحفاظ، للذهبي، دار إحياء التراث العربي، بيروت. ۳۰۰ - شذرات الذهب، لابن العماد الدمشقى، دار ابن كثير، دمشق بيروت، الطبعة الأولى ١٤١٣هـ/١٩٩٢م. ٣٠١- نسيم الرياض شرح شفاء القاضي عياض للشيخ شهاب الدين الخفاجي ١٣١٤هـ مكتبة المشهد الحسيني القاهرة. ٣٠٢- إعلام الموقعين لابن القيم السعادة. ۳۰۳- طبقات ابن سعد، دار صادر. ٣٠٤ سيرة ابن هشام، طبعة دار الجيل، بيروت.



- ٥٠٥- السيرة الحلبية، لبرهان الدين الحلبي، دار المعرفة، بيروت. ٣٠٦- السيرة النبوية، والآثار المحمدية لزيني دحلان، على هامش السيرة الحلبية. ٣٠٧– رجال الفكر والدعوة في الإسلام، لأبى الحسن الندوي، مطبعة جامعة دمشق، ۱۳۷۹هـ ٣٠٨- فقه السيرة النبويه للدكتبور البوطي، دار الفكر (بيروت، دمشق) الطبعية العاشرة ١٤١١هـ- ١٩٩١م. ٣٠٩- وحدة الوجود لمصطفى كمال الشريف مطبعة العلم بدمشق ١٣٩٠هـ. ٣١٠- المغانم المطابة في معالم طابة للفيروز آبادي. ٣١١- مناقب أحمد بن حنبل، لابن الجوزي. ٣١٢- شرح شمائل الترمذي لمحمد بن قاسم جسوس، مطبعة محمد صبيت بمصر -----٣١٣- الشمائل للترمذي ، تحقيق عزت عبيد الدعاس ، مؤسسة الزعبي ، حمص . .-ه(١٣٨٨) ٣١٤- المواهب اللدنية بالمنح المحمدية، تسأليف العلامية أحميد بن محميد القسطلاني، المكتب الإسلامي، (١٤١٢هـ - ١٩٩١م). ٣١٥- الاستيعاب في معرفة الأصحاب، لابن عبد البر، تحقيق على البجاوي. القاهرة، بهامش الإصابة. ٣١٦– الشفا في حقوق المصطفى، للقاضي عياض، القاهرة.
  - ٣١٧- شرح المواهب اللدنية، للزرقاني. دار المعرفة، بيروت.



٣١٨- طبقات الحفاظ، تأليف جلال الدين السيوطي، دار الكتب العلمية، بيروت. ٣١٩- البَداية والنهاية، لابن كثير، مكتبة المعارف، بيروت. ٣٢٠ - تاريخ الإسلام، تأليف حسن إبراهيم حسن، إحياء التراث، الطبعة السابعة . p(1990) ٣٢١- الإصابة في تميز الصحابة، لابن حجر العسقلاني، وبهامشه الاستيعاب لابن عبد البر القرطبي، دار إحياء التراث العربي، بيروت (١٣٢٨)هـ. ٣٢٢- الإصابة في نصرة الخلفاء الراشدين والصحابة، القسم التاسع تـأليف محمـد حمدي الجويجاني، إمام جامع الروضة بدمشق. ٣٢٣– حياة الصحابة، للشيخ محمد يوسف الكاندهلوي، دار الريان للتراث، القاهرة الطبعة الأولى، (١٤٠٨هـ -- ١٩٨٧م). ٣٢٤- السيف القاطع السيوطي. ه٣٢- الأسماء والصفات، للبيهقي. ٣٢٦- الإيمان، لمحمد بن إسحاق بن منده، مؤسسة الرسالة (١٤٠٦هـ). ٣٢٧- الإبانة، لأبي الحسن الأشعري. ٣٢٨- تحفة المريد، للشيخ إبراهيم بن محمد الباجوري، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى. (١٤٠٣)هـ. ٣٢٩- دفع شبه التشبيه بأكف التنزيه، تأليف الإمام الحافظ ابن الجوزي، الطبعة الأولى، دار الإمام النووي (١٤١٢ – ١٩٩١م). ٣٣٠- شرح العقيدة الطحاوية، للألباني.



٣٣١– شرح الجوهرة، للباجوري، راجعه فضيلة الأستاذ عبد النريم الرفاعي (١٣٩٢هـ – ١٩٧٢م). ٣٣٢– موقف العقل والعلم والعالم من رب العالمين وعباده المرسلين، تأليف مصطفى صبري، دار إحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة الثانية (١٤٠١هـ – ١٩٨١م).

٣٣٣– اعتقادات فرق المسلمين والمشركين، للإمام فخر الدين الرازي. ٣٣٤– ترتيب مختار الصحاح للرازي، تحقيق شهاب الدين أبو عمر، دار الفكر (١٩٩٣م – ١٤١٤هـ).

٥٣٣- القاموس المحيط، للفيروز آبادي، مؤسسة الرسالة، الطبعة الرابعة (١٤١٥هـ - ١٩٩٤م).

> ٣٣٦- المصباح المنير، للفيومي، المطبعة الأميرية، بمصر، (١٩١٢)م. ٣٣٧- تجريد ابن عجيبة على شرح متن الأجرومية.

٣٣٨- لسان العرب، لابن منظور، بولاق، المطبعة المحمودية بمصر (١٢٩٠هـ). ٣٣٩- تهذيب الأسماء واللغات، للإمام النووي، الطبعة المنيرية. ٣٤٠- كشف الظنون، لحاجي خليفة، مطبعة مكتبة المثنى، بغداد. ٣٤٦- إغاثة اللهفان، لابن القيم، مطبعة مصطفى بابي الحلبي. ٣٤٣- المسلمون في الهند، للعلامة الكبيرة أبي الحسن الندوي. ٣٤٣- روائع إقبال، للأستاذ أبي الحسن الندوي. ٢٤٣- الثقافة الإسلامية، للمؤرخ الكبير الأستاذ محمد راغب الطباخ.



ه ٣٤- الفتح الرباني لترتيب مسند الإمام أحمد الشيباني، مع شرحه: بلوغ الأماني من أسرار الفتح الرباني، كلاهما للشيخ أحمد عبد الرحمين البنيا، دار إحياء التراث العربي، بيروت. ٣٤٦- الفَرْق بين الفِرَق، للإمام عبد القاهر البغدادي. ٣٤٧- الحكايات المنثورة، للحافظ ضياء الدين المقدسي ٣٤٨- رفع الملام عن الأئمة الأعلام، للشيخ ابن تيمية. ٣٤٩- رسائل الشيخ محمد بن عبد الوهاب. · ٣٥- مجلة لواء الإسلام، صاحب الامتياز: أحمد حمزة. ٥ ٣٥- من كنوز الإسلام، تأليف محمد فائز المط، الدار المتحدة، الطبعة العاشرة (p1997 - - 1218). ٢٥٢- في رحاب الله، للشيخ أحمد بهجت، مطبوعات الجديد. ٣٥٣- غذاء الألباب شرح منظومة الآداب، لمحمد السفاريني الحنبلي، مطبعة النجام، بمصر، (١٣٢٤)هـ. ٢٥٤- مقدمة ابن خلدون، لعبد الرحمن بن خلدون، مطبعة البهية، بمصر. ه ٣٥- زيارة الرسول صلى الله عليه وسلم وأثر محبته في رقى النفس المؤمنة ، للشيخ محمد أمين شيخو، الطبعة الأولى، (١٤١٦هـ - ١٩٩٦م). ٣٥٦- ردود على أباطيل وتمحيصات لحقائق دينية، تأليف الشيخ محمد الحامد، الطبعة الثالثة المكتبة العربية (١٤١ه - ١٩٩٤م).

٣٥٧- الإسلام وقضايا الفـن المعـاصر، تـأليف الدكتـور ياسـين محمـد حسـن، دار الألباب الطبعة الأولى، (١٤١٠هـ - ١٩٩٠م).

140



٣٥٨- السلفية مرحلة زمنية مباركة للمذهب إسلامي، للدكتور محمد سعيد

رمضان البوطي، الطبعة الأولى، دار الفكر، دمشق، (١٤٠٨هـ – ١٩٨٨م). ٣٥٩– هذا والـدي، للدكتـور محمـد سـعيد رمضـان البوطـي، دار الفكـر المعـاصر،

- بیروت، دار الفکر دمشق، (۱٤۱٦هـ ۱۹۹۰م).
- ٣٦٠- إلى كل فتاة تؤمن با لله، بقلم الدكتور محمد سعيد رمضان البوطي، مكتبـة الفارابي دمشق.
- ٣٦١– الصلاة على النبي، للشيخ عبد الله سراج الدين. ٣٦٢– المواقف للأمير عبد القادر الجزائري، مطبعة الشباب (١٣٤٤)هـ. ٣٦٣– نشر المحاسن الغالية، لليافعي، مطبعة دار الكتب العربية، بمصر، (١٣٢٩هـ.
- ٣٦٤– الرسول والعلم، للدكتور يوسف القرضاوي، مؤسسة الرسالة والدار المتحددة، الطبعة الخامسة، (١٤١١هـ – ١٩٩١م).
- ٣٦٥- النور المبين على المرشد المعين، لمحمد بن يوسف الكافي، المطبعة العمومية بدمشق (١٣٥٧)هـ.
- ٣٦٦– شمس العلوم، لأبي حسن الحميري. ٣٦٧– حجة الله على العالين، ليوسف النبهاني، المطبعة الأدبية، بـيروت
  - (١٣١٦)هـ. ٣٦٨– شفاء السائل لتهذيب المسائل، لابن خلدون، مطبعة بيروت، (١٩٥٩)م.
    - ٣٦٩- خلاصة الوفا للسمهودي.
- ٣٧٠- تحذير العبد الأواه من تحريك الأصبع في الصلاة، صنفها حسن بن علي سقاف الطبعة الثانية، دار الإمام النووي (١٤١٢هـ ١٩٩٢م).

477



٣٧١- المطالب العالية، لابن حجر، دار المعرفة، بيروت. ٣٧٢- التراتيب الإدارية، للعلامة الكتاني، المطبعة الأهلية بالرباط، (١٣٤٦)هـ. ٣٧٣- نور التحقيق لحامد صقر، مطبعة دار التأليف بمصر. ٣٧٤- شرح مشكاة المصابيح، لملا على القاري. ٥٧٧- الجديقة الندية شرح الطريقة المحمدية، للنابلسي، مطبعة الدار العامرة (١٢٩٠هـ). ٣٧٦- تاج العروس للزبيدي، المطبعة الخيرية بمصر (١٣٠٦هـ). ٣٧٧- ترتيب المدارك، للقاضي عياض، تحقيق أحمد محمود، مكتبة الحياة بيروت. ٣٧٨- جلاء الأفهام في الصلاة على خير الأنام صلى الله عليه وسلم، لابن القيم الجوزية. ٣٧٩- الخصائص الكبرى، للسيوطي، دار الكتب العلمية، بيروت. ٣٨٠- الصلات والبشر بالصلاة على خير البشر، للفيروز آبادي، تحقيق محمد نور الدين الجزائري وآخرين، دمشق. ٣٨١- اللمعة في أجوبة الأسئلة السبعة للسيوطي. ٣٨٢- الاعتصام لأبى إسحاق الشاطبي، دار الفكر. ٣٨٣– حاشية العلامة على العدوي على شرح الإمام الزرقاني. ٣٨٤- اللامذهبية أخطر بدعة تهدد الشريعة الإسلامية للدكتور محمد سعيد رمضان البوطي، مكتبة الفارابي ١٤٠٥هـ – ١٩٨٥م. ٥٨٥- شرح التقريب للعراقي. ٣٨٦- الإلهامات الإلهية للشيخ محمود أبى الشامات.



٣٨٧- الفقه الإسلامي وأدلته الدكتبور وهبية الزحيلي، دار الفكر الطبعية الثالثية 12+2 هـ - 1982م. ٣٨٨- مجلة المسلم، العشيرة المحمدية، عدد ذي القعدة سنة ١٣٧٣هـ ۳۸۹- الباعث الحثيث لابن كثير. ٣٩٠- شرح الطريقة المحمدية النابلسي. ٣٩١- النصرة النبوية لمصطفى المدنى، مطبعة العامرية بمصر ١٣١٦هـ. ٣٩٢- الأربعين في أصول الدين للغزالي مطبعة الاستقامة بالقاهرة ١٣٤٤هـ. ٣٩٣– خمرة الحان وزنة الألحان لعبد الغمني النابلسبي مطبعة التضامن الأخوي ٥١٣٥١هـ. ٣٩٤- الإنسان الكامل للجيلي مطبعة بولاق ١٢٩٣هـ. ٣٩٥- قوانين حكم الإشراق لكافة الصوفية في جميع الآفاق لأبي المواهب الشاذلي، مطبعة مصر. ٣٩٦- مفتاح الفلاح ومصباح الأرواح لابن عطاء الله السكندري، مطبعة مصطفى البابي الحلبي ١٣٨١هـ. ٣٩٧- مشارق أنوار القلوب ومفاتح أسرا ر الغيوب لعبد الرحمن الأنصاري المعروف بالدبأغ مطبعة دار صادر بيروت ١٣٤٨هم. ٣٩٨- خلاصة التصانيف في التصوف للغزالي مطبعة السعادة بمصر. ٣٩٩– روضة الناظرين لأحمد الوتري مطبعة الخيرية بمصر ١٣٠٦هـ. ٤٠٠ فرائد اللآلي من رسائل الغزالي – عنى بتصحيحها محمد بخيت ١٣٤٤هـ. ٤٠١- لمحات عن التصوف لحامد الميرغني في مطبعة شباب محمد صلى الله عليه وسلم ١٣٦٩هـ.



۲۰۰۰ الطريق إلى الله لأبي سعيد الخراز مطبعة السعادة بمصر. ٤٠٣- العبودية لابن تيمية الحراني مطبعة منشورات المكتب الإسلامي بدمشق. ٤٠٤- سفر السعادة للفيروز آبادي مطبعة دار العصور والنشر ١٣٥٢هـ. ه٤٠ المسائل الكافية لمحمد يوسف الكافي التونسي مطبعة حجازي بالقاهرة ۹۳۰۳هـ. ٤٠٦- حاضر العالم الإسلامي، الأمير شكيب أرسلان مطبعة عيسى البابي الحلسي وشركاؤه بمصر ٢ ١٣٥هـ.

This file was downloaded from QuranicThought.com





This file was downloaded from QuranicThought.com



## الكشاف العام

| رقم الصفحة | الهوضوع                                                            |
|------------|--------------------------------------------------------------------|
|            | داعهالا                                                            |
|            | المقدمة                                                            |
| ٩          | ١. التصوف                                                          |
| A1         | ۲. التوسل                                                          |
| ١٢٤        | ۳. المدد                                                           |
| 170        | ٤ المولد                                                           |
| 107        | <ul> <li>التبرك</li> </ul>                                         |
| 171        | ٦. الحضرة                                                          |
| 170        | ۷.الحركة بالذكر                                                    |
| 197        | ٨. تقبيل اليد                                                      |
| ١٩٩        | ۹. السيادة 👘                                                       |
| 7.0        | ۱۰. القيام                                                         |
| 719        | ١١.الذكر الجهري                                                    |
| 777        | ١٢. الذكر بالاسم المفرد (الله)                                     |
| ۲۳۳        | ١٣. الدف                                                           |
| 721        | ١٤. السبحة                                                         |
| 729        | 10.الإنشاد والسماع                                                 |
| 797        |                                                                    |
| ۳۱۳        | <ul> <li>١٦. وصول ثواب القرآن</li> <li>١٧. زيارة القبور</li> </ul> |

This file was downloaded from QuranicThought.com الكشاف العام



| الذكر مع الجماعة                          | 1.1        |
|-------------------------------------------|------------|
| الحب في الله (الرابطة)                    |            |
| المبايعة                                  | 1.4        |
| المرشد                                    | 1.2        |
| الصحبة                                    | 0.1        |
| الفرقة الناجية                            | ۲.         |
| الورد                                     | . <b>Y</b> |
| الفرق بين الكرامة والاستدراج              | ۸.         |
| الشطح                                     | . ٩        |
| وحدة الوجود                               | 1.         |
| الاتحال والجلول                           | 11         |
| حل الإشكالات حول الشيخ محي الدين بن عربي. | 14         |
| الجاهدة                                   | 14         |
| الطريقة والحقيقة                          | ٩£         |
| السنة والبدعة                             | 10         |
| الاستعانة بالقرآن العظيم                  | 17         |
| المذاهب                                   | 14         |
| الأدب مع العلماء والصالحين                | ۱۸         |
| حجاب المرأة المسلمة.                      | ۱۹         |
| المصافحة بعد الصلاة                       | ۲.         |
| .صلاة الأوابين                            | 41         |
| مس غير الطاهرين المصحف                    | 44         |
| .سنة الجمعة القبلية                       | ۲۳         |
| . صلاة الظهر بعد الجمعة                   | 7 £        |
| .صنع أهل الميت الطعام                     | 40         |
| . تلقين الميت بعد الدفن                   | * 7        |

الكشاف العام



| وقفيتا الانتجازي الفحر القرابي                |
|-----------------------------------------------|
| THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURĂNIC THOUGHT |

| 770   | ٩. قضاء الفوائت                                     |
|-------|-----------------------------------------------------|
| 777   | ۲. الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم بعد الأذان   |
| ۰ ۲۲۷ | ٣. تحريك الإصبع في التشهد                           |
| 7371  | ٤. صلاة التراويح                                    |
| ٦٣٧   | <ul> <li>التأويل وإثبات الجحاز عند السلف</li> </ul> |
| 729   | الداتمة                                             |
| 701   | المسارس المذية                                      |
| 707   | كشاف الآيات                                         |
| ٦٦٧   | كشاف الأحاديث                                       |
| 7.97  | كشاف الأشعار                                        |
| 797   | كشاف المصادر والمراجع                               |
| ٧٣١   | الكشاف العام                                        |
| ٧٣٤   | كتب للمؤلف                                          |



0 101209 0

إن الأمة الإسلامية في هذا الوقت تعيش في صراع بين مؤيد ومنكر وبين من يقول هذه سنة وهذه بدعة ، وبهذا الصراع تركنا المهمة الأساسية ألا وهي أن يكون المسلمون صفاً واحداً كما قال المصطفى عَلَيْنَ: مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم مثل الجسد إذا اشتكى منه عضو تداعى

له سائر الجسد بالسهر والحمي.

وهذا الصراع يتجلى في عدة مسائل لأغير وكأن المكتبة الإسلامية لاتحوي إلا هذه المسائل !! ففكرت أن أحسم هذا الأمر وذلك بأنني جئت بالأدلة من الكتاب والسنة حتى لاينكر عليَّ أحد وأقطع دابر هذا الأمر نهائياً وبعد ذلك نهتم بأمور المسلمين ونكون قلباً واحداً كما أراد الله ورسوله وإن جئت بأقوال العلماء والعارفين فإنما أتيت بها على سبيل الاستئناس. المؤلف