





حقّقه وعلّىعليه 1 - 2 í z

دار ابن حزم



€ **39** 

جمتيع الحقوق مجفوطت ليموليف الطبعثة الرابعثة مَن يُدة ومُنقتّحة

1997/01212

دار ابن دزم الطابباعة والنشر والتونهي سَبِرُوت - لبِسْنَان - صَبْ ١٤/٦٣٦٦ - سَلْفُونِتْ : ٧٠١٩٧٤











الموسقين

حَملًا لِلّهِ عَلَى نَعْتَمَائِم، وَشَكلُ لَهُ عَلَى مَزِيدِ ٱلائِرِ، وَصَلَاةً وَسَلَامً عَلَى عَلَى مَزِيدِ أَلائِر، وَصَلَاةً وَسَلَامً عَلَى عَلَى سَيْدِنَا وَحَبِيدِنَا مُحْدَاً لَقَائِل : أَذَّبَنَى رَبِي فَأَحْسَنَ تَأَذَيجِ، وَرَضَالَا عُمَرُ عَلَيْكُ عَنَ الصَحَابَةِ الكرام، الذَّيْنَ لَمُ يَأْلُوا جُهَدًا فَي خِدْمَة القُرْنَ ، بَلْ بَذَلُوا وُسْعَمُ عَن الصَحَابَةِ الكرام، الذَّيْنَ لَمُ يَأْلُوا جُهَدًا فَي خِدْمَة القُرْنَ ، بَلْ بَذَلُوا وُسْعَمُ فَن الصَحَابَةِ الكرام، الذَّيْنَ لَمُ يَأْلُوا جُهَدًا فَي خِدْمَة القُرْنَ ، بَلْ بَذَلُوا وُسْعَمُ فَن الصَحَابَةِ الكرام، الذَّيْنَ لَمْ يَأْلُوا جُهَدًا فَي خِدْمَة القُرْنَ ، بَلْ بَذَلُوا وُسْعَمُ فَي عَق عَلَى الصَحَابَ مَن الصَحَابَ فَي خَذَى الْمَا عُمُ فَوْمَ عَلَى اللَّكُمَة مُ عَنْ الصَحَابَ وَنَقَالُوه مِن اللَّكُور الحَدُومَةُ فَقَعَمُ الصَحَابَ مَنْ الْحَدَى مَنْ الْعُنْعَمُ مُ اللَّيُ اللَّهُ عُونَ الْحُن الصَحَابَ وَنَقَالُوه مِن اللَّكُمَا مُ أَنْ أَنْ مَنْ الْعُنُونَ الْحُور الْحَالَ السَحُونِ فَجَزَا هُمُ ٱللَّهُ عَلَى مَعْتَمَة مُ اللَّكُمُ لَهُ مُنْ الْحَدَ الْحَدَى الْحَدَا أَحْسَدَة مَ أَنْ عَلَى الْحَدَى الْحُورَ الْحَدَى الصَحْدَة مَنْ الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَا عَنْ حَدَى الْحَابَ الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى مَن الْحَفَي مَ الْحَدَى مَ مَنْ الْحَدَى عَلَيْ الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَا أَعْنَ حُدَى الْحَدْ مَ أَنْ الْحَدَى مَ بَذَا مَ مُعْتَمَ مُ مُعْتَى مَا الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى مَنْ الْحَدَى مَ حَدَى مَ مَنْ الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى مَا عَلَى الْحَدَى عُنْ حَدَى مَ مَنْ عَلَى مَنْ عَدَى مَالَكُونَ مَنْ مَعْتَى مَا عَنْ عَنْ مَنْ عَلَى مَا عَلَى مَا عَدَى مَنْ مَنْ مَنْ عَلَى مَنْ عَلَى مَالَكُونَ مَنْ عَنْ مَنْ مَالَكُونَ مَنْ عَلَى مَا عَلَى مَا عَتَ عَلَى مَا عَتَ مَنْ مَنْ عَلَى مَالْحَالُ مَا مَنْ عَلَى مَنْ مَنْ عَامَ مَنْ مَنْ مَنْ عَلَى مَ وَالْحَدَانِ مَا الْحَدَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَنْ مَا عَلَى مَنْ مَا عَلَى مَا عَلَى مَا مَنْ عَلَى م وَالْحَدَا مُنْعَالُ مَا مَنْ عَلَى مَا عَلَى مَا مَنْ مَا عَنْ مَالْحَا عَامَ مَنْ مَنْ عَامُ مَا عَلَى مَا مُ مُ مَا مَ

بَعَضٍ مُؤْلِفَاتٍ هَذَا أَلْعَالِمِ الفَاضِلِ .

**١۔ فالأولى :** بُسْتَانُالعَادِفِينَ ،اْلبَاحِتُ عَنْ نَفَسَاتِسِالنَّفَ'اشِّبِ مِنْ قَصَصٍ وَحِكَم وَلَحْكَامٍ .

٢ - الثانية : كِنَابُ الْفَتَاوَىٰ ، ٱلْمُتَعَلِّقُ بِجُقُوقِ ٱللَّهِ ، وَحُقُوفِ الْعِبَادِ : مِنْ عِبَادَاتٍ وَمُعَامَلَاتٍ .

٣- المالمة : وَهَذِهِ - وَاكَمَدُ لِلَهِ - الْحِدْمَةُ التَّالِنَة التى تَكْسَف لِلْهُ يَرِ آدَاجًا دَقِيقةً، وَفَوَائِدَمُفِيدَةً. تَنْعَكَقُ مِحَامِلِ لُقُرَن : فَاللَّهَ أَلْ أَن يُحَقِّقَ أَمُنِيَّتِي فِي خِدْمَةٍ هَذَا الْكِنَابِ ، الْصِغِيرَجُمْ، العَظيم قَدَرُه ، فَيَنَا لَ الْكَانِةَ القُصُوى فِي الْقُلوبِ، وَمُقَيِّبًا لِي مِزْعَكَرَمِ الْحُبِيوبِ .

نزيل عمدينت عمنوية الفقيلاي معالى محيق ل المحجا ل





﴿ ثُمَّ أَوْرَثِنَا ٱلْكِنْبَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْعِبَادِناً ﴾ (٠) .

## (قرآن کريم)

ب<u>الت</u>را ترحمن ترجب في

قبال الشيخُ (٢) الْفَقِيهُ (٣) الإِمَامُ الْعَالِمُ الْوَرِعُ الزَّاهِدُ (٢) الضَّبابِطُ

(۱) من سورة فاطر: آية ۳۲.

 (٢) الشيخ في اللغة: من طعن في السن، أو من جاوز الأربعين أو الخمسين، ولو كافراً.

وذلك أن الشخص قبل الولادة، يقال له: جنين من الاجتنان أي الاستتار. \* وبعدها، يقال له: طفلٌ، وصغير، وذريَّة، وصبي. \* ومنه إلى الثلاثين يقال له: فتيً. \* ومنها إلى الأربعين: كهل. \* وبعد الأربعين: الرجل: شيخ، والمرأة: شيخة. \* وفي العرف: من بلغ رتبةً أهل الفضل، وهو: المراد هنا. اهـ انظر حاشية الشرقاوي على التحرير.

(٣) الفقه: الفهم، وقد فَقِه ـ بالكسر ـ الرجل فِقْهاً، وفيه تلميح لقوله عليه الصلاة والسلام: «مَنْ يُرِدِ اللَّهُ بِهِ خَيْراً يُفَقَّهُهُ فِي الدِّينِ». (٤) الوَرع: التقي، وتورع: تحرج. والزهد: ضد الرغبة، تقول: زهد فيه، وزهد عنه. وحد الزهد: أنْ يَزْهَدَ في آلحَلالِ المُوجُودِ.

اهـ مختار

THE PRINCE GHAZI TRUST العلمي المتعامي المتعان (١) أبو زَكَريًا يَحْيى مُحْيي الدِّينِ بنَ شَرَفِ بنِ حزَامِ النَّووَي ـ رَحِمَهُ اللَّه تَعَالى ـ(٢).

الْحَمْدُ لِلَّهِ<sup>(٣)</sup> الْكَرِيمِ المَنَّانِ ذي الْطَوْلِ<sup>(٤)</sup>، والْفَضْلِ، وَالإِحْسَانِ، الذي هَدانَا لِلإِيْمَانِ، وَفَضَّلَ دِينَنا عَلَىٰ سَائِرِ الأَدْيَانِ، وَمَنَّ علينا بِإِرْسَالِه إِلَيْنَا أَكْرَمَ خَلْقِه عَلَيْهِ، وَأَفْضَلَهُمْ لَدَيْهِ، حَبِيبَهُ وَخَلِيلَه، وَعْبَدَهُ وَرَسُولَهُ، مُحَمَّداً ﷺ فمحا بِهِ عِبَادَة الأوثانِ، وَأَكْرَمَهُ ﷺ بِالقرآنِ الْمُعْجِزَةِ الْمُستَمِرَّة عَلَىٰ تَعَاقُبِ الْأَرْمانِ، الَّتِي يَتَحدًىٰ<sup>(٣)</sup>، هَا الإِنْسَ وَالْجَانَّ بِأَجْمَعِهِم، وَأَفْحَمَ<sup>(٢)</sup> بِها جَمِيعَ أَهْلِ الزيغِ والطُغْيانِ<sup>(٣)</sup>، وَجَعَلَهُ رَبِيعَاً لِقلُوبٍ أَهْلِ الْبَصَائِرِ والعُرْفَانِ، لا

(1) ضَبَطِه ضَبْطاً: مِنْ بَابٍ ضَرَبَ، مَعْفِظَهُ حِفْظاً بلينًا.

إتقان الأمر: إحكامه، فالضبط والإتقان: هما لفظان مترادفان، وهمـا أعلى من الحفظ فالحافظ: قد يخطيء، وأما المتقن خطؤه أقل والله أعلم.

(٢) هذه الجملة: خبرية لفظاً إنشائية معنى.

(٣) الحمد لغة: الثناءُ بالكلام على جميل اختياري على جهة التعظيم، سواء كان في مقابلة نعمةٍ أم لا، وسواء كان جميلاً شرعاً كالعلم، أو في زعم الحامد كنهب الأموال.

الحامد فعلٌ يُنبىء عن تعظيم المنعِم، من حيثُ كونُه منعماً على الحامد أو غيرِه، وَقَرْنُ الحمد بالجلالة إشارةً إلى أنه تعالى مستحقه لذاته.

وآثر الحمدَ على الشكر؛ لأنه يعم الفضائلَ والفواضل، أي الصفات التي لا يلزم تعديَّهـا إلى الغير: كالعلم، والتي يلزم تعديـها إليه: كالكرم. اهـ بشرى الكريم ٣/١.

 (٤) الطول: الغنى، والمنّ. يقال: تطول عليه أي امتن عليه. راجع المصباح والمختار.

(٥) تحديت فلاناً إذا باريته في فعل . اهـ مختار.

(٦) أفحمه: أسكته في خصومة أو غيرها. اهـ مختار.

(٧) (ملاحظة» (لقد تعرض المؤلف رحمه الله) في آخر كتابه لذكر معاني الألفاظ اللغوية التي وقعت في هذا الكتاب فعد إليها تزدد إيضاحاً. كتبه محمد. يَخْلَقُ<sup>(1)</sup> على كَثْرَةِ التَّرُدَةِ وَتَغَايُرِ الأَحْيَانِ<sup>(1)</sup>، وَيَسَرَه لِلذَكْر حَتَّى آسْتَظْهَره<sup>(1)</sup>، مِعَارُ الْولِدَانِ، وضَمِنَ حِفْظَهُ مِنْ تَطَرُّقِ التَّغَيُّرِ إليه وَالْحدَثَانِ<sup>(1)</sup>، وَهُوَ مَحْفُوظٌ بِحَمْدِ اللَّهِ وَفَضْلِهِ ما اخْتَلَفَ الْمَلَوانُ<sup>(0)</sup>، وَوفَقَ لِلاعْتِنَاءِ بِعُلُومِهِ مَنْ اصْطَفَاهُ مِنْ أَهْلِ الْحِذْقِ والإِتْقَانِ، فَجَمَعُوا فيها مِنْ كُلِّ فَنِ ما يَنْشَرِحُ له مَحْفُوظٌ بِحَمْدِ اللَّهِ وَفَضْلِهِ ما اخْتَلَفَ الْمَلَوانُ<sup>(0)</sup>، وَوفَقَ لِلاعْتِنَاءِ بِعُلُومِهِ مَنْ اصْطَفَاهُ مِنْ أَهْلِ الْحِذْقِ والإِتْقَانِ، فَجَمَعُوا فيها مِنْ كُلِّ فَنِ ما يَنْشَرِحُ له صَدْرُ أَهْلِ الإِيقَانِ، أَحْمَدُه عَلَى ذَلكَ وَغَيْرِهِ مِنْ يَعْمِهِ الَّتِي لا تُحْصَى حَمُومَا عَلَى الْعَلَومِة مَنْ أَهْلِ الْعِنَى أَمْل الْحِذْقِ والإِتْقَانِ، فَجَمَعُوا فيها مِنْ كُلِّ فَنِ ما يَنْشَرِحُ له مَدْرُ أَهْلِ الإِيقَانِ، أَحْمَدُه عَلَى ذَلكَ وَغَيْرِهِ مِنْ يَعْمِهِ الَّتِي لا تُحْصَى حَمُوصَ عَلَى نَعْمِهِ اللَهِ فَنْ ما يَنْشَرِحُ له مَدْرُ أَهْلِ الإِيقَانِ، أَحْمَدُهُ عَلَى ذَلكَ وَغَيْرِهِ مِنْ يَعْمِهِ الَّتِي لا تُحْصَى مَدْرُ أَهْلِ الإِيقَانِ، وأَسْأَلُهُ المِنةَ عَلَيَّ وَعَلَى سَائِرِ أُحْبَابِي وَسَائِرِ مُعْلَي الْمُعْدَانِ اللهُ وَحْدَهُ لا شَرِيلَ لهُ مَعْنَة عَلَى مَعْنَ اللهُ اللَهُ وَعَلَى مَائِنُ أَعْرَانِ أُنْ لا إِنَّةُ الْعُنَةِ عَلَى مَعْرَفَ أَمْ الْمُعْلَى الْعَنْقَ وَعَلَى مَائِنُ وَعَلَى مَائِنُ وَعَلَى مَنْ عَمِهُ أَنْ لا إِنَّهُ الْعُنَائِ وَعَلَى مَائِنُ أَنْ الْمُنَائِ اللَّهُ وَحْدَهُ لا شَرِينَ أَنْ عَنَا مَائِنُ أَنْ عَلَى مُنْعَنَا أَنْ أَنْ الْمُ الْعُنَانِ الْتُنَانِ الْ عَنْ الْنُهُ أَنْ عَلَى مَنْ الْنُعْسَرُ لا اللَّهُ مُعْلَى أَنْ وَعَلَى مَدْ أَنْ عَلَى مَائُنَ أَنْ الْنَا اللَهُ مَائِنَ الْ مُعْتَى مَائِنَ الْتُ الْنُ الْنَهُ مُنْ مَائُنَ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ الْنُ الْنُ مَعْنَ أَنْ أَنْ الْ

[أما بعد] فَإِنَّ الَلَّهَ سُبْحَانَهُ وَتَعالىٰ مَنَّ عَلَىٰ هَـذِه الْأُمَّةِ ـ زَادَهـا اللَّهُ تَعالَىٰ شَرَفاً<sup>(٧)</sup> ـ بالدِّينِ الَّذِي آرْتَضَاهُ دِينِ الإِسّلَام<sup>(٨)</sup>، وَأَرْسَلَ إِليَها مُحَمَّداً خَيْرَ الأَنامِ ، عَليهِ منْهُ أَفْضَلُ الصَّلاةِ وَالْبَرِكَاتِ والسَّلامِ ، وأَكْرَمَهـا بِكِتَابـهِ

(١) خلَق الثوب، بلي، وثوب خَلَق: أي بال.
(٢) الحين: الوقت والزمن. والجمع: أحيان.
(٣) يقال: استظهرت به استعنت، واستظهرت في طلب الشيء، تحريت وأخذت واخذت والاحتياط. اهـ مصباح.
(٢) الحدوث، والحدث، والحادثة، والحدَثَان: بمعنى واحد كله. وهو: كون ومعناه هنا: أي حفظه الولدان عن ظهر قلب.
(٤) الحدوث، والحدث، والحادثة، والحدَثَان: بمعنى واحد كله. وهو: كون الشيء بعد أن لم يكن، وهو مرادف لما قبله وهو التغير. أي لا يتطرق عليه شيء من هذا.
(٩) الملوان: هو الليل والنهار.
(٩) الملوان: هو المؤلف في مقدمة كتابه هذا - رحمه الله تعالى - من السجع اللطيف البعيد عن التكلف والتعقيد، وهو: المحمود في علم البلاغة.
(٩) الجملة التي وقعت بين السهمين هي جملة معترضة فتنبه لها.
(٨) فأشار المؤلف - رحمه الله تعالى - إلى قوله سبحانه: ﴿وَأَتَمَتُ عَلَيْكُمْ يُعْمَقَي رَعْلَيْ مَعْلَيْكُمْ يُعْمَقَي كَلُوْلُمْ في مقدانه.

وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَمَ دِينًا ﴾ المائدة: آية ٥.



أَفْضَلِ الْكَلامِ، وَجَمَعَ فيهِ - سُبحانه وتعالى - جَمِيعَ مَا يُحْتَاجُ إليه مِنْ أَخْبَارِ الأَوَّلِينَ والآخِرِينَ، وْالمَواعِظِ وَالأَمْثَالِ، وَالآدابِ، وَضرُوبِ الأَحْكَامِ، والْحُجَجِ الْقَاطِعَاتِ الظَّاهِرَاتِ، في الدَّلَالَةِ عَلى وَحْدانيَّتِه، وَغير ذلك مَما جآءَتْ بَهِ رُسُلُه صَلواتُ اللَّهِ عَلَيْهِم وَسَلامُهُ الدَّامِغَاتِ<sup>(۱)</sup> لأَهْل الإِلْحَادِ الضُلَّال الطِّغَامِ<sup>(۲)</sup>، وضَاعَفَ آلَأَجْرَ في تِلَاوتهِ، وَأَمَرنا بِالاعْتَنَاء بِهِ والإِعْظَامِ، وملازمَةِ الآدابِ معه، وَبَذْل ِ الْوِسْعِ في الْاحْتِرَامِ.

وَقَدْ صَنَّفَ فِي فَضْلِ تِلاوَتِهِ جَمَاعَةٌ مِنَ الأَمَاثِلِ<sup>(٣)</sup> وَالأَعْلَام ، كُتُبَا مَعْرُوفَةً عِنْد أُولِي النَّهِىٰ وَالأَحْلَام <sup>(٤)</sup>؛ لكِنْ ضَعُفَتِ الْهِمَمُ عن حِفْظِهَا، بَلْ عَنْ مُطَالَعَتِها، فَصَارَ لا يَنْتَفِعُ بِهَا إِلَّا أَفْرَادٌ مِنْ أُولِي الأَفْهَام ، وَرَأَيْتُ أَهِلَ بلدتِنا دمَشْقَ ـ حماها اللهُ تعالى وصَانَها وسائرَ بلادِ الإسلام ـ مكثرينَ من وفُرَادَىٰ، مُجْتَهِدِينَ في ذَلِكَ بِاللَيَالي وَالأَيْما، وَعَرْضاً وَدِرَاسةً، في جَمَاعاتِ وقُرَادَىٰ، مُجْتَهِدِينَ في ذَلِكَ بِاللَيَالي وَالأَيَّام ، زَادَهُمُ اللَّهُ حِرْصاً عليهِ، وقُرَادَىٰ مُجْتَهِدِينَ في ذَلِكَ بِاللَيَالي وَالأَيَّام ، زَادَهُمُ اللَّهُ حِرْصاً عليهِ، وَعَلَىٰ جَمِيعِ أَنُواع الطَّاعاتِ، مُريدِينَ وَجْهَ اللَّهِ ذِي الْجَلَال وَالإِكْرَام ، وَعَلَىٰ جَمِيعِ أَنُواع الطَّاعاتِ، مُريدِينَ وَجْهَ اللَّهِ ذِي الْجَلَال وَالإَكْرَام ، وَعَلَىٰ جَمِيعِ أَنُواع الطَّاعاتِ، مُريدِينَ وَجْهَ اللَهِ ذِي الْجَلَال وَالإِكْرَام ، وَعَلَىٰ جَمِيعِ أَنُواع الطَّاعاتِ، مُريدِينَ وَجْهَ اللَهِ ذِي الْجَلَال وَالإِكْبَرَام ، وَعَلَىٰ جَمِيع أَنُواع الطَّاعاتِ، مُريدِينَ وَجْهَ اللَهِ ذِي الْجَلَال وَالإِكْبَرَام ، وَعَلَىٰ جَمِيع أَنُواع الطَّاعاتِ، مُويدِينَ وَعْ مَعَانِهِ وَاللَهِ فَعَالَهِ وَالمَعَاتِ اللَهِ وَعَلَيْ وَالَالَهِ وَالْعَانِ مُنْ عَلَى وَالْعَانِ وَعَلَىٰ جَمَانِهِ وَعَلَيْ وَعَمَى اللَهُ عَالَهُ عَالَهِ وَعَانَهِ وَالاَ وَالإِسْلَانِهِ وَعَانَهِ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْكَ

(1) الدامغات: صفة لما قبلها فتنبه لها.

(٢) هم أوغاد الناس، والوغد: الرجل الدنيء الذي يخدم بطعام بطنه. اهـ مختار.

(٣) يقال: هؤلاء أماثل القوم أي خيارهم.

(٤) العقل: الحِجر؛ لأنه يحجر صاحبَه عما لا يُسْتَحْسن؛ والنهىٰ: العقول لأنها
 تنهى عن القبيح، والأحلام: كذلك فهي ألفاظ مترادفة.

وَأَرْمُزُ<sup>(۱)</sup> من كُلِّ ضَرْبٍ مِنْ آدابه إلى بعض أَصْنافِه، فلذلك أكثرُ ما أذكُره بحذف أسانيده. وإن كانت أسانيدُه بحمد الله عندي من الحاضرة العتيدةِ<sup>(۲)</sup>، فإنَّ مَقْصودي التنبيهُ على أَصْلِ ذَلك، وَالإِشارةُ بما أذكره إلى ما حذفته مما هنالكَ. والسببُ في إيثار اختصارِهِ، إيثاري حفظَه وكثرةَ الانتفاع به وانتشارَه.

ثُمَّ مَا وَقَعَ مِنْ غَرَيبِ الأَسْمَاءِ وَاللُّغَاتِ في الْأَبُوابِ أَفْرِدُه بِالشَّرِحِ، وَالضَّبْطِ الْوَجِيزِ، الْوَاضِح علىٰ تَرْتِيبِ وُقُوعِه في بَابٍ في آخرِ الكِتَابِ، لِيكُمُلَ انْتِفَاعُ صَاحِبِهِ، وَيَزُولَ الشَكُّ عَنْ طَالِبِهِ، ويَندرِجَ في ضِمْنِ ذَلِكَ، وفي خِلال ِ الأَبُوَابِ جُمَلٌ منَ الْقواعِد، ونَفَائِسُ مِنْ مُهِمَّاتِ الْفَوائِد، وَبَيْنَ الأحاديثِ الصَّحِيحةِ والضَّعِيَفةِ مُضَافاتٌ إلى مَنْ رَوَاها مِنَ الْأَئِمَةِ الأَثْباتِ<sup>(٣)</sup>. وَقَدْ ذَهِلُوا عَنْ نَادِرٍ مِنْ ذَلكَ في بَعْضِ الْحَالاتِ.

وَاعْلَم أَنَّ الْعَلَماءَ مَنْ الْحَدِيثِ وَغَيْرِهِمْ جَوَّزُوا الْعَمَلِ بِالضَّعِيفِ فِي فَضَـائِلِ الأَعْمَـالِ<sup>(٤)</sup> وَمَعَ هَـذا، فَإِنِي أَقْتَصِـرُ عَلَىٰ الصَّحِيحِ، فَـلا أَذْكرُ

(١) أصل الرمز: هو الإشارة بعين، أو حاجب، أو شفة، ثم استعمل في الكتاب تجوزاً.

۲) عَتُد الشيء بالضم عَتاداً بالفتح بمعنى حضر.

اهـ مختار (٣) ورجــل نُبْتُ، سـاكن البــاء متثبت في أمـوره، والجمــع أثبــات كسبَبَ وأسباب. اهـ مصباح.

٤) وقال في شرح التقريب للإمام السيوطي:

ويجوز عند أهل الحديث وغيرِهم، التساهلُ في الأسانيد، وروايةً ما سوى الموضوع من الضعيف، والعمل به من غير بيان ضعف في غير صفات الله تعالى والأحكام: كالحلال والحرام وغيرهما. اهـ. وذلك كالقصص، وفضائل الأعمال والمواعظ وغيرها مما لا تعلق له بالعقائد والأحكام، وقد بسطت هذا البحثَ في تعليقي على كتاب المؤلف «الفتاوي» ص٢٦٦ ط السادسة بسطاً مفيداً فارجع إليه تجد ما يسرك إن شاء الله تعالى. كتبه محمد. الضعيفَ إلا في بَعْض الأُحْوالِ، وعَلَى اللَّهِ الكريم تُوَكُلِي وَاعْتمادِي، وَإِلَيه تَفُويْضِي وَاسْتنَاديَ، وَأَسأَلَهُ سُلُوكَ سَبِيلِ الرِشاَدِ، والْعِصْمَةَ مِنْ أَهْلِ الزَّيْغ وَالْعِنَادِ، والدَّوَامَ عَلى ذَلِكِ وَغَيْرِه منْ الْخَيْر في ازْدِيَاد، وَأَبْتَهلُ إلَيهِ -سُبْحَانَهُ ـ أَنْ يُوفِقَني لِمْرضَاتِه، وَأَنْ يَجْعَلَني مِمَّنْ يَخْشَاه وَيَتقِيهِ حَقَّ تُقَاتِه، وَأَنْ يَهْدِيَنِي بِحُسْنِ النيَّات، ويُيَسَّرَ لِي جَمِيعَ أَنُواعِ الْخَيْراتِ، ويُعينَني عَلَى أَنُوَاعِ الْمَكْرُمَاتِ، ويَعْنِي عِلى ذَلِكِ حَتَّى الْمَمَاتِ، وَأَنْ يَعْعَلَى عَلَى وَانْ يَهْدِيَنِي بِحُسْنِ النيَّات، ويُيَسَّرَ لِي جَمِيعَ أَنُواعِ الْخَيْراتِ، ويُعينَني عَلَى أَنُوَاعِ الْمَكْرُمَاتِ، ويَعِينَني على ذَلِكِ حَتَّى الْمَمَاتِ، وَأَنْ يَعْعَلَ ذَلِكَ كُلَّه وَوَانْ يَهْدِيَنِي الْحَيْنِ النَّالَة، وَيَعْتَى وَالْمُعْلَمِينَ وَالْعَانِ الْعَاقِ الْحَيْراتِ، ويُعينَ

وَسَيْمَكُ هَذَا الْيَنَابُ عَلَى عَشرة أَبْوَا سَبْعٍ :

الفهيس الإجمالي:



السَابُ لأَقَل فيأَكْرَافِ مِنْ فَصَيْلَةٍ تِلاَوَةِ ٱلْقُرْآن وَحَمَلَتهِ

قال عز وجل: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتَلُونَ كِنْبَ ٱللَّهِ وَأَقَـامُواْ ٱلصَّلَوْةَ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقْنَنَهُمْ سِرَّا وَعَلَانِيَةٌ يَرْجُونَ تِجَـرَةً لَّن تَتَبُورَ () لِيُوَفِّيَهُمْ أَجُورَهُمْ وَيَزِيدَهُمِمِّن فَضَ لِهِ أَانَتَهُ عَفُورُ شَكَوُرُ ﴿) ﴾(').

ورُوِّينا عن عثمانَ بنِ عفان ـ رضي الله عنه ـ قال : قال رسول الله ﷺ : «خَمْيُمُهُ مَنْ تَعَلَّمُ ٱلْقُرْامَتِ وَعَلَّمَةُ ؟؟ .

(۱) من سورة فاطر: آية ۲۹.

(٢) أي أفضلكم الذي جاهد نفسه في حفظ القرآن، وفهْم معانيه، وتفسير آياته، ثم يعلمه غيره، ويوضح مجمله، ويدعو الناس إلى العمل به.

\* قال الإمام الشرقاوي :

لا ريّبَ أن الجامع بين تعلم القرآن وتعليمه مكمل لنفسه ولغيره، جامع بين النفع القاصر، والنفع المتعدي.

لا يقال: إن مِنْ لازم هذا أفضلية المقرىء على الفقيه؛ لأن المخاطَبين بذلك كانوا فقهاء بذلك، إذ كانوا يدرون معاني القرآن بالسليقة، أكثر من دراية مَنْ بعدهم بالاكتساب.

يُرغب عليه الصلاة والسلام في حديثه هذا في الوعظ والإرشاد، ويدعو العلماء إلى تعليم المسلمين، والعمل بأحكام الدين، والاجتهادِ في تفهيم الضالين، وتبصيرهم الطريقَ المستقيم. كتبه محمد. رواه أبو عبد الله محمدُ بن إسماعيل بن إبراهيم البخاري في صحيحه الذي هو أصح الكتب بعد القرآن.

وعن عائشة ـ رضي الله عنها ـ قالت: قال رسول الله ﷺ: «الَّذِي يَقُرأُ الْقُرْآنَ وَهُوَ مَاهِرٌ بِهِ، مَعَ السَّفَرَةِ الْكِرَامِ الْبَرَرَةِ، وَالَّذِي يَقْرَأُ الْقُرآنَ وَهُوَ يَتَتَعْتَعُ فِيهِ، وَهُوَ عَلَيْهِ شَاقٌ لَهُ أَجْرَانِ»<sup>(۱)</sup>.

رواه البخاري وأبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيـري النيسابوري في صحيحيهما.

(١) قال المؤلف \_ رحمه الله تعالى \_ عند شرحه لهذا الحديث: السفرة: جمع سافر ككاتب وكتبة. والسافر: الرسول. والسفرة: الرسُل: لأنهم يُسفِرون إلى الناس برسالات الله تعالى. وقيل السفرة: الكتبة. والبررة: المطيعون من البر وهو الطاعة. والماهر: الحاذق الكامل الحفظ الذي لا يتـوقف ولا يشق عليه القـراءةً بجودة حفظه وإتقانه. وأما الذي يُتعتع فيه، فهو الذي يتردد في تلاوته لضعف حفظه فله أجران: \* أجر بالقراءة. \* وأجر بتعتعته في تلاوته ومشقته. وليس معناه: الذي يتعتع عليه، له من الأجر أكثر من الماهر به؛ بل الماهر أفضل وأكثر أجراً؛ لأنه مع السفرة، وله أجور كثيرة، ولم يذكر هذه المنزلة لغيره. ففيه الحث على إجادة الحفظ، والعناية بقراءة القرآن، والاستمرار عليها. قال ابن الأثير: يتعتع فيه: أي يتردد في قراءته ويتلبد فيه لسانه. وفي رواية: والذي يقرؤه، وهو يَشتد عليه له أجران. رواه البخاري ومسلم وقد سئل الثوري عن الجهاد وإقراء القرآن؟ فرجح الثاني واحتج بهذا الحديث.



\* وَمَنْالِلْنُاَفِقِ الَّذِي يَقْرَلُ الْقُرْآنَ ، مَثَلُ لِزَّحَانَةٍ (١) رِحْجَ اطَيِّبُ ، وَطَعْمُها مُرْ. \* وَمَثَلُا لمُنَا فِقِ الَّذِي لاِبَقُرَأُ الْقُرْآَنَ ، كَمَثَلَ الْحُنْظَلَةِ لَنْبَسَ لِحَا رِيحُ وَطَعْمُها مُوْرًى ». (١) الريحانة: هي كل نبت طيب الريح من أنواع الشموم. ومنه الحديث: إذا أُعْطِي أحدكم الريحان فلا يرده. ومنه الحديث: قال لعلي ـ رضي الله تعالى عنه ـ أوصيك بريحانَتيَّ خيراً في الدنيا قبل أن ينهدم ركناك. \* فلما مات رسول الله ﷺ قال: هذا أحد الركنين. \* فلما ماتت فاطمة \_ رضى الله تعالى عنها \_ قال: هذا الركن الثاني. وأراد بريحانتيه: الحسن والحسين. انظر النهاية لابن الأثير ومعناه: الفاجر الفاسق، قـارىءُ القرآن، غير العامل به، يفيد غيره وينسىٰ نفسه بمواعظه، ويكون عطراً ومسكـاً زكياً للسامعين، وهـو غـافـل عن طـاعـة أوامـر الله ورسوله ﷺ، فجوفه خاوٍ من الخير، وطعمه مُرٍّ، محروم من ثواب القرآن. وعارٌ على قارىء القرآن، أن يكون بوقاً مزماراً لا يعي ما يقول، ولا يعمل بما ينطق اه. وكتب المؤلف - رحمه الله تعالى - في شرحه لمسلم عند هذا الحديث، كلمة توجيهية له قائلًا: فيا قارىءَ القرآن! اتق الله، واعمل صالحاً، واجلس في أماكن نظيفةٍ، واقرأ لمن يستمع، واتبع أوامر الله، واجتنب مناهيه، وحذار أن تكون آلةَ إذاعةٍ لا يعي ما يقول اه. (٢) وأخرج الطبراني من حديث أبي أمامة: مِنْ تَعَلَّمَ آيَةً مِنْ كِتَابِ الله تعالى اسْتَقْبِلتهُ يَوْمَ ٱلقِيَامَةِ تَضْحَكُ في وَجْهِهِ. وَأخرج ابن أبي شيبة من حديث أبي شريح الخزاعي: إِنَّ هذا الْقرآنَ سَبِبٌ طرفُه بيد اللَّهِ، وَطَرَفُه بأيديِكُم. فَتَمسَّكُوا بِهِ فإنَّكُمْ لَن تَضَلُّوا، وَلَن تَهْلِكُوا بَعْدِه أَبَداً.



**اللہ** رواہ البخاري ومسلم.

يقول:

وعن عمر بن الخطاب ـ رضي الله تعالى عنه ـ أن النبي ﷺ قال: **«إِنَّ اللّهَ تعالى يَرْفَعُ بَحَدَلَا لَطَلَّمِ أُقُوا مَّا ، وَمَضَعُعُ بِهِ آَضَمِينَ (()** رواه مسلم وعن أبي أمامة الباهلي رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله ﷺ

وأخرج النسائي وابن ماجه والحاكم عن أبي هريرة رضي الله تعالى عنه: أن رسول الله منه قال:
 (سول الله منه قال:
 (أيُحِبُ أَحَدُكُمْ إذَا رَجَعَ إلى أَهْلِه، أَنْ يَجِدَ ثَلاثَ خَلِفَاتٍ عِظَامٍ سِمَانِ؟».
 الملك الذي المالية الذي المالية المالية المالية، أن يَجِدَ ثَلاثَ خَلِفَاتٍ عِظَامٍ سِمَانِ؟».
 المالية عنه الذا: نعم.
 المال: «ثَلاثُ آيَاتٍ يَقْرأُ بِهِنَّ أَحدُكُم في صلاّةٍ خَيْرُ لَهُ مِنْ ثَلاثِ خَلِفَاتٍ».
 المال: المالية المالية المالية المالية، أن يَجِدَ ثَلاثَ خَلِفَاتٍ عظامٍ سِمَانِ؟».
 المال: المالية الله تقال: (مَالاتُ عَقْرأً بِهِنَّ أَحدُكُم في صلاّةٍ خَيْرُ لَهُ مِنْ ثَلاثِ خَلِفَاتٍ».
 المالية المالية تقالى مِنَ السَّمواتِ والأرضِ ومَنْ فِيهِنَّ.
 وأخرج الدارمي من حديث عبد الله بن عمرو مرفوعاً:
 وأخرج الدارمي من حديث عبد الله بن عمرو مرفوعاً:
 وأخرج الدارمي من حديث عبد الله بن عمرو مرفوعاً:
 القُرآنُ أَحَبُ إلى اللَّهِ تَعَالى مِنَ السَّمواتِ والأرضِ ومَنْ فِيهِنَّ.
 وأخرج البزار من حديث أنس:
 وأخرج البزار من حديث أنس:

وأخرج مسلم من حديث جابر بن عبد الله : خَيْرُ الْحَدِيثِ كِتَابُ اللَّهِ . اهـ . انظر الإتقان للإمام السيوطي ٢ /١٩٣ . دد م أم الا إن الترآن ... تر ال شأن بالها ... ترتز المشام أ

(١) أي الإيمان بالقرآن، وتعظيم شأنه، والعمل بمقتضاه مخلصاً. أقواماً: أي درجة أقوام، ويُشْرِفهم ويكرمهم في الدنيا والآخرة. ويضع درجة أقوام: أي ويحقر ويخفض ويذل آخرين، وهم: من لم يؤمن به، أو آمن ولم يعمل به مخلصاً، أي يخفض ويذل به قوماً آخرين وهم من أعرض عنه ولم يأتمر به، أو قرأه، أو عمل به مرائياً، فيضعه أسفل السافلين بقوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَمَكُرُونَ ٱلسَّيِّعَاتِ لَهُمَّ عَذَابٌ شَرِيدٌ وَمَكُرُ أُوُلَيَهِكَ هُوَيَبُورُ كه اه مناوي على الجامع الصغير. «ا قُرُوُوا الْقُزَانَ فَارِنَّه يَاُبِيَ يَوْمَ الْقِبَامَةِ شَفِيعًا لَأَصْمَابِهِ».

- رواه مسلم وعن ابن عمر رضي الله عنهما عن النبي ﷺ قال: «لا حَسَدَ إلَّا في اثنتين : ١ ـ رَجُبِ ٱنْإَهُ اللَّهُ الْقُرْآنَ، فَهُوَبَقُومُ بِهِ ٱنَّا وَالَّلِيلِ وَلَنَاءِالنَّهَا يِرِ. ٢ - وَرَجَّلٍ آنَاهُ اللَّهُ مَاتَدٍ، فَهُوَيْنَفِقُهُ آناءَ اللَّيْلِ وَآنَاءَ النَّهَارِ». رواه البخاري ومسلم وروينا أيضاً من رواية عبد الله بن مسعود ـ رضى الله عنه ـ بلفظ: «لا حَسَدَ إلا في اثْنتين: ١ – رَجُل آتاهُ اللهُ مَالاً فَسَلَّطَهُ عَلَىٰ هَلَكَتِهِ بِالْحَقِّ. ٢ - وَرَجُل آتاهُ اللهُ حِكْمَةُ فَهو يَقْضِى بِهَا وَيُعَلِّمُها»<sup>(٢)</sup>. وعن عبد الله بن مسعود ـ رضى الله عنه ـ قال : قال رسول الله ﷺ : «مَنْ قَرأ حَرْفاً مِنْ كِتَابِ اللَّهِ تَعَالَىٰ فَلَهُ حَسَنَةً، وَالْحَسَنَةُ بِعَشْر أَمْثَالِهَا، لَا أَقُولُ، أَلَمْ حَرْفٌ، وَلَكِنْ أَلِفٌ حَرْفٌ، وَلَامٌ حَرْفٌ، وَمِيمٌ حَرْفٌ. (٣). (١) بأن يتصور بصورة يراها الناس كما يجعل الله لأعمـال العباد صـورة ووزناً لتوضع في الميزان، فليعتقد المؤمن هذا وشبهَه بإيمانه لأنه لا مجال للعقل فيه. اهـ مناوي . أي يطلب من الله جل وعلا أن يصفح عن ذنوبه، ويستر سيئاته، ويغمره بإحسانه جزاء إقباله على قراءته حياً، وتلاوته في دنياه. والسعى وراء تفهم معانيه.
  - (٢) رواه البخاري في صحيحه.

(۳) معناه: أن الله تعالى يعطي ثواباً للقارىء بكل حرف من حروف كلماته حسنة. وفيه فضل قراءة القرآن، وكثرة حسناته وزيادة أجره.



وعن أبي سعيد الخدري ـ رضي الله عنه ـ عن النبي ﷺ قال: «يقول سبحانه وتعالى:

مَنْ شَغَلَهُ الْقُرْآنُ وَذِكْرِي عَنْ مَسْأَلَتِي أَعْطَيتُهُ أَفْضَلَ مَا أَعْطِي السَّائِلينَ﴾<sup>(١)</sup>. وَفَضْلُ كَلَام اللَّهِ ـ سُبْحانَـه وَتَعالى ـ عَلَى سَائِرِ الْكَـلامِ ، كَفَضْلِ اللَّهِ تَعالى عَلىٰ خَلْقِهِ».

رواه الترمذي، وقال حديث حسن غريب.

وعن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ قال : قال رسول الله ﷺ : «إِنَّ الَّذِي لَيْسَ في جَوْفِه شَيءٌ مِنَ الْقُرآنِ كالْبِيتِ الْخَرِبِ»<sup>(٢)</sup>. رواه الترمذي، وقال : حديث حسن صحيح .

وعن عبدالله بن عمرو بن العاص \_ رضي الله عنه \_ عن النبي ﷺ قال:

(١) معناه ـ والله أعلم ـ: من عكف على قراءة كلامي، وحادثني بألفاظي، واستغرق في تلاوة قرآني، وغفل عن طلب شيء مني وقر في نفسه، منحته ما يُريد، ووهبت لـه ما يتمنى، وقضيتُ حاجاتِه، وسهلت عسيرَه، وأنلته آماله. وفيه مَنْ أراد النجاحَ في أعماله، فَلْيُكْثِرُ من تلاوة القرآن، والله عليم بصير، خبير يجيب دعواته. وقيل معناه: أغدقت عليه جليلَ النِعم، وأحطته بسياج الحفظ والرعاية والكرم، ومتعته بفضلي، وَشَمَلْتُه برحمتي.

(٢) يُشبّه عليه الصلاة والسلام قلب الرجل الذي لا يحفظ شيئاً من القرآن بالبيت الخرب الخالي من العمران، المُهَدَّم الأركان. « يُقَالُ لِصَاحب الْقُزَّابِ إِقْرَا كُارُفَ وَرَتَّلْ كَمَا كُنْتَ تُرَتَّلُ فِي الرُّيْنَا ، فَارِتَ مَنْزِلَتِكَ عِنْدَ آخِرَا بِيَحِ تَقْرَقُهَا ، (١) .

رواه أبـو داود والترمـذي والنسائي، وقـال التـرمـذي حـديث حسن صحيح.

وعن سهيل بنِ معاذٍ عن أبيه معاذ رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «مَنْ قَرَأَ الْقُرآنَ، وَعَمِلَ بِمَا فِيهِ، أَلْبَسَ اللّهُ وَالِدَيْه تَاجَأً<sup>(٢)</sup> يَوْمَ الْقِيامَةِ ضَوْؤه أحْسَنُ مِنْ ضَوْءِ الشَّمْسِ، فِي بُيوتِ الدُّنيَا، فَمَا ظَنُّكُمْ بِالذّي عَمِلَ بِهَذا».

رواه أبو داود.

=

وروى الدارمي بإسناده عن عبد الله بن مسعود ـ رضي الله عنه ـ عن النبي ﷺ قال:

« اقْرُوُوا الْقُرْآنَ فَإِنَّ اللّهَ تَعَالَىٰ لائتَةِذِبُ قَلْبًا وَعَلَّلُقُرْآتَ ، وَإِنَّ هَذَا الْقُرْآنَةُ مَا دُبَبَةُ اللّهِ ، فَمَنْ دَخَلَ فِيهِ فَهُوَآمِنْ ، وَمَنْ أَحَبَّ الْقُرْآنَ فَلْيُنْبِيرُ »<sup>(\*)</sup>

(١) معناه: اصعد الدرجات العالية ورتـل القرآن، أي تـأنّ فيها وتمهـل وتبين الحروف والحركات تشبيهاً بالثغر المرتل وهو المشبه بنور الأقحوان.
 (٢) أي إكليلًا: أي جعل على رأسهما درراً «لمَّاعة». متلألئة وهاجة، بديعة المنظر، بسبب عنايتهما بتعليم ابنهما القرآن في صغره، فكبّر فعمل بما قرأ، أي الذي قرأ وعمل به أكسبه الله تاجاً أبهىٰ، وثواباً أكثر.
 (٣) وعن أبي ذر - رضي الله تعالى عنه - قال: قلت: يا رسول الله أوصني؟
 على : على ما الأمر كلّه.
 على : على على الأمر كلّه.

يا رسول الله زدني!

۲.

وعن عبد الحميد الحماني قال: سألتُ سفيانَ الشوري عن الرجـل يغزو أحتُّ إليك أو يقرأ القرآنَ؟. فقال: يَقْرأ الْقُرآن لأن النبي علم قال: «خَيْرُكُم مَنْ تَعَلَّمُ ٱلْقُرْآنِتِ وَعَلَّمَهُ» ١٩. ی قال عليك بتلاوة القرآن، فإنه نورٌ لك في الأرض، وذخرُ لك في السماء. رواه ابن حبان في صحيحه وفي رواية عنه \_ أيضاً \_ قال: قال رسول الله على: «إنكم لا ترجعون إلى الله بشيء أفضل مما خرج منه، يعنى القرآن». رواه الحاكم وصححه وعن أبي سعيد الخدري ـ رضي الله عنه ـ أنه رأى رؤيا: أنه يكتب صّ فلما بلغ إلى سجدتها قال: رأى الدواة، والقلم، وكلُّ شيء بحضرته انقلب ساجداً. قال: فقصصتها على النبي ﷺ، فلم يزل يسجد لها. رواه أحمد ورواته رواة الصحيح وعن ابن عباس ـ رضى الله تعالى عنهما ـ قال: جاء رجل إلى رسول الله ﷺ قال: يا رسول الله إني رأيت في هذه الليلة فيما يرى النائمُ، كأني أصلي خلفَ شجرة، فرأيت كأني قرأت سجدة، فرأيت الشجرة كأنها تسجد لسجودي، فسمعتها وهي ساجدة، وهي تقول للَّهُمَّ ٱلْتُبَدِي عِنْدَكَ أَجْرًا ، وَاجْعَلْهُ إِلِي عِنْدَكَ دُخْرًا ، وَضَعْ عَنِّي بِهٰا وِزْرًا ، وَاقْبُلُهْا مِنْيٌ كَمَا تَقْبَلْتُ مِنْ عَبْدِكَ دَاودَ . قال ابنُ عباسي : فرايتُ رَسِوُلَ اللَّهِ ﷺ قَرْ السَّجْرَةَ فَسَمِعْتُهُ وَهُوَسَاجُدُيقُولُ مِثْلَ مَا قَالَالْرَجُلُ عَبْهُ كَلام الشّجرة. رواه الترمذي، وابن ماجه، وابن حبان في صحيحه واللفظ له. اً قول : أحستُ أَنْ أُوَيْسَحَ هَذَا الْمُوضُوعَ بنظم لِإِمَام البوصيري ، مادحًا القرآنَ الكريمَ لتتم الغائدة حنث قال:

11

دَعْنِى وَوَصْفِى آيَاتٍ لَهُ ظَهَرَتْ ݣْطُهُورْ ذَارِالْعِرَىٰ كَيْلِّرِعَلَّى خَتَّكَ عَلَمَ فَالدُرَّيَزُدَادُ حُسْنًا وَهُوَمُنْنَظِمٌ وَلَبْسَ يَفْضُ قَدْرًا غَيْرَمُنتَظِم فَمَا بَطَاوَلُ آمَالُ المديح إلحرب مَا فيه مِنْ كَرَم ٱلْأَجْلَاقِ وَالشِّيمَ آياتُ حوٍ مِرْتِ الرَّحْن مُحْدَثَهُ قَدِيَةُ حُصِفَةُ الْمُوضُوفِي بِالقِدِمِ دَامَتْ لَدِيْنَا فَفَاقَتْ ݣُلّْ مُعْجَرَةٍ مِنَالنَّبْسِنَ إِذْ جَاءَمَتْ وَلَمْ تَدُم مُعَكَّماً ثُنْ فَمَا تَبْقِينَ مِهْ شَبَعٍ لَدِيْ شِقَافِهِ وَمَا تَبْغِينَ مِنْ جَكُم ِ مَاحُورِتْ وَطَّ إِلَّاحَادَمِرِتْ حَرَب أُعْرَى الأُعَادِي إليهَا مُلْقَى لِسسلَم رَدَّتْ بِلاغَتُها دَعْوَى مُعَايِضِها رَدَّالغَيوبِ بِدَالجَافِفِ عَهالَحُرُمِ وَفَوْقَ جَوْهِم فِي الْحُسْنِ وَلِقِيمَ لمَامَعَانٍ كَمَوْجِ الْبَحْرِفْبِ مَدَبِ فمأتعكد ولاتخصح فسي عجابتها وَلَاتُسَامُ عَلَمَتَ لِإِكْنَارِ مَالسَّامُ لَقَنْطَفِرْتَ بِحَبْلِ اللَّهِ فَاعْتَصِمٍ قَرْتُ بِحاعَيْ قَابِيهَا فَقُلْتُ لَهُ أَطْفَأُتَ حَرْلُظَى مِبْهُ وَرْدِهَا السَّبْمِ (٣) إِنْ تَتْلُحَا جِنْفَةً مِبْحَرّْنَا رِلْظَى إ مِدَالِعُصَاةِ وَقَدْجَا وُدُو كَالْحُمَم (٤) كَأُنَّهَا الحَوْضُ تَبْيَضُ لِوجُوهُ بِهِ (۱) القِرىٰ: ما قرى به الضيف. (٢) العَلم: الجبل المرتفع. (٣) الشبمَ: بفتحتين، البرد، وقد شبم الماء من باب طـرب فهو شبِم. (٤) الحُمَمَ: الرماد، والفحم كل ما احترق من النار.

22



الكانيالتكاني ڣڗؘٛڿؚؠ۫٦ٱڵقِرَاءَةِ وَالْقَارِي عَلَى سَايَرِهِمُ

ثبت عن ابن مسعود الأنصاري البدري ـ رضي الله عنه ـ عن النبي ﷺ قال:

« يَؤُمُّ الْقَوْمَ أَقَرُوهُم لِكِتَابِ اللَّهِ تَعَالىٰ ،(۱). رواه مسلم

(١) أقول:
وبهذه المناسبة أحببت أن أذكر للقارىء الكريم مراتب الناس في الإمامة، وأحقَهم وبهذه المناسبة أحببت أن أذكر للقارىء الكريم مراتب الناس في الإمامة، وأحقَهم بها:
\* فأحق الناس بالإمامة: الوالي ولو فاسقاً، ويُقدم الأعلىٰ فالأعلىٰ لخبر: «لا يُومَّنُ الرجلُ لوجلُ في سلطانه».
\* والإمام الراتب أحق من غير الوالي، وإن اختص الغير بنحو فقه وورع.
\* ثم الأفقه، أي بأحكام الصلاة، إذ الحاجة إلى الفقه أهم.
\* ثم الأفقه، أي الأحفظ، أو الأصح قراءة.
كان زاهداً، ومن ثم يقدم الأورع: هو ترك الشبهات؛ فإن ترك ما زاد عن الحاجة من الحلال
\* ثم الأسبق هجرةً هو أو أحد آبائه.
\* ثم من سبق إسلامه.



«كان الْقُراءُ أَصْحَابَ مَجْلِسِ عُمَرَ ـ رضي الله عنه ـ ومُشَاورَتِهِ كُهولًا وشباباً»<sup>(۱)</sup> رواه البخاري في صحيحه.

وسيأتي في الباب بعد هذا أحاديثُ تدخل في هذا الباب.

واعلم أن المذهب الصحيحَ المختارَ الذي عليه من يُعتمد من العلماء أن قراءة القرآن أفضلُ من التسبيح، والتهليل، وغيرهما من الأذكار، وقد تظاهرت الأدلةُ على ذلك والله أعلم<sup>(٢)</sup>.

= \* ثم حَسَنُ الذِكْرِ بأن يكون ثناء الناس بالجميل عليه أكثرَ، لأنه أهيب، والقلوب إليه أميل.

ثم نظيف الثوب.
 ثم نظيف البدن.
 ثم حسن الصوت.
 ثم حسن الصورة.
 ثم حسن الصورة.
 والعدل: أولى من الفاسق.
 والعدل: أولى من الفاسق.
 يزمُم أَنْ تُقبَلَ صلاتُكم فَلْيَوْمُكم خِيَارُكم، فإنَّهم وَفدُكم فيما بَيْنكم وبَينَ رَبْحُم».

اه باختصار من بشرى الكريم ١٣/١ . (١) أقول: إطلاق لفظ القراء: يختلف من حيث الزمنُ ، فزمنُ الصحابة ومَنْ بعدهم: يغلب هذا الإطلاق على العلماء الذين جمعوا بين العلم والقراءة، ولا يتصور في زمنهم قارىء يجهل الأحكام إلا أنه غلب عليه هذا، لولعه فيه، وانصرافه إليه. وفي زمننا هذا بالعكس يغلب لفظ القراء على حَفَظَةِ كتابِ الله تعالى، وإن كانت صبغة بعضِهم علميةً، فيقال له: عالم وإن كان حافظاً لكتاب الله تعالى والله أعلم. كتبه محمد. = والاشتغال بها، أفضل من الاشتغال بذكر لم يُخصُّ بمحل، أو وقتٍ معين، فإن خُصٌّ به؛ بأن ورد الشرع به فيه، فالاشتغال به: أفضل.

مثلًا: الصلاة على النبي ﷺ، طلبت ليلةَ الجمعـة فالاشتغـال بها: أفضـل من الاشتغال بقراءة لم تطلب ليلة الجمعة.

ويعلم من ذلك أن الاشتغال بها حينئذ، أفضل من الاشتغال بذكر آخر غير القراءة بالأولى.

وَلَوْتَعَارَضَ خَاصَّانٍ : كَالتَّكْبِرِ وَالصَّلَاةِ عَلَى البِنِيَ ﷺ لَيْلَةَ عِيْدِهِي لَيلُةُ جُمْعَةٍ رُوعِيَ الأَقَلُ مُوَحُيًّا : فَيُقَدِّمُ التَلِبِيُ فِي لِلْكَ الصُّوَتِهِ. اصوهوكلام نفيس قلما تجده في كناب .



البكافالثالث

فِإكرام أَهْ القرّان وَالنَّهْي عَن أَذاهم

قالالله تعالى :

ذَلِكَ وَمَن يُعَظِّمُ شَعَتَ بِرَاللَهِ فَإِنَّهَا مِن تَقْوَى ٱلْقُلُوبِ (1).
 وقال الم تعالى:
 ذَلِكَ وَمَن يُعَظِّمْ حُرُمَنتِ ٱللَّهِ فَهُوَ خَيْرُلَهُ عِندَ رَبِّهِ \* (1).
 وقال الم تعالى:

< وَٱخْفِضْ جَنَاحَكَ لِمَنِ ٱنْبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾<sup>(٣)</sup>.

وةالالله تعالى :

﴿ وَٱلَّذِينَ يُؤْذُونَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَتِ بِغَيْرِ مَا ٱحْتَسَبُواْفَقَدِ ٱحْتَمَلُواْبُهُتَنَاوَإِثْمَامَبِينَا ﴾(\*).

(۱) من سورة الحج: آية ۳۲.
 (۲) من سورة الحج: آية ۳۰.
 (۳) من سورة الشعراء: آية ۲۱۵.
 (٤) من سورة الأحزاب: رية ۸۵.

وفي الباب حديث أبي مسعود الأنصاري وحديث ابن عباس المتقدمان في الباب الثاني .

وعن أبي موسى الأشعري - رضي الله عنه - قال : قال رسول الله ﷺ : «إِنَّ مِبْهِ إِجْلالِ اللَّهِ تَعَالَى إَكْراَمَ ذِي الشَّبْبَةِ الْسُلْمَ ، وَحَامِلِ لُقُرَّاتٍ غَيْرٍ الْعَالِى فِيهِ وَالجَافِي لَاعَنْه ، وَارْكَرْمَ ذِي السَّلْطَابِ الْمُعْسِطِ».

رواه أبو داود، وهو حديث حسن<sup>(٢)</sup>، وعن عائشة ـ رضي الله عنها ـ قالت:

(1) الغالي :

يقال: غلا فيه، ومنه: إياكم والغلوَّ في الدين، أي التشدد فيه، ومجاوزةَ الحد كحديث: إن هذا الدين متين فأوغلْ فيه برفق.

وقيل: معناه: البحث عن بـواطن الأشيـاء، والكشف عن عللهـا، وغـوامض متعبداتها، ومنه حديث الكتاب:

إنما قال ذلك: لأن من أخلاقه وآدابه التي أمر به القصد في الأمور، وخيرُ الأمور أوساطها: وكلا طرفي قصد الأمور ذميم.

ومنه حديث عمر: لا تغالوا في صُدُقِ النساء. وفي رواية: لا تغلوا في صدُقات النساء، أي لا تبالغوا في كثرة الصداق. الجافى: ومنه الحديث: اقرؤوا القرآن ولا تجفوا عنه، أى تعاهدوه ولا تَبعدوا عن

ب في الجفاء: هو ترك الصلة والبر. تلاوته. والجفاء: هو ترك الصلة والبر.

انظر النهاية لابن الأثير

نسايتالتر*آن*ب (٢) عن أبي موسى الأشعري ـ رضي الله تعالى عنه ـ عن النبي ﷺ قال: «تَعَاهَدُوا الْقُرآنَ، فَوالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيدِهِ لَهُو أَشَدُّ تَفَلَّتاً مِنَ الإِبِلِ في عُقُلها». رواه مسلم

وعن ابن عمر ـ رضي الله عنهما ـ أن رسول الله ﷺ قال: •إنَّما مَثَلُ صَاحِبِ الْقُرآنِ كَمَثَلِ الإبِلِ الْمُعْقَلَةِ، إنْ عَاهَدَ عَلَيْها أَمْسَكَها، وَإِنْ أَطْلَقَها ذُهَبَتْ».

رواه البخاري ومسلم =



عُقُلها: التي تعقل: أي يوضع في رجليها العِقال: أي الحبـل الذي يـربطهـا ويُحْكم حفظها. مَا مِنْ أَحَدٍ تَعَلَّمَ الْقُرآنَ، ثُمَّ نَسِيهُ إِلا بِذَنْبِ يُحْدِثُه؛ وَذَلِكَ بِأَنَّ اللَّه تَعَالى يقول: ﴿ وَمَآأَصْبَحَتُم مِّن تُمْصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمُ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ ﴾. وَسْبَانُ الْقُرَآنِ مِنْ أَعْظِمِ الْمُصَائِبِ. انظر كتاب الزهد لابن المبارك قال المؤلف \_ رحمه الله تعالى \_: فيه الحث علم، تعاهد القرآن، وتلاوته، والحذر من تعريضه للنسيان. قال القاضي: ومعنى صاحب القرآن، أي الذي ألفه. والمؤالفة: المصاحبة اهـ. أقول: ينبغي لمن خُصٌّ بهذه النعمةِ العظيمة، وأكرم بهذه الكرامة الجسيمة، أن لا يزهد في الإكثار من التلاوة، وتعهده حسب الإمكان، كي تبقى هذه العطية محفوظة في صدر القارىء، الذي مُنجِها واندرجت النبوة بين جنبيه وهو لا يشعر. كتبه محمد وعن سعد بن عبادة ـ رضى الله تعالى عنه ـ قال: قال رسول الله ﷺ: «مَا مِنْ امْرِيءٍ يَقْرأُ الْقُرآنَ، ثُمَّ يَنْسَاه إِلاَّ لَقِيَ اللَّهَ أَجْذَمَ. رواه أبو داود أي مقطوع اليد من الجذم: وهو القطع. اه نهاية وقال ابن العربي: معناه أنه يلقى الله تعالى خالى اليدين من الخير، كنى باليد عما تحويه اليد، أي لا حجة له. وعن أنس ـ رضي الله تعالى عنه ـ قال: قال رسول الله ﷺ : «عُرِضَتْ عَلَىَّ أُجُورُ أُمَّتَى حَتَّى الْقَذَاةُ يُخْرِجُها الرجلُ مِنْ الْمَسْجِد، وَعُرِضَتْ عَليَّ ذُنُوبُ أُمَّتِي فَلَمْ أَرَ ذَنباً أَعْظَمَ مِنْ سُورَةٍ منْ الْقرآن، أَوْ آيَةٍ أُوتِيها رَجَلٌ ثمَّ نَسِيَها». رواه أبو داود والترمذي وابن ماجه =



رواه أبو داود في سننه، والبزار في مسنده. قال الحاكم أبو عبد الله في علوم الحديث: هو حديث صحيح.

وعن جابر بن عبد الله رضي الله عنه:

(أَنَّ النبيَّ ﷺ كَانَ يَجْمَعُ بَيْنَ الرَّجُلِينِ مِنْ قَتْلَىٰ أُحُدٍ ثُمَّ يقولُ: أَيُّهُما أَكْثَرُ أَخْذاً لِلقُرآن؟ فَإِنْ أُشِيرَ إلى أَحَدِهِما قَدَّمهُ في الْلَحْدِ).

- رواه البخاري . وعن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي ﷺ : (إنَّ اللّهَ عَزَّ وَجَلً قالَ : «مَنْ آذى لِي وَلِياً فَقَدْ آذَنْتهُ بِالَحَرْبِ»).
- رواه البخاري.

ونبت في الصحيحين عنه على أنه قال: « مَنْ صَلَّى الصَّبْحَ فَهُو في ذِمَّةِ اللَّهِ تَعَالَى فَلَر دَطْلِبَنَّكُمُ اللَّهُ بِشَحِي مِنْ ذِمَّتِهِ».

وعن الإمامين الجليلين أبي حنيفة والشافعي ـ رضي الله عنهما ـ قالا : «إِنْ لِمْ يَكُنِ الْعُلَمَاءُ أَوْلَياءَ اللَّهِ فَلَيْسَ لِلَّه وَلِيٍّ».

قال الإمام الحافظ أبو القاسم بن عساكر رحمه الله :

«اعلم يا أخي!! ـ وفقنا الله وإيـاك لمرضـاته، وجعلنـا ممن يخشاه ويتقيه حق تقاته ـ أن لحومَ العلمـاء مسمومـةٌ، وعادة الله في هتـك أستار

= أقول: إن المراد والله أعلم - من نسيانه، هجر ألفاظه، وترك العمل به، أما إذا طرأ عليه مرض، أو دهمه هرم، ليس لدفعه سبيل حتى أصيب بالنسيان فلا حرج عليه إن شاء الله، فحرره.

كتبه محمد



منتقصيهم معلومة، وأن من أطلق لسانه في العلماء بالثلب، ابتلاه الله تعالى قبل موته بموت القلب<sup>(۱)</sup>.

﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةُ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ

(١) حفظني الله تعالى وأحبابي من الخوض في هذا البحر اللجي الخطير، الذي مَنْ عامه وقع في شر مستطير خصوصاً الأموات منهم فحذار ثم حذار من القرب منهم.
 كتبه محمد
 (٢) من سورة النور: آية ٦٣.



الميات لترابقح

فى آدات مُعَلَّم القرآن وَمتعَلَّمه

هذا الباب مع البابين بعده هو مقصود الكتاب وهو طويل منتشر جداً، فإني أُشير إلى مقاصده مختصرةً في فصول ليسهل حفظُه وضبطه إن شاءَ الله تعالىٰ:

[فصل] أولُ ما ينبغي للمقريء والقارىء أن يقصدا بذلك رضا الله تعالى . قال الله تعالى : ﴿وَمَآ أُمَرُوٓ أَإِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ تُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ حُنَفَآءَ وَيُقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُوا ٱلزَّكُوةَ أَوذَ لِكَ دِينُ ٱلْقَيِّمَةِ ﴾ (1) .

أي الملة المستقيمة.

وفي الصحيحين عن رسول الله ﷺ : «إنَّما الْأَعْمَالُ بِالنِيَّاتِ، وَإِنَّما لِكُلِّ امْرِىءٍ مَا نَوَىَ»<sup>(٢)</sup>. وهذا الحديث من أصول الإسلام.

(١) من سورة البيّنة: آية ٥.

(٢) وقد تعرض المؤلف رحمه الله تعالى لهذا الموضوع في كتابه بستان العارفين ص ٢١ وتكلم على هذا الحديث وشرح معناه وذكرنا والحمد لله بعض الإضافات في التعليق فنسأله تعالى الرضا والتوفيق.

كتبه محمد

وروِّينا عن ابن عباس - رضي الله عنهما - قال: إنَّما يُعْطَىٰ الرَّجُلُ عَلى قَدْرِ نِيَّتهِ. وعن غيره إنما يعطىٰ الناسُ على قدر نياتهم. وروينا عن الأستاذ أبي القاسم القشيري رحمه الله تعالى قال:

«الإخلاص إفراد الحق في الطاعة بالقصد، وهو أن يريـد بطاعتـه التقربَ إلى الله تعالى دونَ شيءِ آخرَ: مِنْ تصنعٍ لمخلوقٍ، أو اكتسـاب محمدةٍ عند الناس، أو محبةٍ أو مـدح من الخلقِ، أو معنىً من المعاني سوىٰ التقربِ إلى الله تعالى».

> قال ويصح أن يقال: الإخلاص: تصفية الفعل عن ملاحظة المخلوقين. وعن حذيفة المرعشي رحمه الله تعالى: «الإخلاص: استواء أفعال العبد في الظاهر والباطن».

> > وعن ذي النون رحمه الله تعالى قال: ثلاث من علامات الإِخلاص:

١ – استواءُ المَدْحِ وَالذَّمَ مِنَ العامَّةِ.
 ٢ – ونسيانُ رؤية الْعَمَلِ في الأعمالِ.
 ٣ – وَاقْتِضَاءُ ثوابِ الأعْمَالِ في الآخِرَةِ.

وعن الفضيل بن عياض ـ رضي الله عنه ـ قال:

تَرْكُ الْعَملِ لأَجْلِ النَّاسِ رِيَاءَ، وَالْعَملُ لأَجْلِ النَّاسِ شِرْكُ، وَالإِخْلاصُ: أَنْ يُعَافِيَكَ اللَّهُ مِنْهُمَا.

وعن سهل التستري رحمه الله تعالى قال:

نَظَرَ الأَكْيَاسُ في تفسير الإخلاص، فلم يَجِدوا غيرَ هذا، أن تكون

حركتُه وسكونه، في سره وعلانيته، لله تعالى وحده، لا يمازجـه شيء لا نفسٌ ولا هوى ولا دنيا.

وع للسمحيب - ضي لله تعالى عنه - قال : لاتَّعْلَ لِلنَّاسِ شَيْلًا ، وَلاتَتْرُكْ لَهُمْ شَيْلًا ، وَلا تُعْطِ لَهُمْ شَيْلًا ، وَلَا تَكْشِفْ لَهُمْ شَيْئاً .

وعن القشيري قال: أفضلُ الصدْقِ، اسْتواءُ السرِّ والعلانيةِ. وعن الحارث المحاسبي رحمه الله قال:

الصادق هو الذي لا يبالي، ولو خرج عن كل قَدْر له في قلوب الخلائق من أجل صلاح قلبه، ولا يُحب اطلاع الناس على مثاقيل الذر من حسن عمله، ولا يكره اطلاع الناس على السيء من عمله، فإن كراهته لـذلـك دليـل على أنـه يحب الـزيـادة عنـدهم، وليس هـذا من أخـلاق الصِّدِّيقين.

وعن غيره إذا طلبت الله تعالى بالصدق أعطاك الله مرآة تبصر فيها كل شيء من عجائب الدنيا والأخرة<sup>(١)</sup>.

وأقاويلُ السلفِ في هذا كثيرةٌ أشرنا إلى هذه الأحرف منها تنبيهاً على المطلوب.

وقد ذكرت جمـلًا من ذلك مع شرحهـا في أول شرح المهـذب،

(١) قال بعضهم : مَنْ لَمْ يُؤَدِّ الْفَرْضُ الدَّائِمَ ، لا يُقْبَلُ منه الْفَرْضُ لمْؤُقَّتُ . قيل : ما الفَرْضُ الَّرَائَمُ ؟ قال : الصّرقُه . وضممت إليها من آداب العالم، والمتعلم، والفقيه، والمتفقه، ما لا يستغني عنه طالب العلم، والله أعلم.

[فصل] وينبغي أن لا يقصد به توصلًا إلى غرض من أغراض الدنيا: من مالٍ، أو رياسة، أو وَجاهة، أو ارتفاع على أقرانه، أو ثناء عند الناس، أو صرفٍ وجوه الناس إليه، أو نحوِ ذلك.

\* ولا يُشـوبَ المقرىءُ إقـراءَه بطمع في رفق يحصل لـه من بعض من يقرأ عليه: سواء كان الرفق مالاً أو خدمة، وإن قلَّ ولو كان على صورة الهدية التي لولا قراءتُه عليه لما أهداها إليه.

قال تعالى:

﴿ مَن كَابَ يُرِيدُ حَرْثَ ٱلْآخِرَةِ نَزِدْ لَمُفِ حَرْثِهِ وَمَن كَابَ يُرِيدُ حَرْثَ ٱلدُّنْيَانُوَّ يِهِ مِنْهَا وَمَالَمُهْ فِي ٱلْآخِرَةِ مِن نَّصِيبٍ ﴾(١).

> وقال تعالى : ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْعَاجِلَةَ عَجَّلْنَا لَهُوفِيهَا مَانَشَآَ لِمَن نُرِيدُ ﴾ (٢) .

الآية. عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله ﷺ: «مَنْ تَعَلَّمَ عِلْماً مِمَّا يُبْتَغَىٰ بِهِ وَجْهُ الله تَعَالىٰ، لاَ يَتَعَلَّمُهُ إلاَّ ليُصيبَ بِهِ غرَضَاً مِنَ الدَّنيَا لَمْ يَجِدْ عَرْفَ الجَنَّةِ يَوْمَ القِيَامَةِ».

رواه أبو داود بإسناد صحيح، ومثلُه أحاديثُ كثيرةً.

وعن أنس وحــذيفــة وكـعب بـن مــالــك ـ رضي الله عـنهــم ـ أن رسول الله ﷺ قال:

(1) من سورة الشورى: آية ٢٠.
 (٢) من سورة الإسراء: آية ١٨.

«مَنْ طَلَبَ الْعَلْمَ لِيمَارِيَ بِهِ السُّفَهَاءَ أَوْ يُكَاثِرَ بِهِ الْعُلَمَاءَ، أَوْ يَصْرِفَ بِهِ وُجُوهَ النَّاسِ إليهِ، فَلْيَتَبَوأْ مَقْعَدَه مِنَ النَّارِ» رواه الترمذي من رواية كعب بن مالك، وقال: أَدْخَلَهُ النَّارَ<sup>(1)</sup>.

[فصل] وليحذر كلَّ الحذرِ مِنْ قصده التَّكَثُرَ بكثرة المشتغلين عليه، والمختلفين إليه.

وليحذر من كراهته قراءةَ أصحابه على غيره ممن يُنتفع به:

وهذه مصيبة يُبتلى بها بعضُ المعلمين الجاهلين، وهي دلالة بينة من صاحبها على سوء نيته، وفساد طويته؛ بل هي حجة قاطعة على عدم إرادته بتعليمه وجهَ الله تعالى الكريم؛ فإنه لو أراد اللّهَ بتعليمه لما كره ذلك؛ بل قال لنفسه أنا أردت الطاعة بتعليمه، وقد حصلت، وقد قصد بقراءته على غيري زيادةَ علم، فلا عتب عليه<sup>(٢)</sup>.

(1) من أراد التوسع في هذا الموضوع فليرجع إلى كتاب الإحياء للإمام الغزالي رحمه الله تعالى.

(٢) أقول: علامة الإخلاص بالعلم، كما ذكر بعض علماء التربية ما معناه: أنه لو انقلب طلابُه بقضهم وقضيضهم، وانكشفوا عن آخرهم، إلى حلقة غيره، وهي مجاورة له، وقريبة منه، ولم يبق عنده تلميذ واحد يقرأ له، لم يتكدر خاطره، ولم يتغير قلبه ولم رتزتعد فرائصه. وهذا ميزان صعب ودقيق، ولا ينجو منه إلا أهل العناية، والرعاية، والتوفيق. وقد قال بعضهم لطلابه: من ذهب إلى غيري لا يأتي إليَّ، وهذا ـ لَعمري ـ سهم مسموم طعن به قلوب أصحابه وهو لا يشعر؛ مع أن الحكمة ضالة المؤمن، أينما وجدها التقطها.



«يا حملَة القرآنِ أو قال يا حملَةَ العلم اعملوا به، فإنما العالم من عمل بما علم، ووافق علمُه عمَله، وسيكون أقوام يحملون العلم، لا يجاوز تراقيَهم، يخالف عملُهم عِلمَهم، وتخالف سريرتُهم علانيَتهم، يجلسون حِلَقاً يباهي بعضهم بعضاً حتى إن الرجل ليغضب على جليسه أن يجلس إلى غيره ويدعه. أولئك لا تَصعد أعمالُهم في مجالسهم تلك إلى الله تعالى».

وقَرَصَحْعن الإمَام الشَّافعي ـ رضى للهعَنْه ـ أُنَّه قَال : «وَدِدْتُ أَنَّ الْخَلْقَ مَعَلَّكُوا هَذَا الْعِلْمَ - يعن عِلْمَه وَكُتُبَهَ - عَلَى كَن يُسَبَ إِليَّ حَرْفٌ منه (().

= من أراد الاستفادة من غيره، ليثبت بذلك أن تعليمه خالص لوجه الله، وإلا فهو على خطر من دينه.

فحذار ثم حذارِ من أمثال هذه الأمور المخزية، والصفاتِ الدنيئة المضنية. كتبه محمد.

(۱) روي أنه قال: وددت أن الناس انتفعوا بهذا العلم، وما نُسِبَ إليَّ شيءٌ منه.
 وقال رحمه الله تعالى:

ما كلمت أحداً قط، إلا أحببت أن يُوفِّق، ويُسدَّدَ، ويُعانَ، ويكون عليه رعايـةً من الله وحفظ.

وقال: ما ناظرت أحداً قطُّ فأحببت أن يُخطىء.

انظر كتابنا «سمير المؤمنين» ص ١٥٣ الطبعة العاشرة فقـد تشرف الكتاب بذكر ترجمة الإمام الشافعي ـ رضي الله تعالى عنه ـ بشكل موجز.



[فصل] وينبغي للمعلم أن يتخلق بالمحاسن التي ورد الشرع بها، والخصال الحميدة، والشيم المرضية، التي أرشده الله إليها من الزهادة في الدنيا، والتقلل منها، وعدم المبالاة بها وبأهلها<sup>(1)</sup>.

والسخاء والجود ومكارم الأخلاق، وطلاقة الوجه من غير خروج إلى حد الخلاعة<sup>(٢)</sup> والحلم، والصبر، والتنزه عن دنيء المكاسب وملازمة الورع، والخشوع والسكينة، والوقار والتواضع، والخضوع، واجتناب الضحك والإكثار من المزاح، وملازمة الوظائف الشرعية كالتنظيف بإزالة الأوساخ والشعور التي ورد الشرع بإزالتها: كقص الشارب، وتقليم الظفر، وتسريح اللحية، وإزالة الروائح الكريهة، والملابس المكروهة.

(۱) فقــد روي عن معقـل بن يســار ـ رضي الله تعــالی عنــه ـ قــال: قــال رسول الله ﷺ: «يقول ربكم:

\* يا ابن آدم، تفرغْ لعبادتي أَمْلاْ قلبك غِنى، وأَمْلاْ يدَك رزقاً.

\* يا ابن آدم لا تَباعد مني ـ أي لا تتباعد ـ أملأ قلبك فقراً، وأُملًا يدك شغلًا». رواه الحاكم وقال صحيح الإسناد.

وعن أنس ـ رضى الله تعالى عنه ـ قال: قال رسول الله ﷺ:

«مَنْ كَانَتِ الآخرَةُ همَّهُ، جَعَلَ اللَّهُ غِنَاهُ في قَلْبِهِ، وَجَمَعَ لَهُ شَمْلَه، وَأَتَتْه الدُّنيَا وهي رَاغِمَةُ».

«وَمَنْ كَانَت الدُّنْيا هَمَّه، جَعل اللَّهَ فَقْرَه بَيْنَ عَيْنَيهِ، وَفَرَّقَ عَلَيهِ شَمْلَهُ، وَلَمْ يَأْتِهِ مِنَ الدَّنيا إلَّا مَا قُدِّرَ لَهُ». رواه الترمذي.

(٢) فقد روى الإمام مسلم عن أبي ذر رضي الله تعالى عنه قال: قال رسول الله ﷺ:

«لا تَحِفَرنَّ مِنَ الْمَعْرُوف شَيْئاً، وَلَوْ أَنْ تَلْقَى أَخَاكَ بِوَجْهٍ طَلِيقٍ». وفي رواية: «مِنْ الصَّدقَةِ أَنْ تُسَلِّمَ على النَّاسِ، وَأَنْتَ طَلِيقُ الْوِجْهِ». وفي رواية: «إِنَّ تَبَسُّمَكَ في وجو أَخِيكَ يُكْتَبُ لك بهِ صدقةٌ» اهـ.



وليحذر كلَّ الحذر من الحسد، والرياء، والعجب، واحتقار غيره، وإن كان دونه، وينبغي أن يستعمل الأحاديث الواردة في التسبيح والتهليل، ونحوهما من الأذكار والدعوات، وأن يراقبَ الله تعالى في سره وعلانيته، ويحافظَ على ذلك، وأن يكون تعويله في جميع أموره على الله تعالى<sup>(۱)</sup>.

## الأجسَاتُ للمتعلَّمُ

[فصل] وينبغي له أن يَرفق بمن يقرأ عَلَيه، وأن يرحب به، ويُحسنَ إليه بحسب حاله.

فقد روينا عن أبي هرون العبدي قال: كنا نأتي أبا سعيد الخدري ـ رضي الله عنه ـ فيقول:

مرحباً بوصية رسول الله ﷺ إن النبي ﷺ قال:

«إِنَّ النَّاسَ لَكُمْ تَبَعٌ، وإِنَّ رِجَالًا يَأْتُونَكَمْ مِنْ أَقْطَارِ الأَرْضِ يَتَفَقَّهُونَ فِي الدِّين، فَإِذَا أَتَوْكُم فَاسْتَوْصُوا بِهِمْ خَيْراً».

رواه الترمذي، وابن ماجه وغيرُهما، وروينا نحوه في مسند الدارمي عن أبي الدرداء ـ رضي الله عنه ـ.

(١) وينبغي له أن يتخلق بالأخلاق الحميدة المرضية: من المزهد في المدنيا، والتقلل منها، والسخاء، والحلم، والصبر، ومكارم الأخلاق، وطلاقة الوجه، وملازمة الورع، والخشوع، والسكينة، والوقار، والتواضع، والخضوع، وأن ينزه نفسه من الرياء، والحسد، والحقد، والغيبة، واحتقار غيره وإن كان دونه، ومن العُجْب وقلً من يسلم منه ومن المزاح ودنيء المكاسب، وأن يُزيل نتنَ إبطيه، ومالَه رائحة كريهة به، وأن يمسَّ من الطيب ما يقدر عليه، وأن يكون ساكنَ الأطراف، متدبراً في معاني القرآن، فارغ القلب من الأسباب الشاغلة، إلا إذا احتاج إلى إشارة للقارىء فيضرب بيده الأرض ضرباً خفيفاً، أو يشير بيده، أو برأسه، ليفطن القارىء إلى ما فاته، ويصبر عليه حتى يتذكر، وإلا أخبره بما ترك، وأن يحسن هيئته، ولتكن ثيابَه بيضاء نظيفة، وليحذر من الملابس المنهي عنها، ومما لا يليق بأمثاله اهر.

انظر شرح الشاطبية

إجلاص النصبحة لمه

[فصل] وينبغي أن يبذل لهم النصيحة، فإن رسول الله على قال: «الدين النصيحة قلنا: لمن يا رسول الله؟ قال: لله، ولكتابه، ولرسوله، ولأئمة المسلمين وعامتهم».

ومن النصحية لله تعالى، ولكتابه، إكرامُ قارئه وطالبه، وإرشادُه إلى مصلحته، والرفق بـه، ومساعـدته على طلبـه بمـا أمكن، وتـأليف قلب الطالب، وأن يكون سمحاً بتعليمه في رفق، متلطفاً به، ومحرضاً له على التعلم().

\* وبنبغي أن يذكر له فضيلة ذلك ليكون سبباً في نشاطه وزيادة في رغبته، ويزهده في الدنيا، ويصرفه عن الركون إليها والاغترار بها.

(١) ثم يذكر له مرغباً ومحبباً، وصية لقمان لابنه حيث قال له: يا بني!! عليك بمجالسة العلماء، واسمع كلام الحكماء، وزاحمهم بـركبتيك؛ فإن الله تعالى لُيحيى القلبَ الميت بنور الحكمة، كما يحيي الأرضَ الميتة بوابل المطر. وقوله عليه الصلاة والسلام: «إذا مررتم برياض الجنة فارتعوا»، قالوا: يا رسول الله وما رياض الجنة؟ قال: «مجالس العلم». ثم يبين له بأن العلم علمان: \* ١ – علم في القلب، الذي يزيده قرباً من مولاه، وبعـداً عن غيره، وحبـاً وشوقـاً لدار الخلود، وتجافياً وزهداً عن دار الغرور. فهذا العلم النافع ينال صاحبُه شرفَ الدنيا، وكرامة الآخرة. \* ٢ – وعلم في اللسان، لا يراد به إلا التوسع في الدنيا، والسعي من أجلها، لينال المكانة القصويٰ في قلوب الناس، ويصل إلى نيل وطره، ومأربه: من مسكن حسنٍ، وملبس فاخر، وطعام شهي. فهذا كلما ازداد علماً ازداد بعداً من الله، فذاك حجة الله على ابن آدم، فمن ازداد علماً، ولم يزدد هدئ لم يزدد من الله إلا بعداً. کتبه محمد.



ويذكر له فضيلة الاشتغال بالقرآن، وسائر العلوم الشرعية، وهو طريق العارفين،وعباد الله الصالحين،وأن ذلك رتبة الأنبياءعليهم الصلاة والسلام.

\* وينبغي أن يُشفق على الطالب، ويعتني بمصالحه، كاعتنائه بمصالح ولده، ومصالح نفسه؛ ويُجريَ المتعلم مُجرٰى ولـده في الشفقة عليه، والصبر على جفائه وسوء أدبه، ويعـذره في قلة أدبـه في بعض الأحيان؛ فإنَّ الإِنسان معرِّض للنقائص، لا سيما إن كان صغيرَ السن.

\* وينبغي أن يحب له ما يحب لنفسه من الخير، وأن يكره له ما يكره لنفسه من النقص مطلقاً.

> فقد ثبت في الصحيحين عن رسول الله ﷺ أنه قال: «لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَىَ يُحِبَّ لِأَخِيهِ مَا يُحِبُّ لِنَفْسِهِ».

> > وعن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ قال:

أَكْرُمُ النَّاسِ عَلَيَّ جَلِيسي الذي يَتَخَطَّىٰ النَّاسَ حَتَّى يَجْلِسَ إِلَيَّ، لَوِ اسْتَطَعْتُ أَنَّ لا يَقَعَ الذبُابُ عَلى وَجْهِهِ لَفَعْلْتُ.

وفي رواية:

إنَّ الذِّبابَ لَيَقَعُ عَلَيْهِ فَيُوْدِينِي .

وينبغي أنْ لا يتعاظم على المتعلمين؛ بل يلينَ لهم، ويتواضعَ معهم، فقد جاء في التواضع لآحاد الناس أشياءُ كثيرةُ معروفة، فكيف بهؤلاء الذين هم بمنزلة أولاده مع ما هم عليه من الاشتغال بالقرآن، ومع مالهم عليه من حق الصحبة، وترددهم إليه، وقد جاء عن النبي ﷺ أنه قال: «لِينُوا لِمَنْ يُعَلِّمُونَ وَلِمَنْ سَعَلَّمُونَ مِنْتُى،

وعن أبي أيوب السختياني ـ رحمه الله ـ قال: ينبغي للعالم أن يضع التراب على رأسه تواضعاً لله عز وجل.



[فصل] وينبغي أن يُؤدِّبَ المتعلمَ على التدريج بالآداب السنية، والشيم المرضية، ورياضة نفسه بالدقائق الخفية، ويُعَوِّده الصيانة في جميع أموره الباطنة والجلية، ويحرِّضه بأقواله وأفعاله المتكررات على الإخلاص، والصدق، وحسن النيات، ومراقبة الله تعالى في جميع اللحظات، ويعرِّفه أن لذلك تنفتح عليه أنوَارُ المعارف، وينشرح صدره، ويتفجر من قلبه ينابيعُ الحِكم واللطائف، ويبارك له في علمه وحاله، ويوفق في أفعاله وأقواله<sup>(۱)</sup>.

حكم<sup>ا</sup>لتعليم

[فصل] تعليم المتعلمين فرض كفاية، فإن لم يكن من يُصلح (٢) إلا

 (١) أقول: ففي هذه الأسطر الذهبية، يتجلى معنى الإخلاص بشكله الجلي في المعلم، وأنه لا يبتغي من وراء علمه جزاء ولا شكوراً.

وأنه لا يريد بتعليمه إلا وجه الله فحسب، وإلا فكيف لعمري يفقه الطالب معنى الإخلاص، ويفهم معنى الصدق في معلمه، وأنه لولا تقاضي الراتب الذي يناله في مقابل تدريسه لم يتقدم لتعليم واحد من الطلاب، ولأمسك بلسانه وقلمه عن كل فائدة، عما وجب بذلك أو نُدب؛ ففاقد الشيء لا يعطيه.

وقد تفوّه بعضُ الأساتذة أمام طلابه بهذا مصرحاً بأنه لولا الراتب لما رأوه في قاعة التدريس.

فإمامنا النووي ـ رضي الله عنه ـ في وادٍ، ونحن في واد، وفرق كبير، وبون شاسع فيما بينه وبين مَنْ بعده، فإنا نرى الأكثرية الساحقة من طلاب العلم، لا يفهمون من العلم إلا المباراة في نيل أكبر شهادة، لنيل أكبر معلوم يقابلها، فمن هنا ذبح العلم، بغير سكين.

ولو أردنا أن نُفسح للقلم حول هذا، ونضرب الأمثلة الواقعية في صفوف علماء زمـاننا لضـاق بنـا هـذا الكتيب؛ ولكن اللبيب تفهمـه الإشـارة؛ فـلا حـول ولا قـوة إلا بالله. اهـ محمد.

(٢) أي لتعليم الراغيبن.



واحد تَعَيَّنَ، وإن كان هناك جماعة يحصل التعليم ببعضهم، فإن امتنعوا كلهم أثموا، وإن قام به بعضهم، سقط الحرج عن الباقين، وإن طُلِب من أحدهم وامتنع، فأظهرُ الوجهين أنه لا يأثم لكنه يكره له ذلك إن لم يكن عذر<sup>(1)</sup>.



[فصل] يستحب للمعلم أن يكون حريصاً على تعليمهم، مُؤْثِراً ذلك على مصالح نفسه الدنيوية التي ليست بضرورية.

(١) روى الطبراني في الكبير عن علقمة بن سعيد بن عبد الرحمن بن أبزى عن أبيه عن جده قال: خطب رسولُ الله ﷺ ذاتَ يوم، فأثنىٰ على طوائفَ من المسلمين خيراً ثم قال: «ما بالُ أقوامِ لا يُفَقَّهِونَ جيرانَهم، ولا يُعلمونهم، ولا يَعظونهم، ولا يأمرونهم، ولا ينهوْنَهم؟ وما بالُ أقوام لا يتعلمون من جيرانهم، ولا يتفقهون، ولا يتعظون؟ والله ليُعلِّمَنَّ قـومٌ جيرانَهم، ويُفقهـونهم، ويعـظونهم، ويـأمـرونهم، وينهـونهم، وليتَعلَّمُنَّ قومٌ من جيرانهم، ويتفقهون، ويتعظون أو لأعاجلنهم العقوبة». وروى أبو يعلىٰ ورواته ثقات محتج بهم في الصحيح: عن ابن عباس ـ رضى الله عنهما ـ قال: قال رسول الله ﷺ: «مَنْ سُئلَ عن عِلْم فكتمه جاء يومَ القيامة مُلْجَماً بلجام من نار». وفي رواية ابن ماجه عن أبي سعيد الخدري \_ رضي الله تعالى عنه \_ قال: قال رسول الله ﷺ : «مَنْ كَتمَ عِلْماً مما يَنْفعُ اللَّهُ به الناسَ في أمر الدينِ، ألجمه اللَّهُ يومَ القيامةِ بلجام ٍ من نار». أقول: هذا وأمثاله، مما يُنبىء أن العلم أمره عظيم، وشأنه جسيم، وكتمه يوصل إلى الجحيم. وأنه تارة يكون فرضَ عين، وأخرى فرضَ كفاية: \* فالأول: إذا لم يوجد غيرُه في بلد المتعلم وإقليمه، وكان مما يتوقف عليه تصحيحُ عقيدة، أو صحة عبادة.

\* والثاني: ما أشار إليه المؤلف رحمه الله تعالى فانتبه. كتبه محمد.



وأن يُفرغَ قلبَه في حال جلوسه لإقرائهم من الأسباب الشاغلة كلِّها، وهي كثيرة معروفة.

وأن يكون حريصاً على تفهيمهم، وأن يعطيَ كلَّ إنسانٍ منهم مـا يليق به. فلا يُكثر على من لا يحتمل الإكثار، ولا يقصر لمن يحتمل الزيادة.

ويأخذهم بإعادة محفوظاتهم، ويُثني على من ظهرت نجابتـه ما لم يخش عليه فتنةً بإعجاب أو غيره.

ومن قصر عنَّفه تعنيفاً لطيفاً ما لم يخش عليه تنفيرَه.

ولا يحسد أحداً منهم لبراعة تظهر منه، ولا يستكثر فيه ما أنعم الله به عليه.

فإن الحسد للأجانب حرام شديد التحريم، فكيف للمتعلم الذي هو بمنزلة الولد؟ ويعود من فضيلته إلى معلمه في الأخرة الثوابُ الجزيل، وفي الدنيا الثناءُ الجميل، والله الموفق.

[فصل] ويقدم في تعليمهم إذا ازدحموا الأوَّلَ فالأوَّلَ، فإن رضي الأولُ بتقديم غيرِه قَدَّمه.

وينبغي أن يُظهر لهم البِشرَ وطلاقةَ الوجه، ويتفقد أحوالَهم، ويسألَ عمن غاب منهم.

[فصل] قال العلماء رضي الله عنهم:

ولا يمتنع من تعليم أحدٍ لكونه غيرَ صحيح النية، فقد قـال سفيان وغيره:

> طلبهم للعلم نية . قالوا : «طَلَبْنا الْعِلْمَ لغيراللَّّكِ، فأبن أَن مَكُونَ إِلاَّ للّه». معناه كانت غـايته أن صار لله تعالى .

THE PRINCE GHAZITRUST

[فصل] ومن آدابه المتأكدة وما يعتنىٰ به أن يصون يديـه في حال الإِقراء عن العَبَث، وعينيه عن تفريق نظرهما من غير حاجة، ويقعد على طهارة، مستقبل القبلة، ويجلسَ بوقار، وتكونَ ثيابُه بِيضاً نظيفة.

وإذا وصل إلى موضع جلوسه صلى ركعتين قبلَ الجلوس، سواء كان الموضع مسجداً أو غيرَه:

فإن كان مسجداً كان آكدَ، فإنه يكره الجلوس فيـه قبل أن يصلي ركعتين.

ويجلس متربعاً إن شاء أو غيرَ متربع.

روى أبو بكر بن أبي داود السجستاني بإسناده عن عبد الله بن مسعود ـ رضي الله عنه ـ كان يُقرىء الناس في المسجد جاثياً على ركبتيه<sup>(۱)</sup>.

[فصل] ومن آدابه المتأكدة وما يُعتَنىٰ بحفظه أن لا يـذل العلم، فيذهبَ إلى مكان يُنسب إلى من يتعلم منه، ليتعلم منه فيـه، وإن كان المتعلم خليفة فَمَنْ دونه؛ بل يصون العلم عن ذلـك كـما صانـه السلـف ـ رضي الله عنهم ـ وحكاياتهم في هذه كثيرة مشهورة.

[فصل] وينبغي أن يكون مجلُسه واسعاً ليتمكنَ جلساؤه فيه. ففي الحديث عن النبي ﷺ: «*خَمْيُرا لْجَآلِسِ أَوْسَعْهَ*ا». رواه أبو داود في سننه في أوائل كتاب الآداب بإسناد صحيح من

أقول: فهذه دورس عملية يقدمها المعلم لطلابه من غير أن يشعروا فتنبه.
 كتبه محمد



فها هم الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم قد تخصصوا ببعض المهن كلُّ على حسبه.

\* فهذا نوح عليه السلام:

قام بصناعة السفينة التي تجري في البحار، وتنقل الناسَ بما يحملون فيها من متاع، يعود بالنفع العميم على المجموعة الإنسانية.

\* وهذا داود عليه السلام:

كان يُجيد صنعة الحِدادة، ويقدم لأمته ما يقيهم غوائل الأعداء.

\* وهذا موسى عليه السلام:

قـد أجرَّ نفسـه عند شعيب في مقـابل نكـاح ابنته؛ ويـا لها من شـرف موصلة للإحصان والإعفاف.

\* وهذا نبينا عليه أفضل الصلاة السلام:

كان يرعى الغنم، ويزاول التجارة قبل النبوة، تعليماً لأمته، وإرشاداً لهم لأطيب المكاسب، وأعظم الموارد الحلال.

ولقد أدركت عدداً لا بأس به من العلماء ولا سيما في مـدينة حمص، كـانوا يزاولون المهن الحرة التجارية، مستغنين عن وظائف الدولة.

وكانت لهم المكانة العظمىٰ في قلوب الشعوب، ولا تحط من قدرهم؛ بل كانت بوادر الإخلاص والصلاح تظهر على كواهلهم.

فهذه بعض الأداب التي تتعلق بالمعلم والتي ينبغي أن يرعاهـا، ويلحظُهـا في طلابه، والتي يؤجرُ على تحقيقها في يوم الجزاء، وينال من طلابـه أطيبَ الثناء.كتبه محمد. ومن آدابه: أن يجتنب الأسباب الشاغلة عن التحصيل، إلا سبباً لا بد منه للحاجة.

وينبغي أن يطهر قلبَه من الأدناس، ليصلح لقبول القرآن، وحفظِه، واستثماره، فقد صح عن رسول الله ﷺ أنه قال:

«ألا إن في الجسـد مضغةً؛ إذا صلحت صلح الجسـد كله؛ وإذا فسدت فسد الجسد كله، ألا وهي القلب» وقد أحسن القائل بقوله:

«يَطِيْبُ الْقَلْبُ لِلْعِلْمِ ، كَمَا تَطِيبُ الْأَرْضِ لِلِزَاعَةِ».

وينبغي أن يتواضع لمعلمه، ويتأدبَ معه، وإن كان أصغرَ منه سناً، وأقلَّ شهرةً، ونسباً، وصلاحاً، وغير ذلك، ويتواضع للعلم فبتواضعه يُدركه وقد قالوا نظماً:

كالسيل حرب للمكان العالي (') العلم حرب للفتى لسالمتعالي

(1) روي عن أبي هريرة - رضي الله تعالى عنه - قال: قال رسول الله على: «تعلموا العلم، وتعلموا للعلم السكينة والوقار، وتواضعوا لمن تَعلَّمون منه». رواه الطبراني في الأوسط. وأجعل ما نقل عن سيدنا علي - كرم الله وجهه - في التواضع نظماً حيث قال: مقيق بالتَّواضيُع مَن مَكوت موقي مي الرقوم في مُنْبَا مُقُوت م فا للمربح فيضبيح ذا هموم وقوض ليس تدركة النعوت م فقياً هذا سموت م فقياً هذا سموت م وقال بعضهم: وينبغي أن ينقاد لمعلمه، ويشاوره في أموره، ويقبل قولَه: كالمريض العاقل يقبل قولَ الطبيب الناصح الحاذق. وهذا أولى.

[فصل] ولا يتعلم إلا ممن تكملت أهليتُه وظهرت ديانُته، وتحققت معرفُته، واشتهرت صيانتُه.

فقد قال محمد بن سيرين، ومالك بن أنس وغيرُهما من السلف: هَذَا الْعِلْمُ دِيْنُ فَأَنْظُرُواْ حَمَنْ تَأْخَرُونَ دِينَكُمْ .

وعليه أن ينظر إلى معلمه بعين الاحترام، ويعتقـد كمالَ أهليتـه، ورجحانه على طبقته؛ فإنه أقرب إلى انتفاعه به.

وكان بعض المتقدمين، إذا ذهب إلى معلمه تصدَّق بشيء وقال: اللهم استر عيبَ معلمي، ولا تُذهب بركةَ عِلمه مني. وقال الربيع صاحب الشافعي رحمهما الله: ما اجترأت أن أشرب الماء والشافعي ينظر إليَّ هيبةً له. وروينا عن أمير المؤمنين على بن أبي طالب ـ رضي الله عنه ـ قال:

من حق المعلم عليك، أن تسلم على الناس عامة، وتخصُّه دونَهم بتحية.

وأن تجلس أمامه، ولا تشيرن عنده بيدك ولا تغمزنًّ بعينيـك، ولا تقولن قال فلان خلافَ ما تقول.

ولا تغتابنَّ عنده أحداً، ولا تشاور جليسك في مجلسه، ولا تأخذ بثوبه إذا قام، ولا تُلح عليه إذا كسل، ولا تعرض ـ أي تشبع ـ من طول صحبته، وينبغي أن يتأدب بهذه الخصال التي أرشد إليها علي كرم الله وجهه، وأن يرد غيبة شيخه إن قدر، فإن تعذر عليه ردُّها فارق ذلك المجلس اهـ. اللعة المحمد المراجع المحمد المراجع ال [فصل] ويدخل على الشيخ كاملَ الخصـال متصفاً بمـا ذكرنـاه في المعلم، متطهراً، مستعملًا للسواك، فارغ القلب من الأمور الشاغلة.

\* وأن لا يدخل بغير استئذان إذا كان الشيخ في مكان يحتاج فيه إلى استئذان.

\* وأن يسلم على الحاضرين إذا دخل، ويخصه دونهم بالتحية.

\* وأن يسلم عليه وعليهم إذا انصرف كما جاء في الحديث: فليست الأولى أحقً من الثانية.

\* ولا يتخطى رقابَ الناس؛ بل يجلس حيث ينتهي به المجلس، إلا أن يأذن له الشيخ في التقدم أو يعلم من حالهم إيثارَ ذلك، ولا يُقيم أحداً من موضعه، فإن آثره غيرُه لم يقبل اقتداء بابن عمر ـ رضي الله عنهما ـ إلا أن يكون في تقديمه مصلحة للحاضرين، أو أمره الشيخ بذلك.

\* ولا يجلس في وسْط الحلقة إلا لضرروة.

\* ولا يجلس بين صاحبين بغير إذنهما وإن فسحا له قعد وضم نفسه<sup>(۱)</sup>.

[فصل] وينبغي أيضاً أن يتأدب مع رفقته وحاضري مجلس الشيخ؛ فإن ذلك تأدبٌ مع الشيخ، وصيانةٌ لمجلسه، ويقعد بين يدي الشيخ قِعْدة

(١) وقد أحببت أن أذكر للقارىء ما ذكره الإمام الغزالي في كتابه بداية الهداية وقد تشرفت بتحقيقه، فكان سِفراً مباركاً، وكتاباً نافعاً والحمد لله. فقال رحمه الله تعالى: \_ آداب المتعلم \_ وإن كنتَ متعلماً، فأدبُ المتعلم مع المعلم، أن يبدأه بالتحية، والسلام، وأن يُقل بينَ يديه الكلام، ولا يتكلم ما لم يسأله أستاذه.



المتعلمين، لا قِعْدة المعلمين، ولا يرفع صوته رفعاً بليغاً من غير حاجة، ولا يضحك، ولا يُكثر الكلام من غير حاجة، ولا يَعْبَثُ بيده ولا بغيرها، ولا يلتفت يميناً ولا شمالاً من غير حاجة؛ بل يكون متوجهاً إلى الشيخ، مصغياً إلى كلامه.

أدره معشيخه

[فصل] ومما يتأكد الاعتناء به، أن لا يقرأ على الشيخ في حال شغل قلب الشيخ وملله، واستفزازه<sup>(۱)</sup>، ورَوْعـه، وغمه، وفـرحـه، وعـطشـه، ونعاسه، وقلقه، ونحو ذلك مما يشق عليـه، أو يمنعه من كمـال حضور القلب والنشاط، وأن يغتنم أوقات نشاطه.

ومن آدابه أن يتحمل جفوة الشيخ، وسوءَ خلقه، ولا يصدَّه ذلك عن ملازمته واعتقاد كماله، ويتأول لأفعاله وأقواله التي ظاهرُها الفساد تأويلاتٍ صحيحة، فما يعجز عن ذلك إلا قليل التوفيق أو عديمُه.

وإن جفاه الشيخ ابتدأ هو بالاعتذار إلى الشيخ، وأظهر أن الذنب له، والعتب عليه، فذلك أنفعُ له في الدنيا والآخرة، وأنقىٰ لقلب الشيخ.

ـ \* ولا يقول في معارضة قوله: قال فلان بخلاف ما قلت.
 \* ولا يشير عليه بخلاف رأيه، فيرى أنه أعلم بالصواب من أستاذه.
 \* ولا يشاور جليسه في مجلسه، ولا يلتفت إلى الجوانب؛ بل يجلس مطرقاً مادياً.
 ساكناً متأدباً.

الا يكثر عليه عند ملله، وإذا قام، قام له، ولا يتبعه بكلامه وسؤاله، ولا يسأله في طريقه إلى أن يبلغ إلى منزله. اهـ.
(۱) استفزه الخوف: استخفه وقعد مستفزاً أي غير مطمئن.

اہے مختار



من لم يصبر على ذُلَّ التعليم بقي عمرَه في عماية الجهالة، ومن صبر عليه آل أمرُه إلى عز الآخرة والدنيا.

ومنه الأثر المشهور عن ابن عباس رضي الله عنهما: ذُلِّلْتُ طَالِباً فَعُزِّزتُ مَطْلوباً، وقد أحسن من قال: مَمْهَمْ يَزُقْ طَعْمَ المَزَلَّخِ سَاعَةً قَطَعَ الزِّمَانَ بِأُسْرِه مِنْدُلُولًا

حرصته على لعِلْم

[فصل] ومن آدابه المتأكدة أن يكون حريصاً على التعلم، مواظباً عليه، في جميع الأوقات التي يتمكن منه فيها، ولا يقنع بالقليل مع تمكنه من الكثير، ولا يُحمِّل نفسَه ما لا يُطيق مخافةً من الملل، وضياع ما حصل، وهذا يختلف باختلاف الناس والأحوال.

وإذا جاء إلى مجلس الشيخ فلم يجده، انتظر ولازم بابه، ولا يُفَوِّتُ وظيفتَه إلا أن يخاف كراهة الشيخ لذلك؛ بأن يعلم من حاله الإقراء في وقت بعينه، وأنه لا يُقرىء في غيره.

وإذا وجد الشيخ نائماً، أو مشتغلاً بمهم، لم يستأذن عليه؛ بل يصبر إلى استيقاظه، أو فراغه أو يَنصرف، والصبر: أولى كما كان ابن عبـاس رضي الله عنهما وغيرُه يفعلون.

وينبغي أن يأخذ نفسه بالاجتهاد في التحصيل في وقت الفراغ، والنشاط، وقوة البـدن، ونباهـة الخاطـر، وقلة الشاغـلات، قبل عـوارض البطالة، وارتفاع المنزلة.

> فقد قال أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه: «**تَفَقَّهُوا قَبْلَ أَنْ تُسَوَّدُوا** ».



فإنكم إذا صرتم سادةً متبوعين، امتنعتم من التعلم لارتفاع منزلتكم، وكثرة شُغلكم.

وهذا معنى قول الإمام الشافعي ـ رضي الله عنه ـ:

تفقه قبل أن ترأس. فإذا رأست فلا سبيل إلى التفقه.

[فصل] وينبغي أن يبكر بقراءته على الشيخ أول النهار لحديث النبي ﷺ :

« اللَّهُمَّ بارِكُ لِأُمَّتِى فِي بُكُومِهَا » ·

وينبغي أن يحافظ على قراءة محفوظة، وينبغي أن لا يؤثر بنوبتـه غيرَه؛ فإن الإيثار مكروه في القُرَب، بخلاف الإيثار بحظوظ النفس، فإنه محبوب<sup>(۱)</sup>، فإن رأى الشيخُ المصلحةَ في الإيثار في بعض الأوقات لمعنىً



ومما يجب عليه ويتأكد الوصية به أن لا يحسد أحداً من رفقته أو غيرِهم على فضيلة رزقه الله إياها.

وأن لا يُعجَب بنفسه بما خصه الله، وقد قدمنا إيضاحَ هذا في آداب الشيخ.

وطريقُه في نفي العُجْب، أن يُذَكِّر نفسه أنه لم يحصل ما حصله بحوله وقوته، وإنما هو فضل من الله.

ولا ينبغي أن يُعْجَب بشيء لم يخترعه؛ بل أودعه الله تعالى فيه.

وطريقه في نفي الحسد أن يعلم أن حكمة الله تعالى اقتضت جعل هذه الفضيلة في هذا.

أقول:
 يرجح مذهب الحنفية في هذا المقام؛ لأن احترام الكبير، وتقدير العالم، مما يزرع في القلوب الحب، والدعاء لمن آثر، والعطف عليه.
 وهذا سبيل لنيل السعادة الأبدية، فَإِنْ أردت التوسع في هذا عد إلى حاشية ابن عابدين وقف على الخلاف تجد ما يسرك، والله أعلم.
 عابدين وقف على الخلاف تجد ما يسرك، والله أعلم.
 (1) الإيرارالاوعت
 وهكذا الماء الذي عُرض على عكرمة وأصحابه - رضي الله تعالى عنهم - يوم اليرموك.
 وقصتها مشهورة، قد سجلها التاريخ بقلم من نور: فكلُ منهم يأمر بدفعه إلى من بجنبه لسماع أنينه، وهو جريح مُثَقًل أحوجَ ما يكون إلى الثالث، فلما وصل إلى الثالث وجده في من نورا الى الماء.

ميتاً، فرجع إلى الثاني فوجده قد مات. فعاد إلى ابن عم له وهو الأول فوجده قد مات. فهذه صورة حية من صور الإيثار المثالي، فقـد تناقلتهـا الأجيال ورسمت على صفحات القلوب.كتبه محمد.



 (۱) أما الحسد: فهو متشعب من الشح، فإن البخيل هو الذي يبخل بما في يده على غيره.

والشحيح: هو الـذي يبخل بنعمة الله ـ وهي في خزائن قدرته، لا في خزائنه ـ على عباد الله تعالى فشحه أعظم.

والحسود: هو الذي يشُق عليه إنعامُ الله تعالىٰ من خزائن قدرتـه على عبد من عبيده: بعلم، أو مال، أو محبة في قلوب الناس، أو حظ من الحظوظ، حتى إنه ليحب زوالَها عنه، وإن لم يحصل له من ذلك مصلحة، وهذا منتهى الخبث.

فلذلك قال دسول الله ﷺ : «الحُسَدُ يَأْكُلُ الْحُسَبَاتِ كَمَا تَأْكُلُ النَّارُ لِفَطَبِ».

رواه ابن ماجه

دفحيّ رواية : «افْسَكُنْفْسِيُرَابْلِمَان كَمَا يُفْسُِرُالقَبْرُالْعَسَل».

رواه الديلمي في مسند الفردوس وأما العُجْب: فهو الداء العضال: وهو نظر العبد إل نفسه بعين العزة والاستعظام، وإلى غيره بعين المَهانة والاحتقار.

فالعجب والكبر: أخوان كلُّ منهما يدفع بصاحبه إلى الأنانية، كما قال إبليس: أنا خير منه.

فكل من أثبت لنفسه حالًا، أو مقاماً دخل في العجب من أوسع أبوابه. وهذا مرض لا ينتبه له إلا الغوَّاص في علم النفس، والوقاف على دخائلها. فكل من مات وهو على هذا الحال، لم يلق الله بقلب سليم. ومعالجة هذه الأدواء فرض، فالمعاصي الظاهرة: تزول بالإقلاع، والتوبة، والندم. وأما الباطنة: لا تزول إلا بالتوحيد الخالص، والاستغراق في حب الله حتى يغيبَ عما سواه. **وَعِلِآَجُ هُنَا أَسْرَجُهُ يَظُولُ، وَأَوْسَعُ مَنْهَكَتَبَ فِ هَنَا أَلْحَقْلِ إِلِمَامُ أَنْغَزَالِي فِإِعْمَايُهِ** 

عُرْابَيْهِ وَأَفْرَأَهُ عَلَى مَهَلٍ ، وَأَدْعُ بِي بِحُسْنِ الْمَل عِنْدَانْتَهَا ءِ ٱلْأَجَلِ. كمته محمد



البَابِّ كَخَامِسُ فيآداب حملة القرّب

قد تقدم جمل منه في الباب الذي قبل هذا، ومن آدابه أن يكون على أكمل الأحوال، وأكرم الشمائل، وأن يرفع نفسه عن كل ما نهى القرآنُ عنه إجلالاً للقرآن، وأن يكون مصوناً عن دنيء الاكتساب، شريف النفس، مرتفعاً على الجبابرة، والجفاة من أهل الدنيا، متواضعاً للصالحين، وأهل الخير والمساكين، وأن يكون متخشعاً ذا سكينة ووقار.

\* فقد جاء عن عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - أنه قال: يَا مَعْشَرُ لَقُرًاءِ ارْفَعُوا رُوُوسَكُمْ ، فَقَرْ وَضَحَ لَكُمُ الظَّرِيقُ ، فَاسْتَبِقُوا الْخَيَرَاتِ ، لَا تَكُونُوا عِيَالًا عَلَمَ النَّاسِ .

\* وعن عبد الله بن مسعود ـ رضي الله عنه ـ قال:

يَسْبَى لِجَامِلِ لْقُرْآنِ أَنْ يُعْرَفِ بَلَيْلِهِ إِذَا النَّاسُ مَعْدُن ، وَبِهَا مِرادَا النَّاسُ مََفْطِرُونَ ، وَبَحْزَنِهِ إِذَا النَّاسُ بَغَرْجُونَ ، وَبِهَا يُه إِذَا النَّاسُ يَضْحَكُونَ ، وَبِصَمْتِهِ إِذَا النَّاسُ تَخِوْضُونَ ، وَبِخِسُوعِهِ إِذَا النَّاسُ بَخْنَا لُوسَ .

\* وعن الحسن بن علي - رضي الله عنه - قال : إِنَّا حَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ رَلُوا الْقُرَّانَ رَسَائِلَ مِسْرَبِّهِم فَكَا مُواْ يَدَبَّرُوْهَا بِاللَيَلِ وَبَيَفَقَرُوهُا فَيْبِ النَّهَارِ .

٥٤



يَنْبَغِي لِحَامِلِ ٱلْقُرَآنِ أَنْ لَاتَكُونَ لَهُ حَاجَةٌ إلى أَحَدِمِنَ الْحُلُفَاءِ فَمَنْ دُونَهُمْ. وعنه أيضاً قال :

حَامِلُالْقُرَآنِ حَامِلُ رَايِرَالاِسْلَامِ ، لَا يَسْبِي أَنْ يَلْهُومَعَ مَسْهَيْلُهُو، وَلَا اِيَسْهُومَعَ مَنْهُ بَيْسُهو، وَلَا يَلْغُوُ مَعَ مَسْهَيْلُغُو مَعْظِيمًا لِحِيَّالِقُرْآسَيِ".

## بُعْرَهِ عَهْ التَكَشَّبُ بِو

[فصل] ومن أهم ما يؤمر به أن يحذر كلَّ الحذر من اتخاذ القرآن معيشةً يكتسب بها.

(١) هذه المقاطع التي قدمها لنا المؤلف رحمه الله تعالى وجزاه عنا خيراً عن تلكم السادة البهاليل، الذين عرفوا الطريق إلى الله، وعرَّفوه، وسلكوا السبيـل الأبلج وسلَّكوه.

مقاطعُ جمعت حِكماً أغنت عن أسفار؛ لأنها نبعت من قلوب أينعت بالإيمان، ونفوس اطمأنت للملك الديان، وأرواح تعلقت بربها، وخضعت لخالقها، وأخلصت لله تعالى فتفجرت ينابيع الحكمة على ألسنتها.

عد معي أيها القارىء الكريم!! إلى هذه الجمل، وتدبر مـا فيها من المـواعظ والحكم، فإن النبوة مندرجة بين جوانح هؤلاء الأئمة.

انظر حكمة ابنِ الخطاب أمير المؤمنين، واقـرأ كلام ابن مسعـود، وقف على نصيحة الحسن بن علي، واختم هذه الجولة في قول الفضيل، ثم ابكِ على نفسك قبل أن يُبكىٰ عليك، واسكب ماء العيون حسرةً وندامة على ما فاتك من حظ.

وقل يا نفس لقد سودتِ ـ والله ـ وجهَ الحق الذي كان تاجأً على رؤوس أسلافنا، وانفصمْتِ عن روح الإسلام، وانغمسْتِ في الشهوات الحيوانية، وحجبت عن الحقيقة الإيمانية.

فهذه هي الموازين التي تسجل على صفحات القلوب وتكون نبراسـاً وهاجـاً، ومصباحاً مضيئاً لكل تائه وحائر. كتبه محمد. فقد جاء عن عبد الرحمن بن شبيل - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله ﷺ:

«اقْرَبُهُ الْقُرْآنَ، وَلَدْ تَأْكُلُوابِيهِ وَلَا تَحْفُواعَنْهُ، وَلَا تَغْلُوا فِيهِ».
وعن جابر - رضي لله عنه - عن النبي ﷺ :
«اقْرَوْوُا الْقُرْآنَ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَ قَوْمٌ يُقِيمُونَهُ إِقَامَةَ الْقَدَحِ (١) يَتَعَجَّلُونَهُ،
وَلَا يَتَأَجَّلُونَهُ»، رواه بمعناه من رواية سهل بن سعد:

معناه يتعجلون أجره إما بمال، وإما بسمعةٍ ونحوها<sup>(٢)</sup>.

(١) وفيه: لا تجعلوني كقدح الراكب، أي تؤخروني في الذكر، لأن الراكب يعلق قَدَحه في آخر رحله عند فراغه من ترحاله، ويجعله خلفه. قال حسان: وأنست زنيم نيط في آل هساشم كما نيط خلف الراكب القَدَحُ الفرد ومنه حديث أبي رافع: كنت أعمل الأقداح، هي جمع قَدَح وهو الذي يؤكل فيه. وقيل: هي جمع قِدْح، وهو السهم الذي كانوا يستقسمون به، أو الذي يُرمىٰ به عن القوس. ومنه الحديث: كان يسوي الصفوف حتى يدعها مثل القِدْح أي مثل السهم. ومنه حديث عمر: كان يقوِّمهم في الصف كما يقوِّم القَدَّاحُ القِدْح. القَدّاح: صانع القِدْح. (٢) يتعجلونه: أي يطلبون بقراءته العاجلة من عرض الدنيا، والرفعة فيها. ولفظ رواية أحمد: يتعجلون أجره، ولا يتأجلونه: أي لا يريدون من الأجلة، وهو جزاء الأخرة. فمن أراد بها الدنيا فهو متعجل، وإن ترسل في قراءته، ومن أراد به الآخرة فهو متأجل، وإن سرَدَ في قراءته بعد إعطاء الحروف حقها، وهذه معجزة لوقوع ما أخبر به عليه الصلاة والسلام اهـ. وفي رواية قال: خرج علينا رسول الله ﷺ، ونحن نقرأ القرآن وفينا الأعرابي، والأعجمي فقال: «اقرؤوا فكلُّ حسنٌ، وسيجيء أقوام يُقيمونه كما يُقامُ الِقَدْحُ». رواه أبو داود وهذا لفظه \_ ۱ / ۵۲۰.

والإمام أحمد \_ ٣٩٧/٣.



«دخل رجلان من أصحاب رسول الله ﷺ مسجداً، فلما سلم الإمام، قام رجل فتلا آياتٍ من القرآن ثم سأل:

فقال أحدُهما: إنا لله وإنا إليه راجعون، سمعتُ رسولَ الله عَنْهَ يقول: «سيَجِيءُ قَوْمٌ يَسْأَلُونَ بِالْقُرآنِ فَمَنْ سَأَلَ بِالْقُرآنِ فلا تُعْطُوهُ».

وهــذا الإسنـاد منقــطع، فـإن الفضيــل بن عمـرو لم يسمــع من الصحابة(١).

وأما أخذه الأجرة على تعليم القرآن، فقد اختلف العلماء فيه:

فحكى الإمام أبو سليمان الخطابي منْعَ أخذِ الأجرة عليه عن جماعة من العلماء منهم الزهري وأبو حنيفة.

وعن جماعة أنه يجوز إن لم يشترطه، وهو قول الحسن البصري، والشعبي، وابن سيرين.

وذهب عطاء، ومالك والشافعي، وآخرون إلى جوازها إن شارطه، واستأجره إجارة صحيحة، وقد جاءَ بالجواز الأحاديث الصحيحة.

واحتج مَنْ منعها بحديث عبادة بن الصامت «أنه علَّم رجلًا من أهل الصفة القرآن فأهدى له قوساً. فقال له النبي ﷺ:

(۱) وفي رواية للترمذي في سننه ۱۱۹/۸: عن عمران بن حصين ـ رضي الله تعالى عنه ـ، أنه مرَّ على قَـاصَ يقرأ ثم سأله، فاسترجع ثم قال: سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: «مَنْ قَرأَ الْقُرآنَ، فَلْيَسْأل اللّه تعالى به، فإنَّه سَيجِيء أَقُوامٌ يَقْرؤونَ الْقُرآنَ، يَسْأَلُونَ به النَّاسَ».

قال الترمذي: هذا حديث حسن.

٥٧

FOR QURANCTHOUGH «إن سرك أن تُطوَّق بها طوقاً من نار فاقبلها» وهو حديث مشهور رواه أبو داود وغيره، وبآثار كثيرة عن السلف.

وأجاب المجوِّزون عن حديث عبادة بجوابين:

١ ـ أحدهما أن في إسناده مقالًا.

٢ – والثاني أنه كان تبرَّع بتعليمه فلم يستحقَّ شيئاً، ثم أُهدي إليه على سبيل العوض، فلم يجز له الأخذ، بخلاف من يعقد معه إجارة قبل التعليم، والله أعلم<sup>(۱)</sup>.

(١) وقد ذكر المؤلف ـ رحمه الله تعالى ـ في كتابه «روضة الطالبين» ٥/١٩٠ في كتاب «الإجارة»:
 كتاب «الإجارة»:
 من هذا النوع: الاستئجار لتعليم القرآن، فليعين السورة، والآيات التي يُعلمها؛ فإن أخل بأحدهما، لم يصحً على الأصح.
 لا يشترط تعيينُ واحدٍ منها؛ بل يكفي ذكر عشر آيات مثلاً.
 لا يشترط تعيينُ واحدٍ منها؛ بل يكفي ذكر عشر آيات مثلاً.
 يقيل:
 وقيل:
 وقيل:
 وقيل:
 واحدٍ منها؛ بل يكفي ذكر عشر آيات مثلاً.
 يقيل:
 وقيل:
 وقيل:</l

## لطيفة

ومما يُسْتَحْسَنُ في هذا، ما حُكيَ أَنَّ عُمَرَ بنَ عَبْدِ الْعَزِيزِ أميرَ المؤمنينَ ـ رضي الله تعالى عنه ـ بَعَثَ يزيدَ بنَ مَالِكِ الدمَشْقِيَّ، وَالحَارِثَ بنَ يَمْجُدَ الأشعريَّ يُفقهانِ الناسَ في الباديةِ، وأُجرىٰ عَلَيهما رِزْقاً.

\* فأما يزيد: فقبل.

\* وأما الحارث: فأبى أن يقبل وقال: ما كنت لآخذَ على عِلْم عَلَّمنيه الله أُجْراً، فُكْتِبَ إلى عمر بن عبد العزيز بذلك فكتب عمر قائلاً:

، إنْأَ لانعلم بما صنع *يزيد بأسً*ا ، واكثرالله فينامثل لحارث بن يمجد

مَوَقِفُ السَّلَفُ مِنْهُ

[فصل] ينبغي أن يحافظ على تلاوته، ويكثر منها، وكـان السلف ـ رضي الله عنهم ـ لهم عادات مختلفة في قدر ما يختمون فيه.

فروى ابن أبي داود عن بعض السلف ـ رضي الله عنهم ـ أنهم كانوا يختمون في كل شهرين، ختمة واحدة.

| * وعن بعضهم: في كل شهر ختمة.                 |
|----------------------------------------------|
| * وعن بعضهم: في كل عشر ليال ختمة.            |
| * وعن بعضهم: في كل ثمان ليال.                |
| * وعن الأكثرين: في كل سبع ليال.              |
| * وعن بعضهم: في كل ست.                       |
| * وعن بعضهم: في كل خمس.                      |
| * وعن بعضهم: في كل أربع.                     |
| * وعن بعضهم: في كل ثلاث.                     |
| # وعن بعضهم: في كل ليلتين.                   |
| * وختم بعضهم: في كل يوم وليلة ختمة.          |
| * ومنهم: من كان يختم في كل يوم وليلة ختمتين. |

\* ومنهم من كان يختم ثلاثاً، وختم بعضهم ثمان ختمات: أربعاً بالليل، وأربعاً بالنهار.

فمن الذين كانوا يختمون ختمة في الليل واليـوم عثمان بن عَفـان ـ رضي الله عنه ـ وتميم الداري، وسعيـد بن جبير، ومجـاهد، والشـافعي، وآخرون. THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR AMIC THOUGHT ومن الذين كانوا يختمون ثلاث ختمات: سليم بن عمر ـ رضي الله عنه ـ قاضي مصر في خلافة معاوية ـ رضي الله عنه ـ.

وروى أبو بكر بن أبي داود: أنه كان يختم في الليلة أربع ختمات.

وروى أبو عمر الكندي في كتابه في قضاة مصر: أنه كان يختم في الليلة أربع ختمات.

قـال الشيخ الصـالح أبـو عبد الـرحمٰن السلمي ـ رضي الله عنـه ـ: سمعت الشيخ أبا عثمان المغربي يقول:

كان ابن الكاتب ـ رضي الله عنه ـ يختم بالنهار أربع ختماتٍ، وبالليل أربع ختمات، وهذا أكثر ما بلغنا من اليوم والليلة.

وروى السيد الجليل أحمد الدورقي بإسناده عن منصور بن زادان عن عبَّاد التابعي ـ رضي الله عنه ـ أنه كان يختم القرآن فيما بين الظهر والعصر، ويختمه أيضاً فيما بين المغرب والعشاء في رمضان إلى أن يمضي ربعُ الليل.

وروى أبو داود بإسناده الصحيح أن مجاهداً كان يختم القرآن ما بين المغرب والعشاء.

وعن منصور قال:

كان عليّ الأزدي يختم فيما بين المغرب والعشاء كلّ ليلة من رمضان.

> **ويمَنْ إِبْراهِيمَ بِنِ سَعْدِيَ**كَالَ : كان أبي يحتبي فما يحل حبوته حتى يختم القرآن.

وأما الذي يختم في ركعة فلا يحصون لكثرتهم، فمن المتقدمين عثمان بن عفان، وتميم الداري، وسعيد بن جبير رضي الله عنهم ختمه في كل ركعة في الكعبة.



وأما الذين ختموا في الأسبوع مرة فكثيرون نقل عن عثمان بن عفان رضي الله عنه، وعبـد الله بن مسعـود، وزيـد بن ثـابت، وأبي بن كعب رضي الله عنهم، وعن جماعة من التابعين كعبد الرحمٰن بن يزيد، وعلقمة، وإبراهيم رحمهم الله.

والاختيار أن ذلك يختلف باختلاف الأشخاص، فمن كان يظهر له بدقيق الفكر لطائف ومعارف فليقتصر على قدر ما يحصل له كمال فهم ما يقرؤه.

وكذا من كان مشغولًا بنشر العلم، أو غيره من مهمات الدين ومصالح المسلمين العامة فليقتصر على قدرٍ لا يحصل بسببه إخلال بما هو مرصد له.

وإن لم يكن من هؤلاء المذكورين فليستكثر ما أمكنه من غير خروج إلى حد الملل والهذرمة<sup>(1)</sup>.

وقد كره جماعة من المتقدمين الختم في يوم وليلة<sup>(٢)</sup>، ويدل عليه الحديث الصحيح عن عبد الله بن عمرو بن العاص ـ رضي الله عنهما ـ قال: قال رسول الله ﷺ:

(١) هي السرعة والعجلة المضيعة لبعض الأحرف والأحكام.
 (٢) وقال الإمام الغزالي ـ رحمه الله تعالى ـ
 والتفصيل في مقدار القراءة أنه: إن كان من العابدين السالكين طريق العمل، فلا ينبغي أن ينقص عن ختمتين في الأسبوع.
 وإن كان من السالكين بأعمال القلب، وضروب الفكر، أو من المشتغلين بنشر العلم، فلا بأس أن يقتصر في الأسبوع على مرة.

وإن كان نافذ الفكر في معاني القرآن فقد يكتفي في الشهر بمرة لكثرة حاجته وكثرة الترديد والتأمل.

انظر الإحياء ١ / ٢٨٤

THE PRINCE GHAZITRUST «لا يفقه من قرأ القرآن في أقل من ثلاث» رواه أبو داود والترمذي والنسائي وغيرهم. قال الترمذي حديث صحيح والله أعلم<sup>(۱)</sup>. **ا فنشاحه وَخِمَحه** 

وأما وقت الابتداء والختم لمن يختم في الأسبوع فقد روى أبو داود أن عثمان بن عفان رضي الله عنه كان يفتتح القرآن ليلة الجمعة، ويختمه ليلة الخميس.

وقال الإمام أبو حامد الغزالي ـ رحمه الله تعالى ـ في الإحياء:

الأفضل أن يختم ختمة الليل، وأخرىٰ بالنهار، ويجعل ختمةَ النهار يومَ الاثنين في ركعتي الفجر، أو بعدهما، ويجعل ختمة الليل ليلةَ الجمعة في ركعتي المغرب، أو بعدَهما ليستقبل أول النهار وآخره.

(١) أقول:
 قد يستشكل مستشكل، ويستبعد مستبعد ما ذكره الإمام النموي عن هؤلاء القوم
 الذين قرؤوا القرآن بهذه السرعة؟؟ فالجواب:

إن الله سبحانه، قد يبارك في الزمن لبعض خواصه، كرامةً لهم، كما يطوي المكان لآخرين، فالطي ـ إذاً ـ قسمان: زماني ومكاني، فقطع المسافات الشاسعة بطرفة عين، كقطع الزمن القليل بإنتاج العمل الكثير.

انظر إلى مؤلفات المؤلفين من سلفنا، وفَكِّرْ متىٰ كتبوا ذلك؟ ومتى ألفوه؟ مع عجزنا عن قراءتها فضلًا عن كتابتها.

وهكذا كانت ساعتهم تعادل يومَنا، ويومُهم يعادل شهرنا، وشهرُهم يعادل سنتنا، وعمرُهم يعادل أعمار أمثالنا.

وقد نقل عن مؤلفنا رحمه الله تعالى بأن الكراريس التي ألفها حُسِبَتْ فبلغت عددَ أيام حياته، وهو لم يدخل في سن الخمسين من العمر وقد ملأ الدنيا علماً وفضلًا.

فهذه كرامة يكرمها الله مَنْ يشاء من عباده ويبارك لهم في عمرهم وزمنهم، فينبغي لنا أن نسلم لهم حالَهم، ونبكي على حرماننا وتقصيرنا.

کتبه محمد.

وروى ابن أبي داود عن عمر بن مرة التابعي قال: كانوا يحبون أن يُخْتَمَ الْقُرآنُ من أول الليل، أو من أول النهار. وعن طلحة بن مصرف التابعي الجليل قال:

من ختم القرآن أَيْةَ ساعةٍ كانت من النهار صلت عليه الملائكة حتى يمسي، وأيةَ ساعةٍ كانت من الليل صلت عليه الملائكة حتى يصبح.

وعن مجاهد مثله. وروى الدارمي في مسنده بإسناده عن سعد بن أبي وقاص ـ رضي الله عنه ـ قال:

«إذا وافق ختمُ القرآن أولَ الليل صلت عليه الملائكةُ حتى يصبح.

وإذا وافق ختمه آخرَ الليلِ صلت عليه الملائكة حتى يمسي».

قمال المدارمي: هذا حسن من سعد، وعن حبيب بن أبي ثمابت التابعي: أنه كان يختم قبل الركوع.

قال ابن أبي داود: وكذا قال أحمد بن حنبل رحمه الله تعالى. وفي هذا الفصل بقايا ستأتي إن شاء الله تعالى في الباب الآتي.

[فصل] في المحافظة على القراءة بالليل.

ينبغي أن يكون اعتناؤه بقراءة القرآن في الليل أكثر. قال الله تعالى: مُوَ مِّنْ أَهْلِ ٱلْكِتَنِ أُمَّةُ قَابَمِهُ يُتَلُونَ ءَايَنتِ ٱللَّهِ ءَانَآةَ ٱلَيَّلِ وَهُمْ يَسْجُدُونَ مَا يُؤْمِنُونَ بِإِلَيْهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَعَنِ ٱلْمُنكَرِوَيُسَرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَأُوْلَتِهِكَ مِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾<sup>(1)</sup>.

مَدَوَوَيَسَرِ وَعَنْ فِي الْعَدَرَ فِي وَاوَتَعَمَّ وَمَدْ الله عَنْهُ أَنه قَالَ: وثبت في الصحيح عن رسول الله عنه أنه قال: «فِعْمَ الرَّحْمُلُ عَبْدُ اللَّهِ كَوْكَانَ يُصَلِّي مِنَ الْلَيْلِ».

(١) من سورة آل عمران: آية ١١٤.



«يَا عَبْدَ اللَّهِ لا تَكُنْ مِثْلَ فُلانٍ كَانَ يَقُومُ الْلَيْلَ ثُمَّ تَرَكَهُ».

وروى الـطبـراني وغيــره عن سهـل بن سعــد رضي الله عنـه عن رسول الله ﷺ :

« بَشَرَفُ للْوُرْمِن قِيلامُ اللَّبَيْلِ».
والأحاديث والآثار في هذا كثيرة.
وقد جاء عن أبي الأحوص الحبشي قال:
«إن كان الرجل ليطرق الفسطاط طروقاً ـ أي يأتيه ليلاً ـ فيسمع لأهله
دوياً كدويًّ النحل، قال فما بال هؤلاء يأمنون ما كان أولئك يخافون؟».

وعن إبراهيم النخعي كان يقول: «اقْرَؤوا في الْلَيْلِ وَلَوْ حَلْبَ شَاةٍ». وعن يزيد الرقاشي قال: «رِاذَا أَنَا نِحْتُ، ثُمَّ أَسْيَقْظَتُ، ثُمَّ تَحِيْتُ، فَلَرِ نَامَتْ عَيْنَايَ». قلت :

وإنما رجحت صلاة الليل، وقراءته لكونها أجمع للقلب، وأبعد عن الشاغلات والملهيات والتصرف في الحاجات، وأصونَ عن الرياء وغيره من المحبطات مع ما جاء الشرع به من إيجاد الخيرات في الليل. فإن الإسراء برسول الله ﷺ كان ليلًا.

وحديث «يَنْزِلُ رَبُّكُمْ كُلَّ لَيْلَةٍ إِلَىٰ سَمَاءِ الدُّنْيا حِيْنَ يَمْضِي شَطْرُ الْلَيْلِ فَيقول:



واعلم أن فضيلة القيام بالليل والقراءة فيه تحصل بالقليل والكثير، وكلما كثر كان أفضل، إلا أن يستوعب الليل كله فإنه يكره الدوام عليه، وإلا أن يضر بنفسه.

ومما يدل على حصوله بالقليل حديث عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما. قال: قال رسول الله ﷺ:

«مَنْ قَامَ بِعَشْرِ آيَاتٍ لَمْ يُكْتَبْ مِنَ الْغَافِلِينَ، وَمَنْ قَامَ بِمِائَةِ آيَةٍ كُتِبَ مِنَ الْقَانِتِينَ، وَمَنْ قَامَ بِأَلْفِ آيَةٍ كُتِبَ من الْمُقْسِطِينَ» رواه أبو داود وغيره.

(١) وقال بعضهم:

وَمُهْمَلَتٍ فِي الْفَلَامِ رُبَّغُ صْتَ عَلَنْكُمُ الْعَذَابُ الْأَوْحَكُ

تؤلات تيوخ يلاله يُرَجَعُ وَصُبْيَةُ مِنَ الْيَامِ نُصْعُ

٦٥

وحكى الثعلبي عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: (مَنْ صَلَّىٰ بِالْلَيْلِ رَكْعَتَيْنِ فَقَدْ بَاتَ لِلَّهِ سَاجِدَاً وَقَائِماً»<sup>(1)</sup>. **[فصل] في الأمر بتعهد القرآن والتحذير من تعريضه للنسيان.** ثبت عن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال: (تَعَاهَدُوا هَذَا الْقُرآنَ، فَوَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ لَهُوَ أَشَدُ تَفَلُّتاً مِنَ الإِبِلِ في عُقُلِهَا».

وعن ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله ﷺ قال: «إِنَّمَا مَثَلُ صَاحِبِ الْقُرْآنِ كَمَثَلِ الإِبِلِ المُعَقَّلةِ إِنْ عَاهَـدَ عَلَيْهـا أَمْسَكَها، وَإِنْ أَطْلَقَهَا ذَهَبَتْ»<sup>(٢)</sup>.

رواه البخاري ومسلم

رواه مسلم والبخاري

المُعَقِّلة: بضم الميم وفتح العين، وشد القاف، أي المشدودة بعقال.



\* عُرِضَتْ عَلَيَّ أُجُورُ أُمَّتِي حَتَّى الْقَذاةُ يُخْرِجُهَا الرَّجُلُ مِنَ الْمَسْجِدِ، وَعُرِضَتْ عَلَيَّ ذُنوبُ أُمَّتِي فَلَمْ أَرَ ذَنْباً أَعْظَمَ مِنْ سُورَةٍ مِنَ الْقُرْآنِ، أَوْ آيـةٍ أُوتِيها رَجُلٌ ثُمَّ نَسِيَها»<sup>(۱)</sup> رواه أبو داود والترمذي، وتكلم فيه.

شبه القرآن بالإبل المقيدة بالعقال، فما دام تعهدُه موجودًا، فحفظه موجود، كما تكون الإبل، ما دامت مشدودةً بالعقال فهي محفوظةً.

وخص الإبل لأنها أشد الحيوان الأهلي نفوراً. اهـ المناوي على الجامع الصغير ٣/٣.

قال ابن الأثير:

والتشديد فيه للتكثير، ومنه حديث علي وحمزة: وهنَّ معقَّلاتٌ بالفِناءِ.

(۱) لأنه إنما نشأ عن تشاغله عنها بلهو، أو فضول، أو لاستخفافه بها، وتهاونه بشأنها، وعدم اكتراثه بأمرها، فيعظم ذنبه عند الله لاستهانة العبد له بإعراضه عن كلامه. وقال القرطبي:

من حفظ القرآن أو بعضه، فقد علت رتبتُه؛ فإذا أخل بهاتيك المرتبة حتى خرج عنها، ناسب أن يعاقب، فإنَّ تَرْكَ تعاهدِ القرآن يُفضي إلى الجهل، والرجوعُ إلى الجهل بعد العلم شديدً.

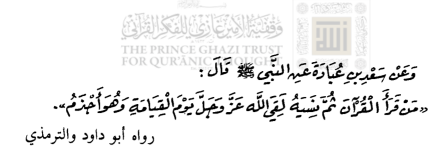
وقال: أوتيها ولم يقل حفظها ليتنبه على أنها كانت نعمةً عظيمة أولاها الله إياه ليقوم بها ويشكرَ موليها فكفرها.

وفيه أن نسيان القرآن كبيرة، ولو بعضاً منه، وهذا لا يناقضه خبر:

«رفع عن أمتي الخطأ والنسيان»، لأن المعدود هنا ذنباً التفريطُ في محفوظ بعدم تعاهده ودرسه.

هـذا الحديث: رواه أبـو داود والترمـذي عن أنس رضي الله تعالى عنـه بسنـد ضعيف.

> قال القرطبي : الحديث غير ثابت، وأنكر ابن المديني كون المطلب سمع من أنس.



فيَن نام عَهُ وُرْدِم

[فصل] عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال : قال رسول الله ﷺ : «مَنْ نَامَ عَنْ حِزْبِهِ مِنَ الْلَيْلِ أَوْ عَنْ شَيءٍ مِنْهُ فَقَرَأَهُ مَا بَيْنَ صَلاةِ الْفَجْرِ، وَصَلَاةِ الْظُهْرِ، كُتِبَ لَهُ كَأَنَّهُ قَرَأَهُ مِنَ الْلَيْلِ».

وعن سليمان بن يسار قال: قال أبو أسيد رضي الله عنه: نمْتُ الْبَارِحَةَ عَنْ وِرْدِي حَتَّى أَصْبَحْتُ، فَلَمَّا أَصْبَحْتُ اسْتَرْجَعْتُ، وَكَـانَ وِرْدِي سُورَةَ الْبَقَرَةِ، فرأيتُ في الْمَنَامِ كَـأَنَّ بَقَرةً تَنْطَحُنِي. رواه ابن أبي داود

وقال ابن حجر: في إسناده ضعف، لكن له شواهد. قال الزين العراقي: استغربه البخاري، لكن سكت عليه أبو داود. اهـ. انــظر المناوي على الجامع الصغير ٤/٣١٣. أقول:

فأما نسيان لفظ القرآن مع فهم معناه، والقيام بمقتضاه، فليس داخلًا في هذا الوعيد الخاص؛ لأن الإنسان قد تتعاور عليه ظروف قـاسية، وتنتـابه أحـوال مضنية، وشيخوخة منسية، يفقد معها كثيراً من محفوظاته، مع المحافظة على تحليل حلاله، وتحريم حرامه، والعمل بواجباته. فهذا وأمثـاله ممـا لا يؤاخذ الله العبـد عليه والله أعلم. كتبه محمد.

ورَوى ابْن أَبِي الدِّنيَاعن بعض حفاظ القرآن ؛ انه نام ليلة عن حزبه فأُري في منامه كأن قائلاً بقول له : عَجِبْتُ مِنْ جِسْمٍ وَمِرْبِ حِحَّةٍ وَمِنْ فَتَى َّنَامَ إِلَى سِ وَالْوَتُ لَا يُؤْمَرِبُ خَطَفَاتُه فى ظُلَمَ اللَّيل إذَا تَسْرِحَتُ (١)

(١) وقال بعضهم: تَـزَوَّدْ مِـنَ الـدُّنْـيـا فَـإَنَّـكَ لَا تَـدْرِي إذَا جَـنَّ لَيْـلُ هَـلْ تَعيشُ إلى الْفَـجْـرِ فَكَمْ مِنْ فَتى يُمْسِي وَيُصبحُ لاهيـاً وَقَـدْ نُسِجَـتْ أَكْفـانُـهُ وَهـو لا يَـدْرِي

وكان سيدنا عمر بن عبدالعزيز يتمثل في هذه الأبيات: نَـهَـارُكَ يَـا مَـغْـرُورُ سَـهْـوٌ وَغَـفْـلَةُ وَلَـيْـلُكَ نَـوْمُ وَالرَّدَىٰ لَكَ لَازِمُ يَـغُـرُكَ مَـا يَفَـنى وَتَـفْـرَحُ بـالمَـنى تَـمَـا غَـرَّ بـاللّذاتِ في الندوم حَـالِـمُ وَشُـغْـلُكَ فَـيـما سَـوْفَ تَـحُـرَهُ غِبَّهُ وَشُـغْـلُكَ في الـدُنيا تَعِيشُ البَهائِمُ الأعشى: إذَا أَنْتَ لم تَـرْحَـلْ بِـزَادٍ مِـنَ التُّـقَـى وَلَاقَـيْتَ بَعْدَ المَـوْتِ مَـنْ قـد تَـزوَّدا وَلَاقَـيْتَ بَعْدَ المَـوْتِ مَـنْ قـد تَـزوَّدا وَلَاقَـيْتَ بَعْدَ المَـوْتِ مَـنْ قـد تَـزوَّدا الأمَـنَ عَـلَى أَنْ لا تَـحُونَ كَـمِـنْلِه وَأَنْـكَ لـم تـرضَدْ كـما كـانَ أَرْصَدَا (1) انظر «سمير المؤمنين» فى قسم الشعر ط: ٨.

٦٩



البكاب لتتادش فيآداب القُرَات

هذا الباب هـو مقصود الكتـاب، وهو منتشـر جداً، وأنـا أشير إلى أطرافٍ من مقاصده كراهةَ الإطالة، وخوفاً على قارئه من الملالة.

فأول ذلك يجب على القارىء الإخلاص كما قدمناه، ومراعاةُ الأدبِ مع القرآن.

فينبغي أن يستحضر في نفسه أنه يناجي الله تعالى، ويقرأ على حال من يرىٰ اللَّهَ تعالى، فإنه إن لم يكن يراه فإن الله تعالى يراه<sup>(١)</sup>.

(1) تيلارقُ الْغَافِلِينَ
 قَالَ الْحُسَرَعُ:
 \* إنكم اتخذتم قراءة القرآن مراحلَ، وجعلتم الليلَ جَمَلًا، فأنتم تركبونه فتقطعون به مراحله.
 وإنَّ مَنْ كان قبلكم، رأوه رسائل من ربهم. فكانوا يتدبرونها بالليل، وينفذونها بالنهار.
 \* وقال ابن مسعود:
 إن أحدكم ليقرأ القرآن من فاتحته إلى خاتمته، ما يُسقِط منه حرفاً، وقد أسقط العمل به.
 \* قال أنس:
 \* قال أنس:

E PRINCE GHAZI TRUST R QUR'ÀNIC THOUGHT

\* وقال أبو سليمان الداراني : الزبانية أسرع إلى حملة القرآن، الذين يعصون الله تعالى منهم إلى عبدة الأوثان. وقال ابن الرماح: ندمت على استظهاري القرآن ـ أي حفظي له غيباً ـ لأنَّه بلغني أن أصحاب القرآن يُسألون عما يسأل عنه الأنبياء يومَ القيامة. أقول: لأن من حفظ القرآن فقد اندرجت النبوة بين جنبيه، فليتنبه لهذا فإنه خطير. \* وقال بعض السلف: إن العبد ليفتتح سورةً، فتصلى عليه الملائكة حتى يفرغ منها. وإن العبد ليفتتح سورة، فتلعنه الملائكةحتى يفرغ منها. فقيل له: وكيف ذلك؟ فقال: إذا أحلَّ حلالَها، وحرَّم حرامها، صلت عليه الملائكة وإلا لعنته. \* وقال بعض العلماء: إن العبد ليتلو القرآنُ فيلعنُ نفسَه وهو لا يعلم يقول: ألا لعنة الله على الظالمين وهو ظالمٌ نفسَه، ألا لعنة الله على الكاذبين وهو منهم. اهـ. أقول:

لا يُفهم من حديثي هذا، تثبيط هِمم التالين لكتاب الله، المولعين بقراءة القرآن، ولكني . أريد التأسي بأحوال السلف الصالح، والتأسف عما أُصِبْنا به من الغفلة المؤلمة، التي استولت على مجامع قلوبنا، فحجبتنا عن فهم معاني القرآن، والوصول إلى غوره، والوقوف على حقيقته:

فأقلَ ما يستفاد من مثل هذه الأخبار، حزنُ القلب على ما فقده، واتهامُ النفس بالتقصير على مافاتها، من حظ، فيُحفظ عند ذلك من العُجب الخطير، مع إدحار الشيطان اللعين من إيقاعنا بالغرور.

\* وقد قال بعض علماء النفس:

لا تترك الذكر لعدم حضورك فيه، فرب ذكر لا حضور فيه، ينقلك إلى ذكر فيه حضور. فعد إلى ما كتبته لك، واقرأه على مهل، وكن طبيبَ نفسك، فحاسبها قبل أن تُحاسب.

كتبه محمد .



[فصل] وينبغي إذا أراد القراءة أنْ ينظف فاه بالسواك وغيرِه. والاختيار في السواك أن يكون بعودٍ من أراك.

ويجوز بسائر العيدان، وبكل ما يُنظف: كالخرقة الخشنة، والأشنان وغير ذلك.

وفي حصوله بـالأصبـع الخشنـة ثـلاثـة أوجـه لأصحـاب ألُشـافعي رحمهم الله تعالى:

١ – أشهرها: أنه لا يحصل.
 ٢ – الثاني: يحصل.
 ٣ – الثالث: يحصل إن لم يجد غيرها ولا يحصل إن وجد.
 \* \*

ويستاك عرضاً مبتدئاً بالجمانب الأيمن من فمه، وينـوي به الإتيـان بالسنة.

\* قَالَ بَعْضُ الْعُلَمَامِ :
يقول عند الاستياك : اللهم بارك فيه تا أَرْحَمَ الرَّاحِمِينَ .
قال الماوردي من أصحاب الشافعي :

ويستحب أن يستاك في ظاهر الأسنان وباطنها، ويمـر السواك على أطراف أسنانه، وكراسِيّ أضراسِه، وسقفِ حلْقه إمراراً رفيقاً. قالوا:

وينبغي أن يستـاك بعود متـوسط، لا شديـدَ اليبـوسـة، ولا شـديـدَ الرطوبة.

قال: فإن اشتد يُبْسه ليَّنه بالماء، ولا بأس باستعمال سواك غيره بإذنه. وأما إذا كان فمه نجساً بدم، أو غيره، فإنه يكره له قراءة القرآن قبل غسله، وهل يحرم؟ .

> قال الروياني من أصحاب الشافعي عن والده: يحتمل وجهين، والأصح لا يحرم<sup>(۱)</sup>.

#### محافظته علحك الطهارة

[فصل] يستحب أن يقرأ وهو على طهارة، فإن قرأ محدثاً جاز بإجماع المسلمين، والأحاديث فيه كثيرة معروفة.

قال إمام الحرمين:

ولا يقال ارتكب مكروهاً؛ بل هو تارك للأفضل، فإن لم يجد الماء تيمم.

والمستحاضة في الزمن المحكوم بأنه طهر: حكمُها حكمُ المحدث.

وأما الجنب والحائض فإنه يحرم عليهما قراءة القرآن، سواء كان آية أو أقلَّ منها.

(١) وتعتريه أحكام أربعة:
 ١ – الوجوب: فيما إذا توقف عليه زوالُ نجاسةٍ، أو ريح كريه في نحو جمعة.
 ٢ – الحرمة: فيما إذا استعمل سواكَ غيره بغير إذنه، ولم يعلم رضاه.
 ٣ – الكراهة: للصائم بعد الزوال لإزالة الخُلوف.
 ٤ – والندب: في كل حال.

ويحصل بكل خشن، وأفضلُه: الأراك، لا بأصبعه ولو خشنةً خلافاً لمــا اختاره النووي في المجموع من أن أصبعه الخشنة تجزىء.

وإنما يتأكد السواك ولو لمن لا أسنان لـه لكل وضوء، ولكل صـلاة: فرضِهـا ونفلها، وإن سلَّم من كل ركعتين، لقوله عليه الصلاة والسلام: ركعتان بسواك أفضل من سبعين ركعة بغير سواك. رواه ابن النجار والديلمي ورجاله موثقون. انظر كتاب الفتاوى للإمام النووي طبعة ٥/٣٥.



\* ويجوز لهما النظر في المصحف وإمرارُه على القلب.

وأجمع المسلمون على جواز التسبيح، والتهليــل، والتحميـد، والتكبير، والصلاة على النبي ﷺ.

إن قالا لإنسان: خذ الكتاب بقوة، وقصدا به غيرَ القرآن فهو جائز، وكذا ما أشبهه.

\* ويجوز لهما أن يقولا عند المصبية:
﴿إِنَّالِلَهُ وَابِنَا إَلَيْهِ رَجِعُونَ ﴾، إذا لم يقصدا القرآن.
قال أصحابنا الخراسانيون:

ويجوز أن يقولا عند ركوب الدابة : ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِى سَخَّرَ لَنَاهَنذَا وَمَاكُنَّا لَهُمْقَرِنِينَ ﴾ وعند الدعاء : ﴿ رَبَّنَكَآ ءَانِنَكَا فِي ٱلدُّنْيِكَا حَسَكَةً وَفِي ٱلْأَخِرَةِ حَسَكَنَةً وَقِنَاعَذَابَ ٱلنَّارِ ﴾ ؛ إذا لم يقصدا القرآن .

قال إمام الحرمين:

فإذا قال الجنب بسم الله يقصد شيئاً لم يأثم.

ويجوز لهما قراءة ما نسخت تلاوته: كالشيخ والشيخة إذا زنيا فارجموهما ألبتة(١).

(١) وقد ذكر الإمام الجرداني في كتابه «فتح العلام» لحرمة القراءة شروطاً ستةً:
 ١ – الأول: أن يكون ألقارىء مكلفاً، فخرج الصبي والمجنون.
 ٢ – الثاني: أن يكون ما أتى به يُسمى قُرآناً.
 ٣ – الثالث: أن تكون القراءة نفلاً لتخرج قراءة فاقد الطهورين الفاتحة في الصلاة المكتوبة.
 ٤ – الرابع: أن يتلفظ بها فخرج ما إذا أجراها على قلبه.
 ٥ – الخامس: أن يسمع نفسه حيث كان معتدل السمع.



[فصل] إذا لم يجد الجنب أو الحائض ماءً تيمم، ويباح له القراءة، والصلاة، وغيرهما:

فإن أحدث حرمت عليه الصلاة، ولم تحرم القراءة، والجلوس في المسجد، وغيرُهما مما لا يحرم على المحدث، كما لو اغتسل ثم أحدث.

وهذا مما يسأل عنه ويستغرب. فيقال: جنب يُمنع من الصلاة، ولا يمنع من قراءة القرآن، والجلوس في المسجد من غير ضرورة كيف صورته؟ فهذه صورته.

ثم الأغرب أنه لا فرق مما ذكرناه بين تيمم الجنب في الحضر والسفر . وذكر بعض أصحاب الشافعي:

أنه إذا تيمم في الحضر استباح الصلاة، ولا يقرأ بعدها، ولا يجلس في المسجد.

٦ – السادس: أن تكون بقصد القرآن وحده، أو مع الذكر، بخلاف ما إذا قصد الذكر وحده، أو أطلق فلا حرمة. اهـ.

ثم قال: لا فرق بين هذا التفصيل بين ما يوجد نظمُه في غير القرآن: كالتسمية

عند ابتداء الاكل، والحمدلة عند تمامه وقوله عند الركوب: ﴿سُبْحَانَ ٱلَّذِى سَخَّرَ لَنَـاهَاذَا وَمَاكُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ ﴾ من سورة الزخرف؛ آية ١٣.

وعند المصيبة: ﴿ إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَجِعُونَ ﴾ من سورة البقرة: آية ١٥٧، وما لا يوجد نظمه إلا فيه كآية الكرسي وسورة الإخلاص.

وذكر في رحمة الأمة:

أن أبا حنيفة أجاز للجنب قراءة بعض آية، وأن مالكاً أجاز له قراءة آية أو آيتين، ثم قال: وحكي عن داود: أنه يجوز له قراءة القرآن كله كيف شاء. اهـ ١ /٣٦٥ في بيان ما يحرم بالأحداث.



\* ولو تيمم، ثم صلى، وقرأ، ثم رأى ماء يلزمه استعماله؛فإنه يحرم عليه القراءة وجميع ما يحرم على الجنب حتى يغتسل.

\* ولو تيمم، وصلى، وقرأ، ثم أراد التيمم لحدث، أو لفريضة أخرى أو لغير ذلك، فإنه لا يحرم عليه القراءة على المذهب الصحيح المختار.

وفيه وجه لبعض أصحاب الشافعي أنه لا يجوز، والمعروف الأول.

أما إذا لم يجد الجنب ماءً ولا ترابأ فإنه يصلي لحرمة الوقت على حسب حاله.

ويحرم عليه القراءة خارجَ الصلاة، ويحرم عليه أن يقرأ في الصلاة ما زاد على فاتحة الكتاب.

وهل يحرم عليه قراءة الفاتحة؟.

وفيه وجهان: الصحيح المختار أنه لا يحرم؛ بل يجب، فإن الصلاة لا تصح إلا بها، وكما جازت الصلاة لضرورةٍ مع الجنابة تجوز القراءة.

والثاني: لا تجوز؛ بل يأتي بالأذكار التي يأتي بها العاجز الـذي لا يحفظ شيئـاً من القرآن، لأن هـذا عاجـز شرعـاً فصار كـالعاجـز حسـاً. والصواب: الأول.

وهذه الفروع التي ذكرناهـا يُحتاج إليها، فلهذا أشـرت إليها بـأوجز العبـارات، وإلا فلها أدلـة وتتمات كثيـرة معـروفـة في كتب الفقـه. والله أعلم<sup>(۱)</sup>.

(۱) فروع نفیسة

الأول: يكره قراءة القرآن بفم متنجس، وحال خروج الريح، وفي محل قضاء الحاجة.



[فصل] ويستحب أن تكون القراءة في مكان نظيف مختار. ولهذا استحب جماعة من العلماء القراءةَ في المسجد؛ لكونه جامعاً للنظافة، وشرفِ البقعة، ومحصلًا لفضيلة أخرى وهي الاعتكاف.

فإنه ينبغي لكل جالس في المسجد الاعتكافُ سواء أكثر في جلوسه

= \* الثاني: ولا يجوز تمزيق الورق لما فيه من تقطيع الحروف، وتفريق الكلمات، وفي ذلك إزراء بالمكتوب.

الشالث: تعلم القرآن وحفظه عن ظهر قلب فرض كفاية، وأفتى بعض
 المتأخرين بأن الاشتغال بحفظه، أفضل من الاشتغال بفروض الكفاية من سائر العلوم.
 الرابع: تحرم القراءة بالشاذ في الصلاة وخارجها، وهو عند جماعة ما وراء
 السبعة، وعند آخرين ما وراء العشرة كما سيأتى مفصلًا.

\* الخامس: القراءة نظراً في المصحف، أفضل منها عن ظهر قلب لأنها تجمع القراءة والنظر في المصحف، وهو عبادة أخرى، إلا إذا كان يخشع غيباً كما سيأتي مفصلًا.

فاثدة

عدد آيات القرآن العظيم، ستة آلاف، وستمائة، وستة وستون آية ٦٦٦٦. ۱ ألف منها أمر. ۲ \_ وألف نهي . ٣ \_ وألف وعد. ٤ \_ وألف وعيد. ٥ – وألف قصص وأخبار. ۲ \_ وألف عبر وأمثال. ٧ ــ وخمسمائة لتبيين الحرام والحلال. ۸ \_ ومائة لتبيين الناسخ والمنسوخ. ٩ – وستة وستون: دعاء، واستغفار، وأذكار. أقول: تمسك بهذه الأحكام فإنها نفيسة ومفيدة. اهـ فتح العلام.



وهذا الأدب ينبغي أن يُعتنى به ويشاع ذكرُهَ ويعرفه الصغار والعوام، فإنه مما يغفل عنه.

وأما القراءة في الحمام فقد اختلف السلف في كراهيتها:

فقال أصحابنا: لا تكره، ونقله الإمام المجمع على جلالته أبو بكر بن المنذر في الإشراف عن إبراهيم النخغي ومالك. وهو قول عطاء.

وذهب إلى كـراهته جمـاعات منهم علي بن أبي طـالب ـ رضي الله عنه ـ رواه عنه ابن أبي داود.

وحكى ابن المنذر عن جماعة من التابعين منهم أبو وائل شقيق بن سلمة، والشعبي، والحسن البصري، ومكحـول، وقبيصـة بن ذؤيب،

 (١) بأن يقول: نويت الاعتكاف في هذا المسجدِ ما دمتُ فيه... وإن أردت أن تنذره ـ فهو أفضل ـ.

بأن تقول: لله عليَّ أن أعتكف في هذا المسجد ما دمت فيه، نويت الاعتكاف المنذور. ولك ثواب الفرض.

والاعتكاف: هو اللبث في المسجد بنية الاعتكاف؛ لأنه سنة مؤكدة كلُّ وقت، فقد روي أنه:

«من اعتكف فُواقَ ناقة فكأنما أعتق نسمة». والفواق: أي بضم الفاء أي مقدار زمن حلب الناقة، والمراد بالنسمة: الرقيق. وقد روى مسلم مرفوعاً: أَحَبُّ البلادِ إلى الله تعالى مَساجدُها، وأبغضُ البلادِ إلى الله أُسْواقُها. وروى الترمذي واللفظ له قال: حديث حسن: إذا رَأَيْتُم الرَّجُلَ يَعْتَادُ الْمَسْجِدَ فاشْهِدُوا له بالإيمانِ. اهـ. انظر بداية الهداية للإمام الغزالي، فقد ذكر بعض الأداب التي تتعلق بالمساجد وعليه تحقيقنا ذكرنا فيه بعض الإضافات. ورويناه ـ أيضاً ـ عن إبراهيم برضي الله عنهم أجمعين ـ قال الشعبي ، وحكاه أصحابنا عن أبي حنيفة ـ رضي الله عنهم أجمعين ـ قال الشعبي : تكره القراءة في ثلاثة مواضع . تكره القراءة في ثلاثة مواضع . 1 - في الحمامات . 7 - والحشوش . 9 - وبيوت الرحى وهي تدور . وعن أبي ميسرة قال : لا يُذْكَرُ اللَّهُ إلَّا فِي مَكَانٍ طَيِّبٍ .

فالمختار أنها جائزة غيرُ مكروهة إذا لم يلته صاحبُها؛ فإن التهيٰ عنها كرهت، كما كره النبيُّ ﷺ القراءةَ للناعِسِ مَخافةً من الْخَلْطِ.

وروى أبو داود عن أبي الدرداء ـ رضي الله عنه ـ أنه كـان يقرأ في الطريق.

وروى عمر بن عبد العزيز ـ رحمه الله ـ أنه أَذِنَ فيها.

قال ابن أبي داود: حدثني أبو الربيع قال: أخبرنا ابن وهب قال: سألت مالكاً عن الرجل يصلي من آخر الليل فيخرج إلى المسجد وقد بقي من السورة التي كان يقرأ فيها شيء، قال:

ما أعلم القراءة تكون في الطريق وكره ذلك، وهذا إسناد صحيح عن مالك رحمه الله.

[فصل] يستحب للقارىء في غير الصلاة أن يستقبل القبلة، فقد جاء في الحديث:

«خَيْرُ الْمَجَالِسِ ما اسْتُقْبِلَ به القِبلةُ» ويجلس متخشعاً بسكينة ووقار،

مطرِقاً رأسَه، ويكون جلوسُه وحدَّه في تحسين أدبه وخضوعه، كجلوسه بين يدي معلمه، فهذا هو الأكمل.

ولو قرأ قائماً، أو مضطجعاً، أو على فراشه، أو على غير ذلك من الأحوال جاز، وله أجر، ولكن دون الأول.

قال الله عزّوجل :

إَنْ فِ خَلْقِ السَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَآخْتِلَكِ ٱلَّذِلِ وَٱلنَّهَارِ لَآيَنَتِ لَأُوْلِي ٱلْأَلْبَنَبِ (٥) ٱلَّذِينَ يَذَكُرُونَ ٱللَّهَ قِيدَمَا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَتَحَرُونَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ٩<sup>(١)</sup>.

وثبت في الصحيح عن عائشة ـ رضي الله عنها ـ قالت: «كان رسول الله ﷺ يَتَكىءُ في حِجْرِي ِ وَأَنَا حَائِضٌ وَيَقْرأُ الْقُرْآنَ». رواه البخاري ومسلم

- وفي رواية : « يَقْرَأُ الْقُرْآنَ وَرَأُسُهُ فِي حِجْرِعِي ». وعن أبي موسىٰ الأشعري ـ رضي الله عنه ـ قال : «إِنِّي أَفْرَأَ الْقُرآنَ فِي صَلَاتِي وَأَفْراً عَلى فِرَاشِي».
  - وعن عائشة ـ رضي الله عنها ـ قالت: «إِنِيَّ لَأَقُرأُ حِزْبِي وَأَنا مُضَّجِعَةً على السرير».

# جكم التعوذ

[فصل] فإن أراد الشروع في القراءة استعـاذ فقال: أعـوذ بالله من الشيطان الرجيم، هكذا قال الجمهور من العلماء.

(۱) من سورة آل عمران: آية ۱۹۱.

۸۰



تعوذ بعد القراءة، لقوله تعالى: ﴿ فَإِذَاقَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ فَآسَتَعِذْ بِٱللَّهِ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ ٱلرَّبِحِيمِ ﴾(١). وتقدير الآية عن الجمهور: إذا أردت القراءة فاستعذ، ثم صيغة التعوذ كما ذكرناه. وكان جماعة من السلف يقولون:

أعوذ بالله السميع العليم من الشيطان الرجيم، ولا بأس بهذا؛ ولكن الاختيار هو الأول.

ثم إن التعوذ مستحب وليس واجباً، وهو مستحب لكل قارىء، سواء كان في الصلاة أو في غيرها.

ويستحب في الصلاة في كل ركعة على الصحيح من الوجهين عند أصحابنا.

وعلى الوجه الثاني :

إنما يستحب في الركعة الأولى؛ فإن تـركه في الأولى أتى بـه في الثانية.

ويستحب التعوذ في التكبيرة الأولىٰ في صلاة الجنازة على أصح الوجهين قال:

(١) من سورة النحل: آية ٩٨.

وقد كُتِبتْ في أوائل السور سوى براءة، فإذا قرأها كان متيقناً قراءةً الختمة أو السورة.

فإذا أخلّ بالبسملة كان تاركاً لبعض القرآن عند الأكثرين.

#### دقيقة

فإذا كانت القراءة في وظيفة عليها جَعْلُ كـالأسباع، والأجـزاء التي عليها أوقاف وأرزاق كان الاعتناء بالبسملة أكثر لتيقن قراءة الختمة؛ فإنه إذا تـركها لم يستحق شيئـاً من الوقف عنـد من يقـول البسملة آيـة من أول السورة، وهذه دقيقة نفيسة يتأكد الاعتناء بها وإشاعتُها.

### تخشعه وتربره''

[فصل] فإذا شرع في القراءة فليكن شأنه الخشوع والتدبر عند القراءة، والدلائلُ عليه أكثرُ من أن تحصر، وأشهر وأظهر من أن تذكر، فهو المقصود المطلوب، وبه تنشرح الصدور، وتستنير القلوب. قال الله عز وجل:

(١) وقال الإمام الغزالي ـ رحمه الله تعالى ـ:

أدب القارىء حالَ القراءةِ، هو أن يكون على وضوء وطهارة، واقفاً على هيئة الأدب والسكون، إما قائماً، وإما جالساً، مستقبلَ القبلة، مطرقاً رأسَه غير متربع، ولا متكىءٍ، ولا جالس على هيئة التكبر، ويكون جلوسُه وحدَه، كجلوسه بين يدي أستاذه.

وأفضل الأحوال أن يقرأ في الصلاة قائماً، وأن يكون في المسجد، فذلك في أفضل الأعمال، فإن قرأ على غير وضوء، وكان مضطجعاً في الفراش، فله أيضاً فضل؛ ولكنه دونَ ذلك لقوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَذْكُرُونَ ٱللَّهَ قِيَكَمَا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمُ ﴾.

فأثنى على الكل، ولكن قدم القيام في الذكر، ثم القعود، ثم الذكر مضطجعاً. وما كان من القيام بالليل فهو أفضل؛ لأنه أفرغ للقلب. وقال أبو ذر الغفاري ـ رضي الله تعالى عنه ـ:

إن كثرة السجود بالنهار، وإن طـول القيام بـالليل أفضـل. اهـ باختصـار. انظر الإحياء. المعادية المحادة المحاد المحادة المح المحادة المحا

وقال تعالى :

< كِنْبُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيَدَّبَرُوا مَايَنِهِ، (١).

والأحاديث فيه كثيرة، وأقاويل السلف فيه مشهورة.

وقد بات جماعة من السلف يتلون آية واحدة يتدبرونها ويرددونها إلى الصباح.

وقد صَعِقَ جماعة من السلف عند القراءة.

ومات جماعات حال القراءة.

ورُوِيِّنــا عن بَهْـز بن حكيم، أن زُرارة بن أوفى التــابعي الجليـل ـ رضي الله عنه ـ أمهم في صلاة الفجر فقرأ حتى بلغ ﴿ فَإِذَا نُقِرَ فِى ٱلنَّاقُورِ فَذَلِكَ يَوْمَبِنِ يَوْمٌ عَسِيرُ (<sup>٣)</sup> خر ميتاً. قال بهز: وكنت فيمن حمله.

وكان أحمد بن أبي الحوارى ـ رضي الله عنه ـ وهو ريحانة الشام كما قال أبو القاسم الجنيد رحمه الله إذا قرىء عنده القرآنُ يصيح ويصعق<sup>(٤)</sup>.

قال ابن أبي داود:

وكان القاسم بن عثمان الجوني رحمه الله ينكر على ابن الحواري،

من سورة النساء: آية ٨٢.
 من سورة صَ : آية ٢٩.
 من سورة صَ : آية ٢٩.
 من سورة المدثر: آية ٨، ٩.
 ٤) قال الحسن:

«والله ما أصبح اليوم عبد يتلو القرآن يؤمن به إلا كثُر حزنُه، وقل فرحه، وكثر بكاؤه، وقل ضحكُه، وكثر نصَبُه وشغله، وقلتْ راحته وبَطالته». وكان الجوني فاضلًا من محدثي أهل دمشق تقدم في الفضل على ابن أبي الحواري .

قال :

«وكذلك أنكره أبو الجوزاء وقيس بن جبير وغيرهم».

قلت: والصواب عـدم الإنكـار إلا على من اعتـرف أنــه يفعله تصنعاً والله أعلم.

وقال السيد الجليل ذو المواهب والمعارف إبراهيم الخواص رضي الله تعالى عنه: دَوَاءالهَلَيْخُسَةُ أَسَّيَاءَ: ١- قَرَاءةُ القَرَافِ بِالنَّدَبِّرِ.

\* قال وهيب بن الورد: «نظرنا في هذه الأحاديث، والمواعظ فلم نجد شيئاً، أرقُّ للقلوب، ولا أشد استجلاباً للحزن من قراءة القرآن، وتفهمه وتدبره». \* وقيل ليوسف بن أسباط إذا قرأت القرآن بماذا تدعه؟ فقال: بماذا أدعو؟ أستغفر الله عز وجل من تقصيري سبعين مرة. فإذا رأى نفسه بصورة التقصير في القرآن، كانت رؤيته سببَ قربه. \* وكان ابن عمر \_ رضى الله عنهما \_ يقول: «اللهم استغفرك لظلمي وكفري»، فقيل له هذا الظلم فما بال الكفر؟ فتلا قوله تعالى: ﴿ إِتَّ ٱلْإِنْسَنَ لَظَـ لُومٌ كَفَارٌ ﴾. \* وقال عثمان وحذيفة رضي الله تعالى عنهما: لو طُهُرت قلوبُنا لم تشبع من قراءة القرآن، وإنما قالوا ذلك؛ لأنها بالطهارة تترقىٰ إلى مشاهدة المتكلم في الكلام. \* ولذلك قال ثابت البناني : «كابدت القرآن عشرين سنة، وتنعمت به عشرين سنة». # وقال على كرّم الله وجهه: «لو شئت لأوقرت سبعينَ بعيراً من تفسير فاتحة الكتاب». كتبه محمد



[فصل: في استحباب ترديد الآية للتدبر].

وقد قدمنا في الفصل قبله الحتَّ على التدبر، وبيانَ موقعه، وتأثـر السلف.

\* وروينا عن أبي ذر ـ رضي الله تعالى عنه ـ قال:

«قام النبي ﷺ بآية يرددها حتى أصبح» والآيـة ﴿إِن تُعَلِّبَهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَ**ادُكُ** ﴾<sup>(1)</sup> الآية رواه النسائي وابن ماجه.

\* وعن تميم الداري - رضي الله تعالىٰ عنه - أنه كرر هذه الآية حتى أصبح ﴿ أَمْ حَسِبَ ٱلَذِينَ اَجْتَرَحُوا ٱلسَّيِّعَاتِ أَن بَخْعَلَهُمْ كَأَلَذِينَ ءَامَنُوا وَعَجِلُوا أَلْصَدْلِحَدْتِ سَوَاءَ تَحْيَاهُمْ وَمَمَاتُهُمْ سَاءَ مَايَحَكُمُونَ ﴾(٢).

\* وعن عبادة بن حمزة قال: «دخلت على أسماء رضي الله عنها وهي تقرأ:

فَمَنَ ٱللَّهُ عَلَيْسَنَاوَوَقَىٰنَاعَذَابَ ٱلسَّمُومِ ﴾<sup>(٣)</sup> فوقفتُ عندها، فجعلتْ تعيدها وتدعو، فطال عليَّ ذلك، فذهبتُ إلى السوق، فقضيت حاجتي ثم رجعت وهي تعيدها وتدعو. ورويت هذه القصة عن عائشة رضي الله تعالى عنها.

من سورة المائدة: آية ١١٨.
 من سورة الجائية: آية ٢١.
 من سورة الطور: آية ٢٧.



\* وردد سعيد بن جبير، : ﴿ وَأَتَّقُوا يَوْمَا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ ﴾ <sup>(٢)</sup> وردد أيضاً ﴿فَسَوَفَ يَعْ لَعُونَ إِذِ**الأَ**غَلَالُ فِى أَعْنَاقِهِمْ ﴾ <sup>(٢)</sup> الآية، وردد أيضاً ﴿مَا غَنَّكَ بِرَبِّكَ ٱلْحَرِيمِ ﴾ <sup>(٤)</sup> وكان الضحاك إذا تلا قوله تعالى : ﴿لَهُم مِّن فَوْقِهِمْ ظُلَلُ مِّنَ ٱلنَّارِ وَمِن تَحْبِمْ ظُلَلُ ﴾ <sup>(٥)</sup> رددها إلى السحر.

# البكاء

[فصل] في البكاء عند قراءة القرآن. قد تقدم في الفصلين المتقدمين بيانُ ما يحمل على البكاء في حال القراءة، وهو صفة العارفين، وشعار عباد الله الصالحين. قال الله تعالى:

﴿ وَيَخِرُّونَ لِلْأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُوْ خُشُوعًا ﴾ (1).

وقد وردت فيه أحاديث كثيرة وآثار السلف. فمن ذلك عن النبي ﷺ: «إِقْرَوُوا الْقُرْآنَ، وَآبْكُوا، فِإِنْ لَمْ تَبْكُوا فَتَبَاكُوْا».

وعن عمرَ بنِ الخطاب رضي الله عنه:

«أنه صلى بالجماعة الصبحَ فقرأ سورةَ يوسفَ، فبكيٰ حتى سالت دموعُه على تَرْقوتِه»<sup>(۷) (٨)</sup>.

من سورة طه: آية ١١٤.
 من سورة البقرة: آية ٢٨١.
 من سورة الانفطار: آية ٣٠.
 من سورة الإسراء: آية ١٩٩.
 من سورة الإسراء: آية ١٩٩.
 من سورة الإسراء: آية ١٩٩.
 الترقوة: العظم الذي بين ثغرة النحر والعاتق ولا تضم التاء.
 مختار.

(٨) وقال صالح المري: قرأت القرآن على رسول الله في المنام، فقال لي يا صـالح هـذه القراءة فـأين =



«قدم ناس من أهل اليمن على أبي بكر الصديق ـ رضي الله عنه ـ فجعلوا يقرؤون القرآن ويبكون، فقال أبو بكر الصديق ـ رضي الله عنه ـ: هكذا كنا».

وقال این عباس \_ رضی الله عنهما \_ : إذا قرأتم سجدة سبحان فلا تعجلوا بالسجود حتى تبكوا، فإن لم تبك عينُ أحدِكم، فليبك قلبُه. اهـ.

القرآن الذي تجوز به الصلاة بالاتفاق هو المضبوط في مصاحف الأئمة. التي بعث بها عثمان ـ رضي الله تعالى عنه ـ إلى الأمصار، وهو الـذي أجمع عليـه الأئمة العشرة، وهذا هو المتواتر: جملةً وتفصيلًا، فما فوق السبعة إلى العشرة غير شاذ، وإنما الشاذ ما وراء العشرة وهو الصحيح.

اهـ من حاشية العلامة ابن عابدين ٣٢٦/١ (١) أي فَتَدلُ هذه الحادثة العظيمة على تكررٍ منه، حيث نقلت عنه في صلاة الصبح، وصلاة العشاء، فرضى الله تعالى عن أمير المؤمنين عمر حيث كانَ من البكائين الخاشعين لله تعالى، بل هو إمامهم. كتبه محمد.

(٢) شراك النعل: سيرها الذي على ظهر القدم.

#### ٨٧

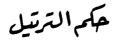


وعن هشام قال: «ربما سمعت بكاء محمد بن سيرين في الليل وهو في الصلاة».

والآثار في هذا كثيرة لا يمكن حصرها، وفيما أشرنا إليه ونبهنا عليه كفاية. والله أعلم.

مَلَلَ الإِلْمَامُ أَبُوْحَامِ إِلْعَزَا لِيُ :

«البكاء مستحب مع القراءة وعندها. وطريقه في تحصيله أن يُحضر قلبَه الحزن، بأن يتأمل ما فيه من التهديد، والوعيـد الشديـد، والمواثيق والعهود، ثم يتأمَل تقصيره في ذلك؛ فإن لم يَحضره حزنً وبكاء كما يحضر الخواص فَلْيْبْكِ على فقد ذلك فإنه من أعظم المصائب»(١).



[فصل] وينبغي أن يرتل قراءته. وقد اتفق العلماء ـ رضي الله عنهم ـ

(١) قال المؤلف في الأذكار:
 ويندب التباكي لمن لا يقدر على البكاء، ويندب الإصغاء إلى القارىء.
 لما روى الشيخان عن ابن مسعود ـ رضي الله تعالى عنه ـ قال:
 قال لي النبي ﷺ:
 المور ألم النبي ألم أن ألم على وعليك أنزل؟.
 المار إذا يتما أن ألم عنه من غيري، فَقَرأتُ عَليه سُوَرةَ النساء، حَتّى جِنْتُ إلى الآية:
 إلى الآية: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جَعْنَا مِن كُل أُمَةٍ بِسَهِ مِيدِ وَجِعْنَا بِكَ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى النبي الله الماري
 الم الذي أحِبُ أَنْ أَسْمَعه مِنْ غَيْرِي، فَقَرأتُ عَليهِ سُوَرةَ النساء، حَتّى جِنْتُ إلى الآية: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جَعْنَا مِن كُل أُمَةٍ بِسَهِ مِيدِ وَجِعْنَا بِكَ عَلَى هَتَوْلَاً مِي الله الذي الله الله الم عنه من عَان إلى النبي أَخْر أَمْ عَلَيْ عَلَيْتُ وعليك أُنْزَلَ؟

اهـ .

فَقَدْ الْمُرْتَعَانَ الْمُعَانَينَ وَالْمُعَانَ الْمُرْتَعَانِ الْمُعَانَ الْمُرْتَعَانِ اللَّهُ وَالَّذَى ال على استحباب الترتيل. قال الله تعالى : ﴿وَرَبِّلِ ٱلْقُرْءَانَ تُرْتِيلًا﴾(١) وثبت عن أم سلمة رضي الله عنها:

«أنها نعتت قراءةَ رسولِ الله ﷺ قراءة مفسرَةً حرفاً حرفاً» رواه أبو داود والنسائي والترمذي . قال الترمذي : حديث حسن صحيح .

وعن معاوية بن قرة ـ رضي الله عنه ـ عن عبد الله بن مغفل ـ رضي الله عنه ـ قال:

«رأيت رسـول الله ﷺ يومَ فتـح مكة على نـاقته يقـرأ سـورةَ الفتـح يُرَجِّع<sup>(٢)</sup> في قراءته».

رواه البخاري ومسلم

# وعسابَّن عبَّاس - رضي لله عنهما - قال : « لَأَنْ أَقُرْ آَمَوَدَةً أُرُّتِّلِهَا أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ أَنْ أَقُراً القُرَانَ كُلَّه »".

وعن مجاهد أنه سئل عن رجلين قرأ أحدُهما البقرةَ وآل عمران، والآخر البقرةَ وحدها، وزمُنهما، وركوعهما، وسجودهما، وجلوسهما واحد سواء؟ فقال:

«الذي قَرْلُ الْبَقَرَةَ وَجُدَهَا أَفْضَلُ».



(١) وفي رواية: سُئل عن رجلين دخلا في الصلاة، فكان قيامُهما واحداً، إلا أن أحدهما قرأ البقرة فقط، والآخر القرآن كلَّه. فقال: هما في الأجر سواء. أقول: الرواية الثانية هي أقرب للصواب لاتحاد الزمن والله أعلم إلا إذا كانت القليلة مقرونة بالتدبر والخشوع كما سبق.

الترتيل غير التجويد. فالأول: مستحب لما فيه من التدبر، والتفكر، قال تعالى: ﴿وَرَيِّلِٱلْقُرْءَانَةَرْتِيلًا﴾.

وأما التجويد: هو إعطاء كل حرفٍ حقه كما هو مبين وموضح في محله، وحكمه: الوجوب.

قال الإمام الجزري رحمه الله تعالى: وَالْأَخْدُ بِالتَّجويدِ حَتْمٌ لَازِمُ مَنْ لَمْ يُجَوِدِ القُرآنَ آشمُ لأَنَّهُ بِهِ الإَلَهُ أَنْنزَلا وَهَكَذا منه إلينا وَصَلا وهو أَيْضَاً حِلْيَةُ التِّلاَوةِ وَزِينَةُ الأَدآءِ وَالْقِرَاءَةِ وهو إعْظَاءُ الحُرُوفِ حَقَّها مِنْ صِفَةٍ لها ومُسْتَحَقها إذ واجبٌ عليهمُ مُحَتَّمُ قَبْلَ الشروع أولاً أن يَعْلَموا مَخَارِجَ الحُروفِ والصِفَاتِ لِيَلْفُظُوا بِأَفَصَّحِ اللغُاتِ إلخ.

قال الإمام السيوطي :

ولا شك أن الأمة كما هم متَعبدون بفهم معـاني القرآن، وإقـامة حـدوده، هم متعبدُون بتصحيح ألفاظه، وإقامة حروفه على الصفة المتلقاة من أئمة القراء المتصلة بالحضرة النبوية، وقد عدّ العلماء القراءة بغير تجويد لحناً.

وإلى ذلك أشار ﷺ بقوله:

«مَنْ أحبَّ أَنْ يَقْرَأَ الْقُرْآنَ غَضًاً كَمَا أَنْزِلَ فَلْيَقْرَأَه عَلَى قِرَاءةِ ابْنِ أَمِّ عَبْدٍ ـ يعني ابنَ مسعود ـ فكان قد أعطي حظاً عظيماً في تجويد القرآن». انظر الإتقان في علوم القرآن ١٣٢/١



إني أقرأ المفصل في ركعة واحدة، فقال عبد الله بن مسعود:

«هكذا هكذا الشعر، إن أقواماً يقرؤون القـرآن لا يجاوز تـراقِيَهم؛ ولكن إذا وقع في القلب فرسخ فيه نفع»، رواه البخاري ومسلم، وهذا لفظ مسلم في إحدى رواياته.

> قال العلماء: «والترتيل مستحب للتدبر ولغيره».

قالوا: يستحب الترتيل للعجمي الذي لا يفهم معناه، لأن ذلك أقرب إلى التوقير والاحترام، وأشد تأثيراً في القلب.

# التعاءلكم مناسبة

[فصل] ويستحب إذا مر بآية رحمة، أن يسأل الله تعالىٰ من فضله، وإذا مر بآية عذاب، أن يستعيذ بالله من الشر ومن العذاب، أو يقول:

اللهم إني أسألك العافية، أو أسألك المعافاة، من كـل مكروه، أو نحوَ ذلك.

وإذا مر بآية تنزيـه لله تعالى نـزه فقال: سبحـانه وتعـالى، أو تبارك وتعالىٰ، أو جلت عظمة ربنا، فقد صح عن حذيفة بنِ اليمـان رضي الله عنهما قال: «صليت مع النبي ﷺ ذاتَ ليلةٍ فافتتح البقرة.

\* فقلت يركع عند المائة، ثم مضى؛

\* فقلت يصلي بها في ركعة، فمضى؛

\* فقلت يركع بها، ثم افتتح النساء فقرأها، ثم افتتح آل عمران فقرأها يقرأ ترسلاً<sup>(1)</sup>.

(1) ترسَّل في قراءته اتأد.

THE PRINCE GHAZI TRUST إذا مر بآية فيها تسبيح سبح، وإذا مر بسؤال سال، وإذا مر بتعوذ تعوذ».

رواه مسلم في صحيحه وكانت سورة النساء في ذلك الوقت مقدمةً على آل عمران. قـال أصحابنا رحمهم الله تعالى:

\* ويستحب هذا السؤال والاستعادة والتسبيح لكل قارىء سواء كان فى الصلاة أو خارجاً منها. قالوا:

\* ويستحب ذلك في صلاة الإمام، والمنفرد، والمأموم؛ لأنه دعاء، فاستووا فيه كالتأمين عقبَ الفاتِحة.

وهـذا الذي ذكـرناه من استحبـاب السؤال والاستعاذة، هـو مذهب الشافعي رضي الله عنه وجماهير العلماء رحمهم الله.

قال أبو حنيفة رحمه الله تعالى :

\* ولا يستحب ذلك، بل يكره في الصلاة. والصواب قول الجماهير لما قدمناه.

# احْترام القرآسْتُ

[فصل] ومما يُعْتَنىٰ به ويتأكد الأمر به: احترامُ القرآن من أمور قد يتساهل فيها بعض الغافلين القارئين مجتمعين.

فمن ذلك اجتناب الضحك، واللغط، والحديث في خلال القرآءة، إلا كلاماً يُضَطَّر إليه.

وليمتثل قولَ الله تعالى : ﴿ وَإِذَاقُرِعَ ٱلْقُرْءَانُ فَأَسْتَمِعُواْ لَهُ وَأَنصِتُواْ لَعَلَّكُمْ تُرْحُونَ ٢

(١) من سورة الأعراف: آية ٢٠٤.

وليقتد بما رواه ابن أبي داود عن ابن عمر رضي الله عنهما:

أنه إذا قرأ القرآن لا يتكلم حتى يفرَغ منه، ذكره في كتاب التفسير في قوله تعالى: ﴿نِسَآؤُكُمُ حَرْثٌ لَكُمُ ﴾<sup>(١)</sup>.

ومن ذلك الْعَبَثُ باليد وغيرها فإنه يناجي ربه ـ سبحانه وتعالى ـ فلا يعبث بين يديه.

ومن ذلك النظر إلى ما يلهي ويبدد الذهن. وأقبح من هذا كله: النظر إلى ما لا يجوز النظر إليه: كالأمرد وغيره، فإن النظر إلى الأمرد الحسن من غير حاجة حرام، سواء كان بشهوة أو بغيرها، سواء أمن الفتنة أو لم يأمنها.

وهذا هو المذهب الصحيح المختار عند العلماء، وقد نص على تحريمه الإمام الشافعي، ومن لا يُحصىٰ من العلماء، ودليلُه قول تعالى: ﴿قُل لِّلْمُؤْمِنِينَ يَغُضَّواْمِنْ أَبْصَرَهِمْ ﴾<sup>(٢)</sup>.

ولأنه في معنى المرأة؛ بل ربما كان بعضهم، أو كثير منهم أحسنَ من كثير من النساء، ويُتمكن من أسباب الريبة فيه، ويتسهل من طرق الشر في حقه ما لا يتسهل في حق المرأة، فكان تحريمه أولىٰ.

وأقاويل السلف في التنفير منهم أكثرُ من أن تحصىٰ، وقد سمَّوْهم الأنتان؛ لكونهم مستقذرين شرعاً<sup>(٣)</sup>.

من سورة البقرة: آية ۲۲۳.
 من سورة النور: الآية: ۳۰.

(٣) وقال المؤلف رحمه الله في كتابه الفتاوى ط ٢٠٣/٥ هو \_ والحمد لله \_ من تحقيقنا:

وسواء في كل ما ذكرناه نظر المنسوب إلى الصلاح وغيره. وأما الخلوة بالأمرد: فأشد تحريماً من النظر إليه؛ لأنها أفحش وأقرب إلى الشر وسواء خلا به منسوب إلى الصلاح أو غيره. اهـ. وأما النظر إليه في حال البيع، والشراء، والأخذ والإعطاء، والتطبب، والتعليم ونحوها من مواضع الحاجة، فجائز للضرورة؛ لكن يقتصر الناظر على قدر الحاجة، ولا يديم النظر من غير ضرورة<sup>(1)</sup>.

= وقد بسطت الحديث في التعليق وبيَّنت السبب في ذلك عند ختام الموضوع ولا بأس بذكر جانب منه إتماماً للفائدة. أقول:

> ويحرم مصافحة الأمرد؛ وذلك لأنه أشد فتنة من النساء. قال بعض التابعين:

ما أنا بأخوفَ، على الشاب الناسك من سبع ضارٍ من الغلام الأمرد يقعد إليه. ولله دل القائل:

> لاتصحبنَّ أمردًا ما ذاالتُهَكَ فهومول لنقصب دومًا ولبَلا واترك هواه وارتجع عهر محبته فكالبلاد أصلُه منت نشنه

ويحكى أن سفيان الثوري ـ رضي الله عنه ـ دخل عليه في الحمام أمـرد حسن الوجه فقال:

أخرجوه عني!! فـإني أرى مع كـل امرأة شيـطاناً، ومـع كل أمـرد سبعة عشـر شيطاناً. .

ثم عَرَّفتُ هناك الأمرد، وبيَّنت أقوال الأئمة فيه، ثم تعرّضت لحكم اللوطية فارجع إليه تجد بغيتك. كتبه محمد.

> (۱) الأمرد هو الشاب الذي طُرَّ شاربُه، ولم تنبت لحيتهُ. قال في الملتقط:

الغلام إذا بلغ مبلغ الرجال، ولم يكن صبيحاً فحكمُه حكم الرجال، وإن كان صبيحاً، فحكمه حكم النساء، وهو: عورة من فرقه إلى قدمه، فلا يجوز النظر إليه عن شهوة.

وأما الخلوة والنظر إليه لا عن شهوة، لا بأس به ولهذا لم يؤمر بالنقاب. اهـ. والمراد من كونه صبيحاً أن يكون جميلًا بحسب طبع الناظر ولو كان أسودَ، لأن =

وكذا المعلم إنما يباح له النظر الذي يحتاج إليه(').

ويحرم عليهم كُلِّهم في كل الأحوال النظر بشهوة، ولا يختص هذا بالأمرد؛ بل يحرم على كل مكلف النظر بشهوة إلى كل أحد، رجلًا كان أو

= ويُستفاد من تشبيه وجه المرأة بوجه الأمرد، أن حرمة النظر إليه بشهوة، أعظم إثما؛ لأن خشية الفتنة به أعظم منها، ولأنه لا يحل بحال، بخلاف المرأة كما قالوا في الزنى واللواطة.

ولذا بالغ السلف في التنفير منهم، وسمَّوْهم الأنتان، لاستقذارهم شرعاً.

وأجمعـوا على أنه يحـرم النظر إلى غيـر الملتحي بقصد التلذذ، وتمتـع النـظر بمحاسنه، وأجمعوا على جوازه بغير قصد اللذة والناظر مع ذلك آمن الفتنة. اهـ. اهـ حاشية ابن عابدين ١/٢٧٣

أقول:

ويجب منع الأمرد الصبيح من التقدم للقراءة بالألحان في المحافل ومجتمعات الناس لما فيه من المفاسد؛ لأنه أُضيف عليه الصوت الحسن. فكانت الفتنة أقسى وأمر. والمصيبة أعظم وأشد، فتصبح الجلسة طاعةً محوطة بمفاسدَ خطيرة، فتكون اللعنة أبرز والسخط أبين، وطاعةُ الله لا تُنال بغضبه، وهذا قلما يتُنبه له حتى في مجالس الصالحين فلا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم. اهـ محمد.

وعن أبي أمامة قال: وكنا عند شيخ يقري يعني الأولاد، فبقي عنده غلام يقرأ عليه، فأردت الانصراف فأخذ بثوبي وقال: اصبر حتى يفرغ هذا الغلام. وكره أن يخلو يه.

\* وعن عطاء بن مسلم قال: كان سفيان لا يدع أمردَ يجالسه.
\* وعن يحيى بن معين قال: ما طمع أمرد بصحبتي.
\* وعن أبي عبد الله الزراد أنه رُؤيَ في المنام فقيل له ما فعل الله بك؟
قال: غفر لي كل ذنب أقررت به في الدنيا إلا واحداً، فاستحييت أن أقربه فأوقفني في العرق حتى سقط لحم وجهي، فقيل له: ما الذنب؟ قال: نظرت إلى شخص جميل.

انظر تلبيس إبليس لابن الجوزي

(۱) والضرورة تقدر بقدرها فانتبه.

امرأة، مَحْرِماً كانت المرأة أو غيرَها، إلا الزوجة، أو المملوكة التي يملك الاستمتاع بها حتى قال أصحابنا:

يحرم النظر بشهوة إلى محارمه: كأخته، وأمه('). والله أعلم.

وعلى الحاضرين مجلسَ القراءة إذا رأوا شيئاً من هـذه المنكرات المذكورة أو غيرها، أن ينهوا عنه حَسْبَ الإمكان: باليد لمن قدر، وباللسان لمن عجز عن اليد وقدر على اللسان، وإلا فلينكر بقلبه (٢). والله أعلم.

#### قراءته بالعجمية

[فصل] لا تجوز قراءة القرآن بالعجمية سواء أُحْسَنَ العربية، أم لم يحسنها، وسواء كان في الصلاة أم في غيرها؛ فإن قرأ بها في الصلاة لم تصح صلاته.

هذا مذهبنا، ومذهب مالك، وأحمد، وداود، وأبو بكربن المنذر. \* وقال أبو حنيفة: يجوز ذلك وتصح به الصلاة. \* قال أبو يوسف ومحمد: يجوز ذلك لمن لم يحسن العربية، ولا يجوز لمن يحسنها.

(١) فيجب التنبه لهذا، وعدم إطلاق النظر، وتكرره بغير حاجة خوفاً من الميل القلبي، وهروباً من الخطر الذي لا يخطر على بال، وهنا مجال فسيح من الوقوع في المهالك عافانا الله من ذلك. كتبه محمد.

(٢) بأن يقول: اللهم هذا شيء منكر لا أرضى به، ولا أقدر على رده مع وجوب مفارقة المجلس إن أمكن فانتبه لهذا فإنه دقيق، وسل الله الحفظ والتوفيق. كتبه محمد.



**فصل**] وتجوز قراءة القرآنِ بالقراءات<sup>(١)</sup> السبع المجمع عليها، ولا يجوز بغير السبع، ولا بالروايات الشاذة المنقولة عن القراءة السبعة.

وسيأتي في الباب السابع ـ إن شاء الله تعالى ـ بيانُ اتفاقِ الفقهاء على استتابة من أقرأ بالشواذ، أو قرأ بها.

وقال أصحابنا وغيرُهم:

«لو قرأ بالشواذ في الصلاة بطلت صلاته إن كان عالماً، وإن كان جاهلًا لم تبطل، ولم تحسب له تلك القراءة».

وقد نقل الإمام أبو عمر بن عبد البر الحافظ:

إجماعَ المسلمين على أنه تجوز القراءة بالشاذ، وأنه لا يصلي خلفَ من يقرأ بها.

(1) <u>ع</u>مم المقرارة إلى منافق الناقلين لكتاب الله تعالى، واختلافهم في أحوال حده: أنه علم يعرف منه اتفاق الناقلين لكتاب الله تعالى، واختلافهم في أحوال النطق به من حيث السماع.
\* موضوعه: كلمات القرآن من حيث يُبحث فيه عن أحوال النطق بها.
\* وثمرته: صيانة القرآن عن التحريف والتغيير، ومعرفة ما يقرأ به كل من أئمة القراءة.
\* وفضله: هو من أشرف العلوم الشرعية لتعلقه بكلام ربّ العالمين.
\* وفضله: هو من أشرف العلوم الشرعية لتعلقه بكلام ربّ العالمين.
\* وفضله: هو من أشرف العلوم الشرعية لتعلقه بكلام ربّ العالمين.
\* وفضله: مو من أشرف العلوم التباين، أي من حيث الفضل.
\* وواضعه: أئمة القراء.
\* وواضعه: المقراء.
\* واسمه: علم القراءات.
\* واضمة علم القراءات.
\* ومحمه: الوجوب الكفائي.
\* وأما المقرىء:
\* وأما المقرىء:

٩٧



«من قرأ الشاذ إن كان جاهلًا به، أو بتحريمه عُرّف بذلك، فإن عاد إليه أو كان عالماً به عزر تعزيراً بليغاً إلى أن ينتهي عن ذلك.

ويجبُ ـ على كـل متمكن من الإنكـار عليـه ومنعـه ـ الإنكـارُ والمنعُ» اهـ.

[فصل] إذا ابتدأ بقراءة أحدِ القراء، فينبغي أن يستمر على القراءة بها ما دام الكلام مرتبطاً؛ فإذا انقضىٰ ارتباطُه، فله أن يقرأ بقـراءة أحد من السبعة، والأوْلَىٰ دوامُه على الأولىٰ في هذا المجلس<sup>(۱)</sup>.

ندب الترتيب

[فصل] قال العلماء:

الاختيار أن يقرأ على ترتيب المصحف فيقرأ الفاتحة، ثم البقرة، ثم آل عمران، ثم ما بعدها على الترتيب، وسواء قرأ في الصلاة أو في غيرها، حتى قال بعض أصحابنا:

إذا قرأ في الركعة الأولى سورة قل أعوذ برب الناس يقرأ في الثانية بعد الفاتحة من البقرة.

قَالَ بَعْضُ أَصْحَابِنَا :

ويستحب إذا قرأ سورة أن يقـرأ بعدهـا التي تليها، ودليـل هذا أن ترتيب المصحف، إنما جعل هكذا لحكمة، فينبغي أن يُحافَظ عليها، إلا فيما ورد الشـرع بـاستثنائـه؛ كصلاة الصبح يومَ الجمعة، يقرأ في الأولىٰ : سـورة السجدة، وفي الثـانية: هـل أتى على الإنسان، وصـلاة العيد في

 (۱) لا ينتقل إلى قراءة راو آخر ما دام الكلام مرتبطًا، والأولى: أن يستمر على القراءة الأولى ما دام المجلس.



الأولى: قَ، وفي الثانية: اقتربت الساعة، وركعتي سنة الفجر في الأولى: قل يا أيها الكافرون، وفي الثانية: قل هو الله وأحد، وركعات الوتـر في الأولى: سبح اسم ربك الأعلى، وفي الثانية: قل يا أيها الكافرون، وفي الثالثة: قل هو الله أحَد والمُعوِّذَتَيْنِ.

ولو خالف الموالاة، فقرأ سورةً لا تلي الأولىٰ، أو خالف الترتيب، فقرأ سورة، ثم قرأ سورة قبلها جاز، فقد جاء بذلك آثار كثيرة.

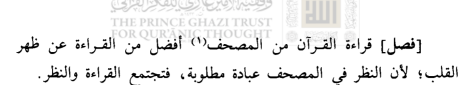
وقـد قرأ عمـر بن الخطاب ـ رضي الله عنـه ـ في الركعة الأولى من الصبح بالكهف، وفي الثانية بيوسف.

وقد كره جماعة مخالفة ترتيب المصحف. وروى ابن أبي داود عن الحسن: «أنه كان يكره أن يقرأ القرآن إلا على تأليفه في المصحف». وبإسناده الصحيح عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه أنه قيل له: إن فلاناً يقرأ القرآن منكوساً؟ فقال: ذلك منكوس القلب.

وأما قراءة السورة من آخرها إلى أولها فممنوع منعاً متأكداً، فـإنه يُذهب بعضَ ضروبِ الإعجاز، ويُزيل حكمةَ ترتيب الآيات.

وقد روى ابن أبي داود عن إبراهيم النخعي الإمام التابعي الجليل، والإمام مالك بنِ أنس أنهما كرها ذلك، وأنَّ مالكاً كان يعيبه، ويقول هذا عظيم.

وأما تعليم الصبيان من آخر المصحف إلى أوله فحسن، ليس هذا من هذا الباب؛ فإن ذلك قراءةٌ متفاضلة، في أيام متعددة، مع ما فيه من تسهيل الحفظ عليهم. والله أعلم.



هكذا قال القـاضي حسين من أصحـابنـا، وأبـو حـامـد الغـزالي، وجماعاتٌ من السلف.

ونقل الغزالي في الإحياء أن كثيرين من الصحابة رضي الله عنهم: كـانوا يقـرؤون من المصحف، ويكرهـون أن يخرج يـومٌ ولم ينظروا في المصحف.

وروى ابن أبي داود القراءة في المصحف عن كثيرين من السلف، ولم أر فيه خلافاً.

ولو قيل: إنه يختلف باختلاف الاشخاص:

فيختار القراءة في المصحف، لمن استوىٰ خشوعُه وتدبره في حالتي القراءة في المصحف، وعن ظهر قلب.

ويختار القراءة عن ظهر قلب، لمن لم يكمل بذلك خشوعه، ويزيد على خشوعه وتدبره لو قرأ من المصحف لكان هذا قولاً حسناً، والظاهر: أن كلام السلف وفعلَهم محمول على هذا التفصيل.

(١) قـال العلّامة ابن عابدين في رد المحتار على الـدر المختار ١/٤١٤: ويفسدها قراءته أي في الصلاة من مصحف مطلقاً، قليلاً أو كثيراً، إماماً أو منفرداً، أمياً لا يمكنه القراءة إلا منه أو لا، لأنه تعلم، وذكروا لأبي حنيفة في علة الفساد وجهين:

\* أحدهما: أن حمل المصحف، والنظر فيه، وتقليب الأوراق عملٌ كثير.

\* والثاني: أنه تَلَقُنٌ من المصحف فصار كما إذا تلقن من غيره. وجوزه الصاحبان بالكراهة وجوزه الشافعي بلا كراهة.

. أقول: فالأولى تركها خروجاً من الخلاف، ولأن فيها تكلفاً في العبادة، والإسلام لا يرضاه.



إليها].

# الثواب المشترك

اعلم أن قراءة الجماعة مجتمعين، مستحبة بالدلائل الظاهرة، وأفعال السلف والخلف المتظاهرة.

فقد صح عن النبي ﷺ من رواية أبي هريرة وأبي سعيد الخدري ـ رضي الله عنهما ـ أنه قال:

«مَا مِنْ قَوْمٍ يَذْكُرُونَ اللَّهَ إِلَّا حَفَّتْ بِهِمُ الْمَلَائِكَةُ وَغَشِيَتْهُمُ الرَّحْمَةُ، وَنَزَلَتْ عَلَيْهِمُ السَّكِينَةُ، وَذَكَرَهُمُ اللَّهُ فِيمَنْ عِنْدَه ﷺ».

قال الترمذي : حديث حسن صحيح .

وعن أبي هريرة ـ رضي الله تعالى عنه ـ عن النبي ﷺ قال:

«مَا اجْتَمَعَ قَـوْمٌ في بَيْتٍ مِنْ بُيُوتِ اللّهِ تَعَـالَىٰ، يَتْلُونَ كِتَابَ اللّهِ، وَيَتَدارَسُونَهُ بَيْنَهُمْ، إِلاَّ نَزَلَتْ عَلَيْهِمُ السَّكِينَةُ، وَغَشِيَتْهُم الرحَمْـة، وَحَفَتَّهُمْ آلمَلاِئِكَةُ، وَذَكَرَهُم اللَّهُ فِيمَنْ عِنْدَه».

وراه مسلم وأبو داود بإسناد صحيح على شرط البخاري ومسلم.

وعن معاوية ـ رضي الله عنـه ـ أن النبي ﷺ خـرج على حلقـة من أصحابه فقال: «مَا يُجلِسُكُمْ؟».

\* قالوا: جَلَسْنَا نَذْكُرُ اللهَ تَعَالىٰ، وَنَحْمَدُهُ لِمَا هَدَانَا للإسْلامِ، ومَنَّ عَلْينا به.

\* فقال: «أَتَانِي جِبْرِيلُ - عَلَيْهِ السَّلامُ - فَأَخْبَرنِي: أَنَّ اللَّهُ تَعالىٰ يُبَاهِي بِكُمُ الْمَلائِكَةَ».

وقد المرابع ال رواه التـرمذي والنسـائي، وقال التـرمذي : حـديث حسن صحيح، والأحاديث في هذا كثيرة.

وروى الدارمي بإسناد عن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ قال: «مَنْ اسْتَمَعَ إلىٰ آيةٍ مِنْ كِتَابِ اللَّهِ كَانَتْ لَهُ نُوَراً».

وروى ابن أبي داود: أن أبا الدرداء ـ رضي الله عنه ـ كان يَـدْرُسُ الْقُرآنَ مَعَهُ نَفرُ<sup>(۱)</sup> يَقْرَؤونَ جَمِيعاً.

وروى ابن أبي داود فعلَ الدراسة مجتمعين، عن جماعات من أفاضل السلف والخلف وقضاةِ المتقدمين.

وعن حسان بن عُطية والأوزاعي أنهما قالا:

«أولُ مَنْ أحدثَ الدراسةَ ـ في مسجد دمشق ـ هشامُ بنُ إسماعيلَ في مَقْدمه على عبد الملك».

وأما ما روى ابن أبي داود عن الضحاك بن عبد الرحمٰن بن عرزب:

«أنه أنكر هـذه الدراسـة، وقال مـا رأيت ولا سمعت، وقد أدركت أصحابَ رسول الله ﷺ ـ يعني ما رأيتُ أحداً فعلها».

وعن وهب قال: «قلت لمالك أرأيتَ القوم يجتمعون فيقرؤون جميعاً سورة واحدة حتى يختموها؟

فأنكر ذلك وعابه، وقال:

ليس هكذا تصنع الناس، إنما كان يقرأ الرجل على الآخر يعرضه». فهذا الإنكار منهما مخالف لما عليه السلف والخلف، ولما يقتضيه

(۱) النفر: عدة رجال من ثلاثة إلى عشرة. اهـ مختار.



الدليل، فهو متروك، والاعتماد على ما تقدم من استحبابها؛ لكن القراءة في حال الاجتماع لها شروط قدمناها ينبغي أن يُعتنىٰ بها. والله أعلم.

وأما فضيلة من يجمعهم على القراءة، ففيها نصوص كثيرة كقوله ﷺ : «ال**رَّالُ عَلَمُ الْغَبْرِكَفَا عِلِ**م».

وقوله ﷺ:

« لَأَنْ يَهْدِي اللَّهُ بِكَ رَجُمُد وَاحِدًا ، خَيْرُكَكَ مِنْ حُمْرِ النَّعَم ... والأحاديث فيه كثيرة مشهورة، وقد قال اللَّهُ تعالى:

﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى ٱلْبِرِ وَٱلنَّقُوَى ﴾ (\*) ولا شك في عظم أجر الساعي في ذلك.

[فَصْلٌ] فِي ابْلِدَارَةِ بِالْقُرَّانِ:

وهو أن يجتمع جماعة يقرأ بعضهم عَشراً، أو جزءاً أو غيرَ ذلك، ثم يسكت ويقرأ الآخر من حيث انتهى الأول، ثم يقرأ الآخر، وهـذا جائـز حسن، وقد سئل مالك ـ رحمه الله تعالى ـ عنه، فقال: لا بأس به.

[فصل] في رَفْعِ الصَّوْتِ بِالقرآءة "".

(١) حُمْر النَّعَم: ساكن الميم كرائمها، وهو: مَثَلٌ في كل نفيس. والنعم: خاص بالإبل ولا سيما النوق منها فهي من نفائس ما يقتنى من الأموال عند العرب. والأنعام: ذوات الخف والظلف: وهي: الإبل والبقر والغنم. راجع المصباح.

(٢) من سورة المائدة: آية ٢.

(٣) ويحرم الجهر إن شوش على غيره في الصلاة وخارجها: من مصل، أو قارىء وغيرهما للضرورة.

> ويؤخذ بقول المتشوِش ولو فاسقاً، إذ لا يعرف إلا منه. وهذا إن اشتد التشويش، وإلا فهو مكروه، وبه يجتمع الخلاف.



اعلم أنه جاءَ أحاديثُ كثيرةً في الصحيح وغيرِه دالةً على استحباب رفع الصوت بالقراءة، وجاءت آثار دالة على استحباب الإخفاء، وخفض ِ الصوت.

وسنذكر منها طَرَفاً يسيراً إشارةً إلى أصلها إن شاء الله تعالىٰ.

= أما من له عذر، كأن كثر اللغط، فاحتاج للجهر ليأتي بالقراءة على وجهها فلا كراهة ولا حرمة.

انظر بشرى الكريم ١٠٢/١ الجهر بالذكر

**أَقُولُ:** اضطرب كلام صاحب البزازية في ذلك فتارة قال: إنه حرام، وتارة قال: إنه جائز.

وفى الفتاوي الخيرية:

من الكراهة والاستحسان، جاء في الحديث: ما اقتضى طلب الجهر به نحو: وإنّ ذكرني في ملاً ذكرته في ملاً خير منهم. رواه الشيخان.

وهناك أحاديثُ اقتضت طلبَ الإسرار.

والجمع بينهما: بأن ذلك يختلف باختلاف الأشخاص والأحوال، كما جمع بين أحاديث الجهر والإخفاء بالقِراءة.

ولا يعـارض ذلك: «خيـر الذكـر الخفي»؛ لأنه حيث خيف الـريـاء، أو تَـأَذِّي المصلين أو النيام، فإن خلا مما ذكر. قـال بعض أهل العلم:

إن الجهر أفضل؛ لأنه أكثر عملًا، ولتعدي فائدته إلى السامعين، ويـوقظ قلب الذاكر فيجمع همه إلى الفكر، ويصرف سمعه إليه، ويطرد النوم، ويزيد النشاط.

وفي حاشية الحموي عن الإمام الشعراني : أجمع العلماء سلفاً وخلفاً على استحباب ذكر الجماعة في المسجد وغيرِه، إلا أن يشوش جهرُهم على نائم، أو مصلٍ، أو قارىء اهـ.

انظر حاشية ابن عابدين ٤٤٤/١ وورد: اذكروا الله تعالى ذكراً خاملًا قال فقيل وما الذكر الخامل؟ قــال: الذكـر الخفى.



وطريق الجمع بين الأحاديث، والآثار المختلفة في هذا، أن الإسرار أبعدُ من الرياء، فهو أفضل في حق مَنْ يخاف ذلك؛ فإن لم يخف الرياءَ فالجهر ورفع الصوت أفضل؛ لأن العمل فيه أكثر؛ ولأن فائدتَه تتعدى إلى غيره، والمتعدي أفضلُ من اللازم؛ ولأنه يوقظ قلبَ القارىء، ويجمع همَّه إلى الفكر فيه، ويَصرف سمعه إليه، ويطردُ النوم، ويزيد في النشاط، ويوقظ غيرَه: من نائم وغافل، ويُنشطه. قالوا:

فمهما حضره شيء من هذه النيات، فالجهر، أفضل؛ فإن اجتمعت هذه النياتُ، تضاعف الأجر.

قال الغزالي :

«ولهذا قلنا القراءة في المصحف أفضل، فهذا حكم المسألة».

وأما الآثار المنقولة فكثيرة، وأنا أشير إلى أطراف من بعضها: ثبت في الصحيح عن أبي هريرة رضي الله عنه قال:

سمعت رسولَ الله ﷺ يقول: «ما أذِنَ الله لشيءٍ ما أذن لنبي، حسنِ الصوت، يتغَّنىٰ بالقرآن يجهر به».

رواه البخاري ومسلم

ومعنى أذِنَ استمع؛ وهو إشارة إلى الرضًا والقبول. وعن أبي موسى الأشعري - رضي الله عنه - أن رسول الله ﷺ قال: «لَقَرْ أُوَيَمِتَ مِرْمَا لًا مِنْ مَزامِ مِرَالِ دَا وَدَ<sup>ي</sup>ْ.

رواه البخاري ومسلم

(١) فكانت الطير تُسبح متسبيحه، وتُرَجَع بترجيعه، إذا مرًّ أي الطير به وهو
 سابح في الهواء، فسمعه وهو يترنم بقراءة الزبور، كان لا يستطيع الـذهابَ ؛ بـل يقف في =

وفي رواية لمسلم أن رسول الله عن قال له: «لَقَدْ رَأَيْتُنِي وَأَنَا أَسْتَمُعُ لِقَرَاءتكَ الْبَارِحَة». «لَقَدْ رَأَيْتُنِي وَأَنَا أَسْتَمُعُ لِقَرَاءتكَ الْبَارِحَة». رواه مسلم من رواية بُريدة بن الحُصيب. وعن فَضالة بنِ عُبيدٍ - رضي الله عنه - قال: قال رسولُ الله عني: «لَلَهُ أَشَدُ أَذَنَا إلىٰ الرَّجُلِ حَسَنِ الصَّوْتِ بِالْقُرَآنِ مِنْ صَاحِبِ الْقَيْنَةِ إلىٰ قَيَتَهِ» (٠). رواه ابن ماجه ه وعن أبى موسى أيضاً قال: قال رسول الله عني:

«إِنِّي لأَعْرِفُ أَصْوَاتَ رِفْقَةِ الأَشْعَرِيّيّنَ بِٱلليلِ حِينَ يَدْخُلونَ، وَأَعْرِفُ مَنَازِلَهم مِنْ أَصْواتِهم بِٱلْقُرْآنِ بِاللّيلِ، وَإِنْ كُنْتُ لَمْ أَرَ مَنَازِلَهَمْ حِينَ نَزَلوا بالنَّهارِ».

رواه البخاري ومسلم

= الهواء. أي مدهوشاً من ذلـك الشجَن، والصوت الحسن، ويسبح الطير معه، وتجيب الجبال الشامخات، تُرجِّع معه وتسبح تبعاً له.

انظر ابن كثير سورة ص ولقد يقف الناس مدهوشين أمامَ هذا النبأ: الجبال الجامدة تسبح مع داود بالعشي والإشراق، حينما يخلو إلى ربه، يرتل ترانيمه في تمجيده وذكره، والطير تتجمع على نغماته لتسمعَ له، وتُرجِّع معه أناشيدَه، لقد يقف الناس مدهوشين للنبأ، إذ يخالف مألوفَهم، ويخالف ما اعتادوا أن يُحسوه من العُزلة بين جنس الإنسان، وجنس الطير، وجنس الجبال.

اهـ من الظلال (١) هي الأمة البيضاء هكذا قيده ابن السكيت، مغنيـة كانت، أو غيـر مغنية. وقيل: تختص بالمغنية.



قال: قال رسول الله ﷺ «**زَيْنُوْا الْقُرْآنَ بِأَصْوَاتَكُمْ».** رواه أبو داود والنسائي وغيرهم

وروى ابن أبي داود عن علي ـ رضي الله عنه ـ: أَنَّهُ سَمِعَ ضَجَّةَ ناسٍ في الْمَسْجِدِ يَقْرؤونَ آلْقُرآنَ، فقال: «طُوُبَىٰ<sup>(١)</sup> لِهَؤُلاءِ كَانُوا أَحَبَّ النَّاسِ لِرَسُولِ اللَّهِ».

وفي إثبات الجهر أحاديثُ كثيرةً.

وأما الآثار عن الصحابة والتابعين من أقوالهم، وأفعالهم، فأكثر من أن تحصر، وأشهرُ من أن تذكر.

وهـذا كله فيمن لا يخاف ريـاء ولا إعجابـاً<sup>(٢)</sup>، ولا نحـوَهمـا من القبائح، ولا يؤذي جماعة يُلَبِّس عليهم صلاتَهم، ويخلطها عليهم.

وقد نقل عن جماعة السلف اختيارُ الإخفاء لخوفهم مما ذكرناه.

فعن الأعمش قـال: دخلت على إبـراهيم وهـو يقـرأ بـالمصحف، فاستأذن عليه رجل فغطاه، وقال: لا يَرىٰ هذا أني أقرأ كلَّ ساعة.

# مَتِعَنْ أَبِي الْعَالِيةِ قَالَ :

كنت جالساً مع أصحاب رسـول ِ الله ﷺ ـ ورضي الله عنهم ـ فقال رجل منهم: قرأت الليلَةَ كذا. فقالوا: هذا حظك منه.

(١) هي اسم الشجرة في الجنة.

(٢) يقال: فلانٌ مراءٍ، وقوم مراؤون، والاسم الرياء، يقال: فعل ذلك رياء وسمعة. وهو العمل لغير الله. ويقال: أُعجِب بنفسه وبرأيه على ما لم يسم فاعله، فهو معجَب بفتح الجيم، والاسم: العُجب. وهو: الرضا على النفس بعلم أو عمل وهي أعدى الأعداء. تلكيم المحلم ا

«الْجَاهِرُ بِالْقُرْآنِ كَالْجَاهِرِ بِالصَّدَقَةِ، وَالْمُسِرُّ بِالْقُرْآنِ كَالْمَسِرِّ بِالصَّدَقَةِ» رواه أبو داود والترمذي والنسائي. قال الترمذي: حديث حسن. قال:

«ومعناه أن الذي يُسر بقراءة القرآن: أفضلُ من الذي يجهر بها؛ لأن صدقة السر، أفضل عند أهل العلم، من صدقة العلانية». قال:

«وإنما معنى هذا الحديثِ عندَ أهلِ العلم؛ لكي يأمنَ الرجل من العُجْب؛ لأن الذي يُسر بالعمل، لا يُخاف عليه من العجب كما يخاف عليه من علانيته».

قلت: وكل هذا موافق لما تقدم تقديرُه في أول الفصل من التفصيل، وأنه إن خاف بسبب الجهر شيئاً مما يُكره لم يجهر، وإن لم يخف استحب الجهر؛ إن كانت القراءة من جماعة مجتمعين تأكد استحباب الجهـر لما قدمناه، ولما يحصل فيه من نفع غيرهم، والله أعلم<sup>(۱)</sup>.

(١) أقول:

لقد تناولَ المؤلفُ ـ رحمه الله تعالى ـ هذا الموضوعَ تناولًا جيداً مع إيجاز غير مخل، وأعطاه حقه إعطاءً وافياً، مع تطويل غيرِ ممل.

نعم: الجهر بالقراءة حسن ومستحسن لما فيه من الفوائد المادية كما ذكر، يعود نفعها على من حضر: من إيقاظ النائمين، وتنبيه الغافلين، وتنشيط الذاكرين، ولكن هذا الخير لا يُنال إلا بعد مراعاة شروط ينبغي رعايتُها وإلا انتقص الثواب، وبطل الأجر، ولا سيما إذا كان بجانبه نائم، أو مصَلٍّ ، أو مطالعُ علم، فالتشويش على أمثال هؤلاء لا يجوز، ومراعاة شعورهم واجب ومطلُوب.

فكم نرى من المتعبدين القراء، لم يلحظوا هذا المعنى الحسن؛ بل يجهرون ولو تأذى غيرُهم، فيسكتون عن ذلك على مضض وفي أنفسهم شيء على إخوانهم. فالإسرار بالقراءة أسلم، وغوائله أقل، وإخلاص صاحبه أقرب.

# [فصُل] في استحباب تحسّين الطَّوت بالقراءة :

أجمع العلماء - رضي الله عنهم - من السلف والخلف<sup>(۱)</sup> من الصحابة والتابعين ومَنْ بعدهم من علماء الأمصار أئمة المسلمين على استحباب تحسين الصوت بالقرآن، وأقوالُهم وأفعالهم مشهورةً نهايةَ الشهرة، فنحن مستغنون عن نقل شيء من أفرادها.

ودلائلُ هذا من حديث رسول الله ﷺ مستفيضةً عند الخاصة والعامة كحديث:

« زَبَّنوا الْقُرْآنَ بِأَصْوَا يَكُم » وحديث :

«لَقَدْ أُوتِيَ هَذَا مِزْمَاراً» وحديث «ما أذن الله» وحديث «لَلَّهُ أَشَدُّ أَذَنَاً» وقد تقدمت كلها في الفصل السابق<sup>(٢)</sup>.

= فهذا يعود حكمه سلباً وإيجاباً، منعاً وإيجازاً على حسب الـظروف، والأحوال، والمناسبات كلَّ على حسبه. فالقارىء هو حكيم نفسه، يضع الشيء في محله والله أعلم.

كتبه محمد

 (۱) السلف: القرون الأول التي شهد لها الرسول بالخيرية الأول والثاني والثالث؛ وما بعده الخلف.

(٢) روي عن جابر - رضي الله تعالى عنه - قال قال رسول الله ﷺ : «إِنَّ مِنْ أَحْسَنِ الناس صَوْتاً بِالْقُرآنِ الَّذِي إِذَا سَمِعْتُموهُ يَقْرَأ حَسِبْتُموه يَخْشَىٰ اللَهَ».

وعن أبي مليكة قال: قال عبيد الله بن أبي يزيد ـ رضي الله تعالى عنهما ـ: مرَّ بنا أبو لبابة فاتبعناه حتى دخل بيته، فدخلنا عليه، فإذا رجل رثُ الهيئة يقول: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «لَيْسَ مِنَا مَنْ لَمْ يَتَغَنَّ بِالْقُرْآنِ». قال: فقلت لابن أبي مليكة: يا أبا محمد!! أرأيت إن لم يكن حسنَ الصوت؟ وتقدم في فضل الترتيل حديث عبدِ الله بن مغفل في ترجيع النبي ﷺ القراءة، وكحديث سعدِ بنِ أبي وقاص، وحديث أمامةَ رضي الله عنهما أن النبي ﷺ قال:

«مَنْ لَمْ يَتَغَنَّ بِالْقُرآنِ فَلَيْسَ مِنَّا». رواه أبو داود بإسنادين جيدين، وفي إسناد سعد اختلاف لا يضر. قال جمهور العلماء:

معنى «لم يتغن»: لم يُحَّسِنْ صوتَه. وحديث البراء ـ رضي الله عنه ـ قال:

«سمعت رسول الله ﷺ قرأ في العشاء بالتين والزيتون، فما سَمِعْتُ أَحَدَاً أَحْسَنَ صَوْتاً مِنّهُ».

رواه البخاري ومسلم قَالَ الْعُلَمَا وُسِعِمْهُمُا لَلَّهُ:

«فيستحب تحسينُ الصوت بالقراءة، وترتيلُها ما لم يخرج عن حد القراءة بالتمطيط، فإن أفرط حتى زاد حرفاً، أو أخفاه فهو حرام»<sup>(۱)</sup>.

= قال: يُحسِّنُه ما استطاع. رواه أبو داود، والمرفوع منه في الصحيحين من حديث أبي هريرة رضي الله تعالى عنه.

وروي عن سعـد بن أبي وقاص ـ رضي الله عنـه ـ قال: سمعت رسـول الله ﷺ يقول:

«إن هذا القرآن نزل بحزن؛ فإذا قرأتموه فابكوا، فإن لم تبكوا، فتباكوا، وتغنوا به، فمن لم يتغن بالقرآن فليس منا».

وأما القراءة بالألحان فقد قال الشافعي رحمه الله في موضع : أكرهها . قال أصحابنا :

ليست على قولين، بل فيه تفصيل. إن أفرط في التمطيط فجاوز الحد فهو الذي كرهه، وإن لم يجاوز فهو الذي لم يكرهه.

وقال أقضىٰ القضاة الماوردي في كتابه الحاوي:

القراءة بالألحان الموضوعة إن أخرجت لفظ القرآن عن صيغته بإدخال حركات فيه، أو إخراج حركات منه، أو قَصْرِ ممدود، أو مدِّ مقصور، أو تمطيطٍ يُخفي به بعضَ اللفظ، ويتلبس المعنى فهو حرام يفسق به القارىء،

| لَقَدْ أُوتِي هَذَا مِنُ مَزامِير آل دَاوُدَ، فبلغ ذلك أبا موسى، فقال: يا رسولَ اللَّهِ، لَوْ | = |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| عَلِمْتُ أَنَّكَ تَسْمَعُ لحَبَّرتُه لك تَحْبِيراً.                                           | ć |
| ورأى هيثمُ القارىءُ رسول الله ﷺ في المنام قال: فقال لي:                                       |   |
| * أنت هيثم الذين تُزين القرآن بصوتك؟                                                          |   |
| * قلت: نعم.                                                                                   |   |
| * قال: جزاك الله خيراً.                                                                       |   |
| أقول :                                                                                        |   |
|                                                                                               |   |

تحسين الصوت بالأذان، والإقامة، والقرآن؛ مستحب، وجائز، ومندوب، فكان عليه الصلاة والسلام، يحبه، ويشجع عليه.

عن البراء بن عازب ـ رضي الله تعالىٰ عنه ـ قال: قال رسول الله ﷺ : «زَتَّنُوا الْقُرْآنَ بِأُصْوَاتِكُمُ». رواه أبو داود والنسائي وابن ماجة.

وعن سعد بن أبي وقاص ـ رضـي الله تعـالى عنـه ـ قـال: سمعت رسول الله ﷺ يقول:

«إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ نَزلَ بِحُزْنٍ؛ فَإِذَا قَرأَتُموهُ فَابْكُوا؛ فإِنْ لَمْ تَبْكُوا فَتَباكَوْا، وَتَغَنَّوْا به فَمَنْ لَمْ يَتَغَنَّ بِالْقُرآنِ فَلَيس مِنَّا». رواه ابن ماجه.

وقد تناولتَ هـذا الموضوع وبسطته في كتابي «صوت المنبر» الجـزء الأول ص ١٦٦ تحت عنوان: «التغّني بالقرآن الكريم» وذكرت المنكرات التي حدثت في زماننا من جراء قُرآءِ القرآن. كتبه محمد. ويأثم به المستمع؛ لأنه عَدَل به عن نهجه القويم إلى الاعوجاج، والله تعالى يقول: ﴿قُرْءَانًا عَرَبِيًّا غَيْرَذِى عِوَجٍ﴾(١) قال: وإن لم يُخرجه اللحن عن لفظه، وقراءته على ترتيله، كان مباحاً؛ لأنه زاد على ألحانه في تحسينه. هذا كلام أقضىٰ القضاة.

وهذا القسم الأول من القراءة بالألحان المحرمة مصيبة ابتلى بها بعضُ الجهلة الطغام الغَشمة<sup>(٢)</sup>، الذين يقرءون على الجنائز وبعض المحافل، وهذه بدعة محرمة ظاهرة، يأثم كل مستمع لها، كما قاله أقضى القضاة الماوردي.

ويأثم كل قادرٍ على إزالتها، أو على النهي عنها، إذا لم يفعل ذلك. وقد بذلت فيها بعضَ قدرتي، وأرجو من فضل الله الكريم، أن يوفق لإزالتها مَنْ هو أهلُ لذلك، وأن يجعله في عافية.

قال الشافعي في مختصر المزني: «ويُحسَّنُ صوتَه بأيٍّ وجهٍ كان. قال: وأحب ما يُقْرأ حدراً وتحزيناً». قال أهل اللغة: يقال حدرتَ بالقراءة إذا أدرجتَها ولم تُمططها. ويقال: فلانٌ يقرأ بالتحزين إذا رقق صوته. وقد روى ابن أبي داود بإسناده عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ أنه قرأ: ﴿إِذَا ٱلشَّمَسُ كُوِرَتْ﴾ يُحزنها شِبْهَ الرِئاء<sup>(٣)</sup>.



أرأيت إذا لم يكن حسنَ الصوت؟ فقال: يُحسِّنه ما استطاع. [فصل] في استحباب طلب القراءة الطيبة من حَسن الصوت.

اعلم أن جماعاتٍ من السلف كـانوا يـطلبون من أصحـاب القراءة بالأصوات الحسنة أن يقرؤوا وهم يستمعون.

وهـذا متفق على استحبابه، وهو: عـادةُ الأخيـارِ(`)، والمتعبـدين، وعبادِ الله الصالحين.

وهي سنة ثابتة عن رسول الله ﷺ، فقد صح عن عبد الله بن مسعود ـ رضي الله عنه ـ قال: قال لي رسول الله ﷺ:

«اقرأ عليَّ القرآن».

فقلتُ: يا رسول الله أقرأ عليك وعليك أُنْزل. قال: «إني أحب أَنْ أَسْمعَه من غيري».

فقرأت عليه سورةَ النساء حتى إذا جئت إلى هذه الآية: ﴿فَكَيْفَ إِذَا حِنْ نَامِن كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِنَّ نَابِكَ عَلَى هَـَ وُكَمَ شَهِيدًا ﴾ (٢).

قال: «حَسْبُك<sup>(٣)</sup> الآن، فالتفت إليه فإذا عيناه تذرِفان». رواه البخاري ومسلم

وروى الدارمي وغيرُه بأسانيـدهم عن عمرَ بنِ الخطاب ـ رضي الله

(۱) الخيار: خلاف الأشرار. والخير: ضد الشر اهـ مختار.
 (۲) سورة النساء: آية ٤١ .
 (۳) حسبك: أي يكفيك.

عنه ـ أنه كـان يقول لأبي موسى الأشعري: ذَكِّرنا ربَّنا، فيقرأ عنده القرآن(١).

والأثار في هذا كثيرة معروفة.

وقد مات جماعات من الصالحين بسبب قراءة مـن سألـوه القـراءة . والله أعلم.

وقـد استحب العلماء أن يُستفتحَ مجلسُ حديث النبي ﷺ، ويختم بقراءة قارىء حسن الصوت، ما تيسر من القرآن.

ثم إنه ينبغي للقارىء في هذه المواطن أن يقرأ ما يليق بـالمجلس ويناسبُه، وأن تكون قراءته في آيات الرجاء، والخوف، والمواعظ، والتزهيد في الـدنيا، والتـرغيب في الآخرة والتـأهب لها، وقِصَـر الأمل، ومكـارم الأخلاق<sup>(۲)</sup>.

 (۱) وروي أن رسول الله ﷺ، كان ليلة ينتظر عائشة ـ رضي الله عنها ـ فأبطأت عليه.

\* فقال عليه الصلاة والسلام: «ما حَبَسَكِ؟».
 \* قالت: يا رسول الله كنت أستمع قراءَة رجل ما سمعتُ أحسنَ صوتاً منه.
 \* فقام عليه الصلاة والسلام، حتى استمع إليه طويلاً، ثم رجع.
 \* فقال عليه الصلاة والسلام:
 \* فقال عليه الصلاة والسلام: حتى استمع إليه طويلاً، ثم رجع.
 \* فقال عليه الصلاة والسلام:
 \* فقال عليه الصلاة والسلام:
 \* فقال عليه الصلاة والسلام، حتى استمع إليه طويلاً، ثم رجع.
 \* فقال عليه الصلاة والسلام:
 \* فراءة الموالية أم عبد الله بن مسعود، ومعه أبو المؤن أراد أن يقرأ ألم أربي أربي أربي عبد الله موالية أربي أم عبد الله والسلام:

(۲) حکم (الاستماع للقرآن )

يجب الاستماع للقراءة مطلقاً، أي في الصلاة وخارجِها؛ لأن الآية وإن كـانت =



[فصل] ينبغي للقارىء إذا ابتدأ من وسط السورة، أو وقف على غير آخرها، أن يبتدىء من أول الكلام، المرتبط بعضُه ببعض.

وأن يقف على الكلام المرتبط، ولا يتقيد بالأعشار والأجزاء، فإنها قد تكون في وسط الكلام المرتبط كالجزء الذي في قوله تعالى:

﴿ وَمَآأُبَرِيُّ نَفْسِيَّ ﴾ (١)، وفي قوله تعالى: ﴿ وَمَاكَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ ﴾ (٢)

= واردةً في الصلاة على ما مرًّ، فالعبرة لعموم اللفظ لا لخصوص السبب، ثم هذا حيث لا عذر.

♦ ولذا قال في القنية:

صَبِيَّ يقرأ في البيت، وأهلُه مشغولـون بالعمـل يُعذرون في تـرك الاستماع إن افتتحوا العمل قبل القراءة، وإلا فلا.

# وفي الفتح عن الخلاصة:

رجل يكتب الفقه، وبجنبه رجل يقرأ القرآن فلا يمكنه استماع القرآن، فـالإثم على القارىء

وعلى هذا لو قرأ على السطح، والناسُ نيامُ يأثم؛ لأنه يكون سبباً لإعراضهم عن استماعه، أو لأنه يؤذيهم بإيقاظهم؛ تأمل.

\* وفي شرح المنية:

والأصل أن الاستماع للقرآن فرض كفاية؛ لأنه لإقامة حقِّه، بأن يكون ملتفتاً إليه، غير مُصْغ لغيره وذلك يحصل بإنصات البعض عن الكل، إلا أنه يجب على القارىء احترامُه، بأن لا يَقرأ في الأسواق، ومواضع الاشتغال، فإذا قرأ فيها كان هو المضيّع لحرمته فيكون الإثم عليه دون أهل الاشتغال.

ونقل الحموي عن أستاذه قاضي القضاة: أن له رسالة حقق فيها أن استماع القرآن فرض عين.

اهـ العلامة ابن عابدين ٣٦٦/١ من الحاشية

(۱) من سورة يوسف: آية ۵۳.
 (۲) من سورة الأعراف: آية ۸۲.



وقوله تعالى : ﴿وَمَن يَقْنُتَ مِنكُنَّ لِلَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ (<sup>()</sup> وفي قوله تعالى : ﴿وَمَا أَنزَلْنَا عَلَى قَوْمِهِ مِنْ بَعْدِهِ مِنجُندٍ مِن ٱلسَّمَاءِ ﴾ (<sup>()</sup>) وفي قوله تعالى : ﴿ إِلَيْهِ يُرَدُّ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ (<sup>()</sup>) وفي قوله تعالى : ﴿ وَبَدَا لَهُمْ سَيَتَاتُ مَا عَمِلُوا ﴾ (<sup>)</sup> وفي قوله : (قَالَ فَمَا خَطْبُكُمُ آَيُهَا ٱلْمُرْسَلُونَ ﴾ (<sup>0</sup>) وكذلك الأحزاب كقوله تعالى : (وَاذَكُمُ وَاذَكُمُ أَيَّهَا آيَتَامِ مَعْدُودَاتٍ ﴾ (<sup>1)</sup>، وقوله تعالى : ﴿ قُلْ أَقُنَبَتُكُم بِخَيْرِ مِن ذَلِكُمٌ ﴾ (<sup>1)</sup>.

فكل هذا وشبيهه لا ينبغي أن يبتدأ به، ولا يوقف عليه؛ فإنه متعلق بما قبله. ولا يغترن بكثرة الغافلين له من القراء، الذين لا يراعون هـذه الأداب، ولا يفكرون في هذه المعاني<sup>(٨)</sup>.

وامتشل ما روى الحـاكم أبو عبـد الله، بإسنـاده عن السيد الجليـل الفضيل بن عياض ـ رضي الله عنه ـ قال:

لا تَسْتَوْحِشْ طُرُقَ الْهُدَىٰ لِقِلَّةِ أَهْلِهَا، وَلَا تَغْتَرَنَّ بِكَثَرِةِ آلهَالِكِينَ، وَلَا يَضُرُّكَ قِلةُ السَالِكِينَ(^).

(١) من سورة الأحزاب: آية ٣١.
(٢) من سورة قيس: آية ٣٢.
(٣) من سورة فصّلت: آية ٤٧.
(٤) من سورة الجائية: آية ٣٣.
(٥) من سورة الجائية: آية ٣٣.
(٩) من سورة الذاريات: آية ١٢.
(٢) من سورة الذاريات: آية ١٠.
(٢) من سورة المقرة: آية ٢٠٣.
(٨) لاحظ المعنى في الوقف والابتداء ولا تبال بالأجزاء والأحزاب.
(٩) المحفوظ عنه هذه الجملة: إلزم طريق الهدى، ولا يضرك قلةُ السالكين، وإياك وطريقَ الردى، ولا يضرك كثرةُ الهالكين.
الظر «صوت المنبر» ط الرابعة الجزء الأول ص ٣٧٣ فقد ذكرت من مآثر هذا الهمام ما يثلج الفؤاد، ويبعث روح العمل، فعد إليه وتعرّف عليه.



قراءة سورةٍ قصيرة بكاملها، أفضل من قراءة بعض سورة طويلة بقدر القصيرة، فإنه قد يخفى الارتباط على بعض الناس في بعض الأحوال.

وقد روى ابن أبي داود بإسناد عن عبد الله بن أبي الهذيل التـابعي المعروف ـ رضي الله تعالى عنه ـ قال:

> كانوا يكرهون أن يقرؤوا بعضَ الآية ويتركوا بعضها. [فصل] في أحوال تكره فيها القراءة.

اعلم أن قراءة القرآن على الإطلاق مندوبة ومستحبة، إلا في أحوال مخصوصة جاء الشرع بالنهي عن القراءة فيها، وأنا أذكر الآن ما حضرني منها مختصرة بحذف الأدلة فإنها مشهورة.

١ فتكره القراءة في حالة الركوع، والسجود، والتشهد، وغيرها من
 أحوال الصلاة سوى القيام.

٢ ــ وتكره القراءة بما زاد على الفاتحة للمأموم في الصلاة الجهرية إذا سمع قراءة الإمام.

> ٣ ــ وتُكْرَهُ حالةَ القعودِ على الخلاء. ٤ ــ وفي حالة النعاس. ٥ ــ وكذا: إذا استعجم<sup>(١)</sup> عليه القرآن.

٦ وكذا في حالة الخطبة لمن يسمعها، ولا تكره لمن لم يسمعها بل تستحب، هذا هو المختار الصحيح، وجاء عن طاوس كراهيتها، وعن إبراهيم عدم الكراهة، فيجوز أن يجمع بين كلاميهما بما قلنا كما ذكره أصحابنا.

(١) هو الاستبهام وقد تقدم معنا.



ولا تكره القراءة في الطواف، هذا مذهبنا، وبه قال أكثر العلماء، وحكاه ابن المنذر عن عطاء، ومجاهد، وابن المبارك، وأبي ثور وأصحاب الرأي.

وحكى عن الحسن البصـري وعروة بن الـزبير ومـالك كـراهتها في الطواف، والصحيح: الأول.

وقد تقدم بيـان الاختلاف في القـرّاءة في الحمام، وفي الـطريق، وفيمن فمه نجس.

### البرعة المدروسة

[فصل] من البدع المنكرة في القراءة ما يفعله جهلة المصلين بالناس في التراويح، من قراءة سورة الأنعام في الركعة الأخيرة في الليلة السابعة، معتقدين أنها مستحبة، فيجمعون أموراً منكرة: ١ – منها اعتقادها مستحبة.

۲ – ومنها إيهام العوام ذلك.

٣ – ومنها تطويل الركعة الثانية على الأولى وإنما السنة تطويل الأولى .

٤ – ومنها التطويل على المأمومين.
 ٥ – ومنها هذرمة القراءة.

ومن البـدع المشابهـة لهذا قـراءةً جهلتهم في الصبح يـوم الجمعة بسجدة غير سجدة ألم تنزيل، قاصدين ذلك، وإنما السنة قراءة ألم تنزيل في الركعة الأولى، وهل أتى في الثانية<sup>(۱)</sup>.

 (۱) هذه البدع التي تعرض لها المؤلف لم نسمع لها خبراً ولم يبق لها أثـر والحمد لله.



١ ـ منها أنه إذا كان يقرأ فعرض له ريح، فينبغي أن يُمسك عن
 القراءة، حتى يتكامل خروجها، ثم يعود إلى القراءة، كذا رواه ابن أبي
 داود وغيره عن عطاء، وهو أدب حسن.

٢ \_ ومنها أنه إذا تثاءب(١) أمسك عن القراءة حتى ينقضي التثاؤب ثم يقرأ.

منْ آدابُ السَبَاوُبُ وأجكامه (1)عن أبي سعيد الخدري ـ رضي الله تعالى عنه ـ قال: قال رسول الله ﷺ : «إذا تَناءَبَ أَحَدُكُمْ فَلْيُمْسِكْ بِيدِه عَلَى فِيهِ؛ فَإِنَّ الشَّيطَانَ يَدْخُلُ». (أي في فيه). رواه مسلم عن أبي هريرة ـ رضي الله تعالى عنه ـ أن النبي ﷺ قال: «إِنَّ اللَّهُ يُحِبُّ الْعُطَاسَ، وَيَكْرُهُ التَّناؤِبَ، فَإِذا عَطِسَ أَحَدُكُمْ، وَحَمِدَ اللَّهُ تَعَالىٰ، كَانَ حَقًّا عَلَى كُلُّ مُسْلِم أَنْ يَقُولَ لَهُ: يَرْحَمُكَ اللَّهُ. وأما التثاؤب فإنما هو من الشيطان، فإذا تثَاءَبَ أَحَدُكُمْ فَلْيَرِدُّه مَا اسْتَطَاعَ، فَإِنَّ أُحَدَكُم إِذَا تَثَاءبَ ضَجِكَ منه الشيّطانُ». رواه البخاري وفي رواية: إذا تثاءَب أحدكم وهو في الصلاة فليردُّ ما استطاع فإن أحدكم إذا قال: هـاها ضحك الشيطان منه. وفي رواية: فليضع يده على فيه، ولا يعوى، فإن الشيطان يضحك منه. شبه المسترسلَ في التثاؤب بعواء الكلب تنفيراً منه، واستقباحاً له فإن الكلب يرفع رأسه، ويفتح فاه ويعوي، والمتثائب إذا أفرط في التثاؤب أشبهه. ومنه تظهر النكتة في كونه يضحك منه، لأنه يصير ملعبةً له بتشويه خَلْقِه في تلك الحالة.

قال الحافظ العراقي: الأمر بوضع اليد على فمه، هل المراد به وضعها عليه إذا =

قال: مُجَاهِئُة: وهو حسن، ويدل عليه ما ثبت عن أبي سعيد الخدري ـ رضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله ﷺ:

«إِذَا تَثَاءَبَ أَحَدُكُمْ فَلْيُمْسِكْ بِيدِهِ عَلَىٰ فَمِهِ فَإِنَّ الشَّيْطَانَ يَدْخُلُ». رواه مسلم

٣ ــ ومنها أنه إذا قرأ قول الله عز وجل:

﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ عُزَيْرُأَبَنُ ٱللَّهِ وَقَالَتِ ٱلنَّصَكَرَى ٱلْمَسِيحُ ٱبْنُ ٱللَّهِ ﴾(١) ﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ يَدُٱللَهِ مَعْلُولَةً ﴾(٢) ﴿ وَقَالُوا ٱتَخَذَ ٱلرَّحْنَنُ وَلَدًا ﴾(٣) ونحو ذلك من الأيات ينبغي أن يخفض بها صوته، كذا كان إبراهيم النخغي ـ رضي الله عنه ـ يفعل.

٤ ـ ومنها ما رواه ابن أبي داود بإسناد ضعيف عن الشعبي أنه قيل

= انفتح بالتشاؤب، أو وضعها على الفم المنطبق حفظاً من الانفتاح بسبب ذلك كلً محتمل اهـ. انظر السيوطي على جامع الصغير

#### فائدة

تَمَالَالنَّامِ*دِيَّ*: الطريق في دفع التثاؤب، أن يُحضر بباله أن الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، ما تثاءبوا قَطُّ.

قال القدوري: جربناه مراراً، فوجدناه كذلك قلت: وقد جربته أيضاً فوجدته كذلك اهه. انظر حاشية ابن عابدين ۳۲۲/۱

ممحق ولقد سمعت من أحد مشايخي أن بعض المتثائبين قد استرسل في فتح فيه ولم يضع يده عليه، أو لم يدفعه فبقي فمه مفتوحاً حتى أسعفه طبيب بإطباقه. كتبه محمد. (1) سورة التوبة: آية ٣٠. (4) سورة المائدة: آية ٨٢. (4) سورة مريم: آية ٨٨.

11.



٥ ـ ومنها أنه يستحب له أن يقول ما رواه أبو هريرة ـ رضى الله عنه ـ عن النبي ﷺ أنه قال: «مَن قرأ والتين والزيتون فقال: ﴿ أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَحْكَمِ عَن النبي ﷺ أنه قال: «من قرأ والتين والزيتون فقال: ﴿ أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَحْكَمِ اللهُ عنه ـ أَلَحْ مِينَ فَليقل بلى وأنا على ذلك من الشاهدين» رواه أبو داود والترمذي بإسناد ضعيف عن رجل عن أعرابي عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ. قال الترمذي : هذا الحديث إنما يروى بهذا الإسناد عن الأعرابي عن أبي هريرة من الأعرابي عن أبي هريرة، قال: ولا يسمى .

وروى ابن أبي داود والترمذي:

«ومن قرأ آخر لا أقسم بيوم القيامة ﴿أَلَيْسَذَالِكَبِقَادِرِعَلَىٓأَن يُحْحِىَ ٱلْمَوَتَى﴾؟ فليقل بلي».

ومن قـرا: ﴿فَبِأَيِّءَالَآءِ رَبِّكُمَاتُكَذِّبَانِ»، أو ﴿فَبِأَيِّ حَدِيثٍ بَعَدَهُ يُؤْمِنُونَ؟» فليقل آمنت بالله.

وعن ابن عبــاس ـ رضي الله عنهمـا ـ وابنِ الـــزبيـر وأبي مــوسى الأشعري ـ رضي الله عنهم ـ أنهم كانوا إذا قرأ أحدهم: ﴿سَبِّحِ ٱسْمَرَيَكِكَٱلْأَعْلَى﴾، قال: سبحان ربي الأعلى.

وعن عمر بن الخطاب ـ رضي الله عنه ـ أنه كان يقول فيها: «سبحان ربي الأعلى ثلاثَ مرات».

وعن عبد الله بن مسعود ـ رضي الله عنه ـ أنه صلى فقرأ آخر سـورة بني إسرائيل. ثم قال: ﴿ ٱلْحَمَّدُلِلَّهِٱلَّذِىلَمُوَيَّنَجِذُوَلَدًا﴾ .

وقد نص بعض أصحابنا على أنه يستحب أن يقال في الصلاة مـا قدمناه. THE PRINCE GHAZI TRUST وفي حديث أبي هريرة في السور الثلاث، وكذلك يستحب أن يقال باقي ما ذكرناه وما كان في معناه والله أعلم. [فصل] في قراءة يراد بها الكلام:

ذكر ابن أبي داود في هذا اختـلافاً. وروى عن إبـراهيم النخعي ـ رضي الله عنه ـ أنه كان يكره أن يقال القرآنُ بشيء يَعرض من أمر الدنيا.

وعن عمر بن الخطاب ـ رضي الله تعـالى عنه ـ أنـه قرأ في صـلاة المغرب بمكة : ﴿ وَٱلَئِينِوَٱلزَّيْتُونِ ﴾، ورفع صوته وقال : ﴿ وَهَٰذَاٱلْبَلَدِٱلْأَمِينِ ﴾.

وعن حُكيم - بضم الحاء - بن سعد، أن رجلًا من المُحكَّمية<sup>(١)</sup> أتى علياً رضي الله عنه - وهو في صلاة الصبح فقال: ﴿ لَبِنُ أَشَرَكْتَ لَيَحْبَطَنَ عَمَلُكَ ﴾<sup>(٢)</sup> فأجابه عليّ في الصلاة:

- ﴿ فَأَصْبِرْ إِنَّ وَعُدَاًلَكَهِ حَقُّ وَلَا يَسْتَخِفَّنَّكَ ٱلَّذِينَ لَا يُوَقِنُونَ ﴾<sup>(٣)</sup>. قال أصحابنا:
  - إذا استأذن على المصلى فقال المصلى :

أَدْخُلُوهَا بِسَلَامٍ ءَامِنِينَ (<sup>1</sup>) فإن أراد التلاوة، وأراد الإعلام لم تبطل ولاته، وإن أراد الإعلام ولم يحضره نية بطلت صلاته<sup>(0)</sup>.



**[فصل]** وإذا ورد على القارىء مَنْ فيه فضيلة من علم، أو شرف، أو سن مع صيانة<sup>(١)</sup>، أو له حرمة بولاية، أو ولادة، أو غيرها، فلا بأس بالقيام له على سبيل الاحترام والإكرام، لا للرياء والإعظام؛ بل ذلك مستحب.

وقد ثبت القيام للإكرام من فعل النبي ﷺ وفعل أصحابه ـ رضي الله عنهم ـ بحضرته وبأمره.

ومن فِعْل التابعين ومَنْ بعدهم من العلماء الصالحين.

وقد جمعت جزءاً من القيام، وذكرت فيه الأحاديثَ والآثـار الواردة باستحبابه وبالنهي عنه، وبينت ضعف الضعيف منها، وصحةَ الصحيح، والجـواب عمـا يتـوهم منـه النهي وليس فيـه نهي، وأوضحت ذلـك كلَّه بحمد الله تعالى، فمن تشكك في شيء من أحاديثه فليطالعه يجد ما يزول به شكه إن شاء الله تعالى<sup>(٢)</sup>.

ولو نطق بنظم القرآن بقصد التفهيم، أو أطلق بطلت صلاته.
\* أما الأولى: فظاهر فهو كقوله لمن استأذنه في الدخول أو في أخذ شيء: ﴿يَلْيَحْيَىٰ مُحْذِ ٱلْكِتَكَ بِقُوَقٍ ﴾ وكتنبيه إمامه بنحو سبحان الله، وكالفتح على إمامه، والتبليغ ولو من الإمام.

\* وأما الثاني : فلأن القرينة سوق اللفظ تصرفه إليها ما لم ينو صرف عنها، فلا يكون المأتي به قرآناً ولا ذكراً حينئذٍ، بل بمعنى ما دلت عليه تلك القرينة : «كالله أكبر» من المبلغ فإنها بمعنى ركع الإمام، وهل تكفي نية واحدة لكل الحركات؟ فيه خلاف اهـ باختصار.

(١) قد فسرت معناها في الصحيفة التي بعدها وهي العفة والعدالة.

(۲) ويسن القيام لمن فيه فضيلة ظاهرة: من نحو علم، وصلاح، أو ولادة: كأب، وأم، أو ولاية مصحوبة بصيانة، كعفة، وعدالة.



[فصل] إذا كان يقرأ ماشياً فمر على قوم، يستحب أن يقطع القراءة، ويسلمَ عليهم، ثم يرجعَ إلى القراءة، ولو أعاد التعوذ كان حسناً.

ولو كان يقرأ جالساً فمر عليه غيره، فقد قال الإمام أبو الحسن الواحدي:

> الأولى : تركُ السلام على القارىء لانشغاله بالتلاوة قال : فإن سلم عليه إنسان، كفاه الرد بالإشارة قال :

فإن أراد الرد باللفظ رده، ثم استأنف الاستعاذة وعاود التلاوة. وهذا الذي قاله ضعيف، والظاهر وجوب الرد باللفظ.

فقد قال أصحابنا:

إذا سلم الداخل يومَ الجمعة في حال الخُطبة وقلنا: الإنصاتُ سنة وجب له رد السلام على أصح الوجهين.

فإذا قالوا هذا في حال الخطبة مع الاختلاف في وجوب الإنصات، وتحريم الكلام ففي حال القراءة التي لا يحرم الكلام فيها بالإجماع أولى،

= ويحرم على الرجل أن يحب قيامَهم له للحديث الحسن: «مَنْ أَحَبَّ أَنْ يَتَمَثَّلَ النَّاسُ لَهُ قِيَاماً فَلْيَتَبَوَّأُ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ». وقال الشيخ أمين الكردي في كتابه تنوير القلوب ص ٢٠٠: ويسن – أيضاً – القيام لأهل الفضل إكراماً لا رياء، قياساً على المصافحة، والتقبيل الوارد لها.

كتبه محمد



وأما إذا عطس في حالة القراءة فإنه يستحب أن يقول: الحمد لله. وكذا لو كان في الصلاة<sup>(٢)</sup>.

ولو عطس غيرُه وهو يقرأ في غير الصلاة وقال: الحمد لله، يستحب للقارىء أن يشمته فيقول: يرحمك الله.

(۱) وكُرِه سلامُ الداخل على الحاضرين في الخُطبة، وإن لم يأخذ لنفسه مكاناً، لاشتغالهم بما هو أهم؛ لكن تجب إجابته، لأن الكراهة لأمر خارج بخلافه على قاضي الحاجة.

ويستحب للسامع ـ أي الخطبة ـ تشميتُ العاطس إذا حمد الله تعالىٰ، والردُّ عليه، لأن سببه قهري ومقتضاه: أنه لو تسبب فيه لا يشمَّتُ حينئذٍ. اهـ بشرى الكريم باب الجمعة

\* وقال صاحب المهذب: وإن سلم عليه رجل، أو عطس، فإن قلنا: يستحب الإنصات، رَدَّ السلامَ، وشمَّت العاطِسَ، وإن قلنا: يجب الإنصات، لم يردَّ السلام، ولم يُشمت العاطس؛ لأن المُسَلِّم سلَّمَ في غير موضعه فلم يرد عليه، وتشميت العاطس سنة، فلا يُترك له الإنصاتُ الواجب. اهـ.

- # ومن أصحابنا من قال: لا يرد السلام لأن المسلم مُفَرَّط، ويشمت العاطس، لأنه غير مفرط في العطاس وليس بشيء.
- اھـ

حكم تشحيت المصّلّي

(٢) روي عن معاوية بن الحكم - رضي الله تعالى عنه - قال: بينا أنا مع رسول الله في الصلاة، إذ عطسَ رجل من القوم.
 فقلت: يرحمك الله، فحدقني القوم بأبصارهم.
 فقلت: واثكلَ أماه، ما لكم تنظرون إليَّ؟
 فضرب القوم بأيديهم على أفخاذهم.

وقد المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجة المراجعة المراجعة في الفساط الأذان ولو سمع المؤذنَ قسطع القراءة، وأجابه بمتابعته في ألفساظ الأذان والإقامة، ثم يعود إلى قراءته. وهذا متفق عليه عند أصحابنا.

وأما إذا طلبت منه حاجة في حال القراءة، وأمكنه جوابُ السائل بالإشارة المفهمة، وعلم أنه لا ينكسر قلبه، ولا يحصل عليه بشيء من الأذى للأنس الذي بينهما ونحوه. فالأولى: أن يجيبه بالإشارة ولا يقطعَ القراءة، فإن قطعها جاز والله أعلم.

[فصل] في أحكام نفيسة تتعلق بالقراءة في الصلاة، أبسالـغ في اختصارها، فإنهامشهورة في كتب الفقه.

فلما انصرف رسول الله على دعاني ـ بأبي وأمي هو ـ ما رأيت معلماً أحسنَ تعليماً منه، والله ما ضربني على ولا كهرني<sup>(۱)</sup>. ثم قال: إن صلاتنا هذه لا يصلح فيها شيء من كلام الأدميين، إنما هي: التسبيح، والتكبير، وقراءة القرآن. اهـ. انظر المهذب ٨٧/١

أقول:

إذا عطس المصلي وهو في الصلاة له أن يحمدَ الله تعالى بلسانه، أو بقلبه؛ وليس لغيره أن يشمته، فإن شمته عالماً عامداً بطلت صلاته؛ وليس للعاطس أن يجيبه، فإن أجابه بطلت صلاة الاثنين.

أما إذا عطس وهـو مكشوف العـورة في المغتسل، أو عنـد قضـاء الحـاجـة، فليحمد الله بقلبه. كتبه محمد.

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

(١) الكهر: الانتهار، وفي قراءة عبد الله بن مسعود رضي الله تعالى عنه: فأما اليتيم فلا تكهر وهي شاذة.

قال الكسائي: كهره وقهره. بمعنى اهـ مختار.

ومنها أنه تجب القراءة في الصلاة المفروضة بإجماع العلماء، ثم قال مالك والشافعي وأحمد وجماهير العلماء:

> تتعين قراءة الفاتحة في كل ركعة. وقال أبو حنيفة وجماعة: لا تتعين الفاتحة أبداً. قال:

ولا تجب قراءة الفاتحة في الركعتين الأخيـرتين، والصواب الأول، فقد تظاهرت عليها الأدلة من السنة.

> ويكفي من ذلك قولُه على الحديث الصحيح : «لا تُجْزِىءُ صَلاةٌ لا يُقْرأُ فِيهٰا بأُمِّ الْقُرْآنِ».

وأجمعوا على استحباب قراءة السورة بعد الفاتحة في ركعتي الصبح، والأوليين من باقي الصلوات.

واختلفوا في استحبابها في الثالثة والرابعة، وللشافعي فيها قولان: الجديد أنها لا تستحب، والقديم أنها تستحب. قال أصحابنا:

وإذا قلنا إنها تستحب، فلا خلاف أنه يستحب أن يكون أقـلً من القراءة في الأوليين.

قالوا:

وتكون القراءة في الثالثة والـرابعة سـواء، وهل تُطَـوَّلُ الأولى. على الثانية؟ .

فيها وجهان: أصحهما عند جمهور أصحابنا أنه لا تطول. والثاني وهو الصحيح عند المحققين أنه تطول وهو المختار للحديث الصحيح :

«أن رسول الله على كان يطول في الأولى ما لا يطول في الثانية». وفائدته أن يدرك المتأخر الركعة الأولى. والله أعلم. قَالَ الشَّافِيمُ شَرِيمُ اللَّهُ:

وإذا أدرك المسبوق مع الإمام الركعتين الأخيرتين من الظهر وغيرها، ثم قام إلى الإتيان بما بقي عليه استحب أن يقرأ السورة. قال الجماهير من أصحابنا: هذا على القولين.

وَقَالَ بَعْضُهُمْ:

هذا على قولـه يقرأ السـورة في الأخيرتين، أمـا على الآخر فـلا، والصواب الأول؛ لئلا تخلو صلاته من سورة. والله أعلم.

هذا حكم الإمام والمنفرد، أما المأموم: فإن كانت صلاته سريةً وجبت عليه الفاتحة، واستحب له السورة.

وإن كانت جهرية، فإن كان يسمع قراءة الإمام كره له قراءة السورة، وفي وجوب الفاتحة قولان:

> ۱ ــ أصحهما تجب. ۲ ــ والثاني لا تجب<sup>(۱)</sup>.

(١) من سبق بركعتين قرأ السورة فيما بقي وفي قول للشافعي: لا يقرأ المأموم الفاتحة في الجهرية هذا فيمن سمع قراءة الإمام، أما من لم يسمع فالصحيح وجوب الفاتحة. وان كان لا يسمع القراءة فالصحيح : وجوب الفاتحة، واستحباب السورة، وقيل : تجب ولا تستحب السورة والله أعلم.

وتجب قراءة الفاتحة في التكبيرة الأولى من صلاة الجنازة وأما قراءة الفاتحة في صلاة النافلة فلا بد منها.

\* واختلف أصحابنا في تسميتها فيها، فقال القفال: تسمى واجبة.

\* وقال صاحبه القاضي حسين: تسمى شرطًا.

\* وقال غيرهما: تسمى ركناً، وهو الأظهر، والله أعلم.

والعاجز عن الفاتحة في هذا كله يأتي ببدلها فيقرأ بقدرها من غيرها من القرآن، فإن لم يُحسن أتى بقدرها من الأذكار: كالتسبيح والتهليل، ونحوِهما، فإن لم يُحسن شيئاً وقف بقدر القراءة. والله أعلم.

[فصل] لا بأس بالجمع بين سورتين في ركعة واحدة، فقد ثبت في الصحيحين من حديث عبد الله بن مسعود ـ رضي الله عنه ـ قال:

«لقد عرفت النظائر التي كان رسول الله ﷺ يقرن بينهن، فذكر عشرين سورة من المفصل كل سورتين في ركعة».

وقد قدمنا عن جماعة من السلف قراءة الختمة في ركعة واحدة<sup>(١)</sup>.

# حكم الجهر"

**[فصل]** أجمع المسلمون على استحباب الجهر بالقراءة في الصبح، والجمعة، والعيدين، والأوليين من المغرب والعشاء، وفي صلاة التراويح، والوتر عقيبها.

(۱) انظر ص ۹۹ فقد تحدثت عن هذا الموضوع، وأنه يعتبر كرامة لصاحبه، وهو من طي الزمان.
 (۲) قال الإمام الغزالي في إحيائه ۲۸٦/۱ :



وأما المأموم فلا يجهر بالإجماع.

ويسن الجهر في صلاة كسوف القمر، ولا يجهر في كسوف الشمس، ويجهر في الاستسقاء، ولا يجهر في الجنازة إذا صُلّيِتْ بالنهار، وكذا في الليل على المذهب الصحيح المختار.

ولا يجهر في نوافل النهار غير ما ذكرناه من العيد والاستسقاء. واختلف أصحابنا في نوافل الليل.

= لا شك في أنه لا بد أن يجهر به إلى حد يُسمع نفسه، إذ القراءة عبارة عن تقطيع المصوت بالحروف، ولا بُدّ من صوت، فأقله: ما يسمع نفسه، فإن لم يسمع نفسه لم تصح صلاته.

فأما الجهر بحيث يُسمع غيرًه فهو محبوب على وجه، مكروه على آخر. ويدل على استحباب الإسرار ما روي عن رسول الله ﷺ أنه قال: «فضلُ قراءةِ السر على قراءة العلانية كفضل صدقة السر على صدقة العلانية». وفي لفظ آخر:

«الجاهر بالفرآن كالجاهر بالصدقة، والمسر به كالمسر بالصدقة». وقد خرَّج هذا الحديث الإمام العراقي وذكر طرقه.

لطيفة

وسمع سعيدُ بنُ المسِيَّب ذاتَ ليلةٍ في مسجد رسول الله ﷺ عمرَ بن عبد العزيز يجهر بالقراءة في صلاته ـ وكان حسن الصوت ـ فقال لغلامه: اذهب إلى هذا المصلي ، فمره أن يَخفض صوته!

فقال له الغلام: إن المسجد ليس لنا، وللرجل فيه نصيب، فرفع سعيد صوته وقال:

يا أيها المصلي!! إن كنت تريد الله عز وجل بصلاتك، فاخفض صوتـك، وإن كنت تريد الناس، فإنهم لن يغنوا عنك من الله شيئاً، فسكت عمر بن عبد العزيز وخفف ركعته فلما سلم أخذ نعليه وانصرف وهو يومئذ أمير المدينة.

اهه باختصار

17.



٢ ــ والثاني : أنه يجهر.

٣ والثالث وهو الأصح، وبه قطع القاضي حسين والبغوي: يقرأ بين الجهر والإسرار.

ولو فاته صلاة بالليل فقضاها بالنهار، أو بالنهار فقضاها بالليل، فهل يُعتبر في الجهر والإسرار وقتَ الفوات أم وقت القضاء.

وفيه وجهان لأصحابنا: أظهرُهما الاعتبار بوقت القضاء.

ولو جهر في موضع الإسرار، أو أسر في مـوضع الجهـر، فصلاتُـه صحيحة؛ ولكنه ارتكب المكروه ولا يسجد للسهو<sup>(١)</sup>.

(۱) أقول:

\* ويستحب للإمام أن يجهر بالقراءة في محل الجهر، والدليل عليه: نَقْلُ الخلف عن السلف.

\* ويستحب للمأموم أن يُسر؛ لأنه إذا جهر نازع الإمام في القراءة، ولأنه مأمور بالإنصات إليه فهو كالإمام، وإذا جهر لا يمكنه الإنصات.

المعنفرد أن يجهر فيما يجهر فيه الإمام؛ لأنه لا ينازع غيره، ولا هو مأمور بالإنصات إليه فهو كالإمام.

وإن كانت امرأة لا تجهر في موضع فيه رجال أجانب؛ لأنه لا يؤمن أن يُفْتَتن بها. \* ويستحب أن يُسر في محل السر، وإن فاتته بالليل فقضاها في النهار أسر، لما روى أبو هريرة ـ رضى الله عنه ـ أن النبي ﷺ قال:

«إذا رَأيتم مَنْ يَجْهَرُ بالقرآءةِ في صَلاةِ النهارِ فَارْمُوه بِالْبَعْرِ». ويقال: إن صلاة النهار عجماء، ومن فاتته بالنهار قضاها بالليل جهراً. اهـ باختصار من المهذب ٧٤/١

حد الجهر: أن يُسمع مَنْ يليه. وحد الإسرار: أن يسمع نفسه فقط حيث لا مانع والتوسط بينهما؛ أن يزيد على أدنى ما يسمع لنفسه من غير أن يبلغ بالزيادة إلى سماع ما يليه. =



واعلم أن الإسرار في القراءة والتكبيرات وغيرِهما من الأذكار هو بأن يقوله بحيث يُسمع نفسه، ولا بـد من نطقـه بحيث يسمع نفسـه إذا كان صحيحَ السمع ولا عارض له؛ فإن لم يسمع نفسه لم تصح قراءته، ولا غيرُها من الأذكار بلا خلاف.

# الحديب شب على السيكتات

**[فصل] ق**ال أصحابنا: يستحب للإمام في الصلاة الجهرية أن يسكت أربعَ سكتات في حال القيام:

١ – إحداها أن يسكت بعد تكبيرة الإحرام ليقرأ دعاء التوجه، وليحرم المأمومون.

۲ – والثانية عقيب الفاتحة سكتة لطيفة جداً بين آخر الفاتحة وبين آمين، لئلا يتوهم أن آمين من الفاتحة.

٣ – والثالثة بعد آمين سكتة طويلة بحيث يقرأ المأمومون الفاتحة.

= وهذه حالة إن أمكنت فهي المرادة في نافلة الليل، وإلا فالمراد بـالتوسط فيهـا الإسرار تارة، والجهر أخرى

#### فائية

كان عليه الصلاة والسلام، يجهر بالقرآن في الصلوات كلِّها، وكان المشركـون يؤذونه، ويسبون من أنزله، وأنزل عليه، فأنزل الله تعالى:

وَلَا يَجْهَرُ بِصَلَائِكَ وَلَا تَخْافِتْ بِهَا﴾ أي لا تجهر بها كلها، ولا تخـافت بها كلها، وابتغ بين ذلك سبيلًا بـأن تجهر بصلاة الليل وتخافت بصلاة النهار. اهـ شرقاوي على التحرير



٤ ـــ والرابعة بعد الفراغ من السورة يفصل بها بين القراءة وتكبير الهوي إلى الركوع<sup>(١)</sup>.

التأميري

[فصل] يستحب لكل قارىء كان في الصلاة أو في غيرها إذا فرغ من الفاتحة أن يقول: آمين.

والأحاديث في ذلك كثيرة مشهورة، وقد قدّمنا في الفصل قبلَه أنـه يستحب أن يفصل بين آخر الفاتحة وآمين بسكتة لطيفة.

ومعناه: اللهم استجب، وقيل: كذلك فليكن، وقيل: افعل، وقيل: معناه لا يقدر على هذا أحد سواك، وقيل: معناه لا تخيب رجاءنا، وقيل: معناه اللهم آمنا بخير، وقيل: هو طابَح لله على عباده يدفع بـه عنهم الأفات، وقيل: هي درجة في الجنة يستحقها قائلها، وقيل: هو اسم من أسماء الله تعالى، وأنكر المحققون والجماهير هذا، وقيل: هو اسم عبراني غير معرَّب.

وَقَالَ أَبُوَتَكْمِ الْوَرَّاقَ:

هو قوة للدعاء واستنزال للرحمة، وقيل غير ذلك.

وفي آمين: لغات، قال العلماء: أفصحها: آمين بـالمد وتخفيف

(۱) أقول:

ويسن السكوت بين التحرم والافتتاح، وبينه وبين التعـوذ، وبينه وبين البسملة، وبين آخر الفاتحة وآمين، وبين آمين والسورة، إن قرأها، وبين آخرها والركوع، ليتميز آمين عن القراءة، وإلا فبين آمين والركوع.

وكلها بقدر سبحان الله إلا التي بين آمين والسورة يـطولها الإمـام، ويشتغل في سكوته هذا بذكر، أو قراءة وهي أولى، وسكتة لطيفة بعد فراغ السورة. اهـ من بشر الكريم ٧٦/١



الميم، والثانية بالقصر، وهاتان مشهورتان، والثالثة: آمين بالإمالة مع المد، حكاها الواحدي عن حمزة والكسائي، والرابعة: بتشديد الميم مع المد، حكاها عن الحسن والحسين بن الفضيل قال:

ويحقق ذلك ما روي عن جعفر الصادق رضي الله عنه، قال: معناه قاصدين نحوَك وأنت أكرم من أن تخيب قاصداً، هذا كلام الواحدي، وهذه الرابعة غريبة جداً، فقد عدها أكثرُ أهل اللغة من لحن العوام.

وقال جماعة من أصحابنا: من قالها في الصلاة بطلت صلاته. قَالَ أَهْلُ لُعَرَيْتَةٍ:

حقها في العربية الوقف؛ لأنها بمنزلة الأصوات؛ فـإذا وصلها فتـح النون لالتقاء الساكنين كما فتحت في أين، وكيف، فلم تكسر لثقل الكسرة بعد الياء.

فهذا مختصر مما يتعلق بلفظ آمين، وقد بسطت القول فيها بالشواهد وزيادة الأقوال في كتاب [تهذيب الأسماء واللغات].

قال العلماء:

ويستحب التأمين في الصلاة للإمام والمأموم، والمنفرد. ويجهر الإمام والمنفرد بلفظ آمين في الصلاة الجهرية.

- واختلفوا في جهر المأموم:
  - \* والصحيح أنه يجهر.
    - \* والثاني لا يجهر.
- الثالث يجهر إنْ كان جمعاً كثيراً، وإلا فلا.

\* ويكون تأمين المأموم مع تأمين الإمام، لا قبله ولا بعده، لقول النبي تَنْجُ في الصحيح:

تلك المحالية المح

وأما قوله ﷺ في الصحيح : «إذا أُمَنَّ الإِمامُ فَأَمِنَّوا» فمعناه إذَا أراد التأمين . قال أصحابنا :

وليس في الصلاة موضع يستحب أن يقترن قولُ المأمـوم ِبقول الإِمام إلا في قوله آمين، وأما في الأقوال الباقية فيتأخر قول المأموم.

[فصل] في سجود التلاوة.

وهو مما يتأكد الاعتناء به. فقد أجمع العلماء على الأمر بسجود التلاوة.

واختلفوا في أنه أمر استحباب أم إيجاب؟

فقـال الجماهيـر: ليس بواجب؛ بـل مستحب وهذا قـول عمـر بن الخطاب ـ رضي الله تعالى عنه ـ وابن عباس، وعمران بن حصين، ومالك، والأوزاعي، والشافعي، وأحمد، وإسحاق، وأبي ثور، وداود وغيرهم.

وقال أبو حنيفة رحمه الله:

هو واجب، واحتج بقوله تعالى : ﴿ فَمَا لَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ ٱلْقُرْءَانُ<u>لَايَسْجُدُونَ</u> ﴾<sup>(1)</sup>.

واحتج الجمهور بما صح عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه: «أنه قرأ على المنبر يومَ الجمعة سورةَ النمل، حتى إذا جاء السجدة

(١) من سورة الانشقاق: آية ٢١.

وقيمة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة القابلة، قرأ بها حتى إذا جاء السجدة قال:

يا أيها الناس إنما نمر بالسجود فمن سجد فقد أصاب، ومن لم يسجد فلا إثم عليه، ولم يسجد عمرُ».

رواه البخاري ′

وهذا الفعل والقول من عمر ـ رضي الله عنه ـ في هذا المجمع دليل ظاهر.

وأما الجواب عن الآية التي احتج بها أبو حنيفة رضي الله عنه فظاهر؛ لأن المراد ذمُهم على ترك السجود تكذيباً كما قال بعده ﴿بَلِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ يُكَذِبُونَ ﴾.

وثبت في الصحيحين عن زيد بن ثابت رضي الله عنه: «أنه قرأ على النبي ﷺ والنجم فلم يسجد».

وثبت في الصحيحين:

«أنه ﷺ سجد في النجم» فدل على أنه ليس بواجب<sup>(۱)</sup>.

(١) قال في بشرى الكريم ١١٠/١. يسن سجود التلاوة للقارىء والمستمع، والسامع لخبر مسلم: «إذَا قَرَأُ ابْنُ آدَمَ السَّجْدَةَ فَسَجَدَ اعْتَزَلَ الشَّيْطَانُ يَبْكِي وَيُقولُ: يا وَيْلَتا أُمِرَ ابْنُ آدَمَ بالسُّجودِ فَسَجَدَ فَلَهُ الْجَنَّةُ، وَأُمِرْتُ بالسُّجُودِ فَعَصَيْتُ فَلِيَ النَّارُ». ولخبر الشيخين: عن ابن عمر ـ رضي الله تعالى عنهما ـ أنه على كان يقرأ القرآن، فيقرأ السورة فيها السجدة، فيسجدُ ونَسجدُ معه، حتى ما يجد بعضنا موضعاً لمكان جبهته. وفي رواية لمسلم: «في غير صلاة».

شروط السجود

 ١ ـــ أن تكون مشروعة، بأن لا تكون محرمة كقراءة جنب مسلم بقصدها، ولا مكروهة لذاتها، كقراءة في نحو ركوع.



### [فصل] في بَبَانٍ عَدَدِالسَحَدَاتِ وَمَحَلَّهًا .

أما عددها المختار الذي قاله الشافعي رحمه الله والجماهير أنها أربعً عَشْرَةَ سَجْدَةً:

١ - في الأعراف.
٢ - والرعد.
٣ - والنحل.
٤ - وسبحان.
٥ - ومريم.
٢ - وفي الحج سجدتان.
٧ - وفي الفرقان.
٨ - والنمل.
٩ - وألم.

٢ – وأن تكون مقصودة، لا كقراءة نائم وطائر معلَّم، وغير مميز.
 ٣ – وأن تكون القراءة لجميع آية السجدة، فلو قرأها إلا حرفاً واحداً حرم السجود.
 ٤ – وأن تكون في غير صلاة جنازة.
 ٤ – وأن تكون في غير صلاة جنازة.
 ١ المأموم فيسجد إن سجد إمامهُ، وإلا بطلت صلاته.
 ١ المأموم فيسجد إن سجد إمامهُ، وإلا بطلت صلاته.
 ويتكرر بتكرر القراءة ولو في مجلس، وركعة؛ إلا أن قرأها في وقت الكراهة، أو في الصلاة بقصد في الصلاة بقصد المحرم.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ĂNIC THOUGHT ١١ ـ والنجم. ١٢ ـ وإذا السماء انشقت. ۲۳ \_ واقرأ باسم ربك. وأما سجدة صّ فمستحبة، فليست من عزائم السجود: أي مُتأكَّد أنه ثبت في صحيح البخاري عن ابن عباس ـ رضي الله تعالى عنهما ـ قال: «ص ليست من عزائم السجود، وقد رأيت النبي ﷺ سجد فيها». هذا مذهب الشافعي ومن قال مثله. \* وقال أبو حنيفة: هي أربع عشرة \_ أيضاً \_ لكن أسقط الثانية من الحج، وأثبت سجدة ص وجعلها من العزائم. \* وعن أحمد روايتان: إحداهما كالشافعي. والثاني خَمْسَ عَشْرةَ زاد صَ وهو: قول أبي العباس بن شُريْح، وأبي إسحاق المروزي من أصحاب الشافعي. \* وعن مالك روايتان: إحداهما كالشافعي. وأشهرُهما إحدى عشرة، أسقط النجم، وإذا السماء انشقت، واقرأ، وهو قول قديم للشافعي، والصحيح ما قـدمناه. والأحاديث الصحيحة تدل عليه. وأما محلها فسجدة الأعراف، في آخرها. والرعد، عقيب قوله عز وجل ﴿ بِٱلْغُدُوِّ وَٱلْأَصَالِ ﴾. والنحل ﴿ وَبَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾. وفي سبحان ﴿وَيَزِيدُهُرْ خُشُوعًا ﴾.

وفي مريم ﴿ خَرُواْسُجَدَاوَدِكِيَّا ﴾. والأولى : من سجدتي الحج ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَفْعَلُ مَايَشَآهُ ﴾. والثانية : ﴿وَٱفْعَـكُوْ ٱلْخَـيَرَ لَعَلَّكُمُ تُفْلِحُونَ ﴾. والفرقان ﴿ وَزَادَهُمْ نَفُوْرًا ﴾. والنمل ﴿ رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ ﴾. وألم تنزيل ﴿ وَهُمْ لَايَسَتَكَبِرُونَ ﴾. وحم ﴿ لَايَسْتَمُونَ ﴾. والنجم في آخرها. وإذا السماء انشقت ﴿لَايَسْتَجُدُونَ ﴾.

ولا خلاف يعتد به في شيء من مواضعها إلا التي في حم، فإن العلماء اختلفوا فيها، فذهب الشافعي وأصحابه أنه ما ذكرناه أنها عقيب يسأمون، وهذا مذهب سعيد بن المسيب، ومحمد بن سيرين، وأبي وائل شقيق بن سلمة، وسفيان الثوري، وأبي حنيفة، وأحمد وإسحاق بن راهويه وذهب آخرون إلى أنها عقيب قوله تعالى : ﴿ إِن كُنتُم إِنّكاهُ تَعَمدُونَ ﴾ حكاه ابن المنذر عن عمر بن الخطاب، والحسن البصري، وأصحاب عبد الله بن مسعود، وإبراهيم النخعي، وأبي صالح، وطلعت بن مصرف، وزبير بن الحرث، ومالك بن أنس، والليث بن سعد، وهو وجه لبعض أصحاب الشافعي حكاه البغوي في التهذيب.

وأما قول أبي الحسن علي بن سعيد العبد من أصحابنا في كتابه [الكفاية] في اختلاف الفقهاء عندنا أن سجدة النمل هي عند قوله تعالى: ﴿وَيَعْلَمُوُمَاتُخُفُونَوَمَاتُعَلِنُونَ﴾ قال: وهذا مذهب أكثر الفقهاء. والله المحمد ومساوي وقال مالك : هي عند قوله تعالى : ﴿ رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ ﴾، فهذا الذين نقله عن مذهبنا .

ومذهب أكثر الفقهاء غير معروف، ولا مقبول، بل غلط ظاهر، وهذه كتب أصحابنا مصرحة بأنها عند قوله تعالى: ﴿ رَبُّ ٱلْعَـرَشِ ٱلْعَظِيمِ ﴾.

[فصل] حكمُ سجودِ التلاوة حكمُ<sup>(١)</sup> صلاة النافلة في اشتراط الطهارة عن الحدث، وعن النجاسة، وفي استقباله القبلة، وستر العورة.

فتحرم على من ببدنـه أو ثوبـه نجاسـة غيرُ معفـو عنهـا. . وعلى المحدث إلا إذا تيمم في موضع يجوز فيه التيمم، وتحرم إلى غير القبلة إلا في السفر، حيث تجوز النافلة إلى غير القبلة، وهذا كله متفق عليه.

## الحديث علمي سجرة (ص)

[فصل] إذا قرأ سجدة «ص»، فمن قال: إنها من عزائم السجود، قال: يسجد سواء قرأها في الصلاة، أو خارجها كسائر السجدات.

وأما الشافعي وغيرُه ممن قال: ليست من العزائم، فقالوا:

إذا قرأها خارجَ الصلاة استحب له السجود: لأن النبي ﷺ سجد فيها كما قدمناه؛ وإن قرأها في الصلاة لم يسجد؛ فإن سجد وهو جاهل أو ناس لم تبطل صلاته، ولكن يسجد للسهو؛ وإن كان عالماً:

فالصحيح؛ أنـه تبطل صـلاته، لأنـه زاد في الصلاة مـا ليس منها فبطلت؛ كما لو سجد للشكر، فإنها تبطل صلاته بلا خلاف.

والثاني لا تبطل، لأن له تعلقاً بالصلاة.

ولو سجد إمامه في (ص) لكونه يعتقدها من العزائم، والمأموم لا

(١) الحكم الثاني هو خبر عن الأول فانتبه.

12.

يعتقد فلا يتابعه؛ بل يفارقه أو ينتظره قائماً، وإذا انتظره هل يسجد للسهو؟ فيه وجهان: أظهرهما أنه لا يسجد<sup>(١)</sup>.

[فصل] فيمن يسنّ له السجود.

اعلم أنه يسن للقارىء المطَّهَّر بالماء، أو التراب، حيث يجوز، سواء كان في الصلاة أو خارجاً منها، ويسن للمستمع.

ويسن ـ أيضاً ـ للسامع غير المستمع؛ ولكن قال الشافعي: لا أَؤكد في حقه كما أؤكد في حق المستمع، هذا هو الصحيح. وقال إمام الحرمين من أصحابنا:

(١) أقول:

ويستحب سجود الشكر في قراءة آية صَ في غير صلاةٍ للاتباع وشكراً على قبول توبة سيدنا داود، من خاطر خطر له، وهو أنه إن مات وزيره في الغزو، يتزوج يزوجته، وهذا وإن كان مباحاً، إلا أن مقامات الأنبياء، تأبى مثل ذلك.

والتحقيق: أنها ليست لمحض الشكر، ولا لمحض التلاوة؛ بل هي سجدة شكر وسببها التلاوة.

ولا تصح إلا بنية الشكر وحده، فلو نوى بها الشكر والتلاوة لم تنعقد.

فإن سجد فيها ـ أي في الصلاة ـ عامداً عالماً بالتحريم بطلت صلاته، وإن كان تابعاً لإمامه.

أما الناسي والجاهل ـ ولو مخالطاً لنا ـ فلا تبطل صلاته ويسجد للسهو. ولو سجدها إمامُه الذي يراها في الصلاة لم يتابعه بل يفارقه أو ينتظره وهو أفضل. قال في التحفة: فإن قلت: ينافي هذا أن العبرة بعقيدة المأموم؟ قلت: لا منافاة لأن محله فيما يرى المأموم جنسه في الصلاة. ومن ثَمَّ قالوا: يجوز الاقتداء بحنفي يرى القصر في إقامة لا نراها نحن؛ إذ جنس القصر جائز عندنا؛ نعم يسجد للسهو لسجود إمامه لذلك لأنه مبطل في اعتقاد المأموم، واغتفر لما مر فكان كالساهي.

اهـ انظر بشرى الكريم ١١٣/١

وقفية الارتجازي الفكر الفران

لا يسجد السامع، والمشهور الأول. وسواء كان القارىء في الصلاة، أو خارجاً منها، يسن للسامع والمستمع<sup>(١)</sup> السجود، وسواء سجد القارىء أو لا، هذا هو الصحيح المشهور عند أصحاب الشافعي لا يسجد المستمع لقراءة من في الصلاة<sup>(٢)</sup>.

وقال الصيدلاني من أصحاب الشافعي:

لا يسن السجود إلا أن يسجد القارىء، والصواب الأول.

ولا فرق بين أن يكون القارىء مسلماً بالغاً متطهراً رجلًا، وبين أن يكون كافراً، أو صبياً، أو محدثاً، أو امرأة، هذا هو الصحيح عندنا، وبه قال أبو حنيفة.

وقال بعض أصحابنا:

لا يسجد لقراءة الكافر، والصبي، والمحدث، والسكران. وقال جماعة من السلف:

لا يسجد لقراءة المرأة؛ حكاه ابن المنذر عن قتادة، ومالك، وإسحاق؛ والصواب: ما قدمناه.

[فصل] في اختصار السجود.

وهو أن يقرأ آية أو آيتين ثم يسجد. حكى ابن المنذر عن الشعبي والحسن البصري ومحمد بن سيرين والنخعي وأحمد وإسحاق أنهم كرهوا ذلك.

 (۱) الفرق بينهما أن الأول يكون بقصد وبدون قصد، والثاني لا يكون إلا بقصد.

(٢) يسن السجود للقارىء والمستمع له سواء كان القارىء في الصلاة، أم لا. وفي وجه شاذ: لا يسجد المستمع لقراءة من في الصلاة.

اهـ الروضة

127

This file was downloaded from QuranicThought.com



**أُحكام عَامَّة** [فصل] إذا كان مصلياً منفرداً سجد لقراءة نفسه.

فلو ترك سجود التلاوة وركع، ثم أراد أن يسجد للتلاوة لم يجز، فإن

(١) قال المؤلف ـ رحمه الله تعالى ـ في كتابه الروضة ٣٢٣/١:
 ولو أراد أن يقرأ آية، أو آيتين فيهما سجدة، ليسجد فلم أر فيه كلاماً لأصحابنا،
 وفي كراهته خلاف للسلف أوضحته في كتاب «آداب القرآن» أي كتابنا هذا.

ومقتضى مذهبنا: أنه إن كان في غير الوقت المنهي عن الصلاة فيه، وفي غير الصلاة، لم يكره؛ وإن كان في الصلاة، أو في وقت كراهتها، ففيه الوجهان فيمن دخل المسجد في هذه الأقات لا لغرض سوى صلاة التحية.

والأصح: أنه له الصلاة.

هذا إذا لم يتعلق بالقراءة المذكورة غرض سوى السجود؛ فإن تعلق فلا كراهة مطلقاً قطعاً.

اھ\_

لقد أحببت أن أضيف لهذا الموضوع مسائل قـد ذكرهـا في الكتاب المـذكور فأقول:

لو قرأ آية سجدةٍ في الصلاة، فلم يسجد وسلم، يستحب أن يسجدها ما لم يطل الفصل.

- \* ولو سجد للتلاوة قبل بلوغ السجدة ولو بحرف، لم يصح سجوده.
  - \* ولو قرأ بعد السجدة آياتٍ، ثم سجد جاز ما لم يطل الفصل.
- \* ولو قرأ سجدة، فسجد فقرأ في سجوده سجدة أخرى، لا يسجد ثانياً.

\* إذا قرأ الإمام السجدة في صلاة سرية، استحب تأخير السجود إلى فراغه من الصلاة.

\* وقد استحب أصحابنا للخطيب إذا قرأ سجدة أن يترك السجود لما فيه من كلفة النزول عن المنبر والصعود. أقول: وهي فروع نفيسة ومفيدة جداً قلما تجدها في كتاب. كتبه محمد.



فعل مع العلم بطلت صلاته، وإن كان قد هوى لسجود التلاوة ثم بدا له ورجع إلى القيام جاز.

وأما إذا أصغىٰ المنفرد بالصلاة لقراءة قارىء في الصلاة أو غيرِها فلا يجوز له أن يسجد، ولو سجد مع العلم بطلت صلاته.

أما المصلي في جماعة، فإن كان إماماً فهو كالمنفرد.

وإذا سجد الإمام لتلاوة نفسه، وجب على المأموم أن يسجد معه، فإن لم يفعل بطلت صلاته، فإن لم يسجد الإمام لم يجز للمأموم السجود، فإن سجد بطلت صلاته؛ ولكن يستحب أن يسجد إذا فرغ من الصلاة ولا يتأكد.

ولو سجد الإمام ولم يعلم المأموم حتى رفع الإمام رأسه من السجود فهو معذور في تخلفه ولا يجوز أن يسجد.

ولـو علم والإمام بعـدُ في السجود وجب السجـود، فلو هـوىٰ إلى السجود فرفع الإمام رأسه وهو في الهوي يرفع معه ولم يجز السجود.

وكـذا الضعيف الذي هـوى مع الإمـام، إذا رفع الإمـام قبل بلوغ الضعيف إلى السجود، لسرعة الإمام وبطء المأموم، يرجع معه ولا يسجد.

وأما إن كان المصلي مأموماً، فلا يجوز أن يسجد لقراءة نفسه، ولا لقراءة غير إمامه، فإن سجد بطلت صلاته، وتكره له قراءة غير إمامه.

[فصل] في وقت السجود للتلاوة.

قال العلماء: ينبغي أن يقع عقيب آية السجدة التي قرأها أو سمعها؛ فإن أخر ولم يطل الفصل سجد، وإن طال فقد فات السجود، فلا يُقضىٰ على المذهب الصحيح المشهور، كما لا تُقضىٰ صلاةُ الكسوف.



فيه قول ضعيف أنه يُقضىٰ كما تقضىٰ السنن الراتبة: كسنة الصبح، والظهر، وغيرهما.

فأما القارىء أو المستمع إن كان محدِثاً عند تـلاوة السجدة؛ حتى طال الفصل، فالصحيح المختار الذي قطع به الأكثرون: بأنه لا يسجد.

وقيل يسجد، وهو اختيار البغوي من أصحابنا كما يجيب المؤذن بعد الفـراغ من الصلاة، والاعتبـار في طول الفصـل في هـذا بـالعـرف على المختار، والله أعلم.

## تكرارالسجرة

[فصل] إذا قرأ السجداتِ كلَّها، أو سجدَاتٍ منها في مجلس واحد، سجد لكل سجدة بلا خلاف.

فإن كرر الآية الواحدة في مجالس، سجد لكل مرة بلا خلاف.

فإن كررها في المجلس الواحد، نُظِر: فإن لم يسجد للمرة الأولى، كفاه سجدةً عن الجميع، وإن سجد للأولى ففيه ثلاثة أوجه:

 ١ – أصحها يسجد لكل مرة سجدةً لتجدد السبب بعد توفية حكم الأول.

٢ – والثاني يكفيه سجدة الأولى عن الجميع، وهو قول ابن سريج، وهو مذهب أبي حنيفة رحمه الله. قال صاحب العدة من أصحابنا: وعليه الفتوى. واختاره الشيخ نصر المقدسي الزاهد من أصحابنا.

٣ ـ والثالث إن طال الفصل سجد، وإلا فتكفيه الأولى .

أما إذا كرر السجدة الواحدة في الصلاة، فإن كان في ركعة فيه



فكالمجلسين فيعيد السجود بلا خلاف.

حال الركومسي

[فصل] إذا قرأ السجدة وهـو راكب على دابـة في السفـر سجـد بالإيماء.

هذا مذهبنا، ومذهب مـالك، وأبي حنيفـة، وأبي يوسف ومحمـد، وأحمد، وزفر، وداود وغيرِهم.

وقال بعض أصحاب أبي حنيفة: لا يسجد.

والصواب: مذهب الجماهير. وأما الراكب في الحضر فلا يجوز أن يسجد بالإيماء.

### فاثرة

[فصل] إذا قرأ آية السجدة في الصلاة قبل الفاتحة سجد؛ بخلاف ما إذا قرأ في الركوع، أو السجود، فإنه لا يجوز أن يسجد؛ لأن القيام محل القراءة.

ولو قرأ السجدة فهوى ليسجد فشك، هل قرأ الفاتحة؟ فإنه يسجد للتلاوة، ثم يعود إلى القيام فيقرأ الفاتحة؛ لأن سجود التلاوة لا يؤخر.

[فصل] لو قرأ آية السجدة بالفارسية لا يسجد عندنا كما لو فسر آية سجدة. وقال أبو حنيفة يسجد.

[فصل] إذا سجد المستمع مع القارىء لا يرتبط بـه، ولا ينـوي الاقتداء به، وله الرفع من السجود قبله.



[فصل] لا تكره قراءة آية السجدة للإمام عندنا سواء كانت الصلاة سريةً أو جهرية، ويسجد إذا قرأها<sup>(1)</sup>.

وقال مالك:

يكره ذلك مطلقاً. وقال أبو حنيفة:

يكره في السرية دون الجهرية.

#### لطيفة

[فصل] لا يكره عندنا سجود التلاوة في الأوقات التي نُهِي عن الصلاة فيها، وبه قال الشعبي، والحسن البصري، وسالم بن عبد الله، والقاسم، وعطاء، وعكرمة، وأبو حنيفة، وأصحاب الـرأي، ومـالـك في إحـدىٰ الروايتين.

(١) إلا إذا قرأها في وقت الكراهة، أو في الصلاة، بقصد السجود فقط فلا يسجد؛ بل يحرم حينئذ لعدم مشروعيته؛ ولأنه مراغمة للشرع، فإن فعل ذلك بطلت صلاته إن تعمد وعلم بعدم مشروعيته؛ لأنه زاد فيها ما هو من جنس بعض أركانها تعدياً.

أما لو قرأها بقصد السجود وغيره من مندوبات القرآءة، أو الصلاة فلا بطلان ولا كراهة لمشروعيته حينئذ، ولو قرأها في غير وقت كراهة، وغير صلاة بقصد السجود فقط، يسجد وهو ظاهر التحفة، ونقله في النهاية عن النووي والأنوار ولم يتعقبها. ونقل عن شيخ الإسلام وغيره. ولا فرق في حرمة القراءة بقصد السجود فقط في الصلاة عند ابن حجر بين آلم تنزيل وغيرها في صبح الجمعة وغيره. واستثنى الرملي الم تنزيل في صبح الجمعة.

أقول: وهو كلام نفيس وتفصيل دقيق فتمسك به واحفظه.

وكرهت ذلك طائفة من العلماء منهم عبد الله بن عمر، وسعيد بن المسيب، ومالك في الرواية الأخرى، وإسحاق بن راهويه، وأبو ثور.

#### مهمة

[فصل] لا يقوم الركوع مقام سجدة التلاوة في حال الاختيار، وهذا مذهبنا ومذهب جماهير العلماء: السلف والخلف.

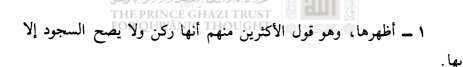
وقال أبو حنيفة رحمه الله: يقوم مقامه<sup>(١)</sup>، ودليل الجمهور القياس على سجود الصلاة. وأما العاجز عن السجود فيومىء إليه كما يومىء لسجود الصلاة. [فصل] في صفة السجود. اعلم أن الساجد للتلاوة له حالان: ١ – أحدهما أن يكون خارج الصلاة. ٢ – والثاني أن يكون فيها.

فإذا أراد السجودَ نوى سجود التلاوة، وكبر للإِحرام، ورفع يديه حِذْوَ منكبيه كما يفعل في تكبيرة الإحرام للصلاة.

ثم يكبر تكبيرة أخرى للهُوِيَّ إلى السجود، ولا يرفع فيها اليد، وهذه التكبيرة الثانية مستحبةً ليست بشرط كتكبيرة سجدة الصلاة.

وأما التكبيرة الأولى تكبيرة الإحرام ففيها ثلاثة أوجه لأصحابنا:

 (١) لكن ينبغي أن ينويه فيندرج مع الركوع وفيه فسحة. كما فهمته من أحـد علماء الهند من الأحناف في الحرم النبوي. اهـ محمد.



٢ - والثاني أنها مستحبة، ولو تركت صح السجود، وهذا قول الشيخ أبي محمد الجويني.

٣ ـ والثالث ليست مستحبة. والله أعلم.

ثم إن كان الذي يريد السجود قائماً كبر للإحرام في حال قيامه، ثم يكبر للسجود في انحطاطه إلى السجود.

وإن كان جالساً فقد قال جماعات من أصحابنا:

يستحب له أن يقومَ فيكبرَ للإِحرام قائماً، ثم يهوي للسجود كما إذا كان في الابتداء قائماً.

ودليل هذا: القياسُ على الإحرام والسجود في الصلاة.

وممن نص على هذا وجزم به من أئمة أصحابنا الشيخ أبو محمد الجويني، والقاضي حسين، وصاحباه صاحب التتمة، والتهذيب، والإمام المحقق أبو القاسم الرافعي، وحكاه إمام الحرمين عن والـده الشيخ أبي محمد، ثم أنكره وقال:

لم أر لهذا أصلًا ولا ذِكراً، وهذا الذي قاله إمام الحرمين ظاهر فلم يثبت فيه شيء عن النبي ﷺ ولا عمن يُقتدىٰ به من السلف، ولا تعرض له الجمهور من أصحابنا<sup>(۱)</sup> والله أعلم.

شَرَّئُطُ السَّجُود وَكَيْفَتَدْج

(1)

أما شروطه: فيفتقر إلى شروط الصلاة: كطهارة الحـدث، والنجس، وستر العورة، واستقبال القبلة، وأما كيفيته: فله حالان: حال في غير الصلاة، وحال فيها.



أما الهيئةُ فينبغي أن يضع يديه حذوَ منكبيه على الأرض، ويضمَّ أصابعه وينشرها إلى جهة القبلة، ويُخرجها من كمه، ويباشر المُصَلَّىٰ بها، ويجافي مِرْفقيه عن جنبيه، ويرفع بطنه عن فخذيه إن كان رجلًا، فإن كانت امرأة أو خنثى لم يجاف.

ويـرفـع السـاجـد أســافلَه عـن رأسـه، ويمكِّن جبهتــه وأنفـه من المُصلىٰ<sup>(۱)</sup>، ويطمئن في سجوده.

= فالأول: ينوي ويكبر للافتتاح، ويرفع يديه في هذه التكبيرة حذو منكبيه، كما يفعله في تكبير الافتتاح في الصلاة، ثم يكبر أخرى للهوي من غير رفع اليد، ثم تكبير الهوي مستحب ليس بشرط، وفي تكبير الافتتاح أوجه: أصحها: أنها شرط. والمستحب: أن يقوم وينوي قائماً ويكبر ثم يهوي إلى السجود من قيام، وأنكره إمام الحرمين وغيره: قال الإمام:

«لم أر لهذا ذكراً، ولا أصلًا»، وهذا الذي قاله الإمام هو الأصوب، فلم يذكر جمهور أصحابنا: هذا القيام، ولا ثبت فيه شيء مما يحتج به، فالاختيار تركه. اهـ الروضة ١/٣٣١ باختصار.

(۱) أقول:

ويستحب أن يقول في سجوده: «سجد وجهي للذي خلقه، وصوره، وشق سمعه وبصره بحوله وقوته».

وأن يقول: اللهم اكتب لي بها عندك أجرأ، واجعلها لي عندك ذخراً، وضع عني بها وزراً واقبلها مني كما قبلتها من عبدك داود عليه السلام.

لما روي عن ابن عباس ـ رضي الله تعالى عنهما ـ أن رجلًا جاء إلى النبي ﷺ فقال:

يا رسول الله، رأيت هذه الليلة فيما يرىٰ النائم، كأني أصلي خلف شجرة، وكأني قـرأت سجدة، فسجـدت فرأيت الشجـرة تسجد لسجـودي، فسمعتهـا وهي سـاجـدة تقول:.... إلخ.

10.



وأما التسبيح في السجود، فقال أصحابنا: يسبح بما يسبح به في سجود الصلاة، فيقول ثلاثَ مرات سبحان ربي الأعلى، ثم يقول:

«اللَّهُمَّ لَكَ سَجَدْتُ، وَبِكَ آمَنْتُ، وَلَكَ أَسْلَمْتُ، سَجَدَ وَجْهِي لِلَّذِي خَلَقَهُ وَصَوَّرَهُ، وَشَقَّ سَمْعَهُ وَبَصَرَهُ، بِحَوْلِهِ وَقُوَّتِهِ، تَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَالِقِينَ».

ويقول: سبوحُ قدوسُ ربُّ الملائكة والروح.

فهذا كله مما يقوله المصلي في سجود الصلاة قالوا:

ويستحب أن يقول: اللهم اكتب لي بها عندك أجراً، واجعلها لي عندك ذخراً، وضع عني بها وزراً، واقبلها مني كما قبلتها من عبدك داود ﷺ.

وهذا الدعاء خصيص بهذا السجود فينبغي أن يحافظ عليه، وذكر الأستاذ إسماعيل الضرير في كتابه [التفسير] أن اختيار الشافعي رضي الله عنه في دعاء سجود التلاوة أن يقول: ﴿سُبَحَنَ رَبِّنَآ إِن كَانَ وَعَدُ رَبِّنَا لَمَفَعُولَاً﴾<sup>(1)</sup> وهذا النقل عن الشافعي غريب جداً، وهو حسن.

فإن ظاهر القرآن، يقتضي مدحَ قائله في السجود، فيستحب أن يجمع بين هذه الأذكار كلها، ويدعو بما يريد من أمور الآخرة والدنيا.

وإن اقتصر على بعضها حصل أصل التسبيح، ولو لم يسبح بشيء أصلًا حصل السجود كسجود الصلاة.

= قال ابن عباس: فقرأ النبي ﷺ سجدة، فسمعته وهو ساجد يقول مثل ما قال الرجل عن الشجرة. قال النووي في المجموع ٤/٤٦: رواه الترمذي وغيره بإسناد حسن. انظر الروضة للمؤلف ٢٢٢/١ THE PRINCE GHAZI TRUST THE PRINCE GHAZI TRUST ثم إذا فرغ من التسبيح والدعاء رفع رأسه مكبـراً وهل يفتقـر إلى السلام؟ فيه قولان منصوصان للشافعي مشهوران:

١ – أصحهما عند جماهير أصحابه أنه يفتقر لافتقاره إلى الإحرام،
 ويصير كصلاة الجنازة، ويؤيد هذا ما رواه ابن أبي داود بإسناده الصحيح
 عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه:

أنه كان إذا قرأ السجدة سجد ثم سلم.

٢ -- والثاني لا يفتقر كسجود التلاوة في الصلاة، ولأنه لم ينقل عن النبي تلي ذلك.

فعـلى الأول هي يفتقر إلى التشهـد؟ فيه وجهان أصحهما لا يفتقر كما لا يفتقر إلى القيام.

وبعض أصحابنا يجمع بين المسألتين ويقول في التشهد والسلام ثلاثة أوجه:

۱ – أصحها أنه لا بد من السلام دون التشهد.
 فعلى الأول هل يفتقر إلى التشهد.
 ۲ – والثاني لا يحتاج إلى واحد منهما.
 ۳ – والثالث لا بد منهما.

\* وممن قال من السلف يسلم:

محمدُ بن سيرين، وأبو عبد الرحمٰن السلمي، وأبو الأحـوص، وأبو قلابة، وإسحاق بن راهويه.

\* وممن قال لا يسلم:

الحسن البصري، وسعيد بن جبير، وإبراهيم النخعي، ويحيى بن وثاب، وأحمد.



والحال الثاني :

أن يسجد للتلاوة في الصلاة فلا يكبر للإحرام، ويستحب أن يكبر للسجود، ولا يرفع يديـه، ويكبر للرفـع من السجود. هـذا هو الصحيـح المشهور الذي قاله الجمهور.

وقال أبو علي بن أبي هريرة من أصحابنا:

لا يكبر للسجود ولا للرفع، والمعروف الأول.

وأما الآداب في هيئة السجود والتسبيح فعلى ما تقدم في السجود خارج الصلاة إلا أنه إذا كان الساجد إماماً فينبغي أن لا يطول التسبيح إلا أن يعلم من حال المأمومين أنهم يؤثرون التطويل.

ثم إذا رفع من السجود قام، ولا يجلس للاستراحة بلا خلاف.

وهذه مسألة غريبة قل من نص عليها، وممن نص عليها القـاضي حسين، والبغوي، والرافعي.

هذا بخلاف سجود الصلاة، فإن القول الصحيح المنصوص للشافعي المختار الذي جاءت به الأحاديث الصحيحة في البخاري وغيره استحبابً جلسةٍ للاستراحة، عقيبَ السجدة الثانية من الركعة الأولى في كل الصلوات، ومن الثالثة في الرباعيات.

ثم إذا رفع من سجدة التلاوة فلا بد من الانتصاب قائماً.

والمستحب إذا انتصب أن يقرأ شيئاً ثم يركع، فإن انتصب ثم ركع من غير قراءة جاز<sup>(۱)</sup>.

(۱) همزه فهد ما تقدّم
 وشروطها كشروط الصلاة: من الطهارة، وستر العورة، واستقبال القبلة ودخول =

104

= الوقت ـ وهو هنا قراءة الآية حتى أخرِها ـ ولا بد من عـدم الفصل، بين قـراءة الآية والسجود ـ ما لم ينذرها وإلا وجب قضاؤها ـ وعدم الإعراض عنها؛ فإن أعرض فاتته: كالإعراض عن تحية المسجد إذا دخله.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وأركانها خارجَ الصلاة: النية بأن يقول: نويت سجود التلاوة وإن لم يعين سببها، ونُدِبَ تلفظُ بها، وتكبير تحرم كالصلاة، وندب رفعُ يديه معها لا القيام، أي لا يندب لها القيام، بل هو مباح، وسجود.

وأن يكبر بلا رفع يديه للهوي، فإن اقتصر على تكبيرة، ونوى التحرم فقط صح كالصلاة، وأن يكبر للرفع من السجود، والسلام، والترتيب، لا التشهد، لكن لو أتى به لم يضر.

وأركانها في الصلاة: شيئان: النية، والسجود.

ولا يرفع يديه فيها، ولا يجلس بعدُ للاستراحة، ويلزمه أن ينتصب عنها قائماً، ثم يركع إذا أراد الركوع، والأحب أن يقرأ شيئاً من القرآن قبل الركوع، ولا تستحب قراءة آية سجدة في الصلاة بقصد السجود؛ فإن قرأ بقصد ذلك، وسجد بطلت الصلاة، فجملة الأركان أربعة:

\* النية،
 \* وتكبيرة الإحرام،
 \* والسجدة،
 \* والسلام.
 \* والسلام.
 وأما الرفع من السجود، فواجب لإتمام السجود.
 فهو سنة وسببه هجوم نعمة، أو اندفاع نقمة.
 أما النعمة المستمرة كالعافية فلا يسجد لذلك...
 وأحكام سجدة الشكر، كأحكام سجود التلاوة، غير أنها لا تفعل في الصلاة، فإذا وإذا تعددت أسبابه بتعدد النعم كفاه سجود واحد.

فهذه أحكام جيدة ومفيدة من مصادر مختلفة، فتمسك بها، وافهم مضامينها فإنها نافعة فقلما تجدها في كتاب.

كتبه محمد



## [فصل] في الْكُرُومَاتِ الْمُخْتَابِةِ لِلْقِرَاءَةِ.

اعلم أن أفضل ما كان في صلاة، ومذهب الشافعي وغيره أن تطويل القيام في الصلاة، أفضلُ من تطويل السجود وغيره<sup>(١)</sup>.

 (1) قال الإمام الجرداني في كتابه «فتح العلّام» هو من تحقيقنا والحمد لله. ورأيت بهامش الشرقاوي، أن تطويل القيام، أفضلُ من تطويل غيره: كالسجود، حيث تساوى الزمان، لقوله عليه الصلاة والسلام: أفضل الصلاة طول القنوت/أي القيام رواه الإمام أحمد في مسنده والإمام مسلم في صحيحه والترمذي وابن ماجه عن جابر رضي الله عنه. وحينئذ يكون تطويل القيام ـ بحيث تُساوي الركعةُ منه، ركعتين من غيره ـ أفضلَ من تكثير الركعات كما في المجموع وهذا لا تردد فيه. وأما نفس القيام: فهل هو أفضل من تكثير الركعات أم لا؟ فقال بعضهم: عشرون ركعة من قعود، أفضل من عشر من قيام لما فيها من زيادة الركوع وغيره. وقال بعضهم كالزركشي: بالعكس لأن القيام أشق، ويدل له الحديث المتقدم؛ لأن أفضلية تطويله، دليل على أفضليته من حيث ذاتُه. وهذا هو المعتمد، وإن دل حديث: ومن صلى قاعداً فله نصف أجر القائم على التساوي؛ لأنه مطعون في سنده، بل قيل: بنسخه كما قاله ابن حجر فراجعه. اهـ بالحرف قال الشبراملسي على الرملي: والكلام في النفل المطلق أم غيره: كالرواتب، والوتر، فالمحافظة على العدد المطلوب أفضل. ففعل الوتر إحدى عشرة ركعة في الزمن القصير، أفضل من فعل ثلاثة مثلًا في قيام يزيد على زمن ذلك العدد؛ لكون العدد فيما ذكر بخصوصه، مطلوباً للشارع. اهـ والله أعلم أقول: وهو تقسيم جيد ومفيد قلما تجده في كتاب. كتبه محمد.

وأما القراءة في غير الصلاة فأفضلها قراءة الليل، والنصف الأخير من الليل أفضلُ من النصف الأول، والقراءة بين المغرب والعشاء محبوبة.

وأما القراءة في النهار فأفضلها بعد صلاة الصبح.

ولا كراهية في القراءة في وقتٍ من الأوقات لمعنى فيه، وأما ما رواه ابن أبي داود عن معاذ بن رفاعة عن مشايخه أنهم كرهوا القراءة بعد العصر وقالوا: هي دراسة اليهود فغيرُ مقبول ولا أصلَ له.

ويختار من الأيام: الجمعة، والاثنين، والخميس، ويوم عرفة، ومن الأعشار: العشر الأخير من رمضان، والعشر الأول من ذي الحجة، ومن الشهور: رمضان.

# اُدبْ دقيق

[فصل] إذا ارتج على القارىء ولم يدر ما بعد الموضع الذي انتهى إليه، فسأل عنه غيره، فينبغي أن يتأدب بما جاء عن عبد الله بن مسعود، وإبراهيم النخعي، وبشير بن أبي مسعود رضي الله عنهم. قالوا:

إذا سأل أحدكم أخاه عن آية، فليقرأ ما قبلها ثم يسكت، ولا يقول كيف وكذا وكذا فإنه يلبس عليه؟

[فصل] إذا أراد أن يستدل بآية فله أن يقول: قال الله تعالى: كذا. وله أن يقول:

الله تعالى يقول كذا، ولا كراهة في شيء من هذا، هذا هو الصحيح المختار الذي عليه عملُ السلف والخلف.

وروى ابن أبي داود عن مـطرف بن عبـد الله بن الشخيـر التـابعي المشهور قال:

لا تقولواً إن الله تعالى يقول، ولكن قولوا إن الله تعالى قال.



وهذا الذي أنكره مطرف رحمه الله خلاف ما جاء به القرآن والسنة، وفعلته الصحابة، ومن بعدهم رضي الله عنهم فقد قال الله تعالى: ﴿ وَاَللَهُ يَقُولُ ٱلْحَقَّ وَهُوَيَـهَدِىٱلسَّبِيلَ﴾<sup>(١)</sup>.

وفي صحيح مسلم عن أبي ذر رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ:

«يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ مَنجَآءَ بِٱلْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشُرُ أَمْثَالِهَا ﴾ (٢).

وفي صحيح البخاري في باب تفسير:

أَن نَنَالُوا ٱلْبِرَ حَتَى تُنفِقُوا مِمَا تُحِبُونَ (") فقال أبو طلحة: يا رسول الله إن الله تعالى يقول: ﴿ لَن نَنَالُوا ٱلْبِرَ حَتَى تُنفِقُوا مِمَا تُحِبُونَ ﴾

وفي الصحيح عن مسروق \_ رحمه الله \_ قال تعالى : ﴿وَلَقَدَرُءَاهُ بِٱلْأَفَقِ ٱلْمُبِينِ﴾(<sup>،</sup>).

فقالت ألم تسمع أن الله تعالى يقول: ﴿لَاتُدْرِكُهُ ٱلْأَبْصَـٰرُوَهُوَ يُدَرِكُ

أو لم تسمع أن الله تعالى يقول: ﴿وَمَاكَانَ لِبَشَرٍأَن يُكَلِّمَهُ ٱللَّهُ إِلَا وَحْيًا أَوْمِن وَرَآيٍ حِجَابٍ ﴾<sup>(1)</sup> الآية، ثم

(1) من سورة الأحزاب: آية ٤.
 (٢) من سورة الأنعام: آية ١٦٠.
 (٣) من سورة آل عمران: آية ٩٢.
 (٤) من سورة التكوير: آية ٢٣.
 (٥) من سورة الأنعام: آية ١٠٣.
 (٦) من سورة الشورى: آية ٥١.



قالت: في هذا الحديث والله تعالى يقول: ﴿ يَتَأَيُّهُمَا ٱلرَّسُولُ بَلِغٌ ﴾<sup>(1)</sup> ثم قالت: والله تعالى يقول: ﴿قُل لَا يَعْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَا ٱللَّهُ ﴾<sup>(1)</sup> ونظائر هذا في كلام السلف والخلف أكثرُ من أن تحصر. والله أعلم.

> [فصل] في آدَابِ الْحُنَيْمُ وَمَا يَبْعَلَّهُ بِحِفِيهِ مَسَائِنُ : \* ١ - الأول في وقته :

قد تقدم أن الختم للقارىء وحده يستحب أن يكون في الصلاة، وأنه قيل يستحب أن يكون في ركعتي سنة الفجر، وركعتي سنة المغرب، وفي ركعتي الفجر أفضل.

وأنه يستحب أن يختم ختمة في أول النهار في دور، ويختم ختمة أخرى في آخر النهار في دور آخر.

وأما من يختم في غير الصلاة، والجماعة الذين يختمون مجتمعين، فيستحب أن تكون ختمتهم أول النهار، أو في أول الليل كما تقدم، وأول النهار أفضل عند بعض العلماء.

\* ٢ - المسألة الثانية:

يستحب صيـام يوم ِ الختم إلا أن يصـادف يـومـاً نهىٰ الشـرع عن صيامه، وقد روى ابن أبي داود بإسناده الصحيح:

أن طلحة بن مطرف، وحبيب بن أبي ثــابت، والمسيب بن رافع التابعيين الكوفيين رضي الله عنهم أجمعين، كانوا يصبحون في اليوم الذي يختمون فيه القرآن صياماً.

(1) من سورة المائدة: آية ٦٧.
 (۲) من سورة النمل: آية ٦٥.



\* ٣ - المسألة الثالثة:

يستحب حضور مجلس ختم القرآن استحباباً متأكداً، فقد ثبت في الصحيحين:

«أَنَّ رسولَ الله أَمَرَ الحُيَّضَ بِآلخُرَوج ِ يَوْمَ الْعِيدِ ليشْهَدْنَ الْخَيْرَ ودعوةَ المسلمين»<sup>(۱)</sup>.

وروى الـدارمي وابن داود بـإسنـادهمـا عن ابن عبـاس ـ رضي الله عنهما ـ أنه كان يجعل رجلًا يراقب رجلًا يقرأ القرآن، فإذا أراد أن يختم أعلم ابنَ عباس فيشهد ذلك.

وروى ابن أبي داود بإسنادين صحيحين عن قتـادة التابعي الجليـل صاحب أنس رضي الله عنه. قال:

كان أنس بن مالك ـ رضي الله تعالى عنه ـ إذا ختم القرآن جمع أهله ودعا.

وروى بأسانيده الصحيحة عن الحَكَم بن عيينة التابعي الجليل قال: قال:

أرسل إليَّ مجاهد وعتبة بن لبابة فقالا: إنا أرسلنا إليك، لأنا أردنا أن نختم القرآن، والدعاءُ يستجاب عند ختم القرآن.

> وفي بعض الروايات الصحيحة، وأنه كان يقال: إن الرحمة تنزل عند خاتمة القرآن. وروى بإسناده الصحيح عن مجاهد قال:

(۱) فالعيد: كان عليه الصلاة والسلام يصليه في المصلى، وهو خارج المدينة
 كالصحراء، والمصلى: ليس له حرمة المسجد، ولـذا كانت الحُيَّضُ يشهـدنه. كتبـه محمد.

109



\* ٤ - المسألة الرابعة:

الدعاء مستحب عقيب الختم استحباباً متأكداً لما ذكرناه في المسألة التي قبلها.

وروى الدارمي بإسناده عن حميد الأعرج قال:

«مَنْ قَرأً القرآنَ ثُمَّ دَعَا أَمَّنَ عَلَى دُعَائِه أَرْبَعَةُ آلافِ مَلَكٍ»<sup>(١)</sup>.

وينبغي أن يُلح في الدعاء، وأن يدعوَ بالأمور المهمة، وأن يكثرَ في ذلك في صلاح المسلمين، وصلاح سلطانهم، وسائر ولاة أمورهم.

وقد روى الحاكم أبـو عبد الله النيسـابوري بـإسناده أن عبـد الله بن المبارك ـ رضي الله عنه ـ كان إذا ختم القرآن كان أكثرُ دعـائه للمسلمين والمؤمنين والمؤمنات.

وقد قال نحوَ ذلك غيرهُ، فيختار الداعي الدعوات الجامعة كقوله: \* «اللهم أُصْلِحْ قُلوبَنا، وَأَزِلْ عُيوبنَا، وَتَوَلَّنا بِآلحُسنىٰ، وَزيّنـا بِالتَّقـوىٰ، واجْمَع لنا خَيرَ الآخرةِ والأولىٰ، وارزقنا طَاعَتَكَ ما أَبْقَيْتنا».

\* «اللهم يسرنا لِلْيُسْرِى، وَجَنبنا ٱلْعُسْرَىٰ، وَأَعِذْنَا مِنْ شُرورِ أَنْفسنا وَسَيئًاتِ أَعْمَالنا، وأعذنا من عذابِ النارِ، وعذابِ القبرِ، وفتنةِ المحْيَا والمماتِ، وفتنةِ المحيا.

\* اللهم إنا نَسْأَلكَ الهُدىٰ، وَالتَّقوىٰ، والعفافَ، والغنىٰ.

\* اللهم إنا نستودعُك أديانَنا، وأبدانَنا، وخواتيمَ أَعْمَالِنا، وأنفسَنا وأهلينا، وأحلينا، وأعلينا، وأعلينا، وأحلينا، وأحلينا، وأحلينا، وأحلينا، وأحلينا، وأحلينا، وأحلينا، وأحلينا، والمسلمين وجميعَ ما أنعمتَ علينا وعليهم مِنْ أُمورِ الأخرَةِ والدُّنيَا.

(١) رواه الدارمي في سننه ٢ /٧١١ عن حميد الأعرج وهو أحد التابعين الثقات.

\* اللَّهُمَّ إِنا نَسْأَلُكَ العفوَ والعافيةَ في الدينِ والثُنيا وَالآخِرةِ، وَاجْمَعْ بَيْننا وَبَيْنَ أَحْبَابِنا فِي دَارِ كَرامَتِكَ بفَضْلِكَ وَرَحْمَتِكَ.

\* اللهـمَ أَصْلِحْ وُلاةَ الْمُسْلِمِينَ، وَوَفِّقْهُمْ لِلْعَـدْلِ في رَعَـايَـاهُـم، والإحسانِ إليهم، والشَّفَقةِ عليهم، وَالرفق بهم والاعتناءِ، وحببهم إلى الرعيةِ بمصالحهم، وحبب الرعيةَ إليهم، وَوفقهم لصِراطكَ الْمستقيمِ، والعملَ بوظائف دينك القويم.

\* اللهم الطف بعبدك سلطاننا، ووفقه لمصالح الدنيا والآخرة، وحببه إلى رعيته، وحبب الرعيةَ إليه، ويقول باقي الدعوات المذكورة في جملة الولاة ويزيد:

\* اللهم ارحم نفسَه وبلادَه، وصن أَتَباعَه وأجناده، وانصره على أعداء الدين، وسائر المخالفينَ، ووفقه لإزالة المنكراتِ، وإظهار المحاسن، وأنواع الخيراتِ وَزِد الإسلامَ بسببه ظُهوراً، وأعزَّه ورعيته إعْزازاً باهرا.

\* اللهم اجعلهم آمرين بالمعروف فاعلين به، ناهين عن المنكر مجتنبين له، مُحَافِظينَ على حُدودكَ، قَائِمينَ على لَمَاعَتِكَ مُتَناصِفينَ مُتناصِحينَ.

\* اللهم صِنْهُم في أَقُوالهم، ورَأَفعَالِهم، وبَارِكَ لَهُم في جميع أَحُوالهم؛ ويفتح دعاءه ويختمه بقوله: الحمد لله رب العالمين، حمداً يوافي نعمه، ويُكَافىءُ مَزيدَه. **THEPRINCE GHAZITRUST (1997) \*** اللَّهُمَّ صَلَّ وَسَلِّمْ عَلَى سَيِّدِنا مُحَمَّدٍ، وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ، كَمَا صَلَّيتَ
عَلَى إِبْرَاهِيمَ، وَعَلَىٰ آلِ إِبْراهِيم، وَبَارِكْ عَلى مُحَمَّدٍ، وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ، كَمَا مَلَيتَ
آب مُحَمَّدٍ، كَمَا مَرَاهِيمَ، وَعَلَىٰ آلِ إِبْراهِيم، وَبَارِكْ عَلى مُحَمَّدٍ، وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ، كَمَا مَلَيتَ

\* ٥ ـ المسألة الخامسة:

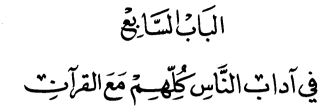
يستحب إذا فرغ من الختمة أن يشرع في أخرى عقيبَ الختمة، فقد استحبـه السلف، واحتجـوا فيـه بحـديث أنس ـ رضـي الله عنـه ـ أن رسول الله ﷺ قال:

> «خَيْرُ الأَعْمَالِ الْحَلُّ وَالرَّحْلَةُ. قيل وَمَا هَما؟ قَال: افْتِتاحُ الْقُرآنِ وَخَتْمُهُ»<sup>(۱)</sup>.

(١) وروى الترمذي ١٤٤/٨ وضعفه:
عن ابن عباس - رضي الله تعالى عنهما - قال: قال رجل: يا رسول الله أيُّ الْعَمَلِ
أحبُّ إلى الله تعالى؟
\* قال: الحالُّ المرتحل.
\* قال: الحالُّ المرتحلُ؟
\* قال: الذي يضرب من أول القرآن إلى آخره، كُلَّمَا حَلَّ ارْتَحَلَ.
\* قال: الذي يضرب من أول القرآن إلى آخره، كُلَّمَا حَلَّ ارْتَحَلَ.
\* قال: الذي يضرب من أول القرآن إلى آخره، كُلَّمَا حَلَّ ارْتَحَلَ.
\* قال: الذي يضرب من أول القرآن إلى آخره، كُلَّمَا حَلَّ ارْتَحَلَ.
\* قال: الذي يضرب من أول القرآن إلى آخره، كُلَّمَا حَلَّ ارْتَحَلَ.
\* قال: الذي يضرب من أول القرآن إلى آخره، كُلَّمَا حَلَّ ارْتَحَلَ.
\* قال: الذي يضرب من أول القرآن إلى آخره، كُلَّمَا حَلَّ ارْتَحَلَ.
\* قال: الذي يضرب من أول القرآن إلى آخره، كُلَّمَا حَلَّ ارْتَحَلَ.
\* قال: الذي يضرب من أول القرآن إلى آخره، كُلَّمَا حَلَّ ارْتَحَلَ.
\* قال: الذي يضرب من أول القرآن إلى آخره، كُلَّمَا حَلَّ ارْتَحَلَ.
\* قال: الذي يضرب من أول القرآن إلى آخره، يختم القرآن بتلاوته، ثم يفتتح التلاوة من أوله، شبهه بالمسافر يبلغ المنزل، فيحُلُّ فيه، ثم يفتتح سيره: «أي يبتدؤه» وكذلك قراء أوله، شبهه بالمسافر يبلغ المنزل، فيحُلُّ فيه، ثم يفتتح سيره: «أي يبتدؤه» وكذلك قراء أوله، محما إلى ﴿ أُوْلَنَيَكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ ثم يقطعون القرآه، ويسمون فاعلَ سورة البقرة، إلى المرتحل «أي ختم القرآن وابتدأ بأوله، ولم يفصل بينهما بزمان».

اهـ ابن الأثير





174



في التلاوة، والذَبُّ عنه لتأويل المحرِّفِين، وتعرض الطاغين، والتصديق بما فيه، والوقوف مع أحكامه، وتفهم علومه وأمثاله، والاعتناء بمواعظه، والتفكر في عجائبه، والعمل بمحكَمه، والتسليم بمتشابهه، والبحث عن عمومه، وخصوصه، وناسخه، ومنسوخه، ونشرُ علومه، والدعاء إليه، وإلى ما ذكرناه من نصيحته.

حُكْمُ تعظيمِه

[فصل] أجمع المسلمون على وجوب تعظيم القرآن العزيز على الإطلاق، وتنزيهِه، وصيانتِه.

وأجمعوا على أن مَنْ جحد منه حرفاً مما أُجمع عليه، أو زاد حرفاً لم يَقرأ به أحدٌ، وهو: عالم بذلك فهو كافر.

قال الإمام الحافظ أبو الفضل القاضي عياض رحمه الله:

اعلم أن من استخف بالقرآن، أو المصحف، أو بشيء منه أو سبهما، أو جحد حرفاً منه، أو كذَّب بشيء مما صُرِّح به فيهِ: من حُكْم أو خبرٍ، أو أثبت ما نفاه، أو نفىٰ ما أثبته، وهو: عالِم بذلكَ، أو يشك في شيء من ذلك، فهو كافر بإجماع المسلمين.

وكذلك إذا جحد التوراة والإنجيل، أو كُتُبَ اللَّهِ المنزلة، أو كفر بها، أو سبها، أو استخف بها فهو كافر.

وقد أجمع المسلمون على أن القرآن ـ المتلو في الأقطار، والمكتوب في الصحف الذي بأيدي المسلمين، مما جمعه الدفتان، من أول الحمد لله رب العالمين إلى آخر قل أعوذ برب الناس ـ كلام الله، ووحيه المُنَزَّلُ على نبيه محمد عليه، وأن جميع ما فيه حق، وأن من نقَص منه حرفاً قـاصداً لذلك، أو بدله بحرف آخر مكانه، أو زاد فيه حرفاً مما لم يشتمل عليه



قال أبو عثمان بنُ الحذاء:

جميعُ أهل التوحيد متفقون على أن الجحد بحرف من القرآن كفر.

وقد اتفق فقهاء بغداد على استتابة ابن شنبوذ المقرىء أحدِ أئمة المقرئين، المتصدرين بها، مع ابن مجاهد، لقراءته وإقرائه بشواذ من الحروف، مما ليس في المصحف.

وعقدوا عليه للرجوع عنه، والتوبة سجلًا أشهدوا فيه على نفسه، وفي مجلس الوزير أُبيّ بن مقلة سنة ثلاث وعشرين وثلثمائة.

وأفتى محمد بن زيد فيمن قال لصبي :

لعن الله معلمك، ومَنْ علمك، قـال: أردتُ سوءَ الأدب، ولم أَرِد القرآن.

قال: يؤدب القائل. قال: وأما من لعن المصحف فإنه يقتل: هذا آخر كلام القاضي عياض رحمه الله.

[فصل] ويحرم تفسيره بغير علم، والكلام في معانيه لمن ليس من أهلها، والأحاديث في ذلك كثيرة، والإجماع منعقد عليه<sup>(١)</sup>.

(١) وروي عن ابن عباس رضي الله تعالى عنهما، قال: قال رسول الله ﷺ: «مَنْ قَالَ في الْقُرآنِ بَرأَيهِ فَلْيَتبوأ مَقْعَدهُ مِنَ النّارِ».
 وفي رواية عنه أيضاً:
 «مَنْ قَالَ في القُرآنِ بغَيْر عِلْمٍ فَلْيَتبوأ مَقْعَدهُ مِنَ النّارِ».
 وعن عبد الله النخعي رضي الله تعالى عنه قال: قال رسول الله ﷺ:

وأما تفسيره للعلماء، فجائز حسن، والإجماع منعقد عليه فمن كان

أهلًا للتفسير، جامعاً للأدوات التي يعرف بها معناه، وغلب على ظنه المراد فسره، إن كان مما يُدرك بالاجتهاد: كالمعاني والأحكام الجلية، والخفية، والعموم، والخصوص، والإعراب، وغير ذلك، وإن كان لا يدرك بالاجتهاد: كالأمور التي طريقها النقل، وتفسير الألفاظ اللغوية، فلا يجوز الكلام فيه إلا بنقل صحيح من جهة المعتمدين من أهله.

وأما من كان ليس من أهله لكونه غيـرَ جامـع لأدواته فحـرام عليه التفسير؛ لكن له أن ينقل التفسير عن المعتمدينَ من أهله<sup>(١)</sup>.

- «مَنْ قَالَ في الْقُرآنِ بِرَأيهِ فأَصَابَ فَقَدْ أَخْطَأَ».
   «وسئل أبو بكر رضي الله تعالى عنه، عن قوله تعالى: ﴿وَفَكَكَهَ وَأَبَّأَ ﴾؟
   فقال: وأيَّ سماء تُظلني، وأي أرض تُقلني إذا قلت في كتاب الله ما لا أعلم؟
   «وقال أبو الدرداء رضي الله عنه:
   لا تَفْقَه كُلُ الْفِقْهِ حَتّى تَرى لِلْقُرآنِ وُجُوهَاً كَثيرَةً.
   لا تَفْقَه كُلُ الْفِقْهِ حَتّى تَرى لِلْقُرآنِ وُجُوهَاً كَثيرَةً.
   قال شيخنا الإمام رحمه الله تعالى:
   قد جاء الوعيد الشديد في حق من قال في القرآن برأيه، وذلك فيمن قال: من قبل نفسه شيئاً من غير علم اهـ.
- انظر البغوي على الخازن ١١/١ (١) **١ لفرقه بَيْنَ التأويْل والتفسير** \* التأويل:

وهو صرف الآية إلى معنى محتمل، يوافق ما قبلهـا وما بعـدها، غيـر مخالف للكتاب والسنة، من طريق الاستنباط، فقد رخص فيه لأهل العلم.

\* وأما التفسير:

وهو الكلام في أسباب نزول الآية، وشأنها، وقصتها، فلا يجوز إلا بالسماع بعد ثبوته من طريق النقل.

وأصله في اللغة من الفَسْرِ، وهو كشف ما غُطِّي، وهو بيان المعاني المعقولة، فكل ما يعرف به الشيء ومعناه فهو تفسير وقد يقـال: فيما يختص بمفـردات الألفاظ وغريبها تفسير.



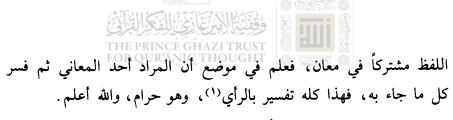
\* ۱ منهم من يَحتج به على تصحيح مذهبه، وتقوية خاطره، مع أنه
لا يغلب على ظنه أن ذلك هو المراد بالآية، وإنما يقصد الظهور على خصمه.

\* ۲ – ومنهم من يقصد الدعاء إلى خير، ويحتج بآيةٍ من غير أن تـظهـر له دلالة لما قاله.

\*٣ - ومنهم من يفسر ألفاظه العربية من غير وقوف على معانيها عند أهلها، وهي مما لا يؤخذ إلا بالسماع من أهل العربية، وأهل التفسير كبيان معنى اللفظ، وإعرابها، وما فيها من الحذف، والاختصار، والإضمار، والحقيقة، والمجاز، والعموم، والخصوص، والتقديم، والتأخير، والإجمال، والبيان، وغير ذلك مما هو خلاف الظاهر.

ولا يكفي مع ذلك معرفة العربية وحدها؛ بل لا بد من معرفة ما قاله أهل التفسير فيها، فقد يكونون مجتمعين على ترك الظاهر، أو على إرادة الخصوص، أو الإضمار وغير ذلك مما هو خلاف الظاهر، وكما إذا كان

وقيل: هو من التفسرة: وهو الدليل الـذي ينزل فيـه الطبيب فيكشف على علة المريض، فكذلك المفسر يكشف عن معنى الآية، وشأنها، وقِصتها. وأما التأويل: فاشتقاقه من الأوُّل وهو الرجوع إلى الأصل. وهو: رد الشيء إلى الغاية، والمراد منه بيانً غايته المقصودة منه. فالتأويل: بيان المعاني والوجوه المستنبطة الموافق للفظ الآيـة. والفرق بين التأويل والتفسير: أن التفسير: يتوقف على النقل المسموع. والتأويل: يتوقف على الفهم الصحيح والله أعلم. اهـ من تفسير الخازن وهو كلام نفيس ومفيد



حكم المراء

[فصل] يحرم المراء في القرآن، والجدال فيه بغير حق، فمن ذلك أنه يُظهر فيه دلالةَ الآية على شيء يخالف مذهبه، ويحتمل احتمالاً ضعيفاً موافقة مذهبه، فيحملها على مذهبه، ويناظر على ذلك مع ظهورها في خلاف ما يقول. وأما من لا يظهر له ذلك فهو معذور، وقد صح عن رسول الله على أنه قال:

«المراء في القرآن كفر».

قال الخطابي :

المراد بالمراء الشك.

\* وقيل: الجدال المشكك فيه.

\* وقيل: وهو الجدال الذي يفعله أهل الأهواء في آيات القدر ونحوها<sup>(٢)</sup>.

 (١) أي بما سنح في ذهنه، وخطر بباله، من غير دراية بـالأصول، ولا خبـرة بالمنقول.

أي فوافق هواه الصواب دون نظر كلام العلماء، ومراجعة القوانين العلمية، من غير أن يكون له وقوف على لغة العرب، ووجوه استعمالها من حقيقة ومجاز، ومجمل ومفصل، وعام وخاص، وعلم بأسباب نزول الآيات، والناسخ والمنسوخ، وتعرف لأقوال الأئمة، وتأويلاتهم، فقد أخطأ في حكمه على القرآن بما لم يعرف أصله، وشهادته على الله تعالى بأن ذلك هو المراد.

اهـ المناوي على الجامع الصغير

(٢) أقول:

المراء صفة قبيحة من الصفات المرذولة، المبعدة عن الله المبعدة عن الإخوان، المقربة إلى الشيطان، ولا سيما في القرآن.

124



[فصل] وينبغي لمن أراد السؤال عن تقديم آيـة كذا على آيـة في المصحف، أو مناسبة هذه الآية في هذا الموضع ونحو ذلك، أن يقول ما الحكمة في كذا؟.

اُ دِثْ النَّاس معه

[فصل] يكره أن يقول نسيت آية كذا؛ بل يقول أنسيتها أو أسقطتها، فقد ثبت في الصحيحين عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قـال: قال رسول الله ﷺ:

= ففيه إيذاء للمخاطب، وتجهيل له، وطعن فيه، وفيه ثناء على النفس، وتزكية لها بمزيد الفطنة والعلم.

ثم هو مشوش للعيش، فإنك لا تماري سفيهاً إلا ويؤذيك، ولا تماري حليماً إلا ويَقليك، ويحقد عليك.

وقد روى الترمذي وابن ماجه عن أنس رضي الله تعالى عنه عن النبي ﷺ أنه قال: «مَنْ تَرَكَ الْمرَآءَ وَهُو مُبْطِلٌ، بَنَى اللَّهُ لَهُ بَيْتاً في رَبَضِ الْجَنَّةَ، وَمَنْ تَرَكَ الْمِرآءَ، وَهُوَ مُحِقٌ، بَنَىَ الله لَهُ بَيْتاً في أَعلْىٰ الْجَنَّةِ».

ولا ينبغي أن يخدعك الشيطان ويقول لك: أظهر الحق ولا تـداهن فيه؛ فـإن الشيطان أبداً يستجر الحمقىٰ إلى الشر في معرض الخير، فلا تكن ضحْكَةً للشيطان فيسخرَ بك.

فإظهار الحق، حسن مع من يقبله منك، وذلك بطريق النصيحة في الخفية، لا بطريق المماراة.

والنصيحة صفة وهيئة، يحتاج فيها إلى تلطف، وإلا صارت فضيحةً وصار فسادها أكثرَ من صلاحها.

ومن خالط متفقهة العصر غلب على طبعه المراء والجدال، وعسر عليه الصمت. واعلم أن المراء سبب المقت عند الله، وعند الخلق.

انظر بداية الهداية للإمام الغزالي هو والحمد لله من تحقيقنا فقد عرف المراء وشرحه شرحاً وافياً. كتبه محمد.



وفي رواية في الصحيحين أيضاً: «بئسما لأحدكم أن يقول: نَسيت آية كيت وكيت؛ بل هو نُسِّيَ». وثبت في الصحيحين أيضاً عن عائشة ـ رضي الله عنها ـ أن النبي ﷺ سمع رجلاً يقرأ فقال:

«رحمه الله لقد ذكرني آية كنت أسقطتها» وفي رواية في الصحيح : «كنت أُنسيتهـا» وأما مـا رواه ابن أبي داود عن أبي عبـد الـرحمٰن السلمي التابعي الجليل أنه قال:

«لا تقل أسقطت آية قل أغفلت»، فهو خلاف ما ثبت في الحديث الصحيح، فالاعتماد على الحديث، وهو جواز أسقطت، وعدم الكراهة فيه.

## حكم المضافة القراءة

**[فصل]** يجوز أن يقـال سورة البقـرة، وسورة آل عمـران، وسورة النساء، وسورة المائدة، وسورة الأنعام، وكذا الباقي لا كراهة في ذلك.

وكره بعض المتقدّمين هذا وقال:

يقال السورة التي يـذكر فيهـا البقرة، والسـورة التي يذكـر فيها آل عمران، والسورة التي يذكر فيها النساء، وكذا البواقي، والصواب الأوّل، فقد ثبت في الصحيحين عن رسول الله ﷺ قوله:

سورة البقرة، وسورة الكهف، وغيرهما مما لا يُحصىٰ وكذلك عن الصحابة رضي الله تعالى عنهم.

قال ابن مسعود:

هذا مقام الذي أنزلت عليه سورة البقرة، وعنه في الصحيحين:

«قرأت على رسول الله ﷺ سورة النساء» والأحاديث، وأقوالُ السلف في هذا: أكثر من أن تحصر.

وفي السورة: لغتان الهمز وتركُه والترك: أفصح، وهو الذي جاء به القرآن، وممن ذكر اللغتين ابن قتيبة في غريب الحديث.

## حكم الخيافة السوق

[فصل] ولا يكره أن يقال هذه قراءة أبي عمرو، أو قراءة نافع، أو حمزة، أو الكسائي، أو غيرهم. هذا هـو المختار الـذي عليـه السلف والخلف من غير إنكار.

وروى ابن أبي داود عن إبراهيم النخعي أنه قال:

كانوا يكرهون أن يقال: سنة فلان، وقراءة فلان، والصحيح: ما قدّمناه.

# جكمسماع البكافرله

[فصل] لا يُمنع الكافر من سماع القرآن لقول الله تعالى: ﴿ وَإِنْ أَحَدُّ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَّىٰ يَسْمَعَ كَلَنَمَ ٱللَّهِ ﴾ ويمتنع من مس المصحف، وهل يجوز تعليمه القرآن؟. قال أصحابنا: إن كان لا يُرجىٰ إسلامه لم يجز تعليمه، وإن رجي إسلامه فوجهان:

\* أصحهما يجوز رجاء إسلامه.

\* والثاني لا يجوز، كما لا يجوز بيع المصحف منه، وإن رجي إسلامه. وأما إذا رأيناه يتعلم فهل يمنع؟ فيه وجهان.

# حكم كتبه علم الأوابى

[فصل] اختلف العلماء في كتابة القرآن في إناء ثم يغسل ويُسقىٰ المريض. وفي المراجع الم

لا بأس به، وكرهه النخعي.

\* قال القاضي حسين والبغوي وغيرهما من أصحابنا:

ولو كتب على الحلوى وغيرها من الأطعمة فلا بأس بأكلها. قـال القاضي: ولو كان خشبة كره إحراقها.

# حكم كتابة الحروز

[فصل] مذهبنا أنه يكره نقش الحيطان والثياب بالقرآن وبأسماء الله تعالى :

قال عطاء: لا بأس بكتب القرآن في قبلة المسجد. وأما كتابة الحروز من القرآن، فقال مالك: لا بأس به إذا كان في قصبة، أو جلد، وخرز عليه. وقال بعض أصحابنا: إذا كَتب في الحرز قرآناً مع غيره فليس بحرام؛ ولكن الأولىٰ تركه؛

الكونه يحمل في حال الحدث. الكونه يحمل في حال الحدث.

وإذا كتب يصان بما قاله الإمام مالك رحمه الله، وبهذا أفتى الشيخ أبو عمرو بن الصلاح رحمه الله<sup>(۱)</sup>.

(١) قال العلّامة الفقيه ابن عابدين في حاشيته رحمه الله تعالى الجزء ٣٣٢/٥. «فرع» والذي رأيته في المجتبى، التميمة المكروهة، ما كان بغير القرآن. وقيل: هي الخرزة التي تعلقها الجاهلية. قالوا: - وإنما تكره العُوذة إذا كانت بغير لسان العرب، ولا يُدرى ما هو ولعله يـدخله سحر، أو كفر، أو غير ذلك.

FOR QUR'ÀNIC THOUGH

وأما ما كان من القرآن من شيء من الدعوات ـ أي المأثورة ـ فلا بأس. وفي الشلبي عن ابن الأثير:

التمائم: جمع تميمة وهي: خرزات كانت العرب تعلقها على أولادهم يتقون بها العين في زعمهم فأبطلها الإسلام... والحمـد لله؛ لأنهم يعتقدون أنهـا تمام الـدواء والشفاء؛ بل جعلوها شركاء لأنهم أرادوا بها دفع المقادير المكتوبة عليهم، وطلبوا دفع الأذى من غير الله تعالى الذي هو دافعه.

وفي المجتبي :

اختلف في الاستشفاء بالقرآن بأن يقرأ على المريض، أو الملدوغ الفاتحة، أو يكتب في ورق ويعلق عليه، أو في طست ويغسل ويسقى

اهـ باختصار

#### نداء خطيرً

أقول: ومما يجب التنبه له، والحذر منه، ما يفعله بعض الدخلاء على الدين ممن يزعمون أن لهم صلة وثيقة بالسماء، وحالًا صادقة مع الله، لتقريب البعيد، وتبعيد القريب، وإيقاع الحب بين الـزوجين بعد الانفصام، عن طريق هـذه الحروز، حتى أوصلتهم أنفسهم الأمارة بكتب بعض الأسماء ـ مما تَلَقَّوْه عن شياطينهم ـ على ثدي المرأة التي شح حليبها لدر اللبن.

فحدث هنا ولا حرجَ عن الفتنة الهـوجاء التي انـدلعت في صفوف المسلمين خصوصاً بعض السُّذَج من النساء، والبسـطاء من الرجـال، الذين استسلمـوا بأنفسهم لأمثال هؤلاء الدجالين الذين لا يخشون الله مما يفعلونه، والذين أعطوا صورة سيئة عن أهل الصدق، حتى اختلط الحابل بالنابل، ولم يُعلم الصادق من الفاجر.

ولكن ـ والحمد لله ـ للشريعة موازين دقيقة توزن بها الأعمال فما وافق منها قبل، وما خالف يطرح به تحت الأقدام.

فحذارِ ثم حذار من أمثال هذه الطرق التي لا تمت إلى الإسلام بأي صلة. وأختم كلمتي بقول أمير المؤمين عمر بن الخطاب: لَسْتُ بِالخَبِّ وَلَا الخَبُّ يَخْدَعُنِي ِ.

كتبه محمد

#### ۱۷۳



روى ابن أبي داود عن أبي جحيفة الصحابي رضي الله عنه، واسمه وهب بن عبـد الله وقيـل: غيـر ذلـك، وعن الحسن البصـري، وإبـراهيم النخعي، أنهم كرهوا ذلك.

والمختار: أن ذلك غير مكروه، بل هو سنة مستحبة.

فقد ثبت عن عائشة \_ رضي الله عنها \_:

«أن النبي ﷺ كان إذا أوى إلى فراشه كلَّ ليلة جمع كفيه، ثم نفت فيهما، فقرأ فيهما قل هو الله أحد وقل أعوذ بربّ الفلق، وقل أعوذ بربً الناس. ثم مسح بهما ما استطاع من جسده، يبدأ بهما على رأسه ووجهه، وما أقبل من جسده يفعل ذلك ثلاث مرات».

رواه البخاري ومسلم في صحيحيهما.

وفي روايات في الصحيحين زيادة على هـذا، ففي بعضهـا قـالت عائشة ـ رضي الله عنها ـ:

«فلما اشتكيٰ كان يأمرني أن أفعل ذلك به».

وفي بعضهـا:

«كـان النبي ﷺ ينفث على نفسـه في المـرض الـذي مـات فيـه بالمعوذِّات».

قالت عائشة ـ رضي الله عنها ـ: فلما ثقل كنت أنفث عليه بهنَّ وأمسح بيد نفْسِه لبركتها». وفي بعضهـا:

«كان إذا اشتكى يقرأ على نفسه بالمعّوذات وينفث» قال أهل اللغة:



دواءًالعائنٌ والمعنى (1)وفي هذه المناسبة، رأيت أن أضيف لهذا الموضوع، التعوذ من العائن، وأن العين حق. تُدخل الجمل القدر، والرجل القبر. روى أبو داود: من حديث عائشة رضي الله تعالى عنها أنها قالت: «كَانَ يُؤْمَرُ الْعَائِنُ فَيتَوضَا، ثُمَّ يَغْتسلُ منه المَعِينُ». قال عياض قال بعض العلماء: ينبغي إذا عُرف واحد بإصابة العين، أن يُجتنب، ويحترز منه. وينبغي للإمام منعه من مداخلة الناس، ويُلزمه بيته، وإن كان فقيراً رزقه ما يكفيه. فضرره أكثر من ضرر أكل الثوم والبصل، ومن ضرر المجذوم الذي منعه عمر رضي الله عنه. وفي النسائي: أن النبي ﷺ قال: إذا رأى أحدكم من نفسه، أو ماله، أو أخيه شيئًا يعجبه، فليدع بالبركة؛ فإن العين حق. والدعاء بالبركة: أن يقول: تبارك الله أحسنُ الخالقين اللهم بارك فيه. ويؤمر العائن بالاغتسال ويجبر أن أبي. اه باختصار انظر حاشية ابن عابدين ٥/٢٣٣ أقول: لا بأس بالعود لصدر الموضوع، وأن التعوذ بالمعوّذات وبالله أمر مستحب ومطلوب، وأن فيه فائدةً عظميٰ لدفع السوء، وقمع عين العائن، وإخماد حسد الحاسد، فإنَّ كلَّ ذي نعمة محسود ومغبوط. فالالتجاء إلى الله تعالى هو الحصن الحصين، والفزع إليه هي الوقاية النافعة وها هو عبد المطلب جد النبي ﷺ، كان ينظر إلى النبي ﷺ وهو طفل صغير ويقول: أْعِيذُكَ بِالْوَاحِدِ، مِنْ شَرّ كُل حَاسِدِ.

كتبه محمد





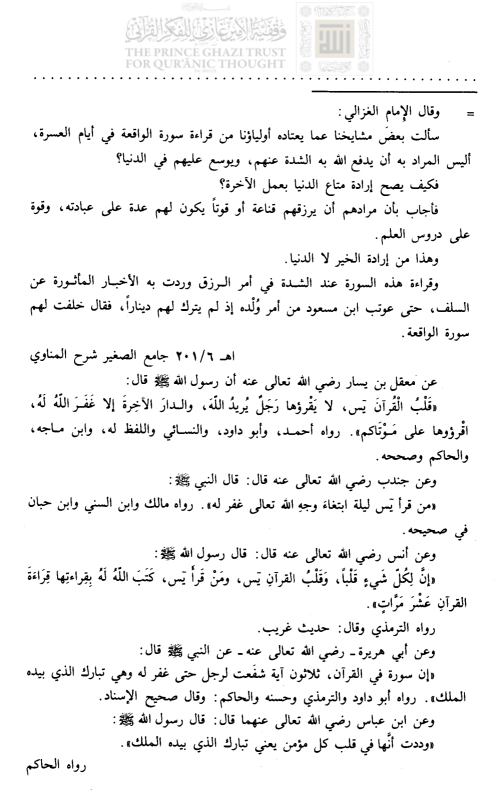
اعلم أن هذا البابَ واسع جداً، لا يمكن حصره، لكثرة ما جاء فيه؛ ولكن نشير إلى أكثره، أو كثير منه بعبارات وجيزة، فإن أكثر الذي نذكره فيه معروف للخاصة والعامة.

ولهذا لا أذكر الأدلة في أكثره، فمن ذلك كثرة الاعتناء بتلاوة القرآن في شهر رمضان، وفي العشر الأخير آكد، وليالي الوتر منه آكد، ومن ذلك العشر الأول من ذي الحجة، ويوم عرفة، ويوم الجمعة، وبعد الصبح، وفي الليل.

وينبغي أن يحافظ على قراءة يَس، والواقعة، وتبارك الملك<sup>(١)</sup>.

(١) من قرأ سورة الواقعة في كل ليلة لم تصبه فاقة أبداً.
 رواه البيهقي في شعب الإيمان بسند ضعيف

قال البيهقي : وكان ابن مسعود يأمر بناته بقراءتها كل ليلة . وعن أبي طيبة عن عبد الله بن مسعود قال : سمعت النبي ﷺ يقول : «مَنْ قَرأَ سَورَةَ الْوَاقِعَةِ كُلَّ لَيْلَةٍ لَمْ تُصِبْهُ فَاقَةُ أَبَداً». وكان أبو طيبة لا يدعها أبداً . \_



القراءات المستونة

[فصل] السنة أن يقرأ في صلاة الصبح يوم الجمعة بعد الفاتحة في الركعة الأولى سورة الّم تنزيل بكمالها، وفي الثانية هل أتى على الإنسان بكمالها، ولا يفعل ما يفعله كثير من أئمة المساجد من الاقتصار على آيات من كل واحدة منهما مع تمطيط القراءة؛ بل ينبغي أن يقرأهما بكمالهما ويدرج قراءته مع ترتيل<sup>(۱)</sup>.

والسنة أن يقرأ في صلاة الجمعة في الركعة الأولٰى سورة الجمعة بكمالها، وإن شاء ﴿ سَبِّحِ ٱسْمَرَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ﴾ وفي الثانية: ﴿هَلْأَتَىٰكَ حَدِيثُٱلْغَنَشِيَةِ﴾، فكلاهما صحيح عن رسول الله ﷺ.

وليجتنب الاقتصار على البعض، وليفعل ما قدمناه، والسنة في صلاة العيد في الركعة الأولىٰ سورة ق، وفي الثانية سورة اقتربت الساعة بكمالها، وإن شاء سبح، وهل أتاك، فكلاهما صحيح عن رسول الله ﷺ وليجتنب الاقتصار على البعض.

[فصل] ويقرأ في ركعتم، سنة الفجر بعد الفاتحة الأولى: ﴿قُلْ يَتَأَيُّهُا ٱلْكَفِرُونَ ﴾، وفي الثانية: ﴿قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَدُّ ﴾، وإن شاء قرأ في الأولى: ﴿قُولُواْءَامَنَكَابِٱللَّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا ﴾<sup>(٢)</sup>. الآية، وفي الثانية: ﴿قُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِنَٰبِ تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةِ سَوَاَعٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ ﴾<sup>(٣)</sup>.

ويقرأ في سنة المغرب، ﴿قُلْيَنَأَيُّهَا ٱلْكَنِفِرُونَ ﴾، ﴿ قُلْهُوَ ٱللَّهُ أَحَــَدُكِ، ويقرأ بهما ـ أيضاً ـ في ركعتي الطواف، وركعتي الاستخارة.

(1) ولا يتركها في بعض الجمع كما قيل: وقد عللوا ذلك لثلا تعتقد العامة من الناس وجوبها. فلا يُتركُ الخيرُ في مَعْرِضِ الظنّ. كتبه محمد.
 (۲) من سورة البقرة: آية ١٣٦.
 (۳) من سورة آل عمران: آية ٦٤.

177

ويقرأ من أوتر بثلاث ركعات، في الركعة الأولى ﴿سَبِّيح ٱسْمَرَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ﴾ وفي الثانية: ﴿قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلْكَفِرُونَ﴾، وفي الثالثة: ﴿قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَــَدُ ﴾ والمعوذتين.

[فصل] ويستحب أن يقرأ سورة الكهف يومَ الجمعة: لحديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه وغيرِه فيه.

قال الإمام الشافعي في الأم:

ويستحب أن يقرأها ـ أيضاً ـ ليلةَ الجمعة، ودليل هذا: ما رواه أبو محمد الدارمي بإسناده عن أبي سعيد الخدري ـ رضي الله عنه ـ قال:

«من قرأ سورة الكهف ليلةَ الجمعة أضاء له من النور ما بينه وبين البيت العتيق».

وذكر الدارمي حديثاً في استحباب قراءة سورة هود يوم الجمعة<sup>(١)</sup>.

وعن مكحول التابعي الجليل استحباب قراءة آل عمران يوم الجمعة<sup>(۲)</sup>.

(١) لقوله عليه الصلاة والسلام: اقرؤوا سورة هود يوم الجمعة.
\* قال الإمام المناوي:
فإنها من أفضل سور القرآن، فيناسب قراءتها في أفضل أيام الأسبوع.
\* قال الإمام الغزالي:
عن بعض السلف أنه بقي في سورة هود، ستة أشهر يكررها ولا يفرغ من تدبيرها.
\* قال الحافظ ابن حجر:
حديثه مرسل صحيح، قال: ومن رَمَزَ له بالضعف لعله من قبيل الرجم بالغيب. اهم مع الاختصار من شرح الجامع الصغير حرف الهمزة.
(٢) من قرأ السورة التي يذكر فيها آل عمران يوم الجمعة، صلى الله عليه وملائكته، حتى تجبَّ الشمسُ - أي تغرب - ذلك اليوم.



[فصل] ويستحب الإكثار من تلاوة آية الكرسي في جميع المواطن، وأن يقرأها كل ليلة إذا أوى إلى فراشه.

وأن يقرأ المعوِّذتين عقبَ كلِّ صِلاة، فقد صح عن عقبة بن عامر ـ رضي الله عنه ـ قال:

«أُمَرَنِي رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ أَقْرَأَ الْمُعَوِّذَتَيْنِ دُبَرَ كُلِّ صَلاةٍ». رواه أبو داود والترمذي والنسائي. قال الترمذي: حديث حسن صحيح.

# ماثيقرا عثرالنوم

[فصل] يستحب أن يقرأ عند النوم آية الكرسي، وقل هو الله أحد، والمعوِّذتين، وآخر سورة البقرة، فهذا مما يُهْتمُ له، ويتأكد الاعتناء به.

فقد ثبت فيه أحاديثُ صحيحةٌ عن أبي مسعود البدري ـ رضي الله عنه ـ أن رسول الله ﷺ قال:

أي إن قرأها نهاراً، فإن قرأها ليلاً صلوا عليه حتى تطلع الشمس، وذلك لاشتمالها على جملة ما تحتويه الكتب السماوية: من الحِكَم النظرية، والأحكام العملية، والتصفية الروحانية، وبيان أحوال السعداء، والأشقياء، والترغيب في الطاعة، والترهيب من المعصية، بالوعد والوعيد إجمالاً مع السؤال لما فيه صلاح الدارين، والفوز بالحسنيين، ولذلك شمل الله قارئها برحمته، وسألت له الملائكة مغفرة زلته.

اھ\_

هذا الحديث رواه الطبراني في الجامع الكبير عن ابن عباس رضي الله عنهما. قال الهيثمي : فيه طلحة بن زيد الرَقي وهو ضعيف جداً. وقال ابن حجر:

طلحة ضعيف جداً، ونسبه أحمد وأبو داود إلى الوضع. اهـ فكان ينبغي للمصنف حذفه.

انظر الجامع الصغير ١٩٨/٦ شرح المناوي

«الأيتان من آخر سورة البقرة من قرأ بهما في ليلة كفتاه». قال جماعة من أهل العلم: كفتاه عن قيام الليل. وقال آخرون: كفتاه المكروه في ليلته. وعن عائشة \_ رضى الله عنها \_: «أن النبي على كان كلَّ ليلة يقرأ قل هـو الله أحد والمعـوذتين» وقد قدمناه في «فصل» النفث بالقرآن. ووري عن أبي داود بإسناده عن على ـ كرم الله وجهه ـ قال: « مَاكُنْتُ أَرَى أُحَدًّا يَعْقِلُ دَخَلَ فِي الإِسْلَامِ مَنْآمُ حَتَّى بَقْرَأُ آيةً الكرسيحب». \* وعن على \_ كرم الله وجهه \_ قال: «ما كُنْتُ أَرَىٰ أَحَداً يَعْقِلُ، يَنامُ قَبْلَ أَنْ يَقْرأُ الآياتِ الثَّلاثِ الْأُوَاخِرِ مِنْ سُوَرةِ الْبَقَرةِ» إسناده صحيح على شرط البخاري ومسلم.

\* وعن عقبة بنِ عامر - رضي الله عنه - قال : قال لي رسول الله ﷺ : «لا تَمُرَّ بِكَ لَيْلَةُ إلاّ قَرَأْتَ فِيها قل هو الله أحد، والْمُعوِّذَتَيْنِ فما أتت عَلَىَّ لَيْلَةُ إِلاً وَأَنَا أَقْرَؤُهُنَّ».

\* وعن إبراهيم النَخَعي<sup>(۱)</sup> قال:

«كانو يستحبون أن يقرؤوا هذه السورَ كلَّ ليلةٍ ثلاثَ مرات قل هو الله أحد، والمعوِّذَتَيْنِ» إسناده صحيح على شرط مسلم.

\* وعن إبراهيم - أيضاً - كانوا يعلمونهم إذا أووا إلى فراشهم أن يقرؤوا المعوِّذَتَيْن.

(١) هي قبيلة باليمن نسب إليها إبراهيم.

171



«كان النبي ﷺ لا ينام حتى يقرأ الزمر وبني إسرائيل» رواه الترمذي وقال حسن.

\* ويستحب أن يقرأ إذا استيقظ من النوم كرلَّ ليلة آخر آل عمران من قوله تعالى : ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ إلى آخرها.

فقد ثبت في الصحيحين: «أن رسول الله ﷺ كان يقرأ خواتيم آل عمران إذا استيقظ»<sup>(1)</sup>.

(أ) عن أبي هريرة رضي الله تعالى عنه قال: قال رسول الله ﷺ:
 «لِكُلَّ شَيءٍ سَنامٌ، وإنَّ سَنـامَ الْقُرآنِ سُـوَرةُ الْبَقَرةِ، وَفِيها آيةٌ هي سَيِـدَةُ آي الْقُرآن».

وفي رواية: «لا تُقُرأُ في بَيْتِ وفيه شَيْطَانُ إلا وَخَرَجَ مِنْهُ» (آية الكرسي). وعن معاذ بن أنس الجهني رضي الله عنه، عن رسول الله ﷺ قال: «مَنْ قَرأْ قُلْ هُو اللَّهُ أَحَدٌ حَتَّى يَخْتِمَها عَشْرَ مَرَّاتٍ بَنِي اللَّهُ لَهُ قَصْراً في الْجَنْةِ». \* فقال عمر: إذاً نَسْتَكْثُرُ يا رسولَ الله. \* فقال عليه الصلاة والسلام: «الله أكثر وأُطْيَبُ». وعن عقبة بن عامر رضي الله تعالى عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «الم تر آياتٍ أنزلت الليلةَ لم يُر مثلهُنَّ : ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلْفَكَقِ ﴾ و﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلنَّاسِ ﴾ ". وفي رواية: «يا عُقْبَةُ ألا أُعَلِّمُكَ خَيْرَ سُورتَين قُرِئتا؟ فَعَلَّمَنِي : قُلْ أُعُوذُ بِرَبّ الْفَلَقِ، وَقُلْ أُعُوذُ برت النَّاس ٢. وعن أبي ذر رضي الله تعالى عنه أن النبي ﷺ قال: «إن الله تعالى ختم سورة البقرة بآيتين أعطانيهما من كنزه، الذي تحت العرش، فتعلموهن، وعلموهن نساءَكم وأبناءَكم؛ فإنهما صلاةً، وقرآن، ودعاء». اهـ.



يستحب أن يقرأ عند المريض بالفاتحة لقوله ﷺ في الحديث الصحيح فيها:

«وَمَا أَدْرَاكَ أَنَّها رُقْيَةٌ؟».

\* ويستحب أن يقرأ عنده قـل هـو الله أحـد وقـل أعـوذ بـرب الفلق، وقـل أعوذ برب الفلق، وقـل أعوذ برب الناس مع النَفْث في اليدين، فقد ثبت في الصحيحين مِنْ فِعْل رسول الله تَتَخِير.

وقد تقدم بيانُه في فصل النفث آخر الباب الذي قبل هذا. وعن طلحة بن مطرف قال:

«كان المريض إذا قُرِىء عنده القرآن وجد لذلك خفة، فدخلت على خيثمة وهو مريض.

> فقلت إني أراك اليوم صالحاً؟ فقال إني قرىء عندي القرآنُ.

وروى الخطيب أبو بكر البغدادي رحمه الله بإسناده:

أن الرمادي ـ رضي الله عنه ـ كان إذا اشتكى شيئاً قال هاتوا أصحاب الحديث.

> فإذا حضروا قال: اقرؤوا عليَّ الحديثَ، فهذا في الحديث فالقرآن أولى.

= انظر كتاب الترغيب والترهيب للإمام المنذري في باب قراءة القرآن. أقول: لقد ذكرت هذه الأحاديث ترغيباً وتحبيباً وحذفت عمداً الأسانيد تسهيلًا وتخفيفاً.



قال العلماء من أصحابنا وغيرهم: يستحب أن تقرأ عنده يس لحديث معقل بن يسار رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال:

«اقرؤوا يَس على موتـاكم» رواه أبو داود، والنسائي في عمـل اليوم والليلة، وابن ماجه بإسناد ضعيف.

وروى مجالد عن الشعبي قال:

كانت الأنصار إذا حضروا عند الميت قرؤوا سورة البقرة، ومجالـد ضعيف<sup>(۱)</sup>، والله أعلم.

(١) وقد تقدم معنا جواز العمل في الحديث الضعيف في فضائل الأعمـال بلا حرج. انظر كتاب الفتاوي للمؤلف ط ٥ ص ٣٠١ وقد ذكرت بتعليقي على الكتاب رأي شيخ مشايخنا المحدث الكبير بدر الدين الحسني في ذلك.



# البَابُ التَّاسِّع(') في ڪنابَة القرَّن وَإِكْرَامِالْمُحَفُ

إعلم أن القرآن العزيز كان مؤلفاً في زمن النبي على ما هو في المصحف اليوم؛ ولكن لم يكن مجموعاً في مصحف؛ بل كان محفوظاً في صدور الرجال، فكان طوائف من الصحابة يحفظونه كلّه، وطوائف يحفظون أبعاضاً منه.

فلما كان زمن أبي بكر الصديق رضي الله عنه، وقتل كثير من حملة

(١) كذابة القرآن وتنقيطه
 قال الإمام الغزالي في إحيائه ٢٨٤/١ .
 يستحب تحسينُ كتابة القرآن، وتبيينُه، ولا بأس بالنقط، والعلامات بالحمرة وغيرها؛ فإنها تزيين وتبيين، وصدً عن الخطأ، واللحن لمن يقرؤه.
 وقال الأوزاعي عن يحي بن كثير:
 كان القرآن مجرداً في المصاحف أي عن التنقيط فأول ما أحدثوا فيه، النقط على الباء والتاء.
 على الباء والتاء.
 قالوا: لا بأس به فإنه نور؛ ثم أحدثوا بعده نُقَطاً كباراً عند منتهى الآي فقالوا: لا بأس به يعرف به رأس الآية.
 وقيل:
 إن الحجاج هو الذي أحدث ذلك، وأحضر القراء حتى عدوا كلمات القرآن
 وقيل:

وتعديد المحافة المحافة المحافة المحافة المحافة المحافة المحافة المحافة المحافة القرآن، خاف موتَهم واختلاف مَنْ بَعْدهم فيه، فاستشار الصحابة رضي الله عنهم في جمعه في مصحف، فأشاروا بذلك، فكتبه في مصحف، وجعله في بيت حفصة أم المؤمنين رضي الله عنها.

فلما كان في زمن عثمان ـ رضي الله عنه ـ وانتشر الإسلام، خـاف عثمان وقوعَ الاختلاف المؤدي إلى ترك شيء من القرآن، أو الزيادة فيه، فنسخ من ذلك المجموع الذي عند حفصة الذي أجمعت الصحابة عليه، مصاحف وبعث بها إلى البلدان، وأمر بإتلاف ما خالفها.

وكان فعله هذا باتفاق منه، ومن عليٍّ بنِ أبي طالب، وسائرِ الصحابة وغيرهم رضي الله عنهم.

وإنما لم يجعله النبي ﷺ في مصحف واحد لما كان يتوقع من زيادته ونسخ بعض المتلو، ولم يزل ذلك التوقع إلى وفاته ﷺ.

فلما أمن أبو بكر وسائرُ أصحابه ذلك التـوقعَ، واقتضت المصلحة جَمْعَه فعلوه رضي الله عنهم.

واختلفوا في عدد المصاحف التي بعث بها عثمان.

فقال الإمام أبو عمرو الداني : أكثر العلماء على أن عثمان كتب أربع نسخ .

١ – فبعث إلى البصرة إحداهن.
٢ – وإلى الكوفة أخرى.
٣ – وإلى الشام أخرى.
٤ – وحبس عنده أخرى.
وقال أبو حاتم السجستاني:
كتب عثمان سبعة مصاحف:

۱۸٦

\* بعث واحداً إلى مكة.
\* وآخر إلى الشام.
\* وآخر إلى البمن.
\* وآخر إلى البحرين.
\* وآخر إلى البحرين.
\* وآخر إلى البحرين.
\* وآخر إلى البحرين.
\* وآخر إلى الملدينة واحداً.
\* وحبس بالمدينة وأول جمع المصحف، وفيه أحاديث كثيرة في الصحيح.

وفي المصحف: ثلاث لغات ضم الميم وكسرها وفتحهـا، فالضم والكسر مشهورتان، والفتح ذكرها أبو جعفر النحاس وغيره<sup>(١)</sup>.

(١) رسيم المصحف
 لماذا خالف الرسم المعتاد في بعض كلماته ؟؟ .
 يسأل كثير من الناس عن سبب مخالفة الرسم المعتاد في بعض كلمات المصحف؟
 وقد تعرض لبيانه جمهرة كبيرة من العلماء . . .
 وحاصل ما ثبت من طريق صحيح ، أن النبي ﷺ عندما كان ينزل عليه شيء من القرآن، يدعو برجل ممن يعرف الكتابة من العرب، وكانوا على قلة ؛ لأنهم أمة أمية ، عولت في المحافظة على تراثها على قوة الذاكرة ، فكانت صدروهم دواوينهم .
 يدعوه عليه الصلاة والسلام ، ويُملي عليه ما نزل، ويقول له:
 اكتب هذه الآيات، فيكتب على ما تيسر له من جلد حيوان، أو عظمه ، أو جريد نخل، أو حجر أملس أو غير ذلك من الأمور الشاقة بالنسبة لزمننا.

=



#### وفاته عليه الصّلاة والسلام

بعد أن التحق بالرفيق الأعلى، وجاور ربه، وتولىٰ أبو بكر الخلافة بعده، ووقعت بين المسلمين وبين الكفار حروب شديدة، كان منها حرب «اليمامة» التي قتل فيها كثير من الحفاظ.

#### موقف عمر

فعند ذلك جاء عمر رضي الله تعالى عنه، إلى أبي بكر الصديق، وقال له: إن القتل قد استفحل في حفاظ القرآن، وإني أخشىٰ أن يشتد القتـل فيهم في مواطنَ أخرى، فيفنىٰ شيوخ الحفاظ.

فأرىٰ أن تجمع مَنْ بقي منهم، وتجمع معهم كتَّاب الوحي، ويراجعوا ما كتب على ما هو محفوظ في الصدور ثم يحفظ وعند ذلك نأمن على القرآن من الضياع.

## موقف اُبي بكر

تلقف الصديق ما اقترحه عمر بصدر رحب؛ لأن عمر وزيرُ صدقٍ وإخلاص له، يسعىٰ لخدمة الإسلام والمسلمين.

فدعا أبو بكر زيد بن ثابت، وقال له: إنك شاب عاقل، لا نتهمك، وكنتَ ممن يكتب الوحي للنبي ﷺ فتتبع القرآن واجمعه.

#### موقف زبير

قام زيد رضي الله عنـه التلميذ المـطيع، بتنفيـذ ما أمـلاه عليه إمـام المسلمين وخليفتهم.

قال: فقمت أجمعه مما كتب عليه، وأقارنه بما في صدور الحفاظ، حتى مسحت بما في صدورهم عن آخرهم، فلما فرغت قدمته لأبي بكر رضي الله تعالى عنه، فأودع هذه الصحف عند ابنته عائشة أم المؤمنين «وتسمىٰ هذه الكتبة الأولىٰ».

ولما مات أبو بكر، وتولى عمر بن الخطاب نُقِلَتْ تلك الصحف إلى ابنته حفصة أم المؤمنين.

### موقف حزيفة

فلما توفي عمر وولي عثمان الخلافة، وكان حذيفة بنُ اليمان رضي الله عنه في حرب «أرمينية» وكان معه جند من الشام، والعراق والحجاز، فاختلفوا في قـراءاتهم، وتعصب كل فريق منهم لما يحفظ ويقرأ، حتى إن الرجل منهم ليقول للآخر: إن قراءتي خير من قراءتك، فانزعج لذلك حذيفة، وبمجرد وصوله المدينة راجعاً، توجه إلى أمير =

البثيقة الحسينة

[فصل] اتفق العلماء على استحباب كتابة المصاحف، وتحسين كتابتها، وتبيينها، وإيضاحها، وتحقيق الخط دون مشقة، وتعليقه.

قال العلماء:

ويستحب نقط المصحف، وشكله، فإنه صيانةً من اللحن فيه وتصحِيفه.

وأما كراهة الشعبي والنخعي النقط، فإنما كرهاه في ذلك الزمان خوفاً من التغيير فيه، وقد أمن ذلك اليوم فلا منع.

ولا يمتنع من ذلك لكونه محدَثاً فإنه من المحدثات الحسنة فلم يمنع

= المؤمنين عثمان رضي الله تعالى عنه، قبل أن يذهب إلى بيته، وقال له: أدرك هذه الأمة قبل أن تهلِك، وقص له ما حصل.

موقف عثمات

جمع عثمان وجوه الصحابة، وكان من بينهم علي بن أبي طالب ـ رضي الله تعالى عنه ـ وعرض عليهم الأمر، وأخبرهم خبر حذيفة، فاتفقوا جميعاً على أن يُجمعَ ما سجل في عهد الصديق، ويكونَ هو المرجعَ الوحيد، فأرسل عثمان إلى حفصة وقـال لها: أرسلي لنا الصحفَ نَنْسحْها في مصاحف، ثم نردها إليك، ففعلت، فأمر عثمان وجهاء الصحابة فنسخوها قال الطبري:

إن الصحف التي كانت عند حفصة، جعلت إماماً في هذا الجمع. «وتسمى هذه الكتبة الثانية».

وأرسل عثمان إلى كل قطر نسخة من هذه النسخ، وأمر بحرق كلِّ ما كتب من القرآن خلاف ذلك، فأحرقت جميعها، هذا ما حصل في سبب كتابة القرآن في تلك الصحف.

انظر الخازن والمصحف الميسر



منه<sup>ري</sup>: كنطائره مثل تصنيف العلم، وبناء المدارس والرباطات وغير ذلك. والله أعلم.

[فصل] لا تجوز كتابة القرآن بشيء نجس، وتكره كتابته على الجدران عندنا، وفيه مذهب عطاء الذي قدمناه، وقد قدمنا أنه إذا كتب على الأطعمة فلا بأس بأكلها<sup>(٢)</sup>، وأنه إذا كتب على خشبة كره إحراقها.

## القبام له

[فصل] أجمع المسلمون على وجوب صيانة المصحف واحترامِهِ. قال أصحابنا وغيرهم:

ولو ألقاه مسلم في القاذورة والعياذ بالله تعالى صار الملقي كافـراً.

 (۱) فنصُّ الإمام المؤلف رحمه الله واضح ليس عليه غبار بأن البدعة المستحدثة قد تكون حسنة كما أشار هنا. اهـ محمد فحرره.

(٢) قال الإمام الجرداني في كتابه «فتح العلام»:

ويجوز لبس الثوب، وأكل الطعام، ولو مع الجنابة، ولا يضر مـلاقاتـه لما في المعدة، لأن ملاقاته له بعد انمحائه بسبب المضغ بخلاف ابتلاع قرطاس عليه شيء من القرآن، أو اسم من أسماء الله تعالى، فإنه يحرم لملاقاته لما في المعدة بصورته.

ويكره إحراق خشب نقش عليه قرآن، إلا إن قصد به صيانتَه فلا يكره كما يؤخذ من كلام ابن عبد السلام حيث قال:

من وجد ورقة فيها البسملة ونحوُهـا، لا يجعلها في شق، ولا غيـره لأنها قـد تسقط، فتوطأ.

وطريقه: أن يغسلها بالماء أو يحرقها بالنار صيانـة لاسم الله تعالى عن تعـرضه للامتهان.اهـ.

أقول:

وكـذلك يحـرم وضع شيء معـظم مع كفن الميت، لأنـه عرضـة لتنجسه وقتَ الفيضان فليتنبه لهذا قد يفعله بعض الجهلة من العوام.

كتبه محمد



ويستحب أن يقوم للمصحف إذا قُدِمَ به عليه؛ لأن القيام مستحب للفضلاء من العلماء والأخيار، فالمصحف: أولى.

وقد قررتُ دلائل استحباب القيام في الجزء الذي جمعته فيه.

وروينا في مسند الدارمي بإسناد صحيح عن ابن أبي ملكية:

«أن عكرمة بن أبي جهل ـ رضي الله تعالى عنه ـ كان يضع المصحف على وجهه، ويقول: كتاب ربي» اهـ.

# بيعه متهغيرا لمشلم

[فصل] تحريم المسافرة بالمصحف إلى أرض العدو، إذا خيف وقوعُه في أيديهم، للحديث المشهور في الصحيحين: «أن رسول الله على نهى أن يُسافَر بالقرآن إلى أرض العدو».

ويحرم بيع المصحف من الذمي؛ فإن باعه ففي صحةِ البيع قولان للشافعي:

\* ١ – أصحهما لا يصح .
 \* ٢ – والثاني يصح ، ويؤمر في الحال بإزالة ملكه عنه .

ويُمنع المجنون، والصبي الذي لا يميز من مس المصحف، مخافةً من انتهاك حرمته، وهذا المنع واجب على الولي وغيرِه ممن رأه يتعرض لحمله.

(١) أقول: قد يتساهل بهذا الأدب بعض الطلبة ممن عدم الذوق، وحرم الأدب، فقد رأيت طالباً في الحرم النبوي أيام هجرتي قد توسد كتاباً من كتب العلم تحت رأسه فراجعته فأجابني قائلاً: ليس بمصحف وقد يقول: هل عندك دليل على الحرمة؟ اهـ محمد.

#### 191

مسّ المقتحفُ وحمله

[فصل] يحرم على المحدث مسَّ المصحف وحمله، سواء حمله بعِلاقته أو بغيرها، سواء مس نفسَ الكتابة، أو الحواشي، والجلد، ويحرم مسَّ الخريطة، والغلاف، والصندوق، إذا كان فيهن المصحف، هذا هو المذهب المختار.

وقيل: لا تحرم هذه الثلاثة، وهو ضعيف، ولو كتب القرآن في لوح، فحكمه: حكم المصحف، سواء قلَّ المكتوبُ أو كثر، حتى لوكتب بعضَ آيةٍ للدراسة، حَرُمَ مسُّ اللوح<sup>(١)</sup>.

 (١) ولا فرق في حرمة المس، بين القدر المشغول بالنقوش، وغيره: كهوامشه، وما بين سطوره، والورق البياض الذي بينه وبين جلده في أوله وآخره، فيحرم مسُ شيء من ذلك، إذا كان متصلاً به.

وقال في التتمة: \* لا يحرم إلا مس المكتوب وَحْدَه، لا الهوامش ولا بين السطور. اهـ. \* ويحرم حملُه، لأن الحمل أبلغ من المس، فهو مقيس عليه بالأولى: نعم يجوز حملُه ولو حال التغوط إن خاف عليه ضياعاً، ولم يجد مسلماً ثقة يُودعه عنده. \* ويجب إن خاف عليه غرقاً، أو حرقاً، أو تنجساً، أو كافراً، ولم يتمكن من

الطهارة، ولا من إيداعه مسلماً ثقة، ويجب التيمم إن قدر عليه. .

\* ويحل حمله في تفسير، وإن قصد القرآن وحدَه، إذا كان التفسير أكثر يقيناً، أما إذا كان أقلً، أو مساوياً، أو مشكوكاً في قلته وكثرته فلا يحل.

قال بعضهم:

# والورع عدم حمل تفسير الجلالين؛ لأنه وإن كان زائداً بحرفين، ربما غفل الكاتب عن كتابة حرفين، أو أكثر.

> ولو وضع يده على قرآن وتفسير فهو كالحمل في التفصيل. وقال ابن حجر:

وليس منـه، أي التفسير. مصحفُ مُحَشَّىٰ من تفسيـر، أو تفاسيـر، وإن ملئت حواشيه وأجنابه، وما بين سطوره؛ لأنه لا يسمىٰ تفسيراً بوجه؛ بل اسم المصحف باقٍ له. وغاية ما يقال له: مصحف محشىٰ.



[فصل] إذا تصفح المحدث، أو الجنب، أو الحائض، أوراق المصحف بعود أو شبهه، ففي جوازه وجهان لأصحابنا:

١ – أظهرهُما جوازه، وبه قطع العراقيون من أصحابنا؛ لأنه غير ماس
 ولا حامل.

٢ – والثاني تحريمه؛ لأنه يعد حاملًا للورقة، والورقة: كالجميع.

وأما إذا لف كمَّه على يده، وقلب الورقَةَ فحرام بلا خلاف، وغلط بعضُ أصحابنا فحكىٰ فيه وجهين، والصواب: القطع بالتحريم؛ لأن القلب يقع باليد لا بالكم.

كَتْبُ الْمُحْدِث لَه

[فصل] إذا كتب الجنب، أو المحدث، مصحفاً، إن كان يحمل الورقة أو يمسها حال الكتابة فحرام، وإن لم يحملها ولم يمسها ففيه ثلاثة أوجه:

اهـ. مختصراً من فتح العلام للإمام الجرداني هو من تحقيقنا والحمـد لله وهو تفصيل علمي مفيد وجيد. قال ابن حجر رحمه الله تعالى: يسامح معلم الأطفـال في مس المصحف إن شق عليــه المحــافــظة على الطهارة. اهـ.



[فصل] إذا مس المحدث، أو الجنبُ، أو الحائض، أو حمل كتاباً من كتب الفقه، أو غيره من العلوم، وفيه آيات: من القرآن، أو ثوباً مطَرَّزاً بالقرآن، أو دراهمَ، أو دنانيرَ منقوشةً به، أو حمل متاعاً في جملته مصحف، أو لمس الجدار، أو الحلوىٰ، أو الخبز المنقوش به، فالمذهب الصحيح: جواز هذا كلِّه؛ لأنه ليس بمصحف، وفيه وجه: أنه حرام.

وقال أقضى القضاة أبو حسن الماوردي في كتابه الحاوي:

يجوز مس الثياب المطرزة بالقرآن، ولا يجوز لبسها بلا خلاف، لأن المقصود بلبسها التبركُ بالقرآن، وهذا الذي ذكره أو قاله ضعيف لم يوافقه أحد عليه فيما رأيته؛ بل صرح الشيخ أبو محمد الجويني وغيرُه بجواز لبسها، وهذا هو الصواب. والله أعلم.

وأما كُتبُ تفسيرِ القرآن، فإن كان القرآن فيها أكثرَ من غيره، حرم مسها وحملها.

وإن كان غيره أكثر كما هو الغالب ففيها ثلاثة أوجه: \* ١ – أصحها لا يحرم. \* ٢ – والثاني يحرم. \* ٣ – والثالث إن كان القرآن بخط متميز: بغلظ، أو حمرة، أو غيرها حرم، وإن لم يتميز لم يحرم. قلت: ويحرم المس إذا استويا. قال صاحب التتمة من أصحابنا: وإذا قلنا لا يحرم فهو مكروه.

192



وأما كتب حديثِ رسول الله ﷺ؛ فإن لم يكن فيها آيات من القرآن لم يحرم مسها<sup>(۱)</sup>.

والأولى : ألا تُمَسَّ إلا على طهارة، وإن كان فيها آياتٌ من القرآن لم يحرم على المذهب، وفيه وجه أنه يحرم، وهو الذي في كتب الفقه.

وأما المنسوخ تلاوتُه: كالشيخ والشيخةِ إذا زنيا فارجموهما ألبتة وغير ذلك فلا يحرم مسه ولا حمله.

قال أصحابنا: وكذلك التوراة والإنجيل.

[فصل] إذا كان في موضع من بدن المتطهر نجاسة غير معفو عنها، حرم عليه مس المصحف بموضع النجاسة بلا خلاف.

ولا يحرم بغيره على المذهب الصحيح المشهور الذي قاله جماهير أصحابِنا وغيرُهم من العلماء.

> وقال أبو القاسم الصَّيْمَري من أصحابنا: يحرم، وغلطه أصحابنا في هذا. قال القاضي أبو الطيب:

هـذا الذي قـاله مـردود بـالإجمـاع. ثم على المشهـور قـال بعض أصحابنا: إنه مكروه، والمختار أنه ليس بمكروه.

**قمروع** [فصل] من لم يجـد مــاء فتيمم حيث يجــوز التيمم، لــه مسُّ المصحف: سواء كان تيممه للصلاة، أو لغيرها، مما يجوز التيمم له.

 (١) أقول: فالحرمة منفية سواء وجد فيها آيات، أو لم يوجد قياساً على الجلالين فانتبه، ولكن الأفضل كما ذكر المؤلف رحمه الله عدم المس. اهـ محمد فحرره.



وأما من لم يجد ماءً، ولا تراباً؛ فإنه يصلي على حسب حاله، ولا يجوز له مس المصحف؛ لأنه محدث، جوزنا له الصلاة للضرورة.

ولو كان معه مصحف، ولم يجد من يودعه عنده، وعجز عن الوضوء جاز له حمله للضرورة. وفيما قاله نظر، وينبغي أن يلزمه التيمم.

أمـا إذا خاف على المصحف من حـرق، أو غـرق، أو وقـوع في نجاسة، أو حصوله في يد كافر، فإنه يأخذه ولو كان محدثاً للضرورة<sup>(١)</sup>.

[فصل] هل يجب على الـولي والمعلم تكليف الصبي المميز الطهارة لحمل المصحف، واللوح اللذين يقرأ فيهما؟ .

فيه وجهان مشهوران: أصحهما عند الأصحاب لا يجب للمشقة (\*).

 (۱) أقول: هذه فروع نفيسة أعد النظر فيها فاحفظها، وحفَّظُها وادع لمن ألفها وحققها.

اه\_

(٢) قال صاحب كتاب «السراج الوهاج» ١٣/١ قسم العبادات. وأن الصبي المحدث لا يُمنع من مس لوح، أو مصحف. يتعلم منه. ولا من حمله، ولو كان حدثه أكبر. اهـ هذا نصه.

وقال الإمام الجرداني في كتابه «فتح العلّام» ١٣٤/١:

ولا يجب منع الصبي المميز المحدث من مس، وحمل المصحف، واللوح للقراءة فيه نظراً، وإن كان حافظاً عن ظهر قلب، وفرغتْ مدةُ حفظه، وإذا لم يجب ما ذكر فيسن خروجاً من خلاف مَنْ منع منه.

وأفتى الحافظ ابن حجر:

بأن معلم الأطفال الذي لا يستطيع أن يقيم على الطهارة أكثر من فريضة، يسامح له في مس ألواح الصبيان مع الحدث لما في تكليفه الوضوءَ حينئذٍ من المشقة عليه؛ لكن يتيمم لأنه أسهل من الوضوء.

قال الباجوري:

بعد ذلك فإن استمرت المشقة فلا حرج اهـ هذا نصـه قلت: وقد أكـرمني الله بتحقيق هذا الكتاب للطبعة الثالثة. فإنه من أنفس ما كتب في العبادات، وقد أضفت على =



[فصل] يصح بيع المصحف وشراؤه، ولا كـراهة في شـرائه، وفي كراهة بيعه وجهان لأصحابنا، أصحهما وهو نص الشافعي أنه يكره.

وممن قـال لا يكـره بيعـه وشـراؤه: الحسن البصـري، وعكـرمـة، والحكم بن عيينة، وهو مروي عن ابن عباس، وكرهت طائفة من العلماء بيعَـه وشراءه، وحكـاه ابن المنذر عن علقمـة، وابن سيـرين، والنخعي، وشريح، ومسروق، وعبد الله بن زيد.

وروي عن عمر، وأبي موسىٰ الأشعري، التغليظ في بيعه.

وذهبت طائفة إلى الترخيص في الشراء، وكراهة البيع، حكاه ابن المنذر عن ابن عباس، وسعيد بن جبير، وأحمد بن حنبل، وإسحاق بن راهويه، والله أعلم<sup>(۱)</sup>.

= الأصل بعض أبواب تتعلق في المعاملات لحاجة الناس إليها فتمسك إن ظفرت به، فهو من الكتب الجامعة . (١) قال الإمام الشيرازي في كتابه المهذب ٢٦٢/١ كتاب المعاملات باب البيوع . ويجوز بيع المصاحف، وكتب الأدب، لما روي عن ابن عباس رضي الله تعالى عنهما، أنه سئل عن بيع المصاحف؟ فقال لا بأس، يأخذون أجورَ أيديهم، ولأنه طاهر منتفَعٌ به فهو كسائر الأموال. اهـ «هذا نصه» وقال الإمام تقي الدين الدمشقي صاحب كفاية الأخيار ١٥/١١:

أقول: ونصُّ الشيخين ـ رحمهما الله تعالى ـ أعني: الشيرازي والدمشقي يتفق كلَّ الاتفاق مع يسر الدين، وفيه سعة ـ والحمد لله ـ، لنشر كلام الله تعالى، وتوزيعه في مختلف الأقاليم، بشكل سهل ويسر، وإلا أوقعنا الناس في حرج. وتأخر الكثير عن البيع والشراء وأحجموا عنه متورعين.

كتبه محمد

لطيغة :

أقول: لقد طلبت من الله تعالى بأن يوفقني لإعادة طبع «كتاب فتح العلام» للطبعة الثالثة، فقـد تحققت والحمد لله ـ هـذه الأمنية من قـريب وصدر الكتـاب في أربعة مجلدات ووزع في مكاتب المملكة وغيرها مع مساهمة أهل الخير بتوزيع بعضه على نفقتهم فجزاهم الله عن العلم خيراً فاللَّهُ أسأل أن يكون قرة عين للنبي ﷺ. ومَنْ بعده من العلماء. وأن يوفقني للطبعة الرابعة لأني هيأت قسماً كبيراً من المعاملات، وقد وجد في الطبعة الثالثة ركاكة في تجليده وأخطاء في صفه، ومع ذلك قد نفـدت بكاملها، والحمد لله .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT



البَابُالْعَاشِرُ (١) في ضَبْط الأسماء واللغات المذكورة في الكناب سكانى ترتيت وقويمها

هي كثيرة، واستيفاء ضبطِها وإيضاحها وبسطها، يحتمـل مجلدةً ضخمة؛ لكني أشير إليها بأوجز الإشارات، وأرمُز إلى مقاصـدها بـأخصرِ العبارات، وأقتصر على الأصح في معظم الحالات.

نداءهام لأولياءالأمر

(1)

أقدم كلمتي هذه خالصةً للأباء والأمهات، وغيرِهم من أولياء الجيل الحاضر، الذي سيكون غداً مسؤولًا عن الجيل القادم، بأن لا يعتمدوا على المدارس في تعليم أولادهم القرآن الكريمَ. فالقرآن: له أهلُه وأخصَّاؤه، قد تفرغوا لخدمته، وتلقَوْه عن أشياخ ثقاتٍ لا يُتهمون في علمهم، ولا يُشك في إخلاصهم، ولا دينهم. فالقرآن: - أيها المسؤولون - يحتاج إلى التلقى من أربابه، ومؤتّمنيه.

فالإنسان مهما بلغ في العلوم الكونية، ولو وصل إلى أوْجِهَا. وانتهى إلى قِمتها، فهـو طفـلُ في علم القـرآن، إن لم ينهـل من مَنهله، ويَغتـرفْ من مَعينه، ولكن ـ الحمد لله ـ قد شاهدت ـ أيام هجرتي في الإقليم الحجازي، حيث أمضيتُ فترة طويلة في المدينة المنورة على ساكنها أفضلُ الصلاة والسلام، وأرجو أن يكون مرقدي الأخير قربَ مرقدَه، وأنفاسي الأخيرة في بلدته ـ أنَّ التشجيع على تعليم القرآن على مختلف المناطق: ذكوراً وإناثاً، شباباً وشيَّاباً جيدُ جداً، وأن الحكومة متعاطفة مع الشعب، وساهرة على هذا. حيث فتحوا المجال الفسيح فأعدوا مدارسَ خاصةً، لتلقي القرآن وحفظه، فضلًا عن المدارس العامة التي جعلتُ مادة القرآن في مناهجها الدراسية مادةً =



صفات الله تعالى المتفضل، وقيل غير ذلك<sup>(١)</sup>.

# والمنان: روينا عن علي بن أبي طالب ـ كرم الله وجهه ـ أن معناه
الذي يبدأ بالنوال<sup>(۲)</sup> قبل السؤال.

\* الطُوْل: الغِنيٰ والسَعة.

\* الهداية: التوفيق واللطف، ويقال هدانا للإيمان، وهدانا الإيمان، وهدانا إلى الإيمان<sup>(٣)</sup>.

= أساسية لنجاح الطالب، مع تقديم جوائز ثمينة للمتفوقين، ورواتب شهرية للمنتسبين، وهذا عمل يُشكرون عليه ويؤجرون، فالله أسألُ أن يُديمَ هذه النعمةَ العظمى ـ التي لمسناها ـ على أهل هذه المنطقة المباركة، والبلاد المقدسة، وأن يحفظها من أيدي العابثين، وأسهم الملحدين، الذين باعوا الدنيا بالدين وأصبحوا من إخوان الشياطين. وأن يمنَّ على المسلمين جميعاً بالعمل بمقتضى هذا التراث المحمدي العظيم، مع فهم معانيه، والوقوف على مراميه، وتطبيق أحكامه وإقامة حدوده: من تحليل ما أحل، وتحريم ما حرم، وأن يرتبط المسلمون كلُّهم على اختلاف أجناسهم، وتباين طبقاتهم، بكتاب ربهم الخالد، الدستور السماوي، هو الحبل المتين، والشفاء الناجع، والبلسم النافع: عصمة لمن تمسك به، وحصن لمن تحصن بأكنافه.

فهذا ما آمله من كل مسؤول، وإلا فالخطر عظيم، والعقاب أليم، وقفوهم إنهم مسؤولون، فكلنا راع ومسؤول عن رعيته.

فأعد نظرك في هذا الكتيب الصغير حجمُه، العظيم قدره؛ فإنه يغنيك إن إردتَ الفائدة عن مجلدات من الكتب إن شاء الله تعالى.

كتبه محمد

(١) لقد بسطت الحديث عليه في أول التعليق فارجع إليه في ص ٨ من هذا
 الكتاب.

(٢) النوال: العطاء، أي يعطي قبل الطلب وهذا من أبرز صفات كرمه سبحانه،
 اللهم خلقنا بأخلاقك يا كريم. وجملنا بجمالك يا رحيم.

(٣) هدانا: تكون لازمة، ومتعدية باللام، وإلى كما أشار المؤلف رحمه الله.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT \* سائر : بمعنى الباقي .

\* سمى محمداً ﷺ:

لكثرة خصاله المحمودة قاله ابن فارس وغيرُه.

أي ألهم الله تعالى أُهلَه ذلك، لِمَا عُلِم من جميل صفاته، وكـرم شمائله، زاده الله شرفاً وكرماً.

\* تحدى: قال أهل اللغة: يقال فلان يتحدى فلاناً إذا باراه ونازعه الغلبة.

\* قـولـه بـأجمَعهم: بضم الميم وفتحهـا لغتـان مشهـورتـان: أي جميعهم.

\* وأفحم: أي قطع وغلب.

\* لا يَخْلُق: بضم اللام ويجوز فتحها والياء فيهما مفتوحة، ويجوز ضمها مع كسر اللام، يقال خلق الشيء وأخلق إذا بلي، والمراد هنا لا تذهب جلالته وحلاوته.

\* استظهره: حفظه ظاهراً.

\* الوِلْـدَانُ : الصبيان.

\* الحدثان: بفتح الحاء والـدال هو والحـدث والحادثـة والحُدْثَي بمعنى واحد، وهو: وقوع ما لم يكن.

\* الملوان: الليل والنهار.
\* الرُضوان: بكسر الراء وضمها.
\* الأنام: الخلق على المذهب المختار، ويقال أيضاً: الأنيم.
\* الدامغات: الكاسرات القاهرات.



\* الأماثل: الخيار، واحدهم أمثل، وقد مثل الرجل بضم الثاء صار فاضلًا خياراً.

\* الأعلام: جمع علم، وهو ما يستدل به على الطريق من جبل وغيره، سمي العالم البارع بذلك لأنه يُهتدَىٰ به.

\* النهىٰ: العقول واحدها نهية بضم النون، لأنها تنهىٰ صاحبها عن القبائح، وقيل: لأن صاحبها ينتهي إلى عقله ورأيه.

\* قال أبو علي الفارسي:

يجوز أن يكون النُهي مصدراً، وأن يكون جمعاً كالغرف<sup>(١)</sup>.

\* دمشق: بكسر الدال وفتح الميم على المشهور، وحكى صاحب مطالع الأنوار كسر الميم أيضاً.

- \* المختصر: ما قل لفظه وكثرت معانيه.
   \* العتيدة: الحاضرة المُعَدَّة<sup>(٢)</sup>.
   \* أبتهل: أتضرع.
   \* التوفيق: خَلْق قُدرةِ الطاعة.
  - \* حسبنا الله : أي كافينا.

(۱) النُّهْيَةُ: العقلُ، لأنها تنهى عن القبيح، والجمع: نُهىً مثل مدية، ومدى. اه مصباح.
 (۲) العتيد: الحاضر المهيأ. وقد عتده تعتيداً وأعتده إعتاداً، أي أعده ليوم ومنه قوله تعالى: ﴿ وَأَعَتَدَتَ لَهُنَّ مُتَّكَتًا ﴾. اه مختار.

FOR QURATIC THOUGHT # الوكيل: الموكّل إليه، وقيل: الموكّل إليه تدبيرُ خلقه، وقيـل: القائم بمصالح خلقه، وقيل: الحافظ.

\* آناء الليل: ساعاتُه، وفي واحدها أربع لغات: أنَّى وإنَّى بكسر الهمزة وفتحها، وإني وإنَّى بكسر الهمزة وفتحها، وإني وإنُو بالياء والواو، والهمزة مكسورة فيهما.

\* الآلاء: النعم في واحدها اللغات الأربع: ألمى وإلى وإلى وألو.

الإنفاق الممدوح في الشرع: إخراج المال في طاعة الله تعالى.
 تجارة لن تبور: أي لن تهلك وتفسد.
 السفرة: الملائكة. الكتبة البررة جمع بار وهو المطيع.

\* ويتتعتع: أي يشتد ويشق .

أبو موسى الأشعري<sup>(1)</sup>: عبد الله بن قيس منسوب إلى الأشعر جـد القبيلة.

أيومُوسى الأشعري (1)كان حسنَ الصوت بالقرآن. لقد أوتيَ مزماراً من مزامير آلِ داودَ. قال أبو عثمان النهدي: ما سمعت صوت صنج ولا ناي، أحسنَ من صوت أبي موسى بالقرآن. وكان أمير المؤمنين عمر رضي الله تعالى عنه إذا رآه قال: ذكرنا ربنا يا أبا موسى. وفي رواية: شوقنا إلى ربنا فيقرأ عنده. وكان أبو موسىٰ هو الذي فقَّه أهلَ البصرة وأقرأهم.

1.4

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وقال الشعبي: انتهى العلم إلى ستة: فذكره فيهم. واختلفوا هل مات بالكوفة أو بمكة؟ «انظر الإصابة في حياة الصحابة» وعن عتبة بن غزوان الرقاشي قال: قال لي أبو موسى الأشعري: ما لي أرىٰ عينك نافرة؟ فقلت: إني التفتُ التفاتةً فرأيت جاريةً لبعض الجيش فلحظتهـا لحظةً فَصُكِكتُهـا صكةً فنفرت، فصارت إلى ما ترىٰ. فقال: استغفر ربك ظلمتَ عينَك إن لها أولَ نظرةٍ، وعليك ما بعدها. وعن أبي موسى \_ رضى الله تعالى عنه \_ قال : إنما أهلكَ مَنْ كانَ قبلكم هذا: الدينار والدرهم، وهما مهلكاكم. وعن أبي موسى \_ رضى الله تعالى عنه \_ قال: خرجنا غازين في البحر، فبينما نحن والريح طيبة، والشِراع لنا مرفوع فسمعنـا منادياً ينادي، يا أهل السفينة قفوا أخبرُكُم ـ حتى والى بين سبعـة أصوات ـ قـال أبو موسى : فقمت على صدر السفينة فقلت مَنْ أنت ومِنْ أين أنت؟ أو ما ترى أين نحن وهل نستطيع وقوفًا؟ \* قال: فأجابني الصوت ألا أخبركم بقضاءٍ قضاه الله عز وجل على نفسه؟ \* قال قلت: بلي أخبرنا. \* قال: فإن الله تعالى قضى على نفسه أن مَنْ عطَّش نفسَه لله عز وجل في يوم حارٍّ كان حقاً على الله تعالى أن يُرْوِيَه يوم القيامة. \* قال: فكان أبو موسى يتوخى ذلك اليوم الحار الشديـد الحر الـذي يكاد ينسلخ فيـه الإنسان فيصومه. انظر الحلية للإمام الأصفهاني

\* الأترجة: بضم الهمزة والراء، وهي معروفة. قال الجوهري: قال أبو زيد: ويقال ترنجة في صحيح البخاري في كتاب الأطعمة في هذا الحديث مثل الأترجة<sup>(۱)</sup>.

\* أبو أمامة الباهلي: اسمه صُدَيُّ<sup>(۲)</sup> بن عَجلان منسوب إلى باهلة قبيلة معروفة.

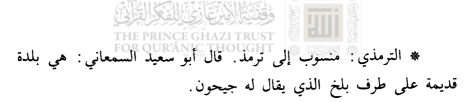
\* الحسد: تمني زوال النعمة عن غيره.
 \* والغبطة: مثله من غير زوالها.

\* والحسد: حرام، والغبطة: في الخير محمودة محبوبة.

والمراد بقوله ﷺ: «لا حسد إلا في اثنتين»: أي لا غبطة محمودة يتأكد الاهتمام بها إلا في اثنتين.

(١) انظر ص ١٥ فقد بسطت الحديث عليها مع ذكر بعض فضائلها وخصائصها.
(٢) بالتصغير. مشهور بكنيته.
روّىٰ عن النبي ﷺ، وعن عمرَ، وعثمانَ، وعلي، وغيرِهم من الأصحاب رضوان الله عليهم.
قال ابن مسعود: سكن الشام.
وأخرج الطبراني :
ما يدل على أنه شهد أحداً لكن بسندٍ ضعيف.
ما يدل على أنه شهد أحداً لكن بسندٍ ضعيف.
يوانا طاو «أي من الجوع» وهم يأكلون الدم فقالوا:
مَلُمَّ. قلتُ:
يقال ابن مناجع» وهم يأكلون الدم فقالوا:
يقال ابن مناجع» معن هذا. فنمت وأنا مغلوب، فأتاني آت بإناء فيه شراب، فأخذته وشربته، فكَظَني<sup>(١)</sup> بطني، فشبعت ورُويْت.
يقال لهم رجل منهم، أتاكم رجل من سَراة قومكم، فلم تتحفوه، فأتوني بلبن، فقلت: لا حاجة لي به، وأريهم من الحوي، فأسلموا عن آخرهم.

1.0



ويقال بالنسبة إليها ترمذي بكسر التاء والميم، وبضمها، وبفتح التاء مع كسر الميم ثلاثة أوجه حكاها السمعاني.

\* أبو سعيد الخدري: اسمه سعد بن مالك منسوب إلى بني خُدرة<sup>(۱)</sup>.

= ومعنى: كظم، أي امتـلا. وحـديث النخعي: الأكِـظَة على الأكِـظَة: مَسْمنـة، مكسلة، مَسقمة.

وهي ما يعتري الممتلىء من الطعام: أي تُكْسل، وتُسْمِن، وتسقم. اهـ من النهاية.

وروي أنه لما نزلت: ﴿لَقَدَّ رَضِحُ كَالَّهُ عَنِ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ ٱلشَّجَرَةِ»، قلت: يا رسول الله أنا ممن بايعك تحت الشجرة قال عليه الصلاة والسلام: أنت منى وأنا منك».

وعن أبي أمامة ـ رضي الله عنه ـ أنه قال: أنشأ رسول الله ﷺ غزواً فأتيته فقلت: ادع الله لي بالشهادة!

فقال: «اللهم سلمهم وغنمهم».

اهـ من الإصابة (١) هو مشهور بكنيته، أول مَشَاهِدِه الخندقُ. وغـزا مع رسـول الله ﷺ، اثنتي عشرة غزوة.

وكان ممن حفظ سنناً كثيرة، وروى عنه علمـاً جماً، وكـان من نجباء الأنصـار وعلمائهم وفضلائهم.

وروى عنه جماعةً من الصحابة، وجماعةً من التابعين.

عن أبي سعيد الخدري قال: قتل أبي يومَ أحد شهيداً، وتركنًا بغير مال، فأتيتُ رسول الله ﷺ أسأله. فحينما رآني ـ أي من قبل أن أذكر له شيئاً ـ قال: من استغنى أغناه الله، ومن يستعفَّ يُعفه الله، ومن يتصبر يُصبره الله تعالى.

وروينا عن سهل بن سعد قال: بايعت النبي ﷺ أنا وأبو ذر، وعبادة بن الصامت، وأبو سعيد الخدري على أن لا تأخذنا في الله لومةُ لائم .

1.7

جوابو داود السجستاني : اسمه سليمان بن الأشعث. \* وأبو داود السجستاني : اسمه سليمان بن الأشعث. \* النسائي : هو أبو عبد الرحمٰن أحمد بن شعيب. \* أبو مسعود : البدري اسمه عقبة بن عمرو. وقال جمهور العلماء : سكن بدراً ولم يشهدها . وقال الزهري والبخاري وغيرُهما شهدها مع رسول الله ﷺ<sup>(1)</sup>.

وكان أبو سعيد من فقهاء الصحابة وفضلائهم البارعين. وعن حنظلةً بن أبي سفيان الجمحي عن أشياخه قالوا: لم يكن من أحداث الصحابة أفقه من أبي سعيد. وفي رواية: أعلم. توفى في المدينة يوم الجمعة سنة أربع وستين. وقيل سنة أربع وسبعين ودفن بالبقيع وذكر في أهل الصفة لأن حاله قريب من حال أهل الصفة وإن كان أنصاريَّ الدار لإيثاره التصبر، واختياره للفقر والتعفف. وفي رواية: إن أهله شكوا إليه الحاجة، فخرج إلى رسول الله ﷺ ليسـأل شيئاً فـوافقه على المنبر وهو يقول: أيها الناس قد آن لكم أن تستعفوا عن المسألة، فإنه من يستعفف يُعفه الله، ومن يستغن يغنه الله، والذي نفسُ محمد بيده ما رزق عبد من رزق أوسع من الصبر، وإن أبيتم إلا تسألوني لأعطينكم ما وجدت. وفي رواية: ومن يسألنا نعطه، وما أعطى عبد رزقاً أوسع له من الصبر. (١) مشهور بكنيته، اتفقوا على أنه شهد العقبة، واختلفوا في شهوده بدراً، فقال الأكثر: نزلها فنُسِبَ إليها. وجزم البخاري: بأنه شهدها واستدل بأحاديثَ أخرجها في صحيحه، وشهد أُحداً وما بعدها، ونزل الكوفة. وكان من أصحاب على، واستخلف مرة على الكوفة، وأدرك المغيرة على الكوفة . # الدارمي : هو أبو محمد عبد الله بن عبد الرحمن منسوب إلى دارم جد قبيلة .

\* شعائر الله تعالى : معالم دينه واحدتها شعيرة قال الجوهري : ويقال في الواحدة شعارة. \* البزار: صاحب المسند بالراء في آخره. \* لَحْد القبرِ: فتح اللام وضمها لغتان مشهورتان، والفتح أفصح. وهو: شق في جانبه القبلي يُدخل فيه الميت يقال لحدت الميت وألحدته. \* أبو هريرة: اسمه عبـد الرحمٰن بن صخـر على الأصح من نحـو ثلاثين قولًا. كَني بهريرة كانت له في صغره، وهو أول من كني بهذا<sup>(١)</sup>. قيل: مات بالكوفة، وقيل: مات بالمدينة سنة أربعين أي من الهجرة. راجع الإصابة أبوهرثرة (1)وعنه رضي الله تعالى عنه أنه قبال: كان اسمي في الجباهلية، عبدَ شمس بنَ صخر، فسماني رسولُ الله ﷺ عبدَ الرحمٰن، وكنيتُ أبا هُريرةَ، لأني وجدت هرة فحملتها في كمي فقيل لي أبو هريرة. وقد أجمع أهل الحديث على أنه أكثرُ الصحابة حـديثاً، وكـان أحفظ أصحاب رسول الله ﷺ . وعن أبى هريرة رضى الله عنه قال: لم يكن من أصحاب رسول الله أكثرُ حديثاً منى إلا عبد الله بن عمرو فإنه يكتب ولا أكتب وكان ألزمَهم له صحبةً على شبع بطنه، فكانت يده مع يده. تدور معه حيث دارت إلى أن مات عليه الصلاة والسلام، ولذلك كثر حديثه، واستفاضت روايته. \_\_\_



أبو حنيفة: النعمانُ بنُ ثابتٍ بن زَوْطَى(١).

الإمام الشافعي: أبسو عبد الله محمدً بنُ إدريسَ بن العباس بنِ عثمان بن شافع بن السائب بنِ عبيد بن عبد يزيد بن يزيد بن هاشم بن المطلب بن عبد مناف بن قصيَّ<sup>(٢)</sup>.

\* النَّلْب: بفتح الثاء المثلثة وإسكان اللام هو العيب.

\* حنفاء: جمع حنيف، وهو المستقيم، وقيل: المائل إلى الحق، والمعرض عن الباطل.

المرعشي<sup>(٣)</sup>: بفتح الميم وإسكان الراء وفتح العين المهملة.

وكان إسلامه بين الحديبية وخيبر، قدم المدينة مهاجراً، وسكن الصفة وكان عريفاً لها.
 دخل مروان بن الحكم على أبي هريرة يعوده في شكواه التي مات فيها فقال: شفاك الله!! فقال أبو هريرة:
 اللهم إني أحب لقاءك فأحبب لقائي، فما بلغ مروان وسط السوق حتى مات.
 عاش نيفاً وسبعين سنة. وكانت وفاته بقصره بالعقيق فحمل إلى المدينة المنورة، مات سنة سبع وخمسين.
 مات سنة سبع وخمسين.
 مات سنة سبع وخمسين.
 وكتب التاريخ ذاخرة وغَنِبَة بذكريات حياته المجيدة فذكرنا في موضوعنا هذا جانباً منها تشويقاً للبحث عنها. كتبه محمد.
 منها تشويقاً للبحث عنها. كتبه محمد.
 وزط تزويطاً أي عظم اللقمة، وزاط تزويطاً أي عظم اللقمة، وزاط منها تشويقاً وزياطاً صاح، والزياط: الصياح. اه قاموس.
 وقد ذكرت بعض مآثره في كتابي الحب الخالد في الطبعة الثالثة ص ١٨٢.
 وقد ذكرت بعض مآثره في كتابي الحب الخالد في الطبعة الثالثة ص ١٨٤.
 كبير. انظر كتابي «معمل بالنبي ﷺ حتى قصيّ. وهذا شرف له رف لهرف له
 كبير. انظر كتابي «مين» ه معمل بالنبي قد دكرت فيه موضوعات هذا جانباً منها تشويقاً للبحث عنها. كتبه محمد.

وقد المرابع ال \* التُسْتَري : بضم التاء الأولى وفتح الثانية وإسكان السين المهملة منسوب إلى تُسْتَر المدينة المعروفة (١) .

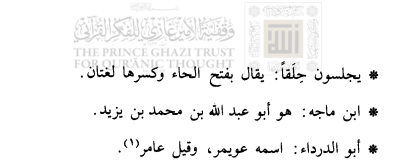
\* الإمام المحاسبي: بضم الميم. قال السمعاني: قيل له ذلك، لأنه كان يحاسب نفسه، وهو ممن جمع له علم الظاهر والباطن<sup>(٢)</sup>.

\* عَرْف الجنة: بفتح العين وإسكان الراء وبالفاء، ريحها.

\* فليتبوأ مقعده من النار: أي فلينزله، وقيل: فليتخذه، وقيل: هو دعاء، وقيل: خبر.

\* الدَلالة: بفتح الدال وكسرها ويقال دُلُولة بضم الدال واللام.
 \* الطَّوِية: بفتح الطاء وكسر الواو، قال أهل اللغة: هي الضمير.
 \* التراقي: جمع تَرْقُوةَ، وهو العظم الذي بين نقرة النحر، والعاتق.

(١) التستري:
سهل بن عبد الله بن يونس، شيخ العارفين الصوفي الـزاهد لـه كلمات نـافعة، ومواعظ حسنة، وقدم راسخ في الطريق.
ومواعظ حسنة، وقدم راسخ في كتابي الحب الخالد.
ص ٢٢ ط ٣ توفي رحمه الله سنة ٢٨٣ هـ.
(٢) وقد تعرض لذكر مآثره، وغزير علمه، وبديع حكمه صاحب حلية الأولياء في الجزء العاشر، فنحن نكتفي بشيء قليل رجاء الانتفاع.
\* قال: سمعت أبا الحسن بن مِقْسَم يقول: حدثني محمد بن إسحاق بن الإمام، حدثني أبي قال: سالت الحسن بن مِقْسَم يقول: حدثني محمد بن إسحاق بن الإمام، حدثني أبي قال: سألت الحسن بن مِقْسَم يقول: حدثني محمد بن إسحاق بن الإمام، حدثني أبي قال: سألت ابن أسد المحاسبي: ما تفسير خير الرزق ما يكفي؟
\* قال: هو قوت يوم بيوم، ولا تهتم لرزق غد.
\* وقال رحمه الله تعالى:
\* وقال رحمه الله تعالى الحالي قدر الله تعالى.
\* وقال رحمه الله تعلى عربي قدر الله تعالى.



(١) أقول: أبو الـدرداء الأنصاري، وهـو مشهور بكنيتـه، وهو: أحـد العلماء، والحكماء، والفضلاء. ولما حضرت معاذَ بن جبل الوفاةُ قيل له: يا أبا عبد الرحمٰن أوصنا!! قال: أجلسوني! إن للعلم والإيمان مكانَهما، مَنِ ابتغاهما وجدهما ـ يقولها ثلاثَ مرات \_: التمسوا العلم عند أربعة: ۱ – عند عويمر أبي الدرداء. \* ۲ ـ وسلمان الفارسي. \* ۳ ـ وعبد الله بن مسعود. فإنى سمعت رسول الله ﷺ يقول: إنه عاشر عشرة في الجنة. وقال القاسم بن محمد: كان أبو الدرداء من الذين أوتوا العلم... قال أبو مسهر: لا أعلم أحداً نزل دمشق من أصحاب النبي ﷺ، غير أبي الدرداء، وبلال مؤذن النبي ﷺ وواثلة بن الأسقع، ومعاوية بن أبي سفيان. وروى أنه عليه الصلاة والسلام قال: حكيم أمتى أبو الدرداء عويمر. وله حكم مأثورة منها: الدنيا دار كذر لا ينجو منها إلا أهلُ الحَذَر. ولله فيها علامات يسمعها الجاهلون، ويعتبر بها العالمون، ومن علاماته فيها أن حفها بالشهوات. فالمثرى فيها لَعِبٌ، والمقل فيها نصب. مات في دمشق سنة اثنتين وثلاثين.

انظر الحلية والإصابة =

211



السَختِياني: بفتح السين وكسر التاء. قال أبو عمر بن عبد البر: كان أيوب يبيع الجلود بالبصرة. ولهذا قيل: السَختِياني<sup>(۱)</sup>.

أقول:
اقول:
لقد وصف الـدنيـا ـ رضي الله عنه ـ وَصْفَ خبيـر حكيم، حيث إنهـا حفت بالـد وصف الـدنيـا ـ رضي الله عنه ـ وَصْفَ خبيـر حكيم، حيث إنهـا حفت بالشهوات، وأحيطت بالمكاره، والناس فيها أحد رجلين: إما غني مكثر، أو فقير مقل.

 فالغني في تعب دائم في جمعه المال وتكميله العدد، فهو لا يهدأ له بال، ولا يستريح له ضمير، فمنهومان لا يشبعان: طالب علم، وطالب مال.
 والفقير في كدح ونصب، في سبيل سد رمقه، ولقمة عيشه، فهو في كبد وقلق، وكدٍّ وتعب. والمرحوم من رُحِمَ وقليل ما هم.

کتبه محمد (١) حدثنا ميمون أبو عبد الله القصار قال: كنا عند الحسن البصري وعنده أيوب السختياني، فقام أيوب وخرج، فقال الحسن: هذا سيد الفتيان. وفي رواية: أيوب سيد شباب أهل البصرة. لقد لقي سفيانُ بنُ عيينة ستةً وثمانين من التابعين وكان يقول: ما رأيت مِثْلَ أيوبَ. \* وكان محمد بن سيرين إذا حدثه أيوب بالحديث يقول: حدثني الصدوق. \* قال شعبة: حدثني أيوب سيد الفقهاء. \* وقال: ما وعدت أيوب موعداً إلا وجدته سبقني إليه. \* قال الأشعث: كان أيوب جهيد العلماء. شتهارة مالك \* قال إسحاق بن محمد قال: سمعت مالكَ بنَ أنس يقول: كنا ندخل على أيوب السختياني، فإذا ذكرنا له حديث رسول الله ﷺ، بكي حتى نرحمه، أي من شدة بكائه.



جَجَّاتِوْبُ أَرْبَعِينَ حِجَّةٍ . مين جكيه \* قال رضى الله تعالى عنه: لا يسود العبدُ حتى يكونَ فيه خصلتان: ١ ــــ اليأس مما في أيدي الناس. ۲ ـــ والتغافل عما يكون منهم. مِنْ كَرَامًا بْ حدثنا عبد الواحد بنُّ زيدٍ قال: كنت مع أيوب السختياني على حِراء، فعطِشتَ عطشاً شديداً، حتى رأى ذلك في وجهي. \* فقال: ما الذي أرى بك؟ \* قلت: العطشُ، وقد خفت على نفسي. \* قال: تستر على؟ \* قلت: نعم. \* قال: فاستحلفني، فحلفت له أن لا أخبر عنه ما دام حياً. \* قال: فغمز برجله على حراء فنبع الماء، فشربت حتى رويت، وحملت معى من الماء. \* قال: فما حدثت به أحداً حت مات. ال عبد الواحد: فأتيت موسى الأسواري فذكرتُ له ذلك. \* فقال: ما بهذه البلدة أفضل من الحسن، وأيوب. \* قال: حدثنا حماد بن زيد قال: غدا عليٌّ ميمون أبو حمزة يومَ الجمعة قبل الصلاة. قال فقال: إني رأيت البارحة أبا بكر وعمر في النوم. \* فقلت لهما ما جاء بكما؟ \* قالا: جئنا نصلي على أيوبَ السختياني. \* قال: ولم يكن له علم بموته، فقلت له: قد مات يوم البارحة. اهـ من الحلية باختصار فعد إليها فإن ذكره يجلي البصائر والأبصار.

اللغة المعام المحابة المحابة المحامة ال المحامة ا

\* حلْقة العلم: ونحوها بإسكان اللام هذه هي اللغة الفصيحة المشهورة. ويقال بفتحها في لغة قليلة حكاها ثعلب والجوهري وغيرُهما.

- \* الرُفعة: بضم الراء وكسرها لغتان.
  - \* قِعدة المتعلمين: بكسر القاف.
- \* المعشر: الجماعة الذين أمرهم واحد.
- \* قوله ويتفقدونها بالنهار: أي يعملون بما فيها.

\* أبو سليمان الخطابي: منسوبٌ إلى جد من أجداده اسمه الخطاب.

واسم أبي سليمـان حَمْد بن محمـد بن إبراهيم بن الخـطاب. وقيل اسمه أحمد.

الزهري : هو أبو بكر محمد بن مسلم بن عبيـد الله بن شهاب بن
 عبد الله بن الحارث بن زهرة بن كلاب بن مرة بن كعب.
 البَصري : بفتح الباء وكسرها.
 الشعبي : بفتح الشين اسمه عامر بن شَراحيل بفتح الشين<sup>(۱)</sup>.

(١) الشعبي :
 الإمام علَّامة عصره، عامر بن شراحيل، الهمداني الشعبي، من التابعين.
 قال ابن سرين :
 رأيته يُشتفتى وأصحاب رسول الله ﷺ متوافرون .
 توفي سنة ١٠٤ هـ.



\* تميم الداري: منسوب إلى دارين موضع بالساحل. ويقال تميم الدَيْري نسبة إلى دير كان يتعبد فيه. وقيل: غير ذلك. وقد أوضحت الخلاف فيه في أول شرح صحيح مسلم<sup>(۱)</sup>.

سليم بن عِتْرة: بكسر العين المهملة وإسكان التاء المثناة فوق.

الدورقي: بدال مهملة مفتوحة ثم واو ساكنة ثم راء مفتوحة ثم قاف ثم ياء النسب. قيل: إنها نسبة إلى القلانس الطوال التي تسمى الدورقية. وقيل: كان أبوه ناسكاً: أي عابداً. وكان في ذلك الزمن يسمون الناسك دورقياً وقيل: نسبة إلى دورق بلدة بفارس أو غيرها.

\* منصور بن زاذان: بالزاي والذال المعجمة.

\* قوله يحتبي : أي ينصب ساقيه ويحتوي على ملتقى ساقيه وفخذيه بيديه أو بثوب . والحُبْوَة بضم الحاء وكسرها لغتان هي ذلك الفعل .

\* الهذرمة: بالذال المعجمة سرعة الكلام الخفي.

\* الغزالي: هو محمد بن محمد بن أحمد وهكذا يقال بتشديد الزاي. وقد روي عنه أنه أنكر هذا. وقال إنما أن الغزالي بتخفيف الزاي منسوب إلى قرية من قرى طوس يقال لها غزالة<sup>(٢)</sup>.

(۱) تميم الداري :

هـو صـاحب رســول الله ﷺ، أبـو رقيــة تميم بنُ أوس بــن خـارجــة اللخمي الفلسطيني، كان عابداً رضي الله ثعالى عنه. توفي سنة ٤٠ هـ.

(٢) وقد ذكرت ترجمته مختصرةً في تحقيقي لكتابه «بداية الهداية» فهو من أنفس كتبه رضي الله تعالى عنه. مع صغر حجمه، وعظيم قدره، كان مقرراً تدريسه في الأزهر وفي مدرسة الخسروية في بلدتنا حلب. وأستاذنا فيه الشيخ عيسى البيانوني رحمه الله تعالى. THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC HOUGHT \* طلحة بن مُصَرِّف: بضم الميم وفتح الصاد وكسر الراء. وقيـل: يجوز فتح الراء وليس بشيء.

\* أبو الأحوص: بالحاء والصاد المهملتين واسمه عوف بن مالك،
الجشمي بضم الجيم وفتح الشين المعجمة منسوب إلى جشم جد قبيلة.

\* الفسطاط: فيه ست لغات: فستاط بالتاء بدل الطاء. وفساط بتشديد السين والفاء فيهن مضمومة ومكسورة. والمراد به الخيمة والمنزل.

- الدَّوِيُّ : بفتح الدال وكسر الواو وتشديد الياء صوت لا يفهم .
   النخعى : بفتح النون والخاء منسوب إلى النخعى جد قبيلة<sup>(۱)</sup>.
  - \* التحقي بقتح التون والحاء مسوب إلى التحقي جد قبيله<sup>،</sup>
    - \* حلّب شاة: بفتح اللام ويجوز إسكانها في لغة قليلة.
      - \* الرقاشي: بفتح الراء وتخفيف القاف<sup>(۲)</sup>.
- \* القذاة: كالعود، وفتاتِ الخرق ونحوِها مما يكنس المسجد منه.
  - \* سليمان بن يسار: بالمثناة ثم السين المهملة (<sup>m</sup>).

(١) النخعي:
 هو الإمام الحافظ أبو عمران إبراهيم بن يزيد بن قيس النخعي الكوفي من التابعين ولم يثبت له رواية عن أحد من أصحاب النبي على، توفي سنة ٩٦ هـ رحمه الله تعالى.
 (٢) الرقاشي: هو الإمام الحافظ القدوة، العابد محدث البصرة، أبو قلابة عبد الملك بن محمد بن عبد الله الرقاشي، ولد في ١٩٠ وتوفي في سنة ٢٧٦.
 قبل: إنه كان يصلي في اليوم والليلة أربعمائة ركعة، ويقال:
 إنه حَدَّث من حفظه بستينَ ألفَ حديثٍ.
 هو الفقيه الإمام عالم المدينة الماليلة أربعمائة ركعة، ويقال:

المسلم المحتوية المسلم المحتوية المحت المحتوية المحتى المحتمة المحتوية ا

\* الأشنان: بضم الهمزة وكسرها لغتان ذكرهما أبو عبيدة. وهمزة أشنان: أصلية.

\* وابن الجواليقي : هو فارسي معرب . وهو بالعربية المحضة حُرْض<sup>(۲)</sup>.
\* كراسي أضراسه : يجوز فيه التشديد والتخفيف .
\* والرُوياني : بضم الراء وإسكان الواو منسوب إلى رويان<sup>(۳)</sup>.
\* قوله على حسب حاله : هو بفتح السين ، أي على قدر طاقته .
\* الحمَام : معروف ، وهو مذكر عند أهل اللغة<sup>(1)</sup>.

(1) أبو أسيد مالك بن ربيعة.
 هو صحابي من كبراء الأنصار، شهد بدراً والمشاهد رضي الله تعالى عنه توفي سنة
 ٤٠ اهـ.

(٢) ابن الجواليقي: هو العلامة الإمام النحوي اللغوي، أبو منصور موهوب بن أحمد بن محمد بن الخضر بن الحسن بن الجواليقي «له المعرب» و «شرح أدب الكاتب» ولد في سنة ٢٦٦ ـ وتوفي في سنة ٥٤٠ هـ عاش ٦٤ سنة. الحرض: هو الذي أذابه الحزن.

(٣) الروياني: هـو القاضي العـلامة الفقيـه، شيخ الشـافعيـة أبـو المحـاسن، عبـد الـواحـد بن إسماعيل بن أحمد بن محمد الروياني الطبري ولد سنة ٤١٥ هـ قتلته الإسماعيليـة سنة ٥٠١ هـ كان يقول رحمه الله:

> لو احترقت كتب الشافعية لأمليتها من حفظي . له كتاب «البحر» في المذهب طويل جداً غزير الفوائد.

 (٤) وعند العرب: ذوات الأطواق نحو الفواخت والقماري والقطا وأشباه ذلك. اهـ مختار. تواقية المركزي المحالية المركزي THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUTANIC THEOREM HOUSE IN THE PRINCE OF INTERNATION THE PRINCE OF

> \* جَجْر الإِنسان: بفتح الحاء وكسرها. \* الجِنازة: بكسر الجيم وفتحها من جنز إذا ستر. \* بَهْز بن حكيم: هو بفتح الباء وإسكان الهاء والزاي<sup>(۱)</sup>. \* زُرارة: بضم الزاي<sup>(۲)</sup>.

\* أحمد بن أبي الحواري: بفتح الحاء وكسر الراء، ومنهم من يفتح الراء، وكان شيخنا أبو البقاء خالمد النابلسي رحمه الله يحكيه، وربما اختاره، وكان علاَمة وقته في هذا الفن مع كمال تحقيقه فيه، واسم أبي الحواري عبد الله بن ميمون بن عباس بن الحرث<sup>(٣)</sup>.

\* الجُرعي: بضم الجيم وبالراء.

\* أبو الجوزاء: بفتح الجيم وبالزاي اسمه أوس بن عبد الله وقيل: أوس بن خالد.

\* حَبتر: بحاء مهملة مفتوحة، ثم باء موحدة ساكنة، ثم تاء مثناة من فوق مفتوحة، ثم راء.

الرجل الصالح هو القائم بحقوق الله تعالى، وحقوق العباد كذا قاله الزجاج، وصاحب المطالع وغيرهما.

(١) بهز بن حكيم:
 هو ابن معاوية بن حَيدةَ، القشيري البصري من التابعين مات قبل سنة ١٦٠ هـ.
 (٢) زُرارة:
 هو ابن أبي أوفى العامري الحرشي، أبو حاجب البصري، كان قاضى البصرةِ،
 تابعي توفي سنة ٩٣ هـ.
 (٣) لقد ذكره المؤلف في كتابه بستان العارفين وعلقت عليه، وأضفت إليه.



- \* اجترحوا السيئات: اكتسبوها.
- \* الشعار: بكسر الشين العلامة.

(١) أقول: إن إبا ذر – رضي الله تعالى عنه – هو أشهر من أن يُذكر، لأن كتب التاريخ والسير تشهدان له بالعلم والزهد والورع فهي غنية وذاخرة بهذا، ولكن أكتفي بهذه الكلمات لعل الله ينفعنا بها. فقد ذكرها الإمام الأصفهاني في حليته:

قام أبو ذر الغفاري عند الكعبة فقال:

يا أيها الناس أنا جندب الغفاري هلموا إلى الأخ النـاصح الشفيق!! فـاكتنفه الناسُ. . . فقال:

أرأيتم لو أن أحدكم أراد سفراً، أليس يتخذ من الزاد ما يُصلحه ويبلغه؟ \* قالوا: بلي. قال: فسفر طريق القيامة أبعدُ ما تريدون، فخذوا منه ما يُصلحكم. \* \* قالوا: ما يُصلحنا؟ \* قال: حجوا حَجةً لعِظَام الأمور. صوموا يوماً شديداً حرُّه لطول النشور. 쑸 صلوا ركعتين في سواد الليل لوحشة القبور: \* كلمةُ خيرِ تقولُها، أو كلمةُ سوءٍ تسكت عنها لوقوف يوم عظيم. \* تصدق بمالك لعلك تنجو من عسيرها. \* \* أجعل الدنيا مجلسين: ١ ـ مجلساً في طلب الآخرة. ٢ – ومجلساً في طلب الحلال، والثالث يضرك ولا ينفعك. \* اجعل المال درهمين: ۱ – ردهماً تنفقه على عيالك من حله. ۲ – درهماً تقدمه لآخرتك. والثالث يضرك ولا ينفعك، ثم نادى بأعلى صوته يا أيها الناس!! \* قد قتلكم حرص لا تدركونه أبدأ.

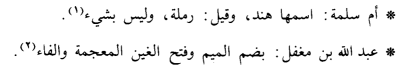
اهـ من كتاب حلية الأولياء

119

This file was downloaded from QuranicThought.com



\* الشراك: بكسر الشين هو السير الرقيق الذي يكون في النعل عن ظهر القدم.



(١) هي بنت أبي أمية بن المغيرة بن عبد الله بن عمرو بن مخزوم القرشية المخزومية «أم المؤمنين» واسم أبيها حذيفة، ويلقب «زاد الراكب» لأنه كان أحدَ الأجواد. فكان إذا سافر لا يترك أحداً يرافقه ومعه زاد؛ بل يكفى رفقته من الزاد.

وكانت ـ رضي الله تعالى عنها ـ زوجَ ابنِ عمِّها أبي سلمة فمات عنها فتزوجهـا عليه الصلاة والسلام وضم أيتامَها إليه.

وكانت ممن أسلم قديماً هي وزوجُها. وهاجرا إلى الحبشة، فولد له سلمة، ثم قدما مكة، وهاجرا إلى المدينة.

فهي أول أمرأة مهاجرة إلى الحبشة، وأول ظعينة دخلت المدينة.

وكانت ـ رضي الله تعالى عنها ـ موصوفة بالجمال البارع، والعقل البالغ، والرأي الصائب، وإشارتُها على النبي ﷺ يومَ الحديبية، تدل على وفور عقلها، وصواب رأيها. فمجال الحديث عنها فسيح جداً، فقد ذكرت لك طرفاً منه تشويقاً للبحث عنه. ماتت في آخر سنة إحدى وستين بعدما جاءها نعي الحسين بن علي في خلافة يزيد بن معاوية، وصلى عليها أبو هريرة. كتبه محمد.

(٢) عبد الله بنُ مغفل بن مُقَرِّن المزني، ذكره ابن فتحون في ذيل الاستيعاب، ولم يذكر مستنداً لذكره في الصحابة.

قال ابن قتيبة: ليست له صحبة، ولا إدراك.

وذكره في التابعين ابنُ مسعود العجلي والبخاري وابن حبان وغيرهم.

وله رواية عند أبي داود في المراسيل أخرجها جريربن حازم عن عبد الملك بن عمير عنه أنه قال:

> قام أعرابي إلى زاوية من زوايا المسجد فاكتشف فبال. فقال النبي ﷺ :

«خذوا ما بال عليه من التراب فألقوه وأهريقوا على مكانه ماءً». اهـ.



\* المعوِّذتان: بكسر الواو.

\* الأوزاعي : اسمه عبد الرحمٰن بن عمر إمام الشام في عصره منسوب إلى موضع بباب الفراديس من دمشق يقال له الأوزاع، وقيل : إلى قبيلة وقيل : غير ذلك<sup>(۱)</sup>.

\* عَرْزِب: بعين مهملة مفتوحة، ثم راء ساكنة ثم زاي مفتوحة ثم باء موحدة.

أُقرِك: فالأول مختلف فيه والصواب أنـه تابعي، والثـاني متفق على صحبته، فرضي الله عنهما وأرضاهما عنا لأنهما في خيري القرون ولكن شرف الصحبة لا يعادله شرف.كتبه محمد.

انظر الإصابة جزء ٣ص ١٤٢ حرف العين

(١) الأوزاعي:
 هـوأبو عُمرَ عبدُ الـرحمٰن بنُ عمر الأوزاعي الـدمشقي، إمامُ أهـل الشام، وكـان أهـل
 الشام والمغرب على مذهبه.

ولد ببعلبك سنة ٨٨ وكان يسكن دمشق، ثم تحول إلى بيروت فسكنها مرابطاً إلى أن مات بها سنة ١٥٧ اهـ وهو من تابعي التابعين.

(٢) فَضالة: هو ابنُ عُبيدٍ الصحابي رضي الله تعالى عنه. الأنصاري الأوسي شهد أحداً وما بعدها. وبيعـة الرضـوان، سكن دمشق وولىً قضاءَها لمعاوية رضي الله عنه.

توفي بدمشق ودفن بباب الصغير سنة ٥٣ هـ.



\* القينة: بفتح القاف المغنية.

\* طوبي: أي خير لهم كذا قاله أهل اللغة.

\* الأعمش: سليمان بن مِهران<sup>(1)</sup>.

\* أبو العالية: بالعين المهملة اسمه رُفِّيع بضم الراء<sup>(٢)</sup>.

\* أبو لبابة: الصحابي بضم الـ لام اسمه بشير. وقيل: رفاعة بن عبد المنذر<sup>(۳)</sup>.

\* العَتَمة: الظلمة.

\* قوله عيناه تَذرِفان: أي ينصَبُّ دمعهما. وهو بفتح التاء المثناة من فوق وكسر الراء.

\* فما خطبكم: أي شأنكم.

\* الأيام المعدودات: أيام التشريق الثلاثة بعد يوم النحر<sup>(٤)</sup>.

(١) الأعمش:
هو سليمان بن مهران الأسدي الكاهلي، أبو محمد الكوفي الأعمش ثقة حافظ عارف بالقراءة ورع من التابعين توفي سنة ١٤٧ هـ.
(٢) أبو العالية:
(٢) أبو العالية:
الجاهلية، وأسلم بعد وفاة رسول الله ﷺ بسنتين توفي سنة تسعين.
قال أبو بكر بن أبي داود:
ليس أحد بعد الصحابة أعلم بالقرآن مِنْ أبي العالية.
هو الأنصاري المدني الصحابي رضي الله تعالى عنه، وكان أحد النقباء وعاش إلى خطرين أدرك خطرين أبو بكر بن أبي داود:
(٣) أبو لبابة:
(٣) أبو لبابة:
هو الأنصاري المدني الصحابي رضي الله تعالى عنه، وكان أحد النقباء وعاش إلى خلافة علي رضي الله تعالى منه.



القفال: المذكور هنا المَرْوَزِي: عبد الله بن أحمد.

يقرُن: بضم الراء على اللغة الفصيحة، وفي لغة بكسرها.

\* البغوي: منسوب إلى بغ<sup>(</sup>) مدينة بين هَراة ومرو. ويقال لها أيضاً بغشور واسمه الحسين بن مسعود.

\* الأصال: جمع أصيل وهو آخر النهار وقيل: ما بين العصر وغروب

\* زُبيد بن الحرث: بضم الزاي وبعدها موحدة مفتوحة.
 \* سُبوح قُدوس: بضم أولهما وبالفتح لغتان مشهورتان.

\* أبو قِلابة: بكسر القاف، وفتح اللام وتخفيفها وبالباء الموحدة اسمه عبد الله بن زيد<sup>(۲)</sup>.

(۱) لعلها: بَغا.

(٢) نقدم للقارىء الكريم ما روي عنه من طرائف طريفةٍ وحكم وأحكام لطيفة.

عن خالد الحذاء قال: كنا نأتي أبا قِلابة، فإذا حدثنا بثلاثة أحاديث قال: قـد أكثرتُ.

أي كان رضي الله عنه يخاف من فضول الكلام، وورعُ الرجل يظهر من حديثه. وعنه رضي الله تعالى عنه أنه قال: ما أمات العلم إلا القصَّاص، يُجالس الرجلُ الرجلَ القاص سنة فلا يتعلق منه بشيء، ويجلس إلى أهل العلم فلا يقوم حتى يتعلق منه شيء.

أقول: وهذه طعنة قاصمة في صميم الدين، لأن المجالس أصبحت قائمةً على القال والقيل، وسرد أحوال السابقين مع إخلالٍ في العلم، وفقدِ الحال الصحيح. كتبه محمد.

وعنه رضي الله تعالى عنه أنه قال: يُنادي منادٍ يومَ القيامة من قِبَلِ الله تعالى: ألا إن أولياء الله لا خوف عليهم ولا هم يحزنون فلا يبقى أحد إلا ورفع رأسه، فيقول: =



\* مُعان بن رفاعة: بضم الميم وفتح العين وآخره نون<sup>(۱)</sup>.
 \* الشّخِيّر: بكسر الشين والخاء مشددة.

\* الحكم بن عتيبة: هو بتاء مثناة من فوق ثم مثناة من تحت ثم موحدة<sup>(۲)</sup>.

\* المحيى<sup>(٣)</sup> والممات: الحياة والموت. \* أُوزِعْهم: ألهمهم. \* حمداً يوافي نعمَه: أي يصل إليها فيحصلها.

\* ويكافىء مزيدَه: هو بهمزة آخر بكافىء. ومعناه نقوم بشكر ما زادنا من النعم.

\* مجالِد الراوي: عن الشعبي بالجيم وكسر اللام.

\* الصَيمَري: بفتح الصاد المهملة والميم. وقيل: بضم الميم. وهو غريب.

222

This file was downloaded from QuranicThought.com



وقد بسطت بيانه في تهذيب الأسماء واللغات. فهذه أحرف وجيزة في ضبط مشكل ما وقع في هذا الكتاب، وما بقي منها تركته لظهوره، وما ذكرته من الظاهر قصدت بيانه لمن لا يخالط العلماء، فإنه ينتفع به إن شاء الله تعالى.

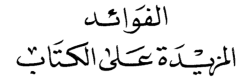
\* \* \*

هَذَا آخِرُمَا تَسَتَّرَمَيْهُ هَذَا الْكَتَابِ ، وَهُوَ نُنْذَةُ مُخْنَصَرَةُ بَالنَّسْبَةِ إِلَى آدابِ الْقُزَّاءِ . وَلَكُنْ حَمَلَيْنِ عَلَى اخْتَصَابِ مَا ذَكَرْتُهُ فِي أَوَّلَ الكَنَّابِ . وَإِنَّا أَسُأَكُ الَّلَهَ الْعَظِيمَ آنَ يَنْفَع بِعِالنَّفْعَ الْعَيمَ ، لِي وَلِأَخْبَابِي، وَكُلِّ نَاظِرِفِيهِ وَسَسَابِرُ الْسُئْلِينَ فِي الدَّارَينِ . وَالْحَدُلِيَّهِ مَنْ الْعَلَيْنِ عَمَدًا مُوابِي نِعَمه وَثْنَا فِي أَصْحَابِهِ أَعْقِينَ وَالْمُنْلِينَ اللَّ الْكُنُلْلُ مَنْ اللَّهُ الْعَلَي مَعْدًا مُعَانَ وَلَكُنْ هُذَا الْعَلَي الْمُ الْمُنْتَعَانَ مُعْتَى الْمُعْلِينَ الْمُنْابِي . وَالْحَدُلُولَةِ مَنْ الْمُسْلِمِينَ فَي التَّذَكَةِ مَعْذَكَرُنَةُ فَي الْعَلَى الْعَلَي الْمُنْعَانَ الْمُنْ وَالْحَدُلُولَةُ مَعْذَلِي مَعْدًا مُعَانَ اللَّهُ عَلَى الْعَلَي الْمُنْعَانَ مُ الْعَلَي الْمُنْعَانَ الْعَلْ



This file was downloaded from QuranicThought.com





## لطيفة

قال ابن الجوزي في كتاب «مناقب الإمام أحمد بن حنبل» ص ٤٣٤ في الباب الحادي والتسعين في ذكر المنامات التي رآها أحمد بنُ حنبلٍ رضي الله تعالى عنه:

أخبرنا عبدُ الملك بنُ أبي القاسم، قال: أنا عبدُ الله بنُ محمد الأنصاري، قال: أنا محمدُ بن عبد الجليل بن أحمد، قال: أنا محمد بن أحمد بن إبراهيم، وأخبرنا ابن ناصر، قال: أنبأنا أبو علي الحسن بن أحمد، قال: أنا أبو محمد الخلال، قال: أنا عبيد الله بن عبد الرحمٰن السزهري، قالا: حدثنا أحمد بن محمد بن معثم، قال: سمعتُ عبدَ العزيز بِنَ أحمد النهاوَنْدي قال: سمعتُ عبدَ الله بنَ أحمد بن حنبل قال: سمعت أبي يقول:

\* رأيت ربَّ العزَّةِ في المنام فقلت: يا رب ما أفضلُ ما تقرب به المتقربون إليك؟

- \* فقال: كلامي يا أحمد.
- \* قال فقلت: يا ربّ بفهم أو بغير فهم؟



أنظر مناقب الإمام أحمد، مطبعة دار الأفاق الجديدة ط الثانية ١٩٧٧ م.

لطيفة

عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال:

مانُ آياتٍ نزلَتْ في سورة النساء خيرٌ لهذه الأمة مما طلعتْ عليه الشمسُ :

\* ١ -: ﴿ يُربِدُ اللَّهُ لِبُبَيِّنَ لَكُمُ وَيَهْدِ يَكُمُ سُنَنَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمُ وَيَتُوبَ عَلَيْكُمُ ﴾.

\* ۲ -: ﴿وَٱللَّهُ يُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْحُمْ وَيُرِيدُ ٱلَّذِيرِ يَتَبِعُونَ ٱلْشَهَوَ تِ

\* ٣ -: ﴿ يُرِيدُ ٱللَّهُ أَن يُحَفِّفَ عَنكُمْ وَخُلِقَ ٱلْإِنسَنُ ضَعِيفًا ﴾.
\* ٤ -: ﴿ إِن تَحْتَنِبُوا حَبَآبِرَ مَا نُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفِّرَ عَنكُمُ سَيِّ اللَّهُ وَنَدُخِلُكُم مُتُدْخَلًا كَرِيمًا ﴾.

\* ٥ -: ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةً وَ إِن تَكُ حَسَنَةً يُضَعِفْهَا وَيُؤْتِ مِن لَدُنهُ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾.

\* ٦ -: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ سُوَءًا أَوْ يَظْلِمُ نَفْسَهُ, ثُمَّ يَسْتَغْفِرِ ٱللَّهَ يَجِدِ ٱللَّهَ عَضُورًا رَحِيمًا ﴾.

\* ٧ -: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾.



اه\_ الإتقان ٢٠٦/٢

## لطيفة

\* ١ -: إن أعظمَ آيةٍ في القرآن، ﴿ ٱللَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَاهُ وَٱلْحَى الْقَيْوُمُ ﴾.
 \* ٢ -: وأعدلَ آيةٍ في القرآن، ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ وَٱلْإِحْسَنِنِ
 وَإِيتَآمٍ ذِى ٱلْقُرْ لِحَبْ ﴾ الآية..

\* ٣ -: وأخوف آيةٍ في القرآن، ﴿ فَحَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ ۞ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَّا يَرَهُ ﴾.

\* ٤ –: وأرجى آيةٍ في القرآن، ﴿ قُلْ يَعِبَادِى ٱلَّذِينَ أَسَرَفُواْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا نَقْتَ ظُواْمِن رَحْمَةِ ٱللَهِ ﴾ الآية...

وقىل: ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى ﴾.

\* ٥-: وأحزنَ آيةٍ في القرآن، ﴿مَن يَعْمَلُ شُوَءًا يُجُزَبِهِۦ﴾.

\* ٦ -: وأشدَّ آيةٍ في القرآن، - أي على أهل النار - ﴿ فَذُوقُواْ فَلَن نَزِيدَكُم إِلَاعَذَابًا ﴾

\* ٧ -: وعن علي كرّم الله وجهه: أحبُ آية إلي في القرآن، إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُمَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَاَهُ ﴾.

\* ٨ -: وأفضل آيةٍ في القرآن، ﴿وَمَآأَصَنَبَكُم مِّن مُصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتَ أَيْدِيكُم وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ ﴾.

اه\_ الإتقان ٢/٥٠٢



تفسيربقض الألفاظ الغربية من القرآميث الكرم

وَلَا نُظْلَمُونَ فَنِيلًا : الخيط في شق النواة من سورة النساء آية ٧V لَا يُؤْتُونَ ٱلنَّاسَ نَقِيرًا : النقطة التي في ظهر من سورة النساء آية النواة 03 مَايَمُلِكُونَ مِنقِطْمِيرِ : لفافة النواة من سورة فاطر آية ١٣ أؤلي ألأمر مِنْهُمُ من سورة النساء آية : أهل الفقه والدين ۸۳ وَٱللَّهُ أَرْكَسَهُمْ : أوقعهم من سورة النساء آية ٨٨ يَجِدُفِي ٱلْأَرْضِ مُرَعَمًا : مُهاجَراً ومتحولًا ما من سورة النساء آية يرغم العدو 1 . . كَانَتْ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ : مفروضاً ومحتماً من سورة النساء آية كتكبا متوقوتكا 1.4 وَقَوْلِهِمْ عَلَى مَرْيَحَ بْهَتَنَنَّا : البهتان: اقبح أنواع من سورة النساء آية الكذب وأشنعه ١٥٦ عظيمًا يَتَأَيُّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَوْفُواْ: إِما أَحل الله وما حرَّم إِمن سورة المائدة آية بألعقود وما فرض وما ا أوجب

14.

This file was downloaded from QuranicThought.com

,

لَقَدُ جِئْتُمُ شَيْئًا إِذًا : أي منكراً فظيعاً من سورة مريم آية ٨٩ تَكَادُأُلْسَمُوَتُ يَنْفَطَّرْنَ : أَ أَي يتشققن ويتفتتن من من سورة مريم آية ٩٠ منه شناعته وقبحه وَتَجَزُّ ٱلْجَبَالُ هَدًّا : تسقط مهدودة عليه من سورة مريم آية ٩٠ : إ شديدي الخصومة من سورة مريم آية ٩٧ وَتُنذِرَبِهِ عَوَمًا لَكًا بالباطل أَوْتَسْمَعُ لَهُمْ رِكْنَا : صوتاً خفياً من سورة مريم آية ۹۸ من سورة طه آية ٦ وَمَاتَحْتَ ٱلثَّرَيْ : التراب الندي إِنَّى ءَانَسَتُ نَارًا من سورة طه آية ١٠ : أبصرتها بوضوح من سورة طه آية ١٠ لَّعَلِّي ءَانِيكُم مِنْهَا بِقَبَسٍ : ابشعلة من النار

منْ خواصْ القرآن

١ – عليكم بالشفاءين: العسل، والقرآن.
٢ – خيرُ الدواء القرآن.
٣ – فاتحة الكتاب شفاءٌ من السم.
٣ – فاتحة الكتاب شفاءٌ من السم.
٤ – فاتحة الكتاب شفاء من كل داء.
٥ – ﴿لَآ إِلَهُ إِلاَ أَنْتَ سُبُحَنْنَكَ إِنِي حُنْتُ مِنَ ٱلظَّلِمِينَ.
٥ – ﴿لَآ إِلَهُ إِلاَ أَنْتَ سُبُحَنْنَكَ إِنِي حُنْتُ مِنَ ٱلظَّلِمِينَ.
٥ – ﴿لَآ إِلَهُ إِلاَ أَنْتَ سُبُحَنْنَكَ إِنِي حُنْتُ مِنَ ٱلظَلِمِينَ.
٥ – ﴿لَآ إِلَهُ إِلاَ أَنْتَ سُبُحَنْنَكَ إِنِي حُنْتُ مِنَ ٱلظَلِمِينَ.
٥ – ﴿لَآ إِلَهُ إِلاَ أَنْتَ سُبُحَنْنَكَ إِنِي حُنْتُ مِنَ ٱلظَلِمِينَ.
٥ – ﴿لَآ إِلَهُ إِلاَ أَنْتَ سُبُحَنْنَكَ إِنِي حُنْتُ مِنَ ٱلظَلِمِينَ.
٥ – ﴿لَآ إِلَهُ إِلاَ أَنْتَ سُبُحَنْنَكَ إِنِي حُنْتُ مِنَ ٱلظَلِمِينَ.
٥ – ﴿لَآ إِلَهُ إِلاَ مَنْتَ سُبُحَنْنَكَ إِنِي حُنْتُ مِنَ ٱلظَلِمِينَ.
٥ – ﴿لَا يَعْولُهُ اللّهُ الله عَلَى مَنْ عَظُ إِلا استجابِ الله له، ولا يقولُها مكروب إلا فرج عنه.
٦ – إذا وجدتَ في نفسك شيئاً يعني : من الوسوسة فقل:
٩ الأولُ، والأخرُ، والظاهرُ، والباطنُ، وهو بكل شيء عليم.



قال ابن القيم: إذا ثبت أن لبعض الكلام خواصً ومنافعَ فما الظنَّ بكلام ربِّ العالمين؟ ثم بالفاتحة التي لم ينزل في القرآن ولا غيرِه من الكتب مثلُها؟ وأخرج ابن مردويه عن أبي سعيد الخدري رضي الله تعالى عنه قال: جاء رجل إلى النبي ﷺ فقال:

إني أشتكي صدري؟ قال:

اقرأ القرآن، يقول الله تعالى: ﴿وَشِفَآ مُرْآهُ لِمَافِي ٱلصُّدُورِ ﴾.

وأخرج البخاري عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ في قصة الصدقة أن الجني قال له:

إذا أويت إلى فراشك فاقرأ آية الكرسي، فإنك لن يزالَ عليك من الله حافظٌ، ولا يقربك شيطان حتى تصبح.

فقال له النبي ﷺ : «أما إنه صدقك وهو كذوب» .

انظر الإتقان ٢٠٨/٢ للإمام السيوطي

# **فَقُرْبَنَا تِنَّ الْكُتَابُ** س: ما حكم الاستعاذةِ خارجَ الصلاة وقت القراءة؟

ج: هي: سنة محبوبة. والجهر بها مطلوب ومندوب، فيه إظهار شعار القراءة، كالجهر بالتلبية، وتكبيرات العيد.

س: ما فائدتُها الاجتماعية؟

ج: إن المستمع يُنصت ويستعد لسماع القراءة من أولها لا يفوته منها شيء. والله أعلم.



ج: لا يجهر المصلي بها سواء كان إماماً أو منفرداً باتفاق.
س: هل تسن لكل ركعة؟

ج: نعم؛ تسن عند الشافعية لكل ركعة سواء كان إماماً أو منفرداً، أو مؤتماً، قبل الفاتحة والبسملة.

س: هل تحتاج القراءة إلى نية؟

ج: القراءة لا تحتاج إلى نية فهي كسائر الأذكار، إلا إذا نذرها فلا بد لها من نية النذر أو الفرض.

س: هل الأفضل الترتيل مع قلة القراءة، أو السرعة من كثرتها؟

ج: إن ثواب قراءة الترتيل أجل قدراً، وأنفع ذِكراً، وثوابُ الكثرة أكثر عدداً، فالأولى للراسخين في العلم، والثانية للمتاجرين في الذكر. وقـد تعرضنا لهذا البحث أول الكتاب فعد إليه ترَ الصواب.

س: ما معنى قوله تعالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَّ ﴾؟

ج: التدبر: هو أن يَشغل القلبَ بالتفكر في معنى ما يلفظه، فيعرف كل آية، مع تأمل الأوامر والنواهي.

س: هل يمكن إيضاح ذلك؟

ج: نعم؛ إن كان القارىء مما قَصَّرَ فيما مضىٰ، أو أساء اعتـذر واستغفر وأناب، وإذا مر بآية رحمة أو رجاء استبشر وسأل الله من فضله، أو بآية عذاب أشفق وتعوذ وخاف، أو بآية تنزيه نزه وعظم قائلاً: سبحانك، أو دعاء، تضرع وطلبَ، وسأل. وهكذا...

س: هل يوجد دليل على ذلك من السنَّة؟

ج: نعم؛ فقد أخرج مسلم عن حذيفة قال: صليت مع النبي ﷺ ذات ليلة، فافتتح البقرة فقرأها، ثم النساء فقرأها، ثم آل عمران فقرأها: يقرأ مترسلاً إذا مر بآية فيها تسبيح سبح، وإذا فيها سؤال سأل، وإذا مر بتعوذ تعوذ.

س: هل آمين من الفاتحة؟
 ج: آمين ليست من الفاتحة.
 س: هل تطلب من المصلى؟

ج: نعم؛ يسن للمصلي أن يأتي بها سواء كان إماماً، أو مأموماً، أو منفرداً.

س: هل يوجد دليل من السنَّة؟

ج: نعم؛ فقد أخرج أبو داود وغيرُه عن وائل بن حُجْر قال: سمعتُ النبي ﷺ قرأ ولا الضالين، فقال: آمين يمدُّ يها صوته.

س: ما معنى لفظ آمين؟

ج: يقال: آمين، وأمين بالمد والقصر؛ ولكن المد أكثر، ومعناه: اللهم استجب لي وهو طابَع الله على عباده؛ لأن الأفات والبلايا تُدفع به، فكان كخاتم الكتاب الذي يصونه، ويمنع فساده، وورد:

آمين خاتم ربِّ العالمين (انظر النهاية).

س: ما حكم الوضوء لقراءة القرآن؟

ج: الوضوء مستحب لقراءته؛ لأنه أفضل الأذكار، وقد كان عليه الصلاة والسلام يكره أن يذكر الله تعالى إلا على طهر.

س: هل تكره القراءة للمحدث؟

ج: قال إمام الحرمين: ولا تكره القراءة للمحدث لأنه عليه الصلاة والسلام صح أنه كان يقرأ مع الحدث، أي تبييناً للجواز. س: ما حكم قراءة الجنب والحائض والنفساء؟ ج: يحرم على هؤلاء قراءة أي شيء من القرآن ولو قليلًا. س: هل يوجد دليل على ذلك؟ ج: نعم؛ لقد روى الترمذي وقال: حسن صحيح، عن على قال: كان رسول الله ﷺ، يقضى حاجته (أي من البول والغائط) ولم يكن يحجبه عن القراءة شيء ليس الجنابةَ، أي إلا الجنابة. س: ما حكم قراءة مَنْ كان فمه متنجساً؟ ج: تكره قراءة من كان فمه متنجساً. وقيل: تحرم كمس المصحف باليد المتنجسة. س: ما حكم مس المصحف وحمله لغير طاهر؟ ج: يحرم مس المصحف. وحملُه أفحشُ لغير متوضىءٍ. لقوله تعالى: ﴿ لَّايَمَشُّهُ إِلَّا أَلْمُطَهَّرُونَ﴾، وقوله عليه الصلاة والسلام: «لا يمس القرآن، إلا طاهرٌ». س: ما حكم حمل التمائم لغير طاهر؟ ج: التمائم التي كتب فيها بعض الآيات استشفاءً يجوز حملها على غير طهارة؛ لأنها خرجت من يحونها قرآناً، وصار لها طابَع آخر. س: هل يجوز لقاضي الحاجة أن يحمل شيئًا معظَّمًا؟ ج: يكره عليه أن يحمل شيئاً معظماً كاسم نبى، أو مَلَك، أو آية من القرآن فهو مكروه لا حرام.

12.



وقيل: يحرم إدخال المصحف وغيره الخلاء إجلالاً وتعظيماً، وتكريماً. نعم؛ إن خاف عليه التلف أو الضّياع فلا حرمة، ولا كراهة. فحرره.

س: لماذا لم تكتب البسملة في سورة براءة؟

ج: فقد سأل محمد بن الحنفية أباه أمير المؤمنين علي بن أبي طالب فأجابه يا بُنيَّ إن براءة نزلت بالسيف، وإن ﴿ بِسَحِرِ ٱللَّهِٱلرَّحْمَٰنِٱلرَّحِيمِ ﴾ أمان.

وسئل سفيان بن عيينة عن هذا فقال:

لأن التسمية رحمة، والرحمة أمان، وهي افتتاح للخير، وأول هذه السورة وعيد ونقضٌ للعهود.

س: فهل يجوز للقارىء أن يأتي بها في براءة؟

ج: أما أولها فمتفق على تركها، وأما وسطها فمختلف فيها، والأفضل تركُها.

س: هل البسملة المكتوبة على رأس كلِّ سورة من القرآن؟ ج: أكثر العلماء على أنها آية منها، فإذا أخلَّ بها كان تاركاً لبعض الختمة فالأفضل: الإتيان بها غير براءة خروجاً من الخلاف.

س: ما حكم سجود التلاوة؟

ج: سجود التلاوة سنة مؤكدة عقب فراغه من تلاوة آية السجدة بشرط أن لا يطول الفصل بين التلاوة والسجود.

س: إذا سمع مستمع الخطبة من الخطيب آية سجدة ما حكمه؟
 ج: يحرم عليه السجود والحالة هذه لإعراضه عن سماع الخطيب.



ج: إذا كانت الآية التي تـلاها، غيـر آية السجدة التي في ﴿ الَـمَ تَنزِيلُ ﴾ حرم وبطلت بالسجود، فلا يجوز العدول عما ورد في هذا المقام. س: ماذا يقول في سجوده للتلاوة؟.

ج: يندب له أن يقول سواء كان في الصلاة أو خارجَها سجد وجهي للذي خلقه وصوره، وشق سمعه وبصره بحوله وقوته فتبارك الله أحسنُ الخالقين.

س: هل لسجود التلاوة من أركان؟ ج: نعم؛ لسجود التلاوة خمسة أركان: ١ ــ النية المقرونة بتكبيرة الإحرام. ٢ ــ تكبيرة الإحرام.

٣ السجود مرة وهي كسجود الصلاة في فرائضها وشروطها: من طهارة، واستقبال قبلة وغيرهما.

٤ – الجلوس لها بدون تشهد للقادر عليه.
 ٥ – السلام.

س: ما حكم حمل المميز ـ الذي هـو دون العشـر من العمـر ـ المصحف؟

ج: الجواب: إن كان حمله للدراسة يجوز لما في دوام الطهارة من مشقة، وإلا فهو حرام، وقد تعرضت لهذا البحث في كتاب الفتاوى للمؤلف رحمه الله أثناء التحقيق في الطبعة الخامسة ص ٢٧ فعد إليه إن أردت الاستيضاح عن هذا الحكم!!



ج: قال في شرح المهذب: إن الأصح ثبوتها بالظن.
س: ما حكم جاحدها؟
ج: لقد أجمع المسلمون بأنه لا يُكفرُ جاحدها لأن خبرها آحادي.
س: هل البسملة ثبتت على سبيل القطع أو الحكم؟
ج: قال جمهور أصحابنا: هي آية من القرآن حكماً لا قطعاً.
س: ما معنى ثبوتها بالحكم؟
ج: معنى الحكم: أن الصلاة لا تصح إلا بها في أول الفاتحة.



لَقَدُمَّ - وَأُحْدُلِلَهِ تَعَالَى - تَنْقِبْحُ الطَّبْعَةِ الرَّابِعَة لَكَنَابِ النبيان، وَإِبْرَازُهَا فِي نَوْهِا الْجَذِيدِ ، وَطِبَاعَتِها الْأَنْفِقَةِ ، فِي المَدِينَة الْمُنوَمَة ، عَلَىٰ سَلَاهَ الْفَصَلُ الْنَحِيَةِ ، وَاَطْيَبُ الصَلَاة ، وَآتَ ثُمُ التَّسُلَم ، أَيَّامَ هِجَة عَلَىٰ سَلَاه الْفَصَلُ الْنَحِيَةِ ، وَاَطْيَبُ الصَلَاة ، وَآتَ ثُمُ التَّسُلَم ، أَيَّامَ هِجَة فَتِ أَوَا شِل الْمَحَمَر فِي ماءَم. فَتْ اللَّه أَسْأَلُ أَن يَنْظ مَنِي في سلك حَمَلَة الْقُرَبِ ، ٱلَّذِينَ يُحَلُّونَ وَقُدْ أَوَا شِل الْمَحَمَر فِي ماءَم. وَقُدْ أَوَا شِل الْحَمَر فِي مَعَانَ مَعْتَمَ اللَّهُ مَعْتَى الْعَلَيْ وَقُدْ أَوَا شَل الْحَمَر فِي مَعْتَى الْعَامَ مَنْ الْعَامَ مَعْتَى فَالَاتُ الْعَامَ مُعْتَى فَالَاتُ الْعَامَ وَقُدْ أَوَا شَلْ الْحَمَر الْحَمَة مَا الْعَامَ مَعْتَى فَا سَلْكَ حَمَلَة الْقُرَابِ ، اللَّذِينَ يُحَلَّى مَ وَقُدْ اللَّهُ أَنْ اللَّهُ الْعَامَ مَنْ الْعَامَ مَنْ الْعَامَ مَنْ الْعَامَ مَعْتَى الْعَامَ مُعْتَلُونَ مُ وَقُدْ تَعَالَ الْعَامَ مَا الْحَمَة مَ الْعَامَ مَنْ الْعَابَ مِنْ مَنْ عَنْ مُ الْعَامَ مُ الْعَامَ مَنْ الْعَامَ مَا الْعَامَ مَنْ الْعَامَ وَقُدْ يَعْتَقُونَ مَنْ الْعَامَ الْعَابَةُ الْمَا عَامَة مَنْ الْعَامَ مَا الْعَامَ مَنْ الْعَامَ مَا الْعَامَ مَالْعَامَ مَنْ الْعَامَ مَالْعَامَ مَاللَهُ مَا مَالْقَامَ مَ الْعَامَ مَ الْعَامَ مَ الْعَامَ مَنْ الْعَامَ مَا الْعَامَ مَا مَا الْعَامَ مَا الْعَامَ مَا الْعَامَ مَنْ أَوْلَ مَا الْعَامَ مَا مَا الْعَامَ مَا الْعَامَ مَا الْعَامَ مَنْ الْعَامِ مَا مَا الْقَامِ مَالْقَامَ مَ

نزيل المدينة المنويق الفقرآليب



للفهرس

| الصفحة |                                                  | (لمرضوع   |  |
|--------|--------------------------------------------------|-----------|--|
| ٥.     |                                                  | (لمقرمة   |  |
| ٦١     | ول: في أُطرافٍ من فضيلة تلاوة القرآن وحملته      | (لباب (لأ |  |
| 17     | من تعلُّم القرآن وعلَّمة                         |           |  |
| ٢٦     | اني: في تُرجيع إلقرآن والقاري، على غيرهما        |           |  |
| ٢٦     | الت: في إِخْرِزُم أهلُ (لقرران، ورالنهي عن أواهم |           |  |
| ۳١     | اِبِعِ: في أَوَّاب معلم القرآن ومتعلَّمة         |           |  |
| ٣٥     | ) (لمعلَّم له                                    |           |  |
| ۳۷     | لِلْأَخْلَاقِ                                    | -         |  |
| ۳٨     | ان للمتعلّم                                      | `         |  |
| ۳٩     | ) (لنصيحة له                                     |           |  |
| ٤١     | (لمتعلم                                          | 4         |  |
| ٤١     | تعليم                                            |           |  |
| ٤٢     | ) المعْلم                                        | إخلأص     |  |
| ٤٤     |                                                  | أوب (     |  |
| ٤٥     | ب (لمتعلم                                        | ني آوا    |  |
| ٥٤     | امس: في أولب حامل القرآن                         | ÷.        |  |
| ٥٥     | ى التحسيب به                                     |           |  |



### الصفحة

| الصفحة |  | الموضوع                                     |
|--------|--|---------------------------------------------|
| ٥٨     |  | لطيفة                                       |
| ٥٩     |  | موقّق (لسلف منه                             |
| ٦٨     |  |                                             |
| γ٠     |  |                                             |
| γ٠     |  |                                             |
| ٧٢     |  |                                             |
| ۷۳     |  |                                             |
| ٧٦     |  | •                                           |
| ٧V     |  |                                             |
| ٨٠     |  |                                             |
| ٨٤     |  | ş \ \                                       |
| ٨٨     |  |                                             |
| ٩٢     |  |                                             |
| ۱۰۱    |  | الثواب المشترك                              |
| 1 - 1  |  |                                             |
| 1-2    |  | • · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·     |
| ۱.٧    |  | 4                                           |
| 112    |  | \ <u>_</u>                                  |
| 119    |  |                                             |
| 157    |  |                                             |
| ١٣.    |  | لطيفة                                       |
| 127    |  | أحكام عامة                                  |
| 121    |  | فائرة                                       |
| 177    |  | الباب السابع: في لولآب الناس كلهم مع القرآن |

127

This file was downloaded from QuranicThought.com



| لصفحة | لموضوع                                           |
|-------|--------------------------------------------------|
| 170   | الفرق بين التأويل والتفسير                       |
| ٦٧٢   | نراء خطير                                        |
| 140   | وولاء للعائن وللمعين                             |
|       | لبابِ (لثامن: ني الآيات والسور المستحبة ني أوقات |
| 171   | و (حوال مخصوصة                                   |
| ١٨٥   | لباب التاسع: في كتابة القرآن وإقرام المصحف       |
| ١٨٥   | كتابة القرآن وتنقيطه                             |
| ١٨٧   | رسم (لمصحف                                       |
| 199   | لباب (لعاشر: في ضبط ألفاظ هزرا الكتاب            |
| 199   | براء هام لأولياء الأمر                           |
| ۲۰۲   | أبو موسى لألمشعري                                |
| ۲۰۷   | أبو هريرة                                        |
| ٢١١   | لفوائر المزيرة على الثتاب                        |
| ٢٣٠   | نسير بعض لألفاظ الغريبة من القرآن الثريم         |
| ٢٣٦   | ن خواص للقرآن                                    |
| ٢٣٧   | نهيات (لاتتاب                                    |
| ٢٤٤   | لمة لالختام                                      |
| 520   | فهرس                                             |