



اهداءات ۲۰۰۰ أسرة د/ جمال الدين الشيال الإسكندرية





دراسات في التاريخ الاسلامي







الدكتوب جسمال الدين الشيال أستاذ التاديخ الإيشلاي

الطبعة الأولى ١٤٢٠هـ - ٢٠٠٠م

التاشر مكتبة الثقافة الدينية ٢٦٥ ش بورسعيد - الظاهر ت ، ٥٩٢٦٢٥ - فاكس ، ٥٩٣٦٢٥٠





حقوق الطبع والنشر محفوظة للناشر مكتبة الثقافة الكينية



### بسيم الله الرحين التحيي

#### مقستريته

مكتبتنا التاريخية العربية مكتبة غنية ، ومؤرخونا العرب لم يتركوا فنا من فنون التأليف التاريخي الا وطرقوه وألفوا فيه ، فكتبوا في التاريخ العام وفي التاريخ الاقليمي ، وفي الخطط وتاريخ المدن ، وفي التاريخ السياسي والاقتصادي والعمراني ، وفي نظم الحكم .

وألفوا في السير الذاتية ، وصنفوا في التراجم ، سـواء أكانت تراجم أعمان أو طبقات أو قرون .

ومن المؤرخين العرب من وضع الموسوعات الكبار ذات المجلدات العديدة، ومنهم من جمع بين هذه الطريقة وتلك .

والمؤرخون المحدثون – من شرقيين وغربيين – يعالجون أحيانا بعض الموضوعات الجديدة أو الطريفة في أبحاث ومقالات صغيرة هي أشبه ما تكون بالرسائل الصغرى التي كان يتناول فيها المؤرخون القدامي موضوعات من نفس النوع ، وينشرون هذه البحوث والمقالات في المجلات العلمية التي لم تكن معروفة في العصور السالفة .

وبعض هؤلاء المؤرخين يعود فينشر هذه المقالات – كلما تجمعت لديسه حصيلة منها – في كتاب واحد أو في عدة كتب ، خفاظا عليها من الضياع وسط العديد من مجلدات المجلات ذوات السنوات المتباعدة، ولتكون أيسر



منالا للقارىء، وسجلا لرصد التطور الفكري والاتجاهات العلمية لكاتبها .

وأنا – في هذا الكتاب – أسير على نفس الدرب ، فقد تجمعت لدي عشرون مقالة سبق أن نشرتها خلال العشرين سنة الماضية في مجلات : كلية الآداب بجامعة الاسكندرية ، والجمعية المصرية للدراسات التاريخية ، والمقتطف والثقافة ، والرسالة وغيرها ، أو أذعتها في الإذاعة المحلية لمدينة الاسكندرية

وقد نصحني نفر من أصدقائي الكرام وتلاميذي النجباء أن أجمع هذه الحصيلة في كتاب ، خوفا عليها من الضياع ، وليسهل الرجوع اليها والافادة منها ، فلم أملك إلا أن استجيب لنصحهم شاكرا لهم حسن ظنهم في هدا الجهد المتواضع .

وموضوعات هذا الكتاب قد جذبتني إليها – حين كتابتها – لطرافتها أو لجدتها ، وهي وإن اختلفت آفاقها أو ميادينها فانها تجتمع جميعا في فلك واحد هو التاريخ الاسلامي .

ففي بعضها تصوير للنواحي الإنسانية المشرقة في حياة النبي محمد ــ صلاة الله علمه .

وفي بعضها صور حية لعدد من الشخصيات العربية التي لم تبل حقها من الدراسة كتاج الملوك بورى أخي صلاح الدين الذي مات في عنفوان شبابه ، وشاعر دمشق في العصر الأيوبي والهجاء الأكبر ابن عنين ، ونابغة الرياضيات في عصر محمد علي بيومي افندي ، وكبسير الجراحين في نفس العصر الدكتور إبراهيم النبراوي .

وفي مجموعة ثالثة من هذه المقالات صور من الحياة الاجتاعية ومظاهر العمران والحضارة الإسلامية ، كالاحتفال بوفاء النيل ، وموسم عاشوراء ، وعيد الضحى في التاريخ ، ومظاهرة النساء في العصر الفاطمي ، وتكوين الشعب المصري الجديد بعد الفتح العربي ، وتأسيس مدينة الفسطاط .



وفي مجموعة رابعة ألوار من الحديث عن بعض نظم الحكم في العصور الاسلامية، كنظام الوزارة في العصر الفاطمي، وطريقة مسح الأراضي وتقدير الخراج في مصر الاسلامية ، والروك الناصري .

وفي مجموعة خامسة دراسات جديدة لبعض العلاقات الاقتصادية والثقافية بين مصر والعالم الخارجي ، ومثلها المقال الذي يتحدث عن مصر وطريق الهند في القرن الثامن عشر ، والمقال الذي يسترجم للدكتور بر ون والشيخين محمد عباد الطنطاوي ومحمد عمر التونسي .

وفي مجموعة سادسة عرض جديد لبعض النواحي الغامضة من تاريخنا الحربي كالفصل الخاص بالجاسوسية في حروب بني أيوب والفصل الخاص بمحاولات الماليك فتح جزيرة رودس في القرن الخامس عشر الميلادي .

أما الفصل الأخير من فصول هذا الكتاب ففيه لون جديد من الكتابة التاريخية وهو النقد ، ففيه نقد تحليلي لكتاب المؤلفة الامريكية ( إلزي لشتنشتاتر ) عن « الاسلام والعصر الحديث » .

وأنا لا أقرظ كتابي ، وإنما أقرر حقيقة حين أقول إن هذه الموضوعات عنا عدا الموضوعين الأول والثاني – كلها جديدة لم يسبق لأحد قبلي أن تناولها بالبحث ، ولكنني أقرر مع هذا أنني لم أفعل أكثر من أن كشفت الغطاء ومهدت الطريق ، ولا زالت هذه الموضوعات في حاجة إلى مزيد من البحث والاستيفاء – وفوق كل ذي علم علم .

فإلى الشباب العربي ، وإلى المولعين منهم بدراسة النواحي الغامضة أو المشرقة من تاريخنا القومي – بصفة خاصة – أقدم هذا الجهد المتواضع ، أرجو أن يجدوا فيه بعض المتعة أو النفع أو الحافز للكشف عن جديد آخر غامض أو مشرق .

والله ولي التوفيق **جمال** الدين الشيال







#### محمد المصلح الثائر (۱) في ذكري مولده

في مثل هذا اليوم الكريم من كل عام يحتفل المسلمون في أقاصي الأرض وأدانيها بذكرى مولد محمد النبي الكريم حليه السلام-، وهم إذ يحتفلون بهذه الذكرى المجيدة إنما يحتفلون بخير ما وصلت اليه البشرية من مثل عليا ، ومن مبادىء أخلاقية سامية ، ولا عجب فهو القائل: « أدبني ربي فأحسن تأديبي » وفيه قال الله سبحانه وتعالى : « ولو كنت فظاً غليظ القلب لانفضوا من حولك » ، وقال أيضاً : « وإنك لعلى خلق عظيم » .

والكلام عن محمد يوم ذكراه لا تتسع له هذه الدقائق القليلة المعدودة ، فقد ألفت في سيرته وفي دعوته مئات الكتب ، وكل كتاب منها تناول ناحية من نواحي عبقريته ، ومع هذا لم يوفها حقها .

ولكننا ونحن نعيش في عصر ثورة – نؤثر أن نعرض على حضراتكم لمحات من حياة محمد المصلح الثائر : كان الاسلام – رسالة محمد إلى البشرية جمعاء –

<sup>(</sup>١)أذيع هذا الحديث في أذاعة الاسكندرية بمناسبة الاحتفال ءولد النبي عليه الصلاة والسلام ٠



ثورة من أخطر الثورات التي عرفها التاريخ ، فقد ظهر في مجتمع ضال يؤمن أهله بتعدد الآلهة ، وكانت هذه الآلهـــة تتمثل في أصنام وأوثان صنعوها بأيديهم ، فهي لا تملك لهم ضراً ولا نفعاً ، ومع هذا كانوا يعكفون عليها عابدين . وأعلن محمد ثورته على هذه الآلهة وهذه الأوثان ، ودعا دعوته الجديدة الجريئة ، وكانت خلاصتها الايمان بإله واحد ، لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد .

ولم يكن طريق الدعوة بمهداً أمام محمد ، بل لقد لقي من المقاومة والمعارضة ما كان حريا أن يبعث غيره من ذوي الهمم الضعيفة على الإقلاع عن دعوته وإيثار السلامة ، ولكن محمداً كان ثائراً ، وكان نبياً ، وكان صاحب رسالة ، وكان ذا إرادة قوية وعزيمة جبارة ، وكانت أبرز صفاته الإيمان ، والايمان القوي برسالته ، لهذا لم يتراجع ، ولم يضعف أمام المعارضة العنيفة التي قابلته بها قريش ، بل قال لعمه عندما حاول إقناعه بالعدول عن نشر رسالته : « والله يا عمي ، لو وضعوا الشمس في يميني والقمر في يساري على أن أترك هذا الأمر ما فعلت حتى يظهره الله أو أهلك دونه » .

بدأ محمد يدعو للدين الجديد خفية ، فدعا إليه أصدقاء المقربين وأهل بيته ، فآمنوا به ، وأخذ يجتمع وإياهم في السر للصلاة والتحدث في أمر دينهم ، ثم خطا خطوة أخرى فدعا الناس جهرة ، وبهذه الدعوة العلنية بدأت الثورة وبدأ النضال ، فقد آمن به عدد قليل من أهل مكة ، أما سادة قريش وعظهاؤها فقد عجبوا لهذه الدعوة ولم يستمعوا اليها ، بل عارضوها وأخذوا يحاربونها ويحاربون الداعي إليها بكل وسيلة من الوسائل الممكنة ، فسعوا لدى عمه ليقنعه بالعدول عن هذه الدعوة أو أن يرفع عنه جمايته ليكونوا أحرارا في الانتقام منه لا لهتهم ، وحاولوا بعد هذا إغراءه بالمال وبالمنصب وبالجاه ، ثم أغروا به شعراءهم وخطباءهم يهاجونه ويسفهون آراءه ، ثم أتهموه بالشعر وبالكهانة والسحر ، ثم آذوه وآذوا أصحابه بالسب والضرب والإهانة ؟



ولكن مع هذا لم تلن له قناة ولم تضعف له عزيمة ، بل زادته هذه المعارضة قوة على النضال ، وبدأ يدعو الناس في المجتمعات العامة ، وفي الأسواق ، وفي مواسم الحج .

وبعد بدء الدعوة بعشر سنوات ماتت زوجه خديجة ، ثم مــات عمه أبو طالب بعدها بقليل ، وبهذا فقد محمد الرفيق المخلص بفقد زوجه ، وفقد المحامي بفقد عمه ، وفقد أخيراً الأمل في أن تؤمن به قريش .

فقر" رأيه على الهجرة ، وشجعه عليها أن آمن به بعض أهل المدينة عند اجتماعهم به في موسم الحج ، وعقدوا معه حلفاً ، ووعدوه بالمساعدة إن هو قدم إليهم .

ثم هاجر النبي إلى المدينة ، وتبعه ثمانون من أصحابه الذين آمنوا بـ ، والهجرة تعتبر حادثا هاما في تاريخ الإسلام ، بل لعلها أهم حوادثه ، فقد بدأ النبي بعدها عهدا جديدا ، عهد الدعوة السياسية وتكوين الدولة الجديدة .

كان أول عمل قام به محمد بعد وصوله إلى المدينة أن أصدر «الكتابّ» أو « الصحيفة » ، وهو أشبه ما يكون بما نسميه اليوم بالدستور ، فهذا « الكتاب » أو هذه « الصحيفة » هي دستور المدينة الأول ، وأول وأهم ما جاء فيه قوله عليه السلام :

« هذا كتاب" من محمد النبي بــــين المؤمنين والمسلمين من قريش ويثرب ، و مَن تبعهم فلحق بهم وجاهد معهم : أنهم أمة "واحدة" من دون الناس » .

فهذا أول مبدء من مبادىء الصحيفة ، مبدء الوحدة ، مبدء تكوين أمة واحدة تضم المؤمنين من قريش ويثرب ، أي من المهاجرين والأنصار ، ثم يترك هذا المبدء باب الوحدة مفتوحا يدخل فيه كل من شاء بمن تبعهم



فلحق بهم وجاهد معهم ، وقد اتسع هذا النص مع الزمن حتى شمل أهل المدينة ، ثم شمل أهل الحياز ، ثم شمل كل " بلاد العرب ، ثم اتسع بعد ذلك حتى شمل كل العالم الإسلامي ، فأصبح المسلمون جميعا يكونون - تحقيقا لهنيا النص - أمَّة واحدة من دون الناس .

وهذا المبدء ثورة أخرى واضحة ضد النظم العربية القديمـة ، النظم التي كان عمادها القبيلة ، والتي كانت تجعل القبيلة وحدة مقفلة لا تضم إلا أفرادها ولا ينضم إليها أحد إلا عن طريق الحلف .

هذه الأمة الواحدة القوية المؤمنة هي التي انطلقت بعد عهد النبي تنشر ومبادء شرقا وغربا ، وهي التي استطاعت أن تدك صروح الامبراطوريتين القويتين : امبراطورية الفرس وامبراطورية الروم ، هده الانتصارات المتتابعة في هذا الوقت الوجيز أثارت انتباه المؤرخين ، وحاولوا تعليلها ، فوضعوا لهذا التعليل فروضا كثيرة ، فقالوا : ان الدافع الأكبر الذي دفع العرب إلى الخروج من بلادهم وغزو البلاد المجاورة إنما يرجع إلى اسباب اقتصادية تتصل بطبيعة بلادهم الصحراوية الفقيرة ، وقالوا : إن الإسلام ثورة لها رسالة ، وقد اندفع العرب لنشر هذه الرسالة . رالذي نراه أن العرب إنما انتصروا على الفرس والروم هذه الانتصارات السريعة الحاسمة لأنهم تبدلوا خكثاً جديدا منذ اعتنقوا الاسلام ، لقد بدال الإسلام نفوسهم، وقضى على الأوهام التي كانت تخيم عليها مع الوثنية القديمة ، وفرض عليهم عبادات جديدة بسيطة تربط بين قلوبهم ، كالصلاة والصيام والزكاة والحج ، وجعل الأمر فيها بين العبد وربه ، فاتصلت أرواحهم بالله سبحانه وتعالى ، وكانت هذه العبادات جميعا تهدف إلى الربط بين معتنقيها ليكونوا قوة قوية .

فالسبب الأكبر في انتصارات المسلمين الأولى وانتشار الإسلام هذا الانتشار السبب الأكبر في انتصارات المسلمين الوجدها الإسلام في نفوس العرب ،



فالروح المعنوية والإيمان القوي هو دائمـــا الدافع القوي للظفر والانتصار ، وصاحبه لا يعرف الهزيمة ولا يرضاها ، فان إرتد يوما فانما ليندفع أشد قوة وأصلب عودا .

وهذا الإيمان القوي هو الغرس الذي غرسه محمد في نفوس أتباعه ، وهو الجذوة التي لا تنطفىء ، والقبس الذي ينير الطريق أمام المسلمين منذ ظهر الاسلام إلى اليوم بل وإلى يوم يبعثون .







## الناحية الانسانية (١) في حياة محد عليه السلام

في هذه الأيام يحتفل المسلمون في أقاصي الأرض وأدانيها بذكرى مولد الرسول محمد بن عبدالله عليه الصلاة والسلام . وفي هذه المناسبة الجليلة يحلو الحديث عن سيدنا محمد ، ففي الحديث عنه وعن خلقه الكريم وبطولته الفذة وإنسانيته الفريدة شحذ للهمم الوسنانة وإيقاظ للنفوس المتقاعسة ، وإحياء للأرواح الخامدة ، وبعث للعزمات الغافية .

ومن العسير على أن ألم في حديث قصير كهذا بناحية واحدة من نواحي البطولة في محمد عليه السلام ، فقد كتبت في كل ناحية من هذه النواحي الكتب العديدة ومع هذا لا يزال الباحثون يجدون جديداً لم 'يستوف في حياة هذا النبي العظيم ، فيكتبون ويستقصون ويؤلفون ، وأحسب أنهم سيظلون دائبين على البحث والاستقصاء لتحليل شخصية محمد وإبراز جوانب العظمة في سيرته ونواخي البطولة في حياته إلى يوم يبعثون .

<sup>(</sup>١) أذيع هــــذا الحديث في اذاعة الاسكندرية بمناسبة الاحتفال بمولد النبي عليه الصلاة والسلام .



ولهذا رأيت أن أشير في هذه الدقائق القليلة إلى ناحية واحدة من نواحي البطولة والعظمة في سيرة نبينا الكريم ، ولعل أبرز نواحي هذه البطولة هي الناحية الإنسانية ، فمحمد عليه السلام كان حريصاً دائماً على النص على هذه الإنسانية وتأكيدها في الأذهان ، ففي القرآن الكريم :

« وقالوا ما لهذا الرسول يأكلُ الطعامَ ويمشي في الأسواق » وفيه أيضاً : « قل سبحان ربي هل كنت إلا بشراً رسولاً » .

ولكنه عليه السلام المثل الكامل للإنسان ، ولا عجب فقد أدب ربه فأحسن تأديبه ، وكانت دعوت في الدين الجديد - الإسلام - تهدف إلى الارتفاع بالانسانية إلى المكان اللائق بها والبعد بالانسان عن مظاهر الرق والضعف والذل والخضوع .

ولم يكن محمد – رغم مكانته – يتعالى على الناس ، بل كان يضرب لهم المثل دائماً في التواضع والرقة والعطف على الضعيف والمسكين والبر بالفقير والمحتاج ، لقد كان محمد .أعظم من الملوك وأجل من الأباطرة والأكاسرة والقياصرة ، ولكنه كان يقول لأصحابه : –

« لا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم ، إنما أنا عبد الله ، فقولوا عبد الله ورسوله .

وخرج مرة على جماعة من أصحابه فقاموا له فقال : ـــ

« لا تقوموا كا تقوم الأعاجم يُعطّم بعضهم بعضا » .

وكان إذا بلغ في مسيره أصحاب جلس منهم حيث انتهت به الجلس ، وكان يبدأ أصحابه بالمصافحة ، وإذا لقي إنساناً بدأه بالسلام ، ولم يكن هذا أسلوبه في حياته العامة وحسب ، بل كان أسلوب أيضاً في حياته الخاصة ، فقد كان في بيته يطهر ثوبه ويرقعه بنفسه ، كاكان يحلب شاته ، ويخصف نعله ، ويعقل البعير ، ويخدم نفسه ، ويأكل مع الخادم .



وهكذا كان يضرب محمد المثل الطيب للإنسان في عصره وفي كل العصور كيف يكون إنسانا، وإذا كان الغربيون يتمشدقون بالحديث عن المبادىء التي أسفرت عنها الحضارة الغربية والثورات الغربية من إعلان حقوق الإنسان، ومن المناداة بالمبادىء الثلاثة: الحرية والإخاء والمساواة، فقد سبق محمد بثورته والمبادىء التي رسمها الإسلام هذه الحضارات والثورات الأوروبية بقرون كثيرة.

فقد كان العرب قبل الاسلام يعبدون آلهة عدة ، يعبدون أصناما لا تملك لهم ولا لنفسها ضراً ولا نفعا ، وجاء محمد بثورته الإسلامية يدعوهم إلى التخلص من هذه الخرافات جميعها ، يدعوهم إلى التحرر من قيود هذه العبادات فلا يعبدون إلا إلها واحداً ، هو خالقهم وخالق الناس أجمعين . وإذا كان لكل ثورة قامت في التاريخ فلسفة ورسالة فإن فلسفة الثورة الإسلامية ورسالتها كانت الدعوة إلى الحرية بجميع أنواعها ، وكانت الدعوة إلى الوحدانية ، فالاسلام دعا الناس إلى التحرر من الحوف فلا أصنام ولا أوثان ولا كهان ، وإنما إله واحد لا شريك له ، أمامه وخده ينسأل الانسان عما قدم من خير أو شر .

وأعماله وحدها هي المقياس ، وهي الشفيع ، وضميره وحده هو الذي يحاسبه ويراجعه ، لا سلطان لأحد أو لقوة. عليه ، وهو بعد مطالب أن يعتز بانسانيته ، فلا يسمح لأحد أن يهدر كرامته ، أو أن يعتدي عليه ، فأي حرية أكمل من هذه الحرية .

والاسلام يدعو إلى الاخاء والتوادد والتعاطف والايثار سُوْكَان محمد عليه السلام في حياته خير مشال لهذه المبادى، جميعاً ، فكان يساؤع إلى مساعدة الضعيف ومعاونة البائس والمسكين ، وإذا رأى أحداً في حاجة آثره على نفسه وأهلد ولو كان بهم خصاصة ، وكان محمد في كل حياته برا رحياً ، يعود المريض وبرعى المرأة ، ويحدب على الأطفال ، فكان يترك بنى بناته يداعبونه



وهو قائم للصلاة ، لا يزجرهم ولا ينهرهم ، بل لقد روى أنه عليه السلام صلى مرة بأمامة ابنة بنته زينب وهو يحملها على عاتقه ، فإذ: سجد وضعها ، وإذا قام حملها .

ولم يكن بره وعطفه مقصورين على الانسان وحده ، بل شملا الحيوان كذلك، فكان يذهب بنفسه ليفتح بابه لقطة جاءت تلتمس عنده ملجأ، وكان يسح لجواده بكم قميصه ، وكان يقوم بنفسه على تمريض ديك مريض .

وروي أن عائشة ركبت بعيراً فيه صعوبة ، فجعلت تردده ، فقال لها : « عليك بالرفق » .

والاسلام يدعو أخيراً إلى المساواة التامة فلا فضل لعربي على عجمي إلا بالتقوى ، يدعو إلى المساواة التي تصل بالمسلمين إلى الوحدة والقوة .

لقد بدل الاسلام نفوس معتنقيه ، وقضى على الأوهام التي كانت تخيم عليها مع الوثنية القديمة ، وفرض عليهم عبادات جديدة بسيطة تربط بين قلوبهم كالصلاة والصيام والزكاة والحج ، وجعل الأمر فيها جميعاً بين العبد وربه ، فاتصلت أرواحهم بالله سبحان وتعالى ، وكانت هذه العبادات جميعاً تهدف إلى الربط بين معتنقيها ليكونوا قوة قوية ، فهم في الصلاة يجتمعون دون فارق ، ويؤدون حركات واحدة ، ويبتهلون ابتهالات واحدة ، وتوجههم جميعاً إلى الله ينزع ما في نفوسهم من غليه ، ويؤدون فريضة الصوم غنيهم وفقيره ، لا فارق بينهم أمام الله والناس ، بل 'يطهر الصوم نفس غنيهم فإذا به يعطف على الفقير ، وهم يؤتون الزكاة التي تجعل للفقير ، حقاً معلوماً في مأل الغني ، وبذلك يزول ما بين الطوائف من صراع ونضال وحقد وكراهية . مال الغني ، وليتبادلوا الرأي في مشكلاتهم .



وكذلك كان النظام الاجتماعي في الاسلام كالنظام الروحي بسيطاً سهلا ، يهدف إلى المساواة التامة ، فالمساواة أمـــام الله أساس التوحيد الاسلامي ، والمساواة أمام القانون أساس النظام الاجتماعي .

بهذه المبادىء السامية التي دعا اليها محمد عليه السلام ساد المسلمون في عصرهم الأول، بهذه المثل العليا التي لا تستطيع فلسفات العالم أجمع أن ترقى اليها عاش المسلمون ردحاً من الزمن أعزة كراماً أقوياء، وبهذه المبادىء وحدها يستطيع المسلمون اليوم أن يستعيدوا أمجادهم

وصدق الله العظيم في قوله :

« إن الله لا يغيّرُ ما بقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم » .







#### الفسطاط (١)

#### كيف اختير مكانها ؟ ولم سميت بهذا الامم ؟

يستطيع القارى، لأخبار الفتح العربي لمصر أن يلمح في يسر ووضوح أن الحرب لم تكن قائمة إلا بين العرب والروم ، وأن القبط قد وقفوا من الجيشين موقف المحايد ، وإن كانوا في سرائرهم يتمنون النصر للعرب، لما سمعوه عنهم من حسن السياسة وطيب المعامسة ، ولهذا استمر الروم يدافعون عن مصر وراء حصن بابليون سبعة أشهر طوالا ، والعرب يستمدون من الحاسة الدينية والإيمان قوة لا تأبه للعقبات وصبراً لا يعرف الملل .

ولما سقط هذا الحصن في أيدي العرب زالت من طريقهم أكبر عقبة من عقبات الفتح ، وتراجع الروم إلى الاسكندرية ، فتبعهم المسلمون وحاربوهم. حتى استولوا عليها ، وبسقوط العاصمة الزومانية في أكتوبر سنة ٦٤٨م تم فتح العرب لمصر ، فانتشروا في ربوعها حتى وصلوا إلى الشلال الأول. ، وبذلك أصبحت مصر ولاية من ولايات الخلافة الاسلامية .

<sup>(</sup>١) نشر هذا البحث في : ( مجلة كلية الآداب بجامعة الاسكندرية ، المجلد الثاني عشر ، ١٩٥٨ ) .



#### عمرو يريد أن يتخذ لمصر عاصمة :

روى ابن عبد الحكم عن يزيد بن أبي حبيب أن عمرو بن العاص لما فتح الاسكندرية ورأى بيوتها وبناءها مفروعاً منها هم أن يسكنها وقال: «مساكن قد كفيناها ، فكتب إلى عمر بن الخطاب رضي الله عنه يستأذنه في ذلك ، فسأل عمر الرسول : « هل يحول بيني وبين المسلمين ماء ؟ » ، قال : « يعم يا أمير المؤمنيين إذا جرى النيل ، ، فكتب عمر إلى عمرو « إني لا أحب أن ينزل المسلمون منز لا يحول الماء بيني وبينهم فيه شتاء ولا صيفا ، ، فتحول عمرو بن العاص من الاسكندرية إلى الفسطاط (١) .

قد تبعث هذه الرواية على التساؤل: لم كان عمر يخشى الماء؟ يقول بعض المؤرخين إن العرب لم تكن أمة بحرية ، وبذلك أبى بعد النظر على عمر أن يلقى بجنود المسلمين في مكان يفصل بينه وبين المدينة ماء حتى لا يكون هذا الماء إذا حز بهم الأمر حائلاً بينهم وبين الوصول إلى مركز قوتهم ، وإذا أراد الخليفة أن يبعث إلى جنده بمصر مدداً لم يكن هناك ماء يعترض سبيل هذا المدد ويمنع وصولهم .

وقد ذكر السيوطى في حسن المحاضرة أن ابن عبد الحكم قد أخرج عن يزيد بن حبيب أيضاً أن عمر بن الخطاب كتب إلى سعد بن أبي وقاص وهو نازل بدائن كسرى ، وإلى عامله بالبصرة ، وإلى عمرو بن العاص وهو نازل بالاسكندرية : « أن لا تجعلوا بيني وبينكم ماء متى أردت أن أركب اليكم راحلتي حتى أقسدم عليكم قدمت » ، فتحوال سعد من مدائن كسرى إلى الكوفة ، وتحوال صاحب البصرة من المكان الذي كان فيه فنزل البصرة الكوفة ، وتحوال صاحب البصرة من المكان الذي كان فيه فنزل البصرة (٢٠) ،

<sup>(</sup>١) ألسيوطي : حسن المحاضرة ، القاهرة ١٣٢٧ ، ج١ ، ص ٥٥ . .



وتحو"ل عمرو بن العاص من الاسكندرية إلى الفسطاط (١) .

من هذا نرى أن رغبة عمر في أن لا يحول بين المسلمين وبينه ماء لم تكن مقصورة على مصر بل كان يريدها أن تتوافر في كل الأمصار التي فتحها العرب.

ويقول فريق آخر من المؤرخين ومنهم المستشرق الانجليزي Lane poole في كتابه The Story of Cairo أن عمر لم يكن قسد رسم لنفسه خطة ثابتة لتكوين أمبراطورية إسلامية واسعة ، ولذلك كان يريد أن يكون على اتصال دائم بجيوشه التي خرجت للفتح ، وإذ كان الطريق بين بلاد العرب والاسكندرية قابلا للانقطاع في زمن الفيضان فينقطع بذلك سبيل الاتصال بينها وبين المدينة عاصمة الخلافة ، فقد كتب عمر إلى عمرو يأمره أن يتخذ له حاضرة أخرى غير الاسكندرية .

ويبدو عند مقارنة هذين الرأيين – أحدهما بالآخر – أنه ليس للرأي الثاني من القوة والصحة قدر ما للرأي الأول ، وذلك لأن النشاط الذي أبداه عمر منذ ولي الخلافة وإرسال الجيوش تلو الجيوش إلى الشام وفارس مصر ، كل هذا يثبت بالبرهان القاطع أن المستشرق الانجليزي لين بول إتما قال من باب التعليل والاستنتاج العقلي فحسب .

ولهذا أعرض عمرو عن الاسكندرية وولى وجهه شطر الفسطاط.

رقاص مدينة الكوفة سنة ١٦ – ١٧ ه ( ١٣٧ – ١٣٨ ) ، رأنشأ بها مسجداً جامعاً وداراً للامارة أيضاً ، ف.ا فتح الأمير عمرو بن العاص مصر اقتدى بالأميرين السابقين ، فاختط الفسطاط وأنشأ بها في سنة ٢١ ه ( ١٤٢ – ١٤٢ ) جامعه المعروف » أنظر : محمود أحمد : جامع عمرو بن العاص ، القاهرة ١٩٩٨ ، ص ١ ، واليعقوبي : كتاب البلدات ، ليدن ١٩٩١ ، ص ٢٠٠ واليعقوبي . كتاب البلدات ، ليدن ١٩٩١ ،

<sup>(</sup>١) السيوطي : حسن المحاضرة ، نفس الجزء والصفحة ، وانظر أيضاً : ابن تغوى بردى : النجوم الزاهرة ، ج ١ ، ص ه ٨ حيث يقول : « وكان عمو بن الخطاب رضي الله عنه منع المسلمين من الغزو في البحر شفقة عليهم » .



لنا أن نتساءل مرة أخرى : لم اختار عمرو هذا المكان دون غيره لبناء مدينة الفسطاط ؟

وهنا تتشعب الآراء وتتعدد ، ولكنها برغم تشعبها وتعددها لا تصل بنا إلى رأي حاسم معقول ، فغالبية المؤرخين المصريين كابن عبد الحكم ، وابن دقهاق، والمقريزي، وأبو المحاسن، والسيوطي وغيرهم يروون حادث الهامة على أنه السبب الأساسي لاختيار عمرو لهذا المكان ، ونزوله وجيشه بين ربوعه ، وغالبية المؤرخين الفرنجة كبتار ، ولين بول ، وكازانوفا وغييرهم لا يهتمون عناقشة الأسباب التي دعت عمراً لاختيار هذا المكان دون غيره قدر ما يهتمون عناقشة الآراء المختلفة في سبب تسمية هذه الحاضرة بالفسطاط .

ورغ أنهم يستطرفون قصة اليامة فانهم يرجعون هذا الاسم إلى الكلمة الأغريقية Fossatum (أي المدينة ) ، ويقولون بأن العرب نقلوها عن الروم الشرقيين عند اتصالهم بهم في حروب الشام .

غير أننا نحب أن نعنى بالأمرين جميعاً لما لكل من الأهمية ، ولذلك سنحاول :

( أولاً ) مناقشة الأسباب التي دعت لاختيار هذا المكان ليكون حاضرة الديار المصرية بعد اتمام الفتح الحربي .

( ثانياً ) مناقشة الأسباب التي دعت لتسمية هذا المكان بالفسطاط .

#### ١ - أسباب اختيار هذا المكان :

أما عن الأمر الأول فيقول المقريزي في خطط : « اعلم أن موضع الفسطاط الذي يقال له اليوم مدينة مصر كان فضاء ومزارع . فيا بين النيل والجبل الشرقي الذي يعرف بجبل المقطم ، ليس فيه من البناء والعارة سوى حصن يعرف اليوم بعضه بقصر الشمع وبالمعلقة ، ينزل به شحنة المتولي على



مصر من قبل القياصرة ملوك الروم عند مسيره من مدينة الاسكندرية ، يقيم فيه ما يشاء ثم يعود إلى دار الامارة » (١) .

من هذا يبدو أن العرب قـــد أنشأوا مدينتهم « الفسطاط » في الفضاء المجاور لحصن بابليون - مقر الدفاع الروماني - ، وهنا نجد اختلافاً آخر بين المؤرخين بشأن كلمة « بابليون » ، فالبعض يطلقها على الحصن فحسب ، والبعض الآخر يقول بوجود مدينة حول الحصن كانت تسمى بهذا الاسم ؛ وزعم الفريق الثاني هو الدكتور بثار وقد لخص رأيه في هذه الفقرات :

١ - كانت تقوم في زمن الفراعنة مكان مصر القديمة ( الفسطاط ) مدينة ذات شأن يدل عليها وجود بعض التماثيل المصرية ، مثل ( سرية أبي الهول » وان بعضاً من هذه الثماثيل بقي حتى زمن الخليفة الحاكم الفاطمي (٢) .

٢ - وفي القرن السادس قبل الميلاد اتخذ البابليون لهم في هذا المكان
 معسكراً حربياً وأنشأوا هنـاك حصناً على المرتفعات الصخرية التي سماها العرب فيما بعد « الرصد » .

٣ - ومن هذا المعسكر انتشر اسم « بابليون » حتى شمل الاقليم المجاور » وأصبح الاسم المميز لمدينة عظيمة تمتد بعيداً شمال الرصد حتى تتصل بأطراف المدينة العظيمة المنحلة وقتذاك « هليوبوليس أو عين شمس » .

<sup>(</sup>١) المقريزي - الخطط ، ج ٢ ، ص ٩ ه ، مطبعة النيل بالقاهرة سنة ١٣٢٤ ه .

<sup>(</sup>۲) يذكر أبن دقياق في كتاب « الانتصار لواسطة عقد الأمصار »، ج ٤ ، ص ٢١ ـ ٢١، بولاق ٢٠٥ م ١٣٠ م، عند كلامه عن الأزقة التي كانت بالفسطاط « زقاق الصنم » ويقول إنه سمي بهذا الأسم لوجود صنم به كان يسمى « سرية أبي الهول » وقد هدمه الأمير بلاط سنة ٢١٠ م، في سلطنة الناصر محمد بن قلاوون ( أنظر أيضا : المقريري : الخطط ، ج ٣ ، ص ٢٨٨ ، ويتفق مع هذا أيضا ما رواه ابن الفقيه في كتابه البلدان ص ٢٠ عن وجود تمثال آخر من الحجر لامرأة كان بالفسطاط، وما رواه المقدسي في كتابه «أحسن التقاسم في معرفة الأقالم » ص ٢١٠ ليدن ، سنة ٧١، ، اذ يقول : « وفي الفسطاط عند قصر الشمع امرأة ممسوخة عل رأسها سفوة من حجر . البخ »؛ هذا وقد عثر في السنوات الأخيرة على قطع من الحجر في حفائر الفسطاط مكتوب عليها بالخط الهيروغليفي وقد نقلت الى دار الآثار المصرية .

إلى وعندما أراد تراجان أن يعزز قوته عند رأس الدلتا واعتزم أن يبني حصناً قوياً كقلعة لبابليون ترك حصن الفرس القائم على الرصد ، وأنشأ قلعته على شاطىء النيل ، وذلك ليضمن وجود الماء بالقرب من حاميته ، ولتستطيع تلك الحامية الاتصال - بوساطة النيل - بسائر جهات القطر المصري ، وسمى هذا الحصن بحصن بابليون (أي حصن مدينة بابليون) أو قلعة مصر Castle of Khemi وقد حرف العرب هذا الاسم فيا بعد فسموه قصر الشمع .

ه ـ وبذلك هجر حصن الرصد الفارسي واستولت عليه عوامل الانحلال والنسيان عدى إذا كان الفتح العربي بعد ذلك بخمسة قرون ونصف قورت كانت الأخمار عن وجوده عامة لا تكاد تذكر .

٣ – أن اسم بابليون الذي وجده العرب عند قدومهم يطلق على مدينة مصر قد تلاشى بمرور الزمن وحل مكانه الاسم العربي الجديد « الفسطاط » ، حتى إذا ابتـــدأ مؤرخو العرب يدونون كتبهم كان اسم « بابليون » قد أصبح يطلق على قصر الشمع فحسب ، بعد أن انتزع من المدينة التي أصبحت بعد اتساعها ونموها تسمى بالفسطاط .

٧ - ولكن هذا الاستعال المحدود للاسم ابتدأ كذلك يتلاشى في مصر في الأزمنة الحديثة ، وغادر الاسم الأنقاض الباقية من قصر الشمع ، وتضاءل حتى غدا يطلق على دير قبطي صغين يقع عند البوابة الجنوبية من الحصن ويسمى « دير بابليون »، وعند ذلك الدير الصغير استقر ذلك الاسم التاريخي القديم بعد أن خلفه في تسمية المدينة « لفظ الفسطاط » ، وبعد أن خلفه في تسمية المدينة « لفظ الفسطاط » ، وبعد أن خلفه في تسمية المدينة . (١).

ونحن لا يهمنا من هذا التحليل كله لتطور استعمال كلمة بابليون إلا أن نعرف أن المكان الذي أنشئت عليه الفسطاط كانت تشغله منذ أيام الفراعنة.

Butler: Babylon of Egypt. Oxford, 1914, P. 62 - 63. (1)



مدينة كبيرة ذات شأن اتخذها البابليون مكاناً لاستقرارهم ، ثم اتخذها الرومان مقراً لدفاعهم يصلون به الوجهين البحري والقبلي ، ويدفعون منه كل مغير على مصر .

وهذا ما يؤيد الرأي الذي نريد أن نذهب اليه من أنه كان في مصر وقت الفتح مدينتان هامتان: إحداهما الاسكندرية وتعتبر العاصمة الأولى وذلك لقربها من الدولة الرومانية الشرقية صاحبة السيادة وقتذاك ، ولاشرافها على البحر الأبيض المتوسط، وبابليون أو « مصر » ، وتعتبر العاصمة الثانية وذلك لموضعها من رأس الدلتا بحيث تشرف على الوجهين القبلي والبحري ولوقوعها على شاطىء النيل بحيث تكون سهلة الاتصال – بوساطة هذا النهر – بكل أطراف القطر المصري ، ولتوسطها بين النيل غرباً ( وهو مورد من الماء لا ينفذ ) وبين جبل المقطم شرقاً – وهو حد طبيعي لحمايتها – ، ولهذا نلاحظ أن المصريين منذ القدم كانوا يختارون هذا المكان مقراً لحكمهم للأسباب المتقدم ذكرها (۱) ، فأتخذوا منف عاصمة لهم مدة ليست بالقليلة، وكانت هليوبوليس ( عين شمس) (۱) كذلك حاضرة لمصر مدة طويلة (۱۳) ، وبابليون كا ترى تقع بين المدينتين (۱۶) ، يقول ابن حوقل في كتابه « المسالك والمالك ، عين شمس عن شمال ومنف قريتان قد خربتا كانتا متنزها لفرعون ... عصين شمس عن شمال الفسطاط ، ومنف عن جنوبه .. »

<sup>(</sup>١) يقارن هذا بما ذكره ابن خلدون في مقدمته ص ١٩٠ - ١٩١، القاهرة سنة ٣٣٣ه، عما تجب مراعاته في أوضاع المدن .

<sup>(</sup>٢) يقول ابن دقيان ، ج ٤ ، ص ٣ نقلاً عن ابن سعيد : «كانت مبانيها (أي مباني مصر ) في قديم الزمان متصلة بمباني عين شمس » .

<sup>(</sup>٣) وقد بنيت العواصم المصرية الأخرى كلها شال هذا المكان : « العسكر سنة ١٣٣ ه ، والقطائم سنة ٢٥٦ ه ، والقاهرة ، سنة ٨٥٣ ه » .

<sup>(</sup>٤) يمين ابن الفقيه في كتابه ( البلدان ) موقع الفسطاط ( بابليون ) بالنسبة للمدينتين القديمتين في قوله : « رءين الشمس على r فراسخ من الفسطاط ، ومنف مساكن بينها وبين عين شمس r فراسخ » .



ويؤيد هذا الرأي القائل بوجود هذه المدينة أيضاً قول المقريزي: « وكان بجوار هذا الحصن. ( بابليون ) من بحريه وهي الجهة الشمالية أشجار وكروم ، وصار موضعها الجامع العتيق ، وفيا بين الحصن والجبل عدة كنائس وديارات للنصارى في الموضع الذي يعرف اليوم براشدة، وبجانب الحصن فيا بين الكروم التي يجانبه وبين الجرف الذي يعرف اليوم في يعرف اليوم بوالدي يعرف اليوم بوائد كنائس عدة كنائس وديارات للنصارى في الموضع ابن طولون والكبش عدة كنائس وديارات للنصارى في الموضع الذي كان يعرف في أوائل الاسلام بالحراء ه(١)

وقول ابن سعيد في كتابه المغرب :

ووأما فسطاط مصر فإن مبانيها كانت في القديم متصلة بمبايي عين شمس ، وجاء الاسلام وبها بناء يعرف بالقصر حوله مساكن ، (٢) ونحن نقرف أن المعابد عامة – من هياكل وبيع وكنائس ومساجد – منذ أقدم العصور إلى اليوم لا تبنى إلا في المدن أو الأماكن الآهلة بالسكان ، فوجود هذه التكنائس والديارات في الأماكن التي يذكرها المقريزي يثبت إثباتاً قاطعاً وجود مساكن آهلة ومبان عامرة في هذه المدينة القديمة وقت الفتح ، وقسول ابن سعيد لا يحتاج إلى هذا الاستنتاج إذ يقول في عبارة واضحة لا لبس فيها ولا إبهام : وحجاء الاسلام وبها بناء يعرف بالقصر حوله مساكن » .

من هذا كله نرى أن اختيار عمرو لهذا المكان لم يقع اعتباطاً ، بل كان اختياراً طبيعياً ؛ كان عمرو يريد أن ينخذ له حاضرة يستقر فيها ، غير أنه ما كان يريد أن ييذل جهداً جديداً في إنشاء هذه الحاضرة بدليل رغبته في اتخاذ الاسكتدرية حاضرة ، وبدليل تعبيره، عن هذه الرغبة بقوله : «مساكن

<sup>(</sup>١) المقريزي: المرجع السابق ص ٦٠.

<sup>(</sup>٢) نفس الرجم س ٦٢ .



قد كفيناها »٬۱۱ ولكن عمر قد أمره أن يتحول عن الاسكندرية فكان لزاماً على عمرو أن يحول وجهه شطر العاصمة الثانية وقتــذاك وهي « بابليون » أو « مصر » ، فذهب اليها واتخذ الفضاء الجاور لها مقراً له ولجنوده .

هذه هي الأسباب الطبيعية التي دعت عمراً لاختيار هذا المكان ، غفل عن ذكرها مؤرخو العرب ، ولم يعرها اهتاماً مؤرخو الفرنج .

#### ٧ - لم ميت المدينة بهذا الاسم ؟

أما عن الأمر الثاني وهي الأسباب التي دعت لتسمية هذا المكان بالفسطاط فإن الآراء فيها وإرن اختلفت وتشعبت فإنها كذلك لا تصل بنا إلى حل حاسم معقول .

أما مؤرخو العرب فيعتمدون جميعاً على قصة اليامة ، وأما مؤرخو الفرنجة فتقول غالبيتهم بأن كلمة الفسطاط قد أخذت عن الكلمة الاغريقية Fossatum أي المدينة، وأن العرب نقلوها عن اليونان عند اتصالهم بهم في حروب الشام.

غير انا نرى ان قصة اليامة مع طرافتها قد تبعد عن الصحة ، وذلك لأنهم يقولون ان عمراً قد أوصى أحد المصريين - في رواية - او صاحب القصر - في رواية اخرى - بالمحافظة على الخيمة « الفسطاط » حتى تفرخ اليامة وتطير صغارها ، وأنه عند رجوعه وجد الفسطاط في مكانه ، فسنزل هو وجنده بجواره ، ونحن نشك في صحة هذا الخبر لأن عمراً ولو انه كان قد استولى على حصن بابليون فإن مصر لم تكن قد خضعت كلها لأمره ، ولذلك لا يعقل أن ذلك الرجل المكلف بالمحافظة على الفسطاط يبقى على عهده ويحافظ على وعده مع رجل فاتح لم يثق بعد انه قد أصبح الحاكم على مصر حتى يخشاه ويحافظ على حراسة فسطاطه من أجل يمامة طول ذلك الوقت الذي استنفده عمرو في فتح الاسكندرية وما بين بابليون والاسكندرية من مدن .

<sup>(</sup>١) المقريزي: المرجع السابق ص ٥٠ - ٧٦.



ويدفعنا أيضا إلى الشك في صحة هذه القصة ما هو معروف مشهود عن الطيور المختلفة وخاصة الحمام واليام من انها تتخير لأعشاشها وبيضها وفراخها الأماكن المنعزلة المهجورة البعيدة عن أن يطرقها إنسان أو تنالها الأيدي صونا للأعشاش وحفظاً للبيض وإبقاء على الصغار.

فهل من المعقول إذن أن تترك هذه اليهامة العمرية تلك الأماكن الآمنة لتضع بيضها في معسكر دائم النشاط دائب الحركة ، وفي خيمة القائد وهي أنشط أماكن المعسكر بالحركة وأعمرها بالواقدين "

وإذا كانت هذه القصة صحيحة ففي أي مكان من الخيمة تبني اليامة عشها؟ والخيمة كا نعرفها جميعاً مصنوعة من قباش أملس وهي منحدرة الجوانب إذا نصبت (١).

كل هذا يؤيد شكنا في صحة هذه القصة وكونها أصلًا للتسمية .

أما الرأي الثاني فيبدو كذلك بعيداً عن الصحة ، وذلك لأن ابن قتيبة يردي في كتابه « غريب الحديث ، حديثاً للرسول نصه « عليكم بالجماعة فان يد الله على الفسطاط ، (٢). ونحن إزاء هذا نجد أنفسنا أمام احتالين : إما أن يكون الحديث صحيحاً فيبطل الرأي القائل بأن العرب أخذوا كلمة الفسطاط عن الروم عند اتصالحم بهم في حروب الشام ، لأن حسروب الشام واتصال العرب بالروم كان بعد وفاة النبي صلى الله عليه وسلم ، وبالتالي بعد ذكره لهذا

<sup>(</sup>١) يذكر هذه القصة بالتفصيل مؤرخو العرب جميعاً ، انظر مثلا : المقويزي ، المرجع السابق ، ص ٧٦ ، وابن دقياق ، المرجع السابق ، ص٧٦ ، ومراصد الاطلاع على أسماء الأمكنة والبقاع ، ابريل سنة ١٨٤١ ، ج ٢ ص ٤٥٣، وأبو المحاسن ، النجوم الزاهرة ج١ ص ٢٠ ص ٥٣ ، وأبو المحاسن ، النجوم الزاهرة ج١ ص ٢٠ ص ٥٣ مناقشتها أنّها من وضع هؤلاء المؤرخين ٥٢ ، الفاهرة سنة ٢٩١٩ . النخ غسير أنه يتضح بعد مناقشتها أنّها من وضع هؤلاء المؤرخين كفيرها من القصص التي تنسب لعهد الفتح ، وخاصة قصة الفتاة التي كافت تقدم ضحية ليفيض النيل ، والخطاب الذي أرسله عمر ليلقى بدلاً من الفتاة .

<sup>(</sup>٢) ورد هذا الحديث أيضاً في : ابن دقاق ، الانتصار ، ج ؛ ، ص ٢ ؛ أنظر أيضاً : ياقوت : معجم البلدان .



الحديث ، وإما أن يكون الحديث غير صحيح وبذلك يحتمل أن يكون رأي مؤرخى الفرنجة صحيحاً .

غير أننا نحب أن ندلي برأي يخالف هذين الرأيين ، وقد يكون أقرب منها الى الحقيقة ، وذلك أن كلمة الفسطاط كلمة عربية معناها المدينة ، فإننا إذا رجعنا الى القاموس المحيط وجدنا ان « الفسطاط ، بالضم ، مجتمع أهل الكورة ، ، ووجدنا ان الكورة هي « الصفي أو المدينة ، ، وبذلك تكون الفسطاط هي مجتمع أهل المدينة .

ويقول ابن قتيبة تعقيباً على الحديث السالف الذكر (والفسطاط المدينة) (١) وينقل عنه المقريزي أيضاً في الخطط ما يلي : (قال ابن قتيبة : كل مدينة فسطاط (٢) .

ويقول المقريزي بعد هذا: (وأخبرني أبو حاتم الأصعي إنه قال: حدثني رجل من بني تميم قال قرأت في كتاب رجل من قريش: هذا ما اشترى فلان بن فلان من عجلان مولى زياد اشترى منه خسمائة جريب حيال الفسطاط ريد البصرة ، (٣).

ويشبه هذه الرواية الاخيرة ويؤيدها قول ابن الفقيه : « وإنما سميت المصرة فسطاطاً على التشبيه بفسطاط مصر » (٤) .

وقريب من هذا المعنى قول المقدسي «الفسطاط هو مصر في كل قول» (٠٠).

فالراجح عقلاً بعد ذكر هذه الآراء جميعاً أن كلمة و فسطاط ، كلمة عربية خالصة معناها و المدينة » .

<sup>(</sup>١) ابن دقياق - الانتصار ج ٤ ص ٢ .

<sup>(</sup>٢) يقول القلقشندي : صبح الأعشى ، ج ٣ ، ص ٣٢٦ : « قال ابن قتيبة ان كل مدينة تسمى فسطاط ، ولذلك سميت مصر الفسطاط » .

<sup>(</sup>٣) المقريزي ، المرجع السابق ج ٢ ص ٥٥ – ٧٦ .

<sup>(</sup>٤) ابن الفقيه ، كتاب البلدان ص ٧٧ .

<sup>(</sup>ه) المقدسي ، أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم ، المرجع السابق ص ١٩٧.



وخلاصة القول الذي نريد أن نذهب إليه أن العرب اختاروا هذا المكان اختياراً للأسباب السابق ذكرها ، وأنهم سموه « الفسطاط ، أي « المدينة ، أو « مجتمع أهل المدينة ،

يقصدون بذلك المكان الذي يجتمعون فيه حول جامعهم وحول منزل قائدهم.



# تكوين الشعب المصري الجديد (١)

كان الجيش العربي الذي قام بفتح مصر يتكون من نحو اثني عشر ألف مقاتل من القبائل العربية المختلفة ، وبعد الفتح ظل العرب يرحلون إلى مصر في أقواج كثيرة متتابعة ، كان أكبرها هجرة قبائل من قيس في سنة ١٠٩ ه. في خلافة هشام بن عبد الملك ، وولاية الوليد بن رفاعة على مصر .

ويبدو أن هجرة هذه القبائل من قيس كانت تتصل بالسياسة العامة لهشام في الدولة كلما ، إذ كان هشام يرمي إلى إضعاف شأن القبائل اليمنية بالاعلاء من مركز القيسية ، يقول التكتمدي إن عبيد الله بن الحبحاب لما ولي خراج مصر من قبل الخليفة هشام كتب إليه يقول :

« إن أمير المؤمنين – أطال الله بقاءه – قيد شرق الحي من قيس ونعشهم ، ورفع من ذكرهم ، وإني قدمت

(١) نشر هذا البحث في: (مجلة كلية الآداب بجامعة الاسكندرية، الجلد الزابع عشر، ٢٠٦٠). ٣٣



مصر فلم أر لهم فيها حظا إلا أبياتا من فهم ، وفيها كور ليس فيها أحد ، وليس يضر بأهلها نزولهم معهم ، ولا يكسر ذلك خراجا ، وهي ببلبيس ، فإن رأى أمير المؤمنين أن ينزلها هذا الحي من قيس فليفعل ، فكتب اليه هشام : أنت وذلك ، (١) .

ثم يذكر الكندي بعد ذلك أن هشاماً أرسل إلى البادية فاستقدم أربعهائة أهل بيت من بطون قيس المختلفة ، وأوفدها إلى مصر ، فنزلت بالحوف الشرقي حول بلبيس .

« وأمرهم بالزرع ، ونظر إلى الصدقة من العشور فصرفها إليهم ، فاشتروا إبلا ، فكانوا يحملون الطعام إلى القازم ، وكان الرجل يصيب في الشهر العشرة دنانير وأكثر وأقل ، ثم أمرهم باشتراء الحيول ، فجعل الرجل يشتري المهر ، فلا يحت إلا شهراً حتى يئر كب ، وليس عليهم مؤونة في إعلاف إبلهم ولا خيلهم لجودة جمرعاهم ، فلما بلغ ذلك عامة قومهم تحميل إليهم خسائة أهمل بيت من البادية ، فكانوا على مثل ذلك ، فأقاموا سنة فأتاهم نحو من خسائة أهل بيت ، فمات هشام وببلبيس ألف وخسائة أهل بيت من قيس ، (٢) .

واستمر توافد قيس على مصر ونزولهم بأرضها طوال الفترة الباقية من عصر بني أمية ٤ وانتهى عهد الدولة بجوت مروان بن محمد وبمصر :

<sup>(</sup>١) الكندي : الولاة والقضاة ، طبعة جست ، ص ٧٦ .

<sup>(</sup>٢) الكندي : الموجم السابق ، ص ٧٧ ، وانظر : المقريزي : الخطط ، مطبعة النيل ، ج ١ ، ص ١٢٨ .



« ثلاثة آلاف. أهل بيت ، ثم توالدوا ، وقدم عليهم من البادية من قدم » (١) .

واستمرت رحلة القبائل العربية وهجرتهم متتابعة متلاحقة في العصور النالية ، وخاصة في عصر الدولة الفاطمية ، ففي خلافة المستنصر مثلا عظم شأن القبائل العربية النازلة في جنوب الشام حول غزة ، وكثرت ثوراتهم ، واشتدت وطأتهم على الولاة .

« فبعث الوزير الناصر للدين أبو محمد الحسن بن عسلي اليازوري إليهم في سنة ٤٤٦ يستدعيهم وأقطعهم البحيرة. . فاتسعت أحوالهم ، وفخم أمرهم ، وعظم شأنهم . . ، (٢).

ووفدت في نفس العهد قبائل أخرى ، غير أنها ما لبثت أن قامت ببعض الشغب والثورات ، فنقلت الدولة بعض هذه القبائل – وخاصة قبيلتي بني سليم وبني هلال – إلى الوجه القبلي ، وبعد قليل عمل الوزير اليازوري على نقل بني هلال إلى شمال أفريقيا لدأبهم على إثارة الشغب ، ورغبة منه في الانتقام من بني زيري الذين خرجوا عن طاعة الفاطميين في أفريقية .

وقدمت قبائل أخرى في خلافة الفائز الفاطمي ووزارة الصالح الطلائع بن رُزَّيْكُ ونزلت في منطقة دمياط والبرلس ، ونزلت بطون من قبيلة جذام في منطقة زفتي وميت غمر .

من هذا البيان الموجز يتضح أن الهجرات العربية الأولى استقرت في جهات أسفل الأرض ( الوجه البحري ) ، فلما ضاقت هذه البلاد بسكانها نزلت القبائل العربية الوافدة ببلاد الصعيد ، وانتشرت في جميع نواحيه حول أسوان زجنوبها ، وفي منفلوط وأسيوط والأشمونين وإخميم ، وفي الصحراء الشرقية بين النيل والبحر الأحمر ، وخاصة صحراء عيذاب .

<sup>(</sup>١) الكندي : ص ٧٧ .

<sup>(</sup>٢) المقويزي: البيان والاعراب عمن نزل بأرض مصر من الأعراب. ، ص ٢٠ - ٢٠ .

وكلن العرب في أول أمرهم جنوداً يقومون بالفتوح في الأقاليم المجاورة ، أو بالدفاع عن مصر ، وكانت منازلهم في العاصمة (الفسطاط) أو في الثغور كدمياط وتنيس ورشيد والاسكندرية ، أو على الحدود في الصحراء ، فلما كثر عددهم وتيوالت هجراتهم اشتغلوا اييضاً بالرعي على حافتي الوادي ، ثم لم تلبث أن اجتذبتهم الحياة في وادي النيل نفسه ، فأقبلوا عليه ، واشتغلوا بالزراعة ، واختلطوا بالأهلين ؛ وظلت للعرب هذه الصفة — صفة الرعى أو الجندية — حتى كان عهد الخليفة العباسي المعتصم ، وكانت أمه تركية ، فاستكثر من الجنديد الأتراك في عاصمة الدولة ، ثم لم يلبث أن أرسل إلى فاستكثر نصر بن عبد الله واليه على مصر ( ٢١٧ – ٢١٩ ه ) .

« وأمره باسقاط مَن في ديوان مصر من العوب وقطع أعطياتهم ، ففعل ذلك ... » (١) .

ومنذ ذلك الحين أصبح جند مصر من العجم والموالي ؟ ولما ولي أسمد بن طولون على مصر استكثر من العبيد في جيشه حتى المغت عدة جنده زيادة على أربعة وعشرين ألف حلام تركي ؟ وأربعين اللف أسود ؟ وسبعة الملاف حرسرتن .

وباسقاط العرب من ديوان الجند ومنع عطائهم انتشروا في أنحاء مصر وتم ّ اختلاطهم بالأهالي .

أما الأقباط فقد كانوا أكثرية وقت الفتح ، يقول المقريزي :

و اعلم أن أرض مصبر لما دخلها المسلمون كانت بأجمعها مشحونة بالمنصارى ، وهم على تقسمين متباينين. في أجناسهم وعقائدهم . أحدهما أهـــل الدولة ، وكلهم روم من جند صاحب القسطنطينية ملك الروم ، ورأيهم وحيانتهم وأجمعهم

<sup>(</sup>١٠) الكندي: للرجع السابق ، ص١٩٣ ؛ والمقريزي : الخطط ، ج١، ص١٥١ .



ديانة الملكية ، وكانت عديهم تزيد على ثلاثمائة ألف روسي مو والقسم الآخر عامة أهل مصر ، ويقالى لهم القبط ، وأقسابهم ختلطة لا يسكاد يتميز منهم القبطي من الحبشي من النوبي من الاسرائيلي الأصل ، من غيره ، وكلهم يعاقبة ، فعنهم كتاب الملكة ، ومنهم التجاد والباعة ، ومنهم الأساقفة والقسوس ونحوهم ، ومنهم أهل الفلاحة والزرع ، ومنهم أهل العدادة ما ينع مناكحتهم ، ويوجب قتل بعضهم بعضا ).(۱).

وقد دارت الحروب بين العرب والووم وقت الفتح ، اما القبط فكانوا عوناً للعرب ، وبعد الفتح كتب عمرو أماناً لبنيامين بطرك الأقباط ، فخرج من نخبئه في الصحراء ، وعاد إلى كرسي بطركيته بعد ان غاب عنه ثلاث عشرة سنة ، واعتبر الأقباط أهل ذمة ، وفرض على كل من بلغ الحلم ديناران (٢) – ويستثنى من هذه الضريبة النساء والصبية والشيوخ – ، وظل الأقباط يدفعون هذه الضويبة دون أي شكوى نخو قون من الزمان ، فلما فكر بعض ولاة مصر في زيادة مقدار الضويبة ولو زيادة طفيفة كان الاقباط يقومون بثورات مختلفة ، وكان الولاة يضطرون إلى العمل على إخساد هذه الثورات بالقوة والعنف :

١ - ففي سنة ١٠٥ ه كان الوالي على مصر من قبل الخليفة الأموي هشام بن عبد الملك هو الحر بن يوسف وكان عامل الحزاج هو عبيدالله بن الحبحاب فكتب إلى هشام أن أرض مصر تحتمل الزيادة ، فزاد على كل دينار قيراطا ، فانتقضت بعض كور مصر ( كورة تنو ، و تمى " وقرييط ، و طرابية ) وعامة الحوف الشرقي ، فبعث إليهم الحر بن يوسف يأهل الديوان ( أي بالجند

<sup>(</sup>١) المقريزي.: الخطط ، جير ٤ ، ص ٣٩٣ .

<sup>(</sup>٢) ابن عبد الحكم : فتوح مصر والمغرب ، ص ٨٧



من العرب ) فأخضعوا الفتنة بعد قتل عدد كبير من الثـــائرين ؛ وكان هذا الانتقاض في سنة ١٠٧ ، وهو أول انتقاض للقبط'\' بعد الفتح العربي .

وواضح مما ذكر ان الزيادة كانت في ضريبة الأرض لا ضريبة الرؤوس ( اي الجزية ) ، وأنها كانت زيادة طفيفة تبلغ قبراطاً على كل دينار ، وقد تكون دعت اليها حاجة البلد ، كما ان عامل الخراج ذكر للخليفة ان الأرض تتحمل هذه الزيادة ، ومع هذا فقد ثار القبط في بعض الكور وفي الحسوف الشرقي ، لأن المسائل المالية كانت دائمًا في كل العصور وفي كل البلاد مسائل حساسة تثير شعور الشعوب .

٢ - وكانت فتنة القبط الثانية جزئية كذلك في بعض بلاد الصعيد، وذلك في سنة ١٣١ ه في ولاية حنظلة بن صفوان الثانية على مصر من قبل هشام بن عبد الملك ، يقول الكندي :

« ثم انتقض أهل الصعيد ، وحارب القبط عما لهم في سنة احدى وعشرين ومائة ، فبعث حنظلة بأهل الديوان ، فقتلوا من القبط ناساً كثيراً وظفر بهم ... ه(٢)

ولكن الكندي لم يذكر سبب هذه الفتنة ، وإن كان المقريزي قد ذكر ان حنظلة عندما أتى مصر واليا للمرة الثانية تشدد على النصارى ، وزاد في الخراج ، وأحصى الناس والبهائم ، وجعل على كل نصراني وسما – صورة أسد – ، وتتبعهم ، فمن وجده بغير وسم قطع يده ؛ فقد تكون هذه السياسة هي السبب في قيام هذه الفتنة .

٣ - وفي سنة ١٣٢ ه عندما هزم مروان بن محمد آخر خلفاء بني أمية أمام جيوش العباسيين فر إلى مصر ، وفي مدة وجوده بهبا ثار بعض القبط

<sup>(</sup>١) الكندي الولاة والقضاة ، ص٧٧ – ٤٧ ؛ والمقريزي : الخطط ، ج ؛ ، ص ٤ ٢٩

<sup>(</sup>٢) الكندي: الولاة والقضاة ، ص ٨١



بمدينة رشيد ، فبعث إليهم مروان بعثان بن أبي نسعة فهزمهم (١) ولسنا نعرف أيضاً سبب هذه الفتنة ، وقد يكون أقباط رشيد انتهزوا فرصة القوضى التي صاحبت زوال دولة بني أمية وقيام الدولة الجديدة فقاموا بهذه الفتنة .

٤ - وفي سنة ١٣٥ هـ في ولاية ابي عون من قبل العباسيين :

﴿ خرج أبر مينا القبطي بسمنود ٬ فبعث اليه ( ابو عون)
 بعبد الرحمن بن عُنتُبة ٬ فقنتل أبو مينا . . . ، (۲)

٥ – وفي سنة ١٥٠ ه في ولاية يزيد بن خاتم على مصر ( ١٤١ – ١٥٢ ه ) من قبل الخليفة العباس ابي جعفر المنصور خرج القبط بمدينة سخا ، وانضم إليهم أهالي البلاد المجاورة ، فأرسل اليهم يزيد فرقة من أهل الديوان ، ولكن يبدو ان هذه الفتنة كانت قوية وخطرة ، فقد قتـــل في المعركة بعض قواد العرب ، وجرح البعض الآخر ، وانصرف الجيش الى الفسطاط منهزمين (٣).

٢ - وفي سنة ١٥٦ ه ، في ولاية موسى بن علي على مصر من قبـــل أبي جعفر المنصور خرجت القبط ببلهيب ، فأرسل إليهم الوالي جنداً هزموهم .

٧ - وفي سنة ٢١٦ه في ولاية عيسى بن منصور على مصر من قبل الخليفة المأمون ثار سكان أسفل الأرض ( الوجه البحري ) - عربا وقبطاً - ، وكان سبب هذه الثورة كا يذكر الكندي ( سوء سيرة العال فيهم ه<sup>(٤)</sup> وبذل الوالي عيسى بن منصور ، والقائد العاسي الأفشين جهدهما لاخضاع هذه الثورة التي ظلت بن منصور ، والقائد العاسي الأفشين جهدهما لاخضاع هذه الثورة التي ظلت بن منصور ، والقائد العاسي الأفشين جهدهما لاخضاع هذه الثورة التي ظلت بن منصور ، والقائد العاسي الأفشين جهدهما لاخضاع هذه الثورة التي ظلت بن منصور ، والقائد العاسي الأفشين جهدهما لاخضاع هذه الثورة التي ظلت بن منصور ، والقائد العاسي الأفشين جهدهما لاخضاع هذه الثورة التي ظلت بن منصور ، والقائد العاسي الأفشين جهدهما لاخضاء هذه الثورة التي طلت بن منصور ، والقائد العاسم المناس المناس

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٦ ٩

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ١٠٢

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ١١٦ -- ١١٧

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ، س ١٩٠



قائمة نحو ثنانية شهور من جمادى الأولى إلى فعي الحجة من سنة ٢١٦ه مرحى اضطر الخليفة المأتمون ان يأتي إلى مصر بنفسه لاخضاع هذه الثورة ، واخضعها وعاقب كلا من الحاكم والحكومين بما يستحق ؟ أما الوالي عيسى بن منصور فقد عزله المأمون بعد أن عند فه بقوله :

« لم يكن هذا الحدث العظيم إلا عن فعلك وفعل عمالك ، حمَّلتم الناس ما لا يطيقون ، وكتمتوني الخبر حتى تفاقم الأمر واضطربت البلد ، (۱) .

أما ابن عبيدس الفهري قائد الثورة من العرب فقد فر إلى الصعيد فظ ُفو به وقد أما ابن عبيدس الفهري قائد الثورة من الأقباط و فنزلوا على حكم أمير المؤمنين ، فحكم بقتل الرجال ، وبيع النساء والأطفال ، فبيعوا ، وسبي أكثرهم ... ، (٢) يقول المقريزي :

ه ومن حينتُذ ذلت القبط في جميع أرض مصر ، ولم يقدر أحد منهم يعد ذلك على الخروج على السلطان ، وغلبهم المسلون على عامة القرى ، فرجعوا من المحاربة إلى المكايدة واستعمال المنكز والحيلة ، ومكايدة المسلمين ، وعقلوا كُتتاب الخسراج ، فكانت لهم وللمسلمين أخباز كثيرة ...» (٣)

هذا موجز لأهم الثورات التي قام بها الأقباط في القرنيين الأول والثاني للهجرة ، وقد أخضعت كلها بالقوة ، وكان من أهم نتائجها جميعاً ان اعتنتى عدد كبير من الأقباط الإسلام بعد كل ثورة – رغبة أو رهبة – .

وكان من الطبيعي - وهذه العوامل تعمل مجتمعة لإدماج الشعبين-أحدهما-

<sup>(</sup>١) الكندي : الولاة والقضاة ، ص ١٩٢

<sup>(</sup>٣) الكندي: الولاة والقضاة ، ص ١٩٢

<sup>(</sup>٣) المقريزي : الخطط ، ج ؛ ، ص ٢٩٦



في الآخر - ان تنتشر اللغة الأمربية بين الأقباط ليمكن التفاهم بين الحاكم والمحكوم » وظل انتشار اللغة العوبية بطيئاً طـــول القون الأولى للهجرة ، وقبيل نهاية هذا القرن. > التي في سنة ٨٧ هـ (٥٠٧٠م)، وفي ولاية عبد الله بن عبد الملك أمر بالدواوين وفلسخت بالعربية ، وكانت قبل ذلك تكتب بالمقبطية ما ) .

ففي القرن الأول للهجرة كانت أوراق الدواوين تكتب باللغة اليونانية ، وكانت بعض الأوراق تكتب باللغتين العربية واليونانية ويرجع تاريخ اقدم ورقة مكتوب عليها بهاتين اللغتين إلى سنة ٢٢ه (٣٤٣م) ، ويرجع تاريخ آخر ورقة إلى سنة ١٠١هم ) ، كا يرجع تاريخ آخر ورقة بردية مكتوب عليها باليونانية فقط إلى سنة ١٦٤ه ( ٧٨٠م ) ، أما أقدم ورقة مكتوب عليها بالعربية فقط فتاريخها سنة ٩٠هم ( ٧٠٩م ) .

وظل هذا التحول من الكتابة باللغة اليونائية في الدواوين ، والتحدث بالقبطية بين عامة الناس إلى الكتابة والتحدث باللغة العربية ، ظل هــــنا التحول يتم بالمتدريج خلال القرون الثلاثة الأولى للهجيرة ، حتى إنها كان القرن الرابع (ر ١٠٠ م ) كانت غالمية الشعب المصري يتكلمون العربية ولا يفهمون القبطية ، بدليل أن رجل الكنيسة المصرية اضطروا في هذا القرن أن يلقوا مواعظهم في الكنائس باللغة العربية .

وليس معنى هذا أن اللغة القبطية تلاشت تماماً ، بل لقد ظلت موجودة ، بدليل ما يذكره المقريزي من أن الخليفة المأمون كان يتنقل في ريف مصر ومعه مترجم ينقل عنه وإليه ، وما ينذكره المقدسي في كتابه وأحسن التقاسم » ( ألفته حوالي سنة ٢٧٥ ه ) من أن بعض مسيحي مصر كانوا يتحدثون بالقبطية ٢٠١ .

 <sup>(</sup>١) الكندي: المرجع السابق ، ص ٨ه - ٩ه ، وجاة في دائرة المعارف الاسلامية مادة
 « ديوان » ومادة ه قبط» ان الدواوين في مصر كانت تكتب باليونانية لا القبطية.

<sup>(</sup>٢) المقدسي: أحسن التعاسم ٢٠٠٠.



ولا يفوتنا أن نشير إلى أن بعض المسلمين تعلموا القبطية في هذا العهد الأول معدد الاختلاط من يذكر الكتدي أن القاضي خير بن نعيم (ولي القضاء من ١٢٠ – ١٢٧) كان ديسمع كلام القبط بلغتهم ، ويخاطبهم بها ، (١) ، كا يذكر أن عبد الله بن عبد الرحمن بن معاوية بن حديج ، والي الشرطة على الفسطاط ( سنة ١٤٤ ه ) كان يتكلم القبطية (٢) .

وذكر البلوي في كتابه « سيرة أحمد بن طولون » أن ابن طولون تغير على أحد رجاله ، ففر منه ، فأرسل ابن طولون أحد رجال دولته في طلبه ، وأوصاه أن لا يبحث عنه في داره بالفسطاط ، ولا في ضيعته ، بل أمره أن يبحث عنه في « النيارات وعند النصارى ... لأنه حاذق بالقبطية فصيح بها » (٣) .

ونستطيع الآن أن نلخص خطوات الاختلاط والتحول التي انتهت بتكوين الشعب المصري في النعصور الوسطى في النقط الآتية :

١ -- امتاز القرن الأول للهجرة بكثرة الهجرات العربية المتتابعة وكانت أكبر هذه الهجرات هجرة القبائل القيسية من سنة ١٠٥ إلى سنة ١٣٢ هـ (أي من عهد هشام بن عبد الملك إلى عهد مروان بن محمد) وقبيل نهاية هذا القرن أيضاً (في سنة ٨٧ه) كان تحويل الدواوين المصرية من اليونانية والقبطية إلى العربية .

٢ - ويتاز القرن الثباني بثورات الأقباط المختلفة - ( من سنة ١٠٥ إلى سنة ٢١٦ هـ ) ، وكان من نتائج هذه الثورات دخول كثير من الأقباط.
 في الإسلام .

<sup>(</sup>١) الكندي: الولاة والقضاقه ، ص ٢٠٩٠.

<sup>(</sup>٢) نفس الموجع:، ص١٠٩٠٣:

<sup>(</sup>۳) البلوی : سیرة أحمد بن طولون ، نشر محمد کرد علی ، ص ۱۳۰ ــ ۱۳۲ .



٣ - وفي القرن الثالث أسقط العرب من ديوان الجند، ومنعت أعطياتهم ، فانتشروا في القرى المصرية ، واشتغلوا بالزراعة ، وتزوجوا من المصريات .

ففي هذا القرن تم امتزاج الشعبين.

٤ - ولم يكد يبدأ القرن الرابع حتى كان في مصر شعب جديد - هو خليط من الشعبين العربي والقبطي - يدين معظمه بالدين الإسلامي ، ويشكلم السواد الأعظم منه - مسلمين وأقباطاً - باللغة العربية .

ونستطيع أخيراً أن نفسر اندماج الأفباط في العرب ، واعتناقهم الإسلام بالأسباب الآتمة :

١ – يقول ابن خلدون ( المغلوب مولع دائماً بتقليد الغالب » ، وهذه حقيقة ثابتة نشاهدها في تاريخ الشعوب المختلفة ، فليس من البعيد إذن أن يفكر بعض الأقباط في اعتناق الدين الاسلامي – دين الدولة الحاكمة – ، وأن يتعلموا اللغة العربية – لغة الحكام – رغبة في أن ترتقع مكانتهم ويسهل اتصالهم برجال الدولة ، ويتمتعون بما يتمتع المسلمون به من مركز مرموق

ولم يكتف نفر من الأقباط باعتناق الإسلام وتعلم اللغة العربية ، بل تغالوا فادعوا النسب العربي ، وبذلوا المال الكثير لإثبات هذا النسب في وثائق رسمية .

ذكر الكندي أن جماعة من القبط يسمون و أهل الحرس و سعوا لدى قاضي مصر عبد الرحمن بن عبد الله العمري ( ١٨٥ – ١٩٤ هـ) ليسجل لهم سجلا بإثبات أنسابهم و دفعوا له ستة آلاف دينار وفرفع العمري الأمر إلى الخليفة الرشيد وسافر رجلان من و أهل الحرس وإلى بغداد وأنفقا مناك مالا كثيراً وادعوا أنهم ينتسبون إلى حوتكة بن أسلم بن الحاف بن قضاعة وعند وصولهم إلى بغداد مات الرشيد وولي الخلافة ابنه الأمين وقضاعة وعند وصولهم إلى بغداد مات الرشيد وولي الخلافة ابنه الأمين و



فرفعوا النه قضيتهم موأيدهم في دعواهم جماعة من أهل الخوف الشرقي وبادية الشام .

ثم عاد الوفد ومعهم كتاب الأمين إلى العمري بالتسجيل لهم ففعل .

وسافن وفد من العرب إلى بغداد، للطعن في حكم العموي ونسبة ﴿ أهـــل، الحرس ﴾ للعرب .

« فكتب محمد الأمين إلى البكوي بكتاب يذكر فيه أنه لا يمنح أحداً من غير العيوب اللحاق بالعوب ، ويأمره أرف. يردهم إلى ما كانوا عليه من أنسابهم ، (٢) .

فللمعل النبكوي « أحل الحرس » ، وطلب منهم سجل قضيتهم الذي أفبت فيه العموي انسابهم » ثم أخرج مقراضاً من تحت مصلاه فقطع السجل به ، وقال لهم :

« العرب لا تحتاج إلى كتاب من قاض ، ان كنتم عرباً فليس ينازعكم أحد ، (٣) .

٢ - كان الأقباط يتولون وظائف الدولة الصغرى والمكبرى - في المدن وفي القوى - ، غير أنهم أخذوا يدخلون في الإسلام ويتعلمون اللغة العربية رويداً رويداً ، وخاصة بعد صدور الأمو بيتدوين الدواوين في مصر باللغة العربية ، وكان الدافع الأكبر لاقبالهم على اعتناق الإسلام وتعلم اللغة العربية .

<sup>(</sup>١) أنَّظر هذا النشمر وتفاصيل القضية في ( الكتندي : الولاة والقضاة ، ص ٢٩٧\_٩\_٩٩).

<sup>(</sup>٢) ، (٣) الكندي : المؤجم الشابق ، ص ٣ - ٤٠.



رغبتهم في الاحتفاظ بالويظائف التي يلونها ، فقد روى ساويرس بن المقفع أن الخليفة عمر بن عبد العزيز ( ٩٩ – ١٠٠١ هـ) أرسل إلى مصر كتابا يأمر فيه الأقباط بالتخلي عن وظائفهم ما دلموا على دينهم ، ومن أراد الاحتفاظ بعمله فليدخل في دين محمد ، وبلهذا سلم الأقباط ما بأيديهم من الأعمال والوظائف إلى المسلمين (١).

ويؤكد هذه الرواية ما ذكره الكندي من أنه في خلافة عمر بن عبد العزيز « نزعت موازيت القبط عن الكور ، واستعمل المسلمون عليهم » (٢) .

ومن البديهي أن منستنتج أن عدداً كبيراً من أقباط مصر قد دخلوا في الإسلام وتعلموا اللغية العربية للاحتفاظ بوظائفهم أو العودة اليها بعد تخليهم عنها .

ومع هذا فإنه يبدوا أن تنقيذ هذا الأمر لم يكن عاماً ، أو أنه لم يلتزم فيا تلا عصر عمر بن عبد العزيز من سنوات ، بدليل أن الأقباط ظلوا يشغلون كثيراً من وظائف الدولة ، بل لمقسنظل بعض الموازيت يختارون من الأقباط ، فقد ذكر في إحدى الأوراق البردية المحفوظة في هيدلبرج ، وللؤرخة بسنة ١٧١ ه اسم مازوت قبطي (٣٠).

٣ - ما كان يحدث عقب كل ثورة من دخول كثير من الأقباط في الإسلام - طوعاً أو كرها - موخاصة بعد الشورة الكبرى التي حدثت في عهد اللأمون .

إ - اعتنق بعض الأقباط الإسلام فراراً من الضرائب التي كانت مفروضة عليهم وقد يؤيد هذا أن أول انتقاض للقبط في العهد الإسلامي (سنة ١٠٥ه)
 كان لأن عامل الخراج زاد على كل دينار قبراطاً

<sup>(</sup>١) ساويرس بن المقفع ، سير الآباء البطاركة ، ج ه ، ، من ٧١ - ٧٧ .

<sup>(</sup>٢) الكندي ، المرجع السابق ، ص ٦٩ .

<sup>(</sup>٣)-سيدة اسماعيل النكاشف :-مصر فيه فجر الاسلام ، ص ٢٠٦ .



ولم بكد ينتهي القرن الأول للهجرة حتى أحس والي مصر ما لكثرة مخول الأقباط في الإسلام من أثر في نقص قيمة الخراج ، فلما ولى الخلافة عمر بن عبد العزيز ( ٩٩ ، ١٠١ هـ ) كتب إليه عامله على مصر أيوب ابن شرحبيل يشكوا كثرة دخول الناس في الإسلام ، ويذكر له ما لهلله التحول من أثر في نقص قيمة الخراج ، ثم استأذنه في فرض الجزية على من أسلم فرد عليه عمر رده المشهوز:

« قبَّح الله رأيك ، إن الله إنما بعث محمداً هاديا ، ولم يبعثه جابيا ، فضع الجزية عمن أسلم ، ولعمري لعمر أشقى من أن يدخل الناس كلهم في الإسلام على يديه ...»

ه - وهناك سبب أخير قد يكون له من القوة ما يفوق الأسباب التسالفة عمتمعة ، وذلك أن دخول الأقباط في الإسلام كان دخولاً طبيعياً ، يسير مع التطور المنطقي للحوادث وللتاريخ في مصر بعد الفتح العربي ، وأرت الدين الاسلامي ببساطته وبساطة تعاليمه وعقائده قد جذب هؤلاء الأقباط اليه ، يقول بهذا الرأي شاهد من أهل الديانة المسيحية ، هو المؤرخ والمستشرق الانجليزي المعروف ، سير تومساس أرنولد ، ، فقد قال في كتابه ، الدعوة إلى الاسلام » :

د والحق أن كثيراً من مسيحيي مصر تركوا النصرانية في عشل هذه السهولة وتلك السرعة التي اعتنقوا بها النصرانية في مستهل القرن الرابع الميلادي... كا أن سرعة انتشار الاسلام في الأيام الأولى من الاحتلال العربي قد تكون راجعة إلى عجز ديانة كالديانة المسيحية وعدم صلاحياتها للبقاء أكثر من أن تكون راجعة إلى الجهود الظاهرة التي قام بها الفاتحون لجذب الأهلين إلى الاسلام.

وإن. الأساس اللاهوتي لبقاء البعقوبين حزباً منفصلاً ،





والشمائر التي جاهدوا في سبيل الاحتفاظ بها وقتاً طويلا ، ودفعوا ثمناً غالياً في هذا السبيل قد اجتمعت في عقائد كانت صيغتها أشد ما تكون غموضا وابهاماً من الناحية الميتافيزيقية ، ولا شك أن كثيراً من هؤلاء قد تحولوا – وقد أخذت الحيرة منهم كل مأخذ واستولى على نفوسهم الضجر والاعياء من ذلك الجدل السقيم الذي احتدم من حولهم – إلى عقيدة تتلخص في وحدانية الله البسيطة الواضحة ورسالة نبيه محمد » (١)

(١) توماس أرنولد: الدعوة الى الاسلام ( الترجمة العوبية للدكتور حسن ابراهيم حسن وزميليه ) ص ٩٠ - ٩٠



## نظـــام الوزارة في العصر الفاطمي (١)

ظلت مصر منذ الفتح العربي ولاية تابعة للخلافة ، وفي منتصف القرن الثالث الهجري حاول ابن طولون المحاولة الاولى للاستقلال بمصر ، وفي عهد الدولتين الطولونية والاخشيدية اتخذ بعض حكام مصر الوزراء الأول مرة ، فكان ابو بكر محمد بن رستم الماذرائي وزيرا لخارويه ، وكان ابو الفضل جعفر بن الفرات وزيرا لكافور الاخشيدي .

ولفظ الوزارة كا يقول ابن خلدون : « يدل على مطلق الإعانة فإن الوزارة مأخوذة إما من المؤازرة ونمي المعاونة ،أو من الوزر وهو الثقل ، .

وتنقسم الوزارة في العالم الإسلامي – ومنه مصر – إلى : وزارة تنفيسة وفيها يقوم الوزير بتنفيذ أوامر الخليفة ،ووزارة تفويض وفيها يكون الخليفة مغلوبا على أمره والأمور كلها بيد الوزين .

وقد كانت الوزارة في القون الأول من الحسكم الفاطمي في مصر وزارة تنفيذ كما كانت في القرن الثاني وزارة تقويض .

<sup>(</sup>١) نشر هذا البحث في ( عجلة الثقافة ، العدد ١٩٨ ، ١٠٩ معارس.سنةسم



وأول من اتخذ وزيراً من الخلفاء الفاطميين هو العزيز بالله ، وكان وزيره هو يعقوب بن كِلنِّس ، وذلك ، لأن الامام المعز لدين الله — عليه السلام — كان يباشر التدبير بنفسه ، ولا يعول فيه على غيره » .

ولم يلقب بلقب الوزير في عهدي العزيز والحاكم إلا يعقوب بن كِلسّس وإنما كانت تطلق على وزارة هذين العهدين لفظ و وساطة » أو وسفارة» ويقول المقريزي : « فلما مات ابن كلس لم يستوزر العزيز بالله بعده أحداً ، وإنما كان رجل يلي الوساطة والسفارة » فاستقر في ذلك جماعة كثيرة بقية أيام العزيز وسائر أيام ابنه أبي علي منصور الحلكم بأمر الله ، ثم ولي الوزارة احمد بن علي الجوجرائي في ايام الظاهر . . وما زال الوزراء من بعسده واحدا بعد واحد وهم ارباب اقلام حتى قدم امير الجيوش بدر الجالي » .

وكان وزراء العهد الأول من الحكم الفاطمي - كا يتضح من النص السابق - من ارباب الأقلام . اما وزراء العهد الثاني - اي من وزارة بدر الجالي إلى وزارة صلاح الدين - فكانوا جميعا من ارباب السيوف ، اي من رجال الجيش .

وكان زي الوزير من ارباب الأقلام: المناديل الطبقيات بالأحناك حتى حلوقهم، والثياب القصار التي يقال لها الدراريع وهي مشقوقة امام وجهه إلى قريب من رأس الفؤاد بأزرار وعرى ومنهم من تكون أزراره من ذهب مشبك ومنهم من ازراره من لؤلؤ وهذه علامة الوزارة ع .

وكانت تحمل للوزير الدواة المحلاة بالذهب من خزانة الخليفة ويقف بين يديه الحجاب ، كالكان امره نافذاً في ارباب السيوف وارباب الأقلام .

وكان آخر وزير من ارباب الأقلام هو الوزير ابن المغربي ٢ ثم ولي من بعده اول وزير من ارباب السيوف ٢ وهو الوزير بدر الجنالي ٤ واصبحت الوزارة منذ عهده وزارة تفويض ٢ وانشىء له سجل خاص بهذا التفويض عاء فه :

دراسات (٤)



« وقد قلدك أمير المؤمنين جميع جوامع تدبيره ، وناط بك النظر في كل ما وراء سريره ، فباشر ما قلدك امير المؤمنين من ذلك ، مدبراً للبلاد ، ومصلحاً للفساد ، ومدمراً لأهل العناد » ، واصبحت الأمور كلها مردودة اليه والاتصال بينه وبين الخليفة اتصالاً مباشراً ، وجعل له تعيين قاضي القضاة وداعي الدعاة ، وخلع عليه بالعقد المنظوم بالجوهر مكان الطوق ، وزيد له في الحنك مع الذؤابة المرخاة والطيلسان المقور ، وهو زي قاضي القضاة ...

ولقب بالقاب كثيرة ، منها : كافل قضاة المسلمين، وهادي دعاة المؤمنين، وأهم هذه الألقاب : « السيد الأجل ، أمير الجيوش » ، وهو اللقب الذي توارثه من بعده وزراء التفويض من ارباب السيوف في العهد الثاني من الحكم الفاطمي ...

ولم يحدث أن ولى الوزارة ابن بعد أبيه في العهد الاول ، وانما حدث هذا في العهد الثاني ، فولي الوزارة بعد بدر الجمالي ابنه شاهنشاه ، فوزر للمستنصر ثم للمستعلي ، وفي عهد هذا الخليفة الاخير لقب شاهنشاه بالأفضل، واضيف هذا اللقب للوزراء من بعده ..

ومنذ عهد الخليفة الحافظ لقب الوزير بلقب « الملك » ، وأول من لقب به رضوان بن ولخشي ، فقيل له : « السيد الاجل الملك الافضل ، وذلك في سنة ٣٠٥ ، ولقب بسه من أتى بعده من الوزراء ، فقيل للصالح طلائع بن رزيك بن طلائع « بالملك العادل ، رزيك بن طلائع « بالملك العادل ، ولقب شاور « بالملك المنصور » ولقب صلاح الدين – وهو آخر وزراء الدولة « بالملك الناصر » ، وظل يحمل هذا اللقب حتى آخر حياته ، بل لقد اصبح هذا اللقب تقليداً يتبع طول عهدي الدولتين الايوبية والمملوكية ، واغالل السلاطين لا للوزراء .

وخير ما تدل عليه هذه الالقاب أن الوزير في العهد الثاني من الحكم الفاطمي اصبح هو كل شيء في الدولة ، فقد أصبح السيد الاجل ، ثم امير



الجيوش ، ثم الاقضل ، ثم الملك . يقول المقريزي : « وصار وزير السيف من عهد أمير الجيوش بدر إلى آخرالدولة هو سلطان مصر وصاحب الحل والعقد، وإليه الحكم في الكافة من الامراء والأجناد والقضاة والكتاب وسائر الرعية ، وهو الذي يولي أرباب المناصب الديوانية والدينية » .

وكان من زي الوزير في العهد الثاني الذؤابة المرخاة والطيلسان المقوار ، وهو زي قاضي القضاة ، كاكان يتقلد السيف وذلك « إشارة إلى أنسه كبير أرباب السيوف والأقلام » .

وكان مقرر الوزير في العصر الفاطمي ثلاثة آلاف دينار في الشهر منها ألف وخسمائة دينار كراتب ، وألف دينار لنيابته في العلامة ، وخمسائدة دينار رواتب لمائة غلام برسم بجلسه وخدمته ، لكل غلام منهم خمسة دنانير في الشهر ، كا كانت تدر عليه إقطاعاته نحو خمسين ألف دينار في السنة .

ولم يكن يسمح لأحد بالجلوس فيحضرة الخليفة إلا للوزير، فكان يجلس على عين الخليفة ، وتطرح له محدة تشريفاً ، كذلك كانت له مرتبة خاصة معدة لجلوسه عند باب قاعة الذهب من القصر الكبير .

وفي العهد الثاني من حكم الفاطميين بنيت في القاهرة دار خاصة للوزير سميت دار الوزارة الكبرى، قيل إن الذي بناها هو أمير الجيوش بدر الجمالي، وقيل إنما بناها ابنه الأفضل شاهنشاه – وهو الأرجح – ، وكانت هذه الدار تشتمل على عدة قاعات ومساكن وبستان ، وكان فيها عشرون تمقسما للماء الذي يجرى في بركها ومطابخها ، وكان يحيط بها سور من الحجارة . يقول القريزي : د وما زال وزراء الدولة الفاطمية أرباب السيوف من عهد الأقضل ابن أمير الجيوش يسكنون بدار الوزارة هذه إلى أن زالت الدولة ، فاستقر بها السلطان الملك الناصر صلاح الدين يوسف بن ايوب ، وظلت هذه الدار مقراً لسلاطين بني ايوب حتى عهد الملك الكامل محسد فنقل مقر الحكم الى قلعة الجبل .



وقد كان لسياسة التسامح الديني التي امتازت بها الدولة الفاطمية أثرها في اختيار بعض الوزراء او الوسطاء من المسيحيين واليهود. فهمن تولى الوزارة او الوساطة من المسيحيين: زرعة بن نسطوروس ، وأخوه صاعد بن عيسى ابن نسطوروس - في خلافة الحاكم بأمر الله - ، وأبو سعد منصور في خلافة المستنصر ، وبمن تولاها من اليهود: يعقوب بن كلس في خلافة العزيز وأبو منصور صدقه بن يوسف الفلاحي ، وابن أبي سعد ابراهيم بن سهل التستري منصور صدقه بن يوسف الفلاحي ، وابن أبي سعد ابراهيم بن سهل التستري بل أسلموا قبيل توليها



# مظاهرة النساء في القاهرة (١) قبل مظاهرة النساء في باريس بسبعة قرون.

في سنة ١٧٨٩ قام الفرنسيون بثورتهم الكبرى التي غيرت بجرى تاريخ، وأثـرت في تاريخ العالم اجمع ، فقد حملت الى الشعوب جميعاً المبادىءالانسانية الثلاث : الحرية والاخاء والمساواة .

وحوادث هذه الثورة مليئة بصفحات المجد والبطولة . ولعل أروع هذه الصفحات ما سجّله نساء باريس في مظاهرتهن التي قمن بها في ٥ اكتوبر سنة ١٧٨٩ من باريس إلى فرساي ، وقد تقدمتهن فتاة تحمل في عنقها طبلة تدقها منادية ( الخبر . . . الخبر . . . )

عنى المؤرخون والأدباء من كل الشعوب بهذه الصورة، فرسموها بأقلامهم مجدين الموأة الفرنسية وشعورها الوطني، أما نحن ففي تاريخنا صفحات مجيدة كثيرة لا نعلم عنها شيئاً وإن علمنا فإنا نمر بها مر الكرام دون أن نشيد بها

(١) نشر هذا القصل في مجلة الثقافة العدد ٢٠٠ ، ١٣٠ نوفمبر ١٩٥٠

24



وننشرها لمواطنينا ونستغلها لإذكاء الروح وإحياء النفوس ، كل ذلك لأن تاريخنا القومي لم يكتب بعد .

وإن كان المؤرخون والكتاب قد مجدوا وطنية المرأة الفرنسية وبطولتها وهم يؤرخون لمظاهرة النساء في باريس في القرن الشامن عشر الميلادي فما أحرانا نحن أن نمجد وطنية المرأة المصرية وشجاعتها وقد سبقت أختها الفرنسية بسبعة قرون فقادت مظاهرة القاهرة تنادي نفس النداء «الخبز..الخبز...» وكان لهذه الظاهرة أثرها الفعال ، فقد دفعت أولى الأمر الى اتخاذ التدابير الحاسمة لانقاذ الشعب المصري من مجاعة طاحنة كانت توشك أن تقضي عليه.

كانت مصر ولا تزال هبة النيل ، هذا النهر الخالد المبارك الغدوات والروحات ، يحمل الى الوادي المقدس الخصب والري والخيير ، وفي سنة والروحات ، يحمل الى الوادي المقدس الخصب والري والخيير ، وفي سنة وهذه ه ( ١٠٦٤ م ) - في خلافة المستنصر الفاطمي - قصر النيل في فيضانه ، فقلت المحصولات واختفت الاقوات - وخاصة القمح والخبز - من الاسواق ، واستغل التجار الجشعون الفرصة كالعادة واختزنوا الغلال والدقيق ليبيعوهما في السوق السوداء ، يطلبون بذلك الثراء الحرام الفاحش .

وظل النيل على قصوره سبع سنوات طوالا ، والحالة تتطور من سيء إلى أسوأ ، سنة بعد سنة ويوماً بعد يوم حتى اختفى الخبر تماما من أسواق القاهرة والفسطاط، وطلب الناس الرغيف الواحد بخمسة عشر ديناراً (سبعة جنيهات ونصف تقريباً) فما وجدوه ، فأكل المصريون بعضهم البعض الآخر وجمعوا الكلاب والقطط من الطرقات واختطفوا الأطفال الصغار يأكلونها .

ويروي التاريخ (١) أن سيدة غنية من نساء القاهرة آلمها صياح أطفالها الصغار وهم يبكون من الجوع ، فلجأت إلى حجرتها الخاصة وفتحت صندوق

<sup>(</sup>١) اخذت المــادة التاريخية لهذا المقال من كتاب « اغاثة الأمة بكشف الغمة لتقي الدين المقريزي ، وقد قام على نشره كاتب هذا المقال مع الدكتور محمد مصطفى زيادة .

حليها وأخذت تقلب ما به من در ولؤلؤ وذهب وعقيق ، إنها تملك ثروة طائلة ولكنها لا تستطيع شراء رغيف واحد ، واختارت السيدة من هذه الحلى عقداً ثميناً من اللؤلؤ قيمته ألف دينار وخرجت تطوف به أسواق القاهرة والفسطاط تعرضه للبيع فما رضي أحد أن يشتريه، واخيراً استطاعت أن تقنع أحد الباعة فأخذه منها وباعها به كيساً صغيراً من الدقيق .

واستأجرت السيدة بعض الرجال يحملون لها هذا الكيس من النهاية حتى تصل إلى بيتها ، ولكنها لم تكد تخطو بعض خطوات حتى هاجمها الجياع من كل ناحية ، فاغتصبوا الكيس وما فيه ورأت هي هذا المنظر فهجمت مع الهاجمين واختطفت لنفسها حفنة من الدقيق وانطلقت تجري بها حتى وصلت إلى دارها .

وآلم السيدة ما حدث ، وأحست في نفسها دافعاً قوياً أن تفعل شيئاً من أجل بلدها وشعبها ، فنسيت أطفالها وجوعهم ، وعجنت هذه الحفنة من الدقيق قرصة صغيرة وخبزتها ثم أخفتها في ملابسها وخرجت إلى الشارع وفي عنقها طبلة كبيرة تدقها وهي تنادي : « الجوع ... الجوع .. الخسبز .. الخبز .. » .

والتف حولها الرجال والنساء والاطفال ، واتخذت الجموع طريقها إلى قصر الخليفة المستنصر. وأعلنت المرأة نهدا من الأرض أمام القصر وأخرجت القسُرُصة من طيات ثيابها ورفعتها في يدها وصاحت : (أيها الناس: فلتعلموا أن هذه القرصة تقومت على بألف دينار ، فادعوا معي لمولاي السلطان ، .

وسمع الخليفة صياح الصائحين ، فأطل من شرفته وعلم ما حدث فاشتد به الجزع على شعبه ، وأرسل فاستدعى والى القاهرة ، وأمره أن يتخذ التدابير الحاسمة الحسازمة كي تخرج الغلال. إلى الأسواق وإلا فصل رأسه عن حسده .

وكان الوالي ماكراً ، وزاده الحرص على الحياة مكراً ودهام فخرج في



الحال ، وأرسل فاستدعى جماعة من المجرمين المحكوم عليهم بالسجن سنوات طوالاً ، وألبسهم ملابس التجار الأثرياء وحجزهم في غرفة من داره ، ثم أرسل فاستدعى تجار القمح والدقيق والخبز بالقاهرة والفسطاط فلما تكامل عددهم أمو حاجبه فأحضر واحداً من أولئك المجرمين ، ولم يكد الرجل يدخل وهو يرفيل في ثيابه الأنيقة كأنه أغنى التجار وأوسعهم رزقاً حتى فاجأه الوالي بقوله : « ألم يكفك أيها الرجل أن عصيت أمر مولانا الخليفة حتى المجزت الغلال ومنعتها عن الاسواق وتسببت في هذه المجاعة التي كادت تؤدي بالمصريين ؟ » وقبل أن يفيق الرجل من ذهوله ، وقبل أن يفتيح فمه للدفاع عن نفه أمر الوالي السيّاف فقطع رأسه .

واستدعى الوالي مجرماً آخر ففعل به ما فعل بزميله . وهنا علت التجار صفرة الموت وخروا ركعاً يتوسلون إلى الوالي أن يعفو عنهم على أن يخرجوا القمح والدقيق إلى الأسواق في الحال ، وعلى أن يرخصوا الأسعار فيبيعوا الخبز كل رطل بدرهم . ولكن الوالي لم يقبل ، بل طلب اليهم أن يبيعوا كل رطلين بدرهم ، فاسرعوا باجابته إلى طلبه .

وفي ساعات قليلة امتلأت الأسواق بالقمح والدقيق والخبز ووقف الباعة أمام حوانيتهم ينادون على الخبز كل رطلين بدرهم وطعم الشعب وفرح.

وخرجت سيدة الأمس العظيمة ـ التي لم يحفظ لنا التاريخ اسمها ـ فقادت مظاهرة أخرى تهزج أهازيج الفرح والسرور وتغني أغاني الشبع والرضى ، وتنشد أناشيد الشكر للخليفة أمير المؤمنين .



# شاعر من البيت الأيوبي يموت في سن الشباب

مات نجم الدين ايوب ليلة الثلاثاء سابع عشر ذي الحجة سنة ثمان وستين وخمسائة ، وترك من الاناث اثنتين ، هما : ست الشام ، وربيعة خاتون ، ومن الذكور ستة ، هم : الملك الناصر يوسف صلاح الدين وهو البطل المعروف مؤسس الدولة الايوبية ، والملك العادل سيف الدين أبو بكر ، وشمس الدولة توران شاه – وهو أكبرهم – وشاه شاه ، وسيف الاسلام 'طغنت كين ، وتاج الملوك بورى وهو أصغرهم .

وقد كان لكل واحد من هؤلاء الذكور شأن اي شأن في التاريخ، فأسس صلاح الدين دولة حكمت مصر والشام والنوبة والمغرب واليمن ، وخلف العادل أولاد صلاح الدين وحكم هذه الامبراطورية ( ٥٩٦ – ٦١٥ ) ، وفتح ثالثهم توران شاه اليمن وحكمها ( ٥٦٥ – ٧٧٥ ) وخلقه في ولاية اليمن – بعد موته – أخوه 'طغنكين ( ٧٧٥ – ٥٩٣ ) ، أما شاه ي شاه فكان من قواد



نور الدين ، وقتله الفرنج سنة ثلاث وأربعين وخمسائة « لما كانوا منازلين دمشق (١٠) . .

وحديثنا في هذا الفصل عن أصغر هؤلاء الاخوة الأمجاد تاج الملوك بوري ابن أبوب .

ولد بوري في ذي الحجة سنة ست وخمسين وخمسيائة ، ونشأ في كنف الدولة النورية ، وفي رعاية أب وإخوة كلهم رجال حرب ونضال ، فلا عجب أن ترعرع شابا موفور الصحة ، كامل النشاط ، شجاعاً مقداماً طموحاً للمجد، وكان إلى هذا « مليح الأعطاف ، عذب العبارة ، حلو الفكاهة ، مليح الرمي بالقوس ، والطعن بالرمح ، شجاعاً باسلا ، مقداماً على الأهوال ، وكان قد جمع إلى ذلك الكرم ، والتفنن في الأدب (٢) .

ويتفق مؤرخو الدولة الأبوبية جميعاً على مدح تاج الملوك ، ونعتب بهذه السجايا وكثير غيرها . والحقيقة أنه كان أحد أرباب السيف والقلم، ولو قدر له أن يمتد به العمر لبنة اخوته وأبناء عمومته ، فقسد كان بطلا صنديداً وشاعراً ممتازاً ، ولكنه لقي حتفه ولما يتم الثالثة والعشرين من عمسره ، بعد أن أصيب في حومة الوغى ، وبعد أن ترك لقراء العربية ديواناً يضم ما قاله من شعر تغلب عليه العاطفة الجامحة المحلقة ، ولا غرو فقسد نظم شعره هذا وهو في ميعة الصبا وربعان الشباب .

حدث نزاع بين صلاح الدين وعماد الدين زنكي ابن سيده نورالدين وتحصن عماد الدين بقلاع حلب ، وأكثر من الجند ، ورام مقاتلة صلاح الدين ،ولكن السلطان الأيوبي كان حفاظاً للجميل ، فدبتر في نفسه انه يستطيع الاستيلاء

<sup>(</sup>١) شقاء القلوب في مناقب بني أبوب ص ١١ أ ، وهو مخطوط مجهول المؤلف ومنه صور شمسية بمكتبة الجامعة المصرية رقم ٢٤٠٣١ .

<sup>(</sup>٢) الروضتين ج ٢ ص ٤٤.



على حلب دون قتال ، « ولكن الشباب وجهال الأصحاب راموا القتال ، وأحبوا النزال ، وتقدموا وأقدموا ، والسلطان ينهاهم فلا ينتهون ، وكان فيهم تاج الملوك بوري أخو السلطان ، فطنين في فخذه (١١) ، .

فهن هذا يتبين أن تاج الملوك كانت تدفعه حماسة الشباب وفورته إلى الإقدام والمخاطرة ، بل لقد كان دائمًا في مقدمة الجيش إذا حارب ، وإلى القارىء وصف القاضي الفاضل لبوري وشجاعته من كتاب له :

« نزلنا تل خالد يوم الثلاثاء ثاني عشر المحرم، وكان قد تقدمنا الأجل تاج الملوك إليها ، وأناخ عليها ، وقابلها وقاتلها ، وعالجها ولو شاء لعاجلها (٢) ».

وبعد الاستيلاء على تل خالد تقدمت الجنود الأيوبية وفي مقدمتها تاج الملوك نحو حلب ، ونزلوا خارجها في سادس عشر المحرم سنة ٥٧٥ وفي نفس اليوم أصيب في ركبته إصابة خطرة .

ولما أحاطت جند صلاح الدين بحلب تحقق عماد الدين أنه ليس له قبل بها وسفر بينه وبين صلاح الدين الأمير حسام الدين طبان ، فاتفقا على أن تسلم حلب للسلطان على أن يعطى عماد الدين سنجار . وأعد صلاح الدين وليمة لابن زنكى ، وبينا هما في سرور والجند حولها يأكلون مسا لذ وطاب ، ويتبادلون الشهي من الحديث إذ حضر أحد الحجاب فأسر إلى صلاح الدين خبر وفاة أخيه تاج الملوك متأثراً بالجرح الذي أصابه ، فلم يزد صلاح الدين على أن قطب وجهه ثم بش ثانية ، وعاد إلى ما كان عليه . ولم « يتغير لذلك ولا اضطرب ، ولا انقطع عما كان عليه من البشاشة والفرح . وبذل الاحسان ، وأمر بستر ذلك ، وتوعد عليه إن ظهر ، وكظم حزنه ، وأخفى رزيته ،

<sup>(</sup>١) الروضتين ج ٢ ص ٢ ؛ .

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر والصفحة .



وصبر على مصيبته ، ولم يزل على طلاقته وبشاشته إلى وقت العصر ، (۱) ، فانفض الجمع ، وتفرّق الجند ، وانفرد صلاح الدين بخاصته ، واسترجع الحادث ، وبكى حزنًا على أخيه ، فكان كاكان دائمًا عند ملاقاة الخطوب ، ومقابلة الأرزاء ، جالداً صبوراً ، بطلاً كظيماً لأله وحزنه ليسر الغير ويسعدهم .

هذا هو صلاح الدين تزينه أخلاق الملوك ، وهذا هو أخوه بوري الجندي والقائد . أما بوري الساعر فقد ترك لقراء العربية ديواناً فياضاً بالعواطف ( هذا الديوان مفقود الآن ) تقتبس كتب التاريخ التي ترجمت له بعض أبياته ، ومن دراستها نستطيع أن نحكم أنه كان شاعراً فذاً ، موفور الذكاء ، فياض الشعور ، خفاق القلب ، عنب اللفظ ، حلو الحديث ، عبا يجيد وصف ما يحس من ألم البعد ولذعة الصد ، وكان بورى أيضاً يحب مصر وغيد مصر ، ويفضل نبلها وماءه على الفرات ومائه إذ يقول :

شربت من الفرات ، ونيل مصر أحب إلي من ماء الفرات ولي في مصر من أصبو إليه ، ومن في فربيه أبداً حياتي فقلت وقد ذكرت زمان وصل تحادى بعده روح الحياة أرى ما اشتهيه يفر مني ، وما لا أشتهيه إلي يأتي (٢) وأكثر ما يقول بورى في الغزل ، فمنه قوله :

يا هـنه وأماني النفس قربكم ، يا ليتها بلغت منكم امانيها إن كانت العين مُد فارقتكم نظرت إلى سواكم ، فخانتها أماقيها (٣) وينقل عنه صاحب الشفاء هذين البيتين ، ويعلق عليها بقوله : « وإثمه

<sup>(</sup>١) الروضتين ج ٢ ص ٤٤ والشفاء ص ١٤ أ.

<sup>(</sup>٢) الشفاء ص ١١٢.

<sup>(</sup>٣) الروضتين ج ٢ ص ۽ ۽ .



#### عليه سامحه الله ، :

يا غزالا 'يميت' طوراً و'يحيى ، وهو برؤ السقام سقم الصحيح مدة المعجزات ليست لظبي إنما هذه فعال عيسى المسبح (١) وقريب من هذا المعنى ويزيد عليه وصفه للحبيب في قوله:

يا حياتي حين يرضى ، وبماتي حين يسخط آه من ورد على خد " يشك بالمسك منقط بين أجفانك سلطان" على ضعفي مسلط قد تصبرت وإن برح بي الشوق وأفرط فلعل " الدهر يوما بالتلاقي منك يغلط (٢)

وقد كان لحياة الجندية التي عاشها بورى أثر بالنع في شعره ، فهو يكثر من استعمال ألفاظ الحرب كالسيف ، والعضب ، والرمح ، والطعن ، والضرب ، ومن ذلك قوله : -

أيا حامل الرمح الشبيه بقد"ه ، ويا شاهراً سيفاً حكى لحظه عضبا ضع الرمح واغمد ما سللت فربما قتلت ، وما حاولت طعناً ولاضربا (٣)

بُليت بن لا يعرف العطف قلبه ولايسمع الشكوى بمن كان شاكيا من الترك مياس القوام كأنه يجرد لي لحظاً من السيف ماضيا يعاندني فيه الزمان تعمداً ، فيا عجباً ما للزمان وما ليا يخالفني في كل شيء أريده ، فلاالقلب مسروراً ولا العيش صافيا

<sup>(</sup>١) الشفاء ص ١٦٠.

<sup>(</sup>٢) ابن خلکان ، الوفيات ، طبعة رفاعي ج ٣ ص ٨٩. .

<sup>(</sup>٣) الشفاء ص ١٠٣ أ ، وابن خلكان المرجع السابق نفس الصفحة .



فلولا شقائي مـا بليت بخائن عهودي، ولاصافيت مَن لاصفالياً وإني لاستشفي من الموت بالردى ، وحسبك داء أن ترى الموت شافيا(١)

ويبدو أنه قسال هذه الأبيات قبيل موته ، فإن صاحب الشفاء يعقب عليها بقوله : « وكان فألا عليه » .

كذلك ملك ركوب الخيل على تاج الملوك لبته وقلب، في ميداني الحرب والحب ، رأى أحد مماليكه مقبلاً من ناحية المغرب وهو پركب فرسا أشهب فقال : –

أقبل من أعشق من جانب الغرب على أشهب فقلت: سبحانك يا ذا العلا أشرقت الشمس من المغرب (٢)

ومات بورى كا ذكرنا ثالث. عشري صفر سنة ٧٩٠. هـ عن اثنتين وعشرين سنة وأيام . وبكاه صلاح الدين بعد انتهاء الحفل وهو يقول : « ما وفت حلب بشعرة من أخي تاج الملوك بورى » ، وكان يقول أيضا : « ما أخذنا حلب رخيصة (٣) » ، وأمر به فغسل ودنون بمقام إبراهيم بظاهر حلب ، ثم حمله بعد ذلك إلى دمشق ودفنه بها .

<sup>(</sup>١) الشفاء ص ١٣ ب .

<sup>(</sup>٢) ابن خلكان ، الموجع السابق ص ٨٨ .

<sup>(</sup>٣) الشفاء ص ١٤ أ وابن خلكان ص ١١ وابو المحاسن ، النجوم ج ٣ ص ه ٩ .



## ابن عنين (١) ٩٥٥ - ٦٣٠ ه . الشاعر الوحيد الذي هجا البطل صلاح الدين

أشقق قلب الشرق حتى كأنني أفتش في سودائه عن سنا الفجر وارتحل إلى مصر ، ومنها إلى اليمن ثم الهند ، وعاد من الهند إلى مصر ، و و و لك مصر إلى و طنه .

كان شاعراً مجيداً قال في الخر والغزل والوصف والدعابة والفخر ، ومدح كثيراً ، ولكنه كان مولعاً بالهجاء وبه اشتهر ، واشتغل بالتجارة ، ثم اتصل في آخر حياته ، بالمعظم عيسى بن العادل أبي بكر في دمشتى ووزر له . وعرف عنه حبه لابنة العنقود، وقيل انه 'يخل بالصلاة ، ور'مَى بالزندقة،

<sup>(</sup>١) نشر هذا الفصل في « مجلة الثقافة » العدد ٤٥٢ ، ٩ نوفبر سنة ٣٩٤٣



ولكنه اتصل بالإمام فخر الدين محمد بن عمر الرازي، وتتلمذ له ومدحه، وتاب في السنين الأخيرة من حياته ، وبني مسجداً 'دفن فيه بعد وفاته .

هو أبو المحاسن محمد بن نصر الله بن نصر بن الحسين بن عنين الأنصاري الملقب شرف الدين (١) ، اصله من الكوفة من الحطة المعروفة بمسجد ابن النجار (٣) ، وولد في دمشق يوم الاثنين تاسع شعبان سنة تسع وأربعين وخمسائة .

لا نعرف شيئاً كثيراً عن نشأته الأولى أو عن المعاهد التي تلقى العلم فيها، أو الأساتذة الذين تتلمذ عليهم ، وكل ها يذكره عنه المؤرخون أنه كان : « من أفاضل العصر لغويا أديبا شاعراً مجيداً » وأنه كان غزير المسادة من الأدب مطلعاً على معظم أشعار العرب ، وأنه « أخذ عن الحافظ أبي القاسم ابن عساكر وغسيره وهو يستحضر كتاب الجهرة لابن دريد وبرع في الشعر وحل الألغاز » وأنه « كان من أظرف الناس وأخفهم روحاً وأحسنهم مجونا».

ويبدو أيضا أنه لم يقنع بهذا القدو من الثقافة ، فارتحل – شأوت العلماء في ذلك العصر – إلى العواق والجزيرة وخواسان وأفربيجان وخواوزم ، فاتصل بمشايخ تلك الأقطار وعلمائها وشعرائها وأدبائها ، وتدل سيرته على أنه كان ذكيا بمنازاً في ذكائه ، نشيطاً موفور النشاط ، ولعله عاد بعد هذه الرحلة واسع العلم غزير المادة ، فحاول أن يتنخذ لنفسه مقاماً علياً بين قومه في دمشق ، وكان قد تركهم وهو نكرة لا يلتفت إليه إنسان فأبوا عليه

<sup>(</sup>١) انظر ياقوت ، معجم الادباء، ج ١٩ ص ٨١. طبعة دار المأمون ، وابن خلكان، وفيات الاعيان ج ٢ ص ٢٥ المطبعة المنيمنية – القاهرة ستة ١٣١٠ ه .

<sup>(</sup>۲) ياقوت المرجع السابق نفس الجزء س ۸۱ – ۸۲ وابن خلكان المرجع والجزء السابق ص ۵۲ و ۲۷ وان كان ابن تغوي بردي ، النجوم الزاهوة ج.۲ ص ۲۹۳ يذكو أمن أصله من حوران .



سعيه ، فاستثار هذا الإباء عنده غريزة الدفاع عن النفس وانطلقت شاعريته، وهجا فأقذع في الهجاء .

وكان صلاح الدين بن أيوب قد قضى على دولة بني فاطمة في مصر ، وبدأ يكون لأسرته فيها دولة جديدة ، فاجتذبت هذه الدولة الفتية الشاعر المفتن ابن عنين إليها ، كا اجتذبت غيره من الشعراء والفقهاء والصوفية والقادة والوزراء ، فارتحل إليها ينشد بجدا وجاها وثراء ، ولكن صلاح الدين لم يكن خلي البال ليتخذ لنفسه بطانة من الشعراء ، فأعرض عن ابن عنين ومن شابهه من الشعراء والندماء ، الذين كانوا يطمعون أن يغدق عليهم العطاء ، كعارة اليمني مثلا ، فقد كانت في مصر ثلة من بقايا الدولة الفاطمية المحتضرة تود أن تقضي عليه وأن تعيد الحياة إلى الدولة التي زالت ، ليعود إليها هي أمضاً بجدها .

وكان على القرب منه في بلاد الشام الصليبيون رابضين متحفزين ، فعقد العزم ، وأخلص النية أن يعد الجهد كله والفكر كله والمال كله للقضاء على هذين الخطرين . لهذا نجد اليأس يتسرب إلى نفس عمارة – بعد سعي ملح ليكون من رجال صلاح الدين – فينضم إلى أعدائه في مصر ، ويشترك في مؤامرتهم التي يفتضح أمرها ، فيقضي عليه بالشنق ، أما ابن عنين فكان أقل جرأة ، فاتخذ من لسانه سلاحاً يهاجم به صلاح الدين ورجال دولته فعول (۱):

سلطانا أعرج" ، وكاتبُ ، أعمش ، والوزير منحدب وصاحب الأمر تخلقه شوس" ، وعارض الجيش داؤه عجب

<sup>(</sup>١) ابن الحنبلي: شفاء القاوب في مناقب بني أيوب ، ص ١٠٥ ب. ، منه صور شمسية في مكتبة جامعة فؤاد الاول ، وانظر ايضا ابن تقري بردي، المرجع والجزء السابق من دمشق وابن خلكان ، المرجع السابق ، نفس الجزء والصفحة حيث يذكر أن السلطان نقاه من دمشق بسبب وقوعه في الناس – وعندي أن الرأي الأول أرجح.



والدولعي الخطيب منقلب وهو على قشر بيضة يَثِب والدولعي الخطيب منقلب وهو على قشر بيضة يَثِب ولابن باقي وعظ يغر بسه الناس وعبد اللطيف محتسب وبلغ هذا القول صلاح الدين فنفاه إلى الهند ، فأذعن وسافر ، ولكنه أرسل إليه هذين البيتين :

فَعَلام أبعدتُم أخا ثقة ، لم يقترف ذنبا ولا سرقا انفوا المؤذن من بالدكم ، إن كان أينفى كل من صدقا

واشتغل في الهند بالتجارة ، وأفاد منها ، ولكنه كان شديد الحنين إلى وطنه دمشق، وإلى أهله ، فكان يقول فيهما الشعر الكثير ، فمن ذلك قصيدته الطويلة في دمشق التي مطلعها :

ألا يا نسيم الربح من تل راهط وروض الحمى كيف اهتديت إلى الهند؟ ومنه هذان البيتان أرسلها إلى أخبه:

ساعت كتبك في القطيعة عالماً أن الصحيفة لم تجد من حامل وعذرت طيفك في الجفاء لأنه يسري فيصبح دوننا بمراحل والبيت الثاني للمعري استعمله هنا مضمناً هذا التضمين اللطيف.

ولما اشتد به الحنين إلى وطنه احتال للعودة ، فغادن الهند إلى اليمن واتصل هناك بسلطانها الملك العزيز سيف الإسلام 'طغتكين بن أيوب أخي صلاح الدين – (ولي اليمن من ٧٧٥ – ٥٩٣- ه) ومدحه بغرر القصائد ، فأحسن اليه وأجزل صلته ، واكتسب من جهته مالاً وافراً وخرج به من اليمن ، فلما وصل إلى الديار المصرية وسلطانها يومئذ الملك العزيز عماد الدين عثان بن السلطان صلاح الدين ، (حكم مصر من ٥٨٥ – ٥٩٤ ه) ألزمه أرباب ديوان الزكاة بدفع الزكاة من المتاجر التي وصلت صحبته ، فقال في ذلك : –

ما كل من يتسمَّى بالعزيز لها أهل ولا كل برق سحبه عدقه بين العزيزين بَوْن في فعسالها ، فذاك يُعطى ، وهذا يأخذ الصدقة

ويتضح من هذه الرواية أن ابن عنين بقي في اليمن ولم يفكر في العودة إلى مصر ، أو إلى دمشق خوفًا من صلاح الدين ، فلما علم بوفاته جمع ماله ومتاعه ومتاجره وعاد إلى مصر عن طريق الحجاز(١١)، ولكنه لم يلق من ولد صلاح الدين ، أو على الأصح من حكومته خيرا بما لقي من صلاح الدين نفسه، غير أن العزيز عثمان لم يعمر بعد ذلك طويلًا ، ومات سنة ٩٤ هـ وخلفه ابنه الملك المنصور محمد ، ثم أتى من بعده الملك العادل أبو بكر بن أيوب فتولى عرش مصر سنة ٥٩٧ هـ .

وطمع ان عنين في خلم العادل وعطفه ، وكان رجلًا سياسياً داهية يغضي كثيراً لتتألف القلوب ، وكان ابن عنين قد غاب عن وطنه دمشق وعن أهله وأصدقائه سنين طويلة، وأحسَّ الشوق الشديد إلى العودة إلى مسقط رأسه ، ولهذا نرى قصيدته التي أرسلها إلى العادل يستعطفه ويستأذنه في العودة إلى الشام جميلة كل الجال ، رقيقة غاية الرقة ، قوية بالغة في القوة فهو يبدؤها هذا الغزل اللطيف:

ماذا على طنف الأحبة لو سرى؟ وعليهم لو سامحوني بالكرى عبء الصدود أخفُ من عبء النوى

جنحوا إلى قول الوشاة وأعرضوا والله يعلم أن ذلك مفترى يا معرضاً عني بغيير جناية إلا لما نقل العذول وزوررا ... هبني أسأت كما يقول ويفترى ، وأتيت في حبيك 'شيئا منكراً ما بعد بعدك والصدود عقوبة يا هاجري ما آن لي أن تغفرا لا تجمعن على عتبك والنوى ، حسب المحب عقوبة أن تهجرا

لو كان لي في الحب أنَ أَتَخْيِّرا

<sup>(</sup>١) ياقوت ، المعجم ١٩ / ٨٢ .

ثم ينتقل من هذه الديباجة الجيلة إلى هدفه الأصلى فبقول:

فسقى دمشق وواديها والجمى متواصل الإرهام منفصم العرى إلى أن يقول :

أرضُ إذا مرت بها ربح الصبا حملت على الأغصان مسكاً أذفرا فارقتسُها لا عن رِضاً ، وهجرتها لا عن قِليٌّ ، ورحلت لا متخيرا أسعى لرزق في البلاد مشتت ، ومن العجائب أن يكون مقترا (١) وأصون وجه مدائحي متقنعا ، وأكف ذيل مطامعي متسترا (٢)

ثم ينتقل من هذا إلى الشكوى ومديح العادل فيقول:

أشكو إليك نوى تمادى عمرها، حتى حسبت ُ اليوم منها أشهرا لا عيشتي تصفو ، ولارسم الهوى يعفو، ولا جفني يصافحه الكرى ومن العجائب أن 'يقيل بظلكم كلُّ الورى؛ ونبذتُ وحدى بالعرا

ويقول ان خلكان (الوفيات، ج ٢ ص ٢٦) : ﴿ وهذه القصيدة من أحسن الشعر ، وعندي هي خير من قصيدة أبي بكر بن عمار الأندلسي التي أولها « أدر الزجاجة فالنسم قد انبرى ... النع »

ولكن ابن عنين لم يكد يستقر في دمشق حتى عادت إليه طبيعته الجامحة الشموس فبدأ يعتز بنفسه وبهجو فقال :

هجوت الأكابر في جلَّق ، ورعت الوضيع بسب الرفيع وأُخرجت' منها، ولكنني رجعت على رغم أنف ِ الجميع وتمادى في الهجاء حتى هجا الملك العادل نفسه بقوله :

إن سلطاننا الذي نرتجيه واسع المال ضيق الإنفاق

<sup>(</sup>١) د (٢) لعل في هذين البيتين تأييداً لرأينا الذي أبديناه في أول المقال.



هو سيف" كما يقال ، ولكن قاطع للرسوم والأرزاقي ...

وهجا أناساً كثيرين من خيرة رجال الدولة كالمحدث الفاضـــل بن دحية الكلبي . ودفعته طبيعته الثائرة إلى نظم قصيدة طويلة كلها هجاء مقــــذع ، وسماها « مقراض الأعراض » تفنن فيها كا يقول ياقوت « بأساليب السب والثلب ، فأورد ما لا يحسن إيراده » .

وتتابعت السنون ، وخفت حدة ابن عنين ، وقل مجاؤه ، واستقر في دمشق ، وإن كان يغادرها أحياناً إلى بلدان أخرى قريبة ، ولكن كان لا يلبث أن يعود إليها ، وقد اتصل في هذه الرحلات القصيرة في تلك الفترة من الزمن بالإمام فخر الدين الرازي ، وحضر مجالسه وحلقات درسه وتتلمذ عليه ومدحه مدائح كثيرة (١) .

وتتابعت السنون ثم تتابعت ، والكبرينال من ابن عنين ويفل من شوكته ، ويضعف من قوته ، فهذه سنة ٦١٦ ه . وقد بلغ ابن عنين السابعة والستين من عموه ، وقد مات العادل أبو بكو ، وانفرد ابنه المعظم عيسى بحكم دمشق ، وحدثت بينه وبين القاضي الوقور زكي الدين وحشة ، فأراد أن ينال من مقامه فأرسل إليه بقجة فيها قباء و كلثو تة ( وهما من ملابس الجند ) ، وأمره ان يحكم بين الناس وهما عليه ، د فلبسها من خوفه ، ولكن هذا الحادث آذى القاضي ونال منه ، فهرض ، ويعقب صاحب شفاء القلوب على هذا بقوله (٢) :

د وكان ابن عنين الشاعر قد تزهد ، فبعث اليه المعظم. قنينة خمر ونوداً ، وقال : سبح بهذه ، فقال ابن عنين في ذلك :

<sup>(</sup>۲) ص ۷۷ أ وقد روى هذه القصة كذلك السبكي ــ طبقات الشافعية ، ج ه ص ٥٨ عند ترجمته للقاضي زكي الدين .



يا أيها الملك المعظم سنَّة أحداثتها تبقى على الآباد تجري الملوك على طريقك بعدها: خيلتم القضاة و تحفة الزهاد

فأين هذا من هجائه العنيف للبطل القديس صلاح الدين وللحاكم الداهية القدىر العادل أبي بكر .

٦١٧ – ٦١٨ ه . وعجلة الزمن تدور ، وبلغ ابن عنين التاسعة والستين من عمره ، ولكن روحه لا زالت قوية تحس معاني المجد وتعستن بنصر المسلمين أقوى وأشد اعتزاز ، فقد وصلته اخبار انتصار المسلمين بقيادة الملك الكامل ممد عند دمياط ، فكان ابن عنين أول المهنئين ، وكانت قصيدته درة الدرر يومذاك ، نقرأها فنحس أن قائلها شاب باسل في عنفوان شبابه خاص غمار الوغى وامتطى صهوة الجياد ، وامتشق الحسام ، استمع إليه وهو يقول(١) :

سلوا صهوات الخيل يوم الوغى عناً إذا جهلت آباتِنا والقننا الله ُنا غداة التقينا دون دمياط جَعَفُك من الروم ، لا يُحَمَى يقينا ولا ظناً قد اجتمعوا رأياً وديناً وهيئة ، وعزماً ، وإن كانوا قد اختلفوا سِناً تداعو ا بأنصار الصليب ، وأقبلت جموع كأن الموج كان لهم سفنا وأطمعهم فينا غرور" ، فأرقباوا إلينا سراعاً بالجهاد وأرقلنا فما برحت 'سمنر' الرماح تنوشهم. بأطرافها ، حتى استجاروا بنا مناً

إلى أن يقول:

سرى نحو دمياط بكل سميدع إمام يرى حسن الثنا المغنم الأسنى مآثر مجد خدرتها سيوف، وطوال المدى، يفني الزمان ولا تفنى وقسد عرفت أسيافتنا ورقابتهم مواقعها منا ، فإن عاودوا عندنا منحناهم منا حياة جديدة فعاشوا بأعناق مقلدة منا

<sup>(</sup>١) شفاء القلوب ص ٨٣ أ و ٨٣ ب ، والسلوك للمقريزي نشر الدكتـــور زيادة ، ج ١ ق ۱ ص ۲۱۱ .



### ولو ملكونا لاستباحوا دماءنا ولوغا ، ولكتا ملكنا فأسجحنا

ويبدو من هذه القصيدة أن العلاقة بين ابن عنين وبني أيوب قد تحسنت ، وحل الصفاء محل الجفاء ، فقر به المعظم عيسى إليه ، وأرسله في سفارات له ، فابن خلكان يروي أنه قابل ابن عنين في مدينة إربل سنة ٣٣٣ ه ولم يأخذ عنه شيئا ، « وكان قد وصل اليها رسولا عن الملك المعظم شرف الدين عيسى ابن الملك العام العام صاحب دمشق ، ، ثم يقول في آخر ترجمته لابن عنين : « وتولى الوزارة بدمشق في آخر دولة المعظم ومدة ولاية الملك الناصر بن المعظم ( ٣٢٢ – ٣٢٦ ه . ) ، وانفصل منها لما ملكها الأشرف ( أي سنة ٣٣٦ ه . ) ، وأقام في بيته ، ولم يباشر بعدها خدمة (١٠) .

لا زالت عجلة الزمن تدور ، ولكنها دورات بطيئة مسرفة في البطء : ٢٢٧ - ٣٢٨ - ٣٢٩ وفي سنة ٣٣٠ بلغ ابن عنين الحادية والثانين من عمره ، وبلغ الكتاب أجله ، فانتقل الشاعر إلى جوار ربه في التاسع من شعبان من تلك السنة ، ودفن بمسجده الذي بناه بأرض المزة وهي قرية على باب دمشق ، قال ابن الدبيثى : « زرت قبر بلال مؤذن رسول الله عليه بقابر باب الصغير ظاهر دمشق ، فلما خرجت من تربته ، وجدت على الباب قبراً فقيل لي هذا قبر ابن عنين ، فوقفت وترجمت عليه (٢) » .

هذا ولم يعوف عنه أنه ألف أو قال غير الشعر ، وإن كان ابن خلسكان

<sup>(</sup>١) الوفيات ، ج ٢ ص ٢٠.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر ص ٢٦ -- ٢٧ -



يقول: « ولم يكن له غرض في جمع شعره ، فلذلك لم يدونه ، فهو يوجد مقاطيع في أيدي الناس ، وقد جمع له بعض أهل دمشتى ديواناً صغيراً لايبلغ عشر ما له من النظم ، ومع هذا ففيه أشياء ليست له(١) » .

<sup>(</sup>١) ابن خلكان ، الوفيات ج ٢ ص ٢٧ ، وقد نشر مقالنا هذا لأول مرة في ١٩٤٣ ، وفي سنة ٢٩٤١ نشر وتحقيقه المرحوم خليل مردم بك ضمن مطبوعات المجمع العلمي العربي بدمشق .



### الجاسوسية. في حروب بني ايوب

منذ أقدم العصور وتاريخ الحرب يصاحب تاريخ الإنسانية ، وكان قواد الجيوش في كل حقبة من حقب التساريخ يعتمدون سلاحراز النصر سعلى الجساسوسية أكثر بما يعتمدون على الخطط الحربية وإعداد الجيوش . فالجواسيس هم الذين يزودون الخصم بمواطن الضعف في جيش خصمه ونواحي النقص في جنده وسلاحه ، وهم الذين يدعون له في نفوس الشعب الذي يحاربه ، ويمدون له السبيل ليسهل عليه النصر ، وهم أخيراً الذين يقدمون للقواد الوصف المسهب الأصلح الطرق وأقربها وأوهنها لتسير الجيوش عبرها .

ولقد كان تاريخ ملوك بني أيوب جميعاً تاريخ حرب وجهاد فسطع نجم، مؤسس الدولة صلاح الدين في ميادين القتال ، وظل خلفاؤه جميعاً في نضال يتممون رسالته ، وقضى آخر عظم منهم وهو الملك الصالح نجم الدين أيوب وهو يبذل الجهد أكبر الجهد لصد الفرنسيين عن مصر . وفي تراجم هؤلاء الأفذاذ صفحات مجيدة من تاريخ الجاسوسية فيها صور واضحة لما كان يسديد جواسيس المسلمين من خدمات جليلة إلى جيوشهم ، كان لها داغاً فضل



كبير في كسب المعارك وإحراز النصر ، وسنحاول في هذا الفصل عرض بعض هذه الصور :

كان الصراع على أشده بين جنود المسلمين وجنود الصليبين في الشام ، وأعد صلاح الدين لعدوه ما استطاع من قوة ومن رباط الخيل ، وحشدت أوربا رجالها وصفوة شبابها وأرسلتهم وفوداً بعد وفود يقودهم جميعاً أعاظم ملوك هذه القارة .

وفي سنة ٥٨٥ هـ ( ١١٨٩م ) حاصر الفرنج ثغر عكا، براً وبحراً واشتدوا في حصارها وضيقوا عليها الخناق نيفاً وسنتين ، ولاقى المسلمون داخل حصونها المحن والشدائد وهم يجاهدون في سبيل الله . وقلق صلاح الدين فكان ذائم التفكير في أخوته سكان عكا من أهلين وجنود ، فكان يرسل إلى مصر يأمر رجاله بها أن يبعثوا إلى عكا بالسفن محملة بالقوت والذخيرة ، وخرجت هذه السفن تحميها شواني الأسطول المصري ، وحملت إلى المحاصرين الزاد والمؤونة ، وكان صلاح الدين يختار من العوام من اشتهر بالمهارة في السباحة يحملهم المال والكتب يربطونها على أوساطهم ثم يعومون بها إلى أن يصلوا عكا ويعودون إلى قائدهم البطل بأجوبة الرسائل وأخبار المدينة وأهليها

وكان في معسكر صلاح الدين جندي شغف حباً بتربية الحام الزاجل يرسله ليطير ويطوف بخيمته ، وأقام له برجاً من خشب ليرتخل طول نهاره ثم يعود فيحط عليه ، فكان صحبه من الجند يتندرون عليه ويقولون: ما لهذا الرفيق يولع بما لا فائدة فيه، وطائل تحته ، فلما كان هذا الحصار المضروب حول عكا. أفاد هذا الحام كل الفائدة ، فكان يطير بالرسائل بين السلطان وجند المسلمين داخل أسوار عكا ، فساعده هذا على معرفة أخبار العدو تباعاً ، فكان يدبر له الخطط التي تقسد عليه ما ييذل من جهد لتضييقي الحصار على المدينة .

وكان أجرأ هؤلاء السابحين بين معسكري المسلمين مسلم من أهل الساحل



اسمه عيسى ، وهب نفسه للجهاد ، فكان يخاطر بروحه ويلقي بنفسه في الم فيتخذ طريقه في البحر سرياً بين سفن العدو المحاصرة للمدينة يحمل إلى مسلمي عكا المال والرسائل ، وكان إذا ترك البلد عائداً أطلق الحمام بالرسائل تفيد خبر رحيله ، ولكنه عام مرة ليلا نحو عكا وعلى وسطه ثلاثة أكياس فيها ألف دينار وكتب للعسكر ، ومضت أيام وقد أبطأ في العودة والمسلمون يرتقبون على الشاطىء أن يروه كالعادة يغالب الموج في عودته ظافراً بأخبار المدينة والبيشر والفرح يطفحان على وجهه – ولكنه لم يعد ، وتقوال عليه المعض وتناولته الظنون أن يكون قد خان جيشه ودينه .

ولكن عيسى كان أنبل نفساً وأقوى روحاً ، فقسد قضى عليه البحر ومات شهيد الواجب والجهاد وظلت الأمواج تتقاذفه حتى القته بعد أيام على ساحل عكا والأموال والرسائل كا هي على وسطه لم يمسها إنسان .

وفطن الفرنج لهؤلاء السابحين وحاولوا ان يفسدوا على المسلمين طريقتهم في استطلاع أخبار المدينة ، ويقضوا على هؤلاء الجواسيس فنصبوا الشباك في البحر ، فكان إذا خرج سابح وقع فيها ، فقبض على البعض بهذه الطريقة وتخوّف، البعض الآخر فامتنعوا عن السباحة وأحجموا عن المخاطرة بأرواحهم.

واشتد الضيق ثانية بأهالي عكا وانقطعت أخبارهم عن السلطان ، وبعث قراقوش – والي المدينة والمدافع عنها – على أجنحة الحمام يشكو قلة الميرة ، فلجأ صلاح الدين إلى طريقة أخرى تعتبر في الحق من أحدث طرق الجاسوسية : أعد "لسلطان بطسة (سفينة ) كبيرة وملاها بنفو من نصارى بيروت الذين أسلموا ، فأمرهم فتزيوا بزي الفونج ، وحلقوا لحاهم ، ووضعوا الخنازير على ظهر البطسة ورفعوا الصلبان ، وخرجت السفينة بهم ، فاعترضتها سفن الفرنج وحسبوها من سفنهم فقالوا : « نراكم قاصدين البلد ؟ » – قالوا : - « أو ما أخذتموه بعد ؟ » قالوا : « لا » – قالوا : « وراءنا بطسة أخرى



هذا ما حدث إبان حصار عكا في عهد صلاح الدين ، وشبيه به ما حدث سنة ٦١٥ ه ( ١٢١٨ م ) عند حصار الفرنج لمدينة دمياط في عهد الملك الكامل الأبوبي ، فقد أحاطوا في هذه السنة بالثغر المصري ، وأهله يدافعون عنه الدفاع المجيد ، ويبذلون الأرواح فداء لبدهم ، مع قلة الأقوات وغلاء الأسعار .

وكان الملك الكامل يعسكر بجيشه جنوب المدينة ، وتحسايل ليعرف أخبارهم ، فلم يستطع حتى تقدم له رجل أصله من بعض قرى حماة واسمه علم الدين شمائل ، وسعى حتى صار يخدم في الركاب السلطاني جانداراً « فكان يخاطر بنفسه ويسبح في النيل – ومراكب الفرنج به محيطة ، والنيل قد امتلات به شواني الفرنج – فيدخل إلى مدينة دمياط ويأتي السلطان بأخبار أهلها فإذا دخل إليها قواى قلوب أهلها ، ووعدهم بقرب وصول النجدات (٢٠) وقد أعجب السلطان به وبجرأته فشمله بعنايته ورقساه حتى صار أمير جانداره ، ثم عينه أخيراً والياً على القاهرة .

ويقول صاحب شفاء القلوب إن المعظم عيسى بن الملك العادل أبي بكر كان يختار الجواسيس – أثناء جهاد الأيوبيين ضد الصليبين – ليأتوه بالأخبار، وكان هؤلاء الجواسيس – شأن الجواسيس في كل زمان ومكان يعتمدون على النساء في تصيد الأخبار ، فقد جاء في هذا الكتاب أن جواسيس المعظم في جبل عكا كانوا قد اتفقوا مع بعض نساء الفرنجة بها أن يشرن اليهم بالشموع ليلا لينقلن اليهم أخبار العدو ، فإذا عزم الفرنجة على إخراج مائة جندي

<sup>(</sup>١) شفاء القلوب في مناقب بني أيوب ص ١٤٥.

<sup>(</sup>٢) المقريزي ، السلوك ، نشر الدكتور زيادة ج ١ ص ١٩٨ .



أوقدت المرأة شممة واحدة ، وإن كانوا مائتين أوقدت شمعتين وهكذا ، ثم تشير المرأة بهذه الشموع إلى الجهة التي يريد الجند قصدها ، وكان المعظم لا يضن بالمال الوفير يُعطى لهؤلاء النسوة جزاء لما يؤدين من خدمة جليلة ، فحدثه بعض الخاصة مرة منتقداً بقوله : (هذا إسراف لا يحل ، فقال : (أنا أفدي الكثير باليسير » .

ويروي المعظم عن نفسه أن الانبرور ( يقصد الامبراطور فردريك الثاني) لما عزم على غزو الشام بغتة أرسل فارسا من لدنه يستطلع له الأخبار، فبعثت امرأة فرنجية جميسة - كانت على اتصال بهذا الفارس - بالخبر إلى المعظم، فأرسل اليها « الثياب الحرير وعنبراً وأشياء كثيرة » فلما عاد الفارس ووجد هذه الهدايا عندها ، سألها عن مرسلها فأخبرته ، فذعر أول الأمر، ولكنها ما زالت به تلاطفه وتتودد اليه حتى اتفقا ، فكان إذا أتاه خطاب بعد ذلك من الامبراطور حمله اليها فترسله إلى المعظم مختوماً كما هو .

وقد أرسل الملك المعظم عيسى مرة إلى واليه على الشو بك يأمره بنفي راهب كان يسكن الجبل منفرداً يتعبد فنفاه وبعب قليل جاءه خطاب المعظم يأمره باعادة الراهب ويوصيه به خيراً ، ويقول الوالي إنه عجب لهمذا التصرف : ( فبحثت عن القصة فاذا به قد بعثه بكشف أخبار الا نبرور ، وإنما نفاه لئلا 'يتهم ، وأطلق له أرضاً ، وأعطاه مائة دينار » .

وبعد فهذه صور طريفة مما حفظه المؤرخون عن أخبار الجاسوسية في حروب الأيوبين بينها وبين أساليب الجاسوسية الحديثة شبه كبير، فهل نستطيع أن نقول مع القائلين: إن التاريخ يعيد نفسه وإن اختلفت المسوح التي يبدو فيها في كل عصر عنها في العصر الآخر .



# الاحتفـــال بوفاء النيل في مصر الاسلامية (١)

كان المصريون منذ أقدم العصور يحتفلون بوفاء النيل ، ويفتنون في هذا الاحتفال الذي كان يتخذ أشكالاً متباينة وصـــوراً مختلفة ، تبعاً لاختلاف العصور والحكومات والأديان .

أما المصريون القدماء فقد ألهوا النيل وعبدوه ، لأنه مصدر الخير والبركة ، يشربون من مائه العذب السلسبيل ، وإذا فاض سقى أراضيهم ورواها ، وبعث فيها الحياة فاهتزت وربت وأنبتت من كل زوج بهيج ، وعلى صفحته تسير قواربهم تصيد الأسماك ، وسفنهم الشراعية تحمل التجارة من حب وفاكمة إلى أهالي الشال من الجنوب ، وإلى أهالي الجنوب من الشال .

وتقول الرواية العربية التي تنقلها جمهرة المؤربخين المسلمين عن ابن عبد الحلكم :

أن المصريين كانوا يزينون للنيل فتاة بكراً جيلة، فيطيبونها ويعطرونها

<sup>(</sup>١) نشر هذا البحث في مجلة ( الثقافة ) العدد ١٤٠ بتاريخ ٢ سبتمبر ١٩٤١ .



ويحملونها أجمل حليها ولآلئها وجواهرها ، ثم يلقونها إلى النيسل قربانا ، فلا يلبث أن يزيد ماؤه ويفيض ويغطي الأرضين ، غير أن معظم المؤرخين المحدثين يشكتون في صحة هذه الرواية ، وبرهان شكهم أن العرب دخلوا مصر وهي مسيحية حكومة وشعبا ، فلو قرض أن مصر الفرعونية الوثنية كانت تقترف هسندا الإثم ، فليس من المعقول ان تستمر على إباحة اقترافه المسيحية ، وهي دين سماوي يمنع قتل النفس دون جريرة ، غير أن الأمر الذي لا شك فيه أن الحكومات المختلفة التي توالت على مصر كانت تهتم الاهتام كله بمقاييس النيل لتترقب وفاءه ، ولتحتفل بهذا الوفاء ، لأن فيه صلاح الارض وخصبها ، وحياة النباتات وإزهارها وإثمارها ، وكيف يستطيع المصري الحياة إذا قصر النيل ، ولم تنبت الأرض ؟؟ .

#### مقاييس النيل:

وقد تغيّر مكان المقياس في العصور المختلفة ، وإن كان المتفق عليه بين مؤرخي العرب أنه قد كان بمصر قبيل الفتح مقاييس كثيرة في بلدان مختلفة ، غير أننا لا نستطيع تحقيق اماكنها او اسماء الملوك الذين أنشأوها، فالمسعودي يقول مثلاً:

« ووضعت « دلوكة » العجوز ملكة مصر بعد فرعون مقياساً بأنصنا ، صغير الأذرع ، ووضعت مقياساً آخر بإخم ، ووضعت الروم مقياساً بقصر الشمع » .

ويقول القضاعي : ــ

« ثم جاء الإسلام ، وفتحت مصر والمقياس بمنف » .

ويذكر القلقشندي أن مكان المقياس كان بمنف معروفاً حتى عَهده (القرن التاسع الهجري – الخامس عشر الميلادي ) فيقول . –



« وموضع المقياس بمنف إلى الآن معروف على القرب من الأهراء اليوسفية من جهة البلدة المعروفة بالبدرشين » .

وبقي النيل بعد دخول العرب بمدة يقاس بمنف ، ويدخل القياس إلى الفسطاط فينادى به ، ثم بنى عمرو بن العاص مقياساً بأسوان ، وآخر بدندرة ، وفي أيام معاوية 'بني مقياس ثالث بأنصنا ، ولمسا ولي عبد العزيز بن مروان حكم مصر ، واتخذ مدينة حلوان مقراً لحكمه ، بنى بها مقياساً صغير الأذرع ، كذلك بنى أسامة بن يزيد التنوخي سنة سبع وتسعين من الهجرة ( ٢١٥م ) في عهد ولايته لمصر مقياساً في جزيرة الروضة ( أو جزيرة الصناعة كا كانت تسمى ) . وذلك بأمر سليان بن عبد الملك الخليفة الأموي – ويقول صاحب صبح الاعشى : –

«ثم بنى المتوكل مقياساً أسفل الأرض بالجزيرة المذكورة (جزيرة الروضة) في ستة سبع واربعين وماثتين ( ٨٦١ م ) في ولاية يزيد بن عبيدالله على مصر وهو المعمول به إلى زماننا هذا » ( القررن التاسع الهجري ). . ونضيف نحن أيضاً أن هذا المقياس هو المعمول به إلى سنتنا هذه .

وكان المتفق عليه في تاريخ مصر الإسلامية أن يحتفل بوفاء النيل إذا بلغ ستة عشر أو سبعة عشر ذراعاً ، ويعتبر النيل مقصراً إذا قل الرقم الأول ، ويعتبر الفيضان خطراً إذا زاد عن الرقم الثاني ، وفي هــــذا المعنى يقول الصلاح الصفدي :

قالوا: علا نيل مصر في زيادته حتى لقد بلغ الأهرام حين طها فقلت: هذا عجيب في بلادكم أن ابن ستة عشر يبلغ الهرما!

د كانت النصارى تتولى قياس النيل منذ الفتح العربي إلى زمن المتوكل ، فعزلهم واختار له رجلاً مسلماً صالحاً يسمى عبد الله بن عبد السلام من أبي الرداد المؤدب ، وأجرى عليه سليان بن وهب صاحب خراج مصر يومشد

سبعة دنانير في كل شهر، وبقيت هذه الوظيفة في نسل هذا الرجل حتى القون التاسع هجري ، كا يقرر ذلك السيوطي في حسن المحاضرة ، والمقريزي في الخطط ، والمقلقشندي في صبح الأعشى .

وكان النيل إذا بلغ ستة عشر ذراعاً ، وهو المعبر عنه بماء السلطان ، كُسر خليج القاهرة ، ولكسر الخليج كا يقول المقريزي :

« يوم معدود ، ومقام مشهود، ومجتمع خاص ، يحضره العام والخاص ». ويقول عنه القلقشندي هو :

« يوم مشهود ، وموسم معدود ، ليس نظير في الدنيا ، وفيه 'تكتب البشارات بوفاء النيل إلى سائر أقطاب الملكة ، وتسير بها البُرُد ، .

ويقول السيوطي :

« جرت العادة كل سنة إذا وفي التيل أن يرسل السلطان بشيراً بذلك إلى البلاد ، لتطمئن قلوب العباد ، وهذه عادة قديمة ، ولم يزل كتاّب الانشاء ينشئون في ذلك الرسائل البليغة . . »

ويورد السيوطي بعد ذلك أربع رسالات في هذا المعنى: إحداها من إنشاء القاضي الدين بن عبدالظاهر، والثالثة كتبها الصلاح الصفدي، والرابعة كتبها الأديب تقي الدين أبو بكر ابن حجة .

#### حفلات الوفاء ،.

حافظ المصريون بعد إسلامهم على تقاليدهم القديمة ، فعنوا بمقاييس النيل والاحتفال بوقائه ، وإن كانوا قد أدخلوا على هذا الاحتفال بعض التعديل الذي يتفق والدين الجديد ، وأقدم وصف عثرت عليه لهسند الاحتفال هو لابن راستكة ( جغرافي عاش في النصف الثاني من القرن الثالث الهجوي –

دراسات (۲)



التاسع الميلادي) في كتابه « الأعلاق النفيسة ، وهذا الوصف يبين جمال الاحتفال وبساطته في أول العهد ، فقد كان الموكلون بمقياس النيل يرقبون الزيادة إصبعاً إصبعاً ، وذراعاً وذراعاً ، فإذا وفي ساروا في موكب جليل إلى المسجد الجامع ( جامع عمرو ) ، يحملون الزهور والرياحين ، ويقفون هناك حلقات علقات ، يعلنون وفاء النيل ويشكرون الله ، ويتراشقون بالأزهار . ولا شك عندي انهم كانوا يعلنون هذا كله في أهازيج واناشيد خاصة ، ويبدو أن المتولين أمر المقياس كانوا ينادون في الناس معلنين الزيادة إصبعاً إصبعا ، وذراعاً ذراعاً ، حتى أتى المعز لدين الله الفاطعي ، فمنع من النداء بزيادة النيل ، وأن لا يكتب بذلك إلا اليه ، وإلى القائد جوهر ، فإذا بلغت الزيادة ستة عشر ذراعاً أباح النداء ، وكسر الخليج ، ويقول المقريزي في الخطط معلقاً على هنذا التعديل :

« فتأمل ما أبدع هذه السياسة ، فإن الناس دائماً إذا توقف النيل في أيام زيادته أو زاد قليلاً يقلقون ويحدثون أنفسهم بعدم طلوع التيل ، فيقبضون أيديهم على الغلال ويمتنعون من بيعها رجاء ارتفاع السعر ، ويجتهد من عنده مال في خزن الغلة ، إما لطلب السعر أو لطلب إدخار قوت عياله ، فيحدث بهذا الغلاء ، فإن زاد الماء انحل السعر ، وإلا كان الجدب والقحط ، ففي كتان الزيادة عن العامة أعظم فائدة وأجل عائدة . »

وكانت الحفلات التي تقام والمهرجانات التي تعقد ابتهاجاً وسروراً بوفاء النيل في عهد الفاطميين بالغة الحد الأقصى من الجال والبهجة والروعة والأناقة، وأهم هذه المواكب موكبان: أحدها لتخليق المقياس عند وفاء النيل، والثاني لكسر الخليج، وبينها ٣ أو ٤ أيام، وكانت الدولة كلها، خليفتها ووزراؤها وقضاتها وقوادها وفقهاؤها وشعراؤها وفنانوها وموسيقيوها وشعبها أخيراً، كان هؤلاء جميعاً يشتركون في هذه المواكب الحافلة، فلا غرو أن قامت للآداب والفنون دولة عظيمة الشأن في هذا العصر، ولا غرو إذا أن سعد الشعب المصري ونعم وأحس السرور في جنبات حياته تحت حكم الفاطمين.



وفي كتب المؤرخين صور واضحة لهذه المواكب ، نحاول هنا نقل صورة لها لجمالها وروعتها :

#### موكب التخليق :

كان الموكنون بالمقياس يرفعون إلى ديوان الانشاء كل يوم رقعة بها مقدار الزيادة ، فلا يظلع عليها إلا الخليفة والوزير ، فاذا بلغت الزيادة ستة عشر ذراعا أمر بان يبيت في جامع المقياس ليلة الوفاء قواء الحضرة والمتصدرون بالجوامع بالقاهرة ومصر لختم القرآن الكريم ، وتمد لهم الاسمطة وتوقد الشموع الكثيرة ، وفي الصباح يلبس الخليفة الحلل الفاخرة ، والتاج الذي فيه اليتيمة ، ويخرج من القصر في موكب زاخر ، وفي ركاب الوزير والامراء والجند ، فيشق القاهرة ويمر من باب زويلة إلى الصليبة ، ثم يعرج على جامع ابن طولون فيشق القاهرة ويمر من باب زويلة إلى الصليبة ، ثم يعرج على جامع ابن طولون ألى أن ينتهي به السير إلى دار الصناعة ، ويشق الفسطاطة حق يصل إلى شاطىء النيل ، وتكون سفينته الخاصة ( الحراقة ) معدة في النيل :

وقد حمل إليها من القصر بيت مثمن من العاج والابنوس ، كل جانب منه ثلاثة أذرع ، وطول قامة رجل تام ، فيركتب في السفينة وعليه قبة من خشب محكم الصنعة ، وهو وقبته ملبس صفائح الفضة المذهبة . . . » ، ثم يخرج الخليفة ومعه الوزير وبعض خاصته إلى هذه السفينة ، ويجلسون في هذا البيت المثمن ، وتسير بهم إلى المقياس ، ويصلي كل منهم ركعتين وحده ، ثم يتناول الخليفة إناء بيده ويذيب قيه الزعفران ، ويتناوله صاحب بيت المآل فيعطيه لابن أبي الرداد متولي المقياس ، فيلقى هنة ابنفسه وهو بملابسه في الفسقية ، ويمسك بالعمود برجليه ويده اليسرى، ويخلق المقياس بيده اليمنى، وبعد التخليق يعود الخليفة إلى حراقته التي تنقله إلى البر حيث يعود إلى القاهرة .

ر ويكون في البحر ذلك اليوم نحو ألف مركب مشحونة بالناس للتفرج وإظهار الفرح ... »



### موكب كسر الخليج :

وبعد ٣ او ٤ أيام تقام في بيت المال موائد من :

« التماثيل المختلفة من الغزلان والسباع والفيلة والزراريف وغيرها ، منها ما هو ملبس بالصندل . . مفسرة الأعين والأعضاء بالذهب ، وكذلك تعمل أشكال التفاح والأترج وغير ذلك . »

وتخرج خيمة الخليفة الكبيرة فتنصب على البر الغربي للخليج عند منظرة السكرة ، وتنصب بحريها خيام أخرى للأمراء والخاصة حسب مراتبهم .

وفي الصباح يلبس الخليفة ثوباً يسمى البكائة ، وهو حرير مرقوم بذهب لا يلبسه غير ذلك اليوم ، ويخرج في مثل موكبه السابق في أجمل هيئة وأكمل أبهة ، ويسير الخليفة في موكبه من القصر وحوله الوزير والاستاذون المحنكون في الطريق السالف الذكر إلى أن يصل جامع ابن طولون ، حيث يجد قاضي القضاة والشهود في انتظاره على بابه ، فيسلم عليهم ، وينضمون إلى موكبه الذي يستأنف السير إلى أن يصل إلى الخيمة ، فيترجلون ويجلسون على نظام خاص مقرر ، وقراء الحضرة هناك يتلون القرآن الكريم لمدة ساعة ، فإذا انتهوا استأذن صاحب الباب للشعراء ، فيدخلون حسب مراتبهم ، وينشد كل واحد فيا يناسب الحفل ، والحضور ينتقدون ما يسمعون ، فيقرظون شعر البعض ويحرحون شعر البعض الآخر . وفي المقريزي ( الخطط ، ج ٢ ، ص ٣٦٥ ، طبعة النيل ) صورة طريفة لهذا المهرجان الأدبي وآراء الحاضرين في نقد ما قمل فيه من شعر .



# عاشوراء (۱)

اليوم هو عاشوراء ، والأمس كان تاسوعاً ، وفيها احتفل المصربون بالموسم ، وإن كان الكثيرون منهم لا يعرفون ما هو هذا الموسم ولم كان موسماً .

وإنما هم حريصون الحرص كله على الاحتفال به بذبح الطيور ، ومسد الموائد ، وشراء الحلوى والفاكهة والتوسعة على أولادهم ، ولهذا اليوم قصة لعله من المفيد أن نروبها هنا للسادة المستمعين .

فعاشوراء هو اليوم العاشر من المحرم ، وهو اليوم الذي قتــل فيه أبو الشهداء الحسين بن علي ــ رضي الله عنه ــ في موقعة كربلاء ، وقد حزن الشيعة لمقتله حزناً شديداً ، وظلوا يقيمون المآتم في هذا اليوم من كل عام ، ويعتبرونه يوم حزن عام، يطوفون فيه بالأسواق يندبون ويبكون وينشدون، ولا زال الأمر على هذا في إيران والعراق حيث يسود المذهب الشيعي .

ولما قامت الدولة الفاطمية في مصر – وهي دولة شبعية – اتخذ الاحتفال

<sup>(</sup>١) اذبيع هذا الحديث في اذاعة اسكندرية بمناسبة الاحتفال بموسم عاشوراء .



بهذا اليوم شكلا رسميا ، وأصبحت الدولة تحتفل به وتعتبره عيداً من أعيادها الرسمية ، ولكنه على العكس من الأعياد الأخرى كلما كان عيد حزن وبكاء — ففي هذا اليوم كانت تعطل الأسواق ، وتقفل الدكاكين ، ويخرج الناس ومعهم المنشدون إلى الجامع الأزهر ، وتتعالى أصواتهم بالنحيب والنوح والنشيد ، وعندما نقلت رأس الحسين إلى القاهرة وبنى لها المشهد الحسيني في أواخر الدولة كان خروج الناس إلى هذا المشهد لا إلى الجامع الأزهر .

وكانت صفة الاحتفال أن يحتجب الخليفة عن الناس ، وفي أول النهار يركب قاضي القضاة والشهود بملآبس عادية ، ويذهبون إلى المشهد الحسيني فاذا جلسوا فيه ومعهم قراء الحضرة والمتصدرون في الجوامع جساء الوزير في الصدر ، وعلى جانبيه القاضي والداعي ، ويبدأ القراء في قراءة القرآن ثم ينشد جماعة من الشعراء شعراً في رئاء أهمل البيت عليهم السلام ، وذلك لمدة ثلاث ساعات 'يستدعون بعدها إلى القصر ، فيدخل قاضي القضاة وداعي الدعاة ومن معها إلى باب الذهب ، فيجدون الدهاليز قمد 'فرشت بالحصر بدل البسط ، فإذا اكتمل هذا الجمع بدأ القراء يقرأون ، والمنشدون ينشدون للمرة الثانية ، ثم 'يمد سماط يسمى سماط الحزن ، لأنه مختلف عن أسمطة الأفراح والأعياد ، فلا تقدم فيه الحلوى والأطعمة الفاخرة ، وإنما تقدم فيسه ألف زبدية من العدس الأسود ، والعدس المصفى ، والملوحات والخلات ، والأجبان والألبان الساذجة ، وعسل النحل ، والخبز والفطير والناس للأكل المصنوعان من الشعير وقد غير لونها قصداً ، ويدعى الحضور والناس للأكل من هذا السماط ، وفيذلك الوقت يمر النشو اح بأسواق القاهرة يرفعون أصواتهم بالبكاء والنحيب والإنشاد .

ولما زالت الدولة الفاطمية وقامت دولة صلاح الدين الأيوبي ــ وهي دولة سنية ــ تغييرت طريقة الاحتفال بهذا اليوم ، واعتبر ملوك بني أيوب هذا اليوم يوم فرح وسرور ، يوسعون فيه على عيالهم ، ويكثرون من الأطعمة



الفاخرة ، ويصنعون ألوان الحلوى ، ويكتحلون ، ويدخلون الحمام ، يقول المؤرخ المصري المقريزي إنهم فعلوا ذلك جرياً على عادة أهل الشام التي سنسها لهم الحجاج في أيام عبد الملك بن مروان ليرغموا بذلك آناف الشيعة .

وظل مذا التقليد - وهو الاحتفال بيوم عاشوراء على النمط الذي رسمه الأبوبيون - متبعاً في عصر الماليك، وفي العصور التالية حتى وقتتا الحاضر.

غير أن هذا الاحتفال صحبه خلل المصور المختلفة نشوء كثير من الحوافات التي انمحى بعضها الآن نتيجة لانتشار التعلم والثقافة وبقي البعض الآخر متداولاً بين أولاد البلد في القرى وفي الأحياء الوطنية من المدرل الكبرى .

فمن هذه الخرافات أن العامة في مصر كانوا يعتقدون أن الجن يزورون بعض الناس في إحدى الليالي العشر من المحرم، وفي اعتقادهم أن الجن يظهرون أنحيانا على هيئة سمّة سمّة يسمى: «سمّة العَشر»، وأحيانا أخرى على هيئة بغلة تسمى: « بغلة العَشر » ، فإذا ظهر الجني في شكل سقا فإنه يطرق باب النائم بعد منتصف الليل فيسأل هذا: « من بالباب ؟ » فيجيبه الجني: « أنا السقا ، أين أفرغ القربة ؟ » فيقول له : « أفرغ في الجرّة » ، وبعد خروجه يجد صاحب المنزل الموعود الجرة ملاى بالذهب .

أما بغلة العشر في اعتقادهم فإنه من المعتاد أن تأتي وعليها خُرْج مملوء ذهبا وفوقه رأس قتيل ، وفي عنق البغلة أجراس صغيرة تحركها عند باب الشخص الذي أتت لتجلب له الثروة والغنى ، فإذا كان هذا الرجل مجدوداً فإنه يخرج ولا يخاف عند رؤية رأس القتيل ، بل يأخذها ويفرغ الخُرْج ، ثم يملاه تبنا أو نخالة ، ويضعه ثانية على ظهر البغلة ويقول : « اذهب يا ممارك » .

ومن هذه العادات المتبعة في هذا اليوم البخور ضد الحسد ، وهذه العادة



لا زالت متبعة في مصر حتى اليوم ، وهي أن يطوف بعض الباعة في شوارع القاهرة - وقسد رأيت بعضهم في شوارع الاسكندرية - يبيعون الميعة المباركة ، وهم ينادون عليها بصوت ملحن : « يا بخور عاشورا المبارك » ، « أبرك السنين على المؤمنين يا ميعة مباركة » ، و يحمل البائع عادة على رأسه صينية مستديرة يغطيها بقطع من الورق المختلف الألوان ، ويضع عليها هذه الميعة وهي خليط من أنواع البخور، ويتوسط الصينية عادة كوم من مادة حمراء اللون ممزوجة بقليل من «الميعة» والكزبرة والحبة السوداء ، ويحيط به أكوام خمسة صغيرة ، ثلاثة منها من الملح الملون باللون الأزرق والاحمر والاصفر ، والرابع من الشيح ، والخامس من تراب باللون ، وهذه جمعاً تكون المتعة الماركة .

وينادي المشتري البائع إلى داخل المنزل ، فيضع هذا الصينية على الأرض ويتناول صحناً أو قطعة من الورق ، ويضع فيها قليلاً من كل صنف ، ويلقى أثناء ذلك نشيداً طويلا يبدأ بقوله : « باسم الله وبالله ، لا غالب إلا الله ، رب المشارق والمغارب ، كلنا عبيده ، يلزمنا توحيده ، وتوحيده جلاله »

ثم يثنى على مزايا الملح، ويبدأ يرقي أصحاب المنزل بأقوال غريبة مضحكة لا شيء فيها إلا أنها تعتمد على السجع ، فيقول مثلاً : « بسم الله أرقيك ، من كل شيء يؤذيك ، ومن كل عين حاسد ، بسم الله أرقيك ، والله يشفيك ، من كل نفس أو عين أرقيك ، من عين البنت ، أحمى من الخشت ، ومن عين المرة أحمى من الشرشرة ، ومن عين الولد أحمى من الزرد ، ومن عين الراجل أحد من المناجل ... اللخ »

ثم يروي بعد ذلك كيف أبطل سليمان حسد العين، ويأخذ في تعداد أثاث المنزل ورقيته واحدا واحداً ، فيقول مثلاً : « بخرت السلالم ، من عين أم سالم ، بخرت الكرسي من عين أم مرسي ، بخرت اللحاف من وجع الأكتاف ... إلخ » .



ومن العادات التي لا تزال متبعة حتى الآن لون من الحلوى يصنعه الناس في هذا اليوم ويسمونه وعاشورا ، وهو نوع يصنع من الحبوب أو من القمح عادة الذي يُطبخ على شكل البليلة المعروفة ، ثم يصفى ويضاف إليه اللبن والسكر وبعض النقل مثل الجوز واللوز والبندق ، ويغرف في الأطباق معد ذلك .

وبعد ، فهذا عيد من الأعياد القومية التي كان يحتفل بها المصريون في العصور الماضية ، وهذه بعض الخرافات والعادات التي صحبته ، زال بعضها وبقى البعض الآخر ، وخاصة التوسعة على العيال ، وذبح الطيور ، وإقامة الموائد ، وطبق عاشوراء ، وعلل العامة هذه التوسعة فقرنوا بين لفظ توسعة ولفظ تاسوعا ، وهو اليوم السابق لعاشوراء ، مع أن اللفظين من أصلين ختلفين ، ولا علاقة بينهما إلا التشابه في الحروف ، وقد يتسآل الناس عن السر في احتفال المسلمين بهذا اليوم ، وقيل في الرد على هذا السؤال أقوال كثيرة ، منها أنه اليوم الذي تقابل فيه آدم وحواء لأول مرة بعد طردهما من الجنة ، ومنها أنه اليوم الذي خرج فيه نوح من سفينته ، ومنها ان العرب كانوا يصومون هيذا اليوم قبل الإسلام وظل المسلمون الأوائل يصومونه ، ولكن السبب الأكبر لتقديس المسلمين لهذا اليوم هو انه استشهد فيه الحسين رضي الله عنه ، ثم تغير احتفالهم به من احتفال حزن إلى احتفال فرح عند السنين ابتداء من العصر الأبوبي .



## عيد الأضحى في التاريخ

في اليوم العاشر من ذي الحجة يحتفل المسلمون في جميع أنحاء الأرض بالعيد الإسلامي الأكبر ، عيد الأضحى ، عيد القداء ، وهم إذ يحتفلون بهذا العيد ، إنما يحتفلون بكثير من المعاني السامية والمثل العليا .

ولهذا العيد جذور عميقة تمتد في التاريخ إلى آماد بعيدة ، وننتهي إلى عصر إبراهيم الخليل أبي الأنبياء ، وتتصل قصة هذا العيد بمصر اتصالاً وثيقاً، فقد كانت هاجر زوج إبراهيم وأم ولده إسماعيل مصرية .

كان إبراهيم عراقياً ، وكان أبوه نجاراً يصنع الاصنام ويبيعها لقومه ، فيعكفون عليها عابدين ، ولما بلغ إبراهيم مبلغ الشباب بدأ الشك يساوره في قيمة هذه الاصنام التي كان يشترك مع أبيه في صنعها ، وتحدث بهذا الشك إلى أبيه وإلى قومه ، فلم يستمع إليه أحدمنهم ، وأراد أن يسخر من هذه الآلهة المصنوعة ، فحمل فأسه وحطمها صنا صنا عنا إلا كبيرها ، فقد تركه قامًا ، فلما سألوه : « أأنت فعلت هذا بآلهتنا يا إبراهيم ؟ » – رد عليهم ردا



كله سخرية لاذعة بهم وبآلهتهم : «قال بل فلعله كبيرهم هذا فاسألوهم إن كاتوا ينطقون » .

وقضى إبراهم فترة من الشك والحيرة يبحث عن ربه بعد أن صدف عن عبادة الأصنام وأيقن أنها عبث من العبث ، وأنها لا تأتي خيراً ولا تمنع ضراً ، وكان كلما رأى آية من آيات الخالق الكبرى في كونه ظنها الإله الحق ، وظل صريع هذا القلق إلى أن هذاه الله إلى الدين الحق ، إلى الحنيفية السمحة إلى الإسلام الأصيل ، وعند ذلك آمن بالله الحق الواحد الأحد ، خالق الكون جميعاً ، وفاطر السموات والأرض ، وقد صور القرآن الكريم هذه التجربة القاسية التي مر بها إبراهيم أبدع تصوير في قوله تعالى : و فلما جن عليه الليل رأى كوكباً قال هذا ربي ، فلما أقل قال لا أحب الأفلين ، فلما رأى القوم الضالين ، فلما رأى الشمس بازغة قال هذا ربي هذا أكبر ، فلما أفلت قال يا قوم إني فلما رأى الشمركين ، في الذي فطر السموات والأرض حنيفا وما أنا من المشركين ، .

ودعا إبراهيم قومه إلى هذا الدين الجديد ، فلم يستمعوا له ، بل ألقوه في النار ، فأنجاه الله منها ، وخرج بعد ذلك من وطنه وفي صحبت ورجه سارة ، واتجه إلى فلسطين وسنها إلى مصر – وكانت مصر حينذاك يحكمها ملوك الهكسوس ، وكان من عادتهم ان يغتصبوا كل زوجة جميلة – وكانت سارة رائعة الجال ، فخشي إبراهيم ان يقتله الملك ليتخذها زوجة له ، فادعى ان سارة اخته ، ومع ذلك فقد سعى الملك للزواج من ساره ، ولكنه رأى فيا يرى النائم انها ذات بعل ، فردها الى إبراهيم بعد ان عاتبه وقدم له بعض الهدايا ، ومن بينها جازية مصرية اسمها هاجر ، وكانت سارة قد قضت سنين طويلة دون ان تنجب من إبراهيم ، فأشارت عليه ان يدخل بهاجر ، ففعل ، ولم تلبث هاجر ان ولدت له اسماعيل ، وبعد ان شب إسماعيل وكبر ولدت سارة إسحق .



وتوالت الايام ورأى إبراهيم في منامه ان الله يأمره ان يذبح ابنه ، وان يقدمه قرباناً له ، وكان هذا المنام إشارة من الله سبحانه وتعالى اراد بها ان يمتحن طاعة نبيه وعبده إبراهيم في اعز من عنده في ابنه ووحيده إساعيل الذي رزقه على كبر وبعد يأس ، وان يمتحن طاعة الابن لأبيه في اعز مسايلك ، بل في كل ما يملك ، في روحه وحياته ويقائه ، قال تعالى :

« فلما بلغ معه السعي قال يا بني إني ارى في المنام اني أذبحك فانظر ماذا ترى قال يا أبت إفعل ما تؤمر ستجدني إن شاء الله من الصابرين ، فلما أسلما وتلبه للجبين وناديناه أن يا إبراهيم قد صدقت الرؤيا إنا كذلك نجزي المحسنين إن هذا لهو البلاء المبين وفديناه بذبح عظيم. . »

وهكذا بدأت قصة الذبح والفداء ، وهكذا ظلّ أتباع دين إبراهيم كتفاون بذكراها ، وهكذا أحيا الإسلام سنة الاحتفال بهذه الذكرى العظيمة ، لما تتضمنه من معاني سامية ، ولما تشتمل عليه من مثل عليا ، لعل أقواها وأبرزها مثل التضحية والفداء ، ومن هنا سمي هذا العيد في الاسلام بعيد الأضحى .

وتسير القصة في مسراها الطبيعي لتم فصولها ، فقد شب الوليد الجديد إسحاق إلى جانب أخيه الأكبر إسماعيل ، ولكن الغيرة بدأت تدب في نفس الزوجة الاصيلة سارة ، مذ رأت إبراهم يساوي في معاملته بين ولديد : إسحق ابنها ، وإسماعيل ابن آمتها ، وأحس إبراهم أن الميش لن يطمئن له مع وجود المرأتين في كنفه ، فصحب هاجر وابنها واتجه جنوبا حتى وصل إلى الوادي الذي تقوم فيه مكة اليوم ، وكان هذا الوادي ملتقى القوافل حين تنفصل من اليمن إلى الشام أو من الشام إلى اليمن ، اما فيا عدا هذا من أوقات السنة فقد كان خلاء قل أن منزل به انسان .



وفي هذا الوادي ترك إبراهيم هاجر وابنه ، وخلَّف لهما بعض الماء وبعض ما يقتاتان به ، ثم كر راجعاً .

ونفد الطعام ، ونفد الماء ، وأحس الطفل العطش ، وأخذت هاجر تجيل طرفها فيا حولها ، وبدأت تهرول في الوادي بين الصفا والمروة ، تلتمس لوليدها شربة من ماء دون جدوى ، وأتمت السعي سبعا ، وعادت واليأس يكاد يقتلها ، ولكنها فوجئت بابنها وهو يفحص الأرض بقدمه ، والماء ينبع من تحتها ، وكانت تلك بئر زمزم التي لا يزال الحجيج من المسلمين محرصون حتى اليوم أثناء أدائهم للفريضة على الشرب منها شفاء وبركة .

واستهوت بئر زمزم بعد ذلك افئدة من قبائل العرب ، فاتخذت هذه البقعة المباركة لها مقراً ومقاما ، وتردد إبراهيم بعد ذلك على هذا المكان لزيارة ابنه إسماعيل ، وتعاون الاب والابن على إقامة الكعبة بيت الله الحرام ، وهو أول بيت وأقدم مسجد ذكر فيه اسم الله ، يقول الله سبحانه وتعالى :

« إن أول بيت وضع للناس للذي ببكة مباركا وهدى للعالمين فيه آيات بينات ،قام إبراهيم ومن دخله كان آمناً » .

وكان بناء البيت الحرام عاملًا آخر قوياً من العوامل التي دفعت الناس إلى الحج إلى هذه البقعة المباركة والمقام بها وعمرانها ، قال تعالى :

« وإذ جعلنا البيت مثابة للناس وأمناً واتخذوا من مقام إبراهيم مصلى ، وعهدنا إلى إبراهيم وإسماعيل أن طهرا بيتي للطائفين والعاكفين والركع السجود إذ قال إبراهيم رب اجعل هذا بلداً آمناً ، وارزق أهله من الثمرات من آمن بالله واليوم الآخر ومن كفر فامتعه قليللا ثم اضطره إلى عذاب النار وبئس المصير وإذ يرفع إبراهيم القواعد من البيت وإسماعيل ربنا تقبل منا إنك أنت السميع العليم ، .

ثم جاء محد عليه السلام بدين الاسلام مجدداً لدين إبراهيم فلا عجب



أن جعل الله سبحانه وتعالى البيت الحرام القبلة التي يتجه النيها المسلمون في صلاتهم: « فول وجهك شطر المسجد الحرام وحيثاً. كنتم فولوا وجوهكم شطره ولا عجب أن جعل الله سبحانه وتعالى الحج إلى بيته ركناً من اركان الاسلام. « وأذن في الناس بالحج يأتوك رجالا وعلى كل ضامر يأتين من كل فج عميتى ».

\* \* \*

هذه المعاني التاريخية السامية تحتشد كلها اليوم في نفوس المسلمين جميعاً وهم يحتفلون بعيدهم الأكبر ، عيد التضحية والفداء ، وهم يرددون نشيداً من اناشيد الإسلام القوية التي يستجيبون فيها لدعوة الله ، ويجدون فيها الله ، ويحدون فيها الله الواحد الأحد الذي لاشريك له .

ر لبيك اللهم لبيك
 لبيك لا شريك لك – لبيك
 ان الحد والنعمة لك
 والملك ، لا شريك لك ،



### طريقة مسح الأراضي وتقدير الخراج في مصر الاسلامية (١)

كانت الحكومات الملكية المختلفة التي تعاقبت على حكم مصر من أقدم العصور تعتبر الأرض المصرية عامة ملكاً خالصاً للملوك الحاكمين ، ولما كان هؤلاء الملوك لا يستطيعون زراعة هذه الأرض والعناية بأمرها وجمع خراجها بوساطة رجالهم فحسب، فقد كانوا يتركونها للفلاحين الذين أتقنوا صناعتهم يعنون بأمرها ويفلحونها ويدفعون أموالها .

وكانت هذه الحكومات تشهر خراج الأقاليم المختلفة لبيعها بالمزاد العُلني ، وذلك لكي تنجو بنفسها من تحمل المرتبات الضخمة التي تدفعها اللجباة ، ولتضمن الحصول على الأموال التي تريدها في ميعاد معين . أما الملتزمون الذين تنتهي اليهم صفقات هذه الأراضي فقد كانت تترك لهم الحرية التامة في كثير من الأحيان والمحددة في بعض الأحيان – للعناية بري الأرض وصرفها وزراعتها وجباية أموالها .

<sup>(</sup>١) نشر هذا البحث في مجلة الثقافة ، السنة الثانية العدد ٧ و الثلاثاء ه نوفمبر ١٩٤٠ .



وكان الحاكم يحفظ لنفسه نصيباً من هذه الأرض - هو أجود الأنصبة دائماً - كما كان يمنح أمراءه وجنوده وحرسه الخاص الإقطاعات المختلفة التي تدر عليهم الربح الوفير بدلاً من المرتبات الواجب صرفها لهم .

ولما دخل العرب مصر واستوطنوها وحكموها وامتزجوا بأهلها وانتشروا في ربوعها لم يدخلوا في نظمها شيئاً من التجديد اللهم إلا فيما يتعلق بالشئون الدينية كالصلاة والصوم ، وقوانين المعاملات ، كالزواج والطلاق وغيرهما ... أما النظم الاقتصادية وخاصة ما تعلق منها بالأرض وربعها وزراعتها وجباية أموالها فقد آثروا اتباع الطريق التي اتبعها سلفهم من قبل ، فكان يجلس متولي الخراج كما يروي المقريزي ؟

د في جامع عمرو بن العاص من الفسطاط في الوقت الذي تتهيأ فيه قبالة الأراضي وقد اجتمع الناس من القرى والمدن ، فيقوم رجل فينادي على البلاد صفقات صفقات ، وكتاب الخراج بين يدي متولي الخراج يكتبون ما ينتهي إليه مبالغ الكور والصفقات على ما يتقبلها من الناس ، وكانت البلاد يتقبلها متقلبوها بالأربع سنين لأجل الظمأ والاستبحار وغير ذلك ، فإذا انقضى هذا الأمر خرج كل من تقبل أرضاً وضمنها الى ناحيته ، فيتولى زراعتها وإصلاح جسورها وسائر وجوه أعمالها بنفسه وأهله ومن ينتدبه لذلك ، ويحمل ماعليه في إيانه على أقساط ، ويحسب له من مبلغ قبالته وضانه تلك الأراضي ما ينفقه على عارة جسورها وسد ترعها وحفر خلجها ، بضرابة مقدرة في ديوان ينفقه على عمارة جسورها واست ترعها وحفر خلجها ، بضرابة مقدرة في ديوان الخراج ، ويتأخر من مبلغ الخراج في كل سنة في جهات الضان والمتقلبين حيقال لما تأخر من مالى الخواج البواقي – وكانت الولاة تشدد في طلب ذلك مرة وتسامح به مرة ، فإذا مضى من الزمان ثلاثون سنة – حولوا السنة وراكوا البلاد كلها ، وعدلوها تعديلاً جديداً ، فزيد فيا يحتمل الزيادة من غير ضمان البلاد ، ونقص فيا يحتاج إلى التنقيص منها ، ولم يزل ذلك يعمل في حامع عمرو بن العاص إلى أن عمر أحمد بن طولون جامعه ، وصار العسكر



منزلاً لأمراء مصر ، فنقل الديوان إلى جامع أحمد بن طولون ، ثم نقل أيام العزيز بالله نزار إلى دار الوزير يعقوب بن كلس ، فلما مات الوزير نقل نُقِل الديوان إلى القصر بالقاهرة ، واستمر به مدة الدولة الفاطمية ، ثم نقل منه بعدها ... ه (١)

هذه وثيقة نادرة تبين في وضوح مسائل هامة ، للخصها ليسهل فهمها فما يأتى :

١ – أن متولي الخراج كان يجلس في الوقت الذي تتهيأ فيه قبالة الأرض
 في المسجد – وكنتّاب الخراج بين يديه .

٢ ـ كان للخراج سجلات خاصة أدرجت فيها أسماء الكور ومبالغ الصفقات .

٣ ــ أن الناس كانوا يحضرون من مختلف الجهات ، فتعرض الصفقات للضمان بطريق المزاد العلني .

٤ - أن المتقلبين كانوا يتقبلون الأرض لمدة اربع سنوات .

ه – أن كل من تقبَّل أرضاً كان يتولي زراعتها وإصلاح جسورها وسائر وحوه أعمالها :

٦ أن المتقبل كان : « يحمل ما عليه إبانه ( أي في وقته المحدد ) على أقساط ، ( وأحسبها على أقساط سنوية في أشهر الحصاد . . . ) .

ν – ويحسب له من مبلغ قبالته وضمانه لتلك الأراضي (أي يخصم مما يدفع) ما ينفقه على عمارة جسورها وسد ترعها وحفر خلِجها ٠٠ بضرابة مقدرة في ديوان الخراج (أي بنسبة معينة في هذا الديوانة).

(۱) المقريزي ، الخطط ، مطبعة النيل بمصر سنة ١٣٢٤ هـ . ج ۱ ، ص ١٣١ – ١٣٢ . وراسات (۷)



٨ - وأن بعض المتقلبين كانوا يتأخرون في دفع الاقساط إما عجزاً أو تهربا ، وأن الولاة كانوا يتشددون في جمع هده البواقي(١) مرة ويتسامحون مرة أخرى .

٩ — ان الولاة كانوا يتبعون نظاماً دقيقاً مقرراً ، وذلك أنهم يروكون البلاد — أي يسحونها — كل ثلاثين سنة ، ويعدلونها تعديلا جديداً ، فيزيدون فيا يحتمل الزيادة من غير ضمان البلاد ، وينقصون فيا يحتاج إلى التنقيص منها ، وهذه سياسة دقيقة قوية ، لأنها تدل على يقظة النظام المتبع الذي فطن الى جواز زيادة الأرض المنزعة إذا 'عني صاحب الضمان بإصلاح وسائل الري وضم الأراضي البور المجاورة لأرضة ، وإلى جواز نقصان هذه الأرض في بعض النواحى إذا ظهر فسادها أو بعدها عن المجاري المائية (٢) .

م الله الله الله الله الله الحراج كانت تحدث في المسجد الجامع ، فإنه كان يستبر كديوان للمالية ، فكان الديوان أول الامر في مسجد عمرو ، ثم نقل إلى مسجد أحمد بن طولون بعد بنائه ، وفي عهدالعزيز بالله نقل الديوان الى قصر وزيره إبن كلس ، وبعد وفاة الأخير نقل الديوان الى القصر الخليفي .

ويبدو أن هذا النظام استمر متبعاً في عهود الدولتين الفاطمية والأيوبية ، وأن القواعد المقررة من جعل المدة بين كل روكين ثلاثين عاماً روسيت في عهد الدولة الفاطمية، فإن المقريزي يذكر نقلًا عن الأمير جمال الدين والملك موسى

<sup>(</sup>١) قدرت البواقي في زمن الوزير الناصر للدين الحسن بن علي اليازوري بمائي ألف دينار هي عبارة عن « معلول ومنكسر على موتى وهراب ومفقود» . المقريزي ، الخطط ج ١٥٣٥١ (٢) ولقد كان لنظام الروك فائدة أخرى جليلة اذ يستطيع الباحث بعد قراءة سجلات كل روك ان يعرف بالضبط عدد جنود الجيش المصري في كل عهد ريكت فيه البلاد ، أي كل ثلاثين سنة ، وفيا يلي نص له قيمته يذكر وضوح عدد الفرسان في الجيش المصري زمن الناصر محمد بن قلاوون : « وعساكر مصر في الدولة التركية على قسمين : أجناد الحلقة ، والمهاليك السلطانية ، وأكثر ما كانت أجناد الحلقة في أيام الناصر محمد بن قلاوون ، فانها بلغت على ما رأيته في جرائد ديوان الجيش بأرواق الروك الناصري أربعة وعشرين ألف فاوس » ( المقبريزي ، الخطط ، ديوان الجيش بأرواق الروك الناصري أربعة وعشرين ألف فاوس » ( المقبريزي ، الخطط ،



ابن مأمون البطائحي في تاريخه من حوادث سنة إحدى وخمسائة أن الأفضل بن أمير الجيوش راك البلاد المصرية ، فحل جميسع الإقطاعات وراكها « وأمر الضعفاء من الأجناد أن يتزايدوا فيها فوقعت الزيادة في إقطاعات الأقوياء إلى أن انتهت الى مبلغ معلوم .

وكتبت السجلات بأنها باقية في أيديهم الى مدة ثلاثين سنة لا يقبل عليهم فيها زائده (١) .

والوثيقة الأولى التي نقلناها عن المقريزي هامة كل الأهمية لدراسة نظام الروك أو مسح الأراضي المصرية ، وتقرير خراجها ، وطرق جباية هذا الخراج ، وتحديد مدة الضهان بأربع سنوات ، وتحديد المدة بين كل رو كين بثلاثين سنة ، غير أن الأمير البحاثة عمر طوسون لم يشر إلى هذه الوثيقة عند الكلام على الخراج في كتابه ، مالية مصر من عهد الفراعنة إلى الآن ، ولذلك لم يتناول بالبحث نظام الروك في هذا الفصل من كتابه ، كا أنه ذكر أن مصر ريكت في العهد الاسلامي خمس مرات فحسب (٢) ، يذكرها بالترتيب ، ويجعل آخرها الروك الناصري ، ولكنه لم يذكر من بينها الروك الأفضلي (٣) السابق ذكره ، وروكا آخر تم في عهد الملك الناصر صلاح الدين الأيوبي (١٤) .

<sup>(</sup>١) المقريزي - خططج ١ ص ١٣٣٠.

<sup>(</sup>٢) عمر طوسون مالية مصر ، مطبعة صلاح الدين بالاسكتدرية ١٩٣١ ص ١٩٧٠ .

<sup>(</sup>٤) ذكر هذا الروك صاحب صبح الأعشى (ج ٢ ، ص ٢ ه ٤ ) نقلا عن ابن مماتي فقال: « فذكر ان قطيعة القمح كانت الى آخر سنة سبح وستين وخمسائة عن كل فدان ثلاثة أرادب ، ثم انه تقرر عند المساحة في سنة اثنتين وسبعين وخمسائة أردبان ونصف أردب ». وانظر أيضاً المقويزي – الخطط ج ١ ، ص ١٦٣ .



والمعلومات التي أثبتها مؤرخو العرب عن كيفية مسح الأراضي المصرية في هذه المرات السبع ( وقد تعثر على أكثر منها ما دام المقريزي يقرر أن الأرض كانت تراك كل ٣٠ سنة ) قليلة جداً ، اللهم إلا الروكين الأخيرين : الحسامي والناصري ، فقد أفاض المؤرخون بعض الشيء في ذكر أخبارهما .

وثم "كتاب خاص يتحدث عن الروك الناصري ، ومؤلفه هو الشيخ أشرف الدين بن يحيى بن المقر بن الجيعان .

وفي الفصل التالي حديث مفصل عن هذا الروك الناصري .



### الروك الناصري (١)

ينسب ابن الجيعان (٢) في مقدمة كتابه (التحفة السنية بأسماء البلد المصرية ، (٣) هذا الروك إلى الأشرف شعبان ، غير أنه من الواضح جداً أن هذا الروك هو الروك الناصري ، كا أثبت ذلك كل من P. Moritz في المقدمة الفرنسية التي قدم بها كتاب «التحفة السنية ، والأمير عمر طوسون في كتابه «مالية مصر »(٥).

<sup>(</sup>١) تشر هذا البحث في مجلة الثقافـــة ، السنة الثانية العدد ٧ ، الثلاثاء ، نوفمبر سنة . ١٩٤.

<sup>(</sup>٢) يترجم له ابن اياس (ج ١ ص ١٩٦ ) في كلمات قليلة فيقول : « وفي جمادى الأولى توفي القاضي شرف الدين يحيى ابن الجيعان مستوفي ديوان الجيش ، وهو يحيى بن شاكر بن عبد الغني الشافعي وكان عالما فاضلا رئيساً حليماً ، وله اشتغال بالعلم والفرائض » .

<sup>(</sup>٣) طبعته دار الكتب المصرية في المطبعة الأهلية سنة ١٨٩٨ ، وأشرف على نشره وقدم له بالفرنسية ( P. moritz ) .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق المقدمة ص I - IV.

<sup>(</sup>ه) عمر طوسون ( مالية مصر ) ص ٢٥٢ .

والكتاب المذكور ليس إلا ثبتاً حافلاً بأسماء الجهات ومساحاتها ومقدار خراجها ، ونستطيع أن نحس هذه الأهمية إذا عرفنا أن المؤلف كان مستوفي ديوان الجيش كا يذكر ابن أياس ، فهو ينقل عن السجلات التي بين يديه ، غير أن الكتاب تنقصه ناحية أخرى طريفة لم يتعرض لذكرها البتة ، وهي كيفية الروك ونتائجه ، وقد تناول المقريزي في الخطط هذه الناحية بشيء من المرجعين الإسهاب ، فسد "هذه الثغرة في كتاب ابن الجيعان ، وأصبح كل من المرجعين يكمل أحدها الآخر . . . .

وسنحاول هنا أن نلخص الكيفية التي اتبعها الناصر محمد بن قلاوون في روكه الأخير في النقط الآتية :

١ - يذكر المقريزي أن الذي ساعد الناصر في إعداد معدات هذا الروك وإتمامه هو القاضي فخر الدين محمد بن فضل الله ناظر الجيش الفقد أعد له أوراقاً:

« بما عليه عبر النواحي ومساحتها ... (١) »

٢ - وقسم الناصر الديار المصرية إلى أربعة أقسام:

أ – الغربية

ب - الشرقية

ج – المنوفية والبحيرة

د – الوجه القبلي

<sup>(</sup>١) المقريزي ، الخطط: ج١، ص١٤٢.



٣ ــ وأنهم أتمموا عملهم هذا في مدى خمسة وسبعين يوماً :

, وقد تحرر في الأوراق المحضرة حال جميع أرض مصر ومساحتها وعبرة أراضيها ، وما يتحصل عن كل قرية من عين وغلة وصنف (١) ، .

إلى الناصر أبطل بعد انتهاء هذا الروك كثيراً من المكوس الجائرة المجحفة ، يذكر المقريزي منها أربعة عشر مكسا ، ويتحدث عن كل واحد منها على حدة ، ومن هذا الحديث نستطيع أن نامس مقدار الجور الذي كان يتحمله المصريون قبل هذا العهد .

(٥) أن السلطان قسم الإقطاعات أربعة وعشرين قيراطاً (قسماً) ، احتفظ لنفسه منها بعشرة قراريط ، وترك للأمراء والأجناد أربعة عشر قيراطاً.

٣ - وكان غالبية الكتاب والأدلاء من الاقباط ، والمقريزي لا ينسى أثر
 مكرهم ودهائهم في هــذا الروك ، فيقول :

أ ـ بأنهم : بدأوا بأن أضعفوا عسكر مصر ، ففرقوا الاقطاع الواحد في عدة جهات ، فصار بعض الجبي في الصعيد ، وبعضه في الشرقية ، وبعضه في الغربية ، إتعاباً للجندي ، وتكثيراً للكلفة ، .

ب - وأفردوا جوالي الذمة من الخاص ، وفرقوها في البلاد التي أقطعت للامراء والاجناد، فإن النصارى كانوا مجتمعين في ديوان واحد ، فصار نصارى كل بلد يدفعون جاليتهم إلى مقطع تلك الضيعة ، فاتسع مجال النصارى ، وصاروا يتنقلون في القرى ، ولا يدفعون من جزيتهم إلا ما يريدون ، فقل متحصل هذه الجهة بعد كثرته » .

ج - ( وافردوا مـــا بقي من جهات المكوس برسم الحواثج خاناه التي

(١) المرجع السابق ، ص ١٤٢ .



تصرف للمساط ، ليتناولوا ذلك ، ويوردوا منه ما شاءوا ، ثم يتولوا صرف ما يحصل منه في جهات تستهلك بالأكل ... »

٧ - وأن الناصر - بعد أن تم له هذا الأمر - جلس بايوانه في القلعة في المحرم من سنة ست عشرة وسبعائة، وكان يستعرض كل يوم أميرين من الامراء المقدمين بمضافيها، وكان نقيب الجيش يقدمهم واحداً واحداً إلى السلطان، فيسأله دون وساطة: « عن اسمه ، وأصله ، وجنسه ، ووقت حضوره إلى ديار مصر ، ومع من قدم ، وإلى من صار من الامراء وغيرهم ، وعن مشاهده التي حضرها في الغزو ، وعما يعرفه من صناعة الحرب ، وغير ذلك من الاستقصاء ، فإذا انتهى استفهامه إياه ناوله بيده مثالاً من غير تأمل ، بحسب ما قسم الله له . . . »

وتدل هذه الطريقة التي اتبعها الناصر في توزيع الاقطاعات على نزاهته التامة ، بل لقد تمادى الناصر في هذه النزاهة ، وذهب فيها إلى أبعد حد ، فأخذ - كا يقول المقريزي - في مواربة الامراء ، فما أثنوا على أحد في مجلس العرض إلا وأعطاه السلطان مثالًا باقطاع رديء ، فلما علموا ذلك أمسكوا عن الكلام معه جملة ...

٨ - كان من الطبيعي - إنباعاً لطريقة الاقتراع - أن يخرج لبعض الأمراء إقطاعات لا تروقهم ، وأن تخرج لغيرهم إقطاعات تسرهم ، وكان من الطبيعي أيضا أن يثور من لا يرضى عن إقطاعه ، ويبدي امتعاضه وغضبه ، ولكن الناصر - لكي يضمن السمع والطاعة من أجناده وأمرائه - أمر أن لا يرد أحد مثالاً أخذه من السلطان ، ولا يشفع أمير في جندي ، وان من خالف ذلك ضرب ، وحبس ، ونفي ، وقطع خبزه ، فعظمت مهابة السلطان وقويت حرمته (١) ... »

<sup>(</sup>١) كان الناصر حازماً كل الحزم في اصداره هذا الأمر ، غير أنه كان الى ذلك قاسياً كل القسوة مع كل من تعرض لنظام الروك بالنقد ، وليس أدل عل شدته وقسوته من قصة مضحكه الذي ربطه الى الساقية وأمر أن تدور به مدة ساعة كاملة حتى أشرف على الموت ، وذلك لأنه حاول أن يضحك الناصر بنكته فيها نقد لنظام الورك ، انطر : المقريزي - خطط ج ١ حاول أن يضحك الناصر بنكته فيها نقد لنظام الورك ، انطر : المقريزي - خطط ج ١ ص ٢٤٦.



وأخيراً ، يتضح مندقة هذه الاجراءات وسرعتها ، والنزاهة والحزم اللذين اتبعا في توزيع الإقطاعات ، أن هذا الروك كان عمللا عظيماً يستحق الاعجاب والتقدير ، لذلك يعلن الأمير عمر طوسون إعجابه به فيقول :

( وهذا الروك كان محكماً في باب ، ولم يكن فقط أكثر استيفاء من المساحات التي سبقته في العهد العربي ، بل كان عملا متفنا تفتخر به أي مصلحة من مصالح المساحة الحالية (١١) ». وقد قام الأمير بمهمة شاقة حين أحصى جهات كل إقليم كا ذكرها ابن الجيعان ، ثم أحصى خراجها ، وأعد لذلك ثبتا خاصاً خرج منه بهذه النتيجة الطبية :

| 1111 | النواحي التي ذكر خراجها ومساحتها             |
|------|----------------------------------------------|
| 737  | النواحي التي ذكرت مساحتها ولم يذكر خراجها    |
| 74   | النواحي التي لم يذكر خراجها ولا مساحتها      |
| 194  | النواحيُّ التيُّ ذكر خراجها ولم تذكر مساحتها |
| 7719 | 고 <u>부</u> !                                 |

ثم حاول الأمير سد هذا النقص بفروض تقريبية خرج منها بنتائج قريبة أو تكاد تكون قريبة من الحقيقة .

وإذا عرفنا أن كتاب ان الجيعان ليس إلا ثبتاً بالأسماء والأرقام، أدركنا الجهد الكبير الذي عاناه الأمير عند تركيز هذه الأسماء والأرقام حتى انتهى إلى هــــذه المتيجة الطيبة في جداول واضحة تبين مساحة كل إقليم ومقدار خراجه، متوخياً في نفس الوقت سد النقص الموجود في كتاب ابن الجيعان ...

وبعد فهذه محاولة ضعيفة حاولت بها نشر صفحة من صفحات الحياة الاقتصادية في مصر الاسلامية كا حاولت بها أيضاً توجيه الأنظار إلى طرافة هذا النوع من البحث وأهميته ، وارجو أن أكون قد وفقت فيا حاولت

بعض التوفيق .

<sup>(</sup>١) عمر طوسون ( مالية مصر ) ص ٥٩٠٠ .



# الأساطيل المصرية (۱) ومحاولة الاستيلاء على جزيرة رودس في عهد السلطان المملوكي جقمق

لم تكن محاولات سلاطين الماليك للاستيلاء على جزيرة رودس الصغيرة ، أثناء القرن الخامس عشر الميلادي، مجرد حركة أريد بها إشباع شهرة اعتدائية غاشمة ، بل إن ما قام به أولئك السلاطين من الأعمال الحربية بشرق البحر الأبيض المتوسط في ذلك القرن كالاستيلاء على جزيرة قبرص أولا ، ثم التثنية على ذلك بمحاولة الاستيلاء على جزيرة رودس ، لم يكن في الواقع إلا رداً على ذلك بمحاولة الاستيلاء على جزيرة رودس ، لم يكن في الواقع إلا رداً حوان جاء بعيداً – على ما أنزلته هاتان الجزيرتان وأحلافها الأوربيون من الدمار بالشواطىء المصرية وثغرها الإسكندري قبل ذلك مجمسين سنة تقريباً.

<sup>(</sup>١) كتب هذا الفصل أصلاً باللغة الانجليزية الأستاذ الدكتور محمد مصطفى زيادة ، وقد قمت بترجمته الى اللغة العربية ، ونشرت هذه الترجمة لأول مرة في : (مجلة الجيش المصري ، عدد ٣٧ مجلد ٢٨ يناير ٢١٤١) – جمال الدين الشيال .



خالصة في تأمين التجارة المصرية من عبث القبارصة وأضرابهم من متحرّسة البحر ، وهذا فضلا عما انطوت عليه من عزم لتصفية ما تبقى ماثلا مثولاً ماديا من الحروب الصليبية وفكرتها بالشرق ، في شخص ملوك لوزييان ( Lusignans ) يجزيرة قسيرص ، وجماعة الفرسان الاسبتارية ( Knights Hospitallers ) بجزيرة رودس .

على أن اهمام سلاطين الماليك بهاتين الجزيرتين لم يكن جديدا ، بل تبدو جزيرة رودس - كا تبدو أختها قبرص - بالحوليات الإسلامية الأولى ميدانا من الميادين التي شهدت جهود المسلمين ، ليجعلوا لدولتهم الجديدة قوة بحرية وسيطرة بشرق البحر المتوسط . ففي سنة ٢٥٣ م - أي بعد أربع سنين من الفتح الإسلامي الأول لجزيرة قبرص – استولى المسلمون على رودس ، وظلوا بها حتى سنة ٢٥٨ م، عدا فترات قصيرة بين هذين التاريخين . ثم تطلب الأمر فتحها ثانية سنة ٦٧٢ م ، على يد القائد « جناد بن أبي أمية ، ، وذلك قبيل حصار المسلمين للقسطنطينية للمرة الأولى من مرات محاولاتهم الكثيره ضد العاصمة البيزنطية . ثم أعقب الخليفة معاوية ذلك الفتح الثاني لجزيرة رودس بإقامة جالية إسلامية بقيت بها على مضض حتى اعتلى عرش الخلافة ابنه يزيد الأول ، فأشفق يزيد على المسلمين من الخطر الذي يهددهم من سكان تلك الجزيرة ، ومسا قد تبيته الإمبراطورية البيزنطية ضدهم ، فاذن بعودتهم إلى أوطانهم ، ومن المحتمل أنهم عادوا قبيل وفاته سنة ٦٨٣ م . ولم يمض على ذلك خمسة وثلاثون عاماً حتى كانت الدولة الإسلامية أعدت العدة في البر والبحر للقيام بآخر محاولة ضد القسطنطينية في تلك العصور ، واستــولى الأسطول الإسلامي وهو في طريقه إلى تلك المحاولة الشهيرة على جزيرة رودس مرة أخرى .سنة ٧١٧ م ؟ على أن النار الإغريقية والأنواء التي أنقذت العاصمة البيزنطية من يد المسلمين تلك السنة أدت أيضاً إلى عودة رودس إلى حظيرة. الامبراطورية . ثم حدث في سنة ٨٠٧م أن قام أسطول هارون الرشيد بقيادة حميد بن قحطبة بهجوم مفاجىء على تلك الجزيرة، ولكن المغيرين لم ينجحوا



في الاستيلاء على مينائها ، فاكتفوا بتخريب ما استطاعت أيديهم أن تمتداليه، وأبحروا عنها محملين بغنائم وفيرة وعدد كبير من الأسرى .

انقضت خمسة قرون بين تلك الأحداث وبين مقدم الفرسان الاسبتارية من الشام إلى جزيرة رودس سنة ١٣٠٩ م ، وهم المعروفون أيضاً باسم فرسات القديس يوحنا ؛ وعانت الجزيرة صنوف العدوان خلال تلك القرون على يسد التجار البنادقة ، برغم تبعيتها للامبراطوريه البيزنطية ، وانتهى الأمر بانتقالها إلى بعض المغامرين الإيطاليين في أوائل القرن الثالث عشر ، بعد أن طردت الامبراطورية البيزنطية عن القسطنطينية على يد الصليبين ، ولم يبق منها إلا ما هو معروف باسم إمبراطورية نيقية بناحية من آسيا الصغرى ، ومساهو معروف باسم إمبراطورية طرابزون بناحية أخرى من ذلك الإقليم .

ولقد غدت رودس منذ قدم إليها الاسبتارية - كا غدت قبرص منذ قامت بها مملكة اللوزنيان - حصناً من الحصون الباقية لحكم الصليبيين بشرق البحر المتوسط . وكان طبيعياً وضروريا أن تتحد أغراض الاسبتارية واللوزنيان ، وأن تقوم بينهما سياسة تعاونية متبادلة ، أمام الخطر المشترك الذي يهدد كيان كل منها تهديداً واضحا ، وهو ما قد تعتزمه الدولة المملوكية بمصر والشام ضدهما صونا لمصالحها وسواحلها بشرق البحر الأبيض المتوسط ، أو ما قد تنتويه نحو إحداهما أو كليها دولة الاتراك العثانيين الرابضة بآسيا الصغرى .

ولذا أضحى من مصلحة الجزيرتين أن تعملا معا يداً واحدة ، ونتيجة لذلك التشابه في الأغراض وحفظ الكيان بات تاريح الواحدة منها – وخاصة في السياسة الخارجية – مختلطاً بتاريخ الأخرى، وأصبح نشاطها يكمل بعضه بعضا . غير أن ذلك ينطبق على رودس تحت حكم الاسبتارية أكثر بما ينطبق على قبرص وملوكها اللوزنيان الذين بدت مملكتهم في حال من الانحلال منذ أواخر القرن الرابع عشر ، بما دلت عليه أعمال الحلات المصرية الحاسمة بين



سنتي ١٤٢٤ و ١٤٢٦ م . يضاف إلى ذلك أن قبرص كانت قد دفع بها في غمار المنافسة التجارية بين جمهوريتي جنوة والبندقية ، فأمست جهودها موجهة ضد احتكارات الجمهوريتين أكثر من توجهها نحصو مدافعة القوى الإسلامية المهددة لوجودها ، بله القيام بحروب صليبية من الطراز القديم، أو ما يشبهه . ويلاحظ هنا أيضا أن جنوة والبندقية أخذتا تدعوان حينذاك إلى سياسة تجارية جديدة ، مؤداها أنه تجب العناية بتنمية التجارة مع المدن والموانى المملوكية والعثانية ، مع اليقظة إلى كبح الاعتداءات التي عساها تأتي من هاتين الناحيتين . أما الاسبتارية بجزيرة رودس فقد ظلت تنظر إلى المسلمين الناحيتين . أما الاسبتارية بجزيرة رودس فقد ظلت تنظر إلى المسلمين سلبهم واستعبادهم أو قتلهم ، حيث كانوا وأيا كانوا . واعتنق هذه الفكرة كل رئيس تولى أمرهم ، واعتقد أن واجبه الأول لا يقف عند صيانة الجزر كانه قائد عام مندوب لها .

وكانت قبرص على وجه الخصوص موضع عناية الاسبتارية ، لما لهم بالجزيرة من مصالح مادية هامة تتمثل في بعض الإقطاعات والضياع التي أطلق عليها إجمالا ه دائرة الاسبتارية بجزيرة قبرص » ، ومركزها بلدة كولوس قرب لياسول ، وذلك فضلا عن الصلات الروحية التي تربطهم باللوزنيان إخوانهم في الدين والحاسة الصليبية قديما . ولذا كان من القواعد المقررة عند كل رئيس من رؤساء الاسبتارية أن « أي انسان يدبر لملك قبرص إيذاءاً أو ضرراً أو تعدياً ، أو بنال منه على أية صورة ، أو من ممتلكاته ، أو من رعيته ، فإن عليه أن يدرك أنه قد فعل او أوشك أن يفعل ذلك بنا وبممتلكاتنا ، وإننا سنساعد الملك وندافع عن ممتلكاته بكل ما لدينا من قوة » ، أي أن هذة القاعدة انطوت على نوع من التعاون الدفاعي والهجومي ولذا اشتمل الاسطول المسيحي الذي فاجأ الإسكندرية بقيادة بطرس الأول لوزنيان سنة ١٣٦٥ م على بوارج من رودس وبوارج من قبرص أيضاً ، ومع ان تلك الحلة لم تؤد إلى



متحة حاسمة ، فإن تحارة مصر الخارجية اضطربت بسبيها فترة من الزمن ، مما دعا السلطنة المملوكية سنة ١٣٦٧ م إلى اقتراح عقد معاهدة تجارية مع قبرص ورودس معاً ، من شروطها أن يكون للجزيرتين قناصل يخولون سلطة القضاء في شؤون رعاياهما بالإسكندرية . وتطوعت كل من جنوة والبندقية للقيام بدور الوسيط في المفاوضات لحل الجزيرتين على قبول تلك المعاهدة السخمة ، ولكن بعض الاعتداءات على تجار الجنوية والبنادقة بالثغر الاسكندري دفعت بالجمهوريتين إلى الانضمام لأهل رودس وقبرص في أعمال عدائية جديدة بشواطىء مصر والشام ، بما أدى الى عرض السلطنة لمعاهدة أسخى شروطاً عن ذي قبل. وظلت تلك المعاهدة الثانية قاتمة حتى أوائل القرت الخامس عشر ، واعقبتها معاهدة مماثلة لها سنة ١٤٠٣ م بين الرئيس نايلاك (Naillac) والسلطان فرج بن برقوق ، فانشئت قنصليات لرودس بالإسكندرية ودمياط والرملة وبيت المقدس ، ووضع نظام للتجارة بينرودس والإسكندرية ودمياط ويافا وبيروت وطرابلس ودمشق ٬ فضلاً عن نظـــام لسفر الحجاج الذاهبين من رودس الى فلسطين ؟ وبمقتضى هذه المعاهدة ساد السلام بين الاسبتارية وسلطنة المالمك أريعين عاماً ، توفى خلالهـــا الرئيس نايلاك. وخلفه في الرياسة في رودس فلوفيان ( Fluvian ) مدير الممتلكات الاسبتارية بقبرص سابقاً ، فجاء تعيينه سبباً لازدياد اهتام الاسبتارية بشؤون الجزيرة . وإتباعاً لنصيحته رضى الملك جيمس الأول لوزنيان بعقد معاهدة سلمية بين قبرص وجنوة سنة ١٤١٤ م ، بل صرف فلوفيان كل ما في وسعه من أجسل قبرص خلال الحملات المملوكية سنة ١٤٢٤ - ١٤٢٦ م . ونتيجـــة لتدخله الحربي هاجم. الماليك مركن الاسبتارية في كولوس ، وهي المعروفة في المراجع العربية بأسم إسلسا، وانتقموا من أصحابها د بهدم المنازل وقطــــع الاشجار واقتلاع الكروم ، حتى غدت تلك الادارة خرابًا بعد أن كانت اغنى متلكات الفرسان ، . ولكن تلك الاعمال التخريبية لم. تفت في عضد الرئيس فلوفيان أو تقلل من عزيته في الاخذ بناصر جيزيرة قبرص ، فشارك بأكبر نصيب في



تدبير فدية الملك جانوس لوزنيان الذي أقتاده الماليك أسيراً الى القاهرة .

ولقد خشي الرئيس فلوفيان ان انتصار الماليك بجزيرة قبرص ربا حفزهم على الإقدام على محاولة مشابهة لإخضاع رودس ، ولم تكن مخاوفه مبنية على بجرد الظن ، فإن السلطان برسباي أشار عرضاً أثناء المفاوضات التي جرت بالقاهرة لفدية الملك جانوس إلى عزمه لتدبير حملة ضد رودس. وعلى أساس هذه الاشارة كلف فلوفيان رسوله الذي رافق وفد الفدية من قبرص بأن يعقد مع السلطان معاهدة جديدة ، وأن يستوعده ألا يشن حرباً على رودس . وجاء الرسول إلى حضرة السلطان ، وقدّم اليه هدية قدّرت بستائة دينار ؟ ويبدو من سياق الحوادث انه نجح في مهمته ، إذ غادر مصر إلى قبرص في حاشية الملك بعد افتدائه . على ان فلوفيان رأى ان يكون على حذر برغمما أخبره به رسوله من وعد برسباي ، فأخذ في تحصين رودس لكملا يؤخذ على غرة إذا نكث السلطان وعده ، وكان جواسيس الاسبتارية بالاسكندرية قد روَّجوا ذلك الاحتمال غير ان السلطان برسباي لم يقم بشيء في تلك الناحية، وذلك رغمًا عن الحوادث المتكررة التي قام بها بعض القراصنة والمتحرمة من الفرنجة ، والتي كانت أشباهها بعضاً من الاسباب التي أدت إلىغــزو قبرص . ذلك أن برسباي كان وقتذاك في شغل شاغل بالملك شاه رخ بن تيمورلنـــك والأمير عثمان قرايلك زعيم قبيلة آق كيونلو التركانية ، وقد سار برسباي نفسه لحاربة قرايلك في ربيع سنة ١٤٣٣ م ؟ ثم حلت بالبلاد المصرية في السنين الباقية من عهد برسباي جملة من الطواعينوالجاعات والقلاقل المملوكية وارتفاع الاسعار ، ومات برسباي في يونيه سنة ١٤٣٨ م ، وقبل ذلك بعام تقريباً مات فلوفيان ، وانتخب من بعده لاستيك ( Lastic ) رئيساً للاسبتارية .

أما برسباي فقد خلفه ابنه يوسف ، ثم عزل هذا الابن بعد أشهر من توليته نزولاً على الطريقة المماوكية المعروفة ، وآلت السلطنة من بعده إلى جقمق . وقد كان جقمق رجلاً تقياً محباً للسلام ، كا يستدل من تمنياته عند اعتلائه العرش سنة ١٤٣٨ م أن يسود السلام العالم الاسلامي ، وكا تشهد به الوفود



الاجنبية المختلفة التي جاءت إلى القاهرة لتهنئته . ولكنه لم يكن من المنتظر أن تؤدى التقوى وحب السلام بالسلطان جقمق إلى الإغضاء عن متحرمة الفرنج ، او الوقوف مكتوف اليدين إزاء غاراتهم المتكررة على سواحل بلاده وعلى السفن الاسلامية بشرق البحر الابيض المتوسط ، بل انه - على قول السخاوي المؤرخ المعاصر « ذكر ما أنزله سلفه برسباي بجزيرة قبرص وارتغام الفرنح كافة بذلك ... [ و ] أحب تجديد العهد بما فيه ذلهم ، أو بعبارة أخرى انه كان يتمنى أن يستقيم له مثل ما استقام لبرسباي من نصر ، وأن وجد ضالته في القرصنة الضاربة بالمياء المملوكية ليجعل منها سبباً لغزو رودس في السنة الاولى من سلطنته . ولهذا أعد جقمتي العدة من سفن ورجال للقيام بحملة ليس مقصدها رودس بالذات ، ولكن لتكشف عن حقيقة أصحاب . الغارات الفرنجمة الأخيرة على الشواطىء المصرية ، أو تلتقــــي بهم في عرض البحر؛ كما أعلن برسباي عشية همت حملت الأولى بالرواح الى واتته في مستهل حكمه ، والتي لا يمكن إلا أن تزيد في مكانته بين المسلمين ، ويضف المؤرخ فرتو ( Vertot ) إلى ذلك كله أن السلطان العثاني مرادا الثاني حرَّض جِقمق على إنفاذ تلك الحملة الى رودس ، رغبة منه في صرف الاستبارية · الى الدفاع عن جزيرتهم ، بدلًا من الانضام إلى الحلف المسيحي الذي كان على وشك القيام بحرب كبرى ضد العثانيين بالبلقان .

ولقد علم الرئيس لاستيك بخبر ذلك التحريض العثاني للسلطان جقمق ، فرأى قبل أن يتورط في البدء بالعداء أن يتأكد تمام التأكد من حقيقة ما وقع بين المثانين والماليك من اتفاق ، وأرسل إلى مراد الثاني رسولاً يعرض عليه رغبته في تجديد المعاهدة التي عقدها الاسبتارية مع سلفه .,غير أن مرادا الثاني رفض في لباقة أن يدخل في مفاوضات جديدة ، ما دامت المعاهدة القديمة كافلة لسلام الطرفين ؛ ولذا عاد هذا الرسول إلى رودس ليخبر الرئيس لاستيك « أن مصر وإن لم تعلن الحرب، ، فإن السلم لم يعد من المحتمل طويلاً » ، وبذا



لم يبق لدى الرئيس لاستيك إلا أن يتعرف مدى استعداد الماليك ، فأرسل وكيل الاسبتارية في سفينتين لكشف أخبار السواحل المصرية ؟ وعلم الوكيل يكل مسا يجري من الاستعداد لغزو رودس من مسيحي من أهل دمياط ، وأبحر من ثم صوب الشواطىء الشامية ، وهاجم سفينة من سفن المطوعة التابعة لبحر دمياط ، وذلك في يوليه سنة ١٤٣٩ م . ثم عاد الوكيل إلى رودس ، وأخبر أن الجزيرة لن تلبث طويلا قبل أن تغير عليها السلطنة المالوكية بكل ما لديها من قوة ؟ واعتاداً على تقديره أعد لاستيك غانية غلايين وأربعة شوان وجلة من النقالات وشحنها بالمقاتلة ، وباتت رودس وممتلكاتها على أهبة للدفاع ورد المغيرين .

أما القوى البحرية المملوكية التي غادرت بولاق في اليوم الشامن من شهر أغسطس سنة ١٤٤٠م، فقد تألفت من خمس عشرة سفينة من الطراز المعروف إذ ذاك باسم الغراب، وعليها مائتان من الجند بقيادة الاميرين تغري برمش السلاح دار ويونس المحمودي أمير آخور. وازداد عدد اولئك المحاربين بانضام كثير من المطوعة من أهل القاهرة ودمياط، حتى بلغ عددهم قرابة الف محارب حين أقلمت الاغربة من دمياط إلى جزيرة قبرص مباشرة. وفي قبرص امد الملك حنا الثاني تلك الحلة المملوكية بالمؤن، فتوجهت منها إلى العلايا بالساحل الجنوبي لآسيا الصغرى، حيث امدها اميرها أيضاً بسفينتين من طراز الإردق وعدد من الجند.

ومن ثم أقلعت الحملة إلى مدينة رودس ذاتها ، فوصلتها في الخامس والعشرين من شهر سبتمبر ، و بهت الجند حين وجدوا المدينة مهيأة للقتال . ولما تحقق المهاليك من استحالة اقتحام الثغر ، أرسوا سفنهم بالقرب من الرأس الرملية بأقصى الشمال من الجزيرة ، فللمهم اسطول رودسى مؤلف من عشر سفن أكثرها صغير الحجم ، وبعد معركة متقطعة لم ينتصف فيها أحد الفريقين أبحر المهاليك في غستى الليل يتعقبهم الرودسيون . وفي الصباح التالي وقعت بين الفريقين معركة أخرى غر فاصلة على مقربة من ساحل آسيا الصغرى ، فمم

۱۱۳ دراسات (۸)



الماليك بعدها نحو مصر ، وقلوبهم مفعمة يالخيبة والبغضاء ؛ على أنهم تمكنوا في طريقهم من تخريب قرية رودسية عزلاء ، قنهبوا بها مصنعاً للسكر ، وأسروا عماله وغيرهم من السكان الذين وجدوهم في الحقول المجاورة . ثم عادوا إلى دمياط وصعدوا في النيل صوب القاهرة ، فبلغوها في الثامن عشر من أكتوبر ؛ وقبل ذلك بأحد عشر يوماً وصلت السلطان أخبار زائفة تنبئه بانتصار الحملة ، ولكن السلطان جقمق لم يلبث أن علم الحقيقة ، حين قص عليه الجند قصة محزنة خلاصتها أنهم لم يكونوا أنداداً للرودسيين .

والواقع أن هزيمة المهاليك نفخت في كبرياء أهــــل رودس ، فعتوا عتو"اً كبيراً ، وازدروا قوة السلطان علانية ؛ ولذا عزم جقمق على إعداد حملة ثانية تكون أشد بأساً وأعز نفرا . ويقال إنه حدثت وقتذاك مناقشة دينية في حضرة السلطان ، جاء في غضونها ذكر لحديث شريف عن نزول المسلمين الأولين بجزيرة رودس في عهد الخليفة عثمان ، فحفز ذلك الحديث جقمق الى العمل ، فأمر أن يصلح ما لديه من سفن قديمة ، وأن تصنع سفن جديدة ، بالغة النفقات ما بلغت ؟ وباتت دور الصناعة في شغل بإعداد السفن عدة شهور . وقد أحب السلطان أن يخفى نيته حتى يتم الاستعداد ، كما رأى أن يمهد طريق النجاح للحملة بضمان الحياد من جانب جيران رودس المشكوك في موقفهم من السلطان إذا ما قامت الحرب ، فأبرم معاهدة مع فانتين كوريني صاحب جزيرة كوس ، ولم يلق صعوبة في عقد مثل تلك المعاهدة مع حنا الثاني ملك قبرص ، حتى إذا اطمأن من هذه الناحية أيضاً انفذ جماعة من الجند في خمس سفن ليأتوه بالأخبار عن مدى الاستعداد بجزيرة رودس. ذلك أن الرئيس لاستيك كان قد عكف على تهيئة الحصون بجزيرة رودس وممتلكاتها للحرب من بعد رجوع الحملة المملوكية الأولى خائبة إلى مصر ، لأن جواسيسه أعلموه بما يجري في مصر سراً من الاستعداد لحلة ثانية ، بسل إنه أرسل القصاد إلى معظم ملوك أوربا يطلب منهم العون . على أن الردود التي وصلته من مختلف الملوك لم تتعد" « عبارات فارغة لا ننيء عن شيء سوى



العطف الذي لا فائدة فيه » ، كا قال المؤرخ فرتو ؛ ولم يتحرك لمحالفة رودس سوى حنا الثاني باليولوجوس إمبراطور الدولة البيزنطية في أشد أيامها ضعفا ، ولذا لم يكن لذلك الحلف نتيجة أو أثر . ويظهر أن لاستيك نالت منه الحيرة وقتئذ حتى أنه حاول الدخول في مفاوضات سلمية مع السلطان لاجتناب الحرب ، ولكن رسله الذين وصلوا إلى القاهرة في أواخر أبريل سنه ١٤٤٣ م حملين بالهدايا وصحبتهم جملة من الأسرى المسلمين - لم يجدوا من أحد أذنا صاغية ، بل قبض عليهم وأودعوا سجن «المقشرة » قرب باب الفتوح الحالي ، مع أرباب الجرائم .

وبعد شهرين فقط من ذلك التاريخ كانت السفن - وعليها من الجند ألف عدا المطوعة - قد تجهزت للإبحار ، تحت قيادة الأمير و إينال العلائي ، الذي قد له أن يصبح سلطانا فيا بعد . وهكذا أقلعت الحملة الثانية على رودس من دمياط ، في أواسط أغسطس سنة ١٤٤٣ م ، قاصدة الشواطيء السورية ، لتجمع اليها الأمداد من طرابلس . وقد صادفتها في طريقها رياح وأنواء اضطرتها الى التفرق شذر مذر ، فوصل بعضها إلى بيروت ، ووصل البعض الآخر إلى طرابلس ، حيث علم الأمير إينال العلائي أن الأمداد السورية خشيت طول الانتظار ، وأنها سبقته إلى ألمياه القبرصية . وفي قبرص اجتمعت القوى المملوكية كلها ، وأرست أخيراً قبالة ثغر لياسول للامتيار ، وذلك في أواخر أغسطس .

غير أن لياسول فزغت لمقدم الحملة ، بما يدل على أن أخبارها لم تكن ذاعت ، وأن حنا الثاني ملك قبرص أخفى ما عنده من قرب وصولها الى الجزيرة ، أو غير ذلك من الاحتالات . ولذا لم تكد الحملة تنزل بعض جنودها الى الساحل حتى أسرع أهل لياسول وحاكمها الى الهرب بما استطاعوا حمله من المتاع ، وهنالك سنحت الفرصة للماليك للتخريب والتدمير ، بعد أن اتهموا أهل لياسول بالخيانة وخلف الوعد ، فامتدت أيديهم الى السلب والنهب بلا



زاجر ولا رادع ، على حين شرب بعضهم مما وجدوا من الأنبذة حتى ثملوا . وبينا الحال على هذا المنوال وصلت رسل حنا الثاني ملك قبرص ، وأخبرت بأن المؤن المطلوبة تنتظر الحملة في بلده بافوس ، وتقدم الرسل الى القائد إينال العلائي بالاعتذار عن هرب أهل لياسول ، وأكدوا له أن أهل قبرص قد عمهم السرور لخبر الحملة على رودس . وفي ذلك اليوم لوحظت سفينتان فرنجيتان تحومان من بعيد لاستطلاع قوة الماليك ، غير أنها تركتا وشأنها ، إذ لم يكن أحد من الملاحين أو الجند مستعداً للخروج إليها .

ثم أبحرت الحملة إلى بافوس ، حيث كانت الميرة في انتظارها ، فألقت مراسيها بالقرب منها ، وأخذت حاجتها من الماء والزاد واستمع إينال إلى شكوى رسل الملك من انتهاب لياسول الشنيع ، فاعتذر بأن ما حدث كان من فعل بعض غير المسئولين من الزعر والحرافيش بغير علمه ، وأن أولئك معذورون ، إذ لم يسرع أحد من اهل البلد لمقابلته وتقدم المؤن اليه وتأكيد ولاء القبارصة للسلطان .

ومن بافوس تقدمت الحملة نحو أضاليا بالساحل الجنوبي من آسيا الصغرى ، ومنها إلى فنيكا ، ثم إلى قشتيل الروج ( Chateauroux ) أي الحصن الأشهب حيث إرست السفن المعلوكية على مرأى من الحسامية الاسبتارية هناك . ثم نزل الماليك إلى البر في السابع من أكتوبر سنة ١٤٤٣ م ، فحيتهم الحامية من أبراج الحصن تحية ساخرة بطلقة واحدة من مدفع ، أعقبتها طلقات صغيرة متباعدة إمعاناً في السخرية ، فضلا عن عبارات بذيئة ترامت على الجند من مختلف الابراج . فأثار ذلك حفيظة الماليك وحماستهم للقتال ، وأصروا على الاقتصاص من « الكفرة » لبذاءة ألسنتهم ، على الرغم من نصيحة إينال أن يتجاهلوا ذلك ويقلعوا نحو رودس ، وهي هدفهم الأول ؛ واضطر إينال أخيراً إلى النزول على إرادتهم وإلحساحهم ، وألقى الحصار على حصن قشتمل الروج .



وقد حاول الماليك في أول الامر أن يأخذوا الحصن عنوة في هجوم عام، ولكنهم سرعان ما أدركوا أن ذلك عبث في غير أمل ، فألقوا عليه الحصار . ثم نجح النقابون في إحداث ثغرة بالسور ، وما زالوا به حتى اقتحموة ، وتم هم النصر بتسليم الحامية. ودقت الكوسات وضربت الطبول، وهرع الماليك إلى الابراج يرفعون فوقها رايات الإسلام ، ثم توجوا نصرهم ذاك اليوم ( ١٢ أكتوبر سنة ١٤٤٣ م ) بهدم القلعة كلها وتسوية أبراجهــــا بالارض. غير أن موسم القتال كان قد أوشك على الانتهاء باقتراب الشتاء ، ولهذا لم تستطع الحملة أن تواصل عملها بالإغارة على رودس ، وقرر الامير إينال تمضية الشتاء بثغر ماكرى بشاطيء آسيا الصغرى ، بما يرجح تبعية ذلك الثغر وقت ذاك للدولة العثمانية ، أو لغيرها من أصدقاء الدولة المملوكية بشرق البحر الابيض المتوسط . لحن الزوابع والاعاصير ألجأت الحملة إلى العدول عن تلك الخطة وتقرير الذهاب إلى قبرص ، ثم اضطرتها الرياح الغربية إلى العدول عن ذلك أيضاً واعترام العودة إلى مصر على أن طريق العودة لم يخل من متاعب البحر وشدة الرياح ، فوصلت سفن الحملة أبعاضاً متفرقة إلى دمياط والإسكندرية ورشيد ، وهبَّت في طريقها بفرعى النيل ريح مريسية لافحة عاقتها طويلا ، فلم تلق مراسيها في بولاق حتى اليوم الحادي والعشرين من شهر ديسمبر ، ومعها مائتان من الأسرى « أغلبهم من الشيوخ والنساء ، ، وكمية من أثاث قلعة قشتيل الروج . واستعرض جقمق جنود الحملة بالقلعة ، وخلع على القواد خلع الشرف المعتادة ، وفي قلبه حسرة أن ما بذله من مجهود في إعداد تلك الحملة الثانية ذهب مع الرياح العاتية وضيعته البحار العاصفة . على أن تلك الحملة الثانية قد جاءت - في نظر المعاصرين - بنتائج مهما تكن فهي أفضل من نتائج الحملة الأولى ، إذ قالوا إنها نصر مبتور ، وإنه لا بد من استكمال ذلك النصر.

ولهذا أخذت فكرة القيام بحمله ثالثة تختمر في رأس السلطان. جقمتى ، ويبدو أن توفيق سلفه برسباي في فتح قبرص على يسد حملة ثالثة شجعه على «



المضي في معاودة الكرة على رودس ، بل الواقع أن جقمق اتخذ من أعمال برسباي في تلك الحملة الثالثة على رودس نموذجا ، إذ فصل القيادة البحرية عن القيادة البرية وعين الأمير تمر باي مقدم الحلقة لأمور البحر ، وقصر الأمير إينال العلائي قائد الحملة السالفة على أمور البر . ثم أمرجقمق أن تنضم كثير من القوات المملوكية التابعة للنيابات الشامية إلى تلك الحملة ايضا ، وبذا بلغت ما يزيد عن ألف وخمسائة من الجند عدا المطوعة ، وبدت كا هو منتظر أوفر عدداً وعدد ومن قوى الحملتين السابقتين . وكان بين المطوعة شخصيتان معروفتان ، وهما برهان الدين البقاعي ونور الدين الكردي ، وكل منها قد اشترك في الحملتين السابقتين واعظاً ومثيراً لحماسة الجند أثناء القتال . وبينا الاستعدادات قائمة على قدم وساق لم يستطع البقاعي أن يظل بسلا عمل ، فشغل وقته بنظم سيرة النبي علي المحرية بأيام .

وفي أواخر شهر أبريل سنة ١٤٤٤ م تمت كل الاستعدادات بالقاهرة ، وصدرت الأوامر إلى رؤساء البحر لإحضار الثقالات من الإسكتدرية ودمياط لئقل الجند من بولاق في اليوم الثالث من شهر يوليه ، وأقلعت من دمياط في العشرين من ذلك الشهر ؛ وانضمت اليها القوى السورية عند طرابلس ، ومن طرابلس أبحرت الحملة كلها صوب مدينة رودس ، فوصلتها وألقت عليها الحصار في منتصف أغسطس . وقد نزل الماليك إلى البر تلك المرة بعد وصولهم مباشرة ، وأقاموا آلات الحصار من مجانيق ومقاليع في سرعة ملحوظة ، كا نصبوا الخيام فوراً عند اللسانين الممتدين إلى الجنوب الشرقي من كنيسة الفديس أنطون ، وهي أكبر كنائس رودس . ثم توغلت فرقة من كنير الماليك إلى الداخيل قليلا ، وأخذت مكانها حول الكنيسة نفسها لترى تطور الحصار عن كثب ، ولتكون على مكانها حول الكنيسة نفسها لترى تطور الحصار عن كثب ، ولتكون على أهبة لنجدة القائمين على الحصار بخوض المدخل الضحل لمرفأ مدينة رودس ؛



الحرب إلا النهب والسلب ، قتفر قت هدنه في البساتين والضياع تعيث فيها فساداً .

ثم بدأت أعمال الحصار بالرمي بالمجانيق على حصن القديس نيقولا ، وهو أهم الاستحكامات الخارجية حول مدينة رودس ، وسرعان ما تهدمت أركان الابراج المربعة ، وتصدعت الباشورة الممتدة من طرف الحصن الى برج القديس بطرس في أقصى الطرف الآخر من الميناء . لكن المعركة ظلت غير حاسمة ، وقتل الكثير من رجال الطرفين تحت وابل القذائف المتبادلة بينها . ولم تشأ الاسبتارية إلا أن تلتزم خطة الدفاع ، خشية ألا يأتي الانقلاب الى الهجوم بنتيجة محمودة ، وهذا على الرغم مما جاءهم من نجدة من بعض سفن البرجنديين والكتلان التي صادف وصولها وقت ذاك الى جزيرة رودس . على أن الأسطول الاسبتاري تشجع – فيا يبدو – بوصول تلك السفن ، إذ هاجم السفن المملوكية وكاد يأخذها على غرة لولا أن الأمير يلخجا كان بالمرصاد ، فاستطاع أن يرد تلك الحركة رداً عنيفاً ، وكلفه ذلك ثـــلاث سفن مملوكية في اليم .

وبعد ذلك بقليل خرجت فرقة من الاسبتارية من حصن القديس نيقولا ، وباغتت فئة المهليك المعسكرة حول كنيسة القديس أنطون، وأعملت السيف فيهم قبل أن يتمكنوا من سلاحهم ، فلم ينج منهم إلا القليل الذي استطاع الفرار عبر المخاضة للحاق بالقوات المحاصرة للحصن ، وقد فت ذلك في عضد الجيش المملوكي الذي نالت منه متاعب الحصار . ثم ظلت المعوكة حامية من بعدئذ أياما ، قاتل المهاليك في أثنائها قتال اليائس حتى استطاعوا أخيراً ان يحدثوا ثغرة كبيرة بالباشورة الممتددة من برج القديس بطرس . وعند ذلك قررت الاسبتارية الهجوم ، لئلا تنفذ اليهم الجيوش المحاصرة وتقاتلهم في عقر دارهم ؟ ولم يعلموا ان المهاليك كانوا على وشك من رفع الحصار . ففي صبيحة اليوم الرابع والعشرين من شهر أغسطس خرجت القوات الاسبتارية

من بوابتي القديس بولص والقديس نيقولا، واصطفت خارج البوابتين أمام ثغر الباشورة ، فوقفت المشاة في المقدمة ، ومن ورائها الزراقون ، والرماة بالقوس في الجانبين . ثم انطلقت الأبواق ودقت الطبول من برج القديس نيقولا إيذانا ببدء القتال، فاقتحمت كوكبة من الاسبتارية معسكر القوات المحاصرة . ولم تكن ساعة حتى شالت كفة الماليك ، وقتل منهم عدد عظيم ، ولجأ الباقون إلى سفنهم وغلايينهم ، وقد تركوا وراءهم كل مجانيقهم ومؤنهم ومتاعهم والجم الغفير من الأسرى ؛ وسرعان ما اتخذت السفن المملوكية طريقها في البحر طلباً للنجاة .

وقبل وصول الأخبار الى القاهرة بتلك الخاتمة السيئة ، جاء إلى السلطان جقمق بريد سريع تاريخه إلى اغسطس يصف بعض حوادث ذلك اليوم العصيب عنر أنه لم يرد فيه ان اليوم انتهى بجلاء القوات المملوكية عن رودس ، إذ سارع السلطان إلى ارسال النجدة والمدد . على أن هذه لم تلبث أن قفلت راجعة إثر سفن الحملة العائدة بأذيال الخيبة والفشل ، وقد كانت القصة التي رويت السلطان أشد هولا من جميع الاخبار التي وصلته سابقاً ، إذ قتل في المعركة ثلاثمائية جندي ، بينهم تغرى برمش السلاح دار الذي تولى قيادة الحلة الاولى ، وذلك فضلاً عن خسائة جريح ، وثلاث سفن ؛ وأسوأ من ذلك كله أن كثيراً من الجند لجأوا إلى العدو واعتنقوا المسيحية . والخلاصة فترت همتهم عن الجهاد في تلك المدة لهذه الجهة ، وله عاقبة الامور » . على أن الحملة لم تكن بلا جدوى بالنسبة إلى برهان الدين البقاعي ، فإنه أتم منظومته في السيرة النبوية قبل إبحار السفن من المياه المصرية ووجد العزاء في قراءتها على الناس بمساجد القاهرة بعد رجوعه ، وقد كسرت ساقه بمدان القتال .

غير أنه مهما قيل في النصر الذي أحرزه الاسبتارية على تلك الحملة الأخيرة من حملات الماليك على جزيرة رودس في القرن الخامس عشر ، فإن اضطرارهم



إلى مدافعـــة تلك الحملات ثلاث مرات متتالية أضعفهم كل الضعف ، وباتوا يخشون ما عساه ان يكون مصيرهم أمام حملة رابعة ظنوها لا بد آتية . ولذا أرسلوا إلى البابا يوجين الرابع يصفون خطورة موقفهم كا ارسلوا الى ملوك أوربا يطلبون منهم الوعد بالنجدة إذا لزم الأمر . غيير أن أقصى ما استطاع رسل الرئيس لاستيك ان يأتوا بسه من اوربا هو ان الملوك مشغولون بمشاكلهم الخاصة عن ان يعدوا بمعونة ، بل رغب البابا إلى الاسبتارية أن تضع حداً لحروبها مع السلطان . وتنفيذاً لتلك الرغبة ، اخذ الرئيس لاستيك يبحث عن وسيط يستطيع الحصول على تسوية مرضية للطرفين ، وبدا له ان التاجر الفرنسي الشهير جاك كير ( Jacques Coeur ) هو الوحيد للقيام على تلك المهمة قياماً يكفل النجاح ، لما لاسمه من الثقة ، ولما لشخصه من الصلة بالسلطان جقمق نفسه . وقد قبل جاك كير ان يقوم بتلك المهمة بعد ان اسبتاري على إحدى سفنه إلى الاسكندرية حيث عقد الصلح ؟ وعاد المبعوث إلى رودس ومعه عدد من المسيحيسين الذين أسروا خلال الحملات السالفة . وفي ٨ فبراير سنة ١٤٤٦ م صدر عن ديوان الرئيس لاستيك امر إلى وكيل الاسبتارية بإقليم بروفانس بفرنسا ان يدفع إلى جاك كير جميع النفقات التي تكبدها لتسفير المبعوث الرودسي الى الإسكندرية ذهاباً وإياباً ، فضلا عن نفقات ارجاع الأسرى المسيحيين .

ومن بعدئذ تأخذ الحوليات الرودسية في الاهتام بالأتراك العثانيين ، وهم العدو الثاني للاسبتارية وجزيرة رودس . وكار المثانيون لا يزالون يعملون على توسيع رقعة سلطانهم على حساب جميع جيرانهم ، ووضح لاهل رودس ان مركز جزيرتهم الحربي ، وموقعها بين البوسفور وشرق البحرالابيض المتوسط ، لا بد أن يؤدي عاجلا أو آجلا إلى إهواء العثانيين عليهم . ومع أن مركز الاسبتارية أضحى مهدداً بذلك الخطر الداني منذ أواسط القرن الخامس عشر ، فإنهم ظلوا على عنايتهم القديمة بشؤون جزيرة قبرص وملوكها



من آل لوزنيان التابعين للسلطنة المعلوكية منذ سنسة ١٤٢٦ م . على ان تلك العناية كان مرجعها أولا ما لرودس من المصالح المادية بجزيرة قبرص ، فضلا عما بينهما من الشبه في الوضع الجغرافي والديني بالنسبة للسلطنتين المعلوكية والعثمانية وغيرهما من القوى الاسلامية المجاورة . ففي سنة ١٤٤٨ م طمع أمير قرمان بآسيا الصغرى في ثغر جوريجوس التابع لجزيرة قبرص ، واستولى عليه في نوفمبر من تلك السنة ، وتم له ذلك بفضل إغضاء نائب السلطمة المعلوكية بمدينة طرسوس المجاورة . فلما علم الرئيس لاستيك بتسليم ذلك الثغر الذي بقي زمناً طويلا كالشجى في حلق المسلمين ، كتب إلى الملك حنا الثاني لوزنيان أن يطلب إلى سلطان مصر أن ينجده على أمير قرمان ، كا كتب أيضاً إلى السلطان جقمق يذكره بأنه مولى قبرص ، وأن عليه أن يساعد ملكها التابع له بالجند والأسلحة الكافية لإعادة الثغر المفقود، إذا لم 'تجد الوسائل السلمية . له بالجند والأسلحة الكافية لإعادة الثغر المفقود، إذا لم 'تجد الوسائل السلمية . الثاني أن سعي الاسبتارية ليس من ورائه إلا الخير المجرد عن المصلحة ؛ ولكن السلطان جقمق لم يقم بشيء البتة في تحقيق ذلك الأمل ، وفقدت قبرص ثغر السلطان جقمق لم يقم بشيء البتة في تحقيق ذلك الأمل ، وفقدت قبرص ثغر جوريجوس الى الأبد .

ولما ثار النزاع على عرش قبرص بين الملكة الشرعية شارلوت ابنية حنا الثاني وأخيها الدعي جيمس ، واحتكم الاثنان الى السلطان إينال ، وأنفيذا البعوث من أجل ذلك إلى القاهرة سنة ١٤٥٩ م، بعث رئيس رئيس الاسبتارية الجديد – وهو دي ميللي – رسولا الى السلطان يرجوه حسم النزاع بين الطرفين في سرعة . وهنا أيضا لم يكن السبب الدافع لوساطة الاسبتارية حب الخير الخالص للغين ، كا يتبادر للذهن ، بدليل ان التعليات الصادرة للرسول الاسبتاري انه اذا حكم السلطان بتولية جيمس الذي لم يرغب دي ميللي في رؤيته على عرش قبرص ، فما على الرسول إلا أن يطلب إلى السلطان حماية الأملاك الاسبتارية بجزيره قبرص ، على ان يقوم في مقابل ذلك ببذل كل نفوذه لعقد الصلح بين السلطنة المماوكية ومملكة ارجونة التى شل متحرمتها حركة



التجارة المصرية الخارجية لعدة سنين. وقد صادف وصول الرسول الاسبتاري ورسول الملكة شارلوت الى القاهرة في وقت واحد، ولكن جيمس الذي سبقها الى القاهرة ، استطاع في كثير من المهارة أن يغلب هذين الرسولين ، إذ أقنع السلطان إينال بوجوب تسليمها اليه .

وفي أثناء حرب الوراثة التي تلت ذلك في قبرص ، ظل الاسبتارية على الحياد ما بقيت أملاكهم ومصالحهم المركزة ببلدة كولوس بنجوة من عبث المتحاربين . على أن قلوبهم لم تفتر عـن الميل إلى جانب شارلوت وزوجها لويس سافوي ، حتى إذا تم الملك جيمس اخضاع معظم قبرص ، واستولى على العرش متخذاً لنفسه لقب جيمس الثاني سنة ١٤٦٠ م، أعد الاسبتارية في أكتوبر من تلك السنة إحدى سفنهم لتكون تحت أمر الملك لويس إذا رغب في مغادرة البلاد . أما شارلوت فإنها أصرت على المقاومة مدة ، وجعلت من ثغر قورينة حصنها الأخير ، غير أنها ما لبثت أن أحست بأنها لم تعد آمنة على نفسها ، فغادرت قبرص في يناير سنة ١٤٦١ م ، وذهبت تطلب المعونة من رودس . وقد لبي نداءها القائد دوبوسون الذي صار فيما بعسد رئيساً أعوام أخر برغم ما اجتمع على حصارها في البر والبحر من قروات الملك جيمس والسفن المملوكية التي أرسلت وقتذاك لمساعدته . وقد حاولت بعض السفن الرودسية في أثناء ذلك أن تقتحم الميناء على حين غفلة ، ولكن السفن المملوكية كمنت لها وهزمتها وأفسدت عليها خطتها ، وعاقبت الاسبتارية على تدخلهم العلني في شؤون قبرص بالإغارة على أملاكهم ببلدة كولوس .ثم انتقم الاسبتارية لأنفسهم من السلطنة المملوكية في صيف سنة ١٤٦٤ م، حين استولوا قرب شواطىء رودس على ثلاث سفن أجرتها جمهورية البندقية لحمل البضائع لبعض التجار المراكشيين من الاسكندرية الى المغرب. وخشى البنادقة أن يقتص السلطان يلباي من البندقية نفسها ، لأن المراكشيين كانوا قد اشترطوا ألا تذهب السفن الى رودس ، ولأن ما استولى عليه الاسبتارية من البضائع



كان شيئا كثيراً من الاقمشة الكتانية الرفيعة ، مما بلغت قيمته أربعة وعشرين ألف قطعة ذهبية ، وهذا عدا البهار والسلع الاخرى والاسرى . وقد حدث ما كان متوقعاً حين أمر السلطان يلباي بالقبض على جميع من بالإسكندرية من البنادقة وإيداعهم السجون ، فأسرعت حكومة البندقية وكلفت الرائس ( القبطان ) لوريدان بالتوجه الى رودس بأسطول بلغ عدد سفنه ستةوثلاثين غليونا ، فوصلها وطلب الى رئيس الاسبتارية رد البضائع المسلوبة وإطلاق الاسرى ، فضلا عن تعويض كاف لترضية السلطان . غير ان الاسبتارية تلكأوا عن إجابة تلك المطالب ، فلم يسع لوريدان إلا أن أمر رجاله بالنزول إلى الجزيرة فنزلوها وأفسدوا فيها يومين ، حتى انهم أتلفوا قصر الرئيس دي ميللي في فيلا نوفا، وعند ذلك قام الاسبتارية بتقديم التعويضات المطلوبة .

أما الحدث التالي في تاريخ الاسبتارية فهو حصار العثانيين لمدينة رودس سنة ١٤٨٠ م، وقد كان معروفاً قبل ذلك بثلاثة أعوام على الاقل ان حركة العثانيين صوب الجزيرة أصبحت قاب قوسين أو أدنى من ذلك بكثير، والدليل على ذلك أن دوبوسون - وهو الذي انتخب بعد دي ميلي لرئاسة الاسبتارية ولم يكد يتولى منصبه حتى أخذ في ترميم أسوار مدينة رودس وتقويتها، كا اختزن المؤن واستدعى الجند من مختلف الاديرة الاسبتارية في أوربا . وربما كان سبب تأخير المحاولة العثانية الى سنة ١٤٨٠ م ان خلافا نشب قبيل تلك السنة بين السلطاني المملوكية والعثانية ، وان معاهدة عقدت بين السلطان المملوكي والاسبتارية كا يقول فرتو . وكيفا كان الأمر فقد بين العثانيون حصار رودس في مايو من تلك السنة ، وتتبع الناس في مصر بين الجزيرة بخسارة فادحة ، وذلك بفضل استاتة الاسبتارية في الدفاع ، وعنوا زوال الاسبتارية في الدفاع ، وصول نجدة من فرديناند ملك صقلية اليهم في الوقت المناسب .

أما المعاهدة التي عقدت بين السلطنة المملوكية وجزيرة رودسفقد روعيت مراعاة صادقة من الجانبين ، ودامت العلاقات الطيبة بين الإسبتارية وسلاطين



المالك عدة سنين . ويبدو ان تلك العلاقات ظلت على حالهـــا حتى سنة ١٥١٧ م ، إذ بينا كان الماليك في أشد أدوار المقاومة ضد الزحف العثماني نحو مصر بعد استيلائهم على الشام ، أشيع في القاهرة ان سفناً رودسية وصلت فعلا الى دمياط تحمل ألفا من جنود الاسبتارية ، فضلا عن عدة من السفن المحملة بالمارود ، وأن رئيس الاسبتارية وقتذاك - وهو ديل كاريتو -ارسل تلك السفن كلها لمساعدة السلطان طومانياي على العثانيين . ومع انه قد ظهر كذب تلك الإشاعة ، فإنها تخبر على الاقل بأن الاسبتارية كانت في نظر المعاصرين مستعدة لمساعدة جميع أعداء العثانيين ، ولو كان اولئك الاعداء من المسلمين . على ان بقاء الاسبتارية بجزيرة رودس لم يطل بعد زوال دولة الماليك ، لأن الفتح العثماني لمصر والشام جعل اجلاءهم عن جزيرتهم الواقعة في طريق المواصلات بين القسطنطينية والاسكندرية أمر لا بد منه . وفي أوائل فبراير سنة ١٥٢٢م وصلت الاخبار الى الاسبتارية ان أسطولا كبيرا أعد بالقسطنطينية لحصار رودس، وتبع ذلك حصار طويل صارم انتهى في مساء ٢٥ ديسمبر من تلك السنة بتوقيع الاسبتارية شروط التسليم بجزيرتهم وإخلائها والجزر التابعة لها في ظرف اثني عشر يوماً ، مقابل الامان على أمــوالهم وأرواحهم . ثم انتقلل مركز الاسبتارية الى مالطة ، حيث بقوا بها الى أيام نابلمون.



# مصر وطريق الهند في القرنين السادس عشر والسابع عشر

### الماليك واستغلال طويق الهند:

امتاز عصر المهاليك في مصر بالبذخ والترف البالغين حدهما الأقصى ، ومع هذا فقد كان المصدر الأول لايراد الدولة في ذلك العصر هو الضرائب الفادحة التي كانت تفرض على تجارة الهند المارة بأحد الطريقين المسلوكين في ذلك الوقت وهما:

طريق الخليج الفـــارسي وطريق البحر الاحمر - وسواء عن طريق, الخليج الفارسي 'نقلت التجارة أم عن طريق البحر الأحمر ( وهو الأغلب لانه أصلح)، فانها كانت تمر لا محالة في أراضي المهاليك، إذ هم المالكون في ذلك الوقت لمضر والشام جميعاً.

وقد كان لمرور التجارة الهندية عبر هذين الطريقين أكبر أثر في ترويح تجارة البحر المتوسط ، وعظمت بسببه ثروة الجمهويات الايطالية ، ولا سيا جمهوريتي جنوة والبندقية .

127



## تحول التجارة الى رأس الرجاء الصالح في القون ١٦:

وقد اشتط الماليك والبنادقة في جمع المكوس والضرائب إلى درجة أثارت غضب المالك الأوربية وحسدها ، فدفعهم ذلك إلى البحث عن طريق آخر توصل إلى الهند حتى يتيسر لهم الاستيلاء على نصيب من هذه الأموال التي تتدفق إلى جيوب المصريين والبنادقة ، وساعد على نجاح هذا الاتجاه نشاط حركة الاستكشاف في القرن الخامس عشر الميلادي ، وكان البرتغال أول الرواد للبحث عن هذا الطريق، وقد وصل أولهم « هنري الملاح » إلى مصب السنغال والرأس الأخضر في سنتي ١٤٤٦ وسنة ١٤٤٧ م ، ثم واصل هذه الجهود من بعده بارتلميودياز الذي وصل إلى طرف افريقيا الجنوبي سنة ١٤٨٦ وفاسكو دى جاما الذي وصل إلى موزمبيق وكلوة ومجسة وانتهى به المطاف الى قالمقوط في أواخر القرن الخامس عشر الميلادي .

وقد وقع خبر كشف الطريق الجديد وقوع الصواعق على مصر والأمم المتجارية في البحر المتوسط ولا سيا المنادقة ، وحاولوا القضاء على البرتغال وعلى هذا الطريق الجديد ، فاتحد السلطان الغوري سراً مع البنادقة ومع ملك قاليقوط على أن يعملوا معاً لنزع سيادة البرتغال من الشرق ، وأبشأ الغوري أسطولا عظيما، وقدم البنادقة إليه كل عون ، وأمدوه بالأخشاب التي يريدها لبناء الاسطول ، وتقابل الاسطول مع سفن البرتغال في البحار الهندية بالقرب من شواطىء ( بمباي ) ، وانتصر المصريون في الموقعة الاولى ، ولكن لم يلبث البرتغاليون أن جمعوا اسطولا آخراً وانتصروا على المصريان أمام ( بمباي ) سنة ١٥٠٩ م. « ١٥٠٥ ه. » فكانت هذه الموقعة هي الفاصلة في أمر التجارة الهندية ، وظل هذا الطريق الجديد \_ طريق رأس الرجاء الصالح — هو الطريق المطوق من التجار الاوربيين طوال القرن السادس عشر.

### انجلترا تبدأ علاقاتها التجارية مع الشرق:

كانت نتيجة حرب المائة سنة مع فرنسا أن فقدت انجلترا ممتلكاتها في القارة حيث الغنى والقوة ، وكذلك أدت حروب الوردتين إلى قيام حكومة

مركزية ، ولهذا ابتدأ البخر يلعب دوره ويقود الانجليز إلى منابع وميادين جديدة للثروة والنشاط ، وخلال هذا القرن (١٦) كانت طائفة من سفنهم تغادر الساحل الغربي فتنفذ إلى البحر المتوسط ، حيث تثير قليلاً من اهتام السفن الاسبانية والفرنسية والبندقية التي كانت تمخر عباب البحر منذ أمد طويل ، فطريق مرور التجارة من الشرق وإليه عبر البحر المتوسط كان معروفاً منذ القدم ، ولكن الانجليز لم يحاولوا استعاله إلا قبيل نهاية القرن السادس عشر ، وذلك لسببين :

- ١ أحدهما يتعلق بالعوامل الطبيعية للجزر البريطانية .
- ٢ والثاني يتصل بالعداء القديم بين الأسطولين البريطاني والاسباني .

وفي هذا الوقت نفسه – أي في القرن السادس عشر – كانت دول أوربا تخطب ود السلطان العثاني بواسطة سفراءها الذين أتوا يمثلون الشعوب الأوربية المختلفة ، وذلك لأن تركيا كانت حينذاك في أوج مجدها ، كا كانت – وهو الاهم في نظر دول أوربا – تسيطر على طرق التجارة البرية المؤدية إلى الشرق والمطروقة في ذلك الوقت ، وابتدأ التنافس بين هذه الدول بمحاولة القرنسيين – تؤيدهم حكومتهم ويشد أزرهم البنادقة – الانتقاص من قيمة شركة الشرق الانجليزية ، وتحديد امتيازاتها التجارية ما استطاعوا إلى ذلك سبيلا ، ولكن باعتراف السلطان بوليم هاربورن سفيراً لانجلترا سنة ١٥٨٣ بدأ عهد جديدهام في ثاريخ العلاقات الانجليزية بالشرق .

وفي ذلك الحسين كان الانجليز قد استوثقوا من قدرتهم على نزول حلبة المنافسة التجارية مع جيرانهم الاوربيين ، وبذلك ابتدأوا يفكرون في تتبع التجارة الشرقية حتى مصادرها الأصلية ، وقادهم هذا التفكير إلى بذل مساع كثيرة يتلو بعضها البعض الآخر لاكتشاف طرق برية تصل بين الساحل الشرقي للبحر الأبيض المتوسط والسواحل الأسيوية الشرقية ، وقد حبطت هذه المحاولات جميعا ، ويرجع حبوطها إما إلى العقبات الطبيعية التي تتخلل هذه الطرق ، وإما إلى صعوبة النقل وتأخر وسائله في ذلك الزمن .

أما المخاطرات والمحاولات الأخرى للوصول. إلى الشرق عن طريق رأس الرجاء الصالح فقد أدت إلى انحلال القوى الاسبانية ، كا فتحت الطريق الى نبع غزير للثروة جذب الانجليز نحوه ، حتى اضطروا في أواخر هذا القرن إلى الانصراف عن طريق البحر المتوسط الذي كان يدر عليهم الربح الوفير الى هذا الطريق الجديد وهو أوفر ربحاً ، واستمر هذا الطريق مفضلا عند التجار الانجليز حتى عهد الثورة الصناعية التي أعادت توجيه طرق الاتصال والتجارة مع الشرق نحو البحر المتوسط ، وذلك في القرن التاسع عشر .

وبرغم هذا فقد بقي القليل من التجار الانجليز يعبرون البحر المتوسط للوصول بتجارتهم نحو الشرق ، يشجعهم على ذلك انهم استمروا نحو قرنين يتعون بالامتيازات التي حصلوا عليها سنة ١٦٠٤ ، وهي تشابه في كثير من الوجوه الامتيازات التي منحت للفرنسيين سنة ١٥٣٥ ، والتي تبيح لهم التجارة في جميع الثغور العثانية .

انجلترا تحـــاول العودة الى طريق مصر والبحر الأحمر في القرن ١٧ :

وحوالي نهاية القرن السابع عشر عبرت بعض السفن الانجليزية بحر العرب ودخلت الى البحر الاحمر واشترت صفقة جد رابحــة من البن اليمني من مدينة « ُمخا » .

كانت هذه المحاولة للوصول الى أوربا عن طريق مصر والبحر الاحمر عاملاً قوياً دفع القوم الى التفكير الجدي في عقد صلات جديدة بين انجلترا وسواحل آسيا الجنوبية بانشاء طريق جديد يجوس خلال مصر .

وفي سنة ١٦٩٨ مر هنري تستو « Tistew » ( وكان قبل ذلك قنصلا لانجلترا في طرابلس ) بمصر والبحر الاحمر ، وقد عزم العمل على ترقية طريق التجارة المار بمصر والبحر الأحمر ، ولكن آماله حبطت لأن الدولة العثانية أصدرت أمراً بمنع السفن المسيحية من الملاحة في البحر الاحمر شمال ثغر جدة ،

۱۲۹ دراسات (۹)



لقرب هذا الثغر من المدينتين المقدستين: مكة والمدينة ، ومع هذا فقد استمرت النجارة نشطة مزدهرة بين ، جدة ، ومخا وبمباي تقوم بها السفن الانجليزية والعربية على السواء .

أمـا في القرن الثامن عشر فقد تطور اهتمام الدول الاوربية بمصر كطريق التجارة نحو الشرق ، فأصبح نضالا خفياً بين انجلترا وفرنسا للسيطرة على مصر .



# مصر وطريق الهند في القرن الشامن عشر

تحدثنا في الفصل السابق ( مصر وطريق الهند في القرنين ١٦ ، ١٧ » عن قيمة طريق مصر والبحر الاحمر من الناحية التجارية في عهد الماليك ، وكيف كان لمرور التجارة عبر هذا الطريق بين الشرق والغرب. أكبر الاثر في نمو الثروة المصرية مما ساعد حكومة الماليك على أن تحيا حياتها المشهورة بالبذخ والترف ، ومما ساعدها أيضاً على أن تقف مجهوداتها الحربية دائماً على صد كل عدوان خارجي مدمر عن مصر وعن العالم الإسلامي أجمع .

ثم عرضنا بعد هذا لاكتشاف طريق رأس الرجاء الصالح وتحول التجارة عن البطريق المصري إليه ، ولأثر هذا التحول في الحياة الاقتصادية بمصر طيلة العمد العماني .

وفي هذا الفصل بيان تفصيلي عن بدء اهتام انجلترا بطريق مصر والنبحر الأحمر في القرن الثامن عشر ، ومنه ندرك كيف كان الانجليز عمليين عندما أعرضو عن الدولة العثانية ، وحاولوا الاتفاق مع امراء الماليك مباشرة لتيسر نقل التجارة والرسائل عبر مصر والبحر الاحمر الى الهند والشرق الاقصى وبالعكس .

121



## اهتمام انجلترا بطريق مصر والبحر الاحمر في القرن ١٨ :

لم يكد ينتصف القرن الثامن عشر حتى تتابعت الحوادث تتابعاً غـــير منتظر ، وغيرت بذلك من مركز مصر ومن الاتجاهات التي كانت تسيطر على توجيه الطرق التجارية نحو الشرق .

ففي سنة ١٧٦٦ استطاع على بك الكبير القبض على نواصي الأمور فقتل بعض منافسيه ، ونفى البعض الآخر ، وشيع الباشا إلى القسطنطينية ، ومنع الجزية عن السلطان ، وضرب السكة باسمه ، واتخد لنفسه لقب سلطان مصر ، وبذلك استطاع على بك بضربة واحدة قوية أن يخلق من مصر دولة مستقلة .

ولكنه لم يتمتع بهذا الاستقلال طويلا فقد قتلته يد أثيمة، بعد أن ضرب المثل الأعلى لأنداده من المهاليك ، ولهذا فان مصر قضت الربع الاجير من هذا القرن كالمرجل المضطرد، قلقة لا تستقر ، ثائرة لا تهدأ ، وبدت في فتزات مختلفة وكأن زمامها قد أفلت من يد السلطان العثاني (١).

وفي نفس الوقت كانت تركيا تعاني أزمة دولية خطيرة ، فقد كأنت في حرب مع الروسيا والنمسا مجتمعين ، فمن اليسير إذن أن نستنتج أن هـذا الاضطراب الداخلي في مصر ، وهذه الحرب المشتعلة في اوروبا بين تركيا وجارتيها لا بد أن يسترعيا أنظار الدولتين اللتين تهمان بشؤون الدولة العمانية وبشؤون الشرق عامة ، وهما : فرنسا وانحلترا .

أما فرنسا فقد كانت تعتقد عمام الاعتقاد منذ ذلك الوقت أن حين الدولة العثمانية قد حان ، وأنه من الواجب عليها أن تسرع فتقتطع لنفسها نصيباً من التركة ، وليكن نصيبها مصر أغلى درة في التاج العثماني والطريق إلى الهند وإلى الشرق الأقصى .

أما انجلترا فقد اتخذ اهتامها بمصر شكلا جد مختلف ، فقد حاولت قبل

<sup>1)</sup> Charles Roux, L'Angleterre, l'Isthme de Suez, et l'Egypte pp. 20 - 21,



هذا محاولات الموصول الى الهند عن طريق البحر الاحمر لم تسفر عن نجاح ٬ وها هي ذي ترى الآن بكوات مصر يكادون يستقلون بالأمر فيها .

إذن فقد زال الخطر التركي الذي كان يمنعها من استعمال هذا الطريق ، وإذن فلا مانع من أن تتصل انجلترا ببكوات مصر لتتفق معهم اتفاقاً يمكنها من الحصول على بغيتها .

من هذا نتبين أنه كانت هناك وسيلتان لانشاء نوع من الصلة بين أوربا والهند عن طريق مصر:

إحداهما بالتقرب الى الباب العالي صاحب السلطة الشرعية والنفوذ الأسمى على مصر ، والأخرى بالتقرب الى السلطة المحلية ، سلطة البكوات ، الذين يديرون شؤون هذا القطر .

أما فرنسا فكانت سياستها التقليدية تقضي عليها منذ أيام فرنسوا وسليان بالاتصال بالباب العالي مباشرة .

أما انجلترا فقد فضلت الوسيلة الثانية وبدأت تسعى لدى الماليك وأصبح لمصر بالتالي اعتبار هام في توجيه السياسة الانجليزية الخارجية منذ ذلك الحين.

## جيمس بروس يعقد اتفاقية تجارية مع مماليك مصر سنة ١٧٧٥ م :

ولكن سرعان ما تغيرت الأحوال السياسية في مصر والحجاز ، فقد ثار العرب بالحاميات المصرية في مكة وجدة وطردوها من هاتين المدينتين كا ثار بعلي بك في مصر أحد قواده حتى ألجأه إلى الفرار الى سوريا ، وبذلك أصبح اعتلاء أبي الذهب العرش يهدد التجارة التي كانت تصل إلى مصر عن طريق المحر الأحمر .

وفي هذا الحين - يناير سنة ١٧٧٣ - وصل إلى القاهرة جيمس بروس « James Bruce » بعد أن درس الصعاب والآخطار التي صادفته في طريق

عودته من جدة ، واستطاع بلباقة أن ينال عطف الحاكم الجديد ، وأن يسوئي معه نظاماً دقيقاً يمكن التجارة الانجليزية من الاستمرار في طريقها ، كما استطاع بلباقة أيضاً أن يتفق مع الأمير المملوكي على تخفيض النسبة المئوية التي كانت تدفع كرسوم جمركية على التجارة الانجليزية من ١٤ / الى ٨ / .

ولم يكد بروس ينتهي إلى هذا الاتفاق حتى أرسل نبأه إلى القائدين : « ثورنهل » ، « وبريس » « Thornhill and Price » ، وأرفق بخطابسه صورة من الفرمان إلى حكام بنغال وبمباي ، وحسب بروس أنه قد نجح في مهمته ، فترك مقاليد الأمور في يد القنصل البندقي ، واتخذ طريقه إلى وطنه كي يملن لحكومته نبأ هذا النجاح الباهر .

ولكن بروس لم يلق في وطنه النجاح الذي لقيه في مصر ، بل لقد المشروع ، وذلك أظهرت الحكومة الانجليزية القائمة حينذاك عداءها لهذا المشروع ، وذلك لأنها رأت في تحويل التجارة الانجليزية الى طريق السويس ضربة قاضية على الاحتكار الذي تتمتع به شركة الهند الشرقية. ، كا رأت أيضا أن التجارة بمرورها عن هذا الطريق ستكون مهددة بالأخطار لعداء الحكومة العثانية للفكرة في حد ذاتها .

أما التجار الانجليز في الهند فسرعان ما رحبوا بهذه المعاهدة الجديدة ، وسرعان ما وصلت سفنهم الى مدينة السويس لتفريغ ما تحمل من بضائع الشرق ، وأرسلت هذه البضائع إلى القاهرة ، ومنها الى الاسكندرية ، ومن الاسكندرية حملتها الى أوربا بعض السفن التي كانت تفد إلى هذا الثغر بين الحين والحين ، ووصلت الى انجلترا متبعة الطريق الذي كان يصل بين ترستا ( Trieste ) وثغور انحلترا (۱) .

<sup>1)</sup> Charles Roux, Op. cit: p. 52.



نفس الوقت ، وأدرك التجار الفؤائد الجمة التي تعود عليهم من اتباع هذا الطريق ، ولكنهم أدركوا كذلك أن هناك بعض الصعوبات التي يجب عليهم العمل على تذليلها .

هذه الصعوبات كانت تتلخص فيا يلي :

١ - الرياح الموسمية الهابة على المحيط الهندي .

٧ ــ ثغور البحر الاحمر الصخرية .

٣ ــ الطريق الصحراوي بين السويس والقاهرة .

ولكن هذه الصعوبات مجتمعة لم 'تثن عزم التجار الوافدين من الهند ، كذلك لم يثن عزمهم احتجاج الباب العالي على اتفاق ١٧٧٥ ، واستمرت العلاقات على أحسن ما تكون بينهم وبين بكوات القاهرة .

## التاجر بلدوين يحاول اتمام بحهود بروس:

ظهر في ذلك الحين في أفق هذه العلاقات تاجر انجليزي آخر أخذ على عاتقه المهمة التي بدأها « Bruce » كان هذا الرجل واسمه «G. Baldwin » تاجراً من النوع المخاطر كثير التجارب ، وقد اشتغل بالتجارة مع الشرق سنة ١٧٦٠ ، واستطاع بثاقب فكره أن يدرك المزايا الجليلة التي يمكن استغلالها إذا نظمت طرق التجارة المارة بمصر .

رأى بلدوين أن مصر خالية من أي فرد يمثل التجار الانجليز تمثيلا رسمياً أو غير رسمي ، فسمى لدى الحكومة الانجليزية لسد هذا النقص ، واستطاع أن يحصل أولاً على موافقة شركة الهند الشرقية والاعتراف به كممثل لها في مصر، وذلك لأن شركة الهند كانت لا تزال تتمتع باحتكار التجارة في الشرق الأدنى تحت رعاية الحكومة الانجليزية .

اعترفت شركة الهند ببلدوين كوكيل لها في مصر على ان تدفع له اجراً معلوماً ومبلغاً خاصاً من كل ملف من ملف الراسلات بمر خلال مصر



سالماً ، وبذل بلدوين كل ما في جعبته من جهد في السنتين التاليتين لاختصار المدة اللازمة لتبادل المراسلات بين لندن والهند ، وقد نجح في هذه المحاولة نجاحاً باهراً ، بحيث أصبحت السفن الواردة إلى السويس سنة ١٧٧٧ لا تكاد تفرغ حمولتها وتأخذ الأهبة للعودة الى الهند حتى تكورن الرسائل الخاصة بلندن قد وصلتها وأرسلت الرد عليها ، فتحمله هذه السفن معها وهي عائدة ، وبحيث أصبحت السلطات العليا في انجلترا والهند تعتمد على هنذا الطريق اعتماداً كلياً في كل مراسلاتها الهامة ، وبحيث أصبحت الرسائل التي 'تعنو رن اعتماداً كلياً في كل مراسلاتها الهامة ، وبحيث أصبحت الرسائل التي 'تعنو رن بأنها « وصلت بالطريق البري » تثير اهتمام ذوي الشأن وعنايتهم .

#### العقبات تعترض بلدوين :

· ورغم هــــذا النجاح كانت لا تزال هناك في سبيل استعمال هذا الطريق عقبات كأدوات يبينها بلدوين في قوله:

ورغب رئيس الجمارك في اقتسام الاتاوة التي تدفع ، كا اشتكى شريف مكة من أن ثغر جدة قد يهجر ، واشتكى مديرو شركة الهند الشرقية لأن تجارتهم ستتحمل خسائر فادحة ، كا أنست الشركة المتركة واستغاثت لأنها ستتحمل خسائر فادحة ، كا أنست الشركة التركيبة واستغاثت لأنها ستتحطم (۱)» .

فرح مديرو شركة الهند الشرقية أول أمرهم ، لأنهم حسبوا أن هذاالطريق سيكون وسيلة جديدة للاتصال بين الهند وانجلترا ، ولكنهم سرعان ما اكتشفوا أن هذا الطريق باهظ المفقات إن لم تنه يد الاصلاح ، كذلك أدركوا ان شركة الليفانت قد تتقدم لحمل البضائع الشرقية التي تفد على مصر من كل حدب وصوب ، فتحملها إلى أنحاء العالم الاوربي ، وتكون بذلك منافساً خطيراً ، وفي نفس الوقت أرسل القنصل الانجليزي في القسطنطينية واسمه (هايس Hayes) إلى حكومته ينبئها بأن الحكومة العثانية قد اعتزمت

<sup>(1)</sup> Hoskins, The British Routes to India, p. p. 11, 12



عزماً أكيداً ان تقضي على التجارة المارة عن طريق البحر الاحمر ،ووافق هذا النبأ الرغبة الانجليزية ، فأرسلت الحكومة في الحال إلى تجارها في الهند تأمرهم بالإقلاع عن استعمال هذا الطريق ، كذلك أرسل الباب العالي للباشا في القاهرة يأمره بمطاردة هذه السفن ، وألا يسمح لإحداها بتفريغ بضاعتها في مصر .

كان بلدوين قد بذل كل ما في وسعه لإنجاح هذا المشروع ،ولكن المعارضة واتته من كل حدب وصوب : من حكومته في لندن ، ومن الدولة العثانية ، ومن شركة الهند الشرقية ،وقد حاول بلدوين التغلب على هذه الصعاب، ولكن اضطراب الحسالة الداخلية في مصر بوت أبي الذهب سنة ١٧٧٦ زاد في حرج مركزه .

وصل إلى البلاط العثاني في ذلك الوقت القنصل الجديد « انسلي Ainslie وكان البكوات الماليك قد رفعوا الرسوم التي تحصل على البضائع التي تفرغ على أرض مصر إلى ٢٠٪ ، فذعر التجار وذعر بلدوين ، وطلب التجار إلى حكومة السلطان أن تنصفهم من هذا الاجحاف ، كا طلبوا الرجوع إلى معاهدة ١٧٧٥ ، ولكن انسلي - للعداء الشخصي بينه وبين بلدوين - لم يؤيد هــــذا الطلب لدى حكومة الباب العالي ، بل أرسل تقريره إلى الحكومة الانجليرية يبلغها رغبة الحكومة العثانية الشدية أن تمنع السفن من المرور في مياه البحر الأحمر والاتصال بموانيه - ما عدا ثغري جدة ومخا - لأنها تعتبر أن البحر الاحمر - كطريق إلى مكة والمدينة - يجب أن يستمر حرَما آمناً لاحق لأرة سفنة مسحمة بالمرور فعه .

ونتيجة لهذا الخطاب أرسلت الحكومة الانجليزية أوامرها المشددة إلى حاكم البنغال وإلى بلدوين تلزمها تنفيذ هذه الرغبة .



## المنافسة تبدأ بين انجلترا وفرنسا للسيطرة على طريق مصر - البحر الاحمر:

في هذه الآوُّنة كانت المنافسة بين انجلترا وفرنسا على أشدها ، وقد وجهت هذه الحوادث نظر الفرنسيين نحو مصر ٤ ففي سنة ١٧٧٧ أرسل انسلي إلى حكومته تقريراً يخبرها فيه بأن البارون دي توت « Baron de Tott » المفتش العام للثغور التجارية الفرنسية في الشرق قد زار القاهرة ساعياً لامضاء معاهدة تجــارية مع الماليك (١) ، وذكر انسلي في تقريره أيضا أن بعثة دي توت كانت تعني بأمور أكثر جدية من هذه المعاهدة ، وأنها، كانت تعني بدراسة الوسائل المكن اتباعها لغزو مصر ، والوسائل المكنة لفتح طريق تجارى فرنسى بين مصر والهند ، وإعادة حفر الخليج الدي يبين النيل والبحر الأحمر. - كان لهذا الحادث الفضل كل الفضل في تقريب شقة الخسلاف بين بلدوين « Baldwin » من ناحية وانسلي : Ainslie » والحكومة الإنجليزية وشركة الهند الشرقية من ناحية أخرى ، وسافر بلدوين في سنة ١٨٨٧ إلى القسطنطينية ليسعى هو وانسلي لدى الباب العالي كي يسمح للسفن الانجليزية التي تحمل المراسلات بالوصول إلى السويس ، ولكن الحكومة العثانية رفضت هذا الطلب ، وحذرتها من الساح لأية سفينة بالتقدم شمال ثغر جدة ، وعاد بلدوين الى القاهرة مظهراً الطاعة ، ولكنه فيا بينه وبين نفسه لم يقلب عن الفكرة ، لأنه كان لا بزال يعتقد بأفضلية طريق السويس(٢) .

وأخيراً اقترح انسلي على وزارة الخارجية أن تستعمل طريقاً آخر لايصال مراسلاتها إلى الهند ، هذا الطريق يبتدى، من حلب ويخترق العراق الى البصرة ومنها إلى عباي . . . ( وقد استعمل هذا الطريق بعد ذلك بقليل مدة احتلال الفرنسيين لمصر ١٧٩٨ — ١٨٠١ ) ، ولكن هذا الطريق لم يكن بالطريق

<sup>1)</sup> Ch. Roux, Op. Cit. p. p. 94 - 95.

<sup>2 )</sup> Hoskins, op. cit. p. 20



الآمن ، ذلك لأن العربان كانوا يغيرون على المسافرين فيسلبونهم ما معهم وقله يقتلونهم ، ولم تكد تبدأ سنة ١٧٧٩ حتى بدا للجميع أن طريق السويسعلى وشك أن يهجر فقد كان الباب العالي عاقداً النية الجازمة على القضاء على تجارة الفرنج في البحر الاحمر ، وهذا الحادث التالي يدل دلالة واضحة على قوة عزم الباب العالي : ففي الرابع والعشرين من شهر مايو ١٧٧٩ وصلت إلى السويس سفينتان تحملان العلم الدانمركي ، ولكن يقودهما رجل انجليزي اسمه جورج مور « J. Moore » ، وكان معه خطاب توصية من حاكم بنغال الى الامير المملوكي في القاهرة ، وكان معه في السفينة رجل الماني يدعى فان در فلدن « Van Der Velden » يحمل أيضاً خطاب توصية من نفس الحاكم در فلدن « Baldwin » .

أما بلدوين فلم يجرؤ على مساعدة القوم ، وعندما وصلته أوامر الامير المداوي بالاعتناء بتجارتهم تقدم وساعدهم حتى أفرغوا بضاعتهم ، وسار «مور » إلى القاهرة تاركا صحبه في مهمتهم وبعد قليل اتخذ الباقون ( وهم هذا الالماني وأربعة من الانجليز وفرنسيان ) طريقهم في قافلة تحمل تجارتهم نحو القاهرة ، وقد بدأوا رحلتهم آمنين غير مسلحين أو مستعدين لمقابلة ما عساه يعترصهم من أخطار ، وذلك لأن الامير المعلوكي لم يؤمنهم على أنفسهم وتجارتهم فحسب ، بل زودهم بالجمال التي تحمل تجارتهم نحو القاهرة ، ولكنهم فوجئوا بعد أن اجتازوا مرحلة قصيرة من رحلتهم بجاعة من البدو وانقضوا عليهم فسلبوهم بضاعتهم التي كانت تقدر بمبلغ ، ٥٠ ٣٧ جنيه ، بل وسلبوهم ملابسهم التي تغطي أجسادهم وتركوهم عراة حيارى في الصحراء ، وقد عاد ملابسهم التي تغطي أجسادهم وتركوهم عراة حيارى في الصحراء ، وقد عاد أردونيل «O'Donnell» — وهو أحد الأربعة الانجليز — إلى السويس ، أما الباقون فقد اعتقدوا انهم يستطيعون الوصول الى القاهرة وساروا في طريقهم ولكنهم سرعان ما ضلوا الطريق فقضوا نحبهم من الجوع والعطش والتعب إلا واحداً من الفرنسيين أنقذه أحد الفلاحين وهو في آخر رمق من حياته . وصل أودنيل «C'Donnell ) إلى القاهرة عن طريق السويس ، وهناك وصل أودنيل ، ودنيل «O'Donnell ) إلى القاهرة عن طريق السويس ، وهناك



استطاع بمساعدة بلدوين الحصول على مبلغ من المسال كهبة المساعدة ، وفي نفس الوقت غير الأمير المملوكي خطته ، وأرسل فرقة من جنوده تبلغ المائتي جندي استولت على ما في السفينتين من تجارة ، وألقى انقبض على « مور » و « بلدوين » و « اودونيل » وأودعهم جميعا السجن ، وأرسل البك تقريراً بالحادثة إلى الباب العالي ، كما أرسل بلدوين واودونيل تقريرهما كذلك إلى السير روبرت انسلي « Robert Ainslie » ووافق الباب المالي على الاجراءات التي اتخذها أمير القاهرة ، لأنها تنفيذ لسياسته ورغبته ، كذلك لم يجد انسلي الهمام ظاهراً لنفس السبب ، وإن كان قد سعى سعياً جدياً لدى الباب العالي ليأمر باطلاق سراح الأسرى ، وهذا ما فعله أمير القاهرة قبل العالي ليأمر السلطان ، لأمه أحس الأثر السيء الذي تركه الحادث في دول غرب أوربا جميعاً .

أطلق الأمير سراح أسراه كلهم ما عدا بلدوين ، ولكن هذا سرعان ما استطاع الفرار من سجنه وهرب من مصر تاركا وراءه جميع ممتلكاته على سفينة فرنسية حملته الى أزمير ، ومن هناك ارتحل بلدوين إلى القسطنطينية ، حيث بقي شهوراً طويلة يوزع اللوم في حنق وألم على كل من ظنه سبباً في هذه المأساة الأخييرة ، وخاصة على التاجر البندقي ذى النفوذ الكبير كارلو روسيتي « Carlo Rosetti » وعلى رئيس الجمرك أنطوان قسيس ، وفي سنة ١٧٨٠ ذهب بلدوين إلى المجلترا محاولاً رفع شكواه إلى حكومته ، متهما انسلي بمعاكسته وخيانة وطنه وبمالاة الاتراك في سياستهم ، ومحاولاً في الوقت نفسه إقناع حكومته بالسعي لتشجيع طريق السويس وفتحه للتجارة والملاحة ، وقد أثبت التحقيق براعة انسلي ، لكن أخبار هذه وصلت والملاحة ، وقد أثبت التحقيق براعة انسلي ، لكن أخبار هذه وصلت متأخرة إلى الهند والمجلترا، ولذلك فقد قصدت في صيف سنة ١٧٨٠ سفينتان المجليزيتان إلى مدينة القصير ، فأنزلت إلى البرخمسة من رجالها الانجليز ، وفي القاهرة أسر أربعة منهم وسمح للخامس بالسفر إلى القسطنطينية ومعه الرسائل التي كان يحملها الى انجلترا ، وهناك فتحت إحدى هذه الرسائل ،

ومنها علم الأتراك أن السلطات الانجليزية في الهند لا زالت دانية السعي لعقد الصلات التجارية مع مماليك مصر تبعاً لنصوص معاهدة ١٧٧٥ .

وتمكن انسلي بصعوبة شديدة من إطلاق سراح مواطنه وإرساله إلى انجلترا بما معه من رسائل ، أما السفينتان الراسيتان في القصير فقد دهم البدو ملاحيهما ، وقتلوا منهم خسة ، حتى اضطر الربان إلى إطـــــلاق مدافعه على المدينة .

وأرسلت الحكومة الانجليزية إلى الهند تكرر أوامرها وتشدد في تنفيذها ألا يتقدم أحد بتجارته أو سفنه شمال جدة ، ولكن ما حدث لقافلة سنة ١٧٧٩ وما حدث لرسل سنة ١٧٨٠ كان أسرع انتشاراً وأعمق أثراً من أوامر الحكومة الانجليزية أو الباب العالي أو شركة الهند الشرقية .

وإذ أصبحت الأخطار التي تحدق بالتجارة إلى مصر اكثر من أرباحها ، وإذ اصبح الاتصال بمصر يعتمد على السفن المصرية التي تسير بين جدة والسويس فقد هجر هذا الطريق هجرانا تاما ، ولذلك لم تكد تنتهي سنة ١٧٨٠ حق أقلعت السفن الانجليزية عن الذهاب الى السويس .

ويقرر هـــذه الحقيقة هوسكنز (١) « By the end of 1780 » it was said that English vessels no longer came to Suez.» « أثارت هذه المحاولات اهتام دول غرب اوربا لهذا الطريق ، ولذلك فقد حاولت النمسا أن توجد لها – بالاتفاق مع الباب العالي – وكلاء أو قناصل تجاريين في القطر المصري ، بالاسكندرية والقاهرة والمدن الكبيرة ، ولكن هذه المحاولات لم تستمر طويلاً .

### فرنسا تتحفز للوثوب على مصر :

وكانت فرنسا تصوب أنظارها في جشع منذ أمد بعيد نحو مصر، وكانت تحفزها إلى الوثوب ظروفها السياسية وعلاقاتها المعقدة مع انجلترا ، ولذلك

<sup>1)</sup> Hoskins, The British Routes to India, p. 25.



فانها بعد سنة ١٧٧٨ ، وبعد أن عقدت حلفاً مع المستعمرات الامريكية ضد بريطانيا — تضاعفت رغبتها في شل حركة التجارة الانجليزية في الشرق ، وعرضت اقتراحات كثيرة لتنفيذ هذه الرغبة ، كان بعضها يرمي إلى الاتفاق مع إيران للوصول إلى الهند، وكان بعضها يرمي إلى احتلال مصر وبلاد العرب وفتح قناة تصل البحرين الأحمر والأبيض .

وفي سبتمبر سنة ١٧٨٣ عقدت معاهدة سلمية بين فرنسا وانجلترا، وبذلك أسدل الستار مؤقتاً على هذه المشروعات ، وحاولت فرنسا الوصول إلى الاتفاق مع مماليك مصر كا فعل الانجليز سنة ١٧٧٥ ، وبدأت الحكومة الفرنسية فأرسلت إلى ممثلها لدى الباب العالي تسأله إعداد تقرير تقارن فيه بين فوائد الطريقين المؤدين إلى الهند، وهما: طريق البصرة وطريق السويس.

وفي سنة ١٧٨١ وصل إلى مصر القائد الفرنسي البحري شفاليه دى تريجيه « Chevalier de Truguet » و قد رله أن يكون أحسن حظا وأكثر نجاحاً من صحبه جميعاً ، ذلك أنه كار يحمل إلى امراء الماليك في مصر خطاب صداقة من القبطان باشا قائد الأسطول التركي ، ولأنه كان على اتصال وثيق بالتاجر الفرنسي الشهير شارل مجالون « Charles Magallon » ، وإذا عرفنا أن مجالون كان قد قضى في مصر ما يزيد عن العشرين عاماً اكتسب في خلالها نفوذاً لا بأس به أدركنا كيف سهل على تريجيه الوصول إلى الاتفاق مع الماليك .

وأمضيت المعاهدة في فبراير سنة ١٧٨٥ بين مراد بك وتريحيه ، ونصت على ضمان الحريات بأنواعها المختلفة للتجار الفرنسيين ، كما نصت على تخفيض الضرائب المجباة على التجارة الفرنسية تخفيضاً كبيراً ، وعقد اتفاقان آخران: أحدهما بين تريجيه ومدير الجمارك في القاهرة خاصاً بالضرائب التي تفرض على البضائع الفرنسية عند تفريغها في السويس والآخر بين تريجيه وأحد المشايخ



المربان خاصاً بالقوافل التي تحمل البضائع إلى القاهرة ، وبهذا وصل الفرنسيون إلى ما لم يصل اليه الانجليز في محاولاتهم الماضية جميعاً .

### انجلترا تراقب المحاولات الهرنسية وتحاول القضاء عليها :

أحس رجال الحكومة الانجليزية بالندم يأكل نفوسهم أن أصروا في الماضي على العدول عن طريق السويس ، وانتهز بلدوين هذه الفرصة ورفع شكواه إلى الحكومة ، فبرىء من النهم التي نسبت اليه ، ونشر في ذلك الحين كتيبًا صغيرًا عن الموضوع أسماه :

« The Communication with India by the Isthmus of Suez vindicated from the Prejudices which have prevailed against it. »

وحلاً فيه وجهة نظر كل من الحكومة العثانية وشركة الهند الشرقية ، وأثبت بطلانها ، وألح على الحكومة الانجليزية أن تعيد السعي لاستعمال هذا الطريق وإلا جاء اليوم الذي يصبح فيه وصول الإنجليز إلى ممتلكاتهم في الهند تحت رحمة الفرنسيين وباذنهم .

وعهد إلى بلدوين أن يضع مذكرة يصف فيها كيف يمكن للانجليز إحياء علاقتهم مع مصر من جديد ، وكتب بلدوين المذكرة ، وبيَّن أن الطريق الوحيدة هي تعيين قنصل انجليزي في القاهرة يرسل من قبله مندوبين إلى الاسكندرية والسويس، واقترح لتغطية مصاريف هذه الوكالات السياسية حلام، ثلاثة :

١ – إحياء التجارة بــين الهند والسويس ووضع ضريبة خاصة على هذه التجارة تغطى هذه المصاريف .



٣ ــ أو تتكفل الشركة بدفع هذه النفقات من دخلها الخاص .

ووافقت الحكومة الانجليزية على الفكرة ، و عين المدوين نفسه قبصلا في مصر وقبلت الشركة أن تدفع له مرتبة السنوي وقدره ٥٠٠ جنيه، وحددت مهمته بهذه الأغراض :

١ – أن يعمل لحماية رعايا صاحب الجلالة أثناء تجارتهم ومرورهم بمصر .
 ٢ – أن يسعى لدى الحكومة المصرية للحصول على ضمان لحماية رعايا صاحب الجلالة وتجارتهم في ذهابهم إلى الشرق وإيابهم منه .

٣ ــ وهو الأهم ــ أن يراقب حركات الفرنسيين مراقبـــة دقيقة ، وأن يرسل لحكومته التقارير الوافية عن هذه الحركات .

وأمرته الحكومة الانجليزية أن يسمى أول ما يسمى إلى عقد معاهدة مع المهاليك لا تقل في امتيازاتها عن المعاهدة التي عقدتها فرنسا، ومهدت الحكومة له الطريق في القسطنطينية قبل أن يغادر وطنه إلى مصر ، ولكن هذه الرغبة اعترضها فرمان الباب العالي القاضي بتحريم مرور التجارة المسيحية في البحر الأحمر ، فأرسلت الحكومة الانجليزية إلى انسلى تأمره أن يجمل أساس حديثه مع السلطان الامتيازات التجارية والبحرية السخية التي منحت للانجليز سنة ١٧٦٥ .

وأقلع بلدوين في اغسطس سنة ١٧٨٦ قاصداً مصر ليتولى منصبه الجديد، ولكن حظه السيء كان يلازمه ، إذ كان في مصر وقت وصوله جيش وافد من تركيا لاخضاع الأمراء الثائرين ، كا كانت حالة البلاد الداخلية توصف باشد أنواع الفوضى .

كانت مصر في ذلك الحين مسرحاً لنزاع دائم مستمر بين أمراء الماليك ، وكان المتغلب من هؤلاء الأمراء يتولى العرش ، ولكنه لا يلبث إلا قليلا حتى يغدر به أمير آخر فيأخذ مكانه بعد أن يقتله ، وكان كل أمير يحس أن أجل حكمه قصير، ولذلك كان يتبع كل السبل المشروعة وغير المشروعة للحصول

على المال؛ وكان الباب العالي أمام الاضطرابات الداخلية وتحت الضغط الروسي الملح الدائم لا يستطيع أن يتخذ أية اجراءات إيجابية لاخضاع هؤلاء الماليك.

ولكن الكيل طفح أخيراً فقد طلب مراد بك سنة ١٧٨٦ مبلغاً من المال من قناصل الدول الأوربية في مصر وإلا عمد إلى تخريب كنيستي الفرنشيسكان في الإسكندرية ، ويقال إن هذه الوسيلة كانت من ابتكار القنصل الروسي في الإسكندرية البارون دي تونوس « Baron de Thonus »

أمام هذا الخطر الداهم لجأت الهيئة الدبلوماسية الأوربية في الإسكندرية إلى ممثلي دولها في القسطنطينية ، وذهب وفد من وكلاء هذه الدول جميعاً ما عدا السويد وانجلترا ب يقدمون شكواهم إلى الباب العالي ، ووافقت هذه الشكوى هوى في نفس السلطان ، فقر ر العمل على إيقاف أمراء الماليك عند حده ، وسرعان ما اتخذ الأسطول التركي أهبته كي يتقدم نحو مصر ، ولم يشأ السلطان أن يسند قيادة الأسطول إلا لربانه الأكبر حسن قبطان باشا (۱)

أما انسلى فمع أنه لم يشترك في هذه الشكوى فقد سر لهذه الاجراءات ، لأنها ستقضي إذا نجحت على معاهدة سنة ١٧٨٥ الفرنسية المملوكية .

ووصل الأسطول إلى الإسكندرية التي سلمت دون مقاومة تذكر ، وسار الجيش التركي إلى رشيد ثم القاهرة فاستولى عليها يعد ان طارد جيش مراد وابراهيم نحو الصعيد .

ويبدو أن الأتراك لو كانوا قد أحرزوا النصر في وقت غير هذا لفترح الانجليز به أيما فرح ، ولكنهم وجموا لهذا النصر وأسفوا له كل الأسف ، ذلك لأن مبعوثهم بلدوين كان قد وصل إلى مصر في ذلك الحين لعقد معاهدة مع المهاليك ، فاذا به يراهم مهزومين في ارين إلى أقاصي الصعيد ، وإذا به يرى الأتراك يستولون على أزمة الامور في مصر ، فلم يكن أمامه إلا الاعتراف بالأمر الواقع فاستقر في عمله ، وعين له مندوبين في الاسكندرية والسويس .

1) Ch. Roux. Op. cit. P. 195.

دراسات (۱۰)

وفي مارس سنة ١٧٨٧ قابل القبطان باشا محاولا تحقيق رغبته بالاتفاق معه(١) ولكن هذا كان يحمل معه الفرمان القاضي بتحريم الملاحة المسيحية في البحر الأحمد.

كذلك كان انسلى يسمى مناحية لدى الباب العالى ليحبط مسمى بلدوين٬ أما الحكومة الانجليزية فكانت قد عزمت عزماً اخسيراً على استعال طريق السويس وخاصة لتيسير تبادل الرسائل بين انجلترا والهند .

وواتى انجلترا حظها الحسن فنشبت الحرب في خريف سنة ١٧٨٧ بسين تركيا وروسيا واستدعى القبطان باشا من مصر ، ومنذ ذلك الحين تغير اتجاه السياسة التركية، وابتدأ القبطان باشا يميل إلى الاتفاق مع الانجليز والترخيص لهم بالمرور في البحر الأحمر ، ولكنه فوجىء بمساعدة انجلسترا لروسيا إذ اكتشفت تركيا أن انجلترا تمد عدوتها بالسفن الحربية .

في أثناء ذلك كله كان بلدوين دائب السعي لتحقيق سياسته ، وكان بجهوده مضاعفاً ، لأنه كان يعمل لتحقيق فكرة يدين هو بها قبل أن تكون مهمة قد كلفته الحكومة بتنفيذها .

وأخيراً استطاع بلدوين في ابريـــل سنة ١٧٨٨ أن يرسل إلى حكومته نتيجة سعيه وتتلخص فيما يلى :

« لقد نجعت في الحصول — من حكومــة القاهرة — على حق السماح المسافرين والرسائل بالوصول إلى السويس بسفن الشركة وأن تفرغ هذه السفن ما تحمل في أمان، وأن يمر هؤلاء خلال مصر في سلام، ولقد أرسلت الأوامر بهذا إلى السويس، وأنا لا أشك ان هذه الحكومة لو استبدلت بغيرها فإنه ليس من العسير الوصول الى الاتفاق نفسه مع الحكومة الجديدة، (٢)

<sup>1)</sup> Hoskins. Op. cit. P. 38.

<sup>2)</sup> Hoskins. Op. cit. P. 42.



ثم عاد فأرسل إلى حكومته كذلك في فبراير سنة ١٧٨٩ يخبرها بوصول سفينتين فرنسيتين الى السويس ، وأنه قد سمح لها بتفريخ بضائعها ، وأنه يعد العدة لاستقبال سفينتين تجاريتين انجليزيتين آتيتين من الهند وأن :

﴿ المرور في مصر الآن حر إذا شاءت الشركة أن تستغل. ﴾ .

# انجلترا تفكر في الغاء قنصليتها بمصر :

كان الاضطراب السياسي في مصر ، الناجم عن التنازع المستمر بين الوالي العثاني الذي يحاول عبئا استرداد السلطان الفعلي لدولته وبين أمراء الماليك الثائرين بزعامة مراد وإبراهيم والذين كانوا يحاولون هم أيضاً القبض بيد قوية على مقاليد الأمور في مصر ، كان هذا الاضطراب عاملا من أهم العوامل التي زعزعت الأمن وهددت التجارة المتبادلة بين الشرق والمغرب .

ولذلك أخذ الانجليز حوالي سنة ١٧٩٠ يصدفون عن هذا الطريق ، بل كثيراً ما زادت أرباحهم منالتجارة المتبادلة بطريق رأس الرجاء الصالحرغم بعده وكثرة نفقاته – على أرباحهم التي جنوها من تبادل التجارة بطريق السويس .

ولذلك فقد تقدم اللورد جرنفيل ( Lord Grenville ) وزير الخارجية الانجليبينية في سنة ١٧٩٢ إلى هنري دونداس ( Henry Dundas ) وزير الحربية باقتراح لالغاء وظيفته القنصلية في مصر لكثرة نفقاتها وقلة نفعها ) ولم يلاق هذا الاقتراح قبولا في هذه السنة ، واكن اللورد جرنفيل أعــاد الكرة في السنة التالية ١٧٩٣ قائلا إنه إذا كانت القنصلية الانجليزية في مصر ذات نفع لشركة الهند الشرقية فلتتولى هي أمر نفقاتها وإلا فلا داعى لبقائها.

وكان الاقتراح حلا حاسمًا ، لأن شركة الهند الشرقية والإدارة الهندية



لم تقبل واحدة منهما أن تزيد على نفقاتها مبلغاً لا يقل عن ألفي جنيه سنويا ، ولذلك فقد أرسلت وزارة الخارجية في الثامن من اكتوبر سنة ١٧٩٣ رسالة إلى مصر تلغي فيها انتداب بلدوين كقنصل لانجلترا .

ولكن لحسن حظ بلدوين قد وصل هذا الأمر في غير حينه ، ذلك أنه بينا كان جرينفيل يؤكد ان لا فائدة من وجود بلدوين في مصر كان الأخير يؤكد من ناحيته العملية أهمية مجهوداته التي يبذلها في سبيل الامبراطورية .

وتفصيل ذلك أنه في ذلك الحين – أي في اليوم الأخير من شهر يناير سنة ١٧٩٣ – كانت الحرب قد أعلنت بين بريطانيا وفرنسا ، وأصبح الاتصال بين لندن وبين الهيئات الحاكمة في الهند أكثر أهمية للانجليز منه في أي وقت مضى منذ عين بلدوين قنصلا في مصر ، ولم تكد أخبار اعلان الحرب تصل إلى بلدوين حتى أسرع فأرسلها إلى الهند قبل أن يصل الى علم الحامية الفرنسية هناك أي خبر عن اضطراب الحالمة في أوروبا ، وبذلك استطاع الانجليز الاستيلاء على بوند تشري « Pondicherry » وطرد الفرنسيين من الهند .

كان هذا عاملًا هاماً حفز دونداس « Dundas » الى أن يشير على وزارة الخارجية كي تعمل على استمرار قنصليتها في مصر ، وعلى تأييد بلدوين في سياسته لما أبداه من غيرة وحماس في الدفاع عن صالح الامبراطورية .

وكان من حسن حظ بريطانيا أن بلدوين لم يغادر منصبه ، لانه لم يستلم السبب غير معروف أمر عزله الصادر في ه فبراير سنة ١٧٩٣ ولكنه مرض في ذلك الحين ، وكان مزمعا السفر إلى لندن حينا استدعت الحكومة الانجليزية وكيله الشخصي في لندن وأبلغته شفهيا أن يكتب الى بلدوين يخبره بأن الحكومة تريد أن تستبقيه في مركزه متولية أمر نفقاته حتى تضع الحرب بينها وبين فرنسا أوزارها ، وبذلك استأنف بلدوين مهمته ، وكأن شيئاً من هذا الاضطراب لم يحدث .



### بلدوين يعقد معاهدة جديدة مع مراد وابراهيم

كانت المهمة الاولى لبلدوين عند أول تعيينه قنصلاً في مصر كا ذكرنا أن يعقد معاهدة تجارية مع مماليك مصر .

ولذلك انتهز بلدوين هذه الفرصة السانحة ، وعقد هذه المعاهدة بينه وبين مراد بك وابراهيم بك ، وقد حصل فيها على الترخيص للسفن الانجليزية بالملاحة في البحر الأحمر حق مدينة السويس ، وعلى الترخيص للتجارة الانجليزية بالمرور في أمان بين السويس والاسكندرية ، وذلك مقابل أن يدفع التجار ضريبة مقدارها ٢ ٪ لماليك مصر ، يدفع نصفها التجار الانجليز والنصف الثاني العملاء المقيمون في مصر . . .

وليس غريباً أن نذكر أن الماليك قد رحبوا بعقد هذه المعاهدة أكثر من ترحيب بلدين ، ونستطيع أن ندرك لماذا لم يكن هذا غريباً إذا عدنا إلى الماضي قليلاً لنذكر أن غالبية ثروة الماليك التي مكتتهم من أن يحيوا هذه الحياة المفعمة بالبذخ والترف .. كان مصدرها الرسوم الجركية الباهظة التي كانوا يتقاضونها على التجارة المارة عبر مصر من الشرق الى الغرب ، فكان لتفريغ البضاعة في الموانى، رسوم خاصة ، ولحق الإبحار رسوم خاصة ، وللجمرك رسوم خاصة ، وحلق الشحن رسوم خاصة ، وهكذا ..

وإذا تذكرنا أيضاً ان هذا التبع الفياض قد غاض معينه منذ تحولت التجارة إلى رأس الرجاء الصالح .. فليس غريباً إذن أن يحن الماليك إلى قطرات أن تتحدر إليهم من هذا النبع الذي طالما سقاهم اللبن والعسل

وسعى بلدوين من ناحيته سعياً حثيثاً ليتوج هذه المعاهدة بالنجاح ، فأرسل صورة أخرى إلى الهند فأرسل صورة أخرى إلى الهند يؤكد التجار هناك أمله المؤكد في أن الحكومة العثانية سوف توافق على هذه المعاهدة دون شك ، ودفعه إلى تأكيد هذا الأمل أن عدوه الألد انسلى قد



ترك مركزه في القسطنطينية ليتولاه من بعده «روبرت لستون R. Liston » كلكن انسلى حين عاد الى لندن كان أكبر همه أن يقضي على آمــــال بلدوين بتعسفية آرائه والتقليل من قيمة مجهوداته لدى وزارة الخارجية ، ولذلك لم يحصل بلدوين من حكومته على علم بوصول (.A.R) مذكرته عن المعاهدة .

# مصر تثير اهتمام روسيا وفرنسا في النصف الأخير من القرن الثامن عشر :

وبينا الحكومة الانجليزية تحاول جهدها خلال النصف الأخير من القرب الثامن عشر لكي تنفض يدها من مصر وطريق السويس تماماً ، كانت هناك على الأفق دولتان قويتان تثير مصر اهتامها باستمرار ، هاتان هما روسيا وفرنسا.

أما روسيا تحت حكم كاترين الثانية فقد كانت تعقد الآمال الطوال وتحاول تنفيذها للوصول إلى مياه البحر الأبيض المتوسط . .

ولذلك ابتدأت أنظارها تنجه نحو مصر ، وفي سنة ١٧٨٥ حاولت فئة من بماليك مصر بزعامة إبراهيم بك تعزيز استقلالهم بالتحالف مع إحدى الدول الأجنبية ، ولهذا السبب دخلوا في مفاوضات سرية مع الروسيا ، وعلم الباب العالي بهذه المفاوضات ، فأسرع بارسال بعض القوى لتعزيز الدفاع عن مصر أمام الغارة الروسية المنتظرة ، ولكن الروسيا لم تسرع بارسال هذه الغارة وانتظرت فرصة اشتباكها في الحرب مصع تركيا حينا كانت مصر بلا قوة تحميها فأرسلت في أغسطس سنة ١٧٨٨ فرقاطة حربية مزودة بأربعين مدفعاً وتصحبها نقالتان تحملان بعض العدة والسلاح والهدايا إلى الأمراء .

ووصلت هـــذه السفن إلى دمياط يقودهـــا القنصل الروسي السابق « Baron de Thonus » ولاقت هذه الجملة الصغيرة كل عون من القنصل الفرنسي في ثغر دمياط ، وكانت مهمة الروسيين في الواقع مساعدة الماليك للقيام بثورة ضد الترك ، ولكنهم لم يفلحوا في مهمتهم ، والفضل في ذلك يرجع إلى دهاء الوالي العثاني في مصر في ذلك الوقت وهو إسماعيل باشا .



وفي سنة ١٧٩٠ أرسل انسلي إلى حكومته من القسطنطينية تقريراً آخر يخبرها بعزم الروسيين علىغزو مصر ، لم ولكن هذا العزم لم يكن أكثر من خطة وضعت لارسال ثماني سفن حربية تتخذ طريقها حول رأس الرجاء الصالح وتنفد إلى البحر الأحمر فتهدم جدة وينبع وتخرب مكه والمدينة وقبرالرسول ثم تهدد مصر ذاتها .

كانت هذه خطة وضعت كما ذكرنا ، ولكن الروس لم يجدوا في انفسهم الشجاعة الكافية لتنفيذها .

## مقدمات الحملة الفرنسية على مصر:

أما فرنسا فقد كانت أشد عزماً في اتجاهاتها ، وكانت للمنافسة القديمة بينها وبين بريطانيا في الشرق والغرب على السواء تحس الخطر الذي يهددها ويهدد تجسارتها إذا تحققت محاولات بلدوين المتكررة للسيطرة على طريق السويس ، كذلك كان لرحلات الفرنسيين المتتابعة إلى مصر في القرن الثامن عشر ونخص بالذكر منها رحلتي فولني وسافاري ( Savary ، أكبر الفضل في توجيه أنظار الفرنسيين إلى مصر .

ولذلك لم تلبث فرنسا أن أعادت انشاء قنصليتها في القاهرة في ١٣ يناير سنة ١٧٩٣ واختارت لها التاجر بجالون « Magallon »، وجاء هذا التعيين قبل الأمر بعزل بلدوين بتسعة أيام بما أثار احتجاج الانجليز لدى حكومتهم يطلبون استمرار بلدوين في مصر .

وفي اكتوبر سنة ١٧٩٥ وصل إلى الإسكندرية « Dubois Thainirll » ومهمته أن يعقد معاهدة مع الماليك لفتح طريق التجارة والمواصلات بين السويس والهند . وسرعان ما استشف بلدوين من هذه المحاولات أن الفرنسيين يزمعون الإغارة على الهند عن طريق مصر بارسال جيش عبر مصر إلى الهند لمساعدة «Tippo» سلطان ميسور ، وللقضاء على السيطرة الانجليزية في الهند، وسرعان ما أرسل تقريره إلى حكومته يخبرها بنبأ هذه المحاولات .



وبما يؤيد صحة هذا الخبر أن ( Magallon ) كتب إلى حكومته سنة المحترفة المحتر

« لا نفقد رجلًا في المائة ، على حين أننا نكون سعداء لو فقدنا عشرة رجال من مائة لو تتبعنا الطريق الآخر » .

ولتوضيح فكرته كتب إلى وزارة الخارجية الفرنسية يقول :

ب بالرحيل من طولون في العشرين من يونيو تستطيع القوى الفرنسية الوصول إلى الاسكندرية في العاشر من يوليو ، وإلى القاهرة في العشرين منه والى السويس في الخامس والعشرين ، وبعد خمسة وأربعين يوماً تصل إلى الهند قبل أن يكون الانجليز قد اتخذوا عدتهم للدفاع .....

وأن عشرة آلاف فرنسي يستطيعون في معركة واحدة اقتلاع الانجليز من البنغال حصنهم المتين ، .

ويقال ان رسائل ( Magallon ) كانت السبب الأكبر في إثارة النقاش بين رجال حكومة الإدارة حول موضوع الإغارة على مصر ، فاستدعى ماجالون إلى فرنسا لاستشارته . وفي سنة ١٧٩٧ كانت فكرة الحملة على مصر ثم على الهند قد اختمرت في رؤوس رجال الحكومة ، وابتدأت تخطو الخطوات التنفيذية .

ومما ساعد على نجاحها أن بلدوين الذي كان يقف لكل فكرة من هذا النوع بالمرصاد كان قد وهن منه العظم واشتعل الرأس شيباً، وضعف بصره، فغادر مصر إلى وطنه حيث قضى الأيام الباقية من حياته.

وانتهت هذه المقدمات بوصول حملة نابليون إلى مصر في سنة ١٧٩٨ ،



وقام الصراع صريحاً وعنيفاً بين انجلترا وفرنسا وكل منها تحاول السيطرة على مصر والاستئثار بطريق الهند شريان التجارة بين الشرق والغرب،وشهد القرن التاسع عشر صوراً متتابعة من هذا الصراع بدأت بجلاء الفرنسيين عن مصر في سنة ١٨٠١ أول سنة من سنوات هذا القرن ، وكانت الصورة الثانية اتفاق دليسبس مع سعيد لحفر قناة السويس ثم افتتاحها في عهد اسماعيل ثم شراء دزرائيلي لأسهم مصر في شركة قناه السويس .

وكانت الصورة الثالثة احتلال انجلترا لمصر في سنة ١٨٨٢ .

ومع مولد القرن العشرين هدأت حدة هذا الصراع بعقد الاتفاق الودي بين انجلترا وفرنسا في سنة ١٩٠٤ ، وانتقل الصراع منذ ذلك الحسين بين الانجلير كقوة استعبارية وبين القوى الوطنية المصرية ، وكان لهذا الصراع صداه في طرف الشريان البعيد في الهند ، وتجاوبت الحركات الوطنية في البلدين مصر والهند .

ووافقت انجلترا على استقلل الهند ودخلت مع حكومات مصر في حلقات من المفاوضات يأخذ بعضها بخناق بعض ، وكانت تعلن في كل حلقة من هذه الحلقات موافقتها على استقلال مصر ولكنها كانت تصر في كل مرة على أن تظل لها السيطرة بشكل أو بآخر على قناة السويس الطريق إلى الهند وإلى الشرق بصفة عامة ، أما فرنسا ققد قنعت بالكسب المادي الذي يدر عليها المال أنهاراً بحكم ملكيتها للنصيب الاكبر من أسهم شركة القنساة وبحكم سيطرتها الفعلية على مجلس إدارتها ومعظم وظائفها .

وبلغ التحدي ذروته حين أعلن البنك الدولي بايعاز من امريكا وانجلترا ودول الغرب سحب وعده بتمويل مشروع السد الأعلى .

وكان الرد قويا وصارماً حين أعلن الرئيس جمال عبد الناصر تأميم شركة

104



قناة السويس وبذلك استطاعت مصر ان تستعيد ملكيتها لهذا الشريان التجاري الهام ومفتاح الطريق إلى الهند .

وجن جنون انجلترا وفرنسا بالذات - ولنترك اسرائيل جانباً فهي عامل دخيل في المنطقة - ونسيت الدولتان المنافسات الطويلة التاريخية الحادة بينها من أجل السيطرة على هذا الطريق، واتفقتا اتفاق المتموس مع خائب الرجاء، وكان العدوان الأثيم الذي انتهى بالهزيمة الشنعاء.



# دكتور بِرون ( Dr . Perron ) (۱۱) والشيخان

# محمد عياد الطنطأوي ومحمد عمر التونسي

#### تقدمة:

آمن محمدعلي ، منذ تولى عرش مصر بإرادة الشعب ، أنه لا يستطيع أن يرقى بهذا البلد إلا إذا نقل الحضارة الأوروبية الى مصر، أو بمعنى أصح ، الا اذا ترجم الحضارة الأوروبية ؛ وقد استعان في أول أمره بجهاعة من الايطاليين وأرسل بعثاته الأولى إلى ايطاليا ؛ ثم لم يلبث أن تحول عن ايطاليا والايطاليين الى فرنسا والفرنسيين (٢) ، وكان أول مظهر من مظاهر هذا التحول استعانته بالكولونيل سيف (سلمان باشا الفرنساوي فيا بعدد) لتدريب ضباط حدشه الجديد .

وبعد تكوين هذا الجيش الجديد رأى انه في حاجة الى اطباء أوروبيين

<sup>(</sup>١) نشر هذا البحث في : ( مجلة كلية الآداب بجامعة الاسكندرية ، الجلد الثاني ، ١٩٤٤)

<sup>(</sup>٢) فصلت الحديث عنَّ هذا التحول وتطوره في كتابي : « تاريخ الترجمة والحركة الثقافية في عصر ممد على » ، القاهرة ، ٢ ه ١٩ .



للإشراف على صحة ضباطه وجنوده ، فكلف التاجر الفرنسي تورنو (Tourneau) في سنة ١٨٢٥ ( ١٢٤١ ه ) أن يرحل الى فرنسا ويتعاقد مع احد الاطباء الفرنسيين ؛ فسافر « تورنو » واتصل بالدكتور « انطوان برتلي كلوت Antoin Barthélmy Clot » في « مرسيليا » « وكتب معه شروطاً تقضى بجريته في العمل ، وأن يتبع ديانته المسيحية ، وعدم إجباره على السير مع الجيش ... النح ... السخ ، (۱۱) ؛ وحضر كلوت الى مصر في نفس السنة مع الجيش المصرى .

ولم يلبث كلوت أن أخلص لعمله الجديد ، ووهبه كل وقت وتفكيره ، فأنشأ المستشفيات العسكرية ، ومصلحة الصحة البحرية ، وفي سنة ١٢٤٢ هـ ( ١٨٢٧ م ) انشئت مدرسة الطب المصرية (٢) تنفيذاً لرغبته ، وجُعل مقرها في أبي زعبل لتكون قريبة من معسكرات الجند .

وتخير الدكتور «كلوت » نخبة من أطباء وعلماء اوروبا الممتازين ليكونوا أساتذة المدرسة الجديدة ، وكان من بينهم «الاستاذ برأون الكياوي المعروف من مدرسة باريس (٣) ، لتدريس مادتي الطبيعة والكيمياء .

وكانت الصعوبة الكبرى التي اعترضت طريق ( كلسوت ) هي جهل الاساتذة باللغة العربية ، وجهل التلاميذ باللغات الاجنبية عامة ؛ ولكنه بذل جهوداً جبارة للتغلب على هذه العقبة ،بدأت بأن يترجم المترجمون عن الاساتذة ما يقولون ، وانتهت بترجمة الدروس التي تلقى ، والمراجع الطبية المختلفة ، وطبعها في مطبعة بولاق ، ثم توزيعها على طلبة المدرسة .

<sup>(</sup>١) تاريخ كلوت بك ص ١٠ ، ترجمه محمد لبيب البتاتوني أحمد خريجي مدرسة الألسن باشارة الدكتور محمد بك الدرى ، القاهرة ، المطبعة الطبية الدرية بحارة السقايين سنة ١٣٠٨ .

<sup>(</sup>٢) انظر جهوده وترجمة حياته بالتفصيل في المرجع السابق ص ٦ – ه ١ ؛ كلوت بك لهمة عامة الى مصر ، ترجمة محمد مسعود ، ج٢ ص ٩٣ ه وما بعدها ؛ عزت عبد الكريم ، تاريخ التعليم في عصر محمد علي ٠ القاهرة ١٩٣٨ ، ص : ٣٧ ، ه٨ ، ٠ ، ٩٣ ، ٩٣ ، ١٣٠ – ١٣٠ ٩ ، ١٠ ، ١٥٠ النح . النح . النح .

<sup>(</sup>٣) كلوت بك ، لحة عامة الى مصر ، ج ٢ ص ٦٢٨ .



غير ان استاذاً واحداً استطاع - كا يبدو - أن يذلك هذه العقبة وحده ، فاستعان ببعض الألفاظ العربية - ولا شك - عند شرح دروسه ، ثم استعان أول الأمر باحد مترجمي المدرسة ليترجم له محاضراته في علم الطبيعة ، ولكنه بعد سنوات قضاها في الدرس والبحث ، والاتصال ببعض المحررين والمصحين من شيوخ الأزهر استطاع أن يترجم بنفسه محاضراته في الكيمياء .

ذلك الأستاذ المستشرق هو الطبيب « الكياوي » الدكتور « بر ون » ، وهو الوحيد من بين جميع الأساتذة الأجانب في مدارس محمد علي المختلفة الذي كان يعرف اللغمة العربية ، ويعني بالبحث في كتبها ، والترجمة عنها وإليها .

## دكتور برأون Dr. Perron. دكتور

كان « بر ون » عالما بحاثة بكل ما تحمل هاتان الكلمتان من معنى » فلم يكتف بعمله التعليمي الوظيفي فيغمض عينيه عن الحياة التي تحيط به » وهي حياة جد جديدة ، في بلد غريب ، وبين أناس يختلفون عن عشيرته من الفرنسيين الاختلاف كله : في الدين » والاخلاق » والعادات » والملابس » والثقافة ... النح ولكنه وهب وقته كلمه للبحث العلمي ، ولنوع خاص من هذا البحث العلمي : هو الحياة الثقافية – قديما وحديثها – في الشرق عامة » وفي مصر خاصة ، فشارك في حركة الترجمة والنشر التي نشطت وقتذاك في مصر ، وكانت له جهود جليلة في الترجمة عن العربية إلى الفرنسية ، وعن الفرنسية إلى العربية ، وكانت له نظرات ناقدة نافذة – رغم مرارتها – إلى صميم الحياتين الثقافية والسياسية في مصر حينذاك ، ولهمذه النظرات قيمة عظيمة لانها صادرة عن أجنبي يدرك العيب الذي لا يدركه صاحب البيت ، وعن عالم يستطيع التحليل والمقارنة ، ويجيد الشرح والوصف ، وإدراك وعن عالم يستطيع التحليل والمقارنة ، ويجيد الشرح والوصف ، وإدراك الاسباب والمسبات .



وقد سجل « بر ون » هذه الملاحظات في خطاباته التي كان يرسلها اثناء مقامه في مصر إلى صديقه المستشرق الشهير « جول مول (۱) Jules Mohl ) في ناموس الجمعية الاسيوية وعضو المجمع الفرنسي ( l'Institut de France ) في الجريدة الاسيوية « باريس » ، وقد نشر « مول » بعض هذه الخطابات في الجريدة الاسيوية « Journal Asiatique » وبقي البعيض الآخر دون أن ينشر حتى انتقل إلى ابن أخيه مسيو « أ. دى مول Mohl ) بصفته الوريث لعمه . وفي سنة ١٩٠٨ كان « أ. دى مول » وزيراً مفوضاً ووكيلاً لالمانيا في صندوق الدين العام بالقاهرة ، فعثر بين أوراق عمه على أربع عشرة رسالة بخط الدكتور « بر ون » مرسلة من مصر إلى « جول مول » في « باريس » ، فقدمها لصديقه المرحوم أرتين باشا وكيل وزارة المعارف وقتذاك ، وعضو المجمع المصري » وذلك قبل إرسالها إلى باريس لتضم إلى أوراق « جول مول » أو المجمع المصري ، وذلك قبل إرسالها إلى باريس لتضم إلى أوراق « جول مول » المحفوظة بالمجمع الفرنسي .

رقد نشر أرتين باشا هذه الخطابات ومعها مقدمة تحليلية في سنة ١٩١١ «Yacoub Artin Pacha, Lettres du Dr. Perron, تحت هذا العنوان : du Caire et d'Alexandrie, à M. Jules Mohl, à Paris. 1838 — 1854, Le Caire, 1911. »

وفي هذه الخطابات صور من نشاط « بر ون » العلمي في الترجمة والنشر . ودكتور « بر ون » فرنسي الاصل ، ولا نعرف شيئا كثيراً عن حياته الأولى في فرنسا قبل أن يحضر إلى مصر ، غير أنه يبدو أنه عنى

<sup>(</sup>١) جول مول ألماني الأصل ولد في « شتنجارت Stuttgart » في ٢٥ أكتوبر سنة المردرس في كلية توبنغن ، ثم سافر الى باريس وتجنس بالجنسية الفرنسية ، ودرس هناك على المستشرقين الفرنسيين ، وكان معنيا بالدراسات الفارسية وله مؤلفات وأبحاث كثيرة أهما نشره لكتاب الشاه نامه للفردرسي في سبعة مجلدات ضخمة، ثم أتبعه بترجمة فرئسية مذيلة بالحواشي وتوفي في ٤ يناير سنة ١٨٧٦. انظر : شيخو ، الآداب العربية في القرن ١٨ ، بيروت سنة ٧. Artin Pacha, Lettres du Dr. Perron ؛ ٢٠ ص ٥٠ ؛ ١٩١٠ - ١٩٠٨ ودو ودو ودو ودو و ١٩١١. P. 6.



- وهو في باريس - إلى جانب دراساته الطبية العلمية ؛ بدراسة اللغة العربية ، وتتلمذ إذ ذاك على كبير مستشرقي فرنسا « سلفستر دي ساسي Silvestre de Sacy » كا تتلمذ على المستشرقين : « جان جاك كوزان دي برسيفال ، الآب ، و « أرمان كوزان دي برسيفال ، الآب (١١).

ولسنا نعرف بالتحديد تاريخ مقدمه إلى مصر ، وان كان و كلوت بك ، يذكره ضمن الأساقدة الأول لمدرسة الطب المصرية بأبي زعبل ، فإذا صح أنه بدأ عمله بهذه المدرسة وقت إنشائها فإنه يكون قد حضر إلى مصر في سنة ١٨٢٧ ( ١٢٤٣ – ١٢٤٣ هـ ) .

وظل د براون ، يدرس في مدرسة الطب مادتي الطبيعة والكيمياء حق بعد نقلها إلى القصر العيني .

ويبدو من رسائله إلى صديقه « مول » أنه كان فقيراً ، رقيق الحسال ، فقد كتب اليه في خطابه المرسل من الاسكندرية بتاريخ ١٠ اغسطس سنة ١٨٣٨ : « أشر علي بما ترى أنه خير وأفضل لي أن أعمله فأنني فقير لا أملك إلا مدادي .. ، (٢٠) ، وقال في خطاب آخر أرسله لصديقه من القاهرة في ١٨ سبتمير سنة ١٨٣٩ : « وأما أنا فقد عهد إلي بادارة مدرسة الطب ... وهذا

<sup>(</sup>١) ذكر « بر ون » مرة في أحد خطاباته لصديقه « مول » انسه سيكتب قريباً لمسيو « كوزان » ، وطلب من صديقه أن يبلغه انه سيعمل التحليل الذي طلبه منه ، وانه يشرفه جدا أن يتمتع بصداقة وثقة عالم كبير كمسيو « كوزان » ؛ وفي خطاب آخر طلب من صديقه ان يسلم خطابا أرسله لأستاذه المزيز « كوزان دى برسيفال » : l'autre est une seconde « كوزان دى برسيفال » المود j'adresse à mon cher professeur Monsieur Causin de Yacoub Artin, Lettres du Dr, Perron, PP. 51, 53, انظر : برون » يقصد دى برسيفال الابن فان هذه الاشارات وردت في خطابين بتاريخ ومن الواضع أن « برون » يقصد دى برسيفال الابن فان هذه الاشارات و « دى برسيفال » الأب توفي سنة ١٨٣٩ ، و « دى برسيفال » الأب توفي سنة ١٨٣٩ ، و « دى برسيفال » الأب توفي سنة ١٨٣٩ ، انظر : يوسف جبرا ، تاريخ دراسة اللغة المرسة بأوروبا ص ٢٨ ، وشيخو ، المرجع السابق ، ج ٢ ص ٤٠ .

<sup>.</sup> Y. Artin Op. cit. P. 11 (7)



المنصب الجديد قد عاد علي بشيء من التحسين المادي – أعني المالي – غير أن كل شيء هنا وقتي ، ورهين بتقلب الأحداث والأشخاص ، لدرجة أنني لو كنت أعرف أنني سأجد في فرنسا – في الحال – نصف مـــا أجمعه هنا ، لرحلت اليها تواً . . ، (١) .

ونجده في نفس الخطاب قلقا جداً لاهتامه بطبع كتاب الأنساب (٢) الذي ترجمه إلى اللغة الفرنسية ، وكان قد كلف صديقاً له في باريس إسمسه مسيو دوبرات M. Duprat ، أن يقوم بنشره ؛ يقول « بر ون » في خطابه لمول – وفيا يقول دليل واضح على رقة حاله – : «القد تركت له مسألة النفقات وتقديزها ، وإني أرى أن كل شيء غير مناسب الآن للقيام بهذا النشر الذي أريده ( وأريده أن يتم بأقل نفقات بمكنة ، وذلك دون إهمال ما يتطلبه ظهور الكتاب ) إذ أنه قلما تصرف لنا مرتباتنا ، والحكومة مدينة لنا برتب سنة ، فإذا كان مسيو. « دوبرات » يثق في الثقة الكاملة ، فإني أرجو أن يتولى الطبع في الحال ، واعداً إياه أن أقوم بسداد المبلغ منجماً كلما صرفت لنا الحكومة. . . وإلى هذا فإن مرتبي قد زاد ، فقد كنت أتقاضي ثلاثة أكياس فجعلها الباشا خسة . . . ، (٣) .

ظل الدكتور «كلوت بك» مديراً لمدرسة الطب المصرية حتى سنة ١٨٣٤ حيث تخسيلي عن منصبه للدكتور « دفينو Duvigneau » وكان أستاذ

<sup>.</sup> Y. Artin, Op. cit. P. 12 (1)

<sup>(</sup>٢) هو كتاب  $\alpha$  اليتيمة في النسب وفضائل العرب  $\alpha$  أحد أقسام الجزء الثاني من العقد الفريد  $\alpha$  لابن عبد ربه .

<sup>(</sup>٣) . 14. (٣) . 14. (٣) Y. Artin, Op. cit. PP. 13 والكيس كان يساوي ه جنيهات ، أي أن مرتبه كان، ه ١ جنيها فأصبح مرم جنيها ، وفلاحظ أن هذا الخطاب صادر عن مصر في ألا اخر سنة ١٨٣٩ ، وكان نضال محمد على وقتذاك ضد الدولة العنانية يستنفد معظم ايرادات مصر ، فلا عجب اذن أن أخوت الحكومة صرف مرتبات الموطفين .



الباتولوجيا والعيادة الداخلية ، وفي سنة ١٨٣٩ (١) عين الدكتور « برون » مديراً لهذه المدرسة .

ولبث « بر ون » مديراً لمدرسة الطب ست سنوات ، وفي سنة ١٢٦١ هـ ( ١٨٤٥ ) أنعم عليه محمد علي باشا برتبة قائمقام ، وفي السنة التالية ١٢٦٢ ( ١٨٤٦ م ) (٢) استقال من منصبه ، وعاد الى فرنسا فأقام في باريس عماني سنوات ؛ ثم شعر بالحنين الى مصر فعاد اليها في أواخر سنة ١٨٥٣ ( ١٢٦٠ ه ) حيث عمل كطبيب حر في مدينة الاسكندرية (٣) ؛ ولا نعرف متى غادر مصر ثانية الى وطنه ، ولكننا نعلم أنه مات في باريس في ١١ يناير سنة ١٨٧٦ ( المحرم سنة ١٢٩٣ ه ) في نفس السنة التي توفي فيها صديقه ومراسله العلامة « ج . دي مول » .

وقد كتب المسيو « إرنست رينان M. Ernest Renan » مرثية للرجلين في التقرير المقدم عن أعمال الجمعية الأسيوية لسنتي ١٨٧٥ – ١٨٧٦ (٤).

. 28 Juin 1876. 7 me série, tome VIII (1)

۱۲۱ دراسات (۱۱)

<sup>(</sup>١) يقول الدكتور أحمد عزت عبد الكريم في كتابه «تاريخ التعليم في عصر محمد علي » ص ٢٨٤ : « والى أوائل سنة ١٢٥٤ ه ( ١٨٣٧ ) كان « دفينو » مديراً لمسدرسة الطب وخلفه الدكتور « برون » ويفهم من قوله ان الدكتور برون تولى هذا المنصب سنة ١٨٣٧ ، ولكننا نستطيع أن نحدد - بوجه التقويب - تاريخ تعيينه مديراً المدرسة ، ذلك أنه لم يشر الى أي تغيير في مركزه في خطابه الموسل من القاهرة في ٢٦ مارس سنة ١٨٣٩ ، ولكنه تحدث الى صديقه « مول » في خطابه الصادر من القاهرة في ٢٦ سبتمبر سنة ١٨٣٩ عن ترقيته الى هذا المنصب ، رعن زيادة مرتبه تبعاً لهذه الترقية ، فيكون « برون » قد تولى هذا المنصب قطعاً بين مارس وسبتمبر سنة ٢٦ الهذه الترقية ، فيكون « برون » قد تولى هذا المنصب قطعاً بين مارس وسبتمبر سنة ٤٣٨ ؛ انظر أيضاً : Enc Isl. Art : Tunisi .

<sup>(</sup>٢) جاء في Enc. Isl. Art : Tunisi أنه عاد الى فرنسا في سنة ١٨٥٠ ، والصحيح ما ذكرناه هنا نقلا عن عزت عبد الكريم ، المرجع السابق ، ص ٢٨٤ ، الذي اعتمد عند ذكر هذا التاريخ على بعض وثاثق عابدين .

<sup>(</sup>٣) وقع على خطابه المرسل من الاسكندرية في ١٩ بناير سنة ١٩ هكذا : برون طبيب صحي باسكندرية : . . Perron, Médecin Sanitaire à Alexendrie. Voir : Y. مكذا : برون طبيب صحي باسكندرية : . . . Artin, Op. cit, PP. 38, 109

قال « رينان » في رثائه للدكتور « بر ون » : في الحادي عشر من يناير اختفى ايضاً رجل ترك في تاريخ دراساتنا تذكاراً باقياً ، وأعني به الدكتور « بر ون » وهو واحد من أوائل الملتحقين بهذه الفرقة من الرجال المستنيرين المقلماديم ، الذين عضدوا – وهم في مصر – مشاريع محمد علي لتحضير هذا البلد .

« وبر ون لم يدرس الشرق كباحث فقط ، وإنما كان يؤمن – ككل أفراد الجيل الذي كان من أبنائه – بالشرق ، كاكان يأمل في انبعاثه من جديد ، وقد عمل هناك في إخلاص نادر .

« وكان إنشاء طب عربي فرنسي جزءاً من عمله ، وقد أدى خدمات من نفس النوع لمنشآت مدارسنا في الجزائر ؛ وكان يحب العرب ، ويعتقد في إمبان ربطهم بالحضارة الاوروبية ، ممثلنا في ذلك بعواطف خيرية ، ومتشبعا بمبادىء فلسفة عاطفية ... ه(١) .

# آراء برون في أحداث مصر السياسية:

اعتاد « برأون » أن يروي لصديقه « مول » - في خطاباته اليه - نبذاً عن أحداث مصر السياسية الهامة ، وفي هذه النبذ مادة طيبة للباحثين في تاريخ مصر السياسي في عصر محمد على :

١ - كان للغة التركية المقام الأول في مدارس محمد على - وخاصة المدارس الحربية - ، فلما تفاقم النزاع بين الباشا والسلطان ، ووصلت الخصومة الى أوجها في الحرب السورية الثانية ( ١٩٣٩ - ١٩٤٠) رغب الباشا في تعريب مصر - إن صح هذا التعبير - وذلك يجعل اللغة العربية أداة التعليم في المدارس المصرية ؛ يشير الى هذا « برون » كا يشير الى ان السبب الحقيقي لهذه السياسة رغبة الحكومة في الاقتصاد في مصروفات المدارس ، ونتيجة لهذا عزل المدرسون الاوروبيون الذين كانوا يتقاضون مرتبات عالية ، وحل

Y. Artin, op. cit, P. 7 (1)



مكانهم مدرسون مصريون (١) بمرتبات أقل ؛ وظلت هـنه السياسة رائد الحكومة المصرية حتى بعد انتهاء أزمة سنة ١٨٤١ ، فقد كتب ( برون ، مرة أخرى لصديقه بتاريخ ٢٨ ديسمبر سنة ١٨٤١ يقول : ( ان الشؤون المصرية باقية كا هي في حالة عدم استقرار ، والاقتصاد هو اليوم كلمة الحكومة الأولى ، وهي تعمل على استبعاد الموظفين الأوروبيين ، وتحت تأثير الاقتصاد أيضاً أنقص عدد تلاميذ المدارس ، فمدرسة الطب مثلا ، كان عدد تلاميذها الأخرى . . ، ه (٢)

٧ - كان لهزيمة محمد علي - نتيجة لتدخل دول أوربا -رد فعل قوي في نفسه ، فلم يعد يهتم بجيشه ، يذكر « برون » أنه كان من عادة محمد علي أن يُلقي الى رجال جيشه - عند مقابلتهم له - ببعض كلمات ودية ، وكان في بعض الأحيان يداعبهم مداعبة أبوية ، أما عند عودة الجيش من سوريا ، فقد جلس محمد علي - على ديوان في سلاملك القلعة ، وظل ينظر عابساً الى الخارج خلال احدى النوافذ - والجيش عر أمامه ، دون أن يحظى أي ضابط أو صف ضابط بكلمة ودية واحدة .

فشلت مشاريع محمد علي بعد جهاد طويل ، واضطر الى اخلاء سوريا ، وأنقص عدد جيشه ، ولكته لم يركن الى الهدوء والدعة ، بل اتجه الى تنظيم البيت ، واستثار أرضه ، فعني بالزراعة ــ عناية كبيرة ، يقول « بر ون »

<sup>(</sup>١) Y. Artin. Op. Cit. PP. 13, 68 — 69 (١) بعيد عن الصواب فان سياسة محمد علي منذ تولى عرش مصر كانت ترمي الى تحقيق هذا الأمل ، وهو ابعاد الأجانب واحلال المصريين محلهم ، لهذا أنشأ المدارس ، ولهذا أرسل البعثات ، لأنه كان يرى في صرف الأجانب عن المنشآت الجديدة واحسلال المصريين محلهم « صيانة لأموال الدولة وفخوا لها » وكان يفوح الفوح كله كلما سمع عن نبوغ بعض الضباط المصريين ، ويعد ذلك « فألا حسنا للمستقبل اذ يغني الحكومة عن استخدام الأجانب » ، انظو جمثنا عن الترجمة في عصر محمد علي ، وعزت عبد الكريم ، المرجع السابق ص ٣٣ و ٣٤ .

<sup>·</sup> Y. Artin. Op. Cit. PP. 68 - 69 (\*)



في خطاب له بتاريخ ٢٨ مارس سنة ١٨٤٢ : « حالة الدولة كما هي منذ شهور كثيرة والباشا يمر باستمرار في الاقاليم لتشجيع الأعمال الزراعية ، وهو الآن في الوجه البحري حيث يعمل لزرع كميات كبيرة من السمسم » (١) ثم يقول : « وفيما يتعلق بالجيش ، لم يعد أحد يهتم به ، لا الباشا ولا أي أنسان آخر ، وعدد الخارجين منه يزيد باستمرار ... » (١)

وذكر ( برون » بعد ذلك أن كبار أمراء الأسرة العلوية انتهجوا نهج محمد علي ؛ فإبراهيم باشا ( كان غائباً عن القاهرة منذ شهور طويلة، ولا يشغل نفسه إلا بالزراعة ، وكذلك عباس باشا ، فإنه يمر بأملاكه ، وبمزارع الحكومة . . . » (٢)

٣ - ويشير « بر ون ، في رسائله أيضاً الى الضرائب الجديدة التي فرضها محمد على في هذه الفترة ، ومنها ضريبة عقارية جديدة على المنازل في المدن وقيمتها عوم / من إيجار المنزل ، ومنها ضريبة أخرى كبيرة المقدار على الرقيق الأسود \_ رجالا ونساء \_ الوارد الى مصر أو الصادر عنها ، وقيمتها وسمع قرش (٣) .

Y. Artin. Op. Cit. PP. 18, 19, 72, 73 (۱ – ۱) Y. Artin. Op. Cit. PP. 18, أخبود في بناء القناطر الخيرية ، وفي زراعة الأراضي التابعة للحكومة بزراعة القطن في جفالك نبروه ونشرت تحت اشراف يوسف أفندى وتحت امرة بعض الضباط وصف الضباط .

<sup>.</sup> Y. Artin. Op. Cit. pp. 20, 73 (\*)

<sup>(</sup>٣) يتحدث حكاكيان بك عن هذه الضريبة في مذكراته غيرالمنشورة، المحفوظة في المتحف البريطاني بلندن Memoires inédits du Hekekyan Bey, deposés en البريطاني بلندن ١٨٤٣ تت تاريخ ١١ بوفمبر سنة ١٨٤٣ تصم تاريخ ١١ بوفمبر سنة ١٨٤٣ فيقول : « فرض الوالي ضريبة قدرها ٢٠٠٠ قرش على كل عبد يرد الى مصر ، ولكن هذه القريبة لم تؤثر في حركة الوارد من الرقيق ، والباشا يرى أنه قد حان موعد الغاء هذه التجارة، والانجليز يمنعون نقل الرقيق بوساطة البحر بين افريقيا وبلاد العرب ... »، ويذكر أرتين باشا ، المرجع السابق ص ٢١ - ٢٢ أن السير ج . بورنج Sir J. Bowring و« الكومودور تابيه تابيه عادل هذه المحاولة تحت تابيه المحاولة الموضوع، وان محمداً علياً حاول هذه المحاولة تحت تابيه المحاولة علياً عاول هذه المحاولة تحت علياً عاول هذه المحاولة تحت المنبية الموضوع، وان محمداً علياً عاول هذه المحاولة المحتورة والمحدد المحداً علياً عاول هذه المحاولة تحت المنبية المحتورة وان محمداً علياً عاول هذه المحاولة تحت والمحدد المحدد المحدد



ويذكر « بر ون » أن الباشا قد ر في نفس الوقت ما قد يكون لهذا المنع من أثر اقتصادي في التجارة المتبادلة بين مصر والسودان والحبشة ، فعمل على تشجيع التجارة في الأصناف الأخرى الواردة من هذه البلاد ، كالعاج والصمغ العربي ، وحر وهذه الأصناف من أي نوع من أنواع الضرائب .

إلى المحكم المصري في سوريا أثره الواضح في نشر الأمن والنظام في ربوع هذا القطر الشقيق ، ولكن لم تكد جنود محمد علي تنسحب من هذه البلاد، ويعود إليها الجنود والحكام العثانيون حتى عادت معهم الفوضى القديمة واشتد النزاع القديم بين طائفتي الدروز والموارنة ، يشير إلى هاذا النزاع دكتور « برون » في خطابه المورخ ٢٨ ديسمبر سنة ١٨٤١ فيقول :

« والدروز والموارنة في نزاع مستمر وعداء ، وقد رأيت هذه الايام مسافراً عاد من سوريا فأكد لي أن كل شيء هناك في فوضى ؛ وفي نابلس نفسها رفض السكان دفع الضرائب (١) » .

# آراء برون في الحالة العامية :

١ - كانت مصر في عهد محمد على قد بدأت تأخذ بأسباب نهضة علمية

- تأثيرهما ؛ ويروى حكاكيان بك في مذكراته السابق ذكرها بتاريخ ٨ فبراير سنة ١ ٨ ٤ ملخص حديث دار بين « نابييه » ومحمد علي ، وفيه يبين الوالى رأية في مشكلة الفاء الرقيق : « أتى نابييه في المساء وتحدث الى الباشا بشأن الرقيق ، وقال له الباشا وعلائم السرور بادية عليه : ان ابنه سيغالى أكثر من ابنه في هذا النام سيبذل جهداً أكثر من جهده لمنع هذه التجارة ، وأن حفيده سيغالى أكثر من ابنه في هذا الحظر ، وهكذا يتشدد في المنع أحفاده واحد بعد الآخر حتى تنتهي هذه التجارة الى الالغاء »



جديدة ؛ فأنشئت فيها المدارس على النظام الأوروبي لتدريس العلوم الحديثة كالطب بفروعه المختلفة ، والطبيعة ، والكيمياء ، والتاريخ والجغرافيا ، والنبات والحيوان ، والجيولوجيا ، وعلوم الرياضة المختلفة ، كالهندسة ، والحساب ، والجبر ... النج النح .

واختير من بين نوابغ الخريجين نفر أرسلوا في بعثات لمالك أوروبا وخاصة فرنسا وكانت جهود هاله المدارس مركزة أول الأمر في ترجمة المؤلفات الأوروبية في هذه العلوم وتلت هذه الجهود جهود أخرى لنشر بعض المؤلفات العربية القديمة الهامة . وقد أرخ و برون و لهذه الحركة تأريخاً لطيفاً مفيداً وكذب قائمة كاملة شاملة لجميع الكتب العربياة والفارسية والتركية مترجمة ومنشورة التي طبعت في مطبعة بولاق حتى سنة ١٨٤٢ (سنة ١٢٥٨ هر) وأرسلها لصديقه مول لنشرها في الجريدة الأسيوية (١١) ولكن و مول و كان قد تلقى في نفس الوقت من و موسيو بيانكي و قائمة أوفى فأهمل الأولى ونشر الثانية و ثم أرسل و برثون و لصديقه و ج مول و ينفس السنة (١٨٤٢) خطاباً آخر تحدث فيه عن المدارس الجديدة ومطبعة بولاق وقد نشر هذا الخطاب ايضاً في الجريدة الاسبوية سنة ١٨٤٣).

Voir: Bianchi, Catalogue géneral des livres arabes, persans (۱) et turcs imprimés à Boulac en Egypte depuis l'introduction de l'imprimerie dans ce pays: Journal Asiatique, 4 e serie, 1843. t. II, المنت المنت المنت في بولاق حتى سنة « رينو » ، فكتب مقالاً فيه ملاحظات عن الكتب التي pp, 31 et seq denaud, Notices des: انظر ١٨٣١ منات في بولاق حتى سنة ١٨٣١ منات في بولاق حتى منات المنت المنت في بولاق حتى منات المنت في بولاق حتى منات المنت المنت في بولاق حتى منات المنت ال

Lettres sur les écoles et l'imprimerie du Pacha d' Egypte, par (۲) M. A, Perron à M. J. Mohl, Kaire 22 Octobre 1842. Journal Asiat— مرقد استمان « برون » عند كتابة الجزء ique, 4 me serie, t II, 1843. pp. 5 à 23. الخاص بالتمليم في المساجد من هذا المقال بأستاذه الشيخ الطنطاري .



٧-وقد استطاع «برون» ان يندمج في الوسط العلمي المصري بحكم اشتغاله بالتدريس ، وبحكم معرفته باللغة العربية ؛ غير ان معظم الاجانب الموجودين في مصر وقتذاك المساهمة في نهضة محمد علي التعليمية والاصلاحية ، كانوا يجهلون اللغة العربية ، وهم قوم مثقفون يحبون البحث والقراءة ، وليس في مصر مكتبات افرنجية ، أو محال لبيع الكتب الاجنبية ، ولهذا كوتن هؤلاء الاجانب في القاهرة جمعية أسموها « الجمعية المصرية (١١) société Egyptienne تحدث عنها « بروثن ، كثيراً في خطاباته لصديقه « مول ، فذكر انها اسست سنة ١٨٣٥ ( سنة ١٢٥١ ه ) ، وكان غرضها الاول إنشاء مكتبة تضم أكثر عدد ممكن من الكتب ، وخاصة ما يتحدث منها عن الشرق : تاريخه ، وجفرافيته ، وأديانه ، وعاداته ... الخ ... الخ

وكانت مالية الجمعية تتكون من :

ا ـــ اشتراكات الاعضاء ، واشتراك العضو في السنة مائة وخمسة قروش .

ب - ومن هبات الرحالة الاوروبيين الذين يمرون بالقاهرة ، فان أي سائح أوروبي كان يستطيع أن يدخل الجمعية ، ويتمتع بالقراءة في مكتبتها



على شرط ان يقدمه للجمعية أي عضو من أعضائها ، وكان هؤلاء السائحون يقدرون ما تؤديه الجمعية من فوائد ثقافية للجاليات الأوروبية في القاهرة ، فكانوا يتركون عند رحيلهم بعض الجنيهات - كهبة في صندوق الجمعية .

وقد تطورت اغراض الجمعية بعد نحو ست أو سبع سنوات من تأسيسها ، فأصبح من أغراضها طبع ونشر الكتب المتصلة بالشرق ؟ يقول « بر ون ي عضو الجمعية وسكرتيرها في خطابه المرسل من القاهرة بتاريخ ٢٨ اكتوبر سنة عضو الجمعية وعندنا الآن تحت الطبع مذكرات شائقة جداً عن الموقع الحقيقي لبحيرة قارون بالفيوم ، وعن حدودها ، والعلاقات القديمة بينها وبين فيضان النيل ... النح ، وهذا الكتاب من وضع مسيو « لينان ، الرئيس الحالي للجمعية المصرية ١٠٠٠ .

وواضح من هذا الخطاب ان رئيس الجمعية في سنة ١٨٤٢ ( ١٢٥٨ ه ) هو المهندس الفرنسي الشهير مسيو « لينان » ؛ وقد كان سكرتيرها في تلك السنة ، وفي سنوات مقبلة هو الدكتور « برون » ، وبفضل صلته بجول مول وافقت الجمعية الأسيوية على ان تقدم لزميلتها الجمعية المساعدات الممكنة لبيع كتبها ومنشوراتها في باريس ؛ يقول «برون » لصديقه في نفس الخطاب: « اطلعت الجمعية على خطابكم الذي تعرضون فيه مساعدة الجمعية الأسيوية لتسميل بيع الكتب التي سننشرها ، وقد قبل عرضكم هذا بكل سرور، وإني أقدم لكم شكر الجمعية ... »

وقد اعترضت هذه الجمعية صعوبات كثيرة ، ففي عهدها الأول (ما بين سنة ١٨٣٥ وسنة ١٨٤٢) قام نزاع شخصي بين رئيس الجمعية دكتور «فالن الم وسكرتيرها العام «دكتور م. أبوت Dr. M. Abbot (١) ، Dr. M. hbbot وأدى هذا النزاع إلى انفصال بعض الأعضاء ، وتكوينهم جمعية جديدة أسموها الجمعية الأدبية : «Association Littéraire » يقول « برأون » في خطاب

<sup>.</sup> Lettres du Dr. perron. pp. 23, 76 - 77 (1)

<sup>(</sup>١) وهما طبيبان انجليريان كانا في خدمة محمد علي باشا .



السابق : « وهذه الجمعية المنفصلة تضم نحو الستين عضواً ، وقد دفعوا رسم التأسيس ، وتنوي هذه الجمعية أن تعمل على النشر وخصاصة النصوص الهيروغليفية ، وتحاول أيضاً إنشاء مكتبة .. »

أما الجمعية المصرية فقد انتهت حياتها إلى الإنحلال في عهد متأخر فضُمت مكتبتها إلى المكتبة الخديوية [ دار الكتب المصرية الآن ] في سنة ١٨٧٣ أو سنة ١٨٧٤ ؟ وذلك اتباعاً لأمر أعضائها الأخيرين وهم : « حككيان بسك Hekekian Bey » و «مسيو توبورن M. Thuborn » و «كاني بسك وهما

٣ - ولم يقنع « بر ون » باتصاله بأنداده العلماء الأوروبيين المقيمين في مصر لأنه كان معنيا بالبحث في الكتب العربية ، وترجمتها والكتابة عن موضوعات مختلفة من تاريخ الشرق ؛ وقد أتى مصر وعربيته ضعيفة - دون شك - فعمل على أن يزيد معرفته بهذه اللغة ، وقد كان في مدرسة الطب المصرية التي يدرس فيها هيئات مختلفة تعمل مشتركة لترجمة الكتب الطبية إلى اللغة العربية ،أهمها هيئة المترجمين، وهيئة المحررين والمصححين؛ وأعضاء الهيئة الأخيرة كلهم من خيرة مشايخ الأزهر المعروف عنهم الدقة في البحث، والشغف بالقراءة فكان منهم في مدرستي الطب البشري، والطب البيطري : الشيخ محمد بالقراءة فكان منهم في مدرستي الطب البشري، والطب البيطري : الشيخ محمد المرادي ، والشيخ عمد الهرادي ، والشيخ محمد المرادي ، والشيخ مصطفى كساب .. الخ

وقد اتصل « برُّون » بهؤلاء المشايخ ، وافاد منهم ؛ غـير أننا نحب أن نعرض لرأي « برُّون » في علمـاء مصر وقتذاك قبل أن نتحدث عن علاقته بهؤلاء المشايخ المحررين .

<sup>(</sup>١) اتصل الشيخ الدسوقي بالمستشرق الانجليزي « مستر لين .M. Lane » وعملا مما على مراجعة القاموس المحيط مع شرحه تاج العروس الذي ترجمه « لين » فيما بعد ، وطبع في لندن سنة ٣٠ ١٨ تحت اسم : Arabic English Lexicon انظر مقدمة هذا القاموس ، وانظر أيضا علي مبارك باشا ، الخطط التوفيقية ، ج ١١ ، ص ٥ – ١٢ ، المقالين الممتعين اللذين كتبها الاستاذ أحمد أمين بك عن العلاقة بين الرجلين في الثقافة عددي : ١٢٦ و ١٢٧ و



ورأي « برأون » في علماء مصر في ذلك العصر صحيح – رغم قسوته (۱) ومرارته – فقد ظلت مصر طوال العصر المعلوكي العثاني تعيش في جهل مطبق ، وغدا علماء مصر لا يعنون إلا بالدراسات الشكلية في الدين واللغة ؟ وعندما بدأ محمد علي نهضته التعليمية بقي شيوخ الأزهر – إلا من اتصل منهم بالمدارس للتتلمذ او للتحرير والتصحيح – بعيدين عنها ، بل ساء رأيهم في خريجي المدارس والبعثات ، وكانوا يسخرون من المصريين الذين تعلموا في أوروبا ، ويقولون انهم تعلموا تعلما سطحيا ، وهم كالطائر الذي يحجلويتهادى

(١) رأى « برون » فيما يلي قاس موير ، ولكنه لا يبلغ في أنقـوة والمرارة ما بلغه وصف الجبرتي لحالة العلم والعلماء في مصر في أواخر القون الثامن عشر ، فانه يروي أن أحمد باشا الوالي التركي الذي ولي مصر في سنة ١١٦٣ ه ( ١٧٤٩ م ) كان من المحبين للعلوم الرياضية المشتغلين بها ، فلما أتى الى مصر قرب اليه جماعة من أشياخها وخاصة الشيخ عبد الله الشبراوي شيخ الجامم الأزهر ، وفي يوم دار بين الرجلين الحديث الآتي : « فقـــال له الباشا : المسموع عندنا بالديار الرومية أن مصر منبع القضائل والعلوم ، وكنت في غاية الشوق الى الجيء اليها فلمب اجتتها وجدتها كما قيل : « تسمع بالمعيدي خير من أن تراه » فقال له الشيخ : « مي يا مولانا كا سمعتم معدن العارم والمعارف » ؛ فقال ؛ وأين هي ? وأنتم أعظم علمائها وقد سألتكم عن مطلُّوبي من العلوم فلم أجد عندكم منها شيئًا ، وغاية تحصيلكم الفقه والمعقول والوسائل ، وذبذتم المقاصد ، ققال له نحن لسنا أعظم علمائها ، والها نحن المتصدرون لخدمتهم وقضاء حواثجهم عند أرباب الدولة والحكام ، وغالب أهـل الأزهر لا يشتغلون بشيء من العلوم الرياضيــة الا بقدر الحاجة الموصلة الى علم الفرائض والمواريث » النح ... النح ، وطال الحديث بسين الرجلين الى أن قال الشيخ ، وهذه العلوم تحتاج الى لوازم وشروط وآلات وصناعات وأمور ذوقية ، كرقة الطبيعة وحسن الوضع ، والخط والرسم ، والتشكيل ، والأمور العطاردية ، وأهل الأزهر بخلاف ذلك غالبهم فقراء، وأخلاط مجتمعة من القرى والآفاق فيندر فيهم القابلية لذلك. . . النجه؛ ثم دله الشيخ على الشبخ حسن الجبرتي والد المؤرخ وكان من المشتغلين بهذه العلوم فاستدعاه الباشا وقربه اليه « ولازم المطالعة علمه مدة ولايته ، وكان يقول : لو لم أغنم من مصر الا اجتماعي بهذا الاستاذ لكفاني ... » ، ويختم الجبرتي هذه القصة بقوله : « وكان المرحوم الشيخ غبد الله الشبراوي كلما تلاقى مع المرحوم الوالد يقول له : « سترك الله كما سترتنا عند هذا الباشا ، فانه لولا وجودك كنا جمعًا عنده حميرًا . . » انظر الجبرتي ، عجائب الآثــــار ، القاهرة سنة ١٣٢٢ ج ١ ، ص ۱۹۲ - ۱۹۳ ص



في مشيته دون أن يحسن الطير °<sup>(١)</sup> .

ومن المعجيب أن نعرف أن دكتور « برثون » هو أول من فكر في طبع القاموس (۲) المحيط للفيروزابادي في مصر ، وقد تحدث عن مشروعه هذا في خطابه المرسل من القاهرة في ١٤ يناير سنة ١٨٤٥ ، وفيه ايضاً يبدي رأيه في علماء الأزهر فيقول : « أظن ان هذا المشروع مفيد ، لا للأجانب المشتغلين باللغة العربية فحسب ، وإنما للمسلمين أيضاً ، فهذا القاموس سيساعد عدداً كبيراً من العلماء على البحث ، او على الأقل على القراءة ، فهؤلاء العلماء ليسوا علماء الا بالاسم فقط ، فهم في غاية الكسل والجهل ، وهم لا يعرفون أسماء أبسط الكتب ، ومع ذلك فهم يحسبون انهم يعرفون كل شيء ... وليس فيهم من يؤلف ، بل لا نجد أحداً في الشرق يستطيع ان يؤلف كتب ... فيهم من يؤلف ، بل لا نجد أحداً في الشرق يستطيع ان يؤلف كتب ... وهم كذلك فهم يحسبون الشعر ، وأي شعر ا... وهم كذلك والتوحيد ... وأذكى العلماء ينظمون الشعر ، وأي شعر ا... وهم كذلك يحبون الزجل حباً جماً ، فهو عندهم منتهى الفن ؛ ومن لم ينشىء زجيلا لا يكون قد فعل شيئاً ،

. Enc. Isl. Art: Azhar (\)

<sup>(</sup>٢) تحدث « برون » كثيراً في خطابات عن مشروع طبع القاموس ، وذكر أنه أعد للمراجعة نسخاً كثيرة مخطوطة والنسخة التي طبعت في كلكتا منة ١٢٣٠ - ١٢٣٠ ه ، وأنه للمراجعة نسخاً كثيرة مخطوطة والنسخة التي طبعت في كلكتا منة ١٢٣٠ - ١٢٣٠ ه ، وأنه طلب من محمد علي اتفق مع الشيخ التونسي على مراجعة النسخ وتصحيحها أثناء الطبع ، وأنه طلب من محمد علي باشا أن يأذن له بطبعه في مطبعة بولاق ؛ انظر : Voyage au Darfour, p. 10 . فوجدت أنها نشرت في جزأين باشراف وتصحيح ، الشيخين : محمد القاموس طبعت في بولاق ، فوجدت أنها نشرت في جزأين باشراف وتصحيح ، الشيخين : محمد سميد القاموس طبعت في بولاق ، فوجدت أنها نشرت في حزأين باشراف وتصحيح ، المشيخين : محمد سميد باشا ، انظر هذه الطبعة من القاموس ج ١ ص ١٢٧٠ و ج ٢ ص ١٢٥٠ و و تم محم المطبوعات العربية طبعات أخرى في مصر في : ١٢٨٩ و ١٢٧١ و السن في المراجع التي أفدت منها ما يبين والمعربة ، عموداً ، ١٧١٠ ، ١٧١١ و التونسي عن تنفيذ مشروعها ، وجعلت تنفيذه على يد الشيخ نصر الهوريني ،



وتكون مخطئًا إذ حسبت ان القاموس يوجد عند العلماء ، فليس هناك في القاهرة ولا في مصر كلها عشرة علماء يملكون هذا القاموس ... ، ويختم « برأون » حديثه بجملة فيها تهكم مرير فيقول : « فلنعط إذن قاموساً للعلماء (٢)Donnons donc un dictionnaire aux Ulémas

وفي خطابه المؤرخ ٩ يناير سنة ١٨٤٠ تحدت « بر ون » عن وفاة شيخ الازهر فقال : « لقد توفي شيخ الاسلام ، وعين مكانه خلفه الشيخ الصائم (٢) ، وهو سيد فقير في علمه ، ولكنه في الحقيقة غنى في ماله » .

عالمان فقط من علماء مصر الذين اتصلبهم و براون ، حازا اعجابه وتتلمذ عليها ، وأشار اليها في خطاباته بالإعجاب ، واعترف لهما بالاستاذية ، فقد أعاناه وساعداه في بجوثه ، وترجماته العلمية المختلفة ، هذان هما : الشيخ محمد عيّاد الطنطاوي ، والشيخ محمد عمر التونسي .

<sup>.</sup> Lettres du Dr. Perron. p: 29, 90 - 92 (r)

<sup>(</sup>٢٠) المرجع السابق ص ه ١ و ٦٠ ؛ وقسد ورد اسم الشيخ الجديد في هذا الكتاب بهذا الرسم « le Cheikh EI Waim » ولعل « برون » أخطأ في كتابة الأسم ، أو لعل أرتين باشا أخطأ في نقله عند طبع الرسائل ، وصحتسه : الشيخ أحمد عبد الجواد الصائم

وقد ولي مشيخة الأزهر بعد الشيخ حسن القويسني (ت ٤٥٢ ا

<sup>-</sup> ۱۸۳۸)؛ انظر : سلمان رصد ، كنز الجوهر في تـــاريخ الأزهر ، القاهرةُ ١٢٣٠، ص ١٤١ – ١٤٣ و Enc. Isl. Art : Azhar .



# الشيخ محمد عياد الطنطاوي

هو الشيخ محمد بن سعيد (١) بن سليان بن عياد المرحومي الطندتائي الشافعي ، ولد سنة ١٢٢٥ ه ( ١٨١٠ م ) في نجريد ، وهي قرية صغيرة قريبة من طنطا ، وتوفي في ٢٣ ربيع الثاني سنة ١٢٧٨ ( ٢٩ اكتوبر سنة ١٨٦١ ) في « سانت بطرسبرج » .

كان ابوه تاجراً متنقلاً من سكان محلة مرحوم، ولما بلغ محمد عياد السادسة من عمره التحق بمكتب في طنطا حيث تلقى علومه الاولى ، فلما بلغ الثالثة عشرة من عمره سافر الى القاهرة فأقام مع عمه ، والتحق بالأزهر فدرس على الشيخ ابراهيم الباجوري (ت ١٢٧٦) ، والشيخ حسن العطار (ت ١٢٥٠) والشيخ إبراهيم السقا (٢٥٠٠) ، وغيرهم ؛ ونبغ من زملائه في عهد التلمذة نفر كثيرون أهمهم : رفاعة الطهطاوي زعيم النهضة العلمية في مصر في عهد عمد على ، والشيخ ابراهيم الدسوقي احد محرري الكتب المترجمة ومصحصيها في ذلك العصر ، واستاذ المستشرق الكبير « مستر لين M. Lane » .

<sup>(</sup>١) ذكر في بعض مؤلفات الطنطاري أن اسمه « محمد بن سمد » لا سعيد ، افظر كتابيه ؛ حاشية على متن الكافي في علمي العروص والقوافي ، مخطوط ، مكتبة البلدية وقم ٥٠٠٠ ج ، وحاشية على شرح الأزهرية ، مخطوطة ، مكتبة البلدية بالاسكندرية ، رقم ٥٧٨ ع ج .



وقد اضطر الشيخ محمد عياد أن يعود إلى طنطا بعد وفاة ابيه ، وأن يقيم بها مدة تقرب من العامين ( ١٢٤٣ – ١٢٤٥ = ١٨٢٧ – ١٨٢٧ ) ، وهناك أكمل دراسته ، وبدأ يلقي بعض الدروس ، ثم عاد إلى القاهرة حيث تولى منصبا من مناصب التدريس في الجامع الازهر فكان من شيوخ الطليعة الذين اتجهوا لتدريس (١) الأدب والشعر ، ولعله كان متأثراً في ذلك بروح استاذه الشيخ العطار

وقد تتلمذ عليه في تلك الفترة نفر من المستشرقين المقيمين في مصر ' أو الوافدين عليها ' منهم : دكتور « برون » و « فرسنل (۲) « و « ج . فيل C . Weil » و « دكتور برنو » و دكتور

وقد أشاد « فراهن » بذكر الشيخ الطنطاوي في روسيا ، فدعته نظارة خارجيتها ليدرّس اللغة العربية في معهد اللغات الشرقية «Institut des » دارجيتها ليدرّس اللغة العربية في معهد اللغات الشرقية ( Langues orientales » وكان الوسيط بين نظارة الخارجية والشيخ لاقناعه بالسفر « الخواجة 'بكتي » ترجمان القنصلية الروسية

<sup>(</sup>١) كانت دروسه في الأدب تعنى بقراءة مقامات الحويري وشرحها ، وديوان الحاسة انظو: Voyage au Darfour. أدمن ، الاسلام والتجديد في مصر ص ٢٥ ترجمة عباس محمود ؛ Trad, Française par Perron, p. 451 ؛ وقد ذكر فولرز في هذه المادة أن الطنطاوي اختير في ذلك الوقت للتدريس في مدرسة المجليزية ، ولعل هذه هي المدرسة التي كانت تدبرها الارسالية الانجليكانية ، وكانت ذات ثلاث شعب ، شعبة تعد الشبان الأقباط ليكونوا قدا ، وشعبة لتعليم البنين ، وشعبة لتعليم البنات ، وقد أنشئت هذه المدرسة حوالي سنة ه ١٨٨ ، انظر تفصيل الحديث عنها في Report on Egypt and Candia, pp. 137 – 138; Sophia poole, The English womon in Egypt, Lon. 1842 – 44. pp. 4a – 41.

<sup>(</sup>٢) هو صديق حميم للدكتور « برون » رهو أول من عرف علماء أوروبا بالشيخ الطنطاوي انظر J. A. 3rd ser. V, 1828 . وقد كان أيضاً صلة التعارف بين الشيخالدسوقي و«مستراين»

<sup>(</sup>٣) كان أبوه أول مدير المتحف الآسيوي في سانت بطوسبرج .



بالقاهرة (١١) « Agent Consulaire » القاهرة المرة المر

ولم تحدد المراجع التي كتبت عنه السنة التي سافر فيها الى الروسيا ، غير انه من المرجح انه وصل الى الروسيا في سنة ١٢٥٦ ه ( ١٨٤٠ م )، ويؤيدنا في هذا الظن شاهدان :

١ — الأول نسخة من سقط الزند (٢) كتبها بخط يده ، وذكر في ختامها
 انه نسخها في سنة ١٢٥٦ ه وهو في المحجر الصحي بالقسطنطينية .

٢ – الثاني : رسائل كتبها في سنة ١٢٥٧ ه الى بعض اصدقائه في مصر،

(١) انظر: أحمد تسمور باشا ؛ الشمخ محمد عباد الطنطاوي، مقال نشر في مجلة المجمع العلمي العربي بدمشق ، عدد أيلول سنسة ١٩٢٤ ج ٩ ، م ٤ ، ص ٣٩٠ ؛ وكراتشكوفسكي Kratschkovsky ، مقال بنفس العنوان في نفس المرجع ، عدد كانون الأول سنة ١٩٢٤ ، ج ١ ٢ ، م ٤ ، ص ٤ ٩ ٤ . هذا وأسرة « بكتي Bokty » من أقدم الأسر السورية المشهورة • نزح أفراد كثيرون منها الى مصر في القرن الثامن عشر ، وقد أهلتهم معرفتهم باللغات الأردبية الى تولى مواكز القنصلية للدول الأوربية في القاهرة ، انظر : الحوري بولس قرألي ، السوريون في مصر ، ح ١ ، ق ١ ، ص ١٢٠ ، ١٠٨ حيث يذكر أن جد هذه الأسرة « أبو جبران » وفد على مصر، وتوفى بها سنة ٧٧٦٧ ، وهو في سن الثانين ، وقد نسِغ من هذه الأسرة في أواخر القون الثامن عشير والنصف الأول من القون التاسع عشير رجلان ، أولهما « بطوس بكتي » وهو المدكور في هذا المقال ، وكان قنصلًا للروسيا في القاهرة ، وقد تولى اقناع الطنطاوي بالسفر الى الروسيا ، وثانيها « يوسف بكتي » وكان قنصلاً للسويد في القاهرة ربايعازه ومساعدته أرسلت أول بعثة علمة مصرية الى ايطاليا في عصر محمد على في سنة ١٨٠٩ ومنها نبغ عثان نور الدين باشا فيا بعد ، انظر تفصيلات أكثر في : قسطنطين الباشا ، محساضرة في تاريخ طائفة الروم الكاثوليك في مصر ، لبنان ١٩٣٠ ، ص ١٨ ، ٣٤ ، وشيخو ، الآداب العربية في القون ١٩٠. Cattaui, Le Règne de M, ed Aly d'après les Archives ' AY ou ' \ 7 Russes. t. I وانظر أيضًا مجثنًا عن « الترجمة في عصر محمد على » .

(۲) كانت لدى الشيخ الطنطاري مكتبة كبيرة فيها عدد كثير من المخطوطات ومعظمها بخط يده وبعضها من تأليفه ، رقد ضمت هذه الكتب بعد رفاته الى مكتبة الجامعة في روسيا ، ولا تزال محفوظة فيها حتى الآن ، ومن بينها هذه النسخة من سقط الزند تحت رقم ۸۳۷ ، انظر : C. Salemann, and V. Rosen, Indices alphabetici codicum manus—criptorum persicorum turcicorum arabicorum qui in Bibliotheca Imperialis Litterarum Universitatis petropolitanae adservantur . St. peteraburg .



ورسائل اخرى وردت اليه في نفس السنة من مصر لتعرف احواله بعد سفره الى روسيا ، وقد وردت هذه الرسائل في كتاب للطنطاوي اسمسه «احسن النخب في معرفة لسان العرب ، وهو كتاب في اللغة العامية المصرية ألفه بعد وصوله الى روسيا ، وطبع في « ليبسك ، سنة ١٢٦٤ هـ ( ١٨٤٨ ) .

وقد ذكر على الصفحة الاولى من هذا الكتاب ما يلي : « للشيخ محمد عياد الطنطاوي معلم العربي في مدرسة الألسن الشرقية ، والمدرسة الكبيرة الامبراطورية ببتربورج المحمية » .

وفاتحة الكتاب قصيدة من نظمه موضوعها : « تاريخ ولادة الامير الكبير شاه زاده نقوله الكسندوفيج » ، ومطلعها :

بعث الهنا نحو السرور رسوله يقرى عليه سلامه ووصوله وختمها بقوله مؤرخاً :

ادعو الإله مهنئاً ومؤرخاً للروسيا رغد بطلع نقواله ١٩١ ١١١ ١٢٠٤ ٣٣٧

وأطرف هذه الرسائل رسالة كتبها الطنطاوي لزميله وصديقه رفاعة بك الطهطاوي وصف فيها بعض ما شاهده في الروسيا بعيد وصوله : «وأنا شغوف بكيفية معيشة الاوروبيين ، وانبساطهم ، وحسن إدارتهم ، وترتيبهم ، وتربيتهم ، خصوصاً ريفهم وبيوته المحدقة بالبساتين والأنهار ، الى غير ذلك ما شاهدته قبلي بمدة في باريس ، إذ « بتربورغ » لا تنقص عن « باريز(۱) » في ذلك ، بل تفضلها في اشياء كاتساع الطرق ، وأما من قبل البرد فلم يضرني جداً ، إنما ألزمني ربط منديل في العنق ، ولبس فروة اذا خرجت ، وأما







الشيخ محمد عياد الطنطاري ( ١٢٢٠ - ١٢٧٨. ١٨١٠ - ١٨٦١م)



في البيت فالمداخن المتينة معدة لإدفاء الأرض ، وطالما أنشدت عند جلوسي بقرب النار :

النار فاكهة الشتاء فمن يرد اكل الفواكه في الشتا فليصطل

وتذكرت قول الأعرابي في يوم بارد:

فإن كنت يوماً مدخلي في جهنم ففي مثل هذا اليوم طـابت جهنم

وفي سنة ١٢٦٥ ( ١٨٤٨) عين الطبطاوي استاذاً فوق العادة في الجامعة الروسية ، وفي سنة ١٢٧١ هـ ( ١٨٥٤ ) عين استاذاً عاديا ، واختير العالم الروسي « نفروتسكي ، ليكون مساعداً له .

. ومن أنبغ تلاميذه هناك في الفترة بين ١٨٤٠ و١٨٤٢ المستشرق الفنلندي « ج . ا . (١) فالين G . A . Wallin » الذي غدا فيا بعد استاذاً في جامعة Helsingfors وظل يراسل استاذه حتى مات .

# تاریخ وفاته :

لم يُعن احد بتتبع أخبار الطنطاوي بعد ان طالت مدة إقامته في روسيا ولهذا اختلف المؤرخون في تحديد سنة وفاته ، فالعالم الفرنسي فر هيوار (٢) يذكر انه توفي سنة ١٨٧١ ويوافقه في ذلك الأب لويس (٣) شيخو

<sup>(</sup>١) ارتحل هذا العالم في حياته الى بلاد العرب ومصر وسوريا ، ومكث بها سنوات يحمل اسم « عبد الولي » وقد تبودات الرسائل بينه وبين استاذه الطنطاوي مدة ما ، وطبع « فالن » بعض هذه الرسائل مترجماً الى اللغة الأسوجية ، ويوجد البعض الآخر في مكتبة الجامعة في Helsingfors عاصمة فنلندا .

Huart, Histoire de la Litterature Arabe, Paris, 1903 P. 420. (1)

<sup>(</sup>٣) شيخو ، الآداب العربية في القرن التـــاسع عشر ؛ بيردت ١٩٠٨ -- ١٩١٠ ، ج ٢ ، ص ٩٥ .



و ﴿ بِرُوكُلِّمَانَ ﴾ ؟ وذكر أمين فكري(١١ باشا في كتابه عن رحلته الى مؤتمر استكهلم الذي سماه : « إرشاد الألبا الى محاسن اوروبا ، انه توفي سنة١٨٦٢ فقد روى انه تقابل في المؤتمر مع المستشرق الروسي يوسف كوتوال (غوتوالد) وكان قد بلغ الثانين من عمره ، وذكر انه ارتبط بوالده عبد الله فكري باشا برابطة الود والصداقة فكثر اجتماعها أحدها بالآخر ، وقال ان والده سأل الاستاذ « غوتوالد » مرة « عن الشيخ محمد عياد الطنطاوي من اعاظم عاماء الازهر المتبحرين في علوم الأدب صاحب التآليف العديدة ، والشعر الوقيق، وكان توجه إلى بلاد الروسية ، وأقام بها ، هـــل هو حي او ميت ، وهل أعقب ذرية أو لم يعقب ، فأخبره الشيخ « كؤتوال ، كا قددته وقتذاك في ورقة محفوظة عندي ان الشيخ محمداً كان بالمدرسة الكبرى ، وبديوان الخارجية بسان بطرسبرج معظها غاية التعظيم ، محترما الى النهاية ، مرتبا له معاش عظیم ، وكان له ولد وزوجة ، وانه مـــات في سنة ١٨٦٢ على ما يتذكر ، وماتت بعده زوجته ، وكانت من مصر ، علوية ، وبعدها توفي ولمده وكان اسمه احمد على ما يظن ، وأن الشيخ محمداً الموما إليه دفن في « بطرسبرج » حيث قبور المسلمين بها ، وقبره معلوم هناك ، وكذلك قبر زوحته وابنه ...»

والتاريخ الذي أورده أمين فكري باشا اقرب الى الصحة فإن المستشرق الروسي المعاصر « إغناطيوس كراتشقوفسكي ه'٢) أثبت بعد تحقيق ان الشيخ الطنطاوي توفي في ٢٩ اكتوبر سنة ١٨٦١ ، كا ذكر ان قبره لا زال موجوداً في المنطقة التترية في « لينينجراد » وعليه كتابة روسية وعربية .

<sup>(</sup>١) ارشاد الألبا ، مطبعة المقتطف سنة ١٨٩٢ ، ص ٩٠٩. – ٦١٠ .

<sup>(</sup>٢) أنظر : كراتشقوفسكي ، Ens. Isl. Art : Tantawi ومقاله السابق الذكر في مجلة المجمع العلمي العربي ص ٦٣ ه .







رخامة عل ضريح الشيخ محمد عياد الطنطاوي في مقبرة فولكوفو الاسلامية في لينينغراد



## الشيخ محمد عمر التونسي :

هو محمد بن عمر بن سليان التونسي اصلاً ومولداً ، ولد بتونس في الساعة الثالثة من يوم الجمعة منتصف ذي القعدة سنة ١٣٠٤ هـ (٢٧يوليو سنة ١٧٨٩) وأمه مصرية ، حملت به في مصر أيام مجاورة أبيه بالأزهر لطلب العلم .

## أسرته:

كان جده سليان من عظهاء أهل تونس وأثريائها ، وقد أعقب ثلاثة بنين أوسطهم عمر والد صاحب الترجمة ، وكان سليان من المشتغلين بالعلم حسن الخط ، ينسخ الكتاب فيبيعه بضعف ما يبيع به غيره ، وكان الى ذلك عارفا بفن صباغة الثياب ، فكان لهذا « أرفه إخوته معاشاً ، وأحسنهم ارتياشاً ».

سافر الى الحجاز للزيارة والتجارة فغرقت سفينته في البحر الأبيض المتوسط ونجا هو مع نفر قليل فبقي في رودس مدة ينفق من « هميان » كان في وسطه به بعض الذهب ، ثم ركب البحر ثانية الى الاسكندرية ، ومضى الى الحجاز فأدى الفريضة ، وخرج عائداً الى جدة ، فاجتمع هناك بأناس من سنار فنشأت بينه وبينهم محبة وصداقة ، وعاد معهم الى بلادهم فقدموة الى ملكهم وأخبروه أنه رجل من أهل العلم غريب الديار انكسرت سفينته وضاع ماله ، فرحب به ، وأكرمه ، وانزله داراً خاصة ، وأجرى علمه رزقاً.

واستقر سليمان في سنار ، وخلتف أولاده الثلاثة في تونس، وكان اوسطهم – وهو عمر والد صاحب الترجمة – في السادسة من عمره ، فكفلهم خالهم السيد أحمد ابن العلامة الرحالة السيد سليمان الأزهري .

تلقى عمر بعض العلوم على خاله ، وعلى غيره من العلماء ، وحفظ القرآن، ولما بلغ مبلغ الرجال أراد الخروج للحج فخوج بصحبة خاله، وركبا اليحر من تونس الى الاسكندرية ، ثم ذهبا الى القاهرة ، ومنها الى القصير، يقول الشيخ



محمد عمر التونسي في ترجمته لنفسه: «وبينا هما في القافلة إذ ناداهما مناد: «أيها المغاربة .. » ، فقال أبي : « نعم – من أنت ؟ » فقال : « أنا نسيب أحمد ابن سليان » ، فعرفه خال أبي ؛ وقال لأبي : « يا عمر : سلم على أبيك » فاكب والدي يسلم على أبيه ويقبل يده ، ثم سلم جدي على نسيبه ه(١).

وواصل عمر الساير مع خاله لاداء فريضة الحج ، وذهب سليان الى القاهرة ، وتواعدا على المقابلة هناك ، فلما عاد عمر وجد اباه قد باع تجارته ورجع الى سنار . وكان خال عمر قد توفي في مكة ، فأقام في القاهرة يطلب العلم في الأزهر ، ثم ارتحل بعد قليل الى سنار باحثاً عن ابيه فوجده يحيا هناك حياة هنيئة ، وحوله أولاده من زوحة سنارية .

وطلب عمر من أبيه العودة معه الى تونس فرفض ، فعاد هو يدفعه شوقه لإتمام دراسته، وزوده أبوه بثلاثة جمال على أحدها حمل صمغ وأربع جواري، وعبدان؛ وسار عمر مع القافلة التي ضلت الطريق ، وأصاب افرادها العطش ، فمات الرقيق ، ونفقت الجمال ، وعاد عمر فقيرا كا ذهب ، ولكن حدث في الطريق أن أصيب دليل القافلة وهاديها بصداع منعه النوم ، فكتب له عمر ورقة وضعها على محل الألم فبرىء الرجل لوقته ، فاعتقد في عمر الصلاح ، ووهبه عدل صمغ ، فلما وصل الى مصر باع الصمغ ، بخمسة وسبعين فندقليا (٢) » . واشتغل عمر ثانية بطلب العلم في الأزهر ، وتزوج من والدة الشيخ محمد صاحب الترجمة ثم ارتحل الى تونس ومعه زوجته ، وهناك و لد له محمد بعد خمسة أشهر .

وفي سنة ١٢٠٧ ه ( ١٧٩٢ – ١٧٩٣م ) عاد عمر إلى مصر لاتمام دراسته فحضر دروس الشيخ عرفة الدسوقي ، والشيخ محمد الامير الكبير ، وبعد قليل عُنين نقسا لرواق المغاربة .

 <sup>(</sup>١) من ترجمة محمد عمر التونسي لنفسه ، ذكرها في كتابه « رحلة دارفور » م ٣١-٣١ ونقلها عنه على مبارك باشا ، الخطط التوفيقية ، ج ١٧ ص ٣٦ .

<sup>(</sup>٢) التونسي ، تشحيذ الأذهان ، باريس ٥٥٠ ، ص ٣٤



وفي سنة ١٢١١ هـ (١٧٩٧ م) وصله خطاب من أخيه لأبيه بسنارينعي اليه أباهما ، ويذكر أنه ترك « جملة كتب سرقت منا ، وبقينا بحالة تسر العدو ، وتسيء الصديق ، فعجل بالقدوم الينا لتأخذنا معك نعيش بما تعيش به. . . » (١) .

وأسرع الشيخ بالسفر الى سناز ، وترك ابنه محمدا – وهو في السابعة من عمره – وطفلا آخر في الرابعة من عمره ، يقول الشيخ محمد في ترجمته لنفسه : «وترك لنا نفقة ستة أشهر فمكثنا سنة باعت فيها والدتي أشياء كثيرة من نحاس وحلى » ، ثم جاء عمه الصغير ، واسمه «الظاهر » حاجا وتاجرا"، فضمهااليه ، وتولى الاشراف عليها ، غير أنه لم يلبث أن غادر مصر إلى بلاد الحجاز لأن ابنه الصغير توفي في مصر فلم يطق البقاء بها من بعده .

### صاحب الترجمة

وظل محمد يطلب العلم في الأزهر حتى ضاقت ذات يده ، ثم سمع بقيام قافلة إلى دارفور — وكان قد سمع بانتقال والده وعمه اليها — فصحبها ، ورحلوا من الفسطاط في النيل حتى وصلوا منفلوط ثم بنى عدى ، وهناك تأهبت القافلة وتزودت ، ومن بنى عدى سارت براً إلى الواحات الخارجة ، ثم اتجهت جنوبا حتى وصلت إلى دارفور ، وفيها التقى محمد بعمه وأبيه في بلدة اسمها «حلة جولتو» يقول الشيخ محمد ، و وبعد ان اقمت عند والدي ثلاثة ايام جهزني انا و عمي الى الأعتاب السلطانية بهدايا من عنده إلى حضرة السلطان (٢) ووزيره الاعظم فركبنا من « أبي الجدول » إلى « تندلتي » وهو مقر السلطان ، في أول شعبان فركبنا من « أبي الجدول » إلى « تندلتي » وهو مقر السلطان ، في أول شعبان من « أبي الجدول » إلى « تندلتي » وهو مقر السلطان ، في أول شعبان من « أبي الجدول » إلى « تندلتي » وهو مقر السلطان ، في أول شعبان من « أبي الجدول » إلى « تندلتي » وهو مقر السلطان ، في أول شعبان من « أبي الجدول » إلى « تندلتي » وهو مقر السلطان ، في أول شعبان سكنه ، السلطان » وكل محكنه ، السلطان « أبي المهود منه المهود » وكل محكنه ، السلطان » وهو مقر السلطان » وهو مقر السلطان » في أول سكنه ، السلطان » وهو مقر السلطان » وكل على سكنه ، السلطان » وهو مقر السلطان » وكل على سكنه ، وكل على سكنه ، السلطان » وكل سكنه ، وكل على « السلطان » وكل سكنه ، وكل على سكنه ، وكل سكنه ، وكل على سكنه ، وكل على سكنه ، وكل سكنه ، وكل على سكنه ، وكل على سكنه ، وكل على سكنه ، وكل على سكنه ، وكل سكنه ، وكل على سكنه ، وكل سكنه ، وكل

<sup>(</sup>١) التونسي ، تشخيذ الأذهان ، ص ٣٦ ؛ علي مبازك ، المرجع السابق ج٧٦ ص٣٦ ، وأنظر أيضًا Enc. Isl. Art: Tunisi

<sup>(</sup>۲) كان عمو قد حظى ، ونال مركزاً ممتازاً عنه سلطان دارفور وقتذاك عبد الزحمن بن أحمد (ت-۱۷۱۹ - ۱۷۹۹ ) ، وشرح بأمره كتابين في الفقه والشريعة ، انظو : رحلة دارفور ص ۱۰۷ و ۲۲: Enc. Isl. Art: Tunisi ؛ ۲۲: دارفور ص ۱۰۷ و ۲۲:



يسمى عندهم فاشراً ، فسافرنا يومين سفراً غير شطيط ، ودخلنا ضحوة الثالث فوجدنا بلداً يموج بالساكن ، ويرتج بالقاطن ، ما بين راكب وماش ، وجالس وغاش، وطبول ترعد، وخيول تركض، فحظينا هناك بنيل المأمول، وحلت هديتنا محل القبول ، ودعاني الوزير الشيخ محمد كرا ، وكساني كشميراً أخضر وجبة خضرا ، وقفطاناً من القطن الهندي ، وأمر لي بجاريتين وعبد ، وكتب لأبي كتابا صورته : « من حضرة من أكرمه الكريم ، ولا يفارقه الخير والنعيم، الوزير الأعظم المتوكل على من يسمع وبرى ، الأب الشيخ محمد كرا ، الى حضرة الأستاذ الأعظم ، والمـلاذ الأفخم ، علامة الزمان ، ونخبة سلالة سيد ولد عدنان، السيد الشريف عمر التونسي دام مجده آمين. أما بعد فإنه قد حضر لدينا نجلكم المكرم ، صحبة أخيكم المحترم المعظم ، بما أهديتموه لنا حسبا هو مشروح في خوابكم ؛ ففرحنا غاية الفرح بأمرين : الأول ، اجتماع شملك بقرة عينك ، والثاني أننا نؤمل إقامتك في بلدنا ، وهذا هو المقصود الأعظم لتحصل لنا أكبر البركة بكم أهل البيت ، وقد أتحفناه بما صحبه ، ونرجو أن يكون مقبولا لديكم ، ولولا ما نحن فيه من الأشغال لكان الأمر أبلغ من ذلك ، فالمعذرة اللُّك ، والأمل ألا تنساني من صالح دعواتك ، والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته .. ، (١)

وعاد محمد إلى والده ، فأقاما معاً شهر رمضان ، ثم سافر إلى الفاشر ، وودع الوزير محمداً كرا ، واستأذنه في السفر الى تونس على أن يتزك ابنه محمداً ليدير أملاكه هناك ، ويجمع خراجها .

وقد أقام الشيخ محمد مدة في السودان ، نعم فيها ، وطاف بأرجاء البلاد ونواحيها ، ووصف ما رأى من هذه البلاد ، وعادات أهليها في كتابه : «رحلة دارفور» أو كا سماه : «تشحيذ الأذهان بسيرة-بلاد ألعرب والسودان» ،

<sup>(</sup>۱) تشحید الأذهان ، ص ۲۰ – ۲۱ ، على مبارك ، المرجـــع السابق ، ج ۱۷ می ۳۶ – ۳۵ .



ثم عاد إلى مصر , وقد فقدت أمواله وتحولت أحواله ، (١) .

وأقبل ثانية على طلب العلم ، ودخل في خدمة مجدد مصر محمد على باشا ، وكانت أول خدمته كا يقول ، ( بوظيفة واعظ في الآلاي (٢) الثامن من المشاة ، وسافرت معه (أي مع ابراهيم باشا) الى المورة ... ثم استخدمت في مدرسة أبي زعبل لتصحيح الكتب الطبية ، وخصصت منها بتصحيح كتب الأجزأجية ، ومكثت على ذلك حتى اجتمعت بأبرع أهل زمانه حذاقة وفهما ، وأذكى أهل عصره صناعة وعلما ، معلم الكيمياء الحكيم « بر ون » الفرنساوي ، وقد قوأ على كتابه كليلة ودمنة باللغة العربية ؛ فذكرت له بعض ما عانيته في أسفاري من العجائب ، فحملني على أن أزين وجه الدفتر بإيضاح ما شاهدته ، فامتثلت أمره لما له علي من اليد البيضاء ، ورأيت أن ذلك أجمل بي أيضا ، لقول صاحب القصورة .

وإنما المرء حديث بعده فكن حديثًا حسنًا لمن وعيه (٣)

وفي السنوات الأخيرة من حياته اشتغل التونسي بالتدريس ، فكان يلقي درساً في الحديث بمسجد السيدة زينب في يوم الجمعة من كل اسبوع ، وبقي على ذلك إلى أن توفي سنة ١٢٧٤ هـ ( ١٨٥٧ م ) .

<sup>(</sup>١) على مبارك ، المرجع السابق ج ١٧ ص ٣٦ .

<sup>(</sup>٢) باشرت السلطات المصرية إنشاء هذا الآلاي في أغسطس سنة ١٨٢٤ ، وعهدت بذك الى المهندس الايطالي شيانطي قاسم أغا ، ولما حضر الى مصر الجنرال « بواييه » الفرنسي تولى تدريبه ، وفي اوائل سنة ٢٨٨١ ألحق هذا الآلاي بجيش المورة ، وفي أواخر عام ١٨٣١ أرسل الى الشام ... النح أنظر الشيء الكثير عن تاريخ هلذا الآلاي في : المهدات لتاريخ الجيش المصري في عهد محمد علي باشا ، صفحة من تاريخ الآلاي المشاة الثامن ، للاستاذين الدكتور أسد رستم والبكباشي عبد الرحمن زكي ، مطبوعات المتحف الحربي ، بولاق الدكتور أسد رستم والبكباشي عبد الرحمن زكي ، مطبوعات المتحف الحربي ، بولاق

<sup>(</sup>٣) التونسي ، تشحذ الأذهان، ص ه - ٦ ؛ على مبارك ، المرجع السابق ج ١٧ ص ٣٧





مذاكتابسيد الأذهاب والسولان المؤلفة المخ الصديق المعدن السيد عمر التونسي السيد عنه

الصفحة الاولى من كتاب « تشحيد الأذهان » وهي بخط الدكتور « برون »



هذا ،وجز عن حياة الشيخين اللذين تنامذ عليها « بر ون ، واستمان بهما في أعماله وبحوثه العلمية ، فهو إذا ذكر أولهما في أي من خطاباته قال دائماً : « Notre Schaykh Mohammed Ayyad (۱) ، وشيخنا محمد عياد (۱) بل أنه يصفه بالجرأة والشجاعة إذا ذكره بعد سفره إلى الروسيا ؛ فيقول : وشيخنا الشجاع عياد شيخي وشيخ فرسنل القديم : Notre brave Cheikh الشجاع عياد شيخي وشيخ فرسنل القديم : Aiad, l'ancien Cheikh de M. Fresnel et de moi (۲)

وقد كتب مرة لصديقه « مول » يعده بإرسال مقال له عن التمليم في مصر ، ثم يعتذر اليه عن تأخيره ، ولا ينتظر حتى يعود إلى القاهرة ، فهو محتاج إلى شيخه محمد عياد ليمده بالمعلومات عن نظام التعليم في المساجد (٣) ، وعن اتجاه هذا التعليم ، والفوائد التي يظن أنها سوف تجني منه في المستقبل .

وهو إذا ذكر التونسي ذكره بالتجلة والاحترام ، فهو يقول دائما : « Mon ancien Cheikh El. Tounsy ، وقد بادله التونسي تقديراً بتقدير ، واحتراماً باحترام، فهو عنده « أبرع أهل زمانه

<sup>(</sup> ١ و ٣ و ٣ م ١ الفطر أيضاً . Lettres du Dr, Perron. PP. 11. 47. 64. 113 . وأنظر أيضاً و ١ و ٢ و ٣ م المنظر أيضاً . Lettres du Dr, Perron. PP. 11. 47. 64. 113 . وأنظر أيضاً و المنظم المختملة لا أعرف بين الشيوخ في مصر من يقرأ التاريخ أوله المام به غير الشيخ التونسي مؤلف رحلة ـ السودان ـ والشيخ التميمي المغربي المعلم الحاص لأولاد ابراهيم باشا ، وكان هذا أيضاً عالم ممتاز ومثقف جقاً هو الشيخ محمد عياد الذي ارتحل الى « سانت بطرسبرج » منذ ثلاث سنوات حيث استدعاه الأمبراطور ، وحيث ينظر اليه نظرة تقدير واعتبار » .

Lettres du Dr. Perron. pp. 11, 47, 64, 113. (i)

Op. Cit. pp. 89, 107. (\*)



حذاقة وفهما ، وأذكى أهل عصره صناعة وعلما ، معلم الكيمياء الحكيم بيرون الفرنساوي (١) » ، وهو « اللوذعي الأديب ، والماهر الطبيب اللبيب ، أحذق أقرانه ، وأنبه إخوانه ، المعلم بيرون الفرنساوي ، الحكيم النبيه الكيماوي ، ذو الذهن الوقاد ، والتعليم الذي كل تلميذ منه استفاد (٢) » ، وهو أيضا : « المساهر في جميع الفنون ، ناظر مدرسة الطب البشري الشهير بيرون (٣) » .

### \* \* \*

وبعد فهذا ثالوث عجيب من الرجال ، كلهم عاش في غير وطنه ، وكلهم وقف حياته وجهوده للعلم والتعليم ، فالدكتور « برثون ، فرنسي الأصل ، طبيب ، رحل إلى مصر وخدم نهضتها الحديثة في عصر محمد على أستاذاً وناظراً لمدرسة الطب ، وشغف حباً بلغة غير لغته ، فتعلمها وحذقها ، وترجم عنها واليها ؛ والطنطاوي مصري ، عالم ديني ، تخرج في الأزهر ، ورحل إلى « الروسيا »، وعاش وتوفي بها ، وتتلمذ عليه نفر كثير من المستشرقين في مصر وفي الروسيا ، تعلم الفرنسية وأتقنها وشغل منصب الاستاذية في جامعة « بطرسبرج » ، وله مؤلفات كثيرة تنتظر من يعني بها .

والتونسي من تونس – أصلا ومولداً – وإن كانت أمه مصرية ، أسرته عشقت الرحلة فعاش هو وأبوه وجده في مصر وبلاد العرب والسودان أكثر مما عاشوا في وطنهم الأصلي تونس ؛ وقد شارك التونسي مشاركة فعلية قيمة في حركة الترجمة والنشر التي ازدهرت في عصر مخمد علي باشا .

جمعت بسين هذا الثالوث رابطة العلم القوية ، رغم ما كان بين افراده من

<sup>(</sup>۱) أنظر رحلة دارفور للتونسي ، ص ه - 7 ؛ وعلي مبارك ، الخطط التوفيقية - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7

<sup>(</sup>٢ و ٣ ) أنظر : برون ، الجواهر السنية في الأعمال الكيارية ، ٣ أجزاء كبار ، بولاق سنة ٨ ٥ ١٠ - ١ ٢ ٠ ، مقدمتا الجزءين الأول والثاني .



اختلاف في الجنس والموطن واللغـــة والدين والثقافة ، فأفاد « برُون » من شيخيه علم المشرق ولغته ، وأفاد الطنطاوي من تلميذه لغة الفرنج ، كما افاد التونسي منه طريقة الغربيين ومنهجهم في البحث العلمي .

\* \* \*

جهود هذا الثالوث في التأليف والترجمة والنشر :

٠ - د كتور بر أون :

### 1 - Les Femmes Arabes

J. Mohl, Vingt, وقد كتب «مول» تقديراً وتقريظاً لهذا الكتاب، انظر Sept ans d'Histoire d'études orientales. Paris, 1880, t. ll, p. 283.

٣ - ترجمة مختصر سيدي خليل بن إسحاق عن الفقه المالكي في ثلاثة
 عجلدات نشره بين سنتي ١٨٤٦ و ١٨٥١ ، ( ذكر شيخو ، ج ١ ص ١١٢أنه
 انتهى من طبعه سنة ١٨٥٤ ، وعلق عليه تعليقات واسعة ) .

3 — Voyage au Darfour par le Cheikh Mohammed ibn Omar el Tounsy, Reviseur en chef à l'École de Medecine du Caire traduit de l'Arabe par Dr. Perron, Directeur de l'Ecole de Médecine du Caire, Paris, 1855.

وعدد صفحات الكتاب ٤٩٢ من القطع الكبير ، وبه مصور جغرافي ، وكتب مقدمته Jomard (ص ١ -- ٧١) ، وقد طبعت هذه المقدمة على حدة تحت عنوان :

Observations sur le voyage au Darfour suivis d'un vocabulaire de la langue des habitants et de Remarques sur le Nil-Blanc supérieur, Paris, 1855.

4 — Voyage au Ouaday par Cheikh Mohammed Ebn Omar al Tounsy, traduit de l'Arabe par Dr. Perron, Paris, 1851.



وهو كتاب كبير في ٧٥٦ صفحة ، ومقدمته في ٧٥ صفحة ، وبه أيضاً مصور جغرافي وتسع لوحات مصورة ، وكتب مقدمته أيضاً مسيو جومار M. Jomard والأخبار الواردة في هذه الرحلة صحيحة في جملتها ؛ وإن كان يعوزها الترتيب والتصنيف العلمي ، وقد اقتنع « برون » بصحتها من جماعة من أهل دارفور وواداي كانوا يسكنون في القاهرة ؛ غير أن « بارت Barth » أخذ عليه أنه لم يورد في كتابه شيئاً مضبوطاً عن الأحوال الجغرافية والطبوغرافية والاحصائية ، والأرصاد الجوية لهذه البلاد ؛ أنظر :

Earth, Reisen und Entdeckungen in Nord und Zentralafrika, Berlin, 1859, 3, P. 525.

Nachtigal, Petermanns Geogr. Mitteil, Vol 21, 1875. : وفي Sahara und Sudan, vol. 3. P. 8.

ه ــ ترجمة لقصة سيف التيجان سنة ١٨٦٢.

٣ - ترجمة لكتاب الطب النبوي ؟ (أنظر شيخو ، الآداب المربية في القرن ١٩١ ، ج١ ص ١١١)

٧ – ترجمة لكتاب كامـــل الصناعتين المعروف بالناصري في البيطرة والزرطقة (١١) ، لأبي بكر بن بدر وكان بيطارأ في اصطبل الملك الناصر محمد بن قلاوون وهو في ٣ بجلدات ، ونشر تحت هذا العنوان :

Abou Bekr ibn Bedr, Le Nâceri, La perfection de deux arts, ou, Traité complet d'hippologie et d'hippiatrie arabes. Traduit de l'arabe par Dr. Perron. 3 vols. Paris 1852 – 1860.

٨ - ترجمة كتاب منزان الخضرية للشعراني في الفقه .

<sup>(</sup>١) قال صاحب كشف الظنون عند كلامه على هذا الكتاب: « البيطرة هي النظر في أحوال الخيل من جهة الصحة والمرض، والزرطقة هي عبارة عن تربية الخيل في تعليمها ولوازمها» هذا وتوجد نسختان مخطوطتان من هذا الكتاب في الخزانة التيمورية بالقاهرة ؛ أنظر: تيمور باشا ، التصور عند العرب، نشره وعلق علمه الدكتور زكى محمد حسن، القاهرة ٢ ١٩٤١ ص٣٠.





l'aiguisement de lespril. par levoyage au Joudan et parmi lea arabes du centre de l'Ofrique.

le cheykh Mochammed ibn-Omar el-townsy, Mulographie et public

## Saris

chez Bestjæringer Geluptat lebrare de Pintelet De France, de la bibliotheque nationale de la lociète assalique de Parix, ese Rice Ducloitre land Benvil. Noy

Imprimerie lithographique de Kaeppelin. 14. quai Voltaire

العنوان الفرنسي لكتاب « رحلة دارفور » ، وهو أيضاً مخط الدكتور « برون » ؛ كا هو راضح في السطور ١١ – ١٣



٩ - مقالات مختلفة ، بالفرنسية ،عن بعض مشاهير العرب ، كطرفة (١١)،
 والمتلس ، وعنترة. ، وأحيحة بن الجلاح . . . النح ، وقد اعتمد عند
 كتابة هذه المقالات على كتاب الأغاني ,

11 – كتاب الأزهار البديعة في علم الطبيعة ، وهو مجموعة محاضراته التي ألقاها على طلابه بمدرسة الظب المصرية ، وقد ترجمته إلى العربية بمساعدة يوحنا عنحوري ، احد مترجمي مدرسة الطب ، وراجعه الشيخ الهراوي ، طبع في بولاق ١٢٥٤ . ثم طبع طبعة ثانية في سنة ١٢٦٩ .

١٢ - الجواهر السنية في الأعمال الكياوية وهي. ايضا مجموعة المحاضراته في الكيمياء التي القاها على طلابه بمدرسة الطب المصرية وتقع في ثلاثة مجملات كبيرة: الأولى في ٢٧٦ صفحة والثاني في ٤٩٤ صفحة والثالث في ٥٥٥ صفحة وقد ترجمه بنفسه و كان إذ ذاك ضرب بعطن في اللغة العربية وصاريفهم النكات الادبية فبحث في القواميس على الألفاظ الطبية والكياوية ... النح و (انظر مقدمة التونسي للجزء الاول من همذا الكتاب) وقد قام على تصحيحه ومراجعته الشيخان محمد الهراوي ومحمد الكتاب) وقد قام على تصحيحه ومراجعته الشيخان محمد الهراوي ومحمد الرشيدي والنان من تلاميك «برثن » هما الدكتور حسين غانم الرشيدي والشيخ درويش زيدان وبراق سنة ١٢٥٨ - ١٢٦٠.

\* \* \*

٢ - الشيخ محمد عياد الطنطاوي :
 ترك الطنطاوي عند وفاته مكتبة غنية ، فيها ما لا يقـــل عن ١٥٠

Perron, Lettre sur les poètes Tarafah et Al-mouta-: انظر مثلا (۱) lammis. Journal Asiatique, 3me serie, t. XI Jan. 1841. pp. 46-69, & mars. 1841, pp. 215-247



مخطوطة بعضها من تأليفه ، والبعض الآخر من نسخه ، وقد آلت هذه الكتب إلى مكتبة الجامعة في « بيتروغراد ، ، وفيا يلي بيان لأهم مؤلفاته :

ا - تاريخ حياته بقلمه ، ولم ينجز منه إلا قطعة صغيرة ، نشر أصلها Zeitschrift fur die في محملة على المانية J. G. Kosegarten العربي ومعه ترجمة ألمانية Kunde des Morgenlandes, 1850, 43 — 67, 197 — 200.

: على هذا الكتاب في مجلة : Zeitschrift der Deutschen Morgenlandischen Gesellshaft, IV, 243 – 248.

٢ - أحسن النخب في معرفة لسان العرب ، وهو كتاب في اللغة العامية المصرية ، ألفه وهو في « روسيا » ، وطبع في « ليبسك » سنة ١٢٦٤ (١٨٤٨) ، ويشتمل هذا الكتاب على ألفاظ وجمل وأمثال ، ورسائل وقصص ، وأغان مصرية عامية ، ومعها ترجمتها إلى الفرنسية ، ( وقد ذكرنا في مثن المقال بعض محتويات الكتاب ، وخاصة شعر الفاتحة ، ورسالة الطنطاوي لصديقه رفاعة الطهطاوي ) ، ومن أهم ما ورد في هذا الكتاب منظومة أمين أفندي الجندي التي نظمها عند مسير الجيش المصري لفتح الشام ، يقول تيمور باشا في مقاله السابق الذكر : « وكنا نسمع في متناقل الاخبار أن هذا الجيش كان يتغنى السابق الذكر : « وكنا نسمع في متناقل الاخبار أن هذا الجيش كان يتغنى بها ، ولم نكن نعلم منها غير قوله في مطلعها :

هيا بنا هيا بنا للحرب نلقي ضدنا ١١٠

رقم الكتاب في مكتبة بتروغراد

٣ - حاشية على شرح الشيخ خالد الأزهري (٢) على متنه ٢٧٧

۱۹۳ دراسات (۱۳)

<sup>(</sup>١) أنظر هذه المنظومة كاملة في : داود بركات ، البطل الفاتح ابراهيم باشا ، ص ٢٣٦ ، القاهرة ١٩٣٤ .

<sup>(</sup>٢) توجد نسخة خطية من هذا الكتاب في مكتبـــة البلدية بأسكندرية ، ضمن مجموعة رقم ٨٧٨ على جوعة الأولى منها أنها «حاشية على شرح الأزهرية للشيخ خالد مع التموض لحاشيته المشحونة بغرر الفرائد لشيخنا خاتمة المحققين والنظار ، مولانا الشيخ حسن العطار » وقد ذكر في نهايتها أنها كتبت بخط « مصطفى الفقي » في أول رجب سنة ٧ : ٧ .

- م اشية على كتاب الكافي في علمي العروض والقوافي (١)
   بخط يده سنة ٢٥٥ ه .
- ۲ منتهی الآداب فی الجبر والمیراث والحساب ، بخط
   یده سنة ۱۲۱۵ هـ.

٧ - الحكايات المصرية العامية ، بخط يده ؟

- ٨ -- مسودات لتاريخ العرب ، ومعها ترجمة الباب الأول من كتاب
   ل كلستان (٢) » لسعدي الشاعر الفارسي وهو بخط يده .
  - منظومة في البيان نظم فيها منن السمرقندية .
- ١ -- حاشية على شرح برهان الدين أبي المعالي إبراهيم السقا ، ( وهو احد شيوخه ) على منظومة السيد محمد 'بليحة ، وعنوان الشرح التحفة السنية في العقائد السنية .
  - ١١- حاشية على رسالة شيخه إبراهيم البيجوري في العقائد .
  - ١٢ ــ شرح على منظومة الشيخ السلموني ، التزم السجع في جميع جمله .
- ١٣- رسالة عن الاعياد المصرية ، ( مخطوط، مكتبة بتروغراد رقم ٨٣٨)

<sup>(</sup>١) توجد نسخة مخطوطة من هذا الكتاب في مكتبة البلدية رقم ٢٠٠٥ - ، كتبها محمد ابن سليان في سلخ شعبان ه ٢٠١٠ .

<sup>(</sup>٣) عندي في مكتبتي ترجمة عربية اخرى لهذا الكتاب ترجمها في نفس العصر جبراثيل يوسف المخلع كاتب الديوان الخديوي بالاسكندرية ، وطبع في نولاق سنة ١٢٦٣ ه.



16- كتاب عن تاريخ روسيا باسم : تحفة الأذكيا في أخبار بلاد روسيا كتبه بخط يده سنة ١٢٦٦ ( ١٨٥٠ ) ، ( انظر للتعريف بالكتابين الأخيرين :

Comptes-rendus de l'Académie des Sciences de Russie, 1926, pp. 23 — 26; 1924. pp. 102 sqq.; 1927, pp. 181 sqq.)

٣ -- الشمخ محمد عمر التونسي :

١ – رحلة دارفور المسهاة «تشحيذ الأذهان بسيرة بلاد العرب والسودان»
 كتبها تنفيذاً لإشارة دكتور « برون» الذي عني بطبع النص العربي في باريس
 سنة ١٨٥٠ ، ( انظر الترجمة الفرنسية للرحلة في مؤلفات دكتور برون ) .

٣ – رحلة واداي ، كتبها أيضاً تنفيذاً لرغبة دكتور « برون » ولم ينشر النص العربي لهذه الرحلة حتى اليوم ؛ بل ولا يعلم مصيره ؛ فقد كان في حوزة دكتور برون ، وإنما نشرت الترجمة الفرنسية في باريس سنة ١٨٥١ ، ( أنظر مؤلفات برون ) .

٣ - الشذور الذهبية في المصطلحات الطبية ، وهو معجم كبير للألفاظ والمصطلحات الطبية والعلمية المختلفة ، جمعها من المستب والمعاجم العربية ، والأفرنجية ، ذكره جورجي زيدان في كتابه ( تاريخ آداب اللغة العربية ، ج ٤ ، ص ١٧٧ - ١٧٨ ، الطبعة الثانية ، القاهرة ١٩٣٧ ) ، وقال عنه : د هو معجم للمصطلحات الطبية والأطباء، وقد أسند لكل مؤلف ما التقطه منه ، فجاء كتاباً في نحو ٢٠٠ صفحة متوسط الحجم ، وهدو من الذخائر النفيسة ، وقد حمدل الى باريس ، وفي المكتبة الخديوية (١) نسخة منقولة النفيسة ، وقد حمدل الى باريس ، وفي المكتبة الخديوية (١) نسخة منقولة

<sup>(</sup>١) توجد من هذا المعجم أربع نسخ في دار الكتب المصرية أرقامها : ٧٥٧١ و ١٧٤٠ و ١٦٤٠ و ١٦٤٠ و ١٦٤٠ و ١٦٤٠ و ١٦٤٠ طب ؛ انظر حديثاً مفصلاً عنه في بحثنا عن: تاريخ الترجمة في عصر محمدعلي؛ J. H. Dunne, Printing and Translations under Med Ali, Journal of the Royal Asiatic Society, July 1940. pp. 343 — 345.



بالفوتوغراف عن نسخة باريس ، وقد أقرت نظارة المعارف على طبعها في جملة كتب إحياء الآداب العربية » ، وقد بدأت فعلا دار الكتب الخديوية يطبع هذا المعجم ، وطبع منه الجزء الأول في ١٠٠ صفحة ، ( مطبعة المقتطف سنة ١٩١٤) ، وأشرف على تصحيحه وطبعه وترجمة ألفاظه إلى اللغتين الفرنسية والانجليزية الدكتور أحمد عيسى بك ، غير أن الدار لم تنشر منه حتى اليوم إلا هذا الجزء تحت عنوان :

Al-Schoodhoor - Al-Dhahabieh of Muhammad omar Al-Tounsy, Dictionary of Technical Terms « Ancient and Modern » used in the medical, natural and veterinary sciences, edited and translated into French and English by Dr. Amed Issa Bey vol I. Cairo, 1914.

ويوضح السبب الذي دفع التونسي لوضع هذا المعجم ما جاء في مقدمته ، قال : « لما كان حضرة من نشئت المدرسة على يده .. كلوت بك ... يعلم أن جل غرض الحديوي أظهار المعارف، وإبراز اللطائف، وأن المعارف لا تتم الا بجمع كتاب موصوف بما وصفناه من الجمع للألفاظ الطبية وأسماء المعادن والحيوانات .. أحضر معجما في الألفاظ المذكورة باللغة الفرنسية ، وأمر بترجمته إلى اللغة العربية ، ففرقه ناظر المدرسة إذ ذاك على معلميها ... فترجم كل منهم الجزء الذي أعطيه ... ولما تحت ترجمة الأجزاء ... أمر ناظر المدرسة إذ ذاك المحر في الفنون ، المتوغل في العربية ، المعلم بيرون أن يؤخذ من القاموس كل لفظ دل على مرض أو عرض ، وكل اسم نبات أو معدن أو حيوان ... وكذا أعطى على المشار إليهم ، وأدخلني معهم ، فأخذت منه جزء وافراً ... وكذا أعطى على المعروى الذي عليه في تبييض كل مسودة معول ، فاستخرج الجماعة منه ما أمكنه استخراجه .. ثم خصني الناظر المذكور باستخراج ما في القانون من على المعاريف ، وما في تذكرة داود من كل معنى لطيف ، وزدت على ذلك ما في فقه النه وخمص الصحاح ، وما في تذكرة داود من كل معنى لطيف ، وزدت على ذلك ما في فقه المنافريف ، وما في تذكرة داود من كل معنى لطيف ، وزدت على ذلك ما في فقه المنافريف ، وما في تذكرة داود من كل معنى لطيف ، وزدت على ذلك ما في فقه المنافريف الصحاح ، وما في المورى من التعاريف الصحاح ، وضمت لذلك



لانسان ان يضرب الرما المذكور باقرم انظيف نق ويب مل الارض ثم بنقط فيه بالأصبع الوسط إربعه اسطر مرغيرعدد زوچا او فرها واما تولدات اشكاله واتصالاتها وما ينعلق هامن الاسما والمزوف والكواكب والعاقبة وعاقبة العاقبة فذلك كلهمنا بُوْلِفات علم الرَّمْ لِ فِلا نَطْيِلِ ٱلكلام عَلَيْهِا وَإِمَا ذَكُرُنَا بَعْدُهُ النَّبِذُ السِّيِّرِ وقد طهم بالج هذه النسينة الملليلة المنتقة الجداة. يتخرسنة خمسين وتماغائة بعدالالغ المسيحية والحدلله فرال بَرِّ وَسَنَأَلُهُ مِنْ الْمُيْرِينُوعُ الْغَايَةُ أَمِ

الصفحة الأخيرة من النسخة العربية لرحلة دارفور ، وهي « برسم وخط السيد برون » ، كما هو واضح في السطوين ١٥ -- ١٦ .

أسماء الأطباء المشهورين، وأسماء عقاقير كنت رأيتها في بلاد السوادين، ورتبت جميع ذلك على حروف المعجم ليكون أسهل للمراجعة وأقوم، وسلكت في ذلك مسلك صاحب المصباح لسهولته على مسلك القاموس والصحاح، .... وأغلب احوالي فيه أني أعزي لكل كتاب ما التقطته من فوائده، وما استفدته من فوائده، ولم أقتصر فيه على الأسماء العربية، بل توجد فيه أسماء لاطينية، وأخرى فرنساوية، وأخرى فارسية ... النح، [ مقدمة الجزء المطبوع ص ب - ه].

٤ - وأشرف التونسي على طبع ونشر كثير من الكتب العربية القديمة التي طبعت لأول مرة في بولاق ، وخاصة المستطرف للأبشيهي ، ومقامات الحريري .

ه - كذلك قام التونسي بتحرير وتصحيح كثيرمن الكتب الطبية والعامية التي ترجمت في عصر محمد على وأهمها :

أ -- الدر اللامع في النبات وما فيه من الخواص والمنافع تأليف الدكتور « فيجري بك » وترجمة حسين غانم الرشيدي ، بولاق ١٢٥٧ هـ

ب – الجواهر السنية في الاعمال الكيماوية في ثلاثة أجزاء تأليف وترجمة الدكتور « برون » بولاق سنة ١٢٦٠ .

ج – كنوز الصحة ويواقيت المنحة ، تأليف «كلوت بك ، وترجمـــة الدكتور محمد الشافعي ، بولاق سنة ١٢٥٨ – ١٢٦٠

د – التنقيح الوحيد في التشريح الخاص الجديد تأليف الاستاذ «كرووليه» وترجمة الدكتور محمد الشباسي ، بولاق سنة ١٢٦٦

ه - روضة النجاح الكبرى في العمليات الجراحية الصغرى ترجمة الدكتور محمد علي البقلي ، بولاق ١٣٥٩

و — الدرر الغوال في معالجة أمراض الأطفال ، تأليف «كلوت بك » وترجمة الدكتور محمد الشافعي ، بولاق ١٣٦٠ .



# الطبيب الخاص لمحمد علي بدأ حياته بائعاً للبطيخ

طفل من عشرات بل مثات الاطفال الذين تزخو بهم القرى المصرية ، حبا كا يحبو الاطفال ، ومشى كا يمشي الأطفال ، ونما كا ينمو الأطفال ، غذاؤه الشمس والهواء ، ثم الخبز والماء ولد لابوين فقيرين يمتهنان الفلاحة شأر سكان القرى المصرية جميعا ، ولما بلغ الرابعة من عمره أرسله أبوه الى الكتاب فتعلم مع أقرانه القراءة والكتابة ، وحفظ القرآن ، فلما اكتمل غوه ، واشتد عوده ، انضم إلى أبيه وأمه يعاونها في فلح قطعة من الأرض يزرعانها ويأكلان وبنوهما من تمارها .

غير أن الصبي لم يكن خاملا كلداته من الصبية الآخرين ، بل كان فيه نشاط دافق وحيوية كامنة ، فانطلق في أوقات فراغه يجرب حظه تاجراً ، يشتري بعض الحبوب من ذرة أو قمح وبعض الثار من بلح أو بطيخ أو خيار ويبيع هذا كله فيصيب نصيباً من الربح الحلال ، والأبوان يلاحظان هذا النجاح الذي أدركه ابنهما ، وهذا الربح الذي ناله ، فيشجعان ويباركان .

ومضت الايام والحياة في هذه الأسرة تجري رتيبة كمادتها، وزرع الأبوان في إحدى السنوات أرضهما بطيخا، وبارك الله جهودهما فأنبتت الأرض ثمراً وفيراً حلوا طيباً أكله، ففرحت الاسرة بما أوتيت من خير، وجلس افرادها تحت ضوء القمر في الليل يتشاورون بعد أن جمعوا الثار في خير طريقة لبيع هذا المحصول، للحصول على أكبر ربح ممكن، وطال النقاش وكثرت الآراء: إنهم لو باعوه في قريتهم « نبروه » لما جنوا من ورائه ربحا يذكر، فالاسعار في القرية دائماً بخسة، وأبدى الوالد اقتراحاً أن يذهب الصبي فالاسعار في القرية دائماً بخسة، وأبدى الوالد اقتراحاً أن يذهب الصبي بالمحصول الى طنطا عاصمة المديرية ليبيعه هناك علته يصيب ربحا أوفر، غير أن الصبي كان أكثر طموحاً من أبيه فأبدى رغبته في أن يذهب بالمحصول الى العاصمة الكبرى بالي القاهرة وأعجب الوالدان بالفكرة، وشجعهما على العاصمة الكبرى بالي القاهرة وأعجب الوالدان بالفكرة، وشجعهما على قبونها ما أصابه ولدهما من نجاح في صفقاته القليلة التي مارسها في القرية.

ونامت الاسرة ليلتها تلك والأمل الحلويداعب خيالكل فرد من أفرادها، وأذّن مؤذن الفجر وخرج الأب وابنه إلى مسجد القرية فصليا ودءوا الله مخلصين أن يبارك لهما تجارتهما ، وعادا فحملا الجمال بالثار ، شاركهما في ذلك الأم والصبية الصغار ، فلما انتهوا جميعا من عملهم قبّلت الأم فتاها ، وباركه الأب ، ودعا له بالنجاح وهلئل الصبية الصغار له مودعين .

وسار الفتى في طريقه والجمال تتهادى من خلفه و ثعيلة في سيرها ، واستهوته مناظر القرى والمدن التي يمر بها ، فهذه أول رحلة له خارج قريته ، فانطلق يغني مسرورا ، وانتهى به السير إلى القاهرة ، وقصد إلى حي الحسين والأزهر كا أوصاه ابوه ، فهو حي عامر بالسكان ، وبضاعته فيه لا شك رائجة ، وانتحى الفتى ركنا من اركان السوق ، ورص بطيخاته أمامه ، وراح يعلمن عنها في صوت حلو رخيم وبكلمات مليحة مغرية ، وأقبل مشتر وثان وثالث ، غير أن السعر الذي عرضوه كان أقل مما أمثل أبوه ، فرفض وثالث ، غير أن السعر الذي عرضوه كان أقل مما أمثل أبوه ، فرفض أن يبيع ، وظل على رفضه حتى انتصف النهار أو كاد ، وظن الفتى أول أمره



أن المبتاعين قد يكونوا لاحظوا عليه سمات الفلاحين الغرباء ، فأرادوا أربي يستغلوا سذاجته : فانتقل إلى جاره الذي عن يمينه وإلى جياره الذي عن يساره ، وسألها عن الاسعار فاذا هي اسعار قليلة ضئيلة ، فصدمته الحقيقة ، وزال عنه سروره وانشراحه .

هكذا قضى إبراهيم - وكان هـذا اسمه - اليوم الأول في القاهرة ، فلما أقبل الليل أخذ يفكر ويعيد التفكير ويدبر ويعيد التدبير ، وانتهى به الرأي أخيراً إلى أنه لا بد من بيع محصوله ولو كان في البيع خسارة ، لأنه لو لم يبع لفسدت عليه ثماره ، ولكانت الحسارة أفدح .

وباع ابراهيم بطيخاته ، وكانت الخسارة فادحة ، فخشى أن يعسود الى قريته فيناله الأذى من أبيه ، وجلس إلى الركن الذي كان عامرا منذ قليل ببطيخاته بل بأمله المفقود ، وراح ينظر الى المارة من أهالي الحي وهو يلعنهم ويلعن بلدهم في نفسه ، وجذب انتباهه منظر غريب طريف ، لقد نظر فرأى شيخا كبيرا ذا لحية طويلة بيضاء ، بيده كتاب ، وبيده الاخرى سبحة يرسل حباتها الواحدة بعد الاخرى ، وعن يمين الشيخ وعن شماله ومن ورائه عدد كبير من الفتية المعممين ، والشيخ يسير في تؤدة ووقسار ، والفتيان يتبعونه في أدب جم واحترام بالغ ، وتتبع إبراهيم هذا المنظر بناظريه ، واستعاد في الحال صورة شيخ القرية وكتابها ولداته من الصبية الصغار .

وانتهى المسير بالشيخ وتلاميذه الى باب المسجد فدخلوه ، ومال ابراهيم الى جار له وسأله عمن يكون الشيخ وعما يكون المسجد ، وعلم ان هذا المسجد هو الأزهر وأن هذا أحد شيوخه ، فبهرته الصورة واستهواه وقسار الشيخ الأستاذ وبزة الفتية التلاميذ ، ولمعت الفكرة في خياله لمعان البرق ، وانتفض واقفا ، واتخذ طريقه إلى المسجد ، ودخل مع الداخلين ، وراعه كثرة حلقات الدرس ، فانضم إلى إحداها واستمع ثم استمع ، ثم انتقل إلى غيرها وغيرها ، ولم يكد ينتهي اليوم حتى كان قد قر عزمه أن يصبح أزهريا



يطلب العلم كما يطلبه مثات غيره من المنكبين على الكتب حوله، وسيؤهله هذا إلى أن يكون شيخًا للقرية يقبل الجميع يده ويسعون إلى رضائه ، أو على الأقل في هذا حل مؤقت لمشكلته ومشكلة تجارته الخاسرة .

ونبغ إبراهيم ونال الكثير من تقدير شيوخه وأساتذته ، فقد كان بحق موفور الذكاء ، ورضي بهذه الحياة الجديدة التي حملت عنه عبء التفكير في المأوى والفذاء ، فالرواق فيه مأواه والجراية فيها غذاؤه .

ومضت الايام يتابع بعضها بعضاً وإبراهيم مطمئن إلى حياته الجديدة ، منصرف الى دروسه وكتبه ، إلى ان كان أحد الآيام حين أرسل اليه شيخه يستدعيه ، فهرول مجيباً ، ولكنه لم يكد يقبل عليه حتى وجد في حضرته جماعة من الناس لا يعرفهم ، فيهم من يتزيا بزي أمراء الجيش ، ومنهم من يتزيا بزي الشيوخ ، وتقدم فقبل يد استاذه ، وأقبل عليه الاستاذ مرحباً ، ثم قدمه لهؤلاء الضيوف تقدمة كلها ثناء على كفايته وتقريظ لمواهبه ، وفهم إبراهيم من الحديث أن هؤلاء السادة قدموا ليختاروا نخبة من نوابغ الطلاب ليكونوا نواة أولى لمدرسة الطب التي يزمع انشاءها محمد على باشا .

وهكذا انتقل به القدر نقلة جديدة من طالب بالازهر يزمع أن يكون شيخاً صاحب كتاب في القرية إلى تلميذ بمدرسة الطب الجديدة حيث يدرس علوماً جديدة لم يسمع بها من قبل من كيمياء وطبيعة وتشريح ودراسة للأمراض والادواء ، ويستمع فيها إلى أساتذة ليسوا من دينه ولا من جنسه ، فهو لا يعرف لغتهم ولا يعرفون لغته ، إنهم أساتذة منأوربا وخاصة منفرنسا.

ونبغ إبراهيم النبراوي ـ نسبة الى بلده نبروه ـ في مدرسة الطب كا نبغ في الأزهر من قبل ، وقضى سنوات الدراسة جميعاً بنجاح وتفوق .

ولما تخرجت الدفعة الأولى من طلاب هذه المدرسة أراد محمد على أن يبعث بالنابغين إلى فرنسا ليتموا هناك علومهم ، ووكل إلى ناظر المدرسة كلوت بك أمر اختيار المبعوثين ، فكان إبراهيم واحدا منهم .



وسافر إبراهيم النبراوي إلى فرنسا في سنة ١٨٣٢ ، فرأى دنيا غير التي كان يراها في مصر ، الرجال غير الرجال ، والنساء غير النساء ، والأخلاق والعادات والمدن والقرى والمدارس وطرق التعليم والتفكير .. الخ كل أولئك يختلف في باريس عنه في القاهرة ، وعنه في قريته المتواضعة نبروه .

وكان ابراهيم في عنفوان شبابه ، فخفق قلبه في باريس كا يخفق قـــلوب الشبان ، وأحب باريسية ، وتزوج منها ، ولم يلهه هذا عن واجبه ، بل أقبل على دروسه إقبال النهم وحصل على إجازته بنجاح ، وعاد إلى مصر في سنة ١٨٣٦ تصحبه زوجه الباريسية .

وعُيِّن إبراهيم النبراوي بعد عودته مدرساً بمدرسة الطب المصرية ، فقد كان محمد علي يهدف من وراء هذه البعثات الى إحلال المصريين محل الأجانب. ونجح ابراهيم طبيباً ومدرساً ، كما نجح تلميذاً ، وأظهر مهارة فائقة في فنه ، فقصده المرضى من كل فج ، وأقبلت الدنيا عليه إقبالاً .

ولم 'يشغل ابراهيم النبراوى بهذا كله عن المشاركة في النشاط: العلمي لمدرسته ، فترجم ثلاث رسائل طبية لأستاذه كلوت بك عن الفرنسية الى العربية ، وطبعت هذه الرسائل في بولاق سنة ١٢٥٣ ، ثم ترجم كتاباً فرنسياً آخر عنوانه ، الأربطة الجراحية ، طبع في بولاق ايضاً سنة ١٢٥٤ .

وذاع صيت النبراوي ، وبلغت أخباره الوالي محمد علي ، فاختاره طبيباً خاصاً له وقرَّبه إليه ، وأغدق عليه النعم ، وظل طبيبه الخاص الى آخر حياته ، وعندما مرض محمد علي مرضه الأخير وسافر الى أوربا للاستشفاء صحبه النبراوي في رحلته طبيباً ممالجاً .

يقول علي مبارك باشا في ترجمته له : « ولنجابته وحسن درايته في فنه اختاره العزيز محمد علي باشا حكيمباشي لنفسه ، وقربه وتخصص به ، وبلغ رتبة أميرالاي ، وكثرت عليه اغداقات العزيز وانتشر ذكره ، وطلبته ( الفامليات ) والأمراء ه .



وظل إبراهيم النبراوي وفياً لزوجه الفرنسية مخلصاً لها، لم يتزوج غيرها إلى ان أدركتهـــا الوفاة في مصر ، فأنعمت عليه والدة عباس باشا الأول بفتاة بدوية فتزوج منها .

وفي غضون تلك السنين استقال كلوت بك من نظارة مدرسة الطب ، فخلفه طبيب فرنسي آخر هو الدكتور بر ون ، وفي سنة ١٨٤٦ استقال بر ون أيضاً ، فعين الدكتور ابراهيم النبراوي باشا وكيلا لهذه المدرسة ، فكان أول مصري يلى هذا المنصب .

وظل النبراوي باشا يتمتع بمكانته الممتازة لدى الأسرة العلوية حتى بعد وفاة محمد علي، فقد اختاره عباس باشا الأول طبيبا خاصاً له بعد توليه العرش، ونال لديه ولدى والدته الحظوة الكبرى ، فلما سافرت لأداء فريضة الحج صحبته معها ليشرف على صحتها وعلى صحة من معها من الحجيج .

وقد نبغ من أولاده ولدان رزقها من زوجته الفرنسية ، أحدهما يوسف باشا النبراوي ، تلقى علومه الأولى في مصر ، ثم أرسل في بعثة إلى فرنسا سنة ١٨٥٥ في عهد سعيد باشا للتخصص في الفنون والعلوم الحربية ، وعاد إلى مصر في سنة ١٨٦١ فعين ضابطاً بالجيش المصري ، غير أنه لم يمكث به إلا قليلا ، ثم عاد إلى فرنسا ، فأقام بها طويلا ، وتزوج هناك من سيدة فرنسية ، وكانت له جهود حميدة في اقناع أولى الأمر من الفرنسيين للموافقة على إنشاء الحاكم المختلطة ، ثم استدعى إلى مصر بعد إنشاء هذه المحاكم وعسين رئيساً لواحدة منها .

والثاني خليل النبراوي ، تلقى علومه الأولى بمصر ، ثم التحق بمدرسة الطب المصرية، وبعد اتمام الدراسة بها أرسل في بعثة طبية إلى النمسا وفرنسا، وعاد إلى مصر في عهد إسماعيل وعين طبيباً بالمصلحة الطبية ، ومن نسل هذا الرجل العظيم أيضاً الاديبة الصحفية سيزا نبراوي سكرتيرة الاتحاد النسائسي .



هذه قصة فتى من قلب الريف المصري ، تنقل به القدر العجيب من بائسع بطيخ فاشل إلى طالب في الأزهر ، وانتلقت به عناية محمد علي إلى مدرسة الطب ثم إلى فرنسا حتى أصبح طبيباً ومدرساً ووكيلاً لمدرسة الطب ، وطبيباً خاصاً لعاهلي مصر ، وارتقى به نبوغه إلى أن حصل على أكبر لقب في وطنه ، وهو لقب الباشوية .



## بيومي أفندي نابغة مصر في الرياضيات الذي مـــات في السودان

أصله من بلدة دهشور ، وإن كان قد ولد في القاهرة ، ارسل إلى فرنسا في بعثة سنة ١٨٢٦ ، وله من العمر سبعة عشر عاماً ، ولبث في فرنسا تسع سنوات ، تخصص في خلالها في فن قوى المياه (الهيدروليكا Hydraulique ) ثم عاد الى مصر في ١٤ ذي الحجة سنة ١٢٥٠ ( ١٣ ابريل ١٨٣٥ ) ، فعهد إليه في الحال بالبدء في ترجمة كتاب في الهندسة الوصفية .

وفي نفس التاريخ صدر أمر محمد على باشا بتعيينه « مدرسا بمدرسة المهندسخانة بالقناطر الخيرية مع تفهيمه القيام بمعاونة باشمهندس القناطر بالنسبة لتعلمه أشغال القناطر كا يجب بباريس » .

وفي شوال سنة ١٢٥١ (يناير ١٨٣٦) 'ضمت مدرسة المهندسين بالقناطر الخيية الى مدرسة « المهندسخانة » ببولاق ، ونقل بذلك بيومي افندي استاذاً بهذه المدرسة الاخيرة، وفي نفس السنة ألفت لجنة لإعادة تنظيم المدارس



فكان بيومي أفندي واحداً من أعضائها، وقد عنيت هذه اللجنة عناية خاصة عدرسة ( المهندسخانة ، ببولاق ، فوضعت للدراسة بها نظاماً يتفتى ونظام مدرسة الهندسة بباريس .

وفي أوائل تلك السنة ( ١٨٣٦) كان قد عاد من فرنسا إبراهيم رمضان افندي ، وأحمد دقله افندي ، وأحمد طائل افندي ، وأحمد فايد افندي ، قبل أن يتموا دراستهم ، وكانوا أوفدوا اليها جميعا في سنة ١٨٣٠ ، فألحق اثنان منهم ، وهما دقلة وطائل معيدين لدروس بيومي افندي في «المهندسخانة» على آن يتا دراستها عليه وألحق احمد فايد معيداً لدروس بهجت باشا بقصر المعيني ، وإبراهيم رمضان معيدا لدروس مظهر باشا بمدرسة الطويحية ، « ولم يلبث هذان الأخيران أن نقلا إلى مدرسة بولاق ، وأصبح الجميع تلامذة ومعيدين لبيومي افندي ، يقول علي مبارك باشا : « وكان ( اي بيومي افندي ) هو « الباش خوجة ، عليهم ، فكان المرجع إليه والمعول عليه » ، وفي سنة ١٨٣٦ أيضا عندما أعيد تنظيم مدرسة المدفعية بطرة قام بتنظيم دروس الرياضيات بها بيومي افندي .

وحوالي سنة ١٨٣٩ ( ١٢٥٥ ) أوجد ديوان المدارس نظام المعاونين ، وهم بمثابة المفتشين الآن ، وكان عملهم الأساسي التفتيش على المدارس وشئونها المختلفة – علمية وتربوية وصحية – ... النح ، وكان يعهد إلى بعض هؤلاء المعاونين ، ومنهم – بيومي افندي – بترجمة الكتب وتصحيحها .

وقد قام بيومي أفندي بهذه الأعمال جميعًا خير قيام ، ولكنه بذل الجهد الأكبر مع تلاميذه ومساعديه الأربعة في النهضة بمدرسة بولاق وتلاميذها ، وترجمة الكتب في مختلف فروع العلوم الرياضية .

لاحظت هذا الجهد لجنة سنة ١٨٤١ لاعادة تنظم التعليم، فمدحته وضمنت هذا المدح تقريرها ، قالت : « لا ريب في أن المهندسخانة مدينة بكل تقدمها هذا الى دقة ناظرها وهمة أساتذتها ، غير أن معظم الفضل إنما يرجع



إلى ترجمة المدرسين للدروس ، وإلى الاسراع في طبع التراجم بمطبعة الحجر ( الملحقة بالمدرسة ) ، ثم جمعها في كراسات وكتب ، ولقد كانت العلم الرياضية التي في متناول اليد من القلة والندرة ، وكانت ترجمتها من الإشكال والصعوبة بحيث لم يتيسر قبل اليوم تنشئة المهندسين الفحول على الوجه الصحيح الموافق لاسلوب فرنسا ، ولكن ها هو البكباشي محمد بيومي افندي واليوزباشية أحمد طائل افندي وإبراهيم رمضان افندي واحمد دوقلي افندي وأحمد فايد أفندي يتولون بفضل بركات الخديو ترجمة الدروس التي وكل اليهم وأحمد فايد أفندي يتولون عند حد الترجمة ، بل يطبعونها على الحجر ويجعلون منها كتباً واسفاراً ، والواقع أن الامتحان الأخير كان مشهداً لما جمعته هذه الكتب بين دفاتها من شتى العلوم . »

ولما أنشىء قلم الترجمة ( الملحق بمدرسة الألسن ) في سنة ١٨٤٨ قسم إلى أقلام أربعة ، كان أولها القلم الخاص بترجمة الكتب الرياضية ، فكان بيومي أفندي خير من يتولى رئاسته ، فنقل اليه ، وعين لمساعدته ملازم من خريجي الألسن ، وخمسة من تلاميذ فرقتها الأولى .

وقد كان بيومي أفندي إلى هذا - كا يقول مبارك باشا: - « حسن الأخلاق مهيباً جليلا ، ذا رأي حسن » ، وكان أستاذاً لجيل من المهندسين بأكمله ، تتلمذ عليه من كان يصغره سنا ، ولم يأنف أن يتتلمذ له من كان يكبره سنا ، أمشال : سلامة باشا ، ومحمود الفلكي باشا ، واسماعيل محمد باشا ، وعامر بيك، وكلهم من نوابغ المهندسين المصريين في القرن التاسع عشر. غير أن هذا النبوغ الفذ والخلق الطيب لم يلقيا من عباس الأول - ما لقياه من محمد على من تكريم وتقدير ، ففي ١٢ رجب سنة ١٢٦٦ ( مايو لقياه من محمد على من تكريم وتقدير ، ففي تا رجب سنة ١٢٦٦ ( مايو للظارتها ، واختير لتدريس الأرقام وطريقة كتابتها وعمليات الجمع والطرح والضرب نابغة الرياضيات بيومي أفندي، وتلميذه وزميله أحمد طائل أفندي. ولانت الصدمة عنيفة فأثرت في صحبة بيومي أفندي ، وتعاون عليه و كانت الصدمة عنيفة فأثرت في صحبة بيومي أفندي ، وتعاون عليه

الحظ العائن والمرض فادركته المنية في الخرطوم في سنة ١٨٥٢ ( ١٢٦٨ ) – ودفن هناك – أما أحمد طائل أفندي فقد عاد إلى مصر – مع رفاعة بك – في أوائل عهد سعيد باشا ، وكان مريضاً بالحمى ، فتوفى في بولاق بعد وصوله بليلتين ، ويقول عنه علي مبارك باشا أنه كان « قصير القامة ، صغير الجسم ، كثير الفهم ، لا يبالي بأكثر الأمور ، وله جرأة على الامراء وإقدام ، وكان عيماً للتلامذة ، يرغب في تعليمهم ، وأخذ عنه أكثرهم أو جميعهم . »

وقد ذكر العالم المصري المرحوم أمين سامي باشا في كتابه و تقويم النيل ، أن حكومة فونسا أرسلت في سنة ١٨٥٠ (١٢٦٦) أحد أقران بيومي أفندي بمدرسة الهندسة التي كان بها في فرنسا لزيارته في منفاه ، وبعد زيارت عليم كتاباً عنوانه «بيومي أفندي في منفاه» سنة ١٨٥٠ (١) ولو صح هذا الخبر لكان لهذا الكتاب أهمية كبيرة لأنه بكشف لنا – دون شك –عن الاسباب الحقيقية التي أدت الى نفى بيومي وصحبه الى السودان ، ويصور – في وضوح – أحاسيس بيومي وآلامه وحياته في السويدان ، غير انني بحثت عن هذا الكتاب كثيراً فلم أوفق – للأسف – للعثور عليه.

وقد كانت لبيومي أفندي جهود علمية ضخمة ، وخاصة في ميدان الترجمة ، فقد قام بنقل الكتب الكثيرة – في فروع العلوم الرياضية المختلفة – عن الفرنسية الى العربية وقد طبع منها ما يأتي :

١ \_ الهندسة الوصفية ، تأليف « دوشين Duchesne » ، ويقع في جزئين، طبع الأول في بولاق في سنة ١٢٦٣ هـ ، وطبع الثاني في سنة ١٢٦٣ هـ .

۲ — كتاب الجبر والمقابلة ، تأليف « ماير Mayer » ، جزءواحد ، طبع
 في بولاق في غرة جمادي الآخرة سنة ١٢٥٦ ه .

٣ - ميكانيقة (أي جر الاثقال) ، تأليف « تركم Terquem » ، ترجمه (١) أكون سعيداً جداً لو كان لاحد القراء الكرام معرفة بهذا الكتاب فتفضل بارشادي البه .

4+9

دراسات (۱٤)



بيومي بالاشتراك مع أحمد طائل ، جزء واحد ،طبع في بولاق سنة١٢٥٧هـ.

٤ - ﻋﻤﺮﺓ ﺍﻻﮐﺘﺴﺎﺏ ﻓﻲ ﻋﻠﻢ ﺍﻟﺤﺴﺎﺏ ، ويبدر ان بيومي افندي كان قد ترجم هذا الكتاب ترجمة سريعة ليستعين به ﻓﻲ تدريس هذه المادة ، ثم طبع طبع حجر بمطبعة مدرسة « المهندسخانة » ، ولكنه غاد فراجعه وزاد عليه تنفيذاً لأمر أدهم بك مدير المدارس ، وطبع الكتاب بعد تنقيحه ﻓﻲ ﺑﻮﻻﻕ ﻓﻲ ﺳﻨﺔ ١٢٦٣ هـ . وهو جزء واحد ﻓﻲ ١٠٠٤ صفحة ، جاء ﻓﻲ مقدمة الشيخ الدسوقي لهذا الكتاب ما يلي : « ومن افخر كتب هذا العلم ( الحساب ) المؤسسة ، كتاب عُور ب ﻓﻲ ﻣﺪﺭﺳﺔ الهندسة ، جليل القدر ، حسن الترتيب المؤسسة ، كتاب عُور ب ﻓﻲ ﻣﺪﺭﺳﺔ الهندسة ، جليل القدر ، حسن الترتيب قزاء ته حين درسه . ولقد عم نفع هذا الكتاب ﻓﻲ المدارس لما احتوى عليه من النفائس ، ولما كان الكتاب المعرب المشار اليه ، مما يعتمد ﻓﻲ هذا الفن عليه ، أمر من يجيبه السعد بلبيّك ، حضرة أمير اللواء أدهم بيك ، مدير المدارس المصرية ، ومفتش المهات الحربية ، جناب المتوكل على ربه المعيد المبدي ، محمد الشهير ببيومي افندي ، أن يبذل ﻓﻲ اقامه الهمه ،وأن يضم اليه فوائد مهمة ، الشهير ببيومي افندي ، أن يبذل ﻓﻲ اقامه الهمه ،وأن يضم اليه فوائد مهمة ، على يد مصححه راجي غفر الاوزار ، ابراهيم الدسوقي عبد الغفار . . ،

ه ـ جامع الثمرات في حساب المثلثات ،وطبع في بولاق في سنة ١٢٦٤.

- ١ مبادىء اللغوريتهات .
- ۲ ـ قطم الصخور تأليف « دويو Duillot » .
- ٣ ــ الفحم الحجري ، تأليف « دويو Duillot » .



وقد بحثت عن هذه الكتب في فهارس الكتب المطبوعة فلمأعثر لها علىأثر.

\* \* \*

وبعد ، ترى أين الآن قبر هذا العالم الجليل ، هل هو باق معروف ؟ أم نسي فاندثر ؟ إن على مصر الناهضة واجباً قومياً نحو هذا النابغة الكريم أن تبحث عن قبره ، فإن وجدته صانته وكرمته .



## إلزي لشتنشتاتر الاسلام والعصر الحديث مع مقدمة بقــــــــــــم سير محمد ظفر الله خان

Ilse Lichtenstadter: Islam and Modern Age

مؤلفة هذا الكتاب يهودية الديانة ، ألمانية الأصل ، ثم رحلت إلى الولايات المتحدة الأمريكية .

وقد درست الثقافتين العربية والإسلامية في جامعات ألمانيا وانجلترا ، وحصلت على إجازتي دكتوراه ، إحداهما من جامعة فرانكفورت ، والثانية من جامعة اوكسفورد ، وهي الآن عضو في المدرسة العليا للاداب والعساوم بجامعة نيويورك ، وكانت قبل ذلك استاذة للأدب العربي والثقافة الإسلامية في المعهد الأسبوى بنفس المدينة .

وللمؤلفة – غير هذا الكتاب – مقالات وأبحاث اخرى الشرت في كثير من المجلات العلمية في ألمانيا وأمريكا والباكستان ، ومعظمها تدور حول النواحي الاجتاعية في الإسلام ، مثل مكانة المرأة ، او نظام الأسرة ، وفيا يلي بيان بأهم هذه المقالات :

717



Lichtenstadter (Hse)

An Arab - Egyptian Family, (The Middle East Journal, vol. VI, Washington, 1952.).

The Muslim Woman, (Sociologus, vol. VII, Berlin 1957)

From Particularism to Unity: Race, Nationality and Minorities in the Early Islamic Empire, (Islamic Culture, Hyderabad, 1949).

ولم تقتنع الدكتورة وإلزي، بما حصلت من معلومات عن هاتين الثقافتين: العربيه والإسلامية جمعتها من الكتب التي قوات، أو من المحاضرات التي استمعت إليها ، بل أرادت ان تتصل بالعرب وبالمسلمين اتصالاً شخصة وأن ترى بلادهم وإن تحيا بينهم، وتعيش معيشتهم ، وأن تدرس عن كثب عاداتهم وتقاليدهم وأخسلاقهم، وأن تلمس بنفسها مشاكلهم ، وتستمع إلى أفكارهم وآرائهم ، ولهذا سافرت إلى مصر ثلاث مرات في السنوات. تـ ١٩٤٨ و ١٩٥٥ و ٥٥٥ ، وأقامت بها مدداً طويلة ، وزارت معظم البلاد العوبية المجاورة المصر ، كما زارت باكستان من باعتبارها دولة إسلامية من في سنة ١٩٥٥ ، وأقامت بها شهوراً ، ثم أقامت في مدينة دلهي ثلاثة أسابيع اتصلت خلالها بالجالية الإسلامية المقيمة في عاصمة الهند .

وقد عقدت المؤلفة أواصر الصداقة أثناء هذه الزيارات مع عدد كبير من مسلمي الشرقين الآدنى والأوسط --رجالاً ونساء - وكانت تجرية طببة مكنتها من جمع كثير من الملاحظات والمعلومات ، وقد لقيت من أصدقائها المسلمين كل ترحيب ، وكانوا - كما تقول في مقدمة كتابها - يشعرونها دائماً - مع أنها يهودية - أنها في بيتها ، وذلك على الرغم من اختلاف أتماط حياتهم ، وقواعد دينهم . وقد تحدث إليها كثيرون من هؤلاء الأصدقاء في مصر وباكستان عن كفاحهم وعن ايمانهم ، كالكاثوا في معظم الأحوال يصارحونها بنقدهم للاساليب الاوربية وقصور القرب وعجزه عن فهم أسالنبهم .





والكتاب كما تقول المؤلفة من مقدمتها فيه محاولة لتحليل المشاكل السي تعترض العالم الإسلامي المعاصر من حيث علاقتها بأسسها القديمة ، مع فحص الأسباب التي أدت إلى ظهور هذه المشاكل .

ومن الواجب في رأيها إبراز هذه الأسس الكامنة في الإسلام ، والتي ظلت قوية ثابتة على مر العصور ، كا كانت مستقلة عن الأحوال الخارجية أوالعصور المتغيرة ، فان الكشف عن هذه الأسس يمدنا بالدوافع الداخلية الثابتة للحياة والفكر الإسلاميين .

والعالم الإسلامي خرج أخيراً من عزلته الطويلة ، وبدأ يشارك من جديد في الشؤون العالمية ،وكثير من مراحل صراعه ترجع أسبابها إلى عودة الاتصال بينه وبين الغرب ، وانه لما يعني الشرق والغرب معا إيجاد حل لهذه المشاكل، ولذلك كان الهدف الثاني لهذا الكتاب كا تقول المؤلفة — هو تحليل المشاكل التي نشأت عن تقابل العقليتين الشرقية والغربية .

والقسم الأول من هذا الكتاب الذي يتناول مبادى، الإسلام وأسسه يعتمد اعتماداً كبيراً على المراجع والمصادر الاسلامية القديمة ، في حين أن القسم الثاني الذي يعني بتحليل مشاكل العالم الاسلامي المعاصر يعتمد في معظمه على الملاحظات الشخصية للمؤلفة .

وقد ركزت المؤلفة جهودها للعناية بدراسة النواحي الدينية والثقافية والأدبية والتاريخية للعرب وللعالم الاسلامي ، ولكنها تقرر كذلك أنها لكي تفهم الاسلام فهما عميقاً دقيقاً كان لا بد لها أيضاً من العناية بالظواهر الاجتاعية والاقتصادية .

والمؤلفة تذكر أنها كانت قد انتهت من تأليف كتابها وكتابة الصفحات الأخيرة منه في الوقت الذي نشأت فيه أزمة السويس ، أي قبيل العدوان الثلاثي على مصر ، ذلك العدوان الذي هز ضمير العالم – على حد تعبير المؤلفة وهي يهودية – ومع هذا فإن هذه الأحداث المؤلمة لم تغير – كما تقول – أي

جزء من أجزاء البحث ، بل على المكس زادت من اعتقادهـــا أن الإدراك المتعمق لينابيعالثقافة الإسلامية أصبح ضرورياً لفهم الصراع القاتم بين الشرق والغرب وأسباب الشد والجذب المتبادلين بين العالمين .

والمؤلفة ترى أن الوقت لم يحن بعد لتقييم هذه الأتمسة بكل تشعباتها وأسبابها المتعارضة ، وقد يتضح من المناقشات العامة أن الأسباب الحقيقية لهذه الأثمة إنما ترجع إلى العوامل السياسية والاقتصادية ، أو إلى الانفعالات الوطنية ، أو الى الصراع بين الدول الكبرى ، أو اليها جميعاً ، ولكن المؤرخ الحق يجب عليه ، وسط هذه المنافسات والثورات المتكررة المتتابعة ، ووسط حالة القلق العام التي تسود عصرنا الذي نعيش فيه ، أن ينفذ ببصره إلى مظاهر التغيير والانتقال بين عصر وعصر ، وأن يقارن بين هذه الفترة التي نعيش فيها وبين الفترات الحاسمة والشبيهة لها في التاريخ ، مثل انحلال الامبراطورية الرومانية ، أو قرون النهضة والاصلاح ، أو عضر الثورة الفرنسية .

ولهذا ترى المؤلفة أن أزمة الشرق الأوسط الحالية ليست إلا جزءاً من الصراع في سبيل السيادة بين آسيا والغرب.

والمؤلفة ترى اخيرا إن الصراع بين العرب واسرائيل يجب أن يحكم عليه وأن يبحث عن حل له داخل نطاق هذا الصراع الكبير بين آسيا والغرب و ونحن نخالف المؤلفة في هذا الرأي ، ونرى أن الصراع بين العرب واسرائيل هو أولا جزء لا يتجزأ في الصراع بين القومية العربية وكل القوى الخارجية – شرقية أو غربية – التي تحاول العدوان على العالم العربي .

وقد قسمت المؤلفة كتابها إلى : مدخل ، وبابين ، وخاتمة .

ففي المدخل تكلمت عن المشكلة : مداها ومعناها .

وجُعلت. عنوان الياب الاول : ﴿ أَسَسَ الاَسَلَامِ ﴾ وقسمته إلى فصـــول تكلمت فيها عن :



- ١ الأساس الثقة في : المنجتمع العربي قبَل. الاسلام .
  - ١٠ ــ الأساس الديني .
  - ٣ ــ الأساس الفقهي والقانوني.
    - ي ـ الأساس الاجتماعي .
      - ه الأساس الفلسفي .

وجعلت عنوان الباب الثاني : « المسلم والتجديد » ، وقسمته الى فصول تكامت فيها عن :

- ١ المشكلة العامة .
- ٣ المشكلة الاجتماعية : الزواج والأسرة ، التعليم ، الاقتصاديات
  - ٣ المشكلة السياسية : الدولة الإسلامية ، الاسلام والقومية
    - ع الفكن الجديد في الإسلام .

أما الخلقـة فقد تحدثث فيها عن موقف الشرق قبالة الغرب ، أو بمعنى آخر عن تقابلُ الشؤق والغرب .

وقي نهاية الكتاب قائمة مفيدة بالمراجع التي أفادت متها المؤلفة عند وضع الكتاب.

## \* \* \*

وقد جهدت المؤلفة - كا تقول في مقدمتها - ان تلتزم الحياد في بحثها ، وأن تتناول الموضوع كا يتناوله كل باحث يسعى الى الحقيقة ، فلا تحايي فريقاً على قريق آخر ، وحاولت قدر الامكان ان تلتزم الأماتة في تفسيراتها، ولهذا هي تتوقع أن لا يرضى عثها في بعض الأحيان القارىء المسلم أو القارىء العربي ، ومع هذا فانها تصرح انها اضطرت احتراماً لقواعد البحث ولصداقتها العميقة للمسلمين ، واحترامها التام لدينهم ، ان تلتزم الحقيقة بالقدر الذي استطاعت .

والحق نقول ان المؤلفة حاولت جهدها ان تكورت معتدلة ومعقولة عند كلامها عن الاسلام والمسلمين، فهي تقول مثلاً عند حديثها عن الاسلام والمسلمين، فهي



ليس. ويناً وحسب ، انه أكثر من ذلك ، انه الساقب من السلليب الحيات.

والأسلام كاتين له قيم خاصة وخيو دلنل على هذا ارب الدين المسيحي الم يستطع ان يجد سبيله الى نفوس الامين والفقراء من المسلمين او الى نفوس المثقفين ثقافة عالية او إلى نفوس القادة والساسة ، وإنك لتجد علماء الفرة والحيوان والزياضة رغم بلوغهم هذه الدرجة التعالية من العسلم ظلوا مخلصين لدينهم الاسلامي.

ويما يستحق الالتفات انه ما من واحد من الطلبة المسلمين الذين يتلقورت العلم في أوروبا قد تحوّل الى المسيحية ، قد يكون يينهم من استغرب في أغاط حياته ، ولكن ليس بينهم من استنصر ، ولم يحدث هذا عن مصادفة ، ولكن له دلالته القوية ، وذلك أن الاسلام له قيمه التي لا ترضي الجاهل وحسب ، بل والتي تكفى حاجات المتعلمين والمثقفين.

ومن المثل الطبية على اعتداله المؤلفة ودفاعها عن الاسلام وتأييدها لأحكامه حديثها عن المرأة وحقوقها في الاسلام، ومكانتها في المجتمع الاسلامي ( انظر ص ١٢٢ وما بعدها ) وكلامها عن الحجاب ، نشأته وتطوره وحكم الإسلام فيه ( ص ١٢٣ وما بعدها ) .

ومع ذلك فإن القارىء المسلم لا يستطيع أن يرضى عن كل ما أوردت المؤلفة في كتابها من آراء ، فإن فيه مآخذ كثيرة ، وفي رأيي انها لا تنفرد وحدها بترداد هذه الأفكار التي نأخذها عليها ، يل هي أفكار سمعناها ويسمعها كثيراً من عدد من المستشرقين ، وقرأناها ونقرؤها لهم قيا يكتبون ويؤلفون.

من ذلك قولها. بوجود تعارض أو تناقض في القرآن (١) وتستشهد على هذا بالآية رقم ، ٥ - ٩ من سورة البقرة التي تقول :

د ما ننسخ من آید أو نُنِسِهَا نات بخیر منها أو مثلها ألم تعلم أن الله على كل شيء قدير ،

<sup>(</sup>١) انظر كذلك ص ٩٠٠ - ٩٩ من الكتاب.



وهذه دعوى باطلة لست أحسب أن الهدف منها بريء ، وقد فطن إلى هذا المأخذ السيد محمد ظفر الله خان ، وأشار اليه في التقدمة التي قدم بها الكتاب وناقشه وحاول أن يفنده مستنداً إلى قوله سبحانه وتعالى في سورة آل عمران :

د هو الذي أنزل عليك الكتاب منه آيات محكمات هن أم الكتاب وأخر متشابهات فأما الذين في قلوبهم زيغ فيتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله وما يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم يقولون آمنا به كل من عند ربنا وما يذكر الا أولو الألباب ».

والذي نعلمه ونؤمن به نحن المسلمين أن لا تناقض ولا تعارض في القرآن البتة ، ولو أن المؤلفة ومن يقول بقولها من المستشرقين رجعوا إلى المعجم المفهرس للقرآن لوجدوا أن الكتاب الكريم به نحو ٣٨٥ آية وردت فيها كلمة «آية» وان كلمة آية في كل هذه الآيات لا تعني فقرة من فقرات سور القرآن وإنما هي تعتي دائماً:

الدليل ، والبرهان ، والشاهد ، والعلامة ، والعبرة ، والعظة ، مشل قوله تعالى :

« قال رب اجعل لى آية قال آيتك ألا تكلم الناس » .

وقوله « إن في ذلك الآية لكم إن كنتم مؤمنين ، .

وقوله « وإن يروا كل آيـــة لا يؤمنوا بهـــا ، .

وقوله « إن تبتغي نفقاً في الأرض أو سلما في السماء فتأتيهم بآية ،

وقوله : ﴿ هَذَهُ نَاقَةُ اللَّهُ لَكُمْ آيَةٍ فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِي أَرْضُ اللَّهُ ﴾

وقوله : ﴿ وَقَالُوا مِهِمَا تَأْتُنَا بِهِ مِن آيَةً لَلْسَحَرِنَا بِهَا فَمَا يَحِنُ لَكُ بَوْمُنَينَ ﴾

وقوله : ﴿ فَالْيُومُ نَحْنُ نَنْجِيكُ بِبَدْنُكُ لَتَكُونُ لِنْ خُلْفُكُ آيَّةٍ ﴾

وقوله : ﴿ إِنْ فِي ذَلَكُ لَآيَةً لِمَنْ خَافَ عَذَابِ الآخَرَةِ ﴾

وقوله : « وكأين من آية من السموات والأرض يمرون علمها »



وقوله : ﴿ إِنْ فِي ذَلَكُ لَآيَةً لَقُومٌ يَتَفَكَّرُونَ ﴾

وقوله : « وجعلنا الليل والنهار آيتين فمحونا آية اللنيل . . . النح

والمقصود بالنسخ في الآية التي استشهدت بها الأستاذة «إلزي» إنما هو نسخ آيات الله في كونه ، والسياق يدل على هذا بدليل أن الآية تختم بقوله تعالى : ﴿ أَلَمْ تَعْلَمُ أَنْ اللَّهُ عَلَى كُلُ شَيءَ قَدِيرٍ ﴾ .

والحقيقة أن هذا التناقض المدعى منشؤه جهـــل باللغة العربية وكتب الأصول والتفسير ، ونقصان في معرفة مصطلحات القرآن .

وبما يؤخذ على مؤلفة هـنا الكتاب أنها حين تحدثت عن فرقة الأحمدية القاديانية التي نشأت في الهند أشارت الى القول الخاطىء الذي حاول أن يفسر به أحمد فاديان مؤسس الفرقة - قوله تعالى : « ما كان محمد أبا أحد من رجالكم ولكن رسول الله وخاتم النبيين » من ان المقصود « بخاتم النبيين » الخاتم الذي "يختم به لا أنه آخر الأنبياء ، ولو أنها روت هذا القول على أنه قول أحمد قاديان لما كان هناك ما نأخذه عليها ، ولكنها ذكرت مـا يفيد موافقتها على هذا القول ، بل وادعت أن القرآن يؤيده فقالت :

« The Koran itself calls Muhammad - Seal of Prophets »

• ۸۶ و ۸۶ و ۸۶ و ۱۸۰

ومما يعيب هذا الكتاب في نظر القارىء المسلم أن المؤلفة تتحدث عن محمد عليه السلام باعتباره مشرعاً ، وتتحدث عن التشريعات الواردة في القرآن باعتبارها منوضعه ، ولهذا تنقده وتصف تشريعاته بالقصور وعدم الشمول فهي تقول مثلاً في ص ٧١ — ٧٢ :

د ومحمد - رغم ما يمتاز به من عبقرية - لم يكن مشرعاً لتشريعات شاملة حتى داخل النطاق المحدد لتنظياته المبتكرة - فالتشريعات الموحي بها في القرآن هي قرارات صدرت لتوائم حالات خاصة ، وتشريعاته الاجتاعية تبدو كانها



فصلت لتناسب حاجات بيئته الاجتلاعية الخاصة ، ومثل هذا القوانين المتصلة بالعلاقات الأسرية وبالزواج والميراث(١)

والكاتبة لم تنس يهوديتها فهي تبدى الأسى والأسف وتتهم الرسول عليه السلام بالقسوة لأنه أبعد اليهود عن المدينة (انظر ٤٩) مع أنها اعترفت عند تحليلها «للصحيفة» – وهي أول دستور أصدره النبي للمجتمع الاسلامي في المدينة بعد هجرته إليها – أنها أول وأقدم وثيقة في العالم تنص على الحرية الدينية ، فقد نصت التصحيفة على أن يترك لليهود الحرية في أن يظاوا يهودا .

والحقيقة أن الرسول عليه السلام قد جامل اليهود مجاملة لم يجاملها لأية طائفة أخرى، وأكرمهم غاية الاكرام، واعترف بهم - في الصحيفة - كعنصر ثالث إلى جانب المهاجرين والأنصار، ونص فيها على حربتهم الدينية، ولكنهم قابلوا هذا كله بالجحود ونكران الجميل والدسائس والمؤامرات يدبرونها ضد الرسول، ثم انضموا أخيرا إلى الحلف الذي جمع أعداءه جميعا في موقعة الخندق، فالرسول إذن لم يكن قاسيا حين اضطر إلى إقصاء اليهود عن المدينة، بل كان رحيا الرحمة كلها، والرسول اضطر إلى اتخاذ هدذا الاجراء اضطرارا لأنه كان في سبيله لتكوين دولة جديدة، والثورات والدول الجديدة وفي كل عصور التاريخ - لا يمكن أن تسمح ببقاء العناصر المناوئة الهدامة .

والمؤلفة ـ ويشاركها نفر من المستشرقين ـ تحاول، في أكثر منموضوع، أن ترد الإسلام الى أصول قديمة ، بعضها يهودي أو مسيحي ، وبعضها وثني ، فهي على سبيل المثال ـ تقول في ص ٤٩ وما يليها : إن الحسج بصورته

١) ونص كلامها باللغة الانجليزية ،

In spite of his genius, Muhammed was not a systematic law giver, not even within the limited range of his original organization. The laws revealed in the Koran are decisions (adhoc) made to fit specific cases. His social legislation is cut to the requirements of his own social environment for instance the regulations affecting family relations, marriage and inheritance).



الاسلامية فيه كثير من الشعائر التي كانت تتبع في عهود الوثنية مثل الطواف، وتقبيل الحجر الاسود، وهذه محاولة ماكرة، لأن أصحابها يريدون أن يثبت أن يثبت أن الاسلام لم يأت بجديد، بل هو مجموعة من الاصول والقواعد والشعائر اخذت عن الأديان السابقة حتى الوثنية العربية القديمة التي قام الاسلام لمحاربتها والقضاء عليها.

والمؤلفة تستممل عند كلامها عن الاسلام بعض المصطلحات المتصلة بالدين المسيحي والنظام الكهنوتي ، فهي مثلاً عند كلامها عن أثر الدين ورجال الدين في الحركات السياسية خلال العصور حتى وقتنا الحالي تضرب أمثلة كثيرة ، ومنها ان شيوخ الازهر في القاهرة يهددون وينذرون بإصدار قرار الحرمان (عمنها ان شيوخ الازهر في القاهرة يهددون وينذرون بإصدار قوار الحرمان (عمنها ان شيوخ الازهر في القاهرة يمددون وينذرون بإصدار قوار الحرمان (عمنها الله عنها عنها أي مسلم يعقد صلحاً مع إسرائيل ، فهي تقول في ص ٧٧ - ٧٠:

(The Azhar Sheiks in Cairo who threaten to excommunicate any muslim who would make peace with Israel ... etc)

ونظام الحرمان نظام كهنوتي عرفه باباوات وكرادلة روميا في العصور الوسطى ، ولم يكن يعرفه ولا يمكن أن يعرفه الإسلام ، وإذا كان لشيوخ الأزهر من رأي في إسرائيل ، فهو أنها دولة مصطنعة معتدية دخيلة لا وجود لها من الناحية القانونية ، وكل من يتعامل مع هذه الدولة من المسلمين يعتبب خائنا لوطنه ولدينه .

وبعد ، فهذه مآخذ لا يرضى عنها القارىء المسلم ، لأنها تتصل بعقيدته وإيمانه ، والكتاب رغم هذا له قيمته فقد بذلت صاحبته جهداً كبيراً في الدراسة والبحث وجمع المعلومات ، وحاولت حقيقة ان تتفهم أصول الدين الاسلامي والأسس التي قام عليها المجتمع الاسلامي خلال العصور ، ونجحت في مسواضع كثيرة في تفهم وجهة نظر المسلمين ومشاكلهم ، وإذا كانت قد خانها التوفيق عند عرض بعض النقط التي أخذناها عليها فانما فعلت مرغمة ،



وتحت تأثير رواسب قوية استقرت في نفسها ، وكانت أقوى من منهجها العلمي ، ومن رغبتها في التزام الحيدة والعدالة عند إصدار أحكامها .

تلك الرواسب بعضها يرجع الى الأثر القوي للديانة اليهودية التي ولدت عليها المؤلفة ، وفي جوها نشأت ، وبعضها يرجع الى الأثر الأقوى للثقافة الغربية التي تلقتها ، وللأساتذة الاوربيين الذين درست عليهم .

ونحن إذا كنا نحب ديننا ونعمل على دراسته وفهمه فإن من واجبنا أن نقرأ هذا الكتاب وأشباهه ، فان فيه الى جانب هذه المآخذ خيرا كثيرا ، ومن واجبنا أن نترجمه الى اللغة العربية ، وأن نناقش ما يستحق المناقشة ونرد على ما يستحق الرد .



## فهرست

| ٥   | مقدمة                                               |
|-----|-----------------------------------------------------|
| ٩   | محمد المصلح الثائر                                  |
| 10  | الناحية الأنسانية في حياة محمد                      |
| ۲1  | الفسطاط                                             |
| 44  | تكوين الشعب المصري الجديد                           |
| ٤A  | نظام الوزارة في العصر الفاطمي                       |
| ۳٥  | مظاهرة النساء في القاهرة                            |
| ٥٧  | شاعر من البيت الأيوبي                               |
| 74  | ابن عنين                                            |
| 74  | الجاسوسية في حروب بني أيوب                          |
| ٨٨  | الاحتفال بوفاء النيل                                |
| ٨٥  | عاشوراء                                             |
| 4.  | عيد الاضحى في التاريخ                               |
| 90  | طريقة مسح الأراضي وتقدير الخراج                     |
| 1.1 | الروك الناصري                                       |
| 1.7 | الأساطيل المصرية                                    |
| 177 | مصر وطريق الهند في القرنين السادس عشر والسابع عشر   |
| 121 | مصر وطريق الهند في القرن الثامن عشر                 |
| 100 | دكتوربر ون والشيخان ممدعيادالطنطاوي ومحمدعمرالتونسي |
| 190 | الطبيب الخاص لمحمد علي بدأ حياته بائما للبطيخ       |
| 7+7 | بيومي افندي                                         |
| 217 | إلزى لشتنشتاتر — الإسلام والعصر الحديث              |





| 7/7707        | رقم الإيداع    |
|---------------|----------------|
| 977-5250-76-5 | الترقيم الدولي |



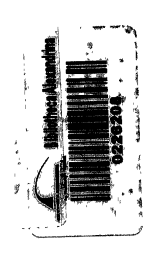






## الناشر **مكتبة الثقافة الدينية**

۲۷ه ش بورسعید ــ الظاهر ت : ۹۲۲۲۲۰ م ــ فاکس : ۹۳۲۲۷۷ه







## To: www.al-mostafa.com