د . إبراهيم عوض

إبطال القنبلة النووية الملقاة على السيرة النبوية

 $P = \{0\} = \{0\} = \{0\} = \{0\}$ 

خطیاب هفتوح الی د . محمود علی هراد فی الدفاع عن سیرة ابن اسحاق

P131 - 1819

مكتبة زهراء الشرق ١١٦ ش محمد فريد - القاهرة





## خطاب مفتوح إلى د . محمود على مراد في الدفاع عن سيرة ابن إ سحاق

1219 هـ 1999 م

مكتبة زهراء الشرق ١١٦ ش محمد فريد ـ القاهرة

This file was downloaded from QuranicThought.com



المقدمة

البحث الذى بين يدى القارئ الكريم يدور حول رسالة علمية مكتوبة بالفرنسية قدّمها د. محمود على مراد إلى جامعة السوربون الجديدة ( باريس ٣ ) وحصل بها على درجة الدكتوريّة فى التاريخ الإسلامى فى العام الجامعى ١٩٩٦م - ١٩٩٢م ، وكان موضوعها « سيرة الرسول لابن إسحاق / ابن هشام - الفترة المكية : تخليل نقدى للنصّ ». وقبل القيام بعرض هذه الرسالة يحسن أن نعرّف القارئ بصاحبها ، ولا أظن أن هناك طريقة أفضل من ترك الدكتور مراد نفسه يقوم بهذا العمل ، فقد أرسل لى مشكوراً من چنيف ، حيث يقيم منذ ربع قرن ، خطابا بتاريخ ٢٤ ديسمبر ١٩٩٨م احتوى على البيانات الخاصة به وعلى سيرة حياته العلمية . وهأنذا أنقل ما كتبه بالنصّ وتحت نفس العنوان الذى عنونه به :

بيانات عن محمود على مراد

مصرى ، مولود عام ١٩٢٦م بالخرطوم . يقيم بچنيڤ ( سويسرا ) منذ ربع قرن .

الشهادات :

ليسانس الحقوق من جامعة الإسكند<sub>ل</sub>ية . دبلوم في القانون العام . The plane Charter of a second second

## الخبرة العامة :

٤ منوات موظفا كتابيا فى المحاكم المختلطة بالإسكندرية . ٢٢ منة بالبنك البلچيكى والدولى بمصر ، الذى أصبح اسمه بعد تأميمه و بنك بور سعيد ، والذى أدمج بعدها فى بنك مصر . وكان آخر منصب تولاه قبل ترك البنك سنة ١٩٧٠م هو مدير الإدارة المركزية ببنك بور سعيد . منتين مترجما عربيا بالأمم المتحدة بنيويورك . ١٨ منة مدرسا ثم أستاذ كرسى متفرغا ومسؤولا عن الوحدة العربية

بمعهد الترجمة والترجمة الفورية بجامعة چنيف ( ١٩٧٣م – ١٩٩١م ) . وقد مُنح عند خروجه على المعاش في سن الخامسة والستين لقب ( أستاذ فخرى بجامعة چنيف ) . عمل بالترجمة التحريرية والفورية كمترجم حرَّ في كثير من



المنظمات والمؤتمرات الدولية ، وأتاح له ذلك زيارة عديد من البلاد شرقا وغربا .

الأعمال المنشورة :

۷ محاضرات عن أعمال البنوك : معهد الدراسات المصرفية ، القاهرة، ١٩٥٥م - ١٩٦٨م

ترجمة ( المأساة الإنسانية ) ، وهي مسرحية شعرية بقلم الشاعر الإنجليزي توماس كيد ( المعاصر لشيكسبير ) مع مقدمة عن المسرحية: دار الكاتب العربي للطباعة والنشر ، المؤسسة المصرية العامة للتأليف والنشر ، وزارة الثقافة ، القاهرة ، ١٩٦٧م .

د شوية حنان ، مسرحية من ثلاثة فصول باللغة العامية : دار الكاتب العربي للطباعة والنشر ، القاهرة ، ١٩٦٧م .

ترجمة ( السيمفونية الرعوية ) للكاتب الفرنسي أندريه چيد (بالاشتراك مع أبو بكر محمد بكر ) : دار الكاتب العربي للطباعة والنشر ، القاهرة ، ١٩٩٨م .

ترجمة سبع مسرحيات للمؤلف الإنجليزى ــ الأيرلندى چورچ برنارد شو الحاصل على جائزة نوبل هى : ۱ ــ بيوت الأرامل . ۲ ــ العابث .

٣ \_ السلاح والإنسان .



٤ ــ كانديدا . ٥ ــ رجل المقادير . ٦ ــ تلميذ الشيطان . ٧ ــ هداية القبطان براسباوند .

مع مقدمة عامة عن برنارد شو ومقدمة لكل من المسرحيات السبع . وقد صدرت ترجمة هذه المسرحيات ومقدماتها في ثلاثة أعداد بتواريخ أول يونية ١٩٧٢م وأول ديسمبر ١٩٧٣م وأول ديسمبر ١٩٧٥م ضمن سلسلة ( من المسرح العالمي ) عن وزارة الإعلام الكويتية .

برنارد شو والإسلام : دار الهلال ، القاهرة ، ١٩٨٩م . ترجمة مجموعة قصص بعنوان ( جنازة الأم الكبيرة ) عن الإسبانية للكاتب الكولومبى جابرييل جارثيا ماركيز الحاصل على جائزة نوبل، مع مقدمة عامة : الدار المصرية اللبنانية ، القاهرة ، ١٩٩٤م . ترجمة كتاب ( الإسلام المعاصر ) عن الفرنسية للدكتور على مراد (الجزائرى ) الأستاذ بجامعة السوربون : الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٩٤م .

ترجمة كتاب ( محمد واليهود ) للمؤلف الهندى د. بركات أحمد : الهيئة المصرية العامة للكتاب ، ١٩٩٦م .

ـ ترجمة رواية ( الأم ) للكاتبة الإيطالية ( جراتسيا ديليدا ) الحائزة لجائزة نوبل : الدار المصرية اللبنانية ) و ) و ) و مهمه المعالية ( This file was downloaged from Qurane involging)



ترجمة وتقديم مسرحية ( موت فوضوى قضاءً وقدرًا » ، للمؤلف المسرحي الإيطالي ( داريو فو » الحائز لجائزة نوبل : دار الهـلال ، ١٩٩٨م .

\* \* \*

وكنت قد سمعت من الأستاذ المستشار رابح لطفي جمعة ( ابن د. محمد لطفي جمعة الكاتب المعروف ) بالدكتور مراد مرارًا ، مقرونا اسمه في كل مرة بالثناء الجميل على أدبه وعلمه ودماثة طبعه وسموً خلقه . وكان المستشار جمعة في كل مرة أيضاً يشير إلى وسالته عن السيرة النبوية التي كتبها ابن إسحاق وشرحها وعلق عليها وتصرف فيها بعض التصرف ابن هشام . وقد فهمتُ أن الأستاذ الدكتور قد وصل إلى نتائج تخالف ما قرٌّ في أذهاننا عن هذه السيرة وعن كاتبها فأحببت أن أطُلع عليها . وكنتُ قد أرسلت ، عن طريق الأستاذ رابح ، بعض مؤلفاتي إلى د. مراد ، الذي هاتفني مرتين في أسبوعين متتاليين من چنیف لیشکرنی علی ذلك . وهو أدب عالٍ من أدب النفس أكد لي ما كنت أسمعه عنه ، ولكن تصادف للأسف أن كنت وزوجتي وابنتنا الصغيرة في القرية في كلتا المرتين فكان الذي يرد عليه ايني وبنتي الكبيرين ، أما أنا فلم أحظَ بسماع صوته .

ثم أرسلت إليه على عنوانه بسويسرا ، ردًا على مكالمتيه ، خطابًا تخدثت فيه ، ضمن ما تخدثت ، عن رسالته المذكورة ، وطلبت منه ، إذا

كان قد طبعها كتاباً ، أن يرسل لي نسخة منها ، وأخبرته أنني قد أفكر في ترجمتها أو كتابة شيء عنها . وقد تفضل الرجل مشكورًا فأرسل لي نسخة من رسالته ما إن وقعت في يدى وقرأت الخطاب الذي أرسله لي والذي وصلني في نفس يوم وصول الرسالة حتى بادرت إلى قراءتها . وكنت قد صرفت النظر عن ترجمتها لضخامتها ، إذ وجدتها تبلغ نحو أربعمائة وخمسين صفحة من القطع الكبير . وكانت قراءتي فيها ، أول ما وقعت في يدى ، لمجرد الاستكشاف ، لكني ما إن قطعت نحو خمسها حتى انعقد عزمي على وضع دراسة عنها لما لقيته فيها من آراء غريبة وشديدة الخطورة تنسف السيرة النبوية نسفا ولا تقدّم بديلاً عنها إلا سيرة أخرى كلها خيال في خيال . ويا ليت الأسباب التي ساقها الأستاذ الدكتور لتكذيب ابن إسحاق والتشكيك فيما كتبه من سيرة النبي عليه الصلاة والسلام كانـت أسبابًا وجيهـة ( ولا أقول : مقنعة ) . لقد بدا لى أن د. مراد قد دخل الموضوع وفي ذهنه أن يحطّم عمل ابن إسحاق ويأتى عليه من القواعد . وإذن فلم يكن الرجل مبالغًا حين وصف عمله هذا بأنه لو نشر كاملاً فسوف يكون له وقع القنبلة النووية كما جاء في خطابه لي . وبالمناسبة فإن عنوان الدراسة التي بين يدى القارئ مُسْتُوحًى ، كما هو واضح ، من عبارة المؤلف هذه . وسوف أنشر ذلك الخطاب في ذيل هذه المقدمة حتى يكون القارئ الكريم على بيَّنة من أمر الأستاذ الدكتور ودراسته من خلال قلمه هو نفسه أيضا .

وتتلخص آراء د. مراد في أن ابن إسحاق قد خضع ، وهو يكتب ميرة النبي صلى الله عليه وسلم ، تحت ضغط أهوائه ، فقد ألفها بأمر من الخليفة العباسي أبي جعفر المنصور ، ولذلك كان حريصاً أشد الحرص على إرضاء هذا انخليفة بتصوير بني هاشم وبني المطلب في صوره وردية لا تشوبها أية شائبة ، على حين أنه قد عمل على أن تخرج صور: الأمويين ( خصوم بني هاشم ) في العاية من السوء والرداءة . كما أر ابن إسحاق لم ينس ، وهو يكتب السيرة ، أنه من أبناء المدينة المنورة ، ومن ثمَّ مقد نصر أهن المدينة على أهل مكة ، الذين قدَّمهم للقارئ في صورة أبانسة ، على عكس الأولين ، الذين جالهم ملائكة أطهارا مبرأين من كل عيب ، إذ قبلوا الإسلام دون تردد ونصروا رسوله من أول وهلة ، بخلاف المكيين . الذين ظل صلى الله عليه وسلم بين أظهرهم يدعوهم إلى دين الله فلا يلتى منهم إلا النكذيب والأذي والتآمر على حياته وتعذيب أتباعه . وهذ كله عند الأستاذ الدكتور خطأ في خطإ وكذب في كذب ، كذلك لم يعب عن بال ابن إسحاق ، فيما يقول د. مراد ، أن خالد بن الوليد قد سبَّى جدَّه يسارا أثناء فتح فارس ، ولذلك عمل على تشويه الصورة التي صورها لأبيه الوليد بن المغيرة انتقاماً منه ، وكذلك تشويه الخلفاء الثلاثة الأوائل الذين تم فتح بلاد فارس في عهدهم .

وعند د. مراد أنه لا عند المطب ولا أبو طالب كانا سيدًى قومهما ،

وأن جد الرسول لم يكن متدينا بدين إبراهيم في يوم من الأيام ، وأن مسألة قُسَمه بأن يضحّى بأحد أبنائه إنما هى قصة مختلَقة أريد بها أن تكون محاكاة لقصة الرؤيا التي رأى فيها إبراهيم عليه السلام أنه يذبح ابنه ، وأن أبا طالب لم يَقُمْ لا هو ولا بنو هاشم بحماية النبى عليه السلام بل كانوا إلباً عليه مع الكفار، وأنهم هم المقصودو ، به و أصحاب الأحدود ، في سورة و البروج ، ، وكان زعيمهم في ذلا عم الرسول

والأستاذ الدكتور يرفض رفضا باتًا قاطعا ما تذكره كتب السية عن فترة الاستخفاء التي كانت في بداية الدعوة والتي كان الرسول خليه السلام يبلغ فيها سرًا ما ينزل عليه من الوحي ، مقتصرا في ذلك على من يطمئن إليهم من الأقارب والأصدقاء . ذلك أنه يرى أن الرسول لم يكن بحاجة إلى هذه السرّية لأنه لم يكن يخشى شيئا ولا أحداً ، وكان الله يحميه في كل خطوة يخطوها ، كما كان الكفّار يَرْهَبونه لما يحيط به من جلال الوحي والاتصال بالسماء ، حتى لقد كان يبدو لهم كائنا خارقا، أو كما يسمى بلغة هذه الأيام و سويرمان : Surhumain ،

كذلك يؤكد الأستاذ الدكتور أن المسلمين لم يهاجروا إلى الحبشة بل نُفُوا إليها نفيا : نفتهم قريش ، واشتركت معها في هذا الجرم الشنيع بنو هاشم وبنو المطلب بعد الاتفاق مع بعض السلطات المحلية في بلاد النجاشي على أن يوضعوا بمجرد وصولهم في معسكرات اعتقال يُسَامُون فيها صنوف العذاب . أما قصة جعفر ومثوله أمام النجاشي ورجال دينه ومحاجته لرسوتي قريش في أمور الإسلام والنصرانية فلا أساس لها من الصدق ، بل هي أسلوب من الأساليب التي لجا إليها ابن إسحاق لتبييض وجه الهاشميين ، الذين ينتمي إليهم العباسيون والذين كان جعفر بن أبي طالب واحدا منهم ، فاخترع له ابن إسحاق هذه الحكاية لبظهره بمظهر البطل الشجاع الذي يتحدى عقيدة أهل البلاد في بلاط ملكها نفسه ويُدْخِل ذلك الملك في الإسلام .

- 11 -

رمما يكذّبه الدكتور مراد أيضاً رحلة النبى إلى الطائف ، ففى رأيه أنه تم يكن من الممكن قيام الرسول بها ، لأنه لم يكن ليغامر بتعريض نفسه طوال الطريق من مكة إلى هناك لمؤامرات الكفار ، الذين كانوا يعملون يكل جهدهم على اغتياله والتخلص منه . وبطبيعة الحال فإنه يرفض ما قيل عن اللقاء الذى تم بينه صلى الله عليه وسلم وعدّاس الغلام المنصرانى لعُتبة وشيبة ابنى ربيعة فى بستانهما بتلك البلدة .

وبالمثل فلا صحة ، عند الأستاذ الدكتور ، لما يسمى ببيعتى العقبة ، اللتين لا تعدوان أن تكونا اختراعاً من اختراعات ابن إسحاق الكثيرة قُصِد به تمجيد اليثربيين ، الذين يقول د. مراد عنهم إنهم ليسوا هم وحدهم الأنصار ولا كلهم أيضاً ، إذ الأنصار عنده هم كل من نصروا الإسلام ، وهؤلاء كثيرون لا يشكل أهل يثرب إلا جزءا ضئيلا منهم . كما أن يثرب قد شهدت حوادث تعذيب لمسلميها لا تقل عددا ولا



ضراوة عما لقيه مسلمو مكة من إيذاءات وفتَن . ثم يضيف المؤلف أنه كانـت هنــاك هجـرات أخـرى إلى مناطـقُ الجزيرة العربية المختلـفة انتشرت فيها الدعوة الإسلامية خارج مكة قبل الهجرة للمدينة .

هذه أهم الخطوط العامة لما جاء في رسالة الأستاذ الدكتور ، وسوف يطلع القارئ الكريم في الكتاب الذي بين يديه على المزيد والمزيد مما هو في النهاية ليس إلا جزءا مما قاله المؤلف في رسالته ، وعنوانها بالفرنسية " La Biographie du Prophète d'Ibn Ishâq / Ibn Hishâm (Sîra ) - Période Mekkoise : Analyse Critique du Texte " وكان المشرف عليها هو د. على مراد الجزائري الأصل . وينوى الأستاذ الدكتور أن يتابع دراسته للسيرة في رسالة أخرى سجُّلها في كلية الآداب ( بجامعة چنيف ) ، التي كان يشتغل بها أستاذا ، وذلك عن الفترة المدنية في سيرة ابن إسحاق . والحقُّ أني قد أصابتني ، وأنا أكتب هذه الدراسة الحالية بل قبل أن أمسك بالقلم وأخط فيها حرفًا ، حيرة شديدة ، إذ لـم أكـن أتوقع أن يكون كلام د. مراد عن ابن إسحاق وكتابه عن سيرة الرسول عليه السلام بهذا الظلم القاسي والتحكم الذي لا مسوَّغ له على الإطلاق من وجهة نظرى . وعندما أبديت له قبل ذلك رغبتي في الاطلاع على رسالته وترجمتها أو كتابة شيء عنها لم يدر بخلَّدي قط أنى سأقف موقف المخالف بل المخطِّئ لكل ما جاء فيها أو لمعظمه على الأقل . كذلك فإن ما سمعته عن تهذيبه ودمانة سحصيته

وما رأيته من تصرفاته الراقية لم يشجّعنى على أن أتخذ هذا الموقف . بيد أنى حسمت الأمر بأن قلت لنفسى : إن الرجل لم يتردد فى أن يقول عن ابن إسحاق و ( سيرته ) ما قال ، فلم أتخرج أنا من أن أقول فى رسالته هو ما أعتقد أنه الحقّ والصواب ؟ بيد أنى لا بد أن أصارح القارئ بأن شيئا غير قليل من التحرج لا يزال عالقا بنفسى وغم فراغى من بحثى . ولكن الرجل قد طلب منى المشورة ، وهأنذا أؤديها بكل أمانة فى هذه الدراسة التى هـى فى الحقيقة بمثابة ( خطاب مفتوح ) له . ورجائى ألا يترك ما كتبتُه أثرا سيئا فى نفسه بعد أن لم آلُ جهدا فى إلجام قلمى وتلطيف حدّته .

والآن أخلى بين القارئ والدراسة التي كتبتُها عن الرسالة المذكورة، ولكن قبل ذلك سوف أطلعه ، كما وعدته ، على نصّ الخطاب الذى أرسله الأستاذ المؤلف إلى حتى يكون على بينة من أمره وأمر دراسته من خلال كلامه هو أيضا . وسوف يرى القارئ الكريم ، عند قراءته لهذا الخطاب الجميل المملوء بروح المودة الحلوة والصراحة النقية والتواضع المحطب الجميل المملوء بروح المودة الحلوة والصراحة النقية والتواضع محت أن أسأل عن مكوتى في أمر خطير كهذا . وليعذرنى القارئ ، مكت أن أسأل عن سكوتى في أمر خطير كهذا . وليعذرنى القارئ ، الألم والارتباك ، والذى أحسب أنه سيقدر موقفى . وهذا هو نص خطابه الألم والارتباك ، والذى أحسب أنه سيقدر موقفى . وهذا هو نص خطابه بعد حذف فقرتين منه لما فيهما من خصوصية تتعلق بسيادته :



بسم الله الرحمن الرحيم چنيف صباح الأربعاء ٢ ديسمبر ١٩٩٨م السيد الأستاذ الدكتور / إبراهيم عوض

بخية طيبة وبعد ، فأشكرك خالص الشكر على إهدائي مجموعة من كتبك وعلى خطابك الرقيق المؤرخ في ١٩٩٨/١١/٢٥م الذي وصلني أمس ، وعلى عرضك الكريم بترجمة إسالتي أو كتابة شيء عنها . وسأرسل نسخة من هذه الرسالة على حدة . وكان عنَّى مشروع لترجمة الرسالة بنفسي إلى العربية ، وعالجت ذلك بالفعل نخت إلحاح المستشار رابع وترجمت منها ومن ملخصها الذي قدمته إلى هيئة المناقشة صفحات، ولكن ترجمتي لم تعجبني ، ووجدت أني عاجز عن المضيّ فيها حتى النهاية ، فصرفت النظر عنها وفضلت أن أحوّل مادتها إلى مقالات أحاول أن أنشرها في المجلات المصرية ثم أجمعها فيما بعد ، إن أمكن ، في شكل كتاب . وبدأت بإرسال مقال عنوانه ( سيرة ابن هشام : هل أنصفت الحقيقة؟ ، إلى مجلة ( الهلال ، ، التي كانت قد نشرت لي أشياء في الماضي ، فنشرتُها في عدد يناير من هذا العام ، أي بعد ثلاثة أشهر من مناقشة الرسالة . وفي عدد مايو من المجلة ذاتها ظهر مقال للدكتور عوضين الأستاذ بكلية اللغة العربية بجامعة المنصورة ينقد فيه ما جاء بمقالى ، فأرسلتُ للمجلة مقالا أرد فيه عليه نُشرُ في عدد يوليو . ثم أرسلت لـ ٥ الهلال ، مقالا آخر بعنوان ٥ الفترة المكية ( التي

HE PRINCE GHAZI TRUST

هى موضوع الرسالة ) : هريمة أم نصر ؟ ، نشرته المجلة مع حذف ١٥ سطرا من الخاتمة كنت أراها مـهـمـة . وقد أرسلت لـ ( الهـلال ) أخيـرا، منذ عشرين يوما ، مقالا عـن ( انتشار الإسلام خـارج مكة ) لا أدرى ما إذا كانت ستنشره ومتى .

ونظرا إلى أننى أعلم من تجربة سابقة أن مجلة ( الهلال ) لا تخب نشر مقالات متتابعة عن موضوع واحد فقد رجعت إلى الدكتور محمد عنانى الأستاذ بجامعة القاهرة الذى كنت قد تعرفت إليه فى چنيف ( وكان قد ساعدنى فى نشر كتاب ( الإسلام المعاصر ) وأعاد نشر ترجمتى لمسرحية ( المأساة الإسبانية ) فى مجلة المسرح ) أسأله النصيحة عن المجلة التى يمكن أن تقبل سلسلة من مقالاتى عن الفترة المكية ، وأرسلت له كنموذج مقالا عن عبد المطلب ، وآخر عن أبى لهب ، وآخر عن على وجعفر وحمزة . وقد علمت منه هاتفيا أنه عرض المشروع على الدكتورة فاطمة نصر رئيسة تخرير مجلة ( سطور ) ، وأنا فى انتظار النتيجة .

وميزة المقالات في نظرى أنها تقدم الاستنتاجات التي قادني إليها البحث ( وهي استنتاجات تقلب المفاهيم التي استقرت في موضوع السيرة على مدى ١٢ قرنا رأسا على عقب ، وستكون بالتالي عسيرة الهضم عند نفر كثير من الناس ) على جرعات بدلا من أن يكون لها وقع القنبلة النووية إذا قُدَّمَتْ في رسالة أو كتاب واحد ، وأني أستطيع



من خلالها أن أتعرف على ردود الفعل من الجهات الدينية ومن القراء العاديين وأن أرد على اعتراضاتهم المحتملة أولا بأول كما رددت على اعتراضات الدكتور عوضين . وعلى أساس ردود الفعل المذكورة أستطيع أيضا أن أقرر ما إذا كان من المستحب أن أمضى في دراسة سيرة ابن هشام على نفس المنهج أم أعدل عنها أو أعدّل منهجي ، فقد سجَّلتُ بالفعل في مارس الماضي رسالة عن الفترة المدنية في كلية الآداب بجامعة چنيف ( التي كنت أسنانًا فيها ) . وقد اخترت في هذه الرسالة، كما سترى ، أن يكون مرجعي الوحيد هو القرآن . وأنا أعرف أن المأخذ الرئيسي الذي سيؤخذ عليَّ هو كوني لم أرجع إلى ما جاء بكتب الحديث ، ولكني تعمدت هذا منذ البداية لأن كتب الحديث بُحرَها غويط أولا ، ثم لأن من اعتمدوا على كتب الحديث ضمن مراجعهم ، أى كل من كتبوا في السيرة حتى الآن ، ٩ بلعوا ، كلام ابن إسحاق كما هو ولم يدركوا ما فيه من مخالفة كبيرة للقرآن : حكاية فترة الاستخفاء ، وحكاية حماية بني عبد المطلب للرسول (ص) وحكاية بيعة العقبة الثانية ( بيعة الحرب ) ... إلخ . ونحن نعرف أن الحديث إذا خالف القرآن كانت العبرة بالقرآن . وأنا مع ذلك لست متصلبا ، كما أننى ، كما قلت في خاتمة بحثى ، لم أكن في الرسالة أكتب السيرة بل كنت أحلل سيرة ابن هشام تخليلا نقديا ، وأعترف بأن بعض النتائج التي توصلت إليها تختمل الخطأ .

وفنيته ويتحافظ لفكر لفاتن

OR QUR'ANIC THOUGHT

ويهمني جدا في هذا الصدد أن أعرف رأيك في هذه الرسالة ، فقد تبيَّن من كتبك التي تفضلت بإهدائها لي أنك بحَّاثة وناقد طويل الباع ممن يمحصون ويغوصون وراء الحقيقة ، ولا تكتفي بالآراء السطحية . وقد أعجبني أيضاً في كتاباتك ، بهذه المناسبة ، ثقافتك العربية ألواسعة ( الأمر الذي لم يتح لي للأسف ) ، وغيرتك على الإسلام ، واختيارك الموضوعات الصعبة وارتيادك الطرق الوعرة وفهمك السليم ، بالإضافة إلى قدراتك اللغوية . وفي مجموعة كتبك أكثر من شيء يتصل ببحثي عن السيرة . وقد يخيل إليك من قراءة رسالتي أني أردد آراء مرجليوث في الشعر الإسلامي (علما بأني لم أقرأ لمرجليوث إلا ما ورد عنه في كتاب هيكل عن ( حياة محمد ؛ )، فإني أعتقد أن أكثر ما ورد في السيرة من شعرٍ موضوع في بداية العصر العباسي . ولكن هذا غير صحيح ، فإني أرى أن شعرا إسلاميا صحيحا قيل في عهد الرسول (ص) ، ولكن هذا الشعر لم يَرد في سيرة ابن هشام بل أخفي لأغراض سياسية . وكتابك عن ( النزعة النصرانية في قاموس المنجد ؛ كان يمكن أن يسعد غاية السعادة صديقًا لي في چنيڤ اسمه الدكتور زكى على كان يقول نفس الشيء . ولكنه الآن ومنذ أكثر من عام في مستشفى المسنين ، وهو غير قادر على القراءة . ومع ذلك سآخذ كتابك معى في زيارتي القادمة له . وكان بودي أن يكون لي علمك بالشعر الإسلامي والأموى والعباسي لأحكم ، من وجهة النظر الأسلويية ، على ما ورد بسيرة ابن هشام من شعر بدلا من الاكتفاء بنقده من ناحية الموضوع .

PRINCE GHAZI I KUST 🕸 🛛

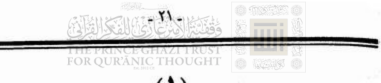
وقد أعجبتنى أيضاً قدراتك على الترجمة ، وأكون شاكراً لو وافيتنى بكتابك عن الترجمة الإنجليزية لأقرأه أولا ثم لأعطيه للزميل الذى حل محلى فى رئاسة القسم العربى بمعهد الترجمة والترجمة الفورية بجامعة چنيف . ومن الجائز أن يطلب منه نسخا للطلبة .

هذا ، وقد سجلت منذ نحو ٢٥ سنة موضوع رسالة دكتوراه دولة فى جامعة جرينويل بفرنسا عن ٩ برنارد شو والإسلام ٩ ، وإذا أعطانى الله العمر فسأعد هذه الرسالة بعد إنجاز رسانتى الحالية عن الفترة المدنية . وقد اكتشفت أن برنارد شو ، الذى أتهم ظلما بأنه عدو للإسلام لأنه وصف محمدا بأنه سائق جمال فى مسرحية ٩ القديسة چان ٩ ، عاشق للرسول (ص) وللإسلام ، وذكرتُ ذلك فى كتاب صغير صدر مشوها عن دار الهلال .

ختاما تقبل خالص مودتي وشكري وتقديري ، ودُمّ للمخلص محمود مراد .

\* \* \*

والآن ، وبعد أن اطلع القـارئ الكريم على الخطاب الممتع ا**لرقيق** الذى تفضّل د. مراد بإرساله إلىّ ووصفنى فيه بما لا أرى أنى أستحقه ، ننتقل إلى مناقشة أفكاره التي تتضمنُّها دراسته المذكورة .



(1)

أولا وقبل كل شىء هل يمكن أن يكون ابن إسحاق بالصورة التى قدمها لنا د. مراد ، ألا وهى صورة الرجل الذى لا يبالى بالحق ولا يتحرى الصدق والموضوعية فيما كتب من سيرة النبى عليه الصلاة والسلام بل كان يضع نُصب عينيه ممالاة الخليفة العباسى أبى جعفر المتصور ، الذى كلفه بكتابة تاريخ للعالم ثم لما رآه أضخم مما ينبغى عاد فظلب منه أن يختصره لابنه المهدى فكانت السيرة التى بين أيدينا <sup>(1)</sup>، المقين فُتحت بلاد فارس فى عهدهم وأسر أبوه على يد أحد قوادهم ، وكذلك الانتقام من الخلفاء الراشدين الثلاثة الأوائل الفين فتحت بلاد فارس فى عهدهم وأسر أبوه على يد أحد موادهم ، مكان معاملة الكراهية والازدراء ، فضلا عن مخمسه للإعلاء من شأن مكان مكة ؟ وهل من المستحيل ، كما يقول د. مراد ، أن يفكر أحد

(1) ادّعى مثلَ هذه الدعوى من قبَّلُ المستشرق وليم موير ، فقد اتهم ابنَ إسحاق بممالأة العباسيين ، الذين كان يستظل ( كما يقول ) برعايتهم فعمل من ثمّ على تمجيد أسلافهم وتشويه أسلاف الأمويين أعدائهم ، وذلك بتضخيم وقائع على تمجيد أسلافهم وتشويه ألمان الأمويين أعدائهم ، وذلك بتضخيم وقائع محاربتهم للدعوة في عهدها الأول William Muir, The Life of ) محاربتهم للدعوة في عهدها الأول William Muir, The Life of ) محاربتهم للدعوة في عهدها الأول Mohammad, John Grant, Edinburgh, 1912, p. XXXIX ) وممن قال هذا الكلام أيضا من قبل الدكتور سهيل زكّار ( انظر مقدمته لكتاب والسيَّر والمغازى، لابن إسحاق ، بتحقيقه / دار الفكر / ١٣٩٨هـ – ١٩٧٩م / ١٣ – ١٤ ) . وها هو ذا الدكتور محمود على مراد يكرّ هذا الادعاء . من المؤرخين ، خلال عصر تخول وانقلاب كالعصر العباسي ، في كتابة تاريخ موضوعي يفند فيه دعاوى النظام الجديد وينصف رموز النظام الذى انهار وولى ؟ إن الجواب بـ و نعم ، على هذا السوال الأخير لا يمكن أن يكون له من معنى إلا أن معظم التاريخ كذب في كذب ما دام مستحيلا على المؤرخين أن يفكروا في كتابة أى شيء يتعارض وما يقوله النظام القائم ، وإلا أن البشر كلهم تقريبا سواء في الجبن والنفاق والحرص الدنىء على العيش والمنفعة الشخصية . فهل من العدل أن ننظر أضفنا إلى ذلك أنه لا توجد صلة قوية بين السيرة النبوية والظروف التاريخية والشخصية التي ميزة والنووف مضفنا إلى ذلك أنه لا توجد صلة قوية بين السيرة النبوية والظروف التاريخية والشخصية التي كتب فيها ابن إسحاق ميرته تبين لنا جليًا أن دعاوى د. مراد وتأكيداته ليس لها من أساس تنهض عليه كما سنرى بعد قليل .

- YY -0 motor @

والحق أن السيرة التي كتبها ابن إسحاق تخلو من تلك المحاباة المزعومة لبنى العباس وأهل المدينة . وكيف يمكن أن يحابى صاحب السيرة العباسيين والأنصار وهو لم يكن يوما من شيعة الأولين ولا كان من موالى الأخيرين ؟ لقد أتهم ابن إسحاق بالتشيع ، والتشيع شىء، وموالاة بنى العباس شيء آخر . لقد أشاع العباسيون أثناء ثورتهم على بنى أمية أنهم إنما يدافعون عن حق على وذريته في الخلافة ، لكنهم ما إن وصلوا إلى سدة الحكم حتى انقلبوا على أبناء عمومتهم ونكلوا بهم تنكيلا بلغ في بعض الأحيان مدى لم يبلغه في العصر الأموى ، وقمعوا ثورات الطالبيين عليهم بعنف وحشى وأطاروا رقابا علَوية كثيرة ، فكيف وفقيتا الأربي المكالفكالغال

يعد ذلك كله يقال إن ابن إسحاق كان في سيرته محابيا للعباسيين ؟

وكذلك كيف يقال إن ابن إسحاق إنما أراد أن يُعْلَى من شأن أهل المدينة ويخسف بالمكيين الأرض ، وقد كان مولى لقبيلة قرشية هي قبيلة عبد الله بن قيس بن مخرمة بن المطلب بن عبد مناف القرشي ؟ ولذلك قيل عن أبيه يسار إنه مطلبي بالولاء ، وإن كان مدنيا بالمقام (١). وحتى من ناحية الإقامة نجد أن ابن إسحاق لم يستمر في المدينة بل سرعان ما تركها ، عقب بلوغه العشرين ، إلى مصر . وإذا كان قد عاد إليها بعد ذلك فقد غادرها مرة ثانية إلى العراق متنقلا بين مدنها المختلفة إلى أن استقر في بغداد حيث مات سنة ١٥٠ هـ أو بعدها بقليل <sup>(٢)</sup>. ولو كان مرتبطا بالمدينة هذا الارتباط الذي تريد أن توهمنا به سطور د. مراد ما استطاع على فراقها صبرا . وفوق هذا فإن التنقل بين بلاد العالم الإسلامي كان هو الطابع العام لحياة العلماء والأدباء في ذلك العصر ، وهذا من شأنه أن يضعف من تعصبهم . ثم إني لا أدرى كيف فات د. مراد أن عصبية ابن إسحاق المدنيَّة المزعومة تتناقض مع ممالاته للعباسيين . أليسوا من القرشيين أهل مكة الذين يقول إن ابن إسحاق في ( سيرته ) قد نصر أهل المدينة عليهم ورفع من شأنهم على حسابهم ؟

- انظر مقدمة طه عبد الرءوف سعد لـ السيرة النبوية لابن هشام/ مكتبة الكليات الأزهرية / ۱ / ج ، وكذلك ترجمة ألفرد جيوم لسيرة ابن هشام The Life " of Muhammad ", Oxford University Press, 1980, p. XIIV.
- (2) Guillaume, The Life of Muhammad, pp. XIV XIV; and Mahmoud Aly Mourad, La Biographie du Prophète d' Ibn Ishâq / Ibn Hishâm - Période Mekkoise : Analyse Critique du Texte, 1996 - 1997, p. 10.

This file was downloaded from QuranicThought.com

وإذا كان يسار جده قد وقع في السبى على أيدى جنود خالد بن الوليد ( في السنة الثانية عشرة للهجرة في خلافة الصديق ) فينبغي ألا يُعْزَب عن بالنا أنه كان آنذاك واحدا من مساجين كسرى في عين التمر العراقية <sup>(1)</sup>. ومعنى ذلك أن خالدا ، رغم سبيه إياه ، قد حرره بذلك العراقية وا<sup>(1)</sup>. ومعنى ذلك أن خالدا ، رغم سبيه إياه ، قد حرره بذلك مواليه وأصبح حرا طليقا مرة أخرى . وابن إسحاق ، على أية حال ، مسلم مخلص لم تُعْلَق بإسلامه أية ريبة ، ولم يُعْرَف عنه أنه شعوبي على أى نحو من الأنحاء ، فمن أين تأتيه البغضاء لخالد أو لأحد من الخلفاء الراشدين الثلاثة الأوائل ؟

ثم إن أحداً من العلماء لم يتهم ابن إسحاق بالكذب أو باختراع حوادث السيرة من عنده ، اللهم إلا مالك بن أنس ، الذى قال فى فورة غضبه إنه و دجّال من الدجاجلة يروى عن اليهود ، ، وذلك بسبب تشكيك ابن إسحاق فى نسب مالك وقوله إنه مَوْلى وليس بعربى كما يقول هو عن نفسه . ومع ذلك فقد عاد مالك إلى مودة ابن إسحاق فودّعه حينما ترك المدينة إلى العراق أكرم وداع ، إذ أعطاه خمسين فودّعه حينما ترك المدينة إلى العراق أكرم وداع ، إذ أعطاه خمسين الأمور التى تقع فى حياة الناس كثيراً ، وردٌ فعل مالك هو ردّ الغضب الفائر فلا ينبغى الوقوف عنده طويلاً ، وإلا فماذا فى أن ينقل ابن

(1) Guillaume, The Life of Muhammad, p. XIIV . (۲) سیرة ابن هشام / ی ـ ك ( من مقدمة المحقق ) .

ما يجب أن يُحسب لابن إسحاق لا عليه ، إذ هو دليل حرص على . غبته في جمع أكبر عدد من الشهادات المختلفة على الحادثة الواحدة ، وبخاصة أنه كان يذكر أسماء رواته بما فيهم هؤلاء المسلمون ذوو الأصول اليهودية مما يعطى القارئ الفرصة للحكم بنفسه على الرواة الذين استمد منهم ابن إسحاق أخبار سيرته . أما إذا كان أحد قد وصفه بالتشيع (١) ، وإن كنت لا أجد في السيرة دليلاً على تشيعه هذا ، فلست أرى ذلك موجبا لنبذ عمله العظيم في مجال السيرة النبوية ، إذ ليست العبرة بامجماهات الشخص السياسية بل بأمانته وصدقه ، وإلا فيكاد يكون من المستحيل أن نعثر عملي أحمد بين العلماء ليس له انتماء سياسي أو مذهبي.. وقد اتضح لنا من خلال تخليلنا لسيرة ابن إسحاق ، في ضوء اتهامات د. محمود مراد له بمالاة العباسيين وتزييف حوادث السيرة من أجل إرضائهم والتقرب إليهم ، أنه لا يوجد فيها ما يدل على صحة هذا الاتهام . وعلى أية حال فقد أجاب ابن سيد الناس على هذه التهمة قائلا إن « ما رمي به ابن إسحاق من القدر والتشيع لا يوجب ردّ روايته ولا يوقع فيها كبير وهن ا(٢).

أما على الناحية الأخرى فعندنا شهادات متعددة من علماء مختلفين بمكانة ابن إسحاق العلمية العالية وأهليته للثقة : فابن شهاب الزُّهْرى يقول : ( من أراد المغازى فعليه بابن إسحاق ، ، وللشافعى فيه شهادة مشابهة ، كما وصفه عالم آخر بأنه ( أمير المؤمنين ) في الحديث ،

- (٢) المرجع السابق 1 ی .
- (٢) نفس المرجع والصفحة .

واحتج عدد من كبار علماء الحديث برواياته في ذلك الميدان ووثقوه ... وهكذا . وفوق ذلك فعالمنا ، رضى الله عنه ، من بيت علم ، إذ كان أبوه وأخواه من رواة الحديث مثله <sup>(1)</sup>.

- 11 -

والذي يرجع إلى ( عيون الأثر ) لابن سيد الناس سوف يجد ما حُظِّى به ابن إسحاق من توثيق ومدح لخُلُقه وعلمه على ألسنة العلماء من معاصريه وممن جاءوا بعده على السواء ، وكذلك الرد القوى على ما وُجُّه إليه من انتقادات<sup>(٢)</sup> . وقد نقل كل من طه عبد الرءوف سعد ود. فاروق حمادة ومحمد سرور بن نايف زين العابدين من ذلك أشياء : الأول في مقدمته لـ ( سيرة ابن هشام )<sup>(٢)</sup> ، والثاني في دراسته عن ( مصادر السنة النبوية وتقويمها )<sup>(٤)</sup> ، والثالث في كتابه (دراسات في السيرة النبوية )<sup>(٥)</sup> ، وهو نفسه ما صنعه المتشرق البريطاني ألفرد بيّوم في مقدمة ترجمته لـ ( سيرة ابن هشام )<sup>(٢)</sup> ، والثالث في كتابه الماد المستشرق أن ابن إسحاق إنما تعرض للهجوم من جانب بعض العلماء المستشرق أن ابن إسحاق إنما تعرض للهجوم من جانب بعض العلماء المستشرق أن ابن إسحاق إنها تعرض للهجوم من جانب بعض العلماء مسبب كتاب له مفقود بعنوان (السُنَنَ ) لا بسبب كتابه عن سيرة النبي الذي لا يحوي (كما قال ) إلا حديثا أو اثنين من أحاديث النبي عليه

(۱) المرجع السابق / ح \_ ط .
 (۲) عيون الأثر / تحقيق محمد العيد الخطراوى ومحيى الدين متو / مكتبة التراث (۲) عيون الأثر / تحقيق محمد العيد الخطراوى ومحيى الدين متو / مكتبة التراث (۲) ميرة ابن هشام / ۱ / ط \_ ك .
 (۳) سيرة ابن هشام / ۱ / ط \_ ك .
 (٤) مصادر السنة النبوية وتقويمها / دار الثقافة / ١٤٠٠هـ \_ ١٩٨٠م/ ٤٠ \_ ٥٢.
 (٤) مصادر السنة النبوية وتقويمها / دار الثقافة / ١٤٠٠هـ \_ ١٩٨٠م/ ٢٠ \_ ٥٢.
 (٢) مراح ال النبوية وتقويمها / دار الثقافة / ١٤٠٠هـ \_ ١٩٨٠م/ ٢٠ \_ ٥٢.



السلام يتعارضان مع ما في كتب الحديث الأخرى . وقد وصفه ذلك المستشرق بالأمانة والصدق والإخلاص في جمع كل ما يتعلق بالرسول عليه الصلاة والسلام <sup>(1)</sup>.

هذا عن ابن إسحاق نفسه ، فماذا عن ﴿ سيرته ؛ ؟ تَرَى هل فيها ما يعضد كلامنا هذا ؟ أم هل فيها ما يؤكد دعوى د. مراد ؟ إن اعتراض الأستاذ الدكتور في هذا الصدد يتلخص في أن ابن إسحاق قد جعل من الهجرة النبوية إلى المدينة منعطفا تاريخيا بخوّل عنده أمر الدعوة الإسلامية من الفـشل في مكة إلى الانتـصـار والانطلاق والازدهار في المدينة : فالمكيون قد رقفوا في سبيل هذه الدعوة موقفا متصلبا عنيفا فلم يؤمن منهم إلا القليلون ، إذ آذوا المسلمين بغية فتنتهم عن دينهم حتى اضطروهم للهجرة إلى الحبشة ثم إلى المدينة ، على حين أن أهل المدينة قد تقبلوا الإسلام قبولا سهلاً سمحا منذ بداءة الأمر ولم نسمع بحوادث تعذيب بينهم لأنهم قد دخلوا الإسلام جميعا . أى أن الصورة التي رسمها لهم ابن إسحاق هي صورة وردية بدوا فيها ملائكة فمي مواجهة أهـل مكـة الشياطـين . فهل فيما كتبه ابن إسحاق في ( سيرته ) ما يصدق هذا الادعاء ؟

الواقع أن ابن إسحاق قد تكلم مرارا وتكرارا عن الأذى الذى كان القرشيون يصبونه على من يتابع محمداً منهم على دينه . أى أن الذين كانوا يعذّبون هم من أهل مكة ، ومعنى هذا أن إيمان هؤلاء المكيين قد

<sup>(1)</sup> Guillaume, The Life of Muhammad, p. XXXIV - XXXVIII.

كان من القوة بحيث ساعدهم على مخمل ألوان الأذي الفظيعة التي كانت تنهال عليهم من كل جانب . وعلى هذا فإذا كان ابن إسحاق قد أبرز قسوة أفئدة فريق من أهل مكة فقد أبرز أيضا عظمة إيمان الفريق الآخر ، هذا الفريق الذي لم يرهبه شتم ولا سخرية ولا ضرب ولا مقاطعة ولا قـتل ... إلى أخـر صنوف الإيذاء والتـعـذيب الرهيـبـة التي كـان القرشيون المشركون يتفننون في إيقاعها بأفراده ، والذي آثر أن يترك وطنه ويضرب فى أرض الله المجهولة عبر البحر أو خلف الصحراء المترامية غير مفكّر في شيء إلا في النجاة بدينه كي يفوز برضوان الله . فكيف بالله يصح اتهام ابن اسحاق بأنه ضاءل من شأن المكيين ؟ هل كان عليه أن يزيّف الحقيقة ويكذّب القرآن الذي تجلّجل آياته طُوال العهد المكيّ بتهديد مشركي مكة بالصاخة والطامة الكبرى والحاقة والقارعة والأزفة والواقعة والزلزلة والهاوية والحطَمة واللُّظَي والجحيم وتحذيرهم من أن يُحيق بهم ما حاق بالأمم الكافرة من قبلهم لصدهم عن سبيل الله وإيذائهم الرسول والمسلمين ؟ إن الأستاذ الدكتور يؤكد أن عدد من دخلوا الإسلام في مكة لم يكن قليلا البتة وأنه لا رجحان لمسلمي المدينة في هذا الصدد ، ولكنه فاته قول الله عز وجلَّ للمسلمين بعد الهجرة يذكرهم بنعمته تعالى عليهم وأنه نقلهم من الضعف والذلَّة إلى معارج العز والقوة : ﴿ واذكروا إذ أنتم قليل مستضعفون تخافون أن يتخطفكم الناس فأواكم وأيدكم بنصره ورزقكم من الطيبات لعلكم تشكرون ﴾ (١). وفي هذا أبلغ رد وأقواه على الزعم بأن المسلمين هم الذين حموا الرسول عليه السلام لا بني هاشم . ذلك أن حال هؤلاء

- 11 -

(١) الأنفال / ٢٦ .

المسلمين ، كما توضحه هذه الآية القرآنية ، لا يساعد أبدا على مثل ذلك الادعاء ، علاوة على أنه ما من كتاب من كتب السيرة والتاريخ الإسلامي ذُكَر ذلك ، وإلا فلم هاجر المسلمون المكيون إلى الحبشة مرتين ثم إلى المدينة بعد ذلك إذا كانوا من القوة والمنعة بهذه الدرجة ؟ ومن طريف الأمر أن الأستاذ الدكتور يدّعي في ذات الوقت أن التعذيب في مكة كان عاما شاملا وأقسى مما نقرؤه في سيرة ابن إسحاق ، حتى لقد أنكر أن يكون ذهاب المسلمين إلى الحبشة أو يثرب هجرة ، إذ أكد أن كفار مكة هم الذين تفَوًا مواطنيهم المسلمين إلى الجشة بعد الاتفاق مع بعض السلطات المحلية هناك على وضعهم في معسكرات اعتقال

- 19 -

ومن هذا أيضا قول إن الذى تولى كبر الأخدود المذكور فى سورة و البروج ، هو أبو لهب ، وإن من عُذّبوا فى هذا الأخدود هم مسلمو مكة على ما سيأتى تفصيله . وهو أمر محير ، إذ لا يعرف الإنسان ماذا يفعل أمام تلك المتناقضات التى يبدَّهنا بها الأستاذ الدكتور ! وبالمنامبة فقد تكررت إشارة الأستاذ الدكتور فى هذا السياق إلى الآيات الكريمة التى تتحدث عن أن الله هو الحامى الوحيد لرسوله ودينه وأن النصر لا يأتى إلا من عنده سبحانه . ويتخذ سيادته من ذلك برهانا على أن بنى هاشم والأنصار ليسوا هم الذين دافعوا عن النبى عدوان قومه بل الله . ولا أدرى كيف سبق إلى ظنه أن مثل هذه الآيات الكريمة تؤدى إلى تلك النتيجة التى توصل إليها سيادته . إننا لا نشاح مثلا فى أن الله هو الرزاق ذو القوة المتين<sup>(1)</sup> ، لكن هل معنى هذا أن الرزق إنما يهبط علينا

(1) كما جاء في الآية ٥٨ من سورة ( الذاريات ) .

من « السماء » ، وبخاصة أن هناك آية أخرى تقصر وجود الرزق فيها <sup>(1)</sup> وهل معنى قول الله جل شأنه لرسوله عقب انتصار بدر الساحق على المشركين : ﴿ فلَمْ تقتلوهم ولكن الله قتلهم ، وما رميّتَ إذ رميتَ ولكن الله رمى <sup>(1)</sup> أن نكذَب وقائع التاريخ التى تفقأ العين ونذهب فنردد أن المسلمين لم يفعلوا شيئا فى تلك الغزوة سوى أنهم وقفوا ينظرون ويتفرجون على رمى الله للمشركين وقتله إياهم ، فلم يرموهم بالسهام ولا قتلوهم بالسيوف ؟ إذن فما معنى الجهاد فى سبيل الله يا ترى ؟ وما مغزى وعد الله المجاهدين بالجنة وطيباتها ؟

إن فهم الآيات على هذا الأسلوب الحرفى يُلْغي التوسل بالأسباب ، وهو ما تستحيل الحياة معه ، وإلا فما الحكمة من تنظيم الكون على أساس قوانينَ مُحكَمة إذا كانت هذه القوانين لا تقدم ولا تؤخر وكان الرزق والنصر والشفاء والشبع والرَّى ... إلخ تأتينا من الله مباشرة دون مرور بوسائط البشر والأشياء وسنن الكون ؟ وعلى أية حال فها هو ذا القرآن نفسه يقول إن على المؤمنين أن ينصروا الله أوَلاً حتى ينصرهم هو : ﴿ يا أيها الذين آمنوا ، إن تنصروا الله ينصركم ويشبت أقدامكم ﴾ <sup>(٣)</sup>، كما بين الله سبحانه أن نصر الله للمسلمين على

(۱) وهى الآية التي تقول: ﴿ وفي السماء رزقكم وما توعدون ﴾ ( الذاريات / ۳۲ ) .
 (۲) الأنفال / ۱۷ .

. Y / some (T)

الكافرين لا يتحقق إلا من خلال المسلمين أنفسهم : ﴿ قاتلوهم يُعَذَّبُهم الله بأيديكم ويُخْزِهم وينصركم عليهم ﴾<sup>(1)</sup> أو من خلال قوة من قوى الطبيعة أو الملائكة : ﴿ فأرسلنا عليهم ( أى على الأحزاب ) ريحا وجنودا لم تَرَوْها ،<sup>(۲)</sup> ، ﴿ بلى إن تصبروا وتتقوا ويأتوكم من فوركم هذا يُعددكم ربكم بخمسة آلاف من الملائكة مسومين <sup>(۲)</sup>... وهكذا . لقد نص القرآن نصا صريحا على أن أهل المدنية قد آووا الرسول والمهاجرين ونصروا الإسلام : ﴿ إن الذين آمنوا وهاجروا وجاهدوا بأموالهم وأنفسهم في سبيل الله والذين آووا ونصروا أولئك بعضهم أولياء بعض ... \* ... هم المؤمنون حقا . لهم مغفرة ورزق كريم ﴾<sup>(1)</sup>

وهل ينكر أحد أن الإسلام قد وجد منفسحاً واسعاً في المدينة لم يجده في مكة ؟ إذن فلماذا هاجر الرسول والمسلمون من هذه إلى تلك إن كان الأمر كما يريد منا الدكتور مراد أن نعتقد ؟ لقد كان الإسلام ،

This file was downloaded from QuranicThought.com

بشهادة القرآن ، مضيَّقا عليه في مكة ، وكان المسلمون ضعفاء قليلين يخافون أن يتخطفهم الناس ، ولم يكن قد نزل الوحى بالإذن لهم بردً عدوان المشركين عليهم بمثله ، إذ لم تكن الظروف مواتية لنزول مثل ذلك الإذن الذي يحتاج إلى قوة ومنعة لم تكونا متوفرتين لهم في مكة وهم أقلية متناثرة بين قبائلها ليس لها من الأمر من شيء ، لكنهم بعد أن أواهم الله إلى المدينة تغيرت الحال فأصبحت لهم دولة وحكومة ، وأضحى لهم جيش وسلاح ، وأذن لهم أن يردوا العدوان عليهم بمثله وينتصروا بعد ظلمهم ، وتسارعت خطا انتشار الإسلام ففتحت مكة ، التي أخرجته من أرضها ، وخضعت بلاد العرب كلها للإسلام ، ووفدت القبائل إلى المدينة تبايع الرسول ﷺ ، وأرسل عليه السلام إلى ملوك الأرض من حوله يدعوهم إلى الدخول في دينه ... إلخ . فإذا كـان هذا كله قد حدث في المدينة فلماذا نضيق صدرا بالمدنيين ونحاول التقليل من شأنهم ومن إيمانهم ونصرهم للإسلام ؟ إن الثناء عليهم وتقدير حبهم لله ورسوله وإبراز العون النبيل الذي قدموه لإخوانهم المهاجرين والتضحيات التي بذلوها من أجل رفعة دينهم ليس معناه أبدا التصغير مما بذله مسلمو مكة من عون وتضحيات . من قال هذا ؟ وكيف يصح أن نفهم هذا من كلام ابن إسحاق ؟

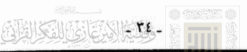
- ٣٢ -

على أن ابن إسحاق مع ذلك لم يصوّر المدينة وأهلها جميعا بصورة وردية دائما كما يقول الأستاذ الدكتور ، فها هو ذا ينقل وصف المدينة فيتالا فكالفكالفكالفراف

OR QUR'ANIC THOUGHT

على لسان عائشة رضي الله عنها بأنها لما قدمها الرسول كانت أوبأ بلاد الله من الحمّى فأصاب أصحابَه منها بلاء وسقم ، فصرف الله ذلك عن نبيه 🛎 حتى لقد دعا رسول الله ربه أن يحبُّب إلى المهاجرين المدينة كما حبب إليهم مكة (١) . أى أن الله قد صرف بلاء المدينة ببركة الرسول عليه السلام ودعائه ، وهو ما يعنى أن الرسول هو صاحب الفضل عليها لا العكس . كما أفاض ابن إسحاق في الحديث عن ألاعيب اليهود وسفالتهم وغدرهم ومؤامراتهم على الرسول والإسلام وخيانتهم العظمى في غزوة الخندق ، وقد كان اليهود ( كما نعرف ) يشكلون جزءا ضخما من سكان المدينة . وبنفس الطريقة خصص صفحات طوالا لأصدقائهم المنافقين استفاض فيها في الحديث عن خبثهم وجبنهم وكمفرهم الممبطن والخطر الذي كمانوا يمثلونه بالنسبة للإمملام والمسلمين ومحاولات الاغتيال التي استهدفوا بها حياة الرسول الكريم . ولم يكن عدد هؤلاء المنافقين بالنسبة لسكان المدينة قليلا ، وإلا ما كثر الكلام عنهم في القرآن وعن خطرهم . وقد كانت نسبة من انفصلوا مع ابن أُبِّي رأس النفاق من جيش المسلمين الخارج لملاقاة المشركين في غزوة أحد ورجعوا إلى المدينة دون اشتراك في الحرب نسبة كبيرة . وإنَّ حَكُم الـقرآن عليهـم لهـو أشـد مـن حكمـه على المشركين ، إذ يضعهم في ( الدرك الأسفل من النار ؛ كما جاء في الآية ٤٥ من

(۱) سیرة ابن هشام / ۲ / ۱۳۹ \_ ۱۷۰ .



FOR QUR'ANIC THOUGHT

سورة « النساء » . فهل بعد هذا يمكن أن يقال إن ابن إسحاق يحابى أهل المدينة بإطلاق على أهل مكة بإطلاق ؟

كذلك فإن الذين أَبْلُوا البلاء الأعظم في بدر مثلا ، على حسب ما جاء عند ابن إسحاق ، هم من المهاجرين . وبالمثل فإن معظم من كان يقيمهم الرسول على المدينة عند خروجه للغزو كانوا من المهاجرين . كما كان الذين هدموا الأوثان بعد فتح مكة كلهم من المكيِّين ، وهم خالد وأبو سفيان والمغيرة بن شعبة . والذي حج بالناس في السنة التاسعة للهـجرة واحـد من أهل مكة هو أبو بكر ، والذي بلُّغ سورة ، براءة ، للناس في تلك المناسبة هو أيضا واحد منهم ، وهو علىٌّ كرم الله وجهه . ولا ننس أيضا حديث ابن إسحاق عن أبي عامر الراهب ( اليثربي ) وحقده وخيانته رغم أن ابنه حنظلة كان من أبطال المسلمين المخلصين ومات في غزوة أحد ، التي برز فيها عـلى أشدَّه غـدر أبيه . وكـذلك ينبغي ألا يفوتنا ما قاله ابن إسحاق عن حسان بن ثابت الأنصاري شاعر الرسول من أنه كان أثناء غـزوة الخـندق محتميا بالحصـن مع النساء والصبيان وأنه خاف أن ينزل لملاقاة الجاسوس اليهودي الذي كان يطيف بالمكان فنزلت عمة الرسول فقتلته بعمود من حديد<sup>(١)</sup> ، علاوة على دوره هو وبعض الخزرج في حديث الإفك<sup>(٢)</sup> . وقد سجل ابن إسحاق أيضا رد الرسول عليه السلام على أحد الأنصار عندما قال

- ۱۳۷ ۱۳۲ ۱۳۷ .
  - (٢) السابق / ٣ / ١٩٠ ، ١٩٢ .

THE PRINCE GHAZI TRUST مستهينا بقتلى المشركين في بدر : ﴿ والله إِنَّ لَقَينا إِلا عجائز صُلْما كَالَبُدُن المعقَّلة فنحرناهـا ، ، فـقد تبسم رسول الله تله وأجابه بقوله : و أى ابن أخى ، أولئك الملاً ! ، <sup>(1)</sup> . كما سجل رد فعل الرسول صلوات الله وسلامه عليه بخاه ما بَلَغه عن سعد بن عبادة الأنصارى من قوله ، وقد أعطاه راية الفتح لدخول مكة من كـداء : ﴿ اليوم يوم الملخمة ! اليوم تُسْتُحلَ الحرمة ! ، ، فقد أمر تله عليًا أن يسرع فيأخذ الراية منه ويكون هو الذى يدخل بها <sup>(1)</sup>.

- 50 -

ويتهم د. مراد ابن إسحاق بأنه قد عمل بالباطل على الغض من شأن الأمويين وإبراز محاسن الهاشميين ، إذ جعل بنى هاشم وبنى المطلب هم الذين حَمَّوا النبى عليه السلام فى مكة من بطش قومه ، بما يفيد أن البعوة لم تكن لتقوم لها قائمة لولا هم . فهل هذا الاتهام صحيح ؟ لنجعل سبيلنا إلى الجواب عن هذا السؤال هو النظر فى و السيرة ، نفمنها لترى مدى صدق هذه التهمة أو عدم صدقها . إننا ننظر فنرى أن ميد بنى هاشم <sup>(٣)</sup>، رغم ما يرويه ابن إسحاق عن حمايته للنبى ووقوفه حائلا بين قريش وإيذائها إياه ، قد ظل طول عمره كافرا فلم يدخل الإسلام قط ، بل لم ينطق بالشهادة مجرد نطق حتى وهو فى رمقه

- (۱) السابق / ۳ / ۱٤۳ .
  - (٢) السابق / ٢٦ .
- (٣) وهو أبو طالب على ما يقول ابن إسحاق ، الذى يشكَّك في كلامه ، فيما يخص هذه النقطة أيضا ، الأستاذ الدكتور .

الأخير . يقول ابن إسحاق إن الرسول ، في آخر اجتماع له بزعماء قريش عند أبى طالب ، كرر عليهم كالعادة دعوة التوحيد ونبذ الأوثان ، وإن أبا طالب ، بعد انصرافهم ، قال له: ﴿ والله ، يا ابن أخي ، ما رأيتك سألتهم شططا ،، وإن رسول الله قد طمع حينئذ في إسلام عمه فأخذ يحضه على التلفظ بالشهادة حتى يستطيع أن يتشفع له يوم القيامة ، لكن أبا طالب اعتذر مخافة المعرّة على نفسه وعلى أبنائه من بعده أن يقال إنه إنما تلفظ بها جزعا من الموت . وفي مشهد الاحتضار يحرك أبو طالب شفتيه ويصغى إليه العباس بأذنيه ثم يقول لابن أخيه : ﴿ والله لقد قال أخى الكلمة التي أُمَرْتُه أن يقولها ،، لكن إجابة رسول الله الله سرعان ما تأتيه باترة ، إذ قال في حسم : ( لم أسمع )(1) . تَرَى ما الذي كان يتحرج منه ابن إسحاق ما دام لا يبالي بحق أو باطل وما دام همه ، كما يقول د. مراد ، هو إرضاء السلطة العباسية ، فمنعه من إدخال أبي طالب ، عميد بني هاشم ، في الإسلام ؟ أليس المقصود هو الإعلاء من شأنهم على حساب بني أمية ؟ فكيف فاته أن يسجل لهم هذه النقطة الساحقة ؟ ثم نأتى إلى العباس ، الذى خلُّف أبا طالب في حماية النبي فيما هو واضح من بعض أحداث السيرة ، فنجد ابن إسحاق لا يذكر أنه دخل في الإسلام إلا عام الفتح ، أى في أواخر الدعوة الإسلامية حينما أسلمت قريش كلها تقريبا ومعهم أبو سفيان

انظر ( السيرة النبوية ) لابن هشام / Y / V

OR OUR'ÂNIC THOUGHT

2 TV \_

زعيم الأمويين ، فما وجه الفضل له هنا ؟ <sup>(1)</sup> بل إن العباس ، على ما يذكر ابن إسحاق ، قد استمات فى الدفاع عن أبى سفيان فى مواجهة عمر ، الذى أراد أن يقتله عشيَّة الفتح حينما ظفر به وهو مع العباس قبل أن يسلم ، قائلا له : • مهلا يا عمر ، فوالله أن لو كان من بنى عَدىً بن كعب<sup>(۲)</sup> ما قُلْتَ هذا ، ولكنـك عرفت أنه من رجال بنى عَبَد مناف »<sup>(۳)</sup> . ومعنى هذا أن العباس يعدّ أبا سفيان واحداً من أهله نظرا إلى الجدّ البعيد الذى ينتسب كلاهما إليه ، فأين العصبية هنا لهاشم على أمية ، وها هو ذا ابن إسحاق يجعل العباس<sup>(3)</sup> وأبا سفيان شيئا واحدا ؟

(۱) وحتى لو أخذنا بالرواية التى أوردها ابن إسحاق عن أبى رافع مولى النبى عليه السلام عند حديثه عن غزوة بدر من أن العباس كان مسلماً حينذاك ، فينبغى أن نتبه إلى بقية الرواية التى تقول إنه كان ذا مال كثير متفرق فى قومه ، فكان يهابهم ويكره خلافهم ( سيرة ابن هشام / ۲ / ۲۱۰ ) ، إذ إن مغزى الكلام واضح ، ويكره خلافهم ( سيرة ابن هشام / ۲ / ۲۱۰ ) ، إذ إن مغزى الكلام واضح ، وهو أن العباس قدّم الحسابات المالية على إعلان دخوله فى الإسلام . وليس هذا مما معنى وهو أن العباس قدّم الحساب المالية على إعلان دخوله فى الإسلام . وليس هذا مما معنى وهو أن العباس قدّم الحسابات المالية على إعلان دخوله فى الإسلام . وليس هذا مما معنى يقال فيه إن ابن إسحاق إنما كان يمالي به بنى هاشم على حساب بنى أمية . وفى سيرة ابن إسحاق أيضا أن العباس قد اشترك مع قريش فى حربها ضد المسلمين ببدر ( ابن هشام / ۲ / ۱۹۷ ) .
( ابن هشام / ۲ / ۱۹۷ ) .
( ابن هشام / ۲ / ۱۹۷ ) .
( ابن هشام / ۲ / ۲۰۹ ) .
( ابن هشام / ۲ / ۲۰۹ ) .
( ابن هشام / ۲ / ۲۰۹ ) .
( ابن هشام / ۲ / ۲۰۹ ) .
( ابن هشام / ۲ / ۲۰۹ ) .
( ابن هشام / ۲ / ۲۰۹ ) .
( ابن هشام / ۲ / ۲۰۹ ) .
( ابن هشام / ۲ / ۲۰۹ ) .

وأيا ما يكن الأمر فلم يذكر ابن إسحاق من بين مسلمي العصر المكَّى أحدا من بني هاشم إلا عليًا وجعـفـرا ( ابني أبي طالب ) وإلا حمزة عمهما (1) ، أما من أسلم بعد ذلك منهم فإنما كان إسلامه بأخرة . على أن أبا طالب لم يكن هو وحده الذي مات منهم على دين قومه بل شَرَكَهُ في ذلك أخوه أبو لهب ، الذي لم تكتف السيرة بالقول بأنه مات مشركا بل ذكرت أيضا أنه كان من الذين تولُّوا من زعماء قريش كبر مناوأة الرسول والصدّ عن دعوته وإيذائه الأذى الشديد حتى لقد نزلت، فيه وفي زوجته سورة قرآنية كاملة تلعنهما وتتوعدهما بالنار وأهوالها<sup>(٢)</sup>، وهو ما لم يحدث مع أي من زعماء الكفر لا في مكة ولا في المدينة . وقد كان باستطاعة ابن إسحاق أن يتجاهل كل هذا لو كان قد وضع نصب عينيه رفع مكانة بني هاشم تزلفا لخلفاء بني العباس . ردعنا من أنه ، ما دام قد وصل في كذبه وتدجيله إلى هذا الحدّ ، قد كان يمكنه أن يدعى أن أبا لهب المذكور في القرآن ليس هو عم الرسول

(۱) وحتى إسلام حمزة نجد سيرة ابن إسحاق تعزوه إلى العصبية الأسرية بالدرجة الأولى، إذ تقول إن حمزة كان عائدا من الصيد ذات مرة فلقى امرأة فى بعض الطريق أخبرته بما كان من اعتداء أبى جهل على ابن أخيه صلى الله عليه وسلم ، فما كان منه إلا أن قصد الكعبة حيث كان يجلس أبو جهل مع نفر من قريش وضربه بقوسه فى رأسه فشجها صاتحا أنه منذ اليوم على دين ابن أخيه ، ولَيَفْعَلُ أبو جهل شيئا إذا استطاع ( سيرة ابن هشام / ۱ / ٢٦٠ – ٢٦١ ) .

This file was downloaded tron curatio Though (۲) سيرة ابن مشلم (۲)

ETAIL STUDIES

بل شخصا آخر ! وعلى المتضرر أن يلجأ إلى أضابير قريش التي كانت تحفظ فيها أنسابها ، وأين مثل تلك الأضابير ؟

وانظر كذلك العبارة التي عقّب بها ابن إسحاق على تطليق عتبة ابن أبى لهب رُقيَّةً بنت رسول الله حينما أرادت قريش إيلام النبى وإحراجه وشُغْلَه ببناته كما قالوا فطلبوا من عتبة أن يطلق رقية فطلقها بعد أن زوجوه بفتاة قرشية سمّاها لهم . قال ابن إسحاق : • ولم يكن أُدْخل بها ( أى برقية رضى الله عنها ) ، فأخرجها الله من يده كرامة لها وهوانا له وخلَف عليها عثمان بن عفان بعده ، (1) ، وهى عبارة كان بمستطاعه ، لو كان يتعصب لبنى هاشم ، أن يسكت عنها لما فيها من الإهانة والتحقير لاثنين منهم : أبى لهب وابنه .

ليس ذلك فحسب ، بل إن ابن إسحاق لم يذكر ممن هاجر إلى الحبشة من رجال من بنى هاشم إلا جعفر بن أبى طالب رضى الله عنه وأرضاد ، على حين عدَّ من بنى أمية عشمان بن عفان وعَمراً وخالدا ابْنَى سعيد بن العاص<sup>(٢)</sup> . أى أنه فى مقابل واحد من بنى هاشم قد هاجر ثلاثة من بنى أمية إلى الحبشة . فما الذى اضطر ابن إسحاق لهذا لو كان يريد نصرة بنى هاشم على بنى أمية بالزيف والبهتان ؟ ويضاف

(١) المرجع السابق / ٢ / ٢١٤ . (٢) السابق / ١ / ٢٨٠ ـ ٢٨١ . وهناك رابع من بني عبد شمس ( أبي أمية ، الذي ينتسب إليه الأمويون ) هو أبو حذيفة بن عتبة بن ربيعة بن عبد شمس .



إلى ذلك أن ابن إسحاق قد ذكر أيضا ، ضمن من كانوا يسرفون في إيذاء الرسول بمكة ، ابن عمه أبا سفيان بن الحارث بن عبد المطلب ، الذي اشترك أيضا في حرب الرسول والإسلام ببدر ، ولم يُسلم إلا عند فتح مكة ، ولم يعف عنه الرسول عليه السلام وقتئذ إلا بعد لأى ، إذ تشفعت له أم سلمة رضي الله عنها حين جاء يلتمس الدخول على رسول الله فلم يأذن له ولم يقبل في البداية شفاعتها فيه ، ثم عاد فأذن له في الدخول عليه بعد أن بلغه أنه ، إن لم يُعفُّ عنه ، سوف يأخذ ابنه الصغير ويذهبان في الأرض حتى يهلكا من الجوع والعطش . وعندئذ أعلن إسلامه ، ومع ذلك لم يكن دخوله في الإسلام سمحًا ، إذ ادَّعي في شعرٍ له أنه طرّد رسول الله من مكة كل مطرّد ، فما كان من الرسول ( حسبما تقول الرواية التي أوردها ابن إسحاق ) إلا أن ضرب في صدره مستنكرا وهو يقول : ( أنت طرّدتني كلّ مطرّد ؟ ،(۱).

وبالمثل لم يتحرج ابن إسحاق أن يذكر أن الرسول عليه السلام لم يصطحب أحداً في هجرته من مكة إلى المدينة من بنى هاشم بل اصطحب أبا بكر ( وأبا بكر وحده ) ، ولم يستَعن بأحد في تدبيرها إلا به وبأهله رضى الله عنهم . وأيضا لا نجد ، عند ابن إسحاق ، اسما من أسماء بنى هاشم ضمن من كلفهم رسول الله بعد فتح مكة بهدم

 (۱) انظر فی أبی سفیان بن الحارث ( سیرة ابن هشام ) / ۲ / ۲۱۰ ، و ۳ / ۱۷۰، ر ٤ / ۳۱ \_ ۳۲ .



R OUR'ANIC THOUGHT

الأصنام ، على حين يبرز اسم أبي سفيان زعيم الأمويين في هدم النين منهما (١) . وكذلك لا يذكر ابن إسحاق أن الرسول قد ولَّى أحدا من بني هاشم على المدينة عند خروجه مع المسلمين للغزو في سبيل الله (٢) أو بعث أحدا منهم برسالة إلى ملوك الأرض الذين أرسل إليهم يدعوهم إلى الإسلام ، كما أن قواد الأغلبية الساحقة من الغزوات والسرايا ، حسبما وردوا عنده ، كانوا من غير بني هاشم . وفي صلح الحديبية لم نسمع بأحـد منهم إلا عليًا ، وأخير! فرغم غنى العباس بن عبد المطلب ( جد الخلفاء الذين يتهم د. مراد ابن إسحاق بممالأتهم من خلال تمجيد أسلافهم على عهد النبي ) فإننا لا نقرأ في سيرة ابن إسحاق أنه أنفق من ماله في سبيل الله كما أنفق عثمان بن عفان<sup>(٣)</sup> ، الذي يقول كاتبنا إن صاحب السيرة قد عمل جاهدا على التقليل من شأنه وإبتائه في الظل بسبب أمويته ! ثم إنه لم يحاول أن يتجاهل ما ناله رضي الله عنه من شرف رفيع أضافه إلى كرم محتده بزواجه من اثنتين من بنات الرسول الأكرم . بل لقد عده رضي الله عنه بين من حضروا بدرا من

- (۱) المرجع السابق / ٤ / ۱۳۸ .
   (۲) حتى عندما خلّف صلى الله عليه وسلم عليًا فى أهله فى غزوة تبوك لم يستعمله،
   (۲) حتى عندما خلّف صلى الله عليه وسلم عليًا فى أهله فى غزوة تبوك لم يستعمله،
   (۲) حتى عندما خلّف صلى الله عليه عليه وسلم عليًا فى أهله فى غزوة تبوك لم يستعمله،
   (۳) حتى عندما خلّف صلى الله عليه وسلم عليًا فى أهله فى غزوة تبوك لم يستعمله،
- (۳) انظر إنفاق عثمان رضى الله عنه فى غزوة نبوك مثلا . وقد أثبت ابن إسحاق الدعاء الكريم الذى دعا به رسول الله له ( ابن هشام / ٤ / ١١٩ ) .

- \* <sup>ع</sup>وقت الارتفاري الفكر الفا

OR QUR'ANIC THOUGHT

المسلمين رغم تخلفه عنها بإذن الرسول لتمريض رقية زوجته رضي الله عنها في مرضها الذي ماتت فيه ، وذكر أن الرسول صلوات الله وسلامه عليه قد ضرب له في هذه الغزاة بسهمه وأعطاه أجره كأنه قد حضرها وحارب فيها مع المحاربين(١). ثم بالله هل كـان يمكن أن ينقل ابن إسحاق قول عمر، أثناء غزوة الحديبية ، للنبي عليه السلام في عثمان : د إنه أعز في مكة منى ، لو كان صاحب السيرة يعمل على التصغير من قدره ؟ أم هل كان من الممكن أن يذكر أن سبب أخذ الرسول بيعة الرضوان من المسلمين في تلك الغزوة هو غضبه تلقه لما أشيع عن مقتل عثمان حين احتبسته قريش عندها وقد جاءها يبلغها رسالة النبي بأنه لم يأتهم محاربا بل معتمرا؟ أم هل كان من المكن أن يورد رفض عثمان، عند لقائه بقريش لتأدية الرسالة المذكورة ، أن يطوف بالبيت قبل طواف النبي عليه السلام ؟ أم هل كان من الممكن أن ينص على أن الرسول بايع لعثمان في غيابه لدى قريش ضاربا لذلك إحدى يديه الشريفتين بالأخرى ؟ (٢) ولا ننس أيضا ذكره زواج النبي من رملة بنت أبي سفيان ( أم حبيبة )، التي كان زوجها قد تنصر وتوفَّى بالحبشة فأرسل الى نجاشيها فزوجه إياها وكيلا عنه (٣)، وبخاصة أنه عليه السلام لم يتزوج من أية هاشمية.

- (١) المرجع السابق / ٢ / ٢٣٣ .
- (٢) السابق / ٣ / ٢٠١ \_ ٢٠٢ .

(٣) السابق / ٢ / ٢٠٥ \_ ٢٠٦ و ٢ / ٢٣٥ .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وبالمثل فإن ما قاله ابن إسحاق في حق أبي بكر وعمر رضي الله عنهما ينقض من أساسه ما أراد د. مراد إلصاقه به من أنه أراد الغض من قدرهما تقربا لبني العباس . والحق أني لا أستطيع أن أتذكّر سببًا يدعو بني العباس إلى معاداة العمرين ، إذ لم يكن لدى العباس ولا ابنه عند موت الرسول 🏶 مطمح إلى الخلافة . إنما ابتدأ العباسيون يتطلعون إليها في أواخر عهد بني أمية ، وكان ذلك من خلال مناصرتهم لأنصار عليٍّ، حتى إذا ما تم لهم النصر على الأمويين وقَضُّوا على دولتهم رأيناهم يقلبون ظهر المجنّ لأحفاد على ويحتجنونها لأنفسهم دونهم قائلين إن العم أحقُّ بالإرث من الخَتَّن ، واصطرع شعراء الفريقين في جدال حول هذه النقطة الفقهية . ومع هذا فلنقلب صفحات ( السير: ) لنرى أيسوّغ ما قاله ابن إسحاق في الخليفيتن الأولين دعوى د. مراد التي مرت الإشارة إليها من توَّها . لقد ذكر ابن إسحاق أن أبا بكر قد دخل في الإسلام أول واحد من الرجال أو ثالث واحد من الذكور ، أي قبل حمزة وجعفر والعباس أنفسهم وسائر الهاشميين ما عدا عليا ، وأبرز دوره الخطير في إدخال نفر من سادة قريش في الدين الجديد مستغلا الودّ الذي كانت قريش تحمله له من جراء دماثة خلقه وسجاحة نفسه ، فأسلم على يديه عثمان والزبير وابن عوف وسعد وطلحة ، علاوة على إسلام ابنتيه عائشة وأسماء . كما أورد كلمة الرسول العظيمة في حقه حين قال : ( مادعوت أحدا إلى الإسلام إلا كانت فيه عنده كبوة ونظر وتردد إلا ما كان من أبى بكر بن أبى قحافة . ما عكم عنه حين ذكرته له وما تردد فيه ،<sup>(1)</sup> . على أنه ، رضى الله عنه ، لم يكتف بهذا بل أدخل أيضا عددا من الضعفاء الـمُستَرَقَين في الإسلام بعد أن اشتراهم وأعتقهم فى سبيل الله ، مما دفع أباه إلى لومه لأنه يعتق الضعفاء وكان أحرى به ، فى رأيه ، أن يعتق رجالا أقوياء يقفون إلى جانبه ويدافعون عنه ساعة الشدة ، فكان ردّه عليه أنه إنما فعل ما فعل لوجه الله عز وجل ، فأنزل الله فيه النصف الأخير من سورة ( الليل ، يثنى على عمله النبيل ويشره باليسرى<sup>(٢)</sup> .

ومما ذكره ابن إسحاق عن أبى بكر أيضا موقفه مما حكاه الرسول عليه السلام عن إسرائه إلى بيت المقدس ، إذ بلغ الأمر أن شك كثير من المسلمين أنفسهم فى الخبر وارتدوا عن الإسلام ، أما أبو بكر فقد أعلن بقوة أمام الجميع أنه يصدق كل كلمة قالها الرسول الكريم فسماه عليه السلام لذلك بـ و الصديق ، (<sup>(7)</sup>. كما ذكر ابن إسحاق أيضا دفاع الصديق عن الرسول أذى بعض القرشيين الذين خنقوه بمجمع ردائه ، واتخاذَه ، رضى الله عنه ، فى داره مسجدا ، ورقة نفسه وبكاءه عند

- ۲۳٤ \_ ۲۳۰ / ۱ / ۲۳٤ \_ ۲۳٤ .
- (٢) السابق / ١ / ٢٧٧ \_ ٢٧٩ .
  - (٣) السابق / ٢ / ٣٣ \_ ٣٤ .

وبالمثل وقف طويلا عند صحبته للرسول في الهجرة إلى المدينة ، ذلك الشرف الذي لم يُكْتَبُ لأحد غيره وخلًده القرآن في آية كريمة من آياته، وكذلك الاستعدادات التي اتخذها هو والرسول لإنجاح تلك الهجرة ، والأذي الذي حاق بابنته أسماء على يد أبي جهل بسبب استراكها في التعمية على الجهة التي انطلق فيها الصاحبان<sup>(٢)</sup>. كما نبه ابن إسحاق على أن أبا بكر هو أيضا الوحيد الذي كان مع الرسول في العريش يوم بدر وهو يبتهل إلى ربه أن ينصره وينصر دينه وأتباعه<sup>(٣)</sup> ، ونصً على عهد الرسول له بالحج بالناس سنة تسع للهجرة<sup>(3)</sup>.

وعند حديث ابن إسحاق عن مرض الرسول الأخير نراه يورد ما قاله عن أبى بكر ، إذ طلب من المسلمين أن يسدّوا جـميع الأبواب النافذة إلى المسجد إلا باب أبى بكر ، ثم أضاف قائلا : • فإنى لو كنت متخذا خليلا لاتخذت أبا بكر خليلا ، ولكن صحبة وإخاء إيمان حتى يجمع الله بيننا عنده ، (٥) ، ثم قـوله ، لما اشـتـد عليـه المرض ،

- (١) السابق / ١ / ٢٥٩ ، و٢ / ٢٦ \_ ١٧ .
  - (٢) السابق / ۲ / ۹۲ \_ ۹۹ .
    - (٣) السابق / ۲ / ۱۹۲ .
    - (٤) السابق / ٤ / ١٣٩ .
    - (0) السابق / ٤ / ۲۱۹ .

لأصحابه : ( مروا أبا بكر فليصل بالناس ا(1) ، وائتمامه به في إحدى الصلوات (٢) . والعجيب أن ابن إسحاق المتهم من قبَّل بعض القدماء بالتشيع ومن د. مراد بممالاًة العباسيين لم يقل في كتابه إن رسول الله قد أوصى لأحد من بنى هاشم بأن يخلفه من بعده ، بل قال عكس هذا على طول الخط قولًا صريحًا ليس فيه أية مواربة ، إذ لما طلب العباس من على قبيل وفاة الرسول أن يصحبه فيدخلا على الرسول ليعرفا هل يريد استخلاف على على أمور المسلمين أو لا رفض على رفضا باتًا لتقف المسألة عند هذا الحد . وعندما اجتمع المسلمون في سقيفة بني ساعدة بعد انتقاله 🕸 إلى الرفيق الأعلى ورشح عَمَرَ أبا بكر للخلافة مثنيًا عليه أورد ابن إسحاق كلام عمر هذا إيراد من لا يجد فيه مجالاً للاعتراض أو الإنكار (") . فهل بعد هذا من برهان على أنه لم يكن يحمل لأبي بكر في نفسه أي ضغن ؟ وهل بعد هذا من برهان على أن الحديث عن ممالأته للعباسيين هو حديث ظالم ؟

كذلك كيف يمكن أن يكره عُمَرَ رجلٌ يصف بما وصف ابن إسحاق في كتابه مـن أنه ( كـان رجلا ذا شكيمـة لا يُرام ما وراء ظهـره ، وأن أصحاب رسول الله كله امتنعوا به وبحمزة من أذى قريش ، أو يورد كلام ابن مسعود الذى يقول فيه : ( ما كنًا نقدر على أن نصلى

- (۱) السابق / ۲۲۱ .
- (٢) السابق / ٤ / ۲۲۲ .
- (٣) السابق / ٤ / ٢٢٥ \_ ٢٢٨ .



OR QUR'ÁNIC THOUGHT

عند الكعبة حتى أسلم عمر ، فلما أسلم قاتل قريشا حتى صلى عند الكعبة وصلينا معه ، ، أو ينقل كلام خبّاب بن الأرت له فى بيت أخته فاطمة حينما شام منه أنه يوشك أن يعلن إسلامه ، إذ قال : ﴿ والله إنى لأرجو أن يكون الله قد خصك بدعوة نبيه ، فإنى سمعته أمس وهو يقول: اللهم أيد الإسلام بأبى الحكم بن هشام أو بعمر بن الخطاب ، ، أو يَرُوى أن الرسول ، عندما أعلن عمر أمامه إسلامه فى دار الأرقم ، صاح قائلاً فى فرحة : ﴿ الله أكبر ، ، وصاح من معه بالدار جميعا يكبرون ، ثم يمضى فيقص كيف أتى الفاروق قريشا بعد ذلك عند الكعبة فكشف لهم عن إسلامه وتخداهم واشتبك معهم فى عراك نالوا فيه منه ونال منهم ؟

أم كيف يمكن أن يكره عُمَرَ رجلٌ يحكى موافقة الوحى له فى عدد من مواقفه وآرائه كما فعل ابن إسحاق حينما ذكر أن عمر قد رأى فى المنام مَنْ حذره من اتخاذ المسلمين الناقوس للنداء إلى الصلاة وأمره بدلا من هذا باستعمال الأذان ، وحينما ذكر موقفه من أسارى بدر ، إذ اقترح على النبى قتلهم ، بينما كان رأى الصديق قبول الفدية منهم وإطلاق سراحهم ، ونزل الوحى فى صف عمر عاتبا على النبى قبول الفداء ؟ أم كيف يمكن أن يكره عُمرَ رجلٌ يُرز ، كما أبرز ابن إسحاق ، دوره يوم السقيفة فى وأد الفتنة فى مهدها ، تلك الفتنة التى نجمت من اختلاف المهاجرين والأنصار حول من ينبغى أن يَخلُف رسول الله فى حكم المسلمين ، إذ أخذ أبا بكر مسرعاً إلى هناك وخطب فى



القوم مثنيا على الصدّيق ثم مدّ يده فبايعه ليبايعه الناس عقب ذلك ولتزول الفتنة التي كادت أن تعصف بالدولة الجديدة ؟<sup>(1)</sup> أم كيف يمكن أن يكره عُمَرَ رجلٌ يحرص ، كما حرص ابن إسحاق ، على أن يذكر أن قبيلة بني عدى بن كعب ( قبيلة الفاروق ) كانت من القبائل القرشية القليلة التي لم يخرج منها أحد لقتال المسلمين في بدر ؟<sup>(1)</sup>

ولعل من المناسب والمفيد أيضا أن نختم كلامنا في هذا الأمر بما أكده ألفرد جيّوم من أن ابن إسحاق ، رغم ميله العَلَوِيّ كما يقول ، لم يحاول الَغض من إخلاص أبي بكر الوثيق ولا من حمّاسة عمر وجسارته، مما يدل على أن هذا الميل لم يخرجه عن اعتداله وتوازنه<sup>(٣)</sup>.

والطريف أن ابن إسحاق ، المتهم من الدكتور محمود على مراد بأنه قد راعى العباميين أثناء كتابته للسيرة ومالأهم وشوّه الحقائق التاريخية من أجل إرضائهم والتقرب إليهم ، هو نفسه الذى قال عنه ألفرد جيوم المستشرق البريطانى إنه كانت فى و سيرته ، أشياء لا ترضى العباسيين قام ابن هشام بتشذيبها<sup>(٤)</sup> . مسكين ابن إسحاق ! إنه يَتُهَم بالشىء ونقيضه ، فما العمل ؟ العمل هو ما عملناه فى الصفحات الماضية ، إذ تركنا سيرة ابن إسحاق تتكلم بنفسها عن نفسها دون أن نقسرها على أن

(1) السابق / ۲ / ۱۱۲ ، ر ۳ / ۳۳۱ \_ ۳۳۲ ، و٤ / ۲۲۰ \_ ۲۲۸ .
 (1) السابق / ۲ / ۱۹۱ .

(3) Guillaume, The Life of Muhammad, p. XXXIV.

ومع هذا فإنى لم ألحظ في سيرة ابن إسحاق ما يدل على تشيع لعلى البتة . (4) Guillaume, The Life of Muhammad, pp. XXII, XLII .

تنطق بما في نفوسنا نحن .

ومن جهة أخرى فإن ما قاله ابن إسحاق في ( سيرته ) لا يخرج عما قاله غيره من كتاب السير والمؤرخين ، اللهم إلا أن بعضهم قد يقدم بعض الوقائع أو يؤخرها ، وبعضهم قد يتوسع في بعض التفاصيل أو يختصرها ، وبعضهم قد يبرز هذا الأمر أو ذاك أكثر مما فعل ابن إسحاق ... إلخ . وليرجع من شاء إلى الطبري أو ابن كشير أو ابن الأثير أو المسعودي في تواريخهم أو إلى كتَّاب السَّيَّر والمغازي ، ولسوف يجدهم يقولون ما قاله ابن إسحاق ، اللهم إلا بعض الخلاف في النقاط التفصيلية . حتى المستشرقون الذين ترجموا للنبي عليه الصلاة والسلام وسجلوا أحداث حياته لم يخرجوا عن الإطار الذي رسمه ابن إسحاق فيما عدا بعض التفاصيل كما قلنا . يستوى في ذلك سيل وإرڤنج وموير ومرجليوث وبودلي ووليم مونتجمري واط ومارتن لنجز وكاريس أرمسترونج وسافراري ودرمنجم ورودنسون وجورجيو ( الدبلوماسي الروماني ) وغيرهم .

ثم إن هناك بضعة أسئلة لا بد من وضعها بين يدى القارئ حتى ينجلى له وجه الحق بينا ساطعا ، وذلك إن لم يكن قد انجلى بعد كل ما تقدم . وهذه الأسئلة هى : هل كان ابن إسحاق وحده هو الذى يعلم وقائع السيرة النبوية بحيث يستطيع أن يتلاعب بها كما يهوى دون أن يكشف عبثه أحد ؟ والجواب بالطبع هو : كلاً . ومعنى ذلك أنه لو كان قد أفسد سيرة النبى لقد كان هناك كثيرون غيره يعرفونها على



وجهها الصحيح ، فلماذا سكتوا ولم يحاولوا فضح هذا الفساد ؟ أكانوا يخافون ابن إسحاق وقد كان مجرد عالم كسائر العلماء ليس في يده ما يرهبهم به ؟ أم كانوا يخافون من العباسيين ؟ لكننا نعرف أنه مهما قسا الحكام بالرعية واستبدوا ونكلوا بمن بخالفهم فإن ذلك لا يمنع من وجود من يعارضهم باللسان والقلم والسلاح ، فلماذا شذ الأمر هنا فلم يظهر من يعارض ما كتبه ابن إسحاق بالباطل تزلُّفًا إليهم ؟ هل عقمت الأمة في هذا الأمر فلم يبرز منها عالم شجاع يقول الحق ولو من بين صفوف أعدائهم ، وهم كثير ، مثلما كان هناك شعراء يعارضونهم ويهجونهم في أشعار عبرت القرون إلينا دون أن يستطيع أحد أن يطمسها أو يخفيها ؟ أيكون الدين أهون على أمة محمد من الشعر حتى تخافظ على هذا وتهمل ذاك ؟ إن ما يقوله د. مراد عن سيرة ابن إسحاق ليشبه إلى حد بعيد ما قاله من قبل المستشرق البريطاني مرجليوث حين وضع بحثا في سنة ١٩٢٥م أنكر فيه وجود الشعر الجاهلي والإسلامي وزعم أن المسلمين في العصر العباسي هم الذين اخترعوه وأضافوه إلى من سموهم بامرئ القيس وطرفة وعنترة وزهير والأعشى والنابغة ... إلخ ، متهما بذلك الأمة من طرف خفي بأنها أمة من الكذابين والأغبياء(١) كما بينت في الدراسة التي فنُدْت فيها هذه النظرية المرجليونية

(١) فأما الكذابون فهم الذين اخترعوا هذا الشعر واخترعوا له أصحابا نسبوه إليهم ، وكذلك الذين واطأوهم على هذا التزييف ، وأما الأغبياء فهم الذين جازت عليهم هذه الخدعة ولم يستطيعوا اكتشافها . السخيفة<sup>(1)</sup>. وهـذا كلـه إن سلمنــا أن ابن إسحــاق هــو فعلا رجــل لا يستحق الثقة ويمكن أن يُقْدِم على ما نسبه إليه الأستاذ الدكتور.

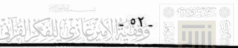
61/15-101

على أن شيئا مُهمًا فات الأستاذَ الدكتور ، ألا وهو أن هناك كُتَّاب سير ومُغَاز سبقوا ابن إسحاق . وبين أيدينا عملان لاثنين منهم هما عروة بن الزبير وابن شهاب الزهري . وإذا كان د. مراد يتهم ابن إسحاق بممالاًة العباسيين والأنصار وتزوير التاريخ من أجلهم ، فإنه لا يستطيع توجيه مثل هذه التهمة لذينك العالمين من رجال العصر الأموي ولا يمكن من ثمَّ القول بأنهما كانا يمالئان بني العباس . ذلك أن الدولة العباسية لم توجد إلا بعد موتهما . كما أنهما لم يكونا من الأنصار أو موالیهم ولا من بنی هاشم ( وإن كانا قرشيين ) ، وكلاهما يقول ما قاله ابن إسحاق بوجه عام . وهناك أيضا ابن حزم ، الذي كان يعيش في ظل الدولة الأموية الأندلسية المعاصرة للدولة العباسية ووَزَرَ هو وأبوه للأمويين هناك ، ومن هنا كان بعيدا كل البعد عن مجال تأثير بني العباس والتحيز للأنصار ، ومع ذلك فهو يقول ما قاله ابن إسحاق في ( سيرته ) .

ونبدأ بعروة بن الزبير ، الذى تخدت هو أيضاً فى كتابه • مغازى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، عن قلة المسلمين بمكة والفتن التى كـانت تنصبّ عليـهم من كل جـانب وأمر الرسول لهم بالخـروج إلى

(۱) بحث مرجليون المذكور هنا هو و أصول الشعر العربى ، ، وقد ترجمته ورددت عليه فى دراسة ملحقة بالترجمة ( نشر دار النهضة العربية وتوزيع مكتبة زهراء الشرق / القاهرة / ۱۹۹٦م ) .

This file was downloaded from QuranicThought.com



أرض الحبشة والاحتماء بملكها الصالح الذي لا يظلم عند أحد (١) ، والمحاورة التي دارت بين رسولي قريش ومهاجري المسلمين في بلاط ذلك الملك بما لا يخـرج عـمـا قـاله ابن إسحـاق إلا في بعض التلوينات الثانوية (٢) ، ومحاصرة قريش لبني هاشم في شعب أبي طالب ، الذي كمان يعطف على ابن أخيه ويخاف عليه أذي قريش أشد ما يكون العطف والخوف (٣) ، وخروجه صلى الله عليه وسلم إلى الطائف وتعرّضه للإهانة والرمي بالحجارة والتجائه إلى بستان ابني ربيعة ومقابلته غلامهما عدَّاسًا النصراني هناك وكلامه معه عن يونس بن متي عليه السلام وإكباب ذلك الغلام على قدمي رسول الله يقبلهما (٤) ، وأحداث العقبتين ومعاهدة الأنصار إياه في الثانية على حمايته وقتال من يحاول مسه بأذى ، وحضور العباس تلك المعاهدة للاطمئنان على مصير ابن أخيه مع هؤلاء القوم <sup>(٥)</sup>، وهجرة المسلمين إلى المدينة ثم هجرة الرسول وأبي بكر واختبائهما في الغار من مطاردة قريش لهما <sup>(٦)</sup>، والثناء الجمّ

- (۱) عروة بن الزبير / مغازى رسول الله صلى الله عليه وسلم / تحقيق د. محمد مصطفى الأعظمى / مكتب التربية العربى لدول الخليج / الرياض / ١٤٠١هـ ١٩٨١
   (۲) المرجع السابق / ١١١ ١١٤ .
   (٣) السابق / ١١٩ ١١٩ .
   (٤) السابق / ١١٩ ١١٩ .
  - (٥) السابق / ١٢٥ ـ ١٢٧ .
  - (٦) السابق / ١٢٧ \_ ١٢٩ .

على الأنصار لما خصَّهم الله به من كرامة قبولهم الإسلام والتحمس له<sup>(1)</sup>... إلخ .

وقد كان باستطاعة عروة ، لو لم يكن يخاف الله ويبتغى بكتابه وجه الحق ، أن يكتم مثلاً وقـوف أبي طالب بجوار الرسول عليه السلام وشجاعة جعفر في الجهر بعقيدة الإسلام في بلاط النجاشي النصراني بما يخالف اعتقاد النصارى في عيسي بن مريم عليه السلام . أليس أبو طالب هو والد على ، الذي لم تكن الأمور بجري سلسة بينه وبين عائشة خالة عروة ؟ ثم أليس جعفر أخا على أيضا ؟ كذلك لو كانت المسائل على النحو الذي يتخيلها د. مراد لما ذكر عروة أباه الزبير على رأس قائمة المهاجرين إلى الحبشة ، إذ يتهم د. مراد ابن إسحاق بأنه ، حينما أورد في ( سيرته ) عزّم أبي بكر على الهجرة إلى الحبشة ، إنما أراد التصغير من شأنه بتصويره رجلا فرّارا يعمل على النجاة بجلده من الأذي دون التفكير في رسول الله ، الذي خلُّفه وراءه في مكة هدفًا لإيذاء المشركين على ما سوف يأتى بيانه .

وبعد عروة يأتى ابن شهاب الزهرى . وهو أيضا ، مثلَ عروة ، قد تُوفَى قبل قيام الدولة العباسية ، إذ انتقل إلى رحمة ربه سنة ١٢٤ هـ ، كما أنه كان قرشيا ، أى مكّى الأصل ، ومع ذلك نجد في • مغازيه ،

(1) السابق / ۱۱۷ ، ۱۲۳ ، ۱۲۱ ، ۲۳۱ ، ۲۳۱

نفس الأحداث التي ذكرها ابن إسحاق وعلى نفس النحو التي ذكرها بها هذا العالم الجليل ، وذلك رغم أن كتابه لا يغطى سيرة النبي عليه السلام كاملة بل يركز على المغازى مع لمس بعض أحداث المرحلة المكية أحيانا . لقد روى ذلك العالم الجليل قصة حفر زمزم مثلما رواها ابن إسحاق مع بعض الاختلافات الطفيفة ، إذ ( كما هو الحال عند ابن إسحاق ) نجد الرؤيا التي تكررت لعبد المطلب ونسمع الهاتف الذي أتاه وهو نائم عند الكعبة يدله على موضع زمزم بعبارات قصيرة مسجوعة ... إلخ(١). كما ذكر ابن شهاب كفالة أبي طالب لمحمد اليتيم بعد وفاة جده أبي طالب وحدبه عليه وتقريبه له ، وتحدث عن سرّية الدعوة في سنواتها الأولى ثم الجهر بها إثر نزول قوله تعالى : ﴿ فاصدع بما تؤمَّر ، وأُعرض عن المشركين ﴾(٢) ، وأبرز شدة عمر على رسول الله في بداية الأمر ثم الانقلاب الذي حدث له وأدى إلى دخوله في الإسلام إثر ضربه لأخته وزوجها عندما علم بإسلامهما ، وإن كان يجعل الرواية الأخرى التي رواها ابن إسحاق عن إسلامه رضي الله عنه مجرد امتداد للرواية التي تتحدث عن أخته وضربه إياها مع شيء من الاختلاف <sup>(٣)</sup>. وبالمثل

- - (٢) المرجع السابق / ٤٦ ، ٧٤ .
    - (٣) السابق / ٤٦ \_ ٤٧ .

وَقَفْيَتْهُ وَمُوْ وَعُالِقُو الْعَالَةُ

OR QUR'ANIC THOUGHT

يتحدث عن الهجرة إلى الحبشة ويذكر أسماء بعض من قاموا بها<sup>(1)</sup> وعزّم أبى بكر على اللحاق بهم ثم عودته مع ابن الدُّغُنَّة ، الذى أجاره من أذى قريش ، وتخلّله بعد ذلك من هذا الجوار حينما رأى أنه قد أصبح قيداً عليه وعلى دينه<sup>(٢)</sup> ، ثم صحبته بعد ذلك لرسول الله فى هجرته إلى يثرب ومطاردة قريش لهما . بل إنه ليذكر تفصيلة لم ترد عند ابن إسحاق ، وهى نسج العنكبوت خيوطها على باب غار ثور ، الذى اختبآ فيه<sup>(٣)</sup> . وكمثل ابن إسحاق نراه يروى لنا حكاية الشيطان الذى اتخذ هيئة شيخ نجدى ، مع بعض التفصيلات التى لا نجدها فى سيرة ابن إسحاق<sup>(3)</sup> . كما بين أن أول آية نزلت فى إباحة القتال هى : (<sup>3)</sup> أذن للذين يقاتلون بأنهم ظُلموا ، وإن الله على نصرهم لقدير <sup>(0)</sup>.

وإنى لمقتصر على هذا لأنه هو الذى ينكره د. مراد على ابن إسحاق وبدعى أن حقيقة الأمر بخلافه . وأكرر مرة أخرى أن كتابي عروة وابن شهاب هما أساساً فى ( المغازى ) ( أى فى غزوات الرسول فى المدينة ) لا فى السيرة كلها .

وها نحن أولاء نصل إلى ابن حزم وكتابه ( جوامع السيرة النبوية ) .

(۱) السابق / ۹۲ . (۲) السابق / ۹۷ \_ ۹۸ . (۳) السابق / ۹۸ \_ ۱۰۲ . (٤) السابق / ۱۰۰ . (٥) السابق / ۱۰۰ .

This file was downloaded from QuranicThought.com

. 07\_

وقد قلنا إن ابن حزم ، وإن عاصر الدولة العباسية ، فإنه لم يعش تخت سلطانها ، إذ هو من سكان الأندلس ، التي كان يحكمها أنذاك بنو أمية، وفوق ذلك فقد تولى هو وأبوه الوزارة لهم . ليس ذلك فقط ، بل كانت أسرته من موالي الأمويين ( موالي يزيد بن أبي سفيان على وجه التحديد )(1). وعلى هذا فلا مجال للقول بأنه كان يراعي العباسيين أو الأنصار فيما سطر من وقائع السيرة المحمدية . فإذا طالعنا ما كتبه في هذه السيرة وجدناه هو نفسه ما كتبه ابن إسحاق ، اللهم إلا بعض الاختلافات القليلة الضئيلة التي لا تقدم ولا تؤخر . ولو كان ابن إسحاق قد حابي بني العباس أو الأنصار على حساب الحقيقة لما سكت ابن حزم، فقد كان رضي الله عنه ذا شخصية قوية مستقلة ، وكمان يصدع بالحـق لا يبالي . ويكفي أنه قد استقل بمذهب فقهى خاص به خالف فيه الجو السائد في بلاد الأندلس ، وهو المذهب الظاهري ، وله رأى في الغناء يختلف عن آراء معظم علماء الديس . فما الـذي نجـده فـي ( جوامع السيرة ) ؟

لقد ذكر ابن حزم أن الدعوة المحمدية مرت في بداءة أمرها بفترة استخفاء ( ثم أعلن رسول الله تلك بالدعاء إلى الله عز وجل وجاهرته قريش بالعداوة والأذى ، إلا أن أبا طالب عمه كان حدبا عليه مانعا له وهو باق على دين قومه ، (٢). وكان قبل ذلك قد ذكر أنه هو الذي

(۱) انظر مقدمة • جوامع السيرة النبوية • / إعداد أحمد حسن جابر رجب / ملحق مجلة الأزهر / جمادى الأولى ١٤١٣هـ / ١ / ٤ .
 (٢) ابن حزم / جوامع السيرة النبوية / ١ / ٨٠ .

This file was downloaded from QuranicThought.com



OR QUR'ANIC THOUGHT

كفله بعد موت جده ، ( وكان به رفيقا ، وقد خفف الله تعالى بذلك من عذابه ، فهو أخف أهل النار عذابا ،<sup>(1)</sup>. كما جعل ابن حزم عمّ الرسول الثاني أبا لهب وابن عمه أبا سفيان بن الحارث بن عبد المطلب من رؤوس قريش المجاهرين بالأذى والعداوة له عليه الصلاة والسلام (٢) ، وكذلك عرض للهجرة إلى الحبشة وبيَّن أن سببها هو انتشار الإسلام واشتداد عذاب قريش للمسلمين من جرَّاء ذلك ، وذكر أسماء من قاموا بتلك الهجرة ولم يكن بينها من رجال بني هاشم إلا جعفر بن أبي طالب وحده رضوان الله عليه (٣) ، وقصَ نبأ الرسولين اللذين بعثت بهما قريش إلى النجاشي ليوغرا صدره عليهم وفشلهما في ذلك(٤) ، وكذلك نبأ الحصار الاجتماعي والاقتصادي الذي ضربته قريش على بني هاشم وبني المطلب<sup>(ه)</sup> بغية إجبارهم على التخلي عن رسول الله ، والصحيفة التي كتبوها في ذلك ، والمعاناة التي قاساها الرسول وعشيرته بسبب هذه المقاطعة ... إلخ<sup>(1)</sup> ، وعزم أبي بكر على الهجرة إلى الحبشة أسوة بمن سبقه إليها من المسلمين ورجوعه من الطريق مع ابن الدُّغنَّة ،

(۱) المرجع السابق / ۱ / ۲۰ .
 (۲) السابق / ۱ / ۸۰ .
 (۳) السابق / ۱ / ۸۶ ، ۸۲ .
 (۳) السابق / ۱ / ۹۲ .
 (۹) إلا أبا لهب ، الذى انحاز لقريش ضد عشيرته .
 (٦) السابق / ۱ / ۹۳ ـ ۹٤ .

الذى رفض أن يتركه يغادر وطنه (١)

وتذكر ( جوامع السيرة النبوية ؛ أيضًا التقاء الرسول عليه السلام بأهل المدينة والبيعتين اللتين بايعوه عليهما : بيعة العقبة الأولى ، التي سماها ( كما سماها ابن إسحاق ) ( بيعة النساء ؛ قائلا إنهم ( لم يكونوا أمروا بالقتال بعد ، وإن الرسول قد بعث معهم مصعب بن عمير ليعلمهم القرآن ويدعو إلى الإسلام من لم يكن قد أسلم منهم ، وكانت النتيجة أن ( لم تبق دار من دور الأنصار<sup>(٢)</sup> إلا وفيها مسلمون رجالا ونساء حاشا بني أمية بن زيد وخطمة وواقف ... ثم أسلموا كلهم ( بعد بدر وأحد والخندق ) ، (٣) . ثم بيعة العقبة الثانية ، وهي التي ( بايعوا رسول الله 🎄 ( فيها ) على أن يمنعوه مما يمنعون منه نساءهم وأبناءهم وأزرهم وأن يرحل هو إليهم وأصحابه ، ، وحضرها العباس عمه رغم بقائه على دين قومه آنذاك ليطمئن على ابن أخيه وعلى أن أهل المدينة سيحمونه في مهاجره(٤) . وتمضى ( جوامع السيرة النبوية ) فتتحدث عن الهجرة الجماعية للمسلمين ثم تعقبها بالحديث عن هجرة النبي والصدّيق بعد أن اتتمرت قريش على قتله 🕸 ومطاردتها لهما واختبائهما في الغار ... إلخ . وفي كل ذلك يسمى ابن حزم أهل

- (١) السابق / ١ / ٩٤ .
- (٢) لاحظ كيف سمَّاهم ( أنصارًا ؛ منذ أول لقاء لهم بالرسول ، وهو ما أنكره الأستاذ الدكتور على ابن إسحاق . (٣) السابق / ١ / ١٠١ \_ ٢٠٢ .
  - - . 1.0 / 1 / Julie (E)

المدينة بـ ( الأنصار ) <sup>(1)</sup> ، ويقول عنهم : ( كان من صنّع الله تعالى لهم أنهم كانوا جيران اليهود ، فكانوا يسمعونهم يذكرون أن الله تعالى يبعث نبيا قد أظل زمانه ، فقال بعضهم : هذا والله النبى الذى يتهددكم به اليهود ، فلا يسبقونا إليه . فآمنوا وأسلموا وقالوا : إنا قد تركنا قومنا وبينهم حروب فننصرف إليهم وندعوهم إلى ما دعوتنا إليه ، فعسى الله أن يجمع كلمتهم بك ، فإن اتبعوك فلا أحد أعزَ منك . فانصرفوا إلى المدينة فَدَعَوًا إلى الإسلام حتى فشا فيهم ولم تبق دار من دور الأنصار إلا وفيها ذكر من رسول الله تقد » <sup>(1)</sup> . وهذا كله هو نفس ما تقوله سيرة ابن إسحاق ، الذى يتهمه الدكتور مراد بأنه زور ذلك تقربا لخلفاء بنى العباس ، وهو ما سوف نناقشه تفصيلا فيما يلى من صفحات .

S. Mailion

(۱) السابق / ۱ / ۱۰۰ . (۲) السابق / ۱ / ۹۹ \_ ۱۰۰



(1)

تلك هي الخطوط العامة ، والآن إلى التفاصيل :

وأول ما نقف عنده من كلام د. مراد قوله إن القرآن هو المصدر الوحيد الذى اعتمد هو عليه فى كثب زيف ما كتبه ابن إسحاق عن سيرة النبى عليه السلام ، وإن اعترف رغم ذلك أن القرآن لا يحتوى إلا على القليل من الأحداث التاريخية<sup>(1)</sup>. وقد أشار فى هذا السياق إلى المرحوم محمد عزّة دروزَة ، الذى وصفه بأنه أول من أشار إلى أن سيرة ابن إسحاق تقدم للنبى صورة مزيفة تختلف عما جاء فى القرآن الكريم ، وأنه كتب سيرة للرسول عليه السلام تكاد أن تقتصر على ما ورد عنه فى القرآن <sup>(۲)</sup>.

والحق الذى لا مريّة فيه هو أن القرآن الكريم لا يصلح أن يكون مصدراً وحيدا لسيرة النبى عليه السلام ، إذ ليس فيه تواريخ ولا أسماء أشخاص ، وقلما يذكر أحداثا أو يعيّن مواقع ، كما أنه لا يعتمد الترتيب التاريخي في حكاية ما يقصه عن الرسول الكريم رغم قلته . إنه مثلا يخلو خلوًا تامًا من أى حديث عن ميلاد النبي أو عشيرته أو أبيه وأمه أو جده وعمه أو أبنائه وزوجاته ، اللهم إلا إشارة عارضة عن يتمه وفقره في سورة و الضحي ، وإشارتين عارضتين مثلها عن زوجاته في سورتي و الأحزاب ، و و التحريم ، ، وليس فيه من حديث عن

<sup>(1)</sup> Mahmoud Ali Mourad, La Biographie du Prophète, p. 9.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق / ٦ .



وقائع الأذي الذي ألحقت به قريمش وسفهاء الطائف سوى قول أهل مكة عنه إنه ( ساحر وكذاب وكاهن ومجنون ) . كذلك لا يوجد فيه ذكر للحبشة ولا للمقاطعة الاقتصادية والاجتماعية التي فرضتها قريش عليه 🏕 هو وعشيرته . وأمامنا القرآن فلنقلب فيه من أوله إلى آخره فلن نعثر فيه على اسم أى صحابي ( إلا زيدا ، وباسمه الأول فقط ) ولا عن الظروف التي أسلم فيها أو ألوان الإهانة والتعذيب التسي كان يتعرض لها من جراء ذلك . وبالمثل لن يجد الباحث فمي تاريخ غروات الرسول اسم ( أُحد ) أو ( الحديبيَّة ) أو ( خيبر ) أو ( تبـوك ) أو د مؤتة ) أو ( بسنى قريظة ) أو ( بنسى النضيسر ) أو ( بنسي قينقاع ) أو د بني المصطلق ، أو كتب الرسول لملوك العالم من حوله ... إلخ ... إلخ. لن يجد من ذلك إلا اسم ( بدر ، ( وحنين ، أما الأستاذ دروزة فإنه ، وإن جعل القرآن منطلقه إلى كتابة سيرة للنبي عليه الصلاة والسلام ، لم يستطع الاستغناء، في أية خطوة خطاها ، عن كتب التاريخ وااسيرة والحديث والتفسير ، فهو دائم الرجوع إلى ابن هشام والطبري وابن سعد والبلاذري والبخاري ومسلم والترمذي والبيهقي وابن حجر والزمخشرى والخازن والبغوى وابن كثير والطبرسي والنيسابوري والسيوطي والواحدى ، فضلا عن بعض المحدثين من المسلمين والمستشرقين (١) . وبالمناسبة فمعتمده الأول هو سيرة ابن هشام ، التي هي شرح لسيرة ابن

(۱) وقد وهم د. محمد رأفت سعيد هو أيضا أن د. محمد حسين هيكل لم يعتمد فى (حياة محمد ، إلا على القرآن الكريم ، وهو ما رددتُ عليه فى كتابى ( محمد حسين هيكل أديبا وناقدا ومفكرا إسلاميا ، ( مكتبة زهراء الشرق / ١٤١٨هـ ــ ١٩٩٨م / ٢٣٤ / هـــ٣ ) .



إسحاق المتهم عند د. مراد . وبالمناسبة أيضا فإن الأستاذ الدكتور ، لندرة ما فى القرآن الكريم من وقائع وأسماء ، سوف يترك لخياله العنان واسعاً ويعيد صياغة السيرة على نحو لا يقبله العقل لأنه لا يستند فيه إلى شىء من كتب السيرة والتاريخ والحديث . ومن هنا تأتى المفارقة ، إذ رغم من كتب السيرة والتاريخ والحديث . ومن هنا تأتى المفارقة ، إذ رغم نراه قد أهمل القرآن ومضى مع الخيالات الجامحة ، وتلك نتيجة طبيعية لإهمال ما كتبه القدماء والازورار عنهم واتهامهم ، دون دليل ، بالتزييف والوضع والخضوع لأهواء السياسة والعصبية .

ثم يناقش د. مراد ما ورد في سيرة ابن إسحاق عن عبد المطلب جد الرسول <sup>(1)</sup>. وجريا على منهجه في التشكيك في كل شيء تقريبا نراه يقول إن تصدى عبد المطلب لأبرهة وجيشه معناه أنه كان سيد قريش ، على حين أنه لا يعدو أن يكون زعيما لبنى هاشم فحسب . والرد على خلك يتلخص في أن عبد المملب كان يتولى سقاية الحجاج الذين يفدون إلى الكعبة ، وكان أبرهة يريد هدم الكعبة ، فمن الطبيعي أن يدور بينهما حوار في ذلك الشأن . ولا غرابة إذن أن يكون عبد المطلب ، لهذا السبب على الأقل ، هو المتحدث باسم قريش إلى القائد الحبشي . أما استغراب د. مراد أن يسمى عبد المطلب ، في حديثه مع قائد جيش أبرهة ، رسول الله إبراهيم بـ و خليل الله ، وأن يقول : و عليه السلام ، لأن هذا وذاك استعمالان إسلاميان حيوان مقول ، فقد يكون استغرابا في

(1) Le Biographie du Prophète, pp. 29 - 30.

محله , لكن من الممكن أيضا أن تكون العبارتان من تعليق ابن إسحاق على كلام عبد المطلب ، أى جملتين اعتراضيتين أدخلهما فى كلام جد الرسول<sup>(1)</sup>. وكذلك يستغرب الأستاذ الدكتور أن يكون عبد المطلب مؤمنا بدين إبراهيم ، وفى نفس الوقت يعبد الأصنام ويسمى ابنا له و عبد العزى ، ويفكر فى ذبح واحد من أبنائه عند الكعبة . ولكن من السهل تفسير ذلك ، فقد كان مضَى على دين إبراهيم آلاف السنين ، وهى كفيلة بإفساد أشياء كثيرة فى دين أبى الأنبياء ، ومن هنا اختلطت بقايا هذا الدين مع عدد من العقائد والشعائر الوثنية . وهذا أمر غير مقصور على ديانة إبراهيم بل تعرضت لها كل الأديان تقريبا .

ومما يعترض عليه د. مراد في سيرة ابن إسحاق أيضاً ما يسمى بفترة الاستخفاء ، وهي السنوات الأولى التي كان النبي عليه السلام يدعو فيها إلى الإسلام سراً . وحجته في ذلك أنه كان من المستحيل تخفّى المسلمين في صلاتهم، التي لا بد أن تؤدى جماعة، وبخاصة أنهم كانوا يمارسونها خمس مرات كل يوم كان عليهم أثناءها أن يتركوا بيوتهم وأعمالهم ومتاجرهم ويذهبوا إلى مكان بعيد خارج مكة يقيمون فيه هذه

(۱) كما يغعل بعض المسلمين حين يترجمون شيئًا مما كتبه المستشرقون عن النبى ، فإنهم قد يتبعون اسمه بالصلاة والتسليم عليه رغم أنه لا وجود لذلك فى الأصل الذى يترجمونه . وقد يتبدلون باسم ( محمد ) لقب ( النبى ) أو ( الرسول ) رغم عدم اعتراف المستشرق الذى يترجمون عنه بنبوته صلى الله عليه وسلم .

This file was downloaded from QuranicThought.com

الشعيرة . كما يتساءل : كيف يكون نمة استخفاء في الوقت الذي لا بد أن يكون هناك مكيون تمت دعوتهم إلى الإسلام ولم يستجيبوا له ، فضلا عن أهليهم وأصدقائهم ممن تخدثوا إليهم بهذا الشأن ، وهو ما يفيد أنه كان هناك من يعلم بأمر النبي ودعوته خارج نطاق المؤمنيين به ؟ <sup>(1)</sup>

ولا بد من المسارعة إلى إيضاح الخطإ الذي وقع فميه الأستاذ الدكتور، إذ ظن ، بناء على كلام ابن إسحاق في هذا الشأن<sup>(٢)</sup>، أنه كانت هناك خمس صلوات مفروضة منذ بداية الإسلام الأولى ، ولا بد من تأديتها تأدية جماعية ، إذ من المعروف أن الصلاة إنما فرضت خمس مرات في اليوم والليلة في ليلة الإسراء والمعراج<sup>(٣)</sup> . وقد ذكر ذلك ابن إسحاق نفسه ووضعة بعد موت خديجة وأبي طالب ، أي في أواخر المرحلة المكية وليس في أوائلها . وزيادة على ذلك لم يكن الأذان قد عرف بعد ، والأذان هو الوسيلة لتعريف المسلمين بدخول وقت الصلاة وللنداء عليهم ليتجمع منهم في المسجد من أراد تأديتها مع الجماعة ، فكيف كان من المكن تأدية الصلاة جماعة على هذا النحو المنتظم في ذلك الوقت المبكر من الإسلام ؟ ثم إنه ليس بلازم أن تؤدى الصلوات في جماعة ، اللهم إلا في الجمعة والعيدين ، وإن كانت

(1) La Biographie du Prohète, p. 40 - 43 .

(۲) سیرة ابن هشام / ۱ / ۲۲۸ .

(٣) المرجع السابق / ٢ / ٣٩ .

تأديتها في جماعة أفضل من تأديتها على نحو انفرادي كما هو معروف . وقد رأينا ابن شهاب الزهري وابن حزم يذكران فترة الاستخفاء ، ونفس الشيء نجده في كل كتب السيرة والتاريخ التي نعرفها . ولماذا نمضي بعيدا وعندنا القرآن ، وفيه قوله تعالى لنبيه عليه السلام : ﴿ فاصدع بما تؤمَّر وأعرض عن المشركين ﴾ (١) ، وهو يدل على أنه صلى الله عليه وسلم قبل ذلك لم يكن يصدع ( أى يجهر ) بدعوته ؟ إلا أن الأستاذ المؤلف ينفى أن يكون في أمر القرآن للرسول بأن ( اصدع ( بما تؤمر ) ) شيء جديد يختلف عن أمره إياه بالقسراءة والإنهذار في مثل قول قبل ذلك : ﴿ اقرأ باسم ربك الذي خلق ﴾ (٢) أو ﴿ يا أيهـ المدثر \* قم فأنذر ﴾(٣) ، ومن ثـَّم فالأمر بالصَّدع لا يمثل مرحلة جديدة لأن دعوة الرسول كانت منذ البـداية علنية (٤)

والواقع أن ( الصدع ) شىء مختلف عن مجرد القراءة أو الإنذار ، فإن القراءة ( أى تبليغ الوحى للناس ) وكذلك الإنذار يمكن أن ينحصرا فى دائرة الأصدقاء والمعارف المقربين الذى يطمئن الشخص إليهم ،

- (١) الحجر / ٩٤ .
  - (٢) العلق / ١ .
  - (٣) المنتر / ٢ .

(4) La Biographie du Prohète, pp. 58 - 59.

ويمكن أيضا أن يخرجا عن هذه الدائرة الضيقة إلى نطاق الجماهير الواسعة . وهذا إن كانت آيتا سورة ( الليل ) و ( النيإ ) قد نزلتا فعلا قبل قوله عز وشأنه : ﴿ فاصدع بما تؤمر ﴾ . كما أن كتب التفسير تصف الآية الأخيرة بأنها تمثل بداية مرحلة جديدة هى مرحلة الاستعلان بالدعوة. كذلك ينبغى ألا ننسى أن أى داعية أو مصلح حين يواجه قومه بشىء جديد فإنما يتجه أول ما يتجه إلى أهل بيته وأصدقائه المقربين تحسب لخطواته ، فإذا ما اطمأن فإنه يفكر حينئذ فى اكتساب أرض جديدة والخروج من هذا النطاق الضيق إلى أفق أرحب قليلا ... وهكذا . إن هذه هى طبيعة الأمور<sup>(1)</sup> ، فلماذا استغرابها فى حالة الرسول عليه السلام ؟

ومن المسائل الجديرة بالمناقشة في رسالة د. مراد دعواه بأن د أصحاب الأخدود ، الوارد ذكرهم في سورة د البروج ، هم بنو عبد المطلب عشيرة النبي الأقربين ، الذي أمر الرسول في سورة (الحجر، بأن ينذرهم . والإنقار هنا ، حسبما يقول الأستاذ الدكتور ، هو إعلامهم بأن الله سبحانه سوف يعاقبهم على ما اقترفت أيديهم في حق المسلمين الذين خدَّوا لهم الأخدود وأضرموا فيه النيران وأحرقوهم فيه أحياء . فهذا، في رأيه ، هو معنى إنذار الرسول عشيرته لا مجرد تبليغهم بالدين الجديد ودعوتهم إلى الدخول فيه . وعنده أن زعيم بني عبد المطلب

 (۱) وفى القرآن الكريم أن نوحا عليه السلام قد اتبع الأسلوبين معا : السرّى والعلنى فى دعوة قومه إلى الإيمان ( نوح / ۹ ) .

الذي أمرهم بشق الأخدود وإلقاء المسلمين فيه بعد إضرامه بالنار هو أبو لهب ، الذي ورد ذكره في سورة خاصة به في القرآن ، والذي تعود تسميته بهذا اللقب إلى تلك الحادثة (1). ولست أستطيع أن أدرى من أين جاء الأستاذ بهذا التفسير الغريب الذي لم يذكره أي شخص من قبل لا من المؤرخين ولا من كتاب السيرة ولا من رجال الحديث ولا من الأدباء أو الشعراء . ثم لماذا لم يقل القرآن إن أبا لهب هو زعيم أصحاب الأخدود ؟ كذلك فمن عادة القرآن ، إذا كان الإنذار بعقاب على جريمة معينة ، ألا يكتفي بذكر الإنذار مجردا كما في آيتنا التي نحن بصددها بل يذكر معه العقاب الذي يهدد به ، مثل : ﴿ فأنذرتكم نارا تلظى ﴾(٢) ، ﴿ إِنَّا أُنذرناكم عذابًا قريبًا ﴾(٣) ، ﴿ وأُنذرهم يوم الآزفة إذ القلوب لدى الحناجر كاظمين )(٤) ، ﴿ وأنذر النـاس يوم يأتيــهم العذاب ﴾(٥) ... إلخ . ألا يرى الأستاذ الدكتور أن ادعاءه هذا الذي لا يسنده القرآن هو خروج على المنهج الذي أعلنه في بداية بحشه ، وهو الاعتماد على القرآن في كشف أخطاء ابن إسحاق ؟

إن كتب التفسير والتاريخ والسيرة تشير ، عند تعرّضها لهذه الحادثة ، إلى ملك قديم ( من العرب أو من غيرهم ) كـان يضطهـد طائفـة من

(۱) المرجع السابق / ۲۰ ، ۲۰ ، ۱۲۱ ، ۱۲۳ \_ ۱۲۴ .
(۲) الليل / ۱٤ .
(۳) النبأ / ٤٠ .
(٤) غافر / ۱۸ .
(٥) إبراهيم / ٤٤ .

This file was downloaded from QuranicThought.com



رعاياه آمنوا بدين غير الدين الذي كان يعتنقه هو ورجال دولته فأضرم لهم ناراً في حفرة ورمى بهم فيها عقابا لهم على انشقاقهم على دين الدولة الرسمي . وهذا تفسير مقبول جدا ، ولكن على أن يُفهَم أن النصارى المضطَّهَدين في هذه القصة كانوا من الموحدين لا من أهل التثليث ، وإلا لما وصفهم الله بـ و المؤمنين » .

وردًا على قول ابن إسحاق إن قوم الرسول إنما اشتدت عداواتهم له الذكر آلهتهم وعابها يقول د. مراد إن القرآن كان قد ذكر قبل 🍅 ذلك في سورة ( النجم ) اللات والعزى ومناة وعابها ، فكيف لم يعادوه في حينها ؟ ثم إن القرآن منذ البداية يدعو إلى الوحدانية ، وهي على عكس الوثنية على طول الخط ، كما أنه يهاجم الأصنام على الدوام تلميحاً أو تصريحاً(١) . وفي الجواب على هذا نحب أن نذكَّر بأن قريشا كانت تؤمن بالله وأنه هو الذي خلق السماوات والأرض وسخر الشمس والقمر ... إلخ كما ورد في القرآن الكريم نفسه ، وكذلك ينبغي ألا ننسى أن اقتصار دعوة الرسول في بداية أمره على المقربين منه قد جنَّبه الاحتكاك الحاد بقريش، ولكنه عندما انتقل من السرية إلى العلن اختلف الموقف ، وبخاصة بعد أن بدأ هجوم القرآن على الأصنام . أما بالنسبة إلى قول د. مراد إن دعوة القرآن إلى التوحيد هي هجوم غير مباشر على الآلهة ، فلا شك أن للهجوم الصريح وقعاً أقوى في النفوس وأكثر استفزازاً للعـدوات . أما آيات سورة ( النجم ؛ فمن قال إنها نزلت

(1) La Biographie du Prophète, pp. 94 - 95.

قبل أن يصدع الرسول بدعوته وبعيب آلهتهم ؟ وعلى أية حال فإن ابن إسحاق لم يتعرض لهذه الآيات ، وعلى هذا فلا يمكن محاسبته بشأنها . أما فى الطبرى فإنها لم تنزل بعد أن صدع الرسول بدعوته فقط بل بعد أن هاجر المسلمون إلى الجشة بزمن<sup>(1)</sup> ، وقد ورد اسم ابن إسحاق عنده فى سلسلة السند الخاصة بإحدى روايتى قصة الغرانيق والآيتين المزعومتين اللتين قيل إنهما سُمَعًا عقب تـلاوة النبى لقوله تعالى : ﴿ واللات والعزى \* ومناة الثالثة الأخرى ﴾<sup>(٢)</sup> ، ثم نبه جبريل محمدا عليه السلام إلى العبث الشيطانى الذى كان وراء سماعهما . وقد تسببت آيات سورة ﴿ النجم ؟ فى مزيد من الأذى للمسلمين كما هو معروف .

(۱) انظر تاريخ الطبرى / تخفيق محمد أبو الفضل إبراهيم / ط٤ / دار المعارف / ۲ /
 ۳۲۷ \_ ۳٤۱ .

(٢) ونصهما : • إنهن الغرانيق العلا \* وإن شفاعتهن لترتجى ، ، وهما الآيتان اللتان أدار عليهما سلمان رشدى روايته • The Satanic Verses ، . وقد سبق أن درستُ قصة هاتين الآيتين المزعومتين وبينت أنهما لا تمتان إلى القرآن بأدنى صلة فى كتابي : • مصدر القرآن – دراسة لشبهات المستشرقين والمبشرين حول الوحى المحمدى ، / مكتبة زهراء الشرق / ١٤١٧هـ – ١٩٢٧م / ٣٠ – ٤٢ ، و • ماذا بعد إعلان سلمان رشدى توبته ؟ دراسة فنية وموضوعية للآيات الشيطانية ، / المطبعة النموذجية / ١٤١٢هـ – ١٩٩١م / ٢٢٢ – ٢٢ ، م توسعت بعد ذلك فى تغنيد هذه القصة فى كتابى • دائرة المارف الإسلامية الاستشراقية – أضاليل وأباطيل ، ، الذى تعاقدت على إصداره مع أحد الناشرين منذ أكثر من ثلات سنوات وراجعت بتجربتَى طبعه الأوليين ولكنه لم يصدر بعد .

| تلك المعام |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| نُورَ النبي عليه السلام . أليس هو حاميه ؟ أليست قريش تلجأ إليه كلما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| جد سبب من أسباب الشكوى من ابن أخيه ؟ ألم يجرد ابن إسحاق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| النبي عليه الصلاة والسلام من الرهبة التي يضفيها عليه القرآن ومِن دعم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| المسلمين له ١٢ ابيد أننا نتساءل بدورنا : وماذا كان على ابن إسحاق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| أن يفعل ؟ أكان ينبغي عليه أن يزيف وقائع التاريخ ؟ إن قريشا لم تكن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| تبالى بمحمد وبدعوته بل كانت تسخر منه أيما سخرية كما ذكر القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| الكريم نفسه ، فكانوا يتهمونه بأنه ساحر وكاهن ومجنون وبأن بشرا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| يعلمونه القرآن ، كما كانوا يستصغرون شأنه لأنه ليس من أغنيائهم .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| وكانوا كلما هموا به تذكروا أبا طالب ، الذي يحظى باحترام قريش ،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| فيذهبون إليه ويشكونه له ويحاولون إيغار صدره عليه حتى يستطيعوا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| الانفراد به وإيذاءه دون أن يهبّ أحد من عشيرته لنجدته . ومن هنا كان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| لا بد لابن إسحاق من أن يذكر أبا طالب كثيرا ، لكنه في ذات الوقت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| لم يحدث أن ذكره مرة دون أن يذكر معه الرسول 🏕 لأنه هو محور تلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| اللقاءات التي كانت تتم بينه وبين رجالات قريش . ثم لقد ذكر ابن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| إسحاق أن رسول الله ظل ماضيا على أمر الله مظهرا له لا يرده شيء عن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| هذه الغاية رغم ذهابهم إلى عمه وشكايتهم إياه له ، وأن الأمر قد استد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| بينه وبينهم وحض بعضهم بعضاً ضده وهو لا يبالي ، ثم ذهبوا إلى أبي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| طالب مرة أخرى وكرروا شكواهم من لمين أخيه وتركوه هذه المرة وهو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

(1) La Biographie du Prophète, pp. 114 - 115 .

- YY -حيران موزع النفس بين حرصه على الا يكسب عـداوة قومه وحرصه في نفس الوقت على ألا يسلم ابن أخيه لهم . وكانت النتيجة أن أرسل إلى ابن أخيه وعرض عليه ما دار في نفسه ورجـاه ألا يحمَّـله من الأمر ما لا يطيق ، لكن كـان موقف الرسول حاسمًا ، إذ ردَّ عليه بجمع ثقته قائلا : ( يا عم ، والله لو وضعوا الشمس في يميني والقمر في يسارى على أن أترك هذا الأمر حتى يظهره الله أو أهلك فيه ما تركته ،(1). فكيف يقال إن محمدا لم يظهر في صدارة الصورة التي رسمها ابن إسحاق لهذه القترة ؟ لقد رأينا أبا طالب حائرًا يريد أن يمسك العصا من الوسط ، أما محمد فلم يكن عنده إلا موقف واحد وقول واحد هو المضي في طريقه وعدم المبالاة بأهواء قومه ولا بالإيذاء الذي كانوا ينزلونه به وبالمسلمين . على أن هذا ليس كل شيء ، فقد انفرد زعماء الشرك برسول الله ذات مرة في الكعبة فأخذوا يسخرون منه كالعادة ، والرسول ساكت في بداية الأمر ، لكنه في النهاية انفجر فيهم مهددا بقوله : ٩ أتسمعون يا معشر قريش ؟ أما والذي نفسي بيده لقد جئتكم بالذبح ، ، فألجمهم هذا الرد وأذهلهم ، حتى إذا أفاقوا من المباغتة أخذوا يسترضونه بليِّن القول . ثم إنهم اجتمعوا في الغد في ذات المكان مرة أخرى وأنشأوا يذكرون ما وقع بينهم وبينه بالأمس ، حتى إذا طلع الرسول عليهم أحاطوا به وهددوه وأرادوا خنقه من مجمع ردائه وهو رابط الجأش يردد : ( نعم ، أنا الذي أعيب آلهتكم ودينكم ) . وقد

(۱) سیرة این هشام / ۱ / ۲۳۸ ـ ۲٤۰ .

وفقيته المكرج أرعك الفكر الفراد

ضربوا أبا بكر يومها ضربا مُبرَّحا لأنه حاول الدفاع عن رسول الله تق<sup>(1)</sup>. وهناك أمثلة أخرى مثل هذه ، فكيف يقال إن الرسول لم يظهر في صدارة الصورة التي رسمها ابن إسحاق لتلك الفترة ؟ ولا ننس أن أبا طالب قد مات ، عند ابن إسحاق ، على دين قومه ، وعبثا حاول العباس أن يقنع الرسول عليه السلام أن أخاه قد نطق بالشهادتين وهو يجود بنَفَسه الأخير، إذ كان رده تلك أنه لم يسمع شيئا . وقد ذكرنا ذلك بالتفصيل في موضع آخر من كتابنا هذا .

أما استغراب د. مراد أن قريشا لم تقف مثل هذا الموقف من أى مسلم آخر ولا حتى جعفر بن أبى طالب نفسه <sup>(٢)</sup> ، فيمكن القول فى الرد عليه إن الرسول كان هو زعيم الدين الجديد الذى رأوا فيه تهديداً لمصالحهم وإساءة لآلهتهم وطعناً فى تقاليدهم ، ولذلك ركزوا الهجوم عليه . وهذا هو المشاهد عادة فى مثل تلك الأحوال ، وإلا فلم اغتيل تروتسكى وحسن البنا مثلا وليس أحدا من أتباعهما ؟ إن أعداء الدعوة الجديدة يعتقدون أنهم إذا ما تخلصوا من الرأس الكبير فيها تم لهم فعندما هاجر بعض المسلمين إلى الحبشة واستقلوا عن زعيمهم وبدا أن فعندما هاجر بعض المسلمين إلى الحبشة واستقلوا عن زعيمهم وبدا أن من المكن تخولهم إلى مصدر أصلى لنشر الدعوة هناك رأينا قريشا ترسل فى إثرهم ببعض رجالها لمفاوضة النجاشي أملاً في أن يعيدهم إليها

(۱) ابن هشام / ۱ / ۲۰۹ .

(2) La Biographie du Prophète, pp. 115 - 116.



R QUR'ÀNIC THOUGHT

المهاجرين فهذا لا يعنى بالضرورة عجز والده عن حمايته ، ومن ثم فلا موضع لتساؤل الأستاذ الدكتور عن السرّ فى تركه مكة ما دام هذا الوالد كان يستطيع حماية الرسول <sup>(1)</sup>، إذ من المكن جدًا أن يكون جعفر قد أراد أن يشارك إخوانه المستضعفين مصيرهم تعبيرا عن حبه لهم ورفعً لروحهم المعنوية<sup>(٢)</sup> . وقد يكون الرسول هو الذى طلب منه أن يرافقهم ليكون بينهم من يمثله من أهل بيته فى بلاط النجاشى ، الذى لجأوا إليه ليبسط عليهم حمايته . ولعلّ هذا هو السبب فى أن جعفرا ، رضى الله عنه ، كان آخر المسلمين رجوعًا من بلاد الأحباش <sup>(٢)</sup> ، وكان هو الناطق بلسانهم أمام النجاشى وبطارقته فى ذلك اليوم المشهود الذى جمع فيه الملك الحبثى يينهم وبين رسولى قريش ليسمع ما يقوله كل من الطرفين فى حضور الآخر <sup>(3)</sup>.

- (1) المرجع السابق / ١١٧ .
- (٢) وذلك مثلما فعل عثمان بن مظعون ، الذى كان فى حماية الوليد بن المغيرة لكنه استنكف أن يعيش فى مكة آمنا مطمئنا فى الوقت الذى يسام فيه إخوانه المسلمون العذاب ، فذهب إلى الوليد وشكره وطلب منه أن يعفيه من هذه الحماية مؤثرا بذلك مشاركة إخوانه فى البلاء ، الذى ما لبث أن أتاه فى التو واللحظة . وعبثا حاول الوليد أن يدخله فى حمايته مرة أخرى ، إذ رأى أن الاستزادة من هذا البلاء أفضل من العيش فى أمان دون سائر إخوانه ( انظر مثلا و مغازى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، لعروة بن الزيير / ١٠٩ \_ ١١٠ ) .
- (٣) وقد قال المرحوم محمد عزة دروزة بمثل هذا من قبل ( انظر كتابه (سيرة الرسول \_ صور مقتبسة من القرآن الكريم وتخليلات ودراسات قرآنية ) / عيسى البابى الحلبي / ١٣٨٤هـ \_ ١٩٦٥م / ١ / ٢٧٢ ) .
- (٤) وللدكتور إبراهيم عوضين تعليل آخر لخروج جعفر مع المهاجرين إلى الحبشة ، وهو أنه خرج داعية لا فرارا من الأذى ( انظر مقاله و سيرة ابن هشام وإنصاف الحقيقة)

بمجلة ( الهلال ) / مايو ۱۹۹۸م / ۲۲۰ \_ ۲۲۱ ) . This file was downloaded from Qurant Thought.com



إن الأستاذ الدكتور يؤكد أن بنى هاشم هم الذين دفعوا جعفراً دفعا إلى الحبشة بتعذيبهم إياه وأنهم هم الذين كانوا يمثلون الخطر الأكبر على النبى عليه السلام وعلى دينه <sup>(1)</sup> وليس أبا لهب وحده ، الذى يدّعى المؤلف أن ابن إسحاق ، ممالاة منه للعباسيين ، قد أراد التضحية به دون سائر بنى هاشم وبنى المطلب بوصفه استثناء شاذًا يؤكد القاعدة المتمثلة فى حبهم للرسول وحَدْبهم عليه وحمايتهم له ولدينه <sup>(1)</sup>.

لكن أكان القرآن سيسكت عن بنى هاشم فلا يذكرهم بسوء ولا يهددهم بجهنم كما فعل مع أبى لهب ؟ ثم ما الذى منع ابن إسحاق ، ما دام جريئا فى كذبه وتلاعبه بالتاريخ إلى هذه الدرجة ، أن يجعل أبا لهب أيضاً من حماة النبى عليه السلام بحيث تكون صورة بنى هاشم وبنى المطلب جميعاً دون أى استثناء صورة بيضاء نقية تامة البياض والنقاء ؟

ويمضى د. مراد قـائلا إن ابن إسـحـاق لم يذكـر لأبى لهب من المواقف المعادية لابن أخيه ودينه ما يسوُّغ نزول سورة و المسد ، فيه <sup>(٣)</sup>. والحق أن ابن إسـحق قـد أورد عـدة مـواقف لأبى لهب كلهـا تنضح بالعداوة والبغضاء والسفاهة ، فقد كان هو الوحيد من دون بنى هاشم الذى ردّ على الرسول ردًا وقحا يوم جَمَعَهُمْ كُلُّ ليبلغهم دعوته عقب

(1) La Biographie du Prophète, p 119.

(٢) المرجع السابق / ٢٨٨ .

(٣) السابق / ١٢٠ \_ ١٢١ .

نزول الوحى عليه أن ﴿ أَنذَرْ عشيرتك الأقربين ﴾ ، إذ صاح فيه قائلا: د تبًا لك سائر هذا اليوم ! ألهذا جَمَعْتَنا ؟ » . كما أنه هو وزوجته كانا يُلْقيان الشوك في طريقه عليه السلام ويشتمانه ، ودفعا ابنهما لتطليق بنتَه صلى الله عليه وسلم . وكذلك ذكر ابن إسحاق أن أبا لهب هو الوحيد من بنى هاشم الذى انشق عنهم عندما حاصرتهم قريش فى شعب أبى طالب . والدكتور مراد يهدف من وراء ذلك إلى القول بأنه لاً بد أن يكون هناك سبب لنزول الوحى بهذه الآيات العنيفة فى حق أبى لهب ، وهذا السبب في رأيه هو ما سبق أن ذكرناه من أنه هو الذى تولًى كُبْر تخديد الأخدود لإحراق المسلمين أحياء . وقد مرَّ تفنيد ذلك .

وكديدن د. مراد في تكذيب معظم وقائع السيرة النبوية نراه يرفض ما جاء عند ابن إسحاق عن هجرة المسلمين إلى الحبشة ومطاردة المشركين لهم والمواجـهـة التي تمت في بلاط النجـاشي بين رسـولي قـريش والمهـاجرين ودور جعفر بن أبي طالب في ذلك وإسلام النجاشي بعد سماعه الآيات الأولى من سورة و مريم ، . أما الصواب في رأيه فهو أن قريشا هي التي نفت هؤلاء المسلمين نفيا وأرسلت من يخفرهم إلى بلاد الحبشة بعد الاتفاق مع بعض السلطات المحلية هناك على وضعهم في معسكرات اعتقال وتسليط ألوان الإيذاء عليهم <sup>(1)</sup> . أما من أين أتي الأستاذ الدكتور بهـذا وعلى أي أساس قاله فذلك لا يهم . المهم هو التكذيب والسلام ، ولا عليه بعد ذلك أن القرآن لم يذكر شيئا من هذا

١٤٤ - ١٣٩ ، ١٢٧ - ١٢٦ - ١٤٤



الذي يقوله ولا أيًا من كتب التاريخ في أي عصر من العصور . وإننا لنتساءل : إذا كان ابن إسحاق قد أراد ممالاًة العباسيين ( مع أن جعفرا كان من أبناء أبي طالب لا من أبناء العباس ، وقد كان بين العباسيين والطالبيين ما طرق الحداد بعد توليهم السلطة إثر القضاء على دولة بني أمية كما بينًا قبلا ) ، فكيف ذكر عروة بن الزبير وابن شهاب الزهرى وابن حزم ، الذين كانوا يعيشون تخت سلطان الحكم الأموي ، هذا الذي قاله ابن إسحاق ولم يقولوا بما يدّعي الأستاذ الدكتور أنه هو الذي وقع ؟ أو كيف سكت المسلمون جميعًا على أكاذيب ابن إسحاق ونفاقه فلم يحاول أحد منهم طوال تلك القرون المتطاولة أن يهتك زيفه وأخاديعه ؟ أو كيف تقبل المستشرقون ما قاله ابن إسحاق ، وكثير منهم، كحما نعلم ، يتربصون بتاريخنا ورجالنا ويعملون بكل وسيلة على التشكيك في هذا التاريخ وأبطاله ؟ ثم لماذا يثنى المسلمون على النجاشي ويمدحونه وينسبون إليه كل هذا الفضل إذا كان بذلك السوء الذي يزعمه الأستاذ الدكتور ؟ أيعقَل أنهم ، بدلا من أن يفضحوه أو يفضحوا السلطات المحلية التي تمثَّله في المكان الذي وضع فيه المسلمون في بلاده رهن الاعتقال وتعرضوا لصنوف الأذي والعدوان ، يرسمون له صورة كريمة عظيمة تضعه في أعلى علَّيين ؟ إن هذا والله لهو الخبل بعينه ، وحاشا للمسلمين الأوائل أن يكونوا بهذه البلاهة ! ثم ماذا نقول في أن النجاشي قد ناب عن الرسول عليه السلام في عقد قرانه على رملة بنت أبي سفيان ؟ ولم حرص ابن إسحاق ، المتَّهم بمنافقة بني العباس وتشويه



التـاريخ من أجل سـواد عـيـونهم ، على أن يذكـر ، على الأقل في هذا السياق ، زواج النبي صلى الله عليه وسلم من بنت أبي سفيان زعيم الأمويين ، الذين كـان بينهم وبين العُبـاسيين عـداوات وثارات وحروب رهيبة انتهت بتقويض دولتهم وإقامة دولة بني العباس على أنقاضها ، وبخاصة إذا تذكّرنا أن النبي عليه الصلاة والسلام لم يتزوج من أية هاشمية لا من بيت العباس ولا من بيت أبي طالب ؟ ثم كيف خالف ابن إسحاق منهجه المزعوم الذي أسنده إليه د. مراد في النيل من المكيين بكلّ سبيل وتشويه صورتهم فلم يذكر ء كما ادّعي الأستاذ الدكتور ، أنهم هم الذين نفوا المسلمين من وطنهم ودفعوا الأموال للأحباش لكي يحبسوهم في معسكرات اعتقالٍ ويعذّبوهم ؟ ثم إذا كان القرشيون بهذه القوة وهذا التنظيم ويستطيعون السيطرة على العشرات من المهاجرين طوال الطريق البرِّيَّ من مكة إلى الميناء الذي سيغادرون فيه الجزيرة العربية وكذلك طوال الطريق البحرى من ذلك الميناء إلى ميناء الوصول في أرض النجاشي ، فكيف لم يقضوا عليهم في مكة أو يغرقوهم في البحر الأحمر ويريحوا ويستريحوا بدل كمل هذا العناء وتضييع الوقت والأموال ، وهم والحمد لله لا ينقصهم الضمير القاسي والقلب المتحجر الذي لا يرق ولا يبالي ؟ ألم يخدوا الأخدود من قبل للمسلمين ويحرقوهم أحياء دون أن تهتز لهم نفس أو يطرف لهم جفن ؟ ثم لماذا اكتفوا بنفى بعض المسلمين فقط وتركوا الباقين ؟



ونأتى إلى جعفر وقول الدكتور الفاضل إن ابن إسحاق قد عمل على تضخيم صورته وتفخيمها بجعله السبب فى إسلام النجاشى<sup>(1)</sup>، الذى لا يصدق الأستاذ الكاتب أنه قابل جعفرا أو أيا من المهاجرين ، إذ وُضِعوا منذ وطئت أقدامهم أرض الحبشة فى معسكرات اعتقال أعدتها إحدى السلطات المحلية هناك كما يقول . والواقع أن ابن إسحاق لم يحصر فى جعفر وحده الفضل فى الموقف الذى وقفه أمام النجاشى ولا فى الشرح الذى قام به لعقيدة الإسلام ومبادئه بل عمَّ به المسلمين المهاجرين جميعاً ، إذ ذكر أنهم ، حينما بعث إليهم النجاشى للمثول فى حضرته ومواجهة ما يقوله رسولا قريش فى حقهم ، قد د اجتمعوا ثم قال بعضهم لبعض : ما تقولون للرجل إذا جئتموه ؟ قالوا : نقول

(۱) يقوم تشكيك الأستاذ الدكتور هنا على أن ابن إسحاق قد جعل جعفرا هو المتحدث بلسان المسلمين أمام النجائي لأنه من بنى هاشم ولم يجعله عثمان بن عفان لكونه من بنى أمية ( ص ١٤٣ ) ، وكأنه كان على ابن إسحاق أن يزيف التاريخ حتى لا يشك فيه الأستاذ المؤلف ، مع أنه لم يُعرف عن عثمان براعة فى مواجهة الجمهور. كما أن شخصية جفر البطولية ومقدرته على القيادة اللتين تبدئا فى غزوة تبوك وأكسبته مجد الشهادة مما يقوى ما جاء فى سيرة ابن إسحاق . ولو كان ابن إسحاق يريد الغض من مكانة عثمان بسبب أمويته ، فكيف لم يتجاهل أنه كان من السابقين إلى الإسلام فى وقت كانت فيه ظروف النبى ودينه فى غاية الصعوبة ولم أبرز أيضا إنعاقه السخي الهائل فى بتمهيز جيش العسرة ؟ وقد تكلمنا عن هذا بشىء من التقصيل فى غير هذا الموضع من كتابنا .



والله ما علمنا وما أمرنا به نبينا صلى الله عليه وسلم كائناً في ذلك ما هو كائن ، . وكل ما انفرد به جعفر هو أنه قد تخدث باسمهم فذكر ما اتفق الجميع عليه لا ما طرأ على خاطره وحده. وقد تكرر الأمر نفسه في الاجتماع التالي الذي تم في الغد . وأيا ما يكن الحال فإن ابن إسحاق لم يذكر أن جعفرا قد دعا النجاشي إلى الإسلام ولا فكّر في ذلك ولا خطر له ببال ، وإنما الذي حدث هو أن ما اتفق المسلمون هناك على أن يبلغه إياه جعفر قد وقع من نفس ذلك الملك موقعا حسنا فأمن به وبالنبي الذي أُنْزِل عِليه (1). فأين محاولة ابن إسحاق التضخيم من شأن جعفر هنا على حساب سائر المهاجرين ؟ على أن هناك دورًا آخر مهمًا قام به أحد المسلمين ، وهو السباحة في النيل للاقتراب من المعسكرين المتصارعين في الحبَّشة على الحكم أنتذ ، وهما النجاشي والثائرون عليه ، إذ كلُّف المسلمون الزبير بن العوام ، وكان من أصغرهم سنًا ، أن يربط قربة في صدره ويعوم مها إلى الشط الثاني حيث تدور المعارك حتى يعرف من الفائز منهما ، وذلك تحسُّبا لما يجدُ من أمور قد يكون أثرها عليهم بالغ السوء في حالة انتصار معسكر الثائرين (٢) . ولا شكُّ أنها مخاطرة عظيمة تلك التي أقدم عليها الزبير ، الذي لم يكن يعرف السباحة فيما هو واضح من القصة والذي كان يمكن أن يثير الشبهات

- (۱) انظر سیرة ابن هشام / ( / ۲۹۰ ـ ۲۹۱ ، ۲۹۲ ـ ۲۹۶ .
  - (٢) المرجع السابق / ١ / ٢٩١ ـ ٢٩٢ .

The PRINCE GHAZI TRUST ait I litroly ويتعرض من ثم للهلاك . ومع هذا ققد جعل ابن إسحاق من الزبير بطلها ولم يجعله جعفرا . فما القول فى هذا ؟ وماذا نقول كذلك فى كتب الأحاديث النبوية ، وقد ذكرت هى أيضا و هجرة ، السلمين لا ونفيهم، إلى الحبشة ، كما ذكرت إسلام النجاشى وصلاة الرسول عليه؟ <sup>(1)</sup> أما استغرب د. مراد أن يذكر جعفر للنجاشى شعيرة الصيام ضمن ما جاءهم به الرسول رغم أن الصيام لم يكن قد فُرض بعد ، فمن المكن أن تكون هذه غلطة فى الرواية لا تقدح فى صحة أهمية الصيام بوجه عام دون أن يكون هناك وحى بفرضه عليهم . ومن المحروف أن الرسول والمسلمين كانوا يصومون عاشوراء منذ المرحلة الميرة ، بل كان القرشيون يصومونه هم أيضا فى الجاهلية<sup>(٢)</sup>.

- 11 -

وأخيرا لعله من المناسب أن نورد هنا ما قاله الخبيث مرجليوث فى نهاية روايته لهذه الهجرة ( بما فيها مثول جعفر بن أبى طالب بين يدى النجاشى فى حضور رسولى قريش وقراءته صدر سورة مريم ، وإن زعم أن النبى كان قد أعد هذه الآيات من قَبْلُ إعدادا لمثل هذا الغرض ) ، إذ كتب مؤكدا أنه و مهما يكن الأمر فمن الحق الذى لا مِرْية فيه أن

- (۱) انظر مثلا و صحيح البخارى ؛ / عيسى البابي الحلبي / ۲ / ۲۲۰ \_ ۳۲٦ ،
   و ۳ / ۳۰ \_ ٥٤ .
  - (٢) المرجع السابق / ١ / ٣٢٣ ، و ٢ / ٢١٧ .

النجاشي قد اتخذ جانب محمد ضد قريش وظل صديقا مخلصا له حتى وفاته ، وأنه عندما تكلّلت جهود محمد بالنجاح ( يقصد نجاحه في إقامة دولة للإسلام بالمدينة ) قام بإعادة المهاجرين إليه ودفع من جيبه مهر إحدى زوجاته المتعدّدات (يشير إلى أم المؤمنين رملة بنت أبي سفيان رضى الله عنها ) ،<sup>(1)</sup> . وقد استشهدت بمرجليون بالذات لما هو مشهور عنه من خبث طويته وكيده الساقر الوقح للإسلام وبغضه الملتهب للنبي عليه الصلاة والسلام .

والدكتور مراد ، كما أوضحنا آنفا ، يتهم ابن إسحاق بالتعصب للمدينة وأهلها مما قد رددنا عليه وبينا افتقاره إلى أساس يستند إليه ، ومن هنا نراه يدعى أنه كانت هناك هجرات أخرى إلى غير يثرب من مناطق الجزيرة العربية وأن اين إسحاق قد عتّم عليها حتى لا يكون هناك

 D. S. Margoliouth, Mohammed and the Rise of Islam, 3rd edition, G. P. Putnam's Sons, New York & London, 1905, edition, G. P. Putnam's Sons, New York & London, 1905, pp. 158 - 161
 (William Muir), والنفي العبثة، وإن حارل أن يشكك في بعض التفصيلات الثانرية of Muhammad from the Original Sources, pp. 19 - 93, 383)
 "La Vie de Mahomet " في "Emile Dermenghem (Virgil) وجورجيو (Librairie Plon, Paris, 1929, pp. 114 - 117)
 "La Vie de Maionet " للفرنسية Plon, 1970, pp. 120 - 125).



مزاحم لأهل المدينة في الفوز بشرف نصرة الإسلام والتلقّب باسم « الأنصار » <sup>(1)</sup>.

وهذه أيضا من الخيالات الغريبة التي لا صلة بينها وبين البحث العلمي ، وإلا فلماذا سكت هؤلاء المهاجرون فلم ينبسوا ببنت شفة عن هجرتهم تلك ، وهي فخر ووسام على صدورهم ؟ ولماذا سكت كذلك سكان هذه المناطق فلم يذكروا أنهم آووا ونصروا من التجأ إليهم من مسلمي مكة المضطهدين ؟ وأين أشعارهم في هذا ؟ أم تراهم لم يكونوا يعرفون الشعر ولم يكن بينهم شعراء كما كان في يثرب شعراء يفتخرون بنصرتهم للإسلام وهجرة الرسول إليهم ؟ أم سيقول الأستاذ الدكتور إن ابن إسحاق قد أحرق هذه الأشعار حتى لا تفضح كذبه وعبثه بالسيرة النبوية ؟ الحقُّ أنَّ ليس لهذا كله من معنى إلا أن التاريخ النبوي كله كذب في كذب ، وحاشا لله أن يكون الأمر كذلك ، وإلا حقت لعنة الكذب، بل الكذب والغباء ، على أمة محمد في جميع العصور ، والعياذ بالله ! ثم إن كلمة والأنصار، بالألف واللام (وهي المقابلة لكلمة دالمهاجرين، لم تظهر إلا في الوحى المدنى <sup>(٢)</sup>، ومن الواضح قطعا أن المقصود بها سكان المدينة . ومثلها في ذلك عبارة ( الذين أووًا ونصروا ، ، التي تكررت مرتين في القرآن (٣) . ولم يمن الله على

(1) La Biographie du Prophète, p. 147.

(٢) في الآيتين ١٠٠ و ١١٧ من سورة ( التوبة ) .
 (٣) في الآيتين ٧٢ و ٧٤ من سورة ( الأنفال ) .



المسلمين بأنه آواهم وأيدهم بنصره بعد أن كانوا قليلين مستضعفين فى الأرض يخافون أن يتخطفهم الناس (كما جاء فى سورة ( الأنفال » ) إلا عند الهجرة إلى المدينة المتورة . كذلك فالسنة النبوية ، حينما تتحدث عن أية هجرة إلى غير الحبثة ، إثما تقصد الهجرة إلى المدينة ، وهذا معروف لا سبيل إلى الجدال فيه .

ونمضى مع تشكيكات الأستاذ الدكتور التي لا تكاد تنتهي فنجده يشكك في حقائق الحصار الذي ضربته قزيش حول بني هاشم لحيلولتهم بينها وبين إيذاء محمد ، قائلاً إن الحصار إنما كان ضدّ المسلمين وحدهم دون غير المسلمين من بني هاشم ، الذين اشتركوا كلهم ( لا أبو لهب فقط ) مع سائر قريش في تلك المقاطعة الموجَّهة ضد مسلمي مكة جميعا كما أشرنا . أما لماذا قال ابن إسحاق إن سائر بني هاشم ، رغم عدم إسلامهم ، قد صلُّوا مع الرسول ومن أسلم منهم نار الحصار ، فذلك راجع في رأى الأستاذ الباحث إلى أن ابن إسحاق قد أراد التقرب إلى بني العباس بالإعلاء من شأن أسلافهم بني هاشم . وهو يتساءل أيضا تساؤل المستغرب : ألم يستطع أحد ممن يهمهم أمر المحاصرين أن يهرب إليهم طعامًا ؟ (١) وقد فات الأستاذ الباحثُ أن نفرا من قريش ممن كان يهمهم أمر المحاصرين من بني هاشم ويتعاطفون معهم كانوا يكسرون الحصار فيأتونهم بالطعام سرًا. وقد انكشف أمر بعضهم كما

## (1) La Biographie du Prophète, pp. 146 - 149.



حدث لحكيم بن حزام بن خويلد بن أسد، الذي حمل إليهم هو ورجل آخر قمحا فلقيه أبو جهل في الطريق إلى الشُّعب الذي كانت بنو هاشم محصورة فيه فاشتبك معه ، وتدخل قريب لحكيم وضرب أبا جهل بلحي بعير (1) . وممن كانوا يكسرون الحصار أيضا هاشم بن عمرو بن ربيعة بن الحارث ، الذي كان يُوقر البعير بالطعام أو الثياب ثم يأتي به ليلاً إلى فم الشعب فيضربه على جنبه ويطلقه فيدخل على المحاصرين بما عليه من أحمال . ثم لحق به في ذلك التصرف النبيل زهير بن أبي أمية بن المغيرة المخزومي والمطعم بن عدى والبختري بن هاشم وزمعة بن الأسود ابن المطلب بن أسد ، وفكَّر الجميع في نقض الصحيفة التي كتبتها قريش في مقاطعة أقاربهم من بني هاشم وبني المطلب (٢) . وواضح أن عدد الذين عملوا على كسر المقاطعة خمسة وليسوا واحدأ فقط كما وهم د. مراد ، الذي لم يذكر من هؤلاء إلا هشام بن عمرو المارّ ذكره (٣) . ثم إن هؤلاء الخمسة ، كما هو مفهوم ، ليسوا من بني هاشم. ولو كان ابن إسحاق يلوي عنق التاريخ كما يشنّع عليه الأستاذ الدكتور فلم أسند فضل كسر المقاطعة ونقض صحيفتها إلى نفر من غيرهم جاعلاً لهم بذلك يدا على بني هاشم وبني المطلب ؟ لماذا لم يقل مثلا إن نفرا من بني هاشم أنفسهم قد ثاروا على قريش وتخدوهم وحاربوهم وأرغموا أنوفهم في التراب ووضعوا بهذا حدًا لتلك المقاطعة

۱) سیرة این هشام / ۲ / ٤ \_ ۰ .

(٢) المرجع السابق / ٢ / ١٧ ـ ١٨ .

(3) La Biographie du Prophète, pp. 146 - 149.

اللاإنسانية ؟ وغنى عن القول أنه إذا كمان ابن إسحاق لم يذكر إلا خمسة فقط ممن تحدَّوًا المقاطعة فإن هذا لا يعنى بالضرورة أنه لم يكن هناك غير هؤلاء الخمسة . إذ إنه لم يكن يستقصى ، بل كل ما هنالك أنه ذكر ما بلغه . وقد تكون أسماء أخرى قد بلغته ولكنه نسيها ، أو يكون أراد التمثيل فقط لما حدث . كذلك لو كان بنو هاشم جميعاً قد اشتركوا فى ضرب الحصار على المسلمين فكيف لم ينزل وحي بذلك كما نزلت سورة و المسد ، فى أبى لهب وحده دونهم؟ أم سيقال إن ابن إسحاق قد حذف الآيات التى شنعت عليهم ؟ مسكين ابن إسحاق هذا ! ثه ما القول فى أن عروة بن الزيير فى و مغازيه ؛ يذكر المقاطعة على نفس النحو الذى ذكرها به ابن إسحاق؟ <sup>(1)</sup> وهو ما يصدق أيضا على نفس النحو الذى ذكرها به ابن إسحاق؟ <sup>(1)</sup>

ومن تشكيكات د. مراد في كلام ابن إسحاق لمجرد التشكيك تكذيبُه إياء فيما قاله عن صلاة الرسول والمسلمين في المسجد الخرام ، إذ يدَّعي أن قريشا قد منعتهم من دخوله ، وإلا فلو كانت تسمح لهم بذلك وتتركهم يختلطون أثناء موسم الحجّ بالحجيج القادم من أرجاء الجزيرة بحيث يسمعون منهم آيات القرآن ويرونّهم وهم يصلون ، فكيف كانت ستعلّل لهؤلاء الحجيج الضغط الذي كانت تمارسه عليهم ؟(٢)

(۱) انظر کتابه و مغازی رسول الله صلی الله علیه وسلم ، / ۱۱٤ \_ ۱۱۲ .
 (۲) انظر و جوامع السیرة النبویة ، / ۱ / ۳۲ \_ ۹۶ .

(3) La Biographie du Prophète, p .152, 373 - 374.

وهنا أسارع فأذكر الأستاذ الباحث بأنه دائماً ما يتهم ابن إسحاق بالرغبة في تشويه قريش لصالح أهل المدينة ، فما الذي جعل ابن إسحاق هنا إذن يخرج عن خطته ويخالف ما درج عليه طوال السيرة كلها ؟ ثم إني أحيله إلى القرآن الكريم ، فهل يستطيع أن يستخرج لي منه نصًا واحدا يشير إلى قيام قريش بصدُ المسلمين عن المسجد الحرام في غير الوحي المدنى ، الذي قد يضاف إليه على أقصى تقدير الوحى المكيَّ السابق مباشرة على الهجرة أو الذي نزل والنبي في الطريق إلى المدينة ؟ ولتجنيبه مشقة البحث عن هـذه الآيات هأنذا أوردها له بتفسمي ، وهي : ﴿ ولا يَجْرِمُنَّكُم شنآن قوم أن صدُوكم عن المسجد الحرام أن تعتدوا ٢٠٠٠، ﴿ هم الذين كفروا وصدُّوكم عن المسجد الحرام ﴾ (٢)، (ما لهم ألا يعذبهم الله وهم يصدون عن المسجد الحرام وما كمانوا أولياءه ؟ (٢) ، ﴿ إِنَّ الذين كَفِروا ويصدُون عن سبيل الله والمسجد الحرام الذي جعلناه للناس سواءً العاكف فيه والباد ، ومن يرد فيه بإلحاد بظلم نذقه من عذاب السعير ﴾ (٤) ، ﴿ وَصَدْ عَن سبيل وَكَفَر به والمسجد الحرام وإخراج أهله منه أكبر عند الله ﴾ (٥) . أفلو كان المشركون

 (۱) المائدة / ۲ . والإشارة في الآية إلى منع المشركين للمسلمين من تأدية العمرة في غزوة الحديبة .
 (۲) الفتح / ۲۰ . والإشارة هنا أيضاً إلى ما وقع في الحديبية .
 (۳) الأنفال / ۳٤ .
 (2) الحج / ۲۰ .
 (0) البقرة / ۲۱۷ . يمنعون الرسول والمسلمين من دخول المسجد الحرام طوال المرحلة المكية أكان القرآن سيصمت فلا يشير إلى ذلك في تلك المرحلة ؟ ثم ما رأى الأستاذ الدكتور في أن القرآن الكريم يذكر بصريح القول أن الإسراء بالرسول<sup>(1)</sup> تم من المسجد الحرام بما يفيد أنه عليه الصلاة والسلام كان وقتها فيه ، وهو ما لا يمكن أن يكون له من معنى إلا أنه تكل لم يكن ممنوعاً من دخوله ؟ قال تعالى : ﴿ سبحان الذي أسرى بعبده ليلا من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى الذي باركنا حوله ﴾<sup>(٢)</sup>. أم تراه سيكذب القرآن ؟ ولا إخاله يفعل ، فهو ( فيما أعرف عنه ) رجل مسلم محب لدينه <sup>(٣)</sup>، وإن كنت أرى أنه أسرف على نفسه وعلى التاريخ وعلى ابن إسحاق . أم إن له تأريلاً للآية يخرجها عن معناها الواضح المفهوم ؟

ويمضى د. مراد فيقول ، عما ورد فى سيرة ابن إسحاق عن عزم أبى بكر ، بعد اشتداد الأذى عليه ، على اللحاق بإخوانه المهاجرين إلى الحبشة ، إن هذا الكلام غير صحيح اخترعه ابن إسحاق للبرهنة على أن أبا بكر كان فرارا لا يفكر إلا فى نفسه وعلى استعداد لأن يترك الرسول وحده فى الميدان مُسْتَهْدُنَا لأذى الكفار وإساءاتهم ، وإن غرض ابن إسحاق من هذا هو النيل من أبى بكر لحساب العباسيين لأنه أخذ الخلافة من على . ويدخل فى هذا إسناد البكاء إليه عندما بخرش الكفار

- (1) وهو من وقائع السيرة في المرحلة المكية كما هو معلوم للكافة .
  - (٢) الإسراء / ١
- (٣) علاوة على أن أحداً من غير المسلمين لم يشكك في صحة النص القرآني .

بالرسول في الكعبة وحاولوا خنقه ، إذ البكاء (كما يرى ) هو علامة على الضعف وعدم التماسك <sup>(1)</sup> . ومن الطريف أن الأستاذ الدكتور يقر عقب ذلك بأن ابن إسحاق لم يبخس أبا بكر قدره بل ذكر كل ما كان يتحلى به من فضائل ومزايا ، وهو ما تناولناه في موضع آخر من هذه الدراسة تناولا مفصلا . وقد كان يكفي هذا من ابن إسحاق ، لو أردنا الإنصاف ، كي نعرف أن مثل ذلك العالم لا يمكن أن يكون هدفه الإساءة إلى الصديق رضي الله عنه وأنه إذا كان قد حكى عنه عزمه على الهجرة وبكاءه شفقة على الرسول صلى الله عليه وسلم فلأن ذلك هو ما بلغه فعللا فأداء كما هو ولم يخترعه اختراعا كما ادعى عليه الأستاد المؤلف .

- 11 -

ثم ماذا في أن يفكّر أبو بكر في الهجرة ؟ لقد بذل ، رضي الله عنه، كل ما يستطيع في سبيل الله لم يألُّ في ذلك جهدا ، لكنه رأى أن الأمور ، رغم كل شيء ، تسوء أكثر واكثر ، وأن المشركين يسدّون عليه وعلى أمثاله من المسلمين كل الأبواب والنوافذ ، وأن من الأفضل له من ثمَ أن يبحث عن مكان يأمن فيه على نفسه ويستطيع أن يجهر بدينه وأن يعبد الله على النحو الذي يحبّ . وعلي كل حال فإن الرسول ، صلوات الله وسلامه عليه ، هو الذي أذن له <sup>(٢)</sup> . فماذا في هذا ، وقد كان بعض المسلمين آنئذ، من شدة ما يلقَوْن من بُرَحاء العذاب على أيدي

(1) La Biographie du Prophète, p 156 .

(٢) سيرة لين هشام / ٢ / ١٦ .

الوثنيين ، يعلنون الكفر بلسانهم ( مع البقاء على الإيمان في أعماق قلوبهم ) فلم ينكر عليهم الرسول بل نزل القرآن الكريم يطمئنهم وينفي عنهم الكفر ؟ (١) إن صنيع أبي بكر لا يعدّ شيئا البتَّة بالقياس إلى ذلك. ولماذا ينسى الأستاذ المؤلف أن جعفرا قد هاجر من قبل إلى الحبشة وترك الرسول بمكة ، وجعفر ليس مجرد مسلم عادى بل ابن عم الرسول عليه الصلاة والسلام ؟ وحمزة ، الذي يقارن د. مراد بين موقفه حين اشتبك مع أبي جهل وضربه على رأسه بالقوس وبين بكاء أبي بكر حينما رأى الكفار يعتدون على الرسول ويحاولون خنقه ، ألم يهاجر إلى المدينة تاركا الرسول بمكة ؟ أما بكاء أبي بكر فليس فيه شيء يعاب على الصدّيق ، رضي الله عنه وأرضاه ، بل هو مفخرة له ، إذ يدل على مدى حبه للرسول عليه السلام وخوفه على حياته وتألمه للفظاظة والقسوة التي عامله الكفار بها وحاول هو رضي الله عنه أن يكفّهم عنها فلم يستطع لكثرتهم ولما بيَّتوه من إصرار متوحش على التنكيل بالرسول تنكيلا يكون عظة لغيره فلا يفكر أحد في اتباع دينه بعدما هاجر معظم المسلمين إلى بلاد النجاشي البعيدة . ولقد ذكر ابن إسحاق نفسه أن الرسول بكي ذات مرة أمام أبي طالب عندما ظن أن من الممكن أن يتأثر هذا العمَّ بشكاوي قريش المتكررة وينصرف عن نصرته . ومثل هذه الدموع الطاهرة ليست من الضعف في كثير أو قليل ، بل هي دليل

(١) المرجع السابق / ١ / ٢٧٩ ، والآيتان ١٠٥ و ١٠٦ من سورة ( النحل ؛ .



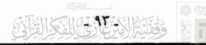
الرحمة ووفرة الإنسانية . على أن المقارنة مع حمزة لا تصح إلا إذا كانت الظروف والسياق هما هما . ولقد رأينا حمزة يهاجر قبل الرسول على حين يبقى أبو بكر إلى جانبه لأنه صلى الله عليه وسلم طلب منه ذلك، فما العمل؟ كما كان الرسول فى بدر يستغيث ربه فى العريش بينما القتال مستحر بين المسلمين ( وعلى رأسهم حمزة وعلى ) وبين الكفار ، فهل يصح أن يقال إن عليا وحمزة كانا أشجع منه صلى الله عليه وسلم؟ أم هل يمكن العيب عليه لأنه اختباً مع أبى بكر فى الغار ولم يبرز لمطارديه من مشركى قريش ويشتبك معهم فى حرب ، فإما خرج منها غالباً وإما مات معذورا ؟ لا يا دكتور مراد ، لا يصلح أن تُتَاول الأمور بهذه الطريقة !

ومن الصديق إلى الفاروق حيث تجد تشكيكات الدكتور مراد لا تزال ماضية تكتسع فى طريقها كل شىء ! إنه يشكك فى كثرة التفصيلات الخاصه بقصة إسلام عمر رضى الله عنه ، مع أن تشكيكه فى صحة قصص أخرى قائم على أنها تخلو من التفصيلات ، وهو ما ييرهن على أنه دخل موضوعه وهو عاقد العزم على بذر بذور الريبة والتكذيب . ومن بين ما يشكك فيه أيضا أن تكون بضع آيات من القرآن قادرة ( كما جاء فى القصة ) على تخويل عمر إلى الإسلام <sup>(1)</sup> ، مع أن لهذا نظائر كثيرة فى حياة كل منا ، وهو ما لا يمكن المجادلة فيه ، وبخاصة إذ

## (1) La Biographie du Prophète, pp. 162 - 163 .



كانت هناك مقدمات وبشائر تدل على قرب مثل ذلك التغيير الذي حدث في حياة عمر الروحية ، فقد ذكرت إحدى نساء قريش ممن هاجروا إلى الحبشة أن عمر قابلهم في الطريق ، وكان يؤذيهم قبل ذلك لفتنتهم عن الإسلام ، فسألها عن وجهتها فأخبرته أنهم منطلقون إلى الحبشة بسبب ما يلقونه على يديه هو وأمثاله من القهر والإيذاء ، فوجدت منه رقةً على غير العادة وشامت في ملامحه وصوته حزنا . فلما جاء زوجها ، وكان قد ذهب في حاجة لهم ، أخبرته بما حدث وذكرت ما أحسته في كلام عمر من رقة وأسى، فقال لـها مستنكرا: 1 أطَمعت في إسلامه ؟ ، ، فأجابته أن و نعم ، ، لكنه استبعد ذلك أشد الاستبعاد قائلا في يأس إن مثل عمر لن يسلم إلا إذا أمكن أن يسلم حمار أبيه الخطاب أولا . ولا شك أن إحساس المرأة الفطري عند تلك السيدة قد ألهمها الصواب الذي فات زوجها. وعلى هذا فليس بمستغرب أن ينقلب عمر من النقيض إلى النقيض بعد أن رأى الدم يسبل من وجه أخته من جرًاء ضربه إياها وبعد أن قرأ افتتاحية سورة ( طه ) أو ، على الرواية الأخرى ، بعد أن سمع النبي وهو واقف أمام الكعبة في ظلام الليل وهُدْلُمُه يتلو بصوته الرقيق النبيل آيات القرآن الكريم ، وكان قد جاء ليخيفه فيما يظن فكانت التتيجة أن داخله الحياء والعطف والإسلام (1). إنها المقدمات تسلم إلى نتائجها ! لكن الأستاذ الدكتور يتناسى هذا كله



ويغمض عينيه كيلا يراه مع قربه الشديد منه حتى إنه لو مدَّ يده للمسه لمسا . لكن ماذا أقول ؟ لقد كانت الوثنية في قلب عمر في نزعها الأخير ترسل أنفاس الموت ، لكن ( حلاوة الروح ؛ كانت تدفعها إلى المغالبة !

أما اعتقاد المؤلف ، أو بالأحرى ادعاؤه ، بأن الإنسان إما أن يسلم لأول سماعه القرآن وإما ألا يسلم أبدا مهما تكرر سماعه له بعد ذلك(1)، وما دام عمر قد سبق له أن سمع القرآن مرارا ولم يسلم فليس من المعقول أن يكون إسلامه هذه المرة لمجرد سماعه آيات منه ، فجوابنا على ذلك هو أن المسألة ليست بالبساطة التي يتخيلها الأستاذ الدكتور ، فكم من آية قرآنية يمرّ بها الإنسان كثيرا مرور الكرام دون أن يلفت نظره فيها شيء ، ثم إذا هي نفسها في ظروف أخرى تفعل في نفسه الأفاعيل، وقد تزلزل كيانه ! وما أكثر الكلمات التي تقال لنا فنضحك لها ملء أشداقتا ، ولكنها في مياق آخر تثير غضبنا وتفسد ما بيننا وبين قاتلها ! وقس على ذلك كثيرا من أمور الحياة . وثمة سؤال أحب أن يجيب عليه الأستاذ الكريم ، وهو : إذا لم يكن عمر قد أسلم عند سماعه آيات القرآن الكريم ، فنفى أى ظروف أخرى حدث إسلامه يا ترى؟ وهل هناك مـا هو أفـعل من القـرآن بالنفس وأقـدر على إثارة المشاعر النبيلة للطمورة في أعماق الإنسان في مثل تلك الظروف ؟

والدكتور المؤلَّف يرفض ما تقوله السيرة من أن عمر ، قبل إسلامه ،

(1) La Biographie du Prophète, p. 163.



كان يعذّب المسلمين ، ويرى أن من بيين الدوافع إلى اتهامه الرغبةَ في الإساءة إليه لتوليه الخلافة على حساب بني هاشم وفتحه بلاد فارس ، التي ينتمي إليها أسلاف ابن إسحاق(1) . لكن معنى هذا الكلام هو ، بكل بساطة ، أن ابن إسحاق يكره الإسلام أو ، على أقل تقدير ، في إسلامه زُغَّل ، وهي تهمة شديدة الخطورة وتتسم بالافتراء والتهوُّر . فهل في حياة ابن إسحاق أو شخصيته ما يساعد على رميه بهذه التهمة أو تصديقها ممن يرميه بها ؟ إن الرجل كان خادمًا للسنَّة النبوية هو وأخواه وأبوه من قبل، وصفحة حياته مفتوحة لكل من ينظر ويقرأ ، وليس فيها بحمد الله ما يمكن أن يؤخذ عليه من هذه الناحية . وزيادة على هذا فإنه قد وفي عُمرَ حقَّه فذكر ما قاله النبسي حين دعا الله أن يؤيد الإسلام بأحد العمرين : عمرو بن هشام<sup>(٢)</sup> أو عنمر بن الخطاب ، فكانت الدعوة من نصيب عمر وأكرمه الله بالإسلام وقوَّاه به (٣) كما أبرز ابن إسحاق كيف كان إسلام عمر فتحا ، إذ استطاع كثير من المسلمين أن يعلنوا إسلامهم وأن يجاهزوا بشعائرهم ، وذلك غير موافقة الوحي له في بعض الأمور ... إلخ مما فصَّلنا فيه القول في موضع آخر مــن هذا البحث . بل إنه في مسألة ترشيحه أبا بكر لخلافة الرسول لم تبدر من ابن إسحاق أية كلمة يمكن أن توحى بكراهيته لذلك . ولهذا

- (1) المرجع السابق / ١٦٤ .
  - ۲) مر أبو جهل
- (٣) سيرة ابن هشام ١٢٩٦/١٩٦٩ تفاد الألماني This file was downloaded from المنامين

|                        | 0 1355 0 |     |  |
|------------------------|----------|-----|--|
|                        | 12 H     | 68  |  |
|                        | (2)      |     |  |
| THE DRINCE CHAZI TRUCT |          | 121 |  |

قلت قبلا إن شيعية ابن إسحاق المدّعاة عليه لا وجود لها في كتابه الذي بين أيدينا .

ثم ماذا في أن عمر كان يعذَّب المسلمين قبل أن يدخل الإسلام ويصبح واحدا منهم ؟ إن كثيرا من الصحابة كانوا مثله في تعذيب من سبقوهم إلى الإيمان برسالة محمد . والإسلام ، على كل حال ، يَجَبُّ ما قبله . والمؤلف يؤكد دائما أن التعذيب كان شاملاً وعنيفًا ، وأن بني هاشم وبني المطلب قد اشتركوا فيه وكانوا شديدي القسوة في ذلك ، فما الذي جعله يغضب لعمر هكذًا ؟ أهو حبَّ المخالفة لكل ما يقوله ابن إسحاق والسلام ، فإذا قال : ﴿ الشرق ؛ قال هو : ﴿ الغرب ، ، وإذا قال : ﴿ الغرب ﴾ قال هو : ﴿ الشرق ﴾ ؟ أم ماذا ؟ ومثل ذلك يقال عن إشارة الرواية الثانية الخاصة بإسلام عمر إلى أنه كان يشرب الخمر في الجاهلية ، فالأستاذ الدكتور يرى أن ابن إسحاق إنما أراد بهذا أيضاً الإساءة إلى الفاروق . وماذا بالله في أن الفاروق كان يشرب الخمر في الجاهلية ؟ إن الخمر لم تحرَّم إلا بعد مجيء الإسلام بزمن طويل ، وكان حمزة ( الهاشمي ) يشربها في الإسلام هو والأغلبية الساحقة من الصحابة . وليسَ في ها.ا أدنى شذوذ عن تقاليد البيئة التي نشأوا فيها ، فقد كان العرب يفتخرون بشربها ، وشعر حسَّان مثلا قبل الإسلام مملوء بهذا . وهذه هي الجاهلية ، وإلا فما الفرق بينها وبين الإسلام ؟ وهُب أن ابن إسحاق قد كذب على الفاروق والصدّيق وسائر الصحابة والرسول وأشاع الاضطراب في وقائع التاريخ النبوي واخترع روايات من عنده

ونسبها إلى زيد وعبيد من الناس ، فهل كان يمارس الإرهاب على هؤلاء الناس بحيث لم يستطيعوا أن يفتحوا أفواههم ويكذبوه فيما رواه عنهم زورا وبهتانا ؟ ألا يرى الأستاذ الدكتور التتائج العجيبة التى تؤدى إليها نظريته ؟ إنه ليكفى أن نقرأ عند ابن إسحاق أن عُمر ( غير الهاشمى ) قد أسلم ، بينما لم يسلم أبو طالب وأبو لهب ( الهاشميان ) ، وأنه أيضا أسلم قبل أن يسلم العباس عم الرسول<sup>(1)</sup> وأبو سفيان بن الحارث دلك الهوى الذى يدعى الأستاذ المؤلفة أنه هو الذى كان يحركه فى خلك الهوى الذى يدعى الأستاذ المؤلفة أنه هو الذى كان يحركه فى الدكتور يقول إن ابن إسحاق ، بذكره فضائل عمر ، إنما يهدف إلى أن يدو موضوعياً <sup>(1)</sup>. ومعنى هذا أنه لا ضائدة من كل ما قلناه فى الرد عليه ، ولكن ما هكذا تورد يا سعد الأبيل !

ويعلَّل الأستاذ الدكتور إشارة ابن إسحاق إلى أن الوليد المغيرة قد نزل فيه قرآن يشنّع عليه ويهدده ( لمعادلته للرسول وصدّه عن سبيل الله ) بأنه والد خالد بن الوليد . يريد أن يقول إن ابن إسحاق إنما قصد بذلك إلى الانتقام من خالد ، الذي سُي جدّه يسار على يديه <sup>(٢)</sup> . ولعل أبلغ رد على هذا هو التنبيه إلى أن كُل كتب السيرة وأسباب النزول والتغسير

(۱) بل لقد ذكر أنه ، رضى الله عنه ، قد تأخر في إسلامه ، أر على الأقل في إعلان إسلامه ، خوفا على عجمارته وماله كما مرّ ذكره .

(2) La Biographie du Prophète, p. 166.

(٣) المرجع السلين / ٢٧٠ \_ ٢٧١ .



التي نعرفها تقول هي أيضاً هذا الذي يقوله ابن إسحاق . ولا ننس أن الوليد هذا مات كافرا ، بل وتأخر إسلام ابنه خالد إلى ما بعد الهجرة بزمن غير قصير . أفكان خالد قد سبَّى جدود كتَّاب السيرة وعلماء القرآن ومفسريه جميعا فحنقوا عليه لهذا وأطبقوا على هذا البهتان انتقاما منه ؟ ثم هل الوليد هو وحده الذي نزل فيه قرآن يتوعده ويتهدده بعذاب النار لإصراره على الشرك ومحادته لله ورسوله وكيده للإسلام والمسلمين؟ إن الذين نزل فيهم قرآن لشركهم أو نفاقهم كثيرون ، ولم يسب أحد منهم ولا من أبنائهم جد ابن إسحاق ولا أحدا من أقاربه . وعلاوة على ذلك فقد أبرز ابن إسحاق في ( سيرته ) مناقب خالد : كدوره العظيم في إنقاذ الجيش الإسلامي في مؤتة بعد استشهاد قواده الثلاثة والرجوع به موفور الكرامة دون مزيد من الخسائر (1)، ومشاركته في قيادة جيش الإسلام في فتح مكة (٢)، وتكليف الرسول إياه بهدم العزى(٣) ، وتشريفه له بحمل رسالته إلى ملك دومة أكيدر بن عبد الملك يدعوه إلى الإسلام (٤)، وإسلام بني الحارث بن كعب على يديه لما سار إليهم بأمر الرسول عليه السلام في سنة عشر من الهجرة<sup>(٥)</sup>، وغير ذلك

ويمتد تشكيك المؤلف الساحق الماحق ( الذي لا يكاد يغادر صغيرة

- (1) سيرة ابن هشام / ٤ / ١٤ .
   (۲) المرجع السابق / ٤ / ۲۷ .
  - (٣) السابق / ٤ / ٢٠ .
    - (٤) السابق / ٤ / ١٢٥ .
- (0) السابق / ٤ / ١٧٧ \_ ١٧٨ .

ولا كبيرة فى وقائع السيرة النبوية إلا اعترض عليها وكذّبها ) إلى رحلة الرسول صلى الله عليه وسلم إلى الطائف فيقول : كيف أقدم عليها تلة وحده رغم أنه كان معرَّضا للأذى والخطر من جانب قريش على مدى تلك المسافة الطويلة بين مكة والطائف ؟ وكيف يؤمن به عدّاس غلام عتبة وشيبة ابنَى ربيعة لمجرد أنه عليه السلام كان يعرف النبى يونس ؟ <sup>(1)</sup>

وقبل أن أدخل في تفصيلات الردّ على كلام الأستاذ الدكتور لا بدّ من لفت النظر إلى أن منهجه التشكيكي الذي يهدف إلى زعزعة الثقة في كل شيء على هذا النحو ليس من للتهج العلمي في شيء ، وإلاَّ فما أسهل أن ينطلق أى إنسان في عتاد قيطن ارتيابه في جميع الأشياء والأشخاص ! إن باب الشك إذا فتح بهذه الطريقة فلن يمكن إغلاقه أبدا ما دام لا يوجد ضابط يحكم عملية فتحه وغلقه . والمهم هو أن تكون هناك أسباب للشك وجيهة . وقد وضحتا من قبل تهافت الأسس التي بني عليها المؤلف اتهامه لابن إسحاق ، كما أظهرنا للقارئ أن الشكوك التي أثار رياحها حول المسائل السابقة هي شكوك في غير محلها تماما ولا تثبت على محك التمحيص التاريخي والمنطقي . أما بالنسبة للشك في رحلة الطائف فإننا نتساءل : لم يا ترى اخترعها ابن إسحاق ؟ إنه ليس هناك في الواقع من سبب لهذا إلا إذا قلنا إن الرَّجل كـان يتنفس

(1) La Biographie du Prophète, p. 291.

الكذب تنفسا وكان التزييف يجرى في دمه فلا يستطيع أبدا أن يقول كلمة صدق ، فهل كان ابن إسحاق هكذا ؟ لقد اتضح مما سقناه في ترجمته أنه كان رجلاً فاضلاً وعالما ثقة ، ومن ثم فلا يصح ، لا من الوجهة العلمية ولا من الوجهة الخلقية ، أن نتهمه بذلك . ولنفترض أنه كان كذابا مزيّفا كما يريدنا الأستاذ المؤلف أن نقتنع ، فهل كان المسلمون المعاصرون له ، وبخاصة الذين أسند إليهم هذه الأكاذيب ، وكذلك من أتوا بعده من العلماء هم أيضاً كذابين إلى أن ظهر الدكتور مراد فكان هو الوحيد الذي تنبه إلى هذه الأكذوبة الكبرى ، أكذوبة السيرة التي كتبها ابن إسخاق ، أو على الأقل كان هو الوحيد الذي لديه الشيرة التي كتبها ابن إسخاق ، أو على الأقل كان هو الوحيد الذي لديه

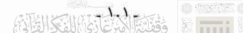
أما عن سؤال الأستاذ المؤلف كيف أقدم النبى على رحلة الطائف وحد، رعم أنه كان معرضًا للأذى والخطر من جانب الكفّار على مدى تلك المساقة الطويلة بين مكة والطائف ، فرغم أن ابن إسحاق<sup>(1)</sup> لم يذكر لنا تفاصيل الطريق فإن ذلك لا يضلح أبدا أن يكون مرتكزا للشك في الرحلة كلها ، فإن جهلنا بكيفية حدوث شيء ما لا يعنى أن ذلك الشيء لم يقع ، إذ هاتان مسألتان مختلفتان تماما . ومع ذلك فمن المكن أن يكون الرسول عليه السلام قد خرج من مكة في وضح النهار وتعرض للسخر والتهكم أو ربما وقع عليه بعض الأذى البدني كما كان

(1) ومثله في ذلك سائر كتاب السيرة فيما نعلم .

يحدث له في كثير من الأحيان في داخل مكة نفسها ، وقد تكون قريش تركته يخرج ظنًا منها أنها فرصة للتخلص منه . والدكتور نفسه قد قال شيئا كهذا عندما اعترض على ما قاله ابن إسحاق بشأن ما عرضه أحد العرب من بني عامر(1) على النبي من الذهاب معه إلى بلاده والدخول في حمايته ورغبة ذلك الرجل **في التث**بت من المكاسب التي ستعود عليه وعلى قومه من جراء هذه الحماية التي ستجلب عليهم عداوة قريش ، إذ تساءل د. مراد قائلاً : أية عداوة سيجرها خروج الرسول معه إلى بلاده مع أن هجرته إليهم من شأنها أن تضع حدًا للخلاف بينه وبين أهل مكة ؟(٢) ألا يرى القارئ كيف أن الدكتور قد وضع مخالفة ابن إسحاق وتخطئته في كل ما يقول مبدأ له لا يحيد عنه ؟ إن خروج النبي إلى الطائف حيث لم يجره أحد من أهلها أر يدعه إلى هناك لهو أهون على قومه وأقلَّ إثارة لهواجسهم ومخاوفهم من الذهاب مع ذلك العامري ، فمثل ذلك الخروج يمثل في نظرهم غاية الضعف والانكسار ، وهو قمين بأن يثير شماتتهم ونشوتهم ، أما ذهابه إلى قوم أخرين عاهدوه على الحماية والنصرة ويرجون من ورائه السيادة والمجد والسلطان فقصة أخرى . ومع هذا فالأستاذ الدكتور يقبل تلك القصة الأخرى ويردّ قصة الرحلة إلى الطائف ا

هذا عن السؤال الأول ، أما فيما يخصَّ عدَّاماً فليس في الأمر أية

٥٢ - ٥٩ / ٢ / ٥٩ - ٢٥ .
 ٩٢ - ٢٥ - ٢٥ .
 (1) هو يَحْوَة بن فراس . وانظر قصته مع الرسول عند ابن هشام / ٢ / ٥٩ - ٢٥ .
 (2) La Biographie du Prophète, p. 296 .



مشكلة ، فالناس متفاوتون في استجابتهم لما يعرض عليهم من دعوات جديدة : منهم الذي يسارع إلى الدخول فيها ، ومنهم الذي يتأنى ، ومنهم الذي يتردد ، ومنهم الذي يحاربها في البداية ثم ينتهي أمره إلى التسليم بها والدفاع عنها بنفس الحرارة التي كان يحاربها بها أولا ، ومنهم الذي يدخل فيها بعد عناد ولكنه لا يت مس هذا التحمس ، ومنهم الذي يظل طول عمره معاديا لها ثم يموت وهو لا يزال يحاربها ويصدّ عنها ... وهكذا . والذين أسلموا في بداية الدعوة المبكرة هم من الصنف الأول ، فما وجه المشكلة في أن يكون عدَّاس منهم ؟ أم قد خلا الناس جميعا من العقل والرحمة فلا يمكن أن يؤمن من يؤمن منهم ، كائنة ما كانت موافقة الظروف لهذا الإيمان ، إلا بعد اللَّتيَّا والتي؟ على أن الأمر في قصة عدَّاس لا ينحصر في أن الرسول كان يعرف النبي يونس بن متى ، الذي كان من أهل نينوى بلد عدَّاس نفسه، بل لفت انتباه عداس أيضاً أن الرسول عليه السلام لم يبدإ الأكل من قطف العنب الذي حمله إليه ذلك الخادم بأمر من سيديه إلا بعد ذكر اسم الله تعالى عليه ، وهو ما عجب له عدَّاس أشد العجب ، وحقَّ له ، لأنه يخالف عقائد الوثنيين وتقاليدهم في أكلهم . ولقد كانت الظروف التي جمعته بالنبي عليه السلام كفيلة بأن ترقق قلبه وتفتح عقله وضميره ، فقد لجأ الرسول إلى بستان سيَّديه يحتمي به من الحجارة والشتائم التي كانت تنهال عليه من سفهاء الطائف وعبيده وصبيانه دون أي ذنب جناه . وبالمناسبة فمن المكن جدا أن تكون قريش ، حين رأت الرسول يخرج من مكة ، قد علمت على هذا النحو أو

1.1-

ذاك بأنه متوجه إلى الطائف فسبقته وأرسلت إلى بعض من تعرفهم من الحمقي قساة القلوب هناك أن يستقبلوه هذا الاستقبال اللاإنساني . وها هو ذا عداس في حضرة ذلك الرجل الذي لا بد أن نبله لم يَخف عليه والذي تطارده هذه الوحوش البشرية دون أية إساءة اقترفها في حقهم، هذا الرجل الذي كان غريبًا مثله ، وكان أيضا مثله في عدم إيمانه بالأصنام، وكان كذلك مثله ضعيفا لا حول له ولا طول . ثم ها هو ذا يذكر اسم الله أمامه على الطعام ويذكر اسم النبي يونس بن متى ، الذي تربطه بعداس وشيجة الانتماء إلى نفس الوطن : الوطن البعيد الذي لا بد أنَّ نطق الرسول باسمه قد أثار كوامن الذكريات والأشجان في قلبه . وربما سمعه حين التجأ إلى البستان وهو يناجي ربه تلك المناجاة التي تفتَّت قلب الحجر رحمة وحنانا قائلا : ٩ اللهم إليك أشكو ضعف قوتي وقلة حيلتي وهواني على الناس يا أرحم الراحمين . أنت رب المستضعفين وأنت ربي . إلى من تكلني ؟ إلى بعيد يتجهّمني ؟ أم إلى عدوّ ملكته أمرى ؟ إن لم يكن بك على غضب فلا أبالي ، ولكن عافيتك هي أوسع لي . أعوذ بنور وجهك الذي أشرقت له الظلمات وصلح عليه أمر الدنيا والآخرة من أن تنزل بي غضبك أو يحلُّ على مخطك . لك العتبي حتمي ترضي ، ولا حول ولا قوة إلا بك ، . أفيكون غريـبا بعـد هذا كله أن يهش عداس لذلك الإنسان ويبدى ابتهاجه بتلك المصادفة السعيدة ؟(١) والله يا دكتور إن ما تقوله لحرام ! والحمد لله

(۱) انظر قصة ذهابه عليه السلام إلى الطائف من أولها إلى آخرها في سيرة ابن هشام/
 ۲ / ٤٧ ـ ٤٨ .



أن سيادته لم يقل إن ابن إسحاق كانت تصله بعداس هذا صلة قرابة أو كانت له عند ذريته بعض المصالح فنسب إليه ذلك الفضل !

فإذا بلغنا الاتصالات التي تمت بين النبي عليه الصلاة والسلام وأهل يثرب والتي انتهت بهجرته صلى الله عليه وسلم إلى بلادهم وإقامة دولة للإسلام هناك نجد المؤلف كديدُنه لا يكف عن التشكيك في كل حدث من أحداثها : فهو أولا يرمي ابن إسحاق بالتحيز لأهل المدينة ضد قريش والمبالغة في أعداد الذين دخلوا الإسلام من أولئك مع قوله عن المسلمين من هؤلاء إنهم كانوا ( قليلا مستضعفين ) . وهو ثانيا يعود فيقول : كيف نوفَّق بين ذكَّر ابن هشام ، أثناء روايته لحادثة الإسراء والمعراج ، أن الإسلام فشا في مكة وفي القبائل كلها (١) وقوله بعد ذلك إن من أمن به كانوا أقلية ضعيفة؟ (٢) وهو ثالثا يبدى دهشته من انتشار الإسلام بهذه السهولة المتناهية وبتلك السرعة الشديدة وفي ذلك الزمن القصير بين أهل المدينة في الوقت الذي لم يشقُّ طريقه في مكة طوال ثلاث عشرة سنة إلا بمنتهى البطء وفي أضيق نطاق . وهو رابعا يتساءل عن السرّ في أن اليهود لم يحاولوا ثنّي اليثربيين عن الدخول في الإسلام مثلما قالوا لقريش : إن دينكم أفضل من دين محمد (٣).

- ۲۲ / ۲ / ۲۲ .
  - (٢) المرجع السابق / ٢ / ٤٦ .

(3) La Biographie du Prophète, pp. 289, 302 - 303.



ومـقطع القـول أنه ليس من حق أحـد أن يشكك في وصف ابن إسحاق لمسلمي مكة بأنهم كانوا ﴿ قليلا مستضعفين ﴾ لسبب جدٍّ بسيط هو أن هذا قد ورد في القرآن الكريم ، إذ يقول الله تعالى للرسول وأصحابه عقب الهجرة ممتنا عليهم بأنه هيأ لهم الانتقال إلى المدينة وفتح قلوب أهلها لهم : ﴿ واذكروا إذ أنتم قليل مستضعفون في الأرض تخافون أن يتخطفكم الناس فآواكم وأيدكم بنصره ورزقكم من الطيبات لعلكم تشكرون ﴾ (١) . أم ترى الأستاذ الدكتور يشك في هذه الآية أيضًا <sup>p</sup> <sup>(٢)</sup> لا ، لا أظنه يفعل ، فهو مسلم ، لكنه الإسراف في سوء الظن بابن إسحاق وسيرته والرغبة في تلويث ذمته! وهذا الذي يقوله ابن إسحاق هو ، بالمناسبة ، ما تقوله كل كتب السيرة قبل ابن إسحاق وبعده ، وليس من المنهجية العلمية أن نقول بأنهم موالون لأهل المدينة ، وهي التهمة التي يتهم المؤلف بها ابن إسحاق رغم أننا قد رأينا أنه مولى لقبيلة قرشية وأنه قد غادر المدينة منذ وتت مبكر ، فضلا عن أن عروة وابن شهـاب الزهري القرشيين ( وهما مجرد مثالين ليس إلاً ) يقولان الكلام ذاته عن ظاهرة بطء انتشار الإسلام وصعوبته في مكة وسرعته وسهولته في يثرب . وإلا فبالله عليك أيها القار؟؛ كيف نفسر هجرة

(۲) المؤلف يؤكد أن عدد المسلمين فى مكة لم يكن قليلاً على عكس ما يقول ابن إسحاق ، والدليل على ذلك هو فظاعة الاضطهاد الذى أنزله القرشيون بالمسلمين بسب خوفهم منهم على دينهم ومؤسساتهم ( ص ٣١٨ - ٣١٩ ) .

<sup>(</sup>١) الأنفال / ٢٦ .

النبى ومسلمى مكنة إلى المدينة وثناء القرآن على أهلها الذين رحبوا به وقوله عنهم إنهم • آورا ونصروا ، وتسميته إياهم بـ • الأنصار ، (بالألف واللام الدالتين على الماهية والاستغراق معا ) وعدم تسجيل التاريخ فى أى كتاب من كتبه أنهم وقفوا من دين محمد وقفة قريش منه أو عذبوه أو عذبوا أحدا من أتباعه ؟ وبم نفسر ذيام دولة هناك منذ اليوم الأول لوصول صلى الله عليه وسلم ؟ ما كنت أظن أن من المكن الذهاب مع التشكيك إلى هذه الآماد الشاسعة فى أمر لا يقبل نقضا ولا إبراماً لأنه فوق كل شك وفوق كل تكذيب .

أما قول ابن إسحاق قبل ذلك إن الإسلام قد فشا بمكة وفى القبائل كلها فمن السهل فهمه على أنه فشو نسبي لا على إطلاقه ، أى أن شيئا من السرعة قد اعترى خطوة الإسلام التي كانت في بداية الأمر بطيئة كخطوة السلحفاة ، ولم يُعُدُّ أتباع الدين الجديد يستَخفُون به كما كانوا يفعلون قبلا . كذلك ينبغي ألا يغيب عن بالنا أنه قال أيضا عقب الإسراء والمعراج إن كثيرا من المسلمين قد ارتدوا عن دينهم لعدم مقدرتهم على تصور ذهاب الرسول إلى بيت المقدس وعودته إلى مكة في نفس الليلة <sup>(1)</sup> ، أى أن عددهم قد تناقص وأصبحوا هدفا لمزيد من السخرية القارصة والاضطهاد الشديد . ثم إنهم في الحالين كانوا أضعف وأقلً من أن يستطيعوا الوقوف في وجه هذا السيل العاتي من الكراهية

(1) انظر ابن هشام / ۲ / ۲۳ \_ ۲٤ .

والعداء . وحتى لو افترضنا بعد ذلك كله أن التعبير قد خان قلم ابن إسحاق في هذه النقطة فإن هذا لا يطعن في صدقه ، إذ م' من كاتب إلا وهو معرّض لمثل هذا في بعض الأحيان . ولو قارنًا ابن إسحاق في هذا المجال بالدكتور مراد مثلا فسوف يَكْسِب ابنُ إسحاق بالضربة القاضية !

- 1.1-

إن علينا ألا ننسى أن مكة كانت معقل الوثنية ، وفيها الكعبة التي كان يحجّ إليها العرب جميعًا من مشارق الجزيرة ومغاربها والني ارتبطت مصالح أهلها بها ، ومن شأن هذا كله أن يدفعهم إلى التشبث بدينهم والعناد في الذبِّ عنه ومعاداة من يأتيهم بدين ينقضه ويهدمه . ولأمر ما قيل : ٩ لا كرامة لنبي في وطنه ٢. وفوق هذا وذاك فإن ابن إسحاق قد عزا سرعة استجابة اليثرييين للإسلام إلى أسباب خارجة عنهم ، إذ قال إن مساكنة اليهود لهم في بلادهم قد هيأت لهم الفرصة ليسمعوا منهم عن النبي الذي أظل زمانه والذي كـان اليـهـود أنفـسـهم ينتظرونه بل ويهددونهم بأنهم سيتبعونه ويحاربونهم تخت رايته (١) ، وهو ما يدل على ابن إسحاق لم يكن يهدف إلى تمجيد الأنصار بل إلى كتابة وقائع التاريخ كما وصلت إليه . وهذا ثابت في القرآن فلا سبيل إلى المماحكة فيه ، وإن كان اليهود ( كمَّا قال القرآن أيضاً ) قد انقلبوا عند هجرة الرسول إلى بلادهم وعرضه الإسلام عليهم فكانوا أول كافر به . قال عز شأنه : ﴿ وَلَمَّا جَاءَهُمْ أَى اليهود ) كتاب من عند الله مصدق لما معهم،

۱) المرجع السابق / ۲ / ٥٤ ـ ٥٩ .



وكانوا من قبل يستفتحون ( أي يستنصرون به ) على الذين كفروا ، فلما جاءهم ما عرفوا ( أي ما كانوا يعرفونه من ظهور نبي في ذلك الوقت ) كفروا به . فلعنة الله على الكافرين ! ﴾ (١). وقد مضى القرآن الكريم في الآية التالية لهذه فبيِّن السبب في هذا الكفر المفاجئ ، إذ أرجعه إلى بغيهم وحقدهم على العرب ، الذين جعل الله هذا النبي منهم ولم يجعله من بني إسرائيل . وهذا يفسَّر لنا بدوره خبث اليهود وتلوُّن مواقفهم حسب السياق : فهم في المدينة يهددون جيرانهم العرب بالنبي الذي ينتظرونه ، وهم مع أهل مكة يشايعونهم على كمفرهم ويؤكدون لهم أن وثنيتهم خير من دين محمد ، الذي جاءهم بالتوحيد ، رغم ما يصدّعون به دماغ العالم كله من أنهم هم القوامون على ذلك التوحيد . ولا تسألني لماذا كان اليهود متلونين هكذا ، فهذه طبيعة شخصيتهم بعامة : لا وفاء لهم ، ولا قداسة عندهم لشيء . ومن قبل عبدوا العجل بمجرد أن غاب موسى عن أعينهم . وكثيرا ما تسافهوا ، في حربهم الكلامية ضد الرسول ، على الله نفسه الذي يدَّعون أنهم أبناؤه وأحباؤه ، إذ قالوا : ﴿ إن الله فقير ونحن أغنياء ﴾ (٢) و ﴿ يد الله مغلولة ﴾ (٣). كما سجّل العهد القديم والعهد الجديد معاً عليهم كفرهم المتكرر وخياناتهم التي لا تنقطع . فلا معنى إذن لاستغراب

- (١) البقرة / ٨٩ .
- (٢) آل عمران / ١٨١ .
  - . 78 / will (r)

المؤلف تناقض موقفهم وقوله إنهم ما داموا كانوا يؤمنون بأن نبيا سيبعَث في تلك الأيام لقد كان ينبَغي أن يكونوا أول المؤمنين به<sup>(1)</sup>.

والمؤلف يتهم أيضا ابن إسحاق بأنه تلاعب بالقرآن وعبث به من أجل غرضه في الإعلاء من شأن اليثربيين ، إذ جعل الآية الثانية عشرة من سورة ( الممتحنة ) ، وهي من الوحي المدني المتأخر ، أساس أولى البيعتين المسمّاتين ببيعتي العقبة <sup>(٢)</sup>. وهذا هو نص الآية المذكورة : ﴿ يا أيها النبي ، إذا جاءك المؤمنات يبايعنك على ألا يُشركن بالله شيئا ولا يسرقن ولا يزنين ولا يقتلن أولادهن ولا يأتين ببهتان يفترينه بسين أيديهن وأرجلهن ولا يَعْصينك في معروف فبايعهن واستغفر لهن الله .

ولكن كيف يمكن اتهام ابن إسحاق بهذه التهمة الخطيرة التى لا أعرف كيف واتى الأستاذ الدكتور قلبه على الإقدام عليها بضمير خفيف كهذا مع أن ابن إسحاق ليس هو الوحيد الذى قال ذلك ، بل ذكره كثير من العلماء ، ومنهم البخارى فى و صحيحه ،<sup>(۲)</sup> ، وكذلك ابن حزم فى و جوامع السيرة ، ، وإن لم يورد الآية مكتفيا بتسمية البيعة ب و بيعة النساء ، <sup>(3)</sup> ، وهما مجرد مثالين من العلماء المتقدمين فقط ، ودعنا من المتأخرين ؟ قد يقال : ولماذا لم يذكر القرآن هذه البيعة والعهد

(1) La Biographie du Prophète, p. 308 .

- (٢) المرجع السابق / ٣٢٦ .
- (٣) صحيح البخاري / ٢ / ٣٢٩ .
- (٤) انظر ( جوامع السيرة النبوية ؛ / ١ / ٩٨ ــ ١٠٢ .

وفنيتا الدرعا وكالفكالفكالفرالفرا

OR QUR'ANIC THOUGHT

الذي أخذه رسول الله فيها على أهل يثرب ، على حين دكر نصَّ هذا العهد في بيعة النساء بعد صلح الحديبية ؟ والجواب سهل لمن يتدبر الأمر ، فقد كان هذا العهد بوجه عام هو المطلوب من أى شخص يريد أن يدخل في الإسلام في الظروف العادية التي لم يكن فيها حرب (١) ، ولهذا بجده يتكرر بنصه في البيعة التي أخذها صلى الله عليه وسلم على النساء عند فتح مكة <sup>(٢)</sup>، ولكن لم يكن من الممكن أن ينزل وحي يشير إلى لقاء الرسول باليثربيين في العقبة ولا إلى ما دار بينه وبينهم لأن الأمر كان يتم سرًا بعيدا عن عيون قريش ورقبائها ، ولو قد علمت به لأحبطته أو لاعتدت على الرسول ومعاهديه وربما قتلته أيضاً . أما بعد أن مضت الظروف التي كـانت تتطلب السرّية والحـذر وقـامت دولة الإمسلام في المدينة وثبتت أوتادها وأطنابها فقد نصَّ الوحي على شروط هذه البيعة في سياق حديثه عن هجرة النساء المؤمنات من مكة إلى المدينة وما ينبغي أن يقلنه في العهد الذي يعطينه للرسول عليه الصلاة والسلام . ومع هذا كله فيغلب على ظنى أن تسمية بيعة العقبة الأولى بـ ﴿ بِيعة النساء ﴾ هو اصطلاح متأخر ، على الأقل عن بيعة الحرب في العقبة الثانية ، التي أصبح ممكنا بعدها التمييز بين هذين اللونين من المعاهدات .

- (۱) انظر مثلا و تاريخ الطبرى ، / ۳ / ۲۱ ، وصحيح البخارى / ٤ / ۲٤٧ ، وصحيح مسلم / عيسى البايي الحلبي / ۲ / ۱٤٢ .
- (۲) انظر ( تاریخ الطبری ) / ۳ / ۳۱ \_ ۲۲ ، وصحیح البخاری / ٤ / ۲٤٧ علـی سبیل المثال .

وفي بيعة العقبة الثانية نسمع نفس النغمة التشكيكية ، فالأستاذ الدكتور ينكر إنكارا باتًا أن يكون قوله تعالى : ﴿ أَذِنْ لَلَّذِينَ يَقَاتُلُونَ بأنهم ظلموا ، وإن الله على نصرهم لقدير ﴾ (١) قد نزل في مكة(٢) لأن سورة ( الحج ) ( كما يقول ) سورة مدنية . وهو يبغى من وراء هذا إنكار حدوث هذه البيعة من أصلها ، إذ يقول إن الإسلام كان معروفا في المدينة قبل بيعتي العقبة عن طريق المكيين الذين يترددون على يثرب للتجارة أو لزيارة الأقارب ، أو عن طريق اليثربيين الذين يفدون إلى مكة لهذين الغرضين أو لغرض الحج ، أو عن طريق القبائل الأخرى التي تقدم إلى المدينة وعندها علم بالإسلام ، وإن بعض أهل المدينة دخلوا من ثم الإسلام ، الذي لقى مقاومة أعنف في يثرب سواء من جانب المشركين أو من جانب اليهود، وإن التعذيب قد ظل يمارس لسنوات طويلة فيها ، ثم أخذ التجار المكيون المسلمون يتوافدون إليها ، ثم أرسل الرسول بعض مبعوثيه كمصعب بن عمير للمراقبة والإشراف ، ثم هاجر هو بعـد ذلك عندما أصبح الوضع في مكة لا يطاق<sup>(٣)</sup>. ولكن لماذا اخـترع ابن إسحاق بيعة العقبة الثانية ؟ يجيب د. مراد بأنه قد أراد أن يعادل بها بيعة الرضوان التي تمت بين المسلمين ونبيهم إثر سريان الشائعات بمقتل عثمان على أيدى كفار مكة حين أرسله الرسول عليه

- (١) الحج / ٣٩ .
- (٢) قبل بيعة العقبة الثانية كما عند ابن إسحاق .

(3) La Biographie du Prophète pp: 314 - 315, 319, 383 - 384 .

السلام إليهم ليفاوضهم في أمر دخول المسلمين مكة لتأدية العمرة ، تلك البيعة التي يقول إن أيًّا من الأسماء المدنية المذكورة في بيعة العقبة الثانية لم تظهر فيها والتي يرجّح أن المهاجرين كانوا يمثلون أغلبيتها نظرا للحماسة الشديدة التي لا بد ( في نظره ) أن يكونوا قد أبدوها بسبب شوقهم إلى رؤية مكة وطنهم <sup>(1)</sup>. وهو ، مع ذلك كله ، يعود فيقول إنه لا يستبعد أن يكون قد تمَّ لقاء بين النبي عليه السلام وبعض اليثرييين في العقبة ، لكنه كان لقاءً عاديا عبّر فيه مسلمو يثرب هؤلاء عن فرحتهم برؤية نبيهم وأخذوا يسألونه عن بعض أمور الدين وما إلى ذلك ، ولا شمىء غير هذ: (٢). وأخيرا فإنه يرى أن هجرنه صلى الله عليه وسلم إلى يثرب لم تكن لها أية صلة ببيعة الحرب المزعومة ، فالهجرة عنده لم تكن أمرا اختياريا بل المشركون هم الذين نفوا الرسول والمسلمين وأخرجوهم من وطنمهم إخراجا (٣) كما يدل على ذلك قوله تعالى : ﴿ وَكَأَيْنَ مَن قَرِيةٍ هِي أَشَدُ قُوةٍ مِن قَرِيتَكَ التي أَخْرِجِتَكَ أهلكناهم فلا ناصر لهم ! ﴾ (٤)، وقوله عز وجل : ﴿ أَلا تقاتلون قوما نكثوا أيمانهم وهموا بإخراج الرسول ...؟ ﴾ (٥)، وقبوله سبحانيه :

- 111 -

(١) المرجع السابق / ٣٤٨ \_ ٣٥٠ .

(٢) السابق / ٣٥٢ \_ ٣٥٢ . ومع ذلك فسوف يقول بعد قليل ( ص ٣٦٢ ) إن اليثريبين في اجتماع العقبة قد ناقشوا مع الرسول مسألة تأمين حياته .

(٣) وبالمثل تذكر كارين أرمسترونج أن القرآن إنما يتحدث عن ( إخراج ) الرسول والمسلمين ( سيرة النبي محمد / ٢٢٨ ) .

(٤) محمد / ١٣ .

(٥) التوبة / ١٣ .



(1) الذين أخرجوا من ديارهم بغير حقّ إلا أن يقوبوا : ربّنا الله > (1) . وهو يضيف قبائلا إن لفظ ( الهجرة ) لم يسند قبط إلى الرسول في القرآن(٢) ، وإن الآية الثلاثين من ( الأنفال ، التي تتحدث عما كان المشركون ينتوونه بشأن الرسول عشية تركه مكة إلى يثرب لا تذكـر إلا ثلاثـة أشيـاء : الإثبات ( أي الحبس ) أو القتل أو الإخراج . وما داموا لم يحبسوه أو يقتلوه فليس غير الإخراج ، وبخاصة أن الآية لا تشير إلى أن قريشا قد اجتمعت عشية الهجرة لتقرير مصير الرسول بل تشير إلى اجتماعات عدة بدأت مع بداية الدعوة لهذا الغرض (٣) . كما يقول إن آية ﴿ وجعلنا من بين أيديهم سدًا ومن خلفهم سدًا فأغشيناهم فهم لا يبصرون ﴾ (٤) ، التي يقول ابن إسحاق إنه صلى الله عليه وسلم قد تلاها عند خروجه من بيته ليلة مغادرته مكة فكانت سببًا في أن أعمى الله فتية قريش المتربصين له عند الباب فلم يروه ، إنما نزلت قبل ذلك بوقت طويل ، فضلاً عن أنها جاءت في سورتها في سياق الكلام عن البعث ، ومن ثم فلا صلة لها بالهجرة من قريب أو بعيد (٥).

(۱) الحج / ٤٠ .
 La Biographie du Prophète, pp. 358 - 359 , 370 - 378 .
 (۳) ليس في الآية ما يشير إلى اجتماعات عدة لقريش كما يقول الأستاذ المؤلف ، وهذا هو نصها : • وإذ يمكر بك الذين كفروا ليُثبتوك أو يقتلوك أو يُخرِجوك . ويمكرون ويمكرون .
 (٤) يس / ٩ .

(5) La Biographie du Prophète, p. 360 .

وفنيته المتعاقلان التكر القرائ

## OR QUR'ANIC THOUGHT

ونبدأ بسورة ( الحج ) وهل هي مكية أو مدنية . والمؤلف يعتمد ، في تصنيفها ضمن الوحي المكي ، على بلاشير . والواقع أن الغالب بين علماء القرآن فعلا هو هذا الرأى ، لكنى لست مقتنعًا به ، فسمات القرآن المكي غالبة على السورة : كالرد على مجادلة الكفار ، وتسفيه عبادتهم للأصنام ، والإشارة إلى سطوتهم بالمؤمنين واستعجالهم بالعذاب وإلقاء الشيطان في أمنية النبي وتكذيب الأم السابقة ، وخلوها خلوًا تامًا تقريبا من الآيات الطويلة . وإلى جانب ذلك ففي السورة عدد من الخصائص الأسلوبية التمي تميز الوحبي المكمى : فكلمة ( الساعة ) (بالألف واللام بمعنى ( القيامة ،)(١) قد وردت في غير سورة (الحج، سبعا وثلاثين مرة منها أربع وثلاثون في القرآن المكي وثلاث فقط في المدينة ، كما أن عبارة ( أفلم يسيروا في الأرض ...؟ )<sup>(٢)</sup> قد تكررت في القرآن ست مرات كلها في الوحي المكي ، ومثلها عبارة ، نذير مبين، (٣) ، إلتي أتت في القرآن ١٠ مرات كلها في مكة ، وكذلك عبارة ( أرسلنا ... ( من ) قبلك ، (٤) ، إذ نقابلها في القرآن في خمسة عشر موضعا كلها مكية . أما وصف الله بأنه ( الحق ، (٥) فالغالب أنه مكي، إذ نجده ست مرات في الوحي المكي ومرة واحدة فسي

(1) في الآية السابقة من سررتنا .
 (۲) في الآية ٤٦ .
 (۳) في الآية ٤٩ .
 (٤) في الآية ٥٢ .
 (٥) في الآية ٦٢ .

This file was downloaded from QuranicThought.com



المدنى . ويشبهه فى ذلك ضرّبُ والمثل، ( بإفراد كلمة و مثّل ، )<sup>(1)</sup> ، فقد تكرر فى المكى ٩ مرات على حين لم يأت فى المدنى إلا مرتين ... وهكذا . ومع ذلك ففى السورة بعض الآيات التى يغلب على ظنى أن تكون قد نزلت فى المدينة كالآيات التى تتحدث عن الحجّ والصد عن المسجد الحرام . وقد وجدت الأستاذ دروزة يعد السورةَ هو أيضاً مكية<sup>(٢)</sup> .

السورة إذن في معظمها مكية ، وعلى ذلك فلا ينبغى الاعتماد عليها في إثبات مدنية الآية التي ثأذن للمسلمين بالقتال . لكن ألا يمكن أن تكون هذه الآية إحدى الآيات التي ربما نزلت بعد مغادرة النبى مكة ؟ من المكن هذا ، ومن المكن أيضا أن تكون قد نزلت بمكة بمناسبة بيعة العقبة الثانية ويكون استخدام الفعل الماضي في قوله بعالى : ﴿ الذين أُخرِجوا من ديارهم ﴾ إشارة إلى هجرتي الحبشة أو للتأكيد على وقوع الهجرة إلى المدينة في المستقبل مثل استخدامه في قوله عز شأنه : ﴿ اقتربت الساعة وانشق القمر ﴾ <sup>(٢)</sup> ، ﴿ ونُفخ في الصُور فَصَعق مَنْ في السماوات ومَنْ في الأرض إلا من شاء الله ﴾ <sup>(٤)</sup>.

- (١) في الآية ٧٣ .
- (٢) انظر كتابه ( سيرة الرسول صلى الله عليه وسلم صور مقتبسة من القرآن الكريم وتحليلات ودراسات قرآنية ) / ١ / ١٥٣ ( الهامش ) .
  - (٣) القمر / ١ .
  - (٤) الزمر / ٦٨ .

لهم بالقتال في آية سورة و الحج ، المذكورة أنف ، إنهم هم ﴿ الذين إن مكنّاهم في الأرض أقاموا الصلاة وآتواً الزكاة وأمروا بالمعروف ونَهَوا عن المنكر ﴾ <sup>(1)</sup>، فاستخدام الجملة الشرطية هنا معناه أن الله لم يكن قد مكن لهم في الأرض بعد ، أى أنهم كانوا لا يزالون في مكة ، لأن التمكين في الأرض إنما كان في المدينة حين أون المسلمون ، وتحرروا من الاضطهاد والتعذيب ، وأصبحت لهم دولة، وأضَحى بإمكانهم الردّ على القوة بالقوة .

- 110 -

وحتى لو قلنا إنها مدنية فلا يعنى هذا أنه لم تكن هناك بيعة حرب بين النبى وبين اليثربيين المسلمين ، إذ من قال إن القرآن لا بد أن ينص على كل شىء أو ، إذا نص ، أن يكون ذلك قبل وقوعه ؟ وكذلك ليس شرطا أن يكون هذا الشىء واجب التنفيذ بمجرد نزول الأمر أو الإذن به . ذلك أن الدكتور يقول : إذا كان الإذن قد نزل للمسلمين بقتال المشركين فلم َلَم نسمع أنهم قد وضعوا هذا الإذن موضع التطبيق ؟ أما الأذى الذى يدَّعي المؤلف أنه وقع على المسلمين في المدينة أشد وأعنف مما عرفته مكة فهو كلام مرسل دون دليل فلا ينبغي أن نعول عليه ونترك الثناء المتكرر في القرآن الكريم على أهل المدينة كما بينا فيما مضى من صفحات .

ومثل ذلك ادعاؤه أن ابن إسحاق قد أراد ببيعة العقبة أن يعادل بيعة الرضوان ، وكأن ابن إسحاق كان رجلاً بلا ضمير ولا حياء ولا خشية من الله ، رجلا بجرد حتى من شعور الاحترام لنفسه ، إذ ظلّ يكذب ويكذب

(١) الحج / ٤١ .



حتى أخرج لنا في النهاية سيرة نبوية كلها ضلال في ضلال وزيف وبهتان من أولها إلى آخرها ! إن المؤلف يشير إلى أن أحدًا من المذكورين في العقبة الثانية لم يظهر اسمه في بيعة الرضوان ، فأراد ابن إسحاق أن يخترع لهم بيعة تذكر أسماؤهم فيها ، وواحدة بواحدة ! ولكننا بدورنا نتساءل : ولم لَم يذكر ابن إسحاق أسماء هؤلاء في ببعة الرضوان ويريح نفسه بدل هذه اللفَّة الطويلة ؟ ألم نقل يا دكتورنا العزيز إن ابن إسحاق قد وضع نصب عينيه ، وهو يكتب السيرة ، أن يحقّر من شأن قريش ويرفع من شأن الأنصار ؟ فلماذا لم يضع أسماء أهل المدينة في غزوة الحديبية وصلحها بدل أسماء أبي بكر وعمر وعثمان والمغيرة وابن عوف وابن أبي وقاص وعليَّ ، رضوان الله عليهم جميعًا ؟ وعلى أية حال فهذه الأسماء المكية ليست هي أسماء الذين بايعوا الرسول بيعة الرضوان بل أسماء من اشتبكوا مع الكفار في جدال أو ما أشبه ، أما أصحاب البيعة فلم يذكر ابن إسحاق منهم اسما واحدا . أي أن كل ما قاله الأستاذ الدكتور هو عراك في غير معترك ! ثم إن كلاً من عروة بن الزبير ( القرشي ) وابن حزم ( الذي لم تكن له ، كما قلت ، صلة بالمدينة أو بأهلها ) قد ذكر هذه البيعة ، كما رأينا البخارى يسجَّلها في ه صحيحه ، ، وهو من بخارى ، ولم يحدث أن سكن المدينة .

وصحيح أن لفظ « الهجرة » لم يُسْنَد إلى الرسول في أى موضع من مواضع القرآن ، لكن هذا مقصور على الإسناد المباشر ، إذ إن في القرآن

OR QUR'ÁNIC THOUGHT

أيضا هذه الآية التي تخاطب النبي قائلة : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِي ، إِنَّا أَحَلَلْنَا لَكَ أزواجك اللاتي آتيت أجورهن وما ملكت يمينك مما أفاء الله عليك وبنات عمك وبنات عماتك وبنات خالك وبنات خالاتك اللاتي هاجرن معك ... ﴾ إلخ الآية (1)، فالمعية هنا تدل على أن الرسول عليه السلام قد هاجر وهاجرت معه قريباته أولئك . أما بالنسبة للمسلمين فقد تكرر في القرآن إسناد لفظ ( الهجرة ؛ لهم ، وهذا دليل على أنهم هاجروا ولم يخرجهم الكفار بالمعنى الحرفي . والآيات التي من هذا النوع كثيرة ومعروفة للقراء ، ولا داعي للاستشهاد بشيء منها . أما الآيات التي تتحدث عن ( الإخراج ) فهي تقصد المعنى المجازى ، إذ إن الكفار ، بتضييقهم على المسلمين في دينهم ودنياهم وإيذائهم لهم وتعذيبهم إياهم، قد جعلوا عيشهم في مكة مستحيلا ، وبات من الحتم التفكير في بلد آخر يتنفسون فيه هواء الحرية والأمن والكرامة فهاجروا إلى المدينة . فهذا التضييق والتعذيب الذي ألجأهم إلى الخروج هو بمثابة والإخراج، لهم ، وهو ما يسمَّى في البلاغة ( مجازا مرسلا ). ومثله قوله سبحانه يخاطب رسوله عقب غزوة بدر : ﴿ كما أخرجه ربُّك من بيتك ( أى لملاقاة المشركين ) بالحقُّ ﴾ (٢)، وقول عزَّ من قائل عن بنسي النضير: هو الذي أخرج الذين كفروا من أهل الكتاب من ديارهم لأول

- (1) الأحزاب / ٥٠ .
  - (٢) الأنفال / ٥ .

This file was downloaded from QuranicThought.com



الحشر ﴾ <sup>(1)</sup>، وقوله جلّ جلاله محذرا آدم وحواء من إغـواء إيليـس لهمـا : ﴿ فلا يُخْرِجَنّكما من الجنة فتشقى ﴾ <sup>(٢)</sup> .

ثم لو كانت قريش هي التي نفت الرسول وأخرجته من دياره فكيف نفسر مطاردتها له هو والصديق واختباءهما منها في الغار لا يحميهما إلا الله سبحانه كما جاء في القرآن الكريم : ﴿ إِلا تنصروه فقد نصره الله إذ أخرجه الذين كفروا ثاني اثنين إذ هما في الغار، إذ يقول ( أي الرسول ) لصاحبه ( أبي بكر ) : لا تخزن ، إن الله معنا . فأنزل الله سكينته عليه وأيده بجنود لم تَرَوْها ، وجعل كلمةُ الذين كفروا السُّفلَي . وكلمةُ الله هي العليا ، والله عزيز حكيم ؟؟ (٣) وإن تسمية الآية لمغادرة الرسول مكة ( إخراجًا ) لدليل على ما نقوله من أن ( الإخراج ) في هذا السياق هو إخراج مجازي ، والأ فلو كان القرشيون قد أخرجوه عليه السلام فعلاً فلماذا طاردوه ، وقد كان في أيديهم فأخرجوه ؟ إن هذا لهو العبث بعينه . ثم لماذا يختبئ الرسول وصاحبه في الغار ويخاف أبو بكر ويحزن لو كانت قريش همي التمي أخرجتهما ؟ إن الاختباء والخوف لا يكونان إلا لأن هناك مطاردة بغية القبض عليهما . ولكن لماذا يريد القرشيون القبض على محمد ورفيقه ؟ يقول ابن إسحاق إنهم كانوا قد قرروا قتله عليه السلام ، لكنه استطاع أن يفلت من أيديهم .

- ۲ / الحشر / ۲ .
- · 117 / 46 (T)
- (٣) التوبة / ٤٠ .

وبهذا تتضح الصورة ، ويتضح أنه ، رحمه الله ، لم يأت بشيء من عنده ، فالذى قاله يقوله كل المؤرخين وكتاب السيرة وجامعي حديث الرسول ، اللهم إلا د. مراد ، فهل هذا معقول ؟ وسواء أتلا رسول الله ، وهو خارج من بيته مارًا بشبان قريش المتربصين به عند بابه ، آية مررة ( يس ، أم لم يقلها فإن هذا الأمر لا يقدم ولا يؤخر . ومع ذلك نحب ألا تفوتنا الفرصة لنبيِّن أن اعتراض الأستاذ الدكتور بشأن هذه الآية هو اعتراض في غير موضعه ، لأنه لا ابن إسحاق ولا غير ابن إسحاق قد قال إنها نزلت في تلك المناسبة . وعلى أية حال فالآية المذكورة لا تتعلق بالبعث بل تشير إلى طمس الله على بصائر المشركين بغيَّهم وكفرهم فلا يؤمنون . وليس هناك ما يمنع من الاستشهاد بها في مثل موقف الرسول عند مغادرته بيته ليلة الهجرة ، مثلما نستشهد ، في غير مواطن الحرب والسلاح ، بقوله تعلملي عن غزوة بنسي قريظة : وكفى الله المؤمنين القتال 
 (1) ، ومثلما خاطب الصديق الكفار
 وهم يحاولون خنق الرسول في المسجد الحرام بقول مؤمن آل فرعـون لآل فرعون : ﴿ أَتَقْتِلُونَ رَجَلًا أَنْ يَقُولُ : رَبِّي الله ، وقد جاءكم بالبينات من ربكم؟ ﴾ (٢) . هل يُعقَّل أن الأستاذ المؤلف يجهل هذا ؟ لا أظن ، فمن في مثل علمه لا يمكن أن يجهل شيئا كهذا . أفيكون هذا إذن منه لونا من ألوان المماحكة بغية مخالفة ابن إسحاق وتخطئته

(۱) الأحزاب / ۲۰ .
 (۲) انظر ابن هشام / ۱ / ۲۰۹ .

This file was downloaded from QuranicThought.com

RINCE GHAZI TRUST

STALL BURGER

بكل سبيل ؟ أعتقد أن الأمر هو ذاك .

على أن القصة لـمًا تنته فصولها ، فالدكتور مراد يرى أنه ليس ما يمنع من تخيُّل أن يكون الرسول قد طلب من القبائل غير القرشية ، المسلمة منها والمتعاطفة مع الإسلام على السواء ، استقبال المضطَّهَدين من مسلمى مكة عندهم ، وذلك بناء على قوله سبحانه فى سورة والنحل، : ﴿ والذين هاجروا فى الله من بعد ما ظُلموا لنبوئنّهم فى الدنيا حسنة ﴾ <sup>(1)</sup>. وهو يضيف قائلا إن أفراد هذه القبائل هم من الدنيا حسنة ﴾ <sup>(1)</sup>. وهو يضيف قائلا إن أفراد هذه القبائل هم من الدنيا حسنة ﴾ <sup>(1)</sup>. وهو يضيف قائلا إن أفراد هذه القبائل هم من الدنيا حسنة به <sup>(1)</sup>. وهو يضيف قائلا إن أفراد هذه القبائل هم من الدينا حسنة عند ورد ذكرهم فى القرآن الكريم ، مَثْلُهم فى ذلك مَثَلُ أهل المدينة سواء بسواء ، وإن هذه الهجرات إلى مناطق الجزيرة العربية المختلفة هى التى ساعدت على انتشار الإسلام فيها <sup>(1)</sup>.

والواقع أن المسألة كلها ، كما قال د. مراد بنفسه ، ليست أكثر من تخيّل في تخيل. أما الآية المذكورة فهي أشبه بأن يكون المقصود بها مهاجري الحبشة ، إلا إذا كانت مدنيّة ، فعندئذ تكون الإشارة فيها إلى الهجرة للمدينة . كذلك فقد بيّنا مرارا في هذا البحث أن الأنصار ، بنص القرآن الذي لا لبس فيه ، هم مؤمنو يثرب ، الذين فتحوا بلادهم وقلوبهم وبيوتهم وجيوبهم لإخوانهم المهاجرين .

وفي أواخر الكتاب يؤكد الكاتب الفاضل أن أحدًا لم يَحْمِ الرسول في مكة إلا الله سبحانه وإلا المسلمين ، وأنه لو حدث أن بني هاشم

(١) النحل / ٤١ .

(2) La Biographie du Prophète, pp. 387 - 388

وبني المطلب قـد حَمَوه لأشار إلى ذلك القرآنُ مثلما أشار إلى رهط شعيب في قوله تعالى على لسان كفار قومه : ﴿ ولولا رَهْطُكُ لرجمناك ﴾ ورد شعيب عليهم بقوله : ﴿ يا قوم ، أرَّهطي أعزَّ عليكم من الله ؟ ﴾ (١). ثم يضيف قائلا إن الأنبياء السابقين هم أيضاً لم يحمهم أحد إلا الله . وهو يشير في هذا الصدد إلى جعله سبحانه النار بردا وسلاما على إبراهيم ، كما يورد الآيات التي تؤكد أن الله وحده هو الحامي وتلك التي تخذَّر من الركون إلى الكفار وتتوعد بالنار من يركن إليهم ، ويقول : لو لم يشعر الرسول بأنه كَفَّ لمواجهة الكفار وأنه مستغن عن حمايتهم ما استطاع أن يؤدي واجبه في الدعوة إلى دين الله ، ثم يضيف أنه عليه الصلاة والسلام لا يظهر في القرآن خائفًا في مكة أبدا على عكس موسى ، الذي صرّح قائلا لربه : ﴿ إِنَّى قَتَلْتَ مَنْهُمُ نفساً فأخاف أن يقتلون ﴾ (٢) ... وهكذا (٣) .

وقد سبق أن وضّحنا تفصيلا أن حصر الحماية فـى اللـه سبحانه لا تعنى إلغاء دور المخلوقات ، فـلا داعى إذن لإعـادة القـول فيـه هنا . لكنى أحب مع ذلك أن أضـيف أن آيتى سـورة ( هود ) تدلان على عكس ما يريد الأستاذ الدكتور ، فالقرآن هنا يشير من طرّف خفِيًّ إلى سخف موقف مشركى مكة ، الذين كانوا يراعون جانب أهل الرسول ولا

- (۱) هود / ۹۱ \_ ۹۲ .
  - (٢) القصص / ٣٣ .

(3) La Biographie du Prophète, pp. 408 - 412 .

يفكرون في غضب الله . ولقـد قال المؤلف نفسه إنه لم يحم الأنبياء السابقين أحد إلا الله ، وها هي ذي آيات القرآن تقول بنص صريح إن قوم شعيب كانوا يكفُّون عنه أذاهم مراعاةً لرهطه ، ومعنى ذلك أن الله سبحانه يسبّب الأسباب . أليس كذلك ؟ ومثل هذا قول المؤلف إن المسلمين في مكة كانوا يحمون رسولهم . ثم إنه قد أشار إلى معجزة النار التي لم تخرق سيدنا إبراهيم بوصفها طريقة من طرق الحماية الإلهية للرسل الكرام ، لكنه في ذات الوقت أنكر على ابن إسحاق لجوءه إلى المعجزات لتفسير حماية الله لرسوله كقوله مثلا إنه سبحانه قد غشي على بصر أم جميل زوجة أبي لهب فلم تر الرسول ، الذي كانت تعتزم أن تدق رأسه بحجر في يدها (١) . أليس هذا تناقضا ؟ بلي هو كذلك ، فما سرَّه يا ترى ؟ السَّرَّ هو الرغبة العارمة في تشويه صورة ابن إسحاق وتكذيبه .

أما تخذير القرآن للمسلمين من الركون إلى الذيس كفروا حتى لا تصيبهم النار فلا صلة بينه وبين رضا الرسول عليه السلام بحماية أهله له، إذ الركون هو الرضا بكفر الكفار والانحياز إليهم ، والرسول لم يفعل ذلك في أية لحظة من حياته . وقد رجدناه يردّ على عمه قائلا بكل حسم حين طلب منه شيئا من المهادنة : • يا عمَّ ، والله لو وضعوا الشمس في يميني والقمر في يسارى على أن أوك هذا الأمر حتى

۲۷۹ ـ ۲۷۹ ـ ۲۷۹ .

يُظْهِرِه الله أو أهلك دونه ما تركته ». بل لم يحـدث قُطُّ أن قال إن عمه هذاً ناج يوم القيامة . فأين الركون إلى الكفار هنا ؟

وبالنسبة لقول موسى لربه : ﴿ إنى قتلت منهم ( أى من قوم فرعون ) نفسا فأخاف أن يقتلون ﴾ فقد رد الله عليه مطمئنا له بقوله: ﴿ سنشدَ عضُدك بأخيك ونجعلُ لكما سلطانا فلا يصلون إليكما ﴾ <sup>(1)</sup>. وهذا قريب من قوله عز وجل لرسوله محمد : ﴿ فاصدع بما تؤمر ، وأعرض عن المشركين \* إنا كفيناك المستهزئين \* الذين يجعلون مع الله إلها آخر فسوف يعلمون \* ولقد نعلم أنك يضيق صدرك بما يقولون ﴾ <sup>(1)</sup>، وقوله له أيضاً : ﴿ ألمص \* كتاب أُنزل إليك ، فلا يكن في صدرك حَرَجٌ منه لتُنذر به ﴾ <sup>(1)</sup>، وقوله له في مسألة زيد وزينب :

وفى نهاية الرسالة يعود د. مراد فيكرر اتهاماته لابن إسحاق بأنه أراد محاباة العباسيين وأهل المدينة والانتقام من خالد بن الوليد ، الذى سبى جدّه ، ثم يعلق على ذلك قائلا إن ابن إسحاق لم يكن ولن يكون أول مؤرخ أو كاتب سيرة يرى الأحداث من خلال أهوائه . وقد سبق أن

- (١) القصص / ٣٥ .
- (٢) الحجر / ٩٥ \_ ٩٧ .
- (٣) الأعراف / ۱ ـ ۲ .
  - (٤) الأحزاب / ٣٧ .

This file was downloaded from QuranicThought.com



رددنا على هذا كله وبيّنا ما تنطوى عليه هذه الاتهامات من ظلم وإجحاف وقسوة لا مسوّغ لها البتة . ولكني أحب أن أضيف إلى هذا أن البشر لا يخضعون دائما لأهوائهم ، وحتى الذين يخضعون لها هم درحات في ذلك . أما التسوية بين الجميع في السُّوء واتهام الجميع بالكذب والحرص على الدنيا والجرأة على الباطل وعدم الخوف من الله أو حتى من حكم المجتمع والتاريخ ، فذلك حكم غير مقبول ، وإلاً فعلينا ألا نصدّق أن هناك رجالا ونساء لا يَزْنُون ولا يسرقون ولا يرتشون ولا يغشُّون ولا يكذبون ، وأن نقيم آراءنا في الناس عليُّ أنهم جميعا زناة ولصوص وغشاشون ومرتشون ومنافقون . أليس لكل فرد من البشر غرائز وميول ومصالح وابجماهات سياسية وعقدية معينة ولا بد أن يخضعوا لها في نظر مؤنفنا ؟ وهل يرضى هو أن يقال عنه ، مع احترامي له ، إنه قد مالأ دوائر الاستشراق والدعاية الغربية ضد الإسلام حينما كتب رسالته هذه ما دام قد كتبها في جامعة غربية تتبع دولة نصرانية معروفة بعدائها لديننا ويهمها التشكيك في تاريخنا وكل ما نعتزٌ به من تراثنا ؟ فانظر ، أيها القارئ ، إلام تأخذنا أحكام الأستاذ الدكتور !



(\*)

وبعد ، فهل معنى ذلك أن سيرة ابن إسحاق وابن هشام بريئة تماما من العيوب وأنه لا يحق للأستاذ الدكتور أن ينتقد أى شىء فيها ؟ الحق أن فى الجواب على هذا السؤال بالإيجاب ظلما للواقع غير مقبول ، ففى كتاب ابن إسحاق أشياء لا يهش لها العقل أو على الأقل لا يطمئن إليها تمام الاطمئنان .

فمثلا النسب الواصل بين آدم ومحمد عليهما السلام الذى تبدأ به السيرة لا يستريح إليه ضمير الباحث العلمى . لقد كان العرب القدماء يثقون بذاكرتهم ومن ثم بالروايات الشفوية كثيرا ، لكن ينبغى أن نفرق بين رواية من هذا النوع لا تصل لأكثر من عدة أجيال وبين رواية أخرى تدعى إمكان الوصول إلى فجر البشرية الأول . إن عبث الذاكرة فى أمثال الرواية الأولى يمكن تلافيه بدرجة أو أخرى عن طريق علم الجرح والتعديل، أما فى أمثال الرواية الثانية فلا مجال للنقد العلمى فى تقويم بل لا نعرف كم من الأجيال ( بل قل : كم من القرون ، أو بالأحرى بل لا نعرف كم من الأجيال ( بل قل : كم من القرون ، أو بالأحرى كم من آلاف السنين ) قد قطعتها تلك الروايات ! وقد أسعدنى أن أجد عددا من علماتنا القدماء يرَوْنَ هذا الرأى مثل عبد الله بن مسعود وعروة بن الزبير ومالك بن أنس وغيرهم <sup>(1)</sup>.

(۱) انظر ابن کثیر / البدایة والنهایة / دار الغد العربی / ۱۹۱۱هـ \_ ۱۹۹۰م / ۱ /
 ۲۰۹ \_ ۲۰۹ .

117\_

كذلك لا أستطيع أن أطمئن إلى النبوءة المنسوبة إلى الكاهن اليمنى سَطِيح التي تَعْبُر رؤيا ربيعة بن نصر ( أحد ملوك اليمن قبل الإسلام ) بأن الأحباش سوف يحتلون بلاده لكذا من السنين ثم يخرجون منها ويتركونها لأهلها فيحكمهم ملك منهم ( هو ذو يَزَن ) ويظل فى السلطان حتى يظهر نبى كريم نَسَبه كيت وكيت يكون المُلْكُ فى قومه إلى آخر الدهر حيث يبعث الله الموتى ويحاسبهم فيحسن إلى المحسنين منهم ويسىء إلى من أساءوا . ومثلها أو قريب منها تعبير الكاهن اليمنى الآخر ( شقٌ ) لنفس الرؤيا . ولا تقفَّ الرواية فى ادعاء معرفة هذين الكاهنين الغيب عند هذا الحد بل تزيد فتزعم أنهما استطاعا بكل يسر معرفة مضمون رؤيا الملك من تلقاء أنفسهما دون أن يخبرهما هو بشيء مما رآه فيها <sup>(1)</sup>.

ومما تورده السيرة من روايات لا تُقْنِع العقل خَبَرُ الرؤيا التى رآها عبد المطلب جد الرسول فى منامه بالكعبة لأربع ليال متتابعات تأمره بحفر زمزم ، ولكن باسم مختلف فى كل مرة : فهى طيبة فى الأولى ، ويرَّة فى الثانية ، والمضنونة فى الثالثة، وزمزم فى الرابعة . وصورة الأمر والإجابة عليه واحدة فى كل مرة : فالهاتف الذى يأتى فى المنام يقول : احفر طيبة ( برة / المضنونة / زمزم ) ، فيرد الشيخ قائلاً : وما طيبة ؟ أو وما برة ؟ ... إلخ . وفى الليلة الرابعة يجيبه الهاتف على سؤاله الأخير : وما زمزم ؟ بقوله : ولا تنزف أبدا ولا تُذَمّ . تسقى الحجيج الأعظم. وهى بين الفَرَث والدم . عند نقرة الغراب الأعصم . عند قريبة وهى بين الفَرَث والدم . عند نقرة الغراب الأعصم . عند قريبة

(۱) سیرة ابن هشام / ۱ / ۱۳ ـ ۱۶ .

النمل ،(١). وراضع مدى التعلمل في القصية ، وبخاصة في هذه الأسجاع وفي تكرار الرؤيا لأربع ليال متتالية مع تغيير اسم البئر في كل مرة ، وكأنها أحجيَّة لا أمر سماوي يقصد به تسهيل الحفر ! وفوق ذلك فقد ذكر ابن إسحاق قبيل هذا الكلام أن عبد المطلب قد تولى أمر سقاية الحجيج بعد عمه المطَّلب ، الذي وُليَّها فيما يبدو بعد أخيه هاشم (٢) ، وهو ما يعنى أن الماء كان متوفرا للحجاج قبل ذلك . ونحن نعرف أن زمزم قد نبعت منذ طفولة إسماعيل الأولى فكان الحجاج يشربون منها ويستقون . فمن أين كان الحجيج يحصلون على ما يحتاجونه من ماء قبل أن يعيد عبد المطلب حفرها ؟ هل كانت هناك آبار أخرى تقوم بهذه الحاجة ؟ إن كل ما يقوله ابن إسحاق في هذا السياق هو أن جرهم قد تركت مكة بعد أن دفنت زمزم إلى أن جاء عبد المطلب وحفرها(٣) . صحيح أنه قد كرر ذكر السقاية وانتقالها عبر جدود النبسي عليه السلام حتبي وصلبت إلى عبد المطلب جدَّه الأدني، لكنه لم يعنُّ نفسه بالإجابة على السؤالين اللذين طرحناهما أنفا .

وربما لم يتعدّ صنيع عبد المطلب في زمزم أنه رآها توشكُ أن تُردَم أو تختاجُ إلى توسعة أو صيانة ، وربما رأى في المنام رؤيا بخثه على ذلك ، فقام بالأمر . أما هذه التهاويل والأحاجي والأسجاع فأغلب الظن أنها

(1) المرجع السابق / ۱ / ۱۳۱ ـ ۱۳۲ .

 (۲) السابق / ۱ / ۱۳۱ ، ۱۲۰ . وكانت السقاية في أجداد النبى السابقين على هاشم هذا على ما يذكر ابن إسحاق في الصفحات السابقة .
 (۳) السابق / ۱ / ۱۰۲ .

خيال قصصي جميل ، والله أعلم<sup>(1)</sup> !

ومثلها في الخيال ، فيما يبدو لي ، تلك الأشعار التي رثت بها عبدَ المطلب بناته الستّ ، والتي يقول ابن هشام عنها : ﴿ وَلَمْ أَرْ أَحَدًا مَن أهل العلم بالشعر يعرف هذا الشعر ، . وفوق هذا فمن الغريب أن يفكر عبد المطلب وهو في فراش الموت في جمع بناته حوله لا لشيء إلا لكي يرثينه . وعلى كل حال فمن الطبيعي في مثل هذه الحالة أن تخاول بنات الإنسان إدخال الطمأنينة على نفسه وتمنّى طول العمر له لا أن يجبهنه بشعر معول كهذا يدخل الغُمَّ على نفس الـمحتضر . ثم هل كان جميع عمات الرسول شاعرات ؟ وأين كان أعمامه من هذا كله ؟ وهل كان الجاهليون يعرفون ( القَدَر ، الذي ذكرته برَّة بنت عبد المطلب في أخر رثائها له ؟ أما أختها أم حكيم فتصف أباها بأنه كان و لَيْئًا حين تشتجر العوالي ، مع أن عبد المطلب لم يكن ، فيما نعرف ، من أهل القتال . كذلك من العجيب أن تتحدث أميمة عن نفسها بضمير المذكر فتقول : ( وإنى لَبَّاك ما بقيت وموجّع ، (٢) .

ولا يختلف عن ذلك ما يقال من أن جنّيا قد أتى إلى هذا الكاهن أو أن هاتفا قد تكلم من داخل ذلك الصنم مبشرا بمحمد تلميحا أو تصريحاً <sup>(٣)</sup>.

(۱) وردت هذه القصة في ( مغازى ) ابن شهاب الزهرى أيضا ولكن مختصرة في مواضع ، وأكثر تفصيلاً في مواضع أخرى ( انظر ( المغازى النبوية ) لابن شهاب الزهرى ) / ۲۷ \_ ۳۹).
 (۲) انظر هذه المرائي وقصتها في ابن هشام / ۱ / ۱۰۸ \_ ۱۲۰ .
 (۳) المرجع السابق / ۱ / ۱۹۶ \_ ۱۹۰ .

ومن الصعب أيضا أن تتصور أنه كان لمستطاع تحديجة ، رضى الله ومن الصعب أيضا أن تتصور أنه كان لمستطاع تحديجة ، رضى الله عنها ، معرفة الطريقة التى يمكن أن تتثبت بها فى بداية الدعوة الأولى من حقيقة جبريل وهل هو ملاك أو شيطان ، إذ يقول ابن إسحاق إنها طلبت من الرسول عليه السلام ، حينما يأتيه الوحى ، أن يجلس على فخذها الأيمن ثم على فخذها الأيسر ، فلما رآه قد ظهر له وهو على يمينها ثم رآه قد اختفى وهو على شمالها طمأنته بأنه ملاك لا شيطان ، إذ أنى لها فى ذلك الوقت المبكر جدا من فجر الإسلام بمعرفة مثل هذا الميار ؟ بل من أين لها أن تعرف الفرق بين الملاك والشيطان إذا كان الرسول نفسه عليه الصلاة والسلام ، كما يُفهم من الرواية ، لم يكن له دراية بذلك ، إذ لم يكن الوحى قد تزل بَعَدُ بأى حديث عن الملائكة والشياطين ؟ <sup>(1)</sup>

- 111 -

ونختم هذه الملاحظة بما ذكره ابن إسحاق رواية عن بعض من حضر بيعة العقبة الثانية من أنهم ، لما تمّت البيعة ، سمعوا الشيطان يصرخ بصوت لم يُسمّع مثله من قبل في علوه ونفاذه محذّرا أهل مكة من الرسول محمد ( الذي سماه و مذمّما ، ، أستغفر الله ) ومن جماعة يثرب ( الذين سماهم و الصبّاة ، ، أي الخارجين من دينهم إلى دين آخر. يقصد الضّالين ) ، فنهره رسول الله صلى الله عليه وسلم وتوعده <sup>(٢)</sup>. ويحق للإنسان أن يتعجب من هذه القصة ، إذ إن شياطين الإنس ،

(۱) ۱ / ۲۲۳ . وقد سبق أن تناولت هذه المسألة بتغصيل أكشر قليلاً فى كتابى
 د مصدر القرآن ؛ ( ص ۲۳ / هامش ۱۹ ) .
 (۲) سيرة ابن هشام / ۲ / ۲۷ .

والحمد لله ، من الكثرة بحيث لا يحتاج الأمر إلى أن يتكلف أبو الشياطين ، على جلالة قدره ، أمر التجسس والصراخ بنفسه ، وبخاصة أن صراخه كان كالرصاص ( الفشنك ، الذى لا يصيب ولا يُنكى ، فإن قريشا لم تسمعه ولم تكن له مَنَ ثم أية جدوى ، وضاع جهد أبى الشياطين على هذا النحو عبثًا !

ومع ذلك لم يتّعظ الشيخ إبليس بفشله واندحاره في العقبة وأيي إلاً أن يأخذ على عاتقه مهمة الاشتراك مع القرشيين في البحث عن أنجع وسيلة للتخلص من رسول الله صلى الله عليه وسلم قبل أن يهاجر من مكة ويفلت من أيديهم إلى الأبد ، فذهب بنفسه كَرَّة أخرى إلى حيث كانوا مجتمعين في دار الندوة لتدبر طريقة تريحهم من الصداع الذي سببه لهم عليه السلام بالدين الجديد الذي جاءهم به ، واتخذ هيئة شيخ جليل من أهل نجد ( ولا أدرى كيف لم يستغربوا علَّمَه ، وهو في نجد على بعد مثات الأميال منهم في مكة ، بما كانوا يدبرونه لرسول الله أو مجيئه بهذه السرعة الفلكية ، أو كيف اطمأنوا إليه وهم لا يعرفونه بل لم يسبق لهم أن رأوه مجرد رؤية ) ، وأخذ يستمع إلى جدالهم حتى فاجأهم أبو جهل باقتراحه أن يجمعوا من كل قبيلة شابا جَلداً ذا نسب وحسب ثم يعطوا لكل منهم سيفا صارما فيميلوا على محمد ميلة رجل واحد فيقتلوه فيتفرق دمه في القبائل جميعا فلا تستطيع قبيلته محاربة هذه القبائل كلها ، وعند فذ أمن الشيخ إبليس على هذا الرأى ومدحه (١). أي أن إبليس قد كلِّف نفسه كل هذه المشقة لا لشيء إلا

(۱) المرجع السابق / ۲ / ۸۹ ـ ۹۱ ـ

ليقول لهم : ( القول ما قال الرجل ( يقصد أبا جهل ) . هذا الرأى الذي لا أرى غيره ، ! أترى إبليس قد فرغت حياته من كل عمل فلم يجد إلا درر ( المطيباتي ، ؟

وفى سيرة ابن إسحاق ، إلى جانب ذلك ، عدد من المعجزات التي لا تقبلها بعض العقول والتي قد يكون لأصحابها الحق في إنكار بعضها . لنأخذ مثلاً ما رُوى عن آمنة من أنها حين حملت به صلى الله عليه وسلم خرج منها نور أضاء قصور بُصرَى من أرض الشام <sup>(1)</sup>، إذ ليست المسألة هنا مسألة قوة النور أو ضعفه بل مسألة المسافات الشاسعة التي لا يُفلح معها أى نور بالغة ما بلغت قوته ، فضلا عن أن آمنة لم مى حدوث هذه الآية ما دام لم يطلبها أحد ولا أدّت إلى أية نتيجة ولا في حدوث هذه الآية ما دام لم يطلبها أحد ولا أدّت إلى أية نتيجة ولا منأن ، مع أن أخدارها بعد ذلك معه عليه السلام تدل على أن ذكرى شأن ، مع أن أخبارها بعد ذلك معه عليه السلام تدل على أن ذكرى هذه الحادثة لم يكن لها في نفسها أى وجود .

وهناك معجزة أخرى للرسول عليه السلام وقعت فى مكة فى بدايات الدعوة ، إذ قابل رجلا يُدْعَى ركانة كان مشهورا بقوة عضلاته وبراعته فى المصارعة ، فدعاه إلى الإسلام فلم يقتنع ، فعرض عليه أن يصارعه وغلبه مرتين ، إلا أنه استمر فى رفض الإسلام ، فعندئذ أخبره أنه

(١) السابق / ١ / ١٥٣ .

يستطيع أن يدعو بشجرة هناك فتأتيه ثم يأمرها فتعود إلى مكانها ، وأتبع القول بالفعل ، فما كان من ركانة إلا أن هرول إلى قومه وهو يصرخ دهشاً من السحر العجيب الذي يتمتع به محمد (1). وسواء أصحت هذه المعجزة أم لا فإن ذلك لا يقدح في أمانة ابن إسحاق ، إذ هكذا سمع القصة ، وكان الجوِّ العقلي والنفسي آنئذ لا يرى في أمثالها شيئًا ، وإن كنا ننظر الآن إلى الأمر من زاوية أخرى ونتساءل : ألـم يقـل القرآن : أوما منعنا أن نُرسل بالآيات إلا أن كُذِّب بها الأولون ؟ ؟ ثم ها هو ذا ركانة لم تؤثر فيه تلك الآية ولم ير فيها إلا سحرا ، فماذا كانت جدواها إذن ؟ بل ماذا كانت الجدوى من أن تكسر السماء المبدأ الذي أرسته مع مجيء الدين الجديد ، وهو عدم إرسال المعجزات ، التي ثبت أنها لا تؤدى إلى طائل ؟ على أن ابن إسحاق ، بالقياس لطائفة من كتاب السيرة المتأخرين ، يَعَدُّ مُقلا في هذا الباب ، فمثل هـذه المعجزات في د سيرته ، لا تقع إلا بين الحين والحين البعيد . ثم إن الرسول عليه السلام لا يأتي بها عادةً إلا للمسلمين ، وهو ما يمكن التوفيق بينه وبين الآية المذكورة بأنه لم يقصد بمعجزاته صلوات الله عليه إقناع الكافرين ، الذيبن ثبت أنها لا تجدى معهم ، بل تثبيت المؤمنين أو إدخال السرور على نفوسهم .

ومن الملاحظات التي تلفت النظر في سيرة ابن إسحاق أيضاً ما سبق أن أشــار إليه د. مراد من أن الجزء المخصص من صفحاتها للمرحلة

(١) السابق / ٢ / ٢٨ .

المكية أقل كثيرا جدا من نظيره الخاص بالمرحلة المدنية . بيد أن هذا لا يطعن فى مصداقية ابن إسحاق ، فالرجل أدى ما بلغه . وأحسب أنه من الطبيعى ألا تُحفَظ أخبار النبى فى بدايات الدعوة ، أيام أن كان مضطهَدا مطاردا تخطّط له المؤامرات هو وأتباعه وليس له شىء من القوة والسلطان، بنفس الاهتمام الذى حُفظت به وقائع حياته وصراعاته مع قوى الشرك والنفاق فى المدينة بعد أنَّ استعلنت الدعوة وصار يبشَّر بها بملء الفم دون ضغط أو إرهاب وأضحى لها دولة ذات أنياب وأظافر وانطلقت مسيرتها بكل قوة وثقة .

وقد كنت أقرأ ، وأنا أُعدَ هذه الدراسة ، السيرة النبوية التي وضعتها المستشرقة البريطانية كارين أرمستروغ فلفت نظرى توافقها بوجه عام معى في هذا التعليل ، إذ قالت إن ا المادة عن حياة محمد في مكة إبان سنوات نبوته الأولى قليلة ، فني ذلك الوقت وحينما كان شخصية مغمورة نسبيا لم ير أحد أهمية تسجيل وقائع دعوته هناك . أما خلال السنوات العشر الأخيرة من حياته بعد هجرته للمدينة فقد أصبح المسلمون على وعى أن التاريخ يتم صنعه أمام أعينهم المشدوهة . ولهذا تم تسجيل الأحداث بتقصيل أكثر ، <sup>(1)</sup> . ويمكن أن نضيف إلى البعد الزماني هنا البعد المكاني ، إذ من الطبيعي تماما أن تعي ذاكرة سكان الدينة من مهاجرين وأنصار ما وقع في مدينتهم ، بخلاف الوقائع التي

(1) كارين أرمسترونج / سيرة النبى محمد / ٧٥ .



OR QUR'ÀNIC THOUGHT

جرت فى مكة البعيدة التى أصبحت تنتمى إلى الماضى حتى إن المهاجرين أنفسهم لم يعودوا ينتسبون إليها وكأنها ليست بلدتهم الأصلية. ثم إن أحداث مكة لم تكن تقع عادة إلا أمام أفراد قلائل ، إذ كانت غالبا أحداثا فردية طرفاها الرسول مثلا أو واحد أو ثلة محدودة من أتباعه مع أمثالهم من المشركين ، أما فى المدينة فقد كانت الأحداث تمس الدولة كلها فى صراعاتها السياسية والحربية مع اليهود والمنافقين والقبائل الوثنية ودولة الروم وفارس .

ومع ذلك فقد يقال إن ابن إسحاق قد أفاض رغم هذا في بعض حوادث مكة ، وبخاصة تلك المتعلقة بحفر زمزم وحماية أبي طالب للرسول عليه السلام . ولعلَّ الجواب يكمن ، فيما يخص بئر زمزم ، في أن ما قيل عنها هو خيال قصصي ممتع تهفو النفوس إلى ترديده وسماعه، أما فيما يخص أبا طالب وحيلولته بين قريش وإيذاء ابن أخيه صلوات الله عليه ، فإن كل كتب السيرة ، حتى السابق منها على ابن إسحاق، تجمع على وقوع هذه الحماية . كل ما في الأمر أن بعضهم لا يرويها بالتفصيل الذي يرويها به ابن إسحاق . وليس من السهل عندي اتهامه بالكذب أو التزيد في هذا الأمر ، بل الصواب في رأيي أنه قد وصله من الأخبار في هذه المسألة ما مالت نفسه إلى قبوله وإثباته كما هو ، على حين أن بعضا آخر ممن كتبوا السيرة ، وبخاصة من السابقين عليه ، قد أثروا الإيجاز . وعلى أية حال فهذه الأخبار التي تبدر لنا كثيرة إنما هي في الغالب شيء واحد تقريبا كُرّر بأساليب متنوعة .

ومما يلفت النظر أيضاً في سيرة البل إسلحاق مما يمكن أن يؤخذ عليه أنه قد يورد في الحادثة الواحدة أكثر من رواية ثم يكتفي بوضع الروايتين أو الروايات المختلفة جنبا إلى جنب دون أن يحاول الترجيح بينها أو اختيار إحداها ونفى الأخريات . ومن ذلك الروايتان اللتان حكاهما في تعليل إرجاع حليمة السعدية محمدا الصغير إلى أهله بمكة قبل أن تكتمل فترة رضاعه عندها . وتقول الرواية الأولى إن ابنها الصغير ، بعد مقدَّم منحمد بشهر ، رأى رجلين عليهما ثياب بيض أضجعا أخاه من الرضاع وشقا بطنه ، أما على الرواية الثانية فإن نفرا من نصارى الحبشة رأوه مع مرضعته فعرضوا عليها أن يأخذوه إلى مُلكهم لأن له شأنا ، فخافت عليه وأسرعت بإعادته إلى أمه (١) . لكن من السهل الدفاع عن ابن إسحاق ، فقد رأى أن الأمانة تقتضيه أن يسوق الروايتين كلتيهما ويترك للقارئ مهمة الترجيح بينهما ، إذ ربما بدتا له متساويتين بحيث لا يستطيع هو أن يؤدى هذه المهمة .

- 110 -

ومثل ذلك يقال عن الروايتين اللتين ساقهما فى إسلام عمر بن الخطاب : فهناك رواية تقول إنه كان قاصداً يوماً دار الأرقم فى ظاهر مكة يبغى إيذاء الرسول عليه السلام فقابله أحد أفراد قبيلته ممن كان قد أسلم سراً فحذره من مغبة ما ينتويه وطلب منه أن يتعهد أمور أهل بيته بدلا من ذلك وأفهمه أن أخته وزوجها قد أسلما ، فما كان منه إلا أن

(۱) سیرة ابن هشام / ۱ / ۱۰۲ ـ ۱۰٤ .

تابع المحالي منه ، فلما شعرا به سكتت الصنمة . وبعد شرع من الجدال حول حقيقة إسلامهما قام فبطش بهما

الهينمة . وبعد شيء من الجدال حول حقيقة إسلامهما قام فبطش بهما ثم لما رأى الدم يسيل من رأس أخته داخلته الرقة وطلب أن يطلعاه على الصحيفة ، التي ما إن اغتسل وأنشأ يقرأ فيها حتى لان قلبه للإسلام وأعلن أنه سيذهب إلى الرسول ليعلن أمامه تخوله إلى الدين الجديد . أما الأخرى فتجعل إسلامه رضى الله عنه في الكعبة ، إذ قصد إليها ليؤدى الطواف فرأى رسول الله يصلى أمامها فاختبأ له خلف كسوتها لعله يروعه ، لكنه ما إن سمع الرسول يتلو القرآن حتى انعطف قلبه إلى الإسلام وبكي . ثم لما انصرف الرسول عليه السلام تتبعه حتى لحقه ، وبعد حوار قصير صارحه بأنه يريد الدخول في دينه <sup>(1)</sup>.

ولا ينبغى أن يغيب عن بالنا أن هذه الروايات ، كما قلنا مرارا ، كانت تُتَناقَل شفاها . وإذا كنا اليوم ، رغم اعتمادنا على التسجيل فى معظم أمور حياتنا ، كثيرا ما نجد خلافا فى مثل هذه الأشياء بين مذكرات شهود العيان إلتى قد تكون سُجَّلَت أوّلاً بأول ، فما بالنا بالروايات الشفوية التى اعتمد عليها ابن إسحاق فى تأليف « سيرته » ؟ أريد أن أقول إن مثل هذه الاختلافات ، وهى عنده بحمد الله قليلة ،

<sup>(</sup>١) المرجع السابق / ١ / ٢٩٥ ـ ٢٩٨ .



ابن إسحاق لا ينفرد بهذا بـل يَشْرَكُـه فيه تقريبا جميع الم<sub>تَّر</sub>خين القدماء وكتاب السُّير وعلماء الحديث .

ومما يمكن الأخذ فيه والردّ من كلام ابن إسحاق ( وغيره من كتاب السيرة ) المسائل الإحصائية : فمثلا كم كان عدد المهاجرين إلى المدينة على وجه الدقة ؟ وما أسماؤهم واحدا واحدا ؟ وهل قتل المسلمون من بني قريظة بعد خيانتهم الخيانة العظمي كلِّ الرجال والشباب ؟ أم هل اقتصر القتل على المقاتلة منهم فحسب ؟ وماذا كان عدد القتلي ؟ أهو تسعمائة ؟ أهو ستمائة ؟ كل هذه أسئلة واختلافات طبيعية ، فالقوم آنذاك لم يكون يعرفون ما تعرفه الدولة الحديثة من السجلات والوثائق التي يقوم عليها موظفون كل مهمتهم كتابة الأرقام وحفظها ، بل كانوا يعتمدون على النقل الشفوي التقريبي . ونحن نعرف أنه حتى مع استعمال السجلات في حياتنا المعاصرة فإن الأمر لا يسلم من وجود اختلافات في التقدير والإحصاء في بعض الأحيان لهذا السبب أو ذاك : كأن يكون الشخص المسؤول عن التقييد غير دقيق أو له أرب في التلاعب بالأرقام ، وقد تأتيه أوامر عليا بالتدليس ، أو ربما لا تتوافر له الأعداد الحقيقية بسبب بعض الظروف ، فما بالنا إذن بالإحصاءات المذكورة في السيرة النبوية وأمثالها ؟

ولنأخذ عدد القتلى من بنى قريظة مثالاً على ذلك : فكل ما يذكره ابن شهاب الزهرى فى ( مغازيه ) أن سعد بن معاذ قد حكم ( بأن تُقْتَلَ This file was downloaded from OuranicThought com



مقاتلتهم وتقسّم أموالهم وتسبّى ذراريهم ، ولا شيء غير ذلك (١). كم كان يا ترى عدد هؤلاء المقاتلين ؟ لا تجيبنا ( المغازى » . فإذا تحولنا إلى ابن هشام وجدناه يذكر أن سعدا قد حكم بقتل ( الرجال ) لا المقاتلة وحدهم وأن المقتولين كانوا ستمائة أو سبعمائة ، وإن كان هناك من يزيد فيجعلهم ما بين الثمانمائة والتسعمائة (٢). أما تاريخ الطبري فيذكر هذا وذاك (٣). وفي ٩ جوامع السيرة النبوية ، لابن حزم لا بجد إلا حكم سعد بأن ( تَقْتَل الرجال ، وأنهم ( كانوا من الستمائة إلى السبعمائة ، قولا واحدا (؟)، على حين يفصل المقريزي مع بعض الاختلاف فيقول إن سعداً قد حكم بأن ، يَقتَّل من جَرَّت عليه المواسى ( أي من بلغ ونبتت عانته فاحتاج إلى حلَّقها بالموسَّى ) ، ، وإن القتلي كانوا ستمائة ، وإن جاء في نسخة مخطوطة أخرى من ٩ إمتاع الأسماع ) العبارة التالية : ٩ وقيل : ما بين الستمائة إلى السبعمائة ، وقيل : كانوا سبعمائة وخمسين ، (٥).

- ۱) ابن شهاب الزهرى / المغازى النبوية / ۸۲ .
  - (۲) سیرة ابن هشام / ۳ / ۱٤٦ .
- (۳) والملاحظ أنه لم يرد فى الرواية الأولى ذكر لابن شهاب الزهرى ، على عكس الثانية، التى عزاها إلى ابن إسحاق ونقل كلامه بنصه ( انظر تاريخ الطبرى / ۲ / ٥٨٧ ـ ٥٨٩ ).
  - (٤) ابن حزم / جوامع السيرة النبوية / ٢ / ٢٣٥ .
- (٥) المقريزى / إمتاع الأسماع / تحقيق محمد عبد الحميد النميسى / دار الأنصار /
   (٥) المقريزى / إمتاع الأسماع / تحقيق محمد عبد الحميد النميسى / دار الأنصار /

This file was downloaded from QuranicThought.com

THE PRINCE GHAZI TRUST اللك الك الك المحادث والم أسرعنا الخُطَّا لنبلغ العصر الحديث فسنجد من يكرُرون ذكر

الأرقام التي جاءت في كتب السيرة القديمة ، وهؤلاء هم الأغلبية ، ولكن سنجد أيضاً بجانب هؤلاء من يحاول إعادة النظر في هذه النقطة : فعلى سبيل المثال يشكَّك الكاتب الهندى المسلم سيد أمير على في تلك الأرقام القديمة قائلاً : ﴿ إِنَّنَا حَيْنَ نَنْتَقَلَ إِلَى الْحَدِيثَ عَنْ هُؤَلاء الَّذِينَ أعدموا فإن الإنسان يرى من فوره كيف بولغ في عددهم : فبعض يقول : أربعمائة ، وآخرون يرتفعون به إلى تسعمائة . أما عند المؤرخين النصاري ( يقصد المستشرقين ) فيتراوح بين سبعمائة وثمانمائة . وفي رأيي أن هذه مبالغة غير معقولة ، فحتى أربعمائة تبدو عددا مبالغا فيه ، فإن الروايات تتفق على أن عدد القتال في بني قريظة كانت تتكون من ثلاثمائة درع وخمسمائة ترس وألف وخمسمائة سيف . ويبدو أن الروايات قد بالغت في هذه الأعداد لكي تكبّر شأن الغنائم . ولكن حتى لو قبلنا هذه الأرقام على علاتها ، مع التنبيه إلى أن مثل هذه الأسلحة تتجاوز دائما أعداد المحاربين إلى حد كبير ، فإنى أجدني مسوقا إلى الاستنتاج التالي ، وهو أن عدد المحاربين لا يمكن أن يكون أكثر من مائتين أو ثلاثمائة ، وربما نشأ الخطأ من الخلط بين الأسرى جميعا وبين الذين أعدموا ، (١) . وقد شايعه على هذا الرأى مواطنه الهندى

 Syed Ameer Ali Moulvi, A Critical Examination of the Life and Teachings of Mohammed, William and Norgate, London, 1873, p. 113.



شراغ على ، الذى يستكثر حتى أن يكون عدد القتلى قد بلغ المائتين ، وحجته أن الأسرى كلهم قد قَضَوًا ليلتهم فى بيت من بيوت المدينة ، ومثل هذا البيت لا يمكن أن يسع ذلك العدد الكبير <sup>(1)</sup>.

لكن هناك هنديا مسلما ثالثا ( هو د. بركات أحمد ) لا يرضى بشىء من ذلك بل يؤكد أن عدد القتلى لا يمكن أن يتجاوز ستة عشر أو سبعة عشر ، وهو عدد القيادة المسؤولة عن قبيلة قريظة ، التى يرى أنها كانت تتكون من ستمائة شخص إلي تسعمائة ، لا سيما حين يكون بعض أفراد هذه القيادة قـد قُتل ف<sub>جر</sub> الميـدان ، وبعضهم قد وقع فى الأسر . وللكاتب تخليل مستفيض لذلك الموضوع وحجج متنوعة يسند بها رأيه ، ويستطيع القارئ أن يرجع إليها بنفسه إذا أراد <sup>(٢)</sup>.

ومن بين من تناولوا السيرة النبوية في العصر الحديث أيضاً المرحوم محمد حسين هيكل ، وقد التزم خطة ابن شهاب الزهرى فاكتفى بأن أورد في كتابه عن ( حياة محمد ، حكم سعد بقتل ( المقاتلة ، من

(1) Cheragh Ali, A Critical Exposition of the Popular Jihâd, Calcutta, 1885, pp. 90 - 91.
ويجد القارئ هذا الكلام في من ٩٢ - ٩٣ من ترجمتي لهذا الكتاب إلى العربية تحت عنوان ( الجهاد في الإسلام - عرض نقدى ) ( مكتبة زهراء الشرق / ١٤١٨هـ - ١٩٩٧م ) .
٢٦) انظر د. بركات أحمد / محمد واليهيود - نظرة جديدة / ترجمة محمود على مراد / مكتبة الأمرة / ١٩٩٨م / ١٩٧ وما قبلها وما بعدها . THE PRINCE GHAZI TRUST

بنى قريظة ولم يعرض من قريب أو بعيد لعدد هؤلاء القتلى <sup>(1)</sup>. وهناك أيضاً المرحوم محمد عزَّة دَرُوَرَة ، الذى سكت ، كما سكت ابن شهاب الزهرى <sup>(۲)</sup> ، فلم يورد أية أرقام للقتلى من بنى قريظة ، ولكنه ذكر أن سعدا قد حكم بقتـل ( الرجـال ، لا المقاتلـة وحدهـم كما جـاء فى ( مغازى ) الزهرى <sup>(۳)</sup>.

فهذا مثال على الاختلاف الذى يمكن أن يدور حول ما أورده ابن إسحاق وغيره من كتاب السيرة من أرقام وإحصاءات . ولكن رغم ذلك فإن أحدا لا يمارى فى أن حكما بالقتل قد صدر ضد بنى قريظة جزاء حيانتهم العظمى فى غزوة الأحزاب . أما رأيى الشخصى فهو أن رقم السبعة عشر رقم جدً ضئيل ، لأن هذا الرقم سوف يثير للتو سؤالا هاما وهو : وأين ذهبت بنو قريظة ، التى بقيت كلها تقريبا حسب هذا التحليل فلم يُقْتَل منها إلا نحو العشرين ؟ ذلك أننا لم نسمع بهم بعد ذلك عند المؤرخين وكتّاب السيرة ، اللهم إلا بآحاد منهم . أغلب الظن أن من حاول من الهنود المسلمين فى العصر الحديث تقليل أرقام القتلى

- (۱) انظر د. محمد حسين هيكل / حياة محمد / مكتبة النهضة المصرية / ١٩٦٥\_
   ١٩٦٦م / ٣٩٩ .
- (۲) وكما سكت البخارى ومسلم فلم يرويا أى حديث عن تنفيل حكم سعد فعلا ( انظر هذه الملاحظة فى ( محمد واليهود \_ نظرة جديدة ) للدكتور بركات أحمد/ ترجمة محمود على مراد / ١٥٣ \_ ١٥٤ ) .
- (٣) انظر محمد عزة دروزة / سيرة الرسول \_ صور مقتبسة من القرآن الكريم وتخليلات ودراسات قرآنية / ٢ / ٢٠١ .

This file was downloaded from QuranicThought.com



القَرْظيِّين إنما أرادوا الردّ على المستشرقين والمبشرين الذين اتخذوا من مصير أولئك اليهود المجرمين فرصة للدعاية ضد محمد عليه السلام واتهامه بالقسوة . لكن ، كما قال شراغ على نفسه ، ( ليست مسألة صغر العدد أو كبره بذات أهمية ما دام الإعدام متمشيا مع القانون الدولي لإقليم ما ، (1). يريد أن يقول إن هذا الحكم هو الجزاء الوفاق لجريمة الخيانة العظمي . والواقع أنه حتى لو كان عدد قتلي قريظة قد بلغ فعلا التسعمائة فإن الحكم بقتلهم لهو أخفَ كثيرًا من الحكم الذي ينزله العهد القديم ( كتابهم المقدس ) بأعداء اليهود في مثل تلك الأحوال / إذ يقضى بإبادة الجميع رجالاً ونساءً وأطفالاً وشيوخاً . جاء في سفر ( التثنية ؛ ( الأصحاح العشرون / ١٦ ) : ﴿ وأما هؤلاء الشعوب التي يعطيك الربِّ إلهك نصيبًا فلا تُستبق منها نُسَمَّةً ما ، . أي أن المسلمين كانوا رحماء باليهود حتى بمقياس هؤلاء الأرجاس المناكيد ، وبخاصة إذا وضعنا في الاعتبار أن جريمتهم كانت الخيانة العظمى وليست الهزيمة في حرب شريفة ! <sup>(٢)</sup>

- شراغ على / الجهاد في الإسلام عرض نقدى / ترجمة د. إبراهيم عوض /
   ٩٢
  - (٢) انظر مناقشة تفصيلية لهذه القضية في كتابي ( مصدر القرآن ) / ٤٣ ٥٣ . (٢) انظر مناقشة تفصيلية الهذه القضية في كتابي ( مصدر القرآن ) / ٤٣ - ٥٣ .



المصادر والمراجع

\* د. إبراهيم عوض / ماذا بعد إعلان سلمان رشدى توبته ؟ دراسة فنية وموضوعية للآيات الشيطانية / المطبعة النموذجية / ١٤١٢هـ \_ ١٩٩١م .

\* د. إبراهيم عوض / محمد حسين هيكل أديبا وناقدا ومفكرا إسلاميا / مكتبة زهراء الشرق / ١٤١٨هـ \_ ١٩٩٨م .

\* د. إبراهيم عوض / مصدر القرآن \_ دراسة لشبهات المستشرقين
 والمبشرين حول الوحى المحمدى / مكتبة زهراء الشرق / ١٤١٧هـ \_
 ١٩٩٧م .

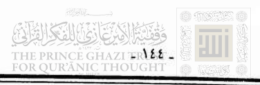
\* د. إبراهيم عوضين / سيرة ابن هشام وإنصاف الحقيقة / مقال بمجلة ( الهلال ) / مايو ١٩٩٨م .

\* ابن إسحاق / السير والمغازى / تحقيق د. سهيل زكار / دار الفكر / ١٣٩٨هـ \_ ١٩٧٩م .

\* البخاري / صحيح البخاري / عيسى البابي الحلبي .

\* د. بركات أحمد / محمد واليهود ـ نظرة جديدة / ترجمة محمود على مراد / مكتبة الأسرة / ١٩٩٨م .

\* ابن حزم / جوامع السيرة النبوية / إعداد أحمد حسن جابر رجب / ملحق مجلة الأزهر / جمادى الأولى ١٤١٣هـ . This file was downloaded from Quranic Thought.com



\* د. ص. مرجليوث / أصول الشعر العربي / ترجمة وتعليق ودراسة د. إبراهيم عوض / نشر دار النهضة العربية وتوزيع مكتبة زهراء الشرق / القاهرة / ١٩٩٦م .

\* ابن سيد الناس / عيون الأثر / تحقيق محمد العيد الخطراوى ومحيى الدين متو / مكتبة التراث بالمدينة المنورة ودار ابن كثير بدمشق وبيروت / ١٤١٣هـ \_ ١٩٩٢م .

\* شراغ على / الجهاد في الإسلام ـ عرض نقدى / ترجمة د. إبراهيم عوض / مكتبة زهراء الشرق / ١٤١٨هـ ـ ١٩٩٧م .

\* ابن شهاب الزهرى / المغازى النبوية / تحقيق سهيل زكار / دار الفكر / ١٤٠١هـ – ١٩٨١م .

\* الطبرى / تاريخ الطبرى / تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم / ط٤/ دار المعارف .

\* عروة بن الزبير / مكتب التربية العربي لدول الخليج / الرياض / \* عروة بن الزبير / مكتب التربية العربي لدول الخليج / الرياض / ١٤٠١هـ ـ ١٩٨١م .

\* د. فاروق حمادة / مصادر السنة النبوية وتقويمها / دار الثقافة/ ١٤٠٠هـ ـ ١٩٨٠م .

\* كارين أرمسترونج / سيرة النبى محمد / ترجمة د. فاطمة نصر ود. محمد عنانىThis file was do no added indruged indruged. This file was do no added indruged indruged.



\* ابن كثير / البداية والنهاية / دار الغد العربي / ١٤١١هـ -

\* د. محمد حسين هيكل / حياة محمد / مكتبة النهضة المصرية/ ١٩٦٥م - ١٩٦٦م .

\* محمد سرور بن نایف زین العابدین / دراسات فی السیرة النبویة/ ط٥ / دار الأرقم / برمنجهام / ١٤١٤هـ ـ ١٩٩٣م .

\* محمد عزة دروزة / سيرة الرسول \_ صور مقتبسة من القرآن الكريم وتخليلات ودراسات قرآنية / عيسى البابي الحلبي / ١٣٨٤هـ \_ ١٩٦٥م .

\* مسلم / صحيح مسلم / عيسى البابي الحلبي .

\* المقريزى / إمتاع الأسماع / تحقيق محمد عبد الحميد النميسى/ دار الأنصار / ١٤٠١هـ – ١٩٨١م .

\* ابن هشام / السيرة النبوية / تقديم وتعليق طه عبد الرءوف سعد/ مكتبة الكليات الأزهرية .

\* Alfred Guillaume, The Life of Muhammad, Oxford University Press, 1980.

\* Cheragh Ali, A Critical Exposition of the Popular Jihâd, Calcutta, 1885.

This file was downloaded from QuranicThought.com

\* D. S. Margoliouth, Mohammed and the Rise of Islam, 3rd edition, G. P. Putnam's Sons, New York & London, 1905.

\* Emile Dermenghem, La Vie de Mahomet, Librairie Plon, 1929.

\* Mahmoud Aly Mourad, La Biographie du Prophète d' Ibn Ishâq / Ibn Hishâm - Période Mekkoise : Analyse Critique du Texte, 1996 - 1997.

\* Syed Ameer Ali Moulvi, A Critical Examination of the Life and Teachings of Mohammed, William and Norgate, London, 1873.

\* Virgil Gheorghiu, la Vie de Mahomet, Librairie Plon, 1970.

\* William Muir, The Life of Mohammad from the Original Sources, John Grant, Edinburgh, 1912.