



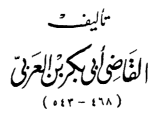


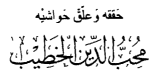






بَعدَوفاةِ النبي صَلى تدعلبُهُ وَكُم





X يتحكف القاهرة



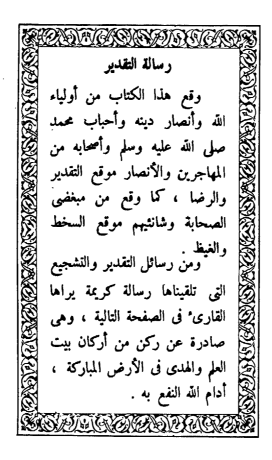
## الطبعة السادسة

## (جميع حقوق الطبع والنشر والتصوير محفوظة للناشر )



٢١ شارع الفتح بالروضة ــ القاهرة • تليفون ٨٤٠٣٦٤







مكة المكرمة في ١٣٧٤/٦/٢٣

المملكة العربية السعودية رئاسة هيئات الأمر بالمعروف بالحجاز

كبسسة تتدارحمن كرخيم

حضرة صاحب الفضيلة الأخ الكريم الشيخ محب الدين الخطيب سلمه الله السلام عليكم ورحمة الله وبركاته . وبعد فقد وصل إلى أيدينا كتاب [ العواصم من القواصم ] للإمام أبى بكر بن العربى ، بتصحيح وتعليق فضيلتكم . وقد اطلعنا على هذا الكتاب العظيم فوجدناه من خير الكتب وأعظمها نفعاً . إذ انبرى مؤلفه رحمه الله يدافع عن حملة الإسلام ومن قامت على كواهلهم دولته ، أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وقد أوفى على الغاية فى تبيين محاسن أولئك الأبرار رضى الله عمهم وأرضاهم ، المؤلف وأجزل له الثواب من باطل أعدائهم – أخزاهم الله – مقتلا . فرحم الله المؤلف وأجزل له الثواب ، وجزاكم الله أحسن الجزاء على تعليقاتكم القيمة التى دلت على سعة علمكم ، وصدق نصحكم للإسلام والمسلمين . وتحن يسرنا بهذه المناسبة أن نقدم لكم عظيم شكرنا وتقديرنا لعملكم

المجيد هذا بإخراجكم هذا الكتاب صيحة تنصر الحقّ وتخذل الباطل . والبارى يحفظكم . أخوكم في الله

رئيس هيئات الأمر بالمعروف بالحجاز عبد الملك بن إبراهيم



تصدير بِشْمَالِتَبْرَايَجَمَالِخَمَيْنَ

الحمد لله الذى أَنعم على الإِنسانيَّة برسالة الإِسلام ، وصلى الله وسلم على الإِنسان الأَعلىٰ ، والمعلَّم الأَكمل ، محمد بن عبد الله صفوته من خلقه . وأَعلىٰ مقام الذين قاموا بتحقيق رسالته ، ممن تشرَّفوا بصحبته ، وأحسنوا الخلافة على أُمته ، ومن واصلوا عملهم بعدهم ، ملتزمين سُنَّتهم ، ومُتحرِّين أَهدافَهم ، إلى يوم الدين .

وبعد فإنَّ هذا العالم الإسلامَّ نعتز بالانتساب إليه ، ونعيشُ لإسعاده والسعادة به ، قد افتُتَح أكثرُه فى الدولة الإسلامية الأُولى بعد الخلفاء الراشدين ودخلَ مُعظمُ شعوبه فى هداية الإسلام على أيدى الخلفاء الأُمويين وولاتهم وقوَّاد جيوشهم ، إمّامًا لما بدأً به صاحبا رسول الله صلى الله عليه وسلم وخليفتاه الأَوَّلان – أَبو بكر وعمر – سلام الله عليهما ، ورضى عنهما وأرضاهما وأحسن جزاءهما عنا وعن الإسلام نفسِه وجميع أَهله .

وإن حادثة انتشار الإسلام، ودخول الأمم فيه، أصبحت فى ذمة التاريخ. والأَجيالُ التى أَتتْ بعد ذلك إلى يومنا هذا منهم من يفتخر بذلك ، وممتلىءُ قلبه سرورا به، ويدعو بالخير لمن كانوا سبب هذا الخير العظيم . ومنهم من ابتأس به ، وامتلاً فؤادُه حقدًا على الذين عملوا فيه ، وجعل من دأبه أن يصِمهم بكل نَقيصة .

وقد نعذر الذين لم يذوقوا حلاوة الإسلام ، وحالت البيئةُ بينهم وبين الأُنس بعظمته ، وشريف أغراضه ، وسيرة الذين قاموا به ، إِذا نظروا إلى تاريخ الإِسلام نظرة خاطئة ، واتخذوا له في أَذهانهم صورة غير صورته التي كانت له في الواقع . ولكني أُعترف ــ ولا فائدة من الإنكار – بأن في المنسوبين إلى الإسلام من يبغض حتى الخليفة الأَول لرسول الله صلى الله عليه وسلم ويقلب جميع حسناته سيئات . وإن أحد الذين شاهدوا بأُعينهم عدلَ عمر ، وزهده في مُتع الدنيا ، وإنصافه لجميع الناس ، لم يستطع أن يمنع الحقد الذي في فؤاده على الإسلام مِن أَن يدفعه إلى طعنه بالسكين دون أَن يسى إليه . وفي قوم طاءن عَمَر بالسكين من يؤلِّفُون المؤلفات إلى يومنا هذا في تشويه حسنات هذا المثل الأَّعلى للعدل والإنسانية والخير . وفي عصر عثمان منْ ضاقتْ صدورهم بطيبة ذلك الخليفة الذي خُلق قلبُه من رحمةِ الله ، فاخترعوا له ذنوبا ، وما زالوا يكرِّرونها على قلوبهم حتى صدِّقوها ، وتفنَّنوا في إذاعتها ، ثم استحلُّوا سفك دمه الحرام ، في الشهر الحرام ، بجوار قبر أبى زوجتيه محمد عليه الصلاة والسلام . وما برحت الإنسانيةُ تشاهد المعجزات من رجالات الإِسلام في نشره وإِدخال الأُمم فيه وتوسيع النطاق في الآفاق لكلمة « الله أكبر ... حيَّ على الفلاح » حتى نُودِي بها على جبال السندِ ، وفي ربوع الهند ، وعلى سواحل المحيط غريًّا ، وفي أَوْدِية أُوربا وجبالها ، بما لم يملك أن يصفه حتى أعداء الإسلام إلا بأنه معجزة . كل هذا في زمن هذه الدولة الأموية ، التي لو صدر عن المجوس

وعبَدَة الأَوثان عُشرُ ما صدر عنها من الخير ، وجزءٌ من مائة جزء مما أَثِر عن رجالها من إنصاف ومروءة وكرم وشجاعة وإيثار وفصاحة ونُبْل ، لرفعوا لأُولئك المجوس والوثنيين ألوية الثناء والتقدير ، لكنه فى الخافقين . والتاريخُ الصادق لا يريد من أحد أن يرفع لأَحد لواء الثناء والتقدير ، لكنه يريد من كل من يتحدّث عن رجاله أن يذكر لهم حسناتهم على قدرها ، وأن يتَّلى الله فى ذكر سيئاتهم فلا يبالغ فيها ، ولا ينخدع بما افتراه المغرضون من أكاذيبها .

ونحن المسلمين لا نعتقد العصمة لأَحد بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وكل من ادَّعىٰ العصمة لأَحد بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم فهو كاذب . فالإِنسان إِنسان ، يصدر عنه ما يصدر عن الإِنسان ، فيكون منه الحقَّ والخير ، ويكون منه الباطل والشر . وقد يكون الحق والخير فى إِنسان بنطاق واسع فيُعدُّ من أَهل الحق والخير ولا يمنع هذا من أَن تكون له هَفوات ، وقد يكون الباطلُ والشرُّ فى إِنسان آخر بنطاق واسع ، فيُعد من أَهل الباطل والشر ، ولا يمنع هذا من أَن تبدر منه بوادر صالحات فى بعض الأَوقات .

يجب على من يتحدَّثُ عن أَهل الحق والخير إذا علم لهم هفوات ، أَن لا ينسى ما غلب عليهم من الحق والخير فلا يَكْفرُ ذلك كلَّه من أَجل تلك الهفوات . ويجب على من يتحدَّث عن أَهل الباطل والشر إذا علم لحم بوادر صالحات ، أَن لا يوهم الناس أَنهم من الصالحين من أَجل تلك الشوادر الشاذة من أَعمالهم الصالحات .

إن أحداث المائة الأولى من عصور الإسلام كانت من معجزات. التاريخ ، والعملُ الذى عمله أهل المائة الأُولى من ماضينا السعيد لم تعمل مثله أمةُ الرومان ولا أمةُ اليونان قبلها ، ولا أمةٌ من أَمم الارض بعدها ،

وأما أبو بكر وعمر ، وسائر الخلفاء الأربعة الراشدين ، وإخوانهم من العشرة المبشرين بالجنة ، وطبقتهم من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ، خصوصًا الذين لازموه وراقبوه وتمتعوا بجميل صحبته - مَن أنفق منهم من قبل الفتح وقاتل ، والذين أنفقوا من بعد وقاتلوا ــ فإنهم جميعًا كانوا شموسًا طلعت في سماء الإنسانية مرَّة ، ولا تطمع الإنسانية بأَن تطلع في سمائها شموس من طرازهم مرة أُخرى ، إلا إذا عزم المسلمون على أن يرجعوا إلى فطرة الإسلام ، ويتأَدَّبوا بأدبه من جديد ، فيخلق الله منهم خلقًا آخر يعيش للحق والخير ، ويجاهد الباطل والشر ، حتى تعرف الإنسانية طريقها الحقيقي إلى السعادة . وهذه الشموس من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم تتفاوتُ أقدارها ، وتتباين في أنواع فضائلها ، إلا أنها كلُّها كانت من الفضائل في مُرْتِقَيْ درجاتها . وإذا بدأ المشتغلون بتاريخ الإسلام من أفاضل المسلمين في تمييز الأصيل عن الدخيل من سبرة هؤلاء الأفاضل العظماء ، فإنهم ستباخذهم الدهشة لِما اخترعه إخوان أبي لؤلؤة ، وتلاميذ عبد الله ابن سبأً ، والمجوس الذين عجزوا عنَّ مقاومة الإسلام وجهًا لوجه في قتال شريف ، فادَّعوا الإسلام كذبًا ، ودخلوا قلعته مع جنوده خِلسة ، وقاتلوهم بسلاح ( التقيَّة ) بعد أن حولوا مدلوها إلى النفاق ، فأَدْخَلُوا ٤

قى الإسلام ما ليس منه ، وألصقوا بسيرة رجاله ما لم يكن فيها ولا من سجية أهلها . وبهذا تحوَّلت أعظمُ رسالات الله وأكملُها إلى طريقة من الخمول والعطالة والجمود كان من حقها أن تقتل الإسلام والمسلمين قتلا ، لولا قوة الحيوية الخارقة التى فى الإسلام ، وهى التى ترجى إذا رجعنا إليها ، وجرَّدناها من الطوارى عليها ، وخلَّصنا سيرة رجالها مما شيبت به ، وسرتا فى طريقهم مخلصين ، أن نعود مسلمين من ذلك الطراز الأول كما كان فى الواقع ، لا كما أراد مبغضو الصحابة والتابعين لهم بإحسان أن يعرضوه على الناس .

ونحن بتقديمنا هذه الحقائق من قلم الإمام ابن العربى ، أو من النصوص الأصيلة التي علقنا عليها ، إنما أردنا عكس ما يريد المتعرّضون لهذه البحوث من ترديد خلافات على عليها الزمن . والصحابة كانوا أسمى أخلاقا وأصدق إخلاصا لله وترفعًا عن خسائس الدنيا من أن يختلفوا للدنيا ، لكن كان فى عصرهم من الأيدى الخبيثة التى عملت على إيجاد الخلاف وتوسيعه ، مثل الأيدى الخبيثة التى جاعت فيا بعد عليه وسلم هم قدوتنا فى ديننا ، وهم حَملة الكتاب الإلهى والسنَّة المحمدية إلى الذين حملوا عنهم أماناتها حتى وصلت إلينا ، فإن من حق هذه الأمانات على أمثالنا أن ندراً عن سيرة حفظتها الأولين كلَّ ما ألصق المحمدية إلى الذين حملوا عنهم أماناتها حتى وصلت إلينا ، فإن من حق المد الأمانات على أمثالنا أن ندراً عن سيرة حفظتها الأولين كلَّ ما ألصق الناس هى الصورة النقيَّة الشَّدةة التي كانوا عليها ، فتحُسُنُ القدوة الناس هى الصورة النقيَّة الشَّدة التي كانوا عليها ، فتحُسُنُ القدوة

مهم وتطمئن النفوس إلى الخير الذى ساقه الله للبشر على أيدبهم . وقد اعتبر في التشريع الإسلامى أن الطعن فيهم طعن في الدين الذى هم رُواته ، وتشويه سيرتهم تشوية للأمانة التي حملوها ، وتشكيك في جميع الأسس, التي قام عليها كيان التشريع في هذه الملة الحنيفية السمحة . وأول تتائجه حرمان شباب الجيل ، وكل جيل بعده ، من القدوة الصالحة التي من الله مها على المسلمين ليتأسوا مها ، ويُواصلوا حمل أمامات الإسلام على آثارها ، ولا يكون ذلك إلا إذا ألموا بحسناتهم ، وعرفوا كريم سجاياهم ، وأدركوا أن الذين شوهوا تلك الحسناتهم ، وعرفوا كريم السجايا بغير صورتها ، إنما أرادوا أن يُسيئوا إلى الإسلام نفسه بالإساعة إلى أهله الأولين . وقد آن لنا أن ننتبه من هذه الغفلة فنعرف لسلفنا إلى أهله الأولين . وقد آن لنا أن ننتبه من هذه الغفلة فنعرف لسلفنا ومبريرتهم النقية الطاهرة .

وهذا الكتاب الذى ألَّفه عالم من كبار أَمَمة المسلمين بيانا لما كان عليه أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم من صفات الكمال ، وإدحاضًا لما ألصق بهم وبساعوانهم من التابعين لهم بإحسان ، يصلح على صغره لأن يكون صيحة من صيحات الحقّ توقظ الشباب المسلم إلى هذه الدسيسة التى دسها عليهم أعداء الصحابة ومبغضوهم ليتخذوها نموذجًا لأَمثالها من الدسائس ، قيتفرَّغ الموفقون إلى الخير منهم لدراسة حقيقة التاريخ الإسلامي ، واكتشاف الصفات النبيلة في رجاله ، فيعلموا أنَّ الله عزَّ وجل قد كافاهم عليها بالمعجزات التي تمتْ على أيديهم وأَيدى أعوانهم



فى إحداث أعظم انقلاب عرفه تاريخ الإنسانية . ولو كان الصحابة والتابعون بالصورة التى صوَّرهم بها أعداؤهم ومبغضوهم لكان من غير المعقول أن تتمَّ على أَيديهم تلك الفتوح ، وأَن تستجيب لدعوتهم الأُمم بالدخول فى دين الله أفواجًا .

والقاضي أبو بكر بن العربي مؤلف « العواصِم مِنَ الْقُواصِم » إمامً من أَتمة المسلمين ، ويعتبره فقهاءُ مذهب الإمام مالك أحد أثمتهم المقتدى بأحكامهم ، وهو من شيوخ القاضي عياض مؤلف كتاب « الشفا » فى التعريف بحقوق المصطفى ، ومن شيوخ ابن رشد العالم الفقيه والد أبى الوليد الفيلسوف ، ومن تلاميذه عشرات من هذه الطبقة كما سترى من ترجمته الآتية بعد . وكتابه « العواصم من القواصم » من خيرة كتبه ، ألُّفهَ سنة ٣٦ وهو في دور النضوج الكامل ، بعد أن امتلأت الأَمصار بمؤلفاته وبتلاميذه الذين صاروا فى عصرهم أَتمة يُهتدَى مهم . وهذا الكتاب في جزأين متوسطى الحجم ، ومبحث ( الصحابة ) الذي نقدمه لقرائنا هو أحد مباحث جزئه الثاني ( من ص ٩٨ إلى ص ١٩٣ من طبعة المطبعة الجزائرية الإسلامية في مدينة قُسنُطينة بالجزائر سنة ١٣٤٧ ) وكان قد وقف على تلك الطبعة شيخ علماء الجزائر الأُستاذ عبد الحميد بن بادِيس رحمه الله. ومما يؤسف له أن الأُصل الذي اعتُمد عليه في تلك الطبعة كان مكتوبا بقلم ناسخ غير متمكن ، فوقعت فيه تحريفات لفظية وإملائية حرصنا على ردِّها إلى أصلها ، بل إن النسخة المخطوطة التي طُبعت عليها طبعة الجزائر يظهر أن المجلد وضع

Y

يعض ورقامها فى غير مواضعها ، فأرجعناها إلى ما دل عليه السياق فى القول ، والترتبيب فى المسائل . وفيا عدا ذلك التزمنا الأمانة فى عرض الكتاب إلى أقصى غاية . وعلَّقتُ على كل بحث منه بما يزيده وضوحا ، مُقتبسا ذلك من أوثق المراجع وأمهات الكتب الإسلامية المعتمدة ، مُبيَّناً فى كل نص مأُخذه بكل أمانة ووضوح .

وأرجو الله أن يُجزل ثواب الإمام ابن العربى على دفاعه هذا عن أصحاب رسول الله الذين حملوا معه صلى الله عليه وسلم أعظم رسالات الله، وكانوا أصدق أعوانه على تبليغها فى حياته ، وبعد أن اختاره الله إليه ، بل كانوا سبب كياننا الإسلامي ، ولهم ثواب انتمائنا إلى هذه الملة الحنيفية السمحة التي لا عيب لها غيرُ تقصيرنا فى التخلَّق بآدامها في أنفسنا ، وتعميم سُننها فى بيوتنا ومجتمعنا وأسواقنا ومحاكمنا ودُور حُكنا . وعسىٰ أن يكون فى قراء هذا الكتاب من يُعاهد الله على أن يكون خيرا منا عملا ، وأصحَّ منا علما ، وعلى الله قصد السبيل .

جزيرة الروضة ( تجاه الفسطاط ) : ٣ رمضان ١٣٧١

( 1814-18.8)



القاضل يت برزن لعِرْي

مؤلف ( العواصم من القواصم ) ( OET - ETA )

نشأته الأولى :

هو محمد بن عبد الله بن محمد بن عبد الله بن أحمد بن العربى المعافرى . ولد فى إشبيلية – لما كانت كبرى عواصم الأندلس – فى يوم الحميس ٢٢ من شهر شعبان سنة ٤٦٨ فى بيت من أعظم بيوتها بعد بيت مليكها المعتمد ٢٢ من شهر شعبان سنة ٤٦٨ فى بيت من أعظم بيوتها بعد بيت مليكها المعتمد جابن عباد . وكان أبوه عبد الله بن محمد بن العربى من وجوه علماء الدولة وكبار أعيانها ، كما كان خاله أبو القاسم الحسن بن أبى حفص الهوزنى فى مكانة رفيعة من المجتمع الأندلسى . غير أن هذين البيتين كانا على طرفى تقيض فى مشربهما السياسى : فوالد ابن العربى من أولياء الدولة ، المتمتعين بالمكانة والوجاهة عند ولى أمرها . وخاله من أهل التوثب والطموح ، وله مشاركة التآمر على المعتمد لقتله والده أبا حفص الهوزنى ، فكان خال ابن العربى على اتصال بيوسف بن تاشقين صاحب المغرب يواصل تحريضه على ابن عباد ه فى ( نفح الطيب (١) ) .

(1) ج ۲ ص ۱۳ طبعة سنة ۱۳۰۲ . وقد قبض ابن تاشفين على المعتمد وسجنه بمدينة (أغمانت) فبتى فيها سجيناً إلى أن مات فى شوال سنة ٤٨٨ . وكان هذا الانقلاب نكبة على بلاد دولته ، ولا سيما أهل عاصمته ، وأشد ما كان ذلك على حاشيته وذوى مودته .

فى هذه البيئة الكريمة العزيزة بالعلم نشأ ابن العربى ، ومنها أطل على الدنيا فى السنوات الأولى من حياته . وعن هذين الرجلين ... أبيه وخاله ... تلقى ثقافته الأولى وأساليب تربيته ، يساعدهما على ذلك أستاذه الخاص أبو عبد الله السرقسطى . وقد أعانت هؤلاء الثلاثة على مهمتهم فى تكوين صفات المروءة فيه مواهب ممتازة من الذكاء وسعة المدارك ودماثة الحلق تحلى منها هذا الناشئ المتاز بكل ما يهيئ له نضوج رجولته المبكرة ، حتى قال هو عن نفسه : وحذقت القرآن وأنا ابن تسع سنين ، ثم ثلاثاً لضبط القرآن والعربية والحساب ، فبلغت ست عشرة سنة وقد قرأت من الأجرف ... أى من القراءات ... نحوا واللغة \* .

رحلته عن إشبيلية :

ولما بلغ السابعة عشرة قضى الله بسقوط دولة آل عباد فى سنة ٤٨٥ ، فخرج به أبوه من إشبيلية يوم الأحد مستهل ربيع الأول قاصداً شمال إفريقية-فكان أول نزولهم فى ثغر أنشئ منذ سنين قريبة على ساحل بلاد الجزائر ، وهو ثغر ( بجاية ) الذى اكتشف مكانه محمد بن البتعبع من رجال تميم بن المعز ابن باديس ، واتفق على إنشائه وتمصيره فى سنة ٤٥٧ مع الناصر بن علناس ابن عم تمم المنافس له ، وجعلا هذا المرفأ ملتتى الطرق على البحر الأبيض بين الأندلس والمغرب والجزائر وتونس . فنزل ابن العربى مع والده وأسرته فى ثغر بجاية ولبثوا فيه مدة تتلمذ فيها ابن العربى على كبير علماء هذا البلد أبى عبد الله الكلاعى ، ثم ركبوا البحر مشرّقين إلى ثغر ( المهدية ) ، وفيها أخذ فتانا عن عالمها ألى الحسن بن على بن محمد بن ثابت الحداد الخولانى وغيرهما من تآليفه ، وكان فى ذلك بالمهدية فى شهور سنة ٤٨٥ » . وفى المهدية أيضاً أخذ عن الإمام ألى عبد الله معن المازرى التي مي مي المولي مع أيضاً أخذ عن الإمام ألى عبد الله محمد بن على المازرى المحدية ) . وفي المهدية أيضاً أخذ عن الإمام ألى عبد الله محمد بن على المازرى المهدية ) . وفي المهدية الما من تقليلية معرد من المهدية في المارة المهدية ) . وفي المه

1.



## تُعرض سفينته للغرق :

ولما أبحروا من المهدية قاصدين السواحل المصرية تجددت لهم النكبة بهياج البحر عليهم ، فوقعوا من ذلك في حادث استحسنتُ أن يقف القارئ على وصفه من قلم ابن العربى نفسه عندما ألف تفسيره (قانون التأويل (١) : قال : « وقد سبق في علم الله أن يعظم علينا البحر آبزوله (٢) ، ويغرقنا في هوله . فخرجنا من البحر ، خروج الميت من القبر . وانتهينا بعد خطب طويل \_ إلى بيوت بني كعب بن 'سليم\_ ونحن من السغب، على عطب. ومن العرى، في أقبح زى . وقد قذف البُّحر زقاق زيت مزقت الحجارة منيئتها (٣) ، ودسمَّت الأدهان وبرها وجلدتها . فاحترمناها أزُرا ، واشتملناها لفُعاً (؛) تمجنا الأبصار ، وتخذلنا الأنصار . فعطف أميرهم علينا ، فأوينا إليه فآوانا ، وأطعمنا الله على يديه وسقّانا وأكرم مثوانا . وكسانا بأمر (°) حقير ضعيف ، وفن من العلم ظريف . وشرحه أنًّا لما وقفنا على بابه ألفيناه يدير أعواد الشاه (٦) ، فعل السامد اللاه . فدنوت منه في تلك الأطمار ، وسمح لي بياذقته (٧) إذ كنت من الصغر في حد يسمح فيه للأنحمار . ووقفت بإزائهم أنظر إلى تصرُّفهم من ورائهم ، إذ كان علق بنفسي بعض ذلك من بعض القرابة في مُخلس بطالة ، مع غلبة الصبوة والجهالة . فقلت للبياذقة : الأمير أعلم من صاحبه . فلمحونى شَرْراً ، وعظمتُ في عيونهم بعد أن كنت نزرا . وتقدم إلى الأمير من نقل إليه الكلام . فاستدنانى ، فدنوت منه . وسألنى : هل لى بما هم فيه بصر ؟ فقلت : « لى فيه بعض نظر ، سيبدو لك ويظهر . حرًّ ك تلك القطعة »،



ففعل ، وعارضه صاحبه ، فأمرته أن يحرك أخرى ، وما زالت الحركات بينهم تترى ، حتى هزمهم الأمير ، وانقطع التدبير . فقالوا : ما أنت بصغير .

وكان فى أثناء تلك الحركات قد ترنم ابن عم الأمير منشداً : وأحلى الهوى ما شكَّ فى الوصل ربه وفى الهجر ، فهو الدهر يرجوويتمى فقال : لعن الله أبا الطيب ، أو يشكُّ الرب ؟!

فقلت له فى الحال : ليس كما ظن صاحبك أيها الأمير ، إنما أراد بالرب هنا الصاحب . يقول : ألذ الهوى ماكان المحب فيه من الوصال ، وبلوغ الغرض من الآمال ، على ريب . فهو فى وقته كاه على رجاء لما يؤمله ، وتقاة لما يقطع به ، كما قال :

إذا لم يكن فى الحب سخط ولا رضا فأين حلاوات الرسائل والكتـــب

وأخذنا نضيف إلى ذلك من الأغراض ، فى طرفى الإبرام والانتقاض ، ما حرَّك منهم إلى جُهتى داعى الانتهاض . وأقبلوا يتعجبون منى ، ويسألونى كم سى ؟ ويكشفونى عنى . فبقرت لهم حديثى ، وَشَرَّبَ لهم نجيتى <sup>(1)</sup> . وأعلمت الأمير بأن أبى معى ، فاستدعاه ، وقمنا الثلاثة إلى مثواه <sup>(٢)</sup> . فخلع علينا خلعه ، وأسبل علينا أدمعه . وجاء كل خوان ، بأفنان الألوان .

فانظر إلى هذا العلم الذى هو إلى الجهل أقرب <sup>(٣)</sup> ، مع تلك الصَّبابة اليسيرة من الأدب ، كيف أنقذانا من العطب . وهذا الذى يرشدكم – إن غفلتم – إلى الطلب . وسرنا ، حتى انتهينا إلى ديار مصر » (1) نبيش : أى سرى الذى كنت أخفيه (۲) منزله الجاجن م

وسترى عند كلامنا على مؤلفات ابن العربى أن مها كتاباً كبيراً سمام « ترتيب الرحلة ، للترغيب فى الملة » ، ومما يؤسف له أن هذا الكتاب يعتبر الآن مفقوداً ، ولكن الذى اطلعنا عليه من نماذجه المنقولة عنه فى تراجمه وغيرها من كتب العلماء يدل على أنه من الذخائر النفيسة التى تصف الكثير من أحوال المجتمع الإسلامى وعمران أوطانه فى النصف الثانى من القرن الحامس الهجرى ، وتنوَّه بينجائل أعلامه من العلماء والحكام بقدر ما اطلع عليه هذا العالم الرحالة الدقيق ألنظر الذكى الفطرة الحريص على الإلمام بجميع أبواب العرفة ، ولو وقع لنا كتاب رحلته ، لانتفعنا منه كثيراً فى تدوين ترجمته ، ولاسما فى السنوات التسع ( ٢٨٥ – ٤٩٣ ) التى قضاها فى خارج الأندلس ، بين حادثة سقوط دولة آل عباد والوقت الذى شاءالله له أن يعود فيه إلى وطنه .

مروره بالديار المصرية :

ومما لا شك فيه أن ابن العربى ووالده لم يطيلا اللبث فى كرم مضيفهم أمير قبيلة بى كعب بن سليم ، فتوجها قاصد ين ديار مصر التى كان طريقهم عليها أيضاً عند انتهاء الرحلة . وكان الحكم فى مصر عند وصولها إليها آخر سنة ٤٨٥ للمستنصر أى تميم معد حفيد الحاكم ، وكان علماء أهل السنة قليلى الظهور ، حى إن ابن العربى كان يذهب إلى القرافة الصغرى – قريباً من قبر الإمام محمد بن إدريس الشافعى – ليلتى فيها شيخه مسند مصر القاضى أبا الحسن على بن الحسن بن الحسين بن محمد الحلمى الموصلى الأصل المصرى المولد الشافعى ( ٤٠٥ – ٤٩٢ ) ولهذا العالم ترجمة فى حرف العين من ( وفيات الأعيان ) وفى ( طبقات الشافعية ) لابن السبكى ( ٣ : ٢٩٦ ) وفى ( شلرات الذهب ) لابن العاد الحنبلى ( ٣ : ٣٩٨ ) . وممن لقيهم فى مصر وأخذ عهم أبو الحسن بن شرف ، ومهدى الوراق ، وأبو الحسن بن داود الفارسى .



وصوله إلى بيت المقدس :

وواصل ابن العربي رحلته مع أبيه إلى بيت المقدس ، وكان فيها الإمام أبو بكر محمد بن الوليد الطرطوشي الفهري ( ٤٥١ -- ٢٠ ) من كبار علماء المالكية الأندلسيين ، وهو كابن العربى خرج من الأندلس إلى المشرق فذهب إلى العراق وجاء منها إلى دمشق وبيت المقدس ، فلقيه فيها ابن العربي واستفاد منه كثيراً قبل مجيُّ الطرطوشي إلى الإسكندرية . ويقول ابن العربي فما نقله عنه صاحب نفح الطيب (١: ٣٤١) : تذاكرت بالمسجد الأقصى مع شيخنا أبى بكر الفهرى الطرطوشي حديث أبى ثعلبة <sup>(1)</sup> المرفوع « إن من ورائكم أياماً للعامل فيها أجر خمسين منكم ( فقالوا : « منهم » . فقال : د بل منكم » أى من الصحابة ) لأنكم تجدون على الحير أعواناً ، وهم لا يجدون عليه أعواناً » . وتفاوضنا كيف يكون أجر من يأتى من الأمة أضعًاف أجر الصحابة مع أنهم قد أسسوا الإسلام ، وعضدوا الدين ، وأقاموا المنار ، واقتحموا الأمصار ، وحموا البيضة ، ومهدوا الملة ، وقد قال صلى الله عليه وسلم في الصحيح : «لو أنفق أحدكم كل يوم مثل أحدُد ذهباً ما بلغ مُد أحدهم ولا نصِفيه » ، فتر اجعنا القول ، وتحصل ما أوضحناه في شرح الصحيح <sup>(٢)</sup> وخلاصَتِه : أن الصحابة كانت لهم أعمال كثيرة لا يلحقهم فيها أحد ولا يدانيهم فيها بشر ، وأعمال سواها – من فروع الدين – يساويهم فيها فى الأجر من أخلص إخلاصهم ، وخلصها من شوائب البدع والرياء بعدهم . والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر باب عظيم هو ابتداء الدين والإسلام ، وهو أيضاً انتهاؤه ... حتى إذا قام به قامم مع احتواشه بالمخاوف ، وباع نفسه في الدعاء إليه ، كان له

(۱) هو أبو ثعلبة الحشى ، والحديث فى باب الأمر والنهى من كتاب الملاحم فى سنن أبى داود ( كـ ٣٦ ب ١٧ ) وفى كتاب الفتن من سنن ابن ماجه ( كـ ٣٦ ب ٢١ ) وفى كتاب التفسير من جامع الترمذى ( كـ ٤٤ ب ١٨ )
(٢) أى فى (كتاب النيرين ، فى الصحيحين ) لابن العرب ،



من الأجر أضعاف ما كان لمن كان متمكناً منه معاناً عليه بكثرة الدعاء إلى الله ... الخ .

وفى بيّت المقدس أيضاً لتى ابن الكازرونى وقال عنه : إنه كان يأوى إلى المسجد الأقصى ، ثم تمتعنا به ثلاث سنوات ، ولقد كان يقرأ فى مهد عيسى فيسمع من الطور <sup>(۱)</sup> فلا يقدر أحد أن يصنع شيئاً دون قراءته إلا الإصغاء إليه .

ونقل صاحب نفح الطيب ( ١ : ٣٤٠ ) قوله : شاهدت المائدة بطور تريتا مراراً وأكلت عليها ليلا ونهاراً ، وذكرت الله سبحانه فيها سراً وجهاراً (<sup>٢</sup>) ... وكانت صخرة صلداء لا تؤثر فيها المعاول ، وكان الناس يقولون : مسخت صخرة ... والذى عندى أنها صخرة فى الأصل وقطعت من الأرض محلا للمائدة النازلة من السهاء وكل ما حولها حجارة مثلها . وكان ماحولها محفوفاً بقصور نحتت فى ذلك الحجر الصلد ، بيوت أبوابها ومجالسها منها مقطوعة فيها <sup>(٣)</sup> . وقد كنت أخلو فيها كثيراً للدرس الخ .

(۱) نبهنى صديقى الأستاذ الشيخ محمد صبرى عابدين إلى أن مهد عيسى فى داخل ساحة المسجد الأقصى بالقرب من السور المطل على مقبرة باب الرحمة ، ويشرف عليه طور زيتا المعروف بالطور ، وهو جبل يقع شرقى المسجد الأقصى وفيه قرية تعرف باسم الطور ( انظر الأنس الجليل ١ : ١٥٠ و ٢٢٦ و ٢٤١ و ٢٦٢ )

(٢) كتب إلى فضيلة الأستاذ الشيخ محمد صبرى عابدين يقول : وإلى هذا الزمان يوجد مكان فى طور زيتا ملحق بمسجد الأسعدية بقرب الطور يقال له ( مكان صعود المسيح عليه السلام ) وهو بلاطة سوداء بركانية ، وربما كانت هى المائدة المشار إليها فى كلام القاهى ابن العربى . وقد رأيتها حين زيارتى لمسجد الأسعدية ، ولى المسجد كهف فيه قبور بعض العلماء والصالحين .

(٣) قال الأستاذ الشيخ محمد صبرى عابدين يصف الكهف الذى ذكره فى التعليقة السابقة : أنه منقوش نقشاً بديماً ، وربما كان هذا الكهف بما احتوى عليه من فجوات ونقوش هو المكان الذى رآه ابن العربى بجانب مائدة عيسى ، ولا أستبعد أن الكهف وما فيه من فجوات كان محلا لاعتكاف بعض الزاهدين ، وربما كان هنالك أيضاً بعض البيوت المنحوتة طمست بإقامة أبنية جديدة فى مكانها .



مروره بدمشق :

وتقدم ابن العربي في رحلته إلى الديار الشامية ، فأقام في دمشق وأخذ عن عامائها ، ومنهم شيخ الشافعية الحافظ المتبتل أبو الفتح نصر بن إبراهيم المقدسي ( ٩٠٤ – ٩٤٠ ) له ترجمة في حرف النون من تاريخ دمشق للحافظ ابن عساكر ، وفي طبقات الشافعية ( ٤ : ٢٧ ) ، وشذرات الذهب ( ٣ : ٩٣ – ٣٩٦ ) . وعن الحافظ أبي محمد هبة الله بن أحمد الأكفاني الأنصاري الدمشتي ( ٤٤٤ – ٢٢٤ ) المترجم بحرف الهاء من تاريخ دمشق ، وشذرات الذهب ( ٤ : ٣٢ ) وعن أبي الفضل أحمد بن على بن الفرات المتوفي سنة الذهب ( ٤ : ٣٢ ) وعن أبي الفضل أحمد بن على بن الفرات المتوفي سنة وأبا القاسم بن أبي الحسن القدسي ، وأبا سعيد الزنجاني .

ومن عجائب ما ذكره عن عمران دمشق فى زمنه وتقدمها فى أسباب الرفاهة والصيانة والنعيم ما نقله عنه صاحب نفح الطيب (١: ٣٣٨) وهو أنه دعى لتناول الطعام فى بيوت بعض الأكابر ، فرأى نهراً جارياً إلى موضع جلوسهم ثم يعود إلى ناحية أخرى . قال : « فلم أفهم معنى ذلك ، حتى جاءت موائد الطعام فى النهر المقبل إلينا ، فأخذها الحدم ووضعوها بين أيدينا . فلما فرغنا ألى الحدم الأوانى وما معها فى النهر الراجع ، فذهب بها الماء إلى ناحية الحريم من غير أن يقرب الحدم من تلك الناحية . فعلمت السر ، وإن هذا لعجيب » .

وصوله إلى بغداد ، واشتغاله بطلب العلم :

ورحل مع أبيه من دمشق قاصداً دار الخلافة العباسية بغداد ، وكان الحليفة فى السنتين الأوليين من هذه الرحلة المقتدى بالله ، وكان ديناً خيراً قوى النفس عالى الهمة من نجباء بنى العباس ، وظهرت فى أيامه خيرات كثيرة وآثار حسنة . ومن محاسنه أنه نبى المغنيات والخواطى ، وأمر بالمحافظة على حرم الناس وصيانها ، وكانت قواعد الحلافة باهرة وافرة الحرمة . ثم بويع

بعده للمستظهر بالله أحمد وكان مهذباً مثقفاً ضليعاً فى الأدب بليغ التوقيعات <sup>(١)</sup> ، إلا أن زمنه كثر فيه الاضطراب . وفى ذلك الجو أخذ ابن العربى فى توسيع ثقافته وتلقى العلوم عن أهلها ، حتى برع فى علوم السنة وتراجم الرواة وأصول الدين وأصول الفقه وعلوم العربية والآداب . وممن تتلمذ لهم : أبو الحسين المبارك بن عبد الجبار الصيرفى المعروف بابن الطيورى (٤١١ – ، ه ) المحدث الصحيح الأصول الواسع العلم . وأبو الحسن على بن الحسين ابن على بن أيوب البزاز (٤١٠ – ٤٩٢) . وأبو المحان على بن الحسين المقرى ( المتوفى ٤٩٨ ) . والقاضى أبو البركات طلحة بن أحمد بن طلحة العالي الحنين بن عمر الشاشى الشافعى (٤٢٩ – ٥٠٠ ) وكان يسمى « الجنيد » ابن الحسين بن عمر الشاشى الشافعى (٤٢٩ – ٥٠٠ ) وكان يسمى « الجنيد » لورعه ودينه ، وإليه انتهت رياسة الشافعية فى بغداد فأنشد فى أحد دروسه : خلت الديار فسدتُ غير مسود ومن العناء تفرُدى بالسسؤدد

ثم وضع المنديل على عينيه وجعل يبكى .

وتحدث ابن العربى عن إمام الشافعية هذا فذكر من محاسنه أنه سمعه ينتصر لمذهب أبى حنيفة فى مجلس النظر ويقول : « يقال فى اللغة لا تقرب كذا ( بفتح الراء ) أى لا تتلبس بالفعل . وإذا كان بضم الراءكان معناه لا تدن من الموضع » . قلت وهذا من دلائل صحة العلم وسعة الأفق ، فإن العالم لا ينضج حتى يترفع عن العصبية المذهبية ويجنح إلى الحق والخير حيثًا كانا ، ومن كان الحق غرضه تحراه واحتج له وكان معه فى كل حال . أما التعصب للطائفية والمذهب وبنيات الطريق ، وتمحل الحجج الواهية لذلك ، فمن دلائل صغر النفس وزغل العلم والأنس بالباطل .

ومن الذين أخذ عنهم ابن العربي في بغداد الحافظ أبو عامر محمد بن سعدون ابن مرجا المبورقي العبدري المتوفي سنة ٢٤ وكان من فقهاء مذهب دُاود

۱۷

(م - ٢ + العواصم)



الظاهرى ، قال القاضى ابن العربى : وهو أنبل من لقيته . وأخذ عن أبى الحسين أحمد بن عبد القادر اليوسنى ( ٤١١ – ٤٩٢) ، وعن شيخ بغداد فى الأدب أبى زكريا يحيى بن على التبريزى ( ٤٢١ – ٥٠٠) . وأبى محمد جعفر بن أحمد بن حسين السراج الحنبلى ( ٤١٦ – ٥٠٠) مؤلف كتاب مصارع العشاق . وعن أبى بكر محمد بن طرخان التركى الشافعى ( ٤٤٦ – ٥١٣ ) تلميذ إمام الشافعية أبى إسحاق الشيرازى صاحب التنبيه والمهذب . وأخذ عن مسند العراق نقيب النقباء أبى الفوارس طراد بن محمد بن على العباسى الزينبى <sup>(1)</sup> ( ٣٩٨ – ٤٩١ ) وكان أعلى الناس منزلة عند الحليفة .

وكان يتردد على مجالس العلم العامة التي تعقد في دار وزير الخليفة عميد الدولة أبي منصور محمد بن فخر الدولة محمد بن محمد بن جهير المتوفى سنة ٤٩٣ وسماه « الوزير العادل » . قال ابن العربى : كنت بمجلس الوزير ، فقرأ القارئ (تحيتهم يوم يلقونه سلام ) وكنت في الصف الثانى من الحلقة بظهر أبي الوفاء بن عقيل إمام الحنابلة بمدينة السلام ( ٣١١ – ٣١٥ ) وكان ( مع إمامته في مذهب الإمام أحمد ) معتزلى الأصول <sup>(٢)</sup> ، فلما سمعت الآية قلت لصاحب لى كان يجلس على يسارى : هذه الآية دليل على رؤية الله في الآخرة ، فإن العرب لا تقول « لقيت فلاناً » إلا إذا رأته . فصرف أبو الوفاء وجهه مسرعاً إلينا وقال ينتصر لمذهب الاعتزال في أن الله لا يرى في الآخرة المنافقين لا يرون الله تعالى في الآخرة » . قال ابن العربي : وقد شرحنا وجه الآية في (كتاب المشكلين ) .

ويقول ابن سعيد أحد مترجمي ابن العربي أن ابن العربي أخذ عن ابن

نسبة إلى جدته الكبرى زينب بنت سليمان بن على بن عبد الله بن العباس .

(٢) تأثر بالاعترال من شيخيه أبى على محمد بن أحمد بن الوليد الكرخى ، وأبى القاسم ابن التبان ولكن شيوخه من أتمة الحنابلة استتابوه بعد ذلك وصرفوه عن كثير ما تأثر به . وأبو الوفاء بن عقيل من كبار أئمة الإسلام . ومن مؤلفاته كتاب الفنون زاد على أربعائة مجلد .

الأنماطى فى الإسكندرية . والمعرفون بابن الأنماطى من العلماء كثيرون فى مصر والعراق من أيام المزنى تلميذ الشافعى فى القرن الثالث إلى أو اخر القرن السابع ، لكنى لم أهتد إلى واحد منهم فى الإسكندرية زمن ابن العربى . والعالم المعاصر له من بنى الأنماطى هو مفيد بغداد أبو البركات عبد الوهاب بن المبارك بن أحمد الأنماطى الحنبلى (٤٦٢ – ٥٣٨) من كبار شيوخ الحافظ أبى الفرج ابن الجوزى فلعله هو الذى أخذ عنه ابن العربى فى بغداد والتبس الأمر على مترجميه المغاربة فظنوه من بنى الأنماطى المصرين <sup>(1)</sup>

وفى بغداد لتى ابن العربى محمد بن عبد الله بن تومرت المصمودى ( المتوفى سنة ٢٤ ) الذى ادعى بعد ذلك المهدوية والنسب العلوى وقام بالتوطئة لعبد المؤمن بن محلى ( ٣٠ ٤ – ٥٥ ) وكان المؤسس الأول لدولة الموحدين . ويقول مترجمو ابن العربى : إنه صحب ابن تومرت بالمشرق ، فأوصى عليه عبد المؤمن (٣) ، ولابد أن تكون هذه الوصاة بعد عودتهما إلى المغرب بزمن طويل . ولاشك عندنا أنه لم ينتفع بها ، ولم يكن لها أثر فى مجرى حياته . ولعل ذلك من نعم الله عليه ، وفى آخر حياة ابن العربى أوذى بجيئته من الأندلس إلى مراكش دار سلطنة عبد المؤمن كما سترى فى أواخر هذا الفصل .

اتصاله بأبى حامد الغزالى :

وقد لتى ابن العربي حجة الإسلام أبا حامد محمد الغزالى (٤٥٠ – ٥٠٥) قى بغداد . وفى صحارى الشام بعد ذلك ، والذى يظهر لى أنه عند وصولي ابن العربى إلى بغداد فى بداية رحلته – وكان الغزالى يدرس فى النظامية وفى مجالسه العامة – اكتفى ابن العربى بالسماع منه فى غمار الناس : ثم حج الغزالى

(۱) الأنماطى : بائع الأنماط، وهى المغروشات المنزلية، وما يسمى الآن « الموبيليات »
 (۲) نفح الطيب ۱ : ۳۳۵



ورحل فى سنة ٤٨٨ إلى دمشق متزهداً وألف فيها كنابه الإحياء <sup>(1)</sup> ، وعاد إلى بغداد فنزل برباط أبى سعد بإزاء النظامية ، وحينئذ اتصل به أن للعربي ولازمه . وبعد أن حج ابن العربى – كما سنذكره فى الفقرة التالية – وعاد من العراق إلى الشام فى طريقه إلى وطنه لتى الغزالى فى صحارى الشام وهو فى طور آخر . وعندنا النصوص التالية عن ابن العربى فيا يتعلق بالغزالى :

النص الأول : نقله المقرى فى نفح الطيب ( ٢ : ٣٣٨ ) وفى أزهار الرياض ( ٣ : ٩١ ) عن ( قانون التأويل ) لابن العربى قال : « ورد علينا دانشمند – يعنى الغزالى – فنزل برباط ابن سغد بإزاء المدرسة النظامية معرضاً عن الدنيا ، مقبلا على الله تعالى . فمشينا إليه ، وعرضنا أمنيتنا عليه ، وقلت له : أنت ضالتنا التى كنا ننشد ، وإمامنا الذى به نسترشد . فلقينا لقاء المعرفة ، وشاهدنا منه ما كان فوق الصفة ... الخ » .

والنص الثانى : فى نفح الطيب (١ : ٣٤٣) عن ابن العربى أنه قال : « وكان يقرأ معنا برباط أبى سعد على الإمام دانشمند من بلاد المغرب خنًى له لحية

(1) نقل ابن المهاد فى شذرات الذهب (٤ : ١١) قول الأسنوى فى طبقات الشافعية وهو. يترجم الغزالى «وأقبل على العبادة والسياحة فخرج إلى الحجاز سنة ٨٨ فحج ورجع إلى دمشق. واستوطنها عشر سنين بمنارة دمشق ، وصنف فيها كتباً يقال إن ( الإحياء ) مها . ثم ساد إلى القدس والإسكندرية ، ثم عاد إلى وطنه طوس » . ونبهى الأستاذ الشيخ صبرى عابدين إلى أن فى ترجمة الغزالى بكتاب الأنس الجليل (١ : ٢٦٥ ) ما نصه : «وأخذ فى التصانيف المشهورة بيبيت المقدس ، فيقال إنه صنف فى القدس ( إحياء علوم الدين ) وأقام بالزاوية التى على باب. أصاب الجال الأسنوى فى تحديد سنة مجى، الغزالى إلى دمشق ، ويوافقه فى ذلك ابن المهاد فى الشدرات أصاب الجال الأسنوى فى تحديد سنة مجى، الغزالى إلى دمشق ، ويوافقه فى ذلك ابن المهاد فى الشدرات منتين ثم حج وعاد إلى بغداد فى المده التى لازمه فيها ابن العربى فى رباط أبى سمد . ثم بدا له أن يكسر مغزله ويعود إلى دمشق وبيت المقدس سائحاً فيا بينهما وبن الإسكندرية إلى منه اله أنه يكسر مغزله ويعود إلى دمشق وبيت المقدس سائحاً فيا بينهما وبن الإسكندرية إلى من يكسر مغزله ويعود إلى دمشق وبيت المقدس سائحاً في بينهما وبن الإسكندرية إلى معد . تغرجع إلى الأسنوى فى المادة التى لازمه فيها ابن العربى فى رباط أبى سمد . ثم بدا له أن يكسر مغزله ويعود إلى دمشق وبيت المقدس سائحاً فيا بينهما وبن الإسكندرية إن صح ترددم نغرجع إلى طوس ومات فيها سنة ٥٠٥

۲.



وله ثديان وعنده جارية ، فربك أعلم به . ومع طول الصحبة عقلى الحياء عن سؤاله ، وبودى اليوم لو كاشفته حاله » .

والنص الثالث: فى شذرات الذهب (٤: ١٣) قال . وذكر الشيخ علاء الدين على بن الصير فى فى كتابه زادالسالكين : أن القاضى أبا بكر بن العربى قال : « رأيت الغزالى فى البرية وبيده عكازة وعليه مرقعة وعلى عاتقه ركوة ، وقد كنت رأيته فى بغداد يحضر درسه أربعائة عمامة من أكابر الناس وأفاضلهم يأخذون عنه العلم . فدنوت منه فسلمت عليه وقلت له : يا إمام ، أليس تدريس العلم ببغداد خيراً من هذا ؟ فنظر إلى شزراً وقال : لما طلع بدر السعادة ، فى فلك الإرادة ( أو قال : فى سماء الإرادة ) وجنحت شمس الوصول ، فى مغارب الأصول :

توكت هوى ليلى وسعدى بمنزلى وعدت إلى تصحيح أول منزل ونادت بى الأشواق : مهلا فهذه منازل من تهوى ، رويدك فانزل غزلت لهم غزلا دقيقاً ، فلم أجد لغزلى نساجا ، فكسرت مغرلى ومن شيوخ ابن العربى فى بغداد دانشمند آخر كانوا يسمونه « دانشمند الأكبر » وهو إسماعيل الطوسى ، ويقولون للغزالى « دانشمند الأصغر » . نقله المقرى فى أزهار الرياض ( ٣ : ٩١ ) عن ألى عبد الله محمد بن غازى من المغرب . ومعنى دانشمند بالفارسية « العارف » .

ذهابه إلى الحج ، وعودته إلى بغداد :

وذهب ابن العربى مع أبيه من بغداد إلى الحرمين الشريفين فى موسم سنة ٤٨٩ فحج بيت الله الحرام ، وأخذ فى مكة عن محدثها ومفتيها أبى عبد الله الحسين بن على بن الحسين الطبرى الشافعى (٤١٨ – ٤٩٨) . ومما تحدث به ابن العربى عن مكة قوله : «كنت بمكة مقيا فى ذى الحجة سنة ٤٨٩ ، وكنت أشرب من ماء زمزم كثيراً ، وكليا شربته نويت به العلم والإيمان ،



ففتح الله لى ببركته فى المقدار الذى يسره لى من العلم ، ونسيت أن أشربه للعمل ، ويا ليتى شربته لهما حتى يفتح الله لى فيهما ، ولم يقدر ، فكان صغوى للعلم أكثر منه للعمل ، وأسأل الله تعالى الحفظ والتوفيق برحمته » .

وعاد ابن العربى إلى بغداد مع أبيه ، فلبث فيها قريباً من سنتين قضاهما فى صحبة الغزالى وهو فى طوره الأوسط ، بين حالة الظهور الأولى وحالة العزلة والسياحة فى النهاية .

العودة بطريق دمشق وفلسطين والاسكندرية :

وفى سنة ٤٩٢ كان والد ابن العربى قد أثرت فيه الشيخوخة ، فخرجا من بغداد متوجهين إلى الشام وفلسطين ، فجدد ابن العربي العهد ـــ في دمشق. وبيت المقدس وكثير من المدن الشامية ــ مع من كان عرفهم وأخذ عنهم من شيوخ هذه البلاد ، وتعرف بآخرين غيرهم . ثم جاء إلى الإسكندرية ، وكانت فيها منية أبيه في أوائل سنة ٤٩٣ فدفن في الثغر الإسكمندري . وكان الإمام أبو بكر الطرطوشي في تلك المدة قد نزل الإسكندرية واستوطنها وكثر فيها تلاميذه ومريدوه من أهل السنة حتى بلغوا المثات لما وجدوا فيه من العزم على إحياء طريق أهل السنة بعد أن اعتراها الوهن وأصيبت بالإهمال تحت. حكم العبيديين ، فأقلق نشاط الطرطوشي ولاة الأمور العبيديين في القاهرة ، وكانت رئاسهم قدآلت من سنة ٤٨٧ إلى المستعلى أحمد ابن المستنصر أبي تميم معد ، وأخذ نجمهم بالأفول في الشام باستيلاء الأتراك على بعض البلاد ، والإفرنج على البعض الآخر . ولم يكن للمستعلى حل ولا ربط مع وزيره الأفضل ، فاضطهد الأفضل أبا بكر الطرطوشي فما بعد بسبب كَثَرَة أتباعد مما لا محل لذكره هنا . فلما توفى والد ابن العربى بالإسكندرية رحل عنها عائداً إلى وطنه في سنة ٤٩٣ ، ويقول الحافظ ابن عساكر : إن ابن العربي ابتدأ بتأليف كتابه ( عارضة الأحوذي ) عندما غرَّب من الإسكندرية فكان أول مؤلفاته على ما نعلم .



وصوله إلى إشبيلية :

ولما وصل ابن العربى إلى وطنه إشبيلية كان الحكم فيها لا يزأل ليوسف ابن تاشفين ، واستمر على ذلك إلى أن مات سنة ٥٠٠ . فاستقبل العلماء ورجال الثقافة والأدب فى إشبيلية وما جاورها من عواصم الأندلس هذا الغائب القادم بعلوم المشرق استقبالا لا نظير له ، وقصده طلاب العلم وأذكياء الأندلس من كل حدب وصوب ، وتحول منزله إلى جامعة ، وعقدت له حلقات الدرس فى الجوامع ، وكان ممن أخذ عنه وتلتى عليه طائفة من كبار علماء الإسلام : منهم قاضى المغرب وحافظه القاضى عياض بن موسى اليحصبي مؤلف (الشفًا) و (مشارق الأنوار) ، وابنه القاضي محمد بن عياض ، والحافظ المؤرخ أبو القاسم خلف بن عبد الملك بن بشكوال ، والإمام الزاهد العابد أبو عبد الله محمد بن أحمد بن مجاهد الإشبيلي ، وأبو جعفر بن الباذش، وأبو عبد الله محمد بن عبد الرحيم الخزرجي ، وأبو عبد الله محمد بن عبد الله ابن خليل القيسي ، وأبو الحسن بن النعمة ، وأبو بكر محمد بن خير الأموى الإشبيلي ، وأبو القاسم عبد الرحمن بن محمد بن حبيش، والإمام عبد الرحمن ابن عبد الله السهيلي شارح السيرة ، وأبو العباس أحمد بن عبد الرحمن الصقر الأنصارى ، وأبو الحسن على بن عتيتي القرطبي ، وأبو القاسم أحمد بن محمد ابن خلف الحوفي ، وأبو محمد عبد آلخق بن عبد الرحمن الأزدى الحراط ، وأبو بكر محمد بن محمد اللخمي البلنقي ، وأبو عبد الله محمد بن عبد الله الغاسل الغرناطي ، وأبو الحسن عبد الرحمن بن أحمد بن بتى ، وأبو العباس أحمد ابن أبي الوليد بن رشد ، وأبو محمد عبد الله بن أحمد بن سعيد العبدري شارح صحيح مسلم ، وأبو المحاسن يوسف بن عبد الله بن عياد ، والحافظ أبو الحجاج يوسف بن إبراهيم العبدرى ، والقاضي أحمد بن عبد الرحمن بن مضاء اللخمي وأبو إسماق إبراهيم بن يوسف بن قرقول شارح مشارق الأنوار ، وعالم لا يحصى من نمط هؤلاء الأجلاء منهم من ذكر مترجمو

ابن العربي أسماءهم ومنهم من لم يسموهم لكثرتهم أو لأنهم من تلاميذه المتأخرين في الزمن عندما بلغ هذا الإمام سن الشيخوخة . ولعلى من هؤلاء راوى كتابه ( العواصم من القواصم ) صالح بن عبد الملك بن سعيد الذى ذكر في أول الكتاب أنه قرأه على ابن العربي . وقد قلنا إن أبا بكر بن العربي كان بعد عودته من المشرق إلى الأندلس جامعة يصدر عنها العلم إلى كل معاصر له ممن يستطيع لقاءه ، فهو مربى الجيل الذى عاش معه في تلك الديار . قال مترجموه : بقى ابن العربى يفتى ويدرس أربعين سنة ، وقبل أن يتولى القضاء صدر له رفيع يصدر به ما يسمى الآن في الديار المصرية « مرسوماً » وما يسمى فى المعرب « ظهيراً » . ومن نماذج مرسوم هذا المنصب المشاور للقضاء، وهو منصب كتاب ( عابر الأندلس وحاضرها ) للأستاذ محمد كرد على وفى هامش ص ٨٩ من رفيع يصدر به ما يسمى الآن في الديار المصرية « مرسوماً » وما يسمى فى المعرب آنتقلبد من المشرور الأن في الديار المصرية ( مرسوماً » وما يسمى فى المعرب رفيع يصدر به ما يسمى الآن في الديار المصرية ( مرسوماً » وما يسمى فى المعرب رفيع يصدر به ما يسمى الآن في الديار المصرية ( مرسوماً » وما يسمى فى المعرب رفيع يصدر به ما يسمى الآن في الديار المصرية ( مرسوماً » وما يسمى فى المعرب رفيع يصدر به ما يسمى الآن في الديار المصرية ( مرسوماً » وما يسمى فى المعرب رفيع يصدر به ما يسمى الآن في الديار المصرية ( مرسوماً » وما يسمى فى المعرب رفيع يصدر به ما يسمى الآن في الديار المصرية ( مرسوماً » وما يسمى فى المعرب رويتي ( عابر الأندلس وحاضرها ) للأستاذ محمد كرد على وفى هامش ( ) ، رويتي ( حيئاذ بلبس القانسوة ويقال له المقلس .

و لماكانت حلقة ابن العربى تحرَّّ ج علماء الجيل ، كانت مملكة على بن يوسف ابن تاشفين تز داد اتساعاً واستفحالا بما كان يستحلفه من بلاد ملوك الطوائف ، و بما استرده أو فتحه من الأسبانيين . وكان الوالى على شرق الأندلس وجنوبها لعلى بن يوسف بن تاشفين أخوه تمم بن يوسف ، وفى سنة ١٣٥ انتعش الأسبانيون وأخذوا فى إز عاج البلاد الإسلامية فجاز على بن يوسف بن تاشفين من المغرب إلى الأندلس وقاتلهم وانتصر عليهم وعاد سنة ١٥٥ ، فاستمرت الحال على ذلك إلى أن توفى تميم بن يوسف سنة ٢٠ ، فولى على بن يوسف ابن تاشفين على الأندلس ابنه تاشفين بن على ، وفى هذا الدور كان ابن العربى قد بلغ القمة فى مكانته العلمية بما ظهر من مؤلفاته العظيمة ، وما انتش فى ربوع الأندلس والمغرب من تلاميذه ومريديه ، فدعى فى رجب سنة

٨٢ التولى القضاء فى إشبيلية : وقد أجمعت كلمة الذين تحدثوا عنه – كالقاضى عياض ، وابن بشكوال ، وابن سعيد ، وجميع مؤرخى الأندلس – على أنه كان مثال العدل والاستقامة وحسن القيام بأمر القضاء ، قال القاضى عياض : فنفع الله به أهل إشبيلية لصرامته وشدته ونفوذ أحكامه ، وكانت له فى الظالمين سورة مرهقة ، مع الرفق بالمساكين . والترم الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر . واستمر فى هذه المدة على إلقاء دروسه مع القيام بأمر القضاء حيقاً حتى الأمر القرب التومية وكانت له فى الظالمين سورة مرهقة ، مع الرفق بالمساكين . والترم الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر . واستمر فى هذه المدة على إلقاء دروسه مع القيام بأمر القضاء على إلقاء دروسه مع تعلمون بالمعروف والنهى عن المنكر . واستمر فى هذه المدة على إلقاء دروسه مع نالميرة بأمر القضاء ومواصلة التأليف . إلا أن وقته أصبح ضيقاً حتى اضطر تلميذه الإمام الزاهد العابد أبو عبد الله الإشبيلي إلى أن ينقطع عن درسه . إلى السلطان » .

إن المكانة التي وصل إليها ابن العربي في العلم وعز ته وسيادته على القلوب - قبل ولايته القضاء - كانت مثار الحسد له والإحنة عليه من العلماء الرسميين الذين يتجرون بقشور العلم ليبنوا بها دنياهم ، فلما از دادت مكانته رفعة بالقضاء مضى فيه مجاهداً في سبيل العدل والإصلاح والأمر بالمعروف والنهى عن المذكر ، وكلها من سبيل الله ، يجمع إلى ذلك كله آداب الأخلاق ، مع حسن المعاشرة ، ولين الكنف ، وكثرة الاحمال ، وكرم النفس ، وحس العهد ، وثبات الود . فاز داد غيظ حاسديه ، واشتد ضغن صغار النفوس عليه ، ولاسيا أهل الجور والظلم والغصب الذين كان شديد الأحكام عليهم والأخذ منهم المطلومين ، منضماً إليهم أهل المجون والفسقة الذين تناولهم ابن العربي بطريقة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر . وما كان أكثر أهل المجون يومئذ في إن عبد المؤمن بين أبى الوليد بن رشد وأبى بكر بن زهر ، فقال ابن رشد ابن عبد المؤمن بين أبى الوليد بن رشد وأبي بكر بن زهر ، فقال ابن رشد لابن زهر : ما أدرى ما نقول ، غير أنه إذا مات عالم في إشبيلية فأريد بيع يتبه حملت إلى قرطبة حتى تباع فيها ، وإذا مات معالم في إشبيلية فأريد بيع بيع تركته حملت إلى إشبيلية .

وشعر ابن العربي في مدة قضائه بأنسور إشبيلية لا يقاوم أحداث الدهر إذا ألمت بالبلد ملمة ، فعزم على ترميمه ، وسد بعض الثلم الواقعة فيه . واتفق وقوع ذلك في زمن انصرفت فيه الحكومة عن مثل هذا الأهر . أو أن المال اللازم لذلك لم يكن متوفراً لديها ، فخرج ابن العربي عن كل ما تحت يده من ماله الخاص ورصده لتحقيق هذا الواجب الملي العام ، ودعا الأمة إلى البذل فيه ، وأقبلت في خلال ذلك الأيام الأولى من شهر ذي الحجة ، فكان ابن العربي أول من خطر على باله الاستفادة من جلود الأضاحي في المصالح العامة ، فحض الناس على أن يتبرعوا بجلود أضاحيهم لبناء هذا السور ، فكان في ذلك موفقاً ، إلا أن أعداءه ومبغضي طريقته أثاروا العامة عليه بأساليبهم الخبيثة حتى نابه بداره في أحد الأيام مثل الذي ناب أمير المؤمنين. عثمان بن عفان لما تألب البغاة عليه وهاجموه في داره . ولاشك أن هذه الحادثة. وقعت لا قى آخر ولايته للقضاء ، وقد أشار إليها في كتابنا هذا ( العواصم من القواصم ) الذي ألفه في سنة ٥٣٦ ، فهي إذن وقعت بعد سنة ٥٣٠ وقبل سنة ٥٣٦ وقد قال في كتابنا هذا ص ١٣٧ – ١٣٨ يصفها : ٦ ولقد حكمت. بين الناس فألزمتهم الصلاة ، والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر حتى لإيك في الأرض منكر. واشتد الخطب على أهل الغصب ، وعظم على الفسقة. الكرب ، فتألبوا وألبوا وثاروا إلى ، فاستسلمت لأمر الله ، وأمرت كل. من حولي ألا يدفعوا عن داري ، وخرجَت على السطوح بنفسي فعاثوا على ، ولولا ما سبق من حسن المقدار ، لكنت قتيل الدار . وكان الذي حملني. على ذلك ثلاثة أمور : أحدها وصاية النبي صلى الله عليه وسلم ( أي بالكف عن القتال في الفتنة ) . الثاني الاقتداء بعثمان . والثالث سوء الأحدوثة التي فر مُها رسول الله صلى الله عليه وسلم المؤيد بالوحى (١) » . فنكب ابن العربيه

(١) أى لما أراد عمر بن الحطاب أن يقتل ابن سلول عند عودة الذي صلى الله عليه وسلم من غزوة بنى المصطلق لقول ابن سلول « إذا رجعنا إلى المدينة ليخرجن الأعز منها الأذل » فمنع الذي صلى الله عليه وسلم عمر من قتله وقال « لا يتحدث الناس أن محمداً يقتل أصحابه » .



فى هذه الثورة ونهبت كتبه كلها . وانصرف أو صرف عن القضاء ، وتحول مؤقتاً إلى قرطبة . وكان له فيها تلاميذ ومريدون ، فازداد بهذه الرحلة تلاميذه من أذكيائها ومريدوه .

وكان من حكمة الله فى هذه النازلة أن تفرغ ابن العربى للعلم ، وواصل إكمال مؤلفاته الكبيرة ، وقد آن لنا أن نشير إلى تراثه العلمى . فمن مؤلفاته :

١ -- أنوار الفجر فى تفسير القرآن : ألفه فى عشرين سنة وبلغ ثمانين ألف ورقة ( أى مائة ألف وستين ألف صفحة ) ورآه يوسف الحزام المغربى فى القرن الثامن فى خزانة أمير المسلمين السلطان أبى عنان فارس بمدينة مراكش ( وكان يخدم السلطان فى حزم كتبه ورفعها ) فعد أسفاره فبلغت ثمانين سفراً ، وقال بعض مترجمى ابن العربى إنه فى تسعين مجلداً ، وكلن الناس يتداولون هذا التفسير أثناء تأليفه ، فكلما انتهى من تأليف مقدار منه تناسخه الناس وتناقلوه

٢ — قانون التأويل فى تفسير القرآن : كتاب كبير ، كان موجوداً ومنتشراً إلى القرن الحادى عشر الهجرى ، ونقل عنه المقرى فى نفح الطيب ، ونقلنا عنه شيئاً منه فى هذه الترجمة .

۳ -- أحكام القرآن : كتاب نفيس طبعه سلطان المغرب مولاى عبد الحفيظ في إحدى المطابع المصرية .

٤ --- الأحكام الصغرى ، منه مخطوطة بمكتبة عبد الحى الكتانى بالمغرب
 ٥ --- الناسخ والمنسوخ فى القرآن : توجد منه مخطوطة بخزانة القرويين .
 ٦ --- كتاب المشكلين : مشكل الكتاب ومشكل السنة .
 ٧ --- كتاب النيرين : فى الصحيحين .

٨ — القبس : فى شرح موطأ مالك بن أنس . وهو من أواخر مؤلفاته . ذكر فيه تفسيره ( أنوار الفجر ) وفى مكتبة الكتانى بالمغرب مخطوطة من القبس وفى مكتبة الجلاوى بمراكش مخطوطة .

۲Y

٩ – ترتيب المسالك في شرح موطأ مالك: في مكتبة طلعت٧٩٣حديث. ١٠ – عارَضة الأحوذي ، شرح جامع الترمذي : وهو من أول مؤلفاته ، ويقول الحافظ ابن عساكر : ]نه بدأ بتأليفه في منقلبه إلى المغرب عائداً من رحلته الكبري . وقد اطلعنا على مخطوطة منه في مكتبة جمعية الهداية الإسلامية جاءبها من تونس صديقنا العلامة الجليل السيد محمد الخضر حسين . تم طبع هذا الكتاب فى مصر سنة ١٣٥٠ مع جامع الترمذى فى ١٤ جزءاً : ۱۱ – شرح حديث جابر في الشفاعة . ١٢ – حديث الإفك . ١٣ ـــ العواصم من القواصم . ١٤ - شرح حديث أم زرع . ۱۵ - الكالام على مشكل حديث السبحات والحجاب : ١٧ – المسلسلات ١٢ – السباعيات . ١٨ – الأمد الأقصى بأسماء الله الحسني وصفاته العليا م ۱۹ - تفصيل التفضيل ، بين التحميد والتهليل . ٢٠ ـــ التوسط في معرفة صحة الاعتقاء ، والرد على من خالف السنة وذوى البدع والإلحاد فى مجموع مخطوط بمكتبة عبد الحي الكتانى فى المغرب عقيدة ابن العربى ) \_ ٢١ – المحصول في علم الأصول : ٢٢ --- الإنصاف ، في مسائل الحلاف : عشرون مجلداً . ٢٣ – شرح غريب الرسالة لابن ألى زيد القيرواني . ٢٤ – كتاب ستر العورة . ٢٦ \_ مراقى الزُّلف . ۲۵ \_ الحلافيات . ٢٧ – سراج المريدين : ( وهو ينقل عنه ويشير إليه فى العواصم من القواصم ) ومنه مخطوطة بمكتبة عبد الحى الكتانى وبأولها خط المؤلف ، ۲۸ - نواهي الدواهي .



٢٩ – العقل الأكبر . للقلب الأصغر .
 ٣٠ – الكافى فى أن لا دليل على النافى .
 ٣٢ – أسراج المهندين .
 ٣٣ – ملجاة المنفقهين ، إلى معرفة غوامض النحويين .
 ٣٣ – أعيان الأعيان .
 ٣٢ – ترتيب الرحلة للترغيب فى الملة : منه مخطوطة ناقصة فى مكتبة عبد الحى الكتانى بالمغرب .

وفى خلال اشتغال ابن العربى بالتدريس والتأليف فى العشر الأواخر من سى حياته ، كان يتردد عليه الأدباء ، ويساجلهم الأدب والشعر بقريحة وقادة ، وبيان جزل . ولا يتسع هذا المقام لوصف مقامه الأدبى ، ونكتنى بإيراد المثل الآتى لهذه الناحية : دخل عليه الأديب ابن صارة الشنترينى وبين يدى القاضى أبى بكر نار علاها رماد فقال لابن صارة : قل فى هذه . فقال : شابت نواصى النار بعد سوادها وتسترت عنا بشوب رماد ثم قال لابن العربى . أجز . فقال :

شابت كما شبنا وزال شبابنا فكأنما كنا على ميعماد

ونختم هذه الترجمة قبل ذكر وفاته ، بفصل عقده وصاف أدب أدباء. الأندلس الوزير أبو نصر الفتح بن خاقان القيسي فى كتابه ( المطمح ) فقال. يصف الفقيه الأجل الحافظ أبو بكو بن العربي :

و علم الأعلام الطاهر الأثواب ، الباهر الألباب . الذى أنسى ذكاء إياس . وترك التقليد للقياس . وانتجع الفوع من الأصل ، وغدا فى يد. الإسلام أمضى من النصل . ستى الله يه الأندلس بعدما أجدبت من المعارف ، ومد عليها من الظل الوارف . فكساها رونتى نبله . وسقاها ريق وَبْله وكان. أبوه أبو محمد بإشبيلية بدراً فى فلكها . وصدراً فى مجلس ملكها . واصطفاط



معتمد بنى عباد ، اصطفاه المأمون لابن أبى داود . وولاه الولايات الشريفة وبوَّاه المراتب المنيفة . فلما أقفرت حمص من ملكهم وخلت <sup>(۱)</sup> وألقهم مها وتخلت . رحل به إلى المشرق ، وحل فيه محل الحائف الفرق . فجال في أكنافه ، وأجال قداح الرجاء فى استقبال العز واستنافه . فلم يسترد ذاهباً . ولم يجد كمتعمده باذلا له وواهباً . فعاد إلى الرواية والسماع . وما استفاد من إجالة تلك الأطاع . وأبو بكر إذ ذاك فى ثرى الذكاء قضيب ما دوَّح ، وفى روض الشباب زهر ما صوَّح ، فألزمه مجالس العلم رائعاً وغادياً ، ولازمه سائقاً إليها وحادياً . حتى استقرت به مجالس العلم رائعاً وغادياً ، رجامه . وبقى أبو بكر متفرداً ، وللطلب متجرداً . حتى أصبح فى العلم وحيداً ، ولم تجد عنه الرياسة محيدا . فكر إلى الأندلس فحلها والنفوس إليه متطلعة ، ولم تجد عنه الرياسة محيدا . فكر إلى الأندلس فحلها والنفوس إليه متطلعة ، ولأنبائه متسمعة . فناهيك من حظوة لتى ، ومن عزة ستى ، ومن رفعة سما إليها ورقى . وحسبك من مفاخر قلدها ، ومن عزة ستى ، ومن رفعة سما ولانياته متسمعة . فناهيك من حظوة لتى ، ومن عزة ستى ، ومن رفعة سما ولأنبائه وحسبك من مفاخر قلدها ، ومن عاس أنبة الم فيه وحيداً ، ولانياته متسمعة . فناهيك من حظوة لتى ، ومن عزة ستى ، ومن رفعة سما

وفى السنوات الأخيرة من حياة ابن العربى مات على بن يوسف بن تاشفين صاحب المغرب والأندلس ، فقام بعده ( سنة ٥٣٧ ) ابنه تاشفين الذى كان والياً لأبيه على الأندلس . وفى زمنه استفحلت دعوة الموحدين التى كان دعا إليها ابن تومرت مدعى المهدوية فتولاها بعده صنيعته عبد المؤمن بن على ، وتغلب عبد المؤمن على المعز تاشفين وشرده إلى وهران فى غرب الجزائر ، ثم قتله فى وهران فى رمضان سنة ٥٣٩ ، وحاصر أخاه إسحاق بن على بن يوسف

(١) كانت إشبيلية فى زمن الفتح الإسلامى منزل الفاتحين من أبناء « حمص » إحدى المدن الشامية ، قسموا إشبيلية باسم بلدهم ، ولذلك يقول فيها ابن عيدون : هل تذكر المهــد الذى لم أنسه ومودتى مخدومــة بصفــاء ومبيتنا فى أرض حمص والحجى قد حل عقد صباه بالصهباء ودموع طل الليل يخلق أعينـــا ترنو الينا من عيون المــاء

٣.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ابن تاشفين في مراكش سنة ٤٠ مدة تسعة أشهر واستولى عليه وعليها ف شوال سنة ٤١ ، فانفرضت دولة المرابطين أو الملثمين بعد أن حكمت ١٤١ سنة . وهكذا شهد ابن العربي سقوط دولة آل عباد على يد يوسف ١٠ ابن تاشفين في أول شبابه. ثم شاهد سقوط دولة بني تاشفين على يد عبد المؤمن ١٠ تاشفين في أول شبابه. ثم شاهد سقوط دولة بني تاشفين على يد عبد المؤمن وفود مدائن الأندلس تفد على مراكش طالبة من عبد المؤمن الاستيلاء على بلادهم من بقايا المرابطين . وحضر في سنة ٤٢ وفد ( إشبيلية ) يرآسة عظيمها وكبير علمائها الإمام أبي بكر بن العربي . ولنسب غامض مرجوا ، فأدركته منيته منصرفة من مراكش في موضع يسمى ( اغلان ) مرجوا ، فأدركته منيته منصرفة من مراكش في موضع يسمى ( اغلان ) من موته ، وصلى عليه صاحبه أبو الحكم بن حجاج ، ودفن في يوم الأحد من موته ، وصلى عليه صاحبه أبو الحكم بن حجاج ، ودفن في يوم الأحد من موته ، ومانية مقام في دار الحلوق أعلى مدينة فاس بتربة القائد مظفر . لا رسم الأول سنة ٤٢ خارج المحروق أعلى مدينة فاس بتربة القائد مظفر .





أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم عدول بتعديل الله ورسوله لهم ولا ينتقص أحدأ منهم إلا زنديق

عقد الإمام الحافظ المحدث أبو بكر أحمد بن على بن ثابت الخطيب البندادى ( ٣٩٢ – ٤٦٣ **)** فصلا نفيساً في كتابه ( الكفاية ) الذي طبعه صاحب السمو فظام حيدر أباد الدكن بالهند سنة ١٣٥٧ ( ص ٤٦ – ٤٩ ) واعتمده شيخ الإسلام الإمام الحافظ قاضي قضاة مصر شهاب الدين أحمد بن حجر العسقلاني ( ٧٧٣ – ٥٥٢ ) في مقدمة كتابه ( الإصابة ) الذي طبعه في مصر سلطان المغرب مولای عبد الحفيظ سنة ١٣٢٨ (ج ١ ص ١٠ – ١١ ) ونحن نقتطف منه ما يلي : عدالةُ الصحابة ثابتةٌ معلومة بتعديل الله لهم ، وإخباره عن طهارتهم ، واختياره لهم في نص القرآن . فمن ذٰلك قوله تعالى ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّة أُخْرِجتْ للنَّاس ﴾ وقوله ﴿ وَكَذَٰلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لتَكُونُوا شُهَدًاءَ عَلَى النَّاسِ ، ويَكُونَ الرُّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ . وقوله ﴿ لَقَدْ رَضِيَ اللهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونِكَ تَحْتَ الشَّجَرَة فَعِلْمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنْزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثَابَهُمْ فَتُحًا قَرِيبًا ﴾ وقوله تعالى ﴿ وَالسَّابِقُونَ الأَوَّلُونِ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَخُوهُمْ بِإِحْسَانٍ رضى اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْه ﴾ وقوله ﴿ والسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ أُولَـٰئُكَ الْمُقَرَّبُونَ فِي جَنَّاتِ النَّعِمِ ﴾ وقوله ﴿ يَا أَيُّهَا الْنَّبَّى حَسْبُكَ اللهُ وَمَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ﴾ وقوله تعالى ﴿ لَلْفُقَرَاء المُهَاجِرِينَ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مَنْ دَيَارِهُمْ وأَمْوَالهُمْ يَبْتَغُونَ فَضَلًّا من الله وَرِضْوَانًا وَيَنْصُرُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ ، أُولَـْنَكَ هُمُ الصَّادقُونَ \* وَالَّذِينَ تَبَوَّأُوا الدَّارَ والْإِمَانَ مَنْ قَبْلَهُمْ يُحَبُّون مَنْ



هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يجدُونَ فِى صُدُورِهِمْ حَاجةً ممَّا أُوتُوا وِيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنْفُسِهِمْوَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَة ومَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسه فَأُولَئك هُمُ الفُلحُون} ووصف رسول الله صلى الله عليه وسلم الصحابة مثل ذلك، وأطنب فى تعظيمهم، وأحسن الثناء عليهم. فمن الأخبار المستفيضة عنه فى هذا المعنى: حديثُ عبد الله بن مسعود أن النبى صلى الله عليه وسلم قال : ﴿ خَيْرُ أُمَّنى قرنى ، ثم الذين يَلُونَهم ، ثم الذين يَلُونَهم . ثم يجىء يوم تسبق أَيْمانهم شهادَتَهم، ويَشْهدون قبل أن يُسْتَشْهَدوا ». ورواه أبو هريرة وعمران بن حُصين أيضًا .

وحديث أبى سعيد الخدرى قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « لاتَسُبُّوا أَصحابى ، فوالذى نفسى بيده لو أَنفقَ أَحدُكم مثل أُحُدِ ذهبًا ما أَدركَ مُدَّ أَحدهم ولا نَصِيفَه » .

وحديث ابن عباس عن رسول الله صلى الله عليه وسلم : «مَهما أُوتيتم من كتاب الله فالعملُ به لا عُذْرَ لأَحدكم فى تركه . فإن لم يكن كياب الله فسنَّة مىماضية فإن لم يكن سُنَّة منىماضية فما قال أصحابى، إن أصحابى بمنزلة النجوم فى السياء فأَمها أخذتم به اهتديتم ، واختلاف أصحابى لكم رحمة ».

وحديث سعيد بن المُسَيَّب عن عمر بن الخطاب قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : «ساَّلتُ ربى فيا اختلف فيه أصحابى من بعدى فأوحى الله إلىّ : يا محمد ، إن أصحابك عندى يمنزلة النجوم فى السماء : بعضُها أَضُوْأ من بعض ، فمن أَخذَ بشىء مما هم عليه من اختلافهم فهوعندى على هُدَى لا وحديث الإمام الشافعى بسنده إلى أنس بن مالك قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « إنَّ الله اختارتى واختار أصحابى فجعلهم أصهارى وجعلهم أنصارى . وإنه سيجىء فى آخر الزمان قومٌ ينتقصونهم، (م - ٣ ، السوام)



أَلا فلا تُناكحوهم ، أَلا فلا تَنْكحوا إليهم ، أَلا فلا تُصَلِّوا مَعَهم ، أَلا فلا تُصَلِوا عليهم ، عليهم حَلَّت اللعنة .

قال الحافظ الكبير أبو بكر بن الخطيب البغدادى : والأخبار في هذا المعنى تتسع ، وكلها مطابقة لما في نص القرآن ، وجميع ذلك يقتضى طهارةَ الصحابة ، والقطعَ على تعديلهم ونزاهتهم ، فلا يحتاج أحد منهم – مع تعديل الله تعالى لهم ، المطّّلع على بواطنهم – إلى تعديل أحد من الخلق له ... على أنه لو لم يَرِدْ من الله عز وجل ورسوله فيهم شيء مما ذكرنام ، لأوجبت الحال التي كانوا عليها – من الهجرة ، والجهاد ، والنصرة ، وبذل المهج والأموال ، وقتل الآباء والأولاد؛ والمناصحة في الدين ، وقوَّة الإمان واليقين – القطعَ على عدالتهم ، يجيئون من بعدهم أبد الآبدين .

أخبرنا أبو منصور محمد بن عيسى الهمذانى ، حدثنا صالح بن أحمد الحافظ قال : سمعتُ أبا جعفر أحمد بن عبدل يقول : سمعتُ أحمد بن محمد بن سليان التستُرى يقول : سمعتُ أبا زُرْعة يقول : « إذا رأيتَ الرجلَ ينتقص أحدًا من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم فاعلم أنه زنديق ، لأن الرسول صلى الله عليه وسلم عندنا حقّ ، والقرآنَ حقّ ، وإنما أدَّى إلينا هذا القرآن والسننَ أصحابُ رسول الله ، وإنما يريدون أن يجرحوا شهودنا ليبطلوا الكتاب والسنَّة، والجرحُ بهم أولى ، وهم «زنادقة » وأبو زرعة الذى أعلن زندقة من ينتقص أحدًا من الصحابة ، هو عبيد الله بن عبد الكريم الرازى ، من موالى بنى مخزوم ، كان أحد أعلام الأمة . قال عنه الإمام أحمد : ما جاز الجسرَ أحفظُ من أبى زُرْعة. وقال الإمام أبو حاتم إن أبا زرعة ما خلَّف بعدَه مثله . توفى سنة ٢٦٤







وصلى الله على محمد وآله

قال صالح بن عبد الملك بن سعيد : قرأتُ على الإمام محمد ألى بكر بن العربيّ رضى الله عنه قال : الحمد لله ربِّ العالمين \* اللهمّ صلِّ على محمد وعلى آل محمد ، كما صليت على إبراهيم . وبارك على محمد وعلى آل محمد ، كما واركت على إبراهيم وآل إبراهيم . إنك حميد مجيد .

اللهم إنا نستمدَّ بك المِنْحة ، كما نستدْفعُ بك المحنة . ونسأَلك العصمة ، كما نستوهبُ منك الرحمة .

ربَّنا لا تُزِغ قلوبنا بعد إذ هديتنا ، ويسِّرْ لنا العمل كما علَّمتنا ، وأَوْزِعْنا شكرَ ما آتيتَنا . وانهج لنا سبيلا يهدى إليك ، وافتح بيننا وبينك بابًا نفِدُ منه عليك ، لكَ مقاليدُ الساوات والأَرض ، وأَنتَه على كل شيء قدير .

بهذا التحميد ، والدعاء السديد ، افتتح الإمام ابن العربي الجزء الأول من كتابه (العواصم من القواصم ) . فافتتحنا به هذا القسم من جزئه الثاني ( من ص ٩٨ إلى ص ١٩٣ من مطبوعة الجزائر سنة ١٣٤٧ ) وهو ما اخترنا إفراده بهذا السفر خاصاً يتحقيق مواقف الصحابة رضوان الله عليهم بعد وفاة الني صلى الله علىه وسلم ، كما أشرته إلى فلك في تصدير الكتاب



قاصمةالظهر

بعد أن استأثر الله بنبيًّه صلى الله عليه وسلم – وقد أكمل له ولنا حينه ، وأتمَّ عليه وعلينا نعمتَه ، كما قال تعالى: ﴿ اليوم أَكْملتُ لَكُمَّ حينكم وأتممتُ عليكُمْ نِعْمتِى ورضيتُ لكم الإِسْلَامَ دِينا ﴾ ، [ المائدة : ٣ ] ، وما من شىء فى الدنيا يكمل إلا وجاءه النقصان ، ليكون الكمال الذى يراد به وجهُ الله خاصة ، وذلك العمل الصالح والدار الآخرة ، فهى دار الله الكاملة . قال أنس : « ما نفضنا أيدينا من تراب قبر رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى أنكرنا قلوبنا <sup>(1)</sup> » . واضطربت الحال ، ثم تدارك الله الإسلام ببيعة ألى بكر ، فكان فأما علىٌ فاستخفىٰ فى بيته مع فاطمة <sup>(1)</sup>

(۱) فى مطبوعة الجزائر «نفوسنا» والمروى فى الحديث «قلوبنا» من وجوه متعددة أشار إليها الحافظ ابن كثير فى البداية والنهاية (٥: ٢٧٣ – ٢٧٤) أحدها للإمام أحمد عن أنس : « لما كان اليوم الذى قدم فيه رسول الله صلى الله عليه وسلم المدينة أضاء منها كل شىء ، فلما كان اليوم الذى مات فيه أظلم منها كل شىء : قال : وما نفضنا عن رسوله الله صلى الله عليه وسلم الأيدى حتى أنكرنا قلوبنا» ، وهكذا رواه الترمذى ، وابن ماجه ت وقال الترمذى : هذا حديث صحيح غريب . قال ابن كثير : وإسناده محيح على شرط للمسحيحين .



ويحتمل أن يكون مراد المؤلف باستخفاء على ماكان منه ومن الزبير قبيل الاجمّاع في سقيفة بنى ساعدة ، وقد أشار عمر بن الخطاب إلى ذلك في خطبته الكبرى التى خطبها في المدينة في عقب ذى الحجة بعد آخر حجة حجها عمر ، وهذه الخطبة في مسند الإمام أحمد (١: ٥٥ الطبعة الأولى – ج١ رقم ٣٩١ الطبعة الثانية ) من حديث ابن عباس .

 (۱) إشارة إلى قول الله عز وجل فى سورة البقرة : ۱۹ ( وإذ واعدنا موسى أربعين.
 ليلة ) ، وقوله سبحانه فى سورة الأعراف : ۱٤٢ ( وواعدنا موسى ثلاثين ليلة وأتممناهة يعشر فتم ميقات ربه أربعين ليلة )



وأرجلهم (١)

وَتُحلق بِالُ العباس وعلَّى بِـأَمر أَنفسهما في مَرضِ النبي صلى الله عليه وسلم ، فقال العبَّاسُ لعليّ : « إنى أرى الموت في وجوه بني عبد المطلب ،

(١) في مسند أحمد (٣ : ١٩٦ الطبعة الأولى ) حديث أنس بن مالك عن يوم وفاة النبي صلَّى الله عليه وسلم وفيه : « ثم أرخى السَّر ، فقبض في يومه ذاك . فقام عمر فقال : إن رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يمت ، ولكن ربه أرسل إليه كما أرسل إلى موسى ، فمكت عن قومه أربعين ليلة . وإنى لأرجو أن يعيش رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى يقطع أيدى رجال من المنافقين وألسنتهم يزعمون (أو قال : يقولون) إن رسول الله صلى الله عليه وسلم قد مات » . وفي كتاب فضائل الصحابة من صحيح البخاري ( ك ٢٢ ب ٥ ) عن عائشة : • ... فقام عمر يقول : والله ما مات رسول الله صلى الله عليه وسلم . ، والله ماكان يقع في نفسي إلا ذاك ، وليبعثنه الله فليقطعن أيدي رجال وأرجلهم » . ونقل الحافظ ابن كثير في البداية والنهاية ( ٥ : ٢٤٢ ) ما رواه البهبي من طريق ابن لهيعة عن إلى الأسود عن عروة بن الزبير قال : قام عمر بن الخطاب بخطب الناس ويتوعد من قال د مات » بالقتل والقطع ، ويقول : إن رسول الله صلى الله عليه وسلم فى غشية لو قد قام قتل وقطع . وفي ( ٥ : ٢٤١ ) من البداية والهاية من حديث عائشة وهي تذكر الساعة الى توفى فيها رسول الله صلى الله عليه وسلم : فجاء عمر والمغبرة بن شعبة فاستأذنا ، فأذنت لها . . ثم قاما ، فلما دنوا من الباب قال المغيرة : يا عمر ، مات رسول الله صلى الله عليه وسلم . فقال عمر : كذبت ، بل أنت رجل تحوسك ( أي تخالطك ) فتنة ، إن رسول الله صلى الله عليه وسلم لا مموت حتى يفني الله المنافقين . ثم جاء أبو بكر .. وخرج إلى المسجد وعمر مخطب الناس ويقول: إن رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يموت حتى يفني الله المنافقين .

ومعنى أهجر : خلط فى كلامه ، وهذي ، وأكثر الكلام فيما لا ينبغى . وذلك من هول ما وقع فى نفس عمر من هذا الحديث العظيم ، فهو لا يكاد يصدقه .



فتعال حتى نسأًل رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فإن كان هذا الأُمر فينا علمناه <sup>(1)</sup> .

وتعلق بالُ العباس وعلىّ عيراتهما فيا تركه النبي صلى الله عليه وسلم من فدك وبنى النضير وخيبر <sup>(٢)</sup> واضطرب أمرُ الأَنصار يطلبون الأَمر لأَنفسهم ، أَو الشركة فيه مع المهاجرين <sup>(۳)</sup>

(۱) فأجابه على كرم الله وجهه: « إنا والله لئن سألناها رسول الله صلى الله عليه وسلم فنعناها لا يعطيناها الناس بعده ، وإنى والله لا أسألها رسول الله صلى الله عليه وسلم » رواه البخارى فى كتاب المغازى من صحيحه (ك ٢٤ ب ٨٣ ج ٥ ص ١٤٠ – ١٤١) : ونقله ابن كثير فى البداية والنهاية (٥ : ٢٢٧ و ٢٥١) من حديث الزهرى عن عبد الله ان كعب بن مالك عن ابن عباس . ورواه الإمام أحمد فى مسنده (١ : ٢٦٣ و ٣٢٥ و الطبعة الأولى وج ٤ رقم ٢٣٧٤ وج ٥ رقم ٢٩٩٩ الطبعة الثانية ).

(٢) سيأتى تفصيله في ص ٤٨ عند الكلام على حديث « لا نورث ما تُركنا صدقة ».

(٣) فاجتمعوا فى سقيفة بنى ساعدة، وبن ظهرانهم سعد ى عبادة ، وهم يرون أن الأمر لهم ، لأن البلد بلدهم وهم أنصار الله وكتيبة الإسلام ، أما قريش فإن دافة مهم دفت، فلا ينبغى أن تخترل الأمر من دون الأنصار . وقال خطيب مهم – وهو الحباب ى المنذر – « أنا جذ يلها المحكّك ، وعند يقها المرجّب . منا أمير ومنكم أمير» . ( وجذيلها للحكك : هو أصل شجرتها الذى تتحكك به الإبل . وعذيقها المرجب : نخلتها التى دعمت بيناء أو خشب لكثرة حملها ) . ومع ذلك فقد كان رجل من الأنصار – وهو بشير بن سعد المؤرجي والد النعان بن بشير – يسابق عمر إلى مبايعة أى بكر . وقبيل ذلك كان فى السقيفة الرجلان الصالحان عوم بن ساعدة الأوسى ومعن بن عدى حليف الأنصار ولم تعجمهما هذه النزعة من الأنصار فخرجا وهما يريان أن يقضى المهاجرون أمرهم غير ملتفتين عم هذه النزعة من الأنصار فخرجا وهما يريان أن يقضى المهاجرون أمرهم غير ملتفتين عد



وانقطعت قلوبُ الجيش الذي كان قد برز مع أُسامة بن زيد جالجرف <sup>(۱)</sup>

عتاقيمة

فتدارك الله الإسلام والأَنام – وانجابت [ الغمة ] انجياب الغمام ، وينفذ وعدُ الله باستئثار رسول الله <sup>(٢)</sup> وإقامة دينه على المّام ، وإن كان قد أَصاب ما أَصاب من الرزية الإسلام – بأَبى بكر الصديق رضى الله عنه <sup>(۲)</sup> .

= إلى أحد ، لكن حكمة أنى بكر ونور الإممان الذى ملأ قلبه كانا أبعد مدى وأحكم تدبيراً لهذه الملة فى أعظم نوازلها .

(١) كان هذا الجيش سبعائة ، والأمر عليهم أسامة بن زيد ، وكان قد ندبهم بوسول الله صلى الله عليه وسلم للمسير إلى تخوم البلقاء ( شرق الأردن ) حيث قتل زيد ابن حارثة وجعفر بن أى طالب وابن رواحة . ولما انتقل صلى الله عليه وسلم إلى الرفيق بالأعلى أشار كثير من الصحابة – ومبهم عمر – أن لا ينفذ الصديق هذا الجيش لما وقع من الاضطراب فى الناس ولا سيا فى القبائل . نقل ابن كثير فى البداية والنهاية ( ٢ : ٢٠٢ – الم على مصر بعمد بن أى بكر وعمرة بنت سعيد الأنصارية عن عائشة قالت : لما قبض رسول الله صلى الله عليه وسلم ارتدت العرب قاطبة وأشربت النفاق ، والله لقد نزل نى ما لو نزل بالجبال الراسيات لهاضها ، وصار أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم كأمهم أى معطلها وعنامها وفصلها .

(٣) أى فتدارك الله الإسلام والأنام بأبي بكر .



وكان – إذ مات النبى صلى الله عليه وسلم – غائبًا فى ماله بالسُنح <sup>(1)</sup> ، فجاء إلى منزل ابنته عائشة رضى الله عنها – وفيسه مات النبى صلى الله عليه وسلم – فكشف عن وجهه ، وأكبّ عليه يقبَّله وقال : بأَبى أنت وأَى يا رسول الله ، طبتَ حيًا وميتا . والله لا يجمع الله عليك الموتتين ، أما الموتة التى كتب الله عليك فقد متَّها . شم خرج إلى المسجد – والناس فيه ، وعمر يأتى بهجر من القول كما قدمنا – فرق المنبر فحمد الله وأثنى عليه ثم قال : « أما بعد أيها الناس ، من كان يعبُد محمدًا فإنَّ محمدًا قد مات ، ومنْ كان يَعْبُدُ الله فإنَّ الله حى لا يموت » . ثم قرأ : ﴿ وما محمدً إلَّا رسُولٌ قَدْ خلت مِنْ قبْلهِ الرُّسُلْ ، أفإنْ مات أو قُتِلَ انْقلَبْتُمْ علَىٰ أَعْقَابِكُمْ ، ومَنْ يَنْقلِبْ على عَقِبِيْنِ

(1) فى البداية والنهاية للحافظ ان كثير ( ٥ : ٢٤٤) : كان الصديق قد صلى بالمسلمين. صلاة الصبح ، وكان إذ ذاك قد أفاق رسول الله صلى الله عليه وسلم إفاقة من نجرة ما كان فيه من الوجع ، وكشف سترة الحجرة ونظر إلى المسلمين وهم صفوف فى الصلاة خلف أبي يكر ، فأعجبه ذلك وتبسم صلى الله عليه وسلم حتى هم المسلمون أن يتركوا ما هم فيه. من الصلاة لفرحهم به ، وحتى أراد أبو بكر أن يتأخر ليصل الصف ، فأشار إليهم من الصلاة لفرحهم به ، وحتى أراد أبو بكر أن يتأخر ليصل الصف ، فأشار إليهم من الصلاة لفرحهم به ، وحتى أراد أبو بكر أن يتأخر ليصل الصف ، فأشار إليهم من الصلاة لفرحهم به ، وحتى أراد أبو بكر أن يتأخر ليصل الصف ، فأشار إليهم عليه وسلم الله عليه وسلم أن كثوا كما هم ، وأرخى الستارة ، وكان آخر العهد به صلى الله عليه. عليه وسلم إلا قد أقلع عنه الوجع ، وهذا يوم بنت خارجة – يعنى إحدى زوجتيه ، وكانت ساكنة بالسنح شرق المدينة – فركب على فرس وذهب إلى منزله ، وتوق. صلى الله عليه وسلم حين اشتد الضحى ... فذهب سالم بن عبيد وراء الصديق فأعلمه موت. والسنح منازل بنى الحارث بن الخزرج في عوالى المدينة ، وكان منه ما سيدي أوق. والسنح منازل بنى الحارث بن الخزرج في عوالى المدينة ، بينها وبن مسجدي والق . والسنح منازل بنى الحارث بن الخزرج في عوالى المدينة ، بينها وبن منه عرفه عرف من الموق. والسنح منازل بنى الحارث من الحرز في عوالى المدينة ، وكان منه ما سيدكره المؤلف . والمن عليه وسلم ميل واحد .

٤Y

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

فلِنْ يَضِرَّ الله شيِّئا ، وسيجْزِى الله الشَّاكِرِين ﴾ ، (آل عمران : ١٤٤ ) فخرج النَّاس يتلونها في سكك المدينة كأنها لم تنزل إلا ذٰلك اليوم <sup>(۱)</sup>

واجتمعت الأنصار فى سقيفة بنى ساعدة يتشاورون ، ولا يدرون ما يفعلون . [ وبلغ ذلك المهاجرين ] فقالوا : نرسل إليهم يأتوننا . فقال أبو بكر : بل نمشى إليهم . فسار إليهم المهاجرون ، منهم أبو بكر وعمر وأبو عبيدة ، فتراجعوا الكلام ، فقال بعض الأنصار : منا أمير ومنكم أمير <sup>(۲)</sup> . فقال أبو بكر كلامًا كثيرًا مصيبًا ، يُكثر ويصيب . منه : نحن الأُمراء وأنتم الوزراء . إنَّ رسولَ الله صلى الله عليه وسلم قال : و الأَنمة من قريش ء <sup>(۳)</sup> وقال : « أوصيكم بالأنصار خيرًا . أن تقبلوا

(1) رواه البخارى فى كتاب فضائل الصحابة من محيحه ( ك ٢٢ ب ٥ - ج ٤ ص ١٩٤ ) من حديث عائشة . وفى سن الدارقطى (٣ : ٤٠٦ ) والبداية والمهاية الهافظ ابن كثير (٥ : ٢٤٢ ) من حديث ألى سلمة بن عبد الرحمن بن عوف الزهرى, أحد أعلام المسلمين ، عن عائشة أم المؤمنين التى وقعت ماء الحوادث فى بيتها وفى المسجد. النبوى الذى يطل بيتها عليه . وجميع دواوين السنة تتحلت هذا الموقف العظيم للصديق الأكبر بأصح الأحاديث . وألفاظها قريب بعضها من بعض .

(۲) الذي قال ذلك من خطباء الأنصار الحباب بن المنذر ، وقد تقدم في هامش.
 ۲ ص ٤٠

(٣) الحديث في مسند الطيالسي برقم ٩٣٦ عن أبي برزة ، وبرقم ٢١٣٣ منه عن أنس. وفي كتاب الأحكام من صحيح البخاري (ك ٩٣ ب ٢ – ج ٨ ص ١٠٤ – ١٠٥) أنس. وفي كتاب الأحكام من صحيح البخاري (ك ٩٣ ب ٢ – ج ٨ ص ١٠٤ – ١٠٥) عن معاوية أنه سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول « إن هذا الأمر في قريش لا يعادمهم أحد إلا كبه الله على وجهه ما أقاموا الله ن». وعن عبد الله من عمر قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « لا يز ال هذا الأمر في قريش ما بقي منهم اثنان ». وفي مسند الإمام أحمد عليه وسلم « ٢٠ . وفي عبد الله من عمر قال رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول « إن هذا الأمر في قريش لا يعادمهم عليه وسلم « لا يز ال هذا الأمر في قريش ما بقي منهم اثنان ». وفي مسند الإمام أحمد (٣) عليه وسلم « لا يز ال هذا الأمر في قريش ما بقي منهم اثنان ». وفي مسند الإمام أحمد (٣) عليه عليه وسلم « الم يز ال هذا الأمر في قريش ما بقي منهم اثنان ». وفي مسند الإمام أحمد (٣) عليه عليه وسلم « لا يز ال هذا الأمر في قريش ما بقي منهم اثنان ». وفي مسند الإمام أحمد (٣) عليه عليه وسلم « لا يز ال هذا الأمر في قريش ما بقي منهم اثنان ». وفي مسند الإمام أحمد (٣) عليه عليه وسلم « ٢ يز ال هذا الأمر في قريش ما بقي منهم اثنان ». وفي مسند الإمام أحمد (٣) عليه الله إذ ٢ م من الله أن رسول الله عليه وسلم عليه وسلم « لا يز ال هذا الأمر في قريش ما بقي منهم اثنان ». وفي مسند الإمام أحمد (٣) عليه وسلم « ١٢ يز ال هذا الأمر في قريش ما بقي منهم اثنان ». وفي مسند الإمام أحمد (٣) ما يز أن رسول الله عليه وسلم « ١٢ يز ال هذا الأمر إلى أن رسول الله أن رسول الله عليه وسلم عليه منه منه الله أن رسول الله عليه وسلم عليه وسلم قام علي عن أنس بن مالك أن رسول الله ملي أله عليه وسلم عليه منه ما ما يز أن رسول الله ملي أله عليه وسلم عليه منه الله أن رسول الله عليه وسلم عليه وسلم اله ما يز أنس بن مالك أن رسول الله عليه وسلم عليه وسلم علي عليه وسلم الله عليه وسلم الله أله ما يز أله ما



من معصنهم . وتتجاوزوا عن مسيئهم <sup>(1)</sup> . إن الله سمانا (الصادقين)<sup>(۲)</sup> ومهاكم ( المفلحين <sup>(۳)</sup> ) . وقد أمركم أن تكونوا معنا حيثما كنا فقال :

= باب البيت ونحن فيه فقال «الأئمة من قريش . إن لهم عليكم حقاً ... الخ» ورواه الإمام أحمد أيضاً في المسند (٣ : ١٨٣ الطبعة الأولى) عن أنس قال : كنا في بيت رجل من الأنصار فجاء النبي صلى الله عليه وسلم حتى وقف فأخذ بعضادة الباب فقال : « الأئمة من قريش ، ولهم عليكم حق ، ولكم مثل ذلك . . الخ » ورواه الإمام أحمد كذلك (٤ : ٢١١ الطبعة الأولى ) عن أبي برزة يرفعه إلى النبي صلى الله عليه وسلم قال : « الأئمة من قريش : إذا استرحموا رحموا ، وإذا عاهدوا وفوا ، وإذا حكموا عدلوا . فمن لم يفعل ذلك منهم فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين » .

(۱) فى كتاب مناقب الأنصار من صحيح البخارى (ك ٣٣ ب ١١) من حديث هشام بن زيد بن أنس قال : سمعت أنس بن مالك يقول : مر أبو بكر والعباس رضى الله عنهما بمجلس من مجالس الأنصار يبكون (والظاهر أن ذلك كان فى مرض النبى صلى الله عليه وسلم الذى مات به) فقال : ما يبكيكم ؟ قالوا : ذكر نا مجلس النبى صلى الله عليه وسلم فدخل على النبى صلى الله عليه وسلم فأخبره بذلك . قال : فخرج النبى صلى الله عليه وسلم وقد عصب على رأسه حاشية برد . قال فصعد المنبر – ولم يصعده بعد ذلك اليوم – فحمد الله وأثنى عليه ثم قال : « أو صيكم بالأنصار فإنهم كرشى وعتيبتى ، وقد قضوا الذى عليهم وبتى الذى لمم ، فاقبلوا من محسنهم وتجاوزوا عن مسيئهم » . وبعده فى صحيح للبخارى حديث لعكر مة عن ابن عباس ، وحديث لقتادة عن أنس بمعنى ذلك . وقر يس من ذلك فى صحيح مسلم عن أنى سعيد الحدرى ، وفى سنن الترمذى عن ابن عباس .

(۲ – ۳) فى سورة الحشر : ۸ – ۹ ( للفقراء المهاجرين الذين أخرجوا من ديارهم وأموالهم يبتغون فضلا من الله ورضوانا وينصرون الله ورسوله ، أولئك هم ( الصادقون) ، وللذين تبوأوا الدار والإيمان من قبلهم يحبون من هاجر إليهم ولا يجدون فى صدورهم حاجة مما أوتوا ويؤثرون على أنفسهم ولوكان بهم خصاصة ، ومن يوق شح نفسه فأولئك هم ( المفلحون ) ).

٤٤.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

( يا أَيُّها الَّذِين آمنُوا اتَّقوا الله وكُونوا مع الصادِقِين ) . ( التوبة : ١١٩). إلى غير ذلك من الأقوال المصيبة والأَدلة القوية . فتذكرت الأَنصار ذلك وانقادت إليه ، وبايعوا أَبا بكر الصديق رضى الله عنه <sup>(۱)</sup> .

وقال أبو بكر لأسامة : انفذ لأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم . فقال عمر : كيف ترسل هذا الجيش والعرب قد اضطربت عليك **! ؟** فقال : لو لعبت الكلابُ بخلاخيل نساء المدينة ، ما رهدت جيشًا أنفذه رسول الله صلى الله عليه وسلم <sup>(۲)</sup>

(1) نقل الحافظ ان كثير فى البداية واللهاية ( ٥ : ٢٤٧ ) من حديث الإمام. أحمد عن حميد بن عبد الرحمن بن عوف الزهرى ( ابن أخت أمير المؤمنين عمان ). خطبة أبى بكر فى سقيفة بنى ساعدة ، ومها قوله : لقد علمم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : « لو سلك الناس وادياً وسلكت الأنصار وادياً سلكت وادى الأنصار » ولقد علمت يا سعد أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال وأنت قاعد : « قريش ولاة هذا الأمر : فبرُ الناس تبع لبرهم ، وفاجرهم تبع لفاجرهم » ، فقال له سعد : « صدقت ، نحن الوزراء وأنتم الأمراء »

(٢) نقل الحافظ ابن كثير فى البداية والنهاية (٢: ٣٠٥) عن الحافظ ألى بكر البيتير حديث محمد بن يوسف الفريابي الحافظ (قال البخارى : كان أفضل أهل زمانه) ، عن عياد بن كثير الرملي أحد شيوخه (قال ابن المديني : كان ثقة لا بأس به) عن عبدالرحمن ابن هرمز الأعرج (أحد التابعين ، توفى بالإسكندرية) عن أبى هريرة قال : ٩ واقد الذى لا إله إلا هو ، لولا أبو بكر استخلف ما عبد الله ، ، ثم قال الثانية ، ثم قال الثالثة ه فقيل له : مه يا أبا هريرة . فقال : إن رسول الله صلى الله عليه وسلم وجه أسلمة بن زيد في سبعائة إلى الشام ، فلما نزل بذى خضب قبض رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وارتدت العرب حول المدينة . فاجتمع إليه أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم أبا بكر، مع العرب حول المدينة . فاجتمع إليه أحماب رسول الله صلى الله عليه وسلم فقالوا: يا أبا بكر، مع THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وقال له عمر وغيره : إذا منعك العربُ الزكاة فاصبر عليهم. فقال : • والله لو منعونى عِقالا كمانوا يؤدُّونه إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم لقاتلتهم عليه . والله لأُقاتلنَّ من فرق بين الزكاة والصلاة <sup>(1)</sup> » .

يرد هؤلاء ، توجه هؤلاء إلى الروم وقد ارتدت العرب حول المدينة ؟؟ فقال : « والذى لا إله غيره ، لو جرَّت الكلاب بأرجل أزواج رسول الله صلى الله عليه وسلم ما رددت جيئاً وجهه رسول الله ، ولا حللت لواء عقده رسول الله » . فوجه أسامة ، فجعل لا يمر بقبيل يريدون الارتداد إلا قالوا : لولا أن لمؤلاء قوة ما خرج مثل هؤلاء من عندهم ، ولكن ندعهم حتى يلقوا الروم . فلقوا الروم ، فهزموهم وقتلوهم ورجعوا سالمين ، فثبتوا على الإسلام .



قيل : ومع من تقابلهم ؟ قال : ( وحدى ، حي تنفرد سالِفَتَى (١) » وقدًّم الأُمراء على الأبجناد والعمال في البلاد مختارًا لحم ، مرتئيا فيهم ، فكان ذلك من أُسدّ عمله . وأفضل ما قدمه للإسلام (٢) .

يو ١٩ و ٣٥ – ٣٦ الطبعة الأولى – ج ١ رقم ٢٧ و ١١٧ و ٢٣٩ الطبعة الثانية ) من حديث عبيد انذ بن عبد الله بن عتبة عن أنى هربرة . وفى البداية والمهاية ( ٢ : ٣١٢ ) قال القاسم بن محمد ( ابن أبى بكر الصديق ، وهو أحد الفقهاء السبعة ) : اجتمعت أسد وغطفان وطىء على طليحة الأسدى ، وبعثوا وفوداً إلى المدينة فنزاوا على وجوه الناس ، فأنز لوهم إلا العباس ، فحماوهم إلى أبى بكر على أن يقيموا الصلاة ولا يؤتوا الزكاة ، فعزم الله لأبى بكر على الحق وقال « لو منعونى عقالا لجاهدتهم » .

 (۱) السالفة : صفحة العنق ، وهما سالفتان من جانبيه ، ولا تنفر د إحداهما عما يليها إلا بالموت .

(٢) وفى طليعة هؤلاء القواد : أبو عبيدة عامر بن عبد الله بن الجراح الفهرى ، وعمرو بن العاص السهمى، وخالد بن الوليد المخزومى، وخالد بن سعيد بن العاص الأموى، ويزيد بن أبى سفيان ، وعكرمة بن أبى جهل ، والمهاجر بن أبى أمية شقيق أم المؤمنين أم سلمة ، وشرحبيل بن حسنة ، ومعاوية بن أبى سفيان ، وسهيل بن عمرو العامرى خطيب قريش ، والقعقاع بن عمرو التميمى ، وعرفجة بن هر ثمة البارق ، والعلام بن الحضرى حليف بنى أمية ، والمثى بن حارثة الشيبانى ، وحديفة بن عصن الغطفانى ، وفى طليعة ولاته : عتاب بن أسيد الأموى ، وعمان بن العاص الثقلى ، وزياد بن لبيد الأنصارى ، وأبو موسى الأشعرى ، ومعاذ بن جبل ، ويعلى بن منية ، وزياد بن لبيد الأنصارى ، وعياض بن غم ، والوليد بن عقبة بن أبى معيط ، وعبد الله بن ثور أحد بنى غوث ، وسويد بن مقرن المزى .



وقال لفاطمة وعلىّ والعبّاس : إن رسول الله صلى الله عليه وسلَّم قال : « لا نُورتْ ، ما تركناه صدقة » . فذكر الصحابة ذلك <sup>(۱)</sup> .

(۱) فى كتاب فضائل الصحابة من صحيح البخارى ( ٢٢ ب ١٢ – ج ٤ ص ٢٠٩ – ٢١٠ ) حديث الزهرى عن عروة بن الزبير عن عائشة أن فاطمة أرسلت إلى أبى بكر تسأله مير أنها من الذي صلى الله عليه وسلم فيا أفاء الله على رسوله صلى الله عليه وسلم تطلب صدقة الذي صلى الله عليه وسلم التى بالمدينة وفدك وما بتى من خمس خيبر ، فقال أبو بكر : إن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال «لا نورث ، ما تركنا فهو صدقة . إنما يأكل آل محمد من هذا المال – يعنى مال الله – ليس لهم أن يزيدوا على المأكل » وإنى والله لا أغير شيئاً من صدقات الذي صلى الله عليه وسلم التى كانت عليها فى عهد الذي صلى الله عليه وسلم ، ولأعملن فيها بما عمل فيها رسول الله صلى الله عليه وسلم . فتشهد على ثم قال : إنا عرفنا يا أبا بكر فضيلتك ( وذكر قرابتهم من رسول الله صلى الله عليه وسلم أصل النه عليه وسلم أحسبة من يبده ، لقرابة رسول الله صلى الله عليه وسلم ألك النا عرفنا يا أبا بكر فضيلتك ( وذكر قرابتهم من رسول الله صلى الله عليه وسلم أحب. إن عرفانا يا أبو بكر فقال : والذى نفسى بيده ، لقرابة رسول الله صلى الله عليه وسلم أحب. إلى أن أصل من قرابتى . وأوسع منه فى كتاب الماذارى بباب غزوة خيبر من صحيح الم البخارى ( ك ٢٤ ب ٢٨ – ج ٥ ص ٢٨ ).

وفى كتاب الوصايا من محيح البخارى ( ك ٥٥ ب ٣٢ – ج ٣ ص ١٩٧ ) وكتاب فرض الحمس من ( ك ٥٧ ب ٣ – ج ٤ ص ٤٥ ) حديث أبى الزناد عن الأعرج عن أبى هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال ٩ لا يقتسم ورثتى ديناراً ، ما تركته بعد نفقة نسائى ومؤونة عاملى فهو صدقة » . قال شيخ الإسلام ابن تيمية فى منهاج السنة ( ٢ : ١٥٨ ) : قول الذي صلى الله عليه وسلم ٩ لا نورث ، ما تركنا صدقة » رواه عنه أبو بكر ، وعمر ، وعثمان ، وعلى ، وطلحة ، والزبير ، وسعد ، وعبد الرحمن ابن عوف ، والعباس بن عبد المطلب ، وأزواج الذي صلى الله عليه وسلم ، وأبو هريرة ، والرواية عن هؤلاء ثابتة فى الصحاح والمسانيد . وقال قبل ذلك ( ٢ : ١٦٧ ) : إن الله تعالى صان الأنبياء أن يورثوا دنيا ، لثلا يكون ذلك شبهة لمن يقدح فى نبوتهم بأنهم طلبوا ٣



الدنيا وورثوها لورثهم. ثم إن من ورثة النبي صلى الله عليه وسلم أزواجه ومهم عائشة بنت ألى بكر وقد حرمت نصيبها بهذا الحديث النبوى ، ولو جرى أبو بكر مع ميله الفطرى لأحب أن ترث ابنته .

وفى كتاب فرض الحمس من صحيح البخارى (ك ٥٧ ب ١ – ج ٤ ص ٤٢) حديث ابن شهاب عن عروة بن الزبير أن عائشة أم المؤمنين أخبرت أن فاطمة ابنة وسول الله صلى الله عليه وسلم سألت أبا بكر الصديق بعد وفاة رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يقسم لها مير أثبا ما ترك رسول الله صلى الله عليه وسلم مما أفاء الله عليه ، فقال لها أبو بكر : إن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال « لا نورث ، ما تركنا صدقة » ... فأبى أبو بكر عليها ذلك وقال : « لست تاركاً شيئاً كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يعمل به إلا عملت به . فإنى أخشى إن تركت شيئاً من أمره أن أزيغ » ...

وفى الباب نفسه من صحيح البخارى (ج ٤ ص ٤ - ٤٤) من حديث الإمام مالك ابن أنس عن ابن شهاب عن مالك بن أوس عن الحدثان النصرى أنه قال : بينا أنا جالس فى أهلى حين متع النهار ، إذا رسول عمر بن الخطاب ، فقال : أجب أمير المؤمنين ، فانطلقت معه . فبينا أنا جالس عنده أتاه حاجبه يرفأ فقال : هل لك فى عثمان وعبد الرحمن ابن عوف والزبير وسعد بن أى وقاص يستأذنون ؟ قال : نعم . فأذن لهم ... ثم جلس يوفأ بسيراً ثم قال : هل لك فى على وغباس ؟ قال : نعم . فأذن لهم ... ثم جلس عقال عباس : يا أمير المؤمنين المعاس : يا أمير المؤمنين اقض بينى وبين هذا – وهما يختصان فيا أفاء الله على رسوله معلى الله عليه وسلم من بنى النضير – فقال الرهط ، عثمان وأصحابه : يا أمير المؤمنين اقض بينهما وأرح أحدهما من الآخر . قال عمر : تيتكم . أنشدكم بالله الذى بإذنه تقوم ملى الله عليه وسلم من بنى النضير – فقال الرهط ، عثمان وأصحابه : يا أمير المؤمنين قاض بينهما وأرح أحدهما من الآخر . قال عمر : تيتكم . أنشدكم بالله الذى بإذنه تقوم ما تركنا صدقة » يريد رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : لا نورث ، فأقبل عمر على على وعباس فقال : أنشدكم الله الذى بإذنه تقوم ما تركنا صدقة » يريد رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : لا لم ورث » فأقبل عمر على على وعباس فقال : أنشدكما الله ، أتعليان أن رسول الله عليه وسلم فأقبل عمر على على وعباس فقال : أنشدكما الله ، أتعليان أن رسول الله عليه وسلم فأقبل عمر على على وعباس فقال : أنشدكما الله ، أتعليان أن رسول الله عليه وسلم فأقبل عمر على على وعباس فقال : أنشدكما الله ، أتعليان أن رسول الله عليه وسلم فأقبل عمر على على وعباس فقال : أنشدكما الله ، أتعليان أن رسول الله عليه وسلم فأقبل عمر على على وعباس فقال : أنشدكما الله ، أنه معليه أنه عليه وسلم كان ينفق فأقبل عمر على على وعباس فقال المائه م يعمل الله ، والمائه م يعان أن يله الله عليه وسلم كان ينفق فأقبل عمر على على أله من هذا المال ثم يعمل ما بنه مال الله ، واسم كان ينفق على أهل سنتهم من هذا المال ثم يعمل ما بنى مال الله ، واستشهد على ذلك فشهدوا ، قال) : ثم توفى الله نبيه صلى الله عليه وسلم ، فقال أبو بكر : أنا ولى رسول الله صلى الله =

(م – ٤ + المواصم) ٤٩



= عليه وسلم ، فقبضها ، فعمل فيها بما عمل رسول الله صلى الله عليه وسلم ، والله يعلم أنه فيها لصدق بار راشد تابع للحق . ثم تو تى الله أبا بكر ، فكنت أنا ولى أبى بكر ، فقبضتها منذر من إمارتى ، أعمل فيها بما عمل رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وما عمل فيها أبو بكر ، والله يعلم أنى فيها لصادق بار راشد تابع للحق . ثم جئتمانى تكلمانى وكلمتكما واحدة وأمركما واحد ، جئتنى يا عباس تسألى نصيبك من ابن أخيك ، وجاءنى هذا – يريد علياً – يريد نصيب امرأته من أبيها ، فقلت لكما : إن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : يريد نصيب امرأته من أبيها ، فقلت لكما : إن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : و بما عمل فيها أبو بكر ، و بما عملان فيها بما عمل فيها رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : و بما عمل فيها أبو بكر ، و بما عملان فيها بما عمل فيها رسول الله صلى الله عليه وسلم ، إليكما . فأنشدكم بالله ، هل دفعتها إليهما بذلك ؟ قال الرهط : نم أقبل على على وعباس فقال : أنشدكما بالله ، هل دفعتها إليهما بذلك ؟ قال الرهط : نم أقبل على على وعباس غير ذلك ! فو الله الذى بإذنه تقوم الساء و الأرض ، لا أقضى فيها قال : و بما عمل فيها أبو بكر ، و بما عملت فيها من وليها . فقلها : ادفعها إليا الم عليه وعباس و بما عمل فيها أبو بكر ، و بما عملت فيها ما ذلك ؟ قال الرهط : نم أقبل على على وعباس عبر ذلك ! أنشدكما بالله ، هل دفعتها إليهما بذلك ؟ قال الرهما : نعم . ثم أقبل على على وعباس عبر ذلك ! فو الله الذى بإذنه تقوم الساء و الأرض ، لا أقضى فيها قضاء غير ذلك ، فإن

وأورد البخارى حديث مالك بن أوس هذا فى كتاب المغازى من صحيحه (ك ٢٤ ب ١٤ – ج ٥ ص ٢٣ – ٢٤) من حديث شعيب عن الزهرى عن مالك بن أرس : وفى كتاب النفقات من صحيحه (ك ٢٩ ب ٣ – ج ٦ ص ١٩٠ – ١٩٢) ، وفى كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة من صحيحه (ك ٩٦ ب ٥ – ج ٨ ص ١٤٦ – ١٤٧) . وانظر كتاب الفرائض من صحيح البخارى (ك ٨٥ ب ٣ – ج ٨ ص ٣ – ٥) . ومسند الإمام أحمد (١: ١٣ الطبعة الأولى – ورقم ٧٧ و ٨٧ الطبعة الثانية) .

وقد نبه شيخ الإسلام ابن تيمية فى منهاج السنة (٣ : ٢٣٠ ) إلى أن أبا بكر وعمر أعطيا من مال الله أضعاف هذا المبراث للذين كانوا سير ثونه قال : وإنما أخذ منهم قرية ليست كبيرة ، لم يأخذ منهم مدينة ولا قرية عظيمة . ثم قال (٣ – ٢٣١ ) وقدتولى=

٥.



وقال : سمعته صلى الله عليه وسلم يقول : « لا يُدفَن نبى ۗ إِلا حيث يموت <sup>(1)</sup> » وهو فى ذلك كله رابطُ الجأُش ، ثابتُ العلم والقَدم فى الدين ثم استخلف عمرَ ، فظهرت بركةُ الإسلام ، ونفذ الوعدُ الصادق قى الخليفتين <sup>(۲)</sup> .

⇒علىَّ بعد ذلك ، وصارتفدك وغيرها تحت حكمه، ولم يعط لأولاد فاطمة ولا زوجات النبي صلى الله غليه وسلم ولا ولد العباس شيئاً من مير ائه ... الخ .

(١) فى كتاب الجنائز من موطأ مالك (ك ١٦ ج ٢٧ – ص ٣٣١) أن مالكاً بلغه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم توفى يوم الإثنين ودفن يوم الثلاثاء : وصلى الناس أفذاذاً لا يؤمهم أحد . فقال ناس : يدفن عند المنبر : وقال آخرون : يدفن بالبقيع ؟ فجاء أبو بكر الصديق فقال : سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : ٤ ما دفن خبى قط إلا فى مكانه الذى توفى فيه ؟ . قال الحافظ ابن عبد البر : صحيح من وجوه مختلفة وأحاديث شتى جمعها مالك : وفى كتاب الجنائز من جامع الترمذى (ك ٨ ب ٣٣) محيد عائشة : لما قبض رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : ٤ ما دفن محتلفة وأحاديث شتى جمعها مالك : وفى كتاب الجنائز من جامع الترمذى (ك ٨ ب ٣٣) محيد عائشة : لما قبض رسول الله صلى الله عليه وسلم اختلفوا فى دفنه ، فقال أبو بكر : محمعت من رسول الله صلى الله عليه وسلم اختلفوا فى دفنه ، فقال أبو بكر : مجمعت من رسول الله صلى الله عليه وسلم شيئاً ما نسيته ، قال ٥ ما قبض الله نبياً إلا فى محمعت من رسول الله صلى الله عليه وسلم شيئاً ما نسيته ، مال ٥ ما قبض الله نبياً إلا فى منهم الموضع الذى يجب أن يدفن فيه ، ادفنوه فى موضع فراشه : وفى كتاب الجنائز من سنن الموضع الذى يجب أن يدفن فيه ، ادفنوه فى موضع فراشه : وفى كتاب الجنائز من سن بابن ماجه (ك ٦ ب ٢٥) عن ابن عباس : لقداختلف المسلمون فى المكان الذى يحفر له ، وقتال قائلون : يدفن فى مسجده ، وقال قائلون : يدفن مع أصحابه ، فقال أبو بكر : بابن ماجه (وواه ابن إسماق الله عليه وسلم يقول ٥ ما محفن ني إلا دفن حيث يقبض ، ٢ حورواه ابن إسحاق (فى للسيرة لابن هشام ٣ : ١٠٢ بولاق) من حديث عمره ، ورواه ابن إسماق (لبداية والمهاية الحافظ ابن كثير (٥ : ٢٦٣ – ٢٦٢ ) ؟

(٢) وهو وعد الله عز وجل فى سورة النور : ٥٥ ﴿ وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم فى الأرض كما استخلف الذين من قبلهم وليمكنن لهم دينهم ==

0:1



ئم جعلها عمرُ شُورى ، فأَخرج عبدُ الرحمن بن عوف نفسه من الأَمر حتى ينظر ويتحرَّى فيمن يقدّم <sup>(١)</sup> ، فقدَّم عثمانَ ، فكان عند

= الذى ارتضى لهم وليبدلنهم من بعد خوفهم أمناً ، يعبدوننى لا يشركون في شيئاً ، ومن كفر بعد ذلك فأو لئك هم الفاسقون ؟ . ولقد كان المجتمع الإسلامى – بتوجيه هذين الحليفتين – أسعد مجتمع إنسانى عرفه التاريخ ، لأن الناس – من ولاة ورعية – كانوا يتعاملون بالإيثار ، وكان الواحد منهم يكتنى بمابنى بحاجته ، ويبذل من ذات نفسه أفصى ما يستطيع أن يستخرج منها من جهد لإقامة الحق فى الأرض وتعميم الحير بين الناس . ويلتى الرجل الحيرُ منهم رجلا لا تز ال تنزع به نزعات الشر ، فلا يز الناس . ويلتى الرجل أن يستخرج منها من جهد لإقامة الحق فى الأرض وتعميم الحير بين الناس . ويلتى الرجل الحيرُ منهم رجلا لا تز ال تنزع به نزعات الشر ، فلا يز أل به حتى يخدر عناصر الشر المتوثبة فى نفسه ، ويوقظ ما كمن فيها من عناصر الخير إلى أن يكون من أهل الحير . وعمر ، فلا يز ال به حتى يندر عناصر الشر المتوثبة فى نفسه ، ويوقظ ما كمن فيها من عناصر الخير إلى أن يكون من أهل الحير . وعمر ، فلا يز ال المحن الخير . وعمر ، فلا يز ال به حتى يندر عناصر الشر . وعمر ، فلا يز ال به حتى يندر عناصر الشر . وعمر ، فلا يز ال به حتى يندر عناصر الشر . وعمر ، فلا يز ال به حتى يندر عناصر الشر . ويلتى المر المر . ويلتى الرجل المتوثبة فى نفسه ، ويوقظ ما كمن فيها من عناصر الخير إلى أن يكون من أهل الحير . وعمر ، فلا يز ال المحن الحير . وعمر ، فلا يز ال النصل والإحسان ، فصنعوا لهم وعمر ، فضلا عن الكار بي كانوا عليها فى نفس الأمر ، وعمر ، فضلا عن الكان به منا أبهم إنما أبغضوا أناساً يستحقون منهم هذه البغضاء . ولما المترا المر ، والمنا واللهم بأتهم إنما أبغضوا أناساً يستحقون منهم هذه البغضاء . ولمن الأمر ، واعنعوا أمل من الأحبار الكاذبة شخصيات أخرى غير شخصياتهم التى كانوا عليها فى نفس الأمر ، وعمر ، الأسلامى بالمر بأبهم إنها أبغضوا أناساً يستحقون منهم هذه البغضاء . ولمن المن الأمر ، والمنوبة المن المالم والإحسان ، فصنعوا لهم من الأحبار الكاذبة شخصيات أخرى غير شخصياتهم التى كانوا عليها فى نفس الأمر ، وعنعوا أنفسهم بأنهم إنها أبغضوا أناساً يستحقون منهم هذه البغضاء . ولمن المر يولي من الأمر ، وائذلوا منها من أمل الفهم على حقيقته الإسلامى بالا كاذيب ، ولن تتجدد للمسلمين نهضة الا إذا عرفوا سلفهم على حقيقته وائذلوا منه من المن من ما مل من ما من المم ما من المر من من المى مالمى ما لالمى ما م

(4) فى كتاب فضائل الصحابة من صحيح البخارى (ك ٢٢ ب ٨ - ج ٤ ص ٢٠٤ -٧٠٧) حديث عمرو بن ميمون أحد للاميذ معاذ وابن مسعود ومن شيوخ الشعبى وسعيد ابن جبير وطبقتهما ، وقد اشتمل هذا الحديث على خبر مقتل أمير المؤمنين عمر ، وكيف جعل عمر الحلافة شورى بين انستة الذين توفى رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو عنهم راض، وكيف أخرج عبد الرحمن بزعوف نفسه منها . ثم انتهى إلى تقديم عثمان . وهذا =

٥Y



الظن به : ما خالف له عهدًا ، ولا نكث عقداً ، ولا اقتحم مكروهاً ، ولا خالف سُنَّة <sup>(1)</sup> .

= الحديث من أصح مائبت فى هذا الموضوع وأجو دو . واقرأ بعد ذلك ماكتبه شيخ الإسلام ابن تيمية عن موقف عمر فى جعله الأمر شورى فى كتاب منهاج السنة (٣ : ١٦٨ – ١٧٢)، وفيه إرشاد دقيق إلى ماكان عليه بنو هاشم وبنو أمية من الاتفاق والمحبة والتعاون فى أيام المنبى صلى الله عليه وسلم وأبى بكر وعمر ، وأن عثمان وعلياكان أحدهما أقرب إلى صاحبه من سائر الأربعة إليهما . ونقل ابن تيمية ( فى ٣ : ٣٣٢ – ٣٣٤ ) قول الإمام أحمد : لم يتفق الناس على بيعة كما اتفقوا على بيعة عثمان : ولاه المسلمون بعد تشاورهم ثلاثة أيام ، وهم مؤتلفون منفقون متحابون متوادون معتصمون بحبل الله جميعاً . وقد أظهر هم الله ، الشام والعراق وبعض خراسان .. الخ .

(١) وكيف لا يكون عثمان عند الظن به وقد شهد له بطهارة السيرة وتحسن الخائمة بوسول الله الذى لا ينطق عن الهوى إن هو إلا وحى يوحى . قال الحافظ ابن حجر فى ترجمة عثمان من (الإصابة) : جاء من أوجه ومتواترة » أن رسول الله صلى الله عليه وسلم ببشر عثمان بالجنة ، وعدام من أهل الجنة ، وشهد له بالشهادة . والحديث الذى يتواثر بدلك عن رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يرتاب فيه ولا يجنح إلى غير مدلوله إلا الذى يوضى لنفسه بأن يقتحم أبواب الجحيم . وروى الترمذى من طريق الحادث بن عبد الرحمن ، عن طلحة أحد العشرة المبشرين بالجنة ، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم عال : بني رفيق ، ورفيتى بالجنة عثمان » ، وقال الحافظ ابن عبد البر فى توجمة عثمان من كتاب ( الاستيعاب ) ثبت عن الذى صلى الله عليه وسلم أنه قال و سألت ربى عز وجل أن لايدخل النار أنحداً صاهر إلى أو صاهرت أليه » : وشهادة ابن عبد البر فى ترجمة عثمان من كتاب



= عليه وسلم لهذا الإنسان الأفضل يتمنى مثلها أبوبكر وعمر وعلى . فقد روى الإمام مسلم في كتاب فضائل الصحابة من صحيحه ( ك ٤٤ ج ٢٦ - ج ٧ ص ١١٦ - ١١٧ ) عن عائشة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال فى عمَّان : ألا أستحيى من رجل تستحيى منه. الملائكة ؟»: وفي صحيح البخاري ( ك ٦٢ ب ٧ – ج ٤ ص ٢٠٣ ) عن نافع ، عن عبد الله. ابن عمر بن الخطاب قال : كنا في زمن الذي صلى الله عليه وسلم لا نعدل بأبي بكر أحداً ، ثم عمر ، ثم عثمان . ثم نتر ك أصحاب الذي صلى الله عليه وسلم لا نفاضل بينهم . وقيل للمهلب ابن أبى صفرة : لم قبل لعثمان ذا النورين ؟ قال : لأنه لم يعلم أن أحداً أرسل ستراً على ابنتي نبي غيره . وروى خيثمة في فضائل الصحابة عن النزال بن سبرة العامري ( أحد الذين أخذوا عن أبي بكر وعمَّان وعلى ، وهو من شيوخ الشعبي والضحاك وطبقتهما ) قال : قلنا لعلى حدثنا عن عُمَّان ، فقال ﴿ ذَاكَ امرؤ يدعى في المَاحِ الأعلى ذا النورين ، . وقال ابن مسعود حين بويع عثمان بالخلافة « بايعنا خير نا ، ولم نأل » . ووصفه على بن أبي. طالب بعد انقضاء أجله فقال « كان عثمان أوصلنا للرحم ، وكان من الذين آمنوا ، ثم اتقوا وأحسنوا ، والله يحب المحسنين » . وروى سالم بن عبد الله بن عمر بن الحطاب أن أباه. قال « لقد عتبوا على عثمان أشياء لو فعلها عمر ما عتبوا عليه » . وعبد الله بن عمر كان شاهد. عبان لخلافة عثمان من أولها إلى آخرها ، وكان أشد الناس في النزام السنة المحمدية ، ومع ذلك فإنه يشهد لعبَّان بأن كل ما عتبوا به عليه كان يحتمل أن يكون من عمر – وهو أبوه ---ولوكان ذلك من عمر لما عتب أحد به عليه . وقال مبارك بن فضالة مولى زيد بن الخطاب : سمعت عثمان يخطب وهو يقول « يا أيها الناس ما تنقمون عليٌّ ، وما من يوم إلا وأنتم تقسمون فيه خيراً » . وقال الحسن البصرى : شهدت منادى عُمَّان ينادى : يا أيها الناس اغدوا على أعطياتكم ، فيغدون ويأخذونها وافية . يا أيها الناس اغدوا على أرزاقكم ، فيغدون ويأخذونها وافية . حتى ــ والله ـــهمعته أذناى يقول : اغدوا على كسوتكم



وقد كان النبى صلى الله عليه وسلم أخبر بـأَن عمرَ شهيد ، وبـأَن عثمانَ شهيد ، وبـأَن له الجنَّة على بلُوى تصيبه <sup>(۱)</sup> .

= فيأخذون الحلل . واغدوا على السمن والعسل . قال الحسن : أرزاق دارَّة ، وخير كثير ، وذات بين حسن . ما على الأرض مؤمن يخاف مؤمناً ، إلا يوده وينصره ويألفه . فلو صبر الأنصار على الأثرة لوسعهم ماكانوا فيه من العطاء والرزق ، ولكنهم لم يصبروا ، وسلوا السيف مع من سل ، فصار عن الكفار معمداً ، وعلى المسلمين مسلولا ( روى ذلك عنه الحافظ ابن عبد البر ) . وقال ابن سيرين – صنو الحسن البصرى وزميله ، وهو أيضاً كان معاصراً لعثان – : «كثر المال فى زمن عثان حتى بيعت جارية بوزنها ، وفرس بمائة ألف درهم ، ونخلة بألف درهم » . وسئل عبد الله بن عمر بن الخطاب عن على وعثمان . فقال للسائل : « قبحك الله ! تسألنى عن رجلين – كلاهما خير منى – تريد أن أغض من أحدهما وأرفع من الآخر !؟ » .

(۱) فى كتاب فضائل الصحابة من صحيح البخارى ( ك ٢٢ ب ٧ - ج ٤ ص ٢٠٢) حديث أى موسى الأشعرى قال : إن النبى صلى الله عليه وسلم دخل حائطاً ( أى بستاناً ) وأمرنى بحفظ باب الحائط ، فجاء رجل يستأذن ، فقال صلى الله عليه وسلم : « ائذن له وبشره بالجنة » فإذا أبو بكر . ثم جاء آخر يستأذن ، فقال : « ائذن له وبشره پالجنة » فإذا عمر ، ثم جاء آخر يستأذن ، فسكت هنيهة ثم قال : « ائذن له وبشره بالجنة على بلوى منتصيبه » فإذا عثمان بن عفان . ( وانظير صحيح البخارى ك ٢٢ ب ٥ و ٢ - ج ٤ ص وح ٢٩ و ٢٩ - ج ٧ ص ١٢١ - ١١٩ ) من حديث أبى موسى الأشعرى أيضاً . وروى ابن ماجه فى الباب ١١ رقم ١١١ من مقدمة السن ( ج ١ ص ٤١ بتحقيق الاستاذ فؤاد عبد الباقى ) عن محمد بن سيرين من أئمة التابعين ، عن كعب بن عجرة البلوى حليف =



وهو وزوجه رُقيَّة ابنة رسول الله صلى الله عليه وسلم أولُ مهاجر بعد إبراهيم الخليل صلى الله عليه وسلم ، دخل به فى باب « أوَّلُ من ... <sup>(()</sup> **،** وهو علم كبير جمعه الناس . ولما صحت إمامته قُتل مظلوما <sup>(۲)</sup> ، وليقضى الله أمرًا كان مفعولا .

(۱) الجلال السيوطى وغيره من العلماء قبله وبعده كتب ألفوها فى تسمية الأشخاص الذين سبقوا غيرهم إلى شىء من الأعمال المحمودة وغيرها ، فيقولون ( مثلا ) : كان عثمان أول من هاجر فى سبيل الله الهجرة الأولى إلى الحبشة ?

(٢) روى الإمام أحمد فى مسنده (٢ : ١١٥ الطبعة الأولى – ج ٨ رقم ٩٥٣ الطبعة الثانية ) عن عبد الله بن عمر بن الحطاب قال : ذكر رسول الله صلى الله عليه وسلم فتنة ، فر رجل ، فقال صلى الله عليه وسلم : « يقتل فيها هذا المقنع يومنذ مظلوماً » قال (عبد الله بن عمر) : فنظرتُ ، فإذا هو عثمان بن عفان . قال الشيخ أحمد شاكر : والحديث رواه الترمذى (٤ : ٣٣٣) ونتل شارحه عن الحافظ ابن حجر أنه قال : إسناده صبيح . وروى الحاكم فى المستدرك (٣ : ١٠٢) نحوه من حديث مرة بن كعب وصححه على شرط الشيخين ، ووافقه الذهبى :



ما نصب حرباً <sup>(۱)</sup> ولا جيَّش عسكرًا <sup>(۲)</sup> ، ولا سعى إلى فتنة <sup>(۳)</sup> ، ولا دعا إلى بيعة <sup>(٤)</sup> ، ولا حاربه ولا نازعه من هو من أضرابه ولا أشكاله <sup>(٥)</sup> ، ولا كان يرجوها لنفسه . ولا خِلافَ أَنه ليس لأَحد أَن

 (۱) أى لقتال أهل القبلة . أما حروبه لإعلاء كلمة الله ونشر دعوة الحق فكانت من أنشط ما عرفه التاريخ الإسلامى .

۲) أى للدفاع عن نفسه ، وكبح جاح البغاة عليه .

(٣) بل كان أشد خلق الله كرها لها وحرصاً على تضييق دائرتها ، حقتاً لدماء المسلمين ، ولو أدى ذلك به إلى أن يكون هو ضحية لغيره .

(٤) وإنما أتنه منقادة على غير تشوُّف منه إليها . قال شيخ الإسلام إبن تيمية فى منهاج المسنة (٣ : ٢٦٤) : (إن الصحابة اجتمعوا على عمَّان رضى الله عنه لأن ولايته كانت أعظم مصلحة وأقل مفسدة من ولاية غيره . ثم قال فى الصفحة التالية : ولا ريب أن الستة الذين توفى رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو عنهم راض ...أى الذين عينهم عمر -لا يوجد أفضل منهم ، وإن كان فى كل منهم ماكر هه فإن غيرهم يكون فيه من المكروه أعظم ، ولهذا لم يتول بعد عمّان خير منه ولا أحسن سيرة .

(٥) أضراب أمير المؤمنين عثمان وأشكاله هم إخوانه الذين أشركهم أمير المؤمنين عمر في الشورى ، أما الذين استطاع عبد الله بن سبأ وتلاميذه أن يوقعوهم في حبائل المقتنة فبينهم وبين مستوى أهل الشورى أبعد مما بين الحضيض والقمة ، بل أبعد مما بين المشر والخير . وإن الشر الذى أقحموه على تاريخ الإسلام بحماقاتهم وقصر أنظارهم لو لم يكن من نتائجه إلا وقوف حركة الجهاد الإسلامى فيا وراء حدود الإسلام سنين طويلة لكنى به إثماً وجناية . قال شيخ الإسلام ابن تيمية في مبائل المثرى من نتائجه إلا وقوف حركة الجهاد الإسلامى في منها وراء حدود الإسلام المتطاع من نتائجه إلا وقوف حركة الجهاد الإسلامى فيا وراء حدود الإسلام سنين طويلة لكنى به إثماً وجناية . قال شيخ الإسلام ابن تيمية في منهاج السنة (١٨٦٢) : إن

٥V



يفعل ذلك فى غير عثمان ، فكيف بعثمان رضى الله عنه ! وقد سموا من قام عليه ، فوجدناهم أهل أغراض سوء حِيل بينهم وبينها <sup>(۱)</sup> ، فوعظوا وزجروا <sup>(۲)</sup> ، وأقاموا عند عبد الرحمن بن خالد

= خيار المسلمين لم يدخل واحد منهم فى دم عنمان . لا قتل ، ولا أمر بقتله ، وإنما قتله
 طائفة من المفسدين فى الأرض من أوباش القبائل وأهل الفتن . وكان على رضى الله عنه
 يقول اللهم العن قتلة عنمان فى البر والبحر والسهل والجبل » .

 (۱) الذين شاركوا في الجناية على الإسلام يوم الدار طوائف على مراتب : فيهم الذين غلب عليهم الغلو في الدين ، فأكبروا الهنات ، وارتكبوا في إنكارها الموبقات . وفيهم الذين ينزعون إلى عصبية تمنية على شيوخ الصحابة من قريش ، ولم تكن لهم ف الإسلام سابقة . فحسدوا أهل السابقة من قريش على ما أصابوا من مغانم شرعية جزاء جهادهم وفتوحهم ، فأرادوا أن يكون لهم مثلها بلا سابقة ولا جهاد . وفيهم الموتورون من حدود شرعية أقيمتعلى بُعض ذويهم ، فاضطغنوا في قلوبهم الإحنة والغل لأجلها . وفيهم الحمقي الذين استغل السبئيون ضعف قلوبهم فدفعوهم إلى الفتنة والفساد والعقائد الضالة . وفيهم من أثقل كاهله خير عثمان ومعروفه نحوه ، فكفر معروف عثمان عندما طمع منه بمالاً يستحقه من الرئاسة والتقدم بسبب نشأته في أحضانه . وفيهم من أصابهم من عمَّان شيء من التعزير لبوادر بدرت منهم تخالف أدب الإسلام ، فأغضبهم التعزير الشرعي من عمَّان ، ولو أنهم قد نالهم من عمر أشد منه لرضوا به طائعين . وفيهم المتعجلون بالرياسة قبل أن يتأهلوا لها اغتراراً بما لهم من ذكًّاء خلاب أو فصاحة لا تغذيها الحكمة ، فثاروا متعجلين بالأمر قبل إبانة . وبالإجال ، فإن الرحمة التي جبل عليها عُمَّان وامتلأ يها قلبه أطمعت الكثير فيه ، وأرادوا أن يتخذوا من رحمته مطية لأهوائهم . ولعلى إذا انسع لى الوقت أتفرغ لدراسة نفسيات هؤلاء الحوارج على عمَّان ، وتنظيم المعلومات الصحيحة التي بقيت لنا عنهم ، ليكون من ذلك درس عبرة لطلاب التاريخ الإسلامي .

(٢) وقد وعظهم وزجرهم أهل العافية والحكمة والرضا من أعيان أمسارهم وعلمائها-



= فى الكوفة والبصرة والفسطاط ، ثم وعظهم وزجوهم معاوية فى مجالس له معهم عندما سيرهم عثمان إلى الشام كما سيجىء عند كلام المؤلف على سطوهم على المدينة – بحجة الحج – فحولوا حجهم الكاذب إلى البغى على خليفتهم وسفك دمه الحرام فى الشهر الحرام بجوار قبر المصطنى عليه الصلاة والسلام .

(۱) وكان عبد الرحمن بن خالد بن الوليد والياً لمعاوية على حمص وما يليها من. شمال الشام إلى أطراف جزيرة ابن عمر ، وسيأتى الحديث عن أحوالهم عند ما قبض عليهم هذا الشبل المحزوم بمثل محالب أبيه .

(٢) بل تظاهروا بأنهم تابوا ، ﴿ وإذا خلوا إلى شياطينهم قالوا إنا معكم ﴾ .
(٣) خير هم عبد الرحمن بن خالد فى أن يذهبوا إلى عنمان ، فذهب كبير هم الأشعر النخعى ، وله قصة نذكرها فى موضعها من هذا الكتاب .

(\$) أى إلى أمير المؤمنين عثمان .

- ه) ورَّعهم عن الشيء : كفهم ومنعهم بالحجة والحق المنير .
  - (٦) ليكونا في حراسة أمير المؤمنين عمَّان ، وبدافعا عنه

(٧) أى قال البغاة يخاطبون علياً وطلحة والزبير .

(٨) زعم البغاة أنهم تلقوا من على وطلحة والزبير يدعونهم بها للثورة على عمان. بدعوى أنه غير سنة الله وسيأتى إنكار على وطلحة والزبير أنهم كتبوا بذلك ، والظاهر أن الفريقين صادقان ، وأن منظمى الفننة من السبأيين زوروا الرسائل التى ذكرها! للبغاة الثائرون .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURALIT THOUGHT

وخرجتَ أَنت <sup>(۱)</sup> تفيض عينيك . والله لا برحينا حتى نريق دمه . وهذا قهر عظيم ، وافتتات على الصحابة ، وكذب في وجوههم وبهت لهم . ولو أراد عثمان لكان مستنصراً بالصحابة ، ولنصروه فى لحظة <sup>(۲)</sup> . وإنما جاء القوم مستجيرين متظلمين <sup>(۳)</sup> . فوعظهم ، فاستشاطوا . فأراد الصحابة ألَّهُم <sup>(٤)</sup> ، فأوعز إليهم عثمان ألا يقاتل أحد بسببه أبدا . فاستشلم ، وأسلموه برضاه . أحد بسببه أبدا . فاستشلم ، وأسلموه برضاه . وهى مسألة من الفقه كبيرة : هل يجوز للرجل أن يستسلم ، أم يجب عليه أن يدافع عن نفسه ؟ أن يدافع عنه ولا يلتفت إلى رضاه ؟ اختلف العلماء فيها . فلم يأت عثمان منكراً لا في أول الأمر ، ولا في آخره ، ولا جاء الصحابة يمنكر . وكل ما سمعت من خبر باطل إباك أن تلتفت إليه <sup>(۵)</sup>

(۱) الخطاب لطلحة بن عبيد الله

(٢) ولقد راودوه فى ذلك مرارآ ، وعرض عليه معاوية أن ينقل دار الحلاقة إلى الشام ، أو يمده بجند من الشام لا يعرف له التاريخ إلا التقدم والظفر .

(٣) أى أن البغاة ظهروا بمظهر المتظلم وهو يدعى أموراً يشكوها ، فكان عثمان يوى لهم حقاً عليه أن يبين لهم وللناس حجته فيما ادعوا ، ووجهة نظره فى الأمور التى وعموا أنهم جاءوا يتظلمون منها .

٤) ألَّة : طعنة بالألَّة ، وهي الحربة العريضة النصل .

 (٥) ومعيار الأخبار في تاريخ كل أمة الوثوق من مصادرها ، والنظر في ملاحمتها لسجايا الأشخاص المنسوبة إليهم. وأخبار التاريخالإسلامي نقلت عن شهود عيان ذكر وما -

٦.



قاصب قالوا متعدّين ، متعلَّقين برواية كنَّابين : جاء عمَّان في ولايته بمظالم ومَناكير ، منها : ١ - ضربُه لعمار حتى فتق أمعاءه . ٢ ــ ولابن مسعود حتى كسر أضلاعه ومنعه عطَّاءه . ٣ \_ وابتدع في جمع القرآن وتأليفه ، وفي حرق المصاحف. ٤ \_ وحمىٰ الحِمىٰ . هـ وأجلى أبا ذر إلى الربذة .

= لمن جاءوا بعدهم . وهؤلاء رووها لمن بعدهم وقد اندس فى هؤلاء الرواة أناس من أصحاب الأغراض زوروا أخباراً على لسان آخرين وروجوها فى الكتب ، إما تقرباً لبعض أهل للدنيا ، أو تعصباً لمزعة يحسبونها من الدين . ومن مزايا التاريخ الإسلامى – تبعاً لما جرى عليه علياء الحديث ث أنه قد تخصص فريق من العلماء فى نقد الرواية والرواة ، وتمييز الصادقين منهم عن الكذبة ، حتى صار ذلك علما محترماً له قواعد ، وألفت فيه الكتب ، ونظمت للرواة معاجم حافلة بالتراجم ، فيها التنبيه على مبلغ كل راو من الصدق والتثبت والأمانة فى النقل ، وإذاكان لبعضهم نز عات حزبية أو مذهبية قد يجنح معها إلى الهوى. ذكروا ذلك فى ترجمته ليكون دارس أخبارهم ملما بنواحى القوة والضعف من هذه الأخبار، والذان يتهجمون عن الكتابة فى تاريخ الإسلام وتصنيف الكتب فيه قبل أن يستكملوا فذكروا ذلك فى ترجمته ليكون دارس أخبارهم ملما بنواحى القوة والضعف من هذه الأخبار، والذان يتهجمون عن الكتابة فى تاريخ الإسلام وتصنيف الكتب فيه قبل أن يستكملوا للعدة لذلك – ولا سيا فى نقد الرواة ومعرفة ما حققه العلماء فى عدالهم أو تجريحهم – العدة ون أن خطاء كان فى إمكانهم أن يقعوا فيها لو آنهم استكملوا وسائل العلم بذ



٢ - وأخرج من الشام أبا الدَّرداء
٧ - وردً الحكم بعد أن نفاه رسول الله صلى الله عليه وسلم .
٨ - وأبطل سنَّة القصر فى الصلوات فى السفر .
٩ - ١٢ - وولى معاوية ، [ وعبد الله بن عامر بن كريز <sup>(١)</sup> ] ،
ومروان . ووولى الوليد بن عُقْبة وهو فاسق ليس من أهل الولاية .
٩٣ - وأعطى مروانَ خُمس إفريقية .
١٣ - وأعطى مروانَ خُمس إفريقية .
١٢ - وأعلى مران بالدَّرة وضرب هو بالعصا<sup>(٢)</sup> .
١٢ - وكان عمرُ يضرب بالدَّرة وضرب هو بالعصا<sup>(٢)</sup> .
١٢ - وكان عمرُ يضرب بالدَّرة وضرب هو بالعصا<sup>(٢)</sup> .
١٢ - وكان عمرُ يضرب بالدَّرة وضرب هو بالعصا <sup>(٢)</sup> .
١٢ - ولم يحضر بدرًا . وانهزم يوم أحد ، وغاب عن بيعة الرضوان أبو بكر وعمر .
ٳلى أبي لؤلؤة ، وحرَّضه على عمر حتى قتله ) .
١٢ - وكتب مع عبده على جمله كتابا إلى ابن أبي سَرْج في قتل من ذكر فيه .

(١) سقط اسم ابن كريز من الأصل سهواً من الناسخ أو من الطابع فى مطبوعة "الجزائر ، مع أنه ذكر فى الدفاع الآتى بعد . ومطبوعة الجزائر طبعت على أصل سقيم فيقط ناسخ غير متمكن : وقد وقع تقديم وتأخير فى ترتيب التهم وأجوبتها ، ويلوح النا أن مجلد الأصل المخطوط الذى ظبعت عليه مطبوعة الجزائر وضع بعض الورق فى غير مواضعه عند التجليد ، فأعدنا ترتيب التهم وأجوبتها على نسق ، ولم نزد عن الأصل كلمة ولم ننقص منه كلمة ، وبذلك تلافينا الاضطراب الذى كان بادياً للقارى فى المطبوعة الجزائرية .



عتاقيمة

هذا كلَّه باطلٌ سنداً ومتنًا . أما قولُهم « جاءَ عَمَّان بمظالم ومناكير » قباطل <sup>(۱)</sup> . ۱ ـــ ۲ ـــ وأَما ضربُه لابن مسعود ومنعهُ عطاءه فزور <sup>(۲)</sup> ، وضربُه ۱ ـــ ۲ ـــ وأَما ضربُه لابن مسعود ومنعهُ عطاءه فزور <sup>(۲)</sup> ، وضربُه ۱ ـــ ۲ ـــ وأَما ضربُه لابن ميود منع منهُ عطاءه فزور <sup>(۱)</sup> ، وضربُه ۱ ـــ ۲ ـــ وأما ضربُه لابن مسعود ومنعهُ عطاءه فزور <sup>(۱)</sup> ، وضربُه ۱ ـــ ۲ ـــ وأحدة جي يأتى على آخرها .

(٢) تقدم فى هامش ص ٤٤ قول عبد الله بن مسعود لما بويع عثمان : « بايعنا خير نا ولم تأل » ويروى « ولينا أعلانا ذا فوق ولم نأل » . وعند ولاية عثمان كان ابن مسعود واليا لعمر على أموال الكوفة ، وسعد بن أبى وقاص واليا على صلاتها وحربها ، فاختلف سعد وابن مسعود على قرض استقرضه سعد – كما سيأتى – فعزل عثمان سعداً وأبتى ابن مسعود . وإلى هنا لا يوجد بين ابن مسعود وخليفته إلا الصفو . فلما عزم عثمان على متعميم مصحف واحد فى العالم الإسلامى يجمع أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم على أنه مع ملى مصحف واحد فى العالم الإسلامى يجمع أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم على أنه مع المصحف الكامل الموافق الآخر عرضة عرض بها كتاب الله عز وجل على رسوله صلى الله عليه وسلم قبل وفاته ، كان ابن مسعود يود لو أن كتابة المصحف نيطت به ، وكان يود أيضاً لو يبقى مصحفه الذى كان يكتبه لنفسه فيا مضى . فجاء عمل عثمان على خلاف ما كان يوده ابن مسعود فى الحالتين : أما فى اختيار عثمان زيد بن ثابت لكتابة المصحف الموحد فلان أبا بكر وعمر اختاراه قبل ذلك لهذا العمل فى خلافة أبى بكر ، خلاف ما كان يوده ابن مسعود فى الحالتين : أما فى اختيار عثمان زيد بن ثابت لكتابة المصحف الموحد فلان أبا بكر وعمر اختاراه قبل ذلك لهذا العمل فى خلافة أبى بكر ، خلاف ما كان يوده ابن مسعود فى الحالتين : أما فى اختيار عثمان خلى على المو بنه ، خلاف ما كان يوده ابن مسعود فى الحالتين : أما فى اختيار عثان زيد بن ثابت لكتابة المحمد الموحد فلان أبا بكر وعمر اختاراه قبل ذلك لهذا العمل فى خلافة أبى بكر ، خلاف ما كان يود علي أبي بكر وعمر اختاراه قبل ذلك لمنا العمل فى خلافة أبى بكر ، فكان جمل إن أبا بكر وعمر اختارا زيد بن ثابت فى البداية لأنه هو الذى حفظ العرضة الأدخيرة لكتاب الله على الرسول صلوات الله عليه قبيل رفاته ، فكان على على خلى على ان عثمان على وهو يعلم – كما يعلم سائر الصحابة – مكانة ابن مسعود وعلمه وصدق إيمانه ، ثم إن عثمان على الحيان عرف الحمان الحمان الم عثمان على حق فى هذا ، وهو يعلم – كما يعلم سائر الصحابة – مكانة ابن مسعود وعلمه وصدق إيمانه ، ثم إن عثمان عد الحمان عمان عران عثمان على حق فى ها ما مي المي مان عثمان على حق مى هان عثمان على الحمان على الحمان المي مان عثمان على الحمان ممان عثمان على الميان على مان عران عران مران مران ماله مان عران على مان عران مان عران عران ما المان



لعمار إفك مثله ، ولو فتق أمعاته ما عاش أبدا (١)

=كان على حق أيضاً فى غسل المصاحف الأخرى كلها ومها مصحف ابن مسعود ، لأنه توحيد كتابة المصحف على أكمل ماكان فى استطاعة البشر هو من أعظم أعمال عمان بإجماع الصحابة، وكان جمهور الصحابة فىكل ذلك مع عمان على ابن مسعود ( انظر مهاج السنة لشيخ الإسلام ابن تيمية ٣ : ١٩١ – ١٩٢ ) . وعلى كل حال فإن عمان لم يضرب ابن مسعود ولم يمنعه عطاءه ، وبتى يعرف له قدره كما بتى ابن مسعود على طاعته لإمامه الذى بايع له وهو يعتقد أنه خير المسلمين وقت البيعة .

7.2



وقد اعتذر عن ذلك العلماء بوجوه لا ينبغي أن يُشتَغل بها لأَنها مبنية

=من تكلم فيه ، هو أفضل من ابن مسعود ، وعمار ، وأبى قر ، ومن غير هم من وجوه كثيرة كما ثبت ذلك بالدلائل ، فليس جعل كلام المفضول قاهحاً في الفاضل بأولى من العكس . وكذلك ما نقل من تكلم عمار في عثمان ، وقول الحسن فيه ( أي في عمار ) ، نقل أن عماراً قال : لقد كفر عمَّان كفرة صلعاء . فأنكر الحسن بن على ذلك عليه ، وكذلك على وقال له : يا عمار ، أتكفر برب آمن به عثمان ؟ قال ابن تيمية : وقد تبين من ذلك أن الرجل المؤمن الذي هو ولى لله قد يعتقد كفر الرجل المؤمن الذي هو ولى لله، ويكون مخطئاً في هذا الاعتقاد ولا يقدح هذا في إيمان واحد منهما وولايته . كما ثبت في الصحيح أن أسيد بن حضير قائ لسعد بن عبادة بحضرة النبي صلى الله عليه وسلم : إنك منافق تجادل عن المنافقين . كما قال عمر بن الخطاب لحاطب بن ألى بلتعة : دعني يا رسول الله أضرب عنق هذا المنافق : فقال صلى الله عليه وسلم : « إنه قد شهد بدراً ، وما يدريك لعل الله اطلع على أهل بدر فقال : اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم » : فعمر أفضل من عمار ، وعمان أفضل من حاطب بن أبي بلتعة بدرجات كثيرة ، وحجة عمر فما قال لحاطب أظهر من حجة عمار ، ومع هذا فكلاهما من أهل الجنة ، فكيف لا يكون عثمان وعمار من أهل الجنة وإن قال أحدهما للآخر ما قال ؟ مع أن طائفة من العلماء أنكروا أن يكون عمار قال ذلك ... ثم قال شيخ الإسلام : وفي الجملة ، فإذا قيل إن عمَّان ضرب أبن مسعود أو عمار فهذا لا يقدح في أحد منهم . فإنا نشهد أن الثلاثة في الجنة ، وأنهم من أكابر أولياء الله المتقين . وإن ولى الله قد يصدر عنه ما يستحق عليه العقوبة الشرعية ، فكيف بالتعزير . وقد ضرب عمر بن الخطاب ألىَّ بن كعب بالدرة لما رأى الناس يمشون خلفه وقال : ٩ هذا ذلة للتابع وفتنة للمتبوع ، فإن كان عثمان أدب هؤلاء : فإما أن يكون عثمان مصيباً في تعزيرهم لاستحقاقهم ذلك ، ويكون ذلك الذي عزروا عليه تابوا منه وكفر عمهم بالتعزير وغيره من المصائب أوبحسناتهم العظيمة أو بغير ذلك ? وإما أن يقال =

٦0

( م – ہ یہ العواصم )



على باطل <sup>(۱)</sup> ، ولا يُبنى حقَّ على باطل ، ولا نُذه ، الزمان فى مماشاة الجهال ، فإن ذلك لا آخر له .

٣ – وأما جمع القرآن ، فنلك حسنتُه العظمىٰ ، وخصْلتُه الكبرىٰ ، وإن كان وَجدها كاملة ، لكنه أظهرها وردَّ الناس إليها ، وحسم مادة الخلاف فيها . وكان نفوذُ وعد الله بعفظ القرآن على يديه حسبا بيناه ف كتب القرآن وغيرها <sup>(٢)</sup>

روى الأَنمة ُ بِأَجمعهم (٢) أَن زيدَ بن ثابت قال : أَرسلَ إِلَى أَبو بكر

= كانوا مظلومين مطلقاً و فالقول فى عمان كالقول فيهم وزيادة ، فإنه أفضل منهم ، وأحق بالمغفرة والرحمة .:: الخ :

(۱) أى على ادعاء الكاذبين أعداء أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم أن أمير المؤونين عثمان ضرب عماراً حتى فتق أمعاءه ، وضرب ابن مسعود حتى كسر أضلاعه ومنعه عطاءه !

(۲) أو ي مؤلفات ابن العرب المتعلقة بعلوم القرآن ، وقد ذكرنا فى ترجمته (ص) من ان منها (أنوار الفجر) فى ثمانين أو تسعين مجلداً ، و (قانون التأويل) من المناته الكبرى ، و (أحكام الترآن) المطبوع فى مصر ، و (كتاب المشكلين) و (الناسخ والمنسون

(٢) وفى متدمتهم الإمام أحمد فى ممنده (١ . ١٢ الطبعة الأولى – رتم ٧٦ الطبعة الثانية . و ٥: ١٨٨ – ١٨٩ الطبعة الأولى) . والإمام البانيوى فى حميحه ( تتاب التفسير ك ٢٢ المورة ٩ ب ٢٠ ج ٥ ص ٢١٠ د وكتاب فضائل القرآن ك ٣٦ ب ٣ و ٤ ج ٢ ص ٨٨ – ٩٩ ، وكتاب الأحكام لفر ٩٣ ب ٢٢ ج ٨ مى ١١٨ – ١١٩ ، وأكاب التوحيد ك ٧٢ ج ٨ مى ١١٨ – ١١٩ ، وأكاب التوحيد ك ٧٢ ب ٢ مى ١١٨ – ١١٩ ، وأكاب التوحيد ك ٧٢ ب ٢ مى ١١٩ مى ٢ مى ٢٢ مى ٢٠ مى ١١٩ مى ما ٢ مى ١٢٥ مى ١٢٥ مى ١٩ مى ١٢٩ مى ما ١٢ مى ١٩٩ مى ١٩٩ مى ١٢٩ مى ١٢٩ مى ١٢٩ مى ١٢٩ مى ١٢٩ مى ١٢٩ مى ٢٢ مى ١٩٩ مى ١٩٩ مى ١٩٩ مى ٢٢ مى ١٩٩ مى ٢٢ مى ٢٢ مى ١٩٩ مى ١٩٩ مى ٢٢ مى ١٩٩ مى ١٩٩ مى ١٩٩ مى ١٩٩ مى ١٢٩ مى ١٩٩ مى المى مى المى مى ١٩٩

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

مقْتل أهل اليمامة <sup>(۱)</sup> فإذا عمرُ بن الخطاب عنده ، فقال أبو بكر : • إن عمر أتانا فقال : إن القتل قد استحرَّ يوم اليمامة بقرّاء القرآن ، وإنى أخشى أن يستحرَّ القتلُ بالةرّاء بالمواطن فيذهب كثير من القرآن ، وإنى أرى أن تجمع القرآن . قلتُ لعمر : كيف نفعل شيئًا لم يفعله

 (۱) وذلك لما ارتدت بنو حنيفة برآسة مسيلمة الكذاب وبتحريض عدو الله الرَّجال. ابن عنفوة بن نهشل الحنفي . وكانت قيادة المسلمين لسيف الله خالد بن الوليد ، واستشهد في هذه الملحمة زيد بن الحطاب أخو عمر . وكان حفظة القرآن من الصحابة يتواصون بينهم ويقولون : يا أصحاب سورة البقرة بطل السحر اليوم . وتحنط خطيب الأنصار وحامل لوائهم ثابت بن قيس ولبس كفنه وحفر لقدميه في الأرض إلى أنصاف ساقيه ولم يزل يقاتل وهو ثابت بالراية في موضعه حتى استشهد . وقال المهاجرون لسالم مولى ألى حديفة : أتخشى أن تؤتى من قبلك ؟ فأجاب : بئس حامل القرآن أنا إذن . وقاتل حَي استشهد . وقال أبو حذيفة : زينوا القرآن بالفعال ، وما زال يقاتل حتى أصيب ، وممن استشهد يومئذ حزن بن أنى وهب المخزومي جد سعيد بن المسيب ، وكان شعار ''صحابة يومنذ : وامحمداه ! وصبروا يومنذ صبراً لم يعهد مثله حتى ألجأوا المرتدين إلى حديقة الموت فاعتصم فيها مسيلمة ورجاله . فقال البراء بن مالك : يا معشر المسلمين ألقونى عليهم فى داخل الحديقة أفتح لكم بابها . فاحتملوه فوق الجحف ورفعوه بالرماح وألقوه فى الحديقة من فوق سورها ، فما زال يقاتل المرتدين دون بابها حتى فتحه ودخل المسلمون وكان النصر ، وممن اقتحم الحديقة أبو دجانة من مجاهدى بدر حتى وصل إلى مسيلمة وعلاه بالسيف فقتله ، وكُسرت رجله رضي الله عنه في تلك الوقعة ثم نال الشهادة ، وفي البداية والنهاية ( ٦ : ٣٢٤ -- ٣٤ ) أسماء كثيرين من شهداء هذا اليوم العظيم في الإسلام ، ومنهم حفظة كتاب الله : والشيعة يذمون موقف الصحابة من مسيلمة وقومه ويدافعون عن المرتدين . انظر ( المنتق من منهاج الاعتدال ) ص ٢٧٠ -- ٢٧٢



رسول الله صلى الله عليه وسلم ؟ قال عمر : هذا والله خير . فلم يزل يراجعى حقى شرح الله صدرى لذلك ، ورأيت فى ذلك الذى رأى عمر » . قال زيد : قال أبو بكر : إنك رجل شاب عاقل لا نَتَّهمُك ، وقد كنت تكتب الوحى لرسول الله صلى الله عليه وسلم . فتتَّبع القرآن فاجمعه » . فوالله لو كلَّفونى نقل جبل من الجبال ما كان أَثقل على مما أمرونى به من جمع القرآن . قلت : كيف تفعلون شيئًا لم يفعله رسول الله صلى الله عليه وسلم ؟ قال عمر : « هذا والله خير » . فلم يزل يراجعى حتى شرح الله صدرى للذى شرح له صدر ألى بكر وعمر . فتتبعت القرآن أجمعُه من المُسب والله خاف وصدور الرجال <sup>(1)</sup> ، حتى وجدت أخر سورة التوبة مع خزيمة الأنصارى لم أجدها مع أحد غيره ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِن أَنْفُسِكُمْ ﴾ حتى خاتمة براءة .

فكنت الصحف عند أبى بكر حتى توفاه الله ، ثم عند عمر حياته ، ثم عند حفّصة بنت عمر . حتى قدم حُذبفةُ بن اليمان على عثمان <sup>(٢)</sup> ، وكان يُغازى أهل الشَّام فى فتح أرمينيَّة وأَذْربَيجان مع أهل العراق ، فحدَّثه حذيفة عن اختلافهم فى القراءة ، فقال حذيفة لعثمان : يا أمير المؤمنين ، أَذْركُ هذه الأُمَّة قبل أَن يختلفوا فى الكتاب اختلاف اليهود والنصارى : فأَرسل عثمان إلى حفصة أَنْ أَرسلى إلينا بالصحف ننسخها فى المصاحف ، ثم نردُّها إليك . فأَرسلتْ بها حفصةُ إلى عثمان ، فأَمر

(۱) العسب (جمع عسيب) أى جريدة النخل ، وهى السعفة التى لا ينبت عليها الحوص . واللجاف (جمع لحفة) وهى حجارة بيض رقاق . كانوا يكتبون عليهما إذا تعذر الورق .

(۲) وحديثه عن ذلك فى صحيح البخارى ( ك ٦٦ ب ٣ – ج ٦ ص ٩٩ ) عن ابن شهاب الزهرى عن أنس بن مالك .

٦٨.



زيد بن ثابت ، وعبدَ الله بن الزُّبيْر ، وسعيد بن العاص، وعبد الرحمن ابن الحارث بن هشام فنسخوها في المصاحف <sup>(۱)</sup> .

 (۱) العناية التي بذلها عظيما الإسلام أبو بكر وعمر ، وأتمها أخوهما وصنوهما ذو النورين حمَّان في جمع القرآن وتثبيته وتوحيد رسمه ، كان لهم بها أعظم المنة على المسلمين ، وبها حقق الله وعده في قوله سبحانه ﴿ إِنَّا نَحْنَ نَزَلْنَا الذَّكَرَ ، وإِنَّا لَهُ لَحَافَظُونَ ﴾ . وقد تولى الخلافة بعد هؤلاءالشيوخ الثلاثة أمير المؤمنين على فأمضى عملهم وأقر مصحف عثمان برسمه وتلاوته ، في جميع أمصار ولايته، وبذلك انعقد إجإع المسلمين في الصدر الأول على أن ما قام به أبو بكر وعمر وعمَّان هو أعظم حسناتهم . بل نقل بعض علماء الشيعة هذا الإجاع على لسان أمير المؤمنين على بن أبي طالب . جاء في كتاب ثاريخ القرآن الأبي عبد الله الزنجاني ( ص ٤٦ ) من شيعة عصرنا أن على بن موسى المعروف بابن طاوس ( ٦٦٤ - ٦٦٤ ) وهو من علمائهم نقل في كتابه ( سعد السعود ) عن الشهر ستاني في مقدمة تفسيره عن سويد بن غفلة (\*) قال : سمعت على بن أبى طالب عليه السلام يقول : د أيها الناس ، الله ، إله ، إياكم والغلو فى أمر عثمان وقولكم حراق المصاحف ، فوالله الها حرقها إلا عن ملأ من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ، جمعنا وقال : ما تقولون في هذه القراءة التي اختلف الناس فيها . يلتي الرجل فيقول قراءتي خير من قراءتك : وهذا بجر إلى الكفر ؟ فقلنا : ما الرأى ؟ قال : أريد أن أجمع الناس على مصحف واحد، فإنكم إن اختلفتم اليوم كان من بعدكم أشد اختلافاً . فقلنا : يُنعم ما رأيت » . ومما لا ريب فيه أن البغاة أنفسهم كانوا في خلافة على رضي الله عنه يقرأون في مصاحف عثمان التي أجمع عليها الصحابة وعلىٌّ فيهم . ولكن نجم لهم أذناب ف العصور التالية فضحوا أنفسهم بسخفهم وكفرهم ، كشيطان الطاق محمد بن جعفر الرافضي فيما زواه الإمام ابن حزم فى (الفصل) ٤ : ١٨١ عن الجاحظ قال : أخبر ني أبو إسماق إبر اهم النظام وبشر بن خالد =

(\*) هو أبو أمية الجعنى الكوفى . قدم المدينة حين نقضت الأينى من دفنه صلى الله عليه وسلم وشهد لليرموك . يروى عن أبى بكر وعمر وعلى وعثمان . ويروى عنه النخمى والشمى وعبدة بن أبى للجابة : ثقة . مات سنة ٨٠ وقيل ٨١ عن مائة وثلاثين سنة .



وقال عثمان للرَّهط القُرشيين الثلاثة : « إذا اختلفتم أَنتَم وزيد ابن ثابت من شيُّ من القرآن فاكتبوه بلسان قريش ، فإنما نزل بلسانهم » ففعلوا .

حتى إذا نسخوا الصحف فى المصاحف ردَّ عَبَّانُ الصحف إلى حفصة م وأرسل إلى كل أفق بمصحف مما نسخوا ، وأمر بما سواه من القرآن فى كل صحيفة ومصحف أن يُحرق .

= أنها قالا لمحمد بن جعفر الرافضى المعروف بشيطان الطاق : ويحك ، أما استحييت من الله أن تقول فى كتابك فى الإمامة : أن الله تعالى لم يقل قط فى القرآن فر ثانى اثنين إذ هما فى الغار إذ يقول لصاحبه لا تحزن إن الله معنا ﴾ ؟ قالا : فضحك والله شيطان الطاق ضحكاً طويلاحتى كأنا نحن الذين أذنبنا ، وشيطان الطاق هذا أكبر دعاة الشيعة فى زمن الإمامين زيبه وابن أخيه جعفر للصادق ، وهو الذى ابتدع أكذوبة أن الإمامة معهود يها إلى أشخاص بمأعيامهم ، ولم يكن أحد يقول بذلك قبل شيطان الطاق هذا . وأنكرها عليه الإمام زيد فى مجلس جعفر .

ودعوى الرافضة يتبديل القرآن ٥ مع تصريح على بإجاع الصحابة على ما قام به عثمان ، صارت مادة دسمة لدعاة النصارى يحتجون بها ، فقال لهم الإمام ابن حزم قد الفصل ( ٢ : ٨٨ ) : \* إن الروافض ليسوا من المسلمين ... وهى طائفة تجرى مجرحا للهود والنصارى فى الكذب والكفر » ٦ قلت : وآخر من افتضح مهم بهذا الأمر وفضح به الشيعة جميعاً حسين بن محمد تتى النورى الطبرسى بكتابه الذى اقترفه فى المشهله المنسوب لأمير المؤمنين على فى النجف سنة ١٢٩٢ وطبع فى إيران سنة ١٢٩٨ وعندى نسخة منه . وإن من طبيعة التحزب والتعصب والتشيع أن يذهب بعقول أصحابه وأخلاقهم ، ثم يذهب بحيائهم ودينهم ، كما برهن على ذلك علياء علم النفس الاجتماعى وفى مقدمتهم قلدكتور غوستاف لبون .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANCE THOUGHT

قال ابن شهاب <sup>(۱)</sup> : وأخبرنى خارجةَ بن زيد بن ثابت أنه سمع زيد بن ثابت قال : « فقدتُ آيةً من الأَحزاب حين نسخنا المصحف قد كنتُ أَسمع رسول الله صلى الله عليه وسلم يقرأُ مها، فالتمسناها فوجدناها مع خزيمة الأَنصارى ﴿ مِن الْمُؤْمِنِينَ رِجَالُ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللهُ عليْه ﴾ فأَلحقناها فى سورتها فى المصحف » .

وأما ما روى أنه حرَّقها أو خرَّقها – بالحاء المهملة أو الخاء المعجمة . وكلاهما جائز – إذا كان فى بقائها فساد ، أَو كان فيها ما ليس من القرآن ، أو مانسخ منه ، أَر على غير نظمه ، فقد سلَّم فى ذلك الصحابة كلهم : إلَّا أنه ررى عن ابن مسعود أنه خطب بالكوفة فقال : « أما بعد، فإن الله قال ﴿ ومنْ يَنْلُلْ يأْتِ بِمَا عَلَّ يوْم الْقِيَامة ﴾ وإنى غالٌ مصحفى ، فمن استطاع منكم أن يغلٌ مصحفه فليفعل » . وأراد ابن مسعود أن يؤخذ بمصحفه ، وأن يثبت ما يعلم فيه . فلما لم يُفعل ذلك له قال ما قال ، فأكرهه عنهان على رفع مصحفه ، ومحا رُسومَه فلم تثبت له قراءة أبدًا ، ونصر الله عنهان والحقَّ بمحوها من الأرض <sup>(٢)</sup>.

(1) فيما رواه عنه الإمام البخارى في صحيحه (ك ٥٦ ب ١٢ ج ٣ ص ٢٠٥ (1) فيما رواه عنه الإمام البخارى في صحيحه (ك ٦٦ ب ٢٠ والسورة ٣٣ ب ٣٠ ،
 (1) و ك ٢٠ ب ٣ و ٤ ، و ك ٣٣ ب ٢٧ ، و ك ٩٧ ب ٢٢ ).

(٢) عبد الله بن مسعود من كبار علياء الصحابة ومن أجودهم قراءة لكتاب الله ، وقد أثنى رسول الله صلى الله عليه وسلم مرة على حسن تلاوة ابن مسعود للقرآن ، فتسارع أبو بكر وعمر ليوصلا إليه البشرى بهذا الثناء النبوى : ( انظر مسند أحمد ١ : ٢٥-٢٦ الطبعة الأولى -- رقم ١٧٥ الطبعة الثانية ) . إلا أن ابن مسعود كان يكتب ما يوحى من للقرآن فى مصحفه كلما بلغه نز ول آيات منه ، فهو يختلف فى ترتيب هذه الآيات عما =



٤ - وأما الحمى ، فكان قديماً <sup>(١)</sup> ، فيقال إن عمان زاد فيه لما

= امتازت به مصاحف عمّان من الترتيب بحسب العرض الأخير على رسول الله صلى الله عليه وسلم بقدر ما أدى إليه اجتهاد الصحابة المؤيد بإجماعهم . ويحتمل أن يكون ابن مسعود فإنه فى مصحفه بعض ما استقصاه زيد بن ثابت وزملاؤه من الآيات التى كانت عند آخرين من قراء الصحابة ج زد على ذلك أن ابن مسعود كانت تغلب عليه لهجة قومه من هذيل ، والذي صلى الله عليه وسلم رخص لمثل ابن مسعود أن يقرأوا بلهجاتهم ، ولكن ليس لابن مسعود أن يحمل الأمة فى زمنه والأزمان بعده على لهجته الحاصة ، فكان من الحير توحيد الأمة على قراءة كتاب ربهاباللهجة المضرية التى كان عليها رسول الله صلى الله عليه وسلم .



رَادت الراعية . وإذا جاز أصله للحاجة إليه جازت الزيادة لزيادة الحاجة. ٥ – وأما نفيُه أبا ذَرَّ إلى الرَّبذة فلم يفعل <sup>(١)</sup> ، كان أَبو ذرزاهدًا ، وكان يقرَّع عمال عثمان ، ويتلو عليهم ﴿ والذين يَكنِزُونَ النَّهب وَالْفِضَّة

= ابن وهب . ومعلوم أن الحال استمر في خلافة أبى بكر على ماكان عليه في زمن النبي صلى الله عليه وسلم ، لأن أبا بكر لم يخرج عن شيء كان عليه الحال في زمن النبي صلى الله عليه وسلم ، لاسيا وأن حاجة الجهاد إلى الخيل والإبل زادت عن قبل . وفى زمن عمر اتسع الحمي فشمل ( سرف ) و ( الربذة ) ، وكان لعمر عامل على الحمي هو مولى له يدعي هنياً ، وفي كتاب الجهاد من صحيح البخاري ( ك ٥٦ ب ١٨٠ ) من حديث زيد ابن أسلم عن أبيه نص وصية أمبر المؤمنين عمر لعامله هذا على الحمي بأن يمنع نعم الأثرياء كعبد الرحمن بن عوف وعثمان بن عفان ، وأن يتسامح مع رب الغنيمة ورب الصريمة الثلا تهلك ماشيتهما . وكما اتسع عمر في الحمي عماكان عليه في زمن النبي صلى الله عليه وسلم وأبى بكر لزيادة سوائم ببت المال فى زمنه ، اتسع عثمان بعد ذلك لاتساع الدولة وازدياد الفتوح . فالذي أجازه النبي صلى الله عليه وسلم لسوائم بيت المال ، ومضى على مثله أبو بكر وعمر ، بجوز مثله لبيت المال في زمن عثمان ، ويكون الاعتراض عليه اعتراضاً على أمر داخل في التشريع الإسلامي : ولما أجاب عُمَّان على مسألة الحمي عندما دافع عن نفسه على ملاً من الصحابة أعلن أن الذين يلون له الحمي اقتصر وا فيه على صدقات المسلمين يحمونها لئلا بكون بين من يليها وبين أحد تنازع ، وأنهم ما منعوا ولا نحواً منها أحداً . به وذكر عن نفسه أنه قبل أن بلي الخلافة كان أكثر العرب بعيراً وشاء ، ثم أمسى وليس له غير بعيرين لحجه . وسأل من يعرف ذلك من الصحابة : أكذلك ؟ قالوا : اللهم نعم .

(۱) وإنما اختار أبو ذر أن يعتزل فى الربذة ، فوافقه عنمان على ذلك كما صح فى حديث عبد الله بن الصامت عند ابن حبان ( ١٥٤٩ : موارد الظمآن ) ، وصح فى ص ٧٦ ، فأكرمه عنمان وجهزه بما فيه راحته :

Υ٣

ولا يُنْفِقُونها في سبيل اللهِ فَبَشَرْهُمْ بِعذَاب أَلِمٍ ﴾ [ التوبة : ٣٤ ] ، ويراهم يتسعون في المراكب والملابس حين وجدوا ، فينكر ذلك عليهم، وبريد تفريق جميع ذلك من بين آيديهم ، وهو غير لازم . قال ابن عمر وغيره من الصحابة : إنَّ ما أَديب زكاته فليس بكنز <sup>(۱)</sup> . فوقع بين أي ذر ومعاوية كلامٌ بالشام <sup>(۲)</sup> ، فخرج إلى المدينة ، فاجتمع إليه الناس ، فجعل يسلك تلك الطرق ، فقال له عبان : « لو اعتزلت » . وللعزلة مثلها <sup>(۳)</sup> ، ومن كان على طريقة أبى ذرّ فحاله يقتضى أن بنفره بنفسه ، أو يخالط ويسلَّم لكل أحد حاله مما ليس بحرام في الشريعة . فخرج إلى الربذة زاهدًا فاضلا ، وترك جراه بلا مي م

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

(۱) انظر البيان الفقهى والتفصيل الشرعى لهذه المسألة فى منهاج السنة لشيخ الإسلام
 ابن تيمية ( ٣ : ١٩٨ – ١٩٩ ) ومقالتنا فى مجلة الأزهر ( شوال ١٣٧٤ ) .

(٢) نقل الطبرى (٥: ٢٦) وأكثر المصادر الإسلامية أنه لما ورد ابن السوداء. (عبد الله بن سبأ) الشام لتى أبا ذر فقال : يا أبا ذر ألا تعجب إلى معاوية يقول « المال مال الله ، ألا إن كل شى علله » كأنه يريد أن يحتجنه دون المسلمين ، ويمحو اسم المسلمين : فأتاه أبو ذر فقال : ما يدعوك إلى أن تسمى مال المسلمين « مال الله » ؟ قال معاوية : يرحمك الله يا أبا ذر ، ألسنا عباد الله و المال ماله و الحلق و الأمر أمره ؟ قال أبو ذر : فلا تقله . قال معاوية : فإنى لا أقول إنه ليس لله ، ولكن سأقول « مال المسلمين » : وأتى ابن السوداء ( عبد الله بن سبأ ) أبا الدرداء ، فقال له ( أبو الدرداء ) : من أنت أظنك و الله يهودياً . فأتى ( ابن سبأ ) عبادة بن الصامت ، فتعلق به ( ابن الصامت ) فاتي به معاوية فقال : هذا و الله الذي بعث عليك أبا ذر .

(٣) وقد أحسن الكلام على ذلك أبو سليمان الخطابى فى كتاب ( العسزلة ﴾



وبركة وفضل ، وحالُ أبى ذر أفضل . ولا تمكن لجميع الخلق ، فلو كانوا عليها لهلكوا <sup>(۱)</sup> . فسبحان مرتب المنازل .

ومن العجب أَن يُؤخذ عليه فى أَمر فعله عمر ، فقد رُوى أَن عمر

 (۱) الذي "عصل عندى من تنبع نصوص الشريعة في أمر المال ، ومواقبتى لتطبيق هذه النصوص فى سيرة السلف وعملهم بها ، أن المسلم له فى نفسه وذويه من المال الذي يملكه ما يكفيه ويكفيهم بالمعروف كأمثاله وأمثالهم من أهل للعفة والقناعة والدين ، وما ز!ه عن ذلك فعليه أولا أن يؤدى زكاته الشرعية مباشرة بحسب اجتهاده إن لم يكن أداها للحكومة الإسلامية العاملة بأحكام الشرع وبعد أداء زكاته يكون صاحب المال فى امتحان من الله كيف يحسن التصرف فيه بما يرضى الله ويزيد المسلمين قوة وسعادة وعزاً ، فإن كان تاجراً فمن طريق النجارة أو مزارعاً فمن طريق الزراعة ، أو صاحب مصنع **ف**ن طريق الصناعة . والإسلام في دور قيامه استفاد من ثروة أغنياء الصحابة عوناً ويسراً وقوة . وتجارة التاجر المسلم إذا أغنت المسلمين عن متاجر أعدائهم تعتبر قوة لمم بقدو ما يصدق صاحبها في هذه النية ، وكذلك مصنع الصانع المسلم ، وزراعة الزارع المسلم . وللنية فى هذه الأمور أمرها عظيم ، وميزانها العمل عندما تمس الحاجة إليه . وبالجملة فإن للمسلم أن يكون غنياً بلا تحديد . بشرط أن يكون ذلك من حله ، وأن يكتني منه بما بكفيه بالمعروف ، محاولا دائماً أن يحور نفسه من العبودية والانقباد للكماليات فضلا عن توافه الحضارة وسفاسفها . وبعد أن يؤدى زكاة ما يملك يعتبر ما زاد عن حاجته كالأمانة لله تحت يده ، فيتصرف فيها بما يزيد المسلمين ثروة وقوة ويسراً وعزاً وسعادة ، أما طريقة أبي ذر في أن لا يبيت المسلم وعنده مال فليست الآن من مصلحة المسلمين ، وطريقة أغنياء المسلمين الآن ــ في أن يعيشوا لأنفسهم ومتعهم غير مبالين بعزة الإسلام وقوة دولته وحاجة أهله --- فليست من الإسلام ، والإسلام لا يعرف الذين لا يعرفونه انظر مقالتنا ( المال في نظام الإسلام ) في أول جزء شوال ١٣٧٤ من مجلة الأزهر .

٧ø



ابن الخطاب رضى الله عنه سجن ابن مسعود فى نفر من الصحابة سنة بالمدينة حتى استُشهد ، فأَطلقهم عثمان ، وكان سجنهم لأَن القوم أَكثروا الحديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم <sup>(1)</sup> .

ووقع بين أبى ذر ومعاوية كلام ، وكان أبو ذر يطلق من الكلام ما لم يكن يقوله فى زمان عمر ، فأَعلم معاويةُ بذلك عثمانَ ، وخشى من العامة أن تثور منهم فتنة ، فإن أبا ذر كان يحملهم على التزهد وأمور لا يحتملها الناس كلهم ، وإنما هى مخصوصة ببعضهم ، فكتب إليه عثمان ـ كما قدمنا ـ أن يُقدم المدينة ، فلما فـم اجتمع إليه الناس ، فقال لعثمان : أريد الربذة . فقال له : افعل . فاعتزل . ولم يكن يصلح له إلا ذلك لطريقته (٢)

(1) في كتاب الإحكام في أصول الأحكام لابن حزم ( ٢ : ١٣٩ ) خبر مرسل رواه شعبة عن سعد بن إبراهيم بن عبد الرحمن بن عوف عن أبيه ( إبراهيم بن عبد الرحمن ابن عوف ) قال : قال عمر لابن مسعود ولأبي الدرداء ولأبي ذر « ما هذا الحديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم » . قال : وأحسبه لم يدعهم أن يخرجوا من المدينة حتى مات . وقد نبه ابن حزم على أن هذا الحبر مرسل ولا يجوز الاحتجاج به ، وعلق عليه الشيخ أحمد شاكر بأن البيهتي وافق ابن حزم على أن إبراهيم بن عبد الرحمن بن عوف ز المتوى سنة ٢٦ أو ٢٥ عن ٢٥ سنة ) لم يسمع من عمر . ولست أدرى هل اعتمد ابن العربي في هذه الفقرة على هذا الحبر المرسل أم على خبر آخر لم نطلع عليه . وليس في الحبر - على ضعفه – ذكر السجن .



٦ – ووقع بين أبى الدَّرْداء ومعاوية كلام . وكان أبو الدرداء زاهداً فاضلا قاضيًا لهم <sup>(!)</sup> فلما اشتدَّ فى الحق ، وأخرج طريقة عمر فى قوم لم يحتملوها عزلوه <sup>(٢)</sup> ، فخرج إلى المدينة .

وهذه كلها مصالح لا تقدح فى الدين ، ولا تؤثّر فى منزلة أَحد من من المسلمين بحال وأَبو الدرداء وأَبو ذر بريئان من عاب ، وعمّان برىء أعظم براءة وأَكثر نزاهة ، فمن روى أَنه ننى وروى سببًا فهو كله باطل ٧ - وأَما ردُّ الحكم فلم يصحّ<sup>(٢)</sup> .

وقال علماؤنا فى جوابه . قد كان أذن له فيه رسول الله صلى الله عليه وسلم . وقال [ أَى عثمان ] لأَبى بكر وعمر ، فقالا له : إِن كان معك شهيد رددناه . فلما ولى قضى بعلمه فى ردِّه . وما كان ُعثمان ليصل مهجورَ رسول الله صلى الله عليه وسلم ولو كان أَباه ، ولا لينقض حكمه <sup>(٤)</sup> .

(۱) أى فى دمشق .

(٢) بل إن معاوية نفسه حاول السير على طريقة عمر ، كما نقل ذلك الحافظ ابن كثير فى البداية والنهاية ( ٨ : ١٣١ ) عن محمد بن سعد قال : حدثنا عارم ، حدثنا حاد بن يزيد ، عن معمر ، عن الزهرى « أن معاوية عمل سنتين عمل عمر ما يخرم فيه ثم إنه بعد عن ذلك » . وقد يظن من لا نظر له فى حياة الشعوب وسياستها أن الحاكم ثم إنه بعد عن ذلك » . وقد يظن من لا نظر له فى حياة الشعوب وسياستها أن الحاكم ثم إنه بعد عن ذلك » . وقد يظن من لا نظر له فى حياة الشعوب وسياستها أن الحاكم ثم إنه بعد عن ذلك » . وقد يظن من لا نظر له فى حياة الشعوب وسياستها أن الحاكم ثم إنه بعد عن ذلك » . وقد يظن من لا نظر له ألم حياة الشعوب وسياستها أن الحاكم تعتمل عمر أن يكون كما يحر م يعني عمل عمر ما يخرم فيه عمل مناي وفى نظام الحكم أكثر مما للحاكم ونظام الحكم من التأثير على البيئة . وهذا معانى قول الله عز وجل : ﴿ إن الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم ﴾ الرعد ١١ .
(٣) أى لم يصح زعم البغاة على عثمان أن عثمان خالف بذلك ما يقتضيه الشرع .



٨ - وأما توائح القصر فاجتهاد ، إذ سمع أن الناس انتشارا بالقصر،

== طعن كثير من أهل العلم في نفيه ( أي في نني النبي صلى الله عليه وسلم الحكم ) وقالوا « فهب باختياره . وقصة نفى الحكم ليست فى الصحاح ، ولا لها إسناد يدرف به أمرها » م قال « لم تكن الطلقاء تسكن بالمدينة ، فإن كان طرده فإنما طرده من يكة لا من المدينة ، ولو طرده من المدينة لكان يرسله إلى مكة . وقد طعن كثير من أهل العلم في نفيه كما تقدم وقالوا : هو ذهب باختياره .. وإذاكان النبي صلى الله عليه وسلم قد حزر رجلا بالنفي لم يلزم أن يبقى منفياً طول الزمان ، فإن هذا لا يعرف في شيء من الذنوب ، ولم تأت الشريعة بذنب يبقى صاحبه منفياً دائماً ... وقد كان عُمان شفع في عبد الله بن سعد بن أبي سرح فقبل صلى الله عليه وسلم شفاعته فيه وبايعه ، فكيف لا يقبل شفاعته فى الحكم ، وقد رووا أن عبَّان سأله أن يرده فأذن له في ذلك . ونحن نعلم أن ذنبه دون ذنب عبد الله ابن سعد بن أبى سرح . وقصة عبد الله ثابتة معروفة بالإسناد ، وأما قصة الحكم فإنما ذكرت موسلة ، وقد ذكرها المؤرخون الذين يكثر الكذب فيما يروونه ، فلم يكن هناك نقل ثابت يوجب القدح فيمن هو دون عثمان . والمعلوم من فضائل عثمان ومحبة النبي صلى الله عليه وسلم له وثنائه عليه وتخصيصه بابنتيه وشهادته له بالجنة وإرساله إلى مكة ومبايعته له عنه وتقديم الصحابة له فى الخلافة وشهادة عمر وغيره له بأن رسول الله صلى الله عليه وسلم مات وهو عنه راض وأمثال ذلك مما يوجب العلم القطعي بأنه من كبار أولياء الله المتقين الذين رضى الله عنهم ورضوا عنه . فلا يدفع هذا بنقل لا يثبت إسناده ولا يعرف كيف وقع وبجعل لعمَّان ذنب بأمر لا تعرف حقيقته ... الخ » وانظر أيضاً ٣ : ٢٣٥ – ٢٣٦ من منهاج السنة : ونقل الإمام أبو محمد بن حزم في كتاب ( الإمامة والمفاضلة ) المدرج في الجزء الرابع من كتابه « الفيصل » ص ١٥٤ قول من احتج لعمَّان على من أنكروا ذلك عليه : « و نفى رُسول الله صلى الله عليه وسلم لم يكن حداً و اجباً ، و لا شريعة على الأبيد ، وإنما كان عقوبة علىذنب استحق به النبي ، والتوبة مبسوطة ، فإذا تاب سقطت =

¥٨



وفعلوا ذلك فى منازلهم ، فرأًى أَن السُّنة ربما أَدَّت إلى إسقاط الفريضة ، فتركها خوف الذريعة <sup>(۱)</sup> . مع أَن جماعة من العلماء قالوا : إن المسافر

= عنه تلك العقوبة بلا خلاف من أحد من أهل الإسلام، وصارت الأرض كلها مباحة » ، ونقل مجتهد الزيدية السيد محمد بن إبراهيم الوزير اليمنى ( المنوف سنة ٤٤٠ ) فى كتابه الروض الباسم فى الذب عن سنة أبى القاسم ( ١ : ١٤١ – ١٤٢ ) قول الحاكم المحسن ابن كرامة المعترلى المتشيع فى كتابه سرح العيون أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أذن فى فى ذلك لعتمان . قال ابن الوزير : إن المعترلة والشيعة من الزيدية يلز مهم قبول هذا الحديث وتوك الاعتراض على عثمان بذلك ، لأن راوى الحديث عندهم من المشاهير بالثقة والعلم ومحمة العقيدة . ثم بسط ابن الوزير الكلام على هذا الموضوع بحجج واستدلالات - استغرقت ثلاث صفحات - دفاعاً عن أمير المؤمنين عثمان فى رده الحكم . وهذه الحجج من أحد أئمة الزيدية ومجتهديهم – بعد روايته ذلك الحديث عن الإمام المعترلى المتشيع – لما دلالتها الحرام ، مع الذى سمعته من إمان أهل السنة شيخ الإسلام ابن تيمية والقاضى

(١) كان ذلك فى منى فى موسم الحج سنة ٢٩ . وقد عاتب عبد الرحمن بن عوف عبان فى إتمامه الصلاة وهم فى منى ، فاعتذر له عثمان بأن بعض من حج من أهل اليمن وجفاة الناس قالوا فى العام الماضى : إن الصلاة للمقيم ركعتان ، وهذا إمامكم عثمان يصلى ركعتين . ثم قال عثمان لعبد الرحمن بن عوف : وقد اتخذت بمكة أهلا ( أى أنه صار فى حكم القيم ، لا المسافر ) ، فرأيت أن أصلى أربعاً لخوف ما أخاف على الناس ، م خرج عبد الرحمن بن عوف من عند عثمان فلتى عبد الله بن مسعود وخاطبه فى ذلك فقال ابن محود : و الخلاف شر ، قد بلغنى أنه صلى أربعاً فصليت بأصحابى أربعاً » . =



مخيَّر بين القصر والإِتمام ، واختلف فى ذلك الصحابة <sup>(١)</sup> . ٩ ــ وأَما مُعاويةُ فعمرُ ولَّاه ، وجمع له الشامات كلها ، وأَقرَّه عَمَّان.

= فقال عبد الرحمن بن عوف : « قد بلغنى أنه صلى أربعاً فصليت بأصحابى ركلةتين : وأما الآن فسوف يكون الذى تقول » يعنى : نصلى معه أربعاً ( الطبر ى ٥ : ٥٦ – ٥٧ )

(۱) نقل محمد بن يحبى الأشعري المالكي المعرو ف بابن بكر ( ٦٧٤ – ٧٤١ ) في كتابه ( التمهيد والبيان في مقتل الشهيد عثمان ) وهو من مخطوطات دار الكتب المصرية ( برقم ٢٣ تاريخ ) أنه روى عن جاعة من الصحابة إتمام الصلاة في السفر ، منهم عائشة وسلمان وأربعة عشر من الصحابة . وفي أبواب التقصير من صحيح البخاري (ك ١٨ ب ٥ --ج ٢ ص ٣٦ ) حديث الزهرى عن عروة بن الزبير عن عائشة أنها قالت : « الصلاة. أول ما فرضت ركعتان ــ فأقرَّت صلاة السفر ــ وأتمت صلاة الحضر » قال الزهري فقلت لعروة : ما بال عائشة تَم ؟ قال : تأولت ما تأول عُمَّان . وفي مسند أحمد (٤: ٩٤) عن عباد بن عبد الله بن الزبير قال : لما قدم علينا معاوية حاجاً قدمنا معه مكة ؛ فصلى بنا الظهر ركعتين ، ثم انصرف إلى دار الندوة . وكان عُمَّان حين أتم الصلاة إذا قدم مكة صلي بها الظهر والعصر والعشاء الآخرة أربعاً أربعاً ، فإذا خرج إلى منى وعرفات قصر الصلاة ، فإذا فرغ من الحج وأقام بمنى أتم الصلاة حتى يخرج من مكة . فلما صلى بنا (أى معاوية ) الظهر ركعتين نهض إليه مروان وعمرو بن عثمان فقالا له : ما عاب أحد ابن عمك بأقبح مما عبته ، قال لها : وما ذاك؟ فقالا له : ألم تعلم أنه أتم الصلاة بمكة ( فذكر لهما أنه صلاهما مع النبي صلى الله عليه وسلم وأبي بكر وعمر ) قالا : فإن ابن عمك كان أتمها ( والظاهر أن معاوية رأى أن القصر رخصة ، وأن المسافر على التخيير ، فصل العصر أربعاً) :

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

بل إِنَّما<sup>ت</sup>َرَلَّاه أَبو بكر الصدِّيق رضى الله عنه ، لأَنه ولَّى أَخاه يزيد ، واستخلنه يزيد ، فأَقرَّه عمرُ لتعلقه بولاية أبى بكر لأَجل استخلا**ت** واليه له ، فتعلَّق عثمان بعمر وأقرَّه . فانظروا إلى هذه السلسلة ما أَوثق عراها <sup>(۱)</sup> ... ولن يأَّلى أَحد مثلها أَبدًا بعدها <sup>(۲)</sup>

 (۱) هنا في الأصل كلمة « وأقدر » وبياض لكلمة أخرى ، ولا يختل المعنى بسقوطها .

(٢) إنما بلغت دولة الإسلام في خلافة أبي بكر وعمر الذروة في العزة ، وتانعة مضرب الأمثال في الفلاح الإنساني وسعادة المجتمع ، لأن أبا بكر وعمر كانا يُمَتشفان بنور الله عز وجل كوامن السجايا في أهلها وعناصر الرجولة في ترجي المديدان. القيادة ، ويبوِّئانهم مقاعد السيادة ، ويأتمنانهم على أمة محمد صلى التعاب . ﴿ بعلمان أنهما مسئولان عن ذلك بين يدى الله عز وجل ٥ وقد رأيت في هامشر عن ، أن يزيد بن أبي مفيان وأخاه معاوية كانا من رجال دولة أبي بكوالصديق الدين الخرر ا لحمل أعباء الأمة في حربها وسلمها فأحسن بذلك كل الإحسان . ولما ولى يزيد فياته معنه جيوشه خرج معه أبو بكر يشيعه ماشياً ( الطبري ٤ : ٣٠ ) . ومعاوية مذكور في التمريخ بعد أخيه يزيد لأنه أصغر منه سناً ، لا لأنه أقل منه في استكمال صفات القيادة والسيادة ه وقبل أن يكون معاوية من رجال الدولتين البكرية والعمرية كان أسد الذين استعملهم رسول الله صلى الله عليه وسلم واستعان بهم ، وكان يدعوه لذلك في بعض الأحيان \_ومعاوية يأكل \_ ويلح فى دعوته ويرسل إليه المرة بعد المرة يستعجله المجيء إليه • فالنبي صلى الله عليه وسلم ولى معاوية شيئاً من عمله قبل أن يوليه أبوبكر وعمر ، ووا يزيد بن أبي سفيان أيضاً كما في فتوح البلدان للبلاذري ( ص ٤٨ طبع مصر سنة ٥٠٠٠٠٠ بن . والذين يضطغنون البغضاء والحقد لأصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم – ولا سيا بني أمية منهم – لم يستطيعوا أن ينكروا أن النبي صلى الله عليه وسلم استعمل معاوية في الكتابة =

۸۱

(م - ٢ ، العواصم)



اله فقالوا إنه كان يكتب له ولكنه لم يكن يكتب الوحى. وهم يقولون هذا بوحى أوحى = له فقالوا إنه كان يكتب له ولكنه لم يكن يكتب الوحى. وهم يقولون هذا بوحى أوحى إليهم من الشيطان ، وليس في يدهم نص تاريخي أو دليل شرعي يرجعون إليه ، فيزوا بين أمور لا حجة لهم في التمييز بينها . والنبي صلى الله عليه وسلم لو كان يميز بين كتبته في أمور دون أمور لتواتر ذلك عنه ولنقله الناقلون كما وقع فيها هو أقل من هذا شأناً . مَانِي مرة أحد شباب المسلمين ممن يحسن الظن برأين في الرجال : ما تقول في معاوية ؟ فقلت له : ومن أنا حتى أسأل عن عظيم من عظاء هذه الأمة وصاحب من خيرة أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم ؟ إنه مصباح من مصابيح الإسلام ، لكن هذا المصباح سطع إلى جانب أربع شموس ملأت الدنيا بأنوارها فغلبت أنوارها على نوره . نقل الحافظ ابن كثير في البداية والنهاية ( ٨ : ١٣٣ ) عن الليث بن سعا. ( وهو إمام مصر وعالمها. ورئيسها المتوقى سنة ١٧٥ ) قال : حدثنا بكير (وهو ابن عبد الله الأشج المدنى ثم المصرى المتوفى سنة ١٢٧ قال عنه الإمام النسائى : ثقة ثبت ) عن ُبسر بن سعيد المدنى ( المتوفى سنة ١٠٠ قال عنه ابن معين : ثقة ، وقال عنه الليث بن سعد : كان من العباد المنتمطعين أهل الزهد في الدنيا والورع ) أن سعد بن أبي وقاص ( أحد العشرة المبشرين بالجنة ) قال : « ما رأيت أحداً بعد عُمَّان أقضى بحق من صاحب هذا الباب » يعنى معاوية . وروى ابن كثير أيضاً ( ٨ : ١٣٥ ) عن عبد الرزاق بن همام الصنعاني أحد الأئمة الأعلام الحفاظ ( وكان ينسب إلى التشيع ) ، عن معمر بن راشد أبى عروة البصرى ثم اليمي وكان أحد الأعلام ، عن همام بن منبه الصنعانى وكان ثنة قال : سمعت ابن عباس يقول : « ما رأيتُ رجلا أخلق بالملك من معاوية » . وهل يكون الرجل أخلق الناس بالملك إلا أن يكون عادلا حكيما ، يحسن الدفاع عن ملكه ، ويستعين الله في نشر دعوة اللهُ في المالك الأخرى ، ويقوم بالأمانة في الأمة التي ائتمنه الله عليها ؟ والذي يكون أخلق الناس كالملك هل يلام عثمان على توليته ؟ ويا عجباً كيف يلام هثمان على توليته وقد ولاه من قلِله عمر، وتولى لأبي بكرمن قبل عمر، وتولى بعض عمل رسول الله صلى الله عليه =



١٠ - وأما عبدُ الله بن [ عامر بن ] كُريز فولًاه - كما قال -

= وسلم قبل أن تصير الخلافة إلى ألى بكر وعمر وعمَّان . إن المخ الذي يعبث به الشيطان فيسوَّل له مثل هذه الوساوس لا شك أنه مخ فاسد ، يفسد على الناس عقولهم ومنطقهم قبل أن يفسد عليهم دينهم وتاريخهم ، فمن الواجب على محبى الحق والخير أن يتحاموا كل من يحمل في رأسه مثل هذا المنج كما يتحامون المجذوم . روى الإمام الترمذي عن أبي إدريس الخولاني من كبار علماء التابعين – وأعلم أهل الشام بعد أبي الدرداء – أن عمر ابن الخطاب لما عزل عمير بن سعد الأنصاري الأوسى عن حمص وولى معاوية . قال المناس : عزل عميراً وولى معاوية (قال البغوى في معجم الصحابة : وكان عمير يقال له « نسيج وحده » . قال ابن سيرين : ( إن عمر كان يسميه بذلك لإعجابه به . وكان عمير من الزهاد ) فقال عمير : لا تذكروا معاوية إلا بخير فإنى سمعت رسول الله صلى الله عَليه وسلم يقول « اللهم اهد به » . ويروى أن الذي شهد هذه الشهادة لمعاوية أمير المؤمنين عمر ، فإن كان هو الذي شهدها له وروى دعاء رسول الله صلى الله عليه وسلم لمعاوية يأن يهدى الله به فذلك أمر عظيم لعظم مكانة عمر . وإن كان الذي شهد بذلك عمير بن سعد الأنصاري ــ مع أنه هو المعزول يمعاوية عن ولاية حمص ــ فإن ذلك لا يقل عظمة عما لو كانت الشهادة لمعاوية من عمر ، وقد علمت أن عميراً من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم وأنه من زهاد الأنصار . قال شيخ الإسلام ابن تيمية في مهاج السنة (٣ : ١٨٩) : وكانت سيرة معاوية مع رعيته من خيار سير الولاة ، وكان رعيته يحبونه ، وقد ثبت في الصحيحين عن الذي صلى الله عليه وسلم أنه قال « خيار أثمتكم الذين تحبونهم ويحبونكم ، وتصلون عليهم ويصلون عليكم وشرار أتمتكم الذين تبغضونهم ويبغضونكم، وتلعنونهم ويلعنونكم» . ولم يتسع المقام هنا لأكثر من هذا ، وسنكمل الصورة الحقيقية لمعاوية عند ذكر خلافته ، لتعلم إلى أى حد كنا مخدوعين بأكاذيب أعداء الصدر الأول للإسلام .



لأنه كريم العمّات والخلات (١)

 (۱) هو عبثهمي الآباء ، هاشمي الحثولة . فإن أم أبيه أروى بنت كريز أمها البيضاء. ينت عبد المطلب بن هاشم عمة النبي صلى الله عليه وسلم ٥ ولما ولد أتى به إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال لبنى عبد شمس : « هذا أشبه بنا منه بكم »<sup>ش</sup>م تفل فى فيه فازدرده ، فقال صلى الله عليه وسلم : «أرجو أن يكون مسقياً» ؟ فكان لا يعالج أرضآ إلاظهر منها الماء ونشأ سخياً كريماً شجاعاً ميمون النقيبة كثير المناقب وافتتح خراسان كلها ، وأطراف فارس ، وسجستان ، وكرمان حتى بلغ أعمال غزنة ، وقضى على يز دجر ه ابن شهريار آخر ملوك الفرس . ويعتقد الإيرانيون أن سلسلة ملوكهم بدأت بآدمهم الذي يسمونه ( جيومرت ) فلم يزل ملك أولاده منتظماً على سياق إلي أن كان القضاء الأخير عليه بسلطان الإسلام في خلافة أمير المؤمنين عثمان بجهاد هذا العبشمي الآباء الهاشمي الخئولة عبد الله بن عامر بن كريز . وهي حرقة في قلوب أهل النزعة المجوسية على الإسلام م وعلى عثمان ، وابن كريز ، فهم يحقدون على هؤلاء ويحاربونهم إلى اليوم بسلاح الكذب ، والبغض والدسائس ، وسيستمر ذلك إلى يوم القيامة . أما صادقو الإسلام ممن أنجبت إيران أيام كانت شافعية المذهب ، ولماكان ينبغ منها علماء السنة المحمدية قبل ذلك ، وفيهم كبار الأئمة والمحدثون والفقهاء ، فقد نزهوا قلوبهم عن أن يكون فيها غل للذين آمنوا وجاهدوا بأموالهم وأنفسهم حي فتح انله الأقطار على أيديهم ، وهدى الأمم بسببهم ، فهم يحبونهم ويجلونهم على أقدارهم . ونحن لا ندعى العصمة لأحد بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ونتوقع الخطأ من كل إنسان ، صحابياً كان أو من التابعين أو الذين يتبعونهم بإحسان . ولكن الذين ملأوا الدنيا بالحسنات كأنها الجبال ، فإن الذي يعمى عنها ، ويدس أنفه في مرمى القاذورات ليستخرج منها ما يذم العظاء به ، وإن لم يُبْد يختلق ويكذب. فإن من كرامة المسلم على نفسه أن يتر فع عن الإصغاء لأمثال هؤلاء والانجداع لهم . ودع حنك فتوح عبد الله بن عامر بن كريز التي وصلت إلى أقصى المشارق، ، وتقريضه آخر =



١١ – وأما تولية الوليد بن عُدْبَة فإن الناس – على فساد النيات – أسرعوا إلى السيئات قبل الحسنات . فذكرَ الافتواتيون أنه إنما ولاه للمعنى الذى تكلم به . قال عثان : ما ولَيتُ الوليد لأَنه أَخى <sup>(١)</sup> ، وإنما ولَيته لأَنه ابن أَم حكيم البيضاء عمةِ رسول الله صلى الله عليه وسلم وتوأَمة أَبيه . وسيأتى بيانه إن شاء الله <sup>(٢)</sup> .

أمل للإمبر اطورية المجوسية، فإن حسناته الإنسانية أيضاً جديرة بالتسجيل ، قال ابن كثير في البداية والنهاية ( ٨ : ٨٨) : إنه « أول من اتخذ الحياض بعر فة لحجاج بيت الله الحرام وأجرى إليها الماء المعين » : وقال عنه شيخ الإصلام ابن تيمية في مهاج للسنة ( ٣ : ١٨٩-، ١٩٠) : « إن له من الحسنات والمحبة في قلوب الناس مالا ينكر » ومثل هؤلاء الرجال لوكانوا من سلف الإنكليز أو الفرنسيين لحلدوبا عظمتهم في كتب الدراسة والثقافة والتهذيب ، فتهافتت وزارات معارفنا على دل ذلك من كتبهم إلى كنا المدرسية ، ليؤمن جيلنا بعظمة أسلاف المستعمرين م أما عظمه أسادفنا نحن فقد سلط الشيطان عليها قلوباً فاسدة تفيض بالسوء ، وصدق أكاذبيها الأكبرون منا ، فأمسينا كالأمة التي لا مجد لها ، بينما هي نائمة على تراث من المجد لا تحلم الإنسانية بمثله .

(۱) هو أخوه لأمه أروى بنت كريز ، وأمها البيضاء بنت عبد المطلب بن
 ماشم .

(٢) قد يظن من لا يعرف صدر هذه الأمة أن أمير المؤمنين عمّان جاء بالوليد ابن عقبة من عرض الطريق فولاه الكوفة : أما الذين أنعم الله عليهم بنعمة الأنس بأحوال خلك العصر وأهله فيعلمون أن دولة الإسلام الأولى فى خلافة أبى بكر تلقفت هذا الشاب. الماضى للعزيمة الرضيَّ الحلق الصادق الإيمان فاستعملتمواهبه فى سبيل الله إلى أن توفى=



= أبو بكر، وأول عمل له في خلافة آبي بكرأنه كان موضع السرقي الوسائل الحربية التي دارت بين الحليفة وقائده خالد بن الوليد في وقعة المذار مع الفرس سنة ١٢ ( الطبرى. ٤ : ٧ ) ، ثم وجهه مدداً إلى قائده عياض بن غم الفهرى ( الطبري ٤ : ٢٢ ) . وفي. سنة ١٣ كان الوليد يلى لأبى ببكر صدقات قضاعة ، ثم لما عز م الصديق على قتيح الشام كان. الوليد عنده بمنزلة عمرو بن العاص في الحرمة والثقة والكرامة ، فكتب لمل عمرو بن العاص. وإلى الوليد بن عقبة يدعوهما لقيادة فيالق الجهاد ، فسار ابن العاص بلواء الإسلام نحو فلسطين ، وسار الوليد بن عقبة قائداً إلى شرق الأردن ( الطبرى ٤ : ٢٩ – ٣٠ ) ، ثم رأينا الوليد في سنة ١٥ أميراً على بلاد بني تغلب وعرب الجزيرة (الظبري ٤ : ١٥٥) يحمى ظهور المجاهدين فى شمال الشام لئلا يؤتوا من خلفهم ، فكانت تحت قيادته ربيعة. وتنوخ مسلمهم وكافرهم 🕆 وانتهز الوليد بن عقبة فرصة ولايته وةياهته على هذه الجهة. للى كانت لا تز ال ملينة بنصارى القبائل العربية فكان ... مع جهاده الحربي وعمله الإداري-داعياً إلى الله يستعمل چميع أساليب الحكمة والموعظة الحسنة لحمل نصارى إياد وتغلب. على أن يكونوا مسلمين كسائر العرب . وهربت منه إياد إلى الأنضول وهو تحت حكم. للبيز نطيين ، فحمل الوليد ُ خليفته عمرَ على كتابة كتاب تهديد إلى قيصر القسطنطينية بأن يردهم إلى حدود الدولة الإسلامية ، وحاولت تغلب أن تتمرد على الوليد في نشره الدعوة. الإسلامية بين شبائها وأطفالها ، فغضب غضبته المضرية المؤيدة بالإيمان الإسلامي ، وقالد فيهم كلمته المشهورة :

إذا ما عصبتُ الرأسَ منى بمشود فغُنَّيكِ منى تغلب ابنة والسبل

وبلغت هذه الكلمة عمر ، فخاف أن يبطش قائده الشاب بنصارى تغلب فيفلت من يده زمامهم فى الوقت الذى يحاربون فيه مع المسلمين حمية للعروبة ، فكف عهم يد الوليد ونحاه عنمنطقهم . وبهذا الماضى المجيد جاء الوليدة فى خلافة عمّانفتولى الكوفة =



والولايةُ اجتهاد (١) ، وقد عزل عمرُ سعد بن أبي وقَّاص وقدَّم أقل

= له ، وكان منخير ولاتها عدلا ورفقاً وإحساناً ، وكانت جيوشه مدة ولايته على الكوفة تسير فى آفاق الشرق فاتحة ظافرة موفقة على ما سنذكره فيما بعد .

 المؤلف في أواخر هذا الكتاب ص ٢٤٣ فصل عنوانه ( نكتة ) أشار فيه إلى المعانى والحقائق التي يلاحظها ولى الأمر عند « اجتهاده » في تولية الولاة وعزلهم، وذلك لفقه عظيم ومعارف بديعة بينها أثمة الإسلام وعلماؤه فى الفصول التي عقدوها للإمامة وسياسة الدولة وفى كتبهم المصنفة في أصول الدين . وقد زعم طاغية الشيعة ومدلسهم الحسن بن المطهر الحلي في كتابه منهاج الكرامة أن عنمان ولى أمور المسلمين من لا يصلح للولاية ، فأجابه شيخ الإسلام ابن تيمية في ( منهاج السنة ٣ : ١٧٣ – ١٧٦ والمنتقى منه للذهبي ٣٨٢ ــ ٣٨٣ ) أن علياً رضي الله عنه ولى زياد بن أبي سفيان وولى الأشتر النخعي وولى محمد بن أبي بكر وأمثال هؤلاء . ولا يسب حاص أن معاوية بن أبي سفيان كان خبراً من هؤلاء كلهم . قال : ومن العجب أن الشيعة ينكرون على عُمَّان أنه ولى أقاربه من بني أمية ، ومعلوم أن علياً ولى أقاربه من قبل أبيه وأمه ، فولى عبيد الله بن عباس على اليمن ، وولى على مكة والطائف قثم بن العباس ، وأما المدينة فقيل إنه ولى عليها سهل ابن حنيف وقيل ثمامة بن العباس ، وأما البصرة فولى عليها عبد الله بن عباس ، وولى علی مصر ربیبه محمد بن أبی بکر الذی رباه نی حجر ، ( <sup>یک</sup>نه تز وج أمه بعد وفاة أبی بکر وكان محمد صغيراً ) . ثم إن الإمامية تدعى أن علياً نص على أرلاد. في الحلافة - أو على ولده، وولده على ولده الآخر وهلم جرا ـــ ومن المعلوم إن كان تولية الأقربين منكراً ، فتولية الخلافة العظمي أعظم من إمارة بعض الأعمال .. وإذا قال القائل : لعليَّ حجة فبما فعله ، قيل له : وحجة عنمان فيما فعله أعظم . وإذا ادعى لعلى العصمة ونحوها مما ينطع عنه ألسنة الطاعنين ، كان مايدعي لعثمان من «الاجتهاد» الذي يقطع ألسنة الطاعنير =

٨γ



منه درجة (١)

٢٢ - وأما قول القانلين في مرُّوان والوليد فشديد عليهم ، وحكمهم

- أتر بإلى المعتمول والمنقول ... تم قال: إن بني أمية كان رسول الله صلى الله عايه وسلم. يستعملهم في حياته ، واستعملهم بعده من لا يتهم بقرابة فيهم : أبو بكر وعمر ، ولا تعرف الله الم قيائل قد بش فيها عمان الرسول الله صلى الله عليه وسلم أكثر من بني عبد شمس ، الم ينانوا كثيرين ، وكان فيهم شرف وسؤدد ، فاستعمل ألنبي صلى الله عليه وسلم في ٤ . الإسلام على أفضل الأر عن مكة متاب بن أسيد بن أبي العاص بن أمية ، واستعمل . المرجوران أبا سفيان بن حرب بن أسبر ، واستعمل خالد بن سعيد بن العاص على صدقات بي مدحج وعلى صنعاء واليمن حيى مات رسول الله صلى الله عليه وسلم ، واستعمل عثمان ابن سعيد بن العاص على بياء وخيبر وقرى عرينة ، واستعمل أبان بن سعيد بن العاص با. بعض السرايا ثم استعمله على البحرين فلم يزل عليها بعد العلاء بن الحضرمى ( حليف أمية ) حتى توفى النبى صلى الله عليه وسلم ، فيقول عمَّان : أنا لم أستعمل إلا من الم تعمله للذي صلى الله مايه وسلم ومن جنسهم ومن قبيلتهم ، وكذلك أبو بكر وعمر بعده: ، التان الاحتجاس على جواز الاستعال من بني أمية بالنص الثابت عن النبي صلى الله عليه وسلم أظهر عند كل عاقل من دعوى كون الخلافة فى واحد معين من بنى هاشم بالنص ، لأن هذا كذب باتفاق أهل العلم بالنقل ، وذلك صدق باتفاق أهل العلم بالنقل ( وانظر أيضاً منهاج السنة ٣ : ٢٣٦ -- ٢٣٧ ) . والذي يستعرض حياة عمال عثمان وجهادهم وفضائلهم يراهم فى الذروة العليا من رجال الدولة ، ولا يتردد فى أنهم من بناة الأساس الأقوم فى مجد الإسلام الإدارى والعسكرى ، ولهم ثواب نتائجه فى النمتوح وانتشار دعوة الإسلام بما يعدد التاريخ من معجزاته الحارقة للعادات .

(۱) کان ذلك سنة ۲۱ ، والدين تولوا بعد سعد : عبد الله بن عبد الله ين عتبان
 (وفى زمانه كانت وقعة نهاوند) ثم زياد بن حنظلة (وألح فى الاستعفاء فأعنى وولى بعدها
 عمار بن ياسر (المطبرى ٤ : ٢٤٦ وما قبلها).



عليهما بالفسق فسقٌ منهم .

مَروانُ رجل عدل ، من كبار الأُمة عند الصحابة والتابعين وفقهاء المسلمين . أَما الصحابة فإن سَهْل بنَ سعْد السَّاعديّ روى عنه <sup>(۱)</sup> . وأَما المابعون فأصحابه في السن ، وإن جازهم باسم الصحبة في أَحد القولين <sup>(۲)</sup> . وأَما فقهاءُ الأَمصار فكلهم على تعظيمه . واعتبارِ خلافته ،

(۱) وروايته عنه فی صحيح البخاری وغيره .

 (٢) وفي طليعة من روى عنه من كبار التابعين زين العابدين على بن الحسين السبط ، نص على ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية في منهاج السنة (٢: ١٢٣) ، والحافظ ابن حجر فى الإصابة، وترى تفصيله في طبقات الشافعية الكبرى للتاج السبكي في ترجمة اللغوى الشهير أبى منصور محمد بن أحمد بن الأزهر صاحب تهذيب اللغة ( ٢٨٢ – ٣٧٠ ) ٢ وممن نص الحافظ ابن حجر على روايتهم عن مروان : سعيد بن المسيب رأس علماء التابعين ، وإخوانه من الفقه، السبعة أبو بكر بن عبد الرحمن بن الحارث بن هشام المخزومي ، وعبيد الله بن عبد الله بن عتبة بن مسعود ، وعروة بن الزمير ، وأضرابهم كعراك بن مالك الغفارى المدنى فقيه أهل دهلك وكان بصوم الدهر ، وكعبد الله بن شداد بن الهاد أحد الرواة عن عمر وعلى ومعاذ : وأن رواية عروة بن الزبير عن ميروان في كتاب الوكالة من صحيح البخارى ( ك ٤٠ ك ب ٧ – ج ٣ ص ٦٢ ) وفي مسند الإمام أحمد ( الطبعة الأولى ٤ : ٣٢١٠ و ٣٢٣ و ٣٢٦ و ٣٢٨ و ٥ : ١٨٩ ) . ورواية عراك عن مروان نقلها إمام أهل مصر الليث بن سعد عنَّ يزيد بن أبي حبيب في مسند أحمد (٤: ٣٢٨) ورواية عبد الله ابن شداد بن الهاد عن مروان في مسند أحمد (٧ : ٣١٧ و ٣٢٣) . والذي يتأمل الأحاديث المروية عن مروان يجد جملتها من الأئمة الثقات تتسلسل روايتهم عنه مدة جيلين وأكثر ·وكلهم أعلى مرتبة في الإسلام من الذين يبردون الغل الذي في قلوبهم بالطعن في مروان ومن هوخير من مروان، بل في رواة أحاديث مروان عبدالرزاق إمام أهل اليمن وكانت 🛥



والتلفُّتِ إلى فتواه ، والانقيادِ إلى روايته . وأما السفهاء من المؤرِّخين والأُدباء فيقولون على أقدارهم .

وأما الوليد ففد روى بعض المفسرين أن الله سماه فاسقًا فى قوله : ﴿ إِنْ جاءَكُمْ فَاسِقُ بِنَبَأٍ فَتبَيَّنُوا أَنْ تُصِيبُوا قَوْما بِجهالَةٍ ﴾ ، [ الحجرات ٦ ] فإنها – فى قولهم – نزلت فيه ، أرسله النبى صلى الله عليه وسلم إلى بنى الْمُصْطلِق ، فأَخبر عنهم أنهم ارتدُّوا ، فأَرسل رسولُ الله صلى الله عليه وسلم إليهم خالد بن الوليد فتشبَّتَ فى أَمرهم فبيَّن بطلان قوله . وقد اختُلف فيه ، فقيل : نزلت فى ذلكِ <sup>(١)</sup> ، وقيل : فى على والوليد فى قصة أخرى : وقيل : إن الوليد سبق يوم الفتح فى جملة الصبيان

= فيه نزعة تشيع . وفى مسند أحمد (٦ : ٢١٢) حديث عبد الرحمن بن الحارث ابن هشام أنه كان رسول مروان إلى أم المؤمنين أم سلمة فى تحقيق بعض الأحكام الشرعية ، وفى ٦ : ٢٩٩ من مسند أحمد تموذج لعظيم عناية مروان بسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم بأقصى ما يمكن أن يصدر عن أثمة المسامين وأمرائهم .

(١) كنت فيما مضى أعجب كيف تكون هذه الآية نزلت فى الوايد بن عقبة ، ويسميه الله فاسقاً ، ثم تبتى له فى نفس خليفتى رسول الله صلى الله عليه وسلم أبى بكر وعمر المكانة التى سجلها له التاريخ وأور دنا الأمثلة عليها فى هامش ص ٨٦ عند استعراضنا ماضيه فى بضعة عشر عاماً قبل أن يوليه عثمان الكوفة ، إن هذا التناقض – بين ثقة أبى بكر وعمر بالوليد بن عقبة ، وبين ماكان ينبغى أن يعامل به لو أن الله سماه فاسقاً – حملنى على الشك فى أن تكون الآية نزلت فيه ، لا استبعاداً لوقوع أمر من الوليد يعد أبه فاسقاً ، ولكن استبعاداً لأن يكون الموصوم أبالفسق فى صريح القرآن على الثقة من رجلين لا نعرف فى أولياء الله عز وجل بعد رسوله صلى الله عليه وسلم من هو أقرب إلى الله منهما . وبعد أن ساور فى هذا الشك أعدت النظر فى الإخبارالتى وردت عن سبب نزول الآية (إن جاءكم=

9.+



إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فمسح رؤوسَهم وترك عليهم ، إلا هو فقال : إنه كان على رأسى خَلُوق ، فامتنع صلى الله عليه وسلم من

= فاسق بنبأ ..) ، فلما عكفت على در اسمًا وجدتها موقوفة على مجاهد ، أو قتادة أو ابن أبي. ليلي ، أو يزيد بن رومان ، ولم يذكر أحد مهم أسماء رواة هذه الأخبار في مدة مانة سنة أو أكثر مرت بين أيامهم وزمن الحادث ، وهذه المائة من السنين حافلة باارواة من مشارب محتلفة وإن الذين لهم هوى في تسوىء سمعة مثل الوليد ومن هم أعظم مقاماً من الوليد قد ملأوا الدنيا أخباراً مريبة ليس لها قيمة علمية . وما دام رواة تلك الأخبار في سبب . نزول الآية مجهولين من علماء الجرح والتعديل بعد الرجال الموقوفة هذه الأخبار عليهم ، وعلماء الجرح والتعديل لا يعرفون من أمرهم حتى ولا أسمائهم ، فمن غير الجائز شرعاً وتاريخاً الحكم بصحة هذه الأخبار المنقطعة التي لا نسب لها وترتيب الأحكام عليها . وهنالك خبران موصولان أحدهما عن أم سلمة زعم موسى بن عبيدة أنه سمعه من ثابت مولى أم سلمة . وموسى بن عبيدة ضعفه النسائي وابن المديني وابن عدى وجاءة . وثابت المزعوم أنه مولى أم سلمة ليس له ذكر في كل ما رجعت إليه من كتب العلم . فلم يذكر في تهذيب التهذيب ولا في تقريب التهذيب ولا في خلاصة تذهيب الكمان ، بل لم أجده ولا في قفصي الآمهام أعنى ( ميز ان الاعتدال ) و ( لسان الميز ان ) . وذهبت إلى مجموعة أحاديث أم سلمة في مسند الإمام أحمد فقرأتها واحداً واحداً فلم أجد فيها هذا الخبر ، بل لم أجد لأم سلمة أي خبر ذكر فيه اسم مولى لها يدعى ثابت . زد على كل هذا أن أم سلمة لم تقل في هذا الخبر \_ إن صبح عنها ، ولا سبيل إلى أن يصبح عنها \_ إن الآية نز لت فی الولید ، بل قالت ــ أی قیل علی لسام،ا ــ « بعث رسول الله صلی اللہ علیه وسلم (رجلا ) في صدقات بني المصطلق » . والحبر الثاني الموصول رواه الطبري في التفسير عن ابن سعد عن أبيه عن عمه عن أبيه عن أبيه عن ابن عباس . والطبر ى لم يلق ابن سعد=



## مَسِّه . فمن يكون في مثل هذه السنَّ يُرسل مصدِّقًا ؟! (١) وبهذا الاختلاف

حولم يأخذ عنه ، لأن ابن سعد لما توفى ببغداد سنة ٢٣٠ كان الطبرى طفلا فى تحو السادسة من عمره ولم يخرج إلى ذلك الحن من بلد، آمل فى طبر ستان لا إلى بغداد ولا لغير سا . وابن سعد وإن كان فى نفسه من أهل العدالة فى الدين والجلالة فى العلم ، إلا أن هذه السلسلة من سلفه يجهل علياء الجرح والتعديل أسماء أكثرهم فضلا عن أن يعر فوا شيئاً من أحوالهم ( وبعد كتابة ما تقدم للطبعة الأولى من كتابنا تبين لى أن ابن سعد الذى روى عنه الطبرى هو محمد بن سعد العوفى . وقد وصف الشيخ أحمد شاكر سنده بأنه « سند مسلسل بالفهعفاء من أسرة واحبة » . انظر تفسير الطبرى طبعة دار الحارف ١ : ٢٦٣ – ٢٦٤ ) ، وعمر ، وقام بخدمات للإسلام يرجى له بها أعظم المثوبة إن شاء الله . أضف إلى كل ما تقدم أنه فى الوقت الذى حدثت فيه ابنى المصطلق الحادثة التى نزلت فيها الآية كان الوليد صغير السن كما سيأتى فى الفقرة التالية .

(1) هذا الخبر عن سن الوليد بن عقبة يوم فتح مكة رواه الإمام أحمد فى مسنده (٤ : ٣٢ الطبعة الأولى) عن شيخ له هو فياض بن محمد الرقى عن جعفر بن برقان الرقى عن ثابت بن الحجاج الكلابى الرقى عن عبد الله الهمدانى وهو (عبد الله بن مالك بن الحارث) عن الوليد بن عقبة ، والظاهر أن الوليد بن عقبة تحدث بهذا الحديث عندما اعتزل الناس فى السنين الأخيرة من حياته واختار الإقامة فى قرية له من أعمال الرقة ، فتسلسلت رواية الحبر فى الرواة الرقيين وأخذه الإمام أحمد عن شيخ له مهم . وعبد الله الهمدانى ثقة ، لكن التبس اسمه فى غير هذه الرواية بهمدانى آخر يكنى أبا موسى واسمه مالك بن الحارث (أى على اسم والد عبد الله الهمدانى ) وهو مجهول عند أهل الجرح والتعديل ، أما عبد الله الممدانى الذى ينتهى إليه الخبر فى رواية الإمام أحمد فعروف وموثوق به ، وعلى روايته وأمثالها اعتمد القاضى ابن العربى فى الحكم على سن للوليد بن عقبة بأنه كان صبياً عند فتح = وأمثالها اعتمد القاضى ابن العربى فى الحكم على سن للوليد بن عقبة بأنه كان صبياً عند فتح =



يُسقِط العلماء الأحاديث القوية . وكيف يفسق رجل بمثل هذا الكلام ؟ فكيف برجل من أصحاب محمَّد صلى الله عليه وسلم ؟!

وأما حُدُّه فى الخمر ، فقد حدَّ عمرُ قدامة بن مُظعون على الخمر وهو أمير وعزله ، وقيل إنه صالحه <sup>(1)</sup> .

= مكة وأن الذى نزلت فيه آية (إن جاءم فاس بناً) موشخص آخر. ومن عجيب أمر الذين كان لهم هوى فى تشويه سمعة هذا الصحابي الشاب المجاهد الطيب النفس الحسن للسيرة فى الناس أنهم حاولوا إدحاض حجة صغر سنه فى ذلك الوقت بخبر آخر روى عن قدومه مع أخيه عمارة إلى المدينة فى السنة السابعة للهجرة ليطلبا من النبي صلى الله عليه وسلم رد أختهما أم كلثوم إلى مكة . وأصل هذا الخبر إن صح – مقد م فيه اسم عمارة على اسم الوليد ، وهذا مما يستأنس به فى أن عمارة هو الأصل فى هذه الرحلة وأن الوليد أن كل زمان ومكان ؟ فقول الوليد إنه كان فى سنة الفتح صبياً ليس فى خبر قدومه مع أخيه الكبير إلى المدينة فى السنة السابعة الفتح صبياً ليس فى خبر قدومه مع أخيه الكبير إلى المدينة فى السنة مان ينعه أن عمارة هو الأصل فى هذه الرحلة وأن الوليد أمر جاء فى صحبته ، وأى مانع يمنع قدوم الوليد صبياً بصحبة أخيه الكبير كما يقع مثل ذلك أخيه الكبير إلى المدينة فى السنة السابعة ما يمنعه أو يناقضه . فإذا تقرر عندك أن جميع الإخبار الواردة بشأن الوليد بن عقبة فى سبب نزول آية (إن جاءكم فاسق بنباً) لا يجوز علمياً أن يبنى عليها حكم شرعى أو تاريخى ، وإذا أضفت إلى ذلك حديث مسند الإمام أحمد عن من الوليد في سنة الفتح ، يتبين لك بعد ذلك حكمة استعار أبى بكر وعمر المد عن من الوليد في منة الفتح ، يتبين لك بعد ذلك حكمة استعار أبى بكر وعمر الموليد وثقتهما به واعتمادهما عليه مع أنه كان لا يزال فى صدر شبابه .

(١) قدامة بن مظعون الجمحى أحد السابقين الأولين، هاجر الهجرتين وشهد بدراً ، وكان صهر أمير المؤمنين عمر على أخته ، وقيل بل هو خال أم المؤمنين حفصة بنت عمر وأخيها عبيد الله : وفى إمارة قدامة على البحرين فى خلافة عمر قدم الجارود سيد بنى عبد القيس على عمر من البحرين وادعى أن قدامة شرب فسكر . فقال له عمر : من يشهد معك ؟ قال : أبو هريرة . فاستشهد أبا هريرة فقال : : لم أره شرب ، ولكنى رأيته =



وليست الذنوبُ مسقطةً للعدالة إذا وقعت منها التَّوبة <sup>(١)</sup> .

= سكران يتىء . فقال له عمر : لقد تنطعت فى الشهادة . واستقدم قدامة من البحرين ، فقال الجارود لعمر : أقم على هذا كتاب الله ، فقال له عمر : أخصم أنت أم شهيد ؟ فقال : شهيد . فقال عمر : قد أديت شهادتك . فصمت الجارود . ثم غدا على عمر فقال : أقم على هذا حد الله . فقال عمر : لتمسكن لسانك أو لأسوأنك . فقال : يا عمر ، ما ذلك بالحق أن يشرب ابن عمك الحمر وتسوؤنى . ثم جىء بزوجة لقدامة فأقامت الشهادة على زوجها . وأراد عمر أن يقيم عليه الحد . فقال له الصحابة : لا نرى أن تحده ما دام مريضاً ، ثم عاوده فقالوا له كما قالوا من قبل فقال عمر : لأن يلتى الله تحت السياط أحباً إلى من أن ألقاه وهو فى عنتى ، وجلده . فغاضبه قدامة . وعند قفولها من الحج جىء به إلى عمر فكلمه عمر واستغفر له . ومن حسن حظ قدامة بن مظعون أنه قرشى من بنى جديم . ولو أنه كان قرشياً من بنى عبد شمس لانطلقت ألسنة السوء بالبذاءة عليه واختراع الأكاذيب فيه ما دام فى الدنيا كذب

(١) هذا حق ، ولكن فى مثل ما تقدم عن قدامة بن مظعون ، وفى مثل ما هو مشهور عند الناس عن أبى محجن الثقنى الشاعر الفارس الذى كان له يوم أغر فى حرب القادسية . أما الوليد بن عقبة المجاهد الفاتح العادل المظلوم ( الذى كان منه لأمته كل ما استطاعه من عمل طيب ، ثم رأى بعينه كيف يبغى المبطلون على الصالحين وينفذ باطلهم فيهم ، فاعترل الناس بعد مقتل عمان فى ضيعة له منقطعة عن صحب المجتمع ، وهى باطلهم فيهم ، فاعترل الناس بعد مقتل عمان فى ضيعة له منقطعة عن صحب المجتمع ، وهى لما المالهم فيهم ، فاعترل الناس بعد مقتل عمان فى ضيعة له منقطعة عن صحب المجتمع ، وهى إلى اللهم فيهم ، فاعترل الناس بعد مقتل عمان فى ضيعة له منقطعة عن صحب المجتمع ، وهى بعد خمسة عشر ميلا عن بلدة الرقة من أرض الجزيرة التى كان يجاهد فيها ويدعو نصاراها إلى الإسلام فى خلافة عمر ) فقد آن لدسائس الكذابين فيه أن ينكشف عنها عوارها : ولا يضير هذا الرجل أن يتأخر انكشاف الحق فيه ثلاثة عشر قرناً ، فإن الحق قديم ولا يؤثر فى قدمه احتجابه . أراد الوليد بن عقبة – منذ ولى الكوفة لأمير المؤمنين عمان – أن يكون الحاكم المثالى فى المعالى فى جمعه معاده الحق فيه ثلاثة عشر قرناً ، فإن الحق قديم ولا يؤثر الما المالم فى خلافة عمر ) فقد آن لدسائس الكذابين فيه أن ينكشف عنها عوارها : ولا يضير هذا الرجل أن يتأخر انكشاف الحق فيه ثلاثة عشر قرناً ، فإن الحق قديم ولا يؤثر الما المالمالم فى خلافة عمر ) فقد آن لدسائس الكذابين فيه أن ينكشف عنها عوارها : ولا يضير هذا الرجل أن يتأخر انكشاف الحق فيه ثلاثة عشر قرناً ، فإن الحق قديم ولا يؤثر الحالم المالمالمال في العدل والنبل والسيرة الحقاف مع مالناس ، كماكان الحارب المثالى فى جهاده = الحاكم المثالى فى الحال والنبل والسيرة الطيبة مع الناس ، كماكان الحارب المثالى فى جهاده حد أن يكون

4 £



= وقيامة للإسلام بما يليق بالذائدين عن دعوته ، الحاملين لرايته ، الناشرين لرسالته ، وقلة لبث في إمارته على الكوفة خس سنوات وداره ... إلى اليوم الذى زايل فيه الكوفة ... ليتشن لها باب يحول بينه وبين الناس ممن يعرف أو لا يعرف ، فكان يغشاها كل من شاء ، متى شاء ، من ليل أو شهار ، ولم يكن بالوليد حاجة لأن يستبر عن الناس .

فالستر دون الفاحشات ولا يلقاك دون الخير من ســـتر

وكان ينبغي أن يكون الناس كلهم محبين لأميرهم الطيب لأنه أقام لغربانهم دور الصيافة ، وأدخل على الناس خيراً حتى جعل يقسم المال للولائد والعبيد ، ورد على كل محلوك من فضول الأموال في كل شهر ما يتسعون به من غير أن ينقص مواليهم من أرزاقهم. ويالفعا كانت جاهير الشعب متعلقة بحب هذا الأمير المثالي طول مدة حكمه . إلا أن فريقاً حن الأشرار وأهل للفساد أصاب بنيهم سوطُ الشريعة بالعقاب على يد الوليد ، فوقفوا. حياتهم على أرصد الأذى له . ومن هؤلاء رجال يسمى أحدهم أبا زينب بن عوف الأزدى ، وآخر يسمى أبا مورع ، وثالث اسمه جندب أبو زهير ، قبضت السلطات على أبنائهم فى ليلة نقبوا بها على ابن الحيسمان داره وقتلوه ، وكان نازلا بجواره رجل من أصحاب وسول الله صلى الله عليه وسلم ومن أهل السابقة في الإسلام وهو أبو شريح الخزاعي حامل بواية رسول الله صلى الله عليه وسلم على جيش خزاعة يوم فتح مكة فجاء هو وابنه من المدينة إلى الكوفة ليسيرا مع أحد جيوش الوليد بن عقبة الى كان يواصل توجيهها نحو الشرق اللفتوح ونشر دعوة الإسلام ، فشهد هذا الصحابي وابنه في تلك الليلة سطو هؤلاء الأشرار على منزل ابن الحيسمان ، وأدى شهادته هو وابنه على هؤلاء القتلة السفاحين ، فأنفذ الوليد فيهم حكم الشريعة على باب القصر في الرحبة ، فكتب آباؤهم العهد على أنفسهم للشيطان بأن يكيدوا لهذا الأمير الطيب الرحيم : وبثوا عليه العيون والجواسيس ليترقبوا حركاته ، وكان بيته مفتوحاً دائماً. وبينماكان منده ذات يومضيف لممن شعراء الشمال =



حكان نصرانياً في أخواله من تغلب بأرضا لجزيرة وأسلم على يد الوليد، فظن جواسيس. الموتوري أن هذا المشاعر الذي كان نصر إنياً لابد أن يكون ممن يشرب الحمر ولعل الوليد. أن يكرمه بذلك فنادوا أبا زينب وأبا المورع وأصحابهما ، فاقتحموا الدار على الوليد من ناحية المسجد ، ولم يكن لداره باب ، فلما فوجىء بهم نحى شيئاً أدخله تحت السرير ، فأدخل بعضهم يده فأخرجه بلا إذن من صاحب الدار ، فلما أخرج ذلك الشيء من تحت للسرير إذا هو طبق عليه تفاريق عنب ، وإنما نحاه الوليد استحياء أن يروا طبقه ليس عليه إلا تفاريق عنب ، فأقبل بعضهم على بعض يتلاومون من الخجل ، وسمع الناس بالحكاية فأقبلوا يسبونهم ويلعنونهم . وقد ستر الوليد عليهم ذلك وطواه عن عمَّان وسكت عن ذلك وصبر . ثم تكررت مكايد جندب وأبي زينب وأبي المورع ، وكانوا يغتنمون كل حادث فيسيئون تأويله ويفترون الكدب . و دهب بعض الذين كانوا عمالا في الحكومة ونحاهم الوليدعن أعمالهم لسوء سيرتهم فقصدوا المدينة وجعلوا يشكون الوليد لأمير المؤمنين عمان ويطلبون منه عزله عن الكوفة. وفماكان هؤلاء في المدينة دخل أبو زينب وأبو المورع دار الإمارة بالكوفة مع من يدخلها من تحمار الناس وبقيا فيها إلى أن تنحى الوليد ليستريح، فخرج بقية القوم ، وثبت أبو زينب وأبو المورع إلى أن تمكنا من سرقة خاتم الوليد من داره وخرجا . فلما استيقظ الوليد لم يجد خاتمه ، فسأل عنه زوجتيه ــ وكانتا في مخدع تريان منه زوار الوليد من وراء ستر – فقالنا إن آخر من بنِّي في الدار رجلان ، وذكرتا صفتهما وحليتهما للوليد ، فعرف أنهما أبو زينب وأبو المورع ، وأدرك أنهما لم يسرقا الخاتم إلا لمكيدة بيَّناها ، فأرسل فى طلبهما فلم يوجدا فىالكوفة ، وكانا قد سافرا توا إلى المدينة ، وتقدما شاهدين على الوليد بشرب الخمر ( وأكبر ظنى أنهما استلها شهادتها المزورة من تفاصيل الحادث الذي سبق وقوعه لقدامة بن مظعون في خلافة عمر ( فقال كنا من غاشيته ، فدخلنا عايه وهو يَبَّيء الخمر . فقال عُمَّان : ما يَبَّيء الحمر إلا شاربها ، فجىءبالوليد من الكوفة فحلف لعثمان وأخبره خبرهم ، فقال عثمان : «نقيم الحدود : ==



وقد قيل لعمَّان : إِنْكَ ولَّيت الوليد لأَنه أَخوك لأُمك أَرْوىٰ بنت

= ويبوء شاهد الزور بالنار » .

هذه قصة آتهام الوليد بالحمر كما في حوادث سنة ٣٠ من تاريخ الطبرى ، وليس فيها ــ على تعدد مصادرها القديمة ــ شيء غير ذلك . وعناصر الخبر عند الطبري أن الشهود على الوليد اثنان من الموتورين الذين تعادت شواهد غلهم عليه ، ولم يرد في الشهادة ذكر الصلاة من أصلها فضلا عن أن تكون اثنتين أو أربعاً . وزيادة ذكر الصلاة هي الأخرى أمرها عجيب ، فقد نقل خبرها عن الحضين بن المنذر (أحد أتباع على ) أنه كان مع على عند عثمان ساعة أقيم الحد على الوليد ، وتناقل الناس عنه هذا الخبر فسجله مسلم فی صحیحه (کتاب الحدود ب ۸ ح ۳۸ – ج ۵ ص ۱۲۲) بلفظ « شهدتُ عُمَّان ابن عفان وأتى بالوليد قد صلى الصبح ( ركعتين ) ثم قال : أزيدكم ؟ فشهد عليه رجلان أحدهما حمران أنه شرب الخمر ، وشهد آخر أنه رآه يتقيًّا » . فالشاهدان لم يشهدا بأن الوليد صلى الصبح ركعتين وقال أزيدكم ، بل شهد أحدهما بأنه شرب الخمر وشهد الآخر بأنه تقيأ . أما صلاة الصبح ركعتين وكلمة أزيدكم فهي من كلام حضين ، ولم يكن حضين من الشهود ، ولاكان في الكوفة في وقت الحادث المزعوم ، ثم إنه لم يسند هذا العنصر من عناصر الآبهام إلى إنسان معروف . ومن العجيب أن نفس الخبر الذي في صحيح مسلم وارد في ثلاثة مواضع من مسند أحمد مروياً عن حضين ، والذي سمعه من حضين في صحيح مسلم هو الذي سمعه منه في مسند أحمد بمواضعه الثلاثة ، فالموضعان الأول والثاني (ج ١ ص ٨٢ و ١٤٠ الطبعة الأولى – ج ٢ رقم ٢٢٤ و ١١٨٤ الطبعة الثانية ) ليس فيهما ذكر للصلاة عن لسان حضين فضلا عن غيره ، فلعل أحد الرواة من بعده أدرك أن الكِلام عن الصلاة ليس من كلام الشهود فاقتصر على ذكر الحد . وأما في الموضع الثالث من مسند أحمد (ج ١ ص ١٤٤ –١٤٥ الطبعة الأولى – ج ٢ رقم ١٢٢٩) فقد = (a-V \* llaglon) ٩٧

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

كريْز بن ربيعة بن حبيب بن عبدِ شمْس ، فقال : بل لأَنه ابنُ عمة رسول الله صلى الله عليه وسلم أُمَّ حكيم البيضاءُ . وجدَّة عثمان وجدَّةُ الوليد لأُمهما أَرْوَىٰ المذكورة أُمَّ حكيم توأَمةُ عبد الله أبى رسول الله صلى الله

= جاء على لسان حضين «أن الوليد صلى بالناس الصبح أربعاً» وهويعارض ما جاء على لسان حضين نفسه في صحيح مسلم ، فني إحدى الروايتين تحريف الله أعلم بسببه . وف الحالتين لا يخرج ذكر الصلاة عن أنه من كلام حضين وحضين ليس بشاهد ، ولم يرو عن شاهد ، فلا عبرة بهذا الجزء من كلامه ، وبعد أن علمت بأمر الموتورين فيما نقله الطبرى عن شيوخه ، أزيدك علما بأمر حمران ، وهو عبد من عبيد عثمان كان قد عصى الله قبل شهادته على الوليد فتزوج في مدينة الرسول امرأة مطلقة ودخل بها وهي في عدتها من زوجها الأول ، فغضب عليه عثمان لهذا ولأمور أخرى قبله فطرده من رحابه وأخرجه من المدينة . فجاء الكوفة يعيث فيها فساداً ، ودخل على العابد الصالح عامر بن عبد القيس فافترى عليه الكذب عند رجال الدولة وكان سبب تسييره إلى الشام . وأنا أترك أمر هذا الشاهد والشاهدين الآخرين قبله إلى ضمير القارئ يحكم به عليهم بما يشاء ، وفي اجتهادي أن مثل هؤلاء الشهود لا يقام بهم حد الله على ظنين من السوقة والرعاع ، فكيف بصحابي مجاهد وضع الخليفة فى يده أمانة قطر وقيادة جيوش فكان عند الظن به من حسن السيرة في الناس وصدق الرعاية لأمانات الله ، وكان موضع الثقة عند ثلاثة من أكمل خلفاء الإسلام أبي بكر وعمر وعثمان . وإن قرابة الوليد من عثمان التي يزعم الكذبة أنها سبب المحاباة منه لهم إنماكانت سبب التسامح من عمَّان في عزلهم والقسوة عليهم لئلا يقول السفهاء إن له هوى في ذوى قرابته : وقد رأينا الذين يتسلون بأعراض الناس يتفكهون بأبيات ستة منسوبة إلى ماجن خسيس النفس وردت في ص ٨٥ من ديوانه ، ولا تحملهم سليقة النقد على الشعور بما في هذه الأبيات من التضارب والتعارض ، فأين مدحه فيها للوليد يقوله:



عليه وسلم . وأى حرج على المرء أن يولِّي أخاه أو قريبه (١) ؟ `

= ورأوا شمائل ماجد أنف يعطى على الميسور والعسر فنزعت مكذوبا عليك ولم تردد إلى عــوز ولا فقــر من بقية الأبيات التى فيها :

نادى وقسد تمت صلاتهم أأزيدكم ثمسلا وما يسدرى فالذى يقول البيت الأخير لا يعقل أن يقول معه البيتين الأولين فيكون مادحاً وذاماً فى قطعة واحدة لا تزيد غلى ستة أبيات : وقد كانت لى مقالة مطولة عن ( التخليط فى الشعر ) ضربت فيها الأمثلة على دس أبيات غريبة فى قصائد من وزنها وروبها لغير ناظمها . وعلى كل حال فالشهود الذين شهدوا بين يدى عثمان لم يدَّعوا حكاية الصلاة ، مع أنهم لم يكونوا ممن يخاف الله واليوم الآخر . والآن أقولها لوجه الله صريحة مدوية : إن الوليد لو كان من رجال التاريخ الأوربى كالقديس لويس الذى أسرناه فى دار ابن لقمان يا لمنصورة لعدَّوه قديساً ، لأن لويس التاسع لم يحسن إلى فرنسا كإحسان الوليد بن عقبة إلى أمته ، ولم يفتح للنصر انية كفتح الوليد للإسلام ، والعجب لأمة تسىء إلى أبطالها ، وتشوه جهال تاريخها ، وتهدم أمجادها كما يفعل الأشرار منا ، ثم ينتشر كيد هؤلاء الأشرار حتى يظن الأخيار أنه هو الحق .

(١) وقد تقدم فى هامش ص ٨٧ أن أمير المؤمنين على بن أنى طالب جعل الأمراء فى مدة خلافته على أكثر أمصار حكمه من ذوى قرابته . وأن رسول الله صلى الله عليه وسلم وَّلى رجال بنى أمية وشبابهم . وكذلك فعل أبو بكروعمر ، فلم يفعل عثمان إلا الذى سبقه إليه النبى صلى الله عليه وسلم وصاحباه م بل إن عثمان لما أقام الحد على أخيه لأمه فعل ما لا نظن أحداً يفعله بشهادة الشهود المغرضين الذين لم يريدوا الله بشهادتهم . وإذا كان الشهود على الوليد من هذه الطبقة المغرضة، فقد شهد له بظهر الغيب قاض من أعظم =



١٣ – وأَما إعطاؤه خُمس إفريقية لواحد فلم يصح (١) . على أنه

= قضاة الإسلام فى التاريخ علماً وفضلا وإنصافاً وهو الإمام عامر بن شراحيل الشعبى ، روى الطبرى ( ٥ : ٢٠ ) أن الشعبى سمع فى أو ائل بطولة مسلمة بن عبد الملك حفيداً للوليد بن عقبة يتحدث عن جهاد مسلمة ، فقال الشعبى : «كيف لو أدركتم الوليد غزوه وإمارته ؟ إنْ كان ليغزو فينتهى إلى كذا وكذا .:٥ ماقصر ، ولا انتقض عليه أحد . حتى عزل عن عمله وعلى الباب ( أى الدربند ، وراء بحر الخزر فى روسيا ، وكان من أمنع معاقل الدنيا ) عبد الرحمن الباهلى ( وهو من أعظم قواد الوليد ) . وإن كان مما زاد عثان الناس على يده ( أى على يد الوليد ) أن رد على كل مملوك بالكوفة من فضول الأموال ثلاثة فى كل شهر يتسعون بها من غير أن ينقص مواليهم من أرزاقهم » . فهذه الشهادة من الإمام الشعبى للوليد فى جهاده الحربي الظافر ، وفى إحسانه لرعيته فى معايشهم ، تفقاً عيون المطلين ، وتقرُّ أعين الصالجين ، وصدق أمير المؤمنين عثان يوم طيب قلب أخيه المظلوم بقوله «نقيم الحدود ، وينوء شاهد الزور بالنار » ، (ربنا اغفر لنا ولإخواننا الذين سبقونا بالإيمان ، ولا تجعل فى قلوبنا غلاً قلذين آمنوا ، ربنا إنك رؤوانا أخيه المظلوم بقوله «نقيم الحدود ، وينوء شاهد الزور بالنار » ، (ربنا إنك رؤوف الذين سبقونا بالإيمان ، ولا تجعل فى قلوبنا غلاً الذين آمنوا ، ربنا إنك روفون

(۱) والذى صح هو إعطاؤه خس الخمس لعبد الله بن أبى سرح جزاء جهاده المشكور ، ثم عاد فاسترده منه . جاء فى حوادث سنة ٢٧ من تاريخ الطبرى (٥: ٤٩ مصر ، ١ : ٢٨١٤ – ٢٨١٥ طبع أوربا) أن عثمان لما أمر عبد الله بن سعد بن أبى سرح بالزحف من مصر على تونس لفتحها قال له : « إن فتح الله عليك غداً إفريقية فلك مما أفاء الله على المسلمين خمس الحمس من الغنيمة نفلا» . فخرج بجيشه حتى قطعوا أرض مصح وأو غلوا فى أرض إفريقية وفتحوها سهلها وجبلها ، وقسم عبد الله على الجند ما أفاء الله عليهم وأخذ خمس الحمسوبعث بأربعة أخاسه إلى عثمان معوثيمة النصرى . فشكا =



تحد ذهب مالكُ وجماعة إلى أَن الإِمام يرى رأْيه فى الخُمس ، وينفذ فيه ما أَدّاهُ إليه اجتهاده ، وأَنَّ إِعطاءَه لواحد جائزٌ ، وقد بيَّنا ذلك فى مواضعه <sup>(1)</sup>

وفد ممن معه إلى عثمان ماأخذه عبد الله بن سعد، فقال لهم عثمان : أنا أمرت له بذلك ، فإن سخطتم فهو رد . قالوا : إنا نسخطه . فأمر عثمان عبد الله بن سعد بأن يرده فرده . ورجع عبد الله بن سعد إلى مصر وقد فتح إفريقية . وقد ثبت فى السنة تنفيل أهل الغناء والبأس فى الجهاد ، كما فعل النبى صلى الله عليه وسلم فى مكافأة سلمة بن الأكوع فى إغارة عبد الرحمن الفزارى على سرح النبى صلى الله عليه وسلم ( انظر المتتى للمجد ابن تيمية 2014 وفى غزوات أخرى 2014 ، 2014 ، 2011 ) .

(١) أى فى مؤلفاته الأخرى عند بسطه هذه المسألة من أحكام الفقه الإسلامى م قال الإمام عامر بن شراحيل الشعبى : « إنما القطائع على وجه النفل من خس ما أ. م المتد » قال : « وأقطع عمرُ طلحة وجرير بن عبد الله والربيّيل بن عمرو . وأقطع (أى عمر) أبا مفزّر دار الفيل » . وممن أقطعهم عمر بن الخطاب نافع أخو زياد وأى بكرة لأمها ، أقطعه أرضاً فى البصرة لخيله وإبله مساحها عشرة أجربة ( انظر ترجمة نافع فى الإصابة ) قال القاضى أبو يوسف فى كتاب الخراج ( ص ٢٦ ) وقد أقطع برسول الله صلى الله عليه وسلم وتألف على الإسلام أقواماً ، وأقطع الخلفاء من بعده من رأوا أن فى إقطاعه صلاحاً ( وضرب أبو يوسف أله كتاب الخراج ( ص ٢٦ ) وقد أقطع برسول الله صلى الله عليه على وسلم وتألف على الإسلام أقواماً ، وأقطع الخلفاء من بعده من رأوا أن فى إقطاعه صلاحاً وضرب أبو يوسف الأمثلة على ذلك ) . وانظر باب القطائع فى ص ٧٧ – ٧٨ من كتاب عثمان فقال : « وأقطع الزبير ، وخباب ، وعبد الله بن مسعود ، وعمار بن ياسر ، عثمان فقال : « وأقطع سويداً ، غإن يكن عثمان أخطأ فالذين قبلوا منه الحلوا ، وهم عثمان فقال : « وأقطع سويداً ، فإن يكن عثمان أخطأ والذي يناسر ، عثمان فقال : « وأقطع الزبير ، وخباب ، وعبد الله بن مسعود ، وعمار بن ياسر ، عثمان فقال : « وأقطع سويداً بن غليا أخطأوا ، وهم عثمان فقال : « وأقطع الزبير ، وخباب ، وعبد الله بن مسعود ، وعمار بن ياسر ، عثمان فقال : « وأقطع الزبير ، ونجاب ، وعبد الله بن مسعود ، وعمار بن ياسر ، عثمان فقال : « وأقطع الزبير ، فإن يكن عثمان أخطأ عالذين قبلوا منه الحلوا أخطعهم عثمان فقال : « وأقطع سويداً بن غفلة أرضاً لداذويه . فكيف ينكرون على عثمان ويسكتون علاكردوسية ، وأقطع سويداً بن غفلة أرضاً لداذويه . فكيف ينكرون على عثمان ويسكتون عن عمر وعلى . وللقاضى أبى يوسف كلام سديد فى هذا الموضوع فى كتاب الحراج = عن عمر عمر وعلى . وللقاضى أبى يوسف كلام سديد فى هذا الموضوع فى كتاب الحراج =

1+1



١٤ - وأما قولهم إنه ضرب بالعصا ، فما سمعته ممن أطاع أو عصى ،

= ( ص ٢٠–٦٢ طبعة السلفية سنة ١٣٥٢ ) ، وما زعمه الزاعمون من أن عثمان كان يود ذوی قرابته ویعطیهم ، فمودته ذوی قرابته من فضائله، وعلی ؓ أثنی علی عثمان بأنه أوصل ِ الصحابة للرحم ، وعثمان أجاب عن موقفه هذا بقوله : « وقالوا إنى أحب أهل بيَّى وأعطيهم . فأما حبى لهم فإنه لم يمل معهم على جور ، بل أحمل الحقوق عليهم . وأما إعطاؤهم فإنى إنما أعطيهم من مالى ، ولا أستحل أموال المسلمين لنفسى ، ولا لأحد من الناس ، وقد كنت أعطى العطية الكبيرة الرغيبة من صلب مالى أزمان رسول الله صلى الله. عليه وسلم وأبى بكر وعمر ، وأنا يومئذ شحيح حريص ، أفحين أتت على َّ أسنان أهل بيني وفي عمري وودعت الذي لي في أهلي قال الملحدون ما قالوا ؟ » . قال الطبري ( ٥ : ۱۰۳): وكان عثمان قد قسم ماله وأرضه فى بنى أمية ، وجعل ولده كبعض من يعطى ، فبدأ ببنى أبى العاص فأعطى آل الحكم رجالهم عشرة آلاف عشرة آلاف فأخذوا مائة ألف ، وأعطى بني عثمان مثل ذلك ، وقسم في بني العاص وبني العيص وفي بني حرب . بل تمادى شيخ الإسلام ابن تيمية مع أوسع الاحتمالات فذكر في منهاج السنة (٣: ١٨٧ – ١٨٨ ) أن سهم ذوى القربي ذهب بعض الفقهاء إلى أنه لقرابة الإمام كما قاله الحسن أبو ثور ، وأن النبي صلى الله عليه وسلم كان يعطى أقاربه بحكم الولاية .. وقيل هو لمن ولى الأمر بعده .. قال : وبالجملة فعامة من تولى الأمر بعد عمر كان يخص بعض أقاربه إما بولاية أو يمال . ثم قال ( في ٣ : ٢٣٧ ) : « إن ما فعله عُمَّان في المال له ثلاثة. مآخذ : أحدها أنه عامل عليه ، والعامل يستحق مع الغني . الثاني أن ذوى القربي هم ذوو قربي الإمام . الثالث أنهم ( أي ذوو قربي عثمان ) كانوا قبيلة كثيرة ليسوا مثل قبيلة أبي بكر وعمر ، فكان يحتاج إلى إعطانهم وولايتهم أكثر من حاجة أبي بكر وعمر إلى تولية أقاربهما وإعطائهم . وهذا مما نقل عن عثمان الاحتجاج به » .



وإنما هو باطل يُحكى ، وزُور يُنْىٰ <sup>(1)</sup> ، فيا لله وللنهى . ١٥ – وأَما علوه على درجة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فماسمعته من فيه تقية . وإنما هى إشاعة منكر ، ليُروى ويُذكر ، فيتغيَّر قلب من يتغير ، قال علماؤنا : ولو صح ذلك فما فى هذا ما يُحِلُّ دمه . ولا يخلو أن يكون ذلك حقًا فلم تنكره الصحابة عليه ، إذ رأت جوازه ابتداء أو لسبب اقتضى ذلك . وإن كان لم يكن فقد انقطع الكلام <sup>(٢)</sup> . بدُر وبيعة الرِّضوان ، فقد بيَّنَ عبدُ الله بن عمر وجه الحكم فى شأن البيعة وبَدُر وأحد . وأما يوم حُنين فلم يبق إلا نفر يسير مع رسول الله

صلى الله عليه وسلم . ولكن لم يجر فى الأَمر تفسير من بقى ممن مضى فى الصحيح ، وإنما هى أقوال : منها أنه ما بتى معه إلا العباس وابناه عبدُ الله وقُثَم، فناهيك مهذا الاختلاف، وهو أَمر قد اشترك فيه الصحابة،

 (١) نثى الحبر والحديث : أذاعه وأظهره . والنثا مثل الثناء . إلا أنه فى الحير والشر ، والثناء فى الحير خاصة .

(٢) كان مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم ضيق المساحة فى عصر النبوة وخلافة أبى بكر ، وكان من مناقب عثمان فى زمن النبى صلى الله عليه وسلم عندما زاد عدد الصحابة أن اشترى من ماله مساحة من الأرض وسع بها المسجد النبوى ، ثم وسعه أمير المؤمنين عمر فأدخل فيه دار العباس بن عبد المطلب . ثم از داد عدد المصلين باز دياد عدد سكان المدينة وقاصديها فوسعه أمير المؤمنين عثمان مرة أخرى وجعل طوله ستين ومائة ذراع وعرضه خسين ومائة ذراع وجدد بناءه . فاتساع المسجد واز دياد غاشيته وبعد أمكنة بعضهم عن منبر الخطابة يجوز أن يكون من ضرورات ارتفاع الخطيب ليراهم ويروه ويسمعوه THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وقد عفا الله عنه ورسوله ، فلا يحلُّ ذكرُ ما أَسقطه الله ورسوله والمؤمنون ، أخرج البخاري (١) : جاء رجل إلى ابن عمر فسأَّله عن عمَّان ، فذكر عن محاسن عمله وقال : لعلَّ ذلك يسوؤك ؟ قال : نعم . قال : فأَرغم الله بأَنفك ! ثم سأَّله عن على ، فذكر محاسنَ عمله وقال : هو ذاك بيته أوسط بيوت النبي صلى الله عليه وسلم . ثم قال : لعل ذلك يسوؤك؟ قال : أَجل . قال : فأَرغمالله بأَنفك ! انطلقْ فاجهد عليَّ جهدَك . وقد تقدم في حديث « بُني الإسلام على خمس » زيادة فيه للبخاري في عليَّ وعثمان <sup>(۲)</sup> . وقد أخرجَ البخاريُّ أَيضًا <sup>(۳)</sup> من حديث عثمان بن عبد الله ابن موهب قال : جاء رجل من أهل مصر يريد حجَّ البيت ، فرأى قومًا جلوسا ، فقال : من هؤلاءِ القوم ؟ قالوا : هؤلاءِ قُرَيش . قال : فمن الشيخ فيهم ؟ قالوا : عبد الله بن عمر . قال : يا ابن عمر ، إنى سائلك عن شيُّ فحدِّثْني عنه . هل تعلم أَن عثمان فرَّ يوم أُحد ؟ قال : نعم . فقال : تعلم أنه تغيَّب عن بدر ولم يشهد : قال ؟ نعم . قال : هل تعلم أَنه تغيَّب عن بيعة الرِّضُوان فلم يشهدها ؟ قال : نعم . قال : الله أكبر ! قال ابن عمر ، تعا أُبيِّن لك . أَما فرارُه يوم أُحد فأَشهد أَن الله عفا عنه وغفر له . وأَما تغيُّبه عن بدر فإنه كان تحته بنتُ رسول الله صلى الله (١) في كتاب فضائل الصحابة ( ك ٢٢ ب ٩ - ج ٤ ص ٢٠٨ ) من حديث سعد بن عبيدة . (٢) لعل المؤلف يشير إلى حديث ابن عمر في كتاب الثفسير من صحيح البخاري ( لئه ٦٥ ب ٢ تفسير البقرة الحديث ٣٠ ج ٥ ص ١٥٧ ) . (٣) في كتاب فضائل الصحابة (ك ٦٢ ب ٧ - ج ٤ ص ٢٠٣ - ٢٠٤)

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

عليه وسلم وكانت مريضة فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم إن لك أَجر رجُل ممن شهد بدرا وسهمه <sup>(1)</sup> . وأَما تغيَّبه عن بيعة الرضوان فلو كان أحد أعزَّ ببطن مكة من عَمَّانَ لبعثه مكانه ، فبعث رسولُ الله صلى الله عليه وسلم عمَّانَ <sup>(۲)</sup> وكانت بيعةُ الرِّضُوان بعدما ذهب عمَّان إلى مكة <sup>(۳)</sup> ، فقال رسولُ الله صلى الله عليه وسلم بيده اليمنىٰ : « هٰذِهِ

(۱) وبعث النبى صلى الله عليه وسلم ببشرى النصر فى بدر مع زيد بن حارثة إلى عثمان فى المدينة . قال أسامة بن زيد – فيما رواه الطبرى ٢ : ٢٨٦ – : « فأتانا الخبر حين سوينا التراب على رقية بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم التى كانت عند عثمان ابن عفان ، وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم خلفى عليها مع عثمان » ثم فى ربيع الأول من السنة التالية لغزوة بدر تزوج عثمان أم كلثوم بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ورما الله عليه وسلم ، ورما الله عليه وسلم الله عليه وسلم التى كانت عند عثمان ورما التي عفان م فى ربيع الأول من المنا الحبر من الله عليه وسلم خلفى عليها مع عثمان » ثم فى ربيع الأول من السنة التالية لغزوة بدر تزوج عثمان أم كلثوم بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وراحات عليه في جادى الآخرة .

(٢) وقبل أن يبعث عممان دعا عمر بن الخطاب ليبعثه إلى مكة فيبلغ عنه أشراف قريش ما جاء له ، فقال عمر : يا رسول الله إنى أخاف قريشاً على نفسى وليس فى مكة من بنى عدى بن كعب أحد يمنعنى . ولكنى أدلك على رجل هو أعزُّ منى فيها : عممان بن عفان . فدعاه رسول الله صلى الله عليه وسلم فبعثه إلى أنى سفيان وأشراف قريش . ويوم تدوّن الدول الإسلامية تاريخ السفارات فى الإسلام ، سيكون اسم عمان أول سفراء الإسلام فى التاريخ .

(٣) لأن عمّان لما أدى رسالته فى السفارة التى بعث لها احتبس أياماً . فلم يعد إلى النبى صلى ابته عليه وسلم فى الموعد الذى كان يقدر له أن يعود فيه ، فوصل الخبر إلى النبى صلى الته عليه وسلم بأن سفيره قتل ، فدعا النبى صلى الله عليه وسلم الصحابة إلى بيعة المرضوان ، انتصاراً لعمّان ، على نية أن يذهب بالصحابة إلى مكة فيناجز المشركين لما بلغه عن قتلهم عمّان . فبيعة الرضوان كانت رمزاً من رموز الشرف لعمّان ، وأى شرف أعظم من اجتماع قوى الإسلام بقيادة الرسول الأعظم للأخذ بثار هذا الرجل الحبيب إلى المسلمين ، والرفيع المزلة عند سيد الأولين والآخرين ؟ ثم لما علم النبى صلى الله عليه وسلم - فى اللحظة الأخيرة التى اجتمع فيها الصحابة لعقد البيعة - أن عمّان حى ، =



يدُ عُثمان » فضرب بها على يده فقال : « هٰذه لعثمان » . ثم قال له ابن عمر : اذهب بها الآن معك <sup>(۱)</sup> .

١٧ - وأما امتناعه عن قتل عُبيد الله بن عمر بن الخطاب بالهُرْمُزان ، فإن ذلك باطل <sup>(٢)</sup> . فإن كان لم يفعل فالصحابة متوافرون ، والأمر فى

= مضى فى إتمام البيعة على سنته صلى الله عليه وسلم فى أنه إذا بدأ بخير يمضى فى إكماله ولو زال سببه . وحينئذ كان لعثمان الشرف المضاعف بأن يد رسول الله صلى الله عليه وسلم نابت عن يده فى عقد البيعة عنه . فبيعة الرضوان كانت انتصاراً لعثمان ، وجميع الصحابة بايعوا بأيدى أنفسهم إلا عثمان فإن أشرف يد فى الوجود نابت عن يده فى إعطاء بيعته . ولو لم يكن لعثمان من الشرف فى حياته كلها إلا هذا لكفاه .

(١) او أن أمير المؤمنين عثمان كان من حواري المسيح عليه السلام ، وكانت له من سيدنا عيسى بن مريم مثل هذه المنقبة التي كرمه الله بها من نبي الرحمة محمد صلى الله عليه وسلم ، لعبدته النصارى لأجلها . فالعجب لأمة يكون فيها جهلة يعيبون على عثمان – في زمانه – غيبته عن بيعة الرضوان ، ويكون فيهم من يستشعر الشجاعة في نفسه عند الإقدام على سفك دم هذا الحليفة الرحم لأمور هذا منها ، ثم يحمل مثل هذا الجهل في دماغه رجل على سفك دم هذا الحليفة الرحم لأمور هذا منها ، ثم يحمل مثل هذا الجهل في دماغه رجل على سفك دم هذا الحليفة الرحم لأمور هذا منها ، ثم يحمل مثل هذا الجهل في دماغه رجل الته على سفك دم هذا الحليفة الرحم لأمور هذا منها ، ثم يحمل مثل هذا الجهل في دماغه رجل جاء يعبد الله بأداء فريضة الحج فيواجه به جماعة الصحابة من قريش ورئيسهم عبد الله ابن عمر . ثم تمس الحاجة إلى التعرض لبيان هذه الحقائق في عصر القاضى ألى بكر بن العربى، ثم يشعر أمثالنا في عصرنا بأن عثمان لا يز ال من بعض أمته في موقف يحتاج فيه إلى إنصافه ودفع قالة السوء عنه . حقاً إننا أمة مسكينة ... ولأمر ما بلغ بنا الحال بين الأمم إلى ماكنا فيه ما مني يشعر أمثالنا إلى عمرنا بأن عثمان لا يز ال من بعض أمته في موقف يحتاج فيه إلى إنصافه ودفع قالة السوء عنه . حقاً إننا أمة مسكينة ... ولأمر ما بلغ بنا الحال بين الأمم إلى ماكنا فيه ، وإلى مالا نز ال غارقين فيه (إن الله لا يغيرما بقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم ).

(۲) بشهادة ابنه القماذبان . روى الطبرى ( ٥ : ٤٣ – ٤٤ مصر و ١ : ٢٨٠١ طبعة أوروبا ) عن سيف بن عمر بسنده إلى أبى منصورقال : سمعت القهاذبان يحدث عن=



أَوَّله <sup>(1)</sup> ، وقد قيل : إن الهرمزان سعى فى قتل عمر ، وحمل الخنجر وظهر تحت ثيابه <sup>(۲)</sup> ، وكان قتل عُبيد الله له وعمّان لم يل بعد ، ولعل

=قتل أبيه .. قال : « فلما ولى عثمان دعانى فأمكنتى منه » ( أى من عبيد الله بن عمر بن الحطاب). ثم قال : « يا بنى هذا قاتل أبيك ، وأنت أولى به منا ، فاذهب ، فاقتله » . فخرجت به وما فى الأرض أحد إلا معى ، إلا أنهم يطلبون إلى فيه . فقلت لهم : ألى قتله ؟ قالوا : نعم . وسبُّوا عبيد الله . فقلت : أفلكم أن تمنعوه ؟ قالوا : لا . وسبوه . فتركته لله ولهم . فاحتملونى . فوالله ما بلغت المنزل إلا على رءوس الرجال وأكفهم » . هذا كلام ابن الهرمز ان وإن كل منصف يعتقد ( ولعل ابن الهرمز ان أيضاً كان يعتقد ) أن دم أمير المؤمنين عمر فى عنتى الهرمز ان ، وأن أبا لؤلؤة لم يكن إلا آلة فى يد هذا السياسى الفارسى . وإن موقف عثمان وإخوانه أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم من هذا الحادث لا نظير. له فى تاريخ العدالة الإنسانية .

(۱) وقد تصرف عثمان فى هذا الأمر بعد أن ذاكر الصحابة فيه . قال الطبرى (٥ : ٤١) جلس عثمان فى جانب المسجد ودعا عبيد الله وكان محبوساً فى دار سعد بن أبى. وقاص ، وهو الذى نزع السيف من يده .. فقال عثمان لجاعة من المهاجرين والأنصار : أشيروا على فى هذا الذى فتق فى الإسلام ما فتق . فقال عثمان على : أرى أن تقتله . فقال بعض المهاجرين : قُتل عمر أمس ، ويقتل ابنه اليوم ؟ فقال على : أرى أن تقتله . فقال بعض المهاجرين : قُتل عمر أمس ، ويقتل المدى نوع الما في ما فتق . فقال على يا أرى أن تقتله . فقال بعض المهاجرين : قُتل عمر أمس ، ويقتل ابنه اليوم ؟ فقال على : أرى أن تقتله . فقال بعض المهاجرين : قُتل عمر أمس ، ويقتل ابنه اليوم ؟ فقال على الماحين الماص : يا أمير المؤمنين ، إن الله أعفاك أن يكون هذا الحدثكان ولك على المسلمين سلطان ، إنماكان هذا الحدث ولا سلطان لك ، قال عثمان : أنا وليهم ، وقد جعلتها دية ، واحتملتها فى مالى .

(٢) وفى تاريخ الطبرى : (٥ : ٤٢ ) حديث سعيد بن المسيب أن عبد الرحمن إبن أبى بكر الصديق قال غداة طعن عمر : «مررتُ على أبى لؤلؤة عشى أمس ، ومعه جفينة (وكان نصر انياً من أهل الحيرة ظئراً لسعد بن أبى وقاص) والهرمز ان، وهم نجى، =



عثمان كان لا يرى على عُبيد الله حقًا ، لما ثبت عنده من حال الهرمزان وفعله <sup>(۱)</sup> ، وأَيضًا فإِن أَحدًا لم يقم بطلبه ـ وكيف يصح مع هذه الاحمالات كلها أَن ينظر فى أَمر لم يصح ؟

=فلما رهقتهم ثاروا،وسقط مهم خنجر له رأسان نصابه فى وسطه . فانظروا بأى شى قتل ؟ وخرج فى طلبه رجل من بى تميم ، فرجع إليهم التميمى وقدكان ألظاً بأبى لؤلؤة منصرفه عن عمر حتى أخذه . وجاء بالحنجر الذى وصف عبد الرحمن بن أبى بكر . فسمع بذلك عبيد الله بن عمر ، فأمسك حتى مات عمر ، ثم اشتمل على السيف فأتى الهرمزان فقتله .

(۱) وكذلك حبر الأمة عبد الله بن عباس رأى جواز قتل علوج الفرس الذين فى المدينة بلا استثناء . قال شيخ الإسلام ابن تيمية فى مهاج السنة (٣ : ٢٠٠) : وقد قال عبد الله ابن عباس لما طعن عمر – وقال له عمر : كنت أنت وأبوك تحبان أن تكثر العلوج بالمدينة فقال (أى ابن عباس) : « إن شئت أن نقتلهم » فقال عمر : « كذبت ، أفبعد أن تكلموا بلسانكم ، وصلوا إلى قبلتكم ؟ » . قال ابن تيمية : فهذا ابن عباس – وهو أفقه من عبيد الله ابن عمر وأدين وأفضل بكثير – يستأذن عمر فى قتل علوج الفرس مطلقاً الذين كانوا بلسانكم ، وصلوا إلى قبلتكم ؟ » . قال ابن تيمية : فهذا ابن عباس – وهو أفقه من عبيد الله ابن عمر وأدين وأفضل بكثير – يستأذن عمر فى قتل علوج الفرس مطلقاً الذين كانوا بلدينة ، لما المهموهم بالفساد ، اعتقد جواز مثل هذا ... وإذا كان الهرمزان ممن أعان على قتل عمر كان من المفسدين فى الأرض المحاربين فيجب قتله لذلك . ولو قدر أن المقتول على قتل عمر وادي أله فالله ، لكن كانوا المنتيز عبر كان من الملدينة ، لما المهموهم بالفساد ، اعتقد جواز مثل هذا ... وإذا كان الهرمزان ممن أعان على على قتل عمر كان من المفسدين فى الأرض المحاربين فيجب قتله لذلك . ولو قدر أن المقتول على على قتل عمر كان من المندين فى الدين فيجب قتله لذلك . ولو قدر أن المقتول على معصوم الدم يحرم قتله ، لكن كانوا المعتول على عمر كان من المفسدين فى الأرض المحاربين فيجب قتله لذلك . ولو قدر أن المقتول على عبر أناد المي عرم قاله ، كن كان القاتل (أى يعنى عن عبيد الله بن عر) قلت : وإلى هذا ذهب عثمان فى اكتفائه معصوم الدم يحرم قتله ، لكن كان القاتل متأولا ويعتقد حل قتله لشبهة ظاهرة ، ممار ذلك شبهة تدرأ عن القاتل (يعنى عن عبيد الله بن عر) قلت : وإلى هذا ذهب عثمان فى اكتفائه معصوم الدم يحرم قله ، كن كان القاتل متأولا ويعتقد حل قتله أمير المن مين مال ذلك عرف من الخلول المومز أن مع فى المادين في علمادين فى المادين في ماد في علمان فى اكتفائه معصوم الدم يحرم قله الخاص . ولو أن حادث مقتل أمير المومنين فى اكمان من الحاب من ماله الخاص . ولو أن حادث مقتل أمير المومنين غمر بن الحاب من ماله الخاص . ولو أن حادث مقتل أمير المومنين غمر بن الحاب مادي بلدى كان من الصحابة فى تساعهم إلى حد المالبة حتى بقتل ابن أمير المومنين المرم . ويد اللذي ويد المومني المرم اللذى بلدى اللذى اللذي الذي المومن المنول الذى كان م

1.\*A



۱۸ \_ وأما تعلَّقهم بأن الكتاب وجد مع راكب ، أو مع غلامه \_ ولم يقل أحد قطُّ إنه كان غلامه <sup>(۱)</sup> \_ إلى عبد الله بن سعد بن أبى سرح

 وإنما قالوا إنه غلام الصدقة ، أى أحد رعاة إبل الصدقة . وإبل الصدقة ألوف كثيرة لها مئات من الرعاة . وإن صح أنه من رعاة إبل الصدقة فهؤلاء لكثرتهم وتبدلهم دائماً بغيرهم لا يكاد يعرفهم رؤساؤهم فضلا عن أن يعرفهم أمير المؤمنين وكبار عماله وأعوانه . ومع افتراض أنه من رعاة إبل الصدقة فما أيسر أن يستأجره هؤلاء البغاة لغرض من أغراضهم ، وقد ثبت أن الأشر وُحكيم بن جبلة تخلفا في المدينة عند رحيل الثوار عنها مقتنعين بأجوبة عثمان وحججه ، وفي مدة تخلف الأشتر وحكيم بن جبلة تم تدبير الكتاب وحامله للتذرع بهما فى تجديد الفتنة ورد الثوار ، ولم يكن لأحد غير الأشتر وأصحابه مصلحة فى تجديد الفننة ? وكم لهم من حيل أكثر التواء من استئجار راع يرعى إيل الصدقة . بل لقد ذكروا عن محمد بن ألى حذيفة ربيب عُمَّان الآبق من نعمته أنه كان فى نفس ذلك الوقت موجوداً فى مصر يؤلب الناس على أمير المؤمنين ويزور الكتب على لسان أزواج النبى صلى الله عليه وسلم ويأخذ الرواحل فيضمرها ويجعل رجالا على ظهور البيو،ت فى الفسطاط ووجوههم إلى وجه الشمس لتلوح وجوههم تلويح المسافر ثم يأمرهم أن يحرجوا إلى طريق الحجاز بمصر ثم يرسلوا رسلا يخبرون عنهم الناس ليستقبلوهم .... فإذا لقوهم قالوا إنهم يحملون كتباً من أزواج النبي صلى الله عليه وسلم فى الشكوى من حكم عُمَّانَ ، وُتتلى هذه الكتب فى جامع عمرو بالفسطاط على ملإ الناس وهى مكذوبة مزورة وحملتها كانوا في مصر ولم يذهبوا إلى الحجاز ( انظر كتاب الأستاذ المحقق الشيخ صادق عرجون عن « عُمَّان بن عفان » ص ١٢٢ -- ١٣٣ ) فتروير الكتب في مأساة البغي على أمير المؤمنين عثمان كان من أسلحة للبغاة استعملوه من كل وجه وفي كل الأحوال وقد تقدم المثال على ذلك فى صفحة ٥٩ ، وسيأتى طرف منه فما بعد .

1+4



يأُمَرَه بقتل حامِليهِ <sup>(۱)</sup> ، فقد قال لهم عثمان : إما أَن تقيموا شاهدين على ذلك ، وإلا فيمينى أَنى ما كتبتُ ولا أَمرت <sup>(۲)</sup> . وقد يُكتَب على لسان الرجل ، ويُضرب على خطه ، ويُنقَش على خاتمه <sup>(۳)</sup> . فقالوا لتسلِّم لنا مروان . فقال : لا أَفعل . ولو سلمه لكان ظالمًا <sup>(٤)</sup>

(١) وكيف بكتب إلى عبد الله بن سعد بن أبى سرح وقد أذن له بالمجيء إلى المدينة ويعلم أنه خرج من مصر (الطبرى ٥ : ١٢٢) وكان المتسلط على الحكم في الفسطاط محمد ابن أبى حذيفة رئيس البغاة وعميدهم فى هذه الجهة : ومضمون الكتاب المزور قد اضطرب رواة أخباره فى تعيين مضمونه . وسيأتى الكلام على ذلك كله فيم بعد .

(٢) قال شيخ الإسلام ابن تيمية فى منهاج السنة (٣ : ١٨٨) : كل ذى علم بحال عثمان يعلم أنه<sup>1</sup> لم يكن ممن يأمر بقتل محمد بن أبى بكر ولا أمثاله ، ولا عرف منه قط أنه قتل أحداً من هذا الضرب . وقد سعوا فى قتله (أى فى قتل أمير المؤمنين عثمان) ودخل عليه محمد فيمن دخل ، وهو لا يأمر بقتالهم دفعاً عن نفسه ، فكيف يبتدئ بقتل معصوم الدم .

(٣) وقد حدثمثل ذلك فى زمن عمر ، كما رواه البلاذرى فى فتوح البلدان (ص ٤٤٨) طبع سنة ١٣٥٠ ) والحافظ ابن حجر فى الإصابة (٣ : ٢٨ طبع سنة ١٣٢٨ ) .

(٤) قال شيخ الإسلام ابن تيمية فى منهاج السنة (٣ : ١٨٩) بل عثمان إن كان أمر بقتل محمد بن أبى بكر .هو أولى بالطاعة ممن طلب قتل مروان . لأن عثمان إمام هدى وخليفة راشد يجب عليه سياسة رعيته وقتل من لا يدفع شره إلا بقتله . وأما الذين طلبوا قتل مروان فقوم خوارج مفسدون فى الأرض ليس لهم قتل أحد ولا إقامة حد . وليس مروان أولى بالفننة والشر من محمد بن أبى بكر ، ولا هو (أى ابن أبى بكر) أشهر بالعلم وللدين منه (أى من مروان) . بل أخرج أهل الصحاح عدة أحاديث عن مروان ، وله =

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وإنما عليهم أَبن يطلبوا حقّهُم عنده على مروان وسواه ، فما ثبت كان هو منفذَه وآخذِه والمكِّن لمن يأُخذه بالحق . ومع سابقته وفضيلته ومكانته لم يثبت عليه ما يوجب خلعه فضلا عن قتله .

وأمثل ما روى فى قصته أنه – بالقضاء السابق – تأَلَّبَ عليه قوم لاَّحقاد اعتقدوها : ممن طلب أَمرًا فلم يصل إليه ، وحسد حسادة أظهر داءها ، وحمله على ذلك قلة دين وضعف يقين ، وإيثار العاجلة على الآجلة <sup>(۱)</sup> . وإذا نظرت إليهم دلَّلت صريحُ ذكرهم على دناءة قلوبهم وبطلان أمرهم <sup>(۲)</sup> .

= قول مع أهل الفتيا ، واختلف فى صحبته . ومحمد بن أبى بكر ليس بهذه المنزلة عند للناس ... ومروان من أقران ابن الزبير ... الخ

(١) بمثل هذه الأوصاف وصفهم أمير المؤمنين على بن أبى طالب فى الحطبة الى نحطبها على الغرائر فى معسكره بالكوفة عندما كان الصحابى الفارس المجاهد القعقاع بن عمرو التميمى يسعى بإتمام المهمة التى جاءت عائشة وطلحة والزبير لإتمامها ، فروى الطبرى (٥ : ١٩٤) أن علياً ذكر إنعام الله على الأمة بالجهاعة بالحليفة بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ثم الذى يليه ، ثم الذى يليه . وقال على مسمع من قتلة عثمان - : « ثم حدث هذا الحادث الذى جره على الأمة أقوام طلبوا هذه الدنيا ، حسدوا من أفاء الله عليه على الفضيلة ، وأر ادوا رد الأشياء على أدبارها » ثم ذكر أنه راحل غداً إلى البصرة ليجتمع بأم المؤمنين وأخويه طلحة والزبير وقال : « ألا ولا يرتحلن غداً أحد أعان على عثمان رضى الله عنه بشىء فى شىء من أمور الناس ، وليغن السفهاء عنى أنفسهم » .

(٢) أجملنا فى هامش ص ٥٨ أوصاف البارزين ممن خرج على عثمان . أول من
 ١كتشف سريرتهم ، ونظر إلى وجوههم بنور الله فتشاءم منهم ، رجل الإسلام المحدث
 أمير المؤمنين عمر بن الحطاب صاحب الفراسة التى لا تخطئ . روى الطبرى (٤ : ٨٦) =



كان الغافقيُّ المصرى أمير القوم (١) ، وكنانة بن بِشْر التُّجِيبي (٢) ،

= أن عمر لما استعرض الجيوش للجهاد سنة ١٤ مرت أمامه قبائل السكون اليمنية مع أول، كنذة يتقدمهم حصين بن نمير السكونى ومعاوية بن حديج أحد الصحابة الذين فتحوا مصر ثم كان أحد ولاتها ، فاعترضهم عمر ، فإذا فيهم فتيه دُلم سباط ، فأعرض عنهم ثم أعرض ثم أعرض ، حتى قيل له : مالك ولهؤلاء ؟ فقال : إنى عنهم لمتردد ، وما مر بى قوم من العرب أكره إلى منهم . فكان منهم سودان بن حمران وخالد بن ملجم وكلاهما من البغاة على عثمان .

(1) هو الغافتى بن حرب العكى من أبناء وجوه القبائل اليمنية التى نزلت مصر عند الفتح. فلما نظاهر ابن سبأ بالتشيع لعلى . ولم يجد مرتعاً لفساده فى الحجاز ولا فى الشام ، اكتفى باصطناع بعض الأعوان فى البصرة والكوفة ، واختار الإقامة فى الفسطاط ، فكان الغافتى هذا من قنائصه ، وقد اسمالوه من ناحية تهافته على الرئاسة والجاه . وكان محمد ابن أى حديفة بن عتبة الأموى ربيب عمان الآبق من نعمته هو اليد اليمى لتنفيذ خطط من مصر على المدينة بأربع فرق مجموع رجالها نحو سمائة ، وعلى كل فرقة رئيس ورئيسهم للسبايين فى مصر ، والغافتى للتصدر والظهور . وفى شوال سنة ٣٥ أعدوا عدتهم للزحف من مصر على المدينة بأربع فرق مجموع رجالها نحو سمائة ، وعلى كل فرقة رئيس ورئيسهم للعام الغافتى هذا ، وتظاهروا بأنهم يقصدون الحج ، وفى المدينة تطورت حركاتهم إلى أن استفحل الأمر ومنعوا عمان من الصلاة بالناس فى المسجد النبوى فصار الغافتى هو الذى يصلى بالناس ( الطبرى ٥ : ١٠٧ ) ، ثم لما أقنعهم الشيطان بالجرأة على الجناية الكبرى كان الغافتى أحد المجترين عليه وضربه بحديدة معه وضرب المحف برجله واستدار ( الطبرى ٥ : ١٠٧ ) ، ثم لما أقنعهم الشيطان بالجرأة على الجناية الكبرى جوب الطبرى ٥ : ١٠٧ ) . وبعد قتل عمان بيت المحف برجله واستدار ( الطبرى ٥ : ١٠٧ ) وبعد قتل عمان بقت معه قيا الجام وأميرها الغافتى واستدار ( الطبرى ٥ : ١٠٠ ) وبعد قتل عمان بقت المدينة خسة أيام وأميرها الغافتى النه فى المحد أيام وأميرها الغافتى الكبرى كان الغافتى أحد المحري الحاب . ونه المدينة حمار الغافتى هو الكبرى المحد النبوى معار الغافتى هو الكبرى كان الغافتى أحد المحري المحد النبوى معار الغافتى هو المحري محريب الطبرى ( ٥ : ١٠٠ ) . ثم ما أميم المدينة خسة أيام وأميرها الغافتى الكبرى كان الغافتى أحد المحد مدى المحد مدى مع مع مليا ألم معه وضرب المحد الخرية معار الغافتى المحد المحد مر ما المحد مرابية ما المائة ما وأميرها الغافقى المحريب المحد مر مرابي معان المحد مر مرابية معار الغافتى معر مرابي المحدي مرابي المحد مر مرابية خسم المحد ألما م الغافتى المحد مر ما المحدي مر مرابي محد مر ما المحدي مر مما الغافقى المحد مر ماله مالمان من المحدي مر مرابي مالين مربي المحدي مر مرابي ماله من من معم مر ماله ماله من ماله مالم مرابي مالم ماله من مالم مالم مالم مري ماله مالم مر ماله مالموري مرابي ماله من مربي مالم مالم

(٢) وهذا أيضاً كان من قنائص ابن سبأ في مصر . ولما أرسل عمّان عماراً إلى مصر ليكتشف له أمر الإشاعات وحقيقة الحال ، استماله السبايون ، وكان كنانة بن بشر هذا =



وسُودان بن حمران (۱) ،

= واحداً منهم ( الطبرى ٩٩٠٥ ) . وعندما جمعوا أوشاب القبائل للزحف على المدينة بحيلة الحج فى شو ال سنة ٢٥ انقسموا فى مصر إلى أربع فرق على كل فرقة أمير ، وكان كنانة بن بشر أمير آم على إحدى هذه الفرق ( الطبرى ٥ : ١٠٣ ) ثم كان فى طليعة من اقتحم الدار على عثمان وبيده شعلة من نار تنضح بالنفط ، فدخل من دار عمرو بن حزم و دخلت الشعل على أثره ( الطبرى ٥ : ١٢٣ ) . ووصل كنانة التجبى إلى عثمان فأشعره مشقصاً ( أى نصلا طويلا عريضاً ) فانتضح الدم على آية (فسيكفيكهم الله ) ، ( الطبرى . ٥ : ١٢٦ ) وقطع يد نائلة زوجة عثمان ، واتكأ بالسيف على صدر عثمان وقتله ( الطبرى : ٥ : ١٣٦ ) ، قال محمد بن عمر الواقدى : حدثنى عبد الرحمن بن أبى الزناد المدنى ، عن عبد الرحمن بن الحارث بن هشام المخزوى المدنى المتوفى سنة ٤٣ قال : الذى قتل أمير المؤمنين عثمان هو كنانة بن بشر بن عتاب التجيبى ( الطبرى ٥ : ١٣٢ ) . وفيه يقول الوليد بن عقبة بن أبى معيط :

ألا إن خير الخلق بعد ثلاثة قتيل التجبي الذي جاء من مصر

وكانت عاقبة كنانة هذا وقوعه قتيلا فى الحرب الى نشبت سنة ٣٨ فى محمد بن أبى بكر الصديق نائب على وبين عمرو بن العاص ومن معه من جيش معاوية ابن حديج السكونى ( الطبرى ٦ : ٥٨ – ٥٩ و ٦٠ ) .

(۱) السكونى ، من قبائل مراد اليمنية النازلة فى مصر ، وقد تقدم فى هامش ص (۱) السكونى ، من قبائل مراد اليمنية النازلة فى مصر ، وقد تقدم فى هامش ص بقيادة حصين بن نمير ومعاوية بن حديج ، فليا استعرضهم أمير المؤمنين عمر وقع نظره على سودان بن حمران هذا وعلى زميله خالد بن ملجم فتشاءم منهما وكرههما . ولما أرسل أمير المؤمنين عثمان عماراً إلى مصر ليكتشف له مصدر الإشاعات الكاذبة وحقيقة الحال التف السبايون بعار وكان سودان بن حمران منهم (الطبرى ٥ : ٩٩) . ولما سير =

(م - ۸ \* ألعواصم)



وعبد الله بن بُديل بن وَرقاء الخُزاعيّ (١) ،

= السبايون متطوعة الفتنة من أوشاب القبائل اليمنية التي في مصر في شوال سنة ٣٥ نحو المدينة وجعلوهم أربع فرق كان سودان قائد إحدى هذه الفرق ( الطبرى ٥ : ١٠٣ )، و لما وصل متطوعة الفتنة إلى المدينة وخرج لهم محمد بن مسلمة ليعظم لهم حق عثمان وما في رقابهم من البيعة له رآهم ينقادون لأربعة هذا واحد متهم ( الطبرى ٥ : ١١٨ ) . وفى ٥ : ١٣١ من تاريخ الطبرى وصف تسوّر سودان ومعه آخرون من دار عمرو بن حزم إلى دار عثمان . وفى ٥ : ١٣٠ بعض تفاصيل ما وقع من سودان عند ارتكابهم الجناية العظمى ؟ و لما انتهوا من قتل أمير المؤمنين خرج سودان من الدار وهو ينادى : قد قتلنا عثمان بن عفان ( الطبرى ٥ : ١٢٣ ) .



وحُكيْم بن جبلة من أهل البصرة (١) ،

= ابن بديل وأمثاله ومن هم أقل منه شأناً ، ومع ذلك لم يقاتل أحداً ، ولم يدافع عن نفسه ، ونهى الناس عن أن يدافعوا عنه أوباشاً قدموا إلى مدينة الرسول صلى الله عليه وسلم من غتلف البلاد ليرتكبوا الشر والإثم . وأين عثمان الذى ملأت حسناته الأرض وتعطرت يأريجها السماء ، من عبد الرحمن بن بديل الذى لا يكاد يعرف له التاريخ عملا :

 أحكيم بن جبلة العبدى من قبائل عبد القيس ، أصلهم من محمان وسواحل الحليج الفارسي ، وتوطن بالبصرة بعد تمصيرها . وكان حكيم هذا شاباً جريئاً ، وكانت الجيوش الإسلامية التي تزحف نحو الشرق لنشر الدعوة والفتوح تصدر عن البصرة والكوفة ، فكان حكيم بن جبلة يرافق هذه الجيوش ، ويجازف في بعض حملات الخطر ، كما تفعل كتائب ( الكوماندوس ) في هذا العصر . وقد استعملته جيوش أمير المؤمنين عمَّان في إحدى هذه المهات عند محاولتها استكشاف الهند كما نوهتُ بذلك في مقالة ( طلائع الإسلام فى الهند) . ويؤكد شيوخ سيف بن عمر التميمي ( وهو أعرف المؤرخين بناريخ العراق ) على ما نقله عنه الطبري (٥: ٩٠) أن حكيم بن جبلة كان إذا قفلت الجيوش خنس عنهم فسعى في أرض فارس فيغير على أهل الذمة ويتنكر لهم ويفسد في الأرض ويصيب م**ا شاء** ثم برجع . فشكاه أهل الذمة وأهل القبلة إلى عُمَّان ، فكتب عُمَّان إلى عبد الله بن عامو أن احبسه ومن كان مثله فلا يخرجن من البصرة حتى تأنسوا منه رشداً ، فحبسه ( أى منعه من مبارحة البصرة ) . فلما قدم عبد الله بن سبأ البصرة نزل على حكيم بن جبلة ، واجتمع إليه نفر ، فنفت فيهم سمومه : فأخرج ابن عامر عبد الله بن سبأ من البصرة ، فأتى الكوفة فأخرج منها ، ومن هناك رحل ابن سبأ إلى الفسطاط ولبث فيه وجعل يكاتبهم ويكاتبونه ويختلف الرجال بينهم ? وذكر الطبرى ( ٥ : ١٠٤ ) أن السبإية لما قرروا الزحف من الأمصار على مدينة الرسول صلى الله عليه وسلم كان عدد من خرج منهم من البصرة =



ومالك بن الحارث الأُشتر (١) في طائفة هؤلاءِ رؤوسهم ، فناهيك بغيرهم

= كعدد من خرج من مصر ، و هم مقسمون كذلك إلى أربع فرق ، والأمير على إحدى هذه للفرق حكيم بن جبلة ، ونزلوا فى المدينة فى مكان يسمى ذا خشب د ولما حصبوا أمير المؤمنين عثمان وهو يخطب على المنبر النبوى كان حكيم بن جبلة واحداً منهم ( الطبرى • : ۱۰٦) ولما رحل الثوار عن المدينة في المرة الأولى بعد مناقشتهم لعثمان وسماعهم دفاعه واقتناعهم ، تخلف في المدينة الأشتر وحكيم بن جبلة ( الطبري ٥ : ١٢٠ ) وفي ذلك شبهة قوية بأن لها دخلا في افتعال الكتاب المزور على أمير المؤمنين : ولما جاءت عائشة وطلحة والزبير إلى البصرة وأوشكوا أن يتفاهموا مع أمير المؤمنين على على رد الأمور إلى نصابها كان حكم بن جبلة هو الذي أنشب القتال لئلا يتم التفاهم والاتفاق ( الطبرى a: ١٧٦ وما بعدها). وارتكب دناءة قتل امرأة من قومه سمعته يشتم أم المؤمنين عائشة فقالت له : يا ابن الخبيثة أنت أولى بذلك . فطعنها فقتلها ( الطبري ٥ : ١٧٦ ) ، وحينئذ تمخلي قومه عن نصرته إلا الأعمار منهم ، وما زال يقاتل حتى قطعت رجله ، ثم قتل وقتل معه كل من كان في الوقعة من البغاة غلى عثمان ، ونادى منادى الزبير وطلحة بالبصرة : «ألا من كان فيكم من قبائلكم أحد ممن غزا المدينة فليأتنا بهم » فجيء بهم كما يجاء بالكلاب. فقتلوا : فما أفلت مهم إلا حرقوص بن زهير السعدي من بني تميم (الطبري ٥ : ١٨٠) : روى عامر بن حفص عن أشياخه قال : ضرب عنق حكيم رجل من الحدَّّان يقال له ضخيم فمال رأسه فتعلق بجلده فصار وجهه في قفاه ، الطبري ( ٥ : ١٨٢ ) .

(۱) من النخيم ، وهى قبيلة يمنية من قبائل منذ حرج، بطل شجاع من أبطال العرب؛ كان أول مشاهده الحربية فى اليرموك ، وفيها فقد إحدى عينيه ، ثم شاء الله أن يكون سيفه مسلولا على إخوانه المسلمين فى مواقف الفتنة . ولوأنه لم يكن ممن ألبب على أمير=



= المؤمنين عمَّان، وكتب الله أن تكون وقائعه الحربية في نشر دعوة الإسلام وتوسيع الفتوح ، لكان له في التاريخ شأن آخر . والذي دفعه في هذا الطريق غلوه في الدين وحبه للرئاسة والجاه ، ولست أدرى كيف اجتمعا فيه . والأشتر أحد الذين انخذوا الكوفة دار إقامة لهم ، فلما كانت إمارة الوليد بن عقبة على الكوفة كان الأشتر يشعر في نفسه بأنه أهل للولاية والرئاسة ، فانزلق مع العائبين على الدولة ورجاها ، من الخليفة الأعلى في المدينة إلى عامله على الكو فة الوليد بن عقبة . ولما سرق أبو زينب وأبو مورع خاتم الوليد من منزله وذهبا به إلى المدينة فشهدا على الوليد بشرب الخمر كما تقدم في ص ٩٦ أسرع الأشتر وآخرون معه بالذهاب إلى المدينة لتوسيع دائرة الفننة ، حتى إذا عزل عثمان الوليد بسعيد بن العاص عاد الأشتر مع سعيد إلى الكوفة ( الطبرى ٥ : ٢٣ ) . وكان عُمَّان قد سن نظام مبادلة الأراضي ، فمن كانت له أرض من النيء في مكان بعيد عنه يبادل عليها بأرض قريبة منه بالتراضي بين المتبادلين . وبهذه الطريقة تخلى طلحة بن عبيد الله عن أسهمه في خيبر واشترى بها من في أهل المدينة بالعراق أرضاً يقال لها النشاستج ( الطبرى ٥ : ٢٤ ) . وبينما كان سعيد بن العاص في دار الإمارة بالكوفة والناس عنده أثنى رجل على طلحة بن عبيد الله بالجود ، فقال سعيد بن العاص : لو كان لى مثل أرض \_ النشاستج لأعاشكم الله عيشاً رغداً : فقال له عبد الرحمن بن خنيس الأسدى : وددت لوكان هذا الملطاط لك ? والملطاط أرض على جانب الفرات كانت لآل كسرى: فغضب الأشتر وأصحابه وقالوا للأسدى : تتمنى له من سوادنا ؟! فقال والده : ويتمنى لكم . أضعافه : فثار الأشتر وصحبه على الأسدى وأبيه وضربوهما في مجلس الإمارة حتى غشي عليهما . وسمعت بذلك بنو أسد فجاءوا وأحاطوا بالقصر ليدافعوا عن رجليهما ، فتلافى سعيد بن العاص هذه الفتنة محكمته ، ورد بني أسد عن الأشتر وجاعته . وكتب أشراف • الكوفة وصلحاؤها إلى عَبَّان في إخراج هؤلاء المشاغبين من بلدهم ، فأرسلهم إلى =



وقد كانوا أثاروا فتنة ، فأُخرجهم عمَّان بالاجتهاد ، وصاروا في

= معاوية فى الشام ( الطبرى ٥ : ٨٥ – ٨٦ ) ثم أخر جهم معاوية فنزلوا جزيرة. ابن عمر تحت حكم عبد الرحمن بن خالد بن الوليد ، إلى أن تظاهروا بالتوبة ، فذهب الأشتر إلى المدينة ليرفع إلى عُمَّان توبُّهُم ، فرضي عنه عُمَّان وأباح له الذهاب حيث شاء ، فاختار العودة إلى زملائه الذين عند عبد الرحمن بن خالد بن الوليد في الجزيرة ( الطبري. ۵: ۸۷ – ۸۸) . وفي الوقت الذي كان فيه الأشتر يعرض على عثمان توبته وتوبة زملائه وذلك في سنة ٣٤ كان السبايون في مصر يكاتبون أشياعهم في الكوفة والبصرة بأن يثوروا على أمرائهم واتعدوا يوماً ، فلم يستقم ذلك إلا لجماعة الكوفة ، فثار بهم يزيد بن قيس. الأرحيي (الطبري ٥: ١٠١) . ولما وصل الأشتر من المدينة إلى إخوانه الذين عند عبدالرحمن. ابن خالد بن الوليد وجد بين أيديهم كتاباً من يزيد بن قيس الأرحبي يقول لهم فيه : لا تضعوا كتابي من أيديكم حتى تبحيئوا . فتشاءموا من هذه الدعوة وآثر واالبقاء ، وخالفهم. الأشتر فرجع عاصياً بعد توبته ، والتحق بثوار الكوفة وقد نزلوا في الجرَّعة مكان مشرف. على القادسية ، وهناك تلقوا سعيد بن العاص أمير الكوفة وهو عائد من المدينة فردوه ، ولتى الأشتر مولى لسعيد بن العاص فضرب الأشتر عنقه . وبلغ عثمان أنهم برُيدون إقالة سعيد بأبي موسى الأشعري فأجابهم إلى ما طلبوا (الطبري ٥ : ٩٣ – ٩٤ ) . ولما فشل موعد سنة ٣٤ واقتصرت الفتنة على ما كان في الجرعة ، اتعد السبإيون للسنة التي بعدها ( سنة ٣٥ ) ورتبوا أمرهم على التوجه إلى المدينة مع الحجاج كالحجاج ، وكان الأشتر مع خوارج الكوفة رئيساً على فرقة من فرقهم الأربع (الطبري ٥ : ١٠٤ ) : وبعد وصولهم إلى المدينة ناقشهم أمير المؤمنين عثمان وبين لهم حجته في كل ماكانوا يظنونه فيه ، فاقتنع جمهورهم بذلك وحملوا رؤساء الفتنة على الرضا بأجوبة عثمان وارتحلوا من المدينة للمرة الأولى . إلا أن الأشتر وحكيم بن جبلة تخلفا في المدينة ولم يرتحلا معهم ( الطبرى • :=



جماعتهم عندمُعاوية (١)، فذكَّرهم بالله وبالتقوى لفساد الحال وهَتْك حرمة

= ١٢٠) . ولما وصل المصريون إلى مكان يسمى البويب اعترضهم راكب مثل لهم دور حامل الكتاب المزعوم ، وسيأتي الحديث عن ذلك في ص ١٢٦ . ونقل الطبري ( • : ١٩٤ ) أن الأشتر كان في مؤتمر السبايين الذي عقدوه قبيل ارتحال على من الكوفة إلى البصرة للتفاهم مع طلحة والزبير وعائشة . فقرر السبإيون في مؤتمرهم هذا أن ينشبوا الحرب بين الفريقين قبل أن يصطلحا عليهم . وفي وقعة الجمل اصطرع عبد الله بن الزبير والأشتر واختلفا ضربتين وقال عبد الله بن الزبير كلمته المشهورة : « اقتلونى ومالكاً » فأفلت منه مالك الأشتر ، روى الطبرى ( ٥ : ٢١٧ ) عن الشعبي أن الناس كانوا لا يعرفون الأشتر باسم مالك ، ولو قال ابن الزبير « اقتلونى والأشتر » وكانت للأشتر ألف ألف نفس ما نجا منها شيء ، وما زال يضطرب في يدى ابن الزبير حتى أفلت ؛ وروى الطبري ( ٥ : ١٩٤ ) أن علياً لما فرغ من البيعة بعد وقعة الجمل واستعمل عبد الله ابن عباس على البصرة بلغ الأشتر الخبر باستعال على ّ بنَّ عباس فغضب وقال : « علىم ّ قتلنا الشيخ إذن ؟ ! اليمن لعبيد الله ، والحجاز لقُم ، والبصرة لعبد الله ، والكوفة لعلى ! » ثم دعا بدابته فركب راجعاً . وبلغ ذلك علياً فنادى : الرحيل ! ثم أجد السير فلحق به فلم يُره أنه بلغه عنه وقال : « ما هذا السير؟ سبقتنا ! » . وخشى إن ترك والخروج أن يوقع في نفس الناس شِراً . ثم اشترك الأشتر في حرب صفين . وولاه على إمارة مصر بعد صرف قيس بن سعد بن عبادة عنها . فلما وصل القلزم ( السويس ) شرب شربة عسل فمات ، فقيل إنهاكانت مسمومة ، وكان ذلك سنة ٣٨ ( الإصابة ٣ : . ( ٤٨٢

(۱) أثاروا الفتنة يوم ضربوا عبد الرحمن بن خنيس الأسدى وأباه وهم فى دار
 ۲ الكوفة ، فكتب أشراف الكوفة وصلحاؤها إلى عثمان بإخراجهم =
 ۲ مارة بالكوفة ، فكتب أشراف الكوفة وصلحاؤها إلى عثمان بإخراجهم =



الأَمة <sup>(1)</sup> ، حتى قال له زيد صُوحان ــ فيما يروى <sup>(')</sup> ــ : « كما تكثر علينا بالإمرة وبقريش ، فما زالت العرب تأْكل من قوائم سيوفها وقريش تجار <sup>(r)</sup> » . فقال له معاوية : « لا أُمَّ لك . أُذكرُك بالإسلام وتذكُّرنى بالجاهلية ! قبح الله من كثر على أَمير المؤمنين بكم ، فما أَنتم ممن ينفع أو يضرّ . أُخرجوا عنى <sup>(؛)</sup> » .

= إلى بلد آخر، فسيرهم إلى معاوية فى الشام . والذين سُيروا إلى معاوية : هم الأشتر النخعى ، وابن الكواء اليشكرى ، وصعصعة بن صوحان العبدى ، وأخوه زيد ، وكميل بن زياد النخعى ، وجندب بن زهير الغامدى . وجندب بن كعب الأزدى ، وثابت بن قيس ابن منقع ، وعروة بن الجعد البارقى ، عمرو بن الحمق الخزاعى .

(١) نص كلام معاوية كما رواه الطبرى (٥: ٨٦) : « إنكم قوم من العرب ، لكم أسنان وألسنة، وقد أدركتم بالإسلام شرفاً ، وغلبتم الأمم، وحويتم مراتبهم ومواريئهم، وقد بلغنى أنكم نقمتم قريشاً ، وإن قريشاً لو لم تكن عدتم أذلة كما كنتم . إن أئمتكم لكم إلى اليوم ُجنة ، فلا تسدوا عن جنتكم . وإن أئمتكم اليوم يصبرون لكم على الجور، ويحتملون منكم المؤونة . والله لتنتهن أو ليبتلينكم الله بمن يسومكم ثم لا يحمدكم على الصبر ، ثم نكونون شركاؤهم فيا جررتم على الرعية فى حياتكم وبعد موتكم ».

(٢) بل القائل أخوه صعصعة .

(٣) وقال أيضاً لمعاوية : «وأما ما ذكرتمن أُلجنة ، فإن الجنة إذا اخترقت ُمحلص إلينا » أى إذا قتلنا ولاتنا صارت الولاية إلينا . ولو أن هذه الكلمة قالها ثائر وهو فى قبضة حاكمه ــ منذ بدأت الحكومات إلى أن تقوم الساعة ـــ ما وجد من حاكمه حلما وسعة صدر كاللى وجده صعصعة من معاوية مع قدرته عليه :

٤) وجواب معاوية على كلام صعصعة فى وصف قريش ومكانتها طويل ونفيس ،
 وقد أورده الطبرى ( ٥ : ٨٦ )..

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وأَخبره ابن الكوّاءِ بأَهل الفتنة فى كل بلد ومؤامرتهم <sup>(١)</sup> ، فكتب إلى عثمان يخبره بذلك ، فأَرسل إليه بإِشخاصِهم إليه . فأَخرجهم معاوية <sup>(٢)</sup> ، فمرُّوا بعبد الرحمٰن بن خالد بن الوليد <sup>(٣)</sup> ، فحبسهم ، ووبَّخهم، وقال لهم : « اذكروا ما كنتم تذكرون لمعاوية <sup>(٤)</sup> » . وحصرهم ،

(1) قال ابن الكواء فيا نقله الحافظ ابن عساكر في ترجمته من تاريخ دمشق ( Y : P ) وأبو جعفر الطبرى في تاريخه ( O : Y ) يصف لمعاوية أبنل الأحداث من أهل الأمصار : « أما أهل الأحداث من أهل المدينة فهم أحرص الأمة على الشر ، وأعجزهم عنه . وأما أهل الأحداث من أهل الكوفة فإنهم أنظر الناس في صغير ، وأركبه لكبير . وأما أهل الأحداث من أهل البصرة فإنهم يردون جميعاً ويصدرون شي . وأما أهل الأحداث من أهل مصرفهم أو في الناس بشر ، وأسرعه ندامة . وأما أهل الأحداث من أهل المشدهم ، وأعصاه لمغويهم » .

(٢) وكتب فيهم إلى عثمان : « إنه قدم على أقوام ليست لم عقول ولا أديان : أثقلهم الإسلام ، وأضجرهم العدل . لا يريدون الله بشىء ، ولا يتكلمون بحجة : إنما همهم الفتنة ، وأموال أهل الذمة . والله مبتليهم ومختبرهم ، ثم فاضحهم ومخزيهم ؟ وليسوا بالذين ينكون أحداً إلا مع غيرهم . فإنه سعيداً ومن قبله عنهم، فإنهم ليسوا لأكثر من شغب أو نكير » ( الطبرى ٥ : ٨٧) .

(٣) وكان يلى حمصاً لمعاوية . ويتبعه منطقة الجزيرة حران والرقة .

(٤) وذلك بعد قوله لهم : « يا ألة الشيطان ، لا مرحباً بكم ولا أهل . وقد رجع الشيطان محسوراً وأنتم بعد نشاط . خسر الله عبد الرحمن إن لم يؤدبكم حتى يحسركم : يا معشر من لا أدرى أعرب أم عجم ، لكى لا تقولوا لى ما يبلغنى أنكم تقولون لمعاوية . أنا ابن خالد بن الوليد ، أنا ابن من عجمته العاجات ، أنا ابن فاق الردة . والله لئن بلغى يا صعصعة بن ذل أن أحداً ثمن معى دق أنفك ثم أمصك لأطيرن بك طيرة بعيدة المهوى . ( الطبرى ٥ : ٨٧ ) .



وأمشاهم بين يديه أذلاء حتى تابوا بعد حوّل <sup>(۱)</sup> . وكتب إلى عثمان بخبرهم ، فكتب إليه أن سرِّحْهم إلى . فلما مثلوا بين يديه جدّدوا التوبة ، وحلفوا على صدقهم ، وتبرَّأُوا مما نسب إليهم<sup>(۲)</sup> وخيرهم حيث يسيرون ، فاختار كل واحد ما أراد من البلاد : كوفة ، وبصرة ، ومصر ، فأخرجهم . فما استقرّوا فى حيث ما ساروا حتى ثاروا وألَّبوا ، حتى انضاف إليهم جمع <sup>(۳)</sup> .

(۱) كان كلما ركب أمشاهم ، فإذا مر به (صعصعة ) قال : يا ابن الحطيئة ، أعلمت
 أن من لم يصلحه الخير أصلحه الشر ؟ مالك لا تقول كما كان بلغي أنك تقول لسعيد
 و معاوية ؟ فيقول ، ويقولون : نتوب إلى الله ، أقلنا أقالك الله ( الطبرى ٥ : ٨٧ – ٨٨ )

(٢) الذى قدم إلى أمير المؤمنين عثمان فى المدينة هو الأشتر النخعى وحده ، وهو الذى ناب عن ابنى صوحان وابن الكواء والآخرين فى تجديد التوبة التى أعلنوها من قبل لعبد الرحمن بن خالد بن الوليد : غير أن الفتنة لم تكن مقتصرة على هؤلاء ، بل كانت جرثومتها فى يد ابن سبأ الذى اختار الإقامة فى الفسطاط ، وكان لها جناح فى البصرة ، وللأشتر وإخوانه بقية فى الكوفة . وبينما كان الأشتر يجدد توبته وتوبة إخوانه فى المدينة كان أعوان ابن سبأ يكاتبون البصرة والكوفة فى موعد يثبون فيه على ولاتهم ، فما رجع الأشتر بتوبته إلى إخوانه الذين كانوا عند عبد الرحمن بن خالد بن الوليد حتى وجد عندهم كتاباً من إخوانهم فى الكوفة يدعونهم للاشتر الذ فيا اتعدوا له ، فلم يبتهج بهذه الدعوة إلى الفتنة والشر إلا الأشتر الذى لم يكن قد نسى توبته بعد ، فأسرع إلى الكوفة وانضم إلى الفتنة التى تسمى فى التاريخ ( يوم الجرعة ) وكان ذلك فى سنة ٢٤

(٣) لما خفق السبايون في الوثوب على ولاتهم سنة ٣٤ في الموعد الذي وقعت فيه =



وساروا إليه (١) : على أهل مصر عبدُ الرحمٰن بن عُدَيس البلَوِيّ (٢) .

= فتنة يوم الجرعة، اتعدوا لفتنة أخرى بمقياس أوسع يقوسون بها فى العام التالى (سنة ٣٥). عند استعداد حجاج بيت الله لقصد الحرمين الشريفين من مصر والبصرة والكوفة ، فيذهب الحجاج للقيام بطاعة الله ، ويذهب دعاة الفتنة للمجاهرة بمعصية الله : وقد نظموا أنفسهم فى اثنى عشرة فرقة : أربع فرق من مصر ، وأربع من البصرة ، وأربع من الكوفة . وفى كل فرقة نحو مائة وخمسين مفتوناً ، أى من كل بلد نحو ستمائة رجل :

(1) أى إلى أمير المؤمنين عثمان فى مدينة الرسول صلى الله عليه وسلم .

(٢) فارس شاعر ، نزل مصر مع جيش الفتح ، ولم يعرف له فى سيرته شى م انفرد بالامتياز به غير اشتراكه فى هذه الفتنة ، مع دعواه أنه كان من الذين بايعوا تحت الشجرة . وأظنه لم يكن من الرءوس المدبرين للفتنة ، ولكن مدبريها استغلوا ميله إلى الرئاسة ، فاستفادوا من سنه ووجاهته بين فرسان القبائل العربية بمصر ، وولوه القيادة، على إحدى الفرق الأربع التى خرجت من مصر إلى المدينة (وقادة الفرق الثلاث الأخرى: كنانة بن بشر التجيبى ، وسودان بن حمران السكونى ، وقتيرة السكونى . ورئيسهم الأعلى الغافتى بن حرب العكى ) : وكان عبد الرحمن بن عديس فى مدة الحصار شديد من حمص ، لقيه أحد الأعراب ، فلما اعترف له بأنه من قتلة عمّان بادر بقتله (معجم البلدان لياقوت : الجليل ) : وأخطأ من نسب ابن عديس إلى تجيب ، فإنه بلوى من البلدان لياقوت : الجليل ) : وأخطأ من نسب ابن عديس إلى تجيب ، فإنه بلوى من البلدان لياقوت : الجليل ) : وأخطأ من نسب ابن عديس إلى تجيب ، فإنه بلوى من البلدان لياقوت : الجليل ) : وأخطأ من نسب ابن عديس إلى تجيب ، فإنه بلوى من البلدان لياقوت الم تجيب بنت ثوبان المدحجية فلا ينسب إليها إلا بنو ولديها سعد وعدى البلدان لي أشرس بن شبيب بن السكون من كندة ، وأين كندة من قضاعة ا



وعلى أَهل البصرة حُكَيْم بن جبلة <sup>(١)</sup> ، وعلى أَهل الكوفة الأَشْتر مالك ابن الحارث النَّخَعِى <sup>(٢)</sup> . فدخلوا المدينة هلال ذى القعدة سنة خمس وثلاثين <sup>(٣)</sup> .

فاستقبلهم عثمان . فقالوا : ادعُ بالمصحف . فدعا به ، فقالوا : افتح التاسعة <sup>(٤)</sup> ـــ يعنى يونس ــ فقالوا : اقرأ . فقراً حتى انتهى إلى قوله ﴿ آللهُ أَذِن لكُمْ أَمْ عَلَى اللهِ تَفتَرُون ﴾ قالوا له : قف . قالوا له : أرأيت ما حميت من الحِمَىٰ ، أَذِن الله لك أَم على الله افتريت ؟ قال : امضِهْ ، إنما نزلت فى كذا . وقد حمىٰ عمرُ ، وزادت الإِبل فزدتُ <sup>(٥)</sup> .

(۱) تقدم التعريف به فى ص ١١٥ – ١١٦ . وهو أمبر إحدى الفرق الأربع البصرية ( والثلاثة الآخرون : ذريح بن عباد العبدى ، وبشر بن شريح ( الحطم » ، وابن المحرش الحنى . ورئيسهم الأعلى حرقوص بن زهير السعدى ) .

(٢) تقدم التعريف به فى ص ١١٦ – ١١٩ . وهو أمير إحدى الفرق الأربع الكوفية ( والثلاثة الآخرون : زيد بن صوحان العبدى ، وزياد بن النضر الحارثى ، وعبد الله بن الأصم . ورئيسهم الأعلى عمرو بن الأصم ) .

(٣) نزلوا خارج المدينة على ثلاث مراحل منها ، ثم تقدم ثوار البصرة فنزلوا فى ذى خشب ، ونزل ثوار الكوفة الأعوص ، ونزل عامتهم بذى المروة .

٤) كذا فى المطبوعة الجزائرية (٢: ١١٧) ولعله خطأ صوابه « السابعة » كما
 فى تاريخ الطبرى (٥: ١٠٧) ، ويقال إن ذلك ترتيب سورة يونس فى مصحف
 ابن مسعود على ما فى الفهرست لابن النديم ص ٣٩ طبع مصر .

هذا الحلام على الحمى فى ص ٧٢ – ٧٣ بقدر ما يحتمل هذا المختصر



فجعلوا يتبعونه هكذا ، وهو ظاهر عليهم . حتى قال لهم : ماذا ريدون ؟

فأَخذوا ميثاقه ، وكتبوا عليه ستًا أَو خمساً <sup>(١)</sup> : أَن المنبى يُعاد ، والمحرومَ يُعطىٰ ، ويُوفَّر النى ، ويعْدل فى القسم ، ويُستعمل ذوو الأَمانة والقوَّة . فكتبوا ذلك فى كتاب . وأخذ عليهم أَن لا يشقُّوا عصًا، ولا يفرّقوا جماعة . ثم رجعوا راضين <sup>(٢)</sup> . وقيل أَرسل إليهم عليًا فاتفقوا على الخمس المذكورة ورجعوا راضين . فبينما هم كذلك <sup>(٣)</sup> ،

أى اشترطوا عليه ستة شروط أو خمسة في المعانى الآتية .

(٢) كان الزاحفون من أمصارهم على مدينة الرسول صلى الله عليه وسلم فريقين : رؤساء خادعين على درجات متفاوتة ، ومرءوسين مخدوعين ، وهم الكثرة التى بئت فيها دعايات مغرضة حتى ظنت أن هنالك منفيين مظلومين ومحرومين سلبوا حقهم : . للخ . وقد رأيت فى ص ٥٤ – ٥٥ شهادة أصدق شاهدين فى العراق حينتذ وهما الحسن البصرى وصنوه ابن سيرين عن وفرة الأعطيات والأرزاق وأنواع الحيرات . حتى كان منادى عثمان ينادى بدعوة الناس لها فلا يمنع عنها أحد . ورأيت فى ص ١٠٠ شهادة الإمام الشعبى عن تعميم الرزق والحير حتى إلى الإماء والعبيد . ولما أصغى عامة الثائرين إلى أجوبة عثمان وعرفوا الحقيقة اقتنعوا ورجعوا ، وكان رجوعهم من طريقين مختلفين باختلاف اتجاه أمصارهم ، فالمصريون اتجهوا شمالا لغرب ليسايروا ساحل البحر الأحمر إلى السويس ومصر ، والعراقيون من بصريين وكوفيين اتجهوا شمالا لشرق منجدين ليبلغوا البصرة والكوفة من أرض العراق .

(٣) أى فبينما العراقيون من بصريين وكوفيين فى طريقهم نحو الشرق إلى الشمال ، والمصريون فى طريقهم نحو الغرب إلى الشمال ، وبين الفريقين مراحل بعيدة لأنهما: تقدما فى السير والمسافة تزداد بعداً بينهما .



(١) أى للمصريين وحدهم .

(٣) ولا يتعرض لهم ثم يفارقهم ويكور ذلك إلا ليلفت أنظارهم إليه ، ويثير شكوكهم فيه . وهذا ما أراده مستأجرو هذا الرجل لتمثيل هذا الدور ، ومدبرو هذه المكيدة لتجديد الفننة بعد أن صرفها الله وأراح المسلمين من شرورها . ولا يعقل أن يكون تدبير هذا الدور التمثيلي صاغيرةً عن عثمان أو مرفان أو أى إنسان يتصل بهما ، لأنه لا مصلحة لها في تجديد الفتنة بعد أن صرفها الله ، وإنما المصلحة في ذلك للدعاة الأولين إلى إحداث هذا الشغب ، ومنهم الأشتر وحكيم ين جبلة اللذان لم يسافرا مع جاعتها إلى بلديهما ، بل تخلفا في المدينة ( الطبرى ٥ : ١٢ ) ولم يكن لها أي عمل يتخلفان في المدينة لأجله إلا مثل هذه الحطط والتدابير التي لا يفكران يومئذ في غيرها .

(٣) وقد صرحوا بأنه عبد الله بن سعد بن أبي سرح (الطبرى ٥ : ١٢٠) ولا يعقل أن يكتب إليه عثمان أو مروان ، لأنه كان عقب حركة الثوار من مصر متوجهين إلى المدينة كتب إلى عثمان يستأذنه بالقدوم عليه (الطبرى ٥ : ١٢٢) ، وخرج بالفعل من مصر نحو العريش وفلسطين وأيلة (العقبة ) وتغلب محمد بن أبي حذيفة على الحكم في مصر ، وهو عدو لله ورسوله ، وخارج على خليفة المسلمين . فكيف يكتب عثمان أو مروان إلى عبد الله بن سعد وعندهما كتابه الذي يستأذن به في القدوم إلى المدينة ؟

(٤) الأخبار التي جاء فيها أن الراكب غلام عثمان " وأن الجمل جمل الصدقة ، وأن عثمان اعتر ف بذلك ، كلها أخبار مرسلة لا يعرف قائلها . أو مكذوبة أذاعها رواة مطعون في صدقهم وأمانتهم : ومضمون الكتاب اضطربت الروايات فيه ، فني بعض =



، فأَقْبِلوا حِتى قدموا المدينة <sup>(١)</sup> ، فأَتِوا عليًا فقالوا له : أَلَم تر إلى جدوُّ الله .

= الروايات ( إذا قدم عليك عبد الرحمن بن عديس فاجلده مائة واحلة, رأسه ولحيته وأظل حبسه حتى يأتيك أمرى . وعمرو بن الحمق فافعل به مثل ذلك . وسودان بن حمران مثل ذلك . وعروة بن النباع الليثى مثل ذلك » . وفى رواية ( إذا أتاك محمد بن أبى بكر الصديق – وفلان وفلان – فاقتلهم وأبطل كتابهم وقر على عملك حتى يأتيك رأني » : وفى رواية ثالثة أن مضمون الكتاب أمر عامله بالقتل والقطع والصلب على هؤلاء الثوار . وهذا الاختلاف فى مضمون كتاب واحد مما يزيد الريبة فى أمره .

(١) وأعجب العجب أن قوافل الثوار العراقيين التي كانت منباعذة في الشرق عن قوافل الثوار المصريين في الغرب عادتا معا إلى المدينة في آن واحد ، أى أن قوافل العراقيين التي كانت بعيدة مراحل متعددة عن قوافل المصريين ولا علم لها بالرواية المسرحية آلتي مثلت في البويب رجعت إلى المدينة من الشرق وقت رجوع المصريين من الغرب ووصلتا إلى المدينة معاً كأنما كانوا على ميعاد ! ومعنى هذا أن الذين استأجروا الراكب نيمثل دور حامل الكتاب أمام قوافل المصريين استأجروا راكباً آخر خرج من المدينة معه قاصداً قوافل العراقيين ليخبر هم بأن المصريين استأجروا راكباً آخر خرج من المدينة معه قاصداً قوافل العراقيين ليخبر هم بأن المصريين استأجروا راكباً آخر خرج من المدينة وكيف علمة يا أهل الكتاب أمام قوافل المصريين استأجروا راكباً آخر خرج من المدينة معه قاصداً قوافل العراقيين ليخبر هم بأن المصريين اكتشفوا كتاباً بعث به عبان إلى عبد الله وكيف علمة يا أهل الكوفة ويا أهل البصرة بما لتي أهل مصر ، وقد سرتم مراحل ، ثم طويتم نحونا ؟ هذا والله أمر أبر م بالمدينة ! » (يشير كرم الله وجهه إلى تخلف الأشتر وحكيم في المدينة ، وأنهما هما اللذان دبرا هذه المسرحية ). قال الثوار العراقيون بلسان م مؤسلية من المدينة ، وأنهما هما اللذان دبرا هذه المسرحية ). قال الثوار العراقيون بلسان وحكيم في المدينة ، وأنهما هما اللذان دبرا هذه المسرحية ). قال الثوار العراقيون بلسان ومنائهم : لا فضعوه على ما شئة . لا حاجة لنا إلى هذا الرجل : ليعترلنا » وهذا تسليم منهم بأن قصة الكتاب مفتعلة ، وأن الغرض الأول والأخير هو خلع أمير المؤمنين عثان وسفلك دمه الذي عصمه الله بشريعة رسوله صلى الله عليه وسلم :



كتب فينا بكذا ؟ وقد أَحل الله دمه ، قالوا له : فقم معنا إليه ، قال : والله لا أَقوم مَعَكم ، قالوا : فلم كتبت إلينا ؟ قال : والله ما كتبتُ إليكم ، فنظر بعضُهم إلى بعض <sup>(1)</sup> ، وخرج عليُّ من المدينة .

 (۱) الطبرى (٥: ١٠٨). وهذا الحوار بين على والثوار مجمع عليه في كل الروايات. وهو نص قاطع على أن البد التي زورت الكتاب على عثمان ، وبعثت إلى العراقيين تخبر هم بذلك وتطلب منهم أن يعودوا إلى المدينة ، هي اليد التي زورت على على كتاباً إلى النوار العراقيين بأن يعودوا . وقد قلنا في ص ١٢٥ إن الثوار فريقان ـــ خادع ومخدوع ـــ فالذين نظر بعضهم إلى بعض عندما حلف على ّ بأنه لم يكتب إليهم هم من الفريق المخدوع يتعجب كيف لم يكتب على إليهم وقد جاءهم كتابه . ومن ذا الذي يكون قد كتب الكتاب على لسانه إذا لم يكن هو الذي كتبه ؟ وسيأتى في ص ١٣٦ أن مسروق بن الأجدع الهمداني -- وهو من الأثمة الأعلام المقتدي بهم -- عاتب أم المؤمنين عائشة بأنها كتبت إلى الناس تأمرهم بالحروج على عثمان ، فأقسمت له بالله الذي آمن به المؤمنون وكفر به للكافرون أنها ما كتبت إليهم سواداً في بياض. قال سليمان بن مهر ان الأعمش – أحد الأثمة الأعلام الحفاظ – : « فكانوا يرون أنه كتب على لنسيِّتها » . أيها المسلمون في هذا العصر وفي كل عصر ، إن الأيدي المجرمة التي زورت الرسائل الكاذبة على لسان عائشة وعلي ّ وطلحة والزبير هي التي رتبت هذا الفسادكله ، وهي التي طبخت الفتنة من أولها إلى آخرها ، وهي التي زورت الرسالة المزعومة على لسان أمير المؤمنين عثمان إلى عامله فى مصر فى الوقت الذى كان يعلم فيه أنه لم يكن له عامل ى مصر ، وقد زورت هذه للرسالة على لسان عثمان بالقلم الذي زورت به رسالة أخريج على لسان على ، كل ذلك ليرتد الثوار إلى المدينة بعد أن اقتنعوا بسلامة موقف خليفتهم ، وأن ماكان قد أشيع عنه كذب كله ، وأنه كان يتصرف في كل أمر بما كان يرَّاه حقًّا وخيراً . ولم يكن صهر =



فانطلقوا إلى عثمان فقالوا له : كتبت فينا كذا . قال لهم إما أن تقيموا اثنين من المسلمين ، أو يمينى ـ كما تقدَّم ذكره ـ فلم يقبلوا ذلك منه <sup>(۱)</sup> . ونقضوا عهده <sup>(۲)</sup> وحصروه .

وقد رُوى أَن عَمَّان جىء إليه بالأَشْتر ، فقال له : يريد القوم منك إما أَن تخلع نفسك ، أَو تُقِصَّ منها ، أَو يقتلوك ! فقال : أَما خلعى ، فلا أَترك أُمة محمد بعضها على بعض . وأَما القصاص ، فصاحباى قبلى لم يُقصّا من أَنفسهما ، ولا يحتمل ذلك بذنى <sup>(٣)</sup>

وروى أَن رجلا قال له : نذرتُ دمك . قال : خذ جُبَّى . فشرط فيها شرطة بالسيف أَراق منه دمه ، ثم خرج الرجل وركب راحلته وانصرف فى الحين <sup>(٤)</sup> .

= رسول الله صلى الله عليه وسلم المبشر منه بالشهادة والجنة هو المجنى عليه وحده بهذه المؤامرة السباية الفاجرة ، بل الإسلام نفسه كان مجنياً عليه قبل ذلك . والأجيال الإسلامية التى تلقت تاريخ ماضيها الطاهر الناصع مشوَّهاً ومحرَّفاً هى كذلك ممن جى عليهم ذلك اليهودى الحبيث ، والمنقادون له بخطام الأهواء والشهوات .

(1) لأنهم ما جاءوا ليقبلوا حقاً أو يرجعوا إلى شرع ، وإنما جاءوا ليخلعوه
 أو يسفكوه دمه.

(۲) الذي تقدم في ص ١٢٥ أنهم قطعوه على أنفسهم بأن لا يشقوا عصاً ولا يفرقوا جاءة :

(٣) هذا الحبر فى تاريخ الطبرى (٥ : ١١٧ – ١١٨) ، وفى البداية والنهاية (٧ :
 ١٨٤) ، وفى أنساب الأشراف للبلاذرى (٥ : ٩٢) :

٤) هذا الخبر في كتاب ( التمهيد ) للإمام أبى بكر الباقلانى ص ٢١٦ . وأعجب
 من ذلك ما رواه الطبرى ( ٥ : ١٣٧ – ١٣٨ ) أن عمير بن ضابئ البرجمى وكميل =

( م ـ ۹ \* العواصم )

ولقد دخل عليه ابنُ عمر ، فقال [ له عمّان ] : انظر ما يقول هؤلاء ، يقولون : اخلع نفسك أو نقتلك ، قال له [ ابنُ عمر ] : أمخلدُ أنت في الدنيا ؟ قال : لا ، قال : هل يزيدون على أن يقتلوك ؟ قال : لا . قال : هل بملكون لك جنَّة أو نارًا ؟ قال : لا . قال : فلا تخلع قميص الله عنك ، فنكون سنَّة ، كلما كره قومٌ خليفتهم خلعوه أو قتلوه <sup>(۱)</sup> .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

= ابن زياد النخعى حضرا إلى المدينة ليغتالا عثمان تنفيذاً لقرار اتخذوه فى الكوفة مع بقية عصابتهم ، فلما وصلا إلى المدينة نكل عمير ، وتر صد كميل للجليفة حتى مر به ، فلما التقيا ارتاب منه عثمان ، ووجأ وجهه فوقع على إسته ، فقال لعثمان : أوجعتنى يا أمير المؤمنين ، قال عثمان : أو لست بفاتك ؟! قال : لا والله الذى لا إله إلا هو. فاجتمع الناس وقالوا: نفتشه يا أمير المؤمنين فقال : لا . قد رزق الله العافية ، ولا أشتهى أن أطلع منه على غير ما قال . ثم قال لكميل : « إن كان كما قلت فاقتد منى ( وجثا ) فوالله ما حسبتك إلا تريدنى» وقال : « إن كنت صادقاً فأجزل الله ، وإن كنت كاذباً فأذل الله » وقعد له على قدميه وقال : « إن كنت صادقاً فأجزل الله ، وإن كنت كاذباً فأذل الله » وقعد له على قدميه موقف خليفة فضلا عمن دونه ، بل هو موقف المتخلقين بأخلاق الأنبياء . على أن الله موقف خليفة فضلا عمن دونه ، بل هو موقف المتخلقين بأخلاق الأنبياء . على أن الله الحادث من الفتك برجل خلق قلبه من رحمة الله ، و « إن الله ، على بله أن الله منه ما أر الحادث من الفتك برجل خلق قلبه من رحمة الله ، و « إن الله ، على بله أن الله . حلى الله موقف الما منه الما منه الما منه الما الله الم الحادث من الفتك من دونه ، بل هو موقف المتخلقين بأخلاق الأنبياء . على أن الله اله الما منه الما منه منه التنه ال

(١) أورد البلاذرى هذا الخبر فى أنساب الأشراف (٥: ٧٦) من حديث نافع عن ابن عمر : وقبل أن يفتى ابن عمر لحليفته بذلك ويدعوه إلى هذه التضحية النبيلة ، كان عثمان على بينة من ذلك ونور من الله ، فقد أخرج بن ماجه فى مقدمة سننه (رقم ١١٢ الباب ١١ ج ١ ص ٤١) من حديث النعان بن بشير عن أم المؤمنين عائشة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم تمال لعثمان : «يا عثمان إن ولاك الله هذا الأمريوماً فأر ادك المنافقون =



وقد أَشرف عليهم عثمان ، واحتجَّ عليهم بالحديث الصحيح فى بنيان المسجد وحفر بـئر رُومَة ، وقول النبى صلى الله عليه وسلم حين رجف بهم أُحُد . وأَقرُّوا له به فى أَشياءَ ذكرها <sup>(۱)</sup> .

وقد ثبت أن عثمان أشرف عليهم وقال : أفيكم ابنا مَحْدوج ؟ أنشِدكما الله ألسما تعلمان أن عمر قال : إن ربيعة فاجر أو غادر ؟ وإنى والله لا أجعل فرائضهم وفرائض قوم جاءوا من مسيرة شهر ، وإنما مهر أحدهم عند طبيبه . وإنى زدتهم فى غزاة واحدة خمسمائة ، حتى ألحقتهم بهم ؟ قالوا : بلى .

قال : أَذكركما الله أَلسما تعلمان أَنكما أَتيتُمانى فقلمًا ، إِن كِنْدة أكلةُ رأْس ، وإِن ربيعةَ هى الرأْس ، وإِن الأَشعث بن قيْس قد أكلهم . فنزعتُه واستعملتُكما ؟ قالا : بلى .

قال ، اللهم إنهم كفروا معروفى ، وبدَّلوا نعمتى ، فلا تُرْضِهم عن

= أن تخلع قميصك الذى قمصك الله فلاتخلعه» يقول ذلك ثلاث مرات : وفى مسند الإمام أحمد (ج ٦ الطبعة الأولى : ص ٧٥ و ٨٢ و ١١٤ و ١٤٩ ) حديث عائشة هذا بألفاظ مختلفة يرويه عنها ابن أختها عروة بن الزبير والنعان بن بشير وغيرهما .

(۱) انظر فى مسند الإمام أحمد (۱: ۹۹ الطبعة الأولى رقم ٢٠٤ الطبعة الثانية )
 حديث أبي سلمة بن عبد الرحمن . وسنن النسائى (٢: ١٢٢ – ١٢٥) وجامع الترمذى
 (٤: ٣١٩ – ٣٢٩) \* وفى مسند أحمد (١: ٧٠ الطبعة الأولى رقم ١١٥ الطبعة الثانية) من حديث الأحنف بن قيس التميمى . وسنن النسائى مطولا ومختصراً (٢: ٥٠ – ١٢ ولي أبي سعيد مولى أبي أبي المعيد مولى أبي البيد الأنصارى .



إمامهم ولا تُرْضِ إماماً عنهم . وقد رَوى عبدُ الله بن عامر بن ربيعة قال : كنتُ مع عثمان فى الدار، فقال : أَعْزِمُ على كل من رأَى أَن عليه سمعًا وطاعة إلا كفَّ يده وسلاحه <sup>(۱)</sup> . ثم قال : قم يا ابنَ عمر – وعلى ابنِ عمر سيفُه متقلدا – فأَخبِرُ به الناس <sup>(۲)</sup> .

(١) الذى يدل عليه مجموع الأخبار عن موقف عثمان من أمر الدفاع عنه أو الاستسلام للأقدار ، هو أنه كان يكره الفننة ، ويتبى الله فى دماء المسلمين . إلا أنه صار فى آخر الأمر يودُّ لو كانت لديه قوة راجحة يهابها البغاة ، فير تدعون عن بغيهم ، بلا حاجة إلى استعال السلاح للوصول إلى هذه النتيجة ، وقبل أن تبلغ الأمور مبلغها عرض عليه معاوية أن يرسل إليه قوة من جند الشام تكون رهن إشارته ، فأبيا أن يضيق على أهل معاوية أن يرسل إليه قوة من جند الشام تكون رهن إشارته ، فأبيا أن يضيق على أهل معاوية أن يرسل إليه قوة من جند الشام تكون رهن إشارته ، فأبيا أن يضيق على أهل معاوية أن يرسل إليه قوة من جند الشام تكون رهن إشارته ، فأبيا أن يضيق على أهل من إخوانه المسلمين إلى أن يتكابوا على دم أول مهاجر إلى الله فى سبيل دينه : فايا تداءب من إيدانه الخوانه المسلمين إلى أن يتكالبوا على دم أول مهاجر إلى الله فى سبيل دينه : فايا تداءب من إيدانها منا معاية أن يخوانه المسلمين إلى أن يتكابوا على دم أول مهاجر إلى الله فى سبيل دينه : فايا تداءب من إيدانه المعام وأسلمين إلى أن يتكابوا على دم أول مهاجر إلى الله فى سبيل دينه : فايا تداءب أولاءة أن يزمان الدفاع عنه تسفك فيه الدماء جزافاً ، عزم على كل من له عليهم سمع من إخوانه المسلمين إلى أن يتكالبوا على دم أول مهاجر إلى الله فى سبيل دينه : فايا تداءب وطاعة أن يكفوا أيديهم وأسلحتهم عن مزالق العنف . والأخبار بذلك مستفيضة فى مصادر وطاعة أن يكفوا أيديهم وأسلحتهم عن مزالق العنف . والأخبار بذلك مستفيضة فى مصادر أوليائه وشانئيه . على أنه لو ظهرت فى الميدان قوة منظمة ذات هيبة تقف فى وجوه أوليائه وشانئية ، على أنه لو ظهرت فى الميدان قوة منظمة ذات هيبة مقف مى وجوه مناد إليا أنه لن يموت إلا شهبيداً .

(٢) فى البداية والنهاية (٧: ١٨٢) عن (مغازى ابن عقبة) أن ابن عمر لم يلبس سلاحه إلا يوم الدار فى خلافة عثمان ، ويوم أراد نجدة الحرورى أن يدخل المدينة مع الحوان أمام عبد الله بن الزبير .



فخرج ابن عمر و [الحسن بن ] على . ودخلوا فقتلوه <sup>(()</sup> . وجاء زيد بن ثابت فقال له : إن هؤلاء الأنصار بالباب يقولون : إن شئت كنا أنصار الله [ مرَّتين ] . قال [ عمّان ] لا حاجة لى فى ذلك ، كُفُوا <sup>(۲)</sup> .

(۱) فى تاريخ الطبرى (٥: ١٢٩) : كان آخر من خرج عبد الله بن الزبير ، أمره عمان أن يصير إلى أبيه بوصيته التى كتبها استعداداً للموت ، وأمره أن يأتى أهل الدار (أى المدافعين عنه فى ساحة القصر ) فيأمرهم بالانصراف إلى منازلهم . فخرج عبد الله بن الزبير آخرهم ، فما زال يدعى بها ويحدث الناس عن عمان بآخر ما مات عليه ٥ وإنما أوصى عمان إلى الزبير لأن الزبير كان محل الثقة من كبار الصحابة ، روى الحافظ ابن عساكر (٥ : ٣٦٢ ) أن سبعة من الصحابة أوصوا به : عمان ، وعبد الرحمن ابن عوف ، وابن مسعود ، والمقداد ، ومطيع بن الأسود ، وأبو العاص بن الربيع . فكان ينفق على أيتامهم من ماله ، ويحفظ لهم أموالهم .

(٢) أورده البلاذرى فى أنساب الأشراف (٥: ٧٣) من حديث ابن سيرين . وأخرج الحافظ ابن عساكر عن مؤرخ الصدر الأول موسى بن عقبة الأسدى (الذى قال فيه الإمام مالك : عليكم بمغازى ابن عقبة ، فإنه ثقة ، وهى أصح المغازى ) أن أبا حبيبة الطائى (وهو ممن يروى عنهم أبو داود والنسائى والترمذى ) قال : لما حصر عثمان جاء بنو عمرو بن عوف إلى الزبير فقالوا يا أبا عبد الله نحن نأتيك ثم نصير إلى ما تأمرنا به (أى من الدفاع عن أمير المؤمنين ) قال أبو حبيبة : فأرسلى الزبير إلى عثمان فقال : أقرئه السلام وقل ديقول لك أخوك: إن بنى عمرو بن عوف جاءونى ووعدونى أن يأتونى ثم يصيروا إلى ما أمرتهم به . فإن شئت أن آتيك فأكون رجلا من أهل الدار يصيبنى ما يصيب أحدهم ، فعلت . وإن شئت انتظرتُ ميعاد بنى عمرو فأدفع بهم عنك ، =



وقال له أبو هريرة : اليومَ طاب الضربُ معك . قال : عزمتُ عليك لَتخرُجنَّ <sup>(1)</sup> .

وكان الحسنُ بن على آخرَ من خرج من عنده ، فإنه جاءَ الحسنُ والحسين وابنُ عمر وابنُ الزبير ومروانُ ، فعزم عليهم فى وضع سلاحهم، وخروجهم ، ولزُوم بيوتهم .

فقال له ابنُ الزبير ومروان : نحن نعزم على أَنفسنا لا نبرح .

وبنو عمرو بن عوف قبيل كبير من الخزرج ، أحد فرعى الأنصار ، وكان النبي صلى الله عليه وسلم عند وصوله إلى المدينة مهاجراً من مكة نزل ضيفاً عليهم ثلاثة أيام ثم. انتقل إلى بنى النجار .

(۱) هذا الخبر فی تاریخ الطبری ر ۵ : ۱۲۹ ) .



ففتح عثمان الباب ودخلوا عليه فى أصحِّ الأَقوال <sup>(١)</sup> . فقتله المرءُ الأَسود <sup>(٢)</sup> .

وقيل : أخذ ابنُ أبى بكر بلحيته ، وذبحه كنانة <sup>(٢)</sup> ، وقبل : رجلٌ من أهل مصر يقال له حمار <sup>(٤)</sup> ، فسقطت قطرة من دمِه على

(۱) أصل هذا الخبر فى تاريخ الطبرى ( ٥ : ١٢٨ ) عن سيف بن عمر التميمى عن أشياخه .

(٢) كذا فى مطبوعة الجزائر . والذى فى تاريخ الطبرى (٥: ١٢٥) ( الموت الأسود» ، والأصول التى طبع عليها تاريخ الطبرى أصح من الأصول التى طبع عليها كتابنا فى الجزائر ، ومن الثابت أن ابن سبأكان من ثوار مصر عند مجيئهم من الفسطاط إلى المدينة ( الطبرى ٥: ١٠٣ – ١٠٤ ) وهو فى كل الأدوار التى مثلهاكان شديد الحرص على أن يعمل من وراء ستار ، فلعل « الموت الأسود» اسم مستعار له أراد أن <sup>2</sup>يرمز به إليه ليتمكن من مواصلة دسائسه لهدم الإسلام .

(٣) هو كنانة بن بشر بن عتاب التجيبى قائد إحدى الفرق المصرية الأربع وكان قبل ذلك أحد الذين التفوا بعار بن ياسر فى الفسطاط ليجعلوه سباياً ، وهو أول داخل إلى دار عثمان بالشعلة من النفط ليحرق باب الدار ، وهو الذى اخترط السيف ليضعه فى بطن أمير المؤمنين ، فوقته زوجته نائلة فقطع يدها واتكأ بالسيف عليه فى صدره ، وكانت عاقبة التجيبى القتل مخذولا فى المعركة التى نشبت فى مصر بين محمد بن أبى بكو وعمرو بن العاص سنة ٣٨

وقد تحرف «كنانة » فى مطبوعة الجزائر برسم « رومان » ومطبوعة الززائر كثيرة التحريف .

٤) لم أر هذا الاسم فيمن اجترأوا على ارتكاب الجريمة العظمى ، ولعل النساخ
 حرفوا اسم سودان بن « حمران » ، أو اسم عمرو بن « الحمق » .



المصحف على قوله ﴿ فسيكْفِيكَهُمُ ﴾ فإنها ما حُكَّت إلى الان .

ورُوى أَن عائبته رضى الله عنها قالت : « غضبتُ لكم من السَّوط ، ولا أَغضبُ لعَمَّان من السيف !؟ استعتبتُموه حتى إذا تركتُموه كالقند المصفَّى ، ومُصْتُموه موْص الإناء ، وتركتموه كالثوب المنقَّى من الدنس ثم قتلتموه <sup>(1)</sup> » قال مسروق <sup>(۲)</sup> : فقلت لها : « عملُك ، كتبت إلى الناس تأُمرينهم بالخروج عليه » . فقالت عائشة : « والذى آمن به المؤمنون وكفر به الكافرون ما كتبت إليهم سوادًا فى بياض » . قال الأعمش : فكانوا يرون أَنه كُتِب على لسانها <sup>(۳)</sup> .

وقد رُوى أنه ما قتله أحد إلا أعلاجُ من أهل مصر .

قال القاضى أَبو بكر ( رضى الله عنه ) : فهذا أَشبه ما رُوى فى الباب وبه يتبين ــ وأَصلُ المسأَّلة سلوكُ سبيل الحق ــ أَن أَحدًا من الصحابة لم يسع عليه ، ولا قعد عنه . ولو استنصر ما غلب ألف أَو أَربعة آلاف

(۱) قالت ذلك أول مرة عند وصولها إلى المدينة عائدة من الحج ، فاجتمع إليها
 للناس وخطبت فيهم خطبة بليغة وردت هذه الجمعة فى آخرها ( الطبرى ٥ : ١٦٥ –
 ١٦٦ ) . والموص : الغسل بالأصابع . والقند : عسل قصب السكر إذا جمد .

(٢) هو من أئمة التابعين المقتدى بهم ، توفى سنة ٦٣ . وهو الذى قال لعمار بالكوفة قبل يوم الجمل : يا أبا اليقظان علام قتلم عثمان ؟ قال : على شتم أعر اضنا وضرب أبشارنا. فقال مسروق : والله ما عاقبتم بمثل ما عوقبتم به ، ولئن صبرتم لكان خيراً للصابرين ( الطبرى ٥ : ١٨٧ ) .

(٣) كماكتب على لسان على ولسان عثمان .



غرباءُ عشرين أَلْقًا بلديين أَو أَكثر من ذلك ، ولكنَّه أَلَقْ بيده إلى المصيبة <sup>(۱)</sup> .

وقد اختلف العلماء فيمن نزل به مثلُها : هل يُلقى بيده ، أَو يسْتنصِر <sup>(۲)</sup> ؟ وأَجاز بعضهم أَن يسْتسلم ويُلتى بيده اقتداءً بفعل عمَّان ، وبتوصية النبى صلى الله عليه وسلم بذلك فى الفتنة <sup>(۳)</sup>

قال القاضى أَبو بكر ( رضى الله عنه ) : ولقد حكتُ بين الناس فأَلزمتُهم الصلاة ، والأَمر بالمعروف والنهى عن المنكر حتى لم يك يُرى فى الأَرض منكر ، واشتد الخَطْب على أَهل الغَصْب ، وعظُم على الفسقة

(۱) لأنه اختار بذلك أهون الشرين فآثر التضحية بنفسه على توسيع دائرة الفتنة وسفك دماء المسلمين ، وعثمان افتدى دماء أمته بدمه مختاراً فما أحسن الكثيرون منا جزاءه ، وإن أوربا وأمريكا تعبدان بشراً بزعم الفداء ولم يكن فيه مختاراً .

(٢) من سياسة الإسلام أن يختار المرء فى كل حالة أقلها شراً وأخفها ضرراً ، فإذا كانت للخير قوة غالبة تقمع الشر وتضيق دائرته فالإسلام يهدى إلى قمع الشر بقوة الخير بلا تردد . وإن لم يكن للخير قوة غالبة تقمع الشر وتضيق دائرته ... كما كانت الحال فى موقف أمير المؤمنين عثمان من البغاة عليه ... فمصلحة الإسلام فى مثل ما جنح إليه عثمان أعلى الله مقامه فى دار الخلود .

(٣) وهو قوله صلى الله عليه وسلم على ما رواه الإمام البخارى فى كتاب المناقب ( ك ٢١ ب ٢٥ – ج ٤ ص ١٧٧ ) وفى كتاب الفتن ( ك ٩٢ ب ٩ – ج ٨ ص ٩٢ ) من صحيحه عن ألى هريرة أن النبى صلى الله عليه وسلم قال : « ستكون فتن القاعد فيها خير من القائم ، والقائم فيها خير من الماشى ، والماشى فيها خير من الساعى ، ومن يشرف لها تستشرفه ، ومن وجد ملجأ أو معاذاً فليُعذ به » . وأعلن أبوموسى الأشعرى فى الكوفة قبل وقعة الجمل أنه سمعه من رسول الله صلى الله عليه وسلم ( الطبرى ٥ : ١٨٨)



الكَرْب ، فتناًلَّبوا وأَلَّبوا ، وثاروا إلى ، فاستسلمتُ لأَمر الله ، وأَمرتُ كل من حول ألا يدفعوا عن دارى ، وخرجتُ على السطوح بنفسى ، فعاثوا على ، وأمسيتُ سليب الدار ، ولولا ما سبق من حُسْن المقدار لكنت قتيلَ الدار <sup>(1)</sup> .

وكان الذى حملنى على ذلك ثلاثة أمور : أَحدُها وصاية النبى صلى الله عليه وسلم المتقدّمة <sup>(٢)</sup> ، والثانى الاقتداء بعثمان ، والثالث سوء الأُحْدُوثة التى فرَّ منها رسولُ الله صلى الله عليه وسلم المؤيَّد بالوحى <sup>(٣)</sup> . فإن من غاب عنِّى ، بل من حضر من الحسدة معى ، خِفتُ أَن يقول : إن الناس مشوا إليه مستغيثين به فأَراق دماءهم .

وأَمرُ عَبَّان كلُّه سُنةٌ ماضية ، وسيرةٌ راضية . فإنه تحقق أَنه مقتول بخبر الصادق له بذلك ، وأَنه بشَّره بالجنة على بلوى تصيبه ، وأنه شهيد <sup>(٤)</sup> .

وروى أنه قال له فى المنام : إن شئت نصرتُك ، أو تُفطر عندنه الليلة <sup>(٥)</sup> .

(۱) أشرنا إلى ظروف هذا الحادث فى ترجمة المؤلف أول هذا الكتاب (ص ٢٦)
 (۲) وقد نقلناها آنفاً من حديث أبى هريرة فى صحيح البخارى ، ومن حديث أبى موسى فى الكوفة قبل وقعة الجمل .

(٣) وذلك لما قال ابن سلول في غزوة بنى المصطلق « إذا رجعنا إلى المدينة ليخرجن الأخرُّ منها الأذلّ ، فأراد عمر أن يقتله فمنعه النبى صلى الله عليه وسلم وقال : « لا يتحدث الناس أن محمداً يقتل أصحابه » .
 (٤) تقدم بيان ذلك في ص ٥٥ و ٥٦
 (٥) هذه الرواية لابن أبى الدنيا من حديث عبد الله بن سلام في اليداية والنهاية =

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وقد انتدبَتِ المَرَدةُ والجهلةُ إلى أَن يقولوا : إِن كلَّ فاضل من الصحابة كان عليه مُشاغبًا مُؤلِّبًا ، وبما جرى عليه راضيًا . واخترعوا كتابًا فيه فصاحة وأَمثال كتب عثمانُ به مستصرِخا إلى علىّ . وذلك كله مصنوع ليُوغِروا قلوب المسلمين على السلف الماضين والخلفاء الراشدين<sup>(1)</sup> قال القاضي أَبو بكر : فالذي يُنخل من ذلك أَنَّ عثمان مظلوم ،

= (٧ : ١٨٢ – ١٨٣) ، ومن طريق آخر عنه فى أنساب الأشراف للبلاذرى (٥ : ٨٢) ، وفى مسند أحمد (١ : ٧٧ الطبعة الأولى ، رقم ٢٣٥ الثانية ) من حديث مسلم أبى سعيد مولى عثمان قال . إن عثمان أعتق عشرين مملوكاً ، ودعا بسر اويل فشدها عليه ولم يلبسها فى جاهلية ولا إسلام ، وقال . إنى رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم البارحة فى المنام ورأيت أبا بكر وعمر ، وإنهم قالوا لى : « اصبر ، فإنك تغطر عندنا القابلة . ثم دعا بمصحف فنشره بين يديه ، فقتل وهو بين يديه \* . وروى الإمام أحمد هذا الحديث عن نائلة زوجة عثمان (١ : ٣٧ رقم ٣٣٥) بقريب من هذا . وفى البداية والنهاية (٧ : المع منائلة زوجة عثمان (١ : ٣٧ رقم ٣٣٥) بقريب من هذا . وفى البداية والنهاية (٧ : أخرى متعددة . وانظر تاريخ الطبرى (٥ : ١٢٠)

(١) هذه الكتب المصنوعة والأخبار المبالغ فيها أو المكذوبة شحنت بها أسفار الأخبار وكتب الأدب . ولتمييز الحق فيها من الباطل طريقان : أحدهما طريق أهل الحديث فى أن لا يقبلوا إلا الأخبار المسندة إلى أشخاص بأسمائهم ثم يستعرضون أحوال هؤلاء الأشخاص فيقبلون من صادقهم ، ويضربون وجه الكذاب بكذبه م والطريق الثانى طريق علماء التاريخ وهو أن يعرضواكل خبر على سجايا من يخبر عنه ، ويقارنوه بسيرته ، وهل هو مما ينتظر وقوعه ممن نسب إليه ويلائم المعروف من سابقته وأخلاقه أم لا . وتمحيص تاريخنا يحتاج إلى هاتين الطريقتين معاً يقوم بهما علماء راسخون فيهما .



محجوجٌ بغير حجّة <sup>(۱)</sup> . وأَن الصحابة بُرَآء من دمه بـأَجمعهم ، لأَنهم أَتوا إِرادته وسلَّموا له رأيَه فى إِسلام نفسه .

ولقد ثبت ـــ زائدًا إلى ماتقدَّم عنهم ـــ أَنَّ عبد الله بن الزبير قال لعُمَان : إِنَّا معك فى الدار عصابةً مستبصرة ينصر الله بأَقل منهم ، فائذن لنا . فقال : أَذَكِّر الله رجلا أَراق لى دمه ( أَو قال دما <sup>(٢)</sup> ) .

وقال سَليط بن أَلِى سليط : نهانا عثمان عن قتالهم ، فلو أَذِن لنا لضربناهم حتى نُخرِجَهم عن أقطارها <sup>(٣)</sup>

(۱) كما تبين فى هذا الكتاب بأسانيده القاطعة : وانظر كتاب ( التمهيد ) للإمام
 أبى بكر الباقلانى ( ص ٢٢٠ – ٢٢٧ ) .

(٢) ولما بدأ حجاج بيت الله يعودون إلى المدينة كان أول المسرعين مهم المغيرة ابن الأخنس بن شريق الثقى الصحابى ، فأدرك عثمان قبل أن يقتل ، وشهد المناوشة على باب دار عثمان ، فجلس على الباب من داخل وقال : ما عذرنا عند الله إن تركناك ونحن نستطيع ألا ندعهم حتى نموت . وكان أول من برز للبغاة المهاجمين وقاتل حتى قتل . وخرج معه لقتالهم الحسن بن على بن أبى طالب وهو يقول فى تسفيه عمل البغاة :

لا دينهم دينى ولا أنا منهم حتى أسير إلى طار شمام

أى إلى جبل أشم لا ينجو من سقط منه . وخرج معهما محمد بن طلحة بن عبيد الله ـــوكان يعرف بالسجاد لكثرة عبادته ــ وهو يقول :

> أنا ابن من حامی علیه بأحًد ورد أحزاباً علی رغم معدّ انظر تاریخ الطبری ( ٥ : ۱۲۸ – ۱۲۹ ) .

(٣) رواه الحافظ ابن عبد البر في الاستيعاب (٢ : ١١٨ -- ١١٩ هامش الإصابة )
 من حديث ابن سيرين عن سليط : وأورده الحافظ ابن حجر مختصراً في الإصابة (٢ : ٧٧)

12.



وقال عبدُ الله بن عامر بن ربيعة : كنتُ مع عثمان فى الدار فقال : أعزمُ على كل من رأًى أن لى عليه سمعا وطاعة إلا كفَّ يكَه وسلاحه ، فإن أفضلكم غَناء من كفَّ يدَه وسلاحه <sup>(۱)</sup> .

وثبت أن الحسن والحسين وابنَ الزبير وابنَ عمر ومروان كلهم شاكُّ فى السلاح حتى دخلوا الدار ، فقال عثمان : أعزمُ عليكم لما رجعتم فوضعتم أسلحتكم ولزمتم بيوتكم <sup>(٢)</sup> .

(۱) وفى تاريخ الطبرى (٥: ١٢٧) أن عمان دعا عبد الله بن عباس فقال له: اذهب فأنت على الموسم (أى على إمارة الحج) فقال ابن عباس : «والله يا أمير المؤمنين لجهاد هؤلاء أحبُّ إلى من الحج». فأقسم عليه لينطلقن ، فانطلق ابن عباس على الموسم تلك السنة.

(٢) فى البداية والنهاية (٧ : ١٨١) : كان الحصار مستمراً من أواخر ذى القعدة إلى يوم الجمعة الثامن عشر من ذى الحجة . فلما كان قبل ذلك بيوم ، قال عثمان للذين عنده. فى الدار من المهاجرين والأنصار – وكانوا قريباً من سبعائة، فيهم عبد الله بن عمر وعبد الله ابن الزبير والحسن والحسين ومروان وأبو هريرة وخلق من مواليه ولو تركهم لمنعوه – : ه أقسم على من لى عليه حق أن يكف يده وأن ينطلق إلى منزله ، وقال لرقيقه ( من أعمد سيفه فهو حر » ، فبر د القتال من داخل ، وحمى من خارج . حتى كانت الساعة التى تم نعيله فهو حر » ، فبر د القتال من داخل ، وحمى من خارج . حتى كانت الساعة التى تم اخلعها و ندعك ، فقال : (و يحاك» والذ ما كشفت امرأة فى جاهلية ولا إسلام ، ولا تغذيت ولا تمنيت ، ولا وضعت يمينى على عورتى مذ بايعت رسول الله صلى النه عليه وسلم ؟ أهل الشياء ( الطبرى ٥ : ١٣٠ ) . ويكفى لبيان ما كان لهذه الفاجعة الكبرى من الأثر فى النفوس ما نقله البلاذرى فى أنساب الأشراف ( ٥ : ١٠٣ ) عن المائنى عن سلمة فى النفوس ما نقله البلاذرى فى أنساب الأشراف ( ٥ : ١٠٣ ) عن المائنى عن سلمة فى النفوس ما نقله البلاذرى فى أنساب الأشراف ( ٥ : ١٠٢ ) عن المائنى عن سلمة فى النفوس ما نقله البلاذرى فى أنساب الأشراف ( ٥ : ١٠٣ ) عن المائنى عن سلمة فى النفوس ما نقله البلاذرى فى أنساب الأشراف ( ٥ : ١٠٣ ) عن المائنى عن سلمة فى النفوس ما نقله البلاذرى فى أنساب الأشراف ( ٥ : ١٠٣ ) عن المائنى عن سلمة فى النفوس ما نقله البلاذرى فى أنساب الأشراف ( ٥ : ١٠٣ ) عن المائنى عن سلمة فى النفوس ما نقله البلاذرى فى أنساب الأشراف ( ٥ : ١٠٣ ) عن المائنى عن سلمة فو الن عنهان عن على "بن ذيد عن الحسن قال : دخل على يوماً على بناته وهن يسحن عيونهن ؟ THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

فلما قضى الله من أمره ما قضى ، ومضى فى قدره ما مضى ، عُلم أن الحقَّ لا يترك الناس سُدًى ، وأن الخلق بعده مفتقرون إلى خليفة مفروض عليهم النظر فيه . ولم يكن بعد الثلاثة كالرابع قدرا وعلمًا وتُقى ودِينًا ، فانعقدت له البيعة . ولولا الإسراع بعقد البيعة لعلى لجرى على من بها من الأوباش مالا يُرْقع خرْقه. ولكن عزم عليه المهاجرون والأنصار ، ورأى ذٰلك فرضًا عليه ، فانقاد إليه <sup>(۱)</sup> .

(١) في تاريخ الطبرى (٥: ٥٥) عن سيف بن عمر التميمى عن أشياخه قالوا : بقيت المدينة بعد قتل عثان خمسة أيام وأميرها الغافتى بن حرب يلتمسون من يجيبهم إلى القيام بالأمر فلا يجدونه : يأتى المصريون علياً فيختىء مهم ويلوذ بحيطان المدينة ( أى يختبئ فى بساتينها ) فإذا لقوه باعدهم وتبرأ منهم ومن مقالتهم مرة بعد مرة . ويطلب الكوفيون الزبير فلا يجدونه . فأرسلوا إليه حيث هو رسلا فباعدهم وتبرأ من مقالتهم . ويطلب البصريون ظلحة ، فأرسلوا إليه حيث هو رسلا فباعدهم وتبرأ من مقالتهم . ويطلب البصريون ظلحة ، فإذا لقيم باعدهم وتبرأ من مقالهم .. فبعثوا إلى سعد بن أبى وقاص وقالوا : إنك من أهل الشورى فرأينا فيك مجتمع ، فأقدم نبايعك . فبعث إليهم : إلى وابن عمر خرجنا منها ، فلا حاجة لى فيها . ثم إنهم أتوا ابن عمر عبد الله فقالوا : يعرى . وأخرج الطبرى ( ٥ : ١٥٦ ) عن الشعبى قال : أتى الناس علياً وهو فى سوق المدينة وقالوا له : ابسط يدك نبايعك . قال : لا تعجلوا ، فإن عر كان رجلا مباركاً ، وقد أوصى بها شورى . فأمهلوا يجتمع الناس ويتشاورون . فار تد الناس عن على . ثم قال يعضهم : إن رجع الناس إلى أمصارهم بقتل عثمان ولم يقم بعده قائم بهذا الأمر لم نامن المدينة وقدار له : ابسط يدك نبايعك . قال : لا تعجلوا ، فإن عر كان رجلا مباركا ، وتعضهم : إن رجع الناس إلى أمصارهم بقتل عثمان ولم يقم بعده قائم بهذا الأمر لم نأمن اختلاف الناس وفساد الأمة . فعادوا إلى على ، ثم علهم منا توا الناس علياً وهو في سوق المون المرادة ؟ أموانا لمان إلى أمصارهم بقتل عثان ولم يقم بعده قائم بهذا الأمر لم نأمن المونوفي الناس إلى أمصارهم بقتل عثان ولم يقم بعده قائم الما الأمر لم نأمن المولاف الناس وفساد الأمة . فعادوا إلى على ، فأخذ الأشتر بيده ، فقبضها على . ثم قال : المحلوف الناس إلى أمصاره عنديك عليها حياً ... في المان من مالكام ... ونام الأمر لم نأمن المحلوف الناس وفساد الأمة . فعادوا إلى على ، فأخذ الأشتر بيده ، فقبضها على ... ثم قال : المحلوف الناس وفساد الأمة ... فعادوا إلى على ، فأخذ الأشتر بيده ، فقبضها على ... فقال : المحلوف الخوف المولة ... الحمل ما ماكن ... المحلون المول الكوفة =

1.24



وعقدَ له البيعة طلحةُ ، فقال الناسُ : بايع عليًا يدُ شَلَّاءُ ، واللهِ لا يتم هذا الأَمر <sup>(1)</sup> .

فإِن قيل : بِايعا مُكرَهين <sup>(٢)</sup> . قلنا : حاشا لله أَن يكرها ، لهما ولمن

= يقولون : أول من بايعه الأشتر . وروى سيف عن أني حارثة محرز العبشمى وعن أبى عمان يزيد بن أسيد الغسانى قالا : لما كان يوم الحميس – على رأس خمسة أيام من مقتل عمان – جمعوا أهل المدينة ، فوجدوا سعداً والزبير خارجين ووجدوا طلحة فى حائط له ته فلما اجتمع لهم أهل المدينة قال لهم أهل مصر : أنتم أهل الشورى وأنتم تعقدون الإمامة وأمركم عابر على الأمة ، فانظروا رجلا تنصبونه ونحن لكم تبع . فقال الجمهور : على بن أبى طالب نحن به راضون .. فقال على : دعونى والتمسوا غيرى .. فقالوا : منشدك الله ، ألا ترى الفتنة ، ألا تخالف الله ؟ فقال : إن أجبتكم ركبت بكم ما أعلم ، وإن تركتمونى فإنما أناكأحدكم ، إلا أنى أسمعكم وأطوعكم لمن وليتموه أمركم ، ثم افترقوا على ذلك واتعدوا الغد (أى يوم الجمعة،) و فلما أصبحوا من يوم الجمعة حضر الناس على ذلك واتعدوا الغد (أى يوم الجمعة،) و فلما أصبحوا من يوم الجمعة حضر الناس المسجد ، وجاء على حتى صعد المنبر فقال : و يا أيها الناس عن ملأ وأذن . إن هذا أمركم ، ليس لأحد فيه حتى إلا أن أمرتم . وقد افترقنا بالأمس على أمر . فإن شمتم قعدت الموقائع على بسطح الغاد (أى يوم الجمعة،) و فلم أصبحوا من يوم الجمعة حضر الناس وي تركتمونى فإنها أناكأحدكم ، إلا أنى أسمعكم وأطوعكم لمن وليتموه أمركم ، ثم افترقوا على ذلك واتعدوا الغد (أى يوم الجمعة،) و فلم أصبحوا من يوم الجمعة حضر الناس ولى إنام على مين و بلما أن أورتم . وقد افترقنا بالأمس على أمر . فإن شئتم و أمركم ، ليس لأحد فيه حتى إلا أن أمرتم . وقد افترقنا بالأمس على أمر . فإن شئتم قعدت الموقائع على بساطتها تدل على أحد » فقالوا « نحن على ما فارقناك عليه بالأمس » . وهذه طوى إبانها ، وأنها مستمدة من رضا الأمة فى حينها ، لا من وصية سابقة مزعومة ، أو رموز خيالية موهومة .

(۱) قائل هذه الكلمة حبيب بن ذؤيب : رواه الطبرى ( ٥ : ١٥٣ ) عن أبى
 المليح الهذلى .

(۲) يعنى طد ة والزبير .

1\$7



بايعهما . ولو كانا مكرهين ما أَثَّر ذلك ، لأَن واحدًا أَو اثنين تنعقدُ البيعة بهما وتتمّ ، ومن بايع بعد ذلك فهو لازمٌ له ، وهو مُكرَه على ذلك شرعًا . ولو لم يبايعا ما أثر ذلك فيهما ، ولا فى بيعة الإٍمام <sup>(1)</sup> .

وأما من قال بدَّ شَلَّاء وأمرُّ لا يتم ، فذلك ظنَّ من القائل أَن طلحة أولُ من بايع ، ولم يكن كذلك <sup>(٢)</sup> .

فإن قيل : فقد قال طلحة : « بايعتُ واللجُّ على قَنَى <sup>(٢)</sup> » . قلنا : اخترع هذا الحديث من أراد أن يجعل فى « القفا » لغة « قنىّ » كما يجعل فى « الهوى » : « هوىّ » . وتلك لغةُ هذَيل لا قريش <sup>(٤)</sup> فكانت كذبة ثم تدبَّر .

وأَما قولهم « يدُّ شَلَّاءٌ » لو صح فلا متعلق لهم فيه ، فإن يدًا شُلَّتْ فی وقاية رسول اللہ صلی اللہ عليه وسلم يتمُّ لها کل أَمر ، ويُتَوقَّى بِها من کل

(۱) القاضى ابن العربى يةرر هنا الحكم الشرعى فى عقد البيعة ، لا على أنه رأى له .
 وللإمام أبى بكر الباقلانى كلام سديد فى ( التمهيد ) ص ٢٣١ . وانظر ص ١٦٧ – ١٦٩
 من كتاب ( الإمامة و المفاضلة ) لابن حزم المدرج فى الجزء الرابع من كتابه ( الفصّل ) .

(٢) وقد علمت أن أهل الكوفة يقولون إن الأشتر كان أول من بايع . ولو كانت يد طلحة هى الأولى فى البيعة لكانت أعظم بركة ، لأنها يد دافعت عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ويد الأشتر لا تزال رطبة من دم إمامه الشهيد المبشر بالجنة .

(٣) أى : والسيف على قفاى ، لحالة الإرهاب التى كانت سائدة على المدينة بعد مقتل أمير المؤمنين عثمان .

٤) بل هى أبعد عن لغة قريش من لهجة هذيل ، فقد قال ابن الأثير فى النهاية
 (٤) مادة لجج ) أنها لغة طائية ، يشديدون ياء المتكلم .



مكروه <sup>(۱)</sup> . وقد تمَّ الأَمْرُ على وجهه ، ونفذَ القَدرُ بعد ذلك على حكمه . وجهل المبتدع ذلك فاخترع ما هو حجة عليه .

فإِن قيل : بايعوه على أَن يقتل قَتَلَةَ عَمَّان . قلنا : هذا لا يصحُّ في

 (1) كان طلحة من العصابة الذين بايعوا رسول الله صلى الله عليه وسلم على الموت يوم أحد حين انهزم المسلمون ، فصبروا ولزموا . ورمى مالك بن زهير الجشمى بسهم يريد رسول الله صلى الله عليه وسلم ـــ وكان لا يخطئ رميه ــ فاتقاه طلحة بيده عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فكان ذلك سبب الشلل في يده من خنصره . وأقبل رجل من بني عامر يجر رمحاً على فرس كميت أغر مدججاً في الحديد يصبح : أنا أبو ذات الودع ، دلونى على محمد . فضرب طلحة عرقوب فرسه ، فاكتسعت . ثم تناول رمحه فلم يخطئ به عن حدقته ، فخاركما يخور الثور ، فما برح طلحة واضعاً رجله على خده حتى مات ، قالت بنتاه - عائشة وأم إسحاق - : جرح أبونا يوم أحد أربعاً وعشرين جراحة في جميع جسده ، وقد غلبه الغشى ، وهو مع ذلك محتمل رسول الله صلى الله عليه وسلم حين كسرت رباعيتاه برجع به الفهقرى ، كلما أدركه أحد من المشركين قاتل دونه حتى أسنده إلى الشعب . فكان النبي صلى الله عليه وسلم يقول إذا رأى طلحة : « من أحب أن ينظر إلى شهيد يمشى على وجه الأرض فلينظر إلى طلحة بن عبيد الله » رواه أبو نعيم الأصبهاني . وكان أبو بكر إذا ذكر يوم أحد قال : ذاك يومكان يوم طلحة . وسمع على بن أبي طالب رجلا يقول بعد يوم الجمل . ومن طلحة ؟ فزبره على وقال : إنك لم تشهد يوم أحد ، لقد رأيته وإنه ليحترس بنفسه دون رسول الله صلى الله عليه وسلم وإن السيوف لتغشاه ، وإن هو إلا ُجنة بنفسه لرسول الله صلى الله عليه وسلم . أخرج الحافظ ابن عساكر (٧ : ٧٨) من طريق ابن مندة عن طلحة قال : سمانى رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم أحد ( طلحة الخير ) ، وفى غزوة العسرة (طلحة الفياض) ويوم حنين ( طلحة الجود).

(م-١٠ \* العواصم)

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANT

شرط البيعة ، وإنما يُبايعونَه على الحكم بالحقّ ، وهو أن يحضر الطالب للذم ، ويحضر المطلوب ، وتقى الدعوىٰ ، ويكون الجواب ، وتقوم البيّنة ، ويقع الحُكم . فأَما على الهجم عليه بما كان من قول مطلق ، أو فعل غير محقق ، أو ساع كلام ، فليس ذلك فى دين الإسلام <sup>(۱)</sup> قالت العمانية : تخلّف منه من المحصابة جماعة ، منهم سمد بن أَن

 وانظر ( التمهيد ) للباقلاني ص ٢٣١ و٢٣٩ و ٢٣٦ : وحقيقة موقف على من قتلة عُمان أنهم عند البيعة له كانوا هم المسئولين على زمام الأمر في المدينة وفي حالة الإرهاب للتي كانت سائدة يومنذ لم يكن في استطاعة على ولا غيره أن يقف منهم مثل موقف الصحابة من عبيد الله بن عمر لما قتل الهرمزان . مع الفارق العظيم بين دم أمير المؤمنين الحليفة الراشد، والأسير الحربي المجوسي الذي قال إنه أسلم بعد وقوعه في الأسر . ولما انتقل على من المدينة إلى العراق ليكون على مقربة من الشام انتقل معه قتلة عثمان ولا سيا أهل للبصرة والكوفة سهم ، فلما صاروا في بصرتهم وكوفتهم صاروا في معقل قوتهم وعنجهية قبائلهم ، ولاشات أن علياً أعلن البراءة منهم وأراد أن يتفق مع أصحاب الجمل على ما يمكن الاتفاق عليه في هذا الشأن ، فأنشب قتلة عثمان القتال بين معسكر على ومعسكر أصحاب الجمل ، وتمكن أصحاب الجمل من قتل البصريين من قتلة عمَّان إلا واحداً من بني سعد ابن زيد مناة بن تميم حمته قبيلته فلما اتسعت الأمور وسفكت الدماءكان على في موقف يحتاج فيه إلى بأس هؤلاء المعروفين بأنهم من قتلة عمَّان وفي مقدمتهم الأشتر وأمثاله . وأن كثيرين مهم انقلبوا على على بعد ذلك وخرجوا عليه معتقدين كفره . ويقول علماء السنة والمؤرخون : إن الله كان بالمرصاد لقتلة عثمان ، فانتقم منهم بالقتل والنكال واحداً بعد واحد ، حتى الذين طال بهم العمر إلى زمن الحجاج كانت عاقبتهم سفك دمائهم جزاء بما قدمت أيديهم والله أعدل الحاكمين .



وقَّاص ، ومحمد بن مَسْلمة ، وابن عمر ، وأُسامة بن زيد وسواهم من نظرائهم . قلنا : أَما بيعته فلم يُتخلف عنها . وأَما نصرته فتخلف عنها قوم ، منهم من ذكرتم ، لأَنها كانت مسأَلة اجتهادية ، فاجتهد كلُّ واحد وأَعمل نظره وأصاب قدره <sup>(۱)</sup> . قاصحت

روى قوم أَن البيعة لما تمَّتْ لعلىّ استأَذن طلحةُ والزبيرُ عليًا فى الخروج إلى مكة <sup>(٢)</sup> . فقال لهما علىّ : لعلكما تريدان البصرة والشام . فأَقسا أَلَّا يفعلا<sup>(٣)</sup> . وكانت عائشةُ بمكة <sup>(٤)</sup> .

(۱) وانظر ( التمهيد ) للباقلانی ص ۲۳۳ – ۲۳٤

(٢) وممن استأذنه في الحروج إلى مكة عبد الله بن عمر بن الخطاب ? وسبب ذلك أن علياً لما تمت له البيعة عزم على قتال أهل الشام . وندب أهل المدينة إلى الحروج معه فأبوا عليه ، فطلب عبد الله بن عمر وحرضه على الحروج معه فقال : إنما أنا رجل من أهل المدينة إن خرجوا خرجت على السمع والطاعة ، لكن لا أخرج للقتال في هذا العام . ثم تجهز ابن عمر وخرج إلى مكة ( ابن كثير ٧ : ٢٣٠ ) وكان الحسن بن على مخالفاً لأبيه في أمر الحروج لمقاتلة أهل الشام ومفارقته المدينة كما ترى فيا بعد .

(۳) قول على لها وقسمها له من زيادات مرتكبى ( القاصمة ) ورواتها :

(٤) ذهبت إليها وأمهات المؤمنين لما قطع البغاة الماء عن أمير المؤمنين عمّان، وأخذ يستسقى الناس ، فجاءته أم حبيبة بالماء فأهانوها ، وضربوا وجه بغلتها ، وقطعوا حبل البغلة بالسيف (الطبرى ٥ : ١٢٧) ، فتجهز أمهات المؤمنين إلى الحج فراراً من الفتنة (ابن كثير ٧ : ٢٢٩) :



وهرب عبدُ الله بن عامر عاملُ عثمان على البصرة إلى مكة ، ويعلى . ابنُ أُمية عامل عثمان على اليمن .

فاجتمعوا بمكة كلهم ، ومعهم مروان بن الحَكمَ . واجتمعت بنو أمية . وحرَّضوا على دم عثمان . وأعطى يعْلىٰ لطلحة والزبير وعائشة أربعمائة ألف درهم . وأعطى لعائشة «عسكرًا » جملا اشتراه باليمن بمائتى دينار . فأرادوا الشام ، فصدَّهم ابنُ عامر وقال : لا مِيعادَ لكم بمعاوية ، ولى بالبصرة صنائع ، ولكن إليها .

فجاءوا إلى ماء الحوّأب <sup>(1)</sup>، ونبحت كلابه ، فسأَلت عائشة ، فقيل لها : هذا ماء الجوأب . فردَّت خطامها عنه ، وذلك لما سمعت النبيَّ صلى الله عليه وسلم يقول « أَيَّتُكنَّ صاحبةُ الجمل الأََدْبَب <sup>(1)</sup> ، التى صلى الله عليه وسلم يقول « أَيَّتُكنَّ صاحبةُ الجمل الأَدْبَب <sup>(1)</sup> ، التى تنبحها كلاب الحوأب ؟ » فشهد طلحة والزبير أنه ليس هذا ماء الحوأب ، وخمسون رجلا إليهم <sup>(1)</sup> ، وكانت أولَ شهادة زور دارت في الإسلام <sup>(1)</sup> .

(۱) الحوأب من مياه العرب على طريق البصرة : قاله أبو الفتح نصر بن عبد الرحمن الإسكندرى فيا نقله عنه ياقوت فى معجم البلدان . وقال أبو عبيد البكرى فى معجم ما استعجم : ماء قريب من البصرة ، على طريق مكة إليها . سمى بالحوأب بنت كلب ابن وبرة القضاعية .

(٢) الأديب : الأدبُّ ( أظهر الإدغام لأجل السجعة ) ، والأدبّ : كثير وبر الوجه . قاله ابن الأثير في النهاية .

(٣) لم يشهدوا ، ولم تقل عائشة ، ولم يقل النبى صلى الله عليه وسلم . وسنبين ذلك فى موضعه من ( العاصمة ) ص ١٦١ – ١٦٢

٤) شهادة الزور تصدر عن رعاع لا يخافون الله كأبى زينب وأبى المورع كما تقدم.
 ٤) من در عن يزعم لنفسه أنه قادر على خلق شخصية لم يخلقها الله =

1 2 1



وخرج على إلى الكوفة <sup>(١)</sup> ، وتعسكر الفريقان والتقوا <sup>(٢)</sup> ، وقال عمَّار – وقد دنا من هَوْدج عائشة – : ما تطلبون ؟ قالوا : نطلبُ دم عثمان .

حكالذى اخترع اسم ثابت مولى أم سلمة كما تقدم فى ص ٩١ ، أما طلحة والزبير – المشهود لهما بالجنة من نبى الرحمة صلى الله عليه وسلم الذى لا ينطق عن الهوى – فكانا أسمى أخلاقاً وأكرم على أنفسهما وعلى الله من أن يشهدا الزور . وهذه الفيرية عليهما من مبغضى أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ليست أول فرية لهم فى الإسلام ، ولا آخر ما يفترونه من الكذب عليه وعلى أهله .

(١) خرج من المدينة فى آخر شهر ربيع الآخر سنة ٣٦ ، ليكون على مقربة من الشام . وكان ابنه الحسن يود لو بتى والده بالمدينة فيتخذها دار خلافته كإخوانه الثلاثة قبله فلا يبرحها ( الطبرى ٥ : ١٧٦ وانظر ٥ : ١٦٣ ) ، وقد سلك على من المدينة إلى العراق طريق الربذة وفيد والثعلبية والأساود وذى قار : ومن الربذة أرسل إلى الكوفة محمد بن أبى بكر ومحمد بن جعفر فرجعا إليه وهو فى ذى قار بأن أبا موسى وأهل الحجى من الكوفيين يرون القعود ، فأرسل الأشتر وابن عباس ، ثم أرسل ابنه الحسن وعماراً لاستمالة القوم إليه : وبينما هو فى الطريق أنشب عثمان بن حنيف وحكيم بن جبلة القتال مع أصحاب الجمل . وفى الأساود جاءه خبر مصرع حكيم بن جبلة وقتلة عثمان : ثم جاء عثمان بن حنيف إلى على وهو فى الثعلبية منتوف الخية ومغلوباً على أمره : وفى ذى قار أقام على معسكره ، ثم سار بمن معه إلى البصرة وفيها أصحاب الجمل .

(٢) بعد وصول على إلى ذى قار وقيام القعقاع بن عمرو بمساعى التفاهم تقدم على بمن معه إلى البصرة فأسرع قتلة عثمان إلى إحباط مساعى الإصلاح بإنشاب القتال .



قال : قتل اللهُ فى هذا اليوم الباغى والطالبَ بغير الحق <sup>(۱)</sup> . والتقى علىَّ والزبير ، فقال له علىّ : أَتذكر قول النبى صلى الله عليه وسلم : إنك تقاتلنى ؟ فتركه ورجع . وراجعه ولده ، فلم يقبل . وأتبعه الأَحْنَفُ من قتله <sup>(۲)</sup> .

ونادى على طلحة من بُعد : ما تطلب ؟ قال : دمَ عثمان . قال : قاتل الله أولانا بدم عثمان . ألم تسمع النبي صلى الله عليه وسلم يقول ، • اللهم وال من والاه ، وعاد من عاداه ، وانصر من نصره ، واخْذِل من خذله » وأَنَت أَوَّل من بايعنى ونكث <sup>(٣)</sup> .

## عتاقيمة

أما خروجهم إلى البصرة فصحيح لا إشكال فيه . ولكن لأَىّ شىُّ خرجوا ؟ لم يصح فيه نقل ، ولا يوثق فيه بأَحد ، لأَن الثقة لم ينقله ، وكلام المتعصّب لا يُسمع . وقد دخل على المتعصب

 (١) كان الفريقان يطلبان التفاهم وجمع الكلمة ، أما الباغى فهم قتلة عثمان ، وقد قتلهم الله جميعاً إلا واحداً منهم ، وسيأتى بيانه .

(۲) الذى قتل الزبير عمير بن جرموز وفضالة بن حابس ونفيع التميمى . والأحنف أتقى الله من أن يأمرهم بقتله ، بل سمعوه يتذمر من قتال المسلمين بعضهم مع بعض فلحقوا بالزبير فقتلوه (الطبرى ٥ : ١٩٨ ) .

(٣) كان طلحة أصدق إيماناً وأسمى أخلاقاً من أن يبايع وينكث . وإنما كان يريد جمع الكلمة للنظر فى أمر قتلة عثمان ، واستجاب على لهذه الدعوة كما سيأتى ص ١٥٦ ، ولكن الذين جنوا على الإسلام أول مرة بالبغى على عثمان كانوا أعداء الله مرة أخرى بإنشاب القتال بين هذين الفريقين من المسلمين ؟

10-



(۱) وهذا الاحتمال بعيد عن هؤلاء الأفاضل الصالحين ، ولم يقع منهم ما يدل عليه ، بل الحوادث كلها دلت على نزاهتهم عنه . وإلى هذا ذهب الحافظ ابن حجر فى فتح البارى (۱۳ : ٤١ – ٤٢) فنقل عن كتاب (أخبار البصرة) لعمر بن شبة قول المهلب : « إن أحداً لم ينقل أن عائشة ومن معها نازعوا علياً فى الحلافة ، ولا دعوا إلى أحد منهم ليولوه الحلافة » .

(٢) وهذا ما كانوا يذكرونه ، إلا أنهم يريدون أن يتفقوا مع على على الطريقة التي يتوصلون بها إلى ذلك . وهذا ما كان يسعى به الصحابي المجاهد القعقاع بن عمرو ، ورضى به الطرفان كما سيأتى .



وأما خروجُهم فى أمر قَتَلة عثمان فيضعف ، لأَن الأَصل قبله تأْليف الكلمة ، ويمكن أَن يجتمع الأَمران <sup>(١)</sup>.

ويروى أَن فى تغيَّبهم <sup>(٢)</sup> قطع الشغب بين الناس . فخرج طلحة والزبير وعائشة أم المؤمنين رضى الله عنهم رجاء أَن يرجع الناس . إلى أمهم فيرعوا حرمة نبيهم . واحتجوا عليها <sup>(٣)</sup> بقول الله تعالى : ( لَا خَيْر فِى كَثِير مِنْ نَجُواَهُمْ إِلَّا مَنْ أَمَرَ بِصَدِقَة أَوْ معْرُوف أَوْ إِصْلاح بين النَّاس ) ، ( النساء : ١١٤ ) . وقد خرج النبى صلى الله عليه وسلم في الصلح وأرسل فيه . فرجت المثوبة ، واغتنمت القصة ، وخرجت حتى بلغت الأقضية مقاديرَها .

وأحس بهم أَهلُ البصرة ، فحرَّض من كان بها من المتأَّلبين على عمَّان الناسَ ، وقالوا : اخرجوا إليهم حتى تروُّا ما جاءُوا إليه . فبعث. عمَّانُ بن حُنَيف حُكيم بن جَبلة <sup>(١)</sup> ، فلتى طلحة والزبير بالزابوقة ،

(۱) واجتماع الأمرين هو الذي كاديقع ، لولا أن السبإيين أحبطوه . فأصحاب الجمل جاءوا في أمرقتلة عثمان ، ولم يجيئوا إلا لذلك . إلا أنهم أر ادوا أن يتفاهموا عليه مع على ، لأن التفاهم معه أول الوسائل للوصول إلى ما جاءوا له .

(٢) أى تغيب طلحة والزبير وعائشة عن المدينة .

(٣) لما أقنعوها بالحروج إلى البصرة .

(٤) عثمان بن حنيف أنصارى من الأوس ، كان عند هجرة النبى صلى الله عليه وسلم إلى المدينة أحد الشبان الأوسيين الحمسة عشر الذين انضموا إلى عبد عمرو بن صيفى عند خروجه إلى مكة مغاضباً النبى صلى الله عليه وسلم ، وكان عبد عمرو يسمى فى الجاهلية َ الراهب فسماه النبى صلى الله عليه وسلم الفاسق ( الطبرى ٣ : ١٦ ) . والظاهر أن عثمان ابن حنيف عاد من مكة وأسلم قبل وقعة أحد لأنها أول مشاهده ( الإصابة ٢ : ٤٥٩ ) .=



فقُتل حُكيم<sup>(۱)</sup> ، ولو خرج مُسْلما مستسلمًا لا مدافعًا<sup>(۱)</sup> لما أَصابه شيء. وأَيُّ

= وتزعم الشيعة أنه شاغب على خليفة رسول الله صلى الله عليه وسلم أبى بكر الصديق في أول خلافته ( تنقيح المقال للإمقاني ١ : ١٩٨ ) وأعتقد أن هذا من كذبهم عليه ، وقد تولى لعمر مساحة أرض العراق وضرب الجزية والخراج على أهلها ، فلو صح ما زعموه من شغبه على أبي بكر لتنافى هذا مع استعال عمر له، إلا أن يكون تاب. ولما بويع لعلى آخر سنة ٣٥ واختار ولاته في بداية سنة ٣٦ ولى عُمَّان بن حنيف على البصرة ( الطبري ٥ : ١٦١ ) . ولما وصل أصحاب الجمل إلى الْحفير على أربعة أميال من البصرة أرسل إليهم عثمان بن حنيف عمران بن حصين الخزاعي صاحب راية النبي صلى الله عليه وسلم على خزاعة يوم الفتح ليعلم له علمهم ، فلما عاد إليه وذكر له حديثه مع أصحاب الجمل قال له عُمَّان بن حنيف : أشر عليَّ يا عمران . فقال له : إنى قاعد فاقعد . فقال عثمان : بل أمنعهم حتى يأتى أمير المؤمنين على . وأشار عليه هشام بن عامر الأنصارى – أحد الصحابة المجاهدين الفاتحين ـــ بأن يسالمهم حتى يأتى أمر على ، فأبى عُمَّان بن حنيف ونادى في الناس ، فلبسوا السلاح ، وأقبل عثمان على الكيد ( الطبرى ٥ : ١٧٤ – ١٧٥ ) ، وكانت العاقبة فشله وخروج الأمر من يده إلى أيدى أصحاب الجمل . ووقع ابن حنيف في أسر الجماهير فنتفت لحيته ، ثم أنقذه أصحاب الجمل منهم فانسحب إلى معسكر على في الثعلبية ثم في ذي قار . هذا هو عثمان بن حنيف وموقفه من أصحاب الجمل . أما حكيم بن جبلة فالقارئ يعلم أنه من قتلة أمير المؤمنين عثمان ، وقد تقدم التعريف به فى ( ص ١١٥ – ١١٦ ) .

(١) الزابوقة : موضع قريب من البصر، كانت فيه وقعة الجمل فى دورها الأول بعد أن خطب طلحة والزبير وعائشة فى المربد . أما مصرع حكيم بن جبلة فكان بعد المعارك الأولى التى انتهت بغلبة أصحاب الجمل واستيلائهم على الحكم فى البصرة ، فتمرد حكيم بن جبلة على هذه الحالة الجديدة وقاتل مع ثلاثمائة من أعوانه حتى قتل . (٢) أى مقاتلا .

خير كان له في المدافعة ، وعن أي شيء كان يدافع ؟ وهم ما جاءُوا مقاتِلين ولا وُلاة ، وإنما جاءُوا ساعِين في الصلح ، راغبين في تأليف الكلمة ، فمن خرج إليهم ودافعهم وقاتلهم دافعوا عن مقصدهم ، كما يُفعل في سائر الأسفار والمقاصد .

فلما وصلوا إلى البصرة تلقَّاهم الناسُ بأَّعلى المربد مجتمعين (١) ، حتى لو رُمى حجر ما وقع إلا على رأس إنسان . فنكلُّم طلحةُ [ وتكلم الزبير ] وتكلمت عائشةُ رضى الله عنهم (٢) . وكثر اللَّغط <sup>(٣)</sup> ، وطلحة يقول « أنصتوا ! » فجعلوا يرْكَبُونه ولا

 مربد البصرة : موضع كانت تقام فيه سوق الإبل خارج البلد ، ثم صارت تكون فيه مفاخرات الشعراء ومجالس الخطباء . ثم اتسع عمران البصرة فدخل المربد في العمران فكان من أجلَّ شوارعها ، وسوقه من أجل أسواقها ، وصارمحلة عظيمة سكنها الناس . ولما انحطت منزلة البصرة وهرم عمر أنها تضاءلت فأمسى المربد باثناً عنها حتى كان بينه وبين البصرة في زمن ياقوت ثلاثة أميال ، والمربد خراب. كالبلدة المفردة في وسط البرية - وكان موضع البصرة يومنذ قريباً من موضع ضاحيتها الزبير في أيامنا هذه .

(٢) كان أصحاب الجمل في ميمنة المربد ، وعثمان بن حنيف ومن معه في ميسرته . وقد لخص الطبري (٥: ١٧٥) خطب طلحة والزبير وعائشة راوياً ذلك عن سيف ابن عمر التميمي عن شيوخه ، وهم أعرف الإخباريين بحوادث العراق .

(٣) لأن الذين في المسرة كانوا يقولون تعليقاً على خطبتي طلحة والزبير: فجراً ، وغدراً ، وقالا الباطل ، وأمرا به . قد بايعا ثم جاءا يقولان ما يقولان . والذين كانوا في المسمنة يقولون : صدقاً، وبراً ، وقالا الحق، وأمرا بالحق، وتحاثياً الناس وتحاصبوا وأرهجوا . إلا أنه لما انتهت عائشة من خطبتها ثبتالذين مع أصحاب الجمل على موالاتهم=



يتَصَنَّتون ، فقال «أَفٍّ ، أَفٍّ . فراشُ نار ، وذُباب طمع» . وانقلبوا على غير بيان <sup>(۱)</sup> .

وانحدروا إلى بنى نَهدْ ، فرماهم الناس بالحجارة حتى نزلوا الجبل<sup>(٢)</sup> والتتى طلحةُ والزبير وعمَّان بن حُنيف – عاملُ على على البصرة – وكتبوا بينهم أن يكفُّوا عن القتال ، ولعمَّان دارُ الإمارة والمسجدُ وبيتُ المال ، وأن ينزل طلحة والزبير من البصرة حيث شاءًا ، ولا يعرض

لحجم ، وافترق أصحاب عثمان بن حنيف فرقتين فقالت فرقة : صدقت والله وبرت وجاءت بالمعروف ، وقال الآخرون : كذبتم ما نعرف ما تقولون . فتحاثوا وتحاصبوا وأرهجوا ،

(۱) لما رأت عائشة ما يفعل أنصار عثمان بن حنيف انحدرت وانحدر أهل الميمنتي مفارقين لابن حنيف حتى وقفوا فى موضع آخر ، ومال بعض اللدين كانوا مع ابن حنيف إلى عائشة وبتى بعضهم مع عثمان بن حنيف ( الطبرى ٥ : ١٧٥ ) .

(٢) حفظ لنا الطبرى (٥: ١٧٦ – ١٧٧) وصفاً دقيقاً نقله سيف بن عمر التميمى عن شيخيه محمد بن عبد الله بن سواد بن نويرة وطلحة بن الأعلم الحننى عن الموقف للسلمى لأصحاب الجمل فى هذه الوقعة ، وإسراف حكيم بن جبلة فى إنشاب القتال . قالا : وأمرت عائشة أصحابها فتيامنوا حتى انتهوا إلى مقبرة بنى مازن ثم حجز الليل بين الفريقين ع وفى اليوم التالى انتقل أصحاب الجمل إلى جهة دار الرزق ، وأصبح عيمان بن حنيف وحكيم ابن جبلة فجددا القتال ، وكان حكيم يطيل لسانه بسب أم المؤمنين ، ويقتل من يلومه على ذلك من نساء ورجال ، ومنادى عائشة يدعو الناس إلى الكف عن القتال فيأبون ، حتى إذا مسهم الشر وعضهم نادوا أصحاب عائشة إلى الصلح .



بعضُهم لبعض حتى يَقدُم على <sup>(١)</sup> . وروى أَن حُكم بن جبلة عارضهم حينئذ ، فقُتل بعد الصلح <sup>(٢)</sup> وقدم علىّ البصرة <sup>(٣)</sup> ، وتدانَوْا ليتراءَوا <sup>(٤)</sup> ، فلم يتركهم أَصحاب

(۱) ونص كتاب الصلح فى تاريخ الطبرى (٥: ١٧٧). ولما بلغ علياً ما وقع كتب إلى عثمان بن حنيف يصفه بالعجز . وجمع طلحة والزبير الناس وقصدوا المسجد وانتظروا عثمان بن حنيف فأبطأ ولم يحضر ، ووقعت فتنة فى المسجد من رعاع البصرة أتباع حكيم بن جبلة ، وكان لها رد فعل من أناس ذهبوا إلى عثمان بن حنيف ليحضروه فتوطأه الناس ونتفوا شعر وجهه ، أمرهم بذلك مجاشع بن مسعود السلمى زعيم هوازن وبى سليم والأعجاز من قبائل البصرة (الطبرى ٥: ١٧٢).

(٢) وبيان ذلك في تاريخ الطبري (٥: ١٧٩ – ١٨٢) وانظر كتابنا هذا ص ١١٦

(٣) فنزل مكاناً منها يسمى الزاوية . وكان أصحاب الجمل نازلين مكاناً منها يسمى الفرضة .

(٤) عند موضع قصر عبيد الله بن زياد ، وكان ذلك يوم الحميس فى النصف من جادى الآخرة سنة ٣٦ ( الطبرى ٥ : ١٩٩ ) . وكان الصحابى الجليل القعقاع بن عمر و للتميمى قد قام بين الفريقين بالوساطة الحكيمة المعقولة ، فاستجاب له أصحاب الجمل ، وأذعن على لذلك ، وبعث على إلى طلحة والزبير يقول : « إن كنتم على ما فارقتم عليه القعقاع بن عمرو فكفوا حتى ننزل فننظر فى هذا الأمر » ، فأرسلا إليه : « إنا على ما فارقنا عليه القعقاع بن عمرو من الصلح بين الناس » : قال الحافظ ابن كثير فى البداية والنهاية (٧: ٣٣٩) : فاطمأنت النفوس وسكنت واجتمع كل فريق بأصحابه من الجيشين . فلما =



الأَهواء ، وبادروا بإراقة الدماء . واشتجر الحرب ، وكثرت الغوْغاءُ على البَوْغاء . كلُّ ذلك حتى لا يقع برهان ، ولا يقف الحال على بيان ، ويَخفى قتَلَةُ عَمَّان . وإن واحدًا فى الجيش يفسد تدبيره ، فكيف بأَلف ! وقد روى أَن مروان لما وقعت عينه فى الاصطفاف على طلحة قال : لانطلب أَثرًا بعد عِين ، ورماه بسهم فقتله <sup>(1)</sup> . ومن يعلم هذا إلا علام

= أمسوا بعث على عبد الله بن عباس إليهم ، وبعثوا محمد بن طلحة السجاد إلى على ، وعولوا جميعاً على الصلح ، وباتوا بخير ليلة لم بييتو ا بخطها للعافية . وبات الذين أثاروا أمر عثمان بشر ليلة باتوها قط ، قد أشر فوا على الهلكة : وجعلوا يتشاورون ليلتهم كلها ، حتى اجتموا على إنشاب الجرب فى السر ، واستسرُّوا بذلك خشية أن يفطن بما حاولوا من الشر . فغدوا مع الغلس وما يشعر بهم جيرانهم ، انسلوا إلى ذلك الأمر انسلالا ( وانظر مع ذلك الموضع من تاريخ ابن كثير تاريخ الطبرى ٥ : ٢٠٢ – ٢٠٣ ومنهاج السنة ٢ : ١٨٥ و ٣ : ٢٢٥ و ٢٤١ والمنتى منه للذهبى ٢٢٣ و ٤٠٤ ) . وهكذا أنشبوا الموب بين على وأخويه الزبير وطلحة ، فطن أصحاب الجمل أن علياً غدر بهم . وطن على أن إخوانه غدروا به ، وكل منهم أتى لله من أن يفعل ذلك فى الجاهلية ، فكيف بعد أن بطهوا أعلى المنازل من أخلاق القرآن .

(١) آفة الأخبار رواتها . وفى العلوم الإسلامية علاج آفة الكذب الحبيثة ، فإن كل راوى خبر يطالبه الإسلام بأن يعين مصدره على قاعدة « من أين لك هذا ؟ » . ولا تعرف أمة مثل هذه الدقة فى المطالبة بمصادر الأخبار كما عرفه المسلمون ، ولا سيا أهل السنة منهم . وقد أشاد بهذه المزية لعلماء السنة الدكتور أسد رسم فى كتابه ( مصطلح التاريخ ) ، وهذا الحبر عن طلحة ومروان « لقيط » لا يعرف أبوه ولا صاحبه ؟ وما دام لم ينقله. ثبت بسند معروف عن رجال ثقات فإن للقاضى ابن العربى أن يقول بملء فيه ؟ ومن يعلم هذا إلا علام الغيوب ؟!



الغيوب ، ولم ينقله ثبت . وقد روى [ أَنه ] أَصابه سهم بـأَمر مروان ، لا أَنه رماه <sup>(۱)</sup> . وقد خرج كعبُ بن سُور بمصحف منشور بيده يناشد الناس أَن يريقوا دماءهم <sup>(۲)</sup>، فأَصابه سهمٌ غرب فقتله <sup>(۳)</sup> ، ولعل طلحة مثله . ومعلوم أَنه عند الفتنة وفى مَلْحمة القتال يتمكَّن أُولو الإِحن والحُقود ،

(۱) وهذا الزعم كالزعم السابق فى ص ١٥٠ عن الزبير أن الأحنف هو الآمر بقتله : (۲) كعب بن سور الأزدى أول قضاة المسلمين على البصرة ، ولاه أمير المؤمنين عمر . قال الحافظ ابن عبد البر : كان مسلماً فى زمن النبى صلى الله عليه وسلم لكنه لم يره : (۳) قال الحافظ ابن عساكر (۷ : ٨٥) فى ترجمة طلحة : وقالت عائشة لكعب (۳) قال الحافظ ابن عساكر (۷ : ٨٥) فى ترجمة طلحة : وقالت عائشة لكعب ابن سور الأزدى : «خل ياكعب عن البعير ، وتقدم بكتاب الله فادعهم إليه ، ودفعت إليه مصحفاً وأقبل القوم وأمامهم السباية يخافون أن يجرى الصلح ، فاستقبلهم كعب بالمصحف ، وعلى من خلفهم يزعهم ويأبون إلا إقداماً . فلم دعاهم كعب رشقوه رشقاً واحداً فقتلوه ثم راموا أم المؤمنين .. فكان أول شىء أحدثته حين أبوا أن قالت : «يا أيها الناس ، العنوا قتلة عثمان وأشياعهم » وأقبلت تدعو ، وضج أهل البصرة بالدعاء ؟ وسمع على الدعاء فقال : ما هذه الضجة ؟ فقالوا : عائشة تدعو ويدعو الناس معها على قتلة عثمان وأشياعهم . فأقبل على يدعو وهو يقول : « اللهم العن قتلة عثمان وأشياعهم ». قلت : وهكذا اشترك صالحو الفريقين فى لعن قتلة أمير المؤمنين الشهيد المظاوم فى الساعة ».



من حلِّ العُرى ونقضِ العهود. وكانت آجالا حضرت، ومواعيدَ انتجزت <sup>(۱)</sup> فإن قيل : لِم خرجتْ عائشة رضى الله عنها وقدقال صلى الله عليه

(١) نقل الحافظ ابن عساكر (٧: ٨٦ – ٨٧) قول الشعبى : رأى على بن أبى طالب طلحة ملتى فى بعض الأودية ، فنزل فسح التراب عن وجهه ثم قال : « عزيز على "أبا عمد أن أراك مجدلا فى الأودية وتحت نجوم السماء . إلى الله أشكو عجرى وُبجرى، على "أبا عمد أن أراك مجدلا فى الأودية وتحت نجوم السماء . إلى الله أشكو عجرى وُبجرى، حلى "قال الأصمعى : أى سرائرى وأحزانى التى تجول فى جوفى ) . وقال : « ليتى مت قبل هذا اليوم بعشرين سنة » . وقال أبو حبيبة مولى طلحة : دخلت أنا وعمران بن طلحة على على "بن المحمى على "أبا عمد المومين المنة » . وقال أبو حبيبة مولى طلحة : دخلت أنا وعمران بن طلحة على على "بعد الجمل ، فرحب بعمران وأدناه وقال : « إلى لأرجو أن يجعلى الله وأباك على على "بعد الجمل ، فرحب بعمران وأدناه وقال : « إلى لأرجو أن يجعلى الله وأباك من الذين قال فيهم ( ونزعنا ما فى قلوبهم من على إخواناً على سرر متقابلين ) ، وكان الحارث الأعور ( \*) جالساً فى ناحية فقال « الله أعدل من أن نقتلهم ويكونوا إخواننا من الحارث الخوانا على سرر متقابلين ) ، وكان وطلحة فى الجنة » ، فقال له على : « قم إلى أبعد أرض الله وأسحقها ، فن هو ذا إن لم أكن أنا المارث الأعور ( \*) جالسة فى ناحيه في الله أعدل من أن نقتلهم ويكونوا إخواننا من الحارث الأعور ( \*) جالساً فى ناحية فقال « الله أعدل من أن نقتلهم ويكونوا إخواننا من المارث الأعور ( \*) جالساً فى ناحية فقال « الله أعدل من أن نقتلهم ويكونوا إخواننا من المارث الأعور ( \*) جالساً فى ناحية فقال « الله أعدل من أن نقتلهم ويكونوا إخواننا من الحارث الأعور ( \*) جالساً فى ناحية فقال « الله أعدل من أن نقتلهم ويكونوا إخواننا من المارث الأعور فى الحية أي المارث الله وأسحل من أول دواة فحذف بها الأعور فى الحية فى الحية أي المارث الأور ( المارث الله أعدل من ذلك » فقام إليه على تلارة مارز والمارث الله وأله المارث الله وأسماد من أن نقتلهم وراد المارك أنا وطلحة أي الحية أي مارث الله وأنه مارث المارث الله وأمان مارث الله وأماله اله النه أمان من ذلك » فقام إليه على أله مارز أله أعرر أور إلى المارث الأعور إله مالله مارث الله أله ماله اله أعدل من ذلك » فقام إليه ماله مارز وض الله مارز واله أمار مالله مارز واله أمار ماله ماله ماله ماله ماله ماله مارز أله أله ماله مارز ماله ماله ماله ماله اله أماله ماله ماله ماله ماله ماله مالهم ماله الهم م

(\*) هو الحارث بن عبد الله الهمدانى الحوثى أبو زهير الكوفى الأعور أحدكبار الشيعة . قال عنه الشعبى وابن المدينى : كذاب . قلت وإنما كان يدفعه إلى الكذب تحزبه وتشيعه ، فالحزبية والتشيع والتعصب المذهبى من مدارج الباطل ، والإسلام دين الاعتدال والإنصاف والصدق وأن تقول بالحق ولو على نفسك

(\*\*) ابن الكواء : عبد الله بن أبى أوفى اليشكرى أحد القائمين بالفتنة على عُبَّان وبعد صفين والتحكيم كان على رأس الخوارج على علىّ . فلما حاجهم على وأبن عباس رجع إلى على قبل وقعة النهروان



وسلم لهنَّ فى حجة الوداع « هذه ثم ظهور الحُصْر <sup>(١)</sup> » . قلنا : حدَّث حديثين امرأَة ، فإن أَبت فأَربعة . يا عقول النسوان أَلم أَعهد إليكم أَلا تروُوا أَحاديث البهتان ، وقدمنا لكم على صحة خروج عائشة البرهان <sup>(۲)</sup> ، فلم تقولون مالا تعلمون ؟ وتكرِّرون ما وقع الانفصال

(۱) فى مسند أحمد (٢: ٤٢ الطبعة الأولى) من حديث صالح مولى التوأمة عن أبى هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لما حج بنسائه قال « إنما هى هذه الحجة ثم الزمن ظهور الحصر» . وفيه (٥: ٢١٨ الطبعة الأولى) من حديث واقد بن أبى واقد الليثى عن أبيه أنه صلى الله عليه وسلم قال لنسائه فى حجته « هذه ثم ظهور الحصر» ٢ وحديث أبى واقد فى باب فرض الحج من كتاب المناسك بسنن أبى داود (ك٢٩ ب١٠) ٢ والحصر جمع حصير ، أى لزوم المزل . ونقله الحافظ ابن كثير فى البداية والنهاية والحصر جمع محمير ، أى لزوم المزل . ونقله الحافظ ابن كثير فى البداية والنهاية أخر حجة له صلى الله عليه وسلم ، وليس فيه أمر منه بأن لا يزيلن الحصر إلى حج أو مصلحة أو إصلاح بين الناس . فاستشهاد أعداء الصحابة بهذا الحديث على المنع مطلقاً عده القاضى ابن العربى من البهتان ، لأنه استشهاد به لغير ما أراده الذي صلى الله عليه وسلم .

(٣) روى الإمام ابن حزم فى بحث «وجوه الفضل والمفاضلة » من كتاب (الإمامة والمفاضلة) المدرج فى الجزء الرابع من (الفيصل) ص ١٣٤ عن شيخه أحمد بن محمد الحوزى عن أحمد بن الفضل الدينورى عن محمد بن جرير الطبرى أن على بن أىى طالب بعث عمار بن ياسر والحسن بن على إلى الكوفة إذ خرجت أم المؤمنين إلى البصرة ، فلم أتياها اجتمع إليهما الناس فى المسجد ، فخطبهم عمار ، وذكر لهم خروج عائشة أم المؤمنين إلى البصرة ثم قال لهم : «إنى أقول لكم ، ووالله إلى لأعلم أنها زوجة رسول الله صلى الله عليه وسلم فى الجنة كما هى زوجته فى الدنيا ، ولكن الله ابتلاكم بها لتطيعوها أو لتطيعوه » فقال له مسروق ( ابن الأجدع الهمدانى ) أو أبو الأسود (الدؤلى) : «يا أبا اليقظان ،

17.



عنه كأَنكم لا تفهمون ؟ ﴿ إِنَّ شَرَّ الدوابِّ عند الله الصُمُّ البُكْمُ الذين لا يعْقِلون ﴾ .

وأما الذى ذكرتم من الشهادة على ماء الحَوْأَب ، فقد بُؤتم فى ذِكرها بأَعظم حُوب <sup>(1)</sup> . ما كان قطُّ شىء مما ذكرتم ، ولا قال النبى صلى الله عليه وسلم ذلك الحديث ، ولا جرى ذلك الكلام ، ولا شهد أحد بشهادتهم ، وقد كُتبتْ شهاداتكم بهذا الباطل وسوف تُسأَلون <sup>(۲)</sup> ،

(٢) تقدم فى ص ١٤٨ بيان موضع الحوأب : وأن الكلام الذى نسبوه إلى الني صلى الله عليه وسلم وزعموا أن عائشة ذكرته عند وصولهم إلى ذلك الماء ليس له موضع فى دواوين السنة المعتبرة . وقد رأينا خبره عند الطبرى (٥ : ١٧٠) فرأيناه يرويه فى دواوين السنة المعتبرة . وقد رأينا خبره عند الطبرى (٥ : ١٧٠) فرأيناه يرويه عن اسماعيل بن موسى الفزارى ( وهو رجل قال فيه ابن عدى : أنكروا منه الغلو فى التشيع ) ، ويرويه هذا الشيعى عن على بن عابس الأزرق (قال عند النسائى : ضعيف) وهو يرويه عن المهجرى (قال الحافظ ابن حجر فى تقرب المهديب : فنعيف) وهو يرويه عن أبى الخطاب الهجرى (قال الحافظ ابن حجر فى تقرب المهديب : فبعول) وهذا الهجرى المجرى (قال الحافظ ابن حجر فى تقرب المهديب : فبعول) وهذا الهجرى المجهول يرويه عن صفوان بن قبيصة الأحمسى (قال عنه الحافظ ابن حجر فى تقرب الموابي اللهمي في ميزان الاعتدال : مجهول) ، هذا هو خبر الحوأب . وقد بنى على أعرابى على زعموا أمهم لقوه فى طريق الصحراء ومعه جمل أعجبهم فأرادوا أن يكون هو جمل مائشة فاشتروه منه وسار الرجل معهم حتى وصلوا إلى الحوأب . وقد بنى على أعرابى مع أنه المحرى الجهول يرويه عن صفوان بن قبيصة الأحمسى (قال عنه الحافظ ابن حجر فى تقرب الموابي الموابي الموابي المهجرى الجهول يرويه عن صفوان من قبيصة الأحمسى (قال عنه الحافظ الن حجر في على أعرابى وهذا أمهم لقوه فى طريق الصحراء ومعه جمل أعجبهم فأرادوا أن يكون هو جمل مائشة فاشتر وه منه وسار الرجل معهم حتى وصلوا إلى الحوأب فسمع هذا الكلام ورواه، زعموا أمهم نائم وه منه وسار الرجل معهم حتى وصلوا إلى الحوأب فسمع هذا الكلام ورواه، وأمرابى عائشة فاشتر وه منه وسار الرجل معهم حتى وصلوا إلى الحوأب فسمع هذا الكلام ورواه، زعموا أمهم نو من وه من الكذابين أو الصادقين . ويظهر لى أنه ليس من الكذابين ولا من الصادقين ، لأنه من مع أمر مائي ولا من الصادقين ، وأنه من مائمة والمه من مائمة مائم من الكذابين ولا من الصادقين ، لأنه من من الكذابين ولا من الصادقين ، لأنه من من الكذابين أو الصادقين . ويظهر لى أنه ليس من الكذابين ولا من الصادقين ، وينه من الكذابين أو الصادقين ، وينه من الكذابين ولا من الصادقين ، ولم من من من الكذابين ولا من الصادقين ، وأنه من من الكذابين ولا من الماد من هانا أمر مائمة من مائمة من مائمة من منه إلى الواق ، ولم تكن مائمية على رجليها من أمله من المذى منه

(م - ١١ \* العواصم ) ١٦١

<sup>(</sup>١) الحوب : الإثم .



قاصت

ودارتِ الحربُ بين أهل الشام وأهل العراق <sup>(١)</sup> : هؤلاء يدْعون إلى على بالبيعة وتأليف الكلمة على الإمام ، وهؤلاء يدْعون إلى التمكين من قتلَة عمان ويقولون : لا نبايع من يُؤوى القَتلَة <sup>(٢)</sup> .

=على لسانه هذه الحكاية السخيفة ليقولوا إن طلحة والزبير – المشهود لها بالجنة ممن لا ينطق عن الهوى – قد شهدا الزور : ولو كنا نستجيز نقل الأخبار الواهية لنقلنا فى معارضة هذا الخبر خبراً آخر نقله ياقوت فى معجم البلدان ( مادة حوأب ) عن سيف بن عمر التميمى أن المنبوحة من كلاب الحوأب هى أم زمل سلمى بنت مالك الفزارية التى قادت المرتدين ما بين ظفر والحوأب فسباها المسلمون ووهبت لعائشة فأعتقتها ، فقيلت فيها هذه الكلمة . وهذا الخبر ضعيف والخبر الذى أورده عن عائشة أضعف منه . وما برح الكذب بضاعة يتجر بها الذين لا يخافون الله .

(۱) فى موضع يسمى ( صفيّن ) بقرب الرقة على شاطىء الفرات آخرتخوم العراق
 وأول أرض الشام . سار إليها على بجيوشه فى أواخر ذى القعدة سنة ٣٦

(٢) لما انتهى على من حرب الجمل وسار من البصرة إلى الكوفة فدخلها يوم الإثنين ١٢ من رجب ، أرسل جرير بن عبد الله البجلى إلى معاوية فى دمشق يدعوه إلى طاعته . فجمع معاوية رءوس الصحابة وقادة الجيوش وأعيان أهل الشام واستشارهم فيا يطلب على ، فقالوا : لا نبايعه حتى يقتل قتلة عثمان ، أو يسلمهم إلينا . فرجع جرير إلى على يذلك ، فاستخلف على على الكوفة أبا مسعود عقبة بن عامر ، وخرج منها فعسكر بالنخيلة أول طريق الشام من العراق ، وقد أشار عليه ناس بأن يبتى فى الكوفة ويبعث غيره إلى=



وعلىٌّ يقول لا أُمكِّن طالبًا من مطلوب ينفذ فيه مراده بغير حكم ولا حاكم . ومعاوية يقول : لا نبايع متَّهمًا أو قاتلا له ، وهو أَحدُ من يُطلب فكيف نحكمه أو نبايعه ، وهو خليفة عدا وتسوَّر .

وذكروا فى تفاصيل ذلك كلمات آلت إلى استفعال رسائل <sup>(۱)</sup> ، واستخراج أقوال ، وإنشاء أشعار ، وضرب أمثال تخرج عن سِيرة السلف ، يقرُّها الخلْفُ وينبذها الخَلَف <sup>(۲)</sup> .

= الشام فأبى. وبلغ معاوية أن علياً تجهز وخرج بنفسه لقتاله فأشار عليه رجاله أن يخرج هو أيضاً بنفسه ، فخرج المتياميون نحو الفرات من ناحية صفين ، وتقدم على بجيوشه إلى تلك الجهة . وكان جيش على فى مائة وعشرين ألفاً وجيش معاوية فى تسعين ألفاً ، وبدأ القتال فى ذى الحجة سنة ٣٦٠ بمناوشات ومبارزات ، ثم مهادنوا فى المحرم سنة ٣٧ واستؤنف القتال بعده ، وقتل فى هذه الحرب سبعون ألفاً ، وكانت الوقائع ٩٠ وقعة فى ١١٠ أيام ، وامتازت هذه الحرب بنبل الشجاعة فى القتال ، ونبل التعامل والاتصال عند المهادن والراحة . ثم كتب التحكيم يوم ١٣ صفر سنة ٣٧ على أن يعلن الحكمان حكمها فى رمضان بدومة الجندل بمكان منها يسمى أذرح .

(۱) أى انتحالها زوراً ولا أصل لها . وأكثر ما تجد ذلك فيا يرويه أخباريو الشيعة عن رواة مجهولين أوكذابين . وأخفهم وطأة أبو مخنف لوط بن يحيى ، قال عنه الحافظ الذهبي : « أبو محنف أخبارى تالف ، لا يوثق به ، تركه أبو حاتم وغيره » . وقال فيه ابن عدى : « شيعى محترق صاحب أخبارهم » ثم جاء بعده آخرون منهم كانوا شراً على على تاريخ الإسلام من لوط هذا . فأفسدوا على الأمة معرفتها بماضيها .

 ۲) الحلف ( بفتح الحاء وسكون اللام ) : الصالح . وفي التنزيل ( فخلف من بعدهم خلف ورثوا الكتاب بأخذون عرض هذا الأدني) . والحلف ( بفتح الحاء واللام ) :=



عساصمة

أمًا وجودُ الحرب بينهم فمعلومُ قطعًا ، وأَما كونه بهذا السبب فمعلوم كذلك قطعًا ، وأَما الصواب فيه فمع على ، لأَن الطالب للدم لا يصحُّ أن يحكم ، وتهمة الطالب للقاضى لا تُوجب عليه أَن يخرج عليه ، بل يطلب [ الحق ] عنده ، فإن ظهر له قضاء وإلا سكت وصبر ، فكم من حقٌ يحكم الله فيه . وإن لم يكن له دين فحينئذ يخرج عليه ، فيقوم له عذر فى الدنيا <sup>(1)</sup> .

= الصالح < ومنه الحديث « يحمل هذا العلم من كل خلف عدوله ، ينفون عن تحريف الغالين ، وانتحال المبطلين ، وتأويل الجاهلين » .

(١) وجود قتلة عنهان فى معسكر على حقيقة لا يمارى أحد فيها ، بل إن الأشتر وهو من رءوس البغاة على عنهان كان أكبر مسعو للحرب بين أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم الذين فى معسكر على والذين فى معسكر معاوية . ولما طالب على معاوية ومن معه من الصحابة والتابعين أن يبايعوه احتكموا إليه فى قتلة عنهان وطلبوا منه أن يقيم حد الله عليهم من الصحابة والتابعين أن يبايعوه احتكموا إليه فى قتلة عنهان وطلبوا منه أن يقيم حد الله عليهم أو أن يسلمهم إليهم فيقيموا عليهم حد الله . وقد اعتذرنا عن أمير المؤمنين على فى هامش ص ١٤٦ بأن قتلة عنهان لما صاروا مع على فى العراق صاروا فى معقل قوتهم وعنجهية قبائلهم ، فكان على يرى – بينه وبين نفسه – أن قتلهم يفتح عليه باباً لا يستطيع سده مع أم المؤمنين عائشة وصاحبى رسول الله صلى الله عليه وسلم طلحة والزبير فأذعنوا لها وعذروا علياً ووافقوا على التفاهم معه على ما يوصلهم إلى الحروج من هذه الفتنة . فما لبث قتلة عنهان أن أنشبوا الحرب بين الفريقين . فالمطالبون بإقامة حد الله على قتلة عنهان معذورون لأنهم يطالبون بعق ، سواء كانوا من أحياب الجمل ، أو من أميل الحروب من أهل = عنهان مع مع أن معان مع معلى على معلم الم علي المو الم على قذائية من مع معان مع أم المؤمنين عائشة وماحبى رسول الله صلى الله عليه وسلم طلحة والزبير فأدعنوا لها وعذروا علياً ووافقوا على التفاهم معه على ما يوصلهم إلى الحروج من هذه الفتنة . فعا لبث قتلة عنهان أن أنشبوا الحرب بين الفريقين . فالمطالبون بإقامة حد الله على قتلة عنهان معذورون لأنهم يطالبون بعق ، سواء كانوا من أصحاب الجمل ، أو من أهل =



ولئن اتُّهِم علَّى بقتل عثمان فليس فى المدينة أَحد من أَصحاب النبى صلى الله عليه وسلم إِلَّا وهو متهم به ، أَو قُل معلومٌ قطعًا أَنه قتله ، 'لأَنَّ أَلف رجل جاءُوا لقتل عثمان لا بَغْلبون أَربعين أَلفًا <sup>(۱)</sup> .

= الشام . وتقصير على " فى إقامة حد الله كان عن ضرورة قائمة ومعلومة . ولكن إذا كانت حرب البصرة ناشئة عن إنشاب قتلة عثمان الحرب بين الفريقين الأولين ، فقد كان من مصلحة الإسلام أن لا تنشب حرب صفين بين الفريقين الآخرين . وكان سبط رسول الله صلى الله عليه وسلم الحسن بن على كارها خروج أبيه من المدينة إلى العراق لما يخشاه من نشوب الحرب مع أهل الشام ، وهم جبهة الإسلام العسكرية فى الجهاد والفتوح . ولو أن علياً لم يتحرك من الكوفة استعداداً لهذا القتال لما حرك معاوية ساكناً . قال شيخ الإسلام ابن تيمية فى منهاج السنة (٢ : ٢١٩) : له لم يكن معاوية من يختار الحرب ابتداء ، وانظر المنتى من منهاج الاعتدال ٢٤٩ و ٢٥٢ و ومع ذلك فإن هذه الحرب الثالية على المو يتمى حكاء الغرب لو يعمل بها فى حروبهم ولو فى القرن الحادى والعشرون ، وانظر المنتى من منهاج الاعتدال ٢٤٩ و ٢٥٢ و ويها للتحاربان معاً على مبادئ الفضائل وانظر المنتى من منهاج الاعتدال معاد و تما و و والا و و في المرب المالية الم وانظر المنتى من منهاج الاعتدال ٢٤٩ و ٢٥٢ و والا . ومع ذلك فإن هذه الحرب المالية معى الحرب الإنسانية الأولى فى التاريخ التى جروى فيها المتحاربان معاً على مبادئ الفضائل وإن كثيراً من قواعد فقه الحرب فى الإسلام لم تكن لتعلم وتدون لولا وقوع هذه الحرب ، وله فى كل أمر حكمة .

(۱) ليس فى أهل السنة رجل واحد يتهم علياً بقتل عثمان ، لا فى زماننا ولا فى زمانه. وقد مضى الكلام على ذلك فى هذا الكتاب . وكل ما فى الأمر وجود قتلة عثمان مع على ، وموقف على منهم ، وعذره بينه وبين الله فى موقفه هذا . فنحن جميعاً على رأى القعقاع ابن عمرو بأن موقف على موقف ضرورة : غير أن الحمقى من إخباريى الشيعة دسوا على على أخباراً تشعر بغير ماكان فى قلبه من المحبة والرضا والموالاة والتأييد لعثمان أثناء محنته، فأساءوا بذلك إلى على من حيث يرويدون الإساءة إلى عثمان . أما معاوية وفريقه فلم يذكروا=



وهبْكَ أَن عليًا وطلحة والزبير تضافروا على قتل عُمّان ، فباقى الصحابة من المهاجرين والأَنصار ومن اعتدَّ فيهم وضوى إليهم ماذا صنعوا بالقعود عن نصرته ؟

ولا يخلو أن يكون لأنهم رأوا أولئك طلبوا حقًا وفعلوا حقًا ، فهذه شهادة قائمة على عثمان فلا كلام لأهل الشام . وإن كانوا قعدوا عنه استهزاء بالدين ، وأنهم لم يكن لهم رأى فى الحال ، ولا مبالاة عندهم بالإسلام ولا فيا يجرى فيه من اختلال ، فهى ردَّة ليست معصية . لأن التهاون بحدود الدين وإسلام حرمات الشريعة للتضييع كُفر ، وإن كانوا قعدوا لأنهم لم يروا أو يتعدوا حدَّ عثمان وإشارته فاى ذنب لهم فيه ؟ وأى حجة لمروان ـ وعبد الله بن الزبير والحسن والحسين وابنُ عمر وأعيانُ العشرة معه فى داره يدخلون إليه ويخرجون عنه فى الشكة وأعيانُ العشرة معه فى داره يدخلون إليه ويخرجون عنه فى الشكة شديد لما مكنوا أحداً أن يراه منهم ولا يُداخله ، وإنما كانوا نظارة ، فلو قام فى وجوههم الحسنُ والحسين وعبدُ الله بن عمر وعبد الله بن الزبير ما جسروا ، ولو قتلوهم ما بتى على الأرض منهم حى . ولكن عثمان سلم نفسه ، فتُرك ورأيه . وهى مسألة اجتهاد كما

ولکن عمان شلم نفشه ، فترک ورایه . وسی مسله ، بنها م قدمنا <sup>(۱)</sup> .

= علياً فى أمر البغى على عثمان إلا لمناسبة انضواء قتلة عثمان إليه واستعانته بهم : فقتلة عثمان هم الذين أساءوا إلى الإسلام وإلى عثمان وإلى على أيضاً . فالله حسيبهم . ولوأن كل المسلمين كانواكعبد الرحمن بن خالد بن الوليد فى حزمه – قبل أن تستفحل الفتنة ويفلت الزمام من أيدى العقلاء – لما وصلت الأمور إلى ما وصلت إليه .
 (1) فى ص ١٣٧ ، وانظر هامش ص ١٣٢ .



وأى كلام كان يكون لعلىّ – لما تمت له البيعة – لو حضر عنده ولى عثمان وقال له : إن الخليفة قد تمالاً عليه ألفُ نسمة حتى قتلوه ، وهم معلومون . ماذا كان يقول إلا : أثبت ، وخذ ، وفى يوم كان يثبت، إلا أن يُثبتوا هم أن عثمان كان مستحقًا للقتل <sup>(()</sup> .

وبالله لتعلمُنَّ يا معشر المسلمين أَنه ما كان يَثبتُ على عُمَّان ظلم أَبِدًا ، وكان يكون الوقت أَمكنَ للطالب ، وأَرفَق فى الحال ، وأَيسر وصولا إلى المطلوب <sup>(۲)</sup> .

(۱) المؤلف معترف بأن الإثبات كان فى متناول اليد ، لأن الجريمة مشهودة ، والمجرمون أعلنوا فيها فجورهم فلم يتكتموا . ولكن كيف يكون التنفيذ ، ومن الذى يقوم به ومدينة الرسول مستكينة تحت وطأة الإرهاب ؟ ومن ذا الذى يضمن لعلى حياته إذا أصدر هذا الحكم ؟ أليس هؤلاء هم الذين تداولوا فى قتله لما عقدوا مؤتمرهم فى ذى قار بعد خطبة على التى ألقاها على الغرائر قبيل مصيره إلى البصرة ( الطبرى ٥ : ١٦٥ ) أم يسخط الأشتر على أمير المؤمنين على بعد وقعة الجمل لأنه ولى ابن عمه عبد الله بن عباس على البصرة ولم يولها الأشتر ، ففارقه غاضباً ، ولحق به على قتله في ما يكون منه من الشر ( الطبرى ٥ : ١٩٤ ، وانظرهامش ١١٩ من هذا الكتاب ) . والحوارج على على ألم ينبتوا من هذه النواة ؟ ولما قتل على ألم يقتل بمثل السلاح الذى قتل به عثمان ؟

(٢) كان يكون الوقت أمكن للطالب لو وجدت في المدينة القوة التي كان يتمناها عبان . ويقال إن قوة من جند الشام كانت خرجت من دمشق قاصدة المدينة ، فلم جاءها خبر شهادة أمير المؤمنين عبان رجعت من الطريق ، فبقيت المدينة خاضمة لقتلةعبان حتى بعد البيعة لعلي ، وهم إن نزلوا على أحكام هذه البيعة فيا لا ضرر منه عليهم ، لا ريب أنهم ينقلبون وحوشاً ضارية لو صندرت عليهم أحكام الله بإقامة الحدود فيا ارتكبوا من جرم شنيع .



والذى يكشف الغطاء فى ذلك أَنَّ معاوية لما صار إليه الأَمر لم يمكنه أَن يقتل من قتلَة عثمان أحدًا إلا بحكم ، إلا من قتل فى حرب بتأويل، أو دُسَّ عليه فيا يقال <sup>(۱)</sup> . حتى انتهى الأَمر إلى زمن الحجّاج ، وهم يقتلون بالتهمة لا بالحقيقة <sup>(۲)</sup> . فتبين لكم أنهم ما كانوا فى ملكهم يفعلون ما أصبحوا له يطلبون .

والذى تثلج به صدورُكم أَنَّ النبيَّ صلى الله عليه وسلم ذكر فى الفتن ، وأشار وبيَّن . وأَنذر بالخوارج وقال « تقتلهم أَدنى الطائفتين إلى الحقِّ <sup>(٣)</sup> » فبيَّن أَن كل طائفة [ منهما ] تتعلق بالحق ، ولكن طائفة علىٌّ أَدنى إليه <sup>(٤)</sup> . وقال تعالى ﴿ وإِنْ طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِين اقْتَتلوا

(۱) إن سطوة الله وعدله الأعلى نز لا بأكثر قتلة عنمان فلم يبق منهم فى ولاية معاوية إلا المشرّقد الخائف الباحث عن جحر يختبئ فيه ، وبزوال سطوتهم وتقلص شرهم لم يبق بمعاوية حاجة إلى تتبعهم .

(۲) يشير المؤلف إلى حادثة عمير بن ضابئ وكمبل النخعى ، وقد تقدم خبرهما
 فى (ص ۱۲۹ --- ۱۳۰)

(٣) فى صحيح مسلم ( ك ١٢ ج ١٥٠ – ج ٣ ص ١١٣ ) من حديث أبى سعيد الحدرى : « تمرق مارقة عند فرقة من المسلمين يقتلها أولى الطائفتين بالحق » .

(٤) أهل السنة المحمدية يدينون لله على أن علياً ومعاوية ومن معهما من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم كانوا جميعاً من أهل الحق ، وكانوا مخلصين فى ذلك . والذى اختلفوا فيه إنما اختلفوا عن اجتهاد ، كما يختلف المجتهدون فى كل ما يختلفون فيه . وهم – لإخلاصهم فى اجتهادهم – مثابون عليه فى حالتى الإصابة والحطأ ، وثواب المصيب أضعاف ثواب المخطىء ، وليس بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم بشر معصوم عن أن يخطئ وقد يخطئ بعضهم فى أمور ويصيب فى أخرى ، وكذلك الآخرون . أما من =



فأَصْلِحُوا بَيْنَهُما ، فإِن بِغَتْ إِحْدَاهُما عَلَىٰ الأُخْرِىٰ فَقَاتِلُوا الَّتِى تَبْغِى حَتَّىٰ تَفِىءَ إِلَىٰ أَمْرِ اللهِ ، فإِنْ فاءتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَأَقْسِطُوا ، إِنَّ الله يُحبُّ الْمُقْسِطِين ﴾ ، [ سورة الحجرات : ٩ ] فلم يخرجهم عن

= مرقعن الحق في إثارة الفتنة الأولى على عثمان فلا يعد من إحدى الطائفتين اللتين على الحق وإن قاتل معها والتحق بها ، لأن الذي تلوثت أيديهم ونياتهم وقلوبهم بالبغي الظالم على أمير المؤمنين عثمان –كائناً من كانوا – استحقوا إقامة الحد الشرعي عليهم سواء استطاع ولى الأمر أن يقيم عليهم هذا الحدأو لم يستطع . وفي حالة عدم استطاعته فإن مواصلتهم تسعير القتال بين صالحي المسلمين كلما أحسوا منهم بالعزم على الإصلاح والتآخي \_ كما فعلوا في وقعة الجمل وبعدها ــ يعد إصراراً منهم على الاستمرار في الإجرام ما داموا على ذلك « فإذا قلنا إن الطائفتين كانتا من أهل الحق فإنما نريد أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم الذين كانوا في الطائفتين ومن سار معهم على سنته صلى الله عليه وسلم من التابعين ، ونرى أن علياً المبشر بالجنة أعلى مقاماً عند الله من معاوية خال المؤمنين وصاحب رسول رب العالمين ، وكلاهما من أهل الحير . وإذا اندس فيهم طوائف من أهل الشر فإن من يعمل مثقال ذرة خيراً يره ، ومن يعمل مثقال ذرة شراً يره . نقل الحافظ ابن كثير في البداية والنهاية ( ٧ : ٢٧٧ ) عن عبد الرحمن بن زياد بن أنعم الشعباني قاضي إفريقية ُ المتوفى سنة ٥٦ كان رجلا صالحاً من الآمرين بالمعروف ـــ وذكر أهل صفين ـــ فقال : «كانوا عرباً يعرف بعضهم بعضاً في الجاهلية ، فالتقوا في الإسلام معهم على الحمية وسنة الإسلام ، فتصابروا ، واستحيوا من الفرار ، وكانوا إذا تحاجزوا دخل هؤلاء في عسكر هؤلاء وهؤلاء في عسكر هؤلاء ، فيستخرجون قتلاهم فيدفنونهم » ، قال الشعبي : « هم أهل الجنة ، لتى بعضهم بعضاً ، فلم يفر أحد من أحد » .



« الإيمان » بالبغى بالتأويل ، ولا سلبكهم اسم « الأخوة » بقوله بعده ( إنَّما الْمُؤْمِنُون إخوَةٌ فأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ ) ، [ الحجرات : ١٠ ] وقال صلى الله عليه وسلم فى عمار : « تقتله الفئة الباغية <sup>(١)</sup> » . وقال فى الحسن « ابنى هذا سيد ، ولعل الله أن يُصلح به بين فئتين. عظيمتين من المسلمين » ، فحسَّن له خلعه نفسه وإصلاحَه <sup>(٢)</sup>

 (۱) قال النبى صلى الله عليه وسلم ذلك لماكانوا يبنون المسجد ، فكان الناس ينقلون. لبنة لبنة وعمار ينقل لبنتين لبنتين ، فقال النبي صلى الله عليه وسلم فيه هذه الكلمة على ما رواه أبو سعيد الخدري لعكرمة مولى ابن عباس ولعلى بن عبد الله بن عباس .والخبر فى كتاب الجهاد والسير من صحيح البخارى ( ك ٥٦ ب ١٧ – ج ٣ ص ٢٠٧ ) . وقد كان معاوية يعرف من نفسه أنه لم يكن منه البغي في حرب صفين ، لأنه لم يردها ، ولم يبتدئها ، ولم بأت لها إلا بعد أن خرج على من الكوفة وضرب معسكره في النخيلة ليسير إلى الشام كما تقدم في ص ١٦٢ – ١٦٣ ، ولذلك لما قتل عمار قال معاوية « إنما قتله من أخرجه » ٠ وفي اعتقادي الشخصي أنكل من قتل من المسلمين بأيدي المسلمين منذ قتل عثمان فإنما إثمه على قتلة عثمان لأنهم فتحوا باب الفتنة . ولأنهم واصلوا تسعير نارها ، ولأنهم الذين أوغروا صدورالمسلمين بعضهم على بعض ، فكماكانوا قتلة عثمان فإنهم كانوا للقاتلين لكل من قتل بعده ، ومنهم عمار ومن هم أفضل من عمار كطلحة والزبير ، إلى أن انتهت فتنتهم بقتلهم علياً نفسه وقد كانوا من جنده وفي الطائفة التي كان قائماً علبها . فالحديث من أعلام النبوة. والطائفتان المتقاتلتان في صفين كانتا طائفتين من المؤمنين . وعلى أفضل من معاوية ، وعليّ ومعاوية من صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ومن دعائم دولة الإسلام . وكل ما وقع من الفَّن فإثمه على مؤرِّثى نارها لأنهم السبب الأول فيها ، فهم الفنة الباغية. التي قتل بسببها كل مقتول في وقعتي الجمل وصفين وما تفرع عنها . (٢) سبأتى الكلام على هذا عند الكلام على الصلح بين الحسن ومعاوية

14.



وكذلك يروى أنه أذن ــ فى الرؤيا ــ لعثمان فى أن يستسلم ويُفْطِر عنده الليلة <sup>(۱)</sup> .

فهذه كلها أمورٌ جرت على رسم النزاع ، ولم تخرج عن طريق من طرق الفقه ، ولا عدتْ سبيل الاجتهاد الذى يؤجر فيه المصيب. عشرة والمخطىءُ أجرًا واحدًا <sup>(٢)</sup>

(۱) مضى الكلام على ذلك في ص ١٣٨ – ١٣٩

 (٢) قال شيخ الإسلام ابن تيمية في منهاج السنة (٢ : ٢١٩ – ٢٢٠) : «ولم يكن معاوية ممن يختار الحرب ابتداء ، بل كان من أشد الناس حرصاً على أن لا يكون قتال ، وكان غيره أحرص على القتال منه . وقتال صفين للناس فيه أقوال : فمنهم من يقول كلاهما كان مجتهداً مصيباً ، كما يقول ذلك كثير من أهل الكلام والفقه والحديث ممن يقول : كل مجتهد مصيب ، ويقول : كانا مجتهدين . وهذا قول كثير من الأشعرية والكرامية والفقهاء وغيرهم ، وهو قول كثير من أصحاب أبى حنيفة والشافعي وأحمد وغيرهم ه وتقول الكرامية : كلاهما إمام مصيب ، وبجوز نصب إمامين للحاجة . ومنهم من يقول : بل المصيب أحدهما لا بعينه ، وهذا قول طائفة مهم . ومهم من يقول : على هوالمصيب وحده ومعاوية مجمَّد مخطئ ، كما يقول ذلك طوائف من أهل الكلام والفقهاء أهل المذاهب الأربعة . وقد حكى هذه الأقوال الثلاثة أبو عبد الله حامد من أصحاب الإمام أحمد وغيره . ومنهم من يقول . كان الصواب أن لا يكون قتال ، وكان ترك القتال خيراً للطائفتين، فليسٌ في الاقتنال صواب ، ولكن ْ على كان أقربإلى الحق من معاوية ، والقتال قتال فتنة ، ليس بواجب ولا مستحب ، وكان ترك القتال خيراً للطائفتين مع أن عليًّا كان أولى بالحق ، وهذا قول أحمد وأكثر أهل الحديث وأكثر أئمة الفقهاء ، وهو قول أكابر الصحابة والتابعين لهم بإحسان ، وهو قول عمر ان بن حصين رضى الله عنه وكان ينهى عن بيع السلاح في ذلك القتال ويقول : هو بيع السلاح في الفنية . وهو قول ـ



وما وقع من روايات فى كتب التاريخ ــ عدا ما ذكرنا ــ فلا تلتفتوا إلى حرف منها ، فإنها كلها باطلة .

قاصمة التحت ليم

وقد تحكَّم الناسُ فى التحكيم فقالوا فيه مالا يرضاه الله . وإذا لحظتموه بعين المروءة ــ دون الديانة ــ رأَيتم أنها سخافة حمل على سطْرها فى الكتب فى الأَكثر عدمُ الدين ، وفى الأَقل جهلُ متين .

والذى يصح من ذلك ما روى الأَّئمة كخليفة بن خيّاط <sup>(١)</sup> ، الدارقُطْنى <sup>(٢)</sup> : أَنه لما خرج الطائفةُ العراقية مائة أَلف والشامية في

=أسامة بن زيد ومحمد بن مسلمة وابن عمروسعد بن أبى وقاص وأكثر من بقى من السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار رضى الله عنهم . ولهذاكان من مذهب أهل السنة الإمساك عما شجر بين الصحابة فإنه قد ثبت فضائلهم ووجبت موالاتهم ومحبتهم » .

(۱) هو الإمام الحافظ أبو عمرو خليفة بن خياط العصفرى البصرى، أحد أوعية العلم ، ومن شيوخ الإمام البخارى . قال عنه ابن عدى : هو صدوق مستقيم الحديث من متيقظى رواة السنة . توفى سنة ٢٤٠

(٢) هو الإمام الحافظ أبو الحسن على بن عمر الدارقطنى (٣٠٦ – ٣٨٥) كان مع جلالته فى الحديث من أئمة فقهاء الشافعية ، وله تقدم فى الأدب ورواية الشعر . وجاء من بغداد إلى مصر ليساعد ابن خنزابة وزير كافور على تأليف مسنده فبالغ الوزير فى إجلاله . قال الحافظ عبد الغنى بن سعيد « أحسن الناس كلاماً على حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم ثلاثة . على بن المدينى فى وقته ، وموسى بن هارون القيسى فى وقته ، والدارقطنى فى وقته » .

1-V Y



سبعين أو تسعين ألفا ونزلوا على الفُرات بصِفِّين ، اقتتلوا فى أول يوم ــ وهو الثلاثـاءُ ــ على الماء فغلب أهل العراق عليه <sup>(۱)</sup> .

ثم التقوا يوم الأربعاء لسبع خلون من صفر سنة [ سبع وثلاثين ] ويوم الخميس ويوم الجمعة وليلة السبت <sup>(٢)</sup> ، ورُفعت المصاحف من أهل الشام ، ودعوا إلى الصلح ، وتفرَّقوا على أَن تجعل كل طائفة أمرها إلى رجل حتى يكون الرجلان يحكمان بين الدعُويَيْن بالحق ، فكان من جهة علىّ أبو موسى <sup>(٣)</sup> ، ومن جهة معاوية عمرُو بن العاص

(۱) لم يكن القتال على الماء جدياً ، وقد قال عمرو بن العاص يومنذ « ليس من النصّف أن نكون ريانين وهم عطاش » . والذين تظاهروا فى الجيش الشامى بمنع العراقيين عن الماء أرادوا أن يذكروهم بمنعهم الماء عن أمير المؤمنين عمّان فى عاصمة خلافته وهو الذى اشترى بئر رومة من ماله ليستتى منه إخوانه المسلمون وبعد اشتراكهم فى الماء تناوشوا شهر ذى الحجة من سنة ٣٦ ثم تهادنوا شهر المحرم من سنة ٣٧ ، ووقعت وقائع شهر صفر التى سيشير إليها المؤلف .

(٢) وكانت تسمى « ليلة الهرير » اقتتل الناس فيها حتى الصباح :

(٣) وكان آخر العهد بأبى موسى عندما كان والياً على الكوفة ، وجاء دعاة على يحرضون الكوفيين على لبس السلاح و الالتحاق بجيش على استعداداً لما يريدونه من قتال مع أصحاب الجمل فى البصرة ، ثم مع أنصار معاوية فى الشام . فكان أبو موسى يشفق على دماء المسلمين أن تسفك بتحريض الغلاة ، ويذكر أمة محمد صلى الله عليه وسلم بقول نبيهم فى الفتنة « القاعد فيها خير من القائم » ، فتركه الأشتر يحدث الناس فى المسجد بالحديث النبوى ، وأسرع إلى دار الإمارة فاحتلها . فلما عاد إليها أبو موسى منعه الأشتر من الدخول وقال له : اعترل إمارتنا . فاعتر لهم أبو موسى واختار الإقامة فى قرية يقال لها عرض بعيداً عن الفتن وسفك الدماء . فلما شبع الناس من سفك الدماء واقتنعوا بأن=

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وكان أَبو موسى رجلا تقيًّا ثقِفًا فقيهًا عالماً حسبا بيّناه فى كتاب ( سراج المريدين ) ، أرسله النبى صلى الله عليه وسلم إلى اليمن مع مُعاذ ، وقدمه عمر وأَثنى عليه بالفهم <sup>(1)</sup> . وزعمت الطائفة التاريخية الركيكة أَنه كان أَبله ضعيف الرأَى مخدوعاً فى القول ، وأَنَّ ابن العاص كان ذا دهاءٍ وأَرب حتى ضربت الأَمثال بدهائه تأكيدا لما أَرادت من الفساد، اتبع فى ذلك بعضُ الجهال بعضًا وصنفوا فيه حكايات . وغيرُه من الصحابة كان أَحذق منه وأَدهىٰ ، وإنما بنوا ذلك على أَن عمرًا لما غدر أبا موسى فى قصة التحكيم صار له الذكرُ فى الدهاء والمكر .

وقالوا : إنهما لما اجتمعا بـأَذْرُح من دُومَة الْجَندل <sup>(٢)</sup> ، وتفاوضا ، اتفقا على أَن يخلعا الرجلين <sup>(٣)</sup> . فقال عمرو لأَبى موسى : اسبقْ بالقول .

= أبا موسى كان ناصحاً للمسلمين فى نهيهم عن القتال طلبوا من على أن يكون أبو موسى هو ممثل العراق فى أمر التحكيم ، لأن الحالة التى كان يدعو إليها هى التى فيها الصلاح فأرسلوا إلى أبى موسى وجاءوا به من عزلته .

داختصه بكتابه الشهير في القضاء وآدابه وقواعده .

(٢) أذرح : قرية من أعمال الشراة تقع فى منطقة بين أراضى شرقى الأردن والمملكة السعودية فى الأطراف الجنوبية من بادية الشام .

(٣) من الحقائق ما إذا أسى التعبير عنه وشابته شوائب المغالطة يوهم غير الحقيقة ، فينشأ عن ذلك الاختلاف فى الحكم عليه . ومن ذلك حادثة التحكيم وقول المغالطين إن أبا موسى وعمراً اتفقاً على خلع الرجلين ، فخلعها أبو موسى ، واكتنى عمرو بخلع على دون معاوية . وأصل المغالطة من تجاهل المغالطين أن معاوية لم يكن خليفة ، ولا هو=



فتقدَّم فقال : إنى نظرتُ فخلعتُ عليًا عن الأَمر ، وينظر المسلمون لأنفسهم ، كما خلعتُ سينى هذا من عنتى ــ أَو من عاتتى ــ وأخرجه من

=ادعى الحلافة يومنذ حتى يحتاج عمرو إلى خلعها عنه . بل إن أبأ موسى وعمراً انفقًا على أن يعهدا بأمر الخلافة على المسلمين إلى الموجودين على قيد الحياة من أعيان الصحابة الذين تونى رسول الله صلى الله عليه وسلم وهوعنهم راض . واتفاق الحكمين على ذلك لا يتناول معاوية لأنه لم يكن خليفة ، ولم يقاتل على الحلافة ، وإنماكان يطالب بإقامة الحد الشرعي على الذين اشتركوا في قتل عثمان . فلمَّا وقع التحكيم على إمامة المسلمين ، واتفق الحكمان. على ترك النظر فيها إلى كبار الصحابة وأعبانهم تناوك التحكيم شيئًا واحداً هو الإمامة ه أما التصرف العملي في إدارة البلاد التي كانت تحت يدكل من الرجلين المتحاربين فبتى كماكان : على متصرف في البلاد التي تحت حكمه ، ومعاوية متصرف في البلاد التي تحت حكمه ، فالتحكيم لم يقع فيه خداع ولا مكر ، ولم تتخلله بلاهة ولا غفلة . وكان يكون محل للمكر أو الغفلة لو أن عمراً أعلن فى نتيجة التحكيم أنه ولى معاوية إمارة المؤمنين وخلافة المسلمين ، وهذا الم يعلنه عمرو ، ولا ادعاه معاوية ، ولم يقل به أحد فى الثلاثة عشر قرناً الماضية . وخلافة معاوية لم تبدأ إلا بعد الصلح مع الحسن بن على ، وقد تمت يمبايعة الحسن لمعاوية ، ومن ذلك اليوم فقط سمى معاوية أمير المؤمنين . فعمرو لم يغالط أبا موسى ولم يخدعه ، لأنه لم يعط معاوية شيئًا جديداً ، ولم يقرر فى التحكيم غير الذى قرره أبو موسى . ولم يخرج عما اتفقا عليه معاً ، فبقيت العراق والحجاز وما يتبعهما تحت يد من كانت تحت يده من قبل ، وبقيت الشام وما يتبعها تحت يد من كانت تحت يده من قبل ، وتعلقت الإمامة بما سيكون من اتفاق أعيان الصحابة عليها ، وأى ذنب العمرو في أي شيء مما وقع ؟ إن البلاهة لم تكن من أبي موسى ، ولكن ممن يريد أن يفهم الوقائع على غير ما وقعت عليه . فليفهمهاكل من شاءكما يشاء . أما هي فظاهرة واضحة لكل من يراها كما هي .



عنقه فوضعه فى الأرض . وقام عمرو فوضع سيفه فى الأرض وقال : إنى نظرتُ فأَثبت معاوية فى الامر <sup>(١)</sup> كما أُثبت سينى هذا فى عاتقى . وتقلَّده . فأَنكر أبو موسى ، فقال عمرو : كذلك اتفقنا . وتفرَّق الجمعُ على ذلك من الاختلاف .

 أي أمر ؟ إن كان الاستمرار في إدارة البلاد التي تحت يده ، فإن هذا الأمر ماض على معاوية وعلىَّ معاً ، فكل منهما باق في الحكم على ما تحت يده : وإن كان المراد بِالأمر أمر الإمامة العامة وإمارة المؤمنين فإن معاوية لم يُكن إماماً – أي خليفة – حتى يثبته حمروكما كان . وقد أوضحنا هذه الحقيقة في الفقرة السابقة . وهذه هي نقطة المغالطة للتي هزأ بها مؤرخو الإفك المفترئ فسخروا بجميع قرائهم وأوهموهم بأن هناك خليفتين أو أميرين للمؤمنين ، وأن الانفاق بين الحكمين كان على خلعهما معاً ، وأن أبا موسى خلع الخليفتين تنفيذاً للاتفاق ، وأن عمراً خلع أحدهما وأبنى الآخرخليفة خلافاً للاتفاق . وهذا كله كذب وإفك وبهتان . والذي فعله عمرو هو نفس الذي فعله أبو موسى لا يفترق حنه قط في نقير ولا قطمير . وبنَّي أمر الإمامة والخلافة أو إمارة المؤمنين معلقاً على نظر أعيان الصحابة ليروا فيه رأيهم متى شاءوا وكيف شاءوا. وإذاكانت هذه الخطوة الثانية. لم تتم فما في ذلك تقصير من أبي موسى ولا من عمرو ، فها قد قاما بمهمتهما بحسب ما أدى · إليه اجتهادهما واقتناعهما ولو لم تكلفهما الطائفتان معاً بأداء هذه المهمة لما تعرضا لها ، ولا أبديا رأياً فيها . ولو كان موقف أبي موسى في هذا الحادث التاريخي العظيم موقف يلاهة وفشل لكان ذلك سبة عليه في التاريخ ، وإن الأجيال التي بعده فهمت موقفه على أنه من مفاخره التي كتب الله له بها النجاح والسداد ، حتى قال ذو الرمة الشاعر يخاطب حفيده بلال بن أبي بردة بن أبي موسى : تشاءوا وبيت الدين منقطع الكسر أبوك تلافى الدين والناس بعدما ورد حروبا قد لقحن إلى عقر فشد إصار الدين أيام أذرح ۱۷٦



عتاصمة

قال القاضى أَبو بكر ( رضى الله عنه ) : هذا كله كذبٌ صُراح ما جرى منه حرفٌ قطٌّ . وإِنما هو شىءٌ أَخبر عنه المبتَّدَعة ، ووضعته التاريخية للملوك ، فتوارَثه أَهلُ المجانة والجهارة بمعاصى الله والبِدَع <sup>(۱)</sup>

 (۱) إن التاريخ الإسلام لم يبدأ تدوينه إلا بعد زوال بني أمية وقيام دول لا يسر رجالها التحدث ممفاخر ذلك الماضي ومحاسن أهله فتولى تدوين تاريخ الإسلام ثلاث طوائف : طائفة كانت تنشد العيش والجدة من التقرب إلى مبغضي بني أمية بما نكتبه وتؤلفه . وطائفة ظنت أن التدوين لايتم ، ولا يكون التقرب إلى الله ، إلا بتشويه سمعة. أبي بكر وعمر وعمَّان وبني عبد شمس جميعاً . وطائفة ثالثة من أهل الإنصاف والدين ــ كالطبرى وابن عساكر وابن الأثير وابن كثير ــ رأت أن من الإنصاف أن تجمع أخبار الإخباريين من كل المذاهب والمشارب ــ كلوط بن يحبي الشيعي المحترق ، وسيف ابن عمر العراقي المعتدل – ولعل بعضهم اضطر إلى ذلك إرضاء لجهات كان يشعر بقوتها ومكانتها . وقد أثبت أكثر هؤلاء أسماء رواة الأخبار الى أوردوها ليكون الباحث على بصيرة من كل خبر بالبحث عن حال راويه . وقد وصلت إلينا هذه التركة لا على أنها هي تاريخنا ، بل على أنها مادة غزيرة للدرس والبحث يستخرج منها تاريخنا ، وهذا ممكن وميسور إذا تولاه من بلاحظ مواطن القوة والضعف في هذه المراجع، وله من الألمعية ما يستخلص به حقيقة ما وقع ويجرِّدها عن الذي لم بقع ، مكتفياً بأصولَ الأخبار الصحيحة مجردة عن الزيادات الطارئة عليها . وإن الرجوع إلى كتب السنة ، وملاحظات أثمة الأمة . مما يسهل هذه المهمة . وقد آن لنا أن نقوم بهذا الواجب الذي أمطأنا فيه كل الإبطاء ، وأول من استيقظ في عصرنا للدسائس المدسوسة على تاريخ بني أميه العلامة الهندي الكبير الشيخ شبلي النعاني في انتقاده لكتب جرجي زيدان، ثم أخذ أهل الألمعية من المنصفين في =

(م – ١٢ \* الدواصم) ١٧٧



وإنَّما الذي روى الأَّثمةُ الثقات الأَنْبَات أَنهما لما اجتمعا للنظر في الأَمر – في عُصْبة كريمة من الناس منهم ابنُ عمر ونحوه – عزَل ممرو معاويةَ <sup>(1)</sup> .

ذكر الدارقُطْني بسنده إلى حُضين بن المنذر (٢) : لما عزل عمرو معاوية جاء [ أَى حُضين بن المنذر ] فضرب فُسْطاطَه قريبًا من فسطاط معاوية ، فبلغ نبأًه معاوية ، فأَرسل إليه فقال : إنه بلغني عن هذا [ أَى عن عبرو ] كذا وكذا (٢) ، فاذهب فانظر ما هٰذَا الذي بلغي عنه . فأُتيته فقلت : أخبرْني عن الأَمرِ الذي وليت أَنت وأَبو موسى كيف صنعتها فيه ؟ قال : قد قال الناس في ذٰلك ما قالوا ، والله ما كان الأَمر على ما قالوا (٤) ، ولكن قلتُ لأَبي موسىٰ : ما ترى في هٰذا الأَمر ؟ قال : أرى أنه في النفر الذين تُوفِّي رسولُ الله صلى الله عليه وسلم وهو عنهم راضٍ . قلت : فأَين تجعلني أَنا ومعاوية ؟ فقال : إِن يُستعنْ = دراسة الحقائق، فبدأت تظهر لهم وللناس منيرة مشرقة ، ولا يبعد ـــ إذا استمر هذا الجهاد في سبيل الحق – أن يتغير فهم المسلمين لتاريخهم ، ويدركوا أسرار ما وقع في ماضيهم من معجز ات . (۱) أى بتقريره مع أبى موسى أن إمامة المسلمين يترك النظر فيها إلى أعيان الصحابة . (٢) قال الدارقطني : حدثنا إبراهيم بن همام ، حدثنا أبو يوسف الفلوسي وهو يعقوب بن عبد الرحمن بن جرير ، حدثنا الأسود بن شيبان، عن عبد الله بن مضارب عن حضَّين بن المنذر ( وحضين من خواص عليَّ الذين حاربوا معه ) . (٣) أى عز له علياً ومعاوية ، وتفويضه الأمر إلى كبار الصحابة . (٤) أى أنهما لم يعز لا ، ولم يوليا ، ولكن تركا الأمر لأعيان الصحابة .



مِكما ففيكما معُونة ، وإن يُستغن عنكما فطالما استغنى أمرُ الله عنكما . تخال : فكانت هى التى فَتل معاويةُ منها نفسه : فأَتيته فأَخبرته [ أَى فأَتى حُضين معاوية فأَخبره ] أَن الذى بلغه عنه كما بلغه . فأَرسل إلى أَبي الأَعور الذكواني <sup>(1)</sup> فبعثه فى خيله ، فخرج يركض فرسه ويقول : أَين عدوُّ الله أَين هٰذا الفاسق ؟

قال أَبو يوسف <sup>(٢)</sup> : أَظنه قال « إِنمَا يَزِيد حوباءَ نفسه » فخرج [ عمرو ] إلى فرس تحت فسطاطه فجال فى ظهره عريانًا ، فخرج يركضه نحو فسطاط معاوية وهو يقول : « إِن الضَّجُورَ قد تحتَلِبُ العُلْبة ، يا معاوية إِن الضجور قد تحتلب العلبة <sup>(٣)</sup> » فقال معاوية : « أَجل ، وتربِذُ الحالب فتدق أَنفسه ، وتكفَأَ إِنَاءَه <sup>(٤)</sup> » .

 (۱) هو أبو الأعور السلمى (وذكو ان قبيلة من سليم) واسمه عمرو بن سفيان ، كان من كبار قواد معاوية . وفى حرب صفين طلب الأشتر أن يبارزه فترفع أبو الأعور السلمى عن ذلك لأنه لم ير الأشتر من أنداده . انظر المنتقى من مهاج الاعتدال ص ٢٦٤
 (٢) أى الفلوسى راوى هذا الخبر عن الأسود بن شيبان عن عبد الله بن مضارب

عن حضين .

(٣) الضجور : الناقة التي ترغو وتعربد عند الحلب . و « قد تحلب الضجور العلبة » مثل ، ومعناه : إن الناقة التي ترغو قد تحلب ما يملأ العلبة ، وهي قدح ضخم محلب فيه اللبن . يضربونه للسيئ الحلق قد يصاب منه الوفق واللين ، وللبخيل قد يستخر منه المال .

٤) ربذت يده بالقداح أى خفت : والربذ خفة القوائم فى المشى ، وخفة الأصبابع فى العمل . وفلانُ ذو ربذات : أى ذو فلتات وكثير السقط فى كلامه .



قال الدارقطنى ــ وذكر سندًا عدلاً <sup>(1)</sup> ــ : ربعى عن أَبى موسى أن عمرو بن العاص قال : « والله لئن كان أَبو بكر وعمر تركا هذا المال وهو يحلُّ لهما منه شىء لقد غبِنا ونقص رأْيُهما . وآيمُ الله ما كانا مغبونَين ولا ناقصى الرأى . ولئن كانا امرأَين يحرم عليهما هذا المال الذى أَصبناه بعدهما لقد هلكنا . وأَيم الله ما جاءَ الوهم إلا من قِبلنا <sup>(\*)</sup> »

فهذا كان بدء الحديث ومنتهاه : فأَعرضوا عن الغاوين ، وازجروا العاوين وعرّجوا عن سبيل الناكثين ، إلى سَننَ المهتدين . وأَمسكوا الأَلسنة عن السابقين إلى الدين . وإياكم أَن تكونوا يوم القيامة من الهالكين بخصومة أَصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقد هلك من كل أصحابُ الذي صلى الله عليه وسلم خصْمه . ودعوا ما مضى ، فقد قضى الله ما قضى . وخذوا لأَنفسِكُم الجدّ فيا يَلْزَمُكُمْ اعتِقادًا وعملًا . ولا تسترسلوا بأَلسِنَتِكمْ فيا لا يعنيكم مع بكل ناعق اتّخذ الدِّين فقد قضى الله ما قضى . وخذوا لأَنفسِكُم الجدّ فيا يَلْزَمُكُمْ اعتِقادًا وعملًا . ولا تسترسلوا بأَلسِنَتِكمْ فيا لا يعنيكم مع بكل ناعق اتّخذ الدِّين فإنه لما قيل له : قُتِل الحُسيْن ! قال : أَقتلوه ؟ قالوا : نعم . فقال : فإنه لما قيل له : قُتِل الحُسيْن ! قال : أَقتلوه ؟ قالوا : نعم . فقال : فإنه لما قبل الله عليه مع بن عملًا ما من معملًا من فإنه من عملًا ما من مع ما الله الرَّبيع بن خيْتُمُ ما المُ

عن ربعي . . . الخ وربعي هو ابن حراش العبسي أبو مريم الكوفي .

 (٢) أورد المؤلف هذا الخبر للدلالة على ورع عمرو ومحاسبته لنفسه وتذكيرها يسيرة السلف .

(٣) هو من تلاميذ عبد الله بن مسعود وأبى أيوب الأنصارى وعمرو بن ميمون ، وأخذ عنه الإمام الشعبي وإبراهيم النخعي وأبو بردة . قال لهُ اين مسعود لو رآك النبي صلى الله عليه وسلم لأحبك . توفي سنة ٦٤



بَيْن عِبَادِكَ فِيما كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ﴾ ( الزمر : ٤٦ ) . ولم يزد على لهذا أَبدًا . فهذا العقل والدين ، والكفُّ عن أَحوال المسلمين ، والتسليم لربَّ العالمين .

قاصت

فإِن قيل : إنما يكون ذلك فى المعاتى التى تُشكل ، وأَما هذه الأُمور كلُّها فلا إشكال فيها ، لأَنَّ النبى صلى الله عليه وسلم نصّ على استخلاف علَّ بعده فقال « أَنت منى بمنزلة هارون من موسى ، إِلا أَنه لا نبيَ بعْدى <sup>(۱)</sup> » ، [ وقال ] : « اللَّهُمَّ وَال منْ وَالاه ، وعادِ منْ عاداهُ ، وانْصُرْ من نصره ، واخذُلْ منْ خَذَلَه <sup>(۲)</sup> » ، فلم يبق بعد هذا خلاف لمعاند .

(1) فى كتاب المغازى من صحيح البخارى (ك ٢٤ ب ٧٨ – ج ٥ ص ١٢٩) وفى فضائل الصحابة من صحيح مسلم (ك ٤٤ ح ٣١ – ج ٧ ص ١٢٠) من حديث سعد بن أبى وقاص أن رسول الله صلى الله عليه وسلم خرج إلى تبوك واستخلف علياً ، فقال على : أتخلفى فى الصبيان والنساء ؟ قال : « ألا ترضى أن تكون مى بمنزلة هارون من موسى إلا أنه ليس نبى بعدى » . وانظر المناقشة فى هذا الحديث بين السيد عبد الله بن الحسين السويدى سنة ١١٥٦ وبين الملاباشى على أكبر شيخ علماء الشيعة ومجتهديهم فى زمن نادر شاه فى كتاب (مؤتمر النجف ) ص ٢٥ – ٢٧ طبع السلفية .

(٢) فى مسند أحمد (١: ٨٤ ، ٨٨ ، ١١٨ ، ١١٩ ، ١٥٢ الطبعة الأولى رقم (٢) فى مسند أحمد (١: ٨٤ ، ٨٩ ، ١١٨ ، ١١٩ ، ٢٥٩ ، ٣٧٧ الطبعة الأولى و٥: ٣٢٧ ، ٣٦٦ ، ٣٧٠ ، ٤١٩ الطبعة الأولى) . وانظر تفسير الحسن المثنى ابن الحسن السبط ابن على بن أبى طالب لهذا الحديث فى ص ١٨٥ – ١٨٦ ، وسيأتى كلام المؤلف على الحديثين فى ص ١٩٢



فتعدَّى عليه أبو بكر واقتعدَ فى غير موضعه . ثم خلفه فى التعدّى عمر . ثم زجى أن يوفق عمر للرجوع إلى الحق ، فأَبهم الحال ، وجعلها ثم رُجى أن يوفق عمر للرجوع إلى الحق ، فأَبهم الحال ، وجعلها شورى قصرًا للخلاف ، للذى سمع من النبى صلى الله عليه وسلم . ثم تحيَّل ابنُ عوف حتى ردها عنه إلى عثمان . ثم قتل عثمان لتسوُّره على الخلافة وعلى أحكام الشريعة ، وصار الأَمر إلى على بالحق الإلٰهيّ النبوى ، فنازعه من عاقده ، وخالف عليه من بايعه ، ونقض عهده من شدّه . وانتدب أهلُ الشام إلى الفُسوق فى الدين ، بل الكفر <sup>(۱)</sup> .

(١) كل هذه الفقرات من هذيان مرتكبى « القاصمة » وشيعتهم . وقد أجاب المؤلف فى « العاصمة » التالية مدحضاً سخافاتهم ، ولكن اتسع عليه ميدان القول ففاته الكلام عن موقف أهل الشام من هذه الفتن التى وقعت ف الإسلام . وقد رأيت فى ص ١٢ العلام عن موقف أهل الشام من هذه الفتن التى وقعت ف الإسلام . وقد رأيت فى ص ١٢ العول ابن الكد اء أحد زعماء الفتنة وهو يصف أشباهه فى الأمصار الكبرى : « وأما أهل الأحداث من أهل الشام فأطوع الناس لمرشدهم ، وأعصاهم لمغويهم » . وإذا كان أهل الأحداث من أهل الشام هكذا على ما شهد به زعم من زعماء الفتنة ، فإن أهل العافية والإيمان الأحداث فى الشام هكذا على ما شهد به زعم من زعماء الفتنة ، فإن أهل العافية والإيمان مهم قد شهد لهم أمير المؤمنين على فيا نقله ابن كثير فى البداية والهاية ( ٨ : ٢٠ ) عن عبد الرزاق بن همام الصنعانى أحد الأثمة الأعلام الحفاظ ، "عن شيخه معمر بن راشد من من صفوان الجمحى قال : قال رجل من صفين « اللهم العن أهل إلشام » فقال له على "



## وهذه حقيقة مذهبهم (١) ، أن الكلَّ عندهم كَفَرة (٢) ، لأَن مِن

= وأضرابهم أن أبا الدرداء قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم و بينا أنا نائم رأيت الكتاب احتمل من تحت رأسى ، فظننت أنه مذهوب به ، فأتبعته بصرى فعمد به إلى الشام . وإن الإيمان – حين تقع الفتنة – بالشائيم . وروى هذا الجديث من الصحابة - غير أبى الدرداء – أبو أمامة وعبد الله ين عمر وبن العاص . وللمقارنة بين أهل الشام والذين كانوا يحاربونهم ننقل عن ابن كثير ( ٧ : ٣٢٥) خبر الأعمش عن عمرو بن مرة ابن عبد الله بن الحارث عن زهير بن الأرقم قال : خطبنا على يوم جمعة فقال ، نبئت أن بسراً قد طلع الين ، وإنى والله لأحسب أن هؤلاء القوم سيظهرون عليكم ، ومايظهرون عليكم إلا بعصيانكم إمامكم وطاعتهم إمامهم ، ويخيانتكم وأمانتهم ، وإفسادكم فى أرضكم عليكم إلا بعصيانكم إمامكم وطاعتهم إمامهم ، ويخيانتكم وأمانتهم ، وإفسادكم فى أرضكم وإصلاحهم . وقد بعثت فلاناً فخان وغدر وبعثت فلاناً فخان وغدر وبعث المال إلى معاوية . لو ائتمنت أحدكم على قدح لأخذ علاقته . اللهم سئمتهم وسئمونى ، وكرهتم وركرهونى . اللهم فأرحهم منى وأرحى منهم . بهذا وصف على جيشه وشيعته ، وبعكسه فى الفضائل وصف أهل الشام الذين اضطروا إلى أن يقفوا من طائفته موقف بهذه القنبلة فى وجوه واصفيهم بالكفر والفسام المياع والاين . وبعكسه فى الفضائل وصف أهل الشام اللين اضطروا إلى أن يقفوا من طائفته موقف بهذه القنبلة فى وجوه واصفيهم بالكفر والفسوق فى الدين .

(1) أى حقيقة مذهب الشيعة وأعداء الصحابة .

(٢) يستثنون منهم – بعد على وبعض آله – سلمان الفارسى وأبا ذر والمقداد ابن الأسود وعمار بن ياسر وحذيفة بن اليمان وأبا الهيثم بن التيهان وسهل بن حنيف وعبادة ابن الصامت وأبا أيوب الأنصارى وخزيمة بن ثابت وأبا سعيد الحدرى . وبعض الشيعة يرى أن الطيبين من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم أقل عدداً من هؤلاء .



مذهبهم التكفير بالذنوب <sup>(۱)</sup> , وكذلك تقول هذه الطائفة التى تسمى بالإمامية : إن كل عاص بكبيرة كافر <sup>(۲)</sup> على رسم القدرية <sup>(۳)</sup> ، ولا أعصىٰ من الخلفاء المذكورين <sup>(؟)</sup> ومن ساعدهم على أمرهم ، وأصحاب محمد صلى الله عليه وسلم أحرض الناس على دنيا ، وأقلَّهم حميَّة على دِين ، وأهْدمُهم لقاعدة وشريعة <sup>(٥)</sup> .

## عتاصمته

قال القاضى أبو بكر ( رَضى الله عنه ) : يكفيك من شرَّ سماعُه ، فكيف التملمُل به . خمسمائة عام عدّاً إلى يوم مقالى لهذا – لا ننقص منها يومًا ولا نزيد يومًا – وهو مهل \*عبان سنة ست وثلاثين وخمسمائة ، وماذا يرجى بعد الممام إلا النقص ؟

(١) ومن مذهبهم أن علياً وأحد عشر من آله معصومون عن الخطأ ، وأنهم مصدر تشريع . ويقبلون التشريع الذى ينسبه إليهم رواة يشترط فيهم التشيع والموالاة ، وإن عرفهم الناس بما ينافى الصدق أو يناقض ما هو معلوم من الدين بالضرورة .

(٣) أى الذين ينكرون القدر . قال شيخ الإسلام ابن تيمية فى مهر السنة (٢: ٢٤): «كان قدماء الشيعة متفقين على إثبات القدر والصفات : وإنما شاع ، ، ردُّ القدر بن حين اتصلوا بالمعتزلة فى دولة بنى بويه » . ثم فجروا وجعلوا (الغلوّ) من ضروريات مذهبهم من زمن الدولة الصفوية إلى الآن .

٤) وهم أبو بكر وعمر وعمان .

(٥) ومع ذلك يوجد فيمن ينتمى إلى الأزهر ، وإلى السنّنة ، من يوالى دار التقريب بين المذاهب الى تأسست فى القاهرة بعد الحرب العالمية الثانية ، ويتسلى بصرف بقية همره فى الاختلاف إليها وتبادل التقية مع القائمين عليها



ما رضيَتِ النصارى واليهودُ فى أصحاب موسى وعيسى ما رضيتِ الروافضُ فى أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم حين حكموا عليهم بـأَنَهم قد اتفقوا على الْكفر والباطل <sup>(۱)</sup> . فما يُرجى من هؤلاء ، وما يُستبقى منهم ؟ وقد قال الله تعالى ﴿ وعد الله الذين آمنُوا مِنْكُمْ وعملُوا الصَّالِحات لَيسْتخْلِفَنَّهُمْ فِى الْأَرْضِ بَكمَا اسْتَخْلَف الَّذِين مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكَّنَنَّ لهم دِينَهُم الَّذِي ارْتضَى لَهُمْ وليُبَدِّلَنَّهُمْ مِن بَعْدَ خوْفِهِمْ أَمْنًا ﴾ ، ( النور : ومن مَع ما الله عليه ولا خليفة موه ) <sup>(٢)</sup> ، وهذا قول صدق ، ووعد حق . وقد انقرض عصرُهم ولا خليفة فيهم ولا تمكين ، ولا أَمن ولا سكون ، إلا فى ظلم وتعد وغصب وهرج وتشتيت وإثارة ثائرة .

وقد أَجمَعتِ الأُمةُ على أَن النبيَّ صلى الله عليه وسلمٍ ما نصَّ على أَحد يكون من بعده <sup>(٣)</sup> . وقد قال العباسُ لعليّ – فيما روى عنه عبدُ الله

(1) أخرج الحافظ ابن عساكر (٤ : ١٦٥) أن الحسن المثنى ابن الحسن السبط ابن على بن أبى طالب قال لرجل من الرافضة. «والله لئن أمكننا الله منكم لنقطعن أيديكم وأرجلكم ، ثم لا نقبل منكم توبة ». فقال له رجل. لم لا تقبل مهم توبة ؟ قال : نحن أعلم بهؤلاء منكم . إن هؤلاء إن شاءوا صد قوكم ، وإن شاءوا كذبوكم وزعموا أن ذلك يستقيم لهم فى (التقية). ويلك ! إن التقية هى باب رخصة للمسلم ، إذا اضطر إليها وخاف من ذى سلطان أعطاه غير ما فى نفسه يدرأ عن ذمة الله ، وليست باب فضل ، إنما الفضل فى القيام بأمر الله وقول الحق . وايم الله ما بلغ من التقبة أن يجعل بها لعبد من عباد الله أن يُضل عباد الله » . . .

(۲) انظر ص ۵۱ – ۵۳

(٣) نقل الحافظ ابن عساكر (٤: ١٦٦ ) عن الحافظ البيهق حديث فضيل
 (٣) نقل الحسن المثنى ابن الحسنالسبط ابن على بن أبى طالب سئل فقيل له . =

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ابنه – قال عبد الله بن عباس : خرجَ على بن أبي طالب رضى الله عنه من عند رسول الله صلى الله عليه وسلم فى وجَعه الذى تُوُفى فيه ، فقال الناس : يا أبا حسن ، كيف أصبح رسول الله صلى الله عليه وسلم ؟ قال : أصبح بحمد الله بارئا . فأخذ بيده عباس بن عبد المطلب فقال له : أنت والله بعد ثلاث عبد العصا . وإنى لأرى رسول الله صلى الله عليه وسلم سوف يُتوفى من وجعه هذا . إنى لأعرف وجوه بنى عبد المطلب عند الموت . اذهب بنا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فلنسأله : فيمن يكون هذا الأمر بعده ، فإن كان فينا علمنا ذلك وإن كان فى غيرنا علمنا فأوصى بنا . فقال على : إنا والله لئن سألناها رسول الله ملى الله عليه وسلم فمنعَناها لا يعطيناها الناس بعده ، وإنى والله لا أسألها رسول الله صلى الله عليه وسلم أن أس

قال القاضي أبو بكر ( رضي الله عنه ) : رأْيُ العباسُ عندي أَصْحٌ ،

= ألم يقل رسول الله صلى الله عليه وسلم «من كنت مولاه فعلى مولاه» ؟ فقال : «بلى ، ولكن والله لم يعن رسول الله صلى الله عليه وسلم بذلك الإمارة والسلطان . ولو أراد ذلك. لأفصح لهم به ، فإن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان أنصح للمسلمين . ولو كان الأمر كما قيل لقال : يا أيها الناس هذا ولى أمركم والقائم عليكم من بعدى ، فاسمعوا له وأطيعوا . والله لئن كان الله ورسوله اختار علياً لهذا الأمر وجعله القائم للمسلمين من بعده ثم ترك على أمر الله ورسوله ، لكان على أول من ترك أمرالله ورسوله» . ورواه البيهتى من طرق متعددة فى بعضها زيادة وفى بعضها نقصان والمعنى واحد .

(۱) رواه البخاری فی کتاب المغازی من صحیحه ( ل ۲٤ ب ۸۳ – ج ۵ ص ۱٤ –
 (۱٤) . ونقله ابن کثیر فی البدایة والنهایة ( ٥ : ۲۲۷ و ۲٥١ ) من حدیث الزهری عن عبد الله بن کعب بن مالك عن ابن عباس . ورواه الإمام أحمد فی مسنده ( ۱ : ۲۲۳ لو ۳۵ رقا ۲۳ رقا ۲۳۷ رقا ۲۰۰ ( ۱ : ۲۰۳ رقا ۲۰۰ رقا ۲۰۰ ( ۱ : ۲۰۳ رقا ۲۰۰ رقا ۲۰۰ ( ۱ : ۲۰۰ رقا ۲۰۰ رقا ۲۰۰ رقا ۱۰ رقا ۲۰۰ رقا ۲۰۰ ( ۱ : ۲۰۰ رقا ۲۰۰ رقا ۲۰۰ ( ۱ : ۲۰۰ رقا ۲۰۰ رقا ۲۰۰ رقا ۲۰۰ رقا ۲۰۰ رقا ۲۰۰ رقا ۱۰ رقا ۲۰۰ رقا ۲۰۰ ( ۲۰۰ رقا ۱۰ رقا ۲۰۰ روا ۱۰ رقا ۱۰ رقا ۲۰۰ رقا ۲۰۰



وأَقربُ إلى الآخرة ، والتصريح بالتحقيق . وهذا يبطل **قُول مدَّعى** الإِشارة باستخلاف على ، فكيف أَن يُدَّعى فيه نصّ ؟!

فأَمَّا أَبو بكر ، فقد جاءَتِ امْرأَةً إلى النبي صلى الله عليه وسلم فأمرها أَن ترجع إليه . قالت له : فإن لم أُجدْكَ ــ كأَنها تعنى الموت ــ قَال : تجدين أَبا بكر <sup>(۱)</sup> .

وقال النبى صلى الله عليه وسلم لعمر وقد وقع بينه [ أَى بين عمر ] وبين أَبى بكر كلام . فتمعَّر وجهُ النبى صلى الله عليه وسلم <sup>(٢)</sup> ، حتى أَشفَت من ذٰلك أبو بكر ، وقال النبيُّ صلى الله عليه وسلم « هل أَنتم تاركو لى صاحبى ( مرَّتين ) . إنى بُعثت إليكم فقلتم : كذبت ، وقال أبو بكر : صدقت . أَلا إِني أَبرأُ إِلى كلّ خليل من خلته <sup>(٣)</sup> » .

وقال النبيُّ صلى الله عليه وسلم : « لو كنتُ متخذًا فى الإسلام خَليلا لاتخذتُ أَبا بكر خليلًا . ولكن أَخى ، وصاحبى <sup>(٤)</sup> » . وقد اتخذ اللهُ صاحبكم خليلًا . لا يبقينُّ فى المسجد خوخة إلًا خوخة

(۱) فى كتاب فضائل الصحابة من صحيح البخارى (ك ٢٢ ب ٥ - ج ٤ ص ١٩١) من حديث جبير بن مطم قال . أتت امرأة النبى صلى الله عليه وسلم فأمرها أن ترجع إليه . قالت : أرأيت إن جثت ولم أجدك - كأنها تقول الموت – قال صلى الله عليه وسلم (١) تمعر وجمه : تغير ، وذهب ماكان فيه من النضارة ، وإشراق اللون .
(٢) تمعر وجمه : تغير ، وذهب ماكان فيه من النضارة ، وإشراق اللون .
(٣) فى كتاب مناقب الصحابة من صحيح البخارى (ك ٢٢ ب ٥ - ج ٤ ص ١٩١) من حديث أبي الدرداء مطولا .
(٣) فى كتاب مالف الصحابة من صحيح البخارى (ك ٢٢ ب ٥ - ج ٤ ص ١٩٢) عن أبي الدرداء مطولا .
(٤) فى الباب المذكور من كتاب مناقب الصحابة فى صحيح البخارى (ج ٤ ص ١٩١) من حديث عرابي عرابي مناقب الصحابة من صحيح المعارية .



أبى بكر <sup>(1)</sup> .
 وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم : « بينا أنا نائم رأيتُنى على وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم : « بينا أنا نائم رأيتُنى على قريب <sup>(1)</sup> عليها دلو ، فنزعت منها ما شاء الله ، ثم أخذها ابن أبى قحافة فنزع منها ذلوبا أو ذلوبين <sup>(۳)</sup> وفي نزعه ضعف والله يغفر له ، ثم استحالت غربا <sup>(1)</sup> ، فأخذها ابن الخطاب ، فلم أر عبْقريباً من الناس بثم نزع منها را<sup>(1)</sup> ، فأخذها ابن الخطاب ، فلم أر عبْقريباً من الناس وقد ثزع عمر ، حتى ضرب الناس بعطن <sup>(a)</sup> » .
 وقد ثبت أن النبى صلى الله عليه وسلم صعد أحداً وأبو بكر وعمر وعمر الله عنهم ، فرجف بهم : فقال : « اثبت أحد ، فإنما عليك وعمر أبي وصلي الناس بعطن <sup>(a)</sup> » .
 وقد ثبت أن النبى صلى الله عليه وسلم صعد أحداً وأبو بكر وعمر وعمر وحدين وصدين وصدين وشهيدان <sup>(r)</sup> » .
 وتان رضى الله عنهم ، فرجف بهم : فقال : « اثبت أحد ، فإنما عليك وعمان رضى الله عليه وسلم : « لقد كان فيمن كان قبلكم من بنى ومذي وصدين وسلم الله عليه وسلم : « عمر ، من أبي وصدين وحدين أب سيدان <sup>(r)</sup> » .
 وتان رضى الله عليه وسلم : « لقد كان فيمن كان قبلكم من بنى وما واله يلد رجال يُكلَّمون من غير أن يكونوا أنبياء ، فإن يكن فى أمتى وقال الله عليه وسلم : « القد كان فيمن كان قبلكم من بنى وما ونظر لما الله عليه وسلم : « لقد كان فيمن كان قبلكم من بنى وما وتان ليكاً مون من غير أن يكونوا أنبياء ، فإن يكن فى أمتى وفي أمتى ونا النبياء ، فإن يكن فى أمتى وفي فاك الموضع من صحيح الخارى (ج ع م م ١٩ – ١٩١) ، وحديث ابن عباس (1) فى هذه الجملة اضطراب ونقص . وانظر لهذا المي حديث أبي سعيد الخدرى فى فى مسند أحمد (١ : ٢٠ ٢ رقم ٢٩٢٢) ، والبداية والنهاية (٥ : ٢٢٩ و ٢٣٠) .

(٣) الذنوب : الدلو العظيمة إذا ملئت ماء . وإبن أبى قحافة هو أبو بكر .
(٤) أى ثم عظمت فصارت كالدلو الواسعة الى تتخذ من جلد الثور لكبر ها .
(٥) أى حتى انحذ الناس حولها مبركاً لإبلهم لغزارة مائها، والحديث فى ذلك الموضع من صحيح البخارى (ج ٤ ص ١٩٣) من حديث سعيد بن المسيب عن أبى هريرة .
(٦) فى كتاب فضائل الصحابة من صحيح مسلم ( له ٢٢ ب ٥ - ج ٤ ص ١٩٧) من حديث قتادة عن أنس بن مالك .



منهم أَحد فعُمر <sup>(۱)</sup> » . وقال النبى صلى الله عليه وسلم لعائشة رضى الله عنها فى مرضه : « ادعى لى أَبا بكر وأخاك حتى أكتب كتابا ، فإنى أَخاف أَن يتمنَّى مُتمنَّ ويقول : أَنا أَولى . ويأْني الله والمؤمنون إلاَّ أَبا بكر <sup>(۲)</sup> » . وقال ابْنُ عباس : إن رجلًا أَتى النبيَّ صلى الله عليه وسلم فقال : يا رسول الله ، وإنى أرى الليلة فى المنام ظُلَّة تنطفُ السمن والعسل ، فأَرى الناس يتكفَّفون بأَيديهم ، فالمستكثر والمستقل . وأرى سببا واصلًا من الساء إلى الأَرض فأَراك أخذتَ به فعلوت ، [ ثم أَخذ به رجل آخر فعلا به ، ثم أَخذ به رجل آخر فعلا به ] ، ثم أَخذ به رجل فقال : وأما السبب الواصل من السماء إلى الأَرض فالحقُّ الذي أنت عليه ، فأَخذتَه فيُعليك الله . ثم يأُخذ به رجل آخر بعدك فيعلو به ، عليه ، فأَخذتَه فيُعليك الله . ثم يأُخذ به رجل آخر فينقطع به ثم يُوصل فيعلو به <sup>(۳)</sup> » .

(۱) فى كتاب فضائل الصحابة من صحيح البخارى ( 2 ۲۲ ب ۲ - ج ٤ ص ۲۰۰ ).
 من حديث أبى سلمة عن أبى هريرة .

(٢) فى مسند أحمد (٦: ١٤٤ الطبعة الأولى) من حديث الزهرى عن عروة
 ابن الزبير عن عائشة ، وانظر المسند أيضاً (٦: ٤٧ و ١٠٦) وطبقات ابن سعد ٣
 (١: ١٢٧) ومسند ألى داود الطيالسى : الحديث ١٥٠٨

(۳) فى كتاب التعبير من صحيح البخارى (ك ٩١ ب ٤٧ - ج ٨ ص ٨٣ – ٨٤) من حديث عبة الله بن عباس ، وفى كتاب الرؤيا من صحيح مسلم (ك ٤٢ ح ١٧ - ج ٧ ص ٥٥ – ٥٦) من حديث ابن عباس ، وفى مسند أحمد (١ : ٢٣٦ الطبعة الأولى رقم ٢١١٣) من حديث ابن عباس .



وصح أن النبى صلى الله عليه وسلم قال ذات يوم : « من رأًىٰ منكُم رُوْيا » ؟ فقال رجلٌ : أنا رأيت ، كأن ميزانًا نزل من السماء ، فوُزنت أنت وأبو بكر فرجَحْتَ . ووُزن أبو بكر وعمرُ فرَجح أبو بكر . ووُزن عمزُ وعمانُ فرجحَ عمر . ثم رُفع الميزان . فرأَيْنَا الكراهية فى وجه رسول الله صلى الله عليه وسلم <sup>(۱)</sup> .

وهذه الأحاديث جبال فى البيان ، وجبال فى السبب إلى الحق لمن وفقه الله. ولولم يكن معكم – أيها السّنّية – إلَّا قوله تعالى : ﴿ إِلَّا تَنْصُرُوهُ فقدْ نَصرهُ اللهُ ، إِذْ أَخْرَجَهُ الَّذِينَ كَفَرُوا ثانِيَ اثْنَيْنِ إِذْ هُما فِى الْغار ﴾ ( التوبة : ٤٠ ) فجعلها <sup>(٢)</sup> فى نصيف ، وجعل أبا بكر فى نصيف آخر

وقام معه جميع الصحابة .

وإذا تبصرتم هذه الحقائق فليس يخفى منها حال الخلفاء فى خلالهم وولايتهم وترتيبهم خصوصًا وعمومًا . وقد قال الله تعالى ﴿ وعد اللهُ الَّذِين آمَنُوا مِنْكُمْ وَعمِلُوا الصَّالِحاتِ ليسْتخْلِفَنَّهُمْ فِى الأَرْضِ كما المُنتَخلَف الَّذِين مِن قبْلِهِمْ ، ولَهُ مَكَّننَّ لَهُمْ دِينهُمْ الَّذِى ارْتَضَى لَهُمْ ، وليُبدَّلَنَّهُم مِنْ بعْدِ خوْفِهِمْ آمْنًا ، يُعْبُدُوننِ لَهُمْ دِينهُمْ الَّذِى ارْتَضَى لَهُمْ ، وليُبدَّلَنَّهُم مِنْ بعْدِ خوْفِهِمْ آمْنًا ، يَعْبُدُوننِ لَهُمْ دِينهُمْ اللَّذِى ارْتَضَى لَهُمْ ، وليُبدَّلنَّهُم مِنْ بعْدِ خوْفِهِمْ آمْنًا ، يَعْبُدُوننِ لَهُمْ دِينهُمْ اللَّذِى ارْتَضَى لَهُمْ ، وليُبدَّلنَّهُم مِنْ بعْدِ خوْفِهِمْ آمْنًا ، يَعْبَدُوننِ لَهُ يُشْرِكُون بى شَيْئًا ﴾ ولوذا لم يكن فيهم فيمنْ يكون ؟ والدليل عليه انعقادُ الإجماع أنه لم وإذا لم يكن فيهم فيمنْ يكون ؟ والدليل عليه انعقادُ الإجماع أنه لم وإذا لم يكن فيهم فيمنْ يكون ؟ والدليل عليه انعقادُ الإجماع أنه لم وإذا لم يكن فيهم فيمنْ يكون ؟ والدليل عليه انعقادُ الإجماع أنه لم وإذا لم يكن فيهم فيمنْ يكون ؟ والدليل عليه انعقادُ الإجماع أنه لم وإذا لم يكن فيهم فيمنْ يكون ؟ والدليل عليه انعقادُ الإجماع أنه لم وإذا لم يكن فيهم فيمنْ الى داود ( ك ٣٩ ب ٨ ح ١٣٤٤ ) من حديث أبى بكرة . وفى كتاب الرؤيا من جامع الترمذى ( الباب ١٠ ) من حديث أبى بكرة أيضاً . (٢) أى الأمة ... الخ .

14+

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

يتقدمهم فى الفضيلة أحد إلى يومنا هذا ، ومن بعد مختلفٌ فيه ، وأولئك مقطوع بهم ، متيقَّن إمامتُهم ، ثابتٌ نفوذ وعد الله لجم ، فإنهم ذبُّوا عن حوْزة المسلمين ، وقاموا بسياسة الدين . قال علماؤنا : ومن بعدهم تبعٌ لهم من الأَثمة الذين هم أَركانُ الملة ، ودعائمُ الشريعة ، الناصحونَ لعباد الله ، الهادونَ مَنِ استرشدَ إلى الله . فأَما من كان من الولاة الظلمة فضررُه مقصور على الدنيا وأحكامها .

وأما حُفَّاظ الدين فهم الأَثمة العلماء الناصحون لدين الله ، وهم أربعة أصناف :

الصنف الأَول:حَفظوا أَخبار رسول الله صلى الله عليه وسِلْم ، وهُم يمنزلة الخُزَّان لأَقوات المعاش .

الصنف الثانى : علماء الأصول : ذبُّوا عن دين الله أهلَ العناد وأصحاب البدع ، فهم شجعانُ الإسلام ، وأبطالُه المداعِسُون عنه فى مآزق الضلال <sup>(1)</sup> .

الصنف الثالث : قومٌ ضبطوا أُصولَ العبادات ، وقانونَ المعاملات ، وميَّزوا المحلَّلات من المحرَّمات ، وأحكموا الخراجَ والدِّيات ، وبيَّنوا معانى الأَيْمان والنُّذور ، وفصلوا الأَحكام فى الدعاوى . فهم – فى الدين– بمنزلة الوكلاء المتصرّفين فى الأُموال .

الصنف الرابع : تجرَّدوا للخدمة ، ودأبوا على العبادة ، واعتزلوا الخلق . وهم ــ في الآخرة ــ كخواصّ الملك في الدنيا .



قال القاضى أبو بكر ( رضى الله عنه ) : وهده كلها إشارات أو تصريحاتُ أَو دلالاتُ أَو تنبيهات . ومجموع ذٰلك يدلُّ على صحة ما جرى ، وتحقيق ما كان من العقلاء .

ونقول \_ بعد هذا البيان \_ على مَقام آخر : لو كان هنالك نصَّ على أبي بكر أو على على ، لم يكن بدّ من احتجاج على به ، أو يحتج له به غيرُه من المهاجرين والانصار . فأَما حديث غَدِير خم <sup>(1)</sup> فلا حُجَّة فيه ، لأَنه إنما استخلفه فى حياته على المدينة كما استخلف موسى ارون فى حياته \_ عند سفره للمناجاة \_ على بنى اسرائيل . وقد اتفق الكل من إخوانهم اليهود على أن موسى مات بعد هارون فأَين الخلافة ؟ وأما قوله « اللَّهُمَّ وَالِ منْ والاه » فكلام صحيح ، ودعوة مجابة .

واما قوله « اللهم وال من والاه » فكارم صعيح ، وتعول سبوب ، وما يعلم أحدُّ عاداه إلا الرافضة ، فإنهم أنزلوه فى غير منزلته ، ونسبوا إليه مالا يليق بدرجته . والزيادةُ فى الحد نقصان من المحدود . ولو تعدَّى عليها أبو بكر ما كان المتعدِّى وحده ، بل جميع الصحابة – كما تملنا – لأنهم ساعدوه على الباطل .

ولا تستغربوا هذا من قولهم ، فإنهم يقولون : إن النبى صلى الله عليه وسلم كان مداريا لهم ، معْنِيَّاً مهم على نفاق وتقيَّة . وأَين أَنت من قول النبي صلى الله عليه وسلم حين سمع قول عائشة رضى الله عنها : مُرُوا عمر فليصلِّ بالناس « إنكنَّ لأَنتنَّ صواحبُ يوسف ، مُرُوا أَبا بكر فليصلِّ بالناس<sup>(۲)</sup> » (1) الذى مضى فى القاصمة ص ١٨١ ، وانظر فى ص ١٨٥ – ١٨٦ تفسير الحسن المنى لهذا الحديث . (2) صحيح البخارى (ك ١٠ ب ٣٩ و ٤٦ و ٢٧ و ٨٦ و ٢٠ و ٢٠ ح ١ ص ١٣١ – (1) و ١٦٥ ، و ١٧٤ – ١٧٦ ) من حديث عائشة وأبى موسى الأشعرى .



وما قدَّمنا من تلك الأحاديث (١) .

لقد اقتحموا عظيما ، ولقد افترَوا كبيرًا . وما جعلها عمرُ شورى إلا اقتداء بالنبى صلى الله عليه وسلم وبأبى بكر ، إذ قال : « إن أستخلف فقد استخلف من هو خيرٌ منى ، وإن لم أستخلف فإن رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يستخلف <sup>(۲)</sup> » فما ردَّ هذه الكلمات أحد . وقال : « أجْعَلُها شورى فى النفر الذين تُوفى رسولُ الله صلى الله عليه وسلم وهو عنهم راض <sup>(۳)</sup> » . وقد رضى اللهُ عن أكثر منهم ، ولكنهم كانوا خيار الرضا، وشهد لهم بالأهلية للخلافة .

وأماً قولهم تحيَّل ابنُ عوف حتى ردَّها لعمَّان ، فلئن كانت حيلة ولم يكن سواها فلأنَّ الحول ليس إليه <sup>(٤)</sup> . وإذا كان عمل العباد حيلة أو كان القضاءُ بالحول ، فالحول والقوة لله . وقد علم كلُّ أَحد أَنه

(۱) فى ص ۱۸۷ – ۱۹۰
 (۲) فى كتاب الإمارة من صحيح مسلم (ك٣٣ ح ١١ و ١٢ - ج ٦ ص ٤ - ٥) من حديث عروة بن الزبير عن ابن عمر ، ومن حديث سالم عن ابن عمر . وفى مسند أحمد
 (١ : ٣٤ رقم ٢٩٩) عن عروة عن ابن عمر ، و (١ : ٤٦ رقم ٣٣٢) عن حميد
 ابن عبد الرحمن عن ابن عباس ، و (١ : ٤٢ رقم ٣٣٣) عن الزهرى عن سالم عن ابن عمر ،

(۳) من حدیث عمرو بن میمون المطول فی کتاب فضائل الصحابة من صحیح البخاری ( ك ٦٢ ب ٨ ج ٤ ص ٢٠٤ -- ٢٠٧ ) ، وانظر کتابن هذا ص ٥٢ – ٥٣

(٤) بل إلى الله . وإن الله هو الموفق لابن عوف وسائر إخوانه الصحابة حتى كانو فى ذلك الموقف على ما أراده الله لهم من صفاء النية وإخلاص القصد والعمل لله وحده . فكان من اختيار خليفة عمر فى حادث الشورى مثلا أعلى النفس الإنسانية عندما تكون فى أعلى مراتب النبل ، والنجرد عن جميع خواطر الهوى .

(م – ١٣ \* العواصم )



لا يليها إلا واحد ، فاستبدَّ عبدُ الرحمن بن عوف بالأَمر – بعد أَن أخرج نفسه – على أَن يجتهد للمسلمين فى الأَسدَّ والأَشد ، فكان كما فعل ، وولَّاها من استحقها ، ولم يكن غيره أولىٰ منه بها ، حسبا بينا في « مراتب الخلافة » من ( أنوار الفجر <sup>(۱)</sup> ) وفى غيره من [ كتب ] الحديث .

وقُتل عثمان ، فلم يبق على الأَرض أَحقُّ مها من على ، فجاءته على قدر ، فى وقتها ومحلَّها . وبيَّن الله على يديه من الأَحكام والعلوم ما شاء الله أن يبيّن . وقد قال عمر لا لولا على لهلك عمر <sup>(۲)</sup> » . وظهر من فقهه وعلمه فى قتال أهل القبلة – مِن استدعائهم ومناظرتهم ، وتركِ مبادرتهم ، والتقدُّم إليهم قبل نصب الحرب معهم وندائه : لا نبدأ بالحرب ، ولا يُتبع مول ، ولا يُجهز على جريح ، ولا تُهاج امرأة ، ولا نغم لهم مالا – وأمره بقبول شهادتهم ، والصلاة خلفهم ، حتى قال أَهل العلم : لولا ما جرى ما عرفنا قتال أهل البخى .

وأما خروج طلحة والزبير فقد تقدَّم بيانه <sup>(٣)</sup> وأما تكفيرهم للخلق ، فهم الكفار ، وقد بيّنا أحوال أهل الذنوب الى ليس منها سبّ فى غير ما كتاب ، وشرحناها فى كل باب .

(۱) هو التفسير الكبير لابن العربى فى ثمانين مجلداً . تكلمنا عليه فى ص ٢٧ .
 (۲) هذا مع قول النبى صلى الله عليه وسلم فيه : « أول من يصافحه الحق عمر » ،
 وقوله صلى الله عليه وسلم « إن الله وضع الحق على لسان عمر يقول به » ، وقوله صلى الله عليه وسلم « لو كان من بعدى نبى لكان عمر » .
 عليه وسلم « لو كان من بعدى نبى لكان عمر » .
 (٣) وأنه كان خروجاً للتفاهم والتعاون على إقامة الحدود الشرعية في مقتل أمير الله من يصافحه المقال معلى أمير الله عليه وسلم من بعدى نبى لكان عمر » .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

فإِن قيل : فقد قال العباس في عليَّ ما رواه الأُممة أن العباس وعليًّا اختصا عند عمر في شأن أوقاف رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقال العباس لعمر : يا أمير المؤمنين ، أقض بيني وبين هذا الظالم الكاذب الآثم الجائر (١) . فقال الرهط لعمر : يا أمير المؤمنين ، أقضِ بينهما وأربع أحدهما من الآخر . فقال عمر : أنشدكم الله الذي بإذنه تقوم السياء والأَرض ، هل تعلمون أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : « لا نورت ، ما تركنا صدقة ، يريد بذلك نفسه ؟ قالوا : قد قال ذلك. خأَقبل على العباس وعلىَّ فقال : أنشدكما الله ، هل تعلمان أَن رسول الله · صلى الله عليه وسلم قال ذٰلك ؟ قالا : نعم . قال عمر : إن الله خصَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم في هذا النيء بشيء لم يعطه أحدًا غيره ، فعمل فيها رسول الله صلى الله عليه وسلم حياتَه ، ثم توُفِّي ، فقال أَبو بكر : أَنا ولَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقبضها سنتين في إمارته فعمل فيها بما عمل رسولُ الله صلى الله عليه وسلم . وأنتما تزعمان (1) تقدم فى ص ٤٩ ـــ ٥٠ ذكر هذا التقاضى بين العباس وعلى عند أمير المؤمنين أ عمر من حديث مالك بن أوس بن الحدثان النصرى في صحيح البخاري . قال الحافظ · ابن حجر فی فتح الباری ( ك ٥٧ ب ١ – ج ٦ ص ١٧٩ ) ; زاد شعيب ويونس : « فاستبَّ على وعباس » وفي رواية عقيل عن ابن شهاب في الفرائض : ه الغض بيني وبين هذا الظالم . استبأ » وفي رواية جويرية « وبين هذا الكاذب الآثم الغادر الحائن » . قال الحافظ : ولم أر في شيء من الطرق أنه صدر من على في حق العباس شيء ، بخلاف ما يفهم من قوله في رواية عقيل « استبا » . واستصوب المازري صنيع من حذف هذه الألفاظ من هذا الحديث وفال : لعل بعض الرواة وهم فيها وإن كانت محقوظة ، فأجود ماتحمل عليه أن العباس قالها دلالا على على ، لأنه كان عنده بمنزلة الولد ، فأراد ردمه عما يعتقد أنه مخطئ فيه .



أَن أَبا بكر كاذبٌ غادر خائن <sup>(١)</sup> ، واللهُ يعلم إِنه لصادقٌ بارٌ راشد. تابع للحق ... وذكر الحديث .

قلنا : أما قول العباس لعلى فقول الآَبِ للابن ، وذلك على الرأْى. محمول ، وفى سبيل المغفرة مبذول ، وبين الكبار والصغار – فكيف الآباء والأَبناء – مغفور موصولٌ . وأما قول عمر أنهما اعتقدا أَن أَبا بكر ظالم خائن غادر ، فإنما ذلك خبر عن الاختلاف فى نازلة وقعت من. الأحكام ، رأَى فيها هذا رأيًا ورأَى فيها أُولنُك رأيا ، فحكم أَبو بكر وعمر بما رأيا ، ولم ير العباسُ وعلىٌّ ذلك . ولكن لما حكما سلَّما لحكمهما كما يُسلم لحكم القاضى فى المختلف فيه . وأما المحكوم عليه فرأَى أَنه قد وهم ، ولكن سكت وسلم .

فإن قيل : إنما يكون ذلك فى أول الحال – والأمر لم يظهر – إذ كان الحكم باجتهاد ، وأما [ بعدَ أن ] أدَّى هٰذا الحكم إلى منع فاطمة والعباس الميراث بقول الذي صلى الله عليه وسلم « لا نورَّث ، ما تركنا صدقة » وعلمه أزواج الذي صلى الله عليه وسلم وأصحابه العشرة وشهدوا به ، فبطل ما قلتموه <sup>(۲)</sup>

قلنا : يحتمل أَن يكون ذٰلك فى أَول الحال ـــ والأَمرُ لم يظهر بعد ـــ فرأَيا أَن خبر الواحد فى معارضة القرآن والأُصول والحكم المشهور فى الزمن لا يعمل به حتى يتقرَّر الأَمر ، فلما تقرر سلَّما وانقادا ، بدليل

 (۱) قال الحافظ ابن حجر (٦ : ١٢٥) : وكان الزهرى يحدث به تارة فيصرح ، وتارة فيكنى ، وكذلك مالك ، وقد حذف ذلك فى رواية بشر بن عمر عنه عند الإسماعيلى وغيره ، وهو نظير ما سبق من قول العباس لعلى . النح .
 (٢) انظر ص ٤٨ – ٢٥



ما قدمنا من الحديث الصحيح إلى آخره ، فلينظر فيه . وهذا أيضًا ليس بنص فى المسألة ، لأن قوله « لا نورَّث ، ما تركنا صدقة » يحتمل أن يكون : لا يصحُّ ميراثنا ، ولا أنا أهل له ، لأنه ليس لى ملك ، ولا تلبستُ بشىء من الدنيا ينتقل إلى غيرى عنى . ويحتمل « لا نورث» حكم ، وقوله « ما تركنا صدقة » حكم آخر معيَّن أخبر به أنه قد أنفذ الصدقة فيا كان بيده من سهمه المتصير إليه بتسويغ الله له ، وكان من خلك مخصوصًا بما لم يُوجف المسلمون عليه بخيل ولا ركاب ، وكان له مهمه مع المسلمين فيا غنموا بما أخلوه عُنوة . ويحتمل أن يكون « صدقة » منصوبا على أن يكون حالًا من المتروك . إلى هذا أشار أصحاب ألى حنيفة ، وهو ضعيف ، وقد بيناه فى موضعه . بَيد أنه يأتيك فى هذا أن المسألة مجرى الخلاف ، ومحلُّ الاجتهاد ، وأنها ليست بنص من والله أعلم .

قاصب ت

ثم قُتل على . قالت الرافضة : فعَهَد إلى الحسن ، فسلَّمها الحسن إلى معاوية ، فقيل له « مُسوَّدُ وجوه المؤمنين <sup>(1)</sup> » . وفسَّقتْه جماعة

(١) من عناصر إيمان الرافضة – بل العنصر الأول في إيمانهم – اعتقادهم بعصمة الحسن وأبيه وأخيه ، وتسعة من ذربة أخيه : ومن مقتضى عصمتهم – وفي طليعتهم الحسن بعد أبيه – أنهم لا يخطئون ، وأن كل ما صدر عنهم فهو حق ، والحق لا يتناقض . وأهم ما صدر عن الحسن بن على بيعته لأمير المؤمنين معاوية ، وكان ينبغى لهم أن يدخلوا في هذه البيعة ، وأن يؤمنوا بأنها الحق لأنها من عمل المعصوم عندهم . لكن المشاهد من=



من الرافضة ، وكفرته طائفة لأَّجل ذلك .

ind-e

قال القاضي أبو بكر ( رضي الله عنه ) : أما قول الرافضة أنه عهد إلى الحسن فباطل . ما عَهدَ إلى أحد <sup>(١)</sup> ، ولكن البيعة للحسن منعقدة ،

--- حالهم أنهم كافرون بها . ومحالفون فيها لإمامهم المعصوم . ولا يخلو هذا من أحد وجهين : فإما أنهم كاذبون فى دعوى العصمة لأتمتهم الإلى عشر ، فيهار دينهم من أساسه ، لأن عقيدة العصمة لهم هى أساسه ، ولا أساس له غيرها . وإما أن يكونوا معتقدين عصمة الحسن ، وأن بيعته لمعاوية هى من عمل المعصوم ، لكنهم خارجون على الدين ، ومحالفون للمعصوم فيا جنح إليه وأراد أن يلتى الله به . ويتواصون بهذا الحروج على الدين جيلا يعد جيل ، وطبقة بعد طبقة ، ليكون ثباتهم على محالفة الإمام المعصوم عن إصرار وعناد ومكابرة وكفر . ولا ندرى أى الوجهين يطوّح بهم فى مهاوى الملكة أكثر مما يطوح بهم الوجه الآخر ، ولا ثالث لها . فالذين قالوا منهم إن الحسن ، مسود وجوه المؤمنين » حقت ما نيأ به صلى أنه دمسود وجوه المؤمنين بالطاغوت » أما المؤمنين به تحقت ما نيأ به صلى أنه عليه وسلم فيرون صلحه مع معاوية وبيعته له من أعلام النبوة ، لأنها بين فتيين عظيمتين من السلمة، كما سأله من معاوية وبيعته له من أعلام النبوة ، لأنها بعن حقيق ما نيأ به صلى أنه وسلم فيرون صلحه مع معاوية وبيعته له من أعلام البوة بنبوة جله تحقت ما نيأ به صلى أنه عليه وسلم فيرون مباته ، وكل الذين الما يلوم و المؤمنين » وين فتيين عظيمتين من المامة ، كما الموة بين يناه و ويناه المون به المود وجوه المؤمنين » بين فتين عليه معلى أنه وسلم فيرون صلحه مع معاوية وبيعته له من أعلام النبوة ، لأنها بين فتين عظيمتين من المالمة، كما سأتى بيانه . وكل الذين استبشروا بهذه النبوة وبهذاة الصلح يعلون الحسن « مبيض وجوه المؤمنين » .



وهو أَحِقُّ من معاوية ومن كثير من غيره ، وكان خروجه لمثل ما خرج إليه أبوه من دعاء الفئة الباغية إلى الانقباد للحقّ والدخول في الطاعة ، فآلت الوساطةُ إلى أن تخلى عن الأَمر صيانة لحقن دماء الأَمة <sup>(1)</sup>

=فيهم ما بدا لك ، ثم قبضتنى إليك وأنت فيهم ، فإن شئت أصلحهم ، وإن شئت أفسدتهم ، وروى أحمد مثله ( ١ : ١٥٦ بوقم ١٣٣٩ ) عن أسو د بن عامر عن الأعش عن سلمة ابن كهيل عن عبد الله بن سبع . والحبر ان إسناد كل منهما صحيح . ونقل الحافظ ابن كثير فى البداية والنهاية ( ٥ : ٢٥٠ – ٢٥١ ) عن الإمام البيهق من حديث حصين بن عبد الرحمن عن الإمام الشعبى عن أبى واثل شقيق بن سلمة الأسدى أحد سادة التابعين أنه قبل لعلى : ألا تستخلف علينا ؟ قال : « ما استخلف رسول الله صلى الله عليه وسلم فأستخلف ، ولكن إن يرد الله بالناس خيراً فسيجمعهم بعدى على خيرهم ، كما جمعهم بعد نبيهم على خيرهم »، وهذا الحديث جيد الإسناد . ونقل ابن كثير أيضاً ( ٧ : ٣٣٣ ) عن الإمام البيق حديث حبيب بن أبى ثابت الكاهلي الكوفى عن ثعلبة بن يزيد الحانى ( وهو من شيعة الكوفة وثقه النسانى ) أنه قبل لعلى : ألا تستحلف ؟ فقال : « لا ، ولكن أترككم كما ترككم رسول الله صلى الله عليه وسلم » . وانظر السنن الكبرى للبيهق ٨ : ١٤٩

(۱) حكاية الوساطة بين الحسن ومعاوية وصلحها رواها الإمام البخارى فى كتاب الصلح من صحيحه ( ك ٥٣ ب ٩ ج ٣ ص ١٦٩ ) عن الإمام الحسن البصرى قال : استقبل -- والله -- الحسن بن على معاوية بكتائب أمثال الجبال . فقال عمرو بن العاص : إنى لأرى كتائب لا تولى حتى تقتل أقرانها . فقال له معاوية -- وكان والله خير الرجلين --: أى عمرو ، إن قتل هؤلاء هؤلاء هؤلاء مؤلاء من لى بأمور الناس ، من لى بنسائهم ، من لى بضيعتهم ؟ فبعث إليه رجلين من قريش من بنى عبد شمس -- عبد الرحمن بن سمرة وعبد الله ابن عامر بن كريز-- فقال : اذهبا إلى هذا الرجل ( أى الحسن بن على ) فاعرضا --



وتصديقا لقول نبيَّ الملحمة حيث قال على المنبر : « ابنى هذا سيد »، ولعلَّ الله أَن يُصلح به بين فئتين عظيمتين من المسلمين <sup>(۱)</sup> » ، فنفذ الميعاد ، وصحَّت البيعة لمعاوية ، وذلك لتحقيق رجاء النبى صلى الله هليه وسلم ، فمعاوية خليفة ، وليس بملك <sup>(۲)</sup> .

فإن قيل : فقد رُوى عن سفينة أَن النبى صلى الله عليه وسلم قال : • الخلافةُ ثلاثون سنة ، ثم تعود ملكا » فإذا عددنا من ولاية أىى بكر إلى تسلم الحسن كانت ثلاثين سنة لا تزيد ولا تنقض يومًا ، قلنا : خد ما تراه ودَعْ شيئا سمعت به فى طلعة البدر ما يُغنيك عن زُحلِ

= عليه (أى ما يشاء)، وقولا له (أى ما يرضيه)، واطلبا إليه (أى ما تريان فيه المصلحة، فأنبًا مفوضان). فأتياه، فدخلا عليه، فتكلما، وقالا له، وطلبا إليه. فقال لها الحسن ابن على : إنا بنو عبد المطلب قد أصبنا من هذا المال، وإن هذه الأمة قد عائت فى دمائها (أى فيحتاج إرضاؤها فى دمائها إلى مال كثير) قال : فإنه يعرض عليك كذا وكذا، ويطلب إليك، ويسألك. قال : فمن لى بهذا ؟ قالا : نحن لك به. فما سألها شيئاً إلا قالا : نحن لك به. فصالحه.

(۱) رواه البخارى مع الحديث السابق عن الحسن البصرى أنه سمعه من أبى بكرة وأن أبا بكرة رأى النبى صلى الله عليه وسلم وهو على المنبر والحسن بن على إلى جنبه فقال ذلك ، ورواه البخارى أيضاً فى مناقب الحسن والحسين من كتاب فضائل الصحابة من صحيحه (ك77 ب ٢٢ – ج ٤ ص ٢١٦) ، وانظر البداية والنهاية (٨: ١٧ – ١٩) وإن عساكر (٤: ٢١١ – ٢١٢)

(٢) سيأنى الكلام على هذا الموضوع فى ص ٢٠٧ – ٢١٠

4 ...



هذا الحديث <sup>(1)</sup> فى ذكر الحسن بالبشارة له والثناء عليه ، لجريان الصلح بين يديه ، وتسليم الأَمر لمعاوية ، عقدٌ منه له <sup>(٢)</sup> . وهذا <sup>(٣)</sup> حديثٌ لا يصحّ <sup>(٤)</sup> . ولو صحَّ فهو معارض لهذا الصلح

 (۱) أى حديث « أن بنى هذا سيد » الذى رواه البخارى عن الحسن البصرى عن أبي بكرة .

(٢) أى عقد بيعة من الحسن لمعاوية . وكان ذلك فى موضع يقال له « مسكن » على تهر دجيل فى ربيع الأول سنة إحدى وأربعين ، فسمى ذلك العام « عام الجاعة » لاجتماع المسلمين بعد الفرقة، وتفرغهم للحروب الخارجية والفتوح ونشر دعوة الإسلام بعد أى عطل قتلة عثمان سيوف المسلمين عن هذه المهمة نحو خس سنوات كان يستطيع المسلمون أن يسجلوا فيها أمجاداً لا يستطيع غيرهم مثلها فى خسة قرون . ولله فى كل شى -حكة .

(۳) أى حديث سفينة .

(٤) لأن راويه عن سفينة سعيد بن مجهان ، وقد اختلفوا فيه : قال بعضهم لا بأس يه ، ووثقه بعضهم ، وقال فيه الإمام أبو حاتم « شيخ لا يحتج به » . وفى سنده حشرج ابن نباتة الواسطى وثقه بعضهم ، وقال فيه النسانى « ليس بالقوى » . وعبد الله بن أحمد ابن حنبل پروى هذا الحبر عن سويد الطحان قال فيه الحافظ ابن حجر فى تقريب الميذيب . « لين الحديث » . وهذا الحديث المهلهل يعارضه ذلك الحديث الصحيح الصريح الفصيح فى كتاب الإمارة من صحيح مسلم (ك٣٣ ح ٥، ٢، ٧، ٨، ٩، ٠٠-للمريح الفصيح فى كتاب الإمارة من صحيح مسلم (ك٣٣ ح ٥، ٢، ٧، ٨، ٩، ٠٠-تحمر ج ٣ ص ٣ - ٤) عن جابر بن سمرة قال : دخلت مع أبى على النبى صلى الله عليه وسلم فسمعته يقول : « إن هذا الأمر لا ينقضى حتى يمضى فيهم اثنا عشر خليفة » قال : ثم تكلم بكلام خلى على منا الأمر لا ينقضى حتى يمضى فيهم اثنا عشر خليفة » قال : ثم وفى فتح البارى (٣١ : ١٢٢ وما بعدها) وفى سنن أبى داود (ك٣٣ ح ١٠) وفى جامع = وفى فتح البارى (٣١ : ١٢٢ وما بعدها) وفى سنن أبى داود (ك٣٣ ح ١٥) وفى جامع =



المتفق عليه ، فوجب الرجوع إليه <sup>(۱)</sup> فإن قيل : ألم يكن فى الصحابة أَقْعَدُ بِالأَمر من معاوية ؟ قلنا : كثير <sup>(۲)</sup> . ولكن معاوية اجتمعت فيه خصال : وهى أَن عمر

= الترمذي ( ك ٣١ ب ٤٢ ) وفي مسند الإمام أحمد ( ١ : ٣٩٨ و ٤٠٦ برقم ٣٨٨ ) و ٣٨٥٩ ) من حديث الشعبي عن مسروق بن الأجدع الهمداني الإمام القدوة قال : كنا جلوساً عند عبد الله بن مسعود وهو يقو ثنا القرآن فقال له رجل : يا أبا عبد الرحمن ، هل سألم رسول الله صلى الله عليه وسلم كم يملك هذه الأمة من خليفة ؟ فقال عبد الله ابن مسعود : ما سألني عنها أحد منذ قدمت العراق قبلك . ثم قال : نعم ، ولقد سألنا وسول الله صلى الله عليه وسلم كم يملك هذه الأمة من خليفة ؟ فقال عبد الله وسول الله صلى الله عليه وسلم كم يملك هذه الأمة من خليفة ؟ فقال عبد الله وسول الله صلى الله عليه وسلم كم يملك هذه الأمة من خليفة ؟ فقال عبد الله وسول الله صلى الله عليه وسلم كم يملك هذه الأمة من خليفة ؟ فقال عبد الله وسول الله صلى الله عليه وسلم كم يملك هذه الأمة من خليفة ؟ فقال عبد الله وسول الله صلى الله عليه وسلم فقال : واثنا عشر ، كعدة نقباء بكن إسرائيل » . والحديث وسول الله صلى الله عليه وسلم فقال : واثنا عشر ، كعدة نقباء بكن إسرائيل » . والحديث وسول الله معليه وسلم فقال : واثنا عشر ، كعدة نقباء بكن إسرائيل » . والحديث وسول الله معليه وسلم فقال : واثنا عشر ، كعدة نقباء بكن إسرائيل » . والحديث ومما منه مع الزوائد ( ٥ : ٩٠ ) . وفي مسند أحمد ( ٥ : ٢٨، ٩٧ بثلاث روايات ومما منه مع الوايتين و ٩٨ بثلاث روايات و ٩٩ بوايتين و ٩٤ و ٩٩ ومما بالم روايتين و ٩٨ بثلاث زوايات و ٩٨ بمالاث روايات و ١٠ ، ومما د الوايتين و ١٠ بوايتين و ١٠ بوايتين و ١٠ به يول بالي مسند ألى داود الطيالسي ( ح ٩٢ بو م٢٢ با )

(١) أى إلى العقد من الحسن لمعاوية ، فهو متفق عليه ، وتناولته البشرى النبوية بالثناء والرضا . قال شيخ الإسلام ابن تيمية في منهاج السنة (٧ ٪ ٤٤٢) ، وهذا الحديث يبين أن الإصلاح بين الطائفتين كان مملوط يحبه الله ورسوله ، وأن ما فعله الحسن من ذلك كان من أعظم فغذائله ومناقبة التي ألمي بها عليه الذي صلى الله عليه وسلم . ولو كان القتال واجباً أو مستحباً لم يثن النبي صلى الله حليه وسلم بترك واجب أو مستحب .. الخ .



جمع له الشامات كلها وأفرده بها <sup>(۱)</sup> ، لما رأى من حُسن سِيرته <sup>(۲)</sup>

= ابن عمو بن الحطاب عالم الصحابة الثابت على قدم المصطفى صلى الله عليه وسلم فى جليل الأمور ودقيقها ، وغيرهما من هذه الطبقة وقريب منها ، وهؤلاء هم الذين ترك لها الحكمان – أبو موسى وعمرو – أمو الإمامة بعد حرب صفين ليروا فيها رأيهم ، فلما رأوا اجتماع الأمة كلها على معاوية دخلوا كلهم فى إمامته وبايعوه . بعد أن كانوا معتر لين الفتنة من بعد عمان ( انظر فتح البارى ١٣ : ٥٠ ) . ومعاوية نفسه يعرف للناس أقدارهم . فقد جاء فى البداية والنهاية ( ٨ : ١٣٤ ) عن ابن دريد عن أبى حاتم عن العتبى أن معاوية نعطب فقال : ٩ يا أيها الناس ، ما أنا بخيركم ، وإن منكم لمن هو خير مى : عبد الله ابن عمو ، وعبد الله بن عمرو وغيرهما من الأفاضل . ولكن عسى أن أكون أنفعكم ولاية ، وأنكاكم فى عدوكم ، وأدرًاكم حلباً » . ورواه ابن سعد عن محمد بن مصعب عن أبى بكر ابن أبى مريم عن ثابت مولى معاوية أنه سمع معاوية يقول ذلك .

(۱) فأصبحت تحت قبادته وبحسن سياسته أقوى قوة فى الإسلام ، وهى فى طليعة جيوش الجهاد والفتوح الظافرة الداعية إلى الله بأخلاقها وسيرتها وحكمة قادتها وصدق إسلامهم .

(٢) تقدم فى ص ٨٢ حديث الليث بن سعد إمام أهل مصر بسنده الوثيق إلى سعد ابن أبى وقاص فاتح العراق وإبران ومبيد دولة كسرى أنه ما رأى بعد عبًان أقضى بالحق من معاوية . وحديث عبد الرزاق الصنعانى بسنده إلى حبر الأمة ابن عباس أنه ما رأى رجلا أخلق بالملك من معاوية . وفى ص ٨٢ قول شيخ الإسلام ابن تيمية ، كانت سيرة معاوية مع رعيته من خيار سير الولاة ، وكان رعيته يحبونه ، وقد ثبت فى صحيح مسلم (ك ٣٣ - ٣٥ و ٦٦) قول النبى صلى الله عليه وسلم و خيار أثمتكم الذين تحبوبهم ويحبونكم، ويصلون عليكم وتصلون عليهم . وفى الطبرى ( ٢: ١٨٨ ) رواية مجالد عن الشعبى ٣



وقيامه بحماية البيْضة وَسَدَّ الثغور <sup>(١)</sup> ، وإصلاح الجند والظهور على العلوَّ <sup>(٢)</sup>

= أن قبيصة بن جابر الأسدى قال : ألا أخبركم من صحبت ؟ صحبت عمر بن الحطاب فما رأيت رجلا رفعه فقها ولا أحسن مدارسة منه ، ثم صحبت طلحة بن عبيل الله فما رأيت رجلا أحطى للجزيل من غير مسألة منه ، ثم صحبت معاوية فما رأيت لرجلا أشبه معريرة بعلانية منه .

(١) وقد بلغ من همته وعظيم عنايته بذلك أن أرسل يهدد ملك الروم – وهو فى معمعة القتال مع على فى صفين – وقد بلغه أن ملك الروم اقترب من الحدود فى جنود عظيمة فكتب إليه يقول «والله لن لم تنته وترجع إلى بلادك ، لأصطلحن أنا وابن عمى عليك ، ولأخرجنك من جميع بلادك ، ولأضيقن عليك الأرض بما رحبت » ، فخاف ملك الروم وانكف (البداية والنهاية ٨ : ١١٩) .

(٢) فى البر والبحر ، فكانت رإيات الإسلام تخترق الآفاق بأيدى جنده ممثلة العزة التى أرادها الله لدينه ورسالة رسوله وللمؤمنين بها . وكما أن فتح مصر ودخولها فى الإسلام والغروبة من عمل عمرو بن العاص وحده ، فإن تأسيس الأسطول الإسلامى والفتوح البحرية الأولى من عمل معاوية وحده . وتما ينبغى للمشتغل بتاريخ العروبة والإسلام أن يعلمه أنَ معاوية مقطور على سجية السيادة والقيادة وصناعة الحكم ، أخرج ابن كثير فى التاريخ ( ٨ : ١٣٥ ) عن هشم عن العوام بن حوشب عن جبلة بن سحيم أن عبد الله ابن عرو بن ألعاص قال : ( ما رأيت أحداً أسود من معاوية ، تقال جبلة بن سحيم . قلت ولا عمر ؟ قال : ( ما رأيت أحداً أسود من معاوية ، ورووا مثل هذه المحلمة في معاوية عن عبد الله بن عروب من معاوية بن حيم . ولم عرو بن ألعاص قال : ( ما رأيت أحداً أسود من معاوية أسود منه » . ورووا مثل هذه المحلمة في معاوية عن عبد الله بن عمر بن الخطاب . وتقدم قول عبد الله بن عباس و ما رأيت المحلمة في معاوية عن عبد الله بن معاوية أسود من معاوية أسود منه . ورووا مثل هذه المحلمة في معاوية عن عبد الله بن عمر بن الخطاب . وتقدم قول عبد الله بن عباس و ما رأيت



وسياسة الخلق <sup>(۱)</sup> . (1) من الخلق (۱)

وقد شهد له في صحيح الحديث بالفقه (٢) ، وشُهد بخلافته

(1) قال شيخ الإسلام ابن تيمية فى ( منهاج السنة ٣ : ١٨٥ ) لم يكن من ملوك. الإسلام ملك خيراً من معاوية ، ولا كان الناس فى زمان ملك من الملوك خيراً منهم فى. زمن معاوية ، إذا نسبت أيامه إلى من بعده . وإذا نسبت إلى أيام أبى بكر وعمر ظهر التفاضل . وقد روى أبو بكر الأثرم – ور واه ابن بطة من طريقه – حدثنا محمد بن عمرو ابن جبلة ، حدثنا محمد بن مروان ، عن يونس ، عن قتادة قال : لو أصبحتم فى مثل. عمل معاوية لقال أكثركم : هذا المهدى . وروى ابن بطة بإسناده الثابت من وجهين. عن الأعمش عن مجاهد قال : لو أدركتم معاوية لقلم هذا المهدى . وروى الأثرم : حدثنا أحمد بن جوّاس ، حدثنا أبو هريرة المكتب قال : كنا عند الأعمن فلكروا عر بن عبد العزيز وعدله ، فقال الأعمش : فكيف لو أدركتم معاوية ؟ قالوا : فى حلمه ؟ عمر بن عبد العزيز وعدله ، فقال الأعمش : فكيف لو أدركتم معاوية ؟ قالوا : فى حلمه ؟ حدثنا أبو الله ، بل فى عدله . وقال عبد الله بن أحمد بن حنبل : أخبر نا أبو سعيد الأشج، حدثنا أبو أبيا القلي أبي المائة التقلي ، عن أبي يعاق المهدى . وروى الأشج، عر بن عبد العزيز وعدله ، فقال الأعمش : فكيف لو أدركتم معاوية ؟ قالوا : فى حلمه ؟ عر بن عبد العزيز وعدله ، وقال عبد الله بن أحمد بن حنبل : أخبر نا أبو سعيد الأشج، عر جز غيا المامة الثقلي ، عن أبى إسحاق السبيعى أنه ذكر معاوية فقال : لو أدركتموه. أو أدركتم أيامه لقلتم : كان المهدى . وهذه الشهادة من هؤلاء الأثمة الأعلام لأمير المؤمنين. معاوية صدى استجابة الله عز وجل دعاء نبيه صلى الله عليه وسلم هذا الخليفة الصالح. يوم قال صلى الله عليه وسلم « اللهم اجعله هادياً ، مهدياً ء واهد به » وهو من أعلام النبوة.

(٢) فى كتاب مناقب الصحابة من صحيح البخارى ( ك ٢٢ ب ٢٨ ج ٤ ص ٢١٩ ).
 حديث أبي مليكة أن ابن عباس قيل له : « هل لك فى أمير المؤمنين معاوية ، فإنه ما أوتر
 إلا بواحدة . فقال : إنه فقيه » . وفى كتاب المناقب من جامع الترمذى ( ك ٤٦ ب ٤٧ ).
 حديث عبد الرحمن بن أبى عميرة المزنى عن النبى صلى الله عليه و سلم أنه قال لمعاوية .
 د اللهم اجعله هادياً مهدياً واهد به »، ورواه الطبر انى من طريق سعيد بن عبد العزيز ...



فى حديث أم حرام أن ناسًا من أمته يركبون ثبيجَ البخرِ الأخضر ملوكًا على الأسرة ، أو مثل الملوك على الأسرة ، وكان ذلك فى

التنوخي ــ وكان لأهل الشام كالإمام مالك لأهل المدينة ــ عن ربيمة بن يزيد الإيادي أحد الأثمة الأعلام عن عبد الرحمن بن أبي عميرة أن النبي صلى الله عليه وسلم قال لمعاوية اللهم علمه الكتاب والحساب وقد العذاب» . وأخرجه الإمام البخارى فى التاريخ قال : قال لى أبو مسهر ( وذكره بالعنعنة ) . وتقدم في ص ٨٣ حديث عزل عمير بن سمد الأنصاري عن ولاية حمص في خلافة عمر وتوليته معاوية والشهادة له بأن النبي صلى الله عنيه وسلم دعا له بأن يهدى الله به . ورواه الإمام أحمد من حديث العرباض بن سارية السلمي . ورواه ابن جرير من حديث ابن مهدي ، ورواه أسد بن موسى وبشر بن السرى وعبدانة بن صالح عن معاوية بن صالح بإسناده . وزاد في رواية بشر بن السري « وأدخله الجنة ، . ورواه ابن عدى وغيره عن ابن عباس . ورواه محمد بن سعد بسنده إلى مسلمة ابن غلد أحد فانحى مصر وولاتها . ورواة هذه الدعاء النبوى لمعاوية من الصحابة أكثر من أن يحصوا . (وانظر البداية والنهاية ٨ : ١٢٠ – ١٢١ . وانظر ترجمة معادية في حرف الميم من تاريخ دمشق لابن عساكر ) . ومن لم يصدق هذا الحديث فهو منكر لكل ما ثبت في السنة من شريعة الإسلام . وفي الشيعة المبغضين لمعاوية اللاعنين له من يزعمون أنهم منتسبون إلى النبى صلى الله عليه وسلم فهل تراهم يحقدون على جدهم صلى الله عليه وسلم لرضاه عن معاوية واستعانته به ودعائه له ؟ « إذا لم تستح فاصنع ما شنت » . وروى الحافظ ابن عساكر عن الإمام أبى زرعة الرازى أنه قال له رجل : إنى أبغض معاوية . فقال له : ولم ؟ قال : لأنه قاتل علياً . فقال له أبو زرعة : « ويحك ، إن رب معاوية رحم ، وخصم معاوية خصم كريم ، فإيش دخولك أنت بينهما ، رضى الله ميا ٩



ولايته (١)

ويحتمل أَن تكون مراتب فى الولاية: خلافة ، ثم ملك . فتكون ولاية الخلافة للأربعة ، وتكون ولاية الملك لابتداء معاوية <sup>(٢)</sup> . وقد

(1) أم حرام بنت ملحان صحابية من الأنصار من أهل قباء ، كان النبي صلى الله عليه وسلم إذا ذهب إلى قباء استراح عندها ، وهى خالة خادمه أنس بن مالك . روى البخاري فى كتاب الجهاد من صحيحه (ك ٥٦ ب ٣ – ج ٣ ص ٢٠١) ومسلم فى كتاب البخاري فى كتاب الجهاد من صحيحه (ك ٥٦ ب ٣ – ج ٣ ص ٢٠١) ومسلم فى كتاب البخاري فى كتاب الجهاد من صحيحه (ك ٥٦ ب ٣ – ج ٣ ص ٢٠١) ومسلم فى كتاب البخاري فى كتاب الجهاد من صحيحه (ك ٥٠ ب ٣ – ج ٣ ص ٢٠١) ومسلم فى كتاب البخاري فى كتاب الجهاد من صحيحه (ك ٥٦ ب ٣ – ج ٣ ص ٢٠١) ومسلم فى كتاب البخاري فى كتاب الجهاد من صحيحه (ك ٥٠ ب ٣ – ج ٣ ص ٢٠١) ومسلم فى كتاب البخاري فى كتاب الجهاد من صحيحه (ك ٢٥ ب ٣ – ج ٣ ص ٢٠١) ومسلم فى كتاب البخاري فى كناب الجهاد من أست أن الذي صلى الله عليه وسلم نام عندها القيلولة ثم استيقظ وهو يضحك لأنه رأى ناساً من أمته غزاة فى سبيل الله يركبون ثبيج البحر أروي الأولى . فقالت له أم حرام : ادع الله أن يجعلى منهم ، فقال لها وأنت من الأولين». وكانت معهم أم حرام فى صحية زوجها عبادة بن الصامت . ومعهم من الصحابة أبو اللدرداء أيام عثان بعنان (بقيادة معاوية عقب إنشائه الأسطول الإسلامى الأول فى الناريخ) . وأبو فن درام فنام واستيقظ وقد رأى مثل وكانت معهم أم حرام فى صحية زوجها عبادة بن الصامت . ومعهم من الصحابة أبو اللدرداء أيام عثان بن عفان (بقيادة معاوية عقب إنشائه الأسطول الإسلامى الأول فى التاريخ) . وأبو فر وأبو ذر وغيرهما . ومات أم حرام فى صحية زوجها عبادة بن الصامت . ومعهم من الصحابة أبو الدرداء أيام عران بن عفان (بقيادة معاوية عقب إنشائه الأسطول الإسلامى الأول فى التاريخ ) . وأبو ذر وغيرهما . ومات أم حرام فى سعيل الله وقبر ها يقبر س إلى اليوم . قال ابن كثير : مركان أمير الجيش الثانى يزيد بن معاوية فى غزوة القسطنطينية . قال ابن كثير : أيام مران أمر مرام فى محيه فى حين المامت . ومعهم من الصحابة أبو الدرداء أيام عران أمر مرام فى محيه زوجها عبادة بن الصامت . ومعهم من الصحابة أبو الدرداء أيام مران أمر الجيش الثانى يزيد بن معاوية فى غزوة القسطنطينية . قال ابن كبر : مرابو فى المرام فى يعرفي فى غزوة القسطنطينية . قال : وهذا من أعظم مران أمير الجيش الثاني بن يزيد بن معاوية فى غزوة القسطنطينية . قال : مرام فى أمر مرام فى غرف أن أمر ما فى غرفي أم مرام فى أمر مي مرام فى غرفي أمر من أمر من أمر مرام أمر مال

(٢) الحلافة والملك والإمارة عناوين اصطلاحية تتكيف في التاريخ باعتبار مدلوها للعملي ، والعبرة دائماً بسيرة المرء وعمله . ومعاوية قد ولى الشام للخلافة الراشدة مدة عشرين سنة ، ثم اضطلع بمهمة الإسلام كلها عشرين سنة أخرى في الوطن الإسلامى الأكبر بعد بيعة الحسن بن على له ، فكان في الحالتين قوّاماً بالعدل ، محسناً إلى الناس من كل الطبقات ، يكرم أهل المواهب ويساعدهم على تنمية مواهبهم ، ويسم محلمه جهل الجاهلين فيعالج بذلك نقائصهم ، ويلتزم في الجميع أحكام الشريعة الحمدية =



= بحزم ورفق ومثابرة وإيمان . يؤمهم في صلواتهم ويوجههم في مجتمعهم ومرافقهم ويقودهم في حروبهم . وفي منهاج السنة ٣ : ١٨٥ والمنتقى منه ص ٣٨٩ قول الصحابي الجليل أبي الدرداء لأهل الشام « ما رأيت أحداً أشبه صلاة بصلاة رسول الله صلى الله عليه وسلم من إمامكم هذا » يعنى معاوية . وقد رأيت في ص ٢٠٥ قول الأغمش للذين ذكروا عِنده عمر بن عبد العزيز وعدله : «كيف لو أدركتم معاوية ؟ » قالوا : في حلمه ؟ قال : « لا والله ، بل في عدله » . وقد بلغ من استقامته على جادة الإسلام أن قال فيه أمثال. قتادة ومجاهد وأبي إسحاق السبيعي ـــ وكلهم من الأثمة الأعلام ـــ : كان معاوية هو المهدي ( انظر ص ٢٠٥ ) . والذي يتتبع سيرة معاوية في حكمه يرى أن حكومته في الشام كانت حكومة مثالية في العدل والتراحم والتآسي ، لم يخير بين الطيب والأطيب إلا اختار الأطيب على الطيب . فإذاكان هذا المسلك في أربعين سنة يؤهل الأمير المسلم للخلافة على اللسلمين وقد ارتضوه لذلك واغتبطوا به فهو خليفة ، ومن سماه ملكاً لا يستطيع أن يكابر في أنه من أرحم ملوك الإسلام وأصلحهم ، كنا أيام طلب العلم في القسطنطينية في مجلس للطلبة. يتناقشون فيه موضوع سيرة معاوية وخلافته . وكان ذلك في أيام السلطان عبد الحميد ، فوقف صديقي الشهيد السعيد عبد الكريم قاسم الجليل - وكان شيعياً - فقال : • أنتم تسمون سلطاننا خليفة ، وأنا أخوكم الشيعي أعلن أن يزيد بن معاوية كان بسيرته الطيبة. أحق بالخلافة وأصدق عملا بالشرع المحمدي من خليفتنا ، فكيف بأبيه معاوية » . على أن معاوية كان يقول عن نفسه ــ فيما رُواه خيثمة عن هارون بن معروف عن ضمرة عن ابن شوذب — : « أنا أول الملوك وآخر خليفة » ، وتقدم في ص ٧٧ حديث مُعمر عن الزهري « أن معاوية عمل سنتين عمل عمر ما يخوم فيه » . وقد أشرنا هناك إلى اختلاف. البيئة وتأثيره في أنظمة الحكم ، بل إنْ معاوية نفسه ذكو ذلك لعمر لما قدم عمرالشام وتلقاه 🖛



=معاوية فى موكب عظيم ، فاستنكر عمر ذلك ، واعتذر له معاوية بقوله : إنا بأرض جواسيس العدو فيهاكثيرة ، فيجب أن نظهر من عز السلطان ما يكون فيه عز للإسلام وأهله ونرهبهم به ، . فقال عبد الرحمن بن عوف لعمر : « ما أحسن ما صدر عما أوردته فيه يا أمير المؤمنين ؛ فقال عمر : من أجل ذلك جشمناه ما جشمناه ؛ ( البداية والنهاية ٨ : ١٢٤ – ١٢٥) ، وسيرة عمر التي خاول معاوية أن يسير عليها سنتين كانت المثل الأعلى في بيته ، وكان يزيد يحدث نفسه بالترامها . روى بن أبي الدنيا عن أبي كريب محمد ابن العلاء الهمداني الحافظ عن رشدين المصري عن عمرو بن الحارث الأنصاري المصري عن بكير بن الأشج المجزومي المدنى ثم المصري أن معاوية قال ليزيد ﴿: كيف تر الـهُ فاعلا إن ونيت ؟ قال : كنت والله يا أبة عاملا فيهم عمل عمو بن الخطاب . فقال معاوية : سبحان الله يا بني ، والله لقد جهدت على سيرة عَبَّان فما أطقتها ، فكبف بك وسيرة عمر ( ابن كثير ٨ : ٢٢٩ ) . والذين لا يعرفون سيرة معاوية يستغربون إذا قلت لهم: : إنه كان من الزاهدين والصفوة الصالحين . روى الإمام أحمد في كتاب الزهد ( ص ١٧٢ طبع مكة ) عن أبي شبل محمد بن هارون عن حسن بن واقع عن ضمرة بن ربيعة القوشي عن على بن أبي حملة عن أبيه قال ; رأيت معاوية على المنبر بدمشق يخطب الناس وعليه ثوب موقوع . وأخرج ابن كثير ( ٨ : ١٣٤ ) عن يونس بن ميسر الحميري الزاهد ( وهو من شيوخ الإمام الأوزاعي ) قال : رأيت معاوية في سوق دمشق ، وهو مردف وراءه وصيفاً وعليه قيص مرقوع الجيب ، يسير في أسواق دمشق . وكان قواد معاوية وكبار أصحابه يستهدونه ملابسه للتبرك بها ، فكان إذا حضر أحدهم إلى المدينة وعليه هذه الملابس يعرفونها ويتغالون في اقتنائها . روى الدارقطي عن محمد بن يحيي بن غسان أن القائد الشهير الضحاك بن قيس الفهرى قدم المدينة ، فأتى المسجد فصلى بين القبر والمنبر ، وعليه بردمرقع قد ارتدى به من كسوة معادية ، فرآه أبو الحسن البراد فعرف أنه برد =

(م - ١٤ + العواصم)



قال اللهُ فى داود ــ وهو خيرٌ من كلِّ معاوية <sup>(١)</sup> ــ : ﴿ وَآتَاهُ اللهُ المُلكُ والْحِكْمةَ ﴾ . ( البقرة : ٢٥١ ) فجعل النبوة ملكًا . فلا تلتفتوا إلى أحاديث ضعف سندها ومتنها <sup>(٢)</sup>

ولو اقتضت الحالُ النظر فى الأُمور لكان ــ والله أَعلم ــ رأْىٌ آخر للجمهور ، ولكن انعقدت البيعة لمعاوية بالصفة التى شاءها الله ، على

= معاوية فساومه عليه وهو يظنه أعرابياً من عامة الناس ، حتى رضى أبو الحسن البراد أن يدفع له ثلاثمائة دينار . فانطلق به الضحاك بن قيس إلى بيت حويطب بن عبد العزى فلبس رداء آخر وأعطى أبا الحسن البراد ذلك البرد بلا ثمن وقال له « قبيح بالرجل أن يبيع عطافه ، فخذه فالبسه » فأخذه أبو الحسن فباعه فكان أول مال أصابه ( ابن عساكر ٧ : ص ٦ ) وقد أوردنا هذه الأمثلة ليعلم الناس أن الصورة الحقيقية لمعاوية تخالف الصورة الكاذبة التي كان أعداؤه وأعداء الإسلام يصورونه بها ، فمن شاء بعد هذا أن يسمى معاوية خليفة وأميراً للمؤمنين ، فإن سليمان بن مهران الأعمش – وهو من الأثمة الأعلام الحفاظ ، وكان يسمى « المصحف » لصدقه – كاد يفضل معاوية على عمر بن عبد العزيز حتى في عدله . ومن لم يملاً معاوية عينه وأراد أن يضن عليه بهذا اللقب ، فإن معاوية مضى إلى الله عز وجل بعدله وحلمه وجهاده وصالح وعمله ، وكان وهو في دنيانا لا يبالى.

(١) إن داود فى نبوته –كما يعرفها المسلمون فى دينهم – تجعله خيراً من كل معاوية . وأما داود اليهود –كما يعرفه الناس من توراتهم الموجودة الآن فى الأيدى – فإن معاوية خير منه . ومن شقاء اليهود ألا يعرفوا للقرآن والإسلام فضلها عليهم فى تنزيه أنبياء بنى إسرائيل عما وصموا به فى كتبهم .

(٢) يشير إلى حديث سفينة ، وقد مضى الكلام عليه فى ص ٢٠١

11.



الوجه الذي وعد به رسولُ الله صلى الله عليه وسلم مادحا له ، راضيا عنه ، واجيًا هدنة الحال فيه ، لقول النبي صلى الله عليه وسلم « ابنى هذا سيّد ، ولعلَّ اللهُ أَن يُصلحَ به بين فئتين عظيمتين من المسلمين <sup>(()</sup> » . وقد تكلَّم العلماء في إمامة المفضول مع وجود من هو أفضلُ منه ، نليست المسأَلة في الحد الذي يجعلها فيه العامة ، وقد بيّناها في موضعها <sup>(۲)</sup> فإن قيل : قَتلَ حُجرَ بن عَدِي ّ وهو من الصحابة مشهور بالخير – فإن قيل : قَتلَ حُجرَ بن عَدِي ّ وهو من الصحابة مشهور بالخير – مبراً أسيراً يقول زياد ، وبَعثتْ إليه عائشةُ في أمره فوجدتُه قد فات وقتله ، قلنا : علمنا قتلَ حُجر كلُّنا ، واختلفنا : فقائل يقول قَتله

(١) تقدم الكلام على هذا الحديث في ص ٢٠٠

(٢) أى من مؤلفاته الأخرى . وهذه المسألة من مسائل الفقه الإسلامى الممحصة ، المبنية أحكامها على النصوص والسنن والأسس الشرعية التى قام الدين على مثلها فى باب جلب المصالح ودر م المفاسد وتقدير الضرورات بأقدارها . والقاضى أبو الحسن الماوردى فى الأحكام السلطانية (ص ٥) لم يلكر شائفاً فى جواز إمامة المفضول إلا الجاحظ ، وماذا يضرُّ أثمة الدين إذا خالفهم الجاحظ ، وهل العباسون الذين عرف الجاحظ بالتقرب وماذا يضرُّ عن أعمة الدين إذا خالفهم الجاحظ ، وهل العباسون الذين عرف الجاحظ بالتقرب اليهم فى حياتهم كانوا أفضل معاصريهم؟ أما جمهور الفقهاء والمتكلمين فقالوا تجوز إمامة مقصراً عن شروط الإمامة ، كما يجوز – فى ولاية القضاء من إمامة المفضول إذا لم يكن جليم المائلة بن وحيت بيعته ، ولا يكون فرجود الأفضل مانعاً من إمامة المفضول إذا لم يكن مقصراً عن شروط الإمامة ، كما يجوز – فى ولاية القضاء – تقليد المفضول مع وجود الأفضل لأن زيادة الفضل مبالغة فى الاختيار ، وليست معتبرة فى شروط الاستحقاق، وتحيل القارئ على كتاب والإمامة والمفاضنة ، لأبي محمد بن حزم المدرج فى الجزء الرابع من كتابه و الفصل ، ولا سيا الفصل المعقود فيه لإمامة المفضول ( ص ١٣٢ – ١٢٧ من طبعة مصر صنة ١٣٢٠ ) .



ظلمًا ، وقائل يقول قَتَله حقًا (١) .

فإِن قيل : الأصلُ قتله ظلما إلا إذا ثبت عليه ما يوجب قتلَه : قلنا :

 حجر بن عدى الكندى عدامة البخارى وآخرون من التابعين ، وعده البعض. الآخر من الصحابة . وكان من شيعة على في الجمل وصفين . وروى بن سيرين أن زياداً \_ وهو أمير الكوفة \_ خطب خطبة أطال فيها ، فنادى حجر بن عدى « الصلاة ! ». فمضي زياد في خطبته ، فحصبه حجر وحصبه آخرون معه . فكتب زياد إلى معاوية. يشكو بغي حجر على أميره في بيت الله ، وعد ذلك من الفساد في الأرض . فكتب معاوية إلى زياد أن سرح به إلى ... فلما جيء به إلى معاوية أمر بقتله . فالذين بريدون أن معاوية. قتله بحق يقولون : ما من حكومة في الدنيا تعاقب بأقل من ذلك من يحصب أميره وهو قائم يخطب على المنبر في المسجد الجامع ، مندفعاً بعاطفة الحزبية والنشيع . والذين يعار ضوبهم يذكرون فضائل حجر ويقولون كان ينبغي لمعاوية أن لا يخرج عن سجيته من الحلم وسعة. الصدر لمخالفيه . ويجيبهم الآخرون بأن ماوية يملك الحلم وسعة الصدر عند البغي عليه فى شخصه ، فأما البغى على الجماعة فى شخص حاكمها وهو على منبر المسجد فهو مالا يملك. معاوية أن يتسامح فيه ، ولا سيما في مثل الكوفة التي أخرجت العدد الأكبر من أهل الفتنة اا بن بغوا على عثمان بسبب مثل هذا التسامح ، فكبدوا الأمة من دمائها وسمعتها وسلامة قلوبها ومواقف جهادها تضحيات غالبة كانت فى غنى عنها لو أن هيبة الدولة حفظت بتأديب عدد قليل من أهل الرعونة والطيش في الوقت المناسب . وكما كانت عائشة تود لو أن معاوية شمل حجراً بسعة صدره ، فإن عبد الله بن عمر كان يتمنى مثل ذلك . والواقع أن معاوية كان فيه من حلم عثمان وسجاياه ، إلا أنه في مواقف الحكم كان يتبصر في عاقبة عَبَّان وما جر إليه تمادي الذين اجترأوا عليه .

41.

الأصلُ أَنَّ قتبلَ الإمام بالحق ، نحمن ادَّعيٰ أَنه بالظلم فعليه الدليل . ولو كان ظلمًا محضًا لما بتى بيت إلا لُعن فيه معاوية . وهذه مدينة السلام دار خلافة بنى العباس – وبينهم وبين بنى أُميَّة مالا يخنى على الناس – مكتوب على أبواب مساجدها : « خيرُ الناس بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم أبو بكر ، ثم عمر ، ثم عبَّان ، ثم على ، ثم مُعاوَيْةُ خالُ المؤمنين رضى الله عنهم <sup>(1)</sup> » .

ولكنَّ حُجرًا – فيما يقال – رأى من زياد أمورا منكرة <sup>(٢)</sup> ، فحصبه ، وخلَعه ، وأراد أن يُقيم الخلَقَ للفتنة ، فجعله معاويةُ ممن سعى في الأرض فسادًا

وقد كلَّمَتْه عائشةً فى أمره حين حج ، فقال لها : دعينى وحُجْرا حتى نلتنى عند الله . وأنتم معشر المسلمين أولى أن تدعوهما حتى يقفا بين يدى الله مع صاحبهما العدل الأمين المصطفى المكين ، وما أنتم ودخولكم حيث لا تشعرون ، فما لكم لا تسمعون ؟ فإن قيل : قد دسَّ على الحسن من سَمَّه .

(۱) المؤلف قام فى بغداد زمن الدولة العباسية كما ذكرنا فى ترجمته ، فهو يعرف مساجدها معرفة مشاهدة وعيان . ومعاوية خال المؤمنين لأنه أخو أم المؤمنين رملة بنت أبى سفيان المشهرة بكنيتها ( أم حبيبة )

(٢) كان زياد فى خلافة على واليا من ولاته ، وكان حجر بن عدى من أولياء زياد وأنصاره يومئذ . ولم يكن ينكر عليه شيئاً . فلما صار من ر<sup>نب</sup>ة معاوية صار ينكر عليه ددفوعاً بعاطفة التحزب والتشيع . وكان حجر يفعل مثل ذلك مع من تولى الكوفة لمعاوية قبل زياد ، فلمعاوية على إذا رأى أن حجراً ممن سعى فى الأرض فساداً .

قلنا : هذا مُحال من وجهين : أحدهما أنه ما كان ليتَّقى من الحسن أسًا وقد سلَّم الأَمر . الثانى أنه أمرُ مُغيَّب لا يعلمه إلا الله فكيف حملونه – بغير بيِّنة – على أحد من خلقه فى زمان متباعد لم نثق فيه بنقل ناقل ، بين أيدى قوم ذوى أهواء ، وفى حال فتنة وعصبية ، ينسب كل واحد إلى صاحبه مالا ينبغى ، فلا يُقبل منها إلا الصافى ، ولا يسمع فيها إلا من العدل المصمم <sup>(1)</sup>.

فإن قيل : فقد عهد إلى يزيد وليس بأَهل (٢) . وجرى بينه وبين

(١) قال شيخ الإسلام ابن تيمية فى «لماج السنة (٢ : ٢٢٥) فيا ترعمه الشيعة من أن معاوية سم الحسن : «لم يثبت ذلك ببينة شرعية ، ولا إقرار معتبر ، ولا نقل يجزم به . وهذا مما لا يمكن العلم به ، فالقول به قول بلا علم » . قال : وقد رأينا فى زماننا من يقال عنه سم ومات مسموماً من الأتراك وغير هم . ويختلف الناس فى ذلك حتى فى نفس الموضع الذى مات فيه والقلعة التى مات فيها ، فتجد كلا منهم يحدث بالشىء بخلاف. ما يحدث به الآخر » . وبعد أن ذكر ابن تيمية أن الحسن مات بالمدينة وأن معاوية كان بالشام ، ذكر للخبر احتمالات – على فرض صحته – منها أن الحسن كان مطلاقاً لا يدوم مع أمرأة ... الخ ( وانظر المنتى من منهاج الاعتدال ص ٢٦٢ ) .

(٢) إن كان مقياس الأهلية لذلك أن يبلغ مبلغ أبى بكر وعمر فى مجموع سجاياهما ، فهذا ما لم يبلغه خليفة فى تاريخ الإسلام ، ولا عمر بن عبد العزيز . وإن طمعنا بالمستحيل وقدرنا إمكان ظهور أبى بكر آخر وعمر آخر فلن تتاح له بيئة كالبيئة التى أتاحها الله لأبى بكر وعمر . وإن كان مقياس الأهلية الاستقامة فى السيرة ، والقيام بحرمة الشريعة ، والعمل بأحكامها ، والعدل فى الناس ، والنظر فى مصالحهم ، والجهاد فى عدوهم ، وتوسيع الآفاق لدعوتهم، والرفق بأفرادهم وجاعاتهم ، فإن يزيد يوم تمحص أخباره ، =

عبد الله بن عمر وابن الزبير والحسن ما قصه [ المؤرّخون ] عن وهْبِ ابن جرير بن حازم عن أبيه وعن غيره : لما أجمع معاوية أن يبايع لابنه يزيد حجَّ ، فقدم مكة فى نحو ألف رجل . فلما دنا من المدينة خرج ابن عمر وابنُ الزبير وعبدُ الرحمٰن بن ألى بكر فلما قدم مُعاوية المدينة صعد المنبر فحمد الله وأثنى عليه ، ثم ذكر ابنه يزيد فقال : من أحقَّ بهذا الأمر منه <sup>(1)</sup> . ثم ارتحل ، فقدم مكة فقضىٰ طوافه ، ودخل منزله،

= ويقف الناس على حقيقة حاله كما كان فى حياته ، يتبين من ذلك أنه لم يكن دون كثيرين ممز تغنى التاريخ بمحامدهم ، وأجزل الثناء عليهم .

(١) شباب قريش المعاصرون ليزيد – ممن يحدثون أنفسهم بولاية الأمر لبعض الاعتبارات التى يعرفونها لأنفسهم – كثيرون جداً ، حتى سعيد بن عثان بن عذان ومن هم دون سعيد كانوا يطمعون بولاية الأمر بعد معاوية . ومبدأ الشورى فى انتخاب الحليفة أفضل بكثير من مبدأ ولاية العهد . لكن معاوية كان يعلم بينه وبين نفسه أن فتح باب أفضل بكثير من مبدأ ولاية العهد . لكن معاوية كان يعلم بينه وبين نفسه أن فتح باب المورى فى انتخاب من يخلفه سيحدث فى الأمة الإسلامية مجزرة لا ترقأ فيها الدماء الشورى فى انتخاب الحليفة الشورى فى انتخاب من يخلفه سيحدث فى الأمة الإسلامية مجزرة لا ترقأ فيها الدماء من أن يخى عليه أن المزايا موزعة بين هؤلاء الشباب القرشيين ، فإذا امتاز أحدهم بشىء من أن يخى عليه أن المزايا موزعة بين هؤلاء الشباب القرشيين ، فإذا امتاز أحدهم بشىء مناركته لبعضهم فى بعض ما يمتازون به – يمتاز عليهم بأعظم ما تحتاج إليه الدولة ، مشاركته لبعضهم فى بعض ما يمتازون به – يمتاز عليهم بأعظم ما تحتاج إليه الدولة ، على الشيطان الفننة على هذا الكرسى بين المزاحمين عليه ، فيكون من الولاية ، مكان عليه منا ولداته ، فإن فيهم من يمتاز عليه بشىء آخر منها . غير أن يزيد – مع من أور منه القربين ، فإذا امتاز أحدهم بشىء مناركته لبعضهم فى بعض ما يمتازون به – يمتاز عليهم بأعظم ما تحتاج إليه الدولة ، مشاركته لبعضهم فى بعض ما يمتازون به – يمتاز عليهم بأعظم ما تحتاج إليه الدولة ، مشاركته لبعضهم فى بعض ما يمتازون به منه عنه فكون قوة للإسلام . كما تؤدة أوقم مشاركته لبعضهم فى بعض ما يمتازون به ما عناز عليهم بأعظم ما تحتاج إليه الدولة ، مشاركته لبعضهم فى بعض ما يمتازون به ما يمتاز عليهم بأعظم ما تحتاج إليه الدولة ، مشاركته لبعضهم فى بعن مازون الحوالة من قضاعة وأحلافهم من قبائل اليمن ، لكان مهم مالايمون أول الحواله من قضاعة وأحلافهم من قبائل اليمن ، لكان مهم مالايمون مالايمو ، لكان مهم مالايموزيد إلى الحوالة من منون الفيزيد إلى المران المراب من قباعة وأحلون مالا يمب كل مسلم أن أعي القون الفيذي على من المران اليمو مان ميكان مالم الن الميطان الفنية على هذا الكرسى بن الميزاحمين عليه من قبائل اليمن مالايمو ماليمو ماليمون مالايمو مالمو مالايمو مالمو مالمو مالمو ماليمو مالمو مالايمو مان ميكان مالمو ماليموزي مالموا مالمو مالمو مالمو مالمو مالمو مان مالول ألمو مالمو مالو مالوو م

فبعث إلى ابن عمر ، فتشهّد وقال : « أما بعدُ يا ابن عمر ، فقد كنت تحلَّثى أنك لا تحبُّ أن تبيت ليلة سوداء ليس عليك أمير . وإنى أُحدَّرك أن تشقَّ عصا المسلمين ، وإن تسعى فى فساد ذات بينهم » . فلما سكت تكلم ابنُ عمر فحمد الله وأثنى عليه ثم قال : « أما بعد فإنه قد كانت قبلك خُلفاء لهم أبناء ليس ابنُك بخير منهم ، فلم يروا فى أبنائهم ما رأيت فى ابنك ، ولكنهم اختاروا للمسلمين حيث علموا الخيار . وإنك تحدرنى أن أشتَنَّ عصا المسلمين ، ولم أكن لأفعل ، وإنما أنا رجلً من المسلمين ، فإذا اجتمعوا على أمر فإنما أنا واحد منهم » . فخرج ابنُ عمر <sup>(1)</sup>

وأرسل إلى عبد الرحمن بن ألى بكر ، فتشهَّد ثم أخذ فى الكلام ، فقطع عليه كلامه ، فقال : « إنك والله لوددتَ أَنَّا وكلناك في أمر

- إلى ما قرر وابن خلدون عند كلامه على مسير الحسين إلى العراق للحروج على يزيد حيث ال في فصل « ولاية العهد » من مقدمة تاريخه : « « وأما الشوكة ، فغلط يرحمه الله فيها ، لأن عصبية مضر كانت في قريش ، وعصبية قريش في عبد مناف ، وعصبية عبد مناف إنما كانت في بني أمية ، تعرف ذلك لهم قريش وسائر الناس ولا ينكرونه ، وإنما نسى ذلك أول الإسلام لما شغل النابس من الذهول بالخوارق وأمر الوحى ... حتى إذا انقطح أمر النبوة والخوارق المهولة تراجع الحكم بعض الشيء للعوائد ، فعادت العصبية كما كانت ولمن كانت، وأصبحت مضر أطوع لبني أمية من سواهم » .

(۱) هذا الخبر معارض بما فى كتاب المغازى من صحيح البخارى (ك ٢٤ ب ٢٩ – ٢٩ ص ٤٨) عن ابن عمر أن أخته أم المؤمنين حفصة نصحت له بأن يسرع بالذهاب للبيعة وقالت : «الحق ، فإنهم ينتظرونك ، وأخشى أن يكون فى احتباسك عنهم فرقة ، وانظر ص ٢٢٣



ابنك إلى الله . وإنا والله لا نفعل . والله لتردّنَّ هذا الأَمر شورى فى المسلمين أو لتفرنها عليك جذَعة <sup>(۱)</sup> » ثم وَثب فقام . فقال معاوية « اللهم اكففه بما شئت » . ثم قال : « على رسلكَ أَبها الرجل ، لا تشرفنَّ لأهل الشام ، فإنى أخاف أن يسبقونى بنفسك ، حتى أخبَر العشية أنك قد بايعتَ ، ثم كنْ بعد ذلك على ما بدا لك من أَمرك » .

ثم أرسل إلى ابن الزبير فقال : «يا ابن الزبير ، إنما أنت ثعْلب روَّاغ كلَّما خرج من جُحر دخل فى آخر ، وإنك عمدت إلى لهنين الرجلين فنفخت فى مناخرهما » . فقال ابن الزبير : « إن كنت قد مللت الإمارة فاعتزلها ، وهلمَّ ابنك فلنبايعُه . أرأيت إذا بايعت ابنك معك لأَيِّكما نسمع ، لأَيَّكما نطيع ؟ لا تجتمع البيعةُ لكما أبداً <sup>(٢)</sup> » . ثم قام .

فخرج معاويُة فصعد المنبرَ فقال : إنا وجدنا أحاديثَ الناس ذات عوار . وزعموا أن ابن عمر وابن الزبير وابنَ أبى بكر لم يبايعوا ليزيد ، قد سمعوا وأطاعوا وبايعوا له .

فقال أهلُ الشام : لا والله ، لا نرضى حتى يبايعوا على ر<sup>م</sup>وس الأَشهاد ، وإلَّا ضربنا أَعناقهم .

(١) أى لتنكشفن عليك الفتنة فى أشد حالاتها . ويلاحظ أن الذين انتحلوا هذه الأقوال فى الاستطالة على معاوية لم يطعنوا فى كفاءة يزيد وأهليته لأنها آخر ما يرتابون فيه .
 (٢) ابن الزبير أذكى من أن يفوته أن البيمة ليزيد بعد معاوية ، وليست لها معا فى حياة معاوية . والذين اخترعوا هذه الأخبار وأضافوها إلى وهب بن جرير بن حازم يكذبون كذباً مفضوحاً .

فقال : « مَهُ ، سُبحان الله ، ما أسرع الناس إلى قويش بالشرّ . لا أسمعُ هٰذه المقالة من أحد بعد اليوم » . ثم نزل .

فقال الناس : بايعوا . ويقولون هم : لم نبايع . ويقول الناس : قلتُ بايعتم .

وروى وَهْب من طريق آخر قال : خطب معاوية فذكر ابن عمر فقال : « والله ليبايعنَّ أو لأُقتلنَّه » . فخرج عبد الله بن عبد الله بن عمر إلى أبيه وسار إلى مكة ثلاثا وأخبره <sup>(۱)</sup> ، فبكى ابنُ عمر . فبلغ الخبرُّ إلى عبد الله بن صَفُوان ، فدخل على ابنِ عمر فقال : أخطب هذا بكذا ؟ قال : نعم . قال فما تُريد ، أتريد قتاله ؟ قال : يا ابن صفوان ، الصبر خيرُ من ذلك . فقال ابنُ صفوان : والله لو أراد ذلك لأُقاتلنَّه <sup>(۲)</sup> . فقدم معاويةُ مكة فنزل ذا طُوى ، وخرج إليه عبدُ الله بن صفوان فقال :

(١) هذا الخبر عن وهب بن جرير بن حازم يشعر بأن معاوية خطب هذه الخطبة. وهو في المدينة قادماً إليها من دمشق قبل أن يصل إلى مكة ، وأن ابن عمر كان يومئد. في مكة فركب إليه ابنه حتى لقيه بمكة وأخبره بهذه الخطبة . وفي الخبر الذي قبل هذا وهو مروى عن وهب بن جرير بن حازم أيضاً – التصريح بأن ابن عمر كان بالمدينة عند وصول معاوية إليها من دمشق ، وأنه كان مع الأعيان الذين خرجوا لاستقباله ، فالخبر ان متناقضان يكذب أحدهما الآخر مع أنهما عن راو واحد . ولا أدرى من أين جاء مهما المؤلف ، ولم ينقلها الطبرى مع أنهما عن راو واحد . ولا أدرى من أين جاء بهما المؤلف ، ولم ينقلها الطبرى مع أنه يعتنى بأخبار وهب بن جرير لأنه ثقة ، ووهب مات سنة ٢٠٦ وأبوه سنة ١٧٠ بعد أن اختلط ، فبينهما وبين هذه الحوادث رواة آخرون، وبينهما وبين الطبرى غيره من المؤخرين رواة كثيرون . وأعتقد أن هذه الأخبار غير محيحة لتناقضها ، ولو عرفنا رواتها إلى وهب وبعد وهب لعرفنا من أين جاء الكذاب . (٢) عبد الذه بن صفوان حفيد أمية بن خلف الجمحى . قتل مع ابن الزبير سنة ٣٧



أنت تزعم أنك تقتل ابن عمر إن لم يبايع لابنك ؟ قال : أنا أقتل ابن عمر ؟ إنى والله لا أقتله .

وروى وهب من طريق ثالث (١) قال : إن معاوية لما راح عن بطن مُرَّ قاصدًا إلى مكة قال لصاحب حَرَسه : لاَ تدع أحدًا يسير معى إلاً من حملته . فخرج يسير وحده ، حتى إذا كان وسط الأراك لقيه الحسينُ أبن على ، فوقف وقال : مرحبًا وأهلًا بابن بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم سيّد شباب المسلمين . دابَّة لأَلى عبد الله يركبها . فأَتى ببرْدَوْن ، فتحوَّل عليه . ثم طلع عبدُ الرحمٰن بن أبي بكر (٢) ، فقال : مرحبا بابن شيخ قريش وسيدهم وابن صدِّيق هذه الأُمة . دابَّة لأَى محمد يركبها . فأتى ببرذون فركبه . ثم طلع ابنُ عمر فقال : مرحبًا وأَهلًا بصاحب رسول الله وابن الفاروق وسيِّد المسلمين، ودعا له بدابة فركبها. ثم طلع ابن الزبير فقال : مرحبًا وأَهلًا بابن حُواريّ رسول الله وابن الصدّيق وابن عمة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ودعا له بدابة فركبها. ثم أقبل يسيرُ بينهم لا يسايره غيرهم حتى دخل مكة ، ثم كانوا أول داخل وآخر خارج ليس في الأرض صباح إلا لهم فيه حِباءً وكرامة ، لا يعرض لهم بذكر شيء مما هو فيه حتى قضي نسكه وترحَّلت أثقاله وقرُبَ مسيرُه إلى الشام وأنْيخت رواحُله ، فأُقبلَ بعضُ القوم على بعض (۱) وهذا الحبر أيضاً ليس عند الطبرى . وأظنه مصنوعاً في المصنع الذي خرج منه الحبر ان السابقان . (٢) نحن نعلم من الخبر الأول عن وهب أن عبد الرحمن بن أبي بكر كان في المدينة ، وكان مع الذين استقبلوا معاوية عند وصوله إليها من دمشق ، فما الذي طار به إلى مكة حتى صار في مستقبلي معاوية عند وصوله إليها ؟ حقّاً إن الذين يكذبون على معاوية أغبياء

119

لا بجيدون صناعة الكذب .



فقالوا : أيها القوم لا تُخدعوا إنه والله ما صنع هذا لحبّكم ولا لكرامتكم ولا صنعه إلا لما يريد ، فأَعدُّوا له جوابًا . وأقبلوا على الحسين فقالوا : أنت يا أبا عبد الله . قال : وفيكم شيخُ قريش وسيدها ؟ هذا آحقٌ بالكلام . فقالوا : أنت يا أبا محمد – لعبد الرحمٰن بن أبى بكر – فقال . لستُ هناك ، وفيكم صاحب رسول الله صلى الله عليه و سلم وابن سيد المسلمين – يعنى ابن عمر – فقالوا لابن عمر : أنت ! فقال : لستُ بصاحبكم ، ولكن أولوا الكلام ابن الزبير يكفِكم . قالوا : أنتَ يا ابن بالزبير . قال : نعم ، إن أعطيتمونى عهودكم ومواثيقكم أن لا تُخالفونى كفيتُكم الرجل . فقالوا : فلك ذلك . فخرج الإذن ، فأذن لم . فدخلوا . فتكلم معاوية فحمد الله وأثى عليه ثم قال : لقد علمتم سيرتى فيكم ، وحيلتى لأرحامكم ، وصفحى عنكم ، وحمل لما يكون منكم ، ويزيدُ وتشمون البنُ أمير المؤمنين أخوكم وابنُ عمكم وأحسنُ الناس لكم رأيًا . وإنما أردت وتقسمون لا يدخل عليكم في من ولكن وابنُ عمكم وأحسنُ الناس لكم رأيًا . وإنما أردت

فسكت القوم . فقال : أَلا تجيبونى ؟ فسكت القوم . فقال : ألا تجيبونى ؟ فسكنوا : فأَقبل على ابن الزبير فقال : : هات يا ابن الزبير ، فإنك لعمرى صاحبُ خطبة القوم ، فقال : نعم يا أمير المؤمنين أخيرك بين ثلاث خصال أيَّها أخذت فهى لك رغبة : قال : تله أبوك ، اعرضهن : قال : إن شئت صنعت ما صنع رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وإن شئت صنعت ما صنع أبو بكر فهو خيرُ هٰذه الأُمة يعد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وإن شئت صنعت ما صنع م

44.



فهو خيرَ هذه الأمة بعد أبى بكر : قال : لله أبوك ، ما صنَّعوا ؟ قال : قُبض رسول الله صلى الله عليه وسلم فلم يستخلف أحدًا ، فارتضى المسلمون أَبا بكر ، فإن شئت أَن تدع أَمرَ هٰذه الأُمة حتى يقضيَ الله فيه قضاءه. فيختار المسلمون لأنفسهم . فقال : إيه ليس فيكم اليوم مثلُ أبى بكر ، وإنى لا آمن عليكم الاختلاف . قال : فاصنع كما صنع أبو بكر ، عهد إلى رجل من قاصِية قريش ليس من بني أبيه فاستخلفه . قال : لله أبوك. الثالثة ؟ قال : تصنعُ ما صنعَ عمر ، جعل الأُمرَ شورى في سنة نفر من قريش ليس أحدٌ منهم من ولد أبيه . قال : عندك غير هٰذا ؟ قال : لا . قال : فأَنتُم ؟ قالوا : ونحن أَيضًا . قال . أَمَّا لا ، فإنى أَحببتُ أَن أَتقدم إليكم ، إنه قد أَعْذَر من أَنذر ، وإن كان يقوم القائمُ منكم إِلَّى فَيَكُذِّبنِي على رءُوس الأَشهاد فأَحتمل له ذٰلك . وإِلى قائم ممقالة ، فإِن صدقتُ فلى صدق وإن كذبت فعلَّى كذِبِي . وإنى أُقسم بالله لكم لئن ردٌ علَّ إِنسان منكم لا ترجع إليه كلمته حتى يسبق إلىَّ رأْسه . ثم دعا بصاحب حرسه فقال : أَقَمْ على كلِّ رجل من هؤلاء رجلين من حرسك فإِن ذهب رجل يردُّ علىَّ كلمة بصدق أو كذب فليضرباه بسيفيهما (١) ثم خرج وخرجوا معه، حتى رقى المنبر فحمد الله وأثنى عليه ثم قال : إِن هؤلاءِ الرهطَ سادةُ المسلمين وخيارُهم ، لا نستبدُّ بأمر دونهم ، ولا نقضي أَمرًا إِلا عن مشُّورتهم . وإنهم ارتضوا وبايعوا ليزيد بن أميرالمؤمنين من بعده ، فبايعوا باسم الله . فضربوا على يده، ثم جلس على راحلته وانصرف . (١) أورد المؤلف هذه الأخبار المفضوح كذبها ليعارضها في ص ٢٢٤ بحديث

(١) اورد المؤلف هذه الاخبار المفصوح كدبها ليعارضها فى ص ٢٢٢ بحديث البخارى عن الموقف السليم لابن عمر فى هذا الحادث ، حتى يعلم الناس أن الحق فى واد وهؤلاء الرواة الكاذبون فى واد غيره .



فلقيهم الناس فقالوا : زعمتم وزعمم ، فلما أرضيتم وحُبيتم فعلتم قالوا : إنا والله ما فعلنا . قالوا: فما منعكم أن تردُّوا على الرجل إذكذب؟ ثم بايع أهلُ المدينة والناس ، ثم خرج إلى الشام .

قال القاضى أبو بكر (رضى الله عنه ) : لسنا نتكر ، ولا بلغت بنا الجهالة ، ولا لنا فى الحق حميَّة جاهلية ، ولا ننطوى على غِلَّ لأَحد من أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم ، يل نقول ( ربَّنا اغفر لنَا ولإخوانِنَا الَّذِين سبَقُونَا بِالإِيمان ، ولَا تنجَعَلْ فى قُلُوبنَا غِلاَ للَّذِين آمنُوا ، رَبَّنا إنَّكَ رَءُوفَ رَحِم ) إلَّا أَن نقول ، إن معاوية ترك الأَفضل فى أَن يجعلها شورى ، وألَّا يخص ما أحدًا من قرابته فكيف ولدًا ، في أن يجعلها شورى ، وألَّا يخص ما أحدًا من قرابته فكيف ولدًا ، وأن يقتدى بما أشار بع عبد الله بن الزبير فى الرك أو الفعل <sup>(1)</sup> فعدل إلى ولاية ابنه وعقد له البيعة وبايعه الناس ، وتخلَّف عنها من تخلَّف<sup>(1)</sup> ، فانعقدت البيعة شرعًا ، لأنها تنعقد بواحد وقيل باثنين<sup>(1)</sup>

فإن قيل : لمن فيه شروط الإمامة ، قلنا : ليس السنَّ من شروطها ، ولم يثبت أنه يقصُرُ يزيد عنها .

[ فإن ] قيل ، كان منها العدالة والعلم ، ولم يكن : يزيد عَدْلًا ولا (١) كان معاوية أعرف بابن الزبير من ابن الزبير بنفسه ، روى البلاذرى في أنساب

الأشراف (٤ ٢ ٢ ٢ : ٥٣ – ٥٤) عن المذائبي عن مسلمة بن علقمة عن خالد عن أبي قلابة أن معاوية قال لابن الزبير : ٦ إن الشح والخرص لن يدعاك حتى يدخلاك مدخلا ضيقاً ، فوددت أنى حينند عندك فأستنقذك » . فلما حصر ابن الزبير قال : « هذا ما قال لى معاوية ، وددت أنه كان حياً » .

(٣) عدل عن الوجه الأفضل لماكان يتوجس من الفين والمجازر إذا جعلها شورى ،
 وقد رأى القوة والطاعة والنظام والاستقرار في الجانب الذي فيه ابنه ,
 (٣) انظر ص ١٤٤ ، والفيصل لابن حزم ٤ : ١٦٧ - ١٢٦٩

\*\*\*



حالماً . قلنا : وبأًى شى نعلم عدم علمه ، أو عدم عدالته (١) ؟ ولو كان مسلوبَهُما لذكر ذٰلك الثلاثة الفضلاء الذين أشاروا عليه بأَن لا يفعل ، وإنما رموًا إلى الأَمر بعيب التحكُم ، وأَرادوا أَن تكون شورى .

فإن قيل . كان هنالك من هو أحقَّ منه عدالة وعلمًا ، منهم مائة وربما ألف . قلنا : إمامةُ المفضول – كما قدمنا <sup>(٢)</sup> – مسأَلَةُ خِلاف بين العلماء ، كما ذكر العلماءُ فى موضعه .

وقد حسم البخارى الباب ، ونهج جادة الصَّواب ، فروى فى صحيحه ما يُبطل جميع هذا المتقدم ، وهو أن مُعاوية خطب وابنُ عمرَ حاضر فى خطبته ، فيا روى البخارى<sup>(٣)</sup> عن عكرمة بن خالد أنَّ ابنَ عمر قال : دخلتُ على حفَّصة ونوساتها تَنْطُف<sup>(٤)</sup> . قلت : قد كان من الأَمر ما ترين ، فلم يُجعل لى من الأَمر شىء . فقالت : « الحقْ، فإنهم ينتظرونك وأخشىٰ أَن يكون فى احتباسِك عنهم فُرْقة » . فلم تَدعُه حتى ذهب .

(۱) أما عن الدالة فقد شهد له محمد بن على بن أبى طالب فى مناقشته لابن مطيع عند قيام الثورة على يزيد فى المدينة فقال عن يزيد : « ما رأيت منه ما تذكرون . وقد حضرته وأقت عنده فرأيته مواظباً على الصلاة ، متحرياً للحير ، يسأل عن الفقه ، ملازماً للسنة » ( ابن كثير ٨ : ٣٣٣ ) . وأما عن العلم فالذى يلز م منه لمثله فى مثل مركز ه كان فيه موضع الرضا وفوق الرضا : روى المدائي أن ابن عباس وفد إلى معاوية بعد وفاة الحسن بن على ، فدخل يزيد على ابن عباس وجلس منه مجلس المعزى ، فلم مركز ه كان فيه موضع الرضا وفوق الرضا : روى المدائي أن ابن عباس وفد إلى معاوية بعد وفاة من عنده فرا بن كثير ٨ : ٣٣٣ ) . وأما عن العلم فالذى يلز م منه لمثله فى مثل مركز ه كان فيه موضع الرضا وفوق الرضا : روى المدائي أن ابن عباس وفد إلى معاوية بعد وفاة من عنده قال ابن عباس : إذا ذهب بنو حرب ذهب علياء الناس ( ابن كثير ٨ : ٢٢٨ ) من عنده قال ابن عباس : إذا ذهب بنو حرب ذهب علياء الناس ( ابن كثير ٨ : ٢٢٨ )



فلما تفرَّق الناس خطب معاوية فقال : من كان يريد أن يتكلَّم في هٰذا الأَمر فليُطْلِعُ لنا قَرْنَه ، فلَنحنُ أَحقٌ به منه ومن أبيه . قال حبيب ابن مسلمة <sup>(۱)</sup> فهلا أَجبته ؟ قال عبد الله : فحلك حبُوتى ، وهممتُ أن أقول : أحقٌ بهذا الأَمر منك من قاتلك وأَباك على الإسلام ، فخشيت أن أقول كلمة تفرِّق بين الجمع وتسفك الدمَ ويُحمل على غير ذُلك ، فذكرتُ ما أَعدَّ اللهُ في الجنان . فقال حبيب : حُفظت وعُصمت .

وروى البخارى <sup>(٢)</sup> أَن أَهل المدينة لما خلموا يزيد بن معاوية جمع ابنُ عمر حشمه وولده وقال : إنى سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : « يُنصب لكل غادر لواءٌ يوم القيامة» وإِنَّا قد بايعنا هٰذا الرجل على بيع الله ورسوله <sup>(٣)</sup> ، وإنى لا أَعلم غدرًا أَعظم من أَن نُبايع رجلًا

(۱) حبيب بن مسلمة الفهرى مكى كان عند وفاة النبى صلى الله عليه وسلم صبياً ، ثم التحق بالشام للجهاد فاشتهرت بطولته ، ويعدُّ فاتح أرمينية ، ويقال إنه كان قائد النجدة. التى خرجت من الشام لإنقاذ عثمان من أيدى البغاة عليه ، فجاءها الخبر بشهادته وهى في الطريق فعادت .

(٢) في كتاب الفتن من صحيحه ( ك ٩٢ ب ٢١ – ج ٨ ص ٩٩ ) .

(٣) وهذا الخبر المنير الذى يرويه البخارى فى صحيحه يفضح الذين زوروا على وهب بن جرير تلك الأخبار المتناقضة بأن عمر وغيره لم يبايعوا ليزيد، وأن معاوية أقام على رءوسهم من يقطعها إذا كذبوه فيا افتراه عليهم من أنهم بايعوا لابنه . فتبين الآن أنه لم يفتر عليهم ، وهذا ابن عمر يعلن فى أحرج المواقف – أى فى ثورة أهل المدينة على يزيد بتحريض ابن الزبير وداعيته ابن مطيع – أن فى عنقه كما فى أعناقهم بيعة شرعية لإمامهم على بيخ الله ورسوله، وأن من أعظم الغدران تبايع الأمة إمامها ثم تنصب له –



على بيع الله ورسولهِ ثم ننصبُ له القتال. وإنى لا أعلم أحدًا منكم خَلعه ولا بايع فى هٰذا الأَمر إلَّا كانت الفَيْصل بينى وبينه <sup>(۱)</sup> .

فانظروا معشر المسلمين إلى ما روى البخارى فى الصحيح ، وإلى ما سبق ذكرُنا له فى رواية بعضهم أن عبد الله بن عمر لم يبايع ، وأن معاوية كذب وقال قد بايع . وتقدم إلى حرّسه يأمره بضرب هنقه إن كذّبه . وهو قد قال فى رواية البخارى : « قد بايعناه على بيع الله ورسوله » وما بينهما من التعارض ، وخذوا لأنفسكم بالأرجح فى طلب السلامة ، والخلاص بين الصحابة والتابعين . فلا تكونوا – ولم تشاهدوهم ، وقد عصمكم الله من فتنتهم – ممن دخل بلسانه فى دمائهم ، فيلغُ فيها ولوغ الكلب بقية الدم على الأرض بعد رفع الفريسة بلحمها ، لم يلحق الكلب منها إلا بقية دم سقط على الأرض .

وروى الثبتُ العدلُ عن عبد الرحمٰن بن مهدى ، عن سفيان ، عن محمد بن المنكدر قال : قال ابنُ عمر حين بويع يزيد « إن كمان

= القتال . ولم يكتف ابن عمر بذلك فى تلك الثورة على يزيد بل روى مسلم فى كتاب الإمارة من صحيحه ( ك ٣٣ ح ٥٨ - ج ٦ ص ٢٢ ) أن ابن عمر جاء إلى ابن مطيع داعية ابن الزبير ومثير هذه الثورة فقال ابن مطيع : اطرحوا لأى عبد الرحمن وسادة . فقال ابن عمر : الم من من صحيحه ( ل من جلس ، أتيتك لأحدثك حديثاً سعت رسول الله ضلى الله عليه وسلم يقوله : إنى لم آتك لأجلس ، أتيتك لأحدثك حديثاً سعت رسول الله ضلى الله عليه وسلم يقوله : «من خلع يداً من طاعة ، لنى الله يوم القيامة لا تحجة لم ، ومن مات وليس فى عنه ابن الحيم من خلع يداً من طاعة ، لنى الله يوم القيامة لا تحجة لمه ، ومن مات وليس فى عنه بيعة مات ميتة جاهلية » . وكان لمحمد بن على بن أبى طالب ( المروف بابن الحنفية ) مثل هذا الموقف من داعية الثورة ابن مطيع سيراه القارئ فى ص ٢٢٢ – ٢٢٨ عند الكلام على سيرة يزيد .

(م- ١٥ • العواصم)



خيرًا رضينا ، وإن كان شرًا صبرنا » ...

وثبت عن حميد بن عبد الرحمٰن قال: دخلنا على رجل من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم حين استخلف يزيدُ بن معاوية فقال : تقولون إن يزيد بن معاوية ليس بخير أمة محمد ، لا أفقهها فقهًا ولا أعظمها فيها شرفًا . وأنا أقول ذلك . ولكن والله لأن تجتمع أمة محمد أحبُّ إلىَّ من أن تفترق . أرآيتم بابًا دخل فيه أمةُ محمد ووسعهم، أكان يعجز عن رجل واحد لو كان دخل فيه ؟ قلنا : لا . قال : أرأيتم لو أن أمة محمد قال كلُّ رجل منهم لا أريق دم أخى ولا آخذ ماله ، أكان هذا يسعُهم ؟ قلنا : نعم . قال : فذلك ما أقول لكم . ثم قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم «لا يأتيك من الحياء إلا خير » .

فهٰذه الأخبار الصحاح كلها تعطيك أن ابن عمر كان مسلِّمًا فى أمر يزيد ، وأنه بايع وعقدَ له والتزم ما التزم الناس ، ودخل فيا دخل فيه المسلمون ، وحرم على نفسه ومن إليه بعد ذلك أن يخرج على هٰذا أو ينقُضَه .

وظهر لك أن من قال : إن معاوية كذب فى قوله «بايع ابن عمر » ولم يبايع، وأن ابن عمر وأصحابه سُئلوا فقالوا «لم نبايع » فقد كذب . وقد صدق البخارى فى روايته قول معاوية فى المنبر « إن ابن عمر قد بايع » بإقرار بن عمر بذلك <sup>(۱)</sup> وتسليمه له وتماديه عليه . فأى الفريقين أحق بالصدق إن كنتم تعلمون ؟ الفريق الذى فيه البخارى ، أم الذى فيه غيره ؟ (۱) فى ثورة المدينة على يزيد ، وفى المناسبات الأخرى . انظر ص ٢٢٤



فخذوا لأنفسكم بالأخزَم ، والأصح ، أو اسكتوا عن الكلّ ، والله يتولّى توفيقَكم وحفظَكم .

و « الصاحب » الذي كلى عنه حميد بن عبد الرحمٰن هو ابن عمر ، والله أعلم . وإن كان غيره فقد أجمع رجلان عظيان على هٰذه المقالة ، وهى تعضد ما أصَّلناه لكم من أن ولاية المفضول نافذة وإن كان هنالك من هو أفضل منه إذا عقدت له . ولما فى حلها – أو طلب الأفضل – من استباحة ما لا يُباح ، وتشتيت الكلمة ، وتفريق أمر الأُمة .

فإن قيل . كان يزيد خمّارًا . قلنا : لا يحلُّ إلا بشاهدين ، فمن شهد بذلك عليه <sup>(۱)</sup> ؟ بل شهد العدلُ بعدالته . فروى يحيى بنُ بكير

(۱) إن معاوية – مع شديد حبه ليزيد ، لألمعيته واكتمال مواهبه – آثر أن ينشأ ابنه بعيداً عنه في أحضان الفطرة ، و خشونة البداوة وشهامتها ، ليستكمل الصفات اللائقة بالمهمة التي تنتظر أمثاله ، فبعث به إلى أخبية البادية عند أخواله من قضاعة ، ليكون على مذهب أمه ميسون بنت بحدل يوم قالت :

لبيتٌ تخفق الأرواح فيـــه أحبُّ إلىَّ من قصر منيــــف

وفى ذلك الوسط أمضى يزيد زمن صباه وصدر شبابه ، وما لبث أن انتقل أبوه إلى رحمة الله حى تولى الركز الذى أراده الله له . فلما خلا الجو لابن الزبير - بموت معاوية – صار دعاته يذيعون فى الحجاز الأكاذيب على يزيد، وينسبون إليه مالا يحلُّهُم ، نقل الحافظ ابن كثير فى البداية والنهاية ( ٨ : ٢٣٣ ) أن عبد الله بن مطبع ( داعية ابن الزبير) مشى فى المدينة هو وأصحابه إلى محمد بن على بن أبى طالب ( المعروف بابن الحنفية ) فأر ادوه على خلع يزيد ، فأبى عليهم ، فقال ابن مطبع : إن يزيد يشرب الحمر ، ويترك الصلاة ، ويتعدى حكم الكتاب . فقال لهم : ما زأيت منه ما تذكرون ، وقد حضرته ، وأقت عنده ، فرأيته مواظباً على الصلاة ، متحرياً للخبر ، يسأل عن الفقه ، ملاز ماً -



عن الليث بن سعد ، قال الليث : « توفى أَمير المؤمنين يزيد فى تاريخ كذا » فسماه اللثث « أَمير المؤمنين » بعد ذهاب ملكهم وانقراض دولتهم ، ولولا كونه عنده كذلك ما قال إلا « تُوُفى يزيد » .

فإن قيل : ولو لم يكن ليزيد إلا قتله للحسين بن علىّ . قلنا : يا أسفًا على المصائب مرة ، ويا أسفًا على مصيبة الحسين ألف مرة . وإن بوله يجرى على صدر النبى صلى الله عليه وسلم ، ودمه يراق على البوغاء ولا يحقن <sup>(۱)</sup> يا لله ويا للمسلمين .

وإِن أمثل ما رُوى فيه أنَّ يزيد كتب إلى الوليد بن عُتبة ينعى له

= للسنة . قالوا : فإن ذلك كان منه تصنعاً لك . فقال : وما الذى خاف منى أو رجا حتى يظهر إلى المحشوع ؟ أفأطلعكم على ما تذكرون من شرب الحمر ؟ فائن كان أطلعكم على ذلك إنكم نشركاؤه ، وإن لم يكن أطلعكم في يحل لكم أن تشهدوا بما لم تعلموا . قالوا : إنه عندنا لحق وإن لم نكن رأيناه . فقال لهم أبى الله ذلك على أهل الشهادة فقال : والا من شهد بللحلق ومن لم نكن رأيناه . فقال لهم أبى الله ذلك على أهل الشهادة فقال : والا من شهد بللحلق ومن بن من من من من من ما المحم على إنه عندنا لحق وإن لم نكن رأيناه . فقال لهم أبى الله ذلك على أهل الشهادة فقال : والا من شهد بللحلق وهم يعلمون ؟ ( الزخرف : ٨٦ ) ، ولست من أمركم فى شىء . قالوا : قلوا : فلعلك تكره أن يتولى الأمر غيرك ، فنحن نو ليك أمرنا . قال : ما أستحل القنال على ما تريدوننى عليه تابعاً ولا متبوعاً . قالوا : فقد قاتلت مع أبيك . قال : ما أستحل القنال أو أمرتهما قاتل على مثل ما قاتل عليه . فقالوا : فر ابنيك أبا القامم والتماسم بالفتال معنا . قل أو أمرتهما قاتل على مثل ما قاتل عليه . فقالوا : فر ابنيك أبا القامم والتماسم بالفتال معنا . قالوا : فقم معنا مقاماً يحض الناس فيه على القال . قال : ما أستحل القنال لم أو أمرتهما قاتل على مثل ما قاتل عليه . فقالوا : فر ابنيك أبا القامم والتماسم بالفتال معنا . قال : من أو أمرتهما قاتل على مثل ما قاتل عليه . فقالوا : فر ابنيك أبا القامم والتماسم بالفتال معنا . قال : أو أمرتهما قاتلت . قالوا : فر ابنيك أبا القامم والتماسم بالفتال معنا . قال : أو أمرتهما قاتلت . قالوا : فر ابنيك أبا القامم والتماسم بالفتال معنا . قال : أو أمرتهما قاتلت . قالوا : فر أمرتهما قاتل . قال : مر أمر أبي في على القتال . قال : مر أمر أمر أبي في على الفتال . قال : أو أمرتهما قاتلت . قالوا : فر أمرتهما الناسم بالفتال معنا . قال : أو أمرتهما يحل أو أو أماه ؟ إدن ما نصحت لله في على الفتال . قال : منكر هك . أو أمر انها ؟ إلى مكة ألما أمر أبل الناس بلغوى الخالق ( وخرج إلى مكة ) قال . إذن آمر الناس بتقوى الله ، وألا يرضوا الخلوق بسخط الحالق ( وخرج إلى مكة )

(۱) البوغاء : التراب الناعم .



معاوية ويأمره أن يأخذ له البيعة على أهل المدينة ـ وقد كانت تقدَّمت -فدعا مروان فأَخبره فقال له : أرسل إلى الحسين بن على وابن الزبير ، فإن بايعوا وإلا فاضرب أعناقهم . قال : سبحان الله ، نقتل الحسين بن على وابن الزبير ؟ قال : هو ما أقول لك . فأرسل إليهما ، فأتاه ابنُ الزبير ، فنعى إليه معاوية وسأله البيعة ، فقال : ومثلى يبايع هنا ؟ ابنُ الزبير ، وأنا [ أبايع ] مع الناس علانية . فوثب مروانُ وقال : اضرب عنقه ، فإنه صاحبُ فتنة وشرّ . فقال [ ابن الزبير ] . فإنك اضرب عنقه ، فإنه صاحبُ فتنة وشرّ . فقال الي ابن الزبير ] . فإنك مذالك يا ابن الزرقاء ؟ ( واستبّا ) . فقال الوليد : أخرجا عنى . وأرسل إلى الحسين ولم يكلمه بكلمة فى شىء ، وخرجا من عنده . وجعل الوليدُ عليهما الرصد . فلما دنا الصبحُ خرجا مسرعَين إلى مكة فالنقيا به فقال له ابن الزبير : ما يمنعك من شيعتك وشيعة أبيك ؟ فوالله لو أن لى مثلهم الذهبتُ إليهم . فهذا ما صحّ .

وذكر المؤرخون أَنَّ كُتُب أَهل الكوفة وردت على الحسين (١) ،

(١) أول من كتب إليه من شيوخ شيعته – على ما رواه مؤرخهم لوط بن يحيى : سليان بن صرد والمسيب بن نجبة ورفاعة بن شداد وحبيب بن مظاهر : وأرسلوا كتابهم مع عبد الله بن سبع الهمدانى وعبد الله بن وال ، فبلغا حسيناً بمكة فى عاشر رمضان سنة ، وبعد يومين سرحوا إليه قيس بن مسهر الصيداوى وعبد الرحمن بن عبد الله ابن الكدن الأرحبى وعمارة السلولى بثلاث وخمسين صحيفة ، وبعد يومين آخرين سرحوا إليه هانى بن هانئ السبيعى وسعيد بن عبد الله الحنى ( وفى الطبرى ٢ : ١٩٧ نصوص يعض رسائلهم وأسماء بعض أصحابها ) وهى تدور على أنهم لا يجتمعون مع أمير هم النعان ابن بشير فى جمعة ، ويدعون الحسين إليهم حتى إذا أقبل طردوا أمير هم وألحقوه بالشام، ويقولون فى بعضها : لا أينعت المار ، فإذا شئت فاقدم على جند لك مجند » . فأرسل الحسين إليهم ابن عمه مسلم بن عقيل بن أبى طالب ليرى إن كانوا مستو ثقين مجتمعين ليقدم هو عليهم =



وأنه أرسل مسلم بن عقيل - ابن عمه - إليهم ليأخذ عليهم البيعة

جبعد ذلك . وضبل مسلم بن عقيل فى الطريق وماتمن معه من العطش ، فكتب إلى الحسين يستعفيه من هذه المهمة ، فأجابه : خشيت ألا يكون حملك على الاستعفاء إلا الجبن ـ فمضى مسلم حتى بلغ الكوفة ، وأعطاه البيعة للحسين اثنا عشر ألفآ منهم ، وشعر أمير. الكوفة النعان بن بشير بحركاتهم فخطب فيهم ينهاهم عن الفتنة والفرقة ، وقال لهم : إنى لا أقاتل إلا من قاتلني ، ولا آخذ بالظنة والنَّهمة ، فإن أبديتُم لى صفحتكم ونكثم بيعتكم. لأضربنكم بسيفي ما ثبت قائمه في يدى . وعلم يز يد أن النعان بن بشير حليم ناسك لا يصلح في مقاومة مثل هذه الحركة ، فكتب إلى عبيد الله بن زياد عامله على البصرة أنه قد ضم إليه الكموفة أيضاً ، وأمره أن يأنى الكوفة وأن يطلب ابن عقيل كطلب الحرزة حتى يثقفه فيوثقه فيقتله أو ينفيه . فاستخلف عبيد الله أخاه على البصرة ، وأقبل إلى الكوفة فاتصل برؤسائها وقبضٌ على أزمة الحال ، فما لبث مسلم بن عقيل أن رأى مبايعيه الإثنى عشر ألفاً كالهياء ، وزأى نفسه وحيداً طريداً ، ثم قبض عليه وقتل . وكان الحسين قد جاءته قبل ذلك رسائل مسلم بن عقيل بأن اثنى عشر ألفاً بايعوه على الموت ، فخرج عقب موسم الحج بريد الكوفة ، ولم يشجعه على الخروج إلا ابن الزبير لأنه عرف أن أهل الحجاز لا يتابعونه ما دام الحسين معهم ، فصار الحسين أثقل خلق الله على ابن الزبير ( الطبرى ٦ : ١٩٦ – ١٩٧ وانظر ٦ : ٢١٦ و ٢١٢). أما المشفقون على الحسين من هذا الحروج. المشئوم فهم جميع أحباثة وذوى قرابته وإلناصحين له والمتحرين سنة الإسلام فى مثل هذا الموقف ، كل هؤلاء نهوه عن مسيره ، وحذموه من عواقبه ، وفي طليعتهم أخوه محمد. ابن الحنفية (الطبرى ٦ : ١٩٠ – ١٩٩ ) (وابن عم أبيه حبر الأمة عبد الله بن العباس. (الطبرى ٦ : ٢١٢–٢١٧) وابن عمه عند الله بن جعفر بن أبي طالب (٢ : ٢١٩) ، =

14.

وينظر هو فى اتِّباعه ، فنهاه ابنُ عباس وأعلمه أنهم خذلوا أباه وأخاه ، وأشار عليه ابنُ الزبير بالخزوج فخرج ، فلم يبلغ الكوفة إلَّا ومُسلم ابن عقيل قد قُتل وأسلمه من كان استدعاه ! ويكفيك بهذا عِظةً لن اتعظ . فتمادَى واستمرَّ غضبًا للدين وقيامًا بالحق . ولكنه – وضى الله عنه – لم يقبل نصيحة أعلم أهل زمانه ابن عباس ، وعدّلَ عن رأى شيخ الصحابة ابن عمر <sup>(1)</sup> وطلب الابتداء فى الانتهاء ، والاستقامة

= وقد بلغ الأمر بعبد الله بن جعفر أن حمل والى يزيد على مكة – وهو عمرو بن سعيد ابن العاص – على أن يكتب للحسين كتاب الأمان ويمنيه فيه البر والصلَّة ويسأله الرجوع ، فأجابه والى مكة إلى كل ما طلب وقال له : اكتب ما تشاء وأنا أخمّ على الكتاب ، فَكتبه وختمه الوالى ، وبعث به إلى الحسين مع أخيه يحيى بن سعيد بن العاص ، وذهب عبد الله ابن جعفر مع يحبى ، وجهدا بالحسين أن يثنياه عن السفر فأبى ( وصورة كتاب الوالى في تاريخ الطبري ٦ : ٢١٩ – ٢٢٠ ) ، وليس فوق هؤلاء النامحين أحد في عقلهم وعلمهم ومكانتهم وإخلاصهم ، بل إن عبد الله بن مطيع داعية ابن الزبير كان من ناصحيه بعقل وإخلاص ( الطبرى ٦ : ١٩٦ ) وعمر بن عبد الرحمن بن الحارث بن هشام المخروف كان على هذا الرأى ( الطبري ٦ : ٢١٥ – ٢١٦ ) والحارث بن خالد بن العاص ابن هشام لم يأله نصبحاً ( ٦ : ٢١٦ ) وحتى الفرزدق الشاعر قال له : قلوب الناس معك وسيوفهم مع بني أمية ( الطبري ٦ : ٢١٨ ) فلم يفد شيء من هذه الجهود في تحويل الحسين عن هذا السفر الذي كان مشئوماً عليه ، وعلى الإسلام ، وعلى الأمة الإسلامية إلى هذا اليوم وإلى قيام الساعة ، وكل هذا بجناية شيعته الذين حرضوه بجهل وغرور رغبة في الفتنة والفرقة والشر ، ثم خذلوه بجبن ونذالة وخيانة وغدر . ولم يكتف ورثمهم بما فعلٍ أسلافهم فعكفوا على تشويه التاريخ وتحريف الحقائق ورد الأمور على أدبارها . (۱) في إيثاره العافية ، وحرصه على وحدة المسلمين وتفرغهم لنشر الدعوة والفتوح .

فى الاعوجاج، ونضارة الشبيبة فى هشم المشيخة. ليس حولَه مثلُه ولاله، من الأَنصار من يرعى حقَّه ، ولا من يبذلُ نَفْسَه دونه ، فأَردناأَن نطهر الأَرض من خمر يزيد<sup>(1)</sup> فأَرقنا دم الحسين ، فجاءتنا مصيبة لا يجبرها سرور الدهر. وما خرج إليه أَحد إلَّا بتأُويل ، ولا قاتلوه إلا عا سمعوا من جدًه

المهيمين على الرسل ، المخبر بفساد الحال ، المحذِّر من الدخول في الفتن . وأقواله في ذلك كثيرة : منها قوله صلى الله عليه وسلم (\*) « إنه ستكون هناتٌ وهنات ، فمن أراد أن يفرِّق أَمرَ هٰذه الأُمة وهي جميع فاضربوه بالسيف كاتنًا من كان » . فما خرج الناسُ إلا مذا وأمثاله . ولو أن عظيمها وابن عظيمِها وشريفها وابن شريفِها الحسين وسِعَهُ بيتُه أَو ضيْعتُه أو إبلُه - ولو جاء الخلقُ يطلبونه ليقوم بالحقِّ ، وفي جملتهم ابن عباس وابن عمر - لم يلتفت إليهم ، وحضره ما أَنذر به النبيُّ صلى الله عليه وسلم وما قال في أخيه (٣) ، ورأًى أنها خرجتْ عن أخيه ومعه جيوشُ الأَرض وكبارُ الخلق يطلبونه ، فكيف ترجع إليه بأُوباش الكوفة ، وكبارُ الصحابة ينهوْنه وينأَوْن عنه ؟ ما أَدرى في هٰذا إِلا التسليم لقضاء الله ، والحزن على ابن بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم بقية الدهر . ولو لا معرفة أشياخ وأعيان الأُمة بأَنه أَمرٌ صرفه الله عنْ أَهل البيت ، وحال من الفتنة لا ينبغي لأحد أن يدخلها ، ما أسلموه أبدًا . ولهذا أحمد بن حنبل – على تقشُّفه وعظيم منزلته في الدين وورعه – (۱) أى يزعم مثيرى الفتنة الذين يشهدون بغير ما علموا . (۲) من حديث عرفجة فى كتاب الإمارة من صحيح مسلم : باب حكم من فرق أمر المسامين وهو مجتمع (ك ٣٣ ح ٥٩ - ج ٦ ص ٢٢ ) . (٣) د ايني هذا سيد ، ولعل الله أن يصلح به بين فنتين عظيمتين من المسلمين » ٠ 144

••

قد أدخل عن يزيد بن معاوية فى (كتاب الزهد ) أنه كان يقول فى خطبته : « إذا مَرض أحدكم مرضًا فأشنى ثم تماثل ، فلينظر إلى أفضل عمل عنده فلْيلزمُه ولينظر إلى أسوا عمل عنده فلْيدعُه » وهذا يدل على عظم منزلته عنده حتى يدخله فى جملة الزهاد من الصحابة والتابعين الذين يُقْتَدَى بقولهم ويُرعَوى من وعظهم ، ونعم . وما أدخله إلا فى جملة الوصحابة ، قبل أن يخرج إلى ذكر التابعين . فأين هذا من ذكر المورتة والحياء ، ألا ترعوزن أنتم وتزدّجرون ، وتقتدون بالأحبار المروتة والحياء ، ألا ترعوزن أنتم وتزدّجرون ، وتقتدون بالأحبار المالة (هذا بيانٌ للناس وهُدى ومَوْعِظةٌ لِلمُتَّقِين ) والحمد لله رب العالمين الملة (هذا بيانٌ للناس وهُدى ومَوْعِظةٌ للمُتَقين ) والحمد لله رب العالمين

وانظروا إلى ابن الزبير بعد ذلك وما دخل فيه من البيعة له بمكة ، والأَرض كلَّها عليه . وانظروا إلى ابن عباس وعقلهِ وإقباله على نفسه . وانظروا إلى ابن عمر وسِنَّه وتسليمه للدنيا ونبذه لها . ولو كان للقيام وجه لكان أولى بذلك ابنُ عباس ، فإن ولَدَى أخيه عبيد الله قد ذُكر أنهما قتلا ظلمًا <sup>(۱)</sup> . ولكن رأَى بعقله أَن دم عمَّان لم يُخلص إليه ، فكيف بدم ولدى عبيد الله ! وإن الأَمر راهق <sup>(۲)</sup> ، قد خرجا عنه حفظا للأَصل ، وهو اجتماع أَمر الأُمة وحقن دمائها والتلاف كلمتها . ودع الأَمر يتولَّه أَسودُ مجدَّع حسبا أَمر به صاحبُ الشرع صلوات الله عليه

(۱) كان ذلك سنة ٤٠ في اليمن آخر ولاية عبيد الله بن عباس عليها لعلى ، فأرسل معاوية إلى الحجاز واليمن بسر بن ألى أرطاة فأخذ له البيعة على أهل الحجاز، ثم توجه بسر إلى اليمن ، فلما علم عبيد الله يمجيئه هرب إلى الكوفة وترك ابنيه في اليمن فقتلها بسرفها يقال .
 (٢) أى تداخل حقه في باطله .



وسلامه <sup>(1)</sup> . وكلَّ منهم عظيمُ القدر مجتهد ، وفيا دخل فيه مصيبً مأجور ، ولله فيه حُكم قد أنفذه ، وحُكم فى الآخرة قد أحكمه وفرغ منه . فاقدروا هذه الأمور مقاديرها ، وانظروا بما قابلها ابنُ عباس وابنُ عمر فقابلوها ، ولا تكونوا من السفهاء الذين يرسلون ألسنتهم وأقلامهم بما لا فائدة لهم فيه ، ولا يُغنى من الله ولا من دنياهم شيئًا عنهم .

وانظروا إلى الأثمة الأخيار وفقهاء الأمصار ، هل أقبلوا على هذه. الخرافات وتكلَّموا فى مثل هذه الحماقات ؟ بل علموا أنها عصبيّات. جاهلية ، وحمية باطلة ، ولا تفيد إلَّا قطعَ الحبل بين الخلق ، وتشتيتَ الشمل واختلاف الأهواء – وقد كان ما كان ، وقال الأخباريون ما قالوا – فإما سكوتٌ ، وإما اقتداءً بأهل العلم وطرحٌ لسخافات المؤرّخين والأدباء . والله يكمل علينا وعليكم النعماءُ برحمته .

وعجباً لاستكبار الناس ولاية بنى أمية ، وأولُ من عقد لهم الولاية رسولُ الله صلى الله عليه وسلم ، فإنه ولَّى يوم الفتح عتاب بن أسيد. ابن أبى العيص بن أمية مكة – حرمَ الله وخير بلاده – وهو فتى السن. قد أبقل أو لم يُبقل . واستكتب معاوية بن أبى سفيان أمينًا على وحيه . ثم ولَّى أبو بكر يزيد بن أبى سفيان – أخاه – الشام . وما زالوا بعد ذلك يتوقَّلون فى سبيل المجد ، ويترقون فى درج العزَّ ، حتى أنهتهم الأيمام إلى منازل الكرام . (1) فى كتاب الإمارة من صحيح مسلم من حديث أبى ذر (ك٣٣ ح ٣ – ٣ – ٣ الم



وقد روى الناس أحاديث فيهم لا أصل لها ، منها حديث رؤية النبى صلى الله عليه وسلم بنى أمية ينزون على منبره كالقردة ، فعزً عليه ، فأعطى ليلة القدر خيرًا من ألف شهر يملكها بنو أمية . ولو كان هذا صحيحًا ما استفتح الحالَ بولايتهم ، ولا مكَّن لهم فى الأرض بأفضل بقاعها وهى مكة . وهٰذَا أصلٌ يجب أن تشدَّ عليه اليد .

فإن قيل : أحدث معاوية فى الإسلام الحكمَ بالباطل ، والقضاء بمالا يحلّ من استلحاق زياد . قلنا : قد بينا فى غير موضع أن استلحاق زياد إنما كان لأشياء صحيحة ، وعملً مستقيم نبيّنه بعد ذكر ما ادَّعى فيه المدَّعون من الانحراف عن الاستقامة ، إذ لا سبيل إلى تحصيل باطلهم، لأن خَرْق الباطل لا يُرْقع ، ولسانه أعظم منه فكيف يه لايقطع؟ ! قالوا : كان زيادً ينتسب إلى عبيد الثقنى من سمية جارية الحارث ابن كلدة <sup>(۱)</sup> ، واشترى [ زياد] عبيدًا – أباه – بألف درهم فأعتقه <sup>(۲)</sup>.

(۱) روى الحافظ ابن عساكر فى ترجمة زياد من تاريخ دمشق ( ٥ : ٤٠٩ ) عن عوانة بن الحكم الكلبى ( أكبر شيوخ المدائنى ) أن سمية أم زياد كانت لدهقان من دهاقين الفرس ، فاشتكى وجع البطن وخاف أن يكون أصيب بداء الاستسقاء ، فدعا الحارث بن كلدة الثقنى طبيب العرب ، ـ وقد كان قدم على كسرى ـ فعالج الدهقان فبرأ ، فوهب له سمية ، فو لدت له أبا بكرة واسمه مسروح أو نفيع فلم يقر به . ثم ولدت نافعاً فلم يقر به ، فلما نزل أبو بكرة إلى النبى صلى الله عليه وسلم قال الحارث بن كلدة لنافعاً فلم يقر به ، فلما نزل أبو بكرة إلى النبى صلى الله عليه وسلم قال الحارث بن كلدة لنافعاً فلم يقر به من الما زياد أعلى فراشه ، وكان أبو سفيان سار إلى الطائف فنزل على رجل يقال له عبيد فو لدت زياداً على فراشه ، وكان أبو سفيان سار إلى الطائف فنزل على رجل (٢) فى ترجمة زياد من تاريخ ابن عساكر (٥ : ٢٠٢ – ٤٠٢) خبر يرويه =



ممال ابو عنمان النهدى : فكنا نغبطه . واستعمله عمر على بعض صدقات البصرة ، وقيل بل كتب لأى موسى <sup>(۱)</sup> ، فلما لم يقطع الشهادة مع الشهود على المغيرة جلدهم وعزله وقال له : ما عزلتُك لخزية ، ولكنى كرهتُ أن أحمل على الناس فضلَ عقلك . ورووا أن عمر أرسله إلى اليمن فى إصلاح فساد ، فرجع وخطب خطبة لم يُسمع مثلها ، فقال عمروبن العاص « أما والله لو كان هذا الغلام قُرشيًا لساق الناس بعصاه»، فقال أبو سفيان : والله إلى لأعرف الذى وضعه فى رحم أمّه ، فقال له على : ومن ؟ قال : أنا . قال : مهلا يا أبا سفيان . فقال أبو سفيان أبياتًا من الشعر :

أَما والله لولا خوف شخص<sup>(۱)</sup> يرانى يا علَّى من الأَعادى لأَظهرَ أَمرَه صخرُ بن حَرْب ولم تكن المقالةُ. عن زياد

=زهرة بن معبد ومحمد بن عمرو عن وفادة زياد وهو فتى على أمير المؤمنين عمر من قبل أبي موسى الأشعرى فى يوم جلولاء قالا : فلما نظر إليه عمر رأى له هيئة حسنة وعليه ثياب بيض من كتان قال له : ما هذه الثياب ؟ فأخبره . فقال : كم أثمانها ؟ فأخبره بشىء يسير ، وصدقه . فقال له : كم عطاؤك ؟ فقال : ألفان . فقال : ما صنعت فى أول عطاء خرج ؟ فقال : اشتريت به والدتى فأعتقتها ، واشتريت بالثانى ربيبى عبيدا فأعتقته . فقال عمر : وفقال : ما هذه الثياب ؟ فأخبره . فقال : ما صنعت فى أول عطاء فعله : كم أثمانها ؟ فأخبره بشىء فعله في يعمر من كتان قال له : كم عطاؤك ؟ فقال : ألفان . فقال : ما صنعت فى أول عطاء خرج ؟ فقال : اشتريت به والدتى فأعتقتها ، واشتريت بالثانى ربيبى عبيدا فأعتقته . فقال عمر : وفقت . وسأله عن الفرائض والسن والقرآن فوجده عالماً بالقرآن وأحكامه وفرائضه . فرده إلى أبى موسى ، وأمر أمراء البصرة أن يتبعوا رأيه .

(۱) نقل الحافظ ابن عساكر عن الحافظ أبى نعيم أن زيادا كتب لأبى موسى الأشعرى، ثم لعبد الله بن عامر بن كريز ، ثم للمغيرة بن شعبة ، ثم لعبد الله بن عباس - كتب لهؤلاء كلهم على البصرة . وكان أمير المؤمنين على أراده أن يوليه البصرة فأشار زياد عليه أن يوليها عبد الله بن عباس ، ووعده بأن يشير عليه ويعينه .



وقد طالت مخاتلني ثَقِيفًا وتركى فيهمُ ثمر الفــوّاد فذلك الذي حمل معاوية . واستعمله علىٌّ على فارس ، وحمىٰ ، وجبىٰ ، وفتح ، وأصلح . وكاتبه معاوية يروم إفساده ، فوجَّه [ زيادً ] بكتابه إلى على بشعر ، فكتب إليه على : « إنى ولَيُّتُك ما وليتك وأنت أهل للألك عمدى . ولن يُدرَك ما تربد مما أنت فيه إلا بالصبر واليقين . وإنما كانت من أبي سفيان فلتة زمن عمر ، لا تستحق بها نسبًا ولا ميرانًا . وإن معاوية يأتى المؤمن من بين يديه ومن خلفه » . فلما قرأ زياد الكتاب قال : « شهدَ لي أبو حسن وربِّ الكعبة » . فذَّلك الذي جرًّا زيادًا ومعاويةَ نما صنعا . ثم ادَّعاه معاويةُ سنة أربع وأربعين ، وزوَّج معاويةُ ابنته من ابنه محمد . وبلغ الخبرُ أبا بكرة – أخاه لأُمه – فمَّل يمينًا أَلَّا بِكَلِّمه أَبِدًا ، وقال « هٰذا زَنَّى أُمَّه ، وانتغىٰ من أَبيه . والله ما رأت سميةُ أبا سفيان قط ، وكيف يفعل بأُم حبيبة (١) : أبراها فيهتك حرمة رسول الله ، وإن حجبتُه فَضحتُه ، . فقال زياد : جزى الله أبا بكرة خيرًا ، فإنه لم يدَع النصيحة في حال . وتكلم فيه الشعراء ، ورووا عن سعيد بن المسيب أنه قال : أول قضاء كان في الإسلام بالباطل استلحاق زياد .

قال القاضى أَبَو بكر ( رضى الله عنه ) : قد بيّنا فى غير موضع هذا الخبر ، وتكلمنا عليه مما يغنى عن إعادته ، ولكن لابدً فى هذه الحالة من بيان المقصود منه فنقول :

(۱) هي أم المؤمنين أم حبيبة بنت أبى سفيان وأخت معاوية .

كل ما ذكرتم لا ننفيه ولا نثبته لأنه لا يُحتاج إليه . والذى تدريه حقًا ونقطع عليه علمًا أن زيادا من الصحابة بالمولد والرؤية <sup>(۱)</sup> ، لا بالتفقه والمعرفة . وأما أبوه فما علمنا له أبًا قبل دعوى معاوية على التحقيق <sup>(۲)</sup> ، وإنما هى أقوال غائرة من المؤرّخين . وأما شراؤه له فمراعاة للحضانة ، فإنه حضنه عنده إذ دخل عليه ، فله نسب بالحضانة إليه إن كان ذلك .

وأما قولهم إن أبا عثمان [ النهدى ] غبطه بذلك ، فهو بعيد على أبى عثمان ، فإنه ليس فى أن يبتاع أحد حاضنه أو أباه فيعتقه من المزية بحيث يغبطه عليه أبو عثمان وأمثاله ، لأَنَّ هٰذه مرتبة يدركها الغلى والفقير والشريف والوضيع ، ولو بذل من المال ما يعظم قدره ، فيدرأ به قدر مروتمته فى إهانة الكثير العظيم ، فى صلة الولى الحميم . وإنما ساقوا هٰذه الحكاية ليجعلوا له أباً ، ويكون بمنزلة من انتفى من أبيه .

وأما استعمال عمر له فصحيح ، وناهيك بذلك تزكية وشرفًا ودينا . وأما قولهم إن عمر عزله لأنه لم يشهد بباطل ، بل روى أنه لما شهد أصحابه الثلاثة <sup>(٣)</sup> وعمر يقول للمغيرة : ذهب ربعك ، ذهب نصفك ،

(۱) ترجم له الحافظ ابن حجر فى ( الإصابة ) والحافظ أبو عمر بن عبد البر فى (۱) ترجم له الحافظ ابن حجر فى ( الاستيعاب ) ونقل فى مولده أنه ولد عام الفتح ، وقيل عام الحجرة ، وقبل يوم بدر .
قال ابن حجر : وجزم ابن عساكر بأنه أدرك النبى صلى الله عليه وسلم ولم يره .

(٢) من الثابت أن الحارث بن كلدة اعترف بأبوّته لنافع أخى زياد لأمه فصار يقال له نافع بن الحارث بن كلدة . ولا يعرف التاريخ أن عبيدا الثقنى أو الحارث بن كلدة اعترفا بزياد .

(٣) أصحابه الثلاثة فى الشهادة على المغيرة أخواه لأله : نفيع ، ونافع الذى ينسب إلى الحارث بن كلدة ، والثالث شبل بن معبد .

**የ** ምለ

ذهب ثلاثة أرباعك ، فلما جاء زياد قال له : إلى أراك صبيح الوجه ، وإلى لأَرجو أَن لا يفضح الله على يديك رجلًا من أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم . وأما خطبته التى ذكروا أنه عجب منها عَمْرو ، فما كان عنده فضل علم ولا فصاحة يفوق بها عمْرًا فمن فوقه أو دونه . وقد أدخل له الشيخُ المفترى <sup>(1)</sup> خطبًا ليست فى الحدّ المذكور .

وأما قولهم إن أبا سفيان اعترف به ، وقال شعرا فيه ، فلا يرتاب ذو تحصيل فى أن أبا سفيان لو اعترف به فى حياة عمر لم يَخف شيئًا ، لأَن الحال لم يكن يخلو من أحد قسمين : إما أن يرى عمرُ إلاطته به <sup>(٢)</sup> كا رُوى عنه فى غيره فيمضى ذٰلك ، أو يرد ذٰلك فلا يلزم أبا سفيان شى باقتراف ما كان فى الجاهلية . فذكرهم هٰذه الحكاية المخترعة الباردة المتهافتة الخارجة عن حدً الدين ولتحصيل لا معنى له وأما توليةُ على له فتزكية .

وأما بعث معاوية إليه ليكون معه فصحيح فى الجملة . وأما تفصيل ماكتب معاوية ، أو كتب زياد به إلى علىّ ، أو جاوب به علىّ زيادًا ، فهذا كله مصنوع .

وأما قول على « إنما كانت من أبي سفيان فلتة [ زمن عمر ] لا تستحق بها نسبا » فلو صحَّ لكان ذلك شهادة ، كما روى عن زياد ، ولم يكن ذلك تمبطل لما فعل معاوية ، لأنها مسألة اجتهاد بين العلماء : فرأى على شيئًا ، ورأى معاوية وغيرُه غيرَه . (١) لعله بريد الجاحظ ، وأعظم خطب زياد التي أوردها له في ( البيان والتبيين ) خطبته التي تسمى ( البتراء ) وهي في أوائل الجزء الثاني . (٢) أي إلحاقه و الصاقه .



وأما ( نكتة الكلام ) وهو القول في استلحاق معاوية زياداً وأخذ الناس عليه في ذلك ، فأى إخذ عليه فيه إن كان سمع ذلك من أبيه ؟ وأى عار على أبي سفيان في أن يايط بنفسه ولد زنا كان في الجاهلية . فمعلوم أن سُميَّة لم تكن لأبي سفيان ، كما لم تكن وليدةً زمعة لعتبة ، لكن كان لعتبة منازع تعين القضاء له ، ولم يكن لمعاوية منازع في زياد

اللهم إنَّ هاهنا نكتة اختلف العلماء فيها ، وهي أن الأَخ إذا استلحق أخًا يقول هو ابن أبى ولم يكن له منازع بل كان وحده ، فقال مالك : يرث ولا يثبت النسب . وقال الشافعي \_ في أحد القولين \_ يثبت. النسب ويأخذ المال ، هذا إذا كان المقر به غير معروف النسب . واحتجُّ الشافعيُّ بقول النبيِّ صلى الله عليه وسام « هو لك يا عِبد بن زمعة x الولد للفراش وللعاهر الحجَر » فقضى بكونه للفراش وبإثبات النسب . قلنا هٰذا جهل عظيم ، وذٰلك أن قوله إن النبي صلى الله عايه وسلم قضى بكونه للفراش صحيح ، وأما قوله بنبوت النسب فباطل ، لأَن عبدًا ادعىسببين: أحدهما الأخوة والثانى ولادة الفراش . فلو قال النبي صلى الله عليه وسلم : هو أخوك ، الولد للفراش . لكان إثباتا للحكم وذكرًا للعلة . بيدَ أن النبيُّ صلى الله عليه وسلم عدل عن الأخوَّة ولم يتعرَّض لها ، وأعرض عن النسب ولم يصرِّح به ، وإنما في الصحيحةي لفظ « هو أخوك» وفي آخر « هو لك » ، معناه فأَنت أعلم به . وقدمهَّدنا ذلك في مسائل الخلاف (١) . فالحارث بن كلدة لم يُدّع زيادا ولا كَان إليه منسوبًا ، وإنما كان ابن أمته ولد على فراشه ــ أى في داره ــ فكل من ادعاه فهو له ، إلا أن يعارضه من هو أولى به منه ، فلم يكن على معاوية في ذلك مَغمز ، بل (١) للمؤلف كتاب ( الإنصاف في مسائل الخلاف ) ٢٠ مجلداً . 12.



فعل فيه الحقٌّ على مذهب.مالك . فإن قيل : فلم أنكر عليه الصحابة ؟ قلنا : لأَنها مسأَلة اجتهاد ، فمن رأى أنَّ النسبَ لا يلحق بالوارث الواحد أَنكر ذٰلك وعظَّمه . فإِن قيل : ولمَ لعنوه ، وكانوا يحتجُون بقول النبي صلى الله عليه وسلم « ملعون من انتسب لغير أبيه ، أو انتمىٰ إلى غير مواليه ، ؟ قلنا : إنما لعنه من لعنه لوجهين : أَحدُهُما لأَنه أَثبت نسبه من هُذا الطريق ، ومن لم ير لعنه لهذا لعنه لغيره . وكان زياد أهلًا أن يُلعن ــ عندهم ـــ لما أحدث بعد استلحاق معاوية (١) . فإن قيل : جعلَ النبيُّ صلى الله عليه وسلم للزنا حُزمة ، ورتب عليها حُكْمًا حين قال ( احتجبي منه يا سَوْدة » (٢) ، وهذا يدلُّ على أن الزنا (۱) وأهم ذلك – عندهم – تسببه في قتل حجر بن عدى ، وقد مضى الكلام عليه ق ص ۲۱۱ – ۲۱۳ (٢) في كتاب الأقضية من ( موطأ مالك ) ب ٢١ ص ٧٤٠ عن ابن شهاب عن . عروة بن الزبير عن عائشة قالت : كان عتبة بن أبي وقاص عهد إلى أخيه سعد بن أبي وقاص أن ابن وليدة زمعة مي (.) ، فاقبضه إليك . قالت فلماكان عام الفتح أخذه سعد وقال : ابن أخي ، قد كان عهد إلى فيه . فقام إليه عبد بن زمعة فقال : أخي ، وابن وليدة أبي ، ولد على فراشه . فتساوقا إلي رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقال سعد : يا رسول الله ، ابن أخي ، قد كان عهد إلى فبه . وقال عبد بن زمعة : أخى ، وابن وليدة أبي ، ولد على فراشه . فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم « هو لك يا عبد بن زمعة » . ثم قال صلى الله عليه وسلم « الولد للفر اش ، وللعاهر الحجر » . ثم قال لسودة بنت زمعة « احتجبي منه » لما رأى من شبهه بعتبة بن أبى وقاص . قالت : فما رآها حتى لبى الله عز وجل . وأخرجه البخاري (ك ٣٤ ب ٣) ومسلم (ك ١٧ ب ١٠ ح ٣٦) . (\*) وليدة زمعة : جاريته . (م - ١٦ \* العواصم) 121



يتعلق به من حُرمة الوطء ما يتعلق بالنكاح الصحيح . همكذا قال الكوفيون . ومالك فى رواية ابن القاسم يساعدهم عن المسالة ولا يساعدهم على دليلها من هذا الوجه ، وقد بينًاها فى كتاب النكاح . وقال الشافعى : العذر فى أمر النبى صلى الله عليه وسلم لسودة بالاحتجاب مع ثبوت نسبه من زمعة وصحة أخوته لها بدعوى عبد أن ذلك تعظيم لحرمة أزواج النبى صلى الله عليه وسلم لأنهن لم يكنّ كأحد من النساء فى شرفهن وفضلهن . قلنا : لو كان أخاها بنسب ثابت صحيح كما قلتم ، ويكون قول

النبى صلى الله عليه وسلم « الولد للفراش » تحقيقا للنسب ، لما منع النبى صلى الله عليه وسلم سودة منه ، كما لم يمنع عائشة من الرجل الذى قالت : هو أخى من الرضاعة ، وإنما قال « انظرن من إخوانكن » .

وأما ما روى عن سعيد بن المسيب ، فأخبر عن مذهبه فى أن هذا الاستلحاق ليس بصحيح ، وكذلك رأى غيره من الصحابة والتابعين . وقد صارت المسألة إلى الخلاف بين الأمة وفقهاء الأمصار ، فخرجت من حد الانتقاد إلى حد الاعتقاد . وقد صرح مالك فى كتاب الإسلام وهو ( الموطأ ) بنسبه فقال فى دولة بنى العباس « زياد بن أى سفيان» ، ولم يقل كما يقول المجادل « زياد بن أبيه» هذا على أنه لايرى النسب يثبت بقول واحد . ولكن فى ذلك فقة بديع لم يفطن له أحد ، وهوأنها لما كانت مسألة خلاف ، ونفذ الحكم فيها بأحد الوجهين ، لم يكن لها رجوع ، فإن حكم القاضى فى مسائل الخلاف بأحد القولين يمضيها ويرفع الخلاف فيها . والله أعلم الناس » فهذه زيادة ليس لها أصل ، من ناقص عقل . وأى عقل كان الناس » فهذه زيادة ليس لها أصل ، من ناقص عقل . وأى عقل كان

لزياد يزيد على الناس فى أيام عمر <sup>(1)</sup> ، وكل واحد من الصحابة كان أعقل من زياد وأعلم منه ولهذا كل من كمل عقله أكثر من الآخر فهو أولى أن يختلط مع الناس . ويقولون : كان داهية ، وهى كلمة واهية . الدهاء والأرب هو المعرفة بالمعانى ، والاستدلال على العواقب بالمبادى وكل أحد من الصحابة والتابعين فوق زياد وتلك الروايات التى يروى المؤرخون – من كذبهم – فى حِيل الحرب والفتك بالناس ، كل أحد اليوم يقدر على مثلها وأكثر منها ، والحيلة إنما تكون بديعة وتنتى وتروى إذا وافقت الدين ، وأما كل حكاية تخالف الدين فليس فى خاصة – أعقل من زياد وأفصح منه. فلا تلتفتوا إلى ما رُوى من الأباطيل خاصة – أعقل من زياد وأفصح منه. فلا تلتفتوا إلى ما رُوى من الأباطيل

الولايات والعزلات لها معان وحقائقُ لا يعلمها كثير من الناس . لقد علمتم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم مات عن زُهاء اثنى عشر ألفًا من الصحابة معلومين . منهم ألفان أو نحوهما مشاهير فى الجلالة ، ولَّى منهم أبو بكر سعدًا وأبا عبيدة ويزيدَ وخالد بن الوليد وعِكْرِمة ابن أبى جهل ونفرا غيرهم فوقهم ، وولَّى أنس بن مالك ابن عشرين سنة على البحرين اقتداءً بالنبى صلى الله عليه وسلم فى عتاب <sup>(٢)</sup> . ومتى كان استوفى المشيخة حتى يتُخذ الشبان ..وولى عمرُ أيضا كذلك ، وبادر بعزل خالد . وذلك كله لفقه عظم ومعارف بدّيعة بيانُها فى موضعها فى تاريخه الأوسط عن يونس بن حبيب عن آل زياد . (١) لأنه كان لما دخل على عمر فى السابعة عشرة من عمره على ما نقله البخارى فى تاريخه الأوسط عن يونس بن حبيب عن آل زياد . (٢) عتاب بن أسيد بن أى العبص بن أمية ( انظر ص ٢٣٢ ) .



•ن كتب الإمامة والسياسة من الأُصول ؛ فخذرا في غير لمدًا ، فنُهُ هذا الباب ، مما تلوكه أَشدَاقُ أَهلِ الآداب

وأما ما رُوى عن معاوية أنه استدعى شهودا فشهد السّنون وسوا فسل من ألخق ما روى عن السلولى ، فإنه لم يكن قط . واسعد بإسقاط ما روى فى القصة سعيد أو سعد . وأما كلام أبى بكرة – أخيه لأمه – فيه فغير ضائر له ، لأن ذلك رأى أبى بكرة واجتهاده . وأما قولم فيها عن أبى بكرة أنه زنَّى أمه ، فلو كان ذلك صحيحا لم يضرَّ أمه ما جرى فى الجاهلية فى الدين ، فإن الله عفا عن أهل الجاهلية كلها بالإسلام ، وأسقط الإثم والعار منه ، فلا يذكره إلا جاهل به .

قال القاضى أبو بكر (رضى الله عنه) : والناس إذا لم يجلوا عيباً لأحد وغليهم الحسد عليه وعداوتهم له أحدثوا له عيوباً . فاقبلوا الوصية ، ولا تلتفتوا إلاً إلى ما صحَّ من الأخبار ، واجتنبوا - كما ذكرتُ لكم - أهل التواويخ ، فإنهم ذكروا عن السلف أن المحصحة يسيرة ليتوسَّلوا بذلك إلى رواية الأباطيل ، فيقدفوا - سا عدمنا -فى قلوب الناس مالا يرضاه الله تعالى ، وليحتقروا السلف ويُهوَّنوا

(۱) السلولى مالك بن ربيعة أبو مريم ، وكان ذلك سنة ٤٤ ، وكان معه فى الشهادة **وياد بن أسماء** الحرمازى والمنذر بن الزبير – فيا ذكر المداشى بأسانيده – وجويرية **يت** ألى سفيان والمسور بن قدامة الباهلى وابن ألى نصر الثقنى وزيد بن نفيل الأزدى **وشعة** بن العلقم المازنى ورجل من بنى عمرو بن شيبان ورجل من بنى المصطلق ، شهدوا **تلهم** على ألى سفيان أن زياداً ابنه، إلا المنذر فشهد أنه سمع علياً يقول : أشهد أن أبا سفيان قال ذلك . فخطب معاوية فاستلحق زياداً ، وتكلم زياد فقال : إن كان ما شهد به الشهود حقاً فالحمد ند ، وإن كان باطلا فقد جعلتهم بينى وبين الله .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

الدين ، وهو أعزَّ من ذلك ، وهم أكرم منا ، فرضى الله عن جميعهم . ومن نظر إلى أفعال الصحابة تبين منها بطلان هذه الهتوك التى يختلفها أهل التواريخ فيدسونها فى قلوب الضعفاء ، وهذا زياد لما أحس المنية استخلف سمرة بن جُندب من كبار الصحابة فقبل خلافته ، وكيف يُظن به – على منزلته – أنه يقبل ولاية ظالم لغير رشدة ، وهو على ما هو عليه من الصحبة ، وذلك من غير إكراه ولا تقيَّة ؟ إن هٰذا فو الدليل المبين . فمع من تحبون أن تكونوا : مع سمرة بن جندب ، أو مع المسعودى والمبرد وابن قتيبة ونظرائهم <sup>(۱)</sup> ؟ وهٰذا غاية فى البيان . قاصمت

كانت الجاهلية مبنية على العصبية ، متعاملة بينها بالحمية . فلما جاء الإسلام بالحق ، وأظهر الله مِنَّته على الخلق ، قال سبحانه ( واذكُرُوا نِعْمة اللهِ عليْكُمْ إذكُنْتُمْ أَعْداء فأَلَّفَ بِيْن قلوبكُمْ فأَصْبَحْم بنِعْمتِهِ إخوانا ) ، [ آل عمران : ١٠٣] ، وقال لنبيه : ﴿ لَوَ أَنفَقْت ما في الأَرْض جعيمًا ما أَلفْتَ بِيْن قلُوبِهِمْ ، ولكنَّ الله أَلَّف بَيْنهُمْ ) ، [ الأَنفال : ٢٣ ] ، فكانت بركة النبي صلى الله عليه وسلم تجمعهم ، وتجمع شملهم ، وتصلح قلوبهم ، وتمحو ضغائنهم .

(١) حكم القاضى أبن بكر على ابن قتيبة هذا الحكم القاسى وهو يظن أن كتاب ( الإمامة والسياسة ) من تأليفه كما سيأتى . وكتاب الإمامة والسياسة ذكرت فيه أمور وقعت بعد موت ابن قتيبة ، فدل ذلك على أنه مدسوس عليه من خبيث صاحب هوى ، ولو وقف المؤلف على هذه الحقيقة لوضع الجاحظ ومن هم دون الجاحظ فى موضع ابن قتيبة :



واستأثر الله برسوله صلى الله عايه وسام ، ونفرت النفوس ، وتماسكت الظواهر مُنجرَّة ما دام الميزان قائماً . فلما رُفع الميزان – كما تقدم ذكره <sup>(1)</sup> فى المديث – أحد الله القلوب عن الأُلفة ، ونشر جناحا من التقاطع ، حتى سوَّى جناحين بقتل عمَّان ، فطار فى الآفاق ، واتصل من التقاطع ، حتى سوَّى جناحين بقتل عمَّان ، فطار فى الآفاق ، واتصل الهرج إلى يوم المساق . وصارت الخلائق عزين <sup>(٢)</sup> ، فى كل واد من وعباسية ميمون : فمنهم بكُرية ، وعُمرية ، وممَّانية ، وعلوية ، وعباسية – كل تزعم أن الحق معها وفى صاحبها ، والباقى ظلوم غشوم مُقتر من الخير عديم . وليس ذلك بمذهب ، ولا فيه مقالة ، وإنما هى حماقات من الخير عديم . وليس ذلك بمذهب ، ولا فيه مقالة ، وإنما هى حماقات من الله ، ويلهو مم الشيطان ويلعب ، وقد سار مم فى غير مسير ولا مذهب . قالت البكرية : أبو بكر نص عليه رسول الله صلى الله عايه وسلم

فى الصلاة ، ورضيته الأمة للدنيا ، وكان عند النبى صلى الله عليه وسلم فى الصلاة ، ورضيته الأمة للدنيا ، وكان عند النبى صلى الله عليه وسلم بتلك المنزلة العليا ، والمحبة الخالصة . وولى فعدل ، واختار فأجاد . إلا أنه أوهم فى عمر فإنه أمره غليظ : وفظاظته غلبت . وذكروا معايب . وأما عثمان فلم يخف ما عمل . وكذلك على . وأما العبّاس فغير مذكور .

وقالت العمرية : أما أبو بكر ففاضل ضعيف . وعمر إمامً عدّل قوى بمدح النبى صلى الله عليه وسلم له فى حديث الرؤيا والدلو والعبقرى كما تقدم<sup>(٣)</sup> . وأما عثمان فخارج عن الطريق : ما اختار واليًّا ، ولا وفى أحدا حقا ، ولا كف أقاربه ، ولا اتبع سنن من كان قبله . وأما على فجرئ على الدماء . لقد سمعت فى مجالس أن ابن جريج <sup>(1)</sup> كان يقدم (1) فى ص ١٩٠ (٢) جمع عزّة : العصبة من الناس (٣) فى ص ١٨٨ (2) عبد الملك بن عبد العزيز المكى أحد الأعلام توفى سنة ١٥٠



جمر على أبي بكر . وسمعت الطرطوشي <sup>(١)</sup> يقول : لو قال أحدٌ بتقديم عمر لتبعته .

وقالت العثمانية : عثمان له السوابق المتقدمة ، والفضائل والفواضل في الذات والمال ، وقُتل مظلومًا .

وقالت العلوية : على ابن عمه وصهرُه وأبو سبطى النبى صلى الله عليه وسلم وولدُ النبى صلى الله عليه وسلم حضانة . وقالت العباسية : هو أبو النبى صلى الله عليه وسلم وأولادهم بالتقديم بعده . وطوَّلوا فى ذٰلك من الكلام مالا معنى لذكره لدناءته <sup>(٢)</sup> . ورووا أحاديث لا يحلُّ لنا أن نذكرها لعظم الافتراء فيها ودناءة رواتها . وأكثرُ الملحدة على التعلق بأهل البيت <sup>(٣)</sup> ، وتقدمة علىٌ على جميع

وا تشر الملحدة على النعلق بنامل البيك من وصحاله على على المنا الخلق <sup>(3)</sup> ، حتى إن الرافضة انقسمت إلى عشرين فرقة أعظمهم بأساً من يقول إن علياً هو الله . والغرابية يقولون إنه رسول الله لكن جبريل عدل بالرسالة عنه إلى محمد حميةً منه معه ... فى كفر بارد لا تسخَّنه إلا حرارة السيف ، فأما دِفْءُ المناظرة فلا يؤثر فيه .

## عتاطيمته

إنما ذكرت لكم هذا لتحترزوا من الخلق ، وخاصة من المفسرين ، (١) من شيوخ المؤلف ، انظر ترجمة ابن العربى فى أول الكتاب . (٢) وكان أكثر ذلك فى زمن دولتهم . (٣) يتخذونهم ذريعة ، ويطعنون فى كثير من أفاضلهم ، ويعرّضون بمثل الإمام زيد ، بل يحدون أخوات فاطمة . ثم إنهم يخالفون صريح شريعة جد أهل البيت بدعوى العصمة والتأليه الفعلى لبعض أفرادهم . (٤) حتى الأنبياء ، ويغطون على جريمتهم باستثناء نبينا صلى الله عليه وسلم . THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

والمؤرخين ، وأهل الآداب ، بأنهم أهل جهالة بحرُمات الدين ، أو على بدعة مصرِّين ، فلا تبالوا مما رووا ، ولا تقبلوا رواية إلا عن أثمة الحديث ، ولا تسمعوا المؤرَّخ كلامًا إلا للطبرى <sup>(۱)</sup> ، وغير ذلك هو الموت الأحمر ، والداء الأكبر . فإنهم ينشئون أحاديث فيها استحقارُ الموت الأحمر ، والداء الأكبر . فإنهم ينشئون أحاديث فيها استحقارُ الصحابة والسلف ، والاستخفاف مهم ، واختراعُ الاسترسال فى ألاتموال والأفعال عنهم ، وخروجُ مقاصدهم عن الدين إلى الدنيا ، أوعن الحق إلى الهوى . فإذا قاطعتم أهل الباطل واقتصرتم على رواية العدول ، سلمتم من هذه الحبائل . ولم تطووا كشحًا على هذه الغوائل ومِن أَشدَ شيء على الناس جاهلٌ عاقل ، أو مبتدعُ محتال . فأمًا الجاهل فهو ابن قتيبة ، فلم يبقٍ ولم يذر للصحابة رسما فى كتاب ( الإمامة والسياسة ) إن صحَّ عنه جميع ما فيست

(۱) ومع ذلك فالطبرى ذكر مصادر أخباره وسمى رواتها لنكون من أمرهم على بينة ، وقال فى آخر مقدمة كتابه : فما يكن فى كتابى هذا من خبر يستنكره قارئه من أجل أنه لم يعرف له وجهاً فى الصحة فليعلم أنه لم يؤت فى ذلك من قبلنا ، وإنما أتى من قبل بعض ناقليه إلينا ( انظر مجلة الأزهر : صفر ١٣٧٢ ص ٢١٠ – ٢١٠ ).

(٢) لم يصح عنه شىء مما فيه . ولو صحت نسبة هذا الكتاب للإمام الحجة الثبت أبي محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة (٢١٣ – ٢٧٦) لكان كما قال عنه ابن العربى ، لأن كتاب الإمامة والسياسة مشحون بالجهل والغباوة والركة والكذب والتزوير . ولما نشرتُ لابن قتيبة كتاب ( الميسر والقداح ) قبل أكثر من ربع قرن ، وصدرته بترجمة حافلة له ، وسميت مؤلفاته ، ذكرت ( فى ص ٢٦ – ٢٧) مآخذ العلماء على كتاب الإمامة والسياسة ، وبراهينهم على أنه ليس لابن قتيبة ، وأزيد الآن على ما ذكرته فى ( الميسر والقداح ) أن مؤلف الإمامة والسياسة يروى كثيراً عن اثنين من كبار علىاء مصر ، وابن قتيبة لم يدخل مصر ولا أخذ عن هذين العالمين ، فدل ذلك كله على أن الكتاب مدسوس عليه .



وكالمبرّد فى كتابه الأَدبى<sup>(١)</sup> . وأَين عقله من عقل نَعْلب الإِمام المتقدم فى أَماليه ، فإنه ساقها بطريقة أدبية سالمة من الطعن على أفاضل الأمة . وأما المبتدع المحتال فالمسعودى ، فإنه يأتى منه مُتاخمة الإلحاد فيا زوى من ذلك ، وأما البدعة فلا شك فيه <sup>(٢)</sup> . فإذا صُنتم أَساعَكم وأبصاركم عن مطالعة الباطل ، ولم تسمعوا فى خليفة نما يُنسبُ إليه مالا يليق ويُذكر [ عنه ] مالا يجوز نقله ، كنتم على منهج السَّلف سائرين ، وعن سبيل الباطل ناكبين .

فهٰذا مالك رضى الله عنه قد احتجَّ بقضاء عبد الملك بن مروان فى مُوطَّإٍه وأبرزه فى جملة قواعد الشريعة <sup>(٣)</sup>

(١) المبرد ينزع إلى شيء من رأى الحوارج ، وله فيهم هوى . وإن إمامته في اللغة والأدب لا تغطى على ضعفه في علم الرواية والإسناد . وإذا كان أبو حامد الغزالى على جلالته في العلوم الشرعية والعقلية لم يتجاوز له العلماء عن ضعفه في علوم الإسناد فأحرى ألا يتجاوزوا عن مثل ذلك للمبرد. وعلى كل حال فكل خبر مما مضى أو سيأتى – في أمتنا أو في أى أمة غيرها – يحتمل الصدق والكذب حتى يثبت صدقه أو كذبه على محك الاختبار وبالبحث العلمى .

(٢) على بن الحسين المسعودى يعد الشيعة من شيوخهم وكبارهم ، ويذكر له المامقاتى فى تنقيح المقال (٢ : ٢٨٢ – ٢٨٣ ) مؤلفات فى الوصاية وعصمة الإمام وغير ذلك مما يكشف عن عصبيته والترامه غير سبيل أهل السنة المحمدية . ومن طبيعة التشيع والتحزب والتعصب البعد بصاحبه عن الاعتدال والإنصاف .

(٣) من ذلك ما جاء فى ( باب المستكر هة من النساء ) بكتاب الأقضية من الموطأ (ص ٧٣٤) : حدثنى مالك عن ابن شهاب أن عبد الملك بن مروان قضى فى امرأة أصيبت مستكرهة بصداقها على من فعل ذلك بها . وفى كتاب المكاتب من الموطأ ( ص ٧٨٨ ) =

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وقال فى روايته : « عن زياد بن أبى سفيان » . فنسبه إليه وقد علم قصته ، ولو كان عنده ما يقول العوام حقًا لما رضى أن ينسبه ولا ذكره فى كتابه الذى أسسه للإسلام <sup>(1)</sup> ، وقد جُمع ذلك كله فى أيام بنى العباس والدولة لهم والحكم بأيديهم فما غيّروا عليه ولا أنكروا ذلك منه لفضل علومهم ومعرفتهم بأن مسألة زياد مسألة قد اختلف الناس فيها فمنهم من جوَّزها ومنهم من منعها ، فلم يكن لاعتراضهم إليها سبيل وكذلك أعجبهم – حين قرأ الخليفة على مالك الوطاً – ذكرُ عبد الملك بن مروان فيه وإذكاره بقضائه ، لأنه إذا احتج العلماء بقضائه فسيحتج بقضائه أيضًا مثله ، وإذا طعن فيه عمْله <sup>(1)</sup>

= قضاء آخر لعبد الملك ، وفي كتاب الفقول من الموطأ ( ص ٨٧٢ ) قضاء له أيضاً . أما أبوه مروان بن الحكم فأقضيته وفتاواه كثيرة في الموطأ وغيره من كتب السنة المتداولة في أيدي أثمة المسلمين يعملون بها من أيام الحير إلى الآن . وانظر لورع مروان وابنه عبد الملك حديث مالك عن ابن أبي عبلة في كتاب النكاح من الموطأ ( ص ٥٤٠ ) .

(۱) وعامر بن شراحيل الشعبى كان من أتمة المسلمين كذلك، بل إن مالكاً كان يراه إماماً له . وقد روى الحافظ ابن عساكر فى ترجمة زياد من تاريخ دمشق (٥: ٣٠٤) أن الشعبى قال : أتت زياداً قضية فى رجل مات وترك عمة وخالة فقال : • لأقضين بينكم بقضاء سمعته من عمر بن الخطاب ، وذلك أنه جعل العمة بمنزلة الأخ والخالة بمنزلة الأخت

(٢) وممن روى عن عبد الملك بن مروان البخارى فى كتابه ( الأدب المفرد.) وروى عن عبد الملك الإمام الزهرى ، وعروة بن الزبير ، وخالد بن معدان من فقهاء المتابعين وعبياً دهم ، ورجاء بن حيوة أحد الأعلام .قال نافع مولى ابن عمر : لقد رأيته المدينة وما فيها شاب أشد تشمير أولا أفقه ولا أقرأ لكتاب الله من عبد الملك بن مرم ان . -

10.



وأخرج البخارى <sup>(1)</sup> عن عبد الله بن دينار قال : شهدتُ ابنَ عمر حيث اجتمع الناس على عبد الملك بن مروان كتبَ : « إنى أقرُّ بالسمع والطاعة لعبد الملك أمير المؤمنين على سنَّة الله وسنَّة رسوله ، ما استطعتُ . وإن بنيَّ قد أقروا بمثل ذلك » .

وهذا المأمون كان يقول بخلق القرآن ، وكذلك الواثق ، وأظهروا بدعتهم ، وصارت مسألة معلومة إذا ابتدع القاضى أو الإمام هل تصح ولايته وتنفذ أحكامه أم هى مردودة ؟ وهى مسألة معروفة . وهذا أشد من برودات أصحاب التواريخ من أن فلانًا الخليفة شرب الخمر أو غنى أو فسق أو زنى ، فإن هذا القول فى القرآن بدعة أو كفر – على اختلاف العلماء فيه – قد اشتهروا به ، وهذه المعاصى لم يتظاهروا بها إن كانوا فعلوها ، فكيف يثبت ذلك عليهم بأقوال المغنين والبراد من المؤرخين [ الذين ] قصدوا بذكر ذلك عنهم تسهيل الماصى على وساعدهم الرؤساء على إشاعة هذه الكتب وقراءتها لرغبتهم فى مثل أفعالم حتى صار المعروف منكرا والمنكر معروفاً ، وحتى سمحوا للجاحظ أن

=وروى الأعمش عن ألى الزناد أن فقهاءالمدينة كانوا أربعة : سعيد بن المسيب وعروة. ابن الزبير وفبيصة بن ذؤيب وعبد الملك بن مروان قبل أن المخل الإمارة . وقال الشعبى : ما جالست أحداً لإلا وجدت لى الفصل عليه ، إلا عبد الملك بن مروان فإنى ما ذاكرته حديثاً إلا زادنى منه ، ولا شعراً إلا زادن. فيه ( البداية والنهاية ٩ : ٢٢ – ٦٣ ) . (1) فى كتاب الأحكام من صحيحه ( ك ٩٣ ب ٢٣ – ج ٨ ص ١٢٢ ) . وانظر للسن الكبرى للبيهتى ٨ : ١٤٧ :

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

تقرأ كتبه فى المساجد وفيها من الباطل والكذب والمناكير ونسبة الأنبياء إلى أنهم ولدوا لغير رشدة كما قال فى إسحاق صلى الله عليه وسلم فى كتاب الضلال والتضلال ، وكما مكَّنوا من قراءة كتب الفلاسفة فى إنكار الصانع وإبطال الشرائع لما لوزرائهم وخواصّهم فى ذلك من الأغراض الفاسدة والمقاصد الباطلة ، فإن زلَّ فقيه أو أساء العبارة عالم : يكن ما أساء النار فى رأس كبكبا <sup>(1)</sup>

وبالوقوف على هذه الفضول تحسُن نيّاتكم ، وتسلم عن التغير قلوبكم على من سبق .

وقد بينتُ لكم أنكم لا تقبلون على أنفسكم فى دينار ، بل فى درهم ، إلَّا عدلًا بريئًا من التهم ، سلياً من الشهوة . فكيف تقبلون فى أحوال السَّلَف وما جرى بين الأوائل ممن ليس له مرتبة فى الدين ، فكيف فى العدالة إ

ورحم الله عمر بن عبد العزيز حيث قال وقد تكلَّموا في الذي جزى بين الصحابة : ﴿ تِلْكَ أُمَّةً قَدْ خلتْ ، لها ما كسَبتْ ولكُمْ ما كمَبتُمْ ، ولَا تُسْتَلُون عمًا كَانُوا يعْملون ﴾ ، [ البقرة : ١٣٤ ]

والحمد لله الذى بنعمته تتم الصالحات

(۱) کمبکب : جبل خلف عرفات مسرف علیها ، کان لبنی سامة بن لؤی قبل آن بجلوا إلى <sup>م</sup>حمان . والشعر للأعشی ، وتمامه : ومن يغتر بعن قومه لا يؤل يری مصارع مظلوم مجرّاً ومسحبا وتدفن منه الضالحات ، وإن يسی يکن ما أساء النار فی رأس کمبکها



صفحة. استعراض حياة المؤلف من نشأته إلى وفاته ... ... ... ... ... ... 1. الصحابة عدول ، ولا ينتقص أحداً منهم إلا زنديق ... ... ... ... 37 ... ...... ... ... ... ... ... ... ... ... 37 خطبة المؤلف قاصمة الظهر ۳۷. وفاة النبي صلى انه عليه وسلم ووقعها في نفوس الصحابة ... ... ... ... استخفاء على ، وإهجار عمر ... ٣٠٠ ... ٣٠٠ ... ٣٠٠ ... ٣٠٠ ٠٠٠ ٢٠٠ ٨٠٠ حوار العباس وعلى في مرضه صلى الله عليه وسلم ( وانظر ص ١٨٦ ) ... ... ٣٩ اضطراب أمر الأنصار ، واجمّاع ستيفة بن ساعدة (وانظر ٤٣ ) ... ... ٤٠ موقف جيش أسامة ( وانظر ٤٥ ) ... ... ... ... ... ... ... ... 11 ( عاصمة ) : تدارك الله الإسلام والأنام بابى بكر ... ... ... ... ... ٤) رباطة جأش أب بكر في اليوم الرهيب : وداعه النبي صلى الله عليه وسلم ، خطبته بالمسجد ٢ موقفه في ستيفة بني ساعدة ( وانظر ٤٠ ) ... ... ... ... ... ٤٣ خلافة الصديق واستخلاف عمر موقفه من مانعی الزکاة ... ... ... ... ... ... ... ... ٤٦ تنظيمه جيش الحلافة ، حسن اختياره القواد وانعمال ... ... ... ... ٤Y حدیث « لا نورث ما ترکنا صدقة » ( م ُنظ ٢٩٥ – ١٩٧ ) ... ... ... ٤٨ حديث « لا يدفن ني إلا حيث يموت » . استخلافه عمر ... ... ... ... 01 جعل عمر الأمر شورى في اختيار الخليفة بعده ... ... ... ... ... .0 Y خلافة عثمان ودعاة الفتنة سحايا عبَّهان وصفاته المتــــازة ومكانته العالية في الإسلام ... ... ... ... ₽٣ حديث « إن عمر شهيد ، وعمَّان شهيد ، وله الجنة على بلوى تصيبه » ... ... ... و صف إجال لدعاة الفتنة الذين قاموا على عثمانْ ... ... ... ... ... ٥٨



صفحة (قاصمة) : المظالم والمناكير التي ادعوها على عُمَّان ... ... ... ... ٦1 ( عاصمة ) : موقف عثمان من عبد الله بن مسعود ... ... ... ... ... ٦٣ موقف عُمَّان من عمار بن یاسر ... ... ... ... ... ... ... ... ٦٤ حَى جمع عَبَّان للقرآن زعموا أنه من سيئاته ! ... ... ... ... ... ٦٦ وقعة اليمامة واسماتة حملة القرآن من الصحابة في تلك المعركة ... ... ... ٦γ ابن طاوس الشيعي يروى عن على إجماع الصحابة على مصحف عثمان ... ... 79 أكبر داعية شيمي يدعي تحريف الثرآن ويؤيده حسين النورى الطبرسي ... V .-- 79 عبد الله بن مسعود ومصحفه ... ... ... ... ... ... ... ... ٧١ ما أوخذ به عبَّان من حاية الحمي لإبل الصدقة ... ... ... ... ... ... 27 أبو ذر ومـيره إلى الربذة ( وانظر ٧٦ ) ... ... ... ... ... ... ٧٣ ما وقع لأبى ذر لما كان بالشام ... ... ... ... ... ... ... ... ٧ŧ سنة الإسلام في المال والتصرف فيه أخذاً وصرفاً ... ... ... ... ... ۷٥ حديث سد بن إبراهيم بن عبد الرحمن بن عوف بحبس عمر ثلاثة من الصحابة ... ٧٦ مثان وأبو الدرداء . رد الحكم : تحقيق ابن تيمية وابن حزم وابن الوزير ... ... V4-VV A .-- VA مثان وإتمامه الصلاة في منى ... ... ... ... مثان وإتمامه الصلاة في منى AT-A. مماوية و.كانته في خلافة أبي بكر وعمر وعمَّان ... ... ... ... ... ... تولية عثمان عبد الله بن عامر بن كريز ... ... ... ... ... 10-14 تولية عبَّان الوليد بن عتبة ، وإلمامه بنشأة الوليد وجهاده ... ... ... ... ۸V--- ۸ ۵ ٨٧ الولاية اجبًاد ، وعلى ولى أقاربه ( وانظر ٩٩ – ١٠٠ و ٢٣٤ و ٢٤٣ ) ... كان الذبي صلى الله عليه وسلم أول من ولى بني أمية واستعان بهم ... ... ... 88 عدالة مروان وأنه من كبار الأمة عند الصحابة وفقهاء المسلمين ... ... ... ٨٩ سقوط كل ما استدلوا به على الوليد في آية (إن جاءكم فاسق بنبأ) • .... ... 47--4. سن الوليد بن عقبة يوم الفتح ... ... ... ... ... ... · 17-11 إقامة عمرالحد على صهره قدامة بن مظعون من رجال بدر ... ... ... ... 98-97 سيرة الوليد في الكوفة ، وأن الشهود عليه لمسوص كذبة مزورون ... ... ... 11-12 أى حرج على المرء أن يولى أخاه أو قريبه ؟ ( وانظر ٨٧ ) ... ... ... ما نعله عُبَّان والذين فبله في خمس الحمس والإقطاع ... ... ... ... ... 1.7-1.. مهان لم يضرب أحداً بالعصا ... ... ... ... ... ... ... ... 1+1 1.4 علو عثمان على منبر رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وموفقه بغزوق حنين وأحد تمخلفه بالمدينة عن بدر لتمريض زوجنه رقية بنت الذي صلى الله عليه وسلم ... 1+0 لو لم يكن لعمَّان من الشرف إلا بيعة الرضوان لكفاه ... ... ... ... 1 + 7 - 1 + 0



مفحة مؤاخذتهم عبمان بأنه لم يقتل عبيد الله بن عمر بن الخطاب بالهرمزان ... ... ... ١٠٩-١٠٨ تحقيق علمي عن الكتاب المنسوب لعبَّان – أو مروان – إلى عامل مصر ، واستنكار على= عودة العراقيين من طريقهم عند عودة المصريين من طريقهم الآخركأنهما على ميعاد ، وظهور تزوير كتاب آخرعلى لسان على ۖ إلى العراقيين بأن يرجعوا ، وملاحظة أن عثمان ومروان كانا يعلمان أن عاملهما على مصر ليس في مصر فكيف يكتبان إليه ، ولفت النظر إلى تخلف الأشتر وحكيم بن جبلة بالمدينة عند ترتيب هذه الترويرات وليس لغيرهما مصلحة في رد الثوار إلى المدينة وتجديد الفتنة ( وانظر ص ١٢٦ -- ١٢٩ ) ... ... ... ... ١٠٠ ... ١٢٩ -- ١٠٩ لو سلم عبمان مروان للثوار لكان ظالماً ... .. ... ... ... ... ... ... ... قول على إن الحارجين على عبان حساد طلاب دنيا أرادوا رد الأشياء على أدبارها... ١١١ التعريف بالغافق المصرى ، وكنانة بن بشر ، وسودان بن حمر أن ... ... . ١١٤-١١٤ التعريف بعبد الله بن بديل ، وحكيم بن جبلة ، والأشرَّر ... ... ... ... 114-115 تسيير عُمَّان مثيري الفتنة إلى معاوية بالشام ... ... ... ... منه ... 114 قول صعصعة بن صوحان لمعاوية : كم تكثر علينا بالإمرة وبقريش ؟ ... ... 11. 111 ابن الكواء يصف أهل الفتنة في الأمصار لمعاوية ... ... ... ... ... انتقال مثيرًى الفتنة إلى منطقة عبد الرحمن بن خالد ومعاملته لهم بالحزم ... ... 111-111 تظاهرهم بالتوبة ، وذهاب الأشر إلى عُمَّان بتوبسَّم ، ونقضها في ( الجرعة ) ... 111 مسر فرق الثوار إلى المدينة ، التعريف بعبد الرحمن بن عديس البلوى ... ... 114 الثوار يناقشون عثمان ، اقتناع جمهورهم بأجوبته . اتفاقهم معه ... ... 170-175 عود إلى التحقيق العلمي في الكتاب إلى عامل مصر ، وتوجيه الشبهة إلى الأشتر 114-117 بِبَرتيب التزوير ، وبيان قرأئن هذه الشبهة ( وانظر ١٠٩ ) ... ... 18--114 و قائم و محاور ات بين عثمان و البغاة عليه ... ... ... ... ... ... ... ... ... فتوى ابن عمر لعبَّهان بألا يخلع نفسه لئلا تتخذ عادة ... ... ... ... 14. 181 إشراف عُمَّان على الناس و استشهاده إياهم بسوابقه ... ... ... ... ... موقف عُمَّان من أمر الدفاع عنه أو الاستسلام للأقدار ... ... ... ... 181 وصية عُمَّان إلى الزبير واستعداده للموت . اعترام الأنصار الدفاع عنه ... ... 177 140 صمان في ساعته الأخير ة ... ... ... ... ... ... ... ... تزويرهم الكتب على لسان عائشة ... ... ... ... ... ... ... ... 127 الحكم الفقْهى في موقف عبَّان من الدفاع عنه أو الاستسلام ... ... ... ... 144 اقتداء المؤلف بعثمان في مثل موقفه ... ... ... ... ... ... ... 147 تشويه أخبار الصحابة ، وطريقتا المحدثين والمؤرخين في نقد الأخبار ... ... ١٣٩



| صفحة           |                                                                                                                                                    |
|----------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 121-12.        | الذين دافعوا عن عثمان في الساعة الأخيرة خارج الدار                                                                                                 |
| 1 \$ 1         | بكارينات عا" عا عثان وبكاء أيعين أنضاً                                                                                                             |
| 124            | المدينة في حكم الإرهابيين خمسة أيام بلاخليفة ثم بويع لعلَّ                                                                                         |
|                | خلافة على                                                                                                                                          |
| 120-128        | قولهم فى بيعة طلحة : يد شلاء . وفى طلحة والزبير : بايعا مكرهين                                                                                     |
| 127            | موقَّفٌ عل من قتلة عبَّان ( و انظر ١٦٤ و ١٦٠ )                                                                                                     |
| 181-184        | ( قامعة ) اجتماع أصحاب الجمل بمكة وخروجهم إلى البصرة                                                                                               |
| 188            | خُمرافة « الحوأب » وشهادة الزور ( وانظر ٢١١ – ١٢٢ )                                                                                                |
| 184            | خروبه على إلى الكوفة ، وما وقع في العراق قبل وصوله                                                                                                 |
|                | ( عاصمة ) مجيء أصحاب الجمل إلى البصرة لتأليف الكلمة ، وللتوصل بذلك إلى إقامة                                                                       |
| 10.            | الحد على قتلة عنَّان                                                                                                                               |
| 104-104        | التعريف بعثمان بن حنيف عامل على على البصرة                                                                                                         |
| 102            | الاجتماع في مربدً البصرة وإلقاء الخطب فيه                                                                                                          |
| 100            | كتابة الكتاب بين عيان بن حنيف وأصحاب الجمل بالكف عن القتال                                                                                         |
| 107            | نقض حكيم بن جبلة لكتاب الصلح ومصرعه                                                                                                                |
| 104-102        | وصول على" ، ووقوع التفاهم بينه وبين أصحاب الجمل ، تم أنشاب البغاة الحرب                                                                            |
| 101-104        | مصرع طلحة بن عبيد الله ، وكعب بن سور قاضى البصرة                                                                                                   |
| 104            | حزن على على مُطلحة وثناؤه عليه وتأنيبه لمن أطال اللسان فيه                                                                                         |
| 17.            | حديث « هذه ثم لزوم الحصر » والكلام في صحة خروج عائشة                                                                                               |
| 171            | جود إلى ذكر « الحوأب » ونقض الأسطورة عنه ( وانظر ص ١٤٨ )                                                                                           |
| 111            | (قاصمة ) حرب صفين ، ودعوى الفريقين ، وما اخترع في ذلك من أكاذيب                                                                                    |
| 177-178        | ( عاصمة ) عود إلى موقف على من قتلة عَمَّان ( وانظر ص ١٤٦ )                                                                                         |
|                | لُو حاكم أو لياء عُمَّان قتلته عند عقب البيعة له الحكم لهم . ولكن هلكان في الإمكان                                                                 |
| 177            | تنغيد الحكم عليهم ؟                                                                                                                                |
| 179-178        | الطائفتان كانتاً على حق ، والبغاة علي عبَّان ليسوا من إحداهما                                                                                      |
| <u>۱۷</u> ۰    | حديث « ابنى هذا سيد ، و لعل اند أن يصلح به بين فئتين من المسلمين »                                                                                 |
| 1 V V<br>1 V V | الطائفتان مجتهدتان مأجورتان                                                                                                                        |
| 171            |                                                                                                                                                    |
| 110-112        | المراقيون جاهوا بأبي موسى من عزلته لأنه كان ناصحاً بالدعوة إلى السلم<br>الحكمان تركا أمر الإمامة لكبار الصحابة ، ولم يقل عمرو إلا ما قاله أبو موسى |
| 177            | معاوية لم يكن يومند محليفة حتى يخطه عمرو أو ينت مرو إو حافة بهو موسى                                                                               |
| 3.66           | ماوية ثم يجن يومند عليمه على محمد عمرو أو ينبه                                                                                                     |
|                |                                                                                                                                                    |



| 184-184      | رواية الدارقطي لحبر التحكيم فضحت الأكاذيب المفتراة                                                           |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 38+          | وراية الماركسي عبر المناعيم علم علم علم المنابع<br>ورع عمرو بن العاص ؛ ونصيحة المؤلف للناس بالأدب مع الصحابة |
| . 141        | ر قاصمة ) احتجاج الشيعة بحديث خم ودعاء « وأل من والاه »                                                      |
| 141          | افتر اء الشيعة على أبي بكر وعمر وعمَّان وعبد الرحين بن عوف                                                   |
| 184          | تفسيقهم أهل الشام وتكفيرهم لهم                                                                               |
| ۱۸۲          | الصحابة كلهم كفرة عند الشيعة إلا بضعة عشر مهم                                                                |
|              | تكفيرهم كلُّ عاص بكبيرة ، وقولهم إن الخلفاء الأولين ومساعديهم عصاة ،                                         |
| ١٨٤          | وطعنهم في الصحابة                                                                                            |
|              | مقارنة موقفهم من الصحابة بموقف النصارى واليهود من أصحاب موسى وعيسي .                                         |
|              | وصف الحسن المثنى للشيعة . إجماع الأمة على أن النبي صلى الله عليه وسلم لم ينص                                 |
| ١٨٥          | على أحد ، وكلمة الحسن المثَّى في ذلك                                                                         |
| 141          | قول العباس لعليٌّ اذهب بنا نسأل النبي صلى الله عليه وسلم فيمن يكون هذا الأمر                                 |
| 141-144      | الأحاديث الصحيحة في أبي بكر وعمر ومكانتهما العليا                                                            |
| 141          | مراتب الصحابة ومن بعدهم ، وأصناف أثمة الدين ومنازلهم                                                         |
| 141          | الكلام على حديث خم ، ودعاء « اللهم وال من والاه »                                                            |
| 198          | إصابة عمر في جعل الإمامة شوري ، ودقة ابن عوف في تخير عثمان                                                   |
| 145_         |                                                                                                              |
| 140          | ما قاله العباس في على من قبيل دلال الوالد على الولد                                                          |
|              | مسربيعة الحسن وصلحة مع معاوية                                                                                |
| 147          | تناقض الشيعة بين موقفهم من صلح الحسن واعتقادهم عصمته                                                         |
| 144          | ( عاصمة ) على لم يعهد إلى الحسن ، لكن البيعة للمسن منعقدة                                                    |
| · 144<br>7++ | حكاية الصلح بين ألحسن ومعاوية كما يرويها البخارى                                                             |
| ,            | بيمة الحسن لمعاوية ، والعقاد الخلافة لمعاوية بذلك                                                            |
| r • rr • 1   | ولاية معاوية واستخلاف يزيد                                                                                   |
| ¥+3-Y+W      | حديث « الحلافة ثلاثون سنة » ينقصه حديث « أثنا عشر خليفة »                                                    |
| 1-1-1-1      | مزايا معاوية وسيرته المعتازة التي أهلته لحمل أعباء الإسلام                                                   |
| ۲.۷          | سرور النبى صلى الله عليه وسلم برؤيا حروب معاوية البحرية وحملة ابنه على<br>القسطنطينية                        |
| 11           | المحلفة والملك ، وأن معاوية خير قائم بهما بعد الراشدين                                                       |
| <b>r</b> 11  | امامة الفضيران معروجو دين هو أفضار منه                                                                       |
| ¥ 1 ¥        | جمع بن عدى والأسباب التي حملت معاوية على قتله                                                                |
| ۲۱۳          | خير الناس بعده صلى الله عليه وسلم أبو بكر ثم عمرتُم عثمان ثم على ثم معاوية خال المؤمنين                      |
|              |                                                                                                              |
| <b>Y</b> •V  | ( م ۱۷ * العواصم )                                                                                           |



| صفحة       |                                                                                  |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| 212        | فساد ما تقوله الشيعة في وفاة الحسن . أهلية يزيد للولاية                          |
| 210        | كثرة المتراحمين على الولاية بعد معاوية ، وامتياز يزيد بالقوة العسكرية            |
| ***-*10    | نقد ثلاثة أخبار ملفقة على وهب بن جرير في تمهيد معاوية لولاية يزيد                |
| 222        | شهادة ابن الحنفية و ابن عباس ليزيد بالعدالة و ما يلزم لمنصبه من ألعلم            |
| ***-***    | ابن عمر يعلن في الثورة على يزيد أن في عنقه البيعة الشرعية له                     |
| ***        | نشأة يزيد في البادية ، وشهادة ابن الحنفية له بالاستقامة والصلاح                  |
| 227        | اللیث بن سعد یسمی یزید « أمیر المؤمنین » بعد ذهاب دو لتّهم                       |
| 222-224    | الحسين بين الذين نهوه عني الحروج والذين حرضوه عليه                               |
| 225        | النبي صلى الله عليه وسلم أول من عقد الولاية لبني أمية                            |
| ۲۳٥        | مسألة استلحاق معاوية لزياد : التعريف بأم زياد                                    |
| የሞጓ        | التعريف بنشأة زياد وأول ظهوره في زمن عمر                                         |
| 240        | ما روى عن اعتر اف أب سفيان لعليٌّ بن أب طالب بأبوته لزياد                        |
| 484-48.    | الفرق بين والعمَّى استلحاق زياد وأبن وليدة زمعة                                  |
| 252        | ( نكتة ) للولايات والعز لات معان وحقائق لا يعرفها كثير من الناس                  |
| 7 £ £      | تُسمية الذين شُهدوا بأبوة أبي سفيان لزياد                                        |
| 720        | وحدة الأمة الإسلامية والتفريق بينها                                              |
|            | ( قاصمة ) اجتماع العرب بالإسلام ، وافتر اق المسلمين بعد النبى صلى الله عليه وسلم |
| ***        | ظهور الأحزاب البكرية والعمرية والعثمانية والعلوية والعباسية                      |
| YÉV        | ( عاصمة ) تحذير المسلمين من أهواء المفسرين والمؤرخين وأهل الآداب                 |
| 251        | اَبن قتيبة برى. من كتاب ( الإمامة والسياسة )                                     |
| 434        | تشيع المسعودى ، وميل المبر د للحوارج ، واعتدال ثعلب                              |
| Y0Y\$9     | احتجاج مالك بقضاء عبد الملك بن مروان ، والتعريف بإمامته وفقهه                    |
| 101-10.    | الأثمة آلذين رووا عن عبد الملك ، وإقرار ابن عمر له بالسمع والطاعة                |
|            | ما نسب إلى الأمويين أهون من قول المأمون بخلق القرآن ، وسماح العباسيين بقراءة     |
| Y = YY = Y | كتب الجاحظ في المساجد مع ما فيها من مناكير                                       |

اصطلاحات

٢ - اخترانا فى الفهرس التاريخى كلمة « أين » محرف « ب »
 ٢ - اخترانا فى الفهرس التاريخى كلمة « أين » محرف « ب »
 ٣ - اعتبرنا ثى الترتيب الهجائى أو الل حروف الأعلام . وإذا كان فيها « أل » أو « أبو »
 أو « ابن » وأمثال ذلك اعتبر نا هذه الزيادات كأنها غير موجودة . فالاسم « أبو بكر » يبحث عنه فى « بكر » و « أبن » في « اسحاق » .
 عنه فى « بكر » و « ابن الحبسان » فى حيسان و « أم اسحاق » فى « اسحاق » .
 ٣ - إذا كان لرجل اسم وكنية أو لقب وضعنا أمام الكنية أو اللقب « : » وبعدها الاسم لليرجع القارئ إلى الاسم الذي بعد « : »

101

í



فهرس هجائى للأعلام التاريخية

6 170 6 11. 6 1.X 6 1.Y • Y.W • Y.Y • 148 • 141 112 6 7.0 أحمد برعبد الرحمن الصقر ٢٣ ب « « ب مضاء اللخمي ٢٤ د عبد القادر اليوسق ١٨ د عبدل أبو جعفر ٣٤ د علي د ثابت الحطيب البغدادي ۳۲، ۳٤ ب على بـ الفرات ١٦ الغضل الدينوري ١٦٠ د محمد التستري ٣٤ د محمد د حنبل ۳٤ ، ۳۷ – ٤٠ ٤ 607 6 07 6 0 · 6 27 6 20 - 27 • 47 - 41 • A. • VY • 11 • 17 • • 184 • 181 • 4A • 4V «1A4 «1AA « 1A7 «1A1 « 1Y1 - 199 + 198 + 198 + 198 + 19. YTT 6 Y . 4 6 Y . 7 6 Y . Y أحمد برمحمد برخلف الحوفى ٢٤ و د و الحوزي ١٦٠ أحبد محبد شاكر ٥٦ ، ٧٦ و ب محمد مخلوف المناستيري ٢٢ ، ٢٤ و بر المقرى ١٠ ، ٢٢ ، ٢٢ ، YA C YI أحمدالمستعلى بالمستنصر ٢٣ ور بأبي الوليد برشد ٨، ٢٤ و به بیحلی به جابر البلاذری ۱۱۰ ۰ 6 144 6 144 18. 6 114 TYY & YEY

(1) آدم المجوس جيومرث ٨٤ آل محمد صلى الله عليه وسلم ٤٨ أبان ب سعيد بن العاص ٨٨ الأبدال في الشام ١٨٢ إبراهيم الحليل ٥٦ « ب سیار النظام ۲۹ د عبد الرحين ب عوف ٧٦ ب على أبو اسحاق الشير ازى ١٨ د همام ۱۷۸ ы د بزید النخعی ۱۸۰ Ŋ د يوسف قرقول ٢٤ آبی د کعب ۲۵ الأتراك ٢٣ الأثرم ٢٠٥ ابن الأثير : المبارك ب محمد محمد و محمد )) أحمد بن جواس أبو عاصم الكوفي الحنى ٢٠٥ ب حجر العسقلاني ۳۲ ، ۵۳ ، ۵۳ ، Я 6 101 6 12 · 6 112 6 11 · 6 14 أحمد بـ الحسين البيهتي ٣٨ ، ٣٩ ، ٤٥ ، 101 4 144 4 1A7 4 1A0 4 YY أحمد بـ الحسين أبو الطيب التذى ١٣ « ب د جنبل أحمد ب محمد ب حنبل أحمد بعبد الحليم شيخ الإسلام أبن تيمية ٤٨ ، 6 YE 6 TO 6 TE 6 OV 6 0. • A4 - AV • AT • V4 • VV



17.







الحارث ب عبد الرحمن ٥٣ ، بركندة الثقنى طبيب العرب 78. 6 777 حاطب بر أبي بلتعة ٢٥ الحاكم : محمد عبد الله ابن البيِّع « الحسن بن کرامة ۷۹ حامد أبو عبد الله من أصحاب أحم أبو حامد الغزالى : محمد ب محمد الحباب والمنذر ٤٠ ٣٠٤ حبيب به أبي ثابت الكاهلي ۱۹۹ حبيب بـ ذؤيب ١٤٣ « ب مسلمة ۲۲٤ » ر د مطاهر ۲۲۹ « برأى مليكة أبو ثور الأزدى الحدانى ١٠٣ حبيبة بنت خارجة زوجة أبى بكر أم حبيبة بنت أبي سفيان ١٤٧ ، 177 أبو حبيبة الطائى ١٣٣ الحجاج ديوسف الثقفي ١٣٠ ، ٤٦ الحجازيون ٢٣٠ حجر بن على ٢١١ – ٢١٣ ، ١ أبو حذيفة باعتبة برربيعة باعبد شمس حذيفة د محصن الغطفاني ٤٧ « د الیمان ۲۸ ، ۱۸۳ » أم حرام بنت ملحان ۲۰۶ ، ۰۷ بنو حرب بر أمية ٢٢٣ ، ٢٢٣ حرب الجمل : وقعة الجمل صفين ١١٩ ، ١٢٢ - ١٧١ **Y 1 Y** حرب القادسية ٩٤ حرقوص برزهير السعدى ١١٦ 10. 6 127



و ڊ معدان 172

4 114 - 107 **حاد ب** خالد

أبو حملة ٩ حميد بن عبد • \*\*\*

ابن الحيسمان

يئت خارجة

خالد ( عن



رقية بنت النبي صلى الله عليه وسلم ٥٦ ، ٧٨، دهقان فارسى ( الذى أهدى سمية للحارث 1.0 6 1.5 دكلة ) ۲۳۰ رملة ( أم حبيبة ) بنت أبي سفيان أم المؤمنين ابن أبي داود ( أحمد بـ فرح ) الإيادي ٣٠ الدولة الأموية ٣ ، ٤ ، ٧٧ ، ٢٤٣ 117 الرهوني المالكي ١٢ دولة بي بويه ١٨٤ ابن رواحة ( عبد الله ) ٤١ « « تاشفىن ۳۱ الروم ٢٠٤ ، ٢٠٤ « الصفويين ١٨٤ الروافض : الشيعة دولة آل عباد ١١ ، ٣١ « بني العباس ٢٤٢ ، ٢٤٧ ، ٢٥٠ الرومان ہ زائدة بقدامة الثقبي ١٨٠ « کسری ۲۰۳ « المرابطين ( أو الملشمين ) ۳۱ أبو زبيد الشاعر ٩٦ أبو ذات الودع العامري ١٤٥ الزيبر بن العوام ٣٨ ، ٤٨ ، ٤٩ ، ٢٩ ، أبو ذر الغافق ٦٦ ، ٢٥ ، ٢٧ – ٧٧ ، - 117 - 111 - 1 · 1 · 0 - 0 v ov - 187 4 187 4 174 4 114 TTE + T+V + 1AT 61V. (177 6 178 6177 6 109 ذريح ب عباد العبدى ١٢٤ ذكوان ( قبيلة من <sup>و</sup>سليم ) ١٧٩ – 119 4 148 الذهبي : محمد بـ أحمد بـ عُمَّان أبو زرعة : عبيد الله ب عبد الكريم الرازى زمعة برقيس برعبد شمس ٢٤٠ -- ٢٤٢ ذو الرَّمة الشاعر ١٧٦ ذو النورين : عثمان د عفان وليدة زمعة بقيس ٢٤١ ، ٢٤١ أم زمل : سلمي بنت مالك (ر – ز) أبو الزناد : عبد الله بـ ذكوان الرافضة : الشيعة بنو زهرة ١١٤ زهرة ب معبد التيمي ٢٣٦ ربعي بـ حراش العبسي أبو مريم الكوفي ١٨٠ الزهرى : محمد بـ مسلم بـ عبيد الله بـ عبدُ الله الربيع ب خيثم ۱۸۰ ڊ شہاب ربيعة ( قبائل من معد ) ٨٦ ، ١٣١ زهير بالأرقم ١٨٣ « بيزيد الإيادي ۲۰۲ زياد بر أسماء الحرمازي ٢٤٤ الرّبيل ڊ عمرو ١٠١ زياد ب حنظلة ٨٨ رجاء بركيوة ٢٥٠ « د أبي سفيان ٨٧ ، ١٠١ ، ٢١١ – الرّجال د عنفوة الحنو ٧ 70. c 720 - 770 c 714 ابن رشد : أحمد د الوليد « دِلبِد الأنصاري ٤٧ رشدين ألمصرى ٢٠٩ n دالنضر الحارثي ١٢٤ رفاعة بشداد ۲۲۹



أبو سعيد مولى أبى أسيد الأنصارى ١٣١ زيد ڊ أسل ٧٣ الأشج د٢٠٠ و د ثابت الأنساري ٦٣ ، ٦٦ - ٧٢ ، n ابن سعيد الأندلسي ١٩ ، ٢٥ سعید بج جبیر ۲ ہ زید بر حارثة ٤١ ، ١٠٥ د الخطاب ( أخو عمر ) ٤٤ ، ٢٧ سعید بر مجهمان ۲۰۱ د صوحان العبدی ۱۲۰ ، ۱۲۲ ، د الحکم د آبی مریم ۲۴۸ . أبو سعيد الخدري ٣٣ ، ٤٤ ، ١٦٨ ، 172 114 . 144 . 14. زيد دعلي د الحسين ۲٤۷ این آبی زید القیروانی ۲۹ و الروهای ۱۳ زيد ب نفيل الأزدى ٢٤٤ و الزنجاني ١٦ سعيد والعاص ٩٦ ، ١١٧ ، ١١٨ ، ١٢١ -الزيدية ٧٩ آبو زينب د عوف ۹۵ ، ۹۲، ۱۱۷، ۱۸۹ 172 . 177 سعيد دِعبد الله الحنو, ۲۲۹ (س) د عبد العزيز التنوخي ٢٠٥ سالم بر أبي الجعد ۱۹۸ ø ر دِعبد الله دِعمر ٤٥ ، ١٩٤ ب عثمان ب عفان ۲۱۵ \* د کثیر د عفیر ۲۶۸ و د عبيد ۲ ٤ ø د المسيب المخزومي ٣٣ ، ٢٤ ، ٢٧ ، و مولى أبي حذيفة ٦٧ · YTY · IAA · I.V · AA السبايون ٥٧ - ٥٩ ، ٢٤ ، ١١٢ ، 101 6 727 · 119 · 114 · 110 - 114 آبو سفیان بر حرب ۸۸ ، ۱۰۵ ، ۲۳۰ – 101 6 107 6 174. ابن السبكي : عبد الوهاب بر على السبكي YEE & YEY سفيان ( عن محمد ب المنكدر ) ٢٢٥ الستة أهل الشوري ٢٢١ ، ١٩٣ ، ٢٢١ سفينة ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢١٠ السجاد : محمد ب طلحة ب عبيد الله التيمي السكون ( قبائل يمنية ) ١١٢ ابن سعد : محمد سلمي بنت مالك أم زمل ١٦٢ سعد د إبر اهيم د عبد ألرحمن د عوف ٧٦ -سلان الفارسي ٨٠ ، ١٨٣ « بأشرس ( ابن تجيب ) ۱۲۳ سلمة بن الأكوع ١٠١ و بعبادة الخزرجي ٤٠ ، ٤٩ ، ٣٥ أم سلمة بنت أبي أمية المخزوم أم المؤمنين ٤٧ ، د عبيدة ١٠٤ 41 6 4. د أي وقاص ٤٨ ، ٤٩ ، ٢٥ ، ٥٣ ، أبو سلمة ب عبد الرحمن ب عوف ٤٣ ، · \*\* · \*\* · \*\* · \*\* · \*\* 144 6 141 612V 6127 6128 6 128 6 1.V سلمة بر عثمان ١٤١ « ، د کهیل ۱۹۹۹ 717 6 711



فعي : محمد ڊ إدريس ميون ٦٨ ، ١٦٤ ، ١٦٢ ، ١٦٣ ٠ · 147 · 147 · 144 · 140 717 . 7.8 . 7.7 . 187 . 187 ية بسوار المدائي ٢٢٢، ٢٢٣ ، ٢٣٥، 122 شبل : محمد د هارون ی دِ معبد ۲۳۸ ل النعافي ١٧٧ حبيل ڊ حسنة ٤٧ . شريح الخزاعي ٩٥ ابی شریح الحزامی ۹۵ بة بـ الحجاج العتكى ٧٦ ب العلقم المازف ٢٤٤ حق : عامر ب شراحیل يب ( عن الزهرى ) ٥٠ يق ب سلمة أبو وائل ١٩٩ خ شهاب : محمد ب مسلم ب عبيد الله الزهري. باب المقرَّري : أحمد ب محمد بهرستانی ۲۹ ن شوذب : عبد الله البلخي خ قريش : أبو بكر الصديق . مان الطاق : محمد ب جعفر الشيعي د ۱۰۳ د ۲۸ د ۲۹ د ۲۹ د ۲۱ آمد · 1A1 · 144 · 170 · 177 · 144 · 144 · 148 · 144 · \*\*\* · \*12 · \*\*\* · 14A 124 6 72V 6 741 مة الكوفة ١٩٩

(ش)



، طلحة الفياض

. . . . . . .

7.8 6 198 6

6 117 6 111

۱

صادق عرجو ابن صارة ال مالح ۽ آخند « ڊعبد الم د مولى الت صحابة رسول .... ه ۲ – ۲ 6 08 - 14 - \* 1.4 177 129 178 178 ۱۸۰ 1 • 1 . . . 6 444 رجل من الم الصديق : الصعب د صنصعة ب صفوان ڊ صفية بنت الضحاك بر ة ۾ ڊمخا ضخيم الحدا ضمرة ډر



يل الحزاعي ١١٤ ، ١١٥ ر من بنی غوث ٤٧ لفر برأبي طالب ۲۳۰ ، ۲۳۱ سين السويدى ١٨١ نار ۲۵۱ وان ( أبو الزناد ) ٤٨ ، ٢٥١ احة إلى <119 < 118 < 111 < 74 Ja < YY . - YIV (Y10 (177 ( < 777 4 770 6 778 6 YTT + YT1 -ىتە الزنجانى ٦٩ زيد أبو قلابة الجرمى ٢٢٢ « ۱۱۲ ، ۷٤ ، ۵۷ ، ۲ آب 100 : 177 : م الحمداني ١٩٨ ، ١٩٩ ، ٢٢٩ الله.السرقسطى ١١ سعد دِ أَبي سرح ۲۲ ، ۲۴ ، ۷۸ ، < 11. 6 1.4 6 1.9 c 144 4 178 6 داد ۸۹ ذب البلخي ۲۰۸ لمالح ۲۰۳ بوان ألجمحي ١٨٢ ، ٢١٩ ، ٢١٩ بر دربيعة ١٣٢ ، ١٤١ بكريز ۲۲ ، ۸۳ – ۸۹ ، « YTT « Y++ « 199 « 18. « باس د عبد المطلب ٣٣ ، ٣٨ ، · AV · AY · 01 · 22 · «124 « 121 « 114 « 1·A » 6114 - 110 6174 6104 6



· \*\*\* · \* · · · \* · \* · · · · · عبد الله ب مسلم ب قتيبة ٢٤٥ ، ٢٤٨ « د مضارب ۱۷۸ – ۱۷۹ 177 . 178 - 17. « ب مطيع ب الأسود العلوى ٢٢٣ – ٢٢٥٠ عبد الله دِ عبد الله دِ عتبان ٨٨ 141 6 11V عيد الله دِ عبد الله دِ عمر دِ الخطاب ٢١٨ « د وال ۲۲۹ « ۱۸٤ ، بعبد العز نز ( أبو عبيد ) البكرى ۱۸٤ « ڊ وهب ڍ مسلم الفهمي ۷۳ د بعبد المطلب ( والد النبى صلى الله عليه عبد الأعلى بـ مسهر ( أبو مسهر ) الغسانى ٢٠٦ وسلم) ۸۵ ، ۹۹ ابن عبد البر : يوسف د عبد الله النمرى « بعبيد الله ابن أبي مليكة ٢٠٥ عبد الحفيظ سلطان المغرب ٢٨ ، ٣٢ « دِعمر دِ الْخطاب ٤٣ ، ٤٥ – ٥٢ ، عبد الحق الأزدى الخراط ٢٤ عبد الحي د العاد الحنبلي ٢٠ ، ٢٠ < 111 4 189 4 180 - 188 عبد الحميد ب باديس ٩ < 147 6 177 6 184 6 187 « الثاني السلطان العياني ۲۰۸ عبد الرحمن ب أحمد ب بتى ٢٤ - 777 . 771 . 710 . 717 « الباهل ۱۰۰ 101 6 742 6 741,6 77V « دِ أَبِي بِكْرَ جَلالُ الدِينُ السيوطي ٥٦ ». ب<sup>ع</sup>بر العمري ۷۲ ، ۱۸۰ الصديق ١٠٧ ، ١٠٨ ، ١٨٩ ، n s n بعمر بالعاص ١٨٣ ، ٢٠٣ ، ٢٠٤ \*\*\* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* د قيس ( أبو موسى ) الأشعري ٤٧ ، « دِ الحارث دِ هشام ۲۹ ، ۹۰ ، ۱۱۳ « • 1 E 4 • 1 T A • 1 T Y • 1 1 A • 00 ر بخالد بالوليد ٨٨ ، ٩٩ ، ١١٨ ، 177 - 177 - 171 « بكعب بمالك ٤٠ ، ١٨٦ و د خنیس ۱۱۷ ، ۱۱۹ أبو عبد الله الكلاعي ١١ « دِ أَبِي الزِنَاد المُعَنَّى ١١٣ عبد الله به لهيَّعة به عقبة الغافق قاضي مصبر ٣٩ « دِ زِیاد بِ أَنعمِ الشّعبانى ١٦٩ « دِ مَالَكَ دِ الْحَارِثِ الْهُمِدَانِي ٩٢ و بسمرة ۱۹۹ عبد الرحمن به عبد الله السهيلي ۲۳ یر به محمد حسن المامقانی ۲۵۹ ، ۲٤۹ « ب الكدن الأرحى ٢٢٩ « د محمد د أبي الدنيا ۲۰۹ ، ۲۰۹ . ور باعديس البلوي ١٢٣ ، ١٢٧ ی پی العربی (والد المؤلف) ۲۰ ، « دِ عِلْي أَبُو الفَرْجِ بِنِ الجُورْي ١٩ T. . TT . TT . 18 « ب عمرو ( الأوزاعي ) ۲۰۹ - TT 5 71 6 02 6 076 77 3 30 - TT 5 71 وريأتي عبرة المزني ٢٠٦ ، ٢٠٦ • 1+1 • V4 • VY • V1 • 77 و بعوف الزهري ٤٣ ، ٨٤ ، ٤٩ ، 



6 A+ 6 V4 6 V7 6 0V 6 0Y T+4 4 148 4 148 4 188 « ب الفزارى ۱۰۱ « ب محمد ب حبيس ۲۳ « ب « ( و لى الدين بن خلدون) ۲۱٦، ۷٦ 8.7 6 48 « ب مهدى العندري ٢٠٦ ، ٢٢٥ « « دِ هرمز الأعرج ٤٥ ، ٤٨ عبد الرحيم ب حسن جمال الدين الأسنوى ٢٠ عبد الرزاق به همام الصنعانى ٨٢ ، ٨٩ ، 1.4 . 144 ينو عيد شمس ٨٤ ، ٨٨ ، ٩٤ ، ١٧٧ ، العتبي ۲۰۳ 144 عبد عمرو د صيبي الراهب ( الفاسق ) ١٥٢ عبد الغني ب سعيد ١٧٢ بنو عبد القيس ٩٣ ، ١١٥ عبد الكريم قاسم الخليل ( شهيد العروبة) ۲۰۸ بنو عبد المطلب بدهاشم ۳۹ ، ۱۸۲ ، ۲۰۰ عبد الملك ب عبد العزيز ب جريج المكى ٢٤٦ عبد الملك بر قريب الأصمعي ١٥٩ د مروان ۲٤٩ – ۲۰۱ \* د هشام المعافري ٥١ \* عبد مناف ب قصی ۲۱۲ عبد المؤمن برعلي ١٩ ، ٢٠ ، ٣١ عبد الوهاب دِ على السبكي ١٤ ، ٨٩ « ب المبارك الأماطي ١٩ . ابن عبدون ۳۰ ابن أبي عبلة ٢٥٠ أبو عبيد البكرى : عبد الله ب عبد العزيز عبيد الثقني ( ربيب زياد ) ٢٣٩ ، ٢٣٦ ، 244 العجم ١٢٦ آبو عبيدة : عامر د عبد الله د الجراح

عبيد الله ڊ زياد ڊ أبي سفيان ٢٣٠ « د العياس د عبد المطلب ١١٩ ، ٢٢٣ « ب عبد الله ب عتبة ب مسعود ٤٧ ، ٨٩ « ب عبد الكريم ( أبو زرعة ) الرازى « بعر بالخطاب ۲۲ ، ۹۳ ، ۱۰۲ -127 6 112 6 1.4 العبيديون ملوك مصر ٢٣ عتاب ب أسيد به أن العيص الأموى ٤٧ ، YET + YTE + AA عتبة بر أبي وقاص ٢٤٠ ، ٢٤١ عُبَانَ دِ حَنِيفَ ١٤٩ ، ١٥٢ – ١٥٦ عثمان به زیاد به أبی سفیان ۲۳۰ « دِ سعید دِ العاص ۸۸ « ب العاص الثقلي ٧٤ « دعبد الله دموهب ۲۰۶ « ب عفان ب أبي العاص بـ أمية ٤ ، ٢٦ ، • 19 + 1A + 20 + TA + TV 6104 6 10V 6 10. 6 127 - 07 · 141 · 174 · 174 - 170 · 1 A E · 1 A Y · 1 Y Y · 1 Y O · 1 Y T · 148 · 148 · 14. - 14. • TIT + T.4 + T.V + T.W 717 . 717 . 777 . 771 . 717 بنو عثمان ب عفان ۱۰۳ عمال عثبان د عفان ۲۳ ، ۸۸ ترابة « د « ۱۰۲ أبو عبَّان البدي ٢٣٦ ، ٢٣٨ المُهانية ٢٤٦ ، ٢٤٦ ، ٢٤٧

YVI



عكرمة برأى جهل ٤٧ ، ٢٤٣ این عدی ۹۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۳ ، ۱۷۲ ، « بخالد ۲۲۳ 1+1 « مولى ابن عباس ٤٤ ، ١٥، ٧١ ، ١٨٧ عدى به أشرس ( ابن تجيب ) ١٢٣ العلاء دِ الحضر مي ٤٧ ، ٨٨ بنو عدى بكعب ١٠٥ العلوية ٢٤٦ ، ٢٤٧ المراقيون ٦٨ ، ١٢٥ ، ١٢٧ - ١٢٨ ، على د أحمد ( ابن حزم ) ٦٩ ، ٧٠ ، ٧٢ ، 174 . 184 . 174 < 111 - 17 - - 122 - V4 - VA عراك بر مالك الغفاري ٨٩ YYY العرب ٩٩ ، ٢٩ ، ٥٩ ، ٣٦ ، ٨٦ ، على أكبر ملاباشي ١٨١ · 111 · 11. · 117 · 117 « ب الحسن الخلعي ١٤ ` 179 - 124 « ب « ( أبو القاسم بعساكر ) ١٦ · عرب الجزيرة ٨٦ · ) TT · ) T ) · 7 2 · T . TT العرباض بسارية ۲۰۶ < 1 VV < 104 < 101 < 120 ابن العربي ( المؤلف ) : محمد ب عبد الله · 11. - 1.7 - 1.. - 1.0 عرفجة بـ شريح الأشجعي ٢٣٢ · Yo · · YTA · YTA · YTO و د هر ثمة البارق ٤٧ « د الحسين البزاز ١٧ عروة بـ الجعد البارقى ١٢٠ « ب الحسين ( زين العابدين ) ٨٩ « ڊالزېير ۳۸ ، ۳۹ ، ٤٨ ، ٤٩ ، « بر « المسعودي ۲٤٩ ، ۲٤٩ · 177 · 177 · 117 · A4 · A. « بِ أَبِي حملة ٣٠٩ · < 147 4 144 4 121 4 12. « بزید ب جدعان التیمی ۱٤۱ To1 + To + + TE1 « د الصير في ( علاء الدين ) ۲۱ عروة بر النباع الليثي ١٢٧ « بِ أَبِي طَالبِ أُميرِ المؤمنينِ ٣٧ – ٤٠ ، العروبة ٢٠٤ ، ٢٠٤ • 7 · - 0V · 00 - 07 · 0 · i 2A ابن عساكر : على بـ الحسن عسكر ( جمل عائشة ) ١٦١ ، ١٦١ 61 · V 6 1 · 2 6 1 · Y 6 1 · 1 6 99 العشرة المبشرون بالجنة ٥ ، ٣٣ ، ٨٢ ، « ITA « ITY « IIA « IIE - III < 12V - 121 6 144 6 144 1.1 . 141 . 111 العصبية اليمنية ٨٥ < 17+ - 100 6 10T - 129 ابن عفير : سعيد بكثير · 147 - 147 · 141 - 177 · 147 · 147 - 141 · 144 ابن عقبة ( صاحب المغازى ) : موسى 4717 47+7 6 Y+2 6199 6 192 عقبة بإعامر ( أبو مسعود ) لعله السلمي ١٦٢



• TIT + T+4 + Y+X + Y+7 - TTT & TTT & TTI & TTA. - YTT + YY1 - Y14 + Y18 YEV 6 YET 6 YTA - 727 - 728 - 728 - 789 ينات على دِ أَبِي طَالِبِ ١٤١ 140 6 YEV على به عابس الأزرق ١٦١ أخت عمر بر الحطاب ٩٣ على برعبد الله برجعفر المديني ٤٥ ، ٩١ ، عمر دِشبة ١٥١ 141 - 104 - 121 « ب عبد الرحمن بـ الحارث بـ هشام ۳۳۱ « دِعبد الله دِ العباس دِعبد المطلب ١٧٠ « ب عبد العزیز ب مروان ۲۰۵ ، ۲۰۸ ، « ب عتيق القرطى ٢٤ YOY + Y18 + Y1. رر بعس الدار قطى ١٧٢ ، ١٧٨ ، ١٨٠ ، عمر الهوزنى ( أبو حفصن ) ١٠ 1+9 « ب محمد د ثابت الحداد الخولانی ۱۱ عرو والأصم ١٢٤ « بر محر الجاحظ ۲۹ ، ۲۱۱ ، ۲۳۹ ، « دٍ « بِ حبيب الماوردى ٢١١ TOY 6 YED ر د المديني ۱۷۲ « د الحارث الأنصاري ۲۰۹ ر ب موسى ب طاوس الشيعي ٢٩ ر بالمتن المزاعي ١٢٠ ، ١٢٧ ، ١٣٥ • « د يوسف د تاشمين ٢٤ ، ٢٥ ، ٣١ رر ب سعید بر العاص ۲۳۱ ر ابن العاد الحنبل : عبد الحي » ب سنيان أبي الأعور السلمي الذكواني ٩٧٩ عمار باسر ۲۱ ، ۲۲ - ۲۲ ، ۸۸ ، رجل من بني جرو ڊ شيبان ۲۹، · 170 · 117 · 117 · 1.1 عبرو دالعاص ٤ ٤ ٨ ٨ ٢ ٢ ٧ ٢ ٩ ٩ ٩ 144 . 14. . 14. . 154 . 147 6 199 4 1A+ - 1V5 4 180 عمارة السلولى ٢٢٩ 784 6 787 6 Y . E 6 Y . W ر د عقبة د أبي معيط ٩٣ عرو دِعبد الله ( أبو اسحاق ) السبيعي ٢٠٥ عبر بالطاب ٣ - ٥ ، ٢٧ ، ٣٣ ، ٣٨ - ٣ 60% COO- EN CET CEO CET 1.4 . و بيتهان د عغان ٨٠ · V1 · 74 - 7V · 70 - 7W · 7Y بتوجيروا مَن عوف الخزرجيون ١٣٣ ، ١٣٤ · AT · A1 · A · · VV - Vo · VT عَبَدُو بِ سرة بِ عبد الله بِ الحارث ١٨٣ -1+1 + 44 +48 +41 + 48 - 84 « ب میسون ۵۲ ، ۱۸۰ ، ۱۹۳ - 11. 6 1.A - 1.0 6 1.W عران د حصين الحراعي٣٣ ، ١٥٣ - ١٧١ 6 17% 6 171 6 178 6 111 ير د طلسة ٥٩ ي 6 1VV 6 1VE 6 10A 6 144 عمرة بنت عبد الرحمن بسعيد الأنصارية 1 - 144 - 148 - 144 - 14. العمرية ٢٤٦ 

( م - ١٨ \* العواصم )



أبو الفرج بـ الجوزى : عبد الرحمن بـ على الفرزدق الشاعر : همام برغالب الفرس (الإيرانيون) ٤، ٨٤ ، ٢٢ ، ١٠٨٠ قرئسا ۹۹ الفرنسيون ٨٥ فضالة بر حابس ١٥٠ فضيل بسرزوق الكوفى ١٨٥ الفقهاء السبعة ٨٩ فقهاء المدينة ٢٥١ فياض : محمد الرق ٩٢ أبو القاسم بر التبان ٩ القدسي ١٦ ŋ القاسم ب محمد بر أبي بكر الصديق ٤١ ، ٤٧ « ب « ب **الحنفية ۲۲۸** أبو القاسم ب محمد بـ الحنفية ۲۲۸ قبائل البصرة ١٥٦ « أليمن ١٢٥ القبائل اليمنية في مصر ١١٤ ، ١٢٣ قبيصة د جابر الأسدى ٢٠٤ قتادة بدعامة السلوسي الأكه ٤٤ ، ٩١ ، \*\*\* 6 \* \* \* 6 \ \ A A قتلة عُبان ٥٨ ، ٩٩ ، ١١١ ، ١٢٨ ، - 10+ 4 127 4 120 4 177 6 177 - 178 6 177 6 104 7.1 . 140 . 14. . 174 ابن قتيبة : عبد الله ب مسلم قتيرة السكونى ١٢٣ قثم به العباس برعبد المطلب ۸٪ ۱۰۳ ۱۹۹ قدامة بـ مظعون الجمحي ٣٣ ، ٩٤ ، ٩٦ زوجة لقدأمة ب مظعون ٩٤ القدرية ٢٨٤

عمير د جرموز ۱۵۰ « ب سعد الأقصاري ۲۰۳ ، ۲۰۳ ير باشابي البرجمي ١٢٨ ، ١٣٠ ، ١٢٨ الموام د حوشب الشيبانى ٢٠٤ عوانة بر الحكم الكلى ٢٣٥ عوم دِ ساعدة الأوسى ٤٠ عويمر أبو الدرداء الحزرجي ٢٢ ، ٧٤ ، • T • V • 14V • 14T • AT • YV ۲ • ۸ عياد ڊکڻير الرملي ٥ ۽ عياض دِ غم ألفهري ٤٧ ، ٨٦ عياض د مرسى اليحصري ٨ ، ٢٣ ، ٢٥ عيسى بن مريم عليه السلام ١٠٦ ، ١٣٧ ، 110 ينو العيص بر أمية ١٠٢ (غ **– ف – ق**) ابن غازى المالكي ١٣ الغافق دحرب العكي المصري ١١٢ ، ١٢٣، 121 الغرابية ( فرقة شيعية ) ٢٤٧ الغزالى : محمد بن محمد غزوة العسرة فاؤ و المصطلق ٢٧ ، ١٣٨ غطغان ( قبائل ) ٤٧ **غوستاف لبون ۷۰** قارس ( أبو عنان ) ۷۲ الفاروق : عمر د الحطاب فاطمةً بنت الذي سلى الله عليه وسلم ٣٧ ، أحوات فاطبة عليهن السلام ٢٤٧ الغتم به خاقان القيسي ۳۰

14:5



قيصر القسطنطينية ٨٦

ابن الكازرونى ١٥

الكرامية ١٧١

کسری ۲۳۰

1 + 0

آل کسری ۱۱۷

کردوس د هانی. ۱۰۱

كافور الإخشيدي ١٧٢

أم كلثوم بنت عقبة و أبى معيط ٩٣ حريش ٤٠ ، ٢٢ - ٥٤ ، ٤٧ ، ٨٠ ، كميل د زياد النخعي ١٢٠ ، ١٢٩ ، ١٦٨ · 17 · · 1 · 7 - 1> 2 · 42 · AA كنانة بشر التجيى ١١ ، ١١٢ ، ١٢٣ ، · 110 · 1.1 · 144 · 152 ١٣٥ 777 6 771 6 718 6 713 کندة ( قبائل ) ۱۳۱ قضاعة ٨٦ ، ١٢٣ ، ٢٩٥ ، ٢٢٧ ابن الكواء : عبد الله بـ أبي أوفي اليشكري القمقاع باعمرو أنتميمي ٤٧ ، ١١١ ، ١٤٩ ، 170 6 178 6 107 6 101 الكوفيون ٢٢٤ ، ٢٢٧ ، ١٤٢ - ١٤٢ ، 774 - 177 - 124 - 124 أبو قلابة : عبد الله دِ زيد الجرم أوباش الكوفة ٢٣٢ **ت**اذيان ب الهرمزان ١٠٦ ، ١٠٧ ابن لهيمة : عبد البه قیس ب سعد ب عبادة ۱۱۹ لوط بريحيي أبو محنف الشيعي ١٦٣ ، قَيِس دِ مسهر الصيداوي ۲۲۹ TTA C IVV أبو لؤلؤة الفارسي ٤، ٢، ٢، ١٠٧، (リービ) 1 + A لويس التاسع ٩٩ الليث بن سعد ٨٢ ، ٢٠٣ ، ٢٢٨ ، ٢٠٣ ابن كثير ( اسماعيل به عمر القرشي ) ۳۷ -این أبی لیل ۹۱ · VV · 0 | · £7 - ££ · £7 · £. ليلة الهرير في صفين ١٧٣ 6 107 6 184 6 181 6 AO 6 AT ()· 100 · 174 · 17. · 100 ابن ماجه : محمد بريد القزويني • 144 • 1A4 • 1AF • 1AF مالك برأنس الأصبحي ٢٨ ، ٤٩ ، ٥١ ، YTV + TTT + T+4 + T+V + T+£ « Y • 7 « 147 « 147 « 1• ) « YY To+ + YE4 + TEY - YE1 « دِأُوس دِ الحدثان النصري٤٤ ، ٥٠، ٩٥، ٩٩ أبو كريب : محمد إ العلاء الهمداني « ب الحارث ( الأشتر ) النخعي ٥٩ ، 417 · 4 118 4 118 4 1 · 4 4 KV · 179 · 177 · 178 · 174 كعب ب سور ، قاضى البصرة ١٥٨ · 142 · 124 · 122 - 127 144 - 144 - 144 « ڊعجرة البلوي ٥٥، ٢٥ یر د الحارث ( أبو موسی ) الهمدانی ۹۲ ابن الكلى : هشام ؛ محمد ؛ السائب ر ربيعة ( أبو مريم ) السلولى ٢٤٤ ، ٢٤٤ أم كلثوم بنت النبى صلى الله عليه وسلم ٧٨ ، ر برزهير الحشمي ١٤٥

۲Va



أمة محمد : المسلمون المايقاتى : عيد الله ب محمد حسن محمد بر إبر اهيم الوزير ٧٩ المأمون العباسي ٣٠ ٢ ٢٠١٢ عبد بأحبد بالأزهر ٨٩ المبارك دعبد الجيار الصيرفي ابن الطيورى١٧ و برد ( أبو بكر ) الشاشي ١٧ المبارك ب فضالة ( مولى زيد بـ الخطاب ) ٤٠ ب م ب عثمان ( الحافظ الذهبي ) ٢ ، ٢ ، « ب محمد ( محد الدين ) ابن الأثير ١٤٤ · 177 6 104 144 4 124 محمد بر أحمد الكرخي المعتزلي ١٩ المبرد : محمد بريد د و بعاهد الأشبيل ۲۳ المثنى ب حارثة الشيبانى ٤٧ بأحمد بالنضر ١٨٠ مجاشع ب مسعود السلمي ١٥٦ د إدريس أبو حاتم الرازى ٣٤ ، ١٦٣ ، مجالد بن سميد الهمدان الكوق ٢٠٤ 1.4 6 1.1 مجاهد و جبر المکی ۹۱ ، ۲۰۰ د إدريس الشاقعي ٣٣ ، ١٧١ ، ٢٤٠ . المجوس ٤ - ٦ 414 المحوسية ٨٤ ، ٨٨ د اسماق د یسار ۵۱ أبر محجن الثقني ؟ ٩ . ب بالنديم النديم ١٢٤ ابنا محدوج ۱۳۱ . د اسماعيل البخاري ٣٨ - ٤٠ ٢ ٢ - ٢ 3 محرز العبشمي ١٤٣ 400 6 02 6 07 6 0+ -- 2A 6 20 ابن الحرّش الحنق ١٢٤ محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم ٣ – ٥ ، 4144 (14. (144 ( 144 ( ). 609 6 0V- EX 6 E7- WY 6 YY < 147 4 184 4 187 4 181 · YT - V) · 7X - 70 · 7T · 7Y 4 T-1 4 199 4 190 4 197 440644641 6 4+ 6AA6A06 V7 < 117 4 117 4 T.V 4 Y.O · 174 · 178 · 1 · 7 - 1 · 1 · 94 4 YES 6 YYY - YYY 6 YYS 6 121 4 149 - 14V 4 142 101 6 10+ 6 12T 6 10+ -112A 6 120 6 122 و د البعيع ١١ 6 171 - 10X 6 10T - 10Y عيمد بأبي بكر ٨٧ ، ١١٠ ٠ ١١١ ٠ 6 1VE 6 1VY 6 1V+ -- 17A 124 - 140 - 144 - 114 4 1AT - 1A+ 4 1VA 4 140 د جرير الطبري ٢٤ ، ٧٤ ، ٨٠ ، · Y·X - Y·0 · Y·T - 1A0 4 48 6 4V 6 4Y 6 41 6 88 6 84 • YTI - YIA & YIT + YII 4 1+V - 1+0 6 1+4 6 1++ · YTE · YYA · YTY - YYE 174 6 178 6 177 - 110 - 72. . 744 . 444 . 440 - 144 6 144 - 141 6 144 YEV - YEO & YET



ъ ø

<u>"</u>

j)r

Ņ,

\*

)) )) 33 4

»

))

¥



698

C YY

-- 7.

6 A . 6

.



C YER Link المة ١٢٢ ، ١٤٧ ، ١٧٢ و .. د مصعب ۲۰۳ و المنكدر ۲۲۲ و به هارون أبو شبل ۲۰۹ و بالوليد أبو بكر الطرطوشي ١٤ ٠ YEV. - YT - YY - 1.. ير ديخو الأشعري ابن بكر ٨٠ و و بخسان ۲۰۹ و پر بزید د ماجه القزوینی ۱۹ ، ۳۷ ، 1.1 4 17. . عمد ويزيد الميرد ٢٤٩ ، ٢٤٩ و د يوسف الفريابي ٥٤ ينو مخزوم ٣٤ مخلوف : أحمد ب محمد أبو مختف : لوط ديحي المدائمي : شبابة بسوار Ń ابن المديني : على ب عبد الله ب جعفر أهل المذينة ٧ ٦ ، ٢ ٢ ٢ ، ٢ ٢ ٢ ، ٢ ٢ ٢ ٢ YYA & YYE & YYY مذحج ۸۸ ، ۱۱۲ ب مخلد ۲۰۶ 3 المداهب الأريعة ١٧١ (المذهب الحنبل إو الذهب الحنوز ١٨ و الشاقعي ٢٤٦ ، ٢٤٢ ، ٢٤٢ و الظاهري ١٨ المالکی ۸ المرء الأسود : عبد الله دِ سَبًّا مراد ( قبيلة يمنية ) ١١٣ المرتدون : أهل الردة مرة بكعب ٥٦ المسيب برنجية ٢٢٩ مروان د الحکم ۲۲ ، ۸۰ ، ۸۸ – ۹۰ ،

< 177 6 118 6 111 6 11. 6 12A 6 121 6 172 Yo. . YY4 . 177 . 10A أبو مريم السلولى ; مالك ب ربيعة اين أي مريم : سعيد ب الحكم المزنى تلميذ الشافعي ١٩ المستظهر بالله أحمد العباسي ١٧ المستعلى أحمد و المستنصر العبيدى ٢٣ مسروح ( أو نفيع ) : أبو بكرة مسروُق ب الأجدع الهمداني ١٣٨ ، ١٣٦ ، أبو مسعود: عقبة دِعامر ( لعله السلمي) ١٦٢ المسعودى : على د الحسين مسلم بر الحجاج القشيري ٤٤ ، ٤٥ ، ٥٥ ، < 1 A 4 4 1 A A 4 1 A 1 4 1 T A 6 4 V < Y+Y & Y+W & Y+1 & 14W 721 6 772 6 777 6 770 و سعید مولی عثان ۱۳۹ ب عقیل ۲۳۹ ، ۲۳۰ مسلمة د عبد الملك د مروان ۲۰۰ ب علقمة ۲۲۲ المسلمون ٥ – ٧ ، ٢٤٢ ، ٥١، ٧٥ ، ٥٨، 6 VO 6 VE 6 VY 6 Y+ 6 7V 6 7E « ITT « ITA « ITA « I.. » « AA < 174 4 177 4 104 4 180 < 141 6 1VE 6 1VT 6 1V. < Y 1 V 6 Y 1 Y 6 Y 1 Y 6 Y 1 1 6 Y 1 . 141 . 111 . 110 أبو مسهر : عبد الأعلى الغساف المسور برقدامة الباهل ٢٤٤

YV۸



```
مسيلمة الكذاب ٦٧
                            مصرى ١٠٤
 المصريون ١١٩ ، ١٢٥ ، ١٢٧ ، ١٤٢ ،
                        7.7 . 154
بنو المصطلق ٩٠ – ٩٢ ( رجل مهم ) ٢٤٤
                             مضر ۲۱٦
                     ابن مطيع : عبد الله
                    مطيع ڊ الأسود ١٣٣
   معاذ بر جبل ٤٧ ، ٥٢ ، ٨٩ ، ١٧٤
            معاوية برحديج ١١٢ ، ١١٣
« بأبي سفيان ٤٢ ، ٤٧ ، ٥٩ ، ٢٠ ،
• XT - X • • VY • V7 • V£ • 7Y
«118 « 188 « 188 « 188 « 188 « 188 « 188 « 188 « 188 « 188 « 188 « 188 « 188 « 188 « 188 « 188 « 188 « 188 « 1
· IVI - ITA · ITT · ITT
· 144 - 144 - 144 - 144
YEE . YEI - YTV . YTO . YTT
                       بنت معاوية ٢٣٧
صاحب حرس معاوية ۲۱۹ ، ۲۲۱ ، ۲۲۹
                    معاوية ڊ صالح ۲۰۲
                       « دِ عمرو ۱۸۰
                    المتزلة ٧٩ ، ١٨٤
                المعتمد برعباد ١٠ ٢٠ ٢٠
                             معد ١٤٠
             « ( المستنصر ) ألعبيدى ١٤
المعصومون الإثنا عشر عند الشيعة ١١٤ ،
                      14A 4 14V
 معبر دراشد البصرى ٧٧ ، ٨٢ ، ١٨٢
                        معن د عدی ۶ $
                       ابن معين : يحيى
    المغيرة بِ الأخنس الثقني ١١٤ ، ١٤٠
         « بشعبة ۳۹ ، ۲۳۲ ، ۲۳۸ »
                 المقتدى بانته العباسى ١٧
           المقداد بر الأسود الكندى ١٣٣
```

المقرى : أحمد ب محمد مكحول ١٨٢ ملا باشي على أكبر ١٨١ ملك الروم ٢٠٤ أبو المليح الهذلى : عامر بـ أسامة ابن أبى مليكة : عبد الله ب عبيد الله المنافقون ۳۹ ابن مندة : يحيى ب عبد الوهاب المنذر د الزبير ٢٤٤ أبو منصور ( عن القهاذبان ) ۱۰۲ منصور دٍ عبد المؤمن ٢٦ المهاجر الأول : عُمَّان بِ عَفَان المهاجر برأى أمية ٤٧ المهاجرون ٣٢ ، ٤٠ ، ٤٠ ، ٤٤ ، ٤٤، 6127 6 121 6 172 6 1.V 6 7V 174 4 124 ابن مهدى : عبد الرحمن مهدى الوراق ١٤ المهلب د أبي صفرة ٥٤ ، ١٥١ الموت الأسود : عبد الله ب سبأ مؤتمر السبايين في ذي قار ١١٩ أبو مورع ۹۵ ، ۹۲ ، ۱۱۷ ، ۱٤۸ موسى عليه السلام ٣٨ ، ٣٩ ، ١٨١ ، 197 6 140 أبو موسى الأشعرى : عبد ألله برقيس موسی د عبیدة ۹۱ « دِ عقبة الأسدى صاحب المغازي ١٣٢ ، 134 أبو موسى ( مالك بـ الحارث ) الهمداني ۹۲ موسى بـ هارون القيسى ١٧٢ ميسون بنت بحدل ٢٢٧



۱

144

ڊ أنس ۽ ۽ الأنصارى ١٥٣

السلمي ٢٠٤

(و – ى)

ه د

172 6 47 6 28 - 20 6 7 · 17+ · 181 · 184

(
$$\dot{\mathbf{U}} - \mathbf{a}$$
)  
( $\dot{\mathbf{U}} - \mathbf{a}$ )  
( $\dot{\mathbf{U} - \mathbf{a}$ )  
( $\dot{\mathbf{U}} - \mathbf{a}$ )  
( $\dot{\mathbf{U} - \mathbf{a}$ )  
( $\dot{\mathbf{U$ 

14.



يعلى به أمية ( هو ابن منية ، ومنية أمه ) ٤٧ ، وكيع بالجراح الرؤامي ٥٦ ، ٩٨ ( 171 4 184 أبو آلوليد برشد ۲۹ اليمنيون ٧٨ الوليد وعتبة وأن سيا ٢٢٨ ٢٢٠ اليورد ۲۸ د ۷۰ د ۷۶ د ۲۹ د ۱۲۹ - ۱۸۵ و بعقبة دِأْدِ، معيد ٤٧ . ٢٠ . ٥٨ -310 6 54T 119 - 118 6 100 - 40 6 AA ينوسف عليه السلام ١٩٢ زرجتا الوليد دعقبة ٩٦ د إبراهيم العبدري ٤٪ حفيد الوليد ب عقبة : محمد ب م رو Ņ ب تاشفین ۲۰ ، ۲۳ ، ۳۱ اين وهب : عبد الله Ŋ « الحزام ۲۷ وهب ب جرير بر حازم ۲۱۵ ، ۲۱۷ ، ۲۱۸ ، « دعبد الله دعياد ۲٤ 115 ياقوت ألحموي ٧٦ ، ١٢٣ ، ١٤٨ ، يوسف ڊ 🛚 ابن عبد البر البمري ( ہ ، ۳ ہ ، YTA 6 10A 6 12 . 6 00 177 6 108 أبو يوسف القاضي ( يمقوب ڊ إبراهيم) ١٠١ یحی بر آدم القرشی ۱۰۱ « بېک<u>ر</u> ۲۲۷ يوم أحد ٢٢ ، ٢٠٣ ، ١٠٤ ، ١٠٤ ، ١٤٥ ، و بسعيد بالعاص ٢٣١ 104 ب عبد الوهاب اين مندة ٥٤١ « بدر ۲۲ ، ۲۵ ، ۲۳ ، ۲۰۳ ، ۱۰۳ – ۱۰۰ \* ب على أبو زكريا التبريزى ١٨ ۲۳۸ ø لا الجرعة ١٢٢ ، ١٢٣ د ي مين ٨٢ د جلولا. ۲۳۶ يرفأ مولى عمر ٤٩. و الجمل : وقعة الجمل یز د جرد به شهریار ۸٤ بزيد بر أسيد الغسانی ۱۴۳ « حنين ١٠٣ ، ١٤٥ « و د آبي حبيب ۸۹ و الدار ٢٠ ، ٨٠ ، ١٣٢ ، ١٣٣ يزيد برومان ۹۱ و الفتح ۹۱ ، ۲۲٤ ، ۹۵ ، ۲۲٤ ۲٤٣ ، ٢٣٤ ، ٨١ ، ٤٧ ، ٢٣٤ ، ٢٣٤ و المحامة ٢٧ اليونان ه و برقيس الأرحبي ١١٨ « دمعاوية ۲۰۷ - ۲۰۶ : ۲۲٤ - ۲۳٤ يونس ( عن تتادة ) ۲۰۰ يعقوب ب هبد الرحمن أبو يوسف الفلوسي و د حبيب ۲٤۳ و د بيسر الحميري ۲۰۹ 114 6 114



فهرس الأعلام الجغرافية

آمل ( بطبر ستان ) ۹۲ أحدَ ( جبل بالمدينة ) ١٣١ ، ١٤٠ ، ١٨٨ أذر بيجان ٦٨ أذرح ١٢٣ ، ١٧٤ ، ١٧٦ أرمينية ٢٢٤ ، ٢٢٤ الأزهر ١٨٤ الأساود ١٤٩ الاسكندرية ١٤ ، ٢٩ ، ٢٢ ، ٢٢ ، ٢٣ إشبيلية ١٠ ، ٢٦ ، ٢٣ ، ٢٠ ، ٢٠ ، 21 6 2. الأعوص ١٢٤ اغلان ۳۱ أغات ١٠ إفريقية الشمالية ١١ ، ٢٢ ، ١٠٠ ، ١٠١ 179 الأندلس ١٠ ، ١١ ، ٢٣، ٢٥، ٣١٠٣٠ الأنضول ٨٦ آوريا ٤ ، ١٣٧ إير أن (قارس ) ٢٠٣ ٨٤ ، ١١٥ ، ٢٠٣ أيلة ( العقبة ) ١٢٦ ( - - - - - ) الباب ( الدر بند ) ۱۰۰ باب المحروق بفاس ۳۱ بادية الشام ١٧٤ بئر رومة بالمدينة ١٣١ ، ١٧٣ مجاية ١١ البحر الأبيض ١١ « الأحمر ١٢٥

بحر الحزر ١٠٠ البحرين ٨٨ ، ٩٣ ، ٩٤ ، ٢٤٣ ، ٢٤٣ البصرة ٩٥ ، ٨٧ ، ١٠١ - ١١١ ، ١١٢ ، - 1410 119 0 114 0 0 110 < 12x - 127 6 170 6 174 < 177 - 17. - 10T + 10. 177 6 77. 6 177 بطن مر ۲۱۹ - YIT + IVY + 97 + YY - IV size البقيع ٥١ بلاد بني تغلب ( الجزيرة ) ٨٦ البلقاء (شرق الأردن) ٤١ بنو نهد بالبصرة ١٥٥ البويب ( بطريق مصر من الحجاز ) ١١٩ 144 بيت الله الحرام ٢٢ « حويطب بأعبد العزى بالمدينة ۲۱۰ عائشة بالحرم المدنى ٤٣ / » « المقدس عاصمة فلسطين ١٤ ، ٢٠ • تبوك ۱۸۱ تربة القائد المظفر بفاس ۴۱ تونس ۱۱ ، ۱۰۰ 11 . الثعلبية ١٤٩ ، ١٥٣ ( ラー フー テ ) جامع عمرو بالفسطاط ١٠٩ جبل الجليل ( بالقرب من حمص ) ١٢٣ الجراعة بالعراق ١١٨ ، ١٢٢



دار عمرو ب حزم بالمدينة ١١٣ ، ١١٤ الجرف بالمدينة ٤١ الجزائر ۹، ۱۱، ۳۱، ۲۲، ۲۲، ۱۳۰ دار الفيل ١٠١ جزيرة اين عمر ٥٩ ، ٨٦ ، ٩٤ ، ٩٦ ، دار الندوة مكة ٨٠ 111 4 114 دار الوليد ب عقبة بالكوفة ۹۰ ، ۹۳ الحبشة ٥٦ دار الهجرة ( المدينة ) ١٣٢ الحجاز ٢٠ ، ١٠٩ ، ١١٩ ، ١٧٥ ، دجيل ( نہر بالعراق ) ۲۰۱ TTT · YYV الدربند ( الباب ) .. الحديبية ٥٦ دمشق غ ۱ – ۱۷ ، ۲۰ ، ۲۲ ، ۷۷ ، حديقة الموت باليمامة ٦٧ TI4 + TIX + T+4 + 147 + 147 حران ۱۲۱ ودية الجندل ١٢٣ ، ١٧٤ الحرمان الشريفان ٢٢ ، ١٢٣ ذو خشب ٤٥ .، ١٦٢ ، ١٢٤ الحفير بالبصرة ١٥٣ ذو طوی ۲۱۸ حمص ۳۰ ، ۹۵ ، ۸۳ ، ۱۲۱ ، ۱۲۳ ، ذو قار ۱۹۷ ، ۱۹۷ ، ۱۹۷ 2.1 ذو القصة ٣٨ حمص الأندلس ( أشبيلية ) ٣٠ ذو المروة ١٢٤ الحوأب ١٦٢ ، ١٦١ ، ١٦٢ رياط أبي سعد ببغداد ۲۰ ، ۲۱ حياض عرفة ٨٥ الريدة ٣٠ ، ٢٤ ، ٧٢ ، ١٤٩ ، ٢٧ ، ١٤٩ الحبرة ١٠٧ خر اسان ۸۶ رحبة الكوفة ٩٥ خوخة أبى بكر بمسجد المدينة ١٨٨ الرقة ٩٤ ، ١٢١ ، ١٣٢ خيبر ٤٠ ، ٨٨ ، ٨٨ ، ١١٧ الزابوقة بالبصرة ١٥٢ ، ١٥٣ (د\_ذ\_ر) الزاوية « ١٥٦ 102 0 دار ابن لقهان بالمنصورة ۹۹ الزبير (س – ش – ص) دار الإمارة بالبصرة ١٥٥ دار الإمارة بالكوفة ٩٥ ، ١١٧ ، ١١٩، سحستان ۸۶ V#11 سرف ۷۳ دار التقريب بالقاهرة ١٨٤ سقيفة بني ساعدة ٣٨ ، ٢٠ ، ٣٤ ، ٤٠ دار الرزق بالبصرة ٥٥٩ سلع ( بالمدينة ) ٧٦ دار سعد د ألى وقاص بالمدينة ١٠٧ السنح « ٤٢ دار العباس بالمدينة ١٠٣ السند ۽ دار عُمَّان بالمدينة ٩٩ ، ١١٣ ، ١١٤ ، سواحل الخليج الفارس ١١٥ · 100 · 102 · 107 · 172 « مصر ۱۱ . . 121 . 12.



```
سواد الكوفة ١١٧
                    سور إشبيلية ٢٦
                   سوق دىشق ۲۰۹
                     و المدينة ١٤٢
              السويس ١١٩ ، ١٢٥
 الشام ، الشامات ١٦ ، ٢٠ ، ٢٢ ، ٢٣ ،
· 144 · 141 · 14. · 114
4 178 4 184 4 18V 4 187
· 1AT · 140 - 148 · 14.
· Y · A · Y · Y · Y · T · T · T · T · T · T
· *** · *** · ** · * **
                  178 6 119
                      الشراة ١٧٤
                 الشرق ۸۷ ، ۱۱۰
  شرق الأردن ١٧٤،٨٦،٤٧،٤١،١٦،١٧٤
صغبن ١٢٤ ، ١٣٢ - ١٧١ ، ١٧٣ ،
                  Y+8 6 144
                       مستعاء ٨٨
    (d - d - d - d)
                الطائف ۸۷ ، ۲۳۰
                     طبر ستان ۹۲
   طريق الحجاز من مصر ١٠٩ ، ١٢٧
             ۷٦ مكة – المدينة ٧٦
     « مكة -- اليصرة ١٢٧ ، ١٤٨
             الطور ببيت المقدس ١٥
                طورزيتا ١٥ – ١٦
                       طوس ۲۰
                       ظغر ۱۳۲
المراق ٤٢ ، ٩ ٢ ، ٥ ٢ ٢ ، ١٧ ٢ ، ٥ ٢ ٢ ، ١٤٣
· 177 · 171 · 102 · 107 · 124
• Y • Y • IVO 6 IVE 6 170 6 178
                  Y17 6 Y.W
                      عرض ۱۷۶
         عرفات ۸۰ ، ۸۵ ، ۲۰۲
```

العريش ١٢٦ عمان ١١٥ الغار ( غار ثور خلف مكة ) ۱۹۰ غدير خم ( بالجحفة بين مكة والمدينة ) ١٩٢ غزنة ( ببلاد الأفغان ) ٨٤ (ف \_ ق \_ ك) فارس ( إيران ) ۷۰ ، ۸٤ ، ۱۱۵ ، ۲۰۳ فاس ( بالمغرب ) ۳۱ فدا؛ ( على يومين من المدينة ) ٤٨ ، ٤٨ الفرات ١٦٧ ، ١٦٢ ، ١٦٣ ، ١٧٣ الفرضة بالبصرة ١٥٦ الفسطاط ٥٩ ، ٢٠٩ ، ١١٠ ، ١١٠ ، 170 6 177 فلسطين ١٢ ، ٢٢ ، ٢٢ ، ١٢٦ فيد ( في نصف طريق مكة من الكوفة ) ١٤٩ القادعية ١١٨ القاهرة ١٤ ، ٢٣ ، ١٨٤ قباء ( على ميلين من المدينة ) ٢٠٧ القبر النبوى بالمدينة ٢٠٩ قبر س ۲۰۷ القدس : بيت المقدس القرافة الصغرى بالقاهرة ١٤ قری عربیة ۸۸ قرطبة ٢٦ القسطنطينية ٢٠٧ ، ٢٠٨ قسنطينة بالجزائر ٩ قصر إمارة الكوفة ١٧٣،١١٩،١١٩،١٧٣ « عبيد بزياد بالبصرة ١٥٦ القلزم ( السويس ) ١١٩ كبكب ( جبل خلف عرفات ) ۲۰۲ الكردوسية ١٠١ کرمان ۸٤ الكوفة ٩ ه ، ٢٣ ، ٧١ ، ٨٥ ، ٨٨ ، 4 118 4 117 6 4A - 40 6 4. 6 18T-1816 114-11V 6 110

< 1 29 6 1 27 6 1 WA 6 1 W. 6 1 Yo 6 JVY 6 JV+ 6 J77 6 J7+ **TTT & TTI & TT. & TIT & TIT** ( a - b) مائدة عيسى ١٦ المحيط الأطلنطي ( بحر الظلمات ) ٤ المدرسة النظامية في بغداد ٢٠ ، ٢١ « بنیسابور ۲۱ n المدينة ٢٧ ، ٣٧ ، ٣٨ ، ٣٠ ، ٢٠ ، ٢٧ ، -- 44 . 42 . 44 . 04 . 28 - 20 < 9. < 9. < 9. < 9. < A. < 9. < V. - 117 6 11+ - 1+X 6 1+7 · 1 47 · 1 4 · · · 1 7 · · 1 7 · · 1 1 A - 121612 . . 174 6177 - 172 6 129 6 12V 6 127 6 122 < T.9 < 177 < 170 < 107 6 YYT 6 YIA 6 YIA 6 YIO 101 6 10 . C 114 6 114 مدينة السلام : بغداد المذار ٨٦ مراکش ۲۰ ، ۲۷ ، ۳۱ مريد البصرة ١٥٣ ، ١٥٤ مسجد الأسعدية بالقدس ١٦ المسجد الأقصى ١٥ مسجد البصرة ١٥٥، ٢٥٢، ١٦٠ مسجد الكوفة ٩٦ ، ٢١٢ المسجد النبوي ٣٩ ، ٢٢ ، ٣٣ ، ٥١ ، 6 171 6 117 6 1.V 6 1.W Y . 9 . 1XY . 1Y. . 12T مسکن ۲۰۱ المشرق ١٤ ، ٣٣ ، ٢٤ ، ٣٠ مشهد النجف ۷۰ مصر ۱۱ ۲۵ ۲۵ ۲۵ ۲۹ ۲۹ ۲۶ ۲۶ 4 1 \* \* 4 A4 4 AV 4 AY 4 7 £ 6 11. 6 1.9 6 1.2 6 1.1

< 11X 6 117 6 117 6 117 6 180 6 188 - 181 6 119 6 147 6 140 6 14X 6 147 YEA - Y+7 - Y+E - 1VY المغرب ١٠ ، ١١ ، ٢٠ – ٢٠ ، ٢٨ ، ٣١ ، مقبرة باب الرحمة بالقدس ١٥ مقبرة بي مازن بالبصرة ١٥٥ مكان صعود المسيح بالقدس ١٦ < ۹۳ ، ۸۸ ، ۸۷ ، ۸۰ ، ۷۸ ، ۲۲ مک 61076 12X 6 1286 172 6 1.0 « YYA « YIA « YIA « YIA « YIO « 17) 140 - 184 C 114 الملطاط ( على جانب الفرات ) ١١٧ المملكة السعودية ١٧ مي ٧٩ ، ٨٠ منارة مسجد دمشق ۲۰ منبر الحرم المكي ٢١٧ ، ٢٢١ ، ٣٢٦ منبر المسجد النبوي ٢٢ ، ٣ ، ١ ، ١ ، ١ ، ١ 6 710 6 7 · 4 6 7 · • 6 184 140 6 114 المنصورة ( بمصر ) ٩٩ مهد عيسى ١٥ المهدية ( بشهال إفريقية ) ١١ نجران ۸۸ النجف بالعراق ٧٠ النخيلة « ١٦٢ ، ١٧٠ النشاستج « ۱۱۷ بلاد بلي النضير ٤٩ ، ٤٩ النقيع ، نقيع الخضهات ٧٢ ( **A**-e-2) الهندع، ١١٥ وهران بالجزائر ۳۱ اليرموك ١١٦ اليمن ٨٢ - ٨٨ ، ١١٣ ، ١١٩ ، ١٨٩ ، 777 4776710611761786171







YAY



خلاصة تذهيب الكال للصني الخزوجي ( ألفها سنة ٩٢٢ ) . طبع مصر ١٣٣٣ شذرات الذهب لابن العاد ( ۱۰۳۲ – ۱۰۸۹ ) . مصر ٥٠ – ١٣٥١ تابع العروس للمرتضى الحسيني ( ١١٤٥ – ١٢٠٥ ) . مصر ٢٧ - ٢٠٧٠ فصل الخطاب لعدو الله حسين النورى الطبرسي . إير أن ١٢٩٨ تنقيع المقال للإمقال ( ١٢٩٠ – ١٣٥١ ) طبع النجف ٣٠٢ شجرة النور الزكية لمخلوف . طبع السلفية ٤٩ – ١٣٥٠ تاريخ القرآن والمصاحف لأني عبد الله الزنجانى . مصر ٤٠٣٠ عُمَانَ بن عفان للشبيخ سادق عرجون . مصر ١٣٦٦ مجلة الأزهر مصطلح التأريخ للدكتور أسد رسم



## ( رقم إيداع دار الكتب /١٩٧٩ )



This file was downloaded from QuranicThought.com



This file was downloaded from QuranicThought.com



This file was downloaded from QuranicThought.com



الممثكة العربية السعودية باسة هيئات الامر بالمعروف بالحجاز في ٢٣/ ٦/ ١٣٧٤

بسسط مدالرهم فالرهيم

مضرة صباحب الفضيلية الأخ الكرييم الشييخ/ محبب الدين الخطيب سلميه الله المساحة مستقرات من قد من قرات مستقرات المناه

وبعد فقد وصل إلى أيدينا كتاب [ العواصم من القواصم ] للإمام أبى بكر بن العربى ، بتصحيح وتعليق قضينتكم . وقد اطلعنا على هذا الكتاب العظيم فوجدناه من خير الكتب وأعظمها نفعا . إذ انبرى مولفه رحمه الله يدافع عن حملة الإسلام ومن قامت على كواهلهم دولته ، أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وقد أوفى على الغاية فى تبيين محاسن أولئك الأبرار رضى الله عنهم وأرضاهم ، وإنه لسهم مانب أصاب من باطل أعدائهم – أخزاهم الله – مقتلا . فرحم الله المؤلف وأجزل له الثواب ، وجزاكم على تعليقاتكم القيمة التى دلت على سعة علمكم ، وصدق خصحك تلاسلام والمسلمين .

ونحن يسرنا بهذه المناسبة أن نقدم لكم عظيم شكرت وتقديرنا لعملكم المجيد هذا بإخراجكم هذا الكتاب صيحة تتصر الحق وتخذل الباطل . والباري يحفظكم .

ibliotheca Alexandrina

This file was downloaded from OuranteThought.com