

Ling

, 4<sup>1</sup> C



( المحطيد روبه ( م)

المحلكة العربية السعودية وزارة التعليم العالي جامعة أم القرية يحلية اللغة العربية قسم الدراسات العليا العربية

# آثار البرامكة وبني سهل والصوليين على النثر الفني

دراسة مقدمة لنيل درجة الماجستير في الأدب

الحداط الطالب أحمد سعيد أحمد الزهراني

اشراف الأستاذ الككتور محموك عبك ربه فياض

La ۱٤۱۰





This file was downloaded from QuranicThought.com

(



ملخص الرسالة

عنوان البحث : آثار البرامكة، وبنى سهل ، والصوليين على النشر الفنى . اسم الباحث : <u>أحمد سعيد الزهرانى</u> . الدرجة العلمية : <u>ماجستير</u>

ليس من نافلة القول الاشارة هنا الى أن النثر الفنى قد نال حظا أوفـر فـى الدولـة العباسية ولقى عناية كبيرة من الخلفاء العباسيينَ ايمانا منهم بدوره في تسييرَ دفة الأمورَ السيّاسية بين مركـُز الْخَلاَّفـةَ وأقطارهـٰا الْمَتبِـاَعدة ، فهو لغة الْحضارة والتطوَّر الُعقالي ، لذا كَانت هَذه الأطروحة التي تبحثَ في مجال النثرَ الفني. وجماء البحث مشتملا على شلاثة أبواب عدا المدخل والخاتمة ، عالجت فُـى المدخل شقافـة الكـاتب مصنَّ منظور النقادَ وَالمهتمين بصناعة الكتابـة ، وتصلاه البـاب الأول : عـن البرامكة ، قسمته الى فصول ثلاثة ، تحدثت في الفصل الأولَّ عن اروَّمتهم ومكانتهم قبل اسلامهم ، وفُصلحت شيئا من شَخصية خَالدَ بَن بَرمكَ عميدُ هَذه الأسرَّة ، وعقبت على ذَلك بابراز مكانتهم سياسيا وأدبيا في الدولة العباسية ، ودورهم فـي توجيـه أدباء عصرهم . أما الفصل الثاني : فكان عن البرامكة -ى مصرآة معاصريهم الأدبصاء من شعراء وكتاب ، والفصل الثالث : ف أوردت فيه نسثرهم الفنسى ، وأجليت فيه سماته الفنية وخصائصه الأسلوبية ، وختمت هذا الباب بأبرز ماتوصلت اليه من نتائج .

الباب الثانى : عن السهليين ، قسمته الى ثلاثة فصول أيضا الأول : أشرت فيه الـى العلائـق والوشـائج الأدبيـة بينهـم وبين البرامكـة ، وأعقبتـه بذكر أرومتهم واتصالهم بالخلفاء ، وتراجم أدبيـة للفضـلَ بـن سهل ، وَالحَسَن بن سَهل ، ومن كم ابراز مكَانَتهم الأدبيسة والسيّاسية ، وماقّاموا به من تشجيع لادباء عصرَهم . إما الفصل الثـانـي : فكان عن آل سهل فـي مرآة أدباء العصر ، والفصل الثالث : يبحث في مأثورهم الفني ، سماته وخصائصه ، وختمته بما توصلت اليه من نتائج .

حوست بلية من للباب الأخير : فقد تناول الصوليين ، وقسمته الى فصول أما الباب الأخير : فقد تناول الصوليين ، وقسمته الى فصول ثلاثة ، الأول : ألمحست فيه الى علائق آل مول بالأسرتين السابقتين معع الاشارة السى أرومتهم واتصالهم بالخلفاء ، ثم استطلعت آراء معاصريهم الأدباء في بلاغتهم وتمكنهم من نامية البيان ، والفصل الثاني : جعلته لنثرهم الفني وسماته ، وعقدت فصلا جديدا لصوازنة أدب الكتاب للمصولى بكتاب أدب الكاتب لابن قتيبة ، وهو الفصل الثالث .

المنهج: استعان الباحث في دراسته بثلاثة مناهج ، ياتي في طليعتها المنهج التاريخي ، وافادني في تتبع تطور السّمات وترتيب تسلسـل المراحـل ، والمنهـج البياني في الدّراسة التحليلية لكشف مناحى الجمّال الفنّاى ، وألمنهُج النفسى ، لما تحمله النّصوص من سمات شخصية الكاتب وأسلوب تفكيره .

- ومن نتائج البحث : كـان مـن ثمرة دراسة العلائق بين كل أسرة وأخرى نتائج غاية فى الأهمية فقد أثبتت الدراسة قوة الصلات أدبيا بين كل الأسر (1)هـذا الامْــتزاج بينهـم ورثّ خصائصٌ متحدة لادبهمْ ، فَهُم يَمثلُونَ مدرسة واحدة
- بدأنا نّرى ضربا من النشر غير مألوف امتزجت فيه رقة الألفاظ (1) مع حلاوة المعانى ، وأبرز من مثل هذا التيار عصرو بن مسعدة من آل صول .

الممشرف⁄/ الباحث 62.95 CEGD أحمدبن سعيد الزهراني د.محمود هبكرربه فياض د.محمد بن مريسيالحارشي



المقكعه



( ب )

# المقدم

الحـمد للـه الذى علم بالقلم علم الانسان مالم يعلم ، والصـلاة والـسـلام عـلـي أفضـل الأنبياء والـمرسلين سيدنا محمد صلـي الله عليه وسلم ، وعلـي آله وصحبه ومن تبعه ، وبعد :

فقـدر رأيـت اهتمـام الباحثين والمؤلفين ـ على تباين عمـورهم ـ منصبـا على دراسة الشعر وفنونه ، وتجلية قضاياه وخفايـاه المسـتسرة والظـاهرة حـتى اكتظت المكتبة العربية بشـىء كثـير من جهود هؤلاء ، وكدت ـ فى غمرة ذلك ـ أنسى أن النثر قسيم الشعر وصنوه .

ولعلهم كصانوا يأنصون الى الشعر لمكانته الرفيعة فى وجـدان العـربى منذ العصر الجاهلى ، واستمرار هذه المكانة فى ظل الدولة العربية ، لكن الاهتمام بالنثر عموما وبالنثر الفنـى خصوصـا طفق يأخذ حظه من الاهتمام والحفاوة ، بعد أن بـزغت شـمس الحضـارة العربيـة ، واحـتيج اليـه فـى تصـريف شئونها .

اذ ذاك ألحذ النثر الفنى ينازل الشعر ويطاوله ، ويظهر كتاب يصامقون كبار الشعراء ، بل ان من بين هؤلاء الكتاب من كصائوا يتولون الوزارة فزاد هذا من منزلة الكتاب ، بل مار بعضهم مقصداً لكبار الشعراء ، ولهم أثرهم فى توجيه الحركة الأدبية العامة .

لكـن مـع ذلـك لم يكد يظفر من اهتمام النقاد القدامى بمثـل مـاظفر الشـعر ، وعـلـى الـرغم مـن وجـود بعض الجهود النقديـة القـى نشأت حول النثر قديما ، والجهود التى ظهرت



( ह)

فى العصر الحديث الا أن ميدانه مازال محتاجا لتضافر الجهود تنقيبا عـن النـثر الفنـى فـى منـاجم التراث ، ودراسة له تبيانـا لمكانتـه الحقيقيـة ، ولوظيفتـه فـى خدمة الحضارة العربية التى تفردت فى عصرها تنويرا لشعوب العالم .

ولما كان لبعض الأسر التى أسلمت من غير العرب أثر فى هـذا النـثر الفنـى كان ذلك جديرا بإفرادها بالبحث العلمى تقويما لأثرها ، وهـو مـا أغرانى باختيار ماسـطرته أقـلام (البرامكة ، وآل سهل ، وآل صول) .

ولـم يكـن اختيـارى لهذه الأسر الأدبية مجتمعة ضربا من العشـوائية ، فكـان معيارى في اختيارها هو التوافق العرقى والأدبـى بينهـم ، ومـانتج عنـه مـن صلات أدبية بين كل أسرة واخـرى ، فهم يمثلون مدرسة فنية متحدة السمات عدا ماتفرضه الموهبة ، ويتيحه الاستعداد لكاتب دون غيره .

وعـدا هذه الاسر التى وقع عليها اختيارى فثم أسر أخرى كانت لها اسهامات بارزة فى رقى النثر الفنى فى هذه الحقبة

من التاريخ أمثال بنى وهب ، وبنى الفرات ، وبنى ثوابة . وبعد فلايمكـن للبـاحث ولايحـق لـه إِنكـار أو تقليـل ماللباحثين الممحدثين من جهود مشكورة فى تناول النثر الفنى ودرسـه ، وأعمالهم هذه تفاوتت فى معالجة النثر وقضاياه من باحث لآخر .

يــأتى فى طليعة هؤلاء (د. زكى مبارك) الذى حدد دراسته بحقبـة زمنيـة معينـة كمـا فعمل فى كتابه "النشر الفنى فى القـرن الـرابع" أتـى فيـه المؤلف على كشير من فنون النشر وأبان سماتها ، الا أنه لم يخص القرن الرابع بسمات معينة ، بل كانت امتدادا لخصائص الكتابة قبل هذا القرن .



( )

و (د. شـوقـى ضيـف) فــى كتابــه "الفن ومذاهبه فـى النشر العربـى" فقد استعرض المؤلف المذاهب الفنية التى تطور فيها النشر العربـى من العصر المجاهلـى الـى العصر الحديث .

ومـن هـؤلاء البـاحثين مـن قـام بدراسة النثر على ضوء المـدارس الأدبيـة كمـا فعل (د. نبيه حجاب) فى كتابه "بلاغة الكتـاب فـى العصـر العباسـى دراسـة تحليليـة نقدية لتطور الأساليب" .

و (د. حسبنى ناعسة) فى كتابه "الكتابة الفنية فى مشرق الدولـة الاسلامية فى القرن الثالث الهجرى" وجمع فيه المؤلف أبـرز مـن اشـتهر بصناعـة الكتابة فى القرن الثالث وماأثر عنهم من فنون القول المختلفة .

ومنهم من اهتم بالأساليب النثرية كما فعل (أنيس المقدسی) فی كتابه "تطور الأساليب النثرية فی الأدب العربی" عـرض المـؤلف الأسـاليب النثريـة ليبيـن تطورهـا منذ العصر الاسلامی الی العصر الحديث .

وكتاب "الأساليب الأدبية في النثر العربي القديم" ل(د. كمـال اليـازجي) ، وكتـاب "النـثر الفنى وأثر الجاحظ فيه" تأليف (د. عبد الحكيم بلبع) .

عـلى أن بعض الذين عالجوا النثر الفنى فى هذه الحقبة وماقبلهـا لم يحيطوا بالنثر الفنى احاطة كاملة ، فتناولوا فنـا واحدا من فنون النثر الكثيرة مثل (غانم جواد رضا) فى كتابـه "الرسـائل الفنية فى العصر الاسلامى حتى نهاية العصر الأموى" .

وقدد اشتركت هـذه الكُـتب فـى عـدم العنايـة المفصلة الوافيـة بهذه الأسر ، وبأثرها الخاص على تطور النثر الفنى



( \_\_\_\_ )

كما أن د. مصطفى الشكعة فى كتابه "معالم الحضارة الاسلامية" نوه بهذه الأسر دون أن تظفر منه بأية دراسة كافية .

ولقد رأيت من بين هؤلاء الباحثين من أدرك أهمية دراسة النـثر الفنـى فـى ظـل الأسر الأدبية ، وكانت كثرا فى العمر العباسـى ، كما فعل (د. يونس السامرائى) فى كتابه "آل وهب من الأسر الأدبية فى العمر العباسى" .

غـير أن هـذه الدراسـة ـ رغـم جـهد المؤلف ـ يعتورها النقـص ، ذلـك أنه أهمل المنهج البيانى ، فلم يبد اهتماما يذكـر لدراسة النصوص الأدبية ، وابراز ماانطوت عليه من قيم جماليـة وبيانية ، بيد أنه عول كثيرا على المنهج التاريخي وتحقيق النصوص ، ولعل لتخصصه التاريخي أثرا فى دراسته هذه فـاتت أشـبه بتحقيقات تاريخية ، كما أن البحث ارتهن باسرة واحدة دون ماعداها .

#### خطة البحث :

أوجـبت عـلى طبيعـة الموضوع تقسيمه الى ثلاثة أبواب ، اسـتقلت كل أسرة بباب رغبة فى تحقيق الوحدة الموضوعية لكل أسرة على حدة .

الباب الأول : عن (البرامكة) .

قسـمته الـى فعـول ثلاثـة ، تحـدثت فـى الفصل الأول عن أرومتهـم ، وألمحـت فيه إلى دورهم الرياسى ، ومكانتهم قبل أن يتملـوا بخدمـة الدولة العباسية ، وفصلت شيئا من شخصية (خـالد بـن بـرمك) عميد هذه الأسرة،لما له من أثر فى تمهيد الطـريق لبقيـة البرامكـة لارتقـاء المجد السياسى فى العمر



( و )

العباسـى ، وتطـرقت فيه لايضاح اتصالهم بالخلفا،،وعقبت على ذلـك بـابراز مكـانتهم سياسـيا ، وأدبيا ، وماقاموا به من توجيـه أدباء عمرهم بما قدموه لهم من حوافز مادية ومعنوية ساعدهم فى ذلك وجاهتهم وموقعهم من الدولة .

أما الفصل الثانى : فكان عان البرامكة فلى مرآة معامريهم الأدباء ، قسمته الى شطرين : الأول : البرامكة على مفححة شلعر المعامرين ، والثانى : البرامكة عند أرباب البيان ، وحملحة الأقللام ، وهدفى من إقامة هذا الفصل رؤية آراء معامريهم الأدباء فلى سلحائهم وبلاغتهم .. وجملة من سجاياهم .

والفصيل الثـالث : أوردت فيه نشرهم الفنى ، وماامتاز به من سمات أدبية ، وخمائص فنية .

قسـمته عـلى فنون النثر المعروفة ، بدأته برسائلهم ، وألـحقته بتوقيعاتهم ، فاقوالهم وماانطوت عليها من حكم .

وختمتـه بذكـر أبرز ماتوصلتُ اليه من نتائج لاحت لـى فـى ثنايا الدرّس .

الباب الثانى : عن (الصهليين) .

وقسمته الـى ثلاثة فصول أيضا . الأول : أشرت فيه الى العلائق والوشائج الأدبية بينهم وبين البرامكة ، وأثبتت الدراسة دور البرامكة فى رعاية (آل سهل) وتوجيههم ، والأخذ بأيديهم ، وأعقبته بذكر أرومتهم واتصالهم بالخلفاء ، وتراجم أدبية منتصرة (للفضل بن سهل) و(الحسن بن سهل) ، ومن ثم ابراز مكانتهم الأدبية والسياسية ، وماقاموا به من تشجيع لأدباء عصرهم .



·( j)

أما الفصل الثانى : فيندرج تحته مبحثان :

(1) آل سهل والشعراء .

(ب) آل سهل والکتاب .

والفصل الثالث : يبحث في مأثورهم الفني ، منفنه حسب فنون النثر المعروفة ، وأظهرت سماته وخصائصه ، وختمته بما توصلت اليه من نتائج .

أمـا البـاب الأخـير : فقد اختلف شيئا ما عن سابقيه ، قسمته الى فصول ثلاثة .

الأول : وينقسم الى قسمين :

(i) تعريف بالأسرة ، وينقسم الى مبحثين :

(١) ذكرت قيه صلات (آل صول) بالأسرتين السابقتين .

(٢) أرومتهم وتمكنهم من الرياسة ، واتصالهم بالخلفاء .

(ب) استطلعت فيه آراء معاصريهم الأدباء في بلاغتهم وتمكنهم من ناصية البيان ، ولم أورد نظرة الشعراء فيهم لندرة ماقيل فيهم شصعرا ، ولعل مرد ذلك يعود الى عدم توليهم للوزارات كما كان حال (البرامكة) و(آل سهل) .

أما الثانى : فجعلته لنثرهم الفنى وسماته .

وعقـدت فصلا جديدا لموازنة أدب الكتاب (للصولى) بكتاب أدب الكـاتب (لابـن قتيبـة) باعتبارهما أهم كتابين ظهرا فى عصر الاسـر الثـلاث عـن الكتابـة ، أصولها الفنية وقواعدها المرعية ، وهو الفصل الثالث .

المفهيج :

<u>أولا</u> : عـد البـاحث بعض الرسائل التى درسها (الحوانية) رغـم أنهـا صدرت بأمر الخلفاء أو ولاة العهد ، أو كانت على



( 2)

السنتهم ، والسبب يعود الى أن مواضيعها الحوانية ، كما فى رسالة (يحيى بن خالد) التى كتبها بأمر (الرشيد) الى ابنه (الفضل) يرشـده فيهـا الـى مـواطن الصـواب ، وعدم اقتراف اللذات والمجاهرة بها .

وكما في التهاني والتعازي عند (ابراهيم الصولي) لأنها كتبت على ألسنة الخلفاء وولاة العهد .

فهى اخوانية الصوضوع رسمية المراسم .

<u>ثانيا</u> : لـم أركن الى منهج واحد فى الدرس ، بل عمدت الـى الاسـتعانة بعـدة منـاهج ، يـأتى فـى طليعتهـا المنهج التاريخى ، استعنت به فى بعض مواطن البحث .

واتكـــَت كثـيرا عـلى المنهج البيانى فى استجلاء القيم الأدبيـة والفنيـة لأعمال الأسر ، ولم أغفل المنهج النفسى فى ـ تحليل بعض النصوص .



كلمة شكر

<u>ط</u>

ختامـا لايسعنى الا أن أشكر (جامعة أم القرى) ممثلة في مديرهـا معـالى الدكتور/راشد الراجح ، كما أشكر عميد كلية اللغة الفربية الدكتور/محمد بن مريسي الحارشي .

ولايفـوتنـى أن أقـدم جميل الشكر وعظيم الامتنان لفضيلة الدكتـور/محمود عبد ربه فياض الذى اكتنفنى بعلمه ، وتولانى بخلقـه ، واحـتوانى بعطفـه الأبـوى ، فكـان نعـم الأب ونعـم الأستاذ .

كمـا أشكر كل من قدم لـى يد العون من الأساتذة والزملاء والشكر لله من قبل ومن بعد .

والله الهادي الي سواء الصراط .



· (1)

ا لـک شقافة

كـان قيـام الدولة العباسية (١٣٢هـ) ايذانا بطور مهم وجديد من أطوار النثر عموما ، والنثر الفنى خموما ، وكانت الـدوافع المسـتكنة والظاهرة وراء الطفرة الكبرى التى وصل اليهـا تتمثـل فـى اتساع رقعة الدولة اتساعا عظيما ، ورقى العضـارة العربية الاسلامية رقيا لاتنافسها فيه دولة أخرى من (\*)

من هذه المحاجة نشط النثر عموما ، والنثر الفني خصوصا وتطلع الى تجويده والتنافس فيه كثيرون ، ووضعت له الحدود والقواعـد ، وألـف الأدباء والمشتغلون بالثقافة كتبا عدة ، تطرقت الـى ثقافـة الكاتب المتنوعة الواسعة ، والى اللغة المحيحـة التى يتوخاها ، والى خط الكاتب والأقلام والمداد ، وماالى ذلك مما يتصل بشئون الكتابة فنا وعلما ورسما .

وبينمـا كان الشاعر يوشك أن ينفرد بالساحة الأدبية الا قليـلا ظهـر الى جواره الكاتب يطاوله ، بل يحاول زحزحته عن مكانـه لـولا أن الشـعر هـو قطب البلاغة العربية ، وميراثها القديم .

<sup>(\*)</sup> لاشـك أن للبيئة أثرا جـليا فـى توجيـه الحركة الأدبية والعلميـة ، لاسـيما فى العصر العباسى هذا العصر الذى اشتمل على ثقافات عدة ، وأجناس عديدة ، ويندر أن تجد مؤلفا يتحدث عـن العصر العباسى الا ويورد صفحات عن البيئـة العباسية ، مما حـدا بهـا فـى النهاية الى التشابه فى معظمها . راجع : د. حسـنى ناعسـة ، الكتابـة الفنيـة صراعدها وصابعدها ، د. يوسف عوض ، فن المقاصات ص ٢٣ ومابعدها وغيرها الكثير .



( 1)

لـذا فقد تفاوتت مطالب النقاد في ثقافة الكاتب ، وان اتفقـت عـلى شمولية ثقافته ، لعظم موقعه من الدولة ، يقول ابن الاثير :

"ينبغيى للكـاتب أن يتعلق بكل علم ، حتى قبل : كل ذي علـم يسـوغ لـه أن ينسب نفسه اليه ، فيقال : فلان النحوى ، وفلان الفقيه ، وفلان المتكلم ، ولايسوغ له أن ينسُّبَ نفسه الى الكتابـة فيقـال : فـلان الكـاتب ، وذلك لما يفتقر اليه من الخوض في كل فُنْ " .

أى أن الكـاتب استقل بذاته ، وصار له وضعه المميز عن الشاعر ، فبينمـا قـد يكـتفي مـن الشاعر أن يلم بالثقافة العامة المام طائر يلقى من فوق نظرة على الأشياء لانه يتحرك مـن وجدانـه ، نـرى الكاتب ـ كما يقول ابن الأثير ـ مطالبا بـالخوض فـى كـل فـن فلايكتفى منه استلهام الوجدان وحده بل يحصتم عليه أن يلابس الواقع ، وألا يترفع عنه حتى أنه يحتاج الـى معرفـة مايقولـه المنادى على السلعة في السوق ، وأخذ يدافع عن مذهبه ويعلل له ، يقول عقب ذلك :

"والسبب في ذلك أنه مؤهل لأن يهيم في كل واد ، فيحتاج أن يتعلـق بكل فن ، لأن الحكمة ضالة المؤمن ، وقد يستفيدها أهلها من غير أهلها" .

ويسرى ابن الأثير أن الموهبة تأتى في المقام الأول قبل شـمولية الثقافـة ، والطبع ـ عنده ـ لايمكن الاستغناء عنه ، حتى لو ألم بجميع أنواع الثقافة

- المثل السائر ٤٠/١  $(\Lambda)$
- المثل السائر ٧/١ (1)
- المثل السائر ١/٠٠٤ (٣)



( 7 )

مؤهلات الكاتب في نظر القدامي :

ثم ان القدماء فصلحوا القول في مؤهلات الكاتب تفصيلا يزيد مصن تبعاته ، ووضعوا مصن القيصود والشروط مالايمكن تجاوزها ، ولاتوافرهما الا فصص مصن أوتعى استعدادا عاليا ، وقدرة فاثقة ، وموهبة ظاهرة .

وهذا مايجعلنا نصتنبط بداية أن شخصا ما ، أو أصرة لا لايمكن أن تصل الى المكانة المرموقة ، أو تحظى بهذه الصنعة الا بعد جهد جهيد ، واحاطة واسعة بأمول هذا الفن وقواعده ، فضلا عن عامل الموهبة الذى لايمكن التغاضى عنه .

فصل القدماء القول فيما يجب أن يتوفر عليه الكاتب كى يصير مؤهلا لاكتساب هذه الصفة وجعلوا منها :

(١) المعرفة باللغة ، والتمكن منها .

وذلـك لايتـم الا بعـد تمكـن الكاتب من نحوها وصرفها ، وفقـه معانيها ودلالاتها المختلفة ، وغريبها ومستعملها والفصيـح منها وغير الفصيح ، وعلم المعانى والبديع ، وكل مايمت الى العربية بصلة .

- (٢) حـفظ القـرآن الكـريم ، وجملـة مـن الأحـاديث النبوية
   الممطهرة .
- (٣) روايـة كثير من أشعار العرب ، وخطبهم ، وأمثالهم ...
  ليكـون قـادرا عـلي حلهـا ، والاقتباس مـن معانيها ،
  والاستشهاد بها ، والتضمين وقت الحاجة .
- ٤) والقلقشـندى يـرى ضـرورة معرفة الكاتب بلغة أجنبية ،
   ٤) كالفارسـية مثـلا ، ليكـون أقدر على قراءة الكتب التى



#### (1)

ترد على الخليفة من الملوك الأعاجم دون أن يطلع عليها ترجمان ، ومن ثم أقدر على الرد عليها .

- (٥) وجوب المامه بثقافة تاريخية ، وتشمل معرفته :
- (i) أحـوال الأمم والشعوب ، وأحوال العرب ووقائعهم ،
   ومنها مناظراتهم ، ومنافراتهم ، ومنها أيضا
   معرفة أوابد العرب وعاداتهم ، وأسواقهم .
  - (ب) تاريخ العلوم ومصنفاتها ورجالاتها .
- (ج) معرفة الوقائع والحوادث الجارية ، ليسهل عليه ربطها بمعارفه كلى تكلون ثقافة الكاتب نظرية وعملية فى آن واحد .
  - (د) المعرفة بالأحكام السلطانية .

هـذا مجمل ماينبغى على الكاتب أن يلم به ، ويفيد منه ودونه لايمكن أن يكون له موقع بين الكتّاب،عليه إذن حمل هذه التبعات الثقال التى تنوء الجبال بحملها ، وبها يصير مخولا للوزارة وكفئا لها .

هـذه الشروط يجب توافرها فى كتاب الديوان ، وهى أولى أن تتوافـر فيمـن تؤول اليه رياسته ، ويصير عدلا لما نسميه فـى عمرنـا "وزيـر الثقافـة" بـل ان مكانة رئيس الديوان ، وماكـان ينـاط به من مسئوليات تفوق مكانة وزير الثقافة فى عمرنا ومسئولياته .

وسـأتناول النقـاط السابقة بشىء من التفصيل من منظور مؤرخـى هـذا الفـن ، والمهتميـن بـه ، بادئـا باللغة لبنة الثقافة وأساسها .



( • )

اللغـة للكاتب كالزاد للإنسان ، واذا جهل الكاتب لغته (†) فلايليق به أن يتصف بهذه الصفة . يقول القلقشندى : "ان اللغـة رأس مـال الكاتب ، واس كلامه ، فيحتاج الى طـول الباع فيها ، وسعة الخطو ، ومعرفة بسائطها من الأسماء والأفعال ، والحسروف ، والتمسرف فلي وجلوه دلالاتها الظاهرة والخفية ليقتدر بذلك على استعمالها في محالها ..ُ." .

فلاعجـب اذا رأينـا أن جـل مـاحواه "أدب الكـاتب" لابن قتيبـة كـان يصـب فـى هذا المجرى ، وهذا الكتاب من الأهمية بحصيث أنصه يمثل الشريان الرئيسي في تكوين ثقافة الكاتب اللغويـة ، وقـد اشاد به شيوخ ابن خلدون واقره هو ، وعدوه (1) من أعمدة الأدُبُّ.

وأول مصايفتقر اليه الكاتب من اللغة نحوها ، وهو كما (٣) قال ابن الأثير : "بمنزلة أبجد فى تعليم الخط" .

وتعلمـه ضرورة ، واتقانه أصر حتمى لاغنى عنه حتى لايقع الكاتب فـى اللحـن ، واهمالـه قد يؤدى بصاحبه إلى الاشراك باللـه مـن حيث لايعلم كما لو قرأ قوله تعالى : {انصا يخشى الله من عباده العلماءً} ، فرفع لفظ الجلالة ، ونصب العلماء (1) لحن فاحش .

ولايفهـم من ذلك اقتصار تعلمه على الكُتّاب دون غيرهم ، بـل أن معرفتـه شاملة لأهل اللسان ، وذكر الكتاب لأنهم أولى الناس بضرورة اتقانه

- مقدّمة ابنَ خلدون ص ٥٥٥،٥٥٣ م المثل السائر ٤٤/١ . (1)
  - (٣)
- سورة فاطر : ۲۸ (\*) ن الأشير ، المثل السائر ٤٥/١ ، القلقشندي ، مبع (1)
  - 1.7/1 . الاعتث
  - ابن الأثير ، المثل السائر ٤٤/١ . (0)

مبح الأعشى ١٨٥/١ (1)



(1)

والخلفياء وأهيل العلم يحثون على تعلمه ، قال الرشيد يومـا لبنيـه : "ماضر أحدكم لو تعلم من العربية مايصلح به لسانه ، أيسر أحدكم أن يكون لسانه كلسان عبده وأمته " . ومــن كـلام مــالك بــن أنص في الحث على تعلمه ، قوله : ረ ሃ ነ "الاعراب حلبي اللسان فلاتمنعوا ألسنتكم حليها" . وقال الحسن بن يسار البصرى فى ذلك شعرا : النحو يبسط من لسان الألكـن

والمرء تكرمه اذا لم يلحن

واذا طلبت من العلوم أجلها (٣) فأجلها عندى مقيم الألس

واتقان النحلو يستلزم الالمام بمشاهير العربية كأبى الأسود الدؤلي ، وسيبويه ، وغيرهم من المتقدمين والمتأخرين وكلذلك إسلماء كلتبهم المشلهورة في هذا الفن من المبسوطات (2) والمختصرات ، وسعرفة مصطلحاتهم .

وعـلى هذا كانت منزلة النحو من الكاتب ومن الكتابة ، فهو كاللسان للانسان من بين أعضاء الجسم .

واذا ذكـر (النحـو) استدعت الذاكرة (الصرف) ، غير أن أهمية الصـرف للكـاتب تقل شيئا عن أهمية النحو له ، يقول ابن الأثير في ذلك :

"اعليم إنا لم نجعل معرفة التصريف كمعرفة النحو ، لأن الكناتب أو الشاعر اذا كان عارفا بالمعانى ، مختارا لها ،

- القلقشندى ، صبح الأعشى ٢٠٥/١ (1)
  - $(\mathbf{1})$
  - المصدر السابق ٢٠٥/١ . المصدر السابق ٢٠٦/١ . المصدر السابق ٢١٣،٢١٢/١ . (٣)
  - (1)



( )

قصادرا عصلى الألفاظ ، مجصيدا فيها ، ولم يكن عارفا بعلم النحو ، فانه يفسد مايصوغه من الكلام ، ويختل عليه مايقصده مصن المعصانى ...، وأما التصريف فانه اذا لم يكن عارفا به لحم تفسد عليه معانى كلامه ، وانما تفسد عليه الأوماع ، وان (١)

ومصن شحئون العربيحة (الغريب) فيلزم الكاتب معرفته ، وفائدة ذلك تجنب مواقع الحرج فى مجالس العلماء والخلفاء ، وبجهله يعرض نفسه لِلَّوم ، اذْ لايجدر بكاتب يفترض فيه اتقانه دقصائق اللغصة واسرارها أن يجهل معنى كلمة وردت فى كتاب . يقول القلقشندى فى بيان اهميته ، ومواطن الافادة منه :

"وذلــك أن مصدار الكتابـة عـلى اسـتخراج المعـانى من القـرآن الكـريم ، والأحـاديث النبويـة والشـعر ، والفاظها لاتخصلو من الغريب ، بل ربما غلب الغريب منها فى الشعر على المألوف لاسيما الشعر المجاهلى" .

وقبلـه ابـن قتيبـة يحث الكاتب على طلبه ، ومعرفته ، تجنبـا للحـرج ، يقـول فـى حال كاتب لم يتعب نفسه فى الأخذ بأسبابه :

"وأى مصوقف أخصرَى لصاحبـه مصن مصوقف رجل من الكتاب ، اصطفـاه بعض الخلفاء لنفسه وارتضاه لصره ، فقرأ عليه يوما كتابـا ، وفـى الكتـاب "مطرنا مطرا كثر عنه الكلاً" فقال له الخليفة وماالكلاً ؟

فتردد فــى الجواب ، وتعثر لسانه ، ثم قال : لاأدرى ،

(۱) المثل السائر ۹،٤٨/۱
 (۲) صبح الأعشى ۱۸٦/۱



#### ( )

(۱) فقال : سل عنه" .

فجهلـه الغصريب أنقـص مصن منزلته ، وعابه ، ولو أجهد نفسته فبنى تتبعته لمنا وقبع فني الحرج ، ولكنه علىي رأي ابن قتيبـة فللى وصفـه وفللى وصف من هم على شاكلته "قد استطابوا الدعلة ، واستتوطئوا ملركب العجيز ، وأعفلوا إنفسهم من كد النظـر ، وقلـوبهم من تعب التفكير ، حين ضالوا الدرك بغير سبب ، وبلغوا البغية بغير آلة" ثم تزداد ثائرة غضبه عليهم حتى تبلغ الذروة يقول : "ولعمرى كان ذلك فأين همة النفس ؟ (٢) وأين الأسفة من مجانسة البهائم ؟" .

وأخلذ يصلرد بعض المواقف لكتاب جهلوا الغريب فيلومهم أشد مايكون اللوم ، ويدفعهم الى النظر فيه دفعا ..

ولعصل مثلل هذه المواقف هي التي رغبته في تأليف "أدب الكاتب" أو على أقل تقدير كانت دافعا قويا له في انشائه .

ولايفهم مما قدمته الحث على استعماله وزيادة التعلق بـه ، ولكنه دعوة الى معرفته ، ليتجنب الكاتب مواطن الحرج الناتج عن جهله .

وياتى فلى مقابلية (الغريب) (المستعمل غير المبتذل) وهـى مـن طرائق التعبير المحببة الى النفس ، تدل على فطنة صاحبهجا ، وتعايشـه مـع الـواقع اذ يعاب الكاتب باستعماله الفاظا حوشية ، يؤكد هذا قول ابن قتيبة :

(۳) "ونستحب له أن يدع في كلامه التقعير والتقعيب" .

- أدب الكاتب ص ٧،٦ (1)
- المصدر نفسه ص ٦ . المصدر نفسه ص ١٢ (1)
- (٣)



( 4 )

ولايـزال ابـن قتيبة ينفر من (الغريب) وتعقيد الكلام ، ويعيـب عـلى من يستعين بهذا النهج في كتاباته ، كنقده لمن (١) ويتب "غضب عارض ألم ألم فأنهيته عذرا" ، فيعيب أسلوب الرجل ويقصول : "وكـان لايشـاق فـي كتابته الا بتركه سهل الالفاظ ، (٢) ومستعمل المعانى" .

ونخلص مـن هـذا كله الى ضرورة معرفة الكاتب بالغريب وتجنبصه ، أو أن العـبرة فـى ذلـك مااشـار به البلاغيون من رعايـة المقـام وحـال المخـاطب ، فلايخاطب عامة القراء بما يخـاطب بـه خـاصتهم ، أو العكـس على أن البيئة والزمن هما اللـذان يحـددان غرابـة الكلمة من عدمها ، فما كان مأنوسا مسـتعملا قبـل قرن من الآن قد يتحول بفعل الزمن الى غريب فى زمننا هذا .

وعلـوم (البيان ، والمعـانى ، والبـديع) من علوم العربيـة التـى يحتاجهـا الكـاتب ، توصلا الى فهم الخطاب ، وانشـا، الجـواب ، ومـن ثـم تـبرز مقدرتـه فـى توظيفهـا ، والاسـتعانة بها ، وهذه العلوم من الاهمية بحيث جعل العسكرى مرتبـة معرفتهـا تـأتى بعـد معرفـة اللـه سـبحانه وتعـالى (٣)

ويقول العسكرى فى موطن آخر ، ليجلى اهمية هذه العلوم وغيرهـا من علوم العربية وفضل من امتلك أدواتها وأجادها ،

(\*) ذكر البواليقى ص ٣٥ أن اسم هذا الكاتب أحمد بن شريح من أهل مرو .

- (۱) أدب الكاتب ص ۱٤ .
- (٢) ادب الكاتب ص ١٤ .
  - (٣) الصناعتين ص ٩ .



#### (1)

ونقـص من أكل بها ، وأغفلها ، فهو ينحو منحى الترغيب تارة والترهيب أخرى .

"ان مصاحب العربية اذا أخل بطلبه ، وفرط فى التماسه ففاته فضيلته ، وعلقت به رذيلة فوته ، عفى على جميع محاسنه ، وعمى عن سائر فضائله ، لانه اذا لم يفرق بين كلام جيد وآخر ردىء ، ولفظ حسن ، وآخر قبيح ، وشعر نادر ، وآخر بصارد ، بصان جهله وظهر نقصه ، وهو أيضا اذا أراد أن يصنع قصيدة ، أو ينشىء رسالة ، وقد فاته هذا العلم مزع الصفو بصالكدر ، وخلط الغرر بصالعرر ، واستعمل الوحشى العكر ، فجعل نفسه مهزأة للجاهل وعبرة للعاقل" .

ولاأبصرح هـذه النقطـة حـتى أوّكد أن اللغة بكل فنونها ومشمولاتها هى عدة الكاتب ووسيلته ، يجب أن يلم بدقائقها ، ويعـى أسـرارها ، فكمـا لاأتمـور مقـاتلا دون سـلاح فـى ساحة المعركة ، كذلك لاأتصور كاتبا بمعزل عن اللغة .

(ب) الرافـد الثـانى فـى بناء ثقافة الكاتب (حفظ القرآن الكـريم ، وطائفـة مـن أحاديث المصطفى ملى الله عليه وسلم) .

وحـفظ (القـرآن الكـريم) اللبنـة الأولـى فى تكوين ثقافـة الكـاتب المسـلم ، ولاريـب فـى أن بحره الزاخر ملـى بلآلـىء الكـلام ودرره .. يسـتطيع الكاتب البارع أن يفيد من أساليبه ، وتراكيبه ، والفاظه ، وكل مناحيه الكثيرة ، وبه تـزدان كتابـة الكـاتب ، وتعلو منزلتها ، ويتاصل أسلوبه ، ويفخـم ، لنسمع ابن الأثير شارحا فوائد الاعتماد على القرآن

(۱) المصناعتين ص ۱۰ .



(11)

"فان صاحب الصناعة ينبغى له أن يكون عارفا بذلك ، لأن فيه فوائد كثيرة ، منها أنه يضمن كلامه بالآيات فى أماكنها اللائقة بها ، ومواضيعها الصناسبة لها ، ولاشبهة فيما يصير للكلام بذلك من الفخامة والجزالة والرونق ، ومنها أنه اذا عرف مواقع البلاغة وأسرار الفصاحة المودعة فى تأليف القرآن اتخذه بحرا يستخرج منه الدرر والجواهر .. وكفى بالقرآن وحده آلة وأداة فى استعمال إفانين الكلام" .

(الاستكثار من حفظ الأحاديث النبوية) .

وهــى مرتبطـة بحـفظ القرآن الكريم ، ومتممة له ، على الكـاتب مداومـة النظـر فيهـا ، والتشـبع بأفانين كلامها ، وجزالـة أسـاليبها وألفاظها ، وابن قتيبة فى "أدب الكاتب" يحـث عـلى حـفظ الأحاديث التى تتعلق بالفقه وأحكامه فحسب ، وضرب لذلك مثلا بقول المصطفى صلى الله عليه وسلم : "البينة عـلى المدعى ، واليمين على المدعى عليه ، والخراج بالضمان وجرح العجماء جبار ..." .

ولعل نظرة ابن قتيبة كانت قاصرة ، لذا نجد المقلقشندي ينتقـده فــي ذلــك ، لأنه يرى أن حاجة الكاتب لاتختص بأحاديث الأحكـام ، ودلائـل الفقـه ، بل تتجاوزه الـي ماهو أعم وأشمل خصوصـا الأحـاديث التــي اشـتملت عـلـي الحكم والأمثال والسير وماأشـبه ذلك مما يكثر الاستشهاد به في الكتابة ، والاقتباس من معانيه ، وماذهب اليه الأخير أنفع للكاتب وأجدى .

- (۱) المثل السائر ۷۲،۷۱/۱
- (۲) أدب الكاتب ص ۱۱،۱۰ .
- (٣) صبح الأعشى ٢٤٢-٢٤٢ .



#### (11)

وزيصادة عصلى ذلصك يجحب أن يلم الكاتب بأقسام الحديث كصالصحيح والحسصن والمصرفصوع ، وكـذا معرفة الرجال ومشاهير (۱) المحدثين كالبخارى ومسلم وغيرهما .

(ج) اللبنية الشالثة هيى (رواية كثير من أشعار العرب وخطبهم ، وأمثالهم بالاضافة الى الاطلاع على مكاتبات من سبقهم) .

وهـذا الرافـد فـى تكوين ثقافة الكاتب من أهمها لصلته القوية بصنعة الكتابة .

وافـادة الكـاتب مـن حفظ الشعر أكثر من أن تحصى ، يقول القلقشندى فـى وجه الافادة منه :

"واذا أكصئر المترشح للكتابـة من حفظ الأشعار ، وتدبر معانيهـا سـاقه الكـلام الـى ابـراز ذخـيرة ماحفظـه منهـا فاستعملها فى محلها ، ووضعها فى أماكنها على حسب مايقتضيه الحال فى ايرادها ، واقتباس معانيها" .

ومـن أوجـه الافـادة أيضـا ، الاستشـهاد به لتوكيد غرض الرسالة الرئيسى ، مما يزيد أسلوب الكاتب رونقا ، واقناعا يقول الكلاعي في "احكام منعة الكلام" :

"وكان المجليد كثليرا ماليضمن فلى رسائله أشعاره ، وأشلعار غليره ، فكلان اذا ضملن أشعاره يوافق بين قافيتها وبيان السلجع الذى قبلها ، ليعلم بذلك أن الشعر له ، وكان اذا ضمن أشعار غيره كالف بين السجع والقافية وهذا حسن يجب أن يمتثله من أراد احكام صنعة الكلام" .

- (۱) صبح الأعشى ۲٥٣،۲٥٢/۱
- (٢) المصدر نفسه ٣٢١/١ .
- (٣) احكام صنعة الكلام ص ٧٢،٧١ .



( 17 )

وكـــثر هــذا المنحــى فــى كتابات (الأسر) ، وبالذات عند يحيى بن خالد من البرامكة ، وعند ابراهيم بن العباس من آل صـول ، وان لـم يتقيدوا بقوانين الكلاعى فى توافق السجع مع القافية أو تخالفهما لاثبات الشعر للكاتب من عدمه .

أمـا حـفظ نمـاذج مـن خـطب البلغـاء فان ذلك يقرب الكاتب من اجادة فن الكتابة واتقانها لتشابههما وتداخلهما

يقول العسكرى فى ايضاح أوجه الشبه بين الرسائل والخطب : "والرسائل والخطب متشاكلتان فى أنهما كلام لايلحقه وزن ولاتقفية ، وقـد يتشـاكلان أيضـا من جهة الألفاظ والفواصل ، فألفـاظ الخطباء تشبه ألفاظ الكتاب فى السهولة والعذوبة ، وكـذلك فـواصل الخطب مثل فواصل الرسائل ... والفرق بينهما

أن الخطبة يشافه بها بخلاف الرسالة ، والرسالة تجعل خطبة ، (١) والخطبة تجعل رسالة في أيسر كلفة" .

وذكـر القلقشـندى ومـن قبلـه الجـاحظ فـــى "البيـان والتبييـن" خطبـا كثيرة لكثير من البلغاء ، وذلك ليغرف من بحرها من أراد التوصل الى الغاية ونيل البغية من الكتاب . النظر فى الأمثال .

وهــى مـن الأهميـة بحيث لايمكن للكاتب تجاهلها .. لأنها تمثـل زبدة تجارب الأمم والشعوب ، وموقعها عظيم عند النقاد والأدبـاء ، يقـول ابـن عبـد ربـه فى "عقده" عن موقعها بين الفنون الأدبية :

"والأمثال هي وشي الكلام ، وجوهر اللفظ ، وحلي المعاني والتسبي تخيرتها العـرب ، وقدمتها العجم ، ونطق بها في كل

(١) الصناعتين م ١٥٤ .



#### ( 11 )

زمـان ، فهى أبقى من الشعر ، وأشرف من الخطابة لم يسر شى، كسـيرها ولاعم عمومها ـ حتى قالوا : أسير من مثل ـ وقد ضرب الله تعالى الأمثال فى كتابه ، وضربها رسوله صلى الله عليه (\*) (!) وسلم فى كلامه . قال عز وجل : {وضرب الله مثلا رجلين}" .

وقـد أورد القلقشـندى كثـيرا من أمثال العرب القدامى (٢) والمحدثين من عصره ، بغية الاطلاع عليها .

ويضيف ابصن الأشعير الصى ثقافة الكاتب ، ضرورة معرفة أيحام العرب ووقعائهم ويقرنها بالأمثال لتشابههما فصى (٣) الاستشهاد بهما .

ومـن أولى مايجب على الكاتب الاطلاع عليه (حفظ جانب جـيد مـن مكاتبـات الصـدر الأول) وهى تشحذ القريحة ، وتذكى الفطنـة ، وتفتح أمام الكاتب آفاقا من الرؤية ، وتفيده فى معرفـة الأسـاليب التـى كـانت شائعة ، ويستكشف التباين بين الأسـاليب فى عصورها المختلفة ، بالاضافة الى مايتشبع به من المعانى كما يقول ابن الأثير :

"واذا كان صاحب الصناعة عارفا بها تصير المعانى التى ذكـرت ، وتعب فى استخراجها كالشىء الملقى بين يديه ، يأخذ (٤) منه مآأراد ، ويترك ماأراد" .

يعنى يأخذ مايريد ، ويترك مالايريد .

ومـن أبـرز الكـتب التـى جـمعت بين دفتيها الكثير من نمـاذج المكاتبـات فـى المـدر الأول كتـاب "مجموعة الوثائق

- (\*) سورة النمل : ٧٦
  - (١) العقد ٣/٣ .
- (٢) مبـح الأعُشـي ٣٤٨/١ ومابعدهـا ، ابـن الأشـير ، المثـل السائر ٣٢/١ ومابعدها .
  - (۳) المصدر السابق ۱۳/۱
     (۳) المصدر السابق ۱۳/۱
    - (٤) المصدر السابق ١٩/١ .



( 10 )

السياسـية" لمحـمد حـميد الدين ، فقد أورد مكاتبات الرسول صلى الله عليه وسلم ، ومكاتبات الخلفاء من بعده .

(د) ومن الأمور الممهمة في بناء ثقافة الكاتب (معرفته بلغة أجنبية) .

وأول مـن حـث الكتـاب الـى تعلم اللغات هو سيدنا محمد صـلـى الله عليه وسلم ، فقد حث كاتبه زيد بن ثابت رضى الله (١) عنه علـى تعلم اللغة السريانية .

فهــى اذا مطلـب دينـى قبل كل شىء ، والرسول ملـى الله عليه وسلم هو الذى يقول : "من تعلم لغة قوم أمن مكرهم" .

وغير خاف أن التبعات الملقاة على عاتق الكاتب تتزايد بحسـب موقعـه مـن الدولـة ، والقلقشصندى يـرى ضرورة معرفة الكـاتب بلغـة أجنبية ، وهو ملمح ذكى يومى الى المسئوليات الجسـيمة لكـاتب الدولـة بعصد أن تـرامت أطرافها ، وتعددت الأجناس فيها .

ولـم أعهـد أحـدا من المهتمين بثقافة الكاتب ممن كان قبـل القلقشندى كابن الأثير ، وابن قتيبة ، والصولى مثلا قد أولاها اهتماصا كما فعل صاحب "صبح الأعشى" .

وشمصرة معرفىة الكاتب للغة أخرى كشيرة منها ، تجنيب الخليفة الوقوع فى الحرج فقد ترد عليه كتب فى غاية السرية لاينبغى أن يطلع عليها ترجمان ، فان كان الكاتب محيطا بلغة الكتاب كحان أدعصى الى حفظ السر وكتمانه ، ويكون بالتالى أقدر على انشاء كتاب الرد .

(۱) انظر : السترمذى ، السنن (مطبوع مع تحفة الأحوذى)
 (۱) انظر : السترمذى ، المسند ٥/١٨٦ ، صبح الأعشى
 ۲۰۲/۱ ، ۲۰۲/۱



(11)

(هـ) الرافـد الـرابع (المـام الكـاتب بثقـافـة تاريخيـة) وتشمل :

١ ـــ أحوال الأمم والشعوب ، وأحوال العرب ووقائعهم .. ومنها مغاخراتهم ومنافراتهم ومنها أيضًا معرفة

أوابد العرب ، وعاداتهم ، وأسواقهم .

٢ -- تاريخ العلوم ، ومصنفاتها ، ورجالها .

وأوجـه افـادة الكـاتب من المفاخرات وماشاكلها كثيرة منهـا ، زيـادة معرفته بمن نبغ من العرب ، ومن تبوأ مكانة سامية بينهم ، وذلك أن التفاخر لايكون الا بين علية القوم ، ومن المشين جهل الكاتب بأولئك .

أمصا معرفصة أوابعد العصرب ، وعصاداتهم ، وأسواقهم ، فتندرج تحت باب العلم بالشىء ، وشمولية الثقافة ، اذ يزيد مصن مكانصة الكاتب ويرفع من قيمته العلم بها ، ولايخفى أن الكاتب اذا ألـم بـأحوال المتقـدمين وسـيرهم وأخبصارهم وأسـواقهم ومصافى حكمها ، صار عنده علم بما لعله يسأل عنه فيكون أقدر على الاجابة وأقدر على الاستشهاد بها ، وايرادها فى موضعها من رسالته حين تدعو اليها الحاجة ، وهى من تمام ثقافة الكاتب .

ويدخل فلى ثقافة الكاتب التاريخية ، معرفته بخزائن الكلتب ، وأنلواع العللوم والكلتب المصنفة فيها ، واسماء الرجال المبرزين .

(و) ومصن أسس ثقافة الكاتب عند النقاد (معرفته بالأحكام السلطانية) .

وهى من أولى مايجب على الكاتب الاحاطة به ، وذلك يعود



#### ( 17 )

لقرب الكاتب من السلطان .. وقد حذر ابن الأثير من مغبة جهل الكاتب بالأحكام السلطانية .

فما عصاه أن يكتب عن شىء جهله ، يقول :

"واذا لـم يكـن الكـاتب مـن ذلك عارفا بالحكم فى هذه الحادثة ، واختلاف أقوال العلماء فيها ، وماهو رخصة فى ذلك (١) وماليس برخصة لايكتب كتابا ينتفع به" .

يشير ماسبق الى القواعد التى يلتزم بها كتاب الديوان بعامـة فـى نظـر النقـاد ومن عنوا بصضعة الكتابة فى العمر (\*) الذى نحن بصدده من تاريخ الأسر الثلاث .

وقـد ظلـت هـذه القواعـد مرعيـة منهـم مااستمر ديوان الانشاء في أداء وظيفته للدولمة .

ولاريـب أن هـذه القواعـد المتنوعـة الشـاملة لايتسـنى الاحاطـة بها ، وهضمها وتمثلها الا لمن اجتمعت له قوة الصبر والمثـابرة والاسـتعداد ، ومعهـا جميعا الموهبة ويتفاضل من تتوافر لهم هذه المقومات بمقدار حظوظهم منها .

أما التاريخ فيقول : ان الأعاجم ـ لاسيما الفرس منهم ـ الـذين دخـلوا فـى خدمـة الدولـة العباسية من باب الثقافة والكتابـة قـد حـفظوا مـن القـرآن ومن الحديث ، وألموا من أشـعار الجـاهليين وأخبـارهم ماوقفهم على أسرار العربية ،

<sup>(</sup>۱) المثل الصائر ۷۰/۱ .

<sup>(\*)</sup> ولـك أن ترى نظرة الكتاب الكبار ومطالبهم تجاه ثقافة الكاتب وخلقـه ممثلـة فـى رسالة عبد المحميد الكاتب ص ٣١٣،٣١٣ مـن بحثنـا ، ومايراه الحسن بن سهل فى ذات المغـرض ص ٢١٩–٢١٩ مـن بحثنا أيضا ، وكلها تمب فى نفس الانـاء ، وان اهتـم بـالنواحى الخلقيـة مـع شـمولية الثقافة .



(1)

ودقائقها وجمالها .. فبرعوا فيها تاليفا وكتابة وانشا، .. فـاذا أضفنـا الـى ذلـك مزاجـهم الخـاص وثقافتهم الفارسية توقعنـا أن يكـون لنـا مـن المزاجين ، ومن مركب الثقافتين … العربيـة والفارسـية ـ مـزاج جديد ، على الرغم من سيادة المقومـات والعنـامر العربيـة ، ومن غلبة الثقافة العربية الاصلامية .

ان هـذا التـوقع لايجعلنـا فـى أمنـة مـن اصدار الحكم الصحـيح قبـل الاحاطـة بخـبر الأسر الفارسية التى تولت اصرة الكتابـة للدولة فى ديوان الانشاء وفى طليعتهم (البرامكة ، وآل سهل ، وآل صول) .



الباب الأول

# البرامكة (١٣٢ ـ ١٨٧هـ)

الفصل الأول : تعريف بالأسرة ويشمل :

- (أ) أرومتهم
- (ب) عميد الأسرة (خالد بن برمك)
- (ج) اتصالهم بالدولة العباسية
  - (د) مكانتهم السياسية
    - (هـ) مكاتتهم الأدبية
  - (و) تأثيرهم على أدباء عمرهم

الفصل الثانى : البرامكة وأدباء البجيل ويشصل : (أ) البرامكة فى مرآة الشعر وماقيل فيهم ا ـ مدحا ٢ ـ أو قدحا ٣ ـ أو رثاء (ب) آراء معامريهم من الكتاب وغيرهم فى : ا ـ بلاغتهم ٢ ـ تسامحهم ٣ ـ سخائهم

الفصل الثالث : نثرهم الفنی ، وسماته ویشمل : ۱ ـ رسائلهم ۲ ـ س توقیعاتهم ۳ ـ اقوالهم وحکمهم

خاتمة : أبرز ماتوصلت اليه الدراسة من نتائج هذا الباب .



الفصل الأول

تعريف بالأسرة ويشمل ؛

(أ) أرومتهم

(ب) اضاءة شخصية عميد الأسرة (خالد بن برمك)

(ج) أتصالهم بالدولة العباسية

(د) مكانتهم السياسية

(هـ) مكانتهم الأدبية

.

(و) تأثيرهم على أدباء عصرهم

This file was downloaded from QuranicThought.com

.



#### ( \* \* )

أرومته (1)

قبل إبراز ماتمتعت بـه هـذه الأسـرة ـ فـى ظل عزها ومجدهـا \_ فـى الدولـة العباسية ، يرى الباحث القاء الضوء عبلى ماضيها لنستكشف حظها من الريادة والرياسة ، والى أى مدی بلغته فی ذلك .

هـى أسـرة تنتمـى الـى الأمل الفارسي . عُرفت بمكانتها وقدرها قبل التحاقها بالدولة العباسية ، وتنصب الى كبيرها (برمك) .

اشـتهر برمك وبقية أسرته بصدانة (النوبهار) ، وهي من الأعمىال الجليلية عند الفرس ، لذا كان برمك عظيم المقدار (1)عندهم .

ومن هذا نفهم أن ديانتهم كانت المجوسية ، الى أن فتح المصلمون فارس ، والسؤال هل أسلم برمك بعد ذلك أم لا ؟

> ( \* ) ابن خلكان لايعلم شيئا عن حقيقة اسلامه

غـير أنـى عـثرت عـلى نص قد يحسم هذا الأمر،ويقرر عدم اسلامه ، يقول الحموى في معجمه : ان أم برمك هربت به صغيرا الصلى بصلاد القشـمير من بلاد الهند ، فنشأ هنالك وتعلم الطب والنجـوم ، وأنواعـا من الحكمة وهو على دين آبائه ، ثم ان أهلل بلـده أصـابهم طـاعون ووبـاء فتشاءموا بمفارقة دينهم ودخصولهم فحجى الاسصلام ، فكتبصوا الصلى برمك حتى قدم عليهم ، فأجلسوه في مكان آبائه وتولى (النوبهار) .

- ابن خلكان ، وفيات الأعيان ٢١٩/٦ . (1)
  - (1) الصربع السابقَ ٢١٩/٦ . معجم البلدان ٣،٧/٥ .
  - (\*)



#### . ( \*\* )

فالحموى بنصه هذا أكد عدم اسلامه ، ويذكر فى موقع آخر أن لفظة (برمك) ليست اسم شخص ، انما هى صفة عامة تطلق على (١) كل من يقوم على سدانة (النوبهار) .

وان صـح مـاذهب اليـه ياقوت ، فلايمنع من أن يكون هذا النعت مار اسما لبرمك رأس هذه الأسرة .

(۱) معجم البلدان ۳۰۸٬۳۰۷ .



( 11)

(ب) عميد أسرة البرامكة .

(خصالد بن برمك) كان ذا شخصية قيادية ، فرض نفسه على الساحة الأدبية والسياسية في بداية نشوء الدولة العباسية .

وباعتباره رجل البرامكاة الأول ، وماقام به من دور تاريخى فلى تمهيد الطاريق لأسرته ، وتسهيل الأمر عليهم فى خدمة الدولة العباسية حقبة من الزمن ليست بالقصيرة ، لهذه الاعتبارات كان لابد من اضاءة بعض جوانب شخصيته ، ورسم صورة مقربة له اعتمادا على أهم ملامح هذه الشخصية .

قبـل البدء فی هذا ، ینبغی ان اشیر الی انه اول وزیر (۱) من آل برمك ، هذا ماذكره البغدادی فی كتابه .

وان لـم يكـن أول وزير في الدولة العباسية ، لأنه ولي الوزارة بعد أبي أيوب سليمان بن مخلد المورياني .

یؤیـد ماذهبت الیه قول ابن حبیبات الکوفی ، بعد مقتل الموریانی :

> قد وجدنا الملوك تحسد من أعــ حطته طوعا أزمـةً التدبير

> > فاذا ماراوا له النهى والأمـــ

---ر أتوه من باسهم بنكير

(١) خزانة الأدب ٢/١ ٥٤٢ ، ط/بولاق .



# ( 11)

(\*) شرب الكاس بعـد حفــمس سليمـــ (\*\*) مان ودارت عليه كف المدير

ونجـا (خالد بن برمك) منهـا اذ دعوه من بعدها بالأميـر

أسوأ العالميضن حبالا لديهــم (۱) من تسمى بكاتـب أو وزيــر

غيير أن النصص السابق يعدل على أن كالد بن برمك كان يعمل عمل الوزراء لكنه لايسمى وزيرا ، وكان يدعى بالأمير .. "اذ دعوه من بعدها بالأمير" .

ويزيد في تأكيد هذا النص ، قول ابن طباطبا :

"كـان خـالد بـن برمك يعمل عمل الوزراء ولايسمى وزيرا تطـيرا مما حصل لابى سلمة الخلال . قيل ان كل من استوزر بعد أبـى سـلمة كان يتجنب أن يسمى وزيرا ، تطيرا منها لقول من قال :

(٢)
 ١ن الوزير وزير آل محمد أودى فمن يشناك كان وزيرا
 لقـد طفـق نجم خالد بن برمك يتألق بثبات واطراد بسبب
 تكوينه وتنوع مواهبه

قال المسعودي عنه :

(\*) هـو حـفص بن صليمان الهمدانى الخلال ، أبو سلمة ، أول مـن لقب بالوزارة فى الاسلام ، وهو أول وزير لاول خليفة عباسـى ، وكـان يقـال له وزير آل محمد . وقتل غيلة ، قيـل ان السـفاح دبـر قتلـه لميله لآل على ، وقيل أبو سلمة الخلال قتله لشحناء بينهم . الاعلام ٢٦٤/٢ .

(\*\*) سليمان بَصن مناد الموريانى الخوزى ، أبو أيوب ، من وزراء الدولة العباسية في العراق ، ت ١٥٤هـ .

الأعلام ١٣٥/٣ . (١) ابن طباطبا ، الفخرى في الأحكام السلطانية ص ١٧٦ . (١) ابن طباطبا ، الفخرى في الأحكام السلطانية ص



( 10 )

"لـم يبلـغ مبلغ خالد بن برمك أحد من ولده ، فى جودة رأيـه ، وبأسه ، وجميع خلاله ، لايحيى فى رأيه ووفرة عقله ، ولاالففـل فـى جـوده وبراعته ، ولاجعفر فى كتابته وفصاحته ، ولامحـمد بـن يحيى فى سروره وبعد همته ، ولاموسى بن يحيى فى (1) شجاعته وبأسه" .

بهـذا الاستهلال أبدأ في رسم مورة لعميد أسرة البرامكة معتمـدا فـى ذلـك على أهم معالم شخصيته وسماتها ، مستعرضا النقاط التالية :

- ۱) بلاغته وفصاحته واعجاب السفاح بها
- ۲) صانالیه عند الخلفیاء مین مکانة رفیعة لسداد رأیه ،
   وحسن مشورته ، ومدق نصحه .
  - (٣) ذكاءه وفطنته .. يمثلها قصته مع جيش قحطبة .
- (٤) تواضعه ، واحترامه للرجمال ، وتحويله للمصطلمح
   المتداول من السَوَال الى الزوار .
- (۱) فصاححة خالد بن برمك كائت السبب المباشر فى إعجاب السفاح به ، والسببيل الى تألق نجمه ، والصعود على مدارج الشهرة هو وسائر أسرته .

وكان هذا أول اتصال بين البرامكة والدولة العباسية . وتـم ذلـك بعـد اسـتخلاف السفاح اذ رأى خالدا وأعجبته فصاحتـه ، وظنـه مـن العرب ، فقال : ممن أنت يرحمك الله ؟ قـال : مـن العجـم ، أنـا خـالد بـن برمك ، وإنى وأهلى فى موالاتكم ، والجهاد لكم ، فأعجب به أبو العباس ، وأقره على ماكـان يتقلـده مـن الغنـائم ، ثم جعل اليه بعد ذلك ديوان

(۱) مروج الذهب ۳۷۷/۳ .



#### ( 11).

الخراج ، وديوان المجند ، فكثر حامده ، وحسن تدبيره" . هـذه هـى السـمة الأولى التى قربتهم من الخلفا، ، سمة الفماحة وحصافة العقـل ، ويغلـب عـلى الظـن أنها لم تكن العـادرة الأولى أو الوحيدة التى استلفتت الخليفة عبد الله السـفاح فلعـل أن تكون سبقتها بوادر لم يقيدها المؤرخون ، فمع إن الخليفة ـ بطبيعتـه العربيـة حاضر البديهة ، متقد ألذكا، فانه باعتباره أحد العمد التى قامت عليها الدولة ـ لايـأذن بتقـريب مـن لايثـق بـه ، ويطمئـن لكفايته بمثل هذه البـادرة التـى سـجلها نـص المسعودى ، على أن البرمكى كـن يتقلد أمر الغنائم كما يظهر من النص .

(٢) وقد نال حظوة رفيعة عند الخلفاء . ﴿

قيل ان السفاح قصال لصه يوما : ياخالد مارضيت حتى استخدمتنى . ففزع خالد وقال : كيف ياأمير المؤمنين ، وأنا عبـدك وكادمك ؟! فضحـك ، وقـال : ان ريطـه ابنتى تنام مع ابنتـك فـى مكان واحد فأقوم بالليل فأجدهما قد سرح الغطاء عنهما فأرده عليهما .

فقبـل خـالد يـده ، وقـال : مولى يكتسب الأجر فى عبده (٢) وأمته .

فهـذه الواقعـة مع وجازتها تنبى، بما آلت اليه مكانة خالد فى نفص الخليفة ، وهى المنزلة التى توارثها البرامكة مـن بعـده ، فابنـة البرمكى تنام مع ابنة الخليفة فى فراش

 <sup>(</sup>۱) محـمد بـن عبد اللـه القضاعـى ، المعروف بابن الأبار ،
 أعتاب الكتاب ص ٦٦،٦٥ ، الجهشيارى ، الوزراء والكتاب
 ص ٨٩ ، ط/الأولـى .

<sup>(</sup>٢) ابن طباطبا ، الفخرى في الاحكام السلطانية ص ١٥٢،١٥٢.



واحد ، ويتفقدهما الخليفة بنفصه في بعض الوقت ، وأى مكانة أعلى من هذه نالها غير البرامكة ؟

والخليفـة يمـازح خـالدا ، ويكاشـفه بمـا وقع ، ولولا منزلة خالد عند الخليفة لما مازحه .

ويوحـى المـوقف ـ كمـا رواه الفخرى ـ بأن الثقة التى كسـبها خـالد مـن الخليفـة لـم تحـدث بغتة ، بل وصل اليها باظهـار الاخلاص فيما يوكل اليه ، وبحسن التاتي فى الخطاب ، وبقدر كبير من الدهاء الذى يتقنه أصحاب العقول الراجحة .

وأيا مايكون فالمغزلية الرفيعة التى اعتلى درجاتها خيالد بين برمك لم تأت من فراغ ، فالرجل قد تحلى بجملة من محاسين الرجال الأفذاذ ، ومنها على سبيل التمثيل سداد رأيه وصيدق فمجيه ، الليذان تنم عنهما مشورته للمنصور لما أقدم على هدم إيوان كسرى .

يقول ابن طباطبا :

"لما بنى المنصور مدينة بغداد عظمت النفقة عليه ، فأشار عليه أبو أيوب المورياني بهدم ايوان كسرى ، واستعمال أنقاضه ، فاستشار المنصور خالد بن برمك في ذلك ، فقال : لاتفعال ياأمير المؤمنين ، فانه آية الاسلام ، فاذا رآه النأس علموا أن مثل هذا البناء لايزيله الا أمر سماوى ، وهو مع ذلك مصلى على بن أبي طالب عليه السلام ، والمؤنة في نقضه أكشر من نفعه .

فقال له المنصور : أبيت ياخالد الا ميلا الى العجمية ! ثمم أمصر المنصصور بهدمه ، فهدمت منه ثلمة ، فبلغت النفقة عليها أكثر مما حصل منها ، فأمسك المنصور عن هدمه . وقال ياخالد قد مرنا الى رأيك وتركنا هدم الايوان .

<sup>(</sup> YY )



( 11)

قال : ياأمير المؤمنين أنا الآن أشير بهدمه لئلا يتحدث النحاس أنك عجزت عن هدم مابناه غيرك ، فأعرض عنه وأمسك عن (١) هدمه" .

لم يشر خالد الى عدم الهدم دون ابدا؛ أسباب ، بل انه أشـار الى انعدام المجدوى لما يكلف الدولة من المئونة أكثر ممـا سـيعود عليهـا ، وفـى ذلـك خسران على خزانة الدولة ، واسـتنزاف لمـا فيهـا ، وفـى أموال ، بالامافة الى ابراز عظمة الاسلام وقوته فى ابقاء هذا المعلم ، فيراه الناس ، فيعلموا أن المسلمين باسلامهم أقوى من أى بناء وان عظم .

هـذه المشـورة الموحيـة باخلاص النصع ماهى الا ملمح من الملامـح التـى امتـاز بهـا الرجل ، وقد كان محقا فيما ذهب اليـه والا لما كف الخليفة عن الهدم ، وعاد الى مشورة خالد الأولـى .. بهذه العقلية الناضجة أفلح ونال مكانة رفيعة فى نفوس الخلفاء .

(٣) أمـا عـن ذكـاء خالد ، وفطنته فهما من سماته البارزة
 (\*) وتمثلهما قصته مع جيش قحطبة .

اذ كان واحدا من أفراد البيش وكان البيش في وقت راحة يقول الباحظ :

<sup>(</sup>١) ابــن طباطبــا ، الفخـرى فى الأحكام السلطانية ص ١٥٧ ، وفى مروج الذهب ٢٥٩/١ تنسب القصة الى يحيى بن خالد ، والرشـيد ، وأن يحـيى هـو الذى أشار الى الرشيد بعدم الهدم .

<sup>(\*)</sup> قحطبة ...
(\*) قحطبة بــن شـبيب الطائى ، صاحب إبا مسلم الخرسانى ،
وكـان شـريكه فــى اقامة الدعوة العباسية فى خراسان ،
وقـاد جـيوش أبــى مسلم ، وكان مظفرا ، غرق فى الفرات سنة ١٣٢هـ حين ابتدأت الخلافة العباسية .



( 19 )

"فنظـر خـالد الـى المحـراء ، فرأى أقاطيع الظباء قد أقبلـت مـن جهـة الصحـارى ، حتى كادت تخالط العسكر ، فقال لقحطبة أيها الأمير ، ناد فى الناس :

"ياخيل اللبه اركبي" فان العدو قد حث اليك السير ، وغايـة أصحابك أن يسرجوا ويلجموا قبل أن يروا سرعان الخيل فقـام قحطبـة مذعـورا ، فلم ير شيئا يروعه ، ولم ير غبارا فقال لخالد : ماهذا الرأى ؟

قال : أيها الأمير لاتتشاغل بى وبكلامى ، وناد فى الناس أما ترى أقاطيع الوحش قد أقبلت ، فارقت مواضعها حتى خالطت الناس ؟ ان وراءها جمعا عظيما !

قـال : فواللـه مـا الـجموا ، و اسرجوا ، حتى ر أوا ساطع الغبـار ، ولاتلبسـوا وتسـلحوا حـتى ر أوا الطليعـة ، فمــا التأموا حتى استوى أصحاب قحطبة على ظهور خيولهم ولولا نظرة (1) خالد بن برمك وفراسته ، لقد كان الجيش اصطلم" .

ونتصور ماكان قد حل بهذا الجيش ، لولا قدرة الله ثم فطنـة خـالد وفراسته ، انها ملمح من الملامح التى تكون هذه الشخصية الفذة ، لقد أنقذ بفراسته جيشا من هلاك ، وحسبه أن تـروى لـه هذه الواقعة ، فتشيع بين الناس ، وتتأكد منزلته فى دار الخلافة .

(٤) ومــن معـالم هذه الشخصية التواضع ، واحترام الرجال ، وتقدير الأدبـاء ، وأصحاب الحاجـات ، وهــى خلال تدنى أصحابهـا مـن مـواضع الـرضى فــى القلـوب ، وتضمن لهم انتشـار الذكر ، والسمعة الحسنة ، لاسيما اذا صدرت عن

(1) IL ELE (1) 1/17 1/17 1/17



( ". )

طبيعة خيرة ، وقلب صادق .

لقـد كـان أمحـاب الحاجـات يعرفون آنذاك "بالسؤال" ، وفيهـم لاشـك مـن أهـل الفضـل والعقـل ، فاستبدل خالد بهذا المصطلـح الموحى بالهوان اصطلاح "الزوار" لأنه أليق وأكرم ، قال خالد :

"انــى أسـتقبح هـذا الاسـم لمثـل هؤلاء ، وفيهم الأشراف والأكابر ، فسماهم الزوار ، وكان خالد أول من سماهم بذلك . فقـال لـه بعضهـم : واللـه مـاندرى أى أياديك عندنا أجل ، (۱) أصلتنا أم تسميتنا ؟" .

وقيـل ان أول من فعل ذلك المساور بن النعمان في دولة (٣) بنـي أمية .

َ وقـال البغـدادى فى تاريخه : "ان الذى سماهم بالزوار (٣) هو الفضل بن يحيى" .

والراجـح أن الـذى سـماهم بذلك خالد بن برمك ، يؤكده بشـار فـى قصيدتـه التى مدح بها خالدا وأشار فيها الى أنه (١) أول من سماهم بالزوار :

حذا خالـد فی فعلہ حذو برمك 🗧

فمجدد لله مستطرف وأصيل

وكان ذوو الآمال يدعون قبلـه

بلفظ على الاعدام فيه دليل

يسمون بالسُّؤال فى كل موطــن وان كان فيهم نابه وجليـل فسماهم الزوار سترا علىيهــم فأستاره فى المهتدين سُدُول

(۱)، (۲) ابن طباطبا ، الفخرى فى الأحكام السلطانية ص ١٥٧ .
 (۳) تاريخ بغداد ٣٣٦/١٢ .
 (٤) الديوان ١٢٨،١٢٧/٤ .



## ( ٣١)

هذه بعض سمات شخصية عميد هذه الأسرة ، آثرت أن ألمقى الضوء عليها لمنعرف أن أسرة كان على رأسها مثل هذا الرجل خليقة أن يكون لها هذا الصدور القيادى فصى ظل الخلافة العباسية عصلى أن أبنصاء الرجل نشصئوا عصلى غصرار أبيهم فتنافسوا فصى الفضصل ، وبرعصوا فيما تقلدوه من شنون عامة وخاصة .

واذا كـان أسـلوب الرجل هو الرجل نفسه كما يقال فانى أتـوقع أن يكـون لهـذه الخصـائص التكوينية مع مااشرت اليه سلفا من مؤثرات وعوامل ثقافية مختلفة ـ أتوقع أن يكون لها أشـر عـلى توجيـه النـثر الفنـى فـى عمـرهم ، وهو ماأحاول استكشافه فى فصول لاحقة .



( "")

(ج) اتصالهم بالدولة العباسية

والقصد هنا اظهار أول التقاء فعلى بينهما ، ويتضح من اسـتقراء النصـوص التاريخيـة ، اعـراق هـذه الأسرة فى خدمة الدولـة العباسـية ، لأن أول اتصال بينهما كان عن طريق راس هذه الأسرة وعميدها خالد بن برمك ، وكان اتصاله بأول خليفة عباسى فى بداية قيام الدولة عام ١٣٢هـ .

(١) وسبقت الاشارة الـى اعجاب السفاح بفماحة خالد ، وبقدراتـه الاداريـة ، لـذلك أقره على ماكان يتقلده من أمر الغنائم فـى بدايـة نشاة الدولـة العباسية ، وأضاف الى مسئولياته ديوان الخراج ، والجند ، فأثبت كفاءته ومقدرته الإداريـة ، فمهـد بـذلك الطـريق لأولاده مـن بعده ، والتفتت أنظـار الخلفـاء عقـب عبد الله السفاح الى نبوغ أفراد هذه الأسـرة ، وتفوقها ، فقربهم الخلفاء واستعانوا بخدماتهم فى شـنونها السياسية والادارية والأدبية لما خبرته من حنكتها ، وحذقهـا بفنون البيان والكتابة ، ودرايتها بالأمور الادارية والسياسية .

(۱) القضاعي ، أعتاب الكتاب ص ٦٥



( 77 )

"كـان مـدة دولة البرامكة وسلطانهم ، وأيامهم النضرة الحسـنة ، مـن اسـتخلاف هـارون الرشيد الى أن قتل جعفر سبع (١) عشرة سنة ، وسبعة أشهر ، وخمسة عشر يوما" .

وهى مدة فى عصر الأشناص ليست طويلة ، فما بالك بها فى عمصر دولصة ، لكنها مصح ذلك كانت معلما بارزا فى تارينها تصركت آثاراً لاتمنى عصلى مفنصة الدولصة العباسية ، لاتمنى بسرائها وضرائها ، لاسيما فى ميدان الأدب والثقافة .

(۱) مروج الذهب ۳۸۹/۳ .

This file was downloaded from QuranicThought.com

.

.



( "1 )

(د) مكانتهم الصياسية

مكانتهم الممتازة في مجال الكتابة والأدب ، الي جانب مـاتحلوا بـه من صفات خلقية حميدة ، وسيرة حصنة بين الناس ودرايـة بالسياسة ودروبها ، والإدارة وفتونها . كل ذلك كان سلما لارتقاء أعلى المناصب السياسية ، فقد تقلدوا الوزارة وبقيت فيهم إلى حين .

وكان عصرهم الذهبى في عهد هارون الرشيد كما أسلفت .

واذا علمنا بان الرشحيد قللد يحيى بن خالد الوزارة وفوضحه فحلى أمصور دولته في نص تاريخي مهم ، لأدركنا إلى أي مصدى بلغـت مكـانتهم السياسـية ، وهيمنتهـم عـلى شتى شئون الدولة .

قال الرشيد ليحيى :

"ياأبت ، أنت أجلستنى في هذا المجلس ، ببركتك ويمنك (٢). وحسن تدبيرك ، وقد قلدتك الأمر ، ودفع خاتمه اليه " .

وفى ذلك يقول ابراهيم الموصلى :

ألم تر أن الشمص كانت مريضة

فلما أتى هارون أشرق نورها

تلبست الدنيا جميالا بملكيية (٣) فهارون واليها ويحيى وزيرها

(1)

- أحمد الهاشمى ، جواهر الأدب ص ٢٢ . المسـعودى ، مروج الذهب ٣٤٨/٣ ، الجهشيارى ، الوزراء والكتـاب ص ١٧٧ ، الأتـابكى ، النجـوم الزاهــرة ٢٥/٣ (1) ط/أولى ١٣٤٩هـ
- يوطى ، تاريخ الخلفاء ص ٢٩٤ ، عبد الملك بن حسين البه (٣) المكـّى ، سـمط النجـوم العـوالى فـ والتوالى ٢٧٧/٣ ، المكتبة السلفية لى أنباء الأوائــلّ



· ( ٣٥ )

هـذه العبـارات تنـم عـلى تفـويض مطلـق ليحـيى ، وهو ماأغراه باطلاق يده تتصرف فى شئون كثيرة فى الدولة ـ اللـهم الا فى بعض ماكان يرجع فيه إما إلى الخليفة ، وإما الى أمه (١) الخـيزران وهـو ماانتهى بيحيى وبسائر أسرته ـ على الأرجح ـ الى المصير المعروف ، يقول بختشيوع :

"دخلت يوما على الرشيد وهو جالس فى قصر الخلد من مدينا السلام ، وكان البرامكة يسكنون بعذائه من الجانب الآخر ، وبينهام وبينه عرض دجلة ، قال : فنظر الرشيد فرأى اعتراك الخيول وازدحام الناس على باب يحيى بن خالد ، فقال جازى الله يحيى خيرا ، تصدى للأمور وأراحتى من الكد ، ووفر أوقاتى على الله ن م دخل عليه بعد أوقات ، وقد شرع يتفير عليهام ، فنظر ورأى الفيول كما رآها تلك المرة ، فقال : استبد يحيى بالأمور من دونى ، فالخلافة على الحقيقة لحه ، وليس لحى منها الا اسمها . قال : فعلمت أنه سينكبهم عقب ذلك" .

فتوليهم لمقاليد الحـكم الفعليـة مـن دون الرشيد ، وتمـاديهم فـى السـيطرة عـلى الدولة وشئونها ، كان العامل الأساسـى فـى الاطاحة بهم ، وهذا يبرز بجلاء مدى مابلغته هذه

 (۱) تاريخ الطبرى ، حوادث سنة ۱۷۰هـ ، ۲۳٤/۸ ، النجوم العوالى ۲/٥٢ ط/أولى ۱۳٤٩هـ ، د. صلاح الدين الممنجد ، بيـن الخلفاء والخلعاء ص ۱۱ ، ط/الثانية ، دار الكتب الجديدة ، لبنان .
 (۲) ابن طباطبا ، الفخرى ص ۲۰۸ .



#### ( 37)

الأسـرة . مصـا أثـار حفيظـة الخليفة ، وقرر فى شأنهم ماقد (\*) كان .

عـلى أن بعـض المؤرخـين قد تخبطوا فى تفسير نكبتهم ، (\*) وذهبوا في ذلك مذاَّهُب لآيَقبلها العَقل ، ولايقرَّها المنَّطق السبليم .. فمنهـم مـن عزى السبب آلى تزويج الرشيد ، جعفر بين يحيى من أخته العباسة ليأنس بوجودهما معه ى شَرَط الآيقربَها ، شم كان من الحلال جعفر بهذا الشرط التغير عليهم والاطاحة بهم . انظر : المسـعودي ، مروج الذهب ٣٨٤/٣ ، ابن قتيبة ، الامامـة والصياسـة ٢/٢ ٧٦ - ١٧٧ ، ابـن خلكـان ، وفيـات الأعيان ١٣٣/١٩ ، ابن الأثير ، الكامل في التاريخ ص ١٧٥ بيروت ١٣٨٥هـ ، ابن العماد الحنبلي ، شذرات الذهب في اخبار من ذهب ٣١٢،٣١١/١ دار الآضاق الجديدة ، بيروت ، الاتليدى ، اعلام الناس بما وقع للبرامكة مع بنى العباس ص ١٤٠ ومابعدها ، ط/٣ ، ١٣٧٤هـ . وفحصى نظرى أن هَذا الصبب الذي عده بعض المؤرخين لايخلو مـن سذاجة واضحة ، لأن سيرة الرشيد وايمانه ، وعقليته أرقى بكثير من أن تنحط الى هذه الدرجة ، وثانيا : ان محت هذه الواقعة فان ذلك الشرط باطل شرعا . وثالثا : القصـة برمتّهـا كما أوردها أقّرب الى الأساطير الساذجة فكـيف للعّباسـة أن تحـَمّل ، ولايّحـس بذلك الرّشّيد لاسيما وأنه لايصبر عن رؤيتها . بسل إن ابن خلدون ينكر وقوع هذا الأمر لتفاوت المكانة وَالَنْسَبِ بَيَنهمـاً ، فهـو مَجَرَد مولى منْ موالى الدولة ، واستبعد أن يقع الرشيد فى مثل هذا تاريخ ابن خلدون ۲۳،۲۲/۱ . ويـرى بعض المؤرخين أن السبب هو اطلاق جعفر سراح يحيى أبن عبد الله الطالبي على غير علم منَّ الرشيد ومَّن غير اذنبه الكامل فى التاريخ ص ١٧٥ . وان صحح فانـه يدخـل فمـن سـيطرة البرامكـة على شئون الدولة ۖ، وتصرفهم في كافة ٓ شئونهًا ويضيّـف التّنوخّى الى استئثارهم بالسلطة الفعلية للبلاد وجود بعض الدساسين ـ كما هو الحال فى أية دولة ـ أدى ذَلَكَ الَى نَعَبِتهم . التنوخي ، ألفرج بعد الشدة ١٧٥/٣ بيروت ١٩٨١م . =



# ( ۳۷ )

عـلى أن مجموعـة من الأسباب تداخلت من أبرزها سيطرتهم عـلى مقـاليد الحـكم ، واحسـاس الرشـيد بتزايد سلطان الفـرس عـلى حساب الدولة العربية ، مما أدى بالخليفة الحميف الى التخلص منهم ، مونا لعروبة الدولة قبل أن يسـيطروا سـيطرة تامـة عـلى مقـاليد الخلافة ويحيلوها فارسية .



( 78 )

(هـ) مكانتهم الأدبية

تمثلت مكانتهم الأدبية في جانبين هامين :

مكانتهم الأدبية فى ذوات أنفسهم ، فقد كانت لهم حظوظ متفاوتة من الابداع الفنى أتاحت لهم بسبب مكانتهم السياسية الصرواج والذيصوع ، برعصوا فصى الكتابصة ، واعصترف بفضلهم وموقعهم من الصناعة كثير من أرباب البيان الذين عاصروهم ، وسيأتى تفصيل ذلك فى مكانه ان شاء الله تعالى .

ولـم يقصر اهتمامهم على النثر الفنى ، بل ان منهم من جمع بين فنى القول (الشعر والكتابة) .

فهـذا يحيى وابناه الفضل ، وجعفر قد عدهم ابن النديم (۱) من الشعراء المقلين .

والمرزبسانی فلی معجمله ، ذکلر شلینا من شعر یحیی بن (۲) خالد .

وبالاضافة الى ماصبق ، كانت لهم آراء نقدية ، والموقف التالى يؤيد مقدرة بعضهم على الشعر ، وتذوقهم لكلمات النص حين ارتجل أبو النضير شعرا يهنىء به الفضل قال :

ويفرح بالمولد من آل برمك

بغاة الندى والسيف والرصح والنصل

وتنبسط الآمال فيه لفضلــه

ثم ارتج عليه ، فلم يدر مايقوله ، فقال الفضل يلقنه:

(۱) ابن النديم ، الفهرست ص ۱۹۰
 (۲) انظر : معجم الشعراء ص ٤٨٨ .



( 39 )

(۱) ولـولا أنـه عليـم بالشعر ، خبير باوزانه وقوافيه لما استطاع اكمال مابدأه الشاعر بداهة .

(\*) ومـن آرائـهم النقديـة مارواه يحيى بن زياد الفراء ، قـال : دخـلت عـلى جـعفر بن يحيى فقال لى : ياأبا زكريا ، ماتقول فيما أقول ؟ فقلت : وماتقول أصلحك الله ؟

قال : أزعم أن أبا العتاهية أشعر أهل هذا الزمان . (٢) فقلت : هو والله أشعرهم عندى .

وترجيحـه لأبـى العتاهية دون سواه ، دليل على تبحره فى الشـعر ، ومعرفتـه بشـعراء عصـره ، ومـن هنـا كان الحكم ، وموافقة الفراء دليل آخر على صدق الحس النقدى عند جعفر .

- (۱) الأصفهاني ، الأغاني ۲۸٦/۱۱
- (\*) هو يحيى بن زياد بن منظور الديلمى ، امام الكوفيين ، وأعلمهم بالنحو واللغة وفنون الأدب ، ولد بالكوفة ، وانتقل الى بغداد ، يميل الى الاعتزال ، له كتب كثيرة (111-٢٠٧هـ) . الأعلام ٨/١٤٥ .
  - (٢) الأصبيقاني ، الأغاني ١٢/٤ .



#### (1.)

(و) تأثيرهم على أدباء عصرهم .

أفضـت مكائتهم السياسية والأدبية الصابقة الى تأثيرهم على أدبأء عصرهم .

وقد استند هذا التاثير الى عاملين اثنين :

(أ) عامل معنوى إ

(ب) وآخر مادی .

(۱) تجلى الأول فلى تقلريبهم للأدباء ، والأنى بهم ، ورفع
 مقدارهم واحلال من يستحق منهم فى خاصتهم ..

كل هذه الدفعات من البرامكة كانت بمثابة اغراء وحافز قـوى حـرك طمـوح الأدبـاء وحاصة الشعراء فامتلأت بهم الساحة الأدبيـة ، وأشـادوا بفضل البرامكة ولهجوا بألثناء عليهم ، وأفسحوا لهـم مكانا فى ديوان الشعر لايزال الى يومنا يلهج بذكـرهم ، ويضفى عليهم من فضائل الخصال ، وجميل المحاسن ، مايتمنـاه كـل انسـان ولقـد اجتهد البرامكة فى الوصول الى هذه الغاية ماأمكنهم ذليك .

ومـن بـالغ رعايتهم للأدب والعلم ، أنهم كانوا يعقدون بعض المجالس للمناظرة ، ويديرون الحوار فيها ، وسنذكر هنا بعـض مجالسهم ولعل من أهمها ذلك المجلس الذى عقده يحيى بن خـالد بيـن الكسائى وسيبويه ، ومن أهمية هذا المجلس ، شاع ذكره بين الخاصة والعامة ، لما أسفر عنه من نتيجة .

وبدايـة المجـلىن ، كانت فى قدوم سيبويه على البرامكة فعـزم يحـيى عـلى الجـمع بينـه وبيـن الكسائى ، وحدد لذلك يوما .



(11)

وتـم انعقاد المجلس في اليوم المحدد له ، بحضور يحيى ابن خالد ، وجعفر ، وألفضل ، ومن حضر بحضورهم .

وبـد؛ الكسـائى بسؤال سيبويه عن قوله "قد كنت أظن أن العقـرب أشـد لـسـعة مـن الزنبـور فاذا هو هى ، أو فاذا هو اياها" ؟

فقال سيبويه : فاذا هو هي . ولايجوز النمب ، فرد عليه الكسائي وقال : لحنت .

ثم أخذ الكسائى يسأله أسئلة من هذا التوع "خرجت فاذا عبـد اللـه القائمُ أو القائمَ" ؟ ، فيقول سيبويه فى كل ذلك بالرفع دون الثمب ، فاختلفا .

فقال يحيى بن خالد قد الختلفتما وأنتما رئيسا بلديكما فمن يحكم بينكما ؟

فقال الكسائى : هذه العرب ببابك ، قد جمعتهم من كل أوب ، ووفدت عليك من كل صقع ، وهم فصحاء الناس ، وقد قنع بهام أهال الممارين ، وسمع أهل الكوفة وأهل البصرة منهم ، فيحضرون ويسألون ، فقال يحيى وجعفر : قد أنصفت ، فدخلوا ، وتابعوا الكسائى فيما ذهب اليه .

وأسـدل الستار على هذه القضية التى شغلت الرأى العام والخاص فى حينها ، ولايعنينا ماان كانت النتيجة التى انتهى

<sup>(</sup>۱) السيوطى ، الأشباه والنظائر ٨٨،٨٧/٣ ، مجالس العلماء ص ١،٩٩ ، طاش كـبرى زاده ، مفتاح السعادة ومصباح السيادة ١٤٨،١٤٧/١ ، د. محتمد آدم الـزاكى ، النحتو والصرف فى مناظرات العلماء ومحاوراتهم ص ٦٦ ومابعدها المقترى ، نفح الطيب ١٩/٤ ومابعدها ، دار صادر بيروت ٨٣٨ه . وليحيى بن خالد مجالس أخرى ، انظر : المسعودى ، مروج الذهب ٣٨،،٣٧٩/٣ ، الصولى ، أدب الكتاب ص ١٩٢ .



( 11)

اليها المجلس قد تمت بتدبير سابق لأى من أطراف المجلس أم لا فـالمهم أن هـذه المجـالس كـانت تعقـد بـإشـراف أحــد البرامكـة ، ولهـم فضـل لايجحـد فـى اثـراء الحيـاة الأدبية بأمثالها .

حـتى المجـالس التى كانت تعقد فى قصور الخلفاء لاتخلو مـن صـوت بـرمكى توجيهـا وارشادا كما حدث فى مجلس الكسائى بحضرة الرشيد مع اليزيدى .

والمجلس يبدأ بسؤال اليزيدى وقد أنشد شعرا ، وطلب من ماحبه أن ينظر هل فيه عيب أم لا ؟

مارأينا خربا نـــ قر عنه البيض صقر

لايكون العيرُ مهرا لايكون ، المهرُ مهرُ فقـال الكسـائى : قـد أقـوى الشاعر . فقال اليزيدى : انظـر جيدا . فقال : أقوى ، لابد أن ينصب المهر الثانى على أنه خبر كان .

فضرب اليزيدى بقلنسوته الأرض ، وقال : أنا أبو محمد ، الشعر صواب ، انما ابتدأ فقال : المهر مهر .

فقـال يحـيى بن حالد : أتتكنى بحضرة أمير المؤمنين ، وتكشـف رأسـك ؟ واللـه لخطأ الكسائى مع أدبه أحب الينا من صوابك مع فعلك .

(۱)
 فقال الیزیدی : لذة الغلب أنستنی من هذا ما احسن .

فالمحالس النى تعقد فى دور الخلفاء كان لهم فيها أثر واضح كمـا رأينـا مـن توجيـه يحيى لليزيدى ، وهذا الارشاد

. (۱) الرّجاجي ، محالس العلماء ص ١٩٥ .



#### ( 17)

ينبحي، بالمام يححيى بحآداب المناظرة ، وأصولها في حضرة الخلفاء .

واسـتمر الحـال على هذا المنوال فى رفع مكانة الأدباء ماوسـعهم ذلـك ، وقـد عـرف الفضـل بـن يحيى للناس مكانتهم وانـزلهم منـازلهم ، وجـعلهم فـى طبقات اربع ، وادخل فيهم الأدباء وهم :

- (١) ملوك قدمهم الاستحقاق .
- (٢) وزراء فضلتهم الفطنة والرأى .
  - (۳) علية أنهضهم اليسار .
  - (٤) أوساط ألحقهم بهم التأدب .

ويذكـر الفضل أن الناس بعدهم جفاء ، وسيل غثاء ، لكع (١) ولكاع ، وربيطة اتضاع ، هم أحدهم طعمه ونومه .

(٢) العامل الثاني مادي وهو المال .

وكان للمال دوره فـى تحريك الساحة الأدبية ، انتهجه البرامكـة طريقـا ، وعمـدوا اليـه فى جمع الشعراء والأدباء حـولهم ، كـلهم يلهجـون بالثنـاء عـلى دورهـم فى الدولة ، وماحققوه من انجازات .

والحق أن البرامكة كانوا أسخيا، معهم الى درجة السرف فقـد ينشـد الشـاعر قميـدة واحـدة لاتتجـاوز أبياتها أمابع اليـدين وينـال فـى مقابلها ثروة كاملة دون مبالغة ، وكتب الادب مليئة بهذه النوادر .

<sup>(</sup>١) آدم متز ، الحضارة الاسلامية ١٨٠/١ . (\*) يقـول مـروان بـن أبى حقصة أن أبان اللاحقى قد أخذ من البرامكـة بقميـدة واحـدة مثـل ماأخذته من الرشيد فى دهرى كله . الانمانى ١٩٥/٢٩ . وهو : أبان بن عبد المجيد بن لاحق ، شاعر مكثر من أهل البصرة ثم انتقل الى بغداد ، اتصل بالبرامكة ، وأكثر من مدحهم ، وخص بالفضل بن يحيى بن المعتز . طبقـات الشـعراء ص ٢٤٠ الطبعة الثانية ، دار المعارف الممرية ، الاعلام ٢٧/١ .



( 11)

هـذه الدفعـات الماديـة ، جعلت الخامل من الناس يهتم بالأدب ، ويجـهد بفسـه للأخـذ بأسـبابه ، رغبـة منه في تلك الأعطيات الخيالية ، فما بالنا بأصحاب المواهب الذين حرصوا على التفوق في ابداعهم .

يجسـد هذه المحقيقة نصيب الأصغر ببيت من الشعر قاله فى السفضل بن يحيى :

مالقينا من جود فضل بن يحيى

(1)ترك الناس كلهم شعــراً

وهـذه حقيقـة اسـتطاع نصيـب أن يثبتهـا بصدقــه فـ التناول .

فللمال سحره وبريقه ، لايستطيع مقاومته الا من وهبه اللـه كنز القناعة ، فاغداق المالي على الشعراء حرك الصاحة الأدبية وأثراها ، فتنافس الشعراء على الابداع كى ينالوا من جـوائز البرامكة التى أحالت كثيرا من الناس الى شعراء كما يقول نصيب ، وقد يجمعون بين الناحيتين .

يسروى أبسو الفرج أن أبان اللاحقى نقل للبرامكة كليلة ودمناة فجعلامه شلعرا ، ليسهل حفظه عليهم ، فأعطاه يحيى بن خالد عشرة آلاف دينار ، وأعطاه الفضل خمصة آلاف دينار ، ولم يعطه جعفر شيئا وقال : ألا يكفيك أن أحفظه فاكون راويتُك`؟

- الكصتبى ، فوات الوفيات ٤ / ٥٠٥ ، د. عمر فروخ ، تاريخ (1)الأدب العربي ١٩٨/٢ . الأضاني ١٥٥/٢٣ .
  - (1)



( 20 )

وهكذا كان دأبهم في تشجيعهم للأدب والأدباء ، ومما سهل لهم هذه المهمة :

- (١) وضعهم الصياسي ، ومكانتهم الاجتماعية في الدولة .
- (٢) وحبهم للأدب ، وشغفهم به ، لأنهم أدباء فى الأصل .
  عـلى أن الـتزامهم بهذه الصياسة نحو الأدباء ، عن قصد
  - او غير قصد حقق هدفين كبيرين :
- (۱) ازدهسار الأدب ، ورواج المحركة الادبية بكثرة الشعر
   والشعراء .
- (٢) ذيوع صيت البرامكة ، وامتبارهم مثابة العطاء ، وموئل البود ، وزيادة تعلق الآمال بهم حينا بعد حين ، ولعل هذا بعض ماأحضق الخليفة عليهم فيما بعد .

هـذه المنزلـة الرفيعة التى تبوأها البرامكة ، انعكس أثرها على خاصتهم أيضا من غلمان وجوارى ، فقد كان لهم باع فى الأدب ومنزلمة ، وسأورد هنا قصتين تؤكد هذه الحقيقة .

الأولــى : يروى الزجاج فى أماليه أنه دخل بعض الشعراء عـلى يحـيى بـن خـالد البرمكى ، وبين يديه جارية يقال لها خنسـاء ، وكـانت شـاعرة ظريفـة فقال لـه اعبث بها ، فأنشأ يقول :

خنصاء ياخنساء حتـــى متــى

يرتفع الناس وتنحصط

قد صرت نضوا فوق فرش الهوی کاننی من دقتی خیـسط

فقالت خنساء :



#### ( 11 )

وکیف منجای وقد حفّ ہی ۔ بحر ؓ هوی لیس لــه شط (۱) يدركُكَ الوصل فتنجو به أو يقع الهجرُ فتنحط والثانية : ذكرها الوشاء في "الظرف والظرفاء" ، بقول دخلل العتابي عللي يحيى بن خالد وكانت له جارية يقال لها خلوب ، تجالس الأدباء وتناقض الشعراء ، فقال لها : سليه لابطائه عنا جائزة ، فقالت له ؛ قل على هذه القافية ؛ اذا شنت ان تُقلى 6فزر مُتواتِرا وإن شئتَ أن تزداد حُبا فزر غِبًا فأنشأ يقول : بقيــت بـلاقلــب لأنــى هــائــم<sup>7</sup> إفهلل من معنير،ياخلوب بكم قلبا حلفت لها باللــه أنـك مُنيتــى فكلونى لعينلى حليث مانظرت نصبا عسى اللّه يوما أن يورينِيكِ خاليا فسأجنى بلحلظى ملن محاسنكم عجبا يقولـون لاتكثـر زيـارةَ ماحـب ۭ فائك ان أكثرتَه كَرِه القُربِـا وكيف يُطيقُ المَّبُ سلوان حُبَّه اذا كان مشعوفا قداستشعرَ الكرْبا

١) الامـام أبـو القاسـم عبـد الرحمن الزجاج ، الأمالـى فى
 المشكلات القرآنية والحكم والأحاديث النبوية ص ٦٢ .



( **£V** )

وقد قال بيتا ماسمع حتَّت بمثل حم خَـلَّىُّ مـن الأحزان لـم يذق الحُبَّا اذا شئت أن تُقلَى ُفـزر متوات را وان شئت أن تـزداد حُبّ فزر غبا فقـال يحيى له : لله أبوك ، أحسنت ، خذ بيدها فهى لك وأمر له بألف درهم .



# الفمل الثانى

# البرامكة وأدباء العصر

ويشمل :

(أ) البرامكة فى مرآة الشعر ، ماقيل فيهم : ١ ــ مدحا ٢ ــ قدحا ٣ ــ رثاء

(ب) آراء معاصریھم من الکتاب وغیرھم فی : ۱ ـ بلاغتھم ۲ ـ تسامحھم ۳ ـ سخائھم



( 19 )

(أ) البرامكة فى نظر معاصريهم الشعراء .

بعد صيـت البرامكـة المصـترتب عـلى مكـانتهم سياسـيا واداريـا وأدبيـا بالإضافـة إلى فرط سعائهم الذى كان الصوت القوى الذى استحث الشعراء إلى ساحتهم .

فلاغىرو ان كـثرت فيهـم مـدائع الشـعراء ، فقـد كـان البرامكـة لأشهر الشعراء فى عمرهم كالزهر للنحل ، رلم يظفر بمثـل هـذه المدائع التى قيلت فى البرامكة ، إلا الأقلون من الأصـراء والـوزراء ، فلما هلكوا عمر ديوان الشعر بالمراثى المتفجة ، التى تندب أيامهم وتتفجع مما نزل بهم .

أمـا الهجـاء فنميبه محدود جدا قياسا إلى صاقيل فيهم من المدائح والمراثى .

وقـد يعين الباحث تأمل هذا الكم الفزير من الشعر على تقديـر الباعث فى الإبداع الفنى ، فالشاعر قد يجيد إذا قلت الحـوافز ، وعظمـت الموهبـة ، ولكن الحافز قد يبعث من شحت موهبتـه على الاجادة ، أما الموهوب فيأتى بالعجب العجاب مع الحافز .

وتـاريخ الفـن فـى كل العمور ، لدى العرب وغيرهم حافل بالشـواهد التـى تؤيـد مـاذهبت اليه .. على أن صاقيل فيهم لايعدو أن يكون :

- (١) اما مدحا
   (٢) واما هجاء
- (۳) واما رثاء



( 0. )

(۱) المبيدح .

تغلبب هـذا الغـرض على غيره من الأغراض الأخرى وكان له الصدارة فى شعرالمعاصرين ، تنافس فيه الشعراء فأكثروا منه فكـثرت عطايـاهم ، وزادت هدايـاهم ، واكتسـبت بـه الحركـة الشعرية بعامة حظا أوفر من المحصوبة ومن الرقى الفنى .

ولانتسوقع مىن شعر المديح أن يكون صورة مطابقة لمفات الممصدوح فليست مهمصة الشاعر أن يكصون الخباريا ، ولامهمة الشعر أن يكصون سسجلا دقيقا للحوادث والمفات ، ولذا سيكون تركسيزى على جانب الابداع ، وعلى الاداء الفنى للشعر فى هذا الميدان ، ولايهمنصى بعد إن كان الشاعر غالى وتزيد وطابق صفصات الممصدوح أم لصم يطابق ، اذً المهصم هو وفاء الشاعر للحقيقة المستقرة فى وجدانه .

فالشاعر يجـود بأنفس مالديـه من الصفات بقدر مايحرص عليـه مـن اثارة اعجاب الممـدوح ورضاه ، فاذا كان الممدوح بصيرا بعيـون الكلام ، كان ذلك أشد حفزا على إبداع الشاعر. وتدلنا النظرة العامة لهذه القمائد على أن :

(الندى) و(البأس) صفتان اشترك فيهما الكثير من قمائد المصدح لأنهما العمصود الفقصرى فى أساس القميدة منذ العصر الجاهلى ، لأن الشصجاعة والجود من أمهات الفضائل التى كان العصربى يحرص عليهما ، ويهز أريحيته أن يمدح بهما ،ويحنقه أن يهجصي بفدهما ، وعلى ذلك درج الشصراء حقبة طويلة فى تاريخ الشعر العربى .



( 01 )

(\*) فــى طليعة هؤلاء المادحين بشار بن برد ، وهو من أوائل معاصري البرامكاة ، ولاه فيهام اشاعار كثايرة اكتفى منها بالقصيدة التالية . قال في خالد بن برمك : لعمرى لقد أجدى عليَّ ابن برمك وماكلَّ مـن كانَ الغنى عنده يُجدى حلبت بشعرى راحتيه فدرّتا سَماحا كما درَّ السحابُ مع الرعد وشغر كأفواه الاسبود سددته بسُمَّر القَنا والبيض والقُرّح الجُرد مقامك محمود ، وسَيْبُك واسع وبيتلك مرفلوغ الدعائم بلالمجد ، ، مُفِيدُ ومتلافُ سبيـل تُراشِــه اذا مـاغدا أو راح بالجزر والمد سُبقتَ بأيام المكارم والعلا تراث أبرٍ نال المكارمُ علن جُدً أخالِدٌ ان الحمدَ يبقى لأهلِه جمسالاً ولاتبقـى الكنـوز على الكدّ فاطعم وكلْ من عارة ٍ مُستردة ٍ (۱) ولاتبقهـا إن العـواريّ للـــرّ ت

<sup>(\*)</sup> هو بشار بن برد العقيلى ، أشعر المولدين على الاطلاق ، ونسبته الى امرأة عقيلية قيل انها اعتقلته من الرق وكان ضريرا . أدرك الدولتين الأموية والعباسية ، اتهم بالزندقة ، فمات ضربا بالسياط سنة ١٦٧هـ ، وله مدائح كثيرة فى البرامكة . انظر : ديوانه ١٢٨،١٢٧/٤ ، الأعللام ٢/٢٥ ، الشعر والشعراء ٢٧/٥٧ .

 <sup>(</sup>۱) دیوانت ۱۳۸٬۱۲٬۰۱۴ شیرج محتمد الطاهر عاشور ، ط/محمد شوقی ۱۳۷۱هـ ، الأغانی ۱۹۳/۳ .



( 01 )

طـرق بشار حقيقة هامة فى مقدمة قصيدته ، وهى أنه ليس كل غنى كريما ، وهى توطئة ذكية للفت نظر الممدوح اليه .

فخالد قد جاد عليه من حيث كان غيره من الأغنياء لايجود وحينما تنظر اللى قاموس بشار اللغوى ، نجده قد تأنق فى اختيار الألفاظ الموحية التى تهتز لها النفس طربا ... ففى مطلع القميدة استخدم لفظة (اجدى) وهى قوية ، تحمل معناها اللى الممدوح بكل دقة ، وتعطى مدلولا لسخاء خالد أقوى مما لو استعان بلفظة .. أنفق .. أو .. أعطى .. أو .. وهب ، أو

ومثلهـا فـى قـوة الأداء ، ودقة التعبير ، الفاظ أخرى متنـاثرة فـى ثنايـا هـذه القطعة الفنية من مثل قوله : .. حلبت .. فدرتا .. سيبك واسع .. متلاف .. العوارى للرد .

وهكـذا فلكـل لفظـة فى موقعها جمالها الإبداعى المؤثر وايحاؤها بجود حالد،وفيها قدرة لاستدرار أعطية الممدوح وهى كلها شيات تشير الى مدق الشاعر فى الأداء .

وحصتى تصؤدى هصنه الأبيات أثرها المطلوب ، جند شاعرنا بعض المصور البيانية كالإسصتعارة المكنية فى قوله "حلبت بشصعرى راحتيه .." ، والتشبيه فى قوله : ".. وثغر كأفواه الأسود" ، والكناية فى قوله : "سيبك واسع" .

وهكذا لم يغفل الشاعر هذه الجزئيات ، فاستعان بها في تكوين المورة الفنية العامة لقميدته .

هـذه هـى الصفـة الأولى للبرامكة التى تحدث عنها بشار وقد جند لها كما رأينا مقدرته الفنية فى حسن الأداء ، بغية التأثير على ممدوحه .



( 07 )

وأما الفضيلة الثانية فهى :

(البأس) ولم يسهب الشاعر في الحديث عنها كما أسهب في الأولى ، لأن تركيزه على العطاء . يقول عن هذه الصفة : وثغر كأفواه الأسود سددته

بسمر القنا والبيض والقرح الجرد استخدم بشار لفظـة "أفـواه الأسود" دلالة على أن هذا الثغـر الـذى سده ، ليس كغيره من الثغور ، ففيه من الأخطار الجسام مالايتواجد فى غيره ، فهو شجاع بحيث أوكل اليه أخطر الثغور وأشدها عتوا .

ومـن مزايـا البرامكـة التـى يتغنـى بهـا بشار أمالة المكـارم فيهـم والعـلا والرفعـة ، فهى ممتدة الى جذورهم ، توارثها الأبناء عن الآباء والأجداد ، يقول :

سبقت بأيام المكارم والعلا تراث أب نال المكارم عن جد فأحسن الشاعر فى توظيف لفظمة "تراث" ، بحيث أعطت انطباعا جيدا عن البرامكة ، فهم على زعم الشاعر ذوو نسب عـريق ، وحسب تليـد ، فمـا يتصف به البرامكة من السؤدد ، والرفعة ، انما هـو مؤثل فيهم ، وليص طارئا عليهم ، وهذه الصفة قد أشار اليها غير واحد من الشعراء .

(۱) وهذا المنحى في المدح محمود ، كما يقول العسكري .

ولازال الشـعراء يتبـارون على ساحة البرامكة الأدبية ، يسـتوهبون عطاياهم بعيون الشعر ، فتهتز لها اريحيتهم طربا ونثوة .

(۱) الصناعتين ص ۱۱۹ .



( 02 )

(\*) يقـول نميـب الأصغـر فـى الفضل بن يحيى ، بعد مطلع من النسيب البارع :

(\*\*) طرقتك مية والمزار شطيب وتثيبك الهجران وهى قريب لله مية خلصة لو أنهصا تجزى الوداد بودها وتثيب

أو باعدته السن فهو نجيب لامتبـع منـا ولامحسـوب مامنكـم الا أغـر وهـوب (\*\*\*) لجلاله ان الجليـل مهيـب رجل الجراد تسوقهن جنـوب تدع الحزون كأنهن شهـوب ذئب يبادره الفريسة ذيـب مدق اللقاء فماله تكذيـب

لله مية خلصة لو أنهصا الى أن قال فى مدح الفضل : والبرمكى اذا تقارب سنصم خرق العطاء اذا استهصل عطاؤه ياآل برمصك مارأينا مثلكام واذا بدا الفضل بن يحيى هبته قاد الجياد الى العدا وكأنها قبا تبارى فصى الأعنصة شزبا من كل مضطرب العنان كأنصه تهوى بكصل مغاور عاداتم

- (\*) هو نصيب مولى المهدى ، شاعر مجيد ، من الموالى السود كنيت ه أبو الجحنا، ، له فى المهدى ، والهادى ، والعباسيين مدائح ، ت ١٧٥هـ . انظر : الأعلام ٣٢/٨ ، الشعر والشعرا، ٤١،/١ ، معجم الأدباء ٣٢٤/١٩ ، وله فيهم تماديح كثيرة . انظر : الأغانى ٢٠،١٤،٢٣/١٣ .
- (\*\*) فــى معجـم الأدبـاء ٢٣٧،٢٣٦/١٩ "ونـاتك بـالهجران وهـى قريب" .
- (\*\*\*) فى معجم الأدباء ٣٣/١٩ ٣٣/ ١٠ الن الجلال وهوب".
  (\*\*\*\*) الطالبى هـو يحـيى بن عبد الله بن حسن بن حسن بن الا\*\*\*) عـلى بن أبى طالب ، ظهر بالديلم واشتدت شوكته ، وقوى أصـره ، والتـف حوله الناس ، فاغتم لذلك الرشيد فندب اليه اليه الفضل بـن يحـيى فـى خمسين ألـف رجل ، فكاتب اليه الفضل بـن يحـيى فـى خمسين ألـف رجل ، فكاتب اليه الفضل بـن يحـيى فـى خمسين ألـف رجل ، فكاتب اليه الفضل بـن يحـيى فـى خمسين الـف رجل ، فكاتب اليه اليه الفضل بـن يحـيى فـى خمسين ألـف رجل ، فكاتب اليه الفضل بـن يحـيى فـى خمسين الـف رجل ، فكاتب اليه الفضل بـن يحـيى فـى خمسين الـف رجل ، فكاتب اليه الفضل بـن يحـيى فـى خمسين الـف رجل ، فكاتب الـيه الفضل يتلطف اليه ، وات وات يحـيى فـى خمسين الـف رجل ، فكاتب الله اليه المالية مالك المالية مالية ماليه ماليه ، والم يزل الفضل يتلطف اليه المالية ماليه ، وات وات وحلة بنى هاشم ، ومشايخهم . وعلى هـذا الفقها كثير من الفضل كثير من الفضل كثير ، والشعراء ، والمالية .



( 00 )

خاف ابن عبد الله ماخوفته فجفاك شم أتاك وهو منيب ولقد رآك المـوتَّ الا أنـه بالظن يخطى مرةً ويُميــبُ فرمى اليك بنفسه ونجا بها أجلُّ اليه ينتهى مكتــوبُ فكسوتَه ثوب الأمــان وانـه لاحبلــه واه ولامقـفـوبُ شمنا اليك مخيلـة لاخلَّبــا

فى الشيم اذ بعض البروق حُلوبُ انا على ثقةٍ وظـــن مــادق مما تؤملَّه فليـس تخيــب البرامكـة عنـد نميـب نجبـا، ، مغــيرهم وكبـيرهم ، فالنجابـة من الصفات التى تولد دع البرمكى ، وتظل تلازمه ، فهى شاملة فى كافة أسرتهم .

والبرمكى اذا تقارب سنه أو باعدته السن فهو نجيب . والنجابـة مدخـل يمهـد بـه الشـاعر ليصل منه الى مدح كرمهم وسخانهم يقول :

خرق العطاء اذا استهل عطاؤه لامتبع منا ولامحسوب وبالنظر فـى قـاموس الشاعر اللغـوى ، نجده أبدع فى اختيار ألفاظـه ، وتـأنق فى انتقائها .. فى البيت السابق تستميله لفظـة "خـرق" لـوصف بـالغ عطائهم ، وتستهويه دون غيرهـا ، لمـا لهـا مـن موقع ايحائى ودلالى ، فهى تشير الى منتهى السخاء .

وهـو مع سخائه لايكدره بالمن ، ولاينغمه بالأذى ، فيكمل عطاؤه ، ويحسن أثره عند الناس ، وهذه اللفتة تحصب لشاعرنا نصيـب اذ التفـت فيهـا الــى الآية الكريمة : {ياأيها الذين آمنوا لاتبطلوا صدقاتكم بالمن والأذى ...} .

(۱) الأمبهاني ، الأغاني ١٢،١١/٢٣ .
 (\*) سورة البقرة : ٢٦٤



( 07 )

ثم يأخذ الشاعر فى وصف شجاعة الفضل بن يحيى وفروسيته ويصف جيشه ، حتى يصل بنا الى تغلبه على الطالبى . فرمى اليك بنفسه ونجا بها أجل اليه ينتهى مكتوب فكسوته ثوب الأمصان وانصه لاحبله واه ولامقضوب

حـين لـم يستطع الطالبى الصمود أمام البرمكى لشجاعته الفائقة وفروسيته المدربة ، آثر النجـاة ، فرمى بنفسه على البرمكى طلبا للنجاة .

أما البيت الثانى : "فكسوته ثوب الأمان ..." فقد افتن الشاعر فى مياغته ، وأجاد فى قوة السبك ، مع روعة التعبير ودقتـه .. اذ يمـوره الشاعر بعد أن فقد الأمان بالعارى حتى ستره الفضل ، وكساه ثوبا من الأمان .

(\*) وكصان لمصروان بـن أبـى حفصة نصيب فى مدح البرامكة ، كغيره من المعاصرين ، يقول فى الفضل بن يحيى :

تخيرت للمدح ابن يحيى بن خالـد

فحسبى ولـم أظلحم بحان أتخيمرا

له عادة أن يبسط العدل والندى

لمن ساسی من قحطان أو من تنزرا (\*\*) الی المنبر الشرقی سار ولم یزل له والد یعلیو سرییرا ومنبیرا

- (\*) مسروان بن سليمان بن يحيى بن أبى حفصة ، شاعر ، نشأ فى العصر الأموى ، وأدرك زمنا من العهد العباسى . الأعلام ٢٠٨/٧ .
- (\*\*) قالها فى الفضل ، بعد أن خرج الى خراسان سنة ١٧٨هـ ، فأحسـن السـيرة وبنـى بهـا المساجد والرباطات ، وغزا ماوراء النهر ، فخرج اليه (خاراخره) ملك (اشروسنة) ، وكان ممتنعا . الطبرى ٢٥٧/٨ .



( OV )

لـم يكـن مدح الشاعر للفضل عن طريق المصادفة ، ولكنه أجهد نفسه في اختياره من دون الناس .

ولاشـك أن التخـير لايتـم الا بعـد لأى مــن التمحــيس ، والتـدقيق ، والمقارنـة ، حتى يأتى الاختيار صحيحا موفقا ، فاختيـار الفضل للمدح كان بعد أن استعرض الشاعر كل ذلك .. هذا ماتوحى به لفظة "تخيرت" من دلالة ، وماتحمله من معان .

ومن أسس الحتيارة ـ التى عمد اليها الشاعر ـ عادته فى بسـط "العـدل" و"الندى" بين "قحطان" و"نزار" الذين يسوسهم وفـى البيـت ايمـاء الـى ماكـان بيـن قحطـان ونزار من فتن العصبيـة وايحـاء بـأن الفضل استطاع بكياسته ، وحصافته أن يعدل بينهما فيحل الوئام والسلام .

وفحى هـذا البيـت يجـلى الشـاعر مكانتهم الرفيعة فى الدولـة العباسـية ومـدى مابلغته من رفعة وسؤدد ، لأن بصطه للعـدل والنـدى بين قحطان ونزار هو بصط لنفوذهم على العرب قاطبة .. ولفظة "عادة" تحمل من المعانى أكثر مما تدل عليه لظاهرها فذلك الأمر اعتاده وألفه ، وصار لايشكل له حرجا وهو الـبرمكى .. فاعتاد أن يعدل بين العرب قاطبة !! هكذا يغلو مروان ولايقيم لاعتدال الحكم وزنا ، لانه شاعر ، ولان طمعه فى

(۱) تاريخ الطبرى ۲۵۸/۸ .
 ولمروان بن أبى حفصة قصائد مدح فى الفضل كثيرة .
 انظر : الطبرى ۲۰۷/۸ ومابعدها ، عصر المأمون ١٤٣/١ ،
 زهر الآداب ۲۱/۲ .



· ( 0A )

أمـا البيتـان الثـالث والـرابع ، ففيهمـا اشارة الـ مكانـة البرامكة سياسيا واداريا ، والـى انتهاء الأمر اليهم من دون الخليفة .

(\*) ولـم يقـف سلم الخاسر ازاء معاصريه البرامكة ساكنا ، بـل شـارك الشـعراء فـى الاغـتراف مـن بحـر عطاياهم ، جزاء ماانشده فيهم من شعر ، يقول فى مدح البرامكة : وكيف نخاف مـن بـؤس بـدار تكنفها البرامكةُ البُحُورُ وقوم معهم الفضل بن يحيــى نفيـر مايوازنُهُ نفيـرُ

له يومان : يوم نـدى وبـاس كان الدهرَ بينهما اسيـرُ (۱) اذا ماالبرمكى غدا ابن عشر فهمته وزيـر او اميـر

لكـل شـاعر طريقتـه فـى الأداء ، وسـلم يبـدأ مقطوعته باسـتفهام رائع ، نشم منه رائحة التعجب ، واستبعاد الشعور بالبؤس ، وهو بين ظهرانى البرامكة .

يقول :

وكـيف نخاف من بؤس بدار ... والبرامكة البحور تكنفها من كل ناحية .

فـالعجب أن نخـاف فـى ظـل البرامكـة الأسـخياء ، ويجد الشاعر فى تكنف من الاحاطة والشمول مايمكن من الايحاء بعظيم

(\*) سلم بن عمرو بن حماد شاعر خليع ماجن من أهل البمرة من الموالى، وهو راوية بشار بن برد وتلميذه وكان منقطعا الـى البرامكـة ، والى الفضل بشكل خاص ، سكن بغداد ، ولـه مدائح فى المهدى والرشيد ، وشعره رقيق رمين ، قيل سمى الخاسر لأنه باع مصحفا ، واشترى بثمنه طنبورا ، ت ١٨٦هـ . الأعلام ١١١،١١،١١٢ ، الأغانى ١٦١/١٩ . وللشاعر تماديح فـى البرامكة . انظـر : البيان والتبيين ٣٥٥/٣ ، الأغانى ٢٨٢/١٩ ومابعدها .

<sup>(</sup>۱) الطبرى ۲۵۸/۸ ، الرفاعي ، عمر المأمون ۱٤٢/۱ .



( 09 )

كسرمهم ، وجسزيل عطاياهم ، لأن التكنف يفيد الاحتواء ، فكأن البرامكـة قـد تكـنفت دورهم من كل جانب ، فلامظنة للعوز مع ذلك .

الندى والبأس صفتان فى البرامكة يقول فيهما سلم : له يومان : يوم ندى وباس كان الدهر بينهما أسير

فأيسامهم لاتخرج عن هذين اليومين ، اسيرة لهما ، وقد طـوع الشـاعر لفظـة أسـير فجـعل أيـامهم كلها أسيرة لهذين اليصومين . أيصام للنصدى وأيصام للبحاس ولامتسلع فللى المعمر لغيرهما .

والشحاعر هنا مقيحد بصالمثل الأعللي للعربي فلي شعر الصابقين ، لكن المحافظة على عمود الشعر تعنى من جانب آخر أن نظـرة سـلمَ الـى البرامكـة ، لاتمـيز بينهـم وبين العرب الأقحاح الذين يهز أريحيتهم أن يمدحوا بهاتين الصفتين .

وأنشد مادح البرامكة أشجع السلمي في الفضل قوله : وماقدم الفضلُ بن يحيى مكانه على غيره؛بل قدمته المكارم لقد أرهب الأعداء حتى كأنميا على كل ثغر بالمنيـة قائـم

المكانـة المرموقـة وحدهـا لاتجـعل الانسـان مقدما عند الضاس ، محبوباً لديهم ان لم تقترن بالمكارم ، فكأن عطاياه قدمته على أقرانه .

(\*) لممی ، من بنی سلیم ، کان معامرا لرو الس جع بـن عم لبشحار ، م ـدح البرامكة ، وانقطع الى جعفر بن يحيى ، توفی سنة ۱۹۵هًـ انظر : الأعسلام ٣٣١/١ ، ترجمتم واخبساره فلى الأغاني ٢،٢/١٨ ، الشعر والشعراء ٢،٢/١٨ . ولـه مـدائح فـّي الممـدوح أيضًا ، انظر : ابن قتيبة ، الشـعر والشـعراء ٨٨١/٢ ، الأصبهاني ، الأغاني ٢٩٦/١٨، لعراء ٨٨١/٢ ، الأصبحاني ، الأغاني ٨٨١/٢، \*\*\*\*\* (1)

الأصبهاني ، الأغاني ٢١٩/١٨ .



(1)

وهـو الـى جانب كرمه ، كان مرهبا للأعداء ، شديد البأس عليهم ، واقفا بالموت لكل عدو على ثغور المسلمين . (\*) وقـد تغنى بصخاء البرامكة أبو نواس شأنه شأن غيره من الشـعراء الذين الهب مواهبهم جزيل العطاء ، فلسهجت ألصنتهم بالثناء عليهم ، يقول في الفضل بن يحيى : أربع البلى ! ان الخشوع لباد عليك ، وانى لم أخنك ودادى الى أن قال في الفضل : رأيت لفضل فلى السماحلة هملة أطالت لعمرى غيظ كل جواد (\*\*) فتى لاتلوك المخمصصر شحمصة مالصه ولكن أياد عــود وبــواد ترى الناس أفواجا الى باب داره كانهم رجلا دبللى وجللراد فيوم لالحاق الفقير بذى الغنـــى ويوم رقاب بوكرت لحمىاد أظلت عطاياه نزارا ، وأشرقــت علی حمیر فی دارها ومراد

(\*) هـو الحسن بن هانی أبو نواس ، شاعر العراق فی عصره ، (\*) همیو (لکس لیل هائی ابو لوان ، شاعر العراق کی ششر، ا ولسد فصی الأهبواز ، اتصل بالخلفاء من بنی العباس ، ومدحهم ، ولد سنة ١٤٦هـ ، وتوفی سنة ١٩٨هـ .
 انظر : الأعلام ٢٢٥/٢ ، الشعر والشعراء ٢/٢٩٢ .
 (\*\*) یروی الطبری یقول : "کان الرشید قد عتب علی الفضل بن یحییی وثقل مکانه لترکه الشرب معه ، فکان الفضل یقول الطبری ۸/۳۳۳ .

الطبرى ۲۹۳/۸ .



( 11 )

وأسلهب أبو نواس في وصف كرمهم الي أن انتقل الي عنمر آخر من عناصر المدح فقال :

بغضل بن يحيى أشرقت سبلُ الهدى

وامن ربی خوفَ کلّ بلاد

همـة الفضـل أحـنقت الأجـواد مـن النـاس ، فلاسبيل إلى اللحـاق بـه وقـد تفـرد بالعطاء ، ويسجل الشاعر صفة حميدة للفضـل ذكرهـا غـير واحـد من المؤرخين ، وهى تعففه عن شرب الخمر ، وهاهو الشاعر يتغنى بها هنا .

يعمـد أبـو نـواس فـى مدحـه الـى العنصرين السابقين "النـدى" و"الباس" على غرار غيره من الشعراء ، والذى يميز بعضهـم مـن بعـض هـو طريقـة كـل منهم فى قوة الأداء ، وصدق العاطفة ، وابداع المورة وتفوق الموهبة .

يسستعين الشاعر فلى وصف كلرم الفضل بأكثر من صورة أبداعياة فمرة يدلل على سفائه بكثرة الأفواج الواقفة ببابه وهلى كناياة علن بالغ جوده ، ووافر كرمه .. وانه لم يبلغ مبلغه أحد من الناس .. وبالتشبيه في قوله : كأنهم رجلا دبي وجراد .

أى أن هـذه الأعـداد العظيمـة تشـبه الـجراد والنمل فى كثرتها ، تقف على باب الفضل فيحيل فقراءها الى أغنياء ... فيوم لالحاق الفقير بذى الغنى ، ويوم للبطش بالأعداء .

ویتـدرج أبـو نـواس فـی وصـف کرمه الی أن یصل به الی . القمة حین قال :

أظلت عطاياه نزارا ، وأشرقت على حمير في دارها ومراد

(۱) الديوان ص ۲۲۰ ط/بيروت ۱۳۸۲هـ .



#### ( 11 )

أى أنها عمت العدنانيين ، وبلغت القحطانيين . وأبـدع الشاعر في لفظتيه "أظلت" و"أشرقت" ، فكان لها فـى البيت موقع حركى وتصويرى ، فلم تبق عطاياه على أحد من عدنان الا أظلت ، فـى حـين أشرقت على القحطانيين ، فهذه العطايا ، والهبات فـى حركة دائمة لاتكل ولاتمل فتفيض على قوم،وتطلع على سواهم تقيهم الفقر والعوز وسوء الحال .

والباس من أيام الممدوح ، وقد أوجز فيها الشاعر ، قال ... ويوم رقاب بوكرت لحماد .

ومعن مزايعا الفضعل خدمعة الإسعلام بنشر العدل ، واحلال الشعور بالأمن في جميع البلاد

بفضل بن يحيى أشرقت سبل الهدى

وأمن رہی خوف کل بلاد

وهـذا العنصر لم نعتده عند غيره من الشعراء . ولاأدرى بعـد هـذا مـاذا أبقـى أبو نواس لمدح الخليفة ، بعدما رفع الفضل بن يحيى الى هذه المنزلة التى يحسده عليها الخلفاء؟ أهـى الموهبـة الفنية وحدها هى التى مكنت للشاعر أم استكن وراء الموهبـة دافـع محجوب ؟ أهى الشعوبية التى أخذت تسفر وتستخفى فى هذا العمر ؟

هذا الاستهاب فتى المصدح بالسخاء والكرم ، والشجاعة والفروسية أثر من آثار البرامكة فى واقع حياتها ، انعكس عـلى مرآة الشعر فاظهر لنا صورة حسنة لمزاياهم التى تعلوا بهتا ، ومكتارمهم التتى شهروا بها . كتبها الشعر فى ذاكرة التاريخ ، لتبقتى على مد الأجيال صفحة مهمة فى تاريخ الأدب العربى .



( 17 )

كما ذكرت : الندى والباس مغتان متلازمتان فيما مضى من مقطوعات والفرق بين كل منها ، كان فى تفاوت قدرات الشعراء فـى التـــَثير بمــا يسـتعينون بـه مــن جزئيات ، كالتانق فى انتقاء الألفاظ ، والتشبيه ، والاستعارة ، والكفاية .. التى تبث الصورة الأدبية فى البناء العام للقصيدة ، ويكون أثرها بحسب جودة الاستخدام واتقانه ، ولاريب فى أن الشاعر المجيد يلمس أشر أبياته باستحسان البرامكـة لهـا ، لاسيما أنهم أدبـاء لـديهم القدرة على الصياغة ، وتذوق النص ، فيجزلون لـه العطاء ، ويهبونـه المال بسخاء اذا ما اهتزت أريحيتهم السور ت ، لذا كان الشعراء فى سباق دائم لتركيب أحلى الصور البيانيـة ، وأبدعهـا ، بغيـة التــَثير ومــن شـم اسـتدرار العطاء .

فهل هذا كل ماسجله الشعراء ؟ أم أن هنالك مزايا أخرى غيرهما تغنى بها الشعراء ؟

سـجل الشـعراء بجـوار النـدى والبـامن مزايا أخرى لهم منهـا :

(۱) تأصل المكارم والعلا فيهم ، فما يأتيه البرمكى من كرم ومايتمتع بـه مـن مكانة رفيعة ، هى أصل فى جذورهم ، ارث فـى فروعهم ، أى أنها لم تكن طارئة عليهم . يقول بشار :

سبقت بأيام المكارم والعلا

تراث أب نال المكارم عن جد

(٢) كما نجد فى قميدة نصيب الأصغر بعض ملامح المدح الجديدة منها نجابة البرامكة صغارا وكبارا . والبرمكى اذا تقارب سنه أو باعدته السن فهو نجيب



( 71)

ومنها : العفو مع القدرة : فكسوته ثوب الأمان وانه لاحبله واه ولامقضوب وأيضا منها : نفى المن عن العطاء : خرق العطاء اذا استهل عطاؤه

لامتبع منا ولامحسوب

(٣) العصدل من سحماتهم . يقول معروان بن أبعى حفصة من القصيدة الثالثة :

له عادة أن يبصط العدل والندى

لمن ساس من قحطان أو من تنزرا وفيها يصفهم بعظم هممهم :

يعد ويحيى البرمكى ولايرى

لدى الدهر الا قائدا أو مؤمرا

- ويكرر سلم الخاسر المعنى نفسه فى القصيدة الرابعة : اذا ماالبرمكى غدا ابن عشر فهمته وزير أو أمير
- ٤) ومـن العنـاصر الجـديدة عنـد إبـ نواس : تأكيده لصفة
   الفضـل التـى ذكرتها كتب التاريخ ، وهى تنزهه عن شرب
   الخمر .

فتى لاتلوك الخمر شحمة ماله ولكن أياد عود وبواد واثبات دور البرامكة فلى اشاعة العلدل والسلام بين الناس :

بفضل بن يحيى أشرقت سبل الهدى

## وأمن ربى خوف كل بلاد

ونجـد هـذا المعنـی عنـد مروان بن أبـی حفصة فـی الفضل أيضا يقول :

ليحيا بك الاسلام انك عزه وانك من قوم صغيرهم كهل



#### ( 10 )

ومـن العنـاصر الجديدة التى لم نعتدها فى شعر معاصرى البرامكـة قول أشجع السلمى فى جعفر بن يحيى من جملة قصيدة بدأها بمطلع من النسيب البارع :

(\*) بديهته مثل تدبيره متى هجته فهو مستجمع اذا هم بالأمر لم يثنه هجوع ولاشادن أفرع (۱) ففى كفسه للغنى مطلب وللسر فى صدره موضع

(٥) سبرعة بديهة البرمكى فنى حسن تصرفه ، ازا، الأحداث المفاجئة ، وهو عنصر جديد ، ونجد هذا المعنى عند سلم الخاسر .

بديهته وفكرته سواء اذا مانابه الخطب الكبير أى أنه اذا نابه خبطب كبير ، تجده صحيح التقدير ، صائب الحسكم فلى كللا حاليه ، في البداهة وفي اعمال الفكر سواء .

- (٦) ومـن مزايـاهم حـفظ السـر ، وهذه الصفة لم أجدها عند غيره من الشعراء . يقول :
- وللسر في صدره موضع (٧) وقال مسلم : أجدك لاتدرين أن رب ليلة كأن دجاها من قرونك تنشر أرقت لها حتى تجلت بغرة كغرة يحيى حين يذكر جعفر ففىهـذين البيتين اجتمع التخلص وحسن الانتقال ، فتخلص
  - الی صدح یحیی مستطرد؛ الی ذکر جعفر کما ذکر القرطاجنی ً.
    - (\*) في الأغاني ٢٢٥/١٨ متى رمته .
- (۱) ابسن قتيبسة ، الشعر والشعراء ١٨٣/٢ ، د. عمر فروخ ،
- ُ تَأْرِيَحَ الأَدْبِ العربِي ٢/٥٩٦ . (٢) حازم القرطاجتي ، منهاج البلغاء وسراج الأدباء ص ٣١٧.



( 11 )

وعصلى هـذا النحـو كـانت صورة البرامكة على صفحة شعر المعاصرين ، البسوهم أحلى حلة ، وابهى شوب .

فهـم كرام أسخياء ، لاحدود لكرمهم وسخائهم ، حتى لكأن الكرم ضرب من ابتداعهم لايحلو العطاء الا من أيديهم .

وهمم ـ فى المقابل ـ فرسان لايشق لهم غبار ، شهدت لهم المعارك بصلابتهم ، ودرايتهم بشئون الحرب ، وبالاضافة الى ذينـك العنصرين كـان لهـم مزايـا اخرى .. وكان طبيعيا أن تتفـاوت قدرات الشعراء فى الاقناع عن طرق التاثير فى تناول تلـك المزايـا أو بعضها ، ووضعها فى قالب فنى بديع مؤثر ، تهتز لها أريحية البرمكى طربا ، فيجودون بالعطاء دون حساب وبلاتقتير .

عصلى أن مصاقيل فيهـم مصن مديح واطراء جد كثير يساوى - دون مبالغة صديوانا فخما من الشعر ، وماذكرته لايمثل الا بعصف نمصاذج ، أثبتها هنا لأرى مورة البرامكة عند جيلهم من الشعراء .

وان كـان للباحث مايعقب به ، فهو غياب الحس الاجتماعى عنـد الشـعراء الذين مدحوا البرامكة ، لقد مدحوا البرامكة ببعـض الصفـات الشـخمية كـالكرم والبـاس والعـدل فى سياسة الرعية .

ألـم یکـن لـهؤلاء الـبرامکة آثار أخری علی نظام الدولة وعمرائها وسائر شئونها ؟

اقصـروا جـهدهم كلـه قيامـا على خزائن المال ، وقتالا للخارجين على الدولة ، وتأمين الثغور ؟

المشاعر الجـاهلى بحـكم ظروفه البينية معذور حين قصر



#### ( 17 )

المثل الأعلى فـى مدائحه على الندى والبأس لكن بعد الاسلام وبعد اتساع رقعة القيم والفضائل فى التصور الاسلامى ، وبعد أن ربـى الاسلام الحـس الاجتماعى من خلال جميع شرائعه وآدابه كـان اخـلق بهـؤلاء الشـعراء وهم فى ظل حضارة عربية إسلامية مزهـرة أن تتسـع رقعـة رؤيتهـم الفنيـة ، فيتجاوزوا الندى والبـاس إلـى مافوقهما مـن صفـات الرؤساء وقواد الدولة ، الـذين يضعون سياسة الدولة ، ويشرفون على تنفيذها فى كافة

إن المصدائح السابقة ـعلى الرغم من روعتها الفنية ، ومعن تفوقها فـى الأداء الجعميل ، ومعن أنها أبرزت الصفات الخاصة للبرامكـة فـى أبهى رونق ـ ان مدقا أو ادعاء ، إلا أنها تـوقظ فـى نفس المتلقى مشاعر ما ، بأن الشعراء مشوا عـلى درب الشعر الجاهلى دون أن يملكوا حرية الرؤية ، ودون أن ينتفعـوا بالرؤيـة الإسلامية الواسعة للحياة الاجتصاعية ، ودون أن يفرقوا بين المثل الأعلى فى الحياة لوزير أو مسئول وبينـه لرجـل آخـر لم يتكلف مسئولية اجتماعية ، وبأن هؤلاء البرامكـة أرهقـوا خزانـة الدولة طلبا لمجد شخمى ، وستارأ



( 11 )

(ب) ماقیل فیهم من هجاء

ليس غريبا أن نجـد كـم الهجـاء فـى البرامكة نزرا ، اذا ماقيس بالمدح والرثاء .

فالظاهر لنا من سيرتهم بين الناس ، ومن سلوكهم ، أنه كصان حسنا فقربوا القاصى والدانى ، وفرقوا فيهم الأموال ، وأجصزلوا لهصم العطاء ، ونصروا المظلصوم ، ... الصى آخر مناقبهم التصى اسصتلهمها الشعراء وتغنوا بها ان صدقا أو ادعاء فأحبهم الناس لذلك ، وتقربوا اليهم .

فعصلام الهجاء اذا ؟ وماأسلابه ودوافعته ؟ وماعناصر هجائهم ؟

أمـا الهجاء في ذاته فلم نعهد عمرا من العصور خلا منه وهـو يمثـل عـدم الرضا عند الشاعر ، ويصور نفسيته الحانقة علي هذا أو ذاك .

وهجاء البرامكة من نوع آخر لم نعهده ، لأن الأوضاع فى زمنهم كصانت ممتازة ، وخاصة فيما يخص الناس ، وفى جملتهم الأدباء !! بصل ان التواصل بين البرامكة والنصاص ، بلغ الصذروة فصى حسن المعاملة والتواضع واحترام الرجال ، وكتب الأدب والتاريخ تروى من نوادرهم فى اجتذاب قلوب الناس شيئا كثيرا .

وأرجع سـبب الهجاء عند هؤلا، ، ودوافعه الى التملق ، ولاشـك أنه دافع قوى جدا عند هؤلاء المتكسبين بالشعر ، فبحر البرامكة تبخر بنكستهم ، والخليفة الرشيد حرم على الشعراء رثـاءهم ، والفضل بن الربيع حانق عليهم ، كاره لهم . فكان



#### ( 19 )

طبيعيا عند مثل هؤلاء تملق مرضاة الخليفة بهجاء البرامكة عند الرشيد تارة ، وعند ابن الربيع تارة اخرى ، لكى يجدوا لهـم موردا عوضا عمًا كان لهم فى عهد البرامكة . ومن يطالب الشـعراء بـالتزام المبادىء الأخلاقية كمتطلب فى الماء جذوة نار .

سساعدهم فى هذا التملق المناخ الذى تغير عليهم وأفعم بالكراهيـة لهـم فوجـدوا لهجـائهم منبتـا خصبـا ، وآذانـا صاغية .

أما عناصر الهجاء ، فيمكن ردها الى نقيصتين اثنين :

- (۱) تعیبیرهم بدیانتهم الصابقة ، عبادة النار ، والاشراك
   بالله .
  - (٢) وسمهم بالبخل .
- (١) لـم يجد الهـاجون بـدا مـن الرجـوع الى أصل ديانتهم لتعيـيرهم بهـا ، وهـذا قـد ينـم عـن خلـو ساحتهم من المثـالب ، لأن المؤرخـين يـروون أنهـم إسلموا ، وحسن اسلامهم .

(۱) صحيح أنهم رموا بالزندقة ، لكن ربما يكون هذا من باب المحقد على ماكانوا بلغوه من منزلة لدى الخليفة . (\*) قال بعضهم ، معيرا اياهم بالنوبهار ، والسحر :

(۱) ابن قتيبة ، المعارف ص ۳۸۲ .

(\*) لـم تنسب هذه الأبيات لشاعر معين ، ولعل هذا الأمر يعد طبيعيا ، كعادة بعض الهجائين فى الحفاء أسمائهم ، اما خوفا ، أو استحياء ...، والمظنون أن هذه المقطوعة قيلت بعد قتل جعفر بن يحيى ، فى وقت ايداع يحيى بن خالد ، والفضل ، وبقية البرامكة السجن ، هذا ماتشير اليه أبياتها .



· ( Y+ )

(\*) أوحش النوبهار من بعد جعفــر ولقـد كـان بالبرامـك يعمـر قل ليحيى أين الكهانة والسحـ ــر وأين النجوم عن قتل جعفر

أنسيت المقدار أم زاغت الشمــ (۱) ــش عن الوقت حين قمت تقــدر

يصور الشاعر وحشصة النوبهار بعد قتل جعفر ، وكانه يسخر منهم مع بقية البرامكة ، ومن طقوس العبادة المجوسية. ويبالغ الشاعر فى وصف تعلقهم بالنوبهار ، وحبهم لم ، وذلـك باستعانته بلفظتى أوحش ، ويعمر . فتعطيان من الدلالة والايحاء مالاتعطيه غيرهما من الالفاظ ، فصور وحشة النوبهار بفقدهم ، بعد أن كان مأنوسا بهم سعيدا بوجودهم .. وفى هذه المصورة تقبيـح لهـم ، لأن المصرء لايعـاب بشىء كما يتهم فى عقيدته .

ويتساءل الهاجى فى سخرية ، واستهزاء واضحين عن عجز الكهانة والسحر والنجوم عن انقاذ جعفر من القدر ، فيقذفهم بهذه الأصور ، ويتهمهم بالايمان بها .

(\*) النوبهار بالضم ثم السكون ، وهو ببلخ بناء للبرامكة قال عمر بن الأزرق الكرمانى : "كانت البرامكة أهل شرف على وجه الدهر ببلخ ، قبل ملوك الطوائف ، وكان دينهم عبادة الأوثان فاومفت لهم مكة ، وحال الكعبة بها ، وماكانت قاريش ومان والاها مان العرب ، يأتون اليها ويعظمونها فاتخذوا بيات النوبهار مضاهاة لبيت الله الحرام ، ونصبوا حوله الأصنام ، وزينوه بالديباج ، والحرير ، وعلقوا عليه الجواهر النفيمة ... وكانت الفرس تعظمه ، وتحج اليه . (۱) الحموى ، معجم البلدان ٣٠٨/٥ .



( 11)

وفـى ذات الموضـوع ، يقـول أبو الهول مادحا الفضل بن الربيع ، ذاما الفضل بن يحيى :

> ففلان ضمهمــا اســم ُ وشتـت الاخبـارُ آثار فغل بن الربيع مساجـد ومنـارُ وفغل بن يحيى ببلـخ أثاره النوبَهارُ وماسـواه اذا مــا أُثيـرت الآثــار

بيـــت يوحــد فيــه ويُعبــدُ المجبار (١) وبيــت شــرك وكفـر بـه تعظـم نــار

هكـذا عقـد أبـو الهول الموازنة بين الفضلين ، ينتصر فيهـا لابـن الـربيع دائما ، وهو نوع من أنواع التملق الذى أشرت اليه سابقا .

والقصيـدة فـى مجملهـا استجداء بهجاء البرامكة ، ومن العجـيب أن أشـر البرامكة لم يزل موصولا ، فيكفى الشاعر أن يهجوهم فيدر العطاء .

وقال آخر فی ذمهم ، والتشنیع بهم :

ان الفراغ دعانی إلى ابتناء المساجد (۲) وان رايـى فيهـا كراى يحيى بن خالـد

يحاول الشاعر ايهام السامع ، أن بناء يحيى بن خالد للمساجد لـم يكـن عـن اقتناع بدورها ، وايمان بقداستها ، ومكانتها فـى الاسلام ولكن الفراغ ، والتستر دعياه الى فعل ذلك .

(١) الحموى ، معجم البلدان ٣،٨/٥ .
 وواضح أن هذه الأبيات قيلت بعد نكبة البرامكة ابان تولى ابن الربيع الوزارة خلفا لهم ، وله أبيات فى ذم جعفر بن يحيى .
 انظر : العمدة ١٩/١ ، ط/الرابعة ١٩٧٢م .
 (٢) الجاحظ ، البيان والتبيين ٣٥١/٣ ، ابن قتيبة ، عيون الأخبار ١٩٧/٢ .



 $(\mathbf{Y}\mathbf{Y})$ 

ولم يزل الهاجون يهاجمونهم في أصل ديانتهم السابقة ، ويقذفونهم باشنع مايقذف به انسان ، قال الأصمعي :

اذا ذكر الشرك فى مجلس أنارت وجوه بنـى برمـك (۱) (\*) وان تُليتُ عندهـم آيـة أتوا بالأحاديث عن مزدك

نلاحظ أن الأصمعى يتمادى فى النيل منهم ، والتشنيع بهم فيسـمهم بالنفـاق ، واخفـاء حـقيقتهم ، ويلجـأ الأصمعى الى استخدام لفظة أنارت لابراز ماتخفيه قلوب البرامكة من شرك ، ولاشـك أن الأصمعـى أبدع فى توظيف لفظة "أنارت" ، لانها بعثت فـى نفسـى الشـك فـى حقيقـة أسلامهم ، لولا ماوجدته من خلال الاسـتقراء ، ومـن خـلال أخلاقيـاتهم التى تكذب ماجاء فى كلام الاصمعى .

وهـذه النمـاذج التـى أوردتها تمثل المسار الأول الذى انطلـق منـه هـؤلاء فـى النيـل مـن هـذه الأسرة ، صحيح انها ديانتهم السابقة ولاباس عليهم لأن الاسلام يجب ماقبله .

(٢) البخل من مقومات الهجاء ، اعتمد عليه الهاجون .

والبخـل خـلق ذميـم ، قديمـا وحديثا ، لايشتهى أحد أن ينعـت بـه ، واللـه سـبحانه وتعـالى ذمه فى آيات كثيرة من (\*\*) القرآن .

- (۱) ابسن قتيبة ، عيون الأخبار ١١٣/١ ، الجهشيارى ، الوزراء والكتاب ص ٢٠٦ ، البيان والتبيين ٣٥٠/٣ ، غير منصوبة لشاعر .
- (\*) يذكر المسعودى فى مروج الذهب ٢٦٤،٣٦٣/١ أن مزدك ظهر أيام قباذ بن فيروز واليه تضاف المزدكية ، وله أخبار مـع قباذ ، وماأحدثه فى العامة من النواميس والحيل الى أن قتله أنو شروان فى ملكه .
- (\*\*) مــن مثـل قولـه تعـالى : {فأما من أعطى واتقى ، ومدق بالحسـنى ، فسنيسـره لليسرى ، وأما من بخل واستغنى ، وكذب بالحسنى ، فسنيسره للعسرى} . الليل : ٨ وغيرها الكثير من الآيات والاحاديث التى تذم البخل .



( 77)

ويقابله المدح بالجود ، وهو ماتهتز له أريحية العربى غير أن ماقدمت من قطوف كثيرة في الاشارة لسخائهم يدحض القـول ببخـلهم ، وهـو مـايفتح بـاب الصؤال عن دوافع هؤلاء الهجائين .

ولعصل الأمصر فصى رأيى لايعدو أن يكون مجاراة لواحد من أخصلاف البرامكصة الذين يكرهونهم صحكالفضل بن الربيع مثلا ص ومن ثم فالشاعر يتسلق الى مدح أحدهم بذم البرامكة .

أو يكـون للتقيـة ، فـالجو العـام انقلـب عليهـم بعد نكستهم ، أو يكون لعلة خاصة ، فربما لم يظفر أحدهم ببغيته مـن البرامكـة ، الـذين سـخوا عـلى القاصى والدانى ، طلبا للميت للميت ، وبعد الذكر .

فالهجـاء فــى جملتـه يرجـع الى واحد من هذه الأسباب ، ويبقى بعد ذلك السبب الخاص الكامن وراء كل شاعر على حدة .

یاتی فیی مقدمیة مین نعتهیم بیالبخل ابو نواس ، قال فیهم :

عجبت لهارون الامام ، وماالىـــذى

يصود ويرجصو فيصك ياخلقحة السلق

قفا خلف وجه قـد أطيــل كأنــه

قفيها مسالك يفضى الهموم على ثبق

أرى جعفرا يـزداد بخــلا ودقــة

اذا زاده الرحيمن فينى سعة الرزق

ولو جماء غير البخل من عند جعفر (١) لمـا حسـبته النـاس الا من الحمق

(۱) دیوانه ص ٤٥٦ ، ط/بیروت ۱۳۸۲هـ .



( ¥1)

والراجـح عنـدى أن الهجاء هنا للتقية ، والمبالغة فى التسـتر ، فهـو يمـت الـى الفرس بنسب ، واتهامه بمشايعتهم أدنـى اليـه مـن سواه ، وحرصه على مكانته فى قصر الخلافة ، وحظوته لدى الخليفة .

وفــى النص ذاته مايشير الى كذب أبى نواس فى هجائه .. فقولـه : "عجـبت لهـارون الامام ..." ليس فيه الا اظهار بغض البرامكـة واخفـاء حـبهم .. وربمـا نجـد فـى البيت الثانى مـايقطع بنفاقـه ، فجعفر كمالك الحزين الذى يلوى وجهه خلف عنقـه ، وليس هـذا هو أسلوب أبى نواس الذى جرت عليه عادته الفنية اذا هجا وأقذع .

ویکـرر أبـو نـواس هجـاء البرامکـة من هذه الناحیة ، یقول :

اذا مامدحت فتی من خری

(۱) أليس جزائى أن أعطى الخرا ؟

والحق أن هذا الهجاء ليص فيه من هجاء أبى نواس شىء ، فقد كان الرجل غلابا فى مدحه ، غلابا فى هجائه ، وهو مايغلب على ظنى أن الهجاء هنا من باب التقية ـ كما رجحت ذلك أيضا فى النص السابق .

(۱) الجاحظ ، الحيوان ۲۳۹/۱ .



( ¥ 🌒 )

(ج) أصداء النكبة (المراشى) .

الرثـاء مـن أجمل أغراض الشعر وأكثرها اثارة للمشاعر يتجـلى فيه صدق العاطفة ونبل المشاعر ، وحفظ الجميل ، وكل مايمت الى المثالية من مشاعر وأحاسيس .

ورثاء معاصرى البرامكة لهم ، ماهو الا لمسة وفاء ازاء ماقدموه من خير للناس .

واختفىاء مثل هذه الشخصيات ـ المؤثرة فى من حولها ـ مىن مسـرح الحيـاة كان له رد فعل قوى ، على من اتصل بهم ، وخـبرهم ، وناله من خيرهم وبالذات على أدباء العصر . فكان أصـرا مألوفـا أن نـرى هذا الكم الكبير ، والسيل الباكى ، عليهم وعلى أيامهم الحسان .

ومن هنا نستنتج أن أثر هذه الأسرة على أدباء جيئلهم لم يـزل موصـولا بعد النكبة ، حركت هذه الحادثة مشاعر الشعراء تجـاه البرامكـة ، فـأثرت السـاحة الأدبيـة بعيـون الشعر ، فسـبحان من جعل لهم هذه القوة التأثيرية فى نفوس معامريهم أحياء وأمواتا .

وحرى بى أن أنوه بأن نكبة البرامكة أمست عبرة من عبر الزمان ، يتناولها الشعراء لأخذ العظة منها .

يقصول عبد المجيد بن عبدون الفهرى فى رثائه ملوك بنى الأفطس ، وذكصر فيها مصن أباده الحدثان من ملوك كل زمان ، أولها :

الدهر يفجع بعد العين بالأثر

فما البكاء على الأشباح والصور



( 77)

الى أن قال في البرامكة : وأشرقت جعفرا والفضل ينظره

والشيخ يحيى بريقَ الصارم الذُكْر

بحدأت النكبة بجعفر البرمكى ثم تلاحقت أحداثها بايداع يحـيى وابنـه الفضـل وأتبـاعهم السـجن ، وقد أبكت الواقعة كشـيرا مـن الشـعراء الـذين تفجعوا عليهم في مراشي ، تذيب المقلب حسرة ، وتذهب بالصواب من هول الممصاب .

ولعل أبرز من بكاهم الرقاشي ، فله فيهم مراث دامية ، وكان مان أخبلص معاصرى البرامكة ، وأوضاهم ، يقول ماحب "الأغانى" فيه :

"كان الرقاشي حافظا لجميل البرامكة فيه ، فلما نكبوا صـار فــى حبسـهم فـأقـام معهم مدة أيامهم ينشدهم ويسامرهم ، حــتى مـاتوا ، ثـم رئـاهم فـأكثر ونشر محاسنهم ، وجودهم ، ومــآثرهم فــأفرط ، حـتى نشـر منها ماكان مطويا وأذاع منها ماكان مستورا ، واوقف مديحه عليهم صغيرهم وكبيرهم " .

وقال فيه أيضا :

(٣) "أنه فنى في حبهم حتى واتته المنبة" .

كــان هـدا موقف رجل أشمرت فيه عطايا البرامكة ، وأشَّر فيـه معـروفهم ، اذّخـروه لـمثل يومهم هذا ، يمجدهم ، وينشر محاسنهم ، فلبس ثوب الوفاء لايكاد يخلعه إلى أن صات .

ولعمصرى فهو مكسب لايعدله ماأغدقوه عليه من مال ، فقد ذهب الممال وبقى أثره عند من يحسن حفظ الجميل .

- (1)
  - (٣)

الكتبى ، فوات الوفيات ٨٩،٨٨/٢ . الأمبهانى ، الأغانى ٢٤٦،٢٤٥/١٦ . الأمبهانى ، الأغانى ٢٤/١٦ . (1)



### ( 77 )

يقول الرقاشى فى أول ضحايا البرامكة : لعمرى مابالموت عار على الفتى اذا لم تصبه فى الحياة المعايـر

الى أن قال :

وكل شباب أو جديد الى البلى

وكل امرئ؛ يوما الى الله سائر

فلايبعدنك الله عنسى جعفسرا

بروحي ولو دارت على الدوائــر

فآلیت لاأنفـك أبكیك مادعــت (۱) علی فنن ورقاء أو طحار طائــر

تطـرق الرقاشـى الــى حقيقة القضاء والقدر لينفذ منها الــى تعزية نفسه ، وتهوين أمر الدنيا ، فما نحن فى الحياة الا ضيـوف عليهـا ، والضيف لابد أن يعود الى مقره الطبيعى ، ومثواه الأخير .

والرقاشى هذا الانسان الموفى ، سيظل على وفائه ، مهما دارت بـه الدوائـر وحلت عليه المحن ، وسيبكيه كلما عنت له ذكـراه ، يقول :

أيا سبت ياشر السبوت مبيحـة

(\*) وياصفر المشئوم ماجئت أشأما

(۱) الأصبهاني ، الأغاني ٢٤٨/١٦ .
 (\*) كانت وفاته في ليلة السبت ، أول ليلة من صفر ، سنة سبع وثمانين ومائة .
 الطبرى ٣٠٠/٨ .



#### ( ¥Å )

أتى السبتُ بالأمر الذى همّ ركنتا (١) وفي صفر جاء البحلاء مُممممـا

فهـو كاره ليوم الصبت ، من شهر مفر ، متشائم منهما ، فهما من الرموز التى تبعث فى نفسه الجريحة ذكرى مقتل جعفر الذى كان يلتجىء اليه مع معامريه .

هـذا التشـاؤم المشوب بالحسرة والآلم أحال الشاعر إلى مقهـور لايعـى ، عـلى من يلقى بتبعات هذه النكسة ، فلم يجد أمامه الا هذا اليوم من ذلك المشهر .

وقال متفجعا من هول النازلة ، من مقطوعة جد باكية .: الآن استرحنا واستراحـت ركابُنَـا

وأمساك مـن يُجـدى ومن كان يحتدى فقل للمطايا : قد أمنت من السُّرى

وطحى الفيافي فدفحدا بععد فدفد

وقل للمنايا ؛ قد ظفــرت بجعفـر

ولــن تظفـرى مـن بعــده بمُسَــوّد

وقل للعطايا : بعد فضـل تعطلـــى وقـل للـرزايـا : كـلَّ يـوم تجددى ودونـك سيفــا برمكيـا مهنــدا

اصيــب بـــيف هاشــمی مهنــد ا

فـى حسـرة وألـم شـديدين ، تعتصـر الشـاعر مـن شدتها اعتصـارا ، يبكـيهم بكاء الثكلى ، فاراه يخاطب (المطايا ، والمنايـا ، والعطايـا ، والرزايـا) يخـاطب هـذه الرموز ،

- (۱) الطبرى ۳۰۰/۸ .
- (٢) وفيات الأعيان ٣٤٦/١ ، الطبرى ٣،١،٣٠٠/٨ ، وفي مروج
   الذهب ٣٩٠/٣ نسبت لأشجع الصلمي .



( 79)

وكأنها تحس به ، كاحساسه بهم .

فهـو فى الأولى يزف البشرى للمطايا بالراحة والسكون ، لوفـاة الكرم بوفاة من كانت ترتحل إليه عبر الفيافى . ليس هذا فحسب بل إن طالبى المعروف استراحوا أيضا :

الآن استرحنا واستراحت ركابنا

فقل للمطايا؛قد أمنت من السرى

وطى القيافي فدفدا بعد فدفد

وفــى الثانية يخاطب "المنايا" ويذكر أنها ظفرت بمسود وأمـير ، ولن تظفر بعده بأى انسان له قيمة جعفر ، ومكانته وتبعا لذلك يطلب تجددها فمن عساها أن تصيب .

وأخـيرا يطلـب تعطـل "العطايـا" لأنـه لايراها من غيره أعطية جديرة بهذا المسمى .

ففــى هذه الأبيات تألم الشاعر من هول النازلة ، ففاضت مشـاعره بصدق العاطفة ، ودفء المشاعر ، وبكاهم فأبكى غيره عليهم .

ومقتصل جعفر أثر على الرقاشى فلم يزل يبكيه بحرارة ، وينصدب حظصه العاثر بصالم ، لأن وفاتصه وفاة للعطاء معه ، يقول :

كم هاتفٍ بك مصن بــال وباكيـة يـاطيب للضيـف اذ تـدعى وللجـار ان يَعْدم, القطرَ كنتَ المزنَ بارقة لمـعُ الدنـانير لامـاخيل السـارى

(١) الأصبهاني ، الأغاني ٢٤٨/١٦ .



( 🗛 )

فـان كانت السماء تمطر ماء ، وفى الماء حياة ، فجعفر سماء تمطر دنانير ، وهى خصب الحياة .. بل هى الحياة عندما تشـح السـماء بمائها . فلاغرو أن يكثر باكوك من رجال ونساء ممن كان يصيبهم سيبك .

فهـو كـريم حين يندر الكرام ، كريم اذا ماشحت الصماء بالخير ، واحتاج الناس للعطاء .

وهـذه أبيـات أخـرى مـن روائع مراثيه ، جمعت إلـى صدق الشعور ، جمال الأداء :

هدا الخالون من شجوى فناموا

وعينـــي لايلائمهـا منـــام ومـاسهـرت لآنــي مستهـام<sup>٢</sup> اذا أرق المحـبُّ المستهـام ولكــن الحـوادث أرقتنــي فلى سهر اذا هجــد النيام أمبتُ بسادة كانــو؛ نجومـا بهم تُسقى اذا انقطع الغمام على المعروف والدنيا جميعا لدولــة (آل برمـك) السـلام فلم أر قبل قتلك ياابن يحيى حساماً فلّـه السيـف الحسام أمـا واللــه لـولا خوف واشي



( 11 )

لطفنا حول جذعاك واستلمنا

كما للناس بالحجر استلأم

(1)

الرقاشـى كـان مـن الوفاء كظله ، بكاهم بهذه الرائعة فـأبكى الناس من حوله ، طفت مشاعره وأحاسيسه على المقطوعة وذابـت نفسـه بيـن أحرفهـا وكلماتهـا ، فهى تنبض بجراحه ، وتفيض بأحاسيسه الحزينة .

يقول هنا ، حق للخالين من مثل شجوى أن تهدأ نفوسهم ، وتقـر أعينهم ، فيناموا ، أما أنا فقد حاق بى الأسى ، وطال الليـل ، ونفـر النوم من عينى،وان كان شجو غيرى مما يكابد مـن وجـد تيمـه ، وحـبيب تمبـاه ، فوجدى مما يصدع الكبد ، ويـذيب الفـؤاد . أنـه مـن حوادث الدهر التى تهد الرجال ، وتشـفق منها الجبال ، وايّة حوادث أعتى وأشق من فقد الرجال السادة .

لقـد أمبت بفقد سادة ، كانوا نجوم عصرهم رفعة وسؤددا وسـقيا الـمجدب وعطاء الـمحتاج ... فعلى دولتهم التى ذهبت ، وعزهم الذى انكسر الـسلام .

وفى شوق له ، ولهفة عليه يقول : لولا أن عيون المخليفة لاتنام عمان يبادى العطف عليهم ، لطفت حول جذعه المصلوب ، واستلمته وقبلته ، كما نقبل الحجر فى البيت . فلغة الشاعر فاى هذه الأبيات واضحة الدلالة على لوعته ، وعلى فجيعته مما نازل بالبرامكاة .. فشاجوه ، وأرقاه مان ريب الحوادث التى

 (۱) وفيات الأعيان ۳٤٠/۱ ، في العقد ۳۲۹/۵ نسبت المي سليمان الأعمى في تصعة وعشرين بيتا .



( 11 )

فزعته ، وكـل فقد صغير يعوض ، أو يذهب على الزمان أشره ، الا فقـد الرجحال النجـوم ، الحـذين لايجود الزمان بمثلهم الا نزرا .

ثم تامل الصورة الأخيرة في الأبيات ـ فهي مع تداول بعض شعراء العصر لها ، بكثرة من صلب من مشاهير الدولة الا انها هضا حسنة السبك ، قوية التاثير .

أمصا أبضو العتاهية فينظر الى الحدث نظر المعتبر ، الـذى يوقظ الحص الى مواضع العبر فيما يخط قلم الزمان على صفحة الحياة ، وينبه الى من يغترون بالدنيا .

بعـد مقتـل يحـيى وجـعفر ، وقـد كانا من بعد الميت ، ر ورفعـة المنزلـة بحـيث لايظن أن يكون مصيرهما هذا المصير ، قال :

قولا لمن يرتجى الحياة أما فــي جعفــر عبرة ويحيـاه كانا وزيرى خليفة الله ها رون همـا ماهمـا خليـلاه فــذاكــم جعفـر برمتـه فى حالــق رأسـه ونمفـاه والشيخ يحيىالوزير أصبح قد نحاه عــن نفسـه وأقصاه شتت بعد التجمــع شملهــم فأصبحوا فى البلاد قد تاهوا كذلك من يسخط الالـه بمـا يرضى به العبيد يجزه اللـه طوبى لمن تاب بعـد غرتـه فتاب قبل الممـات طوبــاه

والقميدة سهلة ، قريبة المأتى ، لاترقى من حيث الجمال المفنى الى أبيات الرقاشى السابقة .

لكـن بها بعض الرموز في البيتين الأخيرين .. فهل أراد أبـو العتاهيـة أن يقـول أن البرامكة بما كانوا يصنعون لم

(۱) دیوانه ص ۲۸٤ ، ت : د. شکری فیصل ، ط/۱۳۸٤هـ.



### ( \\ \ )

يكونـوا يبتغـون وجـه اللـه ، وإنمـا يتملقـون الخليفـة ، ويسـترضون النـاس ، ناسـين اللـه فحـق عليهم العذاب ؟ هذا احتمـال لاأسـتبعده ، ومن ثم فالأبيات تومىء الى أخذ العبرة منهم وارضاء الله .

ومصن أجمل ماقرأته فى مراشى هذه الأسرة ، صاكان يردده المنصذر بصن المغيرة من رشاء البرامكة فى دورهم وخرابهم . حصتى وصل خبره الى المأمون ، فأمر باحضاره ، واستطلاع أمره فحصفر المنصذر وأخصبر الخليفية بما كان منهم من منن كثيرة عليه ، واستتأذن فصى أن يقص عليه قصة من معاريفهم عليه ، عليه ، واستتأذن فصى أن يقص عليه قصة من معاريفهم عليه ، الخليفة ، ومن كان معه فى مجلسه .

> يقول باكيا اياهم بالأبيات التالية : ولما رأيت السيفَ قد قد جعفـرا

ونصادى مُنصاد للخليفية فصى يحيى بكيت على الدنيصا وايقنتُ انصه

قصاری الفتی یوماً مفارقة الدنیا أجعفر إن تعلـك فــرُبّ عظیمــة ،

کشیفت ونّعمیی قبد وصلت بھا نعمی

فقل للــذى أبدى ليحيى وجعفــر شـماتَتَهُ أبشـر لتـأمّيهُم العقبـم

لئن زال غمن الملك عن آل برمك

فمسازال ختى أثمر الغصن واستعلى

(۱) القصة ، انظر : المحاسن والمساوىء ص ١٧،١١٦ .



( AE )

وما الدهر إلا دولة بعد دولـــَ تُبَـدَّلُ ذا مُلــكِ وتُعقِـبُ ذا بلــوى على إنها ليست تــدوم لأهلهــا ولــو إنهـا دامت لكنتم بها أولى بنى برمك كنتم نجومـا مضيئــة بها تهتدى فى ظُلمة الليل من أسرى بها تهتدى فى ظُلمة الليل من أسرى لاَيُكُمُ أبكى اللفضل ذى النــدى أم الشيخ يحيى أم لمحبوسه موسى؟ أم الملك المملوب من بعد عـزة أم أبكى بكاء المعولات أم الشكلى إل ألكَــمُ أبكــى بعيــن غزيــرة وقلـــب قــريح لايمــوت ولايحــيا

أبياتها تعكس حالة الشاعر ، وألمه لفراقهم ، يبكيهم بكاء الثكلى ، ويتفجع عند دورهم التى أضحت خرابا ، فالحدث صعقه ، وأذهله فجاشت مشاعره بذكر محاسنهم ، غير عابىء بما قد يلحقه من ضرر لذكرهم .

يستعرض فـى رائعتـه هـذه ، حقيقـة "البقاء والفناء" ليعـزى نفسـه ويسـليها ، ويبكى البرامكة وصحدهم وايامهم ، وينشـر محاسـنهم ومـروءاتهم ، كـل ذلـك بـالم بالغ ، ونفس جريحة .

أبدع الشاعر وأجاد في قوله :

(۱) المحاسبن والمسياوى، ص ۱۱۱ ، فيسى وفيسيات الأعيران
 (۱) المحاسبن والمسياوى، ص ۱۱۱ ، فيسى وفيسيات الأعيران



#### ( 10 )

لئن زال غصن الملك عن آل برمك

فما زال حتى أثمر الغصن واستعلى

فلاضـير اذا مـن زوال ملكـهم ، بعـد إن أعطـي أكلـه ، وتحققت منافعه .

ولغصة الشاعر جيدة ، فشبه وجودهم بالغصن ، وأعمالهم بالثمر .

وفى البيت الأخير يقتبس معنى قرآنيا بالغ الجمال ، اذ يبكـى الشـاعر بقلـب مقرح لايموت من هول مانزل به ، ولايحيا برجـا، ، مثـل الكـافر فـى النار لايموت ولايحيا ، وهو أفظع العـذاب وأقسـاه .. "وقلـب قـريح لايمـوت ولايحيـا" . وهكذا تسـتحيل الأحداث الكبار حينا بعد حين من خطب قارع الى ذكرى شجية يتعظ بها ويعتبر .

ومن جملة من رثاهم أشجع السلمى ، قال فى وصف أيامهم: ولى الدنيا بنو برمك فلو توالى الناس مازادا (١) كأنما أيامهم كلهـا كانت لأهـل الأرض أعيـادا

وقـد كـانت كذلك ، أيامهـم للناس أعيادا لما فيها من الفرح والسرور وأفراحا لما فيها من العطايا والهبات ، فحق للشاعر ومعاصريه البكاء والعويل .

وقال أيضا :

قد سار دهـر ببنـــى برمــك ولم يدع فيها لنا بقيـا (٢) كانوا أولى الخير وهم أهله فارتفع الخير عن الدنيا

(۱) المسعودى ، صروح الذهب ۳۹۱/۳ .
 (۲) المسعودى ، مروح الذهب ۳۹۲/۳ .



( 11 )

يذكـر أن البرامكـة قـد ذهبوا بخير الزمن معهم ، ولم يبق من بعدهم غير الامحال والعدم ... وهو تصوير حسن .

ولعـل هـذا الاحساس خامر الشاعر بعد أن نضبت موارده ، وقلت عطايا ممدوحيه .

وقـال أشـجع أيضـا ، مـن جملـة أبيات يتحسر فيها على أيامهم :

(۱)
 کان ایامهم من حسن بهجتها مواسم الحج والأعیاد والجمع

كـانت أيـامهم تثـير شجن الشعراء ، يذكرونها بشىء من الآلم فيبكونها ، ويبكون معها الخير الذي أنقطع معها .

حتى المكان كان له أثره ، بما يثيره من ذكرى سابقة ، فهـذا مسلم بن الوليد قد أثاره قمر جعفر وأحيا ذكرياته .. فيقول :

ياقصر جعفر مالى عنك اقصــارُ

لى فيك الفَّواشجان،واوطار مازلتُ أبكى الى سُكانِ داركُمْ حتى بكـى لى جِـنُ فيه عُمـارُ والدار تملكُنى ويحـى وساكِنُها فلى مليكان ربَّ الدار والدارُ ماكنت أحسِبُنى أحيـا وتملكُنسى من بعد حُرّيةٍ لبـــنُ وأحجـار

هـذه المقطوعـة لها أشباه في الأدب العربي ، فهي تذكر بـالأطلال فـي الأدب الجـاهلي ، وهـي أقرب الي رثاء المدن في

(۱) ابــن خلكـان ، وفيـات الأعيان ۳۳٦/۱ ، وفي مروح الذهب
 ۳۹۱/۳ لم تنسب لشاعر .
 (۲) ديوانه ص ۲۷٦ رقم ٥٤ .



( \\))

العصر الأندلسيى . وكان ارتباط الشاعر بالمكان ـ مع فرط حساسيته ، وفيض مشاعره ـ تعنى له الذكرى الجميلة ، والأيام الفوالى الحسان المرتبطة بالمكان ، فحين يمر به بعد طول الهجر تلتاع النفس لرؤيتيه ، وتبكى لذكراه ، تسعىترجع ما اندثر معه من أيام ، فلايكون بيديه سوى البكاء . ومسلم ابسن الوليسد فى أبياته هذه ، يبث أحزانه ، وتتسابق دموعه لرؤية القصر فقد تملكه ، وجعله أسيرا بعد حرية ، بكاه ،

> وأبدع سلم الخاسر حين قال : خوت أنجم الجدوى ، وشلت يد الندى

وغاضت بحار الجود بعد البرامك

هوت أنجـم كانــت لأبنـاء برمــك (١) بها يعرف الهادى قويم المسالك

\* \* \*

عـلى هـذا النحو كان الشعراء مع البرامكة ، يستلهمون الأيام بعطائها والذكرى بأحزانها ، فيبكونهم دما ، ويشيعون النـدى معهـم ، نعتـوهم بمحاسـن الصفات ، وألبسوهم أثوابا جذابـة رائعـة ، وكـل ذلـك الحب والوفاء لم يأت من قراغ ، ولكنـه جـاء مـن أثـر اهتمـام البرامكة بالناس كل الناس . فتملكسوا أعنتهـم ، فلاعجـب اذا أن نـرى هـذا الوفاء ، رغم مافيـه مـن مخـاطرة جسيمة ، لأن الرشيد قد حرم على الشعراء رشاءهم .

 (۱) المسلعودى ، مسروح النذهب ۳۹۱/۳ ، وقلى الطبرى ۳۰۱/۸ نسبت الى سيف بن ابراهيم .

# (٢) تاريخ البيهقى ص ٢،٧،٢٠٦ .



### ( AA )

فــى نهايـة هـذا المبحث تجدر الاشارة الى أن ماأوردته مـاهو الا غيض من فيض وقطوف كثرت فى ديوان الشعر ، غير انى توخـيت أن يكـون هـذا الـذى تخيرته ممثلا لما وراءه لشعراء تخـرين ، والا فمـا اطلعت عليه فى رثاء البرامكة يكاد يؤلف ديوانا مستقلا من أجود شعر المراثى فى الأدب العربى .



الفصل الثاني وأدب ر امكة <u>م</u> ا ) i (ب) آراء معاصريهم من الكتاب وغيرهم في : بلاغتهم - 1

۳ ـ سخائهم

۲ … تسامحهم



( 9. )

استطلعت فيما سبق مورة "البرامكة" فى مرآة الشعر ، فـرأيتهم مثـالا يحتذى فى البذل والعطاء ، فرسانا لايشق لهم غبـار فـى سـاحات الـنزال ، مـع جمع من المزايا الحميدة ، والصفات الفاضلة ، أشار اليها الشعراء فى ثنايا قصائدهم .

ولتحصقيق الصورة السابقة ، سنفتش عنها عند فريق آخر هـم الكتاب أرباب البيان ، وحملة الأقلام ، فهل كانوا بلغاء فـى كتاباتهم ، أسخياء فى بذلهم ، متسامحين مع قدرة ؟ هذا ماأحاول أن أفتش عنه فى الصفحات التالية .

نستهل هذا المبحث بحديث (ابن طباطبا) عنهم يقول : "اعلم أن هذه الدولة كانت غرة فى جبهة الدهر ، وتاجا عـلى مفـرق العصر ، فـربت بمكارمهـا الأمثال ، وشدت اليها الرحـال ، ونيطـت بهـا الآمـال ، وبـذلت لهـا الدنيـا أفلاذ أكبادهـا ، ومنحتهـا أوفـر اسـعادها ، فكـان يحـيى وبنـوه كالنجوم زاهرة ، والبحور زاخرة ، والسيول دافعة ، والغيوث مـاطرة ، أسـواق الآداب عنـدهم نافقة ، ومراتب ذوى الحرمات عنـدهم عاليـة ، والدنيـا فـي أيامهم عامرة ، وأبّهة الملك ظاهرة ، وهم ملجأ اللهف ، ومعتمم الطريد" .

(۱) الفخرى ص ۱۹۷



( 91 )

(۱) بـلاغتهــم .

كانت المقدرة البيانية فى ذلك العمر سبيلا الى علو المنزلة ، وبعضد الصيات ، والصرقى الى أسنى المناصب ، لأن قيادة الدولة مازالت عربية أصيلة ، وثيقة الصلة بالبيان ، فلاغصرو أن يضحى أمر الثقافة العربية موضوعا ذا خطر عظيم ، وأن تنتشصر بيصن الاعصاجم انتشارا واسعا ، وأن يتنافس فيها المتنافسون .

وكان المصدر الأول لهذه الثقافة : كتاب الله ، وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم .

وفـى مطلـع هـذا العصر طفـق احتكـاك الثقافة الأجنبية الوافـدة يـزداد تدريجا بالثقافة العربية ، فتأخذ العربية منهـا أخـذ القـادر عـلى الهضـم والتمثـل ، لاأخـذ الضعيـف المقلد .

ومـن هنـا كان الأعاجم الذين تشبعوا بالثقافة العربية طـرازا ممتازا فى فن الكتابة العربية ، أبدعوا فيه إبداعا ظفر بحسن تقدير قيادة الدولة .

ومن ناحية أخرى فالعصر مازال عصر توسع وتأسيس للدولة واعتمادها فــى تدبـير شـئونها عـلى الكتابة عموما ، وعلى ا الكتابة الأدبية خصوما .

اجـتمعت هـذه الأسـباب لتجعل من الطموح الى التمكن من البيان وسيلة أكثر جدوى للوصول الى إبعد الآمال .

وقـد مـر بنا كيف أن (عبد الله السفاح) لمح فى (خالد البرمكى) حصافة وذكاء ، وحسن تدبير ، ومقدرة بيانية ظاهرة فاستدناه .



#### ( 97 )

ومـاأن لمـع نجـم البرامكة حتى صاروا في بلاغتهم موضع فخار معاصريهم واعجابهم .

يقول (ابن خلدون) فى مقدمته ، واصفا مكانة هذه الأسرة وتمكـنهم مـن البيـان ، وخص جعفرا به ، عماد هذه الأسرة فى البيان :

"وقد كان جعفر بن يحيى يوقع فى القمص بين يدى الرشيد ويرمى بالقصة الى صاحبها ، فكانت توقيعاته يتنافص البلغاء فى تحصيلها ، للوقوف على أساليب البلاغة وفنونها ، حتى قيل انها كانت تباع كل قصة منها بدينار" .

وللمـأمون ـ صـاحب الشهرة والصيت فـى العلم والبيان ـ (\*) يقول : يقول :

"لـم يكن كيحيى بن خالد وكولده في الكتابة ، والبَلاغة والجود ، والشجاعة ، ولقد صدق القائل حيث قال :

أولاد يحيى أربــع الطبائع

فهم اذا اختبرتهم المنائع المنائع

قـال يحـيى بـن أكـثم : "فقلت ياأمير المؤمنين : أما الكتابـة ، والبلاغة ، والسماحة فنعرفها ، ففيمن الشجاعة ؟ (٢) فقال : فى موسى بن يحيى ، وقد رايت أن أوليه ثغر السند" .

| العرب | رسـائل | جـمهرة | é | صفـوت | أحــمد | 4 | ص ۲٤٧ | _ة | المقدم | (1) |
|-------|--------|--------|---|-------|--------|---|-------|----|--------|-----|
|       |        |        |   |       |        |   |       |    | ۳۸۷/٤  |     |

- (۲) تاریخ بغداد ۱۳۰/۱۴ .
- (\*) يحيى بن أكثم بن محمد التميمى ، قاضى ، رفيع القدر ، عالى الشهرة ، من نبلاء الفقهاء ، يتمل نسبه بأكثم بن صيفى حكيم العرب ، ولد بمرو ، واتمل بالمأمون أيام مقامه بها ، فولاه قضاء البصرة ، ثم قفاء بغداد ، وأنساف اليه تدبيير مملكته ، فكان وزراء الدولية لايقدمون ولايؤخرون في شىء الا بعد عرضه عليه ، وغلب على المأمون حتى لم يتقدمه عنده أحد . ت ٢٤٢ه. . الأعلام ١٣٨/٨ .



#### ( 97 )

فلـم يمتدحـهم المـأمون فـى مقدرتهم البيانية ، وعلو كعبهم فيها وحسب ، بل تناول معها مزايا أخرى ، لفتت اليها الأضظار ، وتناقلها الناس بشىء من الإعجاب والإكبار .

وخليق أن يكون رأى المامون هذا من الأهمية ، ودقة التقييم السليم بمكان ، فهو أبعد عن المجاملة ، أقرب إلى الإعجاب ، وتأكيد ابن أكثم على ماجاء فى كلام المأمون دليل آخر على تمكنهم ، ورفعة شائهم .

وقـال موئیس بن عمران : "مارایت رجلا ابلغ من یحیی بن (۱) خالد ، وایوب بن جعفر" .

أبـرز رجـالات هذه الأسرة من الناحية البيانية جعفر بن يحيى ، فلاعجب أن نرى له النصيب الأوفر من آراء معاصريه فيه يقول ثمامة بن أشركى فى بلاغته :

"مارأيت أحدا من خلق الله أبسط لسانا ، ولاألحن بحجة ولاأقدر على كلام بنظم حسن ، وألفاظ عذبة ، ومنطق فصيح ، من جـعفر بـن يحيى ، كان لايتوقف ، ولايتحبس ، ولايمل كلامه بحشو من الكلام ، ولايعيد لفظا ولامعنى ، ولايخرج من فن الى غيره ، حـتى يبلـغ آخـر مافيه ، وكان لايرى شيئا الا حكاه ، ولايحكى شـيئا الا كـان أكـثر منه ، ولايمر بشىء الا حفظه . وكان اذا شاء أضحك الثكلى ، وأذهل الزاهد ، وخشن قلب العابد" .

وقصريب منصه قوله أيضا في وصف فصاحة جعفر وحسن بيانه مع ماوهبه الله من قدرات :

- (۱) الكامل للمبرد ۳۹۲/۱ .
- (٢) الحصري ، زهر الأداب ٢٠/٢ .



( 91)

"مارايت أحدا اذا تكلم لايتحبس ، ولايتوقف ، ولايتلفف ، ولايتلجـج ، ولايتنحـنح ، ولايـترقب لفظـا اسـتدعاه من بعد ، ولايلتمس التخللص إلسى معنيى قد اعتاص بعد طلبه الا جعفر بن (1)يحيى"`

وقال أيضا فيه :

"كان من أعلم الناس بالنجبر الباهر ، والشعر النادر ، (٢) والمثل الصائر ، والفصاحة التامة ، والغصان البسيط".

ومحن شحدة اعجحاب شصامة بن أشرس ببلاغة جعفر وبيانه قرنـه مـن هـذه الناحيـة بالمامون ، وغنى عن القوق مابلغه المصامون في الإبداع ، ومجرد اقتران اسم جعفر بالمامون شرف له لم يحظ به إلا النادر من الرجال ، يقول :

(٣) "مارأيت رجلا أبلغ من جعفر بن يحيى والمأمون" .

وتتـوالى أموات معاصريهم ، اعجابا ببيانهم وبلاغتهم ، وأخلص جعفر بن يحيى ، فهذا اسحاق الموصلى يحلف بالله الذى لاالــه الا هـو .. أنــه لــم يـر أذكـى من جعفر بن يحيى قط ، ولاأفطـن ، ولاأعلـم بكـل شـىء ، ولاأفصـح لسانا ، ولاأبلغ في (1) مكاتية" .

فجعفر بن يحيى نال من المنزلة عند معاصريه مالم ينلسه غـيره مـن الأنـداد ، تحـدشوا عـن مزايـاه بشـىء من الفخار والإعجاب ، كل ذلك كان بفضل من الله مع ماوهبه من قدرة على الامتياز .

- العسكرى ، الصناعتين ص ٤٥ . الحصرى ، زهر الآداب ٤٢٠/٢ . (1)
- (1) (٣)
- يوطى ، تَاريخ الخلفاء ص ٤٣٦ ، سير أعلام النبلاء
  - (1) الأصبهاني ، الأغاني ٤ / ٣٢٥ .



( 90 )

(\*) وفـى مقارنـة بسيطة عقدها سهل بن هارون بين البرامكة وبلغـاء عمرهم من ناحية ، وبين البرامكة والرشيد من ناحية أخـرى ، نجـده انتصـر للبرامكـة فـى الأولـى ، وللرشـيد فى الثانية ، لنستمع الى قوله فى ذلك :

"واللـه ان كـانوا سـجعوا الخـطب ، وقرضـوا القريش ، لعيـال عـلى يحـيى بن خالد ، وجعفر بن يحيى ، ولو كان كلام يتصور درا ، أو يحيله المنطق الىرى جوهرا ، لكان كلامهما ، والمنتقـى مـن لفظهمـا ، ولقد كانا مع هذا عند كلام ـالرشيد وبديهتـه ، وتوقيعاته فى كتبه قدمين عيين ، وجاهلين أميين ولقـد عصرت معهم ، وأدركت طبقة المتكلمين فى أيامهم ، وهم يـرون أن البلاغـة لـم تستكمل الا فيهم ، ولم تكن مقصورة إلا عليهم ، ولاانقادت إلا لهم .

وائهـم محض الأنام ، ولباب الكرام ، وملح الأنام ، عتق منظر ، وجـودة مخبر ، وجزالة عنطق ، وسهولة لفظ ، ونزاعة أنفس ، واكتمال خمال ، حتى لو فاخرت الدنيا بقليل كلامهم ، والمـأثور مـن خصالهم ، كثير أيام سواهم من لدن آدم أبيهم الــي النفـخ فى الصور ، وانبعاث أهل القبور ـ حاشا أنبياء اللـه المكرمين ، وأهل وحيه المرسلين ـ لما باهت الا بهم ، ولاعولت الا اليهم .

<sup>(\*)</sup> سهل بن هارون بن راهبون ، كاتب بليغ حكيم ، من واضعى القصص ، فارسلى الأصل ، اتصل بخدمة هارون الرشيد وارتفعات مكانته عنده ، حتى أحل محله يحيى بن خالد ، شم خدم المامون فولاه رياسة (خزانة الحكمة) ، وكان شعوبيا يتعمب للعجم على العرب ، ت ٢١٥هـ . الأعلام ١٤٣/٣ .



## ( 47 )

ولقـد كانوا مع تهذيب أخلاقهم ، وكريم أعراقهم ، وسعة آفاقهم ، ورونق سياقهم ، ومعصول مذاقهم ، وبهاء أشرافهم ، وتهـذيب أغـراضهم ، واكتمـال الخـير فيهـم ـ في جنب محاسن (١) الرشيد كالنقطة في البحر ، والخردلة في المهمه القفر" .

# (۱) ابن عبد ربه ، العقد الفريد ۳۱۷/۵ .



( AV )

(۲) تسامحه\_م

التسامح ، وسعة الصدر ، والعفو مع المقدرة ، من سمات البرامكـة ومحاسـنهم ، لـم تعرف هذه الأسرة الكبر والزهو ، ولـم تسـتعن بسـطوتها على الانتقام ، بل لِقد بلغت من الحلم مبلغا اطمع خساس الأخلاق فى تجاوز حدود الأدب واللباقة .

یـروی التنوخی فی "نشوار المحاضرة" عن تسامح یحیتی بن خالد مع أبی سماعة الشاعر ، یقول :

"هجـا أبو سماعة المعيطى ، خالد بن برمك ، وكان إليه محسنا ، فلما ولى يحيى الوزارة ، دخل إليه أبو سماعة فيمن دخـل مـن المهنئـين . فقـال : أنشدنى الأبيات التى قلتها ، فقال أبو سماعة ماهى ؟ قال يحيى : قولك :

زرت يحيى وخالدا مخلما للـــ ـه فاستصغرا بعــف شأنــى ولو أنى ألحدت فى الله يوما أو لو انـى عبدت مايعبـدان مااستخفا فيما أظـن بشأنــى ولأصبحــت منهمــا بمـكـان ان شكلى وشكل من جحد اللــــ ــه ، وآياتـه لمختلفــان

فانكره أبو سماعة ، فقال يحيى : ماتملك مدقة ان كنت تعرف من قالها ؟ فحلف ، فقال يحيى ؛ وامرأتك طالق ؟ فحلف فاقبل يحيى على من كان حاضرا مجلسه ، وقال : ماأحسبنا إلا وقعد احتجنا أن نجعد لأبعى سعاعة منزلا ، وآلة ، وحرما ، ومتاعا ، ياغلام : ادفع له عشرة آلاف درهم وتختا فيه عشرة أثواب ، فدفع إليه .

فلما خرج تلقاه أصحابه ، يهنئونه ، ويسألونه عن أمره فقال : ماعسيت أن أقول إِلا أنه ابن زانية ، ألى إِلا كرما .



( 4. )

فبلغـت يحيى كلمته من ساعته ، فأمر به ، فضرب ، فقال له : ياأبا سماعة لم تعرق فى هجائنا ، وتغرق فى شتمتنا ؟ فقـال لـه أبـو سـماعة ماعرفته أيها الوزير ، افتراء وكذب علىّ ، فنظر اليه مليا ثم قال :

اذا ماالمرء لم يخدش بظَفر ولم يوجد له أن عضّ نابُ رمى فيه الغميزةَ من بغاها وذلت من قرائفه المعاب فقال أبو سماعة : كلا أيها الوزير ، ولكنه كما قال : لم يبلغ المجد أقوام وان شرفوا

حتى يذلّوا ، وان غروا لاقوام

وشتموا فنصرى الألصصوان مسفصرة

لاصفح ذل ، ولكن صفح أحــلام

فتبصم يحيى ، وقال : انا عذرناك ، وعلمنا انك لن تدع مساوى، شـيمك ، ولؤم طبعك ، فلاأعدمك الله ماجبلك عليه من مذموم أخلاقك ، ثم تمثل قائلا :

متى لم تتسع أخــلاق قــوم تضيق بها فسيحات البـلاد اذا مالمرء لم يخلق لبيبا فليس اللب عن قدم الولاد

ثم قال : "هو والله كما قال عمر بن الخطاب رضى الله (۱) عنه ، المؤمن لايشفى غيظه" .

ويروى الآبى ماحب "نثر الدر" قمة أخرى من قصص التسامح الـبرمكى يتجـلى فيهـا مسـلك هذه الأسرة فى الحلم والتسامح والعطاء ، هجا أبو الهول الحميرى الفضل بن يحيى ، ثم أتاه راغبـا ، فقـال لـه الفضل : ويحك باى وجه تلقانى ؟ فقال :

(۱) نشوار المحاضرة ۲۱۹/۷ .



#### ( 99 )

بالوجـه الـذى القـى به ربى جل جلاله ، وذنوبى اليه اكثر ، (۱) فضحك ووصله .

وهكذا كانت هذه المزية العظيمة فيهم ، تزهو مع غيرها مـن مليـح صفـاتهم ، وأسـوق موقفـا آخـر مـن مـواقف حلمهم وعطائهم .

طـالب الرشـيد منصـور بـن زياد بعشرة آلاف ألف درهم ، لتلاعبه في أموال الدولة .

فــأمر الرشيد مالح ماحب المصلى ، أن يأتيه بالمال من منصـور هـذا ، أو ياتيـه برأسه ، ان لم يستطع جمع المال ، وأمهله الى المغرب .

فـذهب صـالح الـى منصـور بـن زياد وأعلمه خبر الرشيد وصـاقرر ، فـأيقن من الموت ، ودخل الى أهله ، فودعهم ، ثم قـال : ياأبـا مقـاتل ، لو أذنت لى فى الصصير الى أبى على (يحيى بن خالد) فكنت أوصيه بولدى وأهلى ، فقال : امض .

فدخـل منصور ومالح الی دار یحیی ، وجعل منصور یبکی ، حتی علم یحیی الخبر من صالح .

واستطاع يحيى بعد لأى أن يستوفى كل المال ، فقبضه مصالح ، ووافى به الرشيد قبل انقضاء الأجل المحدد ، وأخبره خصبر البرامكة ومصاصنعوه ، فقصال الرشيد : قصد ظننت أنه لاينجيصه غيرهم ، فقال له الرشيد : احمل هذا المال الى أبى عصلى ، واردده عليه ، وأعلمه أنى قد قبلت ذلك عن منصور بن زيصاد ، ... ، وكان منصور قصد تمثل فى وقت خروجه من دار يحيى بهذا البيت :

(۱) الآبسي ، نشر الدر ۱۷٤/۲ .



 $(1 \cdots)$ 

فما بُقيا على تركتمانى ولكن خفتما مَرَدَ النبال فـاخبر صـالح يحـيى بما تمثله منصور ، فأكب يحيى على الأرض سـاعة ، ثم قال : اعذره فقد كان عقله عزب عنه فى ذلك (1) الوقت ! قال : وكان عذره له ، أحسن من إحيائه إياه .

بهـذا الخـلق العظيـم سامقت هذه الأسرة عنان الصماء ، وامتلكت بفضله أزمة الناص٬فذاع صيتها بين الخاصة والعامة.

ففـى القصـة السـابقة لم يحاول يحيى بن كالد استخدام سلطته في الاقتصاص من ابن زياد مع قدرته على ذلك ، غير أنه آثـر الصفـح عنه ، فكان حليما ليس ذلك فحسب ، بل أخذ يسوغ لمنصور سوء تصرفه .

ولـم يـزل هـذا التسـامح مفرب المثل على مر السنين ، يـروى المصـابـى فـى كتابـه أن أبـا الحسـن على بن عيسى مدح القاسـم بـن عبيد الله بن سليمان الوزير فى تسامحه مع أحد عماله ، فقال :

"قـد فعلـت إيها الوزير في أمره مالم تفعله البرامكة (٢) من قبل" .

| ى ٥١١ ، قصـص العـرب | بيهقصى ، المحاسـن والمصماوىء ه                                              | 1) II<br>(1) II |
|---------------------|-----------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| وژراء ، ص ۳۸۵ ، دار | /۲۷۹–۲۸۱ .<br>و الحسين الهلاليے المابے ، الو<br>دراہ الکتیب للعربیة ۱۹۵۸م . | (۲) ا <u>ب</u>  |



#### (111)

(۳) سفاؤهـم

(البرامكة) و(السخاء) قرينان لايفترقان .

اذا ذكـر (السـحَاء) تـداعى الــى الــذهن (البرامكة) ، والعكـس صحـيح ، تلك كانت نظرة الناس المعاصرين . لهم فيه شـأو يعجـز غيرهم عن اللحاق بهم ، يقول البيهقى فى الاشادة بسخائهم :

"وكـان للبرامكة فى هذا الشأن مالم يكن لأحد من الناس منهـا أنهم كانوا يخرجون بالليل سرا ومعهم الأموال يتمدقون بهـا ، وربما دقوا على الناس أبوابهم فيدفعون إليهم الصرة فيهـا بيـن الثلاث الآلاف الى الخمسة الآلاف ، والأكثر من ذلك والأقـل ، وربمـا طرحوا مامعهم فى عتب الأبواب . فكان الناس لاعتيـادهم ذلـك يعـدون الى العتب اذاأصبحوا يطلبون ماألقى فيها" .

(٢)
 وأخذ البيهقى يذكر أسخياء البرامكة واحدا تلو الآخر.

وعلى هذا النحو كان دأبهم مع الناس ، وعشقهم لمساعدة الأخـرين ، يتلـذون بالعطاء ، ويسعدون بفك الكربات ، يقول أبـو حيان التوحيدى فى "أخلاق الوزيرين" فى اطراء البرامكة رغـم أن أبا حيان هذا ، كان كثير الغرام بثلب الكرام ، اذً (٣)

قال فى مدح البرامكة :

"أيــن أولئـك البرامكـة ؟ وأين نحن منهم اليوم ؟ كان معـروفهم يسـع الصغير والكبير ، ويعم الغنى والفقير ، صرة

- (۱) المحاسن والمساوىء ص ۱۹۳ .
- (٢) انظر : المحاسن والمساوىء ص ١٩٣ ومابعدها
  - (٣) التنوخي ، الفرج بعد الشدة ١٧٤/٣ .



#### ( 1+1 )

(۱) يغرف ، ومرة ينزف ، مالهم هم الا تثميره " .

وفحلى مقارنية بسييطة عقدها محمد بصن الجراح بين أسرة البرامكـة ، وأسـرة آل وهـب ، أوردهـا التوحـيدي في كتابه "أخصلاق الوزيصرين" أيضًا .. يقول في الثناء على البرامكة ، وذم آل وهب :

"كـان آل بـرمك أنـدي مـن السـحاب ، وآل وهـب أخس من (۲) الکلاب" .

فلحم يكحن بمقصدور غليرهم مجاراتهم فى الكرم والبذل والعطاء ، قال محمد بن جميل الكاتب ؛

"كـان البرامكة شفاء سقام دهرهم ، وغياث جدب عصرهم ، ومازالوا كهفا للاجئين ، ومفزعا للملهوفين" .

وكـان البرامكـة يقصـدون مـن آفاق الأرض ، قال أعرابى قصدهم من اليمن :

(\$) "قصدت هؤلاء الأمجاد ، الذين انتشر صيتهم فى البلاد .."

وأصبـح جـود البرامكة على مر الصنين ، مضرب المثال ، قال الجماز :

"جاءنا فالان بمائدة ، كأنها زمان البرامكة عالى (٥) العفاة ..."

وعمت شهرة البرامكة في السفاء ، جميع أنحاء الدولة ، بحـيث أن المقرى في "نفح الطيب" امتدح أحد أفراد الموحدين

- التوحيدي ، أخلاق الوزيرين ص ٤٨٩ ، ت : محمد الطبخى ، (1)ط/دمشق المجمع العلمي . (1)
- اخلاق الوزیرین ص ۳۸۰ (٣)
- التنوخي ، آلفَرج بعد الشدة ١٧٣/٣ نقلا عن قطب السرور. التنوخــى ، الفـرج بعـد الشـدة ١٧٤/٣ نقـلا عـن تحفـة (1)
  - المجالس
    - الحصرى ، زهر الآداب ٣٤١/٣ . (•)



( 1.7 )

(۱) بالأندلس ، فوصفه ، بأن له حكايات فى الجود برمكية .

ويقول الرفاعي ماحب "عصر المأمون" مخاطبا القارىء في حديثه عن سخاء البرامكة :

"ربميا تطليب إليىّ مثالا على جودهم ، وتعلق الناس بهم فــأبلغك ، أرشدك الله ، أن كتب الأدب مليئة بالمئات من ذلك بلامبالغة ولاتهويل ، ولااغراق" .

ولعل من المفيد إيراد بعض أعمالهم مع الناس ، في شكل قصـة او اثنتيـن ، تنجـلـى صـورتهم فـى الكـرم وحب البذل ، وسعادتهم فی ذلك .

رفع محمد بن عبد الله قصة الى المامون يشكو فيها سوء حاله ، بعد ان زالت نعمته بنكبة البرامكة .

فدفعها المصامون اللى أحصمد بن أبى كالد ، وأمره أن يحسن إليه ، وفعل حتى أصبح محمد هذا ، نديما لابن أبى خالد لایکاد یفارقه .

فحصل أن بعلث اليله أحلمد بلن أبللى خالد فاحتجب عنه لمولـود ولـد له ، فغضب عليه ابن أبـى خالد ، وحبسه وألبسه جبـة صوف ، ومكث في سجنه مدة فسأل عنه المأمون ، فقص عليه القصة ، وعظم جرمه ، وشكا إليه افتخاره بالبرامكة وتعظيم شأنهم .

فــأمر المـامون باحضـاره ، فأقبل عليه مصغرا لقدره ، وللبرامكة ، فقال محمد : يا أمير المؤمنين ، لقد صغرت من البرامكـة غـير مصغر ، وذممت منهم غير مذموم ، ولقد كانوا

<sup>(1)</sup> 

نفح الطيب ١٠٩/٣ . عمصر المصامون ١٤٨/١ ، الطبعاة الثالثة ، دار الكتب (1) المصرية ١٣٤٦هـ .



( 1, 1)

شحفاء أسحقام دهـرهم ، وغيـاث أجادب عصرهم ، وكانوا مفزعا للملهـوفين وملجـأ للمظلـومين ، وان أذن لى أمير المؤمنين حدثته ببعض أخبارهم ليستدل بذلك على صدق قولى فيهم ، ويقف عصلى جـميل أخـلاقهم ، ومحـمود مذاهبهم فى عصرهم ، والأفعال الشريفة ، والأيادى النفيسة .

فقال المأمون : هات ، فطلب محمد بن عبد الله أن يزال قيده وجبته ، فأزيلتا .. فبدأ فى رواية قصته ، قال ؛ كنت منقطعا إلى البرامكة وإلى الففل بالذات ، فطلب منى الففل أن أدعوه إلى منزلى ، كما يدعو المديق مديقه . فحاولت أن أتهرب مىن تلك الدعوة ـ لمغر شائى ، وتواضع منزلى ـ غير أنصه أصر عليها ، فطلبت منه مهلة ليست بالقميرة ، لأتهيأ لهذه الدعوة وأخذت فى فرش منزلى حتى أوشك الأجل الذى بيننا على الانتهاء ، وبعد حلول الأجل ، حضر ومعه أبوه ، وجعفر .

فطلـب الفضـل أن يقـف عـلى تعمتـى صغيرهـا وكبيرها ، وسـألنى عـن جـيرانى ، فاخبرته بهم ، إلا كبيرا ، داره خلف دارى لم أعرفه ، لايفتر فى بنائه ولايقصر .

فـدعى الفضل ببنا ، وأمره أن يفتح فى السور بابا ، وأقبـل عليـه يحـيى وجـعفر ، وطلبا منـه ألايتهجم على قوم لايعرفهم ، وأصر على ذلك ، ففتح الباب ، ودخلنا بدار لم أر مثلهـا ، الا عنـد الخلفـاء والوزراء ، فاخذنا نطوف فى تلك الـدار العجيبـة ، حـتى وصلنـا إلى الاسطبل ، فكان أحسن من دارى ، وفـى الـدار مائـة مملوك ، ومائة وصيفة ، وفيها من

فقال الفضل : يامحمد ، هذه الدار بما فيها من الدواب والـرقيق والفـرش والأوانى لك ، فقلت فى نفسى : يهب لك ملك



( 1.0 )

غيره !؟ فعلم مافى نفسى فقال : يامحمد ، انى لما طلبت منك الدعـوة قمت بشراء هذه الأرض وأقمت عليها هذه الدار فمبارك لـك هـى ، وذهـب الـى أبيه وأخيه فأخبرهما بالخبر ، فرأيت أخـاه جعفرا قد معض من ذلك ، وتغير وجهه تغيرا عرفته ، ثم أقبـل عـلى أبيـه يشـكو الفضلل ، ويقـول : يتفرد بمثل هذه المكرمـة مـن دونـى ، فلـو شـاركنى فيها لكانت يدا أشكرها منه !

فقـال : ياأخى ، بقى لك قطبها ! قال : وماهو ؟ قال : ان مولانـا هـذا لايتهيأ له ضبط هذه الدار بما فيها إلا بدخل جليل ، فاعطه ذلك ، فقال : فرجت عنى ياأخى ! فرج الله عنك فدعـا مصن وقتـه بصكـاك ، لخـمس قريـات وقـال : احتمل عنى خراجها ...

قـال : فخرجـوا عنـى ، وانـا ايسـر أهل زمانى .. فهل تلومنى ياأمير المؤمنين على ذكرهم والاشادة بفضلهم ؟

فقـال المـامون : ذهب القوم والله بالمكارم ! ثم أمر لمحـمد بمائـة ألـف درهـم وتقـدم الـى ابن أبـى خالد فرد له (١) مرتبته ، وميره فـى جملة خواصه .

مـن الملفـت للنظـر فى هذه القصة وشبيهاتها من القصص التـى تحـكى السـخا، البرمكى ، ذلك التسابق بين أفراد هذه الأسـرة إلى عمل الخير ، فهذا جعفر قد اغتاظ من صنيع الفضل لانـه لـم يشـركه فيـه ، وهـذا كلـه نـاتج من أمول التربية الحـميدة ، فيحـيى بـن خـالد قد غرس هذه الخصلة فى بنيه ، ونشأهم عليها ، فمارت طبعا فيهم .

(1) البيهقــى ، المحاسن والمساوى: ص ٢٠٤-٢٠٨ ، قصص العرب
 ٢٩٥-٢٩١/١



( 1.7)

والقصة الأخرى التى اخترتها للتمثيل هنا ، يرويها أحد معاصريهم من أولئك الذين تنعَّموا بخيرات البرامكة وهباتهم وكان فـى المقـابل وفيـا لهم ، لم تنهه نكبتهم أن يذكرهم بالخير ، بعد مماتهم ، وهذا لعمرى قمة الوفاء .

عصوتب استحاق الموصلي لولائه وحبه للبرامكة ، وكان في مجلس الفضل بلن الربيع وزير الرشيد بعد البرامكة ، وكان ابصن الصربيع حانقصا عليهم ، كارها لهم ، فاقبل اسحاق على الفضل ، فقال : اسمع منى شيئا الخبرك به ، مما فعلوه ، ليس هصو بكبير صنائعهم عندى ، ولاعند ابى قبلى ، فان وجدت عذرا والا فلم .

وأحمد استحاق يقص على الفضل بن الربيع سكنه مع والده فصى دار واحتدة ، وماكتان يحتمل بين جوارية وجوارى أبيه ، وغلمانته وغلمتان أبية ، من مشادات كما هى العادة بين هذه الطبقة ، حتى ضاق بها اسحاق ذرعا ، فأخذ يفكر فى استئجار دار أخترى ، فأسترج دابته وامتطاها وسار بغير هدى ، ألاً أن دابته اتجهت به نحو دار يعيى ، وماأن رآه غلمان يعيى حتى رحبوا بنه فصوقع استحاق فتى حتيرة من أمره ، هل يدخل الى الوزيتر فى زية غير المناسب ، فان دخل بملابسة تلك كان سوء أدب منه ، أو يذكر بأنة جعلة طريقا فيكون ذلك أشد قبحا ؟

ثم عزم ودخل ، واستغرب يحيى ذلك الزى ، فقال له : قد علمنا أنك جعلتنا طريقا .

فقـال لـه : لاواللـه ياسـيدى ، ولكـنى أصدقك القول ، ولنكمـل القصة مع اسحاق بالحديث عن نفسه : "قال : فأخبرته القصـة مـن أولهـا الى آخرها ، فقال يحيى : هذا حق مستو ،

**i** 1



 $(1 \cdot \forall)$ 

أفهـذا شـغل قلبـك ؟ قلـت : أى والله ، وزاد فقال : لاتشغل قلبـك بهـذا . فـأمر يحيى بخلعة له فلبصها ، ودعا بدواة ، ورقعـة ، وكـتب أربـع رقاع ظننت بعضها توقيعا لى بجائزة ، فـاذا هـو قـد دعـا بعض وكلائه ، فدفع إليه الرقاع ، وسارَّه بشـىء ، فـزاد طمعى فى الجائزة ، ومضى الرجل ، وأنا أنتظر شيئا فلاأراه الى العتصة ، ثم اتكأ ونام ، فقصت وأنا منكسر خانب ، فخرجت وقدم لى حمارى .

فلما تجاوزت الدار قال لى غلامى : إلى أين تمضى ؟ قلت إلى البيت ، قال : قد والله بيعت دارك ، وأشهد على صاحبها وابتيع الدرب كلمه ووزن ثمنه ، والمشترى جالس على بابك ينتظرك ليعرفك ، وأظنه اشترى ذلك للسلطان ، لاضى رأيت الأمر فـى استعجاله أمرا سلطانيا ، فوقعت من ذلك فيما لم يكن فى مسابى ، وجئت وأنا لاأدرى ماأعمل ، فلما نزلت على باب دارى اذا أنا بالوكيل الذى سارّه يحيى قد قام إلى ، فقال لى : ادخل ما أيدك الله ما دارك حتى أدخل لمغاطبتك فى أمر احتاج اليك فيه ، فطابت نفسى بذلك ، ودخلت ، ودخل إلى فأقرانى تسوقيع يحيى : "يطلق لابى محمد اسحاق مائة ألف درهم يبتاع له بها داره ، وجميع مايجاورها ويلاحقها" .

والتـوقيع الثـانى الـى الفضـل : "قـد أمرت لأبى محمد اسـحاق بمانـة ألـف درهـم يبتاع له بها داره ، فأطلق اليه مثلهـا ، لينفقهـا فـى اصلاح الدار كما يريد ، وبنائها على مايشتهى" .

والتوقيع الثالث إلى جعفر : "قد أمرت لأبمى محمد اسحاق بمائـة ألـف درهم يبتاع له بها منزل يسكنه ، وأمر له أخوك



( 1+1 )

بدفع مائة ألف درهم ينفقها على بنائها ومرمتها على مايريد فأطلق له أنت مائة ألف درهم يبتاع بها فرشا له" .

والتوقيع الرابع الى محمد : "قد أمرت لأبى محمد اسحاق أنحا وأخصواك بثلثمائحة ألصف درهحم لمحنزل يبتاعه ، ونفقة ينفقها عليحه ، وفرش يبتذله ، فمر له أنت بمائة ألف درهم يصرفها فى سائر نفقته" .

وقـال الـوكيل قد حملت المال ، واشتريت كل شيء جاورك بسبعين ألف درهم ، وهذه كتب الأبتياعات باسمى ، والاقرار لك وهـذا المـال بـورك لـك فيـه ، فاقبضـه . قال اسحاق مواصلا حديثه :

"فقبضتـه وأصبحـت أحسـن حالا من أبـی فـی منزلـی وفرشی ، وآلتــی ، ولاواللــه مـاهذا بـأكبر شیء فعلوه لـی ، أفالام علـی شكر هؤلاء ؟

فبكــى الفضـل بن الربيع وكل من حضر وقالوا : "لاوالله (١) لاتلام علـى شكر هؤلاء" .

أوردت هـاتين القصتيـن دون غيرهمـا ، لأسـتخلص الشـبه بينهما فـى :

- (۱) اشتراك البرامكة فى البذل والعطاء ، وتسابقهم فى ذلك
   وسعادتهم الغامرة فى اقالة عثرات الرجال .
- (٢) الاسراع فى الأعطية ، وغالبا مايجعلونها مفاجآت سارة ،
   كما حدث فى القصتين السابقتين .

(٣) حفظ الجميل ، واثماره في الرجلين السابقين .

(۱) قصص العرب ۲/۱ه-۸۸.



( 1.4 )

- (٤) اعجاب المصامون وتصائره فى المقصة الأولى بالبرامكة ، وبكاء أبن الربيع واعذاره لاسحاق فى المقصة الثانية ، واجلالهم لأعمال البرامكة ، واكبارهم لسخائهم ومنيعهم.
- (٥) ولو افترضنا أن خيال القصامين قد أدخل على هذه القمس وأشبباهها شيئا مـن التزيد والمبالغة ، فلاشك أن لها أصولا بنـى عليها ، وهى على كل حال تثبت ماكانت عليه هـذه الأسـرة من السخاء والبذل ، اما تشبها بالعرب فى الجـود والعطاء ، واما تمكينا لأنفسهم باستمالة الناس والـذى أرجحـه عـلى ضوء تمرف الرشيد معهم هو التخريج الثانى . ولذلك عمف بهم قبل أن يمل إلى حال يمير فيه كالأسير فى قمره بلاحول ولاطول .
- (٢) قـام يحـيى بغـرس هذه الخصلة فى بنيه ، قال فى وميته لجعفر : "يابنى ، مادام قلمك يرعد ، فامطر معروفا" . وكـان لسخاء البرامكة أصداء رائعة عند بعض معاصريهم مـن الأوفيـاء الـذين لـم تنسـهم نكبة البرامكة أن يذكروهم بـالخير ، ويعـددوا مناقبهم ، معرفين أنفسهم للهلاك ـ كما براينا فـى القصتيـن السابقتين ـ وكما فـى تأبى محمد بن ابراهيم الامام اتيان الفضل بن الربيع بعد نكبة البرامكة ، فقـد عوتب فى ذلك ، فحلف بالله العظيم أنه لو عمر ألف عام شـم مـس الثماد لما وقف بباب أحد بعد الفضل بن يحيى ، ولم يزل على ذلك حتى مات .
- (۱) نبیه حجاب ، بلاغة الکتاب ص ۸۷ نقلا عن ظلال الخلفاء .
   (۲) الجهشیاری ، الوزراء والکتاب ص ۱۹۷،۱۹۲ ، قصص العرب
   ۲۷۰،۲۱۹/۱ .



# (11)

وهصدا ابن الزيات وهو فى التنور يقول له خادمه قادحا لصه فلى سليرته ملع الناس وبخله عليهم للقد مرت الى مامرت وليس للك مامد ، قلال : ومانفع البرامكة منيعهام ، قال الخادم : ذكرك لهم الساعة ، فقال : صدقت .

وفـى كثـير مـن كتب الأدب القديمة كثير من القصص التى (٢) لاتفرج فى دلالتها عما ذكرت ، فهى مليئة بمثيلاتها .

وقـد صـدق جحظـة الـبرمكى حـين قال يفتخر بجود آبائه وكرمهم :

أنا ابن أناس موَّلَ الناسُ جُودُهم

فاضْحوا حديثا بالنوال المشهر

فلم يخل من احسانهم لفظ مخبـر

(۳) ولم يخل من تقريظهم بطن دفتر

وبعد أن قدمنا هـذه القطـوف التى تحكى لنا سيرة آل بـرمك مع الناس وحبهم للانفاق والعطاء ، وثمرة ذلك من وفاء الشعراء والكتاب وغيرهم . آن لنا أن نناقش بعض الامور التى تلح على الباحث .

من أين كان مصدر مابذلوه من مال ؟ أهو ملك لهم أم من خزانسة الدولسة ؟ وهل هسذا الكسرم كان بدافع غريزى فى حب الانفساق ؟ أم أنه كان وسيلة لامتلاك الناس بمعروفهم ؟ أم أن هدفهم ارتفاع شأنهم بين الخاصة والعامة ؟

(١) الأميهاني ، محاضرات الأدباء ص ١٥١ .

(٢) انظر : المحاسن والمساوى، م ١٩٣-٢١٠ ، الأغانى ١٧٨/٥
 قصص العرب ١٧٤/١ ، نواح متفرقة ، المستطرف للابشيهى .
 (٣) ذيل الأمالى م ٩٩ .



(111)

أمـا فيمـا يخـص مصـدر المـال ، فانـه ولاشك من أموال الدوئة ، وقد اعترف بذلك يحيى بن خالد من رسائة بعثها الى الرشيد من سجنه ، قال : "... لأن الأهل والمال انما كانا لك (١) وبك ، وكانا فى يدى عارية ، والعارية مردودة .." .

ولاضير في ذلك مادامت منافعة تعود الي الناص .

أمـا دافعهـم وراء البذل ، فالقرائن ترجع أنهم كانوا يتشبهون بالعرب فى الجود ، وما أوردته من شواهد صابقة دليل عـلى ذلـك ، ولاأنكـر أن حـب امتـلاك النـاس بمعروفهم ، وحب انتشـار صيتهـم مـن أهـدافهم أيضـا ، وذلك أمر غريزى أليس الانسان يحب أن يكون حسن السمعة ، ذائع الصيت فى الغير .

وفحصی توصیة یحیی بن خالد لمؤدبی ابنه ابراهیم مایشیر الی ذلك :

سألهم يحيى عن حال ابنه ... "ماحال ابنى هذا ؟ قالوا قد بلغ من الأدب كذا وكذا ، ونظر فى كذا وكذا قال ؛ ليس عن هذا سألت ، قالوا : قد اتخذنا له من الضياع كذا وغلته كذا قـال : ولاعن هذا سألت انما سألت عن بعد همته ، وهل اتخذتم لـه فى أعناق الرجال مننا ، وحببتموه الى الفاس ؟ قالوا : لا ، قـال : فبئس العشراء أنتم والأصحاب ، هو والله الى هذا أحوج منه الى ماقلتم ! ثم أمر بحمل خمسمائة ألف درهم اليه ففرقت على قوم لايدرى من هم" .

(۱) ابن عبد ربه ، العقد ۳۲۷/۵ .
 (۲) البیهقی ، المحاسن ص ۱۷۰ .



الفصل الثالث ، وسماته الفنية

(أ) توجيهات البرامكة وارشاداتهم لمعاصريهم من الكتاب .

(ب) نثرهم وفنونه ، وسماته . (۱) الرسائل (۲) التوقيعات (۳) الحكم والأقوال

(ج) نتائج الباب .



# ( 117 )

ساعد المناخ العام في العصر العباسي على تطور إساليب الكتابـة عمومـاءوالنـثر الفنى خصوصاءوعلى سرعة انتشاره ، ولعل من أبرز العوامل المتى كانت وراء رواجه ورقيه .

- (١) مع اتساع رقعة الدولة ، وترامى أطرافها ، كانت الحاجة ماسة الى وسيلة أسرع وأجدى لتسيير دفة الأمور فيها ، وانجاز مهامها ، بين مركز الخلافة ، وأقطارها الكثيرة المتباعدة ، فكان النثر بمقامده المختلفة المتعددة قائما بهذه الوسيلة إلاعلامية خير قيام .
- (٢) أضحى النثر الفنى فى زمن الأسر لغة الحضارة ، والتطور العقلى . وبما أن العباسيين قد بلغوا من التحضر مبلغا جعلهم فى نظر العالم آنذاك محط الأنظار ومكان القدوة ، فكان لزاما عليهم الاعتماد على النثر ، وابراز قدراتهم فيه ، وهذا ماكان .
- (٣) أصبحت الكتابـة طريقا إلى العمل فى دواوين الدولة ، ومجالا للتنافس على أبواب المجد والشهرة ، ومنها أطلت الأسر التـى نحـن بمددهـا ، فذاع صيتها ، وتولت أسنى مراكـز الدولـة ، وهذا دافع قوى للأخذ بأسباب الكتابة عموما ، والكتابة الفنية خصوصا .

لهـذه الأسباب اتجه كثير من أهل القدرات والمواهب إلى تجـويد الكتابـة٬فمال فيها وجال كثير من الكتاب ، ومجموعة من الأسر ، لاسيما الفرس وهم الجار الأدنى للعرب وبينهما ملات وعلاقـات قديمـة ، فلمـا ظهـر الإسلام ودخلت فيه أمم كثيرة ع وتكـونت الدولـة العربيـة ، كـان الفرس أسرع من سواهم إلى الدخول فى خدمتها .



(111)

يقـول ابـراهيم الصولـى فـى مناظرته أحد الشعراء الذين يرون أن زمن الشعر كان فـى العصر الأموى :

"... إن كـانت دولـة بنـى أمية حلبة الشعراء ، فدولة (١) بنى هاشم حلبة الكتاب .." .

ولقـد كـانت كـذلك حقا ، حتى أوشك بعض كتاب هذه الأسر بفضل صناعتهم يصامقون الخليفة في مجده .

والبرامكـة مـن أوائـل الأسـر التى اشتغلت بالأدب ، فى العصـر العباسـى وتفوقت بفضل اتقانها لصناعة الكتابة ، مع شمائلها الأخرى ، فتسنمت ذروة المجد ، ونالت به أسنى مراكز الدولـة العليا فى العصر العباسى ، حتى لقد غلبوا على أمر الرشيد فى نهاية المطاف .

مصر بنا فـى أولى صفحات هذا الباب ، إعجاب عبد الله السفاح بحالد البرمكى لبلاغته ، وحسن بيانه ، فقد ظنه لذلك مـن العـرب الاقحـاح ، فقربـه ، وأحسـن مكافأته ، وفتح باب المجـد لبنـى بـرمك ، فعرفهم الخلفاء ، ورأوا حنكتهم وحسن تدبـيرهم ، وجملـة من محاسنهم ، مع فضلهم فى المناعة ، كل ذلـك قربهم من العباسيين ، فوضع الرشيد ثقته فيهم حينا من الدهـر ، خـدموا فيهـا الدولـة فـى مجالات عدة ، يهمنا هنا النواحى الفنية ، وهو موضوع هذا الفصل .

قبل أن نخوض فى مأثورهم الفنى ، ونتاجهم الأدبى ، حرى بــى أن أشـير إلـى بعـض آرائهم ، وتوجيهاتهم لمعامريهم من الكتاب ، وإلى اهتمامهم بأدوات الكتابة .

(۱) أبسو بكر المرولى، أخبرار أبرى تمرام ص ۱۰۹،
 د. السامرائي، أسرة آل وهب ص ۷.



( 110 )

وذلك لإبراز ناحيتين هامتين ، أولاهما : معرفة نهج هذه الأسرة فى الكتابة من خلال توجيهاتهم لكتّاب عصرهم اذْ لايُعقل أن يوجـهوا غـيرهم بخـلاف نهجـهم ، أو يوجهوهم وهم دونهم . شانيهما : رفعة شأنهم أدبيا وسياسيا خول لهم اسداء النصح والتوجيـه والإرشـاد إلـى كتـاب عصـرهم ، ساعدهم نظرة كتاب عصـرهم اليهـم ، فقـد كـانوا لغـيرهم فى محل القدوة ، ومن المؤكد أن دعواتهم كانت تجد مدى طيبا فى نفوس المعاصرين .

نظر البرامكة للكتابة من زاويتين :

الأولى : أن الكتابة موهبة وصنعة ، يتدرج فيها الكاتب رقيا بقدر حظه من الموهبة ، وتمكنه من الصنعة .

الثانية : أن الكتابة حرفة يمارسها عمال الكتابة فى الـدواوين ، يقـابلهم الموظفـون الاداريـون فـى أيام الناس هذه .

وكـلا الضربين يتضمنان مؤشرا حضاريا لما بلغته الدولة من تنظيم مرافقها ومؤسساتها ، وضبط شئونها .

ومامن شلك فـى أن تعايشهم مع الكتابة وأدواتها التى فرضتها طبيعة الصنعة ، جعلتهم يصفون القلم والخط ، فيحيى ابـن خـالد يشَبَّه الخط بجوارح الانسان ، لما له من أهمية فى ايضاح المضمون ، واظهار الفكرة ، يقول :

"النصط صـورة روحهـا البيان ، ويدها السرعة ، وقدمها (١) التسوية ، وجوارحها معرفة الفصول" .

وهــى دعـوة ظـاهرة اِلى الاهتمام به ، واتقانه ، فالخط الجـيد ترتـاح اليـه النفس ، وتقبـل عليه ، وترفع من أسهم كاتبه .

(۱) الحموى ، معجم الأدباء ۷/۲۰



#### ( 117 )

ومــن هــذا الاهتمام والتوجيه ، توقيع جعفر بن يحيى في كتاب أعجبه خطه :

قـال : "الخط ضبط الحكمة ، ينظم فيه منثورها ، ويفصل (۱) فيه شذورها" .

وعلى النحو الـذى رأينا توالت دعواتهم ظاهرة وخفية إلـى الاهتمام بـأدوات الكتابـة وعـدم اغفال أية ناحية من نواحيها ، فهـى فـى النهايـة تمثل وحدة فنية لإبراز العمل الأدبى بالشكل المطلوب .

ومــن أبــرز أدوات الكتابة القلم ، يقول يحيى بن خالد في وصف حركي تصويري رائع :

> (٢) "مارأيت باكيا أحسن ضحكا من القلم" .

يعنى ببكائه نقـط المداد من سنه ، وبضحكه مايسر به القارى؛ من الكلام المكتوب .

يلاحـظ مـن توجيهـات البرامكـة المـابقة ، ذلك الإيجاز البليـغ . ولاعجـب فقـد كـانوا كلفين بالإيجاز غاية الكلف ، شغوفين به ، يتخذونه ديدنا في كتاباتهم ، ويدعون غيرهم من المعاصرين اليه ، ويحثونهم على تجميل كتاباتهم به .

ومامن شك فى أن دعواتهم تلك ، كانت تجد لها صدى طيبا ونفسا مستجيبة طائعة ، وليس أدل على ذلك من توقيع عمرو بن مصعدة فى رقعة رفعت إلى جعفر بن يحيى من حشمه ، يستزيدونه فى أرزاقهم فآثر عمرو الايجاز على منهج جعفر ، فكتب :

 <sup>(</sup>۱) الحصرى ، زهر الآداب ۲۱/۲ ، طاش كبرى زاده ، مفتاح السرحادة ومصباح السيادة ۷۹/۱ ، روى في الطبرى ۱۸٦/٦ قولره : "الخلط سمة الحكمة ، به يفصل شذورها ، وينظم منشورها" .
 (۲) الثعاليى ، خاص الخاص ص ٣ .



### ( 117 )

(۱) "قلیل دائم ، خیر من کثیر منقطع" . فـاوجز غایـة ماأمکنـه دون خلل او نقص ، ودمج الحکمة فیـه .

ومـن شـدة اعجاب جعفر بهذا الإيجاز ـ البليغ الذى لامس نفسه ، ووافق مذهبه ـ ضرب علـى ظهره ، وقال : (٢) "أى وزير فى جلدك" .

ونجـد جـعفر بـن يحـيى فـى مـوطن آخر يدعو كتابه إلى الإيجاز صراحة ، قال :

(۳) "ان قدرتم أن تكون كتبكم كلها توقيعات فافعلوا" .

وإن كان جعفر مغرما بالإيجاز إلا أنه لايدعو إليه فى كل الأحوال ، فالمقام هو الذى يحدد الطريقة فى التعبير ايجازا أو اسهابا ، يقول فى بيان ذلك من توقيع إلى عمرو بن مسعدة وفيه توجيه إلى معاصريه من الكتاب :

"اذا كان الإكثـار أبلغ كان الإيجاز تقصيرا ، وإذا كان (٤) (\*) الايجاز كافيا كان الإكثار عِيّا" .

نخـلص من هذا إلى أن البرامكة بمجدها السياسى والأدبى كانت تقوم بدور ريادى فى توجيه جيلهم من الكتاب ، كما سبق وأن قاموا بهذا الدور مع الشعراء .

- (۱) ابن خلكان ، وفيات الأعيان ٢/٣٤ وينسب هذا التوقيع فعن خماص الخاص ص ٧١ الى أنس بن أبى شيخ ، والأول أصح وأشهر .
  - (٢) أبن خُلكان ، وفيات الأعيان ٢/٣٤
     (٣) المحبرد ، الكحامل ٣٩٣/١ ، أنيس المقدســ
- (٣) المـبرد ، الكـامل ٣٩٣/١ ، أنيس المقدســى ، تطــور
   الأساليب النثرية في الأدب العربي ص ١٤٠ .
   (٤) أبـو على القالي ، الأمالي ٢٢٢/١ ، أحمد صفوت ، جمهرة
- رسائل العرب ۳۸۷/٤ . (\*) فصی نقـد النـثر لقدامـة بن جعفر ص ۹۷،۹٦ ، واذا کان الایجاز کافیا کان الاکثار هذرا .



# ( 114 )

لـم تكـتف بما أخرجته لنا من أدب راق ، فتجاوزته الى التوجيـه والارشـاد ، وكـانت دعـواتهم كمـا أسـلفت تجـد فى معـاصريهم وقعـا حسـنا وآذانا صاغية ، لاسيما أن هذه الأسرة ظفـرت بمنزلـة عالية ، وتقدير كريم من الخلفاء وآلت اليهم سـلطات كثيرة ، فطبعى أن يستجاب لهم رغبا أو رهبا ، وأرجح الأولى .



# ( 114 )

نثرهصم الفنـــى

تعـددت أغـراض النـثر الفنـى عنـد البرامكة ، وتنوعت فنونه ، لتشعب أمور الحياة في العصر العباسي .

وياتى فاي طليعاة ماأنتجوه ، فان الرسائل ، وديوان الرسائل مان أقدم المدواوين ، يضىء ذلك القلقشندى فى "صبح الأعشال ، فقاد أشار الى أن هذا الديوان أول ديوان وضع فى الاسالام ، وذلاك أن النبال صلى المله عليه وصلم ، كان يكاتب أماراءه ، وأصحاب سراياه من الصحابة ، رضوان الله عليهم ، ويكاتبوناه ، وكاتب الالى مان قرب من ملوك الأرض يدعوهم الى الاسلام .

ولم تزل الحاجة ملحة المي خدمات هذا الديوان ، وبالأخص فــ العصر العباسي ، عصر الفتوحات ، والانتشار . فقد أضحت الدولـة لـذلك ، فــ حاجة ماسة الى ترتيب أمورها ، وتنظيم ادارتهـا ، ولايتـم لها ذلك بمعزل عن هذا الشريان المهم فى تسـيير دفـة أمـور الدولة ، لذا أولته الخلافة العباسية جل اهتمامهـا ، وبالغ عنايتها ، حتى أصبح القائم على الديوان وزيرا أو يوازيه .

(۱) صبح الأعشى ۱۲۵/۱ .



# ( 11+ )

الرسائل :

ولاتخـرج الرسـائل عن نمطين اثنين ، تعارف عليهما أهل الصنعة ، فاما أن تكون :

(أ) شحصية أو (ب) رسمية

(١) والنوع الأول يمثل الطفرة المتحى عاشها العباسيون ، والحضارة التى تقلبوا فيها ، وسعدوا بها ، وهى أعلق بالفن معن الرسعية ، لتحرر الكاتب فى انشائها دون قيصود أو رسوم ، فيترك لقلمه عنان التعبير عما تجيش به نفسه .

وفوق ذلك زاحم هذا الضوع من الرسائل الشعر في أغراضه فعصالجت قضايصا كصانت قبل ذلك قصرا على الشعر (كالتهنئة ، والتعزية ، والرثاء ، والوصف ...) .

وعلى كل ، فقد كثرت الرصائل الشخمية الاخوانية فى أدب البرامكة وتعددت مناحيها ، وتباينت مقاصدها ، فمنها ماجاء فـى النصح والارشـاد ، ومنهـا رسائل الرجاء ، والاستعطاف ، ورسائل العتاب ، وغيرها من مقاصد الرسائل الاخوانية . <u>النصح والارشاد</u> :

مــن الأغراض الـهامة فـى الـرسائل الاخوانية شاع بين يحيى ابــن خـالد وبنيـه ، بقصـد المتربيـة السـليمة ، والمتوجيـه السديد .

وغالبا مايميز كاتب هذا النوع من الرسائل ، الخبرة بالحياة ، والدراية بشحئونها ، فيفيض علينا ببعض تجاربه المستقاة من صميم الحياة .

وأبرز سمات هذه الرسائل الايجاز مع صدق العاطفة . ينصدرج تنصبت هصذا المقمد من الرسائل الاخوانية ، كتاب ينصيبي بصن خصالد الصبي ابنصه الفضصل ، وكان الرشيد قد قلده



# ( 111 )

خراسان ، فتوجه اليها ، وأقام بها مدة ، وورد على الرشيد يومـا كتـاب صاحب البريد بخراسان ، ويحيى بين يديه ، يذكر فيـه أن الفضل متشاغل بالصيد وادمان اللذات ، عن النظر فى أصور الرعية ، فلما رآه الرشيد رمى به الى يحيى ، وقال له

يـاأبت اقـرأ هـذا الكتاب ، واكتب اليه بما يردعه عن مشصل هذا ، فمد يده الى دواة الرشيد ، وكتب الى الفضل على ظهر كتاب صاحب البريد :

"حـفظك اللـه يـابنى ، وأمتع بك ، قد انتهى الى أمير المـؤمنين ممـا أنـت عليـه ، مـن التشـاغل بالصيد ومداومة اللـذات ، عـن النظر فى أمور الرعية ماأنكره ، فعاود ماهو أزيـن بـك ، فانه من عاد الى مايزينه أو يشينه ، لم يعرفه أهل دهره الا به ، والسلام" .

> وكتب فى أسفل الرسالة الأبيات التالية : انصب نهارا فى طلاب العلا

وامبر على فقد لقاء الحبيب حتى اذا الليل أتى مقبلا

واستترت فيه وجوه العيــوب فكابد الليل بما تشتهـي

فانما الليل نهصار الأريــب

کم من فتی تحسبہ ناسکیا

يستقبل الليل بأمـر عجيــب

غطى عليه الليل أستحاره

فبات فی لهو ، وعیش **خصی**ـــ ولــذة الأحمــق مکشوفــة

يشعى بها كلبل عبدو رقيليب

والرشـيد ينظـر الـى مـايكتب ، فلما فرغ قال : أبلغت ياأبت ، فلما ورد الكتاب على الفضل لم يفارق المسجد نهارا



# ( 111 )

(۱) الی ان یضمرف من عمله .

والأدب أى أدب هـو ابـن البيئة ، يتأثر بما حوله سلبا وايجابـا ، بمعنـى أنه انعكاس طبيعى لأحوال المجتمع ، يمثل مايدور فيه من كل نواحيه .

ففى هذه الرسالة تظهر بعض الملامح الاجتماعية الهامة ، نستشف منها :

- (١) علو مكانية صاحب البريد ، ولعلها تفوق أحيانا مكانة حياكم المدينة ، كما في الرسالة ، فهو عين الخليفة ، مسئول عين نقل اخبارها وأحوالها ، ومايدور فيما من أحداث . وهو مظهر اجتماعي جديد .
- (ب) أخذ المسجد ـ فى هذا العصر ـ أبعادا أخرى غير التعبد والمحدرس ، اذ أصبحت أعمال الدولة تدار من خلال أروقته وهذه سمة جيدة وجديدة من سمات العصر العباسى .
- (ج) والرسالة تمثل روح العصر من الجنوح الى اللذات ، بعد اســتقرار الدولـة ، واتساع رقعتها ، وكثرة الأموال فى أيدى الناس .

ولـم تخـل الرسالة في مجملها من لمسات فنية ، وان لم تعـل الـى حـد الامتـاع ولعـل موضوعها لايحتمل ذلك ، فالغرض (التوجيه والارشاد) .

ومـن أبرز سماتها الفنية (التوكيد) بغية التأثير على الفضـل ، وعدولـه الـى الجـادة ، وكـان ذلك من عدة أوجه ، وبأكثر من طريقة .

فتارة يؤكد جملة بأخرى ، كما في توكيده الجملة الأولى قـد انتهـي الـي أمير المؤمنين مما أنت عليه ، من التشاغل

(۱) ابــن خلكـان ، وفيـات الأعيان ٢٨/٤ ، المسعودى ، مروج
 ۱لــذهب ٣٧٨،٣٧٧/٣ ، أحـمد صفـوت ، جمهرة رسائل العرب
 ١٥٧،١٥٦/٣



### ( 117 )

بالصيد ومداوماة اللنذات) بالجملاة الثانية (عن النظر في أمور الرعية) ، لأنه ان كان متشاغلا بالصيد وبمداومة اللذات يكون بالتالى منصرفا عن النظر في أمور الرعية ، غير أنه آثر هذا النهج كي تؤدي الرسالة مفعولها في نفس الفضل وفي سلوكه .

ومصن التوكيد ، تصذييل الرسالة بأبيات تصب فى الغرض نفسصه ، وتؤيصده ، وفيها كرر يحيى الليل خمس مرات ، ليؤكد للفضل أن الليل أستر لمن أراد اللذات ، ولايعنى هذا دعوته الصى مقارفصة اللصذات ليصلا ، ولكـن ردعـه عن المجاهرة بها نهارا .

وتحذييل الرسائل الفنية بأبيات من الشعر ، كما هو شائع ، يجعلنى أميل الحى القول بأن الكتابة الفنية على الحرغم من تطورها فى هذا العصر ، وبلوغها شأوا عظيما ، الا أن الشعر مازال محتفظا بمكانته ، وتأثيره على النفوس . ومعن سعاتها الفنية أيضا ، الاستهلال بالدعاء له ، "حصفظك الله يابنى ، وأمتع بك" عوضا عن البسملة التى كانت شائعة فحى كتابات الرسول صلى الله عليه وسلم ، وقى الصدر الأول .

ومصن أظهر سلمات هلذه الرسالة وأبرزها هذا الايجاز البليغ ، فهى تقارب التوقيع من حيث ايجازها .

والحـق أن الايجـاز فى مثل هذا النوع من الرسائل أدعى الـى سصرعة الاسـتجابة ، والقبول والرضى ، عكس الاسهاب الذى يصيـب النفس بـالملل ، ويأتى بنتائج عكسية غير الصرتجاة ، فصالمنفس السـوية التى تحيد عن الجادة ، لاتحتاج الا الى شىء من التذكير لتعود ثانية الى جادة الطريق .



### ( 111)

والرسالة تفيض بصدق العاطفة المنبعث من حنان الأبوة . ومنهـا أيضـا ماسـطره يحـيى أيضـا ، لابنه جعفر ، لما أعيته الحيلة فى ترك منادمة الرشيد ، كتب :

النصى انما أهملتك ليعتُرَ الزمان بك عثرة تعرفُ بها "إنصى انما أهملتك ليعتثرَ الزمان بك عثرة تعرفُ بها (١) أمرك ، وان كنت لانخشى أن تكون التى لاشوى بعدها" .

تنم الرسالة على وجازتها ، عن الأمور التالية :

\* نهج يحيى الممسيز فلى تربية أبنائله ، عن طريق التجربة التلى تهديه إللى المواب ، ولم يتخذ هذا الأسلوب التربوى إلا بعد أن أعيته الحيلة فى التوجيه القولى ، فحين لاتبلغ الكلمة مبلغها ملن التاثير والتوجيه ، لايفيد إلا الفعل ، فقد يذكر الغافل ، ويرده الى الجادة .

\* بصر يحيى وحنكته ، يتمثلان فى توجسه من الإيقاع بجعفر، ومن ثم بهم كلهم لأن كثرة المداخلة ، والتبسط قد يدلان الخليفة على ماينكره من منادميه ، أو يسأم ويمل ، فيفقدون الحظوة لديه .

\* وعلى كل فالرسالة \_ على اقتضابها ووجازتها \_ تؤكد خصبرة يحيى بصن خالد بآداب معاملة الملوك ، كما تؤكد علو كعبه فى الأداء البليغ .

ولأن الرسالة كان تغلى غضبا وحنقا على جعفر فقد ملنت بالمؤكدات مثل قوله : "إنى إنما أهملتك ..." فالاهمال لم يكلن علن غفلة أو تقمير ، وإنما هو اهمال قمد به أن يصطدم جعفر بالواقع ، فيفيق ويستقيم .

(۱) أحمد صفوت ، جمهرة رسائل العرب ۱۹۰/۳ ، تاريخ الطبرى
 ۲۹۳/۸



( 110 )

كما تفيد الجملة اللاحقة ـ "وإن كنت لأخشى أن تكون التـى لاشـوى بعدها" ـ مغاوف يحيى من هذه المنادمة ، فيجند لها مجموعة من المؤكدات ، مثل إن واللام فى لأخشى ومابعدها حـتى تقـع فـى نفس جـعفر وتؤثر فيه ، ويرجع عن المنادمة ، ورغـم كل ذلك ، لم تقع فى نفسه ، واستمر على حاله حتى هلك بيد الرشيد .

فأبرز مايميز هذا المقصد من الرسائل الاخوانية ، الإيجاز المؤشر البليغ ، مع صدق العاطفة الناتج من حنان الأبوة وخوفسه على بنيه ، وابسرز مايميز كاتبها الدراية بالحياة ، وبشخون الناس ، مع التجافى عن الاغراب ، وسلاسة العبارة ووضوحها .

ومن الرسائل الِاخوانية الشخصية كتاب يحيى إلى يوسف بن (\*) القاسم وهو من كتابهم ، وكان قد طلب بعض المال لزواج ابنه (\*\*) أحمد .

کتب :

"هـذه فضيلـة فى أوليائنا ، وحقوق فى ضيافتنا ، فنحن بالقيـام منهـا دونك حريون ، وبحظ نقلها عن مالك جديرون ، وقـد أمرت لأحمد بما سألت من المال ، بمسألتك فيه ، وزيادة الضعف ، استظهارا منى له ومؤكدا ، وأمرت باستحقاقك لشهرين

<sup>(\*)</sup> يوسف بن القاسم بن صبيح ، كاتب ، من بيت بلاغة وفضل . كان من كتاب بنى أمية وخدم الدولة العباسية ، هو أول مـن بشـر هـارون الرشيد بالخلافة ، وعهد اليه يحيى بن خالد بأن يكتب الى الآفاق بالخبر ، ت ١٨٠هـ . الأعلام ٢٤٥/٨ .

<sup>(\*\*)</sup> احـمد بـن يوسـف بـن القاسـم بن صبيح ، وزير من كبار الكتـاب ، ولـى ديـوان الرسائل للمأمون واستوزره بعد أحمد بن أبى خالد ، توفى ببغداد سنة ٢١٣هـ . الأعلام ٢٧٢/١ .



# ( 117 )

من مال السلطان ــ أعزه الله ـ ومثله صلة من مالى ، وأنفذت اليـك بـذلك كلـه رقاعـا بخطى إلى من تقبض ذلك منه ، فأما السـلف مـن مال السلطان فلاسبيل اليه ، ولاأعرف جعفرا بتارك أحـمد اليـك ، ولاالينـا ، كما لم يترك الفضل قاسما ان شاء الله" .

- وأنشأ فى نهايتها : عندى لمثلك احسـانٌ وتكرمـة فثق بذلك منّى ، وابسط الأمـلا إعملُ على ثقة إنّى أنـا رجــلَنَ وام على ثقة إنّى أنا رجــلنَ وان عندى لمثلك المُسْنىونافلةً وان عندى لمثلك المُسْنىونافلةً بنُصْحِ غيْبِكِ إذْ لم تبغ بى بدلا تقرر الرسالة الآتى :
- (أ) الاعتتراف بحتق أحتمد بن يوسف عتلى البرامكة لأنه عن
   أوليائهم الذين نشأوا فى تعمتهم وكنفهم .
  - (ب) الحرص على مال السلطان الذي هو مال الدولة .
- (ج) يحيى بن خالد يزرع فى بنيه خصالا حصنة ، أبرزها الكرم ينشخهم عصلى حب العطاء ، والبذل ، وهى عادة اعتادها يحيى فى تربية أبنائه . وهنا اختص جعفر برعاية أحمد ، واختص الفضل بالقاسم . سماتها الفنية :
- (أ) يكـثر يحيى من تذييل رسائله بابيات من انشائه ، تؤكد
   ماجـاء فـى صلـب الرسالة ، حتى أصبحت هذه الطريقة عن
  - (۱) أحمد صفوت ، جمهرة رسائل العرب ١٥٢،١٥١/٣ .



### ( 114 )

أبرز سمات الرجل في الكتابة .

- (ب) يجعنع كعادتمه إلى الاستعانة بالعمل المترادفة التى تكرر المعنى لزيادة التاكيد ، واظهار بالغ اهتمامه كما فى قوله "فنحن بالقيام منها دونك حريون ، وبحظ نقلها عن مالك جديرون" .
- (ج) ويميل إلى السجع الذى يأتى عفو الخاطر ، كما فى سجعه بين لفظتى (حريون ، وجديرون) ، وهو من المحمود لخلوه من التكلف .
- (د) تحرر يحيى من المقدمات ، فآثر معالجة الموضوع ، ومباشرة الغرض دون مقدمات ، أما القفلة فكانت بقوله "إن شاء الله" .
  - (هـ) الدعاء للخليفة بالعزة \_ أعزه الله \_ . (الرجاء والاستعطاف) :

وهـو من أغنى المقامد الشخمية فنا وإبداعا ، فبعد أن حـلت بالبرامكـة النكسة المعروفة ، وأودعوا السجن ، تحركت قـدرات يحـيى بن حالد ومواهبه الفنية فى الكتابة ، وتفاعل مع الأحداث التى عصفت بهم ، فأنشأ روائعه الاستعطافية موجهة إلـى الرشـيد،وكله أمل فى أن تجد صداها إلى نفس الخليفة ، منها رسالته من سجنه الى الرشيد .

کتب :

"لأمـير المؤمنين ، وخليفة المهديين ، وامام المسلمين وخليفـة رب العـالمين ، مـن عبـد اسـلمته ذنوبه ، واوبقته عيوبـه ، وخذلـه شـقيقه ، ورفضه مديقه ، ومال به الزمان ، ونـزل به الحدثان ، فحل فى الغيق بعد السعة ، وعالج البؤس



( 114 )

بعـد الدعة ، وافترش السخط بعد الرضا ، واكتحل السهاد بعد الهجـود ، سـاعته شـهر ، وليلتـه دهـر ، وقد عاين الموت ، وشـارف الفوت ، جزعا لموجدتك ياأمير المؤمنين ، وأسفا على مافسات مصن قصربك ، لاعلى شيء من المواهب ، لأن الأهل والمال انما كانا لك وبك ، وكانا في يدي عارية ، والعارية مردودة وأمصا ماأصبت بـه من ولدى فبذنبه ، ولاأخشى عليك الخطأ في أمره ، ولا أن تكون تجاوزت به فوق حده .

تفكـر فـى أمرى جعلنى الله فداك ، وليمل هواك بالعفو عـن ذئـب إنْ كـان ، فمـن مشـلى الزلل ، ومن مثلك الاقالة ، وإنما أعتـذر إليـك باقرار مايجب به الإقرار ، حتى ترضى ، فاذا رضيات رجلوت إن شاء الله أن يتبين لك أمرى ، وبراءة ساحتى ، مالايتعاظمك بعـده ذنب أن تغفره ، مد الله لى في عمرك ، وجعل يومى قبل يومك .

وذيلها بأبيات باكيـة ، تحـكى سـوء حالـه ، وترتجى العفو :

قل للخليفة ذي الصني....عة ، والعطايا الفاشية ــــن ، رموا لديك بداهية اِن البرامكة الذيــــ خليعا المذليعة باديية صفر الوجــوه عليهــمً فكأنهــم ممــا بهــم أعجـاز نمـل خاويـة عمقهــم لـك سخطـــة لم تبـق مٺھـم باقيـة

- فـى الجمهرة ١٩٢/٣ : "فتذكر ياأمير المؤمنين كبر سنى وضعـف قـوتى ، وارحـم شيبتى ، وهب لى رضاك بالعفو عن ذنب ان كان ، فصن مثلى الزلل ..." . ابـن عبـد ربـه ، العقـد ه/٣٢٦-٣٢٨ ، الاتليدى ، اعلام (\*)
- (1)الناص بما وقع للبرامكة ص ١٥٠،١٤٩ ، ط/٣ ، ١٣٧٤هـ .



( 174 )

رة والأمور السامية بعد الامارة والــوزا ومنازل كانلت لهللم فوق المنازل عاليـة أضحــوا وبُـلَّ مُناهُـُم منك الرضا والعافية یامن یسود لسی السردی یکفیك منسی مابینا یکفیك ماابصـرتَ مـــن ذلىبى وذل مكانيبه وبكاءَ فاطمةَ الكئيــ ـبة،والمدافع جارية ومقالهــا بتوجّــع ياسواتىى وشقائيىيە من لی وقد غضب الزما نُ على جميع رجاليـه يالهـف نفسى لهفهـا ماللزمان وماليــه ياعطفة الملك الرضا عودى علينا ثانيــه

ویذکـر ابـن عبد ربه فی عقده ، أن الرشید لم یجب علی (۱) هذه الرسالة .

لكل مقام مقال ، وقد اقتضى مقام الاستعطاف هنا اسهابا لـم أعهده فى الرسائل السابقة ، حيث أفاض فى مطلع الرسالة فـى ذكر النعوت والألقاب (أمير المؤمنين ، وخليفة المهديين وامـام المسـلمين ...) فوضعه فى المغزلة التى قد ترضى بها نفس الخليفة ، فيعفو .

وفـى المقـابل أفـاض فـى شرح عبوديته وهوانه ، وهلاكه بعيوبه ، وخذلان الشقيق ورفض الصديق .

ثم استرسل فى بيان جزعه لموجدة أمير المؤمنين عليه ، حتى مارت ساعته شهرا وليلته دهرا ، وعالج البؤس بعد الدعة وافصترش الصحط بعد الرضا ، وعاين الموت ... ، وهذا البسط كله ماهو إلا استدناء لعفو المخليفة .

(۱) المصدر السابق ۳۲۸/۵



## (11.)

ويبلـغ يحيى أقصى التلطف فى استرضاء الخليفة ، فيبدى لـه أن الـرزء ليس فيمـا ذهـب عنه من عرض الدنيا (لأن الأهل والمـال انمـا كانـا لك وبك) ، وانما الرزء كله فى أن يجد عليه .

ولاأجد ضراعة تسحق النفس ، ولاتبقى بها اثارة من صبر ، وجـلد كهـذه . فهـو يلتمس للخليفـة الأعـذار فى قتل جعفر ، ويقـول انه قتل بذنبه . وأن الخليفة مسدد ، لايخشى فى حكمه خطأ ولاتجاوزا..

وتظهـر بجـلاء بلاغـة يحـيى فى اختيار ألفاظه ، ووضعها بدقـة فـى مواضعهـا مـن الجـمل ، بحيث توحى بأكثر مما تدل عليه .

يقـول (خذلـه شـقيقه ، ورفضـه صديقـه) فالخذلان يناسب الشقيق ، والرفض يناسب الصديق ، ولو استبدل الخذلان بالرفض أو الـرفض بـالخذلان لمـا كان لأى منهما هذه الدلالة الدقيقة العميقة .

(وعصالج البصؤس بعد الدعة ، وافترش السخط بعد الرضا) فصالبؤس لايطيقصه مصن كصان فصى دعصة ، وانما يعالجه علاجا ، وافتراش السخط يوحى بكل ماانتهى إليه حاله .

وكان رائعا دقيقا فى انتقائات للآلفاظ ، والانسجام التام بين كل لفظة وأخرى فتعطى بذلك أدق المعانى وأكملها يقول أيضا : (... وشارف الفوت جزعا لموجدتك ياأصير المصؤمنين) فالمشارفة أشد الاقتراب من الموت ، والجزع أقمى حالات الخوف ، ولاشىء بعد الجزع من موجدة الخليفة إلا الموت ذاتاه .. وهذا الناداء بعد ذلك (ياأصير المؤمنين) انه فى



### ( 171 )

موضعه يشف عن منتهى التلطف والتقرب .

ولم تكن هذه القطعة الفنية خلوا من الموسيقى المؤثرة المنبعشة مـن بعـض سـجعات تتلذذ الآذن بسماعها بين الفينة والفينـة فـى ثنايـا هذه المقطوعة ، وتمنح المعنى قوة الى قوة .

(المؤمنين ، المهديين ، المسلمين ، العالمين) (... أسلمته ذنوبه ، أوبقته عيوبه) (خذله شقيقه ، رفضه صديقه) (الزمان ، الحدثان) (شهر ، دهر) (الموت ، الفوت) ولحم ينقطع رجحاء يحيى وأمله في عطف الرشيد ، فنجده

يكصرر رسائله الصي الخليفصة ، المصرة تلو الأخرى ، وآخرها رسالته من سجنه أيضا الصي الرشيد .

کتب :

"يـاأمير المـؤمنين ان كـان الـذنب خاصصا ، فلاتعمــن (۱)(\*) بالعقوبة، فان الله عز وجل يقول :{ولاتزر وازرة وزر أخرى}"

يصروى ابـن عبد ربه فى العقد ٣٢٨/٥ أن الرشيد لم يجب عـلى رسـالة يحـيى السـابقة ، وفى رواية أخرى اوردها صاحب الجمهرة ١٩٣/٣ أن الرشيد رد عليها بكتاب : "ان أصير المـؤمنين لـم يـآت على ولدك اللعين ، ومن رأيـه تصرك البـاقين ، ولم يأمر بحبسك وهو يريد بقاء ففسـك ، انما أخرك واياهم لتعالج البؤس بعد النعيم ، ثم تصير الـى العـذاب الأليم ، فأبشر أيها المخادع الزنديق ، والمخالف الفسيق بما أعد لك أمير المؤمنين مىن تبديد شملك ، وخمول ذكرك ، واطفاء أمرك ، فتوقعه مباحا ومساء " . (\*) الأسعام : ١٦٤ (\*) الأسعام : ١٦٤



( 177 )

والرسالة عـلى وجازتهـا واقتضابهـا توحـى بأن تنكيل الرشـيد طفق بتجاوز جعفر إلى من يليه من البرامكة استئصالا لهـم ، يسـتعين يحـيى بالآيـة الكريمة ليؤكد للخليقة براءة ساحته .

وحينمـا فقد يحيى الأمل فى العفو ، دعا برقعة فكتب فى عنوانها :

ينفـذ أمـير المـؤمنين أبقـاه الله عهد مولاه يحيى بن خالد وفيها كتب :

· "بسـم اللـه الرحمن الرحيم : قد تقدم الخصم إلى موقف (١) الفصل ، وأنت على الأثر ، والله حكم عدل ، وستقدم فتعلم" .

فلما ثقل عليه ، قال للسجان ، هذا عهدى توصله إلى أمـير المـؤمنين ، فانـه ولى نعمتى ، واحق من نفذ وميتى ، فلما مات يحيى أوصل السجان عهده إلى الرثيد ، قال سهل بن هارون وانا عند الرشيد اذ وصلت الرقعة ، فقلت له : ياامير المـؤمنين الا أكفيك ؟ قال : كلا ، إنى الخاف عادة الراحة أن تقوى سلطان العجز ! فيحكم بالغفلة ، ويقضى بالبلادة ! ووقع فيها :

"الحـكم الـذى رضيت به فـى الآخرة لـك ، هو أعدى الخصوم (٢) عليك ، وهو من لاينقض حكمه ، ولايرد قضاؤه" .

قـال : شـم رمى بالصك إلى فلما رأيته علمت أنه ليحيى وأن الرشيد أراد أن يؤثر الجواب عنه .

(۱) أحمد صفوت ، جمهرة رسائل العرب ١٩٤/٣ .
 (٢) أبـن عبـد ربه ، العقد الفريد ٣٢٩،٣٢٨/٥ ، ابن قتيبة الدينـورى ، الامامـة والصياسـة ١٧٢/٢ ، أحـمد صفوت ، جمهرة رسائل العرب ١٩٤/٣ .



## ( 177 )

ورسحالة يحـيى السابقة ، كانت آخر رسالة بعث بها الى الرشيد ومن سماتها :

- (۱) شدة ایجازها ، فلاتکاد تتجاوز التوقیع الموجز ، بل ان
   بعض التوقیعات تفوقها بسطا
  - (٢) قصر الجمل وبلاغتها .
- (٣) استهلها يحيى بالبسملة على غير العادة ، ايحا، بأنه وكل الى الله أمره فيما بينه وبين الرشيد .



### ( 171 )

(ب) أما الرسائل الرسمية :

فهـى تلك التى تتعلق بشئون الدولة ، فى تسيير أمورها وتسـمى (بالديوانية) نسبة الى الديوان ، غير أن الأولى أدق فى التسمية .

دعبت اليهـا طبيعـة الحيـاة فـى العصر العباسى ، بعد تـرامى أطرافهـا ، واتسـاع رقعتهـا . يكاتب الخليفة أو من يقـوم مقامه من وزرائه عماله فى كافة أمصار دولته ، موضحا لهم سياسته فى الادارة ، وتصريف شئون الحكم .

وهذا النوع من رسائل البرامكة أطول قليلا من الاخوانية يصيزها أيضا وضوح الأفكار ودقة المعلومات ، فسياسة الدولة لاتحتمل غموضا ولالبسا .

منها كتاب محمد بن يحيى الى محمد بن على وكان واليا على أرمينية للرشيد :

"قرأت هذه الرقعة المذمومة ، وفهمتها ، وسوق السعاية بحـمد اللـه فـى أيامنـا كامدة ، وألسنة السعاة فى أيامنا كليلـة خاسـئة ، فـاذا قـرأت كتـابى هـذا فاحمل الناس على قـانونك ، وخـذهم بمـا فـى ديوانك فانا لم نولك الناحية ، لتتبـع الرسـوم العافية ، ولالاحياء الأعلام الداثرة ، وجنبنى وتجنب بيت جرير يخاطب الفرزدق :

وكنت اذا حللت بدار قوم رحلت بخزية وتركت عارا وأجـر أمـورك عصلى مايكسب الدعاء لنا لاعلينا ، واعلم أنهـا مـدة تنتهى وأيام تنقضى ، فاما ذكر جميل ، واما خزى (١) طويل" .

(۱) الحصرى ، زهر الآداب ۲/٥٥،٣٥٦ .



## ( 180 )

تشمعي الرسالة بنهيج البرامكة في معاملة الناس ، هذا النهج القيويم ، لاشعك أنه شمرة من شمرات الاسلام ، تحلي به البرامكة ، وكان هذا دأبهم جميعا ، لايشذ عنه أحد منهم . وفي الرسالة تظهر مقدرة محمد بن يحيي البيانية ، رغم أنى لم أعشر له الا على هذه الرسالة .

باشر الكاتب غرضه دون مقدمات ، لاأثر فيها للتعمل ، فألفاظها سلهلة ، قريبسة التاتى بلاابتذال ، وفيها تحريض لعصامل الدولة بالتزام النهج الأقوم فى معاملة الرعية ، كى يكلون ذللك مجلبة نلدعا، للخليفة لاعليه ، وباصلاح شئونهم ، وفيها تذكير بالا يؤثر العاجلة على الباقية .

ومـن أجمل ماكتبوه ، رسالة يحيى الى ابنه الفضل يطلب فيها نقل الخاتم منه الى أخيه جعفر ، وكان الرشيد قد أراد ذلك ، فاحتشم فأوكل الأمر الى يحيى .

فكتب :

"قـد أمـر أمـير المصؤمنين أعـلى اللـه أمره أن يحول الخاتم من يمينك الى شمالك" .

فرد الفضل عليه :

"قـد سـمعت مقالـة أمـير المؤمنين فى أخى ، وقد أطعت أمـره ، ومـاانقلبت عنى نعمة مارت اليه ، ولاغربت عنى رتبة (۱) طلعت عليه" .

قال جعفر :

"للصه أخـى مـاأنفس نفسحه ! وأبين دلائل الفضل عليه ، وأقـوى منة العقل فيه ، وأوسع فى البلاغة ذرعه ، وأرحب بها جنابصه ! يوجـب عـلى نفسـه مـايجب لـه ، ويحـمل بكرمه فوق

(۱) أحمد صفوت ، جمهرة رسائل العرب ۲/٥٥/٣ .



( 177 )

(۱) طاقتہ " .

فما أنفس ماقال جعفر فى جمل قصار خلت من التعمل ، وحصلت مان المعانى ماتفيض به صفحات طوال ، انى لأعجب كيف استطاعت أداء هاذه المشاعر التى توحى بها بأيسر الآلفاظ ، وأقربها وألطفها .

ومن أبرز سمات الرسالتين السالفتين :

- (أ) غلبة الأيجاز عليهما ، فالمقام لايحتمل الاسهاب .
- (ب) اختيار أدق الألفاظ وفاء بالمعانى وايحاء بالمشاعر .
  الرسحائل السابقة كانت أبرز ماكتبه البرامكة ، ولعل مصن المفيد أن نجمل هنا أهم سماتها الفنية ، وخصائمها

الأسلوبية .

(۱) البداية والنهاية :

لـم تتخـذ بدايـات رسـائلهم طريقا موحدا تنهجه ، فقد اخـتلف الاستهلال من رسالة لأخرى فمنها مابدأ بالبسملة كاملة كمـا فـى رسـالة يحـيى الاخـيرة ، وهى فى ذلك تسير على نهج رسـائل الرسـول صـلى اللـه عليـه وسـلم ، والصـدر الأول فى البدء بالبسملة .

ومنها مصابدة بالدعصاء للمرسحل اليه كما في الرسالة الأولجي ، وجلهضا تحرر من أية بداية فيدلف الكاتب الى غرضه مباشرة .

أمـا الخاتمـة ، فغالبـا ماكـانت مفتوحة مطلقة ، عدا الرسـالة الأولـى التى ختمت بالسلام ، ورسالة يحيى الى يوسف

(۱) أحمد صفوت ، جمهرة رسائل العرب ١٥٦/٣ .



( 177 )

ابــن القاسم التى انتهت بقوله "ان شاء الله" أى أنها كانت ترعى المقام ، ولاتتقيد بميغة ثابتة .

- (٢) التوكيد مـن سـمات رسائل البرامكة سواء كان التوكيد بـأدوات التوكيد المعروفة أو بتكرير المجمل المتقاربة أو كـان بتذييل الرسائة بأبيات من انشاء الكاتب نفسه أو غـيره ، يؤكـد بها ماجاء فى صلب الرسائة . كل هذه من سمات رسائلهم البارزة وقد أشرت اليها فى مواقعها.
- (٣) جنحت معظم الرسائل السابقة الى الايجاز ، وهو من أبرز خمائصهم فـى الكتابـة . وكانوا يدعون اليه جيلهم من الكتـاب ، كمـا أسـلفت . غير أن رسائة يحيى التى بعث بهـا الـى الرشـيد يستعطفه فيها ، مالت الى اسهاب لم أعهـده فى غيرها ، فالمقام كان يتطلب ذلك ويستدعيه ، لاظهـار براءتـه ، وخلو ساحته ، وشرح سوء حالته ، حتى تجـد لهـا أثـرا فى نفس الخليفة ، فيرق قلبه ، ويعفو عنه .
- ٤) لـم تكـن رسـائلهم خلوا من الموسيقى (السجع) ، ولكنه
   كـان بقـدر ، فيقـع حين يقع سهلا مقبولا ، لاأثر للتعمل
   فيه .
  - (٥) صدق العاطفة وحرارتها ، أبرز سمات رسائل الاستعطاف .
- (٢) الاقتـدار الابـداعى فـى حسـن انتقـاء الالفاظ ، واقامة العلائق الوثيقة بين كل لفظة وأخرى ، مما يجعل الالفاظ والجمل تحمل معناها الى القارىء بكل وضوح وتأثير . وهـذه السمات تحملنا على الاقتناع بتمكنهم من العربية وثقافتها ، حتى ماروا فيها كأهلها .



( 174 )

التوقيعات .

وهـى مـن فنـون الكتابة الفنية ، يعلق به الكاتب على الرسالة ، أبرز سماته الإيجاز .

(1)عُرف هذا الفن منذ القرن الأول ، فقد أورد ابن عبد ربه بعض توقيعات الممحابة رضوان الله عليهم .

(1) وأخصد فلي النمو والاطراء في العصر الأموي ، ولم يكتمل نموه ، ويصلب عوده إلا في العصر العباسي ، فشاع فيه وانتشر حتى لكأنه خصيصة من خصائصه ، وابتكار من ابتكاراته .

والبرامكة قـد شـغفوا بهـذا الفن ، ولاعجب فقد كانوا كلفين بالايجاز ، أظهر سمات التوقيع ، فأكثروا منه ، حتى رُوى أن جصعفر بـن يحـيى وقع فى حضرة الرشيد مايزيد عن ألف (٣) توقيع .

وبالتاكيد فان أكثر توقيعاتهم ضاعت ، ولم يبق منها إلا مااشـتُهر لتنـاقل الـرواة لهـا ، وحفظ بعض الكتاب لغرض الإفادة من بلاغتها وجودة بيانها .

وسأسوق بعض ماأثر عنهم من توقيعات حسب سماتها الفنية المشتركة استهلها بما يلى :

(۱) الاقتباس من القرآن الكريم لفظا ومعنى ، أو معنى فقط فمن الأول كتب يحيى بن خالد في أمر رجل استحق القتل :

- ـد ربـه ، توقيعـات للصحابة ٢٨٧/٤ ومابعدها ، (1)ابــن عبـ أحمد صفوت ، جمهرة رسائل العرب ٢٠٢/١ ومايتانا . أحمد صفوت ، جمهرة رسائل العرب ٢٠٢/١ . الجهشيارى ، الوزراء والكتاب ص ١٩٨ ، ابن خلكان ، وفيات الأعيان ٣٢٩،٣٢٨/١ ، أحصد صفوت ، الجمعمرة
  - (\*) (٣)
- . WAV/1



( 144 )

(1)(\*){ولكم في القصاص حياة} . ووقع أيضا فى قصة من التمس الاطلاق وهو محبوس : (\*)(\*\*) {لكل أجل كتاب} .

وقـد يكـون الاقتبـاس من معنى آية من القرآن ، كما في توقيع جعفر بن يحيى فى قصة رجل سأل ان يعود ابنه فقد طالت غيبته ، كتب :

(۳) "غيبة يوسف كائت أطول" .

·وقـد شاعت هذه السمة الأسلوبية في توقيعات البرامكة ، وغـيرهم . ولاشـك فـى ،نهـا تعطـى من الدلالة وعمق المعنى ، والإيحاء الجميل أكثر من غيرها من أساليب البيان .

والكاتب المتمكن يجمل كتاباته بهذه السمة الاسلامية وقـد يكون الاقتباس من الأحاديث النبوية المطهرة ، كما - (Y) جاء عن جعفر فی قصة رجل شکا عزبه : (1)(\*\*\*) "الصوم لك وجاء" . فاقتبس معنى الحديث الشريف .

- البقرة : ۱۷۹ (\*) الثعالبى ، خاص الخاص ص ٧١ . (1)الرعد : ۳۸ (\*\*) الثعاليى ، خاص الخاص ص ٧١ . (1)
- ينسبب هذا التّوقيع فَسَى العقد ٣٠٢/١ ، وفي الجمهرة £/١٨٣ الى جعفر بّن يّحيى . ابن عبد ربه ، العقد ٣٠٢/١ .
  - (٣) المصدر السابق ٣٠٢/٤ (1)

(\*\*\*) أخـذه من قوله صلى الله عليه وسلم : "يامعشر الثباب محـن اسـتطاع منكـم البـاءة فليتزوج فانه أغض للبصر ، عن للفـرج ، ومـن لم يستطع فعلَيه بالصوم فانه له وأدد وجاء" أخرجـه البخـارى فى الصحيح (مطبوع مع فتح البارى) عن عبـد الله بن مسعود ١١٢،١٠٦/٩ ، وأخرجه كذلك مسلم فى الصحـيح (مطبـوع مـع شـرحه للفـووى) ١٧٢/٩ ، وأخرجـه النصائى أيضا فى السنن ٢/٦٩،٧٥ . عب



#### ( 11+ )

(٣) عذوبة الموسيقى المنبعثة من السجع من سمات توقيعاتهم غـير أنهـم لم يلتزموا به دائما ، منه توقيع جعفر بن يحيى فى قصة صحبوس : "العدل يوبقه ، والتوبة تطلقه" . وتوقيعه أيضا فى رقعة رجل شكا بعض عماله :

"قـد كـثر شـاكوك ، وقـل شـاكروك ، فاما عدلت ، واما (۲) اعتزلت" .

(٤) اقامة العدل بين الناس ، واحلال السلام من مزايا الإسلام ومحاسنه ، ظهرت هذه السحة الاسحلامية فلى شلى، ملن توقيعاتهم بحكم مواقعهم الإدارية فلى الفصل بين الناس وتحقيق شريعة الله ، منها :

توقيع جعفر فى قصة محبوس : "الجناية حبسته ، والتوبة (٣) تطلقه" .

فلم تحبسه الجناية ، ولكن الذي حبسه اقترافه للجناية عـلى سـبيل الاسـتعارة المكنيـة،ووقع نفسه فى قصة رجل تظلم (٤) مـن عمالـه : "انا لمثله حتى ننصفك" ، وكان جعفر يعى جيدا فضل العـدل ، ومنافعـه ، ومغبـة الجـور وخسـائره ، كتب : "الخـراج عمـود الملك ، ومااستفزر بمثل العدل ، ومااستنزر (٥)

- (۱) ابن عبد ربه ، العقد ۳۰۲/٤ .
- (\*) فــى وفياتُ الأريان ١/٥٧٩ : "ان العدل أوبقه ، والتوبة تطلقه " .
- (٢) ابن عبد ربه ، العقد ٣٠٤،٣٠٢/٤ ، أحمد صفوت ، جمهرة رسائل العرب ٣٨٥،٣٨٤/٤ .
- (٣) المصدر السابق ٣،٢/٤ ، أحمد صفيوت ، جمهرة رسائل العرب ٣٨٤/٤ .
- (1) المصدر السابق ٣٠٢/٤ ، أحمد صفيوت ، جمهرة رسائل
   العرب ٢٨٤/٤ .
  - (٥) الثعالبي ، خاص الخاص ص ٧١ ، الجمهرة ٣٨٦/٤ .



(111)

وهكـذا كان دأبهم في تحقيق العدل ، وقع يحيى في رقعة متظلم :

(١) "انصف من وليت أمره ، وإلا أنصفه من يلى أمرك" . والوشاية خملق ذميم حمدر منه الإسلا<sup>¢</sup> ، لايحب أحد أن ينعلت به ، ولاخفاء فيما تخلفه الوشاية من فرقة وخصومة بين (١) الناس ، وقع جعفر على كتاب وشاية : "بعض الصدق قبيح" .

وفــى تحـقيق العدل أيضا وقع جعفر فى قصة رجل شكا بعض (٣) خدمه : "خذ باذنه وراسه فهو مالك" .

ووقـع فـى رقعـة من ساله ولاية : "لاأولى بعض الظالمين (٤) بعضا" .

ووقـع الفضـل : "بئـس الزاد إلى المعاد ، التعدى على (٥) العباد" .

وعـلى هـذا النحـو الـتزمت الأسرة بتعاليم الإسلام ، فى ظاهر ماتدل عليه كتاباتهم وتوقيعاتهم .

(٥) الايجاز . مـن أظهـر صمات توقيعاتهم ، وليس ضرورة أن
 يكون التـوقيع موجـزا ، فقـد ساق لنا صاحب "الكتابة
 الفنيـة " بعـض التوقيعـات لكتـاب غـير البرامكة كانت
 (٦)
 توازى الرسالة طولا .

 (۱) الثعالين، خصاص الخصاص ص ۷۱ ، أحصمد صفوت ، جمهرة رسائل العرب ۳۸۳/٤ .
 (۲) ابلن عبلد ربله ، العقلد ۳۰۲/٤ ، د. على شلق ، النثر

- (٢) أبـن عبـد ربـه ، العقـد ٣٠٢/٤ ، د. على شلق ، النثر
   العربى فى نماذجه وتطوره لعصرى النهضة م ٣١ .
   (٣) ابـن عبد ربه ، العقد ٢٠٣٠٣،٢/٤ ، احمد صفوت ، جمهرة
- رسائل العرب ٢٨٤/٤ . (٤) المصدر نفسه ٣٠٢/٤ ، أحمد صفوت ، جمهرة رسائل العرب
  - ۳۸۰/۴ . (۵) أحمد صفوت ، جمهرة رسائل العرب ۳۸۷/۴ .
    - (٦) د. حسنی ناعسة ص ٢٤٤ .

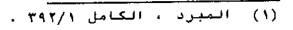


## ( 127 )

ولم يشذ عن هذه السمة فى توقيعاتهم ، الا ماكتبه جعفر بعـد أن رفـع إليـه ان صـاحب الطريق قد اشتط فيما يطلب من الأموال ، فوقع :

"هـذا رجل منقطع عن السلطان ، وبين ذؤبان العرب بحيث العدد والعدة ، والقلوب القاسية ، والأنوف الحمية ، فليمدد مـن المال بمايستصلح به من معه ليدفع به عدوه ، فان نفقات (۱) الحروب يستظهر لها ، ولايستظهر عليها" .

عـلى أن جل ماكتبوه فى فن التوقيعات كان موجزا بل إن بعضها لايتجاوز اللفظتين والثلاثة .





## ( 117 )

أقوالهم ومااشتملت عليه من آداب واخلاق وحكم .

تمتعت هذه الأسرة بما لم تتمتع به أسرة أخرى من مزايا فـى تاريخ العمر العباسى . وكانت تعمل جاهدة لتخلف وراءها ميتا حسنا ، يبقى لها مابقى التاريخ ، وقد تحقق لها مارمت إليـه ، بنته بحميد أفعالها ، وجميل أقوالها ، مع مواهبها السياسية والادارية والأدبية ، كل ذلك صنع لها مجدا مؤثلا .

وفصى هـذا المقـام ساستطلع جزءا من هذه الآداب ، التى تحلوا بها ، ويمكن تقسيمها الى :

(أ) آداب خاصة (ب) وآداب عامة

(1) الخاصة : مايختص بمعاملة الخلفا، ، وأصحاب المراكز
 العليا ، ومايختص بالخدم والغلمان من خاصة الانسان .
 فكل ذلك محكوم بآداب لايجب تخطيها وبالذات التعامل مع
 الملوك والخلفاء .

سحيق ابعن عبد ربعة بعض ماقاله يحيى بن خالد في حسن معاملة الملوك ، ومايجب أن يتحلى به من يخالطهم من لباقة وكياسة .

قــال : "معـاءلة الملوك عن حالها من سجية (النوكي) ، فـاذا أردت أن تقـول : كـيف أمبـح الأمير ؟ فقل : صبح الله الأمـير بالنعمـة والكرامة ، وإذا كان عليلا فأردت أن تساله عـن حالـه ، فقـل : أنزل الله على الأمير الشفاء والرحمة ، فان الملوك لاتسال ولاتشمت ولاتكيف . وأنشد : إن الملوك لايُخاطبونـا ولااذا قلُّوا يعاتبونا وفي المقال لايُنازَعُونا وفي العُطاس لايُشمتُونا



## ( 111 )

وفى الخطاب لايكيفونـا يثنى عليهم ويبجلونا (١) فافهم وصاتى لاتكن مجنونا

المقصام يحتم المقصال المناسب ، وقد اقتضى الأمر هنا آدابا وسلوكا يجب التزامها ، والتحلي بها في القول والفعل وينبغي أن يلم بها كل من له صلة بدار الخلافة .

وأراد يحـيى أن يجـعل وصاياه عالقة فى الذهن ، ليزيد مـن تأكيدهـا ، فسـجلها شعرا ، ليسهل تمثلها ، والسير على نهجها .

والمظنون أن هذه الآداب ، كانت من تأثير الفارسية على العربيـة ، وكمـا نعلم فان الفرس كانوا أهل حضارة عظيمة ، ومدنية سابقة .

ومـن الآداب الخاصـة أيضـا اللطـف والرقـة والليـن فى معاملـة الفلمـان والحشـم ، اذ أن القىـوة تولـد الكـره ، والكره يعمى البصيرة ، وربما ارتكب جريمة من سوء المعاملة حـين سـئل يحيى بن خالد ذات مرة الاتؤدب غلمانك ؟ قال : هم أمناؤنا على أنفسنا ، فاذا أخفناهم فكيف نامنهم ؟

فلم تنقص اجابته الحكمة والوعى ، فيجب مداراتهم بحسن معصاملتهم ، وأخذهم باللين لمن أراد الصلامة ، ولعل مانجده فصى أيامنا هذه من جرائم الخدم الناتج من سوء معاملتهم ، أصدق دليل على محة ماقاله يحيى بن خالد .

- ۱) ابن عبد ربه ، العقد ۲/۵ ، المحموى ، معجم الأدباء
   ۲،٥/٢٠
  - (٢) الجهشيارى ، الوزراء والكتاب ص ٢٠١ ، ...



( 110 )

(ب) الآداب العامة :

كآداب المجالس والمحادثة ، وآداب التهنئة والتعزية ، وآداب التواضع ومافى حكمها .

منها ماذكره القرطبى عن يحيى بن خالد قال :

"قـال المـدائنى أوصـى يحـيى بـن خالد ابنه ، فقال : يـابنى اذا حـدثك جليسك حديثا ، فأقبل عليه ، وأصغ اليه ، ولاتقـل قـد سـمعته ، وان كنت أحفظ له ، وكأنك لم تسمعه الا (1) منه . فان ذلك يكسبك المحبة والميل اليك" .

يحـيل الـى وأنـا أقرأ هذه الوصية ، أن يحيى من أكبر علمـاء النفس ، فـأخذ يصـف لهـا العلاج الناجع ، ويتلطف فى معاملتها ، ويراعى شعورها .

ينهـى هنـا عـن احـراج محدثه ، وان كان أعلم منه بما يقول ، حفاظا لشعوره ، وصونا لأحاسيسه .

ولـم يزل الطبيب يتحسس آلام المجتمع ، فيوصى بما يراه نافعا ، يقول في أدب التعزية والتهنئة :

"التعزيـة بعد ثلاث تجديد للمصيبة ، والتهنئة بعد ثلاث (٢) استخفاف بالمودة" .

فيدعـو الـى الاسـراع في المشاركة الوجدانية بحالتيها \_ الفرح والحزن \_ دون ابطاء .

ولازلــت أتنقل بين رياحين يحيى وأزهاره ، المستجلاة من أقوالـه وحكمـه لأستشـف منها خبرته بحقائق النفس البشرية ،

(۱) بهجة المجالس وأنس المجالس ۲/۱٤ .
 (۲) الجهشيارى ، الوزراء والكتاب ص ۲۰۰ .



#### ( 117 )

وبصره بها ، وهذا رأيه في التكبر والتواضع من خلال الامارة: يقـول : "لسـت ترى أحدا تكبر في امارة الا وقد دل على أن الذى نال فوق قدره .

ولسـت تـرى أحدا تواضع فى امارة الا وهو فى نفسه أكبر (١) (\*) مما نال فى سلطانه" .

وهذه حقيقة لايختص بها شعب دون شعب ، ولاغصر دون عصر . وصـدق اللـه العظيم حين قال : {كلا ان الانسان ليطغى أن رآه استغنىى} .

ومنه قوله أيضا في ذات الموضوع : (٢) "الشريف اذا تقرا تواضع ، والدني؛ اذا تقرا تكبر" . تفضى بنا هذه الأقوال الي :

- (١) أنها لاتتخاذ مسارا واحادا ، وانما تتباين مضامينها باختلاف أغراضها . وهاي تهادف اللي التقويم ، نراها مارة تغبرنا عن التعامل المطلوب مع ولاة الأمر . وأخرى علن النهاج الساليم في تربية الغلمان والحشم ، وهكذا تختلف أغراضها وتتعدد وان اتحدت في الهدف والغاية .
- (٢) الأقـوال السابقة من افرازات البيئة ، فهى مستوحاة من حياة الناس ومعاملاتهم ، لذلك فهى تعالج ماتراه غير ملائم للطبيعة السوية ، وتحاول رد الخطأ الى صوابه ، كما أنها فى الوقت ذاته تعكس المواصفات الاجتماعية ،
  - (۱) الجهشيارى ، الوزراء والكتاب ص ۲۰۱ .
- (\*) فــ معجـم الأدبـا، ٦/٢٠ وردت نفس الفكرة مع تغيير في الصياغـة ، قـال : "مـن ولــ ولاية قتاه فيها ، فقدره دونها".
- (٢) البستى، روضة العقـلاء ، ونزهـة الفضلاء ص ٢٧ ، ط/١٣٧٤هـ ، وفى الجهشيارى ص ٢٠٠ : "الكريم اذا تقرأ تواضع ، واللئيم اذا تقرأ تكبر ، والخسيس اذا أيسر تجبر".



#### ( 1£Y )

والآداب التـى انتشـرت بيـن ولاة الدولـة وقوادهـا ومثقفيها .

- (٣) قبـل كل ذلك وبعده ، فهى آداب أراد البرامكة تقنينها وتذكـير الناس بها ، وإن كانت فى حقيقة أمرها ترجع إلى القرآن الكريم وسنة الرسول صلى الله عليه وسلم .
- (٤) هذه الأقوال قريبة التأتى سهلة الأسلوب ، رقيقة الألفاظ لانها موجهة إلى النأس بغرض التربية والتقويم ، فهى خالية من كلفة السجع ، بعيدة عن التنميق والتنقيح .
- (٥) يحصيى بن كالد يقوم بدور الموجه فيما سبق من أقوال ، لخبرته بالحياة ودرايته بها ، ومعرفته بالناس ونفسياتهم،وله آراء جد رائعة فى الأخلاقيات سأورد جزءا منها على سبيل التمثيل .

قيـل لـه ذات مـرة : أى الأشياء أقل ؟ قال : قناعة ذي الهمـة البعيـدة بـالعيش الـدون ، ومـديق كثير الآفات قليل الامتاع ، وسكون النفس إلى المدح .

وقيل له : ماالكرم ؟ فقال : ملك في زي مسكين .

وقيل له ماالجود ؟ فقال : عفو بعد قدرة .

وقـال ؛ إذا فتحـت بينـك وبين أحد بابا من المعروف ، فـاحذر أن تغلقـه ولـو بالكلمـة الجميلـة ، وقـال ؛ العذر الصادق مع النية الحسنة يقومان مقام النجع ، وقال ؛ ماسقط غبار موكبى على أحد إلا وجب على حقه .

وحـدث محـمد بـن مالح الواقدى ، قال : دخلت على يحيى فقلـت : إن هاهنـا قومـا جاءوا يشكرون لك معروفا ، فقال :



### ( 114.)

يامحمد ، هـؤلاء جـاءوا يشـكرون معروفنـا ، فكـيف لنا شكر شكرهم ؟

وقال : انفق من الدنيا وهى مقبلة ، فان الإنفاق لاينقس منهـا شيئا ، وانفق منها وهى مدبرة فان الإمساك لايبقى منها شيئا .

وكـان يقول : الدنيا دول ، والمال عارية ، ولنا فيمن (\*) قبلنا أسوة ، ونحن لمن بعدنا عبرة .

وقـال : أحْسَنُ جِبِلَمِ الوُلامَ إِمابَةُ السياسةِ ، ورأسُ امابةِ السياسيةِ العمـل بطاعة الله ، وفتح بابين للرعية ، أحدهما (١) رأفة ورحمة ، وبذل وتحنن ، والآخر غلظة وامساك ومنع .

وكـذا قولـه : "من لم أحسن اليه فأنا مخير فيه ، ومن (٢)(\*\*) أحسنت اليه فأنا مرتهن به" .

وكان يقصول : "ثلاثـة أشـياء تدل على عقول أربابها : (٣) الهدية ، والكتاب ، والرسول"

وقـال أيضـا : "قد رأينا شارب خمر أقلع ، ولصا نزع ، (٤) ولم نر كذابا رجع" .

وساق الثعالبى تحـت عنـوان "فيمـا يقارب الاعجاز من ايجـاز البلغـاء ، وسـحرة الكتـاب" بعـض أقـوال يحيى مذها قوله :

(۱) الحموى ، معجم الأدباء ۲۰، ۹-۵

(\*) فى سير أعلام النبلاء ٩٠/٩ ... وفينا لمن بعدنا عبرة .
 (\*) ألبغدادى ، تاريخ بغداد ١٢٩/١٤ .
 (\*) زاد ياقوت قولسه : "أنا مخير فى الاحسان الى من أحسن .

(\*\*) زاد يصاقوت قولسه : "أنا مخير فى الاحسان الى من أحسن اليه ، ومصرتهن بالاحسان الى من أحسنت اليه ، لأنى أن وصلته فقد أتممته ، وان قطعته فقد أهدرته".

- (٣) ألبغـدادى ، تـاريخ بغـداد ١٢٩/١٤ ، الحـموى ، معجـم الأدياء ، ١/٩ ، الثعاليى ، لطائف اللطف ص ٥٧ .
  - (٤) الأصبهاني ، محاضرات الأدباء ص ٥٤ .



(114)

(١) "الصديق اما أن ينفع واما أن يشفع" . وقولــه : "المواعيـد شـباك الكرام ،يصيدون بها محامد (۲) الأحرار ".

ولاريـب فــى أن أقـوال يحـيى هـذه ، لاتتأتى الا لـمن رُزِق الفطنـة ، وعرك الحياة ، وأفاد من تجاربها ، واستطاع بحسن أدائه ، وقدرته على التركيز أن يؤديها في كلمات قلائل أشبه بالحكم ، ومن أظهر مافيها أنها صادرة عن قلبه وعقله معا ، ففيها المتعبة الفنيبة متوازنة مع الفائدة العقلية ، وهي عللي كلل حال ضرب من الأتخوال الفنية ، حتل بها أدب العصر ، ولـذلك دونهـا الـرواة فـى كـتبهم ، وبقيت شاهدا من شواهد العصبر عبلى امتتزاج الثقافيات/، وعبلى رقبى النذوق الفنى وأناقته .

خـاص الخاص ص ٣ ، وفـي الثعالبـي ، لطائف اللطف ص ٥٦ : (1)

<sup>&</sup>quot;الصديق اما ينفع أو يستنفع" . خـاص الخاص ص ٣ ، وفـى الثعالبـى ، لطائف اللطف ص ٥٦ : "المواعيـد شـباك الأحرار ، والكرام يصيدون بها محامد (\*) الأحر آر "



( 10. )

أفضت دراسة البرامكة إلى النتائج التالية :

- (۱) ذكرت بعض الممادر الأدبية والتاريخية ، أن خالد بن بسرمك أول من تولى الوزارة للمنصور ، وأثبتت الدراسة أن أول مصن وزر له الموريانى ، وليس البرمكى ، بل ان خصالدا كان يعمل عمل الوزراء ولايدعى بالوزارة ، واستدللت على ذلحك بشعر بعض معاصريهم ، الذى يؤيد ماذهبت اليه .
- (٢) أعـرقت أسرة البرامكة سياسيا فى الوزارة ، وأدبيا فى الكتابـة ، والثانية هى المدرج الذى أوصلهم للأولى مع مواهبهم الأخرى .
- (٣) قـام البرامكة بدور ريادى فى توجيه معامريهم من كتاب وشعراء ، ساعدهم على ذلك مكانتهم المرموقة فى الدولة وحظهم الوفير من الثقافة العربية والإسلامية .
- (\$) السخاء سمة اجتماعية فى البرامكة استمالوا به قلوب الناس ، وتحفظ الممادر الأدبية والتاريخية قصما أقرب للخيال منها للواقع ، تحكى مبلغ سخائهم ولعل أنفسهم كانت تنطوى على أهداف سياسية فلى اعادة الأمجاد الكسروية ولاسبيل إلى ذلك إلا بامتلاك نواصى الرجال ، فالبذل وسيلة لتقريب الغاية ، فلابد لهم من أشياع ومناصرين ، شم إن عصرهم نفسه ، وماتمتعت به الدولة من رخاء أعانهم على هذا السخاء .
- (٥) جلب هذا السخاء أعنة الشعراء ، فمدحوا البرامكة ، وأسهبوا فلى ذلك ويمكن للمتتبع لتلك القمائد التى لهجت بها ألسنة الشعراء ، أن يكون منها دواوين ضخمة دون مبالغة فى ذلك .



( 101 )

- (٢) أشرت نكـبتهم ديوان الشعر العربى ، بادب حزين ، فقد تلمهـم الممـاب ، وأحـزنهم ، كـيف لا وقـد انقطـع أهم مـواردهم التـى كـانت تدر عليهم فى السراء والفراء ، فأنشـدوا قمـائد باكية تذوب معها النفس ألما وحسرة ، يشيعون معهـم الندى ، وكثر رثاء الشعراء لهم رغم أن الرشـيد حرم رثاءهم ، فسبحان الذى جعل لهم هذه القوة التأثيريـة أحيـاء وأمواتا ، ويرجع ذلك الى أن المدح كان من أهم مصادر الغنى لطبقة كبيرة من الشعراء .
- (٧) اختلف المؤرخون فى تفسير أسباب نكبتهم ، ولعل السبب الرئيسى فـى نظر الباحث يعود الى استبدادهم بالسلطة مـن دون الخليفة وتصرفهم فى كافة شئون دولته وأنه لم يبق له من الخلافة الا اسمها ، فثارت حفيظته ، وحميته العربية وقرر ابادتهم لما تجمعت لديه القرائن .
- (٨) وصل البرامكة الى دار الغلافة عن طريق مواهبهم الادبية
   ومقدرتهم السياسية والادارية والحربية .
- (٩) أدركت هذه الأسرة ، وهى فى ظل خلافة عربية اسلامية قوية أن طريقها الـى الصراكـز العليا لن يكون الا عن طريق التخاذ الكتابـة حرفـة لها ، ساعدهم فى ذلك مواهبهم الأدبيـة ، واحتيـاج الدولـة الـى الكتـاب ، واعتماد العباسيين عـلى العنصر الفارسـى ، وخـلو الطريق من أبنـاء اللغة الأصليين ، فالعربى كان يتعفف من الخدمة فـى قصـور الخلفـاء والأمـراء ، كـل ذلـك أوصلهـم الى أهـدافهم ، ومن الباحثين من يرى أن الخلفاء هم الذين عمـدوا الـى اسـتخدامهم استحداثا للتوازن بين العنصر العربى وغيره من العناصر فى الدولة .
- (۱) د. یوسـف نـور عوض ، فن المقاصات بین المشرق والمغرب
   م ۲٤ دار القلم ، بیروت .



## الباب الثانى

## آل سهل (۱۹۶ ـ ۲۳۶هـ)

الفصل الأول : تعريف بالأسرة ، ويندرج تحته :

- (۱) صلدة آل سهل بالبرامكة .
- (٢) آل سهل قبل اسلامهم ، دیانتهم ، مکانتهم .
  - (٣) أول اتصال بين آل سهل والخلفاء .
    - (٤) مشاهير الأسرة في الكتابة .
- (٥) آل سهل بعد اسلامهم ، مكانتهم السياسية والأدبية

الفصل الثاني : آل سهل في منظار أدباء العصر .

- (۱) السهليون والشعراء ، ويشمل :
   (۱) ماقيل فيهم مدحا .
  - (ب) ماقيل فيهم قدحا .
  - (ج) ماقیل فیھم رثاء .
- ۲) السهليون والكتاب ، ويشمل آراء المعاصرين في :
   بلاغتهم ـ وسخائهم ـ وجملة من شمائلهم

الفصل الثالث : نثرهم الفنى ، بفنونه المتباينة منها (أ) الرسائل .

- (ب) التوقيعات .
- (ج) الحكم والأقوال .

أبرز مايقود إليه الباب من نتائج .



## الفصل الأول

# تعريف بالأسرة

.

ويندرج تحته :

- (۱) ملة آل سهل بالبرامكة .
- (٢) آل سهل قبل اسلامهم ، دیانتهم ، مکانتهم .
  - (٣) أول اتمال بين آل سهل والخلفاء .
    - (١) مشاهير الأسرة في الكتابة .
- (٥) آل سهل بعد اسلامهم ، مكانتهم الصياسية والأدبية .

· ·



## ( 101 )

(۱) العلائق بينهم وبين البرامكة

اتحاد أعراق آل سهل ، والبرامكة ، وتزامنهما ، أديا إلـى الاتمـال المباشـر بينهمـا . ثـم كـان الإسلام والثقافة العربية ومناعة الكتابة عوامل أخرى مشتركة جمعت بينهما فى حدمة الدولة .

فحينمصا نتتبع جـذور هـذه الأسـرة ، نجـد أن سهلا كان (۱) قهرمانـا عنـد يحيى بن خالد ، وهذا يدل على أن العلائق بين الأسرتين البرمكية ، والسهلية قديمة .

والكتابة هى الرابط القوى بينهما ـ كما أشرت ـ لأن كل مـن الأسـرتين قد شهر بها ، غير أن مكانة البرامكة وشهرتها فى الكتابة ، كانت أسبق من شهرة آل سهل بزمن ، يقودنا هذا القـول إلى تصور تأثر آل سهل بالبرامكة ، إضافة إلى ذلك ، فآل سهل فى تلك الحقبة كانت تنظر إلى البرامكة نظرة اكبار وتقديـر ، تـرى فيها المثل الأعلى ، والقدوة الحسنة ، فيما وهلـت إليـه عن طريق الكتابة ، فمن البدهى ـ وهذا الحال ـ ان تنهـج الطـريق نفسـه ، حتى إذا ماالمت بشىء من الثقافة العربيـة ، اسـتطاعت بفضلهـا مـع مواهبها أن تبرّز فى مجال الكتابـة الفنيـة ، ولفـت أنظار البرامكة فى بادىء الأمر ، الكتابـة الفنيـة ، ولفـت أنظار البرامكة فى بادىء الأمر ، الكتابـة الفنيـة ، ولفـت أنظار البرامكة فى بادىء الأمر ، الكتابـة الفنيـة ، ولفـت أنظار البرامكة فى بادىء الأمر ، الكتابـة الفنيـة ، ولفـت أنظار البرامكة فى بادىء الأمر ، الكتابـة الفنيـة ، ولفـت أنظار البرامكة فى بادىء الأمر ، الكتابـة الفنيـة ، ولفـت أنظار البرامكة فى بادىء الأمر ،

 (۱) الجهشيارى ، الصوزراء والكتاب ص ٢٣٠ ، ط/الأولى سنة ١٣٥٧هـ .



( 100 )

"اتصل سهل بسلام بن الفرج مولى يحيى مستغيثا به في دم أخيه فحماه وأعانه ، فأسلم سهل على يد سلام ، وتوصل به حتى اتصل بالبرامكة ، وأحضر ولديه الحسن والفضل ، فاتصل الفضل بالفضل ابن يحيى ، واتصل الحسن بالعباس بن الفضل بن يحيى وخدماهما ، وعرفهما يحيى فرعاهما ، فنقل الفضل بن سهل ليحـيى كتابـا مـن الفارسـية الى العربية ، فأعجبه فهمه ، وجودة عباراته .....

على هذا النحو نمت الصلات وأخذت تتعمق بينهما ، فبدهى أن يكون للبرامكة أثر على آل سهل ليص في مجال الكتابة فقط بل فلى شلتى ميادين المحياة الواسعة ولاأدل على ذلك من قول الحسن بن سهل :

"من غيرته الولاية لاخوانه علمنا أن الولاية أكبر منه ، أخذنبا ذللك علن صاحب ديوان المكارم أبى على يحيى بن خالد ۔۔۔۔ (۲) (\*) البرمکی" ۔

خلاصـة المقـول : فـى ضـوء عمـق الصـلات بيـن السـهليين والـبرمكيين يفترض أن تقوم احداهما بدور التوجيه والتأثير وهذا ماكان من البرامكة تجاه آل سهل الذين قاموا برعايتهم وتقديمهم ، ورفعوا من شأنهم بما زرعوه فيهم من خصال خلقية وسلمات أدبيلة ، فتشلكلت الأسلرتان بلون واحد ، واتحدتا في السـمات الخاصـة والعامـة . الـى حـد أن بعـض المؤرخين عد

- وفيات الأعيان ٧/٧٥٣ (1)
- وفيات الأعيان ٢٢٦/٦ (1) ىن مــن قـول يعـيى بن خالد . انظر ماقدمنا
  - يذه الد (\*) ص ۱٤٦



## ( 107 )

(١) آل سهل نموذجا مصغرا من البرامكة ، وامتدادا طبيعيا لها ، لمـا رأوه من أوجه الشبه بين الأسرتين إلى درجة التماثل أو التقارب .

فليس غريبا أن نرى توحد الأسرتين فى الخصائص الفنية ، والسمات الأدبية فى كتاباتهم ، فغالبا مايرث التلميذ سمايا أسـتاذه وبعض سماته فى علمه ، ويبقى بعد ذلك تمايز أحدهما عن الآخر بحسب ماتفرضه الموهبة والاستعداد .

(۱) ابن طباطبا ، الفخرى ص ۲۲۰ .



· ( 10V )

## (۲) آل سھل قبل اسلامھم

لم تكن هذه الأسرة ذات بال في جاهليتها ، ولم يكن لها طموحات ولاآمصال ، فعاشحت على هحامش التاريخ هادئة ساكنة وديعجة ، لحم تنبل الا بالكتابة حين أخذت بأسبابها ، وقبل (١) ذلك كانت تغط في لخمول كما قال ابن عبد ربه .

كـانت تـدين بالمجوسـية ، ومثل هذه الديانة كانت تقف عقبـة فـى ابراز مواهبها ، لاسيما أنها تعيش فى كنف الخلافة العباسـية ، فلـم تنتقل هذه الأسرة من مرحلة الظلام والجمود الى مرحلة النور والشهرة ، الا بشيئين :

أولهمـا : اسـلامهم . والاسلام ضرورى وهام لشهرة الكاتب وتقدمه فى منعته . يقول يحيى بن حالد للفضل بن سهل بعد أن نقل له كتابا من الفارسية الى العربية :

"انــى أراك ذكيـا ، وسـتبلغ مبلغا رفيعا ، فأسلم حتى أصلــك بولـد أمير المؤمنين ، فقال : نعم ، فبعثه الى ولده (٢) جعفر فأدخله على المأمون" .

وثانيهما : اهتمـامهم بالكتابـة الفنيــة ، والأخــذ بأسبابها كما أشرت .

واذا ماأردنا أن نقارن بين جاهلية البرامكة من ناحية وآل سـهل مـن ناحية أخرى ، نجد أن الأولى عريقة فى مجدها ، عظيمـة فـى مكانتها ، فكانوا سدنة النوبهار كما مر ، وهذا العمـل لايقـوم بـه الا الآشراف ، والنبلا، عندهم ، وهذا يشير

- (۱) العقد ۲۰۲/٤
- (٢) الجهشياري ، الوزراء والكتاب ص ٢٣١،٢٣٠ .



## ( 101 )

الى تمكنهم من الممجد والشهرة ، واعراقهم فى القيادة . مما أتاح لهم بعد ذلك القيام بأعمالهم فى خدمة الدولة العباسية خير قيام ، بمساعدة خبراتهم السابقة وتجاربهم . أما حال آل سهل فيختلف كثيرا عن حال البرامكة فلم تنبعل ويسترامى صيتهما الا بفضل ماذكرنا من اعتناقهم دين الاسلام واهتمامهم بشئون الكتابة . هذا الى دور البرامكة فى رعايتهم وايصالهم الى دور الخلفاء .



## ( 109 )

(۳) اول اتصال بین آل سهل والخلفاء

أشـرت إلـى أن مكانـة آل سـهل ومجدهـا لـم يتحققا إلا باتقـانهم لفـن الكتابـة ، واسـلامهم والأمــر النـالث دور البرامكة فى تسهيل الطريق لهم ، واختصار الزمن فى ايصالهم إلى دور الخلفاء دون عناء ولامشقة .

وكان يحـيى بن خالد قد ذكر الفضل بن سهل عند الرشيد وأخـذ يمهـد لـه الطـريق بامتداحـه ، والثناء عليه ، فأمر باحضـاره ، فلمـا حـضر تملكته الهيبة ، ولم يستطع الكلام ، فنظر الرشيد الى يحيى كالمستفهم :

فقال الفضل : "ياأمير المصؤمنين إن أدل دليل على فراهجة الملبوك أن تملك هيبة مصولاه لمصانه وقلبه ، فقال الرشيد : لئن سكت لكى شقول هذا فقد أحسنت ، ولئن كان هذا شيئا اعصتراك عند المحصر لقد أجدت ، وزاد في اكرامه ، وتقريبه . وجصعل لايمصاله بعد ذلك عن شىء إلا أجابه بأفصح لسان ، وأجود بيان" .

وقبـل هذا تدبير يحيى وابنه جعفر لايصال الفضل بن صهل . إلى المامون كما مر .

وعلى هذا النحو توالت أيادى البرامكة البيضاء في رفع آل سهل وتمكينهم من خدمة الدولة .



## ( 17. )

ومـن الأشـياء الملفتة للنظر ، تشابه بدايات البرامكة وآل سهل ، فاعجاب عبد الله الصفاح بخالد البرمكى ، واعجاب الرشـيد بـالفضل بن سهل كانا من جهة حسن بيانهما وتمكنهما مـن نامية البلاغة ، غير أن آل برمك وصلوا بجهودهم الذاتية وآل سهل وصلوا بمساعدة البرامكة .

•



## ( 111 )-

(؛) مشاهیر آل سهل فی الکتابة

حـين يتحدث الباحث عن آل سهل فانه يعنى الفضل بن سهل وأنحاه الحسن ، لأنهما الوحيدان اللذان شهرا بالكتابة لكثرة نتاجهما .

ولايعنىى ذلـك أن غيرهما مـن أفراد هذه الأسرة لم يكن فميحا بليغا ، فـأم الفضل كانت لسنة بليغة ، ومااجابتها۔ على الصأمون فى قتل ابنها إلا دليل على ذلك .

قـال لهـا المـامون : "لاتجزعى فانى ابنك بعد ابنك" ، (١) فقالت : "أفلا أبكى على ابن أكسبنى ابنا مثلك" ؟

وكـذا بـوران ابنـة الحسن بن سهل كانت بليغة فصيحة ، يذكـر ابـن عبـد ربه أن سبب زواج المامون بها كان عن طريق (٢) بيانها وفصاحتها .

فاقتصـارى عـلى هـذين العلميـن ، لوفـرة نتاجهمــا ، ولأهميتهما فى تاريخ الدولة العباسية .

(أ) الفضل بن سهل :

أبـرز رجال هذه الأسرة ، وإليه يعود الفضل فى شهرة آل سـهل ومـاوملت اليه من رقى ومجد . اتصل بالبرامكة واستطاع بنباهته وبيانه أن ينال رضاهم ، ومن ثم رضى الخلفاء .

فتاريخ آل سهل الذهبي كان في زمن الفضل مع المامون ،

- (۱) المحصوى ، زهر الآداب ۳۵۲،۳۵۲/۲ ، ذيل الأمالي ص ۸۲ ، الآبيى ، نيشر البدر ٤/٤٥ ، ابن خلكان ، وفيات الأعيان
   ٤/٤
  - (٢) العقد ١٥٦/٨ ومابعدها .



### ( 111 )

تولى السوزارة ، وكان عضمد المأمون الأيمن ، استطاع بحسن تخطيطه ، وجودة تدبيره ، وذكائه ، الاطاحة بالأمين .

واذا كان الفضل بذلك الثقل فى سياسة الدولة العباسية وادارتهـا ، فمـا أبـرز سـمات شخصيته التى تمكن بفضلها من الاسهام الفعلى فى توجيه سياسة الدولة .

من خلال الاستقراء يمكن ايرادها في النقاط التالية :

- (۱) یذکـر الجهشـیاری أنصه کان سخیا ، نبیل النفس ، کثیر
   (۱)
   الافضال ، یذهب مذاهب البرامکة فی ذلك .
- ولاعجـب فهـو مـن صنـائعهم الأبرار ، غرسوا فيه خصالهم وسجاياهم حين لمسوا فيه النجابة .
- (٢) من سماته كرهه للوشاية والصعاية ، وكان يطاف بالقائم
   (٢)
   بهما بين الناس تأديبا له ، وردعا لأمثاله .
- (٣) اضافة العى ذلك ، كان من أخبر الناس بالنجامة ، حتى عدت من أبرز سمات شخصيته .

ومـن أحكامـه التـى ذكرهـا ابن خلكان أنه حينما أرسل المـأمون طـاهر بن الحسين لحرب الأمين نظر الفضل فى مسألته فوجـد الدليل فى السماء ، وكان ذا يمينين ، فتعجب المأمون (٣) مـن امابـة الفضـل ولقـب طـاهرا بذلك ، ولاتأويل للباحث فى موضـوع التنجـيم ، الا أن الرسـول صلى الله عليه وسلم يقول "كذب المنجمون ولو صدقوا" .

ومنها : ماساقه ابن خلكان أيضا ، وفيها ماحكم به على نفسه ، وذلك أن المأمون طلب والدة الفضل بما خلفه ، فحملت

<sup>(</sup>۱) الوزراء والكتاب ص ۳۰۵ .

<sup>(</sup>۲) الجهشياری ، الوزراء والکتاب ص ۳۰۸

<sup>(</sup>٣) وفيات الأعيان 1/14 .



## ( 117 )

اليـه سـلة مختومـة مقفلة ، ففتح قفلها ، فاذا صندوق صغير مخصتوم ، واذا فيـه درج ، وفـى الـدرج رقعة من حرير مكتوب فيها بخطه :

"بسـم اللـه الرحمن الرحيم ، هذا ماقضى الفضل بن سهل عـلى نفسـه ، قضـى أنه يعيش شمانية واربعين سنة ، شم يقتل مابين نهر وماء" .

قـال ابـن خلكـان : وعاش هذه المدة ، وقتله غالب خال (۱) المأمون فى حمام بسرخس .

- وهـذه النقـول تمثل جانبا هاما من شخمية الفضل ، وان كـانت فـى ذات الوقت لاتعدو أن تكون تخمينا ورميا بالغيب من الفضل بن سهل لأنه لايقضى الا الله سبحانه وتعالى .
  - (٤) وكان للفضل أفضال على المأمون فى بدايةعهده ، اذ كان عفده الأيمن وساعده القوى ، وعقله المفكر ، لما أحدثه مصن مجهودات فى اقرار الحكم للمأمون من دون الأمين ، ولم يذهب صنيعه سدى ، لقبه المامون بذى الرياستين اعترافا منه بجهود الفضل السابقة ، ومعنى ذلك رياسة التدبيير ، ورياسة الحرب ، وعقد له على صنان ذى شعبتين ، وأعطاه مع العقد علما قد كتب عليه لقبه ، وكان الفضل يؤمر مع الوزارة ، وهو أول وزير لقب ، وأول وزير اجتمع له اللقب والتأمير .

وهـذا الطمـوح مـن أبـرز سـمات شـخمية الفضل ، لأن كل ماأحدثـه من مجهودات بفضل تخطيطه ودهائه ، لم يكن في واقع

- (۱) وفيات الأعيان ۲/۱ .
- (٢) الجهشيارى ، الوزراء والكتاب ص ٣٠٦،٣٠٥ .



#### ( 171 )

الحال الا لنفسه ، نعم خطط لاستقرار الحكم فى يد المأمون لأن أمـره لايسـتقيم الا مـع المـأمون ، فقـد لازم المأمون يتحين تنصيبه خليفة وهو وزيره ، وخطط لها وقد كان .

هـذه العـوامل جميعهـا لاتصنـع موهبة أدبية ، لكن اذأ كـانت الموهبة موجودة أصلا فانها تساعد على صقلها وتنميتها وتنعكس عليها قوة وتفردا .

(ب) الحسن بن سهل :

كـان ذا مكانـة رفيعـة ، وان لـم تساو مكانة الفضل ، ارتفـع شـانه ، وعـلا كعبه بعد أن استوزره المأمون ، وزادت منزلتـه بعـد أن تـزوج المـأمون ابنته بوران ، هذا الزواج الذى كان من ثماره خروج التوقيع للحسن .

وبه نال حظا عظيما في زمن المأمون .

لعبل محن أبرز سحاياه ، حبه للعلم والأدب ، ومجالسة أهلهما ، وعقد المجالس الأدبية ، للافادة منها .

يروى أبرو بكر النحوى قال : "لما قدم الحسن بن سهل العراق ، قال : أحب أن أجمع قوما من أهل الأدب ، فأحضر أبا عبيرة ، والأسمعنى ، ونصر بن على الجهضمى ، وحضرت معهم . فابتدأ الحسن فنظر فى رقاع بين يديه للناس فى حاجاتهم ، فوقع عليها ، فكانت خمسين رقعة ، ثم أمر فدفعت الى الخازن شم أقبل علينا، فقال : قد فعلنا خيرا ، ونظرنا مانرجوا نفعه من أمور الناس والرعية ، فنأخذ الآن فيما نحتاج اليه .

(۱) انظر التوقيع : زهر الآداب ٤٧٨/٢ ، أحدمد صفروت ،
 الجمهرة ٣٥٨/٣ .



( 170 )

شم قـال أبـو بكـر : فأفضنا فى ذكر العفاظ ، فذكرنا الزهـرى وقتادة ، ومررنا،فالتفتَّ أبو عبيدة فقال : ماالغرض أيها الأمير فى ذكر من مضى ، وبالحضرة هاهنا من يقول ماقرأ كتابـا قـط فاحتاج إلى أن يعود فيه ، ولادخل قلبه شىء فخرج عنـه ؟ فالتفتَ الأصمعى وقال : إنما يريدنى بهذا القول أيها الأمير ، والأمر فى ذلك على ماحكى .

فأعـاد الحسن تلك الرقاع ، وأخذ يذكرها الأصمعى واحدة (١) بعد الأخرى .

فحبه للأدب كان عن طريق التواصل مع أدباء العصر ، كما كان البرأمكة يفعلون من قبل .

وليس معن شك فى أن مثل هذه المجالس كانت تثرى الحياة الأدبية ، وفيها تشجيع من الحسن بن سهل للأدباء على الاجتماع ومناقشية بعيض قضايا الأدب ، ولاريب فى أن نفع تلك المجالس كان ينعكس على الحياة الأدبية النشطة فى ذلك الزمن .

ومجالسـة أهل العلم والأدب من اللذات التى يستمتع بها الحسـن ، وكـان مـن شـدة ولعـه بمجالستهم لايتمثل إلا بهذين البيتين :

(۱) ابن خلکان ، وفیات الأعیان ۱۷٤،۱۷۳/۳ .
 (۲) ابن عبد ربه ، العقد ۱۰٫۹/۲ .



## ( 111 )

ولـم تقتصـر مجالسه على الأدب فحسب ، بل كانت تفيض فى شـتى ميادين العلوم وكان لها بالتأكيد أثر واضح على شخصية الحسـن العلميـة والأدبيـة ، بمـا اكتسـبه من ثقافة عامة ، وقـدرات نادرة ، طوعها لخدمة الناس ، لنستمع الى الأصبهانى يروى شيئا من ذلك ، يقول :

"مرض الواثق فدخل اليه الحسن بن سهل عائدا ،ومحمد بن عبد الملك الزيات يومئذ وزيره ، والحسن بن سهل متعطل ، فجعل المحسن يتكلم فى العلة وعلاجها ، ومايصلح للواثق من الدواء والعلاج والغذاء ، أحسن كلام . فحسده محمد بن عبد الملك ، وقال له : من أين لك هذا العلم يأبا محمد ؟ قال انى كنت استمحب من أهل كل صنعة رؤساء أهلها ، وأتعلم منهم شم لاأرضصى الا ببلسوغ الغاية . فقال له محمد وكان حسودا : ومتى كان ذلك ؟ قال : فى زمن قلت فى :

فأين لاأين وأنى مثلكم

أنتتم الأملاك والناس خول

(1)

فحجل محمد بن عبد الملك ، وأطرق ، وعدل عن الجواب" .

(۱) الأغاني ۷۱/۲۳ .



- ( 117 )

(٥) آل سهل بعد اسلامهم (زمن المأمون).

(أ) مكانتهم السياسية .

(ب) مكانتهم الأدبية .

(أ) بلغـت هـذه الأسـرة مابلغته في سياسة الدولة العباصية ــ عصر المأمون ـ بخطى مرتبة ومدروسة .

وكان أول من رفع شأنها الفضل بن سهل بحنكته ، وسبره ودرايتسه واحكام تخطيطه ، يروى عنه أنه كان ذا همة عالية مصن قبل أن يعظم أمره ، لم يكن يبحث عن مال ، فقد توقع له مصؤدب المأمون أن يحمل على ألف ألف درهم ، لأن المأمون كان جحميل الرأى فيه ، فاغتاظ الفضل مما توقعه المؤدب ، وقال له : "ألصك على حقد ؟ ألى اليك اساءة ؟ فقال له المؤدب : لاواللسه مصاقلت همذا الا محبصة لك : أتقول لى انك تحصل معه ألصف ألصف درهصم ؟ واللسه مامحبته لاكتسب منه مالا قل أو جل ولكـن صحبته ليمضى حكم خاتمى هذا فى الشرق والغرب ، قال : فوالله ماطالت المدة حتى بلغ ماأمله" .

اذا كـان التخـطيط والتدبـير الدرجـة الأولى فى السلّم الـذى وضع آل سهل أقدامهم عليها ، ليرتقوا منها الى الـمجد السياسى .

ولاأسـتبعد بحـال أن تكـون مـن الأطمـاع لاعـادة الأمجاد الكسروية ، لاسـيما أن النعـرة الفارسـية لـم تـزل تجرى فى دمـائهم ، فقـد روى أن الفضل بن سهل كان يدخل على الخليفة وهـو محـمول عـلى كرسى مجنح ، حتى تقع عين الخليفة عليه ،

(۱) ابن طباطبا ، الفخرى ص ۲۲۲،۲۲۱ .



## ( 174 )

فيترجـل ، وهـى عـادة فارسـية متوارثة فان لم يستطع الفضل الخلاص من العادات الفارسية ، في ظل الخلافة العباسية ، فمن باب أولى أن يفكر في أمجاد جنسه ، ويتدبر الأمر لاعادتها ، هـذا مايشـى به النص السابق ، وبعض مدائح الشعراء فيهم من هذه الناحية :

مــن مثـل قول محمد بن وهيب الحميري في الحسن بن سهل ، قال فى ذات الغرض من جملة قصيدة :

ولما رأى اللهُ الخلافةَ قد وهت

دعائمُها ، والله بالأمر خابرُ

بنی بك أركاناً علیـك محیطــةً (۱) فانت لها دون الحوادث سائےر وقـال محـمد بن عبد الملك في الحسن أيضا ، يمتدح بها

أصله ، ويمجد مكانته ، وفيها يلبسه حلة أكبر منه : آباؤك الغر الألى جدّهمُ كسرى أنو شروان والناس همل فأنتم الأملاك والناس خسول فاين لااين وانى مثلَكم وقال حسين بن الضحاك في الحسن كذلك : سلیل مرازب برعوا حلوما وراع صغیرُهم بسداد کُمُّل ملوكٌ إِنَّ جريتَ بِهم أَبِرُّوا وعزوا أَنْ تُوازنَهم بِعدل وقال آخر ، وقد بلغ مداه ، وأفرط في مدحه : والله يعلم ماللملك من رجلِ (1) -سوافَ يصًلح للدّنيا وللدّين

- الأصبهاني ، الأغاني ٧٩/١٩–٨٠ (1)
- الأصبهاني ، الأغاني ٧١/٢٣ . (1)
- الأصبهاني ، الأغاني ٧/٧٧-١٧٨ . (٣) (1)
  - الفخرى ص ٢٢٣



#### ( 119 )

وقـال ابـراهيم بـن العباس يصف حال الحسن بن سهل بعد أن تزوج المامون بابنته بوران :

بنوك غدوا آل النبى ووارثوا الـ

(۱) خلافــة ، والحاوون كسرى وهاشما

وعـلى هذا النحو كانت تجرى ألسنة الشعراء فى اطرائهم مـن حيث تهتز أريحيتهم ويطربون ، ولولا أحساس الشعراء بهذا الضعـف المتمثـل فـى أطماعهم لما تمادوا فى تماديحهم بهذا الشكل الذى عرضت .

غير أن عصر المأمون لم يزل قويا ، لذا تحطمت عليه كل أحلام السهليين ومطامعهم، وماقتل الفضل بن سهل إلا دليل على قـوة الخلافـة ، وعنفوانها ، بعد أن تجاوز حده ، وتمادى في غيه .

أفضى ذلك التخطيط المحكم الى :

(١) تثبيت الخلافة للمأمون .

ومنها يتضح دور آل سـهل ، ومحـاولاتهم السياسـية فى اقالة خلافة برمتها ، واقامة أخرى بدلا عنها ، وهى من نتائج التخـطيط الـذى رمـى إليـه الفضـل ، وفى ذلك يقول مسلم بن الوليد وامفا مقدرة الفضل السياسية :

(٢) اقمت خلافة وأزلت أخرى جليل ماأقمت وماأزلت

ومقدرة الفضل هذه ، عززت قيمته ، ورفعت من مكانه عند المصامون ، وهى بالتالى أفضت بالفضل إلى الوزارة التى كان يحـلم بها ، وعمل جاهدا لتحقيقها ، وهى أيضا التى أفضت به

(۱) الأصبهاني ، الأغاني ۲۰/۱۰ .
 (۲) ديوانه ص ۳۰۷ .



# ( 14+ )

إلى نهايته .

(٢) لـم ينس المأمون الخليفة جهود الفضل وخدماته السابقة فـولاه الوزارة ، ولقبه بذي الرياستين ، وعلا شأنه بها كما أشرت .

ولعل الوزارة لم تكن أقصى ماتمناه الفضل ، أقول لعله كـان يخفى فى سريرة نفسه نوايا كسروية ، لاعادة أمجاد جنسه وذلك بعد أن عظم أمره وبرزت سطوته ، مما أودى به إلى حتفه من الخليفة نفسه .

ولـم يكـن الحسـن بن سهل فى ذكاء الفضل ودهائه ، غير أنـه نـال حظـا عظيمـا بعد أن استوزره المأمون ،وبعد زواج (١) المـأمون بابنتـه بـوران وخـروج التوقيع له عقب ذلك ، وبه زادت منزلته فى الدولة .

اذاً فمجـدهم بدأ بالتخطيط ، وترتب عليه تثبيت الخلافة للمأمون ، ومن ثم تولوا الوزارة له . وسارت أمورهم فى ظله معدا الى أن أفل نجمهم .

(۱) انظر : الحصرى ، زهر الآداب ٤٧٨/٢ ، الجمهرة ٣٥٨/٣ .



## $(1 \forall 1)$

(ب) مكانتهم الأدبية

لـم يكـن أمـام هـذه الأسرة الفارسية من طريق إلا الأدب عمامة ، والكتابة الفنية على وجه الخصوص ، لاسيما وهى تحيا فـى ظل خلافة عربية اسلامية ، هذه الخلافة فى أمس الحاجة الى كتـاب أفـذاذ ، يستطيعون بفضل فنهـم تسيير دفة الأمور فى الدولـة ، بعـد ترامى أطرافها ، وكثرة مسئولياتها ، فاهتم السـهليون بهـذا الفـن ، وترسموا طريق البرامكة حتى بلغوا الغاية ، واعتلوا مراكز الوزارة فى زمن المأمون .

وسـنرى ـ إن شـاء اللـه ـ مكـانتهم الأدبيـة بجلاء حين دراسـة مـأثورهم الفنـى مـن رسائل وتوقيعات وحكم وأقوال ، كلهـا تفيـض بقـدراتهم الأدبيـة وتنبـىء عـن نبوغهم فى هذا المجال .

هذه المكانسة الأدبية والسياسية جعلتهم محط الأنظار ، فكان عليهم بعد أن تحققت لهم تلك المنزلة أن يقوموا بدور الموجحه والمشجع لأدباء جيلهم وبالأخس من شاركهم فن الكتابة فعمدوا إلى نمطين هامين لرعاية الكتاب .

أولهما : كان ماديا .

والآخر : معنويا .

وهم في ذلك يتأثّرون بالبرامكة في النهج الذي انتهجوا وان كان في الحقيقة هو النهج الذي يترسمه كل طموح .

(١) لـم يكـن سخاء آل سهل منصبا على الشعراء كما سنرى فى
 الفصل الثـانى ، بـل جـاوزه الـى الاهتمـام بالكتـاب
 ورعـايتهم وزيادة أرزاقهم ، يروى الطبرى فى تاريخه ،



# ( 177 )

أن أرزاق الكتـاب كانت ثلثمائة إلى زمن الصأمون فرفع (١) الفضل أرزاقهم .

(٣) أما الحدافع المعنوى الذى انتهجه آل سهل فى رعاية الكتاب ، فكان أشد وقعا وأكثر تأثيرا فى تقدم الكاتب بمنعته ، يُروى عن الفضل أنه اذا كتب كاتب عنه فأحسن ، شكره عصلى رؤوس الصلا وبالغ فى شكره ، واذا أخطأ وضع الكتاب تحت مصلاة ، وسكت إلحى أن يغلو به ، فيريه الخطأ ويعرفه الصواب .

ولعمـرى فـان هـذا النهج أقوم فـى الإصلاح ، فيه مراعاة لنفسـية الكاتب ويحفزه إلـى محاولة الابداع ، والجد فـى تلافـى الخطأ .

أما الحسن بن سهل فكان على سنة الفضل في ايثار كتابه (۳) واكرامهم .

 (۱) تصاريخ الطبرى ۹۵/۸ ، الجهشيارى ، الوزراء والكتاب ص ۱۲۲ .

- (٢) القضاعى ، أعتاب الكتاب ص ١٠٨ ، ١٣٨٠هـ .
  - (۳) المصدر السابق ص ۱۰۷ .



# 

(۱) الصهليون والشعراء :

(۱) فضائل آل سهل ومحاسنهم في مديح الشعراء .

(٢) نقائصهم في قدح الشعراء .

(٣) بكاء أيامهم وعطائهم "الرثاء".

(ب) آل سهل والکتاب .

This file was downloaded from QuranicThought.com



# ( 1Y£ )

(أ) آل سهل والشعراء

بعد تمكن السهليين من سياسة الدولة ، وماقاموا به من دور ريادى فـى رعاية الأدب والأدباء ، توافد الشعراء من كل حـدب وموب يحدوهم الأمل ، ويمنون الغفس بالعطاء ، فتزاحموا عـلى أبـواب أبناء سهل ، حاملين معهم ماأنتجته قرائحهم من مـدائح ، وكـان السهليون كرماء ، ترسموا سيرة البرامكة من قبلهم فـى معاملـة الشعراء ، ولقد بلغ صخاؤهم حد السرف ، أبـذا كثرت مدائح الشعرا فيهم ، حتى ليعجز المريد استقصاؤه أما القدح فقد كان أقل من القليل ، وكذلك الرثاء .

وبمـا أن القصـد هو الاسـتجداء فقد تفننوا فى مدائحهم غمايـة ماأمكنهم ، لكى تجد صداها عند السهليين ويجودون بما لديهم من عطاء .

والشعراء يعلمون جيدا أن الفضل والحسان من الأدباء الكتاب الأفسذاذ ، الذين يحيطون بدقائق الشعر وأسراره كما هم فلى الكتابية ، لذا كان عليهم التفنن في أساليب المدح بطرق شلتى ، محاولين الومول إلى مواطن الابداع التي يمكن معها أن تحرك عواطف آل سهل وتثير وجدانهم بالتفاعل الصادق مع أبيات الشاعر .

لذا سأعمد إلى تلمس مواطن الابداع في القصيدة الشعرية قدر الامكان وابراز عناصر الصدح .

وياتى فلى مقدماة عناصر الاستجداء التلى عوّل عليها الشلعراء (النلدى والبأس) وقد أتى أكثر الشعراء فى مديدهم بما يجاوز السهليين الى تصوير المثل الأعلى للنلق العربى عامة .



#### ( 140 )

غـير أن الفـرق بيـن الشـعراء ، كـان فـى التفاوت فى قدراتهم الفنية على ابتكار الصورة أو توليدها من غيرها .

وياتى فى طليعة من مدح آل سهل ، ابراهيم المولى وله اهميتـه مـن حيث أنه من القلائل الذين جمعوا بين فنى القول (الكتابـة والشـعر) وكـان فيهما وحيد زمانه فمدحه له ثقله ووزنــه .

ولأنه ينتسب إلى الأسرة انثالثة (آل صول) ، وفيها دلالة على ترابط الأسر،وقوة العلائق الأدبية بينها .

|                                                              | قال فی الفضل بن سُهل :      |
|--------------------------------------------------------------|-----------------------------|
| تقاصر عنها المثل                                             | لفضل بن سهل ید <sup>ر</sup> |
| ,<br>وظارِهرهــا للقُبـل                                     | فباطنها للنبدى              |
| وظاهرُهــا للقُبـل<br>مُرَّحَاً للقُبـل<br>وسطوتُهـا للأبَـل | وبصطتها للغنصى              |

يمتـدع الصـولى يـد الفضـل ، ويجعلها فوق أيدى الناس وفـوق المتخـيل ، ويجمع فيها الفضل كله ، فى باطنها الكرم وفـى بسـطتها الغنـى ، وفـى ظاهرهـا للقبـل أمـارة للجـاه والرياسة كما أنها للبطش والسطوة على العدو .

فهـى للأصدقـاء كما أنها للأعداء ، وقد أجاد الشاعر فى تسـخير لفظـة (تقاصر) للإشادة بالممدوح واثبات عجز غيره فى نيل ماناله فهى يد تقاصرت الأيدى عن مماثلتها .

<sup>(\*)</sup> ابراهيم بن العباس بن محمد بن صول ، أبو اسحاق ، كاتب العراق في عصره ، أصله من خراسان ، وكان جده محمد بن صول من رجال الدولة العباسية ودعاتها ، ونشأ ابراهيم في بغيداد ، فتأدب ، وقربه الخلفاء ، فكان كاتب المعتصم ، والواثق ، والمتوكل ، وتنقبل في الأعمال والدواوين التي أن مات متقلدا ديوان الضياع والنفقات بسامراء (١٧٦-١٤٣هـ) .

 <sup>(</sup>۱) الحصرى ، زهسر الآداب ۳۵۳/۲ ۳۵۴ ، الأصبهانى ، الأغانى
 ۵۹/۱۰ .



( 177 )

وتكـثر اشـارة الشـعرا، فـى مدحـهم (بـالندى والباس) مجتمعـة فـى قصيدة واحدة تارة ، واخرى متفرقة، والى جنبها تجـد بعـض الفضـائل الأخرى أحيانا . كرر الصولى مدحه الفضل أيضا ، يقول :

يمضى الأمور علىى بديهتية وتريه فكرتمه عواقبهما فيظل يصدرهـا ويوردهـا فيعم حاضرها وغائبهاا واذا ألمت صعبــة عظمــت فيها الرزية كان ماحبها المصتقل بها وقــد رسبـت ولوت على الأيام جانبها وعدلتها بالحلق فاعتدليت ووسعت راغبها وراهبهــا واذاالحروب غلت بعثت لها رایا تفل بـه کتائبهـا رأيا اذا نبت السيوف مضى عزم بها فشفلى مضاربها أجرى على فئـة بدولتهـا وأقام فى أخرى نواديها وادا المخطوب تأثلت ورسيت هدت فواصلــه نوائبهــا (1)واذا جرت بضميــره يــده أبدت به الدنيا مناقبها

هـدو، النفس ، والسـيطرة على الصوقف العصيب ، سمة من سـمات الفضـل عنـد الصـولى ، فهـو رجل موقف ، يحسن التصرف بسـرعة بداهـة ، وذكاء متقد وهو مع ذلك لايغفل عن العدل فى التعامل مصا يرفع من قيمته ، ويزيده سموا عند الناس .

وبديهـة الفضل تسوقه الى الصواب ، رغم أن البداهة هى التصـرف مع الملمات بسرعة الا أن ماحبنا يعمل التفكير معها ممـا يجعل أحكامه التى يصدرها تاخذ سمة النجاح ، لانه يحيط بجميع وجوهها .

فيظل يصدرها ويوردها فيعم حاضرها وغائبها

(۱) الأصبهاني ، الأغاني ، ١٣/١٠ .



#### $(1 \forall \forall)$

ويحـوم الشـاعر حـول هذه الفكرة فى الأبيات السابقة ، لأنـه حين يمدحه بجودة الرأى ودقته فى الأبيات الأخيرة،فانما يمـدح سـرعة بديهتـه ، لأن رأيـه كان ورحى الحرب قائمة،مما يتوجب صواب الرأى وسداده مع سرعته .

واذا الحروب غلت بعثت لها

رأيا تفل به كتائبها

رأيا اذا نبت السيوف مضلى

عزم بها فشفى مضاربها

على أن الشاعر كان سلس الأسلوب ، قريب التأتى ، مبدعا فـى انتقائـه للألفـاظ التـى تزيـد فـى قوة المعنى ، وتخدم الفكـرة ، الحتـار لفظـة "غلـت" لـومف شدة الحرب وتأزمها ، ليثبـت أن للفضـل رأيا يُطْغى به نارها رغم غليانها ويفل به كتائبها ورجالها .

وينتقـل الصـولى إلـى مـدح الحسـن بن سهل مسجلا أحداث الـمصـاهرة بين آل سهل وآل هاشم ، بعد زواج الـمأمون ببوران ابنة الحسن ، قال :

ليهنك أمهارً أذلبت بعزَّها

خدودا ، وجدَّعتَّ الأنوفَ الرواغما

جمعت بها الشملين من آل هاشــم وحُزتَ بها للأكرميــن الأكارمــا

بنوك غدوا آل النبى ووارثو الــ (۱) خلافة ، والحاوون كسرى وهاشمـا

(۱) الأصبهاني ، الأغاني ۱۰/۱۰ .



## ( 174 )

ارتفع شأن الحسن بهذه المصاهرة ، وعلت منزلته ، ولان الشعر مصرة عاكسة لمصا يدور من أحداث في المجتمع ، سجل هذه الواقعة ، وتغنى بها الشعراء ، للاستجداء واستدرار العطاء ، وفي قوله "وجدعت الانوف الرواغما" ايحاء بكثير من المعاني التي يسذهب فيهما الخاطر مذاهب كثيرة ، فمن هم أمحاب الانوف التي يسذهب فيهما الخاطر مناهب كثيرة ، فمن هم أمحاب الانوف التي رغمت بهذا الزواج ، أهم من استكثروا على الفرس هذه المنزلة التي معدوا اليها ؟ وفي قوله "وحزت بها المرحين الاكارما" ايحاء آخصر عجيب ، فلو اكتفى بقوله : وحزت الاكارما لافضاد مغارهم ، لكن هذا الاحتراس الجميل للاكرمين أفاد أن مجدهم انضاف اليه مجد .

يكرر استدرار العطاء من هذه الناحية يقول أيضا : هنتك أكرومة جللـت نعمتهـا

أعلت وليك واجتثت أعاديكا

ماكان يحيا بهاالا الامام وما

(۱) کانت اذا قرنت بالحق تعدوکا

هـذا النسـب لـم يقف أثره عند الحسن ، بل تجاوزه الـى أوليائـه فـرفعهـم وأعـزهم ومـن ثم الى أعدائه فاجتثهم من عروقهم .

ثم يسعرف الشعاعر عصلى نفسه ، حين ألبس الممدوح حلة أكبر منه ، في البيت الثاني .

يقـول المـولى فـى مبالغـة غـير سائغة ، هذه الأكرومة لايستحقها الا الامام ، ولو كان لها أن تقرن ، وأن تكون لثان

(١) الأصبهاني ، الأغاني ١٠/٥٠ .



## ( 179 )

مع الامام فهى لاتعدوك إلى ثالث .. وبذلك جعل الصولى ممدوحه فـى منزلـة الامـام (الخليفة) ، وإذا كان اللفظ يشى أحيانا بما يضمر القلب لدلنا هذا القول على ماكان يتلجلج فى صدور القوم .

ويختـار الشاعر بعض الألفاظ المعبرة والموحية ، لابراز عظيـم نعمـة الحسـن التـى حل بها ، من مثل (جللت) و(أعلت) و(أجتثت) .

ومـن الشعراء الذين تزاحموا على أبواب آل سفل ، محمد (\*) ابـن حـازم البـاهلى قـال فى مدح سخاء الحصن بادئا قصيدته

فقلت وکیف لی بغتی کریم وحَسْبُك بالمجرب من علیےم ولاأحــد یعـود ولاحمیــم

طوافَهُم بـزمـزمً والحطيـم ويكشـف كربـةَ الرجل الكظيم وقد يُؤتى البرىء مع السقيم بأشفى من معاينـة الحليـم ولن يخفى الأغر من البهيـم رجعت بأهبـةِ الرجل المقيـم بذم الناس جميعا لبخلهم : وقالوا لو مدحت فتی کريما بلوتُ الناسَ مذ خمسين عاما فما أحـد يُعدّ ليــوم خيـر

إلى أن قال فى الحسن : فطاف الناسُ بالحسن بن سهل وقالوا سيحدا يعطى جزيللا فقلت مضى بذم القوم شعرى وماخبصر ترجّمُحه ظنونصى فجئصت وللأمصور مبشّرات فان يك ماتنشر عنصه حقا

(\*) هـو محـمد بـن حـازم بـن عمرو الباهلي بالولاء ، شاعر مطبوع كثير الهجاء ، لم يمدح من الخلفا، غير المأمون ولـد ونشـأ فـي البصرة ، وسكن بغداد ومات فيها . قال الشابشتي : كان يأتي بالمعاني التي تستغلق على غيره. ت ٢١٥هـ . الأعلام ٢١٥٦ .



 $(1 \wedge \cdot)$ 

وان يك غير ذاك حمدت ربى وزال الشك عن رجــل كريــم (١) وماالآمال تعطففـى عليــه ولكن الكريم أخـو الكريـم ينهج الباهلى أسلوبا جديدا فى استجداء الحسن ومغايرا لما سبقه من أساليب الشعراء .

استهل هذه الأبيات بذم الناس عامة، ووسمهم بالبخل دون استثناء . فتجاربه الكثيرة أعطته انطباعا سيئا عن الناس ، وقصد لايكصون مصايقول عصن الناس حقا ، لكنه أسلوب فى المطلب يظهر به جود ممدوحه ، يقول :

بلوت الناس مذ خمسين عاما وحسبك بالمجرب من عليم فما أحد يعد ليـوم خيـر ولاأحد يعــود ولاحميــم

وينتقل بعد ذلحك الى الحسن وهو فى حالة شك وريبة ، أكـريم هـو معطا، فى دنيا البخلاء أم أنه من جملة البخلاء ، شـم يقـرر الشاعر تبديد ظنونه ، وحصم شكوكه بمعاينة الحسن واسـتطلاع أمره ، واختباره ، فلن يخفى عليه حقيقة الأمر وهو المجرب .

لكـن ماالخبر الذي ترجمه ظنون الشاعر ؟ والذي قال ان المعاينة تشفيه منه ، ولماذا لم يكن على ثقة من كرم الحسن قبـل شـخوصه اليـه ؟ أكـان الحسـن مقلا أم هي شكوك الباهلي ومشممه ، ولكن الكريم أخو الكريم ؟

وعصلى كل حال للباهلى هنا نسق فريد فى مدحته ، لايضرع ولايتصاغر ، وأوشك أن يضع نفصه فى مرتبة ممدوحه .. فان يك الحسـن بفـيلا رجـع بأهبة الرجل المقيم ، وان يك كريما زال عنـه الشـك ، مـرة أخـرى أهـو سو، ظن الشاعر بالناس أم أن

 (۱) الأصبهاني ، الأغاني ١٠٣/١٤ ، الشابشتي ، الديارات ص ٢٧٦،٢٧٦ ، ط/الثانية ، المعارف ، بغداد ١٣٨٦ه.



( 141 )

الحسـن كـان مقـلا ؟ المهـم أن هـذا النص لم يرد على وتيرة المـدائح التـى قيلـت فى الحسن وحسبه أنه يثير فى المتلقى هذه الخواطر .

أمـا قاموس الشاعر اللغوى ، فلاتخرج معانيها عن ألفاظ الشك ، والظن ، والحيرة ، ايحاء بحالة الشاعر ، (بلوت ... المحـرب ... ظنونى ... معاينة ... لن يخفى ... ماتنشر ... الشـك ... الذم ...) إلى آخر ماتناثر فى ثنايا هذه الأبيات من ألفاظ تخدم-فكرة الشاعر ، وسؤال الممدوح دون ضراعة .

واسـتعان البـاهلى أيضـا ببعـض الصور البيانية لخدمة غرضـه الاسـتجداء فيكـنى عـن الكريم بالبرىء تارة ، وبالاغر الخـرى ، وكـذا يكـنى عـن البخـيل بالسقيم تارة ، وبالبهيم أخرى .

ومىن هؤلاء الشعراء الذين تكاثروا على أبواب السهليين (\*) يمتدحـون سـيرتهم محمد بن وهيب الحميرى ، قال فى الحسن بن سهل من قصيدة أولها :

ودائع أسرار طوتها السرائر

وباحـت بمكتوماتهـن النـواظـرُ ملكت بها طيَّ الضمير وتحتـه

شبا لوعة ، غضب العرارين باترً فأعجم عنها ناطقُ وهو معـربُ

وأعربت العُجم الجفونُ العواط\_ر

(\*) هـو محـمد بـن وهيب الحميرى ، أبو جعفر ، شاعر مطبوع مكثر ، من شعراء الدولة العباسية ، أصله من البصرة ، عـاش فـى بغـداد وكان يتكسب بالمديح ، ويتشيع ، اختص بالحسـن بـن سـهل ومدح المأمون والمعتمم ، كان تياها شديد الزهاء بنفسه ، ت ٢٢٥هـ . الأعلام ١٣٤/٧ .



ألم تغذني السَّرَّاء في ريق الهوى غريرا بما تجنى علىّ الدوائر . بتسالمُنـى الأيـامُ فـى عنفو انـــمِ ويكلؤُنى طرف ٌمن الدهر ناظـرُ حتى انتهى إلى قوله : إلى الحسن الباني المعلا يممت بنا عوالى المُنى حيثُ الحيا المتظاهرُ إلى الأمــل المبسوط والأجل الــذي بأعدائسه تكبسو الجعدود الغواش ومــن أنبعت عينَ المكـارم كفَّــهُ يقـومُ مقـامً المقطـرِ والروضُ دائرُ تعمب تــاجَ المُلك فــى عنفوانـــه وأطَّتْ بـه عَمْرَ الشباب المنابر تعظَّمُ الأوهــامُ قبــل عيانـــهِ ويُصـدرُ عنه الطرف ، والطرف حاسِرُ به تَجتدى النعمى،وتستدرك المنسى وتُستكملُ الحسني وتُسرعي الأوامر اصان بنـا داعــى نوالِكَ مؤذنــا بـــجــودك إلا أنــــه لايـُــحــاور قسمتَ صروفاً الدهـر باسـاً ونائــلا و فمـالُكُ موتـور ، وسـيفك واتـر ولما رأى الله الخلافة قصد وهصت دعائمها ، واللحه بحالأمر خحابر بنجى بحك أركانا عليك معبطة فانت لها دونَ المحـوادث سـائرُ



( 117)

وأرعـنَ فيـه للصوابـغ جنـة<sup>''</sup> وسقفَ سماءٍ أنشـاتُهُ الحـوافر لها فلكُ فيـه الأسنـةُ أنجـمُ ونفـع المنايـا مستطـيرُ وشـائرُ لك اللحظات الكالأثات قواصدا بنعمـىوبالبـأمـاء وهـى شـوازرُ فلو لم تكن الا بنفسك فاخـرا

لما انتسبت الا اليك المفاخر (١) ابسن سسهل له يومان ، يوم بأس ، ويوم عطاء ، وهذه هى الصورة المثالية فلى الملدع ، ذلك لاعتماد كثير من الشعراء عليها ، حتى صار تفاوت الشعراء فى تناولها رهنا بجدة الصورة ، وحيويتها . قسمت صروف الدهر باسا ونائلا

فمالك موتور ، وسيفك واتر

وأسـهب الشـاعر فـى ومـف يوم العطاء لغرض الاستجداء ، أبدع فى قولـه :

ومن انبعت عين المكارم كفه

يقوم مقام القطر والروض دائر أى أن عطاءه يحل بدلا من القطر اذا شحت السماء بمائها وهـى صـورة مـن كـرام الصـور فى الشعر العربى ، يقوم مقام الغيث يسقى الروض فى كل مكان ، وناهيك بالرياض نضرة ودوب

(۱) الأصبهاني ، الأغاني ۸۰،۷۹/۱۹ .



( 148 )

وبهجـة اذا سـقيت ، ولو قال يقوم مقام الغيث للأرض الماحلة الجدبـاء لمـا تـركت فـى النفس ماتركته الصورة الأولى التى ساقها الخيال مساقا رائعا .

(٢) يسجل الشاعر أهمية الدور السياسى الذى قام به الحصن فــ ظـل الخلافـة العباسـية ، هـذا الدور الذى ثبت به أركان الخلافة بعد وهنها كما قال : ولما رأى الله الخلافة قد وهت

دعائمها ، والله بالأمر خابر

بنى بك أركانا عليـك محيطـة

فأنت لها دون الحوادث سائحر

وهـى صـورة أخرى لاتقل عن سابقتها تأثير؛ بسبب مافيها من خيال دقيق ، فالله بنى بالحسن أركانا للخلافة بعدما وهت دعائمها ، واسـناد البنـاء للـه تعـالى فيـه مـن الكياسة واختيار الآلفاظ المناسبة للمعنى الذى لايحل غيره محله والا أخـل الشـاعر وأسـاء ... ثـم ان الحسـن بحنكتـه صار واقيا للخلافة من حوادث الآيام .

وأكـبر ظنـى أن أبنـاء سهل كانوا يعيشون أحلاما وردية خياليـة عنـد سـماعهم مثـل هذا الاطراء ، وأشباهه ، ولعلهم كـانوا يـرون أن بالامكان اعادة أمجاد الأكاسرة ، بدليل هذه الايماءات التى ترد فى ثنايا بعض الشعر .

وأحسب أن هـؤلاء الشعراء لم ينطلقوا في مدحهم من هذه الناحيـة والاكثـار منهـا الا بعـد احساسـهم بنوايـا هؤلاء ، فيحـاولون تحـريك أشـجان آل سهل ومواطن الضعف في نفوسهم ،



( 110 )

فيمدحـونهم بمـا يحـبون أن يمدحـوا بـه ، حتى ينالوا جزيل العطاء ، ووافر السخاء .

فالمسالة اذن ليسـت مـن مبالغـات الشعراء فحسب ، بل وراءهـا من الدوافع مايجعل الشعراء يقولون وآل سهل يسمعون ويطربون لذلك .

ومـن هؤلاء الذين أغراهم العطاء حسين بن الضحاك ، قال في الحسن :

أرى الآمـال غير معرجـات على أحد سوى الحسن بن صهل . یباری یومه غده سماحــا كلا اليومين بان بكل فضــل أرى حسنا تقدم مصتبــدا ببعد مصن رياستــه وقبــل فان حضرتلك مشكلة بشلك شفاك بحكمة وخط\_اب فم\_ل سليل مرازب برعوا حلوما وراع صغيرهـم بصـداد كهـل ملوك ان جريت بهم أبروا وعصصزوا أن توازيهم بعصدل ليهنك أن ماأرجـات رشـد وما أمضيــت من قـول وفعـل وأنك مؤثر للححق فينــا أراك اللـــه من قطع وومـل وأنك للجميع حيا ربيـع يصوب على قرارة كحل محصل

تمـال الشـاعر عرجت به الى الحسن بن سهل وساقته اليه دون غـيره مـن الناس ، فهو كريم تتبارى أيامه على البذل ، أليس هـو ربيع الشعراء الذى يحلون عليه ، ويتعمون بخيره ، فهم فى ربيع دائم ، من عطاياه السابقة المتوالية .

ولـم يكـن ابن سهل معطاء فحسب ، بل كان مع ذلك حكيما يستطيع بدرايته لشنون الحياة أن يحل المشكلات المستعصية .

(۱) الأصبهاني ، الأغاني ۷/۷۷،۱۷۷



( 1.1.1 )

فان حضرتك مشكلة بشك شفاك بحكمة وخطاب فعل ولـم ينس الشاعر وهو يمتدح حاضر الحسن وأيامه الحسان أن يشير الى تأصل أرومته ، رغم أن الحسن لم يكن له كل تلك الأصالة ، وقد أشرت الى ذلك فى صفحات سابقة .

سليل مرازب برعوا حلوما وراع مغيرهم بسداد كهل ملوك ان جريت بهم أبروا وعزوا أن توازنهم بعدل ومما يلحظ على هذا النص أن الاشادة بأعراق السهليين ، وبأمولهم الفارسية أخذت تستعلن من خفاء ، بعدما كان يشار اليها على حذر "فالحسن سليل مرازبة كبار الحلوم بررة عدول مغيرهم من سداد الرأى بمنزل الكهل المجرب" .

يعـزز النصـوص الشـعرية السـابقة ، قـول محمد بن عبد (\*) الملك الزيات في الحسن بن سهل من قصيدة أولها :

كأنما حين تناى خطوه

أخنس موشى الشوى يرعى القلل

الى أن بلغ :

الى الأمير الحسن استنجدتها

أى مراد ومناخ ومحل

سيف أمير المؤمنين المنتضى

وحصن ذى الرياستين المقتبل

آباؤك الغصصر الألصى جدهصم

كسرى أنو شروان والناس همل

(\*) هـو محمد بن عبد الملك بن أبان بن حمزة ، أبو جعفر ، المعـروف بالزيات ، وزيـر المعتصم والـواثق ، عالم باللغـة والادب ، مـن بلغا؛ الكتاب والشعرا؛ ، نشأ فى بيت تجارة (١٧٣-١٣٣هـ) . الأعلام ٢٤٨/٦ .



# ( 144 )

من كل ذى تاج اذا قال مضـى كل الذى قال ، وان هم فعـل فاين لاأيـن وأنــىى مثلكــم فانتم الأمـلاك والناس خــول

فصالبيت الثالث واضح الدلالة فيما ذهبت اليه الى أن الاشادة بالفرس بدأت تسفر لاسيما اذا كان الشاعر يمت اليهم وقصد ظحن ابن الزيات كغيره فى استمرار عز آل سهل وسيطرتهم عصلى مقصاليد الحصكم ولما تردت أحوالهم بعد ذلك ، وانطفات أنصوارهم ، وعصلا مكانه هو ، وارتفع شأنه ، تنكر للحسن وقد أوردت النص فيما مضى .

وتنكـر ابـن الزيات أمر وارد ، ومامدانحه تلك الا أمل فـى جـاه أو مركـز ، أما وقد تبدل الحال ، بانحطاط آل سهل فما الذى يرجوه منهم ، وحاله أحسن من حالهم ؟

وامتدحـه ابــن الـزيـات أيضا ، وهو فـى وزارته للمأمون فمنحه الحصن عشرة آلاف درهم ، فقال :

لم أمتدحك رجاء المال أطلبه

لكسن لتلبسننى التحجسيل والغررا

ماکـان ذلك الا أننـــى رجــل

(۳) لاأقصرب الـورد حـتى أعرف الصدرا

تتفـاوت قـدرات الـشـعراء في تناول الفكرة ، وتسخيرها لخدمة الغرض ، وتوليد الصورة ، وابتكارها ، ذلك أن الفكرة واحـدة عنـد سـائر الشعراء ، والوسيلة تتباين من شاعر لآخر

- (۱) الأصبحاني ، الأغاني ۷۱/۲۳
- (٢) انظر ص ١٦٦ من بحثنا .
- (٣) الحصرى ، زهر الآداب ٣٩٣/٢ .



# ( 188 )

حسب قدرة كل شاعر ، وموهبته وهذا مجال الشعر . (\*) افلي شكرهم قال على بن جبلة العكوك : اعطيتنى ياولى الحق مبتدئا عطيةً كافـأَتْ مدحـى ولم ترنـى ماشمت برقك حتى نلت رَبّقَـهُ كانما كنتَ بالجدوى تبادرنــى فقد غدوتٌ على شكرين بينهما

تلقيح مدح ، ونجوى شاعر فطـن

شكرا لتعجيل ماقدمت من حسن

(۱)
 عندی وشکر الما أوليت من حسن

العطـاء ابتـداء والتعجّـيل بـه نعمتـان أطلقتـا لمان الشـاعر بشـكرين ، شـكر عـلى المبادرة بالعطاء ، وشكر على التعجيل به .

وفى هذا ايماء بأن الصهليين كانوا على غرار البرامكة يصطنعـون الشـعراء اصطناعـا ، ليسـيروا ذكـرهم ، ويؤثلـوا مجدهم .

ومـن المـدائح التى اتسمت بـاداء فنى رائع ، قول دعبل فى الحسن :

(\*) عسلى بسن جبلة بسن مسلم بن عبد الرحمن الابناوى ، من أبناء الشيعة الخرسانية ، أبو الحسن المعروف بالعكوك شساعر عسراقى مجسيد ، كسان أعمى أسود أبرص ، وكان من أحسسن النساس انشادا ، ولسد بقسرب بغسداد ، وقتلسه المامون (١٦٠-٢١٣هـ) .

(۱) ديوانـه ص ۷۲ ، جـمع وتحقيق زكى العنانى ، مطابع دار السلام ۱۹۷۱م ، البيتان الأول والثانى فى العقد الفريد ١/٥٢٦ ، وفـى الكـامل للمـبرد ٤٠٢/١ ، وفــى الشـعر والشـعراء ٨٦٥،٨٦٤/٢ ، وفى وفيات الأعيان ٣٠،٥٣ كافات شعرى .



( 114 )

حسن ظن اليك اكرمك اللـــ ــه دعانى ، فلاعدمتَ الصلاحا ودعانى اليك قـول رسـول الله اذ قال مفصحا افصاحـا ان اردتم حوائما عند قوم ان اردتم حوائما عند قوم ولعمرى لقد تخيرت وجهـا مابه خابَ من اراد النجاحـا

یکـثر دعبـل مـن الدعـاء لممدوحـه ، لیسـتمیل قلبه ، ویسـتدر عطـاءه ، فـالذی قاده إلـی الحسن حسن ظنه ، فالحسن عنده کریم معطاء .

ومصن الشـعراء الصـذين قصدوا آل سهل ، سعيد بن صمصم ، قدم على الحسن مستميحا فوصف سوء حالمه ، وحال بنيه :

سَقْيا لحي باللوى عَهِدتُهم مُنْذُ زمانٍ ثم هذا رَبَعُهُم عهدتُهُمَّ والعيشُ فيه غـرة ُ ولم يناو الحدثان شعبَهُم وأخـذ يصـف سـوء حـال بنيه تارة ، وأخرى يمتدح الحسن

ويطرى أرومته : أدعو ابنَ سهل حسنا ومجدَهُ حين تعيا بعيالى أمرُهُــمْ أنقـل أدعو باسميه ودُونَــه قومُ كثيــرُ رغبـةً تركتُهُـمُ تخيــرا إختـرتــه عليهــمُ ولابِهــم بــانُ ولاذممتُهُــمُ تخيــرا إختـرتــه عليهــممُ عنى تحملتُ فما أيقظتُهُــمُ ناموا فلما أن رأيتُ نومَهُــم عنى تحملتُ فما أيقظتُهُــمُ يا ابن كرام كابراً عن كابــر زانوك زيْنا باقيا وزنَتُهُـمُ كانوا هم الأشرافَ سادوا كُلّهُم مافى جميع العالمين مَثلُهُمُ

(۱) دیوانه ص ۲۹۲ .



( 19+ )

وأنت تبنيـه كذلك بعدهــم

لم يبنه بان سواهمُ قبلُهـم

كانزا، مناجيبَ قديما فضلُهُم

الا وانست شمسهليم وبدرهام

وغصدر تجرى وأنت بحرهــم

وفيهم الخير وأنت خيرهــم (۱)

بنوا جميع المجد فيما قد مضى فـــى شـرف مـؤيــد أركانــُهُ فياابن سهل وابن أبــاء لــه واللـه ماتصبـج بيــن معشـر والناس أخـاذ ومـاء نـاقــع والناس أجناس كما قد مثلــوا حاشا أميـر المؤمنيــن انــه

وقد رجونا ياابن سهل نائلا منك يرم فقرهم وبؤسهم يحصس القـارى؛ للأبيات السابقة ، معاناة الشاعر وبنيه من الجوع والعوز والحالة التى تردى فيها .

فقـاموس الشـاعر اللغـوى لايخـرج عن التذلل لبيان سوء الحـال تارة . وأخرى الاسهاب فى مدح كرم الحسن ، وأرومته ، رغم أن آل سهل لم تكن لهم كل هذه الأمالة فى أرومتهم .

تتفـاعل النفس مع الماساة التمويرية في الأبيات ، لما فيهـا مـن جمـال الأداء ، وصدق العاطفة ، التي تنبعث من كل بيت فيها .

فالشاعر يدعو مجد الحسن حين اشتد به الكرب ، وأعياه أمر عياله مكررا دعاءه ، متجاوزا كل من عداه ، لاعن بأس أو ذم ، لكنـه تخـيره تخـيرا ، لأن الناس ناموا عنه فلم يمدوه بمـا يقيـل عثرتـه ، ولذلك لم يرد ايقاظهم بقرع أسماعهم ، اسـتجداء ، وهـى صورة بريئة من التكلف والتمنع ، جديرة أن

(۱) البيهقى ، المحاسن والمساوىء ص ۳۰۸-۳۱۰ .



## ( 191 )

تهـز أريحية المقلين فما بالك لو عرف عنهم الاكثار .

ثم تتداعى صور الشاعر كأحلام الغائم فى بساطة كأنها مصاء جدول ، فيشيد بآباء الممدوج وآثارهم ، ثم يجعله شمس النصاس وبعدرهم ، وبعرهم وخيرهم .. وفى النهاية يستثنى من هـؤلاء المفضولين أمير المؤمنين ، لأنه خليفة رسول الله صلى الله عليه وسلم .

قصيدة الصدح فيما سبق ، اعتمدت على فكرة السخاء ، فكانت الممحور الأساسى ، والعنصر الرئيسى ، والدافع القوى لانشاء القصيدة ، لأن القصد الاستجداء ، واستدار العطاء ، وكما رأينا فقد تفاوتت قدرات الشعراء فى التناول . ومعها تضاول الشعراء بعض الفضائل على ندرة . ومن هذه السمات (\*) مدح الفضل :

لعمرك ماالأشراف في كل بلـدة

وان عظموا للفضل الا صنائــع

ترى عظماء الناس للفضل خشعا

اذا بدا ، والفضل لله خاشع

تواضع لصا زاده الله رفعــة

(۱) وکـل جليـل عنـده متواضـع

أبـان الشاعر مكانة الفضل ومنزلته ، ثم وصفه بعد ذلك بـالتواضع ، فالأشراف وان عظموا ماهم الا صنائع عنده ، فاذا

(\*) عبد الله بن أيوب ، أبو محمد التيمى ، من تيم اللات ابسن ثعلبة ، أحد شعراء الدولة العباسية ، مدح الأمين والمأمون وغيرهما . ت ٢٠٩هـ . الأعلام ٢/٢٤ .



# ( 197 )

كانت هذه حاله ، فيكون لتواضعه وقع على النفس ، وقبول حسن ومزية رائعة ، تزيده تشريفا، وترفع من قدره ، هذه المكانة بين الناس لم تنس الفضل نفسه ، بل تواضع لله .

ومن الفضائل الجديدة التي تناولها بعض معامري آل سهل (\*) قول مسلم بن الوليد في مدح الفضل بن سهل :

لو نطق الناس أو أثنوا بعلمهم

ونبهت عن معالى دهرك الكتب

لم يبلغوا منك أدنى ماتمت بـه (1)اذا تفاخرت الأملاك وانتسبوا

فلـو تفاخر العظماء ، فلن يبلغوا مبلغ الفضل يشهد له بــذلك الكـتب ، والبيتـان يشـيران إلــى نزعة آل سهل في حب العلم ، ومجالسة أهله . يقول الحسن متمثلا بهذين البيتين : ومابقيت مــن اللــنات الا محادثة الرجال ذوى العقول (\*) وقد كانوا اذا ذكروا قليلا فقد ماروا أقل من القليـل

- مسلم بنن الوليند الأنصاري بالولاء ، المعروف بصريع (\*) الغـوانى ، شـاعر غـزل وهـو أول من أكثر من البديع ، اتصـل بالفضل بن سهل ، وولاه بريد جرجان ، فاستمر الى أن مات ، مدح الرشيد ، والبرامكة ، وآل سهل . الأعلام ٢٢٣/٧
- ذیل دیلوان مسلم بلن الولید ص ۳۰۴ ، ت : د. سلامی الدهان ، دار المعارف مصر . ابن عبد ربه ، العقد الفرید ۱۰٦/۲ . (1)
  - (1)



( 197 )

(ب) الهجـاء

كانت سيرة آل سهل مع الناس وفى جملتهم الشعراء حسنة فقـد بذلـوا المـال لـهم بـسخاء ، وادنوهم من أنفسهم ، فحال ذلـك دون الشـعراء ، وهجـاء آل سـهل ، بـل عـلى العكس كثر المديح وأسهبوا فيه ، كما راينا .

والعامل الثانى فى ندرة هجاء السهليين ، قصر الحقبة الزمنية التـى عاشتها الأسرة ، فى خدمة الدولة العباسية ، فقصر الحقبة الزمنية لم تولد بعد حاقدين عليهم ، كما كان حـال البرامكـة . زيـادة عـلى ذلـك قلة أفراد هذه الأسرة ، مقارنـة بالبرامكـة ، أدى إلـى نـدرة الهجاء ، وهذه نتيجة منطقية .

هذه الأسباب مجتمعة تفسر قلة ماهجوا به من الشعراء . يقول دعبل فى هجاء الحسن : لاتحمدن حسنا فى الجود إن قطرت كفاه جزلا ، ولاتذممه إن رزما فليس يبخلُّ اشفاقـا علـى جِـدَة ولايجود بفضل الجود مُغتنمـا

لكنهـا خطـراتُ مــن وسـاوســه (۱) يعطى ويمنـع لابخـلا ولاكرمــا

(۱) ديوانه ص ٣٢٢ . فى وفيات الأعيان ٤،٣/٤ تنسب هذه المقطوعة لأبى القاسم الأعملي ، واسمه معاوية بلن سلفيان ، وكلان قد اتصل بالحسن بن سهل يؤد أولاده ، فعتب عليه فى شىء ، فقال يهجوه بهذه الأبيات .



( 141 )

الأبيات قوية فـى مضمونها الهجائى ، اتخـذ الثاعر أسـلوبا اسـتفزازيا لهجـاء الحسـن ، فلـم يكن كرمه حبا فى البذل ، واغتنام الجود ، ولابخله خوفا من نفاذ المال ، ومن شـم فيعـزو الانفـاق والامسـاك إلـى وسـواس يميبه ، فيعد فى المجانين الموسومين ، الذين لايدركون حقيقة مايفعلون .

وهذه الفكرة التى حوم حولها الشاعر ماخوذة من الواقع فقد أوردت بعض الممصادر أن الحسن كان موسوسا ، من جزعه على (١) أخيه .

(\*) قال اسحق فی الحسن : باب الأمیر عصراءً مابصه أحـدُ

ِالاَّ امـرؤُ واضـع كفـا عـلى دقــن قالت وقد أمَّلت ماكنت آمُلُــه

هذا الأميرُ (ابن سهل) حاتم اليمن

كفيتك الناس لاتلقى انحا طلـب ۣ

یضـیءً دارك یسـتعدی عـلی الـزمن إن الرجاء الذی قد كنت آمُلُهُ

وضعتـه ورجـاء النـاس فـى كـفن فى الله منه وجدوى كفه خلـف<sup>?</sup> ليس السُّدى والندى فى راحة الحسن

فــى زحـام النـاس على أبواب الأمراء مظنة لجودهم ، لأن المـورد العـذب كثير الزحام .. أما شاعرنا اسحق فخاب أمله فــى الحسـن وتبددت أحلامه فـى العطاء حين قدم على الأمير فلم

(۱) ابن طباطبا ، الفخرى ص ۲۲۳ ، الطبرى ۸/۸۵،۲۵،۵۰ .
 (\*) لم أجد من يعنى بترجمته ، ولعله اسحق الموصلى .
 (۲) المبرد ، الكامل ۳٦/۲۵ .



( 190 )

يجد أحدا ببابه غير رجل وضع كفه على ذقنه ، كناية حصنة عن انصراف الناس ، واعراضهم عن بابه ياسا من نواله .

شم يجلو الشاعر الصورة التى عرضها فى البيت الأول ببيتيصن يمعنان فى السخرية من بخل الأمير وكزازته من خلال خطاب صاحبته التى تحاوره ، مظهرة أملها فى عطاء الأمير على غصرار ماأمل أيضا ، قائلة "هذا الأمير ابن سهل حاتم اليمن" سخاء كعفى حاجتهم ، فلاتجد منهم أحدا يستعدى على الزمن ، شاكيا سوء حاله .

ثم يغرجنا الشاعر من هذا المحار الساخر ، ومن التلميسح الـى التصريح فـى البيـت الرابع باظهار الحقيقة معلنا يأسـه ، وأنـه وضـع أمله فى نوال الحسن مع آمال كل معتفيـه فـى كفن واحد . موحيا أن بخله ليس عارضا لكنه بخل مؤصل ، وعلى جميع سائليه .

َ ومـادام الـحسـن أخلف ظنه فالله خير منه ، وأكثر عطاء وهو حسبه .

والأبيات عـلى الصرغم من أن الشاعر لم يلجأ فيها الى الهجاء المباشر الا أنها تنطوى على هجاء شديد المرارة .



## ( 197 )

(ج) الـرثـا،

الرثاء مـن الوفاء ، وهو من أسمى غايات الشعر ، اذا صدر عن عاطفة صادقة .

والرثاء الذي قيل في آل سهل نزر جدا ، اذا قيص برثا، البرامكـة ، ونصدرة الهجـاء فصى السصهليين لهـا أسـبابها ودوافعها ، واذا ماألقينا نظرة عجئى على مصرع الفضل ووفاة الحسبن نجبد أن الأول كان عضد المأمون وساعده الأول ، وقتل بتدبسير مـن المـأمون نفسـه ، وذلـك بعـد أن حجب الأخبار ، ومايدور خارج قصر الخلافة ، من اضطرابات حول الخليفة وخروج الناس عن طاعته ، وقد نتج ذلك بعد أن أقنع الفضل المأمون بـأن يـومى بالخلافـة مـن بعـده لعـلى الرضا ، مما أحفق آل العبساس فخصلعوا المصامون ، وأعطوا الأمصر لعمصه ابصراهيم المهدى .

هـذه الأمـور الخـطيرة حجبها الفضل عن المأمون ، وبعد استكشـافه اياهـا ، وماصنعـه الفضل كان طبيعيا أن يفكر في قتله ، والخلاص منه ، فقد جاور حده ، وبان خطره .

وهنا يسبرز السى اللذهن سؤال مهم ، الا يمكن أن يكون المصامون قصد حصرم عللى الشصعراء رثاء الفضل كما فعل أبوه الرشيد ملع البرامكة من قبل . وان لم يحدث ذلك ، فامتناع الشحعراء عصن رثائـه أمر وارد ، رغبة صنهم في استمالة قلب

- تاریخ البیهقی ص ۱۱۸ ومابعدها . ابن طباطبا ، الفخری ص ۲۱۷–۲۱۹ (1)
- (1)



## ( 144 )

المأمون،ومجاراة له في غضبه على الفضل .

أما الحسن فقد وافته المنية وهو خارج الوزارة ، وهذا يقلل من أهميته ، ويعنى ذلك نسيانه .

فهـذه الأمور مجتمعة حالت بين الشعراء ورثاء آل سهل ، وقل الهجاء فيهم .

على أن مقتل الفضل أبكى صريع الغوانى وأثار أحزانه ، ولاعجـب فقد كان مسلم بن الوليد وفيا للفضل حافظا للجميل ، ولاه الفضـل بريد جرجان تكريما له ، ورفعا لقدره من التكسب بالشعر وهو على كبر . قال :

ذَهَلْتُ فلم انتعع غَليـلا بعبــرة

وأكـبرت أن ألقـى بيـومك ناعيـا فلما بدا لى أنه لاءــجُ الاسَـى وأن ليس إلا الـدمعُ للحـزن شافيا أقمتُ لك الانـواع ترتـدُ بينهـا مـآتمُ ينـدبن النـدى والمعاليـا وماكان مَنْعَى الفضل صنعى وحادةً وماكان مَنْعَى الفضل منعى وحادةً أللبأس أم للجـود أم لمقـادم عفت بعدك الايامُ ، لابـل تبدلـت من الملك يزحمن الجبال الرواسيا ؟ ففت بعدك الايامُ ، لابـل تبدلـت وكُـننّ كاعيـاد فعـدن مباكيـا

(۱) ولـم أر إِلاَّ بعـد يــومك باكيــا

(۱) ذيل ديوانه ص ٣٤٦ ، وفلى الأغانى ٥٦/١٩ فى البيت
 الرابع : وماكان منعى الفضل منعاة واحد .



# ( 14. )

يبدؤها بلفظة (ذهلت) فالموقف أذهله ، وأذهب بعض موابه ، لأن الحـدث فاق قدرة تحمله ، وهو تصوير نفسى مؤلم لفقد العزيز ، استطاعه الشاعر ، وأبدع في تجسيده في البيت الأول .

وبعد أن هـدأت ثـائرة النفـس ، وأفاقت مـن صدمتها ، وأيقـن أن لاسبيل لاخماد أحزانه إلا البكاء ، فلعلها تخفف من نار الحزن .

فلما بدا لى أنه لاعج الأسى

وأن ليس الا الدمع للحزن شافيا

ويبكـى مسلم الشجاعة ، والسخاء ، والمعالى ، لوفاتها معـه ، اذَّ لـم يبـق لهـا أثر ، فأفراحه تبدلت إلى أحزان ، وأعياده الى مباكِ .

يصف كل ذلك بالم وحزن شديدين .

ورغـم ذهـول الشـاعر ، إلا أن أفكـاره كـانت مرتبـة ، ومتسلسـلة ، فبدأ بوصف ماأحدثته الصدمة فـى نفصه ، ومن ثم البكـاء ليشـفى به علته ، واقاصة المآتم ، وبكاء مامات معه مـن جـود وشـجاعة ، وفضائل الصفات ، وأخيرا وصف حال الآيام بعـده ، وكيف أنها مشجية تبعث الآسى ، بعد ماكانت فى أياصه مرضية .



#### ( 199 )

السهليون والكتاب .

نهـج السهليون طريق البرامكة فى شتى ميادين الحياة ، كـانوا عـلى لحـلق عظيـم مع الناس ، ومع جيلهم من الكتاب ، أخذوا بأيديهم إلى مواطن الصواب دون تجريح ولاكبرياء ، كما مَرّ فى مثالية تعامل الفضل والحسن مع كتابهم .

هـذه المعاملـة أحـالتهم إلى نماذج عالية ، وزادت في رفـع شأنهم عند جيلهم الكتاب فامتدحوا سخاءهم ، وبلاغتهم ، وأخلاقهم ، وسيرتهم ، التي تمثلوا فيها بالبرامكة .

يقول ابن طباطبا في حديثه عن الوزارة في عهد المأمون مجصدا حقيقة ماذهبت اليه :

"أول وزرائصه آل مصهل ، وكانت دولتهم فى جبهة الدهر غرة ، وفى مفرق العصر درة ، وكانت مختصرة الدولة البرمكية وهصم صنائع البرامكصة ، فالوزير الأول للمأمون منهم الفضل (۱) ابن سهل" .

ويقول عن الفضل بن سهل مسجلا بعض سجاياه :

"كـان الفضـل سـخيا كريمـا يجارى البرامكة فى جوده ، شديد العقوبة ، سهل الانعطاف ، حليما بليغا بآداب الملوك ، بمـيرا بـالحيل ، جيد الحدس ، محصلا للأموال ، وكان يقال له (۲) الوزير الأمير" .

ومـن معـاصری آل سهل ابراهیم بن اسماعیل بن داود،عرف فضلهم ، وأدرك منزلتهم فی الكتابة ، قال فی رده علی رسالة

۲۲۰ ابن طباطبا ، الفخرى ص ۲۲۰ .
 ۲۲۱ ) ابن طباطبا ، الفخرى ص ۲۲۱ .



( \*\*\* )

كان قد بعثها إليه الفضل بن سهل ، وفيها يطرى أسلوبه : "وصل إلى كتابك بخط يدك المباركة ، فلم أر قليلا أجمع ولاايجازا أكفا من اطناب ، ولااختصارا أبلغ فى معرفة وفهم (١) منه ، ومارأيت كتابا على وجازته أحاط بما أحاط ..." .

أُعجـب ابراهيم بن اسماعيل بسمة الايجاز فى كتاب الفضل ابـن سـهل ، هـذه الـسمة شارك السهليون فيها البرامكة ، بل انهـا مـن أبـرز تـأثيرات البرامكـة عـلى آل سهل فى أسلوب الكتابة .

وقــال الحسن بن وهب ـ وكان كاتبا بليغا ـ فى رده على رسـالة سـبق أن بعثها اليه الحسن بن سهل ، وقد أثاره مناخ ذلك اليوم :

"لأنـه اذا أشمـى حكى حسنك وضياءك ، وان أمطر حكى جودك (٢) وسخاءك ، وإن غام أشبه ظلك وفناءك" .

بعـد أن هاجه المناخ وأطربه ، رأى ابن وهب أن المناخ قـى مخـتلف مظـاهره يشـارك الحسن فى بعض شمائله ومزاياه ، فربط بينهما هذا الربط الموفق .

ومن هؤلاء الكتاب جعفر الضبى قال فى الفضل :

"أيهـا الأمير اسكتنى عن وصفك تساوى أفعالك فى السؤدد وحيرتى فيها كثرة عددها ، فليس إلى ذكر جميعها سبيل ، وإن أردت وصـف واحـدة اعـترضت أختهـا ، اذا لـم تكن الأولى أحق

 <sup>(</sup>۱) أحـمد صفـوت ، الـجـمهرة ۳۷٦/۳ ، نقـلا عــن المنظــوم والمنثور .
 (۲) أحـمد صفـوت ، الـجـمهرة ۳٦١/۳ ، الـحـمرى ، زهر الآداب



# ( 1+1 )

(۱) بالذكر ، ولست أصفها إلا باظهار العجز عن وصفها" .

وقال آخر في وصف سخاء المحسن :

"لقد مرت لا استكثر كثيرك ، ولا استقل قلبك ، قال وكيف ؟ قال : لأنك أكثر من كثيرك ، وأن قليلك أكثر من قليل غيرُكْ".

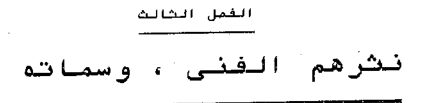
وهـذا يشـير إلـى ادراك آل سهل كما أدرك البرامكة من قبلهـم ، أن كـل عـرض إلـى زوال ، وأن شـيئا من هذا العرض لايكسبهم الحمد والخلود اذا استأثروا به، وضنوا على الناس. مــن ثـم أعطـوا بـــخاء ، ودون ضن ولامن ، لأن العطاء يكسبهم الحمد ، والحمد خالد بخلاف المال .

فهم يسعون إلى تحقيق ذلك الخلود بسخائهم على الناس ، الذي ومل حد السرف .

- الجـاحظ ، الحيوان ٩٢/٢ ، وفي عيون الأخبار لابن قتيبة . (1) ١/،١٧ أن هـذا السّومف قيـل في الحسن ، ورواية الجاحظ ارجع لذكره القائل . ارجع لذكره القائل . ابن عبد ربه ، العقد الفريد ١٣/٢ .
  - (1)



-



ويشمل :

(۱) رسائلهم

(۲) توقیعاتھم

(٣) أقوالهم وحكمهم



( \*\*\* )

اتسمعت أغراض الكتابـة الفنية ، باتساع آفاق الحياة العباسية الجديدة ، وطرقت ميادين شتى ، ملبية حاجة الخلافة وسياسة الدولة من جهة ، ومن جهة أخرى حاجة العقل والعاطفة للإمتاع بها .

وأخـذ النـثر في هذه الحقبة من الزمن يزاحم الشعر في ميادينه التي كانت خاصة به ، وحكرا عليه ، من قبل .

فأضحت الكتابة … ولاشك ـ لغة النضوج العقلى ، والتطور الحضـارى ، فنفقـت تجارتها ، واشتهر صناعها ، ونالوا حظوة عند الخلفاء مكنتهم من تسنم مراكز الدولة العليا ، لم يكن لينالوها بغير طريق الكتابة .

ومن هؤلاء الذين شملهم التكريم (آل سهل) ، أعنى الفضل والحسـن ، فقد نالا الوزارة بفضل الكتابة ، وقد كانا قبلها (۱) من الخاملين كما قال ابن عبد ربه .

والحتصصتهما دون سائر آل سهل ، لكثرة نتاجهما ، وتعدد اغراضـه وتباين مناحيه ، ولايعنى ذلك اطلاقا تأخر أفراد هذه الأسرة عن الفصاحة ، والمقدرة على استخدام أفانين البيان .

فأم الفضل عرف عنها اقتدارها على البيان ، وماجوابها للمامون ـ حـين أخـذ يهـدىء من روعها بعد قتل ابنها ـ إلا أبـرز دليـل ، وحـير شـاهد على ذلك ، وقد تناقلته كثير من (۲) المصادر اعجابا به .

والحسـين : ابـن الحسن بن سهل كان بليغا ، قادرا على الابداع ، لننظر في كتابه الذي بعث به إلى صديق له :

<sup>(</sup>۱) العقد ۲۵۲/۶ .

<sup>(</sup>٢) الحصرى ، زهر الآداب ٣٥٧/٤ ، ذيل الأصالى ص ٨٦ ، الآبى نثر الدر ٤/٤ .



( 1.1)

کتب :

"نحن في مأدبة لنا تشرف على روضة تضاحك الشمس حسنا ، قـد باتت السماء تكلُّها ، فهي شرقة بمائها ، حالية بنُوَّارها فبادر الينا لنكون على سواء من استمتاع بعضنا ببعض" .

ومثلل هلذه الكتابلة الوصفيلة التميلة ، لاتصدر إلا من متمصرس بالكتابـة ، عصالم بأصولها وفروعها ، مبدع فيها .. ولكنى لم أعثر له على شيء آخر من أعماله تعين على دراسته.

وإذا ماانتقلنـا إلى "بوران" خديجة بنت الحسن بن سهل الفينا ملن يلردد القول عن بلاغتها . فقد دكر صاحب "العقد الفريـد" بيانهــه ، وحسـن قولهـا وعلمها حتى لقد أعجب بها المصامون وتزوجها ، ذكـر ابـن عبد ربه ذلك في كلام طويل ، وقصـة أشبه بقصص ألف ليلة وليلة ، ولكنى أيمًا لم أعشر على مايثبت بيانها وبلاغتها في شكل من أشكال الكتابة .

اذاً يبقــى لدينـا الفضل والحسن كمثال بارز يحكى مآثر هذه الأسرة .

والنـاظر فى تركتهم الأدبية النثرية ، يجدها لاتخرج عن أنمـاط النـثر المألوفـة . مـن رسائل ، وتوقيعات ، وأقوال بليغة ، وحكم سديدة وصاشاكل ذلك من أثر القلم والفكر .

ففنون النثر عندهم اتخذت مسارات عدة ، وأغراض مختلفة كمـا ذكـرت فهـى اصا أن تكون سياسية بحكم موقعهم فـى سياسة الدولـة ، وهـى كشـيرة يندرج تحتها الرسائل الحربية ، وكل مالــه صلــة بديوان الخلافة ، من رسائل تخدم أهداف الدولـة ،

- ابن عبد ربه (1)العقد ٣،٩،٣،٨/٤ . (\*)
  - العقد ١٥٦/٨ ومابعدها



## ( 1.0)

وتسيَّر شئونها .

واما أن تكون شخصية ، لاصلة لها بالديوان . وسأدرس فنون كتابتهم ، كلا على حدة ، بادئا :

- (أ) الرسـائــل .
- (١) الرصائل "الاخوانية " الشخصية ، وهى تلك التى لاصلة لها بالديوان كما أشرت ، أو لها صلة غير رسمية ، تنشئ عادة بين الأصدقاء ، والاخوان والخلان .

تعـبر عـن المشاعر الانسانية ، ولاتتخذ صوضوعا بغينه ، منهـا مـاهو فى التهنئة والتعزية ، والاستعطاف ، والعقاب ، والشـوق ... وغيرهـا مـن الموضوعـات التـى تنشأ بين الاخلاء فيتبادلون الرسائل بينهم ، دليل محبة ووصال .

مــن أبرز سمات هذا النوع من الرسائل ، قوة العاطفة ، وصـدق الشـعور غالبـا ، تلاطـف النفس وتؤثـر فيهـا ، وتتصل بـالروح وتغذيهـا ، لـذا فهـى أخصب بلاغة ، وأعلق بالفن من الرسائل الرسمية ، لهذا آثرت أن أبدأ بها .

وأول مايطالعنا منْ هذا النوع ، رسائل الفضل إلى أخيه الحسن والعكس .

كتب الحسن إلى أخيه الفضل يهنئه بمولود :

"انه ليعن من نعم الله وفوائد قِسَمه ـ وان خص موقِعُها ، ووجب شكرُها ـ نعمة ُتعدل النعمةَ فى الولد لنمائها فى العدد وزيادتها فـى قـوة العضد ، ومايُتعَجَّل به من عظيم بهجتها ، ويُرجـى من باقى ذكرُها فى الخلوف والأعقاب ، ولاحق بركتها فى الدعـاء والاسـتغفار ، وإن الله قد أفادك وأنالك غلاما سريا



( 1.1)

سحيته فلانا ، فكان ميلاده عند فتع الله على أمير المؤمنين فرجـوت أن تكـون موافاتـه بالنصر الذى أظهرنا الله به على عـدو الـدين والمسـلمين ، صـن دلائـل بركته ويمنه ، وشواهد سـعادته والسـعادة به ، فبارك الله لأمير المؤمنين فى طارف نعمتـه ، وتالدهـا ، وشـفع لـه قديم مننه بحادثها ، ورزقه ذكـورا طيبيـن مهـذبين يأنس بهم ربعه ، ويتصل بهم نجاحه ، ويجعلهم ذرية زاكية وبقية صالحة " .

يعمد الحسن في تهنئته اخيه الي :

- (١) اظهار هـذه النعمـة من الله سبحانه وتعالى ، الواجب شـكرها فنعمـة الولد لايوازيها آية نعمة أخرى ، وكأنى به وهو ينشىء رسالته قد نظر الى قوله تعالى : {المال به والبنون زينة الحياة الدنيا} .
   ويعلل عظم هذه النعمة بالآتى :
  - (١) لنمائها فى العدد ، استنادا إلى نداء الرسول الكريم
     (\*\*)
     ملى الله عليه وسلم فى الحث على التكاثر والتناسل .
  - (٢) وزيادتها فى قوة العضد ، ومايتعجل به من عظيم بهجتها ومايرجى به من باقى ذكرها فى الخلوف والأعقاب ، ولاحق بركتها فى الدعاء والاستغفار .
  - (۱) أحمد صفوت ، جمهرة رسائل العرب ۳۳۹/۳ نقلا عن المنظوم والمنثور .
     (\*) سورة الكهف : ۲۱
  - (\*\*) عـنَّ معقل بن يسار ... رضى الله عنه ـ أن رسول الله صلى اللـه عليـه وسـلم قال : "تزوجوا الولود الودود فانى مكاثر بكم" . وزاد أبو عبد الله الحاكم : "الأمم" . انظـر : النسائى ، السنن ٦/٦ ، أبو عبد الله الحاكم المستدرك على الصحيحين ١٦٢/٢ .



( \*\*\* )

ومعناه أيضا مصحتقى مصن المحديث الشريف : "اذا مات (\*) الانسان انقطع عملاه إلا مصن ثلاثة ..." العديث،منها الولد . الصالح الذى يدعو لأبويه بعد انقضاء آجالهم .

فالرسالة عامة مصبوغة صبغة اسلامية ، لاتكاد تخلو منها فقرة من فقراتها .

- (٣) تفاؤل المحسن لأن مولده تزامن مع نصر أمير المؤمنين . ومن أبرز سمات الرسالة التالى :
- (۱) الغرض معن الرسالة التهنئة ، وهيى أنسب بالشعر وبطبيعته لأنها أصلا تصدر عن الوجدان ، وتمتزج بها عاطفة البهجة والنزوع إلىى المشاركة فى المسرة ، واشاعتها ، لكن الكاتب نقلها إلى النثر .

وان كانت سمة عامة اتسمت بها الكتابة آنذاك .

وأضفـى عليها من روحه ، معتمدا على عناصر اسلامية كما رأينا .

وأثبـت الحسـن برسـالته هـذه مقدرة النثر الفنية على الحـوض فى أغراض الشعر ، وربما يتفوق حينا لخلوه من الوزن والقافيـة ، فهـو حـر طليق فى التعبير عما تجيش به نفسه ، والرسـالة هنـا وفـت بغرضهـا ، واسـتطاعت اسـتقصاء أفكـار الكاتب .

(٢) يلحظ عـلى الرسـالة ، ذلـك التسلسل فى الافكار ، فكل فكـرة تسلمك إلى التى تليها من غير مشقة ، وبلاكلفة ، ونجد الكاتب أيضا يصعى للتدليل بالتعليل .

(\*) أخرجـه النسـائى فـى السـنن عن أبـى هريرة ـ رضى الله عنه ـ ٢٥١/٦ .



( \*\*\* )

كما فـى قوله : "اله ليس من نعم الله وفوائد قسمه ، نعمـة تعـدل النعمة فى الولد" واخذ يورد تعليلاته المنطقية لاثبـات مقدمـة كلامـه فقـال معلـلا : "لنمائهـا فى العدد" ، "وزيادتهـا فـى قوة العفد" ، "وبهجتها" ، "ولاحق بركتها فى الدعاء والاستغفار" .

- (٣) الجعمل الاعتراضية ، يقول : "انعه ليس من نعم الله وفوائد قسمه ـ وان خص موقعها ، ووجب شكرها ـ نعمة.." وفائدة الاعتراض هنا ، حتى لاتذهب بالقارى؛ أو السامع الظنون ، فعى أن الحسن يقلل من أهمية النعم الأخرى ، التى يتوجب شكرها .
- (٤) يجنح الكاتب إلى السجع من غير تكلف فى ذلك ، فلايلتزم
   به فى سائر الرسالة ، وكذا المزاوجة بين الجمل .

"وان خصص موقعها ، ووجب شكرها" ، و"لنمائها في العدد وزيادتها فصى قصوة العضد" ، و"يجعلهم ذرية زاكية ، وبقية صالحة" .

ويختم الحسن رسالته بمدح الخليفة والدعاء له بالذرية الصالحـة ، فلـم يشـا أن يخـرج عـن غرضـه حـتى فـى دعائـه للخليفة .

الرسـالة كمـا هو ملاحظ لم تبدأ بالبسملة ، ولاببيت من الشـعر .. بـل دلفت إلى موضوعها دون مقدمات ، ولعل هذا من ميزات الرسائل الشخصية .

ومصن الرسـائل الخاصة ، رسالة الفضل بن سهل إلى أخيه الحسن ، كتب :

"إن اللـه قد جعل جدك عاليا ، وجعلك في كل خير مقدما



( 1+4 )

وإلىى غاية كل فضل سابقا ، وصيرك \_ وان نأت بك الدار \_ من أصير الم\_ؤمنين وكرامتـه قريبا ، وقد جدد لك من البر كيت وكـيت ، وكذا يحوز الله لك من الدين والدنيا والعز والشرف أكثره وأشرفه ، ان شاء الله" .

لـم ترق الرسالة في الأداء الفني إلى مرتبة سابقتها ، كل مافي الأمر أنها رسالة اخبارية .

وفيها تظهر مكانة الحسن ومنزلته عند أمير المؤمنين . لـم يميز الرسالة سوى الايجاز ، أما غير ذلك فقد كانت خلوا من الامتاع الفنى .

هـذه الرسالة وسابقتها نمط من الرسائل الاخوانية تنشأ بيـن الأشـقاء ، وبسبب هذه الآصرة لايداخل العواطف فيها ريبة أو ظنـون ـ غالبـا ـ وصـع ذلـك حـرص الكاتب على تدبيجها ، واختيار ألفاظها ومعانيها بدقة ، فصيحة ، أنيقة ، شريفة ، نبيلـة ، روعـى فيهـا مـايكون بين الأخ وأخيه من أعراف أدب المعاملة التي لايصرح بها .

وهـاك نمطا آخر من هذه الرسائل الاخوانية بين الأصدقاء التى يكثر فيها ذكر عواطف الشوق ، وترك العواطف على رسلها وتصويـر الانفعـالات والمشـاعر بلاكلفـة إلا مايقتضيه التجويد (\*) الفنـى.رسـالة مـن الحسـن بـن سهل الى الحسن بن وهب ، وقد

 <sup>(</sup>۱) أحسمد صفوت ، الجسمهرة ۳۳۹/۳ ، ابسن قتيبة ، عياون
 الأخبار ۱۱۸۹،۱۳۹، ۱۹

<sup>(\*)</sup> هـو الَحسـن بن وهب بن سعيد ، كان يكتب للزيات ، وزير المعتصم والـواثق والمتـوكل ، وقـد كـان ولـى ديوان الرسـائل ، وكـان جـده سعيد فى خدمة آل برمك ، وتحول ولده وهب بن سعيد الى جعفر البرمكى ، ثم صار بعده فى جملـة ذى الرياسـتين وآل وهـب من قرية من أعمال واسط كانوا نصارى ثم أسلموا . الأعلام ٢٢٦/٢ .



( 11. )

اصطبح فى يوم دجن لم يمطر : كتب اليه : "أما ترى تكافُؤ هذا الطمع والياس فى يومنا هذا بقرب (\*) المطر وبعده ، كانه قول كثير : وإنى وتهيامـى بعــزةَ بعدمـا تخليتُ مما بيننا وتخلّــت لكـالمرتجى ظل الغمامة ، كلما

تبوأ منها للمقيل افْمَحلّت

ومـاأصبحت أمنيتى إِلا فى لقائك ، فليت حجاب الناى هتك بينى وبينك ، ورقعتى هذه وقد دارت زجاجات اوقعت بعقلى ولم تتحيفه، وبعثت نشاط حركتى للكتاب ، فرايك فى إمطارى سرورا بسـار خبرك ، إِذْ حُرمت السرورَ بمطر هذا اليوم موفقا ان شاء الله" .

أغلب الظن أن الحسن كتب رسالته هذه قبل أن تمير إليه الصوزارة وذلصك لبساطته المتناهية فى دعوة ابن وهب ، ومثل هـذا التبسـط لايمدر من وزير وان نال حظا من التواضع . فهل مـن الممكن أن تصبح أغلى أمنية للوزير لقاء ابن وهب ، وان علا مكانه ؟

(\*\*) وقـد يؤيـد هذا الظن اجابة ابن وهب المتاخرة ، وربما

- (\*) هـو كثـير بـن عبـد الرحمن ، شاعر أموى مشهور ، اختص ببنـى مـروان ، وكـانوا يعظمونه ويكرمونه ، توفى سنة ١٠٥هـ . الأعلام ٢١٩/٥ .
- (1) أحمد صفوت ، المجمهرة ٣٦١،٣٦٠/٣ ، المحصرى ، زهر الآداب
   ٥،٠/٢
- (\*\*) رد الحسن بن وهب على الحسن بن سهل كتب : "ومصل كتصاب الأمصير ــ أعصزه الله ــ وفمى طاهم ، ويدى عاملسة ، ولصذلك تصاخر الجواب قليلا ، وقد رأيت تكافؤ احسصان هذا اليوم واساءته ، ومااستوجب ذنبا استحق به =



#### . ( 111 )

يـدفع هذا الظن ماورد فى جوابه مثل قوله "وسؤال الأمير عنى نعمـة ..." فيظل تأويل رسالة الحسن على أنها حكاية حال من أحوال المداناة والتبسط بين ألفين .

والرسـالة تمثـل الــترف الأدبى فى الحضارة العباسية ، فبعـد أن كـانت الرسـائل تــأخذ طـابع الجـد فى تسيير أمور الدولة ، أصبحت متنفسا لمشاعر الأصدقاء وأحاسيسهم ، ووسيلة فنية للترسل بينهم .

ومن سماتها :

- (1) صدق العاطفة ، مع جمسال الأداء ، ولأنها من الرسائل
   الخاصة فقد اتجهت إلى غرضها دون تمهيد .
- (ب) يشبه ابن سهل حاله فى طمعها وباسها من المطر بحال (كثير) مع حبيبته عزة ، ويستانس بشعره،ليؤكد لنا هذا الشعور المتارجح بين طرفين ، وهو شعور يفشيه القلق والتوتر اللذان يبعثان على الدهشة ، ويثيران الاحساس بالمتعة الفنية .
- (ج) استعان ببعض الكنايات اللطيفة ، يقول : "فليت حجاب النــأى هتـك بينى وبينك" لأن البعد يصنع بين الصديقين مايشبه حجابا .
- (د) خصلت الفاظ الرسالة من التعمل والتكلف مع أنها مصاغة صياغة فنية عالية .

خاصا ، لأنه إذا أشمى حكى حسنك وضياءك ، وإن أمطر حكى جست في المصل المعني المعنية وال أمطر حكى حسنك وضياءك ، وإن أمطر حكى جسودك وسخاءك ، وإن غام أشعبه ظليك وفناءك ، وسؤال الأمير عني نعم الله عز وجل على ، أعفى بها آثار الزمان السىء عندى ، وأنا كما يحب الأمير ، مرف الله الحوادث عنه وعن حظى منه " .



#### ( 111 )

(هـ) استعمل بعض أنواع البديع دون تعمد كالطباق فى قوله : "بقرب المطر وبعده" .

(و) خـتمت ب "إن شـاء اللـه" وهو من طريقتهم التى يعمدون اليها كثيرا فى رسائلهم كصا فى الرسالتين السابقتين.

أشـرت فيمـا مضى إلى أن النثر استطاع تمثل بعض أغراض الشـعر التـى كانت حكرا عليه دون النثر ، (كالهجاء والمدح والرثاء والوصف) .

فسالنثر لايحتاج إلىى معانعاة كالتى تكون مع الشعر ، لخلوه من مضايق القوافى والأوزان ، ومع ذلك قد يسامى الشعر ويقاربه فصى بعض مصايحدث فى نفس المتلقى من متعة . يقول الحسن فى وصف عقل المأمون :

کتب :

"وقد أصبح أميرُ المؤمنين محمودُ السيرة ، عفيف الطعمة كريمَ الشيمة ، مبارك الضريبة ، محمود النقيبة ، موفيا بما أخذ الله عليه ، مطلعا بما حمله منه ، مؤديا إلى الله حقه مقـرا له بنعمته ، شاكرا لآلائه ، لايأمر إلا عدلا ، ولاينطق إلا فصلا ، عبئا لدينه وأمانته ، كافا ليده ولسانه" .

أول مايطالعنا مصن سحماتها هذا الايباز البليحصخ ، والمزاوجة بيض جملها ، مما أضفى عليها ايقاعا موسيقيا ، وجرسا عذبا ومصن موسيقاها الهادئة هذا السحع فى بعض فقراتها ، كقوله : "محصود العيرة ، عفيف الطعمة ، كريم الشيمة " ، و"لايأمر الا عدلا ، ولاينطق الا فصلا " . فكأن السجع

۱) ابن عبد ربه ، العقد ۳۲۳،۳۲۲/۱ ، أحسمد صفرت ،
 ۱) الجمهرة ۳۲۳،۳٦۲/۳ .



# ( 111)

والمزاوجـة قـد تحالفا على احداث الايقاع الجميل فى النص ، مـع ماامتازت به من قصر الـجمل ، وانتقاء الآلفاظ التى تحوى معانيها ، وتحملها دون زيادة أو نقصان .

ومـن مقامد الرسائل الاخوانية (الوساطات) ، وهي لاتصدر الا عن صاحب مكانة ، لمصاعدة الآخرين .

أظهـر سـماتها التحـرر مـن القيود ، وقوة العاطفة في محاولة التأثير وبلوغ الغاية من انشائها .

والايجاز مـن خمائصهـا الهامـة ، لأن المقـام لايحـتمل الاسـهاب ، ولاتخـلو من الدعاء في محاولة من محاولات التأثير أيضا .

عصلى هـذا النحـو سـارت وساطاتهم ، وبالسما<sup>ت</sup> الصابقة تحلت .

كتب الحسن بن سهل الى آخر :

"فـلان قـد استغنى باصطناعك اياه ، عن تحريكى اياك فى أمـره ، فـان الصنيعـة حرمـة للممنـوع اليـه ، ووسيلة إلِى مصطنعه ، فبسط الله يدك بالخيرات ، وجعلك من أهلها ، ووصل (١) بك أسبابها" .

ومنها قوله :

"مصوصل كتصابى اليك أنا ، فكن له أنا ، وتامله بعين مشاهدتى وكلتى ، فبلسانه أشكر صاأتيت اليه ، وأذم صاقصرت (٢) فيه" .

 (۱) ابلن عبد ربله ، العقد الفريد ۳۱۱/۴ ، احمد صفوت ، جمهرة رسائل العرب ۳۲۲/۳ .
 (۲) ابلن عبد ربله ، العقد الفريد ۳۱۱/۴ ، احمد صفوت ، جمهرة رسائل العرب ۳۲۲/۳ .



### ( 111 )

أوشـكت الرسـالة ـ فيمـا يـراه البـاحث ـ تخرج عن حد الصفاء الذى كان يتمتع به النثر العربى قبل تولى هذه الاسر امـرة الكتابة الإلى شىء من الاسراف فى التانق ، الذى غُرف به الـذوق الفارسى ، وكان فى الوقت ذاته أثرا من رقى الحضارة فى ظل العباسيين .

"قد استغنى باصطناعك اياه عن تحريكي اياك" .

و"موصل كتابى اليك أنا ، فكن له أنا" .

عـلى أن مايخشى من شيوع هذا الضرب من الأناقة وتماديه أنـه قـد يفضى إلى التعمل ، لاسيما إذا ضعفت الملكة ، ووهت الفطرة .

(ب) أما الشق الثانى من كتاباتهم فكان (رسميا) .

وهــى تلــك الرسائل الـتى متعلقها ديوان الخلافة ، تلبى احتياجات الدولة فى تسيير دفة الأمور .

وتسـمى أيضا (بالديوانية) نسبة الى الديوان ، غير أن هـذه التسـمية يعتورها النقص فى حمل المعنى الدقيق ، يذكر صاحب "الكتابة الفنية فى مشرق الدولة الاسلامية" أن تسميتها بالرسمية أدق .

وذلـك يعـود إلى أن رسائل كثيرة للحكومة لم تكن تصدر من الديوان ، انصا كان يصدرها رجال الدولة وهم في حروب أو (١) فتوح .

وأول مصايجب النظير فيصه ، رسحائل الفضحل بـن سهل عن المأمون إبّان الفتنة ، ولنطلق عليها :

رسائل نذر العرب :

(۱) د. ناعسة ص ۲۱٦ .



( 110 )

ذكـرت فـى بداية هذا الباب الأمل الذى كان يحدو الفضل بانتقال الخلافة إلى المأمون .

ربمـا كـان ميل الفضل وأضرابه إلى المأمون دون الأمين

- (١) أن المصامون اجمعت لمه أسعباب الرياسة والخلافة من
   العقل والحنكة ، وحسن التدبير ، والغرام بالمعرفة .
- (٢) أنه يصلت من ناحية أمه بسبب إلى الفرس ، وربما يفسر هـذا مشايعة بعض الشعراء الذين لهم أعراق أعجمية إلى الولاة والخلفاء الذين لهم أعراق مشابهة .

لذا فقد كان ساعد المأمون القوى ، للاطاحة بالأمين بعد نكثه بعهد أبيه ، وقد تحقق مراده ، وآلت الخلافة للمأمون ، ومـن ثـم وضـع قدمـه على أول درجات الرقى السياسى ، محققا طموحه الذى رسم له وخطط .

وكانت لـه رسائل على لسان المأمون تجسد حقيقة ذلك ، فبعد أن كتب الأمين إلى المأمون يسأله أن يتنازل له عن كُوَر مـن كُوَر خراسان سماها ، كبر ذلك على المأمون واشتد عليه ، فأمر كاتبه الفضل أن يكتب إليه ، فكتب على لسانه :

"قد بلغنى كتاب أمير المؤمنين ، يسأل عن مواضع سماها مما أثبته الرشيد فى العقد ، وجعل أمره إلى ، وماأمر رآه أمسير المصؤمنين أحد يجاوز أكثره ، غير أن الذى جعل إلى الطرف الصدى أنا به لاظنين فى النظر لعامته ، ولاجاهل بما أسند إلى مسن أمصره ، ولصو لصم يكسن ذلك مثبتا بالعهود والمصواثيق المصأخوذة شم كنت على الحال الذى أنا عليها من اشراف عدو مخصوف الشوكة وعامة لاتُتألف عن هضمها ، وأجناد لاتستتبع طاعتها إلا بالاموال ، وطَرَفٍ من الافضال ، لكان فى



### ( 117 )

نظر أمـير المؤمنين لعامته ومايحب من لمّ أطرافه ، مايوجب عليه أن يقسم له كثيرا من عنايته ، وأن يستطلِحَه ببذل كثير مـن مالـه ، فكـيف بمســئلة ماأوجبـه الحق ، ووكدته ماخوذة العهـد ؟ وإنــى لأعلـم أن أمـير المـؤمنين لو علم من الحال مـاعلمت ، لم يطلع صاكتب بمسألته إلى ، ثم أنا على ثقة من القبول بعد البيان إن شاء الله" .

ولصم يصرّل المصأمون يتلطف إلصى الأمين في التنازل عن مطالبه غير أن الأخير تعنت وكابر .

يـروى الطـبرى أن المـأمون قـال للفضل إن ولدى وأهلى ومـالى الـذى أفـرده الرشيد لى بحضرة محمد ألف ألف ، وأنا اليهـا محتـاج ، فمـا تـرى فـى ذلـك ؟ فأشـار عليـه الفضل بالمطالبة بحقه قال : ولكن تكتب كتاب طالب لحقك ... ، فان أطـاع فنعمـة وعافيـة ، وان أبـى لم تكن قد بعثت على نفسك حربا .

فكتب الفضل عنه :

"أما بعد ، فان نظر أمير المؤمنين للعامة نظر من لايقتصر عنه على اعطاء النصفة من نفسه حتى يتجاوزها اليهم ببره وصلته ، وإذا كان ذلك رأيه فى عامته ، فأحر بأن يكون عـلى مجاوزة ذلـك بمنـوه ، وقسيم نسبه ، فقد تعلم ياأمير المـؤمنين حـالا أنـا عليها مـن شغـور حللت بين لهواتها ، وأجنـاد لاتزال موقفة بنشر غيَّها وبنكث آرائها ، وقلة الخُرْج قبـلى ، والأهـلُ والولدُ قبل أمير المؤمنين ، وماللأهل ـ وان

(1) أحمد صفوت ، الجمهرة ۲۹۷٬۲۹٦/۳ ، تاريخ الطبرى ۳۷۹/۸
 (۲) أحمد صفوت ، الجمهرة ۲۹۹/۳ ، تاريخ الطبرى ۳۸۱/۸ .



### ( 111 )

كانوا فـى كفاية من بر أمير المؤمنين ، فكان لهم والدا ـ بـد مـن الاشراف والنزوع الى كنفى ، ومالى بالمال من المقوة والظهير على لم الشعث بحضرتى ، وقد وجهت لحمل العيال وحمل ذلـك المـال ، فرأى أمير المؤمنين فى اجازة فلان الى الرقة فى حمل ذلك المال ، والأمر بمعونته عليه ، غير محرج له فيه الى ضيقة تقع بمخالفته ، أو حامل له على رأى يكون على غير موافقة ، والسلام" .

وتصواصل الخصلاف بينهمما ، حتى اشتعلت الحرب ، وانتهى الأمر الى المأمون .

الـرأى عنـدى فـى هـذه الرسـالة وأشباهها مما كتب فى موموعهـا ، أن الكـاتب كـان يحتـاط غاية الحيطة فى اختيار المعـانى ومايدل عليها من ألفاظ بحيث تنيل ولاتقطع ، وتقتل ولاتجرح .

والكاتب هنا (الفضل) انما يصدر عن عقل المأمون ولسانه ، رغصم رجاحة عقله ، ووفرة ذكائه ، وكان المامون أريبا داهية لاغرارة فيه ، فهو يريد استدراج الأمين ليرسل اليه مالسه وعياله ، لحاجته الى المال فى تسكين الجنود ، وسسد الثغور ، ولم الشعث ، وحاجته الى العيال ليكونوا فى كنفه .

فـالموقف محتـاج الـى حسـن التـأنى واسـتخدام الألفاظ والجـمل التى تنيل الغرض من استرداد المال والعيال دون أن ينكشف الدافع المستتر ، وهو ألا يبقى شى؛ تحت يد الأمين مما

(۱) تساريخ الطبرى ۳۸۲،۳۸۱/۸ ، احمد صفوت ، جمهرة رسائل
 العرب ۲۹۹/۳ .



## ( 114 )

للمـأمون .. مـن مثـل قوله : .. فقد تعلم ياأمير المؤمنين حـالا أنـا عليها من ثغور حللت بين لهواتها ، وأجناد لاتزال موقفة بنشر نحيها ، وبنكث آرائها ، وقلة الخرج قبلى .

فالرسـالة هنا ضرب آخر من الأدب قد لايعنى فيها بمظاهر الـجمـال الفنـى المتبعة لكن فيها جمالا آخر بأتى من اختيار الألفـاظ ذات الدلالات المحسوبة ، والتى تمزج العقل بالوجدان صرجـا متوازنا ، ومن التراكيب الغنية بايحاءاتها فى مواقف الاسترحام والتهديد .

كما رأينا هنا استوجب المقام اسهابا لم أعهده ، وهو من البلاغة إذْ أن المقام يطلبه ، فالحال يحتاج إلى أخذ ورد ومداولة بين الأخوين لتجلية الموقف المتأزم بينهما .

كل كاتب كان يعمد إلى حججه العقلية في اثبات رؤية خليفته لسياسة الدولة .

وبعـد أن اسـتقر الأصر للمأمون ، بعد قتل الأمين ، كتب الفضل الـى المأمون :

"أمـا بعد ، فان المخلوع وان كان قصيم أمير المؤمنين فـى النصب واللّحمة ، فقد فرق الكتاب بينه وبينه فى الولاية والحرمة لقول الله جل وعز : {إنه ليس من أهلك انه عمل غير (\*) مـالح} ولاملـة لأحـد فـى معميـة اللـه ، ولاقطيعة فيما كانت القطيعة فى ذات الله" .

فالفضل هنا يحاول ملاطفة نفس المأمون الجريحة على قتل أخيـه ، ويلقى باللائمة على الأمين فيما جرى له ، كل ذلك في

<sup>(\*)</sup> سورة هود : ٢٦ (١) البيهقــى ، المحاسن والمساوىء ص ٢٤٦ ، ونسبت الرسالة فى الطبرى ٢٧/٨ الى أحمد بن يوسف الكاتب .



#### ( 119 )

محاولة اماتة أحزانه ان كان هنالك أحزان . من سماتها :

الاستشحاد بالآيـة القرآنيـة ، زيـادة فـى تأكيد كلامه الصابق ، ببطلان عمل الأمين ، ويقبحان سيرته فى عين المأمون ليقر نفسا بانه لم يجرم فى حق أخيه .

وزيادة في التشفي والتحقير يتجاهل اسم الأمين ، ويعبر عنه بالمخلوع .

خلت مـن المحسـنات البديعيـة ، لأن الموقف غنى بنفسه والمقـام لايناسـب زخرفة القول لأن فى حلول الألفاظ محلها من استهداف الغرض جمال يغنى عن التجمّل .

ومن الرسائل الرسمية المهامة ، كتاب الحسن بن سهل إلى (\*) محجمد بـن سـماعة القـاضى يطلـب منه البحث عن كاتب ، وهذه الرسـالة فـى غايـة الأهميـة ، لأن الحسن ذكر فيها مايجب أن يتوافـر فـى الكـاتب ، ومايجب أن ياخذ نفسه به من ثقافة ، وصفات وآداب ، قال الحسن :

"أما بعد : فانى احتجات لبعاض أمورى إلى رجل جامع لخمال الفير ذى عفة ونزاهاة طعماة ، قاد هذبته الآداب ، وأحكمته التجارب ، ليس بظنين فى رأيه ، ولابمطعون فى حسبه ان اؤتمان عالى الأسرار قام بهاي، وان قلد مهما من الأمور أجازأ فيه ، له سن من أدب ولسان ، تقعده الرزانة ، ويسكته الحالم ، قاد فر عن ذكاء وفطنة ، وعض على قارحة من الكمال

(\*) هـو أبو عبد الله محمد بن سماعة التميمى ، كان فقيها وولى القضاء ببغداد توفى سنة ٢٣٣هـ . الأعلام ١٥٣/٦ .



#### ( \*\*• )

تكفيه اللحظة ، وترشده السكتة ، قد أبصر خدمة الملوك وأحكمها ، وقام فسى أمورهم فحمد فيها ، له أناة الوزراء وصولة الأمراء ، وتصواضع العلماء ، وفهم الفقهاء ، وجواب الحكماء ، لايبيع نصيب يومه بحرمان غده ، يكاد يسترق قلوب الرجال بحلاوة لسانه ، وحسن بيانه ، دلائل الفضل عليه لائحة وأمارات العلم له شاهدة ، مفطلعا بما استنهض ، مستقلا بما حمل ، وقد آثرتك بطلبه ، وحبوتك بارتياده ، ثقة بفضل اختيارك ، ومعرفة بحسن تأتيك" .

لحمم يكـن الأمـر سهلا على القاضى ، فقد كُلف أبرا جللا ، ويحتاج معه إلى وقت قد يطول فى التفتيش عن شخص توافرت فيه الشروط .

يقول في رده :

"إنــى عـازم أن أرغـب إلـى اللـه جل وعز حولا كاملا فى ارتيـاد مثـل هـذه الصفـة ، وأفـرق الرسل الثقات فى الآفاق والتماسه ، وأرجو أن يمن الله بالاجابة ، فأفوز لديك بقضاء (١) حاجتك ، والسلام" .

أورد الحسن مقومات نجاح الكاتب ، وهي لاتخرج عن :

(۱) أول ماينبغى توافره للكاتب ليكسون مؤهلا لوظيفته المناطحة به أن يتحلى بالاخلاق الفاضلحة .. وطبيعة الوظيفة لكاتب فحمى الدولة يقوم على حفظ أسرارها هى

 (۱) أبسو على القالى ، الأمالى ٢٤٩/١ ، أحمد صفوت ، جمهرة رسائل العرب ٣٥٩/٣ .
 (۲) الحرب ٢٠٩/٣ .

(٢) الأمالي ٢٤٩/١ .



( 111)

التى حتمت هذه الشروط .

- (٢) أن يج مع إلــى خبرته العملية بشئون الحياة على اختلاف
   ميادينها ، ثقافة غزيرة ، واطلاعا واسعا متبحرا .
- (٣) رقيـق الحـس ، ذكيـا فطنا ، تكفيـه اللحظة ، وترشده السكتة ، يأسر قلوب الناس بحلاوة لفظه ،
- (٤) أن يكحون خبيرا بآداب الملوك ، عارف بأساليب خطابهم والطريقة المثلى فى معاملتهم .
  كل هـذه المقومات يجحب أن تتوافر فى الكاتب الفذ ،
- لاتند عنه واحدة منها ، ليليق بمكانه . وتهدينا رسالة الحسن إلى جملة ملامح تتلخص فيما يلى :
- (١) قصر الفقرات ، وتوازنها ، وغلبة السجع عليها ، أضفى عليها الجمال الفنى ، والامتاع الموسيقى ، النابع من ائتلاف النغم وسريانه فى أجزاء العمل .
   كقوله :

"تكفيه اللحظة ، وترشده السكتة" . "له أناة الوزراء ، وصولة الأمراء" . "وتواضع العلماء ، وفهم الفقهاء" .

كـل ذلـك دون احسـاس بكلفـة أو تعمل ، فهو ينقلك الص عالم ساحر أخاذ تستمتع بعذوبة اللحن وجمال الأداء .

(٢) جـودة السـبك ، وروعـة التراكيب تتمثل فى دقة الألفاظ وحسن ترابطها .
فالأنـاة لاتناسب الا الوزراء ، والصولة اليق بالأمراء ،
والتواضع أخلق بالعلماء ، وهكذا بقية الصفات .



### ( 111 )

(٣) وغـرض الرسـالة اسـتدعى الاسهاب فى غير ملل ، فالمقام يتطلب التفصيل فى صفات الشخص المراد .

ولازلنا نغروص فلي بحر رسائلهم ، لنستكشيف دررهيا ومكنوناتها .

كتب الحسن إلى المأمون بعد أن زفت اليه بوران :

"قـد تـولى أمـير المـؤمنين من تعظيم عبده ، فى قبول أمتـه ، شـيئا لايتسـع لـه الشـكر إلا بمعونـة المِحَـن لأميـر المـؤمنين ـ أدام الله عزه ـ فى اخراج توقيعه بتزيين حالى (١) فى العامة والمخاصة ، بما يراه فيه صوابا إن شاء الله" . (١) اختيـار المـأمون خليفـة المسـلمين لبوران بنت الحسن اعظـام لقـدر أبيهـا ، ولمكانتـه فى الناس ، وهذا فى

ذاته كفيل بأن يفيض لسان الحسن بالشكر .

(٢) شم أن يضيف المأمون إلى ذلك مكرمة أخرى فيقطع الحسن ويهبه مايرفع مكانته ، ويعلى قدره بين الناس فهذه مكرمة تعدل الأولى أو تقاربها .

فهل وفت رسالة الحسن بمورتها الفنية التى عليها بهذا الشكر ونمت عنه ؟

(۱) لقـد جـعل من نفسه عبدا للمأمون ، وجعل من بوران أمة
 له .

أى أنهما لايملكان من أمرهما شيئا ازاء مشيئة الخليفة فلـه مطلق التصرف فى رفعه وخفضه ، فاذا رفعه كان ذلك أوجب للشكر .

 (۱) الحصرى ، زهر الآداب ٤٧٨/٢ ، أحصد صفوت ، الجمهرة ٣٥٨/٣ .



### ( 117)

(٢) وتتصل أمداد هذا الشكر وتتعاظم حين يرفده رفدا سخيا. وتنطوى عبارات الرسالة على لمحات ذكية ، مثل "بما يراه فيه موابا" ومثل الدعاء بدوام العز لأمير المؤمنين ، وتعليق كل ذلك بمشيئة الله .

تـركت الرسـالة التقـاليد المتوارثـة فــى المقدمــة والخاتمـة ، وهـذا يعطينـا الحـق فى تعميم هذه الخميصة فى رسائلهم بنوعيها .

نظرة الى سمات الرسالة عند آل سهل .

(١) البداية والنهاية :

البداية : كان لمقدمات الرسائل فـى العصور الأولى تقـاليد متبعـة فقصد حـرص القدماء على الابتداء بالبسملة ، والحـمد لله ، والصلاة على النبى صلى الله عليه وسلم ، أما السصهليون فلـم يلصقرموا بأيـة مقدمة ، بل تمردوا عليها ، فكانوا يبدأون بالغرض نفسه .

أمـا النهايـة : فقـد تشـكلت وتبـاينت ، فتارة تنتهى بالسـلام اختصـارا مـن (السلام عليكم ورحمة الله وبركاته) ، وأخرى بقولهم : ان شاء الله ، وفى كثير منها تنتهى بنهاية الغرض .

(٢) الايجاز البليغ من أبرز سمات رسائلهم ، وكانوا ينهجون طريق البرامكة فـى ذلـك ، بل ربما فاقوهم فى تزيين رسائلهم به الى حد التوقيع ، كما سبق ذكره ، وكما فى رسالة الفضل الى رجل ومع الرسالة جائزة ، كتب بايجاز ، جد بليغ :



## ( 111)

"قـد وجـهت اليـك بـجائزة ، لاأعطيها تكثرا ، ولاأقللها تجـبرا ، ولاأقطـع لك بعدها رجاء ، ولاأستثنيك عليها ثناء ، (۱) والـسلام" .

- (٣) حـلقت رسـائلهم فـى أجـوا، النغـم والموسيقى السجعية والازدواجية مما أضفى عليها روح الفن والامتاع ، وكانت تقع سهلة لاتعمل فيها ولاتكلف ، عدا النزر اليسير . ولـم يلـتزموا بـه فى كل الرسالة فيأتى حين يأتى عفو الخاطر .
- (٤) التهنئة والوصف من أغراض الشعر قد استطاع السهليون نقلهما إلىى النشر بكل اقتدار ، وأبدعوا فيهما لخلو الناشر مصن القيود الشعرية ، فينطلق الكاتب حين يكتب حرا طليقا لايعيقه وزن ولاتحبسه قافية .
- (٥) انتقاء الألفاظ، والتاليف بينها، وصبها في قوالب من التراكيب المتماسكة الموحية يؤدى ذلك إلى دقة المعنى وجمال الأداء.
- (٦) لـم تبلـغ الفـاظهم درجة الغريب ، ولم تنحط الى درجة الابتذال .

 (۱) البغـدادى ، تـاريخ بغـداد ٣٤٢/١٢ ، أحـمد صفـوت ، الجمهرة ٣٣٦/٣ .



## ( \*\*\* )

(ب) التوقيعات.

وهـو مايرد تعليقا على الرسائل ، يقول القلقشندى عنه انه :

"الكتابـة عصلى الرقـاع والقصص بما يعتمده الكاتب من أصر الولايـات والمكاتبـات فصى الأمور المتعلقة بالمملكة ، والتحـدث ف<sup>ن</sup>ى المظـالم ، وهو أمر جليل ومنصب حفيل ، اذ هو سـبيل الاطلاق والمنع ، والوصل والقطع ، والولاية والعزل إلى غير ذلك من الأمور المهمات والمتعلقات السنية " .

شحم يـردف كلامـه عمـن كان يلـى أمر هذا الديوان بادى: الأمر ، فيقول :

"واعلم أن التوقيع كان يتولاه فى ابتداء الأمر الخلفاء فكـان الخليفـة هـو الـذى يوقع فى الأمور السلطانية ، وفصل (٢) المظالم ، وغيرهما" .

وكـأن القلقشـندى بكلامـه الاخير ، يشير إلى تعذر قيام المخليفـة بهـذا الأمـر ، بعـد اتصاع الدولة ، وكشرة الاعباء وتنوعهـا ، والحاجـة إلى مختصين يلون أمرها ، يكون لهم من شـرف المنزلـة ، ورجاحـة العقـل ، وبلاغة الكلم مايلون بها أمرا كان يتولاه الخليفة .

وليس معنـى ذلـك اغفال الخليفة له تماما ، لأنا وجدنا الرشيد على سبيل المثال يوقع فى بعض أموره التى يرى ضرورة (٣) أن يقوم بها دون غيره .

(٢) صبح الأعشى ١/١٤٥/١ .
 (٣) ابن عبد ربه ، العقد ٣٢٩،٣٢٨/٥ ، ابن قتيبة ، الامامة (٣) ابن عبد ربه ، العقد ٥/٣٢٨

 <sup>(</sup>۱) صبح الأعشى ١٤٦،١٤٥/١ .



### ( 111 )

كمـا فـى توقيعاته فى توسلات يحيى البرمكى ، وفى مقتل جعفر ، وغيرهما .

والسـمة البـارزة فـى هذا الفن الايجاز الشديد ، يقول صـاحب "بلاغـة الكتـاب فـى العمـر العباسـى" ... "ربما بلغ (١) بالايجـاز حد الاعجاز" اشارة منه الى هذه الصمة المشتركة فى هذا الفن .

ويعمد بعض الكتاب الموقعين إلى آية قرآنية ، أو حكمة مــأثورة ، أو بيت شعر ... ، واذا مافتشنا عن هذا الفن عند السـهليين ، نجـدهم قـد أبدعوا فيه كأساتذتهم ، فحفظت لهم بعض المصادر والمراجع الكثير من التوقيعات .

ويمكن تصنيف مأثورهم في هذا الفن الى فئات ، وكل فئة تمثل سمة من سمات توقيعاتهم .

(أ) مصااعتمد عصلی آیے قرآنیے ، وفی نظری أن هذه السمة عندهم أبلغ من غیرها بدرجات .

لنتأمل توقيع الفضل بن سهل فى قصة قوم قطعوا الطريق. {انمـا جـزا، الـذين يحـاربون الله ورسوله ويسعون فى الأرض فسـادا أن يقتلـوا أو يملبوا أو تقطّع أيديهم وأرجلهم من خلاف أو ينفوا من الأرض ، ذلك لهم خزى فى الدنيا ولهم فى الآخرة عذاب عظيم } .

واى بلاغـة أعظـم وأرفـع مـن بلاغـة القرآن ، أما بلاغة الفضـل فهـى فـى حسن تأتيه ، وفطنته إلى المقام الذى يفصل فيه بالآية فصلا يقطع كل حجة .

<sup>(</sup>۱) نبیه حجاب ص ۱۳۰ .

<sup>(</sup>٢) ابن عبد ربه ، العقد الفريد ٣٠٣/٤ .

<sup>(\*)</sup> الصائدة : ٣٣



## · ( YTY )

كتب رجل من الشعراء إلى المحسن بن سهل : رأيتُ في النوم أنى راكبُ فرسا

ولــى وميـفُ وفـى كفـى دنانيـرُ فقال قومُ لهم فهــمُ ومعرفــة رأيـتَ خيـرا وللأحـلام ِتعبيـرُ رؤياك فَسِرٌ غدا عند الأميرِ تجد

تعبير ذاك وفى النوم التباشير

فوقع فی أسفل کتابه :

(١) (١)
 (١) (١)
 (١) (١)
 (١) (١)
 (١) (١)
 (١) (١)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)
 (1) (1)

وهذا التوقيع لايخلو من طرافة وصفاء ذهن في الربط بين حلم الرجل وفحوى الآية .

وهـذا الفـرب مـن التـوقيع كـان قبل آل سهل وبعدهم ، بمعنـى أنـه لم يكن من ابتداع آل سهل ، وانما اتبعوا فيها من قبلهم ، واتبعهم من بعدهم ، وكل مايقال انهم لم يغفلوا هذا الضرب من التوقيع .

وقـد تحسـن الاشارة هنا إلى أن هذه التوقيعات قد يذهب طـول الإلـف بعـض رونقهـا لكنهـا فـى زمنها كان فيها الجدة والرونق اللذان يوقعانها فى النفس موقعا حسنا . (ب) السجع .

وهـو مـن السمات الهامة التى عمدوا اليه فى كتاباتهم وبالأخص فن التوقيع ، وقع المحسن فى قصة امرأة حبس زوجها : (٢) "الحق يحبسه ، والانماف يطلقه" .

- (۱) ابن عبد ربه ، العقد ۳،۱/۴ .
  - (\*) سورة يوسف : ٤٤
- (۲) ابن عبد ربه ، العقد ۱/٤ .



#### ( 111)

ومنه توقيع الفضل الى حاجبه : (۱) "تمهل وتسهل" .

فالسـجع هنـا بين الكلمتين في حرفين (الهاء واللام) ، وكذا الجناس الناقص .

ومن أحاسن توقيعات الفضل :

"الأمـور بتمامهـا ، والأعمـال بخواتمهـا ، والمنـائـع (٢) باستدامتها" .

وهو من السجع المرصع المتوازن في كافة فواصله ، وهذا النصوع ليس سحهل التأتي إلا لمن تمرس بالصنعة ، وكانت لديه الموهبة والاستعداد لذلك .

ووقصع فصى رقعصة ساع ـ وكان الفضل يكره السلعاة ويمقتهم \_ :

"نحـن نـرى قبول السعاية شرا منها ، لأن السعاية دلالة والقبـول اجـازة ، وليس مـن دل على شى، واخبر به كمن قبله وأجـازه ، فاتقوا الساعى ، فانه لو كان فى سعايته صادقا ، لكـان فـى صدقـه آثمـا ، اذ لـم يحـفظ الحرمـة ، ولم يستر (٣)

وسار التوقيع على ذات النهج .

- (ج) ونجـدهم لاينقلـون مـن السـجع إلا إلـى فن قريب منه هو الازدواج .
  - (۱) ابن عبد ربه ، العقد الفريد ۳،۳/۴ .
- (٢) بين عبد ربة ، (لعقد الفريد ٢٠٢/٢ .
   (٢) الثعاليي ، خاص الخاص ص ٢٢ ، وفي زهر الآداب ٣٥٦/٢ :
   "الأمور بتمامها ، والأعمصال بخواتمها ، والصنصائع باسعتد امتها ، والى الغاية يجرى الجواد ، فهناك كشفت الخبرة قناع الشك ، فحمد السابق ، وذم الساقط" .
   (٣) ابن قتيبة ، عيون الأخبار ٢٨/٢ .



#### ( 114 )

منه توقيع الحسن ، في رفعة رائد :

"قـد أمرنـا لك بشىء هو دون قدرك فبي الاستحقاق ، وفوق (۱) الكفاية مع الاقتصاد" .

فـزاوج بين (الاستحقاق ، والاقتصاد) ، وطابق بين فوق ، ودون .

وأحيانا كانوا يعمدون الى فنون البديع الأخرى من جناس وطباق ، وان كان ذلك نزرا .

فالفضل طابق فى توقيعه الى هرثمة وقد أشار عليه برأي "لايحل ماعقدُت" فالطباق بين لفظتى (الحل والعقد) . والجناس في مثل توقيعه الى صاحب الشرطة : (٣) "ترفق توفق" .

ومن الجناس عند الحسن ، توقيعه في قصة متظلم : "ينظحر فيما رفع ، وان الحق منيع ، والا فشفا؛ الصقيم (1) دواء السقم" .

(هـ) بعـض توقيعاتهـم كانت تحرك المشاعر الانسانية النبيلة من عدل وكرم ونصرة للمظلوم ، وغيرها من جميل الأخلاق ، ومحـمود الصفـات فان فقدت المحسنات البديعية ، نجدها تسحتعاض بمصا هلو أهلم ملن أخلاقياتهم ، وحبهم للخير وبغضهم للشر .. كل ذلك كان يحدث أثرا بليغا في نفس المتلقى ، ويتفاعل معها بصدق . ففى توقيعات الفضل فى رقع المتظلمين :

> ، العقد ٢٠٤/٤ . ابن عبد ربه (1)المصدر نفسه ۲۰٤/۶ . الصصدر نفسه ۳۰٤/۶ . المصدر نفسه ۳۰٤/۶ (1)

- (٣)
- (1)



## ( 11.)

(١) "كفى بالله للمظلوم ناصرا" . ووقع فى رقعة أخرى مايشبه ذلك : (١) "طب نفسا فان الله مع المظلوم" .

ومــن توقيعـاتهم التــى تحكى عدلهم وكرمهم ورغبتهم فى مسـاعدة الآخـرين ماسـطروه فى رقاع المديونين ، منها توقيع الفضل فى رقعة رجل :

"قد أمرنا لك بثلاثين ألفا ، وسنشفعها بمثلها ، ليرغب (٣) المستمنحون" .

وفى رقعة ئخرى :

(٤) "الدين سوء يهيض الأعناق ، وقد أمرنا بقضائه" .

وعـلى هـذا النحو كانت تخطو بعض توقيعاتهم متخذة خلق القرآن الكريم ديدنا لها ومنهجا .

وفیها یظهر مـدی تـــمدی بـالقرآن ، وحـفظهم لــه ، واستشهادهم به .

الا يبدو تأثير الاسلام على الفضل فى هذه التوقيعات مثل توقيعه فيمن شتم أبا بكر وعمر ؟ (٥) "يضرب دون الحد ويشهر ضربه" .

ومـن توقيعـات الحسـن الداعية الى العدل ، توقيعه في قصة قوم تظلموا من واليهم :

"الحـق أولـى بنا ، والعدل بغیتنا ، وان صح ماادعیتم (٦) صرفناه وعاقبناه" .

- (۱) ابن عبد ربه، العقد ۲۰۴،۳۰۳/۶.
   (۲) المعدر نفسه ۳۰۶/۳۰۳۶.
   (۳) المصدر نفسه ۳۰۶/۶
   (۲) المصدر نفسه ۲۰۶/۶
  - ۵) المصدر نفسه ۳۰٤/٤ .
     ۳۰٤/٤ المصدر نفسه ۲۰٤/٤ .



( 171 )

والبخصل لحصلق ذميـم ذمه الاسلام ، ولايوجد انسان يحب أن يـومف به ، وان كان بخيلا ، والسهليون أبعد مايكونون عنه ، أقرب إلى السخاء الذي لايجحد .

كتب سهل بن هارون رسالة إلى الحسن بن سهل يمدح البخل ويرغب فيه ، ويستمنحه في ثناياها .

فوقع الحسن عليها :

"وصلــت رسـالـتك ، ووقفنــ عـلى نصيحـتك ، وقـد جعلنا (١) المكافأة القبول منك ، والتصديق والصلام" .

وجاء فى "زهر الآداب" أن سهل بن هارون صنف كتابا يمدح فيـه البخل ويذم الجود ليظهر قدرته على البلاغة ، ثم أهداه للحسن بن سهل فى وزاته ، واستماحه فكتب اليه :

"ئقد مدحت ماذمه الله ، وحسنت ماقبحه الله ، ومايقوم صلاح لفظك بصلاح معناه ، وقد جعلنا ثواب مدحك قبول قولك فيه (٢) فما نعطيك شيئا" .

ويقفنا تحاليل هاذه الرسالة على أمر ذى بال ، فليس للمعانى جمال فلى ذاتها ، وانما تجمل أو تقبح اذا وافقت التصاور الاسلامى ، والاسلام لايصور الشح فى أى الأحوال على أنه خير ، ولاالكرم على أنه مذموم .

(۱) أحـمد صفـوت ، الـجـمهرة ٣٦٩/٣ ، الـحـصرى ، زهر الآداب
 ۸۸۸/۳
 ۲) الحصرى ، زهر الآداب ۸۸۸/۳ .



## ( 177 )

فـالاديب الـذى يجـمل معنـى قبحـه اللـه ـ مهما واتته مقدرتـه عـلى البيـان ـ فادبـه عند الحسن مرفوض ، لانه قلب للقيـم ، وخـلط بيـن المعـايير لايـذهب آثـاره السـيئة على المتلقى روعة الاداء ، وجمال الاسلوبكلان بلاغة البليغ مرهونة بمراعاة القيم التى شرعها الاسلام .

ومـن هنـا جـعل الحسـن قبولـه قـراءة الرسالة ، بسبب مافيها من جمال الألفاظ الثواب الوحيد عليها ، دون أن يمكن "سهلا" من العطية المأمولة .

وفى المسألة على كل حال جدل طويل بين نقاد العصر حول (١) (١) صلة الأدب بالأخلاق .

وقيل للحسـن بن سهل "لاخير فى الصرف" ، فقال : "لاسرف (٢) فـى الخـير" فرد اللفظ واستوفى المعنى ، وهو دليل آخر على ذمه البخل ومن يدعو اليه .

 (۱) راجع الاتجـاه الأخـلاقى فى النقد العربى ، د. محمد بن مريسـى ، القيـم الخلقيـة فى الخطابة ، د. سعيد حسين منصور ، الطبعة الثانية ١٣٩٩هـ .
 (٢) الثعالبى ، خاص الخاص ص ٤ .



### ( 177 )

الحكـــم

وللحكمية موقعها البارز في فن القول عند السهليين ، وهيي زبيدة التجارب والتفاعل بين أفراد الشعوب ، مماغة في جحمل كثيرة الدلالات والايحاءات ، والانسان الحكيم أيضا هو القصادر على الافادة من موروثات المجربين في شكل هذه الحكم وأبرز مايميزها الفضيلية والالتزام ، وهي أبعد ماتكون عن الرذيلة والابتذال .

وآل سـهل مـن هـؤلاء الخـبراء المجـربين الذين عركتهم الحيـاة ، وتفـاعلوا مـع مكنوناتهـا .. ومن ثم الحرجوا لنا رحيق تجاربهم وخلاصتها .

يـروى سـهل بـن هـارون يقـول : وممـا حـفظ من كلام ذى الرياسـتين مما راينا تخليده فى الكتب ، ليؤتم به، وينتفع بمقول حكمته ، قوله :

"مـن تـرك حقـا فقـد غبن حظا ، ومن قضى حقا فقد أحرز غنمـا ، ومـن أتـى فضـلا فقد أوجب شكرا ، ومن أحسن توكلا لم يعـدم مـن اللـه صنعـا ، ومن ترك لله شيئا لم يجد لصا ترك فقـدا ، ومـن التمس بمعصيـة الله حمدا عاد ذلك على ملتمسه ذمـا ، ومـن طلـب بخلاف الحق له دركا عاد ماأدرك من ذلك له موبقـا ، وذلـك أوجـب الفـلاح للمحسنين ، وجعل سوء العاقبة للمسيئين المقصرين" .

فكلهـا فضـائل مشتقة من تجارب الحياة ، وتلامس الواقع اليـومى للنـاس ، كمـا أنهـا تقـوم من جانب آخر على وصايا

(۱) الحصرى ، زهر الآداب ۳٥٥/۲ .



( 142)

الاسلام وآدابصه .. فهصى تحض على عدم التفريط فى حق ، وعلى الاحسان فى كل شىء،وهو أكثر مايوجب الشكر ، مع التوكل على اللص فيما يأتى المرء ويدع ، وأن يجعل مرضاة الله غايته فيما يعصل ، وأن يجعل لسه نصيبا فصى عمله ، وألا يلتمس بمعصية اللصه حصد النصاس ، والا عصاد ذلصك عليصه ذما ... وهذا كله أحرى أن يوجب الفلاح للمحسنين . فهذه المعانى على شرفها ونبلها ميفصت بألفاظ مختارة صافية ، تخلو من عيوب الغماحة ، وانتظمتها جمل وتراكيب لاأثر عليها للمعاظلة أو التقعير . بل تهدى معانيها إلى المتلقى، إلى عقله وقلبه فى عذوبصة ويسصر ، بسبب ماتخللها من بعض السجع والازدواج الذى برىء من التكلف والتصنع .

وهـى مع ذلك كله ، تهدى الخبرة إلى من يحتاج اليها ، ويفيد منها .

ولايـزال هـذا الرجـل الحـكيم يفيض علينا من بحر حكمه الـمسـتقاة من القرآن الكريم تارة ، وأخرى من تجارب الحياة يقول :

"مــن أحب الازدياد من النعم فليشكر ، ومن أحب المنزلة عنــد السـلطان فليكفـه ، ومــن أحـب بقاء عزه فليسقط دالته (۱) ومكره" .

أفـاد الفضل من بحر القرآن الزاخر بلآلی؛ القول ودرره (\*) تمثـل قولـه تعـالی : {... لنن شکرتم لأزیدنکم} ، ولم یغفل

- (۱) البيهقيى ، المحاسن والمساوىء من ١٣١ ، ابن منقذ ، في لباب الآداب من ٢٠ أن القائل الحسن بن سهل وفيها بعض الزيادة .
   (\*) سورة ادباهر، ١٩٢
  - (\*) سورة ابراهيم : ١٤



#### ( 170 )

الافادة من مدرسة الحياة ، بتجسيد خبراته التى اكتسبها من اتماله بالخلفاء والأمراء ، فقد ادرك مايرضيهم وماينفرهم لأن بقاء حجاب شف بينه وبيان السلطان جدير أن يقيه غضب السلطان وسخطه ، وقد يكون الفضل فى هذه الحكمة معتبرا بما آل اليه البرامكة ، وقا يكون هاذا الخلق من آداب ملوك الفرس ، لكنه على كل حال ليس من طبع العربى الصريح فى غير قحة ، المتواضع فى غير خنوع ، الجرى؛ ذون تقحم .

ولم نعرف من أخلاق النلفاء الأقحاح في عروبتهم شيئا من هذا إلا بعد أن شرعوا يتادبون بآداب الفرس .

ويقول أيضا : "ليست الفرصة الا مااذا أخطأك نفعه لم ينلك ضرره" . وتتجلى خبرات الفضل فى قوله :

"مااسترضى الغضبان ، ولااستعطف السبلطان ، ولاسـلت السـخائم ، ولارفعـت المغـارم ، ولااستمسك المحبوب ، ولاتوقى (٢) المحذور بمثل الهدية" .

وللحسـن بــن سـهل مثـل ذلك من الحكم ، فهو كاخيه عرك الحياة وبلاها ، وذاق ثمرها حلوه ومره فتكونت له شخصية فذة مثلت الحكم جانبا من جوانبها الهامة .

يقـول فى عجب منه ودهشة لأحوال الناس ، وفيه نقد صريح لـسلوك شريحة من مجتمع عصره :

(۳) "عجبت لمن يرجو من فوقه كيف يحرم من دونه" .

- (۱) نثر الدر ۱۵۶/۴ .
- (٢) الثعاليى ، لطائف اللطف ص ٥٨ .
- (٣) الثعالبي ، خاص الخاص ص ٤ ، لطائف اللطف ص ٥٩،٥٨ .



( 117)

وهـى مـن الـحـكم البارعة الكثيرة الايحاء بما فيها من مياغة متقنة ، خلت من فضول الكلام ، ودلت بقليلها على كثير فكلنـا نرجو الله فلاينبغى لأحد أن يحرم من دونه ، وكل قادر فينـا يرجو من هو أقدر منه ، فليتق الله فيمن تحته ممن هم أعجز منه ، والمحصلة أن يتعاون الناس جميعا على البر .

ولاأحسب حكمـة كهـذه تأتى عفو الخاطر ، بل وراءها كد فكـر ، لكـن أثـارة من هذا الكد لاتبدو على مياغتها العهلة الصافية ، وهذا شأن لايتأتى إلا للموهوبين .

ومن بارع حكم السهليين قول الفضل بن سهل بعد أن برىء من علة أصابته :

"ان فـى العلـل لنعمـا لاينبغـى للعقـلاء أن يجهلوها : تمحـيم الذنوب ، والتعرض لثواب الصبر ، والايقاظ من الغفلة والاذكـار بالنعمة فى حال الصحة ، واستدعاء التوبة ، والحض (۱) على الصدقة " .

ماالنعم التى تكون في العلة ؟

نعـم ، انهـا تمحـيص للـذنب ، وتعـرض للمبر ، واذكار بالنعمـة فـى حال الصحة ، وهى من المعانى التى قد ترد على خاطر كل عليل ، لكن أن يجعل الفضل من نعم العلة أنها توقظ من الغفلة ، وتكسر استمرارية الصحة ، وطول الفها فهذا مما لم يرد إلا على خاطر من يتأمل المعانى ويتدبرها ويتعمقها .

لأن الايقاظ من الغفلة من شانه أن يقوم من أفكار المرء وعاداتـه وسـلوكه ماكـان أعـوج ، فيصحح طريقه فـى كل شىء ،

 (۱) ابـن خلكان ، وفيات الأعيان ٢٠٤٢/٤ ، ينسب هذا القول فـى الفـرج بعـد الشدة ١٦٨/١ ، وفى لطائف اللطف ص ٥٨ الى الحسن بن سهل .



#### ( 177 )

ويعصود إلىى عافيتـه ويجد أفكاره ونظراته وسائر مايلابسه ، ويصدر عنه .

ولآل سـهل أقـوال تحكى مروءاتهم ، وتجسد بوضوح مسلكهم مـع الناس ، تظهر حقيقة نهجهم وهذا الحسن بن سهل يجلو ذلك فى بيان جميل :

"اذا كان الملك محتجبا عن الرعية ، ولم ينزل الوزير نفسه منزلة تكون رسائل الناس اليه أنفسهم واستحقاقهم دون الشفاعات والحرمات ، حتى يغتص الفاضل دون المفضول ، ويرتب النصاس عصلى أقصدارهم وأوزانهمم ومعرفتهم ، امتزع التدبير والحتلت الأمصور ، ولم يميز بين المدور والأعجاز ، والنواصى والاذناب ، وكان الناس فوضى ، ووهت أسباب الملك ، وانتقضت مرائصره ، وشعت سرائر ، وان أقرب ماأرجو به ملاح ماأتولاه استماعى مصن المتنسمين بأنفصه ، المتوسلين بأفهامهم ، وتصفحى ماتوسلوا به ، وابتذال نفسى لهم ، ومبرى عليهم ، والحماية والحماية ، فمن ثبت له دعواه أنزلته تلك المنزلة والحماية والكفاية ، فمن ثبت له دعواه أنزلته تلك المنزلة ولم أتحيف حقصه ، ولانقمته حظه ، ومن قمر عما أدعى كانت منزلتمه منزلية المقصرين ، ولسم أخصيب أمله مسن مقصدار منزلتمه منزلية المقصرين ، ولسم أخصيب أمله مسن مقصدار

(١) فــى هـذا النص فصل الحسن بَيْن إذا وجوابها بفاصل طويل
 "اذا كان الملك محتجبا عن الرعية ... امتزج التدبير"
 لكـنى لاأراه عيبا مخـلا لاتصال جملة الجواب بشرط اذا
 اتصالا وثيقا .

(۱) الحصرى ، زهر الآداب ۲/،۵۰ .



( 177 )

- (٢) تاتى هاذه الومياة عالى خالف المتاوقع فهو هنا ينكر احتجاب الوزير عن الرعية احتجابا "لاتكون رسائل الناس الياه أنفساهم" ألا ماأجمل هاذه المياغات المهذبات المنطوياة عالى انكار الشافاعات ، وتقاديم أصحاب الحرمات لما فيها من وهن أسباب الملك .
- (٣) وليس الحسن غرا ينخدع بالزائف عن المحيح ، وإنما هو فــ مكانـه مـن سياسة الحكم عقل راجع ، وعين بصيرة ، فـاذا أتـأه خـبر فلايسـمع إلا ممن تنسم بنفسه ، وتوسل بفهمـه ، وتوصل بكفايته ، ومع ذلك فهو يبتذل نفسه مع مسن يأتيه بالأخبار ، لأن ذلك أدعى ألا يكتم عنه المخبر شيئا ، ثم هو يمير عليه ، وفوق ذلك فلايكتفى بما يسمع بل يتصفحه ويعرض ماسمعه على عقله ليعلم مدقه من كذبه هذا الدهـاء فـى سياسة الحكم اذا واتته مقدرة بلاغية كـان مـن تشارهما أسلوب متميز ، بدقة اختيار الالفاظ وتنوع وجـدة فـى الـتراكيب ، وهـو مايرقى بالنثر الفنى ، ويجنبه السطحية ، ومط العبارات فى غير طائل .

كـانت هـذه الاسـرة تعـى الـدور المنـوط بها ، والآمال الملقـاة عليهـا فأحسـنت السـيرة بفضل ماتزينت به من أخلاق الاسـلام الحـميدة ، فامتلكت بجليل أعمالها ، وجميل أقوالها ٍ أزمة الناس وأعنتهم .

كـتب الحسن لرجل كتاب شفاعة ، فجعل الرجل يشكر ويدعو لـه ، فقـال الحسـن ياهذا علام تشكرنا ؟! انا نرى الشفاعات زكاة مروءاتنا .

وكـتب فــى آخـر شفاعة : "انه بلغنى أن الرجل يِّسأل عن



#### ( 229)

(۱) فضل جاهه يوم القيامة كما يسأل عن فضل ماله" . ومن أخلاقياتهم قول الحسن أيضا :

"الأطراف منازل الأشراف ، يتناولون مايزيدون بالقدرة ، (٢) وينتابهم من يريدهم بالحاجة" .

وتعـرض لـه رجـل فقـال له : من أنت ؟ قال : أنا الذى أحسـنت الــى يوم كذا وكذا ، فقال : "مرحبا بمن توسل الينا (٣) بنا" .

(\*) ومنها قوله لعلى بن موسى الرضا مواساة في مصابه : "انـا لـم نـاتك معزين بل جئناك مقتدين ، فالحمد لله (1) الذي جعل حياتكم للناس رحمة ، ومصائبكم لهم قدوة" . ومن ثلاثات الحسن قوله :

الآداب عشـرة ، فثلاثة شهرجانية ، وثلاثة أنو شروانية ، وثلاثة عربية ، وواحدة أربت عليهن .

فأما الشهرجانية ، فضرب العود ، ولعب الشطرنج ، ولعب المولج .

- وأما الأنو شروانية ، فالطب ، والهندسة ، والفروسية . وأما العربية ، فالشعر ، والنسب ، وإيام الناس .
  - (۱) القالى ، الأمالى ١٢٨/٢ .
  - (۲) الحصرى ، زهر الآداب ۲۵۰/۱ .
     (۳) المصدر نفسه ۲۵۰/۱ .
    - (٤) المصدر نفسه ١٣٣/١ .

(\*) على بن موسسى الكاظم بن جعفر المادق ، أبوالحسن ، الملقب بالرضى ، ثامن الأئمة الاثنى عشر عند الامامية ، ولحد فصى المدينة سنة ١٥٣هـ ، وكان أسود اللون ، أمه حبشية ، أحبصه المأمون وعهد اليه بالخلافة من بعده ، وزوجه ابنته ، وضرب اسمه على الدينار والدرهم ، وغير من أجله الرزى العباسى من السواد الى الخضرة . مات سنة ٢٠٣هـ فلى حياة المصامون ودفنه الى جانب ابيه الرشيد .



( 11+ )

وأمصا الواحـدة التصلى أربت عليهن : فمقطعات الحديث ، (١) والسمر ، ومايتلقاه الناس بينهم في المجالس" .

وهـذا دليل صريح على شمول ثقافة أفراد هذه الأسرة مما أكسبهم رقيا فى مكانتهم التى وصلوا اليها عن طريقها . وقـال الحسن : وجدت للقمان الحكيم ثلاثة لايصلح فسادهن بشـى؛ مـن الحـيل : العداوة بين الاقارب ، وتحاسد الاكفا، ، والركاكـة فى الملوك . وثلاثة لايستفسد صلاحهن بنوع من المكر العبـادة فى العلماء ، والقنوع فى المتبصرين ، والسخاء فى ذوى الاقـدار ، وثلاث لايشـبع منهـن : الحياة ، والعافية ، والمال .

(۱) الحصرى ، زهر الآداب ۱۹٦/۱ .
 (۲) الماوردى ، قوانين الوزارة ص ۷۲ .



## ( 111)

أفضـت بنـا دراسـة هـذه الأسـرة ، إلى استخلاص النتائج الحالية :

- (١) توحد السمات الفنية ، والخمائص الأسلوبية ، بين كتابة آل سهل ، والبرامكة ، ومرد ذلك يعود إلى قوة الصلات والعلائق بينهما ، فالسهليون كانوا بترسمون طريق البرامكة فلى شتى ميادين الحياة ، وليس فى الكتابة فقط مما حدا بابن طباطبا فى أن يعد آل سهل أسرة معنرة ملن البرامكة وذلك لقوة الشبه بينهما .. هذا الاستزاج بينهما مع وحدة الأصل والثقافة لون خمائصهم الفنية بلون واحد .
- (٢) حـلم اعـادة الكسـروية كان يراود آل سهل أيضا ، يؤكد هـذا مقولـة الفضـل بـن سـهل المشهورة ، وبعض اشارات الشـعراء ، غـير أن أطمـاعهم أودت بهـم إلـى مصـيرهم المعروف :
- (٣) وصل البرامكة إلى الخلافة عن طريق مواهبهم الأدبية ، وقصدراتهم السياسية والعسكرية . أما السهليون فوصلوا بمساعدة البرامكة مصع مواهبهم الأدبية ، وقدراتهم السياسية .

(۱) الفخرى ص ۲۲۰ .



الباب الثالث آل صول (۰۰۰ ـ ۲٤۳هـ)

الفصل الأول : تعريف بالأسرة . (أ) ۱ ـ صلاتهم بالبرامكة وآل سهل ۲ ـ أرومتهم واتصالهم بالدولة العباسية (ب) آل صول عند معاصريهم الكتاب

الفصل الثانى : نثرهم الفنى ، وسماته . (أ) الرسائل (ب) التوقيعات (ج) الأقوال

الفصصل الثالث : موازنة بين كتابي "أدب الكاتب" لابن قتيبة ، و"أدب الكتاب" للصولي .

أبرز نتائج الباب .

.



# 

۱ – ملاتهم بالبرامكة وآل سهل
 ۲ – أرومتهم واتصالهم بالدولة العباسية

(ب) آل صول عند معاصريهم الكتاب



#### ( 111)

- (أ) تعريف بالأسرة
- (۱) صلاتهم بالبرامكة وآل سهل .

أفضحت دراسحة الصروابط بيحصن الأسصرتين السحصابقتيمن (البرمكيحة ، والصهلية) إلى تأكيد عمق الصلات بينهما أدبيا وسياسيا واجتماعيا .

قام البرامكة برعاية آل سهل وتوجيههم الوجمة الصحيحة وكان السهليون حريصين على متابعتهم ، والسير على خطاهم ، حتى لقد عدهم بعض المؤرخين امتدادا للبرامكة .

أما الموليون فقد كانوا أشد حرصا فى تكوين علائقهم مع البرامكة حينا ، ومع آل سهل حينا آخر .

فعمرو بن مسعدة اتجه الى البرامكة ، وكان شديد الولع بالايجاز ، وهو من أبرز سماته في الكتابة .

واذا ماأردنا أن نفتش عصن أسحتاذه فصى هخذه الطريقة فلانجحد سحوى جعفر بن يحيى البرمكى الذى شهر بهذه السمة ، وكان لها أسحتاذا بصارزا ، وكانت حكما ذكرت فى موقعه \_ شباع توقيعاته ، ويتسابق عليها البلغاء ، لما اشتملت عليه من ابداع .

ولاأسـتبعد أن يكـون عمـرو بـن مسعدة أول المنتفعين ، يؤكـد هـذا توجيه جعفر وحثه لعمرو بن مسعدة فى الاتجاه صوب هـذه السـمة ، يروى عمرو عن نفسه قال : "كنت أوقع بين يدى جعفر بن يحيى البرمكى فرفع اليه غلمانه ورقة يستزيدونه فى

(۱) مقدمة ابن خمادون ص ۲۱۷ ، احمد صفوت ، جمهرة رسائل
 ۱۱عرب ۲۸۷/٤ .



( 720 )

رواتبهـم ، فرمى بها الـى ، وقال : أجب عنها ، فكتبت "قليل دائم خير من كثير منقطع" قال : فضرب بيده على ظهرى وقال : (۱) أى وزير فى جلدك" .

اذا فأستاذية البرمكى وصيته البعيد ، وتوجيهاته القيمة أثرت بشكل قاطع في شخصية ابن مسعدة .. فهو لذلك يعد من أبرز أساتذته . ولاأجد حرجا في تقرير ذلك واثباته .

ولاأنسـى أن أذكر أن عمرو بن مسعدة كانت لديه الموهبة والاسـتعداد ، ومـن ثـم كـان الصقـل والتشجيع من أساتذته ، فأبرزت هذه العوامل رجلا فذا ، وأديبا لايطاول .

ولاأدرى كـيف غاب عن ماحب أمراء البيان حين أجهد نفصه (٢) فـى البحث والتقصى عن أستاذ عمرو بن مسعدة فلم يظفر بطائل ولعلـه أهمـل دراسة العلائق بين عمرو وأقرانه الكتاب ، ولو فعـل ذلـك لأدرك أسـتاذية البرمكى لعمرو بن مسعدة دون عناء يذكر ، أو مشقة فى ذلك .

وتجـدر الاشارة الى أن هذه الصلة الوثيقة بين عمرو بن مسـعدة وجعفر بن يحيى لم تكن وليدة العمر الذى عاشا فيه ، فقـد كانت متأصلة ولها جذورها ، فمسعدة والد عمرو كان على صلـة وثيقـة بعميـد أسـرة البرامكـة خالد بن برمك فكان من (٣) كتابه ، وتعمقت هذه العلائق بعد ذلك ، ونمت بين الاحفاد كما رأينا .

آیة ذلك ، أن آل صول لم یکونوا بمنای عن البرامکة بل عایشوها،وأفادوا منها وأخص عمرو بن مسعدة الذی تشرب أسلوب

(٣) معجم الأدباء ١٢٧/١٦ .

 <sup>(</sup>۱) ابن خلكان ، وفيات الأعيان ٤٧٦/٣ .
 (٢) كرد على ص ١٥٩ .



( 717 )

جعفر ، وسار على نهجه . وليس معنى ذلك أنهم كانوا بمعزل عـن آل سـهل ، فابراهيم بن العباس كان من منانعهم ، عرفوا فضله فقدموه ، وأكرموه ، وماقمائده السابقة فى اطرائهم الا دلالـة عـلى قـوة الملة بينه وبينهم ، لاسيما أنه لم يكن من المتكسبين بالشعر كغيره من الشعراء .

ومــن دلائـل قــوة هـذه الصلة أيضا ، مارواه ابن خلكان والأصبهانى قالا :

"كان ابىراھىم وأخصو، عبد اللىم مىن صنائع "ذى الرياستين" اتصلا بىم ، فىرفع منھما ، وتنقل ابراھىم فى أعمال السلطان ودواوينم الىى أن توفى وھو يتقلد ديوان الضياع والنفقات "بسر مىن رأى" للنصف من شعبان سنة شلاث (1)

لهـذه المنن كان ابراهيم الصولى محبا للفضل بن سهل ، ومـن فـرط حبـه له عرض نفسه للهلاك حينما أخبر ابن سهل بما (٢) قـرر المـأمون فـى أمـر قتله . ثم عفا عنه المأمون بشفاعة (٣) هشام الخطيب .

ولاأظـن أن الصـولى يعـرض نفسه لنقمة الخليفة فى سبيل انقـاذ الفضـل الا اذا كـان للفضل منزلة عظيمة عنده . وهذا الوفاء يوضح قوة التلاحم بينـهما .

(۱) وفيات الأعيان ۲/۱۱ ، الأغانى ٤/١٠ .
 (۲) الفرج بعد الشدة ۲۲،۲۱/٤ .

(٣) الأغاني ٢/١٠ .



-

# ( YEV )

.

صفوة القول :

هـذه الأسـرة بمواهبهـا الأدبية ، واستفادتها من خبرات البرامكـة ، وآل سـهل وثقافتهـا ، كـل ذلـك كون لها شخصية أدبية فذة ، شدت اليها الأنظار ، ولوت الأعناق اعجابا بها ، وتقديرا لدورها فى اثراء الصاحة الأدبية .

•



#### ( 111)

(٢) أرومتهم ، وبدء اتصالهم بالخلافة العباسية .

· •

یتکی، الصولیون علی تاریخ عریق ، لایقل بحال عن عراقة البرامکـة تنتسب الی کبیرها (صول) ، یروی عنه صاحب الأغانی قال :

"كىان صـول وفـيروز أخوين ملكا جرجان ، وكانا تركيين تمجسـا ، وتشـبها بـالفرس ، فلمصـا حضر يزيد بن عبد المهلب (١) جرجان أمنهما ، فأسلم صول على يديه ولم يزل معه حتى قتل".

مصن هصذا النصص يتبيصن أصلهم الصحركى ، ونشصاتهم ، وديانتهم ، وثقافتهم الفارسية فهى لذلك لاتختلف عن الأسرتين السابقتين فى شىء كثير .

وكـان اتصالهم بالخلافة العباسية عن طريق محمد بن صول ابــن صول الـمذكور ، تشير الـمصادر التى بين أيدينا الى أنه (٢) كان من رجال الدولة العباسية ودعاتها وقوادها .

(٣) وتصولى لهم المصوصل ونقصل الصى أذربيجان بعد أن عزل السفاح مجاشع بن يزيد . وهذا يؤكد اعراقها المبكر فى خدمة الدولصة العباسية ممصا أتصاح لأحفصادهم بعد ذاك التدرج فى أعمال الدولصة ودواوينها كمصا حصل لابراهيم بن العباس ، وعمرو بن مسعدة .

| . 17/ | الأصبهاني ١٠ | (1) |
|-------|--------------|-----|
| 27/11 | المصدر تقسم  | (1) |
|       | المصدر نفسه  | (۳) |



#### ( 119)

(ب) آل صول عند معاصريهم الكتاب.

لــم تتمكـن هـذه الأسرة من سياسة الدولة وادارتها كما كـان الحـال عنـد أقرانهم الصهليين والبرمكيين ، ولعل ذلك يفسـر لنـا قلـة مدائح المثعراء فيهم ، مما جعلنى أغفل عقد مثل هذا المبحث ، عكس مامضى فى الأسرتين الصابقتين .

فقـد كـان لآل صول منزلة رفيعة عند معاصريهم من شعراء وكتـاب ، بفضـل مـاوهبهم الله من فطنة ، وذكاء ، وموهبة ، سخروها لخدمة النثر الفنى فى عصرهم ، فجاء مأثورهم من شعر ونثر رائعا ، شريفا ، نبيلا .

ومـن تمـام البحـث تتبع آراء معاصريهم فى أدبهم شعرا ونثرا ، لنرى قدرات آل صول من خلال تلك الآراء .

وخـير مـن نبدأ به ابراهيم بن العباس الصولى فقد كشر اطـراء معاصريه له ، وكان ذلك من ناحيتين شهر بهما ، وكان واحد زمانه فى الابداع فيهما ، الشعر ، والكتابة .

(۱) شاعریته عند معاصریه .

(٢) بيانه وبلاغته في مكاتباته في نظرهم أيضا .

(١) لمحم يكـن ابراهيم كاتبا رائع الأسلوب ، سلس العبارة ، قوى السبك ، فحسب ، بل كان الى جوار ذلك شاعرا مجيدا من طراز نادر ، يشار اليه بالبنان ، تسنم ذروة المجد فيـه ، ولمعاصريـه فـى الاعجاب بشاعريته آراء جميلة ، تحكى مدى مابلغه من صيت فى هذا ألفن .

وكـان المصولى يتكسب بشعره ، كما صر فى مدائحه لآل سهل ومدائحـه فـى عـلى بـن موسى الرضا لما عقد له المامون على (١) ولاية العهد من بعده .

(۱) الأغانى ۲/۱۰ .



#### ( 10.)

ولـه مـدائع فـى المتوكل وولاة العهد ، فمنحه المتوكل (1)صائلة أللف درهم ، وأمر له ولاة العهود بمثلها ، ومدح أيضا (1) المعتز بالله

عـلى أنـه لم يكن يتكسب بالشعر ، كغيره من الشعراء ، وهذا يفسر لنا قول دعبل الخزاعى :

"لـو تكصـب ابـراهيم بن العباس بالمشعر لتركنا في غير (٣) شىء 🖳

فكــأن ماقالــه الصولـى فـى غرض المديح لايعد شيئا بحانب أغراضـه الأخـرى التـى فضلهـا وتناولهـا ، وهذا حق ، ولهذا الصرأى دلالتصه التلى لاتفصفى ، من تمرس المولى واجادته لفن الشعر في شتى أغراضه ، ومختلف فنونه .

(\*) ويذكصر المصعودى فى مروج الذهب أن ابراهيم الصولى لم يتكسب بالشعر الا فى حداثته .

ماسـبق ذكره يثبت أنه تكسب بشعره في حداثته وبعدها ، ولكـن بقسدر ، الـم يتخلذ الشعر مناعلة لله ، لأن مناعتـه الكتابة .

(\*\*) وأحصمد بلن يحصيى كلان ملن المعجلبين بقلدرات الصولى

- الاغانى ٦٤/١٠ (1)
- الأغانيي ٢٧،٦٦/١٠ (٢)
- ابــن خلكان ، وفيات الأعيان ٢٦/١ ، معجم الأدباء ١٦٨/١ (٣) الأغانيي ٤٤/١٠ .
- المسعودى هضو : عصلى بضن الحسين بن على أبو الحسين المسعودى ، من ذرية عبد الله بن مسعود ، مؤرخ رحالة بحاثة ، من أهل بغداد ، توفى سنة ٣٤٦هـ . هضه أحصر بن ، من من الله بن من أول (\*)
- هـو أحمد بن يحيى بن زياد بن سيار الشيبانى بالولاء ، المعـروف بثعلـب ، امـام الكوفيين فى النحو واللغة ، كـان راويـة للشـعر ، مشهورا بالحفظ ، ثقة حجة ، ولد ومات فى بغداد (٢٠٠٠-٢٩١هـ) أشهر كتبه مجالس ثعلب . (\*\*) الاعلام ٢٦٧/١ .

. .



#### ( 101 )

الشعرية ، يقـول : "كـان أشـعر الصحدثين وماروى شعر كاتب (۱) غيره" .

> وكان يستحسن قوله : لنا إبلَّ كُومٌ يضيقُ بها الفضا ويفترُّ عنها أرضُها وسماؤها فمن دونها أن تُستباحَ دماؤها

> ومن دوننا أن نُستذمّ دماؤها حمىً وقرى فالمموتُ دُونَ مَرَامهَا وأيْسَرُ خطب ٍيوم َ حق فناؤهــا

قال ـ مشيرا الى هذه الأبيات ـ : (٢) "والله لو أن هذا لبعض الأوائل لأستجيد له" . والمسـعودى يستحسـن شعر الصولى ، ويقول : "وله أشعار حسـان ، فمما استحسن من شعره الذى لم يسبقه عند جماعة أهل

الأدب أحـد مـن زمانـه قوله" وأورد الأبيات السابقة ، ومعها (٣) غيرها .

ويبسدو أن المستعودى هنذا كتان شديد الولع بالصولى ، معجبا بمأثوره ، يقول في ذلك :

"ولابراهیم بن العباس ، مکاتبات قد دونت ، وفصول حصان مـن کلامـه قـد جـمعت وقـد اتينـا علـی کثير منها فـی الکتاب

- (۱) معجم الأديباء ۱۸۰/۱ ، الأغانى ۱۸/۱۰ ، وفى زهر الآداب ۱۰،۹۰/٤ وتغبر عنها .
- (٢) معجم الأدبياء ١٨٠/١ ، فصلى الأغساني ٥٩/١٠ أن تستباح دصاؤها .
  - (٣) مروج الذهب ١٠٨،١٠٧/٤ .



( YOY )

(\*) (۱) الأو سط".

والأصبهانى أيضا يمدح الصولى فى عرض مدحه لابن الزيات يقول :

"كـان محـمد شاعرا مجيدا ، لايقاس به أحد من الكتاب ، وان كـان ابراهيم الصولى مثله فى ذلك ، فان ابراهيم مقل ، (٢) وصاحب قصار ، ومقطعات" .

ورأى الأمبهانى فيصه شلى، ملن التجنى على ابراهيم بن العباس ، وهلو مخالف لآراء كثيرة تنصف الصولى ، وهى صادرة ملن أهلل عللم بهاذا الفلن ، ودراية به ، كلها تؤكد مقدرة الصولى الشعرية ، وتقدمه على أقرانه .

ولاأعتقد أن ابصن الزيصات مصع علمه وأدبه ، يرقى إلى مرتبصة ابصراهيم المصولى ، هذا صاتقرره القصة التى أوردها صاحب الأغانى نفسه ، يقول :

"أخـبرنى عمـى ، قال : اجتمعت أنا وهارون بن محمد بن (\*\*) عبـد الملـك وابن برد الخيار فى مجلس عبيد الله بن سليمان قبـل وزارتـه ، فجـعل هارون ينشد من أشعار أبيه محاسنها ، ويفضلها ، ويقدمها ، فقال له ابن برد الخيار :

(۱) مروج الذهب ۲۰۷/۴ . (۲) الأغانی ۲۷/۲۳ .

(\*\*) هـو ابسن وهب ، عبد الله بن سليمان بن وهب الحارثى ، أبسو القاسم ، وزيسر ، مـن أكـابر الكتاب ، استوزره المعتمد العباسي ، وأقره المعتفد ، واستمرت وزارته عشر سـنين الـى وفاتـه ، هـو ابن وزير ، ووالد وزير (٢٢٦-٢٨٨هـ) . الأعلام ٤/٤٤ .

<sup>(\*)</sup> الكتاب الذى أشار اليه المسعودى من الكتب التى ضاعت ولسم يعد لها وجود ، غير أن محقق مروح الذهب ، محمد محيى السدين عبد الحميد يذكر أن فى مكتبة اكسفورد نسخة منه . مقدمة مروج الذهب ٨/١ .



#### ( 202 )

ان كان لأبيك مثل قول ابراهيم بن العباس : وأب بـــر اذا ماقــدرا استد ضنار اذا هیجتنبه يعرف الأبعد ان أثرى ولا يعرف الأدنى اذا ماافتقرا أو مثل قوله : تلج السنون بيوتهم ، وترى لهم عن جار بيتهم ازورار مناكب وتراهــم بسيوفهــم وشفارهـم مستشرقين لراغـب او راهــب حامين أو قاريـن حيث لقيتهــم نهب العفاة ، ونهرة للراغب فصاذكره ، وافخصر به ، الا فاقلل من الافتخار والتطاول (1)بما لاطائل فيه ، فخجل هارون" . فمكانة الصولى أعلم من أن تجهل ، وأشهر من أن تدرس ، وعبيد الله بن سليمان يقول : "لعمصرى مصافى الكتاب أشعر من أبى اسحاق ، وأبى على يعنى عمه الحسن بن وهب" . وملن هلؤلاء الكتلاب اللذين أعجلبهم شعر الصولى وأشار (\*) عـواطفهم ، محـمد بـن داود الجراح في كتابه "الورقة" يقول فيه : "ابـراهيم بـن العبـاس بن محمد بن صول ، أشعر نظرائه الأغانى ٢٠/١٠ . (1)الأغانى ١/٥٢ . (۲) مد بن داود بن الجراح أبو عبد الله ، أديب من و مح (\*) اء الكتاب ، من أهل بغدًاد ، وهو عم على بن عيصى

علماً الكلاب ، من إهل بعداد ، وهو عم على بن عيمى الوزيـر ، وكان صديقا لعبد الله بن المعتز ، ووزر له يوم خلافته ، وقتل ببغداد سنة ٢٩٦هـ . الأعلام ١٢٠/٦ .



#### ( 101 )

الكتاب ، وأرقهم لسانا ، وأشعاره قصار ، ثلاثة أبيات ونحوهما الصى عشمرة ، وهضو أنعت الناس للزمان ، وأهله غير (1) مدافع ..." .

وقول ابن الجراح يعزز قول الأصبهانى العابق ، حين وصف شـعره بالمقطعات ، وهذا النهج من طرائقه فى كتابة الشعر ، وسنرد عليه ان شاء الله .

وكـائت لابراهيم الصولـى معان جيدة مبتكرة ، يقول عبيد (\*) الله بن عبد الله بن طاهر :

الايعلىم لقديم ، ولالمحدث في قصر الليل ، أحسن من قول ابراهيم بن العباس :

وليلة من الليالى الزُّهرِ قابلتُ فيها بدرَها ببـدر لم تك غير شُفَـقٍ وفجـر حتى تولت وهى بكر الدهر

وكـانت علاقة الصولى بأبى تمام جيدة ، قال له ابراهيم الصولى وقد أنشد شعرا له فى المعتمم : ياأبا تمام ، أمراء الكـلام رعيـة لاحسانك ، فقال له أبو تمام : ذلك لأنى أستضىء بك ، وأرد شريعتك" .

وهصذا القصول اذا جردناه من المجاملة فلايخلو من بعض الصحــة .

(١) ابن خلكان ، وفيات الأعيان ١/٥٥ .

(\*) همو عبيد الله بن عبد الله بن الحسين الخزاعى ، أبو
 (\*) أحصمد ، وقد يعصرف بابى طاهر ، أصبر صن الأدباء
 والشعراء ، انتهت اليه رياسة اسرته ، ولى شرطة بغداد
 ومولده ووفاته فيها ، وكان مهيبا ، رفيع المنزلة عند
 المعتضد ، له براعة في الهندسة ، والصوسيقى ، وله
 مراسلات مع ابن المعتز ، جمعها فى كتاب (٢٢٣-٢٠٠هـ) .
 الأعلام ٤/٥٩١ .
 (٢) الأغانى .١٠/١٠٢ .



( 100 )

وقول الأصبهانى وابن الجراح السابقين ، يدلان على نهجه فـى الشـعر ، يؤكـد ذلك ياقوت الحموى فقد أشار الّى طريقته مراحة ، يقول :

"وكان ابصراهيم بن العباص ، وأخوه عبد الله من وجوه الكتاب ، وكان عبد الله أستهما ، وأشدهما تقدما ، وكان ابصراهيم آدبهمصا ، وأحسانهما شاعرا ، وكان اذا قال شعرا المحتاره ، وأسقط رذله ، وأثبت نخبته" .

أى أنَّه كَان يَنْحَال شَعره ، وينفى غَثه ، فعل الشعراء الكبار ، ويضيف الأصبهاني الى ذلك قوله :

"... فلايـدع مـن القصيـدة الا اليسـير ، وربما لم يدع (٢) (٢) منها الا بيتا أو بيتين" .

والحـق أن الصـولـى بذ أقرانه الكتاب ، بما وهبه الله مـن قريحـة مواتيـة واستعداد منه لذلـك ، فتسنم ذروة الشعر كما هو فـى الكتابة .

لاشـك أن الصـولـى كـان بارعا فـى الكتابة الفنية ، كما كـان فـى الشـعر ، ئستبين ذلك من مأثوره ، ومن آراء أفذاذ الكتاب فـى نثره ، معاصرين ، ومن تلاهم .

نسستفتح هـذه الآراء التـى تكاشفنا بحقيقة صنزلته عند أهل هذه الصنعة ، باعجاب المتوكل به ، لما كتب له الرسالة التالية :

- (۱) معجم الأدباء ۱۹۷/۱ .
  - (٢) الأغانى ٢/١٠ .



#### ( 107 )

"أصلا بعد ، فان أمير المؤمنين يرى من حق الله عليه بما يقوم به من أود ، وعدل به من زيغ ، ولم به من منتشر ، استعمال ثلاث يقدم بعضهن أمام بعض ، أولاهن : مايتقدم به من تبنية وتوقيف ، ثم مايستظهر به من تحذير وتخويف ، ثم التى لايقع حسم الداء بغيرها .

أناة فان لم تغن عقب بعدها

(۱) وعيدا فان لم يغن أغنت عزائمه"

عجـب المتوكل من ذلك وأومأ الى عبيد الله أما تسمع ؟ فقال : ياأمير المؤمنين : "ان ابراهيم فضلة خباها الله لك  $(\mathbf{Y})$ واحتبسها علىي أيامكُ" .

فاعجاب المتوكل وجواب وزيره ، يعطيان فكرة عن منزلته عند الخلفاء والوزراء وتقديرهما لأدبه ، واجلالهما لموهبته. ومع ابداعات الصولى المتكررة ، تتزايد أصوات معاصريه اعجابا بما يكتب ، وافتنانا بما يقول .

وأبـو زيد البلخي من معاصريه ، المعجبين بفنه ، يقول فى ذلك :

(۳) "كان من أبلغ الناس فى الكتابة ، حتى مار كلامه مثلا". ويقول فيه ياقوت الحموى :

"وكان ابصراهيم كاتبا ، حاذقا ، بليغا ، فصيحا ، (٤) منشنا ...

- معجم الأدباء ١٨٨،١٨٧/١ (1)
- الىممدر نفسه ١٨٨،١٨٧/١ . الىمصدر نفسه ١٩٤/١ . المصدر نفسه ١٩٤/١ . (1)
  - (٣)
    - (1)



#### ( YOY )

وعلى هذا المنوال تواردت آراء معاصريه ، وغيرهم ، فى التعبصير عصن اعجابهم بـه وبمـأثوره . يقول ابن خلكان فى ترجمته :

"وليه نشر بديع ، فمن ذلك ماكتبه عن أمير المؤمنين ، الى بعض البغاة الخارجين ، يتهددهم ، ويتوعدهم :

(أما بعد ، فان لأمير المؤمنين أناة ، فان لم تغن عقب بعدها وعيدا ، فان لم يغن أغنت عزائمه ، والسلام)" .

ويذكر ابن خلكان أن هذا الكلام مع وجازته كان في غاية الابداع ، فانه ينشأ منه بيت شعر :

أناة فان لم تغن عقب بعدها

(۱) وعيدا ، فان لم يغن أغنت عزائمه

وهكـذا تسنم المولى الشعر والكتابة فى آن معا ، بفضل مامنحـه اللـه مـن موهبـة واستعداد لذلك ، وماامتاز به من بيان ، ورقى أسلوب ، حتى كان وحيد زمانه فيهما .

وابداعه ماهو الا ثمرة حرصه على صنعته ، واهتمامه بها تصامل اجابته لأبى الغيث قال : كنت عند ابراهيم بن العباس وهصو يكصتب كتابا فنقطت القلم نقطة مفصدة فمسحها بكمه ، وهصو يكصتب كتابا فنقطت القلم نقطة مفصدة فمسحها بكمه ، فعجبت ، فقال : لاتعجب ، المال فرع ، والعّلم أصل ، ومن هذه السحواد جصاءت هذه الثياب ، والأصل أحوج إلى المراعاة من الفرع ، ثم فكر قليلا وقال :

> اذا ماالفكرُ ولّدَ حُسْنَ لفظ وأسلَمَهُ الوجُودُ الى العيـَان

> > (۱) ابن خلكان ، وفيات الأعيان ۱/۱ .



( 101 )

ووشـاه فنمنمـه بيــان فصيح في المقـال بـلا لسـان ترى حلل البيان منشـرات تجلـي بينهـا حلل المعانــي

فمجـده الذى حققه فى الكتابة والشعر ، لم يتأت له من فـراغ ، وماكـان ليبلغـه لولا هذا الحرص المتناهى فى اعطاء صنعتـه حقهـا ، والاخـذ بأسـبابها ، وعـدم رضـاه الا ببلـوغ منتهاها ، مع ماغرسه الله فيه من حس مرهف ، وموهبة مواتية واستعداد منه لكل ذلك ، فكان له من المنزلة مارأينا .

(۱) الحـموى ، معجـم الأدبساء ١٨١/١ ، الأصبهـانى ، الأغانى
 ۲۱/۱۰ ، الصولى ، أدب الكتاب ص ١٠٢ .



#### ( 709 )

يصلى ابصراهيم الصولى عمرو بن مسعدة كاتب المأمون ، وهو ابن عم ابراهيم هذا . وكان عظيم القدر ، رفيع المنزلة عصرف الخلفاء مكانته فأدنوه من أنفسهم ، وقربوه . لم يشهر عصرو بصن مسعدة بالشعر شهرته بالكتابصة . وقصد ذكر له المرزبانى فى الموشح بعض أبيات منها :

ومستعذب للهجر ، والوصل أعـذب

أكاتمـه حبى ، فينأى وأقرب

اذا جدت منی بالرضا جاد بالجفا ویـزعم أنـی مذنب وهو أذنب

تعلمت ألوان الرضا خوف هجــره وعلمـه حـبی لـه کـیف یغضب

ولی غیر وجہ قد عرفــت طریقـــه (۱) ولکن بلاقلب الی :ین :ذهب ؟

وقولـه هذا يدل على شاعرية فذة ، وموهبة صادقة ، غير أنـه لم يكثر منه ، ولعل مشاغله في الدولة أخذته بعيدا عن الشعر وعالمه الرحب .

وقـد يكـون ذلـك من غلبة عقله على وجدانه غلبة جعلته يؤثر الكتابة على الشعر ، ثم ان الكتابة في زمنه هذا كانت سبيلا الـي الرياسـة ، وليس كمثلها الشعر ، على أنى لاأعزو اقلالـه الـي سبب واحد ، فقد تتضافر الأسباب ويصعب رد الاقلال الى سبب بعينه .

امـا فـى الكتابـة ، فكان مشالا فريدا ، وطرازا نادرا لامثيـل له ، متقد الذهن ، ظاهر الموهبة ، ميالا الى الايجاز شغوفا به . لنطالع الآن قطوفا من بيانه ، يروى هو ، قال :

(۱) الموشح ص ۲۰۵ ، الحموى ، معجم الأدياء ١٣١/١٦ .



#### ( 11. )

"كـنت أوقـع بين يدى جعفر بن يحيى البرمكى فرفع اليه غلمانـه ورقة يصتزيدونه فى رواتبهم ، فرمى بها الى ، وقال أجب عنها ، فكتب :

(قلیل دائم خیر من کثیر منقطع) ، فضرب بیده علی ظهری (۱) وقال : أی وزیر فی جلدك ؟" .

وهـذا التقييـم مـن جعفر يدل على تأصل موهبة عمرو بن مسعدة لاسيما أنه صادر من امام هذا الفن .

وتوقيعـه فيـه مـن الايجـاز البليغ ماتحاشى به الاطناب والحشـو عـلى طريقـة جـعفر البرمكى ولعله كان متأثرا به . وهذه السمة كانت ملازمة له حين لايقتضى الحال الاطالة .

كتب الى المأمون :

"كتابى الـى أمير المؤمنين ومن قبلى من قواده وسائر أجناده فى الانقياد والطاعة على أحسن ماتكون عليه طاعة جند تـأخرت أرزاقهـم ، وانقيـاد كفاة تراخت أعطياتهم ، واختلت لذلك أحوالهم ، والتاثت معه أمورهم" .

فقصال المصامون فلى سلياق اعجابه بهذا الكتاب ، سمعت الرشليد يقلول : البلاغاة التباعد عن الاطالة ، والتقرب من معنى البغية ، والدلالة بالقليل ملن اللفلظ على المعنى ومصاكنت أتلوهم أن أحصدا يقدر على المبالغة فى هذا المعنى ومصاكنت هذا الكتاب .

واستحسـان المـأمون لهذا الكتاب بعثه على اعطاء جنده (٤) أرزاقهم لصبعة أشهر ، وعرف فضل ابن مسعدة ومكانه .

<sup>(</sup>۱) ابن خلکان ، الوفیات ٤٧٦/٣ .

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه ۲/۴۷۶ .

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسمه ٤٧٨/٣ ، الحصرى ، زهر الآداب ٨٩٤/٣ مع تغيمير بعض ألفاظ الرسالة وفيها خاطب المأمون كاتبه أحمد بن يوسف : ألا ترى ياأحمد الى ادماجه المسألة فى الاخبار ، واعفاء سلطانه من الاكثار

<sup>(</sup>٤) ابن خلكان ، وفيات الأعيان ٤٧٨/٣ .



( 111 )

ويظهر من الاستقراء ميل المأمون الى الايجاز ، وحبه له ولعل ذلك يفسر اعجابه بعمرو بن مسعدة الممرة تلو الأخرى .

قـدم على المأمون رجل من أبنا؛ الدهاقين وعظمائهم من أهـل الشـام ، على عدة صلفت له من المأمون من توليته بلده وأن يضـم اليـه مملكتـه ، فطال على الرجل انتظار خروج أمر أمـير المـؤمنين ، فقصـد عمرو بن مسعدة ، وسأل ايمال رقعة الـى المأمون من ناحيته ، فقال : اكتب بما شئت فانى موصله قال : فتول ذلك عنى حتى تكون لك نعمتان ، فكتب :

"ان رأى أمـير المصـؤمنين أن يفـك أسـر عدتـه من ربقة المطـل ، بقضـاء حاجـة عبده ، والاذن له بالانصراف الـى بلده (۱) فعل موفقا" .

فلصحا قرأ المأمون الرقعة دعا عمرا وجعل يعجب من حسن لفظها ، وايجحاز المراد منها ، فقال له عمرو فما نتيجتها ياأمير المؤمنين ؟-

قـال الكتابة له فـى هذا الوقت بما سأل لئلا يتأخر فضل (٢) استحساننا كلامه ، وبجائزة تفـى دناءة المطل .

مـن هنا كان المأمون تستهويه البلاغة ، وللبيان مفعول السـحر عـلى عقـول الناس البلغاء وعواطفهم "وان من البيان لسـحرا" ، واشـتملت الرسـالة عـلى وجازتها ادماج الطلب مع التذكـير بـالوعد ، والاذن بـالانصراف ، كـل ذلـك بأدب جم ، وألفاظ شريفة نبيلة .

وكان للفضل بن سهل رأى في بلاغته ، قال فيه :

"هـو أبلغ الناس ، ومن بلاغته أن كل أحد اذا سمع كلامه

(۱) أحمد صفوت ، الجمهرة ۳۰/۳ .
 (۲) المصدر نفسه ۲۰/۳ .



#### ( 111 )

ظـن أنـه يكـتب مثله ، فاذا رامه بعد عليه ، وهذا كما قيل لجصعفر الببرمكى : محاحد البلاغضة ؟ فقال : التى اذا سمعها الجاهل ظـن أنـه يقـدر عـلى مثلهـا ، فاذا رامها استصعبت  $(\mathbf{N})$ م ي أم ال

وخلاصـة القـول أن عمـرو بن مسعدة ببيانه ، ولباقته ، وحصـن تصرفـه اسـتطاع أن يبنـى لنفسه مجدا ، وعن طريق هذه المناعـة استطاع أن يصل الى بلاط الخلافة وهو شرف يصعى اليه كل طموح .

والحـق أن الفضصل بعـد الصوهبة يعود الى البيئة التى 🚽 اكتنفتيه ، فقد كان أبوه كاتبا محتكا ، كتب لخالد البرمكي شلم كلتب لأبحجي أيلوب المريحاني وزيحر المتفصصور عجلي <sup>د</sup>يوان الرسائل .

وابــن عمـه ابـراهيم الصولـى ، فكل هذه عوامل مهدت له الطحريق بجـانب محاتمتع بـه فحجي خاصة نفسه من ذكاء متقد ، واستعداد ، وموهبة .

حقيقة وزارته :

كثير ملن المصادر لم تعده من وزراء المأمون ، فصاحب الأحكـام الصحلطانية الممختص فى هذا الفن لمم يذكره فى وزراء (٣) المأمون .

وياقوت الحموى يحاول اجلاء الحقيقة بشيء من الوضوح ، يقول :

"قـد ولــى للمـامون الأعمـال الجليلـة ، وألحـق بـذوى

- معجم الأديساء ١٣٠،١٢٩/١٦ . (1)
  - (1)
- المُصْدر نفَسه ١٢٧/١٦ . ابن طباطبا ، الفخرى ص ٢٢ ومابعدها . (٣)



#### ( 177 )

الصراتب النبيلة ، وسماه بعض الشعراء وزيرا ، لعظم منزلته لالأنه كان وزيرا ، وهو قوله :

لقد أسعد الله الوزير ابن مسعدة ا

(1)وبث له في الناس شكرا ومحمدة

فينكصر صراحـة أن يكون عمرو بن مسعدة ولى الوزارة فى زملن الملأمون ، ويثبلت فسى ذات اللوقت منزلته السنية عند الخليفة الصأمون ، هذه المكانة التي قاربت مكانة الوزراء مما خلول لبعلض الشلعراء أن يدعوه بالوزير ، تكريما له ، واعترافا بمكانته في دولة الصامون وتقديرا لجهوده ، واجلالا لموهبته .

(1) أما ابن خلكان فيثبت وزارة ابن مسعدة للمأمون . وأرى ماقالسه الحموى أقرب للصواب ، للأسباب الآنفة ، ولان عمرو بن مسعدة نفسه قد أوضح ذلك بطريق غير مباشر ، تأمل تعريضه في كتابسه الــى المـامون يستشـفع لرجل من بنى ضبة للزيادة فى منزلته ، فكتب :

"أمـا بعـد ، فقـد استشـفع بـمى فصلان ياأمير المؤمنين -- لتطولك على - في الحاقة بنظرائه من الخاصة فيما يرتزقون بـه ، وأعلمتـه أن أمـير المـؤمنين لـم يجـعلنى فصى مراتب المتشفعين ، وفي ابتدائه بذلك تعدى طاعته ، والصلام" .

فلايعقل أن يكون وزيرا ، ولايكون من سلطته المحاق الرجل بنظرائه ، أو على أقل تقدير أن يكون في مراتب المستشفعين. صحبيح نبال عمارو حبظوة عنبد المأمون جعلته في مرتبة الوزير ، وان لم يكن كذلك رسميا .

وفيات الأعيان ٣/٥٤٥ . ابن الأشير ، المثل السائر ٧٥/٣ . (٣)

الادياء ١٢٩/١٦ (1)

<sup>(1)</sup> 



#### ( 111)

أبو بكر الصولي .

لـم يذهـج أبـو بكـر الصـولى طـريق أسلافه فى الكتابة الفنيـة ، وكـان اهتمامـه منصبـا عـلى تتبع أخبار الناس ، والتأليف ، ولعب الشطرنج .

فبهذه الأشياء شهر ، وبها عرف ، لدى الخاصة والعامة ، غـير أن الأولـى (أخبـار الناس) غلبت على فنونه ، واستحوذت عـلى تفكـيره ، وكـانت تمشـل حياته ، ورواياته متناثرة فى شنايـا كـتب الأدب والتاريخ ، وقل أن تجد كتابا الا وله فيه ذكر ، وكان لذلك بيته مملوءا كتبا من سماعه ، وكان يقول : "هذه كلها سماعى" .

ولمعاصريـه آراء فـى فنونـه هـذه ، قـال أبـو سـماعة العقيلى فى كتبه التى أولج فيها أخبار الناس :

> انما الصولــى شيـخ<sup>7</sup> أعلم الناس خزانة ان سألنــاه بعلـم م قال ياغلمان هاتوا رزمة العلم فلانـه

وهـذه الأبيـات تـدل على أنه أفنى عمره فى حب الاطلاع ، ومعرفة أخبار الناس وأسس من وراء ذلك مكتبة كلها من سماعه يقول صاحب تاريخ بغداد عنه ، فى الفنين الأول والثانى : "وكصان واسـع الروايصة ، حسـن الحـفظ لـلآداب ، حاذقا بتصنيصف الكتب ، ووضع الأشياء منها مواضعها ، ونادم عدة من

- ۲) ابن خلكسان ، الوقيات ٢٩٠/٤ ، الحموى ، معجم الأدباء
   ۲) ۲۰۰۱۰۰۱۰ ، تاريخ بغداد ٣٢،٤٣١/٣٤ .



## ( 170 )

المخلفاء ، وصنف أخبارهم وسعيرهم ، وجمع أشعارهم ، ودون أخبار مصن تقدم وتأخر من الشعراء ، والوزراء ، والكتاب ، (۱) والرؤساء" .

واذا ماأردناا أن نبحث عصن مصادر سماعه ، فانا نجد البغدادى قد ذكر بعضهم ، وهم من أهل العلم والأدب ، يقول : حدث الصولى عن :

(\*) "أبـى داود السجستانى ، وأبوى العباس ثعلب والمبرد ، (\*\*) وأبـى العيناء محمد بن قاسم ، وأبى العباس الكريمى ، وأبى عبد الله محمد بن زكريا الغلابى ، وأبى زريق عبد الرحمن بن خـلف الضبحى ، وابـراهيم بـن فهد الساجى ، وعباس بن الفضل الاسـفاطى ، وأحمد بن عبد الرحمن الهجرى ، ومعاذ بن المثنى العنبرى ، وغيرهم " .

وابــن خلكـان يذكـر أنه روى عن كثيرين منهم ، المشاعر (\*\*\*\*) أبو الحسن علـى بن محمد بن منصور بن نصر بن بسام المبسامى .

- (۱) البغدادی ۴۷/۳ .
- (۲) تاريخ بغداد ۲۷/۳ .

(۳) الوفيات ۳٦٣/۳ .

- (\*) المصبرد : محمد بن يزيد بن عبد الأكبر الشمالى ، امام العربية ببغداد فى زمانه ، وأحد أئمة الأدب والأخبار ، مولده بالبصرة ، ووفاته ببغداد (،،، –١٣٤هـ) . الأعلام ١٤٤/٧ .
- (\*\*) أبسو العيناء : محمد بسن القاسم بسن خطرد بن ياسر الهاشمي ، أديب فصيح من ظرفاء العالم ، اشتهر بنسوادره ، ولطائفه ، حسن الشعر ، مليح الكتابة (١٩١-١٩٣هـ) .
- (\*\*\*) الغلابــى : محمد بن زكريا بن دينار ، مولى بنى غلاب ، اخبارى امامى ، من أهل البصرة ، من كتبه أخبار فاطمة الأعلام ١٣٠/٦ .
- (\*\*\*\*) البسامى : على بن محمد بن نصر بن منصور أبو الحسن شاعر هجاء من الكتاب ، عالم بالأدب والأخبار ، من أهل بغداد ، نشأ فى بيت كتابة (٢٣٠-٣٠٢هـ) . الأعلام ٢٢٤/٤ .



( 111)

والصولى أبو بكر ، كان شديد الولع بالشعر والشعراء ، وتصانيفـه فــى هـذا المجـال كثيرة ، وتدل على بالغ اهتامه بالشعر ، ومن جموده في هذا المجال ، أنه رتب ونظم شعر أبي تمام عللي الحاروف الهجائية ، واعتناى بشعر ابي نواس مع مجموعـة مـن الفضيلاً، ، ورتـب شـعر ابـن الرومي على العروف (٣) الهجائية أيضا .

والصلولى كلان فاهما لمعانى الشعر ، محيطا بأسراره ، نلصح ذلك من نقده لأحمد بن يوسف الكاتب في سرقته لمعنى أبي نـواس حـين كـتب الـى المفضل بن الربيع يعزيه بوفاة الرشيد ويهنئه بولاية العهد للأمين كتب يقول :

> تعز أبـا العباس عـن خيــر هالكر ہاکرم حی کان †و هو کائــن' حصصوادث أيصام تصعدور صُرُوفهصا لهن مسلاو مارة ومحاسلين

وفى الحيّ بالميت الذي غيب الثري (1) فلاأنت مغبون ولاالموت غابن

وفيه يقول أبو نواس أيضا من جملة أبيات : أن يجمع العالم في واحد وليس على الله بمستنكر

قـال الصـولى فـى نقـده : "وقد اخذ احمد بن يوسف هذا المعنــى وزاد عليـه ، وكـتب الى بعض اخوانه ، وقد ماتت له ببغاء ، وله أخ كثير التخلف يسمى عبد الحميد :

- الوفيات ١٧/٢ . (1)
- المصدر نفسه ۹۳/۳ (1)
- المصدر نفسه ۳۰۸٬۳۳ . المصدر نفسه ٤٠،۳۹/۱ . (٣) (1)



( 117 )

انت تبقى ونحن طرا فداكا أحسن الله ذو الجلال عزاكا فلقد جل خطب دهر أتاكــا بمقاديرَ أتلفــت ببغاكـا عجبا للمنون كيف أتتهــا وتخطت عبد الحميد أخاكـا كان عبدالحميد أصلح للمو ت من الببغاء وأولى بذاكا شملتنا المصيبتان جميعـا فقدنا هذه ورؤيــة ذاكـا (۱)

واكتشاف الصولى لهذه الصرقة ، رغم خفائها ، يدل على تمرسحه ومعايشته للشعر لفظحا ومعنى واحتمال السرقة قائم لأن أبحا نحواس أسبق من أحمد بن يوسف وأشهر فى قرض الشعر ، وكل الأنظار كانت تتجه اليه اعجابا بما يقول .

أمصا الملكـة المشانيـة المتى اكتسبها مع كثرة مطالعته الشعر ، فهى انشاء الشعر ، رغم انه لم يشهر بها ، ولم يمل الـى مكانـة قريبـه ابـراهيم الصـولـى ولـم يقاربـه ، وذكر البغدادى فى تاريخه بعض أبياته منها قوله بداهة :

اذا شكوت هواهٌ ، قال : ماصدقا وشاهدُ الدمع فى خدى قد نطقا ونار قلبى فى الأحشاء ملهبــة لولا تشاغلُها بالجسم لاحترقا

(۱) الوفيات ٤٠،٣٩/٤ .



#### ( 111)

ياراقد العين لاتدرى بما لقيت

عين تكابد فيك الدمع والأرقا

یکاد شخصی یکفی من ضنی جسیدی (۱) کان سقمی من عینیک قد سرقـا

أشـرت فيما مضى الى أن الصولى كمان مولعا بتتبع أخبار النباس ومنهبا استطاع تصنيف كتبه ، وهي كلها من سماعه كما ذكصر هلو ، منهضا مناأورده صاحب "الوقيضات" وصاحب "معجم الأدياء "...

"كتاب الوزراء ، وكتاب الأوراق ، وكتاب أدب الكتاب ، . وكتاب الأضحواع ، وكتصاب الخبار أبصى تمصام ، وكتاب أخبار القرامطـة ، وكتـاب أخبـار الغرر ، وكتاب أخبار أبى علا، ، وكتصاب العبصادة ، وكتصاب أخبار ابصن هرمه ، وكتاب أخبار السيد الحميرى ، وكتاب أخبار اسحاق بن ابراهيم" .

وجلمع أشلعار جماعلة ملن الشلعراء ، ورتبها على حروف المعجـم ، وكـلهم مـن الشـعراء المحـدثين كما ذكرت ذلك فيي تبيان جهوده الأدبية .

ومصن مصنفاته أيضا كتاب الأوراق فى أخبار آل العباس وأشحصارهم ، وكتاب أخبار ابراهيم بن المهدى ، وكتاب المحلاج وشعر أبى نواس والمنحول عليه ، ووقعة الجمل .

ومنها أيضا (كتساب الشصطرنج) ، وسنذكر ان شاء الله ولعه بلعب الشطرنج ، وآراء معاصريه في ذلك .

- تاريخ بغداد ۲۲۱،٤۳،/۳ . ابن خلكان ۲۵۷،۳۵٦/۶ ، ياقوت الحموي ۱۱۱/۱۹ . (1)
  - الاعلام (٣)
  - الأعلام ١٣٦/٧ . د ائرة المعارف الاسلامية ٣٨٨/١٤ . (1)

<sup>(1)</sup> 



# ( 119)

ولعل أشعر مصنفاته (كتحاب الأوراق) ، يقعول صحاحب (۱) "الفهرست" ان شهرته بدأت من كتابه هذا .

غير أن صاحب "الفهرست" يطعن في أمانة الصولي ، ويرى أنبه عـول فـي تأليفـه عصلي كتـاب "المرثدي" بل يتهمه أشد (٢) الاتهام حين يقرر بأنه نقله نقلا ، وانتحله .

وأخـيرا (مـاحب دائـرة المعـارف الاسـلامية) لايعـده من الصؤرخـين المـبرزين أصحاب المواهب ، ويعده من الممنفين ، يقول :

"ولايستطيع فلى جلميع الأحلوال أن يميز كتابه من كتاب غليره ، عصلى أن ذللك لايمس ماكلان لله ملن أشلر فلى علالم (٣) التأليف" .

# الشطرنــج .

كان الصولى مغرما بالشطرنج ، تفوق فيه ، وأكسبه شهرة قربته من الخاصة كالخلفاء . يقول ابن خلكان فى وصف موهبته هذه :

"كان المولى أوحد زمانه فى لعب الشطرنج ، لم يكن فى عصـره مثلـه فـى معرفتـه والناس الى الآن ـ أى الى زمن ابن خلكان ـ يضربون به المثل فى ذلك ، فيقولون لمن يبالغون فى (٤) حسن لعبه (فلان يلعب الشطرنج مثل المولى)" .

- (۲) ربال السلامية ۲۰٬۳۹۰٬۱۴ .
   (۳) دائرة الصعارف الاسلامية ۲۹۱٬۳۹۰٬۱۴ .
  - (ُ؛) الوفَيات ٤/٧٥٣.

 <sup>(</sup>۱) ابن النديم ، الفهرست ص ١٥٠ ، دائرة المعارف الاسلامية
 ٣٨٨/١٤
 ٣٨٨/١٤
 (٢) ابن النديم ، الفهرست ص ١٥١،١٣٩ .



( 11.)

ومصن الآراء التصى قيلت فى هذا المجانب من حياة الصولى ماحكاه المسعودى قال :

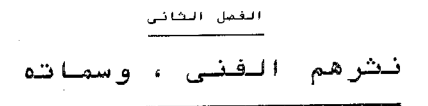
"أتـى الامـام الـراضى باللـه فى بعض منتزهاته بستانا مونقا ، وزهرا رايقا ، فقال لمن حضره ممن كان من ندمانه : هـل رأيـتم منظرا أحسـن من هذا ؟ فكل أثنى ، وذهب فيه الى مدحه ، ووصف محاسنه ، وأنها لايفى بها شىء من زهرات الدنيا فقـال الـراضى لعـب المولى بالشطرنج أحسن من هذا ، ومن كل ماتصفون" .

وهو رأى جميل ، والشطرنج كان عاملا قويا فى تقريبه من المخلفاء ، واحـتل به منزلة رفيعة عندهم ... أقام المكتفى فـى حضرتـه مباراة جمع فيها المولى والماوردى وانتصر فيها الصحولى فـأعجب به المكتفى ، وعرف قدراته ومواهبه ، فقدمه عنده ، وكان قبل ذلك معجبا بالماوردى .

والعجيب أن لعب الشطرنج كان يجد له أشياعا من المخاصة كالمخلفاء وعلية القوم والعلماء ومن شاكلهم ، والمصولى كان واحـدا من أولئك الذين أتقنوه وبرزوا فيه ، ولقى من ورائه خيرا كثيرا ، والتصاقا بالخلفاء كما مر .

(1) مروج الذهب ٣٢٤/٤ ، معجم الأدباء ١١٠/١٩ .
 (٢) المسعودى ، مروج الذهب ٢٢٤/٤ .





|  | الر سائل | (†) |
|--|----------|-----|
|  |          |     |

(ب) التوقيعات

(ج) الاقوال

.



## ( 111)

نهضـت هذه الأسرة بالنثر الفنى ، ونهض بها ، أعطته جل اهتمامهـا ، واولته فائق عنايتها ، فأعطاها المجد والصؤدد وقربهـا مـن بـلاط الخلفـاء ، فعاشـت تـرفل فى نعيم الحياة بسببه .

ويمكـن للبـاحث أن يفتش عن دوافع اتجاه الصوليين الـي النشر ، ولعلها لاتخرج عن :

- (أ) ادراكها ـ وهـى تنتسب الـى غـير العرب ـ أن طريقها الوحـيد للظهـور سـيكون مـن بوابـة الأدب ، وعـلى وجه الخـصوص الاهتمام بالنثر الفنى لغة الحضارة. ، والنضوج الفكـرى لاسيما أن الخلافة العباسية فى أمس الحاجة الى
  - جهود (الكتاب الأفذاذ) وذلك بعد ترامى أطرافها .
- (ب) الـد افع الثـانى (الموهبـة) لايمكسن اغفالهـا بحال من الأحـوال ، فهى مع الطموح تصنعان من الانسان فذا لانظير له ، وقد تحقق فى الموليين الموهبة والطموح .
- (ج) كانت تنظر الى البرامكة وآل سكل عملى أساس من المثالية ، فهما القدوة ، فاقتفت طريقتهما ، وتلمست معالمها ، حتى وصلت الى مكانة مرموقة فى الدولة .
- (د) كان لهذه الأسرة تاريخ عظيم فى جاهليتها ، فلم تكن تحب أن تعيش فلى عصرها هذا على هامش التاريخ ، فكان ذلك دافعا قويا للاتجاه صوب النثر ، لاسترداد جزء من مكانتها .

فهـذه جملـة دوافـع جـعلت الصـوليين يتجهون كلية الـ النثر وفنونه .



( ۲۷۳ )

فنون النثر عند الصوليين .

تشعب نـثرهم الفنـى وخـاض فـى كثير من فنون القول ، ويـأتى فـى طليعتهـا (الرسـائل) وهـى ـ كما قدمت ـ لون من ألوان النثر الفنى ، له أصوله وبداياته واقسامه المتعارفة وقـد ألمحـت فيما مضى ، الى رسائل الرسول ـ صلى الله عليه وسلم ـ ألى بعض الملوك يدعوهم فيها الى الدين المحنيف .

بصل ان الرسائل قصد وجعدت قبصل ذلك عند العاهليين ، (١) فهنالك رسائل مدونة ذكرتها الممصادر والمراجع الأدبية .

وهكـذا شـاع هـذا الفـن وتدرج حتى وصل الى قمة النضج الفنى فى العصر العباسى ، ولاشك فى أن البيئة العباسية بما اشـتملت عليـه من تحضر فى شتى شئون الحياة ، كان لها الاشر الكبير فى ازدهار الرسائل وتطورها ، وذلك بتعدد أغراضها ، واخـتلاف اتجاهاتهـا ، وعمـق معانيهـا .. لانها انعكاس مادق لكثـير مـن أحـداث المجتمع العباسى ، فالمحرك لها والدافع لانشائها الاحداث أيا كانت .

وعصلى فصوء هذه الحقيقة تباينت أغراض الرسالة عند آل صول ، فمنها ماهو رسمى يمدر عن الديوان فى أمور تخص سياسة الدولصة ، فالرسالة فـى هصنه الحالة تكون أداة مهمة لحمل سياسصة الدولصة ، وقضحاء احتياجاتها فى أمر ونهى ، وتعيين واقالة الى آخر ماتقتضيه سياسة الدولة ، ونظام الحكم .

ومثل هـذه الرسـائل يقل فيها عطاء الموهبة والافتمان غالبـا ، وكثـيرا مايميزهـا وضـوح الفكــرة ، ومباشـرتها

 (۱) غضائم جنواد رضضا ، الرسنائل الفنية في العصر الاسلامي ص ۳۰ ومابعدها .



#### ( YV£ )

واشباعها ، وهى تراعى التقاليد الحكومية ، والدقة فى الأمر والنهصى وغيرهما ، وغالبا مايميزها الطول لما فى ذلك من تفصيل الأمور التى يحترز من وقوع الاشكال حولها مما لاتحتمله سياسة الدولة .

أمصا (الرسائل الاخوانية) فقد شاعت فى أدب آلى مول وهى من افرازات المجتمع المتحضر ومن متطلباته ، ولعل مرد نشوء الرسائل الاخوانية يعود كما ذكر غانم جواد رضا الى "اتساع نطاق الفتوحات الاسلامية واستمرارها ، وماتبع ذلحك مان استقرار العرب المسلمين واستيطانهم فى تلك البقاع النائية التصى فتحوها ، يضاف الى ذلك تباعد بعضهم عن بعض ، فكان ذلك حافزا قويا لتبادل الرسائل الخاصة بينهم ، فشرعوا يكتبون رسائل الأشواق التى يبثون فيها مايعتلج فى نفوسهم من حنين وتطلع الى لقاء ".

وعصلى كل فهذا الدافع ليع كافيا لنشو، هذه الرسائل ، بصل ان هنالك ماهو أهم منه وأجدر بالمتابعة ، فهذا النوع مصن الرسائل يمثل الطفرة الحضارية والفكرية والأدبية فى الحياة العباسية المترفة ، والا فبماذا نفسر انشاء هذه الرسائل بيصن الأصدقاء وهصم فى مدينة واحدة ، وربما كانا متجاورين لاتباعد بينهم فى المسافة

وتناولت هـذه الرسـائل الكثـير من الـشئون الاجتماعية ـ مادة هذه الرسائل ـ من تهنئة ، وتعزية واستعطاف ، وعتاب ومدح ... الى آخر مناهل هذه الرسائل وروافدها .

وأبـرز مايميزهـا ، التحـرر مـن القيـود ، ويجد فيها

(١) الرسائل الفنية في العصر الاسلامي ص ٢٩٣،٢٩٢ .



#### ( 270)

القارى؛ المارتع الناميب واللمسات البيانية الابداعية ، وتتجالى فيها السامات الأدبياة التى تندر فى غيرها ، لأنها تصادر مان ند الى ند ، اذ ينعدم التكلف بين الأنداد ، وذلك هو الحافز فى تعليقها فى جو الابداع والجمال .

الرسائل الاخوانية .

ياتى فى مقدمة آل صول ، ابراهيم الصولى فقد أكثر من هذا اللون ، وتعددت مقاصده وفقا لمقتضيات الأحوال .

فمـن رسـائله هـذه ماكـان فــى (الاسـتعطاف والعتاب) ، و(الاستنجاد) ، و(شكوى الزمان) ، ومنها (التهانى والتعازى) على لسانه،وعلى ألسنة الخلفاء وولاة العهد .

(أ) الاستعطاف :

قبصل أن ندلف الى مطالعة هذه الرسائل ، يجدر بالباحث أن يشير الـى سبب هذه المنافرة بين الكاتب وابن الزيات ، التـى كـانت الدافع القوى ، والمفهل العذب وراء انشاء هذه الاسـتعطافات ، يذكر أبو بكر الصولى فى كتابه "أدب الكتاب" الى أن ابن الزيات قد انتقص ابراهيم الصولى عما يستحقه من الدعـاء ، فلـم تحـتمل نفسـه ورياسـته وموضعـه من الصناعة والدولة ، فعاتبه فى ذلك فلم يعتبه .

وابراهيم يشير الى ذلك فى كلام له جاء فيه : "... ولى هـذا الأمـر فمـا ظـن أن الرياسـة تنجذب/لااليه مر ولاأن العز يتحـمل لـه الا بحـط الخوته عن منزلتهم ونقصهم عن مرتبتهم ،

(۱) أدب الكتاب ص ۱٦، (



( 177)

فبخسنى فى المكاتبة ، وأساءنى فى المعاملة ..." . كـتب ابـراهيم الـى ابن الزيات بعد عزله عن الأهواز ، وبعد أن حجب عنه :

"بُعلتُ فداءك ، بالعَين وقعت ، والا فمن كان أعز بحالة رغيتها فى نفسه وعند الخوانه منى ؟ ومن كان واحدك اذا حصلت واحدا ؟ وواححدى اذا نحفت معن زمان نُبُوة ؟ أما والله لو أمنَّتَك لقلعت ، ولكنى أخاف منك حالة لاتحتملها لى ، وأتوقى منك عتبا لاتنصفنصى فيه ، وماقدر فقد كان ويكون ، وعن كل حادث أحدوثة ولاأقول والله – أعزك الله – انى غلطت على نفسى ، فتبعدلت بحالة كعنت مغبوطا فيها ، حالة أنا فى مكروهها ، بل أقول : انى قُهرتُ ، فلما فزعت الى نامرى الذى كينت أعدد ، وجدت من قهرنى أقل نية فى ظلمى ، ممن استنصرت فعى نمرى ، وتسببت للمقادير أسبابُها ، وتجلت عما تجلت عنه

وكتب في آخرها :

(\*)
 وكنت أخى باخاء الزمان
 فلما نبا صرت حربا عوانا
 وكنت أذم اليك الزمان
 فأصبحت مثك أذم الزمانا
 (١)
 وكنت أعـدك للنائبات
 فهأنا أطلب منك الأمـانا

والظاهر أن هذه الرسالة رغم مااشتملت عليه من خضوع ، واسـتعطاف ، وصـدق فى الاحساس والاعتذار تارة ، والعتب أخرى الا أنهـا لـم تحـرك مشـاعر ابـن الزيات ولم تغير من موقفه العـدائى تجـاه الصـولى ، وهـذا مـاجعل الكاتب يعيد الكرة

(\*) فى الطبرى ١٦٠/٥ فلما نبا عدت حربا عوانا .
 (۱) الجمهرة ٤٠،٣٩/٤ ، الأغانى ٥٦/١٠ مع نقص فيها .



( YYY )

مصرارا طمعا فى تحريك مشاعره ، ونيل رضاه ، ورضا غيره ممن كصانوا ينافون سصطوة ابصن الزيحات فيمحا لو نصروا المولى وأعانوه .

كـتب أيضا ، وقـد بلـغ بـه الأذى كل مبلغ من أثر هذه القطيعـة ، وماسـببته لـه مـن آلام أصابته فى مقتل ، فهجره الأصدقـاء ، وتخلى عنه الأصحاب ، خوفا من ابن الزيات وتحسبا منه ، وكثر أعداؤه ارضاء للوزير ، وتقرّبا منه .

"كـتبت وقـد بلغت المدية المحز ، وعَدَتِ الأيام على بعد عـدواى بك عليها وكان أسوأ ظنى ، وأكثر خوفى ، أن تسكن فى وقـت حركتهـا ، وتكُفَ عند أذاتِها فصرت أضر على منها ، فكف الصديق عن نصرتى خوفا منك ، وبادر إلى العدو تقربا اليك .

|                              | وكتب تحت ذلك :         |
|------------------------------|------------------------|
| ـر صاحبَ أيَّنا غَلَبَا      | أخُ بينى وبينَ الدهـــ |
| نبا دھڑ علی نبــا            | صدیقی ما استقام وان    |
| فعادَ به وقد شبـا            | وثبت على الزمان بــه   |
| (۱)<br>لعاد به أخما حَدِبِـا | ولو عاد الزمان لنا     |

هاتـان الرسـالتان ، تمثلان حالة ابراهيم الصولى التى عاشـها فى مرحلةمن حياته ، فهى انعكاس صادق لواقع مؤلم .. حـاول الكـاتب جـاهدا الفكـاك منه بما حباه الله من قدرات بيانيـة ضمنهـا هذه الاستعطافات الا أن شيئا من ذلك لم يغير

 (۱) معجم الأدبساء ١٧١،١٧،١١ ، الأغاني ٥٦/١٠ مع تغيير في بعض الألفاظ .



#### ( YYA )

من واقع حياته شيئا .

ويقينىى لـو أنها وجـهت لغـير ابن الزيات لأعملت فيه مفعولها ، لما اشتملت عليه من صدق الاحساس ، وقوة العاطفة فالرسالتان تخبران القارىء حالة حل بها الكاتب بعد نعمة ، تصتراوح الرسالتان بين الاستعطاف والعتاب بأسلوب شائق مؤثر ألفاظها امتصازت بالسلاسة والسـهولة ، لأن المقـام لايحتمل تفخيم اللفظ وغريبه .

ولأن مقصدهما استعطافي ، نجـد جـل الفاظها تدور حول الخـضوع والاذلال رغبـة من الكاتب في اظهار ضرره الذى حل به مـن قطيعـة ابـن الزيـات لـه وأمـلا في استدناء ابن الزيات واستمالة عطفه ، ونيل عفوه .

هـذه الألفـاظ الحزينة المكسوة برداء الكآبة هى السمة المجللة على الرسالتين ، ففى الرسالة الأولى لاتخرج ألفاظها عن (... الحين ... وقعت ... خفت ... نبوة ... لو أمنتك .. أخصاف ... لاتحتملهـا ... أتـوقى ... عتبا ... لاتنصفنى ... وغلطت ... فتبدلت ... كنت مغبوطا ... مكروهها ... قهرت .. فزعت ... قهرنى ... ظلمى ... استنصرت ...) .

وهجي تشى بالحالة النفسية السيئة التي عايشها الصولى والضرر الذي حل به من وراء قطيعة الناس له .

والرسحالة الثانية كالأولى من حيث ألفاظها ومعانيها ، فالأسحى والحجزن يخيمان بردائه الأسود على ألفاظها ، وتتعمق معانيها مخجبرة بحجال الكاتب معجرة عما يختلج في نفسه من آلام .

(... بلغـت ... الممحز ... اسوأ ظنى ... خوفى ... فكف ... نصرى ... خوفا ... بادر ... العدو...) .



#### ( 144 )

فصالصولى تـأنق فـى الحتيار ألفاظه ومعانيه المؤثرة ، حسـب المقـام ، وهـو مايسـمى بحسن التأتى ، وقد أبدغ فيها الصـولى ، وذيلهما الكاتب بـأبيات من انشائه ، دفعا لمضمون الرسـالة ، وتوكيدا لما جاء فيها وذلك لتجد صداها عند ابن الريات وتعمل أثرها بما جند لها من مؤثرات ومن سماتها هذه الكناية البديعة ، يقول : "... وقد بلغت المدية المحز .." فهـو يجسـم حجـم ماسـاته ، ولاشك أن هذا التصوير الجميل قد أعطـى مـن المعنـى المؤثر الدقيق مالاتعطيه صفحات من الومف والتحليل .

ويكثر الكاتب من الدعاء لابن الزيات تارة ، والحلف له تـارة أخـرى لتبرئـة سـاحته ، وهمـا مـن أسـاليب مثـل هذه الرسائل .

وعلى كل فمعاناة الكاتب وقلقه على حياته ومستقبله قد أبصرز قدراتسه الابداعيـة ، كما أبدع يحيى بن خالد قبله فى استعطافاته ، وهذا هو الابداع لايأتى الا بعد معاناة .

ولمـا أعيته الحيلة ، وزاد عليه الكرب ، وانقطع أمله ورجـاؤه مـن ابن الزيات اتجه ببعض رسائله الى بعض أصدقائه طلبـا للمعونـة والنصرة ، الا أنهم تخلوا عنه خوفا من سطوة ابن الزيات ، يقول فى كتابه الى عمرو بن فرج :

"ولسـت أعـزك اللــه واحدا من عدد تحصلهم وتقدمهم على نفسـك فــى أمـرى ، أنا والله واحدك بالأسباب التى تجتمع لى فيـك وبــك ، ولاتجتمع فى غيرى ، من أخ ولاولد ولاماحب ، ولقد

(۱) انظر ماكتبه القلقشرندى فلى ذلسك ١٦٥/٩ ، الرسائل
 الفنية ص ٢٩٥ .



( 11.)

كصنت تدخرنى ـ أعزك الله ـ لطاعتك والوفا؛ لك ، فقد والله فعلـت غير ممتن بذلك ، وقد كنت أرجو ألاأضام فى جيرتك ومعك فلاتخـذلنى ، فـانى فـى حالـة ان أخليتنى فيها من نصرتك لم يرجع على من ذلك مقدارٌ فى نعمتى ونفسى ، الا رجع اليك أكثر منه فى نعمتك ، وقدرك ، والصلام " .

وهـى لاتخـتلف فـى كثير عن سابقتها ، فالألفاظ موحية ، والمعـانى مؤشرة (... أضام ... تخذلنى ... أحليتنى ...) ، يميزها مدق العاطفة ، وتسلسل الأفكار ، ويغلفها نبرة الحزن والأسى من جراء صالحقه من الأذى .

وفيى هيذا المنساخ اليذي أحساط بالكياتي كتب في شكوي الزمان :

"يا أخى أشكو الى المله واليك تحامل الأيام على ، وسوء أشر الدهر عندى . وانى معلق فى حبائل من لايعرف موضعى ، ولايحصلو عنده مـوقعى ، أطلـب منـه المخـلاص فيزيدنى كلفا ، وارتجـى منـه الحصق فـيزداد به ضنا ، فالثواء ثواء مقيم ، والنية نية ظاعن ، وبزمام الرأى مرتحل ، ماأذهب الى ناحية فـى الحيلـة الاوجـدت دونهـا من العوائق ، وأحمل الذنب على الدهـر فـأرجع الى الله بالشكر ، وأساله جميل العقبى وحسن المبر" .

لايـزال الكاتب يعانى من مأساته ، يبث فى هذه الرسالة مـايختلج فـى صـدره مـن ألـم القطيعـة ، مـن هجـر الأصدقاء والأصحاب .

(۱) أحمد صفوت ، الجمهرة ۲۸/٤ .
 (۲) د. نبیه حجاب ، بلاغة الکتاب ص ۹۱ .



#### ( 141 )

والصحولى يحـمل الزمـان تبعة ماحل به ، فيصوره بصورة وحسن أحكم قبضته عليه فلم يدع له مجالا للنفاذ .

(ب) التهنئة والتعزية :

وهما مىن أغراض الشعر مىن قبل ، نقلها الكُتّاب الى النثر بجدارة واحكام ، واستطاعوا من خلالها مشاركة الحوانهم فـى أفراحـهم وأحـزانهم ، وهـذا المقصد من الرسائل الخاصة دليـل رقـى الحيـاة العباسية وترفها ، ولهذين الغرضين صدى مدوٍ فى رسائل الصوليين .

كلتب عمارو بان مساعدة اللى المحسان بان سهل على لسان المامون يهنئه بمولود :

"أما بصد ، فان هبصة الله لك هبة لأمير المؤمنين ، وزيادتمه اياك فصى عددك زيادة لمه فى عدده ، لمحلك عنده ، ومكانك مصن دولته ، وقد بلغ أمير المؤمنين ، أن الله وهب لـك غلاما سريا ، فبارك الله لك فيه ، وجعله بارا تقيا ، مباركا سعيدا زكيا" .

يظهر للباحث من الرسالة :

- (۱) مكانـة الحسـن بـن سهل في دولة المأمون وقد مر ايضاح ذلـك فـى مكانـة مـن البحـث ، وأكـده عمـرو على لسان الخليفة هنا .
- (٢) التهنئة بالولد مظهر اسلامى ، وأثر من آثاره ، وهى دليل على الألفة بين الناس .
- (٣) تأخذ مثل هذه الرسائل طريقة تكاد تكون موحدة فى معظم

(١) أحمد صفوت ، الجمهرة ٢٩/٣ .



#### ( 141 )

رسائل التهنئة بالولد ، فيوضح الكاتب أن هبة الله للحسن هى هبة للخليفة نفسه ، لمكان الحسن من الدولة. ثم يدعو لغلامه بالملاح والسعادة .

(٤) لـم تعـن الرسالة بالصور الفنية ، ولعل ذلك يعود الى أنها أخذت الصفة الرسمية لانها على لسان الخليفة الى عـامل مـٰن عمالـه فـى الدولـة (الحسن) ، وسنرى البون الشاسع بيـن مـذه الرسالة وأخرى للكاتب نفسه ، كانت مشـبعة بفنـون البيـان والابـداع ، لانهـا كـانت مـن الاخوانيات (الشخصية) الخالصة شكلا وموضوعا .

ويتطلب المقام أحيانا التهنئة والتعزية في آن معا ، كمصا فصى رسالة ابراهيم الصولى الى الواثق يعزيه بأبيه ، ويهنئه بالخلافة .

کتب :

"ان أحـق النـاس بالشكر من جاء به عن الله ، وأولاهم بـالصبر مـن كـان سلفُهْ رسول الله ، وأمير المؤمنين ـ اعزه الله ـ وآباؤه ـ نمرهم الله ـ أولو الكتاب الناطق عن الله بالشكر ، وعترةً رسـوله المخمومون بالصبر ، وفى كتاب الله أعظم الشـفاء ، وفى رسوله أحسن العزاء ، وقد كان من وفاة أمـير المـؤمنين (الصعتصم بالله) ومن مشيئة الله فى ولاية أمـير المـؤمنين (الـواثق باللـه) ، ماعنا عن أوله آخره ، وتلاقت بدأته عاقبتُهُ ، فحق الله فى الأولى الصبر ، وفرضه فى الأخـرى الشـكر فان رأى أمير الصؤمنين أن يستنجز ثواب الله وحده " .

 (۱) المحصوى ، معجم الأدباء ١٩،،١٨٩/١ ، أحصد صفروت ، الجمهرة ٣٧،٣٦/٤ .



( ۲۸۳ )

يظهر فـى هـذه الرسـالة مواسـاة الـواثق بوفاة أبيه المعتصم ، وتهنئته بالخلافـة ويغلب على هذه الرسالة نبرة الحزن لما اشتملت عليه من :

(١) وعظ وتذكير كما فى قوله : "... وأولاهم بالصبر من كان
 سلفه رسول الله ، وأمير المؤمنين ... عترة رسوله
 المخصوصون بالصبر" .

أبـان الكـاتب مكـانتهم مـن رسول الله صلى الله عليه وسـلم ، ومـايجب عليهـم مـن الاقتداء برسوله صلى الله عليه وسلم فهم أولى الناس بالتحلى بالصبر ، لقربهم منه .

(ب) وتوجيعه وارشاد ، فالكاتب يوجه الواثق الى كتاب الله
 لتلمس الشفاء (... وفى كتاب الله أعظم الشفاء ..).

وقـد اقتضـت مراسـم الدولـة العباسـية مواساة قوادها وعمالهـا المـبرزين ، ولأن الصصولى كـان كاتبـا لكثـير مـن الخلفـاء وولاة العهـد ، رأينـا له سيلا من المراشى ، لايمكن حصرهـا ، موجهة الى علية القوم ، منها رسائله الى طاهر بن عبـد اللـه ، كـتب عـن المنتصر بالله المتوكل ، الى طاهر بعزيه عن محمد بن اسحق .

"أمصا بعد ، تولى الله توفيقك وحياطتك ، ومايرتضيه منك ويرماه عنك ، ان أفضل النعم نعمةُ تُلقيتُ بحق الله فيها مصن الشكر ، وأوفر حادثة ثوابا حادثة أدى حق الله فيها من الرضا والتسليم والصبر ، ومثلك من قدم مايجب لله عليه فى نعمصة فشكرها ، وفصى مصيبة فأطاعه فيها ، وقد قضى الله سصبحانه وتعالى فى محمد بن اسحق مولى أمير المؤمنين صعفا الله عنصه – قضاءه السابق والمتوقع ، وفى ثواب الله ورضا



( 141 )

أمـير المؤمنين ـ أدام الله عزه ، وتقديم مايقدم مثله أهل الحجا والفهم ، مااعتاضه معتاض ، وقدمه موفق فليكن الله عـز وجـل ، ومااطعته به ، وقدمت حقه فيه أولى بك فى الأمور كلها ، فـانك ان تتقـرب اليـه فـى المكروه بطاعته ، يحسن ولايتك فى توفيقك لشكر نعمه عندك" .

وأردف برسـالة أخرى عن المعتز ولى العهد الى طاهر بن عبد الله أيضا ، في محمد بن اسحق ذاته ، كتب :

"فان أولى حق خَصَصتُ به وقدمتُ ، حقك ، بمحلك الذى أجلك بـه ، ومكـانِك السذى لـك عنـدى ، ولئه عليك نعمةُ أنت حقيق بشسكرها ، واسـتراء فريدة بها ، ولله فى خلل نعمه مُلمّات ، مثلـك قـدم طاعتـه فيها فرضى مستدعيا بالرضا ثوابه ، وسلم مصـد ين اسحق قضاءه الآتى على مامضى ، والمكتوب على عابقى محـمد بن اسحق قضاءه الآتى على مامضى ، والمكتوب على عابقى حـتى يـرث الله الأرض ومن عليها ، وهو خير الوارثين ، فارض بثـواب اللـه عوضا مـن مصيبتـك ، وارجـع الى ماوهب لك من نليفتـه ـ أدام الله تأييده حمن ايثاره واختصاصه ، فاجعل خليفتـه ـ أدام الله تاييده حمن ايثاره واختصاصه ، فاجعل نيفان ، والمكر فى حق الله عنـك أولـى ماعزاك عن مجائبك ، وقدمت به الشكر فى حق الله عنـك ، واسـتصحب فـى أمـورك كلها نية الشاكر عند النعمة ، والراضى عند المحنة ، تزد وتُكفُّ ان شاء الله" .

وكتب عن المؤيد في عزاء محمد بن اسحق أيضا : "فـان مـن حـق اللـه عـلى أهل النعم تقديم طاعته عند مصائبهم ، والتقرب اليه فيما يعروهم منها بالرضا والتسليم

- (۱) أحمد صغوت ، الجمهرة ۱۰۹/۴
  - (٢) المصدر السابق ١٦،،١٥٩/٤



#### ( 110)

وقد قضىى الله عز وجل فى محمد بن اسحق \_ عفا الله عنه \_ قضاءه فى جميع خلقه حتى يبقى ويرث الأرض ومن عليها وهو خير الوارشين ، فتلـق ـ أمتـع اللـه بحسـن توفيقك ـ قضاء ربك بالتسـليم لـه ، وتعز عن مصابك بطاعته ،فان مثلك من اكتفى بما فهم ، من أن يعزى ، واستغنى بما علم ، عن أن يوعظ ان شاء الله ، والسلام" .

فهـذه رسـائل ثلاث للكاتب نفسه ، فى عزاء عبد الله بن طاهر عن المنتصر بالله المتوكل وعن المعتز ، وعن المصؤيد . ومنها يمكن للباحث استنتاج مايلى :

(أ) تنتهج هـذه الرسـائل منهجا شبه موحد ، وتأخذ أسلوبا
 متقاربا في عزاء ابن طاهر في وفاة محمد بن اسحق .

فلاتكصاد تجـد مزية فى رسالة عن الآخرى ، ولعل مرد ذلك عصائد الـى كصثرة رسـائل المـولى فى عزاء ابن طاهر ، والى كونها رصمية من حيث موقع صدورها وهذان عاملان يحدان الكاتب عصن مشـاركة عبـد اللـه بـن طاهر فى قتل ابن اسحاق مشاركة وجدائية نابعة من عاطفة صادقة .

لــذا يـرى الباحث أن انشاء مثل هذه الرسائل لايعدو أن يكون واجبا وارضاء لابن طاهر لخطر موقعه فى الدولة .

- (ب). تنحـو هذه الرسائل في عزاء ابن طاهر الي عنامر واحدة لاتختلف :
- ١ -- الحـض عصلى التسليم بالقدر ، والمبر على ذلك ، ويشير الكاتب المى ضرورة الموازنة بين الانحراح والأتـراح ، فكما يتوجب شكر الخالق عند النعمة ،

(۱) أحمد صفوت ، الجمهرة ۱٦،/٤ .



( 141 )

يتوجـب أيضـا الصـبر والتسليم والرضا عند المحن والنوازل .

- ٢ ـ يعمد الكاتب الـى تسـلية ابـن طـاهر بتذكـيره بمنزلتـه الرفيعـة عند أمير المؤمنين وبما وهبه الله من نعم .
- ٣ لـم يكـن التشـابه فيما سبق من وسائل محصورا فى معانيها وعناصرها فحسب بل جاوزته الى الاشتراك اللفظـى أحيانا ، مـن مثـل اشـتراك الرسـالتين الاخيرتين فى قوله : ... حتى يرث الأرض ومن عليها وهـو خـير الـوارثين ... وغيرها مــن الالفـاظ والتراكيب المتقاربة .

وهكـذا نجد ابراهيم الصولى برسائله هذه ، يشارك غيره الأحـزان ، ويشـاطرهم فـى المصاب وهذه المشاركات الوجدانية تزيد من أسهم الصداقة ، كتب عن نفسه الى طاهر بن عبد الله يعزيه :

"أما بعد ، فان أحق من أرضى الله فى نعمته بشكره ، وفحى مصائبه بالتسليم له ، محن فهم صافى شكر النعم من استدعاء تمامها ، ومافى التذلل من استحقاق رضوانه ، وقد جحعل الله محصلك معن الحالتين جميعا محل المتقدم بنيته ومعرفته ، والله يمتع أمير الصؤمنين فيك بصالح قسمه فيمن مفحى ، والجارى على من بقى ويبقى ، حتى يؤدى الفناء الذى لابقاء معه ، الى البقاء الذى لافناء بعده .

وأمـير المـؤمنين يعظـك بالله ، وهو أحق من وعظ به ، ويرشدك من ايثار الله لما ندبك له منه ، وسهل لعظيم نعمته



#### ( YAY )

عليك فى هذه النازلة ، بما صحب به على بن طاهر مولى أمير المصؤمنين أيامصه ، ومضى عليصه من بصيرته وطاعته فقدم حق اللصه عليك بطاعته له فيما أمرك به ، واتق الله فى مواقع أقداره بك ، تقتضى بذلك من ثواب الله أفضل عوض الصالحين ، وبارك اللصه لعلى فيما أصاره اليه ، وأحصن الله لما قربك منه توفيقك ، وعلى أرضاه عنك عونك ، والسلام" .

لازال الكـاتب يـدور حـول فكرة الفناء والبقاء ، ليصل منهـا الـى تهوين أمر الدنيا فـى عين طاهر بن عبد الله وأخذ العبرة من موت هؤلاء .. فالبقاء لله وحده .

وهـذا المسلك من المناسب ذكره في رسائل العزاء ، غير أن ابراهيم الصولى اتخذه ديدنا له في جل رسائله ان لم يكن كلهـا .. وهو مدخل مهم لتهدئة النفس وترويضها بالاضافة الى تذكيرها بالمصير الذي ستئول اليه .

ومـن سـمات رسـائل العـزاء عند الصولى الاشارة الى أن الشـكر عنـد النعمة توازى المبر عند المحضة ، لأنها من عند اللـه عـز وجـل ، وهـو بـذلك يريـد النفاذ الى نفس الانسان وتذكيرهـا بحقيقـة الأمـر ، فكما يستحب الشكر عند النعمة ، يستحب \_ أيضا \_ الصبر عضد المحنة .

وهـذه المرثيـة تلامس النفس الجريحـة الباكية وتلاطفها . بالعظات ، وتخفف من هول النازلة وهي في كل ذلك تشد من أزر عبد اتله بن طاهر وتحثه على اكتساب فضيلة الصبر وثوابه .

ولازال الخبير بعلات النفس البشرية ـ ابراهيم الصولى ـ يضمـد جـراح عبـد اللـه بـن طاهر فى صديق آخر هو اسحاق بن ابراهيم ، كتب اليه :

(۱) أحمد صفوت ، الجمهرة ۱۹۱٬۱۳۰/۲ .



( 144 )

"أمصا بعد ، فان الله عز وتعالى توحد بتقدير عباده ، وامضاء ارادته فيهم ، وجعل لكل منهم نهاية اليها يجرى بهم منقلبهصم ومتصرفهم ، فصاذا جحاء أمصر الله ، وانقضت مدة البقصاء ، سحد أهصل المحق بحقهم ، وكانت العاقبة للتقوى ، وخسر الملحدون .

وان اسـحاق بـن ابـراهيم مولى أمير المؤمنين ـ أبقاه اللـه ـ واحسـن سـعيه وعملـه ، كان عبدا من عباد الله أيد اللـه بـه خلفـاءه ، وخليفته كنف ، فصحب عمره ذابا عن دين الله ، محافظا عليه ، مطيعا لله فى حقه ، ضامرا له متقربا الـى اللـه فــى خلفائه بما يرضاه منهم ، ويرضيهم به عنه ، الـى ان قبضه الله على أحسن حالاته التي تصره ، أيام لقائه مصن طاعـة ومفاصحة والحلاص عمل فكانت المصيبة به ـ عفا الله عنـه ـ مصيبـة نحصَّ أمير المؤمنين موقعَها ، ثم وصلت من بعد أمير المؤمنين الى من وصلت اليه فيك من ولده وأهله .

و أمير المؤمنين يعزى نفسه عن اسحق بما سبق من الحتيار اللـه لـه فـى مثله من أوليائه وذوى الحائه ، ثم يعزيك عنه اذا كـانت مصيبتك به أولى مصائبك بأن ترمضك جلالة وموقعا ، و أولـى مصائبك بأن يعزيك فيها اذ كنت منها بين ثواب الله ورضحا خليفتـه ، ولـو اسـتغنى ذو نازلـة ومميبـة عند أمير الصؤمنين عن تعزيته بفضل ماجعله الله عنده ، كنت بما منحك اللـه عـن ذلـك غنيحا ، ولولا أن أمير المؤمنين أوجب لك حق التعزية ، لكان فى علمه ما أغناه عن تناولك بها . متع الله أمير المؤمنين بك ، ووفقك لرشدك بهذه النازلـة الواقعة بحق



#### ( 144 )

لـك عنـد أمير المؤمنين خلفا كريما ، وقعت به مقادير الله مـن ذلـك ، بحـيث اختيـار المطيـع لربـه ، والمقدم لغده ، والـراضى مـارضى اللـه لـه عند انتهاء الخبر اليك ، مؤيدك (١) ومسددك" .

- (١) القضاء والقدر عنصر تتمحور حوله كل رسائله السابقة ، وهـى توطئـة ممتازة لتذكير الانسان بمصيره المحتوم .. وعليـه ألايغـتر بمبـاهج الحيـاة لأنها الى زوال ، وإن يؤمن بقدر الله ، وتسكن اليه نفسه .
  - (٢) عظیم فقید استحاق بن ابتراهیم ورشیاؤه بذکتر محاسنه
     ومزایاه ، ومنها یتضح قدره عند الخلیفة ومکانه .
  - (٣) الدعاء لطاهر بـن عبـد اللـه والتخـفيف عنه من هول الفجيعة .

وهي عناصر تكاد لاتخلو منها رسالة من رسائله ... ويحس القارى؛ معها بهوان الدنيا وقصرها ، وبالآخرة وديمومتها .

(٤) ومـن سـمات هـذه الرسالة بالاضافة الى طولها هذا الحس الخفى الذى يتعمق فى النفس وينتشلها من أوهام البقاء وتصحو معه النفس مرتدة الى الصبر والرضى .

وهكـذا تخطو جل مرثياته تعالج النفس الباكية وتبصرها -- فــى غمـرة ذلــك -- بمصيرها المحتوم ، وعندئذ تهدأ وتطمئن للقضاء والقدر .

ومـن مراثیه ، رسالته الی عبد الرحمن بن خاقان یعزیه فی أبی زکریا یحیی بن خاقان :

(۱) المرجع السابق ۱۲۲،۱۹۱/٤ .



( 19. )

"أما بعد ، فقد جرى من قضاء الله فى وفاة يحيى بن خاقان ـ على أحسن مايتوفى عليه ذو طاعة ونميحة وقيام بحق امامـه وسـلطانه ورعيتـه ـ مـاجرى على الأولين وهو جار على الآخرين ، حتى يرث الله الأرض ومن عليها وهو خير الوارثين .

وأمير المؤمنين يأمرك بالرجوع الى أمر الله ، والرضا بقضائه ، وتلقى النعمة برضا الله عن يحيى ، وماتبه من الدعاء ، وخلفه فصى عقبه بما يستديمها به معن الصبر والتسعليم ، وبالشخوص الى باب أمير المؤمنين اذا ورد عليك كتابه هذا ، بعد أن تخلف فى عملك من يقوم فيه مقامك ، منبسط الأمعل ، منفسح الرجاء ، واشقصا بما يرعى أمير المومنين مناك بنفسه فصى طاعته وموالاته ، وأسربابك ،

ووقع أمير المؤمنين في هذه التعزية :

"ياعبد الرحمن ، ثق بالله وبالذى عند أمير المؤمنين وطـب نفسا ، ولاتحمل على نفسك من الغم مالاينفعك ، لابل يضرك ويغتـم بـه أمـير المصؤمنين ، وهذا خط أمير المؤمنين الميك (١) والسلام" .

يتبادر الى ذهن الباحث بالمحاح ، لماذا لم تختلف هذه الرسائل فحى أكـثر ألفاظهـا ؟ أو فحى معانيهـا ؟ أو فــى أسـلوبها ؟ أو حصتى فحى العنـاصر التى سادت جميعها ؟ فبحق كلها تحطب فى حبل واحد ، وتسير على نهج واحد ، ولاتختلف فى كثير أو قليل عن بعضها بعضا فى الأغلب الأعم .

وكلأتى بهلا شموذجنا موحلدا لاتقاتلف الإفلى ذكسر اسم

(۱) الصرجع السابق ۱۹۲،۱۹۳/۱ .



#### ( 191 ) -

المتصوفى ولعصل مصرد ذلك يعود الى كونها رسمية من حيث صلة الممتصوفى بالمخليفة ، وصلة الممرسل الميه أيضا ، فهى ديوانية الممراسم والأصول ، الخوانيصة الموضحوع (التعزية) كما أشرت الصى ذلك فصى صفحات سابقة ، ولاشىء غير ذلك مطلقا ، فكانت لصذلك تخصطو فصى طريق لصه أسسه وأصوله المتعارفة فخلت من التفاوت الأسلوبى والابداعى بين كل رسالة وأخرى .

ومصن أجصود ماكتبـه ابصراهيم الصولـى ، رسالـته فـى قتل اسحاق بن اسماعيل :

"... وقسم الله عدوه أقساما ثلاثة : روحا معجلة الى عصذاب الله ، وجثة منسوبة لأولياء الله ، ورأسا منقولا الى دار خلافة الله ، استنزلوه من معقل الى عقال . وبدلوه آجالا مىن آمصال ، وقديما غذت المعصية أبناءها ، فحلبت عليهم من درها مرضعة ، حتى اذا وثقوا فأمنوا ، وركبوا فاطمانوا ، وانقضصى رضاع وآن فطام ، سقتهم سُماً ففجرت مجارى ألبانها منها دمصا ، وأعقبتهم من حلو غذائها مرا ، ونقلتهم من عز الـى ذل ، ومصن فرحة الى ترحة ، ومن مسرة الى حسرة ، قتلا وأسرا ، وغلبسة وقسرا ، وقصل من أوضع فى الفتنة مُرْهِجا ، واقتحم لهبها مؤججا ، إلاّ استلحمته آخذة بمخنقه ، وصوهنة بالحق كيده ، حتى جعلته لعاجله جزرا ، ولآجله حطبا ، وللمق موعظة ، وعصن البـاطل مزجرة ، أولئك لهم خزى فى الدنيا ولعذاب الآخرة أكبر ، وماربك بظلام للعبيد" .

يببرز فى هذه الرسالة خصائص الكتابة الفنية وابداعها

(۱) صروح الذهب ۳۸۳/۲ ، رسائل العرب ۱۵٤/٤ ، معجم الأدباء
 ۱۹٤/۱ مع نقص واضح فيها .



#### ( 141 )

رغـم تكلف الكاتب فى بعض أجزائها ، باعتراف الصولى نفسه ، قـال فـى مـوضع آكـر : "... مااتكلت فى مكاتبتى قط الا على مايجلبـه خـاطرى ، ويجـيش بـه صـدرى ... الا قولى فى رسالة ـ ويعنـى هـذه الرسـالة ـ (فـأنزلوه مـن معقـل الى عقال ، وبدلـوه آجالا من آمال .. فانى الممت بقولى "آجالا من آمال" بقول مسلم الأنصارى وهو :

ہوف علی مُعَج فی یوم ذی رھج

كأنه أجَلُّ يسعى الى أمل

وفى المعقل والعقال : فان باشر الأمحارَ فالبيض والقنا قصراهٌ ، وأحصواضُ العنايا مناهلُه وٰان يَبْنِ حيطاناً عليـه فانمـا أولنـاك عُقـــحلاتُـه لامعـاقلُـه

والا فــاعلمــه ُ بأنــك سـاخــط<sup>ر</sup>ُ (۱) عليه فـان الخـوف لاشـك قاتلــه

رغـم ماأشار اليه الكاتب من تكلفه في الجملتين الا أن القـارىء لهـا لايحـس بـذلك ، ولايغـض مـن حسـن موقعهـا فـى الرسالة .

ومـن أبرز سماتها هذا التوزيع الموسيقى الأخاذ الحامل مـن السـجع تـارة ، ومن التوازن أخرى ، فى مثل قوله : ... قتـلا وأسـرا ، وغلبة وقسرا ... فحلبت عليهم من درها مرضعة وبسـطت لهـم مـن أمانيهـا مطمعـة ... الـى آخـر ماتحلت به

۱) الحصصرى ، زهمر الآداب ٢٠٩٠/٤ ، ابمن خلكسان ، وفيمات
 الأميان ٢٥،٤٤/١ .



#### ( 197 )

الرسالة من بديع الصياغة مما أكسبها روعة وجمالا . بـدأ المـولى رسـالته بهذا التقسيم المجيد "وقسم الله عـدوه أقسـاما ثلاثـة : روحـا معجلـة الى عذاب الله ، وجثة منسـوبة لأوليـاء اللـه ، ورأسا منقولا الى خلافة الله" وهذا التقسيم من أجود الأنواع اذ لاأتصور لها رابعا .

ومـن سـماتها الأسلوبية أيضا ، اعتمادها على الاستعارة المكنية لايمـال المعنـى وايضاحـه كقولـه ... وقديمـا غذت المعصيـة أبضاءهـا ، فحـلبت عليهـم من درها مرضعة ... ولم يغفـل المطابقـة فـى بعـض جوانبهـا بغيـة التـأشير وابراز المعنـى ... مـن عـز الـى ذل ... من فرحة الى ترحة ... من مسرة الى حسرة .

وصفحوة القصول يمكحن للباحث أن يقول أن الصولى مارس قدرتمه الفنية بما منحه الله من موهبة بيانية وابداعية فى صياغمة هحذه الرسالة ، وقد أغناها بصا قد تمرس به من فنون القصول ومعانيه ، فأضفى عليها من طريقته وأسلوبه شكلا كاما وقالبا متميزا فهى تعج بالحياة .

والصواساة ليست خاصة فى عزاء الميت كما سبق ، لأنه قد يعـترى الانسان ضيـق ويعـروه كـدر ، لأمر من أمور الدنيا ، فيثقل عليه ، ويحزنه ، فيحتاج الى وقفة الصديق ومواساته ، كما ورد فى كتاب عمرو بن مسعدة الى بعض الرؤساء وقد تزوجت أمه ، فاساءه ذلك ، فكتب يواسيه :

"الحـمد للـه الـذي كشـف سـتر الحـيرة ، وهدانا لـستر العورة ، وجدع بما شرع من الحلال أنف الغيرة ، ومنع من عضل الأمهات ، كما منع من وأد البنات ، استنزالا للنفوس الأبية ،



( 191 )

عـن الحميـة حمية الجاهلية ، ثم عرض لجزيل الأجر من استسلم لـواقع قضائه ، وعوض جليل الذخر من صبر بلانه ، وهَناك الذي شـرح للتقـوى صـدرك ، ووسـع فـى البلـوى صبرك ، والهمك من التسليم لمشحيثته والرضحا بقضيتحه ، محاوفتك لحه من قضاء الواجب في أحد أبويك ، ومن عظم حقه عليك ، وجعل تعالى جدَّه ماتجرعتـه مـن أنف ، وكظمته من أسف ، معدودا فيما يعظم به أجرك ، ويجزل عليه ذخرك وقرن بالحاضر من امتعاضك بفعلها ، المنتظصر مصن ارتمصاضك بدفنهجا ، فتسلحوفي بهجا المصيبة وتسلتكمل عذهبا المثوبية ، فلوصل الله لسيدى مااستشعره الصحير على عرسها ، مايستكسبه من الصبر على نفسها ، وعوضه مصن أسرة فرشها ، أعواد نعشها ، وجعل تعالى جده ماينعم به عليـه بعدها من نعمة ، معرى من نقمة ، ومايوليه بعد قبضها من منحة ، مبرأ من محنة ، فأحكام الله تعالى جده ، وتقدست أسحماؤه جارية على غير مراد المخلوقين ، لكنه تعالى يختار لعباده المؤمنين ماهو خير لهم في العاجلة ، وأبقى لهم في الآجلـة ، أختـار الله لك في قبضتها اليه ، وقدومها عليه ، مصاهو أنفـع لهـا ، وأولـسى بهـا ، وجـعل القبر كفؤا لها ، والسلام".

الحصنلفت هـذه الرسالة كثيرا عن رسائل المعزاء الأخرى ، رغم أنها تتشارك في عنصر المواساة .

والرسـالة ــكمـا هـو ظـاهر ـ تنحـو منحـى الطرافــة والفكاهـة فـى بعـض أجزائها ، فعمرو بن مسعدة يحاول تسلية معزيـه والتخـفيف عنـه لمـا اعتراه من حزن وألم لزواج أمه

(۱) ابن خلکان ، الوفیات ٤٧٧،٤٧٦/٣



#### ( 190 )

بهذا الأسلوب الطريف .

ولعلى العرب كانت تأنف من زواج أمهاتهم . لذا كانت هـذه الصواساة من عمرو لذلك الرئيس بهذا النهج الفكاهى .. كما فــى قولـه : ... وقـرن بالحـاضر من امتعاضك بفعلها ، المنتظـر مـن ارتمـاضك بدفنهـا ، فتسـتوفى بهـا المصيبة ، وتستكمل عنها المثوبة ... ومثل ... وعوضه من أسرة فرشها ، أعـواد نعشـها ... ثم ختمها بقوله : ... اختار الله لك فى قبضهـا اليـه ، وقدومها عليه ماهو أنفع لها ، وأولى بها ،

ولـم يشـأ عمـرو أن يخـرج عـن موضـوع رسـالته حتى فى المحقدمة ، بدأها بتحميد مناسب لما جاء فى صلبها ... الحمد لله الذى كشف ستر الحيرة ، وهدانا لستر العورة ، وجدع بما شرع من الحلال أنف الغيرة ، ومنع من عضل الأمهات ..

حـلقت الرسالة فى أجواء الموسيقى ممثلة فى هذا السجع الـرائع الـذى يحس معه القارىء هذه السلاسة ، فلاأثر للتعمل فيه .

... قضائه ، بلائه ... صدرك ، مبرك ... أنف ، أسف ... بفعلها ، بدفنها ... فرشها ، نعشها ... نعمة ، نقمة .

<sup>(د</sup>) ومن مقاصد الرسائل الانحوانية فى أدب الصوليين (العتاب والمحض على المكاتبة) .

ومنها ماكتبه عمرو بن مسعدة الى صديق له ، يعتب عليه جفاءه وتاخر كتبه سطر رسالة آية في الروعة والجمال ، يقول فيها :

"وصل الـى كتابك ، على ظمأ منى اليه ، وتطلع شديد ،



#### ( 147 )

وبُعدَ عهد بعيد ، ولوم منى على مامسستنى به من جفائك ، على كثرة ماتبعت من الكتب ، وعدمت من الجواب ، فكان أول ماسبق الــى مصن كتابك السرور بالنظر اليه ، أنسا بما تجدد لى من رأيـك فــى المواصلـة بالمكاتبـة ، شـم تضاعف المسرة بخبر السلامة ، وعلـم الحصال فى الهيئة ، ورأيتك بما تظاهرت من الاحتجاج فى ترك الكتاب ، سالكا سبيل التخلص مما أنا مخلصك منه ، بالاغضاء على الزامك الحجة فى ترك الابتداء والاجابة ، وذكـرت شـغلك بوجـوه من الاشغال كثيرة متظاهرة مملة لاأجشمك منابعـة الكـتب ، ولاأحمل عليك المشاكلة بالجواب ، ويقنعنى منك كل شهر كتاب ، ولن تلزم نفسك فى البر قليلا ، الا ألزمت منك كل شهر كتاب ، وان كنت لاأستكثر شيئا منك ، أدام الله نفسـى منـه كثيرا ، وان كنت لاأستكثر شيئا منك ، أدام الله المحتاب ، ولن تلما ي منك الم منك ، أدام الله المحتاب ، وان كنت لاأستكثر شيئا منك ، أدام الله

رقـة الألفـاظ وسلاستها ، وعذوبة المعانى وتدفقها ، مع مـدق العاطفـة ، ودف، المشاعر سمات بارزة انتشرت فى ثنايا هذه الرسالة .

والعتب الرقيق الصادق يغطى جل الرسالة بل كلها ، من مثل قوله ... وذكرت شغلك بوجوه من الأشغال كثيرة .. لاأجشمك متابعة الكعتب .. ويقنعندى منحك كل شهر كتاب ، فالرسالة صادقة ناطقة بما احتوته مصن مشاعر وأحاسيس ، فعمرو بن مسعدة يتعطش لرسائل مديقه ، ويسعده التحواصل بينهما ، لذا ملئت بعتب رقيق وبألفاظ سلسلة لينة ومرد ذلك يعود الى طبيعة هذا الفن من فنون القول ، ولو تأملنا هذه الرسالة

(١) أحمد صفوت ، الجمهرة ٤٣٣/٣ .



#### ( 444 )

وماامتازت به من سلاسة ـ كما هو ظاهر ـ ورسالة اخرى للكاتب نفسـه لأدركنـا بجـلاء الفـروق الواضحـة فى الألفاظ والمعانى والأسلوب . كتب عمرو بن مسعدة الى أبـى الرازى :

"انصه قد بلغ أمير المؤمنين ماكان من الزيادية وخلعك اياها اذ كصانت مصن قريش ، فمتى تحاكمت اليك العرب \_ لاأم لك ص فى أنصابها ؟ ومتى وكلتك قريش يابن اللخناء بان تلصق بها من ليس منها ، فخلّ بين الرجل وامرأته ، فلئن كان زياد مصن قصريش انصه لابن سمية ، بغى عاهرة ، لايفتخر بقرابتها ، ولايتطاول بولادتها ، ولئن كان ابن عبيد لقد باء بأمر عظيم اذ ادعى الى غير أبيه لحظ تعجله ، وملك قهره" .

فالفرق بين الرسالتين كبير ، والمقام في الرسالة هذه هـو الذى استدعى ألفاظا غاضبة تصم الآذان من شدتها ... أما الأولى فكانت سلسة لينة قريبة الى النفس .

#### الدشفاعــة :

وهـى مـن مقـاصد الرسـائل الاخوانيـة الصهمة ، لها فى أدبهـم صـدى ، وليس مـن شـك فـى أن وجاهتهم ، ومكانتهم فى الدولة العباسية ، قد يسرت الطريق لهم لخدمة الناس من هذا الجانب .

وهــى كما يقول المقلقشندى : "تصدر غالبا عن ذوى الرتب والأخطار ، والصنازل والأقدار ، الذين يتوصل بجاههم الى نيل (٢) المطلوب ، ودرك الرغائب" .

(۱) أحمد صفوت ، الجمهرة ۲۳٤/۳ .
 (۲) صبح الأعشى ۱۲۷/۹ .



# ( Ý9A )

ومصن أبـرز سـمات الشـفاعات عنـد المصوليين ، الايجاز البليـغ ، والتـأثير وذلك من ناحية تخير الألفاظ ، وانتقاء المعصانى ، ومن ناحية ذكر محاسن المستشفع له ، كما جاء فى كتاب ابراهيم بن العباس ، كتب يستشفع لرجل الى بعض الحوانه "فـلان مصـن يزكـو شـكره ، ويحسـن ذكـره ، ويعنينـى أمره ، والصنيعة عنده واقعة موقعها ، وسالكة طريقها .

وذيلها بهذا البيت :

وأفضل مايأتيه ذو الدين والحجا

(۱) اصابة شكر لم يضع معه أجر"

ولعمـرو بـن مسـعدة شـفاعات تداولتها كتب الأرب ، وقد كـانت آيـة فـى الدقة وحسن الحتيار اللفظ ، مع ماامتازت به شـفاعاته مـن لباقـة ظـاهرة ، وحسـن تصرف من بديع ماكتب ، شـفاعته الـى المـأمون فـى رجـل مـن بنـى ضبة ، يستشفع له بالزيادة فى منزلته ، وجعل كتابه تعريضا ، جاء فيه :

"أما بعد ، فقد استشفع بى فلان ياأمير المؤمنين يتطول فصى الحاقصة بنظرائة من الخاصة فيما يرتزقون به ، وأعلمته أن أمصير المصؤمنين لـم يجعلنى فى مراتب المستشفعين ، وفى (٢) ابتدائة بذلك تعدى طاعته ، والصلام" .

وكانت سامة التعاريض عناد ابان مساعدة من أدق خصائص أسلوبه ، وكان المأمون لها معجبا ، وبرؤيتها كلفا .. ومن شافاعاته التاى امتازت بأسلوب ممتاز وموهبة ظاهرة مايرويه صاحب الجامهرة لام أيضا يقاول : قدم على المأمون رجل من

- (۱) الأصبهائي ، الأغاني ۳/۱۰ .
- (٢) ابن الأثير ، المثل السائر ٧٥/٣ .



#### ( 199 )

أبناء الدهاقين وعظمائهم من أهل الشام ، على عِدةٍ سلفت له من المأمون من تولية بلده ، وأن يضم اليه مملكته فطال على الرجلل انتظار خروج أمر أمير المؤمنين ، فقصد عمرو بن مسحدة وساله ايمال رقعة الى المأمون من ناحيته ، فقال : اكلتب بصا شئت فانى موصله ، قال : فتول ذلك عنى حتى تكون لك نعمتان ، فكتب :

"أن رأى أمـير المـؤمنين أن يفـك أسـر عِدَتِه من ربقة المَطَـل ، بقضاء حاجة عبده ، والاذن له بالانصراف الى بلده ، (۱) فعل موفقا" .

وكـان مـن اعجـاب المامون بهذه الرسالة أن أصدر أمره بتحقيق رغبة الرجل ، ومنحه مكافأة عوضا عن الممطل .

وهكـذا كـانت تـتزين شصفاعاتهم بثحوب الايجاز ، بل قد لاتتجـاوز بعـض رسـائلهم بفـع كلمـات كما فى رسالة عمرو بن مسعدة الى بعض الحوانه ، يستشفع لشخص يعز عليه ، كتب : "أما بعد ، فموصل كتابى سالم ، والصلام" .

> يقول ابن خلكان : أراد قول الشاعر : يُديروننى عن سالم وأديرُهُم

وجلدةً بين العين والانف سالمُ (٢) أى يحل منى هذا الصحل . وكــتب عمـرو بن مسعدة أيضا بأمر من المأمون لشخص الى

بعض العمال يوصى به ويعنى بأمره :

"كتابى اليك كتاب واشق بمن كتبت اليه ، معنى بمن كتب

- (۱) أحمد صفوت ، الجمهرة ۲۰/۳ .
   (۲) وفيات الأعبان ۲۷۷/۳
  - (٢) وفيات الأعيان ٢٧٧/٣ .



( ~.. )

له ، ولن يضيع بين الثقة والعناية موصلة ، والسلام" (١) والباحث يعتبر ابن مسعدة أستاذ هذا الفن ، لما اتصف بـه الرجـل مـن كياسة ولباقة ، وأسلوب مؤثر جميل ، ولايعنى ذلـك مطلقـا اغفال غيره من الكتاب فى مختلف العصور ، ولكن ابن مسعدة قد بذ أقرانه ، وتفوق عليهم ، ومن فرط ذكائه قد يجـعل شـفاعاته أحيانـا تعريضا لتجد لها جوابا كما حصل مع المأمون .

التحميدات :

اشـتهر ابـراهيم الصـولى بتحميداتـه حتى غدت من ابرز سـماته الكتابيـة ، ولعلـه كحان يقتفـى طريقـة عبد الحُميد الكـاتب مبتدع هذا الفن ، الذى ترامى صيته وكان له باع فى الكتابة ، يقول عنه المسعودى :

"... وهـو أول من أطال الرسائل واستعمل التحميدات فـى (٢) فصول الكتب واستعمل الناس ذلك بعده" .

وتبعـه ابراهیم الصولی فی ذلك ، لائه كان متاثرا به ، ولاأدل عـلی ذلـك من قوله بعد أن ذكر عبد الحمید عذده "كان واللـه الكلام معانا له ، ماتمنیت كلام أحد من الكتاب قط أن (۳) یكون لی مثل كلامه" .

وفيـه يظهـر اعجـاب المصولـى بعبد الحميد وبكلامه ، مما حـدا بـه الــى أن يترسم طريقته وبالذات فـى التحميدات الـتى

- (۱) وفيات الأعيان ۲۰/۴۷ .
- (\*) يروى ابـن خلكان ٣/٥٧٥ انـه قيـل ان هذا الكلام
  - للحسن بن وهب ، ويقول أيضا ، والأول أصح وأشهر .
    - (۲) مروج الذهب ۲۹۳/۳ .
       (۳) ابن خلكان ، وفيات الأعيان ۲۲۹/۳ .



#### ( \* • 1 )

أصبحت فيما بعد من أخص خصائص الصولى ، وأغلب ماخلفه الرجل مـن تحـميدات كـانت فـى الفتـوح وذلك عائد الى قوة الخلافة آنـذاك ، وتمكنهـا مـن الانتصارات المتتالية ، وقمع الخصوم والخارجين .

من بديع ماكتبه ، تحميد له فی فتح اسحق بن اسماعيل :

"الحمد لله معز الحق ومديله ، وقامع الباطل ومزيله ، الطالب فلايفوته من طلب ، والغالب فلايعجزه من غملب ، مؤيد خليفته وعبده ، ونامر أوليائه وحزبه ، الذي أقام بهم دعوته ، وأعلى بهم كلمته ، وأظهر بهم دينه ،وأدال بهم حقه وجاهد بهم أعداءه ، وأنار بهم سبيله ، حمدا يتقبله ويرضاه (1)

التحصيد هنا مناسب لحال النصر ، فالألفاظ تتراقص طربا وفرحا من مثل : معز ... وقامع الباطل ومزيله ... والغالب نامر ... وأعلى ... وأظهر ... وجاهد .

ولـم تخـتلف أسـاليب التحـميدات فصـى ذاتهـا من حفاوة ظـاهرة بالموسـيقى تتمثـل فى هذا التوازن بين بعض الجمل ، كمـا فصـى : معز الحق ومديله ، وقامع الباطل ومزيله ، مؤيد خليفته وعبده ، ونامر أوليائه وحزبه .

وفصحى هذا السجع الذى ياتى عفو الخاطر فتطرب له الآذان . مستمتعة بعذوبة اللحن وجصال الأداء ، مما أفضى بهذه القطعة الى الجمال الموسيقى فى غير كلفة .

وحين ننتقل الى تحميد آخر للكاتب نفسه ، نجده لايختلف فى كثير عن سابقه ، وهذا أمر طبيعى ، فرضته طبيعة الموضوع

(۱) أحمد صفوت ، جمهرة رسائل العرب \$/١٥٤ .



( 2.2)

وتوافق الحال .

کتب فی فتح أیضا :

"أمصا بعبد ، فالمحمد لله الذي حمد نفسه ، وفرض حمده عصلى خلقمه ، وأعصر دينه ، وأكرم بطاعته أولياءه ، وأكرم طاعته بأوليائه ، فجعل جنده منهم المنصورين ، وحزبه منهم الفصالبين ، نهمج بهم سبيله ، وأقام بهم حجته ، وجاهد بهم أعصداءه ، وأظهر بهم حقه ، وقمع بهم الباطل وأهله ، وأعلى كلمتهم ، وأيد نصرهم ، وألف لهم وبهم ، ومكن لهم في الأرض فجعلهم أئمة ، وجعلهم الوارثين .

والحمد للـه المعـز لدينـه ، المظهـر لحقه ، الناصر لخلفائـه ، المصكـن لحزبـه ، المنتقـم بهـم ممن صدف عنه ، مؤيـدا دينـه بـالنصر ، ليظهره على الأديان ، وحفه بالعز ، فلايأتيـه الباطل من بين يديه ولامن خلفه ، وجنوده بالفلج ، فهـم الأعلـون ان اسـتنصر بهـم ، والأعـزون ان كـاد بهـم ، والأقربـون منـه الخلامـا وعمـلا ، حـمدا يوازى نعمه ، ويمترى بمثله فواضِلُه ومزيده" .

وهبى لاتخبتلف علن سلافتها ، بدأها الكلاتب بالعمد والثنساء على اللبه سليحانه وتعالى عبلى نصرته لدينه ، وخلفائه ، وجنده .

وعصلى هـذا النحـو تتـوالى تحميداتـه كلمــا تــوالت الانتصارات والفتوحات ، كتب فى فتح ابن البغيث لما ظفر به: "أما بعد ، فالحمد لله نامر أنبيائه وخلفائه ، وهادى

(۱) أحمد صفوت ، الجمهرة ٤/١٥٢ .



#### ( ٣.٣)

أوليائـه ، أوليـاء الحق وحزب الهدي ، الذين أقام بهم سبل الرشـاد ، ونصـب بهـم مناهج الدين ، فأظهره على الدين كله (١) ولو كره المشركون" .

فتحميداتـه تسـير عـلى نهـج واحمد وذلك امر طبعى لكون المقام والحال عاملا مشتركا فيها جميعا .

قال أيضا في مناسبة مماثلة :

"الحمد للـه الغالب ذى القدرة ، والقاهر ذى العزة ، الـذى لم يقـابل بالحق باطلا فى موطن من مواطن التحاكم بين عبـاده ، الا جسعل أوليـاء الحصق منهـم حزبـه وجنده ، وجعل الباطل بهم فلا منكوبا ، ودحيما زهوقا ، ان نهض به أولياؤه كـانت مراصد عواقبه مفرقة ماجمع ، ومبترة ما أعد ، وقائدة بأشياعه الى ممرع الظالمين ، حتى يكون الحق الطالب الاعز ، والبساطل المطلوب الاذل ، وأولياء الحق الأعلين يدا وأيدا ، وأشـياع الفـلال الآخـرين أعمـالا وكيدا ، قضاء الله وسنته ، وعادة المله وارادته فى الفئة المتمورة ، أن تعز فلاترام ، وأن يمكن لها فى الأرض كما مكن للذين من قبلها ، وفى الفئة النـاكبين عنـه ، أن تحذل ، فتكحون كلمتها السفلى ، وكلمة النـاكبين عنه ، أن تحذل ، فتحمان كامتها السفلى ، وكلمة الله هى العليا والمله عزيز حكيم" .

ومـن سـمات هذه التحميدات بصط المعانى وتأكيدها وذلك بتكرير الجمل المتقاربة فى مغزاها ومدلولها .

فالكحاتب يحمد الله على نصرته لدينه وخليفته وجنده ، وفحى المقـابل يحـمد اللحه عـلى اذلال البغاة الخارجين على

- (۱) أحمد صفوت ، الجمهرة ۱۵٦/٤
  - (٢) المصدر نفسه ٤/١٥٥٠ .



#### ( W+1 )

الدولـة بهـزيمتهم ، مسـتخدما ذات الأسلوب فى بسطه للمعانى وتكريـره للجـمل التـى تمـب فـى انـاء واحـد ، وهذه السمة البيانيـة شـاعت فى تحميدات الصولى وفيمن أتوا بعده وخاصة كتاب القرن الرابع كما أشار زكى مبارك .

ومـن سـمات هـذا التحميد جنوحها الى موسيقى اللفظ عن طـريق السجع بين بعض كلماتها كما فى سجعه بين : فلا منكوبا ودحيضا زهوقا .

وهمذه المقابلية الرائعة بين قوله : "حتى يكون الحق الطالب الأعز" ، وبين "والباطل المطلوب الأذل" ، ولاتخلو هذه الفقرة من الصوازنة وذلك بين الأعز ، والأذل ففيهما اعتدال فى الوزن دون التقفية .

وتنطـوى هـذه التحـميدات عـلى توكيـد الثقـة بالله ، واظهار نعمه وفضله ، كتب فى فتح ، قوله ؛

"فالحمد للـه المصزيل لما يصهد المبطلون ، ويمكر به الماكرون ، ويكيـد به الملحدون ، تمكينا لعبده وخليفته ، وذبـا عـن دينـه وحقـه ، واظهـارا لأوليائه وحزبه ، وامضاء لعزائمـه وقدرتـه ، منعمـا قادرا ، وممليا ممهلا ، عدلا اذا اسـتدرج ، متفضـلا اذا أنعم ، حمدا يستنزل به نصره ، ويبلغ به رضوانه ، ويمترى بمثله فواضل مزيده" .

لــم يــأت الكاتب بشىء مغاير عما فى رسائله السابقة ، سـوى هـذا التقـديم فى الدعاء على هؤلاء الخارجين ، وأعقبه بالدعـاء والحمد لله على نصرته لخليفته ودينه وجنده ، وهو كمـا تعـود يميصل الـى اشـباع الفكـرة بتكـرار الجـمل ذات

(١) أحمد صفوت ، الجمهرة ١٥٧/٤ .



( 3.0 )

المدلسولات المتقاربـة ، وحـين النظـر فـى الهيكـل البنائى اللفظى ، نجد ألفاظها جزلة فى غير اغراب ، ومنتقاة فى غير تكلف .

وهلي فلوق ذللك مفصلة للنصار ومايتبعه من حمد وشناء للناصر ، معليرة علن المحال موحيلة بله ، نشلتم من تراقص ألفاظها عذوبلة النصار ، وحالاوة قماع الطاغين وهزيماة المتمردين .

وكتب فى فتح أيضا :

"الحصد لله الذى أنجز وعده ، ونصر عبده ، وأيد جنده وجـعل فتوح أمير المؤمنين شرقا وغربا مشفوعة بين اقامة حق وادالة باطل ، وازالة عاند ، وابادة عائد ، واقالة مستقيل ويصال الله أمير المؤمنين مسألة العبد سيده ومولاه ، رغبة اليـه ، متـذللا لـه ، أن يصـلى أفضـل صلواتـه عنـد أكـرم أنبيائه" .

هـذه بعـض الرسـائل التحميديـة لابراهيم المولى أنشئت حـمدا للـه ، وشـكرا لـه لعظيم فضله ، وكريم منه ، لنصرته للفئة الصالحة ، وهزيمته للفئة الطالحة .

وهـذه الرسـائل تمثـل واقع الحياة السياسية والحربية للخلافة العباسية فى زمن الكاتب وماكانت عليه من قوة ومنعة جعلتها تجتاح المحارجين ، وتفتك بالمارق عن سلطانها .

(۱) أحمد صفوت ، الجمهرة ۱۵۷/۶ .



#### ( ٣٠٦ )

التوقيعات

وبعد أن ألقى الباحث الضوء على فن الرسائل ، واستجلى مااشـتملت عليـه من خصائص ، وماامتازت به من سمات ، آن له أن ينتقـل الى فن قريب من سابقه ، وشديد الملة به ، هو فن التوقيعـات ، وهـذا الاتصـال بينهما يعود الى أن التوقيعات ماهى الا تعليقات لما يرد فى تلك الرسائل غالبا .

لـذا فهـي لاتصـدر الا عـن صـاحب مكانـة فـي الدولـة ، كالخليفـة ، أو وزيـره ، أو مـن يفوضانه من أصحاب المواهب الادبيـة .. ولهـذا السبب أيضا ندرت توقيعات الموليين وقلت مقارنـة بالبرامكـة وآل سـهل ، فالبرامكـة وزراء الرشـيد وتحـملوا العـبء السياسـي ردحـا من الزمن ، فليس غريبا أن تكـثر توقيعـاتهم لكـثرة صـايرد عليهـم مـن رسائل في شئون الدولـة وأحوالهـا ، وآل سـهل وزراء المـأمون وكان لهم من الامر والنهـي مارأينـا في بداية عصر الصأمون ، وهذا مبرر مهم لكثرة ماأثر عنهم من توقيعات .

أصا حال آل صول فيختلف كثيرا عن الأسرتين السابقتين اذ لـم يتولـوا الـوزارة ولـم يكـن لهـم مراكـز قياديـة ، وبالتـالى قـل مـائثر عنهـم مـن توقيعات ، يؤكد هذا القول صاذهب اليـه القلقشـندى فـى ايضـاح أهميـة التـوقيع وعمن (1)

(۱) انظر ص ۲۲۵ من بحثنا .



( 3.43)

مــن روائـع هذا الفن فى أدب الصوليين ماسطره عمرو بن مسعدة على لسان جعفر البرمكى بعد أن رفع اليه غلمانه ورقة يستزيدونه فى رواتبهم ، كتب فى ذلك : (١)

(۱) "قلیل دائم خیر من کثیر منقطع" .

وهـذا التـوقيع الذى بلغ حدا من البلاغة ، مع مااشتمل عليـه مـن مقابلـة لطيفة بين (قليل وكثير) و(دائم ومنقطع) أجلت المعنى فى حلة رائعة ، اضافة الى قوة الأسلوب الاقناعى فـى الحـث عـلى القناعـة ، والرضا بالقليل ، فرائحة المثل (القناعة كنز لايفنى) تفوح منه .

أمـا ابراهيم الصولى فقد راوح بين الايجاز والاطناب فى توقيعاتـه ، فمن بليغ ماكتب تعليقه على كتاب ورد عليه بذم رجل ومدح آخر .

"اذا كـان للمحسـن مـن البـزاء مايقتعه ، وللمسيء من النكـال مايقمعـه ، بذل المحسن الواجب عليه رغبة ، وانقاد (٢) المسيء للحق رهبة" .

وهـذا التـوقيع على وجازته اشتمل على سجع موسيقى بين (يقنعـه ، ويقمعـه ، ورغبة ورهبة) وعلى مقابلة ممتازة بين (للمحسـن ، وللمسـىء) ، وعلى استعارة مكنية اذ صور الجزاء....

(۱) ابن خلكان ، الوفيات ۲/۵۷۰، ٤۷٦، ٤
 (۲) الحمرى ، زهر الآداب ٤/١٩٩٠ .



#### ( \* • ٨ )

رجلا يقنع الممحسن ، والنكال رجلا يقمع الممسى، ... لينقاد كل منهما للخير اما رغبة كما فلي الأوللي أو رهبة كما في الثانيـة . فكـل هـذه الصور الأدبية تداخلت بفن راق فـى هذا التوقيع المموجز .

ومصن توقيعاتحه التى تحلت بسمة الايجاز ، توقيعه لرجل مت الايه بحرمة :

"تقدمت بحرمة مألوفة ، ووسيلة معروفة ، أقوم بواجبها (۱) وأرعاها من جميع جوانبها" .

ورغـم ابداعـه في توقيعاته الموجزة ، الا أنه قد يضطر الــى بـسـط القـول ، فتبلغ مقدار الرسالة، كتوقيعه في كتاب عامل له يعتد بحسن أثر ، ويمت بمقام محمود كتب :

"ياهذا لسـت أشـك أن لـك أثـرا فى التوفير ، كان من تقدمك مقصرا عنه ، وأنك معنى ومحتاط ، غير أنك عفيت على مـاأحمدت منـك ، بما يتناهى الى عنك على ألسن المتظلمين ، وأصحاب الأخبار .

وذكـر فـلان مـاجرى بينك وبين أخيه مما كشر وصفه له ، وقصام منه وقعد ، وتالمله لأكونن الباحث عليك ، والمطالب لك دونـه ، لاقدامك على شيخ ابن ستين صنة ، بما أقدمت به عليه وأف لدنيا اضطرت اليكم ، فكنتم خيار من يعمل فيها ! وأبرأ اللى اللسه مصن أعمصالكم التلى رجلعتم بها اللى أنفسلكم (۲) وتبعاتکم" .

الحصرى ، زهر الآداب ٢٠٩٠/٤ . أحمد صفوت ، الجمهرة ٢٥/٤ . (1)

 $<sup>(\</sup>mathbf{Y})$ 



#### ( ٣+٩ )

واتبع المولى ذات النهج في توقيعه الى محمد بن الحسن ابن الفياض وقد حمل مالا ، كتب :

"اذا جصزى الله وليا ، بأداء الفرض عليه ، وتأدية حق الشكر عن نفسه خيرا ، فأحسن الله جزاءك ، فبالله لئن كنا قدمنا حسـن الظمن بـك ، لقد وملت ذلك بكفاية حسنة ، وأثر صـالح ، وأمـور أقـل منهـا يزيد في الثقة بك وانى أرجو أن يسـرك الله به أن شاء الله ، ووافت الأموال حاجة منا اليها ومؤنـا تراجـعت ، أعان الله على أكثرها بعنايتك وتسويدك ، والسلام " .

(١) أحمد صفوت ، الجمهرة ١٦٥/٤ .



( 11.)

هـذا وقـد كان لـهم فى كل فن أثر يحكى عظمة هذه الأسرة الأدبيـة وينبـى، عـن مكانتهـا ، ومـن بيـن هـذه الفنون فن (القـول) وهـو غنـى بالحكم ، ملى، بالعظات ، ولايمدر الا عن مجـرب خـبر النـاس وتشـرب الحيـاة فأحكمته الأيام ، وصقلته التجـارب ، فـأفرز عمـارة تجربته يانعة يفيد منها من أراد الافادة .

حـدث عن ميمون بن هارون عن أبيه ، قال : قلت لابراهيم ابـن العبـاس ان فلانـا يحـب أن يكون لك وليا ، فقال : أنا واللـه أحب أن تكون الناس جميعا اخوانى ، ولكنى لاآخذ منهم الا مـن أطيق قضاء حقه ، والا استحالوا أعداء ، ومامثلهم الا (۱)

ولهصم أقبوال كثبيرة ، ولعلل ماذكرتنه يكصون دالا على ماورائه من حكم تلبست بها أقوالهم .

(۱) معجم الأدباء ۱۸۸/۱ .



الفصل الثالث

# بين كتابى

# "أدب الكاتب"و"أدب الكتاب"



#### ( 317)

توطئـــة :

كان للشـعر قبـل هـذه الحقبة التى نحن بصدد دراستها مكانـة لاتوازيهـا مكانـة النصشر ، فكـشر الاهتمـام بالشـعر والشعراء ، وكثرت النظرات النقدية التى جالت فى ميادينه ، وأبـرزت مزايـاه كمـا أظهـرت معايبه ، وهى فى كل ذليك ترشد الشـاعر الى مواطن الابداع ، ومايجب أن يلتمسه من محاسنه ، ويتجنب مساوئه .

واسـتمر الحـال عـلى هـذا المنـوال حتى بدايات العصر العباسـى على وجه التقريب ، هذا العمر الذى أولى النثر جُل اهتمامـه لحـاجتهم اليـه ، وادراكـهم لأهميته فى تسيير دفة أمصور دولتهـم ، فنـال حظـه من العناية ، وأصبح الكاتب ذا مكانة عظيمة عند الخاصة والعامة .

فقصارع الكاتب الشاعر فى المكانة ولاأقول ساواه . ففى ظل هذا الالتفات للنثر والعناية به برزت على الصاحة الأدبية آنـذاك شمـار هـذا الاهتمـام مـن كـتب صنفهـا أهل هذا الفن والمهتميـن به ، وهى فى كل ذلك تتنافس فى تقنين مايجب علَى الكاتب أن يأخذ به نفسه من عامة الثقافة وخاصتها .

من أبرز هذه الكتب الحتى أشرت اليها "أدب الكاتب" لابن قتيبة ، و"أدب الكتاب" للمولى ، وهما موضوع بحث هذا الفصل وبالاضافصة اليهما هنصالك "احكصام صنعة الكلام" للكلاعى ، و"المثل الصائر" لابن الأثير ، و"صبح الأعشى" للقلقشندى .

و<sup>قب</sup>ل هـؤلاء جميعـا رسـالة عبـد الحـميد الكـاتب فـى توجيهاته للكتاب ، وقد ذكر فيها وجوب اهتمام الكاتب بتعدد



( 717 )

كفافته ، فهو مطالب أكـثر من غيره بتزويد نفسه بالعلوم العربية والشرعية ، ومستجدات العصر ، وشدد عبد الحميد على أخلاقيصات الكصاتب ورأى فصرورة تحـلى الكـاتب بها قبل غيره يقول :

"وليس أحـد مـن أهـل الصناعات كلها ، أحوج الى اجتماع خلال الخـير المحمودة وخصال الفضل المذكورة المعدودة منكم أيها (1) الكتاب ...".

وأخذ يسرد هذه الممفات كالمحلم ، والاقدام ، والعفاف ، والعـدل ، والانصاف وكـتم السـر ، والوفاء ... وغيرها مما ذكـره مـن كـريم الشـمائل التـى يـتزين بها الرجال وبغامة الكتاب منهم لخطر موقعهم ورفعة شأنهم فى الدولة ، فهم كما قـال عبـد الحـميد فـى ناحية من رسالته هذه : "فموقعكم من الملوك موقع أسماعهم التى بها يسمعون ، وأبصارهم التى بها يبمسرون ، وألسسنتهم التـى بها ينطقون ، وأيديهم التى بها يبطشون ..." .

اذاً فعبـد الحـميد قـد اهتـم بنـاحيتين هامتين ، يرى . ضرورة توافرهما فـى الكاتب قبل غيره .

أولهما : ثقافية الكياتب ، وهيى ركيزتيه التى يعتمد عليها .

> ثانيهما : المعيار الأخلاقي للكاتب . وقد أوردت مفاد هذه الرسالة لعدة أسباب :

 (۱) رسالته فــى الجـمهرة ۲/۵۰۶ ۲۰۰۶ ، مقدمـة ابـن خلدون ص ۲٤٨ ومابعدها .
 (۲) رسالته فـى الجـمهرة ۲/۵۰۶ ۲۰۰۶ ، مقدمـة ابـن خلدون ص ۲٤٨ ومابعدها .



## ( 318 )

- (۱) لكونها صادرة من أديب كاتب ، ولتوجيهاته أهمية لايمكن
   تجاهلها أو اغفالها .
- (٢) لأنه أسبق زمنا وفكرة فى توجيه الكتاب ، وفى تحديد معايير فنية للكتابة ، وخلقية للكاتب .

ومـن خلالهمـا يمكن لى الكشف عن الطريق الذى صلكه ابن قتيبة والمولى فى كتابيهما ، هل سلكا الطريق نفسه ؟ بمعنى هـل اهتما بكلا الناحيتين أم اقتصرا على واحدة دون الأخرى ؟ هذا ماأحاول ان شاء الله رؤيته والكشف عنه .

وقبصل الخصوض فى الموازنة بين الكتابين اوثر التنويه بسصبب عقد مثل هذه الصوازنة والفائدة المرجوة من ورائها ، وتقديم هذين الكتابين على غيرهما .

أمـا عن الصبب الأول في عقد هذه الصوازنة ، فيعود الى عدة نقاط :

- (۱) أن الكتابين يتحدثان عن ثقافة الكاتب ، ومامن شك في أن هذه الأسر قد اهتمت بهذه الثقافات تأثرا وتأثيرا .
- (٢) مـن خـلال الموازنية يمكـن القاء ضوع على الحدود التي انتهت اليها المعايير النقدية للنثر الفنى .

ان "أدب الكتاب" للصحولى يمثل في تصوري معلما نقديا مهما بالنسبة للكتابة الفنية بعامة ، وبالنسبة لهذه الأسر الثلاث التلى حلملت للواء الكتابية في ثلاثة عهود متلاحقة ، باعتبار الصولى أحد عمد هذه الأسر .

أمصا "أدب الكاتب" لابصن قتيبة فصوراء اختياره طرفا شانيا لعقد هذه الموازنة أمور :

أولها : عـامل السـبق زمنـا وفكرة في تاليف مثل هذا الصفر .



# ( 210 )

ثانیها : نقد الصولی لهذا الکتاب ، وهذا یثبت افادة الصولی منه ، یقول :

"فانى رأيت من صنف مثل هذا الكتاب ونسبه هذه النصبة ولـم يحـمل لـه منـه الا تسـميته دون تجسيمه ، وتعميته دون ايضاحه وتقريبه من المعنى الذى ألبصه اياه ، ونسبه اليه ، فكان كما قال النابغة الذبيانى :

أتاك بقول هلهل النسج كاذب

(۱) ولم يأت بالحق الذي هو نامع"

ثالثها : شـهرة كتـاب ابـن قتيبة فقد نال مالم ينله غيره من نادر الكتب وجيدها ، وهو من أعمدة الأدب . رابعا : اتفاقهما في الموضوع .

فكـل هذه الأسباب مجتمعة ، جعلتنى أختار "أدب الكاتب"

لابن قتيبة وموازنته بكتاب "أدب الكتاب" للصولى .

(۱) الصولى ، أدب الكتاب ص ۲۱،۳۰ .



# ( ٣١٦ )

#### "أدب الكاتب" لابن قتيبة ت : ٢٧٦هـ . (1)

وأبدأ بالقاء الضوء على ثلاث نقاط :

- المؤلف سيرته وبعض مؤلفاته . (1)
  - (ب) محتويات كتابه .
  - المنهج الذى سار عليه (ج)

وهي من الأهمية بحيث لايحسن اهمال أي منها ، فالصوازنة الجادة بيحن كتحابين تسحتلزم من الباحث النظحر في الأمور السـابقة مجتمعـة ، فهـى لاشـك سـتبرز أوجه الاختلاف والائتلاف وغيرها من أمور ستنجلي عند الدرس ان شاء الله .

(أ) ابن قتیبة (ت ۲۷۶هـ) :

هـو عبـد اللـه بـسن مصلم بن قتيبة الدينورى ، ولد فـى بغداد ، وأقام بالدينور وولِي قضاء الدينور .

ويعـد المحصن قتيبصة محلن الصؤلفين المكثرين .. من كتبه التـى ذاع ميتهـا وشـاع "غـريب القـرآن" ، و"غريب المحديث" و "مشـكل القـرآن" و "مشـكل الحـديث" و "عيون الأخبار" و "كتاب الجعارف" .

ومنها أيضا ؛ الشعر والشعراء ، الرد على الشعوبية ، فضل العرب على العجم ، المشتبه من الحديث والقرآن ، العرب وعلومها ، الميسر والقداح ، تفسير غريب القرآن ، المسائل والأجوبة ، النبات ، الألفاظ المعربة بالألقاب المعربة .

وليس هـذا اسـتقصاء لمـا كتبـه ابـض قتيبة ، فلعل له

- تاريخ بغداد ١٧٠/١٠ . الأعلام ١٣٧/٤ . (1)
  - (1)



#### ( 717 )

غيرها ، وانما ذكرت من كتبه ماذاع بين الناس وشاع ، ولامين أنصه خصبير بالتأليف ، بمير بدقائقه ، كاشف لأسراره .. قد أفرغ جهده وصبره فى هذا الممجال ، فأنتج هذه الشمار الطيبة ومصن بينهصا "أدب الكاتب" فمصا محتويات هذا السفر ؟ هذا ماسأبينه فى الفقرة التالية :

. (ب) المحتــوى:

قسـم ابـن قتيبة كتابه الى أربعة أقسام رئيسة ، وسمى كل قسم منها بالكتاب ، وهى :

- ١ كتاب المعرفة
   ٢ كتاب تقويم اليد
   ٣ كتاب تقويم اللسان
   ٤ كتاب الأبنية
- (۱) ونبسدأ فى استعراض ماجاء فى الكتاب الأول ، ويجدر بنا أن نشبير الى أن كتاب المعرفة من أهم أقسام كتابه على الاطصلاق ، ولا أجصاوز العقيقة اذا قلت أن هذا القسم هو الصذى حصَمل ابصن قتيبة على تأليف هذا السفر بعامته ، وذلـك لما وجد من أخطاء الكُتّاب ماهاله وأذهله ، يقول فى ذلك ;

"فانى رأيت كثيرا من كتاب أهل زماننا كسائر أهله قد استطابوا الدعة واستوطؤا مراكب العجز ، وأعفوا أنفسهم من كد النظر وقلوبهم مان تعب التفكير" الى أن يقول : "وأى موقف أخرى لصاحباه مان ماوقف رجال من الكتاب اصطفاه بعض الخلفاء لنفساه وارتضاه لسره ، فقرأ عليه يوما كتابا وفى



#### ( ٣١٨ )

الكتاب "وصطرنـا مطـرا كـشر عنـه الكـلاً" فقال لم الغليفة (١) ممتحنا له : وماالكلاً ؟ فتردد فى الجواب وتعثر لسانه .." . وأخـذ ابـن قتيبـة يعدد بعض سقطات الكتاب الناتجة عن

جهلهم لئغة كل ذلك ليبين أهمية هذا الكتّاب للكتّاب في الأخذ بيـدهم الــى جـادة الطـريق وتسـهيل ماصعب أو خفى عليهم من معميات الكتابة .

وينـدرج تحـت كتـاب المعرفـة عـدة أبواب ، أولها باب معرفـة مايضعه الناس فى غير موضعه ، ويتحدث المؤلف فى هذا البـاب عـن الأخطـاء الشـائعة ، ويصحح بعد ذلك ماتخطىء فيه النـاس .. وصـن هـذه الأخطـاء الـتـى يقـع فيهـا الناس عادة استخدام كلمة "الطرب" للفرح دون الجزع .

والمحـيح أن "الطـرب" خفة تصيب الرجل لشدة السرور أو لشـدة الجـزع ، وعـلى هـذا المنوال يورد الكثير من الأخطاء ويقـوم بتعديلهـا وتصحيحها مستندا فى ذلك الى آيات قرآنية أو أحاديث نبوية أو أقوال العرب .

ويلى الباب السابق ، "باب تأويل ماجاء مثنى فى مستعمل الكلام" ، وهو باب من أبواب المعرفة لايجدر بالكاتب وغيره أن يجهله ، وتأويلات ابان قتيبة فى هذا الباب جد رائعة .

مصن هضف التصاويلات الممتصارة ، تاويله لقولهم "أهلك الرجال الأحصران" فالأحمران الخصمر واللحم ، ومثل تاويله "للأصفصران" بصالذهب والزعفران ، فصى قصولهم "أهلك المنساء الأصفران" .. وهكذا يخطو فى تاويلاته لما جاء مثنى .

(۱) مقدمة أدب الكاتب ص ۷،۹ .



## ( ٣19 )

ويعقبـه بباب "تأويل المستعمل من مزدوج الكلام" ، وهو قـريب من الباب الصابق الى حد ما ، فيفسر "الطم" بالبحر ، و"الرم" بالثرى ، فى قولهم "له الطم والرم" وهكذا ينهج فى بقية تأويلاته للمزدوج من الكلام .

ولايـزال ابـن قتيبـة يعقد الباب تلو الباب فى تفسير الكـلام وتأويلـه ، أمـلا منه فى تنوير الكاتب وعقله من أجل تلافـى الحصرج والوقـوع فـى الخطـ . والكاتب أحوج الى سعة المعرفـة والى الصواب من غيره ، لموقعه من الدولة ومكانته فيهـا . ويعقد هنا بابا أسماه "باب مايستعمل من الدعاء فى الكـلام " وهـو لايخـتلف كثـيرا عما سبقه ، فيقوم بتأويل بعض الادعيـة المستعملة مـن مثـل قـولهم ..."أرغـم الله أنفه " فيفسره بقولـه ، أى ألزقـه بالرغـام وهـو الستراب ، ومنه تأويلـه لقـولهم "سخم الله وجهه" أى سوده من السخام ، وهو

وهكذا تتوالى تأويلاته فى هذا القسم ومنها "باب تأويل كـلام من كلام الناس مستعمل" يورد بعض كلام الناس ويفسره كما تعودنا ذلصك منه ، ومصن هذا الباب ، تفسيره لقولهم "حلب فصلان الدهر أشطره" أى مرت عليه صروفه من خيره وشره ، ومثل تأويلصه لقصولهم "كما تحين تدان" فسره بقوله : كما تفعل يفعل بك ... وهكذا .

شم ينتقل ابن قتيبة الى مجال آخر من مجالات المعرفة ، هـذا المجـال هو البحث فى "أصول أسماء الناس" ، ويبذل ابن قتيبة جهدا شاقا فى تقمى أصول الأسماء ، ويقصمه المؤلف الى أقسام عديدة :



( ٣٢٠ )

- (۱) المسلمون بأسلماء النبات ومثل لهم "بثمامة" و"طلحة"
   و"سيابة" وغيرهم .
- (٢) المسلمون بأسلماء السلباع ومثل لهم ب"عنيس" و"حيدرة "
   و"أوس" وغيرهم .
  - (٣) المسمون بأسماء الهوام ومنهم "جندب" .
- (٤) المسحون بالصفات ، مثل "النجاشى" و"الأخطل" ، وفسره بقولـه : والخـطل اسـترخا، الأذن ، و"ذو الرمـة" وهـو الحبل البالى .

وأعقب الباب السابق "بباب معرفة مافى السماء والنجوم والأزمصان والرياح" وبـدأه بتعـريف السـماء ، قال : هى كل مـاعلاك فـأظلك ، واسـتدل عـلى ذلك بقوله تعالى {ونزلنا من السماء ماء مباركا} يريد السحاب .

وابــن قتيبـة لايكـاد يـدع شـيئا من الأزمنة ومسمياتها والكـواكب والنجـوم والريـاح ومسـمياتها ، وتعليـل مايمكن تعليلـه الا وقد أورده فى هذا الباب ، وكأنى به يحث الكاتب عـلى الالمـام بكل هذه الأمور حتى يكون محل ثقة عند الخليفة وعند الناس اذ لايحسن به جهلها .

ومـن معـارف ابـن قتيبـة المهمـة التى أوردها فى هذا القسم من كتابه "النبات" عقد له بابا ، تحدث فيه عن أطوار النبـات ، والفـروق بينهـا ، ومسميات كل نوع ، مثل تفريقه بيـن "الشـجر" و"النجـم" فالشجر كما قال : ماكان له ساق ، و"النجـم" عكسه ، مالم يكن له ساق ، واستدل فى تفريقه هذا بقولـه تعالى : {والنجم والشجر يسجدان} ، ولم يفته الاشارة المى ألوانها .



# ( 171 )

وتحـدث بعد ذلك عن "أسماء القطنية" وفصر بعض الكلمات مـن مثـل : البلس : العـدس ، الفـول : الباقلا ، الجلجلان : السمسـم ، وذكـر "النخـل" ومصميات أجزائها . وبعد ذلك عقد بـابين ، باب مايعرف واحده ويشكل جمعه ، والآخر باب مايعرف جمعه ويشكل واحده .

وهسو فـى ذلك يحث على تتبع بنى الكلمات ومعرفة الشاذ منها ، فلايحـتمل خطأ الكاتب فـى جـمع كلمة وان كانت من المشكل ، ويأتى بعدة أمثلة ليزيد فى توضيح هذا الباب ، من المجـموع التـى أوردها فى الباب الأول "دواخن" جمع "دخان" ، و"نفاس" جمع "نفساء" .. ومن أمثلة الباب الثانى : "مصران" مفـرد "مصارين" ... وهكذا يأتى بأمثلة لكلا البابين ليتنبه اليها الكاتب ويعيها .

وتسلاه بابواب عادة ، تحدث فيهاعن الخيل ومايستحب من خلقها ، وقاد أطال فيه ، ولعل ذلك يعود الى أهميتها والى ماتعنيه الخيل فى حياة العربى قديما ، فذكر مايستحب فى كل جاز، مان أجزائها .. مايستحب فى الأذنين وفى الناصية ، وفى الفاد ، وفى المناحية ، وفى العين ، وفى المنخر ، وفى الفم ... ويستشهد لذلك بشعر الشعراء فى كل جزء على حدة . وتحدث أيضا عن "عيوب الخيل" وهو عكس السابق متماما .

ولايـزال ابـن قتيبـة حريصا كل الحرص على تتبع دقائق أسـرار الخـيل ومـاقد يطرأ عليها من متغيرات ، فيورد بابا أسـماه "شـيات الخـيل" وهو يبحث فى هذه المتغيرات الطارئة ومسمياتها ، فاذا ابيض رأس الخيل يسمى "أصقع" ، واذا ابيض قفـاه فهـو "أقنـف" ... وهكـذا يـورد التسـميات حسب الوضع المستجد .



#### ( 411 )

ويذكصر بعد هذا البصاب عدة أبواب منها "باب ألوان الخيل" وباب الدوائر فى الخيل ومايكره من شياتها والدوائر كما أوردها ثمانى عشرة دائرة ، وختم المؤلف كلامه عن المخيل بالصحوابق منها وأسحمى أولها السابق ، ثم المصلى وذلك أن رأسحه عندد مصلا السابق ، والعاشر "السكيت" و"الفصكل" الذى يجى؛ فى الحلبة آخر المخيل .

ومـن المعـارف التـى أوردهـا فى هذا القسم ، "باب فى معرفة نافى خلق الانسان من عيوب" وذكر عيوبا فى كافة الجسم ومنهـا "الفقـم" وهـو عيـب فـى الفـم ، ومثـل عيب الفأفاة و"المشـطور" عيـب فى العينين ... وعلى هذا النحو يستطرد فى بقية عيوب الجسم الانسانى .

شم مالبث ابن قتيبة أن عقد بابا هاما ، أسماه "باب الفصروق" وبدأه ، بالفروق التى تكون فى خلق الافسان ، فجلد الانسصان من رأسه وسائر جسده تسمى "البشرة" وباطنه "الادمة" وكـذلك شـخص الانسان اذا كان قاعدا أو نائما "جثة" ، فاذا قصام تسـمى "قامصة" ، والوفرة الشعر الى شحمة الاذن ، فاذا ألمصت بالمنكب فهـى لمصة ، و"الأنزع" الذى انحسر الشعر عن جانبى جبهته ، ... وهكذا يورد المسميات حسب وضعية الشعر .

ومـن فروقـه "الفـروق فـى الأسـنان" يتعـرض فيه لأسنان الانسـان وعددهـا ، ويتجـاوزه الى غيره من الحيوانات ويذكر أطوارهـا ، واسـم كـل طور حسب أسنانه زيادة ونقصانا ، ولم يفتـه أن ينبـه المـى الفروق فى الأفواه ، وفى ريش الجناح ، والفـروق فـى الأولاد ، فأشار الى أن اسم ولد السبع "جرو" ، وولد كل ذى ريش "فرخ" ، وهكذا لصغار الحيوانات أسماء تعرف بها وتختلف من حيوان لآخر .



#### ( 777 )

وذكـر أيضا الفروق فى "السفاد" ومسميات ذلك من حيوان الـى غـيره ، واذا حـصل السفاد فان هنالك الحمل والولادة ، وفيها فروق أوردها ابن قتيبة .

ومــن فروقــه الـتى أتـى بـها "المفروق فـى الأصوات" ، فلـكل مــوت اسـم حسب مصدره ، ومن ذلك تسمية صوت الماء "بالمخرير" وصوت القدر "بالغرغرة" .

وبعد أن انتهى من فروقه ، عقد بابا أسماه "باب معرفة مافى الطعام والشراب" وذكر مسميات الأطعمة حسب الممناسبة ، أصحا الشراب فلحه مسلميات أيضحا كالفرات العذب ، والأجاج الملح .

وعـاد ابن قثيبة الى فروقه مرة أخرى ، حين أنشأ بابا أسماه "باب فروق فى أسماء الجماعات" ذكر فيه اسم كل جماعة فيقال لجماعة الظباء والبقر "اجل" ، وجماعة الحمير "عانة " وينتقصل بنا المصؤلف الى باب آخر من أبواب المعرفة ، باب معرفصة الآلات ، كالفـأس ، وباب معرفة الثياب واللبس ، وباب معرفة السلاح وأسماء المناع .

وانتقصل بنا الصى باب مان أبواب المعرفة جديد ، هو معرفة جواهر الأرض من ذهب وفضة وماشابه ذلك .

وعقد بابا للأسماء المتقاربة فى اللفظ والمعنى وضرب لصذلك عـدة أمثلـة ، منهـا تقـارب "القبـض" بجـميع الكف ، و"القبص" باطراف الأصابع .

وأورد بعـف النـوادر مـن الكـلام المشـتبه ومثـل لـذلك "بالتقريظ" وهو مدح الرجل حيا ، و"التأبين" مدحه ميتا .

وختم ابن قتيبة هذا القسم بباب تسمية المتضادين باسم

This file was downloaded from QuranicThought.com



## ( 771)

واحمد ، ومشل لذلك "بالجون" وذكر أن هذه اللفظة تطلق على الأبيض والأسود ، ومشل "المريم" الليل وتطلق على المبح . والجحواليقى ينكر الأنجداد ، ويستشهد بأقوال أهل هذا العلم كصأحمد بن يحيى فى قوله "ليس فى كلام العرب ضد" ويضيف قائلا "لأنه لوكان فيه نجد لكان محالا ، لأنه لايكون الأبيض أسود ، ولا الأسود أبيض" .

ولا الحال استيعاب ابن قتيبة واستفاضته في هذا القسم من باب المكاثرة بالمعرفة ، واظهار الاحاطة بالثروة اللغوية التى تسعتوعبها العربية ... انما كانت بواعثه في تمورى آتية مان طبيعة العمر ، والحاجة الماسة الى حركة تنوير لغوى ، فالقرن الثالث هو العهد الذي ترامت فيه أرجاء الدولة ، وتنافس في خدمتها جم غفير من الشعوب الاسلامية ، التى لسم تكن العربية لغتها الاصلية ، وفي الوقت نفسه ظهر التا موحهم الى ولوج ميسدان الكتابة ، وظهر جدهم في تحميل

انتشر هـؤلاء فـى دواويـن الدولـة ، ومنهم من استطاع الوصـول الـى ديـوان الانشـاء ، وكـان مـن ألصـق الـدواوين بالخليفة ، وأكثرها تعاملا مباشرا معه .. والخليفة الى ذلك العهـد عـربى قـح ، لاتزال وشائجه بلغته متينة .. فمن أقبح مايعـاب بـه كـاتب أن يجهل شيئا فى اللغة بحضرة الخليفة ، وأن يذيع عنه هذا العيب فى بيئة لايزال سلطان العربية فيها قويـا . ولاشـك أيضـا أن مع هذا الدافع غيرة ابن قتيبة على العربيـة فـى ذاتهـا ، وضـرورة صيانتهـا ، والتذكير بها ،



# ( ~~~)

فبواعث ابن قتيبة تستهدف غاية تنويرية تعليمية فى المحال الذى اختاره فى كتابه ، وهى غاية تلتقى مع غيرها من غايات أخرى ظهرت فى العصر ذاته .

أمـا القسـم الثـانى من كتابه ، المسمى "بكتاب تقويم الميـد" فـان موضوعه يتعلق بأصول الكتابة الصحيحة ، وهو من الأهميـة بحـيث لايحتمل خطأ الكاتب فى شىء من ذلك ، لذا فان المـؤلف يجـهد نفسه كثيرا فى تقنين القواعد الاملائية ، ومن قواعده التى جاء بها فى هذا القسم (طاوس) و(ناوس) و(داود) بواو واحدة وتحذف الأخرى لوجود دليل عليها وهى الضمة .

أمسا اذا انفتحصت الصواو الأولصى فلصم يجز الا أن تكتب بصواوين نحصو "احصتووا" و"استووا" و"اكتصووا" ، لأن الواو الثانية واو جماعصة ولايسمتغنى عنهما ، أما الأولى فهى عين الفعل ، وهكذا يسير ابن قتيبة فى تقعيداته لأصول الكتابة ، من حيث رسم الكلمة .

وهـذا يوحـى بــأن الأسـاس فـى الكتابة الصحيحة الاحاطة باللغـة ، وبدلالـة مفرداتها ، وبرسمها أيضا ، فرسم الهمزة فى الكلمة مثلا يحدده موقعها من الاعراب ، نحو "رداؤه طويل" و"رأيـت بنـاءك" ، و"مشـيت فـى أرجائـه " ... وكـذلك الألـف المقصصورة فـى الفعل الثلاثى المجرد ترسم بحسب أصلها ، فلو كـانت عـن واو ترسم ألفا نحو "دعا" واذا كانت عن ياء رسمت يصاء نحـو "رمـى" ، فرسـم الكلمة العربية له صلة باعرابها وببنيتها .

ويليـه القسـم الثـالث المسمى "كتاب تقويم اللسان" ، ويبحـث هـذا القسم فى تعديل ماتخطىء فيه العامة وتصحيحه ، وهو أقرب الى "كتاب المعرفة" أول أقسام هذا الكتاب .



#### · ( ٣٢٦ )

بـدأ ابـن قتيبـة هذا القسم بباب أسماه "باب الصرفين يتقاربان فى اللفظ وفى المعنى ويلتبسان ، فربما وضع الناس أحدهما موضع الآخر" .

ومثل لـذلك ، بخلط الناس بين "المجهد" المطاقة ، وبين "الجمّهد" المشبقة ، والخلط الحاصل بين "عُرض الشىء" احدى نواحيه ، وبيـن "عَـرض الشىء" خلاف طوله ، وقد أورد المؤلف كشـيرا مـن أمثلـة ذلك ، حرصا منه على تتبع الصواب ، ونبذ الخطا ، واشارة منه الى التفريق بين الالفاظ التى تتقارب فى اللفظ والمعُنى .

ويورد المؤلف أبوابا كثيرة ، يقوّم فيها أخطاء العامة مصن أمثلـة ذلك مايكون مهموزا والعامة تدع الهمز ، والعكس مصن ذلـك ، وبـاب مايشـدد والعامـة تخففه ، والعكس ، وباب ماجـاء ساكفا والعوام تحركه ، والعكس ، ويسترسل ابن قتيبة فى تعداد أخطاء اللسان وتصحيحها على ضوء مارأينامن طريقته فـى ذكـر الصحـيح ، والاحتجـاج له بالقرآن وبشعر الأواشل من الشعراء .

ويختم الممؤلف هذا القسم ببابين :

أولهما : مايغير من أسماء الناس .

وثانيهما : مايغير من أسماء البلاد .

مصن أمثلـة البـاب الأول "وهْـب" مسـكن الـهاء ولايفتح ، و"كِسـرى" بكسـر القـاف ولايفتـح ، و"رؤبـة" بائـهمز ، و"بنو عائش" ولايقال "بنو عايش" وهكذا ..

ومصن أمثلـة البـاب النشـانـى التـى أوردهـا ابن قتيبة "البصْرة" مسكنة الصاد ، وكسرها خطأ ، و"دمّشق" بفتح الميم ومثل "فلسطين" بكسر الفاء ، و"إرمينية" بكسر الألف .



# ( ٣٣٧ )

أحـا القسـم الأخير ، والمسمحي "كتاب الأنجنية" فقد قسمه المؤلف الـي قسمين :

- (أ) أبنية الأفعال
- (ب) أبنية الأسماء
- (أ) ويقسمه ابن قتيبة الى أبواب كثيرة ، بدأه جباب فَعَلْتُ وأفْعَلْتُ باتفاق المعنى ، ومثل له بأمثلة عديدة من مثل قوله "ضاء القمر" و"أضاء".

ويتلـوه بباب فَعَلْتُ وأَفْعَلتُ ، باتفاق المعنى واختلافهما في التعدي . ومن أمثلة هذا الباب "رفقت به وأرفقته" .

ومعن أبعواب أبنية الأفعال ، "باب افعلت الشىء عرضته للفعصل" ومثعل لعذلك بقولعه "أقتلعت الرجل عرضته للقتل" ، و"أبععت الشىء" عرضته للبيع وكذلك "باب أفعلت الشىء وجدته كخذلك" ، أتيات فلانعا فأحمدته وأذممته وأخلفته ، أى وجدته محمودا ومذموما ومخلافا .

ومصن أبـواب أبنيـة الفعـل أيضـا "أفعل الشىء" حان ، ومثـال ذلـك "أركـب المهر"أى "حان أن يركب" .. وهكذا يسير... ابن قتيبة فى أبواب أبنية الأفعال .

وبعصد أن أورد ابصان قتيبة أبواب إبنية الأفعال ، يعقد عصدة أبصواب أخصرى يتحدث فيها عن معانى "أبنية الأفعال" ، ويستهلها "بباب فَعِّلتُ" ومواضعها ، يذكر أن هذا الوزن يأتى بمعنى "أفعلت" كقولك "خبرت وأخبرتُ" ، ويشير ابن قتيبة الى أن "فعلصت" تدخصل عصلى "أفعلصت" اذا أريصد تكشير العمصل والمبالغة مثل قولك "أجدت وجوّدت" .

وقد تسأتى "فعُلت" مضادة "لأفعلت" وذلك نحو "أمرضُتُه"



## ( ٣٢٨ )

بمعنــى فعلت به فعلا مرض منه ، و "مرضته " بمعنى قمت عليه فى مرضه .

وعلى هذا المنوال يسير في بقية معانى أبنية الأفعال ، التي أوردها .

(ب) أبنية الأسماء :

وخطا فيها ابـن قتيبـة عـلى نحـو مـافعل فى "أبنية الأفعـال" بـدأ المصؤلف أبنيـة الأسماء "بباب ماجاء من ذوات الثلاثة فيـه لغتان فَعْلُ وفَعَلُ" ، ومثل لذلك بقوله "طريق يَبْنُ ويَبَنُ" ، واستشـهد ابـن قتيبـة بقولـه تعـالى : {فاضرب لهم (\*) طريقا فى البحر يبسا} .

ومعن الأبصواب التلى يوردها الممؤلف فى "أبنية الأسماء" باب ماجاء على فعال وفيه لغتان بفتح الفاء وكسرها ، وضرب لعذلك عددة أمثلة منها "صَدَاق الصرأة وصداقها" ، ومنه كذلك "باب ماجاء عصلى مفعال وفيه لغتان" بفتح العين وكسرها . ومثال لذلك بقوله "مغسَل الموتى" حيث يغصلون ، و"مغصل" ومن أمثلته أيضا "المحشَر" و"محشِر" .

وأورد المصؤلف بابا لما يضم ويكسر ، ومنه "القُرطُم" و"القرطم" ، و"نمرقه" و"نمرقه" ، وذكر أيضا مايضم ويفتح ، ومثل له بقوله "قوم كُسالى وكَصَالى" ، وذكر كذلك "مايكسر ويفتح" ومثاله "منجنيق" و"مَنجنيق" .

ومصن الأبصواب الهامصة فصلى "أبنية الأسماء" باب مايقال بالياء والصواو ، ومن أمثلثه ، قولك بينهما "بون" و"بين" وعلى هذه الشاكلة يسير في أبواب قريبة صفه .

(\*) سورة طه : ۷۷



# ( 229)

ومـن أبـواب هـذا القسـم ، "باب ماجمعه وواحده سواء" وذلـك مشـل "الفُلِك" السـفن ، واحدها "فلك" ويستشهد بقوله (\*) تعالى : {فى الفلك المشحون} .

أخصيرا ، أود أن أنصوه الى أن ماذكرته ، ليس استقصاء لكـل مصافى الكتاب من أبواب والا كان الأمر تلغيصا ، ولكنها اضاءة لأهم مواضيعه وأبرزها .

(ج) المنهج الذي اتبعه امن قتيبة :

بعد أن رأينا محتويات "أدب الكاتب" آن لنا أن نستشف المنهج الذي سار عليه ابن قتيبة في ابراز هذه المادة . (۱) أول ماصنعه ابن قتيبة في منهجه لهذا الكتاب ، تقسيمه .

- الى أربعة أجزاء أسمى كل قسم منها "بالكتاب" وهي :
  - (أ) كتاب المعرفة
  - (ب) كتاب تقويم اليد
  - (ج) كتاب تقويم اللسان
    - (د) كتاب الأبنية

وهـذا التقسـيم يوحـى بـالترتيب لعرض محتويات الكتاب بطريقة تجعل الافادة منه سهلة وميسورة .

- (٢) يباشر فكرته دون مقدمات ليدفع السام عن القارى، كما ذكر هو في مقدمة الكتاب .
- (٣) اتكان كثيرا فى منهجه على الاستشهاد بالقرآن الكريم ، والأحاديث النبوية ، وأقوال أهل اللغة ، وشعر الأوائل من الشعراء .

(۱) سورة الشعراء : ۱۱۹



# ( 22. )

وقـد لاتخـلو صفحـة مىن صفحـات هـذا الكتـاب الاوجدنـا استشهادا بآية أو بشعر .. وكان ذلك من أبرز أساسيات منهجه فـى الاقنـاع ، ودقـة مايـأتى بـه من علوم ، ولكنه أكثر من استشـهاده بـالقرآن فى حديثه عن الأزمنة والشهور ، كما أنه عوّل كثيرا على شعر الشعراء فى ذكر أوصاف الخيل ، ولعل ذلك يعود الى قوة الصلة بين العربى الشاعر وبين الخيل .

وقصد يجمع بين الآيات القرآنية ، والشعر ، وأقوال أهل اللغصة ، والأمصاديث النبويصة فصى الاحتجصاج لمصايراه موابا والناس تخطىء فيه .

أصداء "أدب الكاتب" :

لقــى هذا الكتاب من القبول والرضا مالم يلقه غيره من الكـتب ، اذ عده شيوخ ابن خلدون من أعمدة الأدب ، يقول ابن خلدون فى مقدمته :

"وسـمعنا مـن شـيوخنا فـى مجالس التعليم أن أصول هذا الفـن وأركانـه أربعـة دواويـن ، وهـى : "أدب الكاتب" لابن قتيبة ، و"كتاب الكامل" للمبرد ، و"كتاب البيان والتبيين" للجـاحظ ، و"كتـاب النـوادر" لأبى على القالى ، وماسوى هذه الأربعة ، فتوابع لها ، وفروع عنها" .

وحكم شيوخ ابن خلدون على كتاب ابن قتيبة ، لم يقم الا عـلى أساس شابت وقويم ، وصدر الحكم منهم عن اقتناع ودراية بـه ، لأن "أدب الكـاتب" صـن الكـتب الصبتكرة فى موضوعها ، ولمـا احـتواه من صعارف جصة وعلوم أساسية ، لايجدر بالكاتب

(۱) المقدمة ص ٥٥٤،٥٥٣ .



# ( 177 )

بعـد ذلـك تجاهله واهماله ، فهو من القواعد الصلبة لتكوين ثقافة الكاتب .

ومصن الأصداء المباشرة لهذا الكتاب ، تلك الشروح التى تفاولتـه بـالدرس ومصن أبرزهـا كتـاب "الاقتضاب فى شرح أدب (\*) الكتاب" لأبى عبد الله محمد بن الصيد البطليوسى .

قسم البطليوسي كتابه الى ثلاثة أجزاء رئيسة :

البجـزء الأول : وتنـاول فيـه خطبـة ابـن قتيبة بالشرح والتفتصيـل ، مـن أول كلمـة فيها الى آخر كلمة ، ويشير الى دلالـة الكلمـات السواردة ، ويستشهد على صواب رأيه بالقرآن الكريم ، وأقوال أهل العلم .

شم يغصنم هذا العزء بذكر أصناف الكُتّاب ، ومراتبهم ، ومايحتاجه كل فئة منهم من ثقافة ، يقول فى ذلك : "غرضى فى كتـابى هـذا ، تفسـير خطبـة الكتاب الموسوم "بأدب الكاتب" وذكـر أصنـاف الكتبـة ومـراتبهم ، وجـل مايحتاجون اليه فى صناعتهم" .

البـز، الثـانى : وهـو الأهـم ، يبحث فى متن الكِتَاب ، ويقسم البطليوسى هذا الجزء الى عدة أقسام : (۱) ماغلط فيه ابن قتيبة .

فيشير البطليوسى الى ذلك ، وينبه على غلطه ومن أمثلة ذلـك ، "المـأتم" يقـول ابـن قتيبـة كما رأينا سابقا ، أن "المأتم" النساء يجتمعن فى الخير والشر ، والبطليوسى يراه

<sup>(\*)</sup> البطليوسى : عبد الله بن محمد بن السيد ، من العلما : باللغة والأدب ، ولد ونشأ فى بطليوس فى الأندلس وانتقل الى بلنسية فسكنها ، وتوفى بها ، من كتبه "الاقتضاب" و"المسائل والأجوبة " وغيرها . (٤٤٤-٢١٥هـ) . الأعلام ٢٣/٤ .



# ( 777 )

فـى الرجـال أيضا ، واستشهد بما حكاه كراع وابن الأنبار عن المطوسى ، وأنشد :

حتى تراهُنَّ لمديه قُيما كما ترى حول الأميرِ المأتما ومن سقطات ابـن قتيبـة التى تقصاها البطليوسى تفسيره "لليِحرض" ، فحابن قتيبة كما رأينا ، يذهب الى تخطئة الناس فى قولهم أن سلف الرجل ، من آبانه وأمهاته .

يقول البطليوسي في توضيح وتفصيل هذه المسألة :

"الحتلف الناس في حقيقة العرض . فقال قوم : عِرض الرجل آبــاؤه واسـلافه ، وقال قوم : عِرضه : ذاته وهو الذي اختاره ابن قتيبة" .

ويستكمل البطليوسى قوله :

وكان ينبغى له اذ اختاره ، ألا ينكر قول من قال : انه آباؤه وأسلافه لأن كل واحد من القولين صحيح له حجج وأدلة . وهكذا يلملم أدلته وحججه على صحة ماذهب اليه ، كدأبه فى كثير من المسائل التى أوردها ابن قتيبة .

ومن المسائل التى لم يدقق فيها ابن قتيبة تفريقه بين "العُصلف" و"الكحذب" قصال : الكذب فيما مضى .. والمخلف فيما يستقبل .

قـال البطليوسـى ، هذا المذى قاله هو الأكثر والأشهر .. وقـد جاء الكذب مستعملا فى المستقبل ، ويستأنس بقوله تعالى (\*) {ذلك وعد غير مكذوب} .

وهكـذا يـورد البطليوسـى كشحيرا مـن مسائل ابن قتيبة ويفصلهـا ويذكـر الأوجـه الأخـرى التـى أغفلهـا ابن قتيبة ،

(\*) سورة هود : ٢٥



#### ( ٣٣٣ )

وأحيانا يخطئه تماما ومن ذلك تخطئته لابن قتيبة فى تفسيره للأخصطل ، قـال ابـن قتيبة : الأخطل من الخطل ، وهو استرخاء الأذنين .

قـال البطليوسـى فـى بيان ذلك : "لاأعلم أحدا ذكر أن الأخصطل كـان طويل الأذنين مسترخيهما ، فيقال أنه لقب الأخطل لـذلك ، والمعصروف أنـه لقـب الأخطل لبذاءته وسلاطة لسانه ، وذلك أن ابنى جعيل احتكما اليه مع أمهما فقال : لعمرك إِنَّنى وابنى جُعيل و أُمّهما إلاستارُ لئيم

فقيل له : انك لأخطل ، فلزمه هذا اللقب .

ومـن المسـائل الأخـرى التى ذكرها ابن قتيمِمة قوله فى بـاب النبات .. "النُّور من النبت الأبيض ، والزهر : الأصفر ، يكون أبيض ثم يصفر" .

والبطليوسـى يعدها من سقطاته يقول : حكى أبو حنيفة : أن الزهر والنور سواء .

وهكذا يسير البطليوسى فى نقده ، وأغلب مآخذه على ابن قتيبـة تتجـلى فـى اهماله للروايات الأخرى .. اذ لايعتد ابن قتيبة الا بالرواية التى يذكرها غالبا .

ومـن أفسـام هـذا المجـزء بالاضافة الـى القسم السابق ، صايلـى :

- (۲) أشـياء اضطرب فيها كلامه ، فأجاز فى موضع من كتابه ، مامنع فيه فى تمخر .
- (٣) أشياء جعلها من لحن العامة ، وعوّل فى ذلك على صارواه ابو حاتم عن الأضمعى ، وأجازه غير الأصمعى بن اللغويين كصابن الأعرابى ، وأبى عمرو الشيبانى ، ويونس ، وأبى زيد ، وغيرهم .



( 377 )

ويسـتكمل البطليوسـى كلامـه قـائلا : وكان ينبغى له أن يقـول ان مـاذكره هـو المختار ، أو الافصح ، أو يقول : هذا قول فلان ، وأما أن يجحد شيئا وهو جائز ، من أجل انكار بعض اللغويين له ، فرأى غير محيح ، ومذهب ليس بسديد .

(٤) مـواضع وقعـت غلطا فـى روايـة أبـى عـلى البغدادى ، المنقولـة الينا ، يقول البطليوسى فلاأعلم أهى من ابن قتيبة ، أم من الناقلين عنه ؟

وقام البطليوسى بدراسة كتاب "أدب الكاتب" حسب أبوابه ويتضح مـن دراسـته ، مـاتمتع به البطليوسى من ثقافة وعلم غزيـرين خـولا لـه نقـد كتاب من أشهر أربعة كتب ، هى أعمدة الأدب .

والبصرة الثالث والأخلير مصن كتاب "الاقتضاب" موضوعه الأبيات التى استشهد بها ابن قتيبة .. يقوم هذا الجزء على شرح غريبها ، وذكر قائلها ماأمكنه ذلك .. ويعد هذا الجزء من أكبر أجزاء الكتاب .

والاستقصاء .

ويعد "أدب الكتاب" للمولى من أمداء كتاب ابن قتيبة ، فلصولاه لما رأينا كتاب الصولى ، ودليلي على ذلك تعريض الصولى بكتاب امان قتيبصة فى المقدمة كما أشرت فى صفحات سابقة .



#### ( ٣٣٥ )

# (٢) "أدب الكتاب" للمولى .

ويمثل هـذا الكتـاب الثـق الثـانى لهـذه الصوازنة ، وسأدرسـه على ضوء النقاط السابقة التى استخدمتها فى دراسة "أدب الكاتب" لابن قتيبة .

- (أ) سبقت الاشارة الى الصولى فى مقدمة الباب المثالث حيث ذكرت فيها أهم الأمور التى شهر بها ، ومن أبرزها تتبع أخبار الناس ، والتاليف ، ولاخفاء فلى أن المثانية امتداد للأولى ، أى أن أخبار الناس كانت مادة تمانيفه وهذا يدل على أن مكانة الصولى فى التأليف لاتقل بحال على مكانة ابان قتيبة ، فكلاهما مؤلف خبير ، قدعركته التجربة ، وأنجحته الموهبة .
  - (ب) محتوى الكتاب :

قسم الصولى كتابه الى ثلاثة أجزاء :

أولها : وتححدث فيحه علن الكتابحة ، وشرفها ،ورفعة مكانتها ، وأخذ يورد بعض الآيات التى تبين ذلك من مثل قوله تعالى : {اقرأ باسم ربك الذى خلق ، خلق الانسان من علق ، اقرأ وربحك الأكرم ، الحذي علم بالقلم ، علم الانسان مالم (\*) يعلم } ، ومثل : {وان عليكم لحصافظين ، كرامحا كاتبين ، يعلمون محاتفعلون] ، وقد أورد بعض أقوال الشعراء ، زيادة فى الترغيب ، كقول الشاعر :

> (\*) سورة العلق : ١-٥ (\*\*) سورة الانفطار : ١١ ومابعدها



( ٣٣٦ )

ان الكتابة راس كل صناعة

وبها تتم جوامع الأعمال

فهـو لـم يـترك طريقـا الا وسلكه فى الدعوة لها وبيان فضلهـا ، ورفعـة شـأنها ، كل ذلك بأسلوب مشرق ، وهى بداية مشهية للحض على اتقانها ، وانفاق العمر في طلبها .

وبعد كلامصه عن الكتابة وفضلها ، يعود الى ماقبل ذلك بعدة قصرون ، يبحث عن أول من كتب بالعربية ، ويذكر بعض الروايات ولايكاد ينتصر لرأى على آخر ، بل يتركها للقارى؛ كما هى ، فرواية تقول انه آدم ، وأخرى تقول انه اسماعيل ، والثالثة تذكصر أنهم قوم من الأوائل ، والرابعة مرامر بن (\*)

ثم أعقبب ذليك بالبحث عن أصل كتاب بسم الله الرحمن الرحيم وابتدائه ، فذكر كيفية اكتمالها بهذا الشكل ، وذكر أيضا اجماع القراء وكتاب المصاحف على حذف الألف من "بسم الله" ، واستنكاره لحذف السين .

ويتبـع النقطـة السابقة بحديثه عن "أما بعد" وأول من قالهـا ، فروايـة تقـول انـه كعب بن لؤى ، وأخرى تقول انه داود النبـى عليه السلام ، وهو فى ذلك يكتفى بعرض الروايات دون الانتصار لرواية على أخرى كما هى عادته .

وأشحار المصلولى اللى ماياتى من الدعاء بعد "أما بعد" وتصرتيب ذلـك حسـب المقـام .. فالدعـاء للخليفـة يختلف عن

(\*) ولعصل الصرواة ، وأهل التحقيق لم يتبينوا حقيقة الأمر فصى بدء الكتابة ، فهذا المسعودى فى مروجب الذهب ١٤٣/٢ يذكسر بعض من ذكروا بانهم أول من كتباوا بالعربية ، ويعقب ذلك بقوله "وقد قيل غير ذلك ، على حسب تنازع الناس فى بدء الكتابة" .

This file was downloaded from QuranicThought.com



#### ( 777 )

الدعاء لغيره من الوزراء .

ومـن أهم ماأورده الصولى فى هذا الجزء حديثه عن الخط واستشـهاده بـأقوال أهل هذه الصفاعة ، من مثل قول يحيى بن خـاند قـال فـى المخـط : "المخـط صورة روحها البيان ، ويدها السرعة ، وقدمها التسوية وجوارحها معرفة الفصول" .

واسـتأنس بقول اقليدس قال : "الخط هندسة روحانية وان ظهرت بآلة جسمانية" .

وأكـشر فيما أورده مـن الأومـاف النثريـة فـى الخط ، وأعقبها بمـا قيـل فـى حسـن الغـط من الشعر ، وكلها تدعو الكـاتب الـى الاهتصام به ، والرقى به الى مستوى الفن الذى يحتاج الى المنعة والصوهبة .

وكمـا ذكـر الاقوال النثرية والشعرية فى حسن الخط ذكر مثـل ذلـك فـى قبح الخط ، لينفر منه ، لأنه منقصة تؤخذ على الكـاتب ، وخـتم هذا المبحث بوجوب الاهتمام بالخط ، وماقيل فى ذلك .

ومـن متعلقـات المخـط "الفقـط والشـكل" ذكر متى يستحب. الشـكل ومتـى يكـره ، وبعـض التمحـيف الناتج عن ترك النقط والشـكل ، مثـل مـن صحف "حاصرطى" الى "جاضرطى" ومثل تصحيف "الـبريدى" الـى "الـثريدى" . . وغيرها مما أورده من سقطات على أصحابها .

ولـم يفـت المـولى الاشـارة الـى "الحـروف التـى شبهت الشعراء بها" .



#### ( ٣٣٨ )

والقلصم لايقل أهمية عن المخط ، لأنه الأداة التى يكتب بها ، لذا أولاه الصولى جزءا من اهتمامه ، فأورد وصف المقلم نصثرا ، وأعقبه بما جاء فى وصفه شعرا ، ومن هذه الأوصاف النثرية التى استأنس بها ليحلل على مكانة القلم عند الكتاب ، قصول ابن المقفع "القلم بريد القلب" ، ومن مثل قصول عمصرو بن مسعدة "الأقلام مطايا الفطن" ، وقال المأمون فيه : "لله در القلم كيف يحوك وشى المملكة" .

وغيرها كثير من الأوصاف التى أوردها المؤلف .

لك القلم الأعلى الذي بشباته

تصاب من الأمر الكلبي والمفاصل

لعاب الأفاعى القاتلات لعابـه

وأرى الجنى اشتارته أيد عواسل

وقد يشبهون أشياء أخرى بالقلم كقول الشاعر : تزجى أغن كأن ابرة روقه

قلم أصاب من الدواة مدادها

وأطنب الصوليي في ايراد أقوال الشعراء في وصف القلم ، وصايحسن أن يكون عليه .



( 229 )

الجزء الثانى :

وقـد استشـهد بـالحديث عـن ادوات الكتابـة ، وعادتـه يستشهد بما دارت به السنة الشعراء والكتاب ، ففى حديثه عن (الـدواة) اول هـذا الجـزء يستانس بقول بعض الكتاب فيها ، يقول :

قد بعثنا اليك أم المنايا والعطايـا نجيـة الأحسـاب تتزيا بصفرة وكذا الـزنـــــــج تزيا عجبا بصفر الثيـاب ريقها ريق نحلة مـع صـاب حين يجرى لعابها فى الكتاب

ويطيل فحصى ضحرب الأمثلة الشحعرية لهحما ، ويتلوها بمتعلقاتها مثل (اللاقة/الدواة) ، و(الكرسف) ، ويأتى بما قيل فيها دونما اطالة ، ويصل حديثه الصابق بما يستأنى به من أقوال بعض الكتاب فى ومف (الكرسف) و(الليقة) و(المداد) يقول الكاتب فى ذلك :

"ليكسن الكرسف فـى نهايـة مايكون من السواد ، ولتكن الليقة التى فيها الكرسف فى نهاية اللين والنعمة ، والأجود أن تكـون مسـتديرة ، فان كانت كذلك أجزأ الكاتب أن يسميها روق القلـم ، ولايلحقه كلفة ولاابطاء فى الاستمداد ، وان حفر الصـوضع الـواقع على الليفة من الغطاء ، وغشى بأرق مايكون مـن الفضحة حـتى اذا أطبقـت الـدواة تجـافى ذلك الموضع عن الليقـة فلـم ينلـه شـىء مـن سوادها كان أدعى الى الفظافة والسـلامة ، وأكـثر (الدوى) لاتسلم مالم تكن على ماوصفناه ،

ويتحدث عن الحبر واشتقاقه ولايكاد يطيل فيه .

ثم ينقلنا الى أداة أخرى وهي القرطاس ويأخذ في تعداد



( 711. )

أسلمائه ، ويستشلهد بقلول العزيلز المتعلال فلي تثبيت تلك الأسماء ، وينتقل الى أوصافها في الشعر دأبه في استيفاء كل موضوع على حدة .

واسـتكمل حديثـه عـن أدوات الكتابة ، ومذها "السكين" واستأنص بقول الشاعر :

يامنتهى الفضل حليف الندى

وابصن البهاليلل الأكاريحم

جد لی بسکینیک داک البیدی

(\*) لام لام ألف قاف لام ألف ميم

وبعد أن أنهـي كلامـه عـن أدوات الكتابة ، انتقل الى الأهـم ، وهى الكتابة نفسها ، فتحدث عن الانشاء فعرفه ، قال "انشـاء الكـاتب الكتاب ابتداء عمله على غير مثال يحتذيه" (\*\*) واسـتأنس بقولـه تعالى : {قل يحييها الذى أنشأها أول مرة } ليؤكد ماذهب اليه قى تعريفه .

ومصن أثر الكتابصة "السطور" ولم يفته المتنويه بها ، وأعقبها بذكر "المشقة في الكتاب" أى الاسراع فيه ، وهكذا يتنصاول بعض متعلقات الكتاب كالزف ، وفض الكتاب ، والسخاة وهمي القشر ، ويتحدث عن المحو في الكتاب ، وعن عرض الكتاب حتى لايقع فيه خطأ ، وعن "اللحن في الكتاب" وأوضح أن اللحن فيه أشصنع بكثير مصن اللحين في القول . ويستأنس المولى بصاقوال العلماء في تأكيد فكرته ، يقول : قالت العلماء : "ان اللحين فصي الكتاب أقبح منه في الخط" ، وأكثر العلماء

> (\*) المشطر المثانى من البيت الثانى يقمد به "للاقلام" . (\*\*) سورة يس : ٧٦



#### ( 137 )

يلحن في كلامه لئلا ينسب الي الثقل والبغض .

وتناول بعد ذلك "التوقيع" بشيء من الايجاز ، واستشمد باقوال البلغاء في الحث عليه ، من مثل قول جعفر بن يحيى لكتابه : "ان استطعتم أن تكون كتبكم كالتوقيعات فأفعلوا" يريد بذلك حضهم على الايجاز وطلبه .

وأشـار الى التعليم فى الكتاب ، والاملاء ، والقصد منه املاء الكتاب ، وعن طى الكتاب ودرجه .

ونقلنا الصولى الى "الخاتم" وسببه وماقيل فيه ، مشيرا فى هذا المبحث الى أن الرسول ملى الله عليه وصلم اتنا النام فى مكاتباته الى ملوك الأرض ، وانتقل ناتمه صلى الله عليه وسالم الى النلفاء من بعده الى عثمان بن عفان رضى الله عنه ، وأنشىء فيما بعد "ديوان الناتم" فى مهد معاوية .

وتحـدث عـن "العنـوان" ، والعنـوان عنده العلامة كانك علمته حتى عرف ، واستأنس بقول حسان بن ثابت فى رثاء عثصان ابن عفان قال :

ضحوا بأشمط عنوان المصجود به

# يقطع الليل تسبيحا وقرآنا

قـال الصـولى : قـالوا : والأحسن فى عنوان الكتاب الـ الرئيس أن يعظم الخط ويفخمه .

ثم أعقب ذلعك بذكر المقعادير التلى يكلتب ضيها من القراطيس .. فذكر أن الأثمة يوقعون فى السجلات ويكتب الامام فى الثلثين من الطومار الى ملك الملوك ، ويكتب عماله اليه فلى مثل ذلاك . ويكاتبه وزيصره فى النمف فى أمور العامة



#### ( 454 )

الديوانية ، أما الأكفاء فى الأثلاث والأرباع ، وتتحمل العودة بينهم كل شىء ، والأسداس للتوقيعات ، وقد يكتب فى الظهر ، وحـذر المصولى منها ، ولعـل فيها مـن المغـازى القبيحـة مالانحيطه تماما ، كقول القائل :

كتبت فى ظهر لعلمى ومعرفتى بحبك للظهور و المسح للدعاء فـى المكاتبـة ، وترتيبـه ، والزيادة و الفقـص فيـه ، وفيـه يشير الى اختلاف الأدعية حسب المقام ، فلكـل مقـام مقـال ـ سـبق أن تحـدثت عنـه فى الجزء الأول ، ولا أعلم سببا لتكراره سوى زيادة الإيضاح والتفصيل .

ويشير المصولى الصى فصرورة اعطاء كل ذى حق حقه من الدعاء ، لأن النقص فلى الدعاء يسبب التنافر كما حصل بين ابلن الزيات ، وابراهيم المولى ، وذلك لأن ابن الزيات نقص ابراهيم مايصتحقه من الدعاء .

وأورد الصبولى بعد ذلك مايتكاتب به الناس فى عصره .. وبين فيها الأصول المتبعة فى الأدعية .

ومـن مبـاحث الأدعية التى أوردها الصؤلف في هذا الجزء عـلى غـير تنظيـم "دعاء المكاتبات وأصوله وماحمد منه وذم" فنجدها مبعثرة في أنحائه .

وجـاء قبلـه "تحـرير الكتاب" وقراءته بعد كتبه ، وقد أشار اليه فيما مضى والهدف من ذلك والحرص على توخى الصواب والناى عن الغطا .

وأشار الـى ماجـاء فـى رد جـواب الكتصاب والعـض على التكاتب ، فيروى عن ابن عباس أنه قال : أرى رد الجواب كرد السلام ، وذلك حض على أهمية الرد .

# This file was downloaded from QuranicThought.com



( 717 )

وذكر المولى من تعاطى الكتابة وادعاها وهو لايحسنها ، واستأنس بقول القائل : حمار فى الكتابـة يدعيهـا كدعوى آل حـرب من زيــاد فدع عنك الكتابة لست منها ولو غرقت ثوبك فى المداد فالكتابة كالشعر كلاهما لايجود ويجمل بغير موهبة .

ولـم يهمـل الصولى التاريخ وماقيل فيه ، وذلك لأهميته فـى المكاتبـات ، يفـول : تـاريخ كل شى، غايته ووقته الذى ينتهـى اليـه... شـم يعـود الـى ذكر استخدام العرب النجوم للتـاريخ قديمـا ، ويشـير الـى أن العرب كانت تؤرخ بكل عام يكون فيه حدث مشهور متعارف كعام الفيل مثلا .

وأشـار ائــى الترجمـة بايجاز ، وذكر "الديوان" وأصله الفارسـى ، وسـبب انشـائه فـى عهد الصديق . وختم هذا الجزء بذكر تحويل الديوان من الفارسية الـى العربية .

الجزء الثالث :

استهله ، بالحديث عن "وجوه الأموال التى تحمل الى بيت المال ، وأصنافها ، ولمن تجب" .

وأخذ يعدد الأموال ، وقصمها الى ثلاثة أقسام :

(۱) الفيء ووجوهه خمسة .

(٢) والمال الثاني "الكمس" ووجوهه أربعة .

(٣) والمال الثالث "الصدقة" ، وفصل القول فيها .

وتـلاه بذكر أصنان الابل ، والغنم ، والبقر ، والخيل ، عـلى نحـو مـن طريقة ابن قتيبة ولكنها هنا بايجاز ، ويعدد أسـماء كـل نـوع حسـب عمره ومرحلته ، ويشير الـى أن الكاتب لايستغنى عن معرفتها.



#### ( "11) -

وأعقبه بالحديث علن "أحكام الأرضين" وشرح أحكامها ، وفصلها ، وذكر أن لها ثلاثة أحكام .

ثم ذكر "القطائع" واستأنس بفعل الرسول صلى الله عليه وسحلم فيها ، قحال :ان الرسحول مصلى الله عليه وسلم أقطع جماعحة من المهاجرين والأنصار من أموال بنى النضير ، وكانت مفيا لرسول الله صلى الله عليه وسلم .

ولـم يفته التنبيه عن "جزية رءوس أهل الذمة" وعلى من تجـب ، وأشـار الـى أنهـا تجب على الرجال من دون النصاء ، وعـلى تجـارتهم . ويتحـتم على المسلمين حمايتهم . وأخبرنا الصـولى الـى مبلغ ماكان يرتفع من الخراج .. فقد بلغ خراج الشام على عهد عمر رضى الله عنه خمسمانة ألف دينار .

وذكر الجزية التى وضعها عمرو بن العاص على أهل مصر ، على كل انصان ديناران وثلاثة أرادب قمحا ، ونبه الى الصواد والحتلاف الناس في خراجه .

وتحـدث عـن "القبـلات" ، وهـى عنـده مـن التقبيـل أى التأجير .

وفعل الصحولى وجوه عرف "صايفضل من الصال" ، واستأنى بسنة الرسول صلى الله عليه وسلم والخلفاء من بعده .

ولازال المصؤلف يتنقلل بنا من مجال الى آخر ، فذكر "مكاتبة المصلم وغيره" وأشار الى السنة فى المكاتبة ، وهى أن يبتدىء المكاتب بنفسه على المكتوب اليه ، قال الصولى : روى عصن رسلول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال : اذا كتب أحـدكم فليبـدأ بنفسـه الا الـى والـد ووالـدة أو امـام ، والكتابـة الـى المصلم تختلف عن غيرها ، فيكتب الى المسلم



## ( ~ 10 )

"سـلام عليـك فـانى أحمد الله الذى لااله الا هو" ، والى غير المسلم "والسلام على من اتبع الهدى" .

وعقـد مبحثـا ألمـح فيه الـى مدح الايجاز ، مستندا الـى أقوال البلغاء فـى ذلك من مثل جعفر البرمكى .

واشصار الى أصول مكاتبة الانحوان ، واستانس بقول الحسن ابــن وهب فى ذلك ، قال : كاتب رئيسك بما يستحق ، ومن دونك بما يستوجب ، واكتب الى صديقك كما تكتب الى حبيبك .

وقبل هذا ذكر الصولى مافى الانسان وغيره ، قال : وهذا شـىء لايسـع الانسـان جهلـه ، ولـذلك ذكرتـه ، وعدد ماقى فم الانسـان مـن أسـنان عـلى طريقة ابن قتيبة ، وهذا من الأدلة الكثيرة التى تدل على استفادته من كتاب ابن قتيبة .

وبعـد ذلـك عـدد الأطعمة ومسمياتها حسب المناسبات على نحو ماذكره ابن قتيبة أيضا .

وخـتم هذا الجزء بذكر القواعد الاملائية ، وأمول ذلك ، على طريقة ابن قتيبة ، غير أن الصولى أوجز في ذكرها .

واهتمام النقاد بهاذه القواعد ، التى تقوم على أسس كثيرة ، منها فهم اللغة وفقهها ، والنحو وعلله ، والمرف وبناء الكلمة ، كل ذلك يعطينا حقيقة ماذهبت اليه فى أن الأساس الصحيح فى الكتابة الالمام بكل تلك العلوم ومن ثم تأتى بعده الكتابة الخالية من الأخطاء .

# (ج) طريقة عرض المادة "المنهج" :

(١) قسم الصؤلف كتابه الى ثلاثة أجزاء :

أولها : واستهله بالكتابة وفضلها ، وتوابعها من ذكر الخط .



# ( ٣٤٦ )

ثانيها : أدوات الكتابـة ، ومـدى أهميتهـا للكاتب ، وتعرض فى هذا الجزء الى كثير من الموضوعات الأخرى ، ذكرتها فى مكانها من المحتوى .

ثالثها : أملوال الدولية ، مصادرها ووجوه انفاقها ، ومستحقوها ، وغيرها من موضوعات ذكرتها في مكانها أيضا ،

يتضح من التقسيم السابق ، المنهج المرتب الذى انتهجه الصولى وهو أقرب الى المناهج الحديثة ، رغم أن وفاته كانت فى سنة ٣٣٦هـ ، وهذا الترتيب جعل الافادة منه صهلة وميصورة دون عناء يذكر أو مشقة فى ذلك .

(٢) وهو فى أجزائه يميل الى الاختصار قدر ماأمكنه ، فيذكر مايراه ضمرورة ملحجة فحى ثقافحة الكساتب ، ومعن ذلك مباشرته للفكرة دون ذكر السند غالبا لاكما تعودنا منه من ذكر الأسانيد كاملة فى كتب شتى .

يقول فى ذلك :

"وقد الحتصرت كتابى هذا جهدى ، غير تارك مايحتاج اليه فيصه ولكحنى أخرجت المعانى فى أقواتها من الألفاظ ، وأسقطت مصن أكثرهما الأسانيد ، ليقرب على طالبه ، وينال بغير كلفة ماأراد ، ولاتبعد أقطاره عنه" .

(٣) ومـن أساسـيات منهجـه ، ميلـه الى اشباع الفكرة التى يدعـو اليهـا ، وذلـك بتوكيدهـا نثرا وشعرا من أقوال غـيره ، كل ذلك حتى تتفح الفكرة وتنجلى ، ويكون أدعى الى بقائها فى الذهن .

(۱) مقدمة ادب الكتاب ص ۲۱ .



# ( TIV )

وقصد لایکتفی بذلك ، فیردف بعض الأشعار أو الأقوال التی یستأنس بها ، بأشعار له خاصة ، وكان هذا دأبه فی كثیر مما أورده فی كتابه .

- (٤) ومـن أعمـدة منهجـه ، ذكـره للكثـير مـن الروايات فى الموضـوع الواحـد دون الانتصـار لـرأى عـلى آخـر ، بل يتركها كما هى ، يختار منها القارىء مايراه مناسبا ، وهذه الطريقة تؤخذ عليه (فى نظرى) .
- (٥) يغفل كثيرا ذكر أسماء الشعراء الذين استشهد بشعرهم ،
   وكذا الحال بالنسبة للكتاب ، ولايذكرهم الا لماما .
- (٦) بـدأ الصـولى كتابـه ببيان "فضـل الكتابة" وشرفها ، ومكانتهـا ، معتمـدا عـلى مـاورد فيها من آيات وكلها تدعـو الى الترغيب فيها وهى بداية جيدة ، وتمهيد لما بعدها ، ولعلها أنسب مايبدأ به فى كتاب مثل هذا .

أوردت فيى الصفحيات الأوليي مين هذا المبحث رسالة عبد الحميد الى الكتاب وكان له في رسالته ، مسلكان مهمان :

أولهما : شمولية ثقافة الكاتب .

ثانيهما : أخلاقيات الكاتب .

وهذان العنصران يكملان بعضهما البعض عند عبد الحميد ، ولايحسـن الاقتصـار على أحدهما دون الآخر .. فالتكامل بينهما ضـرورة واجبـة ، وتساءلت قبل هذا الموضع هل سلك ابن قتيبة والصولى طريق عبد الحميد فى الاهتمام بكلا الناحيتين أم لا ؟ والاجابة تتلخص فيما يلى :

(أ) ابــن قتيبـة والمولى اهتما بثقافة الكاتب من الناحية اللغويـة ، ولـم نجـد لديهما شمولية الثقافة كما وصى عبد الحميد الكاتب .



# ( \%1)

(ب) أغفصلا تماما المسلك الثانى ، رغم أهميته ، فالاخلاق هى البناء الساليم ، والحركن الحمين ، وبه تكتمل شخصية الكحاتب وغليره ، والعلمم اذا كحان بمعازل عصن الخلق لاأتصوره يعطى أكله ، وتعم فائدته .

وليس معنى ماذهبت اليه أنهما ينكران الشمولية والأخلاق بصل ربما يرياها ضرورة فى الكاتب ، ولكن القصد أنهما لم يوردا شيئا من ذلك فى كتابين يعدان من أعمدة الكتب التى تبحث فصى ثقافة الكاتب ، وهى أولا وأخيرا موجهة الى بناء ثقافة الكاتب ، وقد بذلا فيهما جهدا مشكورا .. وكان الأولى فى تصورى أن يهتما بها وذلك بايراد فماذج محدودة تدعو الى ذلك .



#### ( W19 )

المحوازنيحة .

المحـق أن لكـلا الكتابين قيمته الفنية والمنقدية ، وقد وجـدا فى ظل الاهتمام بالنثر ، حتى أصبح يسامق الشعر ، كيف وقـد أضحـى النـثر لغة النضوج الفكرى والحضارى ، والمعيار القوى لتقدم الشعوب ورقيها .

واقامحة هذه الموازنة بيان كتابين يمثلان قمة الهرم الثقافى للكاتب فلى حلقبة من الزمن تعطينا دلائل فى غاية الأهمية .. ومان أبرزها نرى مااذا كان النقاد متفقين على ثقافة مقننة يلزماون الكاتب بها اذا ماأراد الرقى بفكره وصنعته الى المستوى المطلوب ؟

أم أن ذلـك الأمـر غـير متفق عليه ، ولاتمكمه معايير ، ولايسير على نهج ، بل كل ناقد يعدد من الثقافات مايراها هو ومع مايتفق وميوله وفكره ؟

وللاجابية على هذه التساؤلات ، يمكن القول أن كثيرا من النقاد متفقون على الخطوط الرئيسة في ثقافة الكاتب .

وقد تكون هنالك فروقات كل حسب مايراه ، وأبرز مايمثل هـذه النقطة كتابى ابن قتيبة والمولى ، وسنتناولها بالدرس ان شاء الله .

الموازنة بين شيئين ، تعنى الاتفاق بينهما أو الاختلاف. (١) أوجه الائتلاف والاختلاف في النقاط التالية :

(أ) العنوان :

اتفقا فيه الى حد ما ، فكتاب ابن قتيبة "أدب الكاتب" وكتاب المولى "أدب الكتاب" .



( " • • )

فالاتفاق بينهما حصل فى كلمة "أدب" والاختلاف حصل فى المصيغة فقط ، اذ استخدم ابن قتيبة صيغة الافراد ، والصولى صيغة الجمع ، والذى أميل اليه أن الختلاف الصيغة بين الافراد والجامع يدلنا ايحاء على أن الافراد أنحى للغاية الفنية من ميغة الجامع . فابن قتيبة يصاب اهتماماه على ماهو ألصق بالحاجة الفنية للمنشىء سواء من حيث الثقافة العامة التى يوجب الالمام بها أو من حيث اللغة فقها ودلالة ورسما .

أمصا المصولى فميغة الجمع عنده اذا قارناها بما أورد فصى بعض أقسام كتابصه تشعرنا بأنه يمب اهتمامه على منعة الكتابصة بيصن كتصاب الديوان ، وماينبغى أن يكون عليه برى القلصم ، والمداد ، وطول القرطاس وعرضه ، ومسطرته ، والخط ورسومه ..

لكحن أذا كحان "أدب الكحاتب" أدخلل بمحتواه فى طبيعة المكتابة الفنية ، "فأدب الكتاب" يدهشنا ويروعنا بما اشتمل عليه من تقاليد النسخ وآداب الكتابة .. لأن المعايير التى تحدث عنها الصولى فحى هجذا المجحال تقطع بعقيقة الرقى الحضارى الذى انتها اليه مناعة الكتابة عموما ، ومنعة النسخ خصوصا فى تلك الحقبة ، انها مؤشر مهم لنوعية الصنعة وتقاليدها الكثيرة الدقيقة ، وللحفاوة البالغة بها فى زمن

(ب) المحتوى :

الاخـتلاف فى المحتوى يفوق كثيرا الاتفاق بينهما ، ولعل . هذا مادفع المولى لانتقاد ابن قتيبة فى مقدمة كتابه .



#### ( ٣01 )

التباین بیـن محتوی کتابیهما یمکن ایجازه فی النقاط ائتالیة :

- (۱) لـم يشر ابن قتيبة الى الكتابة وفضلها ، وأدواتها ،
   ولم يذكر كثيرا من متعلقات الكتابة .
- (٢) وفــى المقـابل أهمـل المـولـى ذكـر بعض المعارف كالتى أوردهـا ابن قتيبة ، ولاشك في أنها تفيد الكاتب وتشرى شقافته . كما اهتم بأخطاء اللسان .
  - (٣) أغفصل الصولى الأبنية بقسميها ، عكس ابن قتيبة الذى أفرد لها جزءا من كتابه ، واستوفاها تماما . أما أبرز وجوه الغلاف بينهما فتتمثل فيما يلى :
  - (۱) ذكرا القواعد الاملائية ، وان كان ابن قتيبة قد أفرد لها جزءا كبيرا من كتابه ، عالج فيه الكثير من مسائله ، عكس المولى الذى أوردها بايجاز فى آخر كتابه .
  - (٢) الصولى خصمس الجرز، الثالث والأخرير من كتابه ، فى الحرديث عن الأموال ووجوه مرفها ، عكس ابن قتيبة فلم يعرها أى اهتمام .
    - (ج) الم<u>ن</u>هـــج : \_\_\_\_\_

#### الائتلاف بين منهجيهما :

(۱) كـلا الصـؤلفين كان خبيرا بالتاليف ، بصيرا بدقائقه ، لـذا فـانى وجـدت تشابها كبيرا بين طريقتيهما فى عرض المادة بشكل منظم ، فابن قتيبة يقسم كتابه الى أربعة أقسام ، والصولى الى ثلاثة أقسام .



#### ( TOT )

- (٢) يعتمد المؤلفان كثيرا على القرآن الكريم ، والأحاديث وأقصوال أهل اللغة ، وشعر الأوائل فى التدليل على صحة مايذهبان اليه ، وهذه الأصور من الموسائل الاقناعية المعتدة ، والموثوق بما .
- (٣) ويميـلان الى الاختصار ، ويذكران مايرونه ضرورة للكاتب وان كان المولى أميل الى الايجاز من ابن قتيبة . <u>الاختلاف</u> :
  - (١) ابن قتيبة يباشر فكرته دون ذكر أسانيد على الاطلاق ، أما المولى فرغم أنه لم يكثر منها كعادته الا أنه ذكر منها المشىء اليسير فى مواطن مختلفة من كتابه .
  - (٢) يـورد المـولى بعض الروايات فى موضوعات شتى ، ولايكاد
     ينتمر لاحداهما على الأخرى بل يتركها على حالها .

أمصا ابـن قتيبـة فانـه يذكصر مايراه صحيحا كل الصحة . ويؤكده بأدلته الصتى يعتمد علييها من آيات وشعر .

أى أن شـخصية ابــن قتيبـة فـى كتابـه أوضـح من شخصية الصولى فى كتابه .



#### ( 305 )

# نتائج الدراسة

ليس من اليسر ولامن السهولة بمكان البحث عن أسر ثلاث ، ذات عراقـة فى التاريخ أدبيا ، وسياسيا ، واجتماعيا . فقد كلفنى الدرس جهدا جهيدا ، ووقتا طويلا ، وأناة ، وتدقيقا ، وتمحيصا ، حتى استطعت بعد لاى بفضل من الله أن أخرجه بهذا الشحكل الصذى أرضانى وأطمعنى فى رضاء أساتذتى عنه ان شاء الله .

وفـى الفتـام ظفـرت ببعض النتائج التى لفتت نظرى خلال الاستقراء والدرس ، ورأيت اثباتها .

اولا:

كـان مـن ثصرة دراسة العلائق بين كل اسرة واخرى نتائج غاية فى الأهمية فقد أثبتت الدراسة قوة الصلات أدبيا بين كل أسـرة وأخرى ، فآل سهل أفادوا كثيرا من طريقة البرامكة فى الكتابـة ، وآل صول أفادوا من البرامكة حينا ، ومن آل سهل حينا آخر ، هذا الامتزاج الحاصل بين الأسر ، والتعاون الأدبى بينهم ورث خصائص متحدة ، فقل أن تجد لأسرة خصانص تميزها عن غيرها ، الا مصاقد يجلبه الاستعداد الأدبى الفاص ، والصوهبة غيرها ، الا مصاقد يجلبه الاستعداد الأدبى الفاص ، والصوهبة الكـاتب بعينـه ، كجـعفر الـبرمكى مـن البرامكـة الـذى شهر اشـتهر بالايجاز أيضا ، بالاضافة الى شهرته بالتعريض ، وحسن أسـتهر بالايجاز أيضا ، بالاضافة الى شهرته بالتعريض ، وحسن المحرفه ، ولباقته فى كتاباته ، حتى أضحى التعريض أبرز سمات ألرجـل ، وابـراهيم الصـولى السذى كثرت تحميداته على مذهب ألرجـل ، وابـراهيم الصرية (عبد الحميد الحميد الـمات محميداته على مذهب



( "ot )

خاصصة تثبيت لأصحابهما ، أمنا السمات العامة لكتاباتهم فهي متقاربة أو متشابهة لقوة الصلات بينهم كما أشرت مع اتحادهم في الأصل ، واتفاقهم في الثقافة والديانة .

وأظهرت دراسة الصلات أيضا معرفة أستاذ عمرو بن مسعدة لأنحى وجدت صاحب "أمراء البيان" قد داهمته الحيرة فى معرفة أسحتاذ عمرو بحن مسعدة ، ولعله لم يعتبر الصلات الصابقة ، ولحو فعل ذلك لأدرك بجلاء أن أستاذه جعفر بن يحيى البرمكى دون عناء ، أو مشقة .

ثانيا :

قـال النقـاد قديمـا ، الأسلوب هـو الرجل ، وأرى هذه المقولـة مجسـدة فى أدب هؤلاء الفرس ، فلباقتهم ، وذوقهم ، وحسن تصرفهم ، فى معاملة الخلفاء والأمراء انعكس أشرها على مأشورهم الفنى فى الكتابة ، فبدأنا نرى ضربا ىن النشر غير مصالوف مـن قبـل ، وأبـرز من مثل هذا التيار الفنى الجديد عمـرو بن مسعدة . الذى اشتهر بتعريضاته فى مكاتبة المأمون وكانت لروعتها ، وأدبها الجم تجد صدى طيبا فى نفس الخليفة وتجاومِـا سـريعا ، وقـد أوردت كشـيرا مـن تعريضاته هذه فى مكانها ىن البحث .

دانا:

اخصتلف النقصاد والأدباء قديما وحديثا حول قضية اللفظ والمعنصى ، فمنهم مصن أخذ بالمعنى ومنهم من أسره اللفظ ، أما طريقة هذه الأسر فى كتاباتهم فكان يأخذ منهجا وسطا بين بيصن ، فأولوا كلا الناحيتين جل اهتمامهم ، فرأينا الاحتفاء بالصعنى مقرونا بجمال الأداء سمة نثرهم الفنى .



#### ( 800 )

أتت الأولى من سعة اطلاعهم وتبحرهم فى الثقافات ، وأخص الثقافة الاسـلامية ممثلـة فـى القـرآن الكـريم ، والأحاديث المطهـرة ، والمـأثور العـربى عامـة ، اضافة الى ثقافاتهم الفارسية .

أما الثانية فانها تحاكى ذوقهم الفارسي .

رابعا :

الايجاز سحمة عربية قديمة ، تبناها أفراد هذه الأسر ، وأكـثروا منهـا حـتى لكأنهـا سمة من سماتهم المبتكرة . بل انهم أخذوا يدعون غيرهم من الكتاب اليها .

خامسا :

ليس من شك فى أن النثر الفنى أخذ فى الارتقاء والتطور بفضحل جـهود هـذه الأسحر . ودليلى على ذلك أنهم تربعوا على امـارة النـثر ، فكتبوا للخلفاء والأمراء حتى أفضى بهم ذلك الحى تسـنم المجـد السياسى فى هذه الحقبة ، فكانوا يمثلون القوة الأدبية والسياسية فى العمر العباسى .

المادسا :

لـم ينس أفـراد هــذه الأسـر أمــولهم الفارسـية ، وانتمـاءاتهم العرقيـة ، واحساسـهم بشـرف النسـب ، وأمالة المعـدن ، وهم مع ذلك يعيشون كالغدم للغلافة الاسلامية فكانت أطمـاعهم تـرى ضـرورة اعادة الأمجاد الكسروية الغابرة ، من هنـا بـرزت سـطوتهم على مقدرات الخلافة العربية الاسلامية فى العصر العباسـى ، فـأصبح الحكم الفعلى لهم دون الخليفة ، كمـا حدث للرشيد مع البراحكة ، وللمأمون مع ابن سهل ، مما نتـج عنه وقوف الخلفاء بكل قوة وصلابة فى وجه هذه الأطماع ،



( ٣٥٦ )

ومااطاحة الرشيد بالبرامكة الا بعد احساسه بنفوذهم ، وغلبة أمصرهم عصلي أمصره ، فكان مصن أمرهم ماسبق توضيحه ، وعلى شاكلته منصع المأمون مع ابن سهل فقتله بعد أن جاوز حده ، وبان خصطره ، وهكـذا اصطدمت كل أحلام الفرس وأطماعهم بقوة الخلافصة التصى كصانت تعيش فصى أزهلي عصورها ، وفي عنفوان شبابها .

سابعا :

داخلل البرامكة وآل سهل العرب ، ونهلوا من شقافتهم ، وتخصلةوا معن أخلاقهم بما أدرك فغله وأثره من حولهم ، وكان معن بيعن ماتخلقوا بعه الكرم احساسا بأن هذه السجية سبيل لامت لاك قلوب الناس ، والتأثير عليهم ، حتى أصبح السخاء من البرامكة كالظل معن الانسان ، تذكر العصادر التاريخية والأدبية قصصا أقرب للخيال منها للواقع تحكى سخاءهم ، ولعل أنفسهم كعانت تنطوى على أهداف سياسية فى اعادة الأمجاد الكسروية كما أشرت آنفعا ، ويكون البذل والعطاء وسيلة لتقريب الغاية ، فلاب لهم معن أشياع ولكمى يتحقق ذلك فالسخاء أقرب الطرق الى استمالة الانفس وتقريب الغايات .

هـذا السخاء استدعى الشعراء من كل حدب ، وجلب أعنتهم فمدحوا البرامكة وآل سهل وأسهبوا فى ذلك حتى يمكن للمتتبع لتلـك المـدائح التى لهجت بها ألسنة الشعراء أن يكون منها دواويـن ضخمة دون مبالغة فى ذلك ، أو تهويل ، فِكأن ماقاله الشـعراء فيهـم مـن جميل المحاسن ، وطيب المفات يعد وسيلة دعائية لهم .

This file was downloaded from QuranicThought.com



### ( TOV )

وأخيرا :

مـن العجيب أن يظل أثر البرامكة على معاصريهم الأدباء موصـولا حـتى بعـد أن قضـوا نحبهم ، فنكسبتهم مدت المكتبة الأدبية بقصائد باكية تذوب معها النفس ألما وحسرة ، رغم أن الرشيد حرم على الشعراء رثاءهم .

وليس مـن شـك فـي أن البرامكة وآل سهل كانتا من الأسر الموجهـة لمعـامريهم الأدبـاء ، لمـا تمتعتـا بـه من مكانة مرموقة فى ظل الخلافة العباسية سياسيا وأدبيا .

كما أثبتت الدراسة أن عمرو بن مسعدة نال حظوة عظيمة عند المامون مما حددا ببعسف المؤرخين الى أن يعدوه ضمن وزراء المأمون ، والحق أنه لم ينل الوزارة وان شارفها .



( ٣•٨ )

# ثبت المصادر والمراجع

\* الاتجاه الأخطلاقى فى المنقد العربى حتى نهاية القرن السابع ، للدكتور محمد بن مريسى الحارثى ، مطبوعات نادى مكة الثقافى الأدبى ١٤٠٩هـ/١٩٨٩م .

\* احكام صنعية الكلام فلى فنون النشر ومذاهبه فى المشارق والأنصدلس ، لأبى الوزارشين ، أبى القاسم ، محمد بن عبد الغفور الكلاعى .

\* الحبار أبلى تمام ، تأليف أبلى بكر محمد بن يحيى المصاولى ، تحاقيق لحاليل محامود عساكر ، ومحمد عبده غرام ، ونظير الاسلام الهندى ، المكتبة التجارية – بيروت .

\* أدب الكتاب ، لأبلى بكر ، محمد بن يحيى المولى ، تصحيح محمد بهجة الأثرى ، والسيد محمود شكرى الألوسى ، دار الباز للطباعة والنشر .

\* ادب الكاتب ، تمنيف أبى محمد عبد الله بن مصلم بن قتيبة الكوفى الدينورى (ت ٢٧٦هـ) ، تحقيق محمد صحيى الدين عبد الحميد ، دار المطبوعات العربية ، بيروت ـ لبنان .

\* الأسـاليب الأدبية في النثر العربي القديم ، من عصر عـلي بـن أبسى طـالب الـي عصـر ابـن خلدون ، للدكتور كمال اليازجي ، الطبعة الأولى ، دار الجيل ـ لبنان ١٩٨٦م .

\* الأشباه والنظائر فى النحو ، لأبى الفضل عبد الرحمن ابـن الكمـال جـلال الـدين السـيوطى (٨٤٩ ـ ٩٩١هـ) ، راجعه د. فايز ترحينى ، الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ/١٩٨٤م ، دار الكتاب العربى .



#### ( ٣09 )

\* أعتاب الكتاب ، تمنيف أبى عبد الله ، محمد بن عبد الله بن أبى بكر القضاعى ، المعروف بابن الأبار (ت ٢٥٨هـ) حققه د. صالح الأشر ، طبعة أولى ١٣٨هـ/١٩٦١م ، مطبوعات مجمع اللغة بدمشق .

\* الأعلام ، قاموس تراجعم لأشهر الرجال والنعاء من العرب والمستعربين والمستشرقين ، تأليف خير الدين الزركلى دار العلجم للملاييان ، بيروت – لبنجان ، الطبعة السادسة ١٩٨٤م .

\* اعـلام النـاس بمـا وقـع للبرامكة مع بنى العباس ، للاتليدى ، الطبعة الثالثة ١٣٧٤هـ .

\* الأغانى ، تمنيف أبنى الفرج الأصبهانى ، على بن الحسين (٥٩٧٦/٣٩٦) ، مؤسسة جمال للطباعة والنشر ، دار احياء التراث العربى .

\* الاقتضاب فى شرح أدب الكتاب ، لأبى محمد ، عبد الله ابـن محـمد بـن السـيد البطليوسـى (111 ـ ٢٥هـ) ، تحقيق الأسـتاذ ممطفـى السـقا ، ود. حـامد عبـد المجـيد ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٨٢م .

\* آل وهـب مـن الأسـر الأدبيـة فـى العصـر العباسـى ، للدكتـور يـونس أحـمد السـامرائى ، الطبعـة الأولى ، مطبعة المعارف ، بغداد ١٩٧٩م .

\* الأصالى ، لأبنى عصلى ، استماعيل بن القاسم القالى البغدادى ، دار الكتاب العربى ، بيروت \_ لبنان .

\* الأصالى فـى المشـكلات القرآنيـة والحـكم والأحاديث
النبويـة ، للامام أبى القاسم عبد الرحمن بن القاسم الزجاج
دار الكتاب العربى ، بيروت ـ لبنان .



#### ( ٣٦.)

\* الامامة والسياسة ، للامام الفقيه ، أبى محمد ، عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينورى (ت ٢٧٦هـ) ، تحقيق د. طه محمد الزينى ، دار المعرفة ، بيروت ـ لبنان .

\* بلاغـة الكتـاب فـى العصر العباسى ، تأليف د. محمد نبيه حجاب ، الطبعة الثانية ١٩٨٦م .

\* بهجة المجالس وأنس المجالس وشحذ الذاهن والهاجس ، للامام أبحى عمار يوسحف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر النمرى القرطبى (٣٦٨ - ٤٦٣هـ) ، تحقيق محمد مرضى الخولى ، دار الكتب العلمية ، بيروت – لبنان .

\* البيان والتبيين ، لأبحى عثمان ، عمصرو بن بحر الجصاحظ ، تحقيق عبد السلام محمد هارون ، الطبعة الرابعة ، دار الفكر .

\* بين الخلفاء والخلعاء ، للدكتور صلاح الدين المنجد المطبعة الثانية ، دار الكتب الجديدة ، لبنان .

\* تاريخ الأدب العربى ، تاليف الدكتور عمر فروخ ، الطبعة الأولى ١٩٨٢م ، دار العلم للملايين ، بيروت .

\* تاريخ بغداد ، أو مدينة السلام ، منذ تأسيسها حتى سحنة ٤٦٣هـ ، للحافظ أبحى بكحر ، أحمد بن عملى الخطيب البغدادى (ت ٤٦٣هـ) دار الكتب العلمية ، بيروت حابنان .

\* تساريخ البيهقى ، لأبى الفضل البيهقى ، ترجمه الى العربية يحيى الخشاب ، ومادق نشأت ، دار النهضة العربية ١٩٨٢م ، بيروت \_ لبنان .

\* تاريخ الخلفا، ، تأليف الامام جلال الدين السيوطى
(ت ٩٩١هـ) تحقيق محمد محيى الدين عبد الحميد .



#### ( ٣٦١ )

\* تاريخ الطبرى ، تاريخ الرسل والملوك ، لابى جعفر ، محصمد بن جرير الطبرى (٢٢٤ ـ ٣١٠هـ) تحقيق محمد أبو الفضل ابراهيم ، الطبعة الرابعة ، دار المعارف .

\* تاريخ اليعقصوبى ، أحمد بن أبى يعقوب بن جعفر بن وهـب بـن واضح ، الكاتب العباسى المعروف باليعقوبى ، دار صادر ، بيروت .

\* تطور الأساليب الغثرية فـى الأدب العربى ، تأليف أنيس المقدسـى ، الطبعـة السحابعة ١٩٨٢م ، دار العلمم للملايين .

\* جـمهرة رسـائل العـرب فـى عصور العربية الزاهرة ،
 \* تأليف أحمد زكى صفوت ، المكتبة العلمية ، بيروت ـ لُبنان .

\* جـواهر الأدب فـى أدبيات وانشاء لغة العرب ، تأليف أحـمد الهاشـمى ، الطبعـة التاسـعة والعشـرون ١٩٨٣م ، دار الكتب العلمية ، بيروت ـ لبنان .

\* الحضارة الاسلامية فـى القرن الرابع الهجرى ، آدم صحتز ، تعـريب محـمد عبصد الوهـاب أبسو ريده ، دار الكتاب العربى .

\* الحيوان ، لأبى عثمان ، عمرو بن بحر الجاحظ (١٥٠ – ٢٥٥هـــ) تحقيق عبد السلام هارون ، دار احياء التراث العربى الطبعة الثالثة ١٣٨٨هـ. .

\* خاص المخاص ، لأبلى منصور ، عبد المللك محمد بن استماعيل الثعبالبي (ت ٤٣٠هـــ) عنلى بتصحيحته الشيخ محمود السكرى ، الطبعة الأولى ١٨٠٩م القاهرة .



#### ( ٣٦٢ )

\* دائصرة المعارف الاسلامية ، يصدرها باللغة العربية احمد الشنتناوى ، وابراهيم زكى خورشيد ، وعبد الحميد يونس دار الفكر .

\* الدیارات ، لأبحى الحسـن ، عـلى بـن محمد المعروف بالشابشحتى (ت ٣٨٨هـــ) ، تحـقيق كـوركيس عـواد ، الطبعحـة الثانية ١٣٨٦هـ/١٩٦٦م ، مطبعة المعارف ـ بغداد .

\* دیـوان بشار بـن بـرد ، شرح محمد الطاهر عاشور ، طبعة محمد شوقى ١٣٧٦هـ .

\* دیـوان دعبل بن علی الخزاعی ، جمعه وحققه الدکتور محمد یوسف نجم ، دار الثقافة ، بیروت ـ لبنان ۱۹٦۲م .

\* دیـوان أبـی العتاهیة ، تحقیق الدكتور شكری فیصل ، طبعة ١٣٨٤هـ .

\* دیـوان عـلى بـن جبلـة العكـوك ، جـمع وتحقيق زكى
العنانى ، مطابع دار السلام ١٩٧١م .

\* دیوان أبی نواس ، طبعة بیروت سنة ۱۳۸۲هـ .

\* ذیل الأمالی ، لأبی علی القالی ، دار الكتاب العربی بیروت \_ لبنان .

\* ذيل ديوان مسلم بن الوليد ، تحقيق الدكتور سامى
الدهان ، دار المعارف بمصر .

\* الرسائل الفنية فى العصر الاسلامى حتى نهاية العصر الأموى ، تصنيف غانم جواد رضا ، نثر عن جامعة بغداد ١٩٧٥م.

\* روضة العقـلاء ونزهـة الفضلاء ، للحافظ أبـى حاتم ، محمد بن حيان البستى ، تعليق وتصحيح مصطفى السقا .



#### ( 217 )

\* زهر الآداب وشمر الألباب ، لأبى اسحاق ، ابراهيم بن عصلى الحصرى القيروانى (ت ١٥٣هـ) شرح الدكتور زكى مبارك ، الطبعة الرابعة ، دار الجيل .

\* سـمط النجـوم المعوالي في أنباء الأوائل والتوالي ، لعبد الملك بن حسين الممكى ، المكتبة السلفية .

\* سخن الترمذى ، لأبى عيسى ، محمد بن عيسى بن سورة الترمذى (ت ٢٧٠هــ) مطبوعة مع تحفة الأحوذى ، دار الفكر ، الطبعة الثالثة ١٣٩٩هـ/١٩٧٩م .

\* سخن النسائى ، لأبسى عبد الرحمن ، احمد بن شعيب (ت ٣٠٣هــ) ، ترقيم عبد الفتاح أبرو غدة ، دار البشائر الاسلامية ، بيروت \_ لبنان ، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ/١٩٨٦م .

\* سير أعصلام النبصلاء ، للذهبى ، شمس الدين محمد بن أحصمد بن عثمان (ت ٤٨ هما) ، مؤسسة الربالة ، بيروت ، الطبعة الرابعة ١٤٠٦هـ/١٩٨٦م .

\* شبذرات الـذهب فـى أخبار مـن ذهـب ، لابـن العماد الحنبلى ، دار الافاق الجديدة ، بيروت .

\* الشعر والشعراء ، لابن قتيبة (٢١٣ ـ ٢٧٦هـ) تحقيق أحمد محمد شاكر ، دار المعارف .

\* صبح الأعشى فى صناعة الانشاء ، تأليف أحمد بن على القلقشندى (ت ٨٢١هـ) شرح محمد حسين شمس الدين ، دار الفكر للطباعة والنشر .

\* صحیح البخاری ، للامام الحافظ أبی عبد الله ، محمد ابـن اسماعیل (ت ٢٥٦هـ) ، مطبوع مع شرحه فتح الباری ، دار المعرفة ، بیروت ـ لبنان .



#### ( T71 )

\* محصيح مسصلم ، للامصام الحافظ أبى الحسن ، مسلم بن الحجصاج القشسيرى النيسمابورى (ت ٢٦١هـــ) مطبحوع مع شرحه للنووى ، دار احياء التراث العربى ، بيروت \_ لبنان .

\* الصناعتين ، الكتابة والشعر ، لأبى هلال ، الحسن بن عبد الله بسن سهل العسكرى (ت ٣٩٥هـ) شحقيق الدكتور مفيد قصيحة ، الطبعة الثانية ١٩٨٤م ، دار الكتب العلمية ، بيروت – لبنان .

\* طبقسات الشعراء ، لابن المعتز ، الطبعة الثالثة دار المعارف المصرية .

\* الظـرف والظرفـاء ، لأبسى الطيب ، محمد بن أحمد بن اسـحاق بن يحيى الوشاء ، تحقيق الدكتور فهمى سعد ، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ/١٩٨٥م ، عالم الكتب .

\* عصر المامون ، للرفاعى ، الطبعة الثالثة ، دار الكتب المصرية ١٣٤٦هـ .

\* العقد الفريد ، تاليف أحمد بن محمد بن عبد ربه
الأندلسى (ت ٣٢٨هـ) ، تحقيق الدكتور مفيد محمد قميحة ، دار
الكتب العلمية ، بيروت \_ لبنان .

\* العميدة ، لابين رشيق القيروانى ، الطبعة الرابعة ١٩٧٢م .

\* عيون الأخبار ، تأليف أبى محمد ، عبد الله بن مسلم ابـن قتيبـة الدينورى (ت ٢٧٦هـ) ، شرحه وعلق عليه الدكتور مفيـد محـمد قميحة ، دار الكتب العلمية ، بيروت \_ لبنان ، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ/١٩٨٦م .



#### ( 210 )

\* الفخـرى فـى الآداب السـلطانية والـدول الاسـلامية ، تـأليف محـمد بـن على بن طباطبا ، المعروف بابن الطقطقا ، دار صادر بيروت ١٣٨٦هـ/١٩٦٦م .

\* الفـرج بعد الشدة ، للقاضى أبى على المحسن بن على التنوخى (ت ٣٨٤هـ.) ، تحقيق عبود الشالجى ، دار صادر بيروت ١٣٩٨هـ/١٩٧٨م .

\* الفـن ومذاهبـه فـى النثر العربى ، تأليف الدكتور شوقى ضيف ، الطبعة الخامسة ، دار المعارف بمصر .

\* فــن المقامـات بين المشرق والمغرب ، للدكتور يوسف نور عوض ، دار القلم ، بيروت \_ لبنان .

\* الفهرست ، لابن النديم ، مطبوعات دار الفكر ١٣٩٣هـ
 \* فصوات الوفيات ، تصنيف محصمد بصن شصاكر الكصتبى
 (ت ١٣٤هــ) ، تحصقيق الدكتور احسان عباس ، دار مصادر ، بيروت .

\* قصـص العرب ، تأليف محمد أحمد المولى ، وعلى محمد البج\_اوى ، ومحـمد أبـو الفضصل ابـراهيم ، الطبعة الرابعة راالم١٩٦٢هـ/١٩٦٢م ، دار احياء التراث العربى .

\* قسوانين الصوزارة ، للامام أبلى الحسبن المساوردى (ت ،هؤهــ) تحـقيق ودراسة الدكتور فؤاد عبد المنعم أحمد ، والدكتور محمد سليمان داود ، الطبعة الثانية ١٣٩٨هـ/١٩٧٨م مؤسسة شباب الجامعة .

\* القيم الخلقية فـى الخطابة العربية من الجاهلية حـتى بداية القرن الثالث ، تأليف الدكتور سعيد حسين منصور الطبعة الثانية ١٣٩٩هـــ/١٩٧٩م ، الهيئة المصرية العامة للكتاب .



( ٣٦٦ )

\* الكامل ، للامام أبى العباس ، محمد بن يزيد المبرد (۲۱۰ – ۲۸۵هــ) ، حققـه محـمد أحمد الدالى ، الطبعة الأولى ۱٤٠٦هـ/١٩٨٦م ، مؤسسة الرسالة ، بيروت .

\* الكامل فى التاريخ ، للعلامة عز الدين أبى المحسن ، . عـلى بن أبى الكرم محمد بن محمد بن عبد الكريم الشيبانى ، المصعروف بابن الأثير ، دار مادر ، بيروت ١٣٨٥هـ/١٩٦٥م .

\* الكتابة الفنية في مشرق الدولة الاسلامية في القرن الثالث الهجـرى ، للدكتـور حسـنى ناعسـة ، الطبعـة الأولى ١٣٩٨هـ/١٩٧٨م ، مؤسسة الرسالة ، بيروت \_ لبنان .

\* لبـاب الاداب ، تـأليف الأمير أسامة بن منقذ (٤٤٨ ــ ٥٨٤هـ) تحقيق أحمد محمد شاكر ، دار الكتب السلفية ١٤٠٧هـ/ ١٩٨٧م ، منشورة عن الطبعة الأولى سنة ٤٥٣٤هـ .

\* لطائف اللطبف ، لأبحى منصور عبسد الملك بن محمد النيسابورى الثعالبى (ت ٢٩٤هـ) تحقيق الدكتور عمر الأسعد ، الطبعة الشانية ١٤٠٧هـ/١٩٨٧م ، دار المسيرة ، بيروت .

\* المثل السائر فـى أدب الكاتب والشاعر ، لفياء
الـدين بسن الأثير ، تعليق الدكتور أحمد الحوفى ، والدكتور بـدوى طبانـه ، دار نهضـة مصـر للطبـع والنشر ، الفجالة ، القاهرة .

\* مجالس العلماء ، لأبلى القاسم ، عبد الرحمن بن اسلحاق الزجاجى ، تحقيق عبد السلام هارون ، الطبعة الثانية ١٤٠٣هـ/١٩٨٣م ، مكتبة الخانجى للطباعة والنشر .

\* مجموعـة الوثائق السياسـية للعهد النبوى والخلافة الراشدة ، جمعها محمد حميد الدين ، الطبعة الرابعة ١٤٠٧هـ ١٩٨٣م ، دار النفائس ، بيروت .



#### ( 777 )

\* المحاسن والأضداد ، تأليف أبى عثمان ، عمرو بن بحر الجاحظ البصرى (ت ٢٥٥هـ) ، راجعه الدكتور عاصم عيتانى ، دار احياء العلوم بيروت ، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ-/١٩٨٦م .

\* المحاسـن والمسـاوى، ، للشـيخ ابـراهيم بـن محـمد البيهقى ، دار صادر ، بيروت ـ لبنان ١٣٩٠هـ/١٩٧٠م .

\* محصاضرات الأدباء ومحاورات المشعراء البلغباء ، للراغب الأصبهانى ، هذبه ابراهيم زيدان ، الطبعة الثانية ١٤٠٦هـ/١٩٨٦م ، دار الجيل ـ بيروت .

\* مـروج الذهب ومعادن الجوهر ، تصنيف المؤرخ الجليل أبــى الحسـن ، عـلى بـن الحسين بن على المسعودى (ت ٣٤٦هـ) تحـقيق محمد محيى الدين عبد الحميد ، دار المعرفة ، بيروت لبنان .

\* المستطرف فـى كـل فن مستظرف ، للامام العالم شهاب الدين بن محمد الأبشيهى ، حققه عبد الله أنيس الطباع ، دار القلم ، بيروت ـ لبنان .

\* مسند احمد ، لأبى عبد الله ، احمد بن محمد بن حنبل (ت ٢٤١هـ) ، وبهامشه كنز العمال ، المكتب الاسلامى ، الطبعة الخامسة ١٤٠٥هـ/١٩٨٥م .

\* المعارف ، لابن قتيبة ، عبد الله بن مسلم (ت٢٧٦هـ) حققه الدكتور ثروت عكاشة ، الطبعة الرابعة ، دار المعارف.

\* معالم المضارة الاسلامية للدكتور مصطفى الشكعة ، دار العلم للملايين ، الطبعة الخامسة ١٩٨٧م .

\* معجـم الأدبـاء ، يـاقوت الحـموى ، الطبعة الثالثة ١٤٠٠هـ/١٩٨٠م ، دار الفكر .



#### ( ٣٦٨ )

\* معجم البلدان ، للشيخ الامام شهاب الدين ، أبى عبد الله ، يحاقوت بن عبد الله الحموى الرومى البغدادى ، دار صادر ، بيروت .

\* معجم الشعراء ، للمرزباني .

\* المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم ، وضعه محمد فـؤاد مبـد البـاقى ، الطبعـة الأولـى ١٤٠٦هـــ/١٩٨٦م ، دار الحديث ، القاهرة .

\* مفتصاح السعادة ومصباح السيادة فى موضوعات العلوم تاليف أحصد بسن مصطفى الشهير بطاش كبرى زاده ، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ/١٩٨٥م ، دار الكتب العلمية بيروت \_ لبنان .

\* مقدمـة ابـن خـلدون ، الطبعة الرابعة ١٩٨١م ، دار القلم ، بيروت \_ لبنان .

\* ملامـح التجديد فى النشر الأندلسى خلال القرن الخامس للدكتـور معطفـي محـمد أحـمد عـلى السيوفى ، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ/١٩٨٥م ، عالم الكتب .

\* منهاج البلغاء وسراج الأدباء ، لأبى الحسن ، حازم القرطاجنى (ت ١٢٨٥هـــ) تحصقيق محصد الحبيب ابن الفوجة ، الطبعة الثانية ، دار الغرب الاسلامى ، بيروت ١٩٨١م .

\* نـشر الحدر ، للوزير الكاتب منصور بن الحسين الآبى
 (ت ٢١١هـ) الهيفة المصرية العامة للكتاب ١٩٨٣م .

\* النثر الفنى وأثر الجاحظ فيه ، تأليف الدكتور عبد الحـكيم بلبـع ، الطبعـة الثالثـة ١٣٩٥هـــ/١٩٧٥م ، مطبعـة الاستقلال الكبرى .

\* النثر الفنى فى القرن الرابع ، للدكتور زكى مبارك دار الجيل ، بيروت .



### ( ٣٦٩ )

\* النجـوم الزاهـرة فـى ملـوك مصر والقاهرة ، تصنيف جمـال الدين أبى المحاسن ، يوسف بن تغرى الأتابكى ، الطبعة الأولى ١٣٤٨هـ/١٩٢٩م .

\* النحو والصرف فى مناظرات العلما، ومحاوراتهم حتى نهاية القصرن الخامس الهجرى ، عرض ونقد الدكتور محمد آدم الزاكى ١٩٨٤م ، المكتبة الفيصلية ، مكة المكرمة .

\* نشوار المحاضرة وأخبار المذاكارة ، للقاضى على المحسان بان عالى التنوخى ، (ت ٣٨٤هـ) تحقيق عبود الشالجى ١٣٩٢هـ/١٩٧٢م .

\* نفح الطيب ، للمقرى ، دار صادر ، بيروت ١٣٨٨هـ .

\* نقـد النـثر ، لابسى الفـرج قدامـة بن جعفر الكاتب
البغـدادى ، دار الكـتب العلميـة ، بـيروت ـ لبنـان ،
۱٤٠٢هـ/١٩٨٢م .

\* الـوزراء والكتاب ، لأبى عبد الله ، محمد بن عبدوس الجهشيارى (ت ٣٣١هــ) تحـقيق ممطفـى السقا ، وابــراهيم الأبيارى ، وعبد الحفيظ شلبى ، الطبعة الأولى ١٣٥٧هـ/١٩٣٨م مطبعة البابى الحلبى وأولاده ، القاهرة .

\* وفيات الأعيان ، وأنباء أبناء الزمان ، لأبى العباس شـمس الـدين ، أحـمد بـن محمد بن أبى بكر بن خلكان (٦٠٨ --٦٨١هـ) ، تحقيق الدكتور احسان عباس ، دار صادر ، بيروت .



### ( $\forall \forall \cdot$ )

# فهرس الموضوعات

| المفجة |                                       |         |
|--------|---------------------------------------|---------|
| ئ _ ط  | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | المقدمة |
| 18-1   | : ثقافة الكاتب                        | التمهيد |

### الباب الأولى

101-19

# البرامكة

| ٤٧ ٢ ،           | الفصل الأول : تعريف بالأسرة             |
|------------------|-----------------------------------------|
| **-**            | (أ) أرومتهم ,                           |
| r 1 - r r        | (ب) عميد أسرة البرامكة                  |
| 22-22            | (ج) اتمالهم بالدولة العباسية            |
| ۳۷-۳٤            | (د) م <mark>كان</mark> تهم السياسية     |
| <u> ۳</u> ٩-۳۸   | (هــ) مكانتهم الأدبية                   |
| ٤٧-٤.            | (و) تأثیرهم علی أدباء عصرهم             |
| 101-28           | الفصل الثاني : البرامكة وأدباء العصر    |
| XX- 29           | (١) البرامكة في نظر معاصريهم الشعراء    |
| ۰ ۵ – ۲۷         | γ ــ مدها                               |
| ٧٤-٦٨            | ۲ ۔ قدحا ۲                              |
| λ∧−¥∘            | ۳ ـ رشاء۳                               |
| 111-89           | (ب) آراء معامریهم من الکتاب وغیرهم فی : |
| 4 <b>٦</b> - 4 ) | ۱ ـ بلاغتهم                             |
| 1                | ۲ ـ تبامحهم ۲                           |
| 111-1+1          | ۳ _ سخا∱هم۳                             |

This file was downloaded from QuranicThought.com



# ( 221)

· · · · · ·

| ا لـمفحة |            |          |       |      |
|----------|------------|----------|-------|------|
| 101-117  | <br>الفنية | ، وسماته | نثرهم | (ج ) |

|               | ا ــ توجيهات البرامكة وارشاداتهم |
|---------------|----------------------------------|
| 114-115       | لمعاصريهم من الكتاب              |
|               | ب ـ نثرهم وفنونه ، وسماته        |
| 188-119       | ۱ ـ الرسائل۱                     |
| 127-188       | ۲ … التوقيعات۲                   |
| 1 2 4 - 1 2 7 | ٣ ـ الحكم والأقوال ٢٠٠٠٠٠٠٠٠     |
| 101-10.       | نتائج الباب                      |

الباب الثاني

آل سھل

121-101

| 144-108      | لى الأولى : تعريف بالأسرة        |     |
|--------------|----------------------------------|-----|
| 107-102      | العلائق بين آل سهل والبرامكة     | (1) |
| 1 o X- 1 o V | آل سهل قبل اسلابهم               |     |
| 17109        | أول اتصال بین آل سهل والخلفاء    |     |
| 177-171      | مشاهیر آل سهل فی الکتابة         |     |
| 176-178      | آل سهل بعد اسلامهم (زمن المأمون) | (•) |
| ۱۷۱۲V        | (i) مكانتهم السياسية             |     |

| 141-141 | (ب) مكانتهم الأدبيــة                             |
|---------|---------------------------------------------------|
| 1.1-148 | <u>الفصل الثاني</u> : آل سهل في منظار أدباء العصر |
| 198-192 | (أ) آل سهل والشعراء                               |
| 198-142 | ۱ ــ ماقیل فیھم مدحا۱                             |



# ( ٣٧٢ )

| الصفحة         |                                            |
|----------------|--------------------------------------------|
| 190-192        | ۲ ـ ماقیل فیهم قدحا۲                       |
| 198-197        | ۳ ـ ماقیل فیهم رثاء۳                       |
| * • 1-199      | (ب) الصهليون والكتاب                       |
| 7 \$ 1 - 7 + 7 | <u>الفصل الثالث</u> : نثرهم الفنى ، وسماته |
| ******         | (۱) الرسائل۱                               |
| ** *- * * 0    | (٢) التوقيمات۲                             |
| ۲£۲۳۳          | (٣) الأقوال والحكم                         |
| TEL            | نتائج الباب                                |
|                |                                            |

## الباب المثالث

\* • \* - \* \* \*

| <u>صو ل</u> | <u> </u> |
|-------------|----------|
|             |          |

| ** + - * **      | الفصل الأولى : تعريف بالأسرة               |
|------------------|--------------------------------------------|
| * * * - * * *    | صلاتهم بالبرامكة وآل سهل                   |
| YEA              | أرومتهم وبدء اتصالهم بالخلافة العباسية     |
| Y Y + - Y 2 A    | آل صول عند معاصريهم الكتاب                 |
| ** * * * * * * * | <u>الفصل الثاني</u> : نثرهم الفنى ، وسماته |
| ***              | فنون النشر عند الصوليين                    |
| * + 0 - * ¥ 0    | الرسائل الاخوانية                          |
| ۳ ۰ ۹ – ۳ ۰ ۶    | التوقيعات                                  |
| ۳۱۰              | الاقوال                                    |
|                  | الفصل الثالث : بين كتابى "أدب الكاتب"      |
| 808-811          | و"أدب الكتاب"                              |

This file was downloaded from QuranicThought.com



# ( ۳۷۳ )

| <u>مف</u>                 |        |
|---------------------------|--------|
|                           | توطئ   |
| الكاتب" لابن قتيبة        | "†ډب   |
| تحتيبة (ت ۲۷۲هـ) ۱۹       | ابن ا  |
| تىوى                      | المحا  |
| هج الذي اتبعه ابن قتيبة۲۹ |        |
| ر "†دب الكاتب"۳۰          | أصد ا: |
| الكتاب" للصولى٣٥          |        |
| ى الكتاب ۳٥               | محتو:  |
| ة عرض الصادة "المنهج"ه:   | طريق   |
| ازنة                      | المو   |
| ج الـدراسة                | نتا ئر |
| المصادر والمراجع۸         | شبت    |

This file was downloaded from QuranicThought.com