Vi Grane

Servis

Serv

المملكة العربية العودة وزارة التعليم العالي جامعة أم القرى كارية اللغت العربية يشم الداسات العليا فسرع الأذب



الوصى في سُعْرِ جَبِرُ لِللَّهِ بِي الْمُعَنِّرُ الْعَيْالِي

٧٤٧ ه ، ١٢٨م - ٢٩٦ ه ، ٨:٩م

رك الترسي لين لل ورجب العاجم تير في للوك العربي

1/4 E

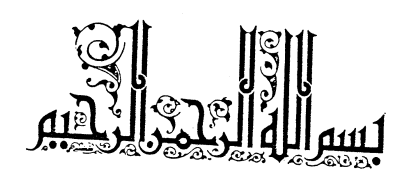
إعدَادالطَّالَبَةَ لَيلى سَالَم تُعَسَدُورَاً بنجح

بالمشرّاف الأُستاذالدَكتور الجمل المُكتم حُسّان

P.31a/ PAP17









# شكر وتقدير

الحمد لله الذي تم يِفضله هذا العمل، وأَشكره على جليل نعمائه، وأَسائله تعالى أن يَفيض علينا بالخيرات وأن يَهدينا جميعاً سُبل الرشاد.

#### وبعـــــد :

فأتقدم بخالص الشكر ، وعظيم التقدير والنناء والولاء والوفاء لجامعة أم القرى التي أناحت لي فرصة الإلتحاق بها لإتمام دراستي العُليا ، ثم للعاملين والعاملات بها الذيب كانبوا تحير عون وسند. وأحص بالشكر والإمتنان كلية اللغة العربية وأساتذتي الأفاضل بها الذين أضاءوا لي طريق العلم والفِكْر والمعرفة .

ثم شُكر وتَقدير وامتنان وَولاء لأُستاذي الفاضل المشرف على البحث الدكتور/عبد الحكيم حَسَّان فقد أُمدني بالكثير من عِلمه وتَوجيهاته التي كان لها كبير الأثر في إخراج هذا البحث إلى حيز الوجود . فَجزاه الله عَني خَير الجزاء .

ثم شكر وتقدير وعرفان للجُهود الجبَارة الصَامدة التي شَاركتني البَحث والتنقيب والجهد وكانت تَحتضن مَتاعبي ، وتَشد عَزمي ، وتَدفعني إلي الأَمام : والدي ووالدتي وزَوجي وصَديقاتي . وأسأل الله تعالى أَن يَجعل عَملي هذا مُكللاً بالرضى والقبول .



#### المقسدمة

الحمد لله الذي يسر لي سبل العلم ، حمداً كثيراً طيباً مباركاً ، كا ينبغي لجلال وجهه ، وعظيم سلطانه . والصلاة والسلام على سيدنا محمد معلم البشرية الأول ، وعلى آله وصحبه وسلم أجمعين .

وبعــــد: فقد كان التخصص في دراسة الأدب العربي ، أمر تطلعت إليه نفسي ، وسعت إليه خواطري وآمالي وطُموحاتي ؛ راجية أن أقف منه جانباً يتيــح لي رؤيــة أوسع وأشمل له ولشخصياته وقضاياه الأدبية والنقدية .

وقد بَدأت هذه المسيرة العِلميــة الشيقــة في السنــتَين المنهجيــتَين ، ثم أَتمتُها باختيــاري موضوع البحث شَخصية من بين عَمالقة الشِعر والبلاغة والنقد في الأدب العَربي العبـابِي ، وهـو عبد الله بن المعتز بالله العبّاسِي ، ابن الخليفة العبّاسِي المعتز بالله وحَفيد الخليفة العبّاسِي المتوكل .

ويرَجع الفَضل في اختيار مَوضوع البحث لأستاذي الجليل الدكتور محمد عبد العزيسر الكفراوي ، الذي احتضن البَحث في أيامه الأولى . ثم تَعهده في مِشواره الطويل ، ورَعى مسيرت العلمية أستاذي الفاضل الدكتور عبد الحكيم حسان ، فكان خير مرشد ومسدد لخطاه ، وقائل لعثراته . جزى الله أستاذي عني خير الجزاء .

حَظیت شخصیة ابن المعتز العبّایی التاریخیة والشِعریة والنقدیة بالکنیر من البَحث والدِراسة والتحلیل، من قِبَل مُؤرخین ومُؤلفین وأُدباء. فتناول المؤرخین شخصیة عبد الله بن المعتز بین أحداث عَصره السیاسیة، رَجلاً عَاش مُعاناة عَصره حَوادثه وأُحداثه، فسلبته جَده المتوكل، ووالده المعتز، ثم أعمامه الواحد تلو الآخر. ثم كان هو ضَحیة بجدیدة علی مسرح أحداث عَصره؛ فقد كان أهلاً للخلافة زَمناً ثم أُوتِها فلم یق فیها سِوی یَوم ولیلة، حتی قُتل شَرَّ قِتلة.





(ب).

ثم تَناول الدَارسون شَخصية ابن المعتز الشَّاعِر والنَاقد وعَالم البلاغة ، فكان شَاعراً مُبدعاً تَأْثر بالظروف السَياسية والإجتاعية والفِكرية والفنية التي عَاشها ، ثم بعَمالقة الشِعْر في عَصره والعصور السَابقة عليه . من خِلال أَغراض شِعْره ، المدح والعتاب والوَصف الرَّنَاء والغَزل . وقد حَصلتُ على عَدد منها :

فكانت الدراسة الأُولى للدكتور محمد عبد المنعسم خفاجسي عام ١٩٤٨م ــ ١٩٥٨م. المتجسمة في كِتابه ابن المعتز وتُراثُه في الأدَب والنقد والبيّان. تناول فيها الكاتب شخصية ابن المعتز الشيغرية من جَوانبها المختلفة الإجتاعية والفنية ثم تَناول منها جَانب التَأثر والتَأثير.

ثم صَدرت دِراسة أُخرى للأستاذ الدكتور محمد عبد العزيز الكفراوي سنة ١٩٥٧م في كتابه عَبد الله بن المعتز العبّاسِي حَياته وإنتاجه ، تَحدث فيه عن شَخصية الشّاعر في عَصره ، وأُثره على شعره .

وتخللت الدِراستين السَابقتين قِصة تَاريخية لحلافة ابن المعتز وما أَحاط بها من أَحسداتُ للأُستاذ عَبد العزيز سَيد الأُهل عام ١٩٥١م أسماها يوم وليلة .

ثم في عام ١٩٦٤م، وفي سِلسلة أعلام العَرب (٣٦)، أَصدر الدكتور أَحمد كال زكسي دراسة تاريخية قصصية، وترجمة لشَخصية ابن المعتز العبّاسي العّالم والنّاقد والشّاعسر من خِلال عَضره، وأَحدَاث حَياته. حَاول خلال ذلك أَن يَرسم مَلامح واضِحة لهذه الشّخصية كما شُكلتها الأُحداث والأيام.

وفي سِلسلة ذَخائر العرب (٥٤) أَصدر الدكتور محمد بَديع شَريف ديوان أَشعار الأَمير أبي العَباس، عَبد الله بن محمد المعتز بالله الخليفة العباسي في عام ١٩٧٤هـ — ١٩٧٤م في جزئين وصدَّر للجزء الأول بدرَاسة للشَاعر وعَصره وأَغراض شِعره في مائتين وخمس عشرة صفحة من الجزء الأُول.



ثم جَمع الدكتور يُونس السَامرائي شِعْر ابن المعتز ، وحَققَه من خِلال تخطوطة أَبي بَكـــر محمد بن يَحيى الصُولي عام ١٩٧٨م في ثَلاثة أَجــزاء ، كان الجزء الأُول دِراسة للشَاعِـر وعَصره وشِعْره ، والجزء ال الآخران أورد فيهما أَغراض الشِعْر المختلفة التي تَناولها ابن المعتز . وكان هو المصدر الأول الذي اعتمدت عَليه في دراستي لشِعْر السوصف ، واستخــلاص النماذج الشعريــة المناسبة منه ، التي عَرضتها أَثناء الدراسة .

ثم كانت آخر الأمر درَاسة الدكتور سَعد إسماعيـل شَلبـي عن ابـن المعتـز العبــــــاسِي صُورة لعَصره ، وآثاره في عام ١٩٨١م ـــ ١٤٠١هـ .

ثم طالعتني درَاسة للدكتور غبد الفتاح التَطاوي ، بعنوان : قضايا الفن في قصيدة المدح العَبَاسِية . وهي عِبارة عن درَاسة تَطبيعية في شِعْرَ البَحتري وابن المعتز عام ١٩٨١م .

وأخيراً يَأْتِي هذا البحث الذي يَتناول بجانب الإبداع الشِعْري في شِعْر الوَصف عِند عَبد الله بن المعتز ، وهو أُول درَاسة كَاملة لغرَض من أُغراض شِعْره .

وَمَنهَجِي فِي البَحَثُ تَناول الوصف في شعر ابن المعتز بَأغراضه الطَبَيَّعَة والخَمر والصَيد، كما مُحرف في الشِعْر العَربي .

فأستقرأت شِعر الشّاعر ، واستخرجت منه خصائصه الفنية المتصلّة بالصُّورة في الـوَصف ، ثم الحصائِص الأُسلوبية له ، وعَرضت خِلال ذَلك نَماذج من شِعره ، تَتضح فيها الحصّائص السّابِقَة ، واقتصر اختياري على أَبرزها ، وَأُوضَحها دلالة على ما ذكرت .

أما خُطتي في البحث فَقد رَتبته ( بعد المقدمة ) إلى أَربعة أَبواب . وكان البَاب الأول : الوصف . وقد ضَم هذا البَاب فَصلين هما :



الفَصل الأول: تَناولت فيه تَعريف الوَصف منذ العَصر الجَاهِلي وحتى العَصر العَبّابِي ؟ متناولة أَشهر شُعَرائه ، وأَثر كُل منهم على هذا الغَرض .

الفصل الثاني: أبواب الوصف عند ابن المعتز ــ الطبيعة والخمر والصَيد، مُنهجه في الوصف ومعانيه وصوره، ومكانه بين شعراء الوصف.

أما الباب الثاني : فهو دراسة فنية نقدية لشِعر ابن المُعتز في الوَصف ، ويحتوي على ثمانية فصول :

الفَصل الأُول : التعمق في الصُورة ، أَبعادها ومَداها .

الفَصَلِ الثَّانِي : العِنَاية بِتَفاصيلَ الصُّورة ، والإِحَاطة بها .

الفَصل النَّالَث : التَشخيص ومَدى رَبط الصُّور بخَصائص الإنسّان .

الفَصل الرَّابع : الخيَّال التركيبي ، وإيضَاح التَّحليل والترَّكيب في الصُّورة .

الفَصَلُ الْحَامِسُ : تَكْثيفُ الصُورُ لمُوصُوفُ واحدً ، وأَثْرُهَا عَلَى الصُورةُ .

الفَصل السّادس: الجَانب النفّسي في الصّورة، وأَثره عَليها.

الفَصل السّابع: التّعرف على الدلالات الحرّكيّة في الصّورة.

الفَصل النَّامن : ضَعف التصوير في شِعْر الوَّصف .

والبَّابِ النَّالَث : درَاسة أُسلوب الوّصف عِندَ ابن المعتز ـ وفيه كَلاثة فُصول :



الفَصل الأَول : لُغَنَه الشِعْرية .

الفَصل النَّاني : الصَّيغَة في شِعْره .

الفَصل النَّالَث : مُوسيقَى شِعْر الوَصف وأُوزَانه عند ابن المعتز .

أما البَاب الرَابع والأَخير : فعن مَوقف العُلماء والنُقاد والدَارسين من شِعَر الوَصف عند عَبد الله بن المعتز ـــ وفَيه فَصلان :

الفَصل الأُول : مَوقِف العُلماء والنُقاد القُدَامي من شِعْر الوَصف عند ابن المعتز .

الفَصل الثَاني : مَوقِف العُلماء والنُقاد والدّارسين المحدّثين من شِعْر الوّصف.

ثم الخَـاتمة وتَحتوي على نَتائج البَحث.

ثم المُصَادر والمرَاجع، والفهـرس.

وقد بَذَلَت في بَحْثي هذا غَاية جَهدي ، وأَخلَصَت فيه لله قَصدي فما فيه من خَير بتوفيق الله وحَده ، وما فيه من خَطأ فمن قُصوري لا تَقصيري ، ومن عَجزي لا تَفريطي .

أحمده تعالى ، وأشكره على نَعمائه التسي لا تُحصى ، وأن أعانسي على إتمام بحنسي وأسأله أن يَجعل عَملي هذا خَالصاً لوجهه الكريم ، وأن يجزي عني خَير الجزاء ، كل من أعانكسي فيه ، وسَدد خُطاي ، وأن يَوفقني إلى مُواصَلة مَسيرة العلِم ، ومُواكبَة رحلة الفكْر ، إنه على كُل شيء قدير .





البالب الأول (لوضعت وفيد فصلات

ا لفَصل الأُول: تَعربينُ الوَصْف وَتَطُورٍ مُنذالعَصْرا لَجَا هِلَي وَلَضُورٍ مُنذالعَصْرا لَجَا هِلَي وَلِيفُ

الفَيْل الثَاني: أَبواب الوَصْف عِنْدعَبدالله بن المُعْتَرُ الطبيعَدة والحمروالصير.



ا لفَصل الْأُول: تَعربفِ الوَضف وَيَطُورُه مُنذالعصرا لَجَاهلي والمحدول والمحدول والمعدول وا



# الفَصل الأَول تَغريف الوَصْف وتَطَوره مُنَّذ العَصَّر الجاهليوإلى العصر العباسي

تناول عبد الله بن المعتز العباسي() في شعره الأغراض المختلفة : من مدح وفخر وهجاء ورثاء وتهاني وعتاب وغزل ووصف ، فكان شعره ملامح من حياته وحياة عصره السياسيسة والإجتاعية .

(۱) وُلد أبو العباس عبد الله بن المعتز بالله بن المتوكل بن المعتصم بن هرون الرشيد بن المهدي بن المتصور بن محمد بن على بن عبد الله بن العباس بن عبد المطلب بن هاشم في سامسرا حاضرة الخلافة العباسية ، وأختلف في سنة مولده والمرجَّع أنه وُلد لسبع بقين من شعبان سنة سبع وأربعين ومائتين ( ٨٦١م ) . كان شاعراً مطبقاً فصيحاً بليغاً مطبقاً ، كان أديباً بليغاً وشاعراً مطبوعاً قريب المأخذ سهل اللفظ جيد القريحة ، حسن الإبداع للمعاتي مخالطاً للعلماء والأدباء معسدوداً من جملتهم . عاصر الشاعسر عشر خلفاء هم المتوكل والمنتصر والمستعين والمعتز والمهتسدي والمعتسد ثم الموفق والمعستضد والمكتفى ثم المقتسد ، وكانوا جمعاً بين جد له ووالد وعم وابن عم المناهد .

ولم تذكر كتب التاريخ الكثير عن نشأته وحياته في طفولته ، إلا إننا نستطيع أن ندرك ما يمكن أن يحظى به هذا الطفل الذي وُلد وتَربى في قُصور الخلفاء . وصَادف في طفولته الأولى خلافة أبيه المعتز بالله الذي أحبّه وأولاه العناية والإهتام .

وبالإضافة إلى الترف والنعيم الذي عاش فيه ، وما أحاط به من مظاهر الثراء والجدال والأبه بما كانت تزخر به قصور الخلفاء من الفرش والرياش ، وفنون العمارة والزخارف هناك العلوم والمعارف وألوان الثقافة التي أخذها عن علماء عصره والمتقدمين منهم الميرد ، ومحمد بن هبيرة ، ومن أساتذت أب على الحسن بن على العنزي ، وثعلب . ويذكر الصولي في الأوراق أن عبد الله بن المعتسر سمع من أحمد بن أبي فنن . وممن قام على تأديبه أيضا البلاذري ، وأحمد بن سعيد الدمشقي ، وكان محسد بن زياد الصنبي قد رعاه بالتعليم في حياة أبيه ، وكانت دار ابن المعتز مجمعاً لأهل الأدب ، وكانت جماعة منهم يجلسون إليه فيها . وورد نص في الأغاني يكل على حسن عِلْم عبد الله بن المعتز بصناعة الموسيقي والكلام على النغم ، وأن له في ذلك كُتباً مشهورة سـ مشل الجامع في الغناء سـ ومراسلات جرت بينه وبين عُبيد الله بن طاهر وبين بني حمدون وغيرهم .

ويذكرون له عدة مولفات هي : كتاب الزهر والرياض ، ومكاتبات الإخوان بالشعر ، وكتاب أشعار الملوك ، وحُلي الأخبار ، والجامع في الغناء ، والسرقات والجوارح والصيد ، وكتاب الآداب ، وطبقات =





ومن الأغراض التي برع فيها: وَصف الطبيعة والخمر والطرد. وقد شهد له بهذا التفوق والسبق والإجادة كثير من العلماء والنقّاد قدامي ومحدثين. وقد أوردوا شواهد ونماذج من شعره تدل على تفوقه في هذا الغرض، واختاروا من شعره شواهد تُعرض في الدرس البلاغي على حُسن

الشعراء ، وكتاب في ذم الصبوح وهي أرجوزة ، وكتاب فصول وتماثيل في تهاشير السرور ، ثم كتاب
 البديع الذي تناول فيه ابن المعتز علوم البلاغة ، وكان له أثر في النقد والبلاغة فيما بعد .

أما قصة مقتله فهي مشهورة لغرابة أحداثها . فبعد وفاة المكتفى بُيوع بالخلافة لأحيـه المعتمـد ـــ بعـد أن اختاره المكتفي لها ــ وعمره إذ ذاك ثلاث عشرة سنة ، ثم انشغل بجاريته ظاـوم ، وأصبحت الأمور بأيدي نساء القصر ؟ فوجدت حركة عند آل الجراح ، واتضم إليهم الحسين بن حمدان ، ومحسد بن سُعيد الأزرق الأنباري كاتب الجيش، وبَدُر الأُعجسي، ووصَيف بن صوار تكين لخلع المقتـدر بالله ، وتوليـة ابـن المعتنز ، فهو أحق بالخلافة،وأقدر عليها ، وأبحابهم على أنه لا يُسْفَكُ دُمْ . وكان المُقتدر قد خرج يلسعب بالصولجان فقصد إليه الحسن بن حمدان يريد أنْ يَفْتك به ، فلمسا سمع الصيحــة بادر إلى دار الخلافـــة ، فأغلقها دون الجيش، واجتمع الأمراء والأعيان والقضاة في دار المحزمي؛ فبايعوا عبـــد الله بن المعتـــز، وخُوطب بالخلافة ، ولُقب بالمرتضى بالله ، وقال الصولي : إنما لقبوه المنتصف بالله ، واستوزر أبا عبيد الله محمد بن داود ، وبعث إلى المقتدر، يأمره بالتحوّل عن دار الخلافة إلى دار ابن طاهـــر ؛ لينتقــــل إليها ، فأجابه بالسمع والطاعة ، فركب الحسن بن حمدان من الغد إلى دار الخلافة ليتسلمها! فقاتله الخدم وُمن فيها ولم يسلموهـا إليـه وهزمـوه ... ثم ارتحل من فوره إلى الموصل، وتفرّق نظام ابـــن المعتـــز وجماعنـــه، فأراد ابن المعتز أن يتحول إلى سامراء لينزل بها ؛ فدخـل دار ابـن الجصاص التاجـر الجوهـري ، فأستجـار به فأجاره ، ... وبَعَث المقتدر إلى أصحاب ابن المعتز فقبض عليهم ، وقتل أكثرهم ، وأعاد ابن الفرات إلى الوزارة ، فجدد البيعة إلى المقتدر ، وأحضر أبن المعتز وابن الجصاص ؛ فصادر ابن الجصاص بحال جزيل نحو ستة عشر ألف ألف درهم ، ثم أطلقه واعتقـل ابـن المعتـز فلمـا دخـل في ربيـع الآخر ليلتـان ظهـر للنـاس موته وأخرجت جنته فسلَّمت إلى أهله فدفن، وصفح المقتدرعن بقية من سعىٰ في هذه الغننـة حتى لا تفسد نيات الناس.

فمكث عبد الله بن المعتنز في الخلافة يوم وليلة ، قُتل بعدها ، وطار خبره هنا وهناك ، وتناقـــل المؤرخون للسياسة خبرة ، كما تناقله المؤرخون للأدب والشعر ، والدارسون له .

وقلة أخباره ، وعدم توفر المصادر الكافية عن أحداث حياته ليست هي المشكلة الوحيدة التي تواجه الباحث عن ترجمة وافية لابن المعتز ، بل هناك الإختلاف في عام مولقه ، والإختلاف في أمر زواجه ، ثم اختلافهم في إنجابه للأولاد .





# التشبيه وروعته وبراعة الاستعارة(١٠)، ومهارة الشاعر في استغلال الظواهر المتشابهة والبعيدة .

= وكان لأحداث عصره ، والظروف التي مرّت به وبأسرته ، والسوء الذي لحق بأفراد منهم أثر بعيد في نفسه ، وشعره ، وكان أكثر بني العباس أدبأ وعلماً ، ومن أشعر شعراء عصره .

انظـــــر:

- \_ أبي الفرج الأصفهاني (ت ٢٥٦هـ) ركتابُ الأُغَانِي ، مصور عن طبعة دار الكتب ، مؤسّسة جمّال للطّباعة والنشر ، ١٣٨٣هـ ، ١٩٦٣ م ، ج ١٠ ، ص ٢٨٠ ــ ٢٨١ .
- \_ عِرُ الدِّين ابْن الأَثِير (ت ٦٣٠هـ) ، كَثَّابِ الكَامِل في التَّارِيخ ، دار الفكر ، بيروت . ١٣٩٨ ــ ١٣٩٧ م. ١٩٨٧م ، الجزء التَّادِس ، ص ١٢١ ــ ١٢٢ .
- ــ ابن تحلَّكَان (ت ٦٨١هـ) كتاب وفِيَاتُ الأُغْيَان ، حققه الدكتور إخْسَان عباس . دَار صادر ، بيروت . المجلد الثالث ، ص ٧٦ .
- \_ الحَافِظُ ابن كَثِيرِ الدَّمَنَّقي (ت ٧٧٤هـ) ، كتاب البِدَايَة والتُّهَاية ، تحقيق دكتور أحمَد أبوُ ملحِم و آخرون ، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م دار الكتب العلمية \_ بيروت ، لبنان ، المجلد السادس ، الجزء الحادى عشر ، ص ١١٤ وما بعدها .
- \_ الحَافظ كبلال الديسن السيوطسي (ت ٩١١ه م) ، كتساب تَارِيخ الحُلُفَساء ، دار الفِكسر ، ص ٢٥٠ ــ ٢٥١ .
- كاثرة المُعَارِف الإشلاميّة ، أصدرها بالإنكليزية والفرنسية والألمانية أئمة المستشرقين في العالم ، ويشرف على تحريرها إبراهيم زكى خورشيد ، وآخرون تجت رعاية الاتحاد الدولي للمجامع العلمية ، الشعب ، ج ١ . ص ٣٩٠ ٣٩١ .
- \_ الدكتور أحمد كال زكي ، كتاب ابن المعتز العبّاسي ، المؤسسة المصرية العامة للتأليف والأنساء والنشر ، الدار المصرية للتأليف والترجمة من سلسلة أعسلام العسرب ٢٦ \_ ص ١٦٧ ، ١٦٦ ،
- \_ أبو بكر محمَد بن يحيى الصُّولِ ، كتاب شِعْسر ابسُن المُعُتَسز ، دِرَاسة وتحقيسق الدكتسور يونس السامرائي ، سلسلة كتب التراث (٦٧) وزارة الثقافة والفنون ، الجمهورية العراقية ، القسم الثاني ، الدراسة ص ٢٧ ــ ٢٠ ــ ٥٧ ــ ٩٦ .
- (۱) أبو هلال العسكري (ت ٣٩٥هـ) كتاب الصناعتين الكتابة والشعر ، تحقيق الدكتور ممفيد قميحة ، الطبعة الأولى عام ١٤٠١هـ ـ ١٩٨١م . الناشر دار الكتب العالمية ـ بيروت ـ لبنان ، ص ٢٧٦ ، ٢٧٢ ، ٢٧٧ ، ٢٧٧ ، ٢٧٧ ، ٢٧٧ .

وانظر كذلك الإمام عبد القاهر الجرجاني (ت ٤٧١هـ ــ ١٠٧٨م)، كتاب أسرار البلاغة، شرح محمد عبد المنعم خفاجي، الطبعة الثالثة، ١٣٩٩ ــ ١٣٩٩م. الناشر مكتبة القاهرة. ص ٢٥، ٢٧، ٣١، ٣٧، ٢٢، ٦٩، ٧٠، ٧٦، ٧٩، ٨٥، ٨٥.



\_ E\_

والوصف من الأغراض التقليدية المتجددة تُعَبر بها الفطرة الإنسانية عما تريد أن تنقله وما مرَّ عنبرتها ، فهو وسيلة متطورة لدى الأمم لتنقل أحاسيسها وانطباعاتها تجاه ما حولها .

ومع أنَّ معظم الشعراء قد تناول هذا الموضوع ، إلا أنهم يتفاوتون في مراتبهم وأقدارهم فيه ، بل وفي أبوابه ، فمنهم من برع في وصف الطبيعة حية وجامدة ببساتينها ورياضها وأشجارها ، وأزهارها وأرضها وسمائها ، ومنهم من برع في وصف الخمر لونها وطعمهها وأوانيها وعاصرها وشاربها وساقيها ، والبعض الآخر برع في الطرد ، فوصف حيوانه من خيل وكيلاب وصقور ، والآثة من نبال وقسى وحبال ، ثم الحيوانات المصطادة نفسها كالحمام والبط وغيرها.

وقد عُرف الوصف (١٠) منذ عُرف الشعر العربي ، بل هناك من يقول أن الشعر العربي كله إلا أقلة من باب الوصف (٢٠) فيدخلون الغزل والمدح والفخر وغيرها من الأغراض في دائرة الوصف على اعتبار وصف الإنفعال والشعور . ثم تطور الوصف مع تطور الشعر ، وتعرض للمؤثرات المختلفة في العصور الأدبية المتعاقبة .

« والوصف جزء طبيعي من منطق الإنسان ، لأن النفس محتاجة من أصل الفطرة إلى ما يكشف لها من الموجودات ، وما يكشف للموجودات منها ، ولا يكون ذلك إلا بتمثل الحقيقة ، وتأديتها إلى التصور في طريق من طريق السمع والبصر والفؤاد »(٢) .

<sup>(</sup>۱) ، والوَصْف في اللغة : الكشف والإظهار ... ونقول : « وصَفتُه وَصفاً وصِغَة ، وله أَوْصَافَ وصفات حسنةً . وتواصفوا بالكرم ، وهو ثنيء موصوف ومتواصف ومتصّف ؛ قال طرفه :
إن كفساني من أمسر همتُ به جار كجسار الحُذاقسي السندي الصف النّوف اللّه الرّفذاق : أبو دؤاد الإيادي وقد اتصف جاره أي صار منعوتاً متواصفاً بين العرب ممدّحاً . وواصفته الشيء ومواصفة ( الإمام جار الله الرنخشري ، كتاب أساس البلاغة ، طبعة عام ١٣٩٩هـ — ١٩٧٩م . الناشر : دار صادر ، بيروت ، ص ٦٧٨ .

<sup>(</sup>٢) ابن رشيق القيرواني (ت ٤٥٦هـ). كتاب العُمْدَة في محاسن الشعر وآدابه ونقده ، حققه محمد محي النان رشيق القيرواني ( ت ٢٩٤ م الناشر دار الجيل ، بيروت ، لبنان ، ص ٢٩٤ .



فكأن قدرة الشاعر على نقل الصفة بما يبرزها بخصائصها للقاري، ، ثم درجة النقل دليلً على تفوق الشاعر وبراعته ، ومدى دقته في نقل الصفة تجعله يتبوأ مكانة بين شعراء الوصف . ومما يُؤكد ذلك قولهم في الوصف أيضاً « أحسن الوصف ما نُعت به الشيء حتى يكساد يمثله عاناً للسامع »(١).

وللرافعي رأيٌ في منزلة الوصف من العلم ويستشهد على ذلك برأي للجاحظ في أشعار العرب التي تناولت شيئاً من صفات الحيوان الواردة في كتب العلم. يقول الرافعي: «وهي الطريقة التي اتبعها العرب في أوصافهم بدلالة الفطرة القوية، والطبيعة الراقية، وقد كان سبباً في تطبيقهم وصف الحيوان والنبات، وغيرهما على علومهم ومعارفهم التي خلدوهما بذلك في أشعارهم ؛ لأن أخص مزايا العلم التدقيق والاستقصاء حتى قال الجاحظ: كلّ معنى سمعتاه في باب معرفة الحيوان من الفلاسفة وقرأناه في كتب الأطباء والمتكلمين إلا ونحن قد وجدنا قريباً منه في أشعار العرب والأعراب »(٢)، انتهى .

ولما كان الوصف يعني القدرة على استقصاء معاني الموصوف «كان أكثر وصف الشعراء إنما يقع على الأشياء المركبة من ضروب المعاني، وكان أحسنهم وصفاً من أتى في شعسره أكثر المعاني التي الموصوف بها مركب فيها، ثم بأظهرها فيه وأولاها به، حتى يحكيه ويمثّله للحس بنعته »(٢).

هذا المقياس القديم يتسم بالسطحية في الحكم على ظاهرة الوصف إذ أنه لا يقيس مدى ارتباطه بالحس الشعري وبأفكار الشاعر وخيالاته ، بل وارتباط الموضوع في السوصف بنفسية الشاعر ، ويذكر ابن رشيق تفاضل الناس في الأوصاف ، فمنهم من يجيد وصف شيء ولا يجيد وصف آخر ، ومنهم من يجيد الأوصاف كلها ، وإن غلبت عليه الإجادة في بعضها ، ثم يذكر ابن المعتز وأنه من المتصرفين المجيدين للأوصاف ، ثم أشار إلى جيميته(ا)

<sup>(</sup>١). ابن رشيق القَيْرُواني ، كتاب العُمُدَة ، جـ ٢ ، ص ٢٩٤ .

<sup>(</sup>٢) كتاب تَارِيَّخ آداب العَرَّب، جـ ٣، ص ١١٩ ــ ١٢٠ .

<sup>(</sup>٤) ابن رشيقُ القيرواني ، كتاب العُمْدُة ، جـ ٢ ، ص ٢٩٥ .

<sup>(</sup>٤) إنظر كتاب العمدة ، جـ ٢ ، ص ٢٩٥ .





وحين أورد ابن رشيق شعراء اشتمهروا في وصف أشياء بعينها ذكر « أما نعَّات الخيل فامرؤ القيس، وأبو دؤاد (١٠)، وطُفَيل الغَنَوي (١٠)، والنابغة الجعدي (١٠)، وأما نعَّات الإبل فطَرَفة في وصفها ؛ لأنها مراكبهم ، ... وكان عُبَيد بن حُصَين الراعسي النميري (٢) أوصَفَ النساس للإبسل ،

- (١) أبو داود الإيادي : شاعر قديم من شعراء الجاهلية ، وكان وصافأً للخيل ، وأكثر أشعاره في وصفها ، وله في غير وصفها تصرُّف بين مدح وفخر وغير ذلك إلا أن شعــره في وصف الفــرس أكثر ( أبــو الفــرج الأصبهاني ، كتاب الأغاني ، جـ ١٦ ، ص ٢٧٣ ــ ٣٨١ ) .
- (٢) طفيل بن عوف الغنوي : شاعر جاهلي من الشعراء المعدودين ، يزعم الأصمعي أنه أقدم من النابغة وهو ثالث الشعراء الوصافين للخيل، ولقب بالحير لشهرته بذلك (كارل بروكلمان، كتاب تاريخ الأدب الغربي، جـ ١ ، ص ١١٩ ــ ١٢٠ ) .
- (٣) النابغة الجعدي : هو أبو ليلي حسان بن قيس بن جعده بن كعب بن ربيعة بن صعصعة ، كان الجعدي أسرَّ من نابغة بنبي ذبيان .. طويل البقاء في الجاهلية والإسلام ، وفنون شعــره المشهــورة : المدح والهجــاء والسوصف ، وكان من أوصف النساس للفسرس ( أبسو فرج الأصباني ، كِتسَسابُ الأغُسباني جـ ٥ ، ص ۱ ــ ۲۳ ) .
- (٤) أوس بن حجر التميمي : كان معاصراً لعمرو بن هند ملك الحيرة ، وقتل أبوه يوم الحجاز سنة ٤٥٥م ، وكان مولـده بالبحريـن . وطـاف بشعـره ومدائحـه في نجد والعـراق ، حيث نادم ملـوك الحيرة . وكان زهير المشهور ربيبة وراويته . ونالت أشعاره شهرة في وصف الصيد والسلاح . ( كارل بروكلمان ، كتاب تاریخ الأدب العربی ، جـ ۱ ، ص ۱۱۲ ـــ ۱۱۳ ) .
- (٥) الشماخ بن ضرار الذبياني . كان معاصراً للحطيئة ، ويروى أن الحطيئة كان يعده أشعر بنبي غطفان . وضع محمد بن سلام الجمحي الشماخ في الطبقة الثالثةُ من طبقات الشعراء . مع أبي ذؤيب والنابغة ولبيد . وأشتهر الشمساخ بوصف القسوس وحمار السوحش ، كما تفسوق في شعسر الإرتجال والرجسسز . ( كارل بروكلمان ، كتاب تاريخ الأدب العربي ، جـ ١ ، ص ١٧٠ .
- (٦) عبيد بن حصين الراعبي النميري: لقب براعبي الإبل لكثرة وصفه للإبل .. ولجودة ذلك الوصف ، وكان شاعراً فحلاً يسلك النهج القديم ، وقد جعله ابن سلام في الطبقة الأولى من الشعراء الإسلاميين .. أما فنونه فالهجاء والمديح ووصف الإبل، وكانت وقاته سنة ٩٠هـ ( عُمر فروخ ، كتــاب تاريخ الأدب العــربي ، الأدب القديم ، جد ١ ، ص ٥٢٥ ــ ٥٢٦ ) .



\_\_ ٧ \_\_

ولذلك سميّ راعباً ، وأما الحمر الوحشية والقِسيِّ فأوصف الناس لها الشماخ ، شهد له بذلك الحطيئة والفرزدق ، وهذان يجيدان صفات الخيل والقِسيِّ أيضاً والنبل ، وأما الحمر فمن أوصاف الأعثى ، والأخطل (١٠ ، وأبي نواس (٣٠ ، وابن المعتز ، ولأبي نواس أيضاً وابن المعتز الصيد والطرد » (٣٠ . انتهى .

فإجادة ابن المعتز لفن وصف الحمر والصيد جعل ابن رشيق يُلحقه بشعرائها الأوائل. فابن المعتز في المرتبة الرابعة من شُعراء الحمر، وهنو أيضاً مع أبي نواس في الصيد والطرد.

وهذا القول وثيقة تاريخية نقدية نضعها في اعتبارنا ونحن ندرس الوصف في شعر ابسبن المعتز . ثم يبقى تتبع هذه الظاهرة \_ الوصف \_ ومعرفة مكانها من الظواهر المثابهة عند غيره من الشعراء في عصره والعصور السابقة عليه ما أمكن ذلك .

ومما قبل في هذا الصدد أيضاً « لا يُذكر مع أمريء القيس في منزلته من اختراع التشبيه إلا ابن المعنز » «"".

واختراع التشبيه معناه إبداع الشاعر في الصورة الشعرية في مجال الوصف وابتكاره لها حتى أصبحت سمة مميزة جعلته يُشبه شاعر العربية الأول إمرة القيس ، مع محافظته على لغة الوصف القديم .

وأحسن الوصف عند الرافعي ، هو ما خرج عن علم ، وصرّفته روعة العجب ؛ ليخرج في أكمل صورة وأروعها يقول : « وإن أحسن ما يكون الوصف الصادق إذا خرج من علم وصرّفته روعة العجب ، فإن العلم يُعطي مادة الحقيقة ، والعجب يُكسبها صورة المبالغة الشعرية »(٥) .

<sup>(</sup>١) انظر ترجمة الأخطل ص ٧٧ من هذا البحث .

<sup>(</sup>٢) انظر ترجمة أبي نواس ص ٧٧ من هذا البحث.

<sup>(</sup>٦) ابن رشيق القيرواني ، كتاب العُمدة ، جـ ٢ ، ص ٢٩٦ .

<sup>(</sup>٤) مصطفى صادق الرافعي ، كتاب تاريخ آداب العرب ، جـ ٣ ، ص ١٢٤ .

<sup>(</sup>٥) المرجع السابق، جـ ٢، ص ١٢١.



وإذا أردت أن أتتبع الوصف في العصور الأدبية المختلفة ، فإن الشعر الجاهلي صورة صادقة ودقيقة للبيئة الساذجة ، وهو : « سجل أو شريط واضح جلي ، تظهر فيه معالم الحياة الجاهلية ، كأنها تجري في حقيقة الواقع ، وليست توصف في الحروف والألفاظ ، عبر الذهن . فهو يصعنا وجها لوجه أمام معالمها ، كأننا نعيش في قلبها ، ولسنا نتخيلها تخيلاً ، أو نفترضها افتراضاً . ويكاد الجاهلي لا يدع حيواناً أو مشهداً دون أن يصوره . لقد ذكر الفرس والأوابد والحسر الوحشية ، والعقاب والذئب ، فضلاً عن الصقير والقطاة ، كما أنسه تصدى لوصف الحيات والأفاعي . هذا في الحيوان ، أما في الطبيعة الساكنة فقد عرض لها بقسم وافر من شعبره ، خاصة تلك المظاهر التي كان لها تأثير مباشر في حيافة ، كالطلل والصحراء واليرد والليل ... والواقع أن القصيدة الجاهلية تختلف إلى مواضيع متعددة ، لكنها تتردد في الغالب على بعض المواضيع أكثر من سواها ، أو من دونها . وقد كان الطل أهم تلك الموضوعات ، لما له من علاقة نباشرة بوحدان الشاعر ، وتنازعه مع ميوله وعواطفه ، ولما يستثيره في نفسه » "ا

أما الوصف في العصر الأموي فهو: «وصف متعزل، ظل يعيش في خاطر الصحراء بعيداً عن الرياض والجنائن وأنه ظل يتولى المواضيع والمعاني والصور القديمة، يتطور بها بعض التطور ويخلع عليها الجدة من نفسيته، لكنه لم يتحول عنها إلى البيئة الجديدة المترفة التي نعم بها. وإذا تمثلنا الحقبة التي تفصل بين الأخطل وذي الرمة (٦٤٠ ـ ٧١٠) (٧٢٦ ـ ٢٩٧) نتحقق ان الوصف كان ينزع إلى التجريد والصور المعنوية الوجدانية، تلك الصفات التسي ستغلب على الوصف في الشعر العباسي »(١).

ويذكر الدكتور مصطفى هدارة منهج الوصف في القرن الثاني الهجري فهو يتسم بالشمول والاستقصاء والسخرية أحياناً والفكاهة أو المجون أحياناً أخرى . يقول : «أن الوصف كان من فنون الشعر التي تجددت بالفعل في القرن الثاني واتسعت دائرتها إلى حد بعيد في وصف الماديات والمعنويات على السواء ، ووصف المحسوس وغير المحسوس ، وأن مظاهر الحضارة الجديدة قد (۱) إيليا الحاوي ، كتاب فن الوصف وتطوره في الشعر العربي الفنون الأدبية عند العرب(۱) ، الطبعة الثالثة مع ١٠٠ م ، الناشر دار الكتاب اللبناني مديروت ، ص ٢٠ م ٢٠٠ .

(٢) المرجع السابق ، ص ١٣٠ - ١٣١٠.



انعكست بأجلى صورها وأدق جزئياتها في شعر هذا القرن ، كما اتخذ الموصف ألواناً كثيرة ، منها شمول النظرة والاستقصاء ، والميل إلى السخرية والفكاهة والنزوع إلى المجون أحياناً . يضاف إلى ذلك تطور شعر الطبيعة تطوراً ظاهراً ، فبعد أن كان وصفاً تقليدياً يصور الجانب العنيف من الطبيعة أو الجانب الموحشي ، أصبح وصفاً وجدانياً يصور جميع نواحيها وبخاصة الوقيق الباسم »"".

فالوصف أصبح أكثر ارتباطاً بالوجدان حين يتناول الطبيعة الهادئة ومظاهرها المختلفة.

وقد أغرم الشعراء العباسيون بمظاهر الحضارة المادية الأخرى ، فوصفوا القصور والقباب ، والقوارات ، والرياض ، والبساتين ، والأزهار ، ومظاهر الحضارة المادية الأحرى ، فوصغوا داخل القصور والبيوت ، وما تحتويه من أثاث ورياش ، وكذلك وصفوا وسائل الثقافة في عصرهم من أقلام وأوراق وغيرها .

فوصف على بن الجهم" أحد قصور المتوكل ، ووصف البحتري إيوان كسرى"، ووصف الصنوبري" الرياض والأزهار ، حتى عُرف بشاعر الروضيات .

(١) كتاب اتجاهات الشعر في القرن الثاني المجري ، مكتبة الدراسات الأدبية (٢٩) الطبعة الثالثة ، الناشر دار المعارف ، ص ٤٦٦ .

(٢) على بن الجهم بن بدر ، السامي الشاعر . جيد الشعر ، عالماً بفنونيه ، وله اختصاص بجعفر المسوكل ، نادمه زمناً ، توفي سنة ٢٤٩هـ/٨٦٢م (أبو الفسرج الأصفهاني ، كتاب الأغاني ، ج ١٠٠ بي م ٢٠٦ ـ ٢١٩) .

ر الحافظ البغدادي ، ت ١٦٤ه / كتاب تاريخ بغداد ، الناشر المكتبة السلفية ، المدينة المنورة ، جـ ١١ ، و الحافظ البغدادي ، ت ٢٦٣ م المناسبة ا

ر٣) انظر ديوان البحتــري (ت ٢٨٤ هـ ــ ١٩٠هـ)، النــاشر دار صادر ، الجلـــد الأول ، ص ١٩٠ ــ
١٩٤ .

(٤) أحمد بن الحسن الضبي الصنّوبري . لقبه « الصنوبري » توفى سنسة ٢٣٤هـ ، ٩٤٥ م . ولــه ديوان جمعه الصولي في نحو ٢٠٠ ورقة ، وأكثر شعره في وصف الطبيعة يسجل ظاهراتها ، تسجيل فن ودقة ثم يخرج تلك الظاهرات إخراجاً فنياً حافيلاً بالحياة والحركية واشتهرت روضياته كما اشتهرت خمريات أبي نواس ( الدكتور شوقي ضيف ، كتاب الأدب العربي ــ ٤ ــ ، العصر العباسي الثاني ، الطبعة الثالثة ، الناشر دار المعارف ، ص٣٤٧ ــ ٢٦٨ ) .



وافتن الشعراء في كل ذلك وأبدعوا ، وجاءوا بالجديد والطريف ، وأصبح وصّف الطبيعة في قصيدة المدح العباسية ركناً هاماً من أركان معنى المديج فيها ؛ فيورده الشاعر «تمهيداً لثناءٍ على المدوح ، وهناك يَتحرى الشاعر أن يصف من الطبيعة ظواهر بعينها ، كالبرق والسحاب والأمطار التي تجود على الأرض فتحيها التماساً للحديث عن فضل الممدوح وجوده ، وعن نعمة الحياة في ظل حكمه »".

ولم تكن معاني المديح وحدها المعتمدة على الطبيعة وأوصافها بل أصبحت عناصر الطبيعة عنل مكانة في مقدمات القصائد بدلاً من الأطلال والحديث عنها أو وصفها عند الوقوف عليها

« والشاعر العباسي كان يحتفظ أحياناً في مقدمات مدائحه بوصف الصحراء وأحياناً يتركها إلى وصف الطبيعة في الحاضرة ببساتينها ورياحينها ، وقد أخه يخص هذه الطبيعة بمقطوعها وقصائد كثيرة ، بحيث أصبحت موضوعاً جديداً واسعاً ، وكان يمزج نشوته بها في بعض الأحيان بنشوة الحب أو نشوة الخمر وسماع القيان ، وفي كثير من الأحيان كان يقف عند تصوير فتنه بها وبورودها ورياحينها » الله .

وكان للفاسفة والمنطق وعلم الكلام والجدل ، ثم لاتجاه الصنعة أثر على الشعر العباسي عامة ، ثم الوصف خاصة ؛ فظهر التعمق في المعاني والصور ، ولم يُعْد الجناس تركيبات صوتية متائلة ، ولا الطباق معاني ذهنية متقابلة ، بل النخذت داخل صور لها أعماق وأبعاد ؛ فأورث ذلك بعضهم الغموض الفني ، والبعض الآخر التعقيد المعنوي . « ولعل أهم خاصة من تحصائص

<sup>(</sup>۱) الدكتور عز الدين اسماعيل ، كتاب الشعر العباسي الرؤية والفن ، ١٩٨٠م ، الناشر دار المعارف ، طن ٢٠٨٠

وانظر كذلك : د. شوقي ضيف ، كتاب العصر العباسي الثاني ، ص ٢٣٢ .

<sup>(</sup>٢) الدكتور شوقي ضيف ، كتاب العصر العباسي الأول ، الطبعــة السابعــة ، ١٩٦٦ م ، دار المعـــارف ، ص ١٨٤ .





\_11\_

الوصف في الشعر العباسي هي خاصة التعقيد . فالشاعر لم يعد يسيغ المعاني البصيطة المنفردة ، والصور القريسة المتناول ، والتفاييه الدنية اليسيرة ، بل نراه يُسازج المعاني ، ويخادع في سترها وطلائها ممتزجاً في ذلك بين النزعة الفلسفية التي تظهر في شعر أبي تمّام ، والنزعة البديعية المسرفة ، كا ظهرت في شعر مسلم بن الوليد ، أو تأثير علم الكلام والجدل كا في شعر ابسن الرومي . وهناك ، أيضاً المواضيع التي ألمّ بها الشاعر العباسي ، وقد اختلفت غاية الاختلاف عن المواضيع التي كان يلمم بها الشاعر في الوصف الأموي والجاهلي : إلا أن اختلاف المواضيم لا يعدو أن يكون اختلاف المراحية ، لأن قيمة للتطور الداخلي تظهر في روح الأسلوب ، وطبيعة الصورة الفنية . ومن هذا القبيل ، يبين لنا أن الوصف العباسي تميز بخصائص جديدة ، تمثلت في قدرة الشاعر على التجريد وتداول المعاني كصور ، وافكشاف على عالم الضمير ، وما يتموج فيه من ظلال وأشعة شعورية . بيد أن البديع أغوى الشعراء العباسيين ، بالزخرف والأصباغ ، فأصبح من ظلال وأشعة شعورية . بيد أن البديع أغوى الشعراء العباسيين ، بالزخرف والأصباغ ، فأصبح المناقضة وما إلى ذلك من أساليب خارجية تستثير بالغرابة والدهشة أو توهم بالعمق والجدة لما تشتمل عليه من تعقيد وازدواج وتردد » " ."

ومن خصائص الشعر العباسي عامة والوصف خاصة « استقلال القصيدة وترابطها بوحدة متطورة محكمة ، فضلاً عن توازن التشبيه وتناسبه كجزء في القصيدة »(١) .

وارتفعت نبرة الوجدان في الوصف العبائي، وأكثر الشعراء من التشخيص لإبراز الطبيعة في صورة أوضع وأقرب للإحساس بالمعاني. أما النزعة الوجدانية «هي التعبير عن الأشياء من خلال الواقع الذاتي فقد تردد بها الوصف العباسي، وجعلت تصفو، كما في قصائد البحتسري وابسن الرومي، وأحياناً أخرى، فقد كانت تتجهم، وتجفو، ويعروها الانكماش خاصة عندما تستبد بها نزعة التشخيص، لاقتناص الشبه بين الحالات الإنسانية والمظاهر الطبيعية »(المرابع) من الحالات الإنسانية والمظاهر الطبيعية »(المرابع) من المرابع الم



 <sup>(</sup>۱) إيليا الحاوي في كتابه فن الوصف ص ۲۲۲ ـ ۲۲۳ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص ٢٢٣.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، ص ٢٢٣ - ٢٢٤ .



\_17\_

ويضيف الدكتور هدارة إلى وصف الطبيعة شعر الطرد ووصف الخمر ، وإن أصبح كلّ منهما فناً مستقلاً رئيسياً من فنون الشعر العربي (١٠).

ويذكر الدكتور مخلوف أن صاحب الحماسة ( أبا تمام ) عرض لفن الوصف فلم يزد على أن ذكر له ثلاثة نماذج ، مجموع أبياتها سبعة عشر بيتاً النموذج الأول للبعيث الحنفي ، وموضوعه الناقة ، والثاني لعنترة بن الأخرس في أرقم ، والثالث لملحمة الجرمي في السحاب والبرق(")

ونخلص إلى أن الوصف نقل للموصوفات عن طريق إحساس الشاعر بها كشكل أو هيئة أو لون ، استثار خياله ووجدانه فيلم بأحوالها \_ أي الموصوفات \_ بأكبر قدر ممكن ، وهنا تكون الإجادة .

ويتفاوت الشعراء في مقدار براعتهم وإبداعهم في نقل الموصوف ثم امتزاجه بمشاعرهم، واثارته لإحساس القاريء به .

米 米 米

<sup>(</sup>١) اتجاهات الشعر العربي في القرن الناني الحجري ، ص ٤٧٤ ·

<sup>(</sup>۲) انظر ديوأن الحماسة ، شرح العلامة البتريزي ، جـ ۲ ، دار القلم ، بيروت ــ لبنان ص ٣٨٠ ــ ٣٨٤ .



الفَص الثَاني: لَّ يُوْكُرِبُ الْوَصْف الْمَدَيِّ الْمُعْتَرِ الطَبيعَةُ والخَرْوالصَسْد



## الفصل الثاني

## الوصف عند ابن المعتز

### أولاً \_ وصف الطبيعة:

كان العرب أقواماً ، وقبائل تعيش في الصحراء ، وكان لإلتصاقهم بالصحراء أثر في دقة ملاحظتهم لها ، وحسن فهمهم لأحوالها ، وتقلباتها ، وقوة روابطهم ، وصلاتهم بها . ومسن ثم أدى ذلك بالضرورة إلى جودة تعبيرهم عنها .

وشعر الطبيعة الجاهلي « بسيط في أسلوبه ، عار من البهرج اللفظيني ، يقصد إلى سبيلسه مباشرة في غير زينة ولا زخرف ، وإذا كان فيه غرابة فليس منشؤها التعقيد وإنما غرابة قاموسهم اللغوي بالقياس إلى قاموسنا ، وبعدنا عن مألوف الحياة العربية »(۱) الأولى القديمة .

ومن صفات الشاعر الجاهلي أنه «صادق التعبير عن إحساسه ، يصف الحاضر المشاهد في غير مغالاة ، ولا إسراف ، وخياله محدود ، لا يبلغ درجة التخيل . وإبداع مخلوقات غريبة يُحاكي الطبيعة في دقة ، ويُمثل ما أمتثلته نفسه في غير مغالاة ولا إغراب .. شديد الشعور سريع التأثر .. وهو ذاتي يمثل نفسه بالآمها وأحزانها وخواطرها »(۱) .

وبسبب ذاتية الشاعر الجاهلي، واقتصاره على تصوير مشاهداته وآلامه وأحزانه، وقف عند هذا الحد، ولم يتعداه.

<sup>(</sup>۱) الذّكتُور سَيد نَوفل، في كتابه شِعْر الطَبيعة في الأُدَب العَربي، مكتبة الدراسات الأدبية (۷۲) الطبعة الثانية، الناشر دار المعارف، ص ۷۰.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٧١ ــ ٧٢ .



-18 -

ولم يستطع الشاعر في صدر الإسلام أن يتعدى الحديث عن الدعوة الإسلامية ، وتناول أغراضها ، وموضوعاتها ، وإن كان لوصف الطبيعة نصيب في شعره ، فهي مقدمات تقليدية ، ولحات عابرة هنا وهناك .

ثم انصراف الشعراء عن شعر الطبيعة حين انشغلوا بشعر المدح ، وكانت الطبيعة فيما بعد مدخلاً للمدح ، ومشاركة في آيات الولاء والإعجاب بالممدوح .

وشعراء الطبيعة في السعصر العباسي اتخذوا وصفها طريقاً إلى ممدوحيهم مع إجادتهم الوصف ، وتفوقهم فيه ، إلا أنهم لم يقصدوه لذاته ، ولم يكن متعة نفسهم ، ولا هدفاً يُطلب إلا لغاية أخرى \_ غالباً \_ .

أما الشاعر عبد الله بن المعتز ، فقد وصف الطبيعة هارباً إليها بخياله وفكره من واقع مؤلم ، وحياة لم يكن يرضاها ، فكان « يحب الطبيعة يُفتن بها لا ريب ، لكنه حين يتعلق بها تستهويه الصور قبل كل شيء فيُعنى برسم الشكل الخلاب . وشعره آيات على أرهاف حاسة السبصر ، وحسن إستقباله للألوان والأشكال ، ودقة إخراجه للصور والأمثال . وهو في إخراجه للصورة يحتال ويتأنق ويكنفي بالإشارة عن الإطناب ، ويستخدم براعات عجيبة »(1).

وابن المعتز أيضاً في وصف الطبيعة بختار الصور المشرقة المتلأكة الجميلة ، ويُظهر مهارة فائقة في ذلك ، وهو أيضاً يتعمق معاني الصورة ، فيصبح للصورة في الوصف اعتبارات معنوية ومتعلقات فكرية ونفسية تطبعه بطابع خاص .

ومع تميز ابن المعتز بالتعمق في الصورة ، فهناك ميزة أخرى وهي النراء في مادة الصورة نفسها ؛ فتحظى الظاهرة الواحدة من الطبيعة بالعديد من التشبيهات والصور متعاقبة في المقطوعة أو القصيرة أو في أماكن متفرقة من شعره .

<sup>(</sup>١) الذكتور سَيد نَوفل، من كِتابه شِعْر الطبَيعة، ص ١٨٦ ــ ١٨٧.



-10 -

وحين تتوالى الصور في حديثه عن الظاهرة الواحدة ، تعطي إحساساً بأن الشاعر يضيف مزيداً من الأضواء والألوان عليها ؛ لتبرز أكثر في ثوب أنيق بديع .

وهو \_ أي ابن المعتز \_ في وصفه للطبيعة أيضاً ، وفي تناول لصفاتها وخصائصها وأشكالها وألوانها « يتمثل أمامنا . . شاعراً يُحي الطبيعة ، وتتعلق بها نفسه يجاوبها الشعور والإحساس ، ويشاركها البأساء والسراء »(١) .

وكا وصل الشاعر ابن المعتز الطبيعة بالإنسان وجعل لها بعض خصائصه وصفاته وصفاله حسبا يقتضيه وصف الظاهرة \_ وصفها أيضاً بالمذهبات والمفضضات واللآليء حتى أتهمه ابن الرومي بأنه يصف ماعون بيته (۱) والقضية معروفة ومشهورة ، إلا أن تلك التهمة تبطل بالنظر إلى مستوى إجادة ابن المعتز للوصف عامة ، والطبيعة خاصة ، بسمائيها ونجومها وسحابها ، ومطرها وبساتينها وأزهارها وأنهارها وحيواناتها من طبور وصقور وغزلان وأفاعي وحتى الجرزان (۱) . وقد استقى مادة الصورة ليس من قصور الخلفاء بجواهرها ودررها فحسب ، بل ومن معين الطبيعة ذاتها تارة أخرى .

<sup>(</sup>١) الدكتور كسيد نَوفل، من كِتابه شِعْرُ الطبيعة، ص ١٨٩٠.

<sup>(</sup>٢) \_ انظر للأستاذ عباس محمود العقاد ، ابن الرومي حياته من شعره ، الطبعة السابعة ١٩٦٨ ، دار الكتاب \_ العربي ، بيروت \_ لبنان \_ ص ٣١٥ \_ ٣١٨ .

\_ وانظر هذه القضية ص ١٦٦ من هذا البحث.

ـــ وانظر للدكتور مصطفى ناصف ، الصورة الأدبية ، الطبعة الثانية ١٤٠١هـ ـــ ١٩٨١م ، دار الأندلس ، ــــ ص ٤٨ .



« ولم يقف عند الطبيعة المتحضرة وحدها فقد كان يلم بالطبيعة الصحراوية » (١) ، والطبيعة علم علم علم علم عالم عالم عالم علم علم علم علم علم علم عالم والفعالاته وتجاربه .

وتحظى السماء والنجوم والهلال بأوصاف ساحسرة خلابسة ، تدل على شدة تعلقسه بها ، وإعجابه بجمالها حتى أنه اشتهر بوصفها شهرة فاقت كل نظير .

ومما يَكثر ذكره من الطبيعة في شعر إبن المعتز أيضاً الكواكب ، والبرق والرعد والسحب والمطر . والأزهار والخيوانات والمعادن الثمينة كالذهب والفضة ثم الياقوت واللؤلو . « وتكثر في الديوان ... التشبيهات البارعة لعناصر الطبيعة »(١) .

ولابن المعتز معاني سابقاً غيره من الشعراء متقدماً عليهم ، ومن ذلك في باب الوصف : إذا الهلال فارقت لل المسلم للمسلم المسلم المسل

<sup>(</sup>١) دُكُتُور شُوقِ ضِيف ، العَصَرُ العبّاسِي الثاني ، ص ٣٤٤ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٣٤٤ .

ر) الربي المنعم خَفَاجي، كِتاب ابن المعتز وتُراثَه في الأُدَب والنقَد والبَيَان، ص ٣١٨ وما بعدها.





\_17\_

### ثانياً \_ وصف الخمر:

وصف الخمر والحديث عنها موضوع قديم في الشعر العربي برع في وصفها واشتهر بذلك مجموعة من الشعراء منذ السعصر الجاهلي ومنهم « الأعشى والأخطل (') وأبسو نواس (۲) وابسن

(۱) هو غياث بن غوث بن الصلت بن الطارقة .. والأخطل لقب غلب عليه ، بمعنى السفيه أطلقه عليه كعب بن جعيل شاعر تغلب ؛ فغلب عليه ، تولد في الحيرة نحو سنة ( ۲۰هـ ـ ، ۲۰م) واتصل بالسياسة العليا لبني أمية ، وهو من أعظم ممثل للحياة الإجتماعية والسياسية ، فهجا الأنصار ، ومدح بني أمية ، والمتخر بموقفه من أعداء بني أمية ووصف الخمر ، فأكثر من صفاتها ، كا عمني بتتبع معاني من سبقه ، والأخذ بها ، وتوسيعها . جدة ، وهمه الأكبر أن ينقل بطريقة محسوسة ، لا أن يعالج الخوالج النفسيسة ، وأن يكثر من التشبيه والتصوير والقصص بميث يتفوق على غيره في مادة التفصيل والتجزىء ، في كمية ما يقال ، فأضاف إلى ما قبل ما أوحت به تجربته وتوفى سنه ( ۹۲ هـ ـ ۲۰ م ) .

( أبو الفرج الأصفهاني ، كتاب الأغاني ، المجلد الثامن ، ص ٢٨٠ - ٢٩٢ .

( حنا الفاخوري ، الجامع في تاريخ الأدب العربي ، الأدب القديم ، ص ٤٦٤ ــ ٤٧٨ ) .

(٢) الحسن بن هانيء الحكمي . أحد فحول شعراء العرب . ولد بالأهواز عام ١٣٠ه - ٧٤٧م أو كا تفول مصادر أخرى عام ١٤٥ه - ٧٦٢م ... وقد أمضى سنى شبابه بالسبصرة والكوفة ، حيث درس على اللغويين أبي زيد وأبي عبيدة ، وعلى الراوية خلف الأحمر . وهو أول من نهج للشعر طريقت الحضريبة وأخرجه من اللهجة البدوية . وقد نظم في جميع أنواع الشعر ، وأجود شعره خمرياته التي حاول أن يضارع بها الوليد بن يزيد ، أو عدى بن زيد ، وذلك أنه اتخذهما مثالاً له ، وقد حذا بنوع خاص حذو معاصره الحسين بن الضحاك الباهلي . له شعر مطبوع ، وديوان آخر سمى « الفكاهة والائتساس في مجون أبي نواس » وهو مطبوع أيضاً . ومن شعره في الحمر قوله :

وهان على مأثرور القبيسح

جريت مع الصباط طلق الجمسوح إلى أن يقول:

وصل بعرى الغيوق عرى الصبوح تنزل درة الرجال الشحيال لها حظالان من طعال وريح ترود من شباب لیس یقسی وخذها من مشعشعا کمسسیت تخیرها الکسری رائسسدة

وكما أُنْحتلف في تاريخ ميلاده ، أختلف في تاريخ وفاته فقيل ١٩٥ أو ١٩٦ أو ١٩٨هـ .

( الخطيب البغدادي ، تاريخ بغداد ، جـ ٧ ، ص٢٦٦ - ٤٤٩ ) .

( الزركلي ، الأعلام ، قاموس تراجم لأشهر الرجال والنساء من العرب والمستعربين والمستشرقين ، دار العلم للملايين ، الطبعة الخامسة ، ١٩٨٠م ، جـ ٢ ، ص ٢٢٠ ) .





-11

المعتز »(۱).

والخمر في شعر الأعثى غرض من بين أغراضه المختلفة يأتي بذكرها في أبيات تطول وتقصر ثم ينتقل إلى غرض آخر في القصيدة نفسها إلا إنه أبدع وابتكر في الأساليب والصور، فهو « لا يصف الخمر إلا في سبع عشرة قصيدة ، ووصفه لها يطول أحياناً ويقصر أكثر الأحيان، ولكنه على أية حال ، يمتاز من غيره بابتكارات لا نجدها عند سواه . بل إنه قد أثر في من تلاه . لقد وصف الخمار ، والساقي ، وآنية الشرب ، ولون الخمسر ، ورائيحتها ، وأثرها وبجلس الشراب ، والندماء ، وذلك في أسلوب تشخيصي قصصي ينبض بالحياة ولا يخلو من التصويسر النفسي »(٢) .

<sup>(</sup>١) ابن رشبق القيرواني ، العمدة ، جـ ٢ ، ص ٢٩٦ .

<sup>(</sup>٢) ابن رشبق القيرواني ، العمدة ، جـ ٢ ، ص ٢٩٦ .

<sup>(</sup>٣) يزيد بن معاوية بن أبي سفيان ، بويع له بالخلافة بعد موت أبيه في رجب (سنة ٦٠هـ) ، ولد بالماطرون ، ونشأ بدمشق ، وأبي البيعة له عبد الله بن الزبير والحسين بن علي ، فانصرف الأول إلى مكة والثاني إلى الكوفة ، ومدة خلافته ثلاث سنين وتسعة أشهر ، وكان نزوعاً إلى اللهو ، ويروى له شعر رقبق (عز الدين ابن الأثير ، الكامل في التاريخ ، المجلد الثالث ، ص ٢٦٣ وما بعدها .

<sup>(</sup> خير الدين الزركلي ، الأعلام ، المجلد النامن ، ص ١٨٩ ) .

<sup>(</sup>٤) الوليد بن يزيد بن عبد الملك بن مروان بن الحكم أشهر شعراء البيت الأموي ، ولد سنة تسعين ، مات أبوه وهو ابن خمس عشرة سنة ، وورث عنه ملكة الشعر وحب الخمر ، ولما استخلف عمه هشام بعد أبيه طنه في خلعه من ولاية العهد ، وعقدها لابنه مسلمة ؛ فجعل يذكر الوليد وتهتكه وإدمانه على الشراب ، وولاه الحج ليظهر ذلك منه بالحرمين فيسقط ، وحج فظهر منه فعل كثير مذموم ، وتشاغل بالمغنين والشراب ، فلما عاد من الحج طالبه هشام بخلع نفسه ، فأبى ذلك ، فحرمه العطاء ، وحرم سائر مواليه وأسبابه ، وجفاه جفاء شديداً ؛ فخرج الوليد إلى البادية في قصر له بفلسطين ، فلما توفي هشام سنة وأسبابه ، وجفاه به بالخلافة واستقبله أهل دمشق ، وهم يرجون أن ينجيهم من مظالم هشام . فرجع إلى قصره يدمن التغني بالشعر والشراب . ولم يُقَل عن هنشام في طلبه للمال فتقبل ذلك على رعيته



لم يصل بها إلى أن تكون فناً مستقلاً من الفنون ، حتى جاء أبو الهندي ، عبد المؤمن بن عبد القدوس الرياحي ، وكان شاعراً مطبوعاً من مخضرمي الدولمتين ، فأشاد بذكرها لإدمانه المعاقرة ، وشغفه بالشراب ، مع ما كان يُرمى به من الفسق والجون ، والرقة في الدين ، حتى كاد شعره يكون كله فيها ، وكان كله في تلك الإشادة ، كثير الحض عليها كقوله :

أب الوليد أما والله لو عجات فيك الشمول لما فارقتها أبدا

ثم جاء أبو نواس إمام واصفيها بالإجماع ، ثم كان بعده عدد من الشعراء اللاهين حتى جاء ابن المعتز ، فأستوت عنده الحمر فناً مستقلاً في ديوانه ، بما يناهز ألفاً وخمسمائة بيت »(١) .

وأول ما استقل شعر الحمر عند أبي نواس ؛ فتناول موضوعاتها وأجاد فيها ، وشخصها ، والتجأ إليها ليجد عندها الراحة والسعادة .

ونظرة أبي نواس للخمر فلسفية ، وحبه لها عَشْق ، ومَذَهَبه فيها الصدق والمجاهرة بشربها ، وحبها .

وجدد في المجال الخمري بالانتقال من التجربة المحصورة ، والتخصيص إلى التعميم والشمول والمعاني الفلسفية . فإن تجربة خمرية بسيطة حرية بأبي نواس أن يبتدع المعاني الكيار ويجرج إلى حكمة عامة وشاملة .

وجنده وكرهوا أمره . ثم عهد بالولاية لابنيه وهما صغيران ؛ فغضب أقرباؤه ، واستخلفوا بدلاً منه يزيد بن الوليد بن عبد الملك . فأرسل على الوليد الجند وهو في قلعته : البخراء ، جنوبي تدمس فتاللا الوليد بن عبد الملك . فأرسل على الوليد الجند وهو في قلعته : البخراء ، جنوبي تدمس فتاللا الوليد بن عبد الملك . فأرسل على الوليد الجند وهو في قلعته : البخراء ، مثالاً من جمادي الآخر ١٣٦هـ/١٣٦ من شديداً ، وقُتل وهو يقرأ القرآن... وكان ذلك يوم الخسيس لليلتين بقيتا من جمادي الآخر ١٣٦هـ/١٢١ من أبريل ٤٧٤٤ .

رَبِينَ مَنْ اللهِ اللهِ اللهُ الله

<sup>(</sup>۱) الدكتور سعد اسماعيل شلبي، في كتابه ابن المعتن العَبَّاسِي ضُورة لعَضْرِه ، الناشر دار الفكر العربي ، ص ٢٠٢ ـ ٢٠٠ .



\_\_ ٢٠ \_\_

ولقد ابتعد أبو نواس عن وحدة البيت في معظم قصائده القصصية التي تظهر فيها الحركة التمثيلية ؛ فانفردت القصيدة بموضوع الخمر كما لم تكن كذلك من قبل(١٠).

أما شاعرنا عبد الله بن المعتز فقد تناول موضوع الخمر متأثراً بأستاذ عصره فيها أبي نواس ؟ فأفرد مقطوعات وقصائد في الحمر أصبحت باباً من أبواب شعره .

وإذا كان أبو نواس قد شخّصها فإن ابن المعتز قد استقى مادة صورها من الإنسان وإذا كان أبو نواس قد شخّصها فإن ابن المعتز قد استقى مادة صورها من الإنسان وإذا كان أبو نواس وكالأحداق والفم والأسنان ، والأوادج والدم والأذن والشيب كجزئيات

ثم يضيف ابن المعتز أيضاً إلى مادة الصورة مادة الطبيعة بنوعيها:

الصامنة من كواكب ونجوم وليل ونهار وسحاب ومطر وغيرها . كادة سماوية علوية ، والأرض وما يتعلق بها من ألوان الأزهار والنباتات بخصائصها المختلفة ، ثم الطبيعة المتحركة من ظباء وحيات وخيول .

ثم مادة الذهب، والفضة، واللؤلؤ، والعقيق وغيرها .. ويستقي صوره أيضاً من معين الخبرات المختلفة فالحرب تعطيه مادة خصبة، والعقيدة الدينية تُثري خياله الشعري بصور ومعان لوصف أدوات الحسر، مما يؤكد تعدد مادة الصورة الشعرية عند ابن المعتز في موضوعات الوصف عامة، وموضوع الخمر خاصة.

وتأثُّر ابن المعتز بأبي نواس واضح ، فقد عارض همزيته المشهورة (١) ، كما محارضها الحسين

•

وداوني بالتمسي كانت هي المسلاء

صفـــراء لا تنـــزل الأحـــزان ساحتها

لو مسها حجرر مستسه سراء =

<sup>(</sup>۱) انظر : تحورج عَبدو مَعتوق ، أَبَو نُواس فِي شِعَره الحَمَري ، الطبعة الثانية ۱۹۸۱م ، الناشر : دار الكتاب الليناني ، ص ۲۸ ــ ۲۰ ، ۲۲ ــ ۲۳ .

 <sup>(</sup>۲) وصف أبو نواس الخمر فقال:
 دع عنك لومــــي فإن اللـــوم إغهــراء
 إلى أن يقول:



بن الضحاك « وهؤلاء الشعراء ركضوا في ميدان واحد فوصفوا الخمر والسفاة وصفاً يختلف بعض الاختلاف ، وكان أقصرهم نَفْساً أبو نواس ، ولكنه كان أعرفهم بأسرار الصبهاء » (١).

وانفرد ابن المعتز بمردوجته في ذم الصبوح "، وهو عمل شعري جديد من نوعه في مجال الحمر ، إذ يحاور الشاعر صاحبه في خمر الصبوح ، والفرق بينها وبين الغبوق ، فالناني يفضل الصبوح ، ويذكر سبب ذلك ، لكن يذكر الشاعر سبب تفضيله للغبوق ، ويقبح الصبوح « وهذه الأرجوزة ليست مسرفة في الطول ، لكنها ليست قصيرة وترتيبها يسير . فابن المعتز يتخيل أن صاحباً له أنكر عليه شرب الحمر في المساء وتقال له : مالك لا تصطبح ، ومالك لا تؤثر الصبوح على الغبوق ، فهو يستطيع أن يظهرك على ما في البساتين من جمال ، فيصور جمال الرياض والبساتين تصويراً هو آية في الإبداع الغني . لا أظن أن أحداً قد استطاع أن يأتي بمثله في

أرسلت من فم الابريـــــق صافيـــــة جفت عن المــاء حتــــى ما يلائههـــا فلـــــو مزجت بها نوراً لمازجهـــــا

كأنما أخذه ا بالصعين إغفال الماء لطافة وجفال من شكله الماء حسسى توليد أنسوار وأضواء

ويعارضه اين المعتز بقوله في وصف الخمر: أمكسنت عاذلتسي من صمت أبساء أبسسن التسسورع من قلب يهم إلى وصوت فتانسة التغريسد ناظسرة وقسرع ناقسوس ديسري على شرف وكسأس حيريسة شكت بمسرطا

ما زاده النهي شيئ أغير اغ راء راء حانسات قطر بل بالعسود والنساء بعين ظبري يريسد النسوم حوراء مسسمح في سواد الليسل دعساء أحشاء مشعرة بالقسار جوف عاء

( الدكتور زكى مبارك في كتابه الموازنة بين الشعراء ، أبحاث في أصولى النقد وأسرار البيسان ، الطبعسة الثانية ، الناشر مكتبة ومطبعة البابي الحلبي وأولاده بمصر ١٣٩٥هـ ـــــ ١٩٧٥م ، ص ٣٨١ ـــ ٣٩١ .

(١) المرجع السّابق ، ص ٣٩٠ .

(٢) كل ما أكل أو تشرب غدوة ، وهو خلاف النبوق ، والصبوح : ما أصبح عندهم من شوابهم فتترب وه ، وحكى الأزهري عن الليث : الصبوح الحمر .

( ابن منظور ، مُعجم لسِان العرب ، حَقَقه الأُستاذ عبـد الله على الكبير وأخرون ، دار المعـارف. جـ ٤ . ص ٢٣٨٩ .



تشبيهاته واختراع المعاني البديعة التي تثيرها هذه الرياض » (١٠.

وفي الأرجوزة يقول:

لي صاحبٌ قد لا منسيسي وزادا وقد الله اللهار اللهار اللهار إذا وشي بالليال صبح فافستضح والنجام في حوض الغسروب وارد

في تركيب الصبيب الصبيب وح ثمّ عادا وفي ضياء الفجير والأسحيار وذكير الطائير شجيو فصدح والفجير في إنسر الظيلام طارد (١)

ويستمر في وصف الطبيعة في الصباح ، على لسان داعية لشرب الصبوح ، ثم يستمر في سرد الحوار حتى يذكر له سبب تركه للصبوح فيقول :

فاسمع فإني للصبوح عائب إذا أردت الشرب عند الفجرر وكان برد بالسنسم يرتعد والمعمدة المعمدة ال

عندي من أخباره العجائب والنجم في لجة ليصل يسري وريق على الثنايا قد جمد وشتمة في صدره مجمجمه ويدف الكالم على الجلاس ووجها إن جاء في قفاد (٢)

ولابد أن سبب نظمه هذه الأرجوزة ، ما شاع في عصره من الموازنات والمناظرات لبيان المحاسن والمساوي، والمفارقات . والأرجوزة « تصور إحساسه بما ينعكس على بصره من جمال

<sup>(</sup>١) الدُكَّتور كله حُسين ، في كِتاب من حَديث الشَّعر والمنثر ، الطبعة الحاديسة عنفر ، ١٩٣٦م ، النساشر دار المعارف بمصر ، ص ١٦٤ ــ ١٧٠ .

<sup>(</sup>۲) كيوان ابن المعتز ، شَرَح وتقديم ، ميشيل لقمان ، الناشر الشركة اللبنانية للكتاب للطباعة والنعمر والتوزيع ، بيروت لبنان ١٩٦٩م ، ص ٤٢١

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٤٢٥ .





\_ 22\_

الطبيعة صباحاً في الربيع ، ولكنها لا تصور حبًا ولا تهالكا على الخمر ، ولا عاطفة جامحة متقدة ، إنها ليست أكثر من أبيات يتسلى بها ويتغذى ويظهر مقدرته على النظم في الخمر ، ... ويطيل في الأسباب التيمن أجلها يذمه ذماً قبيحاً ، كأن يعرض المصطبحين للبرد القارص شتاء والحر اللافح صيفاً . وقد يكون مصدر هذا الذم شيوع المناظرات لعصره وبيان محاسن الشيء ومساوئه كما عند ابن الرومي في ذمة للورد » (۱).

وأرجوزة ابن المعتز هذه في تفضيل الغبوق على الصبوح ، وذم الصبوح يُجري المعاني فيها عرى الحوار ، ويعتمد على الوصف تارة ، والتمثيل للمعاني تارة أخرى . مع تحليل نفسي للساقي والشاربين في صباح بارد أو حار . وتناول الجوانب النفسية لشاربي الصبوح ، ووصف الطبيعة بأجزائها . ويتأنق الشاعر كعادته في وصف مظاهر جمالها - الطبيعة - ، مع واقعية في نقل المعاني وتصويرها ؛ ليحقق الشاعر ابن المعتز اقتاعنا بفضل الغبوق على الصبوح .

والموازنة بينهما غالبة على القصيدة ، والألفاظ سهلة ، والمعاني واضحة \_ غالباً \_ وإن كان هناك بعض الغريب . من مثل قوله :

وافتتح القصول بعصي وحصران

تعطع القوم به حتى بدر

وقــوله:

ذا نقط سود كجلد الفهدد ال

وتسرك النيساط بعسد الخمسد

<sup>(</sup>١) الذَكْتُور شُوقِي ضيف ، العَصَّر العَبَّاسِي النَّانِي ، ص ٣٤٣ .

 <sup>(</sup>۲) دیوان ابن المعتز ، دار صادر ، ص ٤٧٣ ــ ٤٨٠ .
 وتعطعط : ضج وصخب ، الحصر والعي : العجز عن الكلام .

<sup>(</sup>٣) ديوان المعتز، شرح وتقديم ميشيل نعمان، ص ٤٧٤.



والدارس لشعر الحمر ووصف عند ابن المعتز يجده يتميز أحياناً بحشد من المشاعر النفسية الإنسانية في الصورة ، وإن لم يكن ذلك من خصائصها أصلاً . كقوله :

سالية في الشورة ، وروم من الله عن الدنان كمين عنافسة صبح في الدنان كمين فلما رآها الليل حث صباحسه

فالرؤية لليل، وحثه للصباح، وحوفه من صبح آخر، من باب التجسيد.

وقد يجد الدارس أيضاً لشعر ابن المعتز في الحمر تناقضاً في اعتقاده فيها فهو قد يبدو أحياناً وفي مواضع من شعره فيها \_ أي الحمر \_ عجاً لها ، داعياً لشربها ، ومصوراً لها بصور تدل على أثرها الطيب في نفسه ، وعلى انتظاره منها جلب السعادة والسرور ، وطرد الحزن والألم ، وامتلاك الفرحة ، والطيب في نفسه ، وعلى انتظاره منها جلب السعادة والسرور ، وطرد الحزن والألم ، وامتلاك الفرحة ، والمؤلف المؤلف أخرى بصورة من شأنها أن تناقض هذا الاعتقاد ، فيشبهها مرة بدم زنجي ، ومرة بدم المقتول ، وأخرى بالمجاج ، ويصف الحباب \_ أحياناً بالأحداق ، وكأنه من جانب خفي ينفر من الحبر .

« غير أن هذا الأمير العالم الفقيه في الشريعة والحديث ( ابن المعتسز ) كان لا يتنساولها كا يروي التسأريخ.وكان في انتهائه من بعض مطولاتها وفي ثناياها يسل نفسه كما تُسل الشعسرة من العجين ، ويجعل شاربها في آخر القول يعتصم بالندم والتوبة .

وبمقدار ما وصفها حمداً انقلب عليها ذماً في أرجوزت المشهورة ( في ذم الصوح) . يذمها ويهزأ بالسكارى ، ويصف مجالسهم وصفاً مزرياً يجعل القاريء يكفر بالخمرة وعاصرها وشاربها » (1) .

هذا وتفتقر بعض أبيات الخمر ، ومقطوعاته عند ابن المعتز إلى صدق العاطفة ، وحرارتها ، فلا تكون أبياته أكثر من تركيب لفظي لرسم صورة بعيدة كل البعد عن إحساسه ، ومشاعره ، في مثل قوله :

<sup>(</sup>۱) الذُكتور تحمد بكيع شَرَيف، كِتاب دِيوان أَشَّعار الأَمير أَبِي العباس عبد الله بن محمد بن المعرز بالله الخليفة العبّاسِي، حـ ۲، ص ٤٩٢ ــ ٩٣؟.





- 40 -

| تقــــــــــــــــــــــــــــــــــــ              | ج من أفواههـــــا قهــــــوة |
|-----------------------------------------------------|------------------------------|
| قد بُطِــنت بالــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | كأنما أقداحن                 |

ومن إن ابن المعتز قد تناول صوراً ، قد تناولها شعراء الخمر قبله مثل الأعشى ، وأبي نواس ، إلا أنه قد ابتكر بعض الصور ، وكان هو صاحبها ، مثل وصفه لساقي الحمر بمقسم قطع الشمس<sup>(۱)</sup> .

<sup>(</sup>۱) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول ، الديوان ، الجزء الثاني ، ص ١٤٢ . (٢) انظر ص ١٧١ من هذا البحث .



ثالثاً \_ وصف الصيد ( الطرد )(١):

تمثلت الطبيعة أمام الشاعر بصحرائها ، وسهولها ، وهضابها ، وسمائها ، ونجومها ، وأمطارها ، وتمثلت كذلك بحيواناتها المختلفة الأنواع : من خيل ، وجمال ، وأغنام ، وكلاب --- وطيورها : من صقور ، ونسور ، وحمام ... وغيرها .

ذلك أن الشعر عموماً صورة للبيئة ، وتصوير لحياة الأمة ، فقد جاء الشعر الجاهلي صورة ناطقة بأهمية الصيد في حياة العرب ، فكثر في شعرهم ذكره ، وذكر حيوانه ، بل كان يُمدح الرجل بإجادته الصيد ، وأكله منه .

ولم يكن الهدف من الصيد هو الحاجة للحيوان فحسب ، بل كان وسيلة ترفيه ، وتسلية ، ومظهراً للفروسية والبطولة .

ومع عناية الشاعر الجاهلي بالحيوان ، ورسم صورة لشكله ، وهيئته ، وأعضائه ، وحركته ، وسرعته . فقد ربط ذكره للحيوان بالطبيعة « فلم ينس أن يتأمل في الصحراء ورمالها ، وديارها ، وأطلالها ، وما يمر عليها من رياح ، أو سحب ، أو مطر . ويتأمل كذلك في السماء ، والنجوم ، وكان يشيم البرق ويستعلم الغمام ، ويذكر شدة الحر وقسوة البرد ، ولا ينسى حظمه من مجالس يعقدها للهو وشرب الحمر ، وسماع الغناء » "

<sup>(</sup>۱) (الطرديات) وهي الأرجوزة أو القصيدة التي تتحدث عن جملة من حملات الصيد بخرج إليها فريق من الناس، قد لا يكون هناك أمير أو رئيس، إنما أصحاب متحابون متشاكلون ... ولحذا لا يصبح أن تطابق كلسة طردية على قول في كلب أو في فهد ، ولميس من الطرديات ما قاله شعراء الجاهلية في الصيد ومن شعراء الطرديات كشاجم .

<sup>(</sup> الأستاذ عَبد القادر حسن أمين ، كِتاب شُعِراء الطرد عند العرب ، ١٩٧٢م ، مطبعة النعسان \_ النجف الأشرف \_ ص ٢١٦.

<sup>(</sup>٢) الدُّكَتُور يجيى الجبَوري في كتاب الشعسر الجَاهلي خصائصه وفنونه، الطبعـــ: الرابعـــة، ١٤٠٣ هـ --١٩٨٢م، مُوسسة الرسالة، بيروت، ص ٣٩٠.





\_ 44 \_

واستقلت القصيدة بالطرد ، منذ بدأ العصر الأموي ، وشجع على ذلك حب الخلفاء ورجالهم للصيد ، وخروجهم له في مجموعات كبيرة ، وفي رحلات يقيمون فيها أياماً .

« والطردية فن مستقل لها خصائص وميزات تنفرد بها عن غيرها من فنون الشعر ، ظهرت بوادرها في العصر الأموي على الأرجح عند طائفة من الرجاز أمثال الشمردل بن شريك وأبي النجم الراجز وأبي نخيلة الحماني ، ثم تعمسقت أصول هذا الفسن على يدي الرقساشي وابسن أبي كريمة وعبد الصمد بن المعذل ، اثبت دعائمه في هذا العصر ، واستطاع أبو نواس قبلهما أن يضع على طردياته اللمسات الفنية الأخيرة ، وأن يوفيها العناية الكافية من التنقيح والتهذيب والإبتكار »(۱)

وكان لشغف الخلفاء والوزراء وعلية القوم بالصيد والطرد، أثر في انشغال الشعراء بكتابة الشعر في هذا الفن.

ف « الشعراء وفي مقدمتهم أبو نواس نظموا طردّيات كثيرة ، اختاروا لها وزن الرجيز ، ولأبي نواس نحو خمسين طردية أحسن فيها غاية الإحسان ... وقد مضوا ينظمونها في بحور وأوزان مختلفة غير مكتفين بالرجز ، إذا نحن استثنينا ابن المعتز ، وكأنه رأى أن يظل متمسكا بوزنها القديم ، أما معاصروه فرأوا الاتساع بها ، بحيث تنظم في أي وزن حسب مشيسئاتهم الفنية ، ولم يتركوا ضارياً من ضواري الصيد إلا وصفوه ولا جارحاً من جوارحه إلا نعتوه

نعتوا الكلاب والفهود والبزاة (٢) والشواهين والصقور والعقبان، ونعتوا الصيد من حمر

<sup>(</sup>١) الدكتور أُنور عِليان أَبُو سويلم ، كتاب الطبيعة في شعر العصر العباسي الأول ، الطبعة الأولى ، ١٤٠٣ هـ \_\_\_\_

<sup>(</sup>٢) البازي: أفضل الجوارح صيداً وأعلاها كعباً ، وأغلاها ثمناً ، وبه يضرب المثل في نهايسة النشرف . و في تعلق اسمه لغات منها : « البازي » بكسر النزاي ، وتخفيف الباء ، وبجسع على بزاة ... و « البازي » بغير ياء في الآخر ، وبجسع على بيزان ... و « البازي » وبجسع على أبؤز وبؤوز ... و « البازي » بإثبات الباء وتشديدها وهو مشتق من البروان بمعنى التطاول والوثوب ، وهو مذكر يلا خلاف .

ويقال له في أول سنة من عمره فرخ ، وفي الثانية كرز عام . وفي الثالثة : كرز عامين ، والكرز لفظ معرب عن الفارسية .



الوحش وأتنه، وثيرانه، وبقره، وظبائه، ونعامه، وكذلك من الأرانب، والثعالب، والذئاب، والآساد، والطير والإوز.

وألموا بآلاته من النبل والسهام ، والنشاب والفخاخ والشباك والحبال المسماة بالأوهاق التي تُجعل في أطرافها انشوطة وترمى على الحيوان فتمسك بعنقه ، والجلاهق وهو بندق مدور من طين يرمى به ، وكان لهذا النشاط الواسع في الصيد ، وما يتصل به من الشعر أثر في أن أُخذت تُؤلف كتب مختلفة في البيزرة(١) وفي المصايد والمطارد .

تُفَصِّل القول في الصيد وآلاته وضواريه وجوارحه ، وقد نُظمت حينئذ طرديات كثيرة ، لا نستطيع أن نستقصيها ولا أن نستقصي شعراءها »(١).

ويورد ابن رشيق دهم ابن المعتر بين شعراء الصيد والطرد مع أبي نواس ممن لهم فيه أوصاف جيدة .

وفي طرديات ابن المعتز يقول الدكتور شوقي ضيف «لعلنا لا نبالغ إذا قلنا أنه أكبر شاعر نظم طرديات في العصر (العباسي). ويذكر مترجموه أنه صنف كتاباً في جوارح الصيد وضواريه، ولا يكاد ضار أو جارح يفلت منه في شعره أو في طردياته »(1).

وكنية البازي أبو الأشعث ، وأبو البهلول ، وأبو لاحق .
 وفرخ البازي يدعى غطريفاً .

<sup>(</sup>١) ابن رشيق القيرواني ، العمدة ، جـ ٢ ، ص ٢٩٦ .

<sup>(</sup>٢) تَارِيخِ الأَدبِ العَرِبي ، العَصَّرِ العَبَّارِي الثاني ، ص ٤٨٦ ــ ٤٨٧ .

<sup>(</sup>٣) ابن رَمَثبيق القَيرواني ، العُمدة ، جـ ٢ ، ص ٢٩٦ .

<sup>(</sup>٤) تَارِيخِ الأُدَبِ العَربي ، العُصْر العَبَّاسي النَّاني ، ص ٤٨٩ .



\_\_ ٢٩ \_\_

وفي دراسة الدكتور محمد بديع شريف لشعر ابن المعتز يتحدث عن الصيد وتُناول ابن المعتز لمذا الغرض وقد ألبسه رداء جميلاً ممتعاً ، حتى أنه جعل الحيوان الأعجم إنساناً عاقلاً في تصرفه ، وتعمّق أيضاً في خصائص حيوانات الصيد وطيوره ، وجوارحه . يقول :

« فمنح (أي ابن المعتز ) هذا الفن جمال اللغة وسمو الخيال ، ورسم للصيد صوراً رائعة ) وللطبيعة في غدوة ورواحة وللكلاب والخيل والبزاة والصقور والفهود ، ونفذ إلى أسرار حياتها ؛ فكشف غرائرها المتوحشة والمهذبة ، ومن لطيف القول أنه كان على عادته يمنح الجماد حياة ، والحيوان الأعجم تصرفاً عاقلاً »(°).

وفي مجال الحديث عن شعر ابن المعتز في الطبيعة ، يتحدث المؤلف عن قدرته على إبراز حيوان الصيد بمظهر حسن ، ووصفها بخصائص طيبة ليست من خصائصها ، ويضيف إلى الصور القديمة لباساً جديداً خلاباً رائعاً ، ويضرب على ذلك المثل بوصفه للفهد ، وحمار الوحش يقول : «على أن ابن المعتز لا يجلي السماء بأعلامها ، والفاكهة والزهر فقط ، وإنما يعسرض الحيوان كذلك هذا العرض الذي يُعنى بالشكل ، وإبراز محاسنه وألوانه ، والربط بينه وبين أشكال أخرى أكثر فتنة ، وأبهى منظراً .

وأي شاعر يستطيع أن يُجُمِّل الفهد'' كُمَّا جمله ابن المعتنز ، وأن يجليه في مقام الصيد (د) ديوان أشعار الأمير أبي العبّاس عبد الله بن محمد المعتنز بالله الخليفة العباسي ، ذَخائر العَرب ، ١٥٤ ، الناشر دار المعارف ، جـ ١ ، ص ١٩٤ .

(۱) وقد أورد الدكتور سيد نوفل هذه الأبيات:

ولا صيد الا بوثاب حمام ملمع ملمع من نتاج الرياح التضم الطريد الفرد ال

تطير على أرب كالم تني كالم تب أعجب تريك على الأرض شيئ عجب كضم الحجب من لا يحب تنساجت ضمائ و العصطب كتركي قد سبتها العصرب و قصد حليت شبحاً من ذهب وطار الغيار وجدد الطلب تقصوم بزاد الحب سيس اللهجب





\_ ٣٠ -

والفتك ، كما تُجلى العروس الحسناء بقلائدها الذهبية ، ومنظرها الغض النصير .

وقد أدت عناية ابن المعتز بتمثيل الحيوان على هذا اللون إلى نشر هذا الفن على نحو واسع في العربية ، ولعل أبا بكر بن العلاف كان متأثراً به حين عنى بالهر عناية كبرى ، ووصفه في قصائد طويلة ، كما يصف حياة البطل المغوار ، ورثاه رثاءً مستفيضاً . وقد يتناول ابن المعتز معاني القدماء في الحيوان فيجليها على طريقته الخلابة »(١) .

وطرديات ابن المعتز يربط فيها بين وصف الطبيعة في مقدمات طردياته أو خلالها ، وربما كان ذلك لبيان أوقات الصيد ، وتحديد زمن الخروج إليه .

وهو يعمد إلى وصف الحيوان الصائد والمصيد، ويبدع ويفتن. وصوره في ذلك رائعة في شكلها، ولها أواصر ووشائج في أعماق المعنى.

وطرديات ابن المعتز رجز غالباً ، وإن نظم بعضها في القصيد ، وهو فيها بين الوضوح والإغراب ، بل قد يأتي بأسلوب هو أقرب إلى الألغاز .



<sup>(</sup>١) اللهُ كُتور سَيد نَوفل، كِتاب شِعْر الطَبيعة، ص ١٩٠ – ١٩١.



## الباب الثاني مراهة فنية نقدية للصورة في شغرالوصف عندابن المعتز وفي فضول:

الفَصل الأُول: التَعمق فخيت المصورة.

النصَل الثَاني: العَنَامِينَ بِتَفَاصِيل الصورة.

الفَصَل الثَّالث: التَّشْخيصِ .

النَصْل الرَّابِع: الحَيْل ل التَّرْكِيبِي .

الفَصَل لِخَامِس: كَيْكِينِف الصُورة لمُوْصوف واحد.

الغَصل السّادس: الجانب النّفسحيفي الصورة.

النَص السَابع: وَلَالِاتِ مَرْكِيه في الصورة.

الفَك الثَّام: ضَعف التَّصُوير





الفَصل الأول: التعمق فخي الصورة.



## الفصل الأول التعمق في الصورة

يصف الشاعر الطبيعة بمظاهرها المختلفة ، ويصوّر الخمر وأوانيها ، والصيد وأدوات، وطيوره وحيوانه ، بصور يختارها مناسبة ، ثم يمضى بإصرار فني في الحديث عن الصور أو ذكر شيء من خصائصها يربطها بالموصوف ، ويقارب بينهما ليتحقق للشاعر الصدق في إحتواء الموصوف .

هذه الطريقة في تناول الظواهر المختلفة إذا جاءت عن طريق الاستعارة يصنفها عُلماء البلاغة تحت عنوان الترشيح(١)، ولكنني أتناولها في شعر ابن المعتز من خلال الصورة عامة سؤاء كانت تشبيها أو استعارة.

والتعمق في الصورة من أُولى خصائص الفن الشعري في الوصف عنده . ومما يؤكد لنا أهمية هذه السمة في وصفه استشهاد لائم بن الرومي ببيتُ من الشعر يتسم بالتعمق في الصورة ؟ ليفضل به وصف ابن المعتزعلى وصف ابن الرومي ، سائلاً إياه عن سبب عدم بجيئه بمثله في شعره (١) .

<sup>(</sup>۱) الترشيح: هو الإمعان في تناسي التشبيه الذي هو أصل الاستعارة ، والاستعارة « المرشحة . هي التي قُرنت بملائم المستعار منه (أي المشبه به) - نحو: ﴿ أُولئكَ الذِينَ اشتروا الضلالَةَ بالْهدَىٰ فَما رَبحَتْ بَهارَتُهُمْ ﴾ استعبر الشراء للاستبدال والاختيار ، ثم فرغ عليها ما يلائم المستعار منه ( الربح والتجارة ) ... وسُميت مرشحة: لترشيحها وتقويتها بذكرى الملائم ، وترشيح الاستعارة التصريحية متفق عليه » ( السيد أحمد الهاشمي ، جواهر البلاغة ، في المعاني والبيان والبديع ، ص ٢٣٠ ، ٣٢١ ) .

 <sup>(</sup>۲) راجع هذه القضية ص١٦٦ - ١٧٠ من هذا البحث .
 الأستاذ عَباس محمود العقاد ، في كتاب ابن الرومي ، حَياته من شعره ، ص ٣١٥ - ٣١٨ .



\_ 44\_

ولا شك أن أهمية هذه السمة الفنية في التصوير ، تأتي من استغراق الشاعر في أعماق الصورة ؛ فهي تحظى منه بعناية فكرية ونفسية وتأملية يمنحها قيمة فنية كبرى .

وأولى النماذج بالتقديم في هذا الموضع ، وأكثرها إتصافاً بهذه الطريقة التصويرية ، تشبيه الشاعر الهلال بزورق الفضة عليه حمولة العنبر . وجمال الصورة ، وروعتها ، وإتقان الشاعر في اختيارها قد بلغ الإجادة . فجسم الهلال من النسور ، وجسم المزورق من الفضة ، وليس التشابه بينهما في الشكل واللون فقط ، بل يتضمن التهابه مدى أعمق من ذلك وهو عدم استمرار كلي بينهما في الشكل واللون فقط ، بل يتضمن التهابه مدى أعمق من ذلك وهو عدم مدى مدى مدى أطول وهدو قصير ، ثم مدى منهما ، فالهلال يختفي بطلوع الفجر أولاً ، وهذا المدى الزمني الأول وهدو قصير ، ثم مدى زمنى أطول وهو إكتاله بدراً .

وكذلك الزورق يختفي في مدى زمني قصير ، وهو بُعده عن مدى الرؤية للعين . وأما المدى الأطول فهو إنتهاؤه إلى مرساه الأخير .

أما حمولة العنبر على الزورق فينقل بها الشاعر سواد الليل حول الهلل أولاً ؛ ثم إحساسه به عنبراً زاد وفاض عن حمولة الزورق فأحاط به لوناً داكناً ، ويُؤكد هذا المستوى من الإحساس به تقديمه للبيتين بقوله ( أهلاً بفطر ) وترسو قواعد التأكيد عند دعوته إلى المدام ، وهي رمز للمتع والتحلل ، بعد أن حرمه الصوم في شهر رمضان من الكثير منها .

فيضرب الهلال بزمانه ومكانه ، وارتباطه بجديد في حياة الشاعر ، ورحيل إلى المتع التي منع نفسه عنها زمناً على أوتار أحاسيسه ، ليصور الهـــلال بزورق من فضة ليس غير ، وحمولت عنبر ، وكلّها مما يُسعد النفس النظر إليها ، ومما يثري الإنسان إمتلاكها ، كما يثري الهـــلال حلى هذا الشكل وفي هذا الوقت ــ حياة الشاعر بمرح وسعادة وضجيج وامتلاء .

ومما يجدر ذكره هنا أن الشاعر، بخياله جعل سطح البحر مرآة لصفحة السماء؛ تعكس الشكل واللون والمكان والزمان من خلال إحساسه بها، وارتباطها بالرغبات والآمال. يقول:



\_~~~\_

أُهـ اللَّهِ بِفطرٍ قـد أنـارَ هـ اللَّهِ فالآنَ فاغـدُ على المُـداع وبَكَّـرِ فاغـدُ على المُـداع وبَكِّـرِ ا وانظـرُ إلـــه كَزورةِ من فِضَّـةٍ قد أَنقلتُهُ حُمـولةٌ من عَنــبر (۱)

فتشبيه الهلال بالزورق هذا خيال ، وأما وصف الزورق بأنه مثقل بحمولة الفضة فهـو تمادي من الشاعر في الخيال الشعري .

ومن التعمق في الصورة أيضاً تصوير الشاعر للزهرة ، وقد أسرجت مصابيحها بالضوء . ثم يُجيبكَ الشاعر عن سؤال مُتوقع . كيف أكانت هذه المصابيح ؟؟؟ . فيذكر أنها عبارة عن شُعَلِ نارية ؛ يخفّف من اشتعالها ويقلل من وهجها ، وتطاير شررها وجود الندى عليها ، تصوير بديع حقاً لشدة حُمْرة الزهر ، تلك الحُمْرة التي تكاد تخترق خلايا الزهور .

ثم يستمر الشاعر مُحلِّقاً في دنيا الخيال الشعري ، وفي عالم الصورة السابقة لا يغادرها . وفي آفاق هذا العالم يتخيل المارٌ بالزهرة في الليل ، يقترب منها ؛ ليستضيء بشعلة .

ثم يتابع الشاعر بخياله الشعري المقتبس، فإذا به يجـــد شيئــاً غير الضـــوء والحـــرارة والدفء، يجـد الزهـرة مجمـرة طيب طار أريجه مع كل ريح مرت به.

ويني الشاعر الفعل للمجهول (أسرجت،) ليسنده إلى قوة غيبية مجهولة ترتبط بعمق الإيمان 'ببديع صنع الله .

وأجاد الشاعر في ربطه بالخيال بين الندى وحمرة الشرر. فجعله ارتباطاً دائماً ليس بشدة حمرتها، فلولا الندى لتطاير شررها.

ثم يُوجد حلقة أخرى بين هذه الصورة والتي تليها ، فعدم تطاير الشرر من الزهرة مكّن للمار بها من الإقتراب منها ؛ لينال نصيباً من ضوئها .

<sup>(</sup>۱) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي في كتابه شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول ، الديوان ، الجزء الثاني ص ٩١ه/الكامل .





\_ 48 \_

يقول الشاعر في الأبيات:

في زَهرو أسرِجَتْ مَصابحها دَنا إليها في الليل مُقتسِسٌ وظَن فيها مَجامِراً سَطَعتْ رَعَتْ نجسومَ السماءِ باهتـة بعين يَقظَىٰ وجيدر ناعسةِ

لولا النَّدن طارَ حولَها الشَّرُرُ للمَّا رآها كالنار تستعِرُ للمَّا رآها كالنار تستعِر في كلَّ ربح من طِيبها خبر والليل داجي القِناع مُعنكِر والليل داجي القِناع مُعنكِر دامَ عليها الوقوق والسَّهَر ()

ثم يضع الشاعر اللمسات الأخيرة على الصورة ، فيربط بين الزهرة والنجوم الباهتة ؛ فكأن تقابلهما في الطبيعة الأولى في الأرض ، والأخرى في السماء ارتباط وجداني بينهما ؛ فالنجوم في حالة فقدها لبريقها ، مريضة تستحق الرعاية ، ويضطرب الليل ويقلق فإذا به \_ مع سواده \_ مُعْتَكُرُ .

ويحلو للشاعر \_ كما يبدو لي \_ أن يربط بين مظاهر الطبيعة \_ على النحو السابق \_ بصلات وثيقة ، بعضها مادي والآخر معنوي أو نفسي ؛ ليعوض ما خسره من إحساسه بهذه الروابط ، وتدمير تلك العلاقات في محيط أسرته العباسية ؛ فالابن ينسى حق أبيه ، فيُدبر قتله ، والأخ يسعى في هلاك أخيه دون أن يراعي حرمة الدم والنسب ووشائج المحبة والرعاية .

<sup>(</sup>۱) أَبُو بَكر محمد بن يَحَيى الصولي ، شعر ابن المعتز ، دراسَة وتَحقيق دَكتور يونس السامرائي ، السِقْسَم الأُولْ ، الديوان ، جـ ٢ ، ص ٥٧٣/المنسرح .

والشاعر في طريقه لوصف الخمر يجتهد في استدعاء الصور المتتابعة التي تنقلها بخصائصها مثل: مصدرها ، وزمن حفظها في الدن ، وشكل الحبّابِ على سطحها ، ولونها حين تختلط بالماء .

فأصلها بنت لكرم العنب ، نبتت فيه متصلة به ، ثم فُصلت عنه وأبعدت ، ومازالت تُنسلب إليه .

أما زمن حفظها في الدنّ ، فهو حقب متعاقبة جعلت الفتاة الصغيرة العضة \_ بنت العنب\_ عجوزاً هرمة أبيض شعرها ، واكتمل محمرها .

وبعد أن نقل أصلها ، ومداها الزمني في الحفظ للتحول إلى خمر عن طريق تتابع الصور الإنسانية ، انتقل إلى تشبيه شكلها ولونها بالمعادن ، فالزبد الأبيض بالزرد من الفضة ، وهي دروع الحرب تتكون من حلقات متداخلة من الحديد .

والرابط بين وصف حَبَاب الخمر بالـدرع ، وبين الخمر ذاتها ، مهـاجمتها العقــل ، وقضاؤهـا على الهم والحزن ــ كما يبدو من رأي الشاعر فيها في مواضع أخرى من خمرياته ــ .

ثم يصور الخمر في داخل الكأس فيما يلي سطحها بالذهب الأحمر. ثم يُعزر هذه الصفة ، وهذا اللون بوصف شكلها حين يُمزج بها الماء. فحين يسقط عليها تندفع هي إلى الأعلى \_ في حركة طبيعية \_ كرد فعل لاندفاع الماء فيها ، فإذا بالسائل المتصاعد في هذا الموقف لهب يندلع منها.

وأعتقد أنه لا تفسير لوصفه لها بالنار إلا أنه استحضار لعاقبة شرب الخمر في اللاشعور . فما يعتمل في النفس يُفضى به اللسان . يقول :



وأديرا الكاس وانتخبا وأديرا الكاس وانتخبا وفي ونها حقبا حقبا المحتالة وفي ونها المختب وأنه وأميرا المتالة في المتالة والمتالة وا

أسقِياني واعد لل طربا المنت كرم شاب مفرقه واكت من فضة زرداً واكت من فضة زرداً وكالمنان الماء ، إذ مُزِجَتْ

وفي سياق حديث الشاعر عن الخمر ووصفه لها ، نقف قليلاً عند تصويره لها بمصباح السماء ، ويربط الشاعر كأس الخمر بمصباح السماء ؛ لإرتباطه نفسياً بموعد لقاء .

ويؤكد الارتباط الزمني في الصورة ــ السابقة الذكر ــ ، تناول الشاعر لتعاقب الأزمان على الحمر ، وهي في مكانها في الدِّنَّ ؛ فإذا بها بعد ذلك تفور وتزبد ، فهي شهب تقذفها السماء .

ويختم الشاعر الصورة السابقة بالتأكيد على ضوء الخمسر في الكسأس يسطع لا يحجسه حجاب، ولا يمنعه من الظهور غطاء، فيؤكد نفاذه واختراقه للحواجز.

والنسق التصويري في الأبيات يعتمد على خاصتين هما الضوء واختراقه للحواجز وارتباطه بالزمن . يقول الشاعر :

على قبُلةٍ أو مَوعدد بِلقداء تساقطُ لُدورٍ من فتدوقِ سماء

وكأس كمصباح السماء شربتها

<sup>(</sup>١) زرداً : الزَّرْدُ والزَّرَدُ حِلَقُ المِغْفَرِ والدَّرْعُ . والزَّرَدَةُ : خَلْقَةُ الدُّرْعِ والجمع زُرُود ، والزَّرْد مِثْل السَّرْدِ ، وهـو تَداخُلُ حِلَقِ الدَّرْعِ بعضها في بعض ، والزَّرَد بتحريك : الدَّرْعُ المَزْرُودةُ ( ابن منظور ) معجـم لسان العرب ، جـ ١٨٢٤/٢ .

<sup>(</sup>٢) ديوان ابن المعتز ــ دار صادر ، ص ٧٨٠ . وأنظر : أبو بكر الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول ، الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٣٤/المديد .



\_ ٣٧ \_

تَرَىٰ ضَوءَها من ظاهرِ الكأسِ ساطعاً عليكَ ولو غطَّيتَها بغِطاعِا وَ(١)

وفي وصف الشاعر ابن المعتز للخمر أيضاً يصوّر حَبَابَها بالسدُّرُ المنتظم في سلك تحت الذهب اللامع الذهب . فكمالٌ في الجمال ، الدر الأبيض منتظمٌ ترتاح إليه العين ، ومن تحته الذهب اللامع الأصفر .

وأما حالة الخمر فهي التوهج والحركة والتسردد في الكسأس تزيسد بمرور الريساح بها، فإحتكاكهما يزيدها توهجاً، واندفاعاً كألسنة اللهب.

فالبيت الثاني تحليل وتعليل للبيت الأول ، وبالذات لظاهرة انتظام الحَبَابَ على سطـــح الحمر . يقــول :

كَأَنَّ الحَبِابَ إِذَا صُفِّ قَت سُمُوطٌ مِن الدُّرِّ فِوقَ السِدَهِ (") كَأَنَّ الحَبِابَ التَّالِياحُ التِهِ (") وَتَحْسِبُهِا قَبَسِامُ الْمُرْعِجِاً إِذَا جَرَشْتُهُ (") الرياحُ التِهِ (")

ومن وصف الخمر إلى وصف مجلسها ، وما يضمه من موسيقيٰ ، وغناء وطرب ، مصاحباً لشرب الخمر .

ثم يتأمل الشاعر في الحمر ، فشأنها معان ، فهو يشربها ويزيلها بشربه وشأنه معها ؛ فهى تُزيل عقله وتفقده رشده وصوابه ، وتجعله يقترف الفسق والمجلون . وحين وصل إلى هذا

<sup>(</sup>١) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، في كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحفيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول ، الديوان ، الجزء الثاني ص ١٧/الطويل .

<sup>(</sup>٢) السُّمْطُ : خَيْطُ النَّظْم لأنَّه يُعَلِّقُ ، وقيلَ هي قِلادَةٌ أَطولُ من الْمِخْنَقَةِ ، وجمعه سُمُوطٌ ( ابن منظور ، لسان العرب ، جـ ٣ ، ص ٢٠٩٣ ) ،

<sup>(</sup>٣) الجَرْش : حَكُّ النَّيَء الْحَشِن بِمثِلِيهِ وَدَلَكُ ، كَا تُحرِشُ الأَفْعَى أَنِيابِها إذا احَتَكَّتْ أَطُوازُها تَسْمَع لذلك صُوْتاً وجَرْشاً . وقِيلَ : هو قَنْرُهُ ( ابن منظور ، لسان العرب ، جـ ١ ، ص ٥٩٩ ) .

<sup>(</sup>٤) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، في كتاب شعر ابن المعتنز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول ،الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٣٩/المتقارب .





\_ 44\_

الحد من التأمل فيها وفي أمرها ، تذكر الوليد بن يزيد ، وشأنه مع الخمر ، حيث أفسدت أمره ، وأدت إلى قتله آخر الأمر .

وموسيقى الأبيات رتيبة تسير في نسق واحمد ــ علماني ، وعمود والعنقود وعقلي . ويمدأ الأبيات بالتجريد . فيقمول :

واسقِياني دَمَ ابنيةِ العُنقيودِ وعلى ذاك كانَ قَتِالُ الوليدِ

عَلَّلانِي بِصوبِ نَاي وَعُصودِ أَشْرِبُ السراحَ وهسي تَشْرِبُ عَقِلي

<sup>(</sup>۱) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، في كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول ،الديوان ، الجزء الثاني ، ص ١٠١/الخفيف . ثم انظر ترجمة للوليد بن يزيد ، وقتله والسبب في ذلك ص ١٨٠ من هذا البحث .



\_ 49 \_

وفي مقدمات شعر الصيد كثيراً ما يقف الشاعر عند رحيل الليل وقدوم الصبح ، وكأنه يرمز عنده إلى بداية الحياة وإنتهائها .

وفي إحدى المقدمات يتحدث عن خروجه في وقت رحيل الليـــل شديــــد السواد يصوره بالحبشي الهارب . فالكون مدى يحتويه نظر الشاعر ، يرى فيه الحبشي الفّـار من أصحاب مثله.

وكأنيً بإحساس الشاعر في البيتين ينتظر هذا الصباح مما جعله يحُسّ بسرعة رحيل الليل الفارب. يُقـول:

قد اغتـــدِي والليـــل في مآبــــهِ كالحَـــبشيِّ فَرَّ من أصحابـــهِ والصبحُ قــد كَشَّفَ عن أنيـابــهِ كأنــهُ يَضحَـــكُ من ذَهابـــهِ (۱)

وأنياب الصبح ذلك البياض الممتد في الأفق حين ظهوره مبكراً ، بعد رحيل الليل.

وبدلاً من المقدمات التقليدية التي وقف فيها القدماء على أطلال المحبوبة ، يقف ابن المعتز على أماكن مخصصة له ، ربما كان ارتباطها بمن يُحب ، أو بذكريات أخسرى ، والأغسلب أنسه يقصدها لشرب الخمر بها .

والجديد في هذه المقدمة أنه إذا كان القدماء قد شُغلوا بالأطلال ، فهو قد شُغل عها بأماكن يُسميها .

<sup>(</sup>١) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، في كتاب شعر ابن المعتنز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، الـقسم الأول ،الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٤١٣/الرجز .





\_ ٤+\_

وطريقة الشاعر هنا في التصوير غير شائعة ، إذ يصور المحبوبة بمواطن من الجمال المكتمل بعدد من الصور متوالية . وأن أسنانها كالجواهر والدُّر أو الزينة الملونة أو زهر الرياض حين يسدو في أجمل صورة .

وفي تشبيه بديع يصور الشاعر لنا موقفه من الدهر ، وموقف الدهر منه . فالدهر يتربّص به ، ومازال يُلاحقه ويُؤدبه ، ويسعى إلى عذاب قلّبه وإيلامه . ويسقيه الشقاء والتعاسة .

ثم يتوغل الشاعر في الصورة أكثر فيشبّه قلبه في صدره بالطائر القلق المضطرب الذي لا يعرف السكينة لأنه محبوس .

وأن يرمز الشاعر إلى نفسه وقلبه بالطائر الجبيس، فهي فكرة متداولة بين الشعراء، يعبرون بها عن الأفكار والآمال والرغبات التي لا يمكنهم التعبير عنها أو اظهارها، إلا أن ظروف ابسن المعتز تختلف عن ظروف شاعر آخر، بفقده عدداً من أهله يُقتلون على يد الأتسراك (جده، وأبوه، وأعمامه)، ثم إن مصاب الشاعر في نفسه أعظم: إذ لم يجد نفسه في المكان اللائسة به، وهو من أكثر بني العباس علماً وعقلاً، وكان من المتقدمين في زمانه. إلا أنسه لم يحظ بمكانة تليق به، ولم ينل حظه من ميراث أجداده في الحلافة، وهو ابن خليفة وحفيد خليفة. يقول الشاعر:

شُغِلِثُ عن أَطلال وَهْبِينَانَ وعن رُسوم أَفقَسرتْ حِينَا بالكَسرْخ والقُسفُص وقُطْرَبُّلِ وطِيزَنابِساذَ وكِركينِ

<sup>(</sup>١) وَهْبِينَ : جبل من جبال الدهناء (صفى الدين عبد المؤمن بن عبد الحق البغدادي المتوفي سنة ٧٣٩ ، في كتاب مراصد الاطلاع على أسماء الأمكنة والبقاع ، وهو مختصر معجم البلدان لياقوت ، تحقيق وتعليق على البخاري ، ط ١ ، جـ ٣ ، ص ٤٤٦ ) .

<sup>(</sup>٢) الكَرْخُ : سُوقُ بِبَعْددادَ نَبَطِيتُ أَ ، وفي التَّهْديبِ : كَرْخُ بِغَيْرَ تَعْرِيدِ ، وأُكَيْراخُ مُوضِعٌ في السّوادر ... وفي التّهٰذيب : الكرَاخَةُ الكارخُ الرَّجُلُ الذِي يَسُوقُ الماء إلى الأَرْض ، سَوادَّية ( ابن منظور : معجم لسان العرب ، جه ه ، ص ٣٨٤٩ ) .

مُعــــرِّق من صُدغِــــهِ نُونَــــا وقــــد فَقدنـــــا مَنْ يُراعينـــــا قد راحَ في الأسفـــاطِ مَكنونـــــا ('' دَه \_\_\_\_ يُحسِّ في الأَمْرُين \_\_\_

كأننـــــى حيــــن أرى وجهـــــهُ أُكْشِفُ عن دُر وعـــن جَوْهــــر أو أُنشُرُ الـــوشيّ الطِـــرازيُّ أو نَفُ رَ قلب ي بين أَضلاع ب

القفص : أو القُفْس : بالضم ثم السكون ، والسين المهملة ، أكثر ما يتلفّظ غير أهله

بالصاد: جبل بكرمان أهله كالأكراد، يُقال لهم القُفْس والبلوس .. وهو مما يلي البحر، وأصل أهله عرب لم يكن لهم دين ، يرجعون إليه موصوفون بقلَّة البرحمة والفساد في الأرض ... وقبد تتبعهم عضد الدولة حتى أفناهم ( صفى الدين البغدادي ، كتاب مراصد الاطلاع على أسماء الأمكنــة والبقــاع ، جـ ١١١٣/٣ .

قُطْرَبُّل : بالضم ، ثم السكون ، وفتح الراء ، وباء مشدَّدة مضمومةٍ ، ولام ... قرية بين بغـــداد وعُــكْبرا ... يضاف إليها الخمــر والحانـــات ، وهـــى الآن خراب .. ( المصدر السابق ، .. جـ ٣ ،

طِيزَناباذ : بالكسر ، ثم السكون ، ثم زاي مفتوحة ، ونـون وبعـد ألفهـا باء موحَّـدة ، وآخـره ذال معجمـة ، موضع بين الكوفة والقادسيّة . على جادّة الطريق إلى مكة ، بينها وبين القادسية ميل ، وهبي الآن خَرَاب لم يق بها إلَّا أثر قباب أبي نواس ، الذي أنشد بذكرها :

قلــــوا تنسُّكَ بعــــد الحج قلتُ لهم أرجــو الإلــه وأخمني طيزنابـــاذا

( المصدر السابق ، جـ ٢ ، ص ٩٠٠ ) .

كِرْكِنيا : كِرْكين : بكسر الكافين ، وآخره نون ، من قرى بغداد و قرب البَوَدان ( صفي الديس البغـدادي ، كتاب مراصد الاطلاع ، جـ ٣ ، ص ١١٦٠ ) .

(١) الأسفاط: السَّفَطُ: الذي يُعَبَّى فيه الطَّيْبُ، وما أَشبَهُ من أدواتِ النِّساءِ، والسَّفَطُ مَعْروفٌ. ابْنُ سيده: السُّفَطُ كالجوالق والجُمْعُ أَسْفاطُ ﴿ ابن منظور ، معجم لسان العرب ، ج ٣ ، ٢٠٢٧ ) .



وتيار الشعور مترابط في الأبيات منذ أول بيت إلى آخر بيت ؛ فاشتغاله عن أماكن أحبَّها وأحب ارتيادها ، وانشغاله عمن يحب ، كان سببه انصرافه إلى آلام نفسه ، وتوجعات قلبه اللذين أصابهما الدهر أيما إصابة !

هذا فيما يختص بمقدمات الصيد ، أما بالنسبة لقصيدة الصيد نفسها فمن بديع تصوير الشاعر لسرعة الكلب ، خروجه سريعاً فيستمر في العدو طويلاً ، ثم يربط الشاعر \_ كعادته \_ بين خروجه للصيد ، والزمن ، وشكل الطبيعة ، وهو وقت رحيل الليل وطلوع الفجر . فالليل هو الأعم والأشمل ، وهو المسيطر على الكون . وكأن الفجر موقد به ، تظهر منه أشعة ضوء الفجر ونوره .

وبعد تحديده للوقت بالضبط من خلال مكان الفجر من الليل. وعلاقة كل منهما بالآخر ، عاد الشاعر مرة أخرى إلى الحديث عن سرعة الكلب ، فهو يَعدو مادام الطريق يمتد أمامه للسير . وهي مبالغة طريفة من الشاعر ، أن يجعل السرعة في غايتها ومنتهاها ، ليس لها ضابط سوى انتهاء الطريق ، فكلما امتد الطريق استمر في السرعة .

ثم ينتقل أيضاً إلى وصف سرعة الخيل بقوائمها في سباق مع بعضها البعض ، فالأيـــدي تُسرع وتجري ، والأرجل تقتفي أثرها في السرعة .

وبعد أن وصف الشاعر سرعة كلاً منها على حدة ، الكلاب أولاً ثم الخيـــل ، صوّر بعـــد ذلك أثر هذه السرعة ؛ فصوت عدو الكلاب والخيل وركضها كان يشبه صوت البرق والرعد .

فحرَكة حوافر الخيل، وقوائم الكلاب على الأرض تُحدِثُ صوتاً عالياً لا يتبينه السامع، ولا يُدرك مصدره فيتخيله من السماء.

<sup>(</sup>۱) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، في كتأب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، الـقسم الأول ، الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٤٧٧ ــــ ٤٧٨/السريع .



فيصل الشاعر الأرض بالسماء ، فالحركة صداها في الأرض ، ولكن صوتها يصدر من السماء ، فخيال الشاعر جمعها في صورة واحدة .

ثم يتعمق الشاعر الصورة أكثر ، فيذكر انطباعات أخرى للناظر إلى هذا المشهد المركب من عناصر سبق له ذكرها ، وبيان علاقتها ، الكلاب والخيول السريعة المستمرة الحركة ، تتسبب حركتها في تطاير الغبار في الفضاء . وهو على هذه الهيئة يشبه ملاءاً نشره غسال ينتظر جفافه .

ثم يُوغل الشاعر في الصورة أكثر ، فملاء الغسَّال بين النشر والطيء ، فالنشر يقوم به السهل عندما تمرّ به الكلاب والخيول المسرعة ، فما تكاد تصل الجبل حتى يطويها فلا تظهر ، وهي في بعدها كأنها قريبة . فيطول نَفُسُ الشاعر في الصور ، ويأتي بها متلاحقة متتابعة ، ويصل بينها بعرى وثيقة ... يقول :

والليــلُ قد رَقَّ على وجـــهِ البَلـــدُ'' والفجـــرُ في ليــلِ الظـــلامِ يتَّقِـــدُ'' ما يَستزدُهـــــا الشَّوطُ من عَدْوٍ تَزِدْ لمَّا غَدونـا وغــدث خيــلُ الطَّــرَدْ

غَدوتُ لِلصيدِ بِغُضْفٍ كَالقِدَدُ وَابتَلُ سِربالُ النسيمِ وَبَرَدُ وَابتَلُ سِربالُ النسيمِ وَبَرَدُ غواضفٍ مُنتهِ اللهُ مُسَدِّ للأَمْسَدُ وتقتضي الأرجلُ والأيدي تَعِدْ

<sup>(</sup>١) غُضف: قبل للكلاب غُضْفٌ ، إذا اسْتَرْخَتْ آذائها على المحاوَرةِ مِنْ طُولها وسَعَتِها ، ... والخُضْفُ كِلابُ الطَّنيد مِنْ ذلِكَ ، صِفَة عالبة وغَضَفَ الكَلْبُ أَذْنَهُ غَضْفاً وغَضفاناً ، وغَضْفاناً : لواها ، وكذلك إذا لَوتُها الطَّنيد مِنْ ذلِكَ ، صِفَة عالبة وغضفا الكَلْبُ أَذْنَهُ عَضْفا وغَضفاناً ، وغَضفاناً : لواها ، وكذلك إذا لَوتُها التربي ، وقيل غَضَفَها أَرْخَاها وكسَرَها ، والغَضَفُ ، بِالتَّحْسريكِ : اسْتُرخاء في الأَذُن ، وفي التَّهذيب : المُقضفُ اسْتِرْخاء أعلى الأَذُن على مُحارَبُها من سَعَتِها وعِظَمِها ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جه ، ص به ٢٢٦٧ ) .

 <sup>(</sup>٢) سَرَبال : السَّربال : القَميصُ والدَّرْعُ ، وقِيلَ : كل ما لُيِسَ ، فهو سِرْبالٌ وقد تَسَرُبَلَ به ، وسَرْبَلَهُ إِيَّاه .
 وسَرْبَلْتُه فَتَسَرْبَلَ أي ألبسْتُهُ السَّرْبَال ...

وقيل في قوله تعالى : ﴿ سَرَابِيلَ بَقَيكُمُ الْحُرَ ﴾ إنَّهَا القُمصُ تَقَىى الحُرَّ والبُرْدَ فاكْتُفَى بِذكْرِ الحُرِّ ، كَأَنَّ مَا وَقَىٰ الحرَّ وَقَىٰ البَرْد . وأما قوله تعالى : ﴿ وَسَرَابِيلَ تَقِيَكُمْ بَأْسَكُمْ ﴾ فهمي النَّدُووُع ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٣ ، ص ١٩٨٣ ) .



\_ 22\_

أَبَرِقَ بالركضِ الفضاءُ ورعَدَ وقامَ شيطانُ الحريصِ وَقَعَدُ وطارَ نَقْعٌ فِي السماءِ وَرَكَدُ كأنسسهُ مُلاءُ غَسَّالٍ جُدُدُ (١) يَنْشُرُها السهلُ ويَطويها الجَدَدُ مثلُ القريبِ عِنْدَها ما قد بَعُدَّ

والصورة مع بساطتها عميقة التناول تلائم نسق الصورة السابقة في ربطها الأرض بالسماء . والملاء يُنشُرُ بين الأرض والسماء ليجف ماؤه ثم يُطوى ، فشدة السرعة ، وما يتسرتب عليها . استدعت في خيال الشاعر رؤى من الطبيعة ؛ ليعمّق إحساسنا بالسرعة ، ويلتقط الصور التي تبين مداها وأثرها الدال عليها .

ومن خلال تصوير الشاعر للسرعة على هذا النحو ، وإبداعه في تناولها على هذا السنسق الفني ، ثم إطالته التأمل فيها ، ونقلها متلائمة من حيز الطبيعة تجمعها وتشترك فيها ، يتبين خطأ القول بأن المعتز لا يُجيد إلا التشبيه بالنفائس كالذهب واللؤلؤ والفضة والجواهر ، وإن التشبيه عنده إنما يستمد جودته من نفاسة مادته . ذلك أن التشبيه الذي مرَّ بنا منذ قليل لا أثر لمثل تلك النفائس فيه ، ومع ذلك فقد لمسنا روعته ، وحسن تناوله ، وبديع تركيه .

※ ※ ※

<sup>(</sup>۱) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، في كتباب شعر ابن المعتنز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول ، الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٤٣٣ ـــ ٤٣٤/الرجز .



النَصَل الثَاني: العنَامِين بتغَاصِيل الصُورَة.



## الفَصل النَّاني العِناية بتفَاصِيل الصُـوَرَة

وهي من أوسع الخصائص في شعر ابن المعتز ، فالشاعر ينقلك إلى خياله ؛ لترى معالم الصورة عنده \_ شكلها أو هيئتها أو لونها \_ في إحساسه بها ، وانطباعه عنها ؛ فيخلق لها كوناً جديداً في عالمه الشعري ، مادامت قد مرت بخبرته التأملية ، واتسع لها نطاق شعوره .

والظواهـ التي يتنـاولها الشاعـ هي كل ما يمكـن أن يمرُّ بخبراتـه اليوميـة في الطبيعـة أو الحيـاة المـادية .

ومادة الصورة عنده مستمدة أيضاً من تلك الظواهر ، إذ يربط الشاعر بين الظواهر والصور ، فيجعل الصورة ظلالاً للظاهرة لا تنفك عنها وتتلون بألوانها ، وتتشكل بأشكالها .

ويبقى للشاعر فضل تلك التركيبة الفنية المتقنة ، والتي هي مزيج من الظاهبرة والصورة ، ثم فكره وإحساسه بهما وانطباعه النفسي الذي يحرك هذا الإحساس .

ولنتبع بعض الصور التي اتضح إصرار الشاعر على بيان أشكالها وهيئاتها وألوانها من خلال أغراض شعر الوصف الثلاثة الطبيعية ثم الحمر والصيد.

وفي مقدمة الصور في وصف الطبيعة ، أبياته المشهورة في تشبيه الهلال وحولـــه النجـــوم بالمنجل من الفضة يحصد النرجس ، وبها يُستدل أيضاً على براعة الشاعر في الوصف .

لقد استطاع الشاعر أن ينقل إلى قارئه استدارة الهلال غير الكاملة ، وبياضه ولمعانه ، ثم شكل النجوم المنتشرة حوله ، وهمي أيضاً بيضاء جميلة وتبقى الحركة في الفعل ( يحصد ) ، تنقل لنا إحساس الشاعر بالهلال ، وعلاقته بالنجوم من حوله . فهمي علاقة الأصل بالفرع ، والقائم على من يستنحق الرعاية .



- 27 -

ثم يقيم الشاعر صلة بينك وبينه بقوله في أول البيتين انظر ...

يقـول:

أنظ رَ إلى حُسْنِ هِلالٍ بَ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ع

وبكثير من الدقة يصف الشاعر المصباح في المجلس بقمر مشرق ، ثم يشبه بالتسرس من الفضة يُمزق الظلمة .

وقد وُفِّق الشاعر في نقل الصورة بظاهرها ، وبيقى بها جانب خفي رمزي ، يتأتى من تشبيه الشاعر المصباح المستدير بالترس ، وهو سلاح في الحرب يتقي به المقاتل الضربات ، ويختفي خلفه . ثم إن هذا الترس المصنوع من الفضة يُمزُق الظلام ويُشتَّته ، وربما كانت ظلمة الدجي في الصورة رمز للظلم والجور والبغي والطغيان ، ويؤكد هذا التفسير للصورة ذكره للمنشبه مضافة إليه نون المتكلمين وعلى رأسهم الشاعر الذي تولى مهمة التعبير . يقول :

ومصْباحُنَـــا قمـــرٌ مشرِقٌ كَتْرُسِ (٢) اللَّجِينُ يشــقُ الدُّجـيٰ (١)

وله تصوير رائع وبديع للقشاء ، يُبَيْنُ فيه شَكلها وهيئتها ولونها . فهي أُنابيب مجتمعة إلى بعضها البعض ، مادتها الزمرد الأخضر الممتد ، وينفي عنها اتصالها بالورق .

<sup>(</sup>۱) أَبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول الديوان ، الجزء الثاني ، ٦٠٥ ــ ٦٠٦/السريع .

<sup>(</sup>٢) التُّرْسُ مِنَ السَّلاح المَتَوَقَّى بِها ، معروف ، وجَمْعُهُ أَثْراسٌ وتِراسٌ وتِرسةٌ وتُرُوس ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جد ١ ، ص ٤٢٨ ) . وهو قرص معدني مستدير ، يستتر خلفه المقاتل .

<sup>(</sup>٣) ديوان ابن المعتز ، دار صادر ، ص ٢٢ /المتقارب .





ويصور الشاعر شكلها ولونها ، ويترك تحديد طُولها ، وكأن الأنابيب المجتمعة إلى بعضها البعض أغرته بأن يتركها ممتدة . من إحساسه وإلى كل إحساس ترك الشعور بأهمية الالتفاف والوحدة والألفة والتقارب . والقثاء هي النموذج الرائع من الطبيعة . يعطينا درساً للجمال في الاجتماع ، ونتيجته قوة تصنع السلام ، ولون الخضرة يرمز إليه . يقول:

انظُر إليهِ أنابيها مُنضَّدةً من الزُّمُردِ نُحضراً ما لَها وَرَقُ انظُر إليهِ أنابيها مُنضَّدةً وصارَ مقلوبُهُ أنسي بكُمْ أَيْقُ (۱)

وأما النارنج (" فيصف الشاعر شكله ولونه وهيئته على الشجرة فالنارنج كُرةً من الذهب الخالص . ليؤكد الشاعر على لونها شديد الصفرة ، واستدارتها ، ثم يصورها في مكانها على الشجرة ، فإذا هي الكرة المذهبة رماها الصولجان (") ؛ فبقيت معلَّقة في الهواء ، والجانب الأخير في الصورة ، من صنع خيال الشاعر ، إذ لا وجود في الطبيعة لكرة تتعلق في الهواء ولا تسقط .

يقول في الكامل:

وكأنَّمــا النارَنـــجُ في أغصانـــهِ من خالصِ الـذهبِ الـــذي لم يُخلَــطِ كُرةٌ رَماهــا الصَّولِجانُ إلى الهَــــوا فَتعلَّــقَتْ في جَوَّهِ لم تَسقُـــطِ (ا)

<sup>(</sup>۱) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامراتي ، القسم الأول الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٦٢٣/البسيط .

<sup>(</sup>٢) النَّارَئَج : شجرة مثمرة من الفصيلة السذابية دائمة الخُضرة . تسمو بضعة أمتار ، أوراقها جلدية خُضر لامعة ، لها رائحة عطرية ، وأزهارها بيض عبقة الرائحة ، تظهر في الربيع . والثمرة لبيَّة تُعْرَفُ كذلك بالنَّارنج ، عصارتها حمضية مُرَّة ، وتُستعمل أزهارها في صُنْع سماء الزَّهر ... ( المعجم الوسيط ، جـ ٢ ، ص ٩١٢ — ٩١٣ ) .

<sup>(</sup>٣) الصَّوْلَجانُ : العُودُ المِغوجُ . قال سيبويه : فارسيُّ مُعَرَّبٌ والجمع صَوَالِجَةٌ والهاءُ لِمَكَان العُجْمَةِ ... الصَّوْلِجانُ : الصَّوْلِجان عَصاً يُعْطَفُ طَرَفها يُضْرَبُ بها الكُرةُ على الدُّوابُ ، فَأَمَّا العصا التي أَعْوَجُ طَرَفها خِلْقَةً في شجرتها فهي مِحْجَنَ ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٤ ، ص ٢٤٧٩ ) .

<sup>(</sup>٤) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، النقسم الأول الديوان ، الجزء الثاني ، ص ١٠/٦/الكامل .



- EN -

والصورتان السابقتان والصورة الأخيرة خاصة بالشاعر ، لم يتناولها شاعــر مثلـــه على هذا النمط .

وإذا خرج الشاعر إلى الطبيعة ، وتجوّل في أرجائها ، فإنـــه لا ينسى أن يصف أجزاءهــــا بصفات الذهب ، وخصائصه التي نعرفها عنه .

فالغدير حين تسقط الشمس عليه ، يعتقد الناظر إلى سطح الماء أنه درعٌ صنع من الذهب .

فالشاعر دقيق في رسم الصورة ، فاختلاط أشعة الشمس بسطح الماء الذي حركته ريح الصّبا يُحيل سطحه أصفراً مموجاً ، كأنه درعٌ من الذهب .

يقول في المتقارب:

هُب وبُ الرياج وَم رُ الصَّبُ الْ

غَــديــــرٌ يُرجــــرِجُ أَمواجَـــــهُ

تَوهَّم شُهِ جَوشناً (١) مُذْهَب الله عَالَى الله عَلَيْهِ عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ

- (١) الغَدِير : القطعة من الماء يُغادرها السُّيُّل ، أي يتركها ... وقد قيل : إنه من الغَدْر ؛ لأنه يُخَوُنُ وُرَّادَهُ فَينْضُبُ عنهم ، ويغدر بأهله فينقطع عندما تشتد الحاجة إليه ( ابسن منظسور ، معجسم لسان العسرب ، ج ٥ ، ص ٣٢١٧ ) .
- (٢) والصّبا: ربع معروفة تقابل الدّبور . الصّحاح : الصّبا ربح ومهبها المستوى أن تهُبُّ من موضع مَطْلَع الشّمس إذا استوى الليل والنهار ونيحتها الدبور . المحكم : والصّبا ربح تستقبل البيت ، قبل : لأنها تجن إلى البيت ، وقال ابن الاعرابي : مَهَبُّ الصّبا مِنْ مطلع الثُريًّا إلى بنات نَعْش ، ومن تذكرة أبي علي : تكون اسما وصفة ، وتثنيته صبوان وصبيان (عن اللحياني) ، والجمع صبوات وأصباء . وقد صبت الرّبح تصبو صبوا وصبا (ابن منظور ، معجم لسان العرب ، ج ٤ ، ص ٢٣٩٨ ، ٢٣٩٩) .
  - (٣) اَلْجُوْشَن : الدُّرعُ ( ابن منظور ، لسان العرب ، جـ ١ ، ص ٦٢٩ ) .
- (٤) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتنز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، الـقسم الأول الديوان ، الجزء الثاني ، ص ١٠/المتقارب .



ومصدر الصورة الحرب بأحداثها وأدواتها التي تُثري خيَال الشعراء.

إلا أن الشاعر جعل طرفي الصورة نكرة ، فقال : (غديرٌ ، وجوشنا ) ، والتنكير هنا أفاد الصورة التعميم ، فأصبحت بمثابة لوحة فنية لمظهر من مظاهر الجمال في الطبيعة . مع أن تشبيه الغذير بالدرع المذهب أفاد المشبه قوة وصلابة ، والذهب وصف به الغدير بلونه حين تشرق الشمس عليه البنقل لنا لونه كما تراءى للشاعر في وقت رؤيته له .

والنار كذلك تحظى من الشاعر بتصوير بديع ، فيصفها في اندفاعها ، وانتشار ضوئها بالسيوف المصقولة ، يتم صقلها بين عيدان الحطب . وهذا التشبيه ينقل لنا شكل ألسنة النار ولمانها وضوئها ، واستقامتها . والنار والسيوف تشترك في صفة واحدة هي التوجه إلى القتل والدمار ، والصلة بينهما وثيقة ؟ فالسيوف تُصاغُ من المعدن بتعرضه للنار ثم تصقل فيها أيضاً . يقول :

مُشَهِّرةٌ لا يَحجُبُ البُخلُ ضوءَها كَأَنَّ سيوفاً بين عِيدانِها تُجْلَكُن (١)

ومُشَهِّرةٌ صفة لألسنة النار ، ولكنه لم يصرّح بإسمها في البيت لدلالة المعنى عليها. ولوجود قرائن لفظية مثل (ضوءها ، تُجلّى ) .

والسيوف أيضاً أُولي مستلزمات الحرب، فيستحضر الشاعر صورها في أكثر من موضع.

وذِكْر الشاعر للبخل في البيت ؛ لإرتباط النار بالكرم ، والكريم هو الـذي يُشْعِلُ ناره ليراهـا المسافر في الليل ، ويَقْدم عليه .

ثم وصف آخر للنار المندفعة بين عيدان الحطب بالخيسل تُمسزّق عنها غطاءها ، فالنسار والسيوف والخيل هذه هي أجزاء الصورة .

<sup>(</sup>۱) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يوس السامرائي ، القسم الأول الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٦٣٣/الطويل .





والتشبيه هنا في ظاهرة بيان شكل خروج النار من بين عيدان الحطب المتقاربة ، ثم شبه لون الخيل بلون النار . يقول :

تُفرُّجُ أَغصِانَ الوَقودِ إذا التقت كَمْ شُقِّتِ الشقراءُ عَن مَتْنِها جُلَّا (١)

خيال لمّاح، استطاع الشاعر به أن يُخرج لنا من بين عيدان الحطب، وألسنة ناره خيلاً نافرةً ، تُمزق ما عليها ، والحيل رمز للقوة والخير ، والصورة حافلة بالحركة في طرفيها في قولله و تفرُّخ ـ وشقّت ] .

فالتريا \_ كما بدا له شكلها في السماء \_ تشبه العنقود .

فيحدد الشاعر وقت الزيارة ، في الليل حين اشتد سوادة في جوانبه ، وأن سواد الليل هو الـذي أتاح له رؤية النريا في غرب السماء بالعنقود . ٤

<sup>(</sup>١) الشقراء: أنثى الحيل.

جُلًّا : مَا يُغطَىٰ به ظهرها من نسيج غليظ .

<sup>(</sup>٢) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتنز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٦٣٣/الطويل .



\_ 01\_

ىقىول :

والنَّريَّ فِي الغربِ كَالْعُنقَ وِدِ النَّريُّ عَلَى عَلَى عَلَائِلَ سُودِ (١)

زارني والدُّجَـــي أَحَـــمُ الحَـــواشي وهــــلال السمــاءِ طَــــؤُق عروس

ويؤكد الشاعر سواد الليل ، بوصف للهلال بطوق عروس يُلَمَّعُ على قماش أسود ، فتشبيه الهلال بالطوق كناية عن استدارته المفرَّغة أول الشهر أو آخره ، وعُنصر الربط أقوى بين الصورتين السابقتين .

ثم أوجد الشاعر رابطة نفسية عميقة بين الهلال الذي يشبه في استدارته نصف السوار، والثريا التي تشبه كفاً مشيرة إليه، معجبة به، والتصوير هنا في ظاهرة لنقل الشكل يقول:

نَوْرَ الأَقحـــوانُ فِي جَانَبِـــهِ والنَّرَيِّــا كَفَّ تُشيــرُ إلَيـــهِ (١٠) وكــــان المَجَـــر جَدوَل ماء وكـــان الهـــــلال نِصفُ سيوار

وكما ألمح الشاعر إلى صفة نفسية إنسانية في الصورة السابقة للتُريّا ، فهو ينظر إليها في الغرب، فإذا السماء تعكس شكل غصن من الزهر على صفحتها ، فالسماء مرآة صافية تنقل بصدق ما على الأرض . والتصوير هنا أيضاً لنقل الشكل في الظاهر ، وإن كان الشاعر يقرّب بين السماء والأرض .

ومما يدل على ذلك أن الصورة المتأملة في السماء، تحديده لمكانها في الغرب. يقول:

ن على الغــــربِ قد نُشِــر

والثُرَيْـــــا كَنـــــورِ غُصْـ

(٣) ديوان دبن المعتز ، دار صادر ، ص ٢٢٦ /الخفيف .

<sup>(</sup>١) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الاول الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٥٦٦/الخفيف .

ر(۲) المصدر السابق ، ص ٦٥٥/الخفيف، وانظر : ديوان ابن المعتز ، دار صادر ص ٤٧١٠



- 07\_

هذا من شعر الطبيعة في تفاصيل الصورة . أما شعر الخمر ، فيقدم الشاعر لإحدى خمرياته بوصف شكل الثُريًا في إطار حديثه عن الكون لتحديد وقت شربه الخمر .

فظلمة الليل تخيم على الكون من كل جانب ، والنجوم راكضة في حلبته ، ثم يطوي المدى الزمني لليل ، ويتحدث عن التُريَّا في آخر الليل فإذا هي أشكالٌ مختلفة ليس بينها رابطة ، وهرَّ متفتح ، أو لجام من الفضة البيضاء اللامعة .

والكون بأطرافه ، مسافة محددة في خيال الشاعر يحتويها . فهو ليس إلا حلبة للسباق ، تتسابق فيها النجوم .

والركض الذي وُصف به النجم ، والتفتح الذي وصفت به الثُّريَّا ، يعبّر بهما الشاعر عن حالتي الظهور والإختفاء والتلألؤ . يقـول :

أَلَا سَقِّسنِها والظَّسِلامُ مُقَسِوَّ وَنَجُمُ الدُّجَى فِي حَلْبِةِ اللِّل يَركُضُ اللَّهِ مَا الدُّجَى فِي حَلْبِةِ اللِّل يَركُضُ كَانَّ الثُّرِيُّا فِي أُواخِسِ لِيلِهِسِا تَفتَّصُ ثَنْ الثُّرِيُّا فِي أُواخِسِ لِيلِهِسِا تَفتَّصُ ثَنْ الثُّرِيُّا فِي أُواخِسِ لِيلِهِسِا

أما أباريق الراح المصنوعة من الفضة ، فهي تشبه الظباء وقفت بمكان مرتفع .

فالقيمة الجمالية لإبريق الراح ، وشكله وهيئته قائماً بين الشاربين، جعـل الشاعـر يشبُّهه بالظبـاء تقف في مكانٍ مُرْتفع ، وجمال الأباريق من خلال إحساس شاربي الخمر بها . يقــول :

كَأُنَّ أَباريــــقَ اللُّجَيْـــنِ لَديهِ ظِبِـاءٌ بِأُعلَى الرَّقمتيــنِ قِيــامُ (٢)

<sup>(</sup>١) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، فتناب شعر ابن المعتنز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، النقسم الأول الديوان ، الجزء الثاني ، ص ١٦٧/الطويل .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، ص ٢٤٠/الطويل .





\_ 0"\_

وحين يصف الشاعر الخمر في رائحتها ولونها وشكلها حين تُصبُّ في الكأس، يشبهها بالخنجر في نفوسه. وإن اختياره للخنجر في وصف الخمر يرتبط باغتيالها العقل، وفتكها به.

ثم يملأ الساقي الكأس بخمر كالعقيق في حُمرتها القانية ، يظهر المسك في اخر الكسأس من شدة حمرته ، وقلة انعكاس الضوء عليه ، وكذلك شبهه بالخمر في إزالة الهم . يقول

وطاف بها ساق أديبٌ بِمبازُل كَخَنجَرِ عَيَّارٍ صِناعتُ الفَالَثُ الفَاتُ وطافَ بها ساق أديبٌ بِمبازُل كَخَنجَرِ عَيَّارٍ صِناعتُ الفَاتُ الفَاتَ الفَاتَ الفَاتُ الفَاتِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُولُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ الللْمُولُ الللْمُولُ اللْمُولِلْمُ اللْمُولِلْمُ

والاطار العام لتصوير الخمر هو تشبيهها في صفرتها بالشمس، وحمرتها بالعقيق أو الـدم، وأحياناً أخرى يشبهها بالذهب، ومرة بالفضة.

فيسير الشاعر على هذا النشق في تصويره للخمر . فإذا شبهها الشاعر بالشمس ، نقل لك أشعتها اللامعة ، وأبرز لونها وأشعتها ، وسواد الليل حولها . وذِكْرهُ لسواد الليالي ، نقل للصورة من الطبيعة ــ وهي الشمس ــ إلى عالم الخيال الشعري ؛ فالشمس في الواقع لا تسطع في الليل .

ويتحفَّظ الشاعر في إطلاق التشبيه فيجعل الاستخلاف خاص بأشعة الشمس وضوئها . يقـول :

سَ سَناهَا على سوادِ اللياليان

روُحَ دَنَّ صفراءَ تستخلفُ الشه

<sup>(</sup>١) الاذريون : نبات زَهْري خَريفي ، زهره اصفر أو أحمر ذهبي ، في وسطه خَمْل أسود ، وهـو من فصيلـة المركبّات الأثبرية ( المعجم الوسيط ، جـ ١ ، ص ١ ) .

<sup>(</sup>٢) تحقيق: أستخدم اللفظ في البيت وهو غير ملائم للمعنى ، وربما كان خطأ مطبعياً ، أر تحسجبف

<sup>(</sup>٣) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول الديوان ، الجزء الثاني ، ص ١٩٣/الطويل .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ، ص ٢١١/الخفيف .



\_08\_

ويستمر الشاعر في مواضع أخرى من شعره في ملاحظة خارجية للظواهر من حوله، وربطها بظواهر أحرى مادية ليس للشاعر فضل فيها سوى قوة ملاحظتها وربطها ، وهو في هذا يشبه الشاعر الجاهلي ، ويمزج ذلك بإستخدام الصنعة ، التي أخذ بها الشاعر العباسي المُحدَّث .

فحمرة الخمر إن لم تكن تشبه العقيق فهي تشبه الدم ، ولمناسبة وصفها بالـدم ، يشبه زقها (١٩٠٠ برجل من الزُّنج مُوثَّقُ ومذبوح .

وهـذا التشبيـه للزّق بالمذبـوح يرجع إلى الاشتـراك في اللـون الأسود، وسيلان اللــون الأحمر منه . والصورة تقليدية للزّق تناولها شعراء الخمر السابقين عليه . يقــول :

يَسِيتُ يَسحبُ زِقِساً أو يُفرُّغُسهُ كَمُوثَقِ من رجال الزُّنجِ مَذبوج"

ويذكر الشاعر للخمر أكثر من لون ، فيذكر لونها قبل المزج وبعده ، فهي تُشبه الحدود الوردية اللون ، فحمرتها خفيفة ، وقبل مزجها كلون الياقوت الأحمر القاني ، وهو وصف دقيق جداً للون الخمر ، فهي إلى نفسه كرؤيته لهاتين الصورتين [ الحد المورد ، والياقوت ] والشاعسر هنا فنان يعطيك درجة لونها بدقة . يقول :

وهمي بعمد المِسزاج تُوريمـــدُ خَدُّ وهي مثلُ الياقوتِ قبــلَ المِــزاجُ (")

<sup>(</sup>١) الزُقُ : السُّقاءُ ، وجَمِّعُ القِلَة أَزْقَاقُ ، والكثير زِقاقٌ وزُقَانٍ مثل ذِئبٍ وذُؤبان ، والزَّق من الأهُب : كُلُّ وعاءِ اتَخِذَ لَمُ الشَّابِ وَنحوه . وقبل : لا يستَّى زِقَا حتى يُسْلخَ مِنْ قِبلَ عُنقهِ ، وتزَّقيقه سَلْخة من قِبلَ رأسِه . قال أبو حنيفة : النُرُقُ هو الذي يُنقَلَ فيه الحمر ، والجمْع أزقاق وأزُقُّ ( ابن منظور ، معجم لسان العسرب ، جر ٣ ، ص ١٨٤٥ ) .

<sup>(</sup>٢) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٧٣/البسيط .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، ص ٦٨/الخفيف .





\_00\_

ويتحدث الشاعر عن الصيد بجوارحه وضواريه ، ويصف البازي أكثر من وصفه غيره ، فينقل شكله وسرعته ، ثم يتناول دوره في عملية الصيد ، وما يفعله في سبيل حصوله عليه . يقول :

وَسَبِ لِلسرزقِ من خيسرِ سَبَبْ وَسَبِ لِلسرزةِ من خيسرِ سَبَبْ وهي على ماءِ الخليسجِ تصطَخِبْ ذو مُقْلهِ تَهستكُ أستارَ الحُدُبُ كانتُ لنا وسيلةٍ فلسم تَخِبُ (')

غَدوتُ لِلصيدِ بفتيدِ إِن نُجُبُ غَدا فلاقَى الطيرَ حَدفٌ من كَنَبْ يطلُبُ دَيناً في النفوس قد وَجبْ كأنَّها في الرأس مِسدارُ ذَهَبْ

فيذكر الشاعر خروجه إلى الصيد مع رفاقه لتحصيل الرزق. ثم هم يحملون الموت للطير، في الوقت الذي كانت هي تلعب بأصواتٍ مرتفعة على الماء، وذلك بجملة الحال التسي ضمنها الشطر الثاني من البيت الثاني [ وهي على ماء الخليج تصطخب ] فبذلك بيَّن هيئة الطير وحالها. ثم الحركة الموحية بالمعنى في الفعل [ تصطخب ] فهذا الفعل روح جملة الحال، وعمدة فيها.

وأشار الشاعر إلى البازّيُّ بالضمير في قوله [ سبب للرزق ] ثم الضمير في [ غدا ويطلب ] يعود على [ سبب للرزق ] ، فوصفه للبازي من خلال هذه الضمائر بالجرأة ، وسرعة الفتك بالفريسة ، فأعتبره الشاعر طالب دَيْن ، وطالب الدين مُتْجه إليه دائماً ، لا يلتفت لغيره . ثم تحدّث عن مقلته التي تخترق الحُجُب ، فوصفها بأنها في رأسه تشبه مِسْماراً من ذهب ، والجامع بينهما صفرة اللون واللمعان والاستدارة ، وثباتها . ويتألق البازِّيُّ في وصف الشاعر له بهئته وشكله ، ومنقاره ، وساقه . يقول :

أمكنـــهُ الجــــودُ فأعطَــــى ووَهَبْ وذَنبِ كالدَّيــلِ ريَّـــانِ الــــقَصَبْ

يَعلو الشِمالَ كالأميرِ المُنتصِبُ ذو مَنِسِرٍ مشلِل السِنسانِ المُختضِبُ

<sup>(</sup>١) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، الـقسم الأول الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٤١٥/الرجز .





\_07\_

أُسبِلَ فوقَ عُطبِةٍ مِن العُسطَبُ كأنَّ فوقَ ساقــــهِ إذا انـــتَصَبْ من حُلَــلِ الكَتَــانِ رانــــاً ذا هُدُبْ قد وَيْـــق القـــوُمُ له بما طَلَبْ فهو إذا جَلَّى لِصِيدٍ واضطَرَبْ عَرُّوا سكاكينَهُ من القُرِي من المُراث

فيشبه البـازي في هيئتـه العامـة ، وهـو واقـف بالأمير في عزتـه وشموخـه ، ويضيـف إليـه ندى اليد ، هاتـان صفتـان جعلتـه يربـط بين البـازي والأمير . ولـه أيضاً منقـارٌ طويـلٌ يشبـه رأس الـرمح المغطىٰ بالدم في انحنائه، وسرعة فتكه.

ثم يتحدث عن ساقه المغطى بريش صغير منفوش كالقطن، ويجعل المعنى مشتركاً بين بيتين ، وذلك بأن جعل اسم كأن في الشطر الأول من البيت الرابع [ راناً ذا هُدُبْ ] .

وفي وصف البازُّيُّ أيضاً يقول:

كأنـــــهُ في جَوْشن مُزرَّرِ ذِي مُقلِّةٍ تُسرِجُ فوقَ المَحْجِرِ " وَمِـنسر عَضْب الشّبــا كالخَنْجَـــر تَخالُــهُ مُضمَّخـاً بِالعُصفُــ تَخالُــهُ مُضمَّخـاً وهامــــة كالحجـــــر المُــــــدور وجُوْجُــــؤ مُنمنَــــج مُحَبِّــــــــ (١)

<sup>(</sup>١) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامسرايي ، السقسم الأول ، الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٥٨٥/البسيط .

<sup>(</sup>٢) الجَوْشَنُ : الصَّدْرُ ... والجُوْشَنُ اسم الحديد الذي يُلبس من السلاح ... الجوهري : الجوشن الدُّرعُ ( ابسن منظور ، لسان العرب ، جـ ١ ، ص ٦٢٩ ) .

<sup>(</sup>٣) الغَضْب: السيف القاطع، والمنشر بكسر الميم لسباع الطير، بمنزلة المنقار لغيرها ( الجوهري ، معجمه الصحاح، تحقيق الأستاذ أحمد عبد الغفور عطا، جـ ٢، ص ٨٢٧).

والعُصْفُرُ : صِبْغُ وقد عَصْفُرْتُ الثوب فَتَعَصْفُرَ ( الجوهري ، معجم الصحاح ، جـ ٢ ، ص ٧٥٠ ) .

<sup>(</sup>٤) جؤجؤ الطائر: صدره والجمع جآجيء ( الجوهري ، معجم الصحاح ، جد ١ ، ص ٣٩ ) .



- 04-

كأنه رُقَّ خفِي الأسطور أو كَخني الطَّلعة المُصقشر فَلُّصَ فوق الدَّستَبِانِ الأحمر

وَذنب كَالمُسنصُلِ المُذكِّسرِ " وَقَسِبضةٍ تَفْصِلُ إِنْ لَم تَكْسِرِ وَقَسِبضةٍ تَفْصِلُ إِنْ لَم تَكْسِرِ جَناحَهُ كُرُذنِ قِن المُشمِسرٌ " المُشمِسرُ " المُشمِسرِ " المُشمِسرُ " المُشمِسرُ " المُشمِسرِ " المُشمِسرُ " " المُشمِسرُ " المُشمِسرِ " المُشمِسرِ " المُشمِسرِ " المُشمِسرِ " المُشمِسرُ " المُشمِسرِ " المُسْمِسرِ " المُشمِسرِ " المُسرِ المُسْمِسرِ " المُسْمِسرِ " المُسرِ المِسرِ المِسرِ المُسرِ المُسرِ المُسرِ المُسرِ المُسرِ المِسرِ المُسرِ المُسرِ المُسرِ المُسرِ المُسرِ المُسرِ المُسرِ المِسرِ المُسرِ المُسرِ

فهو في ضخامة شكله وامتلائه أو انعطاف جناحيه على جسمه يشبه المرتدي درعاً من الحديد . وقد أراد أن يصفه بالقوة والصلابة وعدم استطاعة أحد أن ينال منه . ثم البريـق في كلِ من الريش الأبيض والدرع من الحديد . وأكّد الصورة بقوله [ مُزّرر ] .

ثم يستمر الشاعر في بيان تفاصيل الصورة في وصف للبازي ؛ فمقلته مضيئة كأنها سراج لما فوق محاجرها. ويقصد بتلك الإضاءة البريق الشديد في عيني البازّي ، والذي يعتبر صفة ملازمة له.

أما منقاره فكالخنجر قوي فتَّاك ، والغرض من الصورة تأكيد صفتي الانحناء لمنقاره ، وصفة فتكه بالفريسة بسرعة ، مع أن لونه مُصْفِّر كأنه دُهِنَ بالعُصّْفر .

ويثبت الشاعر للبازّي صفة القوة ؛ فيذكر أن رأسه كالحجر المدّور ، فالحجر من الطبيعة الجامدة حوله ، إلا أن الشاعر عالجه بخياله ليجعله يناسب المشبه به ؛ فيصف الحجر بالاستدارة .

<sup>(</sup>۱) المنصل: النَّصل نَصْل السَّهم وَنَصَلُ السيف والسكين والرَّمع ، ... المُحْكمُ : النَّصلُ حديدة السهم والرمع ، وهو حديدة السيف ما لم يكن لها مَقَبْضُ ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٦ ص ٤٤٤٥ ) . المِدُّكر : مخوفٌ صعب ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٣ ، ص ١٥٠٨ ) .

<sup>(</sup>٢) قَلَصَ وَقَلُص وَتَقَلُص : كله بمعنى انضم وانزوى ... وفرسٌ مُقلَّصٌ مُشرِفٌ أَي مُشَمِّرٌ طويلٌ القوائم ( الجوهري ، معجم الصحاح ، جـ ٣ ، ص ١٠٥٣ ) .

الرُدْنُ بالضم: أصل الكُمَّ . يقال قميصٌ واسع السرَدْن ( الجوهسري ، معجم الصحاح ، جه ، من المردُنُ بالضم : أصل الكُمِّ . يقال قميصٌ واسع السرَدْن ( الجوهسري ، معجم الصحاح ، جه ، من

<sup>(</sup>٣) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامراني ، الـقسم الأول الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٤٤٢ ـــ ٤٤٣/الرجز .



\_ 01 \_

وصدر البازي يشبه سطور دقيقة ، وهي صورة متكررة في شعر الصيد عنده . ويصف ذنبه بحديدة السيف المنحنية القوية ، أو كعود الطلع الذي قشر من البلح ، إلا أنه أراد من الصورة الأولى القوة والصلابة ، ومن الثانية صفة الانحناء والتقوس لذنبه .

وأطراف البازِّيِّ قبضة عظيمة ، إذا لم تكسر الفريسة فإنها تفصل أجزاءها ، والقبضة أيضاً ، منقولة من عالم الإنسان . ثم وصف الطائر مشمراً حين الاصطياد ، فإن ارتفاع جناحيه ذكَّرَ الشاعر بحالة التهيؤ عند الإنسان .

فمعالجة الشاعر للبازّي في الأبيات معالجة تفصيلية لأجزاء جسمه من عينيه ومنقاره إلى جناحيه وأطرافه. وينقله لنا بصفاته التي تمثّلها خياله، وهبو في ذلك يكتفي بالمظهر الخارجي، دون أن يُعمق الإحساس بها، وإبداعه فيها إبداع رسام فنان شأنه شأن شعراء الصيد السابقين عليه. وإذا كان لم يستخدم الغريب من الألفاط في هذه الأبيات، فإنه يستخدمها في مواضع أخرى من شعر الصيد. وكأنه يحافظ على الطريقة الموروثة في هذا الفن. أو كأن هذا الفنن يُمثلُ بدلك . إلا أن المعاني والصور خاصة به، ينقل بها تفاصيل شكله إلى القاريء فكأنه يَمثلُ أمام عينيه.

ويصف الشاعر طائر الزُرَّق'' يقــول:
قد اغتــــدِي والفجـــرُ مُستعجِـــــلَّ
بسالكــــاتٍ سُبْــــلَ ألحاظِهـــــــا

ليسلاً بِقَــرْنِ الصبـــج مَطعونـــا بيـــن سَمـــاواتٍ وأرضينـــا

<sup>(</sup>۱) الزُرَق : بضم الزاي وتشديد الراء المفتوحة صنف من البزاه ، ويجمع على زراريق وزَرَاقه ، وهو بين البازي والباشق ، أسود الظهر أبيض البطن أحمر العينين أصفر الرجلين إلا أن مزاجه أحر من مزاج البازي وأقوى اقداماً . وهناك من يرى الزرق ذكر البازي ، وهو خَتَّال خبيث ، يقبل التأديب ( الدكتور عبد الرحمن الباشا ، كتاب الصيد عند العرب ، ص ١١٥ — ١١٦) .



\_ 09 \_

يأتي بطائر الزَّرق الذي يسلك ( لحظه ) أي يتبع كل ما يراه بصره في السماء والأرض من حيوانات الصحراء وطيورها .

ويعلل الشاعر لظهور ساق الزَّرق العارية من الريش ، وأنه يشبه المشمر عن ساقه ، وأما الريش فهو من الحديد ليضيف إليه صفة القوة والصلاية .

وأن طيور الزَّرق تطير إلى أعلى مكان في الجو يمكن أن تصل إلى الطيور المصيدة ، وهمي تشبه في عملها هذا الجنود الأقوياء ..

- (١) ظنابيبها : الظنبوبُ : حَرْفُ السَّاقِ اليابس من قُدُم ، وقيل : هو ظاهر الساق ، وقيل : هو عظمهُ ( ابسن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٤ ، ص ٢٧٦٢ ) . تبايين : التَّبَان : بالضم والتشديد : سراويلُ صغيرة مقدار شِبرٌ يستر العَورة المغلَّظة فقط ، يكون للملَّحين ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ١ ، ص ٤٢٠ ) .
- (٢) الجلاويــز : الجلْــوازُ : التَّــؤُرُورُ : وقِيــلَ هُوَ الشَّرَطِيُّ ، وجَلْوَزَتُــهُ : خِفْتَــهُ بين يدي العامِــلِ في ذهابــه ومجيئــــه ،
   والجمع الجلاورَةُ ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جــ ١ ، ص ٢٥٧ ) .
- (٣) أبو بكر محمد بن يجيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٤٧٨ ــ ٤٧٩/السريع .



\_7. \_

ثم يفصُّلُ أكثر في وصف الزِّرق ، وحاصة ما يتعلق منها بمهمة الصيد ، فهي ذات أطراف تنتهي بمخالب حادة كأنها سكاكين .

وما أخذته الطيور الصائدة هو ما رأته ، أو ما وقع بصرها عليه ، وهي أيضاً تطمع في المزيد من الصيد ، وتحرك رأسها بحثاً عن الفريسة ، فتشبه الشيوخ يحركون رؤوسهم لما رأوا من الدهر والجامع بينهما بياض الشَعْر للشيوخ ، وبياض الريش المغطي لرأس السزّرق . وتحريك السرؤوس عند كل .

ويصف الشاعر الصقر . يقول : .

وأجدل" يَفهم أنطق الناطق الناطق كأنها الخامة فَخصم العاتق الناطق الناطق الناطق كأنها الأنسات كف الماشق الناسق الخالسي الخالسي طلسوب مارق كأنها الماسات في المهارق كمنتها اللامات في المهارق" أو كامتها الكحل في الحمالة"

(١) الأَجْدَلُ : الصَّقرُ ، صِفَةً غالبة ، وأصله من الجَدَل الذي هو الشُّدَّةُ ... جعله سيبويه مما تكون صِفَةٍ في بعض الكلام واسماً في بعض اللغات ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ١ ، ص ٥٧٠ ) .

(٢) اللَّأَمُ: الشديد مِنْ كُل شيء ، اللامات : مخففة وهي اللأمات : اللاَّمة الدُّرْعُ ، وجمَّعها لُؤَمُّ ، مثل فُعَل ( ابن منظور ، معجـــم لسان العـــرب ، جـ ٥ ، ص ٣٩٧٧ ) . وربما كان الشاعـــر يقصد بها جمع لام الأبجديــة العربية ، ولكنني أرجح المعنى الأول .

المَهَارِفُ : المُهْرَفُ : الصَّحِيفَةُ البيضاءُ يُكتبُ فيها ... وقيل : ثوب حرير أبيض يُسقى الصَّمْعَ ، ويُصقَلُ ثم يُكتَبُ فيه ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جر ٦ ، ص ٤٦٥٦ ) والمقصود بها في البسيت الحرير الأبيض .

(٣) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٤٦٩ /الرجز .





\_71\_

يبالغ الشاعر في وصف الصقر بالذكاء والفطنة ؛ حتى أنه يفهم كلام المتكلم. ورأسه مجتمع متاسك ، مع ضخامة عاتقه ، وهذا دلالة على اكتناز جسمه لحماً ، وعلى ضخامة جناحيه .

ومخالبه قاتمة اللون: جادة في طلب الفريسة ، يُخرجها من جلدها وريشها . ثم إن الخالب في مضائها ، وسرعة قطعها سيوف حادة .

وصدره واسع، به ألوان متداخلة ، فكأنه يلبس زينة أو زخارف جميلة ، أو درعاً من الحديد ، أو كالصحيفة البيضاء كُتب عليها ، أو كأنه في اجتماع لونين فيه ، الكحل الممتد في السعين ؛ الإجتماع اللين الأسود مع الأبيض .

وحين يصفِ السَّاعر حيوان الصيد الأول ( الكلب ) ينقل لنا لونه وعينيه وأذنيه فيقول :

عَ الأعضاءِ خالفَها بِجل فَ النَّاعضاءِ خالفَها بِجل فَ النَّاعضاءِ وَيَعسرِفُ الزَّجسرَ مِن الدُّعساءِ وَيَعسرِفُ الزَّجسرَ مِن الدُّعساءِ كوردةِ السُّوسن قِ الشَّهسلاءِ'' كوردةِ السُّوسن عَمش قَب الحساءُ فَ الرُّهُ مِن كَمش قَب الحساءُ أَاء فَا الْمُرْسُ فَ كَفط وَ مِن ماء الله عَلَيْهِ مَن ماء الله عَلَيْهِ عَلَيْهِ مِن ماء الله عَلَيْهِ عَلْ

ومُخْطَفُ أَ مُوتً عَنَا الْعَضَاءِ كَأْتُ مِنْ السَّهِ الِهِ فِي السَّاءِ الشَّهِ الرَّحِ الْعَنَاءِ بِأَذُنِ ساقط قِي السَّاءِ الأَرْجِ الْعَنَاءِ يَحْرَفُهِ ا فِي ساعةِ النِّسلاءِ يَحْرَفُهِ ا فِي ساعةِ النِّسلاءِ وَمُقل قِيال قِي ساعةِ الأقلاماءِ ومُقل قِيال قِيال الأقلاماءِ الأقلاماءِ الأقلاماءِ المُقالِماءِ المُقلِماءِ المُعلَماءِ الم

ص ۲۳٥۳ ) .

(١) السَّوْسَن : نَبْتُ أعجمي مُعَرِب ، وهو معروف ، وقد جرى في كلام العرب . قال الأعشي :

وَآسَيْ وَخَيْسَرِى وَمُسِرِى وَمُسَرِقٌ وَسَوْسَنٌ إِذَا كَانَ هِيزَمْسِرٌ وَرُخْبٌ مُخَشَّسِاً وَاجِنَالُهُ كثيرة وأطيبَهُ الأبيض ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٣ ، ص ٢١٥٠ ) . الشهلاء : الشُهْلَةُ في العين : أن تشوبَ سَوادَها زُرقَةٌ ، والشُهْلَةُ أَنْ يكون سواد العين بين الحمرة والسواد ، وقيل : هي أن تشرب الحَدَقَةُ حُمْرَةٌ ليست خطوطاً كالشُّكُلَة ، ولكنها قِلَّة سواد الحَدَقةِ حتى كأنَّ سوادها وقيل : هي أن تشرب الحَدَقة عُرُرةً ليست خطوطاً كالشُّكُلَة ، ولكنها قِلَّة سواد الحَدَقة حتى كأنَّ سوادها ويضربُ إلى الحمرة ... وقيل : هو ألَّا يَخْلُصَ سوادها ( ابسن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٤ ،

(٢) أبو بكر محمد بن يُحيى الصولي ، كتباب شعر ابن المعتنز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، الـقسم الأول الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٤٠٧/الرجز .



وصف جلده بالبياض ، وأنه يشبه في ذلك أثر الشهاب في السماء والصورة المستقاة من الطبيعة العلوية دقيقة جداً ؛ فالشاعر عبر عن بياض جلد الكلبة بأثر الشهاب ؛ ليدل على اعتدال لون البياض فيه .

وأذُنه منبسطة الإنحناء ، وهي تشبه في ذلك زهرة السوسن البيضاء ، وشكل الأذن فعلاً يشبه شكل ورقة السوسن . فقد أحسن اختيار صورة المشبه به . ولكنه قيد لونها بالبياض ليلائم حديثه السابق عن بياض جلده . وبعد أن نقّل شكل الأذن ولونها تحدَّث عن استجابتها للنداء ، حيث يحركها لحظة سماعه له . وكأن تحريك أذنيه تهيؤ للاستجابة .

ثم ينتقل إلى وصف مخالبه الحادة بأنها تشبه مثقب الحذَّاء ، والجامع بينهما دقـــة السن ، وأن كليهما يعمل في الجلد .

أما عيني (الكلب) فهي تميل إلى الصفاء ، وتشبه في ذلك قطرة الماء . والصورة هنا تغري باستخراج وجوه شبه أخرى ، في الشكل ، والهيئة بين كل من قطرة الماء وعين الحيوان ؛ حيث إن قطرة الماء تميل إلى الإستدارة في أحد طرفيها ، وإلى الضيق قليلاً في طرفها الآخر ، فشكلها يميل إلى أن يكون بيضاوياً ، وهكذا هو شكل عيني الكلب . بالإضافة إلى البريق في كل منهما .

والشاعر جعلنا نعيش معه وصفه وتصويره للكلب. ومع بساطة الصورة ، واعتاده على الطبيعة \_ غالباً \_ في تشبيهها وتوضيحها ، إلا أنه استطاع أن يجعلنا نعيش معه تفاصيل الصور التي نقل بها الشكل أو اللون. وهذه الدقة في التصوير ، وهذه الروعة في الصورة إلا أننا لم نجد فيها تشبيه بالنفائس ولا المذهبات.

وفي موضع آخر من شعر الصيد يذكر الشاعر الكلب بصفتيه الشم والنبش ، ويذكر خُلُقَه الكريم في الصيد ، فهو لا يستأثر به وحده .





\_77 \_

... يقول:

ذَواتِ شَمَّ وذوات نَبْشِ ووابل في العَلَمْ وذوات نَبْشِ العَلَمْ في العَلَمْ في العَلَمْ في العَلَمُ في العَلَمُ في العَلَمُ من دُونِنا بِخَلَدْشِ الصِيدِهِ العَلَمُ المَا استأثَلَرَتْ من دُونِنا بِخَلَدْشِ الصِيدِهِ العَلَمُ المَا استأثَلَا المَا المِن المَا المَا المَا المَا المَا المَا المَا المَا المَا المِن المَا ال

ويتحدث عن سرعة الكلب في عدوه فيشبه بالمطر الغزير ؛ فسقوط الأجسام من أعلى إلى أسفل من أقوى أنواع السرعة ؛ لِما فيها من الإطراد . وهي صفة قديمة أثبتها امرؤ القيس لسرعة الفرس ('').

وعلى هذا النمط يسير الشاعر في وصفه السرعة ، فإذا هي تُمثّلُ باباً للسوصف في الصيد عنده . ومن ذلك وصفه للصقر ، بأنه يلتقط الفريسة ويُصيبها بما تكره ، وعبَّر عن ذلك بقوة (صب سوط عذاب) وهذا معنى مقتبس من القرآن الكريم من قوله تعالى : ﴿ فَصَبُّ عَلَيْهِمْ رَبُكَ سَوْطَ عَذَابٍ ﴾ (") ، ويؤدي مهمته في الصيد في وقت قصير .

<sup>(</sup>۱) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتنز ، دراسة وتحقيق د. يوس السأمراني ، الـقسم الاول الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٤٥١ ــ ٤٥٢/الرجز .

<sup>(</sup>٢) مِكَــرَ مِفَــرً مُقْبِــلِ مُدْبِــرِ مَعــاً كجلمـودِ صَخــر حطّـه السيــلُ من عَلِ والجلمد : الحجر العظيم الصلب ، والجمع جلامد وجلاميد .

الصخر: الحجر، الواحدة صخرة.

الحط : إلقاء الشيء من علو إلى أسفل .

وقوله : من عل أي من فوق : وفيه سبع لغات ، يقال : أتيته من عل ، مضمومة اللام ، ومن علو ، بفتح الواو وضمها وكسرها ، ومن على ، بياء ساكنة ، ومن عال مثل قاض ، ومن معال مثل معاد ، ولغة ثامنة يُعال من عملا .

وقوله : كجلمود الصخر ، من إضافة بعض الشيء إلى كله مثل باب حديد . ( أبو عبد الله الحسين بن أحمد ابن الحسين الزوزني ، كتاب شرح المعلقات السبع ، دار صادر ، بيروت ، ص ٣٠ ) .

<sup>(</sup>٣) سورة الفجر ، آية ١٣ .



وله قوة بصر يرى البعيد كالقريب ، وفي هبوطه من طيرانه يشبه ماء البئر في سرعة نزوله فيها ، فهي سرعة تُلمح ولا تُرى ، وهي تشبه صورة امرىء القيس في وصف سرعة الخيل بالصخرة تسقط من مكان عالٍ .

وبصره حادٌ يرى به الأوز ، فيطير إليها مسرعاً ، شأنه شأن الفَزِع الذي أصابه الرعب \_\_ هذا ما كان يُوحي به شكله وهو يطير بدافع الطمع في أن يفوز بإحدى طيور الأوز .

فاستطاع الشاعر أن يعطينا انطباعاً عاماً عن صفاته التي تساعده على الصيد ، وعن طريقة حصوله على الفريسة ، والمحرك له ليسعى إليها ، ولم ينس في وصفه أن يصور هيئته حين طيرانه التي تشبه الفَزِع . يقول :

وأجددل حُكّم بالتاديب من ليك من كل مُستجديب سوط عَذابِ واقع مَجْد وبِ أسرع من لحظ من لحظ من القليب يَهوي هُويَّ الماء في القليب يَهوي هُويَّ الماء في القليب بناظه مُستجم مَقلوب كناظه الأقبل ذي التقطيب بناظه مُستعجم مَقلوب فطار كالمُستوهِ لل المَرعوب (١) مُنتَعجم مُقلوب فطار كالمُستوهِ لل المَرعوب أنتَعجم مُقلوب في وإنْ نَأْتُ مسارحُ المطلوب في سوط عذابِ واقع مَجْلوب ينفُذُ في الشمال والجنوب (١) سوط عذابِ واقع مَجْلوب ينفُذُ في الشمال والجنوب (١) سوط عذابِ واقع مَجْلوب ينفُذُ في الشمال والجنوب (١)

فالشاعر هناً لا يصرّح باسم الصقر بل يستخدم صفات أطلقت عليه ، يعرفها القاريء ويدركها حين يقرأ الأبيات لأول مرة .

<sup>(</sup>۱) المُستَوْهِلُ : الوَهلُ والمستوهلِ : الفزع النشيط ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٦ ، ص ٤٩٣٣ ) . (٢) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، الـقسم الأول الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٤١٩/الرجز .



\_70\_

وللشاعر وصف بديع لسرعة الصقر ، ويترك أيضاً ذكره في أول الأبيات ، ليذكر صفة إتجاه نظره إلى كل صوب. دلالة على تيقظه الشديد، وبحثه الدائم عن فريسة للصيد.

ومنسره مرتفع من أعلاه ، منخفض من أسفله ، يضيق ويتدبب في آخره ، وينحني إلى الأسفل، فإن أصاب جسماً مزَّقه، ولا يخلو يوماً من إصابة الدماء. وحين يَعْلَق بمنسره حيوان أو طائرى يفصل عظامه . ويصف قوة بصره ، بأنه يرى كل ما تقع عليه عينيه بوضوح . هذا من حيث مدى الرؤية ، أما شكلها \_ عيناه \_ فتشبه النرجسة لاجتماع سواد العين مع الصفرة .

وحين يمسك الصقر بالفريسة من ظهرها يمزقها بمخالب الحادة . ثم يشبهها في انحنائها وتقوُّسها بنصف الحلقة ، ذلك يعنى الصلابة وسرعة النفاذ في جسم الفريسة .

وسرعة طيرانه غريبة ، حين يُطلقه ممسكه ، فيغيب بسرعة . ويكاد لسرعته وكثرة احتكاكه بالهواء أن يحترق . يقــول :

بطارح النَّظ رة في كلُّ أفت غَدُوتُ فِي ثُوبِ مِن الليلِ خَلَسِقُ ذِي مِنسَر أَقنَــــي إذا شَكَّ خَرَقْ وكُلُ عَظْمِ مَفْصِلٌ إذا عَلِمَ كأنُّهـــا نَرجسةٌ بلا وَرَقْ مخالباً كمشل أنصاف الحَلَاق أو طارَ نحوَ صيدِهِ فقد لَجيفَ

مُخـــتَضِبِ فِي كُلُّ يومٍ بِعَلَــــقْ ومُقلب تصدُقُ أَذا رَمَ لَيْ يُنشِبُ فِي الأثباجِ حتى يَنفَتِسقُ(١) مُسِارك إذا رأى فَقَـــد رُزقُ وإنْ رمنْــهُ الكَــفُ كادَ يَحتَـــرقْ(١)

<sup>(</sup>١) ثبعَ ثَبُّحُ كل شيء : معظمُه ووسطة وأعلاه ، والجمع أثباج وثبوج ... الثبُّج الوسط وما بين الكاهل إلى الظهر ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جد ١ ، ص ٤٦٨ ) .

<sup>(</sup>٢) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، الـقسم الأول الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٤٦٦ ــ ٤٦٧/الرجز .



ويبدع الشاعر أيما إبداع في وصفه سرعة الزّرق في صيده الفريسة وأنه فاق في سرعته برق الغمام .

فمنسره قويٌ ماضٍ ، يُريق به دم الفريسة ، يشبه الإبهام في شكله ينتزع به الغائر من عظام الفريسة ، وما توارى منه خلف اللحم .

دقة متناهية من الشاعر في نقل الصورة ، ويبدع الشاعر أيضاً في وصفه لطريقة صيد الزرق للفريسة ، وسرعته في ذلك ؛ فهو يُسْقِطُها ويقضي عليها تماماً ، فيقسمها نصفين ، فيصبح شكلها كشكل البرد على سنام الجمل ، كل ذلك يحدث بسرعة البرق ، فيصيد الأوز والحمام .

فالشاعر يتمكن بقوة تعبيرية جيدة ، وبلغة معبرة ، وصورة دقيقة لاقطة أن يحتوي بخياله عملية الصيد ، كما يمكن أن تحدث في الواقع . يقول :

ومن صوره الجيدة ، التي تدل على سعة خياله ، وقدرته التصويرية في نقـل الظواهـر المختلفة تشبيهه الصقر بالدلاء في الجو ، حيث يهبط ، ويرتفع بسرعة كما يصنع الماتح بالدلاء من البئر .

<sup>(</sup>١) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتباب شعر ابين المعتنز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، الـقـــم الأول الديوان ، الجزء الثاني ، ٤٧٦ ــــ ٤٧٧/الرجز .



\_77 \_

ويقدم للأبيات بالحديث عن كلاب الصيد ، فقد أعدَّ نفسه للصيد بكلابٍ سريعةٍ إلى الفريسة ، كالسهم المنطلق إلى هدفه ، وشبهها بالسهم أيضاً في نحولها وضمور جسمها فيساعدها ذلك على السرعة . وحين تفك قيودها ويحل ما ربط في عنقها يحسبها الناظر إليها وقد ترامت بها الرياح العاصفة . فكأنها تتقاذفها الرياح فتنتقل بينها بسرعة .

أعتقد أننا لمسنا بوضوح مدى إجادة الشاعر في تصوير السرعة ، إجـادة ووفـرة في الصور قد لا تتوفر لغيره من الشعراء . وهناك صور أخرى للسرعة سأتناول بعضها كنهاذج فقط .

ويستمر الشاعر في نسق القصيدة فيتحدث عن الصقر ، وأن سرعته في الجو لخطف الفريسة تشبه دلاءً تسقط من السماء ، ثم ترتفع بها .

والكلب يشقق آذان الأرانب، حين يلاحقها ليمسك بها، والصقر يأتي بطيور السماء.

وشبه الشاعر جمع حيوان الصيد ، وطيوره بالبستاني أو المزارع الذي يضم الكافور بعضه إلى بعض ، يقول :

كمنسل قِداج الباريساتِ نَحائسفُ '' ترامسى بها هُوجُ الريساج العسواصيفُ فَفي الأرض نَهَّاشٌ وفي الجُوِّ خاطفُ '''

وَقِيدتُ لَحْمَفِ الصَيدِ غُضْفٌ كُواسبُ إِذَا انْخُرطَتْ مِن القلائيدِ خِلتَها لَهُ النفوس أجادلٌ لَقاسمُها قبض النفوس أجادلٌ

<sup>(</sup>۱) قِدَاح : القِدْح : بالكسر : السهم قبل أن يُنصَّلَ ويُراشَ ، وقال أبو حنيفة : القدح العود إذا بلغ فنشُذّبَ عنه الغصن وقُطِعَ على مِقدار النبل الذي يُراد من الطول والقِصرِ . قال الأزهري : القدح قدح السهم ، وجمعه قداح ، وصانعه قَدَّاحٌ ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٥ ، ص ٢٥٤٢) .

<sup>(</sup>٢) أجادِل : الصقور ، كسرَّوةُ تكسير الأسماء لغلبة الصفة ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جد ١ ، ص ٥٧٠ ) .





\_71 \_

كأن دِلاءً في السماءِ تحطَّها في أَذَانَ الأرانبِ صَكُّها في أَذَانَ الأرانبِ صَكُّها فَصَّبَّ خَرُّانَ القُرَيَّ فَعُدُوةً فَعُدُوةً وَنَبَّهَ يَقَظَانَ الترابِ ضُحَيَّةً

وترقَسى بهسا أيسد سراعٌ غَوارِفُ (۱) كا صَكُ أنصافَ الكوافيسرِ خارفُ (۱) شياطيسنُ في أفواهِهسنَ المتالِسفُ إلى العَصْرِ شَدُّ يأكلُ الأرضَ عاصفُ (۱)

من خلال ما مر بنا في هذا الفصل « العناية بتفاصيل الصورة » من نماذج من شعر ابسن المعتز في الوصف . نخلص إلى أن الشاعر استطاع أن ينقل أشكال الموصوفات أو هيئتها ، وتغلغل بخياله في أدق صفاتها ، ومن خلال ألفاظ سهلة وتراكيب واضحة ، ثم أخرى جزلة رصينة تخللها شيء من الغريب ، استطاع الشاعر أن يصوّر الهلال والنجوم في شكلهما على صفحة السماء ، والنار والخمر في توهجهما واتقادهما وحُمْرتهما ، ثم اللّن والزّق في هيئة كل منهما ولونه ، ثم الخيل والكلب في ضمور جسمهما وحركة قوائمها ، والبازي والزرق في صلابة جسمهما، وقوة منسرهما ومخالبهما ، ثم سرعة حيوان الصيد وجوارحه .

ومع بساطة أسلوب التناول في شعر الطبيعة والخمر ، مال إلى الغرابة والقوة في شعــر الصيد ، ولكنه بنوعيه يسير على نمط تصويري للسمات والخصائص والألوان .

ا(١) غَوارِف : غَرَفِ الشَّيْءَ يَغْرِفُهُ غَرْفاً فالْغَرَف : قَطَعَهُ فالْقَطَعَ .. ابن الاعرابي ، الغَرْفُ التَّئني والانْقِصافُ ... والْغَرَفُ إذا ماتَ ( ابن منظور ، لسان العرب ، جـ ٥ ، ص ٣٢٤٢ ) .

<sup>(</sup>٢)، خارف : الحارف الحافيظُ في النخل ، والجمِع نُحرَّافٌ . وأرسلوا خُرَّافهـم أي نَظَّارهُـمْ : وخَرَفَ الرَّجُـلُ يَخَرُفُ : أخذ مِنْ ظُرَفَ الفواكه والاسم الخُرْفَةُ ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٢ ، ص ١١٣٩ ) .

<sup>(</sup>٣) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتباب شعر ابن المعتنز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، الـقسم الأول الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٤٦٣ ـــ ٤٦٤/الطويل .

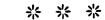




\_79 \_

وتميزً شعر الصيد عند ابن المعتز بكثرة ووفرة وجودة عامة ، وإتقانٍ وإبداع في تصوير السرعة عند جوارح الصيد وضواريه .

ويمكننا أن نعتبر هذه الإجادة في وصف السرعة معلماً من معالم إجادت السوصف في الصيد ، ويمكن أن نعقد له الريادة في إثراء وصف السرعة في شعر الصيد العربي ، وإن كان تأثره واضحاً بأمرىء القيس في مواضع قليلة ، منها وصفه لسرعة الصقر في هبوطه من طيرانه بماء البئر حين يسقط فيه .







الفيل الثالث: التسخيص.



## الفصل الثالث

## التشـــخيص

من أبرز خصائص شعر ابن المعتز الفنية ، وأكثرها ظهوراً في شعره إيجاد أواصر وروابط قوية تصل بين الطبيعة بمظاهرها المختلفة ، وبين الإنسان بخصائصه وصفاته . بأن يجعل للجماد ما للإنسان ثم يكثّف الصور تارة ، ويعرضها في ألوان شعورية مختلفة ، فتحظى الطبيعة منه بالتأمل ، وخاصة العلوية منها ، فهي مسرح لخياله الشعري يصول فيه ويجول . وكأني به يريد أن يؤسع دائرة الإنسانية ؛ فيضم إليها عناصر على قدرٍ من الجمال والروعة والإيجابية .

وهذه الخاصية من خَلْع صفات الإنسان على الطبيعة والجمادات من خصائص الصورة الشعرية عند البحتري ، ثم أبي تمام ، وابن الرومي ، وغيرهم من الشعراء العباسيين ، فهو اتجاه ظهر عندهم ، واتسع عند ابن المعتز . فيحلّق الشاعر في السماء كثيراً ، وينقل بعض خصائصها عا يشبه من الإنسان وخصائصه .

فحين يصف الشاعر الفرقدين يصورهما كعينين زرقاوتين ، تنظران إليه . يقول : ورَنَا الله عنه الفَرقَاد كا رَنَث (١) ورَنَا الله عنه الفَرقَاد كا رَنَث (١) ورَنَا الله عنه الفَرقَاد كا رَنَث (١) الله عنه الفَرقَاد كا رَنَا (١) الله عنه الله عنه الفرق الله عنه ال

<sup>(</sup>١) رنا : الرُّئُو : إدامةُ النظر مع سُكُونِ الطَّرْفِ . رَنُوتُهُ وَرَنُوتُ إليه أَرْنُو رَنُواً ، ورنا له أدامَ النَّظَر ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٣ ، ص ١٧٤٧ ) .

الفرقدان : نَجْمَانِ فِي السَّمَاءِ لا يَغْرُبان ، ولكِنَّهُما يطوفانِ بالْجَدْي . وقيَل هُمَا كَوْكَبَانِ قَرِيبانِ مِن الْقُطْبِ ، وقيلَ هُمَا كَوْكَبَانِ قَرِيبانِ مِن الْقُطْبِ ، وقيلَ هُمَا كَوْكَبَانِ فَريبانِ مِن الْقُطْبِ ، وقيلَ هُمَا كُوكَبَانِ مِن بَنات نَعْشِ الصَّغْرِي : يُقُال لا بْكَيْنَكَ الفَرْقَدَين أَيْ طول طلوعهما ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٥ ، ص ٣٤٠٢ ) .

<sup>(</sup>٢) ديوان ابن المعتز ، دار صادر ، ص ١٥٩/الكامل .





\_ ٧١ \_

فبعد أن نقل الشاعر النجم إلى عالم الإنسان بإثبات صفة إنسانية له ، وهي صفة إدامة النظر في سكون الطرف ، عاد يربط الفرقدين بوشائح أحرى بعالم الإنسان ، فيشبههما بذات العينين الزرقاوتين بدت عيونها من نقاب أسود .

ويُنكّر الشاعر ألفاظ المشبه به لينقل الصورة من حيز الخصوص إلى العموم وينقلها من حيز · خياله الشعري إلى حيز الفن ، فتصبح الصورة لوحة للجمال في صورة من صورة .

ثم يتحدث عن ظاهرة أخرى من الطبيعة ، وهي السحابة المطرة ، فَيذُكرها بصفتها المناسبة في الأبيات وهي إنزال المطر في وقت الليل ، فيجمع في هذه الصفة بين تشخيصه لها ، وتحديده لوقت إنزالها المطر . ثم ينزع الشاعر لباس الطبيعة ، ويُلبسها اللباس الإنساني . فتختفي الخاصية الأولى لها ، ولا يُبقى في الأبيات إلا ألفاظ معدودة تُبقى للمعنى صلته بأصله . يقول :

فلمّـا دنَتْ جَلجـلت في السمّـا

ضمانٌ عليها ارتداعُ اليفا

جرّى دمعُها في خُدودِ النِّسرى ببرق كهِنْدِيّسةِ تُنُستَضَى (') عِهْنْدِيّسةِ تُنُستَضَى (') عِهْدَا أَجَشَ كجسر الرّحَسى ('') عِهْنُوارِها ، واعتجازُ الرُّبَسى (')

<sup>(</sup>۱) تَفْدَح : القَدْحُ : قَدْحُكَ بِالزَّنْدِ وبِالقَّدَاحِ لِتُورَى : ( ابن منظـــور ، معجـــم لسان العـــرب ، جـ ٦ ، ص ٤٤٥٧ ) .

<sup>(</sup>٢) تُنْتَضَى: نَضَا السَّيْفَ نَضُواً وانْتَضَاهُ: سَلَّهُ مِن غِمْدِهِ ( ابن منظور ، لسان العرب ، جـ ٥ ، ص ٣٥٤١ ) .

<sup>(</sup>٣) الجَشَشُ : والجُشُهُ : صَوْتَ غَلِيظٌ فِيه بَكَةً يَخَرُّ مِ مِن الحَيَاشِم فِيه غِلَظٌ وبُحَةً ، وهو أحد الأصوات التي تُصاغ بِها الأَلحَان ... وقيل الجَشَشُ والجُبَنَّةُ شِذَّةُ الصَّوْت ، ورَغَدُ أَجَشُّ شَدِيدُ الصَّوْتِ ... الأَصْمَعِتِيّ : من السَّحابِ الأَجشُّ الشَّديدُ الصوت ، صَوْتُ الرَّعْد ( ابن منظسور ، معجم لسان العسرب ، جد ١ ، ص ٦٢٨ .

<sup>(</sup>٤) ارتداع: الرَّدْعُ: الكفُّ عن الثَّنِيْءِ ... واللَّطْخُ بالزَّعْفَرانِ ... وبالثَّوْبِ رَدْعٌ مِنْ زَعْفَرانِ أَيْ شَيْءَ يَسيرُرنِي مَواضِعَ شَتَى ؛ وقِيل: الرَّدْعُ أَثْرُ الحَلَوُفِ والطَّيبِ فِي الجَسَدِ، وقَميصُ رادعٌ ومَرْدُوعٌ ومُرَدُعٌ: فيه أَنْرُ \_\_\_



\_ ٧٢ \_

فمازالَ مَدمعُها باكِياً على التُربِ حتى اكتسى ما اكتسى فأضحَتْ سَواءً وجوهُ البلادِ وجُنْ النّباتُ بها ، والتقسى(١)

وكما شخص الشاعر السحابة ، شخّص الأرض ، وجمعهما الشاعر في إطار واحد ، فإذا هما متقاربان إلى حد التلازم . فمن السحابة الدموع ، ومن الأرض الخدود .

ثم يتابع الشاعر حديثه عن السحابة المحملة بالمطر ، فإذا هي في سيرها تُقْدِحُ الضوء ، فكأنه صبح في الليل . ويشبّه البرق أيضاً في إضاءته ، ولمعانه ، وفي شكل ظهوره ، واختفائه بالسيوف الهندية حين تُخرَج من أغمادها .

ويلي البرقُ صوت الرعد متحشرجاً ، يشبه صوت الرحلى . وبعد أن نقل الشاعر الليون والحركة والصوت ، ثم الجانب النفسي في قوله ( لا تمل ) ثم يزيد الشاعير في تلك الأواصر بين السحابة والأرض ، ويربط بينهما برباط وثيق ، فإذا بالسحاب يضمن ويتكفل بإنبات الأزهار المختلفة الألوان على المرتفعات كالعمامة الملونة .

وتستمر السحابة الباكية على التراب \_ كما يصوّرها الشاعر \_ حتى تكـــتسي الخصرة والنمـــاء .

ويأتي بالتعبير ( ما اكتسى ) مسبوقاً بما الموصولة ؛ ليعبّر عن كثرة الخضرة والنبات ، وسعة مساحته .

الطّيبِ والزِّغْفَرانِ ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٣ ، ص ١٦٢٣ ) .

اليفاعُ : السُمْشُرُفُ مِن الأَرْضِ ، والجَبَلُ ، وَقِيلَ : هو قِطْعَةٌ مِنْهُما فيها غِلَظٌ ... قال ابن برّي : وجَاء في جَمْعِه يُقُوعُ ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٦ ، ص ٤٩٦٣ ) .

الاعتجار : وَهُمُو كُنُّ الثَّوْبِ عَلَى الرَّأْسِ مِن غَيْر إِدَارَةٍ تَحْتَ الحَنكِ . وفي بَعْضِ العِباراتِ : الاغْتِجَـالُ لَفَّ العِمامَةِ دُونَ النَّلجِيُّ وَرُويَ عَن النَّبَيِّ عَلِيْكُم ، أَنَّهُ دَخَلَ مَكَّةَ يوم الفتح مُعْتَجِراً بِعِمامَةٍ سَوْداء ( ابن منظور ، العِمامَةِ دُونَ النَّلجِيُّ وَرُويَ عَن النَّبِيِّ عَلِيْكُم ، أَنَّهُ دَخَلَ مَكَّةَ يوم الفتح مُعْتَجِراً بِعِمامَةٍ سَوْداء ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٤ ، ص ٢٨١٥ ) .

<sup>(</sup>١) ديوان ابن المعتز ، دار صادر ص ٢١ /المتقارب .



\_44\_

والفعل المنفي ( مازال ) يُتم معنى الاستمرارة الذي بدأه الشاعر في البيت الأول من هذه المجموعة في قوله ( لا تمل ) . وكلا الفعلين أفاد امتداد الزمن ، وكثرة المطر ، ثم سعة الأثر في الأرض وعمقه .

ويبني الشاعر المعنى بعد ذلك على أساس المعنى السابق، فبعد أن وصف تضاريس الأرض، فبينها مرتفعات وروابي، صوَّر الشاعر نتيجة ذلك الامتزاج والتزاوج بين السحاب والأرض. فالتقت النباتات في أطوالها على الأرض، واستوت بعد أن كانت غير ذلك، وهذا بالطبع نتيجة اجتاع الماء في المناطق المنخفضة، وانحداره عن المرتفعات.

وعبّر الشاعر عن سرعة نمو النبات في قوله ( جُنَّ ) فهي سرعـة في النمو تتجـــاوز الحدَّ المعروف والمعهود . ثم يؤكد تساوى النباتات ونموها في مستوى متقارب بقوله : ( والتقى ) .

والشاعر هنا يجمع بين الصورة التقليدية البدوية ، والحضرية الجديدة ومعطياتهما . فالصورة القديمة هي في تشبيه صوت الرعد بصوت الرحى ، ولون البرق بالسيوف الهندية اللامعة .

وأما الصورة الجديدة التي تناسب البيئة العباسية المتحضرة ، فهي وصف اللخضرة والزهر ، وامتدادها في الأرض التي سقتها السحابة الممطرة .

هذا هو ابن المعتز الذي عاش الصراع بين القديم والجديد في الشعر العربي ؛ فنجده قد أخذ من كل منهما بطرف في ألفاظه ، وصوره ومعانيه .

ويحظى البرق أيضاً بوصف آخر في مخيلة الشاعر ، حيث يجعل ظهوره في السماء حركة ويُخب ، فينقله إلى عالم الإنسان ، أو ربما كان ينقله إلى عالم الحيوان ؛ فالوثب خاصية مشتركة بينهما .

ثم يزيد الشاعر في إيضاح صورة البرق في خياله الشعري ، بوصف سرعة ظهوره واختفائه بإرتداد الطرف إلى صاحبه أو خفقان القلب . يقـول :



\_YE\_

رأيتُ فيها برقه المسالمُ الله وَتُبُ كمشل طرفِ العين أو قلب يجب (١)

ووصنُ السرعة بإرتداد الطرف في آيات القرآن في قوله تعالى : ﴿ قَالَ الَّذِي عِندَهُ عِلمٌ مُنَ الكِتْبِ أَنَا ءَاتِيكِ بِه قَبْلَ أَن يَرِئَدُ إِلَيْكَ طَرَفُكَ ﴾ `` .

وقد وَقَتَ الشاعر الرؤية بحدوث الوثوب ، وربطهما ببعضهما البعض ، وجعل زمنهما المضي . ثم يشبّه حركة الظهور والاختفاء بصفات فيها الاستمرار والسرعة ، التي لا يمكن ضبطها ولا مراقبتها بسهولة ، وهو إرتداد الطرف ، ووجوب القلب .

ومن مظاهر الطبيعة التي وصفها الشاعر ، تناول المظاهر المصاحبة لطلوع الفجر ، فتخير الشاعر لكل جزء منها ما يلائمه من الصفة ، فيتحدث عن الليل في هدوئه وظلامه ، ويصور النجوم تطفو فيه . والفجر حركة وضجيج وحياة مليئة بالحيوية ، فيصور الصبح عسكراً جنوده النور ، وقد هزموا جنود الليل .

ويتحدث الشاعر أيضاً عن صوت الديك المرتفع عند طلوع الصبح ، وأنه يسبقه ضرب جناحيه وجداً وأسفاً على الظلام الراحل . يقول :

وفِتيــةٍ لا يَخــوضُ الشكُّ أَنْفُسَهــم مُؤيِّديــنَ لعَــزِم غيـــرِ مَنكـــوثِ لمّا طفا النّجمُ في بحرِ الدُّجى وصلوا حبلَ السُّرَى بذَميــلِ غيــرِ تلبِــيثِ (٢)

<sup>(</sup>١) ديوان ابن المعتز ، دار صادر ص ٤٤ /الكامل .

<sup>(</sup>٢) سورة النمل، آية ٤٠.

<sup>(</sup>٣) الذُّمِيلُ : ضربٌ مِنْ سَيْر الإبِل ، وقيل : هُوَ السَّيْرُ اللَّيْنُ ما كانَ ... وقيل هو فَوْقَ العَنْق

قال أبو عبيدة : إذا ارتفع السَّيْرُ عن العَنَق قليلاً فهو النَّرِيَّدُ ، فَإِذا ارتَفَعَ عن ذَلِكَ فَهُو النَّرَمِيلُ ، ثُمَّ الرَّسِمُ ... وفي حَدِيثِ قُسَّ : يَسِيرُ ذَمِيلاً أَيُّ سَيْراً سَرِيعاً لَيِّناً وأَصْلُهُ في سَيْر الإبل ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٣ ، ص ١٥١٦ ) والعَنَق من السير : المنتبسِط ... أَعْنَقَ إذا سُارَع وأَشرع ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٤ ، ص ٣١٥٥ ) . \_\_\_





\_ 40 \_

بعَسك من جنودِ النّورِ مَبْسُوثِ على الظّلام، وناداهم بتَغرويثِ (١) حتى إذا هزَمَ الإصباعُ ليلَهمُ

ثم لاءم الشاعر بين تشبيه النجم بجسم يطفو ، وبين الليل الذي يلازمه دائماً ، فاختار لليل أن يكون بحر ظلام ؛ فعبَّر عن عدم استمرار ملازمة النجوم لليل ، ويضعف ارتباطهما ؛ لتخيل غياب النجوم في السماء ، بغياب الأجسام في الماء ، ثم يصوّر الشاعر الليسل والصبح جيشين متقابلين . وإذا المعنى واحد له وجهان النصر والهزيمة ؛ فالصبح منتصر ، وهازم الليل .

أما الخصائص الإنسانية التي جعلها الشاعر للطبيعة فهسي العسكسر والجنسود والهزيمة ، والتصفيق والوجد والأسف والمناداة والاستغاثة . واستخدم الشاعر لوصف الطبيعة صوراً من الطبيعة نفسها

ومن مظاهر الطبيعة التي وقف الشاعر أمامها واصفاً متأملاً: النخيل، فيصفها هي أيضاً بصفات إنسانية ؛ فملازمتها لمكانها على الأرض، ثم مرور الكواكب عليها كسهيل وغيره لا يؤثر فيها كا تتحول أسنان صغار الإبل عند طلوعه. يقول:

ولقائسج في الطين باركية لا تُشتكِن حَلاً ولا رِحَالاً (٢) يَعْدو سهيلٌ في الصباح لها (٢) سيلماً إذا ما حاربَ الإبالا (١٤)

(٣) سُهَيْلُ: كَوْكَبَ يَمَانٍ ... لا يُرَىٰ بِخُراسانَ ، ولا يُرَىٰ بِالْعِراقِ ... وبين رؤية أهل الحجاز سُهَيْلُ وَرُؤْيَةِ ...

\_ تَلْبِيث : اللَّبْثُ واللبَّاثُ : المُكُثُ : قال الله تعالى : ﴿ لَا بِشِينَ فِيهَا أَحْقَابًا ﴾ ... وفي الحديث : فاشتَلَّبَثَ الوّحْيُ ... من اللَّبْثِ ، الإبْطاءِ وانتَّأَخّرِ ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٥ ، ص ٣٩٨٢ ) .

<sup>(</sup>۱) ديوان ابن المعتز ، دار صادر ، ص ١٢٥ /البسيط . (۲) لقائع : واللَّقائح : ما تُلقَّعُ به ِالنَّخْلَة ُمِنَ الْفُخَّالِ ... وَذَٰلِكَ أَنَّ يَدَعَ الكَافُور ، وَمُحُو وِعاءٌ طَلَّعِ النَّخْل لَيُلتَينَ أَوَّ لَاناً بَعْدَ إِنْغِلاِقِهِ ، ثُمَّ يَأْخَذ شِمْرَاخاً من الفُخَّال ... فَيَدُشُونَ ذَٰلِكَ الشَّمْراخَ في جَوْفِ الطَّلْعَةِ ( ابن منظور ، مُعجم لسان العرب ، جـ ٥ ، ص ٤٠٥٨ ) ولقائح في البيت بمعنى النخل .



فالنخل بارك في الطين ، وهو تصوير عميق لإنحتفاء جذور النخل تحت التراب ، وارتكاز ثقل الجسم على الأرض . ثم يصوّر ثباتها في مكانها ، واستمرارها على حالها ، بالصابر لا يشتكي ولا يتذمر ، ولا يطلب الارتحال .

وللعلاقات المعنوية الأخرى التي تضمنها معنى اللقائح. أنها تتضمن الإبل. فيقارن الشاعر بين النخل والإبل، وأثر طلوع كوكب سهيل عليهما ؛ فأثره عليهما متضاد، فهو يسالم النخل، في الوقت الذي تتغير فيه أسنان صغار الإبل.

وقد أدخل الشاعر النخلة الدائرة الإنسانية ؛ فالصفات التي استعارها لها ( باركــةٍ ، لا تشتكي ، الحَّلَ الرِحَل ) .

وكما لاحظنا في النماذج السابقة من شعر الطبيعة ، أن الشاعر حين يصف ظاهرة من ظواهرها ، يتناولها في مقطوعة من بيتين أو ثلاثة أبيات وأحياناً يكون بيتاً واحداً ، فيتأمل الظاهرة بعمق التأمل ، ويستغل ايحاءات الألفاظ المعنوية لينقل ، ما يتعلق بمظاهر الطبيعة . ولكنه قليلاً ما يطيل في ذلك .

وقريباً من وصفه للنخيل وصفه للنبات بصفات إنسانية ، جعل بينها خاصة للطيور ، فجمع له صفات الثبات في الأرض ، والاستمرار في النمو ، والحياة والانطلاق إلى الأعلى ، فساقُهُ يطير ، وجذوره تمتد في الأرض ، فيحتوي الشاعر النبات من جهتيه العليا والسفلى . يقول :

وأجــــادَتْ بلادُهُ بنبــاتٍ عِرقُــهُ بارِدُ الشّرابِ غَنـــيّ وريّ وريّ وريّ وريّ وريّ وريّ وريّ و

\_ أَهْلِ العِرَاقِ إِيَّاهُ عِشْرُونَ يَوْماً ... وُيُقَالَ إِنَّهُ يَطَلَعُ عِنْـٰدَ نَتَاجِ الإِيلِ ، فَإِذَا حَالَتَ الشَّنَـٰةُ تَخُوَّلَتْ أَسَّنَـٰانُ الإبل ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٣ ، ص ٢١٣٥ ) .

أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتباب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول ، الديوان ، جـ ١ ، ص ٦٢٨/الكامل .





\_YY\_

ولـــه كلمَّــا تَغَلغـــلَ في الأر ض، فِراشٌ من التّـــرابِ وَطـــيُّ (١)

فكما أن النخلة باركة في التراب ، فالنبات قاعدٌ فيه ، والفرق بين الهيئتين في الاشارة إلى طول كل منهما ، فالنخلة أطول على اعتبار هيئة القعود والبروك . وكلما امتدت جذور النبات في الأرض ، أصبحت فراشاً وثيراً له ليستمتع بالإقامة فيها .

فطرفي النبات في وضع متضاد ؛ فالجهة السفلى منه ثابتة في الأرض راسخة فيها ، وطرفُ الساق العلوي ينمو ويمتد بسرعة ، فأشبه في ذلك طيران الطائر .

فالشاعر يحتوي الكون بخياله ، فيتناول معظم الظواهر المحيطة به ، فينقل لنا الظاهرة كما يراها خياله ، أو يعلل لها تعليلاً بديعاً ، لخياله فيه دورٌ كبير ، ثم لخبرته ومشاهداته أثر فيها .

وللشاعر تعليلٌ طريفٌ أيضاً لصفرة النارنج المائل إلى الحمرة ، فيختار لوصفها مشاعــراً لمواقف خاصة بالإنسان ، فَصَبَّغُ وجنتيه بلونين متعاقبين ، يظهر نتيجة انفعال داخلي .

فيثير هذا المظهر مظهراً مشابهاً له في خيال الشاعر . يقول :

كأنّما النّارَنِيجُ لمّا بَدَتْ صُفْرَتُهُ فِي خُمْرَةٍ كَاللّهِ بِنْ (٢)

وجْنَــــــةُ مَعشوقِ رأى عاشِقــــــاً فاصفــرّ ، ثمّ احمرّ خوفَ الرّقـــيبْ (٢)

فالنارنج في صفرته المائلة إلى الحمرة ، كوجنة المعشوق في إصفرارهـــا من الخجـــل عنـــد رؤية الحبيب واحمرارها خوف الرقباء .

وللنارنج وصف آخر للشاعر انظر ص ٤٧ من هذا البحث .

<sup>(</sup>١) ديوان ابن المعتز ، دار صادر ، ص ٤٦٠ /الحفيف .

<sup>(</sup>٢) النارنج : سبق تعريفه في هامش ص ٤٧ من هذا البحث .

<sup>. (</sup>٣) ديوان ابن المعتز ، دار صادر ، ص ٩٠/السريع .



- 4V -

والواقع أن المعروف في مثل هذا الحال أن يحمر وجه المعشوق عند رؤيته العاشق خجلاً ، ثم يصفر وجهه خوف الرقباء ، بعد أن يتنبه إلى ما هو فيه من موقف يستوجب معه اللوم . فحمرة الخجل أولاً ثم صُفْرَة الخوف .

وطرافة الصورة في تعليله للحُمْرة والصفرة في النارنج، وهما ظاهرتان طبيعيتان ثابتتان بظاهرة أخرى إنسانية بيولوجية متغيرة تتصل بأحاسيس ومشاعر داخلية.

ومن مظاهر الطبيعة التي ينقلها الشاعر إلى عالم الإنسان بصفاته وخصائصه: النرجس في فيدقق في وصفها ، ويلم بأجزائها . وفي طريقه للحديث عن الندى وانتشاره على الزهر ، وأثره في انتعاش النباتات ، وتفتح الأزهار ، أتخذ سبيله إلى ذلك وصف إحداها ، ويبدأ بالجزء ثم ينتقل إلى الكل . يقسول :

عسونٌ إذا عاينتها فكأنسًا مُدامِعُها من فوق أجفانِها دُرُ عاجرُها بيضٌ وأحداقُها صُفسرٌ وأجسامُها خضرٌ وأنفاسُها عِطرُ للذي روضِ بستانٍ كأنَّ نبائله تقنَّع وشياً حين باكرَهُ القطرُ (١)

والشاعر حريص على تصوير قطرات الندى على الزهرة الواحدة بدموع العين ، ويشبهها أيضاً بحبات اللؤلؤ البيضاء اللامعة .

ويُشَبُّه رائحة النرجس بالعطر ، في انتشارها . ثم يجانس الشاعر بين لفظين هما (عيـــون وعاينتها ) . ولكنه تجانس جاء طبعاً .

<sup>(</sup>١) النرجس: النَّرْجِسُ بِالْكُسْرِ مِنَ الرَّيَاحِينِ: مَعْرُوفَ وَهُو دَخِيلٌ. ونَرِجِسُ أَحْسَنُ إِذَا أَعْرِبَ. وذَكَرَهُ ابْنُ مَيْدُوفَ وَهُو دَخِيلٌ. ونَرِجِسُ أَحْسَنُ إِذَا أَعْرِبَ. وذَكَرَهُ ابْنُ العرب، سيده في الرَّباعيِّ بِالْكَسْر، وذَكرَه في الثلاثي بِالْفَسَعِ فِي ترجمة رَجَسَ ( ابن منظور، معجم لسان العرب، حيد، ص ٢٣٩٤).

<sup>(</sup>٢) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول ، الديوان ، ج ٢ ، ص ٥٨٨/الطويل .



وصفات الإنسان التي جعلها الشاعر للطبيعة هي (عيون، مدامعها، أجفانها، محاجرها، أحداقها، أجسامها، أنفاسها، تقنّع).

وقد أجمل الشاعر في البيت الأخير ما فصّله في الأبيات السابقة. فوصف الروض الـذي غُطى بالزهر الملون بسبب الندى بقناع كثير الألوان.

ثم هناك حسن التقسم في البيت الثاني ، حيث أنهى كل قسم بلون تتكوُّن منه الزهرة .

ثم يتأمل الشاعر فيما حوله ، ويشبهه في بعض صفاته بالطبيعة تارة وبالإنسان تارة أخرى ، فكأن الشاعر يُوجد أَلفة بينه وبين الجمادات من حوله ، فيصل الفانوس بالطبيعة ، حينا يشبّه نوره بالبرق الخافت يَلْمع في السماء .

ثم يصله بالإنسان في شكل ضلوعه ، وأجفانه ، ويقصد بها الوَقُود المشتعلة به النسار ، وتستمر في الإشتعال مادام الوقود يخرج منها . يقول :

يَحكِي لنا الفانــوسُ من بُعْــدٍ لنــا بَرُقــاً تَألَّـــتَ مَوْهِنــاً لَمَعالُـــهُ النــارُ ما اشتمــلَتْ عليــهِ ضُلُوعُــهُ والماءُ ما سَحَّتْ بهِ أجفالُــــهُ(١)

والنار لا تشتعل بين ضلوع الإنسان حقيقة ولكنه يرمز إلى المشاعر التي تُلوَّع الإنسان . والتشخيص يبدو في البيتين في قوله (ضلوعه ، وأجفانه ) .

<sup>(</sup>۱) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول ، الديوان ، ج ٢ ، ص ٦٥٣/الكامل .



والخمر كذلك يصفها الشاعر ، ولا يخلو وصفه من تشخـــيص لها ، أو لما يختص بها من أواني تُسْتخدم لها .

وأُولىٰ هذه المواضع بالتقديم تشخيص الشاعر للخمر حين خروجها من الدُّنُّ ، فيرىٰ ذلك تعرية لها ، ثم تستبدل لباسها الأول بقمصان من الزجاج المختلف الألوان .

وكأنَّ الشاعر يسلخها تماماً من أصلها ... أي المادة السائلة المُسْكرة ... ليجعلها في عالم الإنسان ، إلا أنه يُضعّف صفة الإرادة والتحكم في الذات لديها ، ليُبعد الصورة عن حيز المبالغة المرفوضة .

يقــول:

إذا عُرِّيتْ من دَنِّها استَبْسلاتْ بهِ قميصَ زُجاج من جميع المَلابس(١)

والحركة ملازمة للفعلين ( عُريت ، واستَبْعالت ) ، وفي قولمه جميم الملابس يعنمي : أن الكؤوس التي تُدار فيها مختلفة المماذج والألوان .

ويذكر الشاعر الحمر بصفتها التي تعجبه فيها ، وتدفعه إلى الحديث عنها . يقول : وراج كلُّونِ النَّبْرِ يَضْحكُ كأسُهـــا(٢) صَبْحتُ بها شَرِباً كِراماً وغـــادَيتُ(٢)

(۱) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول ، الديوان ، ج ٢ ، ص ١٦١/الطويل .

(٢) الرَّاحِ : هِمَي الحَمْثُرُ وكل خمر رَيَاحٌ ورَاحٌ ، وبِلْأَلِكَ عُلِمَ أَن أَلِفَها مُنْقَلِبَةٌ عَنْ ياءٍ ... وقالَ بَعْضهم شُمِيّت راحاً لأنَّ صاحِبَها يَوْتاح إذا شُرِبَها ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٣ ، ص ١٧٩٠ ) .

(٣) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتنز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول ، الديوان ، ج ٢ ص ١٦١/الطويل ، وانظر كذلك : ابن المعتز ، دار صادر ، ص ٩٧ .



\_ 11 \_

ويقدم الشاعر اسم الخمر (راج) في البيت، وهو من أشهر أسمائها وأكثر دلالــة على أثرها في نفس شاربها، ثم ليلائم بينه وبين ضحك الكأس بعد ذلك. والتشخيص في هذا البيت في فعل الضحك الإنساني ركبه الشاعر على كأس الخمر.

ويشبه الشاعر الخمر بالدماء المُراقة من إبريق الخمر ، ثم يشخّصه ويجعل له أوداجـــاً يقــول :

لا شيءَ يُسلِسي هَمُّسي سِوى قَدَج لَدْمُسي عليسه أُوداجُ إبريستِ (أُنَ

ويقدم للبيت نافياً أن يكون هناك أي وسيلة أخرى لتسلية همه سوى كأس الحمر ، فهو لا يقصدها لذاتها .

وللدّنان في خيال الشاعر أيضاً صورة جيدة تفيض بالحياة والحركة ، فهي تشبه الجنود اصطفّوا قائمين حوله ... وللجنود صفات : الصمت الطويل ، والتزام قلة الحركة ، ثم الوقوف في هيئة اعتدال الجسم وانتصاب العنق كل هذه الصفات للدّن في الهيئة والشكل جعلت الشاعر يربط بينه وبين الجنود . فيقسول :

<sup>(</sup>۱) ومن أسمائها أيضاً: المدام والسلاف والعقار والخندريس، والصهباء، والقهوة، والشراب، والطللا، والرحيق، والمشمول، والحميا، والكميت، والمروقة، والمعتقة، والمشعشعة، والصافية، والمشمولة، والصرف، والعتيق، والعاتق، والبكر، والعذراء، والعروس، وأم الدهر، وأخت المسرّة، وابنة العنب، والسلسل، والسلسال، والسلسبيل، والسكر، والنبيذ، والنضوح، وهي أشهر الأسماء وأعذبها وأكثرها دوراناً في كلام الشعراء والأدباء. وأرقها الصبهاء، وأعذبها الحميا، وألطفها السلاف، وأخفها المدام، وأظرفها القهوة، وأقبحها القرقف، وأفضلها الراح لاشتقاقه من الروح (شمس الدين محمد بن الحسن النواجي، توفى عام ٥٩٨ه، كتاب حلبة الكميت، نسخة مصوّرة من مكتبة دار العلوم بجامعة القاهرة، ص٥).

<sup>(</sup>٢) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول ، الديوان ، ج ٢ ، ص ١٨٣/المنسرح .



\_ XY\_

خِلْتُهِ ا فِي البِيتِ جُنِداً صُفْفُ وا حَولِ مِي قِيام اللهِ

ثم يربط الشاعر بين الذّنان الفارغة الملقاة على الأرض ، وبين الإنسان فهي ـ أي الدنان ـ تشبه قتلى حرب ماتوا بعد قتال شديد ، وجهد عظيم . ويقصد من ذلك أنَّ الدّنان خَلتْ من الحياة ، وفقدت مقوماتها حين أُفْرغ ما بها من الحيم . يقول :

وَتُراهِ اللهِ مَرْعَ مِن مَرْعَ مِن النَّدَامَ مِن النَّدَامَ مِن النَّدَامَ مِن النَّدَامَ مِن النَّدَامَ مِن مِنْ لِللهِ اللهِ مُروبِ النَّالُ مُروبِ النَّدُ المِن النَّدَامُ مِن النَّدَامُ مِن النَّدَامُ مِن النَّدَامُ

فالدُّنان المُلقاة على الأرض ذكرَّت الشاعر بقتلىٰ الحرب ، كراماً ماتوا بعد صراع شديد . وكان يقصد بذكر النداميٰ أن يجعلهم الطرف المقابل لصرعى الحرب ،الذين سلبوهم أرواحهم .

ويُعمق الشاعر المعنى بعمق إحساسه به ، فيأتي في استخدامه الألفاظ بالجمع من الحرب ، يدُلنا ذلك على كثرت تفكيره فيها ، وإنَّ لم يمارسها ، وعلى قرب صورها من خياله وسرعة استدعائه إياها .

<sup>(</sup>۱) أبو بكر محمد بن يميى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول ، الديوان ، ج ٢ ، ص ٢٢٨/مجزوء الرمل .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، ص ٢٢٩ بجزوء الرمل .



\_ 17 \_

وشعر الصيد أيضاً يحفل بالمزج بين عالمه: من جوارح وضوار ، وبين عالم الطبيعة التي كانت مقدمات لقصائده ، وبين عالم الإنسان .

وقد يصف الطبيعة بشيء من خصائص الحيوان أو صفاته ، وأحياناً أخرى يصف الحيوان بظاهرة من ظواهر الطبيعة ، أو خاصة من خواصها .

فأحاسيس الشاعر وخياله يتعمقان الطبيعة بمظاهرها الجامدة أو المتحركة \_ ويشمل الحيوان \_ فيزيل الشاعر كثيراً من الحواجز والفواصل بينهما ، بل ويبني جسوراً وقناطر تصلهما ببعضهما البعض .

فيذكر الشاعر خروجه للصيد بجيادٍ صامرةٍ سريعةٍ . وخصص من أوصافها الضمور بالذكر ، لأنه سبب السرعة .

ثم يحدد وقت خروجهم ، فالصبح في نهاية الليل الذاهب ، ولون الكون أبيض تحيط به صفرة مشربة بحمرة ، يشبه المُهر الأشقر .

والشاعر في تشبيهه هذا أراد بالإضافة إلى لِمُبه اللون الاشارة إلى النضارة والجداة والحداثة .

وبعد أن رسم الملامح العامة للطبيعة في طريقه إلى تحديد وقت خروجهم إلى الصيد، انتقل إلى بيان حال الوحوش في مرابضها وأوكارها ، ويعبر عنها الشاعر بقوله (أوطانها) وبإطلاقة لفظ الأوطان على بيوت الوحوش ، أراد أن يُلمح إلى معنى السكون والطمأنينة والأمن والأمان والاستقرار ، الذي يحويه اللفظ .ويُشعرنا بالمعنى أكثر بأنْ تلاه بضده (تُذعر) \_ وإن كان الفعل منفياً \_ فبضدها تنايز الأشياء .

ثم يحاول الشاعر أن يحيط بالطبيعة ، وأنَّ يُصَور جانباً آخر من جوانها الكثيرة المتعددة ، فيتحدث عن التراب وقد كشف وجهه عن ألوان كثيرة ، يفسرها في البيت الرابع ، بأنها الأبيض والأحمر ، والأصفر ، وأنها ألوان براعم لم تتفتح أكامها بَعْد . ومثّل لنا هذه الصورة بعين مطبقة



أجفانها ، لم تنظر بعد إلى ما حولها . ويستمر الشاعر على نفس النسق في تصوير الحداثة ، وصغر السن في الصبُح والمُهْر ، وهاهو هنا يتناولها في الزهر .

ولا يكتفي الشاعر بتشبيه حالة الانغلاق والإطباق بين الزهرة والأجفان ، ولكنه يضع في اعتباره منزلة كل منهما في مكانه ، العين في الإنسان ، والزهر على الأغصان .

وأن العين الناظرة إلى الأزهار تحسبها فماً لم يُفتح ، وهو وصف آخر للانغلاق ، كسابقه من خصائص الإنسان .

ومياه الغدير صافية نقية ، فيستعبر لها الشاعر أيضاً صفة إنسانية هي الدموع ، وكذلك . النبات الذي اغتسل بماء المطر . ثم وصف السماء على اعتبارها مختصة بذلك ، والعُيم مُنْفرج عن الشمس ، وهي باهتة كالمبتسم لَزِمَ ابتسامته ، تعبيراً عن الهدوء والسكون السذي كانت عليه الطبيعة .

والرياض تغسلها مياه الأمطار تشبه دراهم تُشرت هنا وهناك ، والجامع بينهما اللمعسان والاستدارة . والتشبيه بالدراهم المنثورة يَرُد في أكثر من موضع في شعر المتنبي(١) .

ثم يضع الشاعر اللمسات الأخيرة على الصوراة ، فالشمس في وقت الضحي محتجبة وراء الغيوم كالدمعة الحائرة في العين ، وهو تصوير بديع تُلمح فيه الشمس ، وتُلحظ ولا تُرىٰ بوضوح . وهو هنا أيضاً يخلع على الدمعة صفة الحيرة الإنسانية ؛ لتشبه الشمس في اختفائها خلف السحب .

<sup>(</sup>۱) وذلك في وصفه القتلى بالدراهم في مدحه لسيف الدولة يقول:

وتَثَرُّتُهُ مَ فَوقِ الأُحُيَ دِبِ كُلِّ مِهِ كَا لَيْسِرَتْ فَوقَ العَسروُسِ الدَراهِ مُ الطبعة الثانية ، دار انظر كتاب الشيخ ناصف اليازجي ، العرفُ الطيبُ في شرح ديوان أبي الطيب المتنبي ، الطبعة الثانية ، دار العلم ، بيروت لبنان ص ٤٠٥ .

وفي وصفه أيضاً لأشعة الشمس بين أغصان الأشجار المتشابكة خلال وصفه لشعب بوان يقول:
وألق ل الشرق مِنها في ثير الله في شير المنابق ، ص ٥٩٠ .



ثم يصل الشاعر السماء بالأرض ، وكلامه السابق باللاحق ، ويلمنه كل ما سبق في شطر بيت فيقول ( والشمس في اضحاء جو أخضر ) ، فالخضرة عامة على سطح الأرض بسبب عطاء السماء . والأبيات هي :

والصبحُ في طُرَةِ ليلْ مُسْفِسرِ (۱)
والسوحشُ في أوطانِها لم تُذْعَسرِ
كالعَصْبِ أو كالوَشِي أو كالجوهر (۱)
وطارف أجفائه لم يَنظُر (۱)
وفات ق كاد ولم يُنَسورُ (۱)

قد اغتيب على الجياد الضّمُ و كأنه عُمَّة مُهُ الشّمر أشقر جَلا لنا وجه السّرى عن منظر من أبريض وأحمر وأصفر خالُه العين فما لم يَفْغَرر

طرة : طُرُةُ الْمُزَادَةِ والنَّوْبِ : عَلَمَهُمَا ، وقِيَل : طُرَّةُ النَّوْبِ مَوْضِعُ هُدْبِهِ ، وهي حاشِيَتُهُ النسي لا هُدْبَ (١) طرة : طُرُّةُ الْمُزَادَةِ والنَّوْبِ : عَرْفُهُ ... والطَّرَّة : النَّاصِيَةُ . ( ابن منظور ، معجم لسان العسرب ، ج ٤ ، ها ... وطرَّةُ كُلِّ شيء : حَرْفُهُ ... والطَّرَّة : النَّاصِيَةُ . ( ابن منظور ، معجم لسان العسرب ، ج ٤ ،

ص ١١٠٠) . (٢) العَصْبُ : سِنُّ دَابُةٍ بَحُرِيَّةٍ تُسَمَّى فَرَسَ فِرْعَوْنَ ، يُتَخَذُّ منها الحُرُّزُ وغَيْرُ الخَرَزِ ... ويكون أبسبض ... والعَصْبُ : سِنُّ دَابُةٍ بَحُرِيَّةٍ تُسَمَّى فَرَسَ فِرْعَوْنَ ، يُتَخَذُ منها الحُرُّزُ وغَيْرُ الخَرَزِ ... ويكون أبسبض والعَصْبُ : الطي الشَّذِيدُ . وعَصَبَ الشيء يَعْصُبُهُ عَصْباً ، طَواه ولَواهُ ، وقِيلَ شَدَّةُ ، ( ابن منظور ، لسان العرب ، جـ ٤ ، ص ٢٩٦٤ ) والعَصْبُ في البيت بياض اللون .

الموشي : مِنْ كُلِّ لَوْنِ ... والوَشْئيُ فِي اللَّـوْن خَلْطُ لَوْنِ بِلَّـون ... وَوَشَي النَّـوْبَ وَشَيـاً وَشِيـةً خَسَّنَــهُ . الموشي : مِنْ كُلِّ لَوْنِ ... والوَشْئيُ فِي اللَّـوْن خَلْطُ لَوْنِ بِلَّـون ... وَوَشَى النَّـوْبَ وَشَيـاً وَوَشَاه ، غَنْيَمَةُ وَنَفَشَهُ وَحَسَنَةً مُ ، ( ابن منظور ، لسان العرب ، جـ ٦ ، ص ٤٨٤٦ – ٤٨٤٧ ) .

(٣) طارف: الطَّرْفُ: طَرُف العَيْنِ. وَالطَرْفُ: إِطَبَاقُ الجَفْنِ عَلَى الجَفْنِ ابن سيده، طُرُفَ يَطْرِفُ طَرْفاً، لا يُنشَى ولا يُجْمَعُ ، لِأَنَهُ فِي الأَصْلِ مَصْدرٌ ، فَيَكُونُ لَحَظَ ... التهذيب وغيره: الطَّرُفُ أَسَّمَ جامِعٌ لِلْبَصَرِ ، لا يُنشَى ولا يُجْمَعُ ، لِأَنَهُ فِي الأَصْلِ مَصْدرٌ ، فَيَكُونُ واحداً ويَكُونُ جَمَاعَةً . قال الله تعالى ﴿ لا يَوْلَمُ اللّهِمْ طَرْفُهُمْ ﴾ .. وَطَرَفَ بَصَرُهُ طَرْفاً إِذَا أَطْبَقَ أَحَدَ وَاحداً ويَكُونُ جَمَاعَةً . قال الله تعالى ﴿ لا يَوْلُهُ اللّهِمْ طَرْفُهُمْ ﴾ .. وَطَرَف بَصَرُهُ طَرْفاً إِذَا أَطْبَقَ أَحَدَ جَفْنِهِ عَلَى الآخر ، الواحِدةُ مِنْ ذَلِكَ طَرْفَةُ ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٤ ، ص ٢٦٥٧ ) .

(٤) وفاتق : الفَتْقُ : الْخَلَّةُ من الْغَيِّمِ، وَالجَمْعُ فُتُوق ... والْفِتَاقُ : الشَّمْسُ حِينَ يُطْبِقُ عَلَيْهَا [ الغَيْمُ] ثمُّ يَبْدُوُ مِنْها شَيِّةَ ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٥ ، ص ٣٣٤١ ) .



والسروضُ مغسولٌ بليسلٍ مُعطِيرٍ كأنَّها دراهيم في مَنتَسيرٍ والسمس في إضحياءِ جوَّ أخضرٍ أخضرٍ والشمس في إضحياءِ جوَّ أخضرٍ

كدمعــةٍ حــائرةٍ في مَخْجـــرِ (١)

وفي موضع آخر من شعر الصيد يتعمد الشاعر وصف الطبيعة من خلال مرور الخيل بها .

ويقدم الشاعر بذكر يوم اللذَّات سرقه من الدهر \_ ولم يعلم له نظير فيما سبق \_ ، مما يدل على قلة اللذات لدى الشاعر ونُدرتها ، فالدهر لم يمنحه الكثير مما يتمناه ، وتطلبه نفسه . وما تتمناه نفسه لا يستطيع أن يبوح به في شعره .

يدل على قلة اللذات لدى الشاعر وتدريها ، فالدهر لم يمنحه الكثير مما يتمناه ، وتطلبه نفسه .

ويُفصِّل في ذكر اللذَّات ، فإذا هي خروجهم مبكرين والشمس لم تأخذ بَعْدُ مكانها في الأفق . سارت بهم جيادهم السريعة ووصف سيرها بسير السيل، وكأنيُّ بها سرعة لا تظهر فيها حركة القوائم ، فتقطع الجياد في سيرها الرياض والبساتين التي انتبهت أزهارها حين بللتها دموح السحاب المتساقط عليها .

ثم ينتقل الشاعر من الحديث عن الزهر ، ليتحدث عن عبيره الطيب المنتشر في كل مكان . فإذا للمسك أكياس أو أوعية ، تَفْتَحها أيدي الرياح الناعمة الهادئة ؛ فينتشر ما فيه بين البقاع . والصورة طريفة وبديعة ، ركب فيها الشاعر أكثر من طرف ، لينقل صورة الرياح تحمل الرائحة الزكية ، فكان سبيله إلى ذلك توجيه حركة الرياح ، وجعلها مقصودة بنشر العبير ، وهي أيضاً لها أيدي ناعمة هادئة ، تفتح بها أوعية المسك التي لولاها \_ أي الرياح \_ لطال انغلاقها على طيب ما بها . ويقول الشاعر :

<sup>(</sup>۱) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتنز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول ، الديوان ، ج ٢ ، ص ٤٤٠ ـــ ٤٤٠/الرجز .



\_ ^4 \_\_

ومن عَجَبِ اللَّذَاتِ يومٌ سَرَقَتُ فُ عَدُونا ولمَّا ترتبِقِ الشمسُ أَفقَها عَدُونا ولمَّا ترتبِقِ الشمسُ أَفقَها تَشقُ رِياضاً قد تَيقًطظَ نَوْرُها كأنَّ عِيابَ الميسكِ بين بِقاعِها(٢)

من الدهر لم يَعلَمْ به الدهرُ سالفُ تسيلُ بنا قُودُ الجِيادِ الخَوانِفُ('' وَبلَّلها دمع من المُرزِن ذارفُ يُفتَّحُها أيدِي الرياجِ اللطائفُ('')

وأما الألفاظ التي اتضح فيها التشخيص فهي ( يَعْلَم ، تَيَقَّظ ، دمعٌ ، أيدِي الرياح ) · ثم الظلال المعنوية لهذه الألفاظ .

وبعد وقفة ليست بالطويلة ، أمام نماذج من شعر ابن المعتز ، التي اتسمت بخاصة وصل الموصوف بخصائص الإنسان ( التشخيص ) ، نخلص إلى أن الصورة تتميز بالبساطة والوضوح ، ثم قرب المشبه به في المصدر .

<sup>(</sup>١) قُودُ : أَقُودُهُ قَوْداً وَمَقَادَةً وَقَيْدَوَةً ، وَقَادَ البَعِيرَ ، واقْتَأَدَهُ معناه بَرَّه خَلَفَهُ ... والقَوْد من الخيل اَلتَّى تُفادُ يَمْقَاوِدِها ، ولا تُرْكَبُ وتكُونُ مُودَعةً مُعْدَّةُ لِوَقْتِ الحاجَةِ إِليْها . ( ابن منظور ، معجم لسان العسرب ، جـ ه ، ص ٣٧٧٠ ) .

الخوانف: الخِنَافُ سُرْعَةُ قَلَب يَدَي الفرس. والجمع نُحنُفُ .. قيل هو إذا أَحْضَرَ وثنى رَأْسَهُ ويديه في شِقُ ؛ وخَنَفَ الْفَرَسُ يَخْنِفُ خَنْفاً ، فهو خانِفُ .. وخَنُوفٌ . أَمَالَ أَنَّهُ إلى فارسِهِ .. والْخانِفُ : الذي يُعِبُل رَأْسَهُ إلى الزّمام ، ويَقْعَلُ ذُلِكَ مِنْ نَشاطِهِ ( ابسن منظرور ، معجم لسان العسرب ، ج ٢ ، ص ١٢٨٠ ـ ١٢٨١ .

ص ١١٨٠ - ١١٨١ . (٢) عياب : العَيْمَة : وعاءٌ مِنَ أَدَمٍ ، يَكُونُ منها الْمَتاع ، وَالْجَمْعُ عِيابٌ وعِيَبٌ ، فأَمَّا عِيَاب فَعَلَى الْقِياسِ ، وأَمَّا عِياب : العَيْمَة : وعاءٌ مِنَ أَدَمٍ ، يَكُونُ منها الْمَتاع ، وَالْجَيْمَة أَيضاً زَبِيل مِنَ أَدِمٍ يُنْقُلُ فِيهِ النَّرْعُ الْحَصُودُ عِيَبَ فعلى جَمْع عِيَمةٍ . وسببه أن يأتي تابعاً للكِنْسَرة ... والعَيْبَة أَيضاً زَبِيل مِنَ أَدِمٍ يُنْقُلُ فِيهِ النَّرْعُ الْحَصُودُ إِلَى الْجَزِينِ ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٤ ، ص ٣١٨٤ ) .

<sup>(</sup>٣) أُبُو بكُر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتنز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول ، الديوان ، ج ٢ ، ص ٤٦٢/الطويل .





وإن خاصة وصل الموصوف بخصائص الإنسان ( التشخيص ) يتميسز بها الكثير من شعر الوصف عند ابن المعتز . ولكنني اخترت أوضح تلك المواضع ، وعرضتها في هذا الفصل على سبيل المثال وليس على سبيل الحصر ويبقى في شعره في الوصف نماذج تستحق العرض والدراسة والنظر قد لا نضيف جديداً لدراستي الفنية لشعره .







الغص الرابع: الحنيال التركيبي.



## الفصل الرابع

## الخيال التركيبي

الحيال قدرة خالقة بانية لنمط جديد ، ومجالات غير معهودة للمظاهر والمعاتي المعهودة والمعروفة من قبل . عمادها التفكيك والتحليل ثم إعادة البناء والتركيب للتقريب بين المتباعدات والتجربة الأولى هي المثير الأول لكوامن هذه المقدرة ، فتكون التجربة الأولى بهذا الاعتبار : « ليست إلا بذرة تُعطي فرصة الدحول في أجواء بعيدة وقريبة من أجل أن تُجرى عليها صفة التفكيك تلك ، وإعادة المتنظيم والبناء ، والدحول في مجالات كثيرة مغايرة ، حتى تغدو التجربة الأولى مجرد مناسبة ، والخيال الإنساني هو المبدأ الأول في كل إدراك إيجابي فعال نشط » الم

وقد قدم كولردج" تُصوراً للخيال الإبداعي في سياق النزعة الرومانتيكية .. ومييز بين الخيال والوهم .. وأن الخيال إظهار الجدة في كل ما هو مألوف ، وتحقيق الملاءمة والتوازن والإعتدال .

وعلى أساس منهج التحليل والتركيب للمشاهدات والمرئيسات التقسطت نماذج من شعر الرصف عند ابن المعتز أبيات أو مقطوعات تظهر فيها هذه الخاصية .

<sup>(</sup>۱) الدكترر مصطفى ناصف ، كتاب الصورة الأدبية ، العطيعة الثانية ١٤٠١ هـ/١٩٨١م . الناشر دار الأندلس . ص ١٨ .

<sup>(</sup>٢) كولودج: صامويل تبار ( ١٧٧٢ – ١٤٣٤) نشاعر وناقد وفيلسوف إنجليزي من قادة الحوكة الرومانسية في الشعر والفكر في افجائرا .. ابتكر نظرية فلسفية للأدب .. إذ يعتبر الخيال .. هو العقل في أرقى مراحل الصهر والتوحيد .. ( بإشراف محمد شفيتي غربال ، الموسوعة العربية الميسرة ، الطبعة التانية ١٩٧٢م، الناشر دار الشعب ، ومؤسسة فرانكلين للطباعة والنشر . ص ١٥٠٩) .

<sup>(</sup> وانظر كذلك ستانلي هايمن ، كتاب النقاد الأدبي ومدارسه الحديثة ، ترجمة د. إحسان عساس ، ود. عمد نجم ، الناشر دار الثقافة ، بيروت ، جد ١ ، ص ٢٥ ) .



ومن ذلك تشبيه الشاعر لضوء القمر المنتشر بالفضة المذابة على البلد . فيحملنا الشاعر لرؤية جديدة حلل فيها الفضة وأذابها بكميات ضخمة تُناسب حجم البلد ثم صبها أى الفضة على البلد .

ويبقى لك بعد ذلك أن تتخيل النتيجة ، وأن تطلق لخيالك العنان دون خُدود . تُرى كيڤ سيصبح شكل البلد بعد أن ذابت الفضة عليها ؟ !

يقــول:

هل لك في ليلـــة بيضاء مقمــرة كأنها فضة ذابت على البلـــدن

ويستثير الشاعر القاريء باستفهام يوقظ انفعالاته ويوجهه إلى مشاركته الإستمتاع بليلة بيضاء.

والبياض رمز للسلام ، والشاعر يرى امتداد أشعة ضوء القمر إلى مساحة البلد كلها من حوله ، فيستغرق الضوء كل مكان فيها ، فأجاز لنفسه أن يسميها ليلة بيضاء كا تعيشها نفسه ، وكما تبدو لمشاعره وإحساسه بها .

وفي موضع آخر من شعر الطبيعة يصف الشاعر القمر فيقدم ببيان حاله في تلك الليلة ، فقد أرق ؛ فلم يذق طعم النوم ، فقد جمع إلى الأرق القلق والإضطراب ، وشبه حاله على فراشه بمن يتقلب جنبيه على جمر ، ثم يربط حالته هذه بالقمر الذي سرق نصفه ، فالأصل فيه الكمال والإكتال ليكون بدراً .

ثم يصف القمر بأنه مجرفة العطر ، ونحن نعرف المجرفة للماديات ، فكيف تكون مجرفة العطر ؟! .. فالقمر على هذه الصورة ، وفي الوقت الذي طلع فيه قد يرتبط بسعادة ينتظرها

<sup>(</sup>١) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول ، الديوان ، الجزء الناني ، ص ٩٦/البسيط .





\_91 -

الشاعر أو بهجة متوقعة ، أو لقاء يتطلع إليه الشاعر ، وينتظره ويأرقُّه الإنتظار؟! يقول:

كَأَنَّ جَنِــــــــيُّ على جَمـــــــر

ما ذُقتُ طعمم النصوم لو تدري

كأنه مجرفه أالعطه (٢)

في قمير مستيرق نصفيه

ويلتقط خيال الشاعر من الطبيعة الليمون بين أوراقه الخضراء ، فيشبه بمداهن الذهب ، . ويضيف إطباقه على رائحة المسك ٣٠ والخمر . واحتار المسك والخمر لأن لونهما قاتم بالإضافة . إلى رائحة الأول الزكية ، وصفة الثاني من إمتلاك العقل . يقول :

للمسيعين في أوراقمه الخضر على ذكر على المسك والحمسر ع

كأنما الليمون لمون لموا بدا مداهون من ذهب أطبعت

ويبقى فرق بين الظاهرة الأصلية ، والصورة الشعرية في البيتين السابقين ، وهو أن الأصل ثايت على هيئته دائماً . أما الصورة فلا تلتحم أجزاؤها إلا في وجه الشبه فقط ، الذي ركبه الشاعر وخلقه خلقاً فنياً جديداً .

<sup>(</sup>٢) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتنز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، المقسم الأول ، الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٥٨٢/السريع .

<sup>(</sup>٣) المسك : ضرب من الطيب يتخذ من ضروب من الغزلان ، القطعة منه مسكة ، والجمع مسك . وهسو مذكر ، وربما أثث بجعله جمعاً للمسكة ... ومسك البو نبت أطيب من الخزامي . ( المعجم الوسيط ، جـ ٢ ، ص ٨٦٩ ) .

<sup>(</sup>٤) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتأب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، النقسم الأولى ، الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٩٩٥/العويع .



ويتناول الشاعر الخمر وكأسها ، وشاربها ؛ فيشبهها بذوب الذهب والفضة تارة ، وبالياقوتة المتوقدة تارة أخرى . وحَبَابها بالدر وزبد الماء .

ويُحلّل الشاعر المادة الأولية ، فالـذهب في صفة السيولـة وكـذلك الـفضة وقشور اللؤلــؤ . كؤوساً للخمر محشوةً بروقاً ، أما الساقي فهو مقسم لقطع الشمس .

فَيُحلّل الشاعر ويركّب ، ويجمع الظواهر المختلفة والمتباعدة أحياناً إلى بعضها البعض ، فتأتي الصفات نمطاً جديداً ، وبناءاً خيالياً بديعاً ، له روابط وعلاقات بالأشكال والألسوان ، والخصائص العامة والخاصة . ثم حين تفقد الظواهر صلاتها الطبيعية ببعضها البعض ، يضيف خيال الشاعر صلات جديدة ، وروابط قوية .

ويذكر الشاعر الخمر بأسماء لها عُرفت بها وهي [ قهوة ، بكر ، ربيبة ، حانةٍ ، عذراء ] ثم يشبه الخمر بموج الذهب المذاب ، وبدأ بذكر الموج ليوضح الشاعر درجة ذوبان السذهب إلى السيولة التامة ، وبعد أن حلَّله ركبَّه على كأس هو قشور اللؤلؤ الأبيض . يقول :

مَن لِي على رَغِيمِ الحَسودِ يِقهِ وَقِ يِكُسرِ رَبِيبِ قِ حانِ قِ عَذراءِ عَلَى رَغِيمِ الحَسودِ يِقهِ وَقِ ي مَوْجِ من السندهِ المُسذابِ يَضُمُّ فِي كَأْسٌ كَقِشرِ السندُرَّةِ البِسيضاء (')

وفي موضع آخر تزدحم الصور التي يصف بها الشاعر الخمر بخصائصها المختلفة ، شكلها ولونها وكأسها ثم الحباب فوقها .

فالزجاجة قميص للخمر ، والخمر ياقوتة متقدة ، ولِوَصفه الخمر بالياقوتة يشبه الكأس بالدرة .

<sup>(</sup>١) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتباب شعر ابن المعتنز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول ، الديوان ، ج ٢ ، ص ١٦/الكامل .





-98-

هذا في حالة كونها غير ممتزجـة فإن أضيـف إليها المـاء ، فهـو شِبْـاكُ فضةٍ يُلقــى في وسطها ، وله حَلَقٌ بيضاء تتحلل وتتفكك تارة / وتنعقد تارو أخرى .

وبعد أن وصف الخمر والكأس في البيت الأول ، والحبابَ في البيت النساني بشيء من التفصيل في الوصف . يُجمل الوصف في البيت الثالث ، بتشبيه الخمر على هذه الهيئة بما مسته النار ــ أي سائل ــ فأصبحت تفور وتُزبدُ . يقسول :

فَهَاتِ عُقَارَ فِي قَمَيْصِ زُجَاجِةٍ () كَيَاقُونَ قِي فُرَّةٍ تَتُوقً لَّهُ اللهُ عُلَمَا المَّاءُ شُبِّ اللهُ شُبِّ اللهُ شُبِّ اللهُ اللهُ

ويشبه الشاعر الخمر بالفرس الأحمر الداكن الحمرة ، مع أن المعروف عن الكميت أنه إسم للخمر فيه حُمْرة وسَوَاد . ولكن الكاف التي سبقت كميت دلت على وجود التشبيه . والكميت لفظ مشترك بين الخيل والخمر .

ويشَّبت الشاعر هذا المعنى في التشبيه ، ويقوِّي دعائمه بإتمامه وصفها على نفس النسق ؛ فوصف الحَبَّاب على الخمر باللب امنّ اللؤلؤ فُلدها إياه الفارس .

ويسند فعل تقلد الفارس للفرس ليؤكد ويثبّت تشبيهها بالفرس. فالفارس يوجب وجود الفرس

<sup>(</sup>۱) عُقاراً : العُقَارُ الحمر : سميت بذلك لأنها عاقرت العقل وعاقرت الدُّنَّ ، أي لزمته ، يُقبال : عاقره إذا لازمه وداوم عليه . وأصله من عُقر الحَوْصِ ، والمعاقرة إدمان شُرب الحمر .. وفي الحديث .. لا يدخل الجنة مُعاقرة خمر ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جدع ، ص ٣٠٣٨) .

<sup>(</sup>٢) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول ، الديوان ، ج ٢ ، ص ٩٨ ـــ ٩٩/الطويل .



-9E -

وتقليده اللبب للفرس يعني أنه ليس أصلياً له ، وقد يُنْزع منه . والتضاد في البيت غير واضح بين أول لفظ وآخره ؛ فيه يقول :

كَكُم يت الله ونِ قلَّدُه الله فارسُّ من لُؤل و لَبَه الله ونِ قلَّدُه الله ونِ قلَّدُه الله ون الله و

ومن صوره للخمر أيضاً تشبيهه لها بالعروس في خدرها والعلاقــة وطيــدة بين العــروس والخِدْر ، وبين العروس والخمر ، والخدر والـدن فالعروس تتم زينتها في خِدْرها ، وهـو لها وحدهـا دون غيرها ، والخمر كذلك تخرج من دُنّها بعد أن أقامت فيه حتى أصبحت مُعّده .

وأما انسكاب الماء عليها \_ لتُخَفْفَ من عِثْقِها \_ ثم حركة الماء شبه الدائرية ، فهي تشبه فلكُ دّرٍ ، فنزل الشاعر بالفلك من أعالي السماء إلى كأس الخمر ، ثم ضمَّ إليه الدُّر ليدور فيه .. ويصبح منه فحلل وركبّ . يقول :

كَأَنَّهِــا العــــروسُ جوفَ الخِـــــــــــــــــــــــــاءِ فيها فَلَكٌ من دُرِّ (٦)

وبالإضافة إلى ما سبق فهناك شبه الحفاوة والتكريم والتطلع إلى العروس وإلى الحمر مِنْ قِبَـلُ مُحبِيُّها .

<sup>(</sup>١) كُمَيْت : الكُمَيْثُ : لون ليس بآشفر ولا أدهم ؛ وكذلك الكُمَيْثُ من أسماء الحمر فيها حُمرة وسواد ، والمصدر الكُمْنَةُ .

ابن سيده : الكُمْتَةُ لون بين السواد والحمرة ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٥ ، ص ٣٩٢٦ ) . واللَّبَبُ ... وهو ما يُشَدُّ على صَدْرِ الدَّابَّةِ أو النَّاقَة ؛ قال ابن سيده وغيره : يكون لِلرَّحْـل والسَّرْج يمنعهما من الأستثخار . وألببت السرج : عملت له لبباً . ( ابن منظور ، لسان العرب ، جـ ٥ ، ص ٣٩٨١ ) .

<sup>(</sup>٢) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول ، الديوان ، ج ٢ ، ص ٣٤/المديد .

<sup>(</sup>٣) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول ، الديوان ، ج ٢ ، ص ١٤٥/الرجز .



\_90 \_

هذا شأنه مع الخمر أما ساقيها ؛ فللشاعر وصف بديع له حين يَصُّبُ الحمر في الأقداح .

فيصف الشاعر الساقي بالحسن ، ويسميه بإسمه (أحمد ) ثم يصف الخمر التي أتى بها
بصفرة تشبه معها صفرة الورس .

ويبدأ الشاعر بذكر الساقي \_ صفته وإسمه \_ فهو موضوع حديثه في الأبيات ، ثم . يلي ذلك ذكر صفة الخمر ولونها . والتي أوحَّت له بالصورة التالية عليها . ويمهد بتشبيه صفرتها بالشمس .

ثم يحدد الوقت الذي يصف فيه الخمر ، وهو آخر الليل حين طلوع الفجر . فإذا به بعد ذلك إلى وصف الخمر بقطع الشمس ، فقد حملها خيال الشاعر من السماء وجعلها على الأرض ، ثم جعلها قطعاً يُوزعها الساقي على الشاربين .

فالملاءمة واضحة بين الوقت وهو طلوع الفجر ، وبين وصفه للخمر بالشمس ؛ فكأن انتظاره لطلوع الشمس ، جعله يرى في الخمر بديلاً عنها ، في ضوئها وأشعتها الذهبية النفاذة . مع أن الشاعر يتّفر من الصبوح في أرجوزته المشهورة ، ويفضل عليه الفبوق .

يقول الشاعر:

<sup>(</sup>۱) الوُرْسُ: نبت أصفر يكون باليمن ، تُتخذ منه الغُمرة للوجه ... منه أورس المكان وأورس الزمن ( شجرة من الحمض بالأشنان ) أي أصفر ورقه بعد الإدراك فصار عليه مثل المُلاءِ الصُّفر ... قال أبو حنيفة : الورس كيس ببرَّيٍّ يُزرع سنة فيجلس عَشر سنين . أي يقيم في الأرض ولا يتعطل ، وقال نبات مشل نبسات السمسم ، فإذا جَفَّ عند إدراكه تُفتَّقَتْ خَرائطهُ فَينْفَضُ ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جد ، ص ٤٨١٢ ) .



فك أنَّ كفَّي فِي أَقْسُمُ فِي أَقْدَاجِنَا قِطَعِاً مِن الشَّمِسِ (١)

والصورة هنا ملك لخيال الشاعر لم يسبقه إليها غيره ، جدّد فيها بعد أَنْ كثر تشبيهه الخمر بالشمس (أ).

والملاءمة الموسيقية واضحة في الأبيات بتكرار بعض الحروف ذات الجرس العالي .

ويمزج الشاعر مزجاً رائعاً بين الكأس وما فيها من الخمسر في صورة بديعة. فإذا كانت الكؤوس قشور لؤلؤ \_ كما عرفنا في أبيات سابقة (٣) أ فإن الخمسر فيها هي ذلك اللؤلسو الرطب ، فاللؤلؤ وقشره متلازمان إلا أنه وصف الخمر باللؤلؤ في حالة عدم صلابته التي نعرفها عنسه .

ولم يكتف الشاعر بذلك ، بل صوَّر ثورة الخمر ، وتموجها وفورانها بالبروق في صيغة الجمع ، مبالغة في وصف حالتها . وجعل الكأس محشوة بها ليعبر عن شدة ازدحامها ، وضيق الكأس بها .

والصورة غاية في الإبداع ، إذا استطاع الشاعر أن يركب أجزاءها من عناصر مختلفة ، اللؤلؤ المعروف من جوهر وكنوز الأرض ، والبروق التي لا تُرى إلا في السماء . يقول :

<sup>(</sup>١) ابو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول ، الديوان ، ج ٢ ، ص ١٤٩/الكامل .

<sup>(</sup>۲) ولم يورد الإمام شمس الدين النواجي هذه الأبيات في حلبه الكميت بل ذكر قول جامعه:

ساق كبدر دجا يسعى بشمس ضحى بين الندا ما يفوق الخصن إن خطرا

قاعب جب لشمس أضاءت في يد قمر والشمس لا ينبغري أن تدرك القمرا

<sup>(</sup>٣) انظر ص ١٧١ من هذا البحث .



\_9Y\_

وكورس كأنَّه لللله اللولول اللولول السرَّطْبِ حَشْوُه اللولول اللولول

ومع الإجادة والروعة في التحليل والتركيب في الصورة السابقة إلا أنها افتقرت إلى عمق الإحساس، والمشاعر التي تلوّنها وتحركها وتمها الحياة. فالشاعر هنا رسّام يمزج أشكالاً وألواناً ويُركها أكثر منه شاعراً.

\* \*\* \*

<sup>(</sup>۱) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول ، الديوان ، ج ٢ ، ص ١٨٩/الحفيف .



#### \_91\_

وفي شعر الصيد، ومن صور الطبيعة وصفه لليل بذي جلباب أسود، شديد السواد، وليؤكد الشاعر صفة السواد، وليُشبت وفُرَة الصور في ذاكرت، وكثرت خبرات، ومخزون مشاهداته، يصور الليل ملتحفاً بجناحي غراب أسود.

وتشبيهه سواد الليل بسواد الجلباب ، إشارة إلى عدم ثبات صفة السواد . وعبــر أيضاً عن استمراره ، والتبكير فيه بتشبيهه أيضاً بمن يرتدي حُلْةَ الشباب لم يخلعها .

وبالإضافة هنا إلى التحليل والتركيب في الصورة ، فالصيغ أيضاً فيها تقسريب بين الليــــل والإنسان في قولُه [ مُلتحفٍ ] ، يقــول :

يا رُبُّ ليــــل حالك الجلبــــابِ مُلتحِـــفي بخافِقَــــي غُرابِ أَن ليـــل عالك الجلبـــاب (۱)

وفي موضع آخر من شعر ابن المعتز في الصيد، وفي مقدمة في وصف الطبيعة أيضاً تنعكس الطبيعة بجزئياتها ، ومكوناتها ، على خيال الشاعر صوراً ذات دلالات ومعاني ، مترابطة تنقل لنا إحساسه بها .

فيشخّص الشاعر الصبح على أنه حادٍ قد ذهب بليل شديدِ السواد ، ثم يجمعها ــ الليل والصبح ــ في صورة الثوب الأسود ذي الشقوق ، وكأنَّ هذه الشقوق بياضُ الصبح الظاهر في جسم الليل .

والشاعر يُوجد بين الليل الذاهب ، والصبح القادم علاقات وروابط ، فالأولى علاقة الحادي بقطيعه ، وهي علاقة لحاق واتباع . وفي الصورة الثانية يجعل الليل هو الأصل ، ومن خلاله يبرز الصبح ويظهر ، بل يُوجد بينهما شيئاً من الاتحاد ؛ فهما يمثلان كلاً لاينفصل .

<sup>(</sup>۱) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتنز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول ، الديوان ، ج ٢ ، ص ٤٢٢/الرجز .



\_99\_

ويصف الشاعر النجم على أنه غرة بيضاء على جبهة جواد الفجر المسرج القسادم . ثم يجعل الشاعر هذه الصورة طرفاً أول لصورة أخرى ، هي أن النجم كالمصطلِى للهب العظيم المنتشر ، وهو الصبح . ووصفه له باللهب المؤجج يحمل معنى استمرار انتشار آشعة الصبح .

والجوزاء أَثَارُها طُلوع الصبح ، فأصبح ضوؤها يظهر ويختفي ؛ يشبه في ذلك القلم تُحركه الريح بقوةٍ وسرعةٍ ، وقد لاءم الشاعر بين شجو الجوزاء ، وخفقها . ثم وصف اللواء المُزَعَجُ . والصفات الثلاثة السابقة خصائص إنسانية ، بالإضافة لِحدًا ، والمصطلى ، مع التحليل والتركيب الذي أجراه الشاعر في الأبيات . يقول :

لَمَّا حدا الصبحُ بليلٍ أدعَجِ منسلِ القِباء الأسودِ المفسرَّجِ والنجِمُ في غُرَّةِ فَجِمرٍ مُسرَجِ كالمُصطلي باللَّهِ المؤجَّجِ وأنُتُ الجوزاءِ بالصبحِ شَجِي (') خافقةً مثلَ اللَّوَاءِ المُزْعَدِجِ (')

هذه مواضع من وصف الطبيعة في مقدمات شعر الطرد ، أما شعر الطرد نفسه ؛ فيصف الشاعر جارحاً من جوارحها ، وهو طائر ( الزُّرَّقُ ) فهو يألفُ الجن أكثر من الانس . بمعنى أنه قوي نَشْط يَفْعلُ مالا يُصدق ، ويأتِي بالعجب . وهي مبالغة نقل الشاعر المعنى بها . ثم يذكر

<sup>(</sup>۱) الجوزاء: ويطلق عليها نوء الهقعة ، والهنعية وصورتها ثلاثية أنجم صغيار متقاربية كالاثساني . هي رأس الجوزاء . سميت بهذا الاسم تشبيها بعرض زور الفرس الذي يقال له الهقعة . والعرب تُسمى الكوكسين اللذين على قدمي التوأم الثاني من كوكبه التوأمين الهقعة ، التي هي مع ما يحوطها من نجوم ، تُسمى الجبار .

والهنعة كوكبان مقتردان ينعطف كل منهما على الآخر ، وهما أول أنـواء الشتـاء عنـد ابـن رشيـق ، ونـوؤه هو نوء الجوزاء . ( د. يحيى عبد الأمير شامي ، كتاب النجوم في الشعر العربي القديم ، ص ٩٦ ـــ ٩٧ ) .

<sup>(</sup>٢) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتنز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول ، الديوان ، ج ٢ ، ص ٤٢٥ ـــ ٤٢٦/الرجز .

الشاعر اختصاص الطائر الزُّرَّقُ بالسمكِ في النهر ، ويبيّن طريقة صيده لها ؛ فيلتقطها بمنسره الذي هو عبارة عن فأس من الطين الصلب التماسك ، وشبهه بالفأس ، لأنه يفتك بمن يصيبه مع شبه الشكل .

أما صيد الرُّزَّقَ فهو سمك كبير على شكل النصال في طوله وقوته وصلابته ، فتجتمع القوتان المتكافئتان ، ولكنَّ منسر الزُّرق هو الأقوىٰ ، فيصطاد السمك ، فكأنَّها نصال ملقاة ليس في ذائها قوة ، فلا تصدر منها أدنى مقاومة حين اصطيادها .

وكأن الشاعر يتلذذ باقتناص القوة ؛ فيذكر تفاصيـــل ليست ذات بال ، فالصيـــد يتم في الصباح ، والطائر يحمل السمك المصطاد خارج الماء ليضعه قرب الصياد .

ثم ينتقل الشاعر إلى وصف الزُّرِق ، فصدره متداخل الألوان ، كأن عليه كتابة أو زُيِّنَ بالألوان المختلفة . ولم يحرص الشاعر على الترتيب في وصفه للزُّرِق فبدأ بوصف صدره ؛ لأنه أول ما يقع عليه نظر الناظر إلى الطائر . ثم وصف عينيه دون أن يصف رأسه . واكتفى بوصف منسره في الأبيات السابقة - في حديثه عن طريقة صيده - ووصف ذكاءه ، وفطنته في اصطياد الأسماك ، ويشبه عينيه بالدينار في الاستدارة والصفره . ويشير من طرف خفي إلى أهمية عينسي الطائر في عملية الصيد . وبالإضافة لذلك فعينا ألزُرَق يرى بها عن بُعد حتى الأشباح البعيدة .

ثم يُبدع الشاعر في وصف أسفل الطائر الزُّرُق بالمقانع البيضاء ، اتصلت بها ساقاه المنتهينان بالمخالب ، تشبه في شكلها وهيئتها المغصن ، وفي لونها المذهب ، والصورة السابقة حلّل الشاعر خبراته السابقة وركبٌ منها صورة جديدة ،

ولكي يعبّر عن وجود المخالب في أطرافها مع قوتها ، وصفه بوفاء السلاح ووفرته والبطولة المهيئة لأي قتال ، وهو شديد القتال على الأقوياء . ففسرٌ لنا الشاعر رأيه في قوة القوى وسطوته ، وهذه رموز لأحداث في حياته .



يقول:

سنَّ من الإنسَى مُحَكِّماً في السَّمكِ اللجِّسِيُ ('' لَقْطُ نِصَالِ الغَسِرَضِ المِرَمِسِيِّ لِلْ وَحِسِيِّ على شِمِسَالِ الغَسرَضِ المِرَمِسِيِّ على شِمِسَالِ قانصِ خَفِسِيِّ على شِمِسَالِ قانصِ خَفِسِيِّ ومقلهِ تلَّحسقُ بالسقصيِّ ومقله تلَّحسقُ بالسقصيِّ على الخَفِسِيِّ كأنَّها دينا أرْ صَيرفِسِيٍّ كأنَّها دينا أرْ صَيرفِسِيُّ للْقُوهِسِيِّ كأنَّها دينا المُجلسيُّ المَجلسيُّ المَجلسيُّ المُجلسيُّ المُوسَ أبَّسِادُ على الأَبِيُّ ('') اللَّهِ المَجلسيُّ المُوسَ أبَّسِاءِ على الأَبِيُّ ('')

قَدْ عَادَ بِالجِ مِنْ مِن الإِنسَي يَلْقُطُهِ إِلَّهِ مِن الإِنسَي يَلْقُطُهِ إِلَّهِ مِن الإِنسَي يَلْقُطُه مِن الإِنسَي صبَّحت أَم بأَجَ لِ وَجِ مَنْ مَوشِي فِي مُحبَّ مِ مَوشِي ذِي جُوْج فِي مُحبَّ مِن مَوشِي قد علِ قَتْ بالشبَ ج الخَفِ يَ قد علِ قَتْ بالشبَ ج الخَفِ يَ وَاتصلتْ بِرانِ فِي القُوهِ فِي مَنْ وَاقِ فِي مَنْ وَاقِ فِي مَنْ السَّاحِ بَط لَلْ كَمِ مَنْ وَاقِ فِي السَّلَاحِ بَط لَلْ كَمِ مَنْ السَّلِي السَّلَاحِ بَط لَلْ كَمِ مَنْ السَّلَ عَلَيْ السَّلَاحِ بَط لَلْ كَمِ مَنْ السَّلَاحِ بَط لَلْ كَمِ مَنْ السَّلَاحِ بَط لَلْ كَمِ مَنْ السَّلِي السَّلِي السَّلَاحِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللْمُلْعُلِيْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ الْمُنْ الْمُنْعُلِمُ الْمُنْ ال

- (١) اللَّجِيِّ : اللَّجَّةَ الجماعة الكثيرة ... ولُجَّةُ الأمر : معظمهُ . ولُجَّةُ الماء معظمهُ ... والَّجَّ السيف ، تشبيهاً بلُجِّ البحر اللَّجُ السيف بلُفَةِ طَيءٌ .. وهُذيل ... والمواثف من اليمن ( ابن منظور المعجم السان العرب، جـ ٥ ، البحر اللَّجُ السيف بلُفَةِ طَيءٌ .. وهُذيل ... والمواثف من اليمن ( ابن منظور المعجم السان العرب، جـ ٥ ، البحر اللَّجُ السيف بلُفَةِ طَيءٌ .. وهُذيل ... والمعجم الله العرب المعجم الله العرب العرب المعجم الله العرب العرب العرب المعجم الله العرب الله المعجم الله العرب المعجم الله العرب العرب العرب المعجم الله العرب المعجم الله العرب العرب المعجم الله العرب الله العرب المعجم الله العرب المعجم الله العرب العرب المعجم الله العرب الله العرب المعجم الله العرب الله العرب الله العرب الله العرب الله العرب الله العرب العرب المعجم الله العرب المعجم الله العرب الله الله العرب العرب الله العرب العرب العرب الله العرب العرب العرب العرب العرب الله العرب الع
- (٢) البِعْوَلُ :حديدة يُنقر بها الجبال ، قال الجوهري : البِعْوَلُ الفأس العظيمة التي يُنقر بها الصخر ، وجمعها معاول يضرب به الصخرة ، والبِعْوَلُ ، بالكسر ، الفأس . ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٤ ، ص ٣١٧٧ ) .
- مَدْرَى : المَدَرُ : قِطَعُ الطين اليابس ، وقيل : الطين العِلْكُ الذي لا رمل فيه ، واحدتهُ مَدَرةٌ ( ابـن منظـور ، معجم لسان العرب ، جـ ٦ ، ص ٤١٥٩ ) .
  - (٣) الرَّانُ : الغِطاءُ والحِجابُ الكثيف ( المعجم الوسيط ، جـ ١ ، ص ٣٨٦ ) . القوهيُّ : ضربٌ من الثياب بيض ، فارسي ـــ الأزهريُّ الثّيابُ القوهيُّةُ معروفةٌ منسوبةٌ إلى قوهِسْتانَ .. والقوهيُّ بيض المَقَانِع ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٥ ، ص ٣٧٨٧ ) .
- (٤) أَبُو بكُر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتنز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، الـقسم الأول ، الديوان ، ج ٢ ، ص ٤٨٤ ـــ ٤٨٥/الرجز .



ولغة الأبيات فيها بعض الغريب ؛ ليحفظ على هذا الغرض التقليدي \_ الصيد \_ طابعه القديم المعروف .

ويتحدث الشاعر في موضع آخر من شعر الصيد عن الطائر البازيِّ ويصوَّر قوته ، ويصف طريقته في الحصول على الفريسة .

فيصف مخالب البازيّ بالقوة والصلابة ، وسرعة النفاذ في الجسم الذي أمامه ، مهما كان قوياً أو غليظاً ، فهو يشبه المسمار المنعطف ، ثم يوضح في الأبيات التالية دور مخالبه في صيد الحيوانات والطيور فالبازيٌّ حين آنس طيوراً في الخليج ، وآنس بمعنى أحس بورودها في القرآن بهذا المعنى ﴿ إِنِي ءَائستُ فَاراً لَعَلَى ءَاتِكُم منها بِقَبَسٍ أُو أَجِدُ على النَّارِ هُدى ﴾ (١)

ويصف الشاعر ماء الخليج بأنه مضطرب الوسط هاديء الأطراف. أما الطير فتسبح في الماء ، وفي سيرها تُغرق فقاقيع الماء التي تحمل الهواء . ثم يفرّع حديثه عن الطيور بذكر صفاتها دون ذكر أسمائها ، فمنها ما يُصدر أصواتاً عالية بالغناء العذب ، ومنها ما يُصدر أصواتاً صفيرية ، كأنه المغني بالقصب المُعَد للزمر . ولكنه لم يُحدد بالضبط من أي أنواع الطيور هذان النوعان اللذان ذكر صفتهما .

ومن الطيور أيضاً ذاتُ الطوق الأخضر ، ويقصد به الحمامة . وذات المنقار الذي يشبه نصف المضراب ، وقد يقصد به البط أبر الأوز . ثم يسير على هذا النسق في الحديث عن الطيور في الأبيات بصفاتها دون التصريح بأسمائها .

والصورة ناطقة بالحركة والضجيج ، وتداخل الأصوات ، من خلال بيستين بألفساظ هي ( مضطرب ، صداح ، صُفار ، مُرَجَعٌ ) .

<sup>(</sup>١) سورة طه، آية ٩.



ثم ينتقل الشاعر بعد ذلك لبيان طريقة الزُّرَّق في الصيد ، فهو يخبط الطيور خبطة قوية ، كأنه مَلِكٌ قوي تعَوِّد إحراز النصر ، ثم يشبهه بطالب الثار في حرصهِ على إزهاق روح من يطلبهُ .

ويتألق الشاعر في وصفه مخالب البازيُّ ب السابقة الذكر ب وأضاف إلى ما سبق وصفها بالسيوف المغمدة في الأعمار . ثرى كيف تُغمَدُ السيوف في الأعمار ؟ ! . وكيف يمكن أنْ يُتمكن منها ؟ ! .

والصورة طريفة ومعبّرة تسجها خيال الشاعر ، ومزج بين طرفيها الماديُّ والمعنوي . وتمد لاءم الشاعر بين ذكره للشأر الإنساني في عملية صيد الزُّرَّق للطيور ، وبين وصف مخالب الزُّرَّق بالسيوف فهي وسيلة الحصول على الثأر .

ويصف الزُّرُّق بشواظ من نار ، فهو يطير بين الطيور ، فيحمل لها الموت كالنار ، يقــول :

ومِخلي كمنيلِ عَطْيفِ المِسمَارُ آئسَ طبراً في خليصيح هَدَّارُ مُضطَرِبِ اللَّجَيةِ صافي الأقطارُ سَوابِحاً تَفصرِي حَبابَ التَّبَارُ مَن كُلِّ صَدَّاجِ السَعَثيِّ صَفِّالِ كَأْنَا لَهُ مُرَجِّعِ في مِزمَالِ مَن كُلِّ صَدَّاجِ السَعَثيِّ صَفِّالِ كَأْنِصْفِ مِضرابِ يَرَى منه البَارُ وذاتِ طَوْقِ أَخضِ ومِنقِ إِن كَيْصْفِ مِضرابِ يَرَى منه البَارُ فضادَ قَبْلُ فَ مَن الْأَلْفُ الْمُفَالِقِ مَن اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ مَن الْوَتِ الْمُفَالِي مَن سَبِوفُهُ في الأعمالُ مَن الْأَن كَأْنِي اللَّهُ فيها شُواظٌ مِن الرَّن المُفاطِّ مِن المُؤْمِلُ المُفاطِّ مِن الرَّن المُفاطِّ مِن الرَّن المُفاطِّ مِن اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ الْمُنْ اللَّهُ اللْهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللْهُ الْمُنْ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْهُ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ اللْمُنْ الل

<sup>(</sup>١) آبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول ، الديوان ، ج ٢ ، ص ٤٣٨ ــ ٤٣٩/السريع .



وبعد فالحديث عن الخيال التركيبي عند ابن المعتز ، يعني الحديث عن قمة وصفه ، أو ذروة الإبداع في فكره ؛ لأن الخيال المركب في الشعر يعتمد على قدرات عقلية عالية غايـة في التعقيد منها التذكر والتصور ، والانتباه والتخيل ، ثم قوة ارتباط هذه القدرات فتمثل قوة خالقة مبدعة .

وقد اتصلت القوة المبدعة بشخصيته وأفكاره ، ومعتقداته فكانت مرآة لخلجات نفسه ومصداقاً لقوة عقله . ودليلاً مادياً نقدمه لنثبت تفوقه في ميدان شعر الوصف .

ومع أن خاصة الخيال التركيبي في شعر الوصف عند ابن المعتنز لا تتواجد بوفرةٍ في شعره ، إلا أنها تضيف جديداً إلى الوصف في الشعر العربي ، وتنفي عن ابن المعتنز تُهمة الآلية في الـوصف والتشبيه والتقليذ للظواهر ومحاكاتها بعيداً عن إحساسه بها .

ثم بالإضافة إلى قدرة عالية لدى الشاعر في الملاءمة بين أبيات المقطوعة الواحدة ، ملاءمة معنوية ولفظية وموسيقية .







الفصل لجامس: تكثيف الصورة لموصوف واحد.





### الفصل الخامس

### تكثيف الصور لموصوف واحد

ولنراء خيال الشاعر ، وسعة مخزونه الثقافي ، وخبراته ومشاهدات، وقدرت على الربط ، وإيجاد المعلاقات بين الظواهر المختلفة والمتبادلة ، ثم الملاءمة بينها ، يأتي الشاعر \_ أحياناً \_ للموصوف بصفتين أو أكثر مع اختلاف مادة الصورة \_ غالباً \_ ويجعلها تسير في نسق واحد ، لتكشف وتوضع جانباً من الموصوف أو جوانب مختلفة منه .

ويتناول الشاعر في شعر الطبيعة المريخ بين النجوم ، فيصف درجة ضوئه بالتوهج والاتقاد . ثم يختار صفة أخرى له ، فهو كنبت البهار في روضةٍ أزهارها النرجس ، والصورة جمالية (١) للمريخ ، وهمي أيضاً

(١) يورد الدكتور يميى عبد الأمير شامي : قيماً متعددة للصورة الأدبية للنجوم في الشعر العربي هي : أولاً ـــ القيمة الجمالية :

نظر الشاعر إلى النجوم فبهره وميضها المتألق، ولونها الساطع، وخفوقها الهميز، وارتفاعها الساحق، واجتماعها وتناثرها البديع على شاشة السماء الزرقاء ... ولما أراد أن يعبّر عن إعجابه بهذه المظاهرة، لجأ إلى ما هو قريب منه قيد التداول، ومُنتزع من صميم واقعه وحياته. وهكذا فإنه لم يجد سوى القنديل أو المصباح، أو الشهاب من النار، وقطيع الظباء مثلاً يحتذى ... يقول امروء القيس:

تلك النجـــومُ ، إذا خانتُ مطالعُهـــا شبهتُهـا في سواد الليـــل أقبـــاسا ثانياً ــ القمة اله جدانية :

وللنجوم ، فضلاً عن قيمتها الجمالية ، قيمة أخرى تتمثل في تلك العلاقة بين وجدان المشاعر والتجوم ، حيث تنصهر المشاعر ، وتتوحد وشائسج القسربي والمشاركة بين الدات والموضوع ، وإذ ذاك ، فإن الكوكب ، مُرتقَب نظر الشاعر لتغدو بالنسبة إليه شريك همومه ومستودع مناجاته ، وعنواناً لطول ليله وسهاده ... قال مطرود الخزاعي في رثاء هاشم بن عبد مناف :

أبت أراعـــي نجوم الليـــل من ألــــم أبكي، وتبكـي معـي شجـواً، بنيـاتي



تصويرنسبي ؛ فدرجة إضاءة المريخ بالنسبة للنجوم اعتبرها الشاعر ايقاداً ، ونسبة جماله لجمالها كالنسبة بين جمال البهارة والنرجس . يقول :

وتَوَقَّدَ المِرْيِكُ بَيِنَ نُجُومِهِ أَ كَبَهِ ارْةٍ (١) في رَوضَةٍ من نُرجِس (١)

فالصفة الأولى للمريخ الإتقاد ، والثانية جماله بين النجوم كالبهارة بين النرجس فأراد الشاعم أن يثبت للمريخ هاتين الصفتين الاتقاد والجمال .

يشبه الشاعر الصدغ بالظلام أما الخال فيشبه بمتبهين ثم يصف الخد بالحمرة ، والخال أثر الشرارة فيه . ثم صورة ثانية له فهو كنقطة من المسك على الشقائق (٢) .

#### ناكأ \_ القيمة التأملية:

ولا تخلو أشعار النجوم من قيمة تأملية تتمثل في تلك اللحظات التي يقفها الشاعر متأملاً ، أمام تتابع أجرام السماء على مرَّ العصور ، تتابعاً دائماً منتظماً يبعث على الملاحظة والتفكير والانتباه العميق .

ولكن هذا الأثر التأملي ــ ولـلأسف ــ قليـل جداً في شعر النجـوم ، إذا ما قيس بغيره ، وسبب ذلك هو غلبة النزعة المادية على تفكير العربي ، وعدم قدرته على التجـوال بعيـداً في آفـاق الفكـر والخيـال والتجريد ، ولأمية بن أبى الصلت :

والشهر بين هلاله ومحاقه أحمل لعلم النماس كيف يعدد لمواعيد تجري النجروم أمامه ومعمّر معدائه من مردد ( كتاب النجوم في الشعر العربي القديم من ص ١٥٩ ـ ١٧١).

(١) البَهْار : كُلُّ شَيء حَسَن مُنير ، الْبَهَارُ نَبْتٌ طَيِّبُ الرَّيج ... الجوهري ، البَهارُ الغرار الذي يُقال له عيئُ وهـو بَهَارُ البَرِّ وهو نَبْتٌ جَعْدٌ له فُقَّاحَةٌ صَفْراءُ يَنْبُتُ أَيَّامَ الرَّبِيع . ( ابـن منظـور ، معجـم لسان العـرب ، جـ ١ ، ص ٣٧١ ) .

(٢) ديوان ابن المعتز ، دار صادر ، ص ٢٧٦ /الكامل .

(٣) الشقائق: نَبْتُ واحِدَتها شَقِيقَةٌ سُميَّت بدلك لحمرتها على التشبيه بشقيقة البرق؛ وقيل واحدُهُ وجمَعُهُ سواءٌ ، وإنَّما أَضيف إلى النُّعمان ، لأنهُ حمى أرضاً فكثُرُ فيها ذلك ... وقيل النُّعمانُ اسْمُ الدم وشقائقُهُ قِطعهُ ، فشبّهتُ خُمْرتُها بحُمرة الدَّم ... وغلب عليها إسْمُ الشقَّائق . وفي حديث أبي رافع: إن في الجنة شجرة تحمل كسوة أهلها ، أشد حمرة من الشقائق ، هو هذا الرَّهْرُ المَعْرُوف ، يُقالُ له الشَّقِرُ وأصلُهُ من الشَّقيقة ، وهي الفُرْجةُ بين الرمال ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٤ ، ص ٢٣٠٠ \_ ٢٣٠١ . .



\_ 1.7 \_

ولك أن تتخيل شكل ذاك الخال من خلال صورتي الشاعر . فيتدرج الشاعر في استخدام الصور بحسب حجمها ، ثم بحسب قُربها من الخبرة العادية . فالظلام قريب من الخبرة البسيطة المتكررة ، ثم الشرارة في القميص الأحمر ، أقل قرباً ، ثم قد تتخيل بسهولة نقطة المسك على نبت الشَّفيق فتنجلي أمامك صورة الخال الذي وصفه الشاعر . يقول :

وكَ أَن خَالاً فُوقَ صَفَح فِي خَدُّهِ مِن تَحَتِ صُدَعٍ كَالظ لام الغاسنِ وَكَ أَنُ خَالاً فُوقَ شَقَائ فِي الْمُ

ويفصّل الشاعر في وصف بعض مظاهر الطبيعة ، فنجوم الليل قُرب طُلوع الفجر أَحْدَاق مريضة لضعف وميضها ، وخفوت ضوئها ، ثم يتناول بالذكر بعض النجوم منها الثريا<sup>(٢)</sup> التي تتعاقب مع غيرها من النجوم ، لؤلؤة بين اللاليء المتألقة جمالاً وروعة .

أما الجوزاء ففي أفقها العالي ، تبدو للناظر إليها أغصان أزهار تارة ووشاحاً من ورقي تارة أخسرى.

فالصفة الجمالية المجملة للنجوم تشبيهه لها بالاحداق المريضة. وفي تفصيل الوصف يثبت لكل منها الجمال والروعة ، بتشبيهها بمظاهر جمال أحرى من الطبيعة أيضاً . يقول :

وأنجمُ الليلِ مَريضاتُ الحَلَدَقُ تَتَلُو الثُّريُّا وَزَقَا بعدَ حِزَقَ (") كَانُهِا حِين فَرَى الصبحُ وَشَقْ واسطةٌ بيلِن لآلٍ تَأْتَلِقُ

<sup>(</sup>۱) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتباب شعر ابين المعتنز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، النقسم الأول ، الديوان ، ج ٢ ، ص ٢٦٢/الكامل .

<sup>(</sup>٢) الثريا : راجع معناها ص ٥٠ من هذا البحث .

<sup>(</sup>٣) حزِقاً : الجزْقَةُ : القطْعةُ منْ كُلِّ شيء حتى الرَّيح ، والجمع جِزَقٌ ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٢ ، ص ٨٥٨ ) .





\_1 + 1 -

كأنَّما الجَوزاءُ في أعلَىٰ الأفُولُ قُلْ المُولِدُ أَو وَشَاحٌ (١) من وَرَفَ (١)

ويحض الشاعر الاحداق بالمرض ، ليدل على جزئية الظاهرة ، أو تأثيرها على لمعان النجوم . ثم يلائم بين الاحداق في البيت الأول ، ووصف النجوم . ثم يلائم بين الاحداق في البيت الأول ، ووصف النجوم .

وفي قوله « واسطة بين لآل تأتلق » وصف عام للنجوم بالجمال الباهر والبياض الناصع .

أما البيت الأخير فالشاعر حريص على تحديد بُعد مسافة الجوزاء عن عينيه مما يجعله يراها على شكل أغصانِ الأزهار تارة أو الوشاح من الورق الأبيض تارة أخرى .

ويحدد الشاعر وقت طلوع الفجر . ومكان المشرق ليصفه بالثعر الذي أصطفّت أسنانه ، وهي متساوية ، وبالإضافة إلى الشبه بينهما في البياض والامتداد فهناك شبه المكان بالمكان فالمشرق والمغرب في أعلى الكون ، والثعر في أعلى الإنسان .

ثم وصف آخر للفجر ، وصورة أخرى فهو في المشرق فكأن ضوءه طبق ألقاه الفجر على الأرض . والصلة بين الصورتين أن كلاً منهما في شكل قريب من الآخر ، فنصف استلارة في الثعر ، ونصف استدارة أيضاً في الطبق ، لما يظهر للناظر إليه . ثم يربط الشاعر بين وصف الطبيعة في هذا الوقت وخروجه فيه ؟ فالليل أصبح ثوباً بالياً ممزقاً ، وذلك لتخلل الصبح له ، ويشبّه خروجه بفرس قوي نشيط يعرف المسالك والطرق المختلفة .

<sup>(</sup>١) الجوزاء : راجع معناها ص ٩٩ من هذا البحث .

<sup>(</sup>٢) وشاح وإشاح : كُلُّهُ حَلَيُ النساء ، كِرْسان مَن لُؤْلُو وجوْهـر منظُومـان ، مُخالـفٌ بيْنهُمـا مغطـوف أحدُهُمـا على الآخر ، تتوشَّحُ المُرْأَةُ به ... تشُدُّهُ بين عاتقُها وكشحيْها ( ابن منظـور ، معجـم لسان العـرب ، جـ ٦ ، ص ١٤٨٤ ) .

<sup>(</sup>٣) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتن ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، الـقـــم الأول ، الديوان ، ج ٢ ، ص ٤٦٥/الرجز .





ولكي يلائم بين البيتين يصف الفرس بالنظر العالي إلى كل أفق بعيد . يقـول :

كأنـــهُ أَلْقَــــى على الأرضِ طَبَـــــقْ

والفجرُ في الـمَشرقِ كالنُّغْــرِ الـــنَّسَقْ

غَدوتُ في ثوبٍ من الليلِ خَلَدق بطارج النَّظدرةِ في كلِّ أَفُدتُ نَ

وعلى هذا النمط يتناول الشاعر بعض الظواهر والمعاني ، فيصورهـا بأكثر من صورة ، ويـوالي بين الصور في الموضع الواحد لتنضح أمام القاريء المعالم والمظاهر ، والجوانب التي أراد ابرازها.

<sup>(</sup>١) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول، الديوان، ج ٢، ص ٢٥٤/الرجز.



\_11. \_

وفي شعر الخمر يصف الشاعر حَبَابَ الخمر في الكأس، فحين أراد الشاعر أن يعبّر عن كثرة الحَبَابَ وتشابكه على وجه الكأس شبهه بالخِمار، ويقصد بالخِمار تغطية وجه الكأس.

ثم صورة أخرى للحَبَاب، وشكله فيشبهه بِجلد الحيــةِ المخلــوع عنها أو دُرِّ الجمـــان، والصورتان الأخيرتان لتأكيد البياض والجمال والاستدارة.

ويضيف إلى الصفات السابقة وصف الكأس بمركز لنبت الاقحوان ، بمعى شدة تقارب الحبّاب ، ولتكتمل الصورة يشبة الخمر بتربة من سحيق الزعفران . وكأنَّ الشاعسر يحرص على إيجاد روابط وصلات بين الحمر ، وعالم الإنسان والحيوان والنبات ثم بالجواهر والنفائث يقول :

كَسَلْ خِ الأَمِ (۱) أو دُرٌ الجُمِ الْأَمِ وَرُ الجُمِ الْأَمِ وَرُ الجُمِ الْأَمِ وَرُ الجُمِ الْأَمْ وَرُ الجُمِ الْأَمْ

وقسد لَيِسَتْ خِمساراً من حَبَسابٍ فَخِلتُ الكِأْسَ مَركسزَ أُقحسوانِ

ومن شعر الصيد قصيدة يصف فيها الشاعر الفرس، ويقدَّم بتحديد وقت خروجه للصيد، والصبُح شبيه بالشيب، وهو بياض الفجر وقد اختلط بسواد الليل الذي يشبهه الشاعر بمسحوق الطيب.

<sup>(</sup>۱) الأيم والأيْمنُ: الحيَّة .. والنُّعبان : الدُّكرانُ من الحيَّات ، وهي التي لا تضُرُّ أحداً ... قال ابن شُميْـل : كُلُّ حبَّة أَيْـمٌ ذَكراً كان أو أُنشى ، ورُبَّما شُذَذَ فقيـل أَيْـمٌ . ( ابن منظـور ، معجـم لسان العـــرب ، جـ ١ ، ص ١٩٢ ) .

<sup>(</sup>۲) أبو بكر محمد بن يميى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول ، الديوان ، ج ۲ ، ص ٢٥٥/الوافر .



ويظهر موقف الشاعر من الليل والصبح. فالليل يروق له ، وتستقر نفسه فيه ، فيرمز له بالشباب والنضارة . كشف عن شعوره ذاك بتشبيهه الصبح بالمشيب ، ويشبه الليل بالشعر الأسود .

ثم يصف الشاعر الفرس بصفات القوة والصلابة والسرعة . ويصف أذنه التي تشبه جريدة النخل في شكلها العريض من طرف ، ومدبب أو يميل إلى ذلك في الطرف الآخر ، وربط الشاعر بين الفرس ، وجريدة النخل في وصفه لأذنه شكلها وطولها وعلوها . ثم يشبه أذنه أيضاً ( بآسة ) أي القضيب الغض وقد رُبطتُ إلى العمود . في مقاومتها للهواء في السرعة كما تفعل ذلك الآواسي .

ويستمر في التشبيه بصور من الطبيعة ، فذنب الفرس تشبه السحاب الممطر ليدل على انسيابه . ثم يستدعي صورة أخرى من الطبيعة ليصف بها ذنب الفرس فهدو كالأرض المرتفعة المنحدر منها السيل ، ويؤكد المعنسى بقوله ( ذات ثرى رطسيب ) . أي اختلط تُرابها بالماء ، فأصبح لينا طرياً . وليُؤكد نعومة ملمس ذنبه ، بعد أن أعطى انطباعاً عنه .

وينتقبل إلى وصف حافره الذي يُمثّبل أناة السرعة في الجري . فيصف حافره في عدم استقراره وثباته بقدم لسعتها حية أو عقرب منا تصادفنا ظاهرة في الوصف عند الشاعر ، حيث يشبه مظهراً ثابتاً في المشبه ، بصفة طارئة في المشبه به أو نادرة في أوقاته وأحواله .

ثم يشبه حافر الفرس أيضاً بالقدح المكبوب ؛ لضيق شكله من أعلاه واتساعه من أسفله ، ولصلة شكل الحافر بسرعة الفرس ، عاد مرة أخرى ليصف سرعته ، فعبر عنها الشاعر بقوله أنه يسبق النظر ، وهذا مقياس جديد للسرعة ، فيه مبالغة لوصف سرعة منقطعة النظير ، ومثلها في العصر الحديث طائرات تفوق سرعتها سرعة الصوت .

ثم يبين سرعة الفرس بمقارنتها بغيرها ، وتفوقه فيها ، ويستخدم اسم التفضيل (أسرع) ، ثم يشبهه بصور ومواقف بعضها معنوي مجرد ، والآخر مادي . ويقابل بينها في الأبيات متعاكسة فالماء المنسكب ، والفكر يسير إلى القلب ، وإرتداد اللحظ لإلتقاط المرئيات . ثم النار الشديدة



اللهب النافذة ، فسرعته مطلقة متفوقة على كل سرعة ، ونتيجة المقارنة هي الدليـــل . يقـــول الشاعر :

(١) قارح: فرس اقامت أرْبعين يوْماً منْ حمْلُها وأَكْثر ... قال ابن الاعرابي: هي قارح أيَّام يقْرعُها الفَحـل، فإذا استُيان حمْلُها فهي خَلِفَةٌ ، ثُمَّ لاتزالُ خلفة حتى تذخُل في حدّ التغشير ( ابن منظور ، معجم لسان العـرب ، جـ ٥ ، ص ٣٥٧٢ ) .

مسموم: الشائم: النّداهبُ على وجُهه حيث شاء ... قال الاصمعي: السّوامُ والسّائمةُ كُلُّ إبل تُرْسلُ تَرْعَىٰ ولا تُعلَفُ ... وسَّوم الفرس جعل عليه السّيمة ... السُّومةُ ــ بالضم ــ العلامة ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٣ ، ص ٢١٥٨ ) .

يغُبُوب : اليغْبُوبُ الفرسُ الطَّويـلُ السَّريـعُ ، وقيَـل الكثيـرُ الجَرْي ، السَّهْـلُ في عذوه البعيـدُ القـذر في الجري ُ ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٤ ، ص ٢٧٧٤ ) .

العسيب : عظمُ الذَّنب ، وقيل : مُسْتَدقَّهُ ، وقيل : منْبتُ الشَّعر منْه ... وفي النَّهْـذيب : العسيبُ جريدةُ النخل إذا نُحيّ عنْهُ خُوصُهُ ولم ينْبُتْ عليه الخُـوصُ ( ابن منظــور ، معجــم لسان العــرب ، جـ ٤ ، ص ٢٩٣٦ ) .

(١) آسة : البناءُ المُحْكم والدِّعامةُ ، والسَّارية ... قال ابن بريِّ : وقد تُشدَّد أُواسيُّ للأساطين ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ١ ، ص ٨٣ ) .

الهَيْدَبُ : السَّحَابُ الذي يتدلَّى ويَدْنُو مثَل هُذَبِ القطيفة ... وقيل هَيْدَبُ السَّحَابُ ذَيْلُهُ ... وفرس هَدِبّ : طويلُ شغر النَّاصية . وهدبُ الشَّجرة : طُولُ أغْصانها وتدلِّيها ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٦ ، صـ ٤٦٢٩ ) .

(٢) المسلوب: لَسَبُ الحِيَّةُ والعَقْرِبُ والزُّنُّيُورُ بالفتح، تَلسبه وتلسبه لسياً: لدغتُهُ، وأكثرُ ما يُسْتَغْمَلُ في العَقْرِب ( ابن منظور ، لسان العرب ، جـ ٥ ، ص ٤٠٢٨ ) .



 أكحل مشلِ القَدَج المَكَّسوبِ أسرع من ماء إلى تصويب ومسن رُجوع لحظةِ المُسريب

ومع قلة النماذج التي عرضتها في فصل تعدد الصفات للموصوف الواحد ، إلا أنها ليسات المواضع الوحيدة في شعر الوصف للشاعر .

فقد تكون هذه الخاصية قد ظهرت في موضع آخر مع ظاهرة أخرى أقوى منها ، وأوضح ففضلتُ أن أوردها في الموضع الأقوى لتؤدي دوراً أبرز في إيضاح معالم شعر الوصف عند الشاعر في صورته الفنية الصحيحة .

ومما سبق يتضح ثراء خيال الشاعر بالصور والأوصاف المختلفة من مصادر متعددة ومختلفة للصورة ، مع تواليها متعاقبة متصلة بالمعنى ومرتبطة ببعضها أو مؤيده مهام إيضاحية متكاملة .

<sup>(</sup>١) أَبُوْ بَكُرَ محمد بن يحيى الصولي ، كتباب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول ، الديوان ، ج ٢ ، ص ٤١٧/الرجز .





الغصل السايس: الجانب النفسحي في الصورة.



### الجانب النفسي في الصورة

يحفِل الوصف عند عبد الله بن المعتز العباسي بالإضافة للخصائص الفنية السابقة ، بصور تُلوّنها المشاعر والأحاسيس ، تترجم دخائل الشاعر ، وتنقل لنا صدى المرئيات في إحساسه الشعري ، وفي مخيلته .

وقد اخترت نماذج من شعر الوصف ، لا تخلو فيه الصورة من جوانب نفسية لأدلبل على نمط من أنماط التناول للصورة في شعر الوصف عنده ، وعلى خاصية جديدة لهذا الغسرض تجلت في شعره في الأغراض الثلاثة الطبيعة ، والخمر والصيد .

فالطبيعة مسرح واسع ، تجوّل الشاعر في أعطافه ، ووصف مظاهره ، وتمثل المشاعر الإنسانية من خلال هذا الوصف .

فالليل والنجوم والفجر جمعتها الهموم والمصاعب ، كا ضمتها الطبيعة . والسحابة المطرة ، والتراب الذي تسقيه ضمتهما صورة أخرى بين حائم وهائم ، وهما صفتان نفسيتان بما لهما من أسباب ودواع .

والنرجس وعليه الندى عليه يضمهما إطار تصويري ؛ فالنرجس ناظر عاتب مسرور ، والندى دموع محب محزون مهجور .والليل هو الحيرة والهم ، وهنو والأحزان والآلام التي تنتاب النفس المحزونة ، ومما يصاحب ذلك طول ساعاته ، وإمتدادها حتى يحسبها المهموم دهراً .

فالطبيعة نابضة بالأحاسيس والمشاعر ، وبعض المظاهر الطبيعية من حولنا لها أسباب نفسية



\_ عند الشاعر \_ وبعض ذلك قد يدخل في ما يُسمىٰى بحسن التعليل'' كما يَعْرِفُه علماء البلاغة . والبعض الآخر يصبح من مكونات الصورة ، فيكون ظلالاً وألواناً تجعل لها طابعاً مميزاً .

فالشاعر الذي تعوَّد تأمل النجوم كثيراً ، يراها لامعة مضيئة ، فلم يَلْفته جمالها ولا ضوؤها الأنَّحاذ ، وأشكالها التي توحي له بهيئات مختلفة \_ كا مر بنا في النماذج السابقة \_ بل رأها تلك الليلة ملازمة مكانها لم تغادره ، ولم يَضْعف ضوؤها إيذاناً بأفولها ؛ لأن الغرب قد أغلق أبوابه دونها ، وتركها جماعات منتظمة تنتظر ، ويَنْتظر معها المهموم رحيلها ، وانقضاء الليل فحاله كحال امرىء القيس حين قال :

ثم يكمل الشاعر الصورة النفسية للكون ، فالفجر لم يتأخسر في الظهسور إلا لقسوة هذه الليلة ، واذدحام الالآم والهموم بها . فهذه الأبعاد الثلاثة للكون الليل والنجوم والفجر ، تشارك البعد الرابع الإنسان همومه وأحزانه ، بل وتمتصها منه لتجترها وحدها ، فتجتمع الأضلاع الأربعة لشكل الطبيعة يمثل الإنسان ضلعاً منها . يقسول :

جارَ هذا الدهّ ـ ـ ـ رُ أُو آبـ ـ ا ووفـ ـ ـ ودُ النّجـ ـ م واقفـ ـ ق لا ترى في الغـ ـ ربِ أبوابَ ـ ـ ا وكـ أنّ الفجـ ـ رَ حيـ ـ ن رأى ليلـ ق قاسيـ ق هابـ ـ الله

<sup>(</sup>۱) وهو أن يكون للمعنى من المعاني ، والفعل من الأفعال علة مشهورة من طريق العادات والطباع ، ثم يجيء الشاعر فيمنع أن يكون لتلك العلة المعروفة ، ويضع له علة أخرى . ( الإمام عبد القاهر الجرجاني ، ( ت ٢٧١هـ - ٢٧٨م ) كتاب أسرار البلاغة . شرح الدكتور محمد عبد المنعم خفاجى ، الطبعة النالثة ١٢٩٩هـ - ١٩٧٩م - الناشر مكتبة القاهرة ، جـ ٢ ، ص ١٧٠ .

<sup>(</sup>٢) الزوزني ، كتاب شرح المعلقات السبع ، ص ٢٧ .

<sup>(</sup>٣) ديوان ابن المعتز ، دار صادر ، ص ٣٩ /المديد .



ومن وصفه للطبيعة أيضاً تصويره للتراب هائماً بماء المطر ، وهو الذي يُشفي غليله ، كرمز للحاجة في أبسط صورها في الطبيعة ، ثم العطاء المتدافق الذي يُحقق الاشباع والارتواء ، وهما قضيبان منجذبان فالأول هائم والآخر حائر ، أي الحاجة والعطاء متمثلتان في التراب والسحاب .

وعبَّر الشاعر عن الامتلاء ، وقوة الامتلاك والاحتواء للسحابة بسواد الغراب ، وحركة السحاب الثقيلة تهادى ، ثم إنزال المطر ضجيجاً .

يقــول:

مَكظوظ فَ مُسودَّة القَ وإدم حَتَ مُ مُسودَّة القَ مُسودَّة القَ مَعلوط حَتَّى شَفَتْ غُلَّة تُرْبٍ هائ مِ

جاءَتْ تَهادَى كَالغُرابِ الحائرِ عِلَى مَالغُرابِ الحائرِ عِلَى التَهِ التَهِ التَهِ التَهِ اللهِ ال

وفي موضعين آخرين من الديوان يصف الشاعر أيضاً زهر النرجس من خلال إحساسه به ، وفيض مشاعره .

الأول منهما إيراده للنرجس في شكل الناظرِ العاتب المسرور ، فهو حين يراه لا ينشغـــل بوصف شكله فقط ، ولكن بما أحس به .

فسرُّ جمالها إحساسه بعتابها له ، وسرورها به ، فيدعوه ذلك إلى وصف أحداقها الصفراء ، في أوراقها البيضاء ، بمداهن ذهب تُحيط بها أوراق الكافور . فإحساسه بجمال الأحداق دعاه إلى تشبيهها بلون الذهب ، فهو أخّاذٌ تخلب اللب ، ويملك النفس ببريقه ورونقه . ويستثير الشاعر انتباه القاريء والسامع بصياغته المعنى بأسلوب الاستفهام التقريري . يقول :

<sup>(</sup>٣) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتـاب شعـر ابـن المعتـز ، دراسة وتحقيـق د. يونس السامـرائي ، الـقسم الأول ، الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٦٤١/الرجز .



ألحاظ ذي فَرَج بالعــــــــــــــــــ مَسرورِ مَداهـــنُ التَبـــرِ في أوراقِ كافُـــــورِ<sup>(١)</sup> أما ترى النرجس الميساس يَلحَظُنا كأن أحداقها في حُسن صورَتِها

والموضع الآخر يتحدث الشاعر فيه عن الندى فوق زهر النرجس، من خلال وصفه له، وللألوان التي، تضمنها البياض والصفرة والخضرة، ومن أسباب جمالها أيضاً أنها عيسون لمحب. آلمه وأوجعه الهجرغ فانهمرت دموعه.

ومن أهم أسباب الجمال اتصال الندى بالزهرة اتصالاً يجعل الندى نابعاً منها على اعتباره دمعها ، فإيجاد الشاعر لهذه الصلة بينهما أعطاها كوناً جديداً لم يكن لها في الحقيقة .

فالمادة الأساسية للموصوف هو النرجس، وعليه قطرات الندى، وأما الوصف فهو العين تزرف الدمع، فأضاف الشاعر إلى الصورة الحب والهجر، فأعطاها لوناً جديداً؛ فالنرجس بهذه العبارات إلى عالم الإنسان أقرب منه إلى عالم الطبيعة، التي تتسم بالعفوية واللاراديسة. يقسول الشاعر:

يُزِّينُها من تحتِها عسلة خُضْرُ دموعٌ مُحبُّ قد أَضرُ بهِ الهجسرُ (٢)

عيونُ لُجَيْنِ فوقَها حَدَقٌ صُفرُ كَانً انحدارَ الطَّلِلُ في جَنابَها

<sup>(</sup>۱) الكافور: أخلاطٌ تُجمع من الطيب تُركِّب من كافور الطلع ... وهو نبات له نَوْر أبيض كنور الأقحوان ... والكافور من أخلاط الطيب . ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٥ ، ص ٣٩٠١ ) . وانظر البيتين في ديوان ابن المعتز ، دار صادر ، ص ٢٥٤ .

<sup>(</sup>٢) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول ، الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٢٠٢/الطويل .



وهو حين يلجأ إلى الخمر رجُل يريد أن ينسى ما بداخله من الهموم والأحزان و-ن ذلك قوله عنها:

يا صاحِبيّ دَعـا العُــذَّالَ في شَغَبِ وسَقِّيـا واشرَبـا راحــاً مُعتَّقــةً

فيدعو إلى بذل المال والعمر في سبيل الخمر ، فهي السرور ذاته ، وهي أيضاً تقتطع الهم والحزن والألم . وهو يعلم الخسارة التي تلحق بشاربها .

ويقول أيضاً:

وتُعيرُ قلبَك خُلَّهُ السَّراءِ

وتأكيداً لقدرتها على إزالة الهمِّ ، ومَنْح السرور ، وجلب البهجة على القلب<sup>(۱)</sup> . يقــول :

أُجْ زِنْ عَطِيَّت مِنْ كُلُّ سَراءُ"

تلكَ التسي إنْ تُصادِفْ قَلْب ذِي حَزَن

صفىراءُ تُنسيكَ الهمرومَ إذا بدتُ

ثم إن مرافقته لها في الواقع أو في الخيال لا يتفتق عندها الإبداع ، ولا تُصقل معها العبقرية .. فالشاعر في وصفه لها يقتصر على تحدد مصدرها أو ماهيتها ، أو ضوئها ولونها ، أو أدواتها أو أثرها .

<sup>(</sup>١) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتنز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول ، الديوان ، الجزء الثاني ، ص ١٠٤/البسيط .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ٢٠/الكامل.

<sup>(</sup>٣) الدكتور محمد بديع شريف ، ديوان أشعار الأمير أبي العباس عبد الله بن محمد المعتز الخليفة العباسي ، الجزء الثاني ، ( سلسلة ذخائر العرب ٥٤ ) الناشر : دار المعارف ص ٢٠٩ .



وفي وصفه لها ولأدواتها ، ينتقى صوره مما استحسنه أو استهواه من الطبيعــة من نبـــاتها أو زهرها أو شمسها ونجومها وقمرها ، أو مما تخشاه نفسه من الـدم والقتـل والنـار وغيرهـــا . أو مما تتوق إليه نفسه وتتوثب إليه من ذهب وفضة ولؤلؤ وجوهر .

وحين يصف حَبَابَها ، وصفه لكواكب من الأزهار ناظرة إلى شاربها ، مع ما يحمله النظر من تأملٍ ، ومشاركة أو رعاية أو مواساة ، أو استنباط لمكنوناتها . يقــول :

مُدامـــةٌ تُعْقَـــلُ العقــــولُ بِهـــــا

أحداقُهـ الفِشَّةُ مُحَّوِّفَ اللَّهِ اللَّالِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الل

كُوكبُ نُور إلى الْ نَظَ الْمُ

وكرر الشاعر النظر في البيت الثاني والثالث ، مع احتلاف مادة الصورة فالأولى أحداقً من فضة ، والثانية مزيج من الكواكب والأزهار ناظرة إلى الشارب .

وقد يصوّر الخمر صُبُحاً يخافه الصبح؛ فيسعى ليسبقه في الظهور . يقـول :

فلمَّا رآها اللِّلُ خَتُّ جَناحَا وَلَا اللَّهِ لَهُ عَناحَا اللَّهِ لَهُ عَناحَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ مَخَافَةً صُبِيحٍ فِي الدُّنْانِ كَمِينِ (")

فالليل يرى الخمر ، ويخاف ضوءها القابع في الدُّنان ، فيحث الصبح على الظهور بسرعةٍ خوفاً من صبح الخمر . فالمقارنة والتنافس بين صبحين صبح الخمر وصبح الكون يتخذها الشاعر وسيلة لنقل إحساسه بالخمر .

<sup>(</sup>١) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول ، الديوان ، الجزء الثاني ، ص ١٢٠/المنسرح .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، ص ٢٤٨/الطويل .



وفي شعر الصيد مواضع يتجلى في الصورة الجانب منها النفسي ، وقد تكون من إحدى مكوناتها ، أو تُمثل طرف هاماً فيها \_ كما سبق أن عرضت في النماذج السابقة ودراستها في الطبيعة والحمر \_ . وقد تكون الصورة نفسية خالصة ، يفسر بها مظاهر الطبيعة في مقدمات قصائده .

ففي إحدى المقدمات يصفُ إحدى الليالي في آخرها ، وقرب طلوع الصبح عليها ؛ حيث حوَّل الشاعر العلاقة الطبيعية بين نجم الجوزاء والصبح \_ حيث إنهما لا يجتمعان في ناموس الكون \_ إلى علاقة نفسية بحتة . يقول :

وأَفْتُ الجوزاءِ بالصبحجِ شَجِعِي" خافقةً مثلَ اللواء المُزعَجِجِ"

فالليل يستعجل الصبح ممثلاً في الجوزاء التي تنوب عن النجوم ، فهذا الأمر الذي يتم في الطبيعة كل يوم ، جعله الشاعر يتم في جو نفسي ، قوامه المشاعر والأحاسيس .

وإذا نفذنا إلى قصيدة الصيد نفسها ، وجدنا أيضاً مواضع أخرى للصورة ، تتلون بلون نفسي ، فيتألق الشاعر في وصف سرعة الكلب ، وإيجاد باعث نفسي لها ، وربط الحركة بالمحرك النفسي ؛ فلمسها السريع للأرض ، بقوائمها ، يصوره الشاعر مس المولّه المعذب الشقي ، ثم فسر سبب هذا الشعور ، وأتى بنمط من أنماطه ، وهو قبض الجمر . حيث إنه أقوى مصدر لحصول الألم والعذاب ، وكلنا يستطيع أن يدرك مدى سرعة الاستجابة لدى من يلمس الجمر ، وهي سرعة منقطعة النظير ، هذه هي نفسها سرعة قوائم الكلب في حركته على الأرض . يقول :

ما إِنْ تَمسُّ الأَرضَ إِلَّا وُلَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

<sup>(</sup>۱) شجى : الشجو ، الهم ، والحزن ، وقد شجاني يشجوني شجواً إذا حزنه ، وأشجاني ، وقيل شجاني طَرَّبني وهيَّمني ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، ج ٤ ، ص ٢٢٠٣ ) .

<sup>(</sup>٢) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول ، الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٤٢٦/الرجز .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، ص ٤٨٣/الرجز .



ومن بديع وصفه لنحول الكلب وضمور بطنه ، تصويره لخصره وقد تُقُلت عليه حمولة أردافه ، فاستثقال الحمولة صبغة نفسية طبع بها الشاعر الصورة .

يقول:

ويُسَمِّنِي بِخَصْرٍ أَثْقَلْسُهِ السَّرُّوادِفُ(''

يُصرِّفُ لحظـــاً لا يُعــــادُ مَريضُهُ

وبَعْسَدَ ...

فهــذه مواضع من شعـر ابـن المعتـز في الـوصف ، كان لها نصيب قلَّ أو كَتُــر من الإنطباع النفسي ، يمتزج بالصورة ، ويُشكُّلُ جزءاً هاماً منها .

وقد يمتزج الشاعر بالطبيعة ؛ فهي تبكي له ، وتحزن لحزنه . يقسول :

قالسوا أَضر بنسا السحسابُ بوكفسهِ لمَّــــــا رأوهُ لِعَبرتي يَحكِــــــى

لا تَعجُبُ وا مِما تَرونَ فإنَّما ﴿ هَذِي السماءُ لِرحمَت مِ تَبكِ مِن اللهِ اللهِ عَالَمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ الله

※ ※ ※

<sup>(</sup>١) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتنز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول ، الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٤٦٤/الطويل .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، ص ٦٢٦/الكامل .





النص السابع: وللالت حركية فحيد الصورة.



## الفصل السابع

# دلالات حركية في الصورة

تحظى الصورة من الشاعر بتعمق في انتقائها ، وتؤدي دورها في نقل الشكل والهيئة واللون ، ثم قد وصل الشاعر بينها وبين خصائص الإنسان \_ أحياناً \_ وبالطبيعة من حوله أحياناً أخرى . وقد يأتي بالصورة مركبة من أجزاء خلقها الشاعر بعد تحليلها خلقاً فنياً جديداً ، ثم قد يمثل الجانب النفسي ركناً هاماً من الصورة ترتكز عليه ، كا وقد تعددت الصفات لموصوف واحد ، بهدف إلقاء المزيد من الضوء عليه ؛ ليصبح أكثر وضوحاً وتمثلاً في ذهن القاريء . فكذلك قد تنطبع بعض صوره في الوصف بطابع حركي ، فنستشعر الحركة حين نتمثل المعنى ، ونعمق الصورة .

ومن شعر الوصف عَرضتُ نماذج أبدع فيها الشاعر أيما إبداع ، تدل على براعة عجيبة لديه في استغلال الظواهر الثابتة ، وجعلها طَرَفاً من أطراف الصورة ، بل ويجعلها مصدراً للحركة \_ أحياناً \_ إمعاناً في تطويع ما حوله من ظواهر الطبيعة وأشكالها وألوانها ؛ لتكون مادة صور فنية رائعة .

وقد تَعوَّدنا من الشاعر في شعر الوصف عامة انشغاله بالطبيعة كثيراً يصفها أو يصف بها ، فهو إما متأملٌ فيها ، واصفٌ لها ، أو مستعين بها في وصف الظواهر الأخرى في حياته الإنسانية أو في وصف حيوانات الصيد أو الخمر وأدواتها .

ومن ظواهر الطبيعة التي شُغلَ الشاعر بالنظر إليها: الأزهار وعليها قطرات الندى ، والبدر في الغسق ، والأنهار الممتدة تسقى النباتات حولها .



ومن ذلك تشبيهه للندى على الزهر بالفرسان. يقسول:

فُرسانُ قَطْــرٍ على خيــــلِ من الزَّهَـــرِ

ما شئت من حَرَكاتٍ وهـــى واقفـــــةً

تَحتَنهسنَّ سِياطُ الريحِ فِي السَّحرِ تُخالُها سائراتٍ وهسى لم تَسرِ (١)

فالزهر خيل ، والندى فرسان عليه ، فيشرك الريح في الصورة بدورها ، فلا يظهر شكلها ؟ بل تقوم مقام السياط في تحريك الأزهار ، ووجه الشب بين طرفي الصورة : السير . واعتسلاء حبات الندى الأزهار كما يعلو الفرسان خيولهم إشارة إلى سبب حركتها . فالشاعر هنا يتحدث عن القوة المحركة للزهرة فيصور الريح سياطاً .

ويبدع الشاعر أيضاً في وصف عيني المحبوبة عند الفراق بأجفانٍ قد غرقت في الدمع ، ثم يشبهها بالبدر يتمزق في أنحائه الغسق . يقسول :

مَا أَنسَ لَا أَنسَ ، إذ قَامَتُ تُودَّعُنـــــا

تَفتَــرُ عن مُقلَــةٍ حَمــراءَ مُوقَـــِــدَةٍ

كأنّهـا حيـن تبــدو من مَجاسِدهــا

بمُقلَةٍ جَفنُهِ اللهِ وَمعِهِ عَرِقُ تَحَدَّرُقُ لَولا دُمُوعُ العَيْنِ تَحَدِّرُقُ

بَدرٌ تَمَــزّقَ فِي أَركانِــهِ الـــغَــتُي (٢)

فعند توديع الحبيبة له ظهر تأثرها الشديد في عينيها ، فاستعار صفة الاتقاد والحمرة للعين ، ثم أنها تكاد تحترق لولا مجاورة دمع العين لها .

ويصف الملقة بالبدر تخللته حمرة الغسق ، ثم يُصدر الحركة من التمزق للسغسق ، فالصورة نقلها الشاعر من حيز الإنسان إلى حيز الطبيعة ، والحركة صادرة عن استخدام بعض الأفعال منها (غَرِق ، تحترق ، تمزقٌ ) .

<sup>(</sup>۱) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتنز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول ، الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٥٧٤/البسيط .

<sup>(</sup>٢) ديوان ابن المعتز ، دار صادر،٣٣٠/البسيط .



ومما يُلاحظ في شعر الوصف أيضاً جمع الشاعر بين المتضادات ، أو تشبيهها بمثلها أيضاً ، ومن المؤكد أن ذلك بسبب الصنع (١) التي ظهرت عند شعراء العصر وخاصة أبو تمام ، وقد شُغل ابن المعتز بالنظر في شعره (٢) .

<sup>(</sup>۱) « وقد رأى أبو تمام أن يلون شعره ببعض الألوان الفنية المشرقة ؛ حتى يخفف من ذلك اللون العقلي القاتم العميق فاتجه إلى « البديع » ... ومضى يزاوج بين الثقافة العقلية والبديع الفني ، ويمزج الألوان العميقة القاتمة بألوان البديع المشرقة الزاهية . ولكنه خالف مسلم بن الوليد ومن سبقه من الشعراء من أصحاب البديع في شيئين يتصلان بهذا البديع : بلغ فيه من ناحية \_ مبالغة شديدة \_ وعقد فيه \_ من ناحية أخرى \_ تعقيداً شديداً ( الدكتور يوسف خليق ، كتاب تاريخ الشعر في العصر العباسي ، طبعة عام ١٩٨١ م ، الناشر : دار الثقافة للطباعة والنشر ، القاهرة ، ص ١٢٢ \_ ١٢٣ ) .

<sup>(</sup>٢) ورسالة ابن المعتز في نقد شعر ابي تمام «أول عمل كبير في نقد الطائي ويبدو أنها كانت السبب الأساسي في أن يضع الصولي أخبار أبي تمام ... ويمكن أن تكون أساس جميع الموازنات التي عُقسدت بين أبي تمام والبحتري (الدكتور أحمد كال زكبي ، كتاب ابن المعتز العباسي ، ص ٢٦٦ ــ ٢٦٧ ) . والرسالة قد احتفظ بها في ترجمته كتاب الموشع للمرزباني ، وهي تحمل كل الأسس التي كون منها الآمدي حملته على أبي تمام . ومعنى ذلك أنه على الرغم من ذوقه المرهف وحسه الرقيق كان ينحو نحو المحافظين في فهسم الشعر العباسي » الدكتور ضيف ، تاريخ الأدب العربي ٤٠ ، العصر العباسي الثاني ، ص ٣٣٤ .





-140 -

وأول ما يسترعي انتباه الشاعر ، بدايات الظواهر ، ومقدماتها فينشغل أحياناً \_ عمّا يليها ، فيصف غُرَة النياق البيضاء في جبهتها مع سواد لونها. يقول:

وغَدونــا بأعِنّــةِ خيــل زَيَّنَهِ الْعُرَرُ ضاحك اتَّ كَبِـــدورٍ في وجـــوهِ لَيالِــــي(١)

فيستعير الشاعر الضحك الإنساني \_ مع ما يتضمنه من حركة للغرة في جبهة الخيل ، ثم يشبهها \_ أي الغرة \_ أيضاً في لونها الأبيض بالبدور الساطعة في وجوه الليالي السوداء الحالكة

وحين يتحدث الشاعر عن الفرس أيضاً في موضع آخر من شعر الوصف يشبِّه غرته البيضاء في وجهه الأسود، بليل حالك السواد تبرقع وجهه بصباح. يقول:

حتمى أُخضُب بالدماء سيلاحمم ليلٌ تَبَرَقَعَ وجهُدهُ بصباح (٢)

فاجتماع سواد اللون وبياض الغرة في الفرس ، بليل تبرقع بصباح ، فيشخص الليـل ويجعـل له ما للإنسان مع الحركة في قوله (تبرقع).

ومن معالم الحضارة الجديدة: السفينة، يشبهها الشاعر بالزنجية، ثم يشيع في الصورة حركة حين وصفه لحركة المجاديف حولها ، بأولاد يؤدبونها . يقهل :

<sup>(</sup>١) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول ، الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٦٣١/المديد .

<sup>(</sup>٢) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يؤنس السامرائي ، القسم الأول ، الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٥٣٤ ـــ ٥٣٥/الكامل .



وَزَنْجَيَّـةٍ كُرديَّـةِ الْحَلْـي فوقَهـــا جَ

يُؤدِّبُهِ أُولادُه ا بعِصيِّه فَتُحبُّسُ قَ

جَناحٌ لها فردٌ على الماءِ يَخفِ قُ<sup>(۱)</sup> فَتُحبَسُ قَسْراً كيفَ شاءَ وتُطلَّ قُسْراً

فيُوجد الشاعر تضاداً بين لون السفينة وحَليّها ، فإن كان قد أثبت لها صفة السواد بتشبيهها بالزنجية ، فإن حَليّها بيضاء ينسبها الشاعر إلى قرية كُرْدَ .

أما شراعها الذي ارتفع يشق الهواء ، فكجناح الطائر يُحركه الهواء ، فيعبّر عنه الشاعر بالخفقان ، والصورة هنا مركبة . فالزنجية والحلي من عالم الإنسان ، توسطه ذكر جناح الطائر، ولكن الشاعر يؤكد الجانب الإنساني ، فيصور السفينة وقد أحاط بها أبناؤها يؤدبونها بعصي لهم تتحكم في حركتها . والتصوير حافل بالحركة في بعض ألفاظ استخدمها الشاعر وهي ( يخفق ، يؤدبها ، تحتبس ، وتُطلق ) .

<sup>(</sup>١) الزِّنْجُ والزَّنْجُ ، لُغَتَانِ : جِيلٌ من السُّودان ، وهُمُ الزُّنُوجُ واحِدُهُمْ ، زِنْجِيٌّ ، حَكَاهُ ابْنُ السَّكِيَّتِ وأَبُو عُبَيْدٍ مِسْلُ رُومِيُّ وَرُمْ وفارِسِيُّ وفُرْسٍ ، لأَنَّ ياءَ النَّسَبِ عَدِيلَةُ هاءِ التَّأْنِيثِ فِي السُّقُوطِ ( ابن منظور ، لسان العرب ، جـ ٣ ، ص ١٨٦٩ ) .

كُرْد : بالضم ثم السكون ، ودالٌ مهملةٌ ، بلفظ واحد الأكراد اسم القبيلة ؛ قال ابن طاهر المقدسي اسم قرية من قرئ البيضاء ... وقال الاصطخري : كُرْد بلدة أكبر من ابْرُقــوه وأرخص سعـــراً ، ولهم قصور كثيرة ، ( ياقوت الحموي ، معجم البلدان ، جـ ٤ ، ص ٤٥٠ ) .

والكُرْد : بالضم : جيلٌ من الناس معروفٌ ، والجمع أكراد ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٥ ، ص . ٣٨٥٠ ) .

<sup>(</sup>٢) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، السقسم الأول ، الأول ، الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٦١٦/الطويل .



وللشاعر مع الخمر صور تشغل الحركة حيزاً فيها . فمرة يصف الكأس ، وأخرى يتحدث عن شارب الخمر ، ثم الخمر نفسها في الكأس وعليها الحَبَابُ ، ثم يتناول طريسق انتقالها من الإبريق نحو فم الشارب .

فتنطبع صورة الكأس في مخيلة الشاعر ؛ فيتمثلها في الطبيعة . يقول : والتُّريَّ المُ يَغْ سَرُبُ والتُّريَّ المُ يَغْ سَرُبُ وَكَالًا المُ اللهُ ال

فحين يتأمل الشاعر السماء ، بتدو له التُريًا(١) في ظهورها واختفائها بكأس الخمر ، ثم يكمل أجزاء المظهر الذي اعتباد رؤيته ، ومعايشته فيشخّص الكون ، فالشرق ساق للخمر ، والغرب شارب لها .

والشاعر يجعل الشرق ساقياً ، والجامع بينهما العطاء ، ومبدأ الظهور . والغرب من خصائصه الاحتواء لما يظهر من الشرق . فالشاعر يستشعر الحركة في الطبيعة من حوله ، فيخلع مشاعره على مرئياته في الكون والطبيعة .

والشاعر يستخدم الاضداد في خطوط أفهية في قوله (يبدو ويغرب والشرق والغرب).

ثم ينظر الشاعر إلى شارب الخمر ، وهو يتناول الكأس فيصبح جزءاً منها في فمه ، هذه الملامح بجزئياتها الجامد منها والإنساني ، صورة مركبة في خياله الشعسري ؛ ليسوازن بينها وبين صورة من الطبيعة لوقت غروب الشمس ، وحمرة الأفق . وهلال أول الشهر ، لا يكاد يظهر فيها حين تحتويه . يقول :

<sup>(</sup>۱) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامسرائي ، السقسم الأول ، الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٣٧/مجزوء الرمل .

<sup>(</sup>٢) تعريف الثُّريًّا هامش ص ٥٠ من هذا البحث.



كأنَّ وكأنَّ الكأسَ في فَمِهِ عِلال أولِ شهرٍ غابَ في شَفَهِ اللَّهِ وَكَأَنَّ الكَّأْسَ في فَمِهِ ع

فشارب الخمر ، وكأسه في فمه ، عبر عنها الشاعر بصورة كونية كبرى وهي غياب الهلال أول الشهر في الشفق .

ويتحدث الشاعر عن الخمر في أوضاعها المختلفة ، في دُنّها وكأسها ، وحين تُصبُ مَن الابريق في الكأس ، وهمي في يد شاربها . ولها في مختلف أحوالها ، صفات كثيرة ، في لولنها وهيئتها ، ولمعانها . فهي كالشمس المضيئة الأخّاذة . يقول :

وجاء بها كالشمس تأكل نورهـا ﴿ رَجَاجِتُهَا فِي كُفُّ شَارِبُهَا أُكَـــــــــــا وَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي الللللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّا الللَّاللَّا الللَّهُ اللللللَّ الللَّهُ الللل

فالخمر لا تشغل حيزاً كبيراً من المكان ، أكثر من الكاس في يد الشارب ، يشبهها بالشمس مصدر الضوء الأول في الكون ، ثم إنها \_ أي الخمر \_ تأكل زجاجتها ، فكان خترق بضوئها ، وأشعتها جدار الزجاجة ؛ فتختفي عن الأنظار ؛ فكأن الخمر تقبف دون زجاجة في يد الشارب .

والشاعر هنا يؤكد فعل ( تأكل ) بالمصدر المؤكِد ( أكلاً ) ليثبت صفة التلاشي للزجاجة . والفائل ( تأكل ) هو مصدر الحركة في الصورة .

ويتحدث الشاعر أيضاً عن مجلس الخمر ، فيذكر الخمر ، ومديرها في المجلس ، والنديم ، فيشبههم بصورة من الطبيعة العلوية . يقول :

<sup>(</sup>۱) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، السقسم الأول ، الديوان ، الجزء الثاني ، ص ص ص ١٨٥/البسيط .

<sup>(</sup>٢) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامسرائي ، السقسم الأول ، الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٢٠٥/الطويل .



فكأنَّها شمسٌ وكَانُّه مُديرها فيها ضحى وفَامُ النديمِ أصيلُ (١)

فاختـار الشاعر الصور المناسبـة والمقابلـة لما يُوجـد في مجلس الخمر ، وقسم الصيـغ تقسيمــــأ موسيقياً متوازناً .

فالخمسر شمس في توهجها واتقادها ، وشدة حرارتها ، وكسف الساقي مُتلقية لأشعتها ضحى ، وفم الشارب أصيل يختفى خلفه قُرص الشمس المُذَهَّب .

ويلوَّن الشاعر الصورة بألوان طبيعية ، تُضيء وتشتد توهجاً ، ثم لا تلبث أن تتخفف ألوانها شيئاً فشيئاً إلى أنَّ تصل إلى لون الحمرة عند غروب الشمس في الشفق .

وموضوع آخر يُشبّه الشاعر الخمر بالشمس ، حين تبدو في كأسها لامعةً فيمزج الشاعر بين عالمي الإنسان والطبيعة ؛ ليجعل للخمر وكأسها والحَبّاب على وجهها خصائص من كليهما . يقـول :

قَهـوة زُوِجَّتُ بدمـع سحـابِ فَكَستْ وجههـا نِقـابَ حَبـابِ فَكَستْ وجههـا نِقـابَ حَبـابِ فَتَراهـا وكأسُهـا مثـلُ شمس طَلَــعتْ في مُلاءَةٍ وسَرابِ (٢)

<sup>(</sup>۱) صحا الرَّجُلُ : وَصَحْىَ فِي اللغتين معاً صُحُواً وصُحياً : أَصَابَتْه الشَّمْسُ ... ومنها قوله تعالى : ﴿ وَأَنْكَ لا تَظْماً فِيهَا وَلا تَصْحَى ﴾ : قال لا يُؤذِيكَ حَرَّ الشَّمْسِ ، وإذا أردْت به ضُحىٰ يومك لم تنونه ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٤ ، ص ٢٥٦٠ — ٢٥٦١ ) .

<sup>(</sup>٢) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول ، الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٢٢١/الكامل .

<sup>(</sup>٣) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامسرائي ، السقسم الأول ، الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٤٢ ـــ ١/٤٣ لخفيف .

فالمادة الإنسانية في الأبيات هي الدمع ، والوجه ، والنقاب والسُلاءة ، وأمــــا السحــــاب والشمس والسراب فهي عناصر من الطبيعة ألَّفَ الشاعر بينها .

فالشاعر هنا يصل الخمر بالمحيط الإنساني لتزداد قرباً من عالمه ، ثم بالطبيعة لتقترب الخمر من محيط خياله . ثم يصل بينهما .

فالخمر مُزِجت بالماء ، فأصبح الحبَابُ عليها نِقَاباً يغطي وجه الكسأس . ثم إنَّ الخمِسُر والكأس تحتويها فشبه الشمس وقد التفّت في غِطَاء من السراب .

والحركة في الأفعال الواردة في الأبيات في (زُوجت، وكَسْت، وطَلغَتْ).

وفي سياق تناول الشاعر للخمر ، ووصفه لها ، يتحدث عن انتقالها من الابريـق نحو فمه . . يقـــول :

فإذا ما المساءُ خالطَهِ النَّهِ اللَّهِ الْكَلَمِ وَنَفَطِ اللَّهِ الكَلَمِ مَن شكل فِي حَبَيْ اللَّهِ اللَّهِ عَبَيْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

فَبِنْيَةُ المعنى في الأبيات شبّه الخمر بالإنسان ، وجعــل لها صفاتَــه الخاصة به . في قولــه (سهلة الشّيَم ، سُوْرتَها ، هدّاها ورحلها ) .

<sup>(</sup>۱) أبو بكر محمد بن يحيني الصولي ، كتاب شعر ابن المعتنز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، الـقسم الأول ، الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٢٣٠ ــ ٢٣١/المديد .



وبسبب مزجها بالماء كثر الحبّابَ على وَجْهِها ، فإذا هو يشبه المنشور والمنتظم من اللؤلؤ ، أما انتقال الخمر من الإبريق إلى فم الشارب ، فيحملها كف الشارب الـذي هو بمثابة الراحلة أو الدابة .

والحركة في قوله: (خالطها، راض ــ نفى، هدّاها، واكتسَتْ، وتبدت وتسير).

أما أقداح الراح المحوطة بمنديل ، فهي كالمستدفيء بالجمر الذي هو الخمـــر . فالخمـــر جمرٌ جعلته الريح يتوهج بمرور الريح عليه . يقــول :

فَكَلَّلَ بِالْمِنْدِيلِ أَقِدَاحَ قَهِ وَقِ كَجَمْرٍ جَلْتُهُ الرَيْحُ قُدَّامَ مُصطَلِّي (') وَخُلْتُهُ ، مصطلی ) .

<sup>(</sup>١) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتنز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامسرائي ، السقسم الأول ، الديوان ، الجزء الثاني ، ص ١٩٥/الطويل .



وفي شعر الصيد صُورٌ تحفل بالحركة ، اخترت منها موضعين ، الأول منهما وصفّه للزُّرَق شكله وصيده للفريسة ، والثاني : وصف طيور الماء بالبياض الممتد في الأفق وقت الغروب ، ونقل عملية الصيد بدقة متناهية ، وكأنيِّ بالشاعر ينقل صورة ناطقة بالحركة تمثل لنا ما حدث .

ففي القصيدة الأولى، يتحدث الشاعر عن طائر الزَّرِّق يقول:

وَطُلِّ فَتْ عرائسُ الأحسلامِ
أَجبتُ مُ بِفتيةٍ كِ رَاعُ
وُرُونِ مُحسرٌ بِ مِقسدامِ (۱)
وُرُونِ مُحسرٌ بِ مِقسدامِ (۱)
يَضَمَنُ زادَ الجَحف لِ اللَّه اع (۱)
صبح له دِرعٌ من الظَّسلامِ
أو أَسطُ عَيبَ القُسفُ والآكامِ (۱)
يَنَ فُضُ غَيبَ القُسفُ والآكامِ (۱)
يَنَ هِبُ البُعدَ يِطروفِ سامِ سي

لمَّا خدا الإصباحُ بالظالمِ وَقَصُرُ الجَفْ نَ عن المَناعِ وَقَصُرُ الجَفْ مِن عن المَناعِ لا يُبطِئ ونَ ساعة الإلجاع حار من السحسن إلى تماع كأنه فوق يد الفُللاع كأنه فوق يد الفُللاع ذي جُوْجُ وَ كَنَامِ الأُحامِ والإعجاع خفي قالم والإعجاع بمُقل قير الأحرفِ والإعجاع بمُقل قير كالضراع

<sup>(</sup>۱) الألجام: اللجام حَبْل أو عَصاً تُدْخَلُ في فم الدَّابَّةِ وتُلْزَق إلى قفاه ... واللَّجِمْةُ القَلَمُ مِنْ أعسلام الأرضْ . واللَّجَمُ الصَّمْدُ المُرْتَفِعُ . أبو عَمْرو : اللَّجْمَةُ الجَبَلُ المُستَطَّحُ لَيس بالضَّخْم ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٥ ، ص ٤٠٠١ ، ٢٠٠٤ ) ومعنى الإلجام في البيت الشدة والبأس .

<sup>(</sup>٢) اللَّهام : جَيْشٌ لُهامٌ : كَثِيرُ يَلْتَهُم كُلَّ شَيْءٍ ، وَيَغْتَمِرُ مَنْ دَخَلَ فِيهِ ، أَيْ يُغَيِّبُهُ وَيَسْتَغِرْفُهُ . ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٥ ، ص ٤٠٨٨ ) .

<sup>(</sup>٣) القُفُ : ما ارْتَفُعَ مِنْ مُتُونِ الأَرْضِ وصَلُبَتْ حجارَتُهُ ؛ وقيل هُوَ كالغَيطِ مِنَ الأَرْضِ ، وَقيلَ : هُوَ ما بَيْسنَ النَّسْرَيْنِ ، ... وقال شَمِرُ : القُفُ ما ارْتَفَع مِنَ الأَرْضِ وَغَلُظَ وَلَمْ يَبْلُغُ أَنْ يَكُونَ جَبَلاً . ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٥ ، ص ٣٧٠٥ ) .



فتحديد الشاعر لوقت خروجه مع رفاقه جاء باسلوب تصويري ، فيشخّص الصبح ويجعله سائقاً بالظلام في وقتٍ تُرك النوم واستيقظ الكون ، فيستخدم الألفاظ الموحية بالمعنى لينقلها من عالم الإنسان وخصائصه ، إلى محيط الطبيعة .

ويذكر لطائر الزرق صفات الاقدام والشهجاعة ، والحسن والجمال ، وسرعة الفتك بالصيد ، والحصول على كثير منه بمهارة ؛ فيطعم الجيش الكبير ، الكثير الأكل .

<sup>(</sup>١) الاصطلام: الاستغصال. واصطُلِمَ القَوْمُ: أبِيدُو. والاصطِلامُ إذا أبيدَ قَوْمٌ مِنْ أَصْلِهِمْ ... الاصطِلامُ افْتِعالْ مِن الصَّطِلامُ افْتِعالْ مِن الصَّلِمِ الفَطْعُ. ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٤ ، ص ٢٤٨٩ ).

<sup>(</sup>٢) البُّرْدَةُ : كِساءٌ يُلْتَحَفُ به ؛ وَقِيلَ إذا جُعِلَ الصُّوفُ شُقَّةٌ وَلَهُ هُدْبٌ فَهِى بُرْدَة ... وقال الأَزْهَرِيُ : وجَمْعُها بُرَدِّ وهي الشَّمْلَةُ المُخَطَّطَة ، قال اللَّيْثُ : البُرْدُ مَعْرُوف مِنْ بُرَد العَصْبِ والوَشَى ... قال : وأَمَّا البُرْدَةُ فَكِساءٌ مُرَبَّعٌ أَسُودُ فِيهِ صِغَرٌ تَلْبَسُهُ الأعراب ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جد ١ ، ص ٢٥٠ ) .

<sup>(</sup>٣) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامسرائي ، السقسم الأول ، الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٤٧٤ ـــ ٤٧٧/الرجز .

ويشبه الشاعر الزُّرق على يد الغلام بالصبح عليه ذرع من الظلام . وأتنى به الشاعر ليثبت للزِّرق صفة البياض الشديد ، وقُرب كف الغلام يشبه درعاً من الظلام ، وبضدها تتايز الأشياء .

ثم يفّصل الشاعر في وصفه للزُّرِّق ، وبلغة موحية بالمعنى ، تتضمن الحركة يصفه : بالذكاء والفطنة ، والقدرة على الوصول إلى البعيد .

ومع أن الشاعر يُكثر من التشبيه بالنار ، إلا أنه أحسن هنا اختيارها ليشبَّه بها حدة بصر الزُّرِّق ، وسرعة رؤيته لما أمامه ، فينتهب المسافات بنظره الثاقب .

ويلائم الشاعر بين وصف الزرَّق بحدة البصر ، وعلمه الواسع بالصيد ، ووسيلته إليه نظره البعيد .

ويستمر الشاعر في وصف ما يساعده في اصطياد فريسته ؛ فمسن ذلك منسره القسوي الماضي ، الذي يُريق دم الفريسة ، وهو يشبه شكل الإبهام في انحنائه . جسر قوي يبنيه الشاعر بين الظواهر التي يصفها ، وبين عالم الإنسان .

فالزُّرُق بهذا المنسر يمكنه أن ينتزع الغائر من عظام الفريسة ، وما توارى منه خلف اللحم ، ويشبهه في ذلك بمن ينْظُم حبات الخرز الصغير في الخيط .

ويُبدع الشاعر في وصفه لطريقة صَيد الطائر للفريسة ، وسرعته في ذلك ، فهو يُسْقطها وقد فقدت الحركة ، فتصبح كشكل البُرد على سنام الجمَل ، كلُّ ذلك يحدث بسرعة البرق .

وهي صورة طريفة ، تدل على دقة الشاعر في نقـل المعنى ، وقـد اقتطعها بخيالـه من البيئـة العربية القديمة التي تستخدم الجمَل وسيلة للانتقال في الصحراء .

أما ذَنَب الزُّرَّق فيشبُّهه الشاعر بطرف السيف ، واختار له هذه الصورة ، لِما يقوم به من مهمة اصطياد الطيور والإوزِّ والحمام . وقال الشاعر : ما شاء ، ولم يقل ما استطاع ؛ ليثبت للزِّرق صفة القدرة العالية والمطلقة على الصيد .



والحركة في الألفاظ التالية [ طُلقَت ، يضمن ، تُسرِج ، يَنتَـهِبُ ، فَرَّاسَةٍ ، مُنتَـزع ، وخافِـق ، يَنْشره ، نَشْرِك ، فَصاد ] .

وفي وصف الشاعر للطيور السابحة في الماء بالشفق الأبيض الممتد في الأفق ، وذلك من خلال وصفه لصيد الصقر لها . ويُظهِر الشاعر براعة في وصف سرعة الصقر إليها حيث يسبق الذُعْرَ والخوف إليها . يقول :

يسبق ذُعْرَ السطير من حيث امترق حتى يَرين الموتُ من قبل الغَرق ('' الس في نُوَّار روض قد سَمَدُ فَي السخسق تكشفُ عنه الريحُ أقداء الرَّنفُ كالشفق الأبيض لاح في السخسق نطار كالقدج المريش المُنترفُ من فطار كالقدج المريش المُنترفُ ما صافَ عن قِرطاسهِ حَتَّى خَرَقُ الريش على الأرض مِزَقُ ('' وطِيَّ الريش على الأرض مِزَقُ ('' وطَيِّ الريش على الأرض مِزَقُ ('' وس مِرَقُ (' وس مِرَقُ (' وس مِرَقُ ( الريش على الأرض مِرَقُ ( الريش مِرْقُ الريش مِرْقُ الريش مِرْقُ الريش مِرْقُ ( الريش مِرْقُ الريش مِرْقُ

※ ※ ※

<sup>(</sup>١) امترق : وامرُق : مَرَقَ في الأَرْض مُرُوقاً : ذَهَبَ ، وَمَرقَّ الطَّائِرُ مَرْقاً : ذُرَقَ ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٦ ، ص ٤١٨٥ ) .

الْغَرَقُ : بالتَّحريكِ الحَوْفُ . وفَرِقَ مِنْهُ بالكَسْرِ ، فَرَقاً : جَزِعَ ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٥ ، ص ٣٤٠٠ ) .

<sup>(</sup>٢) سَمَقُ النَّبْتُ والشَّجُرُ وَالنَّخُلُ يَسْمُقُ سَمُقَاً وسمُوقاً : فهو سامِقٌ ةسَمِيقٌ : أَرْتَفَعَ وعَلَا وطال ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٣ ، ص ٢٠٩٩ ) .

غَدِقْ : يَعْدَقُ غَدَقاً فَهُو غَدِقٌ : إِذَا مُشَرَ النَّدَىٰ فِي المَكَانِ أَوِ المَاءُ ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٥ ، ص ٣٢١٩ ) .

<sup>(</sup>٣) قيون : جَمْعُ قَيْنَةُ وهي الفَقارَةُ مِنَ فَقارِ الظَّهْرِ ، والقَيْنَةُ من الفَرَسِ نُقْرَةٌ بَيْسَ الغَرابِ والعَجُنز فيها هَزْمه . ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٥ ، ص ٣٧٩٩ ) .

<sup>(</sup>٤) أُبُو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتباب شعر أبن المعتنز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول ، الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٤٦٧/الرجز .





الفعلالثامن: صعف التصوير



### الفصل الثامن

#### ضعف التصوير

وكما أجاد الشاعر في كثير من صور الوصف، فقد أخفق في بعضها الآخر، فوصف الطبيعة بجزئياتها من سماء ونجوم وكواكب، وشمس وقمر وسحاب ومطر، ثم الأرض والرياض والأشجار والأنهار والأزهار، والحيوان والطيور، والخمر والندماء والشاربين، ثم الصيد بجوارحه وضواريه وأقواسه ونشابه.

ورغم مستوى التفوق والإبداع الذي توفر للشاعر في صوره في الموضوعات السابقة ، إلا أنه لم يوفق في اختيار صور أخرى ، في مواضعها المناسبة ، بحيث تَقبَلها النفس ، وتتذوق المعنى التذوق السليم .

فقد ركَّز الشاعر في بعض صوره على استخراج وجه الشبه المناسبة مما شغله عن جوانب أخرى في الصورة على قدر كبير من الأهمية ، وأهمَّل اعتبارات معنوية كان لابـد لشاعر مثله أن يُوليها اهتماماً واعتباراً .

ومن ذلك تشبيهه للمطر ليلاً بفتحات الجراح ، والتوافق والتشابه معدوم بين المطر الذي يُنزله السحاب ، وبين الجراح التي تَخْرج منها ما يخرج من سوائل لا تقبــل النــفس ذكرهـــا ، ويستقبح مقارنتها بماء المطر الذي يحمل الخير والنماء والسقيا للإنسان والحيوان والنبات .

· ففي هذا المعنى ــ ولاعتبارات الحقيقة والواقع ، والمعروف والمعهود عن الموصوف وهو المطر الذي ينهمر من السحابة ــ لا يُقبل من الشاعر وصف المطر بافواه الجراح . يقول :



تَهادَي فوقَ أعناقِ الرّيارِ الرّيارِ وهَطْلاً مشلَ أفواهِ الجسراح" خِلالَ نجومِها عندَ الصَّباح 

وَمُوفَــــرَةٍ بِئِقــــلِ المـــــاءِ جاءت فجاءَتْ ليلَها سَحِّاً وَوَبِللهِ كأنّ سماءَهـــا لمّـــا تجلّت ريـــاضُ بنـــفسيج خَضِل نداهُ (٢)

ثم يتحدث الشاعر عن بشري بزيارة الحبيب الذي طال هجره ، ويسوق ذكر التفاحة بيـد الرسول من الحبيبة ، وبها آثار قطمها لها ، فيشبه آثار فكَّها على التفاحة بقرني العقرب .

يقول:

يا ليلتمي بالكَوخ دوممي هكذا الله ليلتمي لا تَذْهَبِي لا تذهبي

<sup>(</sup>١) مَوُقَرَةٍ : الوَقْرُ : ثِقَلُ فِي الأَذُنِ بالفَشِح .. والوِقرِ بالكَسْر ، النَّقْلُ يُحْمَلُ على ظهْر أو على رَأْس .. وقبل : الوِقْرُ الحَمْلُ النَّقِيلُ ، وعَمْ بَعْضُهُم بِهِ النَّقِيلَ والخَفيفَ وما بَيْنَهما وَجَمْعُهُ أوْقارٌ .. الفَرَّاءُ : إمرَأَةٌ مُوقَـرةُ بفتــح القاف ، إذا حَمَلَتْ حَمْلاً ثَقيلاً ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٦ ، ص ٤٨٨٩ ـــ ٤٨٩ ) .

<sup>(</sup>٢) سَحًا : السَّتُ والسُّحُوحُ : هما سِمَنُ الشَّاةِ ... وسَحَابَةٌ سَحُوحٌ ، وسَحَّ الدَّمْعُ والمَطَرُ والمساءُ يَسُحُ سَحاً وسُحُوحاً ، أي سال من فَوْقُ واشتد الصبابُهُ وساحَ يَسِيحُ سَيْحاً إذا جَرَى عَلَى وَجْهِ الأَرْضِ … يَقْشِرُ وجه الأرض ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٣ ، ص ١٩٥٠ ـــ ١٩٥١ ) .

وَبْلاً : الوَبْلُ والوابل : المَطَرُ الشَّدِيدُ الضَّخْمُ القَطْرِ ( ابـن منظـور ، معجـم لسان العـرب ، جـ ٦ ، ص ٥٥٧٤).

هطل : الهَطَلُ والهَطَلانُ : المَطَرُ المُتَفَرِّقُ العَظيم القَطْمِ ، وهُـوَ مَطـرٌ دائم مَعَ سكـون وَضغيف ( ابـن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٦ ، ص ٤٦٧٤ ) .

<sup>(</sup>٣) خَضِل : الحَضل : خِفَّةٌ وسُرْعةٌ ... وسَهُمْ خَطِلٌ : يَعْجُلُ فَيذْهَبُ بِمِيناً لا يَقْصِدُ قَصْدَ الهَدَف . والخَطَلُ : الطُّولُ والاضِطِّرابِ ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٢ ، ص ١٢٠٢ ) .

<sup>(</sup>٤) ديوان ابن المعتز ، دار صادر ، ١٤٩/الوافر .



جاءَ الــــرَسولُ مُبشَّراً بزيـــارةِ من بعــدِ طولِ تهجــرُ وتـــغضبِ وبكفّـــه تُفَاحـــة قد مُستكت آثــارُ عَضّتِهــا كقَــرني عَقــربِ (')

وقد يكشف التشبيم عن خيسال واسع ، وعسن قدرة في التقساط الصور ، والربط بين المتشابهات منها ، إلا أنه لم يوفق في عقد المقارنة بين الموصوف والصفة ، فالأول مما تستحسنم النفس ، وتُقبل على ذكره ، والثاني مما تستقبحه ، وتنفر منه .

فإن صح التصوير هنا بمقياس الخيال واستقام استخدامه على هذا الشكل فإنه يُرفض بمقياس الذوق السليم .

هذا بالنسبة لشعر الطبيعة ، فإذا تتبعنا الصورة في شعر الخمر نجد أن الشاعر قد أخفق في مواضع منها .

فيشبه حَبابَ الخمر بالأحداق . تُرى ما موقف شارب الخمر إذا مرّ بخاطره هذا الاعتبار للحَبابَ المتجول على سطح كأس الخمسر ? ، هل يستطيع أن يُقبل عليها ويشربها برغبة ، ويستسبغ ما بها ؟! .

من المؤكد أن الإجابة بالنفي .

وذلك في وصفه كأس الخمر بأنها ذهبية في لونها ، عليها حَبابَ يشبه الأحداق . يقول : فَجَاءَتْ بِهِا فِي كأسِهِا ذَهبِيةً لَمْ تَتَّصِلْ بَجفِيونَ ، وَنِ ('')

<sup>(</sup>١) ديوان ابن المعتز ، دار صادر ، ص ٥٨/الكامل .

<sup>(</sup>٢) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، الـقسم الأول ، الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٢٤٨/الطويل .





- 179\_

ما أقبح هذا التصوير من شاعر مبدع كابن المعتز!! فهو الذي يملك قدرة عجيبة على اختيار الصور المناسبة ، ويرعى حق الرعاية الروابط والوشائج المعنوية ، وصلات التشابه والاتفاق المادية والمعنوية والنفسية ، ويُوجد للصور جواً عاماً يجعلها خلقاً جديداً وإبداعاً متفوقاً .

كل هذا وابن المعتز ليس شاعراً فحسب ؛ بل هو عالمٌ في البلاغة العربية ومن كبار النقاد للأدب والشعر ؛ فهو لهذا يملك قدرة عالية على إدراك المعاني والاحساس بها وبنبضها المعنسوي في كل حسم من التراكيب اللفظية وفي كل نمط من أنماط التصوير الفني .





البَاب النَّالَث مِرَاهِ أُسْلُوب الوَصْف فحر شعْر عَبدالله بن المُغْت بَر وفيه كلات فصول:

الفَصل الأُول: كُغَنت مالشِعْرِيْن

الفَعل الثَاني: الصيغَبْ في شِعْسره

الفَصَلِ الثَالِثُ: مُوكِيقِي نَشِعُم الوَصْفَ وأُوزَارِنِه





الغَص لأول: لُغَنْ بِالشِعْرِبِي





# الفصل الأول

### لغته الشعرية

تتميز لغة شعر ابن المعتز بالسهولة والوضوح غالباً. وأسلوب « اسلسوب المحدثير في رقتهم وعذوبتهم ، وجمال صياغاتهم وفي سحر التعبير وروعة التأثير والتصوير ، وفي التجويد والتجديد وخصب الملكة التي تساعد على خصوبة الأداء وفي تمثيله لحياة المحدثين وترفهم ... نها ...

بالإضافة لما يتسم به أسلوبه من « جمال وبلاغية وعذوبية وسلالية وبساطية يمتياز بها . وهي من أهم خصائص الفن في أسلوب ابن المعتز في شعره »(١) .

وقد يُغْرِب الشاعر أحياناً في اللغة والألفاظ وخاصة في شعر الصيد. فمن النوع الأول \_ المتسم بالسهولة والوضوح \_ قوله يصف الطبيعة بأرضها المخضرة لسقوط المطر عليها:

والأرضُ قد كُسِيَتْ صنُـوفَ ثيـابِ نُسِجتْ بغيـرِ أنامـلِ الأتـرابِ مُقَـلٌ بكتْ لِنفـرُق الأحبَـاب"

النَّوْرُ يَضحكُ عن بُكاءِ سحابِ خُلَعَ الرَّبَي دِيباجةً خُلَعَ الرَّبَي دِيباجةً وكأنَّما أَجفانُها مَسكوبةً

ومن النوع الثاني \_ الذي يبدو فيه الإغراب \_ قوله يصف البازِّي والفَرس:

<sup>(</sup>۱) الأستاذ محمـــد عبــــد المنعـــم خفاجـــي ، كِتــَــاب ابــــن المُعْتَـــز وثُرَائِــه في الأدَب والنَقَـــد والبَيَــــان ، ص ۲۰۱ ــ ۲۰۲ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص٢٥٢.

<sup>(</sup>٣) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول ، الدروان ، الحزء الثاني ، ص ٨٠٥/الكامل .





\_ 181 \_

رُعنا الوحوشُ بابنِ شدُّ مُذْمَعِ أَشَعَرَ مَلْزُوزِ القَرَى والمَاسِيجِ قَد خاضَ تحجيلاً ولم يُلجُّج قد خاضَ تحجيلاً ولم يُلجُّج رَمَتْ إلى مِعصومها بالدُّمْلُحج في غُرَّةٍ مشلِ الصاحِ الأبليج (')

وقد ألمح الدكتور طه حسين إلى أسلوب ابن المعتز ، وبساطة تناوله للمظاهر العامة من حوله يقول: « فأجمل ما فيه أنه برىء كل البراءة من التكلف ، لم يسحث عن لفظ غريب ، ولم يتكلف معنى غريباً ، وإنما هو يأخذ الأشياء التي حوله ، فيعبر عنها بالألفاظ التي تدور على ألسنة الناس جميعاً »(1) هذا هو أسلوب الشاعر في وصف الطبيعة والحمر \_ غالباً \_ . وقد يستخدم الغريب في الصيد والطرد ؛ فهذا الغرض يحتم على الشاعر أن يختار لغة خشنة ، يتخللها الكثير أو القليل من الغريب .

وقد تحدث عن لغة ابن المعتز العباسي في الشعر ، واختلافها بين السهولة والسوضوح والرقة ، ثم الحشونة والقوة أبو الفرج الأصلفهاني فقال : «وشعره وإن كان فيه رقة الملوكية وغَزَلُ الظرفاء ، وهَلْهَلَةُ المُحْدثين ، فإن فيه أشياءَ كثيرة تجري في أسلوب المُجيدين ولا تقصر لهن مَدَىٰ السابقين ، وأشياء ظريفة من أشعار الملوك من جنس ما هم بسبيله ، ليس عليه أن يتشبه افيها بفحول الجاهلية ... أن يَعْدِل بذلك مما يُشبه من الكلام السبط الرقيق الذي يفهمه كُلُّ مَن حضر ، إلى جَعْد الكلام ووَحْشيه وإلى وصف البيد والمَهامِهِ والظّبي والظّبي والناقة والجمل والديار والقِفاز والمنازل الخالية المهجورة »(٢).

ومما يُلاحظ على شعر ابن المعنز أيضاً أنه مع فصاحة لغته ، فقد تخللتها بعض الألفاظ

<sup>(</sup>۱) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق ده يونس السامرائي ، القسم الأول ، الديوان ، ج ٢ ، ص ٤٣٦ سـ ٤٣٧/الرجز .

انظر دراسة هذه الأبيات ص ٩٩ ـ ١٠٠ من هذا البحث .

<sup>(</sup>٢) من كتاب حديث الشعر والنثر، الطبعة الحادية عشرة، الناشر دار المعارف بمصر ص ١٧٠.

<sup>(</sup>٣) كتاب الأغاني ، المجلد العاشر ، ص ٢٧٤ .



\_ 187 \_

الأعجمية كِالآذريون ، والنيروز (١)، والدستنبد، والدستبندات (١) في مثل قوله:

كَكِأْس عقيدة في قرارتها مِسْكُ (١)

وَحَمَّـــلَ آذَرْيُونـــةً فوق أَذْنــــهِ

وقــوله:

ج وَتَضريبِ القِيــــانِ (\*)

فَالَـقَـــهُ بالــــراح والــــرو

وقىسولە:

قد أقيموا لِيرقُصوا دَسْتَبُنْكَدَا الله

وَدِنَانٍ كَمِثْلِ صَفٍّ رِجِالٍ

وقوله أيضكا:

مِنْهُمُ مُفُسُوفٌ ودَسْتَبنُـــداتُ ١٨٠

قد ظهــــرَ الجِـــنُّ بالنهارِ لنــــا

<sup>(</sup>١) راجع معنى آذريون ص ٢٥ من هذا البحث.

<sup>(</sup>٢) (النَّوْرُوزُ ، أو النَّيْرُوزُ ) [ بالفارسية ] : اليوم الجديد ، وهو أوّل يوم من السنة الشمسيّة الإيرانيّة ، ويوافق اليوم الحادي والعشرين من شهر مارس من السنة الميلادية . وعبد ( النَّوْروز ، أو النَّيْروز ) : أكبر الأُعياد القومية للفرس . ( المعجم الوسيسط جد ٢ ، ٩٦٢ ) .

<sup>(</sup>٣) (الدَّسْتُ): اللَّباس. وصدر المحلبن ودَسْتُ الوزارة: منصبها. والْعْبَةُ. ويقال: فلان حَسَنُ الدَّسْتِ: شِطْرَنْجِيِّ ما هو. والغلبة في الشطرنخ ونحوه. ودست القمار (كان في اصطلاح الجاهليــة): إذا خاب قِدْح أحدهم ولم يَنل ما رامه قيل: تَمَّ عليه الدّست (المرجع السابق، جـ١، ص ٢٨٢ ــ ٢٨٣).

<sup>(</sup>٤) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتنز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، البقسم الأول ، الديوان ، الجزء الثاني ، ص ١٩٣/الطويل .

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق، ص ٢٥٧/ مجزوء الرمل.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق، ص ٩٣/الخفيف.

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق، ص ١٥/المسرح.



ثم لمحات تدل على معرفة له بالنجوم ، وبعض أحوالها : ومــن ذلك قولــه يصف وَقْـــدَة سُهيل :

 أدامَ أيل ولُ لنا وقد أن يُريدُ أنْ يُريدُ الله فك فك ذا الأذى

وقد يَكثر التكرار عند ابن المعتز في الإلفاظ «وجاء هذا التكرار على ثلاثة أنواع: .

الأول : تكرار اللفظة مرتين بالتعاقب ، وهو تكرار لطيف ، ولعله كان يتوخى منه التوكيد والتنفيس عما يكابده من آلام وانفعالات(١٠):

ومن ذلك قوله بتكرار لفظ غرة في قوله:

في الكائس ريقة خَماسرَه بغالب ريقالة خَماسرَة بعالب عَرَّه (٦)

كأنَّهــــا حيــــنَ مَجَّتْ أُمُّ تَعاهــــــدُ فَرْحــــا

وقوله يُكرر لفظ يوم ، ورَوْح :

وَدَعَانِي مِن تُرَّهَاتِ النَّصِيَّجِ لَّذُهُ إِلَّا اعتنَا اللَّهِ بروحِ

اِسقِيــــاني فاليــــوم يومُ صَبِـــوج واسقِيــاني رُوحَ العصيــرِ فمـــا اللـــ

ر ( ) أبو بكر محمد بن يحيى الصولية ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د، يونس السامرائي ، القسم الأول ، الدبوان ، ج ٢ ، ص ٦٤٦ السريع -.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، القسم الثاني، الدراسة ص ٣٠٧

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ص ١٤٠/المجتث.

من كمُسيبٍ كأنَّها نِعَسَمُ اللَّسِ

وقوله في الصقر:

يا رُبَّ ليـــلِ كَجنـــــاجِ الناعـــــقِ

تَنتـــابُ صيـــــداً لم يُرَعُ بطــــــارقِ

أُقبُلُــــنَ في رَأْدِ الضحـــــاء بهـــــــا

وقىسولە:

سَريتُ ـــــهُ بِفتيـــــةٍ بَطــــارق

مِ تُوالتُ بطيبِ طَغيمِ وريسجِ<sup>(1)</sup>

بأجدلٍ يَلقَ نُ نُطقَ الناطيق الناطيق

فستسرن وجسة الشمس بالشمس الشمس

فاغتنين من عُمْسرك الفَرَحسان

« والثاني تكرار في إعجاز الأبيات لبعض ما في صُدورها »(١) .

من مثل قوله:

غَادِ شُرْبَ الـــراجِ مُصْطَبِحـــا

إنَّما عُمن أَلْقَتَ عِينَ فَرَحٌ

وقسوله:

إكسِرْ بَمَائِكَ حِدَّةَ الصَّهِبِ اء فإذا رأيت خضوعها المساءن

(١) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، قسم الدراسة ص ٢٠٨.

 <sup>(°)</sup> المصدر السابق ، ص ۱/۸۲لدید .

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق، ص ٢٠/الكامل.





- 180 -

نَفسٌ تُشاكِلُ أنسفُسَ الأحيساء

فاجسنْ يديك عن التسى خُلسقتْ لها

وقول :

دَمَـعَ مُحِبُ بَكـي لِغائبـيهِ

أما ترى السوم في ستحائب وانهلَّ دمــــعُ السمــــاءِ مُمتــُـــــلاً

وليسَ في السُّدُنُّ غيسرُ قُوتِ فَنسيَّ

« والثالث : تكرار الألفاظ ( العبارات ) والمعاني في أكثر من مرة ولعل سبب إعجاب الشاعر بالمعنى الذي يولده ، فيحوله إعادته وتكراره ، وكأني به يجد في هذه الإعادة ترسيخاً لهذا المعنى ، ولذة نفسية » انتهى .

ومن ذلك تقديمه لكثير من قصائد في شعر الصيد والطرد بقوله : « وقد اغتدى » ثم يغاير ما بعدها ومنها:

قوله في قصيدة له في وصف البازي،

قد اغتدي على الجيادِ الضَّمَّر

وفي وصف الكلاب يقدم بقوله:

قد اغتيدي في صبح ليل فاشي

والصبح في طُرّةِ ليل مُسْفِسر"

بِيُـــوزَج رَبــــبِ بيتٍ ناشِي (١)

وفي تقديمه اوصف الصقر والكلب يقول:

- (١) أبو بكر عمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامراني ، القسم
  - (٢) المصدر السابق، قسم الدراسة، ص ٣٠٨.
    - (٣) المصدر السابق، ص ٤٤٠/الرجز.
    - (٤) المصدر السابق ، ص ٥٠٠/الرجز .

الأول ، الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٣٨/المنسرح .





1127 -

ليسلاً بقَـرُنِ الصبــج مَطعونـــان

ومن التكرار في المعاني أيضاً قوله في موضعين في حديثه عن الخمر ووصفها:

وأديــــرا الكــــأسّ وانتخبــــــا٢٠

وأيضاً في موضع آخر :

أيُّها الساقِين لِنَطِيرَبُ (٢)

وعن بكاء السماء مطراً يسقي الأرض يتناول المعنى في أكثر من موضع. يقول:

لي بُكـــاءٌ وللسحــــاب بكــــاءُ

وقوله أيضاً:

النسورُ يَضحكُ عن بُكاءِ سحابِ ﴿ وَالْأَرْضُ قَدْ كُسِيَتْ صنُوفَ ثَبِابِ ١٠٠)

ومن تكرار المعاني تشبيهه للثُوِّيًّا في أكلُّتر من موضع بالعنقود . يقول :

يَفتَ حُ فَاهُ لِأَكُلُ عُنقَ دِنَ

يَتلَــو الثُّريُّــا كَفاغِــر شَرِهِ

وقوله في موضع آخر :

<sup>(</sup>١) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول ، الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٤٧٨/السريع .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ٣٤/المديد.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ص ٣٧/ بجزوء الرمل.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ، ص ٤٩٣/الخفيف .

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق، ص ٥٠٨/الكامل.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق، ص ١٠٠/المنسرح.



والثُّريُّا في الغــربِ كالعُنقــودِ (١) زارني والدُّجَــــي أُخــــمُّ الحَــــــواشيي ومن تكرار المِعاني أيضاً وصفه للنرجس في موضعين من الديوان يقول في الأول منهما: فأجفائها بيضٌ وأحداقُها صُفرُ (١) عيونٌ كساها الغيثُ ثوباً من البَها

وقوله في الموضع الثاني:

يُزّينُها من تحتِها عمسلًا خُضرُ (١٠) عيــون لُجَيْــن فوقَهــا حَدَقٌ صُفـــرُ

وغير ذلك من استخدام ابن المعتــز للقهــوة اسم للخمـــر في أكثر من موضع ، مع كثرة أسمائها ، وتشبيهه النجوم بالنُّور أيضاً في أكثر من بيت في ديوانه حتى أصبحت هذه الألف اظ والمعاني تُذكر له أكثر ممًّا تُذكر لغيره، وإن كانت قد وردت عند آخرين قبله وبعده.

ومع اطمئناني لتعليل الدكتور السامرائي لظاهرة تكرار الألفاظ، والمعاني في مواضع عدة من شعر ابـن المعتـز ، إلا أننـي أضيـف إلى قولـه : أن هذه الألفـاظ والمعـاني ربما كانت مما يدور كثيراً بخاطر الشاعر ، واستدعاؤه لها مرّة لم يُفْقِدُهُ إحساسه بها ، وظلتْ تُلحُّ عليه ، وتظهر في أكثر من موضع في شعره.

إلا إنه \_ عبد الله بن المعتز \_ لم يكرر نفسه ، فلا يصادفنا ذلك التكرار في الألفاظ والمعاني من خلال ضعف العاطفة ، أو ضعف التناول ؛ بل نجده مع كل تكرار ، الشاعر الذي أحسُّ بالمعنى ، وأجاله في نفسه ، وحمُّله اللفظ المناسب .

ولم يرَ التكرار عيباً في الشعر يؤخذ على الشاعر أو يحاسب عليــه كما يحاسب من يفـــرط في البديع إلى أن يفسد المعنى ، إلى غير ذلك من المآخذ التبي تُؤخد على الشعمراء في عصره

<sup>(</sup>١) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الأول ، الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٥٦٦/الحفيف .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ٢٠١/الطويل.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ص ٢٠٢/الطويل.





وغير عصر من مثل ما أورده المرزباني (ت ٣٨٤ هـ) في الموشح'' ، أو مما أخل ابن المعتسز على . . أبي تمام'' .

※ ※ ※

<sup>(</sup>۱) ومن هذه المآخذ مسائل لغوية وعروضية ونحوية وبلاغية ونقدية . ومن المسائل البلاغية والنقدية : التناقض ، الكذب في الشعر ، التكلف ، الاستعارة القبيحة ، الخطأ في الوصف ، المبالغة ، فساد التقسيم ، فساد المقابلات ، التشبيهات البعيدة ( العلو ) ، وضع الشيء في غير موضعه ، مخالفة العرف ، الإحلال ، زيادة ما يفسد المعنى ، المطابقة غير الحسنة ، البديع المقسيت ، الألفاظ السخيفة ، الإكثسار من الغريب ... إلخ .

<sup>(</sup>٢) أورد المُرُرِّبَاني رسالة ابن المعتز في أبي تمام قال : « قال عبد الله بن المعتز في رسالة نبَّه [ فيها ] على عاسن شعر أبي تمام ومساويه : ربما رأيت في تقديم بعض أهل الأدب الطائي على غيره من الشعراء إفراطاً بيِّناً ، فأعلم أنه أوكدُ أسباب تأخير بعضهم إياه عن منزلته في الشعر لما يدعوه إليه اللَّجاج ؛ فأما قولنا فيه فإنه بلغ غايات الإساءة والإحسان ، فكأن شعره قوله :

إِنْ كَانَ وَجُـــهُكَ لِي تَنْــَــرَى مُحَاسِنـــهُ فَإِنَّ فعـــــلَكَ بِي تَتْــــرَى مَسَاوِيـــــه ( الموشح ، ص ٤٧٠ ) .





الفَصل الثَاني: الصبغ في شعّر م



### الفصل التاني

# الصِيغَة في شِعْره

بعد دراستنا للغة الشعر عند عبد الله بن المعتنز ، ثم مدى دلالتها على المعاني يجدر بنا أن نتناول بلاغة أسلوب الشاعر على أساس المعايير البلاغية القديمة والاحتكام إليها .

ومناسبة الاحتكام إلى المعايير القديمة في بلاغة الأسلوب العربي ، هو أن شاعرنا عبد الله ابن المعتنز العالم الأول في البلاغة العربية ، وأول من قنّنها ، وعرّف بقواعدها ، وجمع الشواهـــد على ذلك من الكتاب والسنة ، والشعر العربي القديم ، وعرض ذلك كله في كتابه البديع(١)

وقد عاصر ابن المعتز العباسي قضية كبرى في عصره ، شغلت البلاغة والنقد العربي في العصر العباسي ، وهي قضية القديم والجديد ، « ويكاد يكون البديع محور هذه القضية ، وقد عاب شاعرنا على أبي تمام إغراقه في بديعياته وتكديسها »(١) وهذا لا يعني أن شعره \_ ابن المعتز \_ خلا من البديع ولكنه جاء مطبوعاً إلى حد كبير ، ولم يكثر منه الشاعر ، الكثرة التي تَطغى على الأسلوب ، وتميل به إلى التكلف أو التعقيد المعنوي .

وقمد لاحظ ابن رشيق القيرواني سمة البديع ، الذي ورد دون تكلُّف ومغالاة في شعـــر

<sup>(</sup>۱) أورد فيه عبد الله بن المعتز علوم البلاغة مرتبة فكانت الاستعارة والاعتراض والاعتات والاعراط في الصفة ، والاتفات ، وتأكيد المدح بما يشبه الذم ، وتجاهل العارف ، والتجنيس ، والتشبيه ، والتعريض ، والتعقيد ، وحسن الأبتدآت ، وحسن التضمين ، وحسن الخروج والرجوع ، ورد الاعجاز على الصدر ، والكنايسة ، ومحاسن الكلام ، ومذهب كلامي ، ومسرسل من الكلام ، والمطابقة ، والهزل يُراد به الجدد ، (كتساب البديع ، نشره أغناطيوس كراتشفوفسنكي ) .

<sup>(</sup>٢) الدكتور سعاد إسماعيل شلبي ،كتاب ابن المعتز العباسي صُورة لعصره ، ص ٢٦٤ .





عبد الله بن المعتز فقال في باب « المطبوع والمصنوع » : « وما أعلم شاعراً أكمل ولا أعجب تصنيعاً من عبد الله بن المعتز ؛ فإن صنعته خفية لطيفة ، لاتكاد تظهر في بعض المواضع إلا للبصير بدقائق الشعر ، وهو عندي ألطف أصحابه شعراً ، وأكثرهم بديعاً وافتناناً ، وأقربهم قوافي وأوزاناً » ('').

ولدراسة أسلوب ابن المعتز ، بإستخراج ألوان البديع من طباق (۱) ، ومقابلة (۲) ، وجناس (۱) ، وتأكيد المدح بما يشبه الذم (۰) .

ومن خلال دراستي لأسلوب الوصف في شعر ابن المعتز ظفرت بكثرة وافرة من الأمثلة والنماذج في الطباق . « وهو يشيع في شعر ابن المعتز شيوعاً ظاهراً ، ويغلب عليه اللطف

- (١) كتاب العمدة : جـ ١ ، ص ١٣٠ .
- (٢) الطباق : هو الجمع بين لفظين مُقَابلين في المعنسى . وهما قد يكونسان إسمين .. أو فعسلين .. أو حرفين .. فيكون تقابل المعنيين وتخلفهما مما يزيد الكلام حسناً وطرافة . ( ويسمى بالمطابقة .. وبالتضاد .. وبالتطبيق .. وبالتكافؤ .. وبالتطابق ) وهو أن يجمع المتكلم في كلامه بين لفظين يتنافى وجود معناهما معساً في شيء واحد ، في وقت واحد ، بحيث يجمع المتكلم في الكلام بين معنيين متقابلين ، سواء أكان ذلك التقابسل : وتقابل الضادين ، أو النقيضين ، أو الإنجاب والسلب . أو التضايف .
- ( السيد الرحوم أحمد الهاشمي ، كتاب جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع . الطبعة الثانية عشرة ، الناشر دار إحياء التراث العربي ، ص ٣٦٧٠، ٣٦٦ .
- (٣) انقابلة : هي أن يؤتي بمعنيين متوافقين أو مَعان متوافقة ، ثم يؤتي بما يقابــل ذلك على الترتــيب . ( المصدر السابق ، ص ٣٦٧ ) .
- (٤) الجناس: هو تشابه لفنظين في النطق، واختلافهما في المعنى، وهو ينقسم إلى نوعين: لفظي ومعنسوي. (وتلخيص القول في الجناس: أنه نوعان تام وغير تام ــ فالتام، هو ما اتفق فيه اللفظان المتجانسان في أمور أربعة: نوع الحروف. وشكلها من الهيئة الحاصلة من الحركات والسكنات. وعددها. وترتيبها. وغير التام: وهو ما اختلف فيه اللفظان في واحد من الأمور الأربعة كقول الله تعالى: ﴿ والتَّفَّت السَّاق بالسَّاق إلى رِبْك يَومَئذ المسَّاق ﴾) ( المرجع السابق، ص ٢٩٦ ــ ٣٩٧).
- (٥) وهو نوعان : الأول : أن يستثنى من صفة ذم منفية عن الشيء ، صفة مدح بتقدير دخولها فيه . والشاني : أن يُشبت لشيء صفة مدح ، ثم يؤتي بعدها بأداة استشاء تليها صفة أخرى ( المرجمع السابسق ، ص ٣٨١ ) .



والسهولة والبراعة ، والأمثلة عليه أكثر من أن يمثل لها »''.

ومن ذلك قوله في النخل ونبيده :

يُمِلْ \_\_\_ أغصان أعصان أمهفهف \_\_\_ات

مُلاقِيــــاتٍ ومفارقِــــاتِ

بالريح تَعصِي وبهــــــا تُؤاتين،

وفي مقدمة لإحدى خمرياته يقول:

هوىً باطـــــنّ فوقَ الهوى لَحَّ دَاؤه وأعيا على العُذَّال في السُّر والجَهْــر٣٠٠

وقال في وصف المطر:

ومُزنــةٍ جادَ من أجفانِهــــا المطـــرُ فالسروضُ مُنتظِمٌ والقَطْـرُ مُنتثِـــرُ

تَرَى مواقعَهـا في الأرض لائحـة

وقال في وصف سحابة:

سَرَتْ بجيبٍ في الدُّجيي مَثْقُونِ (١)

مشل الدراهم تبدو ثُمَّ تستيرُ (١)

ومن شعر الصيد قوله في مخطىء الرماة بالبندق:

<sup>(</sup>١) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الثاني، الدراسة، ص ٣١١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، القسم الأول ، الجزء الثاني ، ص ٥٢٣/الرجز .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ص ١٢٥/الطويل.

<sup>(</sup>٤) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامسرائي ، السقسم الأول ، الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٥٨٥/البسيط .

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق، ص ٦٢٠/الرجز.

رَمَـــيتَ بالأرض إلى السمـــاء فَحسبُنا مِن كثرةِ العناساء (١)

يا ناصرَ اليـــــأس على الرجــــاء ولم تُصِبُ شیئے۔۔۔۔اً میوی الهواء

وقوله في مقدمة لوصف الصقر والكلب:

قد اغتسدِي والفجيرُ مُستعجيلً

بسالكــــاتِ سُبْـــــَلَ ألحاظِهـــــــا وفي وصف الخمر يقول:

يَصُوعُ عليها الماءُ شُبُّ ــــاكَ فِضَّةٍ وقوله أيضاً:

وليلسية أحييته السراج وقوله:

أُسكنوها في السدُّنُّ مُذْ عَهددُ نوج

ليسلأ بقَرن الصبيح مطعونك بين سماوات وأرضيناا

لها حَلَقٌ بِيضٌ تُحَـلُ وَتُعْفَــدُ "

مُحْسنة مُسيئة الصّباح (1)

كَظلام فيه نهارٌ خبيس (٥)

فَذَابَتْ كَذَوْبِ البِّبرِ أَخَلَصَهُ السُّلُكُ (١)

جَرَتْ حَرَكاتُ الِدهـــر فوقَ سُكونِهـــا (١) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، الفسم

(٢) المصدر السابق، ص ٤٧٨/السريع.

وقوله:

- (٣) المصدر السابق، ص ٩٨/الطويل.
- (٤) المصدر السابق، ص ٧٧/الرجز.
- (٥) المصدر السابق ، ص ١٥٦/الخفيف .
- (٦) المصدر السيابق، ص ١٩٢/الطويل.

الأول ، الديوان أن الجزء الناني ص ٢٠٠٩/السريع ي. .



وقولىــه:

وَردُّتْ علينا الشمسُ تَرفُلُ فِي الدُّجَى فَكَانَ لِسِترِ اللِّسِل مِن نُورِهِ الدُّبَ

إذا سَكَنتُ قلباً تَرجُلَ هَبُهُ وَطَابتُ له دُنياهُ واتَّسَعَ الضَّنكُ (١)

وقد يجمع في البيت الواحد أكثر من لفظين متضادين ، فينفصل شطر البسيت بتضاد ، وشطره الآخر بآخر :

ومن ذلك وصفه للندى على الأزهار يقول:

فُرسانُ قَطْرِ على حيل من الزُّهُ اللَّهِ على اللَّهُ على اللَّهُ

ما شئتَ من حَرَكاتٍ وهمي واقفية تَخَالُهما سائسراتٍ وهمي لم تَسِر ١٠٠

وقوله في وصف (حمار):

وكَانَمَّا الحرَكاتُ منه سواكِن وكِانَمَّا إِنبالُهِ إِدبِيارُ ١٠٠

ومع الوفرة في أمثلة المطابقة في شعر عبد الله بن المعتز ، لا أجد إلا القليل من المقابلة بين الألفاظ والمعاني في شعره ، وربما كان ذلك لأن الشاعر لو اشتغل بها لانشغل عن المعنى وهــو الأصل ، ولمال إلى الصنعة ، ولوقع فيما وقع فيه غيره من الشعراء الذين أفسدوا الشعر بانشغالهم بألوان البديع .

<sup>(</sup>١) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم جهم هذه ، عمل عمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، السقسم الأول ، الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٧٤ه/البسيط .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ص ٥٨٣/الكامل.





- 108 -

والمقابلة في شعر ابن المعتز ــ كما ذكرت سابقاً ــ تأتى بطريقتين : الأولى : حين يقابل بين الألفاظ على الترتيب فتكون المقابلة لفظية .

ومن ذلك قوله يصف الربيع:

أَمَا تُرَى الأَرضَ قد أَعطِينُكَ زَهـرتَها فَلِلسماءِ بكاءٌ في حدائِقها وقوله في حديثه عن الحمر :

فَبُــــادِرْ بأيّــــامِ السُّرورِ فإنَّهـــــا وقولىه:

أدر الكــــاس علينــــا والثُريَّــا منــلُ كأس فكــــــانُ الشرقَ ساقِ

مُخضَّرةً واكــــتـنى بالنَّــــوْر عاربِها ولِلريـــاض ابــــــامٌ في نواحيها ١٠٠

سِراعٌ وأيامُ الهُمـوم بطِـاءُ(١)

أيُهـــا الساِقِ لِنَطـــرَبْ وضياء الصبح يَقْدرن حين يبـــــدو ثُمُ يَغْــــــــــرْبْ وكان الغان الغامة وكان

وقولسه ه:

لا تَدعُنسي لِصِيروجَ 

<sup>(</sup>١) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم الجزء الثاني ، ص ١٥٤/البسيط . (٢) المصدر السيابق ، ص ١٤/الطويل .

<sup>(</sup>٣) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامسرائي ، السقسم الأول ، الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٣٧/ مجزوء الرمل .

والصبيخ لونُ مَشِيبيين

وقولىه:

فكاك لنا ذلم أسائساكس

فُفي الأرضِ نَهَّاشٌ وفي الجُوُّ خاطـــف

وتُـــرقُ بها أيــــد سراعٌ غُوارِفُ ٣٠

وَزنِّ الله ذُهِ اللهِ عَامِ اللهِ عَامِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

والثانية : حين يقابل بين الألفاظ لا على الترتيب ، فيكون التقابل في المعنى وكأنَّه يُوازَ في المعنى بين شطري البيت الواحد.

ومن ذلك قوله في مقدمة لوصف الصقر والكلب:

تُقاسمُهـا قبضَ النفـوسِ أجـادلٌ

كأنَّ دِلاءً في السماءِ تحطُّهـــا

ومن وصفه لأثر الحمر على شاربها قوله:

تُصِحْ عَنيُدًا من السرورِ وَمــن عقالك تُمسي من المفالييس"

والجناس أيضاً قليل الورود في شعر ابن المعتنز ، ويأتي حين يتأتى به مطبوعاً غير متكلفٍ ومن الأول منه وهو التام ، قوله في الوصف أورده الدكتور السامرائي فيه ، وذكر أنه من فن الغزل:

ولقـــد رأيتُ الشمسَ طالعـــة تختـــال بين كواكب خَمْس

الله أُقبِلُ لَـ إِنْ رَأْدِ الضحــــــــــــاء بها فستسرزن وجسة الشمس بالشمس ف

(۱) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، العَظَّاكُ (٢) المصدر السابق، ص ٢٠١/المتقارب. م

(٣) المصدر السابق، ص ٤٦٣/الطويل.

(٤) المصدر السابق، ص ١٥٤/المسرح.

٠٠(٥) المصدر السابق، ص ٢٠٥/الكامل.





- 107 -

وقال في الاعتذار ، وقد أورده الدكتور السامرائي في باب الأوصاف والملح:

شَوْبٍ فهل من مُشتكر لِلمُشتكري (١)

طبعِي كطبع المُشتسرِي ما فيــــهِ من

ومن الثاني وهو الجناس الناقض:

وقد أورد الدكتور السامرائي في باب الأوصاف والملح وصف ابن المعتز لمغنية وقد جانس بين لفظي غنت فأغنت يقول:

ومُخطَف إِ غُصني إِ رَشَأَيُ إِلَيْهِ

أسيلةٍ مُجسرَى الدمسع خَوْدٍ غُريسرةٍ

كَأَنَّ القُمارِي والبلابال غَرَّدَتْ

فأومت إلى قبضِ النفـــوسِ بِطرفِهـــــا

رَّى العين فيها كلُّ شيءٍ تَمَنْتُ (١)

كأنَّ بخذَّنِهِ فَا يَعْدُنُهُ عَلَّمُ اللَّهُ عَلَّمُ عَلَّمُ اللَّهُ عَلَّمُ عَلَّمُ اللَّهُ عَلَّمُ اللَّهُ

لدى العُــود في أصواتها حين غَنْتِ(١٠)

وقالتْ: أَطَعْنَا ثُمُّ غَنَّتْ فَأَغَنَتِ فَأَغَنَتِ (1)

وقوله في التحذير من الدنيا وزخرفها وقد جانس بين غُرر ، وغَرَرِ :

كُنْ من صُروفِ ليــــاليها على حَذَرِ

يا مَنْ تَبجُـــجَ بالدُّنيـــا وزُخرفِهِــــا ا

ولا يَعْسَرُنْكَ عَيْشٌ إِنْ صفياً وعفياً فالمرءُ من غُرَرِ الأَيامِ في غَرَرِ '') أبو بكر تحمد بن يحيى الصولي ، تتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، المقسم الألمان المامية المامية

- الأول ، الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٩٧ ه / الكامل . (٢) رَشَائِيةٍ : الرَّشَا كَلِي فَعَل بالتَّحْريك : الظَّيْني إذا قوي وتحرَّك ومَنَني مع أُمَّه ، والجَمْنَع أَرشاءً . والسرَّشَأ أيضاً : شَجَرَةٌ تسمو فوق الفامة وَرَقُها كُورَقر ألِخرُوع ، لا تَمْرَ لها ولا يَأْكُلُها شَيْء . ( والمعنى الأول الظبي هو المراد عند الشاعر ) ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جـ ٣ ، ص ١٦٤٨ ) .
  - (٣) الفُمارِيُ : الفُتْرِيُّ : طائِرُ يَشْبِهُ الحَمَامَ الفُتْرَ البيضَ . ( ابن منظور ، معجم لسان العرب ، جده ، ص ٣٧٣٧ ) .
- (٤) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، السقسم الأول ، الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٥٢٣ \_ ٥٠٤/الطويل .
  - (٥) المصدر السابق ، ص ٩٤ /البسيط .



وقوله في وصف الخمر وقد جانس بين راح وأرواح.

مُعشوقــةٌ مزَجَتْ راحـــاً بأرواج(١) طافَتْ علينـــا بماءِ المُــــزْن والــــــراح وتأكيد المدح بما يشبه الذم يَردُ بُندرة في شعر ابن المعتز في الوصف.

ومن ذلك قوله في وصف الباشق:

يا كفُّ ما خُبِّ بِبِ إِذْ غَدُوتِ مُؤدَّبٌ يُسرعُ إِنْ دَعـــوتِ وقال في وصف قدح الخمر:

> من كلِّ حسم كأنـــــهُ عَرْضٌ نُورٌ وَإِنْ لَم يَعَبُ وَوهِ إِذَا لا عيبَ في به سوى إذاعت به

بِبِ اشقِ يُعط يكِ ما ابتغ يت سَهِمَ مُصِيبٌ كلَّمَا رُمُسِيتٍ لا عيب فيه غير عشق الموت (١)

يكادُ لُطفًا باللحظِ يُنتَهِبُ صَحُّ ومــاءٌ لو كان يُنسكِبُ 

والناظر في شعر ابن المعتز يلاحظ بساطة الأسلوب، وسهولته ووضوحه ثم دلالته على المعنى دلالة مباشرة \_ ماعدا بعض المواضع التي اقتضت منه إغراباً \_ ومع ذلك يظهر في بعض شعر الوصف أبيات عُني الشاعر بحسن تقسيم الألفاظ والمعاني ، تقسيماً يُرتب المعنيي ، ويُصدر عنه موسيقي لفظية يحلو معها تذوق المعنى ، ويُؤَّثُّر في النفس .

<sup>(</sup>١) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، القسم - الأول ، الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٧٤/البسيط .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ٤٢٤/الرجز.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، ص ٤٦/المسر ح .



ومن ذلك قوله في وصف الطبيعة:

لى بُك\_اءٌ وللسح\_اب بك\_اءُ نحنُ في الحالتين شُتُّسى وفيمــــا يا جفون السحاب دماعُكِ يَفنَسى أنا أبكسي طَوعــاً وتبــكينَ كرهـــاً

قد بدا لِلعيـــونِ مِتّـــا سَواءُ عن قليل وما لدمعي فنساءُ 

وفي وصف النرجس يقسم البيت الثاني ، حيث يُنهي كل قسم بلونٍ تتكون منه الزهـــرة يقول:

> عيـــونُ إذا عاينتَهـا فكأنمُـــا محاجرها بيض وأحداقها صفير

مَدامِعُهـــا من فوقِ أَجفانِهـــا دُرُ وأجسامُها خضر وأنفاسُها عِطرُ "

وقوله في وصف الخمر:

فيها ضحى وفَم النديم أصلُ

فكأنَّها شمسٌ وكنفُ مُديرها إ

وهذه وقفة قصيرة أمام بلاغة أسلوب ابن المعتز ، بعد أن نال نصيباً من الدراسة المتفرقة في صفحات وسطور الفصول السابقة ، إذ أن الدراسة الفنية لشعر الوصف استدعت الحديث عن الأسلوب في موضعه ؛ لتتم الدراسة على الصورة الصحيحة ما أمكن ذلك .

## 张张紫

<sup>(</sup>١) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتاب شعر ابن المعتز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، السقسم الأول ، الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٤٩٣/الخفيف .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ٥٨٨/الطويل.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ص ٢٢١/الكامل.





الفَص الثَالِث: مُوكِيقَى شِعْر الوَصْف وأَوْزَل بَه



## الفَصل النَّالث موسِيقَىٰ الشعر وأُوزَانِه

يختار ابن المعتز الفاظه إختياراً مُتْقناً ، وينسقُها لتؤدي المعاني أَداءً دقيقاً مناسباً ، ويطوّعها لترسم الجمال ، وتنقل الحركة ، وتحدد معالم الشكل والنفس وخطراتها .

وشعر ابن المعتز كيانً مُتماسك ، له نصيب وافر من القديم بخصائصه الفنية والمعنوية والأسلوبية ، ونصيب أوفر من الحديث برونقه ، وبهائه ودقة أساليبه ، وظلاله المعنوية الوارفة على شعره ؛ فجاء شعره مزيجاً رائعاً رائعاً من المعاني والصور والأساليب والأخيلة البديعة ، التي تضع بين أيدينا نموذجاً يُمثل صدى للصراع بين القديم والجديد وآثاره في الشعر العربي العباسي .

وتأثره بالمحدثين من شعراء عصره ، ثم بالحضارة والترف والبيئة كان لهسا جميعاً أثرٌ بعيد على أسلوبه فهو: « رقيق الحاشية لطيف الصوغ ، سمح الأسلوب ، يمثل مدرسة المحدثين الأدبية وذوقهم الفني وملكاتهم التي تأثرت بالبيئة والحضارة ، والترف ، ومثلت هذه الحياة في فنها تمثيلاً صحيحاً ، ونأت عن التقليد للقدماء في وحشية الأسلوب وغرابته ، وما كان لابن المعتز وهو حضري تتمثل أمامه الحضارة أن ينأى عن الرقة والعذوبة والحلاوة بعد أن سرى ذلك في نفسه وخُلقه وطباعه ، من أثر الحياة والعيش والبيئة والعصر »(۱) .

وقد تصدر الموسيقي من تكرار بعض الألفاظ من مثل قوله:

<sup>(</sup>١) الأستاذ محمد عبد المنعم خفاجي ، كتاب ابن المعتز العباسي ، وتراثه في الأدب والنقد والبيان ، ص ٢٥٧ .





- 17. -

وسامَهِ اللَّهِ وَنَفْ رِأَ وَخُرِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَوسِهِ نَ كُنْ رَا(')

وقد يكون مصدر الموسيقى تقسيم ألفاظ الأبيات تقسيماً موسيقياً \_ كا ذكرت سابقاً \_ ومن ذلك وصفه ليلة خمر يقول:

| ـهـــــــا سوى قِصَرِ البَقـــــاءِ | يا ليلــــــــةً ما كانَ أطيبَــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|-------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| وَطُويتُهـــا طيُّ الــــرداءِ      | حييتُهــــا وأمتُهــــا                                            |
| لمرو البَـدرَ في أَفُــتِي السمــاء | حَتَّـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                           |
| قَد حانِ من خمر ومـــــــاءِ (۲)    | نكأئــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                           |

ويختلف شعره بين الطول والقصر ، فكثير من شعره مقطوعات لا تبلغ عدد القصيد ، ومع ذلك فهو ممن نظم في المطولات التي تجاوزت المائة بيت .

وفي الطبيعة والخمر أكثر ابن المعتز من النظم على الأوزان الخفيفة ، أما شعر الصيد فهو يتراوح بين البحور الطويلة ، والخفيفة التي تلائم الغناء والترف وموضوعات قصائده ، كمجزوء الرجز ، والمديد ومجزوئه ، والوافر ومجزوئه ، والمسرح ، ومجزوء الكامل والبسيط ، والسريع ، والمتقارب ، والرمل .

« وكان ابن المعتز يلتزم غالباً في شعره القوافي السهلة ، ومع ذلك نجد له الكمثير من القوافي على الجيم والصاد ، والسين والضاد ، والذاي ( والقاف ) والطاء ، والسغين ، مما يصعب

<sup>(</sup>۱) أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ، كتباب شعر ابن المعتنز ، دراسة وتحقيق د. يونس السامرائي ، السقسم الأول ، الديوان ، الجزء الثاني ، ص ٤٤٧ ـــ ٤٤٨/الرجز .

المون ، الديوان ، الجزء الثاني ، ص ١٩٥٠/ مجزوء الكامل . الأول ، الديوان ، الجزء الثاني ، ص ١٩٥/ مجزوء الكامل .





- 171 -

النظم عليها على القادرين من الشعراء » (١).

ومع أن الرجز من بحور الشعر القوية ، ألا أنَّ الشاعر استطاع أنَّ يصف الطبيعة على هذا البحر في مقدمة أرجوزته في ذم الصبوح ، التي بلغ بها مائة وعشرين بيتاً .

والرجز هو البحر الذي اختاره ابن المعتنز للشعر التعليمي أيضاً ، فجاءت أرجوزته التاريحية « وقد ناهزت الأربعمائة بيت لا نجد فيها قلقاً أو تصنعاً ولكن تتوالى الأبيات في سلاسة ويُسلر ، لا نشعر بالتكلف الذي يصادفنا في أمثالها من المطولات » (٢)

وأوزان بحر الرجز كثيرة ، توافق الأغراض والأحوال « فهسو بحر طويسل لمن أراده سالمً كاملاً ، وهو مجزوء لمن أراد استعماله في غرض ملائم للمجزوء ، وهو مشطور متوسط الطول لمن أراد كذلك .. يمكن استخدامه كأقصر بحر من بحور الشعسر وذلك حينا يستعمل منهوكا كما أصبح نوع منه يتألف من تفعيلة واحدة وهو الذي سموهُ ( المقطع ) والذي نظم فيه يحيى بن على بن المنجم (۱) ، وسلم الخاسر (۱) ، وكنوع وزن الرجز هذا هو أحد ثمار التطور والتجديد الذي

<sup>(</sup>١) الأستاذ محمد عبد المنعم خفاجي ، كتاب ابن المعتز العباسي ، وتراثه في الأدب والنقد والبيان ، ص ٢٩٨ .

<sup>(</sup>٢) د. سعد اسماعيل شلبي ، كتاب ابن المعتز العباسي ، صورة لعصره ، الناشر دار الفكر العربي ، ص ٢٨٣ .

<sup>(</sup>٣) يحيى بن على بن يحيى بن أبي منصور المنجم: أديب شاعر مطبوع ، أشعر أهل زمانه وأحسبم أدباً ، وأكثرهم افتناناً في علوم العرب والعجم ، جالس الموفق ، والمعتصم وخُص به ، وبالمكتفي من بعده . وهو من شجرة الأدب الناضرة ، وأنجمه الزاهرة ، فاضل الآباء والأجداد ، صنف كتباً كثيرة ، فمسن ذلك كتساب « النخم » و « الباهر » وكتاب « الإجماع في الفقه » على مذهب أبي جعفر الطبري ، وكتاب « المدخل إلى مذهب الطبري ونصرة مذهبه » وكتاب « الأوقات » .

أما كتاب « الباهر » في أخبار شعراء مخضرمي الدولتين الأموية والعباسية تممه ابنه « أحمد » وأضاف إليه بضعة شعراء محدثين .

وأخبار يحيى ومحاسنه كثيرة . وكانت ولادته سنة إحدى وأربعين ومائتين ، وتوفي سنة ثلثمائة رحمه الله تعالى . (الحافظ البغدادي ، كتاب تَاريخُ بَغْداد ، جـ ١٤ ، ص ٣٠ ) .

<sup>(</sup>ابن خَلَّكَان ، كتاب وَفَياتُ الأُعَيَانِ ، جـ ٦ ، ص ١٩٨ ــ ٢٠١) .

<sup>(</sup>خيرالدين الزرڭلي، الأغلام، جـ ٨، ص ١٥٧).

<sup>(</sup>٤) سَلُم أو سالم بن عمرو بن حماد بن عطاء بن ياسر ، سُمَّي الخاسر لكونه باع مصحفاً واشترى بثمنه طنبوراً ، \_





أصاب الرجز فيما بعد ، والذي شمل جوانب عديدة منه » (''.

والرجز من يأتي في كثير من بحور الشعر العربي المعروفة ، أو هو من بحر الرجز فقط أمر يختلف فيه العلماء في « بعضهم يرى أن الرجز عند العرب كل ما كان على ثلاثة أجزاء ، وهو . الذي يترنمون به في عملهم وسوقهم وحدائهم ، ومن هؤلاء الأخفش .

وهم بهذا لا يشترطون أن يكون من بحر الرجز ، إنما يعدون القطع القصار المصرعة الشطاور رجزاً من أي بحر كانت .

في حين يرى آخرون أنه لا يسمى رجزاً إلا أن يكون من أحد أنواع بحر الرجز المعروفة وابن رشيق القيرواني من هؤلاء »(٢).

وهناك أراجيز جرت على لسان الرسول عَيْنِيَّة : « المنهوك والمشطور كقوله في رواية البراء أنه رأى النبي عَيْنِيَّةٍ على بغلة بيضاء يوم حنين يقول :

| الطللب | عبـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | ا ابـــن | أن | لا كذب | النبـــــي | أنــــا |
|--------|-----------------------------------------|----------|----|--------|------------|---------|
|        |                                         |          |    |        |            |         |

— كان منافساً لمروان بن أبي حفصة في مدح الخلفاء والبرامكة ، يُقال إنه مولى أبي بكر الصديق وهو مولى بني تيم بن مرة ، وراويةبشار بن بُرد وتلميذه . وكان صديقاً لإبراهيم الموصلي وأبي العتاهية على وجه الخصوص . وسلّم أحد المطبوعين المحسنين وكان كثير البدائع والروائع في شعره ، عارفاً بالشعر ونقده . أما فنون شعره فهي الفخر والمدح والهجاء والوصف والأدب والحمر ، وله وصف في السجصان وله شعر على حرفين (قصير التفاعيل) مدح به الهادي أوله :

موسى المَطَ عَيْث بَكَ سَرَر فَيْ بَكَ الْهِمَ سَرُر الْمُسَالِينَ الْهِمَ الْهِمَ الْهُمَ الْهُمَ الْهُمَ الْهُمَ الْهُمَ الْهُمَ الْهُمَ الْهُمَ الْهُمَ الْهُمُ الْمُلْعُمُ الْمُلْعُمُ الْمُلْعُمُ الْمُلْعُمُ اللَّهُمُ الْمُلْعُمُ اللَّهُمُ اللّهُمُ اللَّهُمُ اللَّالِمُ اللَّهُمُ اللَّالِمُ اللَّهُمُ اللَّالِمُ لَا اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّاللَّالِ اللّل

توفي سنة ١٨٦هـ/٨٠٢م .

( ابن المعتز ، كتاب طبقات الشعراء . ذخائر العرب (٢٠) تحقيق عبد الستار أحمد فراج ، الطبعة الثالثة ، الناشر دار المعارف بمصر ، ص ٩٩ ـــ ١٠٠ ) .

( ابن خَلَّكَان ، كتاب وَفَياتُ الأُعيان ، جـ ٢ ، ص ٣٥٠ ــ ٣٥٢ ) ٠

( عمر فَرُوخ ، كتاب تَارِيْحُ الأُدَب العربي ، الأَعْصَرُ العَبَاسِيَّة ، الطبعة الثانية ١٩٧٥م . الناشر دار العِلم للملايين ، بيروت ، جـ ٢ ، ص ١٣٥ ـــ ١٣٦) .

- (۱) الأستاذ جمال نجم العبيدي ، كتباب الرجز ، نشأته ، أشهر شعرائه ، عام ١٩٦٨ ١٩٦٩م ، مطبعة الأديب البغدادي ، ص ٥٥ ٥٦ .
  - (٢) المرجع السابق ، ص ١٨ ــ ١٩ .



والمشطور كقوله في رواية جندب أنه عَلِيْكُ دُميت أصبعه فقال:

هل أنت إلا أصبع دُمسيت وفي سبيل الله ما لقسيت »(١)

وإن كان قد كثر الرجز في عصر الإسلام فإن نصيبه كان وفيراً في العصر الأموي إذ هناك مَنْ تخصص فيه « وأول من أطاله وجعله كالقصيد هو الأغلب العجلي ، ولا نتقدم في عصر بنبي أمية حتى لا يتكاثر من يحاكونه ، حتى يَقْصَر بعض الشعسراء النابهين حياتهم على تجويسده وتحبيره ، وهم في ذلك فريقان :

فريق يجمع بينه وبين القصير ، وفريق لا يجاوزه »(<sup>۲)</sup> .

وفي عهد الأمويين اشتهر بالرجز قوم أطالوا في قصائده ، وتفننــوا في أوزانــه أمثــال أبي النجم ، وذي الرمة ، والعجاج ورؤبة .

« فالكثرة الغالبة من الأراجيز التي رُويت لنا تنسب للعصور الإسلامية ، وقد جمع السيد توفيق البكري في كتابه ( أراجيز العرب ) قدراً منها »(٤).



<sup>(</sup>۱) السيد محمد توفيق البكري ، كتاب آراجيز العرب ، ص ٣ . الطبعة الثانية ، سنة ١٣٤٦ ه .

ملتزم النشر محمد محمود حجاج الكتبي بالأزهر .

<sup>(</sup>٢) الدكتور شوقي ضيف ، كتاب العصر العباسي الأول ، ص ٣٩٥ .

<sup>(</sup>٣) سيأتي تعريف عنه ص ١٦٥ من هذا البحث.

<sup>(</sup>٤) الدكتور إبراهيم أنيس ، كتاب موسيقي الشعر ، ص ١٤٢ .



الباسب الرابع من شِعْرالوصف موقِف العُلمَاء والنُقا دوالدَّرسِين من شِعْرالوصف عندعَ بدالله بن لمعتزا لعبَّا سِحي عندعَ بدالله بن لمعتزا لعبَّا سِحي وفيده فصلان الفَصل الأَول : مَوقف العُلمَاء والنُقا دوالقُدُّمى من شِعْرالوَضْن عندا بن المُعتز الفَصل اللَّه بن مَوقِف العُلماء والنُقا دوالدَّرسِين المُحدثين المُعتز من شِعْرالوصْن عندا بن المعتز من شِعْرالوصْن عندا بن المعتز





الفَصل الأَول ، مَوقَف العُلماء والنَّقَا دوالقُرامى من شِعْرالوَصْف عِنْدابن المعتز



# الفَصل الأَول موقف العُلماء والنقاد والدَارسين القدَامي من شِعْر الوَصْف عِنْد ابن المعتز

وبعد عرض الوصف مفهومه وصورته إلى العصر العباسي ، وبعد إتمام الدراسة الفنية النقدية لشعر عبد الله بن المعتنز في الوصف وتناول سمات أسلوبه فيه.أصبح من المناسب أن نتعرف على آراء العلماء والنقاد والدارسين في شعر ابن المعتز عامة ثم الوصف خاصة .

قال عنه الصولي في مقدمة ترجمته له في الأوراق: « شاعر مفلِق مُحسِن ، حسن الطبع ، واسع الفكر ، كثير الحفظ والعلم ، يُحسِن في النّظم والنثر ، من شعراء بنسي هاشم المتقدمين وعلمائهم ، ومن نشأ في الرواية والسماع ، يكثر في مجلِسِه من حدثنا وأخبرنا »(۱) .

وقال أيضاً : وكان أبو العباس أحمد بن يحيى يقدمه ويقـول : « هو أشعر أهل زمانه »'``.

ويقول الصولي أيضاً: وكان عبيد الله بن عبد الله بن طاهر يقول: «هو أشعر قريش»، لأنه ليس فيهم من له مثل فنونه « لأنه قال في الحمر ، والطرد ، والغرزل ، والمديح ، والهجاء ، ... والمعاتبات ، والزهد ، والأوصاف ، والمرائي ... فأحسن في جميعها ، وهمو حسن التشبيه ، مليح الألفاظ ، واسع الفكر »(").

وقال عنه المسعودي : « وكان عبد الله بن المعتنز أديباً ، بليغاً ، شاعراً ، مطبوعاً ، مجوّداً ،

<sup>(</sup>۱) ص ۱۰۷.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ١١٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ص ١١٣.





\_ 170 \_

مقتدراً على الشعر ، قريب المأخذ ، سَهْلَ اللفظ ، جيد القريحة ، حسن الاختراع للمعاني »(١٠).

وقال عنه الحُصرَي في حديثه عن أدب ابن المعتز: «وكان أبو العباس عبد الله بن المعتز في المنصب العالي من الشعر والنثر، وفي النهاية في إشراق ديباجَةِ البيان، والغاية في رقَّةِ حاشية اللسان. وكان كما قال ابن المرزبان: إذا انصرف من بديع الشعر إلى رقيق النَّنُسر أتى بحلال السحر، وليس بعد ذي الرُّمَّةُ (٢) أكثر افتناناً وأكبر تصرّفاً وإحساناً في التشبيه منه » (٢).

وقال عنه ابن الأنباريَّ في ترجمته له أيضاً: « وأمّا عَبـد الله بن المعتـز بالله ، أمير المؤمـنين ، فإنّه كان غزيرَ الفضل ، بارعاً في الأدب ، حسن الشعر كثيره »(٤).

وقال ابن رشيق في باب المشاهير من الشعراء عن ابسن المعتسز: «وقسالت طائفسة من المتعقبين: الشعراء ثلاثة: جاهلي، وإسلامي، ومولد؛ فالجاهلي إمسرؤ القسيس، والإسلامسي

<sup>(</sup>۱) كتاب مروج الذهب ومعادن الجوهر ، تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد ، الجزء الرابع . الطبعة الخامسة ١٣٩٣ هـ ـــ ١٩٧٣ م ، الناشر دار الفكر ، ص ٢٩٣ .

<sup>(</sup>۲) ذُو الرُّمَّة ( ۷۷ – ۱۹۷ هـ = ۱۹۲ – ۷۳۰ م) غيلان بن عقبة بن نهيس بن مسعود العدوي ، من مُضر ، أبو الحارث ، ذو الرمة : شاعر ، من فحول الطبقة الثانية في عصره . قال أبو عمرو بن العلاء : فتح الشعر بإمرىء القيس وختم بذي الرمة . وكان شديد القِصر ، دميماً ، يضرب لونه إلى السواد . أكثر شعره تشبيب وبكاء أطلال ، يذهب في ذلك مذهب الجاهيلين ، وكان مقيماً بالبادية ، يحضر إلى اليمامة ، والبصرة كثيراً . وامتاز بإجادة التشبيه . قال جرير : لو خرس ذو الرمة بعد قصيدته : « ما بال عينك منها الماء ينسكب » لكان أشعر الناس . وقال الأصمعي : لو أدركتُ ذو الرمة لأشرتُ عليه أن يدع كثيراً من شعره ، فكان ذلك خيراً له توفى باصبهان وقيل بالبادية ... ( خير الدِّينِ الزِركُلي ، قاموس التراجم الأغلام ، ج ٥ ، ص ١٢٤ ) وانظر كذلك ابن قتيبة ، كتاب الشعر والشعراء . الطبعة الأولى ، قسطنطينية الأغلام ، عالم الكتب بيروت ص ١٢٦ — ١٢٩ .

<sup>(</sup>٣) كتاب زَهْوُ الآداب ، وثمر الألباب ، عارضه بمخطوطات القاهرة وحقّقه وضبطه وشرحه ووضع فهارسه على محمد البجاوي .. الطبعة الثانية فيها زيادة وشرح وتعلق ، الناشر دار إحياء الكتب العربية عيسى البابي الحلبي وشركاهُ ، الجزء الأوَّل ، ص ١٧٦ .

<sup>(</sup>٤) كتاب نُزُهة الألبًاءِ ، في طَبقَاتِ الأُدبَاءِ ، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم ، الناشر دار نهضة مصر للطبع والنشر ص ٢٣٣ .





ذو الرمة ، والمؤلّد ابن المعتز ، وهذا قول من يفضل البديع بخاصة التشبيه على جميع فنسون الشعر ... وليس في المولديس أشهسر إسماً من الحسن أبي نُواس ، ثم حبسيب والبحتسري ... ثم يتبعهما في الاشتهار ابن الرومي وابن المعتز ، فطار اسم ابسن المعتز حتى صار كالحسن في المولّدين وإمريء القيس في القُدَمَاء ؛ فإن هؤلاء الثلاثة لا يكاد يجهلهم أحد من الناس »".

هذا الموقف من ابن المعتز بعامة في الشعر ، من حيث إحسانه فيه ، وتفوقه في بعض أغراضه ، أو في أسلوبه ، من استخدامه للبديع أو التشبيه .

أما وصفه الذي برع فيه ؛ فأصبح بين شعراء الوصف المجيدين في العربية ، فقد خاص في هذا الأمر منذ عصر ابن المعتز شاعر آخر ، معاصر له كان يوم أن وُلد ابن المعتز في السادسة والعشرين من عمره ـ تقريباً وهو ابن الرومي ( ٢٢١ ـ ٣٨٤ هـ ) فقد أورد ابن رشيق في كتابه ( العمدة )(٢) ، وفي باب المعاني المستحدثة قوله :

« يُحكىٰ عن ابن الرومي : أن لائماً لامه ، فقال : لِمَ لا تشبّه تشبيه ابن المعتز ، وأنت أشعر منه ؟ قال ( أي ابن الرومي للأئمة ) : أنشدني شيئاً من قوله الذي استعجزتني في مثله . فأنشده في صفة الهلال :

| قد أثقلتــــهُ حمولــــةٌ من عَنْبَـــــرِ     | فانظــــــر إليــــــه كزورق من فضةٍ               |
|------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
|                                                | فقال : زدني ، فأنشده :                             |
| والشَّمْسُ فيــــــــه كاليّـــــــــــةُ      | كأن آذرْيُونَهَـــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| فيا بقارا غالـــــــــــــــــــــــــــــــــ |                                                    |

<sup>(</sup>۱) كتاب العمده ، ج ۱ ، ص ۱۰۰ .

<sup>(</sup>٢) الجزء الثاني ، ص ٢٣٦ : ٢٣٧ .

وانظر القضية في كتاب المُوازَنَة بِينْ الشَّعْرَاء . للدكتور زَكَى مُبَارَكْ ص ٢٦ ــ ٢٧ .





-171-

فصاح ( ابن الرومي ) : واغَوْثَاه ، يالله ، لا يكلفُ الله نفساً إلا وسعها ، ذلك إنما يصف مَاعُونَ بيته ، لأنه ابن الخلفاء ، وأنا أيُّ شيء أصف ؟ ولكن انظروا إذا وصفتُ ما أغرف أين يقع الناس كُلهم منيٌ ؟ هل قال أحد قط أملح من قولي في قوس الغمام :

وقد نَشَرَت أيدى السحابَ مَطَارفً على الأرضُ يطرِّزها قوسُ الغمام بأصفر على أحمرٍ كأذيال خَوْدٍ أقبلتْ في غَلائلل مُصبَّعًة وقول في قصيدة في الرقاقة :

ما أنسى لا أنسى خَبِّ ازاً مررت به ما بين رؤيتها في كف كرةً للا بمقدار ما تُنْ دَاح دائرة ويعلق ابن رشيق على ذلك بقوله:

على الأرضُ كفاً وهمى نُحضْر على الأرض على الأرض على الأرض على أحمرٍ في أخضر وَسْطَ مُبْسَسَيْضً مُصَبَّغُمة والبسعضُ أقصرُ من بعض

يَدْحو الرقاقة وَشْكَ اللمـــ بالــــ بالــــ وبين رؤيتها زهــــراءً كالقمـــر في صفحة المـاء يُرْميٰ فيــه بالحجــر

«وهذا كلام إن صح عن ابن الرومي ، فلا أظن ذلك أمراً لزمه فيه الدرك ، لأن جميع ما أراه ابن المعتز أبوه ، وجده في ديارهم — كا ذكر أن ذلك علة الإجادة وعندره — فقد رآه ابن الرومي هنالك أيضاً ، اللهم إلا أن يريد أن ابن المعتز مَلِكُ قد شغل نفسه بالتشبيه ، فهو ينظر ماعون بيته وأثاثه ، فيشبه به ما أراد ، وأنا (والكلام لابن الرومي) مشغول بالتصرف في الشعر طالباً به الرزق ؛ أمدحُ هذا مرة ، وأهجو هذا كرة ، وأعاتبُ هذا تارة ، وأستعطفُ هذا طوراً ، ولا يمكن أن يقع أيضاً عندي تحت هذا ، وفي شعره أيضاً من مليح التشبيه ما دونه النهايات التي لا تُبلغ ، وإن لم يكن التشبيه غالباً عليه كابن المعتز » انتهىٰ .

وإذا كان ( ابن رشيق ) قد أورد هذا الخبر ، ولم يقبل بعلة ابسن الرومسي في تقصيره في التشبيه عن ابن المعتز الذي غلب عليه ، فهناك من أورده وقد لقي عنده الاستحسان والقبول .

※ ※ ※

<sup>(</sup>١) كتاب العماء ، ج ٢ . ص ٢٣٦ : ٢٣٧



الغصلالثاني: موقف العلماء والنقاد والدارسين المورثين من شعرا لوصف عندابن المعتز



## الفصل الثاني موقف العلماء والنقاد والدارسين المحدثين من شعر الوصف عند ابن المعتز

ومن الذين أوردوا خبر ابن الرومي مع لائمة مع قبولهم واستحسانهم له من السدارسين المعاصرين الأستاذ عباس محمود العقاد والدكتور شوقي ضيف. فيعلق الأستاذ العقاد على القصة بعد أن ذكر طرفاً منها ، فيقول :

وقد تصح هذه القصة ، أو لا تصح ، ولكنها على الحالتين تدل على رأي شائع في التشبيه بين الذين كانوا يتعاطون الأدب في عصر ابن الرومي ، وبين الذين يتعاطونه في هذه الأيام . فلابن المعتنز تشبيهات كثيرة أبلغ من هذه التي مرّت في القصة ، وأجمل وأنقى في المعنى والديباحــة ، ولكنهم لا يختارون له في مقام التحدي والتعجيز إلا هذه الأبيات وأمثالها ، لظنهم أن نفاسة التشبيه إنما تُقاس بنفاسة المشبه به ، وإن الغرض من التشبيه إنما هو مضاهاة أبيض على أبيض ، وأصفر على أصفر ، ومستدير على مستدير ومستدير ومستدير على مستطيل على مستطيل ، مما يُرى بالعين ، ولا فضل فه للشعور ...

فالشاعر الذي يصف النجوم، ويشبهها بالجواهر، والحلي هو الشاعر غير مدافع، وهو المثل الأعلى في هذه الصناعة ... ثم يليه الشعراء على حسب الأشعرار في سوق المشهات! وقصارى ما يطلبه الشاعر من التشبيه أن يثبت لك أنه رأى شيئين من لون واحد وشكل واحد، كأنك في حاجة إلى مثل ذلك الإثبات الذي لا طائل تحته، فأما أنه أحس وتخيل وصور إحساسه، وتخيله باللفظ المبين والخواطر الذهنية الواضحة، فليس ذلك من شأنه، ولا هو مما يدخل عنده في باب البلاغة والشاعرية.





- 179 -

وهذا خطأ بعيد في فهم الوصف والشعر يخرج بهما عن القدرة النفسية إلى القدرة الآلية التي تحكي المناظر الظاهرة كا تحكيها المصوّرة الشمسية ، فالمسافة عظيمة جداً بين شاعسر يصف لك ما رآه كا قد تراه المرآه أو المصوّرة الشمسية ، وشاعسر يصف لك ما رآه وشعسر به وتخيله وأجاله في روعة وجعله جزءاً من حياته ، وليس يعنيك أن يكون الشاعر صحيح العين مطلعاً على المرئيات المشابهة ليتصل ما بينك وبينه ، ويقترب وجدانك من وجدانته ، ولسكنا يعنيك منه أن يكون إنساناً «حياً » يشعر بالدنيا ويزيد حظك من الشعور بها ، وتلك هي مزية ابن الرومي في وصفه وتشبيه ، ومزيته في شعره كله من أوائل شبابه إلى اليسوم السذي مات فيه » انتهى ().

والمبالغة واضحة في كلام الأستاذ العقاد ، والتعصب لشاعره ابن الرومي السذي عُنسيٰ بالحديث عنه كثيراً ظاهر وبارز ، فيمكنه أن يُبرز في شعر ابن الرومي ما يُبرز من مظاهر القوة في الوصف ، دون أن يحط من مرتبة غيره من شعراء الوصف .

وابن المعتز شاعر شهد له بالتفوق والسبق في الـوصف والتشبيـه عمالقـة الفكـر والفس، قديماً وحديثاً . وأولهم ابن رشيق القيرواني .

وقد يظفر العقاد بنهاذج قليلة على النمط التصويري الذي ذكره \_ من المادية وخلو التشبيهات من الاحساس بها \_ ولكنها قلة لا تجيز له إطلاق الحكم عامة على صور ابن المعتز ، وتشبيهاته .

وفي معرض حديثه عن التأثر والتأثير بين كل منهما ( ابن الرومي ، وابن المعتنز ) لحصّ رأيه في ابن المعتنز فقال : « ... لأن ابن المعتنز إنما امتاز بين شعراء بغداد في عصره بمزاياه الثلائسة وهي : البديع ، والتوشيخ ، والتشبيه بالتحف والنفائس »(۱) .

<sup>(</sup>۱) عباس محمود العقاد ، كتاب ابن الرومي حياته من شعره . الطبعة السابعة ، ١٩٦٨ م . النـاشر دار الكتـاب العربي بيروت لبنان ص ٣١٦ ــ ٣١٧ .

<sup>(</sup>٢) الأستاذ عباس محمود العقاد ، كتاب ابن الرُّومي ، حياته في شعره ، ص٢٥٨ .



وأوردُ هنا رداً مناسباً على رأي كل من ابن الرومي والعقاد ، يعقّب به الدكتور/محمد بديع شريف على القصة نفسها . يقول :

« ... فإذا صحت هذه الرواية التي لا تخلو من افتعال ، فإنما هي من قِبَل الذين يميلون إلى شعر ابن الرومي ، وكأنهم يقولون : إن خيال ابن المعتز لا يعدوا ما تقع عليه عينه في بيته ، وهو رأي كله وهم . فابن المعتز وصاف غير مدافع ، يصف الحدائق والمروج ، والطبيعة ، ينفذ في دقائق أسرارها . ويصف النوق العراب ، والحيل المسومة ، والطيور ، وغرائسز الحيوانات ، ومواهب الإنسان في الشجاعة والكرم والخلق الرقيع (١) ، ويصف الحروب، وقراع السيوف .

... وفي كل هذا اقتعد ابن المعتز مكانة عالية بين فحول الشعراء . وقد منح اللغة العربية في هذا الوصف ، ثروة عظيمة في تصوير المعاني .

فإذا استطاع أن يصف ماعون بيته ، فيستغيث ابن الرومي من هذا الوصف الجميل ، فإن ابن المعتز وصف جرذ داره ، وبقّها وبراغيثها »(٢)

ثم أورد الدكتور/محمد بديع شريف كَلَاذج جيدة للوصف عند ابسن المعتز في وصف للجرد ، والبقّ والبراغيث ، ثم وصفه للديك واقفاً على الجدار ...

ومن جيد ما ذكر له في هذا الرد ، وصفه لـ « سُرّ من رأى » حين عادت خربه فقال : علامات كل مات في العِظ منات كل مات في العِظ منال منات كل مات في العِظ منات كل منات في العِظ منات كل منات في العِظ منات كل مات في العِظ منات في العِظ منات كل منات في العرب كل منات في منات في العرب كل منات كل منات

فهذا خيال غير منتزع من الواقع ، بعيد التفكير ، عميق في الموصف ؛ فماذا يبقىٰ من الفيل إذا سُلَّتْ عظامه ؟؟ هكذا هي « سُرّ من رأى » (٣).

<sup>(</sup>١) وردت هكذا في المرجع واعتقد أنه خطأ مطبعي والصحيح رفيع .

<sup>(</sup>٢) ديوان أشعار الأمير أبي العباس ، ج١ ، ص١٩١ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ج١ ، ص١٩١ ــ ١٩٢ .



وكذلك ذكر تصويره للفجر يدفع الظلام ، ويعلق الدكتور شريف على الصور التي رسمها ابن المعتز بأنها « لم تكن بين جدران قصر أبيه ، أو في قصور الخلفاء الذين نشأ في ظلهم . إنها في مهمة قفر، فيه المها ، والظباء ، والعين والنعام » (١).

وللدكتور/ شوقي ضيف رأي في تشبيهات ابن المعتنز ، وصوره يبرزها في كتاب. الفنن ومذاهبه . فهو \_ في رأيه \_ شاعر مبدع ، أحسن في الوصف ، وأجاد في التشبيه ، مقارة فنية ، تندر عند غيره من شعراء الوصف ، بل هو فنان بارع ، أتقن التصوير ، والتلوين . يقول :

« يُكُثرُ ( ابن المعتز ) من أوضاع هذه الصور والتشبيهات في شعره ، ويفرط فيها إفراطاً شديداً ، حتى لنظهر في قصائده على هيئة صفوف متلاحقة ، ففي كل جانب منها صورة أ تشبيه ، وهي صور وتشبيهات مايزال ابن المعتز ، يحاول أن يُحدث بها طرافة في شعره ، فهي كل ما يقدمه للفن من زينة وجمال ... فقد انحاز إلى التشبيه ، وذهب يطرز به قصائده ، ويوشي به أبياته ، وأظهر في ذلك براعة لم تُتَخ لشاعر من قبله . وهل هناك أبرع من هذا التشبيه ، إذ يقول :

فهذه صورة رائعة روعة شديدة ؛ لما أشاعه فيها من جمال وبعث من نار هي نار الوجنات ، أو هي نار الفن ، وما أشبهها بهذه القطع من الشمس التي كان يُلقيها الساقي في أقداح - جماعته ، إذ يقول :

وكانُّ كَفي بِ تقسُّم في الله الله الشمس

ر(1) ديوان أشعار الأمير أبي العباس، ج١، ش١٩١ - ١٩٢





\_147\_

كان ابن المعتز بارعاً في صنع الصور والتشبيهات، وهي براعة نرى آثارها في كل مكان من ديوانه، ومن الصعب أن نجمعها في حيز محدود من صحيفة أو صحف ومع ذلك فمسن الحقق: أنه كلما جمع ناقد منها طائفة خرجت إليه أصباغ تحكي أصباغ الطيف للون واحد ولكنه لون معقد يعقده ابن المعتز، ويستخرج منه أوضاعاً متضاربة، يشيع فيها النور والجمال والحياة . انظر إلى قوله:

وزوبع قب من نسات الرياح تُريك على الأرض شيئا عَجَب تضمُّ الطرياد لل تُحرها كضمُّ المحبالة من لا يحب

أرأيت إلى هذه الصورة ؟ إنها صورة خيالية رائعة ، لابد لها من خيال فنان حتى يعرضها على أنظارنا ، فإذا هي العناق القريب .

وانظر إلى قوله:

ودنا إلى الفرقد دانِ كا دنت ﴿ زَرَقَاءُ تَنْظُرُ فِي نَقَدَابُ أَسُودِ

فإنك ترى ابن المعتز يعرف كيف يُطرف قارئه بالصور الغريبة وإنها لصور نادرة . وهي ليست صوراً جامدة من تلك التي تواضع عليها الشعراء ، وأصبحت متحجرة في اللغة ، إذ فقدت نضرتها وبهجتها ، بل هي حية نضرة ، وكأنما نُقشتُ رسومها بالأمس ؛ نقشها شاعر كان حياً يبعث الحياة والحركة في صوره حتى ليحسّ من يقرأ في ديوانه كأنه يعيش في دار من دور الصورة المتحركة ، فمايزال يرى مناظر وأشكالاً من شخوص ووجوه . وجوه مستعارة ، ولكها تعبر عن الوجوه الحقيقية ... »(۱) .

نخرج من ذلك بنتيجة واحدة 'هي : أن الدكتور (ضيف) قد وضع يديه فعلاً على حانب الإبداع في وصف ابن المعتز للطبيعة برياضها وبساتينها وزهرها . والصيد بحيواناته ، من كلاب

<sup>(</sup>١) ديوان أشعار الأمير أبي العباس ، ج١ ، ص ٢٧٠ - ٢٧٤ .



#### \_174\_

وخيول ، وفي الغزل . وأتى بناذج جيدة ، ردّ بها على رأيه القائل بأن تصويره مادي حسي . وأنه لا يتعمق الأشياء ، في ترجمته له بين أعلام شعراء العصر العباسي ، وفي معرض حديثه عن قصة ابن الرومي مع لائمة (١).

وفي هذا المجال حظينا برأي جيد للدكتور المصطفى الشكعة حيث يرى ابن المعتـز فنانـاً مطبوعاً في فنّه ، بعيداً عن التكلف ، ذا وصف رائق صافٍ ، وليس لغيره مثله ، استمع إليه وهو يقول:

«شعر الوصف والطبيعة هو الميدان الواسع الرحب الذي مَلْك ابن المعتز ناصيته ، ووقف فيه وقفة الفارس المجلي الذي لا ينازله أو يطاوله فيه شاعر آخر ، وبمعنى آخر كانت الطبيعة بالنسبة إليه محراباً ، يتبتل فيه ويتعبد في رحابه . ومن ثم فقد أنشأ ابن المعتز شعراً رائعاً في وصف البساتين ، والرياحين والأزهار ، والأثمار والسحاب ، والمطر والجداول والبرك ، والسماء والكواكب ، والنجوم والقمر هلالاً وبدراً ، وجاء بالتشبيهات الفريدة التي عُرف بها دون سائر الشعراء ، تلك التشبيهات التي كان لها طعم ومذاق وأحياناً سحر وأرج لم يتهيأ لشاعر آخر أن ينهض بمثلها ...

...ولقد أغرم ابن المعتز على كل حال بالوصف بصفة عامة وبوصف الطبيعة بصفة خاصة ، وقتن الناس معه لأنه مطبوع في فنه بعيد عن التكلف والافتعال،مع عناية بالمعاني المترفة التي تلائم حياته وبيئته »(٢).

ويدلل الدكتور الشكعة على قدرة الشاعر الفريدة في الوصف، وذلك في استخدامه بحر الرجز في وصف الطبيعة الذي يحتاج إلى الرقة ، والسلاسة والعذوبة ، مع أن المعروف عن الرجز أنه يجمع إلى خصائصه الخشونة ، والجزالة والإغراب . يقول :

<sup>. (</sup>١) انظر الدكتور شوقي ضيف ، في كتابه العصر العبَّاسي الثاني ، ص٣٣٣ .

<sup>(</sup>٢) كتاب الشِّعْرُ وَالشُّعَرَاء في العَصْرِ العَبَّاسي ، الطبعة الخامسة ١٩٨٠ م ، النـاشر دار العلـم للمـلايين بيروت ، ص ٧٦٨ ـــ ٧٦٩ .



-148\_

« بلغت براعة ابن المعتز ونبوغه في التصوير ، وفتنته بالطبيعة المدى الذي جعله يصفها ويحلق في سماء زاهية من الفن الرفيع من خلال بحر الرجيز ، وهيو بحر عودنها الشغيراء الجد والحشونة والإغراب اللفظي فيه رغم أنه نشأ أصلاً للحداء . أما ابن المعتز فهو من خلال واحدة من أرجوزيته الطويلتين الرائعتين اللتين لم يتح لشاعر آخر أن يبلغ شأوه فيهمها ، يصور جمال الطبيعة والبساتين » (١).

ويتابع الدكتور/الشكعة حديثه عن ابن المعتز ، فيعتبره من روّاد شعر الطبيعة ، وفي مقالله معراء مدرسة الصورة الشعرية ، فيقول :

«إن ابن المعتزيهم بالطبيعة حباً ، ومعها تنبض مشاعره ، وأحاسيسه ، وترق شاعريته حين يصفها ، وقد ... وصفها مجملة في شكل بستان أو حديقة أو روضة ، غير أن الأهم من ذلك كله أنه يهم بها مفصلة أيضاً بمعنى أنه يصف الأزهار وحدها والأثمار وحدها ، والمسلسل وحسسلها من برك وأنهار ، وسحائب وأمطار ، والسماء وحدها بما حوت من كواكب ونجوم وأهلة وأقمار ، وهو من خلال ذلك قد رسم أكثر من تقليد شعري ، وابتكر أكثر من صورة بكراً الأمر الذي جعله رائداً في شعر الطبيعة ورأس مدرسة الصورة الشعرية » (1)

وبعد أن عرض الدكتور مصطفى الشكعة نماذج جيدة من شعر ابن المعتز في الأغراض المختلفة ، ختم حديثه عنه بقوله:

« إن ابن المعتز هو فنان الشعر العربي وأستاذ الشعراء العرب في مجال التشبيه الرائسة ، والصورة الأنيقة ، النابعة من طبيعة الفن الكامنة فيه ، وملكة الشعر والموسيقى التي تُحلقتُ معه ورافقتاه منذ أن كان فتى صغير السن ، غضّ الإهاب » (٣)

<sup>(</sup>١) · كتاب الشِغْرُ والشُّعْرَاء في العَصَرِ الغَبَّاسِيّ ص ٧٧٠ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ٨٨٢.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص ٧٨٨٠.





-140-

ويتناول الدكتور/سعد شلبي موضوع الصورة الخيالية عند ابن المعتز فيراه مجسَّداً للفن، مرتفعاً بالواقع، أو التعبير عنه، بما يثير الدهشة والإعجاب فيقول:

« وقد شارك ابن المعتز في تحويل الوصف إلى صور فنية ، فما كان هم الشعراء في العصر العباسي همهم في العصر الجاهلي وبنسي أمية من توضيح السوصف ، والسكشف عن جوانب الموصوف ب بل ذهبوا ينشدون الجمال ، ويرقون بالواقع ، ويجسدون الفن في لوحات تصويرية ، تبرز المشاعر وتعبر عن الأحاسيس ، ويتجلى فيها براعة الشاعر في الارتقاء بالواقع ، أو التعبير عنه بما يدهش ، ويفتن » (١)

وللأستاذ نجيب البهيتي رأي أيضاً لا يختلف عن سابقه في شعر ابن المعتز ، بمقارنته بغيره من عمالقة الشعر في عصره . فقد أتموا هيكله وبناءه ، فجاء فزخرفه : وزينه وجعلمه ملونساً بالذهب ، ومرصعاً باللؤلؤ والجوهر . يقول :

« لا يكاد ينتهي عهد أبي تمام والبحتري حتى يكون هيكل الشعر العربي الضخم قد تمّ بناؤه ، واستكمل صورته وأداته ، وامتدّ إلى العواطف والمشاعر ومظاهر الحياة ، فاستجمعها ، وطواها بين جدرانه الشامخة الهائلة .

حتى إذا جاء ابن المعتز وجده تاماً ، ثابتاً قد شادته أجيال من العبقريات تمتد آجالها في كبد الزمن ، وتغيب في قلب الأبد العميق . فلم يجد ما يزيده عليه إلا بعض الحلى الأنيقة ، التي أتاحتها له نشأته الكريمة بين جدران القصور ، في ظلال النعمة والسؤدد .

وإنا لنجد عند ابن المعتز بحثاً دائباً عن الجمال ينشده ، ويتذوّقه ويصوّره تصوير الغني المترف . وإذا كان الشعراء الذين سبقوا ابن المعتسز قد فرغسوا من وضع هذا الهيكسل الشاخ ، وتقسيم أقسامه وأفنانه ، ومدّ أروقته ، وأبهائه ، وتجميله بالزخارف والتماثيل والصور ؛ فإن ابن المعتز قد موّهه بالذهب ، ورصّعه بالدُّرر ، وأضاءه باللؤلؤ الوهاج »(٢).

<sup>(</sup>١) انظر كتاب ابن المُعَتَّزُ العَبَّاسِيّ صُورة لعصْره ، ص ١٨٥ .

<sup>(</sup>٢) كتاب تاريخ الشِّيعُر الْعَرَبي حتى آخر القرن الثالِث الهجري ص ٥١٠ – ٥١٧ .



ولبيان طريقة ابن المعتز في كتابه ، شعر الوصف ، واتجاهه فيه . يرى الأستاذ/نجيب البهبتي أنه شاعر تقليدي ، إلّا أن لديه مرونة في المقدمات والموضوعات .

ثم لا يلبث أن ينتقل إلى الطبيعة ليصفها . يقول :

« وإنه ليسير في الشعر على النمط التقليدي ، على مرونة في اختيار موضوع الافتتاحية ، ولكنه لا يلبث أن يتعدَّى الاستهلال إلى الجديث عن السماء ونجومها ، والسحب ورعودها ، أو البساتين والرياض وأزهارها وشذاها والمرأيان يحضرانه جميعاً ، ويقترنان في ذهنه اقتراناً عجيباً ، لا يكاد يحضره أحدهما حتى ينهض إليه الآخر . وهو يضرب مظاهر الكون الجامد ، بظواهره الحية فيعتلجان ويمتزجان ، ويتداخلان في لطف بالغ ، وذوق سليم ، لم تَشَبَّهُ شائبة من زهو مصنوع أو كبرياء مفتعل »(۱) .

ويختم حديثة عنه بقوله:

« إذا نحن فارقنا عصر أبي تمام والبحتري ، فقد فارقنا عصر التأثيرات العامة في الشعر ، أي التأثيرات التي لا تأتي الشعر من نفس صاحبه ، قدر ما تأتيه من عوامل فعّالة من العصر ، واتجاه الجماعة ومجرى التاريخ بالأمم والأفراد .

فإذا جئنا إلى عصر ابن المعتنز ، وقفنا على عصر التأثيرات الفرديـــة وعلى نتـــاج العبقريــة الخاصة ، التي تحلُّ بالشعر أثراً لنفس صاحبها وتكوينه ونشأته وبيئته »('') .

أما الدكتور/طه حسين فيرى أن ابن المعتز « يستطيع أن يظهرك على ما في السبساتين من جمال الرياض والبساتين تصويراً هو آية في الإبداع الفني . لا أظن أن أحداً قد استطاع أن يأتي بمثله في تشبيهاته واختراع المعاني البديعة التي تثيرها هذه الرياض »(٢) .

<sup>(</sup>١) كتاب تاريخ الشِّيِّرُ الْعَرَبي حتى آخر القرن الثالث الهجري ص ٥١٢ – ٥١٣.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ٥١٧ .

<sup>(</sup>٣) من حديث الشعر والنثر ص ١٦٤.





11YY \_

وللدكتور مصطفى ناصف رأي طريف في شعر ابن المعتز وتشبيهاته حيث يذكر أن القاريء لشعر ابن المعتز لابد أن يُعْجَب بتشبيهاته سواء أظهر هذا الإعجاب أم أخفاه . وأما دليل إعجاب النقاد بهذه التشبيهات عُكوفهم عليها يَتأملونها ، ويَتخذون منهجه أَساساً لفن التشبيه ، وهذا وحده يُغني عن الأخذ بما قاله المحدثون في شعر ابن المعتز وتشبيهاته . يقول :

« لا أشك في أن مادة التشبيه عند ابن المعتز لعبت بعقول كثيرين ممن استمعوا إليه ، ثم استحالت إلى التقدير المسرف للتشبيه ، وخيل النقاد المعجبون لأنفسهم أنهم إنما يزكون التشبيه لذاته أو لعراقته ونقائه ، وما دروا أنهم يُخفون بين أنفسهم هذه المتعة الهائلة التي تَجدها نفوس محرومة وغير محرومة حين تَطوف مع ابن المعتز في قصور وهمية امتلأت ثراء وغنى وأدوات ناعمة تُمزج مزجاً غريباً لكي تزهد في الواقع أو تصور عنه بديلاً . ومن فَمْ عكفوا عليه يتأملون شعره ويتخذون من منهجه أسساً قوية لفن التشبيه ، وربما كانت هذه الأسس التي دَعموها أقوى وأصدق ، وأنفذ مما قال المحدثون العصريون في وصف فن ابن المعتز وتشبيهاته » انتهى (۱) .

وبعد هذا العرض والبسط والمناقشة لآراء الأدباء والمؤرخين والنقاد عن ابن المعتز يتضح لنا: أن ابن المعتز شاعر وصف مبدع ، وصاحب موهبة فذة فريدة ، وهو رَسّام بارعٌ ، وشاعر ذكي فطن ، وهو شاعر وصف من الطراز الأول يملك قدرة وبراعة في إبراز الصورة بشكلها وهيئتها ، ويطبعها بطابعه النفسي . وهو عالم بدقائق المعاني وخفاياها ، وهسو صاحب منهج في النشبيه خاص به كما قال عنه الدكتور ناصف ، وكما لقبّه الدكتور الشكعة بأنه من رواد شعسر الطبيعة ، وأنه رأس مدرسة الصورة الشعرية في الشعر العربي العباسي ، وهو من روّاد الوصف في أغراضه الثلاثة الطبيعية والخمر والصيد .



<sup>(</sup>١) الضُّورَةُ أَلَادبيَّة ص ٤٨ .









### الخاتمـــة

وبَعد رحلَة طَويلة رَافقت فيها عَبد الله بن المعتز العَبّاسِي وشِعْسره في الطَبيعَسة والخَمسر والصَيد، وبَعَد أن أَدَمت النظَر زَمناً في شِعْره، واخترت نَمَاذج لعَرَضِها في دِراسَتي للسَوَصف عِنْده. ومن خلال ذُلك كُله وصَلت إلى النتائج التالية:

١ ـــ ابن المعتز شاعر تقليدي في موضوعاته ، وبعض معانيه ، سلك منهج سابقيه ، وتأثر بهم .
 البحتري في الطبيعة ووصفها ، وأبي نواس في الخمر وإمرىء القيس في الصيد والهطرد .

ومع تأثره الواضح بهؤلاء العمالقة الثلاثة إلا أن شخصيته الشِعْرية برزت واضحة لترسم مَعَالم خَاصة بها تُميزها ، وتعقد له الريادة في تجال الوَصف ، ويصبح مع أساتذته الأوائل في فَن الوصف كما يَشْهَذ له بذلك ابن رَشْيق القَيْرواني .

- ٢ ــ ابن المعتبر في المرتبة الرابعة من شُعَراء الخمر عند ابن رشيق القيرواني ، وإنه مع أبي
   نواس في الصيد والطرد .
- النّاعر في أغراض الوَصف عامة ابن الطبيعة يتحدّث بها وعنها ، تعلـق بها وأعـجب بجمّالها ، واستطاع أن يصورها ، وعُمرُف بوصفها الجلال ، النجوم . النّارنج ، القـاء ، النور ، والأزهار .
- ٤ ـــ إسن المعتز شَاعر عَبَّاسِي في خَلعِه صفَات الإنسَان وخَصَائِصه على صُوره في شِعْر الطَبيعة والخَمر والصَيد وهو ما يُسمى بالتشخيص وهو اتجاه ظَهر عِند أَبي تَمَام والبُحتري ، وابن الرُومي ، واتسع عِندَ ابن المعتز .



- و يتفوق ابن المعتز في مجال الصورة . وهو العالم البلاغي والناقد الفذ يتناول الظاهرة ، ويلح عليها حين يُظهرها أمام خيالك وإحساسك وخبراتك فيعمقها بطرقٍ فنية عدة ، ويربط بين مظاهر الطبيعة بصلات وثيقة بعضها مادي والآخر نفسي ، وقد تحظى منه الصورة بعناية فكرية ونفسية وتأملية فيمنحها قيمة فنية عالية .
- ٦ ــ استقى ابن المعتز مادة الصورة من مصادر مختلفة ، من الإنسان وخصائصه ، ومن الطبيعة بنوعيها ثم من معين الخبرات المختلفة فالحرب تُثري خياله والشَعَائر الدينية يستسمد منها بعض الصور .
- ٧ \_ في تجال الحمر جَدد ابن المعتنز في مُردَوجته في ذَم الصبوح، ويَرى الدكتور طه حسين
   أن ابن المعتز مُنفرد في هَذه الأرجوزة في اختراع المعَاني البديعة وفي تَصوير الريَاض.

والشَّاعر في هذه الأرجوزة يُحلل نَفس السَّاقي والشَّاربين.

٨ ــ قد كلتقى الدارس لشِعْر ابن المعتز في الخمر بعشد من المشَاعِر النفسية الإنسانية في
 الصورة ، وإن لم يكن ذلك من خصائصها أصلاً كقوله :

فلما رآها الليل حَتْ صَبّاحَهُ عَافعة صُبّح في الدِّنانِ كمينِ

٩ \_\_ تَناقض الشَاعر في مَوقف من الخمر ؛ فهو قد يَبدو في مَواضع مُحبأ لها دَاعياً لِشْربِها ، وفي
 ٢ مَواضِع أُخرى يُنفر منها ، ويَصورها بِصور تَدل على ذلك .

وقد نَاقش هذه القضية الدكتور محمد بَديع شَريف ، وذَكر رَأيه في خَاتمة دِراسته لابن المعتنز في كِتابه دِيوان أَشعار الأَمير أَبي العَبَّاس يقول : « لا يتناولها ( أي الحمر ) كا يَروي التَّأريخ عنه ، وكان في انتهائه في بَعض مُطهولاتِها وفي تُناياها يَسل نَفسه كَا يُسل الشَّعرة من العَجين ، ويجعل شَاربها في آخر القول يَعتصم بالنَدَم والتَوبة » .



١٠ ويصف ابن المعتز خيوان الصيد بمظهر حسن ، وخصائص طيبة فيعنى بشكله ، ويبرزه في أحسن صورة .

وقد يَّذَكُر الطيور بِصْفاتها دُون ذِكر أَسمائِها ، ويَشبه أَحياناً مَظهراً ثَابِتاً في حَيـوان الصّيد بِصفَة طَارئة في وقت من أَوقَاته .

١٢ ـ يُكثر الشّاعر من الجمع بين المتضادات في شِعْره تَأثراً يِمُدَرَسة البَديع في العَصْر العُبّاييي ،
 وتظهر سِمَات البَديع بعامة بغير تُكلف في شِعْره .

١٣\_ إخفاق الشَاعر في اختيار الصفة المنَاسِبة \_ أُحياناً \_ فلا نَحَظى منه بِحُبسن انتقَاء ، ونَخيرٍ جيدٍ لمناسبتها والدقة في تناولها .

١٤ قد يكيل الشّاعر ابن المعتنز في وَصفهم آحياناً إلى الجانب الجِسي، إلا أَنه في كثير مِنْ شِعْر الوَصْف يبثُ خَطرات نَفسه، ويَرسِم ملامح لأحَاسِيسِه الشاعرة.

وهذا بالطبع يَجعلنا نَتحَفظ في إِطْلاق القَول عَليه بِحسية التَشبيه . بل قد عَقد له بَعض الكُتاب والعُلماء الرَيادة في مَجال الصُورة الشَعرية .

وَجَعَلُهُ البَعْضُ الآخرُ صَاحِبُ اتَّجَاهُ مُتَّفَرُدُ فِي التَّشْبِيهُ وَمَنْهُجَ رَسُمُهُ لِينفَسِهُ لَم يأتِ بِهِ عَيْرِهُ .





١٦ وشِعْر ابن المعتز في الوَصْف نَماذج رَائعة لبَلاغـة التشبيــه تَتَصدر الشَواهـــد في دُروس البَلاغة ؛ يُسْتَدل بها على مَهارة الشَاعر في استغلال الظَواهِر المتشابهة والبعيدة .

١٧ - ابن المعتز شَاعر مَشهور لا يَغْفل ذِكْره نَاقد ولا بَلاغِي إذا تَسَاوِل مَوضوعاً عن الوصف أو التشبيه ، أو قَضية من قَضايا النقد والبَلاغة في عَصره ، أو مَوضوعاً يَتعلق بَالبديع

ومما يدلنا على مكانته تلك الضجة التي أحدثها قول مُعَاصِره ابن الرومي ، بأنه يَصف مَاعون بيته . وكيف ردَّ عليها مُعظم العُلماء والكُتّاب والنُقاد . وأصبحت تلك القضية تشغل صفحات من كتبهم ، وأدلى كل منهم بدلوه فيها ، رمما يدلنا على مكانتِه ، وقُدرته على التَأثير في النفوس بخياله المبيدع . فأصبحت المكتبة العربية تضم عدداً من الآراء كول هذا الشّاعر وشِعْره في الوصف أو تشبيهاته الفريدة ، يَستضيء بها السدارس لشِعْره ، والبّاحث عن مكانته بمِن غيره .

وبعد فإنني أَرجو من الله العلى القَدير أن يَحالف دراستي هذه التَوفيق والسَداد. وأَن يَنفَع بَها طُلاب العَلم، والبَاحثين في هذا المجال وأَن تَكون دِراستي هذه بَابَأَ يَدخل منه بَحَتْ جَديد، أو فِكْر يِتتبع أَو يُنقب عن مَعالم جَديدة في الأدب أَو الفَن أو الحياة.







## مصادرالبحث ومراجعه



## أولاً - القرآن الكريم

#### ثانياً ــ بـ

- ۱ ــ ابن رشيق ، ونقد الشعر (دراسة تحليلية نقدية تاريخية مقارنة) . بقلم دكتور عبد
   الرءوف مخلوف ، الطبعة الأولى ، عام ١٩٧٢م ، الناشر : وكالة المطبوعات ، الكويت .
- ۲ ــ ابن الرومي (حیاته من شعره). تألیف: عباس محمود العقاد، الطبعة السابعة، عام
   ۱۹۶۸ م. الناشر: دار الکتاب العربی، بیروت ــ لبنان.
- رِّ ـ ابن المعتز (وتراثه في الأدب والنقد والبيان). تأليف: محمد عبد المنعم خفاجــــي. الطبعة الأولى عام ١٣٦٨هـ ـ ١٩٤٩م. الناشر: مكتبــة الحسين التجاريـــة لصاحبها: محمود توفيق.
- ٤ ــ ابن المعتز العباسي . تأليف الدكتور أحمد كال زكي ، أعلام العرب (٣٦) عام ١٩٦٤ م . الناشر : المؤسسة المصرية العامة للتأليف والأنباء والسنشر . السدار المصرية للتأليف والترجمة .
- ٦ أبو نواس ( الحسن بن هانيء ) . تأليف عباس محمود العقاد . عام ١٩٨٠م ، الناشر : دار نهضة مصر للطبع والنشر ، الفجالة \_ القاهرة .
- ٧ \_ أبو نؤاس ( في شعره الخمري ) . تأليف : جورج عبدو معتوق ، الطبعــة الثانيــة عام ١٩٨١ م . الناشر : دار الكتاب اللبناني ــ بيروت .
- ٨ ـ اتجاهات الشعر العربي ( في القرن الثاني الهجري ) . مكتبة الدراسات الأدبية ( ٢٩ ) .
   تأليف الدكتور محمد مصطفى هدارة ، الطبعة الثالثة ١٣٨٩هـ ـ ١٩٦٩م . الناشر : دار المعارف .
- 9 ـ أخبار الشعراء المحدثين من كتاب الأوراق . تأليف : أبي بكر محمد بن يحيسى الصولي (ت ٣٥٥) ، عنى بنشره : ج. هيورث . دن . الطبعة الثانية ١٣٩٩هـ ــ ١٩٧٩م . الناشر : دار المسيرة ــ بيروت .



- ١٠ أساس البلاغة . تأليف الإمام العلامة : جار الله أبي القاسم محمود بن عمر الذخشري عام
   ١٣٩٩هـ ـــــ ١٩٧٩م . الناشر : دار صادر ـــ بيروت .
- 11\_ أشعار أولاد الخلفاء ( وأخبارهم ) من كتاب الأوراق . تأليف : أبي بكر محمد بن يحيى الصولي . عنى بنشره : ج . هيورث . دن . الطبعة الثالثة ١٤٠١هـ ــ ١٩٨٢م . الناشر : دار المسيرة ــ بيروت .
  - 11\_ الأعلام ، قاموس تراجم لأشهر الرجال والنساء من العرب والمستعسريين والمستشرقين تأليف : خير الدين الزركلي . الطبعة الخامسة ١٩٨٠م . الناشر دار العلم للملايين .
- 17 البداية والنهاية . تأليف : أبو الفداء الحافظ ابن كثير الدمشقي (ت ٧٧٤هـ) ، دقق أصوله وحققه : دكتور أحمد أبو ملحم ، دكتور على نجيب عطوي ، الأستاذ فؤاد السيد ، الأستاذ مهدي ناصر الدين ، الأستاد على عبد الساتر . الطبعة الأولى ١٤١٠ه ١٩٨٥م ، الناشر : دار الكتب العلمية ، بيروت ـ لبنان .
- ١٥ بغية الوعاة ( في طبقات اللغويين والنحاة ) تأليف : الحافظ جلال الدين عبد السرحمن السيوطي . تحقيق : محمد أبو الفضل إبراهيم . الطبعة الثانية عام ١٣٩٩هـ ـــ ١٩٧٩م .
   الناشر : دار الفكر .
- ١٧\_ تاريخ الأدب العربي ( الأدب القديم ) . تأليف : عمر فروخ . الطبعة الثالثة ، ١٩٧٨م، الناشر : دار العلم للملايين .
- ١٨ تاريخ الأدب العربي . تأليف : كارل بروكلمان . الطبعة الرابعة ١٩٥٩م . الناشر : دار
   المعارف .



- 19 تاريخ بغداد (أو مدينة السلام منذ تأسيسها حتى سنة ٤٦٣هـ). تأليف: الحافظ أبي بكر أحمد بن على الخطيب البغدادي (ت ٤٦٣هـ) ولم يذكر الطبعية ولا تاريخها. الناشر: المكتبة السلفية.
- ٢٠ تاريخ الحلفاء . تصنيف : الحافظ جلال الدين السيوطي . لم تذكر الطبعة ولا تاريخها .
   الناشر : دار الفكر ـــ بيروت .
- ٢١ تاريخ الشعر العربي (حتى آخر القرن الثالث الهجري) تأليف: نجيب محمد البهيتي .
   عام ١٤٠١هـ ـــ ١٩٨١م . الناشر : دار الثقافة ، الدار البيضاء ( المغرب ) .
- ٢٢ جواهر البلاغة ( في المعاني والبيان والبديع ) . تأليف : السيد المرحسوم أحمد ألهاشمي .
   الطبعة الثانية عشرة . الناشر : دار إحياء التراث العربي ــ بيروت ــ لبنان .
- ٢٣ حلبة الكميت ( في الأدب والنوادر المتعلقة بالخمريات ) تأليف : الإمام شمل الديسن عمد بن الحسن النواجي ( ت ٨٥٩ ) . نسخة مصورة من مكتبة دار العلوم جامعسة القاهرة .
- 7٤ دائرة المعارف الإسلامية . أصدرها بالإنكليزية والفرنسية والألمانية أئمنة المستشرقين في العالم ، ويشرف على تحريرها الاتحاد الدولي للمجامع العلمية . النسخة العربيسة إعسداد وتحرير : إبراهيم زكي خورشيد ، أحمد الشنتناوي ، د. عبد الحميد يونس . الطبعة الأولى ١٩٣٣م . الناشر : دار الشعب ـ القاهرة .
  - ٢٥ ــ ديوان ابن المعتز . لم يذكر الطبعة وتاريخها . الناشر : دار صادر ــ بيروت .
- ٢٦ ديوان ابن المعتز . شرح وتقديم : ميشيل نعمان . عام ١٩٦٩م . الناشر : الشركة اللبنانية للكتاب ـــ بيروت ـــ لبنان ، توزيع : دار صعب .
- ٢٧ ديوان أبي نواس . عام ١٤٠٢هـ ــ ١٩٨٢م . الناشر : دار بيروت للطباعة والـــنثر ـــ بيروت .
- ٢٨ ديوان أشعار الأمير أبي العباش (عبد الله بن محمد المعتز بالله الخليفة العباسي) ذخائسر العرب (٥٤). دراسة وتحقيق: الدكتور محمد بديع شريف. لم تذكر الطبعة وتاريخها.
   الناشر: دار المعارف.





- ٢٩ ــ ديوان امرىء القيس . لم تذكر الطبعة وتاريخها . الناشر : دار صادر ــ بيروت .
  - ٣٠ ديوان البحتري . لم تذكر الطبعة وتاريخها . الناشر : دار صادر ــ بيروت .
- ٣١ ديوان الحماسة (وهو ما اختاره أبو تمام حبيب بن أوس الطائي من أشعار العرب). شرح العلامة التبريزي . لم تذكر الطبعة و تاريخها . الناشر : دار القلم ــ بيروت ــ لبنان .
- ٣٢ زهر الآداب وثمر الألباب. تأليف: أبي اسحاق ابسراهيم بن علي الحصري السقيروافي . عارضة بمخطوطات القاهرة وحققه وضبطه وشرحه ووضع فهارسه على محمد البجاوي . الطبعة الثانية ١٩٦٩م. الناشر: دار إحياء الكتب العربية ، عيسى البابي الحلبي وشركاه .
- ٣٣ الرجز (نشأته ، أشهر شعرائه ) . تأليف : جمال نجم العبيدي . الرسالة التي حصل بها المؤلف على شهادة الماجستير في الآداب من جامعة بغداد سنة ١٩٦٩م . «ساعدت وزارة التربية والتعلم على نشره » ، مطبعة الأديب البغدادي .
- ٣٤ شعر ابن المعتنز . صنعة أبي بكر محمد بن يحيى الصولي ، دراسة وتحقيق : الدكتور يونس أحمد السامرائي . سلسلة كتب التراث ( ٦٧ ) عام ١٣٩٨هـ ـــ ١٩٧٨م ، وزارة الثقافــة والفنون ، الجمهورية العراقية ، الناشر : دار الحرية للطباعة ببغداد .
- ٣٥ الشعر الجاهلي ( خصائصه وفنون ) . أثأليف : الدكتور يحيى الجبوري . الطبعة الرابعة الرابعة ١٤٠٣ هـ ١٩٨٣م . التاشر : مؤسسة الرسالة .
- ٣٦ ـ الشعر والشعراء (طبقات). تأليف: ابن قتيبة. الطبعة الأولى. قسطنطينية ١٢٨٢هـ. الناشر: عالم الكتب ـ بيروت.
- ٣٧ الشعر والشعراء ( في العصر العباسي ) تأليف : الدكتور مصطفى الشكعة . الطبعة الخامسة عام ١٩٨٠م . الناشر : دار العلم للملايين .
- ٣٨ شعر الطبيعة ( في الأدب العربي) . تأليف : الدكتور سيد نوفل . مكتبة الدراسات الأدبية ( ٧٥ ) ، الطبعة الثانية عام ١٩٧٨م . الناشر : دار المعارف .



#### \_ rxi \_

- ٣٩ شعر الطرد عند العرب ( دراسة مسهبة لمختلف العصور القديمة ) . تأليف : عبد القادر حسن أمين . عام ١٩٧٢م . الناشر : مطبعة النعمان \_ النجف الأشرف . ساعدت جامعة بغداد على نشوه .
- ٠٤ الصحاح ( تاج اللغة وصحاح العربية ) . تأليف : إسماعيل بن حماد الجوهري . تحقيق : أحمد عبد الغفور عطار . الطبعة الثانية ١٤٠٢هـ ١٩٨٢م . طبع على نفقة السيد حسن عباس الشربتلي .
- ٤١ ـــ الصور الأدبية . تأليف : الدكتور مصطفى ناصف . الطبعــة الثانيــة عام ١٤٠١هـ ــ ١٤٠١م . الناشر : دار الأندلس .
- 27 الصيد عند العرب (أدواته وطرقه ـ حيوانه الصائد والمصيد). تأليف: الدكتور عبد الرحمن وأفت الباشا. الطبعة الثالثة ١٤٠٣هـ ـ ١٩٨٣م. الناشر: مؤسسة الرسالة ـ بيروت. دار النفائس بيروت.
- ٤٣ طبقات الشعراء . ذخائر العرب ( ٢٠ ) تأليف : ابن المعتز ، تحقيق عبد الستار أحمد فراج ، الطبعة الثالثة ١٣٧٥هـ ١٩٥٦م . الناشر : دار المعارف بمص .
- 33 ـ الطبيعة ( في شعر العصر العباسي الأول ) . تأليف : الدكتور أنور عليان أبو سويلم ، الطبعة الأولى عام ١٤٠٣هـ ـ ١٩٨٣م . الناشر : دار العلوم للطباعة والنشر .
- ٥٠ عبد الله بن المعتز العباسي (حياته وإنتاجه). تأليف الدكتور: محمد عبد العزيز الكفراوي. الأدب والنقد (٩) عام ١٩٥٧م. الناشر: مكتبة نهضة مصر بالفجالة.
  - 27- العرف الطيب في شرح ديوان أبي الطيب المتنسى. تأليف : الشيخ ناصف البازجي ، الطبعه الشانية ، ولم يذكر الناش دار القام ، دروت الناس
- الطبعه الثانية ،ولم يذكر الناشر دار القلم ، بيروت لبنان . ٤٧ - العصر العباسي الأول . تاريخ الأدب العربي (٣) . تاليف : الدكتور شوفي ضيف . الطبعة السابعة عام ١٩٦٦م . الناشر دار المعارف .
- ٤٨ ــ العصر العباسي الثاني . تاريخ الأدب العربي (٤) تأليف : الدكتور شوقي ضيف . الطبعة الطبعة الثالثة ١٩٧٣م ، الناشر : دار المعارف .





-- ۱۸۷,--

- .٥ ـ فن الوصف ( وتطوره في الشعر العربي ) . الفنون الأدبية عند العرب ( ١ ) . تأليف : إيليا الحاوي ، الطبعة الثالثة عام ١٩٨٠م ، الناشر : دار الكتاب اللبناني ــ بيروت .
- 01 ــ الفن ومذاهبه ( في الشعر العربي ) . مكتبة الدراسات الأدبية ( ٢٠ ) ؛ تأليف الذكتور شوقي ضيف . الطبعة السابعة عام ١٩٦٠م الناشر : دار المعارف بمصر .
- ٥٢ في الشعر العباسي ( الرُّؤية والفن ) . تأليف : الدكتور عز الدين إسماعيل ، الطبعة الثانية عام ١٩٨٠ م . الناشر : دار المعارف .
- 07 ـ قضايا الفن في قصيدة المدح العباسية ( دراسة تطبيعية في شعر البحتري وابن المعتبز ) . تأليف : دكتور عبد الله عبد الفتاح التطاوي ، عام ١٩٨١ م . الناشر : دار الثقافة اللطباعة والنشر بالقاهرة .
- ٥٤ القاموس المحيط . تأليف : مجد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادي . المؤسسة العربية للطباعة والنشر \_ بيروت \_ لبنان عام ١٣٧١هـ \_ ١٩٥٢م .
- 00 ــ الكامل في التاريخ . تأليف : أبي الحسن على بن أبي الكرم محمد بن عبد الكريم بن عبد الواحد الشيباني المعروف « بابن الأثير » الجزري الملقب بعز الدين ( ت ١٣٠هـ ) ، عام ١٣٩٨هـ ــ ١٩٧٨م . الناشر : دار الفكر ــ بيروت .
- 07 كتاب الأغاني . تأليف : أبي الفرج الأصبهاني على بن الحسين (ت ٣٥٦هـ) . عام ١٣٨٣هـ ١٩٦٣هـ ) الناشر : دار إحياء التراث العربي .
- ٥٧ ــ كتاب أراجيز العرب. تأليف: محمد توفيق البكري. الطبعة الثانية ٣٤٦ هـ. الناشر: محمد محمود حجاج الكتبي بالأزهر.
- ٥٨ كتاب البديع . تصنيف : عبد الله بن المعتز (ت ٢٩٦ هـ) . اعتنى بنشره وتعليق المقدمة والفهارس : إغناطيوس كراتسفوفسكي (ت ١٩٥١م) . طبعة ثانية ١٣٩٩هـ ــ ١٩٧٩م . أعادت طبغه مكتبة المتنبئ ببغداد . لصاحبها قاسم محمد الرجب .
- 99 كتاب الصناعتين ( الكتابة والشعر ) . تصنيف : أبي هلال الحسن بن عبد الله بن سهل العسكري ( ت ٣٩٥ هـ ) . حققه وضبط نصه : الدكتور مفيد قميحة ، عام ١٣٢٠هـ \_ العسكري ( ت ١٩٧١ هـ ) . دار الكتب العلمية \_ بيروت \_ لبنان .



- الله العرب . تأليف : ابن منظور . حققها : عبد الله على الكبير ، محمد أحمد حسب الله ، هشام محمد الشاذلي ، سيد رمضان أحمد . طبعة جديدة منقحة ومشكولة شكلاً كاملاً ومذيلة بفهارس مفصلة ١٤٠١هـ ــ ١٩٨١م . أعيد ترتيب هذه الطبعة على ترتيب المروف الهجائية . الناشر : مؤسسة جمال للطباعة والنشر .
- 11\_ مراصد الإطلاع (على أسماء الأمكنة والبقاع) تأليف : صفي الدين عبد المؤمن بن عبد الحق البغدادي (ت ٧٣٩هـ). تحقيت وتعليق على محمد البجاوي . الطبعة الأولى ١٣٧٣هـ \_ ١٩٥٤م. الناشر : دار المعرفة \_ بيروت \_ لبنان .
- 77 مروج الذهب ومعادن الجوهر ، تصنيف الرحالة الكبير ، والمؤرخ الجليل أبى الحسن على بن الحسين بن على السعودي المتوفى في عام ٣٤٦ من الهجرة تحقيق محمد محى الدين عبد الحميد ، . الطبعة الخامسة ١٣٩٣ هـ ١٩٧٣ م ، الناشر دار الفكر ، ص ٢٩٣ .
  - ٣٣ معجم البلدان . تأليف : شهاب الدين أبي عبد الله ياقوت بن عبد الله الحموي الرومي البغدادي ( تراث العرب ، عام ١٩٨٦م . الناشر : دار صادر بيروت
  - ٦٤ المعجم الوسيط . قام بإخراج هذه الطبعة : الدكتور إبراهيم أنيس ، الذكتور عبد الحليم منتصر ، عطيه الصوالي ، محمد خلف الله أحمد . وأشرف على الطبع : حسن على عطية ، ومحمد شوقي أمين . الطبعة الثانية . الناشر : دار إحياء التراث العربي .
  - 70 \_ كم حديث الشعر والنثر . تأليف : طه حسين . الطبعة الحادية عشرة ، ١٩٣٦م . الناشر : دار المعارف بمصر .
  - 77\_ الموازنة بين الشعراء ( أبحاث في أصول النقد وأسرار البيان ) . تأليف : زكى مبارك . الطبعة الثانية ١٩٣٦م . الناشر : مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر .
  - ٦٧ ـ الموشح ( مآخذ العلماء على الشعراء في عدة أنواع من صناعة الشعر ) للمرزباني أبي عبيد الله محمد بن عمران بن موسى المرزباني ، طبعة عام ١٩٦٥ م . الناشر : دار نهضة
  - 7۸ موسیقی الشعر . تألیف ، الدکتور إبراهیم أنیس . الطبعة الرابعة ۱۹۷۲م . الناشر : دار القلم للطباعة والنشم \_ بیروت \_ لبنان .
  - ١٦٥ الموسوعة العربية الميسرة . بإشراف : محمد شفيق غربال . الطبعة الثانية ١٩٧٢م . الناشر :
     دار الشعب ومؤسسة فرانكلين للطباعة والنشر .

- ٧٠ النجوم في الشعر العربي القديم ( حتى أواخر العصر الأموي ) . تأليف : الدكتور يحيى عبد الأمير شامي . الطبعة الأولى عام ١٤٠٢ه ١٩٨٢م . الناشر : دار الآفاق الجديدة \_ بيروت .
- ٧١ نرهة الألباء، في طبقات الأدباء، لأبي البركات كال الدين عبد الرحمن بن محمد الأنباري، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، لم تذكر الطبعة وتاريخها. الناشر: دار نهضة مصر للطبع والنشر الفجالة القاهرة.
- ٧٢ النقد الأدبي (ومدارسه الحديثة). تأليف: ستانلي هايمن. ترجمة: الدكتور إحسان عباس والدكتور محمد يوسف نجم، لم تذكر الطبعة وتاريخها. الناشر: دار الثقافة \_ بيروت \_ لبنان.
- ٧٧ وفيات الأعيان . ( وأنباء أبناء الزمان ) . تأليف : أبي العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن أبي بكر بن خلكان (ت ١٦٨١ ) . حققه : الدكتور إحسان عباس . عام ١٩٧٠م . الناشر : دار صادر \_ بيروت .
- ٧٤ يوم وليلة ( خلافة ابن المعتز ) . تأليف : عبد العزين سيد الأهل . عام ١٩٥١م . الناشر : دار العلم للملايين ــ بيروت .







وين البحث





## محتويات البحث

| الصفحة   | الموضـــوع                                                                  |
|----------|-----------------------------------------------------------------------------|
| اً _ هـ  | أولاً ــ المقدمة                                                            |
| r 1      | ثانياً ــ الباب الأول : الوصف                                               |
|          | الفصل الأول: تعريف الوصف وتطوره منذ العصر الجاهلي وإلى السعصر               |
| 17 _ 1   | العباسي                                                                     |
| r 1r     | الفصل الثاني : أبواب الوصف عند ابن المعتز                                   |
| 17 - 18  | ١ ــ الطبيعة                                                                |
| To IV    | ٢ _ الخمر٢                                                                  |
| r r7     | ٣ _ الصيد                                                                   |
|          | ثالثاً _ الباب الثاني : دراسة فنية نقدية للصورة في شعر الوصف عند ابن المعتز |
| ra _ r1  | بأغراضه الثلاث                                                              |
| ۲۱ ؟ ؛   | الفصل الأول: التعمق في الصورة                                               |
| 79 _ 60  | الفصل الثاني: العناية بتفاصيل الصورة                                        |
| ۸۸ _ ۷۰  | الفصل الثالث: التشخيص                                                       |
| ٠٤ _ ٨٩  | الفصل الرابع: الخيال التركيبي                                               |
| ١٣ _ ١٠٥ | الفصل الخامس: تكثيف الصورة لموصوف واحد                                      |
| 311 - 17 | الفصل السادس: الجانب النفسي في الصورة                                       |
|          | الفصل السابع: دلالات حركية في الصورة                                        |
|          | الفصل الثامن في في التصور                                                   |





الصفحة

## الموضــوع

| رابعاً ـــ الباب الثالث : دراسة أسلوب الوصف في شعر ابن المعتز ١٤٠ ـــ ١٦٣ ـــ ١٦٣   |
|-------------------------------------------------------------------------------------|
| الفصل الأول : لغته الشعرية                                                          |
| الفصل الثاني : الصياغة في شعرهالفصل الثاني : الصياغة في شعره                        |
| الفصل الثالث : موسيقيٰ شعر الوصف وأوزانه                                            |
| خامساً ــ البـاب الرابـع : موقـف العلمـاء والنقـاد والـــدارسين من شعـــر الـــوصف  |
| عند عبد الله بن المعتز العباسي١٦٤ ـــ ١٦٤                                           |
| الفصل الأول : موقف العلماء والنقاد القدامي من شعر ابن المعتنز في الـوصف ١٦٤ ـــ ١٦٧ |
| الفصل الثاني : موقف العلماء والنقاد والـدارسين المحدثين من شعـر ابـن المعتـز        |
| الوصفالعصف الوصف                                                                    |
| الخاتمـة                                                                            |
| المصادر والمراجع                                                                    |
| محتويات البحث                                                                       |

