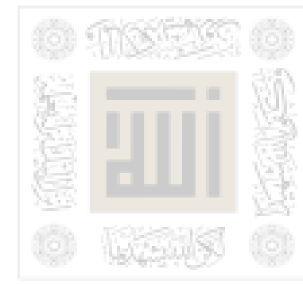
"William Jay Big Be show

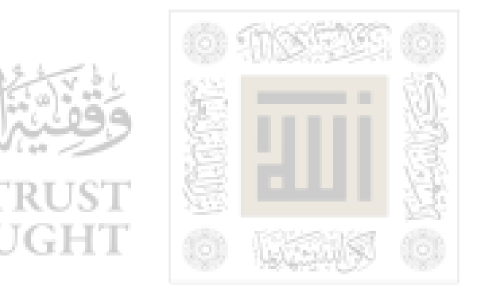


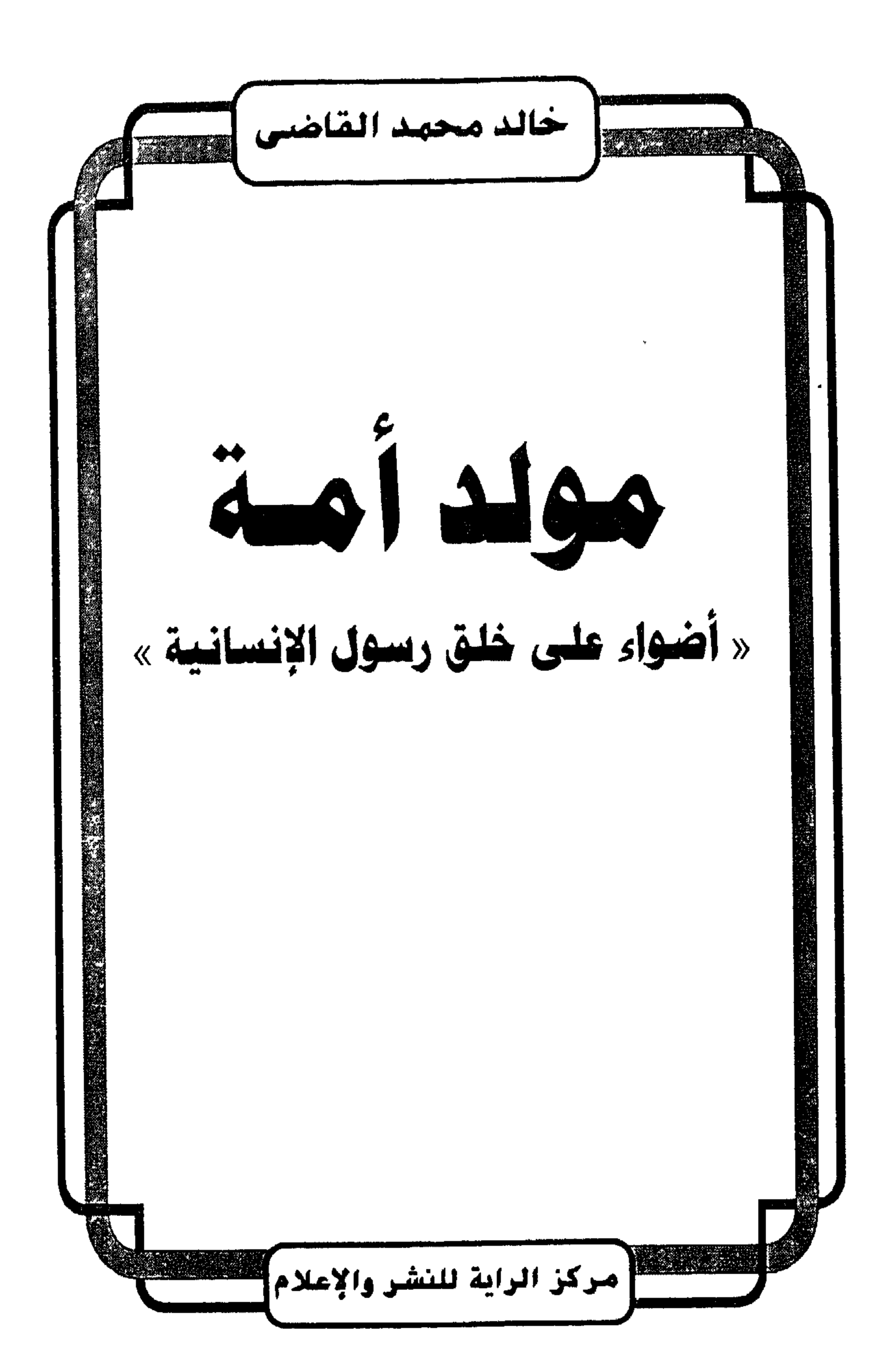
مركز الرابة للنشر والإعلام



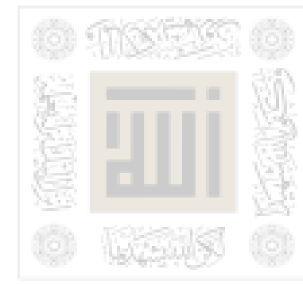














# سلسلة «كتاب الراية» تصدر شهرياً عن مركز الراية

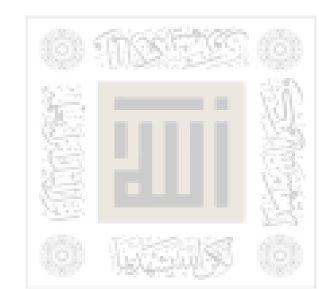
# مركز الراية للنشر والإعلامر ١٩٩٤ اسسها أحمد فكرى عامر ١٩٩٤

اسم الكتاب : مولد أمة

المؤلسف : خالد محمد القاضي

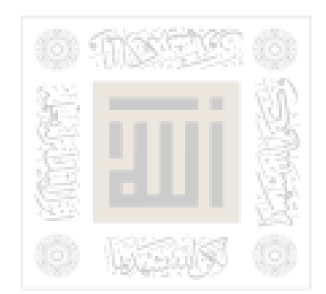
كافة حقوق الطبع والنشر هى ملك لمركز الراية للنشر والاعلام





رقم الإيداع ٩٩/١٠٤٢١



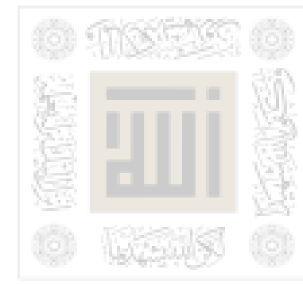




# « وإنك لعلى خلق عظيم »

صدق الله العظيم







إهداء

والسرور... الدت

إلى

روم فضيلة العارف بالله الشيخ محمد أحمد رضوان نقديراً لاجتماده المخلص في السيرة النبوية العطرة

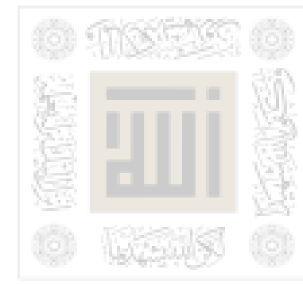
9

إلى توأم والدى الرودى الذى لم تلده أمه ... المستشار محمد راشد متولي

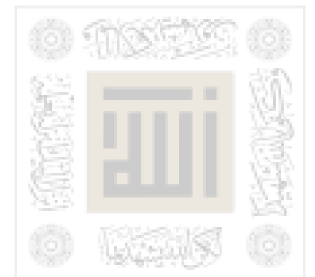
أهدى هذا الكناب ..

خالد









#### مقدمة

هذه مكة تستقبل وليداً رضى به أهلها وعمهم البشر والسرور... يتيماً صاحبت ولادته إرهاصات وإشارات إلى أن أمة حديدة قد ولدت بسيتغير بها وجه التاريخ وسترتفع بها الإنسانية، وترقى وتزخر بالعلوم والمعارف، بعد أن سيطرت عليها البداوة، وفشت فيها الأخلاق الذميمة، وتمكنت من قلوبها الخرافات والأساطير، واستعبدتهم الأوثسان وما يحيط بها من أوهام فدانوا بها وخضعوا لعادات وتقاليد وأخلاق غير مرضية بلكات مردية.

فجاءت ولادة هذا اليتيم نوراً أضاء حياتهم واهتدت به أفئدتهم، عاش بينهم في طهر ونقاء وصفاء.

ذالكم رسول الله محمد صلى الله عليه وسلم، وللدت بولادته أمة تخلت بقيادته عن الفرقة والشتات والخصام والاقتتال إلى وحدة تقود وتسود.

جاء هذا المولود الكريم داعياً إلى الله على فترة من الرسل فكان دينه الإسلام دعوة للسلام والرحمة والوئام، يشيع كل ذلك في أقواله وأفعاله، فهو دعوة لعطف الآباء على الأبناء وحث للأبناء على البر بالآباء حتى تكون الأسرة وحدة صالحة في المحتمع يقوى بها، ويشتد عوده، وترتفع فيه دعوة الحق والعدل والتعاطف والتساند في الملات وفي العبادة. كانت دعوته إليها





رفقاً فالدين يُسر ولن يشاد الدين أحد إلا غلبه، وإن المنبت لا أرضاً قطع ولا ظهراً أبقى، كانت دعوته أمناً وأماناً، محذرة محرمة للغدر والخيانة، داعية إلى السلم والسلام والتسامح والصفاء فهو بأمته رؤف رحيم يخفف آلام المصابين، يعود المريض ويواسى الحزين ويأسو الجراح، فهو رفيق بالإنسان بل وبالحيوان، قال الله تعالى: (وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين) (1)

ولقد تواصلت سيرته ومسيرته تتذاكرها أمته، فله في كل ربيع مولد وعلى كل فم وقلم ذكر وفي كل قلب سليم مكان، كيف لا وذكره أمر من الله سبحانه وتعالى مقروناً باسمه جل وعلا، فهذه كلمة التوحيد التامة: (أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمداً رسول الله).

وهذا هو ربه كرمه وأمر بالصلاة عليه فقال: (إن الله وملائكته يصلون على النبي يا أيها الذين آمنوا صلوا عليه وسلموا تسليماً) (٢)

جاء بالإسلام ديناً ألف به بين القبائل المتنازعة فكان ولادة أمة بعد الأيام المروعة والعادات المفزعة التي اتخذت من العرف دولة، ومن الجاهلية حضارة ومن الضعف قوة وغلبة وعزة.

كان أمياً علمه الله وأعز له إلا من حماية الله، قال تعالى: (والله يعصمك من الناس) (٢).

<sup>(</sup>١) سورة الأنساء الآية ١٠٧

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب الآية ٥٦

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة الآية ٦٧

<sup>-1.-</sup>



لقد استجاب لدعوته صنوف من الناس اختلفت منهم الصفات والطباع، يختلفون في الرأى ولكنهم عند الحق يلتقون وصدق الله.

وإن ميلاد سيدنا رسول الله محمد صلى الله عليه وسلم كان مطلع النور للعالم وكان ميلاد أمة ودولة وحضارة.. فبدل شرك الناس توحيداً وظلمهم عدلاً وظلامهم نوراً وهداية فقد أرسله الله تعالى للناس كافة هادياً ومبشراً قال تعالى: (إنا أرسلناك شاهداً ومبشراً ونذيراً و وداعياً إلى الله بإذنه وسراجا منيراً) (1).

ومحمد صلى الله عليه وسلم خاتم الأنبياء والمرسلين ذكى الله لسانه فقال: (وما ينطق عن الهوى) (٢) وزكى الله قلبه فقال: (ما كذب الفؤاد ما رأى) (٢) وذكى بصره فقال: (ما زاغ البصر وما طغى) (٤) وزكاه كله فقال: (وإنك لعلى خلق عظيم) (٥) وصدقت عائشة رضى الله عنها عندما سئلت عن خلقه صلى الله عليه وسلم إذ قالت : (كان خلقه القرآن) واستطاع صلى الله عليه وسلم بخلقه أن يغزو الأراضين فدانت له من أدناها إلى أقصاها.

<sup>(</sup>١) سوررة الأحزاب الآية ٤٥ و ٢٦٠

<sup>(</sup>٢) سورة النجم الآية ٣

<sup>(</sup>٣) سورة النجم الآية ١١

<sup>(</sup>٤) سورة النجم الآية ١٧

<sup>(</sup>٥) سورة القلم الآية ؛



وفي هذا الكتاب نلقى أضواء على خلق رسول الإنسانية "محمد" صلى الله عليه وسلم من خلال ثمانية فصول :

الفصل الأول : نسبه صلى الله علية وسلم وولادته ورضاعته.

الفصل الثاني : خلق الرسول صلى الله عليه سلم قبل البعثة.

الفصل الثالث : اشتراكه صلى الله عليه وسلم في بناء الكعبة

الفصل الرابع: اختلاؤه في غار حراء.

الفصل الخامس : محمد وآل بيته.

الفصل السادس : زهد محمد.

الفصل السابع: محمد وأصحابه.

الفصل الثامن : محمد وأعدائه.

وا لله أسأل أن يكون هـذا العمـل خالصاً لوجهـه تعـالي، ومحبـة فـي رسول اللـه عليه أفضل الصلاة وأزكي السلام.

خالد محمد القاضى وكيل أول النيابة بهكتب النائب العام

القاهرة في ربيع الأول ١٤٢٠هـ



#### الفصل الأول

#### نسبه صلى الله عليه وسلم وولادته ورضاعته

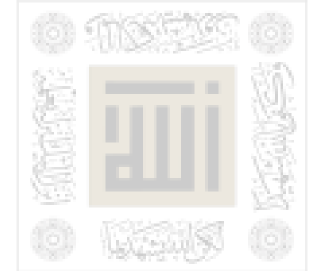
۱- هو محمد بن عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف بن قصى بن كلاب بن مرة بن كعب بن لؤى بن غالب بن فهر بن مالك بن النضر بن كنانة بن خزيمة بن مدركة بن الياس بن مضر بن فزار بن معد بن عدنان. وعدنان من ولد إسماعيل نبى الله ابن إبراهيم خليل الله عليهم السلام.

وقد اختاره الله تعالى من أزكى القبائل وأفضل البطون وأطهر الأصلاب فما تسلل شئ من أدران الجاهلية إلى شئ من نسبه صلى الله عليه وسلم.

روى مسلم بسنده عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: (إن الله اصطفى قريشاً من كنانة واصطفى قريشاً من كنانة واصطفى هاشماً من قريش واصطفانى من بنى هاشم).

٢- أما ولادته صلى الله عليه وسلم فقد كانت في عام الفيل وهـو
 العام الذي حاول فيه أبرهة الأشرم غزو مكة وهدم الكعبة فرده الله عن





ذلك بالآية الباهرة التي وصفها القرآن وكانت على الأرجح يـوم الإثنـين لإثنتي عشرة ليله خلت من شهر ربيع الأول.

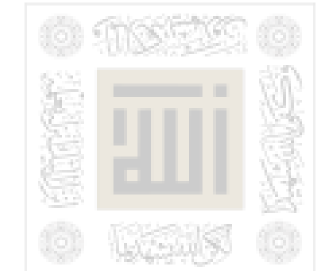
٣- وقد ولد يتيما فقد مات أبوه عبد الله وأمه حاملة لشهرين فحسب فعنى به جده عبد المطلب واسترضع له - على عادة العرب إذ ذاك - امراة من بنى سعد بن بكر يقال لها حليمة بنت أبى ذؤيب.

وقد أجمع رواة السيرة أن بادية بنى سعد كانت تعانى إذ ذاك سنة بحدبة قد حف فيها الضرع ويبس الزرع، فما هو إلا أن صار محمد صلى الله عليه وسلم فى منزل حليمة واستكان إلى حجرها وتديها حتى عادت منازل حليمة من حول خبائها ممزعة خضراء فكانت أغنامها تروح منها عائدة إلى الدار شباعا ممتلئة الضرع.

3- وقد حصلت أثناء وجوده صلى الله عليه وسلم فى بادية بنى سعد حادثة شق الصدر التى رواها مسلم (۱) وتعد هذه الحادثة من ارهاصات النبوة ودلائل اختيار الله إياه لأمر جليل وقد رويت هذه الحادثة بطرق صحيحة وعن كثير من الصحابة، منهم أنس بن مالك فيما يرويه عن مسلم فى صحيحه: (أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أتاه جبريل وهو يلعب مع الغلمان فأخذه فضرعه فشق عن قلبه، فاستحرجه، فاستحرج منه علقة فقال هذا حظ الشيطان منك ثم غسله فى طست من

<sup>(</sup>۱) راجع قصة استرضاعه في بادية بني سعد وحبر شق صدره في سيرة ابن هشام ۱۱٪ ۱۹ وأبطر صحيح ج۱ ص ۱۰۱ و ۱۰۲ وأبطر صحيح

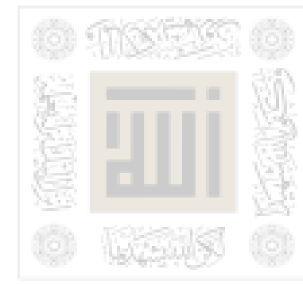




ذهب لماء زمزم ثم أعاده إلى مكانه وجاء الغلمان يسعون إلى أمه. مرضعته - ينادون أن محمداً قد قتل فاستقبلوه وهو ممتقع اللون).

٥- ليست الحكمة من هذه الحادثة - والله أعلم - استئصال غدة الشر في جسم رسول الله صلى الله عليه وسلم. إذ لو كان الشر منبعه غدة في الجسم أو علقة في بعض أنحائه لأمكن إن يصبح الشرير خيراً بعملية حراحية، ولكن يبدو أن الحكمة هي إعلان أمر الرسول صلى الله عليه وسلم وتهيؤه للعصمة والوحي منذ صغره يوسائل مادية ليكون أقرب إلى إيمان الناس به وتصديقهم برسالته. إنها إذاً عملية تطهير معنوى ولكنها اتخذت هذا الشكل المادي الحي ليكون فيه ذلك الإعلان الإلهي بين أسماع الناس وأبصارهم.





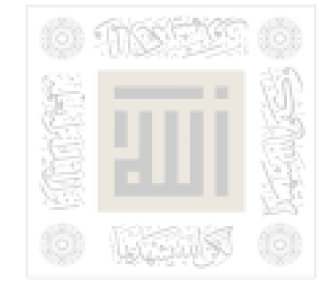


#### الفصل الثاني

## خلق الرسول صلى الله عليه وسلم قبل البعثة

1- كانت حياة النبى صلى الله عليه وسلم قبل البعشة حياة فاضلة شريفة... لم تعرف له فيها هفوة ولم تحص عليه فيها زلة.. لقد شب رسول الله يحوطه الله سبحانه وتعالى بعنايته ويحفظه من أقذار الجاهلية لما يريده له من كرامته... ورسالته حتى صار أفضل قومه مروءة وأحسنهم خلقاً وأكرمهم حسباً، وأحسنهم جوارا وأعظمهم حلماً وأصدقهم حديثا وأعظمهم أمانة وأبعدهم من الفحش والأخلاق التى تدنس الرجال تنزهاً له وتكرماً.

٢- ولقد كان في المجتمع العربي حنيفيون وحدوا الله ودعوا إلى توحيده وكان هناك كرماء أوفياء وكان هناك من عرفوا بالعفة وطهارة الذيل والبعد عن المآثم والتنزه عن الفواحش، ولكن كان عزيزاً جداً أن تجد في هذه البيئة إنساناً جمع الله فيه كل هذه الصفات وغيرها مثل ما جمع في النبي محمد صلى الله عليه وسلم. فقد كان يمتاز على كل من يعيشون في بيئته بطابع خاص، لا يشاركه فيه غيره، هو طابع الكمال في كل شئ، ذلك أن الله جلت قدرته تولاه منذ طفولته بالحفظ والصيانة



فعصمه من عبث الجاهلية وفسادها وطهره من أدرانها و حبائتها و كان صورة ماثلة للكمال... ونموذجاً حياً للفضيلة في كل ما يأتي وما يدع... إذ كان شاباً فيه حماسة الشباب ودوافعه ونزعاته ولكنه لم يكن يتنزل إلى ما يتنزل إليه الشباب من عبث ولهو و لم يكن يرضى لنفسه أن يهبط إلى المستوى الذي يدنس الرجولة أو ينافى الكرامة.. كان في مكة بيوت كثيرة للهو فيها الخمر والميسر وفيها الغناء والسمر وفيها العبث والمجنون وفيها كل ما يرضى جموح الشباب من لذة ومتاع، وكان للشباب في تلك البيوت مآرب شتى تهفو إليها نفوسهم وتسعى لها أرجلهم إلا محمد بن عبد الله صلى الله عليه وسلم فقد عزف بطبعه عن كل ذلك وتعالى بنفسه عن مواطن الريبة ومواضع الحسة، فمارئى يوما قط لاهياً ولا عابثاً ولا أثماً ولا فاحشاً ولا معاقراً خمراً ولا قمراً (۱)

ولامتدنسا في نزوة من نزوات الشباب الجامحة كالجرى وراء الغيد الكواعب أبل كان سمته الجد والعفاف.

٣- قال صلى الله عليه وسلم فيما يرويه عن نفسه:

(ما هممت بشئ مما كانوا في الجاهلية يعملونه غير مرتين. كل ذلك يحول الله بيني وبينه، ثم ما هممت به حتى أكرمني الله بالرسالة، قلت ليلة للغلام الذي يرعى معى بأعلى مكة لو أبصرت لي غنمي حتى

<sup>(</sup>١) قمراً: القمار.

<sup>(</sup>٢) العيد الكواعب: البنات الحسان.

<sup>-11</sup> 





أدخل مكة وأسمر بها كما يسمر الشباب، فقال: أفعل، فخرجت حتى إذا كنت عند أول دار بمكة سمعت عزفا فقلت: ما هذا؟ فقالوا عرس فحلست أسمع، فضرب الله على أذنى فنمت فما أيقظنى إلا حسر الشمس، فعدت إلى صاحبى فسألنى فأخبرته، ثم قلت له ليلة أخرى مثل ذلك و دخلت مكة فأصابنى مثل أول ليلة، ثم ما هممت بعده بسوء) (١) صدق رسول الله.

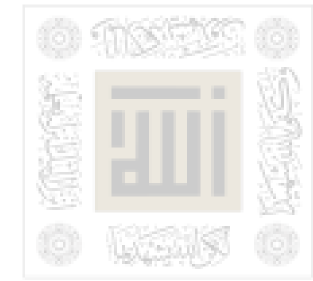
فهذا الحديث يعبر عن حفظ الله لرسوله من كل سوء منذ صغره وصدر شبابه ونستطيع أن نستخلص منه حقيقتين :

الأولى: أن النبى صلى الله عليه وسلم كان متمتعا بخصائص البشرية كلها وكان يجد في نفسه ما يجده كل شاب من مختلف الميولات الفطرية التي اقتضت حكمة الله أن يجبل عليها لناس، فكان يحس بمعنى السمر واللهو، ويشعر بما في ذلك من متعة وتحدثه نفسه لو تمتع بشئ من ذلك كما يتمتع الآخرون.

الثانية: أن الله عز وجل قد عصمه مع ذلك عن جميع مظاهر الانحراف وعن كل مالا يتفق مع مقتضيات الدعوة التي هيأه الله لها، فهي حتى عندما لا يجد لديه الوحي أو الشريعة التي تعصمه من الاستجابة لكثير من رغائب النفس، يجد عاصماً آخراً خفياً يحول بينه

<sup>(</sup>۱) رواه این الأثیر ورواه الحاکم عن علی بن آبی طالب وقال عنه صحیح علی شرط مسئلم ورواه الطبرانی می حدیث عمار بن یاسر.





وبين ما قد تتطلع عليه نفسه مما لا يليق بمن هيأته الأقدار لتتميم الأخـــلاق وإرساء شريعة الإسلام.

وفى اجتماع هاتين الحقيقتين لديه صلى الله عليه وسلم دليل واضح على أن ثمة عناية إلهية خاصة تسيره وتأخذ بيده بدون وساطة الأسباب العادية كوسائل التربية والتوجيه... ومن ذا الذى يوجهه فى طريق هذه العصمة وكل الذين حوله من أهله وبنى قومه وجيرانه غرباء عن هذا الطريق ضالون عن هذه الوجهة ؟.

لا حرم إذاً أن هذه العناية الإلهية الخاصة التي جعلت لشباب النبي محمد صلى الله عليه وسلم طريقاً دقيقاً من النور يمخر عباب ظلام الجاهلية، من أعظم الآيات الدالة على معنى النبوة التي خلقه الله لها وهيأه لحمل أعبائها وعلى أن معنى النبوة هو الأساس في تكوين شخصيته واتجاهاته النفسيه والفكريه والسلوكيه في الحياة.

وكان من اليسير أن يولد الحبيب الأعظم صلى الله عليه وسلم وقد انتزعت من نفسه كل هذه الدوافع الغريزيه إلى التمتع بالشهوات والأهواء، فلا يجد في نفسه ما يدفعه أصلاً إلى ترك أغنامه أمانة عند زميله ليهبط إلى بيوت مكة فيبحث بينها عن قوم يسمرون أو يلهون ويمرحون. لكن الرسول كان يتفرد بصفات أخلاقية سامية فريدة، وإذاً فليس ثمة ما يدل على العناية الخفية التي تصرفه عما لا يليق رغم وجود الدوافع الغريزيه نحوه، وإنما أرادت حكمة الله عز وجل أن يبتدى للناس من هذه





العناية الإلهية بالرسول الكريم ما يسهل عليهم أسباب الإيمال برسالته ويبعد عن أفكارهم عوامل الريب في صدقه.

٤- أما عن عقيدته صلى الله عليه وسلم فقد نشأ سليم العقيدة صادق الإيمان عميق التفكير غير خاضع لترهات (١) الجاهلية فما عرف عنه أنه سجد لصنم قط أو تمسح به أو ذهب إلى عراف أو كاهن بل بغضت اليه عيادة الأصنام والتمسح بها فلم يحلف "باللات والعزى" (١) ولم يتمسح بالصفراء (١) ولم يتوسل إلى "إساف ونائلة" (١) كما كانوا يفعلون وكذلك بغض إليه صلى الله عليه وسلم قول الشعر فلم يعرف عنه أنه قال شعراً أو أنشأ قصيدة لأن ذلك لا يتلاءم ومقام النبوة وصدق الله تعالى حينما قال: (وما علمناه الشعر وما ينبغي له) (٥).

٥- كان طابعه صلى الله عليه وسلم الوقار والكمال مع سماحة فسى الطبع وطلاقة في الوجه وحلاوة في اللسان جعلته محبباً إلى كل من يعاشره أو يجادثه أو يلقاه.

<sup>(</sup>١) ترهات عجهالات.

<sup>(</sup>٢) اللات والعزى آلهة الكفر والضلال.

<sup>(</sup>٣) الصفراء صنم الكفر والجهالة

<sup>(</sup>٤) إساف ونائلة . صنم من النحاس

٥) سورة يس من الآية ٦٩





وعرف له أهل مكة هذا السمت (۱) الوقور وهذا الخلق الرضى فأحبوه وأكبروه ووصفوه بأحسن ما يمكن أن يوصق به إنسان من صفات الكمال... فلقبوه بالأمين وأصبح هذا اللقب وصفاً مميزاً له دون غيره حتى صار علماً عليه لا ينادى ولا يذكر إلا به، فقد عرفوه منذ نشأ فيهم وهو الصادق الذى لا يكذب والوفى الذى لا يغدر والناصح الذى لا يغش والأمين الذى لا يخون كما عرفوه طاهر النفس واسع الحلم رحيم القلب جم التواضع وعرفوا فيه كرم العشرة وحسن الجوار ورجاحة العقل... وعلو الهمة والزهد فيما يتكالب الناس عليه من متاع زائل ولمسوا فيه الخير كل الخير، ذلك كله هو ما دعا خديجة رضى الله عنها وأرضاها إلى أن تدعو محمداً زوجاً لها.

7- كانت خديجة كما يروى ابن الأثير وابن هشام - امراة تاجرة ذات شرف ومال تستأجر الرجال في مالها وتضاربهم إياه بشئ بجعله لهم منه، فلما بلغها عن رسول الله صلى الله عليه وسلم صدق الحديث وعظم الأمانة وكرم الأخلاق، أرسلت إليه ليخرج في مالها إلى الشام تاجراً وتعطيه أفضل ما كانت تعطى غيره ومعه غلامها ميسرة، وقد قبل محمد صلى الله عليه وسلم هذا العرض فرحل الى الشام عاملا في مالها ومعه ميسرة فحالفه التوفيق في هذه الرحلة أكثر من غيرها وعاد الى ومعه ميسرة فحالفه التوفيق في هذه الرحلة أكثر من غيرها وعاد الى خديجة بأرباح مضاعفة، فأدى لها ما عليه في أمانة تامة ونبل عظيم

<sup>(</sup>١) السمت: الطابع الميز

<sup>-77-</sup>



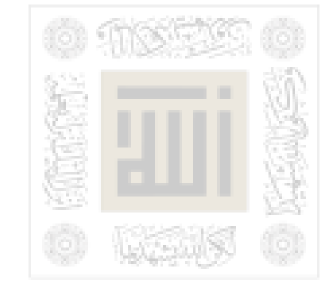


ووجد ميسرة من خصائص النبى صلى الله عليه وسلم وعظيم أخلاقه ما ملأ قلبه، دهشة له، وإعجاباً به فروى ذلك لخديجة. فأعجبت خديجة بعظيم أمانته ولعلها دهشت لما نالها من البركة بسببه فعرضت نفسها عليه زوجة بواسطة صديقتها... (نفيسة بنت منية) فوافق النبى صلى الله عليه وسلم وكلم فى ذلك أعمامه فخطبوها له من عمها (عمرو بن أسد) و تزوجها صلى الله عليه وسلم وقد تم له من العمر خمسة وعشرون عاماً ولها من العمر أربعون.

وعمله صلى الله عليه وسلم في مال حديجة استمرار لحياة الكدح الذي بدأه برعى الأغنام، ولخديجة فضل ومنزلة في حياة النبي صلى الله عليه وسلم، فلقد ظلت لخديجة مكانة سامية عند رسول الله طيلة حياته. وقد ثبت في الصحيحين أنها خير نساء زمانها على الإطلاق. روى البخارى ومسلم أن علياً رضى الله عنه سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: "خير نسائها مريم بنت عمران وخير نسائها خديجة بنت خويلد" (۱). وروى البخارى ومسلم أيضاً عن عائشة رضى الله عنها أنها قالت: (ما غرت على نساء النبي صلى الله عليه وسلم إلا على خديجة وإنني لم أدركها، قالت: "وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا ذبح الشاة فيقول أرسلوا بها إلى أصدقاء خديجة قالت:

<sup>(</sup>۱) الضمير في نسائها عائد - كما تدل رواية مسلم - إلى السماء بالنسبة لمريم وإلى الأرض بالنسبة لحديجة. وقال الطيبي : الضمير الأول راجع الى الأمة التي كانت فيها مريسم، والشاسي إلى هذه الأمة، وانظر فتح الباري. ١/٧٩





فأغضبته يوما فقلت: خديجة فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إنى قد رزقت حبها" (١).

وروى أحمد والطبراني من طريق مسروق عن عائشة قالت: "كان رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يكاد يخرج من البيت حتى يذكر حديجة فيحسن الثناء عليها فذكرها يوماً من الأيام، فأخذتني الغيرة فقلت: هل كانت إلا عجوزاً قد أبدلك الله خيراً منها ؟. فغضب ثم قال: (لا والله ما أبدلنسي الله خيراً منها: آمنت بي إذ كفر الناس؛ وصدقتني إذ كذبني الناس، وواستني بمالها إذ حرمني الناس ورزقني الله منها الولد دون غيرها من النساء).

<sup>(</sup>۱) متفق عليه واللفظ لمسلم. - ۲۶۰-



#### الفصل الثالث

## اشتراكه صلى الله عليه وسلم في بناء الكعبة

۱- الكعبة أول بيت بنى على اسم الله ولعبادة الله وتوحيده فيه، بناه أبو الأنبياء إبراهيم عليه السلام بعد أن عانى من حرب الأصنام وهدم المعابد التى نصبت فيها، بناها بوحى من الله تعالى وأمر له بذلك (وإذ يرفع إبراهيم القواعد في البيت وإسماعيل ربنا تقبل منا إنك أنست السميع العليم) (۱).

٧- ولقد شارك رسول الله صلى الله عليه وسلم قبل البعثة فى بناء الكعبة وإعادة تشييدها مشاركة فعالة، فلقد كان ينقل الحجارة على كتفه ما بينها وبينه إلا إزاره وكان له من العمر إذ ذاك خمس وثلاثون سنة فى الأصح. وروى البخارى فى صحيحيه من حديث جابر بن عبد الله رضى الله عنه قال: لما بنيت الكعبة ذهب النبسى صلى الله عليه وسلم والعباس ينقلان الحجارة فقال العباس للنبى صلى الله عليه وسلم: اجعل ازارك على رقبتك، فحر إلى الأرض وطمحت عيناه إلى السماء فقال: أرنى إزارى فشده عليه.

(١) سورة البقرة الآية ١٢٧

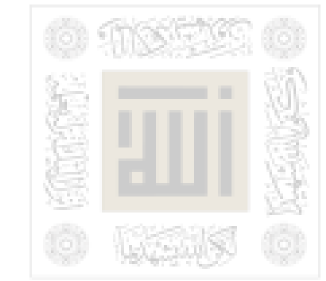


٣- وقد ذهب بعض المستشرقين إلى أن الإسلام إذا كان قد قضى على عبادة الأصنام بصورة جزئية فإذا به يقرر هذه العبادة على نطاق أوسع إذ أن كل ما فعله هو أن جمع الأصنام في حجر واحد هو الكعبة. وقد نهى الناس عن عبادة الأصنام المفردة ويدعوهم بعد ذلك إلى العبادة الجامعة وأن الرسول قد اشترك في ذلك إذ أن له دوراً في هذا التجميع بصورة فنية دقيقة.

غير أننا نستطيع الرد على هؤلاء الدعاة المضللين بأنه ليس للكعبة تأثير على الطائفين حولها أو العاكفين فيها فهى على ما لها من قداسة ووجاهة عظيمة عند الله حجارة لا تضر ولا تنفع، ولكن الله عز وجل لما أمر إبراهيم عليه السلام بتكسير الاصنام والطواغيت وهدم بيوتها والقضاء على معالمها ونسخ عبادتها اقتضت حكمته عز وجل أن يشيد فوق الأرض بناء يكون شعاراً لتوحيد الله وعبادته وحده ويظل مع الدهر تعبيراً للعالم عن المعنى الصحيح للدين والعبادة وعن بطلان كل من الشرك وعبادة الأصنام.

هذا البيت يدخله الإنسان ليقف عزيراً لا يخصع ولا يدل إلا خالق الكون له، وإذا كان لابد للمؤمنين بوحدانية الله والداخلين في دينه مس رابطة يتعارفون بها، ومثابة يؤوبون إليها، مهما تفرقت بلدانهم وتباعدت ديارهم واختلفت لغاتهم وأجناسهم، إذا كان لابد من ذلك فليس أحدر من هذا البيت الذي أقيم رمزاً لتوحيد الله ورداً على باطل الشرك





والأصنام، من أن يكون هو الرابطة وهو المثابة لهم جميعاً، يتعارفون في حماه ويلتقون على الحق الذي شيد ليكون تعبيراً عنه فهو الشعار الذي يجسد وحدة المسلمين في أقطار الأرض، ويعبر عن توحيد الله والعبادة له وحده مهما أقيم من آلهة زائفة وانتصب من متألهين باطلين على مر الأزمنة والعصور.

وهذا هو المعنى المستفاد من قول عالى: (وإذ جعلنا البيت مثابة للناس وأمناً واتخذوا من مقام إبراهيم مصلى) (١) وهذا هو المعنى الذى يلحظه الطائف بالبيت الحرام، بعد أن يملأ قلبه من معنى العبودية لله تعالى والقصد إلى تحقيق أوامره ومن حيث أنها أوامر ومن حيث أنه عبد مكلف بتلبية الأمر وتحقيق المأمور به ومن هنا جاءت قداسة البيت وعظم مكانته عند الله تعالى وكانت ضرورة الحج إليه والطواف من حوله.

٤- ولعلنا نذكر ما كان له صلى الله عليه وسلم من أثر كبير فى حل المشكلة التى تسببت عن اختلاف القبائل حول من يستحق أن ينال شرف وضع الحجر الأسود فى مكانه فقد خضع جميعهم لاقتراحه الذى أبداه حلاً للمشكلة علماً منهم بأنه الأمين والمحبوب من الجميع.... ويتمثل حله لتلك المشكلة بأن قال: (هلموا إلى ثوب) فحاءوه بالثوب فأخذ الحجر فوضعه فى وسط الثوب ثم قال: (لتأخذ كل قبيلة بناحية من الثوب ثم ارفعوه جميعاً). فأشرك بذلك كل الأطراف المتنازعة.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية ١٢٥





وينبغى أن نحيل هذه المزية فيه عليسه الصلاة والسلام إلى ما اختاره الله له من القيام بعبء الرسالة والنبوة، قبل أن نحيلها إلى العبقرية التى جبل عليها والذكاء الذى فطر عليه، فالأساس الأول فى تكوينه صلى الله عليه وسلم أنه رسول ونبى ثم تأتى المزايا الأخرى كلها من عبقرية ودهاء وذكاء مبنية على هذا الأساس ولاحقة به..... فنبوته ورسالته أصبغته بحكمة فى تدبير الأمور.



#### الفصل الرابع

## اختلاوه في غار حراء

١- كانت حياة النبى صلى الله عليه وسلم قبل البعثة أمتل حياة وأكرمها... وأحفلها بمعانى الإنسانية والشرف والكرامة وعظمة النفس ثم نبأه الله وبعثه فنمت هذه الفضائل وترعرعت ومازالت تسمو فروعها وترسخ أصولها حتى أصبحت فريدة في تاريخ الإنسانية، فكانت حياة نور انبعث من وسط ظلمات وحياة طهارة بزغت من وسط أدناس وأرجاس.

٧- ولما أحذت سنه تدنو نحو الأربعين نشأ لديه حب للعزلة عن الخلق والانصراف إلى الخالق لما في الخلوة من صفاء النفس وهدوء البال والتفكر في ملكوت الله وعظيم خلقه وجليل قدرته، وهذه الخلوة التي حببت إلى قلب رسول الله صلى الله عليه وسلم دلالة عظيمة حداً لها أهمية كبرى في حياة المسلمين عامة وحياة الداعين إلى الله بصورة خاصة. فهي توضح أن المسلم لا يكمل إسلامه مهما كان متحلياً بالفضائل قائما بألوان العبادات حتى يجمع إلى ذلك ساعات من العزلة والخلوة يحاسب فيها النفس ويراقب الله تعالى ويفكر في مظاهر الكون





و دلائل ذلك على عظمة الله. هذا في حق أي مسلم يريد لنفسه الإسلام الصحيح فكيف بمن يريد أن يضع نفسه موضع الداعسي إلى الله والرشد إلى الطريق الحق. وحكمة ذلك أن للنفس الإنسانية آفات لا يقطع شـرتها إلا دواء العزلة عن الناس ومحاسبتها في نجوة من ضجيج الدنيا ومظاهرها. فالكبر والعجب والحسد والرياء وحب الدنيا. كل ذلك آفات من شأنها أن تتحكم في النفس وتتغلغل إلى أعماق القلب وتعمل عملها التهديمي في باطن الإنسان رغم ما قد يتجلى به ظاهره من الأعمال الصالحة والعبادات المبرورة، ورغم ما قد ينشغل به من القيام بشئون الدعوة والإرشاد وموعظة الناس. وليس لهذه الآفات من دواء إلا أن يتخلى صاحبها بين كل فنزة وأخرى مع نفسه ليتأمل فيي حقيقتها ومنشئها ومدى حاجتها إلى عناية الله تعالى وتوفيقه فمى كل لحظمة من لحظات الحياة، ثم ليتأمل في الناس ومدى ضعفهم أمام الخالق عز وجل وفي عـدم أي فائدة لمدحهم أو قدحهم، ثم ليتفكر في مظاهر عظمة الله وفي اليوم الآخر وفي الحساب وطوله وفي عظيم رحمة الله وعظيم عقابه، فعند التفكر الطويل المتكرر في هذه الأمور تتساقط تلك الآفيات اللاحقية بالنفس ويحيى القلب بنور العرفان والصفاء فلا يبقى لعكر الدنيا من سبيل إلى تكدير مرآته.

وشئ آخر له بالغ الأهمية في حياة المسلمين عامة وأرباب الدعوة خاصة هو تربية محبة الله عز وجل في القلب. فهو منبع التضحية والجهاد

-- 4

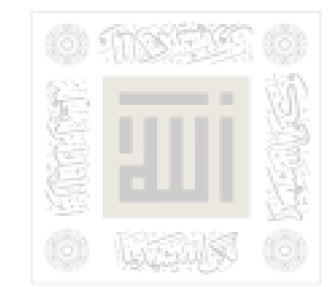




وأساس كل دعوة متأجمة صحيحة ومحبة الله لا تأتى من مجرد الإيمان العقلى به، فالأمور العقلانية وحدها ما كانت يوماً ما لتؤثر في العواطف والقلوب ولو كان كذلك لكان المستشرقون في مقدمة المؤمنين بالله ورسوله وكانت أفئدتهم من أشد الأفئدة حباً لله ورسوله. وإنما الوسيلة إلى محبة الله تعالى بعد الإيمان به - كثرة التفكير في آلائه ونعمه، والتأمل في مدى حلاله وعظمته، ثم الإكثار من ذكره سبحانه وتعالى بالقلب واللسان. وإنما يتم كل ذلك بالعزلة والخلوة والابتعاد عن شواغل الدنيا وضوضائها في فترات متقطعة مكررة من الزمن. فإذا قام مسلم بذلك وتهيأ له أداء هذه الوظيفة، نبتت له من ذلك في قلبه محبة إلهية عارمة تجعله يستصغر كل عظيم، ويحتقر كل مغرية من المغريات، عارمة تجعله يستصغر كل عظيم، ويحتقر كل مغرية من المغريات، فتلك ويستهين بكل إيذاء وعذاب، ويستعلى فوق كل إذلال أو استهزاء، فتلك العدة الكبرى التي ينبغي أن يتسلح بها الدعاة إلى الله وتلك العدة التي جهز الله بها حبيبه محمداً صلى الله عليه وسلم للقيام بأعباء الدعوة الإسلامية.

٣- وكانت البعثة بغار حراء ونزل الوحى عليه صلى الله عليه وسلم وهو يتأمل ويفكر، فحمل لواء الإسلام يرتفع به شيئاً فشيئاً مرفرفاً خفاقاً في كل الميادين وحمل لواء المبادئ السمحة التي بعشت في نفوس المستضعفين الأمل فأقبلوا يتدافعون إلى الإسلام اقبال الظماء على زلال الماء فيتلقاهم رسول الله صلى الله عليه وسلم بالبر والتكريم ويبسط لهم





وجهه وقلبه وبحلسه ويسوى بينهم وبين الذين يؤمنون من السادة والأشراف لا يفرق فى ذلك بين الغنى والفقير ولا بين القوى والضعيف ولا بين الحر ولا الرقيق ويقف منهم جميعاً موقف الأخ الشقيق والوالد الرحيم يأمرهم بالمعروف وينهاهم عن المنكر ويحل لهم الطيبات ويحرم عليهم الخبائث ويضع عنهم أصرهم والأغلال ويضرب لهم المثل الكامل بخلقه ودينه وهم يتبعونه ويقلدونه ويترسمون خطاه فيما يقول وما يفعل ويطيعونه طاعة الإكبار والإخلاص والحب.



#### الفصل الخامس

# محمد وآل بيته

1- حلمه وبره: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم المثل الكامل والأسوة الحسنة للإنسانية فى حسن معاشرة الأزواج بالمعروف والقسمة بينهم بالعدل فى كل من المبيت والنفقة واللطف والكرم وفى احتمال غضبهن وغيرهن وتنازعهن بالأناة والرفق والموعظة الحسنة، وكان يقوم فى البيت بمهنة أهله ويقضى حوائحه بيده. قالت عائشة رضى الله عنها: (ما ضرب رسول الله صلى الله عليه وسلم بيده امرأة له ولا خادماً قط). وكان فى بيته يطهر ثوبه ويرقعه ويحلب شاته ويخصف نعله ويخدم نفسه ويعقل البعير ويأكل مع الخادم ويقضى حاجة الره الضعيف والبائس والمسكين من آل بيته وإذا رأى أحداً فى حاجة آثره على نفسه ولو كان به خصاصة.

لقد جعل الرسول الكريم حسن معاشرة الزوجة ميزاناً لأفضلية المسلم، وزيادة قربه من ربه فقال فيما يرويه أبو هريرة رضى الله عنه: (أكمل المؤمنين إيماناً أحسنهم خلقاً، وخياركم خياركم لنسائهم).



يقول الأستاذ العقاد (ولم يجعل صلى الله عليه وسلم من هيبة النبوة سداً رادعاً بينه وبين نسائه بل أنساهن، برفقه وايناسه، أنهن يخاطبن رسول الله صلى الله عليه وسلم فى بعيض الأحيان فكانت منهن من تقول له أمام أبيها: (تكلم ولا تقل إلا حقاً!)، ومن تراجعه أو تغاضبه ومن تبلغ فى الاجتراء عليه ما يسمع به رجل كعمر بن الخطاب فى شدته فيعجب له ويهم بأن يبطش بابنته حفصة لأنها تجترئ كما تجترئ الزوجات الأخريات وإذا رأى النبى ذلك كف عن غضب الأب وقال: (ما لهذا دعوناك).

وكان صلى الله عليه وسلم هاشا باشاً يدخل السرور على أهله ويأذن لهن أن يلعبن بالمباح، قالت عائشة رضى الله عنها: (كنت ألعب بالبنات) أى باللعب التي على صورة البنات، وتجئ صواحبي فيلعبن معيى فإذا رأين رسول الله صلى الله عليه وسلم انقمعن منه و دخلن وراء ستر حياء وهيبة وكان صلى الله عليه وسلم يدخلهن على فيلعبن معي)

٧- رفقه ورعايته: وكان صلى الله عليه وسلم لا يشغله عن الرعاية لأزواجه والرفق بهن شاغل فى حضراً وسفر، وفى حرب أو سلام. قال أنس بن مالك رضى الله عنه: (بينما رسول الله صلى الله عليه وسلم يسير وحاد يحدو بنسائه فضحك رسول الله صلى الله عليه وسلم فإذا قد تنحى بهن (ازداد حداؤه فازدادت الإبل نشاطاً) قال: فقال له: يا أنحشه وهو خادم لدى النبى (ويحك) أرفق بالقوارير). والمراد أن أنحشه





خادمه كان يحدو (ينشد ويغنى) كما هى عادة العرب لتنشيط الإبل وسرعة سيرها فلما ازداد نشاطها وعليها النساء أمره صلى الله عليه وسلم بالرفق لأنهن كالقوارير (الزجاجات) فى رقتهن ولطافتهن وضعفهن

ولم يختلف حاله صلى الله عليه وسلم مع أزواجه في وقت الشدائد عن حاله في وقت الرضا فإن أحواله بهن في وقت الغضب لا تحرك عن بحال الرحمة والصفح والتلطف معهن بل ودفع الأذى عنهن.

فلما شاعت حملة عبد الله بن أبى بشأن حبر الإفك قال رسول الله صلى الله عليه وسلم عن السيدة عائشة: (إنسى لا أعلم عنها إلا خيراً) وقالت عائشة رضى الله عنها: (كان بينى وبين رسول الله صلى الله عليه وسلم كلام فقال: من ترضين أن يكون بينى وبينك؟ فقلت أبا بكر. فبعث إليه فحاء فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: اقض بينى وبين هذه. فقال: أنا يارسول الله؟! قال: نعم فتكلم رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقلت له: (اعدل يارسول الله) قالت: فرفع أبو بكر يده فلطم وجهى لطمة بدرمنها أنفى ومخراى دماً وقال: لا أبالك فمن يقصد إذا لم يقصد رسول الله صلى الله عليه وسلم. فقال رسول الله عليه وسلم. فقال الدم عن وجهى الله عليه وسلم. فقال الله عليه وسلم.

٣- عدله وانصافه: كان صلى الله عليه وسلم يعدل بين أزواجه في النفقة وفي السؤال عنهن وفي المبيت وفي السفر وفي الإقامة، في كل ما يتصل بهن مما يقدر عليه، أما ما كان خارجاً عن قدرته كحبه لإحداهن أكثر من غيرها فذلك ما لم يكلفه الله به ومع ذلك كان يستغفر الله منه. قالت عائشة. رضى الله عنها: (كان رسول صلى الله عليه وسلم يقسم فيعدل ويقول: اللهم هذا قسمى فيما أملك فلا تلمني فيما تملك ولا أملك).

3- عطفه ورهمته: كان الرسول صلى الله عليه وسلم حاكم دولة وزعيم أمة ومربى حيل وقائد حيش كما كان مصلحاً اجتماعياً واقتصادياً وسياسياً ومشرعاً لكافة البشر كما كان صلى الله عليه وسلم زوجاً وأباً وصهراً وكافل أيتام ومروض منافقين ومعالج مرضى القلوب وضعاف الإيمان ومع ذلك كله وجد مكاناً في قلبه لأبنائه كى يعطيهم من الرحمة والعطف والشفقة والعطف ما يشبع رغبتهم ويحيى نفوسهم ويسعد وجدانهم ويربى فيهم الخلق الكريم والشعور النبيل وحتى يضفى عليهم من نور نبوته وحنان أبوته ما يجعل الحياة في خاصة أهله وأولاده حياة مشرفة.

قال أبو قتادة: (بينما نحن على باب رسول الله صلى الله عليه وسلم جلوس أن خرج علينا رسول الله صلى الله عليه وسلم يحمل أمامة بنت أبى العاص ابن الربيع وأمها زينب بنت رسول الله صلى الله



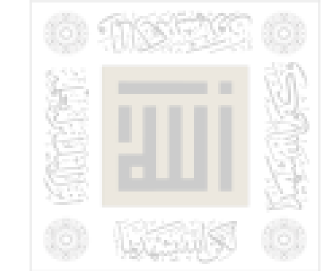


عليه وسلم وهي على عاتقه يضعها إذا ركع ويعيدها على عاتقه إذا قام حتى قضى صلاته يفعل ذلك بها ).

وذات مرة أقبل الحسن بن على على رسول الله صلى الله عليه وسلم فرحب به النبي وضمه إلى صدره وقبله بين عينيه.

وكان الرسول صلى الله عليه وسلم لا يجامل أولاده على حساب باقي الناس فعن على بن أبي طالب كرم الله وجهه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لما زوجه فاطمة رضي الله عنها بعث معها بحملة ووسادة أدم حشوها ليف ورحاءين وسقاء جرتين فقال على لفاطمة ذات يوم: والله لو سقوت (أى حملت آلة السقى) حتى قد اشتكيت صدرى. فقد جاء الله أباك بسبى، فاذهبى فاستخدميه فقالت: وأنا والله قد طحنت حتى محلت (أي ورمت) يداي. فأتت النبي صلم الله عليه وسلم فقسال : ما جاء بـك يابنيـة ؟ قالت : جئـت لأسلم عليـك واستحيت أن تسأله ورجعت. فقال: ما فعلت ؟ قالت: استحييت أن أسأله ورجعت. فأتياه جميعاً فقال على : والله لقد سقوت حتى اشتكيت صدري، وقالت فاطمة : والله قد طحنت حتى مجلت يداي وقد أتى الله بسبى وسعة فاخدمنا (أي اجعل لنا خادماً) فقال : والله لا أعطيكما وأدع أهل الصفة تطوى بطونهم لا أجد ما أنفق عليهم ولكني أبيعهم (أي السبي) وأنفق على أهل الصفة من أثمانهم. وأهل الصفة هم مساكين أسكنهم رسول الله صلى الله عليه وسلم فوق مسجده.





ولقد بلغ حلم الرسول صلى الله عليه وسلم ورحمته الذروة فى تاريخ الإنسانية إذ لم يقف حلمه وبره وعطفه ورفقه عند الإنسان فحسب بل شمل الحيوان كذلك فكان يقوم بنفسه ليفتح بابه لهرة تلتمس عنده ملحأ وكان يقوم بنفسه على تمريض ديك مريض وكان يمسح لجواده بكم قميصه وكان يقول صلى الله عليه وسلم: (إن الله رحيم يحب الرحماء ومن لا يرحم لا يُرحم).

ركبت عائشة ذات يوم بعيراً فيه صعوبة فجعلت تردده فقال لها صلى الله عليه وسلم: (عليك بالرفق) فكذلك شملت رحمته كل ما اتصل بها وأظلت كل من كان في حاجة إلى تفيوء ظلالها. وهي لم تكن مودة ضعف ولا رحمة استكانة ولم تشبها شائبة من ولا استعلاء إنما كانت اخاء في الله بين محمد والذين اتصلوا به جميعاً ومن ثم يفترق أساس حضارة الإسلام عن كثير من سائر الحضارات فالإسلام يضع العدل إلى حانب الاخاء والمودة إلى جانب الصفح والحلم إلى جانب الرحمة، وينبع ذلك من نبع الرسالة التي أرسله الله بها شاهداً ومبشراً ونذيراً وداعياً إلى الله بإذنه وسراجاً منيراً.



#### الفصل السادس

### زهد محمد

1- لم يكن النبي صلى ألله عليه وسلم يتأنق في ملبسه و لم تطلب نفسه التعالى في ميلاً للتواضع والعبودية، واشارة إلى أن كرم المؤمن وعزة تقوى الله لا بارتكاب أوجه الترفعات الدنيوية إذ لا يميز بها الله بين عباده ومعيار التميز عند الله تعالى هو التقوى.

٧- أما فراشه صلى الله عليه وسلم فقد أخذ منه ما تدعو ضرورته إليه فكان فراشه صلى الله عليه وسلم الذى ينام عليه أدماً حشوه ليف. روى البيهقى فى حديث عائشة قالت: (دخلت على امرأة من الأنصار فرأت فراش رسول الله صلى الله عليه وسلم قطيفة مثنيه فبعثت إلى بفراش حشوه الصوف. فدخل على النبى صلى الله عليه وسلم فقال: "ما هذا ياعائشة ؟" قلت: يارسول الله فلانه الأنصارية دخلت فرأت فراشك فبعثت إلى بهذا فقال: رديه ياعائشة فوا لله لو شئت لأجرى الله معى جبال الذهب والفضة).

وروى ابن ماجة عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه قال: (دخلت على رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو على حصيرة قال: فجلست



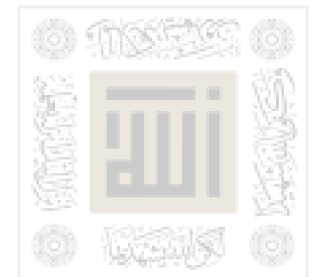


فإذا عليه إزاره... وليس عليه غيره وإذا الحصير قد أثر في جنبه وإذا بقبضة من الشعير نحو الصاع وإذا إهاب معلق فابتدرت عيناى فقال : ما يبكيك يا ابن الخطاب ؟ فقلت : يا نبى الله ومالى لا أبكى وهذا الحصير قد أثر في جنبك وهذه خزاتفك لا أرى فيها إلا ما أرى وذاك كسرى وقيصر في الثمار والأنهار وأنت نبى الله وصفوته وهذه خزائنه. فقال : يا ابن الخطاب : أما ترضى أن تكون لنا الآخرة ولهم الدنيا).... ما أروعه من زهد وتقشف...

٣- يقول "بوزورث سميث" في وصف الرسول صلى الله عليه وسلم: "ما كان أثاث داره ليزيد على سريره الذي ينام عليه وقد صنع من سعف النخيل وكم من ليال نام فيها على الطوى وكم من أيام مرت دون أن توقد في دار من دوره نار لطبيخ وما كان غذاؤه وغذاء أهل بيته إلا التمر والماء.

قالت عائشة رضى الله عنها واصفة حال بيتها من جهة الطعام فتقول لعروة ابن الزبير: (والله يا ابن أختى إنا كنا ننظر إلى الهلال ثم الهلال ثلاثة أهلة في شهرين وما أوقد في أبيات رسول الله صلى الله عليه وسلم نار. قال عروة ياخالة فما كان عيشكم ؟ قالت: (الأسودان





- التمر والماء) (١) وكان صلى الله عليه وسلم لا يدخر شئاً لغده حتى لقد انتلقت روحه إلى بارثها ودرعه مرهونة عند يهودي في قوت عياله.

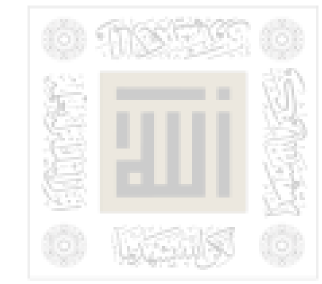
وحينما اجتمعت نساء الرسول صلى الله عليه وسلم يطلبن مزيداً من النفقة ومتع الحياة رفض الرسول ذلك ونزل القرآن يؤيده قال تعالى : (يا أيها النبى قل لأزواجك إن كنتن تردن الحياة الدنيا وزينتها فتعالين أمتعكن وأسرحكن سراحاً جميلاً \* وإن كنتن تردن الله ورسوله والدار الآخرة فإن الله أعد للمحسنات منكن أجراً عظيماً) (٢). فاخر تميعا الله ورسوله والدار الآخرة لأنهن أدركن حينئذ الهدف الحقيقى من تكريم الرسول لهن بالزواج منهن.

3- وقد كان محمد صلى الله عليه وسلم قدوة سلوكية. لم يكن يبغى السيطرة بل كان يقول دائما أنه بشر رسول، ولقد عرضوا على رسول الله في أول الأمر وبدون جهد أو لقب أن يعطوه من المال ما يريد فلما رفض عرضوا عليه الملك إن أراد فرفض الزعامة والثروة والجاه والسلطان وكل ما تستطيع الدنيا أن تهبه له وعندما وجد من يصافحه يرتعد من الإنفعال لأنه يصافح رسول الله. قال له: هون على نفسك فأنا ابن امرأة من قريش كانت تأكل القديد (أي الخبز الجاف).

<sup>(</sup>۱) عن مقال للدكتور شحات حسين الفيومي المدرس بكلية أصول الدين بالمنوفية ( اللمواء الإسلامي العـدد ٣٠٢)

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب الاية ٢٨ و ٢٩.





قد يحدث بعض الأحيان أن تكون المثل عند الإنسان أكبر من حجه الدنيا لأنه لم يذق حلاوة المحد والحياة والسلطان والمال ونعيم الحياة ولكن حين تقبل عليه الدنيا قد تتغير مثله وقيمه. فكم من إنسان بـدأ مكافحـا حتى إذا حقق لنفسه الثروة نسبى المثل التبي قيامت عليها حياته وأبياح لنفسه ما كان يحرمه عليها ولذلك نسمع عن كثير من الذين قادوا ثورات الاصلاح في العالم أنهم انحرفوا عن الطريق وأنه لابد من تصحيح مسار الثورة وابعاد المنحرفين عنها. ولكن رسول الله صلى الله عليه وسلم رفض بعد أن انتصر الإسلام وانتشسر في الجزيرة العربية وثبت أقدامه، رفض أن يحصل على ميزة شخصية، فلا هو بنبي لنفسه قصراً، بـل ظـل يعيش في بيته، ولا هو أنشأ لنفسه حرساً....

فالله يقول عنه (والله يعصمك من الناس) (١).

 <sup>(</sup>۱) سورة المائدة ۲۷.
 ۲۷ -- ۲۶ --



#### المصل السابع

# محمد وأصحابه

لم يكن في عصره صلى الله عليه وسلم ولا في العصور الأخرى من قاربه في فضله، ولاداناه في كماله خلقاً وخلقاً وقبولاً وفعلاً وبذلك وصفه الله تعالى في كتابه الكريم بقوله (وإنك لعلى خلق عظيم) (١) وقد حدثت عائشة رضى الله عنها عندما سئلت عن خلقه صلى الله عليه وسلم إذ قالت: (كان خلقه القرآن)

۱- "فقد وسع الناس بأخلاقه فصار لهم أبا وصاروا عنده في الحق سواء، فقد كان مجلسه صلى الله عليه وسلم مجلس حليم وحياء وصدق وأمانة لا ترفع فيه الأصوات ولا تؤبن فيه الخرم ولا ننسى فلتاته، لا يجلس ولا يقوم إلا ذكر الله عز وجل ويعطى كل جلسائه بنصيبه فلا يحسب أحد من جلسائه أن أحدا أكرم عليه منه " (۲)

<sup>(</sup>١) سورة القلم الآية ٤.

<sup>(</sup>٢) عن كتاب أخلاق النبي صلى الله عليه وسلم وآدابه تأليف الحافظ أبي عبد الله بن محمد بس جعفر بن حيان الأصفراني تحقيق احمد محمد موسى.





٧- (وسيرته في جلسائه أنه صلى الله عليه وسلم كان دائم البشر سهل الخلق لين الجانب ليس فظ ولا غليظ ولا صخاب في الأسواق ولا فاحش، ولا غياب ولا مداح، وكان لا يهذم أحداً ولا يعيره ولا يطلب عوراته ولا يتكلم معهم إلا فيما رجا ثوابه، إذا تكلم أطرق جلساؤه كأنما على رؤسهم الطير، وإذا سكت تكلموا، ولا يتنازعون عنده الحديث، من تكلم انصتوا له حتى يفرغ ولا يقطع على أحد حديثه حتى يجوز حديثه إلى غيره).

٣- وقد كان صلى الله عليه وسلم يمازح أصحابه ويخالطهم ويحادثهم ويداعب صبيانهم ويجلسهم في حجره ويجيب دعوة الحر والعبد والأمة والمسكين ويعود المرضى إلى أقصى المدينة ويقبل عذر المعتذر ويبدأ من لقيه بالسلام ويبدأ أصحابه بالمصافحة ولا يجلس إليه أحد وهو يصلى إلا خفف صلاته وسأله عن حاجته فإذا فرغ عاد إلى صلاته وكان أطيب الناس بينهم نفساً وأكثرهم تبسماً ما لم ينزل عليه قرآن أو يعظ أو يخطى.

٤- وكان الرسول صلى الله عليه وسلم بين مواليه وخدمه عطوفاً شفيقاً براً رحيماً ى يحبهم ويكرمهم ويكرم أبناءهم وكان يبر حاضنته الم أيمن - ويقول عنها: "هذه بقيه أهلى " ويقول: "أم أيمن أمى بعد أمى " ورأت أم أيمن النبى يوماً وهو يشرب فقالت له: " السقنى " فاستنكرت السيدة عائشة زوج النبى من أم أيمن أن تقول ذلك للرسول



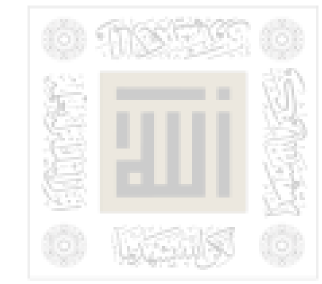


وقالت لها: "أتقولين ذلك لرسول الله "؟! فقالت أم أيمن: "ما خدمته أطول، فقال الرسول صلى الله عليه وسلم: "صدقت يا أم أيمن " وجاء لها بالماء فسقاها. وكان يحب مولاه " زيد بن حارثه " الذي كان قد زوجه من أم أيمن وكان حبه وبره على ابنها أسامة بن زيد لا يقل عس حبه للحسن ابن ابنته فاطمة وكان يقول عنهما مناجياً الله: " اللهم إني أحبهما فأحببهما "وكان يقول عن أسامة: " من أحب الله ورسوله فليحب أسامة بن زيد ". وخدم " أنس بن مالك " الرسول صلى الله عليه وسلم عشر سنين ما عاقبه فيها يوماً ولا قال لشيئ فعله: "لم فعلته"؟ " ولا لشئ لم يفعله " : إلا فعلتـه ". وكـان يذهـب إلى دار أنـس فيداعب اخوته الصغار فإذا جاء موعد الصلاة صلى بدارهم وصلى أهل البيت معه. وكان الرسول صلى الله عليه وسلم المثل الأعلى في بر اليتامي والاحساس بآلامهم ومشاعرهم والدعوة إلى معالجة أحاديث نفوسهم من الشعور بالغربة فلقد كمان الصدر الحاني والقلب العطوف ممثلاً في ذلك لأمر ربه: ("فأما اليتيم فلا تقهر") (٢).

وجاء واضحاً في هديه قوله صلى الله عليه وسلم: " أنا وكافل اليتيم في الجنة كهاتين " وأشار بأصبعيه السبابة والوسطى، وكان لا ينهر سائلاً ممتثلاً لقوله تعالى : ﴿ وأما السائل فلا تنهر ﴾ (١) فكأن رسول الله

<sup>(</sup>۲) سورة الضحى الآية ۹ (۱) سورة الضحى الآية ۱۰.





صلى الله عليه وسلم كان بلسماً لجراح كل أصحاب النفوس المكلومة والتى تعانى من ضعف الجانب وقلة الحيلة كهؤلاء ليكون بحق - رحمة للناس أجمعين. قال تعالى: (وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين) (١) وقالت السيدة خديجة - وهى أعرف الناس به -: "ما كان ليخزيك الله ابدأ إنك لتصل الرحم وتقرى الضيف وتحمل الكل وتكسب المعدوم وتعين على نوائب الحق " (٦).

٥- لقد كان رسول الله صلى الله عليه وسلم حريصاً على صلة القربى يقوى القربى فقال: "أوصيكم بصلة الرحم" وذلك لأن صلة القربى يقوى من الروابط بين المسلمين وقد ضرب الرسول صلى الله عليه وسلم القدوة الحسنة والمثل الأعلى في صلة القربى فكان يوصل أهله وذويه ويعطف عليهم ويودهم وقد بلغ حبه صلى الله عليه وسلم لصله القربى أن جمع حوله أعظم وأقوى أصحابه: فقد تزوج من عائشة بنت أبى بكر ومن حفصة بنت عمر وزوج عثمان ابنته أم كلثوم بعد أن أختار الله رقية إلى حواره وكانت زوجة لعثمان وزوج ابنته فاطمة من على بن أبى طالب ابن عمه... بهذا كفل للمسلمين مزيداً من القوة ومزيداً من المترابط وصلة القربى.

<sup>(</sup>٢) سررة الأنبياء الآية ١٠٧.

<sup>(</sup>٣) صحيح البحاري باب كيف كان بدء الوحي.

<sup>-11-</sup>

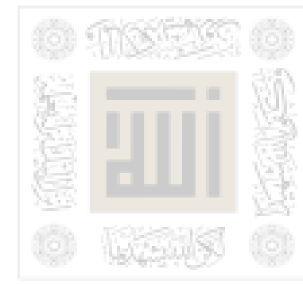




7- كل هذه الصفات إنما تأتى من وراء صفة النبوة فيه.. فهى كلها متفرعة عن كونه نبياً ورسولاً إلى الناس، ومن الخطأ الفادح أن يعمد باحث فيحلل مثل هذه الصفات في حياته صلى الله عليه وسلم دون أن يربطها بمصدرها الأساسى الأول وهو نبوته ورسالته صلى الله عليه وسلم

٧- صورة رائعة عن لطف معشره وأنس حديثه والفكاهة في معاوراته لأصحابه ومعاشرته لرفاقه، لم يكتب لنا أن نراها ونسعد بها في محالسه ومصاحبته ولكن ها نحن نستشفها من سيرته وأخباره العطرة فيهزنا الشوق إلى رؤيته التي حرمناها ومجالسه التي سمعنا بها و لم نرها. اللهم عوضنا عن ذلك كله بلقاء معه في جنان خلدك وهيئنا لذلك بتوفيق من لدنك للتمسك بهديه واقتفاء أثره في تحمل كل محنة وضيم في سبيل دينك وتحقيق شريعتك.







#### الفصل الثامن

# محمد واعدانه

#### ١\_ محمد وقريش:

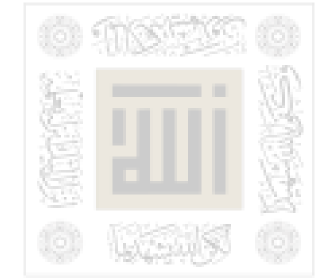
قال ابن هشام: " بدأ رسول الله صلى الله عليه وسلم فى الجهر بدعوته تنفيذاً لأمر ربه فأستجاب لقوله تعالى: (فاصدع بما تؤمر واعرض عن المشركين) (۱) لكن قريشاً عادت محمدا صلى الله عليه وسلم فقد لاقى من ايذائهم أنواعاً كثيرة من ذلك ما رواه عبد الله بن عمرو بن العاص " أنه قال: " بينما النبى صلى الله عليه وسلم يصلى فى حجر الكعبة إذ أقبل " عقبة بن أبى معيط " فوضع ثوبه فى عنقه فخنقه خنقاً شديداً، فأقبل أبو بكر حتى أخذ بمنكبه، ودفعه عن النبى صلى الله عليه وسلم وقال: " أتقتلون رجلاً أن يقول ربى الله "(۲) ومنه ما رواه الطبرى وابن اسحاق أن بعضهم عمد إلى قبضة من التراب فنثرها على رأسه وهو يسير فى بعض سكك مكة وعاد إلى بيته والتراب على رأسه، فقامت إليه إحدى بناته تغسل عنه التراب وهى تبكى ورسول الله يقول فقامت إليه إحدى بناته تغسل عنه التراب وهى تبكى ورسول الله يقول فقامت إليه إحدى بناته تغسل عنه التراب وهى تبكى ورسول الله يقول فقامت إليه إحدى بناته تغسل عنه التراب وهى تبكى ورسول الله يقول فقامت إليه إحدى بناته تغسل عنه التراب وهى تبكى ورسول الله يقول فقامت اليه إحدى بناته تغسل عنه التراب وهى تبكى ورسول الله يقول فقامت اليه إحدى بناته تغسل عنه التراب وهى تبكى ورسول الله يقول فقامت اليه إحدى بناته تغسل عنه التراب وهى تبكى ورسول الله يقول فقامت اليه إحدى بناته تغسل عنه التراب وهى تبكى ورسول الله يقول فيان الله مانع " أباك " (منه ما كانوا يواجهونه في التراب وهي تبكى ورسول الله يواحدونه في التراب وهي تبكى فإن الله مانع " أباك " (منه ما كانوا يواجهونه في التراب وهي تبكي ورسول الله مانه " أباك " (منه ما كانوا يواجهونه التراب و المحرونة و التراب و التراب

<sup>(</sup>١) سورة الحجر الآية ٩٤.

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري

<sup>(</sup>٣) انظر تاريخ الطبرى ٣٤٤/٢ وسيرة ابن هشام ١٥٨/١.





به من فنون الهزء والغمز واللمز كلما مشى بينهم أو مر بهم في طرقاتهم أو نواديهم.

هب أن أحداً منا قد تعرض لمثل تلك العذابات فإنه ولا شك يتوهم اليأس ويفترض العقبات والسدود التي تصد عن بلوغ الغاية. لكنه صلى الله عليه وسلم ما توهم يأساً ولا افترض سداً أو عقبة وإنما تحمل كثيراً.. مستبشراً بالنصر كلما رأى أنه يتحمل مزيداً من الضر والنكبات سعياً إلى تحقيق أمر الله عز وجل.

وهب أن أحدنا قد تعرض لمثل ما تعرض لمه محمد صلى الله عليه وسلم في بدء دعوته وهو ضعيف الجانب امام قوى عظيمة كقوى قريش آنذاك فإنه ولا شك يتوعد لهم الوعود ويتربص بهم الدوائر إذا ما قويت شوكته وعظم شأنه لكن محمداً صلى الله عليه وسلم كان موقناً بأن نصر الله آت لا ريب فيه وقد أتى .... وعظم شأن محمد وأصحابه فماذا فعل بأهل قريش ؟!.

ففى بدر حيث اشتدت المعركة بين المسلمين والمشركين فإذا بروح رسول الله الطاهرة السمحة تعترف لبعض أعدائه من المشركين بالجميل إذ أمر المسلمين بأن يمتنعوا عن قتال طائفة من أعدائه وهمم أولئك الذين استكرهوا على الخروج لقتال محمد فأبى أن يقتلهم وإنما ترفق بهم وحفظ لهم الجميل إذ كانوا مانعى قريشاً منه، ولو كان مكان محمد صلى الله عليه وسلم غير محمد ما كان توانى لحظة في قتالهم إذ ليس من المقبول أن





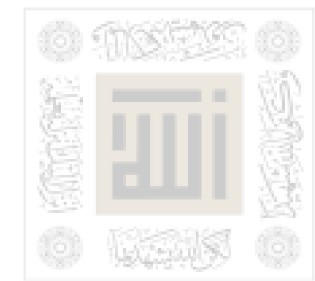
يؤدى إنسان لإنسان جميلاً ويحاربه بعد ذلك لكن روحه السمحة ووفاءه العهد أبت إلا الرفق بهم والحسنى معهم.. وقد كان صلى الله عليه وسلم يصفح عمن أذاه فلما اشتدت معركة بدر وحمى وطيسها وكتب الله النصر لمحمد وأصحابه وهم قلة على الكثرة الكافرة وكان للرسول صلى الله عليه وسلم وأصحابه أسرى من الأعداء فماذا فعل بهم ؟ لقد توسط لديه وزيراه أبو بكر وعمر في شأن قتالهم، فما كان منه صلى الله عليه وسلم رغم ما لقيه منهم من عذاب إلا أن اختار جانب التسامح والصفح عنهم والرحمه بهم فأطلق سراحهم بعد أن افتدوا أنفسهم بالمال.

وفى أحد عندما قتل المشركون حمزة بن عبد المطلب أسد الله وأسد رسول الله وجده صلى الله عليه وسلم ببطن الوادى قد بقر بطنه عن كبده ومثل به فجدع أنفه وأذناه فقال صلى الله عليه وسلم! "ولئن أظهرنى الله على قريش فى موطن من المواطن الأمثلن بثلاثين رجلاً منهم "وعندئذ نزل قوله تعالى: (وإن عاقبتم فعاقبوا بمثل ما عوقبتم به ولئن صبرتم لهو خير للصابرين) (1) وعندئذ عفا محمد وغفر ونهى عن المثلة.

وفى صورة أخرى نجده صلى الله عليه وسلم حينما فتح مكة فى العام الثامن الهجرى ومعه عشرة آلاف مؤمن وقف أمام الكعبة وقال: "يا معشر قريش: ما ترون أنى فاعل بكم ؟ قالوا: خيراً، أخ كريم وابن

<sup>(</sup>١) سورة النحل الآية ١٢٦.





أخ كريم، فقال: اذهبوا فأنتم الطلقاء "(١) هما همى ذى مكة وهما هم أهلها الذين طالما ناصبوه صلى الله عليه وسلم العداء ؤساموه أصناف الأذية والعذاب مجتمعون حوله فى خشوع وترقب واطراق.

ومنذ تلك اللحظة طويت جاهلية قريش.. فلتطو معها سائر عاداتها وتقاليدها، ولتدفن في غياهب الماضي الذي أدبر ولتغتسل قريش من بقية أدرانها لتنضم إلى قافلة محمد وتسير مع الركب، وهكذا دفنت بقايا الآثار الجاهلية تحت الأقدام وبايعت قريش رسول الله صلى الله عليه وسلم على أنه لا فضل لعربي على أعجمي إلا بالتقوى وعلى أنه لا تعاظم إلا بحلة الإسلام ولا مباهاة إلا بالتمسك بنظامه وعلى ذلك ملكهم الله زمام العالم وأخضع لهم الدنيا.... فأعجب بعد ذلك لجيفة نتنة تبعث اليوم من رمسها بعد مضى اربعة عشر قرناً على موتها ودفنها... والفضل في ذلك لعظمة محمد صلى الله عليه وسلم الكبرى.

#### ٦ محمد وثقيف:

لما نالت قريش من النبى صلى الله عليه وسلم خرج إلى الطائف يلتمس النصرة من ثقيف ويرجو أن يقبلوا منه ما جاءهم به من عند الله عز وجل. ولما انتهى صلى الله عليه وسلم إلى الطائف عمد إلى نفر من ثقيف، هم يومئذ ساداته فحلس إليهم ودعاهم إلى الله وكلمهم بما جاءهم من أجله، فردوا عليه رداً منكراً، وفأجأوه بما لم يكن يتوقع من

<sup>(</sup>۱) رواه ابن اسحاق وروى نحوه ابن سعد في طبقاته.

<sup>-04-</sup>





الغلظة وسمج القول، فقام رسول الله من عندهم يرجوهم أن يكتموا خبر مقدمه إليهم عن قريش إذا، فلم يجيبوه إلى ذلك أيضاً، ثم أغروا به سفهاءهم وعبيدهم يسبون ويصيحون به وجعلوا يرمونـه بالحجـارة حتـي أن رجلي رسول الله صلى الله عليه وسلم لتدميان وزيد بن حارثة يقيــه بنفسه حتى لقد شج في رأسه عدة شجاج (١) حتى وصل رسول الله إلى عليه الصلاة والسلام، وقد أنهكه التعب واالجراح، إلى ظل شجرة عنب فجلس فيه وابنا ربيعة ينظران إليه، فلما اطمان النبي صلى الله عليه وسلم في ذلك الظل، رفع رأسه يدعو بهذا الدعاء: " اللهم إليك أشكو ضعف قوتي، وقلة حيلتي، وهواني على الناس، يا أرحم الراحمين أنت رب المستضعفين وانت ربي. إلى من تكلني ؟ إلى بعيد يتجهمني أم إلى عدو ملكته أمرى ؟ إن لم يكن بك على غضب فلا أبالي، ولكن عافيتك أوسع لي، أعوذ بنور وجهك الذي أشرقت له الظلمات، وصلح عليه أمـر الدنيا والآخرة، من أن تنزل بي غضبك أو يحل على سخطك، لك العتبي حتى ترضى ولا حول ولا قوة إلا بك ". ثم عزم صلى الله عليه وسلم العودة إلى مكة ومعه زيد بن حارثة فقال له زيد: "كيف تدخل عليهم يا رسول الله وهم أخرجوك؟ " فقال له صلى الله عليه وسلم: " يا زيد إن الله جاعل لما ترى فرجا ومخرجا وإن الله نــاصر دينـه ومظهـر نبيـه "

<sup>(</sup>۱): طبقات ان سعد: ج ۱ ص ۱۹٦.



فعاد رسول الله وصاحبه إلى مكة يتعرض لصنوف من الأذى وألوان من العذاب.

ويكون قد ركب متن الشطط من يعتقد أنه صلى الله عليه وسلم قد غلب على أمره وان الضجر قد نال منه وأنه استعظم تلك المحنة لذلك توجه إلى الله بدعائه.

ولكن الحقيقة أنه عليه الصلاة والسلام قد استقبل تلك المحن راضياً، وتجرع تلك الشدائد صابراً محتسباً وإلا فقد كان بوسعه لو شاء أن ينتقم من السفهاء الذين آذوه ومن الزعماء الذين أغروا به أولئك السفهاء وردوه ذلك الرد المنكر ولكنه عليه الصلاة والسلام لم يشأ ذلك.

ودليل ذلك ما رواه البخارى ومسلم عن عائشة رضى الله عنها قالت لرسول الله صلى الله عليه وسلم: "يا رسول الله هل أتى عليك يوما كان أشد من يوم أحد؟ فقال: "لقد لقيت من قومك، وكان أشد ما لقيت منهم يوم العقبة إذ عرضت نفسى على "ابن عبد باليل بن عبد كلال " فلم يجبنى إلى ما أردت، فانطلقت وأنا مهموم على وجهى، فلم استفق إلا بقرن الثعالب فرفعت رأسى فإذا أنا بسحابة قد أظلتنى فنظرت فإذا فيها جبريل فنادانى فقال: "إن الله عز وجل قد سمع قول قومك لك وما ردوا عليك وقد بعثت اليك ملك الجبال لتأمره بما شئت. قال: " فنادانى ملك الجبال وسلم على ثم قال: "يا محمد إن الله قد سمع قول قومك فنادانى ملك الجبال وسلم على ثم قال: "يا محمد إن الله قد سمع قول قومك نادانى ملك الجبال وسلم على ثم قال: "يا محمد إن الله قد سمع قول قومك لك فنادانى ملك الجبال وسلم على ثم قال: "يا محمد إن الله قد سمع قول



شئت، إن شئت أن أطبق عليهم الأخشبين: فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " بل أرجو أن يخرج الله من أصلابهم من يعبد الله وحده لا يشرك به شئاً " (١).

إذاً فرسول الله صلى الله عليه وسلم كان يعلم اصحابه وأمته من بعده - بما كان يلاقيه - الصبر بل وفن الصبر أيضاً على جميع الشدائد والمكاره في سبيل الله عز وجل.

روى ابن اسحاق أنه صلى الله عليه وسلم قدم المدينة من تبوك فى شهر رمضان، وفى ذلك الشهر قدم عليه وفد ثقيف وكانوا قد تشاوروا بينهم فأسلموا طائعين.

ثقیف.....! أولئك الذين أخرجوه من ديارهم شر إخسراج وألحقوا به سفهاءهم وصبيانهم يضربونه ويؤذونه ويسخرون منه.

تلك هي ثقيف تسعى للدخول في دين الله تعالى صادقة طائعة واستقبلهم محمد صلى الله عليه وسلم أعظم استقبال.

ولكن: تأمل في كل ذلك الإيذاء الذي رآه من ثقيف والخيبة التي فوجئ بها بعد أن هاجر ساعياً على قدميه يعبر إليهم جبالاً وأودية قاصية مؤملاً عندهم استقبالاً كريماً أو استجابة حسنة إن أدنى ما يترك ذلك في

<sup>(</sup>۱) صحيح البخارى ومسلم.



نفس الإنسان العادى من الناس من الأثر، أن يفكر في الانتقام أو أن يقابل إساءة بمثلها.

ولكن أين نجد هذا - أو حتى شيئاً من هذا - فى نفس رسول الله صلى الله عليه وسلم تجاه ثقيف ولقد قيل له: " أدع على ثقيف " بعد أن حاصرها أياماً وأمر أصحابه بالرجوع فأبى ذلك ودفع يديه يقول: "اللهم اهد ثقيفاً وأت بهم مؤمنين".

ولما استجاب الله لدعاء رسوله وجاء وفد ثقيف إلى المدينة تسابق أبو بكر والمغيرة بن شعبة إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم يبشر انه بذلك لما يعلم كل منهما من شدة سرور النبى صلى الله عليه وسلم بنبأ اسلام ثقيف... وهدايتهم فخرج يستقبلهم في بشر واكرام وراح نجبس عليهم وقته كله يعلمهم ويرشدهم وينصح لهم.

طالما أرادوا به الكيد وشفوا بايذائه غليل أحقادهم عليه، وهو لا يريد بهم إلا الخير والسعادة والرشد في الدنيا والآخرة، طالما فرحوا بمنظر النكبة والضريري متلبساً بها، ولكنه لم يفرح لهم إلا بنعمة الخير والاسلام إذ أكرمهم بهما الله !..

هذا هو الروح الطاهر والخلق الرضى.....





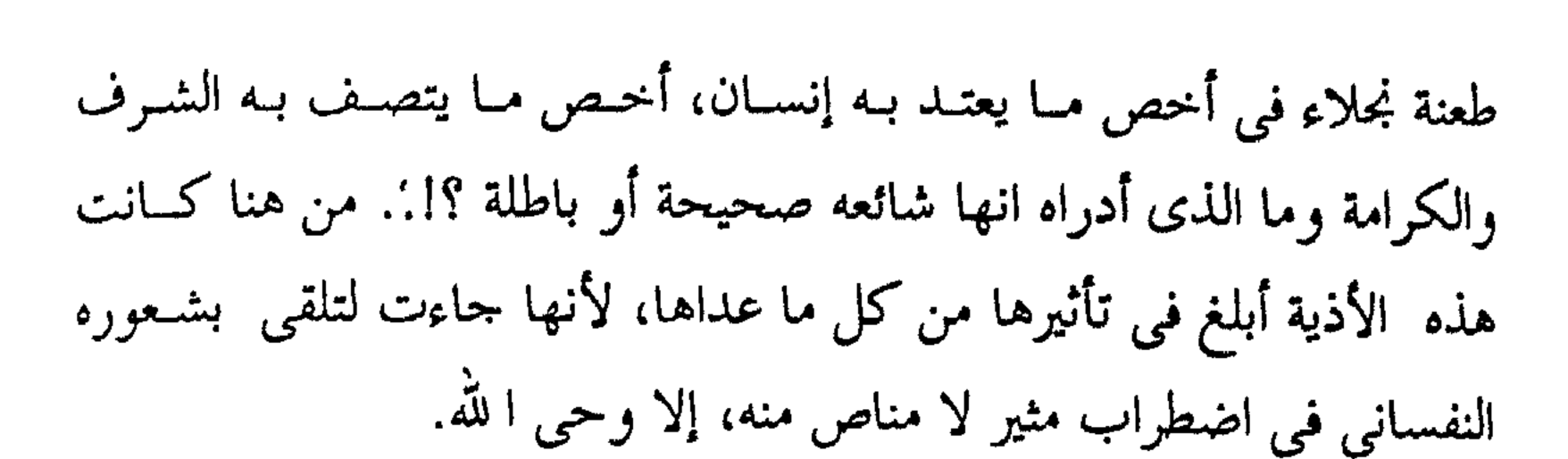
#### س محمد واليهود:

لقد لاقى محمد صلى الله عليه وسلم من اليهود أشد العذاب وأعنف المواقف وأرادوا به مواضع الحسة ومناظر النكبة، ومع ذلك، فقد كان ودوداً بهم مسامحاً لهم فتحدث إلى رؤسائهم وتقرب إليهم وربيط بينهم وبينه برابطة المودة باعتبار أنهم أهل كتاب موحدون وبلغ من ذلك أنه كان يصوم يوم صومهم وكانت قبلته في الصلاة ما تزال إلى بيت المقدس قبلة أنظارهم ومثابة بني إسرائيل جميعاً وما كانت الأيام لتزيده باليهود أو لتزيد اليهود به إلا مودة وقربي كما أن سيرته وعظيم تواضعه وجميل عطفه كل ذلك وصل بالأمر بينه وبينهم إلى عقد معاهدة صداقة وتحالف وتقرير لحرية الاعتقاد وتعتبر من الوثائق السياسية الجديرة بالاعتجاب على مر التاريخ، تتضح منها مودته بهم وصفحه لهم وحلمه إليهم وتسامحه مر التاريخ، تتضح منها مودته بهم وصفحه لهم وحلمه إليهم وتسامحه معهم. وأدى خلق محمد صلى الله عليه وسلم بكثير من اليهود إلى طريق المداية.. والسلام.. طريق النور.. طريق الاسلام..

## عدمحمد وعبد الله بن أبي بن سلول:

عبد الله بن سلول هو صاحب خبر الإفك.... الشئ الذى كان أبلغ إيذاء للنبى صلى الله عليه وسلم من غيره لأن كل ما كان قد كابده قبل ذلك من المحن أمور كان يتوقعها فقد وطن نفسه لقبولها وتحملها.. وليس التقاؤه بها في طريق الدعوة مفأجاة له، أما هذه فقد فوجئ بها لأنها ليس مما قد اعتاده أو توقعه.. إنه اليوم شئ آخر.. إنها شائعة، لو صحت لكانت





وقد عالج النبى صلى الله عليه وسلم المشكلة التى استغلها عبد الله بن أبى بن سلول بحكمة وبراعة فائقة فى سياسة الأمور وتربية الناس والتغلب على مشاكلهم. فاستقبل الرسول صلى الله عليه وسلم إشاعة ابن سلول بصدر رحب وسمع كل اللغط الذى جرى والتناوش الذى وقع وقضى شهراً كاملاً فى فرية من الأمر. وانتظر الناس أن يجدوا من الرسول صلى الله عليه وسلم شدة على المنافقين لا ريب أنها تتجلى فى تتل عبد الله بن أبى بن سلول، ذلك الرجل الذى لم تكن نفسه تهدأ حسداً لحمد والمسلمين.

وقد أحس آبنه "عبدا لله بن عبدا لله بن أبى " وهو مسلم بأن محمداً لا ريب آمر بقتل أبيه بن أبى فذهب إلى الرسول صلى الله عليه وسلم وقال: " يا رسول الله إنه بلغنى أنك تريد قتل عبدا لله بن أبى فيما بلغك عنه فإن كنت فاعلاً فمرنى به فأنا أحمل إليك رأسه فو الله لقد علمت الخزرج ما كان بها من رجل أبر بوالده منى وإنى لأخشى أن تأمر به غيرى فيقتله فلا تدعنى نفسى أنظر إلى قاتل أبى يمشى فى الناس فأقتله، فأقتل رجلاً مؤمناً بكافر فأدخل النار".



ما أبلغ هذه العبارة على ايجازها في قوة التعبير عن حالة نفسية تضطرب فيها أقوى العوامل في النفس أثراً وتضطرب فيها عوامل البر بالأب وصدق الإيمان والنحوة العربية والحرص على سكينة المسلمين حتى لاتتواتر الثورات بينهم.

أي جلاد بين الإيمان والعاطفة والخلق أشد من هذا الجلاد ؟ !..

وأية مأساة نفسية أفتك بصاحبها من هذه المأساة... أفتدرى بم أجاب النبى صلى الله عليه وسلم عبد الله بعد أن سمع قوله: إنا لا نقتله بل نترفق به ونحسن صحبته ما بقى معنا ".

يا لروعة العفو وجلاله! محمد يترفق بهذا الذي يؤلب أهل المدينة عليه وعلى أصحابه فيكون رفقه وعفوه أبعد أثراً من عقوبته لو أنه أنزلها به.

فاستنكر عمر ذلك فقال له صلى الله عليه وسلم: "كيف يا عمر إذا تحدث الناس أن محمداً يقتل أصحابه ؟.

أى سماحة تلك وأى صفح.... ؟!.

#### هـ محمد وفضالة:

روى ابن هشام " أن فضالة بن عمير الليثي (١) أراد قتل النبسي صلى الله عليه وسلم وهو يطوف بالبيت عام الفتح، فلما دنا منه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أفضالة ؟!، قال: نعم، فضالة يا رسول

<sup>(</sup>١) ذكر هذه القصة ابن هشام في سيرته، وأوردها ابن القيم في زاد المعاد.



الله، قال ماذا كنت تحدث به نفسك ؟، قال: لا شئ كنت أذكر الله، فضحك النبى صلى الله عليه وسلم ثم قال: أستغفر الله، ثم وضع يده على صدره فسكن قلبه، فكان فضالة يقول: والله ما رفع يده عن صدرى حتى ما من خلق الله شئ أحب إلى منه ".

#### ٦\_ عبرة وعظة :

تلك ليست سجايا إنسان عادى يدعو إلى مبدأ يراه أو عقيدة قد تخيرها إنها ليست إلا طبيعة النبوة وليست إلا من أثر تطلعه عليه الصلاة والسلام إلى هدف واحد فقط، هو أن تؤتى هذه الدعوة ممارها فيلقى ربه وهو عنه راض، وما أهون النكبات والآلام كلها في هذا السبيل. وقد تم....

وما أعظم الفرحة إذ يجتاز العبد تلك المفاوز كلها ويستقر عنـد هـذا الهدف الجليل!.







# وفي النهاية تبقي كلمة ...

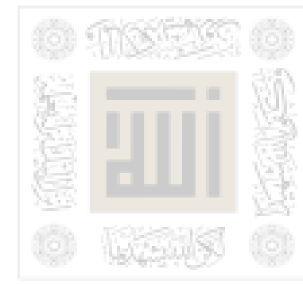
لقد استطاع سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم بأخلاقه أن يقيم دولة إنسانية أرقى من أية دولة تقوم على أساس العرقية أو الثورات أو الجبروت العسكرى وصار لكل فرد من الحقوق بقدر ما عليه من الواجبات....وضاعت الطائفية والعلو بالنسب والقهر العسكري. ولم يبق إلا قوله تعالى : (إنما المؤمنون إخوة ) (١) بما لها من حقوق وواجبات، طرداً وعكساً، فكل حق يقابله واجب وكل واجب يقابله حق وليس فسي الناس سيد وعبد وإنما الكل في الإسلام سواء إمتشالاً لقولـه تعـالي : (يــا أيها الناس إنا خلقناكم من ذكر وأنثى وجعلناكم شعوباً وقبائل لتعارفوا إن أكرمكم عند الله أتقاكم إن الله عليم خبير ) (٢) وامتثالاً لقوله صلى الله عليه وسلم: " لا فرق لعربي على أعجمي إلا بالتقوى ".

وباخلاقه صلى الله عليه وسلم دانت له مشارق الأرض ومغاربها بالحلم والعفو والصفح والبر والتسامح والمودة واللين والعندل والإنصاف والرحمة والعطف والصدق والأمانة والحياء والإيثار وصدق الشاعر حين

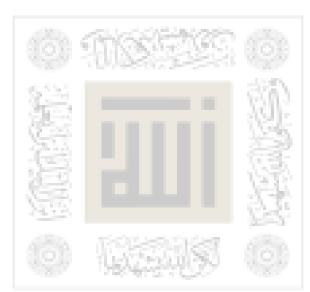
فإن هم ذهبت أخلاقهم ذهبوا !! إنما الأمم الأخلاق ما بقسيت

 <sup>(</sup>۱) سورة الحجرات الآية ۱۰.
 (۲) سورة الحجرات الآية ۱۳





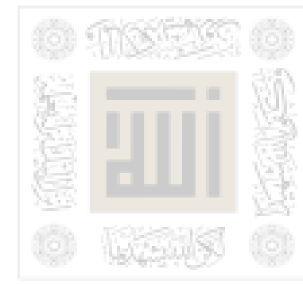




# من أقسوال

رسول الإنسانية محمد «صلى الله عليه وسلم»





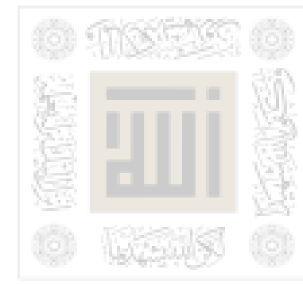




تتمة للفائدة المرجوة من إلقاء الأضواء على خلق رسول الإنسانية «محمد» صلى الله عليه وسلم على النحو الذي فرغنا للتو من بيانه.

فقد رأيت إيراد الأربعين حديث النووية كملحق يشرى الكتاب وينهل من زاده أحباء رسول الله صلوات ربى وسلامه عليه.







# مقدمة الإمام النووي رحمه الله تعالى في وَمَاآتاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ ﴾

[قرآن كريم]

# بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين ، قيسوم السموات والأرضين ، مدبر الخلائق أجمعين ، باعث الرسل صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين إلى المكلفين لهدايتهم ، وبيان شرائع الدين ، بالدلائل القطعية وواضحات البراهين .

أحمده على جميع نعمه ، وأسأله المزيد من فضله وكرمه ، وأشهد أنْ لا إلٰهَ إلا الله وحده لا شريك له

77



الواحد القهار ، الكريم الغفار ، وأشهد أنّ سيدنا محمداً عبده ورسوله وحبيبه وخليله أفضل المخلوقين ، المكرم بالقرآن العزيز المعجزة المستمرة على تعاقب السنين ، وبالسنن المستنيرة للمسترشدين ، سيدنا محمد المخصوص بجوامع الكلم وسماحة الدين ، صلوات الله وسلامه عليه وعلى سائر النبيين والمرسلين ، وآل كل وسائر الصالحين .

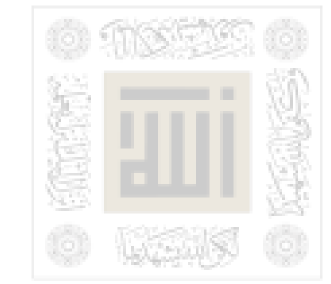
أما بعد: فقد روينا عن علي بن أبي طالب، وعبدالله بن مسعود، ومعاذ بن جبل، وأبي الدرداء، وابن عمر، وابن عباس، وأنس بن مالك، وأبي هريرة، وأبي سعيد الخدري ـ رضي الله عنهم من طرق كثيرات ومن روايات متنوعات: أنَّ رسول الله عَيْق قال: « مَنْ حَفِظَ عَلَى أُمَّتِي أُرْبَعِيْنَ والعُلْمَاءِ »، وفي رواية: « بَعْتَهُ الله يَوْمَ القِيَامَةِ في زُمْرَةِ الفُقَهَاءِ والعُلْمَاءِ »، وفي رواية: « بَعْتَهُ الله فَقِيْهَا عَالِماً »،

وفي رواية أبي الدرداء: « وَكُنْتُ لَهُ يَوْمَ القِيَامَةِ شَافِعًا وَشَهِيْدَاً » ، وفي رواية ابن مسعود: « قِيْلَ لَهُ ادْخُلْ مِنْ أَيِّ أَبْوَابِ الجَنَّةِ شِئْتَ » ، وفي رواية ابن عمر: « كُتِبَ أَيْ أَبْوَابِ الجَنَّةِ شِئْتَ » ، وفي رواية ابن عمر: « كُتِبَ في زُمْرَةِ الشَّهَدَاء » .

واتفق الحفاظ على أنّه حديث ضعيف وإن كثرت طرقه ، وقد صنف العلماء \_ رضي الله عنهم \_ في هذا الباب ما لا يُحصى من المصنفات .

فأول من علمته صنف فيه عبد الله بن المبارك ، ثم ابن أسلم الطوسي العالم الرباني ، ثم الحسن بن سفيان النسائي ، وأبو بكر الآجري ، وأبو بكر بن إبراهيم الأصفهاني ، والدارقطني ، والحاكم ، وأبو نعيم ، وأبو عبد الرحمن السلمي ، وأبو سعيد الماليني ، وأبو عثمان الصابوني ، وعبد الله بن محمد الأنصاري ، وأبو بكر البيهقي ، وخلائق لا يحصون من المتقدمين والمتأخرين .

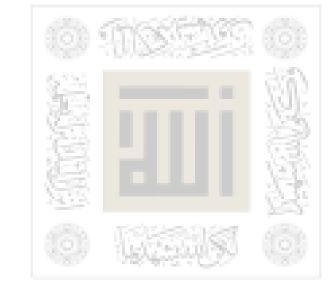




وقد استخرت الله تعالى في جمع أربعين حديثاً اقتداء بهؤلاء الأئمة الأعلام وحفاظ الإسلام ... وقد اتفق العلماء على جواز العمل بالحديث الضعيف في فضائل الأعمال ، ومع هذا فليس اعتمادي على هذا الحديث ، بل على قوله عليه في الأحاديث الصحيحة : البَّبِلُغ الشَّاهِدُ مِنْكُم الغَايْب » ، وقوله على قوله الغَايْب » ، وقوله على قال مَنْكُم الغَايْب » ، وقوله على قالتي فَوَعَاهَا كَمَا سَمِعَهَا » .

ثم من العلماء من جمع الأربعين في أصول الدين ، وبعضهم في الفروع ، وبعضهم في الجهاد ، وبعضهم في الزهد ، وبعضهم في الآداب ، وبعضهم في الأداب ، وبعضهم في الخطب ، وكلها مقاصد صالحة رضي الله عن قاصديها .

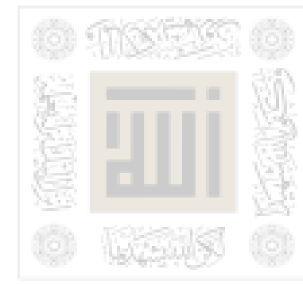
وقد رأيت جمع أربعين أهم من هذا كله ، وهي أربعون حديثًا مشتملة على جميع ذلك ، وكل حديث منها قاعدة عظيمة من قواعد الدين ، قد وصفه العلماء



بان مدار الإسلام عليه ، أو هو نصف الإسلام أو ثلثه ، أو نحو ذلك ، ثم ألتزم في هذه الأربعين أن تكون صحيحة ، ومعظمها في صحيحي البخاري ومسلم ، وأذكرها محذوفة الأسانيد ، ليسهل حفظها ويعم الانتفاع بها إن شاء الله تعالى ، ثم أتبعها بباب في ضبط ما خفي من ألفاظها .

وينبغي لكل راغب في الآخرة أن يعرف هذه الأحاديث لما اشتملت عليه من المهمات واحتوت عليه من التنبيه على جميع الطاعات ، وذلك ظاهر لمن تدبره ، وعلى الله اعتمادي وإليه تفويضي واستنادي ، وله الحمد والنعمة وبه التوفيق والعصمة .







# إنما الأعمال بالنيات

١ - عَنْ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ أَبِي حَفْصِ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ ، قَالَ : سَمِعْتُ رَسُولَ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ ، قَالَ : سَمِعْتُ رَسُولَ اللّهِ عَلَيْتُ يَقُولُ : « إِنَّمَا الأَعْمَالُ بِالنِّيَّاتِ وَإِنَّمَا لِكُلِّ اللّهِ عَلَيْتُ مَا نَوَى .

فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى اللّهِ وَرَسُولِهِ فَهِجْرَتُهُ إِلَى اللّهِ وَرَسُولِهِ فَهِجْرَتُهُ إِلَى اللّهِ وَرَسُولِهِ فَهِجْرَتُهُ إِلَى اللّهِ وَرَسُولِهِ .

وَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ لِدُنْيَا يُصِيبُهَا أَوِ امْرَأَةٍ يَنْكِحُهَا فَهِجْرَتُهُ إِلَيْهِ » . فَهِجْرَتُهُ إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَيْهِ » .

رَوَاهُ إِمَامَا الْمُحَدِّثِينَ أَبُوعَبْدِ اللّهِ مُحَمَّدُ بُنُ إِسْمَاعِيلَ بْنِ إِبْرَاهِيمَ بْنِ الْمُغِيرَةِ بْنِ بَرْدِزْبَهُ الْبُخَارِيُ الجُعْفِيُ، وَأَبُو الْحُسَيْنِ مُسْلِم بْنُ الْحَجْفِي الْنَيْسَابُورِي في مُسْلِم الْقُشَيْرِي النَيْسَابُورِي في (صَحِيحَيْهِمَا) اللّذَيْنِ هُمَا أَصَحُ الْكُتُبِ الْمُصَنَّفَةِ .



# بيان الاسلام والابيان والاحسان

٢ ـ عَنْ عُمَرَ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ أَيْضاً ، قَالَ : بَيْنَمَا نَحْنُ جُلُوسٌ عِنْدَ رَسُولِ اللّهِ ﷺ ذَاتَ يَوْم ، إِذْ طَلَعَ عَلَيْنَا رَجُلُ شَدِيدُ بَيَاضِ النَّيَابِ ، شَدِيدُ سَوَادِ الشَّعْرِ ، عَلَيْنَا رَجُلُ شَدِيدُ بَيَاضِ النَّيَابِ ، شَدِيدُ سَوَادِ الشَّعْرِ ، لَا يُرَى عَلَيْهِ أَثَرُ السَّفَرِ ، وَلَا يَعْرِفُه مِنَّا أَحَدُ ، حَتَى جَلَسَ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ ، فَأَسْنَدَ رُكْبَتَيْهِ إِلَى رُكْبَتَيْهِ ، حَتَى فَخِذَيْهِ ، فَأَسْنَدَ رُكْبَتَيْهِ إِلَى رُكْبَتَيْهِ ، وَقَالَ : ﴿ يَا مُحَمَّدُ أَخْبِرْنِي وَوَضَعَ كَفَيْهِ عَلَى فَخِذَيْهِ ، وَقَالَ : ﴿ يَا مُحَمَّدُ أَخْبِرْنِي عَن الإسْلَام ﴾ .

فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ : « الإسْلَامُ أَنْ تَشْهَدَ أَنْ لَا إِلٰهَ إِلَّا اللّهُ وَأَنَّ مُحمَّداً رَسُولُ اللّهِ ، وَتُقِيمَ الصَّلَاةَ ، وَتُوتِيَ الزِّكَاةَ ، وَتَصُومَ رَمَضَانَ ، وَتَحُجَّ الْبَيْتَ إِنِ اسْتَطَعْتَ إِلَيْهِ سَبِيلًا » .

قَالَ: « صَدَقَتَ » .

٧£

فَعَجِبْنَا لَهُ ، يسأَلُهُ وَيُصَدُّقُه !

قَالَ: « فَأَخْبِرْنِي عَن الإيمَانِ » .

قَالَ: ﴿ أَنْ تُؤمِنَ بِاللَّهِ وَمَلَاثِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ، وَتُؤمِنَ بِالْقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرُّهِ » .

قَالَ: « صَدَقْت ».

قَالَ: ﴿ فَأَخْبِرْنِي عَن الإحسانِ ﴾ .

قَالَ: ﴿ أَنْ تَعْبُدَ اللَّهَ كَأَنْكَ تَرَاهُ ، فإنْ لم تَكُنْ تَرَاهُ فإنْ لم تَكُنْ تَرَاهُ فإنْهُ يَرَاكُ ، وَاكْ اللَّهُ كَأَنْكَ تَرَاهُ عَالَمُ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَرَاكَ ، وَالْكَ ، .

قَالَ: ﴿ فَأَخْبِرْنِي عَنِ السَّاعَةِ ﴾ .

قَالَ: « مَا الْمَسْؤُولُ عَنْهَا بِأَعْلَمَ مِنَ السَّائِلِ ».

قَالَ: « فَأَخْبِرْنِي عَنْ أَمَارَاتِهَا ».

قَالَ: ﴿ أَنْ تَلِدَ الْأُمَةُ رَبُّتُهَا ، وَأَنْ تَرَى الْحُفَاةَ

الْعُرَاةَ الْعَالَةَ رِعَاءَ الشَّاءِ يَتَطَاوَلُونَ في البُّنيَانِ».

ثمّ انطَلَقَ ، فَلَبِثْتُ مَلِيّاً ، ثم قالَ : «يا عُمَرُ





أَتَدْرِي مَنِ السَّائِلُ؟ ، . قُلْتُ : اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ . قَالَ : « فَإِنَّهُ جِبْرِيلُ ، أَتَاكُمْ يُعَلِّمُكُمْ دِينَكُمْ » . رَوَاهُ مُسْلِمٌ .

V٦



# اركان الإسلام

٣ عَنْ أَبِي عَبْدِ الرَّحْمَنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ بْنِ اللَّهِ مُن عُبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ بْنِ الله الله عَنْهُمَا ، قَالَ : سَمِعْتُ رَسُولَ الله عَنْهُمَا ، قَالَ : سَمِعْتُ مَسُولًا ، وَاللّهُ عَنْهُمَا ، وَاللّهُ عَنْهُمَا ، قَالَ : سَمِعْتُ رَسُولَ الله عَنْهُمَا ، قَالَ : سَمِعْتُ مَسُولًا ، وَاللّهُ عَنْهُمَا مَا اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُمَا ، وَاللّهُ عَنْهُمَا ، وَاللّهُ عَنْهُمَا ، وَاللّهُ عَنْهُمُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَلَالُهُ عَنْهُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

« بُنِيَ الإِسْلَامُ عَلَى خَمْس : شَهَادَةِ أَنْ لَا إِلَٰهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللَّهِ ، وَإِقَامِ الصَّلَاةِ ، وَإِيتَاءِ اللَّهُ وَأَنْ مُحَمَّداً رَسُولُ اللّهِ ، وَإِقَامِ الصَّلَاةِ ، وَإِيتَاءِ الزِّكَاةِ ، وَحَجِّ البيتِ ، وَصَوْم رَمَضَانَ » . الزِّكَاةِ ، وَحَجِّ البيتِ ، وَصَوْم رَمَضَانَ » . رَوَاهُ البُخَارِي وَمُسْلِمٌ .

VV



# الأعمال بنعواتيما

٤ - عَنْ أَبِي عَبْدِ الرَّحِمن عَبْدِ اللّهِ بْنِ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ ، قالَ : حَدُّنَنَا رَسُولُ اللّهِ عَلَيْهُ - وَهُوَ الصَّادِقُ المصْدُوقُ - : ﴿ إِنَّ أَحَدَكُمْ يُجْمَعُ خَلْقَهُ فِي الصَّادِقُ المصْدُوقُ - : ﴿ إِنَّ أَحَدَكُمْ يُجْمَعُ خَلْقَهُ فِي الصَّادِقُ المصدُوقُ - : ﴿ إِنَّ أَحَدَكُمْ يُجْمَعُ خَلْقَهُ فِي الصَّلِ اللهِ الْمَلَكُ ، بَطْنِ أَمَّهِ يَكُونُ عَلَقَةً مِثْلَ ذَلِكَ ، ثُمَّ يَكُونُ عَلَقَةً مِثْلَ ذَلِكَ ، ثُمَّ يَكُونُ عَلَقَةً مِثْلَ ذَلِكَ ، ثُمَّ يَرْسَلُ إليه الْمَلَكُ ، ثُمَّ يَرُسَلُ إليه الْمَلَكُ ، فَمَ يَكُونُ مَضْغَةً مِثْلَ ذَلِكَ ، ثُمَّ يُرْسَلُ إليه الْمَلَكُ ، فَمَ يَكُونُ مَلْهُ إِنِهِ الرَّوحَ ، وَيُؤْمَرُ بَأَرْبَعِ كَلِمَاتٍ : بِكَتْبِ وَنَعْمَدُ ، وَشَقِي أَوْ سَعِيدٌ .

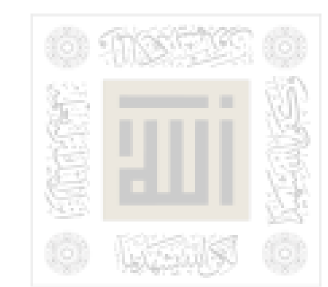
فَوَاللّهِ الّذِي لاَ إِلٰهَ غَيْرُهُ إِنْ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ الْمَا اللّهِ الْجِنّةِ حَتَى مَا يَكُونَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلّا ذِرَاعٌ فَيسْبِقُ عَلَيْهِ الْجَنّابُ فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النّارِ فَيَدْخُلُهَا . عَلَيْهِ النّارِ فَيَدْخُلُهَا . عَلَيْهِ النّارِ فَيَدْخُلُهَا . وَإِنْ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النّارِ حَتَى ما يكونَ وَإِنْ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بِعَملِ أَهْلِ النّارِ حَتَى ما يكونَ وَإِنْ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بِعَملٍ أَهْلِ النّارِ حَتَى ما يكونَ





بيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلَّا ذِرَاعٌ فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ الْجَنَّةِ فَيَدْخُلُهَا » . أَهْلِ الْجَنَّةِ فَيَدْخُلُهَا » . رَوَاهُ الْبُخَارِيُ وَمُسْلِمٌ .





#### إبطال المعكرات والبدع

٥ - عَنْ أُمِّ الْمُؤْمِنِينَ أُمِّ عَبْدِ اللّهِ عَائِشَةَ رَضِيَ اللّهُ عَنْهَا ، قَالَتْ : قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَلَيْتُمْ : « مَنْ أَحْدَثَ في عَنْهَا ، قَالَتْ : قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَلَيْتُمْ : « مَنْ أَحْدَثُ في أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدًّ » .

رَوَاهُ الْبُخَارِيُ وَمُسْلِمٌ . وَفِي رِوَايَةٍ لِمُسْلِمٍ : « مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّ » .

۸,



#### العلال بين والعرام بين

٢ - عَنْ أَبِي عَبْدِ اللّهِ النّعْمَانِ بْنِ بَشِيرِ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُمَا ، قَالَ : سَمِعْتُ رَسُولَ اللّهِ عَلَيْتُ يَقُولُ : « إِنْ الْحَلَالَ بَيْنُ ، وَإِنّ الْحَرَامَ بَيْنُ ، وَبَيْنَهُمَا أُمُورٌ مُشْتَبِهَاتُ الْحَلَالَ بَيْنُ ، وَإِنّ الْحَرَامَ بَيْنُ ، وَبَيْنَهُمَا أُمُورٌ مُشْتَبِهَاتُ لاَ يَعْلَمُهُنّ كَثِيرٌ مِنَ النّاسِ .

فَمَنِ اتَّقَى الشَّبُهَاتِ فَقَدْ اسْتَبْراً لِدِينِهِ وَعِرْضِهِ . وَمَنْ وَقَعَ فِي الْحَرَامِ - كَالرَّاعِي وَمَنْ وَقَعَ فِي الْحَرَامِ - كَالرَّاعِي يَرْعَى حَوْلَ الْحِمَى يُؤشِك أَنْ يَرْتَعَ فِيهِ ، أَلَا وَإِنَّ لِكُلُ مَلِكِ حَمَى ، أَلَا وَإِنَّ لِكُلُ مَلِكِ حَمَى ، أَلَا وَإِنَّ لِكُلُ مَلِكِ حَمَى اللهِ مَحَادِمُه .

أَلَا وَإِنَّ فِي الْجَسَدِ مُضْغَةً إِذَا صَلَحَتْ صَلَحَ الْجَسَدُ كُلُّهُ ، وَإِذَا فَسَدَتْ فَسَدَ الْجَسَدُ كُلُّهُ ، أَلَا وَهِيَ الْجَسَدُ كُلُّهُ ، أَلَا وَهِيَ الْجَسَدُ كُلُّهُ ، أَلَا وَهِيَ الْجَسَدُ كُلُّهُ ، وَإِذَا فَسَدَتْ فَسَدَ الْجَسَدُ كُلُّهُ ، أَلَا وَهِيَ الْجَسَدُ كُلُّهُ ، وَإِذَا فَسَدَتْ فَسَدَ الْجَسَدُ كُلُّهُ ، أَلَا وَهِيَ الْفَعْلَامُ ، وَأَنْهُ الْبُخَادِي وَمُسْلِمٌ .



#### الدين النميعة

٧ - عَنْ أَبِي رُقِيَّةً تَمِيم بْنِ أُوس الدَّارِيُّ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ ، أَنَّ النَّبِي ﷺ قَالَ : « الدِّينُ النَّصِيْحَةُ » . اللَّهُ عَنْهُ ، أَنَّ النَّبِي ﷺ قَالَ : « الدِّينُ النَّصِيْحَةُ » .

قُلْنَا: لِمَنْ؟

قَالَ : ﴿ لَلَّهِ ، وَلِكِتَابِهِ ، وَلِكِتَابِهِ ، وَلِرَسُولِهِ ، وَلَاثِمَةِ

المسلمين وعاميهم ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ .

٨t



#### حرجة الصام

٨ عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِي اللّهُ عَنْهُمَا ، أَنَّ رَسُولَ اللّهِ عَنْهُمَا ، أَنَّ رَسُولَ اللّهِ عَنْهُمَا ، أَنْ أَقاتِلَ النّاسَ حَتَّى يَشْهَدُوا أَنْ اللّهِ عَنْهُمَا وَأَنْ مُحمَّداً رَسُولُ اللّهِ ، وَيُقِيمُوا لاَ إِلَـٰهُ وَبُوتُوا الزَّكَاة .

فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ عَصَمُوا مِنْي دِمَاءَهُم وَأَمْوَالَهُمْ إِلاَّ بِحَقِّ الإِسْلَامِ ، وَحِسَابُهُمْ عَلَى اللهِ تعالى » . وَحِسَابُهُمْ عَلَى اللهِ تعالى » . رَوَاهُ الْبُخَارِي وَمُسْلِمٌ .



#### التكليف بما يستطاع

٩ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَبْدِ الرَّحِمنِ بْنِ صَخْرِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ، قَالَ : سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ : «مَا نَهَيْتُكُمْ عَنْهُ فَاجْتَنِبُوهُ ، وَمَا أَمَرْتُكُمْ بِهِ فَأْتُوا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ ، فَإِنَّمَا أَهْلَكَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ كَثْرَةُ مَا اسْتَطَعْتُمْ ، فَإِنَّمَا أَهْلَكَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ كَثْرَةُ مَسَائِلِهِمْ وَاخْتِلَافُهُمْ عَلَى أَنْبِيَاتُهِمْ »
مَسائِلِهِمْ وَاخْتِلَافُهُمْ عَلَى أَنْبِيَاتُهِمْ »

Λé



#### الاقتصاد والى الطليب

١٠ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ : ﴿ إِنَّ اللّهَ تعالَى طَيِّبُ لاَ يَقْبَلُ إِلاَّ طَيِّبًا ، وَإِنَّ اللّهَ أَمَرَ الْمُؤْمِنِينَ بِمَا أَمَرَ بِهِ الْمُرْسَلِينَ فَقَالَ تعالَى : ﴿ يَا أَيُهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَاعْمَلُوا صَالِحاً ﴾ ، وَقَالَ تعالَى : ﴿ يَا أَيُّهَا اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللل

ثُمَّ ذَكَرَ الرَّجُلَ يُطِيلُ السَّفَرَ أَشْعَثَ أَغْبَرَ يَمُدُّ يَدَيْهِ إِلَى السَّفَرَ أَشْعَثَ أَغْبَرَ يَمُدُّ يَدَيْهِ إِلَى السَّمَاءِ: يَا رَبِّ ، يَا رَبِّ ، وَمَطْعَمُه حَرَامٌ ، وَمُشْرَبُهُ حَرَامٌ ، وَمُلْبَسُه حَرَامٌ ، وَعُذِي بِالْحَرَامِ ، فَأَنَى يُسْتَجَابُ لَهُ ؟.

رَوَاهُ مُسْلِمُ

۸ø



#### التورع عن الشبهات

المعلى بن على بن على بن على بن على بن أبي مُحمَّد الله على بن الله أبي طَالِب سِبْطِ رَسُولِ الله على وَرَيحَانَتِه رضي الله عَنْهُمَا قَالَ: خَفِظْتُ مِنْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْمُ : « دَعْ مَا يَرِيبُكَ إِلَى مَا لاَ يَرِيبُكَ » .

رَوَاهُ التَّرْمَذِيُّ والنُسَائيُّ، وقَالَ التَّرْمِذِيُّ : حَدِيثُ حَسَنُ صَحِيحُ.

人气



### ترك طالا يعني الصلم

١٢ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ قال : قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَنْهُ قال : قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَلَيْهُ : ﴿ مِنْ حُسْنِ إِسْلَامِ الْمَرْهُ تَرْكُهُ مَا لَا يَعْنِيهِ ﴾ .

حَدِيثُ حَسَنُ ، رَوَاهُ الترمِدي وَغَيْرُهُ هَكَذًا.

# كمال الإينان

۸V



# حرقة دم العطم وأسباب إهداره

١٤ - عَنْ ابْنِ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَنْهُ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَلَيْهِ : « لَا يَحِلُ دَمُ امْرِيءٍ مُسْلِم إِلّا بِإِحْدَى فَلَاثٍ : النّيْبُ الزَّاني ، وَالنّفْسُ بالنّفْسِ ، وَالتّارِكُ لِدِينِهِ الْمُفَارِقُ لِلْجَمَاعَةِ » .

رَوَاهُ الْبُخَارِيُ وَمُسْلِمٌ.

# الدالب إسلامية

١٥ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللّهُ عَنْه ، أَنَّ رَسُولَ اللّهِ عَلَيْهُ قَالَ : « مَنْ كَانَ يُؤمِنُ باللّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَلْيَقُلْ خَيراً أَوْ لِيَصْمُتْ ، وَمَنْ كَانَ يُؤمِنُ باللّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَلْيَعْرِ اللّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَلْيَكْرِمُ جَارَهُ ، وَمَنْ كَانَ يُؤمِنُ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَلْيُكْرِمُ جَارَهُ ، وَمَنْ كَانَ يُؤمِنُ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَلْيُكْرِمُ خَارَهُ ، وَمَنْ كَانَ يُؤمِنُ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَلْيُكْرِمُ ضَيْفَهُ » . 
رَوَاهُ الْبُخَارِيُ وَمُسْلِمُ .

 $\lambda\lambda$ 



#### النهي عن الفعني

١٦ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ ، أَنَّ رَجُلاً قَالَ لِللّهُ عَنْهُ ، أَنَّ رَجُلاً قَالَ لِللّهِ عَنْهُ ، أَنَّ رَجُلاً قَالَ لِلنّبِيّ ﷺ : أَوْصِينِي . ثُمُ لِلنّبِيّ ﷺ : أَوْصِينِي .

قَالَ: « لَا تَغْضَبْ » فَرَدَّدَ مِرَاراً ، قَالَ « لَا تَغْضَبْ » . دَوَاهُ الْبُخَارِيُ « لَا تَغْضَبْ » .

# الأدر بالإحسان النحنوي والعتول

الله عنه ، عَنْ رَسُولِ اللهِ عَلَى شَدَّادِ بْنِ أُوسِ رَضِيَ اللهُ عَنْه ، عَنْ رَسُولِ اللهِ عَلَىٰ قَالَ : « إِنَّ اللهَ كَتَبَ الإحسَانَ عَلَى كُلِّ شَيءٍ ، فَإِذَا قَتَلْتُمْ فَأَحْسِنُوا الْقِتْلَة ، وَإِذَا ذَبَحْتُمْ فَأَحْسِنُوا اللّهِ عَلَى كُلِّ شَيءٍ ، وَلَيْحِدُ أَحَدُكُمْ شَفْرَتَهُ ، وَإِذَا ذَبَحْتُمْ فَأَحْسِنُوا الذّبْحَة ، وَلَيْحِدُ أَحَدُكُمْ شَفْرَتَهُ ، وَلَيْحِدُ أَوْلَالًا مُسْلِمٌ .



#### هين الفالع

١٨ - عَنْ أَبِي ذَرِّ جُنْدُبِ بُنِ جُنَادُةً ، وَأَبِي عَبْدِ الرَّحْمَنِ مُعاذِ بْنِ جَبَلِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا ، وَأَبِي عَبْدِ الرَّحْمَنِ مُعاذِ بْنِ جَبَلِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا ، عَنْ رَسُولِ اللَّهِ رَبِي قَالَ : « اتَّقِ اللَّهَ حَيْثُمَا كُنْتَ ، وَأَتْبِعِ السَّيِّئَةَ الْحَسَنَةَ تَمْحُهَا ، وَخَالِقِ النَّاسَ بِخُلُقٍ وَالنَّاسَ بِخُلُقٍ حَسَنِ » .

رَوَاءُ الترمِذِيُ وَقَالَ : حَدِيث حَسَنَ ، وَفِي بَعْضِ النَّسَخِ : حَسَنَ صَوْبِي بَعْضِ النَّسَخِ : حَسَنَ صَوِيحُ .



#### العفظ الله بعفظال

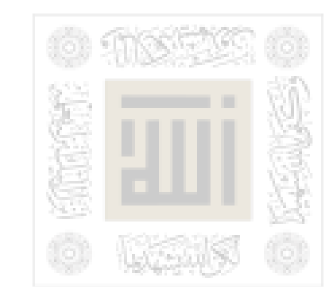
١٩ - عَنْ أَبِي الْعَبَّاسِ عَبْدِ اللّهِ بْنِ عَبَّاسِ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُمَا ، قَالَ : كُنْتُ خَلْفَ النّبِي ﷺ يَوْماً ، فَقَالَ : ريا غُلامُ إِنّي أَعَلّمُكَ كَلِمَاتٍ : احْفَظِ اللّهَ يَحْفَظُكُ ، احْفَظِ اللّهَ يَحْفَظُكُ ، إِذَا سَأَلْتَ يَحْفَظُكُ ، إِذَا سَأَلْتَ فَاسْتَعِنْ باللّهِ ، وَإِذَا اسْتَعَنْتَ فاستَعِنْ باللّهِ .

وَاعْلَمْ أَنَّ الْأُمَّةَ لَوِ اجْتَمَعَتْ عَلَى أَنْ يَنْفَعُوكَ بِشَيءٍ لَمْ يَنْفَعُوكَ بِشَيءٍ لَمْ يَنْفَعُوكَ إِلاَ مِشَيءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللَّهُ لَكَ .

وَإِنِ اجْتَمَعُوا عَلَى أَنْ يَضُرُّوكَ بِشَيءٍ لَمْ يَضُرُّوكَ إِلاَّ مِنْ وَكَ إِلاَّ مِنْ وَكَ إِلاَّ مِنْ وَكَ إِلاَّ مِنْ وَكَ يَشَيءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللَّهُ عَلَيْكَ \_ رُفِعَتِ الْأَقْلَامُ ، وَجَفْتِ الصَّحُفُ » . الصَّحُفُ » .

رَوَاهُ الترمِدُيُّ وَقَالَ: خدِيثُ خَسَنَ صَحِيحٌ. وَقَالَ التَّرْمِدُيُّ : « احْفَظِ اللَّهَ تَجِدُهُ وَفِي رِوَايَةٍ غَيْرِ التَّرْمِدُيُّ : « احْفَظِ اللَّهَ تَجِدُهُ





أَمَامَكَ ، تَعَرَّفْ إِلَى اللهِ فِي الرَّحَاءِ يَعْرِفْكَ في الشَّدَّةِ ، وَمَا أَصَابَكَ لَمْ وَاعلَمْ أَنَّ مَا أَخْطَأُكَ لَمْ يَكُنْ لِيُصِيبَكَ ، وَمَا أَصَابَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُصِيبَكَ ، وَمَا أَصَابَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُصِيبَكَ ، وَمَا أَصَابَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُخِطِئَكَ ، وَاعْلَمْ أَنَّ النَّصْرَ مَعَ الصَّبْرِ ، وَأَنَّ يَكُنْ لِيُخْطِئَكَ ، وَأَعْلَمْ أَنَّ النَّصْرَ مَعَ الصَّبْرِ ، وَأَنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْراً » . الْفَرْجَ مَعَ الْكُرْبِ ، وَأَنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْراً » .



#### الحياء من الإيان

٢٠ عَنْ أَبِي مَسْعُودٍ عُقْبَةً بْنِ عَمْرِو الْأَنْصَادِيِّ الْبَدْرِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قال : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : ﴿ إِنَّ مِمَّا أَدْرَكَ النَّاسُ مِنْ كَلَامِ النَّبُوةِ الْأُولَى : إِذَا لَمْ تَسْتَحِ فَاصْنَعْ مَا شِئْتَ ﴾ .

وَوَاهُ الْبُخَارِيُ .

. ...



# وال آمنت بالله فنم الشقيم

٢١ ـ عَنْ أَبِي عَمْرو ـ وَقِيل : أبي عَمْرة ـ الله عَنْه ، قَال : سُفْيَانَ بْنِ عَبْدِ اللّهِ الثَّقَفي رَضِيَ اللّه عَنْه ، قَال : قُلْ يُن عَبْدِ اللّهِ ! قُلْ لِي في الإسْلَام قَوْلاً لاَ أَسْأَلُ عَنْهُ أَحْداً غَيْرَك .
 عَنْهُ أَحَداً غَيْرَك .

قَالَ: وقُلْ: آمَنْتُ باللّهِ؛ ثُمَّ اسْتَقِمْ». رَوَاهُ مُسْلِمٌ.



#### الاقتصال على الغرابض يدغل العنة

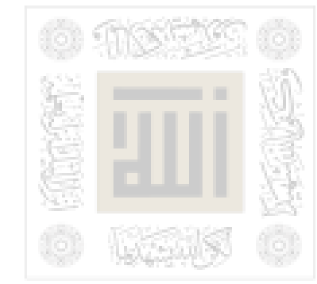
٢٢ ـ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللّهِ جَابِر بْنِ عَبْدِ اللّهِ الْأَنصَارِيِّ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُمَا : أَنَّ رَجُلًا سَأَلَ رَسُولَ اللّهِ ﷺ ، فَقَالَ : أَرَأَيْتَ إِذَا صَلَيْتُ الْمَكْتُوبَاتِ ، وَصُمْتُ رَمَضَانَ ، وَأَحْلَلْتُ الْحَلَالُ ، وَحَرَّمْتُ الْحَرَامَ ، وَلَمْ أَذِدْ عَلَى ذَلِكَ شَيْئًا ، أَأَدْخُلُ الْجَنَّة ؟

قَالَ: «نَعَم ».

رَوَاهُ مُسْلِمُ. وَمَعْنَى ﴿ حَرَّمْتُ الْحَرَامَ » : اجْتَنَبْتُهُ ، وَمَعْنَى ﴿ أَخْلَلْتُ الْحَلَالَ » : فَعَلْتُهُ مُعْتَقِداً جِلَّهُ .

4 ^



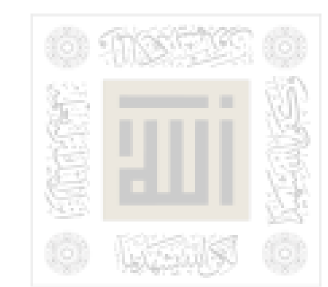


# الاسراع في الغير

٣٣ ـ عَنْ أَبِي مَالِكِ الْحَارِثِ بْنِ عَاصِم الْأَشْعَرِيِّ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ ، قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَلَيْهُ : الطَّهُورُ شَطْرُ الإِيْمَانِ ، وَالْحَمْدُ للّهِ تَمْلُأ الْمِيزَانَ ، وَالْحَمْدُ للّهِ تَمْلُأ الْمِيزَانَ ، وَسُبْحَانَ اللّهِ وَالْحَمْدُ للّهِ تَمْلاَنِ - أَوْ : تَمْلاً - مَا بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ ، وَالصَّلاةُ نُورُ ، وَالصَّدقَةُ بُرُهانُ ، وَالصَّدِقَةُ اللّهُ اللّهُ مُولِقَهَا » . وَالْقَرْآنُ حُجَّةً لَكَ أَوْ مُولِقَهَا » . النَّاسِ يَغْدُو ، فَبَائِعُ نَفْسَهُ فَمُعْتِقُهَا ، أَوْ مُولِقَهَا » . وَالْمُدُو ، فَبَائِعُ نَفْسَهُ فَمُعْتِقُهَا ، أَوْ مُولِقَهَا » . وَالْمُدُو ، فَبَائِعُ نَفْسَهُ فَمُعْتِقُهَا ، أَوْ مُولِقَهَا » . وَالْمُ مُنْعُرِفُهُ ، أَوْ مُولِقَهَا » . وَالْمُعْرَفُهُ ، أَوْ مُولِقُهَا » . وَالْمُ مُنْعُمُ اللّهُ مُنْعُمُ اللّهُ مُنْ اللّهِ مُنْعُمُ اللّهُ مُنْ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

E M





#### تعريم النقائم

٢٤ - عَنْ أَبِي ذَرِّ الغِفَارِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ ، فِيمَا يَرْوِيهِ عَنْ رَبِّهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى ، أَنَّهُ قَالَى : ﴿ يَا عِبَادِي : إِنِّي حَرَّمْتُ الظَّلْمُ عَلَى نَفْسِي ، وَجَعَلْتُهُ بَيْنَكُمْ مُحَرِّماً ؛ فَلا تَظَالَمُوا .

يَا عِبَادِي: كُلُّكُمْ ضَالٌ إِلاَّ مَنْ هَدَيْتُهُ، فَاسْتَهْدُونِنِي أَهْدِكُمْ.

يَا عِبَادِي: كُلْكُمْ جَائِعٌ إِلاَ مَنْ أَطْعَمْتُهُ، فَاسْتَطْعِمُونِي أُطْعِمْكُمْ.

يَا عِبَادي : كُلْكُمْ عَارٍ إِلاَّ مَنْ كَسَوْتُهُ ، فَاسْتَكُسُونِي أَكْسُكُمْ .

يَا عِبَادِي: إِنْكُمْ تُخْطِئُونَ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ، وَأَنَا

أَغْفِرُ الذَّنُوبَ جَمِيعاً ؛ فَاسْتَغْفِرُونِي أَغْفِرُ لَكُمْ . يَا عِبَادِي : إِنْكُمْ لَنْ تَبْلُغُوا ضُرَّي فَتَضُرُونِي ، وَلَنْ تَبْلُغُوا نَفْعِي فَتَنْفَعُونِي .

يَا عِبَادِي : لَوْ أَنْ أَوْلَكُمْ وَآخِرَكُمْ وَإِنْسَكُمْ وَجِنْكُمْ كَانُوا عَلَى أَتْقَى قُلْبِ رَجُلِ وَاحِدٍ مِنْكُمْ ، مَا زادَ ذَلِكَ في مُلْكِي شَيْئاً .

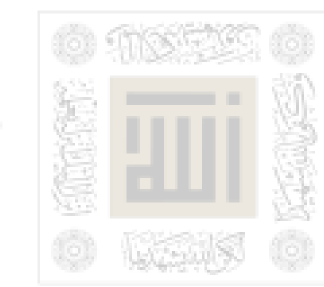
يَا عِبَادِي: لَوْ أَنَّ أُولَكُمْ وَآخِرَكُمْ وَإِنْسَكُمْ وَجِنْكُمْ كَانُوا عَلَى أَفْجَرِ قَلْبِ رَجُلٍ وَاحِدٍ مِنْكُمْ ، مَا نَقَصَ ذَلِكَ مِنْ مُلْكِي شَيْئاً .

يَا عِبَادِي : لَوْ أَنَّ أَوْلَكُمْ وَآخِرَكُمْ وَإِنْسَكُمْ وَجِنْكُمْ وَإِنْسَكُمْ وَجِنْكُمْ وَآخِدُ قَامُوا فِي صَعِيدٍ وَآجِدٍ ، فَسَأَلُونِي ، فَأَعْطَيْتُ كُلُّ وَآجِدٍ مَسْأَلَتَهُ ، مَا نَقَصَ ذَٰلِكَ مِمَّا عِنْدِي إِلَّا كَمَا يَنْقَصُ الْمِحْدَ عَلْمَ إِذَا أُدْخِلَ الْبَحْرَ .

يَا عِبَادِي: إِنَّمَا هِيَ أَعْمَالُكُمْ أَحْصِيهَا لَكُمْ ، ثُمَّ



أُونِيكُمْ إِيَّاهَا ؛ فَمَنْ وَجَدَ خَيْراً فَلْيَحْمَدِ اللَّهَ ، وَمَنْ وَجَدَ غَيْراً فَلْيَحْمَدِ اللَّهَ ، وَمَنْ وَجَدَ غَيْرً فَلْيَكُمْ إِيَّا فَشْمَهُ ، . غَيْرَ ذَلِكَ فَلَا يَلُومَنَ إِلَّا نَفْسَهُ ، . رَوَاهُ مُسْلِمٌ .



# دهب أهل الدنور بالأجور

٢٥ - عَنْ أَبِي ذَرِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَيْضاً ، أَنَّ نَاساً مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ قَالُوا لِلنَّبِيِّ ﷺ : يَا رَسُولَ اللَّهِ ذَهَبَ أَهْلُ الدُّنُورِ بِالأَجُورِ ؛ يُصَلُونَ كَمَا اللَّهُ مَا نَصُومُ ، وَيَتَصَدَّقُونَ بِفُضُولِ أَمْوَالِهِمْ ، وَيَتَصَدَّقُونَ بِفُضُولِ أَمْوَالِهِمْ .

قالَ: ﴿ أَوَ لَيْسَ قَدْ جَعَلَ اللّهُ لَكُمْ مَا تَصَدَّقَةً ، وَكُلِّ تَكْبِيرَةٍ صَدَقَةً ، وَكُلِّ تَكْبِيرَةٍ صَدَقَةً ، وَكُلِّ تَكْبِيرَةٍ صَدَقَةً ، وَكُلِّ تَكْبِيرَةٍ صَدَقَةً ، وَكُلِّ تَهْلِيلةٍ صَدَقَةً ، وَأَمْرٍ وَكُلِّ تَهْلِيلةٍ صَدَقَةً ، وَأَمْرٍ بِالْمَعْرُوفِ صَدَقَةً ، وَنَهِي عَنْ مُنْكَرٍ صَدَقَةً ، وَفِي بُضْعِ الْمَعْرُوفِ صَدَقَةً ، وَفِي بُضْعِ الْمَعْرُوفِ صَدَقَةً ، وَفِي بُضْعِ اللّهَ عُرُوفِ صَدَقَةً ، وَفِي بُضْعِ اللّهُ عُرُوفِ صَدَقَةً ، وَفِي بُضْعِ اللّهُ عُرُوفِ صَدَقَةً ، وَفِي بُضْعِ اللّهُ عَنْ مُنكرٍ صَدَقَةً ، وَفِي بُضْعِ اللّهُ عَرْدُوفِ صَدَقَةً » .

قَالُوا: يَا رَسُولَ الله ، أَيَأْتِي أَحَدُنَا شَهُوَتُهُ وَيَكُونُ لَهُ فِيهَا أَجُرُ؟!!

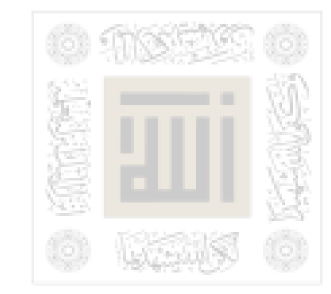
1.



قَالَ: ﴿ أَرَأَيْتُمْ لُوْ وَضَعَهَا فِي حَرَامٍ ، أَكَانَ عَلَيْهِ وَزُرٌ ؟ فَكَذَٰلِكَ إِذًا وَضَعَهَا فِي الْحَلَالُ ، كَانَ لَهُ وَزُرٌ ؟ فَكَذَٰلِكَ إِذًا وَضَعَهَا فِي الْحَلَالُ ، كَانَ لَهُ أَجُرٌ ﴾ .

رَوَاهُ مُسْلِمُ





# فضل الإصلاع بين الناس والعدل بينهم

٢٦ - عَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ ، قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ : ﴿ كُلُّ سُلَامَى مِنَ النَّاسِ عَلَيْهِ صَدَقَةً ، كُلُّ يَوْمٍ تَطْلُعُ فِيهِ الشَّمْسُ تَعْدِلُ بِيْنَ اثْنَيْنِ صَدَقَةً ، وَتُعِينُ الرُّجُلَ فِي دَابِّتِهِ فَتَحْمِلُهُ عَلَيْهَا أَوْ تَرْفَعُ لَهُ عَلَيْهَا وَتُعِينُ الرُّجُلَ فِي دَابِّتِهِ فَتَحْمِلُهُ عَلَيْهَا أَوْ تَرْفَعُ لَهُ عَلَيْهَا وَتُعِينُ الرَّجُلَ فِي دَابِّتِهِ فَتَحْمِلُهُ عَلَيْها أَوْ تَرْفَعُ لَهُ عَلَيْهَا مَنَاعَهُ صَدَقَةً ، وَيَكُلُّ خُطُوةٍ مَنَاعَهُ صَدَقَةً ، وَيَكُلُّ خُطُوةٍ تَمْشِيهَا إِلَى الصلاةِ صَدَقَةً ، وَتُمِيطُ الأَذَى عَنِ الطّرِيقِ صَدَقَةً ، وَتُمِيطُ الأَذَى عَنِ الطّرِيقِ

رَوَاهُ البِخَارِي وَمُسْلِمٌ.

1.4

#### النبي هسن الفالع

٢٧ \_ عَن النَّواس بن سَمْعَانَ رَضِي اللَّهُ عَنْهُ ، عَن النبي ﷺ قَالَ : ﴿ الْبِرْ حُسْنُ الْخُلْقِ ، وَالْإِثْمُ مَا حَاكَ فِي نَفْسِكَ وَكُرِهْتَ أَنْ يَطْلِعَ عَلَيْهِ النَّاسُ » .

وَعَنْ وَابِصَةً بْنِ مَعْبَدٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ، قَالَ : أَتَيْتُ رَسُولَ اللّهِ ﷺ، فَقَالَ: «جِئْتَ تَسَأَلُ عَنِ البّر؟ ١ قُلْت : نَعَمْ ؛ فَقَالَ : « اسْتَفْتِ قَلْبَكَ ؛ البِرْ مَا اطْمَأْنْت إِلَيْهِ النَّفْسُ وَاطْمَأَنَ إِلَيْهِ الْقَلْبُ، وَالْإِثْمُ مَا حَالَتُ في النَّفْسِ وَتَرَدَّدَ فِي الصَّدْرِ، وَإِنْ أَفْتَاكَ النَّاسُ وَأَفْتُوكَ » .

حَدِيثُ حَسَنَ ، رَوَيْنَاهُ فِي مُسْنَدَى الإِمَامَيْنِ أَحْمَدَ بْنِ حَنْبَل ، والدارمي بإسناد حسن.



#### وجوب لزوم السنة

الله عنه ، قَالَ : ( وَعَظَنَا رَسُولُ اللهِ وَلَا مَوْعِظَةً وَجِلَتُ اللهُ عَنْهُ ، قَالَ : ( وَعَظَنَا رَسُولُ اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا مَوْعِظَةً وَجِلَتُ مِنْهَا الْقُلُوبُ ، وَذَرَفَتْ مِنْهَا الْعُيُونُ .

فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ اللّهِ كَأَنّهَا مَوْعِظَةً مُوَدّع فَأَوْصِنَا). فَأَوْصِنَا).

قَالَ: ﴿ أُوصِيكُمْ بِتَقْوَى اللّهِ ، وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ وَإِنْ تَأَمَّرَ عَلَيْكُمْ عَبْدٌ ، فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ فَسَيَرَى الْحَيْلَافاً كَثِيراً ، فَعَلَيْكُمْ بِسُنتِي وَسُنّةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْحَيْلَافاً كَثِيراً ، فَعَلَيْكُمْ بِسُنتِي وَسُنّةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْحَيْلَافاً كَثِيراً ، فَعَلَيْكُمْ بِسُنتِي وَسُنّةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ اللّهُ وَمُحْدَثَاتِ اللّهُ وَيُعْدِينَ عَضُوا عَلَيْهَا بِالنّوَاجِذِ ، وَإِيّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ اللّهُ وَرَا يَكُمْ وَمُحْدَثَاتِ اللّهُ وَرَا يَاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ اللّهُ وَرَا يَكُمْ وَمُحْدَثَاتِ اللّهُ وَرَا يَاكُمْ وَمُحَدَثَاتِ اللّهُ وَرَا يَاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ اللّهُ وَلَا يَعْلَى اللّهُ وَلَالَة عَلَيْهِ اللّهُ وَلَا يَعْلَى اللّهُ وَلَا يَعْلَى اللّهُ وَلَالَة عَلَى اللّهُ وَلَاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ اللّهُ وَلَا يَعْلَى اللّهُ وَلَالَةً وَاللّهُ وَلَاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ اللّهُ وَلَالَةً وَلَا يَعْلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَالَةً وَلَيْقِيلًا لَا اللّهُ وَالْمُورِ وَالْعُلْوِيلُونَ وَلَا يَعْلَى اللّهُ وَلَالَةً وَالْتِهِ وَلَا اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَالللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ ا

رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ وَالتّرمِذِي وَقَالَ : حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحيحً .

1. 5



#### حايدهل الجنة

٢٩ ـ عَنْ مُعَاذِبْنِ جَبَلِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ، قَالَ : قُلْتُ : يَا رَسُولَ اللَّهِ ، أَخْبِرني بعَملٍ يُدْخِلُنِي الجنّة وَيُبَاعِدُنِي عَنِ النَّارِ .

قَالَ: ﴿ لَقَدْ سَأَلْتَ عَنْ عَظِيمٍ ، وَإِنَّهُ لَيسيرٌ عَلَى مَنْ يَسْرَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ:

تَعْبُدُ اللّهَ لاَ تُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا ، وَتَقِيمُ الصّلاَةَ ، وَتُؤْتِي الزَّكَاةَ ، وَتَصُومُ رَمَضَانَ ، وَتَحُجُّ الْبَيْتَ » .

ثم قَالَ: ﴿ أَلاَ أَذُلُكَ عَلَى أَبُوابِ الخيرِ؟ : الصَّوْمُ جُنَّةٌ ، وَالصَّدَقَةُ تُطْفِىءُ الخطِيئَةَ كَمَا يُطْفِىءُ الْمَاءُ النَّارَ ، وَصَلاَةُ الرَّجُلِ فِي جَوْفِ اللَّيلِ ، ، ثم تَلا : ﴿ تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ ﴾ حتى بَلَغَ ﴿ تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ ﴾ حتى بَلَغَ ﴿ يَعْمَلُونَ ﴾ .

ثُمَّ قَالَ: ﴿ أَلَا أَخْبِرُكَ بِرَأْسِ الْأَمْرِ وَعَمُودِه وَذُرْوَةٍ سَنَامِهِ ﴾ ؟ .

قُلْتُ: بَلَى يَارَسُولَ اللّهِ.

قَالَ: « رَأْسُ الأمرِ الإِسْلامُ ، وَعَمُودُهُ الصَّلاةُ ، وَغُمُودُهُ الصَّلاةُ ، وَذُرْوَةُ سَنَامِهِ الْجِهَادُ » .

ثُمْ قَالَ: ﴿ أَلَا أُخْبِرُكَ بِمِلَاكِ ذَلِكَ كُلُّهِ ﴾ ؟

فَقُلْتُ: بَلَى يَا رَسُولَ اللّهِ.

فَأَخَذَ بِلِسَانِهِ وَقَالَ: «كُفُّ عَلَيْكُ هَذَا».

قُلْتُ : يَا نَبِي اللَّهِ وَإِنَّا لَمُواخِذُونَ بِمَا نَتَكُلُّم بِهِ ؟!

فَقَالَ : ﴿ ثُكِلَتُكُ أُمُّكَ وَهَلْ يَكُبُ النَّاسَ فِي النَّارِ

عَلَى وُجُوهِهِمْ \_ أَوْ قَالَ: «عَلَى مَنَاخِرِهِمْ » \_ إلا حَصَائِدُ أَلْسِنَتِهِمْ » ؟ .

رَوَاهُ التَّرْمِدَيُ وَقَالَ : حَدِيثُ حَسَنُ صَحِيحُ .

1.4



#### مقوق الله تعالى

٣٠ عَنْ أَبِي ثَعْلَبَةَ الْخُشَنِيِّ جُرْثُومِ بْنِ نَاشِرِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ، عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ ، قَالَ : ﴿ إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى فَرَضَ فَرَائِضَ فَلَا تُضَيِّعُوهَا ، وَحَدَّ حُدُوداً فَلَا تَعَالَى فَرَضَ فَرَائِضَ فَلَا تُضَيِّعُوهَا ، وَحَدَّ حُدُوداً فَلَا تَعْتَدُوهَا ، وَصَكَتَ عَنْ تَعْتَدُوهَا ، وَصَكَتَ عَنْ أَشْيَاءَ وَلَا تَنْتَهِكُوهَا ، وَسَكَتَ عَنْ أَشْيَاءَ وَحُدَّمَةً لَكُمْ غَيْرَ نِشْيَانٍ فَلَا تَبْحَثُوا عَنْهَا » . وَهِبَدُ خَسَنُ ، رَوَاهُ الدَّارَقُطْنِي وَغَيْرُهُ.



#### الزهم المقيقي

٣١ ـ عَنْ أَبِي الْعَبَّاسِ سَهْلِ بْنِ سَعْدِ السَّاعِدِيُّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ، قَالَ : جَاءَ رَجُلُ إِلَى النَّبِيِّ وَيَلِيْهُ ، وَلَنِي عَلَى عَمَلِ إِلَى النَّبِي وَيَلِيْهُ ، فَقَالَ : يَا رَسُولَ اللّهِ ، دُلّنِي عَلَى عَمَلِ إِذَا عَمِلْتُهُ أَخَبْنِي اللّهُ وَأَحَبّنِي النَّاسُ .

فَقَالَ: « آزْهَدْ في الدُّنْيَا يُحِبَّكَ اللَّهُ ، وَآزْهَدْ فِيمَا عِنْدَ النَّاسِ يُحِبَّكَ النَّاسُ » .

حَدِيثُ حَسَنَ ، رَوَاهُ ابْنُ مَاجَهُ وَغَيْرُهُ بِأَسَانِيدَ حَسَنَةٍ.



#### لا شرو ولا شراو

٣٧ عَنْ أَبِي سَعِيدٍ سَعْدِ بْنِ مَالِكِ بْنِ سِنَانٍ اللّهِ عَنْهُ ، أَنْ رَسُولَ اللّهِ عَلَا قَالَ : اللّهُ عَنْهُ ، أَنْ رَسُولَ اللّهِ عَلَا قَالَ : (لا ضَرَرَ وَلا ضِرَارَ » .

حَدِيثُ حَسَنُ ، رَوَاهُ ابْنُ مَاجَهُ والدُّارَقُطْنَيُ وَغَيْرُهُما مُسْنَداً . وَرَوَاهُ مُرْسَلًا عَنْ عَمْرِو بِنِ يَحْتَى عِن أَبِيهِ عِن النّبِي ﷺ . فَأَسْقَطَ أَبَا سَعِيدٍ ، ولهُ طُرُقٌ يُقَوِّي بَعْضُهَا بَعْضًا .



### البينة على الدهوي واليدين على من أنكر

٣٣ ـ عَنْ ابْنِ عَبَّاس رَضِيَ اللّهُ عَنْهُمَا ، أَنَّ رَسُولَ اللّهِ عَيْلِيْ ، قَالَ : « لَوْ يُعْطَى النَّاسُ بِدَعْوَاهُمْ ، لادَّعَى اللّهِ عَيْلِيْ ، قَالَ : « لَوْ يُعْطَى النَّاسُ بِدَعْوَاهُمْ ، لادَّعَى رِجَالٌ أَمْوَالَ قَوْمٍ وَدِمَاءَهُمْ ، لكِنِ الْبَيِّنَةُ عَلَى الْمُدَّعِي وَالْيَمِينُ عَلَى مَنْ أَنْكُرَ » .

حَدِيثُ حَسَنُ ، رَوَاهُ الْبَيْهَةِيُ وَغَيْرُهُ هَكَذَا ، وَبَعْضُهُ في (الصَّحِيحَيْنِ) .



#### النعي عن المنكر من الابنان

٣٤ ـ عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيُّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ، قَالَ : سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ : « مَنْ رَأَى مِنْكُمْ مُنْكُراً فَلْيُغَيِّرُهُ بِيَدِهِ ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلِسَانِهِ ، فإِنْ لَمْ مَسْتَطِعْ فَبِلَسَانِهِ ، وَذَلِكَ أَضْعَفُ الإِيْمَانِ » .

رَوَاهُ مُسْلِمُ .



#### الخوق الإسلام

٣٥ ـ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ ، قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ : « لا تَحَاسَـدُوا ، وَلاَ تَنَاجَشُـوا ، وَلاَ تَنَاجَشُـوا ، وَلاَ تَبَاغَضُوا ، وَلاَ تَبَاغَضُوا ، وَلاَ يَبِعْ بَعْضُكُمْ عَلَى بَيْعِ وَلاَ تَبَعْضُ مَ عَلَى بَيْعِ بَعْضُ مُ عَلَى بَيْعِ بَعْضُ مَ عَلَى بَيْعِ بَعْضُ مَ عَلَى بَيْعِ بَعْضُ مَ وَكُونُوا عِبَادَ اللّهِ إِخُوانًا .

المسلِمُ أَخُو الْمُسلِمِ ، لا يَظْلِمُهُ ، وَلا يَخْذُلُهُ ، وَلا يَخْذُلُهُ ، وَلا يَخْذُلُهُ ، وَلا يَخْذُلُهُ ، وَلا يَحْقِرُهُ .

التَّقْوَى هَا هُنَا» وَيُشِيرُ ﷺ إِلَى صَدْرِهِ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ ــ

« بِحَسْبِ امْرِيءٍ مِنَ الشَّرِّ أَنْ يَحْقِرَ أَخَاهُ المسلِم ، كُلُّ المسلِم عَلَى المسلِم حَرَامٌ: دَمُهُ وَمَالُهُ وَعِرْضُهُ».



# فعنل الاجتماع على تلاوة الغران العرب

٣٦ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللّهُ عَنْه ، عَنِ اللّهُ عَنْه ، عَنِ اللّهِ عَنْه ، عَنِ اللّهِ عَنْه مُوْمِنٍ كُرْبَةً مِنْ كُرَبِ اللّهُ عَنْه كُرْبَةً مِنْ كُرَبِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ . اللّهُ نَيْا نَفْسَ اللّهُ عَنْه كُرْبَةً مِنْ كُرَبِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ . وَمَنْ يَسَرَ اللّهُ عَلَيْهِ فِي الدُّنيَا وَمَنْ يَسَرَ عَلَى مُعْسِرٍ ، يَسَرَ اللّهُ عَلَيْهِ فِي الدُّنيَا وَالْآخِرَةِ .

وَمَنْ سَتَرَ مُسْلِماً سَتَرَهُ اللّهُ في الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ. وَاللّهُ في عَوْنِ الْعَبْدِ مَا كَانَ الْعَبْدُ في عَوْنِ أَخِيهِ. وَمَنْ سَلَكَ طَرِيقاً يَلْتَمِسُ فِيهِ عِلْماً سَهّلَ اللّهُ لَهُ بِهِ طَرِيقاً إِلَى الْجَنّةِ.



وَمَا اجْتَمَعَ قَوْمٌ فِي بَيْتٍ مِنْ بُيُوتِ اللّهِ يَتْلُونَ كِتَابَ اللّهِ ، وَيَتَدَارَسُونَهُ بَيْنَهُم ؛ إلا نَزَلَتْ عَلَيْهِمُ السّكِينَةُ ، وَعَشْيَتُهُمُ الرّحمَةُ ، وَحَفْتُهُمُ الْمَلَائِكَةُ ، وَذَكَرَهُمُ اللّهُ فِيمَنْ عِنْدَهُ .

وَمَنْ أَبْطَأَ بِهِ عَمَلُهُ لَمْ يُسْرِعْ بِهِ نَسَبُهُ». رَوَاهُ مُسْلِمٌ بهذا اللَّفْظ.



#### فضل الله تعالى ورهبته

رَسُولِ اللّهِ ﷺ فِيمَا يَرْوِيْهِ عَنْ رَبّهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى ، وَسُولِ اللّهِ ﷺ فِيمَا يَرْوِيْهِ عَنْ رَبّهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى ، ثُمَّ قَالَ : ﴿ إِنَّ اللّهَ تَعَالَى كَتَبَ الحسناتِ وَالسَّيْنَاتِ ، ثُمَّ بِينَ ذَلِكَ ، فَمَنْ هَمَّ بحسنَةٍ فَلَمْ يَعْمَلُهَا كَتَبَهَا اللّهُ عِنْدَهُ عَشْرَ بَيْنَ ذَلِكَ ، فَمَنْ هَمَّ بِهَا فَعَمِلَهَا كَتَبَهَا اللّهُ عِنْدَهُ عَشْرَ حَسَنَةً كَامِلَةً ، وَإِنْ هَمَّ بِهَا فَعَمِلَهَا كَتَبَهَا اللّهُ عِنْدَهُ عَشْرَ حَسَنَةً كَامِلَةً ، وَإِنْ هَمَّ بِهَا فَعَمِلَهَا كَتَبَهَا اللّهُ عِنْدَهُ حَسَنَةً وَإِنْ هَمَّ بِسَيِّئَةٍ فَلَمْ يَعْمَلُهَا كَتَبَهَا اللّهُ عِنْدَهُ حَسَنَةً وَإِنْ هَمْ بِسَيِّئَةٍ فَلَمْ يَعْمَلُهَا كَتَبَهَا اللّهُ عِنْدَهُ حَسَنَةً وَاجِدَةً » . وَإِنْ هَمَّ بِهَا فَعَمِلَهَا كَتَبَهَا اللّهُ سَيِّئَةً وَاجِدَةً » . كَامِلَةً ، وَإِنْ هَمْ بِهَا فَعَمِلَهَا كَتَبَهَا اللّهُ سَيِّئَةً وَاجِدَةً » . كَامِلَةً ، وَإِنْ هَمْ بِهَا فَعَمِلَهَا كَتَبَهَا اللّهُ سَيِّئَةً وَاجِدَةً » . كَامِلَةً ، وَإِنْ هَمْ بِهَا فَعَمِلَهَا كَتَبَهَا اللّهُ سَيِّئَةً وَاجِدَةً » . رَوَاهُ الْبُخَارِيُ وَمُسْلِمٌ فِي (صَجِيحَيْهِمَا) بِهِذِهِ الْحُرُوفِ . وَاللّهُ إِلّهُ إِللّهُ عَلَى عَظِيمٍ لُطُفِ الله فَانْظُرْ يَا أَخِي وَفُقَنَا اللهُ وَإِيّاكَ إِلَى عَظِيمٍ لُطُفِ الله تَعَالَى ، وتَأَمَّلُ هَذِهِ الأَلْفَاظَ .



وقوله: «عِنْدَهُ» إِشَارَة إلى الاغْتِنَاءِ بها. وقولُهُ «كامِلَةً» لِلتَّأْكِيدِ وشِدَّةِ الاغْتِنَاءِ بها. وقال : في السَّيِّئَةِ الَّتِي هَمَّ بها ثُمَّ تَرَكَهَا : كَتَبَهَا الله عِنْدَهُ حَسَنَةً كامِلَةً ، فَأَكَّدَهَا بِكَامِلَةٍ ، وإنْ عَمِلَهَا كَتَبَهَا مَنْئَةً واحِدَةً واحِدَةً ، فَأَكَّدَ تَقْلِيلَهَا بوَاحِدَةٍ وَلَمْ يُؤَكِّدُهَا بِكَامِلَةٍ .

فَلله الحمدُ والْمنَّةُ سُبْحَانَهُ لا نُحْصِي ثناءً عليه \_ وبالله التَّوفِيقُ .

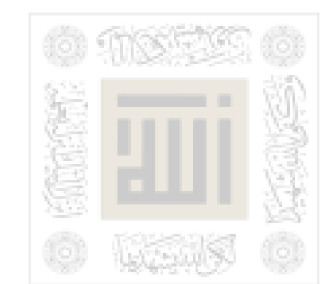


## العبادة العالصة لله تعالى والعبة

٣٨ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ ، قَالَ : مَنْ عَادَى لِي رَسُولُ اللّهِ عَنْهُ ، قَالَ : مَنْ عَادَى لِي وَسُولُ اللّهِ عَنْهِ : ﴿ إِنَّ اللّهَ تَعَالَى قَالَ : مَنْ عَادَى لِي وَلِيًا فَقَدْ آذَنْتُهُ بِالْحَرْبِ ، وَمَا تَقَرَّبَ إِلَيَّ عَبْدِي بِشَي وَلِيًا فَقَدْ آذَنْتُهُ بِالْحَرْبِ ، وَمَا تَقَرَّبَ إِلَيَّ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ أَحَبُ إِلَيَّ مِمًا افْتَرَضْتُهُ عَلَيْهِ ، وَلا يَزَالُ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ أَحَبُ اللّهِ بِالنَّوَافِلِ حَتَّى أُحِبُهُ ، فَإِذَا آحَبَبْتُهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي إِلَيْ بِالنَّوَافِلِ حَتَّى أُحِبُهُ ، فَإِذَا آحَبَبْتُهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسُطِشُ إِلَى بِالنَّوَافِلِ حَتَّى أُحِبُهُ ، فَإِذَا آحَبَبْتُهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَبْطِشُ يَسْمَعُ بِهِ ، وَيَدَهُ الَّتِي يَبْطِشُ بِهَا ، وَلَئِنْ سَأَلَنِي لأَعْطِينَهُ ، وَلِئِنْ سَأَلَنِي لأَعْطِينَهُ ، وَلَئِنْ سَأَلَئِي لأَعْطِينَهُ ، وَلِئِنْ سَأَلَئِي لأَعْطِينَهُ ، وَلَئِنْ سَأَلَئِي لأَعْطِينَهُ ، وَلَئِنْ سَأَلَئِي لأَعْطِينَهُ ، وَلِئِنْ سَأَلَئِي لأَعْطِينَهُ ، وَلِئِنْ سَأَلَئِي لأَعْطِينَهُ ، وَلِئِنْ سَأَلَئِي لأَعْطِينَهُ ، وَلَئِنْ سَأَلَوْلُ وَلَائِلُ مَالَعُولِ اللّهُ عَلَيْهُ ، وَلَوْلُ اللّهُ وَلِيْنُ سَأَلُولُ اللّهُ عَلَيْهُ ، وَلَكُونُ سَأَلْنِي لأَعْطِينَاهُ ، وَلَوْلُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا أَصَالَتُهُ وَلَيْ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْلُولُ اللّهُ اللّهُ

رَوَاهُ الْبُخَارِي .





#### التعاوز عن المقطىء والناسي والعكره

٣٩ - عَنِ ابْنِ عَبَّاسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَنْهُمَا ، أَنَّ رَسُولَ اللّهِ عَنْ أُمَّتِي الْخَطَأَ اللّهِ عَنْ أُمَّتِي الْخَطَأَ وَالنّسْيَانَ وَمَا اسْتُكْرِهُوا عَلَيْهِ » .

حَدِيثُ حَسَنَ ، رَوَاهُ ابنَ مَاجَهُ وَالْبِيهَةِي وَغَيْرُهُمَا .



#### الدنيا وسيلة وهزوعة للأخرة

٤ - عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُمَا ، قَالَ : أَخَذَ رَسُولُ اللّهِ عَلَيْهِ بِمَنْكِبِي ، فَقَالَ : « كُنْ في الدُّنْيَا كَأَنَّكَ رَسُولُ اللّهِ عَلِيْهِ بِمَنْكِبِي ، فَقَالَ : « كُنْ في الدُّنْيَا كَأَنَّكَ غَرِيبٌ أَوْ عَابِرُ سَبِيلٍ » .

وَكَانَ ابْنُ عُمَرَ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُمَا يَقُولُ: إِذَا أَمْسَيْتَ فَلَا تَنْتَظِرِ الْمَسَاءَ، فَلَا تَنْتَظِرِ الصَّبَاحِ ، وَإِذَا أَصْبَحْتَ فَلَا تَنْتَظِرِ الْمَسَاءَ، وَخُدْ مِنْ صِحِيلًا لِمَرْضِكَ ، وَمِنْ حَيَاتِكَ لِمَوْتِكَ . وَغُدْ مِنْ حَيَاتِكَ لِمَوْتِكَ . وَمِنْ حَيَاتِكَ لِمَوْتِكَ . وَفَاهُ الْبُخَارِيُ .



#### علاجة الايطان

الغاص رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا ، قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ : « لاَ يُؤمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يَكُونَ هَوَاهُ تَبَعاً لِمَا لِمُنْتُ بِهِ » .

حَدِيثٌ حَسَنُ صَحِيحٌ ، رَوَيْنَاهُ فِي كِتَابِ ( الْحُجَّةِ ) بِإِسْنَادٍ صَحِيحٍ .



#### سعة حفرة الله قطالي

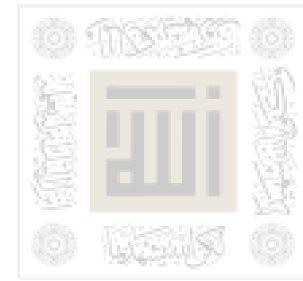
٤٢ - عَنْ أَنَس رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ ، قَالَ : سَمِعْتُ رَسُولَ الله ﷺ يَقُولُ : ( قَالَ اللّهُ تَعَالَىٰ : يَا ابْنَ آدَمَ : إِنَّكَ مَا دَعَوْتَنِي وَرَجَوْتَنِي غَفَرْتُ لَكَ عَلَى مَا كَانَ مِنْكَ وَلا أَبَالِي .
 وَلا أَبَالِي .

يَا ابْنَ آدَمَ: لَوْ بَلَغَتْ ذُنُوبُكَ عَنَانَ السَّمَاءِ، ثُمَّ اسْتَغْفَرْتَنِي غَفَرْتُ لَكَ .

يَا ابْنَ آدَمَ : إِنَّكَ لَوْ أَتَيْتَنِي بِقُرَابِ الأَرْضِ خَطَايَا ثُمَّ لَقِيتَنِي لا تُشْرِكُ بِي شَيْئًا لأَتَيْتُكَ بِقُرَابِهَا مَعْفِرَةً » . 

دَوَاهُ التَّرْمِذِي وَقَالَ خَدِيثُ حَسَنٌ صحيح .





#### تصويب الأخطاء:

| الصواب   | الخطأ    | السطر | الصفحة     |
|----------|----------|-------|------------|
| ذلكم     | ذالكم    | 11    | ٩          |
| بوسائل   | يوسائل   | V     | ١٥         |
| آثما     | أثمأ     | 11    | 11         |
| الناس    | لناس     | 11    | 19         |
| شرها     | شرتها    | *     | ۳.         |
| يخلو     | يتخلى    | 4     | ۳.         |
| أو       | ا و      | 10    | <b>7</b> £ |
| خزائنك   | خزاتئك   | Ź     | ٤.         |
| شيشا     | شئا      | •     | ٤٩         |
| يحبهم    | ي يحبهم  | 1 4   | ٤ ٤        |
| المتشلاة | كشلا     | 1 %   | 20         |
| وأعداؤه  | وأعدائه  | *     | <b>2 Q</b> |
| فاستجاب  | فأستجاب  | 8     | ٤٩         |
| بملة     | بحله     | 4     | ٥٣         |
| والجراح  | واالجراح | ٧     | ٥٣         |
| اطمأن    | اطمان    | ٨     | ٥٣         |
|          |          |       |            |



#### محتويات الكتاب

| الصفحة       | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧            | - الملااء الملااء - الملاء - الملااء - الملاء - الم |
| 9            | مقدمه مقدمه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|              | الفصل الأول: نسبه صلى الله عليه وسلم وولادته ورضاعته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 17           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ١٣           | ر لادته من المستسلس الم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ١ ٤          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| \ <b>£</b> . | ع ـ حادثة شق الصدر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 10           | ه - الحكمة من هذه الحادثة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| -            | الفصل الثاني : خلق الرسول صلى الله عليه وسلم قبل البعثة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۱۷           | ١- حياة الرسول صلى الله عليه وسلم قبل البعثة حياة فضل وشرف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۱۷           | ·<br>٢ ــ كان عزيزاً جداً أن تجد في العرب مثل محمد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ١٨           | ٣- حديث رسول الله عن نفسه عبرة وموعظة ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۲۱           | ع ــ سلامة العقيدة عند محمد ـــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۲ ۲          | ه- طابع محمد الوقار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 77           | ب رواجه من السيدة خديجة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|              | الفصل الثالث : اشتراكه صلى الله عليه وسلم في بناء الكعبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۲٥           | ١- كلمة عن أهمية الكعبة وما جعل الله لها من قداسة وشرف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 70           | ٢- اشتراك الرسول في بناء الكعبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 77           | ،<br>٣- تحقيق ما ذهب إليه بعض المستشرقين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۲٧           | ؛ - مدى حكمة النبي في تدبير الأمور   ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Y 9          | الفصل الرابع: اختلاؤه في غار حراء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 4 9          | ١- حياة النبي صلى اللـه عليه وسلم أمثل حياة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Y 9          | -141.c -141_v                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| γ, ,<br>Ψ,   | ٣ ـ م كا: - بال وقا رغال حداء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 1 1          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ىپ ىپ        | الفصل الخامس: محمد وال بيته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 1 1          | ١ حلمه و بره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |



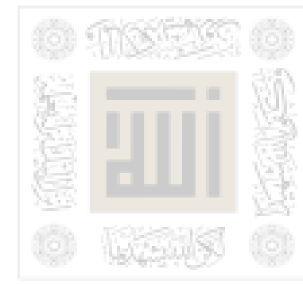


| عدله وانصافه عطفه ورحمته عطفه ورحمته ملل السادس: زهد محمد ملبسه ملبسه فراشه فر | - ٤                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| مل السادس: زهد محمد<br>ملبسه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                    |
| ملیسه سم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | القد<br>۱ –<br>۲ – |
| υ A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | - \<br>- \         |
| فراشه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <b>-</b> ۲         |
| ساـاد د ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | •                  |
| <b>1.</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | -7                 |
| عمد قدوة سلوكية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | - ٤                |
| سل السابع: محمد وأصحابه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | الفد               |
| بحليبه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | -\                 |
| حديثه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 7-                 |
| مودته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | -٣                 |
| عطفه '                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <u> </u>           |
| صلة القربي بأصحابه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | -0                 |
| صفة النبوة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                    |
| صورة رائعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | -7                 |
| بـل الثامن : محمد وأعدائه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                    |
| محمد وقريش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | -1                 |
| محمد ونقيف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | -7                 |
| محمد واليهود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | -٣                 |
| محمد وعبداً لله بن أبي سلول سيسيسيس بيسيسيس بيسيس بيسيس بيسيسيس بين أبي سلول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | - ٤                |
| محمد و فضالة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | -0                 |
| عبرة وعظة في المستحدد المستحد المستحدد المستحدد المستحدد المستحدد المستحدد المستحدد المستحدد  | 7-                 |
| النهاية تبقى كلمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | وفي                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | رمل:               |
| اقوال رسول الإنسانية محمد صلى الله معلمه وسيلم مسلم الإنسانية محمد صلى الله معلمه وسيلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ر<br>مرب           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | پ                  |

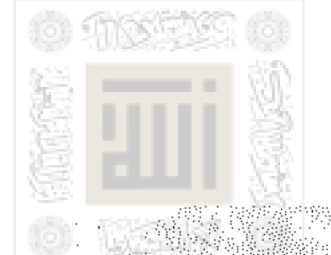
وأخر دعوانا أن القود العالمين.

General Organization of the Alexandian de Liberty (U.S.









#### 

لقد كان مبالا رسول الإنسانية «محمد صلى الله عليه وسلم» مطلع النور للعالم وكان مولاد أمة ودولة وحضارة. فيده مكة تستقبل وليدأ .. صلحب ولادته ارهاصات أن أمة حديدة قد ولنت سيتغير بها وجه التاريخ ...

كيف استطاع هذا العالد أن يقيم دولة السائية تخلت العائدة على العائدة والإفتتال إلى وحدة العائدة والإفتتال إلى وحدة العردة والعائدة والإفتتال الى وحدة العردة والعردة و

في هذا العناب للقي المؤلف أضواء على خلق رسول الاستطاع الدينة في المؤلف أن عليه وسلم» وكيف استطاع بلخالة أن يعبد دولة إنسانية دانت لها الاراضين من أساها الراشين من أساها الراشين من أساها الراشين من أساها

وهذا الكتاب بالكورة سلسلة كتاب الرابة 2000 مدا المدارة المسلمة كتاب الرابة المدارة ال

