0 74

THE PARTY CONTROL OF THE PARTY

الله على المساولة ال



فاني أحمد الله على هداية الاسلام ، وعلى توفيقه وعونه في اظهار هذا البحث الى حيز الوجود ، ثم أتوجه بالشكر الى فضيلة شيحي واستاذى الشيح كمال هاشم نجا علسى ما أو لاني من رعايته في الاشراف على هذه الرسالة •

ثم أتوجه بالشكر الى القائمين على سؤون الجامعة أخص بالذكر منهم معالى مدير الجامعة الدكتور على الحكمي الحكمي ووكيله الدكتور حمزة الفعر •

ثم أتوجه بالشكر الى استاذى الفاضلين الدكتور عبد العزيز عبيد والدكتسور عثمان عبد المنعم لما قد ماه من نصح مكنني من التقدم بين يدى شيخي المشرف علسسى الرسالة ،كما أشكر كل من ساهم من الأخوة الطلبة ،في تقديم العون لي والمساعدة نحو هذا البحث ، وأسأل الله العلي القدير أن يجزى الجميح وافر رحمته وكرمه وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله و صحبه وسلم •

المقدمــــة

ان الحمد لله نحمد ه ونستعينه ونستهديه ونستغفره ، ونعوذ بالله من شهر رور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا من يهده الله فلا مضل له ، ومن يضلل فلا هادى له وأشهد أن لا اله الا الله وحده لا شريك له ، وأشهد أن محمدا عبده ورسوله • "يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله حق تقاته ، ولا تموتن الا وأنتم مسلمون " (١) " يا أيها الناس اتقوا ربكم الذى خلقكم من نفس واحدة وخلق منها زوجها ، وبث منهما رجالا كثيرا ونسا واتقوا الله الذى تسا الون به والأرحام ان الله كان عليكم رقيبا • " (١) " يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وقولوا قولا سديدا يصلح لكم أعمالكم ويغفر لكم ذنوبكم ، ومن يطح الله ورسوله فقد فاز فوزا عظيما • " (٣)

أما بعد:

فقد عاش الصحابة والتابعون ومن تبعهم باحسان في خير القرون واستقوا مسسن ينابيع الاسلام الصافية ،التي سلمت من أيادى الزندقة والضلال ، وأصابع التحريب والتضليل • فعم الخير ، وانتشرت الفضيلة ، وذاعت بشائر النصر في البلاد • حتى اذا قوى نفوذ أقوام من أصحاب الملل والمعتقد ات ، والأهوا والضلالات ممن عضها الحقد بنابه ، وألبسهم الخوف من عدل الاسلام م قناع النفاق ، أصبح طبيعيا أن ينتشي علم الكلام ، فادخل في الدين ما لم ياذن به الله ، وعطل منه ما يمكن أن ينشب معه الانسان الى الكفر فضلا عن الضلال ، خاصة بعد اعتماد مناهج الكتسبب المترجمة عن فلاسفة اليونان ، وزندقة المجوس وحكما الهنود • فأضحى الناس يومئذ شيعا وأحزابا كل حزب بما لديهم فرحون •

فخاض الحُمَائِضون في علم الكلام المذموم ، وشمروا الساعد في الأسما والصفات ، فعطلوا ثم أولوا ، (وشبهوا ومثلوا) ، ويحثوا في مسائل العقيدة مسألة مسألة ،كان لهم فيها تأويلات ، وتفسيرات أفرزتها عقول أرضية لم ترتفي كتاب الله منهجال ، ولا هدى النبوة مرشدا ودليلا .

واذا كان هذا هو الغالب على من سعى لهدم الاسلام في قلوب ذويه ، الا أن الحق لا بدله من عدول ، والجوهرة لا بدلها من صاحب، فبدأ الصراع بين عدول الاسلام

۱\_ آل عمران ۱۰۲

٢\_ الساء ١

٣\_الاخزاب ٢٩\_٧٠

وافك الانحراف والضلال ، ولقد تمكن الأفك بادئ الأمر من ذيوع الصيت بقوة السلطان وابتلى الناس بعقائده ، فمن آمن بها أخذ الى عزة الدنيا ، وخذ لان الآخرة ، ومسسن كفر بها عضته السياط بنابها ، وألهبته الأسنة بحرابها ، وظلّ الناس في حيرة وارتباك حتى أذن الله بالفتح المبين ، فأخذ الحق نصابه على يد الخليفة المتولل ، وسسرت العلما ، من القيود ، فعم الخير من جديد ، وعاد الأمن الى الربوع .

واذا كان لأحد من فضل قلله أولا وآخرا ثم لصمود العلما صفوة الأمة يومئذ ،ولا يعني انتها الفتنة على يد المتوكل أنّ الأفاكين قد ضعف باطلهم ،وانما كتموه ورا ، ظهورهم ،ولوحوا به في كل مناسبة سرا أوعلانية حسب الظروف ، فجرد علما السلف القلم من غمده ، وأمعنوا في أباطيل المؤولين نحرا وتقتيلا ،حتى لم يعد لأهل الضلال من حامل سلاح يذود به عن نفسه الا التستر ورا النفاق من جديد .

ولقد كان من بين هؤلا "العدول المام من أئمة الحديث هو الامام عثمان بن سعيد الدارمي فألف كتابيه "الرد على الجهية "" والرد على بشر المريسي "لبتر أنامسل أهل الأنحراف والضلال و تعرض لمسائل العقيدة في الأسما والصفات فايد سلفه فسي اثباتهم لها من غير تاويل ولا تعطيل ولا تمثيل ولا تشبيه ود افع عنها دفساعا تحمد عقباه ولقد غلبت عليه نزعة الأثر والتمسك يه حتى لا تكاد تفارق صفحة والا وله فيها رواية أو روايات و

ثم عرض شبه المحالفين وردها بالمنقول والمعقول فكان رحمه الله وعا ً لا ينصب مسن العلم ، وجوادا قلّما تعثر قدمه في اقتفاء أثر سلفه الصالح •

ولما كان الآن بآخره حيث عمّ الجهل ، ووقف على أبوا بالكيد لعقيدة السلسف دعاة في أثوا ب زهاد ، لم يعد أمام طلبة العلم الا أن ينهجوا نهج سلفهم في فهسم العقيدة وتلقينها للناس ، ثم السعي وراءً احياء ما نتبه هولاء العدول سيما وأن الجهود في احياء تراصح خالفيهم من المعتزلة والصوفية وغيرهما من الأفكار الحديثة الباطلسة قد أثمرت في عقول كثير من الناس ، وقطفوا ثمارها .

لهذا جاء اختيارى لبحثي وللاسبا بالتالية •

أولا: أنه لم يسبق أن كتبأحد عن الامام الدارمي في مجال د فاعه عن عقيدة السلف وبيان منهجه في ذلك •

ثانيا :أن الأمام الدارمي عاصر الفتنة ، ووقف على جوانب مسألة خلق القرآن النبي نثرها المعتزلة (في صحن الاسلام) علما أنه لم يوثر عنه أن تعرض للأذى بحصوص ذلك لحد اثة سنه يومئذ أولا ثم عدم شهرته بالمقارنة مع شيوخه •

ثالثا: أن رد ود الدارمي رحمه الله \_ رغم أنه أوتي الحجة ، وقوة المنطق \_ كانـت بحاجة الى جمع وترتيب ، وحاصة في المسألة الواحدة ، حيث ذانت أجوبته موزعة .

١\_انظر مقدمة عقائد السلف ٥

- 1) عرضت آراء المنالفين كما عرضها الامام الدارمي ، وذكرت أدلتهم ووجسه استدلالهم عليها ، كما ذكرها ثم رجعت الى مصادر المحالفين الأصلية ، والى الكتب التي اهتمت بآراء الفرق قدر الامكان .
  - ٢) نسبت الأقوال الى فائليها ، وحاصة تلك التي لم ينسبها الامام الدارمي •
- ٣) عرَّفت بالعلما والرجال الذين ذكروا في هذا البحث ، وقد أغفلت بعضه بعضه ولشرورة عدم تضحيم الرسالة على حساب الهدف الذي من أجله كتبت ، حيث اننا لسنا بصدد تحقيق كتاب .
  - ٤) خرجت الأحاديث النبهة والآثار الواردة في البحث
- ه) أبررت دفاع الامام الدارمي ، وعززت ردوده ومنافشاته ببعض ردود ومناقشات السلف
  - وقد جائت هذه الرسالة بحمد الله على مقد مة ويابين (البحث)
    أما المقدمة: فقد تحدثت فيها عن الدوافع التي حفزتني على نتابة إو ومنهجي الذي =====

    سرت عليه فيه •
  - وأما الباب الأول: فقد عرفت بالامام الدارمي في ثلاثة فصول ، وحصصت فصلا رابعا من هذا الباب بالتعريف ببسر المريسي •
  - أما الفصل الأول: فقد تحدث أعن الحالة السياسية ، والاجتماعية ، والفكريــــة السياسية ، والفكريــــة التي عاصرها الامام الدارمي •
  - وأما الفصل الثاني : فقد حصصته لذكر اسمه وكنيته ، ولقبه ، ونسبته ، وميلاده ، ووفاته ثم تحدثت عن نشأته العلمية ، ورحلاته ، وشيوحه ، وأهم من تلقى عنهم العلميم وترجمت لبعضهم •

وأما الفصل الثالث: فقد تحدث فيه عن ثفافة الامام الدارمي ، ومؤلفاته ، وبينت فيه أن الامام الدارمي قد تقدم في أربعة علوم ، علم الحديث وكان له فيه مؤلف لم أعثر عليه ، ومؤلف في علم الرجال ، وبرز في الفقه وكان له فيه كتاب ولكني لم أعثر عليه ، ونبخ في العفيدة وكان له فيها كتابان هما من أقرى كتب السلف ومن أمتنها حجة ، ثم أحذ الأدبعن ابن الأعرابي وكنه لم يؤثر عنه فيه شي ومن أمتنها لل المربع : فقد ترجمت فيه لحياة بشر المربسي وبينت آرا وبشر الاعتقادية ، واستعنت على ايراد ها بما ذكره الامام الدارمي ثم ها كتبه أصحاب المقالات والفرق واستعنت على ايراد ها بما ذكره الامام الدارمي ثم ها كتبه أصحاب المقالات والفرق واستعنت على ايراد ها بما ذكره الامام الدارمي ثم ها

وأما الباب الثاني: فقد تحدثت فيه عن دفاع الامام الدارمي عن عقيدة السلف ، واشتمسل ========= الباب الثاني أربعة فصول •





# البـــا ب الاول

التعريـــف بالامام الدارمــي

الفصل الأول: عصر الأمام الدارمي

الفصل الثاني : حياة الأمسام الدارمي

الفصل الثالث: ثقافة الامام الدارميي

ومؤلفـــا تــه

الفصل الرابع : ترجمة بشر المريسسيي





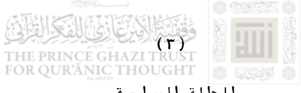
الفمـــل الاؤل ــــر الامام الدارمـــر

ویشتمـــل علی ثلاثة مــــــا حـث ×××××××××××××××

المبحث الأول : الحالــــة السياسية

المبحث الثاني : الحالصية الاجتماعية

المبحث الثالث: الحالية الفكريسة



المحث الأول:

الحالة السياسية

بعد الاطلاع على تاريخ ولادة الدارمي ووفاته ، الفينا حياته قد اخذت ثلثها تقريبا من العصر العباسي الأول ،والذي أطلق عليه المؤرخون العصر الذهبي ، والممتد من سنة "١٣٢" الى سنة "٢٣٢" ، وأخذت ما تبقى منها من انتهى الأول حتى سنة "٣٣٤" ، وفي مثل هذه الفترة الزمنية تقلبت الأمـــور السياسية بلا شك من حال الى حال ، وقد اثبت المؤرخون أن هذه الفترة قلله اعتراها انحرافات نجمل أهمها فيما يلى :

أولا: سيطرة الاعاجم على الخلافة •

نمنى الى عصر المأمون (٢) حيث أسرة بني سهل الفارسية تتقلــــد منا صب الوزارة ، وتمكن بدورها للتقاليد الفارسية في الحكم ، فا صطبغــــت الدواوين بالفارسية ، وتغلب العجم على النواحي حتى تقلص ظل العرب . (٣)

شم حلَّ المع**تص**م <sup>(٤)</sup> فمكنّ الاتّراك ، وأبعد الفرس حتى كثر عدد الترك في قصور الخلفا وبيوت الامرا ، وزاد نفوذهم في بلاط الخليفة ، (٥) وليم يكتف بذلك بل إمر لهم ببناء مدينة سامراء . و>ان سبب بنائها أن مرّ عليى المعتصم شيخ هرم / فقال له: " مالك يا أبا اسحاق • لا حزاك الله عن الجوار خيرا ، أيتمت أولادنا ، ورمّلت نساءنا باسكانك هوّلا العلوج بين أظهرنسا ، والله لنقاتلنك بما لا قبل لك به ، فلم يتغير المعتصم ، وأتم خطبته ثــم نزل وطلب الشيخ ، فقال له : يا شيخ صدقت فيما قلبت ،وانا أريحكم مسسن هوًلا العلوج ومن نفسي • ولكن بماذا كنت تقاتلني بما لا قبل لي به ؟ فقال له الشيخ : بسمام الليل يا أبا اسحاق ، قال : صدقت ، ومن ساعته رحل من بغداد ، وأمر ببنا عدينة سامرا ، (٦)

١- انظر دولة بني العباس ٤٨/١ سأكر مصفي

٢- هو أبو العباس عبد الله بن هارون الرشيد تقلد الخلافة بعد مقتل أخيه الأمّين سنة "١٩٨" توفي سنة "٢١٨" انظر الأنباء في تاريخ الخلفاء / ١٠٣/٩٦ المُحرارُ ٣- انظر مروج الذهب ١/٥ م، وانظر مقدمة ابن خلدون ٢٨٠/١ • تحقيق المستشرق الفرنسي ا مم كا ترمير ، عن طبعة باريس شنة "١٩٧٠م" نشر مكتبة لبنان ، ٤\_ هو أبو اسحاق محمد بن ها رون الرشيد بويع بالخلافة سنة "٢١٨" وتوفي سنة " ٢٢٧ " • أنظر الأنباء في تاريخ الخلفاء ١١٠/١٠٤ • م- أنظر مروج الذهب ٥٣/٤ ، وانظر الترك في مؤلفات الجاحظ ١٠٨ € بُحر/ ٦- أنظر الأنباء في تاريخ الخلفاء ١١٠-١١٩

وقد أثر في النفوس استعلاء هولاء العلوج على مقاليد الأمور حتى بدا واضحا عند العرب والفرس معا .

وخلفه الواثق (۱)فما كان منه كان اشد مما كان عليه ابوه • فقد ولى اشناص المعتصمي امر المغرب كله من بغداد • جاعلا له الحرية التامة فـــي تولية من يريد ، وخلع من يريد ، والبسه وشاحين بجوهر .(۲)

ثم تبعه المتوكل<sup>(٣)</sup>، وفي عهده استشرت الفوضى بين الناس بعد أن قوى نفوذ الترك ، وأصبحوا أهل الحل والعقد ، فعزم على توجيه شربة تكون القاضية على نفوذهم ، فسجن إيتاخ حتى مات ستة "٢٣٥" ، وأخذ يراوغهم بين الحصين والآخر ،حتى عزم أخيرا على نقل الخلافة الى الشام طمعا في اسناد مناصب الدولة الى العرب والقضاء على النفوذ التركي ،ولكن الأمر فشا بين الناس فانشد يزيد بن محمد المهلبي (٤):

أظن الشام تشمت بالعراق اذا عزم الأمام على انطلاق فان تدع العراق وساكنيها فقد تبلى المليحة بالطلاق (٥)

وعا حله الموت بعد أن تآمر عليه الترك بزعامة باغر التركي غـــلام المتوكل مع محمد المنتصر (٦)

وخلفه قاتله محمد المنتصر، وكان عظيم الحلم ، راجح العقل ، عزير المعروف ، راغبا في الخير ، حوادا كثير الانصاف حسن العشرة . (٨)

لم ينس المنتصر قتلة أبيه رغم أنه قتل بتدبيره ، فكان اذا جليسس للشرب مع قتلة أبيه يعربد عليهم ويقول أنتم قتلتم أبي ، فيقولون قتله من قتله ،نحن ما ندرى ، (٩) وأخيرا تآمروا عليه فقتلوه بالسم ، وعقدوا بعسد

<sup>1-</sup> هو أبو جعفر هارون بن المعتصم بالله بويع بالخلافة سنة "٢٢٧" وتوفييي سنة "٢٣٢" وأنظر الأنباء في تاريخ الخلفاء ١١٣/١١١

٢- انظر النجوم الزاهرة ٢٥٢/٢ الأُمَالِينَ

٣- هو أبو الفضل جعفر بن المعتصم بالله بويع بالخلافة بعد الواثق قتل سنة "٣٤٧" . أنظر الاثباء في تاريخ الخلفاء ١١٩/١١٥

٤- هو يزيد بن محمد المهلبي من بني المهلب بن أبي عفرة • مات سنة "٢٥٩" ببغداد • أنظر تا ريخ بغداد ٣٤٨/١٤ المحمداد • أنظر تا ريخ بغداد ٣٤٨/١٤ المحمداد • أنظر تا ريخ بغداد ١٠٤٨/١٤ المحمداد • أنظر تا ريخ بغداد ١٠٥٨/١٤ المحمداد • أنظر تا ريخ بغداد ١٠٥٨/١٩ المحمداد • أنظر تا ريخ بغداد ١٠٥٨/١٤ المحمداد • أنظر تا ريخ بغداد ١٠٥٨/١٤ المحمداد • أنظر تا ريخ بغداد ١٠٥٨/١٤ المحمداد • أنظر

م انظر البداية والنهاية ٣٤٤/١٠ إسكير

<sup>7-</sup> هو محمد بن المتوكل بن المعتمم بن الرشيد بويع بالخلافة بعد أبيه ومات سنة " ٢٤٨" أنظر تاريخ الخلفاء للسيوطي ٣٥٦-٣٥٧

٧- أنظر البداية والنهاية ١٤٩/١٠ ، وانظر الأنبا ً في تاريخ الخلفا ً ١١٩ ٨- أنظر الكامل في التاريخ ١١٦/٧ اسم الكثر

۹۲۲ أنظر تا ريخ الطبرى ۲۲۸/۹ ، وانظر الأنبا • في تا ريخ الخلفا • ۹۲۲



ساعات من قتله احتماعا ضم بغا الشرابي المعروف ببغا الصغير (١) وبغــا الكبير (٢)، واختاروا المستعين بالله • (٣) وكان كما قال الشاعر:

خليفة في قفص بين وصيف وبغا (٤) يقول ما قالاله كما تقول البيغا (٤)

وكانت مدة خلافته سنتين وتسعة اشهر • ثم حدث له ما حدث لسابقيه من قتــل•
وقام بالاثر بعده ابن عمه المعتز بن المتوكل (٥) الذى حاول التخلص من الترك ، لكن الفشل حالفه ، فتآ مر عليه الترك ، وعلى رأسهم حاجبه ،وقبف عليه ، وونع فوق الرمال الحارة يرفع قدما ويفع أخرى • وهم يلطمــونــه ويقولون له اخلعها (يعنون الخلافة ) ويابى حتى أحابهم وخلع نفسه فتسلمه حاجبه ،ومنعه من الطعام والشراب حتى مات في رجب سنة "٢٥٥" •

وأرسل الاتراك الى بغداد من حا عبمحمد بن الواثق (٦) وبويع بالخلافة ولقبوه المهتدى بالله • واستصفوا حميع ما كان للمعتز فأخذوا ما كان قدره شلائة آلاف الف دينار من العين ، وشلائة آلاف الف أخرى من الجوهر • (٧)

بادر الخليفة المختار بتحريم الشرب والغنا، وأغلق الملاهي ،وأمر بنفي المفنيات ، وطرد الكلاب والسباع ، والزم نفسه الأشراف على الدواويسن والحلوس للناس ،وازالة المطالم ، وتفيير المنورات ، (٨)وكان يقول :" انعي أستحي من الله أن لا يكون في بني العباس مثل عمر بن عبد العزيز (٩)في بني أمية ، فتبرم بابك التري ، وكان ظلوما غشوما فأمر المهتدى بقتله ،ولما

<sup>1-</sup> هو بغا الصغير المعروف بالشرابي أحد قواد المتوكل قتل سنة "٢٥٤" أنظر تاريخ مدينة دمشق ١٩٤/١٠ ٧ ١٩٤/١٠

٢- هو بغا أبو موسى الكبير أحد قواد المتوكل مات سنة "٢٤٨" المصفرنفسيه

٣- هو أبو العباس أحمد بن المعتصم بن الرشيد قتل سنة "٢٥٢" أنظر تاريخ الخلفاء ٣٥٨

٤- أنظر الصدر نفسه ٣٥٨

هـ هو أبو عبد الله بن المتوكل بن المعتصم ، بويع بالخلافة له عند خلصـع المستعين • أنظر المصدر نفسه ٣٦٠-٣٥٠

<sup>7-</sup> هو أبو أسحاق محمد بن الواثق ، وقيل أبو عبد الله · أنظر المصدر نفسه ٣٦١

γ\_ انظر تاريخ الطبرى ٢٤٢/٩٠ ، وانظر الكامل في التاريخ ١٩٥/٧ ،وانظر الانباء في تاريخ الخلفاء ١٣٦

٨\_ أنظر الانبا وي تاريخ الخلفا ١٣٦

هـ هو عمر بن عبد العزيز الخليفة الأموى الصالح مات سنة ١٠١ أنظر تهذيب التهذيب ٤٧٥/٧ رر همر

قتل ها حد الاتراك وأشعلوها حربا ضدّه حتى قتل سنة "٢٥٦" •

ثم بويع بالخلافة بعده للمعتمد على الله (۱) وكان له اسم الخلافية ولاخيه الموقق بن المتوكل (۲) تدبير الملك ، وقد سُمِّي الموفق السفاح الثاني لان السفاح الأول كان مؤسس الدولة ، وهذا كان في انتهائها ، وبعد وفيا الموفق تسلم محله ابنه المعتفد (۱) ، وكان يسمى المنصور الثاني لشجاعته ودهائه وخبرته ، تسلم الخلافة بعد وفاة عمه المعتمد سنة "۲۷۵" وكيان الكمل الناس عقلا وأعلاهم همة حلب الدهر اشطره وكان مقداما عادلا سخيا ، (٤)

يعتبر العصر العباسي الأول والثاني امتدادا طبيعيا لخط الانحسراف الذي بدأه الأمويون و وذلك بتحويلهم الخلافة الى ملك عضوض ولكن الانحراف في العصر العباسي في مثل هذا الأمر تمثل في صورة تولية الخلفا ابنا هم حتى اذا جا الدور على طفل في الثامنة من عمره فليس هناك ما يمنع من أخذ العهد له بالخلافة كما فعل الرشيد (٥) في أخذه البيعة لابنه القاسم من بعد الأمين (٦) والما مون وولاه الجزيرة والثغور وهو صبي لم يتاهز الحلم ولقد أثقل هذا الانحراف كاهل الخلافة ،وبدد معالم الوحدة الفكرية والروحية لهذه الأمة ولم يخل بيت الخلافة من الخلاف حول صاحب الدور ، الامر السدى كان ينعكس على سير حياة الأمة بأسرها و فهذا خليفة يخلع شم يقتل بتآمر من ابنه ، وآخر من أخيه وقد ملئت بطون كتب التاريخ بما شاكل ذلك .(٧)

ومن الانحرافات التي لا تقل أثرا في القضاء على النظام والعصصدل والوحدة للأمة ذلك الانحراف الذى وقع فيه بنو العباس، وهو جعلهم ولايصصة العهد لاحُثر من واحد ، واشهر خليفة فعل هذا واستجمعصصت

۱\_ هو أحمد بن المتوكل بن المعتصم أبو العباس مات سنة "٢٧٩" أنظر تاريخ الخلفا \* ٣٦٣

<sup>7-</sup> هو الموفق بن المتوكل بن المعتصم مات سنة "٢٧٨" أنظر المصدر نفسه "٣٦٦" ٣- هو أحمد أبو العباس ابن ولى العهد الموفق طلحة بن المتوكل بن المعتصم مات سنة "٢٨٨" أنظر المصدر نفسه ٣٦٨-٢٧٤

٤- أنظر الانباء في تاريح الخلفاء ١٣٦

م هو أبو حعفر بن المهدى هارون الرشيد ، استخلف بعهد من أبيه عند مصوت أخيه الهادى مات سنة "١٩٣" أنظر تاريخ الخلفاء ٢٨٣

<sup>7-</sup> هو محمد أبو عبد الله بن الرشيد ولي الخلافة بعد أبيه · قتل سنة "١٩٨" أنظر المصدر نفسه ٢٩٧

٧\_ أنظر الثقافة الاسلامية رقم (٤٠١) ص٨٨هـ٥٩ ،وانظر دولة بني العباس٢١هـ٣٣٦

فعلته الاقلام الناقدة والغرابة في آن واحدالرشيد فقدعقد البيعة لابنه الامين والمأمون والمؤتمن (١) . وفي مثل هذا الامر ما فيه من الاخلال بجعل الامر في يد أهل الحل والعقد يختا رون من يرونه اصلح للخلافة . وقد ابتعد عن هـنا الانحراف من الخلفا العباسيين الواثق فلم يعين خليفة له ، وقال : لا يراني الله اتقلدها حيا وميتا . (٢) مقتفيا اثر عمر بن الخطاب رضي الله عنه في ذلك .

رابعا: الاسراف من بيت أموال المسلمين .

لقد تفنن بعض الخلفاء في صرف أمه ال الأمة في وجوه غير مشروعـة • وكان من اقبح صور هذا التبذير تلك الدنانيرالتي كانت تنهال على الشعراء من بيت مال المسلمين ، لمدحهم أميرا أو خليفة • فهذا البحترى (٣)ينشـــد أميرا من آل المدبر (٤) وهو ابراهيم فيقول:

وما زالت العييس (٥) المراسيل تنبرى فيقض لذى آل المدبر حاجبها ولم لا أغالى بالضياع وقيد دنيا عليّ مداها واستقام اعوجاجها اذا كان لى تربيعها (٦) واعتلاليها وكان عليك عشرها وخراجها فأمر له ابراهيم بالمال الذى يشترى به تلك الضيعة . (٧)

وفتح المتوكل أبوابه للشعر والشعراء طمعا في المدح والثناء ،وكان ممن أقبل عليه ما دحا أبو الشهل الدحمي (٨)، فأنشده قصيدة مؤلفة من ثلاثين بيتا استهلها بقوله:

> اقبلي فالخصير مقبل واتركي قصول المعلل (٩) وثقي بالنّجيج اذ ابميرت وجه المتسوكيل

وما أن انتهى منها حتى أمر له بالف درهم لكل بيت ، فانصرف بثلاثين الصف درهم .(١٠)

<sup>1-</sup> هن القاسم بن هارون الرشيد توفي في بغدا دفي حياة المأمون • أنظر تأريخ بغداد ٢٠/١٢

٢- انظر تاريخ الطبرى ١٧٥/٩ ، والكامل ٤٩/٧ ، والبداية ١٦٤/١٠ ٣- هو الوليد بن عبيد ، طائي الأب شيباني الأم ، انظر الانجاني ١٦٧/١٨ لا صور لر ٤- آل المدبر هم أحمد ومحمد وابراهيم وجميعهم شاعر بليغ ، أنظر الفهرست ١٧٨ ورادر الراميم ٥- العيس : ما الفحل ، أنظر الصحاح ٩٥٤/٣ المحوهري

٦ـترييع من الريع ، وهو النماء والزيادة

<sup>•</sup> أنظر المصدر تنسه ١٧٧٤/٥

٧\_ أنظر أخبار البحشرى للصولي ١١٩ ، وأنظر الاغاني ١٩٣/١٤

٨- هو عاصم بن وهب ، انظر طبقات الشعرا و لابن المعتز ٣٨٠

هـ المعلل : يوم من أيام العجوز لأنه يعلل الناسبيُّ من تخفيف البرد انظر الصحاح ٥/١٧٧٤

<sup>197/18</sup> أنظر الأغاني 197/18

وقد تمخض عن هذه الانحرافات التي ذكرها النقلة من المؤرخين مواليد حديدة اعتبرت من اعظم الحوادث أثرا في تاريخ الدولة العباسية ، كحسان اهمها:

أولا: استقلال بعض الأسر المشهورة ذوى العصبات بالاقاليم التي كانت تقيم فيها • حتى غدا العباسيون لا يذكر لهم اسم الا في خطبة الجمعة والعيدين في تلك الديار • وسأقتصر على ذكر بعض الأسر التي استقلت في حياة الدارميي وأعرض عن التي استقلت قبله وامتدت بعده •

- 1) القاهريون في خراسان ٢٠٥-٢٥٩
  - ب) الجعفرية في اليمن ٢٤٧-٣٤٥
- ج) الطويون في طبرستان ٢٥٠-٣١٦
  - د) الصفاريون في فارس ٢٥٤-٢٩٠
  - ه) الطولونيون في مصر ٢٥٤-٢٩٢
- و) السامونيون في بلاد ما ورا الشهرين ٢٦١-٣٨٩ (١)

عانيا: اشتعال عورة الزنج •

هذه الثورة قد أثقلت كاهل الخلافة واستنفذت كثيرا من الأموال والدما مدة أربع عشرة سنة ، فلم تنع الحرب أوزارها منذ سنة ٢٥٥ وحتى سنة ٢٧٠ وكأن ما حب الزنج رجلا خرج في فرات البعرة وزعم أنه على بن محمد بن أحمد ٠٠٠٠ين على بن أبي طالب ، جمع الزنج الذين في السباخ (٢) وعبر دجلة معلنا الثورة على الحباسيين . (٣)

والظاهر أن ادعا عمل هذا النسبيوجي بالمحرص على اثبات الحسسسق الشرعي في الثورة على العباسيية ، وفي نسبه كما يقول المؤرخون شك ، اذ رجح بعضهم انه فارسي من وزرنين قرية من قرى الرّى بايران ، زعم أنه من بلسسني عبد القيد أولا ،وهم سكان البحرين عم شركها الى البصرة سنة ٢٥٤هـ (٤)

وقد قيض الله سبحانه لأهل الأسلام قائدا فذا من بني العباس أخذ مسن اسمه نصيبا ، حتى قيل فيه لولا الموفق لذهب ملك بني العباس • ذلك أنه قضي على ثورة الزنج الى يومنا هذا .(٥)

نحاروور عجر

ا انظر الخلافة العباسة في عصر الفوضي العسكرية ٢٤٥-٢٤٥ ، وانظر العصر العباسي الثاني ٢٥٠ ، وانظر تاريخ الاسلام السياسي ١/٣ هـر ١٠٠١ هم محمد ٢٠ مفردها سبخة أى ذات ملح ونز ، انظر الصحاح وانظر التعليق في الهامش ١/٣٦١ ٣ انظر الكامل في التاريخ ٢٠٥/٧ على انظر العصر العباسي الثاني ٢٧ مدانظر الانبا في تاريخ ١٠٥/١

ثالثا: قيام ثورات دانبية استغرقت الفترة الزمنية التي عاشها الامام الدارمي ، فقد ثار في أذريبان سنة ٢٣٤ محمد بن البعيث وقضي على ثورته وكان ذلك زمن المتوكل ، وفي سنة ٢٤١ ثارت البجـة في شمال السودان علـى والى مصر وامتنعت من دفع الخراج • وفي خلافة المنتصر ثار الخوارج بقيادة محمد بن عمر الطالبي حفيد زيد بن على زين العابدين وقفي على ثورتهم •وفي سنة ٢٥٠ خرج الحسن بن زيد بن على بن زين العابدين بن على بن أبي طالب بطبرستان وظل شاعرا حتى سنة ٢٧٠ ، وخلفه بعد موته أخوه محمد ، وفي عهد المعتز هزم ابن ابي دلف الثائر بالكرج هزيمة نكرا، (١).

مرابعا: ظهور كثير من المبدع على أيدى الملاحدة والزنادقة كالمانوية والخُرمية المقالات . كما ظهرت البدع ايضا على أيدى طوائف مسسسن المتكلمين ، >المعتزلة وغيرهم مما ادى الى انقسام المسلمين شيعا وأخزابا ینا هض بعضهم بعضا . (۳)

هذه هي أهم الحوانب الانحلالية في عهد الخلافة العباسية في عصرالدارمي ولما لم يكن بد من وحود بعض الحوانب الأيجابية في هذا العصر ، كان لزاما علينا أن نلقى الضوء على أهمها:

اولا: اخذ أهل السنة والجماعة مكانتهم اللائقة بهم في عهد المتوكل بعد أن قسا عليهم ثلاثة خلفا من بني العباس وهم المأمون والمعتصم والواثق كان من أشر ذلك أن انتعشت الدءوة الى المشهج السلفي ، مما أدى السسى نبذ المعتزلة وأفول نجمهم • فقد كتب المتوكل الى جميع عماله ينها هـــم عن القول بالق القرآن ، ومحنة الناس فيها ، كما كان الحال في أيـــام المأمون والمعتمم والواهق ، وأمر الشيوخ المحدثين بالتحديث ، والنصاص بالتسليم (والتقليد) • (٤)

شانيا: كما أن شعائر الأسلام ظلت قائمة من اقامة الصلوات (لِي اقامة الحدود بين الناس ، ولا ننسى أنالجهاد بقي معقودا على نواصي الخيسل العباسية ضد الغزاة وغيرهم ممن سولت لهم انفسهم الاعتداء على المسلمين •

۱\_ انظر تاریخ الطبری ۱۱۲۹–۲۰۳–۲۷۱–۲۷۳–۲۷۲

٢- المانوية فرقة خارحة عن الأسلام قالت بالتناسخ ، والخرمية كذلك وهي تبع لبابك الخرمي ظهرت باذريبجان ،واستباحوا دما ً المسلمين / الفرق ب**ين القُر**ق ا<sup>(لور</sup>اري (٢١١/٢٦٦) ٣- انظر العصر العباسي الثاني ه

<sup>&</sup>lt;u>٤ - انظر مروح الذهب ٣٦٩/٢</u>



### المبحث الثاني:

### الحالة الاجتماعية

يقصد بالحديث عن الحالة الأجتماعية في بلد من البلاد ذكر طبقات هذا المجتمع من حيث الجنس والدين ، وعلاقة كل من هذه الطبقات بعضها ببعض • شمم بحث نظام الأسرة وحياة أفرادها ،وما يتمتع به كل منهم من الحرية وغيرها • ثم وصف البلاط ومجالس الخلفا • ،والامرا • ، والاغياد والمواسم ،والولائم ، والحفلات ، واماكن النزهة • ووصف المنازل والقصور وما فيها من أثاث وطعام وشراب ولباس •

بيد اننا لن نبحث كل ما ذكر بالتفصيل ، بل سنقتص على بعض الجوانب مما يمكن أن يكون ذا أثر في الحياة الاحتماعية في عصر بني العباس ،وبالتالي في الحياة الشكرية .

تكون الشعب في العصر العباسي من العرب وعلى الأخص المضريون واليمنيون عم من الفرس ، وخاصة الخراسانيون ،ومن الترك في همد المعتصم ،ومن تبعصه من الخلفاء ، فضلا عن المغاربة وغيرهم .(١)

ويهذا تكون الدولة العباسية قد جمعت الوانا من الامم مع انفراد كل المة من هذه الامم بمزايا وصفات عرفت بها • فشهر العرب مثلا بالقدرة على الشعر ،واهل السند بالصيرفة والعلم بالعقاقير ،وأهل مرو وخراسان بالبخل واشتهر اليمانيون بالعشق ، والحجازيون بالدّل ، كما اشتهر العراقيدون بالظرف . (٦) ولذلك اعتدلت اخلاق أهل البلاد ، واجتمعت فيهم محاسن جميع أهل الاقطار . من تمسك بالمام والأدب الى الفطنة وحسن التصرف • كما اعتدليد الوانهم ، وامتدت أجما مهم من هذا التمازج • فسلموا من شقرة البسسروم والمقالية ، ومن سواد الحبشة ،وسائر أحناس السودان ،ومن غلظة السترك ، وحفاء أهل الحبال • ومن دمامة أهل المين ، ومن جانسهم وشاكل خلقهم . (٦)

ومع هذا التجانس والالتحام فقد انقسم هذا المجتمع الى ثلاث طبقات اساسية ثم طبقة عليا وهي البقة الخلفاء والوزراء والقواد والولاة ومن يلحق بهم من الاثراء وكبار رجال الدولة ، ورؤوس التجار واصحاب الاقطاع مصصن الاغيان وذوى اليسار ،

وطبقة وسطى وتتمثل في طبقة رجال الحيش وموظفي الدواوين والتجار،

<sup>1</sup>\_ انظر تاریخ الاسلام السیاسی ۳۹۰\_۳۹۷

٢- انظر ضحى الاسلام ٥/١-٦ أكمر أسير

۳۔ انظر تاریخ بداد ۲۳/۳

والصناع المستازين ، ثم طبقة دنيا هي طبقة العامة من الزراع واصحصاب الحرف الصفيرة والحدم والرقيق . (۱) وياتي بعد هذه الطبقات اهل الذمصة وهم اليهود والنصارى ، و انوا يتمتعون بكثير من ضروب التسامح الديسيني ويقيمون شائرهم الدينية في امن ودعة حتى اننا نرى ببغداد كثيرا من الأديرة نخص منها بالذكر دير العذارى ودير درمايس ، ودير الروم . (۱)

ولقد تميزت الملبقة الأولى باليسار والدعة والسرف تميزا يؤكد ان احدا منهم ما كان يذكر هاذم اللذات، او يشعر أن نعيم الدنيا صائر الى الزوال • وليس هذا على الملاقه فلكل قاعدة شواذ •

اما النراء المخيم على خلفاء بني العباس خاصة فبعضه كمّا يبدو من سير بعضهم نابع من تصرفاتهم غير المشروعة بأموال بيت مال المسلمين، والذي يجب أن يحظى بها ،أو ببعضها على الأقل أصحاب الطبقة الثالثة ممن عفه الدهر بنابه ، وأسكنتم الأيم مساكن الجوع والفقر ، بل لم يكتف البعض منهم بما ملك من حرية التمرف بأموال المسلمين ، جتى تعداه الى اقرار قانون المصادرة لأموال بعض الناس ، روى الطبرى في تاريخه سنة "٢٢٩" فقال : حبس الوائق الكتاب وألزمهم أموالا عظيمة ، وأخذ من أحمد بن اسرائيل (٣) ثمانين الف دينار بد أن ضربه ، ومن سليمان بن وهب (٤) أربعمائة ألف دينار ،ومن الحسن بن وهب أربعة عشر ألف دينار ، ومن الله دينار ، ومن اله دينار ، ومن الله دينار ، ومنار الله دينار ، ومن الله دينار ، ومن الله دينار ، ومنار الله دينار ، ومنار الله دينار ، ومنا الله د

وتتحلى مظاهر البدح فيما أثبته المؤرخون في ذكرهم مجالس الغنساء والطرب، وما قيل عن قصور الخلفاء والأمراء والوزراء ،وما يخصهم مسسن ملابس وجوار ، وما صحب ذلك من حفلات زواج ،وغيرها مما له علاقة في ظهور ما خفي من حياة هؤلاء الخلفاء .

والحق أنه وان كانت تبدو المبالغة في وصف حياة هذه الطبقة العليا ممن كتب عنها كالجاحظ (٢) والمسعودي (٨) وغيرهما، وأنه قد يكون هنالك مقاصد لترويج مثل هذا الكلام • الا أنه لا يمكن أن تقول أنه لا يوحد شي عن حياة البذخ عند بعمهم ، والالماذا لم يكتب عن سيرة المنظفا والراشدين ، ومـــن

الاعلام للزركلي ٥/٧٨

تبعهم باحسان كعمر بن عبد العزيز مثل ما كتب عن هولا • ثم ان التاريب عن يعتمد الظن مخالفا علما الحديث في تدوينهم للحديث والاخبار • فان السند عند المحدثين مرجع في اعتماد الرواية ، فان كسر فلا جبر له الا بسند آخسر صحيح •

ولنعد الى ما قاله التاريخ عن حياة الخلفا الذين عاصرهم الأمام الدارمي ولندع المسؤلية في اعناق النقلة . ولنبدأ بالمامون : فقد أثر عنه أنصبه أقام بعد استلامه الخلافة حقب مقتل أخيه الأمين حيرين شهرا لم يسمع حرفا من الغنا ، ثم سمعه من ورا حجاب متشبها بالرشيد، فكان كذلك سبع حجيجه عم ظهر للندما والمغنين ، وكان من أشهر المغنين الذين حازوا قصب السبق في حضرة الخلفا العباسيين عامة والمأمون بصفة خاصة ابراهيم الموصلي . (١) واما عن شربه للخمر فقد كان أول أيامه يشرب الثلاثا والجمعة ، شمم ادمن الشرب عند خروجه الى الشام سنة خمس عشرة وما ئتين الى أن توفي . (٢) وما أراه أن هذا يتناقض مع شهرته في حبه للعلم والعلما ، وطلبه مجالستهم والاستماع اليهم في مختلف العلوم - وما أخال معتزليا متعصا مثله يبيسم

اما ما اثر عنه من الاسراف فان في بعض تصرفاته ما يلوح منه ذلك جليا، كما فعل بمناسبة زفافه على بوران ابنة الحسن بن سهل (<sup>(۳)</sup>قال ابن كثيــر: "فدخل ببوران في شوال من هذه السنة في ليلة عظيمة ،وقد أشعلت بين يديــه شموع العنبر ، ونثر على رأسه الدرر والجوهر فوق حصر منسوجة بالذهب الاحمر وكان عدد الجواهر منه الف درة فامر به فحمع في صينية من ذهب كان الجوهــر فيها ، فقالوا : يا امير المؤمنين ، انا عرضهن من ذلك ، "(٤)

وجاء بعده المعتصم واستأذن منه اسحاق بن ابراهيم الموصلي في الأنشاد فأذن له ٠ فأنشد يقول :

يا دار غيرك البلا فمحساك يا ليبت شعرى ما الذى أبلاك (٥) وقال اسحاق (٦) : دخلت يوما على المعتصم وعنده قينة له تغنيه فقال لي :"

لنفسه بهذه الصورة ما حرّمه عليه مذهبه •

١- هو ابراهيم بن ميمون مات سنة ١٨٨ / انظر الفهرست ٢٠١

٢- انظر التاج في أخلاف الملوك ١٥٥ ألجامط

٣- هو الحسن بن سهل وزير المأمون توفي سنة ٢٣٦/ انظر تذكرة الحفاظ ٢٤٥/٢ المرابع ٤- انظر البداية والنهاية ٢٦٥/١٠ ، وانظر مروج الذهب ٣٠/٤

مـانظر الأنباء في تاريخ الخلفاء ١٠٤

٦- هو اسحاق بن ابراهيم الموصلي مات سنة ٢٣٥/ انظر الأغاني ١٥٤/٥- ٣٠٠

كيف تراها · فقلت له :" أراها تقهره بحذق ، وتجتله برفق ،ولا تخرج مــن شيء الا الى احسن منه · فقال لابنه ها رون الواثق ولى عهده : اسمع هذا ·(١)

اما عن شربه الخمر فقد كان لا يشربيوم الخميس ولا يوم الجمعة • (٢) وذكر أن المعتصم استدعى ابن أخيه العباسين المأمون الى حضرته في مجلسس شرابه ، واستخلى به فسقاه حتى أسكره واستحكاه عن الذى دبره من الأمسسر فشرح له القضية وذكر له القصة . "(٣)

وقد تميز المعتصم بحبه للعمران واحيا الموات ، ولم يزل يتنقل ويتحرى المواضع والأماكن الى دخلة وغيرها حتى انتهى الى الموضع المعروف بالقاطول فاستطاب الوضع ، وكان هناك قرية يسكنها خلق من الحرامقة وناس من النبسط على النهر المعروف بالقاطول ، فبنى هناك قصرا • وكان له قصر بسا مسرا اسمه الحوسق . (٤)

اما الوائق فقد روى عنه انه كان يتقن الفنا التقانا لم يسبق اليسسه خليفة وله اصوات والحان ، وكان حافقا يضرب العود موراوية للأشعسسار والاخبار . (٩) وذكر الحسين بن الضحاك (٦) انه شهد الواثق بعد ان مات المعتمم بأيام وقد قعد مجلسا كان اول مجلس قعده ففنته وقتئذ شادية جارية ابراهيم بن المهدى فقالت :

ما درى الحاملون يسبوم استقلوا نعشه للموا أم للقيا فليقل فيك باكياتك مسا شيئين صياحا في وقت كل مسا قال : فيكى وبكينا حتى شغلنا البكا عن جميع ما كنا فيه (٧)

واما عن شربه للخمر ذكر الحاحظ انه ربما ادمن الشرب وتابعه غير انته لم يكن يشرب في ليلة الجمعة ولا يومها . «(٨)

وأما المتوكل فقد شغف بالعمران ، فأنفق على بنا ً القصور في سامرا ً ما يمكن أن ينسب معه الى التبذير ، ولقد ابتدع نوعا من القصور يسمى الحيرى ، وحذا الناس حذو المتوكل في هذا النوع من البنا ً ، ويقال انه كان لـــــه أربعة آلاف سرية وطئهن كلهن . (٩)

١- انظر تاريخ الطبري ١٢٢/٩ ، وانظر البداية. والنهاية ١٩٦/١٠

٢\_ انظر التاج في أخلاق الملوك ١٥٥

٣\_انظر تاريخ الطبرى ٢٦/٩

٤\_ انظر المصدر نفسه ١٧/٩ ،وانظر الأثبا ً في تاريخ الخلفا ء١٠٥

م انظر الأنباء في تاريخ الخلفاء ٢٢٧

٦- هو الحسين بن الضحاك البصرى مات في بغداد سنة ٢٥٠/ معجم الاذبا ، ١٠/٥ اِعُوبُ

٧- انظر البداية والنهاية ٣٠٩/١٠

٨- انظر التاج في أخلاق الملوك ٢٥٦

٩- انظر تاريخ الاسلام السياسي ٣٤/٣

اما عن تقربه الى العامة فقد كان سخيا عليهم حتى قيل انه انفق ما في بيت المال في الصلات والعمارة ، وكان يقول :" اني الين لهم ليحبوني ويطيعوني" فحظي منه كل متقدم في جد او هزل • (١) وذكر عن شربه للخمصر أنه كان يعقد في قصوره مبالس للمنا دمة والشراب • (٢)

اما من جا من بعد الواثق من خلفا حتى نهاية عهد المعتمد (آفسد كانوا في مثل سيرة من سبقهم من حب للشرب والغنا ، وولع بالعمارة والبنا وبسط يد للمغنين والشعرا ، حتى لم يعد مستنكرا أن يأمر الخليفة بألاف الدنانير من بيت المال لما دح له ببضعة أبيات .

ولم تقتصر تلك المحالس والصفات على الخلفا و فحسب كما يقول المؤرخون بل تعديم الى الامرا والوزرا و فقد ذكر ابن كثير (3) عن والد عصروس المامون الحسن بن سهل أنه حتب أسما قراه وضياعه وأملاكه في رقاع ونثرها على الامرا ووجوه الناس و فمن وقعت بيده رقعة فيها قرية بعث الى القرية التي فيها نوابه فسلمها اليه ملكا خالصا .(٥)

اقول ليت هذا الأنفاق كان على الفقرا والضعفا • فان في ذلك انقاذا لهم مما هم فيه ، وشفلا لهم عن سوآل الناس • بل كان كما مر ذكره عليني الامرا ووجوه الناس والمغنين • فأى تبذير في مال الله الذى استخلف فيه عباده ؟ وأى تقصير في تصريفها في الوجوه المشروعة لها ؟ •

وامتدت آثار ما تقدم من سيرة هولا الخلفا الى الناس فقد ظل كثير منهم يمعنون في شرب الخمر واحتسائها حتى قيل ان الأليرة قد استحالت في هذا الجو الماجن الى دور للعبث واللهو • وهيا لها ذلك أنها كانت تقدم لروادها الخمور المعتقة • وأكثر الشعرا من التغني بخمورها وسقاتها من الراهبات والرهبان • (1)

فالمال الوفير الذى تدفق على الدولة من الفي والخراج والجزيدة والزكاة من ناحية ، ومن التجارة الواسعة من ناحية ثانية ، ومن ازدهار العمران والصناعة من ناحية ثالثة ، كل ذلك أدى ـ مع عدم أخذ أغلبيــة

١- انظر مروج الذهب ١٢٢/٤ ، وانظر البداية والنهاية ١٠٠/١٠

٢- انظر العصر العباسي الثاني ٩٢/ عن كتاب الديارات ١٦٠

٣ ـ هو ابو العباس أحمد بن جعفر المتوكل مات سنة ٢٦١/ انظر الانباء ١١٠ عبر الما عبل بن عمر بن ضو القرشي ، أبو الفداء : حافظ مؤرخ فقيــــه

مات سنة ٧٦٧ ه انظر الاعلام ٢١٧/١

هـ انظر البداية والنهاية ٢٦٥/١٠

٦- انظر العصر العباسي الثاني ٩٣-٩٣

الناس بتعاليم الدين كما جائت الى نشأة الترف في حياة المسلمين ابتدائم من قصور الخلفائ وانتهائ الى قصور التجار الذين كانت ثرواتهم تبلسخ الملايين ، فكان من مظاهر هذا الترف : كثرة الجوارى ، وخاصة المغنيات منهن ممن كن من اليهود والنمارى اللواتي حئن سبايا الحروب في بدايسة الاثر ، وآل امرهن أن كن رسلا للاعدائ ، فكان همهن افساده ما يمكن افساده من أحوال المجتمع الاسلامي ،

والى جانب الترف وجدت الصوفية البعيدة عن الأسلام وهي انحراف خطيسر أصاب الحياة الدينية والاحتماعية والسياسية في العصر العباسي ، ووجدت الشعونة والكهانة والتنجيم ، وأول خليفة قرب المنجمين وعمل بأحكسام النجوم ، هو المنصور (١) (٢)

اما عن دور الامام الدارمي في خضم هذا المعترك فانه الزهد فيما عند الامرا والخلفا ، ولقد اثر عنه رحمه الله اعتزازه بعلمه وبنفسه ، فما كان يهتم بامير أو وزير بل القيمة عنده للعلم والعلما واظهار الحصق ونصرته ، فقد مر اله الأمير عمر بن الليث فسلم عليه ، فقال وعليكم ، قال مسدد : (۱) " ولم يزد على رد السلام " (٤) ففي هذه الحادثة ما فيها مسن رفعة النفس ، وقوة العزيمة ، وصدق الدعوة ، ونفاذ الشخصية ، وهيمنسة العلم على صاحبه ،

وبالرغم من انتشار مظاهر الترف والفساد في المجتمع العباسي ، فان (كن)
الطابع العام السلاميا • فقد تمسك كثير من الناس بالأخلاق الحميدة ، وكشر العلماء وسعوا في طلب العلم ، كما كانت الحدود قائمة ، وان كان الظلم احيانا يقع على الناس ، كما كان الجهاد قائما ، وما أثر عن ظفا بنسي العباس في الجهاد لاعلاء كلمة الحق والدين نرجو أن يكون كفارة لهم ممسا ارتكسوا فيه من خطايا •

۱- هو ابو جعفر عبد الله بن محمد بن عباس ولى الخلافة سنة ١٣٧ ومات
 سنة ١٥٩ ه / انظر تاريخ الخلفا ٢٥٩

<sup>7-</sup> انظر الثقافة الاسلامية المستوى الرابع (٤٠١) ٥٥-٦٠ ، وانظر الانسباء في تاريخ الخلفاء ٢٦٨

<sup>&</sup>quot; هو الحافظ الحجة ابو الحسن الأسدى البصرى مات سنة ٢٢٨/ انظر تذكرة الحفاظ رقم ٢٦٦

٤\_ انظر تاريخ دمشق ٥٠/١١، وانظر سير اعلام النبلاء ١٥٠/٩ العاهي



المبحث الثالث:

### الحالة الفكرية

كانت الحركة الفكرية في هذه الفترة قد ارتقت في معارج العليسا، وأعتلت أوج قمتها، حتى أن الفكر الحديث ما قام الا على تلك الأسسس الفكرية التى ظهرت أيام بني العباس، ولما كانت الدولة الأسلامية مزيجا من شعوب متعددة الجنسيات، فقد ظهر في الدولة العبا سية خلامة ثقافسات الامم، فتما زحت وائتلفت، وعرضت على أنظار الناسيا خذون منها ما يشتهون ويستمدون منها ما يفتهون ، كل على حسب ميله واستعداده ، وذوقه ، ووجهتما()

علما بأنه احتمع في هذا العصر أربع ثقافات أثرت في عقول الناس:
الثقافة الفارسية ، والثقافة اليونانية ، والثقافة الهندية ، والثقافة الأسلامية ، يضاف اليها الثقافة اليهودية ، والنصرانية ، (٢)

ثم ان كثيرا من كتب اليونان قد ترجم الى اللغة السريانية ،فأخـذ النساطرة (٣)واليعقوبيون (٤)يترجمون هذه الكتب من السريانية الى العربية وبذلك تسربت هذه العلوم الى أذهان المسلمين وتأثروا بها في تدوين علومهم كما أخذت طائفة أخرى ممن يجيدون اللسانين الفارسي والعربي ينقــلون الكتب الفارسية الى العربية ، كان منهم ابن المقفع (، وال نوبخت (١) (٧)

ولم يقتصر الميل الى الترجمة على هؤلاء وأمثالهم ، بل تعدتهم الصمى الخلفاء . فهذا أبو جعفر المنصور يطلب الى ملك الرؤم أن يبعث اليه بكتب التعاليم مترجمة . وجاء المأمون وكانت له رغبة في العلم ، فأوفد الرسل الى ملك الروم لاستخراج علوم اليونانيين ، وانتساخها بالخط العربسسى فأوعى الكثير ، واستوعب وعكف عليه النظار من أهل الأسلام .(٨)

<sup>1-</sup> انظر تاريخ الأدّب العربي في العصر العباسي الأوّل 181 ه، إيرا في المراكث على النظر ضحى الأسّلام / 177/1

٣ نسبة الى نسطور • وقد كان بطريرك القسطنطينية • • وكان من رايهأن مريم لم تلد الاله بل ولدت الائسان • انظر الملل والنحل ٢٢٤/١ الرُمِاءَ

عم اتباع يعقوب البراذعي • يقولون بأن المسيح ذو طبيعة وأحدة بيسن
 اللاهوت والناسوت • انظر المعدر نفسه ٢٢٥

هـ هو عبد الله بن المقفع • أول من اعتنى بترجمة كتب المنطق / انظــر تاريخ الحكماء ٢٠٠ على المعاني

<sup>7-</sup> عائلة معروفة بولاية على رضي الله عنه في الظاهر، منها الحسن بن موسى بن نوبت متكلم فيلسوف كان يجتمع اليه جماعة من التقلة / انظر الفهرست ٢٥١ / - انظر ضحى الأسلام ١٧٧/١ ، وانظر تاريخ الأدب العربي في العصر العباسي الأول ١٤٣ ، وانظر الفهرست ٣٤١-٣٤٢

٨- انظر مقدمة ابن خلدون ٤٨١-٤٨٠ ، وانظر الاثبا ٢٥٩-٢٦٨

وبهذا صارت العراق مركز الالتحام الفكرى بين كل الأجماس عجمهم وعربهم ومنار الطريق لكل طالب علم •

ولقد تميز هذا العصر باستقلال كل علم عن العلوم الأخرى ، وأخذه منهجا خاصا به ،وتميزه عن غيره ، فهناك علم القرائات ،وأصحابها أبو عبيد الرحمن المقرى المتوفى "٢١٣" ، وظف بن هشام البزار المتوفى "٣٢٩"وعلم التفسير بالمأثور كتفسير محمد بن جرير الطبرى المتوفى " ٣١٠" ، ومسين أشهر مفسرى التفسير بالرأى المعتزلة والباطنية (١) ، وهناك علم الحديد وكان من أئمة هذا العلم الأمام مالك المتوفى "١٧٩" ، ومسلم المتوفى "٢٦١" والبخارى المتوفى " ٢٥٦" ، ثم ظهر من بعدهما صاحبنا الأمام أبو سعيد في كتابيه المسند ، وسوأ لاته عن الرجال ليحيى بن معين ، وظهر علم الغقه وما تفرع عنه من مذاهب ، كما ظهر الأشتغال بعلم الكلام ، ومن أشهسسر المتسكلمين : واصل بن عطاء (١) وأبو الهذيل العلاف (٣) والنظام (٤) ، وأبسو الحسن الأشعرى (٥)

وقد شمل التقدم أيضا العلوم العقلية المستوردة من الثقافات المجاورة كالرياضيات والكيميا، وعلم النحوم والجفرافيا والطب (٦)

لم يكن هذا التقدم الشامل وليد مصادفة ، بل نشأ عن عوامل سبق ذكر لمحة عن بعضها ولكننا نجمل أهمها فيما يلي :

أولا: دور الخلفا والامرا .

احتمعت كلمة المؤرخين على أهمية الدور الفعلى الذى قام به خلفسا، بنى العباس في تنشيط الحركة العلمية ، فقد كانت مجالسهم مدارس علــــم

معتده و و احد نورسين

الله هي فرقة خارجة عن الأسلام حكى اصحاب المقالات أن الذين اسسو ها جماعة منهم " ميمون بن ديمان "المعروف بالقداح ، تأولت هذه الفرقة آيات القرآن وسنن النبي صلى الله عليه وسلم ، انظر الفرق بين الفرق الاهمالا وسنن النبي صلى الله عليه وسلم ، انظر الفرق بين الفرق الاهمالا مخزوم ،ويقال : مولى بني هاشم ، انظر طبقات المعتزلة ۲۸ تحيّه ر، الشاه عد محمد بن الهذيل بن عبد الله البصرى المعروف بالعلاف ، كأن شيستخ المعتزلة ، توفي سنة ، 170 ، انظر العبر (/۲۲۶ عليه المعتزلة وزوى النباهة فيهم ، توفي سنة ، 171 ، انظر طبقات المعتزلة ، وهو من ولعسده مد هو على بن اسماعيل الأشعرى البصرى المتكلم الاشعرى ، وهو من ولعسده ابي موسى الاشعرى ، توفي سنة ، ٣٠٠ ، انظر اللباب //٢٤ ، المراث أثر المي موسى الاشعرى ، توفي سنة ، ٣٠٠ ، انظر اللباب //٢٤ ، المراث الدارمي ١٥ المنظر تاريخ عثمان الدارمي ١٥ المنظر تاريخ عثمان الدارمي ١٥

وملتقى للاقكار وتعدى نشاطهم الى أن تتبع بعضهم الزنادقة كالمهدى الذى أفضى منهم خلقا كثيرا الى جانب حثه العلما على تصنيف كتب الجدل فـــي الرد على الملحدين ، وكذلك فعل المأمون . (١)

وكان بيت الحكمة الذى يرجح أن الرشيد وضع أساسه ، وعمل المأمحون من بعده على امداده بمختلف الكتب والمصنفات ،يعتبر من أكبر خزائن الكتب في العصر العباسي . (٢)

ولعل من أبرز الأمثلة على سمو بعض مجالس الخلفا وشغفهم بالعلما والعلما وسماع مختلف العلوم من خلال المناظرات التي كانوا يشهدونها تلك المناظرة العلمية الجريئة التي قام بها الأمام عبد العزيز الكناني (٣) لبشر المريسي العنيد في بيت الخلافة تحت سمع وبصر وقفا الخليفة المأمون والتي انتهت بدحض اقوال بشر في مسألة خلق القرآن ، واقرار المأمون له بالظهور على خصمه . (٤) وقد ملات امثال هذه المجالس المشهورة بطون كتب

ولم يقتصر دفع عطة العلم على الخلفا ، بل تعداهم الى الأمـــرا ، والوزرا ، وسائر رجال الدولة ، فقد روى عن يحيى بن خالد البرمكـــى (٥) انه كان يميل الى البحث والمناظرة ، وكان له مجلس يجتمع فيه اهل الكلام من اهل الاسلام وغيرهم ، من اهل النحل واهل اللغة من بصريين وكوفيين، كما حصل بين الكسائي (٦) وسيبويه (٧)في مجلسه ، (٨)

وقد أكرم خلفا بني العباس العلما ، وأجزلوا لهم العطا وفرضوا لهم فروضا شهرية عدا الهبات الشخصية ، فهذا ابن السكيت (٩) اتفسسنه

١- انظر الأنباء في تاريخ الخلفاء ٢٧١ ، وانظر مروج الذهب ١٠٩/٤

٢- انظر تاريخ الادب العربي في العصر العباسي الأول ١٤١
 ٣- هو عبد العزيز بن يحيى بن عبد العزيز الكناني أبو الحسن حاحب كتاب الحيدة . انظر تاريخ بغداد ٤٤٩/١٠

٤- انظر كتاب الحيدة . عبد العرب الدال

م هو أبو الفضل الوزير السرى الجواد يَحيى بن خالد بن برمك مات فـــيي سجن الرشيد سنة ١٩٠ ، انظر تاريخ بغداد ١٢٨/١٤

٦- هو ابو الحسن على بن حمزة الاسدى المعروف بالكسائي النحوى مات سنة ١٨٠ وقيل ١٨٣ و انظر انباه الرواه على انباه النحاة ٢٥٦/٢ على الموضية ١٨٠ وقيل ١٨٣ و عمرو بن عثمان بن قنبر مولى بني الحارث بن كعب ويكنى أبا بشــر وابا الحسن و مات سنة ١٨٠ و المصدر نفسه ٣٤٦/٢

٨\_ انظر مروج الذهب ٣٧٩/٣

۹\_ هو یعقوب بن اسحاق السکیت ابو یوسف النحوی مات سنة ۳-۱-۲۲۱ ۱۰ اشظر
 انباه الرواه ۱۰/۶



المتوكل لتعليم ولده ورتب له الراتب وأجزل له العطاء .(١) ثانيا: محالس المناظرة .

ان انتشار علم الكلام وبزوغ شمس كثير من العلوم العقلية اليونانية والفارسية الدفينة بعد ترجمتها قسمت الناس قسمين : قسم مؤيد اخذها على علاتها وقاس عليها ما جاء به الدين فما وجده موافقا قبله وما رآه مخالفا حاول التوفيق بينه وبين هذه المشقلفلت المعظية ، أمنا بسسرد دليلها لكونه لم ينهض عنده بحجة انه خبر آحاد ، واما بتأويلها تأويسلا لا تقبله اللغة ولا تسيغه الشريعة ، كالمعتزلة والجهمية والشيعة ، ولقد دفع كثيرا الى هذا ثقتهم بصحة ما جاء في العلوم الرياضية فاعتقسدوا ان اصحاب هذه العلوم على درجة كبيرة من الفكر ، وأنهم كما أنهم لسسم يخطئوا في الرياضيات لا يخطئون في العلوم العقلية ، وقسم تمسك بأصول الدين وبدأ ينافح عنها بالنقل والعقل ، وحصل أن سجل التاريخ بيسسسن الفير قيداً ينافح عنها بالنقل والعقل ، وحصل أن سجل التاريخ بيسسسن الفيريقين مساجلات ومنا ظرات اعتبرت من أهم وسائل تحصيل العلم في العصر

هذا ولم تقتصر محالس المناظرة على علما الكلام ، بل تعدتهم السبى الفقها في تقرير كثير من المسائل الأجتهادية الفرعية ، وقد جرت المناظرات بصفة عامة في الدور والقصور والمساجد وفي حضرة الخلفا ، يجتمع فيسها المتناظرون من شيعة وزنادقة ومتكلمين ، وتعدتهم كذلك الى النحسساة ومن طريف ما ذكر ما جرى في مجلس البرمكي من المناظرة المشهورة بيسسن سيبويه والكسائي في قولهم ، كنت اظن أن العقرب أشد لسعة من الزنبور فاذا هو هي ، أو فاذا هو ايتاها ، (٢)

وقال البرمكي لمن في مجلسه من العلما وقد اجتمعوا عنده: قسست اكثرتم الكلام في المكمون والظهور والقدم والحدوث والاثبات والنفي والحركة والسكون .... ونفي الصفات واثباتها ... فقولوا الآن في العشق على غيسر منازعة ، وليورد كل واحد منكم ما سنح له فيه وخطر ايراده بباله .. (٣) والمعتزلة أهم طوائف المتناظرين حينئذ ، فقد وقفوا انفسهم علسسي جدال طوائف المتكلمين من مخالفيهم ... وجدال من كانو ا يعتنقون التشيع

<sup>1-</sup> انظر العصر العباسي الثاني ١١٧ ، عن تاريخ بغداد ٢٧٤/١٤ ٢- انظرضحى الأسِّلام ٢/٤٥، انظر مغنى اللبيب لابن هشام ١/٨٨-٩١ ٣-انظر مروج الذهب ٢٨٦/٣

الغالى مثل شيطان الطاق ( إ )وهشام بن الحكم ( ٢ ) . وجادلوا جدالا عنيفا ارباب الملل السماوية والنحل غير السماوية كالمانوية ( ٣ )وغيرها . ومن أشهرهم في الحدال والمناظرة أبو الهذيل العلاف ، وقد أورد المؤرخون أمثلة جمّعة في أمثال هذه المناظرات العلمية . (٤)

ثالثا: دور المساجد •

لم يقل دور المسجد أهمية عما سبق بيانه في دفع حركة العلم في العصر العباسي ، وبخاصة في العصور المتقدمة عليه ، والمتأخرة عنه ، حتى ان المستشرقين أدركوا ذلك فدونوا دور المساجد في حياة الأمة الأسلاميسالاجتماعية ، ومن بينهم غوستاف لوبون حيث قال: "ان مساجد المسلمين ، موائل للتعليم ، وفي أصغر المساجد يعلم الأولاد ، وتعد المساجد الكبيرة من الجامعات التي لا تقل أحيانا عن جامعات أوروبا . (٥)

فقد كان يدرس فيها القرآن والحديث والفقه ، وسائر العلوم ، ومسع تنوع العلوم التي كانت تدرس حينئذ اصبح كثير من هذه المساجد مراكسر هامة للحركات العلمية ، كمسجد البصرة الذى ضم جوار سوارية حلق أهسل الجدل ، والشعر ، وغيرهم ،مع الأخذ بالاعتبار تفاوت ثقافات الحاضرين فيها ممن وحدهم الأسلام ، ومزجهم في تلك المراكيز على مر السنين ، (1)

رابعا :دور الموالى من أصحاب الثقافات المختلفة •

اثبت التاريخ أن الدولة العباسية لم تأل جهدا في تقريب الموالسيي من أصحاب الثقافات حتى كثر عدد الترك في قصور الخلفاء وبيوت الأمسسراء وزاد نفوذهم في بلاط الخليفة . (٢) وتمخض عن تقريب هولاء الموالى أن حدا

<sup>1-</sup> لقب لقبوا به أبا جعفر محمد بن النعمان الأخول • والشيعة تلقبـــه

<sup>&</sup>quot; مؤمن الطاق " فهرست ابن النديم ٢٥٠

٢- هو هشام بن الحكم الشيباني بالولاء الكوفي أبو محمد متكلم مناظرتوفي
 بعد نكبة البرامكة • انظر الفهرست ٢٤٩-٢٥٠

٣- نسبة الى ماني بن ماش • تنسب اليه طائفة المانوية وهي فرقة خارجــة عن الاسلام قالت بالتناسخ • انظر الفهرست ١٦٥ ، وانظر الفرق بين الفرق ٢٧١ عن انظر العصر العباسي الاول ٤٥٧

مدانظر حفارة العرب ٤٣٧ غربي في لروس

٦- انظر تاريخ الادب العربي في العصر العباسي الأول ١٤٠

٧- انظر مقدمة ابن خلدون ٢٨٠/١ ، تحقيق المستشرق الفرنسي أ مم كاترميسر

بهم أن يعطوا الثقافة العربية الأسلامية عقولهم وتجاربهم ، وبرزوا فسي في محال الفكر ، كما برزوا في محال السياسة ، وعمّـت مآثرهم الفكريـة العالم الاسلامي ، (١) كالامام أبي حنيفة (٢) ، وسيبويه ، والكسائي ،وابــي عبيدة معمر بن المثنى (٣) ، وغيرهم ، (٤) حتى غدا من الغريب الواقـــع آن حملة العلم في الملة الاسلامية أكثرهم العجم ، (٥)

خامسا: استخدام الورق •

جرت العادة في نقل العلوم في القرن الأول والثاني على السموط والرواية ، واستخدام الكتابة على البطود ، والقراطيس من ورق البوردي الذي كان ينقل من ممر الى بغداد ، وكم من جهد كانت تستهلك هذه الوسائل، بيد ان اضطراد التقدم الفكرى في أوائل القرن الثالث كان بفضل ظهرول استعمال الورق الذي أسس أول مصنع له ببغداد سنة "١٧٨"ه ، فلعبول الورق دورا كبيرا في الاحتفاظ بالمخطوطات القديمة والمصنفات الادبيسة واللغوية ، والدينية ، وتداولها بين الناس ، ولكن هذا الابتكار لم يقض من أول الأمر على نقل العلوم بواسطة الرواة ، (1)

وباستخدام الورق فشت الكتابة ، وكان الأملا حينئذ أعلى مراتب التعليم ولكن لم تلبث أن ظهرت المصنفات الكثيرة ، واحتيج معها الى النسخفا تسعت صنعة الوراقة : وهي تحل محل الطباعة في عصرنا الحديث ، فأتخذ العلما لأنفسهم وراقين ينقلون عنهم كتبهم ويدونونها في الناس ،

وكان مما دفع لرواج الوراقة تنافس كثيرين في اقتنا، الكتب واتخاذ المكتبات، وقد انتشرت المكتبات في بغداد من ذلك مكتبة يحيى بن خالد البرمكي، وكانت من أضخم المكتبات . (٧)

ا كالم الدياء

هذه هي أهم العوامل المساعدة في رقي الحركة الفكرية في العصــــر العباسي • وأرى أنّ من المناسب التحدث عن الجوانب الاتحتقادية لانهـــــا

١- انظر العالم الاسلامي في العصر العباسي ٣٤٥

٦- هو أبو حنيفة النعمان بن ثابت الكوفي فقيه أهل العراق توفي سنة ١٥٠
 انظر وفيات الأعيان رقم ٧٣٦

٣- هو معملر بن المثنى اللتميمي البصرى النحوى العالم باللغة ، والغريب وأخبار العرب مات ٢١٦ وقيل ٢١٣ ، انظر انباه الرواه ٢٧٦/٣

عـ انظر ضحى الاسلام ١٩٢/١

م انظر مقدمة ابن خلدون ١٤٣

٦- انظر داكرة المعارف الأسلامية ١٢٩/٩-١٣٠

٧- انظر العصر العباسي الأول ١٠٣

متعلق موضوعنا ومحور مناظرة صاحبنا عثمان الدارمي رحمه الله •

ان الناظر في تاريخ المسائل العقدية وما تفرع عنها من فرق يجدد ان اظهر الفرق بيضها هي فرقة المعتزلة • تلك الفرقة المتقدمة علىدى الدولة العباسية لتحقيق أهدافها فيما بعد • (١)

ولا يقل عنها أشرا الفرق الأخرى كالخوارج والمرجئة (<sup>۲)</sup> ، فقد كـان لكل واحدة منها أثرها في البحث العقدى ، ولعل أهم العوامل المساهمــة في ظهور هذه الفرق ما للي :

اولا: دخول كثير من اهل الديانات القديمة الأسلام من يبود ونمارى ومجوس وغيرهم • ظلت في رووس بعضهم افكارهم البقية الباقية من دياناتهم القديمة • فكانوا يفكرون في الحقائق الأسلامية على ضو اعتقاداتهم • وقد اثاروا بين المسلمين ما كان يثار في دياناتهم من الكلام فسي البروالا ختيار ، وصفات الله تعالى ، أهي شي غير الذات ؟ أم هي والذات شي واحد ؟

وانه يحبان نقرر انه كان بجوار الذين دخلوا في الأسلام مظميسن، آخرو ن اظهروا الاسلام وأبطنوا الكفر • وما كان دخولهم الا لافساد ديسسن المسلمين عليهم كما كان يفعل الزنادقة • (٣) فقد ابتدعت الباطنية منهم والبيانية (٤) والمغيرية (٩) والخطابية (٢) اللهية الائمة • أو اللهية بعضهم •

كما ابتعدت مذا هب الحلول وغيرها ، حتى وصلت اليزيدية من الاباضية الى القول بان شريعة الاسلام تنسخ في آخر الزمان وفهولاء وأمثالهم ماكان الاسلام منهم ، وما كانوا من أمة الاسلام (٧)

١- انظر دولة سني العباس ٤٨/١

٢- المرجئة ثلاثة أصناف: صنف قالوا بالارجا في الايمان وبالقدر • وصنف قالوا بالارجا من غير قدر • انظــر قالوا بالارجا من غير قدر • انظــر الفرق بين الفرق ٢٥

٣- انظر تاريخ المذاهب الأسلامية ١٣/١ الي المخراص ،

٤- هولاء اتباع بيان بن سمعان ، زعموا أن الامامة صارت من محمد بن الحنفية الى ابنه هاشم ، منهم من اله زعيمهم ، ومنهم من قال انه نبي ، انظــر الفرق بين الفرق (٣٣٧)

هـ هوّلا اتباع المغيرة بن سعيد العجلي، ادعى النبوة · المصدر نفسه ٢٣٩ هـ اتباع ابي الخظاب الاسّدى ، ادعى الالوهية لنفسه · المصدر نفسه ٢٤٧ ٧- انظر الفرق بين الفرق ١٤



ثانيا: أثر الترجمة وشيوع التفكير الفلسفي •

لقد أثرت الترجمة على الفكر الأسلامي حيث كانت الكتب الفلسفي والمسترجمة تحصل من المذاهب القديمة في الكون والمادة ، ومسلسل ورائ الطبيعة الشيئ الكثير ، فنزع من علمائ المسلمين منزع الغلاسفة الاقدمين، واخذوا بطريقتهم فشاع التفكير الفلسفي بينهم في اثبات العقائد كمسألة اثبات مفات الله تعالى ونفيها ، ومسألة قدرة العبد بجوار قدرة الرب، وغيرها كثير ، وظهور أمثالي هذه المسائل فتحت أبواب الاختلاف ، نظسرا لاختلاف الانظار ، وتباين المسائل والمفاهيم ، (١)

فهذه الاختلافات ما كان ليكون لها هذا الاثر لو اقتصر علما الكلام على منهج السلف ، والتزموا طريقتهم في التمسك بالكتاب والسنة فسيه جدال اهل الديانات ،والمعتقدات السابقة ، ولكن الامر كان عكس التعني فنشأ الاختلاف ، وظهرت الفرق ، وعاش المحنة علما السلف اعواما طويلة كان اهمها خلافة الما مون والمعتصم والواقق ، والتي علا فيها نجم المعتزلة فتعاونوا على ما هم بسبيله ، وامتحنوا العامة قبل الخاصة ، واخسدوا الناس بالحديد والنار ، ولكن كلمة الحق ما كان ليخبو نورها رغم تسلط الظالم وجبروته ،

فقد قيص الله ثلة من العلماء بالقلم واللسان يذودون عن حيــاض الدعوة السلفية ، فعقروا ناقة الباطل بالحجج الدامغة ، والبراهيــن الساطعة ، وذلك بتصنيفاتهم ، ورسائلهم التى بدأت تترى تباعا .

فتكلم ابن أبي شيبة <sup>(۲)</sup>والف كتاب السنة ، ويحيى بن يحيى الحنظلي <sup>(۳)</sup> الحافظ ، ونعيم بن حماد المروزى <sup>(۱)</sup>وعبد الله بن محمد الجعفي <sup>(۱)</sup>شيسخ البخارى الذى الف كتاب الرد على الجهمية ، والامام محمد بن اسحاق بعن را هويه <sup>(۱)</sup> والامام احمد بن حنبل في كتابه " الرد على الجهمية والزنادقة،

١- انظر تاريخ المذاهب الأسلامية ١٤/١

<sup>-</sup> عمر حريج ٢- هو أبو بكر بن أبي شيبة الحافظ عبد الله بن محمد مات "٢٣٥" انظــر تذكرة الحفاظ رقم " ٤٣٩٥"

سعرة المستدر " " " المستمي المنقرى و الأمام الحافظ مات " ٢٢٠ المستدر نفسه رقم " ٢١٠ " المستدر نفسه رقم " ٢١٠ "

كــ هو الأمّام الشهير أبو عبد الله الخزاعي المروزى · نزيل مصر مات "٢٢٨" انظر المصدر نفسه رقم "٤٢٤"

مـ عرف بالسندى سمى بذلك : لانه كان يطلب المسندات ،ورغب عن المرسبلات وهو بخارى من الحفاظ ، مات "٢٢٩" انظر تهذيب التهذيب ٩/٦

<sup>7-</sup> هو أبو الحسن الأمّام الحافظ قتلته القرامطة سنة "٢٩٤" انظر **الجرح ١٩٦/٧** ٢- هو أبو الحسن الأمّام الحافظ قتلته القرامطة

وسنف الأمام ابو عبد الله محمد بن اسماعيل البخارى كتاب خلق افعيال العباد والرد على الجهمية والفابو بكراحمد بن محمد الأثرم البغدادى كتب السنة (۱) وصنف ابو حنيل اسحاق كتاب السنة (۱) وكتب ابو داود سليمان بن الاشعث كتاب السنة (۳) وكذلك ابو بكر احمد بن عمرو الشيباني (٤) وصنف كذلك عثمان بن سعيد الدارمي كتابيه المشهورين "الرد على الجهمية والرد على بشر المريسي و (٥)

واستمر هجوم الجيوش الاسلامية على بدعة المعتزلة حتى ظهر الحصوق وزهق الباطل ، فعلت كلمة أهل السنة والجماعة نتيجة لتوفيق الله أولا ، وآخرا ، "ثم لصمود العلماء امثال امام أهل السنة أحمد بن حنبل ، والذي قال فيه المعتصم :" ما رأيت ابن أنثى أشجع من هذا الرجل ،"

ثم مساندة الدولة من عهد المتوكل ، ومن بعده لمذهباهل السنيسة والجماعة ، ومعاضدتها لفقهائه ومفكريه ، وخصوصا بعد انكشاف زيف المعتزلة وزيف ما يعتقدون . (1)

وخلاصة القول فان عصر امامنا رحمة الله كان مليئا بالجدل العلمي الذي حفر العلماء فيما بعد فنهلوا من مناهله ، واستقوا من ينابيعه الا الا ان هذا الجدل ادى الى وجود كثير من الحريات العلمية في بعض الاوقات اغتنمها من لا دين له ، ومن همه هدم الاسلام الى التكلم في العقيدة بما يخرج بها عن نقائها وصفائها وحقيقتها ، الامر الذي أدى بالغيورين من علماء الاسلام ان كرسوا حياتهم ذودا عن العقيدة الصحيحة ، التي كان عليها الرسول عليه الصلاة والسلام وصحابته الكرام ، من هؤلا الامام الدارمسي،

٢٣ هو حنبل بن اسحاق بن هلال بن اسد الشيباني الحافظ الثقة توفي "٢٧٣" انظر الرسالة المستطرفة ٢٩ النّال

٣- هو سليمان بن الأشعث الأزدى نسبة الى الازد أبي قبيلة باليمن السجستاني المتوفى بالبصرة "٢٧٥" المصدر نفسه ٩

٤\_ هو احمد بن عمرو بن النبيل الشيباني توفي " ٢٨٠ " المصدر نفسه ٢٩ صـ انظر مقدمة عقائد السلف ر المثني

هـ انظر معاها فعالم المنبلي ١/ ٢٣٠ وانظر الخلافة العباسية فــي عمر الفوضى العسكرية ١٧٤



الفصيل الثانبي

حياة الامام الدارميي

ويشتمل على ثلاثة مباحست

المبحث الاول : اسمه وكنيته ولقبه ونسبته

وميلاده ووفـــاتــه

المبحث الثاني: نشأته العلمية ،رحلاتــه

وشيوخه ،وأهم من تلقيي

عنهـــم العلــم

المبحث الثالث: تلاميسسند الدارمسي

المبحث الأول:

اسمنه ونسبته

هو عثمان بن سعید بن خالد بن سعید (()نزیل هراة ومحدثها (۱) واحد الاتحلام الثقات (۳).

### كنيته ولقبـــه

يكنى الدارمي بأبي سعيد ، ويلقب بالحافظ وبالأمام • ولم أجد أحدا من المترجمين لجياته يخالف في اطلاقهما عليه • (٤)

ینسب آبو سعید الی تمیم  $\binom{(?)}{?}$  والی سجستان  $\binom{(?)}{?}$  والی دارم بن مالیک فیقال دارمی  $\binom{(?)}{?}$  وینسب آیما الی الشافعی  $\binom{(A)}{?}$ .

قلت أما نسبته الى تميم القبيلة المشهورة فقد انفرد بها الذهبي، في سيره (٩) . وأما نسبته الى دارم وسجستان فقد كانت محل اتفاق الجميع،

احمادر الترجمة : انظر سير أعلام النبلا 187/9 ، وتاريخ دمشق ١١/٠٥ مغطوط رقم ٢٠١٠/٢ مكتبة الجامعة ، وطبقات الحنابلة ٢٢١/٢ ، والمقصد الارشد في تراجم أصحاب الامام أحمد ١٩٩٩ ، مغطوط ، والعبر ١٤/٢ ، ومرآة الارشد في تراجم أصحاب الامام أحمد ١٩٩٩ ، مغطوط ، والعبر ١٤/٢ ، ومرآة المتان ١٩٣٢/٢ ، وشذرات الذهب ١٧٦/٢ ، والبداية والنهاية ١٢/١١ ، وتذكرة الحفاظ ١٢/١٢ ، وطبقات الحفاظ رقم ١٨٢٨ ، ودول الاسلام ١٩٩٩ ، والنجوم الزاهرة ١٨٥٨ ، والحرج والتعديل ١٩٥٦ ، والكامل في التاريخ ١٨١٨ ، وطبقات الشافعية ٢٠٢/٣ ، وتاريخ جرجان للسهمي ٢٩٦ ، والرسالة المستطرفة ١٩٩ وتاريخ الأدب العربي، بروكلمان ١٣/٣ ، وتاريخ التراث العربي لسزكين ٢٣٠٢/٣ ، وتذكرة الحفاظ ١٢١ ، وتاريخ دمشق ١١/٠٥ وطبقات الشافعية ٢٠٢/٣ ، وتذكرة الحفاظ ١٢١ ، وتاريخ دمشق ١١/٠٥ وطبقات الشافعية ٢٠٢/٣ ، والجرح والتعديل ١٥٣/١ ، والرسالة المستطرفة ١٩٩ والنظر طبقات الشافعية ٢٠٢/٣ ، والجرح والتعديل ١٥٣/١ ، والرسالة المستطرفة ١٩٩ النظر طبقات الشافعية ٢٠٢/٣ ، والجرح والتعديل ١٥٣/١ ، والرسالة المستطرفة ١٩٩ النظر طبقات الشافعية ٢٠٢/٣ ، والجرح والتعديل ١٥٣/١ ، والرسالة المستطرفة ١٩٩ النظر طبقات الشافعية ٢٠٢/٣ ، والبرح والتعديل ١٥٣/١٠ ، والرسالة المستطرفة ٢٩٠ النظر طبقات الشافعية ٢٠٢/٣ ، والمحرد والتعديل ١٥٣/١٠ ، والرسالة المستطرفة ١٩٠ النظر طبقات الشافعية ٢٠٢/٣ ، والمحرد والتعديل ١٥٣/١٠ ، والرسالة المستطرفة ١٩٠ النظر طبقات الشافعية ٢٠٢٠ ، والمحرد والتعديل ١٥٣/١٠ ، والمحرد وال

٤\_ انظر مصادر الشرجمة السابقة

مـ هذه النسبة الى تميم ١٠٠ القبيلة المشهورة التي تنسب الى تميم بن مرة بن اد ١٠ انظر اللباب ٢٢٢/١-٢٢٣

٦-هذه النسبة الى سجستان البلاد المعروفة . ويقال في النسبة اليها أيضا السجزى على غير قياس • وهراة بلدة من اقليم سجستان من أفعانستان ينسبه اليها خلق • انظر اللباب ١٠٤/٢

٧- هذه النسبة الى دارم بن مالك ٥٠ بطن كبير من تميم ينسب اليه ظلمة كثير من العلمة منهم : أبو عبد الرحمن محمد بن أبي الحسن على بحصد محمد ١٠٠٠ الدارمي التميمي • وأبو محمد عبد الله بن عيد الرحمن التميمي ما حب السنن المتوفي سنة "٢٥٥" انظر اللباب ٤٨٤/١ ،والرسالة المستطرفة ٢٥٠

وأما من نسبه من المترجمين لحياته الى الشافعي فهم : ابن كثـــ والسكيي، والمسين الأثير والشاهران انفراد بعضهم بمالم يذكره البعض الاخر لا يخرج عن الاختصار من قبل هذا البعض لهذه النسبيية لا انكار نسبته الى ما لم يذكره •

لم تحدد كتب التاريخ مكان ولادة الدارمي رحمه الله • بيد أن نسبته الى سجستان وخاصة هراة يشعر أن ولادته كانت فيها • أما تاريخ ميلاده فقد ، ارخ الذهبي له فقال ": ولد قبل المائتين بيسير "(٢)، ووافقه السيحوطي عليه في طبقاته . (٣) ويبدو أنّ بعضا من المؤرخين له قد خالف الذهبي في ذلك فحدد ميلاده سنة مائتين • فدفعه الذهبي • مبينا أن هذا الادُعاء ،لا يخرج عن الظن فقال: "مولده سنة مائتين ظنّا "(٤). وممن أرخ لميلاده سنة مائتين من الهحدثين سزكين وكذلك الزركلي في **اعلامه . (٥)والذي اراه أنّ** ما ذهب اليه الذهبي هو الصواب ، لما هو معلوم عنه من الدقة فيما يكتب ،

### و فـــــا تـــــ

ذهب أكثر المؤرخين على أن وفاة الدارمي رحمه الله كانت في ذي الحجة عام ثمانين ومائتين • وكان حينئذ قد ناهز الثمانين • ودفن فيي هراة • (٦)

ولم يخالف في ذلك سوى ابن كثير ، وابن الأثير ، وتبعهما بروكلمان فأرخوا لوفاته سنة اثنتين وثمانين ومائتين . (٧)

وقد بين الذهبي أن أصل هذا القول أنما هو رواية رواها أبو عبيد الله الضبي (٨)عن شيوخه انه مات سنة اثنتين وثمانين • قال الذهبي ي ولها «إرواه أبو عبد الله الضبي عن شيوخه أنه مات سنة اثنتين وثمانين فوهم ظاهر <sup>(9)</sup>

١- انظر البداية ٢٠/١١ / ٧٣- ١٠ ، وطبقات الثافعية ٢٠٢/٢ ، والكامل ١١/٦

٢\_ انظر سير أعلام النبلا ١٤٧/٩

٣- انظر طبقات الحفاظ رقم ٦٢٨

٤\_ انظر تذكرة الحفاظ ٦٢١/٢ ،

م انظر تاريخ المنتي العربي ٣٧٠/٢ ، والاعلام للزركلي ١٦٦/٤

٦- انظر مصادر الترجمة لحياته

٧- انظر البداية ٧٢/١١ ، والكامل ٨١/٦ ،وتاريخ الاذب العربي ٣١/٣ مروسمام

٨- هو جرير بن عبد الحميد الضبي الرازي مات "١٨٨" تهذيب التهذيب ٢٦/٢.

و\_ انظر سير أعلام النبلاء ١٥١/٩



المبحث الثاني: نشأ تـــه العلميـة

لم تحدد العمادر التاريخية السن التي بدأ عندها الدارمي رحمصه الله سماعه العلما، والتلقي عنهم ،ولا المكان الذى فيه بدأ أخذ العلم، والذى تطمئن اليه النفسأنه بدأ تلقيه للعلم في سن مبكرة كعادة العلما، والذى يظهر أن نسبته الى سجستان تدل على أنه تلقى أول تعليمه في هراة، مسقط رأسه في سجستان ، ثم رحل منها طلبا للعلم ، حتى قالت عنصصه العلماء : "كان واسع الرحلة طوّاف الاقاليم في طلب الحديث ، ولقصول الكبار . "(۱) فالتقى بالعلماء ، وأخذ عنهم العلوم المختلفة ، وسنتعموض لذكرهم ، وسنترجم لاكثرهم أثرا في حياته رحمه الله ،

رحلاته العلمية ،وشيوخه الذين اخذ عنهم العلم سلك الدارمي رحمه الله مسلك العلما ً في طلب العلم • فشد الرحال اليه كما شدوا • ورحل اليه في بقاع الأرض كما رحلوا •

رحل الى الحجاز مهبط الوحي ، وسمع فيها : اسماعيل بن أويس ،ورحل الى مصر ، وسمع سعيد بن أبي مريم ، وعبد الففار بن داود الحراني،ونعيم بن حماد ، وأبا صالح عبد الله بن صالح ، كاتب الليث ،

ورحل الى البصرة وسمع سليمان بن حرب ، وأبا سلمة ، ومحمد بسن كثير ، وموسى بن اسماعيل التبوذكى ، وسهيل بن بكار ورحل الى الكوفة وسمع أحمد بن يونس ، وأبا غسان ، ويحيى بن عبد الحميد الحماني ، وأبا بكر بن أبي شيبة ورحل الى بغداد و فسمع أبا الربيع الزهراني ،سليمان بن داود البصرى ، والهيثم بن خارجة نزيلي بغداد ورحل الى الشام فسمع يحيى بن صالح ، والربيع ، وهشام بن خالد ، وحماد بن مالك الحرستانسي

ورحل الى حمص وسمع فيها أيا اليمان الحمصى ، ويحيى بن طالب

<sup>1-</sup> انظر سير أعلام النبلا 187/9 ،وطبقات الشافعية ٢٠٢/٢ ،وشذرات الذهب ١٧٦/٢ ٢- انظر سير أعلام النبلا 187/9 ،وطبقات الشافعية ٢٠٢/٢

بن صالح كليجة البغدادى ، ورحل الى خراسان ، وسمع اسحاق بن را هويسه، ودخل حرجان ، واقام بها سنة ثلاث وسبعين ومائتين .(۱)

وممن روى عنهم الدارمي ولم تحدد المصادر التاريخية مكان لقائمه بهم : عبد الله بن رجا ً الغداني ، وفروة بن أبي المغرا ً الكوفي ،ومحمد بن الممنهال الحزامي ، وعمرو بن عون الواسطي البصرى ، ومسلم بن ابراهيم البصرى ، ومسدد بن مسرهد ،وغيرهم (٢)

اهم شيوخه ءوالعلوم التي أخذها عضهم

قال السبكي في طبقاته عن الدارمي :" الأمّام في الحديث والفقه ،أخذ الأدّب عن ابن الاعْرابي ، والفقه عن البويطي ، والحديث عن يحيى بن معين (٢) وقال الاتّابكي :" جالس الامّام احمد ، وابن معين ، ودون عنه " اى سؤالاته في الرجال "(٤)

وقال الذهبي في التذكرة : " وعن على بن المديني ، وأحمد بن حنبل واسحاق بن راهوية في الحديث ، وعلله ، ونقد الرجال ."(٥)

يظهر مما تقدم أن الدارمي رحمه الله قد أخذ العلم عن شيوخ كثيرين كان أهمهم : أحمد بن حبل ، ويحيى بن معين ، وعلى بن المديني ، واسخاق بن راهويه، في علم الحديث وعلله ، ونقد الرجال ، والبويطي في الفقيه، وابن الأغرابي في الأدب ، وسنترجم لهم بمشئة الله تعالى ،

# احمــد بن حنبــل

هو الامام احمد بن محمد بن حنبل بن اسد ١٠ الشيباني المروزى البغدادى ولد ببغداد سنة اربع وستين ومائة في شهر ربيع الأول وتوفي ابوه شابا وقد طلب الامام احمد العلم سنة وفاة الامام مالله أى سنة تسع وسبعين ومائة وسمع من هشيم ، وجرير بن عبد الحميد ، وسفيان بن عيينه ،ومجتمر بن سليمان ، ويحيى بن سعيد القطان ، ومحمد بن ادريس الشافعي ، وعبد الرزاق ، وعبد الرحمن بن مهدى ، وخلائق بمكة ،والبصرة ، والكوفة ،وبغداد

۱ـ انظر تاریخ دمشق ۹/۱۱ کـ۰۰ ، وتاریخ جرجان ۲۰۸ ، والسیرللذهبی ۱۵۸—۱۰۱ ۲ـ انظر تاریخ دمشق ۵۰/۱۱ ، وسیر أعلام النبلا ۹۴۸/۱

٣- انظر طبقات الشافعية ٣٠٢/٢

٤ـ انظر النجوم الزاهرة ٥٠/١٣ ،وتاريخ دمشق ١١/٠٥ ،والسير للذهبي ١٤٨/٩ مـ انظر تذكرة الحفاظ ٢٢١/٢ روى عنه ابناه صالح ،وعبد الله ، ومسلم ، وابو داود ،وابراهيــم الحربي ،وابو زرعة الرازى ، وابو زرعة الدمشقي ، وعبد الله بن أبــي، الدنيا ،وابو بكر الأثرم ،وعثمان بن سعيد الدارمي تموابو القاسم البغوى وهو آخر من حدث عنه ، وخلائق ،

وروى عنه من شيوخه : عبد الرحمن بن مهدى ،والأسود بن عامر ،ومسن اقرانه على بن المديني ، ويحيى بن معين ٠

ومن مناقبه رحمه الله وشهادات العلما و فيه ما قاله الشافعي عنه قال : خرجت من بغداد وما خلفت بها افقه ،ولا أزهد ، ولا أورع منه ، وقال على بن المديني : ليس في اصحابنا أعلم في الأسلام مثله ، وقال ايضلا انتهى علم الحديث الى أربعة فكان أحمد أفقههم فيه ،

اما عن ورعه وتقواه • فقد قال عبد الله بن حنبل : كان أبي يملي كل يوم وليلة ثلثمائة ركعة • فلما مرض من تلك الأسواط عم يعني التى ضربها في المحنة لل ضعف فكان يصلى في كل يوم وليلة مائة وخمسين ركعة • وقصد قارب الثمانين ، وكان يختم في كل السبوع بالليل مرة ، ومرة بالنهار • وكان يحتم في في السبوع بالليل مرة ، ومرة بالنهار • وكان يحتم في في في في قيم الي الصباح •

اما عن محنته فقد صبر رحمه الله واحتسب وحتى قال عنه المنهور : ما رايت ابن انثى اشجع من هذا الرجل (١)

توفي رحمه يوم الجمعة لاثنتي عشرة خلت من ر**ييع ا**لاوُل سنة احمصحدى واربعين ومائتين ، وله سپع وسبعونسنة . (٢)

# یحیــــی بن معیــــن

هو يحيى بن معين ين عون • وقيل غياث بن زياد • أبو زكريا الغطفاني البغدادى الحافظ العلم أمام الحرح والتعديل • وهو من أهل الأنبار كان أبوه كاتبا لعبد الله بن المبارك • ولد سنة ثمان وخمسين ومائة •

روى عن ابن عيينة ، وابن المبارك ، ويحيى القظان ، ووكيع عبيد السلام بن حرب ،وحفص بن غياث ، وخلائق ٠

١- انظر الخلافة العباسية في عهد الفوضى العسكرية ١٧٤ ،
 ٢-معادر الشرجعة ؟ انظر تهذيب التهذيب ٢١٨-٧٦ ، والجرح والتعديل ٢/ ٨٦-٦٩ ، (١٦٦/١-٣١٣ ، إحراق ١٩٤ ، وطرح التثريب ٢١/١١-٣٢ ، إحراق والرسالة المستطرفة ١٤

بن اسحاق ، وعبد الله بن أحمد بن حنبل ٠

ومن مناقبه رحمه الله وشهادة العلما ويه ماقاله أبو عبيد القاسم بن سلام (أتّال: انتهى العلم الى أربعة ، الى أحمد بن حنبل ، والى يحيى بن معين وهو أكتبهم له ، والى على بن المديني ، والى أبي بكر بن أبي شيبة ، وقال محمد بن هارون الفلاس (٢) إذا رأيت الرجل يقع في يحيى بسن معين فاعلم أنه كذاب يفع الحديث ،وانما يبغضه لما يبين أمر الكذابيس،

توفي رحمه الله لسبع بقين من ذى القعدة سنة ثلاث وثلاثين ومائتين بمدينة الرسول صلى الله عليه وسلم دخلها ليلة الجمعة فمات في تلبيك الديار ، وأخرجت له الاعواد التى عسل عليها النبي صلى الله عليه وسليم فعسل عليها وحمل عليها ، ونودى بين يديه هذا الذى كان ينفي الكذب عن رسول الله عليه وسلم (٣)

# عليي بين المديني

هو ابو الحسن على بن عبد الله بن جعفر بن نحيح السعدى المعروف بابن المديني (٤)كان اصله من المدينة نزل البصرة ، وولد سنة اثنتيسين ومائة ،

روى عن ابن عيينه ،وحماد بن زيد ، وجعفر بن سليمان ، وجرير بسن عبد الحميد • روى عنه البخارى ،وغيره من الائمة ، وكتب عنه أبو زرعسة وترك الرواية عنه من أجل ما كان منه في المحنة •

اما عن طلبه العلم فقد طلبه رحمه الله وهو في سن مبكرة ، حتى كان عَلَما في معرفة الحديث وعلله ، قال ابو حاتم : كان ابن المديني عُلَما في الناس في معرفة الحديث والعلل •

اما آرا العلما ويه فقد كان محل ثقة الحميع قال يحيى بن معين

١- هو القاسم بن سلام البغدادى ، القاضي صاحب التصانيف · توفي بعكة
 سنة أربع وعشرين وما عتين • انظر تهذيب التهذيب ١١٥/٨
 ٢- هو محمد بن ها رون الفلاس المخزومي من الثقات • انظر الجرح والتعديل ١١٨/٨١
 ٣- مما در الترجة : تهذيب التهذيب ١١/٠٨٠-٢٨٢ ، وطرح التثريب ١/١٥٠١-١٢٦
 وتذكرة اللحفاظ رقم ٣٣٧ ، والجرح والتعديل ١/١٤١٣-٣١٧
 هذه النسبة الى عدة مدن فالأول مدينة رسول الله عليه السلام • اللباب ١٨٤/٨

علي من أهل الصدق • وقال أبو زرعه : لا نرتاب في صدقه ، وكان أحمد بن حنيل لا يسميه انما يكنيه أبا الحسن تبحيلا له • (وبهالمركب)

وأما موقفه من مسألة خلق القرآن فقد كان خوافا متاقيا مع أنهه كان حريصا على اظهار الخير •

توفي رحمه الله ليومين بقيا من ذى القعدة سنة أربع وثلاثيــــن ومائتين ، ودفن بالعسكر ، (١)

# إسحاق بن را هويـــه

هو الأمّام الحافظ الكبير أبو يعقوب اسحاق بن أبراهيم التميمسيي المحنظلي المروزى نزيل نيسابور ، وعالمها • بل شيخ أهل المشرق يعسرف بابن راهويه • وراهويه تعني بالفارسية : ولد في الطريق •

ولد سنة ست وستين ومائة ، وقيل سنة احدى وستين ، سمع عن ابـــن المبارك وهو صبي ، وجرير بن عبد الحميد ،وعبد العزيز بن عبد الصمــد وفضيل بن عياض ، وعيسى بن يونس ، والدرا وردى وطبقتهم ، وروى عن ابــن عيينه ،وابن عليــه ، وبشر بن الفضل ، وحفص بن غياث ،وسليما بن نافع العبدى ، ومعتمر بن سليمان ، وابن ادريس ،وعبد الرزاق وعتا ب بن بشر ، وابي معاوية ،وغندر ،وبقية ، وشعيب بن اسحاق وخلق ،

وعنه الجماعة سوى ابن ماجة ، وبقية بن الوليد ، ويحيى بن آدم ، وهما من شيوخه ، واحمد بن جنبل واسحاق الكوسج ، ومحمد بن رافع ،ويحيى بن معين ، وهولا من اقرانه ، والذهلى وزكريا السجزى ، ومحمد بن أفلح والحسن بن سفيان ، وأبو العباس السراج ، وهو آخر من حدث عنه ،

وطلب اسحاق رحمه الله العلم كغيره من العلما، وفجمع فأوعى و فكان رحمه الله يعتز بما عنده من علم و فقد قال أبو داود : سمعت اسحاق بن راهويه يقول : كاني انظر الى مائة الف حديث في كتبي وثلاثين الفااسردها وقال أيفا : وأملى علينا اسحاق من حفظه أحد عشر الف حديدت ثم قرأها علينا و فما زاد حرفا ، ولا نقص حرفا وقيل أنه أملى المسند والتفسير من حفظه ، وما كان يحدث الا من حفظه ، و كان يحفظ سبعين الفحديث عن ظهر قلب ، وله مسند في نحو مائة مجلد و

<sup>1</sup> ممادر الترجمة : انظر اللباب ١٨٤/٣ ما در البرح والتعديل ١٩٣/٣ -١٩٤ وتاريخ بغداد ٤٥٨/١١ ، وتذكرة الحفاظ رقم ٤٣٦ ، والرسالة المستطرفه ٩٥ والفهرست ٣٢٢

وعن ورعه وتقواه قال محمد بن أسلم الطوسي وقد بلغه موت اسحاق: ما أعلم أحدا كان أخشى لله من اسحاق • يقول الله :" انما يخشى الله من عباده العلما • (۱)وكان أعلم الناس ، ولو كان الثورى (۲)والحمادان (۳) في الحياة لاحتاجوا اليه •

اما موقفه من المبتدعة فقد قال اسحاق : جمعنى وهذا المبتدع ابن ابي صالح (٤) مجلس الأمير عبد الله بن طاهر • فسألني الأمير عن أخبسار النزول فسردتها • فقال ابن أبي صالح كفرت برب ينزل من سما المه سما • فقلت : آمنت برب يفعل ما يشا • •

وقد شهد له بالتقدم في العلم احمد فقال : لا اعلم لاسحاق بالعبراق نظيرا • وقال النسائي : اسحاق ثقة مامون امام •

توفي رحمه الله سنة ثمان وثلاثين ومائتين وله سبع وسبعون سنة • (٥)

# ابسن الاغرابسي

هو محمد بن زياد أبو عبد الله مولى بني هاشم ، يعرف بابن الأعُرابي ماحب اللغة ،

حدث عن أبي معاوية الضرير ،روى عنه أبو اسحاق أبراهيم بن اسحاق الحربي وأبو العباس ثعلب ، وأبو عكرمة الضبي ، وأبو شعيب الحراني •

كان ابن الاغرابي أحد العالمين في اللغة ، المشار اليهم في معرفتها، وقد كانت طرائقه طرائق الفقها ، والعلما ، ومذاهب طق شيوخ الحديث وكان أحفظ الناس للفات والايام والانساب ، وقيل عنه : لم يكن للكوفيين أشبه برواية البصريين من ابن الاغرابي ،

اما موقفه من التأويل والصفات فقد كان موقف علما السلف رحمهم الله ، وهو عدم اخراج النص عن ظاهره ، وعدم التعرض لكيفية الصفحصات، وله في ذلك حادثتان حدثهما هو عن نفسه .

**١- فا** طر ٢٨

٢- هو سفيان بن سعيد المثورى أحد الائمة الائلام مات "١٥٠" تهذيب المتهذيب ١١١/٤
 ٣- هما حماد بن سلمة ، وحماد بن زيد المتوفي " ١٧٩ " ، المصدر نفسه ٣/٩-١١
 ١٤- لم أحدر له على ترجمة

هـ مصادر الترجمة: تذكرة الحفاظ رقم ٤٤٠ ، تهذيب التهذيب ٢١٦/١ ، الجرح والتعديل ٢٠٩/٢ ، الرسالة المستطرفة ٤٩

احــداهما : انـه سـئل عن الاستـوا، ، هل يأتي في اللغة بمعنى استولى ؟ فقال : لا أعرفه •

والانحسرى : أن رجلا سأله فقال له : يا أبا عبد الله ما معنسى قول الله تعالى " الرحمن على العرش استوى "(۱)؟ قال : هو على عرشسه كما أخبر ، قال الرجل : ليس كذلك ، هو يا أبا عبد الله أنما معنسى قوله " استوى " استولى ، فقال له : أسكت ، ما يدريك ما هذا ، العسرب لا تقول للرجل استولى على الشيء حتى يكون له فيه مفاد ، فأيهما غلسب قيل : استولى علىه ، والله لا مفاد له وهو على عرشه كما أخبر،والاستيلاء بعد المفالية ، قال النابغة (۲):

الا لمثلك أو من أنت سابقة سبق الجواد اذا استولى على الأمر مات ابن الأغرابي يوم الأربعا والثالث عشر من شعبان سنة احمد دى وثلاثين ومائتين من الهجرة . (٣)

# البــويطــي

هو يوسف بن يحيى الامام الحليل ، ويكنى أبا يعقوب البويطي (٤) المصري تفقه على الشافعي ، واختص بصحبته ،وحدث عنه وعن عبد الله بن وهسسب وغيرهما ، روى عن الربيع المرادى وهو رفيقه ، وابراهيم الحربي ومحمد بن اسماعيل الترمذى ، وأبي حاتم ،وقال صدوق ، وأحمد بن ابراهيم بن فيل والقاسم بن هشام السمسار ، تفقه رحمه الله على الامام الشافعي حتمم مار علما ، واعتمد عليه الشافعي في الفتيا ، وكان يحيل عليه اذا جائته مسالة ، واستخلفه الشافعي على امحابه بعد موته،فتخرجت على يديه أئمة تفرقوا في البلاد ،ونشروا علم الامام الشافعي في الآفاق ، حتى ان السلطان كان يرد اليه الفتاوى .

وأما عن ورعم فقد كان رحمه الله أبدا يحرك شفتيه بذكر الله • وكان زاهدا متعبدا ، كثير التلاوة لا يمر يوم وليلة حتي ينتم •

۱\_ طـــه ه

٢- هو رياد بن معاوية ويكنى ابا امامة • واهل الحجاز يفضلون النابغة وزهير • انظر الشعر والشعراء رقم (٤) ج/١ م/١٥٧ امم فييه ويهم ٣- مصادر المترجمة : انظر تاريخ بغداد ه/٢٨٢-٢٨٥ ،وبغية الوعاة ١٠٥-١٠٦ أوليم العبر ١٠٥٠) ، البداية والنهاية ١٠٧/١٠ ، انباه الرواه ١٢٨/٣-١٣٧
 ٤-هذه النسبه الى بويط • وهي قرية من صعيد مصر الادنى • انظــــــــر المراه
 اللبـــاب ١٨٩/١

اما موقفه من مسالة خلق القرآن فهو موقف أهل السنة والجماعــة وامتحن رحمه الله في المسألة كما امتحن غيره • ويروى عنه أن الوالـي في مصر امتحنه فلم يجب رحمــب اللــه • فقال له الوالى وكان حسن الرأى فيه : قل فيما بيني وبينك • قال له البويطي : انه يقتدى بـــي مائة الف ولا يدرون المعنى • لذلك اصر رحمه الله على عدم القول بخلــق القرآن ، وكان مصيوه السجن ، فكتب الى الربيع من السجن يوصيه بأهــل حلقته • ويقول له : اصبر نفسك عليهم •

واستمر رحمه الله على موقفه حتى أثر عنه أنه قال: خلق الله الخلق بكن • أقتراه خلق مخلوقا بمخلوق • والله يقول بعد فنا والخلق "لمسن الملك اليوم "(۱)ولا محيب ، ولا داع • فيقول الله " لله الواحد القيار"، فلو كان مخلوقا محيبا لفنى حتى لا يجيب • وكان يقول!من قال القسيسرآن مخلوق فهو كافر •

أما ما أشر عنه من مؤلفــاتفله منها كتاب المختصــر الكبيــر،

توفي رحمه الله في السجن وهو مقيد بسبب موقفه من مسألة خلصصق القرآن وتأييده مذهب أهل السنة والجماعة في ذلك ـ توفي سنة احصدى وثلاثين ومائتيصن من الهجرة .(٢)

۱۔ غافر ۱۲

<sup>7</sup>\_ مصادر الترجمة : طبقات الشافعية رقم ٣٩ متاريخ بغداد ٢٩٩/١٤ متهذيب التهذيب ٢٧/٩ ،العبر ٤١١/١ ،الفهرست ٢٩٨ ،اللباب ١٨٩/١



#### المبحث الثالث:

#### تلاميذ الدارمي

استقر الدارمي رحمه الله في هراة مسقط راسه بعد أن طاف الاقاق طلبا للعلم ، وشد الناساليه رحالهم من أهل نيسابور طمعا فيما عنده من علمم بعد أن طبقت شهرته الاقاق ، فاجتمع اليه الناس ، وتخرج على يديه آئمة في، الدين وهم :

ابو يحيى زكريا بن احمد بن يحيى البلغي ، واحمد بن محمد بن عبدوس الطرائفي ، والمؤمل بن الحسن بن عيسى الماسرجسي ، وابو عمرو احمد بسن محمد الحيرى ، وابو العباس احمد بن محمد بن الازهر السجزى ، ومحمد بست يوسف الهروى ،نزيل دمشق ، وابو عبد الله محمد بن اسحاق الهروى ،والحسن بن على بن نصر الطوسي ، وابو النضر محمد بن محمد الطوسي الفقيه ،وحامد الرفاء ، ومحمد بن ابراهيم المرام ،وابو الفضل يعقوب بن اسحاق القسراب وروى عنه شيخه ابن خزيمة ، وخلق كثير من اهل هراة واهل نيسابور .(۱)

ولما لم يحدد المورخون ابرز تلاميذه ، واكثرهم تأثرا بالدارمي رحمه الله فاني سأترجم لثلاثة منهم ارى انهم أوفر حظا م<sup>ن</sup> غيرهم علما وشهرة •

# زكـريا بن أجمد البلخي

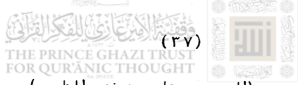
هو أبو يحيى القاضي الكبير ، قاضي دمشق في خلافة المقتدر باللهجعفر روى عن يحيى بن أبي طالب ، وأبي اسماعيل الترمذي ،وبشر بن موسى ، وأبي النزيباع روح بن القرح ،وأبي حاتم الرازي ، والحارث بن أبي سلمة وعبد الله بن أحمد بن حنبل ،وأحمد بن أبي خيثمة ، وأبي جعفر محمد بن أحمد بن نصر الترمذي ، وجماعة آخرين ، وشيخه عثمان بن سعيد الدارمي •

روى عنه عبد الوهاب الكلابي ،وأبو على بن درستويه وجمع كثير المصاعن طلبه للعلم فقد فارق وطنه لاجل الدين ،ومسح عرض الارض وسائر أقاصحي الدنيا في طلب الفقه ، وكان رحمه الله حسن البيان في النظر ، عذب اللسان في الحدل ، هذا ماقاله الاستوى عنه ،

أما عن بيته فقد روى عنه انه بيت علم ١٠ ذ كان أبوه وجده عالمين كبيرين رحمهم الله أحمعين ٠

توفي رحمه الله في شهر ربيع الأوّل سنة ثلاثين وثلثمائة ، وقيل في شهر ربيع الأوّل سنة الآخر . (٢)

1- انظر تاریخ دمشق ۱۱/۰۰ ،تذکرة الحفاظ ۲۲۲/۲ ،طبقات الشافعیة ۳۰۳/۲ سیر اعلام النبلا ۱۶۸/۹ مرد النبلا ۱۶۸/۹ مرد النبلا ۱۸۰۰ مرد الترجمة ؟ التاریخ الکبیر ۲۸۱/۰ ،طبقات الشافعیة رقم ۱۸۰ ،شدرات ۱لذهب ۲/۲۲۲



#### (الحسن بن على بن نصر الطوسي)

يعرف بكردس الحافظ المشهور • سمع هخراسات محمد بن رافع ،واسحـاق بن منصور ،ومحمد بن اسلم ، وعبد الله بن حاتم • وبالعراق أبا موســـى وبندار ويحيى بن حكيم ، وزيد بين أجزم ، وأحمد بن منيع ، وأقرانهـــم• وبالحجاز المحزبير بن بكار ، سمع منه كتاب النسب قال أبن حجر : سمــع سنة ثمانين ومائتين في مجلس عثمان بن سعيد الدارمي •

روى عنه ابو بكر عبد الله بن محمد بن مسلم الاسفرايني ، وأيو بكسر احمد بن على الرازى ، ومحمد بن جعفر البشر ، وأحمد بن محمد بن عبدوس ، وأبو أحمد الحاكم .

أما عن علمه فقد كان له رحمه الله تصانيف تدل على معرفته ، بيدأن المؤرخين لحياته لم يذ>روا واحدا منها •

توفي رحمه الله بطلبوس سنللة اثنتللي عشلوة وثلاثمائلة من الهجرة .(۱)

# ابو النضر الامًام الحافظ

هو شيخ الأسلام محمد بن محمد بن يوسف الطوسي شيخ الشافعية ولازم محمد بن نصر المروزى ، وأكثر عنه ،وصنف وخرّج (الصحيح على مسلم) وقال الحاكم : قلت له : متى تتفرغ للتصنيف على هذه الفتاوى ؟ فقال: جزات الليل و فثلثه اصنف ، وثلثه أقرأ القرآن ، وثلثه للنوم وتوفي رحمه الله سنة أربع وأربعين وثلثمائة .(١)

# ملاطفة الدارمي لتلاميده

تعتبر ملاطفة التلميذ من الدوافع الخارجية التي تدفع الى حب الشيخ ومن ثم الى حب العلم الذى ينطق به • وقد ادرك الدارمي أثر ذلك في نفوس تلامذته ،فكان بدا عبهم بما هو مباح ،وبما له أثر في حسن سماع التلميلية ومتابعته فيما يقول •

قال أحمد بن عبدوس الطرائفي (٣): لما أردت المخروج الى عثمان بن سعيد الدارمي أتيت أبا بكر بن خزيمة فسألته أن يكتب لي اليه • فكتب • فدظلت الدارمي أتيت أبا بكر بن خزيمة فسألته أن يكتب لي اليه • فكتب • فدظلت الله معادر الترجمة: لسان الميزان ٢٣٢/٢ ، شذرات الذهب ٢٦٤/١ لعبر ٢٦٤/٢ - معادر الترجمة: تذكرة الحفاظ رقم ٢٧ ، العبر ٢٦٤/٢ - معادر الترجمة الطرائف • وهي الأشياء الحسنة المتخذة من الخشب • روى عن عثمان بن سعيد الدارمي • توفي ٢٤٦ • انظر الوافي بالوفيات رقم ٣٤٥٢



هراة غرة ربيع الأول سنة ثمانين ومائتين ، وقصدت عثمان بن سعيد ،وأوصلت اليه كتابابي بكر فقراه ، ثم قال : يا فتى ، متى قدمت ؟ قلت : غـــدا قال : يا بني ، فارجع اليوم فانك تقدم غدا ، ثم قال لي : لا تخجل يا بني فاني اقمت في بلدكم سنين ، وكان مشايخكم اذ ذاك يحتملون عني مثل هذا (١)

۱ـ انظر تاریخ دمشق ۲۱/۰۱ ، وسیر اعلام النبلا ۹۴۸/۱



# ثقافة الدارمي ومولفاته

ذكرنا سابقا نقلا عن المؤرخين ان الدارمي رحمه الله كان طوّافــا في البلاد ، وقد اكرمه الله سبحانه بأن جعله اماما في العلم حافظــا لذلك لقبه العلماء بالحافظ ، وبالامام ، ووصفوه بصاحب التصانيف ، (۱) قال ابو زرعة الرازي<sup>(۲)</sup>حين سئل عن الدارمي : ذلك رزق حسن التصنيـــفي<sup>(۳)</sup> وقال يعقوب بن اسحاق القراب<sup>(٤)</sup>: ما رأينا مثل عثمان بن سعيد ولا رأى عثمان مثل نفسه ، وقال غيره : هو نظير ابراهيم الحربي ، (٥)

اما عن مصنفاته فقد كانت في الحديث وعلله ، وعلم الرجال ،والغقه والعقيدة . اما في الأدب فلم يذكر المؤرخون شيئا منها أعلمه .

اولا: اثبت المؤرخون أن له كتابا في علم الحديث يحمل اسم" المسند الكبير" ولكنى لم أعثر عليه ٠

دانيا: كما أثبتوا له كتابا آخر في الرجال بعنوان " ســوآلات عن الرجال ليحيى بن معيــن "(٦).

وقد طبع هذا الكتاب المركز العلمي بجامعة ام القرى بعنوان " تاريخ عثمان بن سعيصد الدارميي عن ابي زكريا يحيى بن معين في تجريميح الرواة وتعديلهم •"

قام بتحقیقه الدکتور احمد محمد نور سیسف ، ونشرته دار المأمون ، للتراث ـ دمشق ـ بیروت ۰

> ما اشتملت عليه هذه الرواية : ===============================

اشتملـــت هذه الرواية على ما يلي :

١ انظر مصادر ترجمة الدارمي السابقة

<sup>.</sup> ٢- هو عبيد الله بن عيد الكريم احد الائمة الحفاظ مات سنة ٢٦٤ • انظر تهذيب التهذيب ٢٠/٦-٣٣

٣\_ انظر سير أعلام النبلاء ١٤٩/٩

٤\_ هذه النسبة لمن يعمل القرب ، انظر اللباب ٢١/٣

م هو أبو اسحاق أبراهيم بن أسحاق بن أبراهيم الحربي ، كان قيمـــا بالائب ، مات سنة ٢٨٨ ، أنظر أنباه الرواه ١٥٥١-١٥٨

٦- انظر طبقات الحفاظ رقم ٦٢٨ ،وسير أعلام النبلا ٩/٧٤١ ،وتذكرة الحفاظ ١٢١/٢

أولا : تراجم لا صحاب بعض التابعين البارزين مع المفاضلة بينهم في السماع، والتثبت والحفظ .

ثانيا: تراجم الرواة مرتبة على الحروف الهجائية ، وحتم دلك ببا بمن يعسرف بالكنية •

أما المادة التي يوردها: فهي محددة ،ومختصرة وقاصرة على الجرح والتعديل ولا تتطرق الى تفصيلات أحرى الافي بعض الاخيان •

فالدارمي رحمه الله كان اماما في الحديث بشهادة العلما واليك نصوصك تويد ذلك •

قال أبوحامد الاعمش (٢): ما رايت في المحدثين مثل محمد بن يحيــــي وعثمان بن سعيد ٠٠ " وقال أبود واد السجستاني (٣): عند ما سئل عن الدارمي قال: منه تعلمنا الحديث • " (٤)

مولّفاته في الفقه:

ذكر السبكي في طبعاته أن للدارمي كتابا في "الاطعمه " من تأليفه ، ولكنسي لم أعثر عليه ، وذكر رحمه الله نقلا عن هذا الكتاب حديثا أورده الدارمي في تسحريب، الثعلب ، ووصف قوله بتحريم الثعلب بالسغرابة ، قال : قوله بتحريم الثعلب غسريب، ولفظ المبركما ذكره السبكي : عن عبد الرحمن السلمي (٥) قال : قلت : يا ررسول الله \_ ، ما تقول في الشعلب :؟ قال : ويأكل ذلك أحد ؟ قال أبوسعيد وهذا الاسناد ليس بذاك القوى ، غير أن الذئب والشعلب دخلا في نهي النبسي صلى الله عليه وسلم عن كل ذى ناب من السباع فلا جل ذلك لا يجوز أكلهما ، (٣)

۱\_انظر تاریخ عثان بن سعید ۲۸

٢ هو أبو حامد أحمد بن حمد ون الأغمشي النيسابورى • توفي ٣٢١ • اللباب ١ /٧٥
 ٣ هو سليمان بن الأشعث السجستاني صاحب السنن • توفي ٢٧٥ • انظير طرح التثريب ١/٨٥

٤ انظر سير أعلام النبلائ ١٤٨/٩ ٥ هوعبد الرحين بن معقل السلمي صاحب الدثينة وانظر أسد الغابرةم ٣٣٩٣ والاصابة في تمييز الصحابة وبهامشه الاستيعاب رقم ٥٢٠٧ الم محر

<sup>1</sup>\_انظر عبقات الشافعية ٢٠١/٢ ، وطبقات الشافعية للعبادى ٤٦ وللحديث أخرجه ابن ماجه في كتاب الصيد من طريق خزيمة بن جزّ بلفظ: ما تقول في الثعلب ؟ قال محققه: الحديث لا يخلوهن الضعف كما ذكره الترمذى • انظر سنن ابن ماجه كتاب الصيد رقم ٣٢٣٥

ويبدو أن وجه الغراية في ذلك مخالفة الدارمي مذهب الشافعي، فقد حا في كتاب حياة لحيوان الكبرى ما نصه بنص امامنا الشافعي رحمه الله على حل أكله " يعني الثعلب " ٠٠٠ ونقل عن أبي سعيد عثمان بن سعيسد الدارمي الأمام في الحديث والققه تلميذ البويطي رحمه الله أن الثخلسبة حرام .(١)

قلت هذه المخالفة تثبت بما لا يدع مجالا للشك أن الدارمي رحمصه الله شافعي المذهب، وقد قدمنا اقوال العلما عمن نسبوه الى الشافعية .

اما ما ذكر عن بعض الحنابلة من قولهم : انه كان من الاصحصاب وتابعهم سركين (٣)فنسبه الى الحنابلة فهذا بعيد للامرين السابقيسين .
وان جوزنا نسبته الى الحنابلة فهي لا تعدو الحديث .

### مؤلفاته في العقيدة:

اولى الدارمي رحمه الله العقيدة اهتماما خاصا لما كان في عصره من ظهور الرنادقة وبدعة القول بخلق القرآن ونفي الصفات وتأويلهـا وقد روى عنه انه كان لا يحدث من يقول بخلق القرآن (٤) وهو السدى قام على ابن كرام (٥) وطرده عن هراة (١) لذلك صنف في العقيدة مصنفيــن هما : "كتاب الرد على الديمية " وكتاب " الرد على بشر المريسي فيما ابتدعه من التأويل لمذهب الجهمية " ، والكتابان من أقوى كتب السلسف وأجلها ، وقد حث ابن تيمية رحمه الله طلبة العلم بمطالعتهما والاستفادة الجلما ، كما نقل ذلك عنه ابن القيم ، قال ابن القيم : وكتاباه مصن الوقوف على ما كان عليه الصحابة والتابعون ، والائمة أن يقرأ كتابيه، وكان شيخ الاسلام ابن تيمية رحمه الله يومي بهذين الكتابين أشد الوصية، ويعظمهما حدا لما فيهما من تقرير التوحيد والاسماء والصفات بالعقــل ويعظمهما حدا لما فيهما من تقرير التوحيد والاسماء والصفات بالعقــل والنقل ما ليس في غيرهما ، (٧)

١- انظر حياة لمحيوان الكبرى ١٧٩/١ الدوميري

<sup>7-</sup> انظر البدأية ٢٢/١/ ٧٣- ٧٣ ،وطبقات الشافعية ٢٠٢/٢ ،والكامل ٨١/٦ ٣- انظر طبقات الحنابلة ٢٢١/١ ،وتاريخ التراث ٣٧٠/٣ ، والمقصد الارشد ١٩٩ ٤- انظر طبقات الشافعية ٢/٤٠٣ ،وتذكرة الحفاظ ٢٢١/٢ ،والسير ١٤٨/٩ ٥- هو محمد بن عبد الله بن كرام ، احدث مذهبا تبعه عليه عالم لا يحصون بنيسا بور وهراة ونواحيها مات ٢٥٥ ، انظر اللباب ٨٩/٣

٦- انظر النجوم الزاهرة ١٥/٢

٧- انظر اجتماع الجيوش الاسلامية ١٨٤ ١-١٨ المم

وقد ظلت اقوال الدارمي رحمه الله منارا يستدل بها العلما ممسن جا وا بعده ، كان من بينهم اعظاما لهذه الاقوال الأمام ابن تيسيسة فقد نقل عن كتابي الدارمي نقولا جمة وضمها الى كتابه در تعارض العقل مع النقل (() والى الفتاوى وغيرها من كتبه ، الامر الذى يؤكد سلامة مذهب الدارمي ، وحسن اتباعه لمن سلف من كبار التابعين والصحابة رضوان الله عليهم اجمعين ،

### الكتاب الأول: الرد على الجهمية .

قيمة الكتابالعلمية : قال السدكتور النشار واصفا هذا الكتاب :
واما الكتاب فهو من اقوى هذه الكتب اسلوبا ، ومن امتنها حجة ، ولسم
نر احدا يفارعه في جمال الاسلوب وعنف اللهجة وجزالة الألفاظ ، وقسسوة
الشكيمة ، وأخذ الخصم من رقبته ،وذبحه من نحره ، وقصم ظهره ، ولا
عجب في ذلك فهو من تلاميذ ابن الاعرابي اللغوى العظيم والاديب الكبير (٢)
وهذا وصف دقيق لما يحتويه هذا الكتاب وطريقة صاحبه في الرد على
مخالفيه .

#### محتويات الكتاب .

اشتمل هذا الكتاب على ابواب كثيرة في مسائل شتى ترجع كلها السى اثبات الصفات على ما حائت به النصوص دون تأويل منها : كلامه تعالى وانه غير حادث بحدوث الحادثات ، واستواؤه تعالى ، وانه في السما ، فوق عرشه ، وهو بائن من ظقه ، ونزوله تعالى الى السما الدنيا .

كما اشتمل على اكفار الجهمية والزنادقة ، ولم يرتض الوقف مذهبا فرد على الواقفة في مسألة أن القرآن غير مخلوق •

# الناشر لهذا الكتاب،

أولا: نشر هذا الكتاب جوستافتستام ليدن ١٩٦٠م بعنوان " السرد على الحممية " ويوجد منه نسخة في المكتبة المركزية للجامعة •

ثانيا: ونشره ايفا منشأة المعارف المصرية ـ الاسكندرية ـ ١٩٧١م تحت عنوان " عقائد السلف " تحقيق الدكتور النشار ، وعمار الطالبـــي •

۱ـ انظر در مقدمة عقائد السلف ٤٤

هالذا : ونشره المكتب الأسلامي اربع طبعات ، والطبعة الرابعة كانت سنة ١٩٨٢م • تحقيق زهير الشاويش ، تخريج المحدث ناحر الدين الالباني • رابعا : قال الدكتور النشار والطالبي : وتوجد نسخة / من هذا الكتاب في المكتبة الظاهرية (!)

# الكتابالثاني : "الرد على بشر المريسي"

#### قيمة الكتاب العلمية وسبب تصنيفه •

هذا الكتاب لا يقل عن سابقه من حيث الجودة العلمية والمتانة الفكرية والاسلوب القوى في دحض أقوال وادعا التالخم والذى يبدو أن السبب في تأليفه يرجع الى تأليف احد أصحاب بشر المريسي كتابا في الرد على كتاب الدارمي "الرد على الحهمية "فصنف الدارمي رحمه الله كتابه هذا ليرد على صاحب المريسي وعلى شيخه وقال الدارمي : أما بعد فقد عارض مذا هبنا في الانكار على الحهمية ممن بين ظهريكم معارض وانتدب لنسا منهم مناقص وينقض ما روينا فيهم عن رسول الله عليه وسلسم وعلى آله وأصحابه بتفاسير المضل المريسي الجهمي و(١)

وقد اطلق الدارمي رحمه الله على خصمه اسم المعارض ولم يسمه باسم كما انبي لم اقف على اسم هذا المعارض رغم بحثي المتواصل لمعرفته •

ومهما يكن من أمر فانه لما كان المعارض يمثل بشرا المريسي فيجميع معتقداته ، فانه لا يخرج عن الجهمية ، كما أن المهم عندنا الفكـــر الحملوح لا الاسماء التي صحصل هذا الفكر أحماماً أعماماً

وسيجد القارئ أن اسما آخر قد ذكره الدارمي رحمه الله وهو ابسن الثلجي من أصحاب المريسي • فلا يغتر باسمه أنه المعارض ، لأن المعارض نفسه كان يؤيد نفسه أحيانا بما ينقله عن هذا الرجل ، واليك نصا مسن النصوص يبين ذلك • قال الدارمي : فادعى المعارض أن الثلجي قال في هذا من كتاب لم أسمعه من الثلجي قال : ذهبت المشبهة في هذا الى ما يعقلون من الكلام من الجوف ...."(٢)

# محتويات هذا الكتاب:

اشتمل هذا الكتاب على ابواب كثيرة في مسائل شتى ترجع كلها الى

١- انظر مقدمة عقائد السلف ٤٥

٢- انظر المصدر نفسه ٤٦ ،وانظر الرد على بشر المريسي ٣٥٩

٣\_ انظر الرد على بشر المريسي ١٥٠



الى الصفات ، والى التاويل (! )وقد كان الدارمي رحمه الله يعرض الشبهة ثم يرد عليها تارة بالتقل ، وبالعقل تارة اخرى •

#### الناشر لهذا الكتاب •

أولا : نشر هذا الكتاب مطبعة أنصار السنة المحمدية القاهرة ١٩٥٨م تحقيق حامد الفقي ، تحت عنوان " الرد على بشر المريسي " ،

ثانيا : ونشره منشأة المعارف المصرية بالاسكندرية عام ١٩٧١م تحت عنوان " عقائد السلف " • تحقيق الدكتور على سامي النشار ، وعمــار جمعي الطالبي •

#### **XX**XXXXXXXXXXXX

×××××××××××××

xxxx

x

١- انظر مقدمة عقائد السلف ٤٧





الفصل الرابع ------

ويشتمل على ترجمة بشر المريسيي

قبل أن تتكلم عن دفاع الدارمي عن عقيدة السلف ، يجدر بنا أن نقف على حياة بشر المريسي ، وآرائه التي كانت مثار جدل ، والتي أثارت الشبه عند بعض الناس • الأمر الذي دفع الفيورين على أن يبينوا زيفها ،ويكشفوا ما أريد بها • ذلك أن كلام الدارمي رحمه الله كان في الرد على المريسية لتفنيد آرا ً هم بالحجج الدامغة •

#### اسميه ونسبيه

هو بشر بن غياث<sup>(۱)</sup>بن ابي كريمة <sup>(۲)</sup>ابو عبد الرحمن المريسي<sup>(۳)</sup>م**ولی**زيد بن الخطاب • كان يسكن الدرب المعروف بدرب المريسي ، وهو بيســن
نهر الدحاح ونهر البزازين •

اماً والده فكان يهوديا ، قال أبو النفر ها شم بن القاسم <sup>(3)</sup>: كان والد بشر المريسي يهوديا قصابا صباغا في سويقة نصر بن مالك • وقــال الممروزى : سمعت أبا عبد الله " يعني أحمد بن حنبل " ذكر بشرا فقال: " كان أبوه يهوديا • <sup>(٥)</sup>

يتبين مما تقدم أن المريسبي لم يسلم في اعتقاده من التأثر باليهودية وقد قدمنا دور أصحاب الديانات من أبنا اليهود والضمارى ، وغيرهم في محاولة هدم الأسلام ، ولهذه النشأة قد يثار الشك فس اسلامه ،واهدافه من آرائه المخالفة للأسلام ،

### آراؤه الاعتقاديــــة

تعتبر آراً بشر امتدادا لارًا الجهمية والمعتزلة • نجمل هــــده الارًا ويما يلي :

اولا: قوله بخلق القرآن ، وقد طلب منه الرجوع ولكنه كان يقصول " "كيف ارجع ، وقد قلته اربعين سنة ، ووضعت فيه الكتب والحجج ؟ ،

قلت وفي هذا التصريح دلالة واضحة أن قوله بخلق القرآن مدروس ومخطط له لغاية في نفسه ، حيث يصرح با حهاد نفسه في وضع هذه الحجج ومحاولته

۱- انظر ميزان الاعتدال ۳۲۲/۱ ، تاريخ يغداد ۱۱/۰ ، لسان الميزان ۲۸/۲ وفيات الاغيان۱۱۲ ، الفرق بين الفرق ۲۰۰ ، المقالات والفرق ٦٣ معير ٢٠٠٠ ، الرمور ٢- انظر تاريخ بغداد ٧٦/٧

٣- نسبة الى مريس وهي قرية بمصر • انظر اللباب ٢٠٠٠/٣

٤- هو لبو النفر الليثي الحافظ مات " ٥-٢٠٧ " انظر تهذيب التهذيب ١٩/١١
 ٥- انظر ميزان الاغتدال ٣٢٢/١ ، وانظر لسان الميزان ٢٩/٢



الترويج لها • كل ذلك محاولة منه لهدم الأسلام في نفوس أصحابه •ولمّا نها • شيخه أبو يوسف (١)

ثانيا: انكاره الصفات، فأولها على ما بينه الدارمي في كتابسه الرد على بشر المريسي • كما أنه أنكر قيام صفاته بذاته سبحانه • لذلك رعم أن الله لم يكلم موسي تكليما •

قال الأمّام احمد بن حنبل :" سمعت عبد الرحمن المهدى<sup>(٣)</sup>ايام صنع ببشر ما صْنع يقول : من زعم أن الله لم يكلم موسى يستتاب • فان تابوالا ضربت عنقه .(٤)

ثالثا النكاره رؤية الله يوم القيامة وقال سفيان بن عيينة (ف) "قاتله الله وألم يسمع الله يقول: كلا انهم عن ربهم يومئذ لمحجوبون"(1) فجعل احتجابه عنهم عقوبة لهم وفاذا احتجب عن الأوليا والأعدا فأى فضل للأوليا على الأعدا ؟

رابعا: ادعاق ان الله سبحانه وتعالى معه في الأرض كما هو فسي السما ، وهو بهذا يكون قد نفى المعلو للعلى الغفار ، قال عباد بسن العقوام (٢) كلمت بشرا وأصحابه ، فرأيت آخر كلامهم ينتهي الى أن يقولسوا ليس في السما ، شي ، (٨)

١- هو يعقوب بن ابراهيم الكوفي قاضي الفضاة توفي " ١٨٢ " انظر تذكرة الحفاظ رقم ٢٧٣ ".

٢\_ انظر تاريخ المذاهب الأسلامية ١٦٨/١

٣- هو عبد الرحمن بن مهدى لعنبرى وقيل الازدى ، الامام الحافظ العلم .
 توفي "١٩٨" انظر تهذيب التهذيب ٢٧٩/٦

٤ انظر لسان الميزان ٣٠/٢ ، وميزان الاعتدال ٢٢٢/١

هـ هو سفيان بن عيينة الهلالي المكي أحد **الأئمة** مات "٩٨" انظر طرح التثريب ١٨٥٥ - المطففين ١٥

٧- هو عباد بن العوام الكلابي مولاهم أبو سهل الواسطي من الثقات كان
 يتشيع • مات "١٨٥" انظر تهذيب التهذيب ٩٩/٥

٨- انظر العلو للعلى الففار ١١٢ , لارمي



كان ذلك طنزا منه (۱)، لائه يقول : ليس ثم جنة ولا نار . (۲)

سادسا: أما تعريفه للايمان فقد قال: انه التصديق بالقلب واللسان حميعا . كما قال ابن الراوندي (٣)في أن الكفر هو الجحود والأنكار .

وزعما أن السيسجود للصنام لياس بكفر ولكنه دلالسنة علىسلى، الكفر، (٤)

سابعا: أما في مسألة أفعال العباد فقد نهج منهج السلف في أن الله سبحانه خالق أفعال العباد، ولقوله هذا هجرته المعتزلة، (٥)

ثامنا: انكر عذاب القبر، ومسالة منكر ونكير، والميزان، والمراط والساعة وانكاره للساعة كان من اعتقاده أن العقاب والثواب لا يكونان الا في الدنيا و وهذا مما انفرد به عن المعتزلة و اعتى قوله أن الثواب والعقاب لا يكونان الا في الدنيا (1)

تاسعا: وكان يعتقد أن عليا مصيب في حربه طلحة ، والزبير، وغيرهما، وأن حميع من قاتل عليا وحاربه كان على خطأ ، وأوجب على الناس محاربتهم مع على . (٧)

قلت وقد تمخص عن هذه الارًا عكوين فرقة عرفت باسمه وقد اعتبرها البغدادى من فرق المرجئة (A) وهذا صحيح باعتبار تأخير العمل عن النية والعقد في شعريف السمريسي للايمان (P) ما الدارمي رحمه الله فكان يعتبرها محسسن الحهمية أحيانا ، وأحيانا من المعتزلة ونسبته لها الى تلك الفرقتين صحيحة باعتبحار أن المعتزلة قد أخذت عن الجهمية القول بنفي الرؤيسة والمفات ، وخلق الكلام ، ووافقتها عليها ، علما أن لكل فروعاً واختيارات

١- الطنز : السخرية • انظر الصحاح ٨٨٣/٣

۲ انظر تاریخ بغداد ۲۰/۷

٣- هو أبو الحسين أحمد بن يحيى بن أسحاق ، له مقال في علم الكلام • أنظر وفيات الأغيان رقم "٣٤"

<sup>&</sup>lt;u>١- انظر الفرق بين الفرق ٢٠٥</u>

مانظر المصدر نفسه ٢٠٥

٦- انظر تاريخ بغداد ١١/٧-٨٥ ، وانظر الرد على بشر ٥٥٥-٥٥٥

٧- انظر المقالات والفرق ٦٣

٩- اقوال المرجئة: قالوا بتأخير العمل عن النية والعقد • وقالوا لا تضرمع الأيمان معصية ،كما لا تنفع مع الكفر طاعة • هذه الاقوال بناء عليين معنى الارحاء الذى هو بمعنى التأخير ،واعطاء الرجاء • انظر الملل والنحل ١٣٩/١
 ٨- انظر الفرق بين الفرق ٢٠٥

غير ما للأخرى ١١٠ الا أن ما توافقوا فيه من هذه المسائل الكبيرة جعلهم كا هل المذهب الواحد ، فلذلك اطلق ائمة الأثر لفظ الجهمية على المعتزلة ١١٤ ولما كان بشر قد اخذ عنهما القول بنفي الرؤية ، والصفات ، والقول بخلق القرآن ووافقهما عليها مل وان كان له بعض آرا وانفرد بها مما سنتعرض له اثنا وثنا ، ومناقشة الدارمي لها حدقد نسبه الدارمي رحمصله الله احيانا الى الجهمية ، واحيانا الى المعتزلة ،

#### ش\_\_\_\_\_وخ\_\_\_ه

تلقى بشر علومه الشحرعية على عدول كرام من خيرة زمانه علما وورعا واقتفاء للاثر ، فأخذ الفقه عن أبي يوسف القاضي ،صاحب أبي حنيفة (٢)واسند من الحديث شيئا يسيرا عن حماد ين سلمة (٣)وسفيان بن عيينة ،(٤)

قلت ومع ظهور مشايخه ، وتمسكهم بعقيدة السلف و الا أنه لم يتأثر بهم فسلك لنفسه مسلكا مغايرا لمنهج شيوخه و ولو قصر نفسه على على علامديث وروايته و الكان من جملة من نفرهم الله و ولكنه آثر أن يزج بنفسه في مباحث علم الكلام غير راجع في رايه الى الكتاب والسنة ، وانما يعول على ما يقله رايا حقا ، وهو باطل صراح و

# آرا العلمـــا ويسم

احمع العلما على انه مبتدع خال لا ينبغي ان يروى عنه ولا كرامة • (٥) وقد تتابعت شهادات العلما فيه وكفره اكثرهم • فيما يلي نصوص تويــد ذلك :

قال أبو زرعة (7): بشر المريسي زنديق (7)وقال يحيى بن يوسسنف

٧- أنظر تاريخ بغداد ٦١/٧ ، ولسان الميزان ٣٠/٢ ،وميزان الاعتدال ٣٢٢/١

١- انظر تاريخ الجهمية والمعتزلة ٥٩ القَا -حج

٣- هو أبو حنيفة النعمان بن ثابت فقيه أهل العراق ، العابد الورع ، توفي "١٥٠" . انظر العبر ٢١٤/١

٣- هو حماد بن سلمة بن دينار البصري أبو سلمة • مات "١٦٧" انظر تهلايب التهذيب ١١/٣

 <sup>3</sup>\_ انظر مصادر ترحمته المتقدمة • (أعني مصادر ترجمة المريسي)
 ٥- انظر تاريخ بغداد ١١٧٥ ، وانظر وفيات الأغيان ١١٢ ،ولسان الميزان٢٩٢٦
 ٢-هو عبيد الله بن عبد الكريم أحد الأئمة الحفاظ
 • مات " ٢٦٤ "
 انظر تهذيب التهذيب ٢٠٠٦ – ٣٣

الزمي<sup>(۱)</sup>: سمعت شبابة بن سوار<sup>(۲)</sup>يقول: اجتمع رايب، ورأى أبي النفسر ها شم بن القاسم<sup>(۳)</sup>وجماعة من الفقها على أن المريسي كافر جاحد ، أرى أن يستتاب فان تابوالا ضربت عنقه ، <sup>(٤)</sup>

وقال يزيد بن ها رون (٥): كافر حلال الدم • (٦) ولم تنحصر الشهادة عليه بالكفر في العلما على تعديهم الى أمه • قال الشافعي : دخليب بغداد فنزلت على بشر المريسي فأنزلني في غرفة له • فقالت لي أمه ليب حئت الى هذا قلت : اسمع منه العلم • فقالت : هذا زنديق • وقال الشافعي كلمتني أم المريسي أن أكلم المريسي أن يكف عن الكلام فلما كلمته دعاني اليه فقال : إن هذا دين • (٢)

تبين من هذا النعران المريسي هدو لهذا الدين و وذلك باعتقاده ان ما يدعو اليه وهو مخالف للاسلام-دين ويبدو ان له فيما يدعو اليه نهمة كما قال ذلك للشافعي حين سأله الشافعي قائلا: أخبرني عما تدعو اليحصد أكتاب ناطق ام فرض مفترض ، أم سنة قائمة ، أم وجوب عن السلف البحصت فيه ، والسوآل عنه ؟ فقال بشر : ليس فيه كتاب ناطق ، ولا فرض مفترض ولا سنة قائمة ، ولا وجوب عن السلف البحث فيه و الا أنه لا يسعنا خلافه وفقال له الشافعي : اقررت على نفسك بالخطأ فأين انت من الكلام في العقه والاخبار يواليك الناس عليه وتترك هذا ؟ قال : لنا نهمة فيه و فلما خرج بشصر قال الشافعي : لا يفلح و (٨)

قلت هذا ما نقله لنا البغدادى في تاريخه وان ثبت ما نقله عسن لقاء ات الشافعي بالمريسي في بلا شك لا تخرج عن كونها زيارات توجيهيسة لثني المريسي عما ذهب اليه من ضلالات ولكنَّ هذه الزيارات لم تثمر فسي حياة المريسي و فتركه الشافعي وقضى بهلاكه فنيا وآخرة و

۱ـ هو أبو يوسف ويقال أبو زكريا نزيل بغداد مات ١٢٥ وقيل ١٢٦ وقيــل

٢- هو شبابة الفزارى أصله من خراسان مات ٢٥٥ ، انظر المصدر نفسه ٣٠١/٤
 ٣-هو أبو النفر الليثي البغدادى أصله من خراسان ، ولقيه قيصر • مات سنة ٢٠٥ وقيل سنة ٢٠٧ • انظر المصدر نفسه ١٨/١١

<sup>.</sup> ٤ ـ انظر تاريخ بغداد ٦٣/٧

م ويقال بن زادان بن ثابت السلمي الواسطي أحد الأعمة الأعلام مات فسي خلافة الما مون • انظر تهذيب التهذيب ٣٦٦/١١

٦- انظر تاريخ بغداد ٦٣/٧ ، وانظر لسان الميزان ٣٠/٢

۷\_ انظر تاریخ بغداد ۹/۲۰

٨ـ المصدر نفسه والصفحة



موقف الخلفاء منه

تبين مما سبق أن بشرا قد خاص في علم الكلام ، ثم جروً على القول بخلق القرآن وناظر عليه • ولما سمع الناس بمقالته حاولوا قتله أكثر من مرة • (١) علما أنه أظهر مقالته بخلق القرآن زمن ها رون الرشيد ،فأخذ وأوذى لاجلها • وقال لرشيد يوما ": بلغني أن بشرا المريسي يزعمم أن القرآن مخلوق • لله علي أن أظفرني به لاقتلنه قتلة ما قتلتها أحدا قط • (١) ولما سمع بشر بمقالة أمير المؤمنين الرشيد اختفى حتى جاء المأمون ،وما زال يتقرب البيه بحلو الكلام حتى أصبح من ندمائه ، وممن يعتقد بقولمه • وفي سنة "٢١٨" امتحن المأمون الناس بتلك المقالة ، وكان أول من امتحن من الناس عفان • (٣)

وفــا تــــه

هلك بشر في ذي الحجة سنة "٢٢٨" (٥)وقد روى أنه لم يشهد جنازته من أهل العلم والسنة أحد الا عبيد الشونيزي (٦) فلما رجع من جنازته أقبل عليه أهل السنة والجماعة قالوا : يا عدو الله تنتحل السنسسة والجماعة ،وتشهد جنا زة المريسي وقال : انظروني حتى أخبركم وما شهدت جنازة رحوت فيها من الامر ما رحوت في شهود جنازته ولما وضع في موضع الحنائز قمت في الصف وقلت : اللهم عبدك هذا كان لا يؤمن برؤيتك فسي الاخرة واللهم فاحجبه عن النظر الى وجهك يوم ينظر اليك المؤمنون واللهم عبدك هذا كان لا يؤمن واللهم عذا اللهم عند اللهم عبدك هذا كان ينكر الميزان واللهم فخفف ميزانه يوم القيامة واللهم عبدك هذا كان ينكر الشفاعة وخطوا ولا تشفع فيه أحدا من خلقلك يوم القيامة وقال فسكتوا عنه وخطوا ولا)

۱\_ انظر تاریخ بغدا د ۱۳/۷ ، ومیزان الاعتدال ۳۲۲/۱

۳۰/۲ انظر تا ریخ بغدا د ۱٤/۷ ،ولسان المیسسزان ۳۰/۲

٣- هو أبو عثمان الهمرى مولى عزرة بن ثابت الأنصارى • سكن بغداد• قال ابن سعد مات سنة ٢٢٠ • انظر تهذيب التهذيب ٢٣٠/٧

٤\_ انظر تاريخ الخلفا ٢٠١ـ٣٠٨

هـ انظر تاريخ بغداد ۲۷/۷ ،وميزان الاغتدال ۲۲۲/۱ ، ولسان الميزان ۳۱/۲ ٦ـ هذه النسبة الى الشونيزية ، وهو الموضع المعروف ببغداد ،به مقبرة مشهورة بها مشايخ الطريقة سرى السقطي وجنيد بن محمد وغيرهما ، وبنسب اليها خلق ، وهي أيضا نسبة الى بيع الشونيز وهو الحبة السودا المنياب ١٢٥/٢ ٧ـ انظر تاريخ بغداد ١٦/٧



# البابالثاني

د فاع الامام الدارمي عن عقيدة السلف ويشتمال عليه أربعاة فصلول

الفصل الأول: الصفات عند السلف واسباب الاختلاف فيهـــا الفصل الثاني: منهج الامام الدارمي في الدفاع عن عقيدة السلف الفصل الثالث: دفاعه عن عقيدة السلف في أسماء الله تعالــــى الفصل الرابع: دفاعه عن عقيدة السلف في صفات الله تعالــــى



# الفصل الأول

========

ويشتم مبحثين

المبحث الأول: الصفات عند السلم

المبحث الثاني: أسباب الاختلاف في الصفات



# المبحث الأول:

#### الصفات عند السلف

المراد بكلمة السلف:

قبل الخوض في مسألة الصفات عند السلف يجدر بادئ ذى بد تحديد المراد بكلمة السلف ، هل تختص بمن شهد لهم بالعدالة ممن عاشوا فتسرة محددة ؟ أم تتجاوزهم لتشمل كل من عاش في تلك الفترة ، وأن فل سسوا السبيل ؟ وهل تشمل من وقف على الكتاب والسنة في المسائل الاعتقاديسة بما فيها الصفات ممن جا بعد هذه الفترة من ثقات هذه الأمة ؟

الثابت في السنة يدل على أن كلمة السلف تختص بعثرة زمنية محددة اعتبرها البعض القرون الثلاثة الأولى ، أخذا بقوله عليه الصلاة والسلام: خير القرون قرني ثم الذين يلونهم ، ثم الذين يلونهم ، ثم يجيء أقوام تسبق شهادة أحدهم يمينه ، ويمينه شهادته . "(۱)

ومع هذا ذهب بعض الى امتدادها الى نهاية القرن الرابع لموافقـة الحديث الذى يرويه الطبراني عن جعدة بن هييرة (٢) بلفظ: "خيـــر الناس قرني ثم الذين يلونهم ، ثم الذين يلونهم ، ثم الذين يلونهم ، ثم الذين الدين الدين

قلت والاولى بالاعتبار والاتباع الراى القائل بتحديد الفترة بالقرون الثلاثة لصحة الحديث هيه ، وما في الحديث الأخر من مقال • ثم اتفــاق العلماء على فشو البدع بعد المائتين للهجرة • (٤)

وعليه فان المراد بكلمة السلف أولئك الذين كانوا على ما كان عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم من الصحابة الكراموالتابعين لهم باحسان واتباع التابعين الذين شهد لهم بالامامة ، وعرف عظم شأنهم في الديبين وتلقى الياس كلامهم خلفا عن سلف ، دون من رمي ببدعة أو اشتهر بلقيب غير مرض مثل الخوارج والمرجئة والجهمية والمعتزلة وغيرهم ، أما من جاء من بعدهم وسلك مسلكهم فائه ينسب اليهم ، ويقال سلفي . (٥)

<sup>1-</sup> أخرجه البخارى عن عبد الله بن مسعود بلفظ " خير الناس " باب فضائل الصحابة انظر فتح البارى ٣/٧ إسم هجر

٢- هو حعدة بن هبيرة الاشجعي كوفي صحابي له حديث واحد " خير الناس قرني"
 انظر تهذيب التهذيب ٨٢/٢

٣- قال الحافظ رجاله ثقات ، الا أن جعدة مختلف في صحبته ، فتح البارى ٧/٧ ٤- انظر لوامع الانوار البهية ٣٩٠/٢ العالم رين مانظر المصدر نفسه ٢٠/١ ، وفتح البارى ٧/٢-٧



الصفات عند السلف :

الياحث عن الصفات عند الصحابة الكرام يجد أنها لم تثر في عهدهم ولم يعرف عن أحد من الصحابة أنه نقل عنه البحث فيها ، كما أن القرآن الكريم ، والحديث الصحيح لم يثبت فيهما كلمة " صفات الله " انما أقصى ما ورد في القرآن قوله تعالى " سبحان ربك رب العزة عماً يصفون • "(1)

بل كان الصحابة رضوان الله عليهم على عقيدة واحدة و فلم يؤكر عنهم تنازع في مسألة من مسائل الصفات ولا الافعال ولم يغرقوا بين كون بعض الصغات ذاتية والاخرى فعلية وانما اثبتوا له تعالى صفات أزلية من العلم والقدرة والارادة والكلام ، والسمع ، والبصر ، والحياة وصفات تتعلق بمشيئته ، كالنزول والاستوا وغيرهما وساقوا الكلام سوقا واحدا ، فما اطلقه الله على نفسه كالوجه واليد و الطقوه مع التنزام نفي مما ذلته للمخلوقات و ونزهوه سبحانه بلا تعطيل ، ولم يقل أحد منهم يجب صرف هذه الصفات عن حقائقها ، وحملها على محازها و بل تلقوها بالقبول والتسليم . (٢)

م انه لم يعرف عن الصحابة انهم تكلموا بالفاظ مجملة كالجسسم والجوهر ، والعرص بل المعهود عنهم التكلم بالالفاظ الشرعية الثابتة في الكتاب والسنة ، فما اطلقه الله على نفسه ، اطلقوه عليه سبحانه ، وما كان من الالفاظ محتملا كرهوا ان يتكلم به قبل تحديد المراد منه ليعرف ما فيه من حق وباطل .

قال أبو الوفا بن عقيل لبعض أصحابه : أنا أقطع أن الصحابة مأتوا وما عرفوا الجوهر ، والعرض . فأن رضيت أن تكون مثلهم فكن • وأن رأيت أن طريقة المتكلمين أولى من طريقة أبي بكر وعمر • فبئس ما رأيت • (٤)

ولما كانت العقيدة التي جاء بها الأسلام صحة تشهد بها الفطللة السليمة الى جانب الادّلة العقلية الما خونة مما بثه الله تعالى في هذا الكون من آيات ودلائل ، وما وجدوه في القرآن من أدلة كافية عليها أخذ الصحابة انفسهم بتلك العقيدة عن أدلة يقينية ، فليس من الصحيح أن يقال: كان المرسول صلى الله عليه وسلم يكتقي منهم بايمانهم دون مطالبتهللم

١\_ الصافات ١٨٠ ، وانظر ضحى الأسلام ٢٩/١-٢٩

٢- انظر الاستيعاب ٢/١٠٩٩٠٫٩٠٨ والعلو للعلى الغفار ٢٢

٣ هو على بن عقيل البغدادى ، من الحنابلة الذين خالفوا المذهب ولجأوا الى التأويل فأراد الحنابلة قتله مات ٥١٣ ، انظر شذرات الذهب ١٥/٣ عد انظر تلبيس ابليس ٨٢ ، المرزد



بالدليل ، ولم يكن عندهم متسع من الوقت ليبلوا فيه عقائدهم •

فالصحابة رضي الله عنهم ادركوا معاني القرآن بسليقتهم العربيصة وادركوا ايما دور العقل في محال الغيب ، وقصوره عن درك ما ورا المحسوس فلم يثبت عنهم انكار لشي من المغيبات ، لائها خبر رسول الله صلى الله عليه وسلم الذي ظهرت دلائل صدقه ، ولهذا لجأوا الى الرضا ، والتسليم والتفكر في خلق الله لائها دلائل وحدانيته وصفاته ، قال عليه المسلمة والسلام :" تفكروا في خلق الله ، ولا تتفكروا في الظالق ."(۱)

وروى عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قوله : ويلك تدرى من هسنه؟
امراة سمع الله شكواها من فوق سبع سموات هذه خولة بنت ثعليه .(٢)
وقد سار على نهم الصحابة كثير ممن عاش في القرنين الثاني والثالث
فكاتوا رمى الله عنهم تبعا لسلفهم في اثبات ما أثبته الله لنفسه تفصيلا،
ويحملون في النفي كما قال تعالى :" ليس كمثله شيً وهو السميع البصير (٣]

فقد حا عبا شبات مفعل ونفي محمل • فا شباته لما أ مبته من العفسات دليل على أن ما أشبته لنفسه لا يما شله ما شبت للمخلوق • واذا فلا تعارض بين النفي والاشبات •

قال شارح الطحاوية: " ففي هذا الاثبات مايقرر معنى النفي ، فسان المراد انفراده سبحانه بصفات الكمال ، فليس كمثله شي في صفاته ،ولا في الممائه مما اخبرنا به من صفاته سبحانه وتعالى ."(٤)

رائى المنافقة المسلف في مفات الله قائمة على اثبات جميع ما اثبته الله تعالى لنفسه دون كيف او تشبيه • وتنزيه الله سبحائه عن مشابهة المخلوقات بلا تعطيل ، وكانوا رحمهم الله يفصلون في الاثبات ويجملون في النفي •

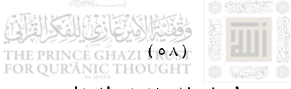
#### 

<sup>.</sup> ١ـ انظر كشف الخفا للعجلوني رقم العديث ١٣٥١ ، حسنه الالباني في الحامع الصفير رسم ٢٩٧٢

٢- رواه البهيقي في الاسماء والصفات ص ٤٢٠ والدارمي في الرد على الجهمية
 ٢٧٤ • قال الالباني: رهذا اسناد صالح فيه انقطاع ، أبو زيد لم يلحق
 عمر • انظر ها مشالطحا وية ٣١٨

٣- الشوري ١١

ع ـ انظر الطحاوية ١١٠



المبحث الثاني:

#### اسباب الاختلاف في الصفات

طل الامر ناصعا نقيا الى أن ظهرت الحهمية والمعتزلة الذين أسسوا قواعد الخلاف لما كان عليه أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وبدأ التكلم في الصفات ، أهي زائدة على ذاته ؟ أم لا ؟ وافترق الناس شيعا وأحزابا ،

والذى اراه مناسبا الا اتعرض للمراحل التاريخية لهذه الخلافسيات لتوافرها في الكتب، وإن اقتصر على ذكر الاسباب التي أدت الى الاختيلاف في الصدات لائما متعلق موضوعنا ومحور ردود الدارمي رحمه الله •

قدمنا ان نفي الصفات امر مبتدع ، بل هو مخالف لما هو ثابت بالكتاب والسنة ، واذا كانت البدع ترجع الى امرين : الزيادة في الدين ، والنقص منه ، كما قال ابن الوزير (۱) فاعلم أن منشأ معظم البدع يرجع الى امرين: الزيادة في الدين باثبات ما لم يذكره الله تعالى ، ورسله عليهم السلام من مهمات الدين الواحبة ، والنقص منه بنفي ما ذكره الله تعالى ،ورسله من ناليا ويل الباطل . (۱) فان الخوض في الصفات يرحع الى عدة اسباب:

اولا: الافكار الاجنبية التي نقلت عن الكتب الفلسفية المصرحمة • وفيها مذاهب القدما وفي الكون والمادة ، وما ورا والطبيعة المحسوسة ،وكذلسك نفي الصفات •

ثانيا: شيوع التفكير الفلسفي بين علما ً المسلمين في اثبات العقائد قد جرهم الى دراسة مسائل ليس في استطاعة العقل البشرى أن يصل السلمي نتائج مقرره ثابتة فيها ، كمسألة اثبات أصفات الله تعالى ونفيها (٢)

ثالثا: بعدهم عن الكتاب والسنة وردهم او تأويلهم ما لا يتفق مسع آرائهم مما حائت به الأحاديث الصحيحة • ورأوا أنه اذا تعارض العقلل مع النقل قدم العقل وأول النقل بما يتفق منع العقل •

قال القاضي عبد الحبار:" وأما ما لا يعلم كونه صدقا ولا كذبا فهو كا خبار الآخاد ، وما هذه سبيله يحوز العمل به اذا ورد بشرائطه • فأمسا قبوله فيما طريقه الاغتقادات فلا • فما كان موافقا لحجج العقل قبل واعتقد موجبه لا لمَّانه بل للحدة العقلية • وأن لم يكن موافقا لها ، فأن الواجب

<sup>1-</sup> هو محمد بن ابراهيم الحسنى القاسمي أبو عبد الله مجتهد باحث ميسين أعيان المحمن • توفي سنة ١٤٠٠ ، انظر الأعلام ١٩١/٦

٢- ايدار الحق على الخلق ٨٦ الم المردق المياز ٣- انظر خارج المذاهب الأسلامية ١٤/١

ان يرد ، ويحكم بان النبي صلى الله عليه وسلم لم يقله ، وان قالصحه فانما قاله على طريق الحّاية عن غيره ، هذا اذا لم يحتمل التّاويل ،الا بتعسف ، داما اذا احتمله فالواجب أن يتأول ...(١)

رابعا: ورود لفظ المحكم والمتنابه والتأويل في القرآن ،وفـــممبعض الناسلهده الالفاظ فهما خاطئا .

قال الشيخ محمد ابو زهرة :" وقد كان ورود " المتشابه " سببا في اختلاف العلماء ... وحاول كثيرون من ذوى الافهام تأويله والوصول السب ادراك حقيقة معناه فاختلفوا في التأويل اختلافا مبينا ،ومن العلماء من ارادوا ان يحعلوا بينها وبينهم حجابا فما كانوا يؤولون بل كانسسوا يتوقفون ويتولون : ربنا لا تزغ قلوبنا بعد اذ هديتنا وهبالنا مسسن لدنك رحمة ... (٢)(٢)

وقال ابن **القي**م:"

وحميم ما في الكيون من بدع واحسدا ثنالف موجب القبير آن فاساسها التاويل ذو البطلان لا تأويل اهل العلم والايمان

قال الدكتور الهراس: " يعني أن جميع ما أحدث في الدين من بصدع مغالفة لمقتفى الكتاب والسنة الصحيحة فلا سبب له الا التأويل الباطصل الذي هو في الحقيقة تحريف للكلم عن مواضعه ، وعدول بالالفاظ عن معانيها المتادرة منها بغير موجب لذلك الصرف الا محاولة تصحيح ما جنح اليصد القوم من الاهواء الفالة التي أخذوها مما عند اليهود والنصارى وفلاسفة اليونان والمابئة وغيرهم ."(٤)

الدوران والمابئة وعيرهم • وخلاصة القول فان أهم الاسباب التي أدت الى نفي المفاتهي : ومود وحرم وخلاصة التأويل والمتشابه ، واستعمال الفاظ محملة دون تحديد للمعنسسي المراد منها ، ولذلك سنبين حقيقة القول في ذلك عند السلف أن شاء الله تعالى •

١-- انظر الاصول الخمسة ٢١٠-٧٧ الْعَامُ عبد المنار

۲- آل عمران ۸

٣- انظر تاريخ المذاهب الاسلامية ١٥/١

<sup>€-</sup> انظر قصيدة التونية مع شرح الدكتور محمد الهراس ٢٦٦/١



#### مقن التأويل عند السلف

اطلق السلف التأويل على معنيين:

احدهما التفسير والبيان ، وهذا هو التأويل في كلام كثير من المفسرين اذ معنى التأويل عندهم بيان معنى اللفظ سوا وافق ظاهره أو خالفه • وهذا التأويل كالتفسير تماما يحمد حقة ويرد باطله •

ولقد كثر استخدام الدارمي رحمه الله لفظ التأويل بمعنى التفسير في رده على الحممية ، وبشر المريسي ومن ذلك قوله في الرد على بشر المريسي في مسالة الاثيان قال : انباك الله انه اتيان وتقول ليس اتيانا ، انما هو مثل قوله " فاتى الله بنيانهم من القواعد ، "(١)

لقد ميرت بين ما جمع الله ، وجمعت بين ما ميز الله ، ولا يجمع بين هذين في التاويل الا كل جاهل بالكتاب والسنة ، لانُ تأويل كل واحد منهما مقرون في سياق القراءة بما لا يجهله الا مثلك . "(٢)

ومن ذلك أيضا قول أبن عباس رضي الله عنهما : "أنا من الراسخين في العلم الذين يعلمون تأويله •ذلك لأن النبي صلى الله عليه وسلم دعا لصه وقال : "اللهم فقهه في الدين ، وعلمه التأويل "(٣).

والمعنى الأخر للتأويل هو الحقيقة التي يؤول اليها الشيّ • فتأويل ما أخبر الله به عن نفسه ، وعن اليوم الأخر هو نفس الحقيقة التي أخيسر عنها ، وذلك في حق الله هو كنه ذاته وصفاته لا يعلمها الا هو • ولهسنا قال الأمام مالك : "الاستواء معلوم ، والكيف مجهول "، وهذا هو التأويل المذكور في قول الله تعالى : " يا أبت هذا تأويل رؤياى من قبل قسسد جعلها ربي حقا "(٤) وقوله تعالى: " هل ينظرون الا تأويله يوم يأتي تأويله يقول الذين نسوه من قبل قد جاءت رسل ربنا بالحق • "(٩) فقد جعل اللسسم سبحانه الحقيقة الواقعة تأويلا ، لا ما يتصور من معانيها في الأذهان ويعبر عنه باللسان •

كذلك تأويل الكلام الطلبي ،والامر ، والنهي هو نفس فعل المأمور به وترك المنهى عنه ، كما قالت عائشة :" كان رسول الله صلى الله علي

١\_ النحل ٢٦

٢- انظر الرد على بشر ٤٠٨

٣- أخرجه البخارى بلفظ " اللهم علمه الحكمة "انظر فتح البارى ١٠٠/٧ ولفظ الحديث الذى في المتن من رواية الأمام أحمد (٢٦٦/، ٣١٤ ، ٣٢٨ ، ٣٣٥ قال الالباني صحيح ، انظر تعليقه على الطحاوية ٢٣٤

**۱۰۰** پوسف ۱۰۰

٥- الأعراف ٥٣



وسلم يقول في ركوعه وسحوده : سبحانك اللهم ربنا وبحمدك • اللهم اغفـر لي يتأول القرآن •(۱)

والتأويل بمعنى الحقيقة وما يؤول اليه الامر موافق لما هو معروف في اللغة قال ما حب الصحاح: التأويل: تفسير ما يؤول اليه الشيء وال وال وال وال وال والله الشراب فآل الى قدر كذا وكذا ، اى رجع (٢)

اما التاويل بمعنى صرف اللفظ عن ظاهره فهذا اصطلاح حديث لم يكسسن معروفا في العصور الأولى ، والتاويلبهذا المعنى الذى لا دليل عليه يعتبر من قبيل التحريف لآيات الله سبحانه ، قال شارح الطحاوية :" والتاويل في كلام المتاخرين من الققها والمتكلمين هو صرف اللفظ عن الاحتمال الراجمح الله المحرجوح لدلالة توجب ذلك ،

وهذا هو التأويل الذي تنازع الناسفيه في كثير من الأمور الخبريسة والطلبية • فالتأويل الصحيح منه : الذي يوافق ما دلت عليه نموص الكتاب، والسنة ، وما خالف ذلك فهو التأويل الفاسد • (٣)

وقال أيضا: "فمن التأويلات الفاسدة ، تأويل أدلة الرؤية وأدلة العلو وأنه لم يكلم موسى تكليما ، ولم يتخذ ابراهيم خليلا ، (٤)

xxxxxxxxxxxxxxxxxxx

<sup>1-</sup> انظر الفتاوی ۳۵-۳۵، والطعاویة ۲۳۲-۲۳۲، ومختصر الصواعق ۱۰/۱ والحدیث أخرجه البخاری انظر فتح الباری ۲۹۹/۲

٢\_انظر الصحاح ١٦٢٧/٧

٣\_انظر الطحامية ٢٣٥

٤\_المصدرنفسه ٢٣٢



بين السلف أن المتشابه نوعان : نوع اختص الله بعلمه ، ونوع يعلمه بعض الخلق دون بعض .

قال ابن عطيه (١٠) المتشابه نوعان : نوع انفردالله بعلمه • ونوع يمكن وصول الخلق اليه ، فيكون الراسخون ابتداء بالنظر الى الاول ، وعطفا بالنظر الى النائي • وقد عدّ شارح الطخاوية النوع الاول من المتشابه ، المتشابه في نفسه ، وبين ان هذا هو المراد من قراءة من وقف على قوله تعالى "الاالله" وممن ذهب الى هذا الوقف ابن عباس وابو بكر الصديق ، وعائشة وعروة بسن الزبير وغيرهم • (١) ورحح ابن حجر هذا الوقف فيما رواه عن ابن عباس حيسن قال : وقد روى عبد الرزاق باسناد صحيح عن ابن عباس أنه كان يقرأ:" وما يعلم تأويله الاالله ، ويقول الراسفون في العلم آمنا به • " فهذا يدل على أن الواو للاستئناف لأن هذه الرواية وان لم تثبت بها القراءة لكن أقبل درجاتها أن تكون خبرا باسناد صحيح الى ترجمان القرآن • فيقدم كلامه في الله على من دونه ، ويؤيد ذلك أن الآية دلت على ذم مبتغي المتشابه لوصفهم بالزيغ ، وابتغاء الفتنة ، (ث)ومن هذا النوع من المتشابه ما استأثر الله بعلمه كوقت قيام الساعة ، وخروج الدحال ، والحروف المقطعة في أوائسال

ومراد السلف من قولهم في هذا النوع من المتشابه انه ممااستا ثر الله بعلمه انه لا يعلم حقائق هذه الاشياء الا الله ولا يعلم كيفياتها الا الله، اما معرفة معاني هذه الاشياء فهي مما يعلمه الله سبحانه والراسخون فيي العلم ، فيكون التاويل حينئذ مرادا به حقيقة الشيء لا التفسير وبيلان المعاني . ذلك أن السلف لا يفوضون معرفة المعاني الى الله سبحانه بسلل يفوضون كيفيات صفات الله الى الله ، لما يلزم من الجهل بمعرفة معاني الفاظ المفات من تجهيل الرسل والاثبياء بما أراده الله مما ومف به نفسه اذ تكون لهذه الايات والأحاديث معان تخالف مدلولها المفهوم منها ،وان ذلك المعنى المراد بها لا يعلمه الا الله لا يعلمه الملك الذي نزل بالقرآن ،ولا

١- هو الامام الحافظ أبو بكر بن عطيم • قال الفتح بن خاقان: شيخ العلم وحامل لوائه ، وحافظ حديث النبي صلى الله عليه وسلم \_ انظر التاج المكلل ٤٧٩ هـ مرصر وا ير انظر التسهيل في علوم التنزيل ١٧٩/١ ، وانظر الطحاوية ٢٣٤ هـ انظر فتح البارى ٢١٠/٨ .
 ١- انظر فتح البارى ٢١٠/٨ .
 ١- المصدر نفسه والصفحة .



يعلمه محمد صلى الله عليه وسلم ولا غيره من الأنبياء ، ولا تعلمه الصحابة والتابعونلهم باحسان (۱)

قال شارح الطحاوية: "ولا يريد عن وقف على قوله "الاالله" أن يكون التاويل بمعنى التفسير للمعنى ، فإن لازم هذا أن يكون الله أنزل عليل معناه جميع الأمة ، ولا الرسول ، ويكون الراسخون في العلم لا حظ لهم في معرفة معناها سوى قولهم "آمنا به كل من عند ربنا "(۱) وهذا القدر يقوله غير الراسخ في العلم من المؤمنين ، والراسخون في العلم يجب امتيازهم عن عوام المؤمنين في ذلك .... قال مجاهد "عرضت المصحف على ابن عباس من أوله الى آخره أقفه عند كل آية وأساله عنها ، وقسست تواترت النقول عنه أنه تكلم في جميع معاني القرآن ، ولم يقل عن آيسة أنها من المتشابه الذي لا يعلم أحد تأويله الاالله ."

اما النوع الثاني من المتشابه فهو المتشابه الاضافي الذي يعرف الراسخون تفسيره بينما يحمله غيرهم • وهذا هو المراد من الوقف على القرائة الثانية "الا الله والراسخون في العلم" • واذا فيجوز الوقف على لفظ الجلالــــة والوصل مع ملاحظة المراد بالتأويل في حالتي الوقف والوصل • (٢)

۱ـ انظر در ٔ تعارض العقل مع النقل (۱٤/١-١٥

۲- آل عمران ۷

٣ ـ انظر الطحاوية ٢٣٤

ان الألفاظ المجملة التي قد يكون فيها حق وباطل أدت الى أن التبس الامرعلى كثير من الناس الذلك لجأ السلف رضي الله عنهم الى التفصيل الفلم يطلقوا نفي هده الألفاظ ولا اثباتها الا اذا تبين المراد منها الفائل كان ما أريد بها معنى صحيحا قبل معمراعاة التحبير عنه بألفاظ النصوص دون الألفاظ المجملة الا عند الحاجدة مع قرائن تبين المراد الوان كان ما أريد به معنى باطلا رفض الما يلزم من ذلك من وصف الله بما لا يليق بجلاله و

قال شارح الطحاوية: وأما الألفاظ التي لم يرد نفيها ولا اثباتها فلا تطلبق حتى ينظر في مقصود قائلها: فان كان معنى صحيحا قبل الكن ينبغي التعبير عنسه بألفاظ النصوس اد ون الألفاظ المجملة الاعند الحاجة المعقرائن تبين المسلود والحاجة مثل أن يكون الخطاب مع من لا يتم المقصود معه ان لم يخاطب بها المنحوذلك والحاجة مثل أن يكون الخطاب مع من لا يتم المقصود معه ان لم يخاطب بها المنحوذلك والحاجة مثل أن يكون الخطاب مع من لا يتم المقصود معه ان لم يخاطب بها المنحوذلك والحاجة مثل أن يكون الخطاب مع من لا يتم المقصود معه ان لم يخاطب بها المنحوذلك والحاجة مثل أن يكون الخطاب مع من لا يتم المقصود معه ان لم يخاطب بها المنحوذ للك والحاجة مثل أن يكون الخطاب مع من لا يتم المقصود معه ان لم يخاطب بها المنحوذ للك والمناطقة المناطقة المن

وقال ابن تيمية : وأما الألفاظ التي ليست في الكتاب والسنة ولا اتغن السلف على نفيها او اثباتها فهذه ليس على أحد أن يوافق من نفاها ، أو أثبتها حتى يستفسر عن مراده ، فأن اراد بها معنى يوافق خبر الرسول أقربه ، وأن أراد بها معنى يحالف خبر الرسول أنكره .

ثم التعبير عن تلك المعاني ان كان في ألفاظه اشتباه أو أجمال عبر بغيرها أو بين مراده بها ،بحيث يحصل تعريف الحق بالوجه الشرعي ،فان كثيرا من نزاع الناس سببه الألفاظ مجملة مبتدعة ومعان مستبهة ،حتى تجد الرجلين يتخاصمان ويتعاديان على اطلال الفاظ ونفيها ولو سئل كل منهما عن معنى ما قاله لم يتصوره فضلا عن أن يعرف د ليله ، ولوعرف د ليله لم يلزم أن من خالفه يكون مخطئا بل يكون في قوله نوع من الصواب ، وقد يكون هذا مصيبا من وجه وهذا مصيبا من وجه وهذا مصيبا من وجه أولد يكون الصواب في قول ثالث و " ( ٢ )

ومن الأمثلة على الألفاظ المجملة التي ذكرها الدارمي رحمه الله: لفسسط الحركة ، والحد ، وقد تعرضنا لبحثها وبيان موقف علما السلف منها •

۱\_انظر الطحاوية ۲۳۹ ۲\_انظر الفتاوي ۱۱٤/۱۲



الفصل الثاني

منهج الامام الدارمي في الدماع عن عقيدة السلف

ویشتمل علی مبحث

المبحث الأول: منهجه في تقرير العقيدة المبحث الثاني: منهجه في الرد على شبه المخالفين

THE PRINCE GHAZI TRUST و المبطث الأول و المناسب الدارمي في تقرير العقيدة •

لما كان معروفا عن الدارمي حبه للأثر والاقتدا عبالرعيل الأول من السلسف الصالح ، فقد أثر رحمه الله ان ينون منهجه وفق منهجهم في تقرير العقيدة ، وقد ظهر لي من خلال دراستي لجوانب العقديسة التي افع عنها الدارمي ، وألزم بها الحصوم أن منهجه في تقرير العقيدة يقوم على عدة أسس •

أولا: تقديم المنقول على المعقول مع عدم تجاهله ما وافق المنقول من صريح المعقول وذلك لاسباب ثلاث •

أ) أن المعقول ليسله حد يتميز به على غيره فيذعن له الكل ويصد قسون بأنه المعقول ، وآخريد عي أن بأنه المعقول ، وآخريد عي أن نقيضه معقول له •

ب) اختلاف القائلين بتعديم المعقول على المنقول دليل على أن معقول من مذا ليس امرا مركوزا في الفطرة •

ج) ان الرجوع الى المنقبل أسلم من الأختلاف وأجمع لوجهات النظر وأهدى السبل الى موافقة وحي الله سبحانه وتعالى •

قال الدارمي في معرض رده على أدلة نفاة الرؤية العقلية : لقد وقعتم في ته لا معر لام منه و لا أن المعقول ليس لشيء واحد موصوف محد ود عند جميح الناس فيقتصر عليه ، ولو ذان كذلك كان راحة للناس ولقلنا به ولم نعد و ولم يكن الله تبارك وتعالى قال "كل حزب بما لديهم فرحون " (١) فوجد نا فرقكم معشر الجهمية في المعقول معلفين كل فرقة منكم تدعي أن المعقول عندها ما تدعو اليه والمجهول ما نالفها ، فحين رئينا المعقول احتلف منا ومنكم ومن جميع أهل الأهوا ، ولم نقصف نالفها ، موسى في كل شيء رأينا أرشد الرجوه وأهد اها أن نرد المعقولات كلما الي أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم ، والى المعقول عند الصحابة المستفيض بين أظهرهم لأن الوحي ذان ينزل بين أظهرهم و فذا نوا أعلم بتأويله منا ومنكم ، وكانوا أطهرهم لا أن الوحي ذان ينزل بين أظهرهم و فذا نوا أعلم بتأويله منا ومنكم ، وكانوا الطريق و فالمعقول عند نا ما وافق هديهم ، والمجهول ما خالفهم ولا سبيل السي

المتاد الماريم صدالوا مر ثانيا: الولما كان معروفا عند علما الهل الحديث أن الخبر اذا صح عن رسول

١\_الروم ٣٢

۲\_انظر الرد على بشر ۳۰۹\_۳۰۹

الله صلى الله عليه وسلم وثبتت نسبته اليه لم يكن هناك فرق بينها وبين الأحاديث المتواترة التي تغيد اليقين ،لم يلتغت الدارمي رحمه الله الى ذكر الأدلة على حجية خبر الواحد بل درج على الاستشهاد بأحاديث الآلد ،وهذا ظاهر للعيان سن خلال المسانيد التي ساقها رحمه الله •

قال شارح الطحاوية: ونبر الواحد اذا تلقته الأمّة بالقبول عملا به وتصديقاً ( يُعْ المَعْنِي) له يفيد العلم اليقيني عند جماهير الأمّة وهو أحد قسمي المتواتر ، ولم يكن بيسن سلف الأمّة في ذلك نزاع • " ( 1 )

ثالثا: نزه الله جل جلاله عن أن يشبه شيء من صعاته شيئا من صفات خلقسه وهذا يدل عليه فوله تعالى "ليس لمثله شيء " ( 1 ) قال الدارمي في معرض رده علي منكري الاستواء: أولم تسمع أيها العريسي قول البه "ليس كمثله شيء " وكما أنسه ليس كمثله شيء فليس كسمعه سمع ، ولا كبصره بصر ، ولا لهما عند الخلق قياس ولا مثال ولا شبيه • " ( 7 )

رابعا: وأثبت ما وصف الله به نفسه لأن الله أعلم بنفسه من غيره ، وآمسن بما وصفه به رسوله صلى الله عليه وسلم لأنه أعلم بربه من غيره من المحلوقات •

قال الدارمي: فوصفناه بما وصف به نفسه في كتابه • فالله في دعواكم أول ، المشبهين نفسه ثم رسوله الذي أنبأنا ذلك عنه • "(٤) هذه المقالة من الدارمسي قالها ردا على المريسي الذي اتهم السلف بالتشبيه لائهم وصفوا الله بما وصف بنه نفسه • فان كان السلف عنده مشبهة لائهم أخذ وا صفاته تعالى من كتابسه فالله على دعواه \_ أول المشبهين نفسه ثم رسوله • تعالى الله عن ذلك علوا كبيرا • وقال في معرض آحر: هو كما وصف نفسه ووصفه الرسول (صلى الله عليسه

وقال في معرض آسر: هو كما وصف نفسه ووصفه الرسول ( صلى الله عليسه وسلم ) ( ٥ )

وقد أجمل رحمه الله في النفي وفصل في الاثبات وهذا واضح من كتابيه ، اذ كانا للرد على نفاة الصفات ، واثبات ما أثبته الله لنفسه مستشهدا بالكتاب ، وبما صح من الأحاديث والآثار .

قال الدارمي في معرض بيانه للرب الذي يؤمن به ويعبده: الحمد لله الذي

١\_ انظر الطحاوية ٣٩٩\_٢٠٠٠

٢\_ الشورى ١١

٣- انظر آلرد على بشر ٤٠٣

٤٠١ المصدر نفسه ٤٠١

٥\_ المصدر نفسه ٤٣٨

" له ما في السمواتوما في الأرض وما بينهما ويا تحت الثرى " (1) " عالم الغيب لإ يعزب عنه مثقال ذرة في السما ولا في الرض " (1) يعلم سر حلقه وجهرهم ويعلم ما ينسبون انحمده بجميع محامده ونصفه بما وصف به نفسه ووصفه به الرسول افهو الله الرحمن الرحيم قريب مجيب مثكلم قائل وشاء مريد ( فعال لما يريد أ (1) الأول قبل كل شئ والاحر بعد كل شيء له " الأمرمن قبل ومن بعد " (3) و " له الخليق والأمر تبارك الله رب العالمين " (٥) و " له الأسماء الحسني يسبح له ما فسي السموات والأرض وهو العزيز الحكيم " (٦) يقبض ويبسط " (٧) الميتكلم ويرضي ويسخط ويغضر ويحب اويبغض اويكره اليضحك اليأمر اوينهي ذو الوجه الكريم الماسمع والبصر البصير اوالكلام المبين اواليدين اوالقبضتين اوالقدرة اوالسلطان والعظمة والعلم الازلي لم يزل كذلك ولا يزال ااستوى على عرشه فبان من خلق لا تحفى عليه منهم خافية علمه بهم محيط اويصره فيهم نافذ " ليسكمثله شيء وهسو السميع البصير " (١٨) فبهذا الرب نومن واياه نعبد اوله نملي ونسجد فمن قصيب بعبادته الى اله بخلاف هذه الصفات فانها يعبد غير الله و" (٩)

وهذا الذى ذهباليه الدارمي رحمه الله انما هو مذهب السلف الصالصح قال ابن تيمية: والله سبحانه: بعث رسله " باثبات معمل ونفي مجمل فأثبتوا للسه الصفات على وجه التفصيل ، ونعوا عنه ما لا يصلح له من التشبيه ، والتعثيل ، كما قال تعالى : " فاعبده واصطبر لعبادته هل تعلم له سميا ؟ " (١٠) قال أهل اللغة: هل تعلم له سميا أى نظيرا يستحق مثل اسمه ٠٠٠٠ وهذا معنى ما يروى عن ابسن عباس " (١١) .

١\_ طـه ٦

٣ أـس\_٢

٣\_البروج ١٦

٤\_ الروم ٤

٥\_الأعراف٤٥

٦\_الحشر ٢٤

٧\_ البقرة ٢٤٥

٨\_الشوري ١١

٩\_ انظر الرد على الجهمية ٢٥٦\_٢٥٦

۱۰ مریم ۱۰

۱۱) انظر الفتاوي ج ۴/۲

THE PRINCE GHAZI TRUST

واذا كان السلب رحمهم الله قد فصلوا في الاثبات ، وأجملوا في النفي فقد خالفهم المحتزلة ومن تبعهم حيث فصلوا في النفي ، وأجملوا في الاثبات فقالوا: الله ليس بجسم ، ولا شبح ، ولا جثة ، ولا صورة ، ولا لحم ، ولا دم • • • • الى آخسس ما نقله أبو الحسن الاشعرى رحمه الله عن المعتزلة •

قال شارح الطحاوية: وفي هذه الجملة حن وباطل ، ويظهر ذلك لمسن يعرف النتاب والسنة وهذا النفي المجرد مع كونه لا مدح فيه / فيه / اسائة أدب فانك لو قلت للسلطان: أنت لست بزبال ، ولا كساح ، ولا حجام ، ولا حائك لا دُبك على هذا الوصف وان كنت صادقا ، وانما تكون ماد حا اذا أجملت النفي فقلت: أنت لست مثل أحد من رعيتك ، أنت أعلى منهم وأشرف وأجل و فاذا أجملت في النفي أجملت في الأدب و " (١)

خامسا: أما موقف الدارمي رحمه الله من النصوص فقد أجراها على ظاهرها مع اعتقاده عدم استمالة وصف الله بما تدل عليه طوا مرها . • • وكان رحمه الله لا يشبه ولا يكيف •

قال الدارمي في معرض اثباته للنزول: فظاهر القرآن وباطنه يدل على ما وصفنا من ذلك • نستخني فيه بالتنزيل عن التفسير ويعرفه العامة والخاصة • فليسس منه لمتأول تأول الالمكذب به في نفسه مستتر بالتأويل • " (٢)

ونال في محرض رده على المريسي الذي أنكر النزول: وأما ما ادعيت مسسن انتقال الله من مثان الى مثان ان ذلك صفة المخلوق فانا لا نكيف مجيئه واتيانسه أكثر مما وصف الناطر من كتابه (عزوجل) ""(")

وهذا الموقف من الامام الدارمي رحمه الله فيه موافقة لمذ هب السلف عليه سم رحمة الله قال ابن تيمية : فمذ هب السلف رضوان الله عليهم اثبات الصفات وأجراؤها على ظاهرها ونفي الكيفية عنها ، لأن الكلام في الصفات فرع عن الكلام في الذات ، وعلى هذا مضي واثبات الذات اثبات وجود لا اثبات كيفية ، فكذلك اثبات الصفات ، وعلى هذا مضي السلف • " (٤)

واذا كانت الكيفية غير معقولة كما أشار الى ذلك الدارمي ـ فقد أقر رحمه الله بعلم مداني هذه الصفات ، وساق الاثر العروى عن الامام مالك رحمه الله وهو قوله: الكيف غير محقول ، والاستوا منه غير مجهول ، والايمان به واجب ، والسوآل عنه بدعة (٥)

١- انظر الحاوية ١٠٩ ١٠٩

٢\_ انظر الرد على الجهمية ٢٨٠

٣- انظر الرد على بشر ٥٠٧

٤\_انظر نقد المنطق ٦

ه\_انظرالرد على اجهمية ٢٨٠

فالدارمي رحمه الله يثبت الصفات ويفوض كيفياتها • أما التوقف عن بيان معاني آيات الصفات وصرف اللفظ عن ظاهره فهذا مما لا يقوله وهو بهذا موافق للسلسف عليهم رضوان الله تعالى •

قال ابن تيمية: وقد فسر الامام أحمد النصوصالتي تسميها الجهمية متشابهات فبين معانيها آية آية ،وحديثا حديثا ولم يتوقف في شي منها هو والائمة قبله مما يدل على أن التوقف عن بيان معاني آيات الصفات ،وصرف اللفظ عن ظواهرها لسم يكن مذهبا لأئمة السنة وهم أعرف بمذهب السلف ، وانما مذهب السلف اجرا معاني آيات الصفات على ظاهرها باثبات الصفات له حقيقة وعند هم قرأة الآية ، والحديث تفسيرها ، وتمر كما جائت دالة على المعاني لا تحرق ، ولا يلحد فيها و (1)

ساد سا: أما موقفه من المجاز فقد أثبته ولكنه لم يجعل آيات الصفات يتجوز بها عن معان أخرى لا يحتملها ظاهر ها • اذ لا يلزم من ذكر الكلمة في بعض المواضع مجازا عن معنى آخر أن تكون كذلك في كل موضع •

قال الدارمي في محرض رده على ما استدل به المريسي من نفي اليدين لله من الحربية وهو قول الشاعر:

سابديك للدنيا وللعين انني رأيت يد المعروف بعد ك شلت

قال الدارمي: هذا ههنا في المعروف جائز على المجاز لا يستحيل • وفي يدكالله اللتين يحول خلقت بهما آدم يستحيل ان تصرفا الى غير اليد • لأن المعروف ليس له يدان يقبض بهما ويبسط ، ويحلق ، ويبطش • فيقال: يد المعروف مثلا • (٢)

قد منا سابقا أن الدارمي ذان شديد الحماس في الدفاع عن عقيدة السلسف ومع حرصه رحمه الله ودقته في الوصول الى الحق وايضاحه للناس الا أن بعض المحققين من العلما و قد أخذ وا عليه مأحذين علين ما أعلم وهما •

الأول: فقد توسع رحمه الله في الاستنباط والتغميل في أمور الغيب حتى صدرت منه بعض العبارات أوهمت الله الملائكة بالله سبحانه وتعالى • علما أنه من المقطوع به عند عامة السلف والنلف أنه لا يديط به تعالى شي بل انه بكلسل شي محيط كما هو مصرح به في القرآن الكريم • (٢)

١\_الاكليل ضمن م الرسائل الكيري ٢ / ٢ ٢ \_ ٢٣

٢\_ انظر الرد على بشر ١٣٥\_١٥٥

ــ انظر تعليق الشيع ناصر الدين الالباني على كتاب الدارمي الرد على الجهية ص/٥٠ طبعة المنتب الاسلامي / الطبعة الرابعة ١٩٨٢ م

THE PRINCE GHAZI TROVI) FOR QURANIC THOUGHT

واليك النصالذي يوهم ذلك قال الدارمي: والحجة لقول ابن المبارك رحمه الله قول الله تبارك وتعالى " وترى الملائدة حافين من حول العرش " (١) فلماذا يحفون حول العرش الا لأن الله عز وجل فوفه ، ولو كان في كل مكان لحفوا بالأمكنة كلما لا بالعرش دونها ففي هذا بيان بين للحد وأن الله فوق العرش ، والملائكة حوله حافون ٠٠٠٠ " (٢)

الثاني: أطلق على الله بعض الأسما التي لم ترد في الكتاب ، والسنسف كالحركة مثلا وقد نبه الى ذلك الشيخ محمد حامد العقي رحمه الله فقال "لولا أنه أتى فيه ببعض ألفاظ دعاه اليها عنف الرد وشدة الحرم على اثبات صفات اللسسه وأسمائه التي كان يبالغ بشر المريسي الضال المارق ، وشيعته في نفيها غير أنسس كان الأولى والأحسن أن لا يأتي بها ، وأن يقت مر على التابت من الكتاب والسنسة الصحيحة كمثل الجسم ، والمكان والحيز فانني لا أوافقه عليها ولا استجيز اطلاقها لأنها لم تأت في كتاب الله ولا في سنة صحيحة ، " (٣)

قلت والاعتراضان من عالمين جليلين فيهما من الحق ما لا يخفي على طالب علم ، وأن الاسلم في اطلاق مثل هذه الالفاظ الرجوع الى الشرع فان اطلقهـــا أطلقناها وان أمسك عن اطلاقها أمسكنا ، ولا يفهم من هذا أننا نغمط الامام الدارمي حقه فهو امام من أئمة السلف الا أن الحق لا يعرف بالرجال وانما الرجال تعرف بالحق ومع امساكنا عن اطلاق مثل هذه الألفاظ الا أننا نثبت المعنى الحق منه وننفي المعنى الباطل ، كما بين ذلك ابن القيم في صفة النزول ومسألة الحركـــة وابن تيمية ، والامام المطحاوى وقد سبق أن ذكرنا قوليهما .

=======

١ الزمر ٧٥

٢ ـ انظر الرد على الجهمية ٥٠ / طبعة المكتب الاسلامي

٣\_ انظر معدمة عقائد السلف ٤٦

٤\_ انظر صفة النزول في البحث ص/٠٠٠

THE PRINCE GHAZI TRUS

منه الداري في المرا على المناطقين · الداري في المراكفة الثاني :

مع العام أول نظرة على صفحات نتابي الامام الدارمي يلمس الباحث فيها السمات التالية :

أولا: العنف في الرد وذلك باستخدامه ألفاظا شديدة القسوة ، واليسك بعضا منها •

فيال لهذا البقباق النفاح  $\binom{1}{8}$  هذه الروايات لا تساوی بعرة  $\binom{1}{1}$  فيقال لهذا المعارض البعجب بضلالات هذين الضالين : فرغت من كلام بشر بسخط مسن الرحمن ، وابتد أت في كلام ابن الثلجي بعون الشيطان  $\binom{7}{1}$  قاتلك الله ما أجسراك على الله وعلى نتابه بلا علم ولا بصر  $\binom{3}{1}$  واحتججت أيها المريسي في نفي التحسرك عن الله والزوال بحجج الصبيان ، ويلك انما أراد الله  $\binom{6}{1}$  فيقال لهذا الضال المضل  $\binom{7}{1}$  ثم انا ما عرفنا لآدم من ذريته ابنا أعق ، ولا أحسد منه  $\binom{7}{1}$  ولك عمن أحذته ؟ ومن أى شيطان تلقيته ؟ فانه ما سبقال اليه آد مي نعلمه  $\binom{6}{1}$  والحسى البجاهل المريسي  $\binom{9}{1}$ 

تبين ما تغدم أن الامام الدارمي رحمه الله كان شديد التعصب لأهل السنة والجماعة وهذه صمة يحمد عليها ، اذ لا خير في عالم لا يجل سلغه • ولو تخلصي رحمه الله عن مثل هذه الالفاظ لكان رده أوجع وأغوى ذلك أن مثل هذه الالفاظ لا تزيد البحث العلمي سيئا ، وكان يكفيه الاشارة الى أقوال العلما في المرسسي وابن الثلجي ، والمعا رغر باقتضاب • ذلك أفضل من تدرار هذه الالفاظ ومل الكتابين بها •

ثانيا: التكفير •

ذ عب الدارمي رحمه الله الى تكفير الجهية ومن تبعهم ، وقد استدل عليسى اكفارهم بما صدر منهم من اقوال اعتفادية تخالف أهل السنة والجماعة مما سنتعرض له بعد هذا الفصل ان شاء الله تعالى ويرى رحمه الله أن كل من أظهر القول بمسا

١\_ انظر الرد على بشر ٤٤٣

٢\_المصدرنفسه ٤٤١

٣\_ المصدر نفسه ٣٤٤

٤ - المصدر نفسه ٤٠٨

٥\_المصدر نفسه ٤١٢

٦\_ المصدر نفسه ٣٨٦

٧\_ المصدر نفسه ٣٩٢

٨\_ المصدر نفسه ٢٩٤

٩\_ المصدر نفسه ٣٨٤

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

يعتقده الجهمية أن يستتاب والاضربت عنقه

قال الدارمي: : فالجهمية عندنا زناد فة من أخبث الزنادقة ، نرى أن

يستنابوا من نفرهم • فار أظهروا التوبة ترنوا موات الموات التوبة ترنوا عوات الله من نفرهم • فار أظهروا التوبة ترنوا ، كذلك بلغنا عن علي بن أبي طالبرضي الله منه أنه سن في الزنادقة • (١)

قلت وتكفير الامام الدارمي للجهمية ومن تبحهم لم يكن فيه مبتدعا بل متبعل وقد ساق رحمه الله من أقوال السلف ما يكفي أن يدون شاهدا له على صدق فتواه (٢٠)

منهج الدارمي في عرض الشبهة •

احتلفت طريعة الاسام الدارمي في عرض شبه المخالفين ، فغي الوقت الذي قدم فيه أدلته في اثبات الصفات على شبه المحالفين في نتابه "الرد على الجهمية " نجد في نتابه " الرد على بشر " قد قدم شبه المخالفين أولا ثم أتى بأدلته التي تدحض هذه الشبه وتبطلها ، ولعل السبب في ذلك يعود الى سبب تأليفة نتاب الرد على بدر "،حيث ذكر رحمه الله أن السبب في تأليفه يعود الى رد أحد المخالفيسسن من أتباع بشر على نتابه " الرد على الجهمية " ( " ) ومع هذا الاختلاف فأن طريفته في عرض شبه المحالفين قد اتصفت بعدة صفات .

أولا: الايجاز في العرض ذلك أن التفصيل في عرض الشبه فيه من المضار على ضعاف الناس ما يمكن أن تنفدح عند هم فتؤثر على معتقد هم •

قال الدارمي: ولولا محافة هذه الأحاديث وما يشبهها لحديث من قبصح كلام هؤلا المعطلة ، وما يرجعون اليه من النعر حكايات كثيرة ،يتبين بها عورة ، كلامهم وتكشف عن كثير من سوآتهم و ولكنا نتخوف من هذه الأحاديث ونخاف أن لا تحتمله قلوب ضعفا الناس ، عنوفح فيها بعضر الشكوالريبة ولأن ابن المبارك قسال لان أحدي كلام اليهود والنماري أحب الي من أن أحكي كلام الجهمية ، وصدق ابن

١- أنظر الرد على الجهمية ٢٦١

١- انظر المصدر نفسه حيث ذكر أدلته على أكفار الجهمية من ٣٤٦-٢٥٦

٣ ـ انظر الرد على بشر ٣٥٩ ـ ٣٦٠

المباراً أن من كلامهم في تعطيل صفات الله تعالى ما هو أوحش من كلام اليهود والنصارى غير أنا نختصر منذلك ما نستدل به على الكثير ان شاء الله تعالى - " (١) وقال في معرض آخر: فاحتج بعضهم فيه بكلمة استوحش من ذكرها ••• « (٢)

ثانيا: الامانة في العرض ، فقد كان يبيِّن ليفية تفسيرهم للنصوص ، ووجهة نظرهم فيما يستد لون به •

قال الدارمي في معرض عرصه شبهة المنالفين في الاصبع: ورويت أيها المريسي عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: القلوب بين اصبيعين من أصابح الرحمن يقلبها كيفيشاء "فأفررتأن النبي صلى الله عليه وسلم قاله ،ثم رددته - • • • • فزعمت أن اصبعي الله • قدرته ـ قلت : وكذلك قوله " والارض جميعا قبضته يـوم القيامة " (٣) أي في ملده • (٤) (0)

ثالا: كان يصدر الشبة بعبارات متعددة: كقوله مثلا: فم اعترض المعترضُ ثم انتد بالمريسى ، ثم ابتد أت أيها المريسي مكذ با بعرش الله وكرسيه ، ثم فسسر المعارض هذا ، واحتال رجال ممن ذانوا يؤمنون باعتقاد التجهم حيلة لترويج ضلالتهم في الناس ، واحتج المعارض ، وأدعى المعارض · (٦) الى غير ذلك من العبارات التي نلمس فيها العنف ، والشدة •

# منهجه في الرد على هذه الشبه •

من خلال دراستي للجوانب العقدية التي نافشها الأمام الدارمي رحمه اللسمة وجدت أن منهجه في الرد على شبه المخالفين يقوم على عدة أسس •

الأول: التعرض لأدلتهم النقلية والعقلية واللغوية ومناقشتها وردها بالمنقول والمعقول ، وهذا واضح في كل المسائل التي ناقشها •

الثاني: اظهار المخالف في موقف المتناقض (٧) وجعل الدليل ضد ه (٨) •

الثالث: مطالبة المخالف بالدليل من النتاب أو من السنة أو من اللغة (٩)٠

الرابع: مطالبة المنالف بصحة القول عمن يوثق بهم من العلماء (١٠) •

الحامس: اثبات الحق في المسألة المختلف فيها •

انظر الرد على الجهمية ٢٦٢ــ٢٦٣ انظر المصدر نفسه ٢٦٨

ه انظر الرد على الجهمية ٣٦٣ ٦ انظر الرد على بشر بالترتيب ٣١٤ ١٥ ٩ ٥ ١٦ ١٦ ٤ ٨٢ ٤٨٣ ١٥ ١

٧\_ انظر مثلاً رد الدارمي على تأويل المعارض للأثر المروى عن عمر بن حماد بن أبي حنيفة في الروية • ص/ ٢٥٧

٨\_ أنظر مثلاً رد الدارمي على أذلة القائلين: أن الله بكل مكان ص/١٩٠ - ١٩٩

۹ ـ انظر مثلا الرد على بسر ۱۷ ٤ ـ ٤٢٠ ـ ٤٢٠ . ١٠ انظر مثلا المصدر نفسه ٤٢٩





#### الفصل ألثالث

دفياعه عن عقيدة السلف في أسما الله تعاليي

المبحث الأول : في الاسم والمسمـــي

المبحث الداني: أسما الله توقيفيسة

المبحث الثالث: علاقة الأسماء بالصفات

THE PRINCE GHAZIT ( Y ٦) المبحث الأول: ثم الرجم و المسحث الأول: ثم الرجم و المسحث الأول

ذهبت المهمية والمعتزلة الى أن الاسم غير المسمى  $\binom{1}{0}$ وأن أسماء الله تعاليى مستعارة مخلوقة من وضع البشر  $\binom{7}{1}$ وهي ليست توقيفية  $\binom{7}{1}$ 

قال القاضي عبد الحيار: "اعلم أن جميع ما ذكرناه في الدلالة على حسسن احراء الاسم على المسميات من غير اذن يدل على حسن اجرائها على القديم تعالى ذكره من غير اذن ولائا اذا علمناه بالعقل ، وعلمنا ما يستحقه من الاوصاف، وعلمناه فاعلا أما أحدثه لم يمتنع أن تهرى عليه من الاسماء ما يفيد ما هو عليه في ذاته ، وما أوجده من فعله ."

وقال في معرض آخر: "ان استعمال الأسماء والأوصاف يحسن من جمهة اللغمة وان لم يرد بها التوقيف واذا صح ذلك مارت اللغة هي الأصل فيه . "(٤)

فالد يراه القاصي أن أسما الله تعالى ليست الفاظا جامدة لا تدل على (اليه)
صفات هو عليها في ذاته أو أوحدها من فعله ، وهذا بخلاف ما ذهبابعض الجهمية من أن أسما الله عمالي الفاط عامدة لا تدل على معان على ما سياتي ، وأن العقل البشرى أذا دل على أتصافه تعالى بصفة وحودية أوسلبية جأز أن يطلبق عليه أسم بدل على أتصافه بها ، سوا ورد بذلك الاطلاق أذن شرعي أو لم يرد ، وكذا الحال في الاقعال .

وقد واقق المريسي والمعارض الحهمية والمعتزلة فيما ذهبوا اليه • ذكر ذلك عنهم الدارمي فقال: " ذهب المريسي الى تأويل اسما الله عز وجل فقال: ان اسما الله غير الله • وأنها مستعارة مخلوقة • كما أنه قد يكون شخص بللا اسم فتسميته لا تزيد في الشخم ولا تنقم • (٥)

والذي دفع الحممية الى هذا اتفاقهم على استحالة اثبات اسم لله تعالى معنى استحالة اثبات اسم لله تعالى معنى المعنى الأولى معنى الأولى المولى المعالى الله المعرفي المولى المعالى المعالى الله المعالى المعا

واتفاقهم أيضا على أن الأسماء تختلف باختلاف اللغات ،والمعنى الذي تدل

واتفاقهم على أن كلم الله تعالى مخلوق و ولا شك أن الاسما كل منها الدول المنا كل منها الرقع المرابيام النظر المغنى ١٧٩٥، ومتشابه القرآن ٤٧٠، والفتا وى ١٨٦/٦-٢٠٤ ، وشرح المواقف المورد والمدا المورد والبد والبد والتاريخ ١٩٥١ هطر المورس المورس المورس المورس المورس المورس المورس المورس المورس المعنى ١١٩٥ على بشر ٣٦٣ على المورد نفسه ١٧٩٥-١٤٤ هما المورد على بشر ٣٦٣ على المسمى لوامع البينات ) ٢٩ ا المرابر المورد والمسمى لوامع البينات ) ٢٩ ا المرابر والمرابر المسمى لوامع البينات ) ٢٩ ا المرابر والمرابر والمسمى لوامع البينات ) ٢٩ ا المرابر والمرابر والمرابر والمسمى لوامع البينات ) ٢٩ ا المرابر والمرابر والمرابر والمسمى لوامع البينات ) ٢٩ ا المرابر والمرابر والمر



مؤلف من حروب منظمة فيهى مخلوقة حادثة ، وهو نفسه لم يتكلم بكلام يقوم بذاته والاقامت به التحوادث فيكون حادثا ، ولا سمى نفسه باسم قبل التكلم به بللم يقولون : انه تكلم به ، وسمى نفسه بهذه الاسما عمينى انه خلقها في نجيره لا بمعنى انه نفسه تكلم بها الكلام القائم به مفالقول في اسمائه هو نوع مسسن القول في كلامه . (١)

قال الدارمي: " >ان القرآن عنده ( المريسي ) مخلوقا من قول البشر لم يت>لم الله في دعواه . و>ذلك أسما الله عنده من اجتداع البشر من غير أن ، يقول " انني انا الله رب العالمين " (<sup>7)</sup> بزعمه قط ، وزعم أتي متى اعترفت بأن الله تكلم باني " انا الله رب العالمين " لزمني أن أقول : تكلم الله بالقرآن ولو اعترفنا بذلك لانكسر مذهبنا في القرآن " (<sup>۳)</sup>.

وقال في معرض آخر: "فادعى انها محدثة كلها لأن الأسماء هي الفاظ ولا يكون لفظ الا من لافظ الآان معانيها: ما هي قديمة ، ومنها حديثة . "(٤)

قلت وقول الدارمي ان معانيها منها ما هي قديمة ينافي ما هو معسروف من مذهب المعنزلة من استحالة تعدد القدماء .(٥)

<sup>1</sup> ـ أنظر الفتاوي ١٨٧/٦

٢\_ القصص ٣٠

٣\_ انظر الرد على بشر ٣٦٦\_٣٦٧

٤- المصدر نفسه ٥٤٩

٥- انظر الأصول الخمسة ١٨٢ ، ونهاية الأقدام ٢٠١



مناقشة الدارمي قول الجهمية ومن تبعهم : ان اسماء الله غير إلله :

بين الدارمي رحمه الله ان اسماء الله تعالى انما هي تحقيق صفاته، ذلك النهاء الماخونة من معنى يستحيل اطلاقها دون اثبات مأخذ الاشتقاق ، فيستحيل عالم بدون علم ، وقادر بدون قدرة ،

واذا كانت كذلك فصاته تعالى ليست غيره بل داخلة في مسماه • وهذا لا يعني ان مفهوم العفة هو نفس مفهوم الذات المسماة • وانما يعني عدم وجسود احدهما دون الآخر • فمدلول الى اسم من اسمائه الذات المسماة ، بجميع صفاتها فمدلول الله هو الذات المتصفة بما وصف به • وكذلك مدلول الرحمن •

واذا كان الصدلول واحدا في الكل صدق أن من قال: عبدت الله أنه يقول: عبدت الرحمن والعزيز والحكيم ، وأن من دعا الله باسم فكأنما دعاه باسمائه،

قال الدارمي: "ان اسماء الله هي تحقيق صفاته سواء عليك قلت عبدت الله او عبدت الرحمن ٠٠٠٠ وسواء على الرحل قال : كفرت بالله ٠٠٠ أو بالخالق وسواء عليا قلت : عبدت الرحمن ٠٠ وسواء عليا قلت : يا الله يا رحمن ٠٠٠٠٠ باى اسم دعوته من هذه الاسماء أو أغفته اليه فانما تدعو الله نفسه من شحك فيه فقد كفر ، وسواء عليك قلت : ربي الله أو ربي الرحمن كما قال الله :" وربنا الرحمن المستعان على ما تصفون "(۱) .

ولما كان للزم من القول بأن أسماء الله مخلوقة أن تكون صفاته الذاتية من العلم ، والقدرة ونحوهما التي تدل عليها الاسماء حادثة مع أنها قديمــة قال الدارمي :" فمن ادعى أن صفة من صفات الله مخلوقة ، أو مستعارة فقـــد كفر وفحر ، لأنك أذا قلت : " الله " فهو "الله" وأذا قلت : " الرحمن " فهو الله من وهو الله .... سواء لا يخالف اسم له صفته ، ولا صفته اسما ..(١)

وهذا المعنى الذي ذهب اليه الدارمي قد اوضحه شارح الطحاوية حيث قال:
الاسم يراد به المسمى تارة ، ويراد به اللفظ الدال عليه اخرى ، فاذا قلت:
قال الله >ذا ، او سمع الله لمن حمده ونحو ذلك ، فهذا المراد به المسمى نفسه ، واذا قلت : الله اسم عربي والرحمن اسم عربي والرحيم من اسما الله تعالى ، ونحو ذلك ، فالاسم ههنا هو المراد لا المسمى ، ولا يقال غيره لما في لفظ الغير من الاحمال ، فان اريد بالمغايرة أن اللفظ غير المعنى فحق ، وأن اريد ان الله سبحانه >ان ولا اسم له حتى ظق لنفسه اسما ،أو حتى سماه ظقه

۲۱ بوسف ۱۸ وانظر الرد على بشر ۲۱۶
 ۲ المصدر نسمه ۳۱۰

بأسما، من صنعهم · فهذا من أعظم الضلال والالحاد في أسما، الله تعالى · "(١) ومن هنا نقف على الحقائق الآتية :

اولا: ان الاسم تارة يعنى به ما وضع له من ذات ومعنى ، أو معنى فقسط وهو المسمى ، وتارة يعنى به اللفظ المؤلف من حروف + وان كون الاسم يراد به المسمى انما هو في بعض الاخيان ، كما في قولك : عبدت الله أو عبدت الرحمين أو يا الله أو يا رحمن ، فلا شك أنك لا تدعو اللفظ وانما تدعو المسمى بهسنا اللفظ ، وفي بعض الاخيان يراد به اللفظ كما في قولك : محمد اسم عربي ، فأنت لا تريد المدلول المسمى ب>لمة محمد وانما تريد اللفظ نفسه ،

انيانوان لفظ الفير لفظ محمل:

ا) فاذا أريد بالاسم مسماه • فالمسمى لا يخالف نفسه حتى لو كان مسمى الاسم صفة من صفاته تعالى بان كان الاسم ما خبوذاً من معنى قام به • فان هذه الصفة داخلة في مسماه تعالى لا يوحد بدونها فليست غير المسمى اذ كانت لا تنفك عنه • وان كانت غير الذات بمعنى أنه يعقل أحدهما بدون الاخر •

ب) وان أريد بالاسم نفس اللفظ المؤلف من الحروف فلا شك أنه غير المسمى ، الآ اللفظ حروف ، والمسمى ليس كذلك كما أنه غيره اذ قد يوجد المسمى دون أن ، يوضع له لفظ كالشخص قبل تسميته ومع هذا لا يطلق القول في اسم من أسمائله تعالى أنه غير المسمى لايهام ذلك أن المسمى يوحد بدون مدلول ذلك الاسم مفالله سبحانه بحميع مفاته وحميع أسمائه أزلا .

ثالثا: وانه ان ارید بان الاسم غیر المسمی ان الله کان ولا اسم له ولا مفة حتی خلف اسما ، او حتی اعاره الخلق اسما ، هو من صفتهم فهذا باطلل ، ومن هنا یحق لنا ان نقول : اذا قیل : الاسم هو المسمی او غیره ان یفصل القول فی ذلك فلا تستعمل الفاظ محملة دون تحدید المراد بها ، فان ذلك قلد یؤدی المتذا معین ان یحدد كل منهما الحق الذی مع خصمه ،

قال ابن تيمية في بيان مذهب السلف في ذلك : واذا قيل لهم : أهو المسمى الم غيره ؟ فطلوا • فقالوا : ليس هو نفس المسمى ولكن يراد به اللمسمى • وإذا قيل : انه غيره • بمعنى انه يجب ان يكون مباينا له فهذا باطل • فلل المخلوق قد يتكلم باسما • نفسه فلا تكون بائنة عنه فكيف بالخالق وأسمائه من كلامه • وليس كلامه بائنا عنه • ولكن قد يكون الاسم بائنا مثل أن يسمى الرجل غيره باسم أو يتكلم باسمه • فهذا الاسم نفسه ليس قائما بالمسمى • لكن المقصود

١٣١ أنظر الطحاوية ١٣١



به المسمى ، فان الاسم مقصوده اظهار المسمى وبيانه ،

فالاسم يتناول اللفظ والمعنى المتصور في القلب وقد يراد به محصره اللفظ ، وقد يراد به محرد المعنى ، فانه من الكلام " والكلام" اسم للفضظ والمعنى وقد يراد به احدهما ، ولهذا كان من ذكر الله بقلبه ، أو بلسانه فقد ذكره ، لكن ذكره بهما اتم . (1) وبمدل ما تقدم تكلم الامام ابن القيصم فمن شاء الزيادة فليرجع اليه . (1)

هذا وقد استدل الدارمي على أن أسماء الله وضعت للدلالة على ذات الله

سبحانه الموصوفة بصفاتها ،وانها ليست مخلوقة بامر الله سبحانه وتعالى ، المخلوقات تسبيحه ، اذ لو التاسماؤه تعالى لا تدل عليه وكانت مخلوقات لكان أمر الله بالتسبيح أمرا بتسبيح غيره ، وايف يأمر الله بتسبيح غيره وغيره مسبح له ؟

قال الدارمي : ولو كان الاسم مخلوقا مستعارا ( غير الله ) لم يامر الله أن يسبح مخلوقا غيره ، وقال " له الاسماء الحسنى "(٣)" وسبح له ما في السموات والارض وهو العزيز الحكيم ، "(١) (٥)

وقد ابده في ذلك ابن تيمية فقال: والله تعالى قد أمر بتسبيح اسمه وأمر بالتسبيح باسمه وأمر بالتسبيح باسمه وأمر بالتسبيح باسمه وأمر بالتسبيح باسمه والمسبيح السمة والمسبيح السمة والمسبيح السمة والمسمى ويسبح السم والمسمى وقال تعالى والمعاللة أو العسو المرحمن أياما تدعوا فله الاسماء الحسنى "(1)

وتحقیق القول أن الاسم أنما وضع للدلالة على المسمى ، والدال غیـــر ـــ سم مِنْ ربرولام ,بعولم المدلول وهذا ما قاله أَ مُن أهل العلم .

ما احتج به المعارض على أن الاسم غير المسمى :

اما ما احتج به المعار على ان الاسم غير المسمى وقوله : ارايت لو كتبت اسما في رقعة ثم احترقت الرقعة • اليس انما تحترق الرقعة ،ولا تضر الاسم شيئا • "(٢)

١- انظر الفناوي ٢١٣-٢٠٧/٦

٢\_ أنظر بدائع الفوائد ١١٦/١-١٧

٣\_ الحشر ٢٤٠

عـالحشر ٢٤

مانظر الرد على بشر ٣٦٤

٦- انظر الفتاوي ١١٠/٦

٧\_ انظر الرد على بشر ٣٦٦.

فقد بين الدارمي رحمه الله الفرق بين الحروف التي يتكون منها الاسم وبين مدلول الاسم ونفس الاسم و اذ لا يلزم من حرق الرقعة ، والحروف التحيي كتبت بها اسما والله تعالى ان تحترق نفس اسمائه او مدلول هذه الاسما ومنترق هي الرقعة ، والحروف و ويبقى نفس الاسما ومدلولاتها قائمة به سبحانه و ما ان الصورة للشخص اذا احترقت فان نفس الشخص لم يحترق ولحم يمسه شي و بل الحرق يقع على ظل خارج عن الذات وكذلك الحروف المكتوبة التي هي دوال الاسما فانها خارجة عن الذات واما نفس اسمائه تعالى فانها تدل على الذات كما أنها تحقيق لصفاته القائمة به سبحانه وتعالى وتعالى وتعالى والله على الذات كما أنها تحقيق لصفاته القائمة به سبحانه وتعالى والله والله المناه وتعالى والله الدات كما أنها تحقيق لصفاته القائمة به سبحانه وتعالى والله والله النها المناه وتعالى والله والله

قال الدارمي: "ان الرقعة وكتابة الاسم ليس كنفس الاسم و اذا احترقت الرقعة احترق الخط ويقي اسم الله له ، وعلى لسان الكاتب ولم يزل قبل ان يكتب ولم تنقم النار من الاسم ، ولا ممن له الاسم شيئا و وكذلك لللو كانت اسماء المخلوقين لم تنقص النار من اسمائهم ولا من اجسامهم شيئا و

وكذل لو كتبت الله بهمائه في رقعة ثم احترقت الرقعة لاجترقت الرقعة وكان الله بكماله على عرشه • وكذلك لو صور رجل في رقعة ثم القيت فـــي النار لاحترقت الرقعة ولم تنر المصور شيئا •

وكذلك القرآن لو احترقت المصاحف كلها لم ينقص من نفس القرآن حصرف واحد ، وكذلك لو احترق القرآ كلهم ، أو قتلوا ، أو ماتوا لبقي القرآن بكماله كما كان لم ينقص منه حرف واحد ، لأنه منه بدأ واليه يعود عنصد فناء الخلق بكماله غير منقوص . (۱)

××××××××

۱\_ انظر الرد على بشر ٣٦٦

THE PRINCE GHAZITRUST المبحث الثاني: المما يحاله المعاملة المعامل

اجمع أهل السنة على أن أسما ً الله توقيفية فقالوا لا يجوز أطلاق اسمم على الله تعالى من جهة ثبوت المعنى الا أذا ورد به الشرع • فما جا ً اطلاقه عليه في الكتاب والسنة الصحيحة هو الذي يطلق عليه • (١)خلافا للمعتزلمية والجهمية ، ومن تبعهم كما سبق عرض ذلك •

وقد استدل الدارهي رحمه الله على ذلك ورد كونها مخلوقة من عنسسد البشر بالقرآن والسنة ، واليك بعضا مما استدل به :

فمن الكتاب قوله تعالى: "وعلم آدم الاسماء كلها ثم عرضهم على الملائكة فقال: أنبئوني بأسماء هؤلاء أن كنتم صادتين وقالوا سبحانسك الده أنه الديم الديم المنام أما أنبئهم كا معامم لا علم لنا الا ما علمتنا وقال: الم أقل لذم أني أعلم غيب السموات والارد . "(٢)

قال الدارمي: "وادعت الجهمية مكذبين لله ولرسوله انهم أعاروه الاسم اللذي شقط منه • ومن أين عُلم الخلق أسما الخالق قبل تعليمه إياهم ؟ فانه لم يعلم آدم ولا الملائة أسما المخلوقين ، حتى علمهم الله من عنده • وان بد علمه منه • "(٣)

بين الدارمي أن أسماء المخلوقين لم يكن ليعلمها أحد لولا تعليم الله سبحانه ذلك لادّم • فيكون حينئذ من با بأولى أن لا يعلموا أسماء الله تعالى الا من بعد تعليم الله لهم تلك الأسماء •

ومن السنة قوله عليه الصلاة والسلام :" لله تسعة وتسعون اسما مــــن أحماها كلما دخل الجنة ."(٥)

قال الدارمي: "وفي اسماء الله حجج وآثار اكثر مما ذكرنا تركناها مخافة التطويل موفيما ذكرنا من ذلك بيان بين ودلالة قاطعة ظاهرة علمي

١- انظر أصول الدين ١١٦ ،والجامع لاحكام القرآن ٣٤٣/١٠ ،وشرح الموقف ٣٥٣

<sup>7-</sup> البقرة ٢١-٥٧-٢٧

٣ـ انظر الرد علي بشر ٣٦٩

٤- انظر فتح البارى ١٦٠/٨ مع الماد الما



الحاد هولاً الملحدين في أسمائه ( اذ لو كانت مخلوقة من وضع البشر لاستطاع كل أحما عما ) المبتدعين أنها محدية مخلوقة ."(۱)

ومن الأدلة على أن الأسماء توقيفية وأنها ليست من وضع البشر وأن العبد لا يضع لمولاه اسما كما لا يضع الولد لأبيه اسما و انما يضع الأب للولسد والسيد للعبد اسما و ولان الله تعالى موصوف بأسماء لا يوصف بما في معنلها مورد كريم و ولا يوصف بأنه سخى و "(٢)

وقد عاب الله سبحانه وتعالى آلهة الناس التي أعاروها أسما من عند أنفسهم • فلو كانت أسما الله تعالى معارة من الخلق لاضابه ما أسساب آلهتهم المعيبة من قبل الله نفسه تعالى الله عن ذلك علوا كبيرا • اذ لا تكون مدلولات هذه الاسما مستحقا لها في نفسه بقطع النظر عن المخلوق •

قال الدارمي: "ثم ذكر الالبة التي تعبد من دون الله باسمائه المخلوقة المستعارة وقال: "ان هي الا اسماء سميتموها انتم واباؤكـم (") وكذلك قال هود لقومه حين قالوا: احتنا لنعبد الله وحده ونذر ما كان يعبد آباؤنا "(٤) فقال لهم نبيهم: "اتجادلونني في اسماء سميتموها انتم وآباؤكم "(٥) يعني ان اسماء الله لم تزل كما لم يزل الله وانها بهلاف هذه الاسماء المخلوقة التي أعاروها الاصنام والالبة التي عبدوها محسن دونه و فان لم تكن اسماء الله بخلافها فأى توبيخ لاسماء الالبة المخلوقة اذ كانت اسماؤها واسماء الله مخلوقة مستعارة عندكم بمعنى واحد وكلها من تسمية العباد ، ومن تسمية آبائهم بزعمهم و (٦)

لذلك اعتبر الدارمي رحمه الله قول الجهمية ، ومن تبعهم من قبيسل

قال الدارمي: "وان قلتم خلقها على السنة العباد فدعوه بها واعاروها اياه فهو ما ادعينا عليكم وان الله كان بزعم مجهولا لا اسم له حتصى احدث الخلق ، واحدثوا له اسما من مخلوق كلامهم و فهذا هو الالحاد بالله وباسمائه ، والتكذيب بها وقال: الحمد لله رب العالمين الرحمصين

١- انظر الرد على بشر ٣٧٠

٢\_ أنظر أصول الدين ١١٦

٣\_ النجم ٢٣

٤- ا لاغراف ٧٠.

٥- الأغراف ٧١

٦- انظر الرد على بشر ٣٦٤

الرحيم مالك يوم الدين • "(۱)كما يضيفه الى " رب العالمين " ولو كان كما الدعيتم لقيل : الحمد لله رب العالمين المسمى الرحمن الرحيم مالك يـــوم الدين • "(۲)

قلت اما التأويل والالحاد الوارد في قوله تعالى: "وذروا الذيسسن يلحدون في اسماعه م "(٣) فقد فسره الامام الطبرى فقال : فانه يعنى المشركين وكان الحادهم في اسما والله انهم عدلوا بها عما هي عليه فسموا بها الهتهم وأواوا فيها ونقصوا منها وفسموا بمنها اسم اللات اشتقاقا منهم وأوثانهم وزادوا فيها ونقصوا منها وسموا بعنها "العزى "اشتقاقا لها لها من اسم الله الذي هو "الله " ووسموا بعنها "العزى "اشتقاقا لها من أسم الله الذي هو "الله " واصل الالحاد في كلام العرب العدول عسسن القصد والدور عنه و العراق م يستعمل في كل معلوم غير مستقيم و (٤) قال ما حد الصحاح : "الحد في دين الله اى حاد عنه وعدل . "(٥)

تبين مما تقدم أن الدارمي رحمه الله يذهب الى أن أسما الله تعالى تعالى تعالى تعالى تعالى تعالى تعالى تعالى تعالى تعليم توقيفية الله قد حزم بذلك وهو الحق والصواب الا أنه لم بتعرض الى أن العدد الوارد في الحديد الذي رواه عن أبي هريرة المتقدم يقصد به الحصر أم لا ؟

والملاهر من اعراضه عدم تعرض المعارض لذلك ، كما أنه لا يترتب عليها كفر أو أيمان كالقول بأن أسماءه تعالى مخلوفة ، وأنها من وضع البشر ما يلزم من القول بأن أسماء الله تعالى مخلوقة :

بين الدارمي رحمه الله انه يلزم من قولهم ان اسما الله تعالىسسى مخلوقة وانها من لفظ اللافظ عدة لوازم احملها فيما يلي:

أولا: يلزم من ذلك أن الله لم يكن له أسما حتى خلق الخلق فأعصاوره تلك الأسما وهذا يعنى أن الله لم يهتد الى اسمه ولا يدرى من هو حتصى خلق الخلق و فابتدعوا له أسما من مخلوق كلامهم فأعاروها اياه من غير أن يعرف له اسم قبل الخلق و (V)وقد رد الدارمي رحمه الله هذا المقتضى بقوله تعالى " وعلم آدم الاسما كلها مم عرضهم و و و و الأية و (A)وقد سبق هيان وجه

١\_ الفاتحة ١\_٢\_٣

۲ـ انظر الرد على بشر ٣٦٧

٣\_ الاغراف ١٨٠

٤\_ انظر الطبري ٢٨٢/١٣ ٢٨٣

٥- انظر المحاح ٢/٤٣٥

٦- انظر هذه المسالة في فتح الباري ٢٢١/١١ ، والفتاوي ٢٨٢/٢٢ - ١٨٤

٧ـ انظر الرد على بشر ٣٦٣

**٨ـ ا**لبقرة ٣٤



اشتدلال الدارمي بهذه الايّة ،

ثانيا : وأن تون أسماء الله تعالى متوقفة على أفعاله تعالى فسان فعل فعلا أطلق عليه الناس اسما مناسبا لهذا الفعل • فأن رزق مثلا سمسي رازقا وهكذا •

قال الدارمي : " غير أن قوله " هي لفظ اللافظ " يعنى أنه من ابتداع ، المخلوقين فكلما حدث لله فعل في دعواه أعاره العباد اسم ذلك الفعل .

یعنی انه لما خلق سموه خالقا • وحین رزق سموه رازقا • وحین خلصق الخلق فملکم سموه مالکا • (۱)

ثالثا: " ويلزم من ذلك أيضا وصف الله بالعجز والوهن ، والضرورة . والحاحة الى الناس ، والله هو الغني الحميد .

قال الدارمي: "ومن ادعى التأويل في اسما الله ، فقد نسب اللسه تعالى الى العجز ، والوهن ، والضرورة ، والحاجة الى الخلق • لان المستعير محتاج مضطر ، والمعير ابدا اعلى منه واغنى • ففي هذه الدعوى استحال ، الخالق اذ كان بزعمه هملا لا يدرى ما اسمه وما صفته • "(٢)

\*\*\*\*\*\*\*

١- انظر الرد على بشر ٥٥٥-٥٥

۲\_ المصدر نفسه ۳۲۳

THE PRINCE GIANT TRUST ( علوف الرحم المالي المعطال المعطال المعطالة المعلم الم

**ب**ين الدارمي رحمه الله أن هناك تلازما بين الاسم والصفة فكم**ا أن الاس**ـ تحقيق للصفات فان الصفات تدل على الاسماء .

قال الدارمي: " واذا قلت الرحمن فهو الرحمن وهو الله ٠٠٠ سوا؟ يخالف اسم له صفته ، ولا صفته اسمه ..(۱)

وقوله هذا رد على الحهمية الذين نفوا الأسماء والصفات عن اللـ سبحانه وتعالى . والمعتزلة الذين اثبتوا لله الأسماء ونفوا عنه الصفات، فرارا من تعدد القدماء . (٢)فا لاسماء عندهم حامدة ، واذا كانت كذلك فهيي لا شدل على معنى ، ولا فرق بين اسم واسم .

قال ابن تيمية : " ومعلوم أن الأسماء أذا كانت أعلاما وحامدات لا تدل ا على معنى ، ولم يكن فرق بين اسم ، واسم . "(٣)

وقد ناقشابن القيم هذه الدعوى ، وبين أن أسماء الله تعالى لولم تكن مشتملة على معان للزم منها ما يلي:

أولا : عدم حوار الاخبار عنها بافعال فلا يقال يسمع ويرى ويعلم ٠٠٠٠٠ ثانيا: اثبات اسما وامدة لله كالاعلام المحضة ، وهذا يعني أن الأسما ا لم توضم لمسمياتها •

ثالثا : لم يكن هناك فرق بين مدلولات هذه الأسما · وهذا مخالف للعقل واللغة ، والفطرة •

قال ابن القيم: "لولم تكن أسماؤه مشتملة على معان وصفات لم يسغ ان يخبر عنه باقمالها ، فلا يقال يسمع ، ويرى ، ويعلم ، ويقدر ،ويريسد، فأن ديوت احكام الصفات فرع ثبوتها ، فاذا انتفى أصل الصفة ، استحال

شبوت حكمها ، فلو لم تكن اسماؤه ذوات معان واوصاف لكانت جامدة كا لاغــــلام المحصة التي لم توضع لمسماها باعتبار معنى قام به • فكانت كلما سوام ولم يكن فرق بين مدلولاتها ، وهذه مكابرة صريحة ٠٠٠ فان من جعل معنى استسم القدير هو معنى اسم السميع البصير ٠٠٠٠ فقد كابر العقل واللغة والفطرة (٤)

وقد بين الدارمي رحمه الله أنه أن لم تكن أسماء الله تعالى دالية على صفاته لَان شانه في تلك الأسماء كشأن المخلوق الذي اطلقت عليه اسماء دون أن يتصف بمعانيها الدالة عليها • كما يسمى الجاهل عالما ، والسفيه

١- انظر الرد على بشر ٣٩٥

٢- انظر الأصول الخمسة ١٨٢ ، وسَهاية الاقدام ٢٠١

٣- انظر شرح العقيدة الأصفهانية ٦٧

٤\_ انظر مدارج السالكين ٢٩/١



د≥يما

قال الدارمي: "وقد يسمى الرجل حكيما وهو جاهل وحكما وهو ظالم ٠٠٠٠ والله تعالى وتقدس اسمه ٠ كل أسماعه سوا ً لم يزل كذلك ولا يزال لم تحدث له صفة ولا اسم . "(١)

ولو فرضنا اتحاد اسما الخالق والمخلوق وصفاتهما فانه لا يلزم مسن هذا الاتحاد تماثلهما في المسمى .

قال ابن تيمية : " لا يلزم من اتحاد اسما الخالق والمخلوق وصفاتهما تما شلهما في المسمى ٠٠٠ فقد سمى الله نفسه حيا فقال " الله لا اله الا هو الحي القيوم "(١)وسمى بعد عباده حيا فقال : " يخرج الحي من الميت ،ويخرج الميت من الحي " الحي من الحي " الحي من الحي " الحي " الحي مختص به ، وقوله " يخرج الحي من الميت " اسم لله مختص به ، وقوله " يخرج الحي من الميت " اسم للحي مختص به ، "(٤)

١\_ انظر الرد على بشر ٣٦٦

٢- البقرة ٢٥٤

٣١ يونس ٣١

<sup>&</sup>lt;u>ع الرسالة التدمرية و</u>



### الفصل الرابع

ويشتمــل على خمســــة مباحـــــث

المبحث الأول : الصفات العقلية الذاتية

المبحث الدانى : صفات الذات الخبريسة

المددث الدالث: صفات الفعل الخسريسة

المبحث الرابع : رده على تأويل العبوش

والكرسي

المبحث الخامس: الرؤيــــــة



### ا لمبحث ا لاول

الصفــات العقليـــه الداتيـــه المحدد المحد

الصفة الثالثية : صفة الكلام

من الصفات الثابتة لله تعالى صفة العلم ، والملّيون جميعا علمين الثبات كونه تعالى عالما ، ولم ينازع في ثبوت العلم له تعالى الا شرّدمة قليلة من قدما والفلاسفة ، (١) انكروا أن يكون الله عالما بشي أصله

والمثبتون لعلمه تعالى اختلفوا فقال جهم بن صفوان [] وهشام بسن الحكم [] وأصحابهم : أن علم الله تعالى هو غير الله ، وهو محسحت مخلوق (؟) بمعنى " ان العلم غير قائم به ، فالعالم في السما ، والعلم في الأرض منه بمعزل ." (٥)

وقد نسب المعارص " أن علم الله غيره ، الى قوم من أهل السنسة والحماعة ، على ما نقله عنه الدارمي • وعزاه ابن حزم الى الباقلاني [٦]

وقول جهم هذا لم يلق التأييد من الجهمية على اطلاقه بل وافقصوه في أن علم الله حادث متحدد بتحدد الحادثات متعدد بتعدد الكائنسات، وأنه بمنزلة النظر والمشاهدة لا يعلم بالشيئ حتى يكون ،فاذا كان الشيئ علم به علم كينونته ، لا بعلم لم يزل في نفسه قبل كينونته ، ولكسسن اذا حدث الشيئ كان هو عند الشيئ ، ومعه الشيئ نفسه (٢)

وخالفوه بقولهم : ان علم الله هو الله ٠" وقد ذكر الدارمسي أن بعضا من المعتزلة قد تابعهم في أن علم الله هو الله ، ولم يسم أحدا منهم ، والظاهر أنه قصد أبا الهذيل العلاف ، حيث قال أبو الهذيل: أن علم الله هو الله هو الله (٨)

وقد نسب الدارمي الى المعارض الأخذ بقول الجهمية أن علم اللسم حادث بحدوث الكائنات ، قال المعارض : إن الله لا يومف بالضمير،والضمير منفي عن الله ، قال الدارمي : وليس هذا من كلام المعارض ، وهي كلمسة

١ انظر شرح المواقف ١١٦

٢\_ هو جهم بن صفوان أبو محرز الراسبي الضال المبتدع • انظر تذكـــرة الحفاظ رقم ١٥٨٤ •

٣- هو هشام بن الحكم مولى بني شيبان كوفي تحول الى بغداد كان حانقا يمناعة الكلام، توفي بعد نكبة البرامكة مستترا • انظرالفهرست ٢٥٩-٢٥٠ ٤- انظر الفصل لابن حزم ١٢٦/٢-١٢٦ ،والفرق بين الفرق ٢١١ ،والملل والنحل ٨٧/١ ، ومقا لات الاسلاميين ٢٩٣/١ الترشير.

صانظر الرد على بشر ٤٥٠ ، والرد على الجهمية ٣١٦

٦- انظر الفصل لابن حزم ١٢٧/٢

٧- انظر الرد على الحهمية ٣١٠ ،وغاية المرام ٧٦ ،وأصول الدين ٩٥ لمانظر الرد على الحهمية ٣١٠ الرر،

خبيثة قديمة من كلام حمم عارض بها قول الله " تعلم ما في نفسي ولا أعلم ما في نفسي ولا أعلم ما في نفسي بشيء من ما في نفسه بشيء من الفلام في نفسه بشيء من الخلق واعمالهم قبل أن يخلقهم ،فتلطف بذكر الفمير ليكون أستر له عند الجهال .(٢)

وادعى المعارض: أن قوما من أهل السنة والحماعة قد قال: أن علم الله من ذاته ، بمعنى أنه جزء منه منفصل عنه على ما بينه الدارميي في رده عليه وسيأتي ، والمعارض يقصد من وراء ذلك ترويج باطله ، ونش ضلالته بذّره شيئا عن أهل السنة والجماعة لم يقولوه ،

يتبين مما سبق ان جمما بينما يقول: ان علم الله غيره ، فسلان المحمية خالفوه في ذلك اذ قالوا : علمسله هو ذاتله ، لكنهم مع جهم في القول بأن الله تعالى لا يعلم الحوادث قبل حدوثها ،

ورعم المعارض!ن بعضا من أهل السنة والحماعة قال : ان علم الله غيره ، وبعضهم قال : ان علم الله من ذاته بالمعنى السابق الذي فسحره

xxxxxxxx

١\_ المائدة ١١٦

۲۔ انظر الرد علی بشر ٥٥٠–٥٥١



## مناقشة الدارمي ادعاءهم "أن علم الله حادث •

بين الدارمي رحمه الله تناقض الحهمية في ادعائهم : أن علم الله حادث مع الايمان بالبعث والحساب ورتب على الايمان بالبعث والحساب الزامهم الايمان بعلم الله تعالى ازلا الاشياء قبل أن تكون ، ذلك أن من علم قيام الساعة قبل أن تقوم ، وعلم ما يكون يوم القيامة قبل أن يحدث ذلك اليوم وما فيه • لا بد أن يكون عالما بالشيئ قبل حدوثه •

فهو يعلم المخلوقات قبل أن يخلقها ، ويعلم أفعال عباده أذ كان هو الخالق لها ، وهذا ما لا يسعهم ححده ، لأن الأخبار قد جائت مثبتة له في الكتاب والسنة ،

قال الدارمي: "فاذا كان الله بزعمهم لا يعلم بالشي حتى يكون كيف علم في مذهبهم بقيام الساعة ، والبعث ، ولم تقم الساعة بعد • ولا تقوم الا بعد فنا والنفاع الدنيا ؟

فان اقروا لله بعلم قيام الساعة ، والبعث ، والحساب لزمهم أن يقروا له بعلم كل شيء بما دونها ، فان انكروا علم الله عز وجل بملا دونها لزمهم الانكار بها ، وقيامها وبالبعث ، والحساب ،

لأن علمه بالساعة كعلمه بالخلق سوا ً لا يزيد ولا ينقص • فمن لــم يؤمن باحدهما لزمه أن لا يؤمن بالأخر • "(١)

فانكار علمه تعالى بافعال العباد قبل أن تكون يلزم منه انكسار علمه بالبعث قبل كونه ، فأذا علم بالشيئ قبل كونه ، فأذا كان انكار العلم بالشيئ علته عدم كونه ، فذلك يشترك فيه البعث وأفعال العباد .

ونويده بما قاله ابن حزم قال: لما أخبرنا الله عز وجل بأن أهل النار لو ردوا لعادوا لما نهواعنه ، وأخبرنا عز وجل بأنه يعلم متعي تقوم الساعة ... وسائر ما في القرآن من الأخبار الصادقة عما لم يكسن بعد . علمنا بذلك أن علمه تعالى بالاشياء كلها تتقدم على وجودها .[?]

أما رد الدارمي على قول المعارض: أن الله لا يوصف بالفميسر والضمير منفي عن الله ، فقد بين رحمه الله مصدر هذا المدعي وهو الجهم

١- انظر الرد على الجهمية ٢١١-٢١١

٢\_ انظر الفصل لابن حزم ١٣٠/٢

بن صفوان • ثم بين قصده من هذا القول • وهو انكار أن يكون الله سبسق له علم في نفسه بشيّ من الخلق ، وأعمالهم قبل أن يخلقهم ، وقبل وجود أفعالهم • واستنبط رحمه الله ما يبطل دعواه من الآية التي استدل بها الحهم • وبعد ذلك ذكر رحمه الله مناقشة علمية حرت بين جهم ، وبعسف العلماء من أهل السنة والحماعة لم يسمهم ، كانت نتيجتها تكفير جهم من ثلاثة وحوه •

الأول: انكاره علم الله السابق • وهذا معارض للثابت من المنقبول وصريح المعقول •

الثاني: استحماله المسيح بن مريم ، انه وصف ربه بما لا يليـــق بجلاله ، وهو أن يكون لله علم في نفسه لا يطلع عليه غيره ،

الثالث: طعنه في محمد عليه الصلاة والسلام ، لأنه جا مصدقا لما جاء به المسيح بن مريم .

قال الدارمي: "وقول جهم لا يوهف الله بالضميريقول: لم يعليم الله في نفسه شيئا من الخلق قبل حدوثهم ، وحدوث اعمالهم • هذا أصل كبير في تعطيل النفس والعلم السابق • والناقض عليه بذلك قول اللحمة تعالى " تعلم ما في نفسي ولا أعلم ما في نفسك • "(1)فذكر المسيح أن لله علما سابقا في نفسه يعلمه الله ولا يعلمه هو • "(1)

وهذا صريح في اثبات شيئين • أن يكون لله نفس ، وأن يكون له علم بالاشياء قبل كونها • ومن ذلك أفعال عباده ، وما تكنه ضمائرهم •

وقال في معرض آخر: " فرد على جهم بعض العلما ، قوله هذا وقالوا: كفرت بها يا عدو الله من ثلاثة أوجه ،

وجه انك نفيت عن الله العلم السابق في نفسه قبل حدوث الخلصيق واعمالهم •

والوجه الثاني : انك استحملت المسيح ابن مريم : انه وصف ربه بما لا يوصف ، بأن له خفايا علم في نفسه ، اذ يقول له : ولا أعلم ما فصي نفسك ،"

والوحه الثالث: أنك طعنت به على محمد صلى الله عليه وسلم ، أذ جاء به مصدقا لعيسى ، فأفحم جهما . (٣)

١\_ الماعدة ١١٦

٢= انظر الرد على بشر ٥٥١

٣- المصدر نفسه والصفحة

ومما يقوى سبق علم الله بالخلائق ، وأعمالهم قبل أن تكون منهم وأن علمه ليس حادثا بحدوث أفعالهم أنه لو كان الأمر كذلك لزم نسبه الحهل الى الله تعالى ، لأنه يلزم من ذلك أن يكون وقت لا يعلم فيه تلك الافعال . وهذا بين الفساد ، لأن نفي العلم يستلزم ثبوت فده وهو الجهل الذى هو نقص في حقه تعالى .

والدليل على علمه خلقه الاشياء • حيث لا يمكن أن يكون خلق وأبداع مع الحمل ، والله سبحانه خالق العباد وأفعالهم •

قال الا مام احمد: "وان قال "لك الجهمي "لله علم محدث كفر وحين زعم أن الله كان في وقت من الاؤقات لا يعلم حتى احدث له علما فعلم (١) وقال ابن تيمية: "فان الحياة والعلم ... صفات كمال ممكنسسة بالضرورة ،ولا نقص فيها وفان من اتصف بهذه الصفات ، فهو أكمل ممسن لا يتصف بها ... والقابل للاتصاف بها كالحيوان ، أكمل ممن لا يقبل الائصاف بها كالحيوان ، أكمل ممن لا يقبل الائتصاف بها كالحيوان ، أكمل ممن لا يقبل الائتمان بها كالحيوان ، أكمل ممن لا يقبل الائتمان بها كالحيادات . (٢)

فاذا كان الله قابلا للعلم وكان العلم كما لا في نفسه وجب ثبوتـه له . اذ عدم كون الشيئ ليس مانعا من العلم به ما دام هو الخالق لذلك الشيئ على ما يدل عليه قوله تعالى "الا يعلم من خلق وهو اللطيـــف الخبير . (٣)

وقال الاثمام الاشعرى: قد علم الله عز وحل نبيه الشرائع والاحكام والحلال والحرام ، ولا يحوز أن يعلم ما لا يعلمه • فكذلك لا يجوز أن يعلم الله نبيه ما لا علم له به تعالى الله عن قول الحهمية علوا كبيرا •(٤) ومع ما تقدم فقد ساق الدارمي رحمه الله أدلة نقلية من الكتاب والسنة ليدعم اعتقاد أهل السنة والجماعة ، وهو سبق علمه سبحانسيه

فمن الكتاب: قوله تعالى: "اني جاعل في الأرض خليفة • قالوا اتجعل في الأرض خليفة • قالوا اتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء ونحن نسبح بحمدك ونقدس لك • قال انعي أعلم ما لا تعلمون • "(٥)

بالحادثات • نذكر بعضا منها •

۱- انظر الرد على العهمية للامام أحمد ٩٦ ، وانظر مثله في شرح الاصفهانية
 (٤) ، والفتاوى ٢٥٢/١٦ -٣٥٤ ، والانصاف ٣٦ ، والطعاوية ١٤٨ ، والفصل ١٢٨/٢
 ٢- انظر الفتاوى ٢٨٨٨

٣- الملك ١٤ ، وتعرف ٤- انظر الابانه ٤١ ، وانظر مثله في موافقة صحيح المنقول ١١٩/٢ ،

ماليقرة ٣٠

قال الدارمي: "فبلفنا في تفسيره عن محاهد • قال ؟ علم من أبليس المعصية وخلقه لها "•••• ولعمرى ما علمت الملائكة بسفك الدما والفساد غيبا من قبل انفسهم ، ولكن علمهم ذلك علام الغيوب قبل أن يقولوا ،ولذلك ادعوا معرفته • (١)

وقوله تعالى : " محمد رسول الله والذين معه أشداء على الكفار رحماً بينهم تراهم ركعا سحدا يبتعون فضلا من الله ورضوانا سيماهم في وحوهبم من أثر السحود ذلك مثلهم في التوراة ومثلهم في الأنجيل . "(٢)

قال الدارمي: وصف الله هذه الأمة في التوراة والأنجيل قبل أن يخلقوا بصفاتهم . فكيف وصف من غير علم له يهم . (٣)

ومن السنة:

قوله عليه الصلاة والسلام : ان أول شيئ ظـق الله القلم • فقال لـه أكتب ، فكتب كل شيء يكون . (٤)

وعلى سالم بن عبد الله <sup>(ه)</sup>قال : سمعت ابي يقول : سمعت عمر بن الخطاب رضي الله عنه يقول : سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم • فقلت : ارايت ما نعمل افي امر قد فرغ منه • ام امر مبتدع او مبتدا ؟ فقال : فيما قد فرغ منه • فقال عمر : افلا نتكل ؟ فقال : اعمل يا ابن الخطاب فكل ميسر لما خلق له • اما من كان من اهل الشقاوة فهو يعمل للشقا • .(١)

قال الدارمي فلم يدر والله القلم بما يجرى حتى أجراه الله بعلمه وعلمه ما يكتب مما يكون قبل أن يكون وقال أيضا فهل كتب ذلك الأبما علم ؟ فما موضع كتاب هذا أن لم يكن علمه في دعواهم ؟ ثم الأحاديث عن رسول الله عليه وسلم فيما يشبه هذا وعن أصحابه جمل كثيرة أكثر من أن يحصيها كتابنا هذا ."(٧)

۱\_ انظر الرد على الحمهية ٣١٢

٢- الفتح ٢٩

٣- انظر الرد على الحهمية ٣١٦-٣١٦ ، وانظر باقى أدلته من ٣١١-٣١٧ ٤- رواه أبو داود الطيالسي في مسنده • انظر المنحة ٢٩/٢ باباول ما ظلق الله ••• من طريق الوليد بن عبادة بن الصامت • رقم الحديث عند أبسي داود ٤٧٠٠ ، ج ٧٦/٥

م. هو ابو عبدالله المدني الفقيه مات ١٠٦ ، انظر تهذيب التهذيب ٣٦/٣٤ اخرجه مسلم عن على بلفظ قريب من حديث عمر ، في كتاب القدر ، انظر صحيح مسلم بشرح النووى ١٩٦/١٦ ، والبخارى باب موعظة المحدث عند القبر انظر صحيح البخارى بشرح ابن حجر / فتح البارى / ٣٢٥/٣ ، والحديث عند أبي عامم في السنة رقم ١٦٣ ، قال الألباني صحيح رجاله كلهم ثقات المنظر الرد على الحهمية ٣١٨ ، وانظر باقي أدلته ٣١٧-٣٢٢

وعن ابن عباس رضي الله عنهما في قوله عز وجل : واذ اخذ ربك من بني آدم من طهورهم دريستهم . (۱)قال : خلق الله آدم فاخذ ميثاقه انه ربسه وكتب الحله ورزقه ومصائبه ،واخرج ولده من ظهره كهيئة الذر ، فاخسسند مواثيقهم انه ربهم ، وكتب الجالهم ، وارزاقهم ، ومصائبهم . «(۲)

تخلص مما تقدم أن الله سبحانه لم يزل عالما بالخلق قبل خلقهم وأن

الاشياء تكون في أوقاتها التي توجد فيها على وفق علمه السابق بها •

فكما يحدث الشيء في الوقت الذي شاء حدوثه فيه فكذلك تكون الأشياء

في صفاتها وهيئاتها ، وما يكون منها على وفق علمه السابق بها •

قال الدارمي : واعلموا أن الله عز وجل لم يزل عالما • لم يزدد في علمه بكينونة الخلق خردلة واحدة ، ولا أقل منها ، ولا أكثر • ولكن خليق الخلق على ما كان في نفسه قبل أن يخلقهم • ومن عنده بدأ العلم وهو علم ما لم يعلموا • "(٣)

ونويده بما قاله أبو حنيفة رحمه الله قال : وكان الله عالما في الازل بالاشياء قبل كونها ، وهو الذى قدّر الاشياء وقفاها • " ألا يعلم مسن خلق "(٤)

موقف الدارمي من القول بأن علم الله هو الله:

الله هو الله فلم يتعرض له بل تعرض لقول الدهمية ومن تبعهم : أن علم الله هو الله فلم يتعرض له بل تعرض لقولهم : ان علم الله حادث بحدوث الحادثات كما سبق بحث ذلك و لذا نرى من المناسب الجمال الرد عليهم فسي ذلك فنقول :

اولا: مفهوم العلم يخالف مفهوم العالم • فالعلم هو الصفة والعالم ذات لها العلم ، واذا تغاير المفهومان استحال أن يكون أحدهما هو الآخر • ثانيا: اذا كان العلم نفس الذات ، والقدرة نفس الذات لزم من هذا أن يكون العلم نفس القدرة ، مثل ذلك يقال في سائر الصفات التي ادعسوا أنها نفس ذاته ، وهذا لا يقوله عاقل •

٢\_ اخرجه الامًام احمد في المسند رقم ٢٤٥٥ / ح١٥١/٤ • قال احمد شاكـــر رحمه الله واسناده صحيح •

١- الاغراف ١٧٢

٣ـ انظر الرد على الحممية ٣١١

٤- انظر الفقه الاكبر ٢٥-٣٦ ، وانظر مثله في الطحاوية ٢٧٤-٢٠٣ (برهم في البحر و



ثالثا: بلزم من قولهم أن تكون ذاته مقدورة له ، ما دامت معلومة له ، ما دام علمه نفس قدرته ٠

رابعا: انكارهم نفي صفات تقوم بالله تعالى تعطيل للذات من صفاتها وتحريد لها عماً توصف به وهذا يستلزم عدم وجودها في الخارج •

قال البغدادى : قالزمه ( يعني أيا الهذيل ) أصحابنا • اذا كان علمه وقدرته نفسه أن يكون نفسه علما وقدرة •واذا كان نفسه علما وقدرة • الستحال كونه عالما قادرا لأن العلم لا يكون عالما • والقدرة لا تكون قادرة •

والزموه ایضا اذا کان علم الله نفسه وقدرته نفسه ان یکون علمه قدرته ، وان یکون معلوماتها کلها مقدورة له .(۱)

وقد رد عليهم أيضا الأمام الأشعرى والزمهم أن يدعوا العلم ليغفر لهم ويرحمهم ما دام علم الله هو الله • فقال :" اذا قلت أن علم الله هو الله فقل : يا علم اغفر لي وارحمني • (٢)

رد الدارمي على ما نسبه المعارض الى أهل السنة والجماعة •

بين الدارمي أن قول القائل: "أن علم الله غيره " يقتضي أن يكون علم الله حسما منزوعا منه في الأرض ، وهذا لا يقوله أحد من أهل السنة والجماعة . كما بين له اعتقاد السلف في علمه سبحانه ، وهو أنهم مصع اثباتهم له العلم بما كان ، وما هو كائن ، وما يكن ، وهو فوق عرشه سبحانه ، يعتقدون أن علمه غير بائن منه ، وأنه يعلمما بعد كما يعلم ما قرب ، فقصدهم " يكون العلم في الأرض "أن معلومه في الأرض ، لا يقصدون بذلك أن صفته في الأرض ، أذ مما هو بديبي عندهم أن صفة الموصوف لا بعد أن تقوم به ،

قال الدارمي: "مثل هذا لا يتفوه به الا حاهل مثلك ولكنهم يقولونه على معنى لا يتوجه له امثالك و يقولون العالم بكماله و وبجميع علمه فوق عرشه وعلمه غير بائن منه يعلم بعلمه الذى في نفسه ما في السموات والارض وما تحت الثرى وعلى بعد مسافة ما بينهن و فمعنى قولهم: "ان علمه في الارض على هذا التاويل ولا على ما ادعيت عليهم من الزور وأنهم يزعمون ان علم الله منزوع منه محسم في الارض و (٢)

<sup>1-</sup> انظر أصول الدين ٩١ ، ومقالات الاسلاميين ٢٥٦/١ ،وانظر مثله في الاقتماد في الاقتماد في الاقتماد في الاقتماد في الاعتقاد ٦٠ العزال مثله في الاقتماد مثله في الاقتماد في الاقت

۳- انظر الرد على بشر ٤٥٠

وقال أيضا :" فانا لا نقول كما الدعيت أيها المعارض و ولا نقول ان بعض داته في الارض منزوع مجسم بائن منه و ولكنا نقول ؛ علمه وكلامصه معه ، كما لم يزل غير بائن منه و فهو بعلمه الذي كان في نفسه عالمصم من فوق عرشه بكل ذي نحوى . (١)

قلت ثم ان قول المعارض علم الله هو الله ، وادعا، على اهل السنة القول بأن علم الله غيره أو من ذاته ، نابع من المسألة المثارة حصول الصفات هل هي عين الذات ؟ أم هي غيرها ؟

والذي عليه السلف أن مثل هذه الألفاظ "غيره " فيها أجمال • ولذلك لم يطلقوا على صفات الله سبحانه وتعالى وكلامه أنها غيره ولا أنها ليست غيره ' أذ يشعر أثبات الغير أن الصفات صباينة له سبحانه • كما أن النفي يشعر بأنها هي هو • وقد أوضح ذلك شارح الطحاوية فقال :" وكذلك مسألــة الصفة • هل هي زائدة على الذات ؟ أم لا ؟ لفظها مجمل • وكذلك لفظ الغير فيه أحمال • فقد يراد به ما جاز مفارقته له • ولهذا كان أئمة السنة رحمهم الله تعالى لا يطلقون على صفات اللــه وكلامه أنه غيره ولا أنه ليس غيره • لأن اطلاق الاثبات قد يشعر أن ذلك مباين له • واطلاق النفي قد يشعر بأنه هو هو • أذ كان لفظ الغير فيه أجمــال

فان أريد به أن هناك ذاتا مجردة قائمة بنفسها منفصلة عن الصفات (غير) النائدة عليها ـ فهذا 1 صحيح ٠

وان اريد به أن الصفات زائدة على الذات التي يفهم من معناها غير ما يفهم من معنى الصفة \_ فهذا حق \_ • ولكن ليس في الخارج ذاتا مجردة عن الصفات • بل الذات الموصوفة بصفات الكمال الثابتة لها لا تنفه \_ ل عنها • وانما يفرض الذهن ذاتا وصفة كلا وحده • ولكن ليس في الخارج ذات غير موصوفة • فان هذا محال • (١)

۱۔ انظر الرد علی بشر ۶۶۰

<sup>.</sup> ٢- انظر الطحاويية ١٣٠-١٢٩



صفة السمع والبصر:

ذهب المعارض في تأويل قوله تعالى " ان الله سميع بصير " ( إ ) وقوله تعالى " والله بصير بالعباد " ( ۲ ) الى أن السمع ، والبصر بمعنى العلم ،فهو عالم بالأصوات ،وبا لالوان لا يسمع بسمع ، ولا يبصر ببصر ، وضرب لذلك مثلا وهو انه يقال للاعمى ما ابصره : أى ما أعلمه ، وان كان لا يبصر بعين ،

وادعى المعار أنه لم يثبت خبر عن النبي صلى الله عليه وسلم وغيره أنه يسمع بسمع ، ويبصر بيمر ، كما أنه أثهم مثبتة السمع والبصر بأنيسه يلزمهم من القول بأن الله يسمع نسمع ، ويبصر بيصر وصف بعض الله بالعجز وبعضه الاتر بالقوة . (٣)

وقد وافق المعارض في نفي صفتي السمع والبصر عن الله وتاويلهمــا العلم بالمسموعات، وبالمبصرات، الكعبي (٤) والبغداديون من المعتزلة .(٥)

مناقشة الدارمي :

استدل الدارمي رحمه الله على بطلان تأويل السمع والبصر بالعلسم بتفريق الله سبحانه وتعالى وتمييزه في كتابه بين السمع والبصر • كما في قوله تعالى " انني مع ما اسمع وارى "(1)كما فرق بين الكلام والنظر في قوله تعالى " لا يكلمهم الله ولا ينظر اليهم يوم القيامة "(1)فقال الله سبحانه عند السماع والصوت " قد سمع الله قول التي تها دلك في زوجها وتشتكي السب الله ، والله يمسع تعاور ما ان الله سميع بمير "(1)ولم يقل قد رآى الله قول التي تعادلك في زوجها و وقال لي موضع الروية " انه يراك حين تقسوم و تقلبك في الساحدين "(1)وقال " وقال اعملوا فسيرى الله عملكم • (1)ولسم يقل يسمع تقلبك ، ويسمع الله عملكم ، فلم يذ را الروية فيما يسمع ، ولا السماع فيما يرى ، وكذلك قال " تحرى باعيننا "(11)" ولتصنع على عين (11)"

١\_ لقمان ٢٨ ، المحادلة ١

۲\_ آل عمران ۲۰

٣- انظر الرد على بشر ٣٩٩-٤٠١-١٠٤

عـ هو أبو القاسم عبد الله بن أحمد شيخ الكعبية مات ٣١٩ • الفرق بين ١٦٥ ومد من ما ت ٣١٩ • الفرق بين الأورق مـ انظر نهاية الأقدام ٣٤١ ، وأصول الدين ٧٧/١ ، وغاية المرام ١٢١ ، وشـرح العقيدة الأصفهانية ٧٣

<sup>1-</sup> d-b -7

γ\_ آل عمران γγ

٨ـ المحادلة ١

و\_ الشعراء ٢١٩

٠٠- التوبة ١٥

<sup>11</sup>\_ القمر ١٤

١٢ طـه ٢٩



ولم يقل لشيء من ذلك على سمعي .(١)

واذا فقد تبين من عطف الرؤية على السمع واستعمالها لسمع في موضع لا يستعمل فيه السمع مغايسرة يستعمل فيه السمع مغايسرة العلم للسمع والبصر ، وان استلزما العلم فكل صفة غير الأخرى لأن لها مدلولا خاصا بها يختلف عن غيرها ، ولا يلزم من استلزام السمع والسرؤية للعلم أن يكون الملزوم بمعنى اللازم .

قال ابن تيمية في رده على ابن رشد : السمع والبصر ليسا مجرد عليه بالمسموعات ، والمرئي وان استلزما ذلك على ما هو المعروف من قول ائمية السنة ."(٢)وزيادة على ذلك فقد قال الجرجاني : قد تقدم "في مباحث العليم" أن طائفة يزعمون أن الادراك " اعنى السمع والبصر ،وسائر اخواتها " نفيسا العلم " بمتعلقه الذي هو المدرك ، وقد أبطلناه : بأنا اذا علمنا شيئيا علما تأما جليا ثم أبصرناه ، فأنا نجد بالبديهة بين الحالتين فرقا ،ونعلم بالممرورة أن الحالة الثانية تشتمل على أمر زائد على محمول العلم فيهما فذلك الزائد هو الابهار ."(٣)وقال ابن بطال :" فصح أن كونه سميعا بهيسرا يفيد قدرا زائدا على كونه عليما ، وكونه سميعا بميرا يتضمن أنه يسمع بسمع ويبصر يبصر ، كما يتضمن كونه عليما أنه يعلم بعلم ، ولا فرق بين اثبات كونه سميعا بميرا ، وبين كونه ذا سمع وبصر . (٤) أذ اثبات المشتق لشيء يؤذن ، بشبوت المشتق له فالسميع من له سمع ، والبصير من له بصر .

اذا فهنا الفرق بين السمع ، والبصر ، والعلم ولكن هذا الفرق لم ير المعارض القول به فعمد الى الطعن في هذه التفرقة ، واعتبر كل من فحصر الي هذه الصفات ، وميّز بينها ، ينسب الى الله عز وجل العجز والنقصصان لبعض ، مقابل القوة والكمال لبعض ، (٥)فهين الدارمي رحمه الله بطلان دعواه واثبت له أن الها لا يتصف بصفات هي السمع ، والبصر ، والعلم على وجصد التفرقة بينها انما هو اله مخدج ناقص .

قال الدارمي: "واثما دعواك أن من وصف الله بالسمع الذي هو السميسع والبصر الذي هو البصر وميّز بينهما فقد نسبه الى العجز ، فما ظننا أيها المريسي أنه يشك أحد من ولد آدم أن العاجز الضعيف المضطر المحتاج الذي ، لا سمع له ، ولا بصر حتى ادعيت أنت على حهل منك ، وما يدعوك الى ذكر العجبز

١- انظر الرد على بشر ٣٨١ ، وانظر مثله في الابانة ٤٤/٤٣

٢- أنظر در عارض العقل مع الشقل ٢٥٥/١

٣ نظر شرح المواقف ١٤٣

<sup>&</sup>lt;u>4- انظر فتح الباری ۳۷۳/۱۳</u>

م انظر الرد على بشر ٢٠٤٠٤

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT

وأشباهها من خرافاتك صفة بما وصف به نفسة • فأنه أعلم بنفسه أنه القـــوى المتين الغني بحميع صفاته ، على كل حال وهو بحميع ذلك اله واحد لا شريك له (!)

وقال في معرض آخر:" والدعيت أيضا أنّا ان قلنا : انّ الله يسمع بسمــع ويبصر بيصر ، فقد الدعينا أنّ بعضه عاجز ، وبعضه قوى ، وبعضه نام ، وبعضه ناقص ، وبعضه مقطر ، فإن قلتم : أيها المريسي لا يجوز هذا القياس في صفــة كلب من الكلاب فكيف في صفة ريّ العالمين ؟ بل حرام على السائل أن يسأل عـن مثل هذا وحرام على المحيب فيه ."(٢)

يتضح من هذا أنّ الدارمي يرد عليه •

أولا: بالزامه القول بعجز الله تعالى اذ من المعروف حتى لدى الصبيان أن من لا سمع له ولا بصر عاجز عن السمع والبصر .

ثانيا: أن السمع والبصر اذا كان اثباتهما نفيا للعجز وجبأن نصف الله بما وصف به نفسه وهو أعلم بصفات نفسه .

ثالثا: أن المعارض قد فهم أنه يلزم من ثبوت السمع والبصر أن يكبون بعضه سميعاً ، وبعضه بصيراً ، وبعضه ليس بسميع وبعضه ليس ببصير • حيث فهم أن الصفة يجب أن تختص بالجز والذي قامت به •

فرد عليه الدارمي بأن أدنى الحيوانات مما يتصف بالسمع والبصر لا يقال في حقه أن بعضه يسمع ، وبعضه عاجز عن السمع وبعضه يبصر ، وبعضه عاجز عن السمع وبعضه يبصر ، وبعضه عاجز عن الهصر ، فاذا كان هذا لا يجوز بالنسبة لمخلوق فكيف صوّغ المعارض عقله أن يفهم من ثبوت السمع ، والبصر لله تعالى ثبوت عجز بعضه ، والكمال والقوة لبعضه ؟ على أن قول المعارض بثبوت السمع ، والبصر للبعض ونفيهما عن البعض خوض منه في كيفية صفاته تعالى وهو لا يجوز ،

وبعد هذا بين الدارمي رحمه الله أن السمع والبصر صفتا كمال لا يلزم من ثبوتهما لله تعالى ، والا كان خاليا عبين من ثبوتهما لله تعالى ، والا كان خاليا عبين كمال يمكن الاتصاف به فيكون ناقصا حال خلوه منه والنقص على الله محبيال ، والكلب أحسن حالا من اله على هذه الصفة لأن الحمار والكلب أحسن حالا من اله على هذه الصفة لأن الحمار يسمع الأصوات ، ويرى الالوان بعين ."(٣)

ونويده بما قاله ابن تيمية قال :" فان الحياة ، والعلم ، والقدرة ، والسمع ، والبصر صفات كمال ممكنة بالضرورة ، ولا نقص فيها ،فان من اتصـف

۱- انظر الرد على بشر ٤٠٤

۲\_ المصدر نفسه ۲۰۲

٣- المصدر نفسه ٣٩٩

بهذه الصفات فهو أكمل ممن لا يتصف بها • والنقص في انتفائها لا في ثبوتها والقابل للاتصاف بها كالحيوان أكمل ممن لا يقبل الاتصاف بها كالجمادات • (١) ونويده أيما بما قاله البيهقي في تعليقه على حديث وان ربكم ليسس بأعور "(١)قال : وفي هذا نفي نقص العور عن الله سبحانه واثبات العين له صفة . "(٣)

ومما يؤيد ما قاله الدارمي : أن الحي قابل للاتماف بالسمع وضــده والبصر وضده • فلو لم يتمف بالسمع والبصر ، فانه يلزم أن يتمف بفدهمــا وهو العمى والصمم • وهذا هو النقص بعينه ، فتجريد الحي عن الشيُّ الذي هو قابل له ، وما يقابل هذا الشيُّ فان العقل يحيله •

قال ابن تيمية:" والحي اذا لم يكن سميعا متكلما كان متصفا بمـــد ذلك من العمى ، والخرس ، وهذا يمتنع في حق الرب تعالى ،"(٤)لان هذه صفات نقص لا تليق به سبحانه .

وقال الباقلاني :" فانه لو لم يوصف ( الله ) بالسمع ، والبصر لوجـب أن يتصف بضد ذلك من العمى ، والصمم ، والله يتعالى عن ذلك ·"(°)

ثم ان الما انتفت عنه هذه الصفات لا يجوز أن يحدث شيئا ،ولا يخلـــق شيئا ، ولا يحيب سائلا ،ولا يعبد ، ولا يدعي ، كما قال الخليل : يا أبت لــم تعبد ما لا يسمع ، ولا يبصر ، ولا يغني عنك شيئا .(١)(٧)

قال الدارمي مبينا اتصاف الله بالصمع والبصر ، وانهما صفتا كمال : ومما يزيدك بيانا ، قول ابراهيم الخليل خليل الله صلوات الله عليه ،حين قال لائيه : يا ابت لم تعهد ما لا يسمع ،ولا يبصر " يعني ابراهيم ان الهيه بخلاف الههم ، يسمع جمع ، ويبصر ببصر ، ولو كان على ما تأولت ايها المريسي لقال ابو ابراهيم : فالهك أيفا لا يسمع بسمع ، ولا يبصر ببصر ، "(٨)

وقال في معرض آخر: " فمعبودك في دعواك مخدج منقوص أعمى لا بنصر لنه

۱\_ اضظر الفتاوى ٦/٨٨=٨٩

۲- اخرجه مسلم باب ذکسر المسيح ابن مريم والمسيح الدجال بلفظ " ان الله تبارك وتعالى ليس بأعور " انظر بشرح النووى ٢٣٦/٢ وأحمد رقم ٢٨٥٤

٣- انظر الاعتقاد ٩٠ ، وانظر فتح الباري ٣٧٣/١٣

٤- انظر الفتاوي ١٦/٥٥/١٦

٥- أنظِر الانصاف ٣٧ ، وأنظر قول المويني في الارثاد ٧٢-٧٢

٦- مريم ٢٤

٧- انظر شرح العقيدة الأصفهانية ٨٧

٨ـ انظر الرد على بشر ٤٠٠



وأبكم لا كلام له ٠٠٠ وليس هذه بصفة اله المصلين ٠"(١)

مناقشة الدارمي قول المريسي : أنه يقال للاعمى : ما أبصره .

وافق الدارمي رحمه الله المريسي في حواز استعمال هذا القول فـــي اللغة • الا أن استعماله خاص بمن كان من ذوى الاسماع والابعار ، وأن عمـــي فيما بعد • أو كان كذلك منذ ولادته • ولذلك فانه لا يقال للجبل أو لغيــره ممن ليس من ذوى الاسماع والابعار : سميع بصير لائن سمع الجبال وبصرها انمـا هو الترائي ، والمقابلة ، وبلوغ الصوت ، وأن لم تعقله •

قال الدارمي: " فقد حمعت أيها المريسي في دعواك هذه جهلا وكفرا ،أ ما الكفر:فتشبيهك الله بالاعْمى الذى لا يبصر ، ولا يرى ، وأما الجهل : فمعرفة الناس بأنه لا يستقيم في كلام العرب أن يقال لشيئ : هو سميع بصير الا وذلك الشيئ موصوف بالسمع ، والبصر من ذوى الاعين والاسماع ، والابصار ، والاعملي من ذوى الاعين ، وأن كان حجب بصره . "(٢)

وقال في معرض آخر:" وقد يقال في مجاز الكلام الجبال والقصور تترائى وتسمع على صعنى : أنها تقابل بعضا ، وتبلغها الاصوات ولا تفقه ، ولا يقال جبل سميع بصير ، وقصر سميع بصير ، لأن سميع مستحيل ذلك الالمن يسمع بسمع ويبصربصر ."(٣)

ونويده بما قاله ابن بطال قال: "غرض البخارى في هذا الباب الرد على من قال: ان معنى سميع بصير: عليم • قال ويلزم من قال ذلك أن يسويه بالاغمى الذى يعلم أن السما • خضرا • ولا يراها • والاصم الذى يعلم أن في الناس أصواتا ولا يسمعها • (٤)

رد الدارمي رحمه الله هذه الدعوى بذكر ما يقوى مذهباً هل السنة والجماعة فيما يعتقدونه في ذلك ، من القرآن ومن السنة المطهرة ، أذكر بعضها :

فمن القرآن : قوله تعالى :" ولتصنع على عيني "(٥)وقوله تعالى :"تجرى

۱- انظر الرد على بشر٠٠٠

٢- المصدر نفسه والصفحة

٣- المصدر نفسة ٤٠٨ ـ ٤٠٣

٤- انظر فتح الباري ٣٧٣/١٣

م طهه ۳۹

باعيننا · "(١)وقوله تعالى " واصنع الفلك باعيننا "(٢)

ومن السنة قوله عليه الصلاة والسلام حين ذكر الدجال: انه أعور ،وان ربكم ليس بأعور " والعور ذهاب بصر احدى العينين •

شم كيف يدعي أن "بوت السمع والبصر لله لم يرد بها حديث مع ما رواه المعارض عن أبي موسى رضي الله عنه وأرضاه .

قال الدارمي :" رويت أنت أيها المريسي عن النبي صلى الله علي الم وسلم محتجا لمذهبك أن الشبي صلى الله عليه وسلم سمع أصحابه يرفعون أصواتهم بالتكبير فقال لهم : انكم لا تدعون أصم ولا غائبا " <sup>(٣)</sup>فالصمم ضد السمع الذي هو السمع عند الناس ، وهذا مما رويته وثبته عن النبي صلى الله عليه وسلسم صحيحاً في نقص دعواك به ، فغيما ذكرنا عن الله ورسوله بيان ان السمع غيسسر البصر • وأن البصر غير السمع • وأنه يسمع بسمع ، ويبصر ببصر ، غير مكليف ولا ممثل . " (٤)

وعن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: انه كان سميعا بصيرا " فوضع اصبعه الدعاء على عينيه ، وابهامه على أذنيه ."(٥)

فا لاشارة الى الاذن والعين تحقيق للسمع والبص ، وأن الله سبحانسه يبصر المرئيات ببصره ، ويسمع المسموعات بسمعه ،وليس في هذا اثبات للجارحه<sup>(1)</sup>

لذلك حمل الدارمي رحمه الله على المرسسي وكذبه في دعواه أن بعسف كتبة الحديث يثبتون له بصرا بعين كعين • وسمعا بسمع جارحة مركبة • فبيتن مذهب السلف في الصفات وهو انما يثبتونها من غير كيف أو تشبيه .

قال الدارمي:" أما دعواك عليهم أنه كعين ،وكسمع فانه كذب ادعيته عليهم • لأنه ليس كمثله شي ولا كمفاته • وأما دعواك أنهم يقولون جارحــة مركبة : فهذا كفر لا يقوله أحد من المصلين ، ولكنا نثبت له السمع والبصير والعين بلا تكييف كما أثبته لنفسه فيما أنزل من كتابه وأثبته له الرسول(Y)

يظهر مما تقدم أن السمع والبصر ثابتان بالأدُلة العقلية التي بينها الدارمي فاذا تضافر النقل مع العقل كان القول بثبوتهما لله تعالى زيادة

١- القمر ١٤

۲\_ هود ۳۷

٣، أخرجه أبن أبي شيبة بأب الدعاء أنظر المصنف ٣٧٦/١٠ رقم ٩٧١٤ . وأبين أبي عامم رقم ٦١٩، قال الألباني صحيح على شرط مسلم المطرب شرح النووى ٢٥/١٧ ٤-٣-٤٠٢ بشر ١٠٤-٢٠٣

مدأ خرجه ابن خزيمة ٢٣

٦- انظر مشكل الحديث ١٠٨ //ير ور (١

٧- انظر الرد على بشر ١٠٥



على صفة العلم واجبا • ثم اذا كنا نثبت هاتين الصفتين لله تعالى بـــدون تشبيه فكيف يصوغ حينئذ نفيهما ؟ الا أن النافي شبّــه أولا ثم نفي ثانيا • قال الدارمي : " وقد يجوز أن يدعي البشر ببعض هذه الاسما وان كانحت مخالفة لصفاتهم • فالاسما فيها متفقة ، والتشبيه والكيفية مفترقة • كمـا يقال : ليس في الدنيا مما في الجنة الا الاسما ، يعني في الشبه والطعم • • فاذا كان كذلك فالله أبعد من التشبيه وأبعد • (1)

\*\*\*\*

xxxxxxxx

1\_ أنظر الرد على بشر ٤٠١



نمهید :

====== المرح

تعتبر/صفة الكلام من أبرز القفايا التي أولاها الدارمي رحمه الله اهتماما خاصا لانها تحمل في ثناياها مسألة : ان القرآن غير مخلوق ،التي احتدم النزاع فيها بين السلف من جهة وبين الجهمية ومن تبعهم من جهــــة أخرى ، تعرض بسببها العلماء للامتحان والابتلاء .

لذلك نجد الدارمي رحمه الله كتب لاثبات صفة الكلام والرد عليمي شبهة القائلين بخلق القرآن والواقفة •

فهين رحمه الله السبب في احيا البحث في هذه المسألة والتقسول فيها بعيدا عن روح الاسلام • مشيرا بذلك الى قلة الفقها وندرة العلما ، الامر الذي أدى الى ظهور أبنا اليهود ، والنمارى ، وأنباط العسسراق بمقا لاتهم البعيدة عن الاسلام • فهم لم يألوا جهدا في طعن الأسلام وبث روح التشكيك والهدم في نفوس أبنائه منتهزين أية فرصة مناسبة تساعد علسسى غاياتهم الخبيثة • مع الأخذ بالاعتبار أن الوسائل في كل زمن تأخذ للسونا وشكلا جديدا مع اتحاد في الجوهر والغاية •

قال الدارمي: "ثم لم يزالوا بعد ذلك مقموعين أذلة مدخورين حتى كان الآن بآخره حيث قلت الفقها وقبض العلما ، ودعا الى البدع دعياة الفلال فشد ذلك طمع كل متعوذ في الاسلام من أبنا اليهود والنمارى ،وأنباط العراق ، ووجدوا فرصة للكلام ، فجدوا في هدم الاسلام وتعطيل ذى الجيلال والاكرام ، وانكار صفاته وتكذيب رسله وابطال وحيه ، أذ وجدوا فرصتها وأحسوا من الرعاع جهلا، ومن العلما قلة فنصبوا عندها الكفر للناس اما ما بدعوتهم اليه ، وأظهروا لهم أغلوطات من المسائل ، وعمايات من الكيلام يغالطون بها أهل الاسلام ليوقعوا في قلوبهم الشك ، ويلبسوا عليهم أمرهم ويشككوهم في خالقهم مقتدين بأئمتهم الاقدمين الذين قالوا : "ان هيذا الا قول البشر "(۱)

ثم استعرض رحمه الله الادوار التي مرت بها مسألة خلق القرآن ، فأشار الى أول مدّع لها وهو الوليد بن المغيرة الذى قال :" ان هـــذا الا قول البشر •"

والوليد والجهمية من المعتزلة وان اتفقوا على أن الله تعالىبى

١- انظر الرد على الجهمية ٣٣٧ والايّة من سورة المدثر ٢٥

لم يت>لم بهذه الحروف الا أن هناك فارقا بين الوليد ، والجهمية فبينما لا يثبت الوليد القرآن وحيا صن الله تعالى بل يجعله مفترى هو قول بشحر فان الجهمية من المعتزلة اثبتوا القرآن وحيا من الله الا أنهم ينفون أن يكون بدا منه ويجعلون كلامه تعالى مخلوقا في غيره ، ومن هنا لزم ألا يكون القرآن كلام الله تعالى اذ الكلام كلام من بدا منه لا من خلقه في غيره .

هذه المسألة ، وحتى أكرهوا عليها بالسيوف والسياط بعضهم «٢) ومن تبعه كالمريسي في عن دور الجعد بن درهم (٢) ومن تبعه كالمريسي في اظهار مقالة الجعد امتدادا طبيعيا لحقد أبنا والنمارى على الاسلام مبينا ما هيأه لهم موقف بعض السلاطين منهم من طمع في نشر ضلالتهم بالقول بخلق القرآن حتى امتحنوا الناس فحصي

ثم تحدث عن الواقفة واعتبر مقالتهم ترويجا لمذهب الجهمية ،واظها را حصي مع تحدث عن الحليم واطها را حصي المنافع المتوكل مدافعا عن الحسق واهله فقمع البدعة ، ونصر أهل السنة والحماعة ،

قال الدارمي: "فكان أول من أظهره في آخر الزمان في الاسلام الجعد بن درهم بالبصرة ، وجهم بهراسان ٥٠٠٠٠ ثم لم يزل طامسا دارسا حتى أدرج العاما وقلت الفقها ونشأ نشئ من أبنا اليهود ، والنمارى مثل بشسر بن غياث المريمي ، ونظرائه ، فخاضوا في شي منه وجانبهم أهل الديسين والورع وشهدوا عليهم بالكفر ٥٠٠٠٠ فلم تزل للجهمية سنوات يركبون فيها أهل السنة والجماعة بقوة ابن أبي دوأد (٣) المحاد لله ولرسوله حتسبي استخلف المتوكل رحمه الله فامن الله به آثارهم وقمع به أنمارهم . (٤) قلت وكلام الدارمي رحمه الله مؤيد بما قيل في كتب الفرق فليرجع

اليها من شاء .

١- انظر الاصول الخمسة ٥٢٨ ، وانظر متشابه القرآن ٥٩٥-٢٠٦

عداده في التابعين مبتدع ضال قتل بالعراق يوم النحر • انظر ميزان الاعتدال رقم ١٤٨٢.

٣- هو أحمد بن أبي دوأد جهمي بغيض هلك سنة ١٤٠ • انظر ميزان الاعتدال رقم ١٤٨٢

عد النظر الرد على بشر ٤٤٦ ، وانظر الرد على المعهمية ٣٤٢، وي هم الربي المورد والمام مخلوف ) هم الربي وفعو الإي الوراكم وفالها ( لانعول مولوم هو والاعم مخلوف )

ذهبت المعتزلة الى أن الله متكلم حقيقة ، وحقيقة ذلك عندهـــم أنه خلق كلاما في غيره (١) والجهمية تارة يصرحون بنفي أن يكون الله متكلما حقيقة (٢) وتارة يقرون باللفظ ، ويقرنونه بأنه خلق في غيره كلاما .

وقد أوضح ابن تيمية رحمه الله رأى الجهمية والمعتزلة فقال: "لكن المعتزلة يقولون : أن الله كلم موسى حقيقة وت كلم حقيقة ، لكن حقيقة ذلك عندهم أنه ظبق كلاما في غيره ... والجهمية تارة يبوحون بحقيقة القلل في فيولون : أن الله لم يكلم موسى تكليما ولا يتكلم ، وتارة لا يظهرون هذا اللفظ لما فيه من الشناعة ، والمخالفة لدين الاسلام ، واليهود ،والنمارى فيقرون باللفظ ، ولكن يقرنونه بأنه خلق في غيره كلاما . (٣)

واجمال القول: ان الجهمية والمعتزلة متفقون على ان الكلام لا يقوم به تعالى وأن ما يفاف اليه من كلام هو الحروف والأصوات التي يخلقها في غيره • فالقرآن مفعول محدث • الا أن الجهمية ينفون أن يكون الله متكلما حقيقة رغم تصريعهم بذلك أحيانا • والمعتزلة يعبتون أنه متكلم حقيقة اذ كان خالق الكلام في غيره يسمى عندهم متكلما حقيقة •

ومن هنا لم يكن الخلاف بين الجهمية والمعتزلة خلافا جوهريا ، بل هو في محرد أطلاق لفظ المتكلم على من خلق الكلام في غيره .

قال القاضي عبد الجهار ": ولا خلاف بين حميع أهل العدل أن القرآن مخلوق محدث مفعول لم يكن ثم كان . (٤)

والمريسي والمعارض وافقا الجهمية والمعتزلة في أن كلام الله تعالى مفعولاته قائم بغيره .

قال الدارمي:" زعم المريسي أنه مجعول ، وكل مجعول مخلوق ، وزعمت أنت أيها المعارض أنه مفعول مخلوق وأنتما وان اختلفت منكما الألفاظ فان المعنى فيه منكما متفق عليه .(٦)

أما قولهما انه كلام الله تعالى مضاف اليه اضافة مخلوق • فقصد

<sup>1-</sup> انظر شرح المواقف ١٤٩ ، وبلوغ المرام ٨٨ ، ومختصر الصواعق المرسلة ٢٨٨/٢

٢- انظر الفرق بين انفرق ٢١٢

٣- انظر الفتاوى ٣/١٢ ٥٠٤-٥٠٤

١- انظر المغني ٣/٧

م انظر الرد على بشر ٤٧٩ حيث ذكر هناك رأى المعارض

٦- انظر المصدر نفسه ٤٥١-٤٥٢

THE PRINCE GHAZI TRUST

ذكره عنهما الدارمي رحمه الله تعالى فقال: "وادعى المعارض أيضا : ان بعض علمائه وزعمائه قال: ان كلام الله مفاف اليه كما أضيف اليه روح الله وبيت الله ، وخلق الله . "(۱)

قلت ومع موافقة المريسي والمعارض لكل من الجهمية ، والمعتزلية فيما سبق بيانه ، الا أنهما وافقا الجهمية في نفي أن يكون الله متكلما حقيقة ، وانما يسمى متكلما كتسمية الجبال ، والشجر ، والطير ، وهيي لا تقدر على الكلام ، فاذا سميت متكلمة فان هذه التسمية تسمية مجازية .

قال الدارمي: "م تقلدت أيها المعارض أفحش حجج الجهمية في نفي الكلام عن الله تعالى ، لما أن الله قد نسب الكلام الى الجبال ، والشجر والشمس ، والقمر التي لا تقدر على الكلام ولا لها أسماع ، ولا أبهار .... فقال: "يعني المعارض "يحوز عندنا في المجاز أن ينسب الكلام الى هــــذه الاثياء الصم ، والبكم ، فكذلك يجوز في المجاز أن ينسب الكلام الى الله من غير أن يقدر الله على الكلام ...(٢)

واذا لم يكن الله متكلما حقيقة ، ولا يقدر على الكلام عندهما لـم تكن نسبة الكلام اليه نسبة حقيقية بل نسبته اليه كما في اغافة المخلصوق اليه كبيت الله ، وناقة الله .

ومما يؤكد محاكاة المعارض لاقوال الجهمية في نفيهم أن يكون الله متكلما حقيقة تأويله الحديث الذى يرويه جبير بن نفير (رضي الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال : أنكم لن تتقربوا الى الله بشيء أفيضل مما خرج منه "(٤) يعنى القرآن .

قال المعارض: " ذهبت المشبهة في هذا الى ما يعقلون من الكلام من الحوف فناقفوا اذ صحوا انه الصعد ، والصعد الذى لا جوف له ، فاحتمــل أنه خرج منه أى أتى من عنده من غير خروج منه ، كما يقال : خرج لنا من فلان كذا ، وكذا من الخير ، وخرج العطا ، من قبله ، لا أنه خرج من جوفه ، ومن زعم أنه لم يخرج منه الا كخروج عطا ، الرجل من قبله فقد اقر بانــه كلام غيره مخلوق لا يجوز أن يماف اليه صفة ، ولو جاز ذلك لجاز أن كلا

١- انظر الرد على بشر ٤٧١ ، والرد على الجهمية ٣٢٥

٢- المصدر نفسه ٢٧٠ - ١٧٨

٣- هو جبير من نفير الحضرمي الحمصي ، ولد في حياة النبي صلى الله عليه وسلم ، وحدث عن أبي بكر وعمر ٠٠٠ مات ٨٠ انظر تذكرة الحفاظ رقم ٣٢ ٤- أخرجه الترمذي عن جبير بن نفير مرسلا باب ثواب القرآن الكريم رقم " ٢٩١٣"

ما تكلم به الناس من الغنا، ، والنوح ، والشعر كله كلام الله ، وهـــنا محال يدعو الى الفلال ."(١)

يبدو مما تقدم أن المعارض يتهم أهل السنة والجماعة حيث ذهبوا الى أن كلام الله تعالى حروف وأصوات خرجت منه على معنى بدت منه يتهمهم با ثبات الحوف لله • وبهذا يكونون قد ناقضوا أنفسهم حيث أثبتوا أن الله صمد ، والصمد الذي لا جوف له ، وادعوا أن كلامه يخرج من جوف •

قال القاضي عبد الحبار: "لا يحوز أن يتعلق المشبهة في أنه جسم من حيث كأن الصمد هو المصمـّـت على ما يزعمون ، والمصمـّـت الذي لا جــوف له . "(٢)

وكما انكر المريسي ان يكون الله متكلما حقيقة ، انكر ان يكون الله خلق النظر ان يكون " لله خلق النظرة " كن " فمعنى خلقهم من غير أن يقول لشيء " كن " فمعنى خلقهم بكن تكوينهم على ما أراد دون أن يكون منه هذا اللفظ " كن " حقيقة

قال الدارمي: وأعجب من ذلك قولك (أيها المعارض) سالت المريسي عن قوله تعالى "انما قولنا لشي اذا أردناه أن نقول له كن فيكيون (٣) فقال بشر : كونه كما شا بغير كن ٠٠٠٠ ثم ادعيت أن بشرا قال : معناه أن يكونه حتى يكون أي من غير قول يقول له " كن " ولكن يكونه على ميا أراد ٠٠(٤)

وقد وافق المريسي في قوله هذا القاضي عبد الجبار حيث يقول فــي تفسيره للآية نفسها " وأنه لا يجوز أن يخلق الأشيا، ب" كن " . (٥)

تبين مما تقدم أن الجهمية ، والمعتزلة ، والمريسي ، والمعارض . اتفقوا على أن كلام الله تعالى مفعول من مفعولاته ، ومجعول من مجعولاته فهو مخلوق حادث في غيره اذ يستحيل أن يكون الله محلا للحوادث .

يم ان المريسي ، والمعارض وافقا الجهمية فيما يلي :

أولا : نفي أن يكون الله متكلما حقيقة خلافا للمعتزلة الذين يرون أن الله متكلم حقيقة • ولكن حقيقة ذلك أنه خلقه في غيره • وقال المريسي والمعارض: أن نسبة الكلام الى الله نسبة محازية كنسبة الكلام الى الجبال

۱\_ انظر الرد على بشر ۱۱ه

٢- انظر متشابه القرآن ٢٠٦/٢ ، وانظر الصحاح في معنى المصمت ٢٥٧/١

٣- النحل ٤٠

٤- انظر الرد على بشر ٥٠٤

مانظر متشابه القرآن ٤٤٢/٢ ، ١٠٦/١-١٠٧

والشجـــر .

ثانيا: أولا خروج الكلام في قوله عليه الصلاة والسلام:" انكم لن حُرُون حُرُون تتقربوا ••• الحديث "م باتيانه من عنده من غيرخروج منه واتهما السليسف بالتناقض •

النا: أنكرا أن يكون الله خلق الخلق بقوله " كن " •

\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

مناقشة الدارمي قولهم : أن كلام الله مفعول من مفعولاته :

بين الدارمي رحمه الله أن قولهم : كلام الله مفعول : يعنى أنه لم يكن ثم كان يلزم من هذا :

أولا : القول بنفي أن يكون الله لم يزل متكلما ، ان عنوا أن ، جنس الكلام لم يكن مم كان ٠

ثانيا : أن كلامه بائن عنه أذ لم يكن عندهم فعل يقوض به تعالى لأن الاقعال حادثة ، ويستحيل أن يكون الله تعالى محلا للحوادث ،

قال الدارمي: "فادعى أيضا أن كلام الله يحتمل أن يكون من أفاعيله وأن أفاعيله زائلة عنه ، وكل زائل عن الله مخلوق . "(١)

وهذا الذي بينه الدارمي هو ما يقوله القاضي عبد الجبار قال:" فكيف يصح أن يكون الله متكلما فيما لم يزل مع أن المتكلم ليس الا فاعل الكلام ."(٢) فاذا كان الكلام مفعولا كان حادثا ، وكان لكلامه أول لاستحالة حوادث لا أول لها عندهم .

لذلك لم يسلم الدارمي رحمه الله لهم القول بأن مطلق المفعـــول مخلوق بل بين أن هناك نوعين من الأفعال:

أفعال مخلوقة : وهي ما وجدت بقوله تعالى " كن " وهذه أفعـال لا تكون الا بائنة عن الذات كل منها حادث مخلوق .

وافعال غير مخلوقة : هي افعاله تعالى القائمة به وهذه الافعال ، وان كان كل فرد منها حادثا الا أن نوعها قديم ، فالحركة المعينيسية والنزول المعين ونحوهما كل منهما حادث بعد أن لم يكن ، لكن لا يقال انه مخلوق ، وانما قلنا نوعها قديم اذ كان الرب لم يزل فعالا لما يشا ،

قال الدارمي: "لا نسلم أن مطلق المفعولات مخلوقة ، وقد أحمعنـا واتفقنا ( يعني السلف ) على أن الحركة ،والنزول،والمشي ، والهرولة والاستواء على العرش الى السماء قديم ، والرضى ، والفرح ، والغضب ، والحب ، والمقت

۱ـانظر الرد على بشر ٧٩٤ ٢ـانظر الأصول الخمسة ٥٥٦

كلمها افعال في الذات للذات وهي قديمة • فكل ما خرج من قوله " كن " فمو ، حادث ، وكل ما كان من فعل الذات فمو قديم • "(١)

قلت وأفعاله التي هي مفات فعلية ،على ما بيشهالدارمي رحمه اللسه قديمة النوع حادثة الافراد ، وتقريره هذا موافق لمذهب السلف في معنــى الكلام ،

قال الدارمي : "فالله المتكلم أولا وآخرا لم يزل له الكلام اذ لا متكلم غيره ، ولا يزال له الكلام اذ لا يبقى متكلم غيره فيقول " لمن الملك اليوم "(٢)أنا الملك أين ملوك الأرض ؟ "(٣).

وقال في معرض آخر: "انما الكلام لله بدًّا وآخرا " · (٤)وقد وافقه على مذهبه هذا ابن تيمية ونميره ، واليك نصوص بعضهم ·

قال ابن تيمية : "وان السلف قالوا : القرآن كلام الله منزل غيسر ويكم مخلوق ، وقالوا لم يزل فكالخ اذا شاء ، فبينوا أن كلام الله قديم أى : جنسه . "(٥)

وقال شارح الطحاوية :" والذي يدل عليه كلام الطحاوي أنه تعالييي لم يزل متكلما اذا شا كيف شا • وان نوع كلامه قديم ، وكذلك ظاهر كلا م الامام أبي حنيفة رضي الله عنه في الفقه الاكبر قال : فلما كلم موسى كلمه بكلامه الذي هو من صفاته لم يزل وصفاته كلما خلاف صفات المخلوقين ."(1)

قلت واذا كانت صفاته الفعلية قديمة النوع حادثة الاحاد فانصحه لا يلزم من قيامها به سبحانه ان يكون الله حادثا خلافا للجهمية ،والمعتزلة الذين ذهبوا الى نفي قيام صفات فعلية به سبحانه ، واستدلوا على ذلصك بأدلة مذكورة في مواضعها (٢) لم تسلم هذه الأدلة من الطعن عليها وردها .

والقول بقيام الصفات الاختيارية به سبحانه انما هو مذهب السلف، والمُعَالَسِفة . والمُعَالِسِفة .

قال ابن تيمية مبينا ذلك : وأما ٠٠ منع دوام نوع الحادث فهـــذه يمنعها أئمة السلف ، والحديث القائلون : بأن الله يتكلم بمشيئته وقدرته

١- انظر الرد على بشر ٤٧٩

۲ ـ. غافر ۱٦

٣- انظر الرد على الجهمية ٣٢٤

٤ المصدر نفسه ٤٨٤

مـ انظر الفتاوي ١٢/١٢ه

٦- انظر الطحاويّة ١٨٩ ، والققه الأكبر ٢٧-٢٨

٧- انظر أدلتهم في غاية المرام ١٨٧ ، وشرح المواقف ٥٣ فما بعدها

وان كلماته لا نهاية لها • والقائلون بانه لم يزل فعالا كما يقوليه البخارى وغيره والذين يقولون الحركة من لوازم الحياة فيمتنع وجود حياة بلا حركة أصلا كما يقوله الدارمي وغيره • "(1)

ثم ان الدارمي رحمه الله استدل على أن كلام الله لم يزل ولا يسزال بقوله تعالى :" قل لو كان البحر مدادا لكلمات ربي لنفد البحر قبــل أن تنفد كلمات ربي ولو جئنا بمثله مددا ."(٢)

قال الدارمي: "وصدق وبلغ رسول الله على الله عليه وسلم: لــو جمع صياه بحور السموات، والارُض، وعيونها وقطعت اشجارها اقلاما لنغــدت المياه ،وانكسرت الاقلام قبل أن تنفد كلمات الله • لأن المياه مخلوقة وقد كتب عليها الفناء عند موتها ، والله حي لا يموت، ولا يفنى كلامه ولا يــزال متكلما بعد الخلق كما لم يزل متكلما قبلهم • فلا ينفد المخلوق الفانــي كلام الخالق الباقي الذي لا انقطاع له في الدنيا والاخرة • "(٣)

ثم بين الدارمي رحمه الله ما يلزم من كون كلام الله سبحانه غير قديم النوع وأنه حادث مخلوق • وهو أنه سبحانه لم يكن متكلما حتى خلص لنفسه كلاما فنسبه اليه ، وهذا بعيد لأن خالق الكلام في غيره لا يكون هو المتّلم بهذا الكلام • وأيفا كلام المخلوق يفنى ويبيد وكلام الخالق عكسه لأنه صفة له سبحانه والصفة اذا كانت كما لا من كما لاته ومقتفى ذاته لا يجوز زوالها • ثم بين له أن الكلام لا يقوم بنفسه شأن الصفة يمنع قيامها بغير محل فلا يحس الكلام الا من متكلم •

قال الدارمي: "فالله بزعمك كان بلا كلام حتى ظق لنفسه كلاما شم انتحله اضطرارا اللي كلام غيره فتمت ربوبيته ووحدانيته ، وأمره ونهيسه بزعمك ، فمن يحتلج في مثل هذا المعقول الى أثر ؟ وآخر أن الكلام لا يقلوم بنفسه شيئا يرى ، ويحس الا بلسان متكلم به ، فالكلام من الخالق والمخلوق مفتهما ، فالمخالق بجميع صفاته غير مخلوق والمخلوق بجميع صفاته مخللوق لا شك فيه . "(٤)

فصفات المخلوقين قائمة بهم وهي فانية تبعا لذواتهم ، وصفات الله قائمة به وهي قديمة باقية تبعا لذاته .

١- انظر الفتاوي ٥٣٦/٥

٢\_ الكهف ١٠٩

٣- انظر الرد على الجهمية ٣٢٥

٤ انظر الرد على بشر ٤٧٠



قال أبو حنيفة : فلما كلم موسى كلمه الله بكلامه الذى هو مسلسن صفاته لم يزل ، وصفاته كلها خلاف صفات المخلوقين •"(١)

ومن اتبعهم ظنوا أن معنى >ون الله خالقا لكل شيء .... أنه سبحانـــه ومن اتبعهم ظنوا أن معنى >ون الله خالقا لكل شيء .... أنه سبحانـــه وتعالى لم يزل معطلا لا يفعل شيئا ، ولا يتكلم بشيء أصلا ... ثم انه احدث ما احدثه من كلامه ومفعولا ته المنفصلة عنه ."(٢)

\_\_\_\_\_\_

طالب الدارمي رحمه الله المعارض أن يكشف عن اسم العالم الصحدى قال بهذا القول ، موضعا رحمه الله على تقدير نسبة هذا القول اليه انه لا بد أن يكون جهميا .

قال الدارمي: "وهذا من قديم حجج الجهمية ، وليس من حجج الواقفة فليكثف المعارض عن اسم هذا العالم الذي قال • فانه لا يكثف الا عن جهميي خبيث • "(٣)

هم بين رحمه الله الفرق بين المماف اليه سبطنه من الاغيان كالروح وغيرها ، والمماف اليه من المعاني كالكلام وغيره ، فذكر أن الروح مخلسوق موجود في مخلوق مستقل بنفسه وعينه ، وهي بلا شك غير الله سبحانه ،وأنها ليست صفة من صفاته ، وقال في الكلمة انها خرجت من الله وأنها لم تقسم بنفسها حسما مستقلا غير الله ، كما أنها ليست هي هو ، وكلام الله لا يحس حتى تقيمه الالسنة والقرائة ، أو يكتب فيكون قيائما بما كتب به ، ثم ان الكلمة لم تمتزج بعيسي وغيره من المخلوقات لكن بها كانت هذه الحوادث ، وفرق بين المخلوق الذي لا يقوم بالخالق ، والذي خلق بقوله ، وبين كلامه سبحانه الذي بدا منه ، ولذلك لم يجوز الدارمي رحمه الله قياس روح الله وبيت الله بكلام الله لما بينهما من فارق كبير ،

قال الدارمي: "وأنه لا يقاس روح الله ، وبيت الله وعبد اللصبه المحسمات المخلوقات القائمات المستقلات بأنفسهن اللاتي كن بكلام الله لم يخرج شيء منها من الله ككلامه الدّى خرج منه ، لأن هذا المخلوق قائم بنفسه

١- انظر الفقه الأكبر ٢٧-٢٨

۲- انظر الفتاوی ه/۳۸ه

٣- انظر الرد على بشر ٤٧١

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT

وعينه وحليته وجسمه ٠ لا يشك احد في شيئ منها انه غير الله ، وأنه ليس منها لله صفة ، والقرآن كلام الله الذي خرج منه وبه تكلم لم يقم بنفسسه جسما غير الله قائما يحس ، أو لم يحس حتى تقيمه القراءة ، والالسن ، فاذا ما زالت عنه القراءة خفي فلم يحس منه شيئ ، فلم يقم له عين الا أن يبين بكتا بيكتب ، وبين روح الله ، وبيت الله ، وعبد الله والقرآن الذي همو نفس كلام الله الخارج من ذاته بون بعيد ، "(١)

وقال في معرض آخر :" وقول الله في عيسى " زوح الله وكلمته "(٢) في الكلمة ، والروح فرق في المعنى لأن الذي نفخ فيه روح مظوق امتزج ، بخلقه ، والكلمة من الله غير مخلوقة لم تمتزج بعيسى ، ولكن كان بها وان كره ، لأنها من الله أمر ."(٢)

ولو كان عيسى نفس الكلمة ،والكلمة قد ذكرها في القرآن في قولسه "وكلمته القاها الى مريم " لكان عيسى بنفسه بين دفتي المصحف ."(٤)

وقال البيهقي معللا تسمية عيسى بكلمة الله :" وأما تسمية عيسى بكلمة الله من غير أب كما صار آدم مكونا بكلمة الله من غير أب كما صار آدم مكونا بكلمة الله من غير أب ولا أم ."(٥)

والدارمي رحمه الله بتفريقه بين ما أضيف الى الله من الأغيان ،وما أضيف اليه من المعاني قد وافق علما السلف وفي مثل هذا قال شيارح الطحاوية قال : والمفاف الى الله تعالى معان وأعيان ، فاضافة الأغيان الى الله للتشريف وهي مخلوقة له حبيت الله ، وناقة الله بخلاف اضافية المعاني كعلم الله ، وقدرته ، وعزته ، وجلاله ، وكبريائه ، وكلامه ،وحياته وعلوه ، وقهره وفان هذا حله من صفاته لا يمكن أن يكون شي من ذلك مخلوق وجرى على هذا أيضا ابن تيمية في الفتاوى . (1)

١\_ انظر الرد على بشر (٧١

٢- لا توجد آية بهذا النص • انما الموجود في سورة النساء ١٧١ (رسول الله وكلمته)

٣- انظر الرد على بشر ٥٠٥-٥٠٦

٤- انظر أفعال العباد للبخارى ١٣٥

مانظر الاعتقاد ٩٨

٦- أنظر الطحاوية ١٨١ ، وأنظر الفتاوي ١٥٤١-١٥٦

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT

مناقشة الدارمي لما ذهبوا اليه في قوله عليه الصلاة والسلام " خرج منــه

لما كان ظاهر الحديث " خرج منه " يثبت الكلام صفة لله قائمة به غير مخلوق في غيره ، وأنه منه بدا واليه يعود اضطر الحهمية أن يؤليوا خروحه وبدوه منه سبحانه بالاتيان من عنده ، فبين الدارمي رحمه الليه مراد المعارض من هذا التأويل وهو نفي أن يكون الله متكلما حقيقة ، شم ذكر له مذهب السلف بخصوص الكلام ، وأنه كلام الله خرج منه لا من جوف على ما جائت به الأثار الصحيحة ، واستدل على صحة مذهبهم با ثر عن عمروبين دينار فقال: "قد فهمنا مرادك ، انما تريد نفي الكلام عن الله ...... فأما خروحه من الله فلا يشك فيه الا من أنكر كلامه ، لأن الكلام يخرج من فأما خروحه من الله قلا يشك فيه الا من أنكر كلامه ، لأن الكلام يخرج من المتكفم لا محالة ، وما يصنع في هذا بقول الثلجي مع ما يرويه سفيان بن عيينه عن عمرو بن دينار قال : "أدر>ت الناس منذ سبعين سنة يقولون:

وشارح الطحاوية يويد الدارمي في أن هذا مذهب السلف ، وأن قصد ، الجهمية بمقالتهم نفي أن يكون الله متكلما حقيقة ، اذ المتكلم حقيقة من بدا منه الكلام فاذا كان ما سموه كلام الله بدا من غيره ، وكان معنى بدوه منه سبحانه اتيانه من عنده ، لم يكن كلامه بل كلام من خرج منه .

قال شارح الطحاوية : وانما قالوا منه بدا ، لأن الجهميسة مسن المعتزلة ، وغيرهم كانوا يقولون انه خلق الكلام في محل فبدا الكلام مسن ذلك المحل ، فقال السلف : منه بدا " أى هو المتكلم به فمنه بدا لا مسن بعض مخلوقاته . "(٢)

قلت وقد أجمعت الطوائف على أن المتكلم من خرج منه الكلام ولـــم يخالف في ذلك الا الجهمية والذى دفعهم الى ذلك انهم لم يستطيعوا أن ، ينفوا الكلام حقيقة والا لزمهم أن لا يكون القرآن كلام الله ،ولم يستطيعوا أن يقولوا كلامه قائم به صفة له ، اذ كان الكلام عندهم لا بد أن يكــون ، حرفا وصوتا فهو حادث ، ويستحيل أن يكون الله عندهم محلا للحوادث .

اما عن قياس المعارض خروج الكلام منه سبحانه بخروج العطا من قبل المعطي : فقد أبطله الدارمي رحمه الله من وجوه ، وبين أنه غير معقول :

<sup>1-</sup> انظر الرد على بشر ١٥٠-٥١١ ، وانظر الأثر في الاعتقاد ١٠٥ ٢- انظر الطحاوية ١٩٥-١٩٥



الأول : أن الكِلام يُخرج من نفس المتكلم بخلاف المعطى من الأُعْيِان فانه لا يخرج من نفس المعطي ، وانما يخرج من شيَّ عنده .

الثاني: أن الكلام غير بائن عن المتكلم بخلاف المعطى فانه بائين عنه .

الثالث: أن المتكلم لا يستطيع أن يهيد الكلام نفسه مرة أنية متى خرج منه ، وأنما يأتي بم له مرة أخرى ، أما المعطى فأنه يستطيع رده بنفسه ، الا أن يكون ثمة مانع يرجع الى نفس المعطى .

قال الدارمي: "وأما أن يقاس الكلام من المتكلم بالخير الذي يأتي من قبله ، والعطا الذي يخرج من عنده فانه لا يقيسه به الا جاهل مثل ابن المالجي ، لأن الخلق قد علموا أن الكلام يخرج من المتكلم بلا شك ،وأن اعطا العطا ، وبذل البذل من المال ، لا يخرج من نفس المعطي والباذل ، ولكن ، من هي موضوع عنده بعينه ، والكلام غير بائن من المتكلم ، والمسلل والعطا بائن منه ، لأن المتكلم متى شا عادفي مثل كلامه الذي تكلم بسه قبل من غير أن يرد الكلام الخارج منه الى نفسه ثانية ، ولعله لا يقدر على رد المال ، والعطا الذي خرج منه ولا أن يعود فيه بعينه ، فمن قاس هذا ، بذاك فقد ترك القياس الذي يعرفه أهل القياس ، والمعقول الذي يعرفه أهل العقل ."(١)

ولما فهم المعارض لقصور فهمه أن قول السلف بخروج الكلام منه سبحائه يقتفي أن يقولوا أن الله ذو جوف • بين الدارمي رحمه الله خطأ هذا الغهم وأنه ناشئ عن قياس الخالق بالمخلوق •وكيف يثبت أهل السنة الجوف لللله وفي التنزيل أنه سبحانه الأحد الصمد ، والصمد الذي لا جوف له •

قال الذارمي: "وأما أن نصفه بالحوف كما ادعيت علينا زورا فانا نحله عن ذلك ، وهبو المتعالى عنه لأنه الأحد الصمد . "(٢)

ونويده بما قاله ابن تيمية الل :" فان الصمد هو الذي لا حوف لـه ولا أحشا فلا يدخل فيه شيء فلا يأكل ، ولا يشرب سبحانه وتعالى ٠٠٠٠٠ ومن مخلوقاته الملائكة وهم صمد لا يأكلون ، ولا يشربون ، فالخالق لهم جل جلاله أحق بكل غنى ، وكمال جعله لبعض مخلوقاته ، فالهذا فسر بعض السلف الصمد أنه الذي لا يأكل ولا يشرب ، والصمد المصمد الذي لا جوف له ، فلا يخرج منه

١- انظر الرد على بشر ١١م-١١٥

٢- المصدر نفسه ١١٥

عين من الاغيان • فلا يلد • ولذلك قال من قال من السلف : هو الذى لا يخرج منه منه شيئ ليس مرادهم أنه لا يتكلم • وان كان يقال في الكلام : أنه خرج منه كما في الحديث " ما تقرب العباد الى الله بشيئ أفضل مما خرج منه ••••• يعني القرآن ••• فخروج الكلام من المتكلم هو بمعنى أنه يتكلم به فيسمع منه ، ويبلغ الى نميره ليس بمخلوق في غيره كما يقول الجهمية • "(1) مناقشة الدارمي انكار المريسي : أن يكون الله خلق الخلق بكلامه •

بين الدارمي رحمه الله أن خلق ما أراد الله خلقه هو بقوله " كن" لا يحتاج الناس فيه الى تأويل ، كما أنه ليس من المسائل العويمة والمجهولة عند الناس ، ذلك أن القرآن الكريم قد أثبت بآياته أن الله خلق الأشياء بكن " مم فصل بينها وبين الارادة في قوله تعالى " انما قولنا لشي اذا اردناه أن نقول له كن فيكون ، "(١) حيث أن الارادة سبقت قوله تعالى " كن " فكان المخلوق بقوله وارادته جميعا ، واذا فحعل الخلق بقوله " كن " عبارة عن تكوين المكون وايجاده جحد لما أنزل الله ، ثم أن النهي صلى الله عليه وسلم قد فسر هذه الآية وليس بعد تفسيره عليه الصلاة والسلام تفسير يقبل ،

قال الدارمي : قد افتريتما ( يعني المريسي والمعارض ) على الله جميعا فيما تأولتما من ذلك وجحدتما قول الله " انما قولنا لشي اذا ، اردناه أن نقول له "كن فيكون " اذ ادعيتما أن الأشياء لا تكون بقوله "كن ولكن يكونها بارادته من غير قول منه " كن " وهذا هو الحجود بما أنــزل الله • لأن الله جمع فيه القول والارادة فقال : " اذا أردناه فسبقت الارادة قول " كن " ثم قال "كن" فكان بقوله وارادته جميعا فكيفية هذا كما قال أصدق المادقين : أنه اذا قال لشي كن كان ، لا ما تأوله اكذب الكذابين وليست هذه المسألة مما يحتاج الناس فيها الى تأويل ، ولا هي من العويسم الذي يجهلها العوام ، فكيف الخاص من العلماء . "(٣)

وقد وافق الدارمي على هذا علما السلف وبينوا أن خلق الاشيا ، بقوله " كن " لا يستلزم أن يكول كلامه وهو شي مخلوقا ، ذلك أن كلامه وان كان حادث الاحاد ، الا أنه ليس بائنا منه فلا يكون مخلوقا ، وليلسس قوله " كن " شيئا اراد الله خلقه ليكون مخلوقا ب" كن " أخرى فيللسرم التسلسل .

١- انظر القتاوي ٢٣٨/١٧-٢٣٩

٢- النحل ٤٠

٣- انظر الرد على بشر ٥٠٥ ٥٠٥

( وَ وَهُمُ الْمُنْكَ الْمُكَالِقَةُ لِلْقُلِكُ الْمُلْكِ

اذكر منهم الامام احمد (۱)والامام عبد العزيز الكناني حيث قال: "
وكذلك قدم الينا في كتابه (يعني القرآن الكريم) خبرا خاصا "انماقولنا
لشيئ اذا اردناه ان نقول له كن فيكون "(٢)فدل على قوله باسمه مفرد .
فقال " اذا اردناه " ولم يقل : اذا اردناهما ، ففرق بين القول والثيئ ،
المخلوق الذى يكون بالقول مخلوقا ، ثم قال عز وجل: " خالق كل شيئ " فعقل
المؤمنون عن الله عز وجل أنه لم يعن كلامه وقوله في الاشيا المخلوقة لما
قدم من الخبر الخاص . "(٣)

هذا وقد بين الامام الدارمي رحمه الله الباعثلهم على عدم اقرارهم بأن الله خلق الخلق بقوله "كن " وهو أنه يلزم من الاقرار بكونه متكلما بكن اثبات أن يكون الله متكلما بسائر ما أنزل الله من الكتب على رسلمه وهذا مخالف لما أصلوه عندهم من نفي أن يكون الله متكلما أصلا .

قال الدارمي: "وانما امتنع المريسي واصحابه من أن يقروا بهذا أنهم قالوا متى أقررنا أن الله قال لشيء "كن "كلاما منه لزمناأن نقسر بالقرآن ، والتوراة ، والانجيل أنه نفس كلامه فامتنعوا من أجل ذلك ،وأن ، الله في دعواهم لم يتكلم بشيء ولا يتكلم ."(٤)

قال الدارمي: "أويحتاج في هذا الى تفسير ومخرج ؟ قد عقل تفسيره عامة من آمن بالله • أنه اذا أراد شيئا أن يقول له " كن فيكون " وشيئ لا يقول له " كن " كان فهذا المخرج من أنسه كان بارادته ، وبكلمته لا أنه نفس الكلمة التي خرجت منه ، ولكن بالكلمة كان • فالكلمة من الله " كن " غير مخلوقة ، والكائن بها مخلوق . (٥)

١\_ أنظر الرد على الزنادقة والجهمية ٧٣

٢ - ألنحل ٤٠

٣- انظر الحيده ٤٩

<sup>&</sup>lt;u> ۲</u> انظر الرد على بشر ه٠٠

هـ المصدر نفسه والصفحة

ويقال أيضا لو كانت الكلمة التي بها كان عيسى عليه السلام مظوقة للزم من ذلك أن يكون المخلوق مخلوقا بمخلوق وهو محال • قال البويطي :" من قال القرآن مخلوق فهو كافر • قال الله عز وجل :" انما قولنا لشسيئ اذا أردناه أن نقول له كن فيكون "(۱)فا خبر الله تعالى انه خلق الخلق ، بكن فمن زعم أن كن مخلوق فقد زعم أن الله حل جلاله يخلق الخلق بخلق ."(۱)

وقال الرازى مفسرا قوله تعالى " وكلمته القاها الى مريم وروح ، منه "(7)والمعنى " انه وجد بكلمة الله وامره من غير واسطة ولا نطفة (3)ادلة الدارمي على اثبات الكلام لله (3)

ولما كان المريسي والمعارض ينكران أن يكون الله متكلما حقيقـة، استدل الدارمي رحمه الله على اثبات صفة الكلام لله تعالى بآيات من القرآن وأحاديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وبأقوال الصحابة ،والتابعين واليك بعضا من هذه الأذلة :

فمن القرآن :

أولا : قوله تعالى : "بل فعله كبيرهم هذا فسألوهم ان كانسسوا ينطقون فرحعوا الى أنفسهم فقالوا انكم انتم الظالمون ثم نكسوا علسسى رؤوسهم لقد علمت ما هولا ينطقون • قال أفتعبدون من دون الله ما لاينفعكم شيئا ولا يضركم أف لكم ولما تعبدون من دون الله أفلا تعقلون • "(٥)

بين الدارمي رحمه الله أن الهتهم وهي لا تنطق لا يصح أن تكون آلهة تعبد أذ كل من كان كذلك فهو عاجز ناقص في حين أن الاله يجبأن يكسلون كاملا لا يعجزه الكلام • فلو كان اله ابراهيم لا يتكلم ما عاب آلهتهم بعدم التكلم •

قال الدارمي: قلم يعب ابراهيم أصنامهم ، وآلهتهم التي يعبدون ، بالعجز عن الكلام الا وأن الهه متكلم وقائل ."(٦)

انيا: وقوله تعالى لقوم موسى حين اتخذوا العجل: "أفلا يرون أنه لا يرجع اليهم قولا ولا يملك لهم ضرا، ولا نفعاً "(٢)وقال أيضا: "عجلا جسدا

١- ا انحل ٤٠ الأنومي

٢ انظر جلا العينين ٣٢٨ ، وانظر مصادر ترجمته ص ٧٠٠

النساء ١٧١

٤ انظر تفسير الرازى ١١٧/٦

٥- ألائبياء ٢٣-٧٢

٦- أنظر الرد على الجهمية ٣٢٥

٧- طــه ۸۹

قال الدارمي :" ففيم عابالله به العجل في عجزه عن القول والكلام بيان بين أن الله عز وجل غير عاجز عنه ، وأنه متكلم ."(٢)

وقال شارح الطحاوية:" فكان عباد العجل ـ مع كفرهم ـ أعرف بالله من المعتزلة ، فانهم لم يقولوا لموسى : وربك لا يتكلم أيفا • • • فعلم أن نفي رجوع القول ونفي التكلم نقص يستدل به على عدم الوهية العجل • (٣)

ثالثا: وممايستدل به أيضا على اثبات الكلام لله عز وجل أن الله سبحانه وتعالى يعاقب الكافرين يوم القيامة بالاعراض عن كلامهم فلو اشترك المؤمنون والكفار في أن كلا منهم لا يكلمه الله لم يكن لعقاب الكفلل بالاعراض عن كلامهم معنى ، قال تعالى " أولئك لا خلاق لهم في الأجللل ولا يكلمهم الله "(٤) يعني يوم القيامة ،

قال الدارمي: " ففي هذا بيان بين أنه لا يعاقب قوما يوم القيامة بصرف كلامه عنهم الا وأنه م^يب بتكليم قوما آخرين . "(٥)

وقال ابن القيم تعليقا على هذه الآية: فلو كان لا يكلم عبياده المؤمنين لكانوا في ذلك هم واعداؤه سواء ولم يكن في تخصيص اعدائه بأنه لا يكلمهم فائدة اصلا ."(٦)

وأما أدلته من السنة والآتار فمنها :

أولا : عن عدى بن حاتم رضي الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ما منكم من أحد الا سيكلمه الله يوم القيامة ليس بينه وبينه ترجمان . (٧)

ثانيا: وعن فروة بن نوفل قال كنت جارا لخباب رضي الله عنصصه فخرجنا معه يوما الى الجمعة فأخذ بيدى فقال: يا هناه تقرب الى الله ما استطعت فأنك لن تقرب الى الله بشيء أحب اليه من كلامه ."(٨)

١- الاغراف ١٨٤

٢- انظر الرد على الجهمية ٣٢٥

٣- انظر الطحاوية ١٨١

<sup>&</sup>lt;u>عـ آل عمران ۷۷</u>

صانظر الرد على الجهمية ٣٢٦

٦- انظر حادى الأرواح الى بلاد الأفراح ٢٤٧

γ\_ اخرجه البخارى عن عدى باب قول الله تعالى " وجوه يومئذ ناضرة ١٠ الايّة " ٨\_ اخرجه البخارى في كتاب خلق أفعال العباد ١٣٢ ، وابن أبي شبيبة فـــي المصنف ١١/١٠

ثالـ ا: عن عمرو بن دينار قال : ادر كت الصحاب النبي صلى الله عليه وسلـم فمن دونهم منذ سبعين سنة يقولون الله الخالق ، وما سواه مخلوق والقرآن ، كلام الله منه خرج ، واليه يعود .

قال الدارمي : " فهذه الأواديث قد رويت وأكثر منها ما يشبهها كلهـا موافقة لكتاب الله في الايمان بكلام الله ، ولولا ما اخترع هؤلا الزائفـة من هذه الأغلوطات ، والمعاني يردون بها صفات الله ، ويبدلون بها كلامـه من هذه الأغلوطات ، والمعاني يردون بها صفات الله ، ويبدلون بها كلامـه لكان ما ذكر الله في كتابه كافيا لجميع الأمة مع أنه محصل شاف الآ لمتأول فلال أو متبع ريبة . "(1)

تبين مما تقدم أن الله سبحانه قد أثبت لنفسه الكلام ولا يكون متكلما الا من قام به الكلام فلو كان كلامه مخلوقا في غيره لم يكن هو المتكلم به ٠

كما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم وصحابته وتابعيهم باحسان قصد أثبتوا ما أثبته الله لنفسه من الكلام وغيره • وهذه الصفة لا تستلزم محالا على الله فان اثباتها اثبات كمال لله وفي نفيها وصف له بالنقص كما تقدم من عيب ابراهيم آلهة قومه ، وعيب الله لعجل بني اسرائيل بعدم التكلم •

قال ابن تيمية: " فأهل السنة يقولون : اثبات السمع والبصر ٠٠ والكلام من الصفات الخبرية ، والصفات الفعلية كالضحك ، والنزول ١٠ صفات كمسال وأضدادها صفات نقص . "(٢)

ثم بين رحمه الله أن الكلام كمال وأن خالق الكمال في غيره الـــذى لا يستلزم اثباته له نقصا هو أحق بهذا الكمال من المخلوق المتصف به •

قال رحمه الله: فان الحياة والقدرة ••• والكلام صفات كمال ممكنـــة بالفرورة ، ولا نقص فيها • فان من اتصف بهذه الصفات فهو أكمل ممن لا يتصف بها + والنقص في انتفائها لا في ثبوتها والقابل للاتصاف بها كالحيوان أكمل ممن لا يقبل الاتصاف بها كالحمادات • (٣)

وما ذهباليه ابن تيمية هو ما ذهباليه الدارمي رحمه الله فقد بين أن الذى علم العباد الكلام أحق بهذه الصفة لأنها كمال له فقال: "وكيــف يعجز عن الكلام من علم العباد الكلام ، وأنطق الأنّام قال الله تعالى: "وكلم الله موسى تكليما . "(٩)

١- أنظر الرد على الجمعية ٣٣٤

۲ نظر الفتاوى ۱۸/٦

٣\_المصدرنفسه ٨٨/٦

٤\_ النساء ١٦٤

هـ انظر الرف على الجهمية ٣٢٤

سألة الحرف والصوت:

قدمنا سابقا الحديث عن انكار الجهمية لحديث جبير بن نفير وهو "أنكم لن تتقربوا الى الله بشيء أفضل مما خرج منه " ومع انكارهم للحديث فقـــد ذهبوا الى أن معنى خرج منه أى أتى من عنده •

ويترتب على انكارهم الحديث وتأويلهم له بما يخالف ظاهره انكار ان يكون الله متكلما حقيقة ، وقد سقنا أدلة الدارمي رحمه الله على اثبات أن الله متكلم حقيقة ، وبينا أن المتكلم من يقوم به الكلام لا من يخلق الكلام في غيره ، وسبق أن ذكرنا أن الذي دفعهم الى ذلك هو أن الكلام يجب أن يكون حروفا وأمواتا دالة على معنى ، ولما كان الحرف ، والمصوف حادثين واستحال قيام الحوادث بالله تعالى لائ محل الحادث حادث قالوا: أن الكلام لا يقوم به ،

هذا وان كان الدارمي رحمه الله لم يفرد فعلا خاصا لاثبات الحرف والصوت لله كما يليقان بجلاله ، ولم يتكلم بذلك بصريح القول ، الا أنه لا يسعيله القول الا بما قاله سلف هذه الأمة الذين أثبتوا ما أثبته الله لنفسه وما أثبته له رسوله على الله عليه وسلم من غير تعرض لكيف أو تشبيه ، مسلع علمهم أن الكلام لا يكون الا حروفا وأصواتا ، ولذلك استدل الدارمي رحمه الله على أثبات كلام الله بأدلة استدل بها علما السلف لاثبات الحرف والصوت لله سنتعرض لبعضها ان شا الله تعالى ،

والذى يبدو أن في عدم تكلم الدارمي رحمه الله في هذه المسألة يمريح القول هو أن كون الكلام حروفا ، وأصواتا لم ينكره المعارض وأما مااستدل به الدارمي رحمه الله وفيه اثبات الحرف والصوت لله فقوله تعالى: "حتى اذا فزع عن قلوبهم قالوا ماذا قال ربكم ؟ قالوا: الحق وهو العلي الكبير(١)

قال الدارمي: "عن عبد الله رضي الله عنه قال: اذا تكلم الله بالوحي سمع أهل السموات صلصلة كجر السلسلة على الصفوان • قال فيفزعون يرونه أنه من أمر الساعة • (<sup>٢)</sup>فهذا صريح في أن كلام الله يسمع • والذي يسمع السسذي هو الصوت •

واستدل أيضا بقوله تعالى : وكلم الله موسى تكليما (ق) قال الدارمي عقب ذلك : " فهذا لا يحتمل تأويلا غير نفس الكلام . "(٤) ومعروف لغة أن الكلام حروف

ا ـ سبآ ۲۳

<sup>.</sup> ٣٣ رواه البخارى • انظر فتح البارى ١٧٢/٩ • وانظر الرد على الجهمية ٣٣١ ٣- النساء ١٦٤

٤\_ انظر الرد على الجهمية ٣٢٤

قلت وقد ساق ابن حرير رحمه الله آثارا كثيرة في تفسير الآية الأوليي ورجح ما ذكره عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه وهو قوله: اذا حدث أمر عند ذي العرش سمع من دونه من الملائكة صوتا كجر السلسلة على الصفا فيغشى عليهم فأذا ذهب الفزع من قلوبهم تنادوا : مأذا قال ربكم ؟ قال : فيقسول من شاء : قال : الحق وهو العلي الكبير ."(١)

وقال الامام أحمد : فلما أوحى الله الى محمد صلى الله عليه وسلم سمع الملائكة صوتالوحي كوقع الحديد على الصفا فظنوا أنه أمر من الساعـــــ ففزعوا وخروا لوجوهم سجدا • فذلك قوله " حتى اذا فرّع عن قلوبهم " يقول حتى اذا انجلى الفزع عن قلوبهم رفع الملائكة رؤوسهم فسأل بعضهم بعدا فقالوا ماذا قال ربكم ؟ ولم يقولوا : ماذا خلق ربكم • "(٢)

ومن أدلة السلف على اثبات الصوت والحرف الندا الالهي الذي تكرر في الكتاب والسنة مع امتناع حمله على المجاز في موضع من المواضع اذ لا قرينة على التجوز ، منه نداء الأبوين في الجنة ، قال تعالى : " ونا دا هما ربهما ، الم أنه>ما عن تلكما الشجرة ."(٣)ونداء جبريل في قوله صلى الله عليـــه وسلم : أن الله تبارك وتعالى أذا أحب عبدا نادى جبريل أن الله قد أحسب فلانا فأحبه فيحبه جبريل • ثم ينادى حبريل في السماء أالله قد أحب فلا نــا فأحبوه فيحبه أهل السماء ويوضع له القبول في أهل الأرض . "(٤)

وكل هذه الأدلة المثبتة للنداء مثبتة للصوت بمعناه وحقيقته • قال ابن القيم:" وقد ذ>ر سبحانه النداء في تسعة مواضع (٥)في القرآن أخبر فيها علن ندائه بنفسه ولا حاجة إلى أن يفيد الندا عبالصوت فانه بمعناه وحقيقت .... باتفاق أهل اللغة • فاذا انتفى الصوت انتفى النداء قطعا . "(٦)

(٧) "ومما يويد ابن القيم من اللغة ما قاله صاحب الصحاح قال : النداء الصوت أما الصوت فقد قال الجرجاني عنه في تعريفاته "كيفية قائمة بالهوا علملها الى الصماخ."(٨)

١- أشظر تفسير الطبري ٨٩/٢٢

٢- أنظر الرد على الزنادقة والجهمية ٢٩

٣- الأغراف ٢٢

٤ - أخرجه البخاري انظر فتح الباري ١٧١/٩

٥- الاغراف ٢٢ ،مريم ٥٢ ، الصافات ١٠٤ ، النازعات ١٦ ، القنصص ٦٢ ،طه ١١ النمل ٨ ، فصلت ٤٧ ، الشعراء ١٠

٦- انظر مختصر الصواعق المرسلة ٢٧٧/٢

٧- انظر الصحاح ٢٥٠٥/٦

٨ـ انظر التعريفات ١١٨

(مُعَمَّمُ) مِن أَنِي الفَحَالِقُولِيَ

ومما هو ظاهر في أن الندا و لا يكون الا بصوت رواية البخاري كتابه ظق افعال العباد • قال : قال عبد الله بن أنيس رضي الله عنه سمعت النبيي صلى الله عليه وسلم يقول : أن الله يحشر العباد يوم القيامة فينا ديهم بصوت يسمعه من بعد كما يسمعه من قرب • أنا الملك ، وأنا الديان لا ينبغي لأحد من أهل الجنة أن يدخل الجنة ، وأحد من أهل النار يطلبه بمظلمة • "(1)

١٣١ أخرجه البخارى في كتاب حلق أفعال العباد ١٣١

مسألة خلق القرآن:

انقسم الناس حول مسألة خلق القرآن الى ثلاثة أقسام • قسم ذهب الصحص

القول بأن القرآن مخلوق وهم الجهمية ، والمعتزلة ومن تبعهم ٠

وقسم وقفوا فقالوا: لا نقول مخلوق هو ولا غير مخلوق ، ونسبوا من يخالفهم الى البدعة .

وقسم قالوا: بأن القرآن غير سلوق وهم أهل السنة والجماعة • .

القسم الأول وهم القائلون بخلق القرآن فهم الجهمية والمعتزلة • قال القاضي (1) عبد الجبار : وأما مذهبنا • • فهو أن القرآن كلام الله ووحيه وهو مخلوق محدث (1)

واستدل القائلون بخلق القرآن بآيات ، وأحاديث نعرض منها ما تعرض لصحة مدرلالم مدرلالم الدارمي أبالنقض وهذه الأدلة هي : فمن القرآن :

قوله تعالى "انا جعلناه قرآنا عربيا لعلكم تعقلون "<sup>(۲)</sup>وقوله تعالى ولكن جعلناه نورا نهدى به من نشا<sup>ء</sup> من عبادنا "<sup>(۳)</sup>.

قال الدارمي مبينا وجه استدلالهم :" فادعوا أنه لا يقال لشي جعلناه الا وذلك الشي مخلوق ."(٤)

وقال القاضي عبد الجبار: " لأن الجعل والفعل سوا ً في الحقيقة • وكــل ذلك وما شاكله يدل على حدث القرآن . "(٥)

ومن السنة : قرله عليه الصلاة والسلام : يجي القرآن شفيعا لما حبه "(٦) قال المعارض مخاطبا أهل السنة : ان قلتم بهذا الحديث كان نقفا لما ادعيتم أن القرآن غير مخلوق لائه لا يتراءى شي في صورة الا وذلك المترائي والمتكلم في قيا س مذهبه مخلوق ."(٧)

وهذا الحديث الذي ساقه الدارمي ذكر الامام أحمد حديثا يماثله بلفظ آخر ثم قال عقبه: فأدعوا أن القرّان مخلوق من قبل عذه الأحاديث . (٨)

واحتج المعارض أيمًا لمذهبه بلعض حجج الجهمية فقال: تقولون: يا رب القرآن افعل بنا كذا، وكذا · أيصلي أحد للقرآن كما يصلي لله ؟ قصلاً الله الدارمي: " يعني أن القرآن مخلوق مربوب . (٩)

١- انظر الأصول الخمسة ٢٨٥

٢\_ الزخرف ٣

۳- الشوري ۲ه

<sup>&</sup>lt;u> ٤٨٠ على بشر ١٨٠</u>

صانظرالمفني ٩٤/٧

٦- اخرجه مسلم بلفظ قريب منه عن أبي أمامة باب فضل قراءة القرآن وسورة البقرة • والسيوطي فيالجامع بلفظ أقرؤوا القرآن وصححه الالباني رقم ١١٧٦

٧- انظر الرد على بشر ٤٨٢٠

٨- أنظر الرد على الزنادقة والجهمية ١٠٠٠

٩- انظر الرد على بشر ٤٧٣

THE PRINCE GHAZI TRUST

ويبدو أن أصل قول المعارض هذا ما ورد في الأثر عن النبي صلى الله عليه وسلم في دعائه : " يارب القرآن العظيم ، ويا رب طلم وياسين "(١)فالقرآن مربوب والمربوب محدث اتفاقا .

وأما القسم الثاني فيم الواقفة قالوا : لا نقول مخلوق هو ولا غير مخلوق المسلمات التسم الثاني في الواقفة قالوا : لا نقول مخلوق وقد بين الدارمي رحمه الله أن هذا القول هو رأى آخر للمعارض • قال الدارمي فا دعيت أن قول الناس في القرآن أنه مخلوق وغير مخلوق بدعة • "(٢)

واحتج هوًلا أولا: أنه لم يكن يخاض فيه على عهد رسول الله صلى الله على الله على عهد رسول الله صلى الله عليه عليه وسلم وأصحابه وأنهم كانوا يكرهون الخوض في القرآن "(<sup>(۳)</sup>هذا وقد اعتبر الدارمي رحمه الله قول القائلين بالوقف في زمانه امتدادا لاعتقاد الجهمية في القرآن وانما استتروا بالوقف مخافة أن يصيبهم القتل ، والفضيحة والادًى من السلطان .

قال الدارمي: "فاحتال رجال ممن كانوا يؤمنون باعتقاد التجهم حيلة لترويج فلالتهم في الناس ولم يمكنهم الافصاح به مخافة القتل والفضيحسسة والعقوبة من الخليفة المنكر لذلك استتروا بالوقف من محض التجهم اذ لم من يجوز لهم من قبله ."(٤)

ثانيا: واحتجوا بما رووه عن أناس من مشيخة رواة الحديث سئلوا علمان القرآن فقالوا: لا نقول فيه بأحد القولين وأمسكوا عنه •

×××××××××××

xxxxxxxxxxxxxxxxxxx

××××××

٢- انظر الرد على بشر ٦٤٤
 ٣- انظر المصدر نفسه والصفحة ، والرد على الجهمية ٣٤٢

<sup>&</sup>lt;u>٤۔ انظر الرد على بشر ٣٦٦</u>



مناقشة الدارمي لادُلة الجهمية :

بين الدارمي رحمه الله أن لفظ " جعلناه " الوارد في هذه الآية ليسس معناه خلقناه • بل معناه صرفناه من لغة الى لغة أخرى • فجعل بمشيئتسسه القرآن عربيا من كلامه • وجعل التوراة والانجيل عبرانيا من كلامه سبحانسه اذ هو سبحانه عالم باللغات وقد جعل كلامه بلسان الرسول الذي أرسله •

قال الدارمي: "انما الكلام للهبدا وآخرا وهو يعلم الالسنة كلها ويتكلم بما شاء منها مان شاء تكلم بالعربية ، وان شاء بالعبرية ، وان شاء بالعبرية ، وان شاء بالسريانية وعلت التحوراة بالسريانية وعلت التحوراة والانجيل من كلامي عبرانيا ، لما أنه أرسل كل رسول بلسان قومه بلغاتهم في السنتهم وقوله " جعلناه " صرفناه من لغة الى لغة أخرى وليس "انا جعلناه " خلقناه خلقا بعد خلق في دعواكم فهو مع تصرفه في كل أحواله كلام الله غير مخلوق و "(٢)

وهذا الذي بينه الدارمي رحمه الله صحيح باعتبار أن جعل قد تعسدت الى مفعولين ، واذا كانت كذلك فليس معناها خلق وانما معناها صيّر وصرفّ ، قال ابن قتيبة في مختلف اللفظ<sup>(٣)</sup>وأما الموضع الذي يكون فيه " جعل" غير خلق ، فاذا رأيته متعديا الى مفعولين كقوله تعالى" وقد جعلتم الله عليكم كفيلا" (٤) ي صيرتم ، وكقول القائل " ; جعل فلان أمر أمرأته فيسمي يدها .

قلت وهذا هو الموافق أيناللغة · قال صاحب الصحاح : وجعله الله نبياً الى صيره . (٥)

وقد بين الامام الكناني أن الذى يحدد معنى جعل هو وصلها بّلمة أخرى وذكر أنه لما أنزل الله "جعل " التي هي هلى معنى التصيير أنزلها من القول الموصل الذى لا يدرى المخاطب به معناه حتى يصل الكلمة بكلمة بعدها فيعلم ما أراد بها ، وأن تركها مفصولة لم يصلها بغيرها من الكلام لم يفهـــم

۱\_الزخرف ۳

۲ انظر الرد على بشر ٤٨١ -٤٨٢

٣- انظر مختلف اللفظ ٣٣٤ ، انظر مثله في الطحاوية ١٨٦ ،والرد على الزنادقة والجهمية ٢١

٤\_ النحل ٩١

صدانظر الصحاح ١٦٥٦/٤

السامع لها ما يعني بها ، ولم يقف على ما أراد بها ، فمن ذلك قوله تعالى يا داود انا جعلناك ولم يصلهــا بخليفة لم يعقل داود ما أراد بخطابه (٢)

وقد بين الامام أحمد أن جعل من كلام المخلوقين الذى حكاه الله فيلي القرآن على وجهين على معنى التسمية كقوله تعالى " وجعلوا الملائكة الذين هم عباد الرحمن اناثا .

والوجه الآخر على فعل من أفعالهم كقوله تعالى " يجعلون أصابعهم فــي آذانهم "(٤)فهذا على معنى فعل من أفعالهم .

وذكر البيهقي في الاعتقاد أن جعل بمعنى سمى فقال: انا جعلناه قرآنا عربيا و"(٥)معناه سميناه قرآنا عربيا وأنزلناه مع الملك الذي اسمعنـاه اياه حتى نزل به بلسان العرب ليعقلوا معناه ، وهو كما قال الله عز وجل "ويجعلون لله ما يكرهون " (١)يعني يصفون لله ما يكرهون ولم يرد بـــه الخلق ."(٧)

هذا وقد الزم الدارمي رحمه الله القائلين بخلق القرآن أن كانت جعل بمعنى خلق أن يفسروها به في جميع الآيات المتضمنة لكلمة جعل ، وساق لهم آيات كثيرة ليظهر بُعْدُ تأويلهم وعدم شموله وفساده .

قال الدارمي: "ما ذنبنا ان سلب الله منكم معرفة الكتاب والعلم به وبمعانية وبمعرفة لغات العرب، حتى ادعيتم أن كل شئ يقال له " جعلناه " فهو خلقناه و أرايتم أيها الجهلة قول الله " وجعلنا في ذريته النبوة والكتاب "(<sup>(A)</sup> هو خلقنا في ذريته النبوة والكتاب ... أم قوله : واجعلني من ورثة جنة النعيم "(<sup>(P)</sup> هو واخلقني وقعد فرغ من خلقه ؟ أم قول الرجال للرجل : جعلك الله بخير ، أهو بمعنى ما قلتم ؟ ((10))

يظهر مما تقدم أن الدارمي لم يجوز أن تكون جعل بمعنى خلق في كــــل

١٦ ص ٦٦

<sup>71-70 03-1-1</sup> 

٣ـ الزخرف ١٩

٤\_ البقرة ١٩

مالزخرف ٣

<sup>7-</sup> النحل ٢٢

٧- انظر الاعتقاد ٩٧

٨\_ الحديد ٢٦

<sup>&</sup>lt;u>٩- الشعراء م</u>

١٠- انظر الرد على بشر ٤٨١

آيات القرآن الكريم المتضمنة لها ، وهذا لا يعني لأنه يرى ان تكون في بعض المواضع بمعنى خلق ، بيد أنه رحمه الله لم يتعرض لذلك ، وما أخال اعراضه عن بيان هذا الوجه من معاني جعل جهلا بذلك منه ولا غفلة بل جل همه رحمــه الله اظهار فساد تفسير الجهمية ، ومن تبعهم "لجعل" في قوله تعالى " انا جعلناه قرآنا عربيا ".(١)

وقد بين السلف رحمهم الله أن جعل تأتي بمعنى ظق اذا تعدت الصحصى مفعول واحد ومثلوا لذلك بآيات من القرآن الكريم .

قال شارح الطعاوية فان " جعل " اذا كان بمعنى خلق يتعدى الى مفعول واحد كقوله تعالى " وحعلنا مسسن واحد كقوله تعالى " وحعلنا مسسن الما كل شي خي افلا يؤمنون "(٣)ووافقه ايذا ابن قتيبة والامام احمسد وغيرهما ."(٤)

اما الامام الكناني رحمه الله فقد بين أن جعل بمعنى خلق من القسسول المفصل وهو الذي يستغني السامع أذا أخبر به عن أن توصل له الكلمة بغيرها من الكلام ومثل لذلك بما مثل به شارح الطحاوية وقال: فأما جعل الذي على معنى خلق فأن الله عز وجل جعله من القول المفصل وأنزل القرآن به مفصلا وهو بين لقوم يفقهون والقول المفصل يستغني السامع أذا أخبر به عن أن توصل له الكلمة بغيرها من الكلام أذ كانت قائمة بذاتها على معناها فمسسن ذلك وعلى ألى السمح والأبهار والأفئدة و (٥) فعقلت العرب عنه أنسه عنى خلق لكم الدكل من القول المفصل فسواء قلت خلق أو جعل و (١)

وجملة القول أنه لايصح تجريد لفظ " جعل" عن معناه خلق في المواضحا التي هو فيها بهذا المعنى كذلك من الغلط طرده بهذا المعنى " الخلق" في كل المواضع التي هو فيها .(٧)

ما استدل به الدارمي على بطلان القول بخلق القرآن •

ومما استدل به الدارمي رحمه الله أيضا على بطلان القول بخلق القرآن أولا : عيب الله سبحانه وتعالى على المشركين قولهم عن القرّان في كتابه

١\_ النحل ٩١

٢ - الانعام ١

٣ - الانبياء ١٠

٤ - انظر الطحاوية ١٨٦ ، ومختلف اللفظ ٢٣٤ ، والرد على الزنادقة ٢١

مدالنحل ٧٨

٦- انظر الحيده ٦٠

٧- انظر مفاتيح الفقه الحنبلي ١٩٨/١



قال الدارمي: فمن ذلك ما أخبر الله تعالى في كتابه عن زعيم هـولاً الأكبر ، وامامهم الأكفر الذي ادعى أولا أنه مخلوق : وهو الوحيد ، واسمسه الوليد بن المغيرة • فأخبر الله عن الكافر دعواه فيه عمم أنكر عليه دعواه وردها عليه ووعده النار أن ادعى أنّ قول الله قول البشر ، وقوله " ان هذا الا قول البشر " وقول هولًا الجهمية " هو مخلوق " واحد لا فرق بينهما فبئس التابع وبئس المتبوع ."(٢)

ثانيا: أن لو كان مظوقا في غيره لم يكن كلامه سبحانه بل كان كـــلام من خلق فيه • وحينئذ يكون المتكلم بالقرآن مخلوقا • ولو كان المتكلسم به مخلوقا لم يكن هناك معنى للتحدى بالاتيان بمثله اذ يقدر المخلوق الأخسر على الاتيان بمثله •

قال الدارمي: " ولو كان كلام المخلوقين ومنهم لقدر المخلوق الاخَر أن ياتي بم له أو بأحسن منه • لانه لم يتكلم مخلوق بحق وباطل من الشعر والخطـــب أو المواعظ أو من كلام الحكمة أو غير ذلك الا وقد أتى بمثله أو بأحسن منسه نظراؤه من هم في عصره اوممن بعده . "(٣)

شالشا: قوله صلى الله عليه وسلم : فضل القرآن على سائر الكلام كفضل ، الله على خلقه ."(٤)

قال أبو سعيد : ففي هذه الأحاديث بيان أن القرآن غير مخلوق لانه ليحس شيٌّ من المخلوقين من التفاوت في فضل ما بينهما كما بين الله ، وبيسسن خلقه في الفضل لأن فضل ما بين المخلوقين يستدرك ولا يستدرك فضل الله عليي خلقه ٠٠(٥)

مناقشة الدارمي استدلال المعارض بقوله عليه السلام " يجيُّ القرآن شفيعاً ٠٠ 

لم يرد الدارمي رحمه الله سند الحديث بل أقر بصحته ضمنا ذلك أنسحا رد التأويل الذي ذهب اليه المعارض وبين ما علمه المسلمون عن كلام اللــــه وأنه لا يجسم بصورة انسان له فم ، ولسان ينطق • وانما يحس بالقرآن قرئ أو كتب ، فأن زالت عنه القراءة والكتابة لم يوقف له على حسم ولا

١- المدثر ٢٥

٢\_ انظر الرد على الجهمية ٣٣٨

٣- المصدر نفسه والصفحة

٤ـ اخرجه الترمذى في جامعه ١٤٨/٥ وقال حسن غريب ، والدارمي في سننه مــن نفس طريق الترمذى عن أبي سعيد بلفظ قريب منه " و فضل كلام الله • • • " ٤٤١/٢ مـ انظر الرد على الجمعية ٣٣٩

صورة • ثم أوّل الحديث بما لا يحيله ظا هره ، وبين المقصود منه ، وأنه لا يتعارض مع المعقول عند المسلمين • ذلك أن الذي يأتي يوم القيامة شفيعا ثواب قراءة المراللقرآن لا القرآن نفسه • وهذا الثواب يصوره الله فللما عين المؤمنين بصورة آت •

قال الدارمي : ان القرآن كلام ليس له صورة ,ولا جسم ،ولا يتحول صورة أيدا له لسان ، وفم ينطق به ، ويشفع ، قد عقل ذلك جميع المسلمين فلما كسان المعقول ذلك عندهم علموا أن ذلك ثواب يصوره الله في عين المؤمنين جسزا وليم عن القرآن الذى قرأوه واتبعوا ما فيه ليبشر به المؤمنين ، ونفسسس القرآن كلام غير مجسم في كل أحواله انما يحس به اذا قرئ ، فاذا زالت عنه القرآءة لم يوقف له على جسم ، ولا صورة ، الا أن يرسم بكتاب ."(١)

ونوَيده بما قاله الامام أحمد قال : كلام الله لا يجيُّ ولا يتغير من حال الى حال ، وانما معنى أن القرآن يجيُّ أنه يجيُّ ثواب القرآن (فيقول) يا رب (٢)

أما قول المعارض لأهل السنة : تقولون يا رب القرآن افعل بنا كذا وكذا

وقوله : ايملي أحد للقرآن كما يملي لله ،يعني بذلك أن القرآن مخلوق، فقد

أقر الدارمي رحمه الله جواز الدعا عبقول من قال: يا رب القرآن افعل بنا كذا ، وكذا ، وبين أن مل هذا الدعاء ليس معناه أن القرآن مخلصوق مربوب على ما ذهب اليه المعارض ، بل هو من قبيل اسناد الربوبية الى صفة من صفاته تعالى ، واستدل على ذلك بقوله تعالى " سبحان ربك بالعزة عما يصفون "(٣) فكما لا تكون العزة مخلوقة باضافتها الى الرب جل وعلا ، كذلسك القرآن ،

قال الدارمي: ارايتك ان عرضت بالقرآن أنه مخلوق لما أنه قد قصال بعض الناسيا رب القرآن • فجعلته مخلوقا بذلك • فقد قال الله تعالى: "سبحان ربك رب العزة عماً يصفون "أفتحكم على عزة الله بقوله" رب العزة "كما حكيت على القرآن ؟ ويحك انما قوله "رب العزة "يقول: "ذى العزة" وكذلك ذو الكلام كقوله " ذو الجلال والاكرام "(٤)

١- انظر الرد على بشر ٤٨٢

٢- انظر الرد على الزنادةة والجهمية ١٠٠

٣ - المافات ١٨٠

إ\_ انظر الرد على بشر ٤٧٣ ، سورة الرحمن ٢٧

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ثم بين رحمه الله أن الصلاة انما تكون لله لا يخص بها القصرآن ولا غيره لان القرآن كلام الله ، وصفته شأنه شأن قدرته ، وسلطانه فانه لا يقصد اليها بصلاة ، فالقرآن انما يصلي به لله تعالى ، وان كان الله لا يوجد الا بصفاته اللازمة له .

قال الدارمي: "انه لا يصلي للقرآن ولكن يصلى به لله الواحد الذى هذا القرآن كلامه ، وصفته ، لايخص بالصلاة قرآنا ولا غيره ، كما أن علم وقدرته ، وسلطانه ، وعزه ، وجلاله لا يصلى لشئ منها مقصودا بالصللة اليها وحدها ."(۱)

1- انظر الرد على بشر ٤٧٣

احتجاج الدارمي على الواقفة:

الواقفة هم القائلون عن القرآن : لا نقول مخلوق هو ، ولا غير مخلوق وقد استدلوا على ذلك :

أولا : أنه لم يت>لم في ذلك باثبات ، ولا نفي على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه .

دانيا : أنه روى عن أناس من مشيخة رواة الحديث حين سئلوا عن القرآن قالوا: لا نقول فيه بأحد القولين ، وأمسكوا عنه ، وحرهوا الخوض فيهه وهولاً كما ذكرهم الدارمي هم أبو أسامة ({) وأبو معاوية (٢)

الدا: واحدم المعارس في بعض مواقفه من القرآن بما رواه ابـــن الثلجي هن أبي يوسفأنه ترك الصلاة خلف من ادعى أن كلام الله غيــــر مخلوق (٣)يعني بذلك أن أبا يبوسف >أن من الواقفة .

اعتبر الدارمي رحمه الله قول القائلين بالوقف في زمانه امتدادا لاعتقاد الجهمية في القرآن ، وانما استتروا بالوقف مخافة أن يصيبهم القتل والفضيحة والأدَّى، من السلطان •

قال الدارمي " فاحتال رجال ممن كانوا يؤمنون باعتقاد التجهيم حيلة لترويح ضلالتهم في الناس • ولم يمكنهم الافصاح به مخافة القتــل والغضيحة ، والعقوبة من الخليفة المنكر لذلك ، فاستتروا بالوقسيسية من مخص التجهم ، ذ لم يكن يجوز لهم من اظهاره مع المتوكل ما كان يجوز لـمم من قبله ٠(٤)

يم توجه الدارمي رحمه الله الى ادلتهم التي اتخذوا منه ستارا لأظهار مقالتهم بالوقف • فأيدهم رحمه الله في كراهة السلف الخصيوض في القرآن وصوّب فعل السلف • فبين أن هذه الَّراهة لم تكن منهم عفوية ولا هروبا من الحق وبيانه للناس • بل >ان لامرين ا عنين :

أولهما : أن الخوص في القرآن لم يكن في عهدهم علانية كما هو ظاهر في عصر الامام الدارمي .

وثانيهما: أن السلف انما كرهوا ذلك مخافة أن يتأول أهل البدع في

۱- هو حماد بن سلمة وقد ترجم له ۲۵۰

٢ ـ هوأبومعاوية الضرير وقد ترجم ١٠٠٥

٣- انظر الرد على الجهمية ٣٤٤ ، وانظر الرد على بشر ٦٤-١٦٩٦٤

<u>٤ انظر الرد على بشر ٤٦٦</u>

القرآن بما تأوّل فيه المتأولون فيما بعد • واذا فلو كان ما كان مصن الحهمية في عصرهم لتصدى العلما ولهم لكشف زيفهم ودفع باطلهم ، وقصد حصل أن سجل العلما وانكارهم ضد الجهمية ومن تبعهم • ولامُر الخلفصا وقتلهم كما همّ عمر بن الخطاب بقتل صبيغ لتتبعه متشابه القرآن •

قال الدارمي: فكره القوم الخوض فيه اذ لم يكن يخاض فيه علانيسة وقد أصابوا في ترك الخوص فيه اذلم يعلن • فلما أعلنوه بقوة السلطان ، ودعوا العامة اليه بالسياط ، والسيوف ، وادعوا أن كلام الله مخلوق أنكر عليهم من غبر من العلما ، ومن بقي من الفقها ، فكذبوهم وحفروهم وحذروا الناس أمرهم وفسروا مرادهم من ذلك ، (۱)

وقال أيضا : انما كره السلف الخوض فيه مخافة أن يتأول أهل البدع والفلال ، وأغمار الجهال ، ما تأولت فيه أنت وامامك المريسي فحين تأولتم فيه خلاف ما أراد الله ، وعطلتم صفاته وجب على كل مسلم عنده بيان أن ينقض عليكم دعواكم ، ولم يكره السلف الخوض في القرآن جهالة بأن كلام الخالق غير مخلوق ، ولا جهالة أنه صفة من صفاته جتى لو ادعى مدع فصي زمانهم أنه مخلوق ما كان سبيله عندهم الا القتل كما هم عمر بن الخطصاب رضي الله عنه بصبيغ أن يقتله أذ تعمق في السوآل عن القرآن . (٢)

ونويده بما قاله ابن قتيبة قال : وانما يحوز أن يؤمر بهذا (اى بالوقف والسكوت) قبل تفاقم الامر ووقوع الشحنا ، وليس في غرائييز الناس احتمال الامساك عن أمر في الدين قد انتشر هذا الانتشار وظهر هذا الظهور . . . . . وقد كان لهولا أسوة فيمن تقدمهم من العلما حين تكليم جهم ، وأبو حنيفة في القرآن ، ولم يكن دار بين الناس قبل ذلك ، ولا عرف ، ولا كان مما تكلم الناس فيه ، فلما فزع الناس الى علما عهم ليقولوا بدعة لم يتكلم الناس فيها ولم يتكلفوها ، ولكنهم ازالوا الشك باليقين وجلوا الحيرة وكشفوا الغمية وأحمع رأيهم على أنه غير مخلوق فافتوهم بذلك ، وأولوا بالخجج والبراهين وناظروا وقاسوا ، واستنبطوا الشواهد من كتاب الله عز وجل . (٢)

وقال الامام الاشعرى :قان قالوا : قلنا ذلك لأنّ الله لم يقل فيلم

۱\_ انظر آلرد على بشر ٤٦٧

٢- المصدر نفسه ٢٦٥

٣ انظر مختلف اللفظ ٣٤٦\_٣٤٦

THE PRINCE GHAZI THOUGHT

ولم يقل في كتابه أنه غير مخلوق ، ولا قال ذلك رسوله ، ولا أجمع عليه المسلمون فوقفنا لذلك ، ولم نقل أنه مخلوق ولا أنه غير مخلوق ، يقال لهم : فهل قال الله عز وجل لكم في كتابه قفوا فيه ، ولا تقولوا غيار مخلوق ، وقال لكم رسول الله صلى الله عليه وسلم توقفوا عن آن تقولوا أنه غير مخلوق أجمع المسلمون على لتوقف عن القول أنه غيرمخلوق ؟ فأن قالوا نعم بهتوا ، وأن قالوا لا ، قيل لهم : فلا تقفوا عن أن تقولوا غير مخلوق بما الحجة التي بها الزمتم أنفسكم التوقف . (۱)

وقال الامام أحمد حين سئل: هل لهم رخصة أن يقول الرجل كلام الله م شم يسكت؟ قال؟ ولم يسكت؟ لولا ما وقع فيه الناسكان يسعه السكوت، ولكن حيث تكلموا فيما تكلموا لأنّ شيءً لا يتكلمون .(٢)

بعد أن بين الدارمي رحمه السباب كراهة السلف ويه الخوض في مسألة خلق القرآن بين للمعارض أنه وأن يك أبو معاوية وأبو أسامة قد توقفوا عن الخوض في هذه المسألة فأنه قد ثبت عن سلف الأمة أقوال كثيرة فلي الانكار على الجهيمة وتقرير أن القرآن كلام الله غير مخلوق ، من هله الاقوال قول عيسى بن يونس " لا تجالسوا الجهمية وبينوا للناس أمرهم كي يعرفوهم فيحذروهم " وقول ابن المبارك " لأن أحكي كلام اليهود والنصارى أحب اليّ أن أحكي كلام الجهمية . " ("أ وقال عمان بن أبي شيبة: " هولا الذين يقولون كلام الله ويسكتون ، شر من هنولا ممن قال: القلسرآن مخلوق . " (٤)

قال الدارمي: "ولم يقل أبو أسامة ب وأبو معاوية أنه متى مسا أظهرت الجهيمة محتتهم وأذاعوا كفرهم ودعوا الناس اليها • فأمسكوا عن الانكار عليهم حتى يستمر في الناس كفرهم وتدرس سنن رسول الله صلى الله عليه وسلم • "وقال أيفا: "وأن يك أبو أسامة ، وأبو معاوية • • • جنسوا عن الخوص فيه أذ لم يكن يخاص فيه في عصرهم فقد جسر على الرد عليهسم من كان أعلم منهم مثل ابن المبارك ، وعيسى بن يونس وغيرهم • (٥)

١\_ انظر الابانه ٢٩\_٢٩

١٠٥ نظر ملحق الجهمية لائبي داود السجستاني

٣\_ انظر الرد على بشر ٤٦٨

٤ انظر ملحق الجهمية لائبي داود السجستاني ١١١

طعن الدارمي رحمه الله في ناقل هذا الأثر عن أبي يوسف وهو ابـــن المُعرب حيث أنه لا يجوز الرواية عنه لما هو معلوم من ضلاله وكفــــره فضلا عن عدم سماع المعارض من أبي يوسف • ثم افترض الدارمي صحة الأثـر عن أبي يوسف ورتب على ذلك عدم قبوله من أبي يوسف لأنه ليس من التابعين ولا من أجلة أتباع التابعين •

قال الدارمي: وأما ما ادعيت على أبي يوسف من رواية ابن الثلجي فلم يقم لك به حجة • فكيف اذا لم تسمعه لأنه المطعون في دينه • • فأن لم تعرف بذلك فسم رجلا عالما رضي بابن الثلجي في الفتيا ، والرواية اماما به في السنة • • • وأما أبو يوسف فأن صح عنه ما روى ابن الثلجي فمردود عليه غير مقبول منه • فأنه لم يكن من التابعين ، ولا من أجلة أتباع التابعين فينصب اماما يقتدى به في ترك الملاة خلف من يناقسسف الجهمية ، ويرد المحدثات من كفرهم ويزعم أن كلام الله غير مخلوق • (١)

ولم يكتف الدارمي سهذا في رده بل بين أن أبا يوسف لو كان قائللا بالوقف على ما ادعى المعارض ما صح ما نسبه هو الى أبي يوسف من أنسه همّ بعقوبة المريسي وأخذه بسبب هذه المقالة .

قال الدارمي: "وكيف يحتح بأبي يوسف في ترك الصلاة خلف من يدعــي أن كلام الله غير مخلوق ، ولا تحتج به على نفسك فيما رويت عن المريسي من ضلالاته وقد رويت عن أبي يوسف أنه هم بعقوبته وأخذه فيها حتى فــرّ من مجلسه الى البصرة . (٢)

قلت والصحيح الدابت عن أبي يوسف أنه أنكر القول بظق القرآن فقد سئل رحمه الله : أكان أبو حنيفة يقول القرآن مظوق • قال : معلل الله ، ولا أنا أقوله • (٣) فاذا ثبت أنه ينكر القول بظق القرآن علم بهذا أنه يثبت القرآن كلاما لله صفة له • وصفاته لا يتوقف فيها بل يقطع بأنها غير مظوقة • وعلم من هذا أيما أن هذه الفتيا ملفقة عليه مصن أبن الثلجي أو المعارض نفسه •

١\_ انظر الرد على بشر ٤٦٨

٢ـ المصدر نفسه ٢٦٨ـ٢٦٩

٣- انظر الاعتقاد ١٠٧

رد الدارمي قول الواقفة: لا ندرى مخلوق هو أم غير مخلوق •

افترض الدارمي رحمه الله قصور علمهم في معرفة ذلك وبين لهمم أن الأشياء كلها لا تخرج عن شيئين .

أحدهما : الخالق بجميع صفاته ، وهو غير مخلوق بجميع صفاته ،

والآخر : المخلوق بجميع صفاته وهو مخلوق بجميع صفاته و

يم طالبهم النظر في القرآن ان كان صفة للمخلوق أم صفة للخا**لق •** فان ، كان صفة للمخلوق مخلوقة • وان كان صفة كان صفة للمخلوق مخلوقة • وان كان صفة للخالق فهو غير مخلوق •

قال الدارمي : أما قولكم : لا ندرى مخلوق هو أم غير مخلوق • فان كان ذلك منكم قلة علم به وفهم • فان بيننا وبينكم فيه النظر بما يبدل عليه الكتاب ، والسنة ، ويحتمل العقول • وجدنا الأشياء كلها شيئين: الخالق بجميع صفاته ، والمخلوقون بجميع صفاتهم • فالخالق بجميسع صفاته غير مخلوق • والمخلوقين بحميع صفاتهم مخلوقة • فانظروا في هذا القرآن فان كان عندكم صفة المخلوقين فلا ينبغي أن تشكوا في المخلوقين وفي كلامهم ، وصفاتهم فانها مخلوقة كلها لا شك فيها • فيلزم م في دعواكم حينئد أن تقولوا كما قالت الجهمية • • وان كان عندكم هو صفة الخيالق وكلامه حقا ومنه خرج • فلا ينبغي لمصل يؤمن بالله ، واليوم الاخر أن يشك في من صفات الله ، وكلامه الذي خرج منه أنه غير مخلوق . (١)

هذا وقد احتح الدارمي رحمه الله على الواقفة بجميع ما احتج بصه على تحقيق كلام الله من كتاب الله ، ومن حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم • ذلك أن القرآن كلاء الله وأنه غير مخلوق وقد سبق ذكر بعضها •

قال الدارمي:" والحجة على هذه العماية أيضا جميع ما احتججنا به من كتاب الله في تحقيق كلاً الله ، وما روينا فيه من آثار رسبول الله صلى الله عليه وسلم فمن بعده : أن القرآن نفس كلاً الله ، وأنه غير مخلوق . (٢)

۱- انظر الرد على الجهمية ۳۶۳-۳۶۳ ۲- المصدر نفسه - ۳۶۶



## المبحثالثاني

الصفات الذاتية الخبيرية

الصفة الأولى: صفــــة الـــوجــــة

الصفة الثانية : صفــــــقاليديــــن

الصفة الثالثة : صفــــة اليمين والكـــف

الصفة الرابعة : صفـــــة الأصــابح

الصفة الخامسة: صفــــــة الرجل والقــدم

صفة الوجه:

ذهب المريسي الى أن حميع ما ذكر في القرآن والسنة من الوحه المضاف الى الله عز وحل لا يخلو عن معان هي غير المعنى الظاهر من اللفظ • وقلي تابعه ابن فورك ، ولكنه خالفه في تأويله لقوله تعالى " ويبقى وجه ربك ذو الجلال والاكرام "(۱)حيث أثبت ابن فورك الوجه لله حقيقة دون تأويل فقال :" الوجه الثاني أن يراد بذكر الوحه المضاف الى الله عز وجل ( الوجه ) حقيقة حسب ما يقول • وذلك >قوله تعالى " ويبقى وجه ربك ذو الجلال والاكرام • "

بينما ذهب المريسي في تأويله لهذه الآية ولقوله تعالى " كل شي هالك الا وجهه "(٢)الى أن المراد الله نفسه فقال : "أى يبقى وحده ، ونظر لذللك بما قيل في اللغة : وجه الشي ، ووجه الامر ، ووجه الحائط ، فالوجه فيها مراد به نفس الشي المضاف اليه .(٣)

قال القاضي عبد الحبار: "دل شيوخنا بذلك على أن المراد به "الوجه " غير ظاهر الآية لما قال (فأينما تولوا فثم وحه الله "(٤)ولو أريد بـــه الحقيقة لم يصح • فالمراد اذا ذاته • وقد يذكر الوجه ويراد به نفس الشيء كما يقال: وجه الطريق ، ووجه الرأى • "(٥)

وقد تابع المريسي في تأويله الوحه بالذات متأخرو الأشاعرة كالأمَــدى ، والبغدادى . (٦)

وللمريسي تأويل آخر في قوله تعالى "ويبقى وحه ربك "قال :" ما توجه الله" الى ربك من الاغمال الصالحة ، وأول قوله تعالى "اينما تولوا فثم وجه الله" بأن المراد بالوجه في اللاية القبلة ، قال :" ثم قبلة الناس يتوحمون اليها ...، أى قبلة الله ."(٧)

ثم أول حديث حذيفة بن اليمان رضي الله عنه وهو : ان العبد اذا قام يصلي أقبل الله عليه بوحهه الكريم فلا يصرفه عنه حتى يكون هو الذى ينصرف أو يحدث نفسه حديث سو، • "(٨)أول الوجه بالنعمة •

١- الرحمن ٢٧ وانظر مشكل الحديث ٢٢١

۲ـ القصص ۸۸

٣- انظر الرد على بشر ١٥٥

٤- البقرة ١١٥

ص انظر متشابه القرآن ٦٣٧/٢ ، وانظر الأصول الخمسة ٢٢٧

٦- انظر غاية المرام ١٤٠ ، وانظر أصول الدين ١١٠

۷۔ انظر الرد علی بشر ۱۵

٨- اخرجه ابن خزيمة باب الزحر عن بصق المصلي أمامه ٦٢/٦ ، وفيه "" أو
 يحدث حدثا " بدلا من " حديث سو " ، وأخرحه البزار بمعناه في باب الالتفات
 في الصلاة ، انظر كثف الأستار عن زوائد البزار ، ٢٦٧/١

قال المريسي يحتمل أن الله يقبل عليه بنعمته ، واحسانه وافضاله ،وما أوجب للمصلي من الثواب . "(۱)

يظهر مما تقدم أن المريسي قد أول الوجه أحيانا بالذات ،وأخرى بالنعمة وأحيانا بمايتوجه الى الله من الأعمال الصالحة ، وأخرى بالقبلة ، ومهما يكن من أمرفان الهدف من ورا ً هذه التأويلات نفي حقيقة الوحه عن الله سبحانه وتعالى كما جاءت به النصوص .

مناقشة الدارمي : ==========

بين الدارمي رحمه الله الدافع للمريسي في تأويلاته المتقدمة • وهو أن القول با شبات الوجه يستلزم القول بالتشبيه ، واثبات الأعُضاء والجوارح • فرد عليه مبينا مذهب السلف في الوحه • فقد أثبتوه من غير كيف أو تشبيه •

قال الدارمي: "وأما تكريرك وتهويلك علينا بالأعضاء ، والجوارج فهــذا ما لا يقوله مسلم عير أنا نقول كما قال الله "؛ كل من عليها فان ويبقى وجـه ربك ذو الجلال والاكرام • "(٢)انما عنى به الوجه الذى هو الوجه عند المؤمنين،

وكذلك قوله "كل شيَّ هالك الا وجهه "<sup>(٣)</sup>يقول كل وجه هالك الا وجهه نفسه تعالى الذى هو أحسن الوجوه ••• وأن الوجه منه غير اليدين •• واليدين منه ، غير الوجه على رغم الزنادقة ، والجهمية •<sup>"(٤)</sup>

بيان ما يلزم من تأويل المريسي الوجه بما سبق ذكره:

بين الدارمي ما يلزم من تأويل المريسي الوجه بالنعمة ، أو الاغمال الصالحة ، أو القبلة • أذ يلزم من ذلك أن وجه الله مخلوق • وطالبــــه بالدليل من نعن يؤيد ما تأوله • ثم بين بهطلان هذا من خلال عرضه لما صح مسن الاحاديث ، وطالبه تأويلها وفق ما ذهب اليه مبينا عدم استقامة المعنى على ما أول به الوجه •

قال الدارمي : "قد ادعيت أن وجه الله الذى وصفه " ذو الحلال والاكرام " مخلوق لأنك ادعيت أنهاأ عمال مخلوقة يتوجه بها اليه ، ونعم واحسان ٠٠٠ وزعمت أيضا أنها قبلة الله والقبلة أيضا مخلوقة ."

وقال أيضا :" أوتأثر هذا من رسول الله صلى الله عليه وسلم بأثر منصوص مشهور \* ولن تفعله أبدا لما قد روى عنه خلافه وهو قوله : " للذين أحســنوا

۱- انظر الرد على بشر ١٥٥

۲ـ الرحمن آ۲۷

٣\_ القصص ٨٨

عدانظر آلرد على بشر ١٦٥ـ١٧ه

الحسنى وزيادة "(1)قال النظر الى وجه الله، "(٢) قيجوز أن يتأول هذا أنه قال الزيادة : النظر الى الكعبة ، أو الى أعمال المخلوقين ،أو كان يدعو " اللهم انيي أسألك لذة النظر التي الاعمال الصالحة من أعمال خلقك ءأم التي القبلة ؟ " (٣)

وقد ذكر الدارمي رحمه الله آيات في ذكر الوحه وآثارا مسندة ليعرضها أهل المعرفة على تفسير المعارض • هل يحتمل شيُّ منها شيئا منه ؟ نكتفسي بما ذكرناهسابقا •

ونويده بما قاله ابن القيم قال: " أن الثواب مخلوق وصح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه استعاذ بوجه الله فقال: أعوذ بوجهك الكريم أن تفلني لا اله الا أنت الحي الذي لا يموت ، والجن والإنس يموتون • (٤) قال ابن القيم " لا يظن برسول الله صلى الله عليه وسلم أن يستعيد بمخلوق ."(٥)

ثم رد الدارمي رحمه الله أيضا بأن مخلوقا من المخلوقات قبلة أو عملا صالحا أو شوابا ،أو نعمة لا يوصف بهذا الوصف وهو " ذو الجلال والاكرام " فان هذا الوصف مما يختص به سبحانه .

قال الدارمي: " أفيجوز أن يقال للقبلة ، وأعمال العباد " ذو الجلال والاكرام "؟ فقد علم المؤمنون من خلق الله أنه لا يقدس وجه بـ ذي الجلال والاكرام " غير وحه الله تعالى". (٦)

ومما يؤيد ما قاله الامام الدارمي من أن " ذو الجلال والاكرام" انما هو للوجه ، وأنه لا يجوز أن يقال: لغير الله هذا الوصف ما قاله الامام : الطبري قال: " وذو الجلال والاكرام " من نعت الوجه فلذلك رفع ذو موقد ذكر أنها في قراءة عبد الله بالياء " ذى الجلال والاكرام " على أنها من نعصت ١ لرياللوجه وصفته ٠٠ (٧)

ومما يبطل تأويل الوجه الذي هو صفته تعالى بالقبلة ،والاعمال الصالحة

۱- يونس ٢٦ ٢- اخرجه ابن ابي عاصم رقم ٤٧٣-٤٧٤ قال الألباني موقوف صحيح ، عن أبيبكر، ١٠١٠ شـم النموي ١٧/٣ ومسلم بلفظ قريب منه عن صهيب انظر بشرح النووي ١٧/٣

٣- انظر الرد على بشر ١٦٥

<sup>﴾</sup>ـ أخرجه البخارى في التوحيد ،ومسلم في الذكر ،وأحمد في المسند ٣٠٢/١ انظر صحيح الجامع الصفير رقم ١٠٨٦

مـ انظر مختصر الصواعق المرسلة ١٧٧/١

٦- انظر الرد على بشر ١٦ه

٧- انظر تفسير الطبرى ١٣٤/٢٧ ،قلت ومن هذا يتبين أن الطبرى لا يؤول الوجه بغير المعنى الظاهر خلافا لما ذهب اليه صاحب كتاب جهم بن صفوان "ص ٨٢

ما قاله الامام ابن القيم قال : "انه لا يعرف اطلاق وجه الله على القبلة لغة ولا شرعا ، ولا عرفا • بل القبلة لها اسم يخصها ، والوجه له اسم يخصه فلي في يدخل أحدهما على الآخر ،ولا يستعار اسمه له • نعم القبلة تسمى وجهة كما قال تعالى : "ولكل وجهة هو موليها "(۱)وقد تسمى جهة • • وانما سميت قبلة ،ووجهة لأن الرجل يقابلها ، ويواجهها بوجهه • وأما تسميتها وجها فلا عهد به فكيف اذا أضيف الى الله تعالى • "(١)

اما تاويل المريسي لقوله تعالى" اينما تولوا فثم وجه الله "(³)وقـوله في تأويلها : ثم قبلة الناسيتوجبون اليها ، أو ثم قبلة الله ٠ (٤)فقــد وافقه هي تأويله هذا كل من مجاهد والشافعي رحمهما الله ، ومع هذه الموافقة في تأويل هذه الآية الا أن الامامين ما قصدا نفي الوجه عن الله حيث أن الآية لا تشير الى الوجه الذي هو صفته تعالى البتة ، ولقد بين ابن تيمية رحمه الله المقصود بالوجه في هذه الآية ، وأنه ليس وجه الصفة ، وانما المراد به الوجه، الذي هو الجهة في لفة الهرب ، وضرب لذلك أمّلة من العربية تقوى مذهبـــه فقال :" يقال قصدت هذا الوجه وسافرت الى هذا الوجه أى الى هذه الحهة ،وهذا كثير مشهور ، فالوجه هو الجهة وهو الوجه ، (٥)كما في قوله تعالى " ولكــل وجهة هو موليها " أى متوليها " ، وقال أيضا :" فقد جعل وجه الله في المكان الذي يستقبله بعد قوله " ولله المشرق والمغرب " وهي الحهات كلها ١٠٠٠ فأخبى أن الما فدل على أن الاضافة اضافة تخصيص وتشريف ، كأنه قال : جهــــة الله ، وقبلة اله ، وقبلة الله ، وقبلة المنافة المؤبية والمؤبرة والمؤبر

أما بالنسبة لما قيل في تفصير الوجه بالجزا ، فقد قال ابن القيم :"
ان من تدبر سياق الآيات والأحاديث والآثار التي فيها ذكر وجه الله الأعلى ذى
الجلال والاكرام قطع ببطلان قول من جعلها على المحاز • وأنه الثواب والجزا وكان اللفظ صالحا في ذلك فكيف واللفظ لا يصلح لذلك لغة فمنها قوله " ويبقى وجه ربك ذو الجلال والاكرام • (٧)

ثم بين الدارمي رحمه الله أنه اذا صح أن يقال وجه الرأى ، ووجه الثوب فأنه لا يصح أن يقال : أقبل الثوب بوجهه لائه ليس من ذوى الوجوه ، ولذلك كان

١- البقرة ١٤٨

٢- انظر مختصر الصواعق المرسلة ١٨٧/١

٣- البقرة ١١٥

٤ انظر الرد على بشر ١٥٥

ه قال ما حب الصحاح: "والوجه والجهة بمعنى ٠٠ يقال وجه الرأى أى هو الرأى نفسه • انظر الصحاح ٢٢٥٥/٦

٦- انظر الفتاوي ١٦/٦-١٧ ، وانظر مختصر الصواعق المرسلة ١٨٠/٢

٧- انظر مختصر الصواعق المرسلة ١٧٩/١



قياس الايّة الكريمة " ويبقى وجه ربك " على قولهم : وجه الرأى ، قياسا مصع الفارق .

قال الدارميّ :" ويلك • فهذا مع ما فيه من الكفو محال في الكلام فانه لا يقال لشيّ ليس من ذوى الوجوه : أقبل بوجهه على انسان أو غيره الا ، والمقبل الوجهه من ذوى الوجوه • وقد يجوز أن يقال : للثوب / وللحائط ، ولا يجـــوز أن يقال : للثوب / وللحائط ، ولا يجـــوز أن يقال .

وكل قا در على الاقبال ذو وجه هذا معقول مفهوم في كلام العرب • فان جهلته فسم شيئا من الاشيا ً ليس من ذوى الاؤجه يجوز لك أن تقول : أقبل بوجهه عليي فلان ؟ فانك لا تأتي به . "(١)

ونوّيده بما قاله ابن القيم قال : انه لا يعرف في لغة من لغات الأمّم وجمه الشيّ بمعنى ذاته ونفسه • وغاية ما شبه به المعطل وجه الربأن يقال هو كقوله وجه الحائط • • • فيقال لهذا المعطل المشبه : ليس الوجه في ذلك • • فان وجه الحائط أحد جانبيه • فهو مقابل لدبره • ومثل هذا وجه الكعبة ودبرهـا • فهو وجه حقيقة • ولكنه بحسب المضاف اليه • فلما كان المضاف اليه بنا \* كان وجهه من جنسه • • • فان أضيف الى زمن كان الوجه زمنا • • • واذا أضيف الى مصن "ليس كمدله شيّ " (٢)كان وجهه تعالى كذلك • " (٣)

قال ابن تيمية: "ووجه كل شيئ بحسب ما يفاف اليه • وهو ممدوح به لا مذموم • كوجه النهار ، ووجه الثوب • • • وليس الوجه المفاف الى نحيره هو نفس المفاف اليه في شيئ من موارد الاستعمال • سواء قدر الاستعمال حقيقة أم مجازا (٤)

أما من قال بأن لفظ الوحه في قوله تعالى " ويبقى وجه ربك ذو البجلال ، والاكرام "(°) صلة ، والمراد يبقى ربك ، فقد رده ابن القيم فقال :" انه لو ساغ دعوى الزيادة في صفات اخرى(٦) يعني أن الزيادة لا دليل عليها ،

وأما التجوز بالوحه عن الذات فقد ذكر ابن تيمية أن صحة التجوز تتوقف على أن يكون لله عز وجل وجه على

۱- انظر الرد على بشر ٥٢٠

۲\_ الشوري ۱۱

٣- انظر مختصر الصواعق المرسلة ١٧٦/٢

٤- انظر الروضة الندية شرح العقيدة الواسطية ١٠٤

مسالرحمن ۲۷

٦- أنظر مختصر الصواعق المرسلة ١٧٥/٢

الحقيقة لما حار استعمال هذا اللفظ في معنى الذات فان اللفظ لمعنى لا يمكن أن يستعمل في معنى آخر الا اذا كان المعنى الأملي ثابتا للموهوف حتى يمكن للذهن أن ينتقل من الملزوم الى لازمه على أنه يمكن دفع محازهم بطريق آخب فيقال : انه اسند البقا الى الوجه ، ويلزم منه بقا الذات بدلا من أن يقال: أطلق الوجه وأراد الذات ، وكيف يمكن تأويل الوحه بالذات أو بغيرها في مثل قوله عليه السلام فيما رواه أبو موسى الأشعرى "حجابه النور أو النار لو كشفه لأخرقت سبحات وجهه ما انتهى اليه بصره من خلقه . "(۱)(۲)

نخلص مما تقدم أن الوجه صفة ذاتية لله سبحانه وتعالى ثبتت أضافتها الى الله بالقرآن والسنة كما أن كل النصوص الواردة با ثبات الوجه كانت محل اتفاق بين السلف في أنها تدل على الصفة الا آية واحدة ذكر مجاهد والشافعي وابن تيمية أن الوجه فيها قصد به الجهة ، أو القبلة • هذه الآية هي قوله تعالى : "أينما تولوا فم وجه الله "(٣) ما كيفية الوجه فهذا مما اتفق الجميع على عدم العلم به • كما اتفقوا على عدم تشبيه الله بأحد من خلقه •

ونخلص أيضا الى أن تأويل المريسي ومن تبعه بما ذكر من قبل لا يسيغــه الشرع ولا اللغة لذا وجب الوقوف على مدلول ظاهر الآيات في افادتها للوجـــه صفة لله وعدم التأويل .

xxxxxxxxxxxxxxxx

<sup>1-</sup> أخرجه ابن أبي عاصم في السنة رقم ٦١٤ قال الألباني اسناده صحيح علي. شرط الشيخين • والحديث مروى عن أبي موسى الأشعرى •

٢- انظر شرح العقيدة الواسطية ١٦٣/٥ ، وانظر الفتاوي ١٦٢/٢

٣- البقرة ١٥٥



صفة اليدين:

ذهبت الجهمية والمعتزلة الى تأويل اليد في جميع مواردها بالقصوة أو القدرة ، أو النعمة ،

قال القاضي عبد الحبار تعليقا على قوله تعالى "لما خلقت بيدى (١) ان اليد همنا بمعنى القوة ، وذلك ظاهر في اللغة يقال : ما لي على هذا الأمريد : أى قوة ،

وقال تعليقا على قوله تعالى: " بل يداه مبسوطتان "(<sup>1</sup>)اليد همنا النعمة ، وذلك ظاهر في اللغة ، يقال : لفلان عليّ يد ، أى منتة ونعمة ، وقال في تفسيره لقوله تعالى :" يد الله فوق أيديهم "(<sup>1</sup>): المراد انن بالآية اذا علمنا أن المقصد أنه أقوى منهم ، وأقدر مبينا أنهم أذا نكثوا البيعة فالله تعالى يقد رعليهم " وعلى أنزال العقوبة بهم ، (<sup>3</sup>)

ولما كان المريسي يصدر عن الجهمية ، والمعتزلة فقد أثبت الدارمي فيرمَة فيرمَة الله فيرمَة المريسي في متابعته لهما في تأويلهما لليد بالنعمة ،أو القوة ،أو القدرة ، أو القدرة ، أوبين رحمه الله مع ذلك انفراده عن الحهمية والمعتزلة في ذهابه في قوله تعالى " لما خلقت بيدى" الى أن المعنى أني وليت خلقه وأن ذكر اليدين انما هو تأكيد للخلق لا أنه خلقه بيده ، كقوله تعالى" فصيام ثلاثة أيام في الحج وسبعة اذا رجعتم تلك عشرة كاملة (١)حيث ادعى أن قوله تعالى "عالى " عشرة كاملة (١)حيث ادعى أن قوله تعالى " عشرة كاملة ؛ تأكيد للصيام لا للعدد ، (٧)

وبين انفراده ايفا عن الجهمية ، والمعتزلة في تفسيره لقوله تعالى " بل يداه مېسوطتان " حيث ادعى بشر المريسي أن الله يعني بيديه هنا رزقيه رزق موسع ، ورزق مقتور ، رزق حلال ، ورزق حرام ، (۸)

وقد وافق المريسي في كون آدم مخلوقا بقدرة الله ، وأن قوله تعالى "بيدى "لم يكن من قبيل بيان أمر اختص به آدم كل من الجوينى ، والامسدى حيث دافعا عن مذهبهما ، واتفقا على أن " العقول قضت بأن الخلق لا يقسما الا بالقدرة أو بكون القادر قادرا ، وعللا استحقاق آدم للسجود بأنه ليسس

١- ص ٥٧

٢\_ المائدة ٢٢

٣- الفتح ١٠

١- انظر الاصول الخمسة ٢٢٨ ، ومتشابه القرآن ٢٠٠/١ -- ٢٢٠/١

مسانظر الرد على بشر ٣٩٦-٣٩٢م-١٢م-٥٤٨

٦- البقرة ١٩٦

γ\_انظر الرد على بشر ٣٨٤

٨ـ المصدر نفسه ٣٨٨



لما خصربه من الخلق باليدين ، بل استحق ذلك " اتباعا لأمّر الله ."(١)

## مناقشة الدارمي تأويل المريسي لقوله تعالى " لما خلقت بيدى"

أوضح الدارمي رحمه الله مسلك المريسي في تأويله ، وبين أن مسلكه هذا يؤدى الى عدم التفرقة بين خلق الله لادّم ، وخلقه لغيره ، اذ الكحصل مخلوق له تعالى ، وأن المخلوقات بما فيها آدم عليه السلام قد وليها الله سبحانه وتعالى ، واشتد نكيره على من لم يفرق بين خلق الله لادّم ، وخلقه لغيره لما ينبنى على ذلك من نفي أفضلية آدم على الخلق ، وأنه مساو لاخس خلق الله ، ثم اعتبر رحمه الله كل من ادعى ذلك أنه عاق لأبينا آدم عليه السلام .

قال الدارمي :" ثم انا ما عرفنا لادّم من ذريته ابنا اعق ولا أحســد منه " يعني المريسي " اذ ينفي عنه <sup>(٢)</sup>ا فضل فضائله ،واشرف مناقبه فيسويه في ذلك بأخس خلق الله ، لانّه ليس لادّم فضيلة افضل من ان الله خلقه بيـــده من بين الخلائق ."(٣)

ونويده بما قاله ابن القيم قال : " فان آدم وجميع المخلوقات حتصى المليس مخلوق بقدرته سبحانه ، فأى مزية لادّم على ابليس في قوله " ما منعك أن تسجد لما خلقت بيدى " . (٤)

ونويده أيضا بما قاله ابن بطال قال:" ويدل على أن اليدين ليستا بمعنى القدرة ، أن في قوله تعالى لابليس " ما منعك أن تسجد لما خلقـــت بيدى " اشارة الى المعنى الذى أوجب السجود ، فلو كانت اليد بمعنى القدرة لم يكن بين آدم ،وابليس فرق لتشاركهما فيما خلق كل منهما به وهي قدرته ولقال ابليس : وأى فضيلة له عليّ ، وأنا خلقتني بقدرتك كما خلقته بقدرتك فلما قال :" خلقتنى من نار وخلقته من طين "(٥)دل على اختصاص آدم بـان الله خلقه بيديه . "(٦)

ولقد استشهد الدارمي على أفضلية آدم بآثار كثيرة منها : ما جساء في محاورة موسى لادّم ، وقول موسى له " أنت الذى خلقك الله بيده "<sup>(۲)</sup>حيـث

<sup>1-</sup> انظر الارشاد ١٥٦ وغاية المرام ١٣٩

٢- في الأصّل "أنه "

٣- انظر الرد على بشر ٣٩٣-٣٩٣

**٤** ص ه٧

٥- الاغراف ١٢

٦- انظر فتح الباري ٣٩٤-٣٩٣ـ٤٣٣

٧- اخرجه مسلم باب حجاج آدم وموسى بلفظ " انتآدم " انظر بشرح النووي٢٠١/٦٠٦

بین ان خلق آدم بید الله ، لو لم تکن هذه خاصیة لادَم دون من سواه مسلکان یخصه بها فضیلة له دون نفسه ، اذ هو وآدم في خلقه بیدی الله سواء (۱)

ومع كل ما تقدم من دفاع الدارمي عن افضلية آدم ، وانفراده من بين المخلوقات الحية بكون خلقه بيد الله ، فقد وافق المريسي ومن تبعه فلي كون المخلوقات كلها صادرة عن امره تعالى وقوله وارادته ، وبين ان ذليك لا ينافي اختصاص آدم بمباشرة الله سبحانه خلقه بيده زيادة على امره وقوله وارادته ، فيكون حينئذ قد احتمع في خلق آدم عليه السلام ما لم يحتمع في غيره من المخلوقات ،

قال الامام الدارمي: "هل علمت شيئا مما خلق الله ولي الخلق ذلك غيره حتى خص آدم من بينهم أنه خلقه من غير مسيس بيده فمسه ؟ والا فملت ادعى أن الله لم يل خلق شيء صغر ،أو كبر فقد كفر ، غير أنه ولي خلملت الأشياء بأمره ، وقهله وارادته ، وولى خلق آدم بيده مسيسا ، لم يخلق ذا روح بيده غيره فلذلك خصه وفضله ."(٢)

وقال ايفيا : " فاجتمع مع آدم تخليق اليد نصا والأمر ، والارادة . "(٣)

وقال ایضا: "فعلمنا انه ظق الخُلق بأمره وارادته ، وکلامه، وقوله " کن " وبذلك کان هو الفعال لما یرید،فلما قال خلقت آدم " بیدی " علمنا ان ذلك تأکید لیدیه ، وانه خلقه بهما مع أمره ، وارادته ."(٤)

فالدارمي رحمه اله بهذا قرر انفراد آدم عليه السلام بخلقه عن سائر المخلوقات الحية ، واختصاصه بمباشرة الله سبحانه وتعالى خلقه بيده ،وأنه قد اجتمع في خلقه ما لم يجتمع في غيره من المخلوقات الحية ،

اما تفسير المريسي لقوله تعالى " بيدى " وادعاؤه أنها تأكيد للظق المعند خلقة لهيده ، فقد خطأه الدارمي ، واعتبر تفسيره هذا قلبا لمعند الأية لأن المؤكد كما يراه الدارمي انما هو اليدين ، وتحقيق مباشرتهما خلق آدم عليه السلام ، ذلك أن الله خلق الخلق ولم يؤ>د في خلقه شيئا منها ما اكد في آدم ، فلو كان امر المخلوقين في معنى يد الله كمعتى آدم لما كان لذكر اليد في خلق آدم معنى ،

۱- انظر الرد على بشر ۳۹۲

٢ـ المصدر نفسه ٣٨٤

٣ـ المصدر نفسه ٣٨٨

٤- المصدر نفسه ٣٨٨

قال الدارمي: "فلعمرى انه لتأكيد حهلت معناه فقلبته ، انما هـو تأكيد اليدين ، وتحققهما ، وتفسيرهما ، حتى يعلم العباد انه تأكيـــد مسيس بيده ، لما أن الله تعالى قد خلق خلقا كثيرا في السموات ، والأر ص أكهر من آدم واصغر ، وخلق الأنبيا والرسل ، وكيف لم يؤكد في خلق شي منها ما أكد في آدم ، اذا كان أمر المخلوقين في معنى يد الله كمعنى آدم . "(1)

قلت واذا كان قوله تعالى " بيدى " زيادة من غير فائدة فانه يكسون حينئذ ـ كما ذهب اليه الدارمي ـ حجة لائليس على الله أ ن يقول " خلقتني أيضا يا رب بيديك كما خلقت آدم بيديك • لذلك أكد الله لائليس من أمسر آدم ما لم ير لا ما رأى ، لائه لم ير يدى الله وهما تخلقانه ، والذى رآ• الليس على ما بينه الدارمي هو مراحل تكوين آدم عليه السلام • (٢)

ومن هنا نعلم وجه الرد على ما ذكره الأمّدى ، والجويني من أن آدم استحق السجود لا لشيَّ اختص به بل استحقه لمحرد الأمّر بالسحود ، اذ كــان يكفي أن يقال ما منعك أن تسجد لمن أمرتك بالسحود له دون بيان ما لا يوُخذ منه أفضلية من أمر بالسجود له ،

اما تنظير المريسي بقوله تعالى " فصيام ثلاثة أيام في الحج وسبعة الدا رجعتم تلك عشرة كاملة "" وقوله ان قوله تعالى " عشرة كاملة "تأكيد للصيام لا تأكيد للعدد ، فان الصوابان قوله تعالى " عشرة كاملة "تأكيد للعدد لأن الصيام ليس بعدد ، ومن المعلوم أن التأكيد لا يكون غير المؤكد بحال ،

قال الدارمي:" ان قوله تعالى " تلك عشرة كاملة " تأكيد للعـــدد لا تأكيد للعـــدد لا تأكيد للعـــد لا تأكيد لللعيام ، لأن العدد غير الصيام ، ويد الله غير آدم فأكد اللــــه لادّم الفضيلة التي كرّمه وشرفه بها ."(٤)

واستشهد الدارمي رحمه الله بآيات من القرآن بين فيها ما كان تأكيدا للخلق ، فقال :" فان أحاب هذا المريسي أعلمناه أن تأكيد الخلق ـ ان كلأن جاهلا به ـ هو قول الله " صنع الله الذى أتقن كل شيً . "(٥). وقوله تعالى " وصوركم فأحسن صوركم ."(٦)

۱- انظر الرد على بشر ٣٨٤

۲- المصدر نفسه ۳۸۸-۳۸۵

٣- البقرة ١٩٦

٤- انظر الرد على بشر ٣٨٤-٣٨٥

مالنهل ۸۸

٦٤ غافر ٦٤

ونويد الدارمي بما قاله ابن تيمية معللا بكون خلق آدم بيدي الله قال : " ذلك لأن الفعل أذا أضيف الى الفاعل ، وعدى الفعل الى البيد بحرف البساء كقوله تعالى "لما خلقت بيدى "فانه نص في أنه فعل الفعل بيديه •"

وقال ايضا: "ان مجرد قوله فعلت كاف في الاضافة الى الفاعل • فلسو لم يرد انه فعله باليد حقيقة ، كان ذلك زيادة محضة من غير فائدة ."(١) المريسي يستدل على تأويله:

حاول المريسي أن يهين صحة ما ذهب اليه في تأويل اليد بذكر نصوص من مجاز العربية لم يكن استعمال اليد فيها مرادا به المعنى الذي وضعصت له بل استعملت فيها استعمالا مجازيا • فقال: "أليس يقال للرجل المقطوع اليدين من المنكبين اذا هو كفر بلسانه أن كفره ذلك بما كسبت يداه • وأن لم يكن كفره بيده ."<sup>(٢)</sup>حيثاً فإف الفعل الى غير فاعله ،وذلك بأضافته فعل اللسان الى اليد •

وقال ايضا: " أليس يقال في المثل " يداك أو َتا <sup>(٣)</sup>وفوك نفخ • "وقال تعالى " بيده عقدة النكاح ."(٤) فالعقدة بعينها ليست موضوعة في كفه ، وأن مثل هذه الاقوال تطلق على من له يد ، ومن ليس له يد ، وقال الشاعر :

سأبكيك للدنيا وللعين أننى رأيت يد المعروف بعدك شلت

قال المعارض: نفس المعروف ليس لــه يد ، وانما يد صاحبه هي التي شلت . (٥)

وقد وافق المريسي والمعارض على تأويلهما السابق الزمخشرى حيست قال في معرض تفسيره لقوله تعالى :" لما خلقت بيدى " سبق لنا أن ذا اليدين يباشر أكثر أعماله بيديه فغلب العمل باليدين على سائر الأعمال التي تباشر بغيرهما حتى قيل في عمل القلب هو مما عملت يداك ، وحتى قيل لمن لا يد لـه "يداك أوكتا وفوك نفخ ، وحتى لم يبق فرق بين قولك : هذا مما عملته ،وهذا مما عملته يداك ."(٦)

مناقشة الدارمي :

وافق الدارمي المريسي في استعمال اليد في هذه الاقُوال ، وأمثالها

۱- انظر الفتاوي ۲۱٦/٦

۲۔ انظر الرد علی بشر ۳۸۵

٣- أوكتا من الوكا وهواليدي يشد به رأس القربة ، أنظر الصحاح ٢٥٢٨/٧

٤- البقرة ٢٣٧

٥- انظر الرد على بشر ٣٨٥-٣٨٧ ٠ في الأصل(وانما المعالي له يد حقيقة )

٦- انظر الكشاف ٣٨٢/٣

مجازا في اللغة ، الا أنه خالفه في قياس آيات الصفات عليها ،اذ كان لا يلزم من ذكر الكلمة في بعض المواضع مجازا عن معنى آخر ، أن تكون كذلك في كلل موضع ، هذا الى أن قرينة التحوز في قولهم لمقطوع اليدين " ذلك بما كسبت يداه " غير متحققة بالنسبة له تعالى ،واذا فكلام المريسي يؤدى الى تشبيله الناه سبحانه بأقطع محذوم اليدين ، والله منزه عن ذلك ،

قال الدارمي : "هذا ههنا في المعروف جائز على المحاز ، لا يستحيل وفي يدي الله اللتين يقول " خلقت بهما آدم " يستحيل أن تصرفا الى غيلل البيد ، لأن المعروف ليس له يدان ، يقبض بهما ويبسط ، ويخلق ويبطش • فيقال يد المعروف مثلا • ولا يقال : فعل المعروف بيده كذا ، وخلق بيده كذا وكتب بيده كذا ، كما يقال : خلق الله آدم بيده ، وكتب التوراة بيده ، ذاك في سياق القول بين معقول • من صرف منهملل الى غيرمعناه المعقول جهل ، ولم يعقل • سياق المعقول • من صرف منهملل المعتول • من عرف منهملل الى غيرمعناه المعقول جهل ، ولم يعقل • "(1)

وقال أيضا: "أليس قد زعمت أن الله لا يشبه بشيّ من خلقه ، ولا يتوهم الرجل في صفاته ما يعقل مثله في نفسه ، فكيف تشبه الله في يديه اللتيلين خلق بهما آدم بأقطع مجذوم اليدين من المنكبين ."(٢)

ثم ان اليد لا تستعمل محازا في كلام الا بالنسبة لمن كانت له يد سوا كانت لا تزال موحودة ، أو قطعت ، فمن يستحيل في حقه اليد لا يتجوز بيده عن معنى آخر ، وبذلك فالمريسي مخطي في تعميم اطلاق اليد على من كان من ذوى الايدى ومن لم يكن ، وقد خلط في ذلك بين الحق والباطل ، أما الدارمي فقد خص اطلاق هذه الأمثلة وما شابهها على من كان من ذوى الايدى ، وان قطعت فيما بعد يداه .

قال الدارمي: "غير أنه لا يفرب هذا المثل " ان كفره بما كسبست يداه " ولا يقال ذلك الالمن هو من ذوى الأيدى ، أو كان من ذوى الأيدى قبسل أن يقطعها ، والله بزعمك قط لم يك من ذوى الأيدى ، فيستحيل في كلام العرب أن يقال لمن ليس بذى يدين ، أو لم يكن قط ذا يدين أن كفره وعمله بما كسبت يداه . " (٣)

وقال تعليقا على المثل " يداك أوكتا وفوك نفخ " فقلت لك أجـــل أيها الجاهل هذا يجوز لما أن الموصوف بهما من ذوى الايّدى ، فلذلك جاز،

۱\_ انظر الرد على بشر ١٣٥ـ١٥٥

٣٨٦-٣٨٥ نفسه ٣٨٦-٣٨٥

٣٣ المصدر نفسه ٣٨٦



لولا ذلك لم يحز ·(١)

أما قول القائل: "بماكسبت يدا الساعة ،ويدا العذاب " فقد بيل الدارمي رحمه الله عدم جواز ذلك في كلام العرب لأن المضاف اليه في مثلله هذه الاقوال ليس من ذوى الايدى .

قال الدارمي: "ويستحيل أن يقال بما كسبت يدا الساعة ،ويدا العذاب .٠٠ لأنه لا يقال بيدى شيّ شيّ (الا) وذلك الشيّ معقول في القلوب أنه من ذوى الأيدى . "(٢)

وأما قول الله تعالى :" بين يدى عذاب شديد "(<sup>٣)</sup>وأمثاله • فقد بين الدارمي جواز ذلك في اللغة لمن كان من ذوى الأيدى،وممن ليس من ذوى الايدى لأن اليد في هذه الآية لم يفف اليها شيً ،وأن هذا التعبير من قبيل المجاز فيكون معنى الآية حينئذ : أى قدامها "(٤)وهذا مما لا تحيله اللغة بل تسوغه.

قال الدارمي: "وقد يقال ٠٠٠ بين يدى عذاب شديد "٠٠٠ فيجوز ان يقال بين يدى كذا ، وكذا كذا ، لما هو من ذوى الأيدى ، وممن ليس من ذوى الأيدى ، وقال في معرض آخر: "ولا يستحيل ان يقال: بين يديك ، لاتّك تعنيي أمامه وقدامه بين يديه . "(٥)

وقد بين ابن تيمية أن الأمل في الفعل أن يكون لفاعله ، وأنه لا يصرف عمن أسند اليه الى ما لا يكون منه الفعل الا اذا أمن اللبس، وأن الفعلل يصرف الى اليد لما أن أكثر الاقعال تباشر باليد كما بين أن تأويل اليد في آيات الصفات غير جائز ، أذ ليس هناك ما يدعو الى هذا التأويل فقال: في آيات الصفات غير جائز ، أذ ليس هناك ما يدعو الى هذا التأويل فقال: فأن في أضافة الفعل الى الفاعل تأكيد لقيامه بالفعل ، ولذلك لا يجلوز مرف الفعل عن فاعله ، ألا أذا أمن اللبس، فيجوز لمن كفر بلسانه أن يقال له أن كفرك بما كسبت يداك ، لأن الغالب في الاعمال أن تقوم بها اليللللي ومرف الفعل عن فاعله واسناده الى اليد ، وأن كان جائزا في لغة العرب ، الا

أما من لم يكن من ذوى الايدى فانه لا يصح أن يقال له ان كفرك بماكسبت يداك ، فالعرب قد يجعلون اضافة الفعل الى اليد اضافة الفعل الى الشخصص نفسه ، لأن غالب الاقعال لمّا كانت باليد جعل ذكر اليد اشارة الى انه فعلمه

۱- انظر الرد على بشر ۳۸۷

٢- المصدر نفسه ٣٨٧

۶٦ **لـــــ -**٣

٤- انظر الصحاح ٢٥٤١/٦

٥- انظر الرد على بشر ٣٨٦



سنفسه •

قال الله تعالى: "لقد سمع الله قول الذين قالوا ان الله فقير وضحن أغنيا " الى قوله ـ ذلك بما قدمت ايديكم " (۱) اى بما قدمتم ٠٠ والعـــرب تقول : يداك اوكتا وفوك نفخ • توبيخا لكل من جر على نقسه جريرة • لأن أول ما قيل : هذا لمن فعل بيديه وفيه • • والمتاولون للصفات حرفوا الكلم عن مواضعه ، فأولوا قوله : بل يداه مبسوطتان (<sup>(1)</sup>وقوله :لما خلقت بيدى • (<sup>(1)</sup>) فقالوا ان المراد نعمته • • وقدرته • • وقالوااللفظ كناية عن نفس الجــود من غير أن يكون هناك يد حقيقة • (٤)

تأويل المريسي لقوله تعالى : بل يداه مبسوطتان •

اختلف لفظ المريسي فيه ، فقال مرة تفسيرها : رزقاه رزق موسع ،ورزق مقتور ، ورزق حلال ، ورزق حرام ، (٥) وقال أخرى : ان يديه ضعمتاه ورزقاه (٦) مناقشة الدارمي .

بين الدارمي خروج المريسي بهذا التأويل عن جميع اللغات، وأنه قصد انفرد بتفسيره هذا عن العلماء بل ان تفسيره هذا مخالف للآية ، اذ جعل لله رزقا موسعا ، ورزقا مقترا ، وفي هذا تناقض واضح مع قوله تعالى " مبسوطتان" والمقتور غير المبسوط لغة ،

قال الدارمي: " فقد خرجت بهذا التأويل من حد العربية كلها • ومــن حد ما يفقهه الفقها • ومن جميع لفات العرب والعجم • فممن تلقيته ؟ وعمن رويته •٠٠؟

وقال في معرض آخر: وان كان تفسيرها عندك ما ذهبت اليه ، فانه كذب محال فضلا عن أن يكون كفرا ، لائك ادعيت أن لله رزقا موسعا ، ورزقا مقترا ثم قلت : ان رزقيه مبسوطان ، فكيف يكونان مبسوطين ، والمقتور أبدا في كلام الهرب غير مبسوط ؟ وكيف قال الله ان كلتيهما مبسوطتان ، وأنت تزعـم أن احداهما مقتور ؟ وهذا أول كذبك وجهالتك بالتفسير . (٢)

۱- آل عمران ۱۸۱

٢- المائدة ٢٧

٣- ص ٧٥

٤\_ انظر الفتاوي ٢/١٤/٦ــ٣٦٥

هانظر الرد على بشر ٣٨٨

٦- انظر الرد على الحهمية ٣٤٧

٧- انظر الرد على بشر ٣٨٩

ونويده بما قاله صاحب الصحاح قال :" بسط : بمعنى : نشر · ويد بسط اى مطلقة · وفي قرائة عبد الله " بل يداه بسطان " · (١)

وقال أيضا :" قتر على عياله يقتر ويقتر قترا وقتورا ،أى : ضيـــق عليبهم النفقة ."(٢)

ثم بين الدارمي ان المريسي أخطأ في تأويله هذا ذلك أن بعض النصوص القرآنية والحديثية لا تحتمل هذا التأويل ، ولا يستقيم معها أن تكون اليدمرا دا بها الرزق .

قال الدارمي: "هل يجوز لك أن تتأول ـ في جميع ما ذكرنا من كتابهـ أنه رزقاه • فتقول في قوله تعالى " لا تقدموا بين يدى الله ورسوله "(<sup>7</sup>) لا تقدموا بين رزق الله ورسوله • • • \* (<sup>3</sup>) وهل يصح هذا التأويل في المأثور من قول رسول الله عليه وسلم هـ وذكر الدارمي عدة آثار ،أذكر واحدا منها ، وهو قوله عليه الصلاة والسلام " ان المقسطين على منابر من نور عــن يمين الرحمن ، وكلتا يديه يمين • \* (<sup>0</sup>) قال الدارمي : "هل يجوز لك أن تقــول انهم على منابر من نور عن رزقي الرحمن ، وكلتا رزقيه يمين • \* (<sup>7</sup>)

قلت ومهما يكن من أمر فان تفسير المريسي اليد بالرزق لا يخرج عـــن تفسيره لها بالنعمة اذ أن النعمة ، رزق من الله • قال صاحب الصحاح : الرزق ما ينتفع به ، والجمع الأرزاق ، والرزق العطا ، وهو مصدر قولك رزقه الله • (٧) والنعمة : اليد والصنيعة ، والمنة ، وما أنعم به عليك • "(٨)

نعم ان الزرق مختلف فيه أيعم الحرام أم هو خاص بالحلال ؟ فجرى أهل السنة على أن الرزق ما ينتفع به • أعم من أن يكون حلالا أو حراما • وقيلل ما حل • فيكون قاصرا على الحلال وهذا هو رأى المعتزلة • وورد عنهم أنهلم فسروه : بما لا يمنع من الانتفاع به • فيلزمهم أن من أكل الحرام طول عمره ، فالله لم يرزقه ، وهو خلاف الاجماع • (٩٠)

١\_ انظر الصحاح ١١١٦/٤

٣- المصدر نفسه ٢٨٦/٢

٣ـ الحجرات ١

٤ انظر الرد على بشر ٣٨٨ ٣٨٩

هـ اخرجه مسلم في كتاب الامارة من حديث عبد الله • انظربشرح النووى ٢١١/١٢

٦- انظر الرد على بشر ٣٨٩

٧- انظر الصحاح ١٤٨١/٤

٨ـ المصدر نفسه ٢٠٤١/٥

٩\_ انظر شرح المواقف ٢٨٠

قال ابن تيمية : والرزق يراد به شيئان و احدهما : ما ينتفع بـــه العبد و والثاني: ما يملكه العبد و فهذا الثاني هو المذكور في قولـه تعالى : ومما رزقناهم ينفقون " وهذا هو الحلال الذي ملكه الله اياه و واما الأول : فهو المذكور في قوله : وما من دابة في الأرض الا على الله رزقها والعبد قد يأكل الحلال ، والحرام ، فهو رزق بهذا الاعتبار لا بالاعتبار الثاني وما اكتسبه ولم ينتفع به هو رزق بالاعتبار الثاني دون الأول و فان هذا في الحقيقة مال وارثة لا ماله . (۱)

قلت فاذا كان المريسي من المعتزلة ويذهب الى مثل ما ذهبوا اليصحة لا يكون الحرام رزقا • فكيف قال : رزق حرام ، ورزق حلال • قوله هذا يقتضي أنه انفرد عنهم فجعل الحرام رزقا •

قال الدارمي: "ادعيت أن اليد قد عرفت في كلام العرب أنها نعمة ،وقوة قلنا لك : أجل ٠٠ غير أن تفسير ذلك يستبين في سياق كلام المتكلم ١٠٠٠ ذا قال الرجل : لفلان عندى يد أكافئه عليها • علم كل عالم بالكلام أن يد فصلان ليست ببائنة منه موضوعة عند المتكلم • وانما يراد بها النعمة التي يشكر عليها • "(٤)

وقال أيضا :" فاذا قال ضربني فلان بيده ١٠٠ استحال أن يقال ضربنسي بنعمته ، وعلم كل عالم بالكلام أنها اليد التي بها يضرب ، وبها يكتب وبها يعطي لا النعمة ."(٥)

وقد بين ابن قتيبة أن قوله تعالى " بل يداه مبسوطتان "ليس على مصا ذهب اليه المؤلون بأن اليد ههنا النعمة • لأن سياق النع يخالف ذلك • فقـد قال تعالى : "وقالت اليهود يد الله مغلولة "وتأويل ذلك • أى ممسكة عـــن

١- انظر الفتاوي ٤١/٨ه

۲- ص ۲۵

٣\_ المائدة ٢٧

٤- انظر الرد على بشر ٣٩٧

<sup>&</sup>quot;ما المصدر نفسه ٣٩٧



العطا، ، وليس على ما ذهب اليه المؤلون من نفي اليد عن الله سبحانه ، قال ابن قتيبة :" وتأويل الآية ، ان اليهود قالت :" يد الله مغلولة "أى ممسكة عن العطا، . فضرب الغل في اليد مثلا ، لائه يقبض اليد عن أن تمتد وتنبسط ، كما تقبض يد البخيل ، فقال الله تعالى : " غلت أيديهم " أى قبضت عن العطا، ، والانفاق في الخير والبر " ولعنوا بما قالوا بل يداه مبسوطتان " بالعطاء " ينفق كيف يشا، "(١)(٢)

تبين مما تقدم أنه أذا كانت اليد تعمل على المحاز في بعض المواضع، وكانت قرينة المجاز هي سياق الكلام ، لم يكن التحوز بها حيث جائت بلدون هذه القرينة سائغا ، والى حانب ذلك فلا مزية لادّم على غيره بذكر يديه فلي النص ، أذا كانت اليد بمعنى النعمة ، أذ الله متفضل على كل مخلوق بخلقه ، وبنعمته خلق ،

قال الدارمي: "ويلك وأى شي من خلق الله من كلب أو خنزير ١٠٠٠ لـم ينعم الله عليه في خلقه اذ خلقه حتى خصربنعمته آدم ؟ وأى منقبة فيها اذ كل هوُلا خلقوا بنعمته كما خلق آدم ؟ . (٣)

بعد أن بين الدارمي حواز التجوز في لغة العرب وأن السياق هو اللذى يحدد المعنى ، لجأ الى النم ـ وهو قوله تعالى " بل يداه مبسوطتان " وقوله تعالى " بما خلقت بيدى " ـ وفسره وفق مذهبه موضحا بُغْدُ تأويل المريسي وتفسيره الله بالنعمة ، وذلك من وجوه ،

الأول : أن سياق النص لا يحتمل الا اليد على الحقيقة ، ولا سبيل لصرفها الله المحاز لعدم القرينة الدالة على ذلك ،

الثاني : أن اليد وردت بصيغة التثنية ، وهذا يقتضي أن تكون نعصم الله على تفسيره محمورة في نعمتين • علما بأن نعم الله أعظم من أن يحصيها انسان •

الثالث: أن تأويله هذا مخالف لتأويل الأعمة الأعلام حيث ذهب هولاً الأعمة العمة العمة العمة العمة العمية المعيقة .

قال الدارمي مخاطبا بعض المؤولين : "قد ادعى المريسي أيضا واصحابه أن يد الله نعمته • فقلت لبعضهم : يستحيل في دعواكم أن يقال : خلق الله

<sup>78 0 -1</sup> 

٢- أنظر الاختلاف في اللفظ ٢٣٦

٣- انظر الرد على بشر ١٢٥

آدم بنعمته • أقوله "مبسوطتان "أنعمتان من أنعمه مبسوطتان ؟ فأن نعمسه أكثر من أن تحصر • أفلم يبسط منها على عباده الا اثنتين ؟ وقبض عنهم ما سواهما في دعواكم ؟ فحين رأينا كثرة نعم الله المبسوطة على عباده ثم قال ؟ بل يسسداه مبسوطتان " فلمنا أنهما بحلاف ما ادعيتم • ووجدنا أهل العلم يتأولونها على خلاف ما تأولتم • (1)

وساق الدارمي رحمه الله آثبارا عن أهل العلم الذين أشار اليهم فقال : عن عكرمة (٢) قال : قوله "بل يداه مبسوطتان " : يعني ؟ اليدين •

وعن ابن أبي مليكة (٣) أنه سئل عن يد الله تعالى: واحدة ،أو اثنتان ؟ قال: بل اثنتان ٠

وعن عاصم الجحدرى (٤) في قول الله تعالى ؟ لما خلقت بيدى "قال ؟ بيدى ونويده بما قاله الأمام الأشعرى في الابانه قال ؟ وليسيجوز في لسان العرب ، ولا في عنادة أهل الحطابأن يقول القائل عملت كذا بيدى • ويعني به النعمة • وقال أيضا : فلو كان معنى قوله عز وجل " بيدى " نعمتي ، لكان لا فضيلة لادّم عليه السلام على ابليس في ذلك • " (٥)

وخلاصة القول أن اليد صفة لله سبحانه نثبتها دون كيف أو تشبيه ، وأن تأويلها بما يخرج بها عن ظاهر النصوص مخالف للمعهود عن السلف في اجرا آيات المصفات على ظاهرها دون تكييف أو تمثيل ، فضلا عن أن هذا المسلك فيه اعتدا على النصوص بتحميلها ما لا يمكن أن تتحمله •

١- أنظر الرد على بشر ٣٩٦

٢ هوأبوعبد الله البربرى ثم المدني الهاشمي مولى ابن عباس ،الحبر العالم
 مات سنة ١٠٧ انظر تذكرة الحفاظ ٨٧

٣- هوأبو بكر وأبو محمد عبد الله بن عبيد الله القرشي الأحول قاضي مده مات سنة ١١٧ انظر تذكرة الحفاظ رقم ٩٤

٤ نسبة الى جحدر بفتح الحيم وتسكين الحا وهو اسم رجل ينسب اليه كثير مستن العلما والأأشراف ١ انظر اللباب ٢٦٠/١

ه\_انظرالابانه ٣٦

صفة اليمين والكف

ساق الدارمي عن المعارض تفسيره لما روى عن ابن عباس " الركن يمين اللــه في الأرض يصافح به خلقه ٠ "(١) بقوله : يمين الله نعمته ، وبركته ، وكرامته لا يمين الأيدى "(٢). ونقل عنه أيضا تأويله لقوله عليه الصلاة والســـلام " المقمطون يوم القيامة على منابر من نور عن يمين الرحمن ، وكلتا يديسه یمین ۰ <sup>(۳)</sup>وهو قوله: " أن النبی تأول كلتا یدیه یمین أنه خرج من تأویسل الغلويين (٤) أنها يمين الأيدي ، وخرج معنى اليدين الى النعم •

قال الدارمي مفسرا كلام المعارض: " يعني أنه لا يكون لأحد يمينان ،فلا يوصف أحد بيمينين ، ولكن يمين ، وشمال بزعمه ."(٥)

وقد أوضح القاضي عبد الحبار مذهب المعتزلة في صفة اليمين فقال في معرض تفسيره لقوله تعالى: " والسموات مطويات بيمينه "(١)ان اليمين بمعنى القوة ، وهذا ظاهر في اللغة ،

وقال في معرض تفسيره لقوله تعالى: " ولو تقول علينا بعض الاقاويــل لأخذنا منه بالصيمين ٠٠ "(٧)قد بينا أن حمله في الحقيقة ظاهرا يوجب اثبات، يمين ويسار على الصفة المخصوصة التي عقلناها ، وذلك لا يصح عند مسلم، $^{(\Lambda)}$ 

أما بالنسبة للكف فلم يورد الدارمي رحمه الله نما عنهم يفيدتأ ويلهم له ، بل اقتصر على ايراده حديث أبي هريرة رضي الله عنه وهو : من فاوض (٩) الحجر الأسود فانما يفاوض كف الرحمن "(١٠)وُذكره تأكيدا لصفة الكف على مسا ذهب اليه •

قال الدارمي :" عن أبي هريرة رضي الله عنه ـ في تأكيد الكف عــــن رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول • <sup>(١١)</sup>وساق الحديثالمروى عن أبي هريرة في الكف ، والظاهر من سوقه للحديث ، انما هو رغبته في رده على تأويلهــم ١-١ خرجه الأزرقي بلفظ قريب منه . في أخبار كله ٢/١١ ١ . • وابن الجوزي في العلل المتناهية من حديث حابر بلفظ " الحجر الأسود • " وقال ابن الجوزى لا يصح ، وكذلك أخرجه من حديث عبد الله بن عمر ، ولا يصح ، وذكره الألباني في سلسلة الضعيفة برقم ٢٣ • انظر العلل المتناهية ٢/٤٨ــ٨٥

۲\_ انظر الرد على بشر ٥١٢

٤ - هم أهل السنة والجماعة عند المعارض انظر الرد على بشر ١٣٥

٣- أخوجه مسلم أنظر بشرح النووي ٢١١/١٢

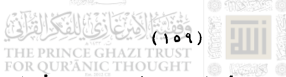
مدانظر الرد على بشر ١٣٥

٦٣ الزمر ٦٧

٧\_ الحاقة ٢٦

٨- انظر الأصول الخمسة ٢٢٩ ، وانظر متشابه القرآن ٦٦٤
 ٩- فاوضه في أمره : أى جاراه ، انظر الصحاح ١٠٩٩/٣
 ١٠- أخرجه أبن ماجه بلفظ" يد الرحمن " باب فضل الدلواف كتاب المناسك .

11- انظر الرد على بشر ٣٩٥



اليد ، واليمين بالنعمة أو القوة • اذ يلزم من تأويلهم ونفيهم لهاتيسين الصفتين ، تأويل هذه الصفة أيضا ، فلذلك ذكره •

قال القاضي عبد الجبار في تفسيره لقوله تعالى " والأرض جميعا قبضته يوم القيامة "(<sup>1)</sup>: لا يصح تعلق المشبهة "بهذه الآية في "أن لله تعالى يمينا ولا بقوله " والأرض جميعا قبضته "أن له كفا .<sup>(۲)</sup>

-----

مناقشة الدارمي :

ناقش الدارمي رحمه الله تأويل اليمين في حديث ابن عباس "الركسين يمين الله في الأرض يمافح به خلقه ، بأقراره صحة الحديث ، وهو وأن لم يمرح بذلك الا أنه يبدو اقراره من رده على تأويل المعارض ، واتهامه بمخالفسة مذهب العلما ، وفكر تأويلهم ، وبتنظيره لما يدل على صحته بما ذكره من القرآن والسنة ، وسيأتي ، ثم بين أن الحديث يتضمن معنى ثبوتيا ، وهو اثبات اليمين لله ، ومعنى تفضيليا للحجر الأسود ، ذلك أن الحجر الأسود ليس هسوحقيقة يد الله ، بل أن يد الله ، ويمينه معه على العرش غير بائنين منه ،

قال الدارمي: "ان تفسيره (اى المريسي) على خلاف ما ذهبت اليه المعارض "وقد علمت يقينا ان الحجر الأسود ليس بيد الله نفسه ، وأن يمين الله معه على العرش غير بائن منه ، ولكن تأويله عند اهل العلم ،أن الذى يمافح الحجر الأسود ، ويستلمه كانما يمافح الله كقوله تعالى: "ان الذين يبا يعونك انما يبا يعون الله يد الله فوق ايديهم "(")فثبت له اليد ، التي هي اليد عند ذكر المبايعة ، اذ سمى اليد مع اليد ، واليد معه علما العرش ، وكقول النبي صلى الله عليه وسلم "ان المحقة تقع في يد الرحمن قبل يد السائل ، "(٤)فثبت بهذا لله اليد التي هي اليد ، وان لم يضعهما المتمدق في نفس يد الله ، وكذلك تأويل الحجر الأسود ،انما هو اكرام الحجر الأسود ، وتعظيم له ،وتثبيت ليد الرحمن ، ويمينه لا النعمة ، (٥)

۱-الزمر ۲۷

٢- انظر متشابه القرآن ٩٩٨

٣- الفتح ١٠

٤- ورد في الترمذي من حديث ابي هريرة " ما تصدق احد بصدقة من طيب ولا يقبل الله الا الطيب الا اخذها الرحمن بيده •• " قال وفي الباب عن عاششة وعمدي ابن حاتم ،وانس ، وعبد الله بن اوفى ، وحارثة ، ووهب ، وعبد الرحمن بسن عوف ، وبريدة • واخرجه الشيخان كما قال شارح التحفة الهندية ٢٢/٢-٢٣٢ وانظر مسلم بشرح النووى ٩٨/٧

مانظر الرد على بشر ١٢٥

والحاصل أن تشبيه المصافح للحجر الأسود بمن يصافح الله يفيد أن لله يدا ، الا أنه لا يلزم أن تكون هذه اليد هي نفس الحجر الاسود ، وذلك نظيــر قوله تعالى " يد الله فوق أيديهم " ففيه اثبات اليد ، وأن لم يكن المبايع وضع يده في يد الله حقيقة ، وقوله عليه الصلاة والسلام " أن الصدقة تقع في يد الرحمن قبل يد السائل " يفيد أن لله يدا من غير أن يلزم أن تكون هذه اليد قد بانت عنه ، وأن المتصدق وضع الضدقة في يده حقيقة ،

وقال ابن القيم مثبتا اليدين لله تعالى ، ومبينا وجه كون مبايعـة الرسول مبايعة لله قال :" فلما كانوا يبايعون رسول الله على الله عليــه بأيديهم ويفرب بيده على أيديهم • وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم هو السفير بينه ، وبينهم ، كانت مبايعتهم له مبايعة لله تعالى ، ولما كـان سبحانه فوق سماواته على عرشه ،وفوق الظلئق كلهم كانت يده فوق أيديهـــم وكلتا يديه يمين • "(1)

أما رد الدارمي على تأويل المعارض لقوله عليه الصلاة والسلام" المقسطون وتحدد التحدد التحدد التحدد التحدد التحدد التحدد التحدد الدارمي على منابر من نور عن يمين الرحمن وكلتا يديه يمين ." اذ ادعى أن المقصود باليمين النعمة ، وأنكر أن يكون لأحد يمينان بل يمين وشمال (١) فقد وافقه الدارمي على ما حرت عليه العادة عند الناس من ذكر الشمال فسي مقابلة اليمين وأن الناس قد فرقوا بين اليمين والشمال من حمة المعدف والقوة ، ولذلك كانت الشمال صفة ضعف لا كمال ، اذ ليس لما من القوة على البطش ما هو لليمين من ذلك ، ولكن هل جوز الناس اطلاق " ذو اليمينين " على من تساوت يداه في القوة والبطش ؟ وهل جوزوا أيضا اطلاق " ذو الشمالين " ، على من تساوت يداه في الفعف ؟

أجاب الدارمي بالحواز وخلص من ذلك الى ابطال دعوى المعارض وهـــي عدم اطلاق اليمينين على الله سبحانه وتعالى ، وقد اعتمد الدارمي في دفعه لهذه الدعوى على تجويز العادة عند الناس تسمية بعضهم بعضا " ذو اليمينين" لما في هذا الوصف من مدح و حمال ، كما اعتمد على ما جا و في الحديث مـــن قوله " وكلتا يديه يمين "

وينبني على ما تقدم أنه ما دامت يمين الله ثابتة بالنص فان ثبوتها ، يدل على أن لله يدا أخرى أوجب الدارمي أن تكون على تقدير ثبوت اليمين له تعالى شما لا ويسارا ، واطلاق الدارمي عليها لفظ الشمال مأ خوذ من بعض النصوص

<sup>1-</sup> انظرمختصر الصواعق المرسلة ١٧٢/٢

٢- انظر الرد على بشر ١٢ه



مما سنتعرض له بعد قليل ان شاء الله •

ومع اجازة الدارمي وصف اليد الأخرى باليسار والشمال الا أنه أول حديث كلتا يديه يمين " بأن الله منزه عن النقص والضعف ، كما في الشمال محجب أيدينا من النقص وعدم البطش . (۱) واعتبر الدارمي رحمه الله وصف التجبيب يدى الله بقوله " كلتا يديه يمين " ما كان الا تأدبا واجلالا وتعظيما للحجب ومع ذلك لا تسمى اليد الأخرى شما لا باطلاق للاحتراز عما يوهمه لفظ الشمال من الضعف ودفعا للتشبيه .

قال الدارمي: "انما عنى رسول الله صلى الله عليه وسلم ما قد أطلق على التى في مقابلة اليمين الشمال ، ولكن تأويله : وكلتا يديه يمين "آى منزه عن النقم والفعف ، كما في أيدينا الشمال من النقم ،وعدم البطحض فقال : وكلتا يديه يمين "اجلالا لله وتعظيما أن يوصف بالشمال ، وقد وصفت يداه بالشمال واليسار ، وكذلك لو لم يجز اطلاق الشمال واليسار لما أطلحق رسول الله عليه وسلم ، ولو لم يجز أن يقال : كلتا يدى الرحمصن يمين لم يقله رسول الله عليه وسلم ، ولو لم يجز أن يقال : كلتا يدى الرحمصن الخلق ، فكيف لا يحوّز ابن الثلجي في يد الله أنهما جميعا يمينان ، وقد سمى من الناس ذا الشماليين ؟ ، فحار نفي دعوى ابن الثلجي أيفا ، وخصرج ذو الشمالين من معنى اصحاب الايدى . "(٢)

ونويده بما قاله ابن قتيبة (٣)قال: "ونحن نقول ان هذا الحديث محيح وليس هو مستحيلا ، وانما أراد بذلك معنى التمام ، والكمال لأن كل شحصي فميا سره تنقص عن ميامنه في القوة ، والبطش ، والتمام ، وكانت العرب تحب التيامن وتكره التياسر لما في اليمين من التمام ، وفي اليسار من النقص ولذلك قالوا اليمين من اليمن ، والشوم من اليد الشومى وهي اليد اليسرى ، وهذا وجه بيّن .(٤)

ثم ذكر الدارمي أنه جاء اطلاق الشمال واليسار على احدى يدى اللللة ومستنده في ذلك ما أورده المعارض ، وسكت عنه الدارمي ، الأمر الذي يلدل على صحة ما رواه المعارض عنده ، وسنتعرض له فيما بعد ان شاء الله ،

١- انظر الرد على بشر ١٣٥

٢- المصدر نفسه والصفحة

٤ انظر تأويل مختلف الحديث ١٤٢

٣\_ هو أبو محمد عبد الله بن مالم بن قتيبة الدينورى ، ويقال المروزى النخوى اللغوى ما حب التمانيف ، توفى سنة ٢٧٦ ، انظر العبر ٥٦/٢

ومع هذا فاطلاقه عليه الصلاة والسلام على اليد الأخرى اليسار ,والشمال جاء في أحاديث أوردها البيهقي (!)وابن حجر (٢). حيث اثبت الحافظ روايسية الشمال عن عمر بن حمزة (٣)عن ابن عمر قال :" يطوى الله السموات يوم القيامة ثم يأخدهن بيده اليمنى ، ويطوى الأرض ثم يأخذهن بشماله " قال الحافظ وعند أبي داود بدل قوله بشماله " بيده الأخرى " وقال : وحديثه هذا " يعنى حديث عمر " وصله مسلم ، وأبو داود ، وغيرهما من رواية أبي أسامة عنه ، (٤)

وقد ورد الحديث عند مسلم بلفظ " ثم يطوى الأرضين بشماله " وقـــالى البيهقي تعليقا على هذه الرواية : " وذكر الشمال فيه تفرد به عمر بن حمزة عن سالم ، وقد روى هذا الحديث نافع ، وعبيد الله بن مقسم عن ابن عمر لـم يذكرا فيه الشمال ، وقال البيهقي أيفا : وروى ذكر الشمال في حديث آخر فـي هذه القصة الا أنه ضعيف بمرة ، تغرد بأحدهما جعفر بن الزبير ، وبالأخــرى يزيد الرقاشي وهما مترو >ان (٥)قلت وهما كما قال ، (١)

أما الحديث الذي ذكره المعارض وسكت عنه الدارمي وفيه اطلاق لفـــظ الشمال على احدى يدى الله فهو : حديث سلمان الفارسي ، ونصه كما ذكره عنه الدارمي "أن الله خمـّر طينة آدم ثم خلطها بيده فخرج كل طيب بيمينه ، وكل خبيث بشماله ، ثم مسح احدى يديه بالاتحرى ."(٧)

وقد أورد هذا الحديث البيهقي عن سلمان نفسه بلفظ " وكل خبيث بيده الاخرى بدلا عن الشمال " وقد حكم البيهقي على بعض طرقه بالوقف • أمّا طريق رواية المعارض فهي مرفوعة ، ولكنه ضعفها • (٨)

قلت وقد ظهر من رد الدارمي على تأويل حديث سلمان اعتماد صحتـــه حيث أنه لم يطعن في سند الحديث كعادته في رده على ضعاف الأحاديث • بــل قال :" اذا خلط قدرته فسماهما يديه في دعواك فما بال هذه المنة وضعت على آدم من بين الخلق ، وكل الخلق في نعمته ، وقدرته بمنزلة واحدة ؟وكيـــف

١\_ انظر الاسماء والصفات ٣٢٤

۲\_ انظر فتح الباری ۳۹٦/۱۳

٣- عمر بن حمزة قال أحمد عنه : أحاديثه مناكير ، وقال النسائي ضعيــــف ووثقه ابن حيان ٠ انظر تهذيب التهذيب ٤٣٧/٧

٤\_ انظر فتح البارى ٣٩٦/١٣

هـ انظر الاسماء والصفات ٣٢٤ ، وانظر مشكل الحديث ٢٢٩ حيث طعن ابن فــورك بجعفر ويزيد ، وقال عنهما : فيه نظر ،

٦- انظر ترجمتهما في تهذيب التهذيب ٩٠/٢ ، ٣١٠-٣٠٩

٧- انظر الرد على بشر ١٤٥

٨\_ انظر الاسماء والصفات ٣٢٨\_٣٢٧



يجوز أن يخلط القدرة بالنعمة ، والقدرة غير مخلوقة ، والنعمة كلها مخلوقة؟

قلت ومهما يحكن من أمر الرواية والطعن في بعضها بالتفرداو الضعصف على ما قرره الحافظ ابن حجر ، والبيهقي ، فانا نتحرز عن اطلاق الشمال على يد الله تعالى لئلا يتوهم نقص في صفته تعالى ، لأن الشمال يتبادر أنها أضعف من اليمين . (١)وحسبنا أدب النبي صلى الله عليه وسلم مع ربه حيث قال " : وكلتا يديه يمين ."

ويلزم من كون الله له يد يمنى أن يكون له يد أخرى ، ولا يجوز تأويل اليدين بالنعمة واخراجهما عن مفهومهما الظاهر ، لأن في تأويلهما تعطيللا اليدين بالنعمة واخراجهما عن مفهومهما الظاهر ، لأن في تأويلهما تعطيللا للعقة من صفات اليارى عز وجل ، الى جانب بطلان المعنى المتأول به ، وهلو النعمة في النموص الواردة في اثبات اليد ، لذلك طلب الدارمي تطبيق تأويل اليمين بالتعمة على حملة من أحاديث النبي صلى الله عليه وسلم منها قولله عليه الصلاة والسلام "يطوى الله السموات بيمينه يوم القيامة " وقوله صلى الله عليه وسلم " المقسطون على منابر من نور ١٠٠ الحديث " وبين لهم أنه ، لا يحوز أن يقال : يطوى الله السموات بنعمته كما لا يحوز أن يكون المعنلي في حديث " المقسطون على منابر من نور عن نعمة الرحمن اذ هذا معنى غيلسر طي خديث " المقسطون على منابر من نور عن نعمة الرحمن اذ هذا معنى غيلسر الله لغة ، ولذلك قال الدارمي عقب ذلك : هذا أقبح محال وأمج ضلال وهو مع ذلك ضحكة ، وسخرية ما سبقكم الى مثلها أعجمي ، أو عربي ."(١)

ة اشات السويين والكف

أدلة اثبات اليمين وال<sup>ى</sup>ف : -----------

بعد أن بين الدارمي بطلان تأويل هذه الصفات بما أوّلت به ذكر رحمـه الله نصوصا من السنة زيادة على ما سبق ذكره من القرآن تُور على ثبـــوت هاتين الصفتين لله تعالى ، واليك بعضا منها .

## اليمين:

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم " ان العبد اذا تصدق بالتمرة من الكسب الطيب فيضعها في حقهــــا فيقهضها الله بيمينه ،فما يبرح يربيها كما يربي احدكم فلوه حتى تكـون

١- القول للقرطبي ، انظر فتح الباري ٣٩٦/١٣

۲\_ انظر الرد على بيشر ٣٩٧





ا عظم من جبل ."(١)

الكف :

عن عتبة بن عبد السلمي قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلمله ان ربي وعدني أن يدخل الحنة من أمتي سبعين ألفا بغير حساب ، ويشفع كسلل ألف بسبعين ألف ، ويحثى بكفه ثلاث حثيات ، فكبر عمر ، (٢)

وجملة القول ان ورود ذكر اليمين ، والكف فيما سبق من النصوص يبطيل دعوى المعطلة في نفي صفة اليد ، ويبطل تأويلاتهم ، كما أنها تدل دلالة صريحة على جواز وصف يدى الله باليمين ، وأن الله سبحانه وتعالى يوصف بالكـــف على الحقيقة دون بحث عن كيفية أو تشبيه .

\_\_\_\_\_

=======

<sup>1-</sup> أخرجه مسلم في كتاب الزكاة رقم ( ١٠١٤) ترقيم محمد عبد الباقي ٧٠٢/٢ ٢- رواه الدارقطني في كتاب الصفات ٣٩ ، وابن خزيمة في التوحيــد ١٧/٦٦ والاحرى في الشريعة ٣٢٠ ، وابن أبي عاصم رقم ٨٩٥ قال الالباني اسناده صحيح



صفة الأصلاع:

هذه الصفة من الصفات التي أقر المريسي بورود النع بها • فقد روى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال :" القلوب بين أصبعين من أصابـــع الرحمن يقلبها كيف يشا • "(1)ومع اعترافه هذا فقد أوّل أصبعيه : بقدرتيــه ونقل الدارمي عن المعارض أيضا أن أصبعيه : نعمتيه • وقال هذا حائز فـــي كلام العرب • (1)

وقد وافق المريسي في تأويله هذا متأخرو الأشاعرة كالبيهقي (؟)وشيخه ابن فورك(٤) وغيرهمـــا . اما الخطابي فقد انكر أحاديث الأمابع وبهذا يكون موافقا للمريسي في نفي صفة الأمابع . (٥)ورأى الخطابي على أن ، وبهذا يكون موافقا للمريسي في نفي صفة الأمابع . (٥)ورأى الخطابي على أن ، ذكر الأمابع انما هو من تخليط اليهودى في الحديث الذى رواه عبد الله بسن مسعود عن النبي صلى الله عليه وهو : "ان حبرا من اليهود قام اليه فقال: أبلغك أن الله يحمل يوم القيامة السموات على أصبع ، والحبال على أصبح، والشجر على أصبع ، والماء ، والشرى على أصبع ، والخلائق على أصبع . فصل والشجر على أصبع ، والملك ، فضحك رسول الله صلى الله عليه وسلم تعجبا لما يهزهن ويقول : أنا الملك ، فضحك رسول الله صلى الله عليه وسلم تعجبا لما قال الحبر ، وتصديقا له ، ثم قرأ " وما قدروا الله حق قدره والأرض جميعا قبضته يوم القيامة والسموات مطويات بيمينه . "(١)

لقد حرى الاختلاف في ثبوت هذا الحديث بين من نفي صفة الاصابع فمنهم من أقره مرة ، وأنكره مرة كالمريسي ، وادعى أن الاسّة انما نزلت تكذيبا لما قال الحبر ، وقال : افتحتجون بقول اليهود ،

قال الدارمي: " مرة تقول الحديث يروى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم تفسره قدرتين ، ومرة تقول هو كذب وقول اليهود ، تقول به مرة وتنكيره مرة ، (۲)ذلك أن من أقر بورود الأصبعين عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، يلزمه أن يقر بما يثبت صفة الأصبع لله عز وجل فلا يذكر الحديث المروى عن ابن

١- رواه الدارقطني بالفاظ متقاربة عن عبد الله بن عمرو ،وانس بن مالىك وغيرهما • أقربهما الى نص هذا الحديث ما رواه عن انسأنه قال :" ان القلوب بين أصبعين ••• انظر الصفات ٣٤ • ورواه ابن أبي عاصم في السنة رقم ٢٢٩ وابن خزيمة في كتاب التوحيد ٨٠ "بلفظ انما قلب ابن آدم ••• •• الرحمن • " انظر الرد على بشر ٤١٧ - ٤٢٠٠٠٠

٣- انظر الاسماء والصفات ٣٣٨

٤- انظر مشكل الحديث ٢٥٤

٥- انظر فتح الباري ٣٩٨/١٣

۳۹۳/۱۳ و البخاری بابلما خلقت بیدی رقم ۷۶۱۰ و انظر فتح الباری ۳۹۳/۱۳ و ۲۱۸ و ۲



وقال في معرض آخر: " فادعيت أن هذه الاية نزلت تكذيبا لما قال الحبر ثم قلت : افتحتجون بقول اليهود .(١)

ومنهم من المبته وانكر زيادة الفضيل بن عياض عن منصور عن ابراهيم عن عبيدة عن عبد الله \_ وهي ح تعجبا وتمديقا له ."(٢)كالقرطبي(٣). ولما رجعت الى تفسير القرطبي لقوله تعالى " وما قدروا الله حق قدره .. "(٤)، وحدته قد ساق ما أخرجه الترمذى من حديث ابن مسعود عن النبي صلى الله عليه وسلم " جاء يهودى الى النبي صلى الله عليه وسلم فقال يا محمد : ان الله يمسك السموات على أصبع ، والملائكة على أصبع ، ثم يقول أنا الملك ، فضحك رسول الله عليه وسلم حتى بدت تواجذه ، ثم قال : وما قدروا الله حق قدره ." قال الترمذي حسن صحيح .(٥)

والذى أراه أن اعراض القرطبي عن الزيادة المذكورة في حديث البخارى السابق وانما يؤكد انكاره لها وقد ناقش الحافظ ابن حجر رأى القرطبسي هذا وأبطله و مبينا أن الزيادة قد أشبتها الثقات ، فلا وحه لابطالها وأن الامر لو كان على خلاف ما فهمه الراوى للزم منه اقراره عليه الصلاة والسلام الباطل وحاش لله من ذلك ويظهر أيضا أن الباعث للقرطبي على انكار هذه ، الزيادة والقول بأنها لم تكن عن رسول الله على الله عليه وسلم و هو عدم أخذه بظاهر هذا الحديث ولا يثبت الأصابع بالمعنى الظاهر بل يؤولها و

قال القرطبي: "ثم لو سلمنا أن النبي صلى الله عليه وسلم صرح بتصديقه لم يكن ذلك تصديقا له في المعنى و بل في اللفظ الذي نقله من كتابه عن نبيه ونقطع بأن ظاهره غير مراد ووو قال الحافظ ابن حجر : وهذا الذي نحا اليه أخيرا أولى مما ابتدأ به ولما فيه من الطعن على ثقاف الرواة ، ورد الأخبار الثابتة ولو كان الأمر على خلاف ما فهمه الراوي بالظن للزم منه تقريب النبي صلى الله عليه وسلم على الباطل ، وسكوته عن الأنكار وحاثا لله مسسن ذلك . "(1)

قلت واذا كان المريسي قد أقر الحديث مرة ، ثم أنكره مرة أخرى والقرطبي قد أنكر بعضه ، وأقر بعضه الآخر ، فأني وحدث الخطابي قد قطع بعدم ورود نص من كتاباً و سنة ثابتة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم يثبث هذه الصفصة

١- انظر الرد على بشر ١٨٤

٢- الزيادة في البخاري عن عبد الله رقم ٧٤١٥ ، انظر فتح الباري ٣٩٣/١٣

٣- إنظر المصدر نفسه ٣٩٨/١٣

٤\_ الزمر ٦٧

٥- أنظر تفسير القرطبي ٢٧٨/١٥

٦- انظر فتح الباري ٣٩٩/١٣



وهذا الرأي غريب حقا •

قال الخطابي: "لم يقع ذكر الاصابع في القرأن ولا في حديث مقطوع به .٠٠ ولعل ذكر الاصابع من تخليط اليهودي ، فان اليهود مشبهة .(١)

قلت وان كنت أوافق الخطابي في أنه لم يقع ذكر الاصابع في القرآن الا أننى أخالفه بالنسبة للسنة ، كما ظهر ذلك من رواية البخارى والترمذى التي حكم عليها بالصحة والحسن ، على ما نقله عنه القرطبي ، ثم ان كلامه هـــنا يحتمل أمرين :

أولها :: عدم اعتقاد الخطابي بصحة احاديث الأمابع ، وهذا مردود بورود ذلك في الصحيحين وغيرهما بطرق صحيحة .

ثانيها : اعتقاده ان احاديث الأمابع احاديث آحاد فسهي غير مقطسوع بها في الاعتقاد ، وهذا ايضا مردود لقيام حدية خبر الاحاد في الاعتقاد عنسد السلف . (٢)

ولذلك رد الحديث بأنه من تخليط اليهودى ، وليهود مشبهة ، ل> سن في هذا رد من نفسه على نفسه ، حيث أقر الحديث وعلل رده بتخليط اليه ودى ويلزم من ذلك أن ضحك الرسول صلى الله عليه وسلم لم يكن تصديقا لليه وانما كان على سبيل الأنكار ، وهذا مردود بصحة زيادة " تصديقا له " فضحكه عليه الصلاة والسلام لتصديقه كما سبق بيان ذلك ،

وقد اشتد نكير ابن خزيمة رحمه الله في كتاب التوحيد على من قال:ان ضحكه عليه السلام كان انكارا منه لمقالة اليبهودى ، فقال : قد أجل اللــه تعالى نبيه صلى الله عليه وسلم عن أن يوصف ربه بحضرته بما ليس هو مـــن مفاته فيجعل بدل الانكار ، والغضب على الوصف صحكا ، بل لا يصف النبي صلــى الله عليه وسلم بهذا الوصف من يؤمن بنبوته ."(٣)

\_\_\_\_\_

## 

بين الدارمي رحمه الله تفارب المريسي ، فقد نقل عنه اقراره با حاديث الاصابع وتأويله لها بما يخالف ظاهر النصوص ، رغم ان ابقاء النص على ظاهره لا يستلزم محالا ، ثم نقل عنه تكذيبه ، وانكاره لحديث ابن مسعود الذي تقدم

۱- انظر فتح الباری ۳۹۸/۱۳

٢- انظر الحديث حجة بنفسه في العقائد والأحَّام ، وحجية خبر الواحد وكلاهما
 كتابان للشيخ محمد ناصر الدين الألباني .

٣- انظر كتاب التوحيد لابن خزيمة ٧٦

ذكره ، وقوله ان هذا من كلام اليهود ، ويبدو أن انكار المريسي هذا كسان هروبا من اثبات خمس قدر للله تعالى فان ساغ في نظره أن يكون لله قدرتان على ما أول به الأصبعين ، فقد رأى أن من المستبعد أن يكون له عدة قدر ،

قال الدارمي: "كيف أقررت بالحديث في الأصّبعين من أصابع الله ، وفسرتهما قدرتين ؟ وكذبت بحديث ابن مسعود رضي الله عنه في خمس أصابع ، وهو أجمود اسنادا من حديث الأصّبعين ؟ أفلا أقررت بحديث ابن مسعود ثم تأولته : القدرة خمص قدرات ، كما تأولت في الأصّبعين بقدرتين ؟ . (١)

وقال في معرض آخر: "قلما رأينا مفسرا ومتكلما أشد مناقفة لكلامه منك مرة تقول: الحديث يروى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وتفسره قدرتين ومرة تقول: هو كذب وقول اليهود و تقر به مرة ، وتنكره أخرى ولو كنت من أهل الحديث ورواته لعلمت أن الأثر قد جاء به تصديقا لليهودى لا تكذيباله كما ادعيت و (1)

فالدارمي بهذا أظهر تناق المريسي ، اذ يعبت الحديث مرة وينفيه معرة من غير تعويل على السند في رد ما رده ، وأن المريسي ليس له بصر بالحديث فهو يرد ما هو أحود اسنا داويشبت ما دونه في صحة السند ، الأمر الذي يحدل على أنه ليس له معرفة ودراية بعلم الحديث ،

فالذى يظهر من كلام الدارمي رحمه الله تأكيده لقوة سند حديث بن مسعبود وصحة الزيادة ، واعتداده بها ، وأن ما حائت به هذه الزيادة ، لم تكن تكذيبا لليهودى ، وانما كانت تصديقا له ، ولذلك ساق الزيادة ، واعتبرها دليللل على اقراره صلى الله عليه وسلم لليهودى على ثبوت صفة الأمابع لله سبحانات وتعالى ، لأنه عليه الصلاة والسلام لا يقر باطلا ، واليك رواية هذه الزيادة كما ذكرها الدارمي قال :" حدثنا أحمد بن يونس عن فضيل بن عياض عن منصور عنن أبراهيم عن عبيدة عن عبد الله عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال :"ضحك من قول الحبر تعجبا لما قاله وتصديقا له ،

قال الدارمي: "فعمــن رويت أيها المريسي أنه قال في حديث ابن مسعود أنه قال: تكذيبا له فأنبئنا به • والا فانك فيها من الكاذبين ؟•(٣) هذا وقد تقدم الكلام حول الزيادة ، وهينا موقف الحافظ ابن حجر في دحض

انكار القرطبي لها •

۱ـ انظر الرد على بشر ۱۸۶

٢- المصدر نفسه والصفحة

٣- المصدر نفسه والصفحة

ثم بين الدارمي رحمه الله بعد ذلك عدم اتفاق تأويلهم اصبعيه تعالمي بقدرتيه مع لفة العرب، وأنه لو صح أن يكون أصبعاه بمعنى قدرتيه للزم أن يكون لله أكثر من قدرة ، وقد حرى الاتفاق على أن لله قدرة واحدة كفسست الاشياء كلها وملاتها واستنطقتها ،

قال الدارمي: "في أى لفات العرب وجدت أن أصبعيه قدرتيه ؟ فأنبئنا بها فأنا قد وجدناها خارجة عن حميع اللفات ، أنما هي قدرة وأحدة قد كفـــت الأشيا \* كلها وملائها واستنطقتها . "(١)

واذا >ان لله تعالى قدرة واحدة كافية في ايجاد ما تعلقت مشيئته بوحوده لم يكن لتخصيص القلب بكونه بين قدرتين معنى • بل أمر القلوب وجميع الكائنات بقدرة الله تعالى •

قال الدارمي: "فكيف صارت القلوب من بين الأثيا ً بين قدرتين ؟ واسمعت عددها قدرة ؟ فان النبي صلى الله عليه وسلم قال " بين أصبعين من الاصابع "وفي دعواك هي أكثر من قدرتين ، وثلاث ، وأربع ، حكمت فيها للقلوب بقدرتين وسائرها لما سواها ."(٢)

مناقشة الدارمي تاويل المعارض أصبعيه بمعنى : نعمتيه .

طالب الدارمي رحمه الله تعيين العالم الذى اخذ عنه هذا التفسير •ذلك أن اللغة لا تثبت الا بالنقل • فاذا ظهر أنه لم يأخذ هذا عن أحد من أحمصة اللغة ، وأنه من عندياته • فلا تعويل على قوله ولو كان هو الظيل بن أحمصد أو الأصمعي •

قال الدارمي: "في أى كلام العرب وحدت أجازته ؟ وعن أى فقيه أخذته ؟ فأسنده والا فانك من المفترين على الله وعلى رسوله • فلو كنت الخليل بسن أحمد أو الاصمعي ما قبل ذلك منك الا بحجة • ومعنى الاصبع مفهوم ، ومعنى النعمة مفهوم • "(٣)

ونويده بما قاله صاحب الصحاح قال : النعمة : اليد والصنيعة ،والمنة وما اتعم به عليك ."(٤)والاصّع : يقال " صبعت الانا، ، اذا كان فيه شراب فوضعت عليه اصبعك حتى سال عليه ما فيه في انا، آخر ، ويقال : للراعـــي

۱\_ انظر الرد على بشر ١٧٤ ، وانظر صفحة ٢٠٠

٢- المصدر نفسه والصفحة

٣ـ المصدر نفسه ٤٣٠

٤- انظر الصحاح ٢٠٤١/٥.

على ما شيئه اصبع ١٠ اى ا شرحسن • وانشد الاصمعي للراعي :

ضعيف العما بادى العروق ترى له عليها اذا ما أجدب الناس أصبعا (1) قلت وبيت الشعر هذا قد استشهد به ابن فورك على تأييد مذهبه في كسون اللغة تسوغ تأويل الاضبع بالنعمة . (1) وشاهده بعيد عن مراد الدارمي و فان الدارمي يطالب بأن يكون من معاني الاضبع النعمة ، وأن اللغة استعملت الاضبع في النعمة حقيقة و أما كون الاضبغ قد يتجوز به عن النعمة كما في البيست المذكور ، فهذا لم يلتفت اليه و اذ كان التجوز لا يمار اليه الا بدليل ولما لم يمتنع حمل الاضبع في الحديث على المعنى الظاهر ، فليس صحة المجاز لقريئة توجب أن يكون اللفظ حيث ورد محازا و ثم كيف يقال أن الاضبع مجاز عن النعمة مع أن النبي صلى الله عليه وسلم قال في دعائه : يا مقلب القلوب ثبت قلبي على دينك "(٢) فقالت له احدى أزواحه : أو تخاف يا رسول الله على نفسك ؟ فقال : أن قلب المؤمن بين أصبعين من أمابع الله عز وجل " و

فلئن كان القلب عندكم بين نعمتين من نعم الله فهو محفوظ بتينك النعمتين فلاًى شيَّ دعا بالتثبيت؟ ولم أجاب زوجه التي قالت له : أتخاف على نفســـك (اذ) بما يؤكد خوفه أكان أمر القلوب من مقدوراته تعالى فهو يصرفها كيف شاَّ ،لقد كان ينبغى أن لا يخاف اذا كان القلب محروسا بنعمتين ٠

هذا وبعد أن بين أبن قتيبة خطأ من قال الأضع مراد به النعمة بما ذكرنا سابقا قال : فأن قال لنا : ما الأضع عتدك ههنا ؟ قلنا هو مثل قوله في الحديث الآخر ، يحمل الأرض على أصبغ ، وكذا على أصبعين ، ولا يجوز أن تكسون الأضبع ههنا نعمة ، وكقوله تعالى " وما قدروا الله حق قدره والأرض جميعيا قبدته يوم القيامة والسموات مطويات بيمينه "(٤)ولا يجوز ذلك ، ولا نقسول أصبع كأما بعنا ، ولا يد كأيدينا ، ولا قبضة كقبضتنا ، لأن كل شي منه عنز وجل ـ لا يشبه شيئا منا ، "(٥)

وزيادة في ابطال مزاعم المؤولين فقد ذكر الدارمي رحمه الله منشــا تأويلهم . وهو زعم المؤولين اثبات الجوارج والأغضاء ان لم يؤول ذلك ، حتى آنهم نسبوا للقائلين بهذه الصفات انهم صثبتون للجوارجوا لأغضاء وشنعـــوا عليهم بذلك ، فبين لهم أن زعمهم هذا باطل لأن السلف لا يثبتون الا مـــا

١- انظر الصحاح ١٢٤١/٣

٢\_ انظر مشكل الحديث ٢٥٥-٢٥٥

٣\_ رواه الترمذي من حديث أنس وقال حديث حسن • انظر التحفة ١٩٩/٣ وابن ابي عاصم في السنة ١٠٣/١ من حديث نواس بن سمعان

٤\_ الزمر ٦٧

مد انظر تأويل مختلف الحديث ١٤١



أثبته الله ورسوله من غير تشبيه ولا تكييف •

قال الدارمي: "اما تشنيعك على المقرين بصفات الله انهم يتوهمــون فيها جوارح واعضا و فقد ادعيت عليهم في ذلك زورا وباطلا وانت من اعلـم الناسبما يريدون بها وانما يثبتون منها ما انت معطل و وبه مكذب ولا يتوهمون فيها الا ما عنى الله ورسوله ولا يدعون جوارح ولا اعضا كما تقولت عليهم . "(1)

قلت ويلزم من فرار الأشاعرة الى التأويل خشية التمثيل والتشبيه ، ألا يثبتوا لله صفات المعاني السبع خشية هذا المحذور • قال ابن القيم :•••• فان فررتم من الحقيقة خشية التشبيه والتمثيل ، ففروا من اثبات السمعوالبصر والحياة ، والعلم ، والأرادة ، والكلام خشية هذا المحذور • ثم يقال توهمكم لزوم التشبيه ، والتمثيل من اثبات هذه الصفة ، وغيرها وهم باطل • وليسس في المخلوقات يد تمسك السموات وتطويها ، ويد تقبض الأرضين السبع ، ولا أصبع توضع عليها الحبال • فلو كان في المخلوقات يد ، واصبع • يد هذا شأنها لكان لكم عذر ما في توهم التشبيه والتمثيل من اثبات اليد والأصبع لله حقيقة ،وأنما هذا تلبيس منكم على خففا والعقول • "(٢)

\_\_\_\_\_

## أدلة الدارمي على اثبات الأصبع :

ثم استدل الدارمي بعدة أحاديث عدا حديث عبد الله بن مسعود المتقــدم وقد ذكرها تحقيقا لحديث ابن مسعود وتعبيتا لروايته ، أذكر بعضا منها :

عن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال:" قلوب العباد بين أصبعين من أصابع الله ، اذا أراد أن يقلب قلب عبد قلبه ،"(٣)

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم انما قلب ابن آدم بين أصبعين من أصابع الرحمن ٠٠(٤)

قال الدارمي عقب ذلك :" فهذه الفاظ رسول الله صلى الله عليه وسلـــم في الحديث الذي بيضته ، ورويته بلسان عربي مبين ."(٥)

١- انظر الرد على بشر ١٩٤

٣- أنظر مختصر الصواعق المرسلة ١٦٣/٢

٣- أخرجه ابن ماجه في السنن عن عائشة وام سلمة رقم ١٩٣٣ بلفظ " بني آدم بين اصبعين من اصابع الله يقلبها كيف يشا، ."وابن أبي عاصم ٢٢٢ محجه الالباني ٤- رواه ابن أبي عاصم في السنة "٢٢٩" صححه الالباني، وابن خزيمة في التوحيد ٨٠ والترمذي في جامه ، انظر التحفه الهندية ١٩٩/٣

مانظر الرد على بشر ٤٢٠



وتحقيق القول ان صفة الأمابع قد ثبتت فيها روايات صحيحة ،وأن حملها على غير ظاهرها يعتبر خروجا ، واعتداء على النصوص والصواب اجراؤها على ظاهرها من غير تأويل ولا تحريف ، ولا تكييف ، كما فعل ذلك سلفنا المالح، اذ كان هذا الأجراء لا يستلزم وصف الله بمحال ، لأننا ان وصفناه كما وصفه رسوله عليه المهلاة والسلام لم يكن هذا الوصف الا مع التزام تنزيه سبحانه وتعالى عن مشابهة المخلوقات ، فكما أننا أثبتنا له السمع وقلنا أنه ليس كسمعنا ، كذلك نثبت له الأمابع ونقول بأنها ليست كأمابعنا ، لأن حقائها صفات الله من الأمور الغيبية التي لا سبيل للعقل لتكييفها ولا يجوز تمثيلها ،

××××××××

صغة القدم الرجل

ذهب المريسي الى أن معنى القدم في قوله صلى الله عليه وسلم " لا تزال جهنم يلقى فيها وتقول هل من مزيد ؟ حتى يضع الحبار فيها قدمه فتزوى • وتقول: ولم أرم اله من العزم العزم العزم العزم الناب الشقوة الذين سبق لهم في علمه انهم صائرون اليها • ونظـر لزعمه هذا بما نقله عن ابن عباس في تفسيره قول الله تعالى : وبشر الذيب آمنوا أن لهم قدم صدق عند ربهم • "(٦) ما قدموا من اعمالهم • "(٣)

وزعم بشر أن النار تمتلئ من المجنة ، والناس بدليل قوله تعالى :"
لأملان چهنم من المجنة ، والناس الجمعين "(٤)وكفر من اعتقد أنها تمتلئ بغيرهم وادعاؤه هذا لنفي صفة القدم ، منشؤه تنزيهه لله سبحانه وتعالى مصند خول النار حسب زعمه .

وممن وافق المريسي في تأويله القدم بأهل الشقاوة : النضر بن شميل<sup>(1)</sup> على ما نقله عنه ابن فورك ، وابن حزم ، والخطابي ."(٧)

واورد الدارمي تاويلا آخرللقدم في الا**ثر** الوارد عن ابن عباس "الكرسي موضع القدمين ، والعرش لا يقدر قدره الاالله • "(<sup>(</sup> ) هو تاويل القدمين بالثقلين الانس ، والجن •

ابن عباس وهو قوله "الكرسي موضع القدمين والعرش لا يقدر قدره الاالله •" واتهمه بالتعلق بالمغموز من روايات ابن عباس الذي يحتمل المعاني •

قال الدارمي :" فما بالك تحيد عن المشهور المنصوص من قوله " يعنسي ابن عباس " وتتعلق بالمفموز منه الملتبس الذي يحتمل المعاني •"(١٠)واليسك

۱- أخرجه البخارى بألفاظ متقاربة · فتح البارى ١٩٤/٨ · وقط : حسبي · صحاح ١١٥٣/٣

٢- يونس ٢
 ٣- انظر الرد على بشر ٤٢٤ ،والاثر رواه العوفي ٠ انظر زاد المسير ٤/٥
 ١٢ السجدة ١٣

مدانظر الرد على بشر ٢٦٦

٦- هو النفر بن شميل المارني نزيل مرو وقعه ابن معين واين المديني والنسائي وابو حاتم توفي ٢٠٤ • انظر تهذيب التهذيب ٢٠٢١)

٧- انظر مشكل الحديث ٤٥-٢٣١ ،والاسماء والصفات ٣٥١-٣٥٢، والفصل بهامُشهُ المُلل ٨- اخرجه الحاكم في المستدرك موقوفا على ابن عباس ٢٨٢/٢

۹- انظر الرد على بشر ٤٢٩

١٠) المصدر نفسه ٢٥٥

الرواية عن ابن عباس في قوله تعالى " وبشر الذين آمنوا أن لهم قدم صدق عند ربهم "(١)قال ابن عباس " ما قدموا من اعمالهم •"(٢)فالدارمي طعن في هــنه الرواية بأنها غير مشهورة ، وأن كلام أبن عباس ملتبس يحتمل أكثر من معنى ٠

قلت أما غمره بعدم الشهرة فهذا بعيد لأن المفسرين قد ذكروا هذا الأثر كابن كثير (٣)وغيره ، كما أن هذا الأثر لا ينافي تفسير ابن عباس " الكرسي بأنه موضع القدمين " لأن تفسيره لقوله تعالى " قدم صُدق عند ربهم " بمـــا قدموا من أعمالهم ، لا يخرج عن بيان الوجه اللغوى لمعنى القدم • وهو موافق لمذهباهل اللغة ، وغيرهم من علماء التأويل والتفسير ٠٠(٤)

قال ما حب الصحاح: " والقدم واحد الاقدام ، والقدم أيضا : السابقة في الأمّر ، يقال لفلان قدم صدق ، أي ا فرة حسنة ﴿ ﴿ ٥٠)

كما أن الليّة "قدم صدق عند ربهم " لا تحمل قدم الصفة ، ولا تشير اليه لا من قريب ، ولا من بعيد • لذا كان الأولى بالدارمي أن يعيب عليهم حملهم التفسير اللغوى الوارد في قول ابن عباس المتقدم على نفي صفة القدم \* لا أن يطعن في الاثر بعدم الشهرة أو احتماله للمعانى •

ثم نافش الدارمي تأويل المريسي القدم بأهل الشقوة في قوله صلى الله عليه وسلم " حتى يضع الحبار فيها قدمه " مبينا أن مثل هذا التأويل يفيد أن النار لا تمتليُّ الا بعد أن يلقي الله أهل الشقاوة فيها ، الذين هم قدمه، وعليه فما الفائدة في طلب الزيادة بعد أن القي فيها أهلها •

فتحقيقا لطلب الزيادة • اما أن يلقيهم فيها ثانية • فحينئذ لا تمتلي اذلم يزد على من كان فيها أحد ، أو يلقى فيها أهل السعادة زيادة على أهل الشقاوة وهذا بعيد •

قال الدارمي: " وكيف تدعى أنها لا تمتلي حتى يلقي الله فيها الأشقيا الذين هم قدم الحبار عندك ، فتمتلئ بهم في دعواك ؟ وهل استزادت أيهـــا التائه الا يعد مصير الأشقيا واليها • والقا والله اياهم فيها ؟ فاستزادت ، بعد ذلك • أفيلقيهم فيها ثانية ، وقد القاهم فيها قبل • فلم تمتلي ٤ كان في دعواك حبس عنها الأشقياء ، أو القي فيها السعداء • فلما استزادت القسي فيها الأشقياء بعد حتى ملاً ها ."(٦)

۱۔ یونس ۲ ۲۔ انظر الرد علی بشر ۲۵

<sup>(117/7)</sup> ٣- انظر مختصر ابن كثير ١٨٢/٢ ،وزاد المسير ١٥/٥ ،والتسهيل في علوم التنزيل

٤- انظر مشكل الحديث ٥٥

هـانظر الصحاح ٥٠٠٧/٥ ٢ـانظر الرد على بشر ٢٥

ثم رد الدارمي على ما زعمه المريسي من أن النار لا تمتليً الا محصن الحنة ، والناس ، وتكفيره كل من قال انها تمتليً من غيرهم ، مذكرا لحمد معارخة قوله تعالى " لائلان جهنم من الجنة ، والناس اجمعين "(١)لقوله تعالى " يوم نقول لجهنم هل امتلات وتقول هل من مزيد "(١)ذلك، بأن العصرب تجوّز أن يقال لممتليً استزاد ، وساق من العربية والسنة ما يدل لذلك ،

قال الدارمي: "ويلك أيها المريسي انما أنزل هذه من أنزل التي فيي سورة "ق" يوم نقول لجهنم هل امتلات وتقول هل من مزيد "ويجوز في الكلام أن يقال لممتلي استزاد ٠٠٠ كما يقال امتلا المسجد من الناس، وفيه فضل، وسعة للرجال بعد ٠٠٠ و حما قال النبي صلى الله عليه وسلم "يخرج المهددي فيملا الارض قسطا كما ملئت جورا وظلما "(٣)وفي الارض سعة بعد لاكثر من ذلك الظلم ، وأكثر من ذلك القسط ، فتمتلي حهنم مما يلقي الله فيها مما وعدها من الجنة ،والناس، وتقول هل من مزيد بفضل فيها ؟ ٠٠٠ حتى يفعل الجبار بها ما أخبر رسول الله على الله عليه وسلم كما يشا من فحينئذ تقول حسبي "(٤)

ومما يقوى ما قاله الدارمي ، ما قاله صاحب لسان العرب حول كلمـــة امتلا • قال : والملي بالكس : اسم ما يأخذه الانا واذا امتلا • يقــال اعطي ملاه ، وملايه وثلاثة أملائه ، وفي دعا والصلاة "لك الحمد مل السمـوات والارض • هذا تمثيل لان الكلام لا يسع الأماكن ، والمراد به كثرة العدد • (٥)

قلت ولما كان الكلام لا يسع الأماكن ، وأن المراد به كثرة العدد فانصه يحوز أن يقال لممتلي استزاد على ما ذهب اليه الدارمي • لأن اطلاق لفصصط الملي مرادا به كثرة العدد لا ينفي أن يكون في الممتلي فضل وسعة •

ومهما يكن من امر فان الدارمي يرى أن جهنم تمتلي مما يلقى فيها من المنة ،والناس • ولكنها تستمر في طلب الزيادة حتى يفع الحبار فيها قدمه فتزوى ، بمعنى انها لا يتم ملؤها الا بعد أن يفع الجبار فيها قدمه •

ونويده بما قاله ابن تيمية قال: "فاذا قالت حسبي ،حسبي ،كانت قصد اكتفت بما القي فيها • ولم تقل بعد ذلك هل من مزيد؟ بل تمتلي بما فيها لانزوا والله بعض • فان الله يضيقها على من فيها لسعتها • فانه قصد ،

<sup>1-</sup> السجدة ١٣

۲\_ ق. ۳۰

٣\_ اخرجه أبو داود عن أبي هريرة بلفظ" المهدى مني أقنى الأنف يملا الأرفس، قسطا وعدلا ، كما ملئت جورا ، وظلما يملك سبع سنين ، مختصر سننن أبي داود ١٦٠/١ رقم ٤١١٦

٤ انظر الرد على بشر ٤٢٦

هـ انظر لسان العرب المحيط م٣ / ١٨٥



وعدها ليملائها من الجنة والناس اجمعين ."(١)

وبهذا يكون الدارمي قد وافق المفسرين في تفسيرهم لقوله تعالى " هل من مزيد " وأن المقصود به طلب الزيادة ، وأن امتلاً ها لا ينافي هذا الطلبب وهذا ما رجحه الطبرى في تفسيره وابن تيمية ولا المحيح لموافقته ظاهر الآية و هذا الى أن الأثر الوارد في التفسير الآخر عدا عن ضعف رواية بعلل طرقه فان فيه معارضة لظاهر الآية على ما بينه الطبرى والحافظ ابن حجر و

والتفسير الأخر رواه الطبرى عن عكرمة في قوله " هل من مزيد " أى هل من مدخل قد امتلاً ت ؟ ومن طريق مجاهد نحوه • وأخرجه ابن أبي حاتم من وجمه آخر عن عكرمة عن ابن عباس وهو ضعيف • "(٣)

والذى يبدو من ان المريسي وضع القدم في جهنم على ما جاء وصفصه في الحديث المتقدم ، انه أراد تنزيه الله من دخول النار ومساواته بأبليس وأعوانه من الجنة ، والناس • فاذا كان هذا مقصوده فقد بين الدارمي رحمه الله تناقف كلامه هذا مع ما يعتقده من أن الله في كل مكان • اذ يلزم مصن قوله هذا أن يكون الله بكماله في جهنم •

قال الدارمي:" وكيف يستحيل أيها المريسي ما وصف رسول الله صلى الله على الله عليه وسلم من وضع القدم في جهنم ؟ وأنت تزعم أن الله بكماله في جهنم قبل أن يملأها وبعد ما ملأها لائك تزعم أنه لا يخلو منه مكان • فجهنم من أعظللم الأمكنة • فأنت أول من يكذب بالآية أن جهنم ممتلئة من الجبار تبارك وتعالى عز وجل عن وصفك بما وصفته به • (٤)

اذا فقد بين الدارمي رحمه الله وجه الفارق بين وضع القدم في النار وبين أن يكون الله ب ماله فيها • ففي الصورة الأولى لا يلزم نقص ،ولا تشبيه بعصاة خلقه ممن حق عليهم العذاب • لأن وضع القدم كما يعتقده اللف يكون ، بلا كيف • كما أن العلم من وضعه هي زنّ النار حتى تضيق على من فيها • فتكف عن طلب الزيادة • أما ما يعتقده المريسي فهو أن الله في كل مكان • وهنذا مع ما فيه من مخالفة النصوص فانه يلزم منه مساواة رب العزة بعصاة خلقه • هذا الى أنه لا يلزم من وضع القدم أن يمس الله شيّ من عذابها •

۱\_ انظر الفتاوي ۲۱/۱۶

۲- المصدر نفسهٔ ۲۱/۱۶ ، وانظر تفسير الطبري ۱۷۰/۲۷ ، وفتح الباري ۱۹۰/۵۸

٣- انظر تفسير الطبرى ١٧٠/٢٧ ، وفتح البارى ١٩٥/٨

٤- انظر الرد على بشر ٤٣٦

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

وقد ضرب الدارمي منا لا لذلك الملائكة المختصين مضهم بعذاب الكفييرة ،
 والعماة فاضهم يدخلون النار ، ومع ذلك لا يلحقهم ما يلحق من حق علييييه
 العذاب ، وكذلك المخلوقات الحية ، والتي وتلفت لتعذيب مردة الشباطين فيي
 النار من الانس والحن ، فاضها مع دخولها معهم النار لا تعذب ، ولا يهلها شيء
 من ذلك ،

قال الدارمي: "ويك انما اراد الله بقوله " لأملان جهنم من الجنسسة والناس الجمعين "(۱) الذين حق عليهم العذاب ، ولها خزنة يدخلونها ملائكسسة غلاظ شداد ، غير معذبين بها ، وغيها كلاب وحيات وعقارب ، قال : عليها تسعة عثر ، وما حعلنا اصحاب النار الا صلائكة ، وما حعلنا عدتهم الا فتنة للذيبن كغروا "، فلا بدفع هذه الآيات قوله " لاملان حهنم من الجنة ، والناس اجمعين "كما لا يدفع هذه الآية قول النبي على الله عليه وسلم " يفع الجبار فيها قدمة فاذا كانت حهنم لا تصر الخزنة الذين يدخلونها ويقومون عليها ،فكيف السندى سخرها لهم ؟ فان انت اقررت بالخزنة ، وملائكة العذاب ، وما فيها من غيبسر الحنة والناس كفرت في دعواك ، لأنك زعمت ان من ادعى أن جهنم تمتلي مسن غير الحنة ، والناس فقد كفر . "(٢)

ادلة الدارمي على اثبات القدم والرجل:

استدل الدارمي رحمه الله على الحبات صفة القدم بأحاديث زيادة عليي ما تقدم نذكر واحدا منها :

عن أبي هريرة رضى الله عنه : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم :"
اختصمت الدخة والنار ، فقالت النار أو رب بالمتكبرين ، والمتجبرين ،وقالت
الدخة : ما لي لا يدخلني الا سفلة الناس وسفطتهم ، أو كما قالت \_ فقال لهما :
قال للحنة : أنت رحمتي اسكنا، من أشا من خلقي ، ولكل واحدة منكما ملوها .
وأما النار فانها لا تعتلي حتى يفع الله قدمه فيها ، فينزوى بعهها الله بعض ، وأما الدئة فان الله ينشئ لها من شا من خلقه . (٣)

عنا وقد حائب رواحة بليدا " الرجل " بدلا عن القدم في الحديث الذي ، مستعدد المستعدد ا

اسالسحدة ١٣

۲ـ اشکار الرف علی بیشر ۲۲۶

س. اخرجه البخاري بلقظ "رجله "بدل " قدمه " انظر فتح الباري ١٩٥/٨

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT

وقد طعن ابن الحوزى في هذه الرواية ، وأشار الى أنها تحريف من بعض الرواة ، وقد خطأه ابن حجر فقال : وزعم ابن الجوزى أن الرواية التي جائت بلفظ الرجل تحريف من بعض الرواة ، لظنه أن المراد بالقدم الجارحة ،فحرواه بالمعنى فأخطأ ، قال الحافظ : وهو مردود لثبوتها في الصحيحين . (1)

وقد روى المعارض عن قتادة أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "لما قضى الله خلقه استلقى ووضع أحدى رجليه على الأخرى ، وزعم في تفسيره أنله القاهم وبثهم ، وجعل بعضهم فوق بعض و وذلك قوله " وضع أحدى رجليه علىل الأخرى " فيحتمل أنه أراد بالرجل الجماعة الكثيرة كقول الناس: رجل جسراد واحتج المعارض بقول الشاعر:

فمر بنا رجل من الناس وانزوى اليهم من الرجل اليمانين ارجل (٢) وقد وافق المعارض في تأويل الرحل المتقدم ابن فورك في مشكل الحديث قال: استلقى على معنى القى بعضا على بعض • (٣)

لم يناقش الدارمي رحمه الله سند الحديث كعادته ، اذ لو فعل ذلـــك لكفاه ، حيث أن هذا الحديث لم يصح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، قال البيهقي : فهذا حديث منكر ، وفليح بن سليمان مع كونه من شرط البخارى ، ومسلم فلم يخرجا حديثه هذا في الصحيح ، وهو عند بعض الحفاظ غير محتج به (٤) قال الدارمي : سمعته يقول : يعنى ابن معين "وفليح ضعيف " ، (٥)

قلت والظاهر من عدم بحثه سند الحديث مع علمه ضعف احد رواته ، ورود ، اخاديث محيحة تثبت الرجل لله سبحانه ، ولما كان الأمر كذلك توجه رحمه الله لرد تأويل الرجل على ما تقدم من كلام المعارض و فظالبه ذكر العالم الحدي أخذ عنه هذا التأويل و ثم ان معنى كلمة استلقى يختلف عن معنى كلمة القى وكما أن تنظير المعارض بقول الشاعر لا محل له ، بل فيه افتراء على الشاعر لأن الشاعر أضاف الرجل الى الناس ، والى اليمانين ، ولم يضفها الى الله عز وجل و

قال الدارمي: "ويلك من أين أحدثت هذا التفسير؟ ومن علمك؟ وعمــن رويت هذا ؟ فسمه حتى يرتفع عنك عاره ، ويلزم من قاله ٠٠٠٠ ويحك أخلق الله خلقه فسما هم رجلا له ، ثم ألقى رجلا على رجل ، بعضهم على بعض ،أحطبا كانـوا

۱\_ اندار فتح الباري ۱/۹۰۵م-۹۹۸

۲۔ انظر الرد علی بشر ۳۹ہ

٣ انظر مشكل الحديث ٢٤ ٣ ٢

٤ - انظر الأسماء والصفات ٣٥٥ ،والحديث اخرجه ابن ابي عاصم ٥٦٨ ، وضعفه الألباني .مانظر تاريخ عثمان بن سعيد ١٩٠



فأخذهم فالقى بعمهم على بعض في الشمس ؟ وفي أى لغات العرب وجدت استلقى في معنى ألقى ؟ .... وقال أيما :" ويلك انما قال الشاعر : رجل من النصلاس ورجل من اليمانين • ولم يقل رجل من الله كما ادعيت أنت أن الخلق رجل من الله القى بعضهم على بعض • ثم انتحلت أنت فيه قول الشاعر بما بهته به (!)

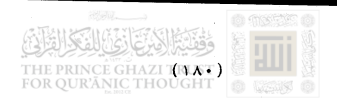
قلت ومما يؤيده ما قاله ابن منظور : قال : القى الشي : طرحه ، والاستلقاء على القفا ، وكل شي كان فيه كالانبطاح ففيه استلقاء . (٢)

وحملة القول ان صفة القدم ، والرجل ثابتة لله سبحانه على ما يليق به وان طريق ثبوتها الخبر الصحيح ، كما سبق بيان ذلك ، وأن امتلا عهنم بالجنة والائس لا ينافي أن يكون فيها موضع للزيادة ، وأن وضع الحبار قدمه فيهــا لامتلائها ،اذ يزوى بعضها الى بعض ، لا يستلزم أن يصيبه شئ من الضرر اذ كان سبحانه منزها أن يلحقه ضرر ، كما أن الملائكة وسائر من يكون في النــار لتعذيب أهلها ، لا يمسهم شئ من عذابها ، وأن الطعن في الرواية التي فيها ذكر الرجل بدلا عن القدم ليس بصحيح لثبوت هذه الرواية في الصحيحين ،

أما صرف اللفظ عن ظاهره وان كان حائزا في محاز العربية ، الا أنـه لا يصار اليه لعدم استحالة وصف الله سبحانه يصفة الرجل ، والقدم دون كيف أو تثبيه .

١- انظر الرد على بشر ٥٣٩

٢- انظر لسان العرب م٣/٩٨- ٣٩٠



## المبحثالثالث

========

الصف الصفات الفعلية الحبرية عند الجهمية منشأت أويل الصفات الفعلية الحبرية عند الجهمية الصفة الأولدي: صف الأست والصفة الثانية: صفة النزول وما في معناه الصفة الثالثة: صف الفيضة والثالثة عناه الصفة الرابعة عناه الصفة الرابعة عناه الصفة الرابعة عناه عناها الصفة الرابعة عناها المفاطقة المؤلمة المؤلمة الرابعة عناها المؤلمة المؤلم



منشأ تأويل الصفات الفبرية الفعلية عند الجهميـــة ومن تبعهـم ومناقشـــة الدارمــي لهــم

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT

ذهبت الجهمية ، ومن تبعهم الى نفي الصفات الخبرية بالمعنـــى المتبادر من اللفظ ، واشتغلوا بتأويل نصوص الكتاب ، والسنة الواردة في اثباتها ، فأولوا الاستوا والنزول وغيرهما ، وقبل التحرض لمذاهبهم وتأويلاتهم كما ذكرها الدارمي رحمه الله نرى من المناسبان نذر منشأ تأويلاتهم لهذه المفات ومناقشة الدارمي لهم ، فأقول والله المستمان ، منشأ تأويلية الفات الخبرية الفعلية :

ذكر الدارمي رحمه الله أن الجهمية ، والمريسي والمعارض لم يجوزوا وصف الله باين ، لأن الله عندهم في كل مكان لا يخلو منه مكان ، وأن شيئا لا يخلو منه مكأن يستحيل أن يقال أين هو ؟ (١)

وبنا على اعلى مذا انكروا ان يكون لله حد وغاية ونهاية (<sup>(۲)</sup>) ، وواغتهم على هذا الانكار المعتزلة ، ومتأخروا الاشاعرة الامدى ،والرازى (<sup>(۲)</sup>) وغيرهم ،وانكرت الجهمية والمريسي ، والمعارض ان يكون الله باغنا باعتزال وبفرجة بينه وبين خلقه ،وقالوا بان الله غير محوى ولا مماس ولا ممازج (<sup>(3)</sup>) ادلة الجهمية ومن تبعهم على أن الله في كل مكان :

استدل الجهمية ومن تبعهم على قولهم : ان الله في ممل محان مسن الكتاب، والسنة ، والمعقول ، نذكر من هذه الأدلة ما ساقه الدارمي رحمه الله في معرض رده عليهم .

أولا فمن الكتاب : قوله تعالى " ما يكون من نجوى ثلاثة الا هو را بعهم ولا خمسة الا هو سادسهم ، ولا أدنى من ذلك ، ولا أكثر الا هو معهم أينما كانوا ثم ينبئهم بما عملوا يوم القيامة ان الله بكل شيء عليم ."(٥)

قال الدارمي موضط مذهب المعارض: "وزعمت أيها المعارض أن الله لم يصف نفسه أنه بموضع دون موضع ، ولكنه بكل مكان ، وتأولت في ذلك بما تأول به جهم بن صفوان قبلك ( يعني أن الله بذاته في الأرض كما هو في السماء ) فقلت : " ما يكون من نجوى ثلاثة ... الآية " ،

ثانيا: فمن السنة : حديث " اربعة املاك التقوا ، احدهم جا من المشرق والاتر من المفرب ، والثالث من السما ، والرابع من الأرض ، فقالــــوا:

١- انظر الرد على الجهمية ٢٦٨-٢٧١ ، والرد على بشر ٤٣٧-٥٥٢-٥٥٣

٢\_ انظر الرد على الجهمية ٢٨٢

٣- انظر الأصول الخمسة ٢٢٦ ،وأساس التقديس ٥٤ ، وأبكار الأفَّار ١/٤٢٥

٤ انظر الرد على بشر ٤٣٦ -٥٥٤

مالمجادلة ٧



أربعتهم : جئنا من عند الله •"

قال الدارمي :" فسمعت محتجا يحتج عنهم في انكارهم الحد والنزول وفي قولهم : هو في كل مكان بحديث : اربعة املاك ."(۱)

وحدیث ابن عمر أنه قال لرجل : لا تقل الله حیث کان فانه بکـــل مکان " وعن أبي البختری (۲) مثله . (۳)

وقوله على الله عليه وسلم فيما يرويه عنه ابو موسى ، وقد رفسع الصحابة الصوت بالتكبير : اشكم لا تدعون أصم ، ولا غائبا ، انه اقسسرب اليكم من رؤوس روا حلكم ."(٤)

شالاً : من المعقول : قولهم : ألا ترى أن من صعد الجبل لا يقال : انـــه ========================= أقرب المصى الله .(٥)

===============

مناقشة الدارمي قو' الجهمية : ان الله في كل مكان :

ناقش الدارمي رحمه الله قولهم ان الله في كل مدّان بتوجيه سوّال لهم تضمن اقرارهم بان الله سبحانه كان الها واحد لا في مكان قبل أن يخلق الخلق ، والأمكنة ، واذا كان كذلك فهل ظل لا في مكان بعد ايجاد الخلق ، والأمكنة كما كان في الأزل ؟ أم أنه صار فيها ولم يستغن عنها بعد خلقها وايجادها ؟ فأجابوه بأنه صار فيها ،

فبين لهم الدارمي أن قولهم هذا يقتفي أن يكون الله في الأمكنـة القذرة ، وأجواف الطير ، والبهائم بعد أن كان مستويا على عرشه بائنـا عن خلقه ، وأن الها هذه صفته لا يصلح أن يكون معبودا ، أذ كانت صفـــة المعبود أعلى وأجل من أن تكون على هذه الحال ، مع أنه لا يعرف بهــــذه الصفة شيء الا هذا اللهواء الداخل في كل مكان ،

قال الدارمي: "أرأيتم اذ قلتم هو في كل مكان ، وفي كل ظللت الكان الله الها واحدا قبل أن يخلق الخلق والأمكنة ؟ قالوا : نعم • قلنا : فحين خلق الخلق والأمكنة ، أقدر أن يبقى كما كان في أزليته في غير مكان فلا يصير في شيء من الخلق والأمكنة التي خلقها بزعمكم ؟ أو لم يجد بدا من

١- أنظر الرد على الجهمية ٢٩٥ وضعفه الدارمي على ما سياني

۲- هو سعید بن فیروز الطائی روی عن ابن عباس وابیه وغیرهما مات ۸۳ وقیل قتل ۱۰ نظر تهدیب التهذیب ۷۲/۶-۷۳

٣- انظر الرد على بشر ٢٥٥ ، والأثرلم أعثر عليه عند غير الدارمي

عدانظر الرد على بشر ٤٢٨ ، والحديث أحرجه ابن أبي عاصم رقم ٦١٩ قال الألباني اسناده صحيح على شرط مسلم ٥- انظر الرد على بشر ٤٥٨

ان يصير فيها ؟ او لم يستغن عن ذلك ؟ قالوا : بلى ، قلنا : فما الصدى دعا الملك القدوس اذ هو على عرشه في عزه وبهائه بائن من خلقه ان يصير في الامكنة القذرة ، واجواف الناس ، والطير ، والبهائم ، ويصير بزعمكم في كل زاوية ، وحجرة ومكان منه شي ، لقد شوهتم معبودكم اذ كانت هذه ، صفته ، والله اعلى واجل من أن تكون هذه صفته ."(۱)

وقال في معرض آخر : هذه صفة خلاف صفة رب العالمين ، ولا نعرف بهذه الصفة شيئا الا هذا الهوا والداخل في كل مكان النازل على كل شي و (٢)

وقد ناقش الامام احمد قول الجهمية هذا بمثل مناقشة الدارمي رحمه الله ، والزمهم لوازم ابطلت دعواهم وفندت مزاعمهم فقال : فقلنا : قصد عرف المسلمون اماكن كثيرة ليس فيها من عظم الرب شي ، فقالوا : أقدمكان ؟ فقلنا : اجمامكم ، واجوا فكم ، واجواف الخنازير ، والحشوش ، والاماكسان القذرة ليس فيها من عظم الرب شي . "(٣)

وقال في معرض آخر : اذا اردت ان تعلم ان الجهمي > اذب على الله حين زعم ان الله في كل مكان ، ولا يكون في مان دون مكان فقل : اليه الله كان ولا شيء ؟ فيقول : نعم ، فقل له : حين خلق الشيء خلقه في نفسه او خارجا من نفسه ؟ فانه يصير الى الاعة اقوال لا بد له من واحد منها : ان زعم أن الله خلق الخلق في نفسه كفر ، حين زعم أن الجن والائس

وان قال : خلقهم خارجا عن نفسه ثم دخل فيهم كان هذا كفرا ايضا حين زعم انه دخل في مكان وحش قذر ردئ .

وان قال : ظلقهم خارجا عن نفسه ثم لم يدخل فيهم رجع عن قولله السنة ."(٤)

والحاصل أن قولهم أن الله في كل مكان أنما هو قول بالحلول وهذا ما قاله الدارمي رحمه الله قال: وزعمت أيها المعارض أنك لا تصف اللحه بحلول في الأماكن • فلو شعرت أيها المعارض أنك وصفته بأقبح حلول فحصي الأماكن ، وأفحش مما عبت على غيرك • "(٥)

والشياطين في نفسه •

١- انظر الرد على الجهمية ٢٦٨

٢\_ المصدر نفسه ٢٩٤

٣\_انظر الرد على الزنادقة والجهمية ٩٢-٩٢

عد المصدر نفسه ه١-٩٦ وانظر عون المعبود ١٩/١٣عه فيهناك قول لابن القيم مثله م

مانظر الرد على الجهمية ١٥٤



قلت وما نسبه الدارمي الى المعارض من القول بالحلول انما هـو قول طائفة من متقدمي الجهمية وغالب متعبديهم • وهذا هو الحلول العام قال ابن تيمية • حلول عام وهو القول الذي ذكره ائمة أهل السنـة والحديث عن طائفة من الجهمية المتقدمين وهو قول غالب متعبدة الجهمية الذين يقولون : ان الله بذاته في كل مكان ."(۱)

ثم بين الدارمي رحمه الله أنه لو كان الله في كل مكان لما كان ، لصهود الصلائكة بالأمر وللاسراء وللمعراج أى معنى .

قال الدارمي: "ولو كان في كل مكان كما يزعم عولاً ما كان للإسراً والبراق اذا من معنى • والى من يعرج به الى السما وهو بزعم الكاذب، معه في بيته في الأرض، وليس بينه وبينه ستر ."(٢)

كما بين أنه لو كان الماه في كل مكان ما صح أن يختص بعض المخلوقين بكونه عند الله ، ذلك أنه يلزم على تأويلهم أن يكون الخلق كلهم عند الله لا يستكبرون عن عبادته •

قال الدارمي: "لأنه لو كان في كل مكان ما كان لخصوص الملائك ـــة انهم (عند ربك لا يستكبرون عن عبادته) (٣) معنى بل كانت الملائكة والجن والانس، وسائر الخلق كلهم عند ربك في دعواهم بمنزلة واحدة ٥٠٠٠٠واذا لذهب معنى قوله تعالى "لا يستكبرون عن عبادته ويسبحونه وله يسجدون٠٠ "لأن اكثير أهل الأرض من الجن، والانس من يستكبر عن عبادته، ولا يسجد له (٤) هذا وقد الزم ابن القيم القائلين بأن الله في كل مكان القــول بزيادة الله تبعا لزيادة الأمكنة، ونقصانه بنقمها ٠

قال ابن القيم : لو كان الله في كل مكان ٠٠٠ لوجب ان يزيد بزيا دة الأمكنة ، اذا خلق منها مالم يكن ، وينقص بنقص منها اذا بطل منها مصلكان ."(ن)

\_\_\_\_

١- انظر الفتاوي ١٧١/٢ ، وانظر الرد على المنطقيين ٥٠

٢\_ انظر الرد على الجهمية ٢٨١

٣ - الاغراف ٢٠٦

عـ انظر الرد على الجهمية ٢٩٦

هـ انظر عون المعبود ١٩/١٣



واذ بطل دعواهم ان الله في كل مكان و بت أنه كما قال سبحاند فوق عرثه بائن من خلقه ، لزم من ذلك صحة أن يقال : اين الله ؟ ومع ذلك فقد ناقش الدارمي قولهم : لا يوصف باين فرد عليهم بحديث الجارية الصدى يرويه معاوية بن الحكم رضي الله عنه قال : كانت لي جارية ترعى غنما لي في قبل أحد ، والحوانية ، واني اطلعت يوما اطلاعة فوحدت ذئبا ذهب منها بشاة ، واني رحل من بني آدم آسف كما يأسفون فصككتها صكة ، فعظم ذليك على النبي صلى الله عليه وسلم فقلت : أفلا أعتقها ؟ فقال : ادعها ، فقال لها النبي صلى الله عليه وسلم : أين الله ؟ قالت : في السماء ، قال : "فمن أنا ؟ قالت : أنت رسول الله ، قال : اعتقها فانها مؤمنة ، "(۱)

قال الدارمي: ففي حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم هذا دليل على أن الرجل اذا لم يعلم أن الله عز وجل في السما ون الأرض فليحسس بمؤمن ، ولو كان عبدا فاعتقه لم يحز في رقبة مؤمنة اذ لا يعلم أن اللحه في السما . الا ترى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم جعل امارة ايمانها أن الله في السما ؟ . وفي قول رسول الله صلى الله عليه وسلم : أيحسن الله ؟ تكذيب لقول من يقول : هو في كل مكان لا يوصف بأين ؟ الا من هو في مكان يخلو منه مكان ."(٢)

ولكن المعارض قد أول هذا الحديث فقال : يحتمل التأويل بأن يكون كون الله في السماء على معتى أنه مديرها ، ومتقنها كما يقال للرحل : هو في صلاته ، وعمله ، وتدبير معيشته ، وليس هو في نفسها ، وفي حوفها ، وفي نفس المعيشة بالحقيقة ، ولكن بالمجاز على دعواه ."(٣)

فرد عليه الدارمي رحمه الله مبينا تنافض تأويله مع ما يعتقده من كون الله في كل مكان فقال: انك تهذى ، ولا تدرى · تتكلم بالشيء على تنقف على نفسك · اليس قد زعمت ان الله في السماء ، وفي الأرض ، وفي كل مكان بنفسه ·؟ فكيف تدعي فيه ههنا انه ليس في السموات منه الا تدبيره واتقانه كتدبير الرجل معيشته ، وليس بداخل فيها ؟ (٤)

فالدارمي الزمهم أن يبطلوا أصلهم الذي أصلوه في كون الله في كل

١- اخرجه مسلم باب المساجد ، والامام احمد ٥/٧٤٤

٢\_ انظر الرد على الحهمية ٢٧١

۳\_انظرالرد على بشر ٥٥٩

٤\_ انظر المصدر نعسه والصفحة



مكان بنفسه ان تمسكوا بهذا التاويل خروجا من تكذيب انفسهم بانفسهم او التخلي عن تاويلهم هذا .

هذا ولكن ما يعنى قول الحارية : في السما ؟ هل يعنى : أن الله محاطبه ، وتحويه السما ؟ أم المقمود به أن الله فوق عرشه ، وأن المراد بالسما والعلو ؟

احابابن تيمية عن هذا السوآل فقال: بل عند الناس أن الله في السما، وهو على العرش، واحد ، اذ السما، انما يراد به العلو فالمعنى أن الله في العلو لا في السفل ، وقد علم المسلمون أن كرسيه سبحانـــه وتعالى وسع السموات والازش ، وأن الكرسي في العرش كحلقة ملقاة بأرض فلاة وأن العرش خلق من مخلوقات الله لا نسبة له الى قدرة الله وعظمته ، فكيف يتوهم بعد هذا أن خلقا يحصره ويحويه ؟ وقد قال سبحانه " ولأعلبنكم فــي جذوع النخل"(١) وقال "فسيروا في الارش "(١) بمعنى " على " ونحو ذلك وهــو كلام عربي حقيقة لا محازا ، وهذا يعلمه من عرف حقائق معاني الحروف (٣)

وهذا الذي بينه ابن تيمية هو مراد الدارمي رحمه الله ، وأن لم يصرح بذلك فقد قال رحمه الله :" فالله تبارك وتعالى فوق عرشه فللله وتعالى من فلقه ، فمن لم يعرفه بذلك لم يعرف الهه الذي يعبلك وعلمه من فوق العرش بأقصى خلقه وأدناهم واحد لا يبعد عنه شيء ".(٤)

ففي قوله رحمه الله : ان الله فوق عرشه فوق سماواته بائن من خلقه دلالة وانحة على أن الله سبحانه لا يحيط به شيء من خلقه ، والله أعلم ،

\_\_\_\_\_\_

۱- **طه ۷۱** ۲**- النحل ۳۱** ۳-انظر الفتاوی ۱۰۱/۵ ۶-انظر الرد علی بشر ۲۷۱



ساق الدارمي رحمه الله محاورة علمية حرت بين عالم من احمل السنة والحماعة وحهم الذى انكرالحد لله • حيث بين هذا العالم مراد جهم مسن ، انكاره الحد لله وهو انكار أن يكون الله شيئا • لأنه ليس شيء عليه اسم الشيء الا وله حد وغاية وصفة •

قال الدارمي: "فقال له قائل ممن حاوره ( يعنى حهم بن صفوان ) قد علمت مرادك ايها الأغدمي و تعني أن الله لا شيء لأن الخلق كلهسم علموا انه ليس شيء يقع عليه اسم الشيء الا وله حد وغاية وصفة وأن لا شيء ليس له حد ولا غاية ، ولا صفة ، فالشيء أبدا موصوف لا محالة ، ولاشيء يوصف بلا حد ولا غاية . "(1)

م ذكر الدارمي رحمه الله ان لله تعالى حدا لا يعلمه الا هو • ولا ينبغي لاحد ان يتوهم في نفسه حد ، وغاية • واستدل على ذلك بآيات ،وأحاديث وأقوال بعد السلف • منها :

حديث الجارية المتقدم •

ومنها قول عبد الله بن المبارك عندما سئل : بم نعرف ربنا ؟ قال: بأنه على العرش ،بائن من خلقه • قيل : بحد ؟ قال : بحد • "

قال الدارمي عقب ذلك : فمن ادعى انه ليس لله حد • فقد رد القرآن وادعى انه لا شيء ، لأن الله و صف حد مكانه في مواضع كييرة من كتا بـــه فقال : " الرحمن على العرش استوى "(٢)" المنتم من في السماء "(٣)..... فهذا كله ، وما اشبهه شواهد ، ودلائل على الحد ."(٤)

فالدارمي رحمه الله وصف الله بالحد والغاية بمعنى أنه متميـــز عن خلقه بائن منهم ، وين أن البشر لا يعلمون كيفية استوائه وحده ، وهو في هذا موافق لما عليه السلف ، قال شارح الطحاوية : قال أبـــو داود الطيالسي: كان سفيان وشعبة ،وحماد بن زيد، وحماد بن سلمة ، وشريك ،وأبو عوانه ـ لا يحدون ، ولا يشبهون ، ولا يمثلون ، يروون الحديث ، ولا يقولون كيف : واذا سئلوا قالوا : بالائر ....، فالله يتعالى عن أن يحيط به أحد

۱\_ انظر الرد على بشر ۳۸۲

٧\_ طه ٥

٣\_ الملك ١٦

٤\_ انظر الرد على بشر ٣٨٢ وانظر باقي أدلته للحد من ٢٥٠ـ١٤٤ ، وانظــر الرد على الحممية من ٢٦٦-٢٨٢



بحده ، لأن المعنى أنه متميز عن خلقه منفصل عنهم مباين لهم ، سئل عبد الله بن المبارك : بم نعرف ربنا ؟ قال : بأنه على العرش بأئن من خلقــه قيل : بحد ؟ قال : بحد . "(۱)

وقال أيضا: "ومن المعلوم أن الحد يقال على ما ينفصل به الشحي، ويتميز به عن غيره • والله تعالى غير حال في خلقه ، ولا قائم بهم بحل هو القيور القائم بنفسه المقيم لما سواه •

فالحد بهذا المعنى لا يجوز أن يكون فيه منازعة في نفس الأمر أصلا فانه ليس وراء نفيه الانفي وجود الرب، ونفي حقيقته .

وأما الحد بمعنى العلم والقول وهو أن يحده العباد • فهذا منتف عنه بلا منازعة بين أهل السنة • "(٢)

========

١- انظر الطحاوية ٢٣٩

٢\_ المصدر نفسه ٢٤٠



بين الدارمي رحمه الله أن المعية في هذه الآية انما هي معيـــة العلم ، وأن علمه محيط بالمخلوقات ·

قال الدارمي: "هذه الاية لنا عليكم لا لكم • انما يعنى أنه حاضر كل نجوى ، ومع كل أحد من فوق العرش بعلمه • لأن علمه بهم محيط وبعلم فيهم نافذ • لا يحجبه شيّ عن علمه وبصره • ولا يتوارون منه بشيّ وهلل براله فوق العرش بائن من القه " يعلم السر وأخفى "(١) قرب الى أحدهم من فوق العرش من حبل الوريد • قادر على أن يكون له ذلك لأنه لا يبعد عنه شيّ ، ولا تخفى عليه خافية في السموات ، ولا في الأرض • فهو كذلك را بعهم وخامسهم ، وسادسهم • لا أنه معهم بنفسه في الأرس كما ادعيتم ، وكذلليك فسرته العلماء • "(١)

ونؤيده بما قاله الامام ابن عبد البر قال : أجمع علما الصحابة والتابعين الذين حمل منهم التأويل • قالوا في تأويل قوله " ما يكون من نجوى ••• الآية " هو على العرش ، وعلمه في كل مكان ، وما خالفهم من يحتج بقوله "•(٣)

واخرج الأجرى في الشريعة عن مالك بن انسانه قال :الله عز وجل في السماء وعلمه في كل مكان • ثم تلا قوله تعالى " ما يكون من نجوى • الاية "

وقد أيد الدارمي رحمه الله تفسير المعية بمعية العلم لا معيـــة النات بما اغتتحت به الآية ، وبما اختتمت به فقد افتتحت بالعلم،واختتمت أيا بالعلم ، وفي هذا دليل على أنه أراد العلم بهم ، وبأعمالهم ، لا أنه معهم بنفسه في كل مكان ، ونظر بقوله تعالى " انني معكما اسمع وأرى (٤)

قال الدارمي : غير أنكم جهلتم معناها فظلتم عن سوا السبيل وتعلقتم بوسط الآية واغفاتم الأفاتحتها ، وخاتمتها ، لأن الله عز وجل افتتح

١\_ طه ٧

٢- انظر الرد على الجهمية ٢٥٨-٢٥٩

٣\_ أنظر الرسالة الحموية ١٤٤ ، وأنظر مختصر الصواعق المرسلة ٢١٤/٢

<sup>&</sup>lt;u>٤ - انظر الشريعة ٢٨٩</u>

THE PRINCE GHAZI TRUST

الايّة بالعلم بهم وختمها به • فقال: الم ترأن الله يعلم ما في السموات وما في الأرض ما يكون من نحوى ثلاثة الا هو رابعهم "الى قوله "شـــم ينبئهم بما عملوا يوم القيامة ان الله بكل في عليم "(<sup>1)</sup>ففي هذا دليل على أنه أراد العلم بهم ، وباعمالهم لا أنه نفسه في كل مكان معهم ••••• وهذا كقوله تعالى لموسى وها رون "انني مهكما اسمع وأرى "(<sup>1)</sup>من فـــوق العرش • "(<sup>1</sup>)

وبمثل هذا قال الامام أحمد قال :" يفتح الخبر (أى الخبر بكسون الله معهم ) بعلمه ، ويختم الخبر بعلمه ، (٤)

وقال ابن تيمية : دلّ ظاهر الخطاب على أن حكم هذه المعية ومقتضاها انه مطلع عليكم شهيد عليكم ، ومهيمن عالم بكم · وهذا معنى قول السلسف: انه معهم بعلمه ."(٥)

وخلاصة القول ؛ فان تأويل المعية بمعية العلم هو الذي يتناسب مع سياق الآية . ذلك أن ما بدأت به الآية وما ختمت به يشهدان بذلك علما أن ، تأويل المعية بمعية العلم ليس خروط باللفظ عن معناه الظاهر .

\_\_\_\_\_\_

١\_ المجادلة ٧

۲\_ طه ۲۶

٣\_ انظر الرد على الجمعية ٢٦٩-٢٧٠

٤\_ انظر الرد على الزنادقة والجهمية ٩٥

مانظر الفتاوي ١٠٣/٩

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

رده على ما احتجوا به من حديث أربعة أملاك التقوا ٠٠٠٠:

بين الدارمي رحمه الله أن هذا الحديث لا يصح ، ولا يصلح لدفـــع الاحًاديث الصحيحة المشهورة ، وافترض رحمه الله صحته وبين أنه حينئذ مان الاحًاديث المشتبهة على الناس ، ذلك أن معناه قد قلبه المؤولون ،

ثم بين رحمه الله معناه وأنه صحيح لا لبس فيه ، ذلك أن اللسسه سبحانه وتعالى فوق عرشه فوق سما واته فوق أرضه وعرشه كالقبة، ونزول أى ملك من عنده سبحانه والتقاؤهم في مكان ما أنما يعني أنهم كلهم حاءوا من عند الله سبحانه .

قال الدارمي: "ان افلس الناس من الحديث ، وافقرهم فيه السذى لا يجد من الحديث ما يدفع به تلك الأحاديث الصحيحة المشهورة في تلسسك الأبواب الآهذا الحديث ، وهو ايفا من الحديث افلس ... وهذا الحديث للوصح لكان معناه مفهوما معقولا لا لبس له ، انهم جا وا كلهم من عند الله كما قالوا ، لأن الله تعالى على عرشه فوق سما واته وسما واته فوق أرضه كالقبة ، وكما وعف رسول الله صلى الله عليه وسلم فهو ينزل ملائكة مسن عنده بالمشرق ، وملائكة بالمغرب ، وملائكة الى تخوم الأرض للأشر من أصوره ولرحمته ولعذابه ، ولما يشا من أموره ، فلو أنزل أحد هؤلا الأرض للأشر من أصوره بالمشرق والثاني بالمغرب ، والثالث أنزله من السما الى تخوم الأرض للأشر نا براسست من أموره ثم عرجوا منها ، والتقوا جميعا في ملتقى من الأرض من رابست نزل من ملتقاهم من السما فسألوا جميعا من اين حا وا ؟ فقالوا حميعا : وكنا من عند الله لكان المعنى فيه صحيحا على مذهبنا لأن كلا بعشهم الله تعالى من السما ، وكلا نزلوا من عنده في مواطن مختلفة ."(١)

==========

١\_ انظر الرد على الجهمية ٢٩٦

THE PRINCE GHAZI TRUST

رده على ما احتجوا به من حديث ابن عمر المتقدم FOR Q! ا

لم يتعرض الدارمي رحمه الله لسند الحديث بل أول قول ابن عمـــر " بكل مكان " أى بعلمه لا بنفسه ، وتأويله هذا موافق لظاهر قوله تعالىي " ما يكون من نجوى ١٠ الآية " كما أنه لا يستلزم باطلا بحال من الأحوال ٠

قال الدارمي : فتأويل هذا أيها المعارض على ما فسرنا : أنه فوق عرشه بكل مكان بالعلم به ، ومع كل صاحب نجوى ، وأقرب من حبل الوريـــد كما قال الله تعالى لا على أنه بنفسه في كل مكان ."(١)

رده على ما احتجوا به من حديث أبي موسى عن النبي صلى الله عليه وسلم :

لم يذكر الدارمي رحمه الله ردا خاصا على الحديث بل قرنه بقولصه تعالى " ما يكون من نجوى ١٠٠ الآية " وهذا يدل على أن هذا الحديث لا يخرج عن تأويله ، وتأويل السلف بأن المعية انما هي معية العلم لا الذات لا على ما ذهب اليه المعارض من أن الله في كل مكان • تعالى الله عن ذلك علصوا كبيرا •

رده على ما احتجوا به من المعقول :

ابطل الدارمي رحمه الله استدلالهم بهذا المعقول ببيانه رحمه الله ان من كان فوق الجبل يكون أقرب الى الله من غيره • ذلك أن الله فوق عرشه فوق سمواته ، واستدل على تفسيره هذا بما ذكر عن ابن المبارك أيه قال : راس المنارة أقرب الى الله من أسفلها " ثم بين رحمه الله أنه لو لـــم يكن هذا التفسير صحيحا للزم منه ضياع معنى قوله تعالى " أن الذين عنـد ربك • الآية " اذ الكل عنده سوا ً بمنزلة واحدة •

قال الدارمي: "من آمن بأن الله فوق عرشه فوق سما واته علم يقينا أن رأس الجبل أقرب الى السما من أسفله ، وأن السما السابعة أقرب الى عرش الله من السادسة ... عن ابن المبارك أنه قال : رأس المنارة أقرب ، الى الله من أسفلها "وصدق ابن المبارك • لأن كل ما كان الى السما أقرب كان الى الله أقرب .. وكذلك سمى الملائكة المقربين " وقال : أن النيسن عند ربك لا يستكبرون عن عبادته ويسبحونه وله يسجدون "(۱) فلو كان الله

۱\_انظر الرد على بشر ٥٥٥

<sup>7-</sup> ا لاعرا ف**7٠٦** 



في الأرض كما ادعت الجهمية ما كان لقوله "الذين عند ربك " معنى اذ كل النظق عنده ، ومعه في الأرض بمنزلة واحدة مؤمنهم وكافرهم .... وأكشسر اهل الأرض من لا يسبح بحمده ، ولا يسجد له ، ولو كان في كل مكان ، ومصع كل أحد لم يكن لهذه الآية معنى ."(1)

١\_ انظر الرد على بشر ٤٥٨

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ذكر الدارمي رحمه الله أن الجهمية ، ومن تبعهم أولوا قولــه تعالى " الرحمن على العرش استوى "(<sup>1)</sup>فقالوا : تفسيره عندنا أنــه استولى عليه وعلاه ، وقال بعضهم : استوى عليه أى هو عال عليه ،كما يقال للرحل : علا الشيئ أى ملكه ، وما ر في سلطانه ، و>ما يقال : غلب فلان على مدينة كذا ثم استوى على أمرها يريد استولى ."(٢)

وتفسير الجهيمة استوى باستولى انما هو رأى متاخرى الأشاعرة كأبي حامد العزالي ، والامدى ، والبغدادى ، وغيرهم (٣).

وذكر الدارمي أيضا تأويلين آخرين عن ابن عباس قالت بهما الجهمية الاول : قال في قوله تعالى " الرحمن على العرش استوى " قال : ارتفع ذكره ، وثناؤه على خلقه •

والثاني : استوى له أمره وقدرته فوق بريته . (٤)

مناقشة الدارمي :

بين الدارمي رحمه الله مذهبه في معنى الاستوا كما هو عند ائمة السنة ، فذكر قول مالك : الكيف غير معقول ، والاستوا منه غير مجهول والايمان به واجب والسوآل عنه بدعة ، أى الاستوا معلوم المعندي لا معلوم الورود اذ ذلك لا يخفى على أحد ، وقال في معرض آخر : "لمسامعنا قول الله عز وحل في حتابه "استوى على العرش " "استوى الى السما " (°) وما اشبها من القرآن آمنا وعلمنا يقينا بلا شك أن الله فوق عرشه كما وصف بائن من خلقه . "(1)

والاستوا، بالمعنى الذى أثبته الدارمي هو مذهب السلف المالصح وقد تواترت عنهم النقول بمثل ما قال نذكر منها قول أبي عمر الطلمنكي قال: قال أهل السنة في قوله تعالى " الرحمن على العرش استوى" الاستوا، من الله على عرشه المجيد على الحقيقة لا على المجاز ." (٢)

وقال ابن الاغرابي لرجل ساله عن الاستوا ً هل يأتي بمعنى استولىي فقال له • لا أعرفه . (٨)

<sup>1-</sup> طــه ه ٢- انظر الرد على الجهمية ٤٤٢ ،والأصول الخمسة ٢٢٦ ، ومتشابه القرآن ٣- انظر غاية المرام ١٤١، والاقتصاد في الاعتقاد ١٠٤ ،وأصول الدين ١٢٢

<sup>&</sup>lt;u>٤</u>ـانظر الرد ع**لي** بشر ٤٤١

مانظر الرد على الجهمية ١٨٠،والمواعق المرسلة ١٤٥/٢ ،والطحاوية ٣١٣ - الظر المصدر نفسه ٢٦٩

٧\_ انظر شميرج حديث النزول ١٤٠

٨\_ انظر تاريخ بغداد ٥/٢٨٣

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

بعد أن بين الدارمي مذهبه في الاستواء وهو أنه معلوم المعنصي مجهول الكيف توجه الى نقض تأويل النفاة • الاستواء بالاستيلاء فبين أن تأويلهم الاستواء بالاستيلاء يستلزم أن يكون بعض المخلوظات وهصو العرش قد اختص بالاستيلاء عليه دون بقية المخلوقات مع أنه سبحانصه مستول على جميع المخلوقات •

ال الدارمي: "قلنا : فهل من مكان لميستول عليه ، ولم يعلمه حتى خص العرض من بين الأمكنة بالاستواء عليه ؟ وكرر ذكره في مواصع كثيرة من كتابه فأى معنى اذا لخصوص العرش اذ كان عندكم مستويا على جميع الاشياء كاستوائه على العرش تبارك وتعالى ؟ (١)

وقد أجاب حبير من النفاة على ما نقله عنه الدارمي في مسألية العرش فقال: لا (نقر أن لله عرشا معلوما موصوفا ) ولكن لما خلت الله الخلق يعني السموات، والارش وما فيهن سمتى ذلك كله عرشا ليه واستوى على جميع ذلك كله ؟ (٢) يعني أنه لا اختصاص للعرش با لاستيالاً اذ كان العرش شاملا لجميع مخلوقاته .

وهناك جواب آخر لهم وهو ما ذكره القاضي عبد الحبار من أنه خصم العرش بالذكر لائه أعظم ما خلق الله تعالى . "(٣)

وفي هذا الجواب اعتراف منه بالعرش وأنه ليس السموات والأرض ،قلت ومن هذين الجوابين يتضح عدم اتفاق المعتزلة على المراد بالعرش ، وانهم يؤولونه بما يتفق وأهوا هم وما يستطيعون معه الرد في مجال الجدال، . هذا وقد أفردنا بحا خاصا بالعرش .

ثم ان زعم أن العرشهو السموات ، والأرض وما فيهن ، فهو زعيم باطل ذلك أنه من المعلوم أن بعض مخلوقاته تعالى لا يسمى عرشا ، وأن عرش الله فوق سماواته وأرضه ، وما فيهن ، وما علا الشي لا يكون هو نفسالشي . لأن الشي لا يعلو نفسه ، ولهذا أورد الدارمي رحمه الله حديث ابن مسعود رضي الله عنه وقد ميز فيه بين العرش والكرسي ، وبين السموات فما دونها .

قال ابن مسعود: " ما بين السماء العنيا والتي تليها مسيــرة

١\_ انظر الرد على الجهمية ٢٦٨

٢\_ انظر المصدر نفسه ٢٦٤

٣\_ انظر الاصول الخمسة ٢٢٧

وفية الرمير عاردي الم

خصسمائة عام ، وبين كل سما مسيرة خمسمائة عام ، وبين السما السابعة وبين السما السابعة وبين العرش وهو وبين الكرسي خمسمائة عام ، والعرش وهو العرش وهو الكرسي عليه ."

ما يلزم من تأويل النفاة الاستواء بالاستيلاء .

شم أنه يلزم من تأويل النفاة الاستوا عبالاستيلا أن يكون أحد غالب الله على عرشه ، فغلبه الله عليه ، وأذا جأز أن يكون لله مغالب للله يأمن الله أمره .

قال الدارمي: "هل نازع الله من خلقه أحد أو غالبه على عرشه فغلبه الله ثم استوى على ما غالبه عليه مغالبة ومنازعة ٠٠٠٠ ففرد وعلى ما غالبه عليه مغالبة ومنازعة ٠٠٠٠ ففرد وعواك لم يأمن الله أن يغلب لأن الغالب المستولي ربما غلب وربما غلب (!) وقال ابن الاغرابي : "والعرب لا تقول للرجل استولى على الشيء حتى يكون له فيه مفاد فأيهما غلب قيل : استولى عليه • والله لا مفاد له وهو على عرشه كما أخبر • والاستيلاء بعد المغالبة • "(١)

واعتبر الدارمي ، قول المريسي: الا ترى أنه يقال للرجل غلب على مدينة ، واستولى على أهلها " اعتبر هذه المقالة تشبيها منه لله سبحانه وتعالى بمتغلب غلب على مدينة ، فاستولى عليها • وهذا مخالف، لمدعى المريسي ، ومراده من نفي صفاته تعالى •

قال الدارمي :" واين ما انتحلت انه لا يجوز لأحد أن يشبه اللــه بشيء من خلقه ، أو يتوهم فيه ما هو موجود في الخلق ؟ وقد شبهتـــه بمتغلب غلب على مدينة بغلبته فاستولى عليها ."(٣)

وخلاصة القول ان حمل الاستوا على الاستيلا انما يصح اذا كان حمله على المعنى الظاهر محالا مع أن اثبات الظاهر لا يستلزم محالا ١٠ ذ كان ، ما يثبت لله من معالا على وجه يليق به بلا تشبيه ٠ كما أن الله سبحانه مع كونه على عرشه عالم بعرشه ، وما تحته ، ولا يحجبه العرش عن مخلوقاته هو تعالى الممسك للعرش ، والسموات بقدرته ٠

هذا ومن التأويلات الأخرى التي ردها الدارمي تأويلهم الاستوا مرة بأنه السعود المناوية مرة بأنه المناوية المناوية المناوية المنوي له المره وقدرته فوق بريته ، ومرة بارتفاع ذكره ومنائه تعالى

۱\_ انظر الرد على بشر ٤٤٢

۲\_ انظر تاریخ بغداد ه/۲۸۳

٣ انظر الرد على بشر ٤٤٣-٤٤٢

على خلقه ، واستشهدوا لهذا التأويل الذي نلمس منه بقا الاستوا بمعنى العلو ، مع تخصيص هذا العلو بالذكر ، استشهدوالذلك بما روى عن ابـــن عباس رضي الله عنهما فقالوا: روى في قوله تعالى "الرحمن على العصرش استوی "(۱)عن ابن عباس انه قال :" ارتفع ذکره وثناؤه علی خلقه ،(۲)

وقد رد الدارمي هذا التأويل بالطعن في سند الأثر ، فبين أن ابن ، الثلجي (٣)وهو أحد رواة الأثر في الروايتين - متهم في دينه فلا اعتــداد بروايته ، وأن المعارض قد رواه عن ابن الدلجي من غير سماع ،

والرواية الأخرى هي عن ابن الثلجي عن جويبر <sup>(٤)</sup>عن الكلبي <sup>(٥)</sup>عن أبى صالح عن ابن عباس ، قال الدارمي: "فهذه الروايات لا تساوى بعرة ، " وقال أيضا: " ولو صح ذلك عن الكلبي وجويبر من رواية سفيان ، وشعبية وحماد بن زيد لم نكترث بهما لانهما مغموزان في الرواية لا تقوم بهما الحجة في أدنى فريضة فكيف في ابطال العرش والتوحيد ؟ ومع ذلك لا نسراه الا مكذوبا على جويبر والكلبي. "(١)

ونويد ما قاله الدارمي عن ابن الثلجي بقول أحمد بن حنبل عنسه: انه مبتدع صاحب هوى • وقال عبد الله بن احمد سمعت القواريري قبل أن ، يموت بعشرة أيام وذكر ابن الثلجي قال : هو كافر ، وقال الأزدى: كذاب لا تحل الرواية عنه (٧)

أما جويبر فقد ضعفه ابن المديني • وقال النسائي: انه ليس سيثقلة وقال الحاكم: أنا أبرأ الى الله من عهدته ."(٨)

وأما الكلبي فقد طعن العلما وفيه فقال الليث بن أبي سليم: كان بالكوفة كذابان احدهما الكلبي ، وقال الثورى : عجبا لما يروى محصصين الكلبي • وقال النسائي : ليس بثقة ولا يكتب حديثه • (٩)

وبهذا يكون الدارمي رحمه الله قد وافق غيره من العلما وفي اسقاط سند هذين الاثرين عن ابن عباس وهو الصواب .

٢- انظر الرد على بشر ٨٣ طبعة حامد فقي

٣- هو محمد بن شجاع ، كان فقيه العراق في وقته مات ٢٦٦ ، انظر تهذيب

٤\_ هو أبو القاسم بن سعيد الازدى مات ١٤٠ وقيل ١٥٠ • المصدر نفسه ١٢٤/٢ ٥ هو محمد بن السائب بن بشر ، مات ١٤٦ ، المصدر نفسه ١٨١/٩

٦\_ انظر الرد على بشر ٤١

γ\_ انظر تهذیب التهذیب ۱۸۰/۹

٨\_ انظر المصدر نفسه ١٢٤/٢

و\_انظرالمصدر نفسه ٢٢٠/٩



اما متن هذه الرواية فلم يعالجه الدارمي اكتفاء منه بفعف سنــدها الأمر الذي لا يحل الأخذ بمضمونها •

قلت ولو صع سند هذه الرواية فان معناها مردود لتخصيصها ارتفاع ذكره ، وثنائه سبحانه على خلقه بعد خلقهم ، وهذا باطل لما فيه مسن وصف الله جل وعلا بصفة النقص والحاجة الى غيره ،

صفة النزول:

ذكر الدارمي رحمه الله تأويل المعارض للنزول في الأخاديث الواردة في النزول منها قوله عليه الصلاة والسلام :" ينزل ربنا كل ليلة الى سماء الدنيا حتى يبقى غلث الليل الآخر ، فيقول : من يدعوني استحيب له ؟ مصن يسالني فاعطيه ؟ من يستغفرني فاغفر له ؟ (١)

وقوله عليه الصلاة والسلام:" اذا مضى المثالليل الأخر أو شطر الليل يتزل الله الى سما الدنيا و فيقول: " لا أسأل عن عبادى غيرى و مصحت يستغفرني أغفر له ؟ من يدعوني استجب له ؟ من يسألني أعله ؟ حتى ينفصر الفحر و (<sup>7</sup>) تأويله له بنزول أمره ورحمته و قال النارمي: " ادعى المعارض أن الله لا ينزل بنفسه و انما ينزل أمره ورحمته و وهو على العرش وبكل مكان من غير زوال و لائه الحي القيوم و القيوم بزعمه من لا يزول و بمعنى لا ينزل و لا يتحرك و "

واسند المريسي تفسير " القيوم " عن بعض اصحابه لم يسمهم عن الكلبي عن ابي صالح (٤)عن ابن عباس انه قال: " القيوم الذي لا يزول . "(٥)

كما احتج لنفي التحرك ، والانتقال عن الله بنفي ابراهيم الأفول عن الرب ، وبيان أنه لا يليق به على ما أن في قصته الواردة في القرآن اذ قال حين رأى كوكبا وشمسا وقمرا: " هذا ربي فلما أفل قال : لا أحب الأقلين (1)

قال الدارمي: "نفى ابراهيم المحبة عن كل اله زائل: يعنى أن الله اذا نزل من سما الى سما ، أو نزل يوم القيامة لمحاسبة العباد ، فقيد أفل ، وزال ، كما أفلت الشمس ، والقمر ، فتنصل من ربوبيتهما ابراهيم (٧) وقد أيد المريسي على ما ذهب اليه من قصة ابراهيم الرازى ، (٨)

وذكر الدارمي ان من حجج المعارض حكاية حكاها عن أبي معاوية الضرير<sup>(۹)</sup>
قال : نزوله نزول أمره وسلطانه وملائكته ورحمته وما أشبهها • قال الدارمي:
لعلها مكذوبة عليه (يعني مكذوبة على أبي معاوية )•(١٠)

<sup>--</sup> اخرحه البخارى عن ابي هريرة باب الدعاء نصف الليل . فتح الباري ١٧٥/٩٥٦ ٢- اخرجه البخارى عن ابي هريرة باب الدعاء نصف الليل، فتح البارى ٩/٥١٩ وابو داود باب الرد على الحهمية ، انظر عون المعبود الهندية (٣٧٦/٤) ٣- انظر الرد على بشر ٣٧٧-٤١١

عدم ابو صالح باذان مولى أم هاني وقال ابن معين : لا بأس به واذا روى
 عدم الكلبي فلميس بشي و انظر تهذيب التهذيب ١٦/١

م ذكره القرطبي في تفسيره ٢٧١/٣

٦\_ الأنعام ٧٦

۷۔ انظر الرد علی بشر ۱۲٪ ۸۔ انظر تفسیر الرازی ۹/۷۰ ۹۔ هو محمد بن خازم التمیمی السعدی توفی سنة ۱۱۳،وقیل ۱۹۵،تہذیب التہذیب ۱۰) انظر الرد علی بشر ۶۵٪

وقد ذهب القاضي عبد الجبار الى نفي النزول وتأوله بنزول رحمته وامره ، فقال في معرض تفسيره لقوله تعالى :" وحا وحا ربك والملك صفا صفا (١) والمراد بذلك : وحا امر ربك ، او متحملوا امر ربك للمحاسبة والفصل (٦) ووافقهم ايفا على هذا التأويل ابن فورك ، والرازى ، والغزاليي وغيرهم . (٦)

تبين من عرص الدارمي رحمه الله لمذهب المعارض وشيخه المريسي في النزول انهما ينكران حقيقة نزوله سبحانه وتعالى ، وأن الكلام الوارد في نزوله من باب حذف المضاف ، واقامة المضاف اليه مقامه ، وقد قامت حجتهم على اربعة شواهد ،

الأول : اعتقادهم أن الله في كل مكان وهو على العرشاذ فسروا الغرش بالسموات ، والأرض على ما سيأتي ، وقالوا أن الذي يوصف بالنزول من كان في مكان دون مكان .(٤)

ثانيا: اعتمادهم حديث ابن عباس المتقدم في تفسيره القيوم ، وأنه الذي لا يزول • ومعناه عندهم الذي لا يتحرك ، ولا ينزل •

الثالث: احتجاجهم بقمة ابراهيم عليه السلام على نفي نزوله سبحانه وحركته ، اذ الاقول هو الحركة ، وقد بين ابراهيم انه لا يرضى الها آفلا، الرابع: اعتمادهم تفسير أبي معاوية الضرير للنزول ، وأنه نزول

أمره ورحمته •

جرّح الدارمي رحمه الله سند الحديث ، وجزم بعدم حل الأخذ عــن رواسته في ادنى فريضة فكيف في توحيد الله .

احداها: انك انت رويتها ، وأنت المتهم في دين الله .

والنانية: انك رويته عن بعض اصحابك غير مسمى ، وأصحابك مثلك في الظنة والتهمة .

والثالثة: أنه عن الكلبي، وقد أجمع أهل العلم بالأثر علي. أن لا

١- الفخر ٢٢

٢\_ انظر متشابه القرآن ١٨٩/٢ ،والأصول الخمسة ٢٢٩-٢٣٠

٣- انظر مشكل الحديث ٢٩-٨٠، وتفسير الرازى ١٧٤/١٦ ،والاقتصاد في الاعتقاد 100 وانظر شرح حديث النزول ٥٥

عَـ انظر الرد على الجهمية ٢٩٤ ، وقد سبق رد الدرامي قولهم: أن الله في كل مكان ص ١٨٨

يحتموا بالكلبي في ادني حلال ، ولا حرام · ف**كيف** في تفسير توحيد اللــــه، وتفسير كتابه ؟ وكذلك أبو صالح ·

قلت تجريح الدارمي لرواة الحديث عن ابن عباس صحيح وقد سبق بيسان ترجمتهم . بيد أن الدارمي شك في نسبة هذا الحديث الى أبي طالح فقال :" لعلها مكذوبة عليه "(۱)والذى أراه أنها مكذوبة عليه حقا سيما وأن ابن معين قال في أبي طالح :" اذا روى عنه الكلبي تمليس بشيّ ."(٢)كما أن أبا طالح صرح أنه لم يقرأ على الكلبي شيئا من التفسير .

قال ابن حصر: "وحلف ابو مالح: اني لم اقرا على الكلبي شيئا من التفسير ". (٣)وعليه فان اسناد الحديث فيه من الحمالة ،ومن المتمميان في دينهم ما يبطله ، ويبطل الاستدلال به في موضع الشاهد .

لم يكتف الدارمي بابطاله سند الحديث بل افترض صحته ، وناقش المتن مبينا : ان محنى " لا يزول " ليس على ما ذهب اليه المريسي من أن معناه: الذي لا يتحرك ولا يزول من مكان الى مكان " ، بل معناه : لا يفنى ولا يبيد، واستدل رحمه الله على أن الزوال بمعنى الفنا : ببيت من الشعر ، فيسم أوضح رحمه الله أن الحياة تقتفي الحركة ، وأن الحركة خاصة بالأحيا ون الأموات .

قال الدارمي: "ولو صحت روايتك عن ابن عباسانه قال القيوم: الذى لا يزول لم يستنكر وان معناه مفهوما واضحا عند العلما، وعند أهلل البصر بالعربية وان معنى "لا يزول "لا يفنى ، ولا يبيد ولا أنه لا يتحرك ولا يزول من مكان الى مكان اذا شاء كما كان يقال للشيء الفاني: وهو زائل وكما قال لييد (؟)

الا كلُّما خلا الله باطل وكل نعيم لا محالة زائل

يعنى فان ، لا انه متحرك ، فان امارة ما بين الحي ، والميت التحرك ، وما لا يتحرك فهو ميت ، لا يوصف بالحياة كما وصف الله الاصنام الميتة فقال:" والذى تدعون من دون الله لا يخلقون شيئا وهم يخلقون أموات غير أحيا وما يشعرون أيّان يبعثون ."(٥) فالله الحي القيوم الباسط يتحرك اذا شــا وينزل اذا شـا ، ويفعل مـا شـا بخلاف الأمنام الميتـة التى لا تزول

١\_ انظر الرد على بشر ٤٥٤

٢ - انظر تهذيب التهذيب ١٦/١

٣\_ المصدر نفسه ١٧٩/٩

<sup>£</sup>\_ هو أبو عقيل العامري أدرك الأسلام وأسلم مع وقد بني كلاب • مأت في أول خلافة معاوية • أنظر الشعر والشعراء رقم ٢٥

٥ النمل ٢٠



حتى تزال • <sup>(۱)</sup>

ونويده بما قاله ابن القيم قال: " فما كان من لوازم أفعاله لم يجز نفيه عنه ، وما كان من خطائص الخلق لم يحز الباته له ، وحركة الدي مسن لوازم ذاته ولا فرق بين الحي ، والميت الا بالحركة والقدرة ، فكل حسبي متحرك بالارادة وله شعور ، فنفي الحركة عنه كنفي الشعور ، وذلك يستلسزم نفي الحياة . "(٢)

وتويده أيضا بما قاله صاحب لسان العرب وتاج العروس قالا : الزوال ، الذهاب والاستحالة ، والاضمحلال ، ومنه الدنيا وشيكة الزوال . "(٣)

وعليه فان معنى " لا يزول " تقرير بدوام بقائه سبحانه فهو لا يفنى ولا يبيد ، لذاك كان تفسير ابن عباسان صح " القيوم بالذى لا يزول " فان هذا المعنى لا ينافي نزول الرب اذا كان المنفي الزوال بمعنى الفناء وليس الزوال بمعنى الفناء وليس الزوال بمعنى الانتقال من شي الى شي ، وقد وحدت ما يقوى تفسير ابين عباس على ما ذهب اليه الدارمي رحمه الله ، فقد ذكر الطبرى آثارا عين محاهد ، والسدى ، والفحاك كلها تفسر القيوم : القائم برزق ما خليست وعفظه . (٤)

قال الزمخشرى:" القيوم : الدائم الباقي . (٥) وهذا ايما هو الوارد ، عن ابن عباس في تفسيره أنه قال :" القيوم ; القائم الذي لا يد اله . (٦) وعليه فان معنى القيوم لا يخرج عن قول ابن عباس " لا يزول " بمعنى لا يخرج الله ين القيوم لا يخرج عن قول ابن عباس " لا يزول " بمعنى لا ينه ولا ي

مناقشة الدارمي لاحتداج المريسي بقصة ابراهيم عليه السلام .

بين الدارمي أن هذه الحجة لا تنبير على هذه الدعوى • ذلك أن الأفلول في اللغة ليس هو الحركة حتى يلزم من نزوله سبحانه أفوله • وانمأ الأفول معناه غيبة الشيُّ ، واحتجابه في شيُّ آخر •

ثم بين رحمه الله ان النزول اذا كان منفيا عن الله سبحانه ما جاء توقيته بوقت معين على ما حاء في الأحاديث من نزوله سبحانه في وقت معين ٠

۱\_ انظر الرد على بشر ١٢٤\_٣٧٩

٢\_ انظر مختصر الصواعق المرسلة ٢٥٨/٢-٢٥٩

٣- انظر لسان العرب ١٥/٢ ، وتاج العروس ٣٦٢/٧

٤- انظر تفسير الطبرى ٥/٨٨٨-٣٨٩ ، وانظر مثله في تفسير القرطبي ٢٧١/٣ ما نظر اساس البلاغة ٨٢٥

٦- انظر تنوير المقباس على هامش الدرالمن ور ١٣٠/١

THE PRINCE GHAZI TRUST

قال الداري: "ويلك من قال من خلق الله : ان الله اذا نزل أو تحرك أو نزل ليوم الحساب، أفل في شيء كما تأفل الشمس في عين حمئة ، أن الله لا يأفل في شيء خلق ، سواء أذا نزل أو ارتفع ٠٠٠ بل هو العالي على كل شيء المحيط بكل شيء في حميع أحواله ، من نزوله وارتفاعه ، وهو الفعال لملل يريد ، بل الأشياء كلها تخشع له ، والمواضيع ، والشمس والقمر والكواكسب، خلائق مخلوقة ، أذا أفلت أفلت أفلت في مخلوق في عين حمئة ، كما قال الله ،والله أعلى وأجل لا يحيط به شيء ، ولا يحتوى عليه شيء ، "(1)

وقال في معرض آخر: "ومن يلتفت الى تفسيرك، وتفسير ما حبك مع تفسير نبي الرحمة ١٠٠٠ ذ فسره مشروحا منصوصا ، ووقت لنزوله وقتا مخصوصا لم يدع لك ولا لاصحابك فيه لبسا ، ولا عويما ٠٠٠ (٢)

تبين مما سبق أن الدارمي رحمه الله قد أثبت النزول لله حقيقة ،وبين أنه جل وعلور مع نزوله لا يأفل في شيئ ، وينزل ، ولا يخلو منه العرش ، وهو بهذا يكون قد وافق جمهور أئمة السلف كحماد بن زيد ، واسحاق بن را هويه وغيرهما ، وقد دافع ابن تسيمية عن هذا الاتحاه ، وأوضح منهج السلف فلله مسالة خلو العرش منه عند نزوله فقال: "فاذا قال السلف والأئمة كحماد بين زيد واسحاق بن راهويه ، وغيرهما من أئمة أهل السنة : أنه ينزل ، ولا يخلو منه العرش لم يحز أن يقال: أن ذلك ممتنع ، بل أذا كان المخلوق يوصف من ذلك بما يستحيل من مخلوق آخر فالروح توصف من ذلك بما يستحيل اتصاف البدن به ، كان جواز ذلك في حق الرب تبارك ، وتعالى أولى من حوازه مسلن وجل لا يكون الا مثل ما توصف به الرب عسز ما توصف به الرب عسز ما توصف به الرب من أدم فغلطه أعظم من غلط من ظل أن با توصف به الروح مثل ما توصف به الأبدان ،وأ مل هذا أن قريه سبحانه ودنوه من ويقرب من خلقه كيف شاء . (٣)

عنها ، ولله المثل الاتحلى أنه لا يمنع نزول الرب مع عدم خلو العرش منه · وقد بين رحمه الله أنه لم يرد حديث عن النبي صلى الله عليه وسلم لا صحيح ولا سقيم يفيد أن العرش يخلو منه حال نزوله سبحانه وتعالى فقال :" وللله عن أحد منهم " يقصد القائلين أنه يخلو منه العرش حال نزوله " باسناد

١- انظر الرد على بشر ١٣٤

المصدر نفسه ۳۷۹

٣- انظر الفتاوى ٥٩/٥٩-٤٦ ، وانظر جوابابن تيمية على سوّال : هل يخلو العرش منه وقت نزوله ؟في كتاب شرح حديث النزول ٣٤-٣٥-٣٦ ·

صحيح ،ولا ضعيف أن العرش يخلو منه · "(١)وأورد نما عن اسحق بن را هويــه قال اسحاق: " دخلت يوما على عبد الله بن طاهر ، فقال: " ما هذه الأحاديث التي تروونها ؟ قلت : أى شيء أصلح الله الأمير ؟ قال :" تروون أن الله ينزل الى السماء الدنيا ، قلت : نعم رواها الثقات الذين يروون الأحكام قال : ينزل ويدع عرشه ؟ قال : يقدر أن ينزل من نحير أن يخلو العرش منه ؟ قال : نعم • قلت : ولم تتكلم في هذا • (٢)

عم ذكر ابن تيمية كتاباحمد بن حنبل الى مسدد بن مسرهد • قـال احمد :" بسم الله الرحمن الرحيم ، اما بعد ثم ذكر فيها : وينزل اللـه الى السماء الدنيا ولا يخلو منه العرش . "(٣)

تبين لنا مما تقدم من كلام الدارمي رحمه الله أنه يثبت نـــرولا، وحركة ، حتى انه جعل الحركة دلالة على الحياة ، وهي حركة يتحركها اذا شاء ونزولا ينزله اذا شا ودن كيف ٠

قال الدارمي :" الحي القيوم يفعل ما يشا ، ويتحرك اذا شا ويزل ويرتفع اذا شاء ٠٠٠ لأن امارة ما بين الحي ، والميت التحرك • كــل حي متحرك لا محالة ، وكل ميت غير متحرك لا محالة ."(٤)

ومع أن الدارمي يشبت نزول الرب سبحانه ، ويثبت أن الحركة لا تمتنع في حقه تعالى فان الله سبحانه وتعالى لا يشبه المخلوقات • فليس نـــزوله تعالى كنزول المخلوق ، اذ كنا نثبت صفاته تعالى على مايليق به دون تعرض لكيفية نزوله •

قال الدارمي :" وأما ما ادعيت من انتقال الله من مكان الى مكان أن ذلك صفة المخلوقين فانا لا نكيف مجيئه ، واتيانه أكثر مما وصف الناطق من کتا به ."(٥)

قلت واذا كان الدارمي رحمه الله قد أثبت اطلاق الحرَّة على اللــه سبحانه ، الا أن ابن القيم ، وغيره من علما السلف اعتبروا هذا اللفظ من قبيل الاجمال الذي يحتمل معنين : احدهما صحيح ، والاخر فاسد ، وبينسوا أن مثل هذا اللفظ لا يقبل مطلقا وخطأ ابن القيم القائل به ، ولا يسرد مطلقاً ، وخطأ رحمه الله القائل به ، لائه سبحانه لم يثبتها لنفسه ، ولم ينفها عنه ، كما أن معانيها منقسمة الى ما يمتنع أثباته لله ، ومــا

ـاوی ه/۳۹۲ ١\_ انظر الفت

۲\_ انظر شرح حدیث النزول ۶۳-۶۶ ۳\_ انظر المصدر نفسه ۶۷

عُـ انظر الرد على بشر ١٢هـ٣٧٩

٥-١نظر المصدر نفسه ٥٠٧



يجب ا مباته له • ثم بين رحمه الله وجه الصواب في ذلك ، وهوالسكوت عصن النفي ، والاثبات •

قال ابن القيم:" وأما الذين أمسكوا عن الأمرين ، وقالوا: لا نقول يتحرك ، وينتقل ، ولا ننفي ذلك عنه فكم اسعد بالمواب والاتباع ، فانهم نظقوا بما نطق به النمى، وسكتوا عما سكت عنه ، وتظهر صحة هذه الطريقة ظهورا تاما فيما اذا كانت الألفاظ التي سكت النم عنها مجملة لمعنييسن صحيح ، وفاسد كلفظ الحركة والانتقال ، والجسم والحيز والجهة ، والاعراض والحوادث ، والعلة ، والتخير ، والتركيب ونحو ذلك من الالفاظ التي تحتها حق ، وباطل ، فهذه لا تقبل مطلقا ، ولا ترد مطلقا ، فان الله سبحانه لسميث لنفسه هذه المسميات ، ولم ينفها عنه ، فمن أثبتها مطلقا فقد أخطأ ، ومن نفاها مالقا فقد أخطأ ، فان معانيها منقسمة الى ما يمتنع اثباته له ، وما يجب اثباته له ، فان الانتقال يراد به انتقال الجسم ، والعرض من مكان هو محتاج اليه الى مكان آخر يحتاج اليه ، وهو يمتنع اثباته للم تعالى ، وكذلك الحركة اذا أريد بها هذا المعنى امتنع اثباتها لله تعالى ، (۱)

قلت والدارمي رحمه الله بقوله: لا نكيف نزوله • ينفي الانتقـــال الممنوع ، وهو الانتقال من شي محتاج اليه الى أخر يحتاج اليه •

م تابع ابن القيم ما بدأه في الكلام في الحركة • قال رحمه الله:"
ويراد بالحركة والانتقال حركة الفاعل من كونه غير فاعل الى كونه فاعلا ،
وانتقاله أيضا من كونه فاعلا الى كونه غير فاعل • فهذا المعنى حق في نفسه
لا يعقل كون القاعل فاعلا الا به • فنفيه عن الفاعل نفي لحقيقة الفعللله •

وقد يراد بالحركة والانتقال ما هو اعم من ذلك ، وهو فعل يقوم ، بذات الفاعل يتعلق بالمكان الذي قصد له ، وأراد ايقاع الفعل بنفسه فيه ، وقد دل القرآن ، والسنة ، والاجماع على أنه سبحانه يجي يسوم القيامة ، وينزل لفصل القضا ، بين عباده ، وينزل عشية عرفة ، ودور وينزل عشية عرفة ، والمكنة ، فلا يحوز نفيها عنه بنفي الحركة ، والنقلة المختصة بالمخلوقين فانها ليست من لوازم افعاله المختصة به ،

<sup>1-</sup> انظر مختصر الصواعق المرسلة ٢٥٧/٢ ٢٥٨ ،وانظر شرح حديث النزول ١٧٤

فما كان من لوازم أفعاله لم يجز نفيه عنه • وما كان من خصا عص الخلصيق لم يجز اثباته له •(١)

قلت واذا كان لفظ الحركة يحتمل حقا ، وباطلا ، وجبأن لا نطلبق هذا اللفظ ، وانما ثمبت المعنى الحق منه ، وننفي المعنى الباطل ، فننفي أن يكون متحركا من شيء يحتاج اليه ، وأن تكون حركته لأجمل منفعة ،أو دفع مضرة اذ يتعالى الربأن ينتفع بشيء ، أو ينره شيء .

ثم اذا كانت الحركة من لوازم الحياة • فالحي هو المتحرك • واذا كانت الحركة انما يوصف بها من قامت به ، وجب أن تكون حركة الرب فعللا يفعله في ذاته • ووجب أيضا أن تكون الحركة قديمة • ولما كانت الحركة يمتنع أن يكون كل فرد منها قديما كان القديم هو جنسها • فالرب سبحانه لم يزل فعالا • وأن كل قرد من أفراد الحركة حادثا •

وهذا الذى ييناه هو ما ذهب اليه الدارمي رحمه الله حين قال: "
وقد اجمعنا ، واتفقنا على أن الحركة والنزول والمشي ، والهرولة ، والاستوا،
على العرش ، والى السما، قديم ، والرضى ، والفرح ، والغضب ، والحصصب
والمقت كلها أفعال في الذات للذات وهي قديمة مفكلة ماكان من قوله كن فهو
حادث ، وكل ما كان من فعل الذات فهو قديم ."(٢)

والذى أراه بخصوص الحركة أن السكوت عن الأثبات أو النفي هو مـا
يتفق مع النصوص • مع الاعتقاد أن كل ما كان معناه صحيحاً من هذه الألفاظ
نمبته لله • وما كان غير ذلك فلا نثبته • وهذا ما رجحه ابن القيم رحمـه
الله كما تقدم قوله •

ابطل الدارمي رحمه الله تفسير أبي معاوية بذّره حديثا من أحاديث النبي صلى الله عليه وسلم في النزول لا يتأتى فيه هذا التأويل • وهـــو قوله عليه الصلاة والسلام:" اذا مضى ثلث الليل أو شطر الليل ، نزل الله الى سماء الدنيا فيقول: هل من داع فأحيب له ؟ هل من مستغفر فأغفر له؟ هل من سائل فأعطيه سوآله ؟ حتى ينفجر الفجر •"

وبين رحمه الله أن أمر الله ، ورحمته يستحيل منهما أن ينطقـــا بمثل هذا الكلام • بل الملائكة لا تجرو على التكلم بمثل ذلك فتزعم أنها

1- انظر مختصر الصواعق المرسلة ٢٥٧/٢-٢٥٨

۲\_ انظر الرد على بشر ٤٧٩



تحيب دعوة الداعي • لذا كان هذا التأويل باطلاحتى ولو قاله أبو معاوية نفسه •

قال الدارمي: " وقد جئنا بالحديث باسناده في صدر هذا الكتاب(1) فلو كان ذلك على ما ح>يت عن أبي معاوية ، وادعيته انت أيضا أنه أمسره ، ورحمته ، وسلطانه ما كان أمره وسلطانه يتكلم بمثل هذا ، ويدعوا الناس، الى استغفاره، وسوآله دون الله ، ولا الملائكة يدعون الناس الى اجابسة الدعوة ، والى المغفرة منها لهم ، والى اعطاء السوّال لأن الله ولي ذلك دون من سواه ، "(1)

عم الزم الدارمي المعارض دعا ً الرحمة ، والأمُر كما لو كانا مستقلين عن الله سبحانه وتعالى .

قال الدارمي: قان قدرت مذهبك الزماد أن تدعو الرحمة والامــر اللذين يدعوان الى الاجابة ، والاستفار بكلامهما دون الله ، وهذا محــال عند السفها، ، فكيف عند الفقها، ."(٣)

ونويده بما قاله ابن تيمية قال: "ان في الحديث الصحيح "أنه ينزل الى السما الدنيا ثم يقول: لا أسأل عن عبادى غيرى "ومعلوم أن ، هذا كلام الله لا يقوله غيره ٠٠٠ وأنه قال: "ينزل الى السما الدنيا فيقول: من ذا الذى يدعوني فاستجيب له؟ من ذا الذى يسألني فأعطيه ؟ من ذا الذى يستغفرني فأغفر له ؟ حتى يطلع الفجر ، "ومعلوم أنه لا يجيب الدعا ، ويغفر الذنوب ، ويعطي كل سائل سوآله الا الله ، وأمره ورحمت لا تفعل . "(٤)

ثم ذكر الدارمي رحمه الله وجها آخر في المرد على تأويل النزول ، بنزول الرحمة • ذلك أن أمره ، ورحمته دائما النزول لا يختص نزولهــما بوقت دون آخر خلافا لتخصيصه عليه الصلاة والسلام نزوله سبحانه بينفحر الفحر •

قال الدارمي: "واخرى أن أمره ، وملائكته ، ورحمته ، وسلطانـه دائما ينزل آنا واللـيل والنهار و لا يفتر في كل ساعة ، ولا ينقطـــع فما بال ثلث الليل خص بنزول رحمته ، وأمره من بين أوقات الليل والنهار؟

۱\_ انظر الرد على بشر ۳۷۷

٢\_ انظر المصدر نفسه ٤٥٤ -٥٥٥

٣\_ انظر المصدر نفسة ٣٧٨

٤ـ انظر الفتاوي ٥/٤١٦ ،وشرح حديث النزول ٤١ ،ومختصر المواعق المرسلة ٢٢٣/١

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

حتى وقت رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: "الى أن ينفجر الفجــر • ففي دعواك تنزل رحمته على الناس في ثلث الليل ، فاذا انفجر الفجــر ، رفعت في دعواك • هذا والله تفسير محال ، وتأويل ضلال يشهد عليه ظاهــر الحديث بالابطال • "(۱)

ونويده بما قاله ابن تيمية قال: "الأمر، والرحمة ١٠ اما أن يراد بها اعيان قائمة بنفسها كالملائكة • واما أن يراد بها صفات وأعراض • فان أريد الأول: فالملائكة تنزل الى الأرض في كل وقت • وهذا خص النزول بجوف الليل ، وجعل منتهاه سماء الدنيا •

وان أريد صفات ، وأعراض مثل ما يحصل في قلوب العابدين فللمستو وقت السحر من الرقة ، والتضرع ، وحلاوة العبادة ، ونحو ذلك فهذا حاصل في الأرض ليس منتهاه السماء الدنيا ."(٢)

والى هذا أيضا ذهب ابن القيم قال : "نزول رحمته ، وأمره لا يختص بالثلث الانخير ، ولا بوقت دون وقت ينزل أمره ، ورحمته فلا تنقطع رحمتـــه ولا أمره عن العالم العلوى والسفلي طرفة عين ٠ "(٣)

\_\_\_\_\_\_\_

۱\_ انظر الرد على بشر ٥٥٥ـ٣٧٨

٢\_ انظر الفتاوى ٥/٥١٤

٣\_ انظر مختصر الصواعق المرسلة ٢٦٠/٢

أما محيّ الله ، واتيانه الوارد في النصوص فهو ليس على الحقيقة الار على ما ذهبت اليه المعتزلة ، والمريسي ، والمعارض ، ومن تبعهم • بل هو على اضمار امره ، ورحمته او ملائكته • كما في تفسير النزول الوارد عصن ابي معاوية • واستشهدوا للاضمار بما يلي :

اولا : بقوله تعالى " واسأل القرية التي كنا فيها والعير التي ، اقبلنا فيها ."(١)

ثانيا: أيدوا قولهم بأن الله تعالى بين المراد بالأمر بقول وحد "الا أن يأتيهم الملائة ."(٢)وأتى به محتملا لهم ، وللأمر الذى هو واحد الاوامر في قوله تعالى "أو يأتي أمر ربك "(٣)وزعموا أن المحيَّ والاتيان الوارد فصي النموص ، انما هو مصبل قول اللصححة تعالى " فأتى الله بنيانهم من القواعد فخر عليهم السقف من فوقهم "(٤)وقوله تعالى " فأتاهم الله من حيث لم يحتسبوا "(٥)

مناقشة الدارمي لاستدلالهم بقوله تعالى " واسأل القرية ١٠٠٠ الآية " :

بين الدارمي رحمه الماه بعد هذا القياس لمخالفة ما صح عن النبسي صلى الله عليه وسلم ، وعن صحابته ، والتابعين ، وطالب المعارض تعيين المفسرين الذين أخذ عنهم هذا القياس على أنه ، وان ذكر من قال واحدا منهم فهو لا يخرج عن أن يكون واحدا من الزنادقة ، والجهمية في الاعتقاد، وفضلا عن ذلك فإن هولاء الذين يروى عنهم تفسيره لا يذكرون أسانيدهم بطريقة تكشف عن حال الرواة ، فكيف يعتمد عليهم مع ما روى عن هولاء المعروفيين مما يخالف ما قالوه ،

قال الدارمي: "قد فسرت هذه الآية " يعني قوله تعالى " وجا وبك والملك مفا صفا "(١)على خلاف ما عنى الله ، وفسرها رسوله ، وعلى خلاف ما فسرها اصحابه ، قد روينا تفسيرها عنهم في صدر هذا الكتاب بأسانيدها المعروفة المشهورة ، فمن مفسروك ؟ (٧)فانك لا تكشف الا عن زنديـــق أو

۱- يوسف ۸۲

٢\_ الانعام ١٥٨

٣\_ الانعام ١٥٨

<sup>&</sup>lt;u>ع</u>النحل ۲۷

٥- الحشر ٢ ، وانظر الرد على الجهمية ٢٩٢ ،والرد على بشير(١٠٤-٥٠١)وانظر منه في متشابه القرآن ١٢٠/١-١٢١، ٢٨٨٦-١٨٩

٦\_ الفجر ٢٢

٧\_ انظر الرد على بشر ٣٧٧

أو جهمي . . . لا يحكم بتفسير هؤلا المعنعنين على تفسير هؤلا المكشوفييين الذين سميناهم لله من أصحاب رسول الله على الله عليه وسلم ، والتابعين عند الأمَّة مثل ابن عباس ، وابن عمر ، وزيد بن ثابت ، وأبي بن كعــــــ ونظرائهم من التابعين مثل سعيد بن جبير ، ومجاهد وأبي صالح الحنفـــي والسدى ، وقتادة وغيرهم ."(١)

قلت ومما يؤيد تفسير المجيُّ ، والاتيان ، والنزول بما ذهب اليه الدارمي رحمه الله ما نقله ابن القيم عن محاهد ، وروى أيضا عن قتـادة مثله ، قال ابن القيم ! قال محاهد : " الا أن تأتيهم الملائكة "(٢)عند الموت حين توفاهم " أو يأتي ربك "(٣)يوم القيامة لفصل القفاء " أو يأتي بعض آيات ربك "<sup>(٤)</sup>طلوع الشمس من مغربها أو ما شاء الله • قال أبن القيم: وعن قتادة معله ٠. (٥)

ومما يزيد مذهب الدارمي وضوط ما بينه ابن القيم في ذكره أنواع مجيُّ الله واتيانه • فقد بين رحمه الله أن المحيُّ ، والاتيان ، نوعـان مطلت ، ومقید •

أما المقيد فهو مجيُّ رحمت وعذابه • وأما المطلق فهو لا يكون الا محيئه سبحانه ، وخاصة اذا قيده بما يجعله صريحا في محيئه نفسه ، واستدل رحمه الله على كل نوع بما يوضحه من القرآن الكريم •

قال ابن القيم: " والاتيان ، والمجيُّ من الله تعالى نوعان مطلق ومقيد ، فاذا كان مجئ رحمته أو عذابه كان مقيدا كما في ٠٠٠ قوله تعالى " ولقد جئناهم بكتاب فصلناه على علم "(٦).

النوع الثاني : المجيُّ والاتيان المطلق كقوله " وجاء ربك والملك (٧) وقوله " هل ينظرون الا أن يأثيهم الله في ظلل مل الغمام والملائكة ."(٨)، وهذا لا يكون الا مجيئه سبحانه • هذا اذا كان مطلقا فكيف اذا قيد بمــا يجعله صريحا في مجيئه نفسه ≥قوله "الاأن تأتيهم الملائّة أو يأتي ربك، أوياتي بعض آيات ربك ". (٩) فعطف مجيئه على محيَّ الملائكة ثم عطف مجيًّ

١- انظر الرد على بشر ٥٠٦

٢- الانعام ١٥٨٣- الانعام ١٥٨١٥٠ الانعام ١٥٨

هـ انظر مختص الصواعق المرسلة ٢٢٦/٢

٦\_ الاغراف ٥٢

٧\_ الفجر ٢٢

٨- البقرة ٢١٠

٩\_ الانعام ١٥٨



بعضآیاته علی مجیئه ۰ (۱)

ثم بين الدارمي رحمه الله أن لمجيئه ولنزوله سبحانه في قولته: وجاء ربك والملك صفا صفا "(٢)وغيره شأنا عظيما • فمن الثابت أنه يقدم نزوله ومجيئه يوم القيامة تثقق السماء بالغمام ، ونزول الملائكة حتيي يقول الناس عندما يرون بعض آيات نزوله : أفيكم ربنا فيقولون نلا وهيو آت • حتى يأتي الله في أهل السماء السابعة وهم أكثر ممن دونهم • فسوال الناس عن اتيانه ، وجواب الملائكة لهم دليل على أن الاتيان لا يمتنع في حقم سبحانه • والا لقالت الملائكة :كيف تسالون عن اتيانه وهو لا يجوز منه سبحانه ؟ •

ثم بین رحمه الله أن تفسیر ابن عباس هذا مكذب لدعسوی المریسسی ان نزوله واتیانه اتیان امره ، او ملائکته دون مجیئه هو سبحانه ۰

قال الدارمي: "وقد روى عن ابن عباس في تفسيرها أن السما تشقق لمحيئه يوم القيامة ، وتنزل ملائة السموات وفيقول الناس أفيكم ربنا الفيقولون: لا وهو آت حتى يأتي الله في أهل السما السابعة وهم أكثر ممن دونهم و "(٣)وقد ذكرنا هذا الحديث باسناده في صدر هذا الكتاب و (٤)وهو مكذب لدعواك و انه اتيان الملائكة بأمره دون مجيئه ولكنه منهم مدبسر بزعمك ، ويلك لو كانت الملائكة هي التي تأتي ، وتجي بزعمك دونه ، ما قالت الملائكة : لم يأت ربنا وهو آت " والملائكة آتية نازلة و حين يقولون ذلك و "(٥)

ونويده بما قاله ابن القيم رحمه الله قال: ان للنزول الالهسي شانا عظيما ليس شانه كشأن غيره ، فانه قدوم ملك السموات ، والأرض السي هذه السماء التي تلينا ٠٠٠ حتى انه ورد في بعض الآتار ان السموات تأخذها رجفة ويسجد أهلها جميعا ٠٠٠(١)

بين رحمه الله أن مثل هذا التنظير بعيد من وجوه :

الاول : أن سياق الآية هو الذي يحدد معناها ، وليس الرأى المجرد

<sup>1</sup>\_ انظر مختصر الصواعق المرسلة ٢٢٦/٢-٢٢٢

٦- الفجر >>
 ٣- أورد السيوطي حديثا قريبا منه ، وعزاه الى ابن أبي الدنيا في الأشوال ، وابن جرير وابن المنذر ، وابن أبي حاتم ، والحاكم • انظر الدر المنثور ٥ / ١٧
 ١٠- انظر الرد على بشر ٤١٠

هـ انظر المصدرنفسه ٥٠٨

٦ انظر مختصر الصواعق المرسلة ٢٣٣/٢



عن ربط الآية بما يسبقها وما يتلوها من قرائن موضحة • ولذلك لا يصحصوف اللفظ الا الى المعنى الذي يدل عليه سياق الكلام • والمتدبر للآية يجد انها في اهلاك قوم في الدنيا استحقوا الهلاك • والله سبحانه لا يهلك الناس في الدنيا بأتيانه وعذابه •

ثانيا: ان المسلمين متفقون على أن الله على عرشه ، وأنه لا ينسزل لعقوبة أحد قبل يوم القيامة • فلزم منه أن ما يأتي الناس من العقوبات في الدنيا أنما هو أمره ، وعذابه •

عالثا: أن اتيان الله انما يكون يوم القيامة للفصل بين عباده ، وانه يكون يوم القيامة على ما دل عليه قوله تعالى " فاذا نفخ في الصور .... الآيات .

رابعا: ان الآيات والشواهد على نزول أمره وعذابه في الدنيا مصن القرآن كثيرة منها قوله تعالى "اتاها أمرنا ليلا أو نهارا فجعلناها حصيدا كأن لم تغن بالأمس • (١)

قال الدارمي: "انباك الله انه اتبان ، وتقول: ليس اتبانا انما هو مثل قوله إفاتي الله بنيانهم من القواعد "(٢) ولقد ميزت بين ملك هو مثل قوله إفاتي الله بنيانهم من القواعد "(٢) ولقد ميزت بين ملك مع الله ، وحمعت بين ما ميز الله ، ولا يجمع بين هذين في التأويل الاكل جمع الله ، ولا بلكتاب والسنة ولان كل واحد منهما مقرون في سياق القراءة بما لا يجهله الا مثلك وقد اتفقت الكلمة بن المسلمين أن الله فوق عرشه فحوق سمواته ، وأنه لا ينزل قبل يوم القيامة لعقوبة أحد من خلقه ، ولم يشكوا أنه ينزل يوم القيامة ليفمل بين عباده ، ويحا سبم ويثيبهم ، وتثقدت السموات يومئذ لنزوله و وتنزل الملائكة تنزيلا وولا ميثك المسلمون أن الله لا ينزل الى الأرض قبل يوم القيامة لشيء من أمور الدنيا علموا يقينا أن ما يأتي من العقوبات انما هو من أمره وعذابه و فقوله " فأتي الله بنيانهم من القواعد " يعني مكره من قبل قواعد بنيانهم " فخصص عليهم السقف من فوقهم " فتفسير هذا الاتيان و خرور السقف عليهم من فوقهم افتفسير هذا الاتيان و خرور السقف عليهم من فوقهم وتفسير اتيان الله يوم القيامة منصوص في الكتاب مفسر و قال الله تعالى " فاذا نفخ فصي الصور نفخة واحدة و وحملت الأرض و والدبال فدكتا دكة واحدة فيومئذ وقعت الصور نفخة واحدة و وحملت الأرش والحبال فدكتا دكة واحدة فيومئذ وقعت

۱۔ یونس ۲۶

۲\_ النحل ۲۲

الواقعة ، وانشقت السماء فهي يومئذ واهية ، والملك على أرجائها ،ويحمل عرش ربك فوقهم يومئذ ثمانية • يومئذ تعرضون لا تخفى منكم خافية ـ الـيى قوله \_ هلك عني سلطانية ."(١)فقد فسر المعنيين تفسيرا لا لبس فيه ٠٠٠٠٠ فقال فيما يصيب من العقوبات في الدنيا: أتاها أمرنا ليلا أو نهارا فجعلناها حصيدا أن لم تغن بالأمس " (٢) فحين قال : اتاها أمرنا " علم أهل العليم ان أمره ينزل من عنده من السما ، وهو على العرش • فلما قال : فـــاذا نفخ في الصور نفخة واحدة ٠٠٠ الآية التي ذكرت ، وقال أيضا : " ويوم تشقق السماء بالغمام ونزل الملائكة تنزيلا ."(٣)" و" يأتيهم الله في ظلل مصن الغمام والملائَّة وقضي الأمر والى الله ترجع الأمور ". (٤).... علم بمــا قضى الله من الدليل ، وبما حد لنزوله يومَّذ أن هذا اتيان الله بنفســه يوم القيامة ليلي محاسبة خلقه بنفسه لا يلي أحد غيره • وأن معناه مخالف لمعنى اتيان القواعد لاختلاف القضيتين والاترى أيها المريسي أنه حيلت قال: أتى الله بنيانهم من القواعد "لم يذَّر عندها نفح الصور ولا تشقق السماء ... ولكن قال " خر عليهم السقف من فوقهم " في دنياهم " وأتاهــم العذاب من حيث لا يشعرون . "(٥)فردا لاتيان الى العذاب ، ففرق بين المعنيين ما فرق بهما من الدلائل والتفسير ، وانما يصرف كل معنى الى المعنى الذي ينصرف اليه ، ويحتمله في سياق القول ."(٦)

ونويده بما قاله ابن الفيم قال: ومن المجيّ المقيد قوله "فأتى الله بنيانهم من القواعد "فلما قيده بالمفعول وهو البنيان ، وبالمجرور وهو القواعد دلّ ذلك على مجيّ ما بينه ( وهو خرور السقف عليهم وهلاكهم ) اذ من المعطوم أن الله سبحانه اذا جاء بنفسه لا يجيّ من اساس الحيلطان، واسفلها ، وهذا ينه قوله تعالى"...فأتاهم الله من حيث لم يحتسبوا "فهذا مجيّ مقيد لقوم مخصوصين قد أوقع بهم باسه ، وعلم السامعون أن جنوده من الملائة ، والمسلمين أتوهم فكان غي هذا الساق ما يدلّ على المراد. (٧)

١- الحاقة ١٣- ١٩

۲۔ پیونس ۲۶

٣\_ الفرقان ٢٥

٤\_ البقرة ٢١٠

صالزمر ٢٥

٦- انظر الرد على بشر ٤٠٨-٤٠٩-١٤

٧\_ انظر مختشر الصواعق المرسلة ٢٢٧/٢

ففي موضع آخر دل على أنه يأتي بعذابه كما في قوله تعالى " فأتى الله الله بنيانهم من القواعد " وقوله تعالى " فأتا هم من من القواعد " وقوله تعالى " فأتا هم من من القواعد " وقوله تعالى "

قلت وقد رجح الطبرى رحمه الله ما ذهباليه الدارمي في أن المقصود بالايّة انما هو اتعان أمر الله وعذابه ،وساق أثرا عن قتادة يؤيد هـــذا القول .

قال الطبرى: "عن قتادة قوله "قد مكر الذين من قبلهم فأتى الله بنيانهم من القواعد" أى والله • لاتًا ها أمر الله من أصلها " فخبر عليهم السقف من فوقهم " والسقف أعالي البيوت ، فأ تتفكت بهم بيوتهم فأهلكها الله ودمرهم `• وأتاهم العذاب من حيث لا يشعرون " •

وقال أيضا: "معنى ذلك تساقط عليهم سقوف بيوتهم اذ أتى أصولها وقواعدها أمر الله فأتفكت بهم منازلهم ٠٠٠٠٠ " وأتاهم العذاب من حيصت لا يشعرون "يقول تعالى ذكره : وأتى هؤلا الذين مكروا من قبل مشركي قريش عذاب الله من حيث لا يدرون أنه أتاهم منه .(١)

واجمال القول أن ما يوصف به الرب لا يصح قياسه على ما يوصصف به الخلق، فننفي عنه سبحانه ، كما هو الشأن عند المعتزلة ومن تبعمصا اذ قاسوا صفاته بصفات خلقه ثم نفوها حتى لا يلزم التشبيه ، واذا فنحصن نثبت لله تعالى النزول ، والمجيئ ، والاتيان على ما جائت به الأحاديصصت الصحيحة دون تشبيه أو تعرض لكيف .

قلت وقد ساق الدارمي رحمه الله احاديث في نزوله سبحانه وتعالى واتيانه ومحيئه ، منها ما يثبت نزولة سبحانه وتعالى ليلة النصف مـــن شعبان ، ومنها ما يثبت نزوله يوم عرفة ، ومنها ما يثبت نزوله يـــوم القيامة للحساب ، ومنها ما يثبت نزوله تعالى لأهل الجنة ، نكنفي بمــا سبق ذكره والله أعلم ،

۱ انظر الفتاوي ۱٤/٦

۲\_ انظر تفسیر الطبری ۹۷/۱۶\_۹۸/ط۳

٣- انظر الرد على الجهمية ٢٩٠-٨٨-٩٩



صفة القبضة:

ذكر الدارمي رحمه الله تفسير المعارض لقوله تعالى " والأرض جميعا قيمته يوم القيامة "(۱)وهو قوله : "اى في ملكه "(۱).

وقد وافقه في ذلك القاضي عبد الحبار فقال في تفسيره لهذه الآيـة:
لا يصح تعلق المشبهة ( بهذه الآية في ) أن لله تعالى يمينا ولا بقولــه"
والارض جميعا قبضته " أن له كفا ، وذلك لأن التمدح بما يجرى هذا المجرى ،
انما يريد به الملك والاقتدار ليصح فيه التمدح ."(٣) وكذا ابن فورك .(٤)

بين رحمه الله بعد هذا التأويل عن النص، وبعده عن فهم حقيقـــة السموات والأرد في وضعهما الحالي ، فالأرض في الدنيا في ملكه يتصرف فيها كيف شاء ، كما هو الحاليوم القيامة ، واذا فلا معنى لتخصيص ملكه لهـا بيوم القيامة ، ومع هذا ففيه تعطيل لصفة من صغات الله سبحانه وتعالـــى، ثابتة بنص من القرآن والسنة ،

قال الدارمي: "فكيف ادعيت أن الأرض قبضته يوم القيامة ، والسموات مطويات بيمينه : انهما صارتا يوم القيامة في ملكه ، كأنما كانتا قبل يوم القيامة في ملك غيره خارجتين عن ملكه ، فكان مغلوبا عليها في دعواك حتى صارتا يوم القيامة في ملكه يوم القيامة مطويات ، ولا تكونان في يلده منشورات ؟ . "(٥)

دليله على اثبات هذه الصفة :

استدل الدارمي رحمه الله على ثبوت هذه الصفة زيادة على ورودهــا في القرآن الكريم بما ورد في السنة واليك بعضها :

عن أبي ب<sup>ح</sup>ر رضي الله عنه قال " خلق الله الخلقفكانوا في قبضته فقال : لمن في يمينه ادخلوا الحنة بسلام • وقال لمن في الاخرى ادخلصوا النار ولا أبالي • فذهبت الى يوم القيامة •(٦)

١- الزمر ٦٧

٢ - انظر الرد على شر ٤١٧

٣\_ انظر متشابه القرآن ٩٨ه

٤\_ اضظر مشكل الحديث ٢٢٦

هـ انظر الرد على بشر ٤١٧

٦- اخرحه السيوطي في مسند ابي بكر من طريقين بالفاظ قريبة من هذا الحديث الطريق الأولى عن عبد الله بن شداد ، والأخرى عن عمرو بن دينار ، انظـر مسند أبي بكر ٢١٤

صفة الضحك:

نقل المريسي روايات عن النبي صلى الله عليه وسلم ظاهرها اثبات الضحك لله سبحانه وتعالى ، ولكنه بدلا من اثبات حقيقة الضحك كما تحدل عليه ظواهر النصوص فقد فسرها وأولها اذ >ان ظاهرها في رأيه غير مراد ، فقال: "ان ضحك الربيعني رضاه ، ورحمته ، وصفحه عن الذنوب ،وضرب لذلك مثلا فقال: "الا ترى أنك تقول رأيت زرعا يضحك . "(١)

أما الروايات التي ذكرها فعن أبي موسى قال : قال رسول الله صلحيي الله عليه وسلم : يتجلى ربنا ضاحكا يوم القيامة ."(٢)

وعن أبي رزين العقيلي<sup>(٣)</sup>انه قال : يا رسول الله : أيضحك الرب ؟ فقال : نعم • فقال : لن نعدم من ربيضحك خيرا •"(٤)

وروى عن جابر حديثا عن ضحك الله سبحانه ، لم يذكر الدارمي نصـه ، وقد ذكره الدارقطني بلفظ " يتحلى لهم ضاحكا " .(٥)

وقد ساق الدارمي رحمه الله تأويلين آخرين عن المريسي :

الأول : قوله : احتمال أن يكون ضحكة ، أن يبدى له خلقا من خلصت الله فاحكا يأتيهم مبشرا ومعينا ودليلا الى الحنة ، (٦)وعليه فان اسناد ، ما للمخلوق من الفحك اليه تعالى اسناد مجازى ، أذ كان ضحك المخلوق بأمره، والثاني: قوله : يحتمل أن يقال يفحك من رجل أو من شيّ بمعنى يضحكه الله ويسره . (٧)

وقد وافق المريسي في تأويله الفحل بالرضا والرحمة والصفح عــــن الذنوب، البيهقي، وشيخه ابن فورك الذى اعتبر أن الفحك يرجع الى بيان فضله وظهور نعمه وأن كل من أبدى أمرا كان يستره فانه يقال: له محلفً وقد دافع الرازى عن هذا التأويل وأيّده بحجج عقلية مؤداها نفـــي حقيقة الضحك عن الله تعالى وأوله بحصول الرضا والاذن، وهو بهذا يكـون موافقا نامريسي فيما ذهب اليه .(٩)

مناقشة الدارمي : ==========

١- انظر الرد على بشر ١٧٤

٢- رواه الدارقطني في الصفات ٢٩١ ، وأحمد في المسند بلفظ فيتجلى لنصا فاحكا . انظر المسند ٤٠٧/٤ صححه الالباني في الصحيحة رقم ٧٥٥
 ٣- هو لقيط بن عامر المنتفق العامرى صحابي مشهور . انظر تقريب التهذيب ١٣٨/٢
 ٢- رواه الدارقطني في الصفات ٢٩ ،وابن أبي عاصم رقم ٥٥٥ وضعهه الالباني

مانظر >تابالمفات ٢٩

۲\_ انظر الرد على بشر ۱۷۸

٧\_ المصدر نفسه والصفحة

٨- انظر الاسما والصفات ٤١٧ ، ومثكل الاتار ١٤٨-١٥٢

۹\_ انظر اساس التقدیس ۱۲۵



ظهر لنا أن التأويلات التي احتملتها أحاديث المحك عند المريســـي

٠ لاده :

الأول : أن ضحكه سبحانه وتعالى يعني : رداه ورحمته واعتبر المريسي الماء المتعمال الفحك في معنى آخر غير معناه الحقيقي جائز في كلام العلم

وقد ناقش الدارمي رحمه الله هذا التأويل بمطالبته المريسي ذكسسر اسم العالم الذي أخذ عنه هذا التأويل • مبينا أن تأويله هذا مخالف لما ادعاه • أولا: أنه لا يحوز أن يقاس الله بالناس مع أن تأويلهم هذا مبني على أنه شبه ضطف الخالق بضطف المخلوق ثم رأى أنه لا يصح أن تكون صنة الخالق كصفة المخلوق ، فأول الضطف بما أوله به •

قانيا :انه لا يحوز في صفات الله اجتهاد بالراى • حيث اجتهد هو برأيه في صفات الله تعالى بعد الشبه بين ضحكـــه سبحانه وضحك الزوع ،وذلك من وجوه •

الوجه الأول : أن ضحك الزرع انما هو مثل محمول على المجاز ولذلك حاز أن يمثل بينما محك الله سبحانه وتعالى أصل ، وحقيقة فهو أبدا لا ، يمثل .

الوحه الثاني: أن المشبه هو ضحك الله الحي القيوم الفعال لما يريد وأن المشبه به هو ضحك الزرع الميت الذي لا قدرة له على الضجك وغيره •

الوجه الثالث: أن ضحك الله سبحانه وتعالى يخصيه أولياً ه ويصرفته عن أعدائه بينما الزرع ضاحك أبدا ما دام أخضر للولي ، والعدو .

قال الدارمي: "قد كذبت بما رويت عن النبي صلى الله عليه وسلسسم اذ شبهت ضحكه بضحك الزرع • لأن ضحك الزرع ليس بضحك انما هو خضرته ونضارته فجعلته مثلا للضحك • فعمن رويت هذا التفسير من العلماء ؟ فسمه والا فأنبت المحرف قول رسول الله على الله عليه وسلم بتأويل ضلال اذ شبهت ضحك الله الحي القيوم • • • • • بضحك الزرع الميت الذي لا ضحك له • • • وانما ضحكه يمثلل وضحك الله ليس يمثل • • • • فهو أبدا ما دام أخضر ضا حكالكل أحد للولي والعدود }

ثم بين الدارمي رحمه الله أن استعمال الضحك في الزرع ونضارته ،وأن كان مجازا سائغا ، الا أن، لا يصح أن يلتزم به في كل موضع حتى يصح تفسيسر ضحك الرب بمعنى مجازى هو رضاه ورحمته ، ذلك أن التجوز لقرينة لا يقتضي

۱\_ انظر الرد على بشر ١٧٥-١٧٥

أن يكون اللفظ دائما محازا • قلت الاترى أن الاسد مثلا حقيقة في الحيوان المفترس وهو مستعمل في معناه الحقيقي في قولك رأيت أسدا يفترس انسانا اذ لا قرينة تصرفه عن معناه الحقيقي ، وفي معنى مجازى رأيت أسدا فـــي الحمام •

قال الدارمي : " وأنا لم نحمل مجاز هذا في العربية ، ولكنه علييي خلاف ما ذهب اليه ، فقد سمعنا قول الأغشى (١)، وفهمنا معناه ، وهو من معنى ضحك الرب بعد اذ يقول :

ما روضة من رياض الحزن معشبة خضرا واد عليها مسبل هطل يضاحك الشمس منها كوكب شصرق مؤزر بعميم النبت مختمصل (٢) فالزرع ما دام أخضر فهو ضاحك للشمس ابدا لا يخص ضحكه أحدا ، ولا يصرفحه عن أحد ، والله يضحك الى قوم ويصرفه عن آخرين . "(٣)

ومع هذا فقد وافق الدارمي المريسي في أن الضحك من لوازم الرضاحيث لا يكون الضحك الا عن رضا ،ولا يعدم الا بعدمه ، ولما كان سبحانه وتعاللي قد وهب الرضا للمؤمنين ، فاته يضحك لهم ، وفي ضحكه بشرى لهم ، وفلل المقابل فانه يصرفه عن عدوه ، وخالف الدارمي المريسي بأ ماته للرضلا والضحك ، بينما ذهب المريسي الى اثبات الرضا ونفي حقيقة الضحك ،

قال الدارمي :" أما قولك رضاه ورحمته ، فقد صدقت في بعض لانه لايضطك الا عن رضا فيحتمع منه الفحك ، والرضا ، ولا يصرفه الا عن عدو ، وأنت تنفي الفحك عن الله وتأبت له الرضا وحده ."(٤)

وقد ذكر الدارمي رحمه الله وجها آخر في الرد على تأويل الفحصصك بالرضا والرحمة ، وهو أنه لو صح ذلك للزم منه ـ مع ما فيه من مخالفصة لظاهر النصوص ـ تحهيل أبي رزين بعدم معرفته ربه أنه رحيم غفور حمصي يسأل رسول الله على الله عليه وسلم عن ذلك .

قال الدارمي: " ففي نفس حديثك هذا ما ينقض دعواك وهو قول أبسسي رزين للنبي صلى الله عليه وسلم " أيفحك الرب" ؟ ولو كان تفسير الفحك الرفا والرحمة ٠٠٠ >ان أبو رزين في دعواك اذا جاهلا ، أن لا يعلم أن ربه

١- هو ميمون بن قيس ، كان اعمى وكنى ابا بمير ادرك الاسلام في آخر عمـره
 ورحل الى النبي ليسلم فاقتعته قريش بالعودة مقابل مائة ناقة فقبل وعاد
 فمات بناحية اليمامة القاه بعيره ففتله ، انظر الشعر والشعراء رقم ٢١

٢ - انظر أساس البلاغة ٢/٢٤ - ٤٣

٣\_ انظر الرد على بشر ١٧٧

٤ـ المصدر نفسه ١٧٦

يرحم ويرضا ١٠٠ حتى يسال رسول الله على الله عليه وسلم ؟ ايرحم ربنا ؟بل هو كافر في دعواك اذ لم يعرف الله بالرضا والرحمة ١٠٠ وقد قرأ القرأن ، وسمع ما ذكر الله فيه من رحمته ١٠٠ وانما هو سأله عما لا يعلم الا على علم ما علم وآمن به ١٠٠ ولو كان على تأويلك لاستحال أن يقول أبو رزيدن للنبي صلى الله عليه وسلم :" لن نعدم من رب يرحم " ١٠٠ لما أنه قصد آمن وقرأ قبل في كتابه أنه غفور رحيم ."(١)

أما تأويل المريسي الثاني:وهو قوله:" يحتمل أن يكون ضحكه معنساه

ان يبدى له خلقا من خلق الله نما حكا يأتيهم مبشرا ومعينا ودليلا على الحنة ، فقد رده الدارمي بنص من حديث أبي رزين الذي أقر به المريسيي ورواه ، وهذا النم هو قوله في الحديث " : ايفحك ربنا ؟" دون أن يقلول: ايخلق الله خلقا يضحك ، كما أنه لم يقل :" لا نعدم من رب يخلق النا حلك، بل قال: "لن نعدم من رب يفحك خيرا "، وفي السوالين فرق واضح لكل عاقل(!)

ونويد ما قاله الدارمي بما قاله ابن تيمية رحمه الله ، الذي جعل من حديث ابي رزين رضي الله عنه دليلا على قبول الفطرة لصفة الضحيليا واثبا لله تكون من الله لاحد الا عن رضيال واحسان منه لمن احب من عباده ، كما انها صفة كمال عكس العبوس الذي لا يكون معه ضحك بحال ، فانها صفة نقص والله منزه عن كل نقص .

قال ابن تيمية :" فحعل الاغرابي العاقل ـ بصحة فطرته ـ ضحكه دليسلا على احسانه وانعامه ، فدل على ان هذا الوصف مقرون بالاحسان المحمــود

۱\_ انظر الرد على بشر ۱۷۷ـ۱۷۸

٢\_ المصدر نفسه ١٧٨

٣\_ النحسم ٣٤

٤ انظر الرد على بشر ١٧٨



وأنه من صفات الكمال • والشخص العبوس الذي لا يضحك فينا مستلزما لشيَّ من النقص فالله منزه عن ذلك • "(١)

قلت ومع الأدلة التي ذكرها المعارض وهي مثبتة للفحك فقد ساق الدارمي رحمه الله ادلة اخرى في اثبات هذه المفة تكتفي بما ذكرناه • ثمسم ان احاديث الفحك قد ثبتت في الصحيحين (٢) أيضا • ولما كان ظاهرها لا يستلبزم محا لا على الله الا في نطاق قياس منة الخالق بصفة المخلوق • كان اثبات ظاهر هذه النصوص هو الحق الذي لا يعدل عنه الى التأويل والتعطيل • فانه لو جرد النظر عن كيفية صفة المخلوق ، وأثبتت هذه الصفة لله تعالى بكيفية لا نعلمها نحن • تليق به سبحانه لم يلزم من ذلك محال • والظاهر من المريسي وغيره من المؤولين أنهم شبهوا صفات الخالق بصفات المخلوقين أولا ثم عطلوا •

۲- انظر فتح الباری ۳۹۳/۱۳ ، وانظر صحیح مسلم بشرح النووی ۳۹۳/۱۳ . ۱- انظر الفتا وی ۱۲۱/۱-۱۲۲





د فاعـــه عن باقي المفــــات

لم يقتصر المعارض على الصفات السابقة التي ذكرنا تأويله لها ورد الدارمي عليه ، بل ذكر صفات اخرى حملها السلف على معانيها الظاهرة دون تشبيه لها بصفات خلقه ، ودون أن تكون معانيها الثابتة له تعالى مستلزمة ما تستلزمه في حق المخلوق ، هذه الصفات هي : الرضا ، والفرح ، والحب والمشيئة ، والغضب ، والخط، والكره ، وكان له منها موقفان :

فأولها مرة اذ أول الغضب، والسخط ، ونحوهما بالهلاك ، والفسرح والرضا بالاحسان ، وما يصيب الناس من نعم ،

وامسك عن التاويل مرة اخرى ، وقال : لا يسعنا أن ننكر هذه الصفات اذ حا ً بها القرآن ، وانما نفيتها صفات له في نفسه ، دون أن تكون صفات ذاتية لا تنفك عنه ، وفي الموقف الثاني أمسك الدارمي عن جوابه اذ للللم

قال الدارمي: "م عارض المعارض أيضا أشيا من صفات الله التي هي مذكورة في كتاب الله ، وينزع بتلك الآيات التي ذكرت فيها ليفالط الناس في تفسيرها • فذكر منها الحب ، والبغض ، والغضب ، والرضا ، والفبرح والمكره ، والسغط ، والارادة ، والمشيئة ليدخل عليها من الاغلوطات ما أدخل على غيرها مما حكيناه منه • غير أنه قد أمسك عن الكلام فيما بعد • مصا خالطها بتلك ، فحين أمسك المعارض عن نفيها أمسكنا عن جوابه • • فقالوا: نقر بها كلها لائها مذكروة في القرآن لا يمكن دفعها • غير أنا نقول يرضا ويسخط ، ويغضب ، ويكره في نفسه • ولا هذه الصفات من ذاته على اختصلاف معانيها • ولكن تفسير حبه ، ورضاه بزعمهم ما يقعون فيه من البلايصا والهلكة ، والضيق ، والشدة • فانما آية غضبه ، ورضاه وسخطه عندهم مصا يتقلب فيه الناس من هذه الحالات ، وما أشبهها • لأن الله يحب ، ويبغصش ، ويرضا ، ويسخط حالا بعد حال في نفسه • "(۱)

أما القول بأن الثواب والعقاب يتمان في الحياة الدنيا ظم لعثور على الحد من الاسلاميين قال به . بهر هو راى لفرقة من فرق اليهود تعيرف و

۱ـ انظر الرد على بشر ٥٥٥ـ٥٥٥

٢- انظر آرا ، بشر الاعتقادية في لرالم



باسم فرقة الصدوقيين • فقد ذهبوا الى عدم الايمان بالبعث والحساب ،وأن العقاب والثواب يتمان في الحياة الدنيا .(١)

مناقشة الدارمي :

بين الدارمي رحمه الله الدافع للمريسي ،والمعارض لمثل هذه التأويلات وهو عدم استطاعتهما رد الآيات المثبتة لتلك الصفات ، وما صح من المسانيد الدابتة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم في هذه الصفات ، اذ لا يمكن بشرا ان يردها صراحة نظرا لتحقق ثبوتها بالسند الصحيح ، لذا لجاالى ردهـــا باخفى الاساليب وهو تاويلها بما يخرجها عن ظاهرها ،

قال الدارمي: "بلغنا ان بعض اصحاب المريسي قال له: كيف تصنع بهذه الاسانيد الجياد التي يحتجون بها علينا في رد مذا هبنا مما لا يمكن التكذيب بها ..... فقال المريسي: لا تردوه تفتضحوا ، ولكن غالطوهم بالتأويلل فتكونوا قد رددتموها بلطف اذ لم يمكنكم ردها بعنف .(٢)

ثم بين رحمه الله ما يلزم من هذا التأويل وهو أن يكون المؤمن فلي حال ما يصيبه من شدة ، وينزل من بلا في غضب من الله وسخط عليه ، وأن يكون اذا كان في نعمة وسعة ورغد من العيش في رضا من الله ومحبة ، وأقول بلل ويلزم أن الكافر ، والمؤمن اذا تساويا في نعم الدنيا أن يكونا متساوييا في حب الله ورضاه ، وأن يكون من يكون منهما أوفر حظا من تا النعم أعظم محبة من الله من الآخر ، وفي هذا ما فيه من البعد ،

قال الدارمي: "ففي دعواكم اذا كان اوليا الله المؤمنون من رسلسه وانبيائه ، وسائر اوليائه في ضيق ، وشدة وعوز من المآكل ، والمشارب ،وفي خوف وبلا كانوا في دعواكم في سخط من الله وغضب وعقاب ، واذا كان الكافر في خصب ودعة ،وامن وعافية واتسعت عليه دنياه من مآكل الحرام وشرب الخمسسور كان في رضا من الله وفي محبته ، ما راينا تاويلا ابعد من الحق من تاويلكم هذا ."(٣)

قلت واذا كان الله تعالى يبلو الناس بالخير والشر فتنة كما هو ثابت بالقرآن الكريم لم يكن الخير دليل الرضا ، ولم يكن الشر دليل الغضب • بلل ان اشد الناس ابتلاء الأمثل فالامثل • وقد يغدق الله من نعمه أعظم ، وأعظلم

١- انظر الاسفار المقدسة ٥٦ ، واليهودية ١٩٤

۲\_ انظر الرد على بشر ٥٥٦

٣- المصدر نفسه والصفحة

على من يغضب عليه \* قال تعالى :" ولولا أن يكون الناس أمة واحدة لجعلنــا لمن يكفر بالرحمن لبيوتهم سقفا من فضة ومعارج عليها يظهرون .(١)

واذا تبين أن النعمة ، والشدة ليستا آية الرضا ، والغضب فأن المكروه قد يكون تذكيرا للناس بما هم عليه من عصيان أوجب هذا المكروه ، حتــــى يقلعوا عن غيهم ، ويرجعوا الى ربهم فان لم ينتفعوا فتح الله عليهم أبواب رحمته ابتلا حتى اذا فرحوا بما عندهم أتاهم العذاب بغتة فاذا هم مبلسون • قال تعالى : " فلولا اذ جاء هم بأسنا تضرعوا ولكن قست قلوبهم ، وزين لهم الشيطان ما كانوا يعملون • فلما نسوا ما ذكروا به فتحنا عليهم أبواب كــل شيَّ حتى اذا فرحوا بما اوتوا اخذناهم بغتة فاذا هم مبلسون • "(٢)

قال الرازي:" والمقصود أنه تعالى عاملهم بتسليط المكاره والشدائد عليهم تارة فلم ينتفعوا به ، فنقلهم من تلك الحالة الى ضدها وهو فتسسح ابواب الخيرات عليهم ٠٠٠٠ فلم ينتفعوا به ايضا ٠٠٠ حتى اذا فرحوا بما أوتوا من الخير والنعم لم يزيدوا على الفرح والبطر من غير انتداب بالشكر ، ولا اقدام على اعتذار وتوبة • فلا جرم اخذناهم بغتة . (٣)

> ما استدل به الدارمي على اثبات هذه الصفات:

وقد استدل الدارمي رحمه الله تعالى على اثبات هده الصفات بآيات مسن الـ َتاب وباحاديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم واليك بعض هذه الأدلــة: أولا: صفة الحب :

فمن القرآن قوله تعالى :" فسوف يأتي الله بقوم يحيهم ويحبونه ."(٤) قال الدارمي :" فجمع بين الحبين حب الخالق ، وحب الخلق متقاربين • شـــم فرق بين ما يحب ، وبين ما لا يحب ليعلم خلقه أنهما متفادان غير مثفقين (٠٠

ومن السنة قوله عليه الصلاة والسلام: من أحب لقاء الله أحب اللـــه لقاً ه ، ومن كره لقا ً الله كره الله لقاء ه . (٦)

قال الدارمي :" فذكر رسول الله صلى الله عليه وسلم الكراهتين معا من الخلق والمخلوق . "(٧)

<sup>1-</sup> الزخرف ٣٣ ٢- الانعام ٢٢-٣٣-٤٤

٣ نظر تفسير الرازي ٢٣٧/٦

٤\_ المائدة ٥٥

هـ انظر الرد على بشر ٥٥٥

٦\_ متفق عليه من حديث عبادة بن المامت ، انظر مسلم كتاب الذكر باب من أحب ، (9/ 14%) γ انظر الرد على بشر ٥٥٦

ثانيا :صفة السخط :

فمن القرأن قوله تعالى " ذلك بأنهم اتبعوا ما أسخط الله و كرهـــوا رضوانه . "(1)

ومن السنة قوله عليه الصلاة والسلام :" لا تقولوا للمنافق سيدنا فانسه ان يك سيد>م فقد اسخطتم ربكم ."(٢)

النا: صفة الغضب:

فمن القرآن قوله تعالى " وغضب الله عليهم ولعنهم ". (٣)

رابعا: صفة الكره:

فمن القرآن قوله تعالى " ولكن كره الله انبعا ثهم فثبطهم ."(٤)

ومن السنة قولـه عليه الصلاة والسلام :" واذا أبغض الله عبدا دعـــا حبريل فقال : اني أبغض فلانا فأبغضوه • فيبغضه أهل السما ، ويوضع لـــه البغضا ، في الأرض ."(٥)

خامسا: صغة العجب:

فمن السنة قوله عليه الصلاة والسلام : عجب ربنا من قوم حيَّ بهم فـــي السلاسل حتى يدخلهم الجنة "(٦)

سادسا: صفة الفرح :

فمن السنة قوله عليه الصلاة والسلام : لله أشد فرحا بتوية عبده محصناً احدكم يسقط على بعيره قد أنمله في ارص فلاة . (٧)

سابعا: صفة البشبشة :

فمن السنة قوله عليه الصلاة والسلام : لا يتوضأ أحد فيحسن وضوَ ه ويسبغه مم يأتي المسحد لا يريد الا الصلاة فيه · الا تبشبش الله كما تبشبش أهــــل الغائب بطلعته . «(٨)

۱۔ محمد ۲۸

۲ـ رواه أبو داود ٥/٢٥٦ رقم ٤٩٧٧ وصححه الالباني انظر صحيح الحامع رقم ٦٢٨٢٣ ٣ـ الفتح ٦

<sup>&</sup>lt;u>ع\_التوبه</u> ٤٦

هـ اخرحه البخاري ۱۷۳/۹ ،ومسلم ۲۰۰/۶ ، وابن خزيمة في صحيحه ۲۸۰

<sup>7-</sup> اخرجه أبو داود عن أبي هريرة ١٢٧/٣ بلفظ عجب ربنا من قوم يقادون اللي الحنة في السلاسل ، صححه الألباني انظر صحيح الحامع رقم ١٨٤٨ ·

٧- رواه أبو داود الطيالسي في مسنده انظر منحة المعبود ٧٧/٢ من حديــــث النعمان بن بشير

A ا خرجه ابن خزيمة في صحيحه ٢/٤٧٣ من طريق أبي هريرة وصححه الالباني فــي صحيح الترغيب والترهيب رقم ٣٠١ / ١٢٢/١



ثامنا: صفة الحمال:

فمن السنة قوله عليه الصلاة والسلام : ان الله حميل يحب الجمال ."(1)

قال الدارمي،:" وفي هذه الأبواب روايات كثيرة أكثر مما ذكرنا اللما بأت بها مخافة التطويل وفيما ذكرنا دلالة ظاهرة على ما دلس هذا المعارض من زعمائه الذين كنى عنهم من الكلام المموه المنقطع وهو يرى أنه يستخفي حتى لا يفطن لمعناه ولا يدرى ونحن نكتفى منه باليسير الأدني ."(1)

قلت تبين مما تقدم أن الدارمي رحمه الله يثبت هذه الصفات لله سبحانه كما جائت به النصوص دون كيف أو تأويل ورأيه هذا موافق لأهل السنة والجماعة . قال ابن تيمية :" فأهل السنة يقولون : اثبات السمع ، والبصر ،والحياة والقدرة ، والعلم ، والكلام وغيرها من الصفات الخبرية كالوجه ، واليديلين والعينين ، والغضب ، والرضا ، ومن الصفات الفعلية كالضحك ، والنزول والاستوائ صفات كما ، وأضدا دها صفات نقم . "(٣)

وقال أيضا:" وأما الغضب مع الرضا ، والبغض مع الحب ضهو أتحمل ممن لا يكون منه الا الرضا ، والحب دون البغض ، والغضب للأمور المذمومة التي تستحق أن تذم ، وتبغض • (٤)

۱\_ اخرجه ابو عوانه في صحيحه ۲۱/۱ من طريق عبد الله بن مسعود ۰ ومسلــــم
 باب تحريم الكبر ٠ انظر بشرح النووى ۸۹/۲

٢- انظر الرد على بشر ٥٥٦-٥٥٩

٣ انظر الفتاوى ١٨/٦

ع\_ المصدر نفسه ۲/۶۹





المبحث الرابع -------

رد الامام الدارمي على تأويل المريسي للكرسي والعرش

(٢٩٩٠) (١٤٩٠)

رد الدارمي على تأويل المريسي للكرسي الكرسي THE PRINCE GHAZI TRUS

ذهب المصريسي الى أن معنى الكرسي في قوله تعالى " وسع كرسيه السموات والأرض "(١) العلم • واستشهد على تأويله هذا بما روى عن ابن عباس رضى الله عنهما أنه قال : وسع كرسيه السموات والأرض : علمه "(٢) •

كما أنه أوّل ما صح عنده عن ابن عباس من رواية مسلم البطين ،وهـو قوله : الكرسي موضع القدمين والعر**ش** لا يقدر قدره الا الله "<sup>(۲)</sup>، قال" يضع علمه وقضاً ه للـ قلين يوم القيامة فيحكم به فيهم ."<sup>(٤)</sup>

فالمريسي بلالك يكون قد خالف الجهم الذي أظهر القول بانكار الكرسي، رغم ثبوته بالقرآن والسنة المطهرة ."(٥)

وممن وافق المريسي في تأويله الكرسي بالعلم الطبرى حيث قال: "وأما الذى يدل على صحته (يعني صحة تأويل الكرسي بالعلم) ظاهر القرآن وهــو قوله تعالى " ولا يؤوده حفظهما " وقوله تعالى " ربنا وسعت كل شي رحمــة وعلما "(٦)قال رحمه الله: " فأخبر أنه لا يؤوده حفظ ما علم ، وما أحـاط به مما في السموات ، والارض ، وكما أخبر هن للاكته أنهم قالوا في دعائهم "ربنا وسعت كل شيئ رحمة ، وعلما ".(٧)

مناقشة الدارمي : ===========

ناقش الدارمي رحمه الله سند الحديث المروى عن ابن عباس ،والمحسدى يول فيه الكرسي بالعلم ، فجرح راوى الاثر ، وهو جعفر بن زياد الاثمر ورد روايته لمخالفته ثقاة الرواة ممن رووا عن ابن عباس قوله في الكرسي انه موضع القدمين "

قال الدارمي :" أما ما رويت عن ابن عباس فانه من رواية جعفرا لاحمر وليس جعفر ممن يعتمد على روايته ، اذ قد خالفه الرواة الشقاة المتقنون وقد روى مسلم البطين (٨)عن سعيد بن جبير عن ابن عباس رضصي الله عنهما

١- البقرة ٢٥٤

٢- رواه البيهقي في الأسماء والصفات ٣٩٢ ،والطبرى في تفسيره ٣٩٧/٥ قال
 الألباني: " ولم يصح هذا التأويل عن ابن عباس كما بينته في الصحيحة (١٠٣ انظر الطحاوية بشرحه ٣٦

٣- رواه الحاكم في المستدرك ٢٨٢/٢ وقال صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه والدارقطني في الصفات ٣٠٠ قال الألباني وقد صح عن ابن عباس موقوفا عليه انظر العمدر نفسه والصفحة .

٤٣٨ اضظر الرد على بشر ٢٨٨

مانظر التنبية والرد ١٠٣

٦\_غافر ٧

٧- انظر تفسير الطبري ٥٠١/٥

٨ هو أبو عبد الله الكوفي روى عن عطا ً وغيره وذكره ابن حبان فـــي الشقات ، انظر تهذيب التهذيب ١٣٤/١٠

THE PRINCE GHAZI TRUST

في الكرسي خلاف ما ادعيت على ابن عباس • قال ابن عباس " الكرسي موضيع القدمين ، والعرش لا يقدر قدره الاألله "(۱)

قلت قول الدارمي عن حعفر الاحمر "ليس ممن يعتمد على روايته " علله بمخالفته الثقاة " أما جعفر الأحمر بقطع النظر عن هذه الرواية فقد سحال الدارمي عنه يحيى بن معين فقال بيده • لم يلينه ولم يضعفه • "(٢)

وقد ذهب الى القول بعدم حجية جعفر هذا ابن عمار قال: "ليس عندهم بحجة • وقال الجوزداني: " مائل عن الطريق • وقال ابن حبان: "كثيـــر الرواية عن الضعفاء . "(٣)

ووثقه من الأئمة أحمد قال عنه : " صالح الحديث ، وابن معين فيمــا نقله عنه جماعة قال : ثقة ، وأبو زرعة قال : صدوق ، وأبو داود قــال : صدوق شيعي ، والنسائي قال : ليس به باس . "(٤)

وجملة القول فان جعفرا هذا قد جرحه بعض العلماء ووثقه البعض الأخر ولا يعني تجريحه رد كل الروايات التي يرويها • بل ان الرواية التي تصرد تلك التي يخالف فيها من هو أوثق منه ، أو تلك التي فيها ابطال لما هو معلوم بالخبر الثاتب كما في مسألة الكرسي • ولو فرضنا أن الحديث حسسن فانه مع دلك يتقاصر عن الصحيح في أن الصحيح من شرطه أن يون جميسيع رواته عدولا ضابطين • أما الحسن فرواته عدول خفي ضبطهم عن رجسسال الصحيح • «(٥)

وعليه فان رد الدارمي حديث حعفر لمخالفته ما رواه الثقات عن ابين عباس صحيح ، ونويده بما قاله شارح الطحاوية قال: "والمحفوظ عنه (أى ابن عباس) ما رواه ابن أبي شيخ كما تقدم ( يعني أن الكرسي موضلي القدمين )ومن قال غير ذلك فليس له دليل الا محرد الظن ، والظاهر أنه من حراب الكلام المذموم . "(1)

ونويده أيضا بما قاله البيهقي قال :" وسائر الروايات ( عدا رواية تأويل الكرسي بالعلم ) عن ابن عباس وغيره تدل على أن المراد به الكرسي المشهور المذكور مع العرش • (٢) وعليه فان تأويل المريسي ضعيف وهذا ما

۱- انظر الرد على بشر ۲۲۹

۲ انظر تاریخ عثمان بن سعید الدارمی ۸۷

٣- انظر تهذيب التهذيب ٣/٢

٤- انظر المصدر نفسه ٩٣/٢ ،والجرح والتعديل ٤٨٠/٢ ، وميزان الأعتدال ٤٠٧/١

٥- انظر التقييد والايفاح ٤٧-٨٤

٦- انظر الطحاوية ٣١٢

٧- انظر الاسماء والصفات ٣٩٢

رجحه ابن تيمية فقال: "وقد نقل عن بعضهم أن كرسيه علمه وهو قول ضعيف (1)
وأما الروايات الأخرى التي أثبتت الكرسي بالوصف الذى جأ ت به وهبو
أنه موضع القدمين فقد ذكر الدارمي منها رواية واحدة في رده على المريسي
وهي رواية مسلم البطين التي سبق ذكرها ، وهناك روايات ذكرها الاما م الطبرى
رحمه الله عن أبي موسى ، والسدى ، والضحاك ، وكلها مثل رواية مسلم البطين
تفسر الكرسي بأنه موضع القدمين (1)

بعد أن فرغ الأمام الدارمي من رده رواية حعفر هذا طالب المريسي أن يذكر العالم الذي أخذ عنه هذا التأويل .

قال الدارمي:" ويلك عمّن اخدته ؟ ومن أى شيطان تلقيته ؟ فانه مسا سبقك اليه آدمي نعلمه ."(٣)

قلت امنا قول الدارمي للمريسي : ما سبقك اليه آدمي نعلمه ؟" فهو محيح بالنسبة لعلمه ، امنا الواقع فهو يشهد بخلافه ، فقد قال ابن كثيبر في تفسيره :" وروى عن سعيد بن جبير مثله " يعني تفسير الكرسي بالعلم (؟) وبهذا يكون سعيد اسبق من المريسي في اخذه بما روى عن ابن عباس في تفسير الكرسي بالعلم ، وكان يكفي الدارمي رحمه الله طعنه الأثر بتفرد جعفلي ومخالفته ما صح عن ابن عباس مما نقله عنه الثقات ، ويكفيه أيضا اعتبراف المريسي بصحة حديث ابن عباس من رواية مسلم البطين ، ففي ذلك حجة بالغة من الدارمي على المريسي في ضعف ما اعتمده من رواية ابن عباس في تأويل

هذا وقد ضعف الدارمي تأويل القدمين بالمقلين بعدة أحاديث ظاهرة في أن الكرسي موضع القدمين ، وأنه ليس بمعنى العلم .

قال رحمه الله :" فأقر المريسي بهذا الحديث وصححه ، وزعم أن ونجيعا رواه الا أن تفسير القدمين ههنا في دعواه المتقلين ، قال : يضع الله علمه وقضاً ه للمقلين يوم القيامة فيحكم به فيهم ."(٥)

ثم ذكر الدارمي آثارا مما حاء عن رسول الله صلى الله عليه وسلم واصحابه في الكرسي لينظر الى الفاظها اتدل على ما تأوله ام لا ؟ اذكــر بعضها :

١- انظر الفتاوي ٢٩/٦

۲\_ انظر تفسیر الطبری ۳۹۸/۵

٣ انظر الرد على بشر ٢٩

٤\_ انظر تفسير ابن كثير ٣٠٩/١ ، وقد توفي سعيد بن جبير ٩٥ هـ

هـ انظر الرد على بشر ٢٩٩ ، وقد رواه وكيعا في تفسيره · انظر تعديد ابن كثير ١٠١١ .

قال الدارسي: "وقد روى عن ابن عباس رضي الله عنهما أيضا عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "آتي باب الجنة فيفتح لي فارى ربي وهو علي كرسيه متارة يكون بذاته على العرش عوتارة يكون بذاته على الكرسي فيبجلي لي فاخر له ساجدا . " . . . . . فهل يجوز لك في تأويلك أنه يأتي ربه وهو على علمه اذ ادعيت أن من زعم أن الكرسي غير العلم اكذبه القرآن ، بما رويت فيه عن ابن عباس يخبر عن رسول الله صلى الله عليسه وسلم ، وعن نفسه خلاف ما رويت فيه • فكيف تحيد عن هذا المشهور عن ابسن عباس الله الله المفموز عنه الا من ظنة وريبة : "(۱)

وعن اسماء بنت عميس (٢) ان جعفرا حاء ها اذ هم بالحبشة وهو سبكي ٠ فقالت ما شأنك ؟ قال : رأيت فتى مترفا من الحبشة شابا جسيما مر عللله امراة ، فطرح دقيقا كان معها فسفته الريح ٠ فقالت : أكلك الى يوم يجلس الملك على الكرسي ، فيأخذ للمظلوم من الظالم ٠٠(٣)

يظهر مما تقدم أن المحرسي بمعناه المعروف و أذ هو الذي يوازن بينه وبين العرش، وهو الذي بين يدى العرش (٤) وأيفا فان الله سبحانه ،وان يحاسب الخلق يوم القيامة على ما علمه من أعمالهم ، ويقضي بينهم على حسب علمه الا أنه لا يقال : العلم موضع الثقلين .

وبهذا يكون الدارمي قد أبطل مدعى المريسي بقوله أن من ذهب فـــي الكرسي الى غير العلم أكذبه كتاب الله فهذه الأخاديث دالة على "أنه لم يبق أحد من نساء المسلمين وصبيانهم الا وقد عقل أمر الكرسي والعرش ،وآمن بهما ."(٥)

اما ما استدل به الطبرى تأییدا لما ذهبالیه من أن الکرسی مراد به العلم وهو قوله تعالى " ربنا وسعت کل شی رحمة وعلما "(٢)فقد رده ابن تیمیة بأن قوله تعالى " ولا یؤوده ۰۰۰ کل

١- انظر الرد على بشر ٢٩

٢\_ هي اسما بنت عميس بن معد اسلمت قبل دخول دار الأرفم وبايعت ثم ها جرت مع جعفر الى الحبشة . انظر الاصابة ٢٣١/٤

٣- رواه البيهقى بلفظ قريب منه .انظر الأسما والمفات ٤٠٤ ، وأخرحه ابن أبي عاصم في السنة رقم ٥٨٢ قال الألباني صحيح

٤ ـ انظَّر العُما وَّية بشرح الألباني ٣٦

هـ انظر الرد على بشر ٣٢٩-٣٣٠

٦- البقرة ٢٥٤

γ\_ غافر γ

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

لا يصح أن يكون مناسباً لما ذكره الطبرى من أن الكرسي بمعنى العلم • بل المناسب للكرسي لو جازتاويله أن يؤل بالقدرة سيما وأن تفسير الأية هـو " لا يثقله ولا يكرثه • "

قال ابن تيمية :" والله يعلم نفسه ، ويعلم ما كان وما يكون فلصو قيل وسع علمه السموات ، والأرض لم يكن هذا المعنى مناسبا ، لا سيما وقد قال تعالى " ولا يؤوده حفظهما "أى لا يثقله ولا يكرثه ، وهذا يناسب القدرة لا العلم والآدار المأثورة تقتفي ذلك ،"(١)

ثم ان الاستدلال على أن الكرسي بمعنى العلم بقوله تعالى: "ربنسا وسعت كل شيئ رحمة وعلما "ضعيف جدا اذ يلزم من ذلك أن يقال : انالكرسي هو الرحمة أيضا وهذا بين الفساد .

قال الشيخ أحمد شاكر رحمه الله في تعليقه على ما ذهب اليه الملبرى: فُلِمُ لُمْ يجعل الكرسي هو الرحمة وهما في آية واحدة ؟ ولم يجعلها >ذلك ، لقوله تعالى في سورة الاعراف (٢): قال عذابي اصيب به من أشا ورحمت وسعت كل شي " فاستخراج معنى الكرسي من هذه الآية كما فعل الطبرى ضعيف حدا يجل عنه من كان مثله حذرا ولطفا ودقة ." (٣)

وجملة القول فان الكرسي خلق عظيم وهو موضع قدمي الرحمن وأن تأويله بالعلم سالا دليل عليه .

**۱ـ انظر الفتاوی ۱/۱۸ه** 

٢- انظر تفسير الطبرى الآية رقم ١٥٦

٣- المصدر نفسه ٢٠١/٥

رد الدارمي على تأويل المريسي للعرش: THE PRINCE GHA:

ذهبت الحممة الى أن معنى العرش في جميع النصوص القرآنية والحديثية انما هو السموات والأرض وما فيهن •

قال الدارمي :" فقال لي زعيم منهم كبير : لما خلق الله الخلق يعني السموات والأرض ، وما فيهن وسمى ذلك كله عرشا له ،استوى على جميع ذلك كله ."(۱)

وقول الحممية هذا فسبه الرازى الى أبي مسلم الأصبهاني (<sup>۲)</sup>فقال نقصلا عنه " بل المراد من قوله : " ثم استوى على العرش "<sup>(۳)</sup>انه لما خلصصدق السموات والأرض سطحها ، ورفع سمكها ، فان كان بنا ً فان كلبنا ً ٠٠٠ يسمى عرشا وبانيه يسمى عارشا ."<sup>(٤)</sup>

قلت وكون البنا ويسمى عرشا موافق للغة فقال صاحب الصداح: عرش يعرش عرشا اى بنى بنا من خشب • (٥)

اما المريسي فقد نقل الدارمي عنه قوله بأن العرش أعلى الخلائقوأنه السموات فما دونها •

قال الدارمي: " فقال ( يعني المريسي ) الرحمن على العرش استوى "(٦) ليس له تأويل الا على أوحه نصفها ون َل علمها الى الله ، قال بعضهـــم: العرش أعلى الخلق ٠٠(٧)

وقد نسب الدارمي رحمه الله هذا التأويل التي المعارض نفسه فقال :" وادعيت انت وصاحبك ، أن العرش أعلى الخلق ٠٠(٨)

وقد ذكر الدارمي تفسيرقولهم " اعلى الخلق " بالسموات فما دونها عندما قال معلقا على حديث ابن مسعود رضي الله عنه قال :" ما سيسسن السما الدنيا ، والتي تليها مسيرة خمسمائة عام ، وبين كل سما مسيرة خمسمائة عام ، وبين السما السابعة ، وبين الكرسي خمسمائة عام والعرش على الما ، والله فوق العرش ، وهو يعلم ما انتم عليه ". ( )

۱\_ انظر الرد على بشر ٢٦٤

٢\_ هو محمد بن بحر الأصفهاني ، وكان كاتبا مترسلا بليغا متكلما جدلا ٠٠٠ وله من الكتب كتاب حامع التأويل لمحكم التنزيل ـ الفهرست ١٩٦

٣ يبونس ٣

٤\_ انظر تفسير الرازى ١٥-١٤/٩

٥- انظر الصحاح ١٠١٠/٣

٦\_ طــه ه

γ انظر الرد على بشر ٤٣٦

٨\_ المصدر نفسه ٥٤٥

<sup>9-</sup> رواه ابن خزيمة في التوحيد ٣٧٧ وقال محققه هذا أثر صحيح عن ابــن

قال: "أفلا ترى أيها المعارض كيف ميّز بين العرش، والكرسي، وبين السموات فما دونها التي هي أعلى الخلائق في دعواك وسميتها عرشاه "(١) تبين مما تقدم أن العرش عند بشر السموات فما دونها ،وعليه للساوت أويل المريسي لا يخرج عن تأويل المهمية .

ثم نسب الدارمي الى المعارض مناقشة من وضع المعارض نفسه يبرهـــن فيها على ما ذهب اليه من أن العرش يعني السموات والأرض ،وما نجين فقال المعارض : أن كأن الله تعالى أكبر من العرش فقد ادعيتم فيه فضلا عـــن العرش ، وأن كأن مثله فأنه أذا ضم الى العرش لسموات والأرض كأنت أكبر من العرش لسموات والأرض كأنت أكبر مناقشة الدارمي :

بين الدارمي رحمه الله معارضة تأويل الجهمية والمريسي ، العرش ، بالسموات والأرض ، وما فيهن للنصوص الواردة بسبق العرش وحودا على السموات والأرض ، وقررامتياز العرش عن السموات والأرض بهذا السبق ، وساق لذللله أدلة من حتاب الله وسنة رسوله عليه العلاة والسلام تبطل دعواهم ،

قال الدارمي: قال الله تبارك وتعالى " خلق السموات والأرد في سبة أيام وكان عرشه على الماء . "(٣)وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم كان الله ولم يكن شئي ، وكان عرشه على الماء "(٤)ففي قول الله تعاليي وحديث رسول الله صلى الله عليه وسلم دلالة ظاهرة أن العرش كان مخلوقا على الماء ، اذ لا أرض ولا سماء . "(٥)

وقد استشهد رحمه الله بأحاديث اخرى أثبت من خلالها سبق العرش وجودا على السموات والأرد وما قيهن ونكتفي بما ذكره منها سابقا .

وفي هذا يقول ابن تيمية : "أخبر" الله "أن عرشه كان على المساء قبل أن يخلق السموات والأرض • كما قال تعالى " وهو الذى خلق السموات ، والارض في ستة أيام وكان عرشه على الماء "(٢) • • • وثبت في صحيح مسلم عن عبد الله بن عمرو عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال "أن الله قدر مقا دير الخلائق قبل أن يخلق السموات والارض بخمسين ألف سنة ، وكان عرشه

۱\_ انظر الرد على بشر ٤٤٨

۲\_المصدرنفسه ٤٤٣

٧ - هــود ٧

٤-٣/١٣ البخارى باب وكان عرشه على الما • انظر فتح البارى ٤٠٣/١٣

مانظر الرد على الجهمية ٢٦٤

٦- هـود ٧



على الماء ."(١)فهذا التقدير بعد وجود العرش ، وقبل خلق السموات والأرض بخمسين الف سنة ."(٢)

ثم بين رحمه الله خاصية أخرى للعرش وأفضليته على غيره من السموات، والأرش فلا يكون العرش هذه المخلوقات ، هذه الافتلية : أن خلقه الله بيده وأن غيره من المخلوقات حرى خلقه بقوله "كن " والاففل لا يكون نفسالمفضول ففي هذا تكذيب لدعواهم : أن العرش السموات والأرش وما فيهن •

قال الدارمي : "قال عبد الله بن عمر رضي الله عنهما : " خلق اللسه اربعة اشياء بيده : العرش ، والقلم ، وعدن ، وآهم • ثم قال لسائـــر الخلق كن فكان ." (٣) . . . وفي قول ابن عمر . . . تكذيب لما ادعيت ايهـا المعارض \_ اذ \_ خلقه الله بيده خصوصا • ثم قال لما هو أعلى الخلائـــق عندك " ائتيا طوعا أو كرها " .(٤)

ثم بين رحمه الله مباينة العرش لغيره من المخلوقات وباختصا صـــه بحملة العرش دون السموات • واستشهد على ذلك من القرآن والسنة ، وقصد اسهب رحمه الله في وصف حملة العرش وبيان ما امتازوا به أيضا عن سائر المخلوقات • كل ذلك لأظهار بطلان تأويلهم العرش بالسموات ، فهذا التأويل لا معنى له لأن السما و لا تحملها الملاكة ، ولم يرد نص يدل على ذلك • بل حلَّ في القرآن أن الله رفعها بغير عمد ، وأما العرش فتحمله الملائكة •

قال الدارمي: " فاذا كان العرش في دعواك ودعوى اما مك السموات فما بال حملة العرش؟ وما يصنع بهم في رفع السموات؟ وقد قال تعالى " والله الذي خلق السموات بغير عمد حرونها "(٥)ففي معرفة الناس لحملة العبرش واستفاضته مضهم وعلى السنتهم تكذيب دعواك ، ودعوى صاحبك ، ثم ما روى ، فيهم عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وعن اصحابه ، سنذ ًر منها بعث ما حضر ان شأ الله تعالى "(1)وذكر عدة احاديث منها :

عن عروة قال: "حملة العرش منهم من صورته على صورة النسر ، ومنهم من صورته على صورة المُور ، ومنهم من صورته على صورة الأسد ."(٧)

١- آخرجه مسلم في >تابالقدر ٠ انظر بشرح النووى ٢٠٣/١٦

۲ـ انظر عرش الرحمن ٦

٣- أخرجه الحاكم في المستدرك ٣١٩/٢ وقال صحيح الاسناد ولم يخرجاه

٤\_ فصلت ١١ ، وانظر الرد على بشر ٤٤٨

٥- الرعد ٢

۲- انظر الرد على بشر ٤٤٨
 ٧- انظر الاسماء والصفات ٣٩٩ ، وانظر الرد على بشر ٤٤٨

تبين من كلام المعارض أنه أول العرش " بأعلى الخلق " ويلزم من هذا أن يكون للخلق أسفل فاذا كانت الملاعكة تحمل العرش ، كما تدل عليه بعض الايات . كان المحمول هو أعلى الخلق ، ولم يكن أسفل الخلق تحمله الملاعكة . وإذا كان المحمول يوم القيامة هو العرش كما قال تعالى " ويحمل عرش ربك فوقهم يومئذ ثمانية "(١)كان المحمول هو أعلى الخلق لا أسفله ، فالمعارض يلزمه أن يقول أن أسفل الخلق لا تحمله الملاككة ، ويلزمه أيضا أن يقول : الملائكة تحمل يوم القيامة الناس والسموات لائهما أعلى الخلق ، وهذا بين الفساد .

قال الدارمي: "ومما يزيدك تكذيبا قول الله "وترى الملائكة حافين من حول العرش "(٢). وقال "الذين يحملون العرش ومن حوله يسبحون بحمد ربهم "(٣). افتحمل الملائكة في دعواك أعلى الخلق أو أسفله أو شيئا من الخلق ؟ وقال : ويحمل عرش ربك فوقهم يومئذ ثمانية "أيحملون يومئسنذ أعلى الخلق ، ويتركون أسفله ؟ أم الملائكة تحمل الناسيوم القيامسة والسموات ، لائها أعلى الخلق ؟ فهل سمع سامع بمحال من الحجج أبين من هذا ؟ ... لائه أن يكن العرش في دعواك أعلى الخلق فقد بطل العرش الذي ، هو أعلى الخلق ، لان العرش غير ما سواه من الخلق أذ كان مخلوقا علىسى الماء قبل الخلق . "(٤)

ونويده بما ذكره ابن تيمية في هذا الأمر قال: وأما العرش فالأخبار على مباينته لغيره من المخلوقات: وذكر الآيات التي استشهد بها الدارمي ثم قال: فا خبر أن للعرش حملة اليوم ، ويوم القيامة ، وأن حملته ومن حوله يسبحون ، ويستغفرون للمؤمنين ٠ (٥)

ثم إن الدارمي رحمه الله بين مغايرة العرش للسموات ، والأرض بعطف رب العرش على رب السموات السبع ، وأن العرش وصف بصفات هي العجد والكرم والعظمة ، لم توصف بها السموات فما دونها التي هي أعلى الخلق .

قال الدارمي :"ففي اى كلام العرب وحدت هذا ايها المعارض أن العرش اعلى الخلق ؟ فبينه لنا ؟ والا فانك من المبطلين ، والله مكذبك في كتابه

١\_ الحاقة ١٧

۲- الزمر ۲۰

٣۔ غافر ٧

٤\_ انظر آلرد على بشر ٤٣٦

مانظر عرش الرحمن ه

اذ يقول: "قل من رب السموات السبع ورب العرش العظيم "(1). فميز اللـه بين أعلى الخلق ، وبين العرش العظيم ، وجعله غير السموات السبع فمــا دونها ، ومما يزيدك تكذيبا قوله " ذو العرش المجيد "(<sup>7)</sup> وقوله " لا الـه الا هو رب العرش الكريم "(<sup>۳)</sup>. وأى مجد ، و<sup>></sup>رم لاتحلى الخلق ما ليس لاؤسطه وأسفله ، فلذلك قلنا : ان تأويلك هذا تكذيب بالعرش صراح وانكار له نما (٤)

نخلص مما تقدم الى أن العرش خلق عظيم تحمله الملائكة أمرهم الله بحمله وتعبدهم بتعظيمه ، والطواف حوله كما خلق في الأرض بيتا ، وأمــر بني آدم بالطواف به واستقباله في الصلاة • "(٥)وان العرش فوق السمــوات وأكبر المخلوقات .(٦)

ولقد دفع هذا المعارض بحجة واهية هي :" ان كان الله تعالى اكبــر من العرش فقد الدعيتم فيه فضلا على العرش، وان كان مثله ، فانه اذا فم العرش السموات ، والأرض كانت اكبر ."(٧)

وقد رد الدارمي هذا السوّال ببيان عدم صلاحيته ۱۰ ذكان سبحانه وتعالى منزها عن آن يكون من جنس المخلوقات وحينئذ فلا يقال : أهو أكبر محصدن العرش ؟ أم دونه ؟ لأن هذه الموازنة انما تكون بين شيئين يتماكلان ،بان لكل منهما مقدارا و فالموازنة لا تكون الا بين متشابهين متماثلين و

قال الدارمي: "وأعجب من ذلك كله قياسك الله بمقياس العرش ومقداره ووزنه من صغير أو كبير ، وزعمت كالصبيان أن كأن الله تعالى أكبر مسن العرش فقد ادعيتم فيه ففلا على العرش ؟ وأن كأن مثله فأنه أذا ضم السي العرش السموات ، والأرض كأنت أكبر ؟ (٨)

والدارمي رحمه الله وان بين مغايرة العرشللسموات ، والأرض خــــلال استعراضه للآيات الكريمة ، والاخاديث الشريفة التي سبق ذكرها ، وبيــان مدلولهالكنه لم يتعرض لييان المعنى اللغوى للعرش • قال صاحب الصحاح :" العرش سرير الملك • " وهذا موافق لما نقله شارح الطحاوية قال : العرش في اللغة ؛ عبارة عن السرير الذي للملك • كما قال تعالى عن بلة يــــس

١ـ المؤمنون ٨٦

٢- البروج ١٥

٣- المؤمنون ١١٦

<sup>&</sup>lt;u>ع۔ انظر الرد علی بشر ۲۳۷</u>

هـ انظر الأسماء والصفات ٣٩٢ ، وتنسير الرازى ١٥/٩،والابانة ٣٢،وفتــــح البارى ٤٠٥/١٣

٦ انظر الرد على بشر ٤٤٣

٧- المصدر نفسه والصفحة

٨ـ المصدر نفسه والصفحة

٩\_ انظر الصداح ١٠٠٩/٣

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

" ولها عرش عظيم "(<sup>1)</sup>فمن شعر أميّة بن أبه الملت <sup>(۲)</sup>
مجدوا الله فهما للمحد أهل ربنا في السما أمسى تحبيرا
بالبنا العالمي الذي بهر النصاص وسوى فوق السما سريرا
شرجعا <sup>(۳)</sup>لا يناله بصر العيمان تصدري خوله الملائماك مصدورا <sup>(٤)</sup>

<sup>77</sup> Jail

٢- هو أمية بن أبي الصلت بن أبي ربيعة بن دبدون • كان قرأ الكتب المتقدمة من كتب الله عز وحل ورغب عن عبادة الأصنام ،ويؤمل أن يكون نبيا فلما بلغه خروج رسول الله صلى الله عليه وسلم كفر حسدا له • انظر الشعر والشعراء رقم (٨٣) ٤٥٩/١

٣\_ شرجيع : الطويل ، انظر الصحاح ١٣٣٧/٣

٤\_ صورا : حمع أصور وهو المائل العنق لنظره الى العلو • المصدر نفسه ٢١٦/٢



المبحث الخامس ======== الرأسية الرؤية من المواضيع المهامة التي تعرض لمها الدارمي رحمه الله بالاثبات والمقصود بمها رؤية المؤمنين ربم في الأخرة • وليس المقصود بمها رؤيت على عدم وقوعه لواحد غير نبينا •

اما النبي صلى الله عليه وسلم خاصة فقد حرى النزاع بين الصحابة رضوان الله عليهم في رؤيته ربه في الدنيا فمنهم من أثبت رؤيته صلى الله عليه وسلم ليلة الاسرا، ومنهم من اشتد نكيره على من قال ذلك كعائشة رضي الله عنها حتى انها قالت لمسروق (۱): "من زعم أن محمدا رأى ربه فقد أعظم الفرية على الله . "(۱)

قال ابن تيمية : وكل حديث فيه أن محمدا طبى الله عليه وسلم رآى ربه بعينيه في الأرض فهو كذب باتفاق المسلمين وعلمائهم • وهذا شيء لم يقله أحد من علماء المسلمين ولا رواه أحد منهم • "(٣)

اما رؤية المؤمنين ربهم في الأخرة فقد كانت محل نزاع بين فريقين : فريق ذهب الى اثباتها للمؤمنين يوم القيامة · وهو ما ذهب اليه السلف والأشاعرة والماتريدية ·

وفريق نفاها • وهم الجهمية ، والمعتزلة ، ومنهم المريبي والنوارج ، والامامية • (٤)

وقد كان لكل فريق ادلته المنقولة والمعقولة • ولما كان موضوعنـــا متعلقا بنقض الدارمي على المريسي ، والجهمية ودفاعه عن عقيدة السلف فان من المناسبان نذكر أدلة خصومه التي أوردها الدارمي رحمه الله • ثم مناقشـه لها متعرضين لما فاته من رد بذكر أقوال العلما والآخرين •

ادلة النفاة :

ذهب هولا الى امتناع رويته تعالى في الدنيا والآخرة • و من البديهي وهم قائلون بامتناعها انهم قائلون بأنها لم تقع ولا تقع لأحد • ذلك أن الوقوع فرع الحواز عقلا • وقد استدلوا بأدلة منقولة ومعقولة •

ادلتهم النقلية :

فمن القرآن تموله تعالى " لا تدركه الأبصار ."(٥)

الهو الامام أبو عائشة الكوفي الفقيه أحد الأعلام مات سنة ٦٦٠ أنظر تذكر الحفاظ رقم ٢٦ الحفاظ رقم ٢٦ ٢- أخرجه مسلم باب أعبات روية الله سبحانه وتعالى ، أنظر بشرح النووى ٨/٨ ٣- أنظر مجموعة الرسائل الكبرى (/٢٨٧-٢٨٩ ،والفتاوي ٥٢/٦٥-١١٥ مثله ، ٤- أنظر تاريخ المذاهب الأسلامية ٢٠٨/٢ ، الطحاوية ٤٠٢ ،الرد على بشر ٤١٣ ٥- الانعام ١٠٣

استدلت الحهمية ومن تبعها على نفي رؤيته تعالى بهذه الآية • فزعمــوا انها دلت على عدم حوار رؤيته تعالى بالعيون في ≥ل وقت من غير تخصيص لأنسه تعالى عمّ بالنفي ، وذكر ذلك على وحه التنزه والتمدح ، وما تمدح بنفيه مما يرجع الى ذاته لم يقع اثباته الا ذما ، فيجب أن يدل الظاهر على نفي رؤيتــه كما كان يدل لو قال: لا تراه الأبمار .(١)

فالجهمية ومن تبعهم يتمسكون بهذه الايّة في بيان أنه تعالى يمتنع أن يراه احد لوحهين ٠

ا لاول: أن ادراك البص المنفي هو الروية بالعين •

والثاني: أن نفي الرؤية حاء به تمدط ، فيكون اثبات الرؤية ذما ،

مناقشة الدارمي :

ذَّر الدارمي رحمه الله أن الرسول صلى الله عليه وسلم قد فسر هذه الآية وبين المراد منها . ذلك أن الآية متعلقة برؤيته تعالى في الدنيا ، وهي مملا اتفقت الأمة على عدم وقوعها في الحياة الدنيا لواحد غير نبينا حيث حرى النزاع بين الصحابة في ذلك ، والصحيح ما ذهبت اليه عائشة ، وهو عدم وقوع ذلك لـه صلى الله عليه وسلم في الدنيا لما ورد من أما ديث تويّد ذلك ·

اما رؤيته تعالى يوم القيامة فقد صرح النبي صلى الله عليه وسلم بوقوعها للمؤمنين •

قال الدارمي :" وأما ادخالك على رسول الله صلى الله عليه وسلم فيملا حقق من رؤية الربيوم القيامة قوله تعالى " لا تدركه الأبصار " فانما يدخل على من عليه نزل • وقد عرف ما اراد الله تعالى به ، وعقل فأوضحه تفسيرا وعبره تعبيرا ، ففسر الأمرين حميعا تفسيرا شافيا كافيا ساله ابو ذر (٢): هل رايت ربك ؟ يعني في الدنيا ، فقال : نور انى اراه ؟ (٣)... فهذا معنـــي قوله : لا تدرَّه الأنْهار " في الحياة الدنيا ، فحين سئل عن رؤيته فيالمعاد قال: نعم حهرة كما ترى الشمس والقمر ليلة البدر ، ففسر رسول الله صليى الله عليه وسلم المعنيين على خلاف ما ادعيت . "(٤)

ونويده بما قاله البيهقي قال: "ولا حجة لهم في قوله: " لا تدركه الأبصار وهو يدرك الأبعار " فانه انما اراد به : لا تدركه ابعار المؤمنين في الدنيا دون **الآ**خرة ."(٥)

<sup>1-</sup> أنظر متشابه القرآن ١/٢٥٠ ، وشرح الأصول الخمسة ٢٣٣هـ ٢٤١ ٢- هو حندب بن حنادة على الصحيح أحد السابقين الأوليين وأسلم في أول المبعث . خامس خمسة ، توني سنة ٣٢ ، انظر تذكرة الحفاظ رقم (٧)

٣\_ اخرجه مسلم باب ما حاء في روية الله عز وحل " بلفظ: رأيت نورا " انظر بشرح النووى ١٢/٣ • وابن خزيمة في التوحيد ٢٠٥ ٤ـ انظر الرد على بشر ١١٥ ٥- انظر الاعتقاد ١٢٢

وقد رد ابن تيمية ، وغيره بأن الصنفي في الآية هو رؤية خاصة ، وهي ما كانت على وحه الأداطة ، فالمؤمنون وأن رأوا ربهم لا يحيطون به ، قال ابن تيمية :" وكذلك احتجاجهم على نفي الرؤية بقوله " لا تدركه الأبصار وهلوك الأبصار " فانها تدل على اثبات الرؤية ، ونفي الاحاطة ."(١)

م ناقش الدارمي دعواهم ان المراد برؤيته تعالى في النصوص المشبتسة للرؤية ، وقولهم انها تعني رؤية افعاله ، واموره وآياته ، فبين رحمه الله عدم حواز هذا الادعاء ، فكيف سوغوا لانفسهم هذا التأويل مع ما فيه من تعميم رؤيته تعالى للكافر ، والمؤمن في الدنيا ، ذلك لما يرون من أفعاله ،وأموره وآياته ؟ على حين أنكروا رؤية المؤمنين ربهم يوم القيامة ،فسووا بيسسن المؤمن والكافر في نفي رؤيته تعالى في الاخرة ، وهذا فاسد ،

قال الدارمي :" ففي دعواك : يحوز للخلق كلهم ، مؤمنهم ، وكافرهم أن يقول نرى ربنا في الدنيا كل يوم وساعة لما أنهم يرون كل ساعة ،وكل يللوك وكل ليلة أموره وآياته وأفعاله ، فقد بطل في دعواك " لا تدركه الأبمار " لأن الابهار كل يوم وساعة تدرك أموره ، وآياته في الدنيا والآخرة ، فأنكرتم علينا رؤيته في الاخرة ، وأقررتم برؤية الخلق كلهم آياه في الدنيا مؤمنهم وكافرهم لما أنهم جميعا لا يزالون يرون أموره وآياته آنا الليل والنهار ."(١)

فالدارمي يعيب عليهم اثبات الرؤية وتأويلها برؤية افعاله وآياته هذا التأويل الذي حرهم الى نفي رؤية المؤمنين ربهم باعينهم يوم القيامة • فالمقصود انما هو ان يذكر عليهم هذا التأويل بحملها على محاز الحذف • ذلك أن الاصل على كلامهم رؤية آياته فتحوز بحذف المضاف ، وهذا التأويل الذي أداهم الى نفي رؤية الأبصار في الآية •

وليس المقصود أن يعيب عليهم القول برؤية كل الناس آياته وأفعاليه، والحاصل أن التحوز في النصوص المثبتة للرؤية الذى ذهبوا اليه وأداهم اللي نفى الرؤية بالمعنى المعروف هو المعيب .

قلت وان ذهب الدارمي الى أن المراد في قوله تعالى " لا تدركه الأبطار " نفي رؤية الله تعالى في الدنيا ، ومنه يؤخذ تفسير الادراك بالرؤية ، الا أن جمهور المفسرين قالوا : بأن الادراك يعنى الأخاطة ، فالأبطار ترى البارى حمل جلاله ولا تحيط به ، كما أن القلوب تعرفه ولا تحيط به ،

۱\_ انظر الفتاوى ١/٩٨٦

۲۔ انظر الرد علی بشر ۳۷۰

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

قال ابن عباس : "كلت الأبمار عن الأحاطة به ." (١) وقال أيمًا : " لا تدركه الأبمار " لا يحيط بمر أحد بالله ." (٢)

وقال ابن القيم: " لا تدركه الأبمار: نفى فعل الادراك بلا الدالة على على النفى، ، ودوامه ف فانه لا يدرك أبدا ح في الدنيا والآفرة ـ وان رآه المؤمنون فأبعارهم لا تدركه ، تعالى عن أن يحيط به مخلوق . (٣)

فالايّة انماتدل على اثبات الرؤية ونفي الاحاطة وقد سبق مثل هذا عن ابن تيمية .(٤)

ونويد ما قيل اينا بما قاله الرازى (٥)قال: لا نسلم أن الادراك عبارة عن الرؤية • بل هو عبارة عن الوصول • يقال أدرك الفلام • أذا صار بالغسا قال تعالى : قال أصحاب موسى أنا لمدركون "(١)أى لما وقون \_ فلم ينف موسى الرؤية ، وأنما نفى الادراك • أذا عرفت هذا فنقول : أن من رأى شيئا ،ورأى أطرافه ونهاياته قيل أنه أدركه على تقدير أن يكون قد أحاط به من حملستة حوانبه • والبارى تعالى منزه عن الأطراف والنهايات • فلم تكن رؤيته أدراك البتة ، وعليه فأنه لا يلزم من نفي الادراك نفي الرؤية • "(٢)

وندن وان وافقنا الرازى على أن المنفي هو الرؤية على وجه الاحاطـــة، الا أنه ليس من ضرورة هذا النفي أن لا يكون للمرئبي نهاية ولا حد الاترى السماء لها حدود ونهايات ومع ذلك فانا نراها ولا نحيط بها .(٨)

وفي هذا ايضا قال شارح الطحاوية : انما ذكر هذه الآية " لا تدركه الأباهار" في سياق التمدح ، ومعلوم أن المدح انما يكونباللهفات الثبوتية ، وأما العدم المحتر فليس بكمال فلا يمدح به ، وانما يمدح الرب تعالى بالنفي اذا تضمن أمرا وحوديا كمدحه بنفي السنة والنوم المعتضمن كمال القيومية ، ونفي الموت المتضمن كمال الحياة ، ولهذا لم يتمدح بعدم محض لم يتضمن أمرا ثبوتيا ، فأن المعدوم يشارك الموصوف في العدم ، ولا يومف الكامل بأمر يشترك هو والمعدوم فيللمان المعنى : انه يرى ولا يدرك ولا يحاط به ، فقوله تعالى " لا تدركه الأبصار"

<sup>1</sup>\_ انظر تفسير الخازن ١٦٦/٢

٣٧/٣ انظر الدر المشفور ٣٧/٣

٣ - انظر بدائع الفوائد ٩٦/١

٤ انظر الفتاوي ٢٨٩/٦

هـ هو الامام صحمد بن عمر التيمي البكر، الطبرى الاصل ، الرازى المولد الفقية الشافعي ، انظر العبر ١٨/٥

٦- الشعراء ٦١

٧- اضظر الاربعين في أصول الدين ٢١٣

٨\_ انظر الفتاوي ٣٩٠/٣\_٣٩١\_٣٩

يدل على كمال عظمته · وأنه أكبر من كل شيء ، وأنه لكمال عظمته لا يدرك بحيث يحاط به ، فأن " الادراك " هو الاحاطة بالشيء وهو قد رزائد على الروية · "(١)

فالشيّ اذا كان في نفسه بحيث تمتنع رؤيته فحينئذ لا يلزم من عـــدم رؤيته مدح وتعظيم للشيّ • اما اذا كان في نفسه جائز الرؤية ثم انه قــدر على حجب الأبمار عن رؤيته وعن ادراكه كانت هذه القدرة الكاملة دالة علـــي المدح والعظمة • فثبت ان هذه الآية دالة على انه تعالى حائز الرؤية بحسب ذاته . "(٢)

مما تقدم تبين أن الدارمي رحمه الله يوافقهم على أن المراد بالادراك ، في الآية الرؤية بالايمار ، وأن نفيها للتمدح ، ولكنه يخالفهم في اطلاق النفي فبينما يرى الحهمية ، ومن تبعهم أن الرؤية المنفية عامة في جميع من يتأتى منه الرؤية من الخلق وفي كل وقت ، يرى أن الرؤية المنفية في الآية مقيلة مقيدة بفترة زمنية معينة ، هي هذه الحياة الدنيا جمعا بين النفي المستفاد من الآية والادلة المثبتة للرؤية ، وعليه فانه من تمام ما يمكن أن يقال : أن يكون المنفي في الآية الرؤية مقيدة أما بزمان معين أو بكنها على وحه خاص وهو أن تكون على الاداطة ،

قال الدارمي :" فا دعيت ان الله انكر عليهم ذلك وعابهم بسوّالهم الروية "

(1) بمعنى ان الله سبحانه ما ذكر الروية في القرآن الا وقد استعظمها • وهنا الاستعظام يدل على أن رويته تعالى ممتنعة • الا ترى أن قوم موسى حين قالوا : ذلك أخذتهم الماعقة ، فقد أنكر الله عليهم ذلك وعابهم بسوّالهم الروية (٢) مناقشة الدارمي :

بين الدارمي رحمه الله أن الانكار على من سأل الرؤية ليس لائها غيــر حائزة مطلقا بل لائها غير حائزة الوقوع في الدنيا شرعا \* فلما سألوا أمـرا

١- انظر الطحاوية ٢٠٨

۲\_ انظر تفسیر الرازی ۱۲٥/۱۳

٣- الفرقان ٢١

٤\_ البقرة ٥٥

٥- النساء ١٥٣

٦- انظر الرد على بشر٤١٦

γ\_ انظر الأربعين في أصول الدين ٢١٥



لا يقع في الدنيا كان الانكار ، وأخذ الصاعقة •

قال الدارميّ: تقرأ كتاب الله وقلبك غافل عما يتلى عليك فيه ١٠ الا تسرى ان اصحاب موسى سألوا موسى رؤية الله تعالى في الدنيا الحافا فقالوا : لن نؤمن لك حتى نرى الله حهرة ٠ (١) ولم يقولوا حتى نرى الله في الاخرة ٠ ولكن في الدنيا فأخذتهم الصاعقة بظلمهم وسوّالهم ما حظره الله على اهل الدنيا يقوله " لا تدركه الائمار "(٦) ولو سألوه رؤيته في الاخرة كما سأل أصحاب محمد على المالية عليه وسلم لم تصبهم تلك الصاعقة ، ولم يقل الا ما قال محمد صلى الله عليه وسلم لا تمالوه " هل نرى ربنا يوم القيامة ؟ فقال : " نعم لا تفارون في رؤيته " (٦) فلم يعبهم الله ، ولا رسوله بسوّالهم عن ذلك بل حسنه لهم وبشرهم بشرى حميلة ٠ (٤)

قلت على ان هناك وحها آخر لاستعظام ما سالوا قال الرازى: فاستعظام الذي تحتجون به لاجل طلبهم الرؤية على سبيل التعنت والعناد ، والدليل عليه انه تعالى استعظم طلبهم لانزال الملاكة ولا فزاع في جواز ذلك الا أنهم لما طلبوه على سبيل العناد استعظم الله ذلك فكذا في سوّال الرؤية ."(٥)

الما دليل النفاة الثالث فهو قوله تعالى : لن تراني ولكن انظر الى عدد المنافقة الثالث فهو قوله تعالى : لن تراني ولكن انظر الى عدد النبا المجبل فان استقر مكانه فسوف تراني • (٦) فلن هنا لتأبيد نفي الرؤيا ، لانها موضوع للدلالة على تأبيد النفي ودوامه • وهذا يدل على نفي وقوعها يوم القيامة (٢) مناقدة الدارمي :

سلم الدارمي رحمه الله لهم القول بأن لن تغيد التأبيد ، ولكنه جعل ذلك مقيدا بزمن معين هو الدنيا ، واستشهد بقوله عليه الصلاة والسلام:" انكم لن تروا ربكم حتى تموتوا ."(^)فاذا كان هناك تأبيد للنفي فهو في هذه الحياة التي خلقت فيها الابمار للفنا ، ولا تقوى على رؤيته تعالى ، أما الحيالة الاخرة فان الله يمنحها من القوة ، ويخلقها خلقا آخر يجعلها تستطيع رؤيته ويدل على جواز رؤيته تعالى في الاية أن الله سبحانه وتعالى لم ينسف

١ ليقرة ٥٥

٢\_ الانعام ١٠٣

٣\_ اخرحه ابن ابي عامم في كتاب السنة من حديث أبي سعيد ١٩٦/١-١٩٩ الحديث رقم ٤٥٢ـ٤٥٧\_٥٨ وقال الألباني اسناده صحيح على شرط الشيخين •

٤ـ انظر الرد على بشر ٤١٦

٥ - انظر الأربعين في أصول الدين ٢١٥

٦- الاغراف ١٤٣

٧\_ انظر الأصول الخمسة ٢٦٢-٢٦٤ ، وشرح المواقف ١٨٩

٨- أخرجه أبن أبي عاصم في >تابالسنة ، وساق الحديث بسنده الى عبادة بــن الصامت ١٨٦/١ قال الألباني إسناده حيد ، الحديث رقم ٢٨٤-٢٩٩

جواز الرؤية • بل علقها على امر ممّن هو استقرار الجبل والمعلق علي الممكن ممّن • واذا كانت الرؤية حائزة كان الممنوع وقوعها في فترة من الزمن هي هذه الحياة الدنيا •

قال الدارمي: "هذا لنا عليكم لا لكم انما قال: "لن تراني " في الدنيا لان بصر موسى من الأبطار التي كتب عليها الفناء في الدنيا فلا تحمل الناسر الى نور البقاء وفاذا كان يوم القيامة ركبت الأبصر والأسماع للبقاء فاحتملت النظر الى الله عز وحل بما طوقها الله والا تروانه يقول: "فان استقر مكانه فسوف تراني " ولو قد ثاء لاستقر الحبل ورآه موسى ولكن سبقت منه الكلمية أن لا يراه احد في الدنيا وفلذلك قال: "لن تراني " فأما في الأخرة فان الله تعالى ينشي خلقه وفيركب اسماعهم وابصارهم للبقاء فيراه أولياؤه جميرا

وفي هذا قال ابن القيم رحمه الله ؛ وانما تعذرت رؤيته في الدنيا لضعف القوة الباصرة عن النظر اليه ، فاذا كان الرائي في دار البقا كانت قصوة البصر في غاية القوة ، لائها دائمة فقويت على رؤيته تعالى . "(٢)

على أن سوآل موسى عليه السلام \_ وهو أعلم بريه في وقته \_ للروية دليل جوازها • أذ لو كانت ممتنعة ما سألها • قال أبن قتيبة : "ولكن موسى عليم أن الله يرى يوم القيامة فسأل الله أن يجعل له في الدنيا ما أحله لانبيائه وأوليائه يوم القيامة فقال "لن تراني " في الدنيا • "(٣)

والحاصل أن الآية فيها من وجوه الدلالة على جواز الرؤية لله تعالى مالم يتعرض له الدارمي رحمه الله • وقد أجمل شارح الطحاوية والبيهقي هذه الوحوه أذكر منها ما لم يذكره الدارمي رحمه الله •

قال شارح الطحاوية :" الاستدلال من هذه الآية على مبوت " حواز " الرؤية من وحوه :

أولا : لا يكن بُليم الله ورسوله الكريم وأعلم الناس بربه في وقتـــه أن يسأل ما لا يجوز عليه •

ثانيا: إن الله لم يذكر عليه سواله ولو كانت الرؤية مستحيلة الوقوع لائكر الله عليه سوالها • الا ترى أنه أنكر الممكن عقلا وهو نجأة أبن نصوح من الفرق لما سأله نوح • قال تعالى :" أني أعظك أن تكون من الدا هلين "(٤)

١\_ انظر الرد على الجهمية ٣٠٧

٢ - انظر مختصر الصواعق المرسلة ٢٨٠/١

٣- انظر مختلف اللفظ ٢٣٩

<sup>&</sup>lt;u> ٤</u> هود ٢٦

ثالدًا: انه تعالى قال: "لن تراني " ولم يقل اني لا أرى أو لا تحصور رؤيتي ، أو لست بمرئي ، والفرق بين الموابين الهم ،

رابعا: قوله تعالى : " فعلما تجلى ربه للحبل جعله دكا "(١)فاذا حاز أن يتحلى للجبل الذي هو جماد لا ثوابله ، ولا عقاب • فكيف يمتنع أن يتحلبيني لرسوله ، وأوليائه في دار >رامته ؟

خامسا: "أن الله كلم موسى وناداه ، ومن داز عليه التكلم والتكليم ، وأن يسمع مخاطبة كلامه بغير واسطة فرويته أولى بالحواز . (٢)

هذا وأما دعواهم تأبيد النفي ب" لن " وأن ذلك يدل على نفي الرؤيـــة في الاخَرة ففاسدة • فانها لو قيدت بالتأبيد لا يدل على النفي في الأخرة فكيف اذا اطلقت ؟ قال تعالى :" ولن يتمنوه ابدا "<sup>(٣)</sup>مع قوله " ونادوا يا مالك ليقض علينا ربك "(٤)، ولانها لو كانت للتابيد المطلق لما جاز تحديد الفعل بعدها · وقد حا و ذلك · قال تعالى " لن أبرح الأرض حتى يا ذن لي أبي " (٥) فثبت أن لن لا تقتضي النفي الموبد ."(٦)

ادلة النفاة من السنــة :

اما ما استدل به النفاة من الحديث ضمي :

اولا: استدلوا باثر عن ابن عباس لم يذكر الدارمي نعه ، بل ذكر مسا يدل عليه وهو انه تعالى : لا يدرك بشيَّ من الحواس، وهي كما ذَّرها الدارمي عن بشر : اللمس ، والشم ، والذوق ، والبصر بالعين ، والحسمع . (٢)

وهذا الأثر الذي لم يذكرالدارمي نعه أورد القاضي عبد الجبار مثله عن نجدة الحروري<sup>(٨)</sup>: انه سال ابن عباس فقال : وكيف معرفتنا بربك ؟ فقال :" اعرفه بما عرفني به نفسه من غير رؤية ، وأصفه بما وصف به نفسه من غير صورة لا يدرك بالحواس ولا يقاس بالقنياس معروف بغير تشبيه . (٩)

والظاهر أن هذا الأثر من طريق غير الطريق التي ذكرها بشر ، وأن كانا يتفقان في ضفي ادراك الله بالحواس • ذلك أن الأكر الذى ساقه الدارمي كان

١- الأغراف ١٤٢

٢- انظر الطحاوية ٢٠٧-٢٠٨ وانظر الاعتقاد ١٢٢-١٢٣ مثله تقريبا

٣\_ البقرة ٥٥ ٤\_ الزخرف ٧٧

٥۔ يوسف ٨٠

وانظر الأربعين في أصول الدين ٢١٥ ٦- انظر الطحاوية ٢٠٨-٢٠٨

۷ـ انظر الرد على بشر ۳۷۱ ٨ـ هو نجدة بن عامر الحنفي زعيم فرقة من الخوارج عرفت باسمه قتل سنة ٦٩ ٠ انظر العبر ٢٤/١×٧

٩\_ انظر فضل الاعتزال والمعتزلة ١٥٠



الراوي فيه عن ابن عباس عطاء ، أما الراوي في هذا الأثير فهو نحدة الحروري ، قال ابن تيمية : ان نفاة الصفات من المعتزلة قالوا للمثبتة : اذا قلتم انه يرى ، فقولوا انه يتعلق به سائر انواع الحس .(١)

مناقشة الدارمي :

بين الدارمي رحمه الله أن هذا الأمر لا يقبل سندا ومتنا . أما سندا فأن فيه من لا يعرفون ليحكم بانهم عقة عدول تقبل روايتهم ١٠و بخلاف ذلك ٠

شم أن الذي سأق الأمُر عن أبن عباس هو بشر المريسي ،وهو مطعون فيه مــن قبل العلماء . أما ضعفه متنا فمو لمعارضته الثابت من كتاب الله سبحانــــه وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم • وقد ساق الدارمي آيات ،وأحاديث صحيحة فيي اثبات أن الله يدرك بالحواس أذ أثبتت النصوص رؤيته تعالى ، وأثبت اللسه لنفسه التكليم لموسى ، وسماع موسى كلامه ، وموسى سمع حروفا ، وأصواتا منه تعالى بدت لم يسمعها من مخلوق ، ولا كأن المتكلم بها هو ذلك المخلوق ، كما ا مبت سماع الملائَّة لكلامه بقوله تعالى :" حتى اذا فزع عن قلوبهم قالوا مأذا قال ربكم ؟ قالموا الحق وهو العلي الحبير ."(٢)

قال الدارمي: " واحتج لدعواه بحديث مفتعل مكذوب على ابن عباس معلمه شوا هد ودلائل كثيرة انه مكذوب مفتعل ، فأول شواهده : أنه رواه المعارض عن بشرين غياث المريسي المتهم في توحيد الله المكذب بصفاته •

والداني : أنه رواه بشر عن قوم لا يوثق بهم ، ولا يعرفون ، رواه المريسي عن ابي شهاب الخولاني ،عن نعيم بن ابي نعيم .<sup>(٣)</sup>عن ابراهيم بن ميمون <sup>(٤)</sup>عين عطاء (٥)عن ابن عباس . فيقال لهذا المعارض : من بشر ، وأبو شهاب الخولانيي ونعيم بن أبي نعيم فيح>م بووايتهم عن ابن عباس رضي الله عنهما على روايسة قوم أجلة مشهورين من أهل العلم ، قد رووا عن أبن عباس خلافه ؟ فمن ذلــــك ما حدثنا موسی بن اسماعیل(1)عن حماد بن سلمة  $(\gamma)$ عن علی بن زید است

١- انظر الفتاوي ١٣٦/٦

٣\_ لم أعثر على ترحمتهما والظاهر انهما محهولان كما قال الدارمي

<sup>&</sup>lt;u>3</u>\_ هو أبو اسحاق الصائغ المروزي روى عن عطا ً قتل سنة ١٣١تهذيب التهذيب ١٧٣/١ ٥- هو ابو محمد بن اسلم القرشي مفتى اهل مكة مات ١١٤ ،تذكرة الحقاظ رقم ١١٤

٦- هو موسى بن اسماعيل المنقرى مولاهم أبو سلمة التبوذكي البصرى مات سنصة
 ١٢٣ ومقه العلما ، انظر تهذيب التهذيب ١٣٤/١٠
 ٧- هو أبو سلمة الربعي بن دينار الامام الحافظ شيخ الاسلام مات سنة ١٦٧ •انظر تذكرة الحفاظ رقم ١٩٧

٨ هو عبد الله بن زيد بن عبد الله بن أبي ملكية التيمي ، مات سنة ١٦٩ ، وقيل سنة ١٣١ انظر تهذيب التهذيب ٣٣٣/٧ وتذكرة الحفاظ رقم ١٣٣

خفرة <sup>(1)</sup>عن ابن عباس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم:" آتي يصوم القيامة باب الحنة فيفتح لى ، فأرى ربي وهو على كرسيه ، أو سريره ، فيتخلى لي فأخر له ساحدا "(<sup>۲)</sup>فهذا أحد الحواس وهو النظر بالعين والتجلي ، رواه هوًلا المشهورون عن ابن عباس على رغم بشر ،

ومن ذلك ما حدثناه عمر بن شبة (٣)عن حرير بن عبد الحميد (٤)عن يزيد بن ابي زياد (٥)عن عبد الله بن الحارث (٦)عن ابن عباسقال : اذا تكلم اللسسه بالوحي سمعوا له مال صلملة الحديد على المفوان (٧)وهذا الحواسالثاني : باسماع الملائكة على رغم بشر ورواية بشر مفما تغني عن بشر روايته عن هولا ، المفموزين اذا ما كذب برواية هولا المشهورين مع تكذيب الله اياه قبل ، وفي كتابه اذ يقول وكلم الله موسى تكليما (٨) ... فأخبر الله أنه قد اسمع موسى نفسه كلامه ، وسمعه موسى بسمعه ، وسيكلم من شا يوم القيامة ، ويسراه المؤمنون يوم القيامة عيانا باعينهم ، كما قال الله تعالى " ورسوله صلسلي الله عليه وسلم وبحس الملائة بكلامه عند نزول وحيه حتى يصعقوا من شدة صوته الله عليه وسلم وبحس الملائة بكلامه عند نزول وحيه حتى يصعقوا من شدة صوته الله عليه وسلم وبحس الملائة بكلامه عند نزول وحيه حتى يصعقوا من شدة صوته ... فيل من حواس أقوى من السمع والنظر ، (٩)

ونويده بما قاله الامام احمد قال: ذلك أن الملائكة لم يسمعوا موتالوحي ما بين عيسى ومحمد طلى الله عليه وسلم ، وبينهما كذا ، و دا سنة ، فلما أوحى الله الى محمد ملى الله عليه وسلم سمع الملائكة صوت الوحي كوقليه الحديد على المغا ، فظنوا أنه أمر من الساعة ففزعوا ، وخروا لوحوههم سجيدا فذلك قوله " حتى اذا فزع عن قلوبهم " يقول : حتى اذا انحلى الفزع عنقلوبهم رفع الملائكة رؤوسهم ، فسال بعضهم بعضا فقالوا : ماذا قال ربكم ، وللله يقولوا : ماذا خلق ربكم ، وللله يقولوا : ماذا خلق ربكم ، "(١٠)

۱\_ هو المتذر بن مالك بن قطعة أبو نفرة العبدى ثم البصرى أدرك طلحة • مات سنة. ۱۹۸ ،انظر تهذیب التهذیب ۳۰۲/۱۰

٢- الحديث من رواية الدارمي ورحاله ثقات كما سبق بيانه في ترجمتهم • واخرجه الامام أحمد في المسند ٢٩٦/١

٣- هو أبو زيد النحوى النميري صدوق ، انظر الجرح والتعديل ١١٦/٣

ئے سبقت ترجمته ص۲۲

هـ هو يزيد بن أبي زياد القرشي الهاشمي 'بو عبد الله مات ١٣٧ · المصـدر نفسه ٢١٩/١١

تعسم ١١١/١١ ٦- هو عبد الله بن الحارث بن نوفل الهاشمي أبو محمد مات ٨٤ • المصدر نفسه ١٨٠/٥

١٨٠/٥ ٧- أخرجه البخارى في صحيحه باب كيف كان بد الوحي الى رسول الله • بالفاظ مغايرة من حديث عائشة • وابن خزيمة في التوحيد ٥٥--٤٦-١٤٨ من حديث هبـد الله بن مسعود ،وأبو داود في كتاب السنة باب في القرآن ٢٧٨/٤من حديث عبـد الله بن مسعود •

١٦٤ النساء ١٦٤

۹\_ انـظر الرد على بشر ۳۷۲

١٠) انظر الردّ على الزنادقة والحهمية للامام أحمد ٧٩

فاذا كان كلام الله يدرك بالسمع وشبت ذلك على دلت عليه الاذلة التي ساقها الدارمي و فانه يحوز عليه سبحانه أن يرى بالعين على ما دلت عليه الاذلة أيضا وإذا كان الامر كذلك فلا يصح أن يقال: أنه لا يدرك بالحواس لان الذي لا يدرك بالحواس هو المعدوم الذي ليس بشي والله سبحانـــه وتعالى أكذبهم فسمى نفسه أكبر الأشيا، وأعظم الأشيا،

قال الدارمي: "قولكم: لا تدركه الحواس معناه عندكم أنه لا شيّ بماقد علمتم، وحميع العالمين أن الشيّ الذي يقع عليه اسم الشيّ لا يخلو من أن يدرك بكل الحواس أو ببعضها وأن لا شيّ لا يدرك بشيّ من الحواس في الدنيا ولا في الاخرة فحعلتموه لا شيّ وقد كذبتم الله بذلك في كتابه اذ قلل : كل شيّ هالك الا وجهه . "(1) . . . . فحعل نفسه أعظم الأشياء وخالق الأشياء . (1)

قلت ومنثا نفي المريسي ان يدرك الله بالحواس انما هو قول الحهسم بن مفوان عندما ناقشه بعض من ألبوذيين فقالوا له : الست تزعم ان لك الها ؟ قال الحهم: نعم ، فقالوا له : فهل رأيت الهك ؟ قال : لا ، قالوا : فهل سمعت كلامه ؟ قال : لا ، قالوا : فوحدت لله حسا ؟ قال : لا ، قالوا : فوحدت لله حسا ؟ قال : لا ، قالوا : فوحدت له محسا ؟ قال : لا ، قالوا : فما يدريك انه اله ؟ ، قال الامام أحمد : فتحير الحهم فلم يدر من يعبد أربعين يوما (٢)

وقد بين ابن تيمية رحمه الله ان القول بأن الله يحس بالحواس انصا
هو قول أهل الاثبات قاطبة قالوا: نحن نصفه بأنه يرى ، وأنه يسمع كلاصه
كما جاءت بذلك النصوص ، وكذلك نصفه بأنه يسمع ويرى ، وقال حمهور أهــل
الحديث والسنة : نصفه أيضا بادراك اللمس لأن ذلك كمال لا نقص فيه وقد دلت
عليه النصوص . (ع)ونقل ابن تيمية عن ابن كلاب وغيره من أئمة النظار قولهم
أن كل موحود قائم بنفسه لا بد أن يحس به ، وأن لم يحس به في الدنيا ، فقال:
وأما ما كان موجودا قائما بنفسه فلا بد أن يمكن الانساس به وأن لم نحسس
نحن به في الدنيا ، كما لا نحس بالجن ، والملائكة ، وغير ذلك ، فلا بد أن
يحس به غيرنا كالملائكة ، والحن ، وأن يحس به بعد الموت أو في الســـدار
الاخرة ، أو يحس به بعض الناس دون بعض في الدنيا كالانبياء الذين رأوا

۱\_ القصص ۸۸

۲\_ انظر الرد على بشر ٤٣٣

٣- انظر الرد على الزنادقة والجهمية ١٥-١٦

٤\_ انظر الفتاوى ١٣٦/٦

ص المصدر نفسه ۱۷/۳۳۹–۳٤۰



قال الدارمي:" بين بش في ذلك أن صفات هذه الأحاديث كلها يحتمل أن يكون على ما ذهب اليه من قال: لا تدركه الأبصار"(") في الدنيا والآخرة ان تفسير ذلك أنه يرئ يومئذ آياته ، وافعاله ، فيحوز أن يقول رآه يعني افعاله ، واموره وآياته ، كما قال الله في >تابه : ولقد كنتم تمنسون الموت من قبل أن تلقوه ، فقد رايتموه ، وأنتم تنظرون "(٤) فالموت لا يرئ وهو محسوس انما يدرك عمل الموت ، قال المريسي :" فان >ان أبو حنيفسة أراد هذا أو غير ذلك فقد آمنا بالله وبما أراد من هذه السعاني ، ووكلنا تفسيرها وصفتها الى الله تعالى ."(٥)

مناقشة الدارمي :

بين الدارمي رحمه الله تناقض المريسي ومن تبعه ، حيث ادعى معرفة ما أريد بهذا الأثر ، وأن الأثر على حد قوله " لا تدر >ه الأبصار " فرؤية الله على ما يشا : هي رؤية افعاله وآياته ، ومع هذا قال أنكل تغسيره الى الله .

ثم انه عدل عن تفسيرالتبي صلى الله عليه وسلم وعول على تفسير لا يجزم بصحته بل يقول انه يحتمل أن يكون المراد به نفي الرؤية وهذا غير حائز فليس بعد بيان الرسول بيان ولا يترا قول رسول الله صلى الله عليه وسلم لقول أحد مهما بلغ شأنه فالرسول أعلم بربه وقد بين البيانالمبين وجاء تفسيره للرؤية مقترنا لاغباتها في حديثه ملى الله عليه وسلمهاسناد واحد كما ذكره الامام الدارمي رحمه الله و

قال الدارمي: "اليسقد ادعيت في أول كلامك أنه على ما ذهب اليه من قال: لا تدركه الابصار في الدنيا، والاخرة ، أنه يرى آياته ،وأفعاله فيجوز أن يقول رآه ، ثم قلت في آخر كلامك: فقد وكلنا تفسيرها الــــى

<sup>1-</sup> ذكره ابن حبان في المجروحين ١٩/٣ في معرض اتهام أبي حنيفة بحلى القرآن ولم يذكر له ترجمة ، كما أني لم أعثر له على ترجمة في كتب الرجال •

٣- لم أعشر على أصل هذا الأثر

٣\_ الانعام ١٠٣

٤\_ آل عمران ١٤٣

٥ انظر الرد على بشر ٣٧٢ ٣٧٣

الله • أفلا وكلت التفسير الى الله قبل أن تفسره ؟ •

وزعمت أيضا في أول كلامك أنه لا بد من معرفة ذلك ثم رحعت عن قوليك فقلت : لا ، بِل نكله الى الله ، فو كان لك ناصح للحجر عليك الكلام ،

والعجب من حاهل فسر له رسول الله على الله عليه وسلم الرؤسسسة مشروط ملخما ثم يقول: ان كان كما فسر ابو حنيفة فقد آمنا بالله والوقلت الله المعارض: آمنا بما قال رسول الله على الله عليه وسلم وفسره كان أولى بك من أن تقول: آمنا بما فسر أبو حنيفة ، ولا تدرى قال ذلك أبو حنيفة أو لم يقله وهل ترك النبي على الله عليه وسلم في تفسيسر الرؤية لأبي حنيفة والمريسي وغيرهما من المتأولين موضع تأويل الا وقصد فسره وأوضحه باسانيد أحود من عمر بن حماد بن أبي حنيفة و ١٠٠٠ عن النبي على الله عليه وسلم : ترون ربكم يوم القيامة كما ترون الشمس والقمسر لليلة البدر ليس دونهما سحاب لا تما مون في رؤيته و (١) ... فكيف تستحصل أن تقول : يحتمل أن يكون على ما ذهب اليه أبو حنيفة ولا يحتمل أن يكون عندك كما فسر رسول الله على ما ذهب اليه أبو حنيفة ولا يحتمل أن يكون الله عليه وسلم ولم يقل رسول الله على الله عليه وسلم ولم يقل رسول الله على خان قال : كما ترون الشمس والقمر صحوا ليس دونهما سحاب " فالتفسير مقرون بالحديث باسناد واحد (١)

قلت فالدارمي قد تشكك في نسبة هذا الأثر الى أبي حنيفة ، وقسد راحعت مرويات أبي حنيفة في رسالة أبي حنيفة بين الحرح والتعديل فلسم أعشر على هذه الرواية • "(٣) والظاهر أن هذا الأثر موقوف على أبي حنيفسة من طريق عمر بن حماد ، ومما يقوى الشك في نسبة هذا الأثر الى أبي حنيفسسة عدم شهرة عمر هذا ، حيث أننى لم أعثر له على ترجعة •

وخلاصة القول ان المريسي كان متماريا في بيان ما أريد بالحديث مرة لحاالى التفويد وهذا ينافي ، أن المراد بالأثر عنده معرفة أفعاله ٠٠٠٠ ثم أنه ادعى أنه لا بد من معرفة ما أريد بهذا الأثر ، ومرة قال نكل تفسيره الى الله ، ثم أن هذا التنارب مع ما قيه من مَعف في المعرفية ودراية في علم الحديث فأن فيه بعدا عن تفسيره صلى الله عليه وسليما النظر على وجه الحقيقة ،

١- اخرج ابن ابي عاصم احاديث قريبة من لفظه اقربها رقم ١٤٤٤-١٤٥ قال
 الالباني عن الاول صحيح وعن الثاني اسناده جيد رجاله ثقات

۲\_ انظر الرد على بشر ٣٧٣\_٣٧٤

٣- انظر رسالة الماحستير " أبو حنيفة بين الحرح والتعديل " مخطوط في مكتبة حامعة أم القرى رقم ٣٨



وهذا الأمر رواه ابن عبد البر في الاستيعاب وضعه :

يا عز كفرانك لا سبحانك انبي رأيت الله قد أهانك (٢)

قال المعارم: "فهذه رؤية علم لا رؤية بصر و يعني أن المؤمنين لا يرون ربهم يوم القيامة الا كنحو ما رأى خالد في دنياه • "وقال أيضا: وفسر قوم الرؤية للشيء أن يكون على العلم كما قال تعالى: "ألم تركيف فعلى ربك بأصحاب الفيل • "(٣)

مناقشة الدارمي :

بين الدارمي رحمه الله أن هذا التأويا مقبول أذ كان الله لا يرى في الدنيا و فايقاع الروية عليه سبحانه في الدنيا هو قرنبة هذا التأويل واستشهد لذلا بقوله على الله عليه وسلم: أنكم لن ترو ربكم حتى تعوتوا واتى الدارمي رحمه الله بمثالين بين في أولهما أن السماع وهو معسروف بأنه يكون للاقوال \_ أتى بمعنى المعلم \_ وبين في الثاني أن وحود الشيئ وحود فضله واحسانه

وبخلص من هذا الى أن ما دل الدليل فيه على كون الرؤية بمعنى العلم لا يكود معارفا لعا دل فيه على أن الرؤية هي رؤية بصر ، فلما دل الدليل على أن الرؤية غير كائنة في الدنيا علمنا أن المراد بالرؤية العلم في قول خالد ،

ومما هو جدير بالتنبه له أن الدارمي رحمه الله لا يعني بالدليسال الذي دل على هذا التأويل الدليل العقلي على ما يزعم بعض النار من تأويل النصوم لمعارضها ما يزعمون أنه معقول وأنما أراد بدلالة العلم مسا أبته العلم المأخوذ عن رسول الله على الله عليه وسلم وبيان ذليان النام على على تأويل الرؤية في هذا الأثر بالعلم هو قوله على الله عليه وسلم حين سئل عن رؤيته ربه فقال: نور أنى أراه وقوله: انكم لين تروا ربكم حتى تموتوا و"

<sup>1-</sup> هو الصحابي الفارس القرشي المخزومي ، مات يحم<u>ص ٢١</u> ، انظر الاستيعاب رقم ٦٠٣

٢\_ المصدر نفسه ٢/٨٢٤

٣\_ انظر الرد على بشر ٥٤٣

قال الدارمي:" اما ما احتجدت به من قول خالد فمعقول بأن الله كما قال " لا تدركه الابمار" وروى أبو ذر رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال:" نور أنى أراه " وقال النبي صلى الله عليه وسلم انكم لن تروا ربكم حتى تموتوا " آمنا بما قال الله ورسوله وعملمنا أنه لا يرى في الدنيا .

وقال في معرض آخر: "فقول خالد كقول عمر" ان النبي صلى الله عليه وسلم "لم يمت" فقال أبو بكر: الم تسمع قول الله تعالى "انك ميت، وهم ميتون ."(۱)" وما حعلنا لبشر من قبلك الخلد أفان مت فهم الخالدون وانما عنى أبو بكر رضي الله عنه : الم تسمع الله تعالى يقول في كتابه ، لما أن العلم من جميع العلما قد أحاط بأنه لم يسمع كلام الله بشر من بني آدم غير موسى • فحين احاط العلم بذلك علمنا أن أبا بكر رضي الله عنه عنى قوله لا السماع من الله • وهكذا قصة خالد وقوله تعالى "الم تر الى ربك "لاحاطة العلم بأن ذلك لم يكن فلا يدفع ما أحاط العلم أنه لم يكن فلا يدفع ما أحاط العلم أنه كائن •

ومثله قول الكميت (٣):

وحدت الله اذ سمى نزارا واسكنهم بمكسسة قاطنينا

فحين عرفنا أن أحدا من خلق الله لم يحده عيانا في الدنيا علمنا أنقول ال≻ميت " وحدت الله " يريد به المكارم التي أعطاهم الله ".(٤)

قلت وتفسير قوله تعالى " الم تر كيف فعل ربك " بمعنى العلم فهندا مما اتفق المفسرون عليه ١٠ اذ أن الرؤية لا يقصد بها رؤية البصر فللم هذه الآية • بل يقصد بها العلم • (٥)ولكن ليس محي الرؤية هنا بمعنى العلم دليلا على أنها تكون كذلك في كل موضع وردت فيه الرؤية •

١- الزمر ٣٠

٢- الانبياء ٣٤

٣\_ هو أبو المستهل بن زيد من بني أسد ، وكان معلما ، وَأَن أَصَم أَصَلَحَ لا يسمع شيئا ، أنظر الشعر والشعرا، رقم ١٠٥ /٨١/١

٤ انظر الرد على بشر ١٥٤٣ه٥٤٣

هـ انظر تفسير ابن مخير ٤/ تفسيره للسورة ، وتفسير الرازى ٩٦/١٦ وغيرهما



ادلتهم العقلية : ==========

استدل النفاة بادلة عقلية ورد عليهم الدارمي رحمه الله دون ان يذكر لهم دليلا والظاهر من اعراضه عن ذكر ادلتهم العقلية ،عدم ورودها في كتاب المعارض الذي نصب من نفسه رادا عليه • ثم ان المعقول ما وافق هدى محمد على الله عليه وسلم • وما خالفه فلا يعتد به • ولما كان معقولهم يوافق هواهم فقد برئ الدارمي منه واشتد نكيره عليهم • ورد ردا عاما شاملا لجميع ما خالفوا فيه غيرهم وزعموا انه معقول • هو ان المعقول ليس له حد به يتميز عن غيره ، فيذعن له الكل ويدوون بأنه المعقول بدليل اختلاف الناس فيه • فهذا يرى انه معقول ، وآخر يدعي أن نقيف معقول له • بل اختلاف آراء المعتزلة دليل بين على أن ما يزعمونه معقولا ليس أمرا مركوزا في الفطر • واذن وحب الرجوع الى كلام الرسول صلى الله عليه وسلم •

قال الدارمي: "لقد وقعتم في تيه لا مخرج لكم منه • لأن المعقول ليس الشيء واحد موموف محدود عند حميع الناس فيقتصر عليه • ولو كان كذلك كان راحة للناس ولقلنا به ولم نعد • ولم يكن الله تبارك وتعالى قال : كل حزب بمالديهم فرحون • "(۱) فوحدنا فرقكم معشر الحهمية في المعقول مختلفين كل فرقة منكم تدعي ان المعقول عندها ما تدعو اليه ، والمحهول مصلخالفها • فحين راينا المعقول اختلف منا ومنكم ومن حميع اهل الأهواء ولم نقف له على حد بين في كل شيء راينا أرثد الوجوه ، واهداها أن نصرد ، المعقولات كلها الى أمر رسول الله عليه وسلم والى المعقول عند المعالمة المستفية ، بين اظهرهم لأن الوحي كان ينزل بين اظهرهم • فكانوا العلم بتاويله منا ومنكم • وكانوا مؤتلفين في أصول الدين لم يفترقوا فيه ، ولم يظهر فيهم البدع ، والأهواء الدائدة عن الناريق • فالمعقول ، وظرية عم الاهذه الانار ، وقد انسلختم منها ، وانتفيتم عنها بزعم عصر فأنى تهدون • "(۱)

المالروم ٢٣

۲- انظر الرد على بشر ۳۰۸-۳۰۹

الأول : رد احماع الصحابة رضي الله عنهم على روية المؤمنين ربهم يوم القيامة بحديث عائشة رخمي الله عنها المتقدم • علما بأن الحديدث خاص برويته صلى الله عليه وسلم في الدنيا ليلة الأسراء .(١)

والاقر: تأويل الآيات، والأفاديث، والأفبار ، أو أدَّار بعنها مملل لم يكن آية أو حديثا أتفق على صحته ، وفي هذا المقام يقول الطبرى:"

وتاول بعضهم في الأخبار التي روبت عن رسول الله صلى الله عليه وسلم بتصحيح القول بروية اهل الحنة ربهم يوم التيامة تاويلات وانكر بعضهم محيئها ودفعوا أن يكون ذلك من قول الرسول صلى الله عليه وسلم وردوا ، القول فيه الى عقولهم فزعموا أن عقولهم تحيل حواز الروية على الله عنز وجل بالأبطار وأتوا في ذلك بضروب من التمويهات ، وأكثروا القول فيه من جهة الاستخراحات . (1)

وقد ضرب الدارمي رحمه الله أصئلة على تأويلاتهم للنصوص المثبتــة للروية وهي :

اولا : تاویلهم قول الله تعالی " وجوه یومئذ نافرة الی ربها ناظره (") فقد زعم النفاة أن هذه الایّة لا تدل علی أنه تعالی یری • فالنظر المثبت فیها معناه ـ الائتظار ـ ای منتظرة ثواب ربها • واید المریسی هــــنا الناویل بالاثر المروی عن محاهد فی قوله تعالی " وجوه یومئذ نافرة الی ربها ناظرة " قال :" تنتظر مواب ربها "(٤)

مناقشة الدارمي :

اقام الدارمي رحمه الله الحدة على المخالفين بضرورة اعتمادا لأقار الواردة عن النبي صلى الله عليه وسلم ، والصحابة ، والتابعين نظــرا لاعتمادهم الأثر الوارد عن محاهد (٥) اذ لا فرق بين اشر وآخر ، فاذا صــح الاسناد في امر لم يكن هناك مع الاخذ با محاهد وجه ، بل الاخذ بالاتـار

١- أنظر الأصول الخمسة ٢٦٨

۲\_ انظر تفسیر الطبری ۱۷/۱۲

٣\_ القيامة ٢٣

٤\_ انظر شرح الأصول الخمسة ٢٤٥ ، والرد على الجممية ٣٠٩

مـ هو الامام أبو الحجاج المخزومي مولاهم المكي المقرئ المفسر الحافظ، مجاهد بن جبر مات ١٠٣ انظر تذكرة الحفاظ رقم ٨٣٠

الكثيرة والمحيحة أولى ، والا كان ذلك تحكما وانسياقا وراء التعصب للراى ، وان ظهر خلافه ، فالذي دفع بنفاة الرؤية الى التعويل على الأثر المروى عن مداهد هو أنهم وحدوه موافقا لباطلهم • ثم العجب من هولاً يعولون في العقائد على خبر الواحد ، ومع ذلك يستدلون بالأثر عن محاهد على أن لو كان النظر في الآية بمعنى الانتظار فهو لا يوحب نفي الرؤية •

فانتظار نعمه تعالى لا يمنع حواز الرؤية ، بل الرؤية من أعظم نعمه فلا يكون انتظار النعبة الادليل جواز الرؤية .

قال الدارمي: "نعم تستظر ثواب ربها ولا ثواب أعظم من النظر السبي وجهه تبارك وتعالى • فان ابيتم الا تعلقا بحديث محاهد هذا واحتجاجا به دون ما سواه من الآثار ، فهذا آية شذوذكم عن الحق ٠٠٠ لأن دعواكم هذه ، لو صحت عن محاهد على المعنى الذي تذهبون اليه كان مدحومًا القول اليله مع هذه الآثار التي قد صحت فيه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ،وأصحابه وحماعة التابعين •

اولستم قد زعمتم أنكم لا تقبلون هذه الاتار ولا تحتحون بها ؟ فكيسف تحتجون بالأمر عن مجاهد اذ وحدتم سبيلا الى التعلق به لباطلكم على غير بيان ؟ وتركتم آثار رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه ،والتابعين ا ذ خالفت مذهبكم •

فأما اذا اقررتم بقبول الأثر عن محاهد فقد حكمتم على أنفسكم بقبول ١٠١ر رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصدابه والتابعين بعدهم ، لأنكــم لم تسمعوا هذا عن محاهد بل تا ثرونه عنه باسناد ، وتا "رون باسانيد مثلها او أجود منها عن رسول الله على الله عليه وسلم ، وعن أصحابه ، والتأبعين ما هو خلافه عند >م : ١٠)

قلت فالدارمي رحمه الله قد أظهر التشكك في صحة عذا الأثر عن مجاهد ومهما يكن من أمر فان هذا الأثر يعتبر من غرائب مجاهد رحمه الله • قال الشوكاني (٢) نقلا عن الامام ابن عيد البر (٣): محاهد وان كان أحد الانتمسة بالتأويل • فان له قولين مهجورين عند أهل العلم • الأول : قوله : عسى ان يبعثك ربك مقاما محمودا • قال : يجلسه معه على العرش • والثاني : تأويل قوله بعالى " وجوه يومئذ ناضرة ١٠٠ الأية (١٤)قال محاهد : تنتظلل

١ـ انظر الرد على الحممية ٣٠٩

٢- هو القاضي ابني عبد الله محمد بن علي الشوَّاني ثم الصنعاني المتوفي سنة ٢٥٠ وقيل ٢٥٠ انظر الرسالة المستطرفة ١١٤

٣\_ هو يوسف بن عبد الله بن عبد البر أحد الأئمة الأعلام توفي ٤١٣ أنظر طرح التشريب ١٢٨/١

٢٣ القيامة ٢٣



الثواب، وليس من النظر . "(١)

وبعد أن تبين أن النظر مراد به الرؤية ، وأنها لا تَون لغيرالمؤمنين قال الدارمي : " ففي هذا دليل أن الكفار كلهم محجوبون عن النظر الللم الرحمن عز وعلا،وأن أهل الجنة غير محجوبين عنه . (٢) ثم أورد آثارا على بعض التابعين تؤيد ما ذهب اليه ، أذكر منها ما رواه عن عكرمة ، قلل عكرمة : "وجوه يومئذ نافرة الى ربها ناظرة "(٣)قال : ينظرون الى الله نظرا "(٤).

قلت لم يتعرض الدارمي الى استعما لات النظربحسب صلاته وتعديته بنفسه كما أنه لم يناقش حمل قوله تعالى " ناظرة " على الانتظار" هل هو حمل صحيح أم يعوزه الدليل ؟ لذا سألجأ الى ما قاله العلما ً في ذلك تتميما للفائدة وزيادة في دحل ما ذهبت اليه الجهمية .

قال شارح الطحاوية :" ان النظر له عدة استعمالات بحسب صلاته وتعديته بنفسه ، فان عدى بنفسه فمعناه التوقف والانتظار ، قال تعالى : انظرونا نقتبس من نوركم " $^{(0)}$  وان عدى ب" في " فمعناه التفكر والاعتبار كقوله تعالى " اولم ينظروا في ملكوت السموات والارس " $^{(1)}$  وان عدى ب" الى " فمعناه المعاينة بالانصار كقوله تعالى " انظروا الى ثمره اذا اثمر " $^{(Y)}$  فكيف اذا أضيف الى الوحه الذى هو محل البصر  $^{(A)}$ 

بهذا تبين زيف ما ادعوه من تفسير النظر في الآية بالانتظار • فحان هذا انما يصح لولم يكن النظر معدى بالتي • ثم اذا كان النظر يفحلان التي الانسان وأضيف التي الوجه لائه بعضه فهذا لا يستدعي القول بأن النظر ،

١- انظر فتح القدير ٢٥٢/٣

٢- نظر الرد على الجهمية ٢٩٣

٣\_ القيامة ٢٣

٤\_ انظر الرد على الجهمية ٣٠٥

مد الحديد ١٣

٦\_ الأغراف ١٨٥

٧\_ الانعام ٩٩

٨ - انظر الطحاوية ٢٠٥

النيا: قالوا ان ما ورد مربتا للرؤية كقوله عليه المصلاة والسلام: انكم سترون ربكم " فهذه على حذف المماف ، اى ترون افعاله وآياته ، وانما البانا الى ذلك أن العقل دل على أن الله تعالى لا يرى ، أذ ليس هو في ، ولا مقابلا للرائي ، وهي أمور لا بد منها في الرؤية ، ونظير ذلك تعلق الرؤية بالموت ، فمن المعلوم أن الموتليس أمرا يدرك بالمشاهدة وانما يدرك آثاره ، فيحوز أن يقال: رأيت الموت بمعنى رأيت شواهدده ودلائله ،

قال الدارمي نقلا عنهم: ان رؤيته تعالى كقوله: ولقد كنتم تمنون الموت من قبل ان تلقوه • فقد رايتموه وانتم تنظرون • (۱)يحوز ان يبقول رآه يعنى افعاله، واموره، وآياته • فالموت لا يرى وهو محسوس • انما يدرك عمل الموت • (۲)

مناقشة الدارمي :

بين الدارمي رحمه الله زيف تأويلهم وقصور علمهم في معرفة سبسبب النزول ، ومن المعلوم بالفرورة أن تفسير القرآن لا يكون بالرأى والاجتهاد وانما يفسر أحيانا القرآن بالقرآن وهذا يحتاج الى المام بالاتسسات القرآنية ومدى ارتباط بعفها ببعير . كما أن معرفة أسباب النزول شسرط آخر في تفسير القرآن ، ثم أن الأخذ بقول الرسول صلى الله عليه وسلم ، والصحابة والتابعين أساس من أسس الهداية في التفسير وعدم الفلال ، فقد قال أبو بكر رضي الله عنه : أى أرض تقلني ، وأى سما تظلني أذا قلست في كلام الله ما لا أعلم "(٢) فكان على النفاة أن بهلموا بسبب نزول الآسة في كلام الله ما لا أعلم "(٣) فكان على النفاة أن بهلموا بسبب نزول الآسة ليتبين لهم أن المراد بالموت قتل الكفار وقتالهم ، وهذا أمر يرى ، على أن لو سلمنا جدلا أن المراد بالموت عدم الحياة عما من شأنه أن يكون حيا أو عرض يفاد الحياة قان الموت يرى يوم القيامة وذلك حين يؤتى به كأنه

قال الدارمي: "لوقد عقلت تفسير هذه الآية ، وفيما انزلت لكسان احتجاجك اقرارا برؤية الله عيانا لأن هذه الرؤية كاخت رؤية عيان وتفسير ذلك القتل والقتال ، فقد راوه باعينهم وهم ينظرون و فلسم

١- آل عمران ١٤٣

٢\_ انظر الرد على بشر ٣٧٣

٣\_ انظر الرد على الجهمية ٢٦٠

<sup>&</sup>lt;u>عـ انظر الرد على بشر ٣٧٥</u>

يصبروا له ، وانما نزلت هذه الآية في قوم فابوا عن مشهد بدر فقالسوا "لئن ارانا الله قتالا ليرين ما نصنع ولنقاتلن " فأراهم الله القتال عيانا ، وهم ينظرون اليه باعينهم فولوا مدبرين ، مما قال الله ، ونه يمسروا اللقتال ، فعفا عنهم وقال : ولقد كنتم تمنون الموت من قبل أن تلقوه فقد رايتموه وانتم تنظرون "(۱)فكان هذا رؤية عيان ، لا رؤيسة خفاء ... عن انس قال : " تغيب انيس بن النصر (۱)عن بدر ، فقال : تغيبت عن أول مشهد شهده النبي صلى الله عليه وسلم لئن اراني الله قتالا لأزين الله ما أصنع " ... فأن أنكرت ما قلنا فقد قال رسول الله على الله عليه وسلم : " أن الموت يرى في الآخرة ، قال : يؤتى بالموت يوم القيامة عليه كبش أملح فيذبح بين الجنة والنار فيقال : يا أهل الجنة خلود ولا موت ، ويا أهل النار خلود ولا موت " (۳)

قلت ومما يؤيد ما ذهب اليه الدارمي من أن الآية خاصة بالقتلل والقتال ما قاله ابن كثير في تفسيره للآية قال: "قد كنتم أيه العومنون قبل هذا اليوم تتمنون لقاء العدو وتحترقون عليه ، وتودون منا جزتهم ومصابرتهم فها قد حصل لكم الذي تمنيتموه وطلبتموه فدونكم فقاتللوا وما بروا ... "فقد رأيتموه " يعني الموت شا هدتموه وقت حد الأمنسسة واشتباك الرماح وصفوف الرجال للقتال ."(٤)

اما روية الموت يوم القيامة بالمورة التي اثبتها الحديث واستحل بها الدارمي رجمه الله فهي صحيحة لصحة الحديث الوارد فيها ، وتحصد الحديث في البخارى عن ابن عمر رضي الله عنهما قال : قال رسول الله صلى عليه وسلم :" اذا صار اهل الحنة الى الجنة ، وأهل النار الى النار حي بالموت حتى يحعل بين الحنة والنار ثم يذبح ، ثم ينادى مناد : يا اهل الحنة لا موت ، يا أهل النار لا موت فيزداد أهل الخنة فرحا الى فرحهم ويزداد أهل النار حزنا الى حزنهم ، "(٥)

قال ابن حصر: "وذكر مقاتل والكلبي في تفسيرهما في قوله تعالى " الذي خلق الموت والحياة "(٦)قال: خلق الموت في صورة كبش لا يمر عليي

اـ آل عمران ١٤٣ ٢- هو انس بن مالك بن النفر الأنماري الخزرجي استشهد يوم احد • انظـر الاستهمار في نسب الصحابة الانمار ٣١

٣\_ أخرجه البخاري في كتاب الرقاق ، انظر فتح الباري ٢٠/١١

<sup>&</sup>lt;u>ع</u>انظر تفسیر ابن ک<sup>م</sup>یر ۱۹/۱

٥\_ انظر فتح الباري ١١/١١١

٦\_ الملك ٢

على احد الا مات ، وخلق الحياة على صورة فرس لا يمر على شيَّ الا حيي."(1)

اما دعواهم ان العقل يحيل الروية لما زعموه من أن المرئي لا بد أن

يكون في حهة ، فالسلف على أن الله سبحانه وتعالى في حهة العلو .(٢)

قال الدارمي: "فا دعى الحاهل ان تفسير قول رسول الله صلى الله عليه وسلم "سترون ربكم لا تفامون في رؤيته "تعلمون ان لكم ربا لا تشكون فيه كما لا تشكون في القمر انه قمر ، لا على ان ابمار المؤمنين تدركه حميرة يوم القيامة • لائه نفى ذلك عن نفسه بقوله " لا تدركه الأبمار "قال: "وليس على معنى قول المشبهة ، فقوله : ترون ربكم "تعلمون ان لكم ربا لا يعتريكم فيه الشكوك والريب • الا ترون ان الائمى يحوز ان يقال : ما ابمره اى ما اعلمه ، وهو لا يبمر شيئا • ويحوز أن يقول للرحل : قصد نظرت في المسئلة ، وليس للمسئلة حسم ينظر اليه • فقوله : نظرت فيها رايت فيها فتوهمت المشبة الرؤية حمرة ، وليس ذلك من حمة العيان (")

انكر الدارمي تأويل المريسي لأن النبي على الله عليه وسلم فسلسر الرؤية بالرؤية الحقيقية بدليل تشبيه رؤية الله تعالى برؤية القملسر ليلة البدر في الوضوح وعدم المارة .

ثم ان هذا التاويل مخالف لصريح المعقول فالمؤمن والكافر يستويان يوم القيامة في العلم بالله لا يخالج احدامنهم شك فيه ، ولكن المؤمسن كان موقنا بربه في ذنياه بخلاف الكافر ، فلذا فلم ينفع الكافر علمه بالله في ذلك اليوم ، واذا كان المؤمن عالما بربه موقنا به في الدنيا فكيف يسأل هل نعلم ربنا يوم القيامة ؟

قال الدارمي: "اقررت بالحديث و "بته عن رسول الله على الله عليه وسلم فا خذ الحديث بحلقا الن رسول الله صلى الله عليه وسلم قد قبرن التفسير بالحديث فا وضحه ولخصه .... في اسناد واحد · حتى لم يدع لمتأول فيه مقالا ، واخبر انه رؤية العيان نصا >ما توهم هؤلا الذين تسميه بسبم

١\_ انظر فتح الباري ٢٠/١١

٢ - انظر أدلة السلف على أثبات العلو لله في مسألة الاستواء

٣\_ انظر الرد على بشر ٤١٣

بجهلك مشبهة .... وقال أيفا : وانما قال النبي صلى الله عليه وسلم لا معاندة الرسول على القيامة في رؤيته . وهذا التفسير مع ما فيه من معاندة الرسول صلى الله عليه وسلم فهو محال خارج عن المعقول . لأن الشك في ربوبية الله زائل عن المؤمن والكافر يوم القيامة . فكل مؤمن وكافر يومئذ يعلم أنه ربهم . لا يعتريهم في ذلك شك . فيقبل الله من المؤمنين ولا يقبله من الكافرين ... أو لم تسمع أيها المريسي قوله تعالى " ربنا ابمرنا وسمعنا فارجعنا نعمل صالحا انا موقنون "(۱)... فقد اخبر الله عن الكفار انهم يومئذ موقنون . فكيف المؤمنون من اصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم الذين سالوه " هل نرى رينا "؟ وقد علموا قبصيل أن يسألوه أن الله ربهم لا يعتريهم في ذلك شك ولا ربية . "(١)

هذا وقد استدل الامام أحمد بقوله تعالى " كلا أنهم عن رسهم يومئية لمحجوبون "(٣)بأنه لو لم تكن الروية حائزة ما عير الكافر بالحجيب الذي هو نفي الروية ، فنفي الروية عن الكافر دليل على مجوتها للمؤمن والالكان الحميع مشتركين في نفيها ، فلم يكن لتعيير الكافر بنفيها معنى ،

قال الامام أحمد :"أن الله قال للكفار : كلا أنهم عن ربهم يومئـــذ لمححوبون " فأذا كأن الكافر يحجب عن الله ، والمؤمن يحجب عن الله فما فضل المؤمن على الكافر " (٤)

١\_ السحدة ١٢

٢ انظر الرد على بشر ١٣ ١٤ ١٥٠١٤

٣\_ المطففين ١٥

٤ - انظر الرد على الزنادقة والحهمية ٨٧



ادلة الدارمي على الرؤية :

استدل الدارمي رحمه الله على اثبات الرؤية بالكتاب والسنة ، أمسا ادلته من الكتاب: فمنها:

قوله تعالى " وجوه يومئذ نائرة الى ربها ناظرة "(۱). وقوله تعالى " كلا انهم عن ربهم يومئذ لمحموبون ثم انهم لعالوا الجحيم ثم يقال هذا الذي كنتم به تكنبون • "(۲)قال عكرمة في تفسير الآية الأولى : ينظـــرون الى الله نظرا "(۲)

قال أبو سعيد : ففي هذا دليل أن الكفار كليم محجوبون عن النظــر الى الرحمن عز وحل ، وأن أهل الجنة غير محجوبين عنه ."(٤) أذ لو اشترك الكل في عدم رؤيته تعالى يوم القيامة لم يكن لتعييب الكفار بانهم لا يرونه يومئذ وحم أذ الكل مشتركون في نفي هذه الرؤية حينئذ ، مــم أن تعدية النظر بالى يحدد أن المراد به الرؤية \_"(٥)

واستدل ايما بقوله تعالى "للذين احسنوا الحسنى وزيادة "(١)وساق رحمه الله تفسير النبي على الله عليه وسلم للزيادة قال : فعن مهيب رغي الله عنه أن رسول الله ملى الله عليه وسلم تلا هذه الآية يم قال : اذا دخل اهل المنة الحنة ، ودخل اهل النار النار ، نادى مناد : يا أمل الحنة ان لكم عند الله موعدا يريد أن ينحز >موه ـ قال ـ فيقال : ما هو؟ الم يبيض وحوهنا ويثقل موازيننا وادخلنا الحنة ، واحارنا من النار؟ قال : فيكشف الحجاب فيتجلى لهم تبارك وتعالى ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : والذي نفسي بيده ما اعظاهم شيئا هو احب اليهم ، ولا أقـر لاعينهم من النظر الى وجه الله تبارك وتعالى . "(٧)

وقد اورد الدارمي رحمه الله تفسير الزيادة في الآية عن أبي بكــر، وحذيفة ، وعبد الرحمن بن أبي ليلى ،وعن المنحاك ، وعامر بن سعد ، وأبـي موسى رضي الله عنهم بأنها النظر الى وجه الرب ."(٨)

١- القيامة ٢٣

٢- انظر الرد على الدممية ٣٠٥ - وانظر الطحاوية ٢٠٥

٣\_ المطفقين ١٥

٤\_ انظر الرد على الحهمية ٣٩٧

٥- انظر الاعتقاد ١٢١-١٢١

٦- يونس ٢٦

٧\_ اخرجه مسلم انظر بشرح النووي ١٩-١٨/٣

٨- انظر الرد على الحهمية ٣٠٣-٤٠٣ ،والاعتقاد ١٢٥-١٢٥، والطحاوية ٢٠٥



قوله صلى الله عليه وسلم "سترون ربّم يوم القيامة لا تضامون في رؤيته كما لا تضامون في رؤية الشمس والقمر ليلة البدر ."(١)

قال الناس: يا رسول الله هل نرى ربنا يوم القيامة • فقال رسـول الله عليه وسلم: هل تما رون في الشمس ليس دونها سحاب • قالوا: لا • قال: فكذلك ترون ربكم يوم القيامة • (٢)

قال أبو سعيد : فهذه الأحاديث كلها وأكثر منها قد رويت في الرؤية على تعديقها ، والايمان بها أدركنا أهل الفقه والبصر من مشايخنا ، ولم يزل المسلمون قديما وحديثا يروونها ويؤمنون بها لا يستنكرونها ولا ين ونها ومن أخلال ."(٣)

نظم مما تقدم أن الرؤية ثبتت بالقرآن والسنة حتى بلغت حد التواتر كما حزم به جمع من الائمة منهم شارح الطحاوية وقد خرج بعضها ثم قال: "وقد روى أحاديث الرؤية تحو ثلاثين محابيا ، ومن أحاط بها معرفة يقطيع بأن الرسول قالها ، ولولا أني التزمت الاختمار لسقت ما في الباب مسلله الاخاديث . (٤) وقد اتفق على حوازها ووقوعها للمؤمنين يوم القيامة سلسف الامة وائمتها من الصحابة والتابعين ، ومن بعدهم من أعمة أهل الاسللم وقد اعتنى بحمع الاحاديث المتعلقة بها كبار الائمة كالدارقطني في كتاب الرؤية ، وأبي نعيم الاصبهاني ، وأبي بكر الاجرى ، وفي الصحيحين نحبو عشرة احاديث فيها أن رؤية الائمار ليست ممتنعة ، (٥)

<sup>1-</sup> أخرجه أبن أبي هاصم في تحتاب السنة ١٩٦/١ من حديث بريدة بن عبد الله وقال الالباني اسناده صحيح على أرط مسلم • وابن خزيمة في التوحيد ١٦٩ بالفاظ متقاربة • وأبو داود باب في الروية ٢٧٥/٤ عون المعبود الهندية ٢- أخرجه مسلم عن أبي هريرة بلفظ قريب منه أنظر بشرح النووى ١٨/٣ ٣- انظر الرد على الحهمية ٣٠٥

٤- انظر العقيدة الطحاوية شرح وتعليق الألباني ٢٦ طبعة المكتب الاسلامي
 ٥- انظر بيان تلبيس الجهمية ٢٨/١



انتهيت بحمد الله من عرفر حياة الامام الدارمي وبيان موقفه ود فاعه عن عقيدة السلف واليك أهم النتائج التي توصلت اليها ؟

- ١) ان الامام الدارمي عاش في الخرن الثالث المحجري ، وهو من القرون التسسي شهد لها النبي صلى الله عليه وسلم بالحيرية ، كان فيها رحمه الله أحد الأغمة الأعلام الذين حفظ الله بهم عقيدة السلف •
- ٢) عاصر الامام الدارمي فثنة القول بخلق القرآن ،الا أنه لم يتعرض للأذي كما تعرض له كبار الأنمة ، ذلك لحد اثة سنه يومئذ وعدم شهرته بما يوازى شهرة شيوخه •
- القائلين بالوقف تصريح القول: بأن القرآن غير مخلوق
- ٤) لم يكن الالمام الدارمي مبتدعا فيما ذهباليه من اعتقاد ،بل ورثه عـــن كبار أئمة السلف الذين عاصرهم أوعمتن سبقوه ، واحده بجد وا جتهاد •
- ه)رد الامام الدارمي اسما الله تعالى الى الوقف ولم يجوز القول بابتداع البشر لها • لما يلزم من ذلك من لوازم باطلة •
- ٦ ) رد الدارمي شبه المخالفين فيما ذهبوا اليه من نفي صفاته تعالى وتأويلها ووافق السلف في الاثبات المفصل والنفي المجمل ، الآأنه كان مبالغا في الاثبات حيث صدر منه بعض الحبارات التي قد توهم احاطة الملائلة بالله عز وجل ، واستخدم ألفاظا مجملة • كان الأولى تركها والاعتصام بالألفاظ الشرعية •
- ٧) أجرى آيات الصفات على ظاهرها ، ولم يجز التوقف عن بيان معانيها ، ولكنه فوض الكيف فيها الى الله سبحانه وتعالى •
- ٨) أثبت المجاز ولكنه لم يجعل آيات الصفات يتجوز بها في المجاز ولكنه لم يجعل آيات الصفات يتجوز بها في المجاز ولكنه لم المجاز ولكنه المجاز والمجاز كما فعل في أثر ابن عمر: لا تقل الله حيث ذان فان الله بدل مذان " وقوله تعالى " ما يكون من نجوى ثلاثة الا هورابعهم "٠٠٠ الآية " (١) حيث أول المعية بمعية العلم •
  - ١٠) اعتمد الامام الدارمي في د فاعاته على خمسة أصول:
- الكتاب ، والسنة ، وأقوال الصحابة والتابعين ، واللغة ، وما وافق من المعقول صحيح المنقول •
- هذه هي أهم النتائج التي توصلت اليها ، والله أسأل ان يجعل عملي خالصا لوجهه الكريم وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين

١\_ المحادلة ٧

الفهارس:

|     |   |   |   |   |   |   |   | - | • |   |   |   | - |   |
|-----|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|
| : = | = | = | = | = | = | = | = | = | = | = | = | = | = | = |

|             |            | سورة الفاتحة :<br>======                                |
|-------------|------------|---------------------------------------------------------|
| λ٤ /        | r_r_1      | " الحمد لله ربب العالمين الرحمن الرحيم مالك يوم الدين " |
|             |            | ستورة البقرة :<br>=====                                 |
| 1 7 9       | ۱۹         | "يجعلون أصابعهم في آذانهم "                             |
| 9           | ۳.         | " أني جاعل في الأرض حليفة "                             |
| 1 £_1 Y     | ٣٤         | " وعلم أدم الأسماء كلمها"                               |
| 137_737     | <b>0.0</b> | " حتى نرى اللهجهرة "                                    |
| 7 £ 9       | 90         | " ولمن يتمنوه أبدا                                      |
| 180_187_18. | 110        | " فاينما تولوا فثم وجه الله " "                         |
| 131_ 931    | . 197      | " فصيام ثلاثة أيام في الحج "                            |
| 117_317     | 71+        | " هل ينظرون الا أن يأتيهم الله في ظلل من الغمام "       |
| 10.         | 7 7 7      | "بيده عقدة النكاح                                       |
| 1.4         | 7 & 0      | " يقب <b>ض ويب</b> سط "                                 |
|             |            | سورة آل عمران:                                          |
| ٦٣          | γ          |                                                         |
| ٥٩          | ,<br>У     | " آمنا به کل من عند ربنا<br>"                           |
| 171_99      | γγ         | " رينا لا تزغ قلوينا "                                  |
| 777_771_ror | 188        | " لا يكلمهم الله ولا ينظر اليهم "                       |
| _           | 1 • ٢      | " ولقد كنتم تمنون الموت وأنتم تنظرون "                  |
|             |            | " يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله حقى تقاته • "          |
|             |            | سورة النسا <sup>ء</sup> :<br>=======                    |
| (1)         | ١          | " يا أيها النا راتقوا ربكم الذي حلقكم والذين من قبلكم " |
| 787         | 101        | " أرنا الله جهرة "                                      |
| 101-177-177 | 178        | " وكلم الله موسح تكليما "                               |
| 11110       | 1 \ 1      | " رسول الله وللمته "                                    |
|             |            | المائدة:                                                |
| 770         | ٥٤         | " فسوف يأتي الله بقوم يحبهم ويحبونه "                   |
| 100_101     | 17         | سوف يا تي ، ثله بعوم يحبهم ويحبود<br>" لما خلقت بيد ي " |
| 98-91       | 1117       | " تعلم ما في نفسي ولا أعلم ما في نفسك "                 |



## سورة الأنعام:

| 15.         | ١         | " وجعل الطلمات والنور "                              |
|-------------|-----------|------------------------------------------------------|
| 110         | £ £ _ £ Y | " فلولا أذا جاءهم بأسنا ٠٠ "                         |
| ۲           | ٧٦        | " هذا ربي فلما أفل قال: لا أحب الآفلين "             |
|             | 99        | " انظروا الى ثمره اذا أثمر "                         |
| 737_737_707 | 1 . 7     | " لا تدركه الأبصل "                                  |
| <u> </u>    | 101       | " الله أن يأتيهم الله ٠٠٠ "                          |
|             |           | سورة الأعراف :<br>=======                            |
| 371         | ۲ ۲       | وثاد اهماريهما ألم أنهكما عن تلكما الشجرة ٠٠ "       |
| 1 £ Y       | 1 1       | " خلقتني من نار و العته من طين "                     |
| 711         | ٥٢        | " ولقد جئنا هم بكتاب فصلناه على علم "                |
| ٦•          | ٥٣        | " هل ينظرون الا تأويله "                             |
| 1.4         | ٥ ٤       | " له الحلق والأمر "                                  |
| ٨٣          | ٧.        | " أجئتنا لنعبد الله وحده "                           |
| ٨٣          | ٧١        | " أتجاد لونني في أسما ً سميتموها ٠٠ "                |
| 7           | 131       | " فلما تجلى للجبل جعله د دا ""                       |
| 7 £ Y       | 188       | " لن تراني ولكن انظر الى الجبل فان استقر مكانه ٠٠٠ " |
| 9 7         | 1 7 1     | " واذ أخذ ربك من بني آدم من ظهورهمذورياتهم • • "     |
| ٨٤          | ١٨٠       | " وذروا الذين يلحد ون في أسمائه ٠٠٠ "                |
| 111         | ١٨٤       | "عجلا جسدا له خوار ٠٠"                               |
| ٠٦٠         | ١٨٥       | "أولم ينظروا في ملكوت السموات والأرض • • "           |
| ١٨٥         | 7 • 7     | " أن الذين عند ربك لا يستكبرون عن عبادته • • "       |
|             |           | التوبة :<br>====                                     |
| 777         | 13        | " ولكن كره الله انبعاثهم فثبطهم • • "                |
|             |           | يونس :<br>= = = =                                    |
| 1 4 7       | ۲         | " ويشر الذين آمنوا أن لهم قدم صدق عند ربهم "         |
| 7 100       | ٣         | " ثم استوى على العرش "                               |
| 112_11      | 3 7       | "أتاها أمرنا ليلا أو نهارا ٠٠"                       |
| 731_07      | 77        | "للَّذين أحسنوا الحسنى وزيادة • • "                  |
| ΛY          | ĭì        | "يحرج الحي من الميت • •                              |

## THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

|             |           | ساورة هود :<br>======                                                                    |
|-------------|-----------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٢٣٦         | Υ         | " وهو الذي خلق السموات والأرض في ستة أيام • • "                                          |
| ۱ • ٤       | <b>TY</b> | " واصنع الفلك بأعيننا • • " "                                                            |
| 7 £ A       | ٤٦        | "اني أعظك أن تكون من الجاهلين ٠٠"                                                        |
|             |           | <br>سورة <b>يوس</b> ف :<br>=======                                                       |
| YA          | ۱۸        | ======<br>"وربنا الرحمن المستعان على ما تصفون "                                          |
| 7           | ۸.        | وربنا الرحين المستعال على المستون " لن أبي " " " " النا أبرح الأرض على يأذن لي أبي " " " |
| Y ) •       | ٨٢        | س واسد أل القرية التي تنا فيها ٠٠"                                                       |
| ٦.          | ١٠٠       | وسدان العربية التي تلك تليه " يا أبت هذا تأويل رئياى ٠٠ "                                |
|             |           |                                                                                          |
|             |           | سورة الرعد :<br>======                                                                   |
| 177         | Υ         | والله الذي خلق السموات بغير عمد ترونها • • "                                             |
| 11-11-11    | 7.7       | يل:" فأتى الله بنيانهم من القواعد "                                                      |
| 1 A Y       | ٣٦        | ==""فسيروا في الأرض • • "                                                                |
| 119_111     | ٤•        | "انما قولنا لشي ً اذاأردناه ٠٠٠ "                                                        |
| 119         | ٦٢.       | " ويجعلون لنه ما يكرهون                                                                  |
| ۱۳۰         | ٧٨        | "وجعل لكم السمح والأبصار والأفئدة • • "                                                  |
| 1 & 9       | ٨٨        | " صنح الله الذي أتقن كل شي ً خلقه •• "                                                   |
| 15.         | 91        | " انا جعلناه قرآنا عربيا ٠٠ "                                                            |
| 111         | 91        | " وقد جعلتم اللمعليكم كغيلا · · "                                                        |
|             |           | سورة الكهف :<br>= = = = = =                                                              |
| 117         | 1 • 9     | =======<br>" قل لوكان البحر مدادا لكلم <i>ات ربي</i> ""                                  |
|             |           | <u>.</u>                                                                                 |
|             |           | سورة <b>مر</b> يم :<br>======                                                            |
| 1 • ٢       | ۲ ع       | "يا أبت لم تعبد ما لا يسمح ٠٠"                                                           |
| ٨٦          | 70        | "فاعبده واصطبر على عبادته ٠٠"                                                            |
|             |           | سورة طــــه :<br>========                                                                |
| 7 70_       | .191_190_ |                                                                                          |
| 7.7         | 7         | " له ما في السموات وما في الأرض • • "                                                    |
| 19.         | <b>Y</b>  | يه ما في السموت وله في الرض<br>" يعلم السر وأحفي "                                       |
| 1 - 1 - 9 9 | ۲٩        |                                                                                          |
| 191_49      | ٤٦        | "ولتصنعطى عيني "<br>"اننى معكما أسمع وأرى "                                              |
|             |           |                                                                                          |

| R QUR'ANIC THOUGHT ولأصلبنكم في جذ وع النحل "                                                                                             | FOR Q       | ١٨٢                   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|-----------------------|
| - " 1                                                                                                                                     | <b>ለ</b> ዓ  | 11.                   |
| ورة الأنبياء:                                                                                                                             | · .         |                       |
|                                                                                                                                           | 1 •         | 17.                   |
|                                                                                                                                           | ٣٤          | 707                   |
|                                                                                                                                           | 77_7"       | 11.                   |
| ورة المؤمنون :                                                                                                                            |             |                       |
| على عن رب السموات السبع • • "<br>قل من رب السموات السبع • • "                                                                             | ٨٦          | 739                   |
| عل من رب السموات السبح<br>لا اله الا هو رب العرش الكريم"                                                                                  | 117         | 7 7 9                 |
|                                                                                                                                           |             |                       |
| بورة الفرقان :<br>:======<br>: ما المراقب | 7.1         | 7 £ 7                 |
| أو نرى ربنا لقد استكبروا في أنفسهم وعتوعنوا كبيرا "                                                                                       | 1 1         |                       |
| ـورة الشعرا <sup>ء</sup> :<br>: = = = = =                                                                                                 |             |                       |
| قال أصحاب موسى انا لمدركون ٠٠ "                                                                                                           | ٦١          | 7 8 0                 |
| واجعلني من ورثة جنة النعيم • • "                                                                                                          | ٨٥          | 1 7 9                 |
| " انه يراك حين تقوم • • • "                                                                                                               | 719         | ૧ ૧                   |
| ــورة النمل :<br>                                                                                                                         |             |                       |
| " والذين تدعون من دونه لا يخلقون شيئا • • "                                                                                               | ۲.          | 717                   |
| " ولم اعرشعفيم ٠٠"                                                                                                                        | * *         | 78.                   |
| سورة القصا <i>س</i> :<br>                                                                                                                 |             |                       |
| ======<br>"اننى أنا الله ربالعالمين "                                                                                                     | ۳.          | γγ                    |
| " كل شي <sup>ء</sup> هالك الا وجهه "                                                                                                      | <b>A.A.</b> | · 31_131_10           |
| ت<br>                                                                                                                                     |             |                       |
| =======<br>"لله المُسر من قبل ومن بعد"                                                                                                    | ٤           | ٦٨                    |
| " كل حزب بما لديهم فرحون "                                                                                                                | ۳۲          | 704-77                |
|                                                                                                                                           |             |                       |
| ســورة لقمان :<br>====== :<br>                                                                                                            | ۲۸          | <b><sup>2</sup> 9</b> |
| "ان الله سميع بصير"                                                                                                                       |             |                       |
| سورة السجد ة :<br>======                                                                                                                  | -<br>\ \    | 377                   |
| " ربنا أبصرنا وسمعنا فارجعنا نعمل صالحا انا موقنون " ربنا أبصرنا وسمعنا فارجعنا نعمل صالحا انا موقنون                                     | 1 T<br>1 T  | Y_1 Y0_1 YT           |
| " لأملأن جهنم من الجنة والناس أجمعين                                                                                                      |             |                       |

## THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

|   |              |            | Esc. 1011 CE | سورة الأحزاب:                                   |
|---|--------------|------------|--------------|-------------------------------------------------|
|   | (有)          | V•_79      | دیدا ۰۰″     | " يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وقولوا قولا سا |
|   | 4            |            |              | سورة سبأ :<br>= =                               |
|   | ٦٨           | ٣          |              | قالم الغيب لا يعزب عنه مثقال ذرة • • "          |
|   | 1 1 7 7      | ۲۳         | `            | " حتى اذا فزععن قلوبهم • • "                    |
|   | 101          | ٤٦         |              | " بین یدی عذ ابشدید "                           |
|   |              |            |              | سورة فاطر :<br>=======                          |
|   | ٣٣           | ۲۸         |              | "انما يخشى الله من عباده الحلماء "              |
|   |              |            |              | سورة الصافات :<br>                              |
|   | 177_07       | ١          |              | =======<br>"سبحان ربك رب العزة عمّا يصفون "     |
|   |              |            |              |                                                 |
|   |              |            |              | سورة ص:<br>====                                 |
|   | 1 7 9        | ٢٦         |              | "يا داود انا جعلناك سليفة مي الأرض "            |
|   | , r o 1      | _100_10    | 731_Y31_7    | " بل يداه مبسوطتان "                            |
|   |              |            |              | سورة الزمر:<br>======                           |
|   | 317_111-11   | 10         |              | " وأتاهم العذا بمن حيث لا يشعرون • "            |
|   | 707          | ۳•         |              | "انك ميت وهم ميتون                              |
|   | 34_X01_P01   | ٦٧         |              | " والأرض جميعا قبضته يوم القيامة •• "           |
|   | Y # A Y )    | ٧٥         |              | "وترى الملا ئكة حافين من حول العرش "            |
|   |              |            |              | سورة غافر :                                     |
|   | 777_779      | γ          |              | " ربنا وسعت كل شي وحمة وعلما • • "              |
|   | 7 7 7        | Υ          |              | " الذين يحملون العرش··· "                       |
|   | 111_0        | 17         |              | " لمن الملك اليوم "                             |
|   | 1 £ 9        | 78         |              | " وصوركم فأحسن صوركم • "                        |
|   |              |            |              | سورة فصلت :                                     |
|   | ۲۳۷          | 1.1        |              | "ائتيا طوعا أوكرها ••• "                        |
|   |              |            |              | . سورة الشورى:                                  |
| 1 | 66 71 7W - W | <b>A</b> . |              | ***************************************         |
| 7 | Y 0_Y [_ \   | 11         | .·           | "ليسكمثله شيءً "                                |
|   | 111          | 0 7        |              | " ولكن جعلناه نورا · · · "                      |
|   |              |            |              |                                                 |

| Els. 2012 CB                                           |            |              |
|--------------------------------------------------------|------------|--------------|
| سورة الزخرف :<br>= = = = = =                           |            |              |
| " انا جعلناه قرآنا عربيا "                             | 771        | 171_171      |
| " وجعلوا الملائكة الذين هم عباد الرحمن اناثا • • "     | 179 19     | ١٢٩          |
| "ولولا أن يكون الناس أمة واحدة لجعلنا لمن يكفر بالرحمن | •          |              |
| لبيوتهم سقفا من فضة • • "                              | 770 77     | 770          |
| سورة محمد :                                            |            |              |
| =====<br>" ذلك بأنهم اتبعوا ما أسخط الله • • "         | 777        | 777          |
|                                                        |            |              |
| سورة الفتح:<br>======<br>""                            | rra a      | 277          |
| "وغضب الله عليهم ولعنهم ••"                            |            | 109_167      |
| " يد الله فوق أيديهم •• "                              | 90 79      |              |
| " محمد رسول الله والذين معه ٠٠٠٠ "                     | io ji      | (0           |
| سورة الحجرات :<br>=======                              |            |              |
| " لا تقدموا بين يدى الله ورسوله ٠٠٠ "                  | 102        | 301          |
| سورة ق :<br>                                           |            |              |
| " يوم نقول لجهنم هل امتلاً ت وتقول هل من مزيد "        | ٧٠ ٣.      | 1 40         |
| سورة النجم:<br>=======                                 |            |              |
| ·                                                      | ۸۳ ۲۳      | ۸۳           |
| "ان هي الا أسما صميتموها ٠٠"                           |            | rr •         |
| "وانه هو أنبحك وأبكى "                                 | <b>C</b> 1 | , , ,        |
| سورة القمر :<br>= = = = =                              |            |              |
| " تجرى بأعيننا "                                       | 31 18      | 1 - 8_99     |
| سورة الرحين :<br>                                      |            |              |
| =======<br>" ذو الجلاك والاكرام                        | rr ry      | 181_18181    |
|                                                        |            | 1 & &        |
| سورة الحدي <b>د :</b><br>=======                       |            |              |
| " انظرونا نقتبس من نوركم • • "                         | 7. 15      | ۲٦٠          |
| " وجعلنا في ذريته النبوة والكتاب ٢٠٠ "                 | 79 77      | 119          |
| سورة المجادلة :<br>=======                             |            |              |
| " ان الله سميح بصير "                                  | 99         | ૧ ૧          |
| " ما يكون من نجوى ثلاثة الا هو رابعهم ••• "            | А Т        | 71/1-191-477 |
|                                                        |            |              |

| : | J  | ثب | حا | J١ | ة | ور | <u>.</u> |
|---|----|----|----|----|---|----|----------|
| = | == | =  | =  | == | = | == | =        |

| ۲۱۰         | ۲     | " فأتا هم الله من حيث لميحتسبوا ٠٠٠ "    |
|-------------|-------|------------------------------------------|
| ۸۶_۰۸       | 7     | " له الأسماء الحسنى • • "                |
|             |       | سورة الملك :<br>======                   |
| 777         | ۲     | " الذي خلق الموت والحياة • • "           |
| 9 &         | 18    | " ألا يعلم من خلق • • "                  |
| 7 A A       | 71    | " أأمنتم من في السما " • • "             |
|             |       | سورة الحاق <b>ة :</b><br>======          |
| 777         | ) Y   | " ويحمل عرش ربك فوقهم يو مئذ ثمانية ٠٠ " |
| 111         | 19_17 | " فاذا نفخ في الصور نفخة واحدة ••••• "   |
| ١٠٨         | ٤٦    | " ولوتقول علينا بعض الأقاويل • • "       |
|             | *     | سورة المدثر :<br>======                  |
| 181_1.7     | . 10  | "ان هذا الا قول البشر"                   |
|             |       | سورة القيامة :                           |
| ٨٥١_٠٢٦_٥٢٦ | ۲۳    | " وجوه يومئذ ناضرة الى ربها ناظرة "      |
|             |       | سورة المطف <b>فين:</b><br>               |
| 170_118_61  | 10    | " كلا انهم عن ربهم يومئذ لمحجوبون • "    |
|             |       | سورة البروج:<br>                         |
| 559         | 10    | " ذوالعرش المجيد "                       |
| ٨٢          | 71    | "فعال لما يريد • "                       |
|             |       | سورة الفجر :<br>                         |
| r           | . **  | . وجا ً ربك والملك صفا صفا ٠ "           |

# THE PRINCE GHAZI TRUST OF STEEL STE

| 1 Y Y         | " احتصمت الجنة والنار فقالت النار أوثرت بالمتكبرين • • "        |
|---------------|-----------------------------------------------------------------|
| 117 .         | "أدركت الناس منذ سبعين سنة يتولون الله الخالق وما سواه مخلرق""  |
| 101-117       | " اذا تكلم الله بالوحي سمعوا له مثل صلصة الحديد على الصفا • • " |
| Y • •         | " اذا مضى ثلث الليل الآخر أو شطر الليل ينزل الله • • "          |
| 40            | " أرأيت ما نعمل • أني أمر قد فرغ منه : ••••••"                  |
| ١٨٣           | " أربعة أملاك التقوا • • • • "                                  |
| 187           | " أعوذ بوجها أن تطلني ••••"                                     |
| 7•            | " النهم فقه في الدين • • • "                                    |
| 90            | " ان أول شي خلق الله القلم • • "                                |
| 1 & Y         | " أنت الذي حلفك الله بيده • • • "                               |
| 170           | " ان حبرا من أحبار اليهرد قام اليه فقال: أبلغك ٠٠٠ "            |
| 178           | " أن ربي وعدني أن يدخل الجنة من أمتي ٢٠٠٠ "                     |
| 717           | " ان السماء تشقق لمجيئه يوم القيامة ٠٠٠ "                       |
| 109           | " ان الصدقة تقع في يد الرحمن ••• "                              |
| 175           | " أن العبد أذا تصدق بالتمرة من الكسب الطيب ••• "                |
| ٠ ٤ ٠         | "ان العبد اذا فام يصلي ٠٠٠ "                                    |
| 3 • 1 _ 7 1 1 | " انكم لا تدعون أصم ولا غائبا ٠٠٠ "                             |
| Y 3 Y         | " انكم لن تروا ربكم حتى تموتوا ٠٠٠ "                            |
| 1 • 9         | " انكم لن تتعربوا الى بشيء أعصل مما حرج منه ٠٠ "                |
| 371           | " أن الله تبارك وتعالى أذا أحب عبدا • • "                       |
| * * * Y       | " أن الله جميد يحب الجمال "                                     |
| 101_17        | " أن الله قدر مقادير الحلق • • "                                |
| 110           | " أن اله يحشر العباد يوم القيامة ٠٠٠ "                          |
| 1 Y 1         | " انما قلبابن آدم بين أصبعين ٠٠٠ "                              |
| 301_101       | " ان المقسطين على منابر مننور ٠٠٠ "                             |
| 1 1 1         | " أين الله ؟ قالت في السماء • • • "                             |
| 7.0 &         | " ترون ربكم يوم الفيامة ذما ترون الشمس والقمر • • "             |
| o Y           | " تفدروا في خلق الله ٠٠ "                                       |
| 180           | " حجابه النور أو النار ٠٠٠٠ "                                   |
| <b>7 T Y</b>  | "حلق الله أربعة أشياً بيده ٠٠ "                                 |
|               |                                                                 |

| 97      | FOR QURANIC THOUGHT ( a state of the part |
|---------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 717     | "خلق الله الخلق فكان في قبضته •••"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٥٥      | " حير القرون قرني ٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ١٥٨     | " الركن يمين الله ° ۰۰ "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 717     | " سترون ربكم يوم القيامة لا تضامون في رؤيته ٠٠٠ "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 777     | " عجب ربنا من قوم ۰۰۰ "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 777     | "عن أسما "بنت عميس أن جعفرا جا "ها اذهم بالحبشة وهو يبكي •• "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 171     | " فضل القرآن على سائر الكلام كفضل الله على خلقه •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ١٠٤     | " فوضع اصبحه الدعا " على عينه ٠٠٠ "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ١٦٥     | " القلو ببين أصبعين من أصابح الرحمن ••"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 1 % 1   | " قلوب العباد بين أصبعين من أصابع الله ٠٠٠ "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۲ • •   | " القيوم الذي لا يزول •• "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 777     | " كان الله ولم يكن شيءً ٠٠٠ "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 779_177 | " الكرسي موضع القد مين •••"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۱۷۳     | " لا تزال جهنم يلقى فيها وتقول: هل من مزيد : ٢٠٠٠ "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ١٨٣     | " لا تقل الله حيث كان •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 777     | " لا تقولوا للمنافق سيدنا ٠٠٠ "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 777     | " لا يتوصأ أحد فيحسن وضواه ٠٠٠ "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 121     | " للذين أحسنوا الحسنى وزيادة "" قال: النظر الى وجه الله • "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 777     | " لله أشد فرحا بتوبة عبده ٠٠٠ "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٨٢      | " لله تسعة وتسعون اسما ٠٠٠ "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۱۷۸     | " لما قضى الله حلقه استلقى ٠٠٠ "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 700     | " ما بين السما الدنيا والتي تليها مسيرة حمسماعة عام • • • "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 111     | " ما منكم من أحد الاسيكلمه الله ٠٠٠ "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ***     | " من أحبلقا ً الله أحب الله لقا ً ه ٠٠٠ "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 7 2 7   | " من زعم أن محمد رأى ربه ، فقد أعظم العربة على الله ٠٠٠ "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 101     | " من فاوفى الحجر الأسود "٠٠٠"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 727     | " نور أنى أراه "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 777     | " هل نرى رينا يوم القيامة ؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم ••• "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Y 3 Y   | " هل نرى رينا يوم القيامة ؟ قال نعم ٠٠"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|         | ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

## THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

| " واذا أبهض الله عبدا دعا جبريل ٠٠٠ "                             | 777   |
|-------------------------------------------------------------------|-------|
| " وان ربكم ليس بأعور • • • "                                      | 1 • ٢ |
| " ويشر الذين آمنوا أن لهم قدم صدى عند ربهم ، قال : ما قدموا من    |       |
| أعماليهم * • • • * "                                              | ۱۷۳   |
| " وسح كرسية السموات والأرض: علمه                                  | 779   |
| " والذى نفسي بيده ما أعطاهم سيئا هو أحب اليهم ولا أقر لاغينهم ••• | 170   |
| " ويلك تدرى من هذه ؟ امرأة سمح الله شكواها ٢٠٠٠ "                 | ٥٧    |
| " يا رسول الله أيضحك الرب ؟                                       | 11 Y  |
| " يا رسول الله ما تقول في الثعلب ؟ ٠٠٠ "                          | ٤١    |
| " يا رب القرآن العظيم ، ويا رب طه وياسين "                        | 1 T Y |
| " يا مقلب القلوب ثبت قلبي على دينك ٠٠ "                           | 1 Y • |
| " يا هناه تقرب الى الله ما استطعت ٠٠٠ "                           | 1.71  |
| " يأوتى بالموت يوم القيامة كأنه كبش أملح ٢٠٠٠ "                   | 777   |
| " يتجلى ربنا ضاحكا يوم القيامة • "                                | 717   |
| " يجي ُ القرآن شفيعا لصاحبه ٠٠ "                                  | 177   |
| " يخرج المهدى فيملا ً الأرض قسطا ٠٠٠٠ "                           | 1 40  |
| "ينزل ربنا كل ليلة الى سما الدنيا ٠٠٠٠"                           | ۲     |



## نالثا: فهرس الأعلام المترجم لهم

|         | حرف الجيم:                             | •     | حرفالألف:                |
|---------|----------------------------------------|-------|--------------------------|
| 197     | J                                      | Y     | ابراهيم آل المدبر        |
| 101_11  | <u> </u>                               | 1 1   | ابراهيم بن ميمون الموصلي |
| ١٠٧     | الجعد بن در هم                         | ۲۰.   | ابراهيم بن ميمون الصائع  |
| ٥٥      | جعده بن هبيره الأشجعي                  | ٤.    | ابراهيم الحربي           |
|         | جغفر بن المعتصم                        | ۱۷    | ابراهیم بن سیار النظام   |
| 737     | جند ب بن هناده أبو ذر                  | 11    | أبو بدر بن عطية          |
| ۹.      | جهم بن صفوان                           | Υ     | أحمد آل المدبر           |
| ۱۹۸     | جهيبر بن سعيد الأزدى                   | ) • Y | أحمد بن أبي دوآد         |
|         | حرفالحاء:                              | 11    | أحمد بن اسرائيل          |
| 1 7     | الحسن بـــن سهل                        | ١٤    | أحمد بن جعفر المتؤكل     |
| ٣٧      | الحسن بن علي الطوسي                    | ٤١    | أحمد بن حمدون الأعمش     |
| 11      | الحسن بن موسى بن نويخت                 | ۲۹    | أحمد بن حنبل             |
| 11      | الحسن بن وهب                           | ۳۷    | أحمد بن عبد وسالطرائفي   |
| ۱۳      | الحسين بن الضحاك                       | 3 7   | أحمد بن عمرو الشيباني    |
| 70 0 "" | حماد بن سلمه                           | ٦     | أحمد بن المتوكل          |
| 1 8     | حنبل بن اسحاق                          | 1 8   | أحمد بن محمد الأثرم      |
|         | حرفالخاء                               | ٤٩    | أحمد بن يحيي بن اسحاق    |
| 100     | خالد بن الوليد                         | ۱۲    | اسحاق بن ابراهيم الموصلي |
|         | ٣ حرف الزاى:                           | rr    | اسحاق بن راهيه           |
| ٣٦      | <br>زكريا بن أحمد البلحي               | 777   | أسماء بنت عميس           |
| ٥ )     | زاد ان بن ثابت السلمي                  | ١٤    | اسماعيل بن عمر القرشي    |
| ٣٤      | زياد بن معاوية / النابغة               | 16.   | أمية بن الصلت            |
|         | حرفالسين :                             | 777   | أنسبن مالك               |
| 0.      | ************************************** |       | حرفالبا:                 |
| 90      | سالم بن عبد الله                       |       |                          |
| 771     | سعید بن جبیر                           | ۲ • • | باذان أبوصالح            |
| 1 1 7   | سعيد بن فيروز الطائي                   | ٤Y    | بشربن غياث المريسي       |
| ٤٨      | سعیان بن عیینه                         | * *   | بیان بن سمعان            |

## THE PRINCE GHAZI TRUSTY TO FOR OUR ANIC THOUGHT

| Y ~ \ | Esc. 1011 CE                          | A (C) |                                 |
|-------|---------------------------------------|-------|---------------------------------|
| 101   | عمر بن شبه                            |       | سفياً ن الثو <b>ر</b> ي         |
| ۱۸    | م عمرو بن عثمان سيبويه                |       | سليمان بن الأشعث                |
|       | حرفالقاف:                             | 1.1   | سلیمان بن وهب                   |
| ٣١.,  | القاسم بن سلام البغدادي               |       | حرفالشين :<br>=======           |
| Υ     | القاسم بن هارون الرشيد                | ٥ ١   | شبابه بن سوار                   |
|       | حرفالكاف :<br>======                  |       | حرفالعين:                       |
| 107   | الكميت بن زيد                         | Υ     | ======<br>عاصم بن وهب           |
|       | ي .<br>حرفاللام :                     | ٤٨    | عباد بن العوام                  |
| 7 • 7 | = = = = = = = = = = = = = = = = = = = | ٤١    | عبد الرحمن بن معقل السلمي       |
| TIV   | لقيط بن عامر                          | ۱۸    | عبد العزيز بن يحي الكناني       |
|       | حرفالميم:                             | 17    | عبد الله بن أبي شيبة            |
| Y 0 A | مجاهد أبو الحجاج المخزومي             | 99    | عبد الله بن أحمد الكعبي         |
| Υ     | محمد آل المدير                        | 101   | عبد الله بن الحارث              |
| ٥٨    | محمد بن ابراهيم القاسمي               | 1 o Y | عبد الله بن عبيد الله القرشي    |
| 100   | محمد بن بحر الأصفهاني                 | 7 7   | عبد الله بن محمد الجحفي         |
| ۲ • • | محمد بن خازم التعيمي                  | 10    | عبد الله بن محمد بن عباس        |
| ٣٣    | محمد بن زياد ابن الأعرابي             | 171   | عبد الله بن مسلم بن قتيبة       |
| 191   | محمد بن اسائب الكلبي                  | 17    | عبد الله بن المقفع              |
| 191   | محمد بن شجاعبن الثلجي                 | ٣     | عبد الله بن هارون الرشيد        |
| ٦     | ٥٠ محمد بن عبد الله بن الرشيد         | ٠_٤ ٠ | عبيد الله بن عبد الدّريم الرازي |
| 109   | محمد بن علي الشودًاني                 | 10.   | عطائين أسلم القرشي              |
| 7 & 0 | محمد بن عمر الطلبرى                   | ٥ ٢   | عفان أبوعثمان البصري            |
| ۲ ۲   | محمد بن کرام                          | 107   | عكرمة أبوعبد الله البربري       |
|       | محمد بن المتوكل بن المعتصم            | 1 Y   | على بن اسماعيل الأشعري          |
| ٣٧    | محمد بن محمد الطوسي                   | 1.1   | على بن الحسين المسعودي          |
|       | محمد بن النعمان " شيطان               | ١٨    | على بن حمزة الكسائي             |
| ٣     | محمد بن هارون الرشيد                  | 07    | على بن عقيل البغدادي            |
| ٣١    | محمد بن هارون الفلاس                  | T1:   | على بن المديني                  |
| ١٧    | محمد بن الهذيل العلاف                 | 11    | عمر بن بحر الجاحظ               |
| 10    | سدد بن سرهد                           | 101   | عمر بن حماد                     |
| 7.8.7 | مسروق أبوعائشة الكوفي                 | 177   | عمر بن حمز ة                    |

| 1 1 4                                   | سلم البطين                                 |
|-----------------------------------------|--------------------------------------------|
| ۲۱                                      | معمربن المثني                              |
| * * * * * * * * * * * * * * * * * * * * | المغيره بن سعيد العجلي                     |
| 101                                     | المنذربن مالك أبونضرة                      |
| Y 0 •                                   | موسی بن اسماعیل                            |
| τ                                       | الموفق بن المتوكل بن المعتصم               |
| 119                                     | <b>میم</b> ون بن قیس                       |
|                                         | حرفالنون :<br>                             |
| 7                                       | تجدة بن عامر الحنفي<br>نجدة بن عامر الحنفي |
| ۱۷۳                                     | النضر بن شميل المازني                      |
| 0 11                                    | النعمان بن ثابت أبو حنفية                  |
| ۲۳                                      | نعيم بن حماد المروزي                       |
|                                         | حرفالها ً :<br>                            |
| ₩                                       |                                            |
| ٣                                       | هارون بن المعتصم بالله                     |
|                                         | هارون بن المهدى هارون الرشي                |
| ٤٧                                      | هاشم بن القاسم                             |
| 9 • ٢ •                                 | هسام بن الحكم الشيباني                     |
|                                         | حرفاليا <b>ً :</b><br>=====                |
| ١٨                                      | يحيى بن خالد البرمي                        |
| ۳.                                      | یحیی بن معین                               |
| . • 1                                   | يحيى بن يوسف الزمي                         |
| ۲۳                                      | يحيي بن يحيى الحنظلي                       |
| 101                                     | يزيد بن أبي زياد                           |
| ٤                                       | يزيد بن محمد المهلبي                       |
| <b>٤</b> ٨                              | يعقوب بن أبراهيم الكوفي                    |
| ١٨                                      | يعقوب بن اسحاق السكيت                      |
| 409                                     | يوسف بن عبد الله بن عبد البر               |
|                                         |                                            |

حرفالًالف =====

١) القرآن الكريم

٢) الابانه عن أصول الديانة: أبو الحسن على بن اسماعيل الأشعرى ،ادارة الطباعة

سمين. ٣) أبكار الأفكار: الا مدى تحقيق الدكتور أحمد المهدى ،كلية أصول الدين بالأزهر رسالة مقدمة لنيل درجة الدكتوراه ١٣٩٤٠هـ

٤) أبو حنيفة بين الجرح والتعديل : شاكر فياض ، رسالة مقد مة لنيل درجة الماجستير بجامعة أولقرى ، منتبة الجامعة رقم (٣٨)

٥) اجتماع الجيوش الاسلامية: ابن القيم الجوزية ، مطابع القرآن والسنة في بلسدة
 آمرتسر ٠

ر الله الأزرقي التقار : أبو الوليد محمد بن عبد الله الأزرقي التحقيدة (شدى ملحس المطابع دار الثقافة منة المكرمة / ط٣ / ١٩٧٨م

٧) الاحتلاف في اللفظ: الامام عبد الله بن مسلم بن قتيبة ، ضمن مجموعة عقائد د. السلف ، تحقيق الدكتور على النشار، وجسعه الطالبي •

٨) الأربعين في اصول الدين : محمد بن عمر الرازى ،تحقيق محيي الدين جبسر
 الكردى ،المطبعة العربية ط٢/ ١٣٤٤هـ

9) الارشاد: الامام الجويني ، تحقيق الدكتور محمد يوسف موسى ، على عبد المنعم مكتبة الخانجي / ١٩٥٠م

١٠) أساس البلاغة : أبو القاسم محمود بن عمر الزمخشري، مكتبة دار الكتبط٢/١٩٥٣م

١١) أساس التقديس: الرازي ،مطبعة مصطفى الحلبي / ١٣٥٤هـ

١٢) الاستبصار في نسب الصحابة الانصار: ابن قد امه المقدسي عندقيق على نويهض دار الفكر •

١٢) الاسبيعاب في معرفة الأصحاب: أبن عبد البر ،تحقيق على البجاوى ،نشــــر نهضة مصر •

١٤) أسد الغاب: على بن محمد الجزرى المعروف بابن الأثير ، تحقيق محمد البنا

١٥) الأسفار المقدسة : الدكتور على عبد الواحد ، نهضة مصر للطبع والنســر •

١٦) أسما النه الحسنى (لوامع البينات): الرازى التعليق ط عبد الرؤوف سعد نشر مكتبة الكليات بالأزهر / ١٣٩٦هـ

١٧) الأسما والصفات: البيهقي التعليق محمد الكوثرى ادار أحيا التراث العربسي بيروت •

١٨) الاصابه في تهييز الصحابة: ابن حجر العسقلاني ، وبهامشه الاستيعاب ،دار صادر ط١٨/١٨٨ه

۱۹) أصول الدين : عبد القاهر بن طاهر البغدادى ، مطبعة الدول استنبول ط۱ ۱ مطبعة الدول استنبول ط۱ ۱ مطبعة الدول استنبول ط۱

٢٠) الاعتقاد: البيهقي ،قدم له أحمد عمام الكلتب ،نشر دار الآلاق الجديدة بيروت ١٩٨١م

٢١) الأعلام: خير الدين الزركلي /ط٣

٢٢) ألاغاني: أبو الفرج الأصفه آني ،دار الثفافة بيروت /١٩٥٧م

- ٢٢) أفعال العباد: الامام محمد بن اسماعيل البحارى و ضمن مجموعة عقائد السلف ٢٤) الاقتصاد في الاعتقاد: أبو حامد الغزالي ، تقديم الدكتوعادل العوا ، دار الامًانة ط١/ ١٩٦٩م
- ٢٠) الاطليل: الاسام ابن تيمية ، ضمن الرسائل الكبرى ، دار احيا ً التراث العربي بيروت .
   ٢٦) انباه الرواه على انباه النحاه: الوزير جمال الدين أبي الحسن على القفطسي .
   تحقيق أحمد أبو الفضل ، مطبعة دار الدتب المصرية / ١٩٥٢م
  - ٢٧) الانباء في تاريخ الخلفاء / محمد بن علي بن العمراني 'تحقيق الدكتور قاسمهم السامرائي / ١٩٧٣م
  - ٢٨) الانساب للسمعاني: صححه عبد الرحمن اليماني ، دائرة المعارف العثمانية طا/ ١٩٦٦) ومخطوط مكتبة الحرم تحت رقم ٩٢٩
  - ٢٩) الانصاف: أبو بكر بن الطيب الباقلاني ، تحقيق محمد الكوثرى، مؤسسة الرسالية ط١/ ١٩٦٣م

#### حرفالباء ======

- ٣١) بدائع الفوائد: ابن القيم الجوزية عدار الكتاب العربي عبيروت
- ٣٢) البداية والنهاية ؟ ابن كثير ، مكتبة المارف بيروت /ط١٩٧٧/٢م
- ٣٣) البد والتاريخ : مطهر بن ظاهر المعدسي ، مطبعة برطرق / ١٩٩٩ \_ ١٩١٩م
- ٣٤) بغية الوعاه: جلال الدين السيوطي تحقيق محمد أبو الفضل تشر عيسك الحلبي / ط١/٩٦٤م
- ٥٦) بيان تلبيس الجهمية : ابن تيمية ،تصحيح محمد بن عبد الرحمن ، ط١/١٩١١هـ

#### حرفالثاء ======

- ٣٦) تاج العروس: محمد مرتضي الزبيدى ،منشورات دار مكتبة الحياة بيروت ط ١٠٣٦/ اهـ ٣٧) التاج في أخلاف الملوك: الجاحظ ،تحقيق فوزى عطيه الشركة اللبنانية للكتاب
  - ٣٨) التاج في الحلاف الملوك ، الجافط المحليق فورى فقية العربية المحلح وتعليده عبد الكريم شرف الدين ١٩٦٣/٢٧ م
    - ٣٩) تاريخ الأد بالعربي: أحمد حسين الزيات ،دار نهضة مصر ط١
    - ٤٠) تاريخ الأد بالعربي: كارل بروكلمان ، ترجمة الدنتور عبد الحليم النجار ، دار المعارف ٩٦٩ الم
  - ٤١) تاريخ الأدب العربي في العصر العباسي الأول: الدكتور ابرا يم أبو الحسب دار الفكر العربي ١٩٧٤م
  - ر السر السري على المراسيات على المراهيم حسن المكتبة النهضة المصرية ط١٩٦٢/١٩١ المريخ الاسلام السياسي: حسن ابراهيم حسن المكتبة النهضة المصرية ط١٩٦٢/١٩١
- ٤٣) تاريخ بغداد : أبو بكر أحمد بن على بن الحطيب البغدادى ، دار الكتاب العربي

- ه ٤) تاريخ جر جان : السهمي ،نشر عالم النتب ط١ بيروت ١ ٠ ٩٤هـ
- ٤٦) تاريخ الجهمية والمعتزلة: العلامة جمال الدين القاسمي مولسة الرسالة ط١ ١
- ٤٧) تاريخ الحداء: جمال الدين أبي الحسين على القفطي ، مكتبة المثنى ببغداد •
- ٤٨) تاريخ الخلفاء: السيوطي ،تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد ، مطبعــــة السعاده بمصر ط١٩٥٢/١م
- ٤٩) تاريخ دمشق: ابن عساكر ،محطوط مئتبة الجامعة رقم ٢٢٣٨، والمطبوع فمسن تحقيق محمد أحمد دهمان •
- ه) تاريخ الرسل والملوك (أوتاريح الأمم والملوك) : حمد بن حرير الطبرى الحقيق محمد أبو الفضل ابراهيم ادار المعارف بمصرطا
- ۱ ه) تاريخ عثمان بنسعيد الدارمي: تحقيق ألدكتور أحمد نور سيف ،نشر مركز البحث العلمي ، جامعة أم القرى ، دار المأمون للتراث •
- ٥٢) التاريخ الكبير (أوتهذيب تاريخ ابن عماكر) صححه عبد العادر أفندى بدران مطبعة روضة الشام ١٣٣٢هـ
- ٣٥) تأريخ المذام بالاسلامية : محمد أبوزهره ،دار الفكر العربي مطبعة السعادة ·
  - ٥٤) تأويل مختلف الحديث: ابن قتيبة ،دار النتاب العربي ، بيروت •
  - ه ه) تذكرة الحفاظ: الامام الذهبي ، دائرة المعارف العثمانية ط٣/١٩٥١م ·
    - ٥٦) الترك في مؤلفات الجاحظ: زكريا تتابجي ، دار الثقافة ، بيروت •
  - ٧٥) التسميل في علوم التنزيل: الأمام أبي القاسم محمد الغرناطي ، تحقيق محمد عبد المنعم اليونسي ، ابراهيم عطوه ، دار الكتب الحديثة
- ٠٥ )التعريفات: على بن محمد الجرجاني ،نشر مصطفى البابي الحلبي بعصر ١٣٥٧هـ
- ٩٥) تفسير الحازن المسمى لبابالتأويل في معاني التنزيل : على بن محمد البغدادى نشر مصطفى البابي الحلبي ط٢/١٩٥٥م
  - ٦٠) تفسير الرازى: محمد بن عمر الرازى ،دار الفكر ،ط١/١٠١هـ
- ٦١) تفسير الطبرى: تحقيق محمد شاكر ،أحمد شاكر ،دار المعارف بمصر ط١٩٦٨/٣
  - ٦٢) تفسير القرآن العظيم: ابن كثير ، مطبعة مصطفى البابي الحلبي •
- 15) التقييد والايضاح شرح مقدمة ابن الصلاح: للعراقي ،تحقيق عبد الرحمن بـــن محمد عثمان ،نسر المكتبة السلفية ١٩٦٩م
  - ٦٥) تلبيس ابليس: أبو الفرج بن الجوزى ادارة الطباعة المنيرية
  - ٦٦) التنبيه والرد: أبو الحسين محمد الملطي ، تحقيق الكوثري ، ١٩٦٩
  - ٦٧) تنوير المقبا على هامش الدر المنثور: السيوطي انشر محمد أمين د مج بيروت ١
    - ٦٨) تهذيب التهذيب: ابن حجر عدائرة المعارف النظامية في الهند ١٣٢٧هـ
    - ٦٩) التوحيد : ابن حزيمة ،تحقيق محمد خليل هراس ، دار الفكر ط١٩٧٣/١م

حرف الثاء

٧٠) الثقافة الاسلامية : المستوى الرابع (٤٠١) جامعة أم القرى كلية الشريعـــة٠

٧١) جامع الترمذى (سنن الترمذى) معشرح نحفة الأحوذى: محمد عبد الرحمسن مبارك فورى ،دار الكتاب العربي ،بيروت ،مصور عن الهندية •

ببرك كورى المركبي المركبي المركبي المركبي المركبي المركبية المركب

٧٢) الجامع لأحلام القرآن: محمد الفرطبي ،دار المتاب العربي القاسرة ط١٩٦٧/١٩م

٧٣) الجرح والتعديل: أبن أبي حاتم ، دائرة المعارف العثمانية ط١٣٧٢/هـ

٧٤) جلا ً العينين في محاكمة الأحمدين : نعمان خير الدين الشهير بالألوسيي البغدادي عدار النتب العلمية عبيروت

٧٥) جهم بن صفوان : حالد العلي ،دار الارشاد بغداد ١٩٦٥م

## حرفالحاء

======

٧٦) حادى الأرواح الى بلاد الأفراح: ابن القيم الجوزية المتعليق محمد حيد رابيع مكتبة النهضة المكرمة ط٣٩٢/٣١هـ

٧٧) حضارة العرب: غوستا ف لوبون ، ترجمة عادل زعيتر ، مطيعة عيسى البابي ، حلب

٧٨ ) حياة حيوان الكبرى : كمال الدين الدوميرى ،المكتب الاسلامي •

٧٩) الحيده: الامام عبد العزيز النناني تصحيح اسماعيل الأنصارى ، توزيع رئاسية البحوث العلمية: الرياض

### حرفالخاء

----

٠٨) المخلافة العباسية في عصر الفوضى العسدرية : الدكتور فار وق عمر مكتبة المثني بغداد ط٢/٩٧٧م

### حرفالدال

======

٨١) دائرة المعارف الاسلامية : النسحة العربية ،تحرير ابراهيم خورشيد ،أحمسد الشنتناوى ، الدكتور عبد الحميد يونس ،الشعبط٢

٨٢) در تحارض العقل مع النقل: ابن تيمية ، تحقيق رشاد سالم ط١١ ١٩٨٠

٨٣) الدر المنثور في التفسير بالمأثور: السيوطي ،نشر محمد أمين دمج ، بيروت

٨٤) دول الاسلام : الذهبي ،تحفيق فهيم شلتوت ،محمد ابراهيم ،الهيئة المصرية العامة للكتاب / ١٩٧٢م

٥٨) دولة بني العباس: شاكر مصصفى ، وذالة المطبوعات الكويت ط١٩٧٢/١م

## حرفالراء

----

٨٦) الرد على بشر المريسي: الدارمي ،ضمن مجموعة عقائد السلف •

٨٧) الرد على الجهمية: الدارمي ، ضمن مجموعة عقائد السلف •

٨٨) الرد على الزنادقة والجهمية: أحمد بن حنبل ،ضمن مجموعة عقاود السلف •

٨٩) الرد على المنطقيين: ابن تيمية ،ادارة ترجمان السنة ،الاهور باكستان ٩٧٧م ٩٠) الرسالة التدمرية: ابن تيمية ،نشر قصي محب الدين الخطيب ،المطبعــــة السلفية ، القاهرة ١٣٨٧هـ

٩١) الرسالة الحموية : ابن تيمية ، مطبعة المدني

9٢) الرسالة المستطرفة: محمد بن جعفر الكتاني ،دار الكتب العلمية ط١٤٠٠/٢هـ هـ 9٢) الروضة الندية شرح العقيدة الواسطية: زيد بن عبد العزيز بن فياض ،مطابع الرياض ط١٣٧٧/١هـ

حرف الزاي

٩٤) زاد المسير: ابن الجوزي ،المكتب الاسلامي ط١٩٦٥/١م

#### حرفالسين -----

٩٥) سلسلة الأحاديث الصحيحة: ناصر الدين الألباني ،المكتب الاسلامي ٠

٩٦) سلسلة الأحاديث الضعيفة : ناصر الدين الألباني ،المكتب الاسلامي •

٩٧)سنن ابن ماجه: تحقيق محمد فواد عبد الباقي دار احيا ً الكتب العربية الحلبي

٩٨) سنن أبي داود: تحقيق عادل السيد ،عزت الدعاس ،دار الحديث حمص سورية

٩٩) سنن الدارمي: نشر دار احيا السنة النبوية مطابع الفجر الحديثة حمصط ١٧/١م

١٠٠) السنة: ابن أبي عاصم الشيباني ومعه طلال الجنة في تخريج السنة بقلم الألباني المكتب الاسلامي ط ١٩٨٠/ ١م

المستباد سارمي في المركزية بالمنظم النبلاء : الذهبي عصورة ميدرفيلم تصوير دار المأمون للتراث عدمشت المكتبة المركزية بجامعة أم القرى رقم ٢٢٣٧

## حرفالشين

١٠٢) شذرات الذهب في أخبار من ذهب: أبو الفلاح عبد الحي بن العماد الحنبلي منشورات دار الآفاق الجديدة ، بيروت

مرح الأصول الخمسة : القاضي عبد الجبار الهمذاني ، تحقيق الدكتور عبد الكريم عثمان ، مكتبة وهبة ، القاهرة ط ١٩٦٥/١م

١٠٤) شرح حديث النزول: ابن تيمية ،المكتب الاسلامي ط١٩٦١/٣١م

١٠٥) شرح العقيدة الأصفهانية : ابن تيمية ،قدم له حسين مخلوف ،دار التبالحديثة

١٠٦ ) شرح العقيد الطحارية: ابن أبي العز الحنفي ، تحريج الألباني ، المكتبب الاسلامي ط٥/٩٩٩ هـ

١٠٧) شرح العقيدة الواسطية : محمد الهراس ،عبد الرزاق عفيفي ،منشأة المعارف بالاسكندرية ط١٩٧١/٤م

بورسسه ريد عدد المراس ، مطبعة ابن القيم الجوزية ، شرح الدكتور محمد الهراس ، مطبعة

الامام ، مصر • المواقف : الشريف على الجرجاني : تحقيق الدكتور أحمد المهدى ، مكتبة الازهر •

١١٠) الشريعة : محمد بن عبد الله الآجري ،تحقيق محمد حامد الفقي ،مطبعة أنصار السنة المحمدية بمصر ١٣٦٩هـ

١١١) الشعر والشعراء: ابن قتيبة ، تحقيق أحمد شاكر ،دار المعارف بمصر ١٩٦٦م

## حرفالصاد

111) المحاح: اسماعيل الجوهرى ، تحقيق أحمد عبد الغفور عطار ط١٩٧٩/٢م الله المحاح : اسماعيل الجوهرى ، تحقيق الدكتور محمد الأعظمي ، شركة الطباعة العربيسة السعودية / الرياض ط١/ ١٩٨١م

١١٤) صحيح أبوعوانه: يعفوب بن اسحاق الاسفرايني ، دار المعرفة ، بيروت

١١٥) صحيح الترغيب والترهيب: الألباني ،المكتب الاسلامي ط١٩٨٢/١م

١١٦) صحيح مسلم بشرح النووى ، المطبعة المصرية ومكتبتها "

١١٧) الصفات: الامام على بن عمر الدارقطني ، تحقيق عبد الله الغنيمان ط١/٢٠٤هـ

## حرفالضاد

١١٨) ضحى الاسلام: أحمد أمين ،مكتبة النهضة المصرية ، ط١/ط٦

## حرب الطاءً

١١٩) طبقات الحفاظ: السيوطي ،تحقيق على محمد عمر ، مكتبة وهبة ٩٧٣ م

١٢٠) طبقات الحنابلة: القاضي أبي الحسين بن أبي يعلى ،نشر محمد حامد الفقي ١٥٩٥م

١٢١) طبقات الشعراء: ابن المعتز ،تحقيق عبد الستار أحمد ،دار المعارف بمصــر

١٢٢)طبعات الشافعية: تاج الدين السبكي ،تحقيق عبد الفتاح مدمد الحلو ،محمود محمد الطناجي طا/١٩٦٤م

١٢٣) طبقات الفقها الشافعية: أبوعاصم محمد العبادى ، ١٩٧٤م

١٢٤) طبقات المفسرين : محيي الدين محمد الداروردى ، تحقيق علي محمد عمر ، نشر مكتبة وهبه ط١/ ١٩٧٢م

١٢٥) طرح التثريب: عبد الرحيم بن حسين العراقي ، دار المعارف ،حلب •

## حرفالعين

١٢٦) العالم الاسلامي في العصر العباسي : الدكتور حسن أحمد محمود ،الدكتور أحمد الشريف ، دار الفكر العربي ط١٩٧٣/٢م

١٢٧) العبر: الذهبي التحقيق فواد السيد ١٩٦١م

١٢٨) عرش الرحمن ويليه مجموعة الرسائل والمسائل: ابن تهوية ، مطبعة المنار بمصـــر .

١٢٩) العصر العباسي الأول: شوقي ضيف ،دار المعارف بمصرط ٢

١٣٠) العصر السباسي الثاني: شوقي ضيف دار المعارف بمصرط ٣٠

١٣١) عقائد السلف: الدكتور على سأمي النشار ، عمل الطالبي ، مكتبة المعارف بالاسكندرية

١٣٢) العلوللعلي الغفار: الذهبي المدينة الرحمن محمد عثمان المكتبة السلفية المدينة المنورة ط١٩٧٠/ وطبعة دار الفكرط٢ /١٩٧٠م

١٣٢) العلل المناهية : ابن الجوزي ، تحقيق ارشاد الحق الأثرى ، ادارة ترجمان السنة ، لا هور •

١٣٤)عون المسعبود شرح سنن أبي داود: ابن فيم الجوزية ، نشر محمد الكتبي ط٢/٩٦٩م

### حرفالغين

١٣٤) غاية المرام: الآمدي ، تحقيق حسن محمود عبد اللطيف ، المجلس الأعلس للشوُّون الاسلامية ، القاهرة ، ١٩٧١م

### حرفالفاء

١٣٥) فتح البارى: ابن حجر ، ترقيم محمد فواد عبد الباقي ، دار المعرفة بيروت لبنان ١٣٦) فتح القدير: محمد الشوكاني ،دار الفكر للطباعة والنشر •

١٣٧) الغرق بين الغرق: عبد القاهر البغدادى: تحقيق محمد محيي الدين عبسد الحميد ، دار المعرفة بيروت

١٣٨) فرق وطبقات المعتزلة: تحقيق علي سامي النشار ،عصام الدين محمد على ،دار المطبوعات الجامعية ١٩٧٢م

١٣٩) الفصل وبهامشه الملل والنحل: ابن حزم ،دار المحرفة ،بيروت ط٢/ ١٩٧٥م ١٤٠) فضل الاعتزال وطبعات المعتزلة: أبو القاسم البلخي ، القاضي عبد الجبار ، الحاكم الجشيمي ، تحفيق فواد السيد ، الدار التونسية للنشر ١٩٧٤م

1٤١) الفقه الأكبر: الامام أبي حنيفة ، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان ، ٩٧٩ م ١٤٢) الفهرست: ابن النديم ، دار المحرفة بيروت لبنان

#### حرفالكاف ======

١٤٣) الكامل في التاريخ : علي بن محمد الشيباني المعروف بابن الأثير، نشر دار

الكتاب العربي بيروت ١٩٦٥م ١٤٤) كشف الأستار عن زوائد البزار على الكتب الستة: الحافظ نور الدين الهيثمـــي تحقيق حبيب الرحمن الأعظمي ، مؤسسة الرسالة ط١ / ٩٧٩ ام

١٤٥) كشف الخفا: محمد العجلوني ،داراحيا التراث العربي ،بيروت ط١١٥١/١هـ

## حرفاللام

١٤٦) اللباب: عز الدين ابن الأثير الجزرى ،دار صادر بيروت ، نشر مكتبة القسدس بالقاهرة ١٣٥٧هـ

١٤٧) لسان العرب: ابن منظور ،نشر دار لسان العرب ، بيروت

١٤٨) لسان الميزان : ابن حجر ، منشورات مؤسسة الأعلمي للمطبوعات ،بيروت ط١/٢٧م ١٤٩) لوامع الأنوار البهية وسواطع الأسرار الأثرية : محمد السفاريني ، طبع على نفقهة

آل ثان

- ١٥٠) متشابه القرآن: القاضي عبد الجبار الهمذاني ، تحقيق الدكتور عدنان زرزور دار التراث ، القاهرة
- ١٥١) منتصر سنن أبي داود ومعالم السنن لأبي سليمان الخطابي ، وتهذيب الامام ابن القيم الجوزية ، تحقيق محمد جامد الفقى ، مكتبة السنة المحمدية
  - ١٥٢) مجموعة الرسائل الكبرى: ابن تيمية ،لجنة التراث العربي
- ۱۹۳) مجموع الفتاوى: ترتيب عبد الرحمن بن قاسم النجدى وولده ، دار المعارف ، الرياط ط١/١٨٨م
- ١٥٤) مختصر الصواعق المرسلة: ابن القيم الجوزية ، توزيع ادارات البحوث المعلمية الرياض
  - ١٥٥) مدارج السالكين بين منازل اياك نعبد واياك نستعين : ابن القيم الجوزيـــــة تحقيق محمد حامد الفقي ،مطبعة السنة المحمدية ١٢٧٥هـ
  - ١٥٦) المدحل الى مذّهب الامام أحمد : عبد القادر بن بدران الدمشقي ، صححــه وعلى عليه عبد الله التركي ، مؤسسة الرسالة ط١٩٨١/٢م
- ١٥٧) مذاهب الاسلاميين: الدكتور عبد الرحمن بدوى ،دار العلم للملايين ط١/٩٧٩م
  - ١٥٨) مرآة الجنان وعبرة اليقطان: الامام أبو محمد عبد الله اليافعي اليمني ، منشورات الأعلمي للمطبوعات ، بيروت ط٢/١٩٥٠
  - ١٥٩ )مروج الذهب: علي بن الحسن المسعودى، تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد دار الفكر ٠
- ١٦٠) المستدرك على الصحيحين: الامام أبي عبد الله الحاكم، ويليه التلحليس للذهبي دار الكتاب العربي ، بيروت
  - ١٦١) مسند أبي بكر: السيوطي ،الدار السلفية بومباى الهند ط١٩٨١/٢
    - ١٦٢) مسند الأمام أحمد : تحقيق أحمد شاكر ، دار المعارف ١٩٥٠
  - ١٦٣) مشكل الحديث: الامام أبي بكربن فورك ، دار الكتب العلمية بيروت ١٩٨٠م
  - ١٦٤) المصنف في الأحاديث والآثار: الحافظ عبد الله بن أبي شيبة ، تحقيق الاستاذ عامر العمرى الاعظمي ، الدار السلفية ، الهند
    - ١٦٥) معجم الأدباء: ياقوت ، الطبعة الأحيرة ، مطبعة دار المأمون
  - ١٦٦) المعجم المفهرس لالفاظ القرآن الكريم: وضعه محمد فواد عبد الباقي ، مطابـــح الشعب ١٩٦١م
  - ١٦٧) المغني في أبواب التوحيد: القاضي عبد الجبار، قرّم نصه ابراهيم الانّبارى، اشراف الدكتور طه حسين، مطبعة دار النتب ط١٩٦١/١م
- ١٦٨) مغني اللبيب: ابن هشام ،تحقيق محمد محيي الدين ، دار احيا التراث العربي
  - ١٦٩) مفاتيح الفقه الحنبلي: الدكنور سالم على الثقفي ط١٣٩٨/هـ
  - ١٧٠) مقالات الاسلاميين: أبو الحسن على الأسعرى ،تحقيق محمد محيي الديسن عبد الحميد ط١٩٥٠/١
  - . المقالات والفرق : سعيد بن عبد الله الأشعرى القمسي ، تحقيق الدكتور محمد جواد مشكور ، مطبعة حيدرتي بطهران
    - ۱۷۲) مقد مة ابن حلد ون تتحقيق المستشرق أم مكاترسير عن مطبعة باريس ١٩٧٠ مكتبة لبنان بيروت ، ونشر المكتبة التجارية الكبرى بالقاهرة
  - سبب عبد ل بيروك ، وصر عصب التباري بالمام أحمد : أحمد بن ابراهيم المقد سسي مخطوط ، مكتبة الحرمين رقم ١١٤

١٧٣) ملحق الجهمية: أبود اود السجستاني ، ضمن مجموعة عقائد السلف ١٧٣) الملل والنحل: أبو الفتح محمد بن عبد الكريم الشهرستاني ، تحقيق محمسد الديلاني ، دار المعرفة ، بيروت ط١٩٨٠/٢

١٧٥) منحة المعبود في ترتيب مسند الطيالسي أبي داود ، تحقيق أحمد عبد الرحمن البنا ، دار التب العلمية ، بيروت ط١٤٠٠/ هـ

١٧٦) موافقة صحيح المنقول صريح المعقول: ابن تيمية ،تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد ، محمد حامد الفقي ، مطبعة السنة المحمدية ١٣٥١هـ

١٧٧) ميزان الاعتدال: أبوعبد الله محمد الذهبي ، تحقيق علي البجاوى دار المعرفة بيروت

## حرفالنون

١٧٨) النجوم الزاهرة: جمال الدين أبي المجاسن يوسف بن تغرى بردى الأتابكـــي مطبعة دار النتاب المصرية بالقاهرة ط١/٤٥٣هـ

١٧٩) نقد المنطق: ابن تيمية ،تحقيق سليمان الصنيع ، محمد عبد الرزاق عمزة تصحيح محمد حامد الفقي ، مطبعة السنة المحمدية ط١/٣٧٠هـ

١٨٠) نهاية الأقدام في علم الكلام: الشهرستاني ،حرره وصححه الفرد جيوم ، مكتبسة المثنى بغداد

#### حرف الواو ----

۱۸۱)الوافي بالوفيات: صلاح الدين خليل بن أيبك الصغدى ،اعتناء محمد يوسف نجم ،النشرات الاسلامية أسسها هلموت ريتر ١٩٧١م وفيات الأعيان: أحمد بن حلاان ، تحقيق الدكتور احسان عباس ، دار الثقافة بيروت

حرفاليا ً

١٩٧٢) اليهودية : الدكتور احمد شلبي ط١٩٧٢/٣



## خامسا: فهرس الموضوعـــــات

شكر وتعدير

المقد ميسة

الباب الأول

التعريف بالامام الدارمي X = ۱ - ۲ ه

الفصل ألاَّ ول: عصر الامام الدارمي X كماً

المبحث الأول: الحالسة السياسيسة

المبحث الثانى: الحالة الاجتماعية

الم بحث الثالث: الحالة الفكريـــة

. الفصل الثاني: حياة الأمام الدارمي

المبحث الأول: اسمه وكنيته ولفيه ونسبته وميلاده ووفاته

المبحث الثاني: نشأته العلمية ،رحلاته ،شيوحه ، وأهم من تلقي

الحلم عنهم

المبحث الثالث: تلاميذ الامام الدارمي

الفصل الثالث : ثقافة الامام الدارمي ومولفاته

الفصل الرابع: ترجمة بشر بن عات العريسي الفصل الرابع : ترجمة بشر بن عات العربيسي

======

الفصل الأول: الصفات عند السلف وأسباب الاختلاف فيها

المبحث الأول: الصفات عند السلف

المبحث الثاني: أسباب الاحتلاف في الصفات

الفصل الثاني: منهج الامام الدارمي في الدفاع عن عقيدة السلف

ي المبحث الأول: منهجه في تقرير العقيدة

المبحث الثاني: منهجه في الرد على شبه المخالفين

الفصل الثالث: د فاعه عن عقيدة السلف في أسما الله تعالى

12\_1 9\_5 10\_1. 11\_37 T1\_10 1 Y\_17 TO\_TA T 7\_K 7 20\_ 74 13\_10 177\_01 78\_08 ه ه\_ ۷ه 76\_01 VE\_70 Y1\_11 YE\_7Y A Y\_\_Y 0

|                                                                                 | FOR QUR'ANIC THOUGHT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|---------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| : : !!                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| الصعحــــه                                                                      | الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۲۷_۱۸                                                                           | \$<br>المبحث الأوّل: في الاسم والمسمـــــى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۸٥_٨٢                                                                           | المبحث الثاني: اسماء الله توقيفية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۸٧_٨٦                                                                           | المبحث الثالث: صلة الأسماء بالصفات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 111 <u>~</u> \\                                                                 | الفصل الرابع: د فاعه عن عقيدة السلف في صفات الله تحالى   الفصل الرابع : د فاعه عن عقيدة السلف في صفات الله تحالى  الفصل الرابع : د فاعه عن عقيدة السلف في صفات الله تحالى  الفصل الرابع : د فاعه عن عقيدة السلف في صفات الله تحالى  الفصل الرابع : د فاعه عن عقيدة السلف في صفات الله تحالى  الفصل الرابع : د فاعه عن عقيدة السلف في صفات الله تحالى  الفصل الرابع : د فاعه عن عقيدة السلف في صفات الله تحالى  الفصل الرابع : د فاعه عن عقيدة السلف في صفات الله تحالى  الفصل الرابع : د فاعه عن عقيدة السلف في صفات الله تحالى  الفصل الرابع : د فاعه عن عقيدة السلف في صفات الله تحالى  الفصل الرابع : د فاعه عن عقيدة السلف في صفات الله تحالى  الفصل الرابع : د فاعه عن عقيدة السلف في صفات الله تحالى  الفصل الرابع : د فاعه عن عقيدة السلف في صفات الله تحال الله ت |
| ١٣٨_٨٩                                                                          | X المبحث الأول : الصفات العقلية الذاتية X                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 9 <b>ለ_</b> 9 •                                                                 | ×<br>مفــــة العلـــم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 1 • 0 _ 9 9                                                                     | X<br>مفة السمع والبصــــر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 184_1.7                                                                         | وفة الكــــــلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                 | وتشتمل على المسائل التالية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 1 • Y_1 • 7                                                                     | التمهيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 111-1.4                                                                         | معنى كلام الله عند الجهمية والمعتزلة ومناقشة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                 | )<br>الامام الدارمي له •<br>الامام الدارمي له •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 110_117                                                                         | مسألة الحرف والصوت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 188_187                                                                         | مسألة خلق القسرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 174_179 170_179 170_179 170_179 171_170 171_170 171_170 171_170 171_170 171_170 | احتجاج الدارمي على الوافغة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 179_179                                                                         | المبحث الثاني: الصفات الذاتية الحبرية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 180_18.                                                                         | مفــــة الوجــه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 107_167                                                                         | صفة اليد يـــــن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 178_10A                                                                         | صفة اليمين والكــــف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 177_170                                                                         | صِفة الأصـــابـح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 179_17                                                                          | صفة القدم والرجـــل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| **************************************                                          | المبحث الثالث: الصفات الفعلية الخبرية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 198_1A1                                                                         | منشأ تأويل الصفات الفعلية الخبرية عند الجهمية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 199_190                                                                         | صفة الاستـواءُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |





| الصفحــــة | X<br>==================================== | الموضوع                              |
|------------|-------------------------------------------|--------------------------------------|
| r. 9 _r    | x                                         | صفة النـــــزول                      |
| 110_11.    | ×                                         | صفة المجي ً والاتيان                 |
|            | <b>x</b>                                  | صفة القبطة                           |
| Y          | <b>x</b>                                  | صفة الضحــــــك                      |
| 777_777    | <b>X</b>                                  | د فاعه عن باقى الصفات                |
| 11.41      | x<br>تأويل المريسي للكرسي والعرش          | المبحث الرابع: رد الامام الدارمي على |
| 772_779    | X                                         | رد الدارمي على تأويل المريسي         |
| 18170      | x<br>للعسرش                               | رد الدارمي على تأويل المريسي ا       |
| 137_121    | ×                                         | المبحث الخامس: الــــروـة            |
| 777        | ×                                         | الحاتمـــ                            |
| . ۲٦٨      | ^                                         | الفهارس                              |
| 172_377    | ×                                         | ا أولا: فهرس الآيات الكريمة          |
| Y          | ×                                         | نانيا: فهرس الأحاديث والآثار         |
|            |                                           | ثالثا: فهرس الأعسلام المترجم         |
|            | x                                         | رابعا: فهرس المراجع                  |
|            |                                           | <del>-</del>                         |
|            | X                                         | خامسا: فهرس الموضوعات                |
|            | X                                         |                                      |
|            | X                                         |                                      |
|            | x                                         |                                      |
| •          | ×                                         |                                      |
|            | ×                                         |                                      |
|            | x                                         |                                      |
|            | ×                                         |                                      |
|            | ×                                         |                                      |
|            | <b>x</b>                                  |                                      |
|            | ×                                         |                                      |
|            | <b>x</b>                                  |                                      |