(TEN) 2001 ( 7 1 1 7 7 5 1 1 2 4 7 6 1

THE PRINCE CHAZITRUST FOR QURANIC THOUGHT

عبدالكريم الخطيب

الذي حيناً)

دارالنكرالعربي







276112571177715735112506

THE PRINCE ANA TORUST FOR QURAMIC THOUGHT

عَبِدالكريمُ الخطياتِ عَبِدالكريمُ الخطياتِ

|   | المية الحامة الكثية الأمكندية |
|---|-------------------------------|
|   | تم العزب ذي 23.5200           |
| 8 | زنم السجيل:                   |

المنان الانسانية وينى الأنب باء

297.63 - 1 2 2 الطبعة الثانية



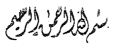
General Organization Of the Alexandria Library (GOAL)

Bibliotheca Alexandrina

ملت نمانطئية والنشر دارالفك رالعتريي THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT



|                | COLUMBATION ASSESSMENT THAN THE TRANSPORT AND THE COLUMBATION OF THE   |
|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1              | his bishing Wahite                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                | <ul> <li>いでいておりません。他のはよりも、モニック・アングルが、アングルでは、他のでは、ままだなことと言うなが、一般のはよっている。<br/>では、ままたは、これでは、これでは、これでは、これでは、これでは、これでは、これでは、これで</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                | The same and a supple of the s |
| 4.000          | TO THE AND THE AND THE AND THE AND THE PROPERTY OF THE PROPERTY AND THE ADDRESS OF THE ADDRESS O |
| DECEMBER OF SA | The state of the s |
| ř              | MENT AND PORCE AND THE STORY OF |



أشهد لقد ظلمت نفسى، إذ أقدمت على هذا العمل ، بعد أن ظللت سنين كثيرة أتهيبه، وأحاذر الإقدام عليه!

فإن الحديث عن الذي صلى الله عليه وسلم و إن يكن طلبة النفس فى كل حين، و رغيبتها فى كل حال حد فقد كان الهمس به ، والتخافت فيه أحب إلى قلبى ، وأرضى لمشاعرى وأروح لنفسى ، . . . إذ كنت أدع لخواطرى الانطلاق فى مغانى السيرة النبوية ومجانبها ، إلى المدى الذي تقدر عليه ، دون أن آخذ نفسى بمنهج ، أو أفف بها عند مورد . بل كان لها أن ترود كل منهج ، وترد كل مورد ، و تنتقل من حال إلى حال كما يتنقل النبحل ، بين ألوان الزهر !!

0 0 0

ولا أدرى ماذا حدث حتى انتقل هذا الجديث الهامس الحافت من سيرة الرسول، الذى كان بينى وبين نفس ينساب فى مسارب الشمير، ويسرح بين حنايا المعدر لا أدرى كيف انتقل هذا الحديث الهامس الحافت، إلى هذه السورة المسموعة المقروءة فى هذا الحكتاب، الذى يجده القارىء بن يديه؟؟

فلقد كنت حريصاً أشد الحرص على أن أظل قارئاً أومستمماً لسيرة الرسول صلى الله عليه وسلم دون أن أكون مقرئاً أو مسمماً لها يوماً من الأيام ا

إنى أعرف حق المعرفة جلال هذا المقام، وأقدره قدره من الاحترام والتوقير، كما أعرف حق المعرفة ما ينبغى اسيرة الرسول الكريم من حرمة وتصون من أن يباح حماها لكل من يقول بعلم و بغير علم، ولكل من يرتاد حماها الراد أو بغير زاد ا

فليس كل من عرف طرفاً من سيرة الرسول، وضم صدره على حبه والولاء له؛ بقادر على أن يسور مناعره وأحاسيسه. وأن ينقل ما بنفسه من معانى الجلال والعظمة التي تفيض عليه من جلال النبوة وعظمتها إلى كلمات مسموعة · .

مَثْرُوءَهُ ، وَأَن يِنفُض مَابِصَدُرِهُ مِن مَشَاعَرِ الحَبِ وَالْوَلَاءَ عَلَى الْأَسْطَرِ الَّتِي يُسُوفُ بِهَا صَفْحَاتُ ، ثُمْ يَجْعَلُهَا كَتَابًا فِي السَّيْرَةُ ! !

ولوكان ذلك مما يقع فى الإمكان، أو لووقع جاء مجىء الرضاوالقبول لأخرج كل مسلم كتاباً عجباً من أعماقه ؛ فى تلك السيرة الكريمة ، ولكانت هذه الكتب آية الآيات فيما تحمل من معانى الحب السادق ، التي ضمت عليها صدور المسلمين للنبي الكريم !

و لكن ما فى الصدور شىء ، وما تستطيع أن تحمله الـكلمات من هذا الشيء-شيء آخر !!

فكيف إذا كانت المعانى من السمو والمكال ، وكانت المشاعر من الصدق والعمق على هذا النحو الذي يجده من يطوف بحمى النبوة ، ويطالع أنو ارها ؟؟

إن ما تأخذ الكلمات هنا من هذا لجلال ، وما تحمل من تلك المعانى لايكون الاكما يأخذ القلم من ماء البحر ، وإلاكما تممك البد من شعاع السمس ، أو تلتقط الدين من ضوئها 1

0. 8 8

فإذا ماتهيبت هذا الموقف ، وأخذتنى منه رهبة ، فليس ذلك إلا لأنى أعرف للموقف جلاله ، وأقدر خطره ، وخطر العثار فيه ا

إن العثرة هنا بلقاء مشهورة ، تتلظ مها الشفاه ، وتشرع لها الأقلام ، ويكثر من أجلها الطعن والقتال ! . . فلا يقال للمائر لعاً ، ولا تقبل منه معذرة . . ! إذ كان ذلك العثار محمولا عند أكثر الناس على أنه تطاول على مقام الرسول ، وتجديف عليه . .

وقد يحسن الظن عند بعض الناس فيغفر الزلة ، ويثميل من العثرة ، و المكنه لا يخل صاحبها من الرمى بالجهل أو الاستخفاف .. وقد بشتط بعض آخر فيسوق التهم ويرى بالمكفر والإلحاد ،

وقل في الناس من يقمع على الزلة هنا فيلقاها بالسامح والصفح ، ويجد لها في

\_ 0 ~

باب النفران مدخلا ، حين ينظر إلى الأمر بعينيه معاً ، وحين يرى الحسنات والسيئات جمعاً !

\* \* \*

وعذيرى عند نفسى من هذا الموقف الذى سقته إليها ، أو ساقتنى هى إليه \_ أنى نصحت لها ، ودعوتها إلى الريث والمهل فيه ، فطاولت معها الآيام ، ولويت زمامها عن هذا القصد زمنا طويلا ، لعلها ترضى من سيرة الرسول بما أريد لها الرضا به ، وهو أن تعيش فيها وحدها ، وأن تلتقى بها على غير مشهد من أحد 1

وأكثر من هذا ، فلقد تلطفت مها ، وترفقت فى صرفها ، فلم أدعها تهيم فى كل واد ، وتسقط على كل مرعى ، حين صرفتها عن وجهتها تلك ، وأخذت عليها الطريق إليها - بل قدمت إليها زاداً عتيداً طيباً ، وهو أن تلتق مع صحابة رسول الله وخلفائه الراشدين ، وأن تعيش معهم فى السر والعلن ؛ تتحدث إلى الناس بما تشاء من حديث عنهم ، إن كانت تتمشى الحديث إلى الناس فى هذا الباب ، وتحرص عليه .

وقد كان ا

فأرخيت لنفسى العنان لتحيا فى سيرة ضحاية الرسول ، وخلفائه الراشدين ، وأن تأخذ الوضع الذى ترتضيه لتتحدث بما تشاء من صور الحديث : مقروءة أو مسموعة !

وكان ذلك ـ فيما بدا لى أول الأمر ـ سياسة ناجحة فيما أردت ، إذ سكنت تلك النوازع الى كانت تطلع مها على نفسى بين الحين والحين ، وتصرخ بها فى أعماقى ليكون لى فى سيرة الرسول صلى الله عليه وسلم كتاباً 1

وفعلا .. كاد يقع التصالح بينى وبين نفسى على هذا الموقف، وأمسكت بالقلم لابدأ بسيرة الخليفة الاول , أن بكر ، رضى الله تعالى عنه !

وهنا ألقت النفس إلى خاطراً غريباً ، وهو أن أبدأ بسيرة الخليفة الثانى و عمر بن الخطاب ، ا فسألتها: ولم عمر؟ أثراه يفضل أبا بكر ، ويقدم عليه ؟ قالت . مالك ولهذا الظن؟ ولم تحمل الأمر على المفاضلة ، والتفاضل بين خلفاء الرسول؟

قلت : وبم يفسر هذا ... بيني و بينك على الأقل ؟

قالت: إن ما اجتمع بين يديك من سيرة , عمر , يصلح أن يكون كتاباً ، يقرؤه الناس، وربما كانالقامهما أسرع وأطوع فى تصوير الحقائق التى تريد عرضها اما , أبو بكر , فإنى أرى أن سيرته لم تكتمل لديك ولم يبلغ عندك ما تريد منها !

رخيل إلى أن هذه نصيحة ناصح ، ومشورة أمين ا

فأقبلت أكتب سيرة . عمر ، فكتبتها ، وأخرجتها كتاياً بين أيدى الناس !

وأشهد أنى حين كنت متوفراً على الكتابة فى سيرة , عمر ، كنت أكاد أثب وثبا ، لا بلغ خاتمة السكتاب ، حتى ألتقى لقاء مباشراً مع سيرة الرسول ، وأفرغ جهدء كله فى الحياة ممها ، وإعلان الحديث عنها ، ومجاهرة الناس بها !

وإذ ذاك عرفت الـكيد الذى كادته نفسى، وانكشف لى سر التدبير الذي دبرته، حين ألقت إلى مذا الخاطر الذى حملني على البدء , بسيرة عمر ، ا

فلقد وجدت فى سيرة عمر ربيح النبوة ، نفاذ الشذى ، فواح الطيب ! ووجدت فى عمر العظمة الإنسانية ، والكمال البشرى ، النامى فى ظلال النبوة ، الم ينضىء من مشكاتها .

فكان ذلك إغراء قوياً لى بالتطلع إلى موطن العظمة ، وإلى مصدر الإشعاع ا وليس ثمة شك فى أن سيرة صحابة رسول الله وخلفائه الواشدين ، لاتنك ف جوانب العظمة فيها ، ولانتجلى مطالع الانوار منها حتى ترد إلى المصدر الذى أفاض عليها ما أفاض ، من جلال وعظمة ، وإشراق ا \_ / \_

إن سيرة الرسول صلى الله عليه وسلم هي النور الكاشف الذي ترى فيه مغارس النبوة ، ويستدل به على ما في مجانها الطبية من ثمر طبيب 1

: 441

فإذا عذرت لنفسى بالـكتابة في سيرة الرسول، والممالنة بالحديث في تلك السيرة المباركة الطيبة ـ فن يُمذر لي عند الناس إن وجدوا زلة أو عثرة ؟؟

حسبي أنها كانت نية خالصة ، أردت بها إرواء نفس متعطشة إلى أن تحيامع الناس في أكرم حديث ، وأطيب سيرة .

ه و إنما الاعمال بالنيات ، و إنما لكل امرى. مانوى . .

فاللهم تقبل هذا العمل ، واجعله صلاة وسلاماً دائمين على نبيك المصطفى وحبيبك المجتبى ، محمد بن عبد الله ، وعلى آله وصحبه ، ومن اهتدى بهديه واتبع سنته إلى يوم الدين ك

القاهرة في : ٣٠ رجب سنة ١٣٨٣ هـ ٧٧ديسمبر سنة ١٩٦٢ م

المؤلف



# بِسِّرُ اللهُ الرَّجُ الرَّحِ الْحَدِينَ

## مقدمة الطعة الثانية

الحمد لله والصلاة والسلام على سيدنا محمد خاتم النبيين ، وإمام المرسلين ، وعلى آله وصحبه ومن اهتدى بهديه . وسلك سبيله إلى يوم الدين . .

وبعد

فهذه الطبعة الثانية من كتاب والنبي محمد، إنسان الانسانية و نبي الآنبياء، نعود فنلتق مع أولياء الله وأحباب رسوله، والمتأسين بسيرته.

وقد كنا ونحن على نية تقديم هذا الكتاب للمرة الثانية بين أمرين :

الأمر الأول: أن نعيد صياغته من جديد، وأن تدخل عليه ما دخل على مشاعرنا من أنوار الهدى النبوى، وما اكتحلت بة أبصارنا من أضواء سيرته المباركة الطيبة، التي تتجدد بها الحياة كلما تفيأت ظلالها علينا، وكلما هبت أنسامها العطرة في أجوائنا.. وكان ذلك من شأنه أن يجعل من هذا الكتاب كتاباً جديداً ربما اختلط به الأمر على من قرأه في صورته الأولى: حين يرجع إلى فصل من فصوله. أو باب من أبوابه .

والامر الثانى: هو أن نقدم الكتاب كما هو ، وأن نجمل هذا الذى زودتنا به السيرة النبوية المباركة من زاد جديد ، كتاباً آخر يلحق بهذا الكتاب ، ويكون مكلا له .

وقد آثرت الأمر الثانى . وها هو ذا الكتاب في صورته الأولى ، لم نزد عليه إلا بعض العبارات التي نراها لازمة لتوضيح معنى أو استبفاء فكرة .

نسأل الله أن ينفع به ، وأن يثبنا عليه ، وأن ينزل منزل الرضاء والقبول من صاحب السيرة صلوات الله وسلامه عليه ، وعلى آله وصحبه والتابعين إلى يوم الدين .

وسلام على المرسلين ، والحمد لله رب العالين ،؟ القاهرة في : جادى الأول ٣٩٦، ه أبريل ١٩٧٦ م

المؤلف

# صلوات . . وابتهالات الكلمة الطبية

« ضرب الله مثلًا

« كَانَ طيه م . كشجرة طيبة . .

« أصلها ثابت . . و أرعُها في السهاء . .

« تَوْتِي أُ كُلُمُهَا كُلُّ حِينَ . . إِذِن رَجِّهَا . .

« ويضرب الله الأمثال للناس . الحابهم يتذكرون » !

ه محله ، . و عمله ، . و عمله ، . و

يا للكلمة الطبية . . الماركة . .

ويالروعة جرسها . . وصفاء لحنها !

من جوهرها الكريم يصاغ الكلم الطيب . . وتولد الكلمات الحسان المحود ، وأحمد ، وحمد . ومدح ا

فأى إلهام . وأى تدبير ، وأى قدر اصطفاك ــ أينها الكلمة المباركة الطبية ــ لابن عبد الله اسما ، ولخاتم النبيين سمة وعلماً ١ ؟

وأى إلهام، وأى تدبير، وأى قدر حفظك ــ أيها الاسم النبيل ــ في ضمير الحياة تلك القرون المكثيرة المتطاولة. . لم ينطق بك فم، ولم يكتس بحلالك ولمد ؟!

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

- 10 -

فحمد . . الكلمة الطيبة المباركة .

ومحمد . . النبي الاي . . مبعوث السهاء بالهدى ودين الحتى . .

محد . . كلة . . هي سيدة الكلام ا

وعمد . . إنسان . . هو سيد الأنام ا

0 0 0

ويلتقي البيظمان :

الذات . . والمكلمة !

المصمى . . والاسم ا

فيشهد التاريخ معجزة الحياة . . المعجزة الحالدة . التي تخلقت من كلام . وجرت على لسان !

\* \* \*

فلقد تفجرت من الكلمة ينابيع الحكمة ، وصورت آيات البلاغة والفصاحة فيجم لبلاغتها البلغاء ، ويخرس لفصاحتها الفصحاء .

ولاول مرة فى حياة البشر . تكون المكلمة آية ، وتصبح الآية معجزة خالدة ، تتحدى الناس على مدى الاجيال ، وتطاول الازمان ا

ولاول مرة فى حياة الرسل تسكون معجزة الرسول فى فمه . . كلمات تجرى على لسانه . فتعنو لها الوجوه ، و"تخرس لها الألسنة . . !

د أم يقولون افتراه ، قل فأتوا بعشر سور مثله مفتريات ! . . وادعوا من استطعتم من دون الله إن كنتم صادقين » .

D 0 0

1 . 1 . . . . ,

كم أنت موفورة الحظ أيتها الكلمة المباركة الطيبة ا

إنك أبدآ في قلب كل مسلم ، وعلى لسانه ، وملء فمه وسميه !

فن يوم أن ولد ابن عبدالله وأنت نور يبدد الظلام، وهدى يدفع الضلال. وحق يدمغ الباطل. وإذ أنت رحمة راحمة حيث ضمك قلب، أو تحرك مك اسان ا



ومن يوم أن ولد ابن عبد الله ، وأنت تستأثرين بالمكان الأول، في مقام الذيوع والانتشار، بين المكلمات الحية العاملة في الحياة . . !

لقد اختصك الله \_ أيتها الكلمة الطيبة المباركة \_ بهذا الفضل الفدق ، فجعل ذكرك عمادة ، وصلاة ، ودعاء !

وكان مما فضل الله به عليك \_ أيتها الكلمة المباركة الطيبة \_ أن جمع بينك و بين اسمه تعالى ، وجعل الإيمان به لا يتم إلا ولك نصيب فيه ، وذكر معه ا

فالصلاة على و محمد ، في شريعة الإسلام مرضاة للرب . . مغفرة للذنب . والشيادة برسالة محمد ركن من أركان الاسلام . . لا يكمل إلا بها ،

والشهادة برسالة محمد ركن من اركان الإسلام . . لا يكمل إلا بها ، ولا يقبل إلا معها !

فى كل أذان تتردد كلمة , محمد , وفى مفتتح كل صلاة تذكر كلمة , محمد ، ، وفى التشهد من كل صلاة ، وفى مختتم كل صلاة تذكر كلمة محمد !

إن أدنى ما يجب على المسلم أن يذكره من كلة و محمد ، لا يقل عن عشرين مرة كل يوم فى مقام الصلاة المفروضة. أما الصلاه على الله على الله عليه وسلم فلا يقف المسلم ماعند حداً بداً ، والزيادة فيها زيادة من خير ، وأستزادة من رحمة ورضوان .

إن أى كلمة قد تعيش فى الناس زمناً ما . . يطول أو يقصر ، ولكنها لن تحيا مع الناس حياة ملازمة أبداً . . ولن يرتبط مصيرهم مها فى كل حين ا بل تدور معهم دورة ثم ينتهى دورها ، وتخلفها غيرها من الكلمات . . وهكذا دواليك . . تولد كلمات ، وتموت كلمات ، شأنها شأن الكائنات الحية ، من إنسان وحيوان ونبات .

أما كلة , محمد ، فقد عاشت ، وستميش في الناس أبد الدهر ا

إنها تكسب كل يوم ألسنة جديدة تهتف بها، وتستقبل كل وقت أهلا وأنصاراً ، يجتمعون عليها، وينضوون تحت لوائها.

إنها كلمة مباركة طيبة . . . تؤتى أكلها كل حين بإذن ربها . .

مانطق بها مؤمن بالله إلا ارتفع فى المائا الأعلى ذكره ، وزاد فى ميزان الحبير خيره ا



- 14 -

ذلك هو بيض و محمد ، الكلمة التي انتسبت إلى ابن عبد الله الوليد . . اليتيم . النبي . . الأمي . . رسول رب العالمين ا

أما , محمد ، الذات .. ذلك اليتم الفقير الذي عرفته . مكة ، و ليداً ، وعرفته البادية رضيعاً ، ثم استقبلته مكه غلاماً ، وشهدته نبياً مرسلا ، يحمل في فمه دعوة الحق ، يؤذن بها في الناس : . أن آمنو ا بربكم. . . وشهدت قومه يلقونه بالسوء ، و , مو نه بالغبر والأذى ، ورأته يلقي مايلتي في صبر جميل .. لا يبرم ولا يضرب. وإن ضُجَرَتُ لذلكُ الأرضُ ، وضَجَتُ السَّمَاءُ !.. ثُمَّ نَظَرَتُ إِلَيْهِ فَي أَسِّي وَحَرِّنَ وهو يهاجر إلى المدينة ، حاملاً معه رسالته ، طالعاً مها في هذا الأفق الجديد من آفاق الجزيرة المريبة .

ــ أما , محمد , هذا الإنسان الذي عرفته الحبياة ، وعرفه الناس ، فما أجد الكلمة التي تحمل بيض مشاعري لهذا الإنسان العظم . . الإنسان الذي شاءت إرادة الخالق أن يكون معوثه إلى الناس كافة . ﴿ هَدَى وَرَحْمَةُ لَلْعَالَمِينَ ٱ

غرق أعرابي في لجيج الليل المتضاربة في صدر الصحراء العريض ، وضلت في ناظريه معالم الطريق . فوقف مقيداً بالحيرة والذهول ، لا يدري إلى أي اتجاه يتجه . ولا إلى أي منصرف ينصرف ا وفجأة طلع القمر فملا الصحراء بوجهه المشرق الوضيء ، ولبست الموجودات حلة زاهية منالنو رالفضي الرقيق ١

و تطلع الاعراني إلى القمر ، وقد ملات الفرحة كيانه ، واستهدالهجب به . . وجمدت الكلبات على لسانه فما مدرى ماذا يقول . . ؟

إنه يود لو أن القمر منه دان قريب . . إذن لضمه إلى صدره ، واحتو اه مين ذراعيه وغيره لثماً وضماً !

أما والقمر أبعد من أن ينال؛ فإنه لابد من أن ينفس الاعرابي عن تلك المشاعر بما يقدر عليه من صور الـكلام!

فعاد يتطلع إلى القمر من جديد ، ويملأ عينيه من نوره المتدفي ، وجعلت

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ماذا أقول فيك !

ثم سكن الأعرابي في صمت بليغ ا

وما موقف هذا الأعرابي منالقمر في حاله تلك يكون شيئاً إلى حال من يقف من رسول الله موقف المطالع لسيرته ، الدارس لرسالته ، المتأمل في دعوته ، المتابع لهذه الدعوة ، والمتتبع لآثارها في الحياة ، وفي أجيال الناس ، عصراً إثر عصر إلى يوم الناس هذا ، وإلى ما بعد هذا اليوم !

إن الذى يقف من سيرة هذا الرسول الكريم موقف المتأمل المنصف ليجد أنه أمام ظاهرة رائعة من ظاهرات الوجود، لم تشهد الحياة من قبل شبهاً لها ، ولم تقع العين على مثلها ، فما يطلع فى الوجود من ظواهر وعجائب ا

إنسان من الناس . . ولد لأبوين كما يولد سائر الناس ، ثم لم يتلق من الحياة إرثاً من الملك أو الذي كما يتلق بعض المولودين ، وإنما كان الذي تلقاه هو اليتم والفقر ، منذ استقبل الحياة ، بل من قبل أن يستقبل الحياة !

هذا الوليد .. اليتم .. الفقير .. ماذا تظن به ؟ وماذا تقدر له مع الأيام؟ لو جرت الحياة به على طبيعتها لمكان مصيره إلى الضياع في دنيا الضائعين من اليتامي والفقراء ، في عالم البادية ، وفي كنف الصحراء ا

ولو أحسنا الظن بالحياة فى شأن هذا الوليد اليدّم الفقير لما بلغ بنا الظن فيه إلى أكثر من أن يكون فتى من فثيان قريش .. يقطع أيامه ولياليه فى معاقرة الخر ، ولعب المبسر ، وفى مغازلة النساء ، ومخاللة القيان .. ثم ينتهى به الآمن فى شيخوخته إلى أن يكون شيخاً من شيوخ قريش ، يأخذ مكانه بين دواه الندوة ، يستمع إلى مايدور من أحاديث الجد والهزل فيها ، ثم تطويه الأيام فيا طوت من سادات قريش وصعاليكها ا

و لكن الذي جاء من هذا اليتيم الفقير كان على غير هذا كله .. كان شيثًا لم يقع في حسبان أحد، ولم يدر في خلد إنسان ا

وأحسبك تنتظر أحداثاً مفاجئة .. وعجائب مذهلة 1 كلا !

لم تتغير طبيعة الحياة من أجل هذا اليتم الفقير ١٠. كل شيء يجرى في مجراه المقدور له .. فلم تهبط عليه ثروة مفاجئة تقبدل بها حاله .. ولم يتحول في قريش شيء عما عهد فيها من خير وشر ، ومن جد ولهو ، ومن رشاد وغي ، ولم يتنمير وجه الصحراء وما يعاوه من جدب وجفاف ، وما يتعاور عليه من زمهريم الشتاء ، وسموم الصيف ٦

لقد ظل كل شيء كما عهده الناس .. اليتم على يتمه وفقره .. وقريش على عهدها في صحوها ، ونومها ، والحياة على سيرها ، في نهارها وليلما !

وعليهم، يوشك أن يبدل سير الحياة ، وأن يعدل موقف الناس فيها . ويفير أوضاعهم منها ا

على حين أن هذا اليقيم الفقير كان يسنح حياته في رفن ، وعلى مهل ا

فهو يصدق القول حيث يكذب الناس . . وهو يؤدى الأمانة حيث يخون الناس! وهو يعف عن الخر حيث يتهاف عليها الشيب والشبان، ويعزف عن اللهو حيث يتهالك الرجال والغلمان . . وهو يحقر الأوثان ويزوى وجهه عنها حيث يتخاشع لها قومه ، ويسعون إليها مصبحين ومحسين ا

كل ذلك وما إليه من الشمائل الحلوة، والصفات المكريمة كان يجرى فىوداعة ورفى ، دون أن يثير في الناس ضحة ومحدث في الحياة هزة . . لأن ذلك كله كان يجرى عن طبيعة لا تكلف فيها ، ويصدر عن فطرة سليمة لا صنعة معها ١

ومن هنا كان إحساس الناس بتلك الصفات في محمد إحساساً قوياً راسخاً ، وانعاً منهم موقع اليقين ، لأنه دخل عليهم فى هوادة ورفق ، وتأدى إليهم يوماً بعد يوم ، وحالا بعد حال ، حتى نضج واستوى ، كما ينضج ويستوى الطعم الحلو في الثمر الطبيب ، والعطر الذكي في ما نع الزهر ١

- ( محمد ) .. السادق الأمين
  - ( محمد ) ... العف النزيه
  - ( محمد ) ... العاقل الرشيه
    - ( محمد ) ... البر الرحم
  - ( محمد ) ... الزاهد العالم

هذا بعض (محمد) فما عرف الناس منه ، وهو بعد في يفاعة الصا . وفي ميمة الشباب؛ قبل أن يبلغ عمر الرجال ، وقبل أن يتلقى دعوة السهاء ، ويؤذن مها في الناس: أنى لكم رسول أمين .

ولقد تسأل ويسأل الناس:

من أين لهذا اليتم الفقير بهذا الأدب العالى الرفيع؟ ومن أين له مهذه الآخلاق المجتمعة على الفضل والنبل؟

إنه قد يتهيأ لإنسان أن يستقيم على خلق فاضل حيثًا من الدهر . . و لكن هيهات أن يستقيم عليه العمر كله على درجة واحدة من السمو ، دون أن يميل أو منحدر!

وهمات أن يجمع بين اثنين أو ثلاثة من الصفات الفاضلة على هذا المستوى العالى ، وأن يمسك مها جميعها في قوة وفي استقامة دون أن تهتز ، ويتصرم

فأنى لهذا اليتم الفقير أن يربى نفسه هذه التربية ! وأن ينشئها هـذه النشأة التي لم تقع لاحد في قومه ؟ وكيف لهذا الفقير اليتيم أن يحوى الفضائل الإنسانية كلها ، ويمسك بها جميعها ، في قوة وفي استقامة ، على جميع الظروف وفي كل الأحوال؟

أستُلة ظل الناس سنوات غير ڤليلة ينتظرون جوامها ، كلما رأوا ، محمداً ، أو جلسوا إله ، واستمعوا منه ا ننجه 🏄 🏎

حتى إذا جاءت أنباء السهاء تحدث عنأن , محمداً , هو الذي المرسل إلى الناس بالهدى ، والمبعوث فيهم بالرحمة . تنبهوا إلى أن لهذه العلاقة بين , محمد ، وبين السهاء صلة بتلك الصفات التي اشتمل عليها ، وجده الأخلاق العالمية التي تفرد بها ، وبدأ الناس يعيدون النظر في ، محمد ، على ضوء هذا الإحساس الجديد الذي دخل عليهم من دءوته : أنه رسول رب العالمين ا

والناس ــ بين مصدق ومكذب بنبوة محمد ــ . . وقد تغيرت نظرتهم إليه مذ ذلك اليوم الذى لبس فيه توبالنبوة ، وطلع على الناس به .

فالذين آمنوا به وصدقوه ازدادت هذه الصنات فى أعينهم سمى أوقداسة ، وبدا لهم , محمد ، من خلالها إنساناً يحيا فى الناس بجسده ، ويحيا فى الملأ الأعلى روحه . . إذ ماناً هو وحده بن الناس جميعاً الذي يملأ الفراغ . . بن الارض والساء . . بن الناس والملائكة ا

وأما الذين أخذتهم العزة بالإثم ، وأعمى الحقد أبسارهم ، وطمس الحسد على قلوبهم فإنهم استكثروا أن يكون ذلك الشأن العظيم لمحمد وحده من بين سادة قريش وعظائها المجعلوا يرمونه بالسحر والكهانة ، وينسبون هذه القوة الروحية التي اشتمل عليها ، ومالاً بها قلوب الناس هيبة \_ ينسبون هذه القوة إلى قوى السحر والكهانة ، لاإلى أمداد السهاء ورحمة الرحمن ا . إنهم لم يستطيعوا أن ينكروا هدذا الواقع الذي تنهد به الحياة كلها ، وهو أن و محمداً ، ليس على شاكلتهم ، وإنما هو إنسان نسبج وحده بين الناس . ولمكنهم مع هذا أبوا أن يضيفوا هذا الذي بان به ومحمد ، عليهم ، وتفرد به بينهم \_ إلى الله وأن يقروا لمحمد ، مما فضل الله به عليه ، إذ جعله مبعوثه إلى الناس بالهد.ي

إنه تدبير السهاء بلا شك ا

ولكن ماذا يدرى الناس من أمر السهاء وتدبيرها في تربية محمد، وفي تذشئته الك الذنبأة الربانية ؟

- IV -

إن ذلك لم يكن عن معالنة ومجاهرة ، حتى أن , محمداً ، نفسه لم يكن يعلم من أمر ذلك شيئاً إلى أن آذنه الله بما اختاره له ، حين نزل عليه جريل فى غار حراء ، بأول نبأ من أنباء الساء ! وقد بلغ الأربعين من السنين . . عند تذ عرف « محمد » أن بينه وبين الساء شيئاً ، وأن هذا الشيء صائر به إلى خير . . وخير كثير !

أما قبل ذلك اليوم الذى اتصل فيه محمد بالسماء فإفه : لم يكن يدرى من أم نفسه أكثر من أفه واحد من آحاد قومه ، قد ارتبط مصيره بمصيرهم فى زمانهم ومكانهم . . لايستطيع أن يغير من واقع القوم شيئاً ، وإن يكن قد مدا له من حياتهم ما يكره ، وإن يكن قد حجز نفسه عن أن يدخل عليها ماكره من حياتهم وما أنكر من أمرهم ا

**0** 0 **0** 

مهذه الأخلاق الـكريمة الرضية ، وبتلك السيرة الطيبة القويمة عاش , محمد، في قومه وبين أهله !

ومن أجل هذه الأخلاق الكريمة الرضية، ومنأجل تلك السيرة الطيبة القويمة أحب الناس و محمداً » وأحلوه من قلومهم مكان الإعراز والإكرام . . فحيث كان حمد » ارتفعت إليه العيون تتملاه ، حيث تجد الراحة والرضا في هذا الإنسان الذي يعيش في الناس أشبه بالنسمة العطرة في الهواجر اللافحة !

قطع « محمـــد ، من عمره أربعين عاماً قبل البعثة لم تحرب عليه كذبة ، ولم تعلق به شائبة ، ولم يتحرك لسان بكلمة سوء .

كذلك أمضى و محمد وحياته كلها قبل البعثة بين قومه . لم يقع بينه وبين أحد منهم شر ، ولاقامت بينه وبين إنسان عداوة ، على كثرة ما كان يقع بين الناس والناس من شرور ، وما كان يقوم من مشاحنات ، في تلك الحياة التي كل مافيها أو أكثره قائم على العداوة والشحناء 1

السحان الله ا

كيف يسلم إنسان يعيش فى تلك المواطن التى يترامى فيها أهلها بالشرر الذى كيف يسلم إنسان يعيش فى تلك المواطن التى يترامى فيها أهلها بالشرك الذي

### - W=

يوقَّد في النَّهُوس ليران العدارة ، ويؤجج سمير الشر ، فيلتهم ما بين الناس من أواصر القربي ، وأسباب الحب والمودة ١ ؟

فاللون الغالب في هذه الحياة التي كان يحياها العرب قبل الإسلام هو لون الدم الذي يسيل ظبات السيوف وعوالى الرماح . . فما يستطيع إنسان في هده البادية أن يتوقى الشر ، أو يأمن مبادرة الاحداث ، في أية ساعة من ليـــــل أو نماد !

إن القوم هناك قد فرغوا لأنفسهم ، وشدوا عزائمهم كلها إلى الحرب والطعان . . وآمنوا جميعاً بسلطان القوة ، وأسلموا وجودهم ووجوههم لهذا السلطان . . فن لم يكن ذئباً أكلته الذئاب ا

هكذا كان الشر بادياً صارخاً مطلا على الناس من كل أفق ، طالعاً عليهم من كل وجه . .

وشهادة القرآن الكريم عن هذه الحال أصدق شهادة . . حيث يقول جل شأنه .. منبها العرب إلى النعمة التى جاءهم الإسلام بها ، فنزع عنهم لباس الحوف وخلع عليهم خلع السلام والأمن ... « واذكروا فعمة الله عليكم إذ كنتم أعداءاً فألف بين قلوبكم ، فأصبحتم بنعمته إخوانا ، وكنتم على شفا حفرة من النار ، فأنتذكم منها ...(۱)!

نعم ، . كيف يستطيع إنسان أن يدفع عن نفسه هذا الشر المحيط به من كل جهة . وأن يسلم من هذا الآذى المندفع إلى الناس من كل صوب ؟ ؟ إنه لا يكنى فى مثل هذه المواطن الغارقة فى الشر والعدوان أن يكف المرء بده عن النّاس ، ويحبس لسانه عنهم ، ليسلم منهم . ويذجو من أذاهم . فما أكثرهم ما يكون هذا الموقف العف الغظيف داعية إلى الهزء والسخرية بمن لاخلاق لهم ، أولئك الذين لا يقيمون أوزنا لحلق كريم ، ولا يحفلون بأصحاب الحلق الكريم . وما أكثر ما يغرى الحلم والاحسان وكثيراً من السفهاء ، بالتطاول والسفاهة ، إذ يحسبون هذا الموقف تعاظا وتعالياً أو جبناً وعجزاً .. وعلى كلا الحالين ، فإن هذا المدوقف

<sup>(</sup>۱) سورة آل عمران: ۱۰۳

#### 14 4

يثيح للسفها، والضلال فرصاً للتحرش بأصحاب الاستقامة والجد، ويفَقَّح لهم طرقاً إلى النيل من المستقيمين الجادين ، ليخوضوا معهم في الإثم والضلال كا خاضوا، حتى لا يكون في المجتمع من يشهد سفههم وضلالهم ، وهو عن السفه والضلال عمول ا

والدءب فى أمر ، محمد ، مع قومه هؤلاء الذين عاش معهم فى عزلة روحية ؛ وفى هجرة نفسية ـــ أنه مع هذا لم يحدث بينه و بينهم مايثير شراً ، أو يبيث عدادة ، أو يدعو إلى قطيعة . .

فلقد كان و محمد ، مع هذا الاحساس الذي يعيش به في قومه آثر إنسان في قريش عند قريش . . . أحبه العقلاء لعقله وكاله ، وهابه السفهاء لجلال حلمه ، وكال عقله ، وعظمة نفسه ، فلم يكيدواله بكيد، ولم يقفوا له في طريق ! .

على أن هذا العجب من تلك الحال يرتفع، ويصبح أمراً مألوفاً، واقعاً مع منطق الحياة، وبحريات الامور فيها، إذا عرفنا أن الاخلاق الكريمة والسجايا النبيلة التي لبسها ومحسد، منذ نشأته الأولى لم تكن ثياباً مستعارة أو حلياً زائفاً، وإنما هي بعض نفسه، وطبيعة من طبعه. فهي سوالحال كذلك سمة من السات الذاتية في ومحد، أشبه بملامح وجهه ولون جسده، ثم هي مع هذا الارتباط الوثيق بينها وبين صاحبها ستبدو للمتوسم فيها شيئاً فريداً في الكال واليام، لا يرى في غير محمد، ولا يقدر على الوفاء له، والحفاظ عليه، بلا وهن ولا انتكاس غير ومحمد، ولا يقدر على الوفاء له، والحفاظ في صفاته العالمة تلك لا يوى شيئاً غريباً، وإنما يرى إنساناً سرياً، زانه الحلق في صفاته العالمة تلك لا يوى شيئاً غريباً، وإنما يرى إنساناً سرياً، زانه الحلق السكريم، كما مزن الوجه الصبوح صاحبه ا

ويحدث الذين أسعدهم الزمان بمشاهدة الرسول أنه ، كان صلى الله عليه لوسلم إذا التفت التفت معاً ، وإذا مشى مثى تقلعاً (١) . .

إنه كيان واحد . وليس أوصالاً ممزقة يحويها جسد ، وينشمل عليها إهاب ا كما نرى ذلك في أكثر الناس ا

<sup>(</sup>١) الشفا بتعريف حقوق المصطفى 6 للقاض عياض جزء أول من ٧ ه



# إذا الثنت النفت معاً ، ا

طبيعة متجانسة . تؤلف بين أعضاء الجسد ، وكما يؤلف النهم الموسيق بين عديد الألوان من الالحان !

كذلك شأنه صلى الله عليه وسلم في صفات المكال التي اشتمل عليها . . لمحق، لمنها أشبه بالصفة الواحدة ، تعمـــل جميعها متساندة ، متفاهمة . . للحق، والعدل والاحسان .

وهكذا الشأن فيما بين ذاته وصفاته . . نليست صفاته شيئًا دخيلا عليه . إنهابعض ذاته ، وإنها لني المستوى الذي تنقطع دونه الأماني والأطباع ممن تطمعهم همهم في مساماته ، أو تنزع بهم أمانيهم إلى التشبه به .

ومن هنا سكنت فيمن عاصروا «محمداً» \_ قبرل البعثة \_ دواعي الحسد، وانقطعت أسباب العداوة والبغضاء! إذ لايتحاسد الناس في الميتوس منه. ولايتماغضون!!

ويتلقى , محمد ، دعوة السهاء أنه رسول الله إلى الناس ، وحامل كلما ته إليهم بشيراً ونذمراً لقوم يؤمنون ، ·

وما أن يصدع , محمد ، بأمر ربه ، ويؤذن في قومه : أنى رسول الله إليكم -حتى تغلى مراجل الحقد والحسد ، وحتى تقصدع صدور كثيرة ، فتلق إلى ، محمد ، ركل مافيها من حنق ، وبغضة ، وشر !!

فماذا جد في الأمر؟ وماذا في , محمد , مما لم يعهد القوم فيه من قبل ! ؟ إنه الصادق غير المكذب ، .

وإنة الأمين غير المتهم .

وإنه الطيب الذي لايخبث أبدأ . .

وإنه الرشيد الذي لايه:ر أبدا . .

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OURANIC THOUGHT

- 41 -

أأن جاءهم رجل منهم على فترة من الرسل يدعوهم إلى الهدى ، ويخرجهم من الظلمات إلى النور ــ أنسكروا ماضيه فيهم ، وتنكروا لحاضره معهم ! أأن كان الرسول إنسانا بشراً يقوم بالسفارة بين الله والناس ، تمتلىء القلوب ضغناً ، وتفيض النفوس حسدا .

إن القوم قد استكثروا على « محمد ، اليتيم الفقير أن يكون ممثل السماء على الأرض ، وسفير الله إلى الناس! .

أفرغت الدنيا من أصحاب الجاه ، والرياسة حتى لاتجد السماء غير هذا اليتيم الفقير ، تجعله سفيرها إلى الناس ، وحامل كلمتها إلى العالمين .

إن كل ماعرفوا من صفات الكال في يمحد ، لن يرشحه لهذا المنصب الخطير، ولا يقيمه على رأس هذه الجماعة التي لاتأخذ الحياة إلا من جانبها المادى، ولا تحسب حساب الناس إلا به . .

« وقالوا: لولا 'نزل هذا القرآن على رَجُل من القر بتين عظم (1) المُم ميشتهم في الحياة الدُّنيا ، وَرَفَعْنَا المُم ميشتهم في الحياة الدُّنيا ، وَرَفَعْنَا بعضهم فوفَ بعض درجاتٍ ، ليتَخْذَ بعضهم بعضاً سُخْرِيًا ، ورحمة ربِّك خير عما يجمعُون (٢) » .

وهب « محمداً » الرجل الأول في قريش ، فإن ذلك لايخرج به عن أن يكون بشرا!.

وأنى لبشر أن يطول السماء ، وأن يعرف الطريق إليها ، وأن يأخذ ويعطى ممها . ذلك إن يكن فلمتقع الواقعة ، وليكن بطن الارض خير من ظهرها !! . وما منع الناس أن يؤمنوا إذ جاءهم الهدى إلا أن قالوا أبعث الله بشرآ

<sup>(</sup>١) القربتان : مُكنَّة والطائف 6 والرجل العظيم الذي يزعمونه في مُكنَّة هو الوليد ابن المغيرة 6 وفي الطائف عروة بن مسعود .

<sup>(</sup>٢) سورة الزخرف آية ٣٢ .

- + <del>+</del> --

رسولاً ١ هـ (١) . . . . وقالوا : لولا أنزل إليه ملك فيكون معه نذيراً ١ ، (٢).

\* \* \*

« أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحَّةً رَبِكُ ؟ » .

هیهات . ، . ههات ا

, إنك لرسول الله . والله يعلم إنك لرسوله . . . ، (٣).

« فاصدع بما تؤمر ، وأعرض عن المشركين » .

٥ يا أبها المدّ ثرّ ، قم فَانذر ، وَرَبكَ فكبر ، وثيابك فطيّر ، والرُّجز فاهبر ، ولا تُمنن تَسْتَكْفير ، والرّبك فاصبر » .

وهنا يجمع و محمد ، من كيانه رصيد أربعين عاما من الشمائل الطيبة التي احتواها ، ومن الأخلاق الكريمة التي اشتمل عليها . . من الصدق ، والأمانة ، والعفة ، والاستقامة ، والصبر ، والرضا ، والقناعة ، والرحمة ، والحنان ، والحب ، فيضمها جميعاً إليه ، لتسكون له ردءاً وسنداً ، مع ماتمده به الشهاء من قوى وأمداد . . فإنه في وجه عداوة صارخة ، وفي مواجهة عدو مغيظ من قوى وأمداد . . فإنه في وجه عداوة صارخة ، وفي مواجهة عدو مغيظ محتق ، وفي قوم قد جملوا أصابعهم في آذانهم ، واستغشوا ثيا بهم ، وأصروا ، واستكبروا استكبارا . . وهو مطالب أن يسمعهم كلة الله ، وأن يقيم الحجة عليهم . ثم هو حريص أشد الحرص على أن يستنقذهم من العمى . وأن يخرجهم من الطلب إلى النور ، بما يحمل في قلبه الطيب الرضى من خير وعطف ومودة :

« الله جاء كم و ر ول من أنفسيكم عزيز عليه ما عيتم ، حريص عليه كم ، الله الله لايهدى تمن المؤمنين ر وف رحيم » . . « إن تحرص على هُدّ اهم ، فإن الله لايهدى تمن

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء آية ١٤٪.

<sup>(</sup>٢) سورة الفرقان آية ٧

<sup>(</sup>٣) سورة المنافقون آية ١ .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

\_ YY \_

يُضِلُ وما لهم من ناصرين ، . . . إنك لا تَمْدِي من أَحْبَبْتَ . ولكنَّ الله بهدى من يشاء ،

« وما أرسلناك عليهم حفيظا . . إن عليك إلا البلاغ . .

烧烧烧

ه اللهم اهد قومي . . فإنهم لا يعلمون ،

ومن قلب مفعم بالحسرة! مخنوق بالأسى . لهذا اللجاج فى العناد ، ولهذا الإصرار على الضلال الذى تقيم "عليه قريش ، وتؤذى نبيها من أجله ، حتى لتنوشه رماحها ، وتتعاوره سهامها يوم أحد فتدى جهته ، وتكسر رباعيته من هذا القلب الرحيم الكبير تفيض معانى الأسى والحسرة بمزوجة إبالإشفاق والرحمة ، مصورة فى تلك الكلات الرقيقة : واللهم اهد قوى . . فإنهم لا يعلمون .

يارسول الله 1

يا نبي الرحمة . . . ا

ماذا يقال فيك فى مقام المدح والثناء ـــ وكل مقاماتك مدح وثناء ــ بعد أن زكتك السهاء ، وقال فيك رب العالمين : , وإنك لعلى خلق عظيم ! ، .

وأى كلام يبلغ صفتك ، ويجلى حقيقتك . أزوقد منحك الرحمن صفتين من صفاته : الرأفة والرحمة ، فقال فيك جل شأنه : « بالمؤمنين رءوف رحيم ، ! !

فلا مدح ولا ثناء بعد أن خلع عليك ربك حلل المدح والثناء ا

إن كل قول يقوله المادحون بعد إلى هذا ليس وصفاً لذاتك ، ولا تشخيصاً لصفاتك ، وإنما هو تسبيح وتمجيد ، وصلاة ودعاء 1 يجد فيه القائلون سعادة ورضى ، ويقبسون منه نوراً وهدى ، ويستمدون منه مضاءاً وعزما ا

فإذا وقفت ببابك أقبس من أضواء سيرتك ، وأنشق من عبير هديك ، وأنهل من موارد فيضك وفضلك ، فانما هي وقفة صلوات وتسليات عليك ،



---- Y ----

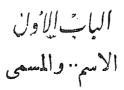
استجابة لما أمر الله به المؤمنين في قوله تعالى: « إن الله وملائكته يصلون على النبي . يا أيها الذين آمنوا صلوا عليه ، وسلموا تسليما » .

فلا مدح ولا ثناء 1 فانك فوق المدح ، وفوق الثناء 1 .

و ليكن . .

صلوات ، وتسلیمات . .

ورحما**ت ،** وبركات . .



« وَالْبَلَدُ الطيّبُ يَخْرَجُ نَبَأَتُهُ بِإِذْنَ رَابُّهُ » « قرآن كري،

هل هناك علاقة بين الاسم وصاحبه ! بمعنى أن دلالة الاسم تشحقق فى المسمى ، وتفسر في صفاته ، وفى سلوكه فى الحياة !

والذى يطلب الجواب على هذا السؤال لا يمكن أن يقع عليه فى مقررات علمية ثابتة ، إذ لم تخضع هذه الظاهرة لدراسة علمية منظمة بعد ، وغاية ماعرف الناس من وشائج القرق بين الاسم والمسمى إنما كان عن ملاحظات شخصية لأحوال فردية ، تصدق أحيانا ، ولا تصدق فى كل حين ا

على أن الذى يعنى بالتعمق فى دراسة هذه الظاهرة ، ورصد النتائج التى تلوح من خلال هذه الدراسة \_ يقع على كثير من عجائب الانفاق بين المسميات والأسماء ، وقل ألا ينكشف للمتأمل فى اسم ومسماه شىء من التطابق والتوافق بينهما ، حتى ليكاد يعد ذلك من قبيل الخطأ فى التأويل للحالات التى لانتضح فها علاقة بين الاسم وصاحبه ، استناداً إلى الحالات الكثيرة التى تبدو فها تلك ألما الخلاقة واضحة أشد الوضوح ، لاتحتاج إلى كثير من النظر والتأمل!

وقد يبدو لسائل أن يسأل : إذا كان هناك علاقة أو شبه علاقة بين الاسماء ومسمياتها فكيف لايتجه الناس جميعاً إلى أن يسموا ، أو يتسموا بالاسماء ذات الدلالات الجميلة الطيبة ، لتنضح على ذواتهم بعض مافيها من طيب وجميل ؟ والأسماء ماحة للناس جميعاً ، ميسرة لهم أعظم اليسر ، لا يتكلفون لهما "ممناً ، ولا يبذلون من أجلها جم داً . . فلمكل إنسان أن يتخير انفسه أو لولده ما شاء من الأسماء ، غير مضيق عليه ، ولا مطالب بحساب ، لما يختار ويؤثر من أسهاء . . . فلم يعدل كثير من الناس عن الأسماء الكريمة الطبية إلى أسماء كريهه مشوهة ؟ ولم تشيع فيهم هذه الأسماء المكزة الثقيلة لفظاً ومعنى ؟ ؟

وندع الجواب على هذا السؤال الآن إلى أن ننتهى من حديثنا عن العلاقة التى قلنا إنها قائمة بين الاسم والمسمى، وأن نعرض لذلك بعض الشواهد المعتمدة على اللاحظة والتجربة !

يقول ابن قيم الجوزية: , لما كانت الاسماء قوالب للمعانى، ودالة عليها اقتضت الحكمة أن يكون بينهما ارتباط وتناسب، وألا يكون المعنى معها بمنزلة الاجنبي المحض، الذي لا تعلق له بها. فإن حكمة الحكيم تأبي ذلك، والواقع يشهد بخلافه .. بل للاسماء تأثير في المسميات. وللمسميات تأثر بأسمائها في الحسن والقبح، والحفة والثقل، واللطاقة والكثاقة.. كما قيل.

وقل أن أبصرت عيناك ذا لقب

إلا ومعناه ـــ إن فكرت ــ فى لقبه

, وكان صلى الله عليه وسلم يستحب الاسم الحسن ، وأمر إذا أبردوا إليه بريداً أن يكون حسن الاسم،حسن الوجه . . !

وكان صلى الله عليه وسلم يأخذ المعانى من أسمائها فى المنام واليقظة . .

, فقد رأى \_ فى منامه \_ أنه وأصحابه فى دار عقبة بن أرافع ، فأتوا برطب من رطبطاب ، . فأوله \_ صلى الله عليه وسلم \_ بأن لهم العاقبة فى الدنيا ، والرفعة فى الآخرة: وأن الدين الذى اختاره الله الهم قد أرطب وطاب(ا) ،

<sup>(</sup>١) تأول الرسول الـكريم : عقبة بالعاقبة ، ورافع بالرفعة . . وجعل العاقبةڧالدنيا، والرفعة في الأخرة لأن عقبة جاء في النطق قبل « رافع » وكذلك الدنيا تجيء قبل الآخرة .

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT



« و تأول \_ صلى الله عليه و سلم \_ سهولة أمرهم يوم « الحديبية ، من مجىء سهيل بن عمر و إليه(١) . . فقال : « سهل الله أمركم . . »

. وكان – صلى الله عليه وسلم – يكره الأمكنة النسكرة الاسماء، ويكره العبور فيها . كما من فى بعض غزواته بين جبلين، فسأل عن اسميهما، فقالوا: فاضح، ومخز، فعدل عنهما، ولم يجز بينهما (٢).

« وقد ثبت عنه ـ صلى الله عليه وسلم ـ أنه غير اسم « عاصية » وقال : أنت جملة (٣) ١

« وغير - صلى الله عليه وسلم ــ . حزن » ــ جد سعيد بن المسيب ــ وجعله « سهلا » فأبى صاحب الإسم وقال ؛ « السهل يوطأ ويمتهن ، (٤) .

وسمى - صلى الله عليه وسلم - ، حربا ، سلما ، وسمى « المضطجع ، المنبعث ، وأرضاً عفرة سماها خضرة ، وشعب الضلالة سماه شعب الهدى ، وبنو الزنية سماهم بنى الرشدة (٠٠) » .

ويقول ابن قيم الجوزية أيضاً: « ولما كان بين الأسماء والمسميات من الارتباط والتناسب والقرابة ما بين قوالب الأشياء وحقائقها ، وبين الأرواح والأجسام عبر العقل من كل منهما إلى الآخر كما كان إياس بن معاوية (٢) ، وغيره ، يرى الشخص فيقول: ينبغى أن يكون اسمه كيت كيت ، فلا يكاد يخطىء!!.

وضد هذا ، العبور من الاسم إلى مسماه ، كما سأل عمر بن الخطاب رجلاعن اسمه ، فقال : جمرة ، فقال : واسم أبيك ؟ قال : شهاب ! قال : ممن ؟ قال : من الحرقة ! قال : فمنزلك ؟ قال : بحرة النار ؟ قال فأين مسكنك ؟ قال : بذات

 <sup>(</sup>١) سهيل بن عمرو هوالذى ندبته قريش ايلق النبى وهو على جيش المسلمين فى الحديبية
 قرب مكة ، فعقد معه صلحا .

<sup>(</sup>۲) زاد الماد جزء ۲ ص ۱۷. (۳) صحیح مسلم.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخارى - وسنن أبى داود . (٥) نن أبى داود .

<sup>(</sup>٦) يضرب به المثل في الذكاء ، ونفاذ البصيرة ،

لظى . . قال : اذهب ، فقد احترق مسكنك ، فدهب فوجد الأمر كذلك(١) ، فمبر عمر من الألفاظ إلى أرواحها ومعانها . .

ولما قدم رسول الله صلى الله عليه وسلم المدينة واسمها , يشرب ، لا تمرف بغير غدا الاسم ، غيره , بطيبة ، لما زال عنها ما فى لفظ يشرب من التشريب ، مما فى معنى طيبة من الطيب استحقت هذا الاسم ، وازدادت به طيبا آخر ، فأثر طيبها فى استحقاق الإسم ، وزادها طيباً إلى طيبها » .

ويقول ابن القمم أيضاً :

ولما كان الأسم الحسن يقتضى مسهاه ويستدعيه من قرب ، قال النبي صلى الله عليه وسلم لبعض قبائل العرب، وهو يدعوهم إلى الله وتوحيده : « يا بنى عبد الله . . إن الله قد حسن اسمكم، واسم أبيكم » .

د فانظر كيف دعاهم إلى عبودية الله بحسن اسم أبيهم، وما فيه من المعنى المقتضى للدعوة؟

ويأخذ ابن الغيم من الواقع العملى للحياة شاهداً حياً على ما بين الاسماء والمسميات من علاقة الشجانس والتطابق. فيعرض مشهداً من مشاهد القتال بين طائفتين من الناس. الاولى مؤمنة، والاخرى كافرة . . تدور بينهما الحرب فتنتصر الاولى وتنهزم الثانية .

والذى يقع فى نفس المشاهد للمعركة ، أو المستمع لأخبارها أن المعركة كانت بين الإيمان والكفر ، بين المؤمنين والكافرين . وأن النصر الذى أحرزه المؤمنون إنما كان بما فى قلوبهم من قوة الإيمان الذى ثبت أقدامهم ، وملاً قلوبهم حمية وقوة ا

ولـكن ان القيم ينظر فى ظلال هذه الواقعة فيرى فيها إلى جانب الإيمان الذى كسب به المؤمنون المعركة دلالة أخرى من شأنها أن تكتب لأصحابها النصر والغلب . تلك هي دلالة الاسهاء . التي أدلت بنصيبها هذه المعركة ، فكان النصر في جانب الاسهاء ذات الدلالات الموحية بالقوة والعزم ، وكان الاندحار للاسهاء ذات الدلالة الدالة على الضعف والخور !

<sup>(</sup>١) موطأ مالك م

# THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

#### ---

يَقُولُ ابن القيم : وتأمل أسماء السنة المتبارزين يوم بدر(١) . . كيف اقتطى القدر مطابقة أسمائهم لاحوالهم يومئذ . . !

« فكان الكفار . شيبة ، وعتبة ، والوليد . ثلاثة أساء من الضعف ، فالوليد له بداية الضعف ، وشيبة له نهاية الضعف ، كما قال تعالى : « الله الذى خلقكم من ضعف ثم جعل من بعد قوة ضعفاً وشيبة ، وعتبة من العتب ـ أى اللوم ـ فدلت أسماؤهم على عتب يحل بهم ، وضعف ينالهم .

وكان أقرانهم: ﴿ عليا ﴾ و ﴿ عبيدة ﴾ و ﴿ الحارث ﴾ (٢) رضى الله عنهم . . ثلاثة أسماء تناسب أوصافهم ، وهي العلو ، والعبودية ، والسمى الذي هو الحرث فعلوا عليهم بعبودينهم وسعيهم في حرث الآخرة(٢) .

#### \* \* \*

وسواء أكان هناك تلازم حنى بين الاسم ومساه بحيث يمثلان معاً حقيقة واحدة أم لم يكن . . فإن الذي لاشك فيه أن للاسم موحيات تقع في النفس عند ذكرها لاسم من الاسماء أو كلمة من الكلمات . . ! فكلمات النجاح والنصر، والنبي والسعادة ، والشياب ، تبعث في النفس رضى ، وتشييع في القلب غبطة وروحاً ، على خلاف أضدادها من كلمات : الإخفاق ، والهريمة ، والفقر ، والشياع أن النفس انقباضاً ، وتبعث في المعدر وحشة وكيارة !

<sup>(</sup>۱) يشير ابن القم إلى المبارزة التي وقعت أول معركة بدر ، فقد ندبت قريش المبارزة الائة نفر ، هم : شيبة ، وعتبة ، والوليد ، فتصدى لهم ثلاثة من الأنصار ، فأبت قريش منازلتهم ، وقالوا نريد من ينازلنا من قومنا ، فندب النبي صلى الله عليه وسلم ثلاثة : على ، وحره ، وعبيدة بن الحارث .

<sup>(</sup>٢) المشهور فى كتب السيرة أن النالث هو حمزة رضى الله عنه وقد جعل ابن اللهم هيده بن الحارث اسمين . هما : عبيدة ، والحارث . . ولهذا أغفل ذكر حمزة .

<sup>(</sup>٣) زاد المعاد جزء ٣ ص ١٩ .

€. F

وإذك حين تسمع اسم سعيد، ومحمود، ومحمد، وحسن، غييرك خين يصطك سممك بأسماء.. حرب، وغضبان، وأعرج، ومجذوب ونحوها.. فإنه يلقاك من الأولى روح من ربحها الطيب، على حين يهب عليك من الثانية ربح بارد ثقيل، قد يثير قشمريرة تسرى في كيانك كله، وتملاً نفسك هما وكدرا.

وليسهذا شأن الاسماء، والمكلمات وحدها بلهو الشأن كذلك في المسموعات جميعها من أصوات وألحان . . فهديل الحهام، وزقزقة العصافير غير نعيق الغربان والبوم والفرق بينهما كالفرق ببن موسيق الافراح والموسيق التي تصحب الجنائز، وتمشى في مركب الموت .

وليس هذا أيضاً شأن المسموع من الأصوات والآلحان وحده ، بل هو شأن المنظور من كل شيء . . فالمنظر الحسن الجميل يبعث في النفس ألوانا من مشاعر الحسن والجمال ، على خلاف المنظر الشائه القبيح ، فانه يلتى إلى الناس صوراً مفزعة مزعجة . .

وقد جاء توجيهالنبي الـكريم : « إذا أبردوا إليه بريدا أن يكون حسن الاسم حسن الوجه » . . جاء هذا التوجيه جامعاً لاحتيار مايحسن في السمع والنظر .

و فنظر بعد هذا فيما كان لنبي الإسلام من حظ إلى سلام مو فور في احتيار الاسم اللائق به ، و بالرسالة التي فديته السماء لها .

فقد بشر به عيسى عليه السلام باسم أحم ، كا يقص القرآن الكريم فى قو له تعالى على لساشعيسى عليه السلام: « ومبشراً برسول يأتى من بعدى اسمه أحمد » . وإذا كانت نسخ الآناجيل الآربعة التى فى أيدى الناس اليوم قد خلت من هذه البشرى على هذا الوجه الصريح ، فانذلك لاينقض ماجاء به القرآن المكريم فى الآية السابقة . . إذ القرآن هى الحجة القائمة على مافى المكتب الساوية ، لأنه آخرها، وضابط محمكمها والمهيمن عليها ، وفى هذا يقول الله تعالى : «هو الذى أنزل عليك المكتاب بالحق ، مصدقا لمما بين يديه من المكتاب ، ومهيمنا عليه ، . . وهيمنة القرآن على المكتب السابقة إنما تجيء من وجه هذا الوجه الذى أشرنا إليه ، وهو أنه آخرها والضابط لها ، كا تجيء من وجه آخر ، وهو أن التوراة والإنجيل قد دخل عليهما من التجريف ، وللتبديل ،

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

#### a | | =

مالا يخمل الأطمئنان إليهما أمراً مسلماً به ، إذ أن الأفاجيل داتها قد تهددت واحد ، واختلفت فيا بينها ، وهي على رغم تمددها اختلافها لا تعتمد على أصل واحد ، ولا ترجع إلى الإنجيل الذي أنزل على عيسى عليه السلام . وإنما هي روايات تتحدث عن سيرة المسيح ، رواها عنه بعض حواريبه ، أو من اتصل بحواريبه أو سمع منهم ، وفي هذه السيرة عبارات من عظات السيد المسيح ووصاياه ، وقد يكون فيها بعض آيات من الإنجيل الساوى ، كان السيد المسيح يضمنها عظاته ووصاياه ! وإذن فالافاجيل التي ذكرت سيرة المسيح ، تختلف في تشخيص شخصية المسيح ، وفي تناول مواقفه باختلاف الكتاب الذين كتبوا هذه السيرة ، وفي تناول مواقفه باختلاف الكتاب الذين كتبوا هذه السيرة ، وفي تصوره ونضجوا عليها من عواطفهم ، ومن ألوان ثقافتهم إماجمل هذه الأفاجيل تختلف ذلك الاختلاف ، كما يختلف إنسان عن إنسان إلى تفكيره ، وفي تصوره للاحداث .

وقد جمعالعالم المسيحي ، فابرى سيوس ، أكثر من خمية وسبعين إنجيلا ، وطبعها في ثلاث مجلدات ، وكشف عن أوجه الحلاف بينها .

غير أن المعمول به الآن في الديانة المسيحية أربعة أنا جيل هي: « متى، ولوقا، ومرقس، ويوحنا ، حيث استقر العمل بها في أول القرن الثالث .

و لي ل من همنا هنا دراسة تاريخية محققة للانجيل الساوى ، أو الأناجيل التي إجاءت محدثة عنه

وإنما الذي نقف عنده هنا هو أن القرآن السكريم قد ذكر آية صريحة تذكر على اسان السيد المسيح تلك البشرى التي أعلنها في بني إسرائيل مبشرا بمولد في اسمه و أحمد ، . . وإنى رسول الله إليسكم مصدقاً لمسا بين يدى من التوراة، ومبشرا برسول يأتى من بعدى اسمه أحمد ، ثم لا نجد هذه البشرى صريحة تلك الصراحة في الأفاجيل الأربعة التي اعتمدتها المسيحية . وإنما الذي جاء فيها إشارات يمكن أن تؤول \_ في شيء من التعسف والعسر \_ لتؤدى معنى يفهم منه ظهور ني عربي يأتي من بعد المسيح ، موضو فا بصفات الحمد . فثلا في إنجيل منه طهور ني عربي يأتي من بعد المسيح ، موضو فا بصفات الحمد . فثلا في إنجيل



يوحنا . , إن كنتم تعبونى ، فاحفظوا وصاياى ، وأنا أطلب من الرب ليمطيكم البارقليط آخراً ليمكث ممكم إلى الأبد(١) .

وفى هذا الانجيل أيضاً: منى جاء البارقليط الذى سيرسله إليكم الرب، هو روح الحق الذى من عند الرب ينبثن ، فهو يشهد لى ، وتشهدون أنتم أيضاً، لانى معكم من الابتداء ، .

و تفسير كلمة , البارقليط ، فىالقاموس العبرى ، بكلمة الحمد، أو كثير الحمد، ولعل أعجب مانى هذا الأمر الذى يبلخ مبلخ المعجزة أن يجىء عيسى مبشرا بنبى يأتى من بعده اسمه , أحمد ، ، ثم يظل هذا الاسم فى كتاب مكنون لا يمسه أحد ، حتى يجىء صاحبه , محمد ، صلى الله عليه وسلم ، فيلبسه ، ثو با من أثواب الحمد التى خلعها الله سبحانه و تعالى عليه .

## يقول القاضي عياض:

. فهو \_ أى النبى \_ أحمد الحامدين ، وأحمد المحمودين ، ومعهلوا مالحمد يوم القيامة ، ويبعثه ربه هناك مقاماً محموداً كما وعده . . يحمده فيه الأولون والآخرون بشفاعته لهم . وسمى أمته في كتاب أنبيائه بالحمادين(١) ، فحقيق أن يسمى « محمدا » و « أحمد » .

، ثم فى هذين الإسمين من عجائب خصائصه ، وبدائع آياته فن آخر .. هو أن الله جل اسمه حمى أن يسمى به أحد قبل زمانه » .

أما «أحمد » الذي أتى فى الكتب ، وبشرت به الدنيا فمنع الله تعالى بحكمته أن يسمى به أحد غيره ، ولا يدعى به مدعو قبله ، حتى لايدخل لبرعلى ضعيف القلب أي شك . وكذلك « محمد » أيضاً ، لم يسم به أحد من العرب أو غيرهم ، إلى أن شاع تبيل وجوده صلى الله عليه وسلم وميلاده أن نبياً سيبعث اسمه محمد» فسمى قوم قليل من العرب أبناءهم بذلك رجاء أن يكون أحدهم هو ، و « الله أعلم حيث يجعل رسالته » ثم حمى الله سبحانه كل من تسمى به أن يدعى النهوة

<sup>(</sup>١) انجيل يوحنا اصحاح ١٤ آية ١٥ .

and they have

أو يدعيها أحد له ، أو يظهر عليه سبب يشكك أحداً فى أمره ، حتى تحققت السمتان(١) له صلى الله عليه وسلم ، ولم ينازع فيهما(٢) . .

وقد أخبر القرآن الـكريم أن الله سبحانه وتعالى اختار لنبيه ، يحيى ، عليه السلام الاسم الذى سمى به ، فقال تعالى : . يازكريا إنا نبشرك بفلام اسمه يحيى ، لم نجعل له من قبل سميا ، ا

فقد حفظ الله سبحانه وتعالى اسم « يحيى ، من أن يسمى به أحد حتى جعله سبحانه اسماً لنبيه الـكريم « يحيي ، عليه الــلام !

كذلك حمى الله سبحانه اسم «أحمد » أن يسمى به أحد حتى كان النبى الكريم « محمد » هو الذي يخلع عليه هذا الاسم الكريم .

على أن هناك آية معجزة من آيات الإعجاز فيما أراد الله سبحانه لنبيه «محمد» من تكريم بهذا الاسم الكريم، فقد أعلن اسمه على لسان عيسى عليه السلام قبل مولده بنحو ستة قرون، ثم ظله اللاسم فى أفواه الحواريين، وفى صحف الإنجيل، دون أن يخطر ببال أحد أن يسمى به ابناً من أبنائه على عادة الناس فى تالسكهم على تسمية أولادهم بأسماء النبيين، والقديسين، وأهل الفضل والخير من الناس، عسى أن يميبوا من بركة أصحابها شيئاً، أو أن يمكون لهم من اسمهم الطيب نصيب.

و , أحمد ، في ذاته اسم جميل ، سمح ، حلو النغم ، عذب الجرس ، يفرى بالتسمى به ، حتى عند من لا يحسن العربية ولا يعرف مدلوله الذي يدل عليه فكيف ظل هذه القرون دون أن يتفق لإنسان أن يقع عليه أو ينتفع به ؟ إن ذلك إن دل على شيء ، فإنما يدل على أن الله قد آثر نبيه بهذا الاسم الكريم ، واحتصه به ، وجعله على أفواه الناس ، إرهاصاً بمولد النبي الذي سيحمل هذا الاسم ، وبشرى بين يدى بهشته ، وفي ذلك آية للمستبصرين من أهل للكتاب الذين يعرفون صفات هذا النبي الأمى ويجدونه مكتوباً عندهم من أهل للكتاب الذين يعرفون صفات هذا النبي الأمى ويجدونه مكتوباً عندهم

( ٣ - النبي مجد )

<sup>(</sup>١) السمتان : هما الاسمان : أحمد ، محمد .

<sup>(</sup>٢) « الشفا » للقاضي عياض جزء ١ ص ١٩٠ .



في التوراة والإنجيل، ثم تصرفهم عنه قوة علوية ، وتعقد ألسنتهم عن أن تتعامل له ، وتجعله علماً لإنسان من الناس .

و ( محمد ) اسم علم ، وهو منقول من صفة .. من قولهم رجل ( محمد ) وهو الكثير الخصال المحمودة ، والمحمد في لغة العرب هو الذي يحمد حمداً بعد حمد ، مرة ، بعد مرة(١).

قال السميلي: لم يكن محمداً حتى كان أحمد .. حمد ربه ، فنبأه \_ أى جعله نبياً \_ وشرفه ، فلذلك تقدم اسم (أحمـد) على الاسم الذى هو (محمد)، فذكره عيسى ان مريم باسمه (أحمد)(٢).

Ø 3 🌣

وانظر بعد هذا كيف اختار الله لنبيه هذا الاسم الطيب , محمد ، فسماه , أحمد ، قبل أن يولد . و « محمداً ، بعد أن ولد . . فهو الحامد لربه ، المحمد من عباده . . حمد ربه على ما أفاء عليه من فضل ، وما أسبخ عليه من نعم ، وحمده الناس بما جاءهم به من الحق ، وما هداهم إليه من الإيمان ، فهو حامد لله ، محمد ، محمد ، محمد ، محمد من الله ومن الناس ،

وبهذا كان النبى بهذين الإسمين جامعاً لصفات الحمد كلها .. فهو الحامد المحمود ، فإذا كان بعد ذلك من يحمد الله فهو من حمد ، أحمد ، يعترف ، وعلى هداه يهتدى ، وإذا كان بعد ذلك في الناس من يحمده الناس فهو لما يحمد به . محمد ، تبع ، ولما يثنى به عليه تابع ومقتد .

ثم انظر في ذات ', محمد ، نفسه ، وكيف كانت المحامد كلها مجتمعة إليه في أكمل صورها ، وأجمل أوضاعها . فما كان من خلق كريم محمود فهو في , محمد ، على أوفى صورة وأتمها ، وما كان من فعل طيب محمود ، فهو في , محمد ، على أجمل حالة وأحسنها .

<sup>(</sup>۱) نهایة الأرب للنویری جزء ۱۹ ص ۷۵ م

<sup>(</sup>٢) الروض الآنف للسهيلي جزء ١ ص ٢ ه ١ ،

وليس يجمع هذه الصفات الكريمة اسم أتم وأعدلهن اسم و محمد ، 1 فقد يكون في أسماء: أمين ، وصادق ونبيل ، وعظيم ، وطيب ونحوها ما ينبيء عن صفة أو أكثر من الصفات الطيبة التي إن صدقها مساها ، أو صدقت هي في المسمى بها كان ذلك دلالة على اتصاف صاحبها بالصفة التي تدل عليها دون أن ينسحب ذلك، إلى غيرها من الصفات : حمداً ، أو ذماً . . فالمسمى بالأمين ، إن طابق الاسم فيه المسمى ، كان نصيبه من الصفات الطيبة صفة « الأمانة » ، وقد يكون له إلى جانبها صفات أخرى لا تحمد كالجين أو البيخل ، و تحوهسا . . وكذلك قل في الصادق ، والدبيل ، والعظيم والطيب ، وما شابه ذلك من صفات . . فقد ينال الصادق ، والدبيل ، والعظيم والطيب ، وما شابه ذلك من صفات . . فقد ينال الإنسان منزلة النبل أو العظمة بصفة كريمة أو أكثر دون أن يكون من لوازم ذلك أن يحوى الصفات الطيبة كلها . . أما والمحمد » فلا يكون على الكاس نقد عن كل الناس، وفي جميع الإحوال ! ، وان يكون « محمداً » من جمع أكثر المحامد شم فاته بعضها أو القلمل منها .

فاذا نقول بعد هذا فى ذلك التوافق بين محمد , الذات ، ومحمد , الاسم لذى سمت به تلك , الذات ، ؟ .

قد يقول قائل: وماذا في هذا التوافق؟ ولم لاتكون الصدفة وحدها هي التي جمعت بين و محمد ، الوليد وبين هذا الاسم و محمد ، ؟ حتى إذا تألق و محمد ، وعلا ذكره في الوجود كان كل شيء مهما صغر ، وكل حدث مهما ضؤل ذاشأن أي شأن . . له تقدير وحساب ، تكتر دلالاته ، وتتعدد مفاهيمه ، ما دام قد اتصل بالنبي ولابس حياته ؟؟

ونقول: إن في ظاهر ذلك القول شيئًا من الحق . . ولـكن ليس على إطلاقه في كل ما يتصل بالنبي . . !

حقاً إن عظمة العظيم تلقى على كل شى انصل به ألوانا وظلالا تجعل له فى مشاعر الراس مكاناً غير مكانه الذى له ، فيبدو صغيره كبيراً ، وقليله كثيراً ، وواضحه غامضاً ، وقريبه بعيدا ..



ولكن ليس ذلك على إطلاقه \_ كما قلنا \_ إذ هناك في حياة العظيم أمور هي في ذاتها رائعة ، معجبة ، مذهلة ، معجزة . . لا يختلف عليها الناس ، ولا تتباعد بينهم شقة الحلاف إن اختلفوا ا

وهنا فى تسمية « محمد » بمحمد لا يمكن أن يكون ذلك وليد الصدفة بحال أبداً ذلك أن اسم , محمد ، لم يكن من الأسماء المعروفة الشائعة يوم مولد النبي . . وأن الذين تسموا بمحمد كانوا أفرادا . قيل إنهم خمسة ، وقيل إنهم سبعة . . وكلهم كانوا في عصر النبو ، وبين يديها ، وقد أدرك معظمهم الإسلام فن أين لآمنة بنت وهب أن تقع على هذا الاسم ، الذى ربما لم يكن قد طرق سمعها ، أو جرى على لسانها من قبل أن تتحرك به شفتاها ، حين اختارته اسما لوليدها اليتيم ؟

ثم لو فرض أن اسم ، محمد ، كان من الأسماء المعروفة عند العرب ، فإن الا تجاه إليه لم يكن من الأمور المنتظرة فى شأن هذ الوليد القرشى ، الهاشمى . إذ أن ضخامة الأسماء . فى لفظها ، وفى مدلولها . كان لها الشأن الغالب فى تسمية المولودين من أشراف قريش . مشلل : حنظلة ، ومرة ، وأسد ، وفهر ، وغالب ، وعبد العزى ، وعبد الدار ، وعبد اللات ، وعبد مناة . .

وما أشبه ذلك من الأسماء التي تلقى فى قلوب سامعها الرعب ، والفزع ، وتحكسو مسماها هيبة وقوة ـ وقد أشر فا من قبل إلى موقف ، حزن ، جد سعيد ابن المسيب من الاسم الذى أراد الرسول أن يسميه به وهو «سهل » ، فأبي ، وقال : إن السهل يوطأ ويمتهن ، فكان المتوقع لوليد آمنة بنت وهب أن تتخير له إسما من تلك الاسماء ذات الإشعاع القوى النفاذ إلى مواطن الإرهاب فى الناس!

فكيف تنفذ الصدفة بين هذه الحوائل جميها، وتحمل إلى ذلك الوليد اليتيم هذا الاسم الفريد اليتيم من بين هذا العديد من الأسماء المنصوبة فى قائمة أشراف العرب وأبطالها ؟ ثم كيف تظل هذه الصدفة ذلك الزمن الطويل والصدفة لحظة عابرة . تجىء خلسة وتذهب خلسة \_ كيف تظل هذا الزمن الطويل محتفظة للنبى عابرة . تجىء خلسة وتذهب خلسة \_ كيف تظل هذا الزمن الطويل محتفظة للنبى عبد الاسم الذى سمى به ، دون أن يرحرحه عن مكانه لقب ، أو دون أن يتحرب من تشاركه كنية ؟ وما أكثر الإلقاب والسكنى : . وقل أن يكون فى العرب من

· ٣٧ ---

لا يكون له كنية أو لقب ، أو كنية ولقب معاً أو عدة ألقاب وكني ! تغلب على اسمه فلا يكاد يذكر على لسان ؟

كيف يظل « محمد ، هى « محمد » . . لاكنية ، ولا لقب حتى يكون هو الذى يكنى نفسه « أ با القاسم » . . بعد أن ولد له مولوده , القاسم (١) » .

كيف يكون للصدفة هذا القصرف المتمكن من الأحداث ، الممتد مع الزمن الجارى على الحكمة والمنطق ؟ كيف وشأن الصدفة أن تـكون خلسة خاطفة ، وأن تجمع على غير حساب ، وأن تقم بغير تقدير . هكذا خبط عشواء ! ؟

إن يكن ذلك شأن الصدفة فاذا تركت للتدبير والحكمة ؟ وأين تكون مواقع أفضال الله . ومنازل رحمته ؟ وأين آيات تدبيره وحكمته ، فيمن يصطفى ويختار من عباده ؟

وأكثر من هذا ١٠

فإن الفرعين الزكيين اللذين ولدا , محمدا ، قد أراد الله لهم اسمين كريمين يليقان بهذا النبي العظيم الذي سينسب إليهما . فأبوه , عبد الله ، وأمه ,آمنة ، ا

والدين الذي جاء به , محمد ، هو دين العبودية الخالصة لله: , إن كل من في السموات والأرض إلا آتى الرحمن عبدا ، والشريعة التي يدعو إليها , محمد، شريعة أمن وسلام : , يا أيها الذين آمنوا ادخوا في السلم كافة ، ولا تتبعوا خطوات الشيطان ، إنه لكم عدو مبين ، .

فالعبودية والأمن هما اليدان الـكريمتان اللتان قدمتا محمداً إلى الإنسانية ، وأطلمتا شمسه على هذا الوجود ا

وأكثر من هذا أيضاً فإن اسم المرأة التي أرضعته يدخل في هذه الظاهرةالتي نتحدث عنها . . فاسمها « حليمة ، وموطنها « نجد » وقومها بنو « سعد » ا

ولنا أن نقول إن محمداً قد رضع الحلم من حليمة ، إلى ما أفاض عليه ربه من فضله ، وأذاقه من رحمته 1 وأن شأنه وشأن شريعته العلو والإسعاد .

<sup>(</sup>١) والقاسم : صفة من صفات النبي .



وإذا كان من الجائز أن يسلم اسم الأب أو الأم أو المرضع من ضلالات أسماء الجاهئية وشناعاتها ، وسوء موردها ومسدوها ، فإن مما لا يمكن أن يكون إلا بتدبير أن تسلم لهذه المسميات أسماؤها جميعاً ، فيسلم اسم أبيه ، واسم أمه ، واسم مرضعته 1 ، ثم لاتكون بحيث تخلو من العيوب والمقابح ، بل تتزين بأحسن ما يمكن أن ينزين به اسم من صفات ، ويحتمع إليه من خير .

ومن عجب أن تسكون هذه الأسماء . . عبد الله ، وآمنة ، وحليمة « أسماء غير شائعة ولا غالبة ، ثم يجتمعن على نسق !

وقليل جداً في العرب \_ قبل الإسلام \_ اسم ، عبدالله ، فما عرف العرب العبودية الحالصة لله ، حتى عند من عرف منهم أن للعالم إلها هو الله ، بل كان ولاؤهم ، وعبوديتهم للأصنام التي عبدوها من دون الله . فأضافوا أنفسهم إليها وقالوا: عبد العزى ، وعبد اللات ، وعبد مناة ، وعبد ود ، وقد كان أقرب شيء إلى عبد المطلب إذا أضاف ابنه , عبدالله ، هذا إلى معبود ، أن يضيفه إلى صنم من تلك الأصنام . . أما أن يضيفه إلى « الله ، فذلك أمر لايعلم تأويله الا الله . . !

وكذلك اسم أمه «آمنة ، بنت وهب ، واسم مرضه حليمة السعدية . . كان أقرب شيء إليهما من الأسماء ماشاع بين العرب الجاهليين : كعفراء ، وخنساء ، وأم الهيثم ، وما شابه تلك الاسماء . . ولكنه فضل من الله الذي شمل النبي من قبل أن يولد ، وبعد أن ولد ، واصطفى للنبوة . . وفي هذا يقول الله سبحانه وتعالى لنبيه الكريم : و وكان فضل الله عليك عظما ، .

وبسيد أننا فلتمس هنا من دلالات الأسماء على مسمياتها شيئًا يضاف إلى جلال النبوة ، أو يزكى قيامها على أصول ثابتة وطيدة من الحق والعدل والحير ، فإن مانقيمه السماء ليس فى حاجة إلى شيء يدعمه أو يسنده !

ولسكن الذى المتمسه من هذا التوافق المطرد فى اجتماع الآسماء الطبية الركية كلها للنبى فى شخصه ، وفى أبويه ، وفى من ضعه ـ الذى المتمسه من ذلك هو تلك العناية الصمدانية التى حمت حمى الرسول أن يطوف به طائم سوء ، أو يلم

به طيف خبيث ... إنه حمى النبوة العظمى ... وإنه لنى حماية الله ورعايته د ذلك فضل الله يؤتيه من يضاء ، والله ذو الفضل العظم .

0 0 0

ونجيب الآن على السؤال الذي افترضناه آنفاً .. وهو : إذا كان هناك علاقه ، أو شبه علاقة بين الاسماء وم مياتها ، فكيف لا يتجه الناس جميعاً إلى أن يسموا ، أو يتسموا بالاسماء ذات الدلالات الجميلة الطبية ، لتنضح على ذوا تهم بعض ما فيها من طبيب وجميل ؟؟

ذلك سؤال يدور في نفس أى إنسان يقف على هذه الظاهرة ، ويعلم من أمرهما شيئاً .

والأمر ليس من السهولة واليسركا يبدو لأول وهلة . إن الأمر فى ظاهره مطلق إطلاقاً تاماً ، بلا قيود ، ولاحدود . . يتناوله المرء من قريب ، كا يتنادل الهواء برئتيه ، أو يغترف من النور بعينيه . فا على الإنسان إلا أن يقصد أى اسم يريد ، فيحرك به شفتيه ، ويسمى به من يشاء ، فإذا الإسم ملك له ، وإذا المسمى محكوم بهذا الاسم مستظل به !

هذا ما يبدو فى ظاهر الام ، ولكن الواقع يشهد لحلاف ذلك فين الستمرض أسماء الناس ، أو وأعلامهم ، نجد عجباً عاجباً ... فهناك كثرة كثيرة من الاسماء الجافية ، أو الموحشة ، أو المستقبحة ... قد ألقاها الناس على أبنائهم وكأنهم تحت سلطان قاهر حملهم عليها ، حتى ليبدو أن الناس لو خلوا وشأنهم لما جرت هذه الاسماء على ألسنتهم ، ولفروا منها فراراً ...

فإنك لتجد فى الناس من سمى ابنه . مشحوتاً ، أو شحاتاً ، أو مسروقاً . أو حابساً ، أو كلباً ، أو حماراً ، وليس بينه وبين الاسماء الجميلة \_ فى ظاهر الامر \_ حاجز أو حائل .

ولمكن الأمر على خلاف هذا ... إن الحياة تفرض على الأحياء أن يشفاوا كل جانب فيها : الحسن والقبيح . والسهل والوعر ، والحصب ، والجدب ، حتى تحتفظ بتوازنها ، فلا يرجح جانب ويخف جانب ، فتضطرب ، وتفسد ، - £. ---

ولو كان للناس أن يتطلقوا من غير أن تحكمهم هذه الحيوط غير المنظورة التى تمسك مهم ــ لكانت وجهتهم جميعاً واحدة ... ولاختاروا الحسن منها وهجروا القبيح، ولعمروا السهل درن الوعر، والهرسوا في الحصب دون الجدب، ولما رأينا أمماً تسكن الصحراء أو تعيش بين الثلوج أو في الادغال؟

وليس ذلك شأن الإنسان وحده ، بل إنك لمتجد عالم الحيوان محكوما كذلك مبذه القوة الحفية ،ومشدودا بتلك الحيوط غير المرئية ... فنهاك طيور تعيش فى القفر ، لا ظل ، ولا ماء وليس بينها وبين الماء والظل إلا أن تفرد أجنحها وتنطلق إلى هذا النعيم الذى حرمت منه ، فتبلغه فن غدرة أو روحة من غدواتها أو روحاتها!

وأكثر من هذا ، فإنما ترى و العصافير ، مثلا فى المسكان الواحد ، فى البلد الواحد ، بعضها يغشى الدور ، ويخترق الأبواب والنوافذ ، ويتعرض للهلاك فى سبيل النقاط حبة أو فتاة خبز ، على حين يمكون على رمية منها مخازن الحبوب فى العراء ، وفى مواطن الحصاد والدرس . يغشاها كثير من هذه العصافير ، وينال حاجته منها من قريب!

ولا تسأل: ما هذا ؟ فذلك تقدير العزيز العليم ... الذي أعطى كل شيء خلقه ثم هدى !

ولا نجد بداً من أن ننقل هنا نظرة من فظرات ، الجاحظ ، النافذة في هذا الأمر ، فإنه لم تفك منه ملاحظة هذه الظاهرة ، ولم تفك عن باله في دراساته للحياة وللاحياء !

يقول الجاحظ:

وأعلم أن الله تعالى إنما خالف بين طبائع الناس ليوفق بينهم
 ولم يحب أن يوفق بينهم فيما يخالف مصلحتهم

, لأن النَّاس لو لم يكونوا مسخرين بالأسباب المختلفة ، وكانوا مخيرين(١)

<sup>(</sup>١) في الأصل مجبرين وهو تصحيف .

\_\_\_ {} \_\_\_

ف الأمور المتفقه والمختلفة لجان أن يختاروا بأجمعهم الملك والسياسة ، وفي هذا ذهاب العيش وبطلان المصلحة ، والبوار والتواء(١) .

« ولم يكونوا مسخرين بالاسباب ، مرتهنين بالعلل لرغبوا عن الحجامة أجمعين ، وعن البيطرة والقصابة والدباغة(٢) .

« ولكن كل صنف من الناس مزين عندهم ماهم فيه ، ومسهل ذلك عليهم فالحائك إذا رأى تقصيراً من صاحبه أو سوء حذق ، أو خرقاً ، قال له : باحجام ١ .

« والحجام إذا رأى تقصيراً من صاحبه قال له : ياحائك 1

ولذلك لم يجمعوا على إسلام أبنائهم فى غير الحياكة ، والحجامة ، والبيطرة والقصابة .

ولولا أن الله تعالى أراد أن يجعل الاختلاف سبباً للاتفاق والائتلاف ؛ لما جعل واحداً قصيراً ؛ وآخر طويلا ؛ وواحداً حسناً والآخر قبيحاً ؛ وواحدا غنياً ؛ وآخر فقيراً ، وواحداً عاملا وآخر مجنونا ؛ وواحداً ذكيا ؛ وآخر غما .

« ولكن خالف بينهم ليختبرهم ؛ وبالاختيار يطيعون ؛ وبالطاعة يسعدون ا « ففرق بينهم ليجمعهم ؛ وأحب أن يجمعهم على الطاعة ليجمعهم على المشوية .

و فسبحانه وتعالى ما أحسن ما أبل وأحكم ماصنع واتقن مادبر! ولان الناس لو رغبوا كلهم عن عار الحياكة لبقينا عراة ولو رغبوا بأجمعهم عن كد البناء لبقينا بالعراء، ولو رغبوا عن الفلاحة لذهبت الأقوات؛ وليطل أصل المعاش.

و فسخرهم على غير إكراه ، ورغبهم من غير دعاء !

<sup>(</sup>١) التواء: الهلاك .

<sup>(</sup>٧) كانت أمثال هذه الصناعات والحرف بما تأباه الفس العربية .

- 17 -

ولولا اختلاف طبائع الناس وعلمهم لما اختاروا من الأشياء إلا أحسنها ، ومن البلاد إلا أعدلها ، ومن الامصار إلا أوسطها .

, ولو كان كذلك لتناحروا على طلب الواسط ، وتشاجروا على البلاد العليا ، ولما رسعهم بلد، ولما ثم بينهم صلح!

. فقد صار بهم التسخير إلى غاية القناعة ا

, وكيف لا يكون كذلك وأنت لو حولت ساكنى الآجام إلى الفيافى، وساكنى السهل إلى الجبال ، وساكنى الجبال إلى البحار ، وساكنى الوبر إلى المدر ــ لاذاب قلومهم الهم، ولاتى عليهم فرط النزاع ...

ثم يقول :

، وايس على ظهرها ــ أي ظهر الأرض ــ إنسان إلا وهو معجب بعقله، لا يسره أنه له ما الهيره . ولولا ذلك لمــاتوا كمدأ ، ولذا بو حسدا ! .

, ولـكن كل إنسان وإن كان يرى أنه حاسد فى شىء فهو يرى أنه محسود فى شىء !

ثم يصير الجاحظ إلى ما نحن فيه من الأسماء والمسميات فيقول :

, ولولا اختلاف الأسباب لتنارعوا بلدة واحدة ، واسما واحداً ، وكثية واحدة .

, فقد صاروا لله كما ترى معاختيار الأشياء الختلفة إلى الأسماء القبيحة، والألقاب السمجة !

, والأسماء مبذولة، والصناعات مباحة، والمتاجر مطلقة، ووجوه الطرق مخلاة.

ولكنها مطلقة فى الظاهر، مقسمة فى الباطن، وإن كانوا لا يشمرون بالذى دبره الحكيم من ذلك، ولا بالمصلحة فيه.

فسبحان من حبب إلى واحد أن يسمى ابنه محداً ، وحبب إلى آخر أن يسميه شيطانا ، وحبب إلى آخر أن يسميه عبد الله ، وحبب إلى آخر أن يسميه حمارا .

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT



. لأن اليا س لو لم يخالف بين علمهم فى اختيار الأسماء ، وجاز أن يجتمعوا على شيء واحد ، كان فى ذلك بطلان العلامات ، وفساد المعاملات(١) .

هذا ، ولا يدع أعداء الإسلام وني الإسلام وسيلة يتوسلون بها إلى الطعن في رسولالله ـ صلى ات الله وسلامه عليه ـ إلاأ مسكوا بها. ولوغر قوا فالزور والبهتان .

وحتى لقدنازعوا في اسم رسول الله صلى الله عليه وسلم . وجعلوا ينسجون حوله من الأوهام والضلالات ، ما يثيرون به الفيار في وجه السمس ليحجبوا أضواء عا وههات ههات ١١

يقول المستشرق: و إميل درمنقم . :

وهنا نذكر أن الاسم الأصلى للنبي محمد هو , قثم ، 11 ثم لم يلبث هذا الاسم أن عدل عنه بعد ولادته بوقت قصير أو حين بمثته 11 ـ إلى محمد ، الذي هو لقب نبوي أكثر منه أن يكون اسماً 11

ويملن الاستاذ عادل زعيتر على هذا بقوله:

وهذا أغرب ما افتهى إليه المستشرقون، وأول من ذهب إلى ذلك وسرنجر، مستنداً إلى ما جاء في باب تسمية الرسول، من والسيرة الحلمية وقالا عن كتاب: والإمتاع و أنه لما مات قم بن عبد المطلب، قبل مولد الذي صلى الله علميه وسلم بمثلاث سنين، وهو ابن تسع سنين، حزن علميه أبوه حزناً شديداً و فلما ولد رسول الله صلى الله علميه وسلم سماه وقم وحى أخبرته أمه آمنة ، أنها أمرت في منامها أن تسميه محمداً وفيماه محمداً ، ثم يقول الاستاذ زعيتر: وفن هذه الرواية البادية الوضع، والتي تدل أقل نظرة إليها عند قبولها على علاتها على أن عبد المنطلب عدل عن اسم و محمد ، وهد ولادته بدقائي معدودات .

و تا بع , هرشفاد ، , سس نجر ، على وأيه ذلك ، ولم يلمث كثير من المشركين أن وجدو! في هذا فتحاً جديداً لهم ، وبلغ برينهم من الترسف والذجي ما صاريزهم



به . أن ماورد فى القرآن من ذكر لمحمد وأحمد قد أضيف إليه فيما بعد ، وذلك رداً على الحجة القائلة : إن أمر الرسالة ما كان ليستقيم ، لو عدل بعد الرسالة إلى إسم محمد » .

وفى القرآن الكريم ، وإذ قال عيسى ابن مريم ، يا بنى إسرائيل إنى رسول الله البكم مصدقاً لما بين يدى أمن التوراة ، ومبشراً برسول يأتى من بعدى اسمه أحمد ، ونفسا على الإسلام ما كان من اشتمال كلمة البارقليط ، اليونانية التى وردت فى الإصحاح الرابع عشر من إنجيل يوحنا ، والتى يدل معناها على (محمد) ! » .

ونقول: , إن مااستدل به المستشرق , سبرنجر ، مما نقله من بعض الرويات المدسوسة فى كتب السيرة ، ينطق بالكذب والتلفيق :

فأولا: ما قيل من أن عبد المطلب جدالنبي ـ صلى الله عليه وسلم ـ كان ولدولد اسم ، قتم ، وأنه لما مات هذا الولد حزن عليه ، شم لما ولد لآمنة بنت وهب ومحد ، سماه ، قتم ، إحياء لذكرى ابنه الميت ، وذلك بعد ثلاث سنوات من موته ـ هذا القول يكذب بعضه بعضاً . . إذ كيف ينتظر الآب ثلاث سنين حتى يولد ، محمد ، ليسميه ، قتم \_ أها كان فى أبناء عبد المطلب من يولد له ولد خلال هذه المدة ؟ وكيف وكان له عشرة أبناء ؟

وثانياً: إذا كان عبد المطلب قد سمى حفيده محمداً , قثم ، ثم عدل عن ذلك بعد أن علم من أمه أنه قد أمرت في منامها أن تسميه محمداً . فعدل عن ذلك وسماه محمداً . إذا كان ذلك كذلك فكيف يحفظ هذا الاسم المقترح ، الذي لم يشع في الناس ولم يكن إلا حديثا عابراً بين عبد المطلب و آمنة . كيف يبقى له ذكر في الحياة بعد هذا ؟

أما القول بأن رسول الله قد ظل محمل اسم ، قثم ، إلى أن كانت البعثة: فكان ذلك الاسم لقباً نبوياً له على حين ظل اسم ، قثم ، هو العلم عليه \_ فإن هذا القول تكذبه الشواهد كلها ، ولو أن ذلك كان له أثر من الصحة لما كان صحديث قريش إلى الذي إلا بهذا الاسم ، قثم، ولما عدات عنه أبداً !! فهل كان شيء من هذا ؟

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT



\_ IB \_\_

. سبحانك ما يكون لنا أن نتكلم بهذا ، سبحانك هذا بهتان عظيم . .

نعود بعد هذا ، فنقرر أن الاسم الذي سمى به النبي ، والاسم الذي بشر به عيسى قبل مولده ببضعة قرون ـ هذا الاسم ليس مجرد اسم ، وإنما هو دلالة من دلالات النبوة ، ومعجزة من معجزاتها . .

فقد حمى الله إسم ، أحمد ، أن أيسمى به أحد قبل الذي ، ثم حمى اسم , محمد ، أن يظهر إلا بين يدى النبوة ، وألا يتسمى به إلا بضمه ففر من العرب ، طمعوا أن يكون أبناؤهم النبي المنتظر ، الذى أظل زمانه ، وبدت تباشير صبحه ، ثم حمى الله كذلك من سمو بهذا الاسم أن يدعوا النبوة أو يدعيها لهم أحد ا

ولو أراد أتباع و محمصد ، الذين آمنوا بشريمته ، وعرفوا حقيقة نبوته ، وشاهدوا عن قرب أنوار السماء تفيض عليم من نبيهم . . لو أنهم أرادوا أن يتخيروا له الاسم الذي يرونه جديراً به ، مناسباً لجلال النبوة وعظمة النبي ، لما وجدوا أعدل ، ولا أكرم ، ولا أنسب من اسم , محمد ، ! .

فسيحان من له الحلق الأمر، ومن بيده ملكوت السموات والأرض، ومن إليه يرجع الأمر كله 1 . .

و ألا له الخلق والأمر . تبارك الله رب العالمين . .

# الباب الشائي النبوة.. دالني

## هل النبوة ضرورة إنسانية :

نازع كثيرمن الناس ـ قديماً وحديثاً ـ فى أمر النبوة . وهل هناك ضرورة إنسانية تدعو إلى أن يقوم فى الناس أنبياء ورسل يسفرون بين الله وبين الناس، حاملين إليهم وصايا السماء وشرائعها ؟

## والناس في هذا مذاهب وشيع:

فالمؤمنون بالشرائع السماوية يعتقدون أنهم إنما أخذوا شريعتهم عن رسول من عند الله . وأن هذا الرسول إنسان من بينهم ، يعرفونه كما يعرفون أبناءهم وإنما اختاره الله منهم ليحمل إليهم شريعته .

وأما غير المؤمنين بشرائع الساء فلا يتصورون أبداً أن يكون بين إنسان من الناس صلة بالعالم العلوى، لاختلاف الطبيعة فى كل من العالمين : الأرضى والعلوى . . هذا إذا صبح \_ عند القائلين بهذا الرأى \_ وجود للعالم العلوى . . أما الماديون فلا يعترفون أصلا بوجود للعالم العلوى . أو عالم الروح . وإذن فالرأى عندهم فى رسل الله هو الإنكار الصريح للرسالات السماوية ، وللرسل ، ولذ أيضاً ! !

ولانريد أن نقف طويلا عند هذه الآراء المتخالفة فى شأن الرسل ، وفى طبيعتهم ، وفى الضرورة الإنسانية الداعية إليهم ، وفى إمكان اتصال الإنسان بالملأ الاعلى إذا دعته السهاء لحمل وسالتها إلى الناس ا

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT



لأنريد أن نقف طويلا هنا ، حيث أن لنا وقفه في هذا الثبأن عند الحديث عن الرسالة المحمدية !

ولكن أريد أن أعرض \_ فى إيجاز \_ وجمة نظر المؤمنين بالرسل والمنكرين لهم ، لنجعل من ذلك مدخلا إلى الحديث عن نبوة النبي الأعظم: محمد بن عبدالله ، عليه صلوات الله وسلامه ا

ولاحديث لنا مع المؤمنين برسل الله وأنبيائه في هذا الامر ، فذلك هو إيماننا وعقيدتنا . . وإنما نقف معهم صفاً واحداً في وجه المنكرين للنبوات ، على اختلاف مذاههم وتعدد آرائهم . . ولا حديث لنا أيضاً معالماديين الملحدين المدن ينكرون ما وراء المادة ، ولا يعترفون بالإله الحالق ! إذ أن الحديث في شأن الرسل والانبياءالقا عمين بالسفارة بين الله والناس لامساغ له إلافي ظل الإيمان بالله ، عند الذين يؤمنون به ا وإنما حديثنا مع أولئك الذين يعترفون بوجود الله ، ويؤمنون به ، ولكنهم لا يتصورون قيام رسل بين الله والناس ولا يرؤن داعية تدعو إلى نبي أو رسول يحمل إلى الماس وصايا السماء ا

والذين يذهبون هذا المذهب هم طائفةمن الفلاسفة والحكماء الذين تلبس علميم الأمر فى شأن الرسل، وأبت علمهم عقولهم أن تستسيغ هذه المهمة النبيلة، التي قام عليها أنبياء الله ورسله.

وهؤلاء الحسكاء والفلاسفة ينظرون إلى هذا الأمر نظرتين متباعدتين: نظرة تحقر الإنسان، فلا تراه أكثر من كائن حيه وانى كسائر الحيوان. لا يعدو أن يكون فصيلة من فضائل الحيوانات، وسلالة من سلالالتها. فهو والأمر كذلك مقضى عليه أن يحيا حياته في هذا الركب، أو في هذا القطيع، دون أن يدعى لنفسه شأناً يتغير به وضعه. ويعزله عن المجتمع الحيواني، في هذا الكوكب الأرضى!

تلك هى نظرة الفلاسفة المتشائمين الذين نظروا إلى الحياة بمنظار أسود فرأوا الوجود كله بحلابالسواد، ورأوا الإنسان دودة غارقة فى أكوام من التراب. وفي محار من الاوحال.





وكثير من الفلاسفة الاقدمين آمنوا بالله والكنهم لم يؤمنرا برسل الله ، ولم يرضوا لإنهان أن يلتق بالملا الاعلى ويتعامل معه ! وكأن هؤلاء الفلاسفة الذين يذهبون هذا المذهب قدنظروا فيه إلى أنفسهم . فحين وجدوا أنهم وهم الفلاسفة ، وأكمل الناس عقلاً لم ترفعهم عقولهم إلى الملا الاعلى ، ولم تتح لهم الوصول إليه . . فكيف يكون ذلك لإنسان ليس له عقل الفيلسوف ولا فلسفته ؟ ا

يقول ان تيمية عن هؤلاء الفلاسفة: ﴿ وَالْمُتَمَاسِفَةُ مِنْ الَّهُ وَالْمُنْدُ مِنَازُعُونَ في وجود كال الجنس ـ أي الجنس البشري ـ ، وإن أقروا ببعض صفات الأندياء، فإنما أقروا منها بما لا يختص بالأنبياء ، بل هو مشترك بينهم وبين غيرهم ، فلم يؤمن هؤلاء بالانبباء ألبتة(١) . .

وقد عاشت هذه النظرة التي تمسك بالإنسان أن مرتفع إلى مافوق هذا التراب عاست في أجيال الناس جيلا بعد جيل ، وكان لها دورات عاصفة في عقول كثير من الفلاسفة والمفكرين.

يقول نيتشه: , لانريد ملكوتاً في السموات . فنحن بشر .. نريد ملكوتاً أرضاً ۽ .

نين بشر ! أي نين من دواب الارض . لاينبغي أن ثرفع أبصارنا إلى السهاء ، ولا أن نجاوز هذا الملكوت الأرضى ا

فالإنسان في مفهوم هذه الفلسفة السوداء محكوم عليه أن يظل في هذا الوضع الذليل المهين في الحياة ، كائماً ترابياً ، ليس فيه قبس من العالم العلوى . وليس هو كما تحدث عنه الديانات السمارية خليفة الله فيالأرض ، والموعود بالعودة إلى العالم العلوى الذي خرج منه ا

ويقول. نيتشه ، أيضاً : ﴿ إِذَا كَانَ اللَّهُ قَدْ خَاقَ الْإِنْسَانَ : فَإِنَّمَا خَلَقُهُ قَرْدَاً يلمو به في أبديته الطويلة، ا

<sup>(</sup>١) النبوات: لابن تيمية ص ٢٥.

هذه هى إحدى النظرتين اللتين تنظر مهما الفلسفة المؤمنة إلى الإنسان وهى نظرة تستكثر على الانسان أن تكون له صلة بالسماء، وأن يكون فى الناس من يطول بيديه اللا الاعلى. ويتعامل معه.

أما النظرة الأحرى فهى على خلاف النظرة الأولى فى تقييمها للإنسان . . وفى تقديرها الرسالة الساوية . ومن ثم كانت هذه النظرة ذات شعبةين : شعبة تحلق بالانسان ، وتجاوز به قدره ، وتراه فى مستوى يستغنى به عن وصا يةالسها ، وعن تدبيرها لحياته ، و توجيهها لسلوكه . وتصحيحها لعقيدته . فلا ضرورة إذن لمبروث من الماء يحمل إلى الناس شريعة ، ويقيم لهم ديناً . . وحسب الناس فى هذا أن يقوم فهم قادة ، ومصلحون ، وفلا سفة . . منهم وإلهم . . من الأرض وفى الأرض ا

وشعبه أجرى ترتفع بمقام الرسالة، فترى أن الانسان مهما يبلغ من العلو والصفاء فلن يكون له أن يحمل رسالة سمّاوية عن طريق الاتصال المباشر بالله أو ملائكته ا

فإذا كان من الحتم أن تتنزل على الناس شريعة سماوية فليكن الذي محملها إليهم مبعوثاً من البالم العلوى . . ودعوى من يدعون أن المسيح هو . الله أو هو . ابن الله ، قائمة فى ظل هذا الإحساس الذي يتدافع فى صدور الذين يرفعون مقام الرسالة عن أن تتناولها يد إنسان من الناس ، أو أن يستأثر بهذا الشرف العظيم واحد منهم إنها أكبر من أن يستقل بها فرد ، وأعظم من أن مختص بها إنسان ا

ولهذا تتحول بعض الرسل عند بعض الناس عن طبيعة غير طبيعة البشر . . وقالت اليهود عزير ابن الله ، وقالت النصارى المسيح ابن الله . . ذلك قولهم بأفواههم ، يضاهئون قول الذين كفروا من قبل . . قاتلهم الله أنى يؤفكون ؟ ، وقد كشف القرآن المكريم عن هذا اللون من التفكير الانسانى في وقد كشف القرآن المكريم عن هذا اللون من التفكير الانسانى في

و إسه دعوى الرسل . فيقول سبحانه وتعالى فى قوم صالح : وفقالوا أبشراً مناواحداً نقيمه ؟ إنا إذن افى ضلال وسعر ! أألق الذكر عليه من بيننا ؟ بل هو كذاب أشر (۱) ، . ويقول جل شأنه فى فرعون وقومه : وفقالوا أنؤمن لبشرين مثلنا وقومهما لناعا بدون (۱) ، ويقول سبحانه فى قوم نوح : ولئن أطعتم بشراً مثلكم إنكم إذن لحاسرون (۱) ، . ويقول جل وعلا فى كفار قريش : وأكان للناس عجباً أن أوحينا إلى رجل منهم أن أنذر الناس ، وبشر الذين آمنوا أن لهم قدم صدق عند ربهم ، قال الكافرون إن هذا لسحر مبين (۱) ، . ويقول سبحانه : وقالوا لولا أنزل علينا الملائكة أو نرى ربنا . لقد استكبروا فى أنفسهم وعنوا عنواً كبيراً (۱) ، . . ويقول سبحانه رجلا، وللبسناعليهم ما يلبسون (۲) ، . .

### بشرية الرسل:

لو وقع للناس مايتمنون من أن يكون الرسول ملكا لما استقام للناس معه أمر و لا صلح بينه وبينهم شأن .. إنهم سيفتنون به ، ويذهلون عن رسالته ، وفي هذا يقول القرآن المكريم : , وما منع للناس أن يؤمنوا إذ جاءهم الهدى إلا أن قالوا أبعث الله بشراً رسولا ، قل لو كان في الأرض ملائكة يمشون مطمئنين لنزلنا عليهم من السهاء ملكا رسولا(۷) ، . وكيف يطمئن للملائكة مقام بين الناس ؟ إن الملك لا يمكن أن يظهر للناس في أية صورة غير صورة الانسان إلا كان مبعث فتنة للناس . . إنهم سيتدافهون إليه تدافع الفراش إلى ضوء الصاح ، يدور حوله في لهفة مجنونة لي أن يسقط نصاً وإعاء! .

كذلك لا يستقيم أمر الناس إذا جاءهم الرسول ملكا في صورة إنسان .

<sup>(</sup>١) سورة القمر ، ٢٥/٧٤ .

<sup>(</sup>٣) سورة المؤمنون ٣٤.

<sup>(</sup>ه) سورة الفرقان ٢٦.

<sup>(</sup>٧) سورة الإسراء ه٩.

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون ٤٧ .

<sup>(</sup>٤) صورة يونس ٢

<sup>(</sup>٦) سورة الأنعام ٩.

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT



إنه لا يغير بما في لفوسهم شيئاً من أمر الرسول البشرى ما دام الملك يلقاهم في صورة آدمية . . فإنه في حالة تلك إنسان ، يرونه رأى العين في صورة بشرية ، ولا تختلف عما ألفوا من صور الآدميين . . وبهذا كان رد القرآن على هذا المقترح الغبي الأحمق . . . ولو جعلناه ملكا لجعلناه رجلا ، وللبسنا عليهم ما يلبسون ، (٦) أى أنه لو جاءت الملائكة رسلا إلى الناس لما جاءوا إلا في صورة بشرية ، لان مجيئهم في صورتهم المكية لا يجعل لهم بين الناس مكاناً يطمئنون فيه ، ومجيئهم في صورة بشرية لا يجعل لهم عند الناس شأناً يطمئنون فيه ، ومجيئهم في صورة بشرية لا يجعل لهم عند الناس شأناً يمكن أن يجيء إلا في صورة بشر ا

وأفت ترى التفات القرآن إلى تقرير بشرية الرسل واضحاً في هذا الأسلوب المفحم — في موقف الخصومة والجدل . . وهو موقف واحدهنا ، يقف فيه السكفار المعاندون موقف المنكر على الرسول أن يكون بشرآ ، وأن دعوى من يدعى من لناس - أياً كان - أنه رسول ادعاء لايقبل . . ! وكانمن صنيع القرآن في دغع هذا الصلال ، وكشف المستترين به ، أنه جعل القضية قضية جدية يمكن البطر فيها ، والاستماع إلى دعوى الجموم عليها . . فلم يلقها من أول الأمر بالمكلمة الحاسمة ، وأنها ضلال مكشوف ، لا يستأهل الوقوف من أول الأمر بالمكلمة الحاسمة ، وأنها ضلال مكشوف ، لا يستأهل الوقوف ازاءه ، والنظر فيه ، بل بسط لهم القرآن مجال القول ، وأراهم أن لقضيتهم شأنا ، وأن عليهم أن يفتحوا آذانهم لسماع الحسكم فيها . . . لو كان في الأرض ملائكة يمشون مطمئنين ، لنزلنا عليهم من السماء ملمكا رسولا » (٢) ! فانه قادر على أن بعث اليهم ملمكا . . ولكن هل يمكن أن تستقيم حالهم معه ؟ هل بحرق أحد أن يقول نعم ؟ فإن قال سفيه أحمى ، نعم ، قيل له : على أية صورة يلقاك أحد أن يقول نعم ؟ فإن قال سفيه أحمى ، نعم ، قيل له : على أية صورة يلقاك الملك ؟ أعلى صورته النورانية ؟ إنك لن تراه ؟ ولن تتعرف اليه ، ول تأخذ الملك ؟ أعلى صورته النورانية ؟ إنك لن تراه ؟ ولن تتعرف اليه ، ول تأخذ الملك ؟ أعلى صورته النورانية ؟ إنك لن تراه ؟ ولن تتعرف اليه ، ول تأخذ الملك ؟ أعلى صورته النورانية ؟ إنك لن تراه ؟ ولن تتعرف اليه ، ول تأخذ المنتم عنه ؟ أنه عنه كنف المنتم و مهيئة إنسان ؟ قد ي كن

<sup>(</sup>١) الأنعام آية ٩ ...

<sup>(</sup>٢) الإسراء آية ٥٥ .

- 6 P ...

أن يكون هذا . . ولكن من يدلك على أنه ملك فى صورة إنسان؟ هو كا يبدو لك إنسان ، لا فرق \_ فى ظاهر الأمر عندك \_ بين الإنسان الملك ، والإنسان الرسول ، وإذن فما يدخل عليك من أمر الرسول البشر سيدخل عليك من أمر الرسول البشر سيدخل عليك من أمر الرسول الملك . . وهذا ما يكشف عنه القرآن السكريم فى قوله تعالى : ، ولو جعلناه ملكا لجعلناه رجلا وللبسنا عليهم ما يلبسون ، .

## الله يصطفى من الملائكة رسلا • ومن الناس :

لهذا اقتضت حكمة الله أن يبعث إلى الناس رسلا من الناس حتى يكون بين الرسول ومن أرسل إليهم إلف وأنس. فلا يجدون في رسولهم شيئاً لم يألفوه. على خلاف ما لو جاء الرسول إليهم في أية صورة غير صورة الإنسان . لمنه حينئذ سيكون مبعث عجب ودهش ومثار فتنة وابتلاء ، أضعاف ما يقع لهم من الرسول الانسان . ولهذا أنسكر القرآن على المشركين أن يعجبوا من أن يعجبوا الله فيهم رسولا منهم : وأكان للناس عجباً أن أوحينا إلى رجل منهم أن أندر الناس . (١) ، ولهذا كان فيا امتن الله سبحانه و تعالى به على الأمة العربية أن بعث فيهم وسولا من أنفسهم : ولقد جاء كم رسول من أنفسكم ، عزيز عليه ما عنتم . حريص عليكم بالمؤمنين رءوف رحيم ، (٢) ، وهو الذي بعث في الأمين رسولا منهم يتلو عليه أياته و يزكيهم و يعلمهم السكتاب والحكمة ، وإن كانوا من قبل لني ضلال مبين (٣) ، وكذلك كان فضل الله على الأمم السابقة كل رسول جاء إلى أمة كان منها ، وبلسانها . . وما أرسلنا من رسول إلا بلسان قومه ، ليبن لهم ، (١) ،

### صفوة الحلق:

وإذا كان الرسول بشراً فما ظنك أن يكون في الناس؟

<sup>(</sup>١) سورة يونس: آية ٢ . (٢) سورة التوبة: آية ١٢٨ .

 <sup>(</sup>٣) سورة الجمعة : آية ٢ .
 (٤) سورة إبراهيم : آية ٤ .

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ــ ۲۰ ـــ

أثراه واحداً من آحاد النا س لا امتياز له فى عقل أو خلن ؟ أم تراه إنسانا فانكا جبارا ، ملا قلوب الناس فزعاً ورعبا ؟ أم أنه متخاذل ضعيف يلق من الناس الذل والهران ؟

وكلا . . فإن الرسول ليس إلى هؤلاء ، ولا أولئك ا

إن الرسول قبل أن ترشحه السماء لحمل الرسالة ، وقبل أن يلق الناس بها ، ينبغى أن يكون فيه أمارات ودلائل تشهد له برجاحة العقل ، وكمال المروءة ، والعفة ، وحسن الاحدوثة بين الناس 1 فلا يعرف الناس منه قبل بعثته فيهم إلا ما يحمدون ويكبرون 1

هكذا رسل الله فى أقوامهم . . خيار من خيار . . لم تجرب عليهم كذبة ، ولم تظهر فيهم ريبة . . وما تكذيب قومهم لهم ، و تطاولهم عليهم بعد الرسالة لا عن حسد واستكبار ، وإلا عن شقاق وعناد ! وقد كشف القرآن الكريم عن شهادة ثمود فى نبيهم صالح ، وهى شهادة — على رغم ما وا عهوه به من عناد وتحد وإعنات — لم تستطيعوا إنكارها ، لانها أكبر وأظهر من أن تنكر . . وقالوا يا صالح قد كنت فينا مرجوا قبل هذا (۱) ، أى قد كنت قبل رسالتك موضع أمل ورجاء لما نرى فيك من الحير والصلاح . . فلما جاءهم يدعوهم إلى الهدى ويبلغهم رسالة ربة أنسكر وا ما كانوا قد عرفوا منه . . !

وقريش . مع النبي المكريم . . كان عندها الصادق الأمين . . فلما جاءته دعوة السماء أنكروا ما عرفوا . . ولهذا يهزيه الله سبحانه وتعالى بقوله : ,فإنهم لا يكذبونك ، ولمكن الظالمين بآيات الله يجحدون ، . . ويقول له أبو جهل : (والله لا نكذبك ، ولمكن نكذب ما جئت به ) . ا

إن حكمة الله اقتضت أن يكون الرسول المختار لهذه المهمة الجليلة خلاصة الإنسانية وهاماتها، في كل عصر، وفي كل مكان تبزغ فيه شمس النبوة وتتألن أو الرسول هو الرجل الأول في الكال الإنساني

<sup>(</sup>۱) سورة مود آية ۲۲

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT



بين قومه ، ويكون هو الإنسان الذى تتمثل فيه كالات الجذس البشرى لعصره ، وتجتمع فيه كل فضائله !

والرسول بهذه الصفات التي اجتمعت له جدير بأن يكون صلة بين السماء والارض، وسفيراً بين الله والناس!

إنه لابد أن يكون الرسول الذى يوكل إليه إبلاغ رسالة سماوية إلى الناس على أكل صورة إنسانية ، وأتمها فى ظاهر وباطن معاً ، كى يتقبل الناس دعوته ويستجيبوا لما يدعوهم إليه !

وشتان بين أن تسمع المحكمة الطيبة الرشيدة من إنسان تعرف فيه العلهر والتقوى، وتجد في سيرته وسلوكه الآثار العليبة لهذه المحكمة العليبة التي يلقاك بها، وبدعوك إلى الاستماع إليها، والاستجابة لها ــ شتان بين هذا وبين أن تجيء إليك هذه المحكمة ذاتها على لسان إنسان هازل عابث، لا ترى في حاله ما يحملك على احترامه و توقيره. . إنه لن يكون لمحكمته هذا ثمن . ولا أثر الها كلمة ــ على ما بها من حسن ــ ميتة ، فقدت ما فيها من حرارة وحياة ؛ حين انطلق من هذا الكيان الحرب، كما تنطلق القذيفة الفاسدة من و المدفع ، لا تبلغ غاية ؛ ولا تصيب هدفا ا

والرسل هم حملة المكلام التطيب كله إلى الناس .. على السنتهم تجرى الحكمة والموعظة الحسنة ، فتشمر ثمرتها التطيبة فى العقول ؛ وفى القلوب ؛ لما يجد الناس فى هذه المكلمات من ريح النبوة ؛ وما ينشقون من شميم شذاها التطيب الطهور !

إن فى كيان رسل الله قوى روحية تشيع فى وصاياهم وتشريعاتهم القوة والنفوذ إلى أعماق النفوس؛ فتملك ناصيتها؛ وتأخذ بزمامها!

وأظهر دلالة يستدل بها العقلاء من الناس على صدق الرسول ؛ ويفرقون بينه وبين أدعياء النبوة من الحكمان والمشموذين أن الرسول لا يدعو الناس إلى فضيلة من الفضائل إلا كان قائماً عليها في كل أطوار ؛ حياته قبل النبوة وبعدها؛ ولا ينهى الناس عن وذيلة من الرذائل إلا كان مجانباً لها ؛ عزوفاً عنها ؛ في كل



وواقع الحياة يشهد لهذا الذي نقول به . . فاصادفت دعوة من دعوات الإصلاح فى أي مجال من مجالات الحياة ؛ الاجتماعية ، أو السياسية ، أو الفكرية حظاً من النجاح إلا بمقدار ما فى الداءين إليها والقائمين عليها من صدق ومن إخلاص ؛ يراه الناس فى هذا التي افق بين مدلول الدعوى وسلوك الداعي إوعلى عكس هذا ما يصادف كثيراً من الدعوات من تفسخ والمحلال ، أو من انتكاس واضطراب ؛ إنما هو بما يكون بين مفهوم الدعوة وبين القائم عليها من فجوات وخلخلات ، يأخذ فيها كل من القول والعمل طريقاً غير طريق صاحبه .

وقد ذم الله سيحانه و تعالى هذا الخلق الذي يخالف نميه المرء بين قوله وعمله.. فقال تعالى: «يا أيها الذين آمنوا . . لم تقولون مالا تفعلون ؟ . . كبر مقتاً عند الله أو تقولوا ما لا تفعلون » (١) .

وإذ كان الحلق على تلك الصفة من الشناعة فى حال الإنسان الفرد ؛ وفى خاصة نفسه ، فما ظنك به إذا كان هذا الحلق فى إنسان ينصب نفسه لدعوة عامة ؛ يبشر بها فى الناس ، أو يحملهم عليها ؟ إنه لشناعة محسدة ؛ وبلاء غليظ !

وانظر كيف رفع الله سبحانه وتعالى قدر رسوله و محمد ، فعزله عن جماعة الشعراء ، ودفع عنه هذه الفرية التي كان يرميه بها كفار قريش ، وهو قولهم إنه شاعر ، لما رأوا في القرآن من جلال وروعة لم يجدوا لها تفسيراً لما يتلوعليهم الرسول من كلام الله ، إلا أن يضيفوه إلى والشعر ، الذي هو غاية ما عرفوا للكلام من تأثير وسلطان على النفوس . فكان رد القرآن على هذا بقو له تعالى : المكلام من تأثير وسلطان على النفوس . فكان رد القرآن على هذا بقو له تعالى : وما سول كريم ، ذي قوة عند ذي المرش مكين ، مطاع ثم أمين ، وما صاحبكم بمجنون ، ولقد رآه بالأفق المبين ، وماهو على الفيب بضنين ، (٢) ، وفي قوله تعالى : « وما هو بقول شاعر ، قليلا ما تؤمنون ، ولا بقول كاهن ،

<sup>(</sup>١) سورة المنافقون آية ١ .

<sup>(</sup>٢) سورة التكوير آية: ٢٤/٢٢ .

- 07 -

قليلا ما تذكرون ، تنزيل من رب العالمين ه(١). . وفي قوله سبحانه : , وماعلمناه الشعر ؛ وماينبني له ؛ إن هو إلا ذكر وقرآن مبين ه(٢) .

ورفع مكانة النبي عن مواقف الشعر والشعراء إنما هولما ينلب على الشعر من خيال هو في الحقيقة صورة كاذبة للواقع ... ولما يفلب على الشعراء من جربهم في حياتهم على غير ما تنطق به ألسنتهم من شعر ...: « والشعراء يتبعهم الفاوون . ألم تر أنهم في كل واد يهيمون . وأنهم يقولون ما لا يفعلون و (٣) ... والانبياء لا يقولون إلا ما يفعلون . فما ينبغي لنبي أن يكون شاعراً ، لأنه يدعو إلى المعروف وينهي عن المنكر .. والشاعر محمول على أن يترضي مشاعره ، علم يخلط بين الجد والهزل ، و بين الحق والباطل ، والهذي والضلال : « والشعراء على عنده الم تر أنهم في كل واد يهيمون ، ا بل إن الشاعر في أصدق يتبعهم الفاوون ألم تر أنهم في كل واد يهيمون ، ا بل إن الشاعر في أصدق أحواله وأعدلها إنما ينسج شعره من خيوط الخيال ، إذ كان واقعاً دائماً تحت أثير وجدانه ، ونداء مشاعره ... وههات أن تشهر معالمها . ثم هيهات أن يأخذ الوجدان ، وتسلط عليها الشعور ... من أن تتغير معالمها . ثم هيهات أن يأخذ الشاعر نفسه مما يقول ، أو يجرى في حياته على ماأوحت إليه شياطين شعره . إنه يعلم أن ما يقول من شعر ليس إلا أماني وأحلاماً ، إن صح بعضها في حال ، فان يصح أن ما يقول من شعر ليس إلا أماني وأحلاماً ، إن صح بعضها في حال ، فان يصح المناعرة في معظم الأسحوال ، ولهذا قيل : « أعذب الشعر أكذبه » .

<sup>(</sup>١) سورة الحاقة آية : ٤٣/٤١ .

<sup>(</sup>٢) سورة يس آية : ٦٩

<sup>(</sup>٣) سورة الشعراء آية : ٢٢٤ ــ ٢٢٦ .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

## الإثالث

## المجزة .. والاعجاز

ومع مافى الرسول من صفات نفسية ، وروحية ، وعقلية يرف بها فى قومه ، ويأخذ بها المكان الأول فيهم ، فإنه يطالب دائمًا بآيات وبراهين تثبت دعواه التي يدعها بأنه رسول من عند الله ، يحمل إلى الناس كلة الله ا

ولهذا كانت رسل الله تزود دائماً بالمهجزات القاهرة التي تجيء إلى الناس على غير ما ألفوا، وتخرج عليهم بما لا يستطيعونه، أو يجدون له تفسيراً، إلا أن يذ ب إلى الله ، ويحسب شهادة على صدق الرسول، وتأييد دعواه!

## : 6,5001

فالمحرة حدث فريد بحرى على غير مألوف الحياة ، ويخرج على ما بين الأسباب والمسببات من تلازم ا

وقد ذكرت السكتب المقدسة كثيراً من المعجزات التي أجراها الله على أيدى الرسل، كطوفان نوح، وناقة صالح، وعصا موسى، وكلمة عيسى فى إحياء الموتى، وهي معجزات مادية تقع في مجالي الحس والمشاهدة! وتقوم الشواهد على عجز الناس عن مجاراتها، والوقوف إزاءها! فنخرس الألسنة، وتخضع الأعناق؟ ومع عذه الحجة القاهرة التي تشطوى عليها المعجزة، فإن اللجاج يذهب بالناس، أو بكثير منهم إلى التهرب من الواقع، والاحتماء وراء التهم الملفقة، والمعاذير التافهة، ليخلسوا من هذا الموقف الذي انكشف فيه أمرهم، فأسقط في أيديهم، ولم يكن لهم من سبيل إلا الإيمان أو الفراد!

ويصور القرآن الكريم بعض هذه المواقف المتهافتة المتخاذلة التي يقفها



- 61

المكابرون المعاندون فى وجه المعجزات القاهرة التى لايجحدها إلا الصفقاء السفهاء من الناس!

فهؤلاء بنوا إسرائيل مثلا . . لقد رأوا من المعجزات ما ينطق الحيوان ، ويحرك الجماد . . العصا يلقيها موسى من يده فإذا هي ثعبان مبين ، ويضرب بها البحر فينفلق ؛ فإذا كل فرق كالطود العظيم ، ويضرب بهسسا الحجر فتتفجر منه عيون الماء . . اثنا عشر عينا ، بعدد أسباطهم الاثنى عشر .

لقد رأوا كل هذا بأنفسهم رأى العين ، ومع هذا فقد ظلت غيرم الشك تحجبهم عن الإيمان بالله ، وبرسوله . . فكانت قولتهم تلك الآثمة التي حكاها القرآن عنهم فى قرله تعالى . . وإذ قلتم ياموسى لن نؤمن لك حتى نرى الله جهرة. . فأخذ نكم الصاعقة وأنتم تنظرون(١) .

فأى عناد بعد هذا ! وأى لجاج في الضلال والزيغ بعد هذا الضلال والزيغ ؟

ومن قبل كانت دعوة نوح إلى قومه ، وحجته عليهم بحيث لايستتليمون لها دفعاً ، فكانوا إذا دعاهم إلى الإيمان بالله جعلوا أصابهم فى آذانهم كى لايسمعوا فيؤمنوا ، ودخلوا فى ثيابهم كى لايروا فيتأثروا . . ١

يقول الله سبحانه على لسان نوح: « وإنى كلما دعوتهـــم لتغفر لهم جعاوا أصابعهم فى آذاتهم واستغنوا ثيابهم وأصروا ، واستكبروا استكبار(۱) » . . . إنه الفرار من هذا الذور الذى يطلع عليهم من فم النبى الكريم ، فلا يجدون دفعاً له إلا هذا العمل المخبول : « جعاوا أصابعهم فى آذا نهم ، واستغشوا ثيابهم » .

ويذكر القرآن المكريم ماكان عليه بعض كفار قريس من العناد والإصرار على الكفر والإقامة على مشاقة الرسول مهما تكن الآيات والمدجزات التي تساق الميهم . فيقول سبحانه وتعالى: ولو فتحنا عليهم باباً من السهاء فظلوا فيه يعرجون لقالوا: إنما سكرت أبصارنا ، بل نحن قوم مسحورون (م) .

إنه العناد واللجاح فيه ؛ وإنه الكبر والتمسك به ، والحرص عليه ﴿ وَإِنَّ

<sup>(</sup>١) سورة اليقرة آية : ٥٥٠ (٢) سورة نوح آية : ٧ .

<sup>(</sup>٣) سورة الحجر آية : ١٠/١٤.

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT



يروا كل آية لايؤمنوا بها، وإن يروا سبيل الرشد لايتخذوه سبيلا، وإن يروا سبيل الني يتخذوه سبيلا(١) ،

## امكانيات المجزات :

تقف بعض المذاهب الفلسفية من , الممجزة ، موقف النبك أو الإنكار، وكثير من الفلاسفة لايسلمون بإمكانها ، وإن كانوا يؤمنون بالله ، ويعترفون بالخالق المبدع لهذا الوجود 1

وحجة الفلسفة أو الفلاسفة على إنكار المدجزة أو الشك فيها حجة داحصة متهافتة ، لاتستند إلى حقيقة علمية . ولانعتمد على شهادة من واقع الحياة ، أو من صحف التاريخ !

« الممجزة ، عند المؤمنين بالممجزات حدث خارق للمادة ، لم بحر على سنن الحياة ، ولا ناموس الطبيعة على الوجه الذي ألفه الناس ، وعرفوه ا

إنها خرق لنواميس التلبيمة ، وخروج على أوضاعها ا

والفلاسفة المنكرون للمدجزات يرون أن كل ما يقع في الحياة ، مألوف ، وغير مألوف ، هو جار على طبيعتها ، واقع على ما تقنى به سننها !

إن التلازم بين الأسباب والمسببات لا يمكن أن ينفك أبداً. وإن الامورالتي تقع من غير أن تنكذف لنا أسبابها هي في الواقع نتيجة لأسباب ملازمة ، إذا تحققت الأسباب تحققت هذه الامور . .

وإن الأحداث التي تبدو غريبة أو خارقة لمألوف الحياة هي في الواقع أحداث طبيعية ، لم نيرف أسبام التي لابد أن تكون قائمة وراءها ، وأنه متى عرفنا أسبام أصبحت غير غريبة ، وزايلها المجب الذي أخذ الناس منها .

ومعجزات الرسل ـ على هذا ـ كما يرى الفلاسفة ليست إلا أموراً طبيعية تجرى مع ناموس الطبيعة ، وترتبط بالأسباب كما يرتبط غيرها من الامور ، وإن دهش

<sup>(</sup>١) سورة الأعياف آية : ١٤٦.

الناس منها ، وتسليمهم بها إنما لخفاء أسبابها عنهم ، وظهورها بينهم ، منقطعة عن كل علة ، غير مستندة إلى سبب .

وإذن فالمعجزات على هذا التقدير \_ أمور واقعة فى حيز الإمكان ، وإن أى إنسان يستطيع أن يخرج على الناس بمثل هذه المعجزات إذا أمسك بين يديه بأمر لم يعهده الناس، ووقع هو على أسبابه دونهم؟ إنه يستطيع أن يجمل من هذا الذى بين يديه معجزة يتحدى مها الناس، ويعجزهم عن الإتيان بملتها!

فلو فرسنا أن مخترع البخار، أو المكهرباء طلع على الناس لأول عهدهم بما اخترعه وأراهم آلة تتحرك بالبخار، أو مصباحاً يضيء بالمكهرباء، وأراهم أن ذلك خاصة من خصوصياته ليس لاحد أن يأتى به أو بمثله، ثم أفهمهم أنه إنما استمد هذه القوة من والله، وأنه رسوله إليهم ، لو أن واحداً من هؤلاء المخترعين فعل ذلك لوجد كثيراً من الناس من يصدقه ويستجيب له ، ويؤمن بما يدعوه إليه ا

وتصوير ، المعجزة ، هذا التصوير ، ووضعها بهذا الموضع فيه تلبيسات ومنالطات .

فأولا: لم نشهد الحياة مخترعاً من المخترعات ولدكاملا . . بل يبدو لأول طهوره فى يد مخترعة خنبيا لم تتنسح معالمه . ولم تتحدد ملاحمه . . ثم يدرج شيئاً فشيئاً نحو النضج والدكال ، ولا بزال مع الأيام موضع زيادة وحسدف حتى يبلغ غايته !

وثانياً: أن المخترع مها يكن شأنه من الغرابة والعجب عند ظهوره: فإنه لم يكن منقطع الاسباب عن سوابق كثيرة من المعارف الإنسانية استند إليها وتعلق بها . فهو ليس من صنع إنسان ، وإنما هو من صنع الإنسانية المعاصرة له ، والسابقة واللاحقة .

وثالثاً : لم يجرؤ مخترع من هؤلاء المخترعين أن يقول إن هذا مما تعجز الحياة عن أن تلد مثله ، أو تكشف المستور عن سره .

## THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT



ومن أجل هذا لم تكن مخترعات المخترعين ، ولا أعمال العباقرة فى العلوم والفنون والآداب مما تدعى له ، المعجزة ، أو مما يتحدى به فى مقام الإعجاز ، إذ كانت كل هذه المخترعات وهذه الأعمال مما ينازع الناس فى مساماتها واللحاق بها أو سبقها ، ولم يحدث قط إزاء اختراع من المخترعات ، أو عمل من هذه الأعمال الخالدة أن انقطمت عزائم الناس دونها ، أو وقفت منازعهم عن مجاراتها ، و محلولة الإتبان بمثلها ، أو أحسن منها . .

وليس هذا أمراً مستفرياً ، لأن هذه الأعمال \_ مها كان لها من روعة \_ هي من صنع بشر ، يظهر فيها الطابع الإنساني ، وتشم منها ريح الإنسان ، الأمر الذي يذرى الناس بها . ويدنيهم منها ، ويقرب بعيدها إليهم . . فلا تنقطع آمالهم دونها ، ولاتسكن عزائمهم إلى التسليم بالعجز عنها .

وليس كذلك , الممجزة , فهى تأتى من أول ما تأتى كاملة لايدخل عليها بعد هذا زيادة أو نقص ، لأنها لانقبل الزيادة ولا النقص . . إنها من صنع الحالق ، وما كان لمخلوق أن يدخل شيئاً على صنعة أرادها الحالن , معجزة ,

ومن هنا كانت , الممجزة ، مصحوبة بالتحدى من جهة ، وبدعوى النبوة من جهة أخرى . فهى شهادة صدق على نبوة النبي ، وأنه مرسل من عند الله ، وأن الممل الذي جرى على يديه هو من عند الله ، والدليل على أنه من عند الله ، أن أحداً من الناس لا يستطيع أن ينقضه أو يأتى بمثله .

يقول ابن , تيمية ، : , ثم إنه تعالى جعل مسمع الرسل ، آيات هن علامات و براهين ، وهن أفعال يفعلها مع الرسل ، يخصهم بها ، لاتوجد لغيرهم . . فيعلم العباد لاختصاصهم بها أن ذلك إعلام منه للعباد، وإحبار لهمأن هؤلاء رسلى .(١).

ويقول أيضاً: . إنما تكون ـ أى المجزة ـ آية إذا كانت من فعل الله مع التحدى بمثلها ، ودعوى النبوة . . فدلالتها على وجه لايمكن أن يشترك في ادعائه الصادق والكاذب ، فإذا ظهرت على هذا الوجه كانت آية لمن فعلت على

۱۹۱ النبوات لابن تيمية 6 س ۱۹۱ .



يده و لهذا لم تكن أشراط الساعة آية لأحد ، وإن خرقت العادة . إذ لم يكن معها دعوى نبوة ... ولأن موت زيد عند قول الرسول : آيتي أن يميت الله زيداً عند دعائي بموته ... فإذا مات عنددعو ته صار ذلك آية له ، وإن كان فعل الموت في الإنسان وغيره من الحيوان معتاداً!

و يقول ابن خلدون :

, ومن علاماتهم — أى الأنبياء — وقوع الخوارق لهم شاهدة بصدقهم ؛ وهى — أى الخوارق — أفعال يعجز البشر عن مثلها ؛ فسميت بذلك معجزة ! ولهي سن الله عنه في غير وليست — أى المعجزة — من جنس مقدور العباد ؛ وإنما تقع في غير محل قدر تهم ا

ثم يقول:

وللناس في كيفية وقوعها ودلالتها على تصديق الانبياء خلاف:

و فالمتكلمون ، بناء على القول بالفاعل المختار \_ أى بأن الإنسان هو الذي يخلق أفعاله \_ فائلون بأنها \_ أى المعجزة \_ واقعة بقدرةالله لا بفعل النبي ... وإن كانت أفعال العباد عند المعتزلة \_ من المتكلمين \_ صادرة عنهم ، إلا أن المعجزة لاتكون من جنس أفعالهم ، وليس لنبي فيها عندسائر المتكلمين إلا التحدى بها بإذن الله ، وهو أن يستدل بها الذي قبل وقوعها على صدقه في مدعاه ، فإذا وقعت تنزلت منزلة القول الصريح من الله بأنه أى النبي \_ صادق ، وتكون دلالتها على المعدق قطعية ! فالمعجزة الدالة بمجموع الخارق والنجدى ، ولذلك كان التحدى جزءا منها .

, وأما الحكماء – ويريد بهم الفلاسفة المؤمنون – فالحارق عندهم من فعل النبى ... وأن النفس النبوية عندهم لها خواص ذاتية ؛ منها صدور هذه الخوارق بقدرته ؛ وطاعة العناصر له فى التكوين ... والنبى عندهم – أى الفلاسفة – مجبول على التصريف فى الأكوان مهما توجه إليها ؛ واستجمع لها ؛ بما جعل الله له من ذلك .

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT



وهو شاهد بصدقه؛ من حيث دلالته على تعمرف النبي في الأكوان؛ والذي هو وهو شاهد بصدقه؛ من حيث دلالته على تعمرف النبي في الأكوان؛ والذي هو أي التصرف في الأكوان من خصائص النفس النبي ية؛ لابأن يتنزل منزلة القول الصريح بالتصديق .. فلذلك لا تكون دلالتها عندهم قطعية كما هي عند المتكلمين؛ ولا يكون التحدي جزءاً من المعجزة! ولم يصح - أي التحدي فارقا لها عن السحر والمكرامة.

وفارقها عندهم عن السحر ؛ أن النبي مجبول على أفعال الحير ، مصروف عن أفعال الشر ؛ فلا يلم الشر بخوارقه ؛ والساحر على الضد ؛ فأفعاله كلما شر ، وهي في مقاصد الشر !

و فارقها عن الكرامة أن خوارق النبي مخمنوصة ؛ كالصعود إلى السهاء ؛ والنفوذ في الأجمام الكثيفة ؛ وإحياء الموتى ؛ وتكليم الملائكة ؛ والطيران في الهواء وخوارق الولى دون ذلك كتكثير القليل؛ والحديث عن بعض المستقبل وأمثاله ؛ مما هو قاصر عن تصريف الانبياء ... (١) .

وأنت ترى فيها نقل ابن خلدون من آراء المتكلمين والفلاسفة أن الفريقين متفقان على أن « المعجزة ، خارقة للعادة للا يقدر الناس على مثلها !

كا ترى أن اقتران المعجزة بالتحدى شرط لازم عند المتكلمين ؛ على حين أنه غير لازم عند الفلاسفة ١ وهذا الخلاف متفرع عن الأصل قامت عليه المعجزة عند كلا الفريقين ...

فإذا قرر المتكلمون أن , المعجزة ، من فعل الله ؛ وليست من فعل اللهي .. فإنه ينبني على هذا أن , المعجزة ، لا تقع إلا حين تقتضيها ضرورة ، وهذه الضرورة إنما هي الشهادة على صدق النبي ؛ وأنه مبعوث السماء ومؤيد منها مما يشهد له بصدق دعواه ... فينتذ تنزل , المعجزة ، التي يقترحها القوم .. كا اقترح الحواديون على المسيح أن ينزل عليهم مائدة من السماء .. وفي هذا يقول القرآن الدكريم : , إذ قال الحواديون يا عيسي ابن مريم هل يستطيع يقول القرآن الدكريم : , إذ قال الحواديون يا عيسي ابن مريم هل يستطيع

<sup>(</sup>١) مقدمة ابن خلدون ــ س ــ ٩٠ .

## THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT



ربك أن ينزل عليمًا ما تدة من السماء ؟ قال: انقى الله إن كنتم مزمنين. قالو اثر يدأن تأكل منها و تطمئن قلو بنا، و نعلم أن قد صدقتنا، و نكون عليها من الشاهدين ، (۱). فهؤلاء حواريو عيسى و المؤمنون برسالته . ولكنه إيمان متلبس بالسك والربية .. فهم من أجل هذا يقتر حون عليه آية ، و يحددون له صفتها .

وانظر في هذه الطبيعة المساكرة الخبيثة التي تندس في كيان اليهود .

فهم الدين يقترحون المطلوب، ويحددون صفته . حتى لا يكون هناك مجال التلبيس ان كان نبيهم من أدعياء النبوة ، فلو أنهم طلبوا معجزة مطلقة فقد تختلط معجرة النبي بشعوذة المشعوذ . . ولكن إذا اقترحوا أمراً على صفة محددة ، وجاء على هـــــذا الوصف كان لا شك أنه مهجزة ، وأن الذي يتعسامل معهم في .

هذه واحدة .. وأحرى .. هى أنهم ــ فيما حكى القرآن عنهم ــ قالوا لميسى: هل يستطيع ربك . ، ولم يقولوا . ربنا ، لأن ايمانهم بالله ماز ال متردداً فى مراقع الظن والثلث . . ولو كانوا مؤمنين بالله حقاً لما قالوا فى حق الله سبحانه وتعالى . هل يستطيع . ، فتعالى الله أن يعجزه شى عفى الارض أوفى السماء ، إنما أمره إذا أراد شيماً أن يقول له كن فيكون ، (٢) .

وثالثة من فعلات اليهود هنا . . هي أنهم كا وصفهم القرآن , أحرصالماس على حياة , ، وعلى كل مافي الحياة ، فلم يذهبوا مذهب كفار مكة عندما أرادرا أن يتشتوا من دعوى النبي فقالوا فيا حكى القرآن عنهم : . و إذ قالوا اللهم إنكان هذا هو الحق من عندك . فأ مطر علينا حجارة من السماء أو ائتنا بعذاب أليم ، (٢) لم يذهبوا هذا المذهب ، بل طلبوا ، مائدة ، حافاة بألوان الطعام وأطايبه ! مائدة , . . ، مريد أن نأكل منها و تطمئن قلوبنا ، و فعلم أن قدصد قتنا ، و نكون عليها من الشاهدين! ، ،

<sup>(</sup>١) سورة المائدة آية ١١٢ / ١١٢ (٢) سورة إس آية ٨٧

<sup>(</sup>٣) سورة الأنفال الآية : ٢٢ .



هُمَّ عصفوراً صيد محجر واحد من هذه الرمية الماكرة!؟

وقد تقع المه جزة ابتداء من غير طلب محدد لها و اصفائها ، كما هي في ناقة صالح ، وعصا موسى !

وهذا كله بناء على رأى المتكلمين فى أن ، المعجزة ، من فعل الله ، وليس للنبي شأن بها إلا أنها تجرى على يديه . . وبهذا تجيء مملنة التحدى !

أما الفلاسفة فإنه ينبى على رأيهم القائل بأن , المعجزة ، من فعل النبى وأن أعمال النبى كاما خارقة للعادة \_ ينبنى على هذا أن النبى نفسه , معجزة ، وأن الخوارق تجرى عليه من غير قصد و لا التفات إلى التحدى مها !

هذا خلاصة ما بين المتكلمين والفلاسفة منخلاف فىشأن الممجزة علىحسب ما نقل ابن خلدون عن الفريقين .

## أمكان اتصال الانسان باللا الأعل :

« المادية » فى كل عصر هى التى تعزل الإنسان عن العالم العلوى ، وتأبى عليه أن يرتفع عن هذا التراب الذى يعيش عليه .

ولا ريدهنا أن نشرح فلسفة الماديين، وما تقضى به هذه الفلسفة في شئون الإنسان، وخاصة ما يسميه المؤمنون الجانب الروحى منه. فقد عرضنا في كتابنا الثانى من وقضية الألوهية ،(١) مذاهب الماديين ومقولاتهم عن عالم ما وراء المادية ، وبسطنا القول في إيراد حجمهم على ما وراء الحس .

والذى يعنينا هنا أن فقرره هو أن الماديين إذ ينكرون العالم الروحى كله ينكرون تبعاً له حذا رسالات السماء حلالا سماء ، ولا رسالة عندهم حكا ينكرون الانبياء ، والديانات ، ويعدون الحديث عن الانبياء والديانات أحاديث ملفقة ، وادعاءات كاذبة ، لا تنف أمام النظر العقلى ، ولا تئبت أمام البحث العلمي ا

( لم - ه النبي عمد )

<sup>(</sup>١) « قضية الألوهية بين الفلسغة والدين: » « الله والإنسان » للمؤلف . الناشر هارالفكر العربي .



ولا نجادل الماديين ، ولا نقف معهم موقف الخصومة في هذه القضية . . فقد قلنا ما عندنا في هذا في أكثر من موضع .

وإنما نود أن نقف هنا وقفة قصيرة مع الذين يؤمنون بالعالم الروحي ، ويقولون بأن وراء المادة عالماً آخر غير مادى أرحب وأوسع بما لا يقاس به هذا العالم المادى ، ولا يحسب بحسابه .

هؤلاء الذين يؤمنون بما وراء المادة بينهم أعداد غير قليلين يشكون في قيام صلة بين العالمين ــ المادى ، وغير المادى ــ ثم يسلمهم هذا الشك إلى شك آخر في , الوحي ، الذي يتلقاه رسل الله من السماء ا ومن ثم فهم شاكون في الرسل ، وفي الديانات السماوية التي يحملها رسل الله إلى الناس .

وكان الفيلسوف العربي ، المعرى ، من هؤلاء الشاكين في النبوات ، وفي رسالات السماء . . وقد ترددت أصداء هذا الشك في كثير من شعره في اللزوميات .

يقول المعرى ـ جاعلا , العقل ، هو النبى الذى يقوم بالهداية ، وهو النبى القائم فى كيان كل إنسان :

أيها المفرور إن خصصت بعقمال فقال في (١)

وواضح من هذا أن , المعرى ، لا يجمل هذا الحسكم للمقل عند كل الناس ، بل لعقول الصفوة الممتازة منهم ؟ ولهذا قال : «إن خصصت بعقل، فهو يخصص ولا يعمم ، فلا يجمل العقول بهذه المنزلة إلا عنده هو ، وعند أمثاله من الحسكاء والفلاسفة .

وللمرى مواقف كثيرة يزرى فيها بالشرائع السماوية ، ويهون ، بل يسخف من آثارها في حياة الناس . ويود لو نبذ الناس التماق بثلك الشرائع ، ورجموا إلى ما يوجبه ,العقل، أو بممنى آخر ، إن الناس لو أسلوا أنفسهم لآراء الفلاسفة والحسكاء ، واستمموا إليهم ، لمكان ذلك أجدى عليهم كما يتلقون من الشرائع

الإزوميان جزء ٤ ص ١١١



التي يقوم عليها الكهان والرهبان ، والفقهـاء ، وغيرهم من علماء الدين في كل ملة . . يقول :

والصابئون يعظمـــون كواكباً وطباع كل في الشرور حيائس(٢)

متمجسون ، ومسلمون ومعشر متنصرون، وهائدون رسائس(۱) وبيوت نيران تزار تعبيدا ومساجد معمورة وكنائس

وغير , المحرى ، كثير من الفلاسفة من سبقوه أو جاءوا بعده يرون هذا الرأى . . وقد أشرنا إلى بعض هؤلاء الفلاسفة وإلى آرائهم في الرسالات السياوية .

ونمرض هنا وجوهاً من الرأى ، يدافع بها أصحابها عن الرسالات السهادية وعن صدق الأنبياء في تلقيها عن الله .

### راى اين خلدون:

وابن خلدون يبلدل جهداً مضلياً موفقاً في إقامة صرح مثين من الادلة على إمكان ,الوحي، ، والتقاء السهاء والارض عن طريق مخلوق أرضي ، هو قمة مخلوقات العالم المادى ، ومن هذه القمة يمكن أن يلس السهاء ، ويلمح أضواءها. وهذا المخلوق هر الإنسان الذي يضع قدميه على الأرض، ويطارل وأسهالساءا

وقد امتد نظر ابن خلدرن إلى آفاق بعيدة في الوجود . وفي هذه النظرة رتب الموجودات وتدرج بها في منازل و الثرقي و درجة درجة حتى انتهي إلى الإنسان؛ الذي حمله غايت ما يمكن أن تشمر , المادة , من ثمر طيب ؛ يمكن أن مترق، درجة أخرى ؛ ينزع مها عن وجوده كثافة المادة وظلامها ، فيكون من العالم النوراني الشفاف . . عالم الملائكة . ! وجذا مكن أن يتلق الإنسان ـ في شخص النبي ـ بالملك في شخص , جبريل . . . ويتلق عنـه رسالة الساء!

(١) الرسائس : جمع رسيس ، وهو المبطل . (٢) الازوميات درَّء ٣ صفحة ٣٢

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT



## يقول ابن خلدون:

وثم انظر إلى عالم الشكوين كيف ابتدأ من المعادن ثم النبات ، ثم الحيوان، في هيئة بديبة من التدريج . . آخر أفق المعادن متصل بأول أفق النبات ، مثل الحشائش ومالا بذر له : وآخر أفق النبات مثل النخل والكرم ، متصل بأولى أفق الحيوان مثل الجلزون والصدف ، لم يوجد لهما إلا قوة اللمس فقط ، ومنى الانصال في هذه المكونات أن آخر أفق منها مستعد بالاستعداد القريب أن يصير أول أفق المدى الذي بعده .

ثم ينتقل ابن خلدون بنظره إلى عالم الحيوان . . فيقول :

, واتسع عالم الحيوان وتعددت أنواعه ، وانتهى فى تدريج التكوين إلى الإنسان ، صاحب الفكر والروية .

ثم يعرض ابن خلدون بعد هذا أثر العالم العلوى فى الموجردات كلها، ويجعل لهذه الموجودات تحركا يتدرج بها من حال إلى حال حتى تصل إلى الإنسان، ثم يتدرج إلى العالم الإنساني في أفراده، حتى يبلغ نهاية الأفق الذي يلامس فيه الملا الاعلى، ويتهيأ للانتقال إليه.

### يقول :

, فوجب من ذلك أن يكون للنفس استعداد للانسلاخ من البشرية إلى الملكية اليصير بالفل من جنس الملائكة , وقتاً من الأوقات في لمحة من اللمحات وذلك بعد أن تكل ذاتها الروحانية بالفعل ،(١).

وأياً كانت هذه النظرة ، وأياً كان حظها من الصحة والصدق ، فإنها تأبيء عنحاجة الإنسان إلى قوة فوقه ، يتعامل منها ، ويفيد منها ، ويطمح إلى بلوغها أو مداناتها .

#### اختلاف المجزات باختلاف الامم ؛

ترى ماذا يكون لو أن معجزات الرسل كانت جارية على أسلوب والحد

(۱) مقدمة ابن خلدون ص ۹۴

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT



فى صورة واحدة . يتلقاها رسول بعد رسول . فتظهر للشاهدين كما ظهرت لأسلافهم . معجزة قاهرة ، تخرس معها الالسنة ، وتخضع لها الاعناق!؟

ماذا يكون لو أنها معجزة واحده تنتقل مع الرسل وسولا رسولا؟ . و تظهر في الامم أمة أمة ؟ ماذا لو حدث هذا؟

عصى موسى مثلا لو أنها كانت فى يدنوح ومن بعده من الانبياء :هود ، وصالح . وشميب ، وإبراهيم ، وعيسى ، ومحمد .. لو أنها كانت لهؤلاء الانبياء ، وجرت على أيديهم فى أقوامهم أما كان لها فى نفوس هؤلاء الاقوام ما كان لها فى قوم موسى ؟

وبممنى آخر : أما كانت معجزة كافية للمحدى والإعجاز ؟

ويمكن أن يقال فى ترجيح هذا الرأى الفرضى .. : إن تطويع المعجزة الواحدة ليد الانبياء ، وانتقالها من سابق إلى لاحق ، فيه توكيد لها ، وشهادة مجددة على أنها ليست وليدة الصدفة ، ولا أنها فلتة من فلتات الحياة وقعت ليد إنسان من الناس . فاتخذ منها أداة للتعالى على الناس مما فى يديه . وإذلال كبريائهم وفضح مدعياتهم من العلم والقوة .

فإذا تظاهر ظهور هذه المعجزة مرة بعد مرة فى أزمان مختلفة ؛ معاحتفاظها بكل مافيها من ملامح ومميزات ـ كان فى ذلك ما يحسم الشك فيها ، ويقطع باليقين بأنها من عند الله ، وأنها لانظهر إلا لمن اختارهم الله وسلا إلى عباده .

هذا ما يمكن أن يقال في هذا الوجه من الإعجاز ..

و لسكن هذا الوجه على ماييدو من وجاهته مدفوع من وجوه :

فأولا: بحىء المعجزة على صورة واحدة متكررة يفقدها كثيراً من التأثير العقلى والنفسي الذي كان لها على الناس عند وقوعها لأول مرة .. فإن ظهورها في الناس بعد احتجابها ـ الطويل أو القصير ـ لايثير فيهم تلك المشاعر إلعاصفة التي كانت تثيرها عند ظهورها أول مرة .. إذ أن الناس في المرات التالية للمرة الأولى يلقونها وقد عرفوا عنها كثيراً من صفاتها وأفعالها .. فلا تقع من



نفوسهم الموقع الذى كان لها فى نفوس من شهدوها لأول مرة عرفتها الحياة فيها ... وهكذا الثأن فى كل أمر يعيش فى الحياة ، وتشكرر دوراته فيها ...

.. فالشمس على ماهى عليه من عظمة وجلال ، قل ما يلتفت إليها الناس ، وقل مايرون ما فيها من عظمة وجلال ! وذلك لتكرار دوراتها بين المشرق والمغرب احتى لقد صار ذلك منها أمراً مألوفاً ، وكل مألوف تلقاه النفس لقاء فاتراً ، غير واقفة عنده . أو ملتفتة إليه !!

وثانياً: تكرار المعجزة الواحدة ، فى صورة واحدة يوقع فى كثير من النفوس أنها ليست من عند الله . وإلا لما وقفت قدرة الله عندها . مهما كان مبلغها من الدلالة على قدرة الخالق وسلطانه . . !

إن الفنان العبقرى لايرضى أن يحسب فى الفنانين العباقرة بأثر واحد من آاره . ولاتفسح له الحياة مكاناً بين العباقرة الفنانين حتى يأتى بأكثر من شاهد يشهد له على مكانته وأصالته . ورسوخ قدمه !

فالعمل الفي الواحد ـ مهما يكن فية من لمسات العبقرية ومخايلها ـ ايس إلا نبأة تلفت الناس إلى أن فناناً يوشك أن يولد ، ويخرج إلى الحياة . . ويترقب الناس بعد هذه النبأة مولد الفنان فيما يقدم من أعمال . . فان وقف عند العمل الأول تزاورت عنه الابصار ، وحسب عمله الأول فلتة من الفلتات ، أو مصادفة لم يكن له تدبير فيها !

والناس فى جناب الله ، وفى قدرته يتوقعون أعمالا لاتقف عند حد فى مجال الاستدلال على تدرة الله . . فكل شيء مسخر لله ، خاضع لامره ، مستجيب لدعوته . .

. إنما أمرنا لشيء إذا أردناه أن نقول له كن فيكون . .

والرسل هم السفراء بين السماء والأرض . . بين الله والناس . !

والذى يتوقعه الناس هو أن يروا هؤلاء السفراء فى حلل جديدة من الرواء والجلال . . كل حاة منفردة بألوانها وأصباغها ، لا تشبه لاحقتها



سابقتها . فإذا جاء الأمر على خلاف هذا ، وجاء السفراء واحداً إثر واحد في حلة يأخذها اللاحق عن السابق ا ساء ظن الناس ـ وحق لهم أن يسوء ظفهم هؤلاء السفراء ، وأن يشكوا في صدق دعواهم أنهم رسل من عند الله . فإن ما عند الله كثير لاينفد ، ولا يجيء على تلك الصورة التي لاتدل إلا على العجز والفقر ١ ١ ومن شأن المعجزة أن تحدث الناس بلسان فصيح عن قدرة الله وعن جلاله وعظمته ، وأن ترى الناس الله الذي له ملك السموات والارض . الله الذي لا يعجزه شيء في الارض ولا في السماء ، وهو السميع العلم . .

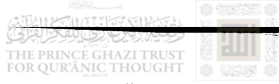
وثالثاً : المعجزة في حقيقتها لسان يحدث الناس على قدر عقولهم ، وباللغة التي يتماملون بها .

وسواء أكانت المعجزة حسية أم عقلية ، فإنها لكى تـكون حجة على الناسر ـ بنبغى أن تقدر بقدرهم ، وتحسب بحسابهم ، أو همنى آخر ينبغى أن تجرى معهم على مقتضى الحال كما يقول علماء البلاغة . . فإذا كانت من الناس بحيث تبعد الشقة بينهم وبينها صعوداً أو هبوطاً ـ لم تلتق بالناس ، ولم يلتقوا بها ، فذهبت مذهباً ، وذهبوا هم مذهباً آخر وكانت وهم كما يقول الشاعر :

أيها المندكح الثريا سهيلا عمرك الله كيف يلتقيان هي شامية إذا ما استقلت وسهيل إذا استقل يماني

وإذا كانالناس مختلفون فى طبائعهم ، متفاوتون فى ذكائهم ؛ حسب أزمانهم وأوطانهم ، فاللسان الذى يخاطبون يجب أن يكون مختلفاً بحسب هذه الطبائع ، متفاوتاً بتفاوت هذا الذكاء ، حتى يكون لساناً مفهماً يجد من يستمع إليه ، ويتلق عنه !

من أجل هذا كانت معجزات الرسل واقعة على حسب كل أمة واستعدادها العقلى والنفسى . . وكان لـكل رسول معجزة أو أكثر تناسب حال قومه ، وتجىء إليهم من الجانب الذى بلغوا فيه غاية ماعندهم من فطنة وذكاء : ومالديهم من قوة وجهد ا



٧٧ --

وكان من هذا أن جاءت معجزات الانبياء على هذا التقدير . . محسوبة محساب الامم واستعدادها .

يقول الجاحظ: , وعلى قدر جهل الأمة ، وغباء عقولها ، وسوء رغبتها ، وخبث عادتها ، وغلظ محنتها ، وشدة حيرتها ــ تسكون الآيات . ، كفلق البحر ، والمشى على الماء ، وإحياء الموتى ! ، (1)

وسنرى فيا نستقبل من أبواب هذا الكتاب بياناً شارحاً للحكمة في اختلاف المعجزات . ومناسبتها لأحوال الأمم اكما سنرى لماذا كانت معجزة النبي ، محد، معجزة عقلية ، تخاطب العقل الإنساني في أعلى مستوياته وأدناها جميعاً ، فيما حمل القرآن من آيات بينات .

(١) رسائل الجاحظ س ٢٤٨

# الباب الرابغ مصادر الرسالة الإسلامية

محمد ، والقرآن ، والصلة التي تجمع بين ، محمد ، والقرآن . تلك هي موضع البحث والنظر لمن يريد أن يتعرف على المصادر التي أقامت الشريعة الإسلامية على تلك الصورة ، التي تعرفها الحياة ، ويدين بها المسلمون .

من أجل هذا كانت هذه الدراسات الكثيرة لشخصية محمد ، ولحقيقة القرآن، ولما بين محمد والقرآن من صلة \_ كانت هذه الدراسات منظوراً إليها من آفاق مختلفة ، متعددة ، سواء أكان ذلك من المسلمين أنفسهم ، أم من غير المسلمين .

فقد استبد بكثير من المسلمين الشعور الدينى ، وغلبتهم العاطفة الدينية ، وصور لهم الوهم الخاطىء أن ياو أو اشخصية الرسول بألوان وأصباغ ليترضوا بهامشاعر هم الساذجة ، فجاءت هذه الاصباغ الغريبة و تلك الألوان الصارخة على غير ماقدروا وعلى غير ما أرادوا . . إنها تنزل من جلال النبوة وجمالها بمنزلة أصوات دخيلة من عجة في نشيد علوى ملائكي ا بل إنها حلى أحسن أحوالها أشبه بالمصابيح الموقدة شحت أشعة الشمس ، في وجه النهار المشرق ا.

وكما استبد الحماس الدينى ببعض المسلمين ، فجاءوا إلى شخصية الرسول بهذه البضاعة الرخيصة ، كذلك استبدت المكراهية للإسلام ، والحقد على في الإسلام ببعض الناس فحاولوا أن يلقوا على الإسلام ، وعلى في الإسلام ظلالا معتمة من الريب والشكوك ، وأن ينزعوا عنهما ماعليهما من عظمة قدسية ، وجلال ربانى . . فجاء عملهم هذا على غيرما قدروا ، وعلى غيرما أرادوا فإن ما يبنيه الله لن يهدمه الناس ا وهل أحجب الدخان المتصاعد من الارض والغبار الثائر من أعاصيرها وعواصفها وجه الشمس عن الحياة يوماً أو بعض يوم ؟ بل إن النمس لتزداد في العين بهاء وجمالا إذا أسفرت من وراء النهام، وتبدت من خلال السحاب ا .



على أن كثيراً من الدراسات التي تناولت شخصية الرسول، وحقيقة القرآن ، من علماء المسلمين، وغير المسلمين قد جاءت مقتصدة فى أغلب أحوالها، تنزع منزع الوقوف على الحقيقة والتهدى إلى مواطن الحق ! .

ولا نريد أن نقف هنا على تلك الدراسات المستقيمة المعتدلة التي قصد بها أصحابها وجه الحق في سيرة الرسول، وفي شريعة الإسلام، فإن طريقها واضح لا تعمى سبله على من يلتمس الحق، ويطلب الوصول إليه.

وإنما الذى نريده هنا هو أن نمرض بعضاً من هذه الوجوه الشائهة الممسوخة التي أدخلها على سيرة الرسول، وعلى أحقيقة القرآن هؤلاء الجهلة المتنطعون من المسلمين، أو أو لئك الجهلة المتعصبون من غير المسلمين.

وأهم ما يعنينا فى موقفنامن تلك القضية أن نظل بمأمن من هذه التيارات المتدافعة من المتنطعين والمتعصبين، فلا تغلبنا العصبية للعقيدة، ولا يحملنا الشنآن للمعادين للإسلام على أن نجور فى الحكم، أو نستبد بالرأى وذلك مانستعين الله عليه، ونرجو السداد والتوفيق فيه.

# شخصية الرسول

كانت شخصية الرسول موضع نظر عميتى ، وبحث متصل منأولياء الإسلام، وأعدائه على السواء ! .

ذلك أن الإسلام وإن كانت تعاليمه منزلة من السياء ، لا دخل لمحمد فيها — إلا أن تناول ، محمد ، لهذه التعاليم ، وقيامه عليها ، وتطبيقه لها قد جعل بينه وبين هذه التعاليم رابطة وثبيقة ، بل إنه جعل منهما كيانا واحداً . .

فأى ما يقع فى القرآن من ضروب الـكال والجلال ــ وكله كال وجلال ــ يضفى على « محمد ، كالا وجلال .. كا أن أى سناً يضىء من حياة « محمد ، ــ وكل حياته سناً وضياء ــ يزيد القرآن ألقاً وإشراقا على ألقه وإشراقه .

وعكس هذا يأخذ هذا المأخذ ، فإن أى عوج يبدو في شخصية الرسول \_

- Vo -

وهيهات هيهات حيات مينان في الصميم منه . . وإن أى وأخذ يؤخذ على القرآن حيات هيات مينال من محمد ، في شخصيته ، وفي مكانته !

و إنه لاخلاف بين المسلمين وغير المسلمين على شخصية ومحمد، الثاريخية ، فهو شخصية تاريخية ممروفة الزمان ، والمكان ، تشهد لها الوثائق التاريخية شهادة لم يقدمها التاريخ لاية شخصية أخرى غير , محمد ، .

من أجل هذا لم يستطع أشد أعداء الإسلام عداوة ، وأكثرهم جرأة على الحق ، وعدواناعلى الحقائق أن يبذر بذرة واحدة من بذور الشك حول شخصية ومحمد ، من حية وجوده فى الحياة ، فى زمانه ومكانه الذى وجد فيه ، كما لم يستطع أحد أن ينكر الانقلاب النامل الذى قام به ومحمد ، فى الجزيرة العربية ، وفى الحياة الإنسانية ، وما أثار فى العقول من أفكار ، وما ألق فى القلوب من معتقدات .

ولمن الذين نصبوا أنفسهم لمحاربة الإسلام لم يسلموا بهذه الحقيقة على إطلاقها ، ولم ينطقوا بكلمة الحق فيها . . إذ أنهم لو سلموا و لمحمد ، بما عرفت الحياة منه ، وبما حفظ التاريخ له لسلموا للإسلام بأنه دين الله ، وبأنه وحي السهاء ، وشريعة الحق. ودون ذلك أهوال وأهوال .. فإنهم والإسلام في حرب، ولن يسلموا له أو يستسلموا إلا بعد أن يرموا بآخر سهم بين أيديهم ، وإلا بعد أن ينفذوا ما في صدورهم من حقد وحسد ..

#### تخبط وهديان:

كان أقرب شيء إلى الذين حاربوا الإسلام وكادوا له أن يلقوا ظلالا من الريب والشكوك حول سيرة الرسول، وأن يبعثوا من صدورهم المريضة نفثات من الحقد الأسود المحموم فيثير دخانا يرحف على تلك الشخصية، فيغير من حقيقتها، أو يخفى من معالمها. فذلك وإن بدا لأول أمره أنه عمل طائش لايلق من الناس إلا استهزاء واستخفافا، إلا أنه مع الزمن، ومع ترداد هذا الافتراء قد يصبح يوما ما حديثا يروى في الناس، ثم لا يعدم على الأيام أنصاراً، ثم قد





لا يهدم من أولئك الانصار من يدخل به على التاريخ ، ويفسح له مكافا فيه . . فا أكثر المفتريات التى ولدت فى الحياة مولدا غريبا شائها ، ثم استطاعت مع الزمن أن تندس فى تفكير الناس ، وأن تجد من العقول ، الرخوة ، المريضة طواعية لها ، وقبو لا لقوالبها الممسوخة المعوجة ! . . وكم فى التاريخ من أكاذيب وأباطيل ومفتريات غلبت الحقائق ، وأزالتها عن مكانها .

كان أقرب شيء إذن إلى الذين حاربوا الإسلام وكادوا له أن يذهبوا هذا المذهب، وأن يحكموا رميتهم من هذا الجانب، فإنها إن صحت أصابت من الإسلام مقتلاً لا يقوم بعده ، وأنهوا هذه الحرب التي لا تنتهي بينهم وبين الإسلام .

ولكن الأمر ــ أمر محمد ــ أكب من أن يتفشاه كذب ، أو يظهر عليه افتراء ..!

ولا تحسين الذين حاربوا الإسلام، وحاربوا أبي الإسلام بحيوش زاحفة في الحملات الصليبية ، وغير الحملات الصليبية التي شرع لها العلماء والفلاسفة أقلامهم، وأقاموا لها دراسات أكاد يمية ودارسين محترفين للمفتريات والأكاذيب المطلية بطلاء العلم، والمموهة ببريق البحث عن الحقيقة لل تحسين هؤلاء جميعا قد غفلوا عن هذا السلاح، سلاح التشويش على شخصية محمد وإذابتها بالدعاوى الباطلة، والأسانيد الملفقة، ليحيلوا شخصية محمد بعدها خرافة عاشت في خيال العرب مع كثير من الخرافات التي تأثروا بها في حياتهم ولمنهم ولمنهم كانوا كلما حاولوا خلق عناصرالضلال والبهتان لينسجوا من خيوطها نسيجا يلفون فيه شخصية ومحمد، وجدوا أنهم إنما ينسجون بيتاً من بيوت العناكب، يحاولون فيه شخصية وحمد، وأن يحجبوا ضوء الشمس في رابعة النهار ١١ فكان إذا في الدلهم من هذه الأكاذيب مولود وأدوه، وواروه التراب .. أشبه بالأجنة التي تلفظها الأرحام قبل أن تدب فها الحياة ١

إن حقيقة , محمد ، التاريخية لم تكن يوما من الأيام موضع شك أو مثار خلاف بين المسلمين وغير المسلمين على كثرة ماكان بينهم من خلاف متصل، وجدل ملتهب فى كثير من أصول الشريعة وفروعها ..



#### : Los Zolis

وعظمة ومحمد ، ليست محل شك عند كل من يعول عليه من أهل المعرفة ، وأصحاب الرأى من غير المسلمين ، فضلا عن المسلمين الذين يرتفعون بمقام نبيهم إلى مستوى من العظمة لا يرتفع إليه بشر ، ولا يدنو منه إلا أنبياء الله ورسله الكرام .

وعظمة « محمد » عظمة بارزة ، أكبر من أن ينكرها مكابر ، أويعمى السبيل إليها مضلل أو مخادع .

لقد فرضت على أعداء الإسلام أن يشهدوا لمحمد بأنه واحد من آحاد العظاء في تاريخ الإنسانية ، ورائد من روادها ، ومصلح من مصلحيها .

ولكن أبي كثير من هؤلاء أن يعترف لمحمد بأنه نبي ، وأنه تلقي شريعته من السماء . . ضناً منهم على شريعة الإسلام أن تفيض من هذا الينبوع العلوى ، وأن تتصل أسبابها بالسماء . وهم بهذا إنما يريدون أن تذهب هذه الشريعة مع ماذهب من شرائع سنها للصلحون من الناس . . يمن كانت شرائعهم مستمدة من إلهاماتهم الروحية دون أن تصلها بالسماء أسباب . وبذلك يذهب و محمد » كا ذهب العظاء في متاحف الثاريخ .

لقد ذهبت شريعة , حموراني ، وبهت ظل القانون الروماني . وعنى الزمان على الإسكندر . ونابليون وغيرهما . . ذلك على خلاف الشرائع الساوية ، ورسل تلك الشرائع . . وإن دخل على بعض تلك الشرائع ما دخل من تبديل ، وتحوير . . فإنها على ما دخل عليها لا تزال محتفظة بطابع سماوى ، يضنى عليها الجلال ، والخلود !

#### عظمة الانسان ، رعظمة الذبي ؛

ولا شك في أن . محمداً ، لو لم يكن نبياً ، لـكان إنساناً مرموقاً في ڤومه ، ولـكان له شأن بينهم .

ولسكن مهما يكن من شأن الاخلاق السكريمة ، والصفات الطيبة ، والذكاء المبقرى الذي يشتمل عليه كيان أي إنسان في الجزيرة العربية ، فإنه لن يتجاوز



هَذُه الحَدود التي كانت تدور فيها قواهم الروحية ، أو النفسية ، أو العقلية ، أو الجسدية . .

فلقد كان يمكن أن يكون و محمد ، ــ لولا أن أكرمه الله بالنبوة ، واصطفاه بالرسالة ــ كان يمكن أن يكون واحداً من أولئك الذين كان لهم مكافة فى قومهم ، وكانوا بموضع التجلة والاحترام فيهم .

وانظر فيمن عرف فى الأمة العربية \_ قبل البعثة النبوية \_ محال أوجبت له التقدير والاحترام ، وأضفت عليه ثوب الرعامة والقيادة . . فإنك تجد فى الحكاء مثلا و أكثم بن صينى ، . وفى الخطباء البلغاء وقس بن ساعدة ، . وتجد فى الشعراء: امرأ القيس ، وعنترة ، ولبيد ، وعمرو بن كلثوم ، وغيرهم من أصحاب الملقات . . وتجد فى الابطال الفرسان عنترة ، وعمرو بن عبدود ، والحارث بن شهاب . . ا وتجد فى الكهان شقاً ، وسطيحاً ، وغيرهم كثير من تلك الاسماء التى حفظها تاريخ الامة العربية فى الجاهلية لذوى النباهة والشأن من رجالها .

كان . محمد ، لو لا النبوة \_ يمكن أن يكون واحداً من أصحاب المعلقات ، أو الحمكاء ، أو الخطباء ، أو الفرسان ، أو السكهان . . أو أن يكون فارسا ، أو شاعراً ، أو خطبباً . . ولمكن يظل مع ذلك في هذا المستوى الذي عاش فيه مدياء قومه ، وشعراؤهم وخطباؤهم وكهانهم ، وأصحاب الممكانة المرموقة فيهم .

وماذا تعطى بلاد كالبلاد العربية المجدبة أكثر من هذا؟ بل ماذا تعطى أعدل البلاد جواً ، وأخصها أرضاً ، وأوفرها خيراً ؛ ماذا تعطى في مجال العظمة ، وماذا تقدم للحياة من عظاء ؟ بل ماذا تعطى الحياة الانسانية كلها من عظمة وعظاء؟ إن كل نتاج أرضى مهما يكن من الصفاء ، والقوة ، والسلامة لا يمكن أن يكون شيئاً إلى جانب تلك الثمرات الطيبة التي تتخيرها السماء من العالم الارضى فتسكب فيها شعاعات من النور العلوى ، وتطلق فيها شرارة من روح القدس فتكون هذه الثمرات الركية الطيبة أنهياء الله ورسله إلى عباده ! إن عظمة الني عظمة إنسانية عماوية معاً . . الشق فيها الانسان في أكرم خصائصه وأصفي صفائه

بالعالم العلوى ، فنهل من مناهله ، واقتبس من أنواره ، وتزود أروحه منْ شعاعات الحق التي لا تخبو أبداً !

#### موانف ٠٠ وموانف:

لم يستطع أعداء ( محمد ) ـ قديماً وحديثاً ـ أن ينكروا هذا الذي بين يديه ، وعلى لسانه من علم وحكمة . . كما لم يستطع أعداؤه ـ قديماً وحديثاً ـ أن يفضوا الطرف عنه ، وأن يحجبوا عن أبصارهم أضواء هـذا الجلال الذي يحف به ، أو أن يكسروا شماعات تلك العظمة التي يجد ريحها كلمن يخالطه أو يدنو منه ، أو يطالع سيرته ا

ولكن الذي يأباه هؤلا. الأعداء \_ قديماً وحديثاً \_ على محمد هو أن يكون متصلا بالساء، متلقياً عن الله تلك الرسالة التي يدعو الناس إليها، ويبشر فيهم بها!

أنهم يرضون لمحمد أن ينزل من منازل العظمة الانسانية حيث يشاء ، ويسلمون له أن يكون مايشاء فيهم ، وفي مناصب السيادة والقيادة عليهم ، ولكن على أن يحرل نفسه من منصب النبوة ، ومن مقام الرسالة ، وأن يجيء إليهم عن طريقه الشخصي ، فإن مافيه من الصفات الكريمة يؤهله للزعامة الطلقة فيهم ا

وقد عرضنا للدوافع التي تمحمل الناس على هذا الموقف من أنبياء الله ورسله ، واستكثارهم على بشر منهم أن يطاول الساء ، ويتعامل معها(١) !

وكان موقف قريش من (النبي) هذا الموقف العنادى قائماً على هذا التقدير ، ومقدراً بهذا الحساب . . وهو أن يكون لبشر معاملة مع الساء . . . وان هذا الإقول البشر ، ا . . . وأأنزل الذكر عليه من بيننا ؟ بل هو كذاب أشر ا ، .

وقد تولى القرآن الـكريم فضح مقولات المعاندين من كفار قريش حالا بعد حال : فحين قالوا عن النبي إنه ساحر كان رد القرآن :

« هل أُسَّبْتُ كُمْ عَلَى مَنْ تَنَزَّلُ الشياطينُ ؟ نَبزَّلُ عَلَى كُلِّ أَفَاكُ ِ أَ ثُبَمِ . . 'يُلقُون السَّمْعَ ، وأ كثرهم كاذيبون » .

<sup>(</sup>١. انظر ص ٤٨ وما بعدها من هذا السكتاب .



وما جربت قريش على , محمد ، حالا كذب فيه ، ولا عدت عليه فى حيائه كذبة واحدة !

وحين قالت قريش عن النبي إنه شاعر أجامهم القرآن: , والشعراء يتبعهم الفاوون ألم تر أنهم في كل واد يهيمون ، وأنهم يقولون ما لا يفعلون ، .. والقرآن ـ كا تعرف قريش ـ ليس بشعر ، والنبي ـ كا تعرف قريش ـ ليس بشعر ، والنبي ـ كا تعرف قريش ـ لا يهيم في أي واد من أودية الضلال ، ولا يقول ما لا يفعل أبدا ... والشعراء يهيمون في أودية الخيال . ويقولون في أشعارهم ما لا تصدقة أفعالهم .

أنشد والرزدق وسلمان بن عبد الملك قوله:

ثلاث واثنتان فهن خس وسادسة تميل إلى شمام فبن بجانبي مصرعات وبت أفض أغلاق الختام

فقال سليان: ويحك يا فرزدق! أحللت بنفسك العقوبة! أقررت عندى بالزنا، وأنا إمام، ولابدلى من أن أحدك. فقال الفرزدق: بأى شيء أوجبت على ذلك؟ قال: بكتاب الله! . قال: فإن كثاب الله هو الذى يدرأ عنى الحد! قال: وأين؟ قال: قوله تعالى: و والشعرا، يقبعهم الفاوون. . فأنا قلت ألم تر أنهم فى كل واد يهيمون وأنهم يقولون ما لا يفعلون . . فأنا قلت با أمير المؤمنين ما لم أفهل؟

## ما أشبه أأيلة بالبارحة

والموقف الذى رقفته قريش من النبى ، قد وقفه أعداء الإسلام بمد هذا من « محمد ، ورسالته . .

فلقد فازع خصوم الإسلام في نبوة , محمد ، وإن لم ينازعوا في مكافته من القيادة والزعامة والإصلاح ، بين القادة والزعماء والمصلحين من الناس .

والذي يرمى إليه هؤلاء الخصوم الذين يشككون في فبوة محمد أو يكذبونها إنما هو \_ كا قلنا \_ تجريد الشريعة الإسلامية من عناصر الخلود المستمدة من السماء، ووضعها في دائرة الأنظمة الوضعية التي تخضع للتحويروالتغيير ـ الجزئي ش ۱۸ *س* 

أو الكلى ـ بأيدى الناس ا وبهذا تتمرى الشريعة الاسلامية من هذا السياج القدسى الذى حفظها من عبث العابثين، وحماها من أن تمتـــد إليها يد بمحو أو تبديل ا

ولقد حاول خصوم الاسلام محاولات مجهدة مضنية أن يدخلوا على الاسلام من هذا الطريق ، وأن يشككوا فى بعض آيات القرآن بإضافة أو حذف فما استطاعوا أن يدخلوا عليه حرفاً ، أو يخرجوا منه حرفاً على مدى يزيد على الائة عشر قرناً!

إن قداسة القرآن وحدة متكاملة ، فإذا تطرق الشك إلى أية جزئية فيه كان ذلك داعية إلى الشك في كل أجزائه ، ويهذا يتداعى ذلك البناء الشامخ المقدس ، وينهار !

### كهد . . إهد القرآن :

وحين أعياهم أن يزيفوا شيماً من ثلك الوثيقة المقدسة الخالدة عمدوا إلى مصدرها الذي صدرت عنه ، فأثاروا حول فبوة النبي دخافاً متكاثفاً من الشكوك والريب . وغايتهم من هذا أن يقطعوا الصلة بين القرآن وبين الساء ، وأن يضيفوه إلى . محمد ، كما أضيفت معلقات الشعراء إلى أصحابها ، وكما نسبت أسجاع السكهان إلى أربابها !

يقول ، باد تُولوميو ، الرهاوى: موجماً هذا الحديث الحطابي إلى مسلم : . قُل لى بربك . . ماذا تعنى بالنبوة والرسالة ١ ؟

« والله يعلم أفكم ما كنتم تستطيعون أن تعرفوا ، ، لو لم يعلم المسيحى ! ( ٦ - النبي عمد )



- AP -

و إنك تقول ؛ إن نبيكم ظل اثنين و ثلاثين عاماً (١) لا يتكلم كلام الأنبياء ، ولا هو كان أثناءها رسولا، ولا مملها ، ولا عرف شيئاً عن الله ، وأفه عرفه بعد تلك الفترة ...

ثم يمضى في هذه السفسطة ... فيقول:

, إذا كنت تذكر بتمام الجد أن شيئاً فد حصل بوساطة , محمد ، إبان تلك السنوات الاثنتين والثلاثين الأولى من حياته .. فكيف لا ينبغى لى أقا المسيحى أن أنكر أحداث تلك السنوات الخس عشرة التالية(٢) ؟

ثم يخلص من هذا الهزل إلى هزل ... يقول فيه:

, ولكن أخبرنى أولا \_ ناشدتك الله \_ كيف استطاع \_ محمد \_ أن يعرف الله ؟ ويأية وسيلة عرفه ؟

, وإذا كنتم تسموله نبياً فأرونى ... ماذا تنبأ به؟ وبأى لفظ تنبأ ؟ وما هى وصاياه ؟ وما هى الآيات والعجائب التي صنع ؟ .(٢) .

هذا لون من ألوان التشويش على الإسلام، وعلى نبى الاسلام ... لم يكن صاحبه يحمل شيئاً من العلم بالموضوع الذى بجادل فيه . . ويكنى أنه بجهل من حياة و محمد ، تلك الخطوط العربينة حكا يقولون حدن سيرته . . تلك الديرة التي لم يختلف على حدودها الزمنية عدو أو ولى و فحمد ، إنما جاءته النبوة بعد أن بلغ الاربعين من عمره ، لا اثنتين وثلاثين سنة كما يقول هذا السيدالمتعالم!! كما أن نبوة محمد قد ظلت ثلاثة وعشرين عاماً ، لاخمسة عشر عاماً حسب دعواه .

 <sup>(</sup>١) الحق أنه ظل أربعين عاما ، لا اثنتين وثلاثين . . فقد جاء وحى السماء بعد أن بلغ
 الأربعين من عمره .

<sup>(</sup>٢) أنها ليستشمره سنة 6 ولكنما ثلاثوعشرون .. في سنوات النبوة من بمئة النبي على وأس الأربعين من عمره ، إلى أن لحق بالرفيق الأعلى في النالنة والستين .
(٣) حضاوة الإسلام لجوستاف حرونيباوم ص ٦٨



و يُكُفى فى سقوط كل مدعيات هذا المدعى أن كان من الجهل بموضوع هذه القضية إلى الحد الفاضح .

نعم .. إن الرجل وإن لم يكن يحمل من العلم شيئاً في موضوعه هذا ، إلاأنه كان يحمل طاقة كبيرة من الحقد على الإسلام ، والكراهية له ..!

ولكن الحقد والكراهية وحدهما لايفنيان شيئاً فىالتشويش على الحق ، ولافى زحرحته عن موضعه .

ولو أن مع هذا الحقد ، وتلك الكراهية شيئاً من العلم لما كان هذا الخلط ، وذاك الهراء ، ولاستطاع الرجل بما عنده من علم أن يقتصد في هذا النباح ، أو أن يخرجه في صورة أقرب إلى صوت العقلاء من الناس .

ومن البديهي ألا نقف من هذا الكلام موقف الجد ، ولا أن رد على تلك الأسئلة التي سألها .. متبجعاً .. في صورة تهجم واستهزاء ... لأن ذلك كان يمكن لو أننا نجد لهذا الكلام شيئاً من الاحترام في عقولنا ، أو قدراً من الاعتبار في تقدير نا ؟.. فلندعه بمضى كا يمضى صوت النائحة في جوف الصحراء . ولننظر في صرخة أخرى من تلك الصرخات المجنونة ... فما أكثر تلك الاصوات التي تنطلق من صدور محنقة ، حاقدة ، على الإسلام . وعلى نبي الإسلام .

يقول د ثبيوفانيز ، المتوفى سنة ٨١٧ م فى صدد انتشار الإسلام :

وهكذا انتشر الحبر ـ خبر محمد ـ من النساء ـ يقصد خديجة ـ إلى الرجال ، فيلغ أو لا أبا بكر الذي جعله فيم ربعد خليفة بعده !

« وانتهى الأمر بأن استطاعت شيعته أو قل فرقته المارقة 1 أن تحصل بالقوة أو قل بالحرب على السيادة على منطقة يشرب ، وذلك بعد أن قضى فىالبداية عشر سنوات أخرى ينشرها حرباً ، وانتهى الأمر إلى إعلانها صريحة ، وحكم البلاد تسع سنوات 11

وكان يعلم أنصاره بأن من قتل عدوه أو قتله عدوه فهو داخل الجئة 11

وكان يصف الجنة بأنها موطن سرور جسدي ، وشرب وخمر ، وعناى اللهاء وأن بها أنهاراً من خمر ، ومن عسل ولبن ، وأن هناك نساء غير اللواتي

— ለኒ ---

لهم اليوم عناقهن مديد دائم ، وله سرور مقم » ! (١) .

وأغرب مافى هذا القول \_ وكله غريب \_ أن تقوم فرقة مارقة بإقامة دولة مترامية الأطراف ؛ وأن تقيم حضارة عريقة راسخة تنفذ شعاعاتها القرية في ذلك الظلام المطبق الذي كان يخيم على أوربا ، فيفتح لها معالم الطريق إلى الحروج من ظلمات العصور الوسطى إلى عصر المدنية الحديثة ... فإن القوة الفاشمة لا يمكن أن تقيم بناء قويا متاسكا يبقى على الزمن بعد أن تزايله تلك القوة ؛ وتتخلى عنه ... وقد بق الإسلام أكثر من ثلاثة عشر قرفا ، يزداد على الآيام أنصاره ؛ وتنفسح في العالم رقعته ، وسيبقى هذا الدين أبد الدهر مصدر هدى ، وإشعاع علم ومعرفة ، لكل عاقل رشدد .

ولانقف عند تلك المقررات الباطلة التي يدعيها هذا المدعى عن الدوافع التي كانت تدفع المسلمين إلى الاستشهاد في سبيل الله . وإعزازدين الله ، ونصرة نبيه ، . فإنهذا الرجل ـ شأنه شأن صاحبه من قبل ـ يستملى قله من صادر محموم ؛ وقلب مريض ! فلندعه إلى محموم آخر في هذا الصف الطويل ، عن يهذون هذيان الحمى من صدور تغلى حقداً على الإسلام وعلى في الإسلام !

يقول وليم الطرابلسي المتوفى سنة ١٢٧٧ م فى رسالة له عن حالة العرب والنبي محمد، وشريعتهم، وعقيدتهم :

» إن العرب يمتقدون أن جبريل فقل الإرادة الإلهية إلى النبي ! ثم صاغ المؤمنون ما كان ينطبق به كتابا .

ثم يعلق على هذا الذى يعتقده العرب حسب رأيه فيقول: , إن للكاثوليك على ذلك رأياً آخر فهم يرون أنه بعد أن مات محمد أراد أنصاره أن يعالجوا العقيدة والشريعة معالجة شاملة قائمة على تعاليمه ... فلما تبينوا أن الرجل الذى نيط به العمل (٢) لم يرزق الكفاية اللازمة لأداء ذلك على الوجه الأكر \_ طلموا إلى اليهود والمسيحين الذين أسلموا أن يساعدوه ا

<sup>(</sup>١) حضارة الإسلام ص ٩٨

<sup>(</sup>٢) لعله يقصد بهذا الرجل زيد بن ثابت الذي جعله أبو بُكُر على رأس تلك الجماعة التي وكل إلىها جم القرآن 6 وقد كان مجموعاً عند كتاب الوحي وغيرهم ، كما كان محفوظاً في الصدور .



وهنا تبدو للرجل أن الفرصة سانحة بعد أن اختلق لها هذه الفرية بإدخال جماعة عن أسلموا من اليهود والنصارى في عملية جمع القرآن ــ فيقول:

« وعند ذلك وأى هؤلاء – أى الذين أسلموا من اليهود والنصارى – من الأفضل أن ينتقوا فقرات مناسبة من العهد القديم والجديد ، وأن بمزجوها بالكتاب كا اتفق (11) وبذلك أصبح الكتاب على قدر عظيم من الرونق والجمال المنقول من الكتب المنزلة ، مابين مسيحية ويهودية أما الجانب الإسلامي الأصيل فليس إلا تشويها وتحريفاً 11. ، (1)

وشخصية القرآن التاريخية \_ إن ساغ هذا التعبير \_ شخصية لامراء فيها، ولا اختلاف عليها بين المسلمين، وخصوم المسلمين؛ فهى أكبر من أن يحجهاهذا اللغو، وهي على الصحة والسلامة بحيث تقتل كل ميكروب خبيث يدخل عليها!.

وجميع الذين تعرضوا لدراسة تاريخ القرآن من علماء الغرب والذين يعتمد عليهم، ويؤخذ برأيهم - لا ينكرون هذه الحقيقة ، وهيأن القرآن قدجاء به ومحمده ، وأن الجمع الذي قام به أبو بكر ، ثم عثمان من بعده ، لم يكن إلا نقلا له من تلك الوثائن المكثيرة ، التي كانت بأيدى كتاب الوحى ، وعند كثير من الصحابة وغيرهم ، وهي مع كثرتها كانت جميعها على الصحة والسلامة الكاملة ، يشهد بعضها لبعض ، ويزكى بعضها بعضاً . وذلك بالإضاقة إلى شهادة الحفظ للقرآن كله ، عند كثير من القرآء ، من صحابة رسول الله . .

من أجل هذا لم يجرؤ عالم من علماء الغرب أن يقف لهذد الحقيقة موقف المناقض لها ، أو المشوش عليها . وإنما الذي كان من مقولاتهم هنا : أن هـذا القرآن من كلام «محمد» ، وليس وحى السماء ، وربما قالوا إنه استمد مصادرهذا القرآن من كلام «محمد» ، وليس وحى الاحبار والرهبان .. ولكنه على أي حال عضاف إلى و محمد ، وينسب إليه ا

ولم يقل أحد قبل هذا الرجل أو بعده أن جماعة عن أسلموا من المهود

<sup>(</sup>١) حضارة الإسلام ص ٧١



والنصارى شاركوا فى وضع القرآن أو جمعه . . ولم يقل أحد كذلك بأن فصلا ، أو فصولا من التوراة \_ فى عهديها القديم والجديد \_ قد أضيف إلى القرآن عند الجمع ! .

لم يقل أحد بهذا القول الرخيص ، لأنه قول يفضح صاحبه ، ويعريه من كل سمة من سمات العلم . فإن الذين شاركوا في عملية جمع القرآن في عهد أفي بكر وفي عهد عثمان . معروفون معرفة وثيقة في القاريخ ، لااختلاف علمها . ا وأغرب ما في هذا أن أصحاب هذه الدعوى من الغربيين يستندون إلى أقوال كفار قريش في أول الدعوة الإسلامية ، حين أعجزهم أمرالقرآن ، فلم يقبلوا أن يكون وحياً من السهاء نول على محمد . ثم راحوا يلفقون أقوالا في المصدر الذي يرجع إليه هذا الكلام العجيب الذين يسمعهم و محمد ، إياه . . فقالوا تلك المقولات التي حكاها القرآن عنهم في معرض السخرية بهم والتسخيف لآرائهم فيما نول من الحق يقول الله تعالى : , وقالوا ياأيها الذي نول عليه الذكر إنك لجنون . . لو ما تأتينا بالملائكة إن كنت من الصادقين ، (١) . . ويقول سبحانه : , وقال الذين كفروا وقالوا أساطير الأولين اكتبها فهي تملي عليه بكرة وأصيلا . . قلم أنوله الذي يعلم وقالوا أساطير الأولين اكتبها فهي تملي عليه بكرة وأصيلا . . قهذه أقوال أخذها الشر في السموات والأرض إنه كان غفورا رحيا ، (٢) . . فهذه أقوال أخذها على القرآن نفسه تم هذا هو القرآن ، وتلك هي التوراة ا

فما الفصول التي أضفت إلى القرآن؟ وما مكانها منه؟

وهل يخنى مابين أسلوب القرآن ، وترجمات التوراة من تفاوت واختلاف؟ وهل يستطيع بشر أن يدخل على القرآن بآية واحدة ثم يجد لهذه الآية مكانآ مطمئنا فمه ؟

<sup>(</sup>١) سورة الحجر آية ٢ ٥ ٧ .

<sup>(</sup>٢) سورة الفرقان آية ٦.



إن القرآن نسيج وحده فى الفصاحة والبلاغة ، وإن أى كلمة غريبة تدخل عليه تختنق وتموت ، ولا تجد لها بقاء فيه !

ولو كان فى مقدور أحد أن يدخل على القرآن بشىء ليس منه، وأن يفسد ممالمه عند المسدين لكان ذلك إلى قريش، وإلى غيرها من فصحاء العرب وبلغائهم الذين حاربوا الإسلام حرباً مريرة طويلة، أرخصوا فيها نفوسهم، واستباحوا من أجلها كل شىء .. ومع هذا فقد عرفوا أن هذا الباب موصد بينهم وبين القرآن، وأن كلامهم مهما يكن من بلاغة وبيان؛ فهو بمئزلة الحصى من كريم الجواهر ويتيمها.

فكيف يصح لهؤ لاء الدخلاء على العرب والعربية ، الداخلين فى الإسلام من اليهود والنصارى أن يترجموا فصولا من التوراة ، ثم يدخلوها على القرآن ، ثم تجد مكانها آمنا مطمئناً فيه ؟

وهذه هي التوراة ، وهذا هو القرآن مرة أخرى !

اقرأ فصلا أو فصولا من التوراة، ثم اقرأ سورة، أو سوراً من القرآن فإنك تجد طعما غير الطعم، ومذاقا غير المذاق، فإذا حاولت أن تجمع هذا بذاك أو ذاك مبذا، وإن تزاوج بينهما وجدت أمراً غير مستقيم لك ولا مطاوع لصنيعك ... كن يؤلف بين أنفام تخرج على غير اتفاق أو ترتيب ... أنغام مختلفة المقامات، والانجاهات فافه على فرض أن التوراة بعهديها القديم والجديد هي التوراة التي نزلت على موسى، وهذا ما تنقضه شواهد التاريخ، ويشهد به حال التوراة ذاتها حلى فرض صحة التوراة وأنها والقرآن يخرجان من مشكاة واحدة، فان أسلوب الأداء خنلف أشد الاختلاف كاختلاف اللغة العامية الدارجة، ولغة الشعر في أعلى طبقاته أو هو أشد.

فالذى يقول: إن فصولا من التوراة قد أضيفت إلى القرآل فزادته رونقاً وجمالا ليس أكثر تجنياً على الحقيقة ، ولا أشد نكراً فى القول ممن يقول: إن فصولاً من قصة أبى زيد الهلالى أو سيف بن ذى يزن قد أدخلها شوقى كما هى

- AA -

بحالها فى روايته: , عنترة , أو , مجنون ليلى ، 11 وشتان بين الحالين .. هناك رهناك .

وشبيه بهذا القول ــ منحيث الإسفاف والسقوط في البحث العلمي ــ مايقوله المؤرخ البيزنطي . ثيوفانيز ، الذي نقلنا بعض آرائه آنفاً ...

يقول هذا المؤرخ: , ولما كان , محمد ، المذكور فقيرا ، ويقيا ، فانه قرر أن يربط نفسه بامرأة ثرية من ذوى قرباه ، هى خديجة ، بأن جعل نفسه وكيلالها، لقاء أجر يتناوله ، يتولى شئون إبلها ، ويقوم بأشغالها فى مصر (۱) وفلسطين ١١ ، ولم يمض طويل زمن حتى فاز برضا السيدة \_ وكانت أيما \_ بفضل طرائقه الصريحة . فاتخذها زوجاً له ، وبذلك حصل على إبلها ، وسائر ممتلكاتها ، ١١ وندع هذا التلفيق من القول فيا ينسب إلى النبي من تطلعه إلى المسال ، ومن استيلائه على إبل السيدة حديجة . وسائر ممتلكاتها ، ويكنى أن يحصى خصوم الإسلام الذين ينظرون هذه النظرة إلى ، محمد ، \_ يكنى أن يحصوا تركة هذا النبي ، وما خلفه وراءه لذريته وأهله ١ لقد تونى صلى الله عليه وسلم و درعه مرهونة عند يهودى في حاجة أهله ١ . أفهذا شأن من في نفسه أثارة لحب المال وجمعه ؛ وقد فتح الله عليه البلاد، وأفاء إليه الخير الوفير من فيئها ١؟

قلنا: ندع هذا.

فلندعه إلى قول آخر لهذا المؤرخ ، بعد هذا القول .

يقول:

. وقد اختلط ــ أى محمد ــ فى فلسطين باليهود والمسيحيين. وبو اسطتهم حصل على إبعض الكتب المنزلة !!

<sup>(</sup>١) لم يكن للرسول السكريم رحلة إلى خارج الجزيرة العربية غير رحلته إلى الشام . . مرة وهو غلام مع عمه أبى طالب ؟ ومرة فى قافلة قريش فى تجارة للسيدة خديمية ، ولم يكن لمصر هذا الشرف برحلة النبى اليها فى تجارة أو غير تجارة .



ئم ماذا ؟

، وأصيب كذلك بمرض عصى ١١

. فلما علمت زوجته بأمره حر فى نفسها ـ وهى العريقة الاصل ـ أن قد أصبحت اليوم مرتبطة بإنسان لا يقتصر أمره على أنه فقير . . بل هو أيضاً مريض ١١

ه فراح يهدئها بقوله: إنى تلم بى رؤية ملك من الملائدكة اسمه , جبريل ,
 ولما كنت لا أقوى على تحمل مرآه , فإنى تخور قواى ، وأقع على الأرض !

• وكان يقيم بتلك النواحى راهب قد ننى لـكفره . واتخذته صديقاً(١) ، فأخبرته خديجة بكل شيء ، كما أبلغته اسم الملاك .

. وأراد الراهب أن يقنعها تماماً ؛ فقال لها : لقد قال الصدق ، فما ذلك الملاك إلا الناموس الذي يرسل إلى النبيين كافة(٣) . .

تهمتان هنا أراد هذا المؤرخ ـ الذى لم يحترم حرمة التاريخ ـ أن يرمى بهما نبى الإسلام؛ وذلك لينفذ إلى غرض آخر خبيث؛ وهو أن القرآن إنما هو هذيان تفيض به نفس محمد؛ ويتحرك به لسانه فى نوبات الصرع؛ وأن هذا الهذيان إنما هو من أخلاط ما وقع عليه فى الكتب المنزلة التى استجلبها معه من فلسطين.

ولم يجىء هذا المؤرخ بجديد؛ بل أخذ هذا القول عن كفار قريش؛ واتهامهم لرسول الله بأنه ساحر أو مجنون، وبقولهم، إثما يعلمه بشر ! . .

وقد سجل القرآن الكريم هذه المزاعم الباطلة ، وكبت قائليها .. ثم لم يمض الا زمن قليل حتى زالت الغشاوة عن قلوب كثير منهم ، فاهتدوا إلى الحق ، ودخلوا في دن الله ١

<sup>(</sup>١) يشير إلى ورقة بن نوفل 6 وهو قرشي ، يمت إلى السيدة خديجة بقرابة قريبة .

<sup>(</sup>٢) حضارة الإسلام ص ٢٧

وإذ يذكر القرآن الـكريم تلك المزاعم الباطلة، فإنما ليسجل على أصحابها هذا الادعاء، ثم ليفضحه، ويفضحهم معه، على مدى الأزمان المتطاولة ا

فإذا حكى القرآن قولهم . » إن تنبّه و ن إ لا رَجُلاً مَسْمُوراً (١) » وقولهم: 
يَأْشِهَا الذِي نُزِّلَ عَلَمْ ِ الذِّ ثُمُ إِنَّكَ لَمَجْنُونِ ، وإنَّ لكَ لأَجْراً غَيْرُ وَالقَمْ وَمَا يَسْطُرُ وَن ، مَا أَنْتَ بِنِعْمَة رَبِّكَ بَمَجْنُونِ ، وإنَّ لكَ لأَجْراً غَيْرُ مَنُونَ ، وإنَّ لكَ لَمَ مُخْوراً عَلَيْهِ بشر الله ولين اكتنبها فهى تملى وإذا ذكر القرآن قولهم: وقالوا أساطير الأولين اكتنبها فهى تملى عليه بكرة وأصيلا . (١) ، رد عليهم بعدها بقوله تمالى : وقل أنزله الذي يعلم السر في السموات والأرض . إنه كان غفوراً رحيا(٥) ، وإذا قالوا : . إنما يعلمه بشر (١) ، رد القرآن بقوله : ولسان الذي يلحدون إليه أعجمي وهذا لسان عربي مبين(٧) .

ومع هذا فكيف يحتمل التاريخ \_ إن احتملت الحياة \_ وجلا مجنونا، يخلط القول، ومهدى به ؟ ثم كيف تقبل الأجيال المتتابعة هذيان مجنون، وشريعة مخبول؟ أهذا يقع في الحياة، وفي الناس من يعقل، ويعيى ؟ اللهم إن ذلك لا يكون حتى تنقلب الأوضاع في الحياة، ويصبح المجاذبين على وأس القافلة!

فهل انقلت أوضاع الحماة حقاً ؟

نمم ۱۱

ويقولها صريحة أحد مسيحي القرن العاشر الميلادي .. إذ يقول :

ه عندما شاهد ذلك الراهب الفاسق (^) سذاجة القوم رأى أن يمنحهم عقيدة وشريعة على غرار مذهب و آريوس و غيره من ألوان الكفر والزندقة التي "حرم من أجلها!

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء آية ٤٧ (٢) سورة الحجرآية ٦ (٣) سورة القلم آية ٤١

<sup>(</sup>٤) سورة الفرقان آية ه (٥) سورة الفرقان آية ٦ (٦) النَّحل ١٠٣

٧١) سورة النحل آية ٩٠٣

<sup>(</sup>٨) هناك راهبان التق بهما النبي ، بحيرا «الراهب» في رحلته إلى الشاموقد ألم به ساعة أو بعض ساعة ، وورقة بننوفلوهو ابن عمالسيدة خديجة، وكان يقيم بمكة، ولعله المصقود هنا

--- 4 J ---

. فراح يسطر كتابا هو الذى يسمونه القرآن، وهو شريعة الله، ناثراً فيه كل ما أودع من مروق. . فعلم فيه أن الله لا كلة، ولا روح، وأن المسيح لم يكن رباً، وإنما هو فبي كبير وحسب. .

و جمع فيه ـ أى القرآن ــ شتات قدر ضخم من أمثال هذه الترهات ؛

, وعند ذلك أعطى كتابه لتلميذه « محمد » ، وأبلغ أو لئك البلماء أن ذلك الحكتاب أنزل على « محمد » من السماء ، حيث كان فى حفظ , حبريل » الملك ، فصدةوه بما قال ، وبذلك مكن الراهب لذلك القانون الجديد ! ، (١) .

من الخير ألا نقف عند هذا القول، ولا نلتفت إليه . . ا فقد وقفنا أكثر مما ينبغى عند هذه المقولات الهريلة المريضة . . التي ربما ينضح على النفس بهض صورها المنكرة ، كما يقمع ذلك لمن يكثر مخالطة المجانين، ويستمع إليهم . . فلقد كادت تندس إلى خواطر مضللة من هذا الخلط المحيب من القول . وكدت أسأل نفسى . وماذا لو وقع هذا ؟ ألا يجوز أن يؤثر الاستاذ تلميذه ويقدمه على نفسه ، فيعطيه ثمرة عقله ، وعصارة قلمه ؟ وهل اختنى الإيثار من هذه الدنيا ؟ لا ، إن الدنيا بخير ا

وما أن صحوت من هذا السكابوس المجنون حتى انتزعت نفسي افتزاعاً من هذه الهوة المظلمة ، وأسلمها إلى الواقع المحسوس ا

إن و ورقة بن أفو فل ، قد مات بعد قليل من بعثة النبي ؟ . لم يشهد أحداث الدعوة ، ولم يدرك وقائمها ، فكيف يضمن القرآن الذي وضعه بير يدى ومحمد، حكيف يضمنه أحداثا لم تقع إلا بعد أن مات وصار ترابا في التراب؟ كيف بذكر هذه الاحداث التي كان ينزل بها الوحى في حينها محددة الزمان والمكان . .

فهذه غزوات النبي مثلا . بدر ، وأحد ، والأحراب ، وحنين . إنهامشاه د حية وقعت بين النبي والمسلمين من جهة ، وبين أعداء النبي والاسلام من جهة ، وقد سجل التاريخ أحداثها من أوثق المصادر ، بعد أن ذكرها القرآن في حينها ،

<sup>(</sup>١) حضارة الإسلام ص ٦٨.



وشرع للمسلمين منها أحكاماً ، وكشف لهم عن كثير من خفايا هذه المواقع وما أصاب الحاربين من نصر أو هزيمة .

فهل كان قس بن ساعدة شاهد هذه الممارك فى بدر ، وأحد ، والاحراب وحنين ؟ لقد طواه الموت ــ كا قلنا ــ قبل ذلك بزمن غير قليل . . فكيف إذن وذكرها فى القرآن الذى وضعه لمحمد ؟

ثم هذه الأحداث التي وقعت من اليهود في المدينة ، والمكائد التي كادوا بها للنبي وللمسلمين . . لقد ذكر القرآن بشيء غير قليل من التفاصيل ما كان من اليهود ، وما نزل بهم من عقاب . . فهل شهد , ورقة ، هذه الأحداث ؟ وهل شهد ، ورقة ، حديث الإفك ؟ وهل شهد واقعة ابن أم مكتوم وإعراض النبي عنه ؟

إن القرآن قد نزل منجماً فى ثلاث وعشرين سنة ، فجمل تشريعاته وأحكامه فى مواجهة الاحداث التى وقعت خلال هذه المدة ليرى الناس الشواهد العملية لاحكام الشريعة ، فيكون ذلك شرحاً للنص ، وتطبيقا له ، وشاهداً به . . وفى هذا ما فيه من تمكين لاحكام الشريعة فى قلوب الناس وعقوطم . . 1

وأكثر من هذا ، فإن الكفار والمشركين كانوا يأخذون على النبي أنه لم يحبهم بالقرآن جملة واحدة ، كما كانت السكتب السماوية تنزل من قبل ، فذكر القرآن قولهم هذا في قوله تعالى : « وقال الذين كفروا لولا تنزل عليه القرآن جملة واحدة ! ! ، (۱) ثم رد عليهم بقوله تعالى . « كذلك . . لنثبت به فؤادك ، ورتلناه ترتيلا ، ولا يأتونك بمثل إلا جئناك بالحق وأحسن تفسيرا » (۱) 11

فكيف يتفق هذا الذىكانت تطلبه الـكفار من النبى وهو أن يحيثهم بالقرآن جملة واحدة ، وهو يحيثهم به آية آية ، أو سورة سورة ـ كيف يتفق هذا مع القول بأنه تناول القرآن مرة واحدة من , ورقة بن نوفل ، ؟

وصدق رسول الله إذ يقول: , إذا لم تستح فاصنع ماشئت، ! فلو كان هناك بعض الحياء فى تلك الوجوء التى لا يخدش حياءها شىء لما بلغت الجرأة إلى حد التحدى الصريح للمقائق السافرة ، التى يشهدها الناس ، ويرونها رأى العين !

(٢) سورة الفرقان آية ٢٢ .

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان آية ٢٢



#### مع الجلاين والنصفين :

على أن من العزاء للنفس، من هذا السخف الذي يصادفه المرء وهو يقلب آراء الدارسين لشخصية الرسول من علماء الفرب \_ أن يحد في بعض هذه الدراسات عمقا، وجدا، ومقصداً إلى الحق، وإن كانت تظهر في أحوال كثيرة بنض النفثات المسمومة التي تمبر عن أحقاد قديمة متوارثه للإسلام ولنبي الإسلام \_ كذلك نجد دراسات كثيرة من بين هذه الدراسات قد تحرر أصحامها تماما من العصبية والهوى، فوضعوا النبي بمكانه اللائق به، وأحلوا الإسلام بالمئزلة الجدر بها.

فإذا خرجنا من هذا الجو الخانق، جو الكراهية، والحقد، والكذب، والبهتان، إلى هذا الجو النقى، انطلقنا فيه لحظات قصيرة فبلغ بها ما نشاء، حيث لا نقف غند تلك الحفر والآخاديد، التي كانت تلقانا في جو لتنا مع تلك الجماعة الضالة المضللة ا

لهذا فإنا سنكتفى بالثقاط بعض الثمرات الطبية من آراء أو لئك العلماء الممحصين المنصفين، دون أن نعرض لها بالتعليق أو الشرح. فهى فى ذاتها فى غنى عن التعليق والشرح ا

#### لا مارتين :

يقول و لامارتين ، شاعر أوربا العظيم ، في كلمات قليلة بليغة ، مشخونة بعاطفه مشبوبة من الإجلال والإكبار لنبى الإسلام ، ولما أقام في الارض من معالم الحق والخير . .

#### يڤول :

و إنه حـ أى محمد حـ نبى أصفر من إله ، وأكبر من إنسان ، ا

وهذا على ما فيه من حق ، فإن فيه من المغالاة ما لا يقول به مسلم في حق النبى . . فإنه مهما يكن شأن النبى من السمو والكمال ، فإنه لا يقاس إلى جانب كال الله وعظمته ، ولمكن الرجل شاعر جمح به خيال الشعراء 1 1



ويقول الفيلسوف الألماني العظيم , جيته ، . وهو يستمرض الدين الإسلامي بوصفه قوة مهذية ، ومؤدية . ،

يقول مخاطباً وأكرمان ،: أنت ترى أن هذا التعليم لا يخفق أبداً . . ونحن \_ بكل مالنا من نظم \_ لا نستطيع ، بل أقول بوجه عام \_ إن أحداً من البشر لا يستطيع أن يذهب أبعد من هذا: (١) .

فهذا قول فيلسوف غزا العالم بفلسفته ، ولقح العقل الحديث بآرائه ا

#### ول د بورانت :

وهو صاحب الموسوعة التاريخية ، قصة الحضارة فى العالم ، وقد كان موقفه فى هذا الأفى العالى الذى يطل منه على البشرية كلها \_ كان ذلك الموقف باعثا له على أن يقتل فى نفسه كثيرا من دواعى العصبية والهوى ، فجاءت نظراته وأحكامه قريبة من مواقع الحق والعدل . . وحسب السيرة النبوية أن تجد من يقف منها موقفا محايدا : فإنه عندئذ سيمود بمغنم عظيم من المثاليات التي يرفعها للناس ، منارات للهدى ، ورايات للحق والعدل .

# يشول « ول ديو رانت »:

و وإذا حكمنا على العظمة بما كان للعظيم من أثر فى الناس \_ قلمنا إن محمداً كان من أعظم عظاء التاريخ . فقد أخذ على ففسه أن يرفع المستوى الروحى، والأخلاق ، لشعب ألقت به فى دياجير الهمجية وحرارة الجو ، وجدب الصحراء . وقد نجح فى تحقيق هذا الغرض نجاحا لم يدانه فيه أى مصلح آخر فى التاريخ كله .

« وقل أن نجد إنسانا غيره حقق كل ما كان يحلم به (٢) .

« وقد وصل إلى ما كان يبغيه عن طريق الدين . . ولم يكن ذلك لأنه

<sup>(</sup>١) تمجديد التفكير الديني الإسلامي ص ١٩ ،

<sup>(</sup>٢) لم يكن النبى من أصحاب الأحلام ، وإنما كنان مبعوث ، يحمل رسالة سماوية ، ومطلوب منه أن يؤديها على أكمل وجه .



هو نفسه شديد التمسك بالدين وكنى ، بل لأنه لم يكن ثمة قوة غير قوة الدين تدفع العرب في أيامه إلى سلوك ذلك الطريق الذي سلمكوه ا فلقد لجأ إلى خيالهم ، وإلى مخاوفهم ، وآمالهم ، وخاطبهم على قدر عقولهم ؟

« وكانت بلاد العرب لما بدأ الدعوة محراء جدباء ، تسكنها قبائل من عبدة الأوثان ، قليل عديدها ، متفرقة كاستها ! . . وكانت عند وفاته أمة موحدة متماسكة . . وقد كبح جماح التعصب والخرافات . . . وأقام فوق اليهودية والمسيحية ، ودين بلاده القديم : ديناً سهلا واضحاً ، وصرحاً خلقياً فوامه البسالة والمزة القومية !

« واستطاع فى جيل واحد أن ينتصر فى مائة مدركة ، وفى قرن واحد أن ينشىء دولة عظيمة ، وأن يبقى إلى يومنا هذا قوة ذات خطر عظيم فى نصف العالم(١) . .

هكذا يقول فى الاسلام، وفى نبى الاسلام، كل منصف: مسلما كان أو غير مسلم، لأن ذلك هو الحق الذى لا يتغير وجهه أبداً، إذا استقبالته قلوب، سليمة، وعقول واعبة مستبصرة!

ويقول . ول ديورانت ، أيضا عن حياة حياة النبي . محمد ، :

« وكانت حياة ، محمد ، فيما عدا النساء والسلطان (١) غاية في البساطة . . فقد كانت المساكن التي أقام بها واحداً بعد واحد كام من اللبن . . لا يزيد اتساعها على اثنتي عشرة أو أربع عشرة قدما ، ولا يزيد ارتفاعها عن ثمانية أقدام : وسقفها من جريد النخل ، وأبوابها من شعر المعز : أو وبر الجمل . أما الفراش فلم يكن أكثر من حشية : تفرش على الأرض ، ووسادة من ليف .

<sup>(</sup>١) قصة الحضارة المجلد الثاني -- الجزء الرابع ص ٤٧

<sup>(</sup>٢) حياة النبي كلها نسق واحد من البساطة والاعتدال ، ونظرة الغربين عموماً إلى النبي وإلى الشريعة الاسلامية في شأن تعددالزوجات نظرة خاطئة ، وقد عرضنا لها في فصل خاص من عذا السكتاب ، . أما السلطان الذي يستثنيه المؤرخ من البساطة التي كانت عليها حياة النبي فإنه سلطان روحي ، لا دخل للقوة المادية ، ولا المظاهر الدنيوية فيه .



و وكثيرا ماكان يشاهد وهو يخصف نعليه : ويرقع ثوبه وينفخ في النار؛ أو يكذب أرض الدار؛ أو يحلب عثرة البيت في فنائه؛ ويبتاع طعامه من السوق؛ وكان يأكل طعامه بيده؛ ويلعق أصابعه 11

, وكان طعامه الأساسي التمر وخبر الشعير : وكان اللبن وعسل النحل كل ما يستمتع به من الترف في بعض الاحيان . . .(١) .

ثم يقول أيضا:

ولم يتعاط الخر التي حرمها هو (٢) على غيره؟ . . وكان لطيفاً مع العظاء ؛ بشوشاً في وجد الضعفاء . . . عظيا مهيباً أمام المتعاظمين المتسكبرين . . متسائحاً مع أعوانه ـ . ومع الناس جميعا ـ . . يشترك في تشييع كل جنازة تمر به . . ولم يتظاهر قط بأبهة السلطان . . وكان يرفض أن يوجه إليه شيء من التعظيم الخاص . . يقبل دعوة العبد الرقيق إلى التلعام ؛ ولا يطلب إلى عبد أن يقوم له بعمل يجد لديه من الوقت والقوة ما يمكنه من القيام به بنفسه .

. ولم يكن ينفق على أسرته إلا القليل من المال ؛ رغم ما كان رد إليه من النيء وغيره من الموارد .. أما ما كان ينفقه على نفسه فقد كان أقل من القليل . ؟

, وكان صوته موسيقيا حلواً يأسر القلوب، وكان مرهف الحس إلى أقصى حد . لايطيق الروائح الكريمة، ولاصلصلة الأجراس، ولا الأصوات العالمية.

و الكن لعله كان يشعر بأنه بهذه التصحية القليلة جعل كل تشريعانه تصطبغ
 بالصغة الدينية الرهسة (٢) .

<sup>(</sup>١) أهذه حياة أصحاب السلطان ؟ وكيف يقوم سلطان فى صورة حياة متواضعة كهذه الحياة ؟ إن يكن سلطان فهو سلطان روحى كما قلمنا ، لايفرضه صاحبه على الناس بمظاهر الترف، ولا قوة الجند ، وإنما تفرضه أخلاقة ، وما يشع منها .

 <sup>(</sup>۲) إن الذي حرم الحفر هو الله كتابه السكريم، وإن كان النبي قد حرمها على نفصه فطرته قبل البيئة .

٣٤) قصة الحضارة جزء /٢ المجلد الرابع س ٤٤ .

- ٩٧ --

#### ستأثر اين بول:

يقول هذا العالم الفيلسوف عن القرآن:

, إن أسلوب القرآن في كل سورة من سوره أسلوب أبي ، يفيض عاطفة وحياة .

« إن الألفاظ ألفاظ رجل أخلص للدعوة ، وإنها لا تزال حتى الآن تحمل طابع الحاسة والقوة ، وفى ثناياها تلك الجذوة التى ألقيت بها إنها ألفاظ قدت من قلب إنسان يستحيل أن يكون منافقا ، وهذا القلب قلب رجل كان له أخطر الشأن فى تاريخ الإنسانية ، (1).

#### فوستيل دو كو لائتر:

يقول هذا المؤرخ الفرنسي، في الفصل الثاني من كتابه , التمدن القديم ، :

ولم يتداخل المسيح بأى وجه من الوجوه فى أمورالقضاء ، والتملك والإرث، وما يخص المدنية من الاحكام ، ليعلم العالم بأن ابتداء المدنية الجديدة والحياة الجديدة ، والتربية المسحيحة ، سيكون من مدينة علم الإسلام ، الذى سيجعل العالم أهلا للعلم والمدنية ، .

#### ار تلمی سنت هیلر :

يقول في كتابه ترجمة القرآن : وهو يتحدث عن حال قومه الأوربيين :

« لقد أصلحت مفاسد أمرائنا وأشرافنا فى القرون الوسطى ، بمباشرة المسلمين ، وتقليدهم ، واقتبس فىأسلافنا من المسلمين الآداب الحسنة ، والأحلاق والصفات الجملة ، والسجاما المحمودة ، (٢).

#### جوستان لو بون :

يقول هذا المؤرخ الكبير:

﴿ لَقَدَ أَثْرُ النَّمَدُنُ الْإِسْلَامُ عَلَى الْعَالَمُ تَأْثَيْرًا مُحْيِرًا لَلْعَقُولَ ؛ وَنَفُوذُ الْأُخْلَاقُ

( x -- Il.: 32 )

<sup>(</sup>١) محمد رسول الله ــ تأليف إيين دينيه ترجمة الدكتور عبد الحلم محمود .

<sup>(</sup>١) ونقول: لقد أصبحنا نأخذ عن الغرب ،كل خلق مرذول ، وكل صفة ذميمة . قهل لنا من عودة الى منابع دينيا الحنيف ؟

··· ٩٨ -··

الإسلامية وتربيتها قد أدخلت الامم الأوربية الوحشية التي كانت تقلق راحة السلطة الروحية ، في طريق التمدن ولقد فتحت أفكار المسلمين الحبارة ، أبواب العلوم والفنون والفلسفة ، التي كان الأوربيون في حهل عنها ، وكان المسلمون أساتذتنا طوالي ستمائه سنة ، .

#### كارليل:

ويقول الشاعر والأديب العظيم كارليل:

. إن القرآن هو التشريع الأساسى ، لكل زمان ومكان ، ومعدن القضاء ، وقوانينه المتبعة فى شئون الحياة ، لتهدى وتنير الطريق لأتباعه ، فيجب على كل عاقل أن يفكر فى آياته الحكيمة ، ليخلص بنوره من ظلمات الحياة ، .

#### رليم ميود:

يقول هذا المالم الـكبير في كتابه المسمى , حياة محمد . .

وجود الله ، وأنه هو الملك القدوس ، وأنه سيجزى المرء بعمله إن خيراً فير ، وإن شراً فشر ، وإن الباع الفضائل واجتناب الرذائل فرض على العالمين ، وإن الراجب على كلم مكلف أن يعبد الله تعالى ، وهى \_ أى العبادة \_ على سعادته . .

#### سبورث اصوث :

ويقول هذا العالم في كثابه , حياة محمد ، أيضاً :

الله المحمد المؤسس أمة وعلمكة وهداية وهذا أمر لم يوجد له سبق من قبل، وأن يوجد وهو أى الايمرف القراءة والمكتابة، وقد جاء بكتاب مشتمل على دستور الثرائع والعبادات وأخبار الأمم، وهر نق العبارة من الألفاظ المستجنة، باهر الحكمة والحقائق، وهو معجزة له، والحق يقال: إنه لمعجزة .

- Å Å ---

وهذا بعض ما تنطق به أفواه قوم قد رضعوا من صغرهم كراهية الإسلام، وامتلأت رءوسهم بالمفتريات الكثيرة عليه . . ومع هذا فقد نفذوا ببسائرهم إلى شيء من حقائق الإسلام، فبددت ما كان قد لفها من ظلام، فشهدت شهادة الحق في رسول الله . وفي كتاب الله .

ثم ما قولما ثحن فى رسول الله ، وفى كتاب الله ؟ ثم ما مدى ماتطوله أيدينا من هذا الخير العظيم المدود لنا ؟

0 0

ونقف عندا القدر من الآراء المنصفة للسيرة النبوية ، وللرسالة التي حملها النبي إلى الناس ١٠٠

وقد تركنا كثيراً من المفهومات الخاطئة لطبيعة النبوة ، ولوسالة الذي التي وقع فيها كثير من هؤلاء العلماء ، على الرغم ، اكان عندهم من استعداد طيب حسب رأينا فيهم ـ للبحث عن الحقيقة في غير هوى أو عصبية ، • ذلك أننا لا تحاسبهم هنا على عقيدتهم الدينية ، فهم ـ أى أكثرهم ـ لا يعتقدون في الاديان جميعاً ولا يؤمنون بما وراء المادة . •

و نظرتهم إلى الأنبياء نظرة قائمة على أنهم أصحاب دعوات إصلاحية نابعة من أنفسهم وليس بينهم وبين العالم العلم العلم وكذلك كانت نظرتهم إلى معمد، يرونه مصلحاً اجتماعيا عظياً ؛ وإنسانا على مستوى عال من الخلق والعقل .

وإذا كنا لانسلم لهم بهذا ، كا لا يسلم لهم الواقع التاريخي ؛ ولا يسمح به منطق الحياة التي دخل عليها الأنبياء برسالاتهم \_ فإنا نحمد لهم أنهم دفعوا كثيراً من هذه التهم الباطلة التي ولدها الحقد والكراهية في تلك القلوب المريضة التي تحمل للإسلام والاهله بعضة موروثة \_ فقد أكد هؤلاء الكتاب الاحرار الحقائق المقررة عن نبي الإسلام ، وعن رسالته ، ونفوا عن حمى نبوته تلك الأكاذيب الزائفة التي كانت تزحف عليها من متعصبة الصليبين من الكهنة و الحكام ، والعلماء به

- 1.. --

فقالوا عن . محمد ، ما قال التاريخ فيه ؛ وهو أنه أعظم إنسان عرفته الحياة ؛ وأن شريعته أكل شريعة ظهرت بين الناس .

ويكنى أن نعيد هنا قولة « لامارتين » الشاعر الأوربي الكبير عن النبي الكريم ... يقول: « إنه نبي أصغر من إله ؛ وأكبر من إنسان ! »

# دعوات الحق؛ ونزوات الباطل:

وإذ كان لكفارقريش أن يلقوا الذي بالتكذيب ، ويرمونه بالتهم ، ويقولون عنه فيا يقولون: إنه شاعر ، وإنه لمجنون ؛ أو إنه مدع كذاب \_ إذا كان لهم أن يقولوا هذا في الذي ؛ وأن يضلوا عن وجه الحق فيه أول ما يلقاهم بأمره ، وأنه تأخذهم الدهشة لهذا الامر فيكذبون إنسانا عرف بينهم بالصدق ؛ ويتهمون رجلا لقبوه بالامين ، ولم يحاولوا أن يربطوا بين حاضره وماضيه ، وأن يواز نوا بين الحق الذي يدعوهم إليه والباطل الذي هم فيه \_ نقول إذا كان لقريش أن تقف هذا الموقف من الذي أول الامر ، وقبل أن تقبت الايام سلامة موقفه ، وصدق دعواه \_ فإنه لا ينبغي لاحد له مسكة من عقل ؛ أو أثارة من وعي أن يماري في رسالة , محمد ، الآن وأن يشك في صدق ـ ه فون فيونه ... ا

فلقد انفسح الزمن لهذه الرسالة ، وعاشت فى الحياة قرونا مثتابعة ، ونزلت من قلوب الملايين من الناس وعقولهم منزلة الإيمان ، فما شوا فيها ، وخضعوا لها وجرت حياتهم عليها ... ثم هى مع هذا تزداد على الآيام ألقاً ، وإشراقا ، وتظهر فى الأحداث والنكبات أنها الملاذ الذي يلاذ به ، والملجأ الذي يلجأ إليه ... ويختر الناس أفراداً وجماعات وأنماً وجودها فيهم ، وحالها معهم . فيجدون أمراً واقعاً لا يتخلف أبداً ، على اختلاف الازمان والأوطان ـ يجدون أنهم إذا كانوا قائمين على هدى هذه الشريعة ، متصلين مها ، آخذين بأمرها ونهيا ـ استقام أمرهم ، وعلا فى الحياة شأنهم ، وكانوا فى الناس هامة وشامة 1 .

وأنهم إذا بعدوا عن هذه الشريعة ؛ وفارقوا حماها عصفت بهم الأحداث ؛ وركبتهم الذلة ، وتخطفهم الناس ! .



فهم ـ عرف أصحاب الشريعة هذا ، وآمنوا عن تجربة وخبرة ، وعن شهادة الناريخ القريب والبعيد أنهم بقدر قربهم أو بعدهم من الشريعة الإسلامية يكون حظهم من الحياة ، وتكون مكانتهم بين الأحياء ! .

ذلك أمر لا يحتاج فى الاستبدال عليه إلى علم العلماء ، ولا إلى فلسفة الفلاسفة بقدر ما يحتاج إلى نظرة هادئة ، وقلب سلم من الحقد. ، ليكشف عن مدلوله ، وليشهد شهادة لا ترد بأن الشريعة التى جاء بها محمدهى شريعة سماوية عامة ، جاءت لتكون الحكومة التى يحتكم إليها الناس على اختلاف أزمانهم وأوطانهم! .

إن كمار قريش كانوا أكثر فقها . وأحد بصراً ، وأصدق تقديراً من أو لئك العداء أو أدعياء العلم الذين يشككون في نبوة محمد وفي رسالته التي جاء بها .

لقد دخل المعاندون ، والمكابرون ، والمكذبون من كفار قريش وغيرهم من العرب. دخلوا فى دين الله أفو اجابعد أن لبثو ابضع سنوات يرقبون سير الدعوة، وسيرة صاحبها ... فلما استبان لهم أنهم فى وجه نبوة ، وأنهم مع رسالة سماوية ، ألقوا عن أعينهم غواشى المكبر ، والحية ، فانحلت عقدة ألسنتهم وشهدوا أن الرسول حق ، وأن ما جاءهم هو الهمدى المنزل من رب العالمين .

فمن عجب أن يلبث هذا الضلال الذى كان محوما فى عقول من كذبوا النبى أول أمره . من عجب أن يلبث هذا الضلال متوارثاً ، يتلقاه الأخلاف عن الأسلاف . .

إن عصر العلم الذى نعيش فيه إنما قام على كشف حقائق الوجود ، وتجلية غوامضها ، كاقام علىوضع هذه الحقائق بمكانها اللائق في هناهج الحياة . والشريعة الإسلامية ، ونبى هذه الشريعة أبرز وأوضح ما عرفت الحياة من حقائق .

وشريعة الإسلام ونبي الإسلام يقفان من العلم موقفا صريحا واضحاً ؛ كا تقف ظواهر الطبيعة في أجلى صورها، لا يحجبهما كهنوت؛ ولا يقوم عليهما سدنة؛ فلكل ذى بصر ؛ ولكل ذى بصيرة أن تماذ عينيه بها ؛ وأن يرود بصيرته فيهما ، وليس يضير المعدن الكريم أن تتناوله أيدى الخبراء ؛ وأن تبلوه بمالديها

- 1. Y --

من وسائل الاختبار؛ فإن ذلك التناول؛ وهذا الابتلاء هوالذي يبين عن حقيقته؛ ويجلي عن كرم معدنه!!

أما المعادن الرخيصة ؛ أوالزائفة فإنها تنكشف . وينفضح عوارهاعند الحك والاختيار ؟

فن التجنى المفضوح أن يقول قائل فى نبى الإسلام إنه أقام دولته على الخداع والحتل ، أونشر دعو ته بالقوة والسيف .. فان هذه كلما وسائل زائفة ، لا تتماسك جذورها. ، ولا تخضر أعوادها ، ولا ينزغ لها زهر ، ولا يبنع منها ثمر...

والإسلام قد عمقت فى الحياة جذوره ؛ وامتدت وسمقت فروعه ، ونضرت أعواده، وتفتحت أكمامه ، وطابت مغارسه وثماره .

وهذا فيصل ما بين الحــــق والباطل فى كل أمر ، وفى كل شأن من شئون الحياة المادية والروحية على السواء 1 ،

الكريم والأصيل من كل شيء يحيا ، ويمتد في الحياة ! .

والخسيس الدخيل من كل شيء ... دخيل على الحياة . . . أشبه بالسراب . . . بحسبه الظمآن ماء حتى إذا جاء لم يجده شيئًا . . .

ولله وشوقى، إذ يقول :

الجهل لايلد الحياة مواته إلا كما تلد الرمام الدودا لم يخل من صور الحياة ، وإنما أخطاه عنصرها فمات وليدا

وصدق الله العظيم إذ يقول سبحانه: , فأما الزبد فيذهب جفاء ، وأما ماينفع الناس فيمكث في الارض(١) . .

النبي والمتنبي :

يقول ، كارليل ، في كتابه من الأبطال ، : أيستطيع رجل مخادع أن يؤسس دولة ؟

(١) سورة الرعد آية ٧١

وبجيب :

، کلا، ورن ا

, إن رجلا مخادعا لا يستطيع أن يقيم بيتاً من آجر ... إنه إن لم يكن عليا بخواص الطوب. والمونة ، وسائر مواد البناء الأخرى لما استطاع أن يقيم بيتاً... ولن يقيم ـ إذا أقام ـ إلا أكواما منقضة ، لا يمكن أن تقوم اثنى عشر قرنا(۱). تضم بين جدر انها ما يربو على مئة و ثما نين مليو نا (۲) من الناس .. إن بناء المخادع ينهار لاشك لساعته (۲) . .

إن هذا القول الوجيز البليغ هو تليخص أمين دقيق لقضية الباطل فى تلبيسه بالحق، وتزييه بزيه . إن البناء الذى يقوم بيد الحق بناء راسخ مكين، يزداد على مر الآيام رسوخا وتمكينا، وليس كذلك ما يبنى الباطل، وما يقيم من معالم... إنه بناء متداع، تسرى فى أوصاله حمى الفناء منذ اليوم الأول الذى يقوم فيه.

يقول , جان جاك روسو , في كتابه , العقد الاجتهاعي ، :

, كل إنسان يستطيع أن ينقش كلمات على حجر ، أو يرشو كاهنا و ثهيا ، أو يدعى اتصالا سرياً بأحد الآلهة ، أو أن يدر ب طيراً ليهمس فى أذنه ، أو يحد وسيلة دنيمة للتمويه على الناس \_ إن من لا يستطيع غير ذلك يكون فى وسعه أن يجمع حوله \_ صدفة \_ جماعة من الحقى ، ولسكنه لن ينشى و أمبر اطورية أبداً . وسرعان ما يختفى عمله الجاهل معه !

, إن المظاهر الجوفاء لا تنتج سوى صلات عابرة ، وليس هناك مايكفل لها الدوام سوى الحكمة !

إن الشريعة اليهودية ما زالت حية 1

١١ بل قامت نحو أربعة عشر قرنا ، وستقوم ما بقيت الحياة ؛ وما بق فيها من قرون .
 ٢١) ان من تضمهم جدران الشريعة الإسلامية اليوم أكثر من أربعمائة مليون من لسلمين .

<sup>(</sup>٣) محمد رسول الله س ١٢٣٠

والشريعة الإسلامية التي حكمت نصف العالم مدى عشرة قرون(١) ، ما برحت حتى اليوم تعلن عن عظمة أو لئك الذين وضعوها(٢) ، وقد لايرى فيهم أو لئك الذين أعمتهم الكبرياء الناجمة عن الفلسفة ، أو روح التحيز العمياء . سوى دجا لين حسنى الحظ ؟

و لـكن السياسة الحسنة تعجب في أنظمتهم بتلك العبقرية العظيمة القادة التي تتصدر المنشآت الخالدة (٢) ، .

إنه لمسكى تنجح دعوة من دعوات الإصلاح لابد من أن تقوم على دعامتين: الدعامة الأولى: هى سلامة الدعوة ، وملاءمتها للطبيعة الإنسانية ، وتجاوبها مع المشاعر السامية في الناس ، وتقديرها للضعف البشرى ، الذي يعجز معظم الناس عن مجاهدته ودفعه في أكثر الأحمان .

والدعامة الثانية: قوة الشخصية التي تتولى القيام على هذه الدعوة، وشرح حقيقتها، وتطبيق مبادئها.

فبقدر ما يكون فى الدعوة من عناصر الحق والخير ، وعلى حسب ما يكون عند الداعى من طاقات روحية ، ونفسية ، يكون الثمر الذى يجنى منهذه الدعوة، ويكون الخير الذى يصيب الناس منها .

ومن هنا كان ذلك النجاح العظيم الذي أحرزته الدعوة الإسلامية ، وكان هذا المحصول الوفير من الثمر الطيب الذي عرفته الحياة ، وسمدت به الامم 1 .

ومصدر الدعوة الإسلامية ليس هو . محمداً ، وإن كان هو حاملها ، والقائم عليها ، والشارح لحقيقتها 1 . فالدعوة الإسلامية ليست من صنع . محمد،

<sup>(</sup>١) ذلك فى الوقت الذى كان يعيش فيه جان جاك روسو ، أما اليوم فقد مضى على الشريعة الإسلامية ما يقرب من أربعة عشر قرنا .

 <sup>(</sup>۲) واضع الشريعة هو الله وحده ، وليست من وضع أحد كاكما يصر على ذلك معظم
 كتاب المغرب .

<sup>(</sup>٣) النقد الاجماعي لجان جاك روسو ص ١٧٥.



وليست من تفريكيره و تدبيره . . إنها من صنع الساء ، ومن تدبير رب الطلمين. أرسلها إلى الناس هدى ورحمة ، كما يرسل الغيث إلى البلد الجديب .

أما دور محمد ، فى تلك الدعوة فهو دور الزارع المجد الخبير بمواسم الزرع ، العليم بطبيعة النباتات . . . تلقى هذا الغيث الغدق فأقام له السدود ، وأجرى الجداول ، وشق الأرض ، وألقى البذر ، وظل قائماً على ما زرع ، يحرسه من الآفات ، ويحميه من العاديات ، وينقيه من الحشائش الغريبة ، حتى يخرج شطأه ، ويستغلظ ويستوى على سوقه ، ثم يزهر، ويشمر أطيب ما عرفت الحماة من ثمر .

هذا ما يقوله عالم متمكن ، ومؤرخ نصب نفسه لتاريخ الإنسانية كلها ـ يقوله في « محمد ، نبى الإسلام ، وفي الحياة التي كان يحياها ، والأثر الذي تركه فها .

أما ما يقوله عن القرآن فهو أيضاً قول رجل منصف متمكن من موضوعه الذي بين يديه .

يقول, ول ديورانت . .

• والقرآن يبعث فى النفوس الساذجة ــ أى ذات الفطرة السليمة ــ أسهل العقائد ، وأقلها غموضاً، وأبعدها عن التقيد بالمراسم والطقوس ، وأكثرها تحرراً من الوثنية والسكهنوتية .

وقد كان له أكبر الفضل فى رفع مستوى المسلمين الأخلاق والثقافى ، وهو الذى أقام فيهم قواعد النظام الاجتماعي ، والوحدة الاجتماعية ، وحضهم على اتباع القواعد الصحية ، وحرر عقولهم من كثير من الخرافات والأوهام ، ومن الظلم ، والقسوة ، وحسن أحوال الأرقاء . . وبعث فى نفوس الاذلاء الكرامة والعزة ، وأوجد بين المسلمين درجة من الاعتدال والبعد عن الشهوات، لم يوجد لها نظير فى أية بقعة من بقاع العالم بسكنها الرجل الأبيض .

« ولقد علم الإسلام الناس أن يواجهوا صعاب الحياة ، ويتحملوا قيودها ،



بلا شكوى ولا ملل ، وبعثهم فى الوقت نفسة إلى التوسع توسعاً كان أعجب ما شهد التاريخ كله .

وقد عرف الدين ، وحدده تحديداً لا يجد المسيحى ، ولا اليهودى الصحيح العقيدة ما يمنعه من قبوله ! وليس البر أن تولوا وجوهكم قبل المشرق والمغرب ، ولـكن البر من آمن بالله ، واليوم الآخر ، والملائدكة ، والمكتاب، والنبيين ، وآتى المال على حبه ذوى القربي واليتامي والمساكين وابن السبيل والسائلين وفي الرقاب، وأقام الصلاة، وآتى الزكاة والموفون بمهدهم إذا عاهدوا، والصابرين في البأساء ، والضراء وحين البأس (١) .

ئىم يقول:

و ولم يسرف عن و محمد ، أنه كتب شيئًا بنفسه ، وأحكن هذا لم يحل بينه وبين المجيء بأشهر وأبلخ كتاب في اللغة العربية ، أو بين قدرته على تعرف شئون الناس تعلى الناس الناس تعلى الناس ال

ومن نظرات , ول دورانت , إلى القرآن قوله :

ملم يكن النبي مشرعا علمياً ، فلم يضع لامته كتاباً في القانون ، أو موحزاً فيه ، ولم يسن تشريعه على نظام مقرر (٣) ، بل كان يصدر الاوامر حسباً تمليه عليه الظروف ، فإذا أدى هذا إلى شيء من التناقض (٤) أزاله بوحى جديد ، ينسخ القديم ، ويجعله كأن لم يكن ؟ . .

**\$** 7 3

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : آية ١٧٧ .

<sup>(</sup>٢) قصة الحضارة جزء ٢ ، "مجلد ٤ ص ٢٢

<sup>(</sup>٣) يلاحظ غالبًا أن الفلاسفة الغربين يضيفون إلى النبي القرآن السكريم ، ويجعلونه من وضعه هو ، لا وحيا أوحى إليه !

والحق إن « محمداً » لم يكن هو الذي رسم خطة التشريع السماوي للشريعة الإسلامية ، وإنما هي من صنع الله . نزلت أحكامها بتدبير سماوي ، في مناسبات ربطتها بالحياة .

<sup>(</sup>٤) لم يقع تناقض فى التشريع بحال أبدا ، وحاشا لله أن تتناقض أحكامه ، ولسكن التدرج في التشريع له وذلك ضرب عال من العربية الحكيمة لـ اقتضى أن تحبىء الأحكام ف خطوات متدرجة . . واحدة بعد أخرى .



هذا ، وقد تجتمع الدعوة والداعى فى كيان واحد، فيكون القائم على الدعوة هو المنشىء لها، والمفكر فيها والمصور لحقيقتها .. وهذا شأن الدعوات التى لايقوم عليها أنبياء الله ورسله ! .

فالمصلحون الدين ظهروا في الناس بآرائهم، وأعمالهم في مجال الجياة السياسية أو الاقتصادية، أو الاجتماعية، أو الفكرية، أو الروحية، إنما اعتمدوا على شخصياتهم، وما في كيانهم من قوى عقلية أو نفسية تدفيهم إلى ذلك رغبة في الإصلاح، أو منافع شخصية يجنون من ورائها جاهاً أو سلطانا!

وهذه الدعوات الإصلاحية المعتمدة على الجهد الإنساني وحده دون أن تكون مستندة إلى السماء، مهتدية بهديها. موجهة بوحيها مده الدعوات تتسم بسمتين: (الأولى) أنها محدودة الزمان والمكان. فإن صوتها مهما علا لايجاوز مدى المجتمع الإنساني الذي يعيش فيه صاحب الدعوة، ولا يكاد ينفذ إلى ما وراء الحدود المكانية لهذا المجتمع، إلا إذا كان فيه نغمة إنسانية يستشعرها الناس استشعارا فيه، وأنه إذا قدر لدعوة من الدعوات أن تجاوز حدودها الممكانية لمجتمعها فإنها لن تتخطى عصرها الذي ظهرت فيه، وأنها إذا تخطت هذا العصر إلى الأعصار التي تليه فإن ظلها سينكمش حالا بعد حال، عتي تتبخر مع الزمن وتصبح تاريخا من التاريخ.

(والثانية) من هاتين السمتين اللتين تتسم بها الدعوات الشخصية أنها لانسكاد تتجرد من الأهواء الذاتية، ولا تسكاد تنفصل عن الدوافع الشخصية، بل كثيراً ما ينتهى أمرها إلى أن تسكون هوى خالصاً، فتوجه بكلياتها وجزئياتها إلى خدمة الداعى؛ وتحقيق مآربه ا

ومن الحق أن نقرر أن هذا أمر طبيعى ، فالناس هم الناس ، وحب الذات طبيعة غالبة فى كل إنسان ، مهما غالب فى نفسه هذه الطبيعة ، ومهما حاول أن يعلو عليها بالمثل العلميا ، التى يترسمها فى الإيثار والتضحية وغيرها ، إنه سيبق له مع كل هذا ذاته التى لايمكن أن ينفصل عنها أبداً ، ولهذه الذات مطالب ونزعات لاتموت إلا بموته ا



ومن هنا كان ذلك التمثر والتخطيط الذي يصحب الدعوات الإصلاحية القائمة على الإنسان وحده ، المنقطفة عن أمداد السماء . . إنها أشبه بمجرى النهر؛ قدينبع من عين صافية رقراقة ، ثم بعد أن يخرج من منبعه يحتك بالجنادل والصخور ، ويتخلل الأعشاب والزورع ، فتعلوه الكدرة ، ويزايله صفاؤه الذي كان له ا

## أنبي أم عظيم ؟:

و نمود مرة أخرى فنسأل: أمحمد نبى أم عظيم؟ أى أكانت دعوته صادرة عنه ؛ كما تصدر الدعوات عن المصلحين والعظماء ، أم كانت دعوته تلك التي قام بها من فوع آخر غير تلك الدعوات التي تعتمد على الجهد البشرى وحده ؟

من اليسير الواضح أن نجيب على ذلك السؤال من غير تردد ، بأن دعوة « محمد ، كانت شيئاً آخر غير دعوات المصلحين من القادة والزعماء ، وأرباب الإصلاح من غير رسل الله وأنبيائه . . !

فقد السمت دعوة ومحمد و بسمتين خلت منهما أية دعوة من دعوات الإصلاح البشرى .. فامتدت في الزمان و المكان إلى أبعد حد فيهما، ولاتزال الآيام بعد مضى نحو أربعة عشر قرنا ـ تزيد في امتدادها . ونحن نعرف أن الدعوات البشرية تطرد اطراداً عكسياً في امتدادها مع الزمن . . ف كلما امتد بها الزمن انكمشت ، و تبخرت شيئاً فشيئاً . .

ثم من جهة أخرى قد خلت دعوة . محمد ، من الدوافع الذاتية والأهواء الشخصية .. فلم يكن لمحمد فى هذه الدعوة شىء لحسابه الشخصى ، وإنما خلصت جميعها لحساب الحق والخير الذى ينفع الناس جميعاً . . من كل أمة ، وفى كل جيل!

هذه ﴿ حقائق ثابتة الدعوة الإسلامية ، لائحتاج إلى إقامة البراهين عليها ، ولا مظاهر الحجم لها . .

فما وقف سير إهذه الدعوة منذ قامت . . ولا حال بينها و بين غاياتها حائل من حدود الزمان والمكان ! .



-1.4-

وما وقفت الدعوة الإسلامية من صاحبها . . محمد ، عليه الصلاة والسلام . موقفاً مميزاً له ؛ أو مترضياً لمصلحة ذاتية عنده !

فهذه هى الدعوة تزداد مع الأيام رقعتها على الأرض ، ويزداد أنصارها ، وتتكشف للعالم كله أضواؤها ، فيعترف لها أعداؤها ـ راغمين ـ بأنها الشريعة الصالحة للحياة الإنسانية ، على امتداد زمانها ومكانها !

وهذا هو نبى الإسلام والقائم على الدعوة . . محمل أثقالها ، ويلقى من أجلها ما يلقى من ألوان الآذى ، ثم إذا آت أكلها . وكثر خيرها ، لم يأخذ من ذلك شيئاً ، وعاش حياته على خبز الشعير ؛ لا يشبع منه وليس له من إدام إلا الحل والزيت لا يجمع بينهما!

ثم هذا هو دستور الشريمة الإسلامية يضع و محمداً ، حيث يضع الناس جميعاً . يعاتبه ، ويحذره ، وينصح له . . فا محمد بمعزل عما يوجب العتاب والتحذير والمنصح من رب العالمين . يقول تعالى معاتباً نبيه ؛ و عبس وتولى أن جاءه الاعمى ، وما يدريك لعله يزكى ، أويذكر فتتفعه الذكرى ! أما من استغنى فأنت له تصدى (۱) ، ويقول سبحانه في شأن أسرى بدر : وما كان لنبي أن يكون له أسرى حتى يشخن في الارض ، تريدون عرض الدنيا ، والله يريدا الاخرة ، والله عزيز حكيم ، لولا كتاب من الله سبق لمسكم فيا أخذتم عذاب عظيم (۲) ، . ويقول سبحانه و تعالى لنبيه في شأن استغفاره لذوى قرباه ، . ما كان للنبي والذين ويقول سبحانه و تعالى لنبيه في شأن استغفاره لذوى قرباه ، . ما كان للنبي والذين أصحاب الجحيم (۲) ، ويقول سبحانه و تعالى في هذا الشأن أيضاً : واستغفر أصحاب الجحيم (۲) ، ويقول سبحانه و تعالى في هذا الشأن أيضاً : واستغفر الهم ، أو لا تستغفر لهم ، إن تستغفر لهم سبعين مرة فلن يغفر الله لهم ، أو لا تستغفر لهم ، إن تستغفر لهم سبعين مرة فلن يغفر الله

<sup>(</sup>١) سورة عبس آية ١-٩ .

<sup>(</sup>٧) سورة الأنفال آية ٧٧ 6 ٨٨ .

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة آية ؛ ٢١٧ .

<sup>(</sup>٤) سودة التوية آية ٨٠ .



أفلو كان , محمد ، هو صاحب هذا التشريع أكان يضع نفسه هذا الموضع ؟ أوكان يأخذها بهذا الزجر والردع على سمع الدنيا وبصرها ؟

إن عزل المشرع عن التدخل فى وضع التشريع الذى يدعو الناس إليه، ويأخذه به هو فى الواقع أعدل سياسة وأحكمها فى إنجاح هذا التشريع، وفى حمايته من الهزات والانحرافات.

يقول , جان جاك روسو ،:

. ورغم أن عمله – أى المشرع – هو تأسيس الدولة ، فهو ليس جزءاً منها ، بل يقوم بوظيفة خاصة وسامية ، لاشىء مشترك بينها وبين حكمالناس . . إذ أنه إذا كان من يحكم الناس بجب ألا يحكم القوانين . . فكذلك من يحكم القوانين بجب ألا يحكم الناس ، وإلا كانت قوانينه خادمة لأهوائه ، ولاتؤدى في كثير من الاحيان إلا إلى دوام مظالمه . . فهو لن يستطيع تجنب أن تؤدى وجهات نظره الخاصة إلى انحرافه في عمله المقدس !

ثم يستشهد جان جاك روسو لهذا بوقائع تاريخيه ، فيقول :

، وقد بدأ ، ليكورجوس ، بالتخلى عن العرش عندما وضع القوائين لوطنه » . ويقول :

وكان العرف السائد بين معظم المدن الإغريقية أن تعهد إلى أجانب بوضع
 قوانينها ١١

ثم يأخذ , ووسو ، فى الكشف عن خطورة التشريع الذى يصادف مكانا من قلوب الناس وعقولهم ، وأن هذا لا يكون إلا إذا استند التشريع إلى قوة سماوية ، وإلا إذا قام على أساس من الدين .

يقول د روسو ، :

وهكذا يبدو أنه يوجد في عملية التشريع شيئان غير متفقين : مهمة فوق طاقه البشر . . تقوم بتنفيذها سلطة ليست شيئاً مذكوراً ! . ولا الإقناع وعليه بالضرورة أن يلجأ إلى سلطة من نوع آخر ، سلطة تقود عليه من الوقاع المستمر الله المستمر الذي المستمر الناس الذي التعلق المستمر الناس المنظر البحيدة تسمو أيضاً على إدراك الناس إذ لا يتذوق كل فرد غير نظام الحكم الذي يتفق مع مصلحته الخاصة ، ولا يقدر — إلا بمعوبة — المزايا التي تعود عليه من الحرمان المستمر الذي تفرضه القوافين الطبيعية . ومن هنا كان المشرع لا يستطيع أن يستعمل القوة ولا الإقناع وعليه بالضرورة أن يلجأ إلى سلطة من نوع آخر ، سلطة تقود بلا عنف ، و تقمع بلا حجة ا .

ه وهذا هو السبب فى أن آباء الشعوب اضطروا فى جميد الازمنة إلى الالتجاء إلى السباء ، وأن ينسبوا إلى الآلهة حكمة هى فى الحقيقة حكمتهم هم ، حتى يقبل الناس الحضوع لقوانين الدولة ، كا مخضعون لقوانين الطبيعة ، ويرون فى خلق المدنية السياسية ففس القوى العاملة فى خلق الانسان . فيطيمون محرية ، ويتحملون فى وداعة ، وطأة السعادة العامة ! .

وهذا العقل السامى الذى يسمو على فهم العامة هو ما يضع المشرع أحكامه في أفواه الخالدين ، ليقودوا بوساطة السلطة الإلهية أو لئك الذين لايستطيعون التخلص من عجز الهالمكين .

و لكن لا يستطيع كل إنسان أن يجمل الآلهة تتكلم ، و لا أن يجمل الناس تصدقه عندما يدعى أنه يتحدث باسمها . . فروح المشرع العظيمة هي التي يجب أن تسكون دليل رسالته(١) . .

لو أن , محمداً ، كان هو واضع الشريعة الاسلامية ، ولم يكن الله هو الذي نزل عليه كتابها ـ لـكان كما وصف ، لامارتين ، في قوله : , نبي أصغر من إله ،

<sup>(</sup>١) العقد الاجتماعي لجان جاك روسو ص ١٢٣.



### - 114 -

وأ كبر من إنسان ، ، ولكان لمحمد أو لاتباع محمد أن يقولوا فيه ما قالالنصارى في المسيح ابن مريم من أنه ابن الله أو ثالث ثلاثة .

ولمكن و محمداً، يعرف حق المعرفة أنه بشر ، وأن الشريعة التي جاء بها ليست من صنعه ، وإثما هو رسولها ، ومبلغها إلى الناس . . وقل سبحان ربي هل كنت إلا بشراً رسولاً ا) .

(١) سورة الإسراء آية ٩٣

## الباب الخامس

## خام النبيين

« الله أعْلَمُ حَيثُ بَعِمُلُ رِسَالَتُهُ » « قرآن كرم »

\_ | \_

داع من السماء ، يحمل بين يديه النور والهدى إلى الناس ! .

ورسول من الله ، يقوم بالسفارة بين الله ، وبين عباد الله !

ما ظنك أن يكون هذا السفير ؟ وماذا يرتسم له في خيالك من صور ؟

إن كثيراً من الناس قد ارتفعوا بمقام هذا السفير إلى أن يكون هو الله ذاته و تجسد . في صورة بشر ، أو أنه . أبن الله ، جاء إلى أناس في صورة إنسان!!

و ن كثيرا من الناس أنكر أن يكون هذا السفير بشرا، حين ظنوا أن هذه السفارة أكبر من أن تكون لبشر . . فكذبوا برسل الله ، وأبوا أن يعتمدوا الوثائق التي بين أبديهم إلا أن يشهد عليها شاهد من السهاء !! . وقال الذين لا يرجون لقاءنا : لولا أنزل علينا الملائكة أو نرى ربنا !! لقد استكبروا في أففسهم وعتوا عتوا كبيرا إدا .

وما رأيك إن كان هذا الرسول بشرا .. يأ كل الطعام ويمشى فى الاسواق ؟ أثراه واحداً من عامة الناس بمن لا امتياز لهم فى عقل أو خلق ؟ أم تراه واحداً من هؤلاء الذين بسطوا سلطانهم على النا للسيف والقهر والتغلب ؟ . كلا فإنه لا إلى هؤلاء ، ولا إلى مؤلاء ! إن حكمة انه تقضى بأن يتخير

(١) سور الفرقا. آية ٠٠

( ۸ - النبي محد )

118

لهذه , السفارة ، خلاصة الإنسانية . وهامتها . فلا تصطفى لها فى أى عصر الا الرجل الأول فى السكال الإنساني ، فيسكون هو الإنسان الذى تتمثل فيه كالات الجنس البشرى لعصره ، وهو بهذه الصفة يكون بالمقام الذى يسامت فيه الملائكة ، ويمافح الملائكة ، ويمافح الملائكة ، ويمافح الملا الأعلى . وهو بهذا المقام جدير بأن يكون وصلة ما بين السهاء والأرض ، وسفيراً بين الله والناس .

### - Y -

وذلك هو الشأن في نبوة , محمد ، ا

لقد رشحته الساء لأعظم رسالة حملها نبي ، ولأكمل دعوة قام بها رسول ! إنه محمل آخر كلمة من الله إلى الناس !

هى الـكل.ة الاخيرة . . الـكل.ة الحاسمة فيما بين السماء والارض ! فليس بعدها كلام . . إنها الحاتمة ! .

وهو خاتم النبيين . ليس بعده نبى . وليس وراءه بشير ولا تذير ا وإذ كان ذلك كذلك . فإن لنا أن نقول إن محمداً ، هو منتخب الإنسانية كلها . وهو مجتمع كالاتها في أكمل حالاتها . وأتم صورها . .

ذلك لآنه جاء لى الإنسانية حين بلغت رشدها ، وحين أراد لها الله أن تستقل بو جودها وأن تستقيم على الطريق الذي يمليه عليها تفكيرها ، دون أن يقوم عليها من السماء رسول يدعوها إلى الله ، ويرسم لهما مناهج الإيمان ، وقواعد السلوك!

إن الإنسانية ــ لمهد محمد ــ كانت قد جاوزت طور السبا ، وبلغت أشدها ورشدها ... ، وهي بهذا جديرة أن تستقل بنفسها ، وأن تستهدى بما أودع الله فيها من عقل ، وبما حملت إليها السماء من وصاما .

قد كانت رسالات الرسل .. قبل محمد حد رسالات , محلية ، أشبه بالوصاية على الأفراد . يظهر الرسول في جماعة من الجماعات ، أو قوم من الأقوام، يقيم لهم وجودهم المعوج ، ويضىء لهم طريقهم المظلم ، ثم لايلبث أن يخلفه فيهم رسول يخلفه رسول .. وهكذا .



حتى إذا بلغ الكتاب أجله ، وأراد الله للناس أن يستقلوا بوجودهم ، وأن يفكروا لا نفسهم، بعد أن بلغوا الرشد وصاروا فعداد الرجال ــ كانت رسالة الإسلام ، وكان رسولها الامين . محمد بن عبد الله . . رسول الله وخاتم النبيين ١

ومن هنا ندرك السر فى أن الرسالة الإسلامية كانت رسالة وعقلية، ومنطقية، تخاطب العقل ، وتجىء لإقناعه عن طريق الحجة القائمة على الراهين الاستدلالية، التى يستقيم عليها تفكير الناس جميعاً ... عامتهم وخاصتهم على السواء!

إن الرسالة , الإسلامية ، لم تستند إلى معجزة قاهرة تطغى على عقول الناس و تغتال تفكيرهم ، وتشل إرادتهم حين لا يملكون لها ردا ، ولا يستطيعون لها نقضاً . وإنما استندت إلى الكلمة وما فيها من عقل ومنطق ... فلم تطلب إلى الناس أكثر من أن يفكروا . وأن يستخدموا عقولهم المعطلة ، وأن يتقبلوا في غير عناد أو تحرج – ما يتأدى إليهم من عقولهم ... فإنهم إن فعلوا ذلك فلن تبعد بينهم وبين الرسالة الإسلامية شقة الخلاف ، بل إنهم والرسالة سيلتقيان على طريق واحد ، إذا فيكروا وأخلصوا التفكير!.

« قل انعرا أعظم بواحدة ... أن تقوموا لله مثني وفرادى ... ثم تتفكروا(١) . هذا هو مفتاحها : استخدام العقل ، واحترام معطياته ..

ليستعمل الإنسان عقله وليفكر فيما تحمل الرسالة الإسلامية من مقررات . . ليفكر وحده ، بينه وبين نفسه ، متأملا ، متعمقا . أو ليفكر مع غيره ، يعرض الأمر ويقلبه . . مؤيداً . . أو معارضاً !

إنه فى كلا الحالين سيصل إلى مقررات إن لم نـكن حقاً خالصاً ، فهى أقرب شىء إلى الحق ٠٠ لأن العقل بطبعه ــ إذا خلا من آفات العناد والاستكبار ــ ينشد الحق ، ويهندى إليه ؛ لأنه شرارة من الحق وقبس من أقباسه ا

فالعقل في مواجهة الرسالة الإسلامية محمول على أن يفكر ، وأن يتحرك

<sup>(</sup>١) سورة سيأ آية ٦ ٤

- 119 -

فى كل مجالاته ، غير مقيد بشىء أو مشدود إلى شىء .. بل إن الرسالة الإسلامية لتنرى العقل إغراء على التفكير ، بما تنادى به من دعوات عالية إلى إيقاظ العقل وتنبيهه ، وبما تقدم إليه من صور ، وما تفتح له من مجالات ؛ تدعو أكثر الناس بلادة وغباء إلى استخدام عقولهم ، واستدعاء تفكيرهم ! « قل انظروا ماذا فى السموات والارض (۱) ،

ذلك على حين كان العقل قبل الرسالة الإسلامية بممزل عن دعوات الرسل، و بمنقطع عن معجزاتهم القاهرة، التي لا تستقيم على منطق العقل، ولا تدخل في معطبات التفكير!

إنها أمور خارقة للعادة ، لا تقع إلا على يد رسول . فيقع بها الإعجاز القاهر ، ويقوم التسليم !! الإعجاز الغالب القاهر ، المفحم للعقل . والتسليم القائم على الدهش ؛ والحيرة . والعجز !

وذلك هو شأن الأسلوب الحمكيم في التربية ... فالصغير الذي لا يحتمل عقله أحكام النطق . ولا يخضع تفكيره الصغير لمعطيات ما بين الأسباب والسببات من روابط ــ من الخطأ البين . بل ومن القسوة عليه أن يؤخذ بمنطق العقل ، وإنما الذي يصلحه ويصلح له هو أن يخاطب بلغة الحس ، وبمنطق المادة . . فإذا نما عقله شيئا ، كان من التدبير الحمكيم أن يخاطب بأسلوب الفطق العقلي . والمنطق الحسى معا ، وأن يزاوج له بينهما بنسب تمكثر فها العناصر العقلية كلما نما عقله ، واتسعت مداركه ، حتى إذا بلغ مبلغ النضج والرشد أمكن أن يكون عقله هو موضع الاعتبار في مخاطبته وحاسبته .

والإنسانية ــ فى تقديرنا ــ بدأت وجودها كا يبدأ كل كائن حى وجوده، نبتة صغيرة، ثم شجيرة لا زهر فيها، ثم شجرة مزهرة، ثم شجرة منهرة ١١

الرسالة الإسلامية إذن هي الرسالة التي أدركت الإنسانية حين بلغت رشدها،

١١) سورة يونس آية ٢٠١



- 114 -

وحين رفعت عها وصايا السماء ، التي أقامتها على الناس عن طريق أنبياء الله ورسله المكرام .

وشو اهد التاريخ تؤيد هذا وتشهد له . .

فالإنسانية لعهد و محمد ، كانت فى آخر مرحلة من مراحل سيرها نحو النضج المقلى . . كانت بمثابة طفل قد درج فى مدارج الحياة حتى بلغ مبلغ الرجال . . وكان عليه بعد هذا أن يستوفى حظه من الحياة . وأن يأخذ مكانه فيها ، غهر مستند إلى أحد .

ودع عنك ما يقال من أن الإنسانية قد ارتكست وردت على أعقابها زمن البعنة النبوية . وأن الشركان قد استشرى فى الناس وأن الظلام قد أطبق عليهم ، ولفهم فى قطع كثيفة من الجهل والضلال ، وأن معالم الحضارات التى أقامتها الإنسانية فى وادى النيل على يد الفراعنة ، وفى بابل وآشور على يد المكلدانيين والآشوريين قد ذهبت معالمها ، وضلت فى ظلمات الجهل شواهدها ، وحيت آياتها .. وأن لمعات العقل اليونانى التى أضاءت العالم القديم قد ذهب الجهل بنورها ، وعقمت الحياة عن أن تلد سقراط ، وأفلاطون ، وأرسطو مرة أخرى . !

دع عنك هذا . . فالدنيا بخير . . والحياة ولود ، لا يصيبها العقم أبدآ . . وهي سائرة إلى الأمام ، لا ترجع إلى الوراء محال ! .

ربما قد تقع بعض النكسات في الحياة الإنسانية فتضطرب حياة الناس ، وتسوء أمورهم . . ولكنها نكسات عارضة ، لا تلبث أن تزول ، وتعود إلى الحياة طبيعتها ، وإلى الناس سلامتهم ! والرجلحتي في حال انتكاسه خيرمن الطفل في حال صحته وسلامته !

ولا زيد أن نضرب الأمثال لهذا ، ولا أن نذكر مخلفات القرون من العباقرة والعظاء ، و نعقد المقارنات بين أجيال الناس فى الحياة لنعرف أن الحياة تخطو ثحو النضج العقلى ، والسكال الإنسانى . لا نريد أن نضرب الامثال لهذا ، وحسينا أن نشهد واقع الحياة فى عصرنا هذا ، وما بلغ العقل الإنسانى فيه من

- 11/ -

قوة ، استطاع بها أن يخضع تلك القوة الهائلة من قوى الطبيعة ، وأن يتحكم فيها ، ويسخرها على نحو لم تدرفه الحياة ، ولم يشهده الناس من قبل .

إن القرون الطويلة التي عاشها الناس على هذه الأرض لم تمكن لهم من أن يستخدموا قوة البخار، أو قوة الكهرباء، ولم تفتح لهم الطريق إلى تحطيم الذرة، وإلى بناء المراكب المكوكبية التي تدور الآن في فلك الشمس كما تدور الأقار حولها.

إن هذه الفتوحات العظيمة التي حققها العقل الإنساني في هذا العصر لهي الشهادة التي لانرد على أن الحياة الإنسانية تتجه دائما تحو الأمام، وأنها تضيف كل يوم معارف جديدة إلى معارفها السابقة، وأن رصيدها من المعرفة يزداد مع الأيام يوما بعد يوم ا فبقدر ما تزيد الأيام في عمر الإنسانية يزيد رصيدها من العلم والمعرفة.

فإذا قانا إن عصر النبوة كان هو العصر الذى بلغت الإنسانية فيه رشدها ، وتخطت فيه مرحلة الطفولة والصبا ؛ كان لقولنا هذا مستند من واقع عصر نا هذا الذى يعد امتداداً لعصر النبوة ! فإن أربعة عشر قرناً فى عمر الحياة الإنسانية لا تعد شيئاً إلى جانب عمرها العلويل . . وأن هذه الألف والأربعائة سنة منذ عصر النبوة إلى اليوم ليست إلا مرحلة أو بعض مرحلة من حياة الإنسانية ، وطوراً من أطوار وجودها !

فما بلغته الإنسانية في هذا العصر من تقدم في مجالات العلوم والفنون ، وما أقامته من صروح للحضارة والمدنية هو في الواقع من صنع هذا الطور الإنساني الذي كان عهد النبوة إيذانا ببدئه ، والذي قلمنا إنه كان الطور الذي بلغت به الإنسانية أول مراحل الرجولة .

يتجدث الجاحظ فى كتابه . حجج النبوة ، عن طبيعة الرسالة الإسلامية ، وأنها تتجه إلى مجتمع يأخذ الامور بمديدار العقل ، وينظر فى أعقابها وما تؤول إليه . .

يقول: ﴿ كَذَلْكُ وَغَيْدٌ ، مُحْدٌ ، بنار الأبدكوعيدموسي بني إسرائيل بإلقاء

## CTENEZINES TO CONTROL

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT



-- 119-

الهلاس على زرعهم، والهم على أفتدتهـــه، وتسليط الموتان على ماشيتهم، وبإخراجهم من ديارهم، وأن يظفر بهم عدوهم. .

، فكان تعجيل العذاب الأدنى \_ أى القريب \_ فى استدعائهم ، واستمالتهم وردعهم على مايرديهم(١)، وتعديل طباعهم كتأخير الهذاب الشديد على غيرهم.

لإن الشديد المؤخر ـ من العذاب ـ لايزجر إلا أصحاب النظرف العواقب
 وأصحاب العقول التي تذهب في المذاهب

يريد الجاحظ أن يقول إن دعوة محمد كانت إلى مجتمع عاقل مدرك، ينظر في عواقب الأمور، ولا كذلك كانت دعوة موسى التي تعامل مجتمعاً في دور طفولى، لا يأخذ الأمور من جانبها الواقعي المعجل.

تفتهى من هذه الحقيقة إلى حقيقة أخرى. وهى أن والنبي ، الذي يجيء إلى الناس فى هذا الطور من حياتهم ينبغى أن يكون أكمل الأنبياء ، لأنه فى قمة الإنسانية فى طورها الذى بلغت فيه رشدها 1 إذ كان النبي فى كل عصر ، وفى كل أمة هو ممثل الإنسانية فى هذا العصر ، وفى تلك الأمة ، وهو خلاصة كل طيب وجميل فيها 1 وفى هذا يقول النبي الكريم : وبعثت من خير قرون بني آدم، قرناً فقرنا ، حتى كنت من القرن الذي كنت فهه . . .

على أننا لسنا في حاجة إلى هذه المقايسات النظرية ، وتلك الاستدلالات اللفظية لنستند إليها في الوصول إلى القول بأن نبى الإسلام هو وصفوة، الإنسانية، وهو منها بمكان الرأس من الجسد، أو العقل من الإنسان، ا

لسنا فى حاجة إلى هذا ، فإن نبى الإسلام فى حياته ، وفى سيرته ، وفيما ترك فى الحياة من آثار هو آية الآيات على السكال ، الذى حوى السكال البشرى كله! وذلك ما شهد له به أعداؤه قبل أصدقائه ، فى كل عصر ، وفى كل أمة!

والحقائق التاريخية التي تتحدث عن سيرة الرسول حقائن ثابتة موثقة ،

<sup>(</sup>١) في الأصل : يريد بهم : وهو لايستقيم مع سياق الكلام

<sup>(</sup>٢) من رسائل الجاحظ ٢٤١



لانقبل النبك أو الجدل . إذ كان نبى الإسلام في المجتمع الذي ظهر فيه بالمكان الذي تحصى عليه فيه-ركاته ، وتعد عليه فيه أنفاسه ، على صورة لم يعرف التاريخ للما مثيلا في حياة إنسان من الناس ، أو حدث من الأحداث !

ولله في هذا حكمة وتدبير ا

فقد أراد الله سبحانه وتعالى لنبيه الكريم أن يكون فى هذه البيئة التى ينكشف الناس فيها كل شىء . . بيئة عارية من كل الناس فيها كل شىء ! . . بيئة عارية من كل مايستر أويكن ، فلاقصور ، ولاقلاع ، ولا حصون يستطيع من يعيش فيهاأن يقيم له دنيا كما يشاء ويرضى ، دون أن يطلع الناس من أمره على دقيق أوجليل !!

و إنما حياة البادية حياة عارية من كل هذا ، والناس فيها عراة أوشبه عراة . والخيام التي هي سكن الناس في هذه المواطن لا تكتم سراً ، ولا ترد مجماً ولا بصراً . إنها أشبه بالثياب التي يرتديها الناس .. قد تنفع في اتفاء الحر أو البرد ، ولسكنها لا تنفع شيئاً في الاحتجاب عن الناس ، والتستر دونهم ! وكذلك تلك المدن الصغيرة التي قامت في هذه البادية . . إنها لا تخرج عن كونها مجموعة من الخيام ، وإن كانت جدرانها من الأحجار ، وسقفها من سعف النخيل !

هذه واحدة .. وأحرى .. هي أن أهل البادية في فراغ ممل نقيل ، وخاصة سكان القرى الذين لايشتغلون بشيء ، حتى برعى الإبل والغنم ! أما أهل مكة مالبلد الحرام - فقد فرغ أهله من كل عمل . . الرعى يقوم به عبيدهم ، وغلمانهم والتجارة قافلة في الشتاء إلى اليمن ، وقافلة في الصيف إلى الشام ، يندب لها جماعة منهم . . والحرب التي كافت شغل سكان البادية لم يكن لأهل هذا البلد شأن بها، لأنهم أهل بيت الله ، لا يعتدون ، ولا يعتدى عليهم !

فهذا الفراغ الذى يعيش فيه سكان البادية ، وسكان القرى بخاصة ، وأهل مكة بوجه أخص ـ هذا الفراغ الطويل الثقيل قد جعل الناس يشغلون بالتافه من الأمور، ليقطعوا به الوقت ، ويجعلوه مادة حية للحياة . . تمسك وجودهم فيها ، وتخيل إليهم أنهم جادون عاملون ا

فإذا وقع فى القوم حدث جديد التفوا إليه جميعاً ، وقاموا له وقعدوا ، وإن يكن مثل هذا الحادث لاياتفت إليه غيرهم من أهل الحياة الجادة العاملة ..

وشواهد هذه الحال قائمة فى حياة الريف، وسكان القرى . . فالناس هناك يحتممون وبنفضون لاقل نبأة أو حدث يقع بينهم . . فإنك لترى الناس جميعاً مشتركين فى مداورة الاحاديث وتقليبها عن كل حدث يعنيهم أو لا يعنهيم .

فإذا ظهر في صحراء العرب ، نبى ، فما ظنك مما يقع في حياة الناس من هذا الحدث 1 ؟ تصور الجبال تتبادل مواضعها ، أو الشمس تغير مشرقها ومفرنها .. أو تصور ماشئت من المذهلات والأعاجيب في الاحداث ووقعها على الناس ، فإنك لن تدانى الصورة التي وقعت لقريش و من حولها حين طلع عليهم ، محمد ، بقوله : إنه رسول . . رسول رب العالمين !

لقد وقع انقلاب شامل فى حياة الناس ، فأخلوا أنفسهم من هذا الفراغ الذى كافوا فيه ، و فرغوا بكل جوارحهم ، وعقولهم ، وقلوبهم لهذا الحدث العظيم :

والذى يعنينا أن نسجله هنا من هذه الظاهرة هو أن و محمداً ، كان منذ اليوم الذى أعلن فيه عن فبوته ، وكشف للقوم عن كلة السماء إليه ، وهو يملا حياة الناس فى مكة ومن حولها . فرداً فرداً ، رجالا ونساء ، كباراً وصفاراً ، لم يستطع إنسان أن يخرج بنفسه من هذه السوق التي لاتنقض أبداً . والتي لابيح فيها ولا شراء إلا تبادل الأحاديث في ومحمد ، وتداول الآراء فيه . .

ولك أن تحصى عيون أهل مكة وما حولها عيناً عيناً ، وآذانهم أذنا أذناً ، وألسنتهم لساناً لساناً ، وأرجلهم رجلا رجلا ، وأيديهم يداً يداً ، ثم إن لك بعد ، هذا أن تضيفها كلها إلى حساب , محمد ، مدة الثلاثة عشر عاماً التي عاشها في مكة قبل الهجرة والسنوات العشر التي عاشها في المدينة بعد الهجرة . إن هذه الجوارح جميعها لم تكن تعمل خلال تلك المدة إلا لحساب , محمد ، ، ومن أجل محمد ، . له أو عليه ، موالية أو معادية .



- 124 -

فهل تظن بعد هذا شيئاً يخفى على القوم من حياة « محمد » أو يفلت من بين أيديهم ؟

وهل تستطيع أن تقع على حدث في الحياة ، أو على شخصية من الشخصيات وقيت تحت ملاحظة الناس ، وتحت أسماعهم وأبصارهم ، وفي قلومهم وعقولهم مثل ما كان « لمحمد من أهل مكة والمدينة وما حولها .. لا أظن أحداً يجيء من التاريخ القريب أو البعيد بشاهد واحد يقوم إزاء هذا الحدث أو يدانيه ا

فإذا أضفت إلى هذا ما كان من صحابة , محمده , وامتزاجهم به هذا الامتزاج الروحى والمادى ، في الحل والترحال ، في الحرب وفي السلم ، في المسجدوخارج المسجد ، في يقظته ونومه ، في طعامه وشرابه ، في حديثه وصمته . . في قيامه وقعوده ، في مشيه وركوبه - كان من كل أولئك أعداد لاحصر لها من الوثائق والسجلات المتشامة المتطابقة ، التي تسجل حياة , محمد ، لحظه لحظة ، ونفساً وحالا وحالا ا

ومرة أخرى .. هل تستطيع الحياة أن تأتى ممثل هذا التسجيل الكاشف لحياة إنسان من الناس ، أو واقعة من الواقعات ؟ هيهات هيهات . . فإن ذلك لم يقع، ولن يقع الإمرة واحدة من الناس . . هو رجل الانسانية وواحدها ا

9 2 4

وما وجه الحكمة في هذا؟

نستطيع أن نجد لهذا التدبير السهاوى فى شأن , محمد , على هذا الذى كان من كشف شخصيته للناس ، ووقوفهم على جميع أحواله ـ نستطيع أن نجد أذلك أكثر من وجه ، وأكثر من دلالة وحكمة . .

فأولا: هذا الكال الإنساني الذي اشتمل عليه محمد، ينبغي أن يشهده الناس، وأن يملاوا وجودهم به . إذ أنه ليس في الحياة مثل هذا الكال البشري المتاح للناس أن يشهدوه ، وأن يأخذوا بحظوظهم كاملة معه ، فإذا أفلت منهم فلن يقعوا له مثال بعد هذا . وفي ذلك ما فيه تضييع لهذا الخير الكثير ، المذي يناله الناس من الاتصال به والاخذ منه ا



أرأيت إلى الشمس كيف تسفر للناس ، بوجهها المشرق الرضىء من مطلع الصباح إلى مهبط الليل؟ شم أرأيتها بعد ذلك تغذى القمر بأضوائها فتجمله خليفة لها بعد أن يحجبها الظلام، ليبدو ظلمته، ويزيل وحشة الحياة ؟

إنها ووليدها القمر آيتان من آيات الله للناس، ورحمتان من رحمته بهم.. إنهما أكبر من أن يكونا لأمة من الأمم، أو لجيل من الأجيال.. إنهما للأمم جميعاً، وللأجيال جميعاً.. إنهما يسعان الحياة كلها في أممها، وأزمانها، وفي كل ما من شأنه أن يحيا عليهما، ويعيش بهما ا

و محمد ، فى ذاته هو الإنسانية آية كبرى من آيات الله ، ورحمة شاملة من رحمته ، ومن حقهم فى هذه الرحمة وحمد ، ومن حقهم فى هذه الرحمة الشاملة أن تنسكشف لهم هذا الانسكشاف التام ، وأن تسفر لهم هذا السفور المبين ، ليأخذوا بحظوظهم كاملة منها ، فيطلع فيهم طلوع الشمس ، يحيى الموات ويبددالظلمات .. فإذا لحق بالرفيق الأعلى كانت سنته فهم ، وسيرته معهم قرأ يؤنس وحشهم ، ويكشف معالم الطريق لهم !!

وثانياً: من وجوم الحكمة في كشف شخصية و محمد، وتجليتها للناس أن رسالة و محمد، كا قلمنا من قبل رسالة عقلية ، تعتمد على الحجة الواضحة ، والمنطق القويم ، وأن ومحمداً، وقف من هذه الرسالة وقفة المدافع عنها ، في وجه خصومة عنيدة عنيفة ، قد اتخذ أصحابها من الكلام بضاعة وصناعة ، فكان لابد أن يكون و محمد ، قائماً من وراء رسالته ، يدفع كيد خصومها ، ويدحض باطلهم ، ويكشف عن سفيههم و ضلالهم ا

ومن أجل هذا كانت الرسالة الإسلامية من بين الرسالات السهاوية كلها رسالة . منجمة ، . . لم تنزل مرة واحدة ، وإنما ظلت نحو ثلاثة وعشرين عاما . تتنزل آية آية ، أو سورة سورة ، حسب دواعي الموقف ، وحاجات الناس .

ولو نزل القرآن المكريم جملة واحدة لكانت مهمة الرسول سهلة ميسرة .. إذ تكون فى هذه الحالة على صورة متعارف عليها ، بين أوليائها وخصومها ، وتكون الخصومة فيها خصومة على واقع معروف ، وكان يكنى فى هذا أن يدفع



النبي بها كاملة إلى الناس ، ويدعهم وشأنهم بها ، أو يعيد تــكرارها عليهم مرة ومرة ، دون أن يحييهم بجديد يفتح بابأ جديداً للجدل والحسام .

وكان نزول القرآن على هذه الصورة المجزأة ، وفى هذا الزمن المتطاول ، مقتضياً أن يقف النبى دائماً فى يقظة وانتباه ، يتلق اعتراضات الخصوم ، ويستمع إلى ادعاء اتهم فيديرها فى صدره ، ويرددها فى خاطره ، ويترقب فى لهفة وإشفاق كلمة السماء ، وما تلقى إليه من آيات ، يلقى بها القوم على الوجه الذى أراد الله سبحانه أن يلقاهم به . وهكذا ظل الرسول طوال ثلاثة وعشرين عاما فى هذا الموقف ، بين السماء والأرض ، وبين الله والناس ، لم يفرغ لنفسه ساعة من للل أو نهار ا

مهمة شاقة عنيفة ، وموقف صعب عسير ، لايقوم على الوفاء به إلا من ربته العناية الربانية ، وأعدته الإعداد الكامل لهذا الأمر العظيم !

وطبيعة هذه المهمة تقتضى أن يشكشف حال و محمد ، كله الناس ، وأن يكون كل وجوده فيهم ، فلا يلقاهم من وراء حجاب ، ولا يجعل بينه وبينهم آذناً يفتح الباب ويفلقه . وإيما هو للناس جميعاً ، يلقونه في أى وقت ، وعلى أى حال يكون . . حتى لقد بلخ الأمر بالنبي وأهله أن أوذوا في حياتهم الخاصة بما كان يطرقهم من الناس ، فلم يحدوا لحظة لطعام أو منام ، واستحيا النبي أن يرد الناس عن هذا الذي كان يؤذيه ، فتولى الله سبحانه وتعالى تنبيه الناس إلى هذا .

. يأيها الذين آمنوا لاتدخلوا بيوت النبي إلا أن يؤذن لـكم إلى طعام غير ناظرين إناه ، ولـكن إذا دعيتم فادخلوا ، فإذا طعمتم فانتشروا ولا مستأنسين لحديث ، إن ذلـكم كان يؤذى النبي فيستحى منكم ، والله لايستحى من الحق ، (١)

و ثالثاً : من وجوء الحكمة فى كشف شخصية , محمد ، وتجليتها بين الناس أن الرسالة المحمدية ليس فيها معجزة من المعجزات المادية ، وإنما معجزته التي

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب آية ٩٥



بين يديه هى القرآن الكريم ، والمه جزة فيه شائمة بين آياته وسوره ، يعجز كثير من الناس عن إدراكها على وجه محقق ، فإن ذلك يحتاج إلى نظر دقيق ، وبصر نافذ 1 .

فكان لابد لكى تتضح هذه المدجزة القرآنية من أن يكون الذى يقوم عليها هو فى ذاته معجزة ، فى كالاته ، وفى مقررات دعوته التى يدعو إليها ! فإذا دعا إلى معروف ، أو نهى عن منكر ، رأى الناس فى حياته تطبيقاً كاملا واضحاً لما يأمر به أو ينهى عنه ، وبهذا يرى الناس الدعوة فى صورتها الكلامية ، وفى تطبيقها العملى .

هكذا كانت رسالة , محمد ، . . تخير لها الله سبحانه من صور الكلام أصدقه وأروعه وأبلغه ، وهو , القرآن ، ، و تخير لها من صور الآداء أتم صورة ، وأكملها . وأعدلها وهو , محمد بن عبدالله ، .

وكثير من الناس آمنوا بمحمد قبل أن يتلو عليهم آيات الكتاب ، وقبل أن يسمعهم كلام الله ، . آمنوا بما آمن به ، وتابعوه دون أن يسألوه شيئاً عما عنده من دلائل النبوة ومعجزاتها . لأنه هو عندهم آية الآيات ، ومعجزة المحجزات فى أمره كله . . ظاهره وباطنه . ، وإن الإنسان العاقل الذي يعرف مواطن الخير وينشد حظه منه لنفسه ليرى فى , محمد ، الرائد الموفق لكل ما يدعو إليه ، فإنه لايدعو إلا إلى الخير ، ولا يهدى إلا إلى الرشاد ا

وقد كان إيمان السيدة عائشة ، بمحمد ، هو إيمان متابعة له و تطبيقاً لما عرفت منه وخبرت من أحواله : وعاينت من صفاته . في أمانته وصدقه واستقامته ، وعزوفه عن دنيات الأمور وسفسافها . . وهي ـ لصلتها بمحمد وبمخالطتها له ـ أكثر الناس وأقدرهم على تعرف هذه الصفات واختبارها عن قرب ومداناة .

لما نزل جبريل على النبي صلى الله عليه وسلم فى غار حراء لأول مرة بالوحى اضطرب النبي لهذا الأمر وكرب له ، وذهب إلى خديجة وهو فى هذا الحال ، فسألته مابه ، فلما أخبرها الحبر ، وقال لها : « لقد خشيت على عقلى » . . قالت له : أبشر يابن عم "، فوالله لا يخزيك الله أبداً . . إنك لتصل الرحم « وتحمل له : أبشر يابن عم "، فوالله لا يخزيك الله أبداً . . إنك لتصل الرحم « وتحمل



الكل وتدكسب المعدم، وتقرى الضيف ، وتعين على نواثب الحق ه(١) .

فاستدلت بكال عقلها وسلامة فطرتها ، أن الأعمال الصالحة ، والأخلاق الفاضلة ، والشيم الكريمة تناسب أشكالها ، من كرامة الله وتأييده ، وإحسانه ، ولا تناسب الخزى والحذلان ، (۲) .

وكذلك كان إيمان أنى بكر . . وكثير غيره من العقلاء الراشدين :

فنى حديث الإسراء كثر لفط قريش ، وعلت صيحات سفهائها تتردد فى أرجاء مكة . ترمى (محمداً) بالزور والبهتان .. ولمكن ألصق الناس به ، وأعرفهم بحاله ، لم يزدهم ما أرجف به المشركون ، وما مخرص به المتخرصون إلا إيماناً على إيمانه ، من غير أن يسألوا النبي شيئاً ، أوحتى من قبل أن يتلقو اهذا الخبرمنه .

روى عن عائشة رضى الله عنها . قالت : . لما أسرى بالنبي صلى الله عليه وسلم إلى المسجد الأقصى أصبح الناس يتحدثون بذلك . فارتد ناس بمن آمنو ا به وصدقوه . . وسعوا إلى أبى بكر فقالوا : هل لك في صاحبك ؟ يزعم أنه أسرى به الليلة إلى بيت المقدس ، وجاء قبل الصبح ! ! قال : نعم . إنى الأصدقه فيها هو أبعد من ذلك : أصدقه نخبر السهاء في غدوه أو روحه . .

وقد يقول بعض الناس فى إيمان السيدة خديجة : إنه إيمان حب وطاعة ، أدته المرأة المحبة المطيعة لزوجها !

ولمحكنهم لايستطيمون أن يقولوا شيئاً مثل هذا في إيمان أبي بكر ، الذي كان له من أصالة الرأى ، وعلو المسكان في قومه وأنفة المروبة التي تمار صدره ، ما ينأى به عن أن يكون إمعة يتبع كل ناعق ، ويجيب كل داع . إن أبا بكر حين تابع « محمداً ، عرف كثير من رجالات قريش وأولى الرأى فيهم أن أبا بكر لا يتابع محمداً إلا عن حق بان له ، وربما لم يستبن لغيره ، وعن شواهد حال في « محمد ، جعلته يسلم له من أجلها بمقام النبوة ، من غير أن يطلب إليه شاهداً .

<sup>(</sup>١) الشفا ص ٧٠

<sup>(</sup>۲) زاد المعاد في هدى خير العباد لابن القيم جزء ٢ س ١١٤

أو دليلا .. لأن أبا بكر\_عند قومه \_ بالمكان الذي بجعله أهلا لأن يقضى فالايرة قضاؤه ، ويحكم فلا تدفع حكومته ، ولايخرج أحد عن حكمه ، ولو كان ذلك في أعظم الأمور شأنا ، وأجلما خطراً . وما أن آمن أبو بكر وتابع محمداً ، حتى تابعه في هذا الإيمان نفر عن عرفوا في قريش بالحكه ، وسداد الرأى .

فن آمن بدعوة أبى بكر من قبل أن يتعرف إلى دلائل النبوة ويثبت منها: عثمان بن عفان ، وطلحة بن عبيد الله ، وسعد بن أبى وقاص ، والزبير بن العوام، وعبد الرحمن بن عوف .

وهؤلاء جميعهم من أهل الشورى الذين جمل ، عمر ، الحلافة من بعده فى واحد منهم ، وكانوا سبعة منهم على بن أبي طالب ، وعبد الله بن عمر ، على أن يكون شريكا في الرأى لا في الحلافة .

فإذا عرف أن هؤلاء السبعة الذين رشحهم عمر للخلافة من بعده هم الخلاصة الخالصة في مجتمع الصحابة ، وكان خمسة منهم أسلوا على يد أبى بكر و بمتابعته عرف فضل أبى بكر و تدره بين الرجال .

ولهذا الذى كان يعرفه أهل مكة من صفات الكال فى , محمد ، وجد أبو بكر لدعو نه آذاناً تسمع بما يدعو إليه من أمر , محمد ، ، إذ كان ذلك مسبوقاً بما وقر عند الناس بماعرفوا من مكارم الأخلاق فى الصادق الأمين .

والقول بأن إيمان السيدة, خديجة ، بمحمد كان إيمان حب للزوج الحب المطاع قوله ينقضه إيمان أبي بكر بمحمد إيمانا مستمداً من أخلاق , محمد ، ومن سيرته

- 17A -

فى قومه خلال أربمين عاما مضت من حياته ، لم تجرب عليه كذبه ، ولم يؤخذ عليه فيما عيب ، أو تلحق به شائية ...

ثم إن السيدة خديجة ، قد عرفت فى قومها بالعقل ، والحركمة ، والاعتزاز بشخصيتها ، واحترام نفسها ، وما كان لها أن تتابع ، محمداً ، عن هوى . وهى التي زهدت فى الزواج زمناً ، حين لم تجد الرجل الذى تراه كفئاً لها ، على كشرة من تقدم لخطبتها من سادات قريش وسراتها . ثم ماأن التفت ، بمحمد ، حتى رضيت به زوجا ، للصفات الطيبة الكريمة التى تحدث بها الناس عنه . وخبرتها هى فيه، حين اتجر لها فى ما لها ، فى رحلة من رحلات قريش إلى الشام ! .

ولم يكن هذا شأن من خالطوا , محمداً , وعاشروه من أهل وصديق ... بل إن ذلك كان شأن أهل النظر والبصيرة عن يطالعون وجه , محمد ، ، أو يلتقون أخبار محمد على السماع ، ويعرفون منها بعض الجوانب المشرقة من حياته ، وكل جوانب حياته مشرق وضيء ا

حدث أبو سفيان بن حرب ـ على ما كان بينه وبين النبى من عداوة قبل أن يدخل فى الاسلام، وما بقى فى قلبه من بقايا هذه العداوة بعد أن أسلم ـ حدث أبو سفيان هذا فقال:

المنه التي كان رسول الله صلى الله عليه وسلم ماد (١) فيها أبا سفيان وكفار في المدة التي كان رسول الله صلى الله عليه وسلم ماد (١) فيها أبا سفيان وكفار قريش ، فأتوه وهم بإيليا (١) ، فدعاهم في مجلمه ، وحوله وجوه الروم ، ثم دعاهم ، ودعا بترجمانه ، فقال : أيكم أقرب نسباً مهذا الرجل الذي يزعم أنه نبى قال أبو سفيان : فقلت أنا أفربهم نسباً . . فقال : أدنوه منى ، وقربوا أأصحابه فاجعلوهم عند ظهره ، ثم قال لترجمانه : قل لهم إنى سائل عن هذا الرجل \_ أي النبى \_ فإن كذبنى ) أي أبوسفيان \_ فكذبوه \_ .

<sup>(</sup>۱) اى فى المدة التي كان قد جعلها صاح الحديبية فترة سلام بين المسلمين وكفار قريش! وهي عشر سنين .

<sup>(</sup>٧) بلد بأطراف الشام من جهة الجزيرة العربية .



قال أبو سفيان: فوالله لولا الحياء من أن يأثروا على كذبا لكذبت عنه (١) ، ثم كان أول ما سألى عنه أن قال: كيف نسبه فيكم؟ قلت: هو فينا ذو نسب. قال: فهل قال هذا القول منكم أحد قط قبله؟

قلت: لا.

قال: فيل كان من آبائه من ملك ؟

قلت : لا .

قال : إِفَاشراف الناس يتبعونه أم ضعفاؤهم ؟

قلت : بل ضعفاؤهم .

قال: أيزيدون أم ينقصون؟

قلت : بل يزيدون ،

قال : إِفْهَل يُرتد أحد منهم من سخطه لدينه ؟ قلت : لا .

قال: فهل كنتم تتهمونه بالـكذب قبل أن يقول ما قال؟ قلت: لا .

قال: فهل يغدر؟ قلت: لا، ونحن معه فى مدة(٢) لا ندرى ما هو فاعل فيها؟

قال : فهل قاتلتموه ؟ قلت نعم .

قال: فكيف كان قتاله إياكم؟ قلت: الحرب بيننا وبينه سجال، ينال منا وننال منه.

قال: ماذا يأمركم؟ قلمت: يقول: اعبدوا الله وحده، ولاتشركوا بهشيمًا، واتركوا ما يقول آباؤكم، ويأمرنا بالصلاة والصدق، والعفاف، والصلة. فقال لترجمانه: قل له، سألتك عن نسبه فذكرت أنه ذو نسب فيكم، وكذلك الرسل تبعث في نسب قومها. وسألتك: هل قال أحد منكم هذا القول؟ فذكرت أن لا، فقلت: لو كان أحد قال هذا القول قبله، لقلت رجل يتأسى

( ۹ -- النبي مجمدًا )

<sup>(1)</sup> هكذا في البخاري ، والفعل «كذب » يتعدى بعلى .

<sup>(</sup>٢) يقصد مدة الصلح



- 14. -

بقول قيل قبله .. وسألتك هل كان من آبائه من ملك ، فذكرت أن لا ، قلت : فلو كان من آبائه من ملك قلت رجل يطلب ملك أبيه ، وسألتك : هل كنتم تتهمونه بالكذب قبل أن يقول ما قال ، فذكرت أن لا ، فقد أعرف أنه لم يكن ليذر الكذب على الناس . ويكذب على الله . وسألتك : أأشراف الناس انبعوه أم ضعفاؤهم ، فذكرت أن ضعفاءهم اتبعوه ، وهم أتباع الرسل . وسألتك : أيزبدون أم ينقصون ، فذكرت أنهم يزيدون ، وكذلك أمر الإيمان حتى يتم . وسألتك أيرتد أحد منهم سخطة لدينه بعد أن يدخل فيه « فذكرت أن لا ، وكذلك الإيمان حين تخالط بشائمته القلوب . وسألتك : هل يغدر ، فذكرت أن لا ، أن لا ، وكذلك الرسل لا تغدر ، وسألتك : بم يأمركم ، فذكرت أنه يأمركم أن تعبدوا الله ولاتشركوابه شيئماً ، وبنها كم عن عبادة الأوثان ، ويأمر كم بالصلاة والصدق والعفاف ، فإن كان ما تقول حقل فسيملك موضع قدى هاتين .. وقد كذت أعلم أنه خارج(۱) ، لم أكن أظن أنه منكم ، فلو أنى أعلم كيف أخلص وقد كذت أعلم أنه خارج(۱) ، لم أكن أظن أنه منكم ، فلو أنى أعلم كيف أخلص الميه لله بخشمت لقاءه ، ولو كنت عنده لغسلت عن قدميه (۱) . . .

فهذا ما شهد به أبو سفيان \_ قبل أن يدحل فى الإسلام - من أحوال رسول الله صلى الله عليه وسلم، ومن صفاته وشمائله، التى كان عليها قبل أن يوحى إليه، وهى أحوال وشمائل قد استدل منها ، هرقل، \_ على السماع \_ على أنها أحوال وشمائل لا تكون إلا لنبى!

وعن الترمذى أن عبد الله بن سلام قال : « لما قدم رسول الله صلى الله عليه وسلم المدينة جمَّته لأنظر إليه ، فلما تبينت وجهه عرفت أن وجهه ليس بوجه كذاب ، .

وعن أبى رمثة التيمي قال: أنيت النبي صلى الله عليه وسلم، ومعى ابن لى، فأريته، فلما رأيته، قلت هذا نبي الله 1.

وروى مسلم : أن وضماداً. لما وفد على النبي ، فقال النبي صلى الله علميه وسلم (٢)

(٢ من صحيح البخاري

(٣) كان منسنة الوفود التي تفد على النبي لإعلان الاسلام أن يقوم خطاؤها وشعر اؤها بين يديه ، يقولون ما أعدوا لهذه المناسبة . فيندب النبي من أصحابه من يرد عليهم ، وكان أحياناً يتولى هو ذلك — صلى الله عليه وسلم .



و إن الحمد لله ، نحمده وفستعينه ، من يهدى الله فلا مضل له ، ومن يضلل الله فلا هادى له ، وأن محمداً عبده فلا هادى له ، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، وأن محمداً عبده ورسوله ... ، ، قال ضماد : وأعد على كلماتك هؤلاء ، فلقد بلفن قاموس البحر ه(1) ... هات يدك أبايعك ..

وعن الجلندى ــ ملك عمان ــ لما بلغه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم يدعو إلى الإسلام، قال والله لقد دانى على هذا النبى الاى أنه لايأمر مخير إلا كان أول آخذ به، ولا ينهى عن شىء إلا كان أول تارك له، وأنه يغلب فلا يبطر، ويغلب فلا يضجر، وينى بالعهد، وينجز الوعد، وأشهد أنه نبى،

لو لم تكن فيه آيات مبينة كان منظره ينبيرك بالخس

### محمد ... والوحى:

كان أكبرهم أولئك الذين صوبوا سهامهم إلى سيرة النبى أن يقطعوا صلته بالسماء، وأن ينفوا عن القرآن أنه كلام الله . وأنه كتاب سماوى لشريعة الإسلام!.

ثم لا حرج عندهم بعد هذا فى أن يسلموا , لمحمد، بكل شىء ليكن مشرعاً عظيا... وليكن فاتحاً كبيراً . وليكن مصلحاً نا عجاً ... وليكن كا يشاء ويشاء له أتباعه ، إلا أن يكون نبياً ، ورسولا ، وإلا أن يكون كتابه منزلا من الساء متلق من رب العالمين .

وقد قلمنا من قبل إن غاية هذا المكر الخبيث أن يننى عن شريعة الاسلام صفة القداسة ، وأن ينزلها منزلةالشرائع والمذاهب الوضعية، ليكون ذلك داعية إلى الجرأة على العبث بها . وجعلها فى معرض التجريح والتعديل ...

هذا ويتخذ الغربيون من الحالات التي كانت تعتري النبي عند نزول الوحي

<sup>(</sup>١) قاموس الشيء عمقه ,



#### - 971 -

ذريعة للطعن في حقيقة الوحى ، والتشكيك في الصلة التي يمكن أن تكون بين • محمد » وبينه .

ومن عجب أن يعول الغربيون في دراستهم لأحوال النبي مع الوحي على الأحاديث والأخبار التي رواها الثقات من المسلمين عن الرسول أو شاهدوها منه عند الوحي \_ من عجب أن يكون هذا هو مصدر علمهم بالحالات التي كانت تعرض للنبي ، ثم يجعلون هذه الأحوال دايلا على نفي الوحي الذي كانت هذه الحالات أعراضاً له . وشواهد عليه .

وقد يكون من المستساغ أن يخلى هؤلاء الغربيون أيديهم من الأحاديث والأخبار التي تعدث عن الوحى، وعن الاحوال التي كانت تعرض النبي منه، ثم ليذبجوا من مقولاتهم ما يشاءون للطفن في حقيقة الوحى، وفي صحة ما يوحى به ... فذلك على ما فيه من تلفيق، وتزييف أقرب إلى المنطق من معالجة الحقائق الثابتة، وتحويلها إلى مخلوقات من الباطل الصريح ...

إن خلق الشيء ابتداء أيسر من إقامته على أنقاض شيء آخر ... هو بناء من أول الأمر ، ولو كانذلك البناء على شفا جرف هار . . أما الحلق الآخر فهو هدم وبناء معاً . . يهدم ثم يبنى ؟ الأول عمل واحد ، والآخر عملان ؟

والنربيونكا عرفنا في مواقف كثيرة يختارون دائماً في محاربتهم للإسلام هذا الأسلوب في خلق الاباطيل، ورمى الإسلام مها .

فهم يعمدون إلى الحقائق الثابتة من أوثق المصادر الإسلامية ، ثم يتناولونها كما يتناول الحيوان فريسته بمخالبه وأفيابه ، حتى إذا سال دمها ، وخمدت أنفاسها وتناثرت أشلاقها ، حاولوا أن يجمعوا من أشلاء هذه الحقائق كائناً آخر هو هذا , الباطل ، الذي يريدون أن يقيموه مقام الحق !!

وهم هنا فى حقيقة الوحى يعمدون إلى الأحاديث المروية عن الرسول، والأخبار المشاهدة من أحواله مع الوحى، ثم يصوبون إلى هذه الأحاديث وتلك الأخبار سماماً مسمومة، يحرفون ما الكلم عن مواضعه، ليفسحوالباطلمم مكانا يشوه الحقائق ويشوش عليها.



فمن الأحاديث والأخبار المروية عن الوحى الذي كان ينزل على النبي، والسور التي كان يأتي عليها، والاحوال التي كانت تعرض للنبي منها.. من هذه الاحاديث:

ما يروى عن السيدة عائشة أن الحارث بن هشام سأل النبي صلى الله عليه وسلم: , كيف يأتيك الوحى؟ فقال : أحياناً يأتيني في مثل صلصلة الجرس، وهو أشده على، ثم يفصم عنى وقد وعيته، وأحياناً ملك(١) في صورة الرجل، فأعي ما يقول(٢).

ويروى عن السيدة عائشة أيضاً أنها كانت تقول: « إن كان لينزل أى يوحى ــ على رسول الله صلى الله عليه وسلم فى الغداة الباردة ، ثم تفيض جبهته عرقا(٣).

وعن عبادة بن الصامت قال : كان نبي الله صلى الله عليه وسلم إذا أنزل عليه الوحى كرب لذلك وتربد وجهه ، .

فالحالة التى كان يتلق فيها النبى الوحى حالة تستدعى مجاهدة روحية ، ونفسية وجسدية ، كى تتبيح له هذه المجاهدة حالا مناسبة للعالم الروحى الذى يتصل به . . إنه لقاء بين طبيعتين مختلفتين . . طبيعة بشرية ، وطبيعة ملكية . ولابد أن يحدث هذا اللقاء احتكاكا ، وتفاعلا ، وفوراناً . . في الطبيعتين على السواء . . !

يقول ابن خلدون فيما يعرض الأنبياء عامة عند تلق الوحى . « وعلامة هذا الصنف ـ أى الأنبياء ـ من البشر أن توجد لهم فى حال الوحى غيبة عن الحاضرين معهم ، مع غطيط ، كأنها غشى أو إغماء فى رأى العين ، وليست منهما فى شىء ، وإنما هى فى الحقيقة استغراق فى لقاء الملك الروحانى ، بإدراكهم المناسب لهم ، الخارج عن مدارك البشر بالكلية ، شم يتنزل إلى المدارك البشرية : إما بساع دوى من الكلام فيتنهمه ، أو يتمثل له صورة شخص يخاطبه مما جاء

<sup>(</sup>١) فى البخارى : وأحياناً يتمثل لى إلمالك رجلا ، فيكلمني وأعي مايقول .

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم - الجزء السابع س ٨٢

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم - الجزء السابع ص ٨٢



به من عند الله ، ثم تنجلى عنه تلك الحال . وقد وعي ما ألقى إليه . . ويدركه أثناء ذلك من الشدة والغط مالا يعبر عنه . . فنى الحديث : , كان مما يعالج من التنزيل شدة . . وقالت عائشة : كان ينزل عليه الوحى فى اليوم الشديد البرد ، فيفضم عنه ، وإن جبينه ليتفصد عرقا . . ، وقال تعالى : , إنا سنلتى عليك قر لا ثقيلا ، .

ولاجل هذه الحالة فى تبزل الوحى كان المشركون يرمون الانبياء بالجنون، ويقولون: له رئى، أو تابع من الجن، وإنما لبس عليهم بما شاهدوه من ظاهر تلك الاحوال (۱).

ثم يقول ابن خلدون : وهؤلاء الأبياء صلوات الله وسلامه عليهم ، قد جعل الله لهم الانسلاخ من البشرية في تلك اللهجة ، فطرة فطرهم الله عليها ، وجبلة صورهم فيها ، وفزههم عن موانع البنن وعوائقه ماداموا ملابسين لها بالبشرية ، بما ركب في غرائرهم من القمد والاستقامة التي يحازون بها تلك الوجهة أي الوجهة الملكية وركز في طبائعهم رغبة في العبادة تمكلف بتلك الوجهة ، وتسيح (۲) نحوها . . فهم يتوجهون إلى ذلك الأفق بذلك النوع من الانسلاخ متي شاءوا بيتلك الفطرة التي فطروا عليها ، لا باكتساب ، من الانسلاخ متي شاءوا بيتلك الفطرة التي فطروا عليها ، لا باكتساب ، الأعلى ما يتلقو نه ، فلهذا توجهوا والسلخوا عن بشريتهم ، وتلقوا في ذلك الملا الأعلى ما يتلقو نه وعاجوا به على المدارك البشرية منزلا في قواها ، لحكمة التبليغ المعباد . . فتارة يسمع دوياً كأنه رمن من الكلام يأخذ منه المعنى الذي ألق إليه ، فلا ينقضى الدوى إلا وقد وعاه ، وفهمه . وتارة يتمثل له الملك الذي يلق إليه فيكلمه ويعي ما يقوله . .

والتلق من الملك ، والرجوع إلى المدارك البشرية . وفهمه ما ألق عليه ... كله فى لحظة واحدة ، بل أقرب من لمح البصر ، لأنه ليس فى زمان ، بل كلها تقع جميماً ، فتظهر كأنها سريعة ، ولذلك سميت وحياً ، لأن ، الرحى ، في اللغة الإسراع .

<sup>(</sup>١) مقدمة إن خلدون ص ٨٨

<sup>(</sup>٢) في الأصل تكشف ، وتسيغ ؛ وهو تحريف .



-- 170 -

واعلم أن الأولى وهي حالة الدوى هي رتبة الأنبياء غير المرسلين على ماحققوه \_ أى العلماء \_ والثانية \_ وهي حالة تمثل الملك رجلا يخاطب \_ هي رتبة الأنبياء المرسلين ، ولذلك كانت أكمل من الأولى ، وهذا معني الحديث الذي فسر فيه النبي صلى الله عليه وسلم الوحي لما سأله الحارث بن هشام ، وقال: كيف يأتيك الوحي ؟ فقال: وأحياناً يأتيني مثل صلصاة الجرس ، وهو أشده على ، فيفصم عنى وقد وعيت ما قال ، وأحياناً يتمثل لى الملك رجلا فيكلمني ، فأعى ما يقول . . . . .

وإنما كانت الأولى أشد لأنها مبدأ الخروج في ذلك الاتصال من القوة إلى الفعل، فيعسر بعض العسر. ولذلك كان يحدث عنه في تلك الحالة من الغيبة والغطيط ما هو معروف. وسبب ذلك أن الوحي ـ كا قررناه ـ مفارقة البشرية إلى المدارك الملكية، وتلتي كلام الملك، فيحدث عنه شدة من مفارقة الدات ذاتها، وانسلاخها عنها من أفقها إلى الأفن الآخر، وهذا معنى الغط الذي عبر عنه في مبدأ الوحي في قوله: وفنطني حتى بلغ منى الجهد، ثم أرسلني. فقال: اقرأ، فقلت: ماأنا بقارى، وكذا ثانية وثالثة، كما في الحديث .. ا

وقد يفضى الاعتياد بالتدريج فيه شيئاً فشيئاً إلى بعض السهولة بالقياس الى ماقبله ، ولذلك كانت تنزل نجوم القرآن ، وسوره ، وآيه ـ حين كان مكة ـ أقصر منها وهو بالمدينة .

وانظر إلى ما نقل – أى روى – فى نزول سورة و براءة » فى غزوة تبوك ، وأنها نزلت كلها أو أكثرها عليه ، وهو يسير على ناقة ، بعد أن كان مكة ينزل عليه بعض السورة من قصار المفصل فى وقت ، وينزل الباقى فى حين آخر . وكذلك كان آخر ما نزل بالمدينة آية الدين وهى ماهى فى الطول بعد أن كانت الآية تنزل بمكة مثل آيات الرحمن ، والذاريات ، والمدثر ، والضحى ، والفاق ، وأمثالها . . ، (1) .

<sup>(</sup>١) مقدمة ابن خلدون . . س ٩٤

-- 174 ---

وواضح من هذا كله أن الأحوال التى كانت تظهر على النبى فى وقت تلقى الوحى هى من مستلزمات هذا الاتصال الذى يقع بين إنسان وملك .. بين طبيعتين مختلفتين ؛ يراد منهما أن يتلاقيا ، وأن يتجاوبا ..

والجدير بالنظر هذا ما لاحظه ابن خلدون من التفرقة بين حالات الوحى التي أشار إليها الذي حين سئل: كيف يأتيه الوحى، فقال: أحياناً يأتيني مثل صلصلة الجرس، وهو أشده على، فيفصم عنى . وقد وعيت ماقال، وأحياناً يتمثل لى الملك رجلا فيكلمني فأعى ما يقول . . فالحالة الأولى وهي حالة الدرى هي رتبة الأنبياء غير المرسلين — كا يقسول ابن خلدون — والثافية، هي حالة تمثل الملك رجلا يخاطب هي رتبة الأنبياء المرسلين، ولذلك كانت أكمل من الأولى . .

هذه بعض الاحاديث والآخبار التي روتها كتب السيرة في شأن الوحى واتصال النبي به ، والتي اتخذ منها الغربيون مادة لخلق المفتريات والاكاذيب ، للطعن في رسالة الرسول ، والتشكيك في صدق ماجاء به ، إذ كان عندهم أن ذلك الذي نطق به النبي وسماه فرآناً ، ليس إلا هذيان محمرم ، وإلا تقيآت مصروع ، أو مجنون .

وشاهدهم على هذا ؛ تلك الاحوال التي كانت تعرض للتبي حين ينزل عليه الوحى ، ويلقى بما أمر الله به أن يلقيه إليه !

وأعجب مافى هذا الموقف من أولئك القائلين بهذا القول أنهم يلتقطون من الآيات والاحاديث والأخبار كلمات يقتطعونها من الكيان الكلى للحقيقة. ويمزلونها عن السياق الذى تجرى فيهم يبنون عليها مايبنون من أوهام وأكاذيب ا

والذى كان يقتضيه الأسلوب العلمى فى البحث عن الحقيقة هنا هو التثبت أولا من هذه الآثار ، والوصول إلى حكم قاطع فيها وفى مسادرها . . أهى صادقة أم كاذبة . . ؟ ثم يأتى بعد ذلك دور التطبيق لها ، والتعامل بها . . فإما أن تقبل



جميعا ، أو ترد جميعاً . . أما أن يؤخذ من الخبر بعضه ، ويترك بعضه ، فذلك هو التلفيق الذي لاتقوم به حقيقة أبداً ،

فهذه الأحاديث والأخبار التى يأخذ هؤلاء المكتاب شاهدهم منها ؛ مارأيهم فيها ؟ وما مقدار اطمئنانهم إليها ؟ أهى من الوثائق الثاريخية المحررة فى نظرهم ؟ أم هى أحاديث موضوعة مكذوبة ؟ فإن كانت الأولى كان المنطق يقضى بأن يأخذوا مها ، وبكل ماجاء فيها ، وإن كانت الثانية طرحوها ، ويحثوا عن وثائق أخرى ، يجدون فيها الصدق الذي يطمئنون إليه . . أماأن يجعلوا هذه الأخبار مبذا المكان الذي تقلاعب به عواصف الأهراء ، فيؤمنون ببعضها ويكفرون ببعضها ، ويأخذون بعضاً ويدعون بعضاً ، حسب ماتدعو دواعى الهوى من ببعضها ، ويأخذون بعضاً ويدعون بعضاً ، حسب ماتدعو دواعى الهوى من المنفية أمو قف يقفه عالم أو باحث . . وقد أنكر الله سبحانه هذا الموقف الخبيث من اليهود ، وتوعدهم الحزى فى الدنيا : والعذاب الثديد فى الآخرة .

فقال تعالى: « أفتؤمنون ببعض الكتاب ، وتكفرون ببعض ؟ فما جزاء من يفعل ذلك منكم إلا خزى فى الحياة الدنيا ، ويوم القيامة يردون إلى أشد العذاب وما الله بغافل عما تعملون »(١) .

والخزى الذى توعد الله به اليهود فى الدنيا بسبب فعلمهم هذه ، هو خزى يسبب كل من يقف هذا الموقف فى مواجهة الحق ، حين يقيم استدلالات الباطل على ما يختلس من معالم الحق .

### الحق والباطل :

ولو أننا تركنا هذه المفتريات جافياً ، وضربنا صفحاً عنها ، دون أن فلتفت إليها أو فلفت الانظار إلى زيفها وزورها لما وقع عندنا أن أحداً يعقل \_ مجرد العقل \_ ويفيم \_ أدنى الفهم \_ يأخذ بهذه المقولات ، ويضيف شيئاً منها إلى سيرة النبى الكريم .

<sup>(</sup>١) سورة القرة آية ٨٥



فإن أدنى درجات النظر إليها تفضحها ، وتكثف عوارها ...

وذلك ، أنها إنما استمدت حياتها ووجودها من مصادر إسلامية ، تؤمن بالنبي ، وتؤمن بالرسالة التي جاء بها من عند الله ..

وليس يصح في عقل عاقل أن تجىء المصادر الإسلامية بما يتهم الرسول بالصرع والجنون ! ثم إنه من جهة أخرى ما كان للتاريخ أن يحتفظ في صدره بهذا السجل الضخم من الأخبار والاعمال لمصروع أو مجنون ؟ وما كان لجماعة من الجماعات الإنسانية أن تتعلق بمجنون أو مصروع هذا التعلق ، وتفتديه بالمهج وبالمال والولد !

يكنى هذا وحده فى فضح هذا الزور . وإلباس أهله لباس الحزى والذى ألبسه الله البهود الذين آمنوا ببعض الكتاب وكفروا ببعضه ا

### « وماصاحبكم بمجنون . .

لقد استخرى بعض من كتاب النرب أن يقف هذا الموقف الأحمق ، وأن يبدر للناس عارياً لايستره شيء في ضوء الشمس وفي رابعة النهار .. فإن الذي يجعل القرآن أوالحديث دليله ومستنده ثم يعود إلى هذا الدليل والمستند فيمزقه، ويلقى به في عرض الطريق أشبه بمن يلبس حاة زاهية معجبة يخرج بها على الناس ثم ينزعها عن جسده ، ويرمى بها في التراب ، ولو أنه خرج إلى الناس عارياً من أول الأمر لكانت فعلته تلك أقل شناعة ، وأهون خطباً .. ولوجد . . على أقل تقدير \_ من يعتذر له أي عذر . . كأن يقول قائل : مسكين اليس عنده ما يستره الو خائف مذعور أعجله الخوف والذع عن أن يرتدى ما يستره !! أما أن يكون وملابسه تأخذ مكانها من جسده ، ثم ينزعها ، وينخلع عنها ، لالشيء إلا لأنه لا يريدها \_ فذلك هو الضلال البعيد ، والخزى المهين !

وإذا كان كثير من كتاب الغرب قد استبدت به حمى الكراهية للإسلام ، فلم يبال أن يضحى محيائه ، ولم يستنكف أو يتجرد من ملابسه على أعين الناس ؛ فإن بعضاً من الكتاب الغربيين لم يجدوا في قلوبهم الجرأة على أن يقفوا هذا الموقف،



وأن يدعوا على رسول الإسلام أنه مصاب بالصرع والجنون. قائمين شهوده على هذا الادعاء من كتاب الله وسنة رسول الله 1 .

فهذا الكاتب الفرنس : « إميل درمنجم ، يقول فى كتاب « حياة محمد » في معرض الحديث عن الصرع أو الجنون الذي يرميه به إخوانه من كتاب الغرب - يقول :

« غفل المشتغلون بأمور النفس الحضريون الذى افترضوه - أى القرآن \_ من السرع ، والاستيحاء ، والخيال المتقد \_ غفلوا عن حياة الخيام فى الصحراء ، وعما يجب أن يبديه الرجل فيها من الحذق والدهاء ليبق زعيما بسيطاً لعصبة من الأعراب .

« فحياة محمد منتظمة ؛ موزونة . قبل بعثته بما يشمل النظر \_ أى فى جميع أموره كلما التي تقع تحت الملاحظة والنظر \_ وما الفكت تكون كذلك بعدها إلا فى حالات الوحى . .

ثم يجيء الكاتب بشاهد من التوراة ، لحال نبي من الانبياء في حال الوحي وما كان يعتريه في تلك الحالات من تنيرات جسدية ونفسية .. يقول:

«قال أرميا » : « أنسحق قلبي في وسطى ، ارتخت كل عظامى ، صرت كإنسان سكران ، ومثل رجل غلبته الخر ، ومن أجل الرب ، ومن أجل كلام قدسه » . ومثل هذا ماقاله « عاموس « المدثر ببردته كمحمد » .

ثم يقول:

« ولم تنشأ رؤى محمد ووسيه عن مرض فيه ، بل كانت تبدو عليه علائم المرض بسبب الرؤى والوحى » .

ويقول:

« وهناك عوارض مشتركة بين مريض الاعصاب أو المهووس، وبين الموحى إليه الصادق : الأول منفعل غير فاعل .



ويقول :

, والحق أن , محمداً ، كان مبرأ من مثل هذه الأمراض على الدرام ، فقد كان تام الصحة إلى أن بلغ سن الكال ، ولم تبدأ الدرارض عليه بعد هذه السن إلا عند تقبل الوحى .

, وكان لمحمد بالوحى آلام كبيرة ، وكان لمحمد بالوحى حالات مؤثرة ، كره أن يطلع الناس عليها ... ولاحظ أبر بكر ذات يوم - والحزن ملء قلبه - ود. الثيب فى لحية النبى ، فقال له النبى: , شيبتنى هود وأخواتها: الواقعة ، ، ألحافة ، والقارعة ، .

وكان النبي يشمر بعد الوحى بثقل فى رأسه ، فيطبه بالمراهم . وكان يتدثر حين الوحى فيسمع له غطيط وأنين .(١) .

هذا ما يقوله إميل درمنجم في كتابه رحياة محمد ، ... ا

ولا تحسين أنه يكتب عن محمد بماطفة من عواطف الحب والولاء لهذا النبي العظيم ، بل إنه لايقل عن غيره من كتاب الغرب تعصباً على الإسلام ونبي الإسلام، فإن كتابه هذا ملى ، بالغمزات المسمومة ، والوخزات المخدرة . ولكنه هنا أمام هذه الحقيقة السافرة لم يستطع أن يخني تحت أضوائها شيئاً . .

ولا نريد أن نعيد القول مرة أخرى فى دفع هذه المفتريات التى افتراها الغربيون على رسول الله . وصوروا بها الحال التى كانت تعرض له عند الوحى . فإن هذه المفتريات كما قانا ، لاتتماسك عند تقليبها والبحث فيها ، بل إنها لتنهار كما ينهار بناء من الرمل على الرمل .

أمجنون مصروع يبنى دولة ، وينشىء نظاما ، ويقيم ديناً يعيش فى أجيال الناس ، منذ قام إلى اليومم ، دون أن يصاب بنكسة أو خلل ؟ أمجنون مصروع يثبت لهذه العواصف العاتبة المزمجرة وحيداً فى وجه أمة صحراوية النفوس، صخرية الطباع ، ثم لايكون منه فى حال من الأحوال تخاذل أو ضعف حتى يحول هذه العواصف إلى أنسام عليلة ، وريح رخاء ؟

<sup>(</sup>١) حياة محمد لأميل ورمنجم . . ترجمة عادل زعيتر . . س ٧٨٢



- 181 -

أبحنون مصروع ذلك الذى يحمل تلك الشعلة السماوية المقدسة بين يديه، ثم يلتى بها الأعاصير الهوج . . هكذا أكثر من عشرين عاما حتى تهدأ العاصفة، وتسكن، ويجتمع الناس على أضواء تلك الشعلة، ويقبسون منها؟

ثم !

ثم أمجنون مصروع مختلط هذا الذى يأسر قلوب معاشريه ، ويملك أنفسهم ، فإذا القلوب خافقة بحبه ، وإذا النفوس لاتعرف غذاءها إلا من ينابيع الحب والولاء ، والتفاني ... ؟؟

إن الثاريخ لايذكر في سجله يوما أن إنساناً كان له في الناس رصيد من الحب والولاء ما كان لمحمد من ولاء وحب ا

فى بيعة الرضوان ، ومعسكر الرسول بالحديبية ، يريد دخول مكة ، زائراً البيت الحرام - بعثت قريش عروة بن مسعود الثقنى ، ليجد مع النبي سبيلا إلى الحروج من هـ ذا الموقف . إقالنبي والمسلمون معه يريدون دخول مكة ، وقريش تأبي عليهم ذلك . وقد التي عروة بالنبي ، و تحدث إليه ، ورأى عن قرب ما للرسول المكريم عند أصحابه ، وما في نفوسهم من حب وولا . لا يتوضأ النبي إلا ابتدروا وضوءه ، ولا يبصق بصاقا إلا تسابقوا إليه إ ، ولا يسقط من شعره شيء إلا تهافتوا عليه ، رأى عروة هذا رأى العين . فلما عاد إلى قريش ، شعره شيء إلا تهافتوا عليه ، رأى عروة هذا رأى العين . فلما عاد إلى قريش ، قال : يامعشر قريش : إنى قد جثت كسرى في ملكه ا وقيصر في ملكه ، والنبحاشي في ملكه ، وإنى والله مارأيت ملكا في قوم قط مثل , محمد ، في أصحابه ولقد رأيت قوما لايسلمونه لشيء أبدا . فروا رأيكم ، (ا) .

وخذ هذا الحادث شاهداً مع الألوف المؤلفة من أمثاله :

وقع خباب بن عدى فى يد قوم من أعداء المسلمين قبل الفتح ، وأراد هؤلاء القوم(٢) أن يتقربوا إلى قريش بهذا الأسير ، وبصاحب(٢) له ، أيكون

<sup>(</sup>١) السيرة لاين هشام جزء ٣ س ٣ ه

 <sup>(</sup>٢) هؤلاء القوم هم حي \* عضل والقارة » من قبيلة قزارة ، ويضرب المثل بعدرهم .

<sup>(</sup>٣) صاحبه أِهو زيد بن الدثنة .

#### - 18Y -

فى ذلك بعض الشفاء لما فى قلوبهم من موقعة بدر ، وصرعاهم فيها . . وحين قدم خباب للقتل ، قال له أبو سفيان : , أيسرك أن , محمداً ، هنا ، تخرب عنقه ، وأنك فى أهلك ؟

### فقال خياں:

لا ، والله مايسرنى أنى فى أهلى ، وأن « محمداً » فى مكانه الذى هو فيه ، تصيبه شوكة تؤذيه (۱) . .

فانظر إلى هذا الحب الذي لم تعرفه الحياة من قبل ١.

رجل بين النطع والسيف ، يهيج فيه أبوسفيان غريزة الحب للأهل والولد في تلك الساعة ، والموت منه بمرصد ؛ على أن يكون , محمد » مكانه في ساحة الموت ، فيندفع خباب يهدر في غيظ وحنق : لا ، والله . . لا أرضى أن يكون محمد في مكانه وتصيبه شوكة تؤذيه .

أهذا هو ميزان المجانين والصرعى في حساب الإيثار والتضحية ؟ إن يكن ذلك هو الواقع فمرحى بالجنون وبالصرع .

ثم هناك شاهداً آخر ، ربما كان أكبر فى دلالته على منى الإيثار والحب مما فعل « حباب » وإن كان المبذول هناك النفس ، والمبذول هنا حركة من حركات النفس المنطوية على أسمى معانى الإيثار ، والحب ، والولاء .

فهذه «أم حبيبة » زوج النبي ، وبنت أبي سفيان ، يلقاها أبوها في منزل الرسول بالمدينة ، قبل أن يدخل الإسلام، وقد جاء موفداً من قريش ثيوثق الهدنة التي كانت بين قريش وبهن المسلمين ، وليزيد في أمدها .

وليس هذا هو المهم فى الأمر ... وإنما المهم هو الآتى :

عندما دخل أبو سفيان على ابنته أم حبيبة ، زوج النبى ، أراد أن يجلس ، ولم يكن غير فراش الرسول شيء يمكن أن يصلح للجلوس ـــ فهم أن يجلس

<sup>(</sup>١) زاد المعاد --- جزء ٢ من ٢٧ .



٠-- ١٤٣ ---

على هذا الفراش ، ولسكن ابنته ردته عنه وطوته دونه ، فقال : يابنية . . ما أدرى ... أرغبت بى عن هذا الفراش ، أم رغبت به عنى ؟ قالت : بل هو فراش رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وأنت رجل مشرك . . نجس ا ولم أحب أن تجلس على فراش رسول الله صلى الله عليه وسلم . . قال : والله لقد أصابك يابنية بعدى شر(۱) ؟ » .

أفهذا إخلاص وحب تبذله امرأة لزوج مختلط أو مجنون ا نملا تمكن أحداً أن يجلس على فراشه ؟ ومن هذا الأحد ؟ إنه أبوها ، ومن هـ ذا الأب ؟ إنه أبو سنميان ، سيد سادات قريش ، وصاحب عيرها ، ونفيرها! . . ثم بعد هذه النيبة الطويلة التي لم تر فيها الإبنة أباها ، السيد المطاع ! إن حرارة اللقاء بين الإبنة والأب لم تذهلها عن هذا الذي يقوم في نفسها من فارق كبير بين إيمانها بالرسول الزوج ، وحبها لأبيها الزعم !

وخذ مثلا ثا اثماً ، وما أكثر الامثال هنا . . ولكن هذا المثل فريد في بابه ، ولا نظن أنه يقع على تلك الصورة إلا في هذه الحالة التي وقع فيها .

فالمرأة هى المرأة دائماً فى موقفها من ضرتها ، لاترجع فى خصومتها لضرتها أو ضراتها إلى عقل ، ولا تحتمكم إلا منطق ، ولا تني الى حق . . ولا منطق متقد بحق ، وبغير حق . . ولا ما هى عداوة دائمة بسبب وبلا سبب ، وخصام متقد بحق ، وبغير حق . . إن المرأة هنا تدافع عن وجودها بكل سلاح . . . فمن غير المعقول أن تستجلب المرأة ضرة لها تشاركها حظها من زوجها . . ولسكن هذا هو الذى حدث . . وقد حدث على نحو غريب فريد . . أشبه بالخوارق من الأمور .

وأمحبيبة ، زوج النبي وبنت أبي سفيان هي صاحبة هذه الواقعة ١

جاءت إلى النبى صلى الله عليه وسلم تعرض عليه أن تزوجه من أختها ( رملة ) بنت أبى سفيان ! . . فقالت : يارسول الله . . هل لك فى أختى . . بنت أبى سفيان ؟ فيقول الرسول السكريم : «أفعل ماذا ؟ » فتقول : «تتزوجها» !

<sup>(</sup>١) السيرة لابن هشام جزء ٤ ص ٢٢٨.

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT



فيقول صلوات الله وسلامه عليه : « أو تحبين ؟ ، فتقول: ﴿ ليست بمخلية ، ﴿ ) وَأَحْبُ مِنْ لِللَّهِ اللَّهِ وَالْحَبُ مِنْ يَشَارَكُنَى فَي الْحَبِيرُ أَخَتَى ؟ فيجيهُا : ﴿ فَإِنَّمَا لَا تَحْلُ لَى ﴿ (٣) .

إنه خير كثير يتلقاه بغير حساب من يعيش فى صحبة الرسول ، ويسكن الى جواره ... وقد سعدت أم حبيبة بهذا الخير الوفور ، وفاض بين يديها ، وملا عليها وجودها ، وهى واحدة من نساء تسع كن يشاركنها هذا الخير ، إلى جأنب هذا المجتمع المكبير من صحابة رسول الله ، الذين كافوا يردون موارده المدنة الصافية وير توون منها . . ومع هذا فقد كان فى هذا الخير الفدق متسع لحؤلاء جميعاً ولغيرهم . . فأرادت أم حبيبة أن يكون الاختها نصيب من هذا الخبر ، وحظ من تلك السعادة .

وليس الخير الذى تريد أم حبيبة أن تنال أختها منه هو من حظوظ الحياة المادية ومتعها . . فقد كانت الحياة المادية في بيت الرسول حياة قاسية فيها جوع ، وحرمان كثير . . وكان ما في بيت أبي سفيان من مطالب الحياة شيء كثير ، وليس في بيت الغي شيء منه . و ، أم حبيبة ، عرفت الحالين . . حالها في بيت أبيها ، وما ذاقت فيه من ألوان الحياة الرخية الناعمة . . فهل كانت تطلب لاختها التي تود لها حياة أطيب وأكرم من حياة أبيها \_ هل كانت تطلب لها إلا هذا الذاء الروحي الذى ذاقته هي عن قرب ، وعرفت ما يجد الإنسان فيه من سعادة غامرة ، ونعيم سابغ ؟

وهل يجد أحد فى جوار مجنون أو مختلط شيمًا يستريح له ويهنأ به ؟ أيعرف الناس شيمًا من هذا قد وقع فى الحياة على تلك الصورة من مجنون أو مصروع(٢) ؟

نعم . . إن علماء الغرب قد أفتاهم علمهم مهذا فى موقفهم من نبى الإسلام ، ودراستهم لاحواله فى أصنى ساعات حياته ـ وكل حياته صفاء ـ وهى ساعة اتصاله بالوحى ، وتلقيه كلمات رب العالمين . . ا

<sup>(</sup>١) أي أنها لا تخل مكانها 6 بل تظل حيث هي في مكان الزوج للرسول .

<sup>(</sup>٢) زاد الماد جزء ١ - س ٥ ه .



# ثمار الصرع والجنون :

وإذا غفرنا لعلماء الفرون المساضية أخطاءهم التعمدة أو غير المتعمدة وفي خلطهم في تخرجهاتهم للعوارض الجسدية التي تعرض للمجانين والصرعي ، وفي خلطهم بين حالات الصرع والجنون ، والحالات التي تشرق فيها النفس حين تلسمها لمسة من لمسات العبقرية والذكاء \_ إذا غفرنا لأبناء القرون الوسطى هذا الخلط . فإنا لا نجد سبيلا يتجه به الغفران لا بناء هذا العصر ، حين يجرون على ما جرى عليه أسلافهم في هذا الثأن . . إذ قامت الدراسات النفسية في العصر الحديث بكشف أعماق النفس ، ورصد أحوالها حالا بعد حال ، وقد أعان التقدم العلمي الحديث \_ وخاصة علم التشريح ووظائف الاعضاء \_ أعان هذا إلقاء أضواء كثيرة على النفس الإنسانية ، والتعرف على كثير أسرارها .

على أن الأمر هنا لا يحتاج إلى تعمق فى الدراسات النفسية ، ولا إلى استدعاء لحكل القررات الحديثة فى علم النفس ، ليعرف الفرق بين عوارض الصرع والجنون وبين حالات الإشراق النفسى ، والصحو الوجدانى . .

وللسيح ــ عليه السلام ــ كلته المأثورة: . من ثمارهم تعرفونهم . . . ويكنى هنا أن يلتى الرء نظرة على الحصاد الذي تحصده الحياة من عالم الصرعى والمجانين ا إنه حساد نسكد ، ليس فيه شيء ينتفع به . . إنه أشبه بالنار ترعى في هشم كل ما يترلد منها دخان . لا حرارة غيه ، ولا نور معه . . !

ماذًا يجرى على أفواه المجاذين والصرعى ، وماذًا يخرج من بين أيديهم ؟ عبث وهراء . لا يقف عنده أحد ، ولا تلتقطه أذن !

وحسب من يطلب شاهدا حياً لهذا أن يغشى مصحاً الأمراض المصيبة ، ويعين مع أهله ساعة من نهار ! إنه سيعود موقراً بما ثقل حمله ، ورخص ثمنه، من ترهات قد لصقت به ، وارتسمت في رأسه ، من هذا الضجيج والصخب ، ومن هذا الهذيان والعبث ! هذا ، في حين أننا نجد أعمالا رائعة خالدة لأناس كانت تلبسهم حالات من العرارض الجسدية الني تخيل إلى من يراهم أنهم على حا، غير الحال المألو فة في حماة الناس!

(م ۱۰ – النبي محمد )

# THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT



- 1 & " ---

إن كثيرا من أصحاب العبقريات وأرباب الفنون تمرض لهم أحوال يضطرب لها كيانهم الجسدى ، ويعتربهم فيها نوبات أشبه بنوبات الصرع . ولكنهم مع هذا تجدهم في أصنى أحوالهم الذهنية ، وفي ألمع حالاتهم العقلية . انهم في تلك الحال يعانون حالا من أحوال والإنتاج الفكرى الرفيع ، الذي لا يلبث أن يتمخض عن مولد رائعة من روائع الفن ، أو عروساً مجاوة من عرائس الفكر !

وإن الفرق واضح أشد الوضوح بين تخبطات المجانين والصرعى ، وبين تمويم النافين والعبافرة وترنحاتهم ا

يذكر تاريخ الأدب العربى عن والبحترى، أنه كان إذا أنشد شعره في مجلس يستمع إليه الناس فيه ، استبد به الطرب ، وغلبته النشوة ، وجعل يفدو وبروح و ويتايل يمينا وشمالا ، ويهدركما يهدر البعير ، وهو يقول لسامعيه: مالمكم لا تعجبون ؟ مالمكم لا نظربون ؟

منظر عجیب .. لا یشك من لم یكی یعرف « البحتری » من قبل ، أنه فى حضرة رجل مجنون أو معتوه ا

ولكمها حال من الوجد أشبه بحال من لعبت برأسه الخر ، وأسلمد به السكر ا

إنها حال ــ كما قلنا ــ تتأ لن فيها ملكات الإنسان، فتصفو نفسه، ويسحو وعدانه ا ولاتقاس هذه الحال ــ مهما تبلغ من الكال والاعتدال ــ إلى ما يكون عليه الني في حال الانصال بالوحى والتلق عنه ..

إن النبي في حال الوحى في نشوة روحية غامرة . . إنه يعب عباً من أنوار الساء . . . إنه يشرب من خمر لا لغو فيها ولا تأثيم 1

إن التفرقة بين تخبطات المجانين والصرعى ، وبين هزات الانتشاء الروحى والإشراق النفسى ــ ليست بالأمر العسير الذي يحتاج إلى علم غزير ، وإلى دراسات عميقة . إذ أن شقة الحلاف بين الحالين بعيدة ، ومدى التفاوت بينهما طويل ممتد ، وبأدنى نظر يستطيع الرءأن يعرف الحق والباطل ، ويميز بين السليم والسقيم !

# أبن صياد واختبار النبي له :

وقد كانت للنبى الكريم تجربة كاشفة لحال من الهوس الذى يركب بعض النباس، ويلقى على ألسنتهم أخلاطاً من القول، يختلط فيها العقل بالجنون، والحكمة بالهوى، والحق بالضلال، فيحب بعض الناس أن ذلك عن تلقيات غيبته، ويلتمسون لذلك تفسيرات وتخريجات، يقيمون عليها ما اعوج من القول، وما اضطرب من الرأى!

و . ابن صياد، هذا يهودى، كان من أصحاب الشطحات والتخرصات فى زمن النبى، وقد لفتت حاله أنظار كثير من الناس، وأرتهم فيه رأيا .. وتحدث كثير من المسلمين أنه المسيخ الدجال، . وكثر القول فيه، والاختلاف عليه بين معتقد فيه، ومتهم له، أو مترقف فى أمره!

وقد رأى النبي صلى الله عليه وسلم أن يختبر حاله ، ويبلو ماعنده... ليكشف حقيقة أمره للسلمين ..

فنى صحيح مسلم: أن الذي صلى الله عليه وسلم مر بسبيان فيهم ابن صياد ، فغر الصبيان: وجلس ابن صياد! . فكأن رسول الله صلى الله عليه و لم كره ذلك . فقال له صلى الله عليه وسلم: تربت يداك ... أتشهد أنى رسول الله؟ فقال : لا ، بل تشهد أنى رسول الله! فقال عمر بن الخطاب: ذرنى يا رسول الله حتى أقتله ، فقال رسول الله عليه وسلم: إن يكن الذى ترى (١) ، فلمن تستطيع قتله ، .

وفى رواية أخرى: أن رسول الله صلى الله عليه و لم مر بابن صياد ، فقا له رسول الله صلى الله عليه وسلم: قد خبأت لك حبثاً فقال : ردخ ، فقال رول الله صلى الله عليه وسلم: اخسأ ، فلن تعدو قدرك ، فقال عمر يا رسول الله : دعنى فأضرب عنقه ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم . دعه

<sup>( )</sup> الذي ترى : أي الذي تظن ، وكان عمر يحسب أنه الدجال .

### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

- 181 -

فإن يكن الذى تخاف لن تستطيع قتله ، . . وعن عبد الله بن عمر أن عمر بن الخطاب انطلق مع رسول الله صلى الله عليه وسلم فى رهط قبل ابن صياد ، حتى وجده يلمب مع الصيبان عندأطم بنى مغالة (۱ وقد قارب ابن صياد يومئذ الحلم، فلم يشعر حتى ضرب رسول الله صلى الله عليه وسلم ظهره بيده ، ثم قال رسول الله صلى الله عليه وسلم الله عليه وسلم الله ، فقال : أشهد أنك رسول الله عليه وسلم الأميين ، ثم قال ابن صياد : أتشهد أنى رسول الله ؟ فرفضه رسول الله صلى الله عليه وسلم : الأميين ، ثم قال ابن صياد : أتشهد أنى رسول الله ؟ فرفضه رسول الله عليه وسلم : ماذا ترى ؟ قال ابن صياد : يأتيني صادق . وكاذب ، فقال له رسول الله عليه وسلم : الله عليه وسلم : إنى عليه وسلم : إنى عليه وسلم : إنى عليه وسلم : إنى الله عليه وسلم : إنى الله عليه وسلم : إنى الله عليه وسلم : اخسأ فلن تعدو قدرك ، فقال عمر بن الخطاب : يارسول الله ، أضرب عليه وسلم : اخسا فلن تعدو قدرك ، فقال عمر بن الخطاب : يارسول الله ، أضرب عليه وسلم : إن يكنه فلا خبر لك في قتله » .

« وعن سالم بن عبد الله ، قال سممت عبد الله بن عمر يقول : انطلق بعد ذلك ... أى بعد الحال التي رآها الرسول من ابن صياد ... رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وأن بن كامب الأنصارى إلى النخل التي فيها ابن صياد ، حتى إذا دخل رسول الله صلى الله عليه وسلم النخل ، طفق ... أى الرسول ... يتق بجذوع النخل ، وهو يختل (٢) أن يسمع من ابن صياد شيئاً قبل أن يراه ابن صياد ، فرآه رسور الله صلى الله عليه وسلم ، وهو مضطجع على فراش في قطيفة ، له فيها زمزمة (٤ ، فرأت أم ابن صياد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وهو يتق بجذوع النخل فقالت لابن صياد « يا صاف » وهو اسم ابن صياد : هذا محمد ،

<sup>(</sup>١) الأطم بناء مرتفع ، وبنى مغالة بطن من الأنصار .

<sup>(</sup>٢) أى إن يكن هو السجال .

<sup>(</sup>٣) أَى يَخْتِي أَمْرُهُ عَلَيْهُ ، ويجيئُهُ مَنْ حَيْثُ لَا يَشْعَرُ بِلَّهُ هُ

<sup>(</sup>٤) الزمزمة : الصوت الحنى ، لايكاد يسمع .



-- 159 -

فثار (١) ابن صياد ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : لو تركته بين ٠٠ ﻫ .

قال سالم، قال عبد الله بن عمر ، فقام رسول الله صلى الله عليه وسلم فى الناس ، فأثنى على الله بما هو أهله ، ثم ذكر الدجال فقال به إنى لا نذر كوه ، ما من نبى إلا وقد أنذره قومه ، لقد أنذره ، نوح قومه ، ولكن أقول لكم فيه قولا لم يقله نبى : تعلموا — أى اعلموا — أنه أعور ، وأن الله تبارك وتعالى لدى يأعور (٢) » .

وابن صياد هـذا دعى كاذب، قدر ركبته جنة ، فجعل يخبط، ويخرف، فتند منه بعض كلمات، تبرق فيها بوارق يحسبها كثير من الناس من متنزلات الغيب، وما هى فى حقيقتها إلا من لمعات الخبل والجنون ، وكم للخبل والجنون من لمعات ولكنها لمعات أشبه بلمعان السراب، يحسبه الظمآن ماء حتى إذا جاءه لم يجده شيئاً.

وقد فتن الناس على عهد الرسول بان صياد هذا ، لما كان يأتى من ضروب الحلط التي تبرق منها بروق كواذب ، وحسبوا أنه هو الدجال الذي أنذرهم الرسول به وحذرهم إياه .

وسرعان ما انكشف أمر هذا الدعى ، واعتزله الناس خوف الفتنة ، وانقاء الشر ، الذي قد يلقاهم منه .

وأحس ابن صياد مهذا ، وضاقت به السبل ، حتى لقدحدثته نفسه بأن يطلب الموت لها ، فيستريح وتستريح . وسعى إلى الناس ينفى أنه الدجال الذى كشف الرسول للسلين عن صفاته ا

عن أبى سعيد الحدري قال : صحبت ان صائد إلى مكة ، فقال لى : أما قد لقيت من الناس ؟ يزعمون أنى الدجال ! ؟ ألست سمعت رسول الله صلى الله عليه

<sup>(</sup>۱) أي هب مذعوراً •

 <sup>(</sup>٣) ذلك أن بما يدعيه الدجال أنه إله ، والعور نقص ، والله تعالى منزه عن النقس ،
 وله الكالكله .

# THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT



-- \ ¢ . --

وسلم يقول: إنه لا يولد له؟ قال: قلت: بل. قال: فقد ولد لى 1 أو ليس سمت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: لا يدخل الدينة ولا مكة ؟ قلت: بلى ا قال: فقد ولدت بالمدينة، وهذا أنا أريد مكة . 1.

« وعن أبى سعيد الحدرى أينماً قال : قال لى ابن صائد : مالى و لـ كم يا أصحاب محد ؟ ألم يقل نبى الله صلى الله عليه وسلم : إنه ـــ أى الدجال ــ يهودى ، وقد أسلمت ا وقال ــ أى النبى ــ ولا يولد له ، وقد ولد لى وقال : إن الله قد حرم عليه مكة وقد ح = = = 1 ؟ (١) ،

وهكذا مصير كل باطل، يبرق بارقة ثم يخبو ويصير رماداً. ,كذلك يضرب الله الحق والباطل، فأما الزبد فيذهب جنماء، وأما ما ينفع الناس، فيمكث في الارض , (٢)

# الغرانقة العل :

قدر الطاعنون في نبوة و شمد ، وفي اتصاله بالسماء ، وتلقيه القرآن عن طريق الوحي من رب العالمين ـ قدروا أن مفترياتهم التي حاولوا أن يطمسوا ما معالم هذه الحقيقة أن تلقي من العقلاء أذنا صاغية ، ولا تجد في مجال النظر المحيح ركنا تأوى إليه .. إذ أن هذه الحقيقة المنخمة الراسخة أشبه بحبل تحاول جماعة من النحل أن تخفي معالمه عن الأنظار .. قدر الطاعنون في نبوة و محمد ، هذا الوقف ، ودخل في حسامهم هذه النهاية المخزية التي ينتهي إليها تدبيرهم في هذا المجال .. ففتحوا جهة أخرى يحاربون فيها القرآن ، على فرض أنه وحي سماوى ، وأنه من عند الله ، وأن , محمداً ، نقل إرادة السماء ـ كا يقول ـ على لسانه ا

وسلاحهم في هذا الميدان الجديد يمتمد على إدخال اللبس والتشكلك في صحة القرآن، من حيث أن النبي ـ كا يقولون ـ كانت تعتريه أحوال نفسية وجدية في حال الوحى، فيختلط عليه الأمر، ويخلط بين ما يلقى إليه الملك، وبين ما يجرى في نفسه من خواطر وتصورات، ومهذا يكون القرآن الذي

<sup>(</sup>١) انظر صحيح مسلم / احزء النامن / ٩٨٩ وما يعدها ٠

<sup>(</sup>١) -ورة الرعد آية ١٧٠



- 101 -

يقال إنه كتاب سماوى \_\_ بكون فى تلك الحال كتاباً مختلطا ، جمع ما نزل من السماء ، وما فبع من خواطر النبي وتصوراته !!

ومن عادة الناقدين النربيين دائماً اعتبادهم على مصادر إسلامية ، يتخذون منها شواهد لمقولاتهم ، ومستندات لمدعياتهم ، حين يعمدون إلى الأخبار السقيمة ، والروايات الهزياة التي دخلت على المصادر الإسلامية في غفلة من جامعي الأخبار ، ونقلة الأحاديث ، الذين يأخذون من كل فم ، دون تمحيص، أو تحقيق، غير مقدرين أن هناك من يقف بالمرصاد لتلقف هذه الأخبار ، واعتبادها ، وجملها حجة على الإسلام، وأدلة قاطعة في مقام الاتهام .

والذى يرجع إلى كتب السنة \_ مثلا \_ بحد كثيراً من الاحاديث الروية عن رسول الله ، محملة بكثير من غبار المكذب والدس على رسول الله . فإن الذين نصبوا أنفسهم لهذه المهمة الجليلة لجمع أحاديث الرسول كانوا إزاء هذه الاحاديث التي تشم منها رائحة الدس والمكذب \_ كانوا بين أمرين : إما أن يحكموا عليها بما يمليه علمهم ، فيردوها على أصحابها ، ويدعوها هملا يضيع في متاهات الحياة ، ويطوى في أدراج الزمن ، وإما أن يسجلوها كما سمعوها ، ويدعو لمكل ذى نظر أن ينظر إليها ، ويقول رأيه فيها ا

وقد كان الرأى الأول هو الذى أخذ به بعض جامعى السنة ، فلم يتحرجوا هذا التحرج الذى كان من بعضهم \_ فى البحث والتنقيب ، ومقابلة الأخبار ، وغرباة الشكوك فيها ، وفى من تؤخذ عنهم . . وإنما كان يكفيهم فى هذا أن يسمعوا من رجل مسلم خبرا يقول إنه يروى عن رسول الله ، وأنه سمعه من فلان عن فلان ، إلى آخر السلساة من الرواة ، التي تنتهى إلى رسول الله \_ وكان عذرهم عند أفقسهم فى هذا ، أنهم لو تركوا مثل هذه الاحاديث المشكوك فيها كان ذلك حكم قاطعاً منهم بإعدامها ، وقد يكون فيها فظر لناظر ، وربما كان فيها تأويل لمنأول! ممن يأتى بعدهم من العلماء . .

وعن هذا الإحساس قبل كثير من رواة الاحاديث أحاديث ليست موثقة عندهم ، ولا في موضع الاطمئنان منهم ، وجملوا أمر الفصل فيها والحـكم عليها



#### - 104 -

لجماعة السلمين جميعاً . وليس لجامع الأحاديث وحده ، الذى \_ مهما يكن حظه من العلم والفقه \_ لن يحيط بكل شيء علما ا

0 0 0

ا تنخذ الغربيون من هذه الأخبار الصعيفة حجة يقيمونها على ادعاءاتهم الكاذبة على الإسلام، ينفثون منها سمومهم، ويكيدون بها كيدهم ا

فن ذلك ما روى من أن الني صلى الله عليه وسلم قرأ مرة سورة «النجم» وحين بلغ قوله تعالى: «أفرأ يتم اللات والعزى ومناة الثالثة الأخرى» أتبع ذلك بقوله: «تلك الفرانيق(١) العلا، وإن شفاعتها لترتجى»، وفي رواية: «إن شفاعتها لترتجى، وإنها لمع الفرانيق العلا» وفي رواية ثالثة أنه قال: «والفرانقة العلا، تلك الشفاعة ترتجى».

فهذه ثلاث روايات في هذه الواقعة :

الرواية الأولى هكذا: «أفرأيتم اللات والعزى، ومناة الثالثة الأخرى، تلك النرانيق العلى، وإن شفاعتها لترتجى.

والرواية الثانية تجيء هكذا: « أفرأيتم اللات والعزى ، ومناة الثالثة الأخرى ، إن شفاعتها لترتجى ، وإنها لمع النرانيق العلى »

والرواية الثالثة: «أفرأيتم اللات، والري، ومناة الثالثة الأخرى»، والغرانقة العلا، تلك الشفاعة ترتجى».

والقرآن الـكريم يقول: «أفرأيتم اللات والعزى، ومناة الثالثة الأخرى، ألكم الذكر، وله الأنثى، تلك إذن قسمة صيرى(٢). . إن هي إلا أسماء «سميتموها أنتم وآباؤكم ما أنزل الله مها من سلطان «٢).

<sup>(</sup>١) الغرانيق : جم غرنيق ، أوغرنوق ، أوغرانق وهو طائر مائى يشبه المكركي، ويطلق على الشاب الأبيض الجيل .

<sup>(</sup>٢) أى قسمة جاثرة اذا جعلوا لهم الذكور ، ولله الإناث ، والذكور في عرفهم غير الإثاث حتى أنهم لقد كانوا يتدون البنات .

- 104 -

ومدلول الروايتين الأولى والثانية ينبىء عن أن رسول الله قد ذكر فى تلاوته لسورة النجم آلهة قريش بخير ، وجمل لها عند الله مكاناً علياً ، حتى إنها لتشفع عنده ، لمن يلتمس الشفاعة ، ويستأهلها منها . .

و تقول الرواية . . إن النبي حين بلغ آخرالسورة سجد ، وسجد معه المسلمون والـكفار لما سمعوه أثنى على آلهتهم » 1 ا

وقد تداخلت مع هذه الروايات روايات أخرى ، وكأنها ثريد أن تفسر هذه الواقعة ، وتجد لها متجهاً تتجه إليه .

فتقول بعض الروايات : إن الشيطان ألقي على لسان النبي هذا القول الذي قاله فى حق تلك الآلهة \_ اللات ، والعزى ، ومناة \_ وأنه صلى الله عليه وسلم كان قد ألم به ضيق وحزن شديد لما بينه وبين قومه من هذا الخلاف المستحكم، وتلك العداوة الصارخة ، فتنمني في تلك الحال أن لو فزل علمه شيء يقارب بينه وبين قومه ، أو ألا ينزل علمه شيء ينفرهم عنه ، ويباعد شقة الخلاف بينه وبينهم .. 1 ولهذا فإن النبي حين تلا سورة النجم ، وبلغ فيها الموضع الذي تذكر فيه تلك الآلهة ألتي الشيطان إليه لهذه الـكلمات ، التي ترفع من شأنها ، وتجعل لها مكان الشفاعة عند الله . . ثم تستطرد الرواية فتقول : إن جبريل عليه السلام جاء النبي ، فعرض عليه السورة ، فلمـــا بلغ الـكلمةين اللتين أدخلهما الشبيطان عليه، قال له : ما جمَّتك مهما ! ا فحزن لذلك النبي صلى الله عليه وسلم ، فنزل قوله تعالى تسلية له: « وما أرسلنا من قبلك من رسول ولا ني ، إلا إذا تمنى ألق الشيطان في أمنيته ؛ فينسخ الله ما يلق الشيطان ، ثم يحكم الله آياته والله علم حكم(١) » ، وقوله : « وإن كادوا ليفتنو نك عن الذي أوحينا إليك لتفترى علينا غيره ، وإذن لاتخذوك خليلا ، ولولا أن ثبتناك لقد كدت تركن إليهم شيئاً قليلا ؛ إذن لأذقناك ضعف الحياة وضعف المات ثم لا تجد لك علينا نصيراً » (٢) إلى قوله : « إلا رحمة من ربك ، إن فضله

<sup>(</sup>١) سورة آية ٥٠٠

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء آية ٧٦ - ٨٨

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT



كان عليك كبيراً ، قل لئن اجتمعت الإنس والجن علىأن يأتوا بمثلهذا القرآن ، لايأنون بمثله ، ولوكان بعضهم لبعض ظهيراً ي(١) .

وقد كانت هذه الروايات مثار بحث وجدل ، بين علماء المسلمين أنفسهم ، ثم بينهم وبين غيرهم ، ممن يتربصون بالإسلام ، ويتمنون له العثرات ا

وقبل أن تقول رأينا فى هذه القصة ، وما تفرع لها من ذيول . . نعرض رأياً للقاضى « عياض » فى كتابه « الشفا » .

فقد كان للقاصى «عياض» نظر عميق دقيق فى هذه المسألة . فيه عقل ، وفيه فقه ، وفيه لون واضح مشرق ، من ألوان النقد ، والفحص .

يقول القاضي « عياض ۽ :

« إن لنا في الكلام على مشكل هذا الحديث مأخذن:

أحــدهما : توهين أصله ( في سنده ، وفي معناه ) .

والشانى : على تسليمه ـــ أن على فرض التسليم بصحته .

# المأخذ الآول

# (1) توهين اصل الحديث:

«أما المأخذ الأول ، وهو توهين أصل الحديث — فيكفيك أنه حديث لم يخرجه أحد من أهل الصحة ، ولا رواه ثقة بسند سليم متصل . وإنما أولع به ، و بمثله ، المفسرون والمؤرخون ، المولعون بكل غريب ، المتلقفون من الصحف كل صحيح وسقيم ، وصدق القاضى بكر بن العلاء المالكي حيث قال: لقد بلي الناس بعض أهل الأهواء ، والتفسير ، وتعلق بذلك الملحدون ، مع الصعف نقلته (٢) ، واضطراب رواياته وانقطاع إسناده ، واختلاف كلماته . .

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء آية ٨٨ .

<sup>(</sup>٢) أى نقلة حديث الغرانيق .



\_ 100 -

فقائل يقول إنه فى الصلاة '١١ ، وآخر يقول ، قالها فى فادى قومه ، حين أفر لت عليه السورة ، وآخر يقول . قالها ، وقد أصابته سنة ، وآخر يقول : بل حدث نفسه فسها ، وآخر يقول : إن الشيطان قالها على لسانه ، وأن النبي صلى الله عليه وسلم لما عرضها على جبريل قال : ما هكذا أقرأتك ، وآخر يقول : بل أعلمهم الشيطان أن النبي صلى الله عليه وسلم قرأها ، فلما بلغ النبي صلى الله عليه وسلم ذلك قال : والله ماهكذا نزلت . إلى غير ذلك من اختلاف الرواة ، ومنحكيت هذه الحكاية عنه من المفسرين ، والتابعين ، لم يسندها أحد منهم ، ولا رفعها إلى صاحب (٢) . وأكثر الطرق عنهم فيها ضعيفة واهية .

# (ب) توهين معتى الحديث:

ثم يقول القاضى عياض: «هذا توهينه \_ أى الحديث \_ من جهة النقل، فأما من جهة المدى فقد قامت الحجة وأجمعت الأمة على عصمته صلى الله عليه وسلم، ونزاهته عن فعل هذه الرذيلة ، إما من تمنيه أن ينزل عليه مثل هذا من مدح آلهة غير الله ، وهو كفر ، أو أن يتسور عليه الشيطان ويشبه عليه القرآن حتى يحمل فيه ما ليس منه ، ويعتقد النبي أن من القرآن ما ليس منه حتى ينبهه جبريل عليه السلام ، وذلك كله عتنع في حقه صلى الله عليه وسلم . أو أن يقول ذلك في فقسه من قبل نفسه عمداً ، وذلك كفر . أو سهواً ، وهو معصوم منهذا كله .. وقد قررنا بالبراهين والإجماع عصمته صلى الله عليه وسلم من جريان الكفر على قلبه أو لسانه ، لا عمداً ، ولا سهواً ، أو أن بشتبه عليه ما يلقيه الملك بما يلق قلبه أو لسانه ، لا عمداً ، وقد قال تمالى : ، ولو تقول على الله ، لا عمداً ولا سهواً ، أو أن يتقول على الله ، لا عمداً ولا سهواً ، ما لم ينزل عليه .. وقد قال تمالى : ، ولو تقول على الله ، لا عمداً لأضدنا منه باليمين ، ثم لقطعنا منه الوتين ه (٢) .

<sup>(</sup>١) يشير الى بعض الروايات التى تقول لمن النبي قرأ سورة النجم وذكر ما ذكر عن الغرانيق فى أثناء الصلاة .

<sup>(</sup>٢) أى صاحب لرسول الله « صعابي » .

<sup>(</sup>٣) سورة الحاقة آية ٥٤، ٢٤٠

# THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT



- 1c9 -

ووجه ثان .. وهو استحالة هذه القصة ، نظراً ، وعرفاً . وذلك أن هذا المكلام لوكان كا روى ، لكان بديد الالتئام ، متناقض الأقسام ، ممتزج المدح بالذم ، متخاذل التأليف والنظم ، ولما كان النبي صلى الله عليه وسلم ، ولا من محضرته من المسلمين ، وصناديد المشركين ممن يخفي عليه ذلك ، وهذا لا يخفي على أدنى متأمل ، فكيف بمن رجح حلمه ، واتسع فى باب البيان ومعرفة فصيح الكلام علمه ؟ ؟

ووجه ثالث: أنه قد علم من عادة المنافقين ، ومعاندى المشركين ، وضعفة القلوب والجهلة من المسلمين نفورهم لأول وهلة ، وتخليط العدو على النبي صلى الله عليه وسلم لاقل فتنة ، وتعييرهم المسلمين والشماتة بهم الفينة بعد الفينة ، وارتداد من في قلبه مرض بمن أظهر الإسلام \_ لادني شهة . .

ولم يحك أحد في هذه القصة شيئاً سوى هـذه الرواية الضعيفة الاصل، ولوكان ذلك لوجدت قريش مها على المسلين الصولة، ولاقامت مها اليهود عليهم الحجة، كما فعلوا — مكامرة — في قصة الإسراء، حتى كانت في ذلك لبعض الضعفاء ردة، وكذلك ماروى في هذه القصة، ولا فتنة أعظم من هذه البلية لو وجدت (1)، ولا تشغيب للمادى حينئذ أشد من هذه الحادثة لو أمكنت 1 ا فما روى عن معاند فيها كلمة، ولا عن مسلم بسببها بنت شفة، فدل \_ ذلك \_ على بطلها، واجتثاث أصلها، ولا شك في إدخال بعض شياطين الإنس والجن هذا الحديث على بعض مغفلي المحدثين، ليلبس به على ضعفاء المسلين.

ووجه رابع . . ذكر الرواة لهذه القضية أن فيها نزلت – الآية – « وإن كاحوا ليفتنونك عن الذي أوحينا إليك ، لتفتري علينا غيره ، وإذن لاتخذوك خليلا ، ولولا أن تبتناك يُلقد كدت تركن إليهم شيئاً قليلا ، (٢) . . وهاتان

<sup>(</sup>۱) أىأنه لو وقعت حادثة « الغرانيق » على الوجه الذى رويتبه لسكانت أعظم فتنة تخب فيها قريش وتضع و ويقول فيها اليهود ويتقولون .

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء آية ٧٣ ، ٧٤٠

الآیتان تردان الحبر الذی رووه ، لان الله تعالی ذکر أنهم کادوا یفتنونه حتی یفتری ، وأنه لولا أن ثبته ــ الله ــ لـکاد یرکن إلیهم .

« فمنمون هذا ومفهومه أن الله تعالى عصمه مَن أن يفترى ، وثبته ، حتى لم يركن إليهم قليلا ، فكيف كثيراً ؟

وهم — أى الرواة — يروون فى أخبارهم الواهية أبه زاد على الركون والافترا. بمدح آلهتهم، وأنه قال صلى الله عليه وسلم: افتريت على الله وقلت ما لم يقل . . وهذا ضد مفهوم الآية ، وهى تندف الحديث لو صح . فكيف ولا صحة له؟ وهذا مثل قوله تنالى فى الآية الأخرى : «ولولا فنسل الله عليك ورحمته لهمت طائفة منهم أن يضاوك وما يضاون إلا أنفسهم ، وما يضرونك من شىء »(١) ، وقد روى عن ابن عباس \_ أنه قال \_ « كل مافى القرآن «كاد» فهو لا يكون »(١) قال الله تعالى :« يكاد سنا برقه يذهب بالأبصار » ولم يذهب. و « أكاد أخفيها» (١) ولم يفهل!

قال القشيرى القاضى: « ولقد طالبته \_ أى النبي \_ قريش وتقيف إذ مر بآلهتهم أن يقبل بوجهه إليها ، ووعدوه الإيمان به إن فعل ، فما فعل ، وماكان ليفعل » .

# المآخذ الثاني

# التسليم بصحة الحديث:

يقول القاضى عياض : « وأما المأخذ الثانى فهو مبنى على تسليم الحديث لو صح ، وقد أعاذنا الله من صحته . . ولسكن على كل حال ، فقد أجاب عن ذلك أثمة المسلمين بأجوبة ، منها الغث والسمين . . فنها :

<sup>(</sup>٩) سورة النساء آية ١١٣ ه كاد » ٠

 <sup>(</sup>٣) أى ماجاء من الفرآن بلفظ « كاد » أمناه أنه لا يقم . ولا يكون ٠

<sup>(</sup>٣) أي « الساعة » في قواله تعالى: « إن الساعة آتية أكاد أخفيها » •

الله عليه وسلم أصابته من ما روى عن قتادة ومتماتل .. «أن النبي صلى الله عليه وسلم أصابته سنة عند قراءته هذه الدورة ، فجرى هذا الكلام على لسانه بحكم النوم » !

وهذا لايصح ، إذ لايجوز على النبي مثله ، في حالة من أحواله ، ولا يخلقه الله على السانه ، ولا يستولى الشيطان عليه في نوم ، ولا يقظة ، لعصمته في هذا الباب من حميع العمد والسهو .

ح و في قول « الحكلي » إن النبي صلى الله عليه وسلم حدث نفسه ، فقال ذلك النبيطان على لسانه . و في رواية «ان شهاب» عن أبي بكر بن عبد الرحمن ، قال : وسها \_ أى النبي \_ فلما أحبر بذلك قال : إنما ذلك من الشبيطان » .

ويرد القاضي عياض هذه الروايات بقوله :

وكل هذا لا يُسح أن يقوله النبي صلى الله عليه وسلم ، لا سهواً ولا قصداً ، ولا يتقوله الشيطان على لسانه .

٣ ـ وقيل: لعل النبي صلى الله عليه وسلم قاله ـ أى هذا القول ـ أثناء تلاوته، على تقدير التقرير والتربيخ للكفار، كقول، إبراهيم عليه السلام: «هذا ربي» (١) على أحد التأويلات (١) . (وأن النبي حين قال ذلك قاله) يعد السكت، وبيان العصل بين الكلامين، ثم رجع إلى ثلاوته».

يقول القاضى عياص: وهكذا ممكن مع بيان المصلوقرينة تدل على المراد، وأنه ليس من المتلو \_ أى ليس من القرآن \_ ..

ولا يعترض على هذا بما روى أنه كان \_ أى هذا القول \_ فى الصلاة، فقد كان الكلام قبل فيه\_\_ا غير مماوع (٢) . . . والذى يظهر ويترجح فى

<sup>(</sup>١) يشير إلى ما حكاء القرآن عن إبراهيم في قوله تمالى : « فلما رأى القمر بازغاقال هذا ربي ، ه فلما أفر قال : لاأحب الآفلين » .

<sup>(</sup>۲) من التأويلات التي يذهب إليها المفسرون في قول ابراهيم عن القمر « هذا ربي » ، وعن الشمس : « أهذاربي» أنه قال ذلك على طريق الاستفهام المراد به السخرية والاستهزاء أي « أهذا ربي » ؟ استصغاراً المأنه !

<sup>(</sup>٦) أى كان السكلام أول ما فرضت العملاة مباحا فيها ، ثم حرم بعد لذلك ،

# THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

هذا التأويل عند المحققين على تسليمه \_ أى التسليم بصحة الحديث \_ أن النبي سلى الله عليه وسلم كان كما أمره ربه يرتل الفرآن ترتيلا ، ويفصل الآى تفصيلا في قراءته ، كما رواه الثقات عمه ، فيمكن ترصد الشيطان لتلك السكتات ودسه فيها ما اختلقه من تلك الكلمات ، محاكيا نفمة النبي صلى الله عليه وسلم بحيث يسمعه من دنا إليه \_ إلى النبي \_ من السكفار ، فظنوها من قول النبي صلى الله عليه وسلم . وأشاعوها ، ولم يقدح ذلك عند المسلمين لحفظ السورة قبل ذلك على ما أنزلها الله ، وتحققهم من حال النبي صلى الله عليه وسلم في ذم الأوثان وعيها كما عرف منه .

وقد حسكى موسى بن عقبة فى « منازيه » نحو هذا ، وقال : إن المسلمين لم يسمعوها ، وإنما ألق الشيطان ذلك فى أسماع المشركين ، وقلو بهم . . ويدكون ما روى من حزن النبي صلى الله عليه وسلم إنما لهذه الإشاعة والشبهة وسبب هذه الفتنة . . وقد قال الله تعالى : « وما أرسلنا من قبلك من رسول ولا نبي إلا إذا تمنى ألقى الشيطان فى أمنيته ، فينسخ الله ما يلقى الشيطان ، ثم يحكم الله آياته والله علي حكيم » (١) فعنى « تمنى » تلا ، قال الله تمالى : « لا يعلمون الكتاب إلا أمانى » أى تلاوة . وقو له سبحانه : « فينسخ الله ما يلني الشيطان ، أى يذهبه ، ويحكم آياته .

عا يظهر فى تأويله \_ أى هذا الحديث \_ أن مجاهداً روى هذه القصة . , والنرانقة العلا ، . .

يقول القاضى عياض: فإن سلمنا القصة ، قلنا لا يبعد أن هذا كان قرآناً (٢) والمرادد بالنرانقة العلا ، وأن شفاعتهن لترتجى ، الملائكة (٢) على هذه الرواية، وبهذا فسر رالكلبي، الفرانقة أنها الملائكة ، وذلك أن الكفاركانوا يعتقدون

<sup>(</sup>١) سورة الحج آية ٥٠٠

 <sup>(</sup>۲) أى يقرأ على هذا الوجه: « أفرأيتم اللاب والعزى ، ومناة النالئة الأخرى » ٤
 والغرافة العلا ، تلك الشفاعة ترتجي » •

<sup>(</sup>٣) يقول الله سبحانة وتعالى : « وكم من ملك في اسموات ، لاتغني شفاعتهم شيئاً ، الا من بعد إن يأذن الله لمن يشاء ويرضي » ٠

الأوثان ، والملائكة بنات الله ، كا حكى الله عنهم (١)، ورد عليهم فى هذه السورة بقوله « ألكم الذكر وله الأنثى » ، فأنكر الله كل هذا من قولهم . . . ورجاء الشفاعة من الملائكة صحيح . . فلما تأوله المشركون على أن المراد مهذا الذكر آلهتما ، ولبس عليهم الشيطان ذلك ، وزينه فى قاوبهم ، وألقاه إليهم نسخ الله ما ألقى الشيطان ، وأحكم آياته ورفع تلاوة تلك اللفظتين اللتين وجد الشيطان بهما سبيلا للإلباس ، كانسخ كثير من القرآن ، ورفعت تلاوته ، وكان فى إنزال الله تعالى لذلك حكمة . وفى نسخه حكمة ، ليضل به من يشاء ، وبهدى من يشاء ، وما يضل به إلا الفاسقين ، و « ليجعل ما يلقى الشيطان فتنة للذين فى قلوبهم مرض ، والقاسية قلوبهم ، وإن الظالمين لنى شقاق بهيد ، وليعلم الذين أوتوا العلم أنه الحق من ربهم فيؤمنوا به فتخبت له قلوبهم ، وإن الله لهادى الذين أمنوا إلى صراط مستقم » ٢٠) .

و حقيل: إن النبى صلى الله عليه وسلم لما قرأ هذه السورة ، وبلغ ذكر واللات والعزى ومناة الثالثة الأخرى » خاف السكفار أن يأتى بشىء من ذمها ، فسيقوا إلى مدحها بتينك الكلمةين . ليخلطوا فى تلاوة النبى صلى الله عليه وسلم ويشنعوا عليه ،على عادتهم ، وقولهم : « لاتسمعوا لهذا القرآن ، والنوا فيه لعلكم تغلبون ، والسب هذا العمل إلى الشيالمان ، لحمله لهم عليه .. وأشاعوا ذلك ، وأذاعوه ، وأنالنبى صلى الله عليه وسلم قاله ، فحزن لذلك من كذبهم ، وافترائهم عليه به فسلاه الله تعالى بقوله : «وما أوسلنا من قبلك من رسول ولا نبى إلا إذا عليه به فسلاه الله تعالى بقوله : «وما أوسلنا من قبلك من رسول ولا نبى إلا إذا عليم حكيم » (٢) .. ودين للنا ل الحن من الباطل ، وحفظ القرآن ، وأحكم أياته ، والله ودفع ما لبن به العدو ، كا ضمنه تعالى فى قوله : «إما نحن نزلنا الذكر ، وإنا له لحافظون ، (١).

<sup>(</sup>١) ف قوله تعالى: « وانهم ليسمون الملائكة تسمية الأثنى » •

<sup>(</sup>٢) سورة الحج آية ٥٤،٥٠٠

<sup>(</sup>٣) سورة الحج آية ٥٠ .

<sup>(</sup>٤) من كتاب الشفا بتعريف حقوق المصطفى 6 للقاضي عياض ص ١١٩٠.

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT



تلك هي القصة التي جاءت في بعض كتب السيرة ، ونقلها بعض المفسرين ، وهي كا برى أشبه برواية مهلمة النسج ، متهدمة البناء ، أراد مخرجوها أن يخفوا عوارها ، وبستروا هزالها فألقوا إليها كثيراً من الرقع ، حتى لمكاد يختفي الأصل، ولا يرى إلا تلك المرقمات التي أضيفت إليها ١ .

فالمادة التي قامت عليها القصة مادة فاسدة ، لا يتخلق منها شيء يصلحأن يعيش في الحياة ، وأن يكتب له بقاء مع الاحياء .

إن فيصل الرأى في هذه المسألة هو في كلمة واحدة : نبي ، أو غير نبي .

فإن كان « محمد ، غير نبى .. فهذا موقف له حسابه وتقديره ، وللكلام الذي يقال هنا حساب وتقدير .. فإذا كان « محمد ، عند بعض الناس ليس نبياً ، فليس لنا مع من يرى هذا كلام .. فيما ينسب إلى « محمد ، من أخطاء ، ومايلق إليه من تهم .. إنه والحال كذلك يتحدث عن إنسان ، مجرد إنسان يجوز عليه ما يجوز على الناس من أخطاء ! .

أما إن كان و محمد ، نبياً ، فإن الذي و تقد هذا ، ثم يلحق به ما يحرى في حياة الناس من أحطاء وعثرات ، وتخبطات ، فهذا بما لايستقيم بحال أبداً مع صفة النبوة فإن النبي مبلغ عن الله ، وهو مهذه الصفة معصوم من الحظأ والنسيان فيما يتصل برسالته ، وماهو من أصول شريعته أو فروعها ، إذ أن أى انحراف في هذا معناه سوق الناس إلى سبل معوجة مليئة بالعثرات والحفر ، على حين أن دعوة السماء إنما تدعوهم إلى صراط مستقيم ، صراط الله الذي له ما في السموات ومافي الأرض ا

ذلك هو ما يجب أن يتأكد، ويتقرر أولا عند من يؤمن بالأنبياء.. إنهم لن يكونوا على غير تلك الحال التي توجب لهم العصـــمة، وتحمّى الرسالة التي يحملونها من أية شائبة تعلق بها !

وإن فن المنكلة ، والجهل، وسوء الفهم للنبوة ــأن يقول قائل إن ، النبي ، ويقولها هكذا ، النبي ، حين قرأ سورة النجم ، نسى ، أو أحذته سنة أو غلبه خاطر قوى فى نفسه ، أو ألقى إليه النبيطان ، فلمكر الاصنام التي كانت تعبدها (م ١١ - النبي محمد النبي محمد )

- 444 -

قريش ، وأثنى عليها ، ورفع منزلتها ، وجمل لهــا شفاعة عند الله ١١ أهذا كلام يلتني أوله مع آخره ؟

نبي يقرأ قرآناً منزلا من السماء . . ثم تعدو عليه عوادى الشر فتفير من آبات الله ، وتبدل من شريبته ١؟

أهذا قول يقول به عاقل ؟ وماذا يترك للمجانين بعد هذا ؟

قد يكون سائغاً أن تنفى عن محمد صفة النبوة ، على سبيل المكابرة ، أو من باب الكفر والإلحاد ، ثم يقال إنه قال في معبودات قريش ما قال !! إن ذلك يكون من شأنه هو ، ولحسابه هو ، وليس للساء فيه شأن أو حساب !

أما وأن محمداً في فإنه في عصمة .. فوق الخطأ ، وفوق النسيان!

عن عبد الله بن عمر \_ رضى الله عنهما \_ قال : قلت يارسول الله . . أأكتب عنك كل ما أسمع منك ؟ قال : رفعم » . . قلت : في الرضا والعضب : قال : نعم، فإنى لاأقول في ذلك كله إلا حقاً » (١) .

ولاتسأل بعد هذا عما فتح ذلك الباطل من حديث والفرانين ، وأمثاله على المستثرقين ومن إليهم ؛ من مجالات فسيحة يصولون فيها ويجولون ويغمزون ويلمزون .. إذ اتخذوا من هذا الحديث المختلق الملفق حجة لإدانة الإسلام ، وسلاحاً لتجريح القرآن ، ووصفه بالصفة التي تجعله أحاديث متصيدة من هنا وهناك . بعضها من السياد ، وبعضها من الشيطان 1

فأى كتاب هذا الذى تدازعه تلك القوى، وتتوزعه تلك الجهات ؟ وأى شريعة تقوم على هذا البناء الذى تدمل فيه يدان متغايرتان . يد تبنى والأخرى تهدم؟ وأى نبى هذا الذى يدعـــو إلى عبادة الله ، وإلى عبادة معبودات من دون الله ؟

هكذا يريد المستشرقون أن تكون شريعة الإسلام، وعلى تلك الصورة يودون أن يكون مفهوم القرآن . . دستور الشريعة . وترجمان أحكامها . . ا

، يريدون ليطفئوا نور الله بأفواهم والله متم نوره ولو كره الكافرون<sup>(٢)</sup> ، ،

(٧) - ورة العمف آية ٨

(٩) الشفاص ٥٠١٠

# البالسادس الباعوة

# مفارقات ، ومقابلات :

داعية أى . . ماقرأ كتاباً ، ولا خط بيمينه سطرا . .

وقوم أميون .. أغراب بادية ، ورعاة إبل وشاه . .

وموطن مقفر جدب . . لايمسك ماء ، ولايخرج حباً . .

ماذا يقع في حسبانك من دعوة الداعي في هذا الموطن القفر ، ومع هؤلاء الرعاة الاجلاف ؟

ولاننظر فى حسابك هذا إلى أن الداع، هو , محمد ، ، ولا أن الموطن هو الجزيرة العربية ، ولا أن القوم هم أمة العرب!

وا على نظرتك هذه لأية داعية أمى ، في أيّ بلد قفر ، وفي أي مجتمع يعيش عيش البادية ، ويحيا حياة الصحراء ١١

وانظر حينئذ ماذا يقع في تقديرك لدعوة هذا الداعي . . في بيئته تلك ، وفي أقوامه هؤلاء ؟

أيخرج بك التقدير لهذه الدعوة \_ فى أحسن أحوالها \_ عن أن تكون نسمة عليلة بليلة هبت فى أعقاب يوم طويل من أيام السموم، فاستروحت بها النفوس ساعة ، ثم ذهبت وذهب ريحها 1 ؟

أو أن تكون نغما شجياً مؤنساً فى وحشة الليــل ، وفى هجمة سواده الحالك . . ثم لايلبث هــــذا النغم أن يذوب ، ويفرق فى هذا السكون المطبق العميق ١؟

أو أن يكون دوحة ظليلة ينزل بها السفر المتعبون ساعة من نهار ، يتقون لفح الها عرة ووهج الهجير ثم يتركونها ليستقبلوا هواجر الشمس المحرقة ، ولفح السموم المستعر !

إنه لن يكون لهذا الداعى في هذه الأحوال وفي تلك المواطن إلا هذا الأثر المحدود الموقوت، الذي يلمع البرق في سواد ليل حالك، ثم بنطني، في فمة هذا الليل، وينوص في ظلامه الدامس!

أرأيت الشعراء ، والمفنين والحداة ، وأرباب الآداب والفنون . . ماذا بقى في هذه المواطن من آثارهم ؟ وماذا خلد في الحياة من أعمالهم ؟ ذكريات عابرة ، ووقفات قصيرة يقفها المعجبون بتلك الآثار كما يقفون على الدمن والأطلال !

# حساب غير هذا الحساب :

راكن الأمر يختلف أشد الاختلاف ، ومحصل النظر يجيء بما لم يقع في التقدير والحسبان حين يستقبل الإنسان بنظره مطلع ، النبوة ، في الأمة الحربية . في الصحراء الدربية !

هنالك نجد الداعى على غير ماعرف الناس من الدعاة .

وهنالك بجدالسحراء، وساكني الصحراء على غير ماعرفت الحياة من السحارى وساكني الصحارى 1

ومن ثم كان هذا . الحصول ، الموفور من معطيات الخير ، وثمراته ، فيا غرس الداعى من غراس وفيا أخرجت الأرض من طيبات ، وفيا حسل الناس من خير ، وفيا بلغوا من كال . . كل ذلك قد جاء على أتم وأكمل ما قدر للبشرية في هذه الحياة من تمام وكال .

وندع كل أمى غير محمر .

وتدع كل صحـــرا. ، وكل من يسكن الصحرا. . غير صحراء العرب ، وسكان صحراء العرب ، ولا ترده وسكان صحراء العرب . ولا ترده النظر إليه .. فإذا لن نحصل هناك على شيء ذي بل سهما طال وقوفنا ويرداد

نظرنا . إذ لاجديد بعدالنظرة الأولى فى هذا القفر ١٠ الذى يضم كيانه كل شىء، ويحوى الداعى ومن دعا . . !

وليكن وقوفنا كله عند هذا الناعية العربي الأمي، وعند هؤلاء العرب الأمين . . في هذا الموطن القفر الذي استوطنوه .

#### ماذا هناك ؟

هناكآيات بينات ، و معجزات قاهرات ، وأحداث خطيرة مثيرة ، و القلاب شامل . في ماديات الحياة ومعنوياتها جميعا .

نبي أمى ٠٠ وقوم أميون ٠٠ وأرض مجدبة . . وحياة غليظة جافية .

ومع هذا فإنه من كل هذه «الأميات» مجتمعات، تلد الحياة أكرم مواليدها، وتخرج في الناس أطيب عمراتها. فتتفجر ينابيع الحكمة من فم هذا النبي الأمى، وتقع في عقول الناس وفي قلومهم موقع الماء الغدق في الآرض القفر، فإذا الناس غير الناس، وإذا الحياة غير الحياة . . وإذ أعراب البادية، ورعاة الإبل شامة في الناس، وأساتذة في العلم، وساسة للأمم، وإذ هذا البلد القفر مطلع النور، ومشرق الهدى، ومهوى الأفترة، وقبلة أيظار العالم، وموضع اهتمامه . . . من عدو وصديق .

# ما معنى هذا التوافق ؟

و إنه لمن غير الطبيعي أن تجتمع هذه « الأميات » كلما في موطن واحد ، وتلتق كلما على غاية واحدة ، ثم يكون منها هذا الفتح المبين ، في ميادين الخير والفلاح كلما . . . في العلم ، وفي الخلق ، وفي السياسة ، وفي الاجتماع ، وفي كل ما يسمو بالإنسان ويرفع قدره ، ويحفظ عليه وجوده الكريم في الدنيا ، ويفتح له الطريق إلى رضوان الله في الآخرة .

من غير الطبيعي أن يكون لهذه والأميات » من الخير ، والكال والسمو في اجتماعها ما لم يكن لأضدادها مجتمعة أو متفرقة . .

فما كان لداعية غير أى ، بلغ ما بلغ فى العلم والحدكمة . . فى أمة متحضرة تزخر بالمدارس والجامعات ، وتفيض بالحيرات والثمرات ـ أن يجىء بمثل ماجاء به النبى الآمى من علم وحكمة ، ولا أن تشمر دعوته هذا الثمر الطيب المبارك ، الذى أخرجته الجزيرة العربية من بين صخورها ورمالها ، وأنضجته على سمومها وزمهريرها !

هذا هو و اقع الحياة التي يحياهاالناس : فلايستوى الحضب والجدب، ولا يتعادل الحضر والبدو، ولا يتو ازن القارىء والكاتب والامى الذى لا يقرأ ولا يكتب ا

ذلك إذا جرت الحياة في طريقها المرسوم.. ولكن حين يصطفى الله من يصطفى من خلقه ، تنتصب لذلك أسباب خفية لانعلمها ، فنهيء لهذا المصطفى سبيل الخير ، و تمهد له طريق الفلاح ، من حيث لا يتوقع الناس ، ولا ينتظرون ا

ولقد اصطفى الله «محمداً» لأعظم رسالة، واختصه بأفضل دعوة ، فجمله مبعوئه إلى الناس كافة، بل إلى الثقلين من الإنس والجن؛ وجعل رسالته خاتمة الرسالات، والكلمة الأخيرة بين السماء والأرض!

ولم تكن تلك النفحة السماوية التى اختص الله مها نبيه الـكريم محجوبة عن موطن هذا النبى وقومه، فكان لهم من هذه النفحة ميراث القريب من قريبه، وحق الجار على جاره ا

وعلى هذا ، فاننا إذ نجد فى «النبى» الأمى ما نجد من جلال النبوة وعظمة النبى . . نجد كذلك عروقاً طيبة كريمة ممتدة من هذا الجلال وتلك العظمة إلى هذه المواطن وأهلها ، فان رحمة الله واسعة ، وفضله عظيم (والله يختص برحمته من يشاء ، والله ذو الفضل العظيم) .

وسنرى كيف التتى النبى الأمى بقومه الأميين، فى تلك الصحراء القاحلة، فكان هذا اللقاء مقدوراً بقدر، موقوتا بميقات، ليجمع بين أمية الرسول، وأمية المرسل إليهم، وجدب الموطن وفقره، وكان من هذا اللقاء الحير كله، والنور كله، والهدى كله.. وذلك لا شك شاهد عدل من شواهد صدق الرسالة، وآية ناطقة من بينات آياتها..!

# THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT



- VP/ -

# هذا النبي الأمي:

إنسان موطنه الصحراء ، ومرباه فى اليتم والفقر ، ونشأته على الامية والبداوة ، ومسرحه ومراحه بين الجبال وعلى الرمال !

هذا هو « محمد » بن عبد الله فيما كان يراه الناس ، وفيماكان يرى هو من نفسه قبل أن يختاره الله لدينه ، ويصطفيه لرسالته 1

فما كان « محمد » فى مولده ، وفى نشأته ، وفى صباه ، وفى شبابه واكتهاله إلا واحداً من آخاد قومه ، وإلا نبتة من نبت الصحراء فى هذا البلدالقفر ، وفى هذا الموطن الصحراوى الجديب .

ولكن ما يكاد هذا الإنسان يبلغ الأربعين من عمره حتى يصبح حديثاً عالياً في فم الوجود كله، ثم لا ينقطع هذا لحديث أبداً.. إلى اليوم وإلى ما بعد اليوم.. فسيظل « محمد » حديثاً متصلا في أوليائه وأعدائه جميعاً ، ما دامت الحياة ، وما عاش الناس في الحياة ،

نعم .. قدكانت فى حياة «محمد» قبل الأربعين شواهد و خايل ترفع مقامه فى قومه ، و تعلى منزلته فيهم ، و تفرض احترامه عليهم . . ولكن لم بكن ذلك بالقدر الذى يعزله عنهم ، و يقطع الصلة بينه و بينهم . .

فان « محمدا » \_ على ماكان فيه من صفات كريمة بارزة ، وأخلاق رضية عالية قبل بعثته \_ لم تأخذ هذه الاخلاق وتلك الصفات لونا صارخاً في حياته ، ولم يتخذ هو منها موقفاً حادا في قومه . . فعاشت فيه هذه الصفات وتلك الأخلاق كا يعيش اللؤلؤ الكريم في أعماق البحر ، إلى أن يلقاه القدر بمن يكشف عنه ، ويجليه . . ججة للناظرين ، وعجباً معجباً للمتوسمين !

ونعم .. كان « محمد » \_ قبل البعثة \_ حديثاً طيباً فواحاً بالحمد ، نفاحاً بالثناء ، من كل من خالطه ، وانصل به من قرب أو بعد . . فلقد كان فى خلقه السمح الرضى ، وفى لسانه العف الطهور ، وفى سيرتة المحمودة المستقيمة . . كان فى كل هذا المثل الذى يتمثله أصحاب المثل الفاضلة ولايحة قونه ، وكان القدوة التى ينزع إليها أصحاب الهمم العالية ولا يستطيعونها . . . ومع ذلك فقد كان هذا

#### - 17/ -

الحديث الطيب عن , محمد , يجرى على ألسنة الناس ، في هيئة ورفق ، ويدور في خواطرهم على ترفق ومهل ، فلم يجتمع له الناس يوماً اجتماع المتفرجين على أمر عجب ، أو - دث غريب . . و إنما ظل , محمد ، ياقي الناس ويلقونه ، دون أن يروا فيه إلا مارون من نسمة عطرة ، تشرح الصدور وتنعش النفوس ا و إلا ما يتوسم المتوسم من روض أنيق معجب ، في صحراء قاحلة ا

# النبأ العظيم:

ولكن ما إن تلق و محمد ، رسالة السهاء وأذن فى الناس أنه رسول رب العالمين حتى وقع هذا الانقلاب الشامل ، الذى لم تشهد الحياة له مثيلا، ولم يعرف له الناس شبها ، فما حدث من أحداث!

وحين تلقى أهل مكة هذا النبأ أول ما تلقوه وجموا له ، وجمدوا . . شأنهم في هذا شأن من يظلع عليه أمر مذهل لم يكن في حسبانه ، فتتبلد معه مشاعره ، وتخمد له أنفاسه ، ثم لا يلبث أن يضطرب كيانه ، وتعلوه رعدات ورعشات ، وكذلك كان أهل مكة . . فما أن زايلنهم صدمة الفاجأة حتى اضطربوا وماجوا ، وركبتهم رعدة حمى خبيثة راعشة ، كان منها تلك الأصوات المجلجلة لتكسر العظام ، وتصادم الاسنان ا حتى لقد تجاوز صداها حدود ممكة إلى من حولها من العشائر والقبائل!

وشيئًا شيئًا تجمع من أبخرة هذه الحي ما جعل مراجل الحقد والحسد تغلى فى الصدور ، وتَدَّ بين الأضلاع ، ثم لم تلبث أن تصدعت تلك الصدور ، وأخذت نتفجر ا

وبدأت أصوات الانفجار تسمع متقطعة . . هنا وهناك . . من السباقين إلى الشر ، والمسارعين إلى داعى السفاهة والغنى. . ثم تتابعت تلك الاففجارات وتمازجت ، حتى لـكأنها بركان عظيم فتح فوهته ، وجعل يرمى باللهب والحم !

# هدوء العاصفة:

وككل شيء . له غاية ونهاية . فقد انتهـى هذا الفليان إلى غايته ، وبلغ مداه ، فهدأت العاصفة ، وسكن السكان !

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT



- 199 -

فلقد حرس الله الدعوة الساوية أن تحترق بلهب هذا البركان وتتحول إلى رماد، كما عصم نبيه أن ينتقم لنفسه من قومه، فيدفع هذه النار الممتدة إليه من السنتهم وأيديهم، فتأخذهم، وتدمدم عليهم . • بل صبر وصابر ، واحتمل من الشدائد ما احتمل، حتى سكنت ثورة البركان وبرد حمه ا

وقد صنع الله للدعوة الإسلامية من هذه المحنة ما صنع من خير ٠٠ فاو أن هذه الشرور البادية الصارخة التي ألقت بها قربش في وجه هذا النبي الكريم جرت على طبيعتها وامتدت إلى غايتها لمكان حريا بها أن تفسد ما بين النبي وقومه، كا أفسدت مثل هذه الشرور بين كثير من الأنبياء وأقوامهم ، ولمكان نصيب هذه الرسالة المكريمة النبياء وكانت خاتمة هؤلاء القوم الهلاك ، كا ضاعت كثير من رسالات الانبياء ، وكا هلك كثير من أقوامهم؛ لما كان منهم عن عناد وإعنات وإنه لمعجزة أخرى من معجزات الدعوة الإسلامية ، وآية من آياتها أن تثمر هذا الثمر الطبب المكريم على فوهة هذا البركان ، وأن تمتد جذورها ، وتسمق فروعها في هذه الأرض المتحجرة الصلدة ، التي كان من شأنها ألا تمسك ماء ، ولا تخرج نباتاً . والله سبحانه وتعالى يقول وهو أصدق القائلين ، ألم تر أنا فسوق الماء إلى الأرض الجرز ، فنخرج به زرعا تأكل منه أنعامهم ، وأنفسهم في وأفلا يبصرون ، ا ؟ (١) .

# مولد النبي:

تهددت كثير من كتاب السيرة النبوية ورواتها عن عجائب كثيرة ، ومشاهد مثيرة ، صحبت مولد النبى ، ليجعل منها هؤلاء الكتاب وأولئك الرواة شواهد على تأكيد نبوة النبى ، وليقيموا منها دلائل على أنه مؤيد بالمهجزات من قبل أن يأتيه الوحى !

ولقدوقع فى تفكير هؤلاء الذين تصدوا لكتابة سيرة الرسول، أو تحملوا رَوايتها ـــ وقع فى تفكيرهم أن من كمال النبوة وشرفها ألا يكون النبى محكوماً بصرورات الحياة الإنسانية، وألا يجرى عليه ما يجرى على الناس فى شأن هذه

<sup>(</sup>١) سورة السجدة آية ٧٧ .





..... · · · . ....

الضرورات، ومخالطته لها . . وإلا فما الفرق \_ حسب تقديرهم \_ بين النبى وغير النبى ؟

ولو استطاع تفكير هؤلاء أن يجد مخرجا يخرج به النبى عن أن يولد لأبوين كما يولد الناس ، وأن يجوع كما يجوع الناس ، ويظمأ كما يظمأ الناس ، ويألم كما يألمون ، ويفرح ويحزن كما يفرحون ويحزنون ـ لو استطاع تفكيرهم أن يجد مخرجا يخرج به النبى من هذه الضرورات وما إليها ، لما وقف عند شيء منها ، ولما جعل للنبى حالا من أحوالها .

وإذ لم يكن من المستطاع إنكار هذا الواقع الذى قامت الحياة شاهدة عليه ، مسجلة أن النبى قد حملت به أمه جنيناً . وولدته طفلا ، ثم كان له رضاعة وفطام ، وكان له صبى ، وشباب ، واكتهال ، وكان له فى كل هذه الأدوار نوم ويقظة ، وطعام وشراب ، وغدو ورواح . . إلى أن بلغ السكتاب أجله ، وجاءه رسول الساء ينبئه أنه نبى الله ورسوله \_ نقول إنه إذ لم يسكن من المستطاع إنكار هذا الواقع الذى عاش فيه النبى وشهدت به الحياة ، فقد كان من المستطاع أن يدخل الداخلون على هذا الواقع عما يسعفهم به الرأى من إضافة وحذف ، ومن تعديل وتبديل بما يرضى نفوسهم ، ويسعد مشاعرهم . .

وقد كان للخيال هنا دوره فى تلوين هذه المشاهد بلمسات فيها الحذق والمهمارة أحياناً ، كما يظهر عليها الغباء والبلادة فى كثير من الأحيان .

ولا بأس أن نقف هنا وقفة مع هذه الرويات والأخبار التي تتحدث عن العجائب والمفارقات التي تناقلها الرواة والمؤرخون عن مولد النبي، وما قام بين يدى المولد أو سبقه منها . . ثم نعرض هذه الآخبار على الوثائق التاريخية المحققة ، من جهة ، وعلى طبيعة النبوة ومناحى جلالها وكالها من جهة أخرى . . فإ استقام من تلك الروايات وهذه الأخبار على هذا العرض رضينا به وقبلناه ، وما لم يستقم على هذا العرض أعرضنا عنه ورفضناه .

على أننا نستطيع أن نسبق هذا العرض كله ، وأن نصدر حكما قاطعاً في هذه المرويات المحملة بالغرائب والعجائب من سيرة النبي قبل البعثة ، فنقول :

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وسواء أضيفت هذه المقولات جميعها إلى النبى ، أو ذهبت جميعها من سيرته ، فإن و مؤشر ، ميزانه في مقام العظمة والسمو والجلال لايتحرك يمنة أو يسرة ١ · بل ربما لو رفعت هذه المعجبات من حياة النبى لكان ذلك أرفع لمنزلته ، وأكرم لذاته · · عند من يبحثون عن مواقع العظمة في العظاء . . أما مقام الرسول السكريم في ذاته فقد جل عن أن يتأثر بشيء من هذا ، فقد رفعه ربه ، وأعلا مقامه بما لا يخطر على قلب بشر · · فا منزلة فوق هذه المنزلة النبى يخاطبه الحق جل وعلا بها ، فيقول له سبحانه : ( ولسوف يعطيك ربك فترضى ) ، . . فهمذا العطاء الموعود من رب العالمين يعلو النبى فوق كل مقام ، ويرتفع فوق كل منزلة .

وها نحن أولاء نقف وقفتنا تلك التي أشرنا إليها من قبل، مع ما يروى من معجزات النبي الـكريم، ويضاف إليه.

# البابّ السّابع الرسول... ومعجزات الرسالة ١ ــ أصحاب الفيل

قبل مولد رسول الله صلى الله عليه وسلم، قاد , أبرهة ، (۱) إلى مكة جيشاً جراراً يريد أن يهدم الكعبة ، إذ كان قد بنى له و بيعة ، فى و نجران ، وأراد أن يحول إليها الشهرة العظيمة التى كانت للسكعبة ، وأن يحمل الناس على الحج إلى بيعته ، فلما لم ير لبيعته شيئاً ولاشأنا ، إلى جانبما كان للبيت الحرام ، لم يجد طريقاً إلى بلوغ غايته إلا هدم السكمية ، وإزالة معالمها من الوجود ، فإنه إذا خلا مكانها من الأرض لا يلبث الزمن أن يعمل عمله فى إخلاء مكانها من القلوب. وإذا فرغت قلوب الناس من متعلق دينى يتعلقون به التمسوا غيره ، وصار من الميسور الدخول إلى قلوبهم الفارغة بأى شيء يملأ هددا الفراغ ، ولو كان حجراً ا!

ولما بلغ جيش وأبرهة ، مشارف مكة ؛ فرع أهلها فزعا شديداً لما بلغهم من أنباء وأبرهة ، وهو فى طريقه إليهم ، وما فعل بمن وقفوا فى طريقه ، وما حل بهم وبديارهم ا . ثم لما شاهدوه عيانا منأبهة وأبرهة ، وكثرة عدد جيشه وعدده ، واتخاذه والفيل ، مركباً ، الأمر الذى لم تعرفه العرب من قبل هذا ا

وكان جيش أبرهة قد ساق ما صادفه فى طريقه من ماشية قريش ، دون أن يقف أحد فى وجهه ... وكان فيما حوى الجيش مئتا بعير لعبد المطلب بن هاشم ا جد النبى .. ثم إن أبرهة بعث رسله يقدمون عليه بسيد مكة ، وصاحب

<sup>(</sup>۱) كان أبرهة حاكما على اليمن من قبل النجاشي ، وكان على دين النصرانية الذي كان يدين به النجاشي .

#### - 14 -

كلمتها فجاءوه بعبد المطلب . وكان فجا ، رائع الطامة ، مهيباً . فلما رآه , أبرهة ، أكره ، ولكن أبى عليه كلم ياؤه أن يجلسه على كرسيه كما أبت عليه عظمة عبد المطلب أن يجلسه دونه ، فنزل عن عرشه ، وجلس على البساط ، وأجلس عبد المطلب إلى جانبه ا وكان فيما قال لعبد المطلب : إنه لا شأن لى بكم إذا أنتم خليتم بينى وبين الكعبة حتى أهدمها ، فإن لم تفعلوا ، فها أنت ذا وما ترى ! ! . .

فأجابه عبد المطاب: ﴿ دُونَكُ البيت ﴿ وَلَكُنَ رُدُ عَلَيْنَا مَا أَخَذَتُ مِنَ مَا مُا اللَّهُ مِنَا مَا أَخَذَتُ مَنَ مَا مُشْهِتِنَا ﴾ آ. .

وعجب أبرهة العبد المطلب . يسأله فى شأن الماشية ، ويدع البيت الذى يقوم عليه دينه . ا ؟ وخيل إليه أن عبد المطلب إنما يفتدى الماشية بالبيت ، فاهترت منزلته عنده ، وصغر فى نظره ، ثم قال لعبد المطلب : قد كنت أعجبتنى حين رأيتك ، ثم زهدت فيك حين كلتنى ا أتكلمنى فى مثتى بعير أصبتها لك ، وتترك بيتاً هو دينك ودين آبائك قد جثت لهدمه . . لا تكلمنى فيه ؟ ا فقال له عبد المطلب : أفا رب الإبل ، وأن للبيت رباً سيمنعه ا فقال أبره تن ما كان ليمتنع منى ا قال عبد المطلب : أنت وذاك ا ا

ثم إن عبد المطلب عاد إلى مكة فأخبر قريشاً بما كان بينه وبين أبرهة ، وأشار على الناس أن يخرجوا من مكة ، وأن يتحرزوا فى شعف الجبال والشعاب ، تخوفا عليهم من معرة الحبش . . ثم قام عبد المطلب فأخذ محلقة باب السكعبة ، وقام مه نفر من قريش ، يدعون الله ويستنصرونه على أبرهة وجنده ، وقال عبد المطلب وهو آخذ بحلقة باب السكعبة :

لاهم إن العبد يم نع رحله فامنع حلا لك (١) لا يمنمن صليبهم و محالهم غدراً محالك (١) جروا جموعهم والفيل كي يسبوا عيالك عمدوا حماك بكيدهم جهلا، وما رقبوا جلالك

(١) لاهم: أي يا الله، والحلال: القوم المجتمعون ،والمراه بهم هنا أهل البيث الحرام. (٢ الحال: من الحول والقوة، وغدواً: يريد به غداً، أي ما بعد البوم.



### - W/ ===

ثم أرسل عبد المطلب حلقة الباب ، وانطلق هو ومن معه من قريش إلى شعف الجبال ، فتحرزوا فيها . ينتظرون ما أبرهة فاعل بمكة إذا دخلها .

فلما أصبح أبرهة تهيأ لدخول مكة ، وهيأ فيله ، وعبأ جينه ، وأمر بالتحرك الى مكة ، فرن الهيل ، وأرسل الله عليهم طيراً ترميهم بحجارة من سجيل ، لا تمس أحداً إلا هلك .. وأصيب أبرهة في جسده ، وخرجوا به معهم ، يسقط أنملة أتملة ، حتى قدموا به صنعاء وهو مثل فرخ الطائر ، فما مات حتى انصدع صدره عن قلمه (۱).

هـذه قصة , الفيل ، كا يرويها أصحاب السير على اختلاف فى التفاصيل فيها بينهم ا وقد كانت أحداث هـذه القصة مادة خصبة ، ومرعى ممرعا للعواطف والحيالات . وكان الفيل ، والطير ، والحجارة ، ركازة قوية لمن أراد أن يسبح بخاله ، أو روى ظمأ عاطفته .

فالنميل يحرن لأنه قد أسر إليه بعض العرب (٢) بكلمة حذره فيها من أن يشارك في هذا العمل الآئم، ويزحف مع الزاحفين إلى هدم البيت، فيعقل العيل هذا القول الذي أسر له به، وتعجز كل المحاولات والحيل عن أن مخطو به خطوة تجاه البيت الحرام!

والطير نتخذ فى قصص القصاص صوراً شتى . . فتارة نكون طيراً بحرية مثل الخطاطيف والبلسان ، وتارة تكون طيراً برية مثل النسور والعقبان ، وتارات أخرى هى ذباب أو بعوض . .

وكذلك الحجارة ، تختلف أحجامها ، وصنماتها ، وأفعالها . . فهى المدسأو الممص ، أو هى خمائر أو بئة وجواثيم أمراض . . ومن يدرى ؟ فقد يجىء بعض مفسرى القرآن فى هذا العصر فيجعلها من بنات « الذرة ، ومركباتها ! !

<sup>(</sup>١) انظر سيرة ابن هشام : الجزء الأول ص ٤٦ وما بعدها .

<sup>(</sup>٣) يَعَالَ إِنْ نَفْيِلَ بَنْ حَبِبِ هُو الذَّى أُسِيرُ لِلَّ الفَيْلِ بِأَلَا يَقْرِبُ البَيْتُ الْحَرَامُ . . . وتفيلُ هَذَا هُو الذَّي جَلَّهُ أَبِرُهُ قَدْ إِيلَهُ فَي الطَّرِيقِ إِلَى مَكَةً عَلَى كُرهُ مِنْهُ .

# THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

- 1Vo -

أما أصل القصمة فثابت ثبوتا لاشك فيه بشهادة القرآن المكريم ، حيث أوردها القرآن في سورة خاصة هي سورة والفبل، فقال تعالى : و ألم تركيف فعل ربك بأصحاب الفيل ؟ ألم يجعل كيدهم في تضليل ؟ وأرسل عليهم طيراً أبابيل ، ترميهم بحجارة من سجيل ، فجعلهم كعصف مأكول ،(١).

وأفت ترى أن القرآن قد أجمل القصة إجمالاً ، يبدو منه فى وضوح المعنى الذى ضمت عليه القصة ، وهو أن الله قدامتن على أهل مكة ، وأكرمهم بكرامة البيت الحرام، وحفظه من أن تمتد إليه يد معتد 1

ولم يلتفت القرآن بإلى الفيل ، ولا إلى صاحبه ، ولا إلى الطير وما تحمل من مهلكات . . وإنما الذي أبرزه القرآن هو تلك القوة القوية النماربة التي جاءت إلى البيت الحرام في صورة مفزعة تريد أن تأتى عليه ، فردها الله بقوة قهرتها ، ودمدمت عليها . . !

ولعلك تقف من هذا المشهد الحربي موقف المعجب والمدهش حين ترى فيلة ضخاماً لاتنفذ السيوف في جاودها، ولا نعمل الحراب في أجسامها . . هذه الفيلة تلقاها طيور صفيرة أشبه بالمصافير فتصرعها ، وتصرع من عليها من أيطال ا .

كل هـذا قد جمعته خمس آيات من القرآن الـكريم . .هن آيات السورة الكريمة «سورة الفيل» .

ولعلك تسأل: ما شأن قصة الفيل فى المعجزات التى تضاف إلى الرسول؟ . والجواب على هذا أن الله سبحانه وتعالى قد دغع عن البيت الحرام هذا السوء الذى كان يراد به ، ليظل هذا البيت قائماً يستقبل نبى الإسلام ، وليكون قبلة صلاة المسلمين ، ومنسكا يؤدى عنده ركن من أركان الإسلام الخسة ، وهو الحج» ! .

فالمعركة إذن لم تكن لحساب ڤرين . ولا كان هذا الطير المحمل بالصواعق

<sup>(</sup>١٠ سورة الميل

- 149 -

نجدة من السماء لها ، وإنما كان ذلك لحساب الدين الجديد الذى تنفس صبحه بمولد الذي هذا العام ، , عام الفيل ، , و ما كان هذا الطير إلا طلائع لقوى السماء التي ستمد فيما بعد \_ وصحبه في هذا الصراع الذي سيقع و تمتد أيامه ، و تتسع ميادينه ، بين المسلمين وأعداء الإسلام ا .

إن هذا المدد الساوى من الطير الآبابيل لهو تجدة سماوية بلا شك ، وفيها دلالة واضحة على أنها تقاتل في جانب الحق ، وتنتصر له . .

وطبيعى أن جانب الحق كان مع البيت الحرام الذى تهيأ لاستقبال الإسلام، وهو دين الله، الذى أراد أن يظهره على الدين كله ...

فهذه المعركة هي انتصار الإسلام، وإعداد له، وليست انتصاراً لقريش، ولا إمداداً من الساء لها. إذ لو كان الأمر بين قريش وأبرهة . وكانت هناك أمداد من الساء لأحد الفريقين لكان ذلك لأبرهة ، لأنه يدين بدين سماوي هو «النصرافية» على حين كانت قريش على دين أو أديان فاسدة (١١).

ونخلص من هذا إلى أن «حادثة الفيل» وقد وقعت فى السنة التى ولد فيها النبي صلى الله عليه وسلم ــ قدكانت من غير شك آية من الآيات القائمة بن يدى النبوة، ويشيراً من الساء يضع أولراية من رايات النصر للإسلام فى مركز الدعوة الإسلامية وفى مطلع الافى الذى بزغ منه نبى الإسلام!

ولهذا كان الخطاب في سورة الفيل موجهاً إلى النبي في مقام التذكير بنعمة المه عليه ، ورعايته للإسلام ، قبل أن يحمل الرسول عبء الدعوة ، ويتولى الدفاع عنها .. « ألم تركيف فعل ربك بأصحاب الفيل ؟ . . . .

فني هذا الخطاب امتنان على الرسول بهذا الفضل الذي أسبغه الله على نبيه من قبل أن يكون له مع السماء شأن ، ومن قبل أن يحمل رسالة الله إلى الناس ، وفيه أيضاً مدد عظيم من الطمأنينة التي يجدها الرسول من ريح هذا الفصل السماؤي الذي لابد أن يمته ويتصل ، ويصحب الرسول في كل أدوار حياته ،

 <sup>(</sup>١) انظر تفسير ابن كثير الجزء الرابع « سورة الفيل » .

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT



- 144 -

وهذا مما يشد عزم الرسول، ويثبت أقدامه فى مواقب الضيق والعنت الذى كان يلقاه من قريش احبن يلتفت إلى الوراء فيرى كيف كانت عناية الله وحمايته لبيته. . فكيف تكون إذن عنايته ورعايته لصاحب رسالته ؟

أما قريش فقد كان من فصل الله عليها ببركة الذي ، وبحرمة البيت الحرام هذا الإيلاف المذى ألفوه فى رحلتى الشتاء والصيف . . إلى الشام ، صيفا ، وإلى اليمن شتاء ، يتجرون ، ويتبادلون المنافع بينهم وبين هذين الإقليمين ، آمنين مطمئنين فى خفارة البيت الحرام ، لأنهم سدنته والقائمون على شتونه ؛ وفى هذا مطمئنين فى خفارة البيت الحرام ، لأنهم سدنته والقائمون على شتونه ؛ وفى هذا مقول الله تعالى : ، لإيلاف قريش إيلافهم رحلة الستاء والسيف ، فليعبدوا رب هذا البيت ، الذى أطعمهم من جوع وآمنهم من خوف ، .

ونخلص من هذا كله أيضا إلى القول بأن حادثة الفيل كانت إرهاصاً لبعثه النبى، وإيذانا بأول صدام بين دعوة الإسلام والمتربصين مها، والضالين عنها.. يقول ابن قيم الجوزية: , وكان أمر الفيل تقدمة قدمها الله لنبيه وبيته، وإلا فأصحاب الفيل كانوا نصارى أهل كتاب، وكان دينهم خيراً من دين أهل مسكة إذ ذاك، لأنهم كانوا عباد أوثان 1).

# م \_ فداء الذبيح

تحدث كتب التاريخ عن واقعة لمبد المطلب جد النبي غير واقعة الفيل التي أشرنا إليها منذ قليل . . تلك هي خلاص ابنه , عبد الله ، والد النبي من الذبح ، ليقدم قربانا في نذر نذره أبوه , عبد المطلب ، .

وللقصة حديث طويل يبدأ بحفر زمزم على يد . عبد المطلب ، امتثالا لهاتف هتف به في منامه ثلاث لبال متوالمه ا

وقد وقفت قريش من عبد المتطلب موقفًا مثمنتًا عندما هم محفر البرُّد وبديد المخدر من هذا الموقف شمر عبد المتطلب محاجثه إلى الرجال من الأولاق

( ۱۲۰ - النبي محمد )

<sup>(</sup>١) زاد المعاء جزء أول س ٣٣ ،

#### - 1V1 -

والأحفاد، فنذر لئن أكل الله له عشرة ذكور حتى يراهم ليذبحن أحدهم •

فلما تكاملوا عشرة جمعهم ثم أخبرهم بنذره ، ودعاهم إلى الوفاء لله به · فامتثاوا أمره ، وتركوا إليه أن يختار من يشاء منهم ، فضرب القداح بينهم فوقع الآمر على ، عبد الله ، وكان - فيما يروي - أحب أولاد عبد المطلب إليه ا

ولم يحد عبد المطلب بدأ من أن يقود ابنه الحبيب إلى المذبح . فلما هم بذبحه قامت إليه قريش من أنديتها ، وقالوا : والله لانذبحه أبدا حتى تعذر فيه . . لئن فعلت هذا ، لايزال الرجل يأتى بابنه حتى يذبحه ، فما بقاء الناس على هذا ؟

وتنحرك أحداث القصة في اتجاهات كثيرة ، وعبد المطلب يدور معها في كل اتجاه ، وينتهي المطاف بأن يفدى عبد المطلب ابنه بمئة من الإبل . تبدأ بعشرة، ثم عشرين . ثم ثلاثين إلى مئة . . لأنه كان في كل مرة نضرب القداح بين ,عبدالله، وبين الإبل مخرج سهمه ، فيزاد عدد الإبل عشرة ، وهكذا . حتى كانت المئة ، فرج السهم على الإبل . . وعد هذا العدد مقولا عند الله ، وفيه رضي له عن وعد الله ، ا

هذا هو ملخصالقصة . . وقد رواها كثير من المؤرخين الثقاة ! وعلى رأسهم شيخهم « ابن إسحق » الذى قرن روايته لها بقوله : « فيما يزعمون ، والله أعلم » ، فلم ينفها ، ولم يحققها ، بل جعلها مما يزعم أصحاب الاخبار ونقلتها .

وعن ران إسحن ، أخذ ران هشام ، فى تاريخه را الميرة ، (١) ؛ وكذلك أثبتها رابن سعد » فى تاريخه : « الطبقات المكبرى »(٢) ...

ولم يرد في القرآن المكريم مايشير إلى هسمنده الواقعة فيا امتن الله به على نبيه ولم يرد في الحديث عنه صلى الله عليه وسلم قوله: «أنا الذبيحين » • •

<sup>(</sup>١) انظر الجزء الأول ص٤١ وما بعدها من كتاب السيرة لأبن هشام ،

<sup>(</sup>٢) انظر الجزء الأول القسم الأول ص ٣ ه من الطبقات لابن سعد .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT



والحديث ضميف ، لم يوثقه رواة الحديث .

ويستند رواة الأخبار على هذا الحديث فى واقعة عبد المطلب هذه مع ابنه عبد الله ، كما يستندون إليها من جمة أخرى على أن « إسماعيل \_ الجد الاعلى للنبي \_ هو الذبيح لا أحوه « إسحق»!

وقد نازع كثير من العلماء في أن يكون و إسماعيل ، هو الذبيح الذي أراد أبوه و إبراهيم ، أن يذبحه امتثالا لامر الله فيما أوحى إليه في منامه .

وقد ذكر الفرآن هذه الرؤيا في قوله تعالى: . فلما بلخ معه السعى قال يابني انى أرى في المنام أنى أذبحك . فافظر ماذا ترى ؟ قال ياأبت أفعل مانؤمر ، ستجدني لمن شاء الله من الصابرين . فلما أسلما ؛ وتله للجبين ، وناديناه أن يالم براهيم قد صدقت الرؤيا ، إنا كذلك نجزى المحسنين ، إن هذا لهو البلاء المبين ؛ وفديناه بذبح عظم (١) . .

نقول إن كثيرا من العلماء وخاصة المتعصبين على الإسلام من علماء أوربا نازعوا في أن يكون إسماعيل هو الذبيح المفدى من السماء ، وإنما المفدى هو السحق » .

ومن عجب أن نجد رجلا « كالجاحظ ، يذهب إلى هذا الرأى ويقول به <٢) وهذا ما يدل على شدة تأثر الجاحظ بالثقافات الاجنبية من يونانية وفارسية ، كما يدل على كثرة مخالطته للعلماء غير الإسلاميين من نصارى ويهود !

والحق أن إسماعيل عام السلام هو الذبيح ، وليس أخاه إسح كما يظن خطأ بعض متفل غة المسلمين ، وكما يقول زورا ومهتانا المنحرفون من غير المسلمين .

ولا تجد حجة أبلغ ولا أقوى من تلك الحجج القاطعة التي قدمها الإمام ابن تيمية » في تحقيق القول بأن إسماعيل · · هو الذبيح المفدى من السماء بذبح عظيم ا

<sup>(</sup>١) سورة العمافات آية ١٠٧ مم ٧٠١

<sup>(</sup>٢) انظر البيان والتبين للجاحظ ، جزء أول س ٢٤٨ ( طبعة الـندوبي ٢



ولا يستمد ان تيمية حججه من نصوص الـكتاب الـكريم وحده، إذ الذين لايدينون بالإسلام لا يأخذون أنفسهم بنصوص كتابه . . ولهذا يعمد ابن تيمية إلى الواقع التاريخي لإبراهيم عليه السلام وذريته ، وللظروف التي عاش فيها هو مع زوجيه ــ سارة وها جر ــ . ويقيم على ذلك شواهد من التوراة نفسها . . يقول ان تيمية رحمه الله ،

. هذا القول ــ أي القول بأن إسحق هو الذبيح ـــ متلقى من أهل الــكتاب مع أنه باطل بنص كتابهم، فإن فيه: ﴿ إِنَّ اللَّهُ أَمْرُ إِبِّ اهْمُ أَنْ يَدْبُحُ أَنَّهُ ، بكره . . . ولا يشك أهل المكتاب مع المسلمين أن , إسماعيل ، هو بكر أو لاده ا

, والذي غر أصحاب هذا القول \_ أي القول بإسحق \_ : أن في التوراة التي بأيديهم : , ادع ابنك إسحن . . وهذه زيادة من تحريفهم وكذمهم، لأنها تناقض قوله: ﴿ أَدَعَ بِكُرُكُ وَوَحَيْدُكُ مَ ﴿

, ولكن اليهود حسدت بني إسهاعيل على هذا الشرف ، وأحبوا أن يكون لهم ، وأن يسوقوه إلىهم ، ويختاروه لانفسهم دون الدرب ، وأبي الله إلا أن جدل هذا لاهله .

وكيف يسوغ أن يقال: إن الذبيح لمسحق، والله تعالى قم بشر أم لمسحق له، وبابنه يعقوب؟ فقال تعالى عن الملائدكة : إنهم قالوا لإبراهم لما أتوه بالبشرى: , لا تخف ، إنا أرسلنا إلى قوم لوط، وامرأته قائمة فضحكت ، فبشرناها بإسحق، ومن ورا. إسحق يعقوب ،(١) فمحال أن يبشرها بأنه يكون لها ولد ثم يأمر ىدىمە!

ولا ريب أن يعقوب عليه السلام داخل في البشارة، فتتناول البشارة إسمق ويعقوب في لفظ واحد ، وهذا ظاهر السكلام وسياقه . .

ويقال أيضاً ؛ إن الله سبحانه لما ذكر مُسة إبراهم وابنه الذبيخ في صوله الصافات قال : , فلما أسملها وتله للجبين ، وفاديناه أنْ يا لمبراهيم فله صدفت

<sup>(</sup>١) سورة مود ٧١ ،

- 11i -

الرؤيا، إنا كذلك نجرى المحسنين، إن هذا لهو البلاء المبين، وفديناه بذبح عظيم، وتركنا عليه فى الآخرين، سلام على إبراهيم، إنا كذلك نجزى المحسنين، إنه من عبادنا المؤمنين(١) . . ثيم قال تعالى : « وبشرناه بإسحق نبيا من الصالحين(١) . . فهذه بشارة من الله تعالى له ، شكراً على صبره على ما أمر به ، وهذا ظاهر جداً فى أن المبشر به غير الأول ، بل هو كالنص غيه .

« فإن قيل : فاله ارة الثانية وقيت على نبوته ، لما صبر الآب على ما أمر به وأسلم الولد لأمر الله ؛ جازاه الله على ذلك بأن أعطاه النبوة 1

قيل: البشارة وقعت على المجموع: على ذاته، ووجوده، وأن يكون نبيا، وطذا نصب « نبيا » على الحال المقدر، أى مقدراً نبوته، فلا يمكن إخراج البشارة أن تقع على الأصل، ثم تخص بالحال الجارية مجرى الفضيلة . هذا محال من المكلام، بل إذا وقعت البشارة على نبوته فوقوعها على وجوده أولى وأحرى

وأيضا: فلا ريب أن الذبيح كان بمكة ، ولذلك جعلت القرابين يوم النحر بها ، كما جعل السعى بين الصفا والمروة و رمى الجمار تذكيرا الشأن إسهاعيل وأمه و إقامة لذكر الله . . ومعلوم أن إسهاعيل وأمه هما اللذان كانا بمكة ، دون إسحق وأمه ، ولهذا اتصل مكان الذبح و زمانه بالبيت الحرام الذي اشترك في بنائه إبراهيم وإسهاعيل ، وكان النحر بمكة من تمام حج البيت الذي كان على يد إبراهيم وابنه إسهاعيل ، وكان النحر بمكة من تمام حج البيت الذي كان على يد إبراهيم وابنه إسهاعيل زمانا ومكانا ، ولو كان الذبح بالشام كما يزعم أهل المكتاب ومن تلقى عنهم لمكانت القرابين والنحر بالشام ، لا يمكة .

أيضاً: فان الله سبحانه وتعالى سمى الذبيح «حلياً» لأنه لا أحلم ممن أسلم نفسه للذبح طاعة لربه ، ولما ذكر إسحق ساه . علما ، فقال تعالى :

<sup>(</sup>١) سورة الصافات: ١٠٣ - ١١١

<sup>(</sup>٢) سورة الصافات: ١١٢



### - 114-

, وبشروه بغلام عليم(١) ، وهذا إسحق بلا ريب ، لأنه منامرأة إبراهيم، وهي المبشرة به ، وأما اسماعيل فن السرية !

. وأيضا: فإنهما ـــ إبراهيموامرأته ــ بشرا به ــ بإسحق ــ علىالـكب وَاليَّاسِ مِنَ الولد، وهذا بخلاف إسماعيل، فإنه ولد قبل ذلك.

, وأيضاً: فإن الله سبحانه أجرى العادة البشرية أن يكون بكر الأولاد أحب إلى الوالدين عمن بعده ، وإبراهيم عليه السلام لما سأل ربه الولد، ووهبه له تعلقت شعبة من قلبه بمحبته ، والله و تعالى قد اتخذه خليلا ، والحلة منصب يقتضى توحيده المحبوب بالمحبة . وألا يشارك بينه وبين غيره فيها . . فلما أخذ الولد شعبة من قلب الوالد جاءت غيرة الحلة تفتزعها من قلب الحليل ، فأمره بذبح المحبوب ، فلما أقدم على ذبحه \_ وكانت محبة الله أعظم عنده من محبة الولد \_ خاصت الحلة عيد، من شوامب المشاركة ، فلم يبق في الذبح مصلحة ، إذ كانت المصلحة إثما هي في العزم و توطين النفس عليه .

ومعلوم أن هذا الامتحان والاختبار إنما يكون قد حصل عند أول مولود ولم يكن ليعصل في المولود الآخر دون الأول، بل لم يحصل عند المولود الآخر من مزاحمة الحلة مايقتضى الأمر بذبحه . . وهذا في عاية الظهور

وأيضا. فان وسارة امرأة الخليل صلى الله عليه وسلم غارت من وهاجر، وابنها أشد الفيرة ، فإنها \_ أى هاجر \_ كانت جارية عندما ولدت إسماعيل، وأحبه أبوه . واشتدت غيرة سارة ، فأمره الله سبحانه أن يبعد عنها هاجر وابنها، ويسكنها فى أرض مكة لتبرد عن وسارة ، حرارة الفيرة ، وهدا من رحمته تعالى ورأفته \_ فيكيف يأمره سبحانه بعد هذا أن يذبح ابنها ويدع ابن الجارية بحاله! هذا مع رحمة الله لها ، وإبعاد الضر عنها ، وجبره لها! فيكيف يأمر بعد هذا بذبح ابنها دون ابن الجارية ، بل حكمته البالغة اقتضت أن يأمر بذبح ولد السرية ، فينتمذ يرق قلب الديدة عليها وعلى ولدها!

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات آية ٢٨

- 164 -

وتتبدل قسوة الغيرة رحمة! ويظهر لها بركة الجارية وولدها، وأن الله لايضيع بيتا هذه وابثها منهم، وليرى عباده جبره بعد الكسر، ولطفه بعد الشدة. وأن عاقبة صبر هاجر وابنها على البعد، والوحدة والغربة، والتسليم إلى ذبح الولد \_ آلت إلى ما آلت إليه من جعل آثارها ومواطىء أقدامها مناسك لعبادة المؤمنين، ومتعبدات لهم إلى يوم القيامة (١) ..

وليس وراء هذا البيان شيء يقال في السكشف عن حقيقة الذبيح من ولدى إبراهيم، وأن إسهاعيل هو الذبيح المفدى من السهاء لاإسمحق ا

فالآب الأعلى للنبي صلى الله عليه وسلم ذبيح من غير شك ! فهل والده الأدنى , عبد الله , ذبيح أيضا ؟

لانستطيع أن نجىء على هذه الواقعة بشاهد من الواقع الحى كهذا الشاهد الذى يشهد لواقعة إسماعيل . . فقد شهد لهذه الواقعة المكتب السهاوية ، وإن اختلف المؤمنون بهذه الكتب في تفسير محامل الألفاظ ومفاهيمها ، فاحتلف تبعا لذلك القول بأن الذبيح ه و إسماعيل أو إسحق . ولكن القرآن يكاد يقول صراعة بأنه ، إسماعيل ، كما أن الأضاحي التي يقدمها المسلمون في عيد الأضحى هي شاهد متمل على متابعة المسلمين أباهم إبراهيم في هذا الفداء الذي جعله الإسلام منسكا من مناسكه ، وقربة من قرباته .

هذا عن ﴿ إسماعيل ، الآب الأعلى للنبي ا

أما عن « عبد الله ، آخر آبائه ؛ فإن الأمر فى حقيقة ، الذبح ، بالنسبة له ختلف عنه فى ، إسهاعيل ، . . وذلك من وجوه :

منها أن أخبار . عبد الله ، وعرضه على الذبح ليست إلا روايات نقلها المؤرخون للسيرة نقلا لايسنده رواة ثقاة ، وإنما الذي نقله ابن إسحق عن هذه

<sup>(</sup>۱) زاد المعاد الجزء الأول ص۲۷ وما بمدها ٠٠٠ وقد نسبنا هذا كرنى إلى ابن تيمية لأن تلميذه ابنالقيم يقولهذا عن شيخه ، وواضح انااشيخ والتلميذ قداشتركا معاً في تعقيق هذا الموضوع ١٠٠ الشيخ بسكرته والتلميذ بقلمه وأسلو ٠٠

الواقعة كان أشبه بتسجيل لشائعة تدور فى الناس، فصدر روايته تلك بما يفيد الشك، فقال عندتسجيل هذه الحادثة: ﴿ فَيَا يَرْحَمُونَ ﴾ ! ! فجملها مزعا من المزاعم، والزعم مطية الكذب، كما يقولون!

فلا تقف هذه الواقعة إزاء واقعة ﴿ إسماعيل ﴾ التي ذكرت فى الكتب المقدسة ، واتخذت صورة عملية في حياة المسلمين منذ قام الإسلام !

و منها أيضاً: أن واقعة ، إسهاعيل ، لها دلالتها على تسكريم إسهاعيل وافتدائه من السهاء . . وأن هذه الواقعة حرت في طريق الطاعة لله ، والامتثال لآمره ، من كل من الآب والابن \_ إبراهيم وإسهاعيل \_ وأن الجزاء المعجل لهذه الطاعة وذلك الامتثال كان في هذا الفداء السهاوي الذي كشف به الله النسر عن الولد والوالد معاً . . أما واقعة , عبد الله ، \_ إن صحت \_ فإنها لم تجر في طريق ينبي عن أنها كانت امتحاناه ن الله ، و بلاء لعبد من عباده . . فإن ما حدث لعبد المطلب على حسب ماجاء في الرواية \_ لم يكن إلا ثمنا لما أخذ . . فإنه قد تمني على الله عشرة أولاد ، وأنه إذا صحت أمنه به ، وتحققت ، قدم أحد أبنائه العشرة قربانا لله الله العشرة قربانا لله ا

فإذا كان فى اختيار أحد هؤلاء العشرة المحكون القربان المطلوب إذا كان فى هذا الاختيار دليل على فضل الولد المختار ، واعتباره الطيب المؤهل ليكون قربانا لله \_ فان هذا الاختيار لم يكن بوحى سماوى ، ولا برؤيا صادقة وإنما جاء عن عملية أشبه بعملية القار، وعلى يد كاهن اقترع بقداحة بين الأبناء العشرة فوقع الاختيار على . عبد الله ، وكذلك كان الشأن فى عملية الفداء . . لم يكن الفداء سماويا ، ولا عن وحى من السماء ، ولا عن رؤيا صادقة ، وإنما كان عملية ضرب بالقداح ، ولعب بها كما يلعب بالقار !

وعلى هذا فإنا نستطيع أن نقول إن قصة , عبد الله , الذبيح \_ إن تكن صحيحة \_ فإنها لاندل على شيء تدخل به في باب المعجزات التي وقعت تكريما للنبي ، وإعلاناً بمطلع صبحه المشرق 1 . وأنها \_ إن صحت \_ فلا تتجاوز أن تكون صدفة من الصدف التي تدفع عن الإنسان يد المنية وقد علمت به ، وكادت تنشب أظفارها فيه .

- 110 -

والذى أراه فى هذه القصة أنها من الإضافات الكثيرة التى وضعها القصاصون فى السيرة النبوية ، اعتقاداً منهم أن ذلك مما يرفع فى قدر النبى و نبوته ، كما أشرنا إلى ذلك من قبل ، وكما سذسير إلى ذلك فما بعد . .

# ٣ \_ ماذا في جبين عبد الله؟

ويتحدث الرواة والمؤرخون أيضا عن فلقة من النوركانت تتألق في جبين . عبد الله ، والد النبي !

ولا يتحدث الرواة والمؤرخون عن القطعة النورانية المتلالة في جبين عبداله ــ لا يتحدثون عنها حديثا يكشف عن مشاهدات الناس لها، ولا عن النفاتهم إليها، واهتمامهم مها كالايكشفون في حديثهم هذا عن الزمن الذي صحبت فيه هذه الشامة النورانية صاحبها عبد الله . . أهي معه منذ مولده ؟ أم عند بلوغه مبلغ الرجال ؟ أم أنها ظهرت في يوم ما ثم غربت كما تغرب الشمس ليومها ؟

والذى يفهم من مساق الرواية أن هذا , النور ، كان كامناً فى كيان عبد الله ، ثم تحرك فظهر على حبينه ، والذى يفهم أيضاً أن هـذا النور لم يكن ملحوظا إلا عند تلك المرأة , الخشمية ، التي دعت عبد الله إلى نفسها فأبى عليها ذلك . .

و نور د هنا ماروى المؤرخون عن هذه الواقعة :

« فقد روی محمد بن سعد فی طبقاته . قال: إن عبد الله بن عبد المطلب تزوج آمنة وهو ابن نلاتین سنة ، وقیل بل کان یومئذ ابن خمس وعشرین سنة (۱) .

« وعن محمد بن السائب السكلي عن أبيه عن أبي الفياض الحثعمي قالا : لما تزوج عبد الله آمنة أقام عندها ثلاثة ، وكانت تلك السنة عنده(٢) .

<sup>(</sup>١) الطبقات: جزء ١ س ٨٠٠

<sup>(</sup>٢) نهاية الأرب جزء ١٦ س٧ه .

### - 111-

وروى ابن هشام عن ان إسحق قال: «ثم انصرف عبد المطلب آخذاً بيد ابنه عبد الله بيد الله بيد الله عبد الله بيد الله عبد الله بيد الله عبد الله بيد الله عبد الله بيد ال

, فخرج به عبد المطلب حتى أتى به وهب بن عبد مناف بن زهرة بن كلاب ابن مرة بن كعب بن اؤى بن غالب بن فهر ، وهو يومئذ سيد بنى زهرة نسبا وشرفاً ، فزوجه آمنة بنت وهب ، وهى يومئذ أفضل امرأة فى قريش ، نسبا ، وموضعاً . فزعموا أنه دخل عليها حين أملكها (١) مكانه ، فوقع عليها ، فحملت برسول الله صلى الله عليه وسلم . ثم خرج من عندها فأتى المرأة التى عرضت على عليه ماعرضت فقال لها : مالك لا تعرضين على اليوم ما كنت عرضت على بالأمس ؟ قالت له : فارقك النسور الذى كان ممك بالأمس ، فليس لى بك اليوم حاجة 1

" أقال ان إسبحق: وحدثنى أبي \_ إسبحق بن يسار \_ أنه حدث أن عبدالله إنما دخل على امرأة كانت له مع آمنة بنت وهب، وقد عمل في طين له، وبه آثار من الطين، فدعاها إلى نفسه فأ بطأت عليه لما رأت مابه من أثر الطين! كا فحرج من عندها، فتوضأ (!!؟) وغسل ما كان به من ذلك الطين، ثم خرج عامداً إلى آمنة فر بها \_ أى بتلك المرأة \_ فدعته إلى نفسها فأبى عليها!! وعمد إلى آمنة فأصابها ، فحملت بمحمد صلى الله عليه وسلم ، ثم مر بامرأته تلك، فقال

<sup>(</sup>١) أملكها - أي تزوجها . وملك أمهما ٠



- 114 -

لها هل لك؟ قالت: مررت بي وبين عينيك غرة بيضاء: فدعوتك فأبيت على ودخلت على آمنة فذهبت سها !!

قال ابن إسبحق: فزعموا أن امرأته تلك كانت تحدث أنه مر مها وبين عينيه غرة مثل غرة الفرس . ١ (١) . .

« و فقل ان سعد في طبقاته عن الواقدى : أن هذه المرأة هي قتيلة بنت نو فل أخت ورقة نن نوفل . .

«قال الواقدى : كانت \_ أى هذه المرأة \_ تنظر وتعتاف(٢) ، فمر بها عبد الله ، فدعته يستبضع منها ﴿ أَي يقع عليها ، ولزمت طرف ثوبه ، فأبي عايها وقال: حتى آتيك ، وخرج مسرعاً حتى دخل على آمنة ، فوقع عليها فحملت برسول الله صلى الله عليه وسلم(٣) .

وقيل إن المرأة التي مر بها عبد الله هي امرأة من و خثم ، يقال لها فاطمة بنت مر وكانت من أجمل النساء ، وكانت متهودة من أهل تبالة قد قرأت الكت (١) . .

وواضح من كل هذه الروايات ذلك التناقض والتهافت الذي يذهب بكل قيمة تاريخية لها ٠. فقد اختلف الرواة في المرأة التي دعت عبد الله إلى نفسها ، فهى تارة أخت ورقة بن نوفل ، وهي تارة أخرى امرأة منخثم تدين بالهودية، وتنظر في كتب الأديان! أو هي امرأة أخرى له إلى جانب امرأته , آمنة ، !

وينظر شيخ المؤرخين , انزاسحق ، إلىهذه الواقعة نظرة باردة فاترةفلمبسها لباس . الزعم » ويلق عليها ظلالا من الشك في كل طرف من أطرافها . . بما يقدم بین یدی کل خسر من أخیاره عنها بقوله . زعموا ، وقالوا ، و یقال ۱۱ .

<sup>(</sup>١) السيرة لابن هشام : جزء أول ص ٤٧١ .

<sup>(</sup>٢) أى أنها كانت صاحبة نظر وفراسة ، ولها خبرة فى عيافة الطير وزجرها •

<sup>(</sup>٣) الطبقات لابن سعد جزء ١ ص ٩ ه ﴿ قَسَمُ أُولَ ﴾ •

<sup>(</sup>٤) نهاية الأرب جزء ١٦ ص ٢٠٠

### - 111 -

ثم إن التلفيق والصنعة يبدوان للعيان فى أى رواية من هذه الروايات . . وحسبنا أن نشير إلى ماجاء فى بعض هذه الروايات من أن «عبد الله» ذهب ليتوضأ ويزيل الطين الذى علق به ا فهل كان عبد الله مسلماً قبل أن يظهر نبى الإسلام ، وقبل أن تظهر كلمة « الوضوء» فى لسان العرب بهذا المعنى ؟ ثم من أين تسدل المرأة أو المرأتان من هذا النور الذى يقال إنه كان على جبين عبد الله \_ على أنه نور النبوة ، وأن من تتصل بعبد الله ، وتحمل منه سيتصل بها هذا النور ، وسئلد الذى المنتظر ؟

الواقعة مزعومة بلاشك، وهي من وضع القصاصين الذين كانوا يتخذون من المساجد ندوات يحتمع إليهم فيها الناس، ليسمعوا منهم بما عندهم من أحداث الإسلام الأولى ما يغذى مشاعرهم، من هذا الزاد الطيب الذي لم يكن لهم حظ شهوده، والمشاركة فيه.. فاستجاب القصاص لهذا الظمأ الشديد، فقدموا للظامئين ماعندهم من ماء أو سراب!

ولم يكتف القصاص بالوقوف عند هذا الحد فى شأن هذه الحادثة ، فنقلوها إلى ميدان الشعر ، وأداروها على ألسنة الشعراء.. فقالوا: إن عبد الله حين عرضت عليه المرأة ماعرضت ، فأبى عليها ، وقال \_ فيا قال لها \_ شعر آ جرى على لسانه ، فإذا هو :

أما الحرام فالمات دونه والحل، لا حل فأستبنه في المرام الذي تنوينه ؟

وكان لابد أن تقول المرأة شعراً ، أو يقال فيها شعر حتى تتم حبكة القصة ! وقد كان ، فرعم الرواة أن شباب قريش حينا بلغهم ماكان من أمر المرأة وعرضها نفسها على عبد الله ، وتأبيه عليها \_ شنعوا عليها ، وأكثروا المقالة فيها فقالت تدفع عن نفسها ، وكان موقفها حسما تخيله الرواة أشبه بامرأة العزيز مع الذسوة اللاتى جررن ألسنتهن بالحديث فياكان بينها وبين فتاها « يوسف ، عليه



السلام . . فقالت هذه المرأة تسمع فتيان قرير ، وتدفع عن نفسها اللائمة فيما كانت تطلب من عبد الله . . .

إنى رأيت مخيلة عرضت فتلألت محناتم الديار(١) فلمأتها نــوراً يضيء له ماحوله كإضاءة الفجر(١) ورأيتــه شرفاً أبوء به مًا كل قادح زنده يوري لله ما زهــرية سلبت منك الذي سلت وما تدري (٢)

ثم لاتمسك عند هذا القدر من الشعر ، بل ترسل أشعاراً أخرى تمزج فيها بين الحكمة وضرب المثل(١) .

ولا حاجة بنا إلى التول بأن هذا الشعر مولد، من صنع القصاص، أر من وحي قصصهم، فذلك من الوضوح محيث لايحتاج إلى من يشير إليه .

# ٤ \_ حلم آمنة ١

ويذكر الرواة عن , آمنة ، أنها حين حملت بالنبي صلى الله عليه وسلم رأت أحلاماً ورؤى عجيبة ،كانت تجدث مها من ممها في تخافت وحذر !

فن ذلك مابرويه ان ســـعد في طبقانه رواية عن محمد بن عمر بن واقد الأسلى ، قال \_ أى ابن واقد \_ حدثنى على بن زيد بن عبد الله بن وهب ابن زمعة عن أبيه عن عمته قالت : كنا نسمع أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لما حملت به آمنة بنت وحمب كانت تقول : , ماشعرت أني حملت به ، ولا وجدت له ثقله كما يجد النساء ، إلا أنى أنسكرت رفع حيضتى ، وربما كانت ترفعني وتمود، وأناتى آت وأنا بين النائمة واليقظي، فقال : هل شعرت أنك حملت ؟

<sup>(</sup>١) الخيلة بضم المبم السجابة الَّى يُخالَ أنَّها بمطرة ، وعرضت\$حت وظهرت. و والحنائم اللهم عَمْ ، والحنمُ تمر مستدير أشبه بالحمس يصبع به الشعر ، والقطر : المطر ،

<sup>(</sup>٩) لمأتها : أبصرتها ه

<sup>(</sup>٣) وُهِرِينَةُ ؛ تقصد بها أَمْنة لمك وهيها أم النبي ، لأنها من لهي زهرة .

<sup>(</sup>١) انظر نهاية الأرب جزء ١٩ ص ٩١

- 19. --

فكأنى أقول ما أدرى ، فقال : إنك حملت بسيد هذه الأمة ونبيها ، وذلك يوم الاثنين (11) قالت : فكان ذلك مما يقن عندى الحمل . ، ثم أمهلى ـــ أى هذا الآتى \_ حى إذا دنت ولادتى أتانى ذلك الآتى فقال : , قولى أعيذه بالواحد السمد ، من شركل حاسد ، قالت فكنت أقول ذلك »(1) .

و منها ما روى ابن هشام صاحب السيره عن أبي إسحق ، قال : ورأت حين حملت به أنه خرج منها نور رأت به قصور بصرى من أرض الشام . قد تواترت الاحبار الصحيحة بذلك(٢).

ونقل شهاب الدين الدينورى فى كتابه نهاية الأرب قال : وحكى الشيخ الإمام أبو عبد الله محمد بن أحمد القرطبى فى كتابه والأعلام، عن ابن عباس رضى الله عنهما أنه قال : وكان من دلائل حمل آمنه برسول الله صلى الله عليه وسلم أن كل دابة نطقت تلك الليلة، وقالت : حمل بمحمد ورب المحبة! وهو إمام الدنيا، وسراج أهلها، ولم تبق كاهنة فى قريش، ولا فى قبيلة من قبائل العرب إلا حجبت عن صاحبها، وانتزع علم المكهنة منهم، ولم يبق سرير لملك من ملوك الدنيا إلا أصبح منكوساً.

قال: وقال كيب الاحبار (٣): أصبحت أصنام الدنيا كلما منكوسة مدءومة فها شياطينها .

قال: وقال ابن عباس رضى الله عنهما: وأصبح كل ملك أخرس لاينطق يومه ذلك ، وفرت وحوش المشرق إلى وحوش المغرب بالبشارات . وكذلك أهل البحار صار يبثر بعضهم بعضاً ، وله \_ أى للنبى \_ فى كل شهرمن شهوره \_ أى شهور حمله \_ نداء فى الارض ، ونداء فى السماء : أن أبشروا ، فقد آن لابى القاسم أن يخرج إلى الارض ، ميمونا مباركا . . . .

<sup>(</sup>١) الطبقات لابن سعد جزء ١ ص ٢٠ ( القسم الأول )

<sup>(</sup>٢) السيرة لابن هشام جزء ١ ص ٦٣

<sup>(</sup>٣) كعب الأحمارهذا يهودى دخل فىالإصلام ليكيه له ولأهله ، ولينسد على المسلمين دينهم كما فعل د بولس » وكان يهوديا فدخل فى النصرانية وأدخل فيها عقيدة الأب والابن وروح القدس ،

## THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OURANIC THOUGHT



نے افا سے

وفى السيرة الحلمية : قالت فاطمة بنت عبد الله أم عثمان بن العاصى ، وكانت شهدت ولادة النبى صلى الله عليه وسلم \_ قالت : , حين وضعته أمه ، وذلك ليلا ، فما شيء أنظر إليه من البيت إلا نور ، وإنى لانظر إلى النجوم تدنر ، حتى لاقول لتقمن على ، .

وفى السيرة الحلبية أيضاً: عن آمنة قالت: لما ولدت محمداً ـ صلى الله عليه وسلم — ثم خرج من بطنى نظرت إليه، فإذا هر ساجد لله عز وجل، رافع يديه إلى السهاء كالمتضرع المبتهل، ثم رأيت سحابة بيضاء قد أقبلت تنزل من السهاء حتى غشيته، فغيبته عن عيني برهة، فسممت قائلا يقول: طوفوا بمحمد مضارق الأرض ومغاربها، وأدخلوه البحار كلها ليعرف جميع الحلائق كلها ياسمه، وصفته، ويعرفوا بركته، إنه حبيب لى ، لايبقي شيء من الشرك باسمه، وصفته، ويعرفوا بركته، إنه حبيب لى ، لايبقي شيء من الشرك إلا ذهب به ا ، . قالت : ثم انجلت عنى في أسرع من طرفة عين ، فإذا أنا به مدرج في ثوب أبيض ، أشد بياضً من اللبن ، وتحته حريرة خفراء ، قد قبض على ثلاثة مفانيح من الؤلؤ الرطب الأبيض ، وإذا قائل يقول : قد قبض محمل على الله عليه وسلم مفاتيح النصرة ، ومفاتيح الدنيا ، ومفاتيح النبوة ، (۱) .

وهذه الأخبار \_ ما صح منها وما لم يسح \_ لا تستند إلى مصادر تاريخية موثوق بها وإنما هي نقول متهافتة ، ينسبها ناقلوها إلى شخصيات معروفة بالرواية والحفظ كان عباس . ليكون هذا الاسم شفيعاً لهذه الآخبار أن تقبل مما فيها من أسقام وعلل ا

و ليس بمنكور أن يكون شيء من هذه الآخبار قد وقع فعلا . . مثل الذي قيل عن آمنة إنها حين حملت بوليدها أنها لم تشعر به . . فذلك جدير به أن يقع لها . لأنها تضم في كيانها الرحمة كلها ، الرحمة المرسلة للعالمين جميعا ، فلا عجب أن يكون نصيبها من هذه الرحمة هذا اليسر الذي وجدته في حمله . وفي ولادته .

(١) السرة الملية جرَّه ١ ص في في طبعة معنى سنة ١٣٩٠ هـ ٠

## THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT



وليس يمنكور أيضاً ما يروى عن آمنة أنها ولدت , محمدا ، حين ولدته ، ولدته طيباً فظيفا كايولد السخل ، .. فإن النبوة كلما طمر و فظافة مادية و ففسية معاً . . ومحمد خاتم النبيين ، قد خصه الله سبحانه بالكالات كلما ، وأذهب عنه الرجس والخبث ، ومجىء ميلاده على تلك الصفة هو بعض ما ينبغى أن يكون له فى مولده .

وكذلك من المتوقع كثيراً أن ترى آمنة رؤوى وأحلاماً تملاً قلبها سعادة ورضى بما فى بطنها ، وقد احتوى الخيركله ، واشتمل عليه . . بل إنه لمن المحقق أن تجد ريح النبوة يملاً عليها حياتها طمأ نينة ورضى ، ويفيض عليها الروح والراحة فى يقظتها ونومها ا

ذلك وكثير على شاكلته بعض ما ينبغى أن يعبق من طيب النبوة وأن يفوح من عبير الانبياء ، وهم أحنة فى بطون أمهاتهم ، أو مواليد فى مهد الطفولة . . فهم أكل خلق الله ، وأفضلهم ، وأولاهم عند الله بكل فضل وكال . .

وإذا كان هذا فى أنبياء الله ورسله أجمعين ، فإنه فى محمد صلى الله عليه وسلم أتم وأكل ، إذ كان خاتم النبيين ، وجامعة الحق الذى دعوا إليه ، والنور الذى أرسلوا به 1

ليس لأحد إذن أن يدفع هذه النفحات الطبية التي يجدها أولئك الذين اتصلوا بالانبياء . . اتصال حياة كالزوجات ، أو اتصال مخالطة كالزوجات ، أو اتصال مصاحبة كالانباع !

فأى عقل لا يقف موقف الثمم لهذا الخبر الذي يروى عن آمنه . أنها حين حملت بالنبي رأت نوراً خرج منها فرأت به قصور بصرى بأرض الشام . ! !



arm / by for mine

ولا نمأل عن هذا النور ، ولا عن مدى قوته وامتداده . . ولكن السؤال الذي يرد هو : لماذا كان اتجاه النور إلى , بصرى ، هذه ؟ ولم لم تبكن الرؤيا في دائرة متكاملة على جميع الجهات ؟ وإذا كان وجهة النور هي الشهال إلى ، بصرى ، فلم لا ينكشف لها بيت المقدس وهو ثاني قبلتي , محمد ، وفيه المسجد الأقصى ؟

كذلك يقف العقل موقف المتهم لذلك الخبر الذي يحدث عن وحوش الارض وسباعها، وآنه قد مشى بعضها إلى بعض بالبشرى، بأن آمنة قد حملت و بمحمد 11 ، . فمن كان يرصد حركات الوحوش وحالاتها تلك الليلة التي حملت فيها آمنة بمحمد ؟ وهل يقع ذلك في حيز الإمكان ؟ وإذا كان هكناً فما دلالته في هذا الوقت الذي لم يكن للنبي دعوة بعد، وهل انتفعت الدعوة بهذه الحادثة العجيبة ؟ وهل اتخذها النبي حين حمل الرسالة سهل اتخذها آية على صدقها، وجعلها معجزة من معجراتها ؟ ثم من ترجم لفة الحيوانات وعرف ما نطقت به، إن كان لها في هذه الليلة منطق 1؟

إن هذه الأخبار المجافية المنطق، البعيدة عن التصور، الفارغة من كل معنى طيب – هى فى الواقع شهادات زور ضد الإسلام ونبى الإسلام. فأنها حين تلقى بهذا الركام من الزيف السخيف المفضوح على سيرة الرسول، تفتح أبواباً واسعة يدخل منها مرضى القلوب، وسفهاء الاحلام، للنيل من مقم النبوة فى صفاتها الرفيعة، وسيرتها المطهرة. وأن هذه الاحبار الغثة الباردة حين يطالعها المنطالع لسيرة النبى، يجد لها ريحاً تقيلة، تقد عليه الجو العليب الروحي، الذي كان حرياً به أن يجده فى القائم مع الحق الثابت، من سيرة النبي المبعوث هدى ورحمة للعالمين.

م ۱۴ - النبي محد )

- 148 --

## ه \_ قصة الختان

ذكر كثير من مؤرخي السيرة روايات ـــ إن اختلفت سندا فقد اتفقت متناً ـــ أن رسول الله للي الله عليه وسلم ولد . مختوناً ، ، . مسر و را ، (١)!

وقد وقف ان قيم الجوزية من واقعة والحتان، هذه موقف المتشكك فى أمر غير ذى خطر إذ لابرى فيه دلالة ذات أثر فى سيرة الرسول صلى الله علميه وسلم، إن صح أر لم يصح أ

يقول ابن القيم :

احتلف فيه \_ أى في الحتان \_ على ثلاثة أقوال:

أحدما أنه ولد \_ أى النبى \_ مختونا مسرورا . . وروى فى ذلك حديث لايصح . . ذكره أبو الفرج بن الجوزى فى الموضوعات \_ أى فى الأحاديث الموضوعة .

وليس فيه \_ أي في الحتان \_ حديث ثابت ا

ولیس هذا \_ أی الحتان \_ من خواصه \_ أی من خواص النبی ا \_ فإن كثیراً من الناس یولد محتونا ا ...

، وحدثنى صاحبنا أبو عبد الله محمد بن عثمان الحليلي المحدث ببيت القدس: أنه ولد كذلك ، وأن أهله لم يختثوه ا

, والناسَ يقولون لمن ولد كذلك : خثنه القمر ! وهذا من خرافا تهم

القول القانى: أنه حتن صلى الله عليه وسلم يوم شق قلبه الملائكة، عند ظهُ وَ حَلْمَهُ ا

القول الثالث: أَنْ جَدَهُ عَبِّدَ الْمَطَلَبُ خَنَّتُهُ يَوْمُ سَأَبِعَهُ . وَصَلْحَ لَهُ مَأْدُبَّةً ،

( ) أي مقطوع السرة ه



- 190 -

وسماه محمدا ... ويروى فى هذا حديث غريب . . عن عكرمة , عن ابن عباس :

أن عبد المتطلب ختن النبى صلى الله عليه وسلم يوم سابعه ، وجعل له مأدبة ،
وسماه محمدا \_ قال يحيى بن أيوب : طلبت هذا الحديث فلم أجده عند أحد
من أهل الحديث ممى لقيته إلا عند أبى السرى \_ الذى نقل عنه عكرمة ، الذى
يقال إنه رواه عن ابن عباس \_

وقد وقعت هذه المسألة مسألة الحتان ـ بين رجلين فاضلين : صنف أحدهما مسنفاً فى أنه ولد ـ أى النبي ـ مختوناً ـ وأحلب فيه الأحاديث التي لا خطام لها ولا زمام ، وهو كال الدين بن طلحة . . فنقضه عليه كمال الدين ان العديم ، وبين فيه أنه صلى الله عليه وسلم ختى على عادة العرب ، وكان عموم هذه السنة عند العرب مغفياً عن نقل معين فيها . . والمه أعلم (1) .

وهكذا يقضى ابن القيم فى مسألة الحتان ، وأنها كانت عادة عامة للعرب ، وإذن غلا حاجة إلى نقل أحاديث تشهد لرسول الله مخصوصية فيها .

# ٦ \_ قصة شق الصدر ا

وقصة شق صدر الرسول قصة مثيرة، كانت مثار إعجاب لكثيرمن المسلمين، كما أنها كانت مصدر تهكم وسخرية من كثير من غير المسلمين ا

وقد وقعت هذه الحادثة للنبي ـ كما يقول الرواة ـ بعد السنة الثانية من عمره، وهو لايزال في حضانة حليمة السعدية. في بني سعد بن بكر ا

وقد روى عن حليمة السعدية خبر هذا الحادث . قالت : إنى لني بهم لنا خلف بيوتنا إذ أنانا أخوه من الرضاعة ، وهو ان حليمة ميشند ، فقال لى ولايه : ذاك أخى القرش . قد أخذه رجلان عليهما ثياب بيض . فأضجعاه فيماً بطنه . فهما يسوطانه (١) ، قالت : فخرجت أنا وأبوه تحده ، فه عدناه قائماً

<sup>(</sup>١) زاه الماه جزه ١ س ٥٩

<sup>(</sup>٢) بـ وطانه : أي يتلنقانه بأيديهما فيا بينهما

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OURANIC THOUGHT

199

منتقعاً وجهه، فالتزمته، والتزمه أبوه، فقلنا له: مالك بابنى؟ قال: جاءنى رجلان عليهما ثياب بيض، فأضجعانى وشقا بطنى، فالتمسا شيئاً لا أدرى ما هو! قالت: فرجعنا إلى خبائنا، وقال لى أبوه: يا حايمة، لقد خشيت أن يكون هذا الفلام قد أصيب، فألحقيه بأهله، قبل أن يظهر ذلك به \_ قالت: فاحتملناه فقدمنا به على أمه. . فقالت: ما أقدمك به ياظئر؟ وقد كنت خريصة عليه، وعلى مكثه عندك، قالت: فقلت نعم! قد بلغ الله بابنى، وقضيت الذى على، وتخوفت الاعداث عليه، فأديته عليك كا تحبين! قالت: ماهذا شأنك، فأصدقيني خبرك! قالت: فلم تدعنى حتى أخبرتها! قالت: أفتخوفت عليه الشيطان؟ قلت: نعم! قالت: كلا، والله ما للشيطان عليه من سبيل . وإن الشيطان؟ قلت: أفلا أعبرك خبره؟ قلت بلى . قالت: رأيت حين حملت به أنه خرج منى نور أضاء لى قصور بصرى من أرض الشام . . ثم حملت به فوالله مارأيت من حمل قط كان أخف ولا أيسر منه ، ووضع حين ولدته، وإنه لواضع يديه بالأرض ، رافع رأسه إلى الساء . . دعيه عنك ، وافطلق وإنه لواضع يديه بالأرض ، رافع رأسه إلى الساء . . دعيه عنك ، وافطلق

ويروى ابن هشام لهذه الحادثة طريقاً آخر من طرق الرواية ٠٠ يقول ابن هشام: قال ابن إسحق: وحدثني ثور بن يزيد عن بعض أهل العملم (١١) ولا أحسبه إلا عن خالد بن معدان المكلاعي أن نفراً من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، قالوا له: أخبرنما يارسول الله عن نفسك، قال: نعم ٠٠ أما دعوة إبراهيم (١٠)، وبشرى عيسى (١)، ورأت أمى حين حملت بي أنه خرج منها نور أضاء لها قصور السام، واسترضعت في بني سعد بن بكر . . فبينا أنا مع أخ لى خلف بيوتنا نرعي بهما لنا إذ أتاني وجلان عليهما ثياب بيض مع أخ لى خلف بيوتنا نرعي بهما لنا إذ أتاني وجلان عليهما ثياب بيض

<sup>(</sup>١) السيرة لابن هشام: جزه /١ ص ٥٥١/١٠

<sup>(</sup>٢) عَى الدعوة الني ذكرها القرآن على لسان ابراهيم ؛ «وبنا وابعث فيهم وسولاً منهم يقلم غليهم آياتك ، ويسلمهم السكتاب والحسكمة وبزكيهم ، لمنك أنت العزيز الحسكة، « ( البة له ١٢٩ )

<sup>(</sup>۴) وهي البهمتري التي فركرها القرآن السكريج في قوله تعالى على لسان غيسي « ومبشراً برسول يأتي من بعدي احمه اخد » ( الصف/٦ )



- 197-

بطست من ذهب ، عملوءة ثلم أ، فأخذاني فشقا صدرى ، واستخرجا فلمي . فشقاه فاستخرجا منه علقة سوداء فطرحاها ، ثم غسلا قلمي وبطني بذلك الثلج حتى أنقياه . . ثم قال أحدهمالصاحبه : زنه بعثة من أمته ، فوزنني بهم فوزنتهم ، أي زدت عليهم \_ : ثم قال : زنه بعثة من أمته ، فوزنني بهم فوزنتهم ، ثم قال : بألف من أمته ، فوزنني بهم فوزنتهم ، فوزنته من أمته ، فوالله لو وزنته بأمته لوزنها ه(١) .

وموقفنا من هذه القصة هو موقفنا من جميع القصص التي رويت عن حياة النبي قبل البحثة ، أي أننا لاننظر إليها بحسابها من دلالات النبوة ، ومعجزات النبي ، وإنما ننظر إليها جميعها على أنها \_ إن صحت \_ لم تكن لتزيد في قدر النبوة ، ولا في عظمة النبي ، وأنها إن لم تصح لم تكن لتنقص شيئاً من قدر النبوة ، ولا من عظمة النبي ، وأنها إن لم تصح لم تكن لتنقص شيئاً من قدر النبوة ، ولا من عظمة النبي !

فهذا الحديث مضطرب السند ، لا يؤخذ به .

ثم إن عملية شق الصدر إذا نظر إليها من جانبها العملى . . أتعطى الآثر الذى أريد لها أن تحققه في هذا الخبر ، وهو تنقية صدر رسول الله صلى الله عليه وسلم من الوسواس ، بانتزاع تلك النقطة السوداء التي قيل إنها انتزعت من قلبه حين شق ، وغسل ؟ وهل فعل ذلك بحميع الانبياء حتى تخلى قلوبهم من وساوس الشياطين ؟ فإنه لاشك أن أنبياء الله جميعاً قد عسموا من هذه الوساوس .

<sup>(</sup>١) السيرة لابن هشام. . جزء ١/ض ١٥٠٠



وإذا كان لرسول الله فضل على الأنبياء \_ وهو كائن فعلا \_ أفتحتاج قدرة الله حين يفيض عنايته على عبد من عباده إلى هذه العمليات الجراحية فى وضح النهار ، وعلى ملا من الناس ، وإذا احتاج الأمر إلى عملية جراحية \_ وهو مالا يكون \_ أفلا يكون ذلك فى حال لا يشعر بها أحد حتى النبي نفسه . . كأن يكون ذلك فى حال النوم مثلا ؟ ! . .

ولعل واضع هذه القصة قد استليم موحياتها من قوله تعالى مخاطباً نبيه: ألم نشرح لك صدرك . . ، وسوغ له خياله أن يجعل هذا الشرح المعنوى للصدر شرحا بدنياً ، تتولاه الملائكة بعملية جراحية كاملة ، كما يفعل الطبيب بميضعه.

# ٧ - إرها صات بين يدى النبوة

فى النفس البشرية قوى استطلاعية متخفية ، لا يدرى أحد من أمرها شيمًا ، فلا تخضع لاستدعاء الإنسان لها ولا تعطى حين يطلب إليها أن تعطى مما عندها، وإنما هى فى الإنسان ذات سلطان لا سلطان عليه . . تظهر حيث تشاء ، وتعطى كيف تشاء ! ومتى تشاء !

هذه القوة يجد كل إنسان بعض آثارها في حياته ، على اختلاف في هذه الآثار . . ، كثرة ، وقوة ، ووضوحا .

فكم مرة يلقى فى روع الإنسان أن أمراً ما ، قد وقع ، أو سيقع على صفة ما ، دون أن يكون هذا الأمر \_ف تلك الحالة \_منظوراً له ، أوجاريا فى تفكير . . ثم يقع على تلك الصورة التى استشعرها استشعارا !

وكم من مرة ترتسم لعبنى الإنسان صورة شخص ما ، من غير أن يكون له مكان فى خاطره ، أو مدار تفكيره . . ثم إذا بهذا الشخص يطلع عليه ، على غير انتظار ! !

وكم وكم من مثل هذه الرؤى اليقظي ترتفع صورها . فيراها الإنسان رأى المين ، أو مجد مسها في خفقات قلبه ، أو مارب تفكيره !

ولهذه القوم الاستطلاعية فترات تستيقظ فيها ، كما أن لها فترات أحرى تخمد فها جذوتها ، ويفتر نشاطها .

وللأحداث التى تنتظر الإنسان فى خاصة نفسه، أو تنتظره مع الناس فى دائرة أوسع وأشمل \_ لهذه الأحداث أثرها فى تحريك هذه القوة ، وفى انبعائها من مكلنها 1

فإذا كانت تلك الاحداث ذات طابع ثورى تنقلب به الاوضاع القائمة فى الحياة ، ويتحول به سير الامور على غير الوجهة التى هى عليها \_ فإن ذلك مما يهيج هذه القوة المتدسية فى الناس ، ويحرضها تحريضا قويا على أن تشيم بروق هذه الاحداث ، وتتنسم أرواحها ، وتفتح خياشيمها على مهابها ، فق جدها ، قبل أن تولد فى الواقع الذى يعيش فى الناس ، وتشعرف إليها قبل أن تقع عليها عين ، أو تلمسها يد ا

ولك أن تسمى هذه القوة حاسة غير الخواس الحمرونة – حاسة خفية مهمتها أن تستقبل ـ أحيانا ـ مالا تستطيع الحواس العروفة استقباله من أنما. وأحداث!

فني الراصد \_ مثلا \_ أجهزة تنبيء عن العاصفة قبل أن تجيء ، وعن العاصفة ، المرات الأرضية قبل أن تقع . . وإنها في هذه الأحوال ، لا تخلق العاصفة ، ولا تصنع الهزات ، وإنما كل مافي الأمر أنها أدق حسا ، وأسرع تأثيرا من تلك الاجهزة الكائنة في الإنسان . وعملها هنا أشبه بما يسمى السبق الصحفي في عمل الصحافة اليوم . . !

نقول إن الأحداث إذاكانت ذات طابع تورى فى الحياة هيجت هذه القوة الاستطلاعية الكامنة فى الإنسان ، ودعتها إليها ، فرأت مالا يرى الناس، وع فت مالا يعرفون. ثم عادت فألقت إلى الناس بأنباء وأخبار، يعجبون لها، ويدهشون بها، ويقفون منها بين مصدق ومكذب ، حتى تلتق بحواسهم وتقع تحت مدركاتهم.

والنبوة أمر عظيم. وحدث عجب، قلما تشهد الحياة مثلا له، إلا حين يظهر نبى، وتظهر في الحياة دلائل نبوته ١٠

إن النبوة صلة مباشرة بين السهاء والأرض ا فحين يظهر نبي يكون معناه أن السهاء قد التقت بالأرض ، أو أن الأرض قد تلاقت مع السهاء على يد إنسان من الناس . . إنسان يتناول من السهاء بعض ما فيها من رحمة ونور ، ليأخذ الناس بحظهم من هذه الرحمة ، ومن هذا النور ا

ونبوة ومحمد، آية الآيات في النبوات. ولها من الآثار في الحياة بقدر ما تفرق في النبوات كلها .. إنها ليست لشعب، أو قبيلة أو بلدة ،وإنها ليست لجيل أو حيلين أو ثلاثة من أجيال الناس . بل هي للإنسانية كلها ، وللاجيال جميعها . . منذ ظهور هذه النبوة إلى أن ينتهي دور الإنسانية على هذه الأرض الفاذ آن أو إن هذه النبوة إلى أن ينتهي دور الإنسانية على هذه الأرض المناز أن أو إن هذه النبوة إلى أن ينتهي دور الإنسانية على هذه الأرض المناز أو إن هذه النبوة إلى أن ينتهي دور الإنسانية على هذه الأرض المناز أو إن هذه النبوة إلى أن ينتهي دور الإنسانية على هذه الأرض المناز أو إن هذه النبوة إلى أن ينتهي دور الإنسانية على هذه الأرض المناز أو إن هذه النبوة إلى أن ينتهي دور الإنسانية على هذه الأرض المناز أو النبوة إلى أن ينتهي دور الإنسانية على هذه الأرض المناز أو النبوة إلى أن ينتهي دور الإنسانية على هذه الأرض المناز أو النبوة إلى أن ينتهي دور الإنسانية على هذه الأرض المناز أو النبوة إلى أن ينتهي دور الإنسانية على هذه الأرض المناز أو النبوة إلى أن ينتهي دور الإنسانية على هذه الأرض المناز أو النبوة إلى أن ينتهي دور الإنسانية على هذه الأربوق المناز أو المناز أو النبوة إلى أن ينتهي دور الإنسانية على هذه النبوة إلى أن ينتهي دور الإنسانية المناز أو المناز أو المناز أو المناز أو النبوة إلى أن ينتهي دور الإنسانية المناز أو المناز أ

فإذا آن أوان هذه النبوة ، وأطل زمانها ، وحان مولدها ــ كان لها فى كيان تلك القوى الاستطلاعية الكامنة فى الناس دوى عظيم ، يكاد يحيل هذه القوى إلى كائنات حية ، تحدث عن استطلاعاتها بلسان قوى مبين ا

وقد حدث هذا أو ما يقاربه حين بدأت الخيوط الأولى من أشعة الفجر تظهر فى آفاق الجزيرة المربية مؤذنة بأن مطلع شمس النبوة سيجىء بعد هذا الفجر الولمد!

فلقد استيقظت في الناس قوى روحية تنلس مواقع هذا النور ، وتتهدى إليه ، واتقدت في صدورهم جذوة مصطربة قلقة ، لم يستطيعوا معها صبرا على معتقداتهم الفاسدة التي وجدوا ريحها العفن ، حين طلعت عليهم ريح النبوة ، واستطابوا شميمها الزكي العطر!

وتسجل صحف التاريخ لهذه الفترة التي قامت بين يدى النبوة أنباءا وأحداثا كثيرة مستفيضة.قد بلغت حدا من الكثرة والفرابة دعاً بعض الناس إلى إفكارها وتسكذيبها جملة وتفصيلا ، كما دعا بعضا آخر إلى قبول بعضها ، والتوقف عند بعض ، وإنكار بعض ا

والذى نراه فى هذه الأخبار ، و نـكاد نقطع به هو أن الاصول التى قامت عليها هذه الآخبار أصول صحيحة سليمة . . فإن ظهور النبي ؛ بل خاتم الأنبياء ،

-1.1-

لا يمكن أن يقع دون أن يقوم بين يدى موكبه من يعلن فى الناس فبأه .ويفسح الطريق لهذا الموكب الجليل الهيب .

أرأيت إلى الشمس؟ أتراها تطلع فى أفق من الآفاق دون أن تسبقها أضواء الصباح ، ودون أن تقوم بين يديها أنسام الفحر لترقظ الاحياء لها ، وتهيئهم لاستقبالها ، وتملأ عيونهم نوراً هاديا مترفقا قبل أن يغمرهم ضوؤها ، ويغشى أبصارهم شعاعها 1؟

ثم أرأيت إلى صنيع الناس وتدبيرهم مع ملوكهم ورؤسائهم؟ أتراهم يلقون هؤلاء الملوك والرؤساء فعاءة وعلى غير انتظار؟ أم تراهم يتخذون لذلك من الوسائل ما يوقظ الناس ويلفتهم إلى لقائهم قبل أن يطلعوا عليهم ، وتلتتى أعينهم مهم؟

وما الشمس فى جلالها وعظمتها؟ . وما الملوك والرؤساء فىسلطانهم وهيبتهم؟ إنهم أرض والنبوه سماء ا وإنهم رعية والنبوة راعية . ! وإنهم جند والنبي قائدا وإنهم صفار والنبي قيم على هؤلاء الصفار !!

فهذه الآخبار التي تروى عن الذين شاهدوا أنوار النبوة قبل أن تبزغ ، وشاموا مخايل النبي قبل أن يظهر \_ هذه الآخبار تستند \_ كا قلمنا \_ إلى أصول صحيحة ، وتقوم على واقع لا شك فيه ... ولسكن الذي يؤخذ على هذه الأخبار هو ما دخل عليها من إضافات ، وما تلبس بها منءواطف ومشاعر ، وما زحف عليها من مفتريات وأكاذيب! ..

فلقد زين لكثير من القصاص أن يجعلوا من هذه اللمحات الخاطفة ، ومن هذه الرؤى العابرة ، التى وجدها بعض ذوى النفوس الصاحية ، والمشاعر المتوفزة من ريح النبوة - و خمائر ، لحلق ملاحم ذات طول وعرض ، كان لها أثر كبير فى أن جرأت بعض الكذابين والمنافقين ، وأعداء الإسلام ، أن يتزيدوا ، وأن يختلقوا من الباطل صوراً شائمة كادت تفسد بهاء تلك الصور الجيلة ، التى وجدها أولئك الرواد الذين سبقوا إلى مطااحة أنوار النبوة ، قبل أن تبزغ شمسها ، والتى سلم بعض ما نقل إلينا من أحبارها .



- 4.4 -

والأخبار التي بين أيدينا كثيرة \_ كا قلمنا \_ ، وقد اجتمع فيها الصحيح إلى السقيم ، واختلط الحق بالباطل ! . غير أن التفرقة بين الصحيح والسقيم ، والفصل بين الحق والباطل أمر هين في هذه الإخبار ، فإن أدنى نظر يكشف الزائف منها ويفضحه ، إذ كان الكذب فيها يكاد \_ اشناعته وسوء تصويره \_ ينبىء عن نفسه ، ويدل على من ألق به في هذا الوجه الاسود المشوه في موكب النبوة ، الفياض بالنور ، والجلال !!.

## عمور من الحق:

ونذكر هنا بعضاً من هذه الاخبار التي نطمئن إليها ، ونرى أنها كانت جديرة بأن تقع ، رإن لم تـكن قد رقعت فعلا ، لأنها أقرب شيء إلى النبوة ، وأمس نسباً بها :

## ١ - دين الحس

فى العام الذى ولد فيه النبى أو قبيله أو بعده بقليل ظهرت فى قريش موجة من الأفكار الدينية ، ذات الطابع الحماسى المذجه إلى فرض أعباء ثقيلة على النفس، وحملها على الجانب الوعر العنيف من الحياة . .

فلقد تنبه فى قريش شعور قوى بالدين ، فأوقد فى نفوسهم ذلك الحماس القوى للحياة الدينية فى كيانهم . وخيل إليهم \_ إن حقاً وإن باطلا \_ أن من كال العقيدة الدينية وتمامها أن تركش فيها التكاليف ، وتتضاعف القيود ، وأن الإنسان بقدر ما يحمل من تكاليف ، وما يحتمل من قيود يكون حظه من الدين ومكانه بين المتدينين ! .

وحديث , الحمس ، كا يرويه , ان هشام , فى سيرته عن ان إسحق هو :

م قال ان إسحق : , وقد كانت قريش \_ لا أدرى قبل الفيل أو بعده \_
ابتدعت رأى الحمس . رأيا رأوا رأوه ، فقالوا : , بحن بنو إبراهيم ، وأهل الحرمة ، وولاة البيت ، وقطان مكة ، فليس الاحد من العرب مثل حقنا ، ولا مثل منزلتنا ، ولا تعرف له العرب مثل ما تعرف لنا ،

- 4.4-

هذه هي حينيات القضية التي اجتمعت قريش لبحثها ، وإصدار حكم يرتضونه فيها . .

فهم يعرفون لانفسهم هذه المكانة التي شرفوا بها ، واستحقّوا من أجلها الإجلال والتعظيم من العرب قاطبة .

إنهم أبناء إبراهيم ، وولد إسماعيل .

وهذا النسب، وإن شاركهم العرب فيه ليس كل مالهم من غر . . . إذ هم إلى هذا النسب ولاة البيت ، وقطان مكة التي شرفت بالبيت الحرام ، ورفعت منزلتها فوق منازل القبائل العربية كلها ، فكانوا من أجل هذا موضع احترام العرب قاطبة ، يرحلون رحلتي الشتاء والصيف . . إلى اليمن وإلى الشام في تجاراتهم آمنين ، لا يعرض أحد لهم بسوء . . ! حتى جاء الإسلام وهم على تلك الحال . . وفي هذا يقول الله سبحانه وتمالى مذكراً قريشاً بهذه النعمة : ، أو لم يروا أنا جعلنا حرماً آمناً ، ويتخطف الناس من حولهم ! ، ويقول سبحانه : « لإيلاف قريش إيلافهم رحلة الشتاء والصيف ، فليعبدوا رب هذا البيت ، الذي أطعمهم من جوع ، وآمنهم من خوف . .

نقول: إن هذا الذي وقع في نفس قريش من إحساسها بالميزات التي لها ، والتي سلم العرب لهم بها \_ إن هذا كان داعية لهم أن يجتمعوا هذا الاجتماع السكبير ، وأن يديروا فيه وجوه النظر فيما ينبغي أن يكون عليهم إزاء هذا الفضل الذي كان لهم .

وقد انتهى هذا المؤتمر إلى مقررات . . كان على قريش أن تلتزم بها ، وأن تقوم على تنفيذها ، تنفيذاً صارماً لا هوادة فبه . .

وأهم هذه المقررات :

أولا: ألا يعظموا شيئًا من الحل كما يعظمون الحرم. .

### - Y.E -

ثانيا: لا ينبغي لهم – وهم الحمس – أن يأتقطوا الإقـط (١) أو يسار وا(٢) السمن وهم حرم.

ثالثاً: ألا يدخلوا بيتا من شعر ، وألا يُستظلوا إذا استظلوا إلا في بيوت الأدم(٣) ما كانوا حرما .

رابعاً: لا ينبغى لأهل الحل أن يأكلوا من طعام جاءوا به معهم من الحل إلى الحرم، إذا جاءوا حجاجا، أو عمارا.

خامسا: لا ينبن لأهل الحل إذا جاءوا حاجين أو عمارا أن يطوفوا بالبيت إذا قدموا إلا في ثياب الحمس ، فإن لم يجدوا منها شيئًا طافوا بالبيت عراة ا فإن تحرج منهم \_ أى من أهل الحرم \_ رجل أو امرأة من الطواف عريانا فطاف في ثيا به \_ ألقاها إذا فرغ من طوافه ، ثم لم ينتفع بها ، ولم يمسها هو أو أحد غيره أبداً . . وكانت العرب تسمى هذه الثياب ، اللتى ، (٤) .

ويقول «ان إسحق، فى رواية ان هشام عنه : إن هذه المقررات لم يصدرها المؤتمرون دفعة واحده ، ولكنها جاءت تباعاً ، واحدة إثر واحدة .. كلما ألزموا الحرب أمرا منها جاءوا بغيره ، وهكذا ا

وليس يعنينا أن نقف عند هذه الملاحظة التي نبه إليها ابن إسحق ، من أن هذه القررات لم تصدر مرة واحدة . • وإنما الذي يعنينا هو تلك المقررات نفسها . وما حملت من دلائل وأمارات .

وأهم ما يلقافا من هذه الدلائل أن قريشا قد عزلت ففسها عزلا روحيا عن القبائل العربية كلها . . فجعلوا البيت الحرام وحده هو مكان تقديسهم واحترامهم . . أما ما عداه من الشعائر الأخرى التي كان يعظمها العرب جميعا ومنهم قريش فقد أحلوا أنفسهم منها . . فتركوا الوقوف على عرفة ، والإفاضة منها ، وهم يعرفون حق المعرفة أنها من المناعر ، والحج ، ودين إبراهم ، ويرون

<sup>(</sup>١) يأتقطوا : أي يأكلوا ، والإقط شيء يتخذ من مخيض الغنم .

<sup>(</sup>٢) يسلأوا السمن : يطبخونه . (٣) الأدم : الجلد المدبوغ

<sup>(</sup>١) كتاب السيرة لابن هشام: الجزء الأول ص ١٨٩ وما يُعدها .

لسائر النرب أن يقفوا عليها وأن يفيضوا منها ، إلا أنهم قالوا : , نحن أهل الحرم ، فليس ينبغى لنا أن نخرج من الحرم ، فليس ينبغى لنا أن نخرج من الحرمة ، ولا نعظم غيرها . . نحن الحمل الحمل ال

وهـذه العزلة الروحية لاشك أنها دليل يقظة ، وأمارة تنبه لهـذا الأمر العظيم ، الذى ستنكون وجهته \_ أول العظيم ، الذى ستكون وجهته \_ أول ما تكون \_ الجانب الروحى فى الناس ، وأن قريشاً هى أول من تلتق بهذا الامم العظيم . وحى السهاء ، على لسان رجل من قريش . . هو محمد بن عبد الله ا عليه صلوات الله وسلامه !

# ٢ – رجال في الطليعة

وهذه الدفرية من الحماس الروح التي حملت فريشاً على أن تتخذ هذا الموقف الذي أشرنا إليه حوالذي انتهى بها إلى أن تفرض على نفسها وعلى الناس ما فرضت من مقررات حنقول إن هذه الموجة من الحماس الروحى كان لها عند بعض ذوى العقول الناضجة ، والمشاعر الحية أصداء بعيدة لم تقف بها عند هده المقررات ، بل دفعت بها إلى آفاق أبعد مدى ، وأرحب ساحة من هذا الأفق الذي وقفت قريش عنده ا

و يحدث ابن إسحق ، فيا يروى ابن هشام عنه ، فيقول : , اجتمعت قريش يوما عند إصنم من أصنامهم ، كانوا يعظمونه ، وينحرون له ، ويعكفون عنده ، ويديرون به ، وكان ذلك عيداً لهم ، في كل سنة ، يوما . . فلص منهم أربعة نفر نجياً ، ثم قال بعضهم لبعض : تصادقوا ، وليكمتم بعضكم على بعض اقالوا أ عل. وهم : ورقة بن نوفل ، وعبيد الله بن جحش ، وعثمان : الحويرث ، وزيد بن عمرو بن نفيل . .

ير وقال بعضهم لمعض ؛ و تعلموا (٧) . . والله ما ڤو مگم على شيء . . لقد

<sup>(</sup>١) السيرة : جزء أول من ١٨٩٠ ب

e. 1 jule 1 es' ()



- Y.Y -

أخطأوا دين أبيهم إبراهيم . . ! ما حجر نطيف به . ؟ لا يسمع ولا يبصر ، ولا يضر ولا يضر ولا يضر ولا يضر ولا يضر ولا يضر والله ما أنتم على شيء !! . .

فتفرقوا فى البلدان يلتمسون الحنيفية ، دين إبراهم (١) . .

ويقول ابن إسحق عن هؤلاء الاربعة : أما ورقة بن نوفل فاستحكم في النصرانية واتبع الكتب من أهلها ، حتى علم علماً من أهل الكتاب .

وأما عبيد انه بن جحش فأقام علىما هو عليه من الالتباس، حتى جاء الإسلام فأسلم، ثم هاجر مع المسلمين إلى الحديثة، ومعه امرأنه أم حبيبة بنت أبي سفيان ٢) مسلمة، فلما قدم الحبشة تنصر، وفارق الإسلام حتى هلك نصرانياً!

وأما زيد بن عمر نفيل فوقف ، فلم يدخل في يهودية ، ولانصر انية، وفارق دين قومه واعتزل الأوثان ، والميتة والدم ، والذبائح التي تذبح على الأوثان ، ونهى عن قثل الموءودة ، وقال : اعبدوا رب إبراهيم . وبادى ، ٣) قومه بعيب ماهم عليه .

قال ابن إسحق: , وحدثى همام بن عروة عن أبيه عن أمه أسماء بنت أبي بكر رضى أنه عنهما ، قال : لقد رأيت زيد بن عمرو بن نفيل شيخاً كبيراً مسنداً ظهره إلى السكمية ، وهو يقول : يا معشر قريش ، والذى نفس زيد بن عمرو بيده ما أصبح منكم أحد على دين إبراهيم غيرى اثم يقول : اللهم ، لوأتى أعلم أي الوجوه أحب إليك عبدنك به ، ولكنى لا أعلى ، ثم يسجد على راحته ، (١) .

<sup>(</sup>١) السيرة جزه ١ س ٥ ٢ .

<sup>( )</sup> محببة هذه مي أم المؤمنين زوج النبي ، وقد تزوجها بعد أن طلقت من زوجها عبدالله ابن جعش الذي تنصر في الحبشة ، وكان النجاشي ، هو الذي تولى أمر تزويجها النبي ، واصدة با عنه .

<sup>(</sup>٣) يادي قومه: أعلنهم وضرح لهم ،

<sup>(</sup>٤) السيرة: جزه ١ ص ٢١٦ ،



ثم لا يزال زيد بن نفيل هذا يتقلب في البلاد باحثاً عن الدين الذي يستريح إليه حتى ينتهى به المطاف إلى اشام، فيلتق براهب ينصحله أن يلتمس الحنيفية، دين إبراهيم عندني سيبعث في بلاده وأن زمانه قد أظل، فخرج من الشام سريعاً يريد مكة حتى إذا توسط بلاد لخم عدوا عليه فقتلوه ، (١)

وأما عثمان بن الحويرث ، فقد تضاربت أخباره ، ولم يمارف المصير الذي صار إليه .

ولا نظن أن هذا الأمر قد وقف عند أولئك الأربعة الذين حفظ الناريخ ذكرهم. إذ لابدأن يكون هناك كثير غيرهم قد وقع فى نفوسهم ما وقع فى نفوس هؤلاء وأنهم التمسوا ما التمس هؤلاء ولمكن لم يقدر لهم أن يكون أمرهم فى سجل التاريخ ، وأن يكون حديثاً يروى ، وخيراً يحدث به .

وشاهدنا على هذا ؛ أولئك الذين سبقوا إلى الإسلام ، واستجابوا لأول دعوة من الرسول دون توقف أو تردد . كأبى بكر، وعلى ، وعبان ، والزبير بن العوام ، وعبد الرحمن بن عوف ، وسعد بن أبى وقاص ، وطلحة بن عبيد الله ، وزيد بن حارثة . . ، وأبو عبيدة بن الجراح ، وأبو سلمة بن عبد الأسد ، والأرقم بن أبى الأرقم . . . وكثير غيرهم من العابقين الأولين (١) . فهؤلاء السابقون إنما سبقوا بما وقع فى نفوسهم قبل النبوة من إرهاسات ومشاعر بها .

## ٣ \_ الرهبان . . والكهان

وإذا كان فى الناس من يسبق إلى موارد الروح، ويتهدى إلى مواطنها، فإن أكثر الناس استمداداً فى هذا المجال، وأقدرهم عليه هم الرهبان والكهان. . إذ كان الرهبان قد وضموا أقدامهم على أول الطرين مند سلمكوا مسلك الرهبنة، فمكانت الروح هى مطلبهم، وكان الانقطاع عن الدنيا، واعتزال

<sup>(</sup>١) السيرة ؛ جزه أول ص ٢١٠ ،

<sup>(</sup>١) اظر السرة ؛ جرم ١ س ٧٣٧ ،

مافيها هو زادهم الذي يتزودون به لقطع مراحل هذا الطريق الطويل. ولا شك أن هذه الرياضة الروحية التي تقوم عليها حياة الرهبان ذات أثر كبير في صفاء النفس، وشفافية الروح، وتهيئتها لاستقبال الرؤى عن الأحداث، والإحساس بها قبل أن نقع في مواطن الحس عند الناس.

وكذلكِ الشأن في أصحاب السكمانة ، فإنهم قد اتجموا بأنفسهم إلى استكناف ما وراء الحس، ووجهوا قلوبهم وعقولهم إلى عالم الغيب، لعلمهم يصيبون شيمًا منه . . و إنه لغير مستبعد أن يلتقط بعضهم بين الحين والحين إشارة من هذا العالم ، تنبىء عن الأحداث قبل أن تصير في واقع الناس ، بزمن .. قد يطول ، وقد يقصر ، محسب ما عند المستطلع من استعداد للتلتي والاستقبال ا

وعلى هذا فمكل ما يروى من أخبار الرهبان والمكهان من استطلاعات في عالم الغيب، وتنبؤأت عن المستقبل هي من قبل السبق في الرؤية بعين البصيرة للأمر قبل أن يقع في متناول الدين المبصرة ؟

وكنذلك ما نقل الرواة والمؤرخونمن أحاديث الرهبان والكهان عن مبعث الرسول إنما يضاف إلى هذا الحساب ، ويقدر لهذا التقدير .

ويرى. ابن إسحق ، أن مصدر علم الرهبان والاحبار من المهود والنصاري في الإخبار بمبعث النبي ــ يرجع إلى ما عرفوا من كتبهم ، وما فيها من صفة النبي ، وأوصاغه زمانه ، وما كان من عهد أنبيائهم إليهم فيه.

ولا مناءة بين هذا الذي يقول به ان إسحق ، وما نراه من تنمه الإحساس الروحي عندهم وتهيئهم للرؤى التي تسبق واقع الامور والاحداث ولابأسمن أن يكونهذا العلمالذي علمهالأحبار والرهبان من كتبهم عن مبعث النبي ، مجتمعاً إلى تلك الرياضة الروحية فيكون لهذا العلم أثره في حمل النفس على التطلع والبحث فى ثقة ، وفي يقين من أنها ثبحث عن شيء لا بد منأن تجده و تقع عليه ، وأنها إن أخطأته يوماً ؛ فذلك لانهالا تملك القدرةعلىالوصول إليه ،لاأنهغير موجود . . كا يكون لهمنذه الرياضة الروحية أثرها في الإمساك بالنفس على النظر والتطلع ، دون أن يغلبها اليأس أو يستنفد طاقة صرها القلق 11





قال رابن إسحق ، وكانت الأحبار من يهود ، والرهبان من النصارى والـكهان من العرب قد تحدثوا بأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم قبل مبعثه ، لما قرب من زمانه :

, أما الأحبار من اليهود، والرهبان من النصارى، فما وجدوا فى كتبهم من صفته، وصفة زمانه، وما كان من عهد أنبيائهم إليهم فيه، وأما المكهان من العرب فأتهم به الشياطين من الجن، فيا تسترق من السمع، إذ كانت وهى لا تحتجب عن ذلك بالقذف من النجوم. وكان المكاهن والمكاهنة لا يزال يقع منهما ذكر بعض أموره — أى النبي —، لاتلق العرب لذلك فيه بالاحتى بعثه الله تعالى، ووقعت تلك الأمور التي كانوا يذكرون فعرفوها!، (١)

## من أخبار الأحبار والرهبان:

كان أهل المدينة ــ وهم الأنصار من الأوس والخزرج ــ أسبق العرب إلى الإسلام .. فهم الذين با يعوا الرسول على الإيمان به ، و بما نزل عليه من الكتاب ، كا با يعوه على نصرة الدين الذي جاء به . . وكان ذلك في بيعتى العقبة ــ الأولى والشافية ــ بمكة .. وهم الذين كانت إليهم هجرة الرسول ، ومن موطنهم ــ المدينة ــ ارتفع لواء الإسلام ، وبسيوفهم وسيوف من هاجر إليهم من المسلمين انتصر الإسلام وعز المسلمون!

وهـذا السبق إلى الإسلام الذى كان من أهل المدينة قد مهدت له أسباب، ودعت إليه أحوال وملابسات لما أراد الله لهذا الحي من المرب من خير له وعز وكرامة، في الدنيا والآخرة 1.

أما هـذه الأسباب وتلك الملابسات فهى ما كان عند اليهود بالمدينة من علم مجمعث نبى عربى ، بشرت به التوراة ، وكشفت لهم صفته وصفة زمانه ، وكان اليهود من أجل هذا العلم ينذرون الأوس والخزرج — وهم الأنسارفيا بعد— ينذرونهم بالنبى المبعوث الذى سيكونون له أتباعا وحواريين ، وأنهم فى جانب

(م ٤١ - الذي محد)

<sup>(</sup>١) السيرة: جزء ١ ص ١٩٤

هذا النبي سينالون عزا وقوة، تأخذ لهم من الاوس والخزرج بحقهم، وتبدل من ضعفهم قوة ، ومن خذلانهم نصراً ..

قال ابن اسحق: وحدثنى عاصم بن عمر بنقنادة عن رجال من قومه ـ الأوس والحزرج ـ قالوا : مما دعانا إلى الإسلام مع رحمة الله وهداه لما كنا نسمع من رجال يهود .. كنا أهل شرك . أصحاب أوثان ، وكانوا أهل كتاب ، عندهم علم ليس لنا . . وكانت لاتزال بيننا وبينهم شرور . .

و فإذا المنا منهم بعض ما يكرهون، قالوا لنا: إنه قارب زمان نبى يبعث الآن، نقتلكم معه قتل عاد وإرم، فكنا كثيرا ما نسمع ذلك منهم، فلما بعثالله رسوله صلى الله علميه وسلم أجبناه حين دعانا إلى الله تعالى، وعرفنا ماكانوا يتوعدوننا به، فبادرناهم إليه، فآمنا به، وكفروا هم به، ففينا وفيهم نزل هؤلاء الآيات من والبقرة ، و ولما جاءهم كتاب من عند الله مصدق لما معهم، وكانوا من قبل يستفتحون على الذين كفروا ، فلما جاءهم ما عرفوا كفروابة ا فلمنة الله على الكافرين ، (۱)

ويروى ابن هشام عن ابن اسحق خبراً آخر منأخبار اليهود ، وماكان عندهم من علم فى شأن النبي العربي . .

يقول ابن إسحق : عن سلمة بن سلامة بن رقش ـ وكان سلامة من أصحاب عدر ـ قال : كان لنا جار من يهود ، فخرج علينا يوما من بيته ... فذ كر القيامة، والبعث ، والحساب ، والميزان ، والجنة ـ والنار . . قال ذلك لقوم أهل شرك ، أصحاب أوثان ، لا يرون أن بعثا كائن بعد موت . . فقالواله : ويحك يا فلان ! أو ترى هذا كائنا . أن الناس يبمثون بعد موتهم إلى دار فيها جنة و قار ، يجزون فيها بأعمالهم ؟ قال : نعم ، والذي يحلف به ، لوددت أن حظى من تلك النار أعظم تنور في الدار يحمونه ، ثم يد خلوندى إياه، فيطنونه على وأن أنجو من تلك النار غدا 1 ا فقالوا له : ويحك يا فلان ! فما آية ذلك ؟ قال نبى مبعوث من نحو هذه المبلاد ، وأشار بيده إلى مكة والبين ، قالوا ومتى نراه ؟ قال ـ سلمة ـ فعظر إلى

<sup>(</sup>١) السيرة لاين هشام ج١ ص ٣٠١.



وأنا من أحدثهم سناً فقال: إن يستنفد هذا الفلام عمره يدركه! قال وسلمة ، فوانه ماذهب الليل والنهار حتى بعث الله محمداً صلى الله عليه وسلم ، وهو \_ أى المهودى \_ حى بين أظهرنا ، فأمنا به ، وكفر به ، بغياً وحسداً .. قال فقلنا له : ويحك يافلان ا

ألست الذي قلت لنا فيه ماقلت؟ قال : بلي ! . و لـكن ليس به (١) . .

وتحدث كتب السيرة عن كثير من أخبار الرهبان ، كانوا يرصدون مطلع النبوة فى الجزيرة العربية ، لما عندهم فى التوراة من أخباره ، وصفاته ، وصفات زمانه ، والأفق الذى يطلع منه . قال تعالى : « الذين يتبعون الرسول النبي الأمى الذى يجدونه مكتوباً عندهم فى التوراة والإنجيل ، يأمرهم بالمعروف ، وينهاهم عن المنكر ، ويحل لهم الطبيات ، ويحرم عليهم الحبائث ، ويضع عنهم إصرهم ، والأغلال التي كانت عليهم (١) » .

وهذه الاخبار المروية عن اليهود فى بعثة النبى إنما تستند إلى هذا العلم، يظاهرها ما كان عند أحبار اليهود من استعداد نفسى وروحى لاستقبال أول أنسام النبرة . والتهدى إليها ا . . ولكن ليس كل من يعرف الخير ينتفع به . . فين ظهر النبى ، ودعا النا ب إلى ما أمره الله به أن يدعوهم إليه أضموا آذانهم ، وأعرضوا عنه ، . بغياً وحسدا . . ولم يدخل في الإسلام منهم إلا جماعة قليلة ، أراد الله لها الخير ، وذلل لها الطريق إليه .

ولنا هنا أن نلتفت إلى استيطان الهود المدينة وتجمعهم حولها. فما كانت ولاد العرب بالموطن الذي يعيش فيه غير أهله العرب، ولا كان الهود خاصة يستطيبون الحياة في هذه البلاد القفر. وهم أبداً طلاب صيد، لا يمسكهم شيء إلا إذا وجدوا منه ريحاً عاجلا. فاذا حمل الهود على أن يحيوا هذه الحياة القاسية في هذه البلد القفر، غرباء مستضعفين ؟

<sup>(</sup>١) الميرة ج ١ ص ٢٠٢ ، نهاية الأرب ج ١٦ ص ١٤٣

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف آية ١٥٧

### - YIY -

والرأى الذى نسترج إليه فى تعليل هذه الواقعة هو أن اليهود بما عندهم من علم من التوراة فى شأن النبى العربى الذى بشرت به النوراة ، وذكرت أوصافه وأوصاف زمانه ومكانه \_ هذا العلم قد دعا كثيرا من اليهود إلى التطلع إلى البلاد العربية ، وترقب ظهور هذا النبى ، كاحمل هذا العلم كثيراً منهم إلى الهجرة إلى بلاد العرب ليكونوا فى اسنقبال النبى عند ظهوره . وكانت المدينة أول بلد يلقاه اليهودى فى وجهته إلى الجزيرة العربية من أرض الشام . وكان من الطبيعى أن تكون المدينة محط رحال هؤلاء اليهود الوافدين على الجزيرة ، انتظارا لبعثة النبى . وكان أن ازداد عدد اليهود مع الزمن بالتوالد والتوافد حتى صار لهم فى المدينة مجتمع ، له آثاره ومكانته فى حياة المدينة . . الاجتماعية والاقتصادية والسياسية ! حتى جاء الإسلام فوقفوا منه هذا الموقف اللئيم العنيد ، فأذن الله لوسوله وللمؤمنين أن يجلوهم عن هذا البلد الطيب ، وأن يطهروا منهم مواطن الإسلام .

# ع \_ من أخيار الكهان

والكهانة ضرب من الرجم بالغيب، وادعاء بالكشف عنأحداث المستقبل ومايتوقع من أمور !

وقد عرف العرب المكهانة ، وحفظ الثاريخ أسماء كثير من الكهان والكاهنات .

وكان للمكهان والمكاهنات مكانة مرموقة بين القبائل ، تجىء إليهم الناس من كل جهة ، يستفتو نهم فى كثير من الشئون ، ويتنافرون إليهم ، للحكم بينهم فميا يختصمون فيه ، من نسب ، أو شرف ، أو غير ذلك من شئون الناس فى الحياة .

وقد لعب الـكمان دوراً كبيراً فى حياة الأمة العربية ، وفى تحديد اتجاهات أفكارها فى الحماة .

ويغلب على السكهنة أن يكونوا من الزمني وذوى العاهات ، الناجمة عن نقص في الحلقة ، أو شذوذ في الطبيعة . فان غرابة الخلق في إنسان من الناس توقع فى نفس من يراه أن هذا الخروج على الطبيعة فى تبكوينه لابد أن يكون وراءه أسرار وعجائب، تظهر أكثر ما تظهر فى الجانب الروحى منه، وفى اقتداره على الاتصال بالملا الاعلى، والتلقى منه . كما يفرى هذا الحلق العجيب صاسبه بأن يكون شيئاً فى الحياة ، وأن يجىء إلى الناس بما لم يجيئوا به ، إذ جاء هو إلى الحياة على غير الصورة البشرية التى جاءوا هم بها ا ونشهد نحن هذا فى جماعات والمجاذيب وفى اعتقاد كثير من الناس فيهم . . فإن الذى يفلب عليهم هو هذا الشذوذ فى الحلقة . . من نقص ، وتشويه ا

وقد كان للـكهان دور كبير قبيل البعثة النيرية . . إذ كثر لغطهم ووسواسهم بهذا الأمر العظيم ، الذي سيطلع على الناس من قريب !

وكان الكمان يسندون علمهم هذا الذى يلقونه فى آذان اللماس إلى الجن الذين هم أقدر من الناس على التقاطأنباء السماء، وما تصدر إلى الناس من أحداث ا فكان لمكل كاهن أو كاهنة، رئى، أو رفيق من الجن، تتو تق بينه وبين صاحبه أواصر الصداقة على طول الصحبة، وامتداد الأيام!

ويذكر القرآن ماكان للجن من استطلاعات للغيب ، ومحاولات في استراق السمع . . فقال تعالى عن الجن واستراقهم السمع ، وأنا كنا نقعد منها مقاعد للسمع ، فمن يستمع الآن يجد له شهاباً رصدا ، وأنا لاندرى أشر أريد يمن في الأرض أم أراد مهم رمهم رشدا ، (1) .

يقول ابن هشام: فلما تقارب أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وحضر مبعثه حجبت الشياطين عن السمع ، وحيل بينها وبين المقاعد التي كانت تقعد لاستراق السمع فيها ، فرموا بالنجوم ، فعرفت الجن أن ذلك لامر حدث من أمر الله في العباد 1 (٢).

وهذه المستمعات التي كان يسترقها الجن إنما ليوسوسوا بها في صدور بعض

<sup>(</sup>١) سورة الجن آية ٩ ، ١٠٠

<sup>(</sup>٧) السبر جزء أول من ١٩٥٠.



- 418 -

الناس ، وليجعلوا منهم متنبئين يفتنون الناس بهم ، ويلبسون عليهم أمورهم ، بما يخلطون بين الحق والباطل من تلك الإنباء التي يلقون إليهم بها .

عن ابن عباس عن نفر من الأنصار أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لهم: « ما كنتم تقولون في هذا النجم الذي يرمي به؟ قالوا: يانبي الله . . كنا نقول حين رأيناها يرمى بها : مات ملك . . ملك ملك . . ولد مولود مات مولودًا ۽ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ﴿ لَيْسَ ذَلْكَ كَذَلْكَ . . ولكن الله تبارك وتعالى كان إذا قضى فيخلقه أمرأ سمعه حملة العرش ، فسبحوا ، فسبح من تحتهم ، فسبح لتسديحهم من تحت ذلك .. فلا يزال التسديح يهبط. حتى ينتهي إلى السماء الدنيا فيسبحوا ، ثم يقول بعضهم لبعض: مم سبحتم؟ فيقولون سبح من فوقنا فسبحنا لتسبيحهم! فيقولون: ألا تسألون من فوقيكم مم سبحوا؟ فيقولون مثل ذلك ، حتى ينتهوا إلى حملة العرش ، فيقال لهم مما سبحتم؟ فيقولون: قضى الله في خلقه كذا وكذا.. للأمر الذي كان... فيهبط به الخبر من سماء إلى سماء حتى ينتهي إلى السماء الدنيا ، فيتحدثوا به ، فيسترقه الشياطين بالسمع ، على توهم واختلاف . ثم يأتوا به الـكمان من أهل الأرض فيحدثوهم به . فيخطئون ويصليمون ، فيتحدث به الـكمان فيصيبون بعضاً ﴿ ويخطئون بعضاً . . ثم إن الله عز وجل حجب الشياطين لهبدنه النجوم التي يقذفونها ، فانقطعت الحكهانة اليوم . . فلا كهانة(١) ي .

ويقول ابن إسحق فيما يرويه عنه ابن هشام: ﴿ وَأَمَا السَّكَمَانَ مِنَ الْعَرْبِ فأتتهم به ــ أى بما تحدثوا به من بعثة النبي ــ الشياطين من الجن فيما تسترق من السمع ، إذ كانت وهي لا تحتجب عن ذلك بالقذف من النجوم . . وكان. الكاهن والكاهنة لايزال يقع منهما ذكر بعض أموره ــ أي أمور الني ــ لاتلق العرب لذلك قيه بالا ، حتى بعثه الله تعالى ، ووقعت تلك الامور التي كانوا يذكرون فعرفوها(١) . .

<sup>(</sup>١) السيرة ج ١ ص ١٩٤ .

### - 410 -

ويرى ابن خلدون أن انقطاع المكهانة ، كان موقوتاً فى زمن النبوة ، إذ أن ضوء النبوة أشبه بضوء الشمس يخفت فيه كل ضوء اثم لما انتهى زمن النبوة لم يكن هناك مايحول بين المكهانة وبين أن تظهر ، إذ غربت الشمس التى كانت تلزمها أجحارها ا وأنه وإن كان قد بطل الاستراق الذى كانت تسترقه الجن وتلقى به فى صدور المكهان ، فإنه قد بق للمكهان ما فى نفوسهم من استطلاعات خاصة ليست لغيرهم من الناس ، وهم بهذه الاستطلاعات يلقون الناس ، ويلقون إليهم بما عندهم ، وبما ليس عندهم ، من من اعم وأكاذيب .

يقول ابن خلدون: « وقد زعم بعض الناس أن الكهانة قد انقطعت منذ زمن النبوة بما وقع من شأن رجم الشياطين بالشهب بين بدى البعثة ، وأن ذلك كان لمنعهم من خبر السهاء ، كما وقع فى القرآن . والكهان إنما يتعرفون أخبار السهاء من الشياطين ، فبطلت الكهانة من يومئذ!

« و لا يقوم من ذلك دليل . . لأن علوم الـكمان كما تـكون من الشياطين ، تكون سن نفوسهم أيضاً .

, فالآية إنما دلت على منع الشياطين من نوع واحد من أخبار السماء ، وهو ما يتعلق بخبر البعثة ، ولم يمنعوا بما سوى ذلك .

« وأيضاً ، فانما كان ذلك الانقطاع بين يدى الثبوة فقط ، ولعلها عادت بعد ذلك إلى ما كانت عليه ، وهذا هو الظاهر . . لأن هذه المدارك كلها تخمد في زمن النبوة كا تخمد الحكواكب والسرج عند وجود الشمس ، لأن النبوة هي النور الاعظم الذي يخني معه كل نور .

وقد زعم بعض الحكاء أنها إنما توجد بين يدى النبوة ثم تنقطع ، وهكذا مع كل نبوة وقعت الآن وجود النبوة لابد له من وضع فلمكى يقتضيه ، وفى تمام ذلك الوضع عن التمام ذلك الوضع عن التمام يقتضى وجود طبيعة \_ مع ذلك النوع الذى يقتضيه \_ ناقصة ، وهو معنى المكاهن . . فقبل أن يتم ذلك الوضع المكامل يقع الوضع الناقص ، ويقتضى،

- Y17 -

وَجُودِ الْكَاهِنِ ، إما واحداً أو متعدداً ، فاذا تم الوضع تم وجود النبي بكاله ، وانقصت الاوضاع الدالة على مثل تلك الطبيعة ، فلا يوجد منها شيء بعد(١) . .

ونظرة الحسكاء هذه التي يرويها ان خلدون عنهم فى تعليل ظهور السكهنة بين يدى النبرة وإضافة ذلك إلى أوضاع فلسكية هى على حسب ما كان مقرراً فى الفلسفة القديمة عن تحكم الأفلاك فى مصائر الأمور ، وقيام كل فلك على حال من أحوال الوجود ا

ويمكن أن نجعل هذه النظرة في وضع آخر غير مستند إلى هذا التظام الفلكي . وهو \_ كا قلمنا من قبل \_ : أن الاحداث العظيمة . لابد أن تقوم بين يديها شواهد ودلالات ، هي أشبه بالضوء الذي يحمله الفجر بين يديه ، مؤذناً بطلوع الشمس . فهذه الرقى، والاستطلاعات التي تقع للناس بين يدى الاحداث العظيمة هي من هذا القبيل . . !

وفى القرآن ما يكشف عن شيء من هذا . . فقد ذكر القرآن عن فرعون مصر تلك الرؤيا التي رآها في نومه ، وكانت تحمل في طيانها تصويراً كاملا لحذا الحدث العظيم الذي ستلده الآيام بعد بضع سنين ، والذي سيكون له أثره المقوى في حياة الشعب الذي يقوم هذا الملك على تدبير أموره .

« وقال الملك إنى أرى سبع بقرات سمان يأكلهن سبع عجاف . . ، وسبع سنبلات خمر وأخر يابسات . . . يا أيها الملأ أفتونى فى رؤياى إن كنتم للرؤيا تعبرون ، قالوا أضنات أحلام ، وما نحن بتأويل الاحلام وعالمن يناً .

ولم تكن هذه الرؤيا أضغاث أحلام ، ولكنها كانت استطلاعاً صادقاً لما سيقع منأحداث . ولم يكن عند فرعون ، ولا عند كهنته وسيحرته من يحسن قراءة هذا الكشف الذي استقبلته نفس فرعون من العالم العلوي ! وكان لابد

<sup>(</sup>۱) مقدمة ابن خلدون س ۹۷ .

١ (٢) سورة يوسف: ٣٤ ، ٤٤ .

- YIV -

من نفس مشرقة تكشف عن هذه الرموز ، وتقيم منها حروفا ، وتبنى منها كلمات وجملا واضحة مقروءة . . فكان يوسف عليه السلام هو الذى تولى هذا الأمر ، وأحسن القيام عليه . . وكانت قراءته لهذه الرموز هى ما ذكره القرآن الكريم عنه فى قوله تعالى : « قال تزرعون سبع سنين دأبا ، فما حصدتم فذروه فى سنبله . . إلا قليلا مما تأكلون . . ثم يأتى من ذلك سبع شداد يأكان ما قدمتم لهن إلا قليلا بما تحصنون ، ثم يأتى من بعد ذلك عام فيه يناث الناس ، وفيه يعمرون «١٠).

وأنت ترى أن حكمة يوسف وتدبيره لم تقف به عند تفسير هذه الرؤيا على وجهها الصحيح وحسب ، بل إنه جاء بالتدبير الذى ينبنى أن يواجه به هذا الحدث الذى تكشفت عنه الرؤيا . . فلم يقل يوسف للملك ومستشاريه من حوله : إنكم ستعيشون فى خصب ، وفى زرع وحساد سبع سنين ، ثم يأتى بعد ذلك سبع سنين من الجدب والقحل . بل قال هذا الذى ذكره القرآن عنه، وفيه السياسة الحكيمة التى ينبغى أن يستقبل بها هذا الحدث العظيم . .

\* \* \*

و نعود إلى الكهانة والكهان ، وما كان لها ولهم من حديث فى شأن البعثة 1 لقد حفظ تاريخ السيرة كثيراً من أخبار الكهنة ، من رجال ونساء \_ عن النبى المبعوث ، وما يكون له من شأن فى الناس ، وفى أوضاع الحياة 1

## شق وسلطيح:

وكان « شق وسطيح ، أشهر كاهنين فى الجزيرة العربيـة قبيل مبعث النبى ، وإليهما كان المفزع فى كل أمر ذى خطر 1

وقد أبى مؤرخو السيرة أن يكون , شق وسطيح ، بمعزل عن هذا الحدث العظيم الذى استيقظ له الوجود كله 1 لجعلوا لها مشاركة في أحداث النبوة ، وأقوالا مأثورة فيها!

<sup>(</sup>١) سورة يوسف: ٤٧ ، ٤٩ .

#### - 11/1 -

ولا نستبعد أن يكون التى وسطيح استطلاعات فى موكب النبوة . . . ولكن الذى نقف منه موقف الشك والحذر هو تلك القصص المثيرة التى يرويها الرواة عنهما فى هذا الامر، والتى يظهر فيها التلفيق والاصطناع! وأقرب شاهد على ذلك ما يروى عن ربيعة بن نصر ملك اليمن ، وما كان بينه وبين هذين الكاهنين . ! فقد حملت هذه القصة صوراً أشبه بالأساطير ، فى تناول الأحداث وتدبير تحركها وانطلاقها على مسرح الحياة!

قال محمد بناسحق: كان ربيعة بن نصر ملك البين بين ملوك التنابعة . . فرأى رؤيا هالته ، وفظع بها ، فلم يدع كاهناً ولا ساحراً ، ولا عائماً ، ولا منجا من أهل مملكته إلا حمعه إليه ، فقال لهم : إنى قد رأيت رؤيا هالتنى ، وفظعت بها . . فأخبرونى بها ، وبتأويلها . . قالوا له : اقصصها علينا نخبرك بتأويلها ! قال : إنى أن أخبر تكم بها لم أطمئن إلى خبركم عن تأويلها ! فإنه لا يعرف تأويلها إلا من عرفها قبل أن أخبره بها .

فقال له رجل منهم : فإن كان الملك يريد هذا ، فليبعث إلى و سطيح وشق . .. فإنه ليس أحد أعلممنهما ، فإنهما يخبرانه بما سأل .

فبحث إليهما ، فقدم عليه سطيح قبل شق ، فقال له : إنى رأيت رؤيا هالتني. وفظمت بها ، فأخبرنى بها . فإنك إن قصصتها أصبت تأويلها : قال : أفعل . . . قال الماك :

« رأيت حمة (۱) . خرجت من ظلمة . . فوقعت بأرض تهمة (۲) . . فأ كلت منها كل ذات جمجمة (۲) فقال الملك ما أخطأت منها شيئاً يا سطيح ؛ فما عندك فى تأوطيا ؟ قال ؛

وأحلف ما بين الحرتين (٤) من حذن ٠٠ لتهبطن أرضكم الحبش ،.

<sup>(</sup>١) قطعة نار .

<sup>(</sup>۲) أى أرض منخفضة ٠

<sup>(</sup>٣) يريد الرأس.

<sup>(</sup>٤) الحرة أرض فيها حجارة سود .. والبيت الحرام واقع بين حرتين ..

#### - 719 -

فليملكن ما بين أبين إلى جرش (١) .

فقال الملك: وأبيك يا سطيح .. إن هذا لنا لغائظ موجع . . فتي هر كائن؟ أفى زمانى أم بعده؟ قال: لا بل بعده بحين . . أكثر من ستين أو سبعين . . يمضين من السنين ! ، قال : أفيدوم ذلك من ملكهم أم ينقطع؟ قال : لا بل ينقطع لبضع وسبع من السنين ، ثم يقتلون ويخرجون منها هاربين ، .

قال: ومن يلي ذلك من قتلهم وإخراجهم؟

قال: يليه إرم ذم يزن . يخرج عليهم من عدن ، فلا يترك منهم أحداً بالهن !

قال: أفيدوم ذلك من سلطانه أم ينقطع ا

قال: بل ينقطع ؟

قال : من يقطعه ؟

قال: نبى زكى، يأتيه الوحى من قبل العلى ١

قال : ويمن هذا النبي ؟

قال : رجل من ولد غالب بن فهر بن مالك بن النضر ، يكون الملك فى قومه إلى آخر الدهر .

قال : وهل للدهر من آخر؟

قل: نام ، يوم يحمع فيه الاولون والآخرون، يسعد فيه المحسنون ، ويشتى فيه المسيئون

قال: أحق ما تخبرنى ؟

قال: نعم ، والشفق والغسق ، والفلق إذا اتسق ، إن ما أنباتك به لحق ا ثم قدم عليه شق ا فقال له كقوله لسطيح ، وكتمه ما قال سطيح ، لينظر أيتفقان أم يختلفان ؟

قال شق : نعم . . رأیت حممة . . خرجت من ظلمه ، فوقعت بین روض وأكمة ، ، أكلت منها كل ذات نسمة » .

(١) أبين ، وجرش : الأولى بلد بالين ، والثانية مخلاف بها .

فلما قال ذلك عرف أنهما قد اتفقا ، وأن قولها واحد ، فقال له الملك : ما أخطأت يا شق منها شيئاً ... فما عندك في تأويلها ؟

فقال: أحلف بما بين الحرتين من إلسان لتنزلن أرضكم السودان ، فليفلبن على طفلة (١) البنان ، وليملكن ما بين أبين إلى نجران ا،

فقال له الملك : وأبيك يا شق . إن هذا لنا لغائظ موجع ! فمتى هو كائن ، أفي زماني أم بعده ؟ .

قال: لا بل بعده بزمان .. ثم يستنقذكم منهم عظيم ذو شأن ، ويذيقكم أشد الهوان ! » .

قال: ومن هذا العظم الشأن؟

قال : ليس بدنى لأمدن ... يخرج عليهم من بيت ذى يزن ا

قال: أفيدوم سلطانه أم ينقطع ا

قال : بل ينقطع برسول مرسل ، يأتى بالحق والعدل ، بين أهل الدين والفضل يكون الملك في قومه إلى يوم الفصل ! »

قال: ويما يوم الفصل؟

قال: يوم نجزى فيه الولاة . . . يدعى فيه من السماء بدعوات . . . يسمع فيها الأحياء والأموات . . . ويجمع فيها الناس للميقات . . . يكون فيه لمن اثقى اللفوز الخيرات 1

قال: أحق ما تقول؟

قال: أىورب الساء والارض، وما بينهما من وفع وخفض، إن ما أنبأتك به لحق ما فيه أمض (٢).

<sup>(</sup>١) الطفلة : الناعمة الرخصة من النساء.

<sup>(</sup>١) الأمض: الشك والباطل.

## - 771 -

قال اپن إسحق: فوقع فى نفس ربيعة بن نصر ماقالاً ، فجهز بنيه وأهل بيته إلى الهراق بمايصلحهم ، وكتب إلى ملك من ملوك فارس يقال له سابور ، فاسكنهم فى الحيرة . . فن بقية ولد ربيعة بن نصر النعان بن المنذر ، (1) .

هذا دور , شق وسطيح . فى أخبار السيرة النبوية ! وهو دوركان لابد لهم أن يؤدوه إذاكان للكهان مكان فى أحداث السيرة النبويةوأ نبائها .

ويروى . النويرى ، فى كتابه . نهاية الأرب ، دورا آخر لكاهنة ، شيبها بما كان من . شق وسطيح . . يقول :

ريروى أن سفيان بن مجاشع بن دارم احتمل ديات دماء كانت من قومه ، فخرج يستعين فيها ، فدفع إلى حى من تميم ، فإذا هم مجتمعون إلى كاهنة تقول:

« العزيز من والاه ، والذليل من خالاه (٢) والموفور من مالاه (٢) والموتور. من عاداه ، .

قَالَ سَفَيَانَ : مَن تَذَكَّرِينَ .. للهُ أَبُوكُ؟

فقالت: صاحب حل وحرم، وهدى وعلم .. وبطش وحلم، وحرب وسلم، رأس رءوس، ورائض يسوس، وماحى بوس (٤)، وماهد وعوس (٥٠...

قال سفيان : من هو ؟ . . لله أبوك ؟

قالت: نبى مؤيد، قد آن حين يوجد، ودنا أوان يولد، يبعث إلى الأحمر والآسود بكتاب لا يفند، اسمه محمد،

قال سفيان: لله أبوك! أعربي هو أم عجمي؟

<sup>(</sup>١) السيرة: لابن هشام جزء أول ص١٤ منهاية الأرب ج١٦ ص١٥١

<sup>(</sup>۲) أي تركه وتخلي عنه .

<sup>(</sup>٣) أي مالأه ، واجتمع إليه .

<sup>(</sup>٤) أى بۇس .

<sup>(</sup>ه) أي مهد الصعاب .

قالت : أما والسماء ذات العنان ، والشجر ذات الأفنان . إنه لمن معد ابن عدنان ، فقدك (١) ياسفيان . .

فأمسك سفيان عن سؤ الها . . ثم إن سفيان و لد له غلام فسماه محمداً ، لما دجاه من أن يكون النبي الموصوف ١ (٦) ،

دروى عن لهيب بن مالك اللهي قال: حضرت عند رسول الله صلى الله عليه وسلم، فذكرت الكهانة، فقلت: بأبي أنت وأى يا رسول الله نحن أول من عرف حراسة السماء وزجر الشياطين، ومنعهم من استراق السمع عند القذف بالنحوم. وذلك أنا اجتمعنا إلى كاهن لنا يقال له , خطر بن مالك ،، وكان شيخا كبيراً، قد أت عليه مئة سنة وثمانون سنة، وكان أعلم كهاننا، فقلنا له: يا خطر . هل عدك علم من هذه النجوم التي يرمى بها ا فإنا قد فزعنا لها، وخفنا سوء عاقبتها ؟

فقال: اثنونى بسحر (٣)، أخبركم الخبر، بخير أم ضرر، وأمن أم حذر ٢ فانصرفنا عنه يومنا. فلماكان من غد فى وجه السحر أتيناه، فاذا هو قائم على قدميه، شاخص إلى السماء بعينيه ٠٠ فناديناه: ياخطر ٠٠ فأوماً إليها أن أمسكوا، فأمسكنا... فانقض نجم من السماء عظم ١

فصرخ الكامن: أصابه إصابه (٣) ، خامره عقابه ، عاجله عذابه ، أحرقه شهابه ، زايله جرابه ... ياويله ما حاله ، بلبله بلباله ، عاوده خباله ، تقطعت حباله ، وغيرت أحواله . . .

ثم أسك طويلا ... ثم قال :

<sup>(</sup>١) قدك: أى كفاك .

<sup>(</sup>٢) نهاية الأرب: جزء ١٦ ص ١٦١.

<sup>(</sup>٣) أي وقت السحر ، وهو قبيل الفجر .

<sup>(</sup>٤) أى أصابه داؤه الذي فيه رداه .

« يا معشر بنى قحطان ، أخبركم بالحق والبيان ، أقسمت بالمحبة ذات الآركان والبلد المؤتمن السدان (١)، قد منع السمع عتاة الجان ، بثاقب بكف ذى ملطان ، من أجل مبعوث عظيم الشان ، يبعث بالتنزيل والقرآن ، وبالهدى وقال الفرقان ، تبطل به عبادة الاوثان .. .

قال : قلنا ياخطر ، إنك لتذكر أمراً عجباً ، فاذا ترى لقومك ؟ فقال : أرى لقومى ما أرى لنفسى أن يتبعوا خير بنى الإنس برهانه مشل شعاع الشمس يبعث من مكة دار الحس بمحكم التنزيل غير اللبس

قلنا : يا خطر ، ومم هو !

فقال: والحياة والعيش، إنه لمن قريش، ما في حكمه طيش، ولا في خلقه هيش، يكون في جيش، وأي جيش، من آل قحطان وآل ريش (٢).

قلمنا: بين لنا : من أى قريش هو ؟

قال: والبيت ذى الدعائم ، والركن والاحاثم (٢) ، وإنه لمن نجل هاشم من معشر أكارم ، يبيث بالملاحم ، وقتل كل ظالم .

ثم قال : هذا هو البيان ، أحمرني به رئيس الجان .

ثم قال : الله أكبر ، جاء الحق وظهر ، وانقطع عن الجن الخبر .

ثم سكت فأغمى عليه ، فما أفاق إلا بعد ثلاث .. فقال : لا إله إلا الله ..

فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : «لقد نطق عن مثل فبوة ، وإنه ليبعث يجوم القيامة أمة وحده ، . والله أعلم ٢٠)

<sup>(</sup>١١) أى سدنة البيت الحرام ، جم سادن .

<sup>(</sup>٢) آل ريش: قبيلة من الجن

٣١ الأحائم : جم الجمع لحوم ، وهي طيور مكة .

<sup>﴿</sup> ٤ ) السيرة الحلبية ج ١ ص ٢٠٩ .



- 478 -

# معجزات الرسول .. بعد البعثة

وإذا كانت حياة النبي صلى الله عليه وسلم قبل البيئة قد صحبها ه بل وسبقها ، هذا الدوى العظيم في قلوب الناس وفي عقولهم ، فتخلق من هذا الدوى تلك الأنباء التي جاءت تسبق مولده ، وتذيع في الناس البشائر بقرب مبعث النبي الأمى العربي ا

وإذا كانت سيرة النبي قبل مبعثه جعلت لكثير من رواة الأخبار والقصاص سبيلا إلى اصطناع الأخبار وتوليدها. وإلى الاستكثار بغير حساب من كل عجيبة وعجيب، كما كان ذلك مدخلا ممهداً لأصحاب الأهواء والصلالات يدخلون منه إلى سيرة الرسول بمنارقات الأخبار التي ينطبق ظاهرها بتمجيد الرسول ورفع منزلته، بينما تطوى في باطنها تشويه سيرته وتعكير مواردها الصافية، وإلقاء ظلال كثيفة علمها من الشكوك 1

نقول \_ إذا كان هذا في سيرة النبي قبل بشته فماذا يكون في هذه السيرة العظيمة بعد أن حمل بين يديه الكتاب الكريم ، وجرت على لسانه كامات السماء ؟ وماذا يكون في هذا النبي السيرة بعد أن يرى الناس رأى الدين أنرار السماء تتصل بالارض ، ويشهدون رسول السماء يغدو ويروح بآيات الكتاب يلقيها إلى النبي على مرأى ومسمع منهم ، ماذا يكون في هذه السيرة والأمر على هذا الوجه ؟

ونحن هنا من أخبار السيرة بعد البعثة في موقف غير موقفنا من تلك التي تروى عما قبل البعثة ، وعما قبيل المولد ا

فإذا كان من الممكن أن يسلم \_ عقلا \_ بأن تخلو سيرة الرسول إلى مبعثه من غير إشارات ودلالات تشير إلى النبوة ، وتحدث عنها ، وأن يميى الناس ويصبحون فإذا هم بين يدى نبوة ، وفى مواجهة نبى فجاءة على غير انتظار \_ إذا كان من الممكن أن يسلم بهذا ، وهو مالا يمكن أن يسلم به أو يقبل بحال أبدا \_ فإن إمكان عدم التسليم بهذا فى الفترة السابقة من حياة النبي قبل مبعثه يرتفع إلى درجة المستحيل أن تخلو سيرة النبى خلال فترة النبوة من آيات ومعجزات ،

**- 470 -**

تشهد له بأ نه ذلك الإنسان الذى اختاره الله واصطفاه . ورفع منزلته على منازل الناس جميعاً . . في الدنيا والآخرة !

إن النبوة التي محملها النبي في كيانه هي طاقة عظيمة من نفحات السماء وبركاتها وهي حيث تكون لاتمضى دون أن تترك أثراً من آثار نفحاتها وبركاتها في كل من يتصل أو مايتصل مها ١

إن أى إنسان من الناس له امتياز فى علم أو فن لاتمضى حياته دون أن ترى الحياة أثراً من آثار علمه أو فنه . وإلا فماذا يدل على أنه عالم أو فنان . ثم ماقيمة علمه ، وماجدوى فنه إن لم تتفتق أكمامه ، وتطلع ثمراته ، وتصبح زاداً طبياً على مائدة العلوم والفنون !

فا بالك بالثبوة والذي . وماظنك مهذا الثمر الذي يطلع من شجرة النبوة .

إنه لثم طيب موفور ، لن تعرفه الحياة إلا فى عهود النبوات ، ولن تجد ثماره إلا فى حياة الأنبياء !

فإذا كان الحديث فى نبوة النبى , محمد ، فلك أن تجمعما تفرق فى النبوات كلها من خير ، وماكان فى النبيين جميعاً من كال ، ثم تضيف كل هذا الحير ، وكل هذا الكال إلى محمد ، وإلى نبوة محمد ، ثم لا يدخل عليك ظن أنك قد بلغت به وبنبوته ماهو له من كال ، ومافى فبوته من خير . . فإن كال محمد فوق كل كال ، وإن الحير الذى حملته نبوته أكثر وأعظم من كل خير .

0 0 0

لقدكان هناك إذن معطيات كثيرة مندفقه تفيض مها يد محمد كل حين بإذن ربها .. فحيث كان النبيكانت البركة ، وكان الخير ، وكان الأصحابه ما استطاعوا أن يحملوا من هذا الخير ، وماشاءوا أن يصيبوا من هذه البركة .

و نحن ننظر إلى ماوقع من معجزات النبي فى فترة النبوة على أنها أمور لا تعدو أن تكون ففحة من نفحات النبوة ، وشذى طيباً من شذاها العطر ، وأنها ليست من باب المعجزات التي تجيء التحدى و تعجيز الناس عن الإتيان بمثلها ، وليعترفوا لانبي بنبوته .

ام ۱۰ النبي محمد )،

## - 777 -

فأولا: إن جميع هذه المهجزات التي ذكرها مؤرخو الميرة \_ ماصح منها وما لم يسح \_ لم يقل واحد من هؤلاء المؤرخين عن أية مهجزة منها أنها كانت مرضع النحدى، وإعلان الناس مها، ومطالبتهم الإتيان بمثلها، أو الإذعان لها، وذلك هو شأن مهجزات الأنيياء، وهو النأن في معجزة النبي الخالدة، التي قامت منذ قيامها على تحدى الإنس والجن أن يأتوا بمثلها.. وتلك هي القرآن، معجزة الرسول، ولا معجزة أخرى غيره، وفي هذه المهجرة يقول الله تعالى: وقل لئن اجتمعت الإنس والجن على أن يأتوا بمثل هذا القرآن لايأتون بمثله، ولو كان بعضهم لبعض ظهير أدا، م. ويقول سبحانه: وأم يقولون افتراه. ولو كان بعضهم لبعض ظهير أدا، وادعوا من استطعتم من دون الله إن كنتم صادقين .. (٢) و بل ذهب في التحدي إلى أن يكون بسورة واحدة، فقال تعالى: وإن كنتم في ريب بما نزلنا على عبدنا فأتوا بسررة من مثله، وادعوا شهداء كم من دون الله إن كنتم صادقين . . فإن لم تفعلوا ، ولن تفعلوا فانقوا النار التي وقودها الناس والحجارة ، أعدت للكاغرين (٣).

وثانياً : لم يقع بين النبي وبين الكفار من قريش أو غيرهم حديث حول هذه «المعجزات، فلم يكن من النبي إلفات لهم إليها، ولم يكن من الكفار تكذيب لها أو امتراء فيها . . ولو أن هذه «المعجزات» كات ذات طابع يراد به التحدى لذكرها القرآن ، أو ذكر بعضها ، أو أشار إلى موقف من مواقف الكافرين حيالها ، أو حيال واحدة منها ١١

ولكن الذي ذكره القرآن في هذا المقام هي القرآن الكريم وحده . ومادار حوله من تكذيب وتلمييس ا

فإنه حين وقفت قريش ومن معها من المكابرين المعاندين \_ عاجزة أمام هذا المتحدى عن أن تأتى بسورة أو ببعض سورة ، ذهب مها المناد ، ولج مها الكفر

<sup>(</sup>١. سورة الإسراء آية ٨٨

<sup>(</sup>٢) سورة هود آية ١٢.

٣٠ سورة البترة آية ٣٠ ، ٢٠ .

## THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT



- YYY -

أن تقول في القرآن أقوالا متخاذاة منها فقة ، تستر بها صففها ، وتمسح بها العرق المتصدب من خزيها . وكان من حصاة هذه الاقوال المنكرة ماذكره القرآن عنهم في قوله تعالى : , وقال الذين كفروا إن هذا إفك افتراه ، وأعانه عليه قوم آخرون . . فقد جا اوا ظلماً وزوراً . , وقالوا أساطير الاولين اكتبها فهى تملى عليه بكرة وأصيلا ، (۱) . وفي قوله تعالى (إنمايعلمه بشر ا. لسان الذي يلحدون إليه أعجمى ، وهذا لسان عربى مبين ه ٢٠ ويقول سبحانه عن الوليد ابن المغيرة ، وقد استمع إلى رسول الله وهو يتلو عليه من آيات الكتاب ما مالا قلبه عجباً ودهشا ، وأبي عليه كبره وعناده أن يلقى إليه السلم وينقاد . يقول سبحانه وتعالى : ، إنه فكر وقدر . . فقتل . كيف قدر ! ثم قتل . كيف قدر! ثم نظر ، ثم عبس وبسر ، ثم أدبر واستكبر . . فقال إن هذا إلا سحر يؤثر . .

وقد رد القرآن مفتریاتهم هذه فی شأن القرآن ، و تخرصاتهم فیه ... فقال تعالى : , إنه لقرآن كريم . فی كتاب مكنون ، لا يمسه إلا المطهرون ، تنزيل من رب العالمين . . ه (ع) وقال سبحانه: « وما هو بقول شاعر .. قليلاما تؤمنون ، ولا بقول كاهن .. قليلا ما تذكرون . تنزيل من رب العالمين ه (۵) وقال جل شأنه: « وما كان هذا القرآن آن يفترى من دون الله ، (۲) .

وهكذا تجىء آيات الكتاب تدافع عن مع عزة الرسول ، وتدنمع الكافرين المتقولين بالكذب والبهتان .. ذلك على حين لم تكن فى القرآن كله آية تكشف عن موقف من مواقف هؤلاء الكانمرين إزاء خارقة أخرى ، مما حرى على يد الرسول من خوارق !

وعلى هذا ، فإن الذى نذكره من الآخبار التي تحدث عن هذه الحوارق إنما نذكره لاعلى أنه من معجزات الرسول، ولا أنه كان من مقسد الرسولأن يجعل منه معجزة، يؤمن عليها الناس ، وإنما كل ماذكر في هذا الباب ما نذكره هنا

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان آية ٥ . (٣) سورة النحل آية ١٣.

<sup>(</sup>٢) سورة المدثر آية ١٨ ـ ٢٠ . (٤) سروة الواقعة ٧٧ ــ ٨٠

<sup>(</sup>٥) سورة الحاقة آية ٤١ ، ٣، (٦) سورة يونس آية ٣٧

### - 777 -

أو لا نذكره هو من نفحات النبوة ، ومن شذاها العطر الذي لا ينفصل عنها الحال . وكما أن المسك ينم عن طيبه حيث كان ، فكذلك طيب النبوة ، وهو فوق كل طيب ا

وها محن أولا نذكر بيض ما روى من هذه الخوارق:

# ١ – نبع الماء :

الماء عزيز نادر في صحراء العرب ، وكثيراً ما يعرض اساكني الصحراء حالات يطلبون فيها الماء فلا يجدونه ، وكثيراً ما يملك بعضهم عطشاً ، وخاصة إذا نفد الزاد في السفر 1 حيث يغرق المسافرون في متاهات الصحراء 1

فإذا التمس الناس الماء حين الحاجة الداعية إليه ، وحين اليأس المستحكم منه كان لرشورهم عليه ، وإسعافهم به هزة رضى وحمد ، وكانت الجهة التي يجىء منها هذا الغائب العزيز بموضع الحب والإعراز منهم !

والرسول المكريم حين يكون فى صحابته ، وحين تطرقهم حال من تلك الأحوال التى تشتد فيها حاجتهم إلى الماء ، تشعلق آمالهم برسول الله ، وتفزع ففوسهم إليه ، كما يفزع الصغار إلى آبائهم عند الحاجة ، وحين الشدة والبأس ؟

وقد أكرم الله نبيه ، وأكرم الناس به . . فجعله نوراً يهتدى به الضالون ، وحمى يفزع إليه الخائفون ، وغيثاً يغاث به الملهوفون !

عن ابن مسمود قال: « بينها يحن مع رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وليس. معنا ماء ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: اطلبوا من معه فضل ماء ، فأتى بماء فصبه فى إناء ، ثم وضع كفه فيه ، فجعل الماء ينبع من بين أصابع وسول الله صلى الله عليه وسلم ، (1).

وعن سالم بن أبى الجعد عن جابر رضى الله عنه قال: «عطش الناس يوم، الحديبية، ورسول الله صلى الله عليه وسلم ببن يديه ركوة (٢)، فتوضأ منها، وأقبل الناس نحوه، وقالوا ليس عندنا ما وإلاما في ركوتك، فوضع النبي صلى الله

١١) الشها جزء ١ ص ٢٤١ .

<sup>(</sup>٢) الركوة: إناء من جلد ، يشعرب فيه المآء أشبه بالقربة .

## THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

- 449 -

عليه وسلم يده فىالركوة فجعل الماء يتفجر من بين أصابِمه كأمثال العيون .. قيل كم كنتم: قال: لوكنا مائة ألف لكفافا .. كنا خمس عشرة مائة ! (١)

ويقول القاضى عياض: وممايشبه هذا من معجزاته ، تفجير الماء ببركنه ، وابتعائه بمسه ودعوته ، فيا روى مالك فى الموطأ عن معاذ بن جبل ، فى قصة غزوة ، تبوك ، وأنهم وردوا العين وهى تبض بشىء من ماء مثل النراك ، فغرفوا من العين بأيديهم حتى اجتمع فى شىء ، ثم غسل رسول الله صلى الله عليه وسلم فيه وجهه ويديه وأعاده فيها ، فجرت بماء كثير فاستقى الناس . قال فى حديث ابن اسحق فانخرق من الماء ماله حس كحس الصراعت . ثم قال : يأى الرسول \_ يوشك يامعاذ إن طالت بك حياة أن ترى ماهاهنا قد ملىء جنانا ، (٢)

ولانريد أن نذكر هناكل مانقل فى هذا الباب، فهو كثير. وحادثة واحدة تكفى فى الدلالة على ما للرسول عند الله من كرامة وفضل وإحسان..

ووقوع مثل هذه الآيات من الرسول أمر طبيعي \_ كما قلنا \_ لايغكره عقل ، ولا يأباه عاقل . وشواهد الحال كلها تشهد بوقوع هذه الآيات إذ كانت على ملاً من الناس ، وفي مواجهة جموع غفيرة ، ليس فيها واحد في غذلة عن الوقوف عليها ، والمشاركة فيها ، إذ كانت حاجته إلى الماء ولهفته عليه هي المستولية على كيانه في تلك الحال ..

يقول القاضي عياض .

و ومثل هذا فى هذه المواطن الحفلة، والجموع الكثيرة لا تشطرق التهمة إلى المحدث به، لأنهم كافوا أسرع شىء إلى تكذيبه ، لما جبلت عليه النفوس من ذلك، ولأنهم كافوا بهن لايسكت على باطل .. فهو لاء قد روواهذا، وأشاعوه ونسبوا حضور الجماء الغفير له، ولم ينكر أحد من الناس عليهم ماحدثوا به عنهم أنهم فعلوه وشاهدوه، فعار كتصديق جميعهم له» .

<sup>(</sup>١) الشفا جزء ١ ص ٧٤٢ .

<sup>(</sup>٢) الشفا جزء ١ س ٣٤٣ .

ر٣) الشفا جزء ١ ص ٢٤٣ .

# س \_ تكثير الطعام:

وشأن الطعام فى البادية شأن الماء . . قليل دائما ، ومفقود أحيانا . . وكان للرسول مع صحابته مواقف يندر فيها الطعام أو يقل ، فتكون يد الرسول المباركة هي التي تمدهم بما يشبع وينني ا

عن سلمة بن الآكوع قال: وأصابت الناس معالنبي صلى الله عليه وسلم مخصة في بيض مغازيه ، فدعا ببقية الآزواد (۱) ، فجاء الرجل بالحثية (۲) ، من الطعام وفوق ذلك ، وأعلام الذي أتى بالصاع من التمر . . فجمعه على نطع ، قال سلمة فذر نه \_ أى قدرته \_ كربضة العنز (۳) ، ثم دعا الناس بأوعيتهم ، فما بقى فى الجيش وعاء إلا ملؤوه ، و بق منه ، (١)

<sup>(</sup>١) جمع زاد وهو ما يتزود به المسافر .

<sup>(</sup>٢) الحُثية : الغرفة باليد .

<sup>(</sup>٣) أى في حجم العنز الرابضة .

<sup>(</sup>٤) الشفا جزء ١ ص ٢٤٨ .

<sup>(</sup>٥) الجذعة الشاة بنت سننين ، ومن البقر بنت ثلاث ومن الإبل بنت خس .

<sup>(</sup>٦ الهرق: مكيال يسع ستة عشر رطلا · (٧) العس: القدح الكبير يشرب فيه ...

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUSEN

ویروی عن جابر رضی الله عنه ، أن النی صلی الله علیه وسلم أطعم یوم الحندق. ألف رجل من صاع شعیر ، وعناق (۱) ، وقال جابر : أقسم بالله لأكاوا حتی. تركوه و انحرفوا .. ،

وعن أنس أن النبي صلى الله عليه وسلم، حين ابتنبي بزينب أمره أن يدعوله قوما سماهم، وكل من لقيت . حتى امتلا البيت والحجرة، وقدم نورا (٢) فيه قدر مد من تمرجعل حيساً (٢)، فوضعه قدامه، وغس ثلاث أصابعه، وجمل القوم يتغذون ويخرجون، وبقى التور نحواً عما كان، وكان القوم أحداً أو أثنين وسيمين .

والأخيار كثيرة هنا في هذا الباب، وواحد منها له دلالة العدد الكثير.

# نطق الحيوان ، والنبات ، والجماد :

وإذا كان لنبع الماء وتكثيرالطعام عند الحاجة إليهما ، وتعلق النفوس بهما فى ساعة العسرة ، وعند الشدة ـ ما يبرر صنع مدجزة لها بيد النبى ، يتحقق سها أمل أصحابه فيه ونظرتهم إليه ، فهل نجد لنطق بعض الحيوان أوالنبات أوالجماد بين يدى الرسول حكمة ، كتلك التي نجدها فى نبع الماء وتكثير الطعام بين يديه .

لاشك أن فرقاً كبيراً بين الحالين، وأننا إذا استطعنا في الحالة الأولى أن نخرجهذه الخوارق من باب المعجزات، وأن نضيفها إلى ماعند الرسول من نفحات و بركات، حيث تسلم مها نفوس، وتستمسك مها حياة كثير من الناس فإنا لانستطيع أن نجد للحالة الثانية، من نعلق الحيوان وما إليه، وجها نتجه إليه إلاجهة المعجزة، التي تقوم شاهداً على صدق الرسول، وصدق ماجاء به، ودعا إليه ا

ويحسن أن نعرض هنا بعضهذه الحالات ، ثم ننظر فيهامن وجهها الإعجازى... إن كان لها وجه تنجه به إلى الإعجاز ..!

<sup>(</sup>١) العناق: الأنثى من أولاد البقر .

<sup>(</sup>r) التور: إذاء يشرب فيه .

<sup>(</sup>٣) الحيس: التمر يخلط بالسمن.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

# ٣ ــ شجرة تشكلم :

عن ابن عمر قال: وكنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم فى سفر . فدنا منه أعرابي ، فقال : يا أعرابي . أين تريد ؟ قال إلى أهلى ؟ قال هل اك إلى خير ، قال : وماهو ؟ قال : , تشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، وأن محمداً عبده ورسوله » . قال : من يشهد لك على ما تقول : قال : هذه الشجرة السمرة (١) وهى بشاطىء الوادى \_ فأقبلت تخد الارض حتى قامت بين يديه صلى الله عليه وسلم ، فاستشهدها ثلاثا ، فشهدت أنه كما قال . . ثم رجعت إلى مكانها »

وواضح أن هذه مهجزة مستكملة كل ما للمعجزة من صفات . فهذا ! نبي الله يدعو إلى الإيمان بالله وبالرسول .. ويأبي المدعو أن يؤمن للرسول إلا إذا قدم بين يديه شاه دا يشهدله ، وهذا الشاهدكان محكنا أن يكون في هذا الجمع الذي مع الرسول في صفره هذا ، من المؤمنين في فكلهم يشهد أنه رسول الله .. ولكن الرجل يريد شاهدا لايرد ، ولا تحوم حوله مظنة عالاة ,أومتابعة عن غاية .. ولا يكون ذلك ألا ببرهان ساطع يعجز الناس عن الوقوف له ، وهو ما يجرى على يد الرسل من معجزات .. فكان أن دعا الرسول تلك الشجرة القائمة على شاطىء الوادى لتشهد معجزات .. فكان أن دعا الرسول تلك الشجرة القائمة على شاطىء الوادى لتشهد أنه رسول الله ؛

ولم يحد الأعرابي إلا أنه أمام نبى ؛ سخر الله له مالم يسخر لاحد من الناس فآمن ؛ إيمانا ملا قلبه طمأ نينة ويقيمنا !

إننا هنا أمام مدجرة لاشك فيها 1 معجرة وقفت أمام هذا التحدى ؛ عالية متشامخة .. تتساقط أمامها كل حيلة وحول للناس جميعاً ، أفراداً وجماعات 1 ولسكن لنا أن نسأل .. أتقوم معجزة من أجل إنسان فرد 1 وأى إنسان هذا ، أعراني من عرض الطريق .. تأئه في الصحراء.. التقطه النبي التقاطا عابرا 1

فياكان هذا الأعراق ملكا يؤمن بإيمانه أمة من الأمم ا ولم يكن زعيم قبيلة تتابعه قببلته على لميمانه .. وإنماكان \_ كما قانما \_ إنسانا من الناس .. فهل تقرم لأجل إنسان فرد من عامة الناس معجزة ؟

<sup>(</sup>١) السمرة : بضم الميم • • شجرة الطلح . وهو الموز ، أو الشجرة الضخمة .

# THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

والنظرة إلى هذا الأعرابي بهذا التقدير نظرة خاطئة من وجوه :

فأولا: هو إنسان قبل كل شيء .. له وجوده . وله حياته التي تدعو الرسالات السماوية إلى استنقاذها من الهلاك .. فهو من هذه الجهة يتساوى مع أى ملك وأى زعيم ..!

ثانياً: لانفض الرسالات الساوية إلى الناس نظرة عددية مادية .. تجمل لذوى الغنى ، والجاه ، والسلطان . ما ليس للفقير ، الضعيف ، المهين ا بل إن الناس فى شريعة السهاء إنما يوزنون بميزان الروح ، ومافيه من استعداد لتلقى الحير والانتفاع به .. ولقد عو تب النبي الكريم من ربه فى شأن ابن أممكتوم ، الأعمى ، الفقير . وقد استكثر من الحديث مع الرسول فى التفقه فى الدين ، والرسول فى مواجهة جماعة من زعماء العرب ، جاءوا يجادلونه ، وهو يطمع فى أن يسلموا له ، ويستجيبوا لدعوته ، فأعطى ابن أممكتوم ظهره ، وشغل عنه بهؤلاء القوم .. فكان هذا العتاب الرقيق الكريم: «عبس وتولى ، أنجاءه الاعمى .. ومايدريك فكان هذا العتاب الرقيق الكريم: «عبس وتولى ، أنجاءه الاعمى .. ومايدريك لعله يزكى ، أو يذكر فتنفعه الذكرى . أما من استغنى فأنت له تصدى ! وماعليك ألا يزكى ، وأما من جاءك يسعى ، وهو يخثى . فأنت عنه تلهى ! كلا . . إنها تذكرة . . . ي إنها له تعد كرة . . . ي إن

فهذا الأعرابي قد يوزن بالألوف من الناس في صفاء من روحه ، وفي تقبله للخير ، وانتفاعه به ، وإن لم يكن في مرأى العين ذا وجاهة وسلطان ا

وثالثاً: هذه المعجزة ، وإن تكن قد جاءت من أجل هذا الاعرابي ، فإنها الاشك قد كان لها أثرها القوى فيمن شهدها من صحابة رسول الله ، فزادتهم إيماناً على إيمانهم ، ويقيناً فوق يقينهم . . شأنها في هـــذا شأن المجزات أو الخوارق التي جاءت لغير التحدي ، ولغير الدعوة إلى الإيمان . . في تكثير الطعام ، ونبع الماء !

ورابعاً: لعلك تلحظ في هذا الخبر المروى عن ابن عمر قوله: « فدنا منه أعراني م فإن دنو الاعراني من النبي يستشف منه أن هذا الاعراني قد استجاب

 <sup>(</sup>١) سورة عبس الآيات من ١ ــ ١١ .

لداع خنى فى كيانه ، يدعوه إلى مداناة النبى ليتشمم منه أرواح الخير ، كما يتنسم طيرالسحرا، مواقع الماء ، وقد كشف الرسول ببصيرته المشرقة مافى كبان هذا الاعرابي من المشاعر الى تتهدى إلى الخير ، فدعاه إليه ، وأضاء لهالطريق بتلك العجزة الىاهرة .

## ع ــ معجزة النبي للنبي :

والنبى إنسان قبل كل شيء . . يعترض نفسه أحياناً ما يعترض النفوس البشرية ، من ضيق ، ومن ضعف ا

وأعباء الرسالة أعباء ثقال ، لايستقل بحملها غير الانبياء ، ولايجرى بها إلى غايتها إلا أولو العزم منهم .

وقد حمل الرسول الكريم أعباء الرسالة العظمى ، وواجه بها الناس جميعاً ، وكانت جولاته الأولى مع أقرب الناس إليه وآثرهم عنده ، فكانوا أشد الناس عداوة له وخلافاً عليه . . !

ولهذا كانت أمداد السماء لاتنقطع عنه ، لتشد من عزمه ، وتلبت من أقدامه ، وتمسك به قوياً راسخاً أمام هذه العواصف المزلزلة العاتية .

فإذا تجمعت في نفسه سحب الآسي واليأس . هبت عليه نسمة رقيقة رفيقة من الساء ، تزيح هذه السحب ، وتكشف عن نفسه الهم ، والحزن ، واليأس . وقال تعالى « فاصبر كما صبر أولو العزم من الرسل (۱) . . . فلا تذهب نفسك عليهم حسر ات (۱) » . . « قد نعلم إنه ليحزنك الذي يقولون ، فإنهم لا يكذبو نك ، ولكن الظالمين بآيات الله يجحدون (۱) » . . « وقال الذين كفروا لو لا نزل عليه القرآن جملة واحدة اكذلك لنذبت به فؤادك (۱) » . . « ولو لا أن ثبتناك لقد كدت تركن إليهم شيئاً قليلا (۱) » . . « فلعلك تارك بعض ما يوحي إليك وضائق به صدرك ، أن يقولو الولا أنول علمه كنز ، أو جاء معه ملك » .

ةاف آية ٣٥ (٢) سوة فاعار آية ٨

<sup>(</sup>٤) سورة المفرقان آية ٢٢

<sup>(</sup>٦) سورة هود آية ١٢

<sup>(</sup>١) سورة الأحقاف آية ٣٥

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام آية ٣٣

وهكذا تنغزل آيات الرحمن على رسول الله ، فتسكب فى نفسه من مشاعر السكينة والاطمئنان ، ما يجلى عنه غواشى القلق والضيق ا

وبين الطمأنينة والقلق ، والسكينة والضيق يجد الرسول نفسه فى حاجة إلى. الكشف على سلامة النبوة فى كيانه ، وعلى مدى فاعليتها عنده ، وهل كان لهذه الحالات العارضة الذى عرضت لها ما يؤثر على مكانته كنبى يحمل رسالة السهاء ، ويتولى قيادة الإنسانية إلى الله ، وهدايتها إلى الحق ، وإلى طريق مستقيم ، أم أنه لا يزال النبى المصافى ، والرسول المجتبى ، وأن ما بينه وبين السهاء لن تقطعه هذه العوارض ، ولن تحجبه تلك القطع الممزقة من السحب .

ويمد الرسول بصره ، ويتجه بقلبه إلى السهاء يطلب لنفسه آية من ربه . يري. فيها دلائل نبوته ، وشواهد صلته بالسهاء ، ويستوثق أنه على الحق المهين .

وتجىء الآية ، واضحة بينة ، يراها الرسول رأى العين فتقر عينه ، ويطمئن قلبه ، وتشيع في كيانه مشاعر النبراة والرضا .

عن على رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم نظر إلى شجرة من وراء الوادى . . ثم قال: اللهم أرنى آية لا أبالى من كذبى بعدها . . ثم دعا الشجرة فأتت حتى وقفت بين يديه . . ثم قال: ارجمى . . فرجمت ، !

وعن الحسن أنه صلى الله عليه وسلم شكا إلى ربه من قومه ، وأنهم يخوفونه ، وسأله آية يملم بها ألا مخافة عليه ، فأوحى إليه ربه : أنائت وادى \_ كذا ، فيه شجرة ، فادع غصناً منها يأتك ، ففعل ، فجاء النصن يخط الارض خطأ ، حتى انتصب بين يديه ، فبسه ماشاء الله ، ثم قال له ، ارجع كما جمت ، فرجع ، فقال : يارب . . علمت ألا مخافة على ، (١) .

# إنك على الحق المين

وليس بمستغرب أن تجيش فى نفس النبى مثل هذه الخواطر ، وأن يستمد العون من السماء فى تجليتها وكشفها . . وقد ذكر القرآن الكريم عن زكريا عليه

<sup>(</sup>١) الشفا جزء ١ ص ٢٥٦.

- KMJ -

السلام، وقد جاءه نداء الحق باستجابة دعائه ، حين طلب من ربه أن يهب له غلاماً \_ ذكر القرآن عن زكريا أنه طلب من ربه آية يستوثق بها من أنالصوت الذي سمعه هو صوت الله ، وأنه ليس قذفة شيطان ، أو هجسة خاطر متلهف إلى الولد . . ولم تضن عليه السماء بما طلب ، فجاءته الآية كاشفة مجلية . . استمع إلى قوله تعالى في هذا :

وهنالك دعا زكريا ربه . . قال رب هب لى من لدنك ذرية طيبة إنك سميع الدعاء ، فنادته الملائكة ، وهو قائم يصلى فى المحراب أن الله يبشرك بيحي ، مصدقا بكلمة من الله ، وسيدا ، وحصورا ، ونبياً من الصالحين . . قال : رب أنى يكون لى غلام ، وقد بلفنى الكبر ، وامرأتى عاقر . . قال : كذلك لله يفمل مايشاء ! قال رب اجعل لى آية . . قال آيتك ألا تكلم الناس ثلاثة أيام إلا رمزا واذكر ربك كثيرا ، وسبح بالعشى والإيكار (١) .

فكانت آية زكريا أن احتبس لسانه ثلاثة أيام لم يستطع النطق فيها بكلمة ! فكان هذا الاحتباس آية ، كما كان صوماً وقرباناً لله ، ورزقاً ساقه الله إلى زكريا مع ماساق من فينل البشرى بالولد على الكبر!!

فإذا طلب النبى الكريم آية لنفسه ، يستو ثق مها لحال من أحواله \_ وخاصة إذا كان هذا الحال متصلا بالدعوة وبالرسالة \_ فإن ذلك إن دل على شىء فإنما يدل على ماعندالنبى من حرص على هذا الفضل الذي آتاه الله إياه وأكرمه به ، من أن يلم به شيء يفسده أو ينير من طبيعته ، أو يذهب به ؛

幸 ヴ 草

ولانريد أن نعيد القول هنا فيما يدور فى هذه المعجزات من جدل ، حول وقوعها أو عدم وقوعها على الوجه الذى رويت به ، وعلى تلك الكثرة الكثيرة التى تكاد تجمل حياة النبى ، وأعماله كلما خوارق ومعجزات. وحسبنا فى هذا أن نقرر ـــ كما قرزنا من قبل أيضاً ــ أن النبى مشتمل على طاقات روحية

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران : ٣٨ - ٤١ .

لا حدود لها ، وأن اتصاله بهذا الوجود ، واتصال الوجود به على غير ما ألف. الناس وعرفوا !

فإذا تـكلم الطير ، وسبح الحجر ، ومشى الشجر ، وشكا البعير ، وحن الجذع ـ بين يدى الرسول ـ فذلك ، لاينكر أو يدفع . ونحن نرى كثيراً من الناس لهم قدرة روجية على قراءة الأفكار ، وعلى الإيحاء والتأثير في أنفسهم أو في غيرهم ، من غير أن يكون لهم صلة خاصة بالساء كصلة الرسل والانبياء . .

0 0 0

ونعود فنقرر مرة أخرى أن كل هذه المعجزات والخوارق التى رويت عن في الإسلام لم تكن ـــ إن كانت ـــ إلا شرارات من جذوة النبوة ، وإلا شعاعات من شموسها المشرقة . . أما معجزة النبى الكبرى وآيته الحالدة فهى القرآن الكريم ، كا سنبين ذلك فما بعد إن شاء الله .

بقيت لنا وقفة هنا مع معجزتين من تلك المعجزات ، ورد لهما ذكر فىالقرآن... دون غيرهما مما روى فى سيرة الرسول من معجزات .. وهما انشقاق القمر ، والإسراء!.

## انشقاق القمر :

فى القرآن سورة سميت , القمر ، وقد بدئب بهذه الآيات : اقتربت الساعة وانشق القمر ، وإن يروا آية يعرضوا ، ويقولوا سحر مستمر، وكذبوا واتبعوا أهواءهم .. وكل أمر مستقر .. ولقد جاءهم من الانباء ما فيه مزدجر حكمة بالغة ، فما تغنى الدر ، (١) .

ويكاد المفسرون يجمعون على أن انشقاق القمر الذى ذكر فى الآية الأولى. من هذه السورة قد وقع فعلا ، كمجزة شاهدة على صدق النبى ، وهو فى مكة ، قبل هجرته إلى المدينة .

يقول القاضيءياض في تفسيرهذه الآية : وأخبرالله تعالى بو قوع انشقاق القمر

١١) سورة القمر آيات ١-٧ .

#### - YYA -

عليمظ الماضى ، وإعراض المكفرة عن آياته ـ أى ما فى الثقاقه من آياتـ وأجمع المفسرون وأهل السنة على وقوعه ١٠٠٠ .

وروى البخاري، عن ابن مسعود رضى الله عنه قال: انشق القمر على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم فرقتين، فرقة فوق الجبل، وفرقة دونه، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: اشهدوا، (٦).

, وروى عن أنس قال : سأل أهل مكة الذي صلى الله عليه وسلم أن يرجمم آلة. فأراهم انشقاق القمر فرقتين ، حتى رأوا حراء بينهما ٢٦٠ .

وروى البخارى عن عبد الله بن مسعود \_ من رواية مسروق عنه \_ فال: انشق القمر على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقالت قريس هذا سحر ابن أبي كبشة \_ يقصـــدون النبي \_ فقالوا انظروا ما يأتيكم به السفار ، فإن محمدا لايسيطيع أن يسحر الناس كلهم . . قال فجاء السفار فقالوا ذلك .

وروى ابن جرير عن ابن عباس فى قوله تعالى: , اقتربت الساعة وانشق القمر، وإن يروا آية يدرضوا ويقولوا سحر مستمر، (١) قال : قد مضى ذلك، كان قبل الهجرة، انشق القمر حتى رأوا شقيه ، .

ويعلق القاضى عياض على هذه الاحاديث المروية فى انشقاق القهر فيقول: وأكثر طرق هذه الاحاديث صحيحة . والآية مصرحة . ولا يلتفت إلى اعتراض مخذول بأن لوكان هذا لم يخف على أهل الارض ، إذ هو شىء ظاهر جليمهم!

ويدفع القاضى عياض هذا الاعتراض بقوله : لم ينقل إلينا عن أهل الأرض أنهم رصدوه تلك الليلة فلم يروه انشق ، ولو نقل إلينا عن لايجوز تمالؤهم على الكذب لكثرتهم لما كانت علينا به حجة ، إذ ليس القمر في حد واحد لجميع أهل

<sup>(</sup>١) الشفا جزء ١٠ص ٢٣٧.

<sup>(</sup>۲) رواه البيخاری **و**مسلم .

<sup>(</sup>٣) روا. مسلم .

<sup>(</sup>٤) سورة القمر آية ١،٧٠.

### - 779 -

الأرض ، فقد يطلع على قوم قبل أن يطلع على الآخرين ، وقد يكون من قوم بينه سحاب بضد ما هو من مقابليهم من أقطار الأرض ، أو يحول بين قوم وبينه سحاب أو جبال ، ولهذا نجد الكسوفات في بعض البلاد دون بعض ، وفي بعضها جزئية وفي بعضها كلية ، وفي بعضها لايورفها إلا المدعون لعلمها . . ذلك تقدير العزيز العلم . . .

ويستطرد فيقول: وآية القهركان ليلا، والعادة من الناس بالليل الهدوء والسكون، وإيجاف الأبواب، وقطع النصرف، ولا يكاد يعرف من أمور السماء شيئاً إلا من رصد ذلك واهتبل به، ولذلك ما يكون الكسوف القهرى كثيراً في البلاد وأكثرهم لا يعلم به حتى يخبروا، وكثيراً ما يحدث الثقات بعجائب يشاهدونها من أنوار و بحوم طوالع عظام تظهر في الاحيان بالليل في السهاء، ولا علم عند أحد منها و (1).

هذا ملخص ما قيل في تفسير الآية : , اقتربت الساعة ، وانشق القمر » . .

وقد رأينا أن القاضى عياض يؤكد إجماع المفسرين وأهل السنة ـ أى رواة الحديث ـ على وقوع الشقاق القمر للنبي ، كمعجزة دالة على نبوته ؟

ويتخذ القاضى عياض من الإخبار عن الشقاق القمر بلفظ الفعل الماضى « وانشق القمر ، دليلا على أن الانشقاق حدث فعلله ، وأن الآية نزلت مخبرة عنه . .

و نحن لانرى في الإخبار عن انشقاق القمر بلفظ الماضي قرينة قاطعة على وقوعه ، فك يدل الفعل الماضي على حدوث الفعل فعلا ، ويخبر عن وقوعه ، في الماضي ، كذلك يعبر بالفعل الماضي عن الأمر الذي سيقع مستقبل ، وذلك لغرض بلاغي ، وهو أن هذا الفعل محقق الوقوع لامحالة ، وأن وقوعه في الماضي ، فإن لم يكن وقع ، فكأنه قد وقع ، لتحقق وقوعه . أشبه بوقوعه في الماضي ، فإن لم يكن وقع ، فكأنه قد وقع ، لتحقق وقوعه . والقرآن الكريم يستخدم هذا الأسلوب كثيراً في الأمور ذات الحطر التي

<sup>(</sup>١) الشفا جزء ١ س ٢٤٠ .

يقف كثير من الناس إزاءها موقف الشك والارتياب . . فلا يلقاهم القرآن اللقاء الذي ينتظرونه في شأن هذا الامرالخطير ، ويجعل لقاءهم معه معلقاً بالمستقبل بليجذ بهم إليه حذباً قوياً ، فإذا هم في مواجهة هذا الامر وجها لوجه ا

يقول سبحانه وتعالى فى شأن البعث: «ونفخ فى الصور فصعق من فى السموات والأرض ». (١) ويقول سبحانه فى يوم القيامة: «وأشرقت الأرض بنور ربها ، ووضع الكتاب ، وجيء بالنبيين والشهداء ، وقضى بينهم بالحقوهم لايظلمون ، ووفيت كل نفس ما عملت . . »(١٦ . . وأكثر ماورد فى القرآن من صور البعث والجزاء والحساب قد جاء فى صورة الماضى ، الذى وقع وعاش فى الناس ، وعاش الناس فيه !

وإذن فليس فى التعبير عن انشقاق القمر بالفعل الماضى دليل على أنه وقع، بل ربماكان هذا التعبير بالماضى داعية إلى توكيد وقوعه فى المستقبل، وقياسه على كثير من الافعال التى جاءت على تلك الصورة . . فإن انشقاق لقمر حدث عظيم، والناس فى تصور انشقاقه بين مؤمن ومكذب وشاك . . فكان التعبير عنه بالفعل الماضى أنسب شيء لتلك الحال، بوضعه فى صورة الواقع المحقق ا

ثم من ناحية أخرى نجد القرآن الكريم يحدث عن أحداث القيامة فيذكر صوراً عما يمترى الوجود من تغيرات في هذا اليوم العظيم . . « يوم تبدل الأرض غير الأرض والسموات ، (٢) . . فني هذا اليوم تتغير معالم الأشياء وتتحول أحوالها .

وقدذكرالقرآن الكريم في هذا ، انشقاق السهاء ، , إذا السهاء انشقت ، وأذنت لربها وحقت . . ، ، . كا تحدث عن خسوف القمر ، واجتماع الشمس والقمر ، في فلك واحد . . . فإذا برق البصر ، وخسف القمر ، وجمع الشمس والقمر ، يقول الإنسان يومئذ أبن المفر ، (٥) كذلك تحدث عن انتثار الكواكب ،

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر آية ٨ .

<sup>(</sup>١) سورة الزمر آية ٦٨.

<sup>(</sup>٤) سورة الاشفاق آية ٢ 6 ٢ ..

<sup>(</sup>٣) سورة إبراهيم آية ٩٤ .

<sup>(</sup>٥) سورة القيامة آية ٨-٠٠ .



وتشقق الساه ، وتفجر البحار . . . إذا السماء انفطرت وإذا الكواكب انتثرت وإذا المحار فجرت . . ، (١)

كما يذكر مايقع للسمس والنجوم ، والجبال ، . . إذا الشمس كورت وإذا النجوم انكدرت ، وإذا الجبال سيرت . . . (٢)

فانشقاق القمر ظاهرة من الظواهر التي تعتري الوجود يوم القيامة ، وكما تتكور الشمس في هذا اليوم كذلك ينشق القمر ، وتتناثر النجوم ، وتسير الجبال وتنفجر البحار!

وقد جاء انشقاق القمر في الآية السكريمة مصاحباً لاقتراب الساعة : , اقتربت الساعة ، وانشق القمر ، . . وهذه المصاحبة تقوى الرأى الذي نذهب إليه ، من أن انشقاق القمر سيقع حين تقترب الساعه ، وأن انتراحها هذا سيؤذن تغيرات كثيرة في مظاهر الوجود السهاوي والارضى ، كما جاء ذلك في كثير من آيات المكتاب، التي أشرنا إلى يعضها من قبل.

وقد تبكون هذه الأحاديث المروية \_ إن صدقت \_ تفسيراً للآية البكريمة . ] في ظل كسوف وقع للقمر في عهد النبي، وربماكان كسوفاً كلياً ، رأى فيه الناس يومئذ ظاهرة عجيبة ، فأضافها المؤمنون إلى معجزات الرسول ، وصورها كل إنسان حسب إحساسه بها ١

ومما يعضد هذا الاتجاه عندنا مايروي عن ان عباس ، في إحدى الروايات عنه في هذا الأمر ـ أن القمر كسف على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقالوا: سحر القمر!

فلابن عباس هنا ــ فيها روى عنه ــ قولان . . قول بانشقاق القمر به وقول بكسوفه.

والقول الأول يرويه ان عتبة ، وابن أبي طلحة عن ان عباس ، والقول الثاني بر و به عنه عكر مة(٣) .

<sup>(</sup>١) سورة الانفطار آية ١-٣. (٢) سورة التكوير آية ١-٣.

## - 717 -

وليس بمستبعد أن يكون القولان لابن عباس . وأن كسوف القمر وانشقاقه بمعنى واحد !

فإذا كان القمر قد كسف على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم ـ وكسوف القمر ظاهرة فلـكية تحدث كثيراً ، وقل من الناس من لم يرها فى عمره مرات خوات عدد ــ إذا كان ذلك قد حدث قبل هجرة الرسول ، وبعد نزول الآية ، فانه من الطبيعى أن يتخذ المؤمنون ــ إذ ذاك . من هـذه الظاهرة آية مؤيدة للرسول 1

وأمر آخر. . كسف القمر على عهد الرسول بالمدينة يوم مات إبراهيم ، فقال الناس . كسف القمر لموت إبراهيم ، فدعا الرسول الناس إليه ثم خطبهم فقال : . إن الشمس والقمر آية ان من آيات الله . لا يخسفان لموت أحد ، ولا لحياته ، فاذا رأيتم ذلك فافز عوا إلى ذكر الله ، وإلى الملاة ، .

ولر ترك الرسول هذا الأمر يمنى من غير أن ينبه له ، ويكشف عنه لكان للناس فهه أقرال ومنقولات .

# قصة الإسراء:

وفى القرآن الـكريم سورة سميت . الإسراء، وفيها حديث هذه الرحلة العجيبة، التي درتها السماء لرسول الله، بعد مبعثه، وقبل هجرته إلى المدينة. .

وحدود الرحلة كما يذكر القرآن: من المسجد الحرام بمكة ، إلى المسجد الأقصى ببيت المقدس .

وزمانها لحظة من لحظات الليل كما يقول القرآن الكريم في الآية الأولى من سورة الإسراء .

قال تعالى : « سبحان الذىأسرى بعبده ليلا . . من المسجد الحرام إلى المسجد الأفصى الذى باركنا حرله . . لنريه من آياتنا إنه هو السميع البصير ، (١) .

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء آية ١ .

### - YET -

والآية صريحة في والإسراء»، وفي أنه كان فعلا للنبي الـكريم . . وأنه واقعة حقيقية ، وليس رؤيا منامية ؛ وإلا لمـا كان لهـا ذكر خاص في سورة خاصة 1

والذى يقف محديث الإسراء عند هذا الذى نطقت به هذه الآية ، يحد أن تلك الإضافات الكثيرة ، والذيول الطويلة التي علقت محديث الإسرام لاتستدعها غاية الإسراء ، ولا يحتاج إليها الكال الذى ينبغي أن تدكون عليه .

« فالإسراء » على ماتشهد به الآية لم يكن للإعجاز ، وإنما هو رحلة روحية إلى بيت المقدس ، مجمع الانبياء ، وأول قباة للإسلام .

ولا عجب أن تـكون للرسول رحلة روحية كهذه الرحلة ، في تلك المرحلة الحرجة من مراحل الرسالة النبوية .

فقد كان الرسول إذ ذاك فى وجه خصومة عينة ظالمة من قومه . يدعوهم إلى الرشاد والخير فيلقونه بالتكذيب والبهت ، ويرمونه بالسوء والآذى . . وهو رحيم بهم ، حريص عليهم . فتمتليء نفسه حسرة وألماً . ، إذ يراهم يتمزقون شعباً ، وينقطعون أوصالا . . !

وليس حال أدعى من هذه الحال للخروج من هذا الجو الثقيل الخانق، إلى جو آخر فيه راحة للصدر، واسترواح للنفس ا

وإلى أين المذهب لنبى قائم على دعوة السماء ، موجه برسالتها ، إنه لامفر للنبى - إن أراد أن يظل في سجل الانبياء ـ من أن يثبت في موقفه ، لا يتحول عنه أبداً . . وإن هلك ! . . وقد قالها النبي الكريم لعمه أبي طالب ، « والله ياعم ، لو وضعوا الشمس في يميني ، والقمر في يسارى على أن ترك هذا الامر ما ما ركته أو أهلك دونه . .

واكن الاحداث تزداد حدة ، والشر يشتد اشتعالاً . وللنفس البشرية حدود الاحتال ، وإن كان هذا الذي محمداً ، خاتم النبين وصفوة المرسلين . . إنه \_ مهما يكن \_ بشر . . وللبشرية حدود تنتهى إليها ، وتقف عندها ! !

## - 788 -

لقدكان فى النبيين من اشتد به الـكرب فى موقف الدعوة ، أو ضاقت نفسه عن الاحتمال أكثر مما احتمل ، فزايل موقفه ، وكادت تسقط رسالته من يمينه ، لولا أن تداركه لطف اللطيف ، ورحمة الرحيم .

ويقص القرآن السكريم عن يونس عليه السلام موقفاً مثل هذا الموقف . . فيقول سبحانه وتعالى , وإن يونس لمن المرسلين . إذ أبن إلى الفلك المشحون ، فساهم فكان من المدحضين ، فالثقمه الحوت ، وهو مليم ، فلولا أنه كان من المسبحين للبث في بطنه إلى يوم يبحثون . . فنبذناه بالعراء وهو سقيم ، وأنبتنا عليه شجرة من يقطين ، وأرسلناه إلى مئة ألف أو يزيدون . فآمنوا، (1)

وانظر إلى تدبير ربك مع هذا الني . . يولس عليه السلام .

لقد تعجل الفرار من الميدان الذي أقامه الله فيه .

وتلك فعلة ماكان للنبي أى يفعلها لأول بادرة سوء تصل إليه من قومه . وكان لابد من درس يتلقاه النبي ، لـكي يتقوى على احتمال هذا الموقف ويصبر على شدائده !

وكان هذا الدرس أن يخرج من ضيق إلى ضيق أشد وأقسى . خرج من جوف مدينته التي ترمى بالشر ، وتقذف بالسوء ــ إلى جوف الحوت الذى سيتحول فيه بعد بضع ساعات إلى طعام مهضوم ا

إن يكن يونس وجد ضيقاً فى قومه ، فيناك ألوان من الضيق أشد وأقسى ، وفي جوف الحوت وجد المثل المائل ، والتجربة الواقعة !

ثم تجيء رحمة الله ، فتجمل ليونس طريقاً في بطن الحوت . · إلى جوف البحر . ثم إلى اليابسة !

وهنا يجد يونس كل شيء أرحب من جوف الحوت وأرحم . . وأن مدينته التي فر منها هي رحمة واسعة بالنسبة لما كان فيه . فيعود إلى مدينته تلك ، وكأنها وما ينتظره فيها من شدائد ومحن — كأنها جنة تبسط له كلتا يديها بالطيب

<sup>(</sup>١) سورة الصافات آية ١٣٩-١٤٧.

## THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

الموفور من الثمرات ا وهناك تثبت أقدامه في موطن الدعوة ، فيمنى برسالته إلى غايتها . . ويستجيب له قومه . . مؤمنين بالله رب العالمين ا

ونظرة أخرى فى معطيات هذه القصة تطلعك على مدى ماعند الأنبياء من صبر واحتمال ، وما لديهم من قوة وعزم ، وما فى كيانهم من طاقات نفسية وروحية وحسدية ، ليكون من هذا الرصيد الكبير مايقوم بأعباء الرسالة ، وسد مطالبها !

فهذا النبي الكريم « يونس » قد احتمل من قومه مالا طاقة لإنسان ـ غير في ـ باحتماله . . ولـكن الآمر كان يقتضيه أن يحمل أكثر مما حمل ، ولو كان من أصحاب الدرم من الرسل لصمد في موقفه ، فأريدت له هذه التجربة لتشد من عرمه ، ولتخرج به أكثر قوة واحتمالا .

وما كان لفير نبى أن يدخل فى هذه التجربة ثم يخرج سليماً معافى كا كان ، لله أكثر مما كان . فإن أى إنسان غير نبى لو وقع فى هذه التجربة ، وقدر له أن يخرج من جوف الحوت ، وأن ينجو من البحر والموت فيه غرقاً ، ثم قدر له أن يضع قدميه على اليابسة ويعيش مع الناس ـ لو حدث هذا الإنسان من الناس لذهب ذلك بكثير من عقله ، وبكثير من ملكانه وطاقاته الروحية ، والنفسية ، ولعاش ـ إن عاش \_ فى الناس ، إنساناً ، مهزوز ، الشخصية ، مضطرب السلوك ، مختلج الخطا .

ولكن ها أنت ذا ترى تلك التجربة فى نبى من أنبياء الله ، ثم تراه وقد عاد بعدها أقوى قوة ، وأثبت ثباتاً ، وأحكم سياسة وتدبيراً !

أفليس ذلك إلا لآن الآنبياء \_ وهم بشر \_ هم أيضاً في حال فوق أحوال البشر ؟ بلي ! فالآنبياء ناس غير الناس ، وبشر فوق البشر !

0 0 0

و نعود إلى تجربة « الإسراء » فى تلك الفترة التى أشرنا إليها من حياة ، محمد » -صلوات الله وسلامه عليه .

ونحب هنا أن نبسط القول شيمًا ما في الحال إلتي كان عليها النبي قبيل

« الإسراء ، فذلك مما يعين على إدراك بعض ما للإسراء من حكمة ، وماله من داعية في الوقت الذي وقع فيه .

فأولا: كان عناد قريش، ودفعها لدعوة الرسول، قد بلغ غايته، فاشتد البلاء على المسلمين الذبن لم يستطيعوا الفرار من وجه هذا الطغيان وتسلط الأقوياء على الضعفاء، حتى لقد مات بعضهم تحت سياط العذاب، من ضرب مبرح، وكي بالنار، وشي بالحجارة الملتهبة في الهجير. والرسول الكريم يرى هذا البلاء ينصب صباً على الرجال والنساء من أصحابه، ويرى الموت يدنو منهم رويداً وويداً، فلا يملك أكثر من الألم والآسى، ولا يجد لأولئك المعذبين الا أن يدعوهم إلى الصبر، وأن يرغبهم في الاستشهاد، لينالوا ما أعد الله للمثهداء في سبيله من الفوز بجنات النعيم، فمكان صلى الله عليه وسلم إذا مر بعمار من ياسر وأبويه وهم يعذبون في وهج الشمس، ولفج الهجير \_ يقول: , صبراً آل ياسر فان موعدكم الجنة ، ا

وثانياً: بعد أن امتنع رسول الله بقومه . من آل هاشم ، وآل عبد المطلب من أن تناله قريش بما أرادت أن تناله به من أذى ، ورأت أنها إن فعلت هذا كان ذلك هلاكا لقريش ، وإفناء بعضها بعضاً ، وبعد أن فرغ كيدها ، وبطل تدبيرها فىأن تلحق بالنبي ما أرادت به من سوء ـ انجهت إلىأ سلوب آخر يسوق الأذى إلى النبي ، وإلى آله الذين اجتمعوا على نصرته . حمية وتعصباً ، وإن لم يجتمعوا على دعوته عقيدة وإيماناً . وكان هذا الأسلوب هو تلك الدعوة الظالمة إلى مقاطعة آل عبد المطلب ، مقاطعة كاملة ، وحصارهم حصاراً اقتصادياً ، واجتماعياً ، فلا يتعامل أحد من قريش معهم في شيء أبداً . . لايزوجونهم ، ولا يتروجون منهم ، ولا يعطونهم .

وواجه بنو هاشم وبنو عبدالمطلب هذه الحرب بشجاعة، وصبر، وأبوا أن يعطوا الدنية في هذا الامتحانالذي تعرف فيه معادن الرجال . . فجمع أبوطالب عبيداً ل هاشم ـ أهله ، واتحاز بهم إلى شعب أبي طالب(١) ـ ليرى قريشاً

<sup>(</sup>١) شعب أبي طالب: هو محلة انحاز إليها بنو هاشم مدة الحصار فسمى بهذا الاسم ــ

## THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

- YEV -

أنه قادر على أن يلتق معها على الأمر الذى أرادت ، وأنها إن أرادت اعتزاله. واعتزال آله ، فليس هو بالحريص على أن يصل الحبل الذى قطعت . !

وقد استمر هذا الحصار لآل عبد المطلب ، وآل هاشم نحو ثلاث سنين ، بلغ بهم الجهد غايته ، حتى سمع أصوات صبيانهم — يتضاغون جوعا \_ من وراء الشعب(١) ، .

وطبيعىأن النبي كانخلال هذه المحنة يحمل في نفسه كل مالق آل عبدالمطلب وآل هاشم من جهد و مشقة . ف كل ما كان يقع في محيط أفرادهم ، فردا فردا ، وفي جماعاتهم ، أسرة أسرة ، كان يقع في مشاعر النبي ، ويهيج خواطر الآلم ، والإزعاج في نفسه ، قبل أن يصل إليهم \_ أضعاف ماكانوا يجدون من ألم وإزعاج ا ذلك لأنه \_ وهو النبي \_ يألم لآلام الناس جميعاً ، ويود لو يحملها عنهم ، أو يرمى بها في مكان سحيق . فكيف بما يقع في نفسه من هذا ، الآلام التي في أهله وذوى قرابته ، والقائمين على نصرته ؟ ثم هو من جهة أخرى يرى أن مانزل بقومه من آلام وشدائد ، إنما كان بسببه هو . وأن ذلك الذي احتملوه من أجله كان بدافع القرابة والدم ، ولم يكن بسبب العقيدة والدين ، ولو كان من أجل العقيدة لهان الآمر بعض الذي ء ولكان على أصحاب العقيدة أن يؤدوا ضريبة الدفاع عن عقيدتهم ، لقاء الثواب العظيم الذي ينتظرهم . أما والمحتملون إنما احتملوا من أجل القرابة والدم ، هاذا ينتظرون من جزاء ؟ أما والمحتملون إنما احتملوا من أجل القرابة والدم ، هاذا ينتظرون من جزاء ؟ أنه لاشيء ا ، وإن يكن شيء فهو إرضاء لنداء العصبية . ذلك النداء الذي لا لمن أن تذهب أحل القرابة والدا التي تلبس بها ا

إن الآلام النفسية والروحية بل والجسدية التي احتملها التي خلال هذه المحنة التي عاش فيها أهله ، كانت أقسى مالتي النبي في طريق دعوته من آلام . إنه حمل آلام آل بني هاشم كلها ، وإن ذهب كل منهم بنصيبه منها . فمن أجله كانت هذه التجربة الفاسية ، وفي سبيل حمايته ، والدفاع عنه ، واجه بنو هاشم هذه القطيعة المرة ، واحتملوا عبء هذا الحصار المحكم الظالم . ثلاث سنين ا

<sup>(</sup>١) زاد المعادج ٢ ص ١٢٢.

# THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUE'ANIC THOUGHT

وثالثاً: حين بلغ الأمر من الشدة والضيق مداه فى نفس: الذي ، ، وأصبح جو مكه ثقيلا خانقاً ــ أراد أن يلتمس له متنفسا حول مكة ، لعله يجد أعواناً وأنساراً يستمعون له ، ويستجيبون لدعوته ، فربما وجد فيا حول مكة نفوساً تمسك هذا الخير الذى بين يديه ، وتنتفع به ، وتخرج منه ثمراً طيباً مباركا.

كان لابد للرسول من أن يلتمس لنفسه ولدءوته مجالا آخر ، خارج مكة ، بعد أن لتى هو وأهله الادنون ما لقوا من هذا البلاء الشديد .. وبما ضاعف من وقع هذه الآلام فى نفس الرسول أن سقط الجناحان اللذان كانا يرفان عليه رحمة وحنانا . فما أن كادت تنتهى محنة الحصار ويفسد تدبير قريش ، وتنقض محيفتها التى أبرم فيها هذا العقد الذى عقدته بينها لمقاطعة آل هاشم بعد أن سلط الله عليها الأرضة ، فأ كلتها جميعاً ، إلا ما ورد فيها من ذكر الله عز وجل ماكادت تنتهى هذه المحنة حتى مات أبو طالب بعد خروجه بقومه من الشعب بستة أشهر . . ثم لحقت به « خديجة ، بعد موته بشلائة أيام . . ا

فانظر كيف ابتلى الذي السكريم هذا الابتلاء .، في عمه ، وفي زوجه ؟ وكيف تفرغ يده من كل قوة مادية كانت تسانده في دعوته ، وتشد من أزره ؟ ومتى يكون ذلك ؟ إنه في أحرج مواقف الدعوة . . وبعد أن بلغ الأمر من الشدة مداه بين قريش وبين النبي ا

إنها عشر سنوات كاملة ، منذ أن تلقى الرسول المكريم أول إشارة من السماء ، الى ذلك اليوم الذى فقد فيه الرسول زوجه ، وعمه ، كما فقد فيه الأمن والسلامة في مكة . مع قومه من قريش . فقد روى عن جابر بن عبد الله قال: لبث رسول الله صلى الله عليه وسلم عشر سنين يتبع الناس في منازلهم في الموسم ، ومجنة وعكاظ (١) ، ويقول: من يؤمني ، ومن يؤويني ، ومن ينصرني حتى أبلغ رسالة ربي . فله الجنة . . فلا يجد أحداً ينصره ويؤويه حتى إن الرجل ليرحل من

١١٠ بجنة وعكاظ: سوقان من أسواق العرب الموسمية .

## THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

- YE + - 1

مضر أو اليمن إلى ذى رحمه ، فيأتيه قومه فيقولون له : احدر غلام قريش ، لا يفتنك ،(١) .

إن ذلك كله من ألوان الشدائد والمحن الق مرت بالرسول خلال تلك السنوات العشر كانت تربية وإعداداً للجولة التالية من الدعوة ، واستعدادا لاستقبال الطور الجديد من أطوارها . . حيث ستشهد الأيام التالية أحداثا ضخاما في حياة هذا الدين الجديد . . سيلتني الرسول الكريم بوجوه كثيرة من قبائل مختلفة ، وسيسمع أحاديث متباينة . وسيتلقي أجوبة مختلفة لما يلتي على الأسماع من آيات دعوته . . وسيبجر النبي موطنه ويهاجر إلى موطن آخر ، وأقوام آخرين غير قومه ، وستدور معارك ، وتسيل دماء ، ويبتلي النبي في نفر كريم عزيز من أصحابه ، يسقطون في هذه المحارك . . وسيقوم الرسول على توجيه مجتمع إسلامي ضخم ، بعد أن يجيئه نصر الله ، ويفتح مكة ، ويدخل الناس في دين الله أفواجا !! .

إن هـذا البلاء العظيم الذى ابتلى به الرسول هو ـ كا قلنا \_ إعداد لما سيستقبل من تلك الأحداث الدكيرى . . وإن هذا البلاء أشبه بما تعمل المحاريث والفئوس في شق الأرض و تقليب تربتها قبل أن يبذر فيها البذر . . فذلك هو الذى يتيح لها الجو الصالح لأن تعطى خير ما فيها من عناصر الإنبات لما يلقى فيها من حب 1 .

نقول: في هذا الجو التقيل الخانق الذي كان يضيق به صدر الرسول في مكة \_ خرج إلى الطائف يلتمس النصرة من ثقيف \_ والمنعة بهم من قومه . . وكان معه مولاه زيد بن حارثة ...

ولما انتهى الرسول الكريم إلى الطائف، عبد إلى سادة ثقيف وأشر افهم، فدعاهم إلى الله ، وكليهم بما جاءهم له . . من نصرته ، والقيام معه على من خالفه من قومه . فلم ير منهم إلا إعراضا ، وتكذيباً ، واستهزاءاً . . وكان فيما قال له قائلهم :

<sup>(</sup>١) زاد المعاد جزء ٢ ص ١٣٢ .

. والله لا أكلمك أبدا ١١ لئن كنت رسولا من الله كما تقول لانت أعظم خطراً من أن أرد عليك السلام ١ ولئن كنت تـكذب على الله ما ينبغى لى أن. أكلمك ١١» إنها سفسطة أحمق ، وضلالة ظلوم جهول .

فقام رسول الله من عندهم ، وقد يئس من خيرهم . . وقال لهم : , إذ فعلتم ما فعلتم فا كتموا عنى . . ، وكره رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يبلغ ذلك قومه عنه فيذئر هم(١) ، ذلك عليه . . فلم يفعلوا ، وأغروا به سفهاءهم وعبيدهم ، فوقفوا له سماطين(٢) ، وجعلوا يره و نه بالحجارة حتى دميت قدماه . . وزيد ابن حارثة يقيه بنفسه ، حتى أصابه شجاج في رأسه . . 1

ترك الرسول الطائف على تلك الحال ، وقد امتلات نفسه أسى فوق أسى ، وألماً فوق ألم ...

وإلى أين؟ وهل هناك غير مكة؟ إنه على أية حال لا يزال يمسك منها على شيء من الأمل والرجاء، ولا يزال يطمع في خير من أهل أو صديق فيها.

وقبل أن يتخذ الرسول سديله إلى مكة وجه وجهه إلى السماء يناجى ربه ، ويطلب العون والمدد ! شخف قلبه بهدا النداء الدافىء العميق ، وتحركت شفتاه بهذا الدعاء الندى ، المعقرد بأنفاس الأمل والرجاء فى مالك الملك ، ومن بيده ملكوت السموات والأرض . . يقول رسول الله مناجياً ربه :

- واللهم أشكو إليك ضعف قوتى ؛ وقلة حيلتي وهواني على الناس ...
  - . يا أرحم الراحمين . . أنت رب المستضعفين ، وأنت ربي .
- , إلى من تكانى ؟ .. إلى بعيد يتجهمنى ؟ أم إلى عدو ملمكته أمرى ؟ (٣)
  - و إن لم يكن بك غضب على فلا أبالي . ١
    - وغير أن عافيتك هي أوسع لي . ا

<sup>(</sup>١) يذَّرهم عليه : أي يغريهم به ، ويحرضهم عليه .

<sup>(</sup>٢) أى ف صفين.

<sup>(</sup>٣) يشير با لبعيد إلى ثقيف ، وبا لعدو إلى قريش .

# THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

، أعوذ بنور وجمهك الذى أشرقت له الظلمات ، وصلح عليها أمر الدنيا والآخرة أن يحل على غضبك ، أو أن ينزل في سخطك .

, لك العتبي حتى ترضى . .

, ولا حول ولا قوة إلا بك، (١)

بهذه الكلمات المشحونة بالإيمان الوثيق بالله ، والمخلقة من أنفاس النبوة الطاهرة ، اتجه الرسول إلى ربه ، متضرعا ، متوجعاً ، طالباً رضا ربه ورحمته ، في صد وحمد . على السراء والضراء .

### مدد غير منتظر:

وفى طريق الرسول من الطائف إلى مكة نزل منزلا بمكان يسمى , نخلة ، ، ثم قام من حوف الليل يصلى ، فصرف إليه نفر من الجن ، فاستمعوا قراءته ، ولم يشعر بهم رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى نزل عليه قوله تعالى : , وإذ صرفنا إليك نفراً من الجن يستمعون القرآن ، فلما حضروه ، قالوا : أنصتوا ، فلما قضى ، ولوا إلى قومهم منذرين . قالوا : ياقومنا ، إنا سمعنا كتاباً أنزل من بعد موسى مصدقاً لما بين يديه ، يهدى إلى الحق ، وإلى طريق مستقيم . ياقومنا . أجيبوا داعى الله ، وآمنوا به ، يغفر لمكم من ذنوبكم ، ويحركم من عذاب أليم ، ومن لا يجب داعى الله ، فليس بمعجز في الارض ، وليس له من دونه أوليا ، أولئك في ضلان مبين ، (٢).

ولعلك تذكرمن هذه الحادثة ما يقع فى نفس الرسول الكريم منها من أنس، وما يشيع فى كنانه من رضى . . إنه ليس وحده . . إن صوت السهاء متصل به، وإن جنوداً من جنود الله، ـ لا يراهم ـ يحفون به، ويستمعون له، ويصدقون بما نزل عليه .

ومن هذا الذي يستمع إلى كلام الله ، ويستجيب لوسوله؟ إنهم جماعة من

<sup>(</sup>١) زاد المعاد جزء ٢ ص ١٢٣ .

<sup>(</sup>۲) سورة الحديد: آيات ۲۹، ۳۰، ۳۱، ۳۲.

الجن . . الجن الذي يضرب به المثل في الخروج على كل نظام ، والتأبي على كل نداء . . !

فكيف لا يكون لهذا القرآن فى نفس الناس ما له فى نفوس الجن؟ وكيف يقبل الجن من إنسان ، ويؤمنون له ؟ على حين يأبى الناس الاستاح إليه ، والاستجابة لدعوته ؟ إن ذلك يكشف عن فساد فى طبيعة تلك النفوس الإنسانية فساد خرج مها إلى أن تكون أكثر من الجن ضلالا وعناداً !

ثم لعلك تلتفت إلى ما امتارت به نفس هؤلاء النفر من الجن من إيمان، حتى لقد تحولوا إلى دعاة ، يبشرون فى قومهم مهذا الدين، ويدعون له: ويا قومنا أجيبوا داعى الله، وآمنوا به .. يففر لدكم من ذنوبكم، ويجركم من عذاب أليم، فني هذا الصنيع من أولئك النفر من الجن تحريض قوى الاولئك النفر الذين استجابوا للرسول من الناس، أن يبشروا بدعوة الإسسلام فى الناس، ويدلوهم عليها . .

وفى هذا كله قدر كبير من التنفيس عن نفس الرسول، والتطييب لخاطره، بعد هذه النجرية القاسية، التي مرت يه في الطائف.!

وكان الرسول قد أقام بنخلة أياماً ، قبل أن يتخذ سبيله إلى مكة .

ور بما كان هذا التوقف منه \_ صلوات الله وسلامه عليه \_ في هذا المكان مراجعة لنفسه ، وتقليباً لوجوه الرأى في اختيار الجهة التي يتجه إليها .. أهي مكة ؟ أم غيرها من بلاد العرب ومضارب خيامهم ؟ . إنا لا نجد تفسيراً لتوقف الرسول الكريم في هذا المكان ، ومكثه فيه أياما ؛ أقرب من هذا التفسير ، المذى يناسب ما كان في نفس الرسول من ضيق بمكة وبأهلها . . لقد خرج منها مكروبا مهموما ، والعودة إليها ستكون أنسكي وأشد من قبل أن يخرج منها . . ولكن بعد أن نزل عليه وحي الساء ، بما كان من أمر أولئك النفر من الجن ، ولكن بعد أن نزل عليه وحي الساء ، بما كان من أمر أولئك النفر من الجن ، انزاح عن نفسه كثير من الضيق والهم ، ووجد من إيمان الجن به ما يطمعه في إيمان قريش .. فإنها مهما تكن، ومهما يكن من التوائما وعنادها ليست أكثر

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT



- YOY .-

من الجن عناداً ، والتواء! وأن هذا القرآن الذى لانت به قلوب الجن ، واستجابت له ، سيؤثر هذا الآثر ، وربما أكثر منه ، فى قلوب العتاة المكابرين من قريش 1 1 قال تعالى :

, قل أوحى إلى أنه استمع نفر من الجن ، فقالوا إنا سمعنا قرآ ناً عجباً ، يهدى إلى الرشد ، فأمنا به ، ولن نشرك بربنا أحداً ، وأنه تعالى جد ربنا ، ما اتخذ صاحمة ولا ولداً ، وأنه كان يقول سفيهنا على الله شططا ، (1).

وهنا ، يخرج الرسول من , مخلة ميما وجهه شطر مكة ، وقد زايله كثير من الألم والهم . فأسرع الخطا إليها، ليرى ماذا أحدثت الآيام فى قريش ، وفى موقفها الظالم منه ؟ وهل كانت غيبته تلك الآيام المعدودة عن موطن الاحداث – هل كان ذلك داعية للقوم أن يردوا ما عزب من أحلامهم ، وأن يستمعوا إلى صوت العقل فيما يدعوهم إليه رجل منهم ، لا يريد الملك ، ولا المال ولا الجاه ولا السلطان . . وإنما يريد كشف ما فى عقولهم من ضلال ، وشفاء ما فى قلوبهم من مرض . إنه يتعامل مع الجانب الروحى منهم .. يتعامل مع الروح والعقل والنفس . . أما جانبهم المادى فلا شأن له به ، إلا فيما تقتضيه سلامة العقل ، وترتضيه طهارة النفس ، ويدعو إليه صفاء الروح !

فهل ترى غيرت هـذه الغيبة شيئاً من سير الأحداث التي تركها الرسول منذ أيام، وهي تغلى وتفور؟ أما في قريش من ناس يدخلون في دين الله وينصرون نبيه؟. يا لظلام العقول، ويالقسوة القلوب!

على أن الرسول الكريم ما كاد يبلغ مشارف مكة ، حتى تلوح له تلك الوجوه المنكرة البشعة ، التى وقف أصحابها فى وجه الرسول ، وامتدت أيديهم وألسنتهم بالسوء إليه ، وإلى أصحابه الذين اتبعوه .

وربما قلب الرسول تلك الوجوه وجهها ، لعله يلمح فيها من يقوم إلى جافبه بعض مقام عمه أبى طالب ، الذي مات منذ قليل ١ ١

<sup>(</sup>١) سورة الجن: ١ - ٤

#### - YOE -

وكان المطمم بن عدى هو الذي اختاره الرسول ليقوم منه هذ المقام. .

« فأرسل رجلا من خزاعة إلى , مطعم بن عدى ، يقول له : أأدخل في جوارك ؟ .

«فقال: نعم.. ودعا بنيه وقومه ، فقال: البسوا السلاح ، وكو نواعند أركان البيت ، فإنى قد أجرت محمداً » . فدخل رسول الله صلى الله عليه وسلم مكة ، ومعه زيد بن حارثة ، حتى افتهى إلى المسجد الحرام ، فقام المطعم بن عدى على راحلته ، فنادى: يامعشر قريش . إنى قد أجرت محمداً ، فلا يهجه أحد منكم (١) . . فانتهى رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى الركن ، فاستلمه ، وصلى ركعتين ، وانصرف الى بيته ، ومطعم بن عدى وولده محدقون به بالسلاح ، حتى دخل بيته ، (٢) .

وكانت قريش على عهدها الذي تركها الرسول عليه من عداوة غليظة ، وشر صراح .

لقد ظل الرسول السكريم عشر سنوات ، يغادى قومه ويراوحهم بآيات الكتاب وبالدعوة إلى سبيل الله بالحكمة والموعظة الحسنة ، فما ازدادوا على الآيام إلا عداوة له ونقمة عليه ، وتربصاً به !

ولقد خرج الرسول من مكة بعد أن ضاق بها ـ خرج إلى الطائف لعل مافيها من زروع وكروم قد ألتى فى نفوس أهلها نسمة رطبة ، تنعش الأرواح وتشرح الصدور . فتهش لجمال الحق وجلاله ، وتستجيب له . . ولكن أهل الطائف كانوا أقسى قلوباً من قريش ". وقد سجل التاريخ هذا اللقاء الذى لقوا رسول الله به . . فكان أسوأ صفحة سجلها التاريخ لنخوة العربي ومروءته .

وفقد الرسول الـكريم مع هذا زوجه الوفى ,السيدة خديجة ، وعمه أبا طالب درعه الحصينة .

ثم بعد هذا كاه يعود الرسول إلى قريش ، ويدخل عليها مكة ليبدأ دوراً عنيفاً حاداً مع الصراع معها في سبيل دعوته ، وتبليخ الرسالة التي بين يديه ؟؟

<sup>(</sup>١) بهيجه: أي يثيره وينضه.

<sup>(</sup>۲) زاد المعاد جزء ۲ ص ۴۲۶ .

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT



ولا يحد الرسول حلال هذه المحن من عزاء إلا فيما ينزل عليه من آيات المكتاب، وفيما يقص عليه القرآن من قصص الانبياء مع أقوامهم، وفيما يدعوه الله إليه من السر والثبات على موقفه: « فاصبر كما صبر أولو العزم من الرسل، « فتوكل على الله ، إنك على الحق المبين ، .

فكانت آيات الكتاب هي روح الرسول وريحانه خلال هذا النيق الذي نزل به . . وكان استماع الجن إليه واستجابتهم له اختباراً ناجحاً للمكتاب الذي بين يديه ، وللقوة الروحية المشتمل عليها ، وذلك بما يبعث الأمل ، ويقوى الرجاء في استجابة القلوب القاسية له ، وتأثرها به .

ومع هذا كله ، فقد كان الرسول الكريم فى حاجة إلى مزيد من المدد الروحى ، وإلى التزود بزاد عتيد من الملا الأعلى ، حتى يقوى على مواصلة الجهاد والصمود فى وجه المعاندين ، والكائدين ، والمتربصين .

ولقد أبل الرسول بلاءه فى الأرض ، واستنفد كل ما يعطى أو يأخذ منها . ومن أهلها . فمكان لا بد من عالم آخر يتعامل معه ، ويتزود منه بزاد روحى ، يشيع فى كيانه قوى مجددة ، لا تنفد على كشرة ما ينفق منها فى هذا النصال المتصل بينه وبين قومه ، حتى يحكم الله بينه وبينهم بالحق ، وحتى يدخل الناس فى دين الله أفواجاً .

وفى الإسراء إلى العالم العلوى . . يجد الرسول من آيات الله ، ومن دلائل قدرته وعجائب ملكوته ما تذوب في عباب محيطاته كل شرور العالم الأرضى وآلامه .

فلم يكن الإسراء في صميمه إلا رحلة روحية لرسول الله في عالم النور، وإلا استدناء له من مواطن الرحمة واللطف. وإنه لهو الجزاء الحسن للرسول على جهاده السادق في سبيل الله ، وقيامه على أداء الرسالة التي أرسل بها ، واحتماله ما احتمل من أجلها .

وماذا يكون للرسول من جزاء في هذه الدنيا على ما لتى في سبيل الدعوة من عنت وإرهاق ؟ إن كل ما في الأرض لا يقوم ببعض هذا الجزاء.. وإن

# THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

#### - YO7 -

الرسول لزاهد فى كل ما فى الارض ، وما عليها من مال وحطام . . فلم يبكن إلا ما فى السماء هو الذى يناسب حال الرسول ، ويليق به .

ثم إن الإسراء إلى العالم العلوى شهادة للرسول عند نفسه أنه فى موضع الرضا والإحسان من ربه، وأنه أدى واجبه على الوجه الأكمل فى تبليغ رسالة ربه. وأن هذا النجاح الضديل الذى صادفته مهمته خلال عشر السنوات التي مضت عن بعثته \_ لم يكن عن تقصير أو تهاون منه، وإنما هو ابتلاء لرسول الله، وتمحيص لما في صدور الناس. ليميز الله الخبيث من الطبب.

وقد ذكر القرآن الكريم حادثة الإسراء فى آيتين من أول سورة الإسراء: فقد قال تعالى : سبحانه الذى أسرى بعبده ليلا .. من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى الذى باركنا حوله لنريه من آياتنا ، إنه هو السميع البصير . .

والذى تذكره الآيتان من أمر الإسراء أنه وقع ليلا ، وأن حدوده كانت من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى ، وأن غايته كانت اطلاع الرسول علىمافى ملكوت الله من آيات ، ولنريه من آياتنا ، .

يقول ابن إسحق: وكان في مسراه، وما ذكر منه، بلاء و تمحيص، وأمر من أمر الله في قدرته وسلطانه، فيه عبرة لأولى الألباب، هدى، ورحمة، وثبات لمن آمن به وصدق، وكان من أمر الله على يقين . . فأسرى به كيف شاء، ليريه من آياته ما أراد، حتى عاين ما عاين من أمره وسلطانه العظيم، وقدرته التي يصنع ما مايريد، (1).

وطلع الرسول على قريش بهذا الحبر ، وأنه قد أسرى به فى ليلته تلك من مكة إلى بيت المقدس ، فبهتوه وكذبوه ، وأطلقوا ألسنتهم بالقول السيء فيه ، وقال أكثرهم: هذا والله الإمر البين (٢) . . والله إن العير لتطرد شهراً من مكة إلى الشام مدبرة وشهراً مقبلة . أفيذهب إلى ذلك , محمد ، فى ليلة واحدة ويعود

<sup>(</sup>١) السيرة لابن هشام جزء ٢ ص ٢ .

<sup>(</sup>٢) الأص - بالكسر - العظيم الشنيم . . « لقد جثت شيئاً أمراً » .

- YOV -

إلى مكة ١٤ . . ولم يقف الأمر عند كفار قريش بل تجاوزه إلى ضعاف الإيمان من أسلموا . . فارتدوا عن الإسلام . . وذهب الكفار إلى أنى بكر ليطلموا على هذا النبأ المثير ، ولعلم يجدون عنده ما وجدوا عند ضعاف الإيمان ، فقالوا له : هل لك يا أبا بكر في صاحبك ؟ يزعم أنه قدجاء هذه الليلة بيت القدس ، وصلى فيه . ورجع إلى مكة ؟ فقال لهم أبو بكر أنتم تكذبون عليه ا فقالوا : بلى . . ها هو ذاك في المسجد يحدث به الناس ، فقال أبو بكر لئن كان قاله لقد صدق . . فما يعجبكم من ذلك ؟ فوالله إنه ليخبرني أن الخبر ليآنيه من السماء إلى الأرض في ساعة من ايل أو نهار فأصدقه . . فهذا أبعد مما تهجبون منه ا ، (١) .

قال ابن سبحق: وأنزل الله تعالى فيمن ارتد عن إسلامه لذلك الحادث: وما جعلنا الرؤيا التي أريناك إلا فتنة للناس، والشجرة المعونة في القرآن، وتخوفهم، فما يزيدهم إلا طغياناً كبيراً ، (٦) ..

والإسراء \_ كا قامنا \_ إنما كان شأنا خاصاً بالذي ، ورحلة روحية تشرح صدره . وتنعش نفسه ، وتذهب بكثير بما ألم به من ضيق وحزن بموت زوجه وعمه ، وبتألب قريش عليه وعلى آله ، وبما لتى من أهل الطائف من لقاء بارد غث . ورد سمج قبيح .

وفي مضمون هذا المعنى ينبغى أن نحدد نظرتنا إلى الإسراء . . فهو بهذا المهنى ليس معجزة للتحدى ، تقف من الناس موقف التعجيز لهم ، والتحدى بالإنيان بمثابا . . وإنما هي إخبار بأمر شهده الرسول وحده ، فإذا حدث به كان حديثه الصدق كله . لا ينبغي لمن آمن بأنه نبي أن يكذبه في شيء مما يقول . ولهذا كان جواب أبي بكر على من أراد أن يغربه بتكذيب النبي ذلك الجواب الحدكيم : والله لئن كان قاله لقد صدق . إنه ليخبرني أن الخبر يأنيه من السماء في ساعة من ليل أو نهار فأصدقه . فهذا أبعد ، انعجبون منه ، . إنه أمين السماء . لا يكذب أنداً . هذا مبدأ . . يجب أن يسلم به كل من يدخل في هذا

<sup>(</sup>١) زاد المعاد جزء ٢، والسيرة لابن هشام جزء ٢ ص ٤ .

<sup>(</sup>٢ سورة الإسراء آية ١٠.

#### - r: A -

الدين ، ويؤمن بالله وبرسوله . . قال تعالى : , وما آتاكم الرسول غذوه ، وما نهاكم عنه فانتهوا، (١) .

ولا على المسلم أن يرد أويقب ل كل ماروى عن الاسراء من أحاديث، وماذكر من قصص، وحسبه أن يؤمن بأن الإسراء برسول الله من المسجد الحرام إلى المسجد الاقصى أمر لاشك فيه ، كما نص على ذلك القرآن الكريم فى قوله تعالى «سبحان الذى أسرى بعبده ليلا من المسجد الحرام إلى المسجد الاقصى الذى باركنا حوله . . لغريه من آياتنا . . إنه هو السميع البصير » .

هذا ما يجب على المسلم الإيمان به من حديث الإسراء . . أما ما وراء ذلك ما اتصل بالإسراء ، وكان مثار جدل وخلاف ، كالحلاف حول الإسراء : أكان بالروح أو الجسد ؟ وكالحلاف في مواطن الإسراء : وهل انتهى عند بيت المقدس أم أن الرسول قد صعد في رفقة جبريل إلى السموات السبع ، ثم انتهى إلى سدرة للنتهى ؟ كل ذلك إن صح على وجهيه ، أو على وجه واحد منه ، فإنه لايزيد من قدر الإسراء : ولا ينقص من قيمته . فالإسراء كما قلنا رحلة روحية للرسول وقد تطول هذه الرحلة أو تقصر ، فليست العبرة في طولها أو قصرها ، وإنما في الآيات الكبرى التي رآها الرسول من آيات ربه . . وقد يطوى الوجود كله في لحظة واحدة للرسول الرحلة وتمتد ، دون أن يشهد ما شهد في تلك اللحظة الواحدة .

ومع هذا ، فان آيتي الإسراء تحددان مبدأ الإسراء ومنتهاه . . , منالمسجد الحرام إلى المسجد الأقصى » . . و لانذكران شيئاً عن « المعراج ، إلى السموات العلا . .

والذى يقرأ القمص التي صورت فيها « رحلة المعراج ، يشم منهاريح الصنعة والتلفيق ، وتبرز فى أثنائها انعكاسات عجيبة ، لما يدور فى بعض العقول ، من تصورات خاطئة لمكال النبوة وجلالها . .

فشلا زواج رسول المنصلي الله عليه وسلم من زينب بنت جحش . مطلقة متبناه ريد بن حارثة ـ هذا الزواج كان لحكمة عالية ـ أرادتها السماء لإبطال التبني .

<sup>(</sup>١) - ورة الحشر آية ٧ .

#### - FO7 -

العافظة على الأزياب. فقد كان الثبني شائعاً عند العرب. يلحق الابن بغير أبيه، عن يريد إلحاقه به ، فيأخذ في الحياة حكم الابن الحقيق . وقد كان زيد بن حارثه عمّبني للنبي ، وكان يدعى زيد بن محمد ، فأراد الله إبطال هذه العائة بتشريع سماوى فقال تعالى : و ما جعل الله لوجل من قلبين في جوفه ، وما جعل أزواجكم اللائي تظاهرون منهن أمهاتكم ، وما جعل أدعياء كم أبناء كم ذا كم قولكم بأفواهكم ، والله يقول الحق ، وهو يهدى السبيل ، ادعوهم لآبائهم ، هو أقسط عند الله ، فان لم تعلى اآباءهم فإخوانكم في الدين ومواليكم ، (٢٠) .

وقد أراد الله سبحانه أن يرى المسلمين تجربة عملية لإبطال هذا النبنى ، فأمر نبيه أن يتزوج مطلقة متبناه زيد . . . فلما قنى زيد منها وطرآ زوجناكها لكى لا يكون على المؤمنين حرج فى أزواج أدعيائهم إذا قضوا منهن وطرا ، (٢).

ولملك تلدح في قوله تعالى: , فلما قامى زيد منها وطرآ زوجناكها . . ، أن التزويج كان عن أمر الله سبحانه و تعالى إلى نبيه صلى الله عليه وسلم وهذا مايدل عليه الفعل , زوجناكها ، .

هذه هى واقعة زواج الرسول من , زينب بنت جعش، مطلقة متبناهزيد ابن حارثة .. وقد كان هذا الزواج مثار غمز ولمز من المشركين ، والمنافقين ، وداعية فتنت لمن كان في قلبه مرض ، بمن دخلوا في الإسلام .

وقد انتهز واضع قصة المعراج المجاء الفسيح للأحداث في هذا العالم الروحاني، الذي لاحدود له فجعل لزيد بنحارثة ولزواجه مكاناً هناك، ليقال إن السهاء هي التي دبرت أمر هذا الزواج والعلاق.. وحسب أنه في هذا يدفع باطل المشركين والمنافقين الذي نسجوه من هذه الواقعة.

يقول واضع – أو وضعوا – قمة , المعراج ، فيا يروى عن رسول الله:

. ثم دخل بى – أى بالرسول – إلى الجنة فرأيت فيها جارية لمساء ، فسألتها لمن أنت ؟ وقد أع جبتني حين رأيتها . فقالت لزيد بن حارثة ، فبشر بها رسول الله صلى الله عليه وسلم زيد بن حارثة (٢) ! ، .

<sup>(</sup>١) سه رة الأحزاب : ٤ ، ه . (٢) سورة الأحزاب آية ٣٧ .

<sup>(</sup>٢) السيرة لابن هشام جزء ٢ ص ١٥.

#### ٣٩٠ --

أهذا قول يقبله العقل و يطمئن إليه القلب في مسرى رسول الله إلى الملأ الأعلى ؟ وهل لمثل هذا كانت رحلته صلى الله عليه وسلم إلى عالم النور والحق؟ وهل خلت الجنة من مظاهر الجال والجلال فيقف الرسول عند تلك الجارية اللعساء ويسألها هذا السؤال: لمن أنت؟ كأنما يريدها لنفسه؟ وهل خات الجنة من الحور المين ... أشكالا ، وألوانا ، حق يقف و يطيل الوقوف عند هذه الجارية اللعساء ؟ .

لقد كانت لحظات الرسول خلال الإسراء مشحونة بالأحداث الثيرة المذهلة. التي تبهر الأنفاس فلا تدع مجالا لمثل هذه التوافه من الأمور.

ثم إن كان القصة زيد وزواجه بزينب صدى فى مستقبل الآيام، فهل يقتضى ذلك أن يكون بحيث يبشر به، وتنصب له الأعلام قبل أن يقع ببضع سنين ؟ . إن ذلك من إملاء الفهم الخاطىء للحكمة من زواج الرسول الكريم بزينب بنت جحش طيقة متبناه زيد بن حارثة \_ أولا، ثم للفهم الخاطىء ثانياً للحكمة من الإسراء برسول الله ، تلك الحكمة التي صرح بها القرآن الكريم في قوله تعالى: ولنريه من آياننا ، . . وبعيد أن تكون رؤية الرسول لهذه الفتاة اللعساء في عرصات الجنة آية أيداً . .

هذا، ويرى بعض أهل العلم أن الإسراء كان بين المسجد الحرام والمسجد الاقصى دون عروج إلى السماء كا قلمنا، وبعض أهل العلم أيضاً يرى أن الإسراء كان بالروح لابالجسد وأنه كان رؤيا منامية . ورؤيا الأنبياء حق تنزل منزلة الوحي، وقد جعلها إبراهيم عليه السلام وحياً أوحى به الله سبحانه وتعالى إليه فى ذبح ابنه إسماعيل: . قال يا بنى إنى أرى فى المنام أنى أذبحك فانظر ماذاترى؟ قال يا أبت افعل ما تؤمر . ستجدنى إن شاءالله من الصارين . فلما أسلما وتله للجبين، والديناه أن يالبراهيم قد صدقت الرويا إنا كذلك نجزى المحسنين ، (١) . وهلكان الوحى يحمل إبراهيم على أكثر من هذا ؟ لقد قدم ابنه للذبح بيده ، واستجاب الوحى يحمل إبراهيم على أكثر من هذا ؟ لقد قدم ابنه للذبح بيده ، واستجاب الوحى عند الأنباء .

<sup>(</sup>١) سورة الصافات آية ه١٠٠ .

وحدث ابن إسحق قال: حدثى بعض آل أن بكر أن عائمة رضى الله عنها كانت تقول: ما فقد جسد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ولكن أسرى مروحه ، (۱).

وقال ابن إسحق: , حدثنى يبقوب بن عتبة بن المنيرة بن الأحنس أن معاوية ابن أبي سفيان كان إذا سمّل عن مسرى رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ,كانت رؤيا من الله تعالى ، صادقة . . ، فلم ينكر ذلك من قوله ، لقول الحسن إن هذه الآية أنزلت في ذلك ، وهي قول الله تعالى : , وما جعلنا الرؤيا التي أريناك إلا فتنة للناس ، ، ولقول الله تعالى في الحبر عن إبراهيم اذ قال لابنه : , يابى : إنى أرى في المنام أني أذبحك ، ، فمنى ذلك ، فمرفت أن الوحى من الله يأتي الانبياء أيقاظاً ونياماً » . . ثم يقول ابن إسحق : والله أعلم أي ذلك كان قدجاء ، وعاين فيه ما عاين من أمر الله ، على أى حاليه كان ، نائماً أو يقظان ، كل ذلك حق ، وصدق ، وصدق (٢)

وقد فصل القاضى عياض فى كتابه «الشفا» مذاهب القول فى الإسراء ، والمحراج . وهل كان الإسراء بالروح والمحراج . وهل كان الإسراء بالروح أو بالروح والجسد . قال . «اختلف السلف والعلماء : هل كان إسراؤه بروحه أو جسده على ثلاث مقالات . فذهبت طائفة إلى أنه إسراء بالروح ، وأنه رؤيا منام . مع اتفاقهم أن رؤيا الأنبياء حق ، ووحى ، وإلى هذا ذهب معاوية ، وحكى عن الحسن ، والمشهور عنه خلافه ، وإليه أشار محمد بن إسحق ، وحجتهم قوله تعالى : «وما جعلنا الرؤيا التيأريناك إلا فتنة للناس ، وما حكوه عن عائشة رضى الله عنها : «ما فقدت جسد رسول الله صلى الله عليه وسلم » (٢) .

<sup>(</sup>١) السيرة لابن هشام جزء ٢ ص ٥ .

<sup>(</sup>٢) السيرة لابن هشام جزء ٢ ص ٦ .

<sup>(</sup>٣) الذي يروى عن عائشة أنها كانت تقول ما فقدت جسدرسول الله ، والحنأسري يروحه ، وهذا هو الذي يمكن أن يستقيم عليه القول ، أن الإسراء كان قبل الهجرة بنعو اللاث سنوات ، والرسول لم يدخل بعائشة الابعد الهجرة . فكيف تحدث بأنها مافقدت جدر سبول الله ؟ وإنما يصح أن تروى خبراً من أخبار الإسراء ، سمعته ممن يحدث به ، أوسمعته عن النبي صلى الله عليه وسلم .

# THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

وقوله ــ أى قول النبي فيما يروى عنه فى حديث الإسراء ــ , ببنا أنا نائم، فى المسجد الحرام ... وذكر القصة ، ثم قال فى آخرها : فاستيقظت وأنا فى المسجد الحرام . .

وذهب معظم السلف، والمسلمين ، إلى أنه إسراء بالجسد ، وفي اليقظة ، وهذا هو الحق ، وهو قول ابن عباس ، وجابر ، وأنس ، وحذينة ، وعمر ، وأبي هريرة ، ومالك بن صعصعة ، وأبي حية البدرى ، وابن مسعود ، والضحاك، وسعيد بن جبير ، وقتادة ، وابن المسيب ، وابن شهاب ، وابن زيد ، والحسن ، وإبراهيم ، ومسروق ، ومجاهد ، وعكرمة ، وابن جريح .. وهو دليل قول عائشة .. وهو قول الطبرى ، وابن حنبل ، وجماعة عظيمة من المسلمين ، وهو قول أكثر المتأخرين من الفقهاء والمحدثين ، والمتكلمين والمفسرين .

وقالت طائفة: كان الإسراء بالجسد يقظة إلى بيت المقدس ، وإلى السماء بالروح ، واحتجوا بقوله تعالى: «سبحان الذى أسرى بعبده ليلا من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى غاية الإسراء الذى وقع النهجب فيه بعظيم القدرة ، والتمدح بتشريف النبي محمد صلى الله عليه وسلم به ، وإظهار الكرامة له بالإسراء إليه .. قال هؤلاء ولو كان الإسراء بحسده إلى زائد على المسجد الأقصى لذكره ، فيكون أبلغ في المدح ! .

و بعد أن ينتهى القاضى عياض من عرض هذه الآراء ؛ يعرض رأيه هو ، فيرجح -انب القول بأن الإسراء كان بالروح والجسد معاً .. يقول :

« والحق من هذا ، والصحيح إن شاء الله أنه إسراء بالجسد والروح فى القصة كلما ... أى الإسراء والمعراج ... وعليه تدل الآية، وصحيح الأخبار والاعتبار، ولا يبدل عن الظاهر والحقيقة إلى التأريل إلا عند الاستحالة ، وليس فى الإسراء بحسده ، وحال يقظته استحالة ، إذ لو كان مناماً لقال : بروح عبده ، ولم يقل بعبده ، وقوله تعالى: ما زاغ البصر وما طغى (١) ولو كان مناماً لما كانت فيه آية ولا معجزة ، ولا استبعده الكفار ، ولا كذبوه فيه ، ولا ارتد به ضعفاء من

<sup>(</sup>١) سورة النجم: آية ١٧.

أسلم، وأفتتنوا به، إذ مثل هذا من المنامات لا ينكر .. بل لم يكن ذلك \_ أى الإنكار \_ منهم \_ إلا وقد علموا أن خبره إنما كان عن جسمه ، وحال نقظته 1 ه(1).

وتعود بعد هذا فنقول إن الحلاف في الإسراء بالجسد أو الروح خلاف لا يؤثر في حقيقة الإسراء ، ومانال الرسول فيه منأمداد ، ومارأى من آيات . . وأن قدرة الله لا تتقيد بتلك القيود التي تقتضيها الضرورات البشرية . . وخير من هذا الحلاف الذي يذهب بعظمة الإسراء ، ويمزق حجب الجلال الذي يحف به ، ويعبث بالستر الملق عليه من عالم الروح \_ خير من هذا أن ندع الرسول الدكريم في موكب جلاله وعظمته ، تحف به ألطاف ربه ، وتحدوه رعايته إلى حيث يسبح في أنوار الحق ، ويطعم بروحه من طيبات الملا الاعلى .

أما أن نجسد العالم العلوى ، وتحيله إلى أشياء من عالم التراب الذى نعيش فيه فذلك بما يهون من خطر الإسراء ويبخس من قدره . . فإن الذى يطالع قصة الإسراء على تلك الصورة المجسدة التي صورت بها ، لتموت في نفسه كثير من تلك المشاعر الروحية ، التي كان حقيقاً أن تثيرها فيه حادثة الإسراء لوذهب من طريقها هذا الركام الكثير من العوائق والسدود 1 . ولا تنخدع بتلك الأصباغ الساذ . قالتي يلطخ بها الفصاص وجه الحقائق المادية ليجعلوا لها من تلك الأصباغ وجها تدخل به إلى العالم العلوى . . فإن هذا المسكياج ، المفضوح يجعلها مسخة أكثر منها حقيقة . . فالبراق الذي يهيأ للرسول ليمتطيه إلى العالم العلوى ليس إلا أنانا ركب عايه جناحان من ريش ا فصار لعبة من لعب الأطفال التي يؤلفونها من حطام بعض لعبهم التي انتهى دورها معهم . . ثم هذا الحجر الذي يشد إليه الآنبياء دوا بهم عند بيت المقدس ، والحلقات المفروسة في ذلك الحجر لنيمك المفاود واللحم . . إنها جميعها لتمسك بالمعاني الكريمة الطيبة التي كان ينبغي أن يجدها المرء في نفسه من حادثة الإسراء لو انزاح هذا الحجر من طريقها ، وانزاحت معه الدواب ، واللجم ، والمقاود ، والسروج وغيرها ، مما يكون في مرا بط الحيوان الدواب ، واللجم ، والمقاود ، والسروج وغيرها ، مما يكون في مرا بط الحيوان المدواب . واللجم ، والمقاود ، والسروج وغيرها ، مما يكون في مرا بط الحيوان المدواب . واللجم ، والمقاود ، والسروج وغيرها ، مما يكون في مرا بط الحيوان الم

<sup>(</sup>١) الشفا للقاضي عياض جزء ١ ص ١٥١.

وعلى أى فإن الإسراء على أية صورة وقع ، لم يكن فيه ما يخرج الرسول عن بشريته ، ويباعد ما بينه وبين الإنسان الذي يعيش فيه . . فقد عاد الرسرل بعد الإسراء لم ينكر الناس من ظاهره شيئاً ، حتى أعداؤه أنفسهم لم يروا عليه أمارة من أمارات هذه الرحلة المباركة . . فإن خيرها كله كان مخبوءاً في كيانه ومنطويا في صدره ، وسارياً في روحه . . ! إنه شأن من شأن الله مع نبيه ، وزاد روحي زوده به ، تكريماً له ، وترويحاً عن كيانه المجهد المكدرد! .

\* \* \*

و زنف عند هذا القدر من عرضنا لمعجزات الرسول ، ومادخل عليها من إضافات ، ومرقعات . . بيد المتنطعين من المسلمين ، والمتعصمين من غير المسلمين .

ولكن قبل أن نرسلها من أيدينا نمود فنقرر مرة أخرى أن هذه المعجزات ـــ ما صح مها وما لم يصح ـــ ليست هى المعجزة التى أودعتها السماء يد النبى ، والتى بها كتب الله لرسالته الشمول والخلود .

وإن يكن فى حياة النبى من خوارق \_ ولا بد من أن يكون \_ فإن هذه الحوارق تدكريم له ، وفضل من الله على نبيه ، ونفحة من نفحات البوة ، وشذى من شذاها العطر . . ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء ، والله ذو الفضل العظيم ، . . والله سبحانه و تعالى وللنبى الدكريم من هذا الفضل ما لم يكن لبشر غيره . . والله سبحانه و تعالى يقول له . « وكان فضل الله عليك عظيما ، .

أما المعجزة الكبرى التي وضعها الله بين يدى الرسول . فهي تلك المعجزة الباقية الحالدة ، أبد الدهر . . . هي القرآن الـكريم ، !

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

# الباب الثامن الرسول . . والمعجزة الكبرى

« لَو ْ أَنْزَ لْنَا هَذَا القُر ْ آنَ عَلَى جَبَلِ
لَرَ أَ يُتَهُ خَاشِعاً مُتَصَدِّعاً مِنْ خَشْيَةِ اللهِ . .
وَ تِلْكَ الْأَمْنَ لَا أَنْ نَضْرِ ثِهاَ لَلِنَّاسِ . .
لَعَلَمْهُمْ يَتَفَكَرُون » .

القرآن هو معجزة النبي . . المعجزة التي قامت عليها دعوته ، واستقامت بها حجته ، وانتمت إلمها شريعته !

فالقرآن ــ من بين الكتب السماوية ــ ليس كتاب شريعة وحسب ، وإنما هو كتاب شريعة ، ودلائل نبوة ا وليس كذلك الدكتب السماوية الأخرى حيث جاءت الكتب والصحف يحملها أنبياء الله ورسله في يد ، بينا يحملون في اليد الآخرى معجزات مادية تدل على صدقهم ، وتشهد لنبوتهم ا

فالديانة الموسوية . . كتابها السماوى هو التوراة ، وهو دستور شريبتها . وإلى جانب هذا الكتاب قامت معجزات تثهد له كما تشهد للرسول الذى حمله . . فكانت عسى موسى ، وأفعالها الخارقة ، وكانت يده التي يدخلها في جيبه فتخرج بيضاء من غير سوء ا

والديانة المسيحية . . كتابها السهاوى الإنجيل . . وهو \_ مع التوراة \_ دستر ر هـ ذه الديانة ، وإلى جانبه قامت معجزات السيد المسيح ، لتشهد له ، ولل كتاب الذى جاء به . فمكانت معجزاته التي طلع بها على الناس ليصدقوا به ، وسالته . . من إحياء المرتى ، وإبراء الكمه والسرص ، وإنزال مائدة من السهاء وغير ذلك من المعجزات التي وضعها الله بين يدى السيد المسيح ا

وقد جاءت الرسالة الإسلامية فى أسلوب آخر غير هذا الاسلوب . . جاءت بكتاب يشرع شريمة كاملة ، تتناول كل ما يمس حياة الإنسان الروحية والعقلمية ، والمادية ، فى جانبيها ، الدنيوى والاخرون دون أن يحيل إلى كتاب آخر ، أو يشد أتباعه إلى شريعة أخرى \_ ثم جعل فى كيان هذا الكتاب الدلائل الفاطقة بصدقه ، والشواهد القائمة على أنه من عند الله ، وأن الرسول الذى جاء به ، هو رسول الله !

ومجىء القرآن على تلك الصورة الفريدة العجيبة ، قد جعل له سلطاناً على. العقول والقلوب ، بما أودع فيه من صور الإعجاز التي يشهدها المتصل به ـ قارئاً أو مستمعاً ـ في كل آية من آياته ، من غير أن يكون في زمن نبوة ، أو في حضرة ني 11

وقد استمعت الجن إلى القرآن فملكت آياته قلوبهم، واستولت روائعه على عقولهم، فوقفوا منه موقف العجب والدهش. ثم الإذعان لسلطانه، والإيمان بدعوته ، التي يدعو إليها.

قال تعالى: . وإذ صرفنا إليك نفراً من الجن يستمعون القرآن ، فلما حضروه قالوا أنصتوا : فلما قضى ولوا إلى قومهم منذرين ، قالوا : ياقومنا : إنا سمعنا كتاباً أنزل من بعد موسى ، مصدقاً لما بين يديه . يهدى إلى الحق ، وإلى طريق مستقيم «١)

وقال جل شأنه : , قل أوحى إلى أنه استمع نفر من الجن ، فقالوا إنا سمعنا قرآنا عجبا ، يهدى إلى الرشد ، فـآمنا به ، ولن نشرك ىربنا أحداً «٢٠)

إن الجن التعجب من هذا القرآن ، وتجد فيه مالا تجد فيم تسمع من حكم الحكماء ، وأشعار الشعراء ، وفلسفة الفلاسفة ، وقصص القصاص ، وسجع السكمان ، وترانيم الأحبار والرهبان .

فهذه شهادة تجيء بإعجاز القرآن من أمة الجن التي من شأنها أن تستعلى على

<sup>(</sup>١) سورة الأحقاف آية ٢٩ . ٣٠ .

 <sup>(</sup>١) سورة الجن آية ١ - ٢

كلشىء فى عالم الإنسان، وتستصغر شأنه .. فإن الجن تملك من القوى مالا يملك الناس، وتأتى من الأعمال ما يعجز عنه البشر . ولهذا ينسب إليها كل عمل رائع، ويوصف بها كل ذى حيلة وحول من الناس، وقد سخر الله الجن لسلمان عليه السلام لتخرج له من الاعمال ما يعجز الناس عنه . . . يعملون له مايشاء من محاريب، وتماثيل وجفان كالجواب. وقدور راسمات ، (١)

ولما للقرآن من هذا الثأن وتلك المنزلة ، وهذا الامتياز على المكلام ؛ فقد أضفى عليه سبحانه وتعالى من الصفات مايشعر بأنه ذات لها حياتها ، وكالاتها ، ولها فاعليتها في الحياة ، وتصرفها في الوجود .

پس. والقرآن الحكيم » . . . و إنه فى أم الـكتاب لدينا لعلى حكيم » (1) فقد وصف القرآن بالحكمة . . و هى صفة والذات » العاقلة المدبرة ، المتصرفة . كذلك وصف بالعزة فى قوله تعالى : . و إنه لـكتاب عزيز ، لا يأتيه الباطل من بين يديه و لامن خلفه ، تنزيل من حكيم حميد » (1)

والعزة صفة للعاقل الذى ترفعه صفاته إلى حيث لا يناله هون ، و لا يلحقه ضعف، ووصف كذلك بالمجادة فى قوله تعالى : « ق . . والقرآن المجيد ، . . والمجادة مقام من مقامات القوة والمنعة ، من بلغما فقد جانبه الحزى والضعف .

وليس هذا بالكثير على كلام ، هو من كلام رب العالمين . . نزل به الروح الامين على رسوله النكريم . . . لو أنزلنا هذا القرآن على حبل لرأيته خاشعاً متصدعاً من خشية الله (٤٠) .

ومن أجل هذا كان للقرآن هذا السلطان الآسر على النفوس.. فما استمع اليه مستمع حتى وجد له من الرهبة والجلال ما لا يجد شيئًا منه لأروع آيات البيان، من صور المكلام

جاء عتبة بن ربيعة إلى رسول الله ، موفداً إليه من قريش ، يدعوه إلى. ما أرادت قريش أن تدعوه إليه ، من ترك هذا الدين الذي فرق به بين قومه ،.

<sup>(</sup>١) سورة سبأ: آية ١٠. (٢) سورة الزخرف: آية ٣٤.

 <sup>(</sup>٣) سورة فصلت: ٤١ - ٤٤.
 (٤) سورة الحشر: آية ٢١.

وأثار دواعى العداوة بين الصديق والصديق ، والتريب والقريب ، وعرض عليه ماعرض من صور الإغراء للتخل عن دعوته . وكان فيما عرض له ، أن تلتمل له قريش كل من حذق في معالجة الصرع والجنون من الكهنة والعرافين ، إذا كان ما به مس من الجن ، أو عارض من الجنون . وأن يجمعوا له مايشاء من المال إن كان ذلك غايته من هذه الدعوة التي يدعو إليها ، أو يجعلوه ملكا عليهم إن كان يبغى الملك والملطان .

فقال له الوليد فيما قال: يابن أخى: إن كنت إنما تريد بما جشت به من هذا الامر مالا جمعنا لك من أموالنا حتى تدكون أكثرنا مالا ، وإن كنت تريد به شرفاً سودناك علينا حتى لانقطع أمراً دونك ، وإن كنت تريد ملكا ملكناك علينا ، وإن كان هذا الذى يأتيك رئياً تراه ، لاتستطيع رده عن نفسك ، طلبنا لك الطب ، وبدلنا فيه أموالنا حتى نرئك منه . !

فلما فرغ عتبة ورسول الله يسمع قال : أقد فرغت أبا الوليد؟ قال : نعم، قال : فاستمع منى ؟ قال : أفعل ! فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم . . . حم تنزيل من الرحمن الرحم، كتاب فصلت آياته ، قرآنا عربياً لقوم يعلمون ، بشيراً ونذيراً ، فأعرضاً كثرهم فهم لايسمعون (١)، ثم مضى رسول الله صلى الله عليه وسلم يقرؤها عليه ، فلما سمومها عتبة أنصت لها ، وألق يديه خلف ظهره معتمداً عليهما يستمع منه . ثم انتهى وسول الله صلى الله عليه وسحد . ثم قال : قد سمعت أبا الوليد ماسمعت ، فأنت وذاك » ا

فقام عتبة إلى أصحابه ، فقال بعضهم لبعض : نحلف بالله ، لقد جماء كم أبو الوليد بغير الوجه الذي ذهب به !! فلما جلس إليهم قالوا : ماوراهك با أبا الوليد؟ قال ورائى أنى سمعت قولا ، والله ماسمعت مثله قط ، والله ماهو بالشمر ، ولا بالسحر ولا بالسحر ولا بالسحر قريش : أطبعوني واجعلوها بي ، وخلوا بين هذا الرجل وبين ماهو فيه فاعتزلوه ، فوالله ليكون لقوله الذي سمعت نبأ عظيم . فإن تصبه

<sup>(</sup>١) سورة نصلت الآيات ١ – ٤ .

#### - 474 -

العرب فقد كفيتموه بغيركم، وإن يظهر على العرب فملكم ملككم وعزه عزكم، وكنتم أسعد الناس به، فقالوا: سحرك يا أبا الوليد بلسانه 1، فقال هذا رأيي فيه فاصنعو اما بدا لكم. (١).

والرسول السكريم يصف القرآن بصفات تـكشف عن الحيرُ الـكشيرُ المخبوءُ فيه، وتبين عن الزاد الطيب المشتمل عليه . .

يقول الذي صلوات الله وسلامه عليه: , إنه ستكون فتن كقطع الليل .. قيل فا النجاة منها يا رسول الله ؟ قال : كتاب الله تبارك و تعالى .. فيه فبأ من قبلكم ، وخبر ما بعدكم . وحكم ما بينكم . وهو فصل ليس بالهزل . . من تركه تجبراً قصمه الله ، ومن ابتنى الهدى فى غيره أضله الله . وهو حبل الله المتين . و نوره المبين ، والذكر الحكيم ، والصراط المستقيم . هو الذى لا تزيغ به الأهواء ولا تتشعب معه الآراء . ولا يشبع منه العلماء ، ولا يمله الأنقياء ، من علم علمه سبق ، ومن عمل به أجر ، ومن حكم به عدل ، ومن اعتصم به فقد هدى إلى صراط مستقيم . (٢) .

وقال صارات الله وسلامه عليه: , من أراد علم الأولين والآخرين فليثق. بالقرآن.

من أجل هذا الذى ضم عليه القرآن من جلال ورواء ، مع ما فيه من العلم والحكة \_ فقد وقف القرآن شامخاً عالياً عن أن يطاوله قول ، أويدانيه بيان . فرست الالسنة أن تدلك مسالكه ، وأن تبلخ مراميه . . وعرف أصحاب اللسن والفصاحة مكانهم من الاستخزاء والعجز إذا بدا لهم أن يحاكوه ، أو يجروا على سننه ، فأمسكواما جرى على السنتهم من كلام أرادوا أن يجروه في ميدان القرآن ، يقول ابن عطية في مقدمة تفسيره المسمى ، الجامع المحرر » : ويظهر لك قصور البشر مطاولة القرآن \_ أن الفصيح منهم يضع خطبة أو قصيدة يستفرغ فيها جهده

<sup>(</sup>١) السبرة لابن هشام جزء ١ ص ٢١٣ .

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم

#### - YV · -

تُم لا يزال ينقحها حو لاكاملا ، ثم تعطى لاحد نظيره ، فيأخذها بقريحة خاصة ، فيبردل فيها وينقح ، ثم لا تزال كذلك فيها مواضع للنظر والبدل .

وكتاب الله لو نزعت منه الفظة ثم أدير لسان العرب فى أن يوجد أحسن منها لم يوجد ۽ (١)

سمع أعرابي قارئاً يقرأ ... . والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما جزاء بما كسبا نكالا من الله ، ثم حمل فاصلة الآية . . والله غفور رحيم ، فقال الأعرابي : ما هذا؟ فقيل له قرآن ، فقال ما هذا بقرآن . فتنبه القارىء ، فصحح فاصلة الآية بقوله تعالى : . والله عزيز حكيم . . ، فقال الأعرابي : عز ، فحكم ، فقتاع ، ا ا

فإعجاز القرآن فى ذاته حقيقة مقررة لم ينازع فيها أحد من أولياء الدعوة الإسلامية أو خصومها ، فقد وقف متحدياً كل ذى لسان منذ نزل إلى اليوم أن يأتى بآية أو سورة من مثله ، فلم يكن فى الناس من وقف فى وجه هذا التحدى ولن يكون أبد الدهر ،

يقول الجاحظ: إن محمداً، صلى الله عليه وسلم مخصوص بعلامة لها فى العقل موقع كموقع فلق البحر من العين، وذلك قوله لقريش خاصة وللعرب عامة، مع ما فيها من الشعراء، والخطباء، والبلغاء، والدهاة، والحلماء، وأصحاب الرأى والدكيدة والتجارب والنظر فى العاقبة \_ إن عارضتمونى بسورة واحدة فقد كذبت فى دعواى وصدقتم فى تكذيبى . ا

ولا يجوزأن يكون مثل العرب في كثرة عددهم، واختلاف عللهم، والكلام كلامهم، وهو سيد عملهم، فقد فاض بيانهم، وجاشت به صدورهم، وغالمبتهم قوتهم عليه عند أنفسهم حتى قالوا في الحيات والعقارب والذئاب، والكلاب، والحنافس، والجعلان، والحمير، والحمام، وكل مادب ودرج، ولاح لعين وخطر على قلب ولهم بعد أصناف النظم وضروب التأليف كالقصيدة والرجز والمزدوج

<sup>(</sup>١) مقدمتان في علوم القرآن . . نشرهما أرثر جفري سنة ٤٥٥ م ٢٧٩ .

TRUST DUGHT

- 1V1 -

والمجانس ، والاسجاع ، والمنثور. وبعد ، نقد هاجوه من كلجانب ، وهاجى أصحابه شعراءهم ونازعوا أحلاءهم وحاجوه فى المواقف وخاصوه فى المواسم وبادروه العداوة ، وناصبوه الحرب ، فنتل منهم وقتلوا منه ، وهم أثبت الناس حقداً . وأبعدهم مطلباً ، وأذكرهم لخير أو لشر ، وأهجاهم بالعجز ، وأمدحهم بالقرة — ثم لايعارضه معارض . ولم يتكلف ذلك خطيب ولا شاعر ! ؟

ومحال فى التعارف ، ومستنكر فى التصادق ، أن يكون الكلام أخصر عندهم ، وأيسر مئونة عليهم ، وهو أبلغ فى تـكذيبه ، وأنفض لقوله ، وأجدر أن يعرف ذلك أصحابه فيجتموا على ترك استعاله ، والاستغناء به ، وهم يبذلون مهجهم وأموالهم ويخرجون من ديارهم ، فى إطفاء أمره ، وفى توهين ماجاءبه ولا يقولون بل ولا يقول واحد من جماعتهم : لم تقتلون أنفسكم وتستهلكون أموالكم وتخرجون من دياركم ؟ والحيلة فى أمره يسيرة والمأخذ فى أمره قريب ؟ لميؤلف واحد من شعرائكم وخطبائكم كلاماً في نظم كلامه كأقصر سورة يخذلكم بها ، وكأصفر آية دعاكم إلى معارضتها . ، (1)

ويقول الاستاذ الإمام الشيخ محمد عبده :

« فالإسلام فى هـذه الدعوة ، والمطالبة بالله ووحدانيته لا يعتمد على شىء سوى الدليل العقلى، والفكر الإنسانى الذى يجرى على نظام نظرى ، وهوما نسميه النظام الطبيعي .

«فلا يدهشك بخارق العادة ، ولايغشى بصرك بأطوارغير معتادة ، ولايخدش السانك بقارعة سماوية ، ولايقطع حركة فكرك بصيحة إلهية(٢).

ويقول أيضاً:

دلك الحارق المتواتر المعول عليه فى الاستدلال لتحصيل اليةين هو الفرآن
 وحده ، والدليل على أنه معجزة خارقة للعادة ، تدل على أن موحيه هو الله وحده ،

<sup>(</sup>١) رسائل الجاحظ ص ١٤٣.

<sup>(</sup>٢) الإـ لام والنصرانية س؛ ه .

#### - ۲۷۲ -

وليس من اختراع البشر. هو أنه جاء على لسان أمى لم يتعلم الكتابة ، ولم يمارس العلوم ، وقد نول على وتيرة واحدة ، هاديا للضال ، مقوما للموج ، كافلا بنظام عام لحياة من يهتدى به من الأمم . . وهذا الخارق قد دعا الناس إلى النظر فيه بعقولهم ، وطولبوا بأن يأتوا فى نظرهم على آخر ما تنتهى إليه قوتهم ، فإن وجدواطريقا لإبطال إعجازه أو كونه لايصلح دليلا على الداعى فعليهمأن يأتوا به . . قال تعالى : , وإن كنتم فى ريب مما نزلنا على عبدنا فأتوا بسورة من مثله .

معجزة القرآن جامعة من القول والعلم، وكل منهما بما يتناوله العقل بالفهم فهى معجزة عرضت على العقل. وأطلقت له حق النظر في أنحائها، ونشر ما انطوى في أثنائها . فهى معجزة أعجزت كل طوق أن يأتى بمثلها، ولكنها دعت كل قدرة أن تتاول ماتشاء منها . أما معجزة موت حى بلاسبب معروف للموت ، أو حياة ميت ، أو إخراج شيطان من جسم ، أو شفاء علة من بدن، فهى بما ينقطع عنه العقل، ويجمد لديه الفهم، وإنما أتى بهما الله على يد رسله لإسكات أقوام غلبهم الوهم، ولم يضىء عقولهم نور العلم. وهكذا يقيم الله بغدرته الآيات للامم على حسب الاستعدادات، (۱).

. . .

لا يعرف التاريخ البشرى كتاباً لقى من العناية والاهتمام ما لتى القرآن الكريم. من عناية أتباعه ، واهتمامهم به ، والقناتهم إليه .

نقول ذلك .. وبين أيدينا الحجة الفاطعة في هذا العدد المديد من المؤلفات التي خلصت لخدمة الثرآن . وقامت لاستكشاف أسراره ، واجتناء ثمرات هديه .

ومن أجل هذا كانت تلك الألوف المؤلفة من كتب التفسير التي ضمت عليها الكتبة العربية ، والتي ذهب أضعافها في ثنايا الفتن والأحداث التي مرت بالمسلمين.

وإذا كانت كتب التفاسير هي الطريق المباشر الذي سلكه المفسرون لخدمة القرآن، فإن هناك طرقاً أخرى سلكما السالكون لحدمة كتاب الله، وهي لا تقل أثراً في حدمته عن هذا الطريق.

١) المصدر السابق ص ٥٥ -

فهناك العلوم الكثيرة التي عنى بها المسلمون دراسة و تأليفاً .. بعضها عربي صميم، و بعضها أخذه العرب عن غيرهم من الآمم، فعلوم القراءات، والفقه، والنحو، واللغة، والأدب، والمنطق، والفلسفة، والطب، والرياضة، والفلك .. وكثير غيرها إنما اتجه إليها المسلمون أول ما اتجهوا لخدمة القرآن، وتمهيد الطرق لفهمه، وتهيئة الآجواء للدلالة على إعجازه...

فكانت علوم اللغة مثلا لصيانة مادته . . وكان علم النحو لحفظ إعرابه ، والأدب لتذوق أساليبه ، كماكان المنطق والفلسفة للرد على خصومه . . وهكذا .

ومن عجب أن يكون هذا كله من عمل الأفراد، ومن وحى ضمائرهم، دون أن تقوم عليه دولة، أو تجمع له جماعة . . ولهذا كان ذلك الاختلاف المتشعب فى كل علم ، وفى كل فن من فنون العربية وعلومها . . إذ كان كل فن ، وكل علم قد اشترك فيه أفراد الأمة \_ أعنى علماءها \_ فردا فرداً ، كل فرد له رأيه ، وله فهمه ، ماوسعه الرأى والفهم .

ومن هنا كان الاختلاف الذي لا يكاد يحصر ، والذي لا نجد له شبيها عند أمة إ من الامم ، أو في لغة من اللغات .

وحسبنا أن نشير إلى الفقه وما فى أحكامه من آراء ، والنحو وما فى مسائله من خلاف .

وقد كان لهذا الخلاف في الرأى آثاره المحمودة ، وآثاره السيئة معاً . .

فن آثاره المحمودة أنه يرى فى أى مسألة ، وفى أى حكم آفاقا من النظر وأنماطا من الفهم ، يستطيع الواقف على هذه الآراء المتخالفة أن يرى الأمر من جميع جوانبه ، وأن يلقاه من كل وجه من وجوهه .

فإنه فى مجال هذا الآراء المتخالفة، والمقولات المتباينة . يتعرى الشيء من لفائف الغموض، ويتبدى لماين النظائر من غير حجاب.

( ۱۸ – النبي مجمد )

- YVE -

وهذا المحمود ذانه هو المذموم أيضاً، فكثيراً ما يثير هذا التمزق للفكرة طبلة فى الفكر، واضطرابا فى الرأى، تذهب بالمرء فيه المذاهب، فتركبه الحيرة حين تتصادم أمامه الحجج، فلايدرى ما يأخذ وما يدع، وما يعمل منها أويهمل.

وعلى أى فإن كثرة الآراء حول موضوع من المرضوعات إنما هو تمحيص لله آخر الأمر، ولايلبث أن يتهدى الناس ــ مع الزمن ـــ إلى الرأى الراجح فيه، والوجه السليم منه.

فلا ففزع إذن لـكشرة الخلافات التى دارت حول المسائل الإسلامية ـ وهى في الفروع لافى الأصول ــ ولافنظر إليها إلاعلى أنها أضواء كاشفة ، وشعاعات مضيئة إن زاغت بها بعض الابصار، فإنه يهتدى بها معظم الابصار.

## و نمود إلى حديثنا عن القرآن . • فنقول :

لقد بلغت عناية المسلمين بالقرآن أن عدوا حروفه ، حرفاً حرفاً ، وكلماته كلمة كلمة ، وآياته آية آية . . بل وأكثر من هذا . . إنهم ردوا حروفه إلى حروف المعجم كلها ، وحصروا حظ كل حرف منه .

عناية لانظن أنها وجدت لأى أمر انصل بحياة الناس؛ أفراداً أوجماعات.. ولم تكن هذه العثاية بالقرآن إلا من وحى الإيمان به، وبأنه من عند الله، وأن كلماته من كلام الله .

فلم تكن نظرة المسلمين إلى القرآن نظرتهم إلى كتاب سماوى يحمل إلى الناس شريعة ، ويقيم لهم دينا ، وإنما هو فوق ذلك كلام الله الازلى الابدى .. فنى كل كلمة أسراد ، وفى كل حرف سر وبركة .

وقد سمح القرآن بأن يغذى هذا الشيمور عند المسلمين ، وأن يملاً أيديهم من أسراره وعجائبة ، وأن يصدقهم القول بأنه من عند الله ، وأنه كما يقول الله تعالى





« لئن اجتمعت الإنس والجن على أن يأنوا بثل هذا القرآن لا يأنون بثله ، ولو كان بمضهم لبعض ظهيرا ، (١) .

وهذا النحدى للجن والإنس على مدى الأزمان هو الذى يقطع كل جدل بأن القرآن هو كلام الله ، وأنه معجزة الرسول الحالدة ، وأن هذه المعجزة قائمة ، وأن هذا التحدى قائم لا تنقضه الآيام ، مهما ولدت الحياة من ذكاء وعبقرية ، ومهما جاء في الأجيال من أذكياء وعباقرة .

#### \* \* \*

والظاهرة الواضحة فى التحدى بالقرآن أنها لون فريد فى التحدى . . فما عرف الناس قو لا لقائل مهما بلغت بلاغته ، وعلت فساحته ، أن يتحدى الناس جميعاً أن يقولوا مثل قوله . .

إن موازين الحكلام لا تخضع لقاعدة محددة ، ولا تنزل عند شرط معين . . وإنما هى موازين تخضع \_ فى قدر كبيرمنها \_ إلى المزاج ، وإلى العاطفة والوجدان . . إلى جانب العقل ومنازع التفكير .

إن فن القول واحد من الفنون الجميلة كالموسيق ، والنحت ، والرسم . . تتفاوت أنظار الناس فيها ، وتختلف معاييرهم لها ..

ومن هنا لم يحفظ التاريخ الإنساني حكما قاطعاً على عمل فنان أو جانب من عمله: أنه نهاية القمة ، التي لا يلتي إليها مرتق ، أولا يحاوزها أحد .

وغاية ما يمكن أن يقال إزاء عبقريات الفنون وروائمها أنها أعمال خالدة، أو أنها فريدة من فرائد الفنون .

خذ مثلا لذلك الشمر الجاهلي . .

لم يستطع النقاد على كثرة محاولتهم وطول نظرهم فيه ، أن يضعوا شعر شاعر في المنزلة المنفودة وحدها بالمسكان الأول . . وغاية ما بلغوه في هذا أن عدوا جماعة من كبار الشعراء ، ورفعوهم إلى المسكان الأول جميعاً، وأفسحوا لمكل واحد طريقاً يدخل منه إلى هذا المسكان . . أمر والقيس إذا ركب ، وزهير إذا رغب،

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء :آية ٨٨ .



#### - 777 -

والنابغة إذا رهب ، والأعثى إذا طرب(١) . . إلى آخر هذه الأحكام التي كانو السيحكمون بها على عمل شاعر من أو لئك الشعراء الكبار .

وأكثر من هذا ، فإنهم في ديوان الشمر العربي عامة لم يتفقوا على البيت الأول. أو القصيدة الأولى في هذا الشمر .

وهذا الذى نقوله فى الشهر العربى نقوله أيضاً فى الشهر الاوربى . . فهذا و شكسبير ، قد غاش زمناً فى منزلة الرجل الإلهى ، ثم لم يلبث الزمن أنأضاف أدبه إلى المتحف الذى يضم كنوز التراث الإنسانى .

إن شعر و شكسير ، وإن كان آية الآيات فى روعة البداهة ، وعمق الفكرة ، ورصانة الأسلوب . فإنه قد مضى زمنه . وأصبح من مخلفات القرون ، وآثار الأولين . لا يلائم روح العصر ، ولا يجرى مع أسلوب المعبير الذى يتفق مع أذواق الناس . وإنه أشبه بالحلى التى كان يلبسها ملوك العصور الوسطى . رائعة ، معجبة بألوانها ، وأصباغها . إلا أنها لا تلبس فى هذا العصر إلا فى حفلات التذكر ، وعلى مسارح التمثيل فى الروايات التاريخية .

#### \* \* \*

وإذ كان القرآن بهذه المنزلة في قلوب المسلمين ، وإذكان ذلك هو إيمانهم به ، وتقديرهم له ، واجتماعهم عليه ، فإن أعداء الإسلام وقفوا من القرآن موقف المستخف به ، العائب له ، المشكك في منبعه الذي فاض منه ، وفي الوحى الذي نزل به ، وفي الرسول الذي دعا الناس إليه ا

وسنرى كيف كان كيد أعداء الإسلام لكتاب الإسلام، ولنبي الإسلام. وكيف كانت رمياتهم الطائشة تكاد تصيب القاتل من رماتها.

ويلوح هنا سؤال : إذا كان القرآن على تلك الصفة الذى تجعل له ذلك السلطان القاهر على النفوس ؟ وإذا كان يحمل فى كيانه دلائل إعجازه . فما الحاجة إلى النبي ؟ وإذا كان هناك ما يدعو إلى نبي يقدمه للناس ، فإن مهمة النبي "

مَنْ (١) آي أَنْ كُلَّ شَاءَرَ مِنْ هِؤُلَاءَ كَانَ مِيزَّزًا فَ فَنْ مِنْ فَنُونَ الشَّمَّرِ ، فَأَمِّرُو القيس. في الصيد ووصف الحيل ، والنابغة في الاعتذار ، والأعمى في وصف الحمّر ، وزهير في المدح . THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

الاتهدو أن يعرض القرآن عرضاً ، ثم يدعه يحدث عن نفسه، ويشهد لإعجازه. وإذن تكون مهمة الرسول هينة محدة ، ويكون درره فى الرسالة الإسلامية دوراً ثانوياً ، يستطيع كل إنسان أن يؤديه من غير أن يكون مزوداً بقوى خاصة فى كيانه الروحى ، والنفسى ، والعقلى ، والجسدى . . فما تأويل هذا ؟

### ونقول :

أولا: لا بد من رسول يبلغ دعوة الله، وينقل كلماته إلى الناس. وهذا ما إينبغي أن يسلم به بادى و ذى بدء ، فإن كلمات الله إنما تحمل إلى الناس بوساطة رسل يتخيرهم الله لهذه المهمة العظيمة .. فكان ، محمد ، هو الرسول المتخير لتلقى القرآن و تبليغه .

وثانياً: كون القرآن يحمل فى كيانه دلائل صدقه وإعجازه لا يخفف العبء الملقى على كاهل النبى، ولا ييسر مهمته فى تبليغ دعوته، بل إن ذلك الموقف ذاته يدعو إلى أن يكون النبى الذى يحمل هذه الرسالة مزوداً بصفات .. أقرى وأعظم من تلك الصفات التى زود بها إخوانه من الأنبياء .. فيكون هو فى ذاته معجزة يتأدى منها إلى الناس شواهد تشهد له، وتذبىء عن صلته بالسماء، بما يحمل فى كيانه من أمارات السمو، والعظمة، والنبل، التى لاترى على صورتها الكاملة فى أحد غيره .

إن دلائل الإعجاز في القرآن مع أنها تنتظم القرآن كله ، وتجرى في كل آية من آياته . . لاتكني وحدها في حسن استقبال الناس لها ، وفي صدق نظرتهم إليها ، ووزنها بميزان الحق والإنصاف . . فإن الصلال والعتادالذي يستولى على كثير من النفوس يعمى على الناس سبل الهداية ، ويزيف عليهم حقائق الأشياء، فإذا الخير في أعينهم هو الشر الصراح ، وإذا النعمة المساقة إليهم نقمة وبلاء . وشواهد التاريخ أكثر من أن يرصدها عد .

فلقد جاء موسى إلى فرعون بالمعجزات المحسوسة القاهرة: فألتى عصاه فاذا هي تعبان مبين، ونزع يده. فإذا هي بيضاء الناظرين، (١). فكان ذلك في نظر

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: آية ٢٠٨ .

#### - YVA -

فرعون سعر ساحر، وشعوذة مشعوذ .. وقالفرعون : . إن هذا لساحر عليم ، يريد أن يخرجكم من أرضكم . ؟ فماذا تأمرون ؟ قالوا أرجه وأخاه ، وابعث فى المدائن حاشرين ، يأتوك بكل سحار عليم، (١) .

واجتمع السحرة ليبطلوا سحر , موسى ، . . واجتمع الناس ليشهدوا هذا الامر . . , وقيل للناس : هل أنتم مجتمعون ؟ لعلنا نتبع السحرة إن كانوا هم الغالمين (٢) .

, فلما جاء السحرة قالوا لفرعون: أئن لنا لأجرآ إن كنا نحن الغالبين، قال نعم وإنكم إذن لمن المقربين، ا

, قال لهم موسى ألقوا ما أنتم ملقون . . فألقوا حبالهم وعصيهم ، وقالوا بعزة فرعون . . إنا لنحن الغالبون . . فألقى موسى عصـــاه فاذا هى تلقف ما يأفكون . . (٣) .

. فوقع الحق، وبطل ماكانوا يعملون، فغلبوا هنالك، وانقبلوا صاغرين، وألتى السحرة ساجدين، قالوا آمنا برب العالمين.. رب موسى وهرون »(٤) .

إن أهل الدراية والخبرة هم الذين عرفوا فرق ما بين الحق ، والسحر . . وتكشفت لهم الممجزة فآمنوا . . أما فرعون فقد ظل سادراً فى ضلاله حتى بعد أن خدله من اعتز مهم واستنص . . فقال , مامنتم له قبل أن آذن لكم ؟ إنه لمكبير كم الذى علمكم السحر . . فسوف تعلمون ( ) .

ثم، كم من آية جاء بها موسى إلى بنى إسرائيل فما تكاد تفرب شمس يومها يرحف ظلام الكفر والصلال على قلوبهم .. وي تناج الأمر إلى معجزة جديدة ، ثم لا تلبث أن تغرق فى طوفان الظلام . وهكذا تتبابع الآيات ، وتترى المعجزات واحدة إثر أخرى ، والظلام يزداد تكاثفاً ، والقلوب تزداد صلادة وقسوة ا

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء: آية ٧٠٣٤.

<sup>(</sup>٢) سورةالشعراء: آية ٣٩س٠٤٠

<sup>(</sup>٣) سورة الشعراء آية ٢٤٠٥٤ .

<sup>(</sup>٤) -ورة الأعراف: آية ١١٨ ـ ٢٢٣

<sup>(</sup>ه) سورة الشعراء: آية ٤٩ .

# THE PROPERTY OF THE PROPERTY O

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT



وعيسى عليه السلام يرى الناس معجزات قاهرة باهرة : يحيى الموتى، ويبرى العلل التى لا يعرف الطب لها دواء ، وينزل مائدة من السماء . . فما تفعل كلهذه المعجزات فى قلوب القوم شيئاً ، ولا تزيدهم إلا إصراراً على ما هم فيه من كفر وضلال !

فإذا كان هذا هو شأن الناس مع الممجزات المحسوسة التى تقع بين أيديهم، وتحت أسماعهم وأبصارهم، فإن ذلك يكون أشد وأقوى، في وجه المعجزات التى يسدل علمها من وحى المكابات ومدلول الالفاظ، في القرآن المكريم؟

إن الإعجاز القرآنى يخاطب العقل ، ويناجى الوجدان ، على حين أن الإعجاز في معجزات الرسل إنما يجانه الحواس ، ويصادم ناموس الطبيعة القائم فى الناس، فيحدث في الحياة زلزلة عنيفة ، تنبه الغافلين ، وتوقظ النيام .

لهذا كان الإعجاز القرآنى في حاجة ملزمة إلى قوة تظاهره، وتفتح له القلوب، وتوجه إليه العقول ، و تقيم له في الحياة مكاناً راسخاً ، وتجعل له في الناس. قدماً ثابته .

وهذه القوة التي يحتاج الإعجاز القرآنى إلى مظاهرتها ينبغى أن تكون هى ذاتها معجزة، تتكشف فى كيانها آيات القرآن، وتقجلى فى أفعالها وتصرفاتها أضواؤه وأنواره. وذلك ماكان عليه الرسول السكريم، الذى حمل إلى الناس معجزته الخالدة.. والقرآن، فكان هو صلوات الله وسلامه عليه عنوان هذا السكتاب السكريم. قرأ فيه الناس قبل أن يقرأوا آيات السكتاب آيات عكمة معجزة .. من الخلق العالى، ومن الأدب الرفيع.. فكان كا يقول عن نفسه: وأدبنى ربى فأحسن تأديبى ،. وكا وصفه القرآن بهذا الثناء العظيم من رب العالمين: وإذك لعلى خلق عظيم ، (١).. وكا تقول السيدة عائشة في كامتها الجامعة لصفاته: وكان خلقه القرآن ،

فليس في إعجاز القرآن على تلك الصفة التي اشتمل عليها في كيانه ما يخفف

<sup>. (</sup>١) - ورة القلم آية ٤ .

من مهمة الرسول المكريم فى أداء رسالته ، وفى تجلية حقيمتها للناس . . بل إن الرسالة التى تجيء على تلك الصورة، فتحمل الإعجاز بين طياتها. وفى ثنايا حروفها و كلماتها فى حاجة أشد الحاجة إلى مبلغ يتخير لها من الصفوة المكرام فى الرسل. ليستطيع \_ كا قلنا \_ أن يفتح لها القلوب ويوجه إليها العقول ، ويهيء لها مكاناً آمناً مستقرآ فى الحياة ، لتظل كهذا أبد الدهر مصدر إشعاع للمؤمنين ، ومنار هدى للسالكين . .

ولو لم يكن من وراء القرآن تلك الشخصية العظيمة التى وقفت تلمق به على الأسماع آية آية ، وسورة سورة ، خلال ثلاث وعشرين سنة \_ لظل القرآن \_ إن يكن قدر له وجود على غير تلك الصورة \_ لظل كنزآ مخبوءا ، لا يعرف الناس ما يضم من خير ، وما يحوى من رحمة وهدى !

إن الذى يقرأ القرآن غير متمثل تلك الذات الـكريمة التي حملته إلى الناس، وأذنت به فيهم، ليفقد كثيراً من ذلك الجلال والجمال الذى كان جديراً أن يجده لو أنه قرأه متمثلا صاحب الرسالة .. يتلقاه من السماء، ويحرك به لسانه قرآنا عربياً لقوم يؤمنون ا

إن أنفاس الرسول الكريم لتسرى في آيات الـكتاب آية آية . . وإن شميم سيرته الطيب ليفوح في ثنايا كلمات الـكتاب الـكريم وحروفه .

و من هنا ندرك العب الثقيل الذي حمله الرسول الكريم في تبليخ الرسالة، وحملها إلى مواطن الإقناع والإيمان من الناس . . فإنهم يطالبون النبي بمعجزات محسوسة تصدق دعواه ، وهو لا يملك معجزة غير هذا الكلام الذي يوحى إليه: وأو لم يكفهم أنا أنزلنا عليك الكتاب يتلى عليهم ، إن في ذلك لرحمة وذكرى لقوم يؤمنون ، (1) .

و من هنا أيضاً ندرك ثقل هذه المهمة ، التي يقوم بها الرسول وليس بين بديه معجزة محدوسة .. يغشي بها الأبصار ، و يخرق بها الاسماع ، و بذهل بها المقول .

<sup>(</sup>١) سورة العنكبوت: آية ١٥٠

- TAI -

إن كل ما بين يديه هو هذا الكلامالذي يوحي إليه . وهو مهجزات بملاً الوجود، لو وجدت عقولا سليمة وقلوياً واعبة . . وهمات أن تجد تلك الفقول ، وهذه القلوب في ظلام الجاهلية ، وفي عصبية قريش وكبريائها .

ومن أجل هذا دعا الله نبيه أن يحمل عبء هذه الجهاد ، وأن يصر له . • فإن العبء الذي ألق عليه عبء لا يستقل بحمله غير أولى العزم من الرسل ٠٠ « فاصبر كما صبر. أولو العزم من الرسل (١)»...« إنا سنلق عليك قـــولا ثقيلا. (١) . . وفلا تطع الكافرين وجاهدهم به جهادا كبيرا . . (٣)

عن أبي هريرة رضي الله عنه عن الني صلى الله عليه وسلم قال: ﴿ مَا مِن فِي إلا وقد أعطى من الآيات ما مثله آمن عليه البشر . . وإنما كان الذي أوتيته - وحياً أوحى الله إلى . . فأرجو أن أكون أكثرهم تابعاً يوم القيامة ، .

يقول القاضي عياض: , مدني هذا عند المحققين بقاء مدجزته ، ما بقت الدنيا . وسائر معجزات الانبياء ذهبت للحين، ولم يشاهدها إلا الحاضر لها ، ومعجزات القرآن يقف علمها ـــ الناس ـــ قرزأ بعد قرن عياناً ، لا خبراً ، إلى يوم القيامة ، (٤) .

ومعني هذا أيضاً أن معجز ات الرسل معجز ات تحمل في كمانها قوة قاهرة ، يخصع لها الناس لمجرد ظهورها فيهم . . فإن أية ظاهرة خارقة من ظواهر الطبيعة يجتمع لها الناس ، ويقولون فيها ما يقولون ، ثم يجتمعون عليها ويستجسون هـا . . فما أكثر ما تجرف العجائب والغرائب ــ حتى الزائف منها ــ أفئدة كثير من الناس ، وتستهوى قلوبهم . .

ونحن نشهد في الحياة ما يفعل مهرة المشعوذين بألباب الناس ، بما يبدون لهم من ضروب الخوارق الزائفةالتي تعتمد على الخداع والنضليل. فكيف بالمعجزات السهاوية التي تطلع على الناس على غير مألوف الحياة كما لو تطلع الشمس فيمنتصف الليل، ووسط ظلامه الحالك؟ .

 <sup>(</sup>۲) سورة المزمل: آية ه . (١) سورة الأحقاف: آية ٣٠٠

<sup>(</sup>٣) سورة الأحقاف: آية ٢٥ (٤) الشغاف التعريف محقوق المصطفى ص١٣٥.

- 717 -

فتلك هى معجزات الرسل ، يؤمن الناس على مثلها ، ولو لم تقع على يدرسوك. يتحدى الناس مها . .

أما معجزة , محمد ، فهن وحى أوحى الله إليه . . تدرك المعجزة فيه عن طريق العقل . . والعقل يصحب الناس جميعاً ، على اختلاف أزمانهم وأوطانهم .

إن معجزات الأنبياء أمام مشاهديها وحدهم، وليس لنيرهم حظ منها، أو نصيب فيها. .

أما معجزة « محمد، فهى تجاه العقل الإنساني كله · · لـكُل إنسان نصيبه فيها ، وحظه منها · ·

و إن معجزة الأنبياء الذين سبقوا « محمداً » كانت فى الواقع معجزات وقتية ، وبالقالى معرضة للنسيان السريع ، بينها تستطيع أن تسمى معجزة الآيات القرآنية المعجزة الخالدة . • وذلك أن تأثيرها دائم ، ومفعولها مستمر ، ومن اليسير على المؤمن \_ بل وغير المؤمن \_ أن يرى فى كل زمان ومكان \_ أن يرى هذه المعجزة بمجرد تلاوة كتاب الله .

وفى هذه المجزة نجد التعليل الشافى للانتشار الهائل الذى أحرزه الإسلام. ذلك الانتشار \_ الذى لا يدرك سببه الأوربيون، لأنهم يجهلون القرآن، أو لانهم لا يعرفونه إلا من خلال ترجمات لا تنبض بالحياة، فضلا عن أنها غير دقيقة(١).

ويقول ابن خلدون: فاعلم أن أعظم المعجزات ، وأشرفها ، وأوضحها دلالة \_ القرآن السكريم المنزل على نبينا محمد صلى الله عليه وسلم ، فإن الحوارق في الغالب تقع مغايرة الوحى الذي يتلقاه النبي ، ويأتى بالمعجزة شاهدة بصدقه ، والقرآن هو بنفسه الوحى الدعى ، وهو الحارق العجز . . فشاهده في عينه ، ولا يفتقر إلى دليل مغاير له ، كسائر المعجزات مع الوحى . . فهو أوضح دلالة ، لا تحاد الدليل والمدلول فيه . . وهذا معنى قوله صلى الله عليه وسلم : . ما من

<sup>(</sup>١) محمد رسول الله .. ترجمة الدكتور عبد الحليم محود .

#### - 414 -

نبى من الأنبياء إلا وأوتى من الآيات ما مثله آمن عليه البشر، وإنما كان الذى أوتيته وحياً أوحى إلى ، فأنا أرجو أن أكون أكثرهم تابعاً يوم القيامة ، . . يشير إلى أن المعجز متى كان بهذه المثابة فى الوضوح وقوة الدلالة ، وهو كونها ، فس الوحى \_ كان الصدق فحما أكثر ، لوضوحها فكثر المصدق والمؤمن ، وهو التابع والأمة ، (1) .

ويمكن أن نحصر مقولات أو لئك المدعين على القرآن تلك الادعاءات الباطلة . في أمور . . منها :

## أولا \_ أسلوب القرآن:

فقد وقف الغربيون من أساوب القرآن مواقف متناقصة ، فبينا يرفعه بعضهم إلى منزلة الإعجاز التي أودعها الله فيه ، إذا يزحزحه بعضهم عن تلك المنزلة ، ويرميه بالغموض ، وبالتكرار ، وبما شاء خياله المريض أن يصور له من صور الزراية والتجريح !

بل إن الكاتب الواحد ليقع في هذا التناقض في مقرراته التي ينتهي إليها في أية نظرة ينظرها إلى القرآن . . فإذا قال قولا لم يثبت عليه ، وجاء في أعقابه بنذ يبلات وتعليقات ، تقف منه موقف الخلاف والمنابذة .

وأغلب ما يقع من ذلك التناقض عند أصحاب الآراء المحررة من الهوى والتعصب إنما هو نتيجة عدم الفهم لطبيعة الوحى ، وللا سلوب الذي نزل به القرآن .

وقد قلنا من قبل إن علماء النرب عامة يعتقدون أن القرآن من دنع ومحمد، وأنه إذا كانت بينه وبين السماء صلة فهى صلة غامضة يتلقى منها إشارات مبهمة يحولها إلى أفكار ، ثم يترجمها فى ألفاظ وعبارات هى «القرآن».

<sup>(</sup>۱) مقدمة ابن خِلدن س ۹۱

#### - YNE -

وإلى هذا الجهل بطبيعة الوحى ، و بصلة محمد بالسماء جهل آخر بمعرفة اللغة العربية ، وبتذوق أساليب الجمال فيها . والاهتداء إلى مواطن الحسن منها . . فلو أن لهؤلاء الباحثين في القرآن من أولئك العلماء حظا من الحس الفني بأساليب البيان لوقاهم ذلك شر هذه المزالق التي كثرت فيها عثراتهم وسقطاتهم في القرآن ، فقالو اتلك المقولات الهزيلة الباطلة .

## محمد والقرآن عند غير المصلمين :

أشرنا من قبل إلى أن الذين عرضوا للبحث فى العقيدة الإسلامية من غير المسلمين كانوا من أمرهم على غير بينة . . سواء منهم من جاء إلى تلك الدراسة بقلب مريض، يحمل للإسلام الحقد والعداوة، أو من جاء إليها باسم العلم، وتحت واية البحث عن الحقيقة .

ذلك أن هؤلاء جميعاً ينسبون القرآن إلى ومحمد ، ويجعلونه من صنعه ، وتدبيره . . وأهداهم طريقاً في هذا الشأن وهم نفر قليل \_ من يرى أن محمداً كان يتلق أمر السماء في صورة إشار التورموز أشبه بالخواطرالتي يجدها الإنسان عند شأن مع الشئون التي يهتم لها ويعنيه أمرها . . ثم يتولى و محمد ، صياغة مهذه الإشارات أو الخواطر ، في قوالب لفظية هي ما عرف باسم القرآن .

ونقول: إناقد أشرنا إلى هذا من قبل، وكشفنا عن الدوافع التي تولدت عنها هذه الأباطيل ــ سواء أكانت متعمدة أم غير متعمدة ــ ونريد أن نقف هنا وقفة خاصة مع أولئك الباحثين الذين نرى أنهم طلبوا وجه الحق في هذا الآمر، فأخطأهم التوفيق للوصول إليه. أما تلك المفتريات المتعمدة فإنها تحمل في كيانها معاول هدمها، التي يسكر آخرها أولها، وينقض لاحقها سابقها...

واستمع في هذا إلى قول عالم تحسبه من أصحاب الآراء الحرة ، ونراه من علاب الحقيقة فيما يعرض له من دراسة وبحث في الشريعة الإسلامية . . هذا العالم هو «جرونيباوم ، مؤلف كتاب «حضارة الإسلام» .

- YAO -

وهو على ما به من هذه الصفات التي نراها فيه، وعلى ما ذل من جهد في التحقيق والتمحيص ـــ لم يستطع أن يحفظ توازنه وهو يعبر الطريق إلى الحقيقة التي كان ينشد الوصول إلىها ـــ حسب رأينا ــ في شأن القرآن.

استمع إليه في حديثه عن أسلوب القرآن . . يقول:

د لق أسلوب القرآن من الغربيين نقداً إجماعياً شديداً ، وشاركهم في ذلك.
 بعض المسلمين ، 1

هذه حقيقة يقررها , جرونيباوم ، فى شأن حملات النقد التى لقيها القرآن من الفربيين عامة ، ولا شىء فى هذا ، فذلك أمر معروف سلفاً . . أما مشاركة بعض المسلمين فى هذه الحملات فلا يمكن أن تكون . ولا ندفعهذا بمستندتار يخى، وإنما مستندنا فى دفعه هو أن المسلم الذى يستحق هذه الصفة لا يمكن أن يكون مسلماً وفى قلبه شىء من الارتياب أو الشك فى أن القرآن كله كلام الله . . . وهمات أن يعقل أن إنسانا يؤمن بالله ثم يطعن فى كلامه ا

ثم يقول ، جرونبياوم ، :

ر وقد يكون لبعض هذا النقدما يبرره.

« على أن غلو الغرب عامة فى هذا النقد إلى حد إنكار ما للقرآن من فضائل لغوية ، وإسناد التكرار وغيره إليه ، ليس من الإنصاف ولا التقدير الحسن فى شىء » .

إذن ما هو الإنصاف وما هو التقدير الحسن عند . جرونيباوم ، إذا كان يأخذ. على قومه عدم إنصافهم للقرآن وسوء تقديرهم له ؟ .

لنستمع إلى رأيه في هذا .. يقول:

د فالكتاب على ما هو عليه اليوم بين أيدينــا ليس هو الكتاب كما أبلغنا. إياه محمداً . .

يالخيبة الأمل. أهذا هو الإنصاف، أهذا هو التقدير إلحسن؟ .

— 7*X*7 —

واستمع إلى ما هو أدهى وأمر ا . . يقول:

. بل الواقع أن كتابا بأكمله لم يوح إليه قط .

« بل كانت توحى إليه رؤى قسيرة ، ووصايا ، وأمثال ، وقسص ذات هذرى ، أو أحاديث فى أصول العقيدة ! ، (١)

ما مصدر هذه الرؤى؟ وما طبيعتها؟ أهى متنزلة من السماء أم هى أنخرة تفيض من خواطر «محمد» وتتسرب من مسارب تفكيره؟ أهى رسالة سماوية يحملها ملك كريم ، إلى نبى كريم أم هى همسات جن ووسوسة شيطان يلق بها في قلب كاهن ، أو سمع ساحر؟

لا تمدو المسألة أحد هذين الامرين: نبي ، أم مشعوذ ...

فإن كان نبياً فالصلة التي تكون بينه و بين السماء لا تكون صلة رۋى وأحلام، وإنما هي صلة واعية مدركة ، تلمس الحقائق ، وتماذ بها مديها .

وإن كان مشعودًا ، فهذا شأن آخر ا

مُ مُ يقول:

, ولعله \_ أى النبى \_ كان ينوى أن يجمع شتيت أجرائه المتعددة \_ أى أجراء الرؤى التي صورها محمد قرآنا \_ وأن يجمدها \_ إن صح هذا القول \_ حتى تتخذ صورة القوانين الدينية ، وإن لم يكن في الإمكان إثبات ذلك ، .

ولعل هذا القول هو أشنع قول وأنكره فى شأن القرآن .

أترك بمحد، حقاً هذه الدنيا، وأخلى مكانه منها قبل أن يتم رسالته التى فد بته الساء لها كأهذا عمل يليق برسالة دنيوية بعث سامبعوث من دولة أوسلطان؟ أيكون من حسن الرأى والسياسة أن يكون هذا المبعوث قائماً بين يدى من يعث إليه يؤدى ما أرسل به ثم يعزل قبل أن يتم رسالته ؟ وإذا جاءت ظروف قاهرة اقتضت عزله، ألا يكون هناك من يقف موقفه ويكمل ما بدأ به ؟ ذلك أقل ما ينبغى أن يحدث لسد هذا الخلل، الذي لا يمكن أن يقع إلا تحت ظرف قاهر لا يستطيع الناس دفعه !

<sup>(</sup>١) حضارة الإسلام ص ١٠٨.

- YAV -

فهل يتصور أن تعجز الساء عن أن تضمن لرسولها المبلغ عنها أن يقوم على أداء الرسالة إلى غايتها؟ أين تمدرة الله إذن؟ وأين الحـكمة المرادة من رسالته؟. لا ، لا ، إن ذلك القول لا يستقيم مع منطق ، ولا يجرى مع تفكير سلم أبدا.

أما وثائق التاريخ الوثيقة المحررة ، فإنها تشهد بأن رسول الله قد بلغ الرسالة على وجهها الأكمل ، وأنه ظل قائما عليها يتلوها آية آية حتى فرغ منها فى ثلاث وعشر ن سنة . .

لقد كان من تدبير السهاء أن تمد للرسول أسباب البقاء في مقام التبليغ، وأن تلقى إليه بين وقت ووقت بجانب منها. فكان كل يوم ـ خلال الثلاث والعشرين سنة \_ يتوقع رسالة جديدة من السهاء يضيفها إلى رسالته. حتى إذا بلغ المكتاب أجله، وتمت كلية الله آذنت السهاء النبي بذلك، وأعلنته بانتهاء مهمته. فجاءه الروح الأمين جريل عليه السلام بوحى إليه قول الله تعالى: د اليوم أكلت لكم دينكم، وأتممت عليكم فعمتى، ورضيت لمكم الإسلام دينا، فكانت هذه الآية من أواخر ما نزل من القرآن، وفهم كثير من المسلمين عند نزولها أنها تنهى إليهم رسسول الله.

هذا ما نزل به القرآن صريحاً في هذا الشأن . . وهو وثيقة لا تقبل شكا ، ولا جدلا باتفاق المسلمين ، وغير المسلمين .

أما ما وردت به الإخبار الصحيحة ، فهو أكثر من أن يحصى أو يحصر، وجميعها تجتمع على أن القرآن قد تم على هذه الصورة التي بين دفتي المصحف قبل أن يترك الرسول هذه الدنيا ، وأنه كان محفوظاً حفظاً موثقاً في كثير من الصدور ، كما كان مجموعاً جمعاً كاملا عند كثير من الصحابة .

وثابت من الاخبار الصحيحة أن جبريل كان يراجع النبى ومدارسه القرآن مرة فى شهر رمضان، وفي السنة التي توفى فيها الرسول قرأه عليه مرتبن لا مرة واحدة . فكان ذلك إشارة وداع بين جبريل، وبين النبى .

- YAY -

أما ما صنعة , أبو بكر ، فى شأن القرآن ، فلا يعدو أن يكون نقلا له من الصدور التى حفظته بعد أن استشهد عدد كبير من الحفاظ فى حروب الردة ، وفى حرب , البامة ، بالذات ، مع مسيلة الـكذاب !

إن الذى فعله أبو بكر هنا هو أن يكتب القرآن فى صحف حتى يظل بمأمن من خطر النسيان عند من حفظوه ووعوه فى صدورهم، أو من خوف افتقاد حفاظه بالموت فى مواطن الجماد .

فيكان من الحزم أن يقع هذا العمل، وأن يكون بين يدى خليفة رسول الله وثبقة كاملة من كتاب الله

أما ما كان مكتوباً من قرآن بصورة كاملة ، أو غير كاملة عند الصحابة ، فلم يكن على الصورة المطلوبة لحفظه وصيانته . . إذا كان الذين أخذوا أتفسهم بكتابة القرآن إنما فعلوا ذلك لغاية أخرى غير التى قصد إليها أبو بكر ، وهى أن يستأنسوا لما حفظوا بما كانوا يكتبون ، وليكون ذلك المكتوب مرجماً خاصاً لهم عند النسيان أو الشك فى آية أو كلمة ، أو حرف ! .

و فضلا عن ذلك . فإن هذا المسكتوبكله كان في رقاع مختلفة الاشكال والاحجام، والانواع ... فكانت صحف القرآن عند جامعيه أنماطاً غريبة من كل ما كان يكتب فيه ذلك الحين ... فبعض الصحف من العظام . وبعضها من سعف النخيل ، وبعضها من قطع الجلد ، وبعضها من الفخار أو الحزف . . . إلى عديد بما كان يصلحه السكتاب و مهيئونه للمكتابة من أية مادة تصلح للخط عليها . .

و فضلا عن ذلك أيضاً ، فإن المداد الذي كان يكتب به كان في اختلاف سوره. وألوا نه على صورة أشد نما كان عليه اختلاف الصحف والرقاع .

إن الذين أخذوا أنفسهم بكتابة القرآن لم يكن بين أبديهم شيء من وسائل الكتابة في صورة مهيأة لاداء هذه المهمة، يجدها الكانب حاضرة بين يديه في كل حال ، وإنا كانت تتنزل آيات الكتاب على رسول الله ، فيتلوها على أصحابه فيحفظونها . ثم يبادرون إلى كتابتها بما يقع لأيديهم من رقاع أو مداد .

فهى على صورتها تلك لاتصلح أن تكون مستنداً قريب المأخذ سهلالتناول، واضح المعالم يمكن الرجوع إليه بعد فترة من الزمن ·

أما الصور التي كتب القرآن في عهد أبي بكر فقد كانت أقرب إلى السكمال من أمة صورة كتب بها إلى ذلك الحين ..

فلقد اجتمعت الدولة لهذا العمل، وحشدت له ما عندها من إمكانيات مادية وإنسانية ، ليجيء على الصورة التي تحقق السور المنشودة، وهي تسجيل القرآن في سجل من صحف خفيفة الحمل، مصقولة ، منسقة أشبه بمانري في تاك المخطوطات التي سجلت في القرن الأول أو الثاني .

أما ماصنعه , عثمان ، رضى الله عنه فقد كان غايته جمع المسلمين على قراءة واحدة بعد أن كثرت اختلافات القراء مما عده المسلمون أمراً خطيراً ، قد تممق جذوره وتمتد ، فقصل إلى القرآن في أصوله ذاتها .

فأراد « عثمان ، أن يضع حداً لهذا الخلاف ، وأن يجمع المسلمين على قراءة واحدة هي قراءة زيد بن ثابت ...

وليس الخلاف الذي اهتم له , عثمان ، وفرع منه خلافا في ترتيب الآيات في السور ، ولافي زيادة آيات ونقصها .. فقد كان القرآن مرتب الآيات والسور على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فلم يقع حلاف في وضع آية مكان آية ، ولا زيادة أو نقص في آيات أية سورة ، وإنما كان الخلاف في النطق ببعض المكلمات من إمالة أو إشمام أو إدغام ، أو في صورة المكلمة التي لا يخرج الاختلاف فيها عن معناها ، وذلك على ما نراه في القراءات المعروفة التي يقرأ القراء اليوم ،

عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه قال : مررت بهشام بن حكيم بن حراهم وهو يقرأ الفرقان \_ أى سورة الفرقان \_ فى حياة رسول الله صلى الله عليه وسلم واستمعت قراءته ، فإذا هو يقرأ على حروف كثيرة ، لم يقرئنيه ا رسول (م١٩ ا – النبي محد )



الله صلى الله عليه وسلم ، فكدت أساوره (١) فى الصلاة ، فانتظرت حتى سلم ، فلما سلم ، لببته بردائه ، فقلت : من أقرأك هذه السورة التى أسمعك تقرؤها ؟ قال : أقرأنيها رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقلت له : كذبت ، فوالله إن رسول الله عليه وسلم لهو أقر أنى هذه السورة التى تقرؤها ٠٠ قال : فانطلقت أقوده إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقلت : يا رسول الله ٠٠ إنى سميت هذا يقرأ سورة الفرقان على حروف لم تقرئلنها ، وأنت أقرأتى سورة الفرقان ! قال : فقال الذي صلى الله عليه وسلم : أرسله يا عمر ١٠ اقرأ يا هشام ٠٠ فقرأ عليه القراءة التي سميت ، فقال الذي صلى الله عليه وسلم : هـكذا أنزلت . • فقرأت القراءة التي أقرأنى رسول الله صلى الله عليه وسلم : الله عليه وسلم : إن القرآن وسلم : مكذا أنزلت . • فسلم ، ثم قال : هكذا أنزلت . • فقرأت القراءة التي مسلى الله عليه وسلم : إن القرآن وسلم ، ثم قال : هكذا أنزلت . • ثم قال الذي صلى الله عليه وسلم : إن القرآن أنزل على سبعة أحرف فاقرأ منه ما تيسر ، (٢) •

وعن أبي بن كعب قال: اختلفت أنا ورجل من أصحابي في آية ، فترافعنا فيها إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقال: اقرأ يا أبي ، فقرأت ، ثم قال الآخر ، اقرأ ، فقرأ فقال: كلا كا محسن بحمل ، فقلت : ما كلانا محسن بحمل (٣) ؟ قال : فدفع رسول الله صلى الله عليه وسلم في صدرى ، وقال: أي أبي بمن القرآن أنول على . فقر لى أعلى حرف أم حرفين ؟ فقلت : بل على حرفين . ثم قيل لى : أعلى حرفين أو ربعة أحرف ؟ فقلت : بل على أربعة ، فلم يول بي حتى انتهى إلى سبعة أحرف ، كلما كافي شاف ، مالم تختم آية رحمة بآية عذاب ، أو آية عذاب بآية رحمة . وإذا كانت ، عريز حكم » فقلت ، سميع علم » ، فإن الله ، سميع علم » ، (١) .

<sup>(</sup>١) ساوره: أخذ برأس، أو وثب عليه .

<sup>﴿</sup>٢) مقدمتان في : علوم القرآن ص ٢٠٧ ، والرسالة للأمام الشافعي ص ٣٧٣ .

<sup>(</sup>٣) «ما» هنا استفهامیة و لیست نافیة .

<sup>﴿</sup>٤) مقدمتان في علوم القرآن ص ٢٠٨ .

والاختلاف في القراءات يقع على وجوه منها :

أولاً : الاختلاف في إعراب الـكلمة أو حركات بنائياً ، لا يزاملها عن صورتها في الكتابة ، ولا ينير معناها نحو قوله تعالى : «هن أطهر لكم، (١) . و , هن أظهر لكم ، .. وقوله : ,وهل نجازى إلا الـكفور (٢)، , و رهل بجازى إلا الكفور » .. وقوله : ريأمرون الناس بالنخل ، (٢) و ريآ ليخل ،

ثانيا: الاختلاف في إعراب الكلمة وحركات بنائها ، بما يفسر معناها ، ولا مزيلها عن صورتها ، نحو قوله تعالى : , ربنا راعد بين سفارنا ،(٤) و , ربناياعد مين أسفارنا ، وقوله : وإذكر بعد أمة (٥) ، و دبعد أمة ،

ثالثًا : أن يكون الاختلاف في حرف الكلمة دون إعرابها بما يفسر ممناها ، ولا يزيل صورتها ، وتحو قوله تعالى : , وانظر إلى العظام كيف ننشزها (٦) . وننشه ما . .

رابعاً: أن يكون الاختلاف في الـكلمة مما يفير صورتها في الـكتابة، ولا يغير ممناها ، كقوله تعالى : ,إن كانت إلا صيحة واحدة، (٧) وزقية واحدة و وكالمن المنفوش (٨) و وكالصوف

خاءساً : أن يقع الاختلاف بالتقديم والتأخير ، نحو قوله تعالى : , وجاءت مسكرة أأوت بالحق (٩) وجاءت سكرة الحق بالموت.

سادساً : أن يُمكون الاختلاف بما يزيل صورة البكلمة ومعناها ، كَقُولُه آهالي : , وطلح منضرد ، وطلع(۱۰) .

سابعاً : أن يُحكون الاختلاف بالزيادة والنقصان . . . كقوله تعسللي :

| (٢) سورة المنساء : ٢٧ . | (١) سورة هود : ٧٨ .   |
|-------------------------|-----------------------|
| (٤) سورة سبأ : ١٩       | (٣) سورةالبقرة : ٣٧ . |
| (٦) سورة البقرة : ٢٠٩ . | (ە) سورة يوسف: ١٥٠    |
| (٨) سورة القارعة : ه ·  | (٧) سورة يس : ٢٩      |
| (۱۰) سورة الواقعة : ۲۹  | (٩) -ورة ق : ١٩       |

- 494 -

و ماعملت أيديهم » و وما عملته، (١).. وقوله : دفان الله هو الننى الحميد » (٢) و فان الله الغنى الحميد » .

فنى هذا المجال كان يقع الخلاف بين القراء والدارسين لـكلام الله .. فيثير هذا الحلاف بينهم حدلا ، ويبعث فيهم شيئاً من القاق والشك . فعمل عثمان رضى الله عنه بمشورة أصحابه رضوان الله عليهم ، وأمر بجمع الناس على قراءة واحدة من تلك القراءات .

عن مصعب بن سعد قال : لما كثر اختلاف الناس في القرآن قالوا ، قراءة بن مسعود ، وقراءة أبى ، وقراءة سالم مولى أبى حذيفة (٣) ! فجمع عثمان \_ أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم فقال : إنى رأيت أن أكتب مصاحف على حرف \_ أى قراءة \_ زيد بن ثابت ، ثم أبعث بها إلى الأمصار . قالوا : نعم ما رأيت . قال : فأى الناس أعرب ؟ قالوا سعيد بن العاص . قال : فأى الناس أكتب ، قالوا زيد بن ثابت . كاتب الوحى فليملل سعيد . وليكتب زيد بن ثابت . قال : ثم كتب مصاحف ، فبعث بها إلى الأمصار . قال : فأن فرأيت أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم يقولون : أحسن والله عثمان .

وكان عثمان بعد أن كتب القرآن على قراءة زيد بن ثابت أمر بتحريق المصاحف التي ليست مع هذه القراءة . . فكش من بعض الناس القول في عثمان رضي الله عنه بأنه حرق المصاحف ، ١ .

يقول صاحب مقدمة كتاب المبانى: , وأما المصاحف التى أمر أى عثمان بتحريقها ، فإنها \_ والله أعلم \_ كانت على هذا النظم أيضاً \_ أى النظم الذى عليه مصحف عثمان \_ إلا أنها كانت مختلفة الحروف على حسب ما كان النبى صلى الله عليه وسلم وغ لهم القراءة بالوجوه إذا اتفقت فى المعنى ، وان اختلف

<sup>(</sup>١) سورة يس: ٥٠

<sup>(</sup>٢) سورة الحديد: ٢٤ .

<sup>(</sup>٢) أَى أَن كُلُّ جَاعَة تَركَى قراءة من هذه القراءات وتغضت لها .

اللفظ، ثم بان لنا باتفاقهم على هذا الوجه الواحد أن الإباحة التي كانت في قراءة القرآن من اختلاف اللفظ بالكلمة إذ اتفق المعنى قد نسخ، وأنه لا تجوز القراءة بما يخالف هذا المصحف المتفق عليه! . (١) .

هذا ما كان من عمل الخليفتين أبى بكر وعثمان فى كمتابة المصحف ، لم يجاوز عملهما ما كان من شأنه صيانة القرآن وحفظه كا تركه رسول الله صلى الله علميه وسلم فهم . . لم يزيدوا فيه حرفا ، أو ينقصوا منه كلمة 1

و لـكن لعلماء الغرب رأياً آخر في هذا . . .

فهذا . حرونيباوم ، الذي نقف إزاء آرائه هنا يقول في صدد هذا العمل الذي كان من الخليفتين أبي بكر وعثمان :

, ومن الأمور التي لا سبيل إلى معرفتها بما تبقى لدينا من معلومات ـــ استبانة الأسباب التي دعت الآثمة القراء بإشارة الخليفة ، عثمان ، إلى تنظيم ما خلفه الرسول من الوحى . . »

ثم يقول: , والراجح أنه ــ أى القرآن ــ لم يفقد أو ينسى منه إلا جزء يسير جدا (؟؟) في ١١٤ سورة بالضبط تختلف في طولها اختلافا بعيدا . .

« كذلك ليس فى الإمكان فى كل حالة من الحالات تقديم تفسير مرض عن السبب الذى من أجله ضمت هذه الفقرة إلى تلك لتكون سورة واحدة . . أو لماذا قرر الكمتاب أن يضعوا السور الطويلة أولا ، وقصار السور أخيراً ، . وإن كانت الاخيرة تحتوى فى معظم الحالات على المواد القديمة 1 . . (٢)

هذا هو رأى وجرونيباوم، في حقيقة القرآن، وقد تولى السلف الرد على مثل هذا الافتراء..

يقول صاحب كتاب مقدمة المبانى :

, ولئن ساغ لاحد أن يشك فى أن هذا القرآن بجميع سوره وآياته هو الذى قرأه محمد صلى الله عليه وسلم على أصحابه رضى الله عنهم ، وتحدى العرب أن يأتوا بمثله فلم يجيبوه إلى ذلك . . وهو الذى تلتى المهاجرون والانصار

<sup>(</sup>١) مقدمتان في علوم القرآن س ٤٤ . (٧) حضارة الإسلام س ١٠٩٠.

- 397 --

وتلاوته من رسول الله صلى الله عليه وسلم، وعلموه من بعدهم، وهلم جرا ، إلى أن اتصل بنا \_ ليسوغن له أن يشك فى أن محمداً قد كان بمكة، يدعى النبوة، ثم هاجر إلى المدينة، وأنه قد كان بينه وبين المشركين وقعة بدر، ووقعة أحد، وسائر الوقائع، ثم توفى بالمدينة، وهو المدفون بها !!

وإذا كان من أظهر الشك فيم ذكرناه مكابرا لنفسه ، إذ لا يمكن الشك في ذلك لمن خالط الناس فسمع أخبارهم ، كمذلك لا يمكن في أن هذا القرآن هو الذي قرأه محمد صلى الله عليه وسلم على الناس ــ شك ألبتة ا

ثم يقول :

, ولو قد اقتصرنا فى دحر الملحد وقذعه على هذا القدر ، لقد كان ذلك كافياً ، غير أنا يجب أن نذب عن هذا الخبر ، إذ قد يمكن أن يقع فيه ريب . وإن لم يمكن ذلك فيا قلناه من أن القرآن هو ما بلغه محمد صلى الله عليه وسلم عن ربه تبارك وتعالى .

و فأقول: إن القرآن كان مجموعاً على عهد الذي صلى الله عليه وسلم ، وأنه ما نزلت آية إلا وقد أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم من يسكس له أن يضعها في موضع كذا من سورة كذا . . ومن المعلوم الذى لا خباء به أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يوم أصحابه في الصلوات الحنس ، لا يخسل بذلك في سفر ، ولاحضر ، فقرأ في الركعتين من كل صلاة بسورة مع فاتحة السكستاب . ويسمعهم ذلك في النداة والعشى . . فماذا كان يسمعهم ليت شعرى إن كانت آيات ذلك في القرآن متفرقة ، ولم تنظم السور حتى أنها نظمت في أيام أبي بكر ، أوأيام عثمان ؟ فهاذا كان يقرع العرب حيث يقول الله تعالى : و فأتو ابعشر سور مثله مفتريات (١) و فذلك مما نزل بمكة . ثم قال تعالى : و فأتو ا بسورة من مثله ، و نزل ذلك وذلك مما نزل بمكة . ثم قال تعالى : و فأتو ا بسورة من مثله ، و نزل ذلك عالمدينة ؟ . . ولو كان ذلك على ما خيلوا لم يسكن العباس بن عبد المطلب يهدر (٢) يوم حنين حيث انهزم القسوم ، فيقول : يا أصحاب سورة البقرة ، وسورة وسورة من حين حيث انهزم القسوم ، فيقول : يا أصحاب سورة البقرة ، وسورة

<sup>(</sup>١) سورة هود آية ١٣.

<sup>(</sup>٢) في الأصل يهرب ، وهو خطأ ، أو تصحيف .

- r90 -

آل عمران . . هذا رسول الله . . يستدعيهم بذلك إليه ا

, ومن مشاهير ما نقلت الرواة أن رسول انه صلى انته عليه وسلم قال لعبد الله بن عمرو بن العاص : , اقرأ القرآن إنى كنذا ليلة . . » يدعوه إلى التيمير . . وهو \_ أى عبدائه \_ يقول : إنى أطيق أكثر من ذلك . . إلى أن قال له : « اقرأ القرآن في ثلاث ليال ، . . .

« وعن ابن مسعود قال : قال لى رسول الله صلى الله عليه وسلم : « أقرأ على » فقلت : أعليك أقرأ ، وعليك أنزل ؟ فقال لى : « أحب أن أسمعه من غيرى ، قال : فافتتحت سورة النساء فلما بلغت : « فكيف إذا جئنا من كل أمة بشميد ، وجئنا بك عسلى هؤلاء شميدا ، قال : فرأيت عينيه تذر فان ، فقال لى : حسمك . ، (1)

ثم يعرض صاحب المبانى للحديث الذى يروى عن زيد بن ثابت فى جمع القرآن أيام أبى بـكر . . فيقول :

الوجه في ذلك عندنا أن القرآن قد كان بجملته معلوما على عهد رسول الله
 صلى الله عليه وسلم •

وكانت السور معدودة ، لا يريب فيها أحد منهم ، غير أنهم لم يكونوا قد جمعوها بين الدفتين ، ولم يلزموا القراء توالى سورها ، فكان الواحد منهم يقرأ سورة البقرة ، ثم يقرأ سورة النساء أو الأعراف ، أو نحو ذلك ، من غير ولاء (٢) للسور . . .

, وذلك أن الواحد منهم إذا حفظ سورة أنزلت على رسول الله صل الله عليه وسلم أو كنتها ، ثم خرج في سرية ، فنزل في وقت تغيبه سور ، فإنه كان إذا رجع فأخذ في حفظ ما ينزل بعد رجوعه وكنتابته ، ويتبع ما فاته على حسبه ما يتسهل له ، فيقع فيما كنتبه تقديم وتأخير على هذا الوجه (٣) ،

<sup>(</sup>١) مقدمتان في علوم القرآن س ٢٧.

<sup>(</sup>٢) أى من غير ترتيب مخصوص للسور .

<sup>(</sup>٣) أى أن هذا التقديم والتأخير يقع في السور لا في الآيات .

- 747 -

« وقد كان منهم من يعتمد على حفظه فلا يـكتب، على ما كان من عادة المعرب في حفظها أنسامها ، وأشعار شعرائها من غير كتنابة .

, ومنهم من كان يكشها فى مواضع مختلفة من قرطاس ، أو عسيب ، أو الخاف \_ على ما يروى فى الحديث \_ ثقة منهم بما كانوا يمهـدونه من جد المسلمين فى حفظ القرآن ، وشدة تعهدهم له . . » (1)

ثم ينظنى , حرونيباوم » سبباً من عنده يراه الباعث على ترتيب السور.. فيقول: و فقد يكون تشابه الموضوعات فى حين ، ويكون تمائل الفواصل فى آخر هو السبب الذى دعا إلى الجمع بين آيات كانت فى الأصل مستقلا بعضها من بعض، (٢)

فالقرآن \_ كما قلنا \_ قد تم نزوله ، وجمعه وترتيبه قبل أن يزايل الرسول السكريم مكانه من الدنيا ، وأن آلافاً عدة من صدو والمسلمين كانت تحفظه كله كما نراه اليوم بين دفتي المصحف .

و بحسبنا ما قلنا في هـــذا من قبل لدفع هذا الضباب عن أضواء القرآن الكريم . . و بحسب هذا القول الذي يقوله , جرونيباوم ، ــ بحسبه من المهافت والسقوط من عيني صاحبه أن يجيء عقب هذا القول فيقول :

« ومهما يدكن من شيء ، فلا علينا إذا افترضنا أن محمدا لم يقصد ألبتة أن يجعل التوجيهات السياسية ، والمواد التشريعية ، وأساطير (كدا) الكستاب المقدس ، والمحاجة للكفار مجتمعة كالها في فصل واحد ، أبعاد محدودة تحديداً دقيقا ، لا سبيل إلى نقضه ، (٢) .

<sup>(</sup>١) مقدمتان في علوم القرآن ص ٣٢ . (٣) حضارة الاسلام ص ٩٠٩.

<sup>(</sup>٣) الصدر السابق - نفس الصنيحة .

- YAV -

إذن , فمحمد ، هو الذى رتب القرآن وأخرجه على هذه الصورة التى عرفها المسلمون 1 فإن لم يكن , محمد ، هو الذى عمل هذا ، فقد عمله أصحابه فقد عمله هو !! .

كل شيء جائز هنا عند الدكاتب إلا أمراً واحداً لايدخله في حسابه ، ولا يجعله فرضاً بين هذه الفروض ، وهو أن يكون القرآن من عند الله ، وأن يكون ترتيبه وجمعه بتوقيف من الله ا ولو أنه كان يضع في حسابه هذا الفرض لوجد في قول الله تعالى لنبيه الكريم : « لا تحرك به لسانك لتعجل به ، إنا علينا جمعه وقرآنه ، فإذا قرأناه ، فاتبع قرآنه ، ثم إن علينا بيانه ه (٥) — لوجد في هذه الآيات عاصماً يعصمه من الانزلاق في هذا الخطأ المبين . . فالنبي لا يحرك لسانه إلا بإذن من الله ، وإلا بعد أن يستمع إلى ما يلقي إليه من وحي ، . وأن الله هو الذي يتولى جمع القرآن . وأن محمداً متبع يتبع ما يتلقاء من الساء . . بل وأ كثر من هذا ، فإن كلام الرسول ذاته الذي يبين به الشريعة هو من عند الله أيضاً . وإن لم يكن من القرآن المقروء ، فالله هو الذي يتولى بيان القرآن وشرحه على لسان الذي . . , ثم إن علينا بيانه ه . . فالنبي يستمد أقواله من أمداد الساء . وما ينطق عن الهوى . (٢) .

ثم يعود وجرونيباوم» بعد هذا مباشرة فينسب ترتيب القرآن إلى الصحابة . يقول: « وربط جامعو القرآن عدداً من قصص الانبياء بعضه مع بعض ، فتولد عن ذلك في بعض الاحيان شيء من الرتابة المملة (كذا) لم يكن الذي مستولا عنه بحال! في القرآن رتابة مملة .

لأن الذين جمعوا القرآن ربطوا قصص الأنبياء بعضه مع بعض ا

وهى تهمة لايخفف منها ، بل ربما يزيد من شناعتها ـ القول بأن الني للم يكن مسئولا عنه بحال .

<sup>(</sup>١) سورة القيامة آية ١٦ - ١٩.

<sup>(</sup>٢) . ورة النجم آية ٣.

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

#### - rin -

ومفهوم هذا القول أن المسلمين قد عبثرا بالقرآن بعد النبي وجمعوه جمعاً خلا، عملاً . . ومفهوم هذا المفهوم أيضاً أن القرآن الذي مع المسلمين ليس هو القرآن على الصورة التي كانت مع النبي .

والذي غير مسئول عن هذا الذي حدث في القرآن من هدم وتخريب ا

ولوكان هذا السكاتب يثبت على وجه واحد ويقف عند رأى لكان فى. ذلك ما يضيق مجال الآخذ والرد معه . . ولسكنه يراوغ ، ويتقلب من رأى إلى رأى ... وها هو ذا يعود للمرة الثالثة أو الرابعة مناقضاً لرأيه في مسألة واحدة .

يشول وكأنه يبرر لهذه الرتابة التي جاءت \_ كما يقول في القرآن \_ وكأنه يراها ضرورية في الرسالة التي كان يقوم مها النبي . يقول :

, وكذلك أيضاً يجب ألا يغرب عن البال أن , محمداً ، إنما كان يبغى أن يعلم وأن يصلح · ·

. والواعظ والمعلم مجرران محكم عملهما في ذاته إلى التبكرار ، بل إلى النكرار بنفس الالفاظ تقريباً . .

و نحن الذين لانقرأ القرآن من أجل إصلاح أمرناً ، ولا ابتغاء التهذيب الحلق لنفوسنا تساورنا آمال خاطئة حين ننظر في كثير من فقرات المكتاب 1

وأن كثيراً من الآيات لم يكن قصد الني من نقله إلى الناس هو الاستثارة.
 الذهنية ، بل توطيد معايير جديدة للتقوى والأخلاق(١) . . »

ثم يأخذ لهذا الرأى سنداً من مقولات بعض علماء الإسلام في معرض. الاستدلال على حكمة التكرار في القرآن . . فيقول :

« هذا أحد كتاب المسلمين فى القرن العاشر (٢) يقول : « ولان الإنسان. قد يقرأ بعض القرآن ، ويحفظ شيئاً منه دون شىء ــ فلم يخل الله عز وجل كل. موضع منه من ترغيب أو ترهيب ، وادكار واعتبار ، تفضلا منه على عباده ،

<sup>(</sup>١) حضارة الإسلام ص ١٠٩ .

<sup>(</sup>٢) هو أبو بكر الصولى المتوفى سنة ٩٤٦ .

- 49¢ -

واستدعاء اطاعتهم ، ونهيراً عن عصيانهم ، فوقع التسكرار لذلك، ١٦ .

ويعقب « جرونيباوم » على هذا بقوله :

ه والواقع أن ما يبدو لنا من مآخذ فى طريقة العرض يبكون له معنى مخالف لذلك تماماً \_ أى لتلك التى تبدو أنها مآخذ \_ حين يوضع القرآن موضعه الحق من التاريخ الأدبى للعرب . .

« ذلك أن النثر العربي لم يكن يستخدم قبل عصر النبي إلا في تسجيل الذكريات القبلية المتصلة بالوقائع الجربية ، أو ما عداها من حوادث البادية ، ثم صوغ الامثال الموجزة ، وقواعد التشريع . ويلوح أن النثر المسجوع كان قاصراً على المأثور من أقوال الكهان . أما الشعر الذي كان قد تطور تطورا كبيراً في العبارة والصياغة الفنية فإنه تعاشى الموضوعات الدينية ، ولم يمكن هناك أسلوب معتمد يمكن أن تقدم فيه المباحثات المكلامية أو التشريعية. ولاسوابق أو شواهد للشعر تتعلق بشئون الآخرة .

## ثم يقول:

« لم يستعمل و محمد ، ألبتة فى القرآن شيئاً من أوزان الشعر التقليدية ، بل راح يفك إسار النبر المسجوع ، ويقوم اعوجاجه ، ويملز تضاعيفه حتى أصبح مركماً ذلو لا لرؤاء العجيبة (كذا) عن عذاب اليوم الآخر . . كا أنه دخل قسرآ على نثر مستعص غير ناضج طريقة التعبير بعبارة جلية محدودة ، عن مبادى و تجريدية ، أو شرائط قضائية و نظرات سياسية . .

## ثم يقول:

ولكن ومحمداً ، هو الذي وجد الصيغة العربية للتعبير عما صار أخص خبرانه الشخصية ا ولن يستطاع إدراك المدى الكامل لما بلغه من نجاح فإدخال هذه الموضوعات الجديدة في ذلك الادب العربي المقيد بالاوضاع والتقاليد

<sup>(</sup>١) من أدب السكاتب للصولى ٠٠ طبعة القاهرة سنة ١٣٤١ ه .

- Y . . -

إلا بملاحظة إلى الأجيال التالية في مواصلة الحديث في تلك الموضوعات الشعرية الساملة موضوعات الجنة والنار واليوم الآخر والحساب وتضمينها عنى أشعارهم (1)

لقد طائل وقوفنا فى هذه المسألة ـ مسألة أسلوب القرآن وما جاء فيه من تكرار ، وأما قيل فى جمّعه وترتيبه ـ ولكن لم يكن بد من هذه الوقفة الطويلة إذ كان الرجل الذى تخير فاه ليكون مثلا للناقد العالم الحر من كتاب الغرب ، لم يستطح أن يستقيم على الحياد ، وأن يتحرر من موروثات العصبية . بل حشد ذكاءه كله للراوغة والمخائلة . يلوح لك بقولة الحق ، فيخيل إليك أن الرجل رجل عدل وإنصاف ، فإذا أنت لم تفطن إلى هذه الحدعة وقعت فى مزلق من تلك المزالق الكثيرة التى يلقى بها فيما لوح لك به حق . .

إنه بهذا الأسلوب المموه بمهارة وحذق يستنطيع أن يخدع كثيراً من يلقاهم بالحقائق ملففة فى لفائف رقيقة من الزور والبتان ، فيختلط عليهم الأمر ، وتضطرب فى قلومهم أمواج الشك . .

إن في كلام الرجل كثيراً من الحق ، كما أن فيه كثيراً من الباطل . .

وأعجب ما فى هذا أن يجيء الرجل بالحقيقة واضحة ، ثم يجيء كذلك بالباطل صريحا واضحاً فى الأمر الواحد ، ويجمع بينهما فى صور شتى . . وهذا أبعد فى الكيد ، وأمدن فى التضليل ؛ من يجيء بالحق متلبسا بالباطل ، أو بالباطل متسترا فى الحق ا

ولمل أصدق ما قاله الرجل هنا في قوله في تفسير التكرار الذي جاء في القرآن . . حين يقول :

« والواعظ والمعلم مجسران محكم عملهما في ذاته إلى التـكرار ، بل التـكرار ، بن التـكرار ، بنفس الالفاظ تقريبا . . .

وذلك لاشك وجه من وجوه الحكمة في تكرار ما تكرر من عبارات

<sup>(</sup>١) حضارة الإسلام لجرونيباوم ص ١٠٨ و ما بعدها .

- 7.1 -

ومعان في القرآن .. كما هو الحال في سورة الرحمن ، وفي سورة المرسلات ، كما هو الحال أيضاً في قصص الانبياء . .

وا كن هذا التكرار ليس من عمل و محمد ، وإنما هومن تدبير الله في إنزال القرآن ، وفيه هذه المواقف التي تثكرر فيها الألفاظ والمعانى، حيث تقتضيها دواعي الحال ، في الأمور ذات الصفة المهمة الخطيرة ، أو في الحالات التي تزدحم فيها النفس بالخواطر المزعجة ، فيرسل إليها العزاء ، والسلوان ، حالا بعدحال . .

وقد كان من عادة النبي عليه الصلاة والسلام أن يعيد الكلمة أو الجملة ثلاث. مرات .. وذلك في المواقف التي تقتضي العناية والاهتمام ..

عن أنس وضى الله عنه : أن النبي صلى الله عليه وسلم إذا تكام بكلمة أعادها الله على عنه منه الله على أن النبي على قوم سلم عليم ثلاثاً حتى يفهم ،(١) .

وعن السيدة عائشة رضى الله عنها : «أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يحدث حديثاً لو عده العاد أحساه . .

و نكتفى مذا القدر فى مواجهة هذا الباطل الذى يقول به علماء الغرب فى أسلوب القرآن ، و فى تكراره و فى جمعه و ترتيبه .

## التشريع في القرآن:

و الأمر الثانى الذى يقف منه الفربيون موقف التهجم والتطاول على القرآنهو الأحكام التى جاء بها ، والشريعة التى دعا إليها ، وأقام دعوة الإسلام عليها . والمفتريات هنا كثيرة متشعبة ..

تجىء أحيانا على طريقة المقايسة إلى الشريعة الموسوية أو العيسوية .

وتجىء تارة بالمناظرة مع الأفظمة والشرائع المادية التي يعيش فيها الناس .

وتلتقي جميعها عند القول بأن الإسلام ــ سواء كان دينا سماويا أم وضميا ـــ

<sup>(</sup>۱) زاد المعاد فی هدی خیر العباد جزء ۲ س ۳۰.

<sup>(</sup>٢) الشفا للقاضي عياض جزء ١ ص ١٠٨ .

#### - 4.7 -

غايفه إنما وضع لحياة البادية ، وجاء مقيساً على أحوالها وظروفها ، وأنه إذاخرج إلى محيط غير هذا المحيط ، وإذا جاوز هذه الاحوال والظروف اصطدم بظروف وأحوال لايستطيع مواجهتها ، ولا الحياة فيها .

إن الشريعة الإسلامية \_ عن هؤلاء الغربيين \_ شريعة بدائية ، لاتستقيم أبداً مع الحياة المتحضرة، ولانتجاوز مع حاجات الناس في تلك الحياة ا

وغاية القائلين بهذا القول أن يحصروا الإسلام في دائرة ضيقة من الزمان والمكان .. فهولايصلح إلا لجماعات البدر ، ولايعيش إلا في البيئات المتخلفةالتي لم تطلع عليها شمس الحضارة الحديثة ، ولم تنفذ إليها شعاعاتها .

وهم بهذا إنما يرون أن يضعوا « متاريس ، من الوهم والخداع أمام زحف الإسلام ، وأن يكسروا من حدة الطلاقه في مشارق الارض ومغاربها، على رغم ما يلقى من مقاومة المبشرين ومحاربته بكل سلاح ، واضطهاد الداخلين فيه ، وحرمانهم من حقوقهم الاجتماعية والسياسية . .

ثم هم من جهة أخرى محاولون أن يضعوا حواجز نفسية بين الإسلام وبين المؤمنين به ، بما يخيلون لضعاف العقول ، وللخرورين بالمدنية الفرية والمأخوذين ببريقها حائهم إنما يحقرون عقولهم ، ويرخصون مواهبهم ، وينزلون من شخصياتهم إذ يلبسون هذا الرى البدرى ، ويعيشون فيه، على حين يعبئ الناس في عصر الذرة ، ويستعدون لفزو الفضاء وسكني الكواكب ا

وقد كان لهذه المفتريات سلطان على كثير من أصحاب الشخصيات والمهزوزة، التي لم تنبياً لها المعرفة الصحيحة بالإسلام، ولم يتح لها حظ من الإيمان القائم على العلم والمعرفة، فكان من السهل الميسور أن تغزو هذه الإفكار الحبيثة تلك القلوب التي عاش فيها الإسلام من غير أن يثير فيها عاطفة، أو يحرك شعوراً.

وشتان بين هذه الدعوى التي يدعيها الغربيون وأشياع الغربيين على الإسلام وبين حقيقة الإسلام والغايات المكبرى التي جاء لتحقيقها في هذه الحياة 1

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT



لقد جاء الإسلام لهداية الإنسانية كلها ، ولفيادة مجتمعاتها حميماً ، على مدى الأزمان ، وفي مختلف المواطن ا

والقرآن الدكريم يحمل بين آياته الدكريمة مضمون دعوته تلك ، ويؤذن في الناس بها . . وفي موضع آخر من هذا الدكتاب تحدثنا عن إنسانية الإسلام ودعوته الشاملة لكل من يدخل في معنى الإنسانية من بنى آدم . . فا جاء الإسلام إلى العرب وحدهم ، وما قصر خطابه عليهم ، بل إنه لم يوجه إلى العرب خطابا أبدا ، وإنما جاءت أوامره ونواهيه كلها متجهة إلى الناس جميعاً : «يا أيها الناس التقوا ربكم واخشوا يوما لا يجزى والدعن ولده ولا مولود هو جاز عن والده شيئاً من المتدى فإنما ستدى لنفسه ، في المتدى فإنما ستدى لنفسه ، ومن ضل فإنما يضل عليها ، وقوله : «ياأيها الناس إن وعد الله حق ، فلا تفر نام الحياة الدنيا ، ولا يفر نكم بالله الغرور . . إن الله عنده علم الساعة وينزل النيث ويعلم ما في الأرحام وما تدرى نفس بأى أرض ما في الأرحام وما تدرى نفس بأى أرض ما في الأرحام وما تدرى نفس بأى أخر جأبويكم من الجنة . . . (٤) .

قلنا هذا ، وقلنا إن الإسلام هنا جاء على غير ما جاءت الديانتين الموسوية والعيسوية ، حيث كان متوجه شريعتهما إلى بنى إسرائيل وحدهم دون الناس . كما قلما إن الذين آمنوا مهاتين الديانتين من غير بنى إسرائيل إنما هم يتعاطون طعاماً لايصلح لهم ، ولا يصلحون له . . إذ كانت هانان الشريعتان اشعب له ظروف خاصة ، وأحوال متصلة به . . 1

ونقول هنا إن الإسلام فى دعوته العامة التى حملتها أوامره ونواهيه ، كانطق بها القرآن . لم يكن مجرد دعوة تهتم بالناس جميعاً ليوسع دائرة اختصاصه ، وليمد فى قطر دائرته ، وإنما كان إلى جانب هذه الدعوة يحمل كل أسباب الحياة

<sup>(</sup>۲) سورة يونسآية ١٠٨.

<sup>(</sup>١) سورة لقان آية ٣٣ .

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراب آية ٢٧.

<sup>(</sup>٣) سنورة لقمان آية ٣١.

- 4.8 -

المادية والروحية لكل من تبلغ أسماعهم دعوة الإسلام ، فى أى مكان ، وفي. أى زمان .

والجدل فى مجال عرض المبادىء الإنسانية التى جاء بها الإسلام ، ومقايستها إلى الشرائع السماوية أو الوضعية قد تشتد فيه معارك المكلام، ويحتدم الصراع، فتنزرق الحقيقة فى دخان هذا الصراع، وتضيع معالمها فى غبار هذا العراك ..

فلانتجه هنا إلى عرض حقائق الإسلام ، ولانستعرض مقولات الحصوم. فيها ، وما تحمل من بهتان وزور . . فذلك - كما قلمنا ـ قد لاينهى النزاع بانتصار حاسم لأى عن الفريقين المتنازعين .

و إنما الذى نقدمه شاهداً يشهد للإسلام بسلامة مبادئه ، واستقامتها مع طبيعة الحياة ، ونقلب المجتمعات البشرية فيها ، وتنقلهم معها جيلا بعد جيل – الذى نقدمه شاهداً لهذا هو التطبيق العملي للإسلام ومبادئه ، وما كان لهذه المبادىء من آثار في الحياة الإنسانية: المادية والروحية على السواء.

جاء الإسلام إلى الحياة ، فتخير أجدب بقعة فيها .. ونزل بين جماعات ضائعة ضالة فى غياهب الصحراء ، وفى بطون أوديتها وجبالها . قد ركبتهم طباع تنضح بالشر ، وترمى به كل من يتصل بها من قريب أو بعيد .. فلا يلقى إنسان إنسانا بمودة ، ولا يمد إليه يدا موادعة مسالمة ، وإنا هوالبغى والعدوان ، وهوالصراع بالمخالب والآنياب لتنجلى المعركة عن قاتل أو مقتول . . « فن لم يكن ذئباً أكلته الذئاب ، ، ومن لم يكن قاتلا فهو المقتول .

لقد تخير الإسلام هذا الموطن بالذات ليبدأ منه رحلته الطويلة مع الحياة .

هذا أول شاهد يشد للإسلام بأنه جاء من جهة عليا . . حكيمة مدبرة . . وأنه وضع أقدامه على أول الطريق الصحيح لإصلاح الحياة ، وعمر انها . حين بدأ بالجدب والفقر منها ، فأخرج منه جنات تفيض بالخير والثمر .

إن الغيث لا يعرف فضله ، ولاتشهد آثاره إلا في مواطن القفر والجدب • •

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT



حين تستقبله هذه المواطن فتحيا به ، وتتحرك فى أحشائها أجنة النبات ثم تنشق عنها ، فإذا هى زروع ناضرة ، وأزاهير متفتحة ، وثمرات دانية القطوف مختلفة الطعوم . .

وليس كهذه الشهادة شهادة تنطق بفضل النيث ، وتحدث عن آثاره : , فانظر إلى آثار رحمة الله . . كيف يحيى الأرض بعد موتها ، (١) . , وترى الأرض هامدة ، فإذا أنزلنا عليها الماء المترت وربت وأنبتت من كل زوج بهيج ، (١)

وهكذا جاء الإسلام مجىء الغيث إلى هذه المواطن المجدبة المقفرة، فاهتزت به وربت، وأنبتت من كل زوج بهيج!

ولا يستطيع مكابر ـ مهالج به العناد ـ أن ينكر آثار هذه الرحمة الشاملة التي أخصب بها كل جديب، وعمر بها كل خراب في أنحاء الجزيرة العربية ؛ منذدخل الإسلام في قلوب القوم ، وعمرت تلاوة القرآن دورهم ومساجدهم المناق

فهذه الامة التي جميها الإسلام من أشلاء عزقة، وأقام بنيانها من أنقاض متها لحكة .. هذه الامة التي أتم الإسلام إعدادها في ثلاث وعشرين سنة هي مدة الدعوة الإسلامية هذه الامة قد واجهت أكبر قو تين كانتا تقتسمان العالم بينها . واجهتهما ولم تكن قد تمرست بالحروب العامة الشاملة ، ولم تكن تعرف من فنون الحرب ما تعرف أمة الفرس وأمة الروم ـ ومع هذا فقده زمت الدولة بن العظمية بن معاً .

فوضعت يدها على دولة الفرس كاما ، واستولت على بلاد الشام ومصر من دولة الرومان . . كل هذا في بضع سنوات من وفاة النبي ا

وقد يبدو لحاسد أو مجادل أن يقف من هذا الإعجاز الرائع لقوة الإيمان، التي كان بها هذا الفتح فيقول: إن هذه الفتوح الإسلامية لم تكن عن فعل الإيمان، ولا من وحي الإسلام. وإنما هي قوة مخربة مدمرة من قوى الشر. انطلقت من قلب الصحراء كما يطلق الإعصار العاتى فيدمر كل شيء ا وفي التاريخ فعلات

<sup>( )</sup> سورة الروم آية .ه. (٢) سورة الحج آية ه. (م ٢٠ سالمني محد )

للثل هذا .. فلقد اجتاح النتار دولة الإسلام في وقت أقل مما اجتاحت فيه ميوش المسلمين دولتي الفرس والروم !!

وهذا القول، وإن يكن في ظاهره ما يضلل و يخدع، إلاأنه مع قليل من النظر تتضم فيه أوجه الحلاف الشديد بين الأمرين، فلا يبدو بينها وجه يلتقيان فيه.

فأولا: لم تكن قوه الإسلام الواحنة حملة عسكرية تحمل إلى الناس الموت والخراب ، والدمار ، شأن الحملات العمكرية المبأة بروح النقمة ، وحب السيطرة والفلب .

و إنماكانت قوة الإسلام الزاحمة شعاة مضيئة ، تحاول أن تخترق بشعاعاتها سحب الظلام المتكاثف على قلوب الناس وعقولهم ...

كانت قوة الإسلام الزاحفة بعثة إنقاذ ، تحمل إلى الإنسانية النبالة أطواق النجاة ، ملقية بنفسها في مواطن الموت في سبيل الحق والخير الذي تجمله بين يديها ، ليأخذ الناس محظهم من هذا الحق والخير ا

كانت قوة الإسلام الزاحفة لاترفع سيفاً في وجه من يقول كلمة التوحيد، وينضم إلى موكب النور الإنه حينتُذ يسبح واحداً من تلك الجماعة، له مالها الوعليه ما علمها.

فهل كان شيء من هذا في حماة النتار ، أو غيرها من حملات الفتح والغزو؟ لانجيب على هذا ، فقد تولى التاريخ الإجابة الواضحة المسهة ا

وثانياً: كانت قوة الإسلام الواعفة تعمل للبناء ، لا للهدم . وكانت يدها الباقية قوية ، حكيمة ، عادلة ، خيرة . . تبنى للحق وللخير . . وتقيم ما تبنى على دعائم متينة من العدل والإحسان . . ومن أجل ذلك فقد رسخ ما بنت ، وزاد مع الآيام قوة ، وارتفاعاً . . حتى أن النكسات التي كانت تصلب هذا البناء بين حين وآخر لم تكن لتقوض البناء ، أو تضيع معالمه . وإنما هي صدوع وشروح لا تلبث يد الإسلام أن ترأب الصدع ، وتسد الثلمة 1

وهذه حنارة الإسلام الى عرف الغرب آثارها وأقام حنارتها الحاضرة

على أضواء مشاعلها ــ هذه الحضارة لا تزال قائمة فى بطون الـكستب، وفي معالم الحياة التي يقوم عليها اليوم مجتمع يضم أربع مئة مليون مسلم ا

أفيذا كان شأن التنار ، ودولة التتار ؟

إن دولة التشار لم تقم إلا فى ظل الإسلام ، فقد أعلى قائدها إسلامه ـ إن صدقا وإن كنذبا \_ ليضمن لدولته الناشئة \_ حياة تحت راية الإسلام . . ومع هذا ، فقد ذاب التشار فى الدرلة الإسلامية ، كما ذاب غيرهم من الأمم والشيوب التي ضمها الإسلام إليه وصبضا بصبغته .

فالتمول بأن القرة العربية التي عبأها الإسلام لتسكون طليعة بعموكب النور \_\_ القول بأنها كانت ظاهرة من ظواهر الطبيعة العاتبة قول لا يستقيم مع الواقع، ولا يستند إلى شيء من مرويات التاريخ ؛ حتى الضعيف المسكدوب منها.

قلنا إن أول النمواهد على أن الرسالة الإسلامية رسالة سماوية تستند إلى قوة عليا لا حدود لقوتها ـــ أنه تخير لدعوته هذا المكان الجديب المقفى، الذى لم يشهد يوما من الآيام أبهة سلطان ، ولا سطوة دولة ، كما عرف اليونان ، والورمان ، والفرس ، وكما عرف الفراعنة ، بل والتتابعة بالمن .

من هذا المسكان القفر الجديب كانت نقطة انطلاقالإسلام، ومركز دعوته. فإن الطبيب ـــ كما يقول السيد المسيح ـــ لا يزور إلا المرضى .

ومن جهة أخرى . . فان قيام الدعوة الإسلامية في هذا الموطن كان خير مكان يصلح الربية إنسانية تستقيم مع مبادىء الإسلام ، وتستجيب مشاعرها للغذاء الطب الذي محمله إلى الناس .

والأمة العربية \_ على ما كان بها من فقر ، وما فى حياتها من مخلفات الفقر والحاجة كانت لا تزال فى صميمها سليمة نقية من العوارض والآفات التى أصابت الشعوب التى تمرست بالمدنية وعاشت فيها زمناً ، ثم خذلتها الحياة ، وتركتها أشبه بالهشيم .

- Y.A -

ومن هنا كان أثر الإسلام فى الامة العربية قويا واضحاً ، منجزاً . · كالغيث يصيب أرضا بكرا ، لم يمتص مادتها الغذائية نبات أو شجر .

وهذا ما يمكن أن يفسر به قوة الجماعة الإسلامية الأولى ، مع قلة عددها ، وشح مواردها ، وهذا ما يفسر أيضا ظهورهذا العدد الكبير من عظاءالإنسانية ، مثلا في صحابة رسول الله ، وما أظهروه من عظمة فى فنون السياسة ، والحرب وفى تنظيم الدول ، وبناء الشعوب . إلى ما اشتملت علية ففوسهم العالية من ترفع عن ماديات الحياة ، واستعلاء على مطالب الجسد والنفس الامارة بالسوء .

ولا نذكر الاسماء، ولا نغرب الامشال.. فمكل صحابة رسول الله مثل. لهذا، وكل أعمالهم شواهد له .

فالذين يحاولون أن يصوروا الشريعة الإسلامية بأنها شريعة متخلفة ، لا تصاح الا في الحياة البدائية ، ولا يعيش عليها إلا من يسكنون الغابات والكهوف — هؤلاء الذين يضعون شريعة الإسلام في هذا الوضع هم — كما قلنا — ليسوا أعداء الإسلام وحسب ، بل هم أعداء الحياة نفسها ، أعداء الإنسانيه كلها · . إذ يحاولون أن يحجبوا عن الناس هذا الخير الذي نزلت به آيات الكتاب الكريم ، ليكون رحمة للناس ، وشفاء من تلك الادواء التي تغتمال ما بينهم من أواصر الاخوة ، وصلات المودة والرحمة ، وتوقد بينهم العداوة والبغضاء التي تشعل نيران هذه الحروب المدمرة . والتي تبيت الناس دائما على ذعر وفزع .

إن شريعة الإسلام هي التي جعلت من تلك الجماعة المبددة الضائعة في رمال الصحراء أمة تظال بأجنحتها أبما ، وشعو با · · تنشر فيها العدل ، والأمن ، وتقيم في ربوعها مدنية مرهرة ، وحضارة قائمة على أصول راسخة من العلم والفن .

يقول, ول ديورانت ، في كتابه قصة الحضارة :

لم يكن لبلاد العرب بوصفها وحدة سياسية وجود قبل عصر النبي إلا في مسميات اليو نان غير الدقيقة ، فقد كانوا يسمون جميع الساكنين في شبه الجزيرة باسم : السركننوى ، ويلوح أنه هو نفسه مشتق من لفظ , الشرقيين ، العربي .

, وكانت قلة سبل الاتصال وصعوبتها بمـا اضطر أهل البلاد إلى أن يعملوا على الاكتفاء بأنفسهم عن غيرهم، كما أنهما كانتا سببا في نمو روح العزلة فيهم.

. فالمربى لم يكن يشعر بواجب أو ولاء لأية جماعة أكبر منالقبياة، وكانت قوة ولائه تتناسب عكسيا مع سعة الجماعة التي يدين لها بالولاء (١) .

ذلك هو الوصف الدقيق للحالة التي كانت عليها الحياة الفردية أو الجماعية الموب في صحراء الجزيرة . لم يمكن العرب أمة من الامم ، وإنما كانوا جماعات متناثرة ، هنا وهناك ، يمكونون وحدات . . كل وحدة تسمى قبيلة ، وتلك هي الوحدة الممكرى ، أو الامة التي ينتمي إليها العربي ، ويدين لها بالولاء . . أما ما وراء هذه الوحدة القبلية فلم يكن بموضع تفكير عند أحد منهم .

فكان من معجزات الإسلام أن أقام من هذه الجماعات المشتتة المتنافرة ، مجتمعا متهاسكا متجافساً . . يشد بعضه بعضا ، فكان كالجسد الواحد ، إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الاعضاء بالحمى والسهر .

وهذا ماتشير إليه الآية الكريمة فى قوله تمالى : , واذ كروا نعمة الله عليكم ، إذ كنتم أعداءاً فألف بين قلوبكم ، فأصبحتم بنعمته إخوانا ، وكنتم على شفا حفرة من النار فأنقذكم منها (٢) .

ولا يذكر التاريخ مجتمعاً إنسانيا جمعت بين أفراده روح الإخاء، والمودة، والإيشار مثــــل المجتمع الإسلامي الذي أقامه الرسول، وورثه خلفاؤه الراشدون من بعده.

فقدكان هذا المجتمع أشبه بأسرة تجمع بين أبوين عطوفين ، وأبناء بررة كرام ، لايلق أحداً حداً إلابالمودة ، ولا يبيت أحد مع أحد إلا على حب وسلام .

فإذا تحدثت المجتمعات الراقية اليوم عن التكافل الاجتماعي ، وعن التقارب بين الطبقات فها ، فإنها لتستخرى إذا نظرت إلى ما حققه المجتمع الإسلامي من

<sup>(</sup>١) قصة الحضارة جزء ٢ مجلد ٤ س ١٠

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران آبة ١٠٣

- 710 -

هذا التكافل والتقارب على صورة كاملة ، لا يقوم عليها سلطان غير سلطان. الضمير ، ولا يزعها وازع غير وازع الدين .

يقول , ول ديورانت ، المؤرخ العالم الفيلسوف :

« ولسنا نجد فى التباريخ كله مصلحاً فرض على الأغنياء من الشرائب » ما فرض علمهم « محمد » لإعانة الفقراء .

, وكان يحض كل موص بأن يخصص من ماله جزءاً للفقراء .

« وإذا مات رجل ولم يترك وصية فرض على ورثته أن يخصصوا بعض. ما يرثون لإعمال الخير ، (١) .

وليس الذى فرضه الإسلام من بر بالفقراء والمساكين هو ضريبة بالمه في المفرف الاقتصادى اليوم، وإنما هو زكاة . والزكاة ممناها : النماء والزيادة، والطهارة، والطيب. فيقال : زكا الفلام يزكوزكاة، إذا نما وشب. ورائحة زكية أى طيبة . .

فالزكاة التي يؤديها المسلم عن ماله فيها زكاة لهذا المال أى نماء له ، وفيها طهر وطيب لصاحب الممال المزكى . . وهذا ما نجده فى الآية المكريمة : . خذ من أموالهم صدقة تطهرهم ، وتزكمهم مها ، (٢) . والآية المكريمة :

ه الذي يؤتى ماله يتزكى ، (٣) .

وشتان بين من يبذل المال في سبيل الفقراء والمحتاجين وملء مشاعره أنه يعقد صفقة رابحة ، ينال بها نماء ماله ، وطهاره نفسه ، ومرضاة ربه ، وبين من ويدفع ، الضرائب وليس في نفسه أي معنى من تلك المعانى الطيبة الكريمة . . ! وإذا تحدثت المدينة الحديثة عن فضلها في تخليص رقاب الأرقاء ، وفي القضاء على الرق ، فلتذكر أولا صنع الإسلام في تحرير الرقيق ، وما حملت القضاء على الرق ، فلتذكر أولا صنع الإسلام في تحرير الرقيق ، وما حملت

<sup>(</sup>١) قصة الحضارة جزء ٢ مجلد ٤ س ٩ ه .

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة آية ١٠٣ .

<sup>(</sup>٣) سورة الليل آية ١٨ .

JR QURANIC I HOUGH

تعالىمه من مساواة مطلقة بين الناس ، لا يتفاضلون إلا بالعمل التليب ، فلا حساب للاحساب ، والانساب ، والالوان ، والدماء ، فى موازين الإنسانية . ومنازل الناس فى المجتمع الإنسانى . .

لتذكر المدنية الحديثة هذا ، ولتذكر معه أن مجتمعاتها وإن تخلصت من الرق على الصورة التي كانت معروفة من قبل ، وهي تملك الإنسان وعده سلعة تباع وتشترى ــ فإن هناك صوراً كشيرة للرق لا تزال قائمة يمثلها الاستعاد الذي لم تتخلص منه بعض الجماعات الإنسانية إلى الآن ، كا تمثله التفرقة المنصرية بين زنوج أمريكا والامريكيين ، وبين السود في أفريقيا وبين الاوربيين . كا ممثله المحتكرون وأصحاب رءوس الاموال في أوربا وأمريكا .

لتذكر المدنية الحديثة هذا كله ، ولتقف وقفة إجلال وإكبار وخشوع. أمام عظمة الإسلام ، وسمو المعانى الإنسانية التى غذى بها مشاعر أتباعه ، ليتعاملوا بها فيما بينهم . . وفيما بينهم وبين الناس جميماً .

سأل رجل الذي صلى الله عليه وسلم: ﴿ كُمْ أَعَمُو عَنَ الْحَادَمِ ؟ . فصمتُ الذي الْحَرْيِمِ ثُمُ قَالَ : أعف عنه كل يوم سبعين مرة › ·

وليس حصر عملية العفو في هذا المدد بواقفة به عند هذا الحد ، بل غايته ألا تـكون له نهاية . . وأن يتصل العفو حالا بعد حال .

وعن ان المنكدر أن رجلا من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ضرب عبداً له، فجول العبد يقول: أسألك بوجه الله، فلم يعفه، فسمع رسول الله صلى الله عليه وسلم صياح العبد، فانطلق إليه، فلما رأى الرجل رسول الله، أمسك يده فقال رسول الله: سألك بوجه الله فلم تعفه، فلما رأيتني أمسكت يدك؟ فقال الرجل: هو حر اوجه الله يارسول الله. فقال له الذي: لو لم تفعل لسفعت وجمك النار،

ولم يكن هذا مجرد مبادىء وتعاليم يلقيها الرسول في آ ذان أصحابه ، وإنما كان

- 414 -

صلوات الله وسلامه عليه القدوة الطيبة والأسوة الحسنة في كل ما يأمر به أو ينهى عنه .

عن أنس \_ خادم الرسول \_ قال : • خدمت الرسول عشر سنوات ، فما قال لشيء عملته : لم عملته ؟ ولا لشيء تركبته لم تركبته ، ؟ .

فليست منزلة الخادم عند من يخدمه أو العامل عند صاحب العمل بالمنزلة التى دون من يخدمه أو يعمل معه ، وإنما الآمر بينهما قائم على التعاون لدفع عجلة الحياة . . هذا هو وضع العامل عند صاحب العمل في الإسلام .

يقول النبي الحريم : إخوانكم خواسكم . . استعينوا بهم على ما غلبكم ، وأعينوهم على ما غلبهم ، 1 ·

فأى نظام من أنظمة العمل، وأى قانون من قوانين العال يرتفع إلى هذا المستوى الرائع الحريم الذى رفع به الإسلام منزلة العمل، ومكانة العامل جيعاً؟

وأى عقد من عقود العمل يضمن للعامل هــــذا الحق الآدبي عند صاحب العمل ، ويقرمه عليه ، ويؤديه له ، في صورة عبادة وقربي إلى الله ؟ .

و إخوانكم خولكم . .

الاخوة هي الاساس الذي يقوم عليه عقد العمل، بين العامل وصاحب العمل .

الاخوة أولا وقبل كل شيء .

أخوة مقررة، متبادلة بين الطرفين . .

أخوة قائمة مقررة قبل أن تـكون بينهما صلة تعامل أو عمل .

 - 117 -

وفى قول الرسول السكريم: , استعينوا بهم على ما غلبكم ، وأعينوهم على ما غلبهم ، تنبيه قوى إلى تسكريم العمل والعامل معاً ، وأن من كرامة الإنسان أن يعمل ما وسعته قدرته وكفايته ، فإذا لم يسكن فى مستطاعه الوفاء بالعمل ، فلا عليه أن يستمين بمن يجد منه العون .

فأين من هذا الإحساس اليقظ بكرامة العمل وقيمته \_هذه المشاعر المريضة التى يديش فيها كشير من الاعبياء الذين يحسبون الترفع عن العمل، وفراغ اليد، والعقل والقلب منه \_ مدرجاً إلى العظمة، ومرتى إلى مقام السيادة؟ .

إن الإسلام يدعو كل ذى طاقة جسدية أو عقلية أن يوجه طاقته تلك إلى الحمل المنتج المفيد ، وأن يضم جهده إلى جهد غيره ليضاعف الثمرة ويشمها .

وليس فى الإسلام ولا فى المسلمين من يقعده الترفع والتعالى عن أن يـكون عاملا مع العاملين ١٠٠ والرسول الـكريم يقول: ما أكل أحد طعاما قطخيراً من أن يأكل من عمل يده ، وإن نبى الله داود عليه السلامكان يأكل من عمل يده ، .

وكان نبى الإسلام أكمل مثل وأروع شاهد لهذه الدءوة المباركة . . كان يخصف نعله ، ويرقع ثوبه ، ويحلب شاته ، ويقم بيته ، ١٠

\* \* \*

هذا جانب من التشريع الاسلامى ، وأثره فى الحياة . . فهل تنقض الحياة المعاصرة شيئًا من هذا ؟ وهل تعلو الحياة فى أعلى مسترياتها على هذا المستوى الدى ارتفعت إليه الحياة فى ظل الاسلام . وعلى أيدى المسلين فى العصر الذى عملت فيه مبادى الاسلام عملها ، وأخرجت ثمراتها ؟ .

إن الذين يحاولون أن يشوهوا مبادىء الإسلام، ويشوشوا عليها ليرتـكبون إثما غليظا فى حق الحق ذاته، وفى الجناية على كشير من الناس قد يصرفهم هذا الضلال عن الوقوف على مبادىء الاسلام والانتفاع بها .

ومما يضاعف من هذا الإثم ويزيده شناعه أن يكون في هؤلاء الطاعنين على شريعة الاسلام من ينهج نهجها، ويسير عليها. ويلتفع بمقرراتها في منازع حياته، وفي أسلوب معيشته، ثم يلتي الناس بلسان متسلط علمها، مشكره لها ا

### صياغة أحكام الشريعة:

وقد يحاوز الناقدون من علماء النرب مفاهيم الشريعة الاسلامية إلى نقد الصياغة المقنئة لهذه المفاهيم ، وذلك ليلقوا فى روع من يقرأ لهم أن أسلوب القرآن ومعانيه ، وخيالاته كلما مستمدة من الحياة العربية ، مستلهمة من روحها . ملتقطة من لسانها . . وأن الشريعة التي جاء بها القرآن ليست إلا تهذيبا ، وتنظيا لما عرف العرب فى جاهليتهم من أخلاقيات تدور معهم فى مدارات الحياة التي يحيونها ويتقلبون فها ا .

فن ذلك ما يقوله مؤلف حضارة الاسلام , جرونيباوم ، فى أسلوب القرآن وصياغته لأحكام الشريعة . . يقول :

. وانه ليعبر \_ أى القرآن \_ في بعض الاحيان على طريقة الشعراء ! .

ويضرب لهذا مثلاً ، فيقول:

« فالوحى يعترف بالثأر بقــوله : « ولـكم فى القصاص حياة يا أولى الألباب، (١) ولـكمنه لـكى يزين للناس روح الصلح والوفاق فى تسوية المنازعات الدموية يضيف إلى تلك قوله : « لعلـكم تتقون » ؛

« وفي مكان آخر يستعين الوحى في هذا الصدد بقسة قابيل وقتله أخاه هابيل ويتخذ هذا المفزى الخلق ... والنبي معارض للقساص ، وإن رغب في إجازته في ظروف معينة ، غير أنه لم يخرج أفكاره في صيغ قانونية ودقيقة : وجزاء سيئة سيئة مثلها ، في عفا وأصلح فأجره على الله ، إنه لا يحب الظالمين ، ولمن انتصر بعد ظلمه فأولئك ما عليهم من سبيل ، إنما السبيل على الذين يظلمون الناس ، ويبغون في الارض بغير الحق ، أولئك لهم عذاب أليم ، ولمن صبر وغفر إن ذلك من عزم الأمور (٢) ، .

والاسلام، أوبمعنى آخر القرآن ليس كـنتاب قانونى جنائى أومدنى، وليس.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية ١٧٩.

<sup>(</sup>١) حضارة الإسلام ص ١١٦ والآيات من سورة الشورى ٤٠ — ١٣ .

- 710 -

لائحة إجراءات ، كل همه تحديد الجرائم ، ووصفها الوصف الكاشف لها ، ورصد العقوبة المشددة أو المخففة لـكل جريمة .

ليس القرآن على تلك الصفة التي ينظر إليه من خلالها الغربيون ، ويحصرون نظرتهم إليه فيها ، وإنما هو قبل كل هذا كتاب تربية و تعليم ، كتاب بناء للأخلاق، وتقويم السلوك ، وليست غايته ضبط المجرم متلبسا بجره ، وإنما مقصده الاسمى تقويم المجرمين وصدهم عن السبيل المعوجة والمنحرفة بما يلتى فى قلوبهم من هداية، وما يشيع فى ضمائرهم من يقظة وصحو 1

ذلك هومقصد الإسلام الأول فيما يشرع من شرائع ، وفيما يرصد من عقاب. ثم يجىء بعد هذا دور التسكييف للجرائم التى تقع ، ووزنها بميز ان مستقيم عادل ، ليحسب لها الجزاء المستقيم العادل !

ويقول: ﴿ جَرُونِيا اوم م أيضاً في هذا الصدد:

د كان لعرب الجاهلية محصول لنوى غير قليل من المصطلحات الاخلاقية ، ولـكنهم لايكادون يملـكون أبسط مبادى. القانون المدنى أو الجنائى .. »

ونسلم مهذا ..

و لكنه يتخذ من القول ذريمة ليقول :

وحتى إذا استن ( محمد )(٢) شريعة مجتمعة أرادأن يتجاوز البت فى الحالات الفردية، وأن يصوغ قواعد عامة . . إما على أساس العرف القديم ، أوعلى وفق ماركب فيه من إحساس بالعدالة مرهف، شديد الامتياز.

والشواهد الآدبية الوحيدة التي كان يستطيع أن يسير على هديها لم تكن سوى عمو ميات بحملة كالتي ترد أحيانا في الشهر ، كما كانت إلى حد ما قواعد لاتجيء مباشرة وصريحة ، بل ملخصه و ضنية ، وذلك عندما يمدح الشاعر بمض النامهين من الأفراد ، أو يذمه . لتمسكه بفضيلة من الفضائل ، أو تجافيه عنها .

<sup>(</sup>١) وليس «محمد» هو الذي يستن الصريعة الإسلامية،ولسكن هكذا يريد الغربيون.

- 117 -

فإذا أحبطت إحدى القبائل مسعى لرجل أجنبى عنها فى طلب الثأر ، وأبت أن تتخلى عن ابن من ابنائها كان قد تورط فى نزاع دموى ، راح (زهير ) بمدحها مقوله :

كرام ، فلا ذو الوتر يدرك وتره لديهم ، ولاالجارم الجانى عليهم بمسلم

و فهو يصور قواعد السلوك الصائب بمنتهى الوضوج، ولكن بنير الطريقة التي ترضى المشرع . . . ثم إن أدب الحكمة كان يزود الناس بمدخرات أخاذة من الحكم الحلقية المأثورة .

والبغى يصرع أهله والظلم مرتعه وخيم

« ولـكن النبي لم يكن ليجدأى مرجع أينهل منه عندما تقضى عليه الظروف بتعريف الظلم ، أو تعيين الطريقة التي ينبغي أن يتتبعهــــــــــــــــا القانون في المنازعات المدنية (۱) . .

والمغالطات هنا واضحة مفضوحة..

فإذا كان القرآن قد سلك الترغيب في مكارم الآخلاق مسلك الإثارةالوجدانية فليس معنى ذلك أنه يطرق النفوس كما يطرقها الشعر إوما يحمل من صور المدح أو الذم لحلق من الاخلاق ، أو عمل من الاعمال .

وفرق كبير بين صنيع الإسلام في هذا ، و بين ما يتضمن الشعر من فصائح وحكم . . فإن القرآن تشريع ملزم . . يتبع العمل السيء بالجزاء السيء في العاجل والآجل مها . . وليس كذلك ما يجيء في الشهر بما يمدح أو يدم من أخلاق ، فإنه لا إلزام فيه ولا متوجه به إلى جهة عليا تملك من الناس ما لا يملكون هم من أفسهم . . . وتجازى الخير بالخير أضعافاً مضاعفة ، وتجزى بالسيئة على قدرها أو تعفو عن مفترقها ا

<sup>(</sup>١) حضارة الإسلام من ١١٥.

هذا ، وقد اختلت فظرات بعض الناظرين فى سيرة الرسول من المسلمين ، وغير المسلمين ، فلم يستطيعوا أن يروه بشراً رسولا .. يعطى للبشرية فيه حقها ، كما يعطى النبوة منه حقها ..

فلقد رأى كثير من غير المسلمين أن تابس النبى بالحياة البشرية لايلائم النبوة، ولا يوائم الرسالة السماوية التى اختير لها .. فهم يكادون يقولون : إن النبى ينبغى أن يحيا حياة الملائكة .. لا يأكل ، ولايشرب ، ولاينام ، ولايتزوج وقد سبقوا إلى هذا القول بما قاله كفار قريش عن النبى فيا حكاه القرآن عنهم : , وقالوا مال هذا الرسول يأكل الطعام ويمشى فى الاسواق ؟ ، (1) .

وكثير من المسلمين قد دخل عليهم من هذه المقولات ما عمى عليهم الرؤية الصحيحة . للبشرية القائمة فى كيان النبى فحاولوا أن يصفوا حساب البشرية من. كيان النبى، وأن يروا النبى ماكا لابشراً رسولاً ..

ولعل أكثر ما لهج به غير المسلمين من سيرة الرسول ، وحاولوا أن يثالوا من مقام النبوة هو زواج النبي ، وما اجتمع فى بيت النبوة من زوجات ..

فلقدكان هذا الجانب من حياة الرسول أقرب شيء يمد إليه أعداء الإسلام أيديهم .. ويبسطوا فيه ألسلتهم كلما أرادوا أن يهاجموا الإسلام في شخص نبيه السكريم .

ولهذا فإنا سنقف عند هذه المسألة وقفة نلقى فيها هذه المفتريات ، ونكشف عن زيفها ، ونقول قولة الواقع عنها ، وكلمة الحق فيها .

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان آية ٧.

# البائرالناسع

ونعود بعد هذه الوقفة التي وقفناها مع سيرة الرسول ، وما وعى التاريخ منها، وما ألقى إليها القصاص والمؤرخون من إضافات ، وما أدخل عليها الوضاع، وأصحاب البدع والأهواء من ألوان الباطل الزيف ، ليلبسوا الحق بالباطل، وليشوهوا معالم هذه السيرة الوضيئة المشرقة .

نمود بعد هذا لننظر في موقف الرسول نفسه من حلال النبوة وروعتها ، وماكان يأخذ الناس من هذا الجلال وتلك الروعة ا

وليس فى مقدور أى إنسان مها يكن إدراكه لبشرية اليي وتيقنه منها ، أن يحبس فى نفسه تلك المواطف التي تجيش أمام هذا الجلال المهيب الذى لايرى فى هذا الوجود إلا فى ظلال النبوة ، وفى رحابها السنى الطهور ا

وحسبك أن تذكر هنا ما يروى عن موقف عمر بن الخطاب حين صك سمعه قولة من يقول: إن النبي قد مات وكان قد سبق ذلك توعك وشكاة من الرسول، حالت بينه وبين إمامة المسلمين للصلاة، فأقام أبا بكر مقامه فيها!

لقد أنكر عمر كما يقول المؤرخون هذا القول ، ورده على قائليه فى صرامة وعنف . بل يقال: إنه سل سيفه ، وتوعد من يقول هذه القولة بأن يعلوه بسيفه ا ، بل ويقال أيضاً: إن عمر قال: إن رسول الله لم يمت ، وإنما ذهب لميقات ربه ، كما ذهب موسى ، وسيمود ليقطع ألسنة قوم كذبوا وضلوا ا

وسواء أكانت هذه الروايات صحيحة في جملتها أم غير صحيحة ، فإن فيها حدلالة على هذا النمور المذهل الذي طفي على المسلمين حين نعي إليهم النبي

- 419 -

الكريم .. احتى ليبلغ بهم هذا أن ينكروا على الموت أن يتخطى حدوده وينال من الناس ا

ولاشك أن المسلمين كانت ألسنتهم فى هذا الوقت رطبة ندية بآيات القرآن المكريم التى تحدث عن الرسول، وعن عرارض البشرية التى تعرض له، ومنها عارض الموت الذى لامفر منه.

فلم يقف القرآن فى أن يقرر للرسول نصيبه من هذا العارض الذى ينال كل نفس فى قوله: • كل نفس ذائقة الموت ، • وفى قوله تعالى: • كل من عليها فان، الم يقف القرآن عند هذا ، بل أفرد للرسول قولا خاصا ، ينص فى صراحة على أن الرسول ميت لا محالة ، كا يموت الناس جميعاً . . فقال تعالى : • إنك ميت ولهم ميتون ، وقال سبحانه : • وما محمد إلا رسول قد خلت من قبله الرسل . • أفإن مات أو قتل انقلبتم على أعقابكم ، (۱) •

نقول: إن أى مسلم بل إن أى إنسان يقف من النبي موقف المتأمل في ذاته، والمتطالع لأحواله وتصرفاته، والراصد لحركاته وسكناته، والمستقبل لنفحاته وبركاتة به لايستطيع أن يحبس ما يجيش في نفسه من عواطم الإجلال الذي يبلغ مبلفا لانهاية له، حتى ليكاد ينسى أنه أمام بشر يعيش على الارمج، ويحيا في دنيا الناس ا

وقد كان الرسول صلوات الله وسلامه عليه يعسلم ما له فى قلوب أصحابه والمخالطين له من أثر قوى ضاغط على عقولهم وقلوبهم . إنهم يرون إنساناً سماوياً يعيش معهم , ويحيا حياتهم ثم إذا هى متصل بالسماء ، يتلقى كلام رب العالمين ، من رسول رب العالمين ، جبريل ، . . وإذا آيات القرآن تشرق من فم الرسول، فتغمر المجلس نوراً علوياً ، وينتشى بها المؤمنون نشوة تكاد تطير بها الأرواح طيرانا من الاجساد إلى عالم النور ا

يعلم الرسول ، بل ويرى تلك الآثار القوية التي يجدها المسلمون من شعاعات النبوة وأضوائها . . فيعمل جاهداً على أن يمسك بالمسلمين أن يذهب بهم الحال

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران آية ١٤٤.

- 44. -

إلى أن يقولوا فيه ما قال أتباع المسيح في المسيح . · من أنه والله أو وابن الله. • 1

فما ترك الرسول المكريم حالا مواتية من أحوال أصحابه ، يكشف لهم فيه عن الجانب البشرى منه إلا طلع عليهم به ، ولفتهم إليه ، وأمسك بعقولهم أن تضل ، وبمشاعرهم أن تضطرب ، وعادبهم إلى ما يدعوهم إليه دينهم من إفراد الله وحده بالعبودية ، وإنزال المخلوقين جميعاً إلى مقام الانقياد للخالق والتصاغر أمام جلاله وعظمته الافرق في هذا بين أبي وغير نبي . بل إن النبي هو أكثر الناس معرفة بهذه الحقيقة ، وأشدهم تنبها لها ، وقياماً عليها . .

## شواهد من أحوال الرسول:

ولو أراد إنسان أن يقف من سيرة الرسول الكريم على شواهد لهذه الحال التى يكشف فيها لإصحابه عن بشريته، وعبوديته، وخضوعه لضرورات الحياة الإنسانية، وتلبسه بها لو أراد إنسان أن يجد لهذا شواهد من حياة الرسول لما كان له أن يتخير حالا دون حال، أو يقف عند شأن دون شأن، بل إن سيرة الرسول كلها، وأحواله كلها، وشتونها جميعاً شواهد عدول على أن الرسول كان إلى جانب قيامه بأمر الدعوة وتبليغ الرسالة قائماً كذلك بتحديد مهالم شخصية في نفوس أصحابه، ووضعها في إطار بشرى خالص، ليس فيه من امتياز على غيره إلا مافضل الله به عليه باختياره لتلك الرسالة السماوية واصطفائه لها، وإلباسه اللباس النفسي والروحي والجسدى الملائم لها، دون أن يخرجه ذلك كله عن أن يكون إنسانا من الناس، يأكل الطعام، و يمشي في الاسواق . . ا

## القرآن وشخصية الرسول:

ولم تدع الشريعة الإسلامية تقرير بشرية الرسول و توكيدها إلى الرسول و حده، وإلى ما يقول عن نفسه من أنه إنسان قبل أن يكون رسولا، وأنه بحكم هذه الطبيعة يعيش في مجال الإنسانية. ويتحرك في محيطها . لايملك لنفسه ضرآ ولانفعا إلا ما شا، الله !

- 441 -

لم تدع الشريعة الإسلامية للرسول وحده أن يكشف لأصحابه عن هذه الحقيقة، بل جعلت ذلك أيناً وحياً من الساء، مسطوراً في كتابها المنزل على النبي . . حتى لا تترك سبيلا لمتأول أن يتأول فيما يقول الرسول الكريم عن نفسه . . كان يحسب هذا القول على سبيل التواضع من الرسول لربه ، والتخاشع في مقام العبودية لخالقه . . وهو في واقع الامر حق لامرية فيه ، وإن حمل معه ما حمل من الولاء والمناف ع والتخاشع لله رب العالمين ا

من أجل هذا تكررت فى آيات المكتاب الصور التى تحدد شخصية الرسول، وتنهما فى الإطار البشرى، الذى لايسمح لانباعه أن يخرجوه من هذا الإطار، ولمان بلغ ما بلغ من جلال، وكمال!

يقول الله ببحانه وتعالى لنبيه المكريم: «قل إنما أنا بشر مثلمكم يوحى إلى » ١١ ، فالآية تتجه إلى الرسول أولا ، ليعلم من نفسه أنه بشر ، وهو عالم فعلا ، ولحن ليمكون ذلك تقريرا ، وتوكيداً لحذا العلم ، وتتجه ثانياً إلى من يعنيهم أمر النبي من المؤمنين وغير الؤمنين ، ليعلموا أن هذا الإنسان المقامل بالساء المحلى بالمكالات ، ليس إلا بشراً من البشر ، وإنساناً من الناس . .

ويقول سبحانه لنبيه أيضاً: , قل سبحان ربى . هل كنت إلا بشراً رسولا؟ ، (١٠ . وهذا القول الذي أمر الله نبيه أن يقوله إنما هو رد لما كافت تريد قريش منه ، ودفع لهذا الفهم الخاطيء لطبيعة النبي ، إذ حسبوا أن النبي إله قائم في الأرض يتصرف في الوجود كيف يشاء ، فجاءوا يطالبون النبي بما حكاه القرآن عنهم ، وقالوا لن نؤمن لك حتى تفجر لنا من الارض ينبوعا ، أو تكون لك جنة من تخيل وعنب فتفجر الانهار خلالها تفجيراً ، ينبوعا ، أو تكون لك جنة من تخيل وعنب فتفجر الانهار خلالها تفجيراً ، أو تسقط السماء كما زعمت علينا كسفاً أو تأتي بالله والملائكة قبيلا ، أو يكون أو تسقط السماء كما زعمت علينا كسفاً أو تأتي بالله والملائكة قبيلا ، أو يكون كثاباً فقرؤه ، ، ولن فزمن لوقيك حتى تغزل عليا كتاباً فقرؤه ، ، ولي المهاء ، ، ولن فزمن لوقيك حتى تغزل عليا كتاباً فقرؤه ، ، وله بيم ، ، إنه بشمر ،

<sup>(</sup>١) سورة المنظمف آية ١٠٠ (٩) سورة الأصراء آية ٩٣، (١) و (١) سورة الأصراء آية ٩٣،

- + 44 ---

وكونه رسولا لايخرجه عن البشرية ؛ ولا يطوع له أن يأتى بغير مايرسل به ؛ و وحي إليه 1 ·

ولا يقف القرآن عند حد القول الصريح ببشرية الرسول ، بل يذهب إلى أبعد من هذا فيقرر أن للرسول كل خصائص البشرية ، ومتعلقاتها . إنه كسائر الناس ، لايعلم الغيب ، ولا يملك لنفسه ضرآ ولا نفعاً ، وأنه لايهدى من أحب ، ولا يملك الشفاعة إلا بإذن ربه ، وأنه يحزن . ويألم . ويضيق صدره . وتقر عينه .

وهذه هي طبيعة الحياة البشرية ، وللرسول نصيبه منها .

يقول الله تعالى , قل لا أملك لنفسى ضرآ ولا ففما إلا ماشاء الله ، ولو كنت أعلم النيب لاستكثرت من الخير ، وما مسنى السوء . إن أنا إلا نذير وبشير القوم يؤمنون ، (١) . . ويقول سبحانه : , إنك لاتهدى من أحبب ، ولكن الله مهدى من يشاء ، (١) . . ويقول سبحانه : , ولا تحزن عليهم ولا تكفي ضيق عما يمكرون ، (٢) . . ويقول عز من قائل : , واصر نفسك مع الذين يدعون ربهم بالغداة والشي يريدون وجهه ، ولا تعد عيناك عنهم تريد زينة الحياة الذنيا ، ولا تطع من أغفلنا قلبه عن ذكرنا ؛ وانبع هواه وكان أمره فرطا ، (١) . . وهذه كلها منازع بشرية ، تذمه إليها نفس الرسول ، كما تتجه ففوس الناس ، فيدعوه التهسيحانه إلى تجنها ، والحذر منها 1 .

أما دور الرسول في مجال التطبيق العملى لتقرير بشريته بين أتباعه فهوكما قلمنا دور ممند من أول بعثته إلى أن الحق بالرفيق الأعلى • • وشواهده تنتظم حياة الرسول كلها في هذه المرحلة العظيمة من حياته •

والمرض هنا بعش مواقف الرسول الـكريم في هذا الشأن ا

ا عدجاء أعراني إلى النبي صلى الله عليه وسلم في بعض شأنه ، فلادا فاه ليتحدث إليه

(٩) - ورة القصي آية ٥٠

(١) ستورة الأهراف آية ١٨٨

١٤٠) ـ فرن التكريف آية ٨٧ :

(٣) سورة النظل آيه ١٣٧ 🕆

- 474 -

اضطرب كيانه ؛ وتلعثم لسانه ؛ لما أخذه من هيبة الرسول وجلاله . . تلك الهيبة وذلك الجلال اللذين لم يبعثهما فى نفس الأعرابي ماتبعث فى النفوس أبهة الملك وصولة السلطان بما يحشد لها من حرس ؛ وحجاب ، و بما يقوم فيها من ألوان الترف ؛ وعجائب التحف ونوادرها \_ وإنما مبعث تلك الهيبة وذلك الجلال هو ماتشع به ذات الرسول المكريم من عظمة نفسية ، وصفاء روحى . . المجلال هو ماتشع به ذات الرسول المكريم من عظمة نفسية ، وصفاء روحى . . تجد لها الناس مسا أشبه بمس الكهرباء 1

و نمود إلى ذلك الإعراب، فه جده بين يدى الرسول، وقد علاه البهر، وبلله العرق. وإذا الرسول الكريم يبعث إليه نسمة ندية عطرة، تشيع في كيانه الطمأ نينة والسكينة، ويسقيه من رحيق كلماته الطيبة ماينه من روحه، ويمسك أوصاله . فيقول له رسول الله عليه : . هون عليك . فإني لست عملك . إنما أنا ان امرأة من قريش تأكل القديد 1 . .

إنه إنسان من الناس، ولد لابون كا يولد كل إنسان. ثم هو – وإن كان نبياً – لم يبتعد عن الجماعة الإنسانية بما يتخذ الملوك والاباطرة من أقنعة الابهة والسلطان التي تعزلهم عن المجتمع الإنساني . . إنه ان امرأة تأكل القديد.

٣ - وأخرج أبو داود فى سننه عن ابن عباس أن النبي صلى الله عليه وسلم طاف بالبيت . ثم أتى السقاية ، فقال : اسقونى . فقال له ابن عباس ألا نحوس له سويقا ١٠ . . ؟ غان هذا يتناول منه الناس ! فقال صلوات الله وسلامه عليه : اسقونى مما يشرب الناس . . !!

وكيف يعتزل النبي الفاس ، ويعتزل الحياة التي يحيونها وهو الطبيب الذي يعالج أدواءهم ، ويطبب عللهم ؟ وهل يعثزل الطبيب مرضاه ؟ وهل يرضى الآب أن يكون في خير لايصيب منه أبناؤه حظاً كحظة ؟

وهلى الذين فى ديب من رسول الله ، ومن وسالته أن يقنوا هندهمذه الأحوال منه ليروا ماذاكان يطلب بدعوى النهوة والرسالة لمن لم يكن ثبياً ص الا؟

١١) السويق؛ الناهم من دقيق الحنطة والشعير .



وما المآرب التي قصد إليها ، وما الذايات التي حققها ؟ أن المال الذي جمع ؟ وأبن المتاج الذي وضع على رأسه ، وأين متع الحياة التي تحف به ؟ وهل يدخل إنسان في مثل هذه الدعوى ، ويحتمل فيها ألوان الغير والأذي ، ثم إذا استجاب الناس لدعوته ، وداروا حول مشيئته ، وساقوا إليه مغائم النصر سد نفض يديه من كل هذا ، وعاش على المكفاف من كل شيء . . ؟ في المطهم ، والملبس ، والمسكن . . ؟ في كانت حجراته التي يأوى إليها حجارة في المطهم ، والملبس ، والمسكن . . ؟ في كانت حجراته التي يأوى إليها حجارة مرصوصة . . سقفها من الجريد . . لا تزيد على أي كوخ أو خيمة . . وكان أكثر طحامه خبزة الشعير ، وإدامه الحل . لا يشبع منهما . . وقد كانت السيدة عائشة رضى الله عنها تقول ، , إن كنا آل مجد لنم كث شهراً ما نستوقد ناراً ، إن هو إلا التمر والماء . ي (ا) . . وعنها رضى الله عنها قالت : « ما شبع رسول الله صلى الله عليه وسلم ثلاثة أيام تباعا من خبز حتى مضى لسبيله ، . 1

وعنها رضى الله عنها قالت : , ولقد مات ــ أى النبى ــ وما عندى شيءً يأ كله ذي كبد إلا شطر شمير في رف لي . .

وعن أن عباس قال: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يبيت هو وأهله الليالى المتتابعة طاويا لايجدون عشاء . . !

وعن أنس رضى الله عنه قال: « ماأ كل رسول الله صلى الله عليه وسلم على خوان ولا في سكرجه ٢٦) ، ولا خبر له مرقن ، ولا رأى شاة سميطا ٢١) قط . .

فهذا طعامه صلى الله عليه وسلم بعد أن فتح الله له تلك الفتوحات التى شملت الجزيرة العربية كلما . . طعام غليظ خشن ، وهو مع غلظه و حشونته قليل لايشمع . .

ولمذا جلم صلى الله عليه و علم الأكل جلس مستوفرًا على الارض .

<sup>(</sup>١) الشفا عزه ص ١١٥

<sup>(</sup>١) السكرجة ، الصفحة التي يوضع فيها الطفام ،

لا٣) الشاة : السميط التي تشوى بالنار ،

-- c Y'Y ---

لاينصب له خوان ، ولا يتكىء على أريكة أو نحوها . وكان يقول : , إنما أنا عبد ، أكل كما يأكل العبد ، وأجلس كما يجلس العبد » (1).

وأما فرشه الذى ينام عليه فكان أدماً حشوه ليف ، وعن حفيه رضى الله عنها قالت : كان فراش رسول الله صلى الله وسلم مسحاً (٢) نثنيه ثنيتين ، فينام عليه ، فثنياه له ليلة بأربع ، فلما أصبح قال : ما فرشتموا لى الليلة ؟ فذكر نا ذلك له ، فقال : ردو ، مجاله ، فإن وطأته منعتني الليلة صلاتي ، ا

إنه نبى صاحب دعوة ، وليسطالب ملك ا ولا صاحب دنيا ... فلقدسيقت اليه الدنيا محذافيرها ، وترادفت عليه ، فتوحها ، إلى أن توفى صلى الله عليه وسلم ودرعه مرهو نة عند يهودي في نفقة عياله .. وكان يدعو ويقول : « اللهم اجعل رزق آل محمد قوتا » .

## ٣ - قالت أم العلاء الأنصارية:

لما قدم المهاجرون المدينة . . اقترعت الانصار على سكناهم ، فصار لنا عثمان ابن مظعون فى السكنى ا فمرض . . ثم توفى . . فجاء رسول الله صلى الله عليه وسلم فدخل . فقلت : رحمة الله عليك أبا السائب . فشهادتى أن قد أكرمك الله ا قال النبى صلى الله عليه وسلم : وما يدريك أن الله قد أكرمه ؟ قالت : لا \_ والله لا أدرى ا فقال النبى صلى الله عليه وسلم : أما هو فقد أتاه اليقين من ربه ، وإنى لا رجو له الحنير . والله ما أدرى وأنا رسول الله ما يفعل بى ، ولا بكم 1، (٢)

ولمانه صلوات الله وسلامه عليه \_ وإن يكن نبيــا \_ بشر ، مقيد بقيود البشرية . . لا يعلم الغيب ، ولا يدرى ما يفعل به ولا بغيره . . فذلك مما استأثر الله سبحانه و تعالى به . . د ولا يحيطون بشيء من علمه إلا مما شاء (٤) . .

عن عمر رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلمقال , لا تطرونى كما أطرت النصارى ابن مريم . . إنما أنا عبد فقولوا عبد الله ورسوله . .

<sup>(</sup>١) الشفا جزء ١ ص ٣٦.

 <sup>(</sup>٢) السح: السكساء من الشعر.
 (٤) سورة البقرة آية ٧٥٥

<sup>(</sup>٣) النيوات لابن تيمية س ٩

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT



#### --- P77 ---

وعن أنس رضى الله عنه : إن كانت الأمة من إماء أهل المدينة لتأخذ بيد رسول الله صلى الله عليه وسلم فتنطلق به حيث شاءت ، حتى تقضى حاجتها . .

وعن أبي هريرة رضى الله عنه قال: دخلت السوق مع النبي سلى الله عليه وسلم، فاشترى سراويل، وقال للوزان زن وأرجح . . فوثب إلى يد النبي صلى الله عليه وسلم يقبلها ، فجذب النبي يده وقال: هذا تفعله الاعاجم بملوكها ، ولست بالك . . إنما أنا رجل منكم . . ثم أخذ السراويل ، فذهبت لاحملها ، فقال: صاحب الشيء أحق بشيئه أن يحمله ، (١) .

أفيبتى بعد هذه التربية القولية والعملية من رسول الله لاصحابه ولاتباعه ما يدع فى نفوسهم إثارة من شك فى بشرية النبى؟ وأنه عبد الله، ورسول الله؟ كلا، ثم كلا..

#### ما شهدت به الأعداء!

ولكثرة ماكان فى حياة الرسول من صور التواضع، ومن المواقف الكاشفة عن طبيعته البشرية للم يستطع الدارسون اسيرته من غير المسلمين أي يخفوا هذه الحقيقة، على رغم ما لديهم من استعداد طبيعي للبحث عن مواطن الضعف في تلك السيرة الطبية، والتوصل إلى ذلك بأوهي الأسباب! هذا إذا كان الباحث طالب حقيقة، وقليل من هؤلاء من وقف موقف الحياد والإنصاف من سيرة النبي . أما من كان من أولئك الباحثين من قصب نفسه للنيل من رسول الإسلام فإنه يتعامى عن الحقائق، ويقف متسترا في ظلال الشكوك والريب التي يسوقها مساق اللمز والنمز!

نقول إن المؤرخين من غير المسلمين ـ منصفين أو مغرضين ـ لم يستطيعوا أن يخفوا ماكان فى سيرة النبى . من مواقفه التي كشف بها عن بشريته ، وعمل على إذاحة التصورات التي كانت ترتفع لأنظار أصحابه ، هما تفيض به مشاعرهمن

<sup>(</sup>١) سورة العنكبوت آية ١ ه

- 41V -

عواطف الإجلال والتعظيم الممزوجين بالولاء المخص ، والحب الحالص لذات الرسول وصفاته !

إلى فهذا العالم الفيلسوف الإنجليزى ، ول ديورانت ، يقول: ، ومع اضطلاع النبى بهذه الشئون كاما \_ أى القيام بأمر الدعوة وتنظيم شئون الحرب والسلم فى المجتمع الإسلامى \_ فقد كان جم التو اضع إلى درجة تحببه إلى النفوس، وكثيراً مأكان يعترف أن ثمة أموراً لا يعرفها ، ويحتج على الذين يظنونه أكثر من إنسان يحرى عليه ما جرى على الناس جميعاً . من موت ، ووقوع في الخطأ . ولم يدع في يوم من الآيام أنه قادر على معرفة الغيب أو الإتيان بالمعجزات . . ، (1) .

هذه قولة رجل على غير دين الاسلام، لايحمل عاطفة تعطفه على هذا الدين، وإن يكن في نفسه شيء فهو أن يجدله المغامز والعثرات ا

فلقد عزعليه أن تفلت منه هذه الحقيقة ، وأن تغلبه شو اهد التاريخ الصادقة عن أن يفلت هو منها \_ عز عليه هذا ، فألق على ذلك الحقيقة التي قررها مرغما أنفاساً من صدره المريض ، يتصاعد منها دخان خبيث يخلط بين الحق والباطل ، ويجمع بين العسل والسم . فيقول بعد هذا القول الذي أرغمه الواقع التاريخي على قوله \_ يقول : لكنه \_ أي النبي \_ على هذا لم يكن يستنسكف أن يستعين بالوحي في الأغراض البشرية والشخصية كما حدث حين نزل الوحى مؤيداً واجه من زوجة زبد متبناه » (۱) .

وعجيب من مثل هذا العالم الفيلسوف أن يسمح لعقله بهذا العبث بالمنطق والخروج على المثل القائل: « إذا كنت كذوبا فكن ذكوراً » ا

إنه يعترف بأن ومحمداً ، ني . .

فهل يتفق ووظيفة النبى أن يكذب على الله؟ وأن يصطنع وحياً يوحيه إلى نفسه ، ثم ينسبه إلى الله ، ليخدم به حاجة من حاجات نفسه ، ويشبع به هوى من أهوائه ؟

<sup>(</sup>١) قصة الحضارة الجزء الثانى من المجلد الرابع ص٤٣.

<sup>(</sup>٢) قصة الحضارة الجزء الثانى من المجلد الرابع ص٤٠٠

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT

- 44V -

أمن يفعل هذا يكون نبياً حقاً .. ؟ وهل يكون رسول السهاء خائناً لرسالة السهاء؟ إن هذا اتهام لله ـ سبحانه ـ إذ لم يكن الرجل الذى اختاره الحل رسالته إلى الناس بالرجل الامين الصالح لاداء هذه المهمسة . . وسوء اختيار الرسول يلقى اللائمة كلها على من أرسله ا

هذا ما يجرى عليه منطق الناس فى الحياة ــ فهل يصبح أن يكون من كمال الإنسان حسن اختياره لمن يؤدى عنه أمراً من الأمور، ثم لا يكون هذا السكال لله في اختياره لا نبيائه ورسله ؟

إن القول بأن أنبياء الله ورسله يتقولون على الله ... فيه تجديف على الله وكفر به ! وأهون من هذا أن يشهم النبى بأنه غير نبى .. فهذه تهمة ، وإن كانت شنيعة ، إلا أنها دون تلك النهمة التى تقر النبى فى مكانه من النبوة ، ثم ترميه بالكذب على الله ، والافتراء على ما أرسل به : « ومن أظلم مما افترى على الله كذباً . . أو قال أوحى إلى ولم يوح إليه شي و ٢٠٠٠ . .

إن المنطق الذي يقبل أمثل هذا القول في شأن الانبياء ، منطق مقلوب ، يتأذى منه العقل ويتقزز منه . . .

٧ \_ وهناك عالم فيلسوف آخر كان له فى هذا الجانب من حياة الرسول نظرة أشمل وأعمق من نظرة المؤرخ العالم « ول ديورانت » . . كا كانت نظرته للك أبعد من الهوى ، وأقرب إلى الحق من نظرة صاحبه ! إنه جوستاف جرونيباوم مؤلف كتاب « حضارة الإسلام » . . فقد وقف وقفة طويلة عند تلك القصص الكثيرة التي أدخلها القصاص ، ورواة الأخبار على سيرة الرسول ، وكشف عن تلك الدوافع التي نسجت من أجلها تلك القصص . .

فهو يعترف أولا بأن حياة الرجل العظيم تنطوى على شرارة إلهية ، تجمل الصاحبها شأنا في نظر أصحابه ، ومكانا من قلوبهم . . وأن الاعمال العظيمة التي

<sup>﴿ (</sup>١) سورة الأنعام آية ٩٣

- PY7 -

تجرى على يديه تطلق فى الناس أعنة الحيال لينسجو ا منها ضروبا من القصص التى لايمسكما منطق ، ولايحكمها عقل . .

يقول ه جرونيباوم » : . إن انتلواء حياة الرجل العظيم على قدر من الشرارة الإلهية أقوى بأساً مما لدى إخوانه الضعفاء لآية حافاة بالمعانى للعالم كافة ا

« ذلك أن رسالته تؤذن ببد. مرحلة جديدة في قصة هذا العالم .

« ولا شك أن القوى التي يفك إسارها ستكون رهن إرشارته ، وستكون أهم أدوار مقامه في هذه الارض موضع الترحاب أو المحاكاة من العالم الذي كان مجرد ظهوره فيه ذا أثر في حظه ومجراه ا

« وإن القلوب الساذجة الففل لتروح تنسج الخوارق وشياً تحيط به حياة الرجل المؤله العظم ، غافلة عن أن هذه الخوارق تغض من شأن النصر الإنسانى الذي يحرزه بطلما(١) . .

وطبيهى أن و جرونيباوم ، يتخذ من مدلول كلمة « العظيم ، مرقى يرقى به إلى الحديث عن العظمة الكامنة فى النبى ... فهو إنما يناقش هنا قضية المعجزات التى تنسب إلى نبى الإسلام .

واللفتة الذكية البارعة من « جرونيباوم » هنا هي إشارته إلى غفلة أو لئك الذين يرون أن عظمة النبي إنما تتجلى في كثرة الخوارق والمعجزات التي كانت بين يديه \_ وهم في الواقع إنما ينتقصون من كفاح النبي ، ويقطمون الطريق على هذا الكفاح الإنساني أن يتلبس بالحياة وينتق بأحداثها ، وينتصر عليها . . . إنه حينئذ انتصار يفوح من عرق الجهد الشخصي ، وهو جهد يحسب له ، وينتسب إليه . . أما الحوارق والمعجزات ، فلا يملك الرسول من أمرها شيئاً . . وإنما هي أمانة تلقاها من السهاء وأداها للناس !! .

١١) حضارة الإسلام ص١٢٤.

- 44 --

ثم ينتقل ، جرونيباوم ، إلى موقف النبي من تلك الموجات التقديسية التي كانت تتدافع في عقول أصحابه وقلومهم . . فيقول :

, حرص محمد مدة رسالته على أن يؤكد للناس أنه بشر . ذو طبيعـــة إنسانية ، وأنه بفضل من الله ، لا يستحقه ، ولا يعرف له سبباً اختير رسولا له تعالى . .

و وفيها عدا هذه الخصوصية — خصوصية اختياره للرسالة — ليس ثمة شيء ينمرق بينه و بين إخوانه من البشر .

- « وإن علمه بالنيب لمحدود بما يريد الله أن يملمه إياه ·
- « فكل مالم يرشده إليه الوحى فأمر قد يضل فيه السبيل ·
  - , وليس له بعمل المعجزات يدان ·
- , وكلما لج أعداؤه فى تحديهم إياه بأن يثبت أقواله بإحدى المهجزات أن ذلك ، غير عالىء بسخرية الساخرين ، وخيبة أمل المتشككين . · ذلك أن رسالته نفسها هى آيته ، وأمارته 1 :
- « وقالوا لولاأنول عليه آية من ربه ؟ قل إنما الآيات عند الله ، وإنما أنانذير مبين ، أو لم يكفهم أنا نولنا عليك الـكتاب يتلى عليهم ؟ إن فىذلك لرحمة وذكرى لقوم يؤمنون . (١) ...

مْم يعقب ﴿ جرونيباوم ، على هذا بقوله :

على أن حصافة , محمد ، لم تجده نفداً . . فهما أنكر لم يكن إنكاره ليقنع العرب أنه بشر مثلهم ، تعوزه البصيرة الخارقة التي تنفيذ حجب الغيب وآفاق المستقمل .

« ولم يكد ينقض على وفاته طويل زمن حتى ثار الخيال الشعبي متغلبا على نصوص الوحى نفسها ، ومغطيا على الاحتجاجات الفاترة التي أبداها ذوو الضمير الحي من الفقهاء ـــ وراح يقص من جديد سيرة النبي ، واضعاً إياه في صورة الساحر القوى ١١

<sup>(</sup>١) الشفا جزء ١ س ١٠٣ .

#### - 441 ---

ر ولقد رانت عليهم تلك الرغبة الساذجة فى تعظيم البطل برفعه فوق درجة الإنسانية إلى أقصى حد مستطاع، وظاهرها على ذلك التقليد المريق الذى يؤكد من أهميته الشخصية الفذة، بما ينسب إليها من تماون العالم الروحى كله وإياها...»

ثم يعرض المؤلف صوراً من القصص التي يرى أنها أضيفت إلى السيرة النبوية لترفع من شأن النبي ــ كما توهم واضعوها .

وهنا يكشف عن العناصر الغريبة التي دخلت في تاريخ السيرة : وأضيفت إليها . فيقول : ووثم أقاصيص عن معجزات زرداشتية ، وهيلينستية ، وبوذية ،

تنسب بمنتهى الحرية إلى شخص الوسول ا

ثم يقول: «وإن اللهفة على تمجيد رسول الله ، وإخراجه عن طنطبيعةاليشر لأمركانت تحركه فى مدارج معينة تلك النزعة المطوية فى الناس عامة ، بل فى نفس محمد نفسه (؟؟) فى إظهاره فى صورة النبى المطابق لسنة الأنبياء كافة ا

«فكل ما أثبتت به دعاوى الرسل يعاد قوله فى «محمد، ١١ فليس يكنى أن تشهد له أعماله ورسالته ، بل لابد من تسويغ الإيمان برسالته ، وذلك على الأقل بإظهاره فى قوة الانبياء الآخرين المرهوبين .

ثم يقول؛ إنه من المحتمل أنهذه الاساطيركانت مقصورة فىبادى. الامرعلى غير المتعلمين، وأن القصاص المحترف كان المسئول الاول عن صوغها ونشرها.. ولكن بعد فترة وجيزة شرع جلة الفقهاء يجمعون الدلائل النبوية هذه جمعامنظها!

«كان الفقهاء بين دافعين قويين · فإن الخيال الشعرى كان يصر على اعتبار رسول الله تبيا صاحب معجزات · ثم إن إجماع المؤمنين على المطالبة بالاعتراف بالعناصر الإعجازية في حياة ، محمد «كان كافيا في حد ذاته لحمل الفقهاء على الاستجابة لهم · ·

« إلا أن التحدى المسيحى الذي كان يطالب المسلمين بتقديم الشواهد الخارقة على نموة «محمد» اضطر هؤلاء الفقهاء إلى استجابة سريمة !

#### - 44A ---

وقد استمر ضجيج المجادلين المسيحيين عنيفاً لا تهدأ له مفاخرة حتى بعد أن أسرف المسلمون في الاستجانة لتلك المطالب المسيحية (١).

وهذا الكلام كلام رجل منصف إلى حد ما ، فقد كشف عن طبيعة هذا القصص الخرافى الذى دخل به القصاص والوضاع على سيرة الرسول ، كما كشف عن تلك الدوافع التي اندفعت منها هذه القصص فى صورها الخيالية المهلهلة ا

على أن . حروفيباوم . لم يرض لنفسه أن تسخو سدده الحقيقة ، وأن تقول كلمة الحق ، ولو كانت مرة . . فرمى تلك الرمية الحبيثة الماكرة خلال كلمات مشرقة يدعمها الحق ، ويزيمها المنطق حتى لتكاد هذه الرمية تمر دون أن يتنبه لها أحد ...

فيقول فيما نقلنا عنه آنفاً: . وإن اللهفة على تمجيد رسول الله وإخراجه عن طبيعة البشر لأمر كانت تحركه في مدارج معينة تلك النزعة المطوية في الناس عامة بل في نفس و محمد ، نفسه ، في إظهاره في صورة النبي المطابق لسنة الأفساء كافة!!

د بل في نفس محمد نفسه ، ١ .

كذب مفضوح بشهادة أهله . فقد قرر المؤلف من قبل أن النبي كان حريصا أشد الحرص وعلى أن يؤكد للناس مدة رسالته أنه بشر . ذو طبيعة إنسانية . وأفه بفضل من الله لايستحقه ، ولا يعرف له سبباً اختير رسولا لله تعالى . وكلمالج أعداؤه تحديهم إياه فى أن يثبت أقواله بإحدى المعجزات أبي ذلك ، غير عابى و بسخرية الساخرين . ولا خبية أمل المتشكركين ) . هذا ما يقرره المؤلف ، فهل يتفق مع هذا القول أن يقول : إن فى نفس ، محد ، نزعة تنزع به إلى تمجيد نفسه . وإخراجه عن طبيعة البشر ؟

أهذا من ذاك؟ كلا . فشتان بين الحق والباطل. وبين الرأى والهموى . وما نحسب المؤلف كان على غير معرفة كاملة بسيرة الرسول حتى نجد له

<sup>(</sup>١) يحضارة الإسلام ص ١٧٤.

العذر لهذا الحلط المنشين . . فالعلم الذي بين يدى الرجل من تلك السيرة الـكريمة قد أتاح له أن يبنى آراء سديدة ، وأن يصدر أحكاماً عادلة . . ولـكن الذي أتى منه هذ الـكائب أنه لم ينظر إلى الرسول على أنه مبعوث الساء ، وترجمان الملأ الأعلى ، وإنما نظر إليه في حدود الإنسان الذي لاصلة له بالساء ، وأن في هذا الإنسان جانبا من جوانب العظمة التي تبرز في كثير من الناس على اختلاف

الأمم والأزمان .

ولو نظر هذا العالم السكبير إلى و محمد ، على أنه نبى للما رمى هذه الرمية الطائشة ، التي لاتستند إلى شيء من الواقع الذي يعلمه علم اليقين من سيرة الرسول والذي لم يستطع أن يخفيه ، فقرر في أول هذا الحديث أن و محمداً ، قد حرص مدة رسالته على أن يؤكد للناس أنه بشر . . ذو طبيعة إنسانية ، وأنه بفضل من الله لايستحقه ، ولا يعرف له سببا اختير رسو لا له تعالى . . ، فيكيف يتفق أول هذا الحديث مع آخره ؟؟ إنه نضيح حقد قديم على الإسلام ، وعلى رسول الإسلام لم يستطع هذا العالم الكبير أن يحبسه في صدره فتفلت منه عن قصد أو غير قصد .

إن أعظم العظمة في و محمد ، أنه بشر ، وأنه في ثوب البشرية هذا استطاع أن يعلو على النعف الإنسان ، وأن يقهر ظلام الطين الذي خلق الإنسان منه ، وأن يحيل هذا الظلام نوراً مشبعاً ضيء الوجود ، ويكشف للناس الطريق إلى الساء... إلى عالم الحق ، إلى الله رب العالمين .

إن بشرية . محمد ، وما بلغ بها الله من كال وجلال لشهادة قائمة بين الناس ، تحديم أطيب الحديث وأصدقه عالكال والجلال المودع في الانسانية ، والمنظوى في كيانها ، وإن الطريق لمفتوح أمام الإنسان إلى التحليق في آفاق الكال إلى ما الانهاية . على قدر ماييذل من جهد للاستعلاء على نزعاته وأهوائه . . وأنه بقدر مايمد بصره إلى الساء ، وبقدر مايفتح قلبه لانواد الحق قيها ، يكون ارتفاعه وعلوه عن عالم النراب .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT



اتخذ أعداء الإسلام من تعدد زوجات النبي ، ومن تعدد الزواج فى الإسلام مطمنا على هذا الدين ، واعتباره شريعة تزكى مطالب الجسد البهيمية . ولاتعنى بالجانب الروحي والنفسي في الإنسان 1

ويصور أعداء الإسلام الشريعة الإسلامية من خلال هذه النظرة إلى تعدد الزواج فيه بأنه دين جماعة من الأعراب التائهين في الصحراء، المحرومين من طيبات الحياة، فكان من تدبير هذه الشريعة بلكي تجذبهم إليها، وتفريهم بقبولها بأن استجابت لأحلامهم التي كافت تطرق خواطرهم في اليقظة وتظهر على مسرح حياتهم في التوم، فجعلت من مقرراتها تأويل هذه الاحلام بإطلاق سراح هذه الخواطر، وإرخاء العنان لها لترعى حيث تشاء، مما يغذى شهوات الجسد، وينبع جوعها ا

فهناك النساء . . مثنى وثلاث ورباع . . للسلم أن يتزوج أربعا ، فأربعا على فريقا ، ويمسك فريقا . . إلى غير حد محدود ! .

وهناك ألوان الطعام، والمشتهيات التي تمد المعدة باوقود الذي بحيل هذا الطعام إلى طاقات تستهلك في معركة الحياة مع المرأة ١١

فإذا لم يُحد المسلم بين يديه هذه المشع الجسدية كانصورها له أحلامه وخواطره في هذه الدنيا ، أحاله الإسلام إلى وجود آخر بجد فيه ثلث المشع على صورة أتم وأوفى ، سبيث جنات الحلد في الحياة الآخرة ، وسبيث النديم المقيم فها ، وسبيث الحور الولدان لمن يربدها ، وحيث هناك الآنهار من لهن لم يتغير طمعه ، ومن عسل مصنى ، ومن خر لذة للشاربين ا

هذا هو المفهوم الذي يحاول أعداء النريمة الإسلامية أن يظهروها به ويعرضوها في الناس على صورته .

وهم يتخذون من نبى الإسلام، والقائم على شريعته غرضا منصوبا لسهامهم الطائشة .. حين يعرضون منسيرة الرسول هذا العدد الكثير من النساء اللاتى تزوج بهن ، ويعدون تجاوز النبى عن العدد الذى أباحته الشريعة للسلم ، وبإمساكه تسع نساء أوعشراً معاً ، في حين أنه لا يجوز للسلم أن يمسك أكثر من أربع ـ يعدون هذا التجاوز عالاة من السهاء له ، إن كان ذلك بتدبير من السهاء ، أو إيثاراً لنفسه ، وترضياً لها إن كانت شريعته من عمله ا ويقول أصحاب هذا القول: إن النبي جعل قانون شريعته محيث يخضع لمطالبه ، ويستجيب لحاجته في هذا الباب .. ا

## فتراهم يقولون مثلا :

وإن النبي حين برى هذا العدد السكثير من النساء في حوزته ، وبرى أبصار المسلمين ، وغير المسلمين تتجه إليهن — حين برى ذلك بجى، بقرآن يحرم على المسلمين أن يدخلوا بيته : ويأيها الذين آمنوا لاتدخلوا بيوت النبي إلا أن يؤذن لكم إلى طعام غير ناظرين إناه ، ولكن إذا دعيتم فادخلوا ، فإذا طعمتم فانتشروا ، ولامستأنسين لحديث . إن ذلكم كان يؤذى النبي ، فيستحى منكم والله لايستحى من الحق ، وإذا سألتموهن متاعاً فاسألوهن من وراء حجاب . . ذلكم أطهر لقلوبكم وقلوبهن ، وماكان لكم أن تؤذوا رسول الله ، ولا أن تنكحوا أزواجه من بعده أبداً ، إن ذلكم كان عندالله عظيا ، (١).

ثم من جهة أخرى يقرأ على نسائه قرآنا يفرض عليهن فيه الحجاب : ه يا نساء النبي لستن كأحد من النساء ، إن اتفيتن فلا تخضعن بالقول ، فيطمع الذي في قلبه مرضى ، وقلن قولا معروفاً ، وقرن في بيوتكن ، ولا تهرجن تهرج الجاهلية الأولى ، (١)،

مُم من جَهِة ثالثة يُنزل قرآنا يَعِيج لنفسه مالايباج لغيره مُن هم على شريعته ا

٠٠) سورة الأخزاب ٢٠٠٠-٣٠ .

(١) سورة الأخزاب: ٣٠ ١

ه يأيها النبي إنا أحللنا لك أزواجك اللاتي آتيت أجورهن ، وما ملـكت يممنك مما أفاء الله عليك ، وبنات عمك ، وبنات عماتك ، وبنات خالك ، وبنات خالاتك اللاتي هاجرن معك ، وامرأة مؤمنة إن وهبت قفسها للنبي ، إن أراد النبي أن يستنكحها ، خالصة ، لك من دون المؤمنين ، قد علمنا ما فرضنا عليهم فى أزواجهم ، وماملكت أيمانهم \_ لكيلا يكون عليك حرج وكان الله غفوراً رحما ، ترجى من تشاء منهن ، وتؤوى إليك من تشاء ، ومن ابتغيت ممن عزلت فلا جناح عليك ، ذلك أدنى أن تقر أعينهن ، ولا يحزن ، ويرضين بما آتيتهن كلهن ، والله يعلم مانى قلويكم ، وكان الله علما حكما . (1)

كل هذا ، الذي يستنزله ، محمد، من قرآن ، أو يجيء به من عنده ، إنما ليبلغ به حاجة فنسه من النساء ، و ليشبع شهو ته منهن ا

هذا هو في الإسلام في تصور المستشرقين له ، وفي نظرمن فظر إلى الإسلام من الفربيين بوجه عام..

لمنهم لايرون حياة النبي إلا في جو ه الحريم ، ، ولا تقع أبصارهم من سيرنه ُ إِلَّا عَلَى هَذَا الْآفَقِ ، لا يُبِرَحُهُ أَبِدًا إِنَّ وَلا يُتَحُولُ عَنْهُ إِلَى غَايَةً مِنْ غَايَاتِ الحياةُ .

أما الرسالة وأعباؤها. وأما الدفاع عن المجتمع الإسلامي وحمايته . وأما سياسة الحرب والسلم لهذا المجتمع ﴿إِفْدَالُكُ كُلَّهُ مِنْ وَرَاءٌ ظَهْرٌ ﴿ مُحْمَّدٌ ﴾ ومن نافلة الحياة عنده .. هذا ما يقول به عير المسلمين عن يرصدون حركات الإسلام ويتربسون الدوائر به ا

أما مقطع الحق في هذه الآراء ، فلا نحب أن نتفرد فيه بالحكم لها أو عليها كا لا نحب أن نقول فيها قولا فبل أن نضع إزاءها الحقائق التاريخية الثابتة ، وقبل أن نشهد واقع الحياة على صامين هذه الآراء ، وما فيها من عناصر التجاوب مع الطبيعة البشرية ، وتفاعلها مع الزمن ,

(١ سورة الأحراب = الأيات ، ن ، ١ ، ، ،

#### - 44A -

## الرجل والرأة:

الصلة بين الرجل والمرأة أمر طبيعي، تدعو إليه الحياة . وتنادى به غريزة بقاء النوع . . تلك الغريزة التي تملاكيان كلحي، وتحمله على أن يستجيب لها . وينتهي إلى الغاية التي ترمى إليها . .

وأى خلل فى هذه الغريزة يكون من أثره خمودها ، أوالقضاء عليها ـــ هو خروج على الطبيعة ، وانحراف عن الوضع السليم للكائن الحي فيها ..

فليس بما يعيب إنساناً من الناس أن يكون على الصحة والسلامة ، وأن تكون غرائزه الحيوية ، أو الحيوانية عاملة ، تؤدى وظائفها على الوجه الذي يحفظ و جوده في ذاته ، وفي نوعه جميعاً .

أيعيب الإنسان أن يأكل ويشرب لأن الحيوان يأكل ويشرب؟ أيعيب الإنسان أن ينام لأن الحيوان ينام؟ أيعيب الرجل أن يتصل بالمرأة لأن الحيوان تتصل ذكوره بإناثه؟

كلا .. فإن بقاء الناس فى الحياة مرتبط بما يحفظ هذه الحياة الى هى جسد ونتناسل ، كما تغتذى وتتناسل الكائنات الحية جميعاً ..

نعم.. إن الإنسان يفارق الحيوان في أن له وراء هذه الحياة الحيوانية حيوات أخرى عقاية ، وروحية ، ونفسية ا

ولا بقاء ، أو بمعنى آخر لاجود للحياة العقلية والروحية والنفسية لإنسان من الناس إلا فى إطار هذه الحياة الحيوانية ، التىمن مستلزمات وجودها وبقائها النذاء والتناسل!

وقديقول المتفلسفة أو الروحانيون .. إن الإنسان لكي يكون إنساناً ينبغى أن يوهى الصلة بينه و بين الحياة الحيوانية ، بمدى أن يجتزىء من الحياة الحيوانية بالقدر الذى يحفظ حياته وحسب ، وألا يتجاوز ذلك بحال أبدا ، فإن أى وقود (م ٢٢ — النبي عمد )





بد به الإنسان جسده . وينذى به شهواته هو تبخير لجانب كبير من حيوانه العقلية والروحية والنفسية ، وهو تبديد لتلك الحيوات ، وإضماف لها ..

وفى هذا القول حق ، ولكن من الحق أيضاً أن نقول إن التحيف على حاجة الجدد ومطالبه ، والمصادمة العنيفة لغرائزه ورغباته ، هو فى الجانب المقابل للإفراط فى الشهوات ، وتخمة الجدد بإشباعها . كلا الأمرين غير محمود . . وخير الأمور أوساطها ، . . فلا الإفراط محمود النتائج ، ولا التفريط مأمون العواقب !

ولهذا كان من شريعة الإسلام القصد في كل شيء ٠٠ ومنه القصد في مطالب الجسند وحاجاته . . و كلوا واشر بوا . ولا تسرفوا . . إنه لا يحب المسرفين ، وقد ذم الله الكافرين الذين لا يحيون إلا لاجسادهم ، ولا يتفكرون في خلق السموات والأرض ، ولا يرجون حياة وراء هذه الحياة . . كل همهم أن تنال أيديهم ما يقدرون عليه من حياتهم الدنيا , والذين كفروا ، يتمتعون ، ويأكلون كا تأكل الأنهام ، والنار مثوى لهم ، . . كما كان من تدبير الإسلام أنه حرم الرهبانية ، فقال نبي الإسلام : . لا رهبانية في الإسلام . . ا

## النبي البشر:

ونبى الإسلام بشر ، لم يقل هوأو لم يقل عنه أتباعه ، أو لم يتحدث القرآن الذى نزل عليه \_ إنه غير بشر . بل إنه يأكل الطعام ، ويمشى فى الاسواق، وكونه رسول الله ، ومصطفاه لرسالته لم يخرجه ذلك عن طبيعة البشر، ولم يخله من ضرورات الحياة البشرية . فهو يجوع ، ويظمأ ، ويشبع ، ويروى ، ويتزوج ، وينام ، ويتنظ ، ويحزن ، ويدر ، ويتألم ، ويشكو . ويبول ، ويتغوط . . إلى غير ذلك مما هو من شأن الناس ، في هذه الحاة !

وإذن فراوج النبي شأنه شأن كل مطلب من مطالب الحياة ، وضروراتها عند الناس، فليس بدعاً إذن أن يتزوج ، وأن تكون له زوج وولد !

فالزواج في الإسلام \_ كما هو في الحياة \_ شريعة من شرائع هذا الدين،



#### - TY9 -

وسنة من سننه ، كا هو سنة من سنن الحياة ، وشريعة من شرائعها . لا يعدل عنه إلا جائر ، ولا يزهد فيه إلا معتل سقيم ا

يقول النبي الـكريم , النكاج سنتي ، فمن رغب عن سنتي ، فليس مني ، ا

وهنا اعتراض لا بد منه ؛ وهو أن الذين أرادوا أن ينالوا من نبى الإسلام وأن يشوشوا على شريعته لم يقفوا عند زواجه لمجرد الزواج ، وإنما كانت وقفتهم وتطاولهم عند هذا العدد الكثيرمن الزوجات اللائى تزوج بهن الرسول، من ثيبات وأبكارا ، ومن أجناس وألوان .

فَهِذَا العدد السكشير من الزوجات الختلفات سناً ، ولوناً ، وجنساً ، ماذا كانت غاية الني منه إلا المتعة ، وإلا الإسراف الشديد في هذه المتعة ؟

وظاهر الأمر يعطى لهذا القول شيئاً من المنطق الذى يقيمه على تلك الصورة. ويلبسه لباس القبول والتسلم .

إنسان يضم إلى بيته اثنتى عشرة زوجة ، فيهن غير واحدة من ذوات الجمال والشباب . . فماذا وراء ذلك إلا التمتع بهن ، ووصل حياته بحياتهن ؟ وماذا يقال عن مثل هذا الإنسان إلا أنه مزواج منلم ، وأنه زير نساء ، وأسير شهوة ؟

وماذا يبقى لإنسان من متجه آخر فى الحياة ، يُسكون له فيه شأن ومكان بعد أن صرف وقته كله . وجهده كله فى عالم الحرىم . ودنيا الساء ؟

وهذا الظاهر الذي يضع على أفواه الواقعين في سيرة النبي هذه المقولات الزائفة \_\_ يخفي وراءه الحقيقة التي تقوم وراء هذا الظاهر شامخة ، مشرقة ، واضحة ، حتى ليسكون هذا الظاهر بمنزلة الظل الواقع تحت قدى الإنسان في رابعة النهار .

### الحقيقة ، والظل:

والذى يعمى عن هذه الحقيقة ، ويفتح عينيه على الظل المرتسم منها ، لا يمسك من الحق بشيء ، ولا يستدل على الحقيقة بدليا . . .

وكيف تقول عن إنسان إنه إنسان من صفته كذا ، وكذا ، وأنت لا تنظر



- Y & - -

منه إلا إلى ظله اللق على الأرض ؟ وكيف تأخذ من هـــذا الظل صفاته التى تحدد شخصيته ، وتحدث عن ملامحه ؟ إن موقف الذين نظروا في سيرة الرسول من غير المسلمين لم يـكن أعدل من هذا الموقف الذي يقفه من ظل إنسان من يريد أن يتمرف على صفات هذا الإنسان . . وهم من أجل هذا لم يروا محمداً الذي ، وهم ينظرون في سيرته ، وإنما رأوا سواداً حسبوه سواد إنسان !

وهممن أجل هذا أيضاً راحوا يلقون علىهذا السواد أحكاماً مختلفة مصطربة، ايس فها من الحق شيء ، وليس فيها من واقع أمره كشير أو قليل ا

ومن عجب أن يمثلل كثير من المسلمين بهــــــذه النظرات الحساطئة ، وأن يحرفهما شماس فيبادروا إلى خوض المعركة فى هذا المستوى المنحدر فى منخفضات التضليل ، ومتاهات الخداع ا

فزواج الذي بأكثر من امرأة وقد ذهب به أعداء الإسلام هذا المذهب من التشفيع والتضليل ، ولم يحتكموا فيه إلى عقل ، أو ضمير . بل استجابوا لنوازع الحراهية والحقد حذا الرواج وإن يمكن ذهب به أعداء الإسلام هسذا المذهب ، فإنسا نحن المسلمين . وأعني أو لئك الذين تصدوا للرد على هؤلاء الطاعنين حلم نحسن الرد على هذا التشفيع . ولم نقل ما ينبغي أن يقال من حق في هذا الآمر . ، إذ لم ننظر إليه في واقعه مجرداً عن هذا التصوير الخاطيء الذي صوره الخصوم به ، ولم تخرجه عن هذا الإطار المصطنع الذي احتجزوه فيه ، فاند فعنا وراء هذه التصورات الحاطئة ، وعنينا بالرد عليها بما يشبه أسلوب المخالفة في قضايا المنطق . . فإذا قال الخصم هذا ليل ، قلنا هذا نهار ، وإذا قال مقدماً بأنه لايقول في الإسلام وفي نبي الإسلام إلا مقلوبات الحقائق وأضدادها ، مقدماً بأنه لايقول في الإسلام وفي نبي الإسلام إلا مقلوبات الحقائق وأضدادها ، منا للرد على مقولات أعداء الإسلام لا يمكلفون أنفسهم أدني جهد في هذا . الحق عند أ الذي نرضي عنه ، ونسعد به .

وقد عرفنا فى مواقف كثيرة من قبل أن خصوم الإسلام لا يذهبون هذا المذهب الساذج فى الهجوم على حتائق الإسلام . . إنهم لا يقبلونها هكدنا على هذا الوجه المسكشوف ، بل إنهم يعرضون الواقع الإسلامى فى صورته التى يعرفها المسلمون ولا يندكرونها ، ثم يسلطون على هذه الصورة \_ فى حرص وحذر \_ سحباً رقيقة ماكرة لا تكاد ترى ، تحمل فى طياتها ألواناً منتمة ، تشكائف شيئاً فشيئاً حتى تطمس معالم الحقيقة دون أن يتنبه لذلك أحد ، إلا بعد أن يقضى الأمر وتفوح رائحة الكذب والافتراء ا

وفى موقفنا نحن المسلمين من زواج النبى لم نـكن لنذهب إلى أبعد من هذا المذهب الذى أشرنا إليه . . وكنى ١١

ومثل هذا الأسلوب لا يفحم الخصم، ولا يخدم الحقيقة . . لانه لا يقوم إلا على أكثر من التماس الادعاءات التي يلقى بها إلى الحاسم فى مقابل ادعاءاته . . سواء أكان ذلك مما يقتضيه الواقع، ويتطلبه الحال، أمكان مما حكة وتكلفاً . .

وفى هذه القضية بالذات وقع أكثر علمائنا فى هذا ، وتورطوا فيه..

فإذا قال أعداء الإسلام: إن و محمداً ، قد ركبته شهوة طاغية نحو المرأة فراح يتزوج الواحدة بعد الأخرى حتى بلغ داؤه اثنتى عشرة زوجة \_ كان ردنا على هذا فى كشير من الأحيان لايتجاوز النظر إلى زوجات النبى ، ووضعهن جميعاً \_ عدا واحدة أو اثنتين موضع و المحالات على المعاش ، اللائى لا يسلحن للرجال ، وإن صلحت منهن واحدة أواً كثر فقد كانت والنبى عنها فى شفل شاغل بالدعوة وبلقاء الأعباء الثقال ، ومواجهة الاحداث المهولة التي جاءته من قبل أعداء دعوته ، ثم باشتناله بالدفاع عن المجتمع الإسلامي وملاقاة أعدائه فى ميادين القتال ، ثم فى القيام على تربية المسلمين ، وشرح مبادىء الشريعة لهم . .

وهذا دفاع حق ، ومقبول بلاشك · · ولكنه إن أرضى الحقيقة ، ورضى عنه المسلمون فإنه لن يجد مقنعاً عند غير المسلمين · · بل وعند بعض المسلمين !

فلقد غفل هؤلاء المحامون عن حياة النبي قبل البعثة · وقبل أن يحمل هذا

العبء الثقيل ، الذي نديته السماء له ، وشفلته به 1

فاذا كانت حياة النبى قبل البعثة ، وقبل حمل أعباء الدعوة . . في عهد الصبا والشباب حيث يشتد سلطان الشهوة ويبلغ غايته في الاستبداد والتحكم في كيان الانسان ؟؟

لابد أن يمكون, لمحمد, شبابه، وفتاءه، وما تدعو إليه دواعي الشباب والفتاء! كان سليم البدن، معافى من كل داء، فمكان من السلامة والصحة والقوة بحيث لا يرى إلا على أتم صورة للشباب العربي الممتلىء قوة وصحة، في هذه البيئة التي لا يحيا فها إلا الاقوياء الاصحاء!

وسيرة النبى المكريم تحدث عن قوته وبطولته التى ظل محتفظاً بها بعد أن قارب الستين من عمره، وبعد أن من بهذه الاحداث، واحتمل ما احتمل من أعباء . . فكان يشهد الحرب، ويخوض غمارها، فى ثبات وقوة وعزم . . وقد كان موقفه يوم وأحد، حين هزم المسلمون، وفي حنين يوم انكشف عنه أصحابه عما أثار عجب أعدائه قبل أصدقائه الذين بلوا شجاعته عن قرب، وخبروه عن تجربة . . . .

يقول على بن أبى طالب: , كمنا إذا حمى البأس واحمرت الحدق انقينـــا برسول الله صلى الله عليه وسلم . . .

فماذا عن شباب النبي ، وهو ما هو هذا الشباب من القوة والفتاء ؟

إن من ينكر أن و محمداً ، كان فى كيانه من الرغبة فى المرأة ما فى كيان أقوى شاب فى بيئته إنما ينكر حقيقتين معاً . حقيقة تاريخية ، سجلتها مواقف النبى فى الحرب . . وحقيقة شرعية هى سلامة البدن ، وصحة الجسد ، وكال بنائه لانبياء الله ورسله . . وقد شهد الواقع لانبياء الله جميعاً بهذه القوة الجسدية ، إلى جانب قواهم الروحية والنفسية .

وقد تحدث القرآن عن قوة موسى . . . قالت ياأبت استأجره ، إن خير من استأجرت القوى الامين ، (1) .

(١) سورة القصص: آية ٦٢

وعن قوة يوسف: , قال اجملى على حزائن الأرض .. إنى حفيظ علم ، ( ). وعن قوة داود , وقتل داود جالوت ، .. وكان جالوت هذا فارس الفرسان وبطل الأبطال في عصره .

و نعم ، إن . محمداً ، كان له من القوة الجدية رصيد كبير إلى جانب هذا. الرصيد العظم من القوة الروحية والنفسية .

وهو بهذه القوة الروحية والنفسية استطاع أن يحفظ توازنه ، وأن يغلب دواعى القوة الجسدية ، وأن يحمى شبابه من أن تستبد به شهوة ، أو تغلبه نزوة . . وهذا هـو فارق ما بين الكال والنقص ، وفيصل ما بين الإمان والحيوان : توازن القرى الجسدية والروحية ، وتعادل بين مطالب الجسد وأشواق الروح

فالنبي إذن على ما به من قرة جسدية ، وعلى مافيهمن رغبة قرية للسرأة، كان له من قوته الروحية مايستطيع به أن يملك زمام أره ، ويتحكم في هذه الرغبة ، وينفق من هذه القرة بالحساب الذي لا يجور على شيء من حياته الروحية ، ولا يوهن من هذه الصاة الوثيقة التي بينه وبين الملا الاعلى ا

وشو اهد السيرة النهوية قائمة تحدث باسان صدق مبين عن هذهالقوة الروحية التي كان يسيطر بها النبي على قوته القوية المنبعثة من الجسد نحو المرأة!

إن هذه القوة الجسدية ، والرغبة القائمة فيها للمرأة عند النبي \_ شأن كل قوة جسدية عند أي إنسان هذه القوة وما فيها من رغبة للمرأه لو أنها كانت في كيان إنسان آخر غير النبي لجملت حياته كلها مفامرات في مراتع الشهوة ، ولما تركت له لحظة يفرغ فيها لشيء آخر وراء هذا السعار المضطرم ، ولما كان له في حياته حال غير هذه الحال!

ولمكن م محمداً ، بماأراد الله بهمن كرامة ، وماأفاض عليهمن فمنل قدأ عطاه حظه كاملا من هذه القوة ، كما أعطاه حظوظه كاملة من قوى النفس والروح ،

<sup>(</sup>١) سورة يوسف: آية ، ه

فجرت قوته الجسدية في هذا المستوى العالى الذي كانت تجرى فيه قواه الروحية والنفسية ، بعيدة عن الرجس والدنس ، مبرأة من كل شائبة ، نقية من كلسوء 1

لم يتزوج , محمد ، إلا في الخامسة والعشرين من عمره .. ومع هذا فما أخذت عليه في فترة شبالة تلك الفترة الحرجة ، التي يختل فيها توازن كثير من الشباب \_ ما أخذت عليه ميلة هوى ، ولا نظرة سوء ، وماكان منه غدوة أو روحة إلى مراتع اللهو ، ومواطن السمر التي كان ينشاها شباب قريش ، حيث يلمون ،

لقد سلطت قريش كل ما تملك من قوى لتقع على سقطة أو زلة لمحمد ، فتأخذه بها ، وتفضحه على الملاً بأنه جاء بشريمة تحرم الزنا ، وتحرم الخر ، وهو الذي كان من شأنه كيت وكيت ، ومن أمره مع فلانة وفلانة كذا وكذا . .

لم تجد قريش شمة من الشبه في هذا المجال، تقم منها حجة لإسقاط دعوته، وكان هذا الصنيع أقرب شيء وأيسره لينهي مابينها وبين , محمد , من خصام . لو أنها وجدت سبيلا إليه .

وهذه الحقيقة السافرة عن نقاء صفحة ﴿ محمد ، قبلالنبوة قد حملت غيرالمسلمين على أن يعترفوا بها ، لأنها أكبر من أن تنكر ، وأعرف من أن تخني . .

يقول, ول ديورانت، :

ولم يتعاط و محمد ، الخر التي حرمها هو على غيره ،(١) .

لم يكن ماعرف عن ﴿ محمد ﴾ من عفة وطهارة قبل البعثة ناجماً عن ضعف ، أو خمود في رغبته للرأة ، وطلبه لها ، وإنما كانت تلك العفة وهذه الطيارة عن *أفس نقية ، وروح طاهرة ، تأبي الخبث ، وتتأذى منه ، وتضيق به ا* 

قال، أبو العماس المبرد:

قسم كسرى أيامه ، فقال : يصلح يوم الريح للنوم ، ويوم الغيم للصيد ، ويوم المطر للشرب واللهو ، ويوم الشمس للحوائج . . !

(١) قصة الحضارة - المجلد الثاني جزء ٤ من ٢٤

قال ابن خالوية تعليقاً على هذا ما كان أعرفهم بسياسة دنياهم: ويعلمون ظاهراً من الحياة الدنيا، وهم عن الآخرة هم غافلون، 1

و ولكن نبينا صلى الله عليه وسلم جزأ يرمه ثلاثة أجزاء: جزءاً لله ، وجزءاً لأهله ، وبين الناس ، فكان يستدين الحاصة على العامة ، ويقول: أبلغوا حاجة من لايستطيع إبلاغها أمنه الله يوم الفزع الأكبر ، (1) .

هذه هى العظمة فى أرفع منازلها ، وأكمل أحوالها . ا إنه يملاً بشخصيته الحياة كلها ، ويأخذها من جميع أطرافها . يتحكم فى كل شىء ، ولايتحكم فيه أى شىء ! !

تقول السيدة عائشة رضي الله عنها:

دكان النبي صلى الله عليه وسلم يقبل ، ويباشر وهو صائم ، ولكنه أملككم لإربه ، . . ( صحيح مسلم جزء / ٣ ص ١٣٥)(٢) .

هذا ، وقد طلق النبي نساءه جميعاً شهراً كاملاً . فـكيف كان صبره على هذا الاتصال بينه وبين المرأة ؟

ولقد كان يطوف على نسائه جميعاً فى ليلة واحدة . · فكيف هجرهن هذا الهجر الطويل وقدر عليه ؟

إنه كما قلمنا ـ قوة النفس ، وسمو الروح ، اللذان يتحكمان فى شهوة الجسد ، ولاتتحكم فيهما شهوته ا

وإنه لمن الخطأ الفاحش أن يقول الدافعون لهذه التهمة الملفقة: إن النبي

<sup>(</sup>١) الشفاء الجزء الأول ص ١٠٦

<sup>(</sup>٢) الإرب الرغبة ، والشهوة ، والمباشرة : الملامسة ، والمداعبة : عما ن يكوبين الرجل والمرأة قبل الصالحما

UST HIT

صلى الله عليه وسلم كان قليل الرعبة في المرأة ، أو أنه قتل في كيانه الشهوة الداعية إلى ال

إن ذلك نقص في الرجولة ، وليس كالا كما يفهمه حطأ ـ بعض من يطلب مزيداً من العصمة للنبي ، أو يسوق كالا إليه على تلك الصفة . . والنبي في هذا الذي كان عليه من قوة رغبته في المرأة ، وشدة طلبه لها ، مع قدرته على مجرها ، وإمساك نفسه عنها ـ أكل كالا ، وأسمى عصمة . من كل كال ، ومن كل عصمة .

يقول القاضي عياض :

، النكاح دليل الكمال ، وصحة الذكورية .

« فإن قلت : كيف يكون النكاح وكثرته من الفضائل ، وهذا يحى بن زكريا عليه السلام قد أننى الله تعالى عليه أنه كان « حصورا ، ؟ فكيف، يثنى الله عليه بالعجز لما تعده فضيلة ؟ . . وهذا عيسى ابن مريم عليه السلام تبتل من النساء ، ولو كان كا قررته لنكح ؟ ؟

ويجيب القاضي عياض على هذا الاعتراض . . فيقول :

و فاعلم أن ثناء الله تعالى على يحيى بأنه و حصور و ليس كي قال بعضهم إنه كان هيو بأ (١) ، أو لا ذكر له ، بل لقد أنكر هذا بعض حذاق المفسرين ، و نقاد العلماء ، وقال هذه نقيصة وعيب ، ولا يليق بالانبياء عليهم السلام ، وإنما معناه أنه معصوم من الذنوب ، أى لا يأتيها ، كأنه حصر عنها ، وقيل مانعاً نفسه من الشهوات ، وقيل ليست له شهوة في النساء .

وقد بان لك من هذا أن عدم القدرة على النكاح نقص ، وإنما الفضل في كونها موجودة ثم قمعها ، إما بمجاهدة النفس ، كعيسى عليه السلام ، أو بكفاية من الله كيحى عليه السلام ..

<sup>(</sup>١) أي يتهيب لقاء النساء ، والاتصال بهن .

ثم هى ـ أى القدرة على النكاح ـ فى حق من أقدر عليها ، وملكها ، وقام بالواحب فيها ، ولم تشغله عن ربه ـ درجة عليا ، وهى درجة نبينا صلى الله عليه وسلم ، الذى لم تشغله كثرتهن ـ أى كثرة النساء ـ عن عبادة ربه ، بل زاده ذلك عبادة لتحصيف ، وقيامه بحقوقهن ، واكتسابه لهن ، وهدايته لهن ، (1) .

على أن الذى يريد أن ينهم الوضع السحيح لحال النبي مع المرأة يجب ألا يقصر نظره على هذا الجانب من الحياة الإنسانية ، ويغفل الجوانب الآخرى التي تتجه إليها نزعات الإنسان ، ورغباته اتجاها قوياً لايقل عن الاتجاه إلى المرأة، والرغبة فها ا

فهناك إلى جانب المرأة شهوات أخرى تستبد بالإنسان ، وتغلى مراجلها فى كيانه .. كشهوة المال ، واللباس ، وصور كيانه .. كشهوة العام ، واللباس ، وصور كثيرة من حياة الترف والزينة التى يقتتل من أجلها الناس ..

وزين للناس حب الشهوات من النساء ، والبذين ، والقناطير المقنطرة من الدهب، والفضة ، والخيل المسومة ، والأنعام ، والحرث.. ذلك متاع الحياة الدنيا والله عنده حسن المآب ، (٢).

فني هذه الشهوات يتقلب الناس ، إليها يتسابقون ، وعليها يتراحمون . . وليست واحدة منها بمغنية عن الأخرى . . بل إن بعضها ليفرى ببعض ، حتى لكأنها كائن واحد ، وهي منه بمنزلة الأعضاء فلا يكمل وجوده إلا بها ، ولا تؤدى هي وظيفتها إلا معه !

وخذ أى مطلب من هذه المطالب ، تجده لايمكن أن يستكمل وجوده ، ويستو فى حقيقته إلاإذا رفدته هذه المطالب الاخرى وغذته، كاير فدهاهو ويغذيها .

مطلب المرأة مثلا ..

هل يكنى أن يجد الرجل الذى ركبته الشهوة إلى النساء \_ امرأة أو أكثر وهو جائع فارغ الجيب والبطن؟ .

<sup>(</sup>١) الشفا للقاضي عياض جزء ١ ص ٦٨ .

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران : آية ١٤

إنه لابد له منأن يتغذى الغذاء العليب، ولابدأن يوفر لجسده الراحة، وأن يترج له فرص الاستجام من عناء ما بذل فى لقائه بالمرأة، كى يجد القدرة على الاستجابة لداعى شهوته إليها.

ثم لابد لمثل هذا الإنسان أن يطلب المال ، ويلح فى طلبه ، ويتهالك على جمعه ، كى يجد حاجته من النساء ، وكى يجدن فى جواره من تمع الحياة ما يرغبهن فى السكن إليه ، والرغبة فيه ا وهل يسكنى المرأة أن تجد رجلا بضمها إلى تسائه . ويمنحها حظها منه . ثم لا تطعم بعد هذا الطعام الشهى . ولا تحيا الحياة التى تجد فيها مطالبها المادية مو فورة ، قريبة من يدها ؟

ثم لابد له أيضاً من أن يطلب الجاه والسلطان فإن هذا ممايهي، له حياة تقدره على أن ينال كثيراً مما يطلب ، وتدني منه كثيراً مما يشتهى ا

قلمنا: إن الذى يريد أن يفهم الوضع الصحيح لحال النبي مسع المرأة يجب ألا يقصر نظره على حاله مع المرأة ورغبته فيها . بل ينبغى أن تمتد نظرته إلى المطالب الآخرى التي لها سلطانها على النفوس ، والتي لاتقل الرغبة فيها عن الرغبة في المرأة ، والتي لايمكن إشباع الرغبة في المرأة إلا بها .

قلمنا هذا \_ ونقول للذين قالوا فى نبى الإسلام من استكثاره من النساء . وإفراطه فى الحياة معهن ..

نقول لهؤلاء ـــ انظروا هذا الجو الذي كان يحيط بالحياة الزوجية التي كان يحياها أزواج النبي معه ؟

أكانت هذه الحياة، حياة ترف، ومتح، ولذات جسدية؟ وهل من أجل هذه الحياة أحببن النبي، وحرصن على السكن إليه، والحياة في ظله؟

لقد شهدت الدنيا كلما أن الحياة المادية في بيت النبوة كانت حياة كفاف ، بل وجوع يكاد يكون متصلا . . ! .

فالنبي كان يلتى أهله فيسأل هل من طعام؟ وكان أكثر ما يكون الجواب: لا طعــام! فيحمد الله، ويطوى نهاره صائماً.. هـكذا كان أغلب أيامه..

#### - P84 -

تقول السيدة عائشة رضى الله عنها: , ما شبع النبي صلى الله عليه وسلم ثلاثة أيام تباعاً من خبز ، حتى مضى لسبيله » .

و تقول : « لقد مات النبي صلىالله عليه وسلم ومافى بيته شيء يأ كله ذو كبد ، إلا شطر شعير في رق لي ، .

أما فراشه فهو كما تقول السيدة عائشة : . كان فراشه الذي ينام عليه صلى الله عليه وسلم أدماً ، حشوه ليف . .

أما البيت الذى يضم نساءه فهو , خوخات , أُسْبِه بالا كواخ التي يتخذها رعاة البدو في الصحراء للوقاية من الحر أو البرد لعدة أيام .

يقول: « ول ديورانت ، :

وكانت المساكن التى أقام عليها ـــ النبى ـــ واحداً بعد واحد كلها من اللبن لايزيد اتساعها على اثنتى عشرة أو أربع عشرة قدماً ، ولايزيد ارتفاعها على ثمان أقدام ، سقفها من جريد ، وأبرامها ستائر من شعر المعز أو ومر الجل ، (١) .

هذا هو ما أمسك به رسول الله من الحياة الدنيا ، وما ضم إليه من حطامها ، ولو شاء أن يأكل فى صحاف من ذهب ، وأن يتخذ له قصراً أشبه بقصر كسرى، يسوق إليه ألوان الحياة ومفاتها \_ لو شاء ذلك لكان حاضراً عتيداً عنده ، بعد أن استجابت الجزيرة العربية كلما لدعوته ، وآمنت برسالته ، وجعلت كل حياتها رهن كلمته وإشارته 1

ولكنه رسول السهاء، ما جاء بتلك الرسالة العلوية لتكون لحسابه، وإنما هي لحساب الإنسانية كلما، ولم يطلب بجهاده في سبيلها ما عند الناس، وما في دنيا الناس، وإنما طلب مها ما عند الله من رحمة ورضوان ا

ونساء النبي شاركنه هذه الحياة ، ووجدن في جواره من أنوار النبوة ، وجلالها ما أسعدهن ، وأنساهن شظف العيش ، وخشونة الحياة . . فلقد كان

<sup>(</sup>١) قصة الحضارة الجزء الثانى من المجلد الرابع ص ١٥

## THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT



الغذاء الروحى الذى وجدنه فى ظلال النبوة زاداً طيباً ، ملاً حياتهن راحة ورضى ا

ومع هذا ، فقد شعر الرسول المكريم بأن الحرمان الذي يعيش فيه نساؤه ربماكان مفروضاً عليهن محملاً الطاعة للرسول ، والولاء له . . فهن كمسلمات مفروض عليهن أن ينزلن عند حكم الآية المكريمة : «النبي أولى بالمؤمنين من أننسهم » . . والنبي المكريم يريد أن بمنحهن حق المرأة في اختيار حياتها التي ترضاها . . وأن يكن منه زوجات وزوجاً ، لامسلمات وفهياً . .

وقبل أن يقول النبي كلمته في هذا الذي دار في خاطره ، وقبل أن يلتي ناءه ليخيرهن بين الحياة معه ، واحتمال العيش على تلك الصورة التي يعشنها ، وبين أن يطلق سراحهن \_ قبل أن يفعل النبي هذا جاءت كلمة السماء لتقول عنه ماكان يريد أن يقول هو لهن . .

« يا أيها النبي قل لازواجك . · إن كنتن تردن الحياة الدنيا ، وزينتها ، فتعالين أمتعكن وأسرحكن سراحاً جميلا · . وإن كنتن تردن الله ، ورسوله ، والدار الآخرة ، فإن الله أعد للمحسنات منكن أجراً عظماً ،(١) .

فياتان الآيتان تسجلان في غير لبس : أي حياة كان يحياها النبي في نسائه ، وأي حياة كان يحياها نساؤه معه ؟

إنها حياة لايراد بها الحياة الدنيا وزينتها . . فإن كن يردن الحياة الدنيا وزينتها فإنهن ان يجدنها عند الذي ، وهو صلوات الله وسلامه عليه لا يحول بينهن و بين هذه الحياة الدنيا ، وما فيها من زينة إن أردنها ، بل سيخلى بينهن و بين ما يردن ، بعد أن يمتعهن متعة المطلقات . .

هاتان الآيتان وثبيقتيان تاريخيتان ، ليس بينوثائق التاريخ كام ا مايدانيهماصحة

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب: آية ٢٩

#### - 101-

وثبوتاً .. إنهما فى صدور الألوف والملايين من البثير وعلىأفواههم وألسنتهم منذ عهد النبوة إلى اليوم ، محفوظتين أوثق الحفظ من أى تبديل أو تحريف اليست الحياة الدنيا وزينتها من مطالب النبى ، ولا من مطالب من يسكن إليه من زوج وولد ا

هذا ، ما أذاعه القرآن على أسماع الناس ، وأعلنه فيهم عـلى لسان النبى الكريم .. ورأوا واقعه وأى العين في حياة النبي، وحياة زوجانه معه .. !

فهل يعقل عاقل أن يكون النبى على غير مانطق به القرآن فى هذا الشأن؟ وهل يعقل عاقل أن يحيا النبى حياة منعمة رافهة ، ثم يجىء القرآن ليننى عن هذه الحياة ما فها من نعم ورفه؟

ماذا يقول أعداء الذي إذ ذاك منهود وغير يهود؟ بل ماذا يقول المسلون أنفسهم من الصحابة وغير الصحابة . . ماذا يقولون عن الذي ، وعن القرآن؟ ولو أن هذا القرآن لم ينزل كله على الذي ، ولو أن هاتين الآيتين لم يمكن لها شأن خاص ، وملابسات ذات دوى وقت نزولهما ــ لمكان هنا مكان للتأويل المنحرف ، والتخريج المريض . ولمكن القرآن نزل كله على , محمد ، ، وهاتين

الآيتين فاضت عنهما أحاديث وأخمار في سيرة النبي . وفي سيرة زوجاته ، وفي

سيرة آباء زوجاته ، كأبي بكر وعمر .

### و بمسله . .

فنمود ونقرر مرة أخرى إنه لا يضير النبى أن يكون آخذاً بحظ الرجل من المرأة ، فذلك ـكا قلنا ـ من ضرورات الحياة البشرية ، ودعوة مندعواتها . والعجز عنها . إنما ينشأ عن خلل في تـكوين الجسد وسلامته ا

لاضير على النبى إذن أن يكون على ما كان عليه من سلامة الجسد وصحة الاعضاء، وقوة البذة، ثم يكون له إلى المرأة داع، وله فيها رغبة . • إنه إنسان ونبى معاً . • ومن السكال أن يعطى الإنسانية فيه حقها ، وأن يؤدى للنبوة حقوقها !



#### - 404 -

ولـكن ينبغى ألا يفهم هذا على أن زواج النبى من كل هذا العدد من نسائه كان لإشباع حاجته من المرأة وقضاء رغبته فها ٠٠

فكثير من زوجات النبيكان زواجه بمن لغير هذا ..

كان زواجه لبعضهن تطبيباً لخاطرهن ، أو عزاء لهن ، أو رحمة بمن ٠٠١

فإنه مع ما فى كيان النبى من قوة بادية ، وحيوية ظاهرة ، لم يكن مصرف هذه القوة وتلك الحيوية فى جانب واحد من جوانب الحياة ، بل لقد كان أكثر هذه القوة وتلك الحيوية منصرفا فى القيام بأمر الدعوة فى ميادين السلم والحرب، وفى التركين لها فى قلوب المؤمنين ، ولقائهم أفراداً وجماعات ، ويسألونه فى أمور دينهم ، ويحظون بالحديث إليه ، ويسعدون بالقرب منه . . فإذا جاء الليل ، وسكنت الحياة ، وآوى الناس إلى مضاجعهم قام ليله أو شطراً كبيراً منه ساجداً ، وقائما ، يناجى ربه ، ويقرأ ما نزل عليه من كتابه . . وكان ذلك دأبه حتى نورمت قدماه ا

ومع هذا ، فإن ما بقى له بعد ذلك من وقت ، ومن قوة وحيوية كان كافياً لارضاء نسائه وقضاء حق الزوجية لهن .

فعن أنس رضى الله عنه : , أن النبى م لى الله عليه وسلم كان يدور على نسائه فى الساعة من الليل أو النهار ، وهن إحدى عشرة » .

وعن طاوس ، قال : ﴿ أُعطَى رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قُوهَ أَرْبُعِينَ رجلا ، .

وعن سلمى مولاة رسول الله قالت : طاف النبى صلى الله عليه وسلم ليلة على نسائه التسع ، ويطهر من كل واحدة منهن قبل أن يأتى الأخرى ، وقال : , هذا أطهر وأطيب ، .

ونظر نظرة سريعة في زوجات النبي ، والأحوال والظروف التي تزوجهن فيها ...

## ١ ــ خديجة بنت خويلد:

أول أمرأة تزوج بها النبي . وقد تزوجها قبل البيئة ، وكان إذ ذاك في الحامسة والعشرين من عمره ، وهي في نحو الاربعين ؟

ولم يتزوج عليها حتى ماتت قبل هجرته صلى الله عليه وسلم . وقد جاوزت الستين ، كما قارب هو صلوات الله وسلامه عليه الخسين .

ومن هذا نرى أنه قد ذهب أكثر شباب النبى مع امرأة واحدة ، قد كبرت ، ولم يمكن فيها مأرب للرجال .

و مع هذا ، فقد كانت أحب نساء النبي إلى النبي . . وقد ظلت ذكراها الطيبة تجرى على لسانه بين نسائه . فيجدن في أنفسهن غيرة منها .

عن عائشة رضى الله عنها قالمت : كان رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يكاد يخرج من البيت حتى يذكر خديجة ، فيحسن الثناء عليها ، فذكرها يوماً من الآيام فادركة في الغيرة فقلت هلكانت إلا عجوزاً أبدلك الله خيراً منها ؟

« فغضب حتى اهتر مقدم شعره ، ثم قال : « لا والله ، ما أبداني الله خيراً منها . . آمنت بى إذ كفر الناس ، وصدقتنى إذ كذبنى الناس ، وواستنى فى مالها إذ حرمنى الناس ، ورزقنى اللهمنها أولاداً إذ حرمنى أولاد النساء . قالت عائشة: فقلت فى نفسى لا أذكرها بسيئة أبداً ، ؟

وانظر سبب هذا الحب الذى كان من الرسول الكريم للسيدة خديجة؟ أكان لجمالها؟ أو لشبابها؟ إنه لم يمكن لشيء من هذا وإنكان لها جمال، و لهاشباب وإنما لأنها كانت أول من استجاب لدعوته وآمن برسالته ، ووقفت إلى جواره تشد من عزمه ، وتخفف من آلامه .

وكان هذا الحساب للمرأة فى نظر الرسول يغنى عن متابعة النظر فى زيجاته الآخرى ، للتعرف على الغايات التى كان يبغيها النبى السكريم من الزواج بمن تزوج بهن .

( ۲۳۰ النبي محمد )

# THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ويكنى أن نذكر هنا أنه قضى شبابه مع امرأة واحدة ، وأن هذه المرأة كانت تكبره بأعوام ، حتى لقد أدركتها الشيخوخة ، ولم يكن هو قد بلغ الخسين من عمره .

ويكنى أن نذكر أنه \_ صلوات الله وسلامه عليه \_ لم يذكر فى معرض الكشف عن حبه لها شيئًا بما كان لها من جمال وشباب فى أيامها الأولى معه، وإنما ذكر نبلها، ومتانة خلقها، وعظمة وفائها، وسابقة إيمانها.

كان يكنى هذا أو بعض هذا .. ولكن لابأس من أن بمضى فى النظر إلى هذه الزيجات .. ففيها عظات ، وعبر ، وفيها دروس نافعة ، وحكم بالغة .

## ٣ ــ سودة بنت زمعة :

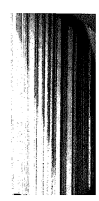
تزوجها النبي بمكة بعد موت السيدة خديجة .

وكانت حين تروجها الرسول في سن متقدمة ، وهاجرت مع النبي إلى المدينة وتقدمت بها السن ، وبدت بين نسائه في موقف حرج ، فهم النبي بطلاقها فقالت له : ، لانطلقني ، وأنت في حلم شأني ، فإنما أريد أن أحشر في أزواجك، وإنى قد وهبت يومى لعائشة ، وإنى ما أريد ما تريد النساء ، فأمسكما الرسول صلى الله عليه وسلم ، وصاريقسم أيامه لبقية نسائه دونها ، ويجعل نوبتها لعائشة ، .

وواضح من هذا أن النبي إنما هم بتطليقها ليعفيها من عبء الزوجية ، بعد أن أصبحت في هذه السن المتقدمة . وقد كان النبي حريصاً على أن يعطيها نصيبها كبقية نسائه من المبيت عندها في يومها الذي لها . . فلما نزلت عن هذا الحق ارتفع الحرج الذي كان بينه وبينها . فأمسكها عنده بين نسائه .

## ٣ \_ عائشة بنت أبي بكر :

تزوجها النبي وهي بنت تسع سنين ، وكان صلوات الله ومالامه عليه قد شارف الخامسة والخسين 1



#### ~ 400 -

والجدير بالنظر هنا، أننا ترى النبى، وهو فى مطلح شبابه ، واكبال قوته يتزوج بمن هن أكبر منه سناً ، بلوممن تكون قد بدت عليها الشيخوخة، كا رأينا فى الزيجةين الأوليين له من السيدتين وخديجة ، وسودة ، . . ثم هو وقد ولى شبابه ، وجاءته أعباء الرسالة . وأثقالها ، وما لاق من أجلها من ضروب الآلام، وشتى المسئوليات ـ يتزوج فتاة فى التاسعة من عمرها 1

أفهذا زواج يراد به المتعة حقاً ؟

قد يكون ذلك لشاب في مقتبل العمر . يرقب نمو شبابه وشبابها ممه ، فني مستقبل أيامهما فسحة فسيحة للمتعة 1

أما والزواج في مثل هذه السن ، في الخامسة والخسين . . فاذا ينتظر من مرور الأيام والسنين إلى أن تفضح فتاته ، وتصبح أهلا للقاء الرجل ؛

كم عاماً تقدر لهذه الفتاء حتى تصلح لأن تـكون زوجة . . ؟ سنتين ؟ ثلاثة؟ أربعة ؟ . . خسة ؟

إن أدنى هذا العدد لايصبر عليه من فى هذه السن إذا كان يريد بزواجه مجرد الزواج، ومجرد المتعة به ! . . فإن الأيام التى تمضى تخطو به نحو الشيخوخة والضعف ، بينا تخطو بفتاته نحو الشباب والاكتمال !

لمذن فلابد أن يكون للزواج هنا غاية غير المتعة ، ومطلباً أسمى من الزواج لمجرد الزواج ..

والمعروف أن أبا بكر الصديق رضى الله عنه هو والد السيدة عائشة ، والمعروف أيضاً أن مكانه من وسول الله ، كان المكان الأول من الحب والتقدير، لما كان من موقفه في الإسلام ، وبلائه مع رسول الله ، واحتماله الصدمات الأولى في سبيل الدعوة الإسلامية ..

كان أبو بكر أول من أسلم من الرجال ــ على أصّح الروايات ــ فهو بهذا . كان ثانى اثنين ــ الرسول، وهو ــ فى الإسلام، كما كان ثانى اثنين إذ هما فى الغاركما يذكر القرآن الـكريم .



#### **707** -

وقد أذن الرسول الـكريم \_ وهو بمكة \_ لأصحابه بالهجرة ، ولم يأذن لابي بكر ، ليكون ظهيراً له ، وسنداً .. فذا ها ر النبي إلى المدينة كان أبو بكر رفيق هجرته دون المسلمين جميماً ا

ومن أجل هذه المواقف التي وقفها أبو بكر من الإسلام ومن رسول الله كانت له تلك المنزلة عند الله ، وعند رسول الله ، وعند المسلمين !

فلقد رفع الله شأن أبابكر ، وأذاع في العالمين ذكره وفضله ، فأشار إليه في القرآن أكثر من مرة .٠٠

فني هجرته مع رسول الله ، وتخفيه معه في غار ثور . . يقول الله سبحانه و تعالى : « إلا تنصروه فقد نصره الله ، إذ أخرجه الذين كفروا ثانى اثنين إذهما في الغار ، إذ يقول لصاحبه ، لاتحزن . . إن الله معنا ، (١) . وصاحب الرسول في الفار هو أبو بكر الصديق، بإجماع لم يخرج فيه أحد.

وفي حديث الإفك . . الذي المتحنت فيه السيدة عائشة . كان الذي تولى كبر هذا الإثم ، وأطلق لسانه بالفاحنة قريب لابي بكر ، اسمه مسطح .

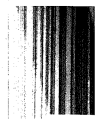
فلما برأ الله السيدة عائشة ، وقطع ألسنة السوء فيها بمانزل من القرآن ، حلف أبو بكر ألا ينفق على قريبه هذا ، وكان من قبل محسناً إليه ، باراً به .. فنزل قوله تعالى: . ولا يأتل أولو الفضل منكم والسعة أن يؤتوا أولى القرق والمساكين والمهاجرين في سبيل الله ، وليعفوا ، وليصفحوا ، ألا تحبون أن يغفر الله لكم ، والله غفور رحيم ، (٢) . . وكان أبو بكر هو المشار إليه هنا فيهذه الآية، فامتثل لأمر الله ، وعاد بالفضل والإحسان على قريبه هذا ا

هذا هو أبو بكر ، وقد أسبغ الله عليه هذا الفضل ، واختصه بهذا الإحسان فذكره في القرآن ورفع ذكره مهذا الذكر ا

فاذا يصنع رسول الله لأبي بكر لقاء ما صنع أبو بكر معه ؟ وماذا يعمل ليجزى إحسانه بإحسان وفضله بفضل؟

(٢) سورة النور: آية ٢٢

( ) سورة التوبة : آية ١٠ .



لقد رضى رسول الله عنه كل الرضا ، ورضا رسول الله ربح عظيم فىالدنيا والآخرة ، لانه من رضا الله ورضوانه ا

ومن تمام هذا الرضا أن يدنى الرسول أبا بكر منه إلى أقرب مكان يمكن أن يكون . . إنه لايكتنى لأبى بكر أن يلقاه فى مجالسه بين المسلمين فى المسجد ، وفى الصلاة ، وفى غير المسجد ، وغير السلاة . إنه يريد أن يقبح له من يداً من الفرص للقاء الرسول ، ويؤثره من بين أصحابه بأن يدخل عليه بيته متى أحب . فكان أحكم تدبير لهذا أن يتزوج رسول الله صلى الله عليه وسلم بمائشة . ليكون فى ذلك زيادة فى إدناء أبى بكرمنه . وباب يدحل منه إلى بيت الرسول ، ويحلس إليه فى خلوته مع أهله .. وكان فى التمجيل بزواج الرسول من السيدة عائشة قبل أن تنضج . وتصبح أهلا للزواح — كان فى هذا مبادرة بالخير لأبى بكر وتعجيل به له .

ولعانا نستطيع إذ نلتمس أسباب هذا الحب والتدليل الذى كان من الرسول المكريم ازوجه عائشة أن نضيف ذلك كله ، أو أكثره إلى حب الرسول لا بها أبي بكر ، وجعل هذا الحب والتدليل الذى يضفيه الرسول علمها زيادة في الحب والإيثار الذي أضفاه على أيها . .

« روى عن عمرو بن العاص قال : قلت لرسول الله صلى الله عليه وسلم ، من أحب الناس إليك ؟ قال · عائشة ، قلت : فن الرجال ؟ قال : أبوها ؟

ولقد اكتست السيدة عائشة من حب رسول الله لها بركات من الساء والأرض . فكان لها هذا الذكرالعظيم بما حملت من العلم ، والمعرفة ، وما حفظت من حديث الرسول ووعت من آثاره ، على حداثة سها ، إذ توفى عها رسول الله وهى ابنة ثمانية عشر عاماً ا

ثم كان لها من الله ذكر عظيم في القرآن إذ نزلت آيات الكتاب مبرئة لها، ناطقة بدنتها وطهارتها: فقال تعالى في حقمن أذاعوا هذا السوء فيها، وافتروا هذه الفرية عليها « إن الذين جاءوا بالإفك عصبة منكم، لاتحسبوه شرآ لـكم، بل هو خير، لكم لكل امرى، منهم ما اكتب من الإثم، والذى تولى كبره منهم له عذاب عظيم، (١). ثم قال فيمن استمع إلى هذا الحديث، وأعطاه أذنيه : «لولا إذ سمعتموه ظن المؤمنون والمؤمنات بأنفسهم خيراً، وقالوا هذا إفك مبين، (٢). ثم التفت القرآن إلى أصحاب هذا الإفك يسألهم البينة عليه، وما بيدهم من حجة ، ولو لا جاءوا عليه بأربعة شهداء فإذلم يأتو ابالشهداء فأولئك عند الله مالكاذبون، (٣) ثم يلتفت مرة أخرى إلى الذين استمعوا لإفك الآفكين: «ولولا إذسمهتمره قلتم ما يكون لنا أن نتكلم مهذا، سبحانك .. هذا بهتان عظيم ه (١) والذى يتدبر آيات القرآن التي جاءت في هذا الشأن يجد فيها شو اهد ناطقة على ما للسيدة عائشة من منزلة كريمة عند الله ، إذ دفع عنها القرآن هذا الإفك دفياً قوياً ، وكان في هذا الإفك خير كثير ، ونعمة من الله و رضو ان للسيدة عائشة ، ولا تحسبوه شراً لكم بل هو خير لكم الكثير ، ونعمة من الله و رضو ان للسيدة عائشة ، ولا تحسبوه شراً لكم بل هو خير لكم ال

## عن القاضى أبي بكر الطيب قال:

وإن الله تعالى إذا ذكر فى القرآن مانسبه إليه المشركون سبح نفسه لنفسه ، كقوله و قالوا اتخذ الرحمن ولداً ، سبحانه، (٥) فى آى كثير .. وذكر تعالى مانسبه المنافقون إلى عائنة ، فقال : وولو لا إذ سمعتموه قلتم ما يكون لنا أن نتكلم بهذا سبحانك ، (٦) سبح نفسه فى تنزيمها من السوء ، كاسبح نفسه فى تنزيمه من السوء ، ٧٧)

هذه هى الزوج الآثيرة عند رسول الله ، وأحب الناس إليه ! لم يكن زواجه منها صلى الله عليه رسلم لشهوة ، لانه حين تزوجها لم تـكن بلغت بعد سن الاشتهاء ، ولم تكن دوافع الزواج بها المتعة الزوجية بقدر ما كانت غاية ذلك تكريم أبي بكر ، وإيثاره وإدناق ه إليه ، وملء قلبه غبطة ورضى فى ضم فلذة من كبده إليه ، وإنزالها أكرم المنازل فى بيت النبوة .

<sup>(</sup>١) سورة النور : آية ١١ ﴿ ﴿ ﴾ سورة النور: آية ٢٠

<sup>(</sup>٣) سورة النور: آية ١٣ ﴿ (٤) سورة النور: آية ١٦

<sup>(</sup>ه) سورة الأنبياء : آية ٢٦ 💎 (٦) سورة النور: آية ١٦

<sup>(</sup>٧) نهاية الأرب - الجزء الثامن عشر ١٧٦

- 709 -

#### ع ــ حفصة بنت عر :

وما يقال فى زواج الرسول الـكريم من عائشة ، يقال كثير منه فى زواج حفصة بنت عمر بن الخطاب . وإذا كان شأن عمر فى الإسلام فى المنزلة الثانية بعد أبى بكر ، وإذا كان مكانه من رسول الله بالمـكان التالى لأبى بـكر . . ، وهذا أمر لا يحتاج إلى شرح أو بيان ، إذكان لشهرته ، وإفاضة أخباره أظهر من أن يدخل عليه شرح أو بيان ا

كانت حفصة من المهاجرات ، وكانت قبل زواج رسول الله بها عند خنيس ان حذافة الديهمي ، وكان ممن شهد بدراً . . فلما مات عنها ، وتأيمت ، ذكرها عمر لابى بكر وعرضها عليه ، فلم يرجع إليه أبو بكر كلة ؛ فغضب من ذلك عمر، ثم عرضها على عثمان حين ماتت زوجه رقية بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال عثمان : ما أريد أن أتزوج اليوم، فانطلق عمر إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فشكا إليه عثمان وأخبره بعرضه ، حفصة ، عليه . فقال رسول الله : « يتزوج محفصة ، من هو خير من عثمان ويتزوج ، عثمان » من هى خير من «حفصة ، ثم خطبها رسول الله من عمر ، فتزوجها ، فلتى أبو بكر الصديق عمر بن الخطاب ، فقال : لا تجد على فى نفسك ، فإن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان قد ذكر «حفصة ، فا أكن لأفشى سر رسول الله ، ولو تركها لتزوجتها » . ثم زوج رسول الله «عثمان» بابنته ،أم كاثرم، . ولهذا سمى عثمان بذى النورين، إذ تزوج بابنتى رسول الله : رقية ، وأم كلثوم . ولمامات أم كلثوم قال رسول الله صلى الله وسلم لعثمان : دوكانت عندنا ثالثة زوجنا كها يا عثمان » (۱) .

وأنت ترى من هذا أن الزيجات كانت بين النبي وأصحابه ، وبرر، الصحابة والمنحابة قائمة على معيار التوثيق للصلات التي بينهم وشد أواصرها بلحمة النسب ، والمصاهرة .

(١) انظر نهاية الأرب جزء ١٨ ص ١٧٧



- Male .

# ع ـ زينب بنت خزيمة:

كانت تدعى فى الجاهلية أم المساكين .. وكانت قبل رسول الله عند الطفيل ان الحارث بن عبد المطلب بن عبد مناف ، فطلقها ، ثم خلفه عليها أخوه عبيدة ان الحارث ، فقتل عنها يوم بدر شهيداً ، فتزوجها رسول الله (١).

وقد مكثت عند الرسول ثمانية أشهر ثم ماتت .

# ٣ \_ أم سلة ، هند بنت أبي أمية :

وكانت قبل رسول الله عند أبى سلمة بن عبد الله المخزومى . وكانت هى وزوجها أول من هاجر إلى أرض الحبشة ا

فلما مات عنها زوجها تزوجها رسول الله ، وأصدُقها فراشاً حشوه ليف ، وقدحاً ، وصحفة ، ومجشة (٢).

### ٧ ــ زينب بنت جمش:

كان اسم زينب برة ، فسماها رسول الله زينب . . وقد زوجها رسول الله صلى الله عليه وسلم . لزيد ، بن حارثة متبناه ، ا

وقد وقعت بينها وبين زيد نفرة ، إذ كانت قرشية ، وزيد غير قرشى . . وللنسب وزنه عند الدرب ، رجالا ، ونساء !

ولما لم يستقيم الأمر بينهما طلقها زيد .. فتزوجها رسول الله .

وقد لفط المنافقرن بهذا الزواج في عهد الرسول، وقالوا حرم محمد نساء الولد وقد تزوج امرأة ابنه ؟ فأقرل الله سبحانه وتعالى : « ماكان محمد أبا أحد من رجالكم، ولكن رسول الله وخاتم النهيين ه (٣) . . وقال تعالى بر « ادعوهم لآبائهم هو أقسط عند الله ه (٤) . . فدعى « زيد » من يومئذ زيد بن حارثة ، وكان من قبل يدعى زيد بن محمد .

<sup>(</sup>١) فى بعض الروايات أنها كانت عند عبد الله بن حيض ، فات عنها شهيداً يوم أحد فتروجها رسول الله . (٢) الحيشة : الرحى.

 <sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب: آية ٠٤
 (٤) سورة الأحزاب: آية ٥

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

- 177 -

وبهذا التدبير العملى أبطل الإسلام عادة التبنى التى كانت شائعة عند العرب ... ولهذا التدبير العملى أبطل الإسلام عادة التبنى هذا التبنى قائمة مقام العادة فى النفوس ، ولظل فى الناس من لا يرضى بزواج من يجمل منزلته عنده بمنزلة ابنه ، وإن رضى بحكم الإسلام فدعاه باسم أبيه الذى ولده .

# ٨ \_ جويرية بنت الحارث :

وهي من سي بني المصطلق ، وقد وقعت في سهم ثابت بن قيس بن شماس . تقول السيدة عائشة : لما قسم رسول الله صلى الله عليه وسلم سبايا بني المصطلق . وقعت جويرية بنت الحارث في سهم ثابت بن قيس بن شماس ، فـكاتبته على ففسها ، وكانت امرأة حلوة ملاحة (١) ، لايراها أحد إلا أخذت بنفسه ، فأتت رسول الله تستعمنه في كتابتها ـــ أي في عتقها ـــ ؛ قالت عائشة : فوالله ماهو إلا أن رأيتها على باب حجرتى فكرهتها ، وعرفت أنه سيرى ــ أى الني ــ مها ما رأيت .. فدخلت علمه فقالت : يا رسول الله : أنا جويرية بنت الحارث ابن أبي ضرار ، سيد قومه ، وقد أصابني من البلاء مالم يخف عليك ، وقد وقعت في السهم لثابت بن قيس بن شماس ، فكاتبتـــه على نفسي ، فحمتك أستعنيك على كتابتي ؛ قال : ﴿ فَهُلُ لَكُ فَي خَيْرُ مِن ذَلَكُ ؟ قَالَتَ ؛ ومَا هُو يا رسول الله؟ قال : أقض عنك كتابتك وأتزوجك ؛ ,قالت : نعم يارسولالله قال : وقد فعلت من قالت \_ السيدة عائشة \_ غرج الخر إلى الناس أن رسول الله صلىاللهعليه وسلم تزوج بجويرية بنت الحارث ، فقال الناس : أصهار رسول الله صلى الله عليه وسلم 1 1 فأرسلوا ما بأيديهم . . فلقد أعتق بتزويجه ـ أى النبي \_ إياها مئة أهل بيت من بني المصطلق . . في أعلم امرأة كانت أعظم ركة على أهليا منيا ، (٢).

وطبيعي أن الجمال وحده لم يكن هو داعية الرسول إلى زواجه من جويرية

<sup>(</sup>١ ، أَىٰ إِبَا لَنَهُ قَدْرًا كَبِيرًا مِنَ المَلَاحَةُ وَالْحَمْنَ

<sup>(</sup>١) نهاية الأرب جزء ١٨٠ ص ١٨٣

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OURANIC THOUGHT



- 474 -

هذه ، بل كان من دواعي هذا الزواج إكرام عزيزة قوم ذلت كما يقول الرسول السكريم : وأكرموا عزيز قوم ذل . . . كما كان من دواعيه إكرام أهلها الذين دخلوا في الإسلام مهذا الذي صنعه المسلمون مع من وقع في أيديهم مهم .

# ام حبيبة بنت أبي سفيان :

كان زوجها عبد الله بن جحش من مهاجرى المسلمين إلى الحبرة ، وقد هاجرت معه . ثم ارتد زوجها عن الإسلام هناك ، وثبتت هى على إسلامها ، فبعث رسول الله صلى الله عليه وسلم عمرو بن أمية النمرى إلى الفجاشى ليخطها له ويزوجه إياها ، فحطها الدحاشى لرسول الله . وأصدقها أربع مئة دينار 1 .

وواضح من هذا الزواج مافيه من ترضية لهذه السيدة الكريمة وهي في غربة عن أهلها. بعد أن فارقها زوجها كما فارق دينه 1 كما أن فيه أيضاً استرضاء لان سفيان.

وتخفيف من حدة العدواة التي في قلبه لرسول الله (١).

# ١٠ ـ صفية بنت حي بن أخطب:

كان أبوها سيد بنى النشير .. من بنى إسرائيل .. من سبط هرون بن عمران عليه السلام . فلما غزا الرسول بنى النشير . ووقع حصن د أبى العقيدة في يد المسلمين جيء إليه بسباياهم . . وكانت فيهم صفية بنت حي . . فأعتقها رسول الله ، وتزوجها !

روى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم دخل عليها \_ بعد أن تزوجها وهى تبكى ، فقال ! ما يبكيك ؟ قالت ؛ بلغنى أن عائشة وحفصة تنالان منى وتقولان : نحن خير من صفية 1 نحن بنات عم رسول الله وأزواعه 1 ، فقال لها : ألا قلت لهن : , كيف تكن خيراً منى وأبي هرون ، وعمى موسى ، وزوجى محمد ؟ ، 1 .

<sup>(،)</sup> نهاية الأرب: جزء ١٨ س ١٨٣ .

# ١١ – ميمونة بنت الحارث:

تزوجها رسول الله صلى الله عليه وسلم سنة سبع من هجرته ، في عمرة القضاء، وقد خطبها عليه جعفر بن أبي طالب ، وكانت أختها أسماء زوجاً لجعفر ، وأختها سلمى عند حمزة ، وأختها أم الفضل عند الهباس بن عبد المطلب .

# ۱۲ ــ ریحانة بلت زید بن عمر بن خناقه بن شمعون :

وهى من يهود بنى قريظة ، وكانت قد وقعت فى السبى يوم قريظة ، فكانت صفى (١) رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فخيرها بين الإسلام ودينها فاختارت الإسلام ، فأعتقها وتزوجها ، وقيل إنه لم يتزوجها ، بل كان يطؤها بملك اليمين، وأنه خيرها بين العتق والتزويج ، أو تكون فى ملكه ، فقالت : أكون فى ملكك أخف على وعليك ، فكانت فى ملكه حتى توفى عنها .

والرواية الأولى أثبت وأرجح .

هذه هي زبحات النبي ، وأولاء كن زوجانه .. والاحوال والملابسات التي تزوجهن فيها .

ولن يستطيع منصف ، يحترم الحق ، ويحترم العقل ، أن يقول إن هذا العدد الكثير من النساء اللائى جمعهن الرسول فى بيت الزوجية ــــ كن لإشباع رغبته في النساء وإرواء ظمئه مثهن ا

إن ذلك افتراء على التاريخ ، واعتداء على الواقع ، وإجتراء على الحق .

يقول ول ديورانت في شأن زيجات النبي :

, ولقد كان بعض زيجاته من أعمال البر والرحمة بالارامل الفقيرات اللاتى توفى عنهن أتباعه أوأصدقاؤه .. وكان بعضها زيجات سياسية ، كزواجه يحفصة

<sup>(</sup>١ العانى: ما يختاره الرسول من الغنيمة .

(2) TEH 20 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 11/27 1

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT

– 47£ <del>–</del>

بنت عمر الذي أوادبه أن يوثق صلته بأبيها ، وكرواج من ابنة أى سفيان ليكسب بذلك صداقة عدوه القديم ، وربماكان الدافع إلى بعضها أمله في أن يكون لهولده (١)

فإذا تعلق مفيظ من الإسلام ، محنق على شريعته . بهذا اللون الظاهرى للصورة التى يبدو فيها هذا العدد الكثير من النساء في بيت النبوة \_ إذا تعلق بهذا اللون الظاهر ، من الصورة ، وعمى عن إيجاءاتها ، وتفافل عن المعانى الجليلة السامية التى تنطق بها \_ فحسبنا أفه لن يستطيع أن يجد حتى كلمة زور تستجيب له ليتهم النبي مع ما يدعيه له من قوة شهوته إلى المرأة \_ في شيء من عنمته وطهارته . في حياته كلها ، قبل البعثة وبعدها . وذلك مما يزيد النبي عظمته . وجلالا إلى جلاله .

(١) قصة الحضارة الحجاد الرابع جزء ٢ س

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

# البابْ الحادى عشر نبى المسلحية

الخير والشر، والنور والظلام، والطمأنينة والقلق، والرجاء واليأس، والعافية والسقم، والفقر والذي ، واليسر والعسر، والسعادة والشقاء. هذه وكثير غيرها من المتناقضات هي دنيا الناس، التي قدرلهم أن يعيشوا فيها، وأن تدور أمورهم على هذه الاضداد المتقابلة المتناقضة في كل شيء منها.

فليس في هذه الحياة شيء لايضاده شيء، ولايقف له، حتى لـكأن ميزان الحياة لا يقوم الاعلى هذا التراجع بين الـكفتين . . في إحداهما النبيء ، وفي الأخرى نقيضه ا

انظر إلى الحياة بالمنظار الذي يروقك تجد أنها ليست لوناً واحداً أبداً في أي حال من الآحوال . . إن نظرت إليها بمنظار أسود حالك السواد . بدا لك من خلال هذه الظلمات المكثيفة التي تسد وجه الآفق شعاعات من النور ، ولمعاً من الضوء تخلط السواد بالبياض ، وتفسد عليك هذه الصورة , السوداء ، التي وقعت في شباك تشاؤمك ويأسك ، فإذا أنت بمسك بخيوط هذا الضوء ، متعلق بشعاعات الأمل والرجاء . . وإن نظرت إليها بمنظار سيحرى يريك الآشياء في حلل عروس تحف بها البهجة ، وترف عليها أطياف السعادة طلع عليك من خلال ذلك وجوه كثيبة كالحة تدخل في هذا الفرح القائم ، وتضرب بيدها في عقده المنظم ، فيتناثر ، وتنفخ بأفواهها في أنواره ، فتصطرب ، وإذا هذا المنظر البهج الجيل تظلله سحاية كثيفة ، كا تكسف السحب وجه الشمس في يوم مشرق من أيام الربيع !

تلك هي الحياة . . ليست خيراً محضاً ، ولا شراً خالصاً ، وإنما هي



#### سه ۲۹۹ س

مزاج من الحير والشر مماً ، لا ينفرد أحدهما فى هذه الحياة ، ولا يستقــــل نوجوده فيها ! .

وكذلك الناس . أخيار وأشرار . لن تخلو الحياة أبداً من وجهيهما معاً.. فما خدمت الحياة للآخيار ، ولا وقعت كلها ليد الآشرار ..

وتمثل هذا فى الإنسان الفرد . تجده ، تركيبة ، من الحير والشر . . فليس هناك ذلك الإنسان الذى يحسب خيراً لا شر فيه ، كما أنه ليس هناك ذلك الإنسان الذى يحسب شراً لاخير معه ا

وإنما الحياة فى شئونها ، والناس فى حملتهم ، والإنسان الفرد فى خاصته حـــ خير وشر ، أشبه بتلك المركبات الـكيائية التى تمرج بين حمضين ، وتؤلف بين عنصرين . .

على هذه الصفة قامت الحياة ، وعلى تلك الصورة صحبت الناس ، وصحبها الناس ، فألفتهم وألفوها .. سنة الله .. ولن تجد لسنة الله تبديلا .

0 0 0

نقول هذا ليستقيم فى فهمنا أن الرحمة الحالصة ليست هى الدواء فى كل حال، وليست الطعام السائخ الذى تحيا علميه النفوس فى كل حين .

وأنبياء الله ورسله هم أطباء الإنسانية وأساتها. ومن تدبير الطبيب الحسكيم أن يجعل لكل حال حالا ، وأن يصف لسكل داء دواء . فهناك داء دواؤه الحمية والإمساك عن الطعام زمناً ، وهناك داء دواؤه طعام دون طعام . . وهناك داء تقضى مصلحة الجماعة أن ينيب مع صاحبه في التراب اتقاء لعدواه ، ودفعاً للبلاء الذي ينجم عنه إذا لم يكن من الممكن شفاؤه من هذا الداء .

وحين بحمل رسل الله إلى الناس رحمة السهاء فإنما هي دواء تستقيم عليه نفوس، وتضيق به نفوس، وتتفتح له قلوب، وتستغلق دونه قلوب.

إن النور الذي يغمر الوجود ، نعمة يميش فيها الناس ، ويحيا بها الاحياء ،

- 444 -

وتنكشف به مسالك الطريق إلى أبواب الرزق. . ولكنه عدو مبين للخفاش مثلا · يسزله عن الحياة وبعمى عينيه عن موارد الرزق، ومواقع الخير . . إنه لا يحيا إلا فى الظلام الحالك ، ولاتهنأ له الحياة إلا فى ظلمات الليل البهيم .

وإنه لمكى يصل هذا النور السهاوى الذى تحمله رسالات الرسل إلى أقوامهم لابد أن يدفع عنها كل ما من شأنه أن يعطل وظيفتها ، أو يعوق سيرها إلى غاياتها .

ومن أجل هذا كانت كل رسالة سماوية تحمل معها من القوى الضاربة على يد المعتدين عايها ، والمعرقين ، والواقفين فى وجهها ــ تحمل القدر الذى يناسب قوى الشر والعدوان المواجهة لكل رسالة .

فإذا كان العناد إجماعياً . وكان الشر مستولياً على الجماعة كلما · . كان العقاب على قدر الجرم . فناءاً إجماعياً ، وهلاكامبيراً يأتى على كل شيء . .

أما إذا كان فى الجماعة راشدون : رأوا الهدى فاهتدوا ، وسمعوا منادى الحق فأجابوا ، فإن العقاب لا يقع إلا على الميتوس من هدايتهم وإنقاذهم .

. وقوم نوح لما كذبوا الرسل أغرقناهم . وجعلناهم للناس آية ، (<sup>()</sup> .

وكان ذلك بعد أن لبث نوح في قومه ألف سنة إلاخمسين عاماً . يدعوهم إلى الله . ويرفع لهم أعلام الهدى والرشاد . فما استقاموا ولا استجابوا . .

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان : آية ٣٧

### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT



وكان أن دعا ، نوح ، عليهم دعوته . فاستجاب الله له .

, وقال نوح رب لا تذر على الأرض من الكافرين دياراً . إنك إن تذرهم يضلوا عبادك: ولا يلدوا إلا فاجراً كفارا ، (١) ..

، إنى كلما دعوتهم لتغفر لهم جعلوا أصابهم فى آذانهم، واستغشوا ثيابهم، وأصروا، واستغشوا ثيابهم، وأصروا، واستكبروا أستكبارا، ثم إنى دعوتهم جهارا، ثم إنى أعلنت لهم وأسررت لهم إسرارا، فقلت استغفروا ربكم إنه كان غفارا، يرسل السماء عليكم مدرارا، ويمددكم بأموال وبنين، ويجعل لكم جنات ويجعل لكم أنهارا... مالكم لاترجون لله وقارا، وقد خلقكم أطوارا، (٢)...

فاذا بعد هذه المصابرة ، وهذا الغدو الرواح بالدواء ؟ لم هذا والمرضى يشورون فى وجه الطبيب ويحسبونه بكل ما القع فى أيديهم .

وهكذا كان الشأن في فوم: عاد، وثمود، وقوم لوط .. عصيان عنيد : عقابه الإبادة الشاملة التي لا ينجو منها إلا القليل .

يقول الله سبحانه وتمالى: « لقد أرسلنا رسلنا بالبينات وأنزلنا معهم الكتاب والميزان .. ليقوم الناس بالقسط ، وأنزلنا الحديد فيه بأس شديد ومنافع للناس » (٢)

يةول ابن قيم الجوزية في تفسير هذه الآية : « من عدل عن السكتاب قوم بالحديد» .. وقد روى عن جار بن عبد الله رضى الله عنهما قال : « أمرنا رسول الله عليه وسلم أن نضرب مهذا \_ يعنى السيف \_ من عدل عن هذا ويعنى المصحف ، (٤)!



<sup>(</sup>۱) سورة نوح: آية ۲۷ (۲) سورة نوح الآيات من ۷ – ۱٤

<sup>(</sup>٣) سورة الحديد: آية ٧٥

<sup>(</sup>٤) السيالة الشرعية : لاين تيمية ص ١٢ ،

لم ثه لابد للحق من قوة تزيده ، وتدفع عنه بد المعتدين الظالمين ، . . ولولا دفع الله الناس بمضهم ببعض لهدمت صوامع وبيع وصلوات، ومساجد يذكر فيها اسم الله .(١) .

# الإسلام والسيف:

من مفتريات الغرب على الإسلام، ومحاولاتهم النيل منه ، والزراية عليه القول بأن العقيدة الإسلامية إنما قامت على السيف واستندت إليه في حمل الناس، عليها. وإلباسهم لبأسها، وأنه لولاسطوة سيوف المسلمين ومافعلت فرقاب الناس لما كان للإسلام أن يبلغ هذا المدى الذي بلغته دعوته ، ولابسط سلطانه على هذه الآفاق البعيدة في الشرق والغرب التي يسط سلطانه عليها .

ولوانزاحت عن عقول هؤلاء الغربيين عماية الحقد على الإسلام. وتبخرت من أدمنتهم أدخنة الغل الدفين له، لرأوا أنهم قد خانوا الامانة العلمية التي جاءوا إلى الناس بها، ودخلوا عليهمن أبوابها، بهذه المقولات التي تقولوها على الشريعة الإسلامية، وعلى رسولها الامين ...

ولو أناوجدنا هذر الرجال الدين منهم من الذين نشئوا على التعصب لعقيدتهم وخلع المجادة عليها ، والقداسة لها ، وإيثارها بالحسن الجميل من كل شو دون غيرها ، وإظهار محاسنها بإلقاء الريب والشكوك على من ينافسها أو مهددها في وجودها \_ لو أننا وجدنا عنراً لرجال الدين من هؤلاء العلماء ، فإنا لن نجد مثل هذا العذر للعلماء غير الدينبين ، الذين تخصصوا للبحث العلمى ، رنذر را أنفسهم له . .

ولو أننا وجدنا شيئاً يعتذر به لعلماء العصور الماضية حيث استحكم الجدل، وسيطرت السفسطة على عقول العلماء ، وحيث كانت مذاهب الكلام، وتركيبات المفطن هي المادة التي يقيم منها العلماء مذاهبهم ، ويعلون بهاصر وحها - لوأ فناوجدنا شيئاً يعتذر به هؤلاء العلماء الغارين لما وجدنا شيئاً من ذلك للعلماء المعاصر بن الذين أخلوا و وسهم تلقيات العلم التلقيني ، وأفر غوا عقولهم من تلك المسلمات الى آمن لها الناس من غير بحث أو تمجيض ، حين أعادوا بناء العلم على إساس النجرية في الماس من غير بحث أو تمجيض ، حين أعادوا بناء العلم على إساس النجرية في

( ۲۱ النبي محمد )

# THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

حقل الحياة ، و"بحيص الحقائق وتنقيتها بمعطيات الحس والمشاهدة .

إن هذه القولة التي يقولها العلماء الغربيون المعاصرون عن الإسلام هي إحدى ومياتهم الهزيلة الطائشة فيما يرمون به الإسلام من أباطيل ومفتريات ا

ونحن لاندفع أن الإسلام قد أعمل السيف فى رقابأعدائه وخصومه، وأنه أطاح رءوساً وفلق هامات، وأراق دماء .

هدد حقيقة غير منكرة ، فلم يحاول الإسلام أبدا أن يقول إن شريعته لات تعمل السيف و عرض عليه تحريضاً شديداً ، الات تعمل إلى أنباعه قولة السيد المسيح : « من ضربك على خدك الايمن فأدر له خدك الايمس ، ، بل حمل إليهم : « فن اعتدى عليكم فاعتدو! عليه بمثل مااعتدى عليكم ، (۱) بل دعا إلى أكثر من هذا ، دعا إلى أن يستهسل المسلم في ميدان المركة إذا لم يكن له بد من لقاء العدو . فليقتل خصمه قبل أن يقتله الحصم . قال أذا لم يكن له بد من لقاء العدو . فليقتل خصمه قبل أن يقتله الحصم . قال أن ما قائل بين المؤمنين هو الجزاء الذي يجب أن يكون للكافرين ، وهو الحساب الذي ينبغي ان تختم به المهركة بين المؤمنين والكافرين ا

لقد دعا الإسلام إلى الجهاد في سبيل الله ، وإلى الإقدام في الحرب ، والثبات في وجه الأعداء ، وبحد الاستشهاد في ميدان القتال ، وبحمل منازل الشهداء مع النبيين والسديقين . وحسنا أن نقرأ في كتاب الله قوله تعالى : , يأيها الذين آمنوا إذا لقيتم الذين كفروا زحفا فلا تولوهم الاثدبار ، ومن يولهسم يومئذ دبره إلا متحرفاً لقتال أو متحيزاً إلى فئة فقد باء بغضب من الله ، ومأواه جهنم وبئس المصيره (٢) وقوله : , يا أيها الذين آمنوا إذا لقيتم فئة فانبتوا ، واذكروا الله كثيراً لعلم تفلحون ، (١) ، وقوله جل شأفه : , فاذا لقيتم المذين كفروا فضرب الرقاب ، حتى إذا أتخنثموهم فشدوا الوثاق ، (٥) وقوله سبحانه : , وإن الله يحب الذين يقاتلون في سبيله صفاً ، كأنهم بنيان مرصوص ، (٢) . . حسينا أن نقرأمثل الذين يقاتلون في سبيله صفاً ، كأنهم بنيان مرصوص ، (٢) . . حسينا أن نقرأمثل

(٢) سورة البقرة ، آية ١٩١

(١) ورة البقرة: آية ١٩٤

(٤) - ورة الأنفال : آية ه ٤

(٣) -ورة الأنفال: آية ١٦

(٩) ورة العمف: آية ٤

(٥. -ورة كد: آية كي

هذه الآيات ، من كتاب الله لنمام أن الإسلام قد جعل الجهاد بالسيف في سبيل الدعوة والدفاع عنها آمراً وإجباً ، ، من نكل عنه ، أو تخاذل في ميدانه ، أوتبث في الافطلاق إليه ، فقد أتى باباً عظيما من أبواب الفسوق والعصيان ، وأستوجب غضب الله ومقته ١٦ .

هذه حقيقة لاندفهها، ولمكن ليست هي الحقيقة كلها. إنها شطر الحقيقة أو بعضها. أما الشطر الثاني من الحفيقة، أو القدر الأكبر منها فهو الدعوة الإسلامية ذاتها، أو بمعنى آخر حقائن هذه الدعوة، وما تحمل إلى الناس في يديها من خير كثير، ورحمة راسعة. وأن هذا الخير، وثلك الرحمة هما مقصد الدعوة وغايتها ا

أما السيف الذي قام إلى جانب هذا الخير وتلك الرحمة ، فإنه ليس أمراً مقصوداً لذاته . وإنما هو شيء عارض ، لاينبنى أن يكون من مقومات الدعوة ولا أن يحسب عليها . إنه الحارس الذي يقف وراء هذا الكنز الثمين ، يدفع عنه غارات اللموص ، والمنتهبين ، والخطافين ا

أرأيت إلى هذا العدد من الشرطة ، يقوم على حراسة هذه الخزائن التى تضم الأموال الطائة وكرائم الجواهر والحلى في مصرف من تلك المصارف العالمية ؟ ثم أرأيت إلى اللصوص يتسللون إلى هذه الخزائن ، يريدرن الاستياز على ما يقدرون على حمله منها؟ ثم أرأيت إلى الشرطة وقد انتبهوا إلى هؤلاءاللصوص؟ ثم أرأيت هؤلاء اللصوص وقد تنبهوا إلى ما يريد الشرطة بهم ؟ ثم أرأيت إلى تلفى للمحركة التى نشبت بين الذريقين ؟ وإلى الدماء التى سالت ، والارواح التى ذهبت؟ ثم . ماذا ؟ ماذا ترى فيا حدث ؟ هل ينتقص ذلك من قيمة الخزائن وما أودع فيها ؟ وهل يقع لوم على النرطة وما نالت أبديهم من المعتظين ؟ وهل تأخذك به قيلة معتدون ظالمون . . وذلك جزاء الظالمين » .

<sup>(</sup>١) تأمل هذا الإنجاز في تلك السكناية اللطيفة الرائعة التي قصد منها تنفير المؤمنين من الفرار عند ملاقاة الأعداء في قوله تعالى: « فلا تولوهم الأدبار » حتى اسكأن الذي يقر إنما يكشف عن - و ته .

إنْ أمر الدعوة الإسلامية ـ وكل دعوة سماوية ـ ليس دون هذه الخرائن وما تشمل عليه من أموال، وإن بلغت ما بلغت من أغاسه ووفرة : فإن الروح الذى تتولاه رسالات السهاء أهم بكثير من أمرا لجسد الذى تتجه إليه هذه الأموال ا

ومن جهة أخرى .. فإن الإسلام ليس وحده هو الذى دفع بالسيف بفى الباغين عليه ، وكيد الكائدين لدعوته ، فإن الرسالات الساوية جميمها قد حملت الناس مع ماحملت من أفوار الهداية والرحمة صوراً مختلفة من النذر ، وألواناً متعددة من النكال لمن كذب برسل الله ، ووقف في سبيل دعوتهم ، وبسط يده أو لسانه بما يسوؤهم ا

وهل طوفان نوح أو صواعق عاد ، أو مرسلات هوذ ، أولوط ، أقل إهلاكا وتدميراً مما فعلت سيوف الإسلام بالعصاة والملحدين ؟

وهل أما رقع فى بنى إسرائيل من مسخ ، وارتكاس من الطبيعة البشرية إلى طبيعة الفردة والخنازير دون ما أحدثت سيوف الإسلام فيمن أصيبوا بها ، وكانوا مراصرعاها ؟

ليس الإسلام إذن بدعاً بين الرسالات السماوية في الالتجاء إلى السيف حين لم يجد النصح ، ولم تفن البينات ؟ بل إن السيف لأرحم كثيراً بما حل بالمعافدين المخالفين للرسل في الأمم السابقة !

يقول الله سبحانه وتعالى فى شأن الممكذبين بالرسل: « فكلا أخذنا بذنيه ، فمهم من أرسلنا عليه حاصبا ومنهم من أخذته الصيحة . ومنهم من حسفنا به الأرض ومنهم منأغرقنا 1. وماكان الله ليظلمهم، ولكن كانوا أنفسهم يظلمون، (1)

وقد كانت الساء في الرسالات السابقة هي الى تتولى تأديب العساة ، والتنكيل مهم ، على حين أن الرسالة الإسلامية قد جعلت أمر ذلك إلى النبي ومن اتبعه من المؤمنين ، ليبتلي ما في قلومهم ، وليمحص ما في صدورهم ، حتى ترسخ قواعد الإسلام ، ويثأكد مقامه في الحياة ، وليكون المؤمنين في كل زمان ومكان بشاركه في هذا الغوس الطيب المكريم الذي غرسه النبي ، حتى يرعوه حتى وعايته، وحشى

<sup>( )</sup> وَرَهُ الْعَنْكُبُوتُ الْآَيَةُ وَ إِيْ

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT



يجد الناسفيه ريح الإنسان، فيأنسوا إليه، ويخلطوا أننسهم به 1 .. وفهذاما ينبىء عن أن هذه الرسالة هي رسالة الإنسانية كلها، وأن الناس قد شاركوا في رعايتها والقيام عليها .

وفى الرسالة الموسوية أول دءوة إلى الجهاد فى سبيل الله . . وهى أشبه بالطلقة الأولى فى المعركة لم تبدأ إلا فى اللوسالة المحمدية . . . الرسالة المحمدية . .

لقد سأل موسى قومه أن يدخلوا الارض المقدسة ، وأن يعامروها من الملحدين ، فأبوا أن يسمموا له ، وأن يلقوا عدوهم هناك .

لم يقدر لبنى إسرائيل أن يحملوا هذا الشرف الذى ندبتهم السماء له ، ودعتهم إليه ، بل استحبوا الحياة الدنيا على الآخرة ، فكان هذا الإجماع الآثم على النكول عن الجهادفي سبيل الله، وعن تلق هذا الشرف بإهلاك المصاة. الذى كانت تتولاه السماء و ندبت الإنسان له ، ليكون له شرف المشاركة في هذا الأمر العظيم .

<sup>(</sup>١) هذان الرجلان ما موسى وأخره هرون اكايدل عليه سياق الآيات : «لا أماك للا نفسي وأخي : » وهي في المماثدة من ٢٠ — ٢٦

# THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT



#### - 4A8 -

وعمل الزمن عمله فى بنى إسرائيل من بعد موسى ، وولدت الحياة منهم من يرضى الجهاد فى سبيل الله . . ولكنهم قلة لاتستند إليهم دعوة ، ولايشته بهم دين .

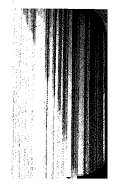
يقول الله سبحانه و تعالى : . ألم تر إلى الملا من بنى إسرائيل من بعد موسى؟ إذ قالوا لنبى لهم ابعث لنا ملكا نقاتل ف سبيل الله ا قال هل عسيتم إن كتب عايم الفتال ألا تقاتلوا ؟ قالوا ومالنا ألا نقاتل في سبيل الله وقد أخرجنا من ديارنا وأبنائنا ؟ يم الكلا على من أرهم بعد أن كتب عليهم القتال ؟

و فلما كتب عليهم القتال تولوا إلا قليلا منهم . والله عليم بالظالمين . . . (١)
 الآيات . . إنها غلته من فلمات الحياة أن يوجد فى القوم من يقاتل فى سبيل دعوة
 لله ، ينصر بها دينه ، ويؤيد كلمته ، ولو كان ذلك من قلة بحيث لا يذكر .

ولمكن ما هكذاكان الشأن حين دعا ، محمه ، إلى الجهاد . . لقد استجاب أنه المؤمنون جميعاً . وألقوا بأنفسهم في أحضان الموت . لايبالون أن يلقوه مصبحين أو عمسين . إن المسلمين جميعاً كتيبة معبأة للحرب ، والجهاد في سبيل الله . . « ماكان المؤمنين أن يتخلفوا عن رسول الله ولا أن يرغبوا بأنفسهم عن نفسه » .

فلقد كان من فضل الله على العرب أن فنح قلومهم لدعوة الإسلام، ثم ضاعف هذا الفضل بما حبب إليهم من أمر الجهاد في سبيل الله، وجعلهم أهلا لحراسة هذا الدين، ودفع مهم كل يدآ ثمة تريد أن تنال منه

لقد كانت الدعوات الساوية فى الآمم السابقة تؤيد من الساء بالقوى القاهرة المهلكة : من طوفان ، وصواعق ، وحجارة من سجيل ، وريح صرصر عانية ، وغيرها بما يذهب بالمكذبين المعاندين ، و بما مصم من مال وبنين .



<sup>(</sup>١) وقد كانت سابقنهم سع موسى لاتزال ماثلة . والآيةمن سورة البقرة رقم ٣٤٦.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة (٧٤٧

# THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT

-- **⊬**∨o ===

إنه لم يكن آنذاك في الإنسانية مكان لحمل هذه المهمة النبيلة ، ولم يكن في الناس عبر رسل الله ... من يستحق أن يقوم بالحراسة على الدعوة الساوية وحمايتها من السفهاء ، وهذا ما يؤيد ماذهبنا إليه من قبل أن الإنسانية كانت قبل الرسالة الإسلامنة في أطوار لم تبلغ بها مبلغ الرشد ، . ولهذا لم يصح أن يقوم في الناس أوصياء على الناس . إنهم جميماً في طور مادون الرشد، ولا يقوم بالوصاية إلا من كمل ورشد .

فلما أن جاءت الرسالة الإسلامية التقت مع الإنسانية وقد طلعت فيها طلائع الرجولة ، و بزغت من بينها بواكير الرجال ـ ندبت السماء من آمنوا بهذه الدعوة أن يكونوا هم حمايتها ، والذائدين عنها . إنهم ـ وقد أصبحوا الإنسان الذى خلق على صورة الله \_ أن يكونوا خلفاء الله في الأرض وعلى الناس .

هذه حقيقة من حقائق الدعوة الإسلامية، وفضل من أفضالها على أهلما المؤمنين بها . ثم هى من جهة أخرى شهادة للعرب أنهم كافوا البواكير المتفتحة فى الإنسانية كلها ، وأنهم أول من التق بالسهاء، واستأهل حمل رسالتها، وحمل مستولية حمايتها والدفاع عنها (1) 1.

وندع هذه المقارنة بين الديانات السهاوية ومواقع العقاب وصوره فيها للمعاندين والمكذبين، لننظر في تلك الدعوات والمذاهب غير الدينية ألى تقجه إلى تغيير الأوضاع والنظم القائمة في المجتمعات الإنسانية . ماذا أربق في سبيل هذه الدعوات وتحقيقها من دماء؟ وماذا أزهق لدعمها والتمكين فيا من أرواح؟ ولا نسأل إذا كانت هذه الدعوات وتلك المذاهب صالحة أم فاسدة، ولرساً . تلد خيراً أم شراً . أم عقيا لا تلد شيئاً ! فإنها على أى حال لا ترتفع إلى مستوى الدعوات السهاوية الى خلصت للخير ، وخلت من الدوافع الذاتية والأهواء الشخصية ، لانسأل عن هذا ، ولكن لننظر كيف سارت هذه الدعوات في طريقها ، وكيف كان بدؤها وختامها ؟ وكيف ذهب بريقها الذي استهوى الناس

<sup>(</sup>١) لعل هذا الرأى بفتح مجالا النظر عند علماء الحياة في مدى تأثير البيئة الصحراوية وخاصة الصحراء العربية و في السكيان الإنساني وإنضاح ملسكاته : نإن المواطن المختلفة من الأرض أشبه بالأرحام، والناس في كل موطن هم الأجنة في هذه الأرحام م

# THE PRINCE GHAZI TRUST



- 7V4 -

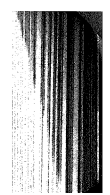
لأول أسرها، ثم تحول هذا البريق إلى نار تلظى . . احترق بها أولياؤها قبل أعدائها . . وخذ لذلك مثلا: الثورة الفرنسية . . إنها قامت على مبادى و إنسانية رفيعة . رسمتها أقلام الكتاب ، ولو نتها قصائد الشعراء ، وهامت بها أفئدة الجماهير . فكانت هنافاً يملا الآفاق بالحرية والإخاء والمساواة . . والدفع الناس ثورة عارمة وفي زحف مجنون ، يبشر ون منده المبادى ، ويجلونها للناس عرائس عليها مبجة المرس ، ونضرة النعيم . ولمكن سرعان ماتحولت هذه الثورة إلى مجزرة ، فسالت الدماء أنهاراً بلاحساب ولا صاحعة . لا يدرى أحد الطريق إلى النجاة . فلا يكفى أن ينضم إلى صقوف الثائرين ، ولا أن يتحلى بشارتهم ، ولا أن يردد هناف من يدس له هنافم . . فلن ينجيه ذلك من أن يساق إلى و المقولة ، مادام هناك من يدس له ويشى به ، ويكيد له عند من صارت إلهم مصائر الأمور .

فأين هذا من دعوة الإسلام ومبادئه ؟ القدكشف الإسلام للناس عن دعوته، ورفع لهم أعلام النجاة . . فن استظل مها فقد ضمن السلامة لنفسه وماله . . من قال ولا إله إلا الله محمد رسول الله ، فقد أصبح فى الإسلام مسلماً ، لاسبيل لأحد عليه . . يقولها بلسانه ، وإن لم يعتقدها فى قلبه ، إنها جواز المرور إلى الإمن والسلامة ، وهى الحدالفاصل بين الإيمان والكفر . . إنها حسابه فى الدنيا ، يصدق فيها بقوله . . أماما فى قلبه فحما به على الله الذى لا تخفى عليه ما تخفى الصدور .

فلم يترك الإسلام الأمر فى دعوته لهوى الناس وشهواتهم ، مكيلون بالكيل الذى يرضى منازعهم ، ويجرى مع أهو ائهم ، وإنما الذى صنعه الإسلام هو أن أقام إلى جانب دعوته حجازاً بين الحق والباطل هو شهادة ألله لا إله إلا الله ، وأن محمداً رسول الله . . يقولها الإنسان فيتحول دن الكفر إلى الإيمان ، وليس لاحد عليه بعد هذا من سبيل ا

أما القلوب وما تنطوى عليه فأمرها إلى الله . . ليس لاحد أن يدعى الكشف عما فيها من خير وشر . . من إيمان أو كفر . .

يقول النبى الكريم: . أمرت أن أقاتل الناس حتى يقواء الا إله إلا الله محلد رسول انته ، فإن قالوها عصموا منى دماءهم وأمواهم . . وحسابهم على الله ، اوفى حديث ذى ألخو يصرة ، وقد استبان منه للمسلمين ما استبان من ربح



- YVV

النفاق . . و بدا لأحد الصحابة أن يستأصل هذه الجرئومة الفاسدة . . لم يمكنه النبي منه ، وقال : « هلاشتقت عن ذلبه ؟ » . . و من أجل هذا احتمى بالإسلام كثير المنافقين بمن لاخلاق لهم ، و لا مروءة عندهم ، وإنه على الرغم من أعارات النفاق البادية عليهم . فإن الإسلام فدتركهم وشأنهم ، وجعل الكلمة التي نطقوا بألسنتهم دون أن تدخل قلوبهم ـ وقاية لهم ، وستاراً يسترون فيه و مدخلا يد علون به في المجتمع الإسلامي .

ولا شك أن هذا المنهج على مافيه من ثغرة ينفذ منها ذوو النفوس الضعيفة هو أعدل منهج يمكن أن يقوم بين الناس، ويعصمهم من الدسائس والوشايات التى إن أدافت مذنباً فإنها تدين إزاءه عشرات من الأبرياء الذين لاذنب لهم، ولهذا كان من مبادىء الإسلام: والحطأ في العفو عشرات المرات خير من الخطأ في العقوية مرة واحدة ..

وخد مثلا آخر \_ غير النورة الفرنسية ومدايحها \_ النورة الروسية . إنها جاءت باسم الانتصاف للطبقات الفقيرة الكادحة وتخليصها من العبودية والإذلال لاصحاب رءوس الاموال ، من طبقات الامراء وأصحاب الاعمال ا

كرذهب فى سبيلها من ملايين البشر الذين حصدهم مذجل قادة الحركة وزعماءها ؟ وكيف غرق الناس فى بحار من الفوضى فلا يدرى أحد ما المصير الذى يصير إليه فى مصبحه أو محماه ؟ ولايدرى أحد الاتجاد الذى يتجه إليه فيجد عنده الأمن والسلامة، إن مشى فى ركب الثائرين لم يأمن أن يجىء من يشهد عليه أنه ليس على دين الثورة . ولم ؟ لأن أسارير وجهه تقول هذا ، أو أنه سمع يقول كلاماً يشتم منه ريح المداوة للثورة ، أو أن فلاناً سمعه يقول كذا وكذا . . أولا هذا ولا ذاك . إنه ليس من شأنه أن يسأل : لم ؟ إن عليه أن يمد رقبته لسيف الجلاد وحسب ، دون أن يفتح فه ا

هذا شأن كثير من المذاهب والدعوات المدنية التي ربماتكون قد نشأت عن دوافع إنسانية كريمة ، وقامت من أجل مقاصد طبية نبيلة ، ولكنها عند دخولها في دور التطبيق العملي اصطدمت بالمماندين ، أو الحاقدين أو الجاهلين ، فكان

- FYA -

عمر اعهامهم صراعاً لاتحكمه قاعدة عامة شاملة تفرق بين الأولياء وبين الأعداء، وإذا الناس جميعاً متهمون ، وإذا كل إنسان متهم إلى أن تثبت براءته ، وذلك على عكس القاعدة القضائية التي تقول : «كل إنسان برىء إلى أن تثبت إدانته.

ولايأس من أن نستطرد هذا بعض الاستطراد، فنسأل : ترى لو أخذت الدعوات والمذاهب المدنية بالمبدأ الإسلامى وطبقته فى مجال الحياة العامة لنشر مذاهبها، والتمكين لها \_ أكانت تصادف بعض النجاح الذى صادفت الدعوة الإسلامية؟ أو بعبارة أخرى : لوأن كل دعوة من هذه الدعوات المدنية جملت لها شعاراً مادياً يعرف به الأولياء من الأعداء هذه المعرفة الظاهرية التي لا تكشف عن الواقع الذى عليه الناس \_ أكان ذلك يبلغها الغابة ، و يدفع عنها كيد الكائدين، ومكر الماكرين؟ ونقول في غير تردد : أن نعم ا فليس بعد هذه التجربة الكرى التي اتبعها الإسلام في دعوته ـ من يستطيع أن يدفع هذا الجواب أو ينقضه ا

آستطيع الدعوات الدنية أن تقفو أثر الدعوة الإسلامية , وتستطيع أن تضمن ــ مقدماً ــ نجاحاً مؤكداً ، وأن تأمن النكسات التي تعترى كثيراً من الدعوات .. ولكن .

ولكن ليس هذا على إطلاقه ٠ .

فليس كل دعوة صالحة لأن تدخل قى مثل هذة التجربة الإسلامية ، وأن تظفر ببعض النجاح الذي قدر امها .

فهناك دعوات هو جاء طائشة، تمخصت عنها عقول مصطربة ، وتنفست بها صدور محمومة ، ونزوات طائشة . ومثل هذه الدعوات لايمكن أن تحتفظ بحياتها إلا كما يحتفظ الدود الذي يتولد من الجيف. إنه لايتحرك إلا ليموت

وفى التاريخ ـ فى الشرق والغرب ــ شواهد كثيرة لهذا . .

دعوة بابك الخرمي مثلان . وهو فارسي ظهر أيام ، قباد ، مذهب إباحي

<sup>(</sup>١) الحرمية: لفظة أعجمية تدل على ما يلذ وما يشتهي .

#### - FV4 -

دعا غيه إلى انتهاب كل ثىء ، واستحلال كل شىء .. فاجتمع إليه الجياع والمحروبمون ، والمنحلون . وتهافت أصحاب اللذات على دعوته تهافت الذباب على العسل . ا

هذه الدعوة قد صادفت فى أول أمرها نجاحاً ملحوظاً ، باجتماع الناس عليها ومظاهرتهم لها .. ولدكن سرعان ماعصفت بالناس أعاصيرها، فأفسدت حيانهم وقليت أوضاعهم ، وانقلب أكثر الناس من دعاتها حرباً عليها .

وهكذا شأن الدعوات التي تخرج على طبيعة الحياة، وتقلب أوضاعها.. إنها حينئذ لاتجد من الناس من يسندها ويشد أزرها ، لأنهسا لانتصل بعقله أو تقلمه .

فلمكى تبحد الدعوة مدخلا للتجربة الناجحة يجب أن تمكون دعوة إنسافية. عمنى أنها تخدم الصالح العام للناس وترعاه ، فلا تمكون لحساب فرد ، أو جماعة ، أو طائفة ، وإنما هما للناس ، ولحبير الناس . إن لم يكن كل الناس فالغالبية العظمى فيهم . ثم لايكنى أن تكون هذه الدعوة كلاماً يصاع فى عبارات طلبة ، أوأساليب منطقية ، وإنما يجب أن يكون الداعى أوالدعاة لها مؤمنين بها عن فهم ، متحمسين لها من غير تعصب . يدعون لها بالحكمة والموعظة الحسنه، ويحيثمون بها إلى الناس عن إقناع .

إن مثل هذه الدعوة لاتلبث أن تجدكل يوم، لامؤمنين بها فحسب ، بل دعاة يسندون الدعاة ، ويقفون إلى جوارهم ومن ورائهم . . إنها ليست دعوة فرد، ولدكنها دعوة الحياة . . دعوة الناس جميعاً .

وفى الناس دائماً \_ فى كل عصر، وفى كل أمة \_ منحرفون، لايستجيبون لدعوات الخير ولا يستقيمون عليها .. وهؤلاء ينبنى \_ لكى تسلم الدعوة، ولكى يصل الخير إلى أهله \_ أن يضرب على أيديهم ، وأن يرصد لهم العقاب الرادع الذي يناسب كل حالة ..

وهنا مكمن الداء وموضع الخطر ، فما أكثر ماتختلط الإمور . وتختل



الموازين ويفلت الزمام من يد القائمين على الدعوة ، فيكون البلاء ، وتكون

- 4V. -

يحف دائمًا بأصحاب الدعوات كثيرمن أصحاب الأهواء والصلالات. يزينون لهم الشر ، ويفتحون لهم أبواب السكيد والافتقام ، في صورة من يبغي النصح ، ويريد الحنير .. وقد يتنخذ هؤلاء الناصحون من القول . ولطف المدخل مايفرى أصحاب الدعرة بالاستماع إليهم ، والأخذ عشورتهم ، وهنا ينفتح الباب الذي لايسد أبدأ . بل يزداد على الأيام اتساعاً ، وتزداد الفتنة به عمقاً وامتداداً . .

ولملنا نجد العبرة ماثلة في فتنة وقعت في المجتمع الإسلامي ـــ هي فتنة خلق القرآن - التي قسمت المسلمين شيعاً وأسمزاباً . وحملت الحليفة ، المأمون ، على ها به من عقل وما عنده من حكمة \_ حملته على جناحها وأشرفت به على هاوية كادت تذهب بخلافته .

ولم يكن المأمون هو الذي يطرق هذا الآمر ، ولا أن يفتح له عقله أوأذنه، لولا أنالتف حوله عصبة أرادتأن تنتقم من خصومها، فلم تبحد سبيلا غير هذه السبيل التي تضعيم أمام الخليفة موضع المخالف لرأيه ، الخارج على عقيدته 1

وانظر كيفكان مكر هذه العصابة وكيفكان تدبيرها ا

فأولاً : أوقعت في نفس المأمون ، بعد مدارسات ومباحثات، في مجالسه الملية \_ أن القرآن مخلوق ا لأن كل شيء مخلوق لله ، والقرآن شيء وإن كان كلام الله ا فهو مخلوق ا

وثانياً : كل من لا يعتقد هذا المعتقد فهو مشرك بالله . مستوجب العقاب ، وكان أن فوجيء الناس بهذا الرأى ، ووقع العلماء في محنة ؛ الحليفة ــ وهوالقائم على حماية العقيدة ـــ لا يرى المؤمن مؤمناً حتى يقول إن والقرآن مخلوق . ١ والعلماء يرون هذه القولة بدعة ، لأنها لم تكن من مقولات السلف ، ولم تكن موضع نظر ومحث ، ولم يكن لها مكان في مقررات العقيدة . - YA:

ولك أن تقرأ صحفاً من أخبار هذه المحنة لترى كم أذيق الناس فيها من بلاً. وكم عزل بهم من كرب؟ حتى أن الإمام الجليل أحمد بن حنبل قد قيد ، وحبس وضرب، وكادت تذهب روحه بما نزل به من بلاء!

نقول هذا لنقرر أن الدعوات المدنية كثيراً ما تدخل عليها العناصر الذريبة ، فتفسد على القائمين بها تدبيرهم المستقيم ، وتلتوى بمقاصدهم الطيبة .

والناس هم الناس ، أياً كانوا من رجاحة العقل ومتانة الحلق يخضعون للمؤثرات الحارجية، ويتأثرون بالدوافع الشخصية، والرغبات الذاتية .

وليس هناك من عاصم لمن يقومون على أمور الناس إلا الرجوع إلى « قانون » يحتكمون إليه ، هم وخمومهم على حد سواء .

لابد من شريمة تحكم بين الناس . . لـكل جريمة جزاؤها ، من غير إفراط ولانفريط .

و « الإسلام » يعصم دماء الناس وأموالهم إلا بحق . . هذا مبدأ قرره الإسلام من أول يوم جاء ١ .

فكل ما وقع من الذي عارضوا الدعوة الإسلامية ، قبل أن يدخلو! فى الإسلام ــ كل ماوقع منهم منأذى للرسول الكريم قدعاه الإسلام ، منذ اللحظة الأولى الى دخلوا فيها مع جماعة المسلمين فى الإسلام .

فدخل أولئك الذين حاربوا الدعوة وآذوا رسول الله حين دخلوا في الإسلام بصفحات بيضاء ناصعة ، لم يملق بها شيء مما كان منهم قبل أن يسلموا .

فهذا «وحشى(۱) ، قاتل « حمزة ، ، أسد الله ، وعم الذي ، وأحب الناس لمليه . يدخل فى الإسلام ويعيش فى السلمين مسلماً، لايناله لسان بسير ، ولاتهه لمليه يد بأذى ،

وهمر بن الخطاب يرى قاتل أخيه زيداً ، فلا يزيد على أنْ يَقْرِل له : ﴿ وَاللَّهُ

(١) وحشى هذا عبد حبشى ه كَان يجيد استمال الحُربة ، وقد جعل أه سيده الحالاس مَن الرف إذا هو قتل هزة في غزوة أحد : وقد فعل ، فقتل هزة ، وتحرر من الرق . لا أحبك أبداً حتى تحب الأرض الدم المسفوح ، فيقول الرجل : وهل ذلك يمنعنى حتماً هو لى ؟ فيتمول عمر : أما مذا فلا . فيقول الرجل : لا بأس . إنما تبكى على الحب النساء ا

, العدل ، القائم على معيــار ثابت مستقيم هو ألذى ثبت أركان الدعوة الإسلامية ، ومكن لها في القلوب .

« والعدل » الذي يقول به الإسلام هو « العدل » المطلق؛ العدل الذي لا يتغير وجهة أبداً ، ولا يشاله أحمد دون أحمد .

ونمود إلى حديثنا عن الإسلام. وأن السيف لم يكن الأداة العاملة في التشاره . ودخول الناس فيه أفواجا .

فنقول ـ إلى ما قلمناه ، من قبل ـ إن سيف الإسلام قد أغمد منذ أكثر من ألف عام . . ولازال الإسلام يعمر القلوب في أربع مئة مليون من البشر ، ولازال الناس بدخلون في الإسلام أفراداً وجماعات وأبما ، وليس للإسلام سيف، بل إن السيرف تشهر ضد الإسلام في صور من حملات التبشير ، والاضطهاد للمسلمين في المواطن التي يتجه أهلها إلى الإسلام عن اقتناع ، دون أن يدلهم عليه إغراء بمال أو منصب وإنما دليلهم إليه مبادئه الإنسانية العاداة ، وشريعته السمحاء .

وانظر في آفاق العالم الإسلامي تجد أن كثيراً من هذه الآفاق قد دخلما الإسلام دون أن يسل فيها سيف ، أو حراق قطرة دم ٠٠٠

فشلا أندوئيسيا، وأطراف الندين، وسومطرة وجاوة وفيها جميمها أكثر من نصف العالم الإسلام. . هل كانت ميادين حرب يين الإسلام والإلحاد؟ وهل شهدت جيوش السلين تطؤها مخيلها ورجلها؟ إن الإسلام قد دخل الله وطان فى غير جلمة ولاصخب .. دخلها كما يدخلها شعاع الشمس على الناس

- TAI -

فى يقظتهم أو نومهم دون أن يطرق باباً أو يكدر نافذة . . إنه يتحسس النافذ المفتوحة فيتسلل منها فى رفق إلى الحجرات والساحات، فيغمرها بالنور والدفء، على حين يقف مترصداً النوافذ المفاقة والأبواب الوصدة حتى تفتح فيتدفق منها تدفق السبيل الغامي .

هكمذا دخل الإسلام على أهل تلك البلاد كما دخل على أوطان كثيرة أخرى فى أفريقيا مثل السنغال ، والسومال ، وأوغنده ، وجنوب إفريقيا ، وغيرها .

9 9 6

وندع هذا كله ، ونسلم جدلا ، للقاتلين \_ كيداً أو جهلا \_ بأن الإسلام قامت دولته على السيف ، وأن السيف وحده هو القوة العاملة فيا كان للإسلام من امتداد في المشرق والفرب .

نسلم بهذا جدلا .

ولمكن لنا سؤال ثريد جواباً عليه من أصحاب هذا القول: ما الذي يمسك نظام الإسلام اليوم؟ ومن الذي يقوم عليه ، فلا تفلت منه من هذه الأمم والشعوب التي تتدين به ؟ إن النظام الذي يقوم بالقوة ويعتمد عليها لا يبتى في الحياة لحظة واحدة إذا ذهبت عنه تلك القوة أو ضعف شأنها .

وواتمع الإسلام اليوم ، وقبل اليوم ينبىء عن أن القوة الق صحبت الدعوة في أول أمرها لم يعد لها مكان .. وأنه لاسلطان لأحد على أحد في مواطن الإسلام في أن يدين بأى دين ، أو لا يدين بدين أصلا .

راً كُنْر من هذا . . الدعوة الإسلامية نفسها صريحة صراحة لا تقبل جدلاً في أنها لا تعتد بشيء . . حسناً كان أو شيئاً حــ إذا جاء عن طريق الإكراء .

فن آمن مكرهاً ، فلا إيمان له . . كمن كمفر مكرهاً ، فليس من السكنفر في شيء . يقول الله سيحانه وتعالى :

ه من كفر مالله من بعد إيمانه إلا من أكره ، وقلبه مطمئن بالإيمان. ولكن

# THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

- PAÉ -

من شُرح بالكفر صدراً فعليهم غينب من ربهم ولهم عذاب عظيم » (١) .

ويقول نبى الإسلام صلوات الله وسلامه عليه : « رفع عن أمتى الخطأ ، والنسيان ، وما أكرهوا عليه » .

الدين · . إيمان ، ولا يكون إيمان تحت مؤثرات مادية تهدد الإنسان في ماله أو دمه أو عرضه .

الدين . هو إيمان . والإيمان حب وتقديس وإجلال لما يقع الإيمان به . فسكيف بدين يدخل على الناس من طريق الإرهاب والتهديد . . إن النفس لا تنضح على مثل هذا الدين إلا السكره والمقت والازدراء ، وإنها ستلفظه كما تلفظ المعدة الطعام الفا .د .

وأمر الإسلام من أوله إلى آخره قائم على ألا إكراه في الدين ، حتى تنفتح له القلوب وحتى يقع منها موقع الحب ، يخالطها مخالطة الروح للجسد.

يقول الله سبحانه وتعالى: « لالم كراه فى الدين، قد تبين الرشد من الغى . . فن يـكـفر بالطاغوت ويؤمن بالله، فقد استمسك بالعروة الوثق ، لا انفصام لها ، والله سميع عليم ، (٢) . .

فالسيف لم يستهمل إلا ليفسح الطريق للدهوة حتى تبلغ أسماع الناس، وحتى يدفع عنها حملات التضليل أو الإرهاب التي كان يقوم بها أعداء هذه الدعوة من المشركين ومن أهل السكتاب موحسبنا أن نقلب الصفحات الأولى من حياة الدعوة لنرى ما لق النبي والنفر القليل مسن صحبه السابقين إلى الإسلام من بلاء، وما احتملوا من شدائد من حتى أنهم قد سدت عليهم منافذ اللهوق إلى الهجرة عن الآهل والوطن ، فراراً بدينهم وتنفيساً لهذا النبيق الذي بلغت به القلوب الحفاجي ا

وائرى من جائب أخو ثلك المفتريات الحبيثة والمزامرات الدنيئة الى كان

(١) -ورة النعل ؛ آية ٩٠٩

(٢) - ورة البقرة: آية ٢٩١



#### - 440 -

يذيمها اليهود فى الناس، ويدبرونها للكيد للإسلام ولنبى الإسلام، ولمن دخل في الإسلام.

فكان لا بد أن يكون للسيف موقف هنا . . وأين يكون موقفه إذن إذا تخلف عن هذا الموقف ، ليمضى بقافلة الرحمة والخير إلى حيث تنتظرها الإنسانية لتجد فيها زادما العتيد لحياتها ، ولما بعد حياتها ؟ . .

فإذا سلمت القافلة من يد اللصوص وقطاع الطريق ، ووصلت إلى أهلها سالمة فقد آن للسيف أن يغمد . . إلا أن تسول لقطاع الطريق ، وللصوص ، أن يحركوا النتن ، أو يعينوا عليها .

• لا إكراه فى الدين · قد تبين الرشد من الذى ، . فهذا هو مبدأ الإسلام الذى تقرر بعد أن رسخت قواعد الدين ، وبعد أن وجدت الدعوة طريقها مفتوحة بينها وبين الناس . . يجيئون إليها أو تجىء إليهم · · على حد سوا.

ودع عنك ما يذهب إليه بعض من يستبد بهم الحاس الكاذب من العلماء والفقهاء الذين يقولون – بغير علم – إن هذه الآية منسوخة بآية أخرى أطلقوا عليها آية السيف، وهي قوله تعالى :

, وقاتلوا المشركين كافة كا يقاتلونكم كافة ، واعلموا أن الله مع المتقين (١). وقاتلوا المشركين كافة » . . هذا المقطع من الآية هو الذى تعلق به من تعلق من الفقهاء والمفسرين ، فجعلوا منه وثيقة إعلان حرب على غير المسلمين ، إعلاناً عاما ، قائما أبدا ، لا فرق بين أن يكون ذلك فى مقام الدفاع أو العدوان .

وتحميل هذا المقطع من الآية هذا الممنى هو مما لا تعين عليه دلالة النص، ولا يلتقى معه المقطع الآخر من الآية نفسها ، كما لا يشهد له الحال الذى نولت، الآية فيه . . .

فأولا: , قاتلوا المشركين كافة ، لا يمكن أن يفيد العموم المطلق ، وإلا كأن على المسلمين أن يشتبكوا في حرب شاملة مع جميع المشركين على هذه السكرة الارضية . وإلا كانوا في حكم المخالفين لاسر الله ، الحارجين عن طاعته ، إذا هم لم يفعلوا ذلك ويحققوه .

(١) -ورة التوية: آية ٣٦

( ۲۰ ــ النبي محد )

#### 

ومحاربة المسلمين للمشركين على هذه الصورة أمر مستحيل لايمكن أن يتحقق فى أى ظرف ، وفى أى حال . والتكليف به تكليف بما لاتسعه النفوس ، ولاتقوم له . وشريعة الإسلام شريعة يسر لا حرج فيها . . « ما جعل عليكم فى الدين من إحرج» (١) . « يريد الله بكم اليسر ، ولا يريد بكم العسر ، (٢) . « لا يكلف الله ففساً إلا وسمها ، (٣) .

وثانياً: المقطع الثانى من الآية: «كما يقاتلونكم كافة » هى فى مقابل , قاتلوا المشركين كافة » . وهذا يدل على أن المسلمين ليسوا هم البادئين بالحرب ، ولا بقتال جماعى لجماعات المشركين ؛ وإنما المشركون هم المعتدون ، ف كما اعتدوا فى جموع جمعوا لها الشيع والاحلاف ، فعلى المسلمين أن يجمعوا جموعهم لهم وأن يقاتلوهم جميعاً . . «قاتلوا المشركين كافة . . كما يقاتلونكم كافة » .

وثالثاً: نزلت هذه الآية في غزوة الأحزاب و الحندق ، . و فيها جمعت قريش جموعها ، وأحلافها من كل ملة وقبيل · . وبهذا الجمع النفير رمت قريش المسلمين ، فكان لزاماً على المسلمين أن يكونوا جميعاً جهة واحدة ضد المشركين جميعاً .

وعلى هذا فليست هذه الآية \_ آية سيف \_ كما يسمونها . وليست ناسخة الآية المحكمة : « لا إكراه في الدين ؛ قد تبين الرشد من الغي . .

ثم كيف بستساغ أن يقول الله لنبيه , لا إكراه في الدين ، . ويقرر له أن الدين لا يكون عن إكراة . ولا يشمر شمرة طيبة إذا جاء عن هذا الطريق ، مم يأمره أن يعلن هذه الحرب الجماعية على غير المسلمين أياً كافوا ، وأين وجدوا ؟ أهذا منطق يقبل إنسان أن يكون له ، وينسب إليه ؟ فكيف بالحكيم الحبير . . رب العالمين ؟

وكيف يلق النبي والمسلمون معه المشركين في حرب عدوانية عامة ، والله سبحانه وتمالى يقول له: وأفأنت تسكرهالنا سحتى يكونوا مؤمنين، (٤)؟ ويقول له:

<sup>(</sup>١) سورة الحج: آية ٧٨ (٢) سورة البقرة: آية ه ١٨

 <sup>(</sup>٣) سورة البقرة : آية ٢٨٦
 (٤) سورة يونس : آية ٩٩



وعلينا الحساب ، .. ويقول له : , لست عليهم بمسيطر ، ويقول : , وما أنت عليهم بجبار فذكر بالقرآن من يخاف وعيد ، ويقول : , إنما أنت منذر . . ولحكل قوم هاد ، ويقول : , ما على الرسول إلا البلاغ ، ويقول : , ليس اك من الأمر شيء أو يتوب عليهم ، أو يمذبهم .. فإنهم ظالمون .. (١) وكثير من الآيات غير هذه تدعو إلى هذا الموقف .. وورودها على هذه الكثرة لتؤكد هذا المعنى، ولتكون للسيف الذي يحمله النبي والمسلون معه أو من بعده \_أشبه بالمؤشر الذي يضبط وجهة المدفع عند انطلاقه حتى لا يصيب غير الهدف الموجه إليه .

وأكثر من هذا ، فإنه في سورة التوبة ، وهي آخو مانزل من القرآن وفيها بعنع وسبمون آية تحدد موقف المسلمين من المشركين .. وقد بعث رسول الله صلى الله عليه وسلم على بن أبي طالب رافداً به أبا بكر - أميرالموسم في الحج-ليملن المشركين مها ..

فى سبورة والتوبة، الآية التالية: ويا أيها الذين آمنوا إنما المشركون نجس، فلايقربوا المسجد الحرام بعد عامهم هذا، وإن خفتم عيلة فسوف يغنيكم الله، (٧).

فهذه الآية صريحة صراحة قاطعة بأن الأمر بقتال المشركين ليس أمراً عاماً على إطلاقه في كل زمان وفي كل - أسم. فهؤلاء مشركون كانوا يشاركون المسلمين في الحج والطوف بالمسجد الحرام، وذلك بعد فتح مكة ودخول الناس في دين الله أفواجاً.. وكان أولى الناس بالقتال وأحقهم بالقتل هؤلاء المشركين الذين يخالطون المسلمين وينشون المسجد الحرام.. ولكن دعوة الإسلام هذه لم تسكن للتحريض على قتالهم أو الأمر به، وإنما هي لإعلانهم بألا يقربوا المسجد الحرام، ومتى ؟ بعد عامهم هذا ا

فا أعظم هذا الدين، وما أكثر رحماته بالناس · · حتى بالمشركين . · أعداثه السافرين · ·

إنه لم يشأ أن يعجل بطردهم \_ وهم رجس \_ ولوشاء لكان في المسلمين القوة

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: آية ١٢٧ . (٢) سورة النوبة : آية ٢٨٠ .

# THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

- Y/A --

المبيرة المبيدة لهم . . ولكنه سمح لهم إن يطرفوا بالبيت ، وأن يبلغوا حاجتهم منه . لانه لم يكن أنذرهم بذلك من قبل .

وقد جاء مد هذه الآية قوله تعالى:

و قاتلوا الذين لايؤمنون بالله ولا باليوم الآخر ، ولا محرمون ماحرم الله ورسوله ، ولا يدينون دين الحق من الذين أوتوا الكتاب حتى يعطوا الجزية عن يدوهم صاغرون، (۱) .

ومجىء هذه الآية بعد الآية السابقة بيان كاشف للعلة التى من أجلما ينبغى أن يضحى المسلمون بما كان يعود عليهم فى موسم الحبح ووفود المشركين إليه ، ومشاركتهم فى هذا الرواج المادى الذى يكون عادة فى مثل هذا الموسم ..

إن على المسلمين أن يضحوا بهذا النفع المادى فى سبيل تطهير المسجد الحرام من هذا الرجس الذى يطوف به ، مع المشركين الذين يقتربون منه . . وعلى المسلمين أيضا أن يعملوا على تطهير المجتمع الإنسانى من الشرك والمشركين، وخاصة فى مواطن الطهرو القداسة « الذين لا يؤمنون بالله ، ولا باليوم الآخر و لا يحرمون ما حرم الله ورسوله، و لا يدينون دين الحق من الذين أو توا الكتاب ، . . قاتلوهم حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون » .

فهذه الآية وسابقتها في مساق واحد . . لقتال المشركين الذين يطوفون بالبيت الحرام بعد أن أنذروا بألا يطوفوا بعد عامهم هذا . . فإن عادوا بعد عذا الإنذار وجدوا المسلمين لهم بمرصد . .

# الجماد .. في الإسلام :

الحرب شر لابدمنه . . ودواء من تقتضيه طبيعة الحياة الإنسانية لعلاج الادواء الحنيثة ، والعلل المستعصية .

وفى الشر نجاة حين لاينجيسك إحسان النها سنة الحياة .. سلام وحرب .. وخير وشر .

<sup>(</sup>١) سورة التوبة: آية ٢٩

- 119 -

والإسلام دين الفطرة · وتماليمه وأحكامه قائمة عليها ، مقدرة بمقدارها . فما كان على فطرة الناس من أمور فهو دين وشريعة . . وما خرج على الفطرة وخالف طريقها ، فليس من الدبن ، ولا من الشريعة .

وقد أشرنا من قبل إلى أن الحرب التي قامت فى ظلال الدعوة الإسلامية كانت حرباً دفاعية لاهجومية ، وأن غاية هذه الحرب كانت اقتلاع الاشواك ، ورفع الحواجز التي اصطنعها المشركون فى طريق الدعوة ليصدوا الناس عنها ، وليحولوا بينهم وبين الاتصال بها ، والتعرف عليها !

وقد عرفنا أيضاً أن آيات القتال التي جاءت في القرآن داعية إلى قتال المشركين والضرب على أيديهم أن كانوا ، وحيث وجدوا كانت غايتها تعبئة شعور المسلمين ، واستثارة حميتهم للذود عن الدعوة وإرهاب أعدائها حتى لا يجدوا فيها مطمعاً ، وحتى ينحسم الأمر بين الإسلام والكفر ، ويوضع حدالفتن التي يدفع بها المشركون إلى مواطن المسلمين! . . وقاتاوهم حتى لاتكون فتنة ، ويكون الدين كله لله ، (١) . . وأعدوا لهم ما استطمتم من قوة ومن رباط الخيل ترهبون به عدو الله وعدوكم ، (٢)!

عرفنا هذا ، وقلنا إنه بعد أن قويت شوكة الإسلام ، وانجحر أعداؤه ، أخذت الآيات القرآنية تنزل بالدعوة إلى إغماد السيوف التي لم يعد لها مكان بعد أن أدت مهمتها ، وبلغت غايتها . . فما كان بالإسلام حاجة إلى إراقة ما أريق من دماء ، لو لا أن هذه الدماء كانت إراقتها أمراً تدعو إليه المصلحة العامة لسلامة الإنسانية وخيرها . إنها دماء فاسدة في الكيان الإنساني ، وفي إراقتها شفاء من هذا الصداع الذي يزعج راحة هذا الكيان وسلامته . . إنها أشبه بعملية والفصدة تذهب ببعض الدم وإن كان الدم ينبوع الحياة ، وسرها الممسك بها :

وكذاك الجسوم وهي مراض بعض أعضائها لبعض وقاء

هــــذا هو صميم الإسلام فى تشريعه للقتال : « لا عدوان إلا على الظالمين ، «فما جاء الإسلام ليقيم بينالناس العداوة ، وليوقد بينهم نار الحرب .. وماجاءت عقيدة سماوية لذلك ، وإنما جاء ليزرع الود ، والمحبة ، وليؤلف بين القلوب

(٢) سورة الأنفال: آية ٦٠

(١) سورة المائدة: آية ٣٩

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT



المتنافرة وليجمع بين الشبيع المتباعدة ، وليميت العصبيات التي تولد الحقد والضغينة . بين الناس والناس .

والمجال التطبيقي لدعوة الإسلام أصدق شاهد لهذا ، فقد انضوى تحت لواه الإسلام السادة والعبيد ، والاشراف والسوقة ، ووقف الناس جميعاً في مقام واحد ، ليس لاحد فيه فضل على أحد إلا بالتقوى .

فما اختصت الدعوة قريشاً بشيء ،ولا ميزت العرب بشيء الأنها دعوة الله لعباده جميعاً، وهي رحمة للناس جميعاً . . كالشمس ، والهواء .لا يحجبان عن أحد ، ولا يؤثران بلداً عن بلدا

, يأيها الناس: إنى وسول الله إليكم جميعاً . . ليس للعرب ولا للعجم ، وإنما لهم جميعاً .

وليس بين المسلم \_ فى شريعة الإسلام \_ وبين غير المسلم عداوة · · فهما إن فرق بينهما الدين ، فقد جمعتهما أواصر الإنسانية ! وهى أواصر بمكنأن يعيش الناس فها على مودة ووفاق ، فإن دعوة الإسلام \_ فى صميمها ليست إلا توثيقاً لهذه الصلات الإنسانية ، وإقامة قواعدها على أسس ثابتة ، ودعائم متينة، تمسك عيزان العدل والحق والحير بين الناس . فلا يضطرب ولا ينحرف !

. لاينها كم الله عن الذين لم يقاتلوكم في الدين ، ولم يخرجوكم من دياركم أن تعروهم وتقسطوا إليهم إن الله يحب المقسطين . . إنما ينهاكم الله عن الذين قاتلوكم في الدين ، وأخرجوكم من دياركم، وظاهر وا على إخراجكم أن تولوهم و من يتولهم فأو لئك هم الظالمون، (١)!

فأى سماحة بعد هذه السماحة ، وأى دين مثل هذا الدين في سماحته تلك ؟ أو أى مذهب مثل هذا المذهب يسع الأولياء والأعداء ، و يبسط لهم يده جميعاً ١٦

أى دين أو أى مذهب رفع هـذه الحواجر القائمة بين الناس من مختلف الاجناس ، والألوان ، والعقائد ، والالسنة ، والمشارب ، وجمعهم على



<sup>(</sup>١) سورة المتحنة : ٨ – ٩

مائدة الحياة ، فى مودة ووفاق ، كما فعل الإسلام بالمجتمع الإسلام فى المجتمع الإنسانى ؟ . الإنسانى ؟ .

ودع مايتحدث به الغربيون من تسامح الديمقراطية وإنسانيتها ، فإنها لانمدو أن تكون أحاديث منمقة مزوقة ، ينكشف زيفها ، ويبطل عملها ،عندالقطبيق، وعند ملامسة الواقع الذي يعيش فيه الناس .

إن العصبية للون، وللجنس، وللمقيدة، مازال مملاً نفوس الغربيين، ويتحكم في تصرفاتهم، فإذا الناس عندهم بيض وسود. وإذا العالم في نظرهم غرب وشرق، وإذا الشعوب في حسامهم مسيحون ومسلمون ا

ولو أخذنا نحصى الشواهد ، و نضرب الامثال لهذا ، لاستولى ذلك على زمام الموتف منا ، وخرج بنا عن موضوعنا الذى نعالجه ·

ولـكن حسبنا أن ننظر إلى مأساة فاسطين نظرة خاطفة . . فق هذه النظرة السريعة ينكشف تعصب الغرب ، ويفضح زيف دعواه التي يدعيها عن مبادئه الإنسانية الديمقراطية . .

فلو كان الفلسطينيون غيرعرب .. أكان يلقى بهم فى العراء يمو تونجوعاً ، ورداً ومرضاً ؟

وهل شهد التاريخ أمة تجلى عن وطنها فى القرن العشرين، وعلى مرأى ومسمع من جمعية الأمم المتحدة ، بل وبتدبير الأمم المتحدة التى يسيطر عليها الغرب، ويوجه سير الأمور فها ؟

وهل كانت الهدنة الأولى بين العرب واليهود فى سنة ١٩٤٨ وقد أوشك العرب أن يدقوا بجيوشهم تل أبيب ، هل كانت هذه الهدنة التى دعت إلها الأمم المتحدة إلا الحنجر المسموم الذى اغمد فى صدر الشعب العربى لينتزع تلك القطعة الغالبة من الارض المقدسة لتكون مرتعا خصباً لعصابة من جراثيم المهود ، تستوطن فلسطين ، وتخرج منها أهلها مشردين ، مجودين من كل ماكان لهم من مال ومتاع ودياد!

وقد عاشت هذه المأساة ، وسلخت من عمرها قرابة خمسة عشر عاماً إلى يومنا هذا ولا ندرى إلى متى تعيش . . ولكن الذى ندريه ويسجله التاريخ أن العالم الغربي الذى يزعم لنفسه الوصاية على العالم باسم الإنسانية والديمقر اظية قداستساغ هذه المأساة ، وكأنها أمر مألوف لم يدخل على العالم بما يزعج ضميره ، ويؤذى وجدانه ا

ولو كان أبناء فلسطين غير عرب لما استساغ الفرب هذا المصير الذى صاروا أليه . فقد كانت الحرب العالمية الآخيرة حمثلا حمثلا حميا وقع فيها من أحداث قادرة على أن تبيد أمما وتمحو شعوباً وتجليها عن أوطانها في الميدان الأوربي ، ولمكنها مع ذلك احتفظت لكل أمة بأهلها وبأرضها ، وبعضها لا يعدو أن يكون في صغره قرية من القرى « كإمارة موناكو » مثلا ؟ ولم ؟ لأن أبناء أوربا في صغره قرية من الأمر بينهم حملاً يكن الأمر بينهم حملاً يكن الأمر بينهم الميكن أن يسترقوا ، وأن يباعوا في الحياة بيع العبيد . .

أما غيرهم من أمم الشرق فلا عليها أن تطرد ، وتشرد ، وته على وجهها . ومأساة أبناء فلسطين لم تقع على الصورة التي وقعت بها لانهم عرب وحسب ، ولكنهم عرب ومسلمون معاً . وهذا بما ثبت أقدام المأساة ، وأكد حيانها ، ومكن لها . فإن كون الشعب الفلسطيني شعباً مسلماً هو جريمة غليظة ، إلى كو نه شعباً عربياً . لان الغرب على رغم لادينيته اليوم وعلى رغم دعوى التسامح التي يدعيها حيال المعتقظات الدينية ، والسياسية ، والاجتماعية وغيرها ، فإنه مازال يحمل للإسلام بنوع خاص دون سائر المعتقدات والمذاهب مازال عمل قدراً كبيراً من البغض والسكر اهية للإسلام وللمسلمين ، وإن الحرب الصليبية التي وجهها الغرب إلى الإسلام منذ تسع مئة عام وإن سكن لهيها فإنها ما تزال تخنى تحت رمادها جمراً يتضرم حنقاً وغيظاً على الإسلام ، ومازال يرمى ما تزال عن قرحرى بشرر وشر ينال من الإسلام ومواطنه ما ينال من ضر وأذى.

وارجع البصر إلى مواطن الإسلام خلال موجة الاستمار التى اجتاحت قارتى آسيا وأفريقيا خلال القرنين الماضى والحاضر تجد أن ما وقع على الإسلام ومواطنه من آثار الاستعار وسيئاته أضعاف ماوقع على النعوب غير الإسلامية

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

- 797 -

التى أصيبت به ا فإذا كان ما وقع عليه الاستمار أمة ينسب أهلها إلى المسيحية كانت يد الاستمار رفيقة عليها رحيمة بها ، بل إن الاستمار لا يجد له مقاماً فيها ، فسرعان ما يجلو عنها وينسحب منها إلى أقطار إسلامية جديرة به ا

الحابشة \_ مثلا \_ أمة للمسيحية مكان فيها . . فما حدث لها ؟

إنها الدولة الوحيدة بين دول أفريقية هي التي سلت من الاستمار ومن حرائمه، فلم يدخلها في حسابه، ولم يضمها إلى قائمة الامم التي يتعامل معها ١؟

ولم؟ ألانها بها يزهد فيه الاستعار لقلة مواردها ، وضآلة شأنها؟ كلا ، فإن فيها موارد كثيرة ، وخيرات موفورة ، ومجالات للاستغلال ، ومواقع « استرانيجية ، لها شأنها في الحرب ، وفي السلم .

فهاذا إذن؟ إنها فى حساب الدول المسيحية! وهذا وحده كاف لأن يعزلها عن موكب العبيد الذى ينتظم الشعوب المستعمرة.

لقدكانت قبيل الحرب العالمية الآخيرة حرب بين إيطاليا والحبشة . . وفيها استولت إيطاليا الفاشية ، التي كانت تفتح فها في شهية محمومة إلى التوسع والاستمار . .

فاذا حدث ؟

الذى حدث هو ما كان ينبغى أن يحدث لاية دولة ، مسيحية ، غابت على أمرها فى مجال الحرب ، ووطئت أرضها حيرش أعدائها .

لقد طلبت عصبة والأمم، \_ وكانت هي المنظمة الدولية إذ ذاك \_ طلبت إلى إيطاليا أن تنسحب من الحيشة .

فلما تلسكات فرضت عليها , عصبة الامم ، هذه حصاراً اقتصادياً ، وطلبت إلى جميع الامم المتمثلة فيها أن تنفذ هذا القرار ، وألا تتعامل مع إيطاليا ، حتى تغصاع لطلب العصبة ، وتجلو عن الحبشة . . وقد كان ! فلم تحتمل إيطاليا مقاطعة العالم لها ، فجلت عن الحبشة بعد بضعة أشهر من احدالها .

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

- r98 -

أو لو كانت الحبشة دولة , إسلامية ، حدولياً حوهى فى حقيمتها دولة إسلامية لأن غالبية أهلها من المسلمين ، ولدكن ضعف أحوال المسلمين قد مكنت للمناصر المسيحية القليلة أن تسود وأن تحكم 1 لو كانت الحبشة دولة إسلامية دوليا أكان جلاء إيطاليا يحدث . . وعلى تلك الصورة ؟

ولماذا إذن لم تجل الجيوش الإنجليزية عن مصر إلا بعد نحو ثمانين عاماً ؟ ولماذا لم تجل فرنسا عن الجزائر إلا بعد قرن وثلث قرن والا بعد أن استبسل أهلها ــ وبعد أن استيسوا ــ فدخلوا في صراع غير متكافى مع المستعمرين وضحوا بأكثر من مليون شهيد؟

ومثل آخر أوضح من كل هذا وأكثر دلالة على ما عند الغرب من حقد دفين على الإسلام الدولة العثمانية . . كانت تضم تحت سلطانها شعو با إسلامية وغير إسلامية . . فاذا حدث عندما وهنت قوة العثمانيين ، ولانت شوكتهم ا

لقد أقام الغرب حرباً صليبية جديدة على الدولة العُمَانية فنشبت حرب والبلقان، التي حشدت بها أوربا قوى كثيرة ـ ظاهرة ومستترة ـ في ميادين الحرب، وفي مؤتمرات ـ أو مؤامرات ـ الصلح، وانتهى ذلك الدور بقطع الاوصال الاوربية من جسم الدولة العثمانية . فانسلخت بلاد البلقان كلها ، وخرجت من الدولة العثمانية : ـ اليونان، ورومانيا، وبلغاريا، الصرب، ومقدونية الاوربية وغيرها!

أهو موقف إنسانى وقفته أوربا مع الدول المغلوبة على أمرها والخاضعة -لسلطان العبانيين؟ قد كان ذلك يمكن أن يسجله التاريخ 1 ولـكن ماذا يقول في الوجه المقابل لهذا الموقف؟

لقد هرمت تركيا مع حليفتها ألمانيا في الحرب العالمية الأولى . .

وكالحال مع كل مهروم فرضت عليها عقوبات . . وكان من تلك العقو الت أن تنسلخ عنها الدول الباقية تحت سلطانها ، وهي دول إسلامية كلها ا

وكان المنطق يقضى \_ كاحدث فى الولايات التى كانت تابعة لتركيا من القطاع الاوربى ، كان المنطق يقضى أن تحكم كل دولة من الدول الإسلامية نفسها بنفسها .

و لـكن الذى حدث كان على غير هذا الالماة إلا أن هذه الدول تدين. بالإسلام، وتلك جريمة لاتنسل أوضارها إلا بالاستمار !!

ولقد قسمت التركة على الغرب المستممر ، فهو الوارث , الشرعى ، لتلك التركة . .

فذهبت فرنسا بالشام ، وجعلت منه دولتين : سوريا ولبنان •

ووضعت إنجلترا يدها على العراق ، وشرق الأردن ، وأقامت فى الأولى حكم ملكياً وأقامت فى الثانية أميراً على إمارة — وكلا المملك والمؤمر لا يملك، ولا يأمر .

أما فلسطين \_ الجزء الباقى من بلاد الشام \_ فقد جعلت إنجلترا وصية عليه وصاية انتهت بتسلم فلسطين للهود 1 ا

وهكذا تم توزيع الاسلاب والغنائم .

أفرأيت إذن كيف كان نضيح هذه الضغائن التي يحملها الغرب الإسلام والمسلمين ؟

على أننا لسنا فى مقام الكشف عن جنايات الغرب وآثامه فيها جرعلى البلاد الإسلامية من مصائب ومحن . . ولكننا هنا إزار مقايسة بين مبادى. الإسلام فى الأخوة والمحبة والبر بالناس جميعاً وبين دعوى الغرب فى ظل المدنية الحديثة لتلك المبادى. الكريمة ، والتهم التي يرمى بها الإسلام من أنه دين حرب وعداوة يثيرها أتباعه فى وجه من يخالفهم ولا مدخل فى دينهم !

ونسأل عن السلام الذي نعم به العالم في ظل المدنية الحديثة فلانجد إلا حروباً قائمة في كل مكان ، تتجمع شيئاً فشيئاً حتى تـكون حربا عالمية يصلى العالم كله بنارها ، ويحترق في لهيبها . .

في خلال النصف الأول من هذا القرن قامت حربان عالميتان بسبب أطاع الغرب ومدنية الغرب. وبسبب هذه الأطاع لم يبت العالم ليلة واحدة دون أن تحكون هناك حرب في جزء من أجزائه . . هذا إلى جانب الحرب والباردة ، التي تهدد العالم في كل لحظة بحرب عالمية ثالثة ، تنطلق فيها الصواريخ محملة بالقنابل الذرية والهيدروجينية ، وحسبك أن تتصور وقوع هذه الحرب ، لتعرف المصيد

الذي يصير إليه العالم . . إنه الفناء الذي لا يبقى على صورة من صور الحياة على هذه الأرض .

فأين هذا من دعوة الإسلام إلى السلام ، دعوة مخلصة ، تنبع من أعماق عميقة من كل مبادئه ..

فكل ما اشتملت عليه شريعة الإسلام من مبادىء إنما غايته تقويم الإنسانية كلما في أفرادها وجماعاتها ، حتى يقوم بين الناس ميزان العدل ، فلا عدوان على الضعفاء ، ولا اعتداء على أمو الى الناس ودمائهم وأعراضهم . فن خرج عن هذا الطريق القويم وجد العقاب العاجل الذي يردعه . إلى جانب العقاب الاخروي الذي ينتظره .

لقدأقام الإسلام من مبادئه سياجاً متيناً يحمى الناس - كل الناس - من الناس - كل الناس - من الناس - كل الناس . . إن المجتمع المثالى الذى أقامه الإسلام بمبادئه ليس مجتمعاً مفلقاً على غفسه بما فيه من خير وشر ، وإنما هو مجتمع أشبه بالشجرة المثمرة الطيبة ينتفع الناس بثمرها . . فن فاته ثمرها فلن يفوته الانتفاع بظلها . . ومن حرم من هذا وذاك فلن يحرم النظر منها إلى منظر معجب يسر الناظرين .

فما عند المسلمين مبادىء دينه وأحكام شريعته لايتعامل به في المجتمع الإسلامي وحده وإنما يتعامل به مع الناس جميعاً . . مسلمين وغير مسلمين . .

فالمسلم شخصية واحدة · · لاتنقسم إلى شخصين أو أشخاص ، فيكون لها مع المسلم حال ، ومع غير المسلم حال أو أحوال · · كلا .

فإذا أمر الإسلام بالوفاء بالعهد ، فإنما هر وفاء واحد لكل الناسو فجميح الاحوال . قال تعالى : , وأوفوا بعهد الله إذا عاهدتم ، . . ويقول نبى الإسلام: , من أمن رجلا على نفسه فقتله ، فأنا برىء من القاتل ، وإن كان المقتول كافراً ، هو قول واحد للناس جميعاً ، وتشريع واحد ينزل عليه الناس جميعاً .

وإذا دعا الإسلام إلى العدل وأمر به ، فإنما هو عدل واحد ، لـكل الناس وفي جميع الاحوال . .

يقول الله تعالى : ﴿ إِنَّ الله يأمركم أَنْ تَوْدُوا الْإَمَانَاتِ إِلَى أَهَلُمُا، وإذا حَكْمَتُم

T A

- r9V -

بين الناس أن تحكموا بالعدل، (1) . . بين الناس عامة ، وليس بين المسلمين وحدهم الموقول سبحانه وتعالى : . ولا يجرمنكم شنآن قوم على ألا تعدلوا ، اعدلوا هو أقرب للتقوى ، (٢) .

هكذا كل مبدأ كريم ، وخلق قويم جاء به الإسلام، وكل ماجاء به كريم وقويم إنما هو خير عام يعود فضله على القريب والبعيد على المسلمين جميعاً .

كالبحر يلقى للقريبجواهرا منه ، ويرسل للبعيد سحائبا

0 0 0

### عـودعلى بدء:

قد يثير دعاة التشنيع على الإسلام، والتشويه لحقائقه اعتراضات على هـذا القول فيلقونك بعديد من الاسئلة الخبيثة الماكرة.. وكأنهم يجهلون جوابها ولا يعرفون وجه الحق فيها. .

فتراهم يقولون مثلا: لماذا يدفع الإسلام بأتباعه زمراً إلى ميادين الحرب و يصور لهم الموت في ساحة القتال بصورة شهية ، يحرصون على الفوز بها : حتى. ليتدافعون إلى ساحة القتال تدافع الإبل العطشي على موارد الماء ؟

ولماذا يمجد الإسلام البطولة، والفروسية على هـذا النحو الذى يمثل حياة الفروسية في العصور الوسطى ؟

وقد يبدو لهذا القول ظاهر مقبول إذ أنه يجرى على مألوف الحياة التىلاتقوم على دين ، ولا ترجع إلى شريعة إنسانية كشريعة الإسلام!

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة :آية ٨ .

<sup>(</sup>١) سورة النساء: آية ٨٥

#### - ran -

و فالنازية ، حين عبأت شعور النبعب الألماني للحرب ، وملأت رءوس الشباب بهذا الهوس المسعور باستعلاء الشعب الألماني وامتياز عنصره ، وحقه في السيادة على العالم ـ حين عملت النازية على هذا وحققته اندفع الشعب الألماني تحو الحرب بكل قواه ، وكان من هذا أن قامت الحرب العالمية الآخيرة ا

وشيء مثل هذا كان من «الفاشية» الإيطالية التي أرادت أن تحذو حذو النازية الألمانية وأن تجرى ممها .

وشتان بين ماصنع الإسلام فى أتباعه ، وبين تلك النزوات التى دعت إليها النازية الفاشية وما على شاكلتهما من دعوات .

وشتان بين إنسان تنمى فيه ملكانه الإنسانية ، فتملؤ كيانه قوة ، وعرماً كا تمالًا عقله حكمة ورشداً ، وتمالًا قلبه مودة ورحمة .. وبين إنسان تفذيه بطبائع الحيوانات المفترسة . وتستنبت له مخالب الأسود وختل الذئاب ، ومكر الشمال 1

فالإسلام حين دعا إلى القوة ، وحين مجد الأفوياء ، فإنما لتكون هذه القوة قوة عاملة لحساب الخير ، قائمة على ميزان الحق والعدل .. قوة يحكمها خلق ، ويعصمها دين ، وإلا كانت غير محسوبة على الإسلام، ولا عاملة تحت لوائه .

القوة فى ذاتها كال مطلوب ، وعدم بلوغها نقص وقصور .. ولـكنهاتـكون عبياً حين تشحول إلى أداة شر ، وتستحيل إلى إعسار مدم.

وقد أراد الإسلام لانباعه القرة المادية والممنوية معاً .. قوة الروح ، رقوة الجسد ، لا ليكونوا أموراً وأسوداً يأ كلون الناس ، وإنما ليكونوا أعزاء ، أقوياء ، تجد مبادى و لإسلام فى كنفهم حمى كريماً تتفتح فيه أزهارها ، وتفضح ثمارها ، أشبه بالارض الطيبة التى تشتمل على عناصر القوة والحصب فالنبت الطيب لايؤتى ماعنده إلا فى أرض طيبة .. فإذا ضمته أرض سبخة فكدة ذبل ومات .. ، والبلد الطيب يخرج فباته بإذن ربه ، والذى خبث لايخرج إلا نكداً ، (1) .

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: آية ٨٥

# THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT



- 499 -

فالقوة حين تضبطها قوى الخير والعدل تسكون رحمة وبركة على نفسها وعلى من حولها ، أما حين تنعزل عن هذه الشوابط أو تتفلت منها ، فإنها تسكون شمراً وبلاءاً ، على نفسها ، وعلى من يتصل بها ، أو يدنو منها ١

والقوة التى يزكيها الإسلام ، ويحث أتباعه على تحصيلها هي هذه القوة للملجمة بلجام العقل والحيكمة ، والحب والرحمة . . قوة مستبصرة ، تيرف طريقها ، وتتجه إلى غاياته ، ولهذا لم يحمد القرآن القوة إلا ومعها الامانة ... الامانة التى تمسك بالقوة أن تجور على حق ، أو تعتدى على ضعيف . . قال قعالى على اسان ابنة نبي الله شعيب في موسى عليهما السلام: . يا أبت استأجره .. إن خير من استأجرت القوى الامين (1) قوة ترفدها أمانة . . أمانة هي اليد الممسكة بزمام القوة أن تميل إلى ظلم أر فساد في الارض ، أو بغي أو عدوان بغير حق !

إن الإسلام ليدعو كل مسلم أن يكون قرياً ، ممسكا من القوى بأقوى أسيابها ، محصلا لا كرم جواهرها .. قوة عامة شاملة .. قوة فى الروح ، وقوة فى الجسد .. وقوة فى الحلف ، وقوة فى العلم . . قوة فى كل جانب من جوانب الحماة ، وفى كل كنف من اكافها . .

إنه حين يحصلها المسلم تكون . . طاقة ، كبيرة من القوى ، يشتمل عليها كيانه ، ويدفع بها في مجالات الحياة فتملى عيديه من كل خير فها . .

فإذا كانت داعية الحرب خف إلى ميدانها منطلقا كالريح المرسلة ، فإذا والجه الاعداء كان إعمارا عانياً لا يريم مكانه حتى تقتل أو يقتل ا

إن الإسلام كان يعطى كل حال حالها . .

وحال الحرب ليست لهواً ولا لعباً . . إنها الحرب · . وليس لمن يشهدها إلا أن يكون على حال من حالين: قاتل أو مقتول · .

فهل ترى يدع الإسلام أتباعه أن يكونوا في عداد القتلى ؟ فن إذن لجهة الخير محميها ؟ ومن لدعرة السماء يقوم علمها ؟

<sup>(</sup>١) سورة القصص : آية ٢٦

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT



وهل من شريعة المدل أن يقتل دعاة الإصلاح ويسلم الطفاة والمفسدون ؟ إن ذلك تأياه الحكمة والمدل!

فليكن إذن ما يجب أن يكون . . وهو أن يلق المسلمون أعداءهم فى المركة وهم مزودون بالقوى النفسية والمادية ، ليكونوا أقدر على أن يصيبوا من أن يصابوا . واستمع إلى قوله تعالى : « يا أيها النبي حرض المؤمنين على القتال : إن يكن منكم عشرون صابرون يغلبوا متنين ، وإن يكن منكم مئة صابرة يغلبوا ألفا من الذين كفروا ، . بأنهم قوم لا يفقهون »(١) . « الآن خفف الله عنكم ، وعلم أن فيكم ضعفاً ، فإن يكن منكم مئة صابرة يغلبوا ألفاً ، وإن يكن منكم مئة الصابرة بغلبوا ألفاً ، وإن يكن منكم منكم ألف يغلبوا ألفين بإذن الله ، والله مع الصابرة . (١٢ .

فإنك تجد في ها تين الآيتين المكريمتين كثيراً من مو اقع العجب و الدهش:

فن ذلك أن هذه المقابلة النسبية بين قوة المسلم وبين قوة خصمه فى الآية الأولى تنبىء فيها تنبىء عنه أن المسلمين فى أول أمرهم كانوا قلة . . وهم و فوق هذا \_ جبهة الإسلام والسابقون إلى غايات الخير من الناس \_ ومن أجل هذا كان الحرص عليهم أشد ، والضن بهم ألزم . . فلا يقتل أحد منهم إلا فى مقابل عشرة يقتلون من الجبهة المعادية !

ومن ذلك أيضاً أن الخير لا يوزن بالشر .. والحسن لا يباع بالسيء . فإن. كان ذلك أمراً لابد منه \_ وهو أمر لابد منه \_ فليكن الطيب الواحد فى مقابل عشرة ! ؟

ولعلك تذكر هنا تدبير الإسلام في الحسنة والسيئات. فإن الحسنة تذهب بعشر سيئات. وهذا وجه يمكن أن ثرى. فيه المعنى الذي أشرنا إليه في الآية السابقة من تقويم المسلم بعشرة من مقاتليه في ميدان الحرب, إن يكن منكم عشرون صابرون يغلبوا مئتين ،

« والفقه ، الذي ختمت به الآية وجملته صفة منفية عن مقاتلي المؤمنين. هو الفقه الذي يمنح المرم وعياً مبصراً ، مستقياً مع الفطرة ، فيو لد في كيانه إيماناً

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال: آية ٦٥ (٢) سورة الأنفال: آية ٦٦ (٣) سورة هود: آية ١٠١٤

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT



- 8.1 -

راسخاً بالخير والعدل . . وكراهية بالفةللعوج والانحراف . . فإذا قاتل قاتل عن عقيدة واضحة بينة . . وليس كذلك غير المؤمن . . إن فؤاده فارغ من كل معنى من معانى الحير والحق ، وإنا تدور في فزاده خيالات من أوهام وأباطيل لا يجد منها في مجال القتال مداد عده بالصبر ويلتى إليه بالعزم . وهذا المعنى ذاته مجده في المنافن . . فإن أبرز صفاته ألا صفة له . . إنه أشبه أبالحربا ، يتلون كا تتلون ويدور كا تدور . ولهذا كان وصف المنافقين الذي وصفهم الله به هو أنهم لا يفقهون : قال تعالى , ذلك بأنهم آمنوا ، ثم كفروا ، فطبع على قلوبهم فهم لا يفقهون : (1) .

فالفرق بين المسلم وبين غير المسلم هر هذا ، الفقه ، الذي عبأ به الإسلام تفوس المسلمين ، بما كشف لهم من معالم الخير . وما أراهم من آيات الحق .

و انظر كيف تفعل أجهزة الدعاية في نفوس المقاتلين ، وكيف تقدم إلى جانب العتاد والسلاح ، عتاداً أقوى من أى عتاد ، وسلاحاً أمضى من كل سلاح .

إن غاية هذه الأجهزة هي تعبئة النفوس ، عا تلقى إليها من التصورات ، وما تحمل إليها من المعانى ، التي تزيدها معرفة وفقهاً ـــ إن حقاً ، وإن كذباً ـــ بموقفها من عدوها هذا المرقف الجائر ، الظالم ـــ أبداً ١١

وفرق كبير بين قضية الحق التي يدافع عنها الإسلام و بحمع عليها الانصاد. ، وبين قضايا مختلطة ظاهرها حق مفترى ، و باطنها أحقادو أطباع، و نزوات وشهوات .

وإذ لم يعرف أعداء الإسلام من الإسلام إلا جانب السيف الذى قام بين يدى الحق؛ يرد عنه هجات المبطلين، وضلالات المضللين \_ فإنا نريهم جانب الرحمة التي حميها الإسلام إلى الناس، وحمل معها السيف الذى يحميها، ويثبت مفارسها في الأرض.

\* \* \*

( ۲۲ — النبي محمد ﴾

<sup>(</sup>١) سورة المنافقون: آية ٣.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

الباب الثاني عشر

216

وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين ،

- 1 -

### النيوة :

النبوة رحمة راحمة حيث كانت ، وخير غدق حيث أصابت . لأنها تحمل كلمة السماء إلى الناس محملة برحمة الله لعباده ، موقرة بالخير لمن اقصل بها ، وفتح قلبه لها .

فما برغ فى الناس نبى من أنبياء الله أو رسول من رسله ، إلا والناس منه فى مدرض الرحمة ، وفى عارض ممطر بالرفد والخير العميم .

فبين يدى كل فبى نور يضىء دنيا الناس ، ويكشف لهم معالم الطريق إلى الحير والحق . وعلى لسان كل نبى كلمات ربافية ترسم للناس مناهج العمل لغايات الحير والسمادة . ويتمول الله سبحانه و تعالى ، لقد أرسلنا رسلنا بالبيئات وأنزلنا معهم الدكتاب والميزان ليقوم الناس بالقسط ، (٥) . . ويقول سبحانه: وسلا مبشرين ومنذرين ، لئلا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل ، (٦) ويقول سبحافه , وما كنا معذبين حتى فبه عن رسولا ، (٣) . . فأفهياء ألله ورسله هم حجة على عباده . . إنهم محملون إلى الناس ، أطواق النجاة ، حين تضطرب بهم سفينة الحياة ، وحين تنظم ما أمامهم معالم الطريق إلى شطآن الأمن والسلامة المهم سفينة الحياة ، وتناول ما في أيديهم من أضواء الحق ، وأطواق النجاة ،

<sup>(</sup>٢) سورة النساء: آية ١٦٥ .

<sup>(</sup>١) سورة الحديد: آية ٥٧

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء: آية ١٥

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT



= 2·Y --

سلم ونجا، وكان من الفائزين برحمة الله ورضوانه. ومن أنى واستكبر أن يمد يده إلى هذا الحبل الممدود لنجاته ، واستنقاذه من الهلاك المال عليه، فلا يلومن إلانفسه؟ • , من اهتدى فإنما يهتدى لنفسه، ومن ضل فإنما يضل علمها . • ، (1)

إن أنبياء الله ورسله هم رحمة خالصة ، لا أجر عليها ، ولا من معها - إنهامن الله، وإلى عبادالله , وياقوم لا أسأ لكم عليه أجرآ ، إن أجرى إلاعلى الله، (٢) .

فا حملت دعوة نبى ، أو رسالة رسول شيئاً من شأنه أن يضيق به الناس أو يشقوا به . إنهادعوة تحمل إلى الناس الحياة لموات القلوب، والهدى لضلالات العقول ، كما يحمل النبث الحياة لصنوف الاحياء ، أو مامن شأنه أن يكون فى الاحماء : أو من كان ميتاً فأحييناه وجعلنا له نوراً يمثى به فى الناس كمن مثله الظلمات ليس مخارج منها ؟ ، (٣) .

نهم .. قديضيق بعض المنحرفين ، والمتسلطين بدعوات الانبياء لأن انحرافهم لايستقيم معها ، ولأن تسلطهم لايحيا في ظلما . . إذ هي دعوة من شأنها أن تقيم العوج ، وتقنى على التسلط ، وتقيم بين الناس موازين المساواة والعدل .

ومن أجل هذا كان الذين يعادون الأنبياء ، ويصدون الناس عنهم هم دائماً أصحاب السلطان ، وأرباب الجاه والغنى ، إذ يحسبون فى هذا الذى تحمله الدعوة النبوية إلى الناس من عدل وإحاء \_ تضييعاً لما معهم من سلطان وجاه ، وذها باً لما بين أيديهم من مال وحطام 1 1 أو هو أقل تقدير إزعاج لما هم فيه من حال رضوا ما وأطمأ نوا إلها . .

ولو عقل هؤلاء لعرفوا أن النبي لا ينزع سلطانهم ليضعه في يده ، ولا يأخذ مالهم ليضيفه إلى نفسه . . فما جاء رسل الله لطلب جاه أو سلطان ، وما عملوا على جمع المال ، ولا تشييد القصور والاستكثار من الحشم والحدم . إن دعوة النبي وجهاده وكفاحه من أجل الناس ، ولحساب الحق والعدل ، وليس له من شيء إلا مافضل الله به عليه من منزلة كريمة عنده ، وثواب طيب لما حمل من عب الدعوة . ولما لقى في سبيلها من عنت وأذى : « إن أجرى إلا على الله ،

<sup>(</sup>٢) سورة هود: آية ٢٩ .

م (١) سورة الإسراء: آية ١٥

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT



ولو عقل هؤلاء الذين يعادون الانبياء، لعرفوا أن دعوتهم هي دعوة الحق والإحسان، والعدل والبر، وأنها لاتتعرض للسلطان العادل، ولا تقف في وجه الغني، إذا كان فيه حتى الله وحق السائل والمحروم.

قد يصاب بعض الناس من الشمس بضرية . أو من الماء بفصة . . ومع هذا فإن الشمس هي سر الحياة ، والماء هو أصلها وبمسكها . . فلتطلع الشمس في كل مكان وليجر الماء في كل صوب ، وإن أوذى بالشمس خلق، وغرق أوذص بالماء خلق ، فإن هذا الذي يذهب هو ضريبة الحياة للاحياء .

وكذلك دعوات الأنبياء قد تضيق بها بعض النفوس، وقد يهلك بها بعض الناس، ولحد يهلك بها بعض الناس، ولحد ذلك لا ينقص من قدرها، ولا ينال من حلالها، فإن الذي يذهب. ويعطب لا يعد شيئًا إلى جانب الذي يبقى ويسلم.

### الرسالة المحمدية:

وإذا كانت دعوات الانبياء رحمات وبركات على الناسفى أجيالها وأوطانها ، فإن رسالة , محمد ، رحمة شاملة ، وبركة عامة ، للناس جميعاً ، من كل أمة ، ومن كل جنس ، على مدى الايام والدهور .

إنها رسالة لاتخص أمة من الامم ، ولا تنتهى عند زمن من الأزمان ..فهى ليست للحرب وحدهم ، وليست لعصر النبوة وحده .. فما العرب فيها إلا لسانها وترجمابها ، وما عصر النبوة إلا مطاهها ، ومجلى أنوارها .. ثم هى بعد ذلك رحمة مشاعة فى الناس كلهم ، وحظ مقسوم لجميع الازمان ؛ « قل يأيها الناس: إنى دسول الله إليكم جميعاً الذي له ملك السموات والارض ، لا إله إلاهو ، يحيى ويميت ، فأمنوا بالله ورسوله . . الذي الأمى .. الذي يؤمن بالله وكلماته . . هذا

ومن أول آية نولت من القرآن شعر النبي أنه رسول الله إلى الناس كافة ، إذ كانت الآية شارحة لقضية الإنسانية ، من حيث أنها مخلوقة من معدن واحد ،

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: آية ١٥١.

# THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT



قليس لامة ، ولا النعب فضل أو امتياز في الأصل والنشأة · . ولا في الدم أو الموطن ، ولا في الزمن السابق أو اللاحق .

اقرأ باسم ربك الذي خلق ، خلق الإنسان من علق، (١) .

فهذه أول آية يتلقاها الرسول من السهاء، وتفتتح بها رسالته: الله هو خالق كل شيء .. والإنسان هو من مخلوقات الله .. قد خلق من علق ا

هذا هو عنوان الرسالة المحمدية : « الإنسان » . . الإنسان مطلقاً ، في أي مكان ، وفي أي زمان !

والقرآن السكريم كله ، فى أحكامه وتشريعاته ، وفى أوامره ونواهيه ، وفى نصائحه ووصاياه \_ يخاطب الناس جميعاً ، ويدعو الناس جميعاً . بهذه السكلمة الهامة الشاملة : « يأيها الناس ، أو « يابنى آدم ، أو « يأيها الإنسان ، ولم يختص العرب أو قريشاً بخطاب أبداً ، فلم يقل يأيها العرب ، أو يا بنى إسماعيل، أويا أبناء عدنان وقحطان . كما كان ذلك شأن أنبياء الله ورسله فى أقوامهم ، ومن أرسلوا الهم .. فسكان كل نبى يدعو قومه خاصة كما حكى القرآن الكريم ذلك فى قصص الانبياء : « إنا أرسلنا نوحاً إلى قومه أن أنذر قومك من قبل أن يأتهم عذاب ألم ، قال ياقوم إنى لمكم نذير مبين ، (٢) .

- « وإلى مدين أحاهم شعيباً .. قال ياقوم . . . . (٢).
  - . وإلى عاد أخاهم هرداً .. قال ياقوم . . . (٤) .
- « وإلى تمودأخاهم صالحاً .. قال ياقوم . . . ، (ه) .
- , والقد أرسلنا موسى بآياتنا أن أخرج قومك من الظلمات إلى النور ، وذكرهم بأيام الله. (٦) .

<sup>(</sup>١) سورة العلق: آية ١ (٢) سورة نوح: آية ١

 <sup>(</sup>۳) سورة هود: آية ۸٤ (٤) سورة هود: آية ٠٠٠.



وإذ قال موسى لقومه ياقوم لم تؤذونى ، وقد تعلون أنى رسول الله الله ؟ ، (١)

, وإذ قال موسى لقومه إن الله يأمركم أن تذبحوا بقرة ، (٢).

وهكذا كانت دعوات الانبياء في أقوامهم خاصة ... ولم تتعد أقوامهم ، ولم تجاوز حدود أوطانهم . ،

وأكثر من هذا .. فالذى يقرأ التوراة والإنجيل - على ماهما عليه الآن - يجد فهما حرصاً شديداً على احتجاز الرسالة الموسوية ، والرسالة العيسوية عن الناس ، وقصرها على بنى إسرائيل خاصة . فلم يكن لهاتين الرسالتين متوجة لفير بنى إسرائيل ، ولم يكن لهذين النهيين الكريمين - موسى وعيسى - شأن جداية أحد من الناس غير شعبهما الذى بعثا إليه . والقرآن الكريم يذكر ما بين موسى وفرعون فيحدد الغاية التى من أجلها أرسل موسى إلى فرعون . وهى تخليص بنى إسرائيل من قبضته ، وإخراجهم من تحت سلطانه ، الذى بسط عليهم فيه يد القهر والاذلال ويقتل أبناءهم ، ويستحيى نساءهم ، ولم يكن لموسى دعوة مباشرة والاذلال ويقتل أبناءهم ، ويستحي نساءهم ، ولم يكن لموسى دعوة مباشرة فيا قدم له موسى من معجزات ، تصدق دعواه أنه رسول رب العالمين ، قدأرسله فيا قدم له موسى من معجزات ، تصدق دعواه أنه رسول رب العالمين ، قدأرسله وهرون ليرسل معه بنى إسرائيل . يقدول الله سبحانه وتعالى لموسى وهرون :

« اذهبا إلى فرعون إنه طغى ؛ فقولا له قولا ليناً ، لعله يتذكر أو يخشى » قالا ربنا إننا نخاف أن يفرط علينا أو أن يطنى . قال لاتخافا ، إننى معكما أسمع وأرى ، فأتياه فقولا إنا رسولا ربك ، فأرسل معنا بنى إسرائيل ولا تعذبهم ، قد جشناك بآية من ربك ، والسلام على من اتبع الهدى ، (٣) .

ويقول سيحانه على لسان موسى يخاطب فرعون : « يافرعون ، إني رسول

<sup>(</sup>١) سورة الصف: آية ٥ (١) سورة البقرة: آية ٦٧ .

<sup>(</sup>٣) سورة طه: الآيات : ٤٣ -- ٤٤ .

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT



من رب العالمين حقيق على ألا أقول على الله إلا الحق ، قد جئتك بآية من ربك. فأرسل معى بنى إسرائيل . . .

والتوجيهات الى يلق بها موسى إلى فرعون إلقاء مباشراً هى فى الواقع لحساب الغاية الاصلية من الرسالة الموسوية ، وهى تخايص بنى إسرائيل من العذاب المبين، فإذا دعا فرعون إلى الله فإنما ليستقيم على الحق ، وليأخذ بنى إسرائيل بالرحمة والعدل . التى يأمر الله عباده بها . يقول سبحانه وتعالى : « اذهب إلى فرعون إنه طغى ، فقل هل لك إلى أن تزكى ؟ وأهديك إلى ربك فتخشى ؟ (١) أى ليخشى الله فى بنى إسرائيل ، ويرخى يده القابضة على رقامهم ا

وليس معنى هذا أن فرعون لا تقوم عليه الحجة بدعوة موسى له إلى الا يمان. بالله. كلا ، فإن موسى قد دعاه إلى الإيمان بالله ، وأقام عليه الحجة بتلك الدعوة ، وما قام على دلائل صدقها من آيات معجزة قاهرة ا ولكن لم يكن ذلك إلا لأن لفرعون شأ ذا في حياة بنى إسرائيل ، فهم في ملكه ، وتحت سلطانه ، ولمهم ، لخرجوا من هذا السلطان كان لابد أن يكون ذلك عن رضى من فرعون ، ولا يرضى فرعون حتى بخرج عن طبيعة البطش والقهر والظلم ، التى تستبد به ، ولا يكون ذلك إلا عن إيمان بالله وعن مراقبته وخشيته . . ومن هنا كان موسى رسولا إلى فرعون ، وداعياً له إلى الله ، وإلى الرفق بعباد الله . فلما لم يستجب فرعون لهذه الدعوة ، ولم يرسل بنى إسرائيل مع موسى ، كان لله تدبير . . فأوحى الله إلى موسى أن يخرج بنى إسرائيل متخفياً بالليل ، وأن يهرب إلى حيث لا سلطان لفرعون . : . أن أسر بعبادى ليلا ، إنهم متبعون ، واترك البحر رهواً . إنهم جند مفرقون ، (٢) .

أما التوراة فإنها كلما لبنى إسرائيل، ليس فيها شىء لاحد من الناس غيرهم.. حتى أن الله هو إلهم وحدهم دون الناس، لا يلتفت إلى غيرهم، ولا ينال برحمته وفضله سواهم.. هو رب و الجنود، وهو، ورب إسرائيل، وليس. رب الناس، ولا رب العالمين ا

(١) سورة النازعات: آية ١٧ ــ ١٩ (٢) سورة الدخان: آية ٢٣٠ ٢٤

# THE PRINCE GHAZI TRUST

- 5 · A -

« وكلم الرب موسى قائلا : كلم بنى إسرائيل وقل لهم : أنا الرب إلهكم ، مثل عمل أرض كنعان التى أنا آت بمثل عمل أرض كنعان التى أنا آت بكم إليها لاتعملوا ، وحسب فرائضهم لا تسلكوا ، (۱) .

« وكلم الرب موسى قائلا : كلم بنى إسرائيل أن يأخذوا إلى تقدمة . . من كل من يحثه قلبه تأخذون تقدمتى ، وهذه التقدمة التى تأخذونها منهم . . . ذهب وفضة ونحاس . . ! . (۲)

وهكذا كل ما حملت التوراة من تشريع اهو موجه إلى بنى إسرائيل، لايراد به غيرهم من الناس. إنه تشريع « مفصل » على « كياس » هذا الشعب، وهو « دواء ، لا يصلح إلا لهذه الجماعة التي حملت في كيانها تلك الجراثيم الحبيثة التي أفسدت فطرة الله فيها، وكان أصدق وصف ما وصفهم به المسيح في قوله : « يا أو لاد الحيات ، .

وكذلك , الإنجيل ، .. وصاياه كلها لبنى إسرائيل ، ومعجزات , عيسى ، كلها لبنى إسرائيل . فهو إذا أبرأ الـكمه ، والعمى ، والبرص فى بنى إسرائيل لا يلتفت إلى غيرهم ، ولا يمد يدآ إلى سواهم :

فنى إنجيل متى: «ثم خرج يسوع من هناك وانصرف إلى نواحى صور وصيداء، وإذا امرأة كنعانية خارجة من تلك التخوم، وصرخت إليه قائلة: ارحنى، ياسيد! يا ان داود! ابنتى بجنونة جداً. فلم يجبها بكلمة . فتقدم تلاميذه وطلبوا إليه قائلين: اصرفها، لأنها تصيح وراءنا! ، فأجاب وقال: لم أرسل إلا إلى خراف بيت إسوائيل الضالة! فأتت وسجدت له قائلة: ياسيد . أعنى! فأجاب وقال: ليس حسناً أن يؤخذ خبر البنين ، ويطرح للكلاب أعنى! فأجاب وقال: ليس حسناً أن يؤخذ خبر البنين ، ويطرح للكلاب على مائدة أربامها! (٣).



<sup>(</sup>١) الإصحاح الثامن عشر من سفر اللاويين .

<sup>(</sup>٢) الإصحاح الخامس والعشرون من سفر المروج.

<sup>(</sup>٣) إنجيل متى : الإصحاح الحامس عصر .

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

فا نظر كيف كان موقف السيد المسيح مع هذه المرأة التي علقت آمالها به ؟ وكيف أذلت كبر يائها ، ونزلت إلى منزلة الـكلاب ، لتنال من فتات المائدة الممدودة لبني إسرائيل ١؟

وليس فى هذا ما يؤخذ على الرسالة , العيسوية ، . . فهو رسول الله إلى قومه . . مهمة محددة بهؤلاء القوم . ليس له شأن بما عداهم من الناس . . وذلك شأن جميع الرسل المبعوثين من قبله . كل رسول داعية إلى الله فى قومه ، مشفول مهم عن كل ماعداهم .

ولمكن الذى لا يستقيم مع هذه الدعوة المحددة القول بأن , عيسى ، هو أن الله أو هو الله ، أو ماشاكل ذلك من الادعاءات . وأنه إنما جاء على تلك الصورة البشرية المجسدة ، ليكون له مكان بين الناس ، يعيش فيهم ، ويحيا معهم، ثم تختم حياته بالصلب ليكفر الخطيئة التي تعيش في الناس . من ميراث أبهم آدم ، وليطهرهم منها ا

وفى هذا القول تهافت ، وبطلان من وجوه كثيرة :

فأولا: لوكان المسيح هو الله أو ابن الله تجدد فى صورته التى عاش بها فى الناس لماكان له مكانة فى بنى إسرائيل خاصة ، ولاقصر دعوته عليهم . والا لما كان الإله الذى يقوم على السموات والأرض ، ويدعط رحمته للناس جميعاً .

وإذا كان من تدبير عيمى \_ وهو الله أو ابن الله \_ أن يكفر خطيئة آدم في أبنائه ، فكيف بحمل هذا التكفير لبنى إسرائيل وحدهم دون أبنا. آدم ، وكلهم آخذ بنصيبا من تلك الخطيئة ؟ . . معقول جداً أن يجيء النبي إلى جماعة من الناس ، وأن يطلع عليهم بالهدى والرحمة والبركة ، كا يصيب النيث جانباً من الأرض فيحضب ويمرع على حين تظل هناك كثير من وجوه الأرض مفبرة كالحة مجدبة ا واكن غير معقول أن يجيء الله في صورة بشر ليخلص الناس من الخطايا ، ثم يختص مهذه الرحمة التي أرادها للناس \_ فريقاً منهم ، ويحجزها عن

# THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

الفالبية العظمى من الناس . . إن ذلك تدبير أن يدخل في حكمة الله ولا يجيء. مع عدله . . فأين يذهب الناس بعد أن قبض الله عنهم يده التي بسطها لحفنة قليلة من الناس هم بنو إسرائيل : ؟

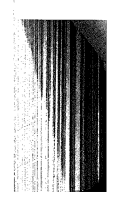
وثانياً: إذا كان المسيح الإله قد جاء ليخلص الناس ، وليحمل عنهم خطيئتهم ، فذلك \_ إذا سلمنا به \_ إنما يكون للجيل الذي أدركه المسيح الإله من أجيال الناس ، وقد يمتد للاجيال اللاحقة لهذا الجيل . أما الاجيال السابقة لظهور المسيح من عهد آدم إلى يومه الذي ظهر فيه فإنهم بمعزل عن هذا الذي جاء المسيح من أجله ، لا ينالهم منه شيء ، لانهم لم يؤمنوا به ، ولم يعمدوا بماء المعمودية الذي باركته يد المسيح !

وإذا كان ذلك كذلك ، فما شأنهذه الأجال الدكثيرة التى تقدمت ظهور المسيح من آدم إلى يوم ظهوره ، لماذا لم تأخذ فرصتها من التطهير ؟ ولماذا لم يجىء إليها المسيح فى الصورة التى جاء بها، وللغاية التى قصد إليها منذ هبط آدم إلى الأرض بالمسح بيده على ظهر آدم أو أبنائه فيطهرهم ويحمل خطيئتهم وخطايا الاجيال المتعاقبة من ذراريهم ؟؟ ألم يكن ذلك هو الذى تقتضيه المدكمة والعدل ، إن لم يكن من مقتضيات المنطق والعقل ؟ ؟

وألم يكن ذلك هو الذى يناسب الغاية التي يدعيها المدعون لمجيء المسيح الإله، وهي تطهير خطايا الناس وحمل أوزارهم؟

إن القول بأن السيد المسيح هو الله أو ابن الله هو قول أبتر ، لا يستقيم أبداً ، على تملك الصورة التي يدعيها المدعون له .

إن المسيح إلهاً فليكن شأنه عاماً في الناس ، ورحمة شاملة لهم في أجيالهم جميعاً . . من آدم إلى أن ينتهى دور الناس على هذه الأرمض لا أن يكون ذلك لبنى إسرائيل خاصة . . وإن لم يكن المسيح إلهاً ، وكان نبياً من أنبياً الله ورسولا من رسله ، فلتكن دعوته في بنى إسرائيل ولبنى إسرائيل ، شأن الرسل والأنبياء من قبله 1



# THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT



المسيح إله أو نبى . . إله للناس جميعاً . . أو نبى فى بى إسرائيل ، ولا ثالت وراء هذين الأمرين

### الرحمة النامة الشاملة:

وعجب أن تقصر يد المسيح الإله ، أو الإله المسيح عن أن تمس برحمتها الناس جميعاً وأنها تضيق سم إلى الحد الذي لا يسع أحداً غير بني اسرائيل . . ثم يكون لإنسان من الناس ، ولبشر من البشر محض الإنسانية ، خالص البشرية ، ليس إلها ولا ابن إله ، \_ يكون لهذا الإنسان أن يحمل رحمة الساء إلى الناس جميعاً . من كل أمة وفي كل جيل !

عجب هذا . عجب ألا يتساوى الإله مع الإنسان . . وأن يكون المسيح الإله دون , محمد ، الإنسان الني ا

فهذه رسالة و محمد ، قد حملها صاحبها ... بتدبیر السهاء ... إلى الناس كافة .. فآذهم من أول يوم بما أمر الله سبحانه و تعالى أن يؤذنهم به : و يأيها الناس . . إنى رسول الله إليكم جميعاً ، (۱) . و جاءت آيات الدكتاب تحمل أحكام الشريعة للإنسانية كلها : و يأيها الناس اعبدوا ربكم الذى خلقه كم والذين من قبله كم لعلم تتقون ، (۲) . . و يأيها الناس اتقوا ربكم واخشوا يوماً لا يجزى والدعن ولده ، ولا مولود و يأيها الناس اتقوا ربكم واخشوا يوماً لا يجزى والدعن ولده ، ولا مولود هو جاز عن والده شيئاً ، (۱) . . و يأيها الناس قد جاءكم الحق من ربكم ، فن اهتدى فإنما يهتدى لنفسه ، و من ضل فإنما يضل عليها ، و ما أنا عليكم بوكيل ، (۱) . . و يأيها الذى خلقك فسواك فعدلك فى أى صورة من الجنة ، (۲) . . و يا بنى آدم لا يفتنه كم الشيطان كا أخرج أ بويكم من الجنة ، (۲) . . و يا بنى آدم لا يفتنه كم الشيطان كا أخرج أ بويكم من الجنة ، (۷) . .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : آية ٢١

<sup>(</sup>٤) سورة لقان: آية ٣٣

 <sup>(</sup>٦) سورة الانفطار : ٦ - ٨.

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: آية ١٥٨

<sup>(</sup>٣) سورة الحج :آية ١

<sup>(</sup>ه) سورة يونس : آية ١٠٨

<sup>(</sup>٧) سورة الأعراف :آية ٢٧.

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

- 214 -

وهـكذا تشكرر دعوة الإسلام على لسان الرسول ، وفي آيات القرآن في تلك الصورة العامة للناس جميعاً ، لا يلتبس ما شيء من التخصص بأمة دون أمة ، أو بحيل دون جيل . . فهي خير مطلق للناس جميعاً ، ورحمة مبسوطة لـكل من يتعرض لها ، و عمد يده إليها 1

وقد ظهرت آثار هذه الدعوة الشاملة العامة منذ اليوم الأول للإسلام، فدخل فيه منذ أيامه الأولى ، بل منذ يومه الأول العبيد والاحرار ، والعرب ، والعجم، فكان بلال ، ــ العبد ــ وسلمان ــ الفارسي ــ من أول الناس إسلاماً ! سئل النبي صلى الله عليه وســـلم : من أول من بايعك على الإسلام ؟ قال : وعبد ــ . قيل : إن الحر هو أبو بكر والعبد هو بلال .

ولعل فى هذا البدء الذى بدأ به الإسلام من أن يكون أول المستجيبين له حر وعبد ــ لعل فى هذا ما ينبىء عن طبيعة هذه الرسالة المحمدية ، وأن حظ الناس فيها سواء ، وأن للعبد مثل ما للحر منها . وأن العبيد والاحرار فيها فى كفتى ميزان . إنهم جميعاً أبناء طينة واحدة . . . كذكم لآدم ، وآدم من تراب ،

كذلك كان من مقررات الرسالة المحمدية دعوة الذي للملوك والقياصرة ، والرؤساء من غير العرب ، فبعث الذي بكتبه ومبعوثيه إلى النجاشي ملك الحبشة ، وإلى كسرى ملك الفرس ، وإلى المقوقس رئيس القبط في مصر ، يدعوهم جميعاً إلى الإيمان بالله والاستجابة لله ولرسوله . . فالملوك والسوقة والاحرار والعبيد ، والرجال والنساء كلهم مدعون إلى الإيمان بالله والاستجابة لداعي السماء . ثم والرجال والنساء كلهم مدعون إلى الإيمان بالله والاستجابة لداعي السماء . ثم في أنه لم تمر سهنوات على الدعوة الإسلامية حتى دخل في دين الاسلام كثير من الأمم والشعوب ، من جميع الاجناس . ومن مختلف الأمم . . وكان مسكانهم في الإسلام بمنزلة واحدة . . لافضل لعربي على عجمي ، ولا لاسود على أحمر . . في الإيلام بمنزلة واحدة . . لافضل لعربي على عجمي ، ولا لاسود على أحمر . . وقبائل لتعارفوا . . إن أكرمكم عند الله أتقاكم ه (١) .

فأين من هذا ما ادعى لدعوة المسيح الإله أو الإله المسيح ؟

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات: آية ١٣.

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT



ولا تنظر إلى ما صارت إليه دعوة السيد المسيح بعد أن انتهى دوره فيها ، وبعد أن ردها أصحابها من بنى إسرائيل ، وأبوا أن يقبلوا هذا الرسول الكريم ، وأن يعترفوا به وبرسالته . . فلم يؤمن به إلا نفر قليل لا يكاد يذكر من بنى إسرائيل . . لا تنظر إلى هذا ، ولاإلى من دخل فى دعوة المسيح من غير اليهود . . فإن دعوته لم تكن السيد المسيح تدبير فيما حدث بعد فإن دعوته لم تكن إلا لليهود خاصة ، ولم يكن للسيد المسيح تدبير فيما حدث بعد ذلك من دخول غير اليهود فى دعوته . . فإنه لم يتجه بدعوته إلى أحد غيرهم ، ولم يحاول أن يقول كلمة واحدة لقيصر أو لجنود قيصر الذين كانوا يحكمون إسرائيل ، ويعيشون بين اليهود . .

فإذا قدر لدعوة السيد المسيح أن تخرج من محيطها إلى محيط آخر ، وأن تتحول من شعب إلى شعوب أخرى ، فإن ذلك لم يـكن من طبيعة الرسالة ، ولم يكن من أهدافها .

ذلك لأن الوصايا التي حملتها رسالة السيد المسيح لا يمكن أن تنقبلها الحياة ، وأن يميش فيها الناس أجيالا وأزماناً ، وإنما هي دواء مر المذق لشعب إسرائيل الذي كان قد أصيب في دوحه بداء ذهب بسكل ما فيه من مقومات الإنسانية ، وبالعناصر الطيبة فيها . فكان لابد من هذا الدواء المر الثقيل ، ليخلص هذه النفوس المذكوسة من دائها الوبيل .

و من أجل هذا نرى هذا التفاوت البعيد بين حياة المسيحيين، و بين الدعوة المسيحية. فما استقام المسيحيون على تلك الدعوة فى أى دور من أدوار حياتهم فيها . . لأن مقررات هذه الدعوة لم تدكن للحياة العامة ، ولم تدكن للناس جميعاً ، وإنما هى لفترة من فترات الحياة ، ولجيل معروف من أجيال الناس .

ولو أراد المسيحى أن يكون مسيحياً حقاً ، مستقياً على دعوة المسيح. لـكان. راهباً يعيش في إطار من الإذلال لنفسه ، والانطواء على ذانه . . !

ولا شك أن مثل هذه الحياة لا تستقيم بها حياة الناس ، ولا يصبر عليها كثير من الناس .



وكيف يستطيع الناس أن يحيوا حياة طبيعية فى ظل هـذه الوصايا التى ألقاها الديد المسيح فى أسماع اليهود فجعلوا أصابعهم فى آذانهم دونها ؟

وهل يستطيع الناس أن يقوموا على الوفاء لمثل هذه الوصايا؟

يقول السيد المسيح فى بعض وصاياه : «قد سمعتم أنه قيل عين بعين ، وسن عيسن ، وأما أنا فأقول المكم : لاتقاوموا الشر . . بل من لطمك على خدك الايمن فيحول له الآخر أيضاً . . ومن أراد أن يخاصمك ويأخذ ثوبك فاترك له الرداء أيضاً . ومن سخرك ميلا واحداً فاذهب معه اثنين ا

« سمعتم أنه قيل: تحب قريبك وتبغض عدوك ، وأما أنا فأقول لـكم : أحبوا أعداءكم ، وباركوا لاعنيـكم .. ! » (١)

وأحسب أن النفس البشرية لا تتسع لهذه الوصايا ، ولا تستقيم عليها . . إن الناس هم الناس ، وليسوا ملائك يمشون فى الأرض. . وما تحسب أن الحياة على هذه الارض تسمح بتجربة ناجحة لهذه الوصايا فى أى مجتمع بشرى .

يقول , جان جاك روسو ، في مدى التطبيق العملي لتعاليم المسيحية :

• ويقولون لنا إنه إذ وجد شعب من المسيحيين الحقيقيين فإنهم يؤلفون مجتمعاً هو أكثر المجتمعات التي نتصورها كالا وأنا لا أرى في هذا الفرصر سوى صعوبة كبرى واحدة ، وهي أن المجتمع المسكون من مسيحيين حقيقيين لا يعود مجتمعاً بشرياً . • بل أقول أيضاً إن هذا المجتمع المزعوم لن يكون رغم كل كاله أقوى المجتمعات ولا أدومها ، فبقدر كاله ستعوزه الرابطة ، وستكون جرثومة هلاكه في كاله ، ذانه . •

ويقول: إنى أخطىء إذ أتحدث عن جمهورية مسيحية ، فالمكلمتان متنافيتان : إن المسيحية تبشر بالعبودية والنطاعة .. إن المسيحيين الحقيقيين خلقوا ليكونوا عسداً ، (٢) .

ويقول و نيتشه » في سخرية : . إن المسيحي الوحيد مات على الصليب !! . .

<sup>(</sup>١) إنجيل متى : الإصحاح السادس .

<sup>(</sup>٧) العقد الاجتماعي ترجمة عبد السكريم أحمد ص ٧٣٧.

- 110 -

نستطيع بهذا أن نقرر فى يقين نقض مايدعيه المدعون السيح من أنه خارج عن طبيعة البشر ، وعن سنة الأنبياء من قبله .. فنقول إنه بشر ، وإنه هو نبى ورسول إلى بنى إسرائيل وحدهم دون الناس .

وأكثر من هذا ، فإنا نستطيع أن نقرر أيضاً أن الذين تابعوا السيد المسيح وآمنوا بدعوته من غير اليهود هم دخلاء على هذه الدعوة ، يتناولون من طعام غير معد لهم ، وغير متناسب مع طبيعتهم ، لا يصلح لهم ولا يسلحون له ، إن الرسول ليس رسولا إليهم ، والرسالة لم تكن شرعاً لهم . فكيف يدينون بدين لم يدعوا إليه ، وشريعة لم يحسب لهم حاب فيها ؟

ولو كانت شريعة موسى، أو المسيح شريعة عامة شاملة لـكان إيمان المؤمنين بهما من غير اليهود إيماناً صحيحاً، لا شائبة فيه، بل هو الإيمان الواجب على كل عاقل أن يدين به، ويستقيم عليه.

ولسكن الأمر \_ كا قلنا \_ على خلاف هذا ، فالديانة الموسوية ليست لأحد غير اليهود ، ولا متوجه لها إلا هذه الجماعة من الناس ، لتعالج داء « محلياً ، هتوطناً فيهم ، متمكناً فى نفوسهم ، . وليس الدواء الذى تحمله شريعة موسى وتؤكده وصايا المسيح إلى هذه الجماعة المريضة بالذى تصلح عليه نفوس غير تلك الدفوس ، أو يداوى به داء غير هذا الداء!

وهل رأيت مريضاً بالحمى ــ مثلا ـ يتداوى بالدواء الذي يوصف للرمد؟ وهل يغير ذلك من واقع الأمر شيئاً أن يكون الطبيب الذي شخص داء الرمد ووصف علاجه هو ماهو في العلم والمعرفة ؟ ذلك هو الحال سواء بسواء في الديانة العيسوية فهي امتداد اشريعة موسى وتأكيد لها . بل هي تكرار للدراء لذات الداء الذي يكن في كيان بني إسرائيل .

000

وقد يقول قائل : إن شريعة الإسلام ذاتها تدعو إلى الإ مان بالشريعة بن الموسوية والعيسرية ، وأن القرآن يقول : ﴿ قُرَلُوا آمَنَا بِاللهِ ، وَمَا أَنُولُ إِلَيْنَا ،

## THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT



- 817 -

وما أنزل إلى إبراهيم وإسماعيل وإسحق ويعقوب: والأسباط، وما أوتى موسى وعيسى، وما أوتى النبيون من ربهم، لا نفرق بين أحد منهم، ونحن له مسلمون، (۱).

ونقول فى إيجاز : إن الذى تدعو إليه شريعة الإسلام من الإيمان بالنبيين وما أنزل عليهم ، هو التصديق بالرسل ، والتصديق بما جاءوا به ، إذ أن ما جاءوا به هو الهدى والخير ، وهو الحق من عند الله ، وليس المراد بمذا التصديق العمل بالشرائع التي جاءوا بها ، فقد جاء القرآن بهذا الخير كله ، ولمذا الهدى كله .

000

وندع هذا كله لنعود إلى حديثنا عن الرسالة المحمدية من جانب الرحمة العامة فيها، فنقول إننا قبل أن فاشمس الشواهد والأدلة على هذه الرحمة العامة في الرسالة المحمدية نجد القرآن السكريم قد تولى تجاية هذه الحقيقة، فجاء فيها بالقول الفصل في غير موضع منه، وفي غير آية من آياته. فقال تعالى مخاطباً نيبه الكريم وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين و (٦). وقال سبحانه: « لقد جاء كم رسول من أنفسكم عزيز عليه ما عنتم حريص عليكم، بالمؤمنين و وف رحم و (٦) فالرسول من مبعوث لرحمة الناس جميعاً . وليس شيء في باب الرحمة بالناس أفضل من استنقاذهم من الضلال، وتزكية نفوسهم وتطهيرها من الرجس وأو من كان ميتا الحياة بعد الموت والبصر بعد العمى ، والسمع بعد العسم و أو من كان ميتا الحياة بعد الموت والبصر بعد العمى ، والسمع بعد العسم و أو من كان ميتا منها؟ ، وحملنا له نوراً بمشي به في الناس جميعاً الهدى في رفق وفي لين . فليس منها؟ ، (١) ورسالة و محمد ، تحمل للناس جميعاً الهدى في رفق وفي لين . فليس فيها هذا العنف الذي فيها هذا العنف الذي الناس ، وينقطع دونه جهد كثير من الناس .

إنها ليست رسالة . طوارى ، كما جاءت كثير من الرسالات في أحوال مضطربة ، وظروف قاسية . قد ركب الناس فيها ظهر الفتنة ، ولم واطبائع



<sup>(</sup>١) سورة البقرة: آية ١٣٦ (٢) سورة الأنبياء: آيه ١٠٧.

<sup>(</sup>٣) سورة النوبة: آية ١٢٨ ﴿ ﴿ ﴾ سورة الأنعام: آية ١٢٨ .

#### - 114 -

الوحوش المكاسرة .. فكان مجيء الرسول في مثل هذه الاحوال ، وفي مواجهة تلك الظروف ، إنما هو للإنقاذ الحاسم السريع ، الذي لا يحتمل مهلة أو تطاولا في مسدة الإنقاذ . . ومن أجل هذا كان إعلان حالة , الطواريء ، هو العلاج الحاسم في مثل هذه المواقف ، ومن أجل هذا أيضاً كانت عملية الرسول أحياناً تنتهي بالبتر الحاسم ، والتدمير المكامل المجتمع المريض الذي بعث إليه ، حين لم يكن ينفع العلاج ، ولم يفيد الدواء · . فقد شهد كثير من الرسل مصرع أقوامهم واستشصال فروعهم وأصولحم . . لم ينج مهم إلا قلة تعد على الاصابع .

ر الحاقة ، ما الحاقة ، وما أدراك ما الحاقة . كذبت نمود وعاد بالقارعة . فأما ثمود فأهلكوا بريح صرصر عاتية ، سخرها عليهم سبع ليال وثمانية أيام حسوماً فترى القوم فيها صرعى كأنهم أعجاز نخل خاوية ، فهل ترى لحم من باقية ، (۱) . . . وأنه أهلك عاداً الأولى ، وثمود فما أبق ، وقوم نوح من قبل . . إنهم كانوا هم أظلم وأطنى ، (۱)

فالإهلاك الجماعي ، والإبادة العامة ، والاستثمال الشامل لهؤلاء المنحرفين داعية من دواعي التأمين للإنسانية ، وحمايتها من عدوى هذا الانحراف الذي لا يرجى له شفاء ا والذي إن عاش في الناس امتدت عدواه إلى غير المصابين به ، فتحم به البلوى ، ويشمل البلاء .

أما الرسالة المحمدية فإنها لم تجىء من أجل أمر عارض ، ولا لحالة طارئة فيجيل من أجيال الناس .. وإنما جاءت للناس جميعاً في جميع أحوالهم وأزمانهم.. ولهما ذا لم يكن من تدبيرها تلك الإجراءات السريعة الحاسمة التي تنهى الموقف بين النبي وقومه في لحظة واحدة ينتهى فيها كل شيء ، ويسكن فيها كل شيء ، فلا تحس منهم من أحد أو تسمع لهم ركزا . . بل إن تدبيرها قائم على ترويض الناس ، وأخذهم بالرفق ، وإعطائهم الدواء جرعة جرعة ، على فترات متفاوتة ، وأزمان متباعدة . !

 <sup>(</sup>۱) سورة الحاقة: الآبات من ۱ - ۸ (۲) سورة النجم: الآبات ۵۰ - ۲۰
 (۱) سورة الحاقة: الآبات من ۱ - ۸

#### - 41A -

ولم يكن لرسالة عامة شاملة أن تجىء على غيرهذا التدبير والتقدير ، لـكى تنجح في مهمتها ، وتبلغ النابة المرجوة منها .

وإنك لترى هذا في التشريعات والقوانين الوضعية . . فهى في أحوال الطوارىء تكون حاسمة قاطعة ، لا تحتمل تأويلا ، ولا تقبل تحويرا ، ولكنها في الأحوال الطبيعية وفي الحياة المستقرة تجيء في صورة تتسع للاحتالات المختلفة ، وللتأويلات المتعددة . . التي تفرضها الحياة المتطورة المتنقلة بالناس من حال إلى حال . ولهذا فإنها لا تتناول إلا الأصول العامــة ، وأمهات المبادىء دون الفروع والجزئيات ، التي تختلف صورها وأشكالها ، حالا بعد حال ، وجيلا بعد جيل .

والذى ينظر فىالشريعة الإسلامية يجد أنها تناولت الحقائق العامة، والأحوال الثابنة التى تعيش فى الناس ، فى جميع الظروف والاحوال ، ولم تقف عند الحالات التى لا تقع إلا فى الفلتات النادرة الشاذة من الحياة !

ولك أن تأخذ أى مبدأ من مبادى الإسلام ، وأى حكم من أحكامه ، وأن أمت المنقل به عبر الأزمان وأن تطوف به فى محتلف الأمم والشعوب ، فإن رأيت فيه نبوا عن الحياة ، أو مجافاة لطبائع الناس ، أو تخلفاً عن مواطن الحير والفلاح المن اعتقده وعمل به في فلك أن تسىء الرأى مهذا الدين ، وأن تنضم إلى الجمة المعادية له . . ولسكن أفا زعيم لك إن أنت نظرت فأحسنت النظر ، وقدرت فأحسنت النقدر ، وحكمت فعدلت فى الحكومة ، ووقفت إلى جانب الحق للأن تعود بعد هذا ومل عميانك إيمان بأن هذا الدين هو الدين الحق ، الذى لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ، تنزيل من حكم حميد . !

وليس من همنا هنا أن نعرض حقائق الإسلام ، وأن نكشف عن جوهرها الحر المكريم ، فذلك ليس من موضوع هذا البحث ، وإنما يكنى أن لشير إلى بعض تلك الحقائق إشارات سريعة ، وأن نضعها فى إطار البقاء والحلود ، وأن ننعتها بالصلاحية فى كل زمان ولمكل مكان . . ثم ليقم من يجد فى وسعه القدرة على دفعها من ممكانها هذا ، وإخراجها عن صفتها تلك ا فإن



THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT



من يقم لذلك ويجد الدليل عليه \_ وهيهات \_ فإن له ، كا قلنا \_ أن يس، الرأى بالإسلام ، وأن ينضم إلى الجبهة المعادية له . . والإسلام في هذا أن يخسر شيئاً ! لأن الذي ينتهي به الأمر مع الإسلام إلى هذا الموقف فهو أحد رجلين : إما رجل يحمل العداوة الموروثة للإسلام ، ويمتلىء دماغة بما نشىء عنيه وغذى به من صغره من مفتريات على الإسلام ، وطمس لحقائقه . وإما رجل أحق مغرور يريد أن يلفت إليه الانظار فيتعلق بأذيال العظاء ، ويندس في ركب المفكرين . ليحسب في الرجال . إنه كالوعل ينطح بقرنيه جبلا شامخاً . . يقف منه موقف الند الند ا

و لعرض هنا بعض الأصول التي شرع لها الإسلام ، وبين معالمها وحدودها فن ذلك : \_\_

## ١ - الإيمان بالله:

وقد رسم الإسلام إلى التعرف على إلله طريقاً واضحاً لا يتعثر فيه إنسان ، ولا يضل . .

والعقل فىشريعة الإسلام هو الذى يهدى إلى الله عن طريق النظر فى ملـكوت السموات والارض...

فهذا الوجود لابد له من صانع .. والله هو صانع هذا الوجود، وهو القائم عليه .. والله فى مفهوم الشريعة الإسلامية إله واحد .. أزلى أبدى .. . لاتدركه الأبصار ، وهو يدرك الأبصار وهو اللطيف الخبير.

ذلكم هو الله رب العالمين ا

لا يبعد مفهومه عن أحد من الناس .

ولا يحتاج إنسان فطريقه إلى الله إلى أكثر من نظرة يديرها في هذا الوجود .. فلا أستار ولا حجب بين الله و بين الناس جمعاً . . 1

والعقل هو فى كيان الناس جميعاً . لم تختص به أمة دون أمة ، ولم يستأثر به جميل دون جميل . . لا تزيده الآيام الله ق الناس جميعاً . . فرداً فرداً . . لا تزيده الآيام الاقوة وعمقاً .

فالإسلام يدءو الناس إلى الله ، ويدلهم عليه ، وفى كيا مهم جميماً الدليل الذى يدلهم عليه ، ويكشف معالم الطريق .

### ٢ \_ ما يتصل بالإنسان في حفظ حياته :

وفى هذا يقرر الإسلام القصاص فى القتلى والجراحات ٠٠ قال تعالى : , كتب عليه كم القصاص فى القتلى : الحر بالحر، والعبد بالعبد، والأنثى بالأنثى : فمن عنى له من أخيه شىء فاتباع بالمعروف وأداء إليه بإحسان ، (١) وقال سبحانه : وجزاء سيئة سيئة مثلها ، فن عفا وأصلح فأحره على الله ، (١) وقال : ، وإن عافبتم فعاقبوا بمثل ما عوقبتم به ، ولئن صبرتم لهو خير للصابرين ، (١) .

فالقصاص مبدأ من مبادىء الإسلام، يتولاه ولى الأمركا أمر الله..

ومن تدبير الإسلام فى هذا أنه أبطل التضحية بالنفس الإنسانية ، وتقديمها على مذبح القربان لله . فقد كان ذلك مباحاً حتى فى الشرائع السماوية . . ولكن الإنسلن الذى أدركته شريعة الإسلام إنسان قد بلغ رشده ، وارتفعت قيمته عن أن يكون قرباناً ولو لخالقه . . فإنه وقد بلغ رشده يستطيع أن يتقرب إلى الله بالمعرفه الواعية لجلاله وعظمته ، وهذه المعرفة فى ذاتها قربان إلى الله أعظم من التضحية بالجسد ، وأعظم دلالة على حب الإنسان لخالقه ا

ومن تدبير الإسلام فى هذا أيضاً أنه جعل قتل النفس من أكبر السكبائر، فلا يتطهر القاتل بأية وسيلة من وسائل التطهير أبداً.. قال تعالى: و وماكان لمؤمن أن يقتل مؤمناً إلا خطأ، ومن قتل مؤمناً خطأ فتحرير رقبة مؤمنة ودية مسلة إلى أهله، إلا أن يصدقوا، فإن كان من قوم عدو لسكم وهو مؤمن فتحرير رقبة مؤمنة وإن كان من قوم بينسكم وبينهم ميثاق فدية مسلمة إلى أهله وتحرير رقبة مؤمنة، فمن لم يحد فصيام شهرين متتابعين توبة منالله، وكان الله عليا حكيا.. ومن يقتل مؤمناً متعمداً فجزاؤه جهنم خالداً فيها وغضب الله عليه ولعنه وأعد له عذا با عظيا ه (٤)

(۲) سورة الشورى: آية ٤٠ .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: آية ١٧٨

<sup>(</sup>٣) سورة النعل: آية ١٢٦ (٤) سورة النساء: الآيات ٩٣ ، ٩٣

# THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT



وليس معنى استبعاد أن يقتل المؤمن مؤمناً أن للمؤمن أن يقتل غيرالمؤمن . ولكن المراد بالآية هنا الإطلاق والتعميم ، فلايقتل المؤمن المؤمن أبداً فجميع الأحوال ، على حين أنه قد يقتل المؤمن غير المؤمن في حال الحرب بين المؤمنين وغير المؤمنين . أما في غيرهذه الحالة فإن لدم غير المؤمن حرمة مثل دم المؤمن.

### ٣ ـ ما يتصل بالإنسان في ماله:

وللمال في الإسلام حرمة كحرمة النفس، ولهذا وضع الإسلام - حماية للمال ـ حداً للسارق، والناهب، والمختلس. كما حرم الإسلام الربا وأكل أمو الهالناس بالباطل، كالفش في البيع، وتطفيف الكيل، وخسران الميزان، كما حرم الاحتكار، والرشوة، وغيرها بما من شأنه أن تصيب الإنسان في شيء من ماله. يقول الرسول الكريم: «كل المسلم على المسلم حرام: ماله، ودمه، وعرضه،

### ع \_ ما يتصل في حياته مع الناس :

### ( ا ) الرجل والرأة :

مكان المرأة في الحياة، وموضعها من الرجل لم تأخذ صورة مستقرة في الحياة، وما زال وضع المرأة قلقاً مضطرباً حتى في تلك المجتمعات التي تدعى أنها ساوت بين المرأة والرجل، وجعلتها بمنزلة سواء .. فما زالت المرأة هي المرأة ٠٠ إنها غير الرجل، وستظل أبداً هكذا . . شيئاً آخر غير الرجل ما دامت تختلف عنه في تكوينها العضوى وفي وظيفتها لحفظ النوع . . إنهسا أنثى . . « وليس الذكر كالأنثى . (١) .

ولسنا هنا فى مقام الموازنة أو المفاضلة بين الرجل والمرأة ، فذلك ليس فى موضوع بحثنا ، ولا يدخل فى مقرراته ، . وإنما الذى نريد أن نقرره هو مالا يثير خلافاً بين أنصار المرأة وخصومها ، وهو أن المرأة غير الرجل . وأنها وإن انفقا فى كثير من الصفات فإنها يختلفان أيضاً فى كثير من الصفات ، كما أنها يختلفان فها اتفقا فيه من صفات كما وكيفاً ، . ذلك أمر لايمارى فيه أحد . .

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران : آية ٣٦ .



وهذا القدر يكفينا لما نريد أن نقرره ، وهو أن الحياة قد سارت بكل من المرأة والرجل في الاتجاه الذي ينبغي أن يسير فيه كل منها كي تحقق من سيرها الغاية التي خلقا لها ..

و إن أى انحراف يحدث لهما أو لأحدهما فى الطريق الطبيعى يضربها ، كما يضر بالحياة التي يعملان فيها .

وإن أى تشريع مماوى أوغير سماوى لا يقوم على هذا التقدير ، و لا يتخذه أساساً فى تحديد العلاقة بين الرجل و المرأة ، وفى وضع كل منها بالموضع المناسب له كل تشريع لا يقوم على هذا التقدير لا يمكن أن ينتظم به ركب الحياة ، بل لا يمكن أن يعيش فى الحياة ، وإن قدر له أن يقسوم فى حال من الاحوال وفى زمن من الازمان . فلن يكون ذلك إلا أمراً عارضاً لا يلبث أن يزول .

ولا تنخدع لما يبدو اليوم في المجتمع الغربي ، من إدماج الرجل والمرأة في كيان واحد ، تبدوفيه الحياة وكأنها أخليت من الرجال ، أو تعرت من النساء .. وأن الناس قد أصبحوا كائناً واحداً . . لك أن تقول فيهم إنهم جميعاً رجال أو هم جميعاً نساء ..

لاتنخدع لهذا ...

لاتنخدع لهذا ، فما هو إلا عارض لايلبث أن يزول ، ويعود كل شي. إلى وضعه الذي لايصلح شأنه إلا عليه .

والإسلام قد جعل تشريعه في العلاقة بين الرجل والمرأة قائماً على ما بينهما من ضروب الاتفاق والاختلاف . . فألف بينها من جهة ، وفرق بينها من جهة أخرى . . جمعها في كائن واحدهو و الإنسان ، ، وفرق بينها داخل إطار الإنسانية: رجلا وامرأة ، ذكراً وأنثى .

وهو بهذا التدبير الحكيم وضع الامر فى مكانه الصحيح السليم . فها من حيث الإنسانية كائن واحد : المرأة والرجل سواء . يتكافئآن في الدم ، والعرض ، والمال ! فتقتل المرأة بالرجل. ويقتل الرجل بالمرأة في القساص عند قتل أحدهما الآخر عن عمد. فإذا قتل رجل المرأة عامداً كان القساص قتله. وكذلك الشأن في المرأة. إذا قتلت رجلا قتلت به. والرجل والمرأة إذا فملا فاحشة أقيم عليها حمد واحد.. وهو جلد كل منها مئة جلدة إذا كانا غير محصنين، أو رجمها إذا كانا محصنين.

وفى المال: يسرق الرجل فتقطع يده اليمنى ، وتسرق المرأة فتقطع يدها . وحرمة ما فى يدها من مال كحرمة مانى يد الرجل من مال ، لايؤخ الا بحق ، والاعتداء على ما بيدها من مال مثل الاعتداء على ما فى يد الرجل من مال، يقام فيه الحد على السارق ، وتوقع العقوية على الخاطف والمفتصب .

والقرآن الكريم يوجه أو امره ونواهيه إلى الناس جميعاً ، لم يفرد النماء بلون خاس من الأهر أو النهى إلا ما كان من مستلزمات طبيعتهن ، وما يقتضيه الحياء الذي ينبغي أن يكون سمة بارزة في المرأة ، ليظل لها مكاناً في قلب الرجل. وذلك كالنهي عن التبذل والخلاعة في الزي والحركة .

أما فيما عدا هذا الذي تقنضيه طبيعة المرأة فالأوامروالنواهي متوجهة إليهامعاً وبقدر واحد . فالصلاة ، والصوم، والزكاة ، والحج ، وقبلها جميعاً الإيمان بالله وبرسوله . هي جميعها للرجال والنساء على حدسواء ، لا يكمل إيمان الرجل أوالمرأة إلا بها . والمرأة والرجل هي موقف الجزاء سواء ، الحسنة بعثم أمثالها، والسيئة بمثلها .

وأكثرما يتوجه الخطاب إلى الرجل والمرأة في القرآن على صورة الجمع بينها في مثل : « يا أيها الناس . ويا أيها الذين آمنوا ، .

ولكي لايكون هناك أدنى لبس ف أن المرأة والرجل على حد سواء تجاه أوامر الله و نواهيه ـ جاء القرآن الكريم بصور من الخطاب يزاوج فيه بين الرجال وبين النساء مثل قوله تعالى : ﴿ إِنَّ المسلمين والمسلمات ، والمؤمنين والمؤمنات ، والقانتين والمقانتات ، والعابرات ، والحاشمين

والحاشمات ، والمتصدقين والمتصدقات ، والصائمين والسائمات ، والحافظين فروجهم والحافظات ، والذاكرين الله كثيراً والذاكرات ، أعد الله لهم مغفرة وأجراً عظيماً «(۱) .

فهذه تسوية مطلقة بين الرجل والمرأة في مجال الطاعات والعبادات ، وفي مقام الجزاء الطيب للعمل الطيب . ويقول سبحافه وتعالى : « ومن يعمل من الصالحات من ذكر أو أنى وهو مؤمن ، فأولئك يدخلون الجنة ولا يظلمون نقيراً ه(٢) ويقول جل شأنه : « من عمل صالحاً من ذكر أو أنى وهو مؤمن فلنحيينه حياة طيبة ، ولنجزينهم أجرهم بأحسن ماكانوا يصلون ، (٣) . هذا هو وضع المرأة مع الرجل في إطار الإنسانية . هما في مقام واحد ، لأنها من نفس واحدة ، كما يقول سبحانه وتعالى : « يا أيها الناس اتقوا ربكم الذى خلقكم من نفس واحدة ، وخلق منها زوجها ، وبث منهمار جالا كثيراً ونساء ، (١) . . ويقول سبحانه : « هو خلقكم من نفس واحدة ، وعمل منها زوجها ليسكن إليها ه (٠) . . ويقول سبحانه : « هو من آياته أن خلق لكم من أنفسكم أزواجاً لتسكنواً إليها وجعل بينكم مودة ورحمة » .

فأما في غير المجال الإنساني للرجل والمرأة فيها رجل وامرأة .. ذكر وأنثى .. فلمكل منها طاقاته واتجاهات طبيعته ا

فالجهاد ـ مثلا ـ الذى فرضه الإسلام على المسلمين عند اقتضاء دواعيه وقيام أسبابه، قد أعنى الإسلام منه المرأة أن تدخل ميدان الحرب مقـــاتلة ، تقتل أو تقتل . . لأن ذلك لايناسب طبيعة المرأة ، ولا يتفق مع وظيفتها في الحياة .

إن الحرب شر بشع الوجه . . دماء تراق ، وأشلاء تتناثر ، وأرواح ترهق . . منظر مفزع مروع . . تطيرله نفوس الابطال شعاعا وتنخلع قلومهم هلعاً . . فكيف بالمرأة وما في طبعها - مها تكن - من رقة ؟ وما في عزيمتها من خور . ؟

<sup>(</sup>١) سورة الأحراب: آية ٣٥ (٧) سورة النساء: ١٧٤

 <sup>(</sup>٣) سورة النحل: آية ٩٧
 (١) سورة النساء: آية ٩٠

<sup>(</sup>ه) سورة الأعراف: آية ١٨٩ (٦) سورة الروم آية ٢١ .

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

- 8 YO -

أتستطيع المرأة أن تصبر على هذا الموقف ، وأن تتاسك أوصالها فيه ؟ ذلك شيء فوق طبيعتها من غير شك ، وقد دارت الحرب بين الناس والناس في ملحمة متصلة من أول الحياة إلى اليوم ، ولم يشهد الميدان جيوشاً من النساء ، ولا عرف فوارس منهن إلا في فلتات نادرة ، وظروف قاهرة \_ لا تـكاد تذكر في هذه الملحمة الطويلة التي عاش فيها الناس محاربين . . وحتى في هذه الفلتات كانت المرأة لا تخرج للحرب إلا وقد لبست ملابس الرجال ، وشدت نفسها وعزمها لمناه الشوب المستماد .

ومن جهة أخرى ، فإن المرأة وهى التى كانت مصدر الحياة ومستودعها ، وهى التى حملت الإنسان جنيناً ونشأته فى كيانها ، وغذته بدمها ولبنها ، وشاطر ته سروحها - هذه المرأة كيف تحمل علىأن تغدو إلى ميدان القتال لتهدم ما بنت، وتقتل أبناءها بيدها . إن ذلك لا يمكن أن يستقيم مع طبيعة المرأة ، وإن استقام حساب على عوج — عند أفراد فى الحياة الإنسانية من النساء . . لا يحسب لهن حساب .

وهناك سه غير هذا سه واجبات كثيرة أعفت الحياة منها المرأة ، وألقت بها على عانق الرجال ، كالقوامة على الأسرة وتدبير شأنها وحمل أعبائها ، كا أن هناكواجبات أعفت الطبيعة الرجال منها وجعلتها منوطة بالنساء ،كالحمل والرضاعة.

## (ب) الزوج والزوجة:

وحين يجتمع الرجل والمرأة كروج وزوجة يسكون للرجل المقام الأول، وللمرأة المركز التالىله . . إن اجتماع الرجل والمرأة كروجين هو نواة لمجتمع صغير، ولابد أن يكون لهذا المجتمع – على صغره – من أمير يقوم عليه ويتولى تدبير أمره وتوجيه شقونه .

إن الإسلام لا يدع أى مجتمع - مهما صغر .. درن أمير يقوم عليه ، ويتولى حمل المسئولية عنه ، يقول النبي السكريم : « كلسكم راع ، وكلسكم مسئول عن رعيته ، والرجل عن رعيته ، والرجل راع على أهل بيته ، وهو مسئول عن رعيته ، وعبد الرجل راع على مال سيده ، وهو مسئول عنه . . .

فلسكل من الرجل والمرأة نصيب من حمل المستَّولية في مجتمع الأسرة السغير ... ومع هذا فلابد \_ لهذا المجتمع الصغير من مسئول عام ، يتولى \_ إلى حانب مستَّو ليته الحاصة \_ المستَّو لية العامة . . وعلى هذا ، كان لابد أن يكون الرجل \_ لا المرأة \_ هو الذي يتولى القيام على شئون هذا المجتمع الصغير ، ويكون منه عنزلة الرأس من الجسد .. قال تعالى : « الرجال قوامون على النساء بما فصل الله بعضهم على بعض ، و بما أففقوا من أمو الهم » (١) .. ويقول سبحانه : « و الرجال علمهن درجة ه (٧).

ومع هذا ، فقد نبه الإسلام على رعاية الحقوق التي ينبغي أن تكون للزوجة في هذا المجتمع لئلا يطغي عليها الرجل ويستبد بها ، وتطغيه الإمارة ، فلا برى للمزأة مكاناً معه . .

فالقوامة التي جعلما الإسلام في يد الرجل ليست قوامة جبرية ، أو استبداداً. وانتقاماً ، وإنما هي قوامة ألفة ، وحب ، ومودة ، · قوامة غايتها إسعاد أفراد المجتمع الأسرى، فرداً فرداً ، لأن في إسعادهم سعادة ارب الأسرة لأنه إنما يسعد نفسه في أبنائه الذين هم بضعة منه، وفي زوجه التي هي بمض نفسه كما يقول القرآن: و خلق لكم من أنفسكم أزواجاً للسكنوا إليها ، وجمل بينكم مودة ورحمة، (٣)

### الرحمة الشاملة أيضاً:

ونمود إلى حديثنا عن جانب الرحمة في الرسالة المحمدية بعد أن عرفنا شمول هذه الرسالة وعمومها ، وامتدادها عبر الازمان والاجيال . . وبعد أن عرفنا أنها لم تـكن رسالة طوارىء ترى مهمتها في وقت محدود .

وقد استيان لنا مما تقدم أنالناس في ظل الرسالة المحمدية فيأمن من الضريات المفاجئة القاصمة ، فلا ينزل بهم ما نزل بأقوام الأنبياء من قبلهم من خسف ، وإغراق ، ومن صواعق ومهاـكات تحملها حجارة من سجيل تمطرها السهاء... « وماكان الله ليعذبهم وأنت فيهم وماكان الله معذبهم وهم يستغفرون » (٤)

ولا شك أن هذا رحمة واسمة وفينل كبير اختصت به الرسالة المحمدية ،

<sup>(</sup>٢) سورة القرة: آية ٢٢٨

<sup>(</sup>٤) سورة الأنفال: آية ٣٢.

<sup>(</sup>١) سبورة النساء: آية ٣٢ (٢) سورة الروم: آية ٢١

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT



التى ماكان غير « محمد ، فى كاله الكامل أن يحمل مثلهذه الرسالة العامة الشاملة . يقود فيها الإنسانية كلها إلى شطآن السلامة والأمن ، محتملا ما احتمل من أذى ، وعنت ، وألم ، دون أن تطاوعه نفسه الرحيمة بالانتقام بمن آذوه . . ولو دعا دعوة عليهم لتفتحت لها أبواب السهاء بالقبول ، ولصبت المهلكات على أعدائة صبا . ولمكن صبر وصابر، واحتمل أن يلتى عليه الروث ، وأن يرمى بالاحجار من سفهاء تقيف حتى تدى قدماه ، وأن تتبادره السهام فى غزوة أحد حتى ينفرز المغفر فى جبته و تنكسر رباعيتاه ، ويسيل دمه ، ثم يسأله بعض أصحابه: ألاتدعو على قريش دعوة تمحقهم وتذهب بهم ؟ فيجيب الرسول الرحم: وإنا بعثت هادياً ، ولم أبعث لعاناً . . ، و يخفق قلبه الكبير بعواطف الحنو والرحمة بمزوجة بالإشفاق والآمل ، وتنحرك شفتاه ، بهذه المكلمات الحالدة : « اللهم أهد قومى ، فإنهم لا يعلمون » .

وقد تتدافع في صدر الرسول دوافع الغيظ والألم. وتتحرك في نفسه الرغبة في الانتقام من المعتدين الظالمين . فتصرف السهاء هذه الرغبة إلى ما هو أليق بالرسول العظيم ، وإلى ما هو أنسب لرسالته الرحيمة .. تصرفه إلى التسامح والعفو، فالعفو والتسامح من شريعة الإسلام . « وأن تعفوا أقرب للتقوى » « ولمن صبر وغفر إن ذلك لمن عزم الأمور » (1)

فى غزوة أحد فالت قريش من المسلمين ، فقتل عدد كبير من خيار الصحابة، وأصيب الرسول بجراحات فى جسده الشريف . . ولم تقف قريش عند هذا ، بل مثلت بقتلى المسلمين ، وتولت هند بنت عتبة ، وزوج أبى سفيان ـ كبر هذا الإثم . وقادت حملة التمثيل ، فبقرت بطن حمزة عم النبى ، وأسد الله والإسلام ، وتناولت مزقة من كبده ولاكتها فى فها . . تشفياً وانتقاماً من قتلى بدر ، وفيهم أبو ها عتبة ، وأخوها الوليد بن عتبة .

ولما رأى الرسول الكريم ما فعلت قريش بعمه، وبصحابته من تقتيل وتمثيل قال : لتن كان لنا غلبه على قريش لنمثلن بقتلاهم أكثر مما فعلوا بنا .. فنزل قوله تعالى : ﴿ وَإِنْ عَاقْبُتُمْ فَعَاقَبُوا بِمِثْلُ مَا عَرَقَبْتُمْ بِهُ ، وَلَمْنُ صَبَرَتُمْ لَهُو خَيْرٍ

<sup>(</sup>١) سورة الشورى : آية ٤٣.

### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

#### - 841 -

للصابرين . . واصبر وما صبرك إلا بالله ، ولا تحزن عليهم ، ولاتك فى ضيق عا يمكرون . إن الله مع الذين اتقوا والذن هم محسنون ، (١)

فانظر إلى أدب السماء مع رسول رب العالمين إلى العالمين . إنها ترضى في نفسه جانب البشرية ، فلا تمد عليه منافذ التنفيس لعواطفه واففها لانه ، فنشه جانب البشرية ، فلا تمد عليه منافذ التنفيس لعواطفه واففها لانه فتأذن له بأن يعاقب ولمكن بمثل ماعوقب به . . لاحرج في هذا . . وهنا والاولياء ، وإن عاقبتم فعاقبوا بمثل ماعوقبتم به ب . . لاحرج في هذا . . وهنا يتنبه الرسول إلى أنه قد بعد شيئاً عن هذا الأدب السماوى في تلك العزمة التي عزمها للانتقام من قريش ، إنه لا يعاقب بمثل ماعوقب به بل بأكثر بما عوقب به وهذا ما تأباه شريعة العدل الذي يمسك ، محد، بميزانه المستقيم . . ولو انتها آلية عند هذا الموقف لكان فيها العظة البالغة للذي في أن يدع عزمته في الانتقام من قريش حتى بمثل ماكان منهم ، فذلك هو الذي براه مناسباً لهذا العتاب الحق قريش حتى بمثل ماكان منهم ، فذلك هو الذي براه مناسباً لهذا العتاب الحق موصول بأنوار السماء . .

ولكن الآية لم تقف عند هذا .. . وإن عاقبتم فعاقبوا بمثل ماعوقبتم به ، . بل أظهرت المفهوم الذي فهمه النبي منها . . . ولئن صبرتم لهو خير للصابرين ، فجاءت الدعوة عامة لذي وأنباع النبي بالصبر على أذى الاعداء ، وعلى مبالغتهم في هذا الأذى بالتمثيل بالقتلى . ولا يقف الأمر عند هذا ، بل يختص النبي بتوجيه عاص . وواصبر وما صبرك إلا بالله ، ولا تحزن عليهم ، ولاتك في ضيق عا يمكرون . . ، عزاء جميل من وب العالمين لنبيه الكريم في هذا الموقف الذي فقد فيه سبعين شهيداً من أكرم صحابته ، وأعز أوليائه ا

ثم يحتتم المشهد عهذه الخاتمة التي تدعو إلى التقوى وإلى الإحسان : , إن الله مع الذين اتقوا والذين هم محسنون ، . ومن التقوى والإحسان . . العفو عن الجاهلين وملاقاة إساءتهم بالإحسان ، والعفران . . و يدر ، ون بالحسنة السيئة » . . , دفع بالتي هي أحسن ، (٣)

<sup>(</sup>١) سورة النحل: الآيات ١٢١ - ١٢٨ (٢) سورة الرعد: آية ٢٣.

<sup>(</sup>٣) سورة فصلت: آية ٣٤ .

# THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT



أرأيت إلى هذا اللطف الذي يحف الله به نبيه في هذه المحنة القاسية التي مست شغاف قلبه؟ ثم أرأيت إلى تدبير الله سبحانه وتعالى في هذه الداخل التي دخل بها إلى قلب الدي ليتجه به إلى جانب العفو والمغفرة ؟ لقد عاتب الرسول في رفن، وعزاه في حكمة ، ودعاه إلى حضرته في إعزاز وتسكريم .

ويلقى الرسول هـذا التوجيه السهاوى بالرضا والقبول. فيقول: « بل نتق ونصير » ا

306

ومن ينابيع , الرحمة ، التي تفيض بها الشريعة الإسلامية هذا اليسر الذي تقوم عليه أحكامها . فإنها الشريعة التي اختير لها الطريق الوسط بين الشرائح السهاوية كلها . وهو سمة الإسلام ، وسمة أهله . . قال تعالى . , وكذلك جملنا كم أمة وسطاً ، لتكونوا شهداء على الناس ، ويكون الرسول عليكم شهيداً ، (١) .

والوسط في كل شيء هو مركز الاعتدال فيه ، ومكان القاب منه · ا وطبيعي أن فوق الوسط منزلة أعلى منه ، وأنه ليس هو غاية الكال · · ولكنه مع هذا هو خير في مجموعه بما فوقه · . لانه أثبت وأدوم ، ولانه أقرب إلى متناول الناس · . إن لم يكن الناس جميعاً ، فالاغلب الاعم منهم · ·

إن الاعتدال في أي شيء، وفي كل شيء يحتمله الناس، ويقدرون على الوفاء به، ويصرون على مكروهه .. أما ما فوق الوسط فهو أمر لاتحتمله أكثر النفوس، ولا تصبر عليه .. وقد يرتمع الإنسان إلى أكثر بما يحتمل، فيختل توازنه، ويسقط في الهاوية، ولا تكون السلامة والعافية إلاحيث الاعتدال الذي يجد فيه الإنسان القدرة على التحرك إلى فوق أو إلى تحت، وهو قي تلك الحركة لا يخرج عن المقام الكريم اللائتي به حيث يظل بالمنزلة التي يشرف منها على الارض، ويشارف فها الداء ا

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : آية ١٤٣ .

## THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT



قد يقول بعض الناس إن ، الوسط ، لا طعم له ، ولا ذاتية له . . إنه أشبه شيء بالخط الوهمي . . إنه ليس شيئاً ، ولا ضد شيء . . إن القسمة في الامور إنما هي الشيء وما يقابله : الحير ، والشر . . الابيض ، والاسود . . الحلو ، والمر . . الجميل والقبيح . . والوسط الذي يفصل بينهما ليس إلا خطاً وهمياً . أما الذي يأخذ صفته من هذين الطرفين ، فيأخذ شيئاً من هذا وشيئاً من ذاك أما الذي يأخذ عليهما ، لصيق فيهما . . يضاف إلى هذا مرة ، وإلى ذاك مرة حسب السفة الغالبة عليه من أي منهما .

والشيء الذي على تلك الصفة شيء باهت اللون ، واهي الأساس . . لا يمسك بشيء ، ولا يمسك به شيء !

انظر .. الماء الفاتر .. وهر وسط بين الحار والبارد .. لا يصلح للاستحام ولايساغ للشرب ا

والشراب المز .. وهو وسط بين الحلو والمر .. لا طمم له . . قد جمع بين الصدين ، وخلط بين المتناقعة أين .

هذا في الماديات . فإذا ذهبت إلى المعنويات وجدت أن التوسط فيها ، والوسط منها ليس هو غايه الكال فيها ، ولا نهاية الخير منها . . بل إنه كلما بلغ الرء فيها منزلة وجد فوقه منازل أخرى أكرم وأفضل · . ولهذا كان التفاضل بين الفضلاء ، وكان الفضل للسابق المتقدم ، والحظ الأوفر لمن جد في الطلب . وتقدم الركب . . فالعلم والتقوى ، والإحسان ، والجهاد في سبيل الله ، والصبر على المكاره ، وغيرها من الفضائل التي يتميز بها الاخيار من الأشرار ، هذه الفضائل لا ينازع أحد في أن الاستزادة منها استزادة من الحير ، وأن القول بالتزام حد الوسط منها هو غاية الغايات فيها قول مردود . وكيف وقد علم بالتزام حد الوسط منها هو غاية الغايات فيها قول مردود . وكيف وقد علم الله سبحاقه وتعالى نبيه الكريم أن يدعو فيقول : « رب زدني علماً (١) . . وهو الذي بلغ غاية العايات من العلم الذي لا يبلغه من البشر غيره ؟ وكيف والله الذي بلغ غاية العايات من العلم الذي لا يبلغه من البشر غيره ؟ وكيف والله



<sup>(</sup>١) سورة طه: آية ١١٤.



#### -471-

سيحانه وثمالي مدعو عباده إلى التسابق في مجال الخير فيقول سيحانه : . سابقوا إلى مففرة من ربكم وجنة عرضها السموات والأرض ، (١) . . ويقول : . وفي ذلك فليتنافس الم مافسون ، (٢) . . لقد فتح المجال للتنافس بين المتنافسين على مصر ايمه بلا حدود .. فما تأويل هذا ؟

و تقول إنه غير منكر أن فوق حد الوسط منازل كثيرة للفضل ، وأنه غير محجور على الناس أن يرقوا إليها، وأن يتنافسوا فيها . . ! إن الطريق إلى السكال مفتوح للناس جميعاً .. ليس عليه حارس . • فلـكل من وجد في نفسه القدرة ، وأنس منها الاستعداد على مجاوزة , نقطة ، المرور أن يضع قدمه على الطريق ، وأن بسبر إلى حيث يبلغ جهده ا

> ولكن هذا شيء ، والتشريع العام شيء آخر ... التشريع إلزام . وهذا عن تطوع واختيار ا

التشريع عقد بين صاحب الشريعة وبين أتباع هذه الشريعة .. فهم مطالبون بالوفاء بها .. إذا قصروا حوسبوا على تقصيرهم وأحدوا به ، ولاكذلك ماكان عن تطوع واختيار 1 يستطيع الإنسان أن يمضيه 1 ويكف عنه ا

والتشريع حين يكون عاماً تقتضي الحكمة فيه أن يكون قائماً على معيار يسم الناسجميماً . الأقوياء والضعفاء . كما تقتض رحمة الحالق بعبادة أن يكون التكليف مقدراً على ما يحتمل الضعفاء لا الاقوياء ، وأن يكون مافي الاقوياء من قدرة على احتمال مافوق التشريع هوفضل من فضل الله عليهم . . يزدادون به كمالافوق الكمال الذي بلغوه بأداء ماكلفوا به .. فإنه , ماعلى المحسنين من سبيل ، ا

وهنا يتضم معنى الآية الـكريمة ولايكاف الله نفساً إلا وسمها (١) ، فإن أي نفس لاتضيق بالتشريع الذي قد على قدر الضعفاء ، وفصل على مدى احتمالهم ا وماتسع نفوسهم •

لهذا كان تشريع الإسلام كله مضبوطاً على هذا التقدير . وكانت سيرة الرسول

ر١) سورة البقرة : آية ٢٨٦.

#### - {rr -

فى المسلمين ، وأدبه لهم ، قائماً على هذا الصراط المستقيم ، صراط الله الذى له مافى السموات وما فى الأرض ..

يقول الرسول صلوات الله ، وسلامه عليه : «سيروا بسير أضعفكم ، ا فوكب الإسلام موكب ملاحظ فيه جانب الضعفاء فى ماديات الحياة ومعنوياتها ، فلا يوطأ فيه الضعفاء بالأقدام ، ولا يتخطاهم الركب . . ١

وهذا إعلان من نور ، وصحيفة مشرقة مسطورة بيد الرحمة والحكمة السهاوية مكانة الإنسان ، وقيمته عند الله .

فالإنسان شيء عظيم عند اله .. ينبني ألا يضيع بحال أبداً .. وعلى الجراعة ، أن تتقيد به ، لا أن يتقيد هو بها ، و من حق الإنسان الفرد أن يحيا في الجماعة ، وأن ترعى الجماعة هذا الحق ، بل وأن تضحى بالكثير من جانبها لاجله ..!

فأين هذا مما تدور عليه حياة كثير من المجتمعات في هذا العصر، عصر المدنية، وعصر النور كما يسمو نه ؟

إن الإنسان في كثير من هذه المجتمعات لايعدو أن يـكون أداة من أداوت الإنتاج، وأن مكانه في الجاعة على قدر مايعطى من محصول ! فإن لم يكن من القوى المنتجة فليلق به في عرض الطريق، وليذهب طعاماً للجوع والحرمان !

وأين هذا الذى يلقاء الضعفاء فى ظل المدنية الحديثة من امتهان وازدراء من هذا العطف والحنو ، والرعاية التى يلقونها فى ظل الدعوة الإسلامية وتحت جناحها ؟

رأى في الإسلام شيخاً من اليهرد قد ضعف بصره ، وذهبت قوته وهو يتكفف ، فقال الرسول الرحيم . . . «ما أنصفناك . . ، ثم فرض له فى العطاء 1

وليس هذا شأن الإسلام مع الإنسان وحده ، بل إنه مع كل حى . . من حيوان وإنسان . .



فقد شي الإسلام عن تجويع الحيوان ، أو إرهاقه بالممل . . فإن ذلك ظلم كظلم الإنسان للإنسان . . له جزاؤه السيء عند الله . .

ويكشف نبى الإسلام للناس عن صور من هذا المصير الذى يصير إليه أمرائك القساة الذن يؤذون مخلوقات الله . .

يقول النبي الكريم : ,عذبت إمرأة في هرة حبستها حتى مانت ، فدخلت فيها النار . . فلاهي أطعمتها ، ولاسقتها . ولاهي تركتها تأ كلمن خشاش الأرض.

كما يكشف النبي الرحيم عن المصير الكريم ، والجزاء الحسن الذي يلقاه أصحاب القلوب الطيبة الرحبية فيقول صلوات الله وسلامه عليه : وبينها رجل يمشى فاشتد عليه المعطش فوجد بشراً ، فنزل، فشرب ، ثم خرج . . فوجد كابراً يلم ن ، يلعن الثرى من العطش فنزل فملا خفه ، فسق الكلب ، غشكر الله له فغفو له » .

والميوانات التي أحل الله لنا أكلها بعد ذبحها . يجب أن نرفق بها إلى آخر لحظة من حياتها .. يجب أن تذبحذ بح أحسناً . فلا يطول إيلامها وتعذيها ؛ فيتمول النبي الرحيم : , إذا ذبحتم فاحسنوا الذبحة ، .

والحيوان المؤذى كالمقرب والشعبان. وغيرها مما يتأذى الناس مقامه بيهم ينبغى إذا قتلناه أن نقتله من غير تمذيب له .. فنقتله لندفع أذاه، لالنتشنى منه: « وإذا قتلتم فأحسنوا القتلة » .

ذلك هو تدبير الإسلام في رعاية الضعفاء والرفق جم ، سواء أكانوا من الإنسان أو الحيوان .

فإذا ظهرت في هذا العصر بعض الدعوات التي ثنادى بالرفى بالحيوان ه فإنها على ظاهرها العابيب الجميل ـ ليست نابعة عن طبيعة أصيلة ، وإبماش صورة من صور الثدويض عن الجانب المفقود في الإنسان من عاطفة الحب والرحمة ، حيث استحكمت في الناس وغبات التحمكم والقهر والتسلط من جانب الاقوياء على الضعفاء ، أنما وأفراداً ، وحيث تجلت هذه النزعات الخبيئة الوحشية الاقوياء على الضعفاء ، أنما وأفراداً ، وحيث تجلت هذه النزعات الخبيئة الوحشية الاقوياء على النسط ، ١٨ ح النبي محمد )

فى تلك الحروب المروعة المدمرة التى تأتى على الامم ، وتحصد الناس بنيرحساب ، وتخرق فى بحورها العميقة الاطفال والشيوخ والنساء بلا رحمة . فكان هذا المعطف البادى على الحيوان هو فى الواقع تكذير عن هذه الجرائم ، وتبرير لها ، في حال معاً .

وقد يسأل رائل: كيف تمضى الحياة بهذا الركب الذى يدعو الإسلام الناس فيه إلى أن يسيروا بسير أضعفهم ؟ وهل يستطيع مثل هذا الركب والسلحفائ ، أن يبلغ غاية ، أو يحقق مقصداً ؟ أليس هذا هو سر تخلف المجتمع الإسلامى وسبب ضعفه وتخاذله بين المجتمعات الإنسانية ؟ وماذا يرجى لسائر يسير هذا السير الواهن المتخاذل بينما الناس يشدون وينطلقون؟ ماذا يرجى لهذا الإنسان غير التخلف والضعف والقصور عن أن ينال شيئاً من طيبات الحياة التي تمتلي بها أيدى الجادين المنطلقين فيها ؟

ونقى ل: إن الذى يدعو إليه الإسلام فأن بسير المجتمع الإسلامى بسير الضعيف المست غايته توهين قوى الأقوياء، وإطفاء جذوة الحماس المتقدة فيهم حد بقدر ها هي حدث المندمفاء على إطلاق القوى الكامنة فيهم، وبعثها من رقدتها .. عن طريق المنيرة والمتافس والمدوى التي تصيبهم من جانب الاقوياء ا

إن ثديير الإسلام في هذا هو أن يحمل من طاقات الأڤوياء ، ومن الحرارة والحماس الذي ملاً صدورهم ـ دفئاً يملاً صدور الضعفاء بالأمل والرجاء ، ويطود من كيانهم هذا الياً م الذي ينثال كل رغبة دافعة إلى السير في ركب الحياة ا

إن الذى يريده الإسلام بهذا التدبير هو استنقاذ هذا العدد العديد من ضعفاء النفوس . أصحاب الهمم الفائرة ، والعزمات الحائرة ، حين يعطف عليهم الركب القوى فيضمهم إليه ، وبدعوهم إلى السير معه ا

ولا شك أن فى هذا كسباً كبيراً للجاعة ، وزيادة غير قليلة فى رصيدها من القوى الماملة فى الحياة ، بهذا العدد الكبير الذى يضاف إليها من الضعفاء الذين لولا هذا التدبير الحكم لذهبوا مذاهب الضياع .

## (2.173.112-7) (X2X) (X2X) (X2X)

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT



إن إنطلاق أقوياء إنطلامًا لا التفات فيه إلى الضعفاء يوقع اليأس فى قلوب التخلفين فيظلون حيث هم، إذ لا أمل لهم فى اللحاق بالناس .

وربما بدا لبيض القائلين أن يقول: ولم لا يقع العكس، وهو أن تجيء العدوى من الضعفاء إلى الأقوياء، فيتحول الركب كله إلى مسلحفاة، لا تتحرك أبداً. أو تتحرك إذا تحركت في تثاقل وبطء ؟

ونقول أيضاً : إن هذا القول مردود لامور :

منها أن الإنسان مدعو من جانب ذاته وحب تحصيل الحير المنحصه أن يسمى ويعمل ، وأنه إذا وجد الجادين العاملين استولى عليه دافع يدفعه إلى مساماة الناس واللحاق بهم وخاصة إذا وجد أنه لن يغرق في لجج الحياة أبدآ إذا اندنع مع المندفهين وخانته قراه إنه سيجد أيدياً كشيرة تمتد إليه ، وتستنقذه ، ولا تدعه وشأنه يلقى مهيره .

وهذه هى فائدة السير بسير الصعفاء · . إنه يعلى إحساسًا للصعفاء أنهم لوا ـ فعوا وانطلقوا ، فلن يتركرا إذا خارت قواهم ، وأدركهم الجهد والإعياء . وجذا لا يترددون هن الإفدام والمناص، والاندفاع .

ومها أن الإنسان \_ في الركب الإسلامي \_ مدعو إلى اليمل والكفاح، وذلك فوق ما في نفسه من دوافع للعمل والكفاح حفظاً لكيانه \_ وأنه إذا قصر في ذلك عد مخالفاً لشريعة دينه التي تحت على العمل وتدعو إليه . وتجعله ضرباً من ضروب العبادة والقربي إلى الله .

يقول الذي الكريم , إن الله يحب إذا عمل أحدكم عملا أن يتقنه , وليس انقان العمل في مجرد تجويده ، وإحسان سنعته كما يفهم كشير من الناس ، وإنما من تمام إتقانه الجدفى أدائه ، وإفراغ ما في الوسع لإنجازه في سرء، وفي إتقان .

هذا، وليسب دعوة الإسلام هــــــنه بالتي تأحذ على الافراد طريقهم

· { 4 4 ....

فى الانطلاق إلى غاية ما تحتمل طاقاتهم. فإن كل فرد له فى مجال عمله أن يطلق كل قواه ، وأن يتحرك فى كل مجالاته ، ما دام لم يمتد على أحد ، أو لم يفوت حقاً على أحد . .

قالناس فى ظل هـــنه الدعوة فى حرية مطلقة للممل حسب طاقاتهم واستمداداتهم ، ولـكن الذى تدعو إليه تلك الدعوة هو أن تنسق حركات الناس حين يـكونون فى عمل جماعى يقتضى أن يعملوا له جميعاً ، سواء أكان ذلك فى شئون الدنيا أم فى شئون الدين كالدير إلى الجهاد لملاقاة العدو ، فإن واجب الجماعة أن تسير فى ركب واحد وأن تنظر إلى الجانب الضعيف منها ، فلا تحمله على ما عند الاقوياء من قوة . . أما إذا لاقوا المدو فعلى كل مقاتل أن يعطى كل ما عنده من قوة . . فلا يقع مثلا ــ أن يسير على ن أنى طالب فى مضاربة المدو بسير حسان بن ثابت ، وإن كان ذلك واجباً أن يـكون فى حال السير إلى جهة القتال ، لا فى ميدان القتال ، والنحام المعركة .

وفى الصلاة ـ صلاة الجماعة ـ ينبغى أن يكون أداء الصلاة على قدر طاقة الصفاء ، حتى لا يحكون فى أدائها ما يشق على المرضى والعجزة والشيوخ . . وهذا ما يشير به الحديث : « من أم فليخفف ، .

ومن حمة أخرى . . هل مطارب الحياة من الناس أن يجروا حتى يلمثوا ، وحتى تقطع أنفاسهم ؟

إن الاعتدال في العمل ، والمواذنة بين الحركة والسكون ، وبين العمل والراحة ، فيسم الكنفاية كل المكنفاية لحاجة الإنسان في الحياة ، وتحصيل مطلوباته منها ،

ومن جهة ثالثة ، فإن دعوة الإسلام هذه رحمة بالأقرياء أن يشقوا على أتفسهم وأن يحرآوا كل طاقاتهم في سكرة الانطلاق وحميا التزاحم والتنافس . فيكثيراً ما يذهل الإنسان عن نفسه ، ويذبي ما ينبني أن يكون لبدنه ، وعقله



## 272112711X711X711XX112XX12

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT



من حق فى الدعة والراحة . . وكمثيراً ما يكون هذا سبباً فى انحلال قوى الإلسان ، المحلالا مفاجئاً ، فيفسد جهازه ، وتتعطل ملكاته ، ويصبح غير صالح للعمل القليل ، فضلا عن الدكثير وفى هذا يقول الرسول الدكريم : , إن المنبت لا أرضاً قطع ولا ظهراً أبتى ، . ولمدل فيما نرى فى المجتمعات الاوربية والامريكية التى جرفتها نيارات الحياة المادية ، وألهبتها سياط التنافس ، والتسابق فى الحصول على المال حلى لمل فيما نرى من الآثار السيئة التى أصيب بها الناس من انحلال فى القوى الجسدية والعقلية فوق ما أصيبوا به فى قواهم الروحية حلى فى هذا شاهداً ودليلا .

نعود بعد هذا إلى ما فى مقررات الدعوة الإسلامية من مظاهر اليسر والرحمة ما لناس . فنى القرآن السكريم ، وفى سنة النبى القولية والعملية منهج واضح متكامل لتربية المجتمع الإسلامى وإقامته على طريق الاعتدال فى أموره جميعها ، الدينى منها والدنيوى على السواء فنى القرآن السكريم :

يقول الله سبحانه وتعالى: , لا يكلف الله نفساً إلا وسعها ، ١٠ ويقول سبحانه:

الذين يتبعون الرسول الذي الآمى ، الذي يجدرنه مكتوباً عندهم في التوراة والإنجيل ، يأمرهم بالمروف ، وينهاهم عن المسكر ، ويحل لهم الطببات ، ويحرم عليهم الحبائث ويضع عنهم إصرهم والاغلال التي كانت عليهم ، (٢) . لقد كانت الديانات السابقة تأخذ أتباعها بأ فواع من العقاب ، لما كان منهم من عناد ، وبغي وظلم ، فتحرم عليهم بعض الطببات التي كانت من قبل حمد لهم ، كا يقص القرآن من أفباء بني إسرائيل : و فبظلم من الذين هادوا حرمنا عليهم طيبات أحلت لهم ، و بصدهم عن سبيل الله كثيراً ، وأخذهم الربا وقد نهوا عنه، وأكلهم أموال الناس بالباطل ، (٢) ، وعلى الذين هادوا حرمنا كل ذي ظفر ، ومن البقر أموال الناس بالباطل ، (٢) ، وعلى الذين هادوا حرمنا كل ذي ظفر ، ومن البقر

(٢) سورة الأعراك: ٦٥٧

(١) سورة البقرة : آية ٢٨٦

(٣) سورة النساء: آية ١٦١

- £ 4 / --

والغنم حرمنا عايهم شحومهما إلا ما حملت ظهورهما ، أو الحوايا ، أو ما اختلط بعظم ، ذلك جزيناهم ببغيهم ، (١) .

وقد جاءت الشريعة الإسلامية فرفيت هذا الحظر ، وأباحت لأتباعيا كار طيب: « اليوم أحل لكم الطيبات ، وطعام الذين أوتوا الكتاب حل لكم ، وطعامكم حل لهم ، (٢) . « قل لا أجد فها أوحى إلى محر ، أعلى طاعم يطممه إلا أن يـكون ميتة أو دماً مسفوحاً أو لحم خنزير فإنه رجس أو فسقاً أهل لفير الله به يه (٢٠) . , قل من حرم زينة الله التي أخرج لعباده والطيبات من الرزق؟ قل هي للذين آمنوا في الحياة الدنيا ، خااعة يوم القيامة ﴿٤٠ .

ثم إن القرآن قد عمل إلى المسلمين دعوة بدعون بها الله : ﴿ رَبُّنَا وَلَا تَحْمُلُ علينا رصراً كما حملته على الذين من قبلنا ، ربنا ولا تحملنا ما لا طاقة لنا به .(٠) .

وفي هذه الدعوة الضارعة إلى الله تخفيف ورحمة .

وكشير من آيات القرآن تحمل إلى المسلمين هذه الدعوة إلى الرفي ، وإلى القصد في الأمور : « والذين إذا أنفقوا لم يسرفوا ، ولم يقتروا وكان بين ذلك قواما ، (٢) . و لا تجمل يدك مناولة إلى عنقك ولا تبسطها كل البسط فتتمد ملوما محسورا، (٧).

وهل منهج أعدل وأكمل من هذا المنهج الذي دعا الله إليه نبيه ، وهل أدب يناظر هذا الآدب الذي أخذ به في قوله تعالى : , خذ العفو ، وأمر بالعرف ، ر أعرض عن الجاهلين . (٨) .

فيهل رحمة بعد هذه الرحمة التي تحف بالمسلم ، وترف عليه من ظلال شريعته 

<sup>(</sup>٢) سُورة المائدة: آبة ه

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف: آية ٣٢.

<sup>(</sup>٣) سورة القرقان: آية ٧٧.

<sup>(</sup>٨) سررة الأعراف: آيه ١٩٩٠.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة : آية ٢٨٦

I TRUST OUGHT

- £44 -

ظهره ، إنه يئب فى ركب الحياة نشيطاً قوياً ، لا نتقله قيود ، ولا توهى نواه أعباء . إذ أن كل ما نكلفه الشريعة به هو فى واقع الآمر زاد عتيد ، يعينه على الحياة ، ويثبت أقدامه فيها ، وليست الك التكليف بما يهظ الإنسان ويحطم ظهره ، هى حمل على كل حال ، ولكنها لا تعدو أن تكون ذلك الحمل الذى يحمله المسافر من زاد يتزود به ، وعتاد يبينه على الطريق ا

الرحمة عنوان الإسلام: والإله الذي يتوجه إليه المسلمون بصلاتهم وولائهم هو , الرحمن الرحيم ، ، وليس , رب الجنود ، كما تدعوه اليهود . . !

## الإنسان في القرآن :

الإنسان ـــ من حيث هو ذات لها وجودها الخاص هو فى واقع الامر متوجه الرسالات السماوية ومناط أوامرها ونواهيها . . فغاية هذه الرسالات هداية الناس ، وإسمادهم ، وتوثيق روابط الالف والمودة بينهم .

والفرد هو القوة العاملة في الخلية الإنسانية . فإذا صلح الفرد كان لبنة صالحة في بناء تلك الخلية . وعلى قدر ما في الخلية من أفراد صالحين يـكون حظها من الصلاح ، ومكانها في بناء المجتمع الإنساني !

الحياة تجرى على هذا الناموس ، من الذرة يشكون الجبل . ولا تقوم الشجرة العظيمة إلا من البذرة ، ولا النخلة الباسقة إلا من النواة . ولا تكونت الانهار العظيمة إلا من قطرات المطر . . قطرة قطرة .

كذلك المجتمع الإنسانى. هو مجتمع لم يأخذ هذه الصفة ولم بجىء على تلك الصورة إلا لأنه فرد يقوم إلى جانب فرد ثان إلى جانب فرد ثالث . . وهكذا . إلى ملايين ومئات الملايين من الأفراد .

والإسلام ينظر إلى المجتمع الإنسان من خلال ، الإنسان ، الفرد، فلا يرى المجتمع كتلة متضخمة من لحم ودم . وإنما يراه أفراداً مجتمعة . كل فرد له



وجوده الخاص ، وله حساب المستقل . ثم له حساب آخر في رصيد المجتمع الإنساني الـكمير .

يتحدث القرآن عن الإنسان فى أول آية نزل بها جبريل على الرسول الكريم به اقرأ باسم ربك الذى خلق . خلق . خلق الإنسان من علق . اقرأ وربك الأكرم الذى علم بالقلم . . علم الإنسان مالم يعلم .(١) .

فإفراد الإنسان هنا غايته الإلفات إلى ذاتية الإنسان الفرد، وأنه خلق خلقاً مستقلا . خلقاً سبق خلق الناس . فالإنسان هو الأصل . . والناس لامفهوم لهم إلا بالإنسان . ويتكرر هذا المعنى فى القرآن أكثر من مرة . فيقول تعالى فى موضع آخر: و ولقد خلقنا الإنسان و نعلم ما توسوس به نفسه ه (٢) . . فالله خلق الإنسان . ومن الإنسان كان الناس! ويقول سبحانه: « ولقد خلقنا الإنسان من سلالة من طين ه (٢) والإنسان هو مخلوق الله ، والناس من الإنسان . ويقول سبحانه: « إنا خلقنا الإنسان من نطفة أمشاج، نبتليه ، فجعلناه مميماً بصيراً ه (٤).

إفراد الإنسان في تلك الآيات التي تتحدث عن خلق الإنسانية ونشأتها لا يمكن أن يكون لنير علة . فما وردت إشارة في القرآن إلى خلق الإنسان إلا في هذه الصورة المفردة ، وحتى حين يخاطب الناس ويلفتون إلى نشأتهم لايطلق الحطاب عاماً. وإنما يرده إلى الإنسان الفرد . . يا أيها الناس إنا خلقناكم من ذكر وأني ، وجعلناكم شعوباً وقبائل ، لتعارفوا ، (٥) .

فالشعوب والقبائل لم تخلق هكذا شعوباً وقبائل ، وإنما جعلت من المخلوق الفرد، وهو الإنسان، من ذكروانثي ..فالفرد أصل، والمجتمع وليد هذا الفرد، وثمرة بذرته ،

<sup>(</sup>١) سورة العلق : آيات ١ – ه (٢) سورة ق : آية ١٦

<sup>(</sup>٣) سورة المؤمنون: آية ١٧ (٤) سورة الإنسان: آية ٧

<sup>(</sup>٥) سورة الحيرات : آية ١٣

## 27E1127011571177411275

# THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT



و بهذا التقدير كانت نظرة الإسلام إلى المجتمع الإنساني . الفرد أولا ، ثم الجماعة بعد هذا ، فهو يشد بناء الفرد، ويقيم وجوده ، ويدعم كيانه ، ثم يبعث به عضو أصالحاً يأخذ مكانه في كيان أكبر منه هو كيان الاسرة ، ثم هو معالاسرة في كيان أكبر . . هو المجتمع .

والتشريع الإسلامي يخاطب الفرد ويوجه إليه أوامره و نواهيه . يخاطبه باعتباره خلية حية في كيان باعتباره ذاتاً مسئولا عنأعاله ، محاسباً عليها . ويخاطبه باعتباره خلية حية في كيان المجتمع ، يصيبه مايصيب هذا المجتمع من خير أو شر .

ثم يكون حصاد هذه الأعمال الذى يحصده المجتمع من الحقل الإنساني للحياة موزعاً على العاملين جميعاً . كل حسب ما بذل من جهد ، وما عمل من عمل : ومن عمل صالحاً فلنفسه ، ومن أساء فعليها ، (١) . ومن يعمل سوءاً يجز به ، (٢) . وفن يعمل مثقال ذرة شراً يره ، (٢) .

وفى القرآن الكريم سورة سميت باسم الإنسان .. وفيها الخطاب موجه إلى الإنسان الفرد فى آياتها الأولى ، وموجه إلى الإنسانية فى الآيات التالية . «يا أيها الإنسان ماغرك بربك الكريم ، الذى خلقك ، فسواك فعدلك ، فى أى صورة ما شاء ركبك . كلا ، بل تكذبون بالدين ، وإن عليكم لحافظين ، كراماً كاتبين ، يعلمون ما تفعلون . • و(1) .

والذى يتدبر آيات الكتاب فى هذا الامريجد تصريفاً عجيباً فىتوجيه الاوامر والنواهى هذا التوجيه المودد بين الفرد والجماعة . .

فآيات الاحكام كان من شأنها أن تجيء في صورة الخطاب الجماعي ، لأن شريعة الإسلام شريعة عامة لـكل من يدين بها من الناس ــ فالصلاة ، والزكاة ،

۲۱) سورة النساء : آية ۱۲۳

<sup>(</sup>١) سورة فصلت: آية ٢٦

٣) سورة الزلزلة : ٧ ، ٨
 ٤) سورة الزلزلة : ٢ ، ٨

.... & & " men

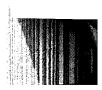
والمديام، والحج فرائض عامة على المسلمين جميعاً حدده الآيات قد جاء فيها الحطاب جمعاً كما جاء مفرداً .. يخاطب الجماعة حيناً ويخاطب الفرد حيناً .. وأحياناً يزواج بينهما ، فيجمل الحطاب في صدر الآية للفرد ، ثم يجعله في آخرها للجماعة ، أو العكس .. فن الآيات التي توجه فيها الحطاب للجماعة ، قوله تعالى : « وأقيموا السلاة وآتوا الزكاة ، واركعوا مع الراكهين ي(١) . . وقوله تعالى: « آمنوا بالله ورسوله ، وأففقوا مما جعلكم مستخلفين فيه ، فالذين آمنوا منكم وأنفقوا لهم أجر كبير » (١) . وقوله سبحانه : « قاتلوا الذين لا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخر ، ولا يحرمون ما حرم الله ورسوله . ي ٢٠) .

ويها جاء فيه الخطاب مفرداً قوله تعالى « ومن يعش عن ذكر الرحمن نقيض له شيطاناً . فهو له قرين ، (١) . « من عمل صالحاً فلنفسه . ومن أساء فعليها ومار بك بظلام للمبيد ، (٥) . « يأيها الإنسان إنك كادح إلى ربك كدحاً فملاقيه . . فأما من أوتى كتابه بيمينه فسوف محاسب حساباً يسيرا ، وينقلب إلى أهله مسروراً . . . (١) .

ومما توجه فيه الخطاب إلى الفرد والجماعة معاً على الوجهين تقديماً وتأخيراً: قوله تعالى: . والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما جزءاً بماكسيا ،(٧).

وقوله سبحانه : « الزانية والزانى فأجلدوا كل واحد منهما مائة جلدة ، ١٨٠.

وقوله تعالى : . يأسها الذين آمنوا إذا لقيتم الذين كفروا زحفاً فلا تولوهم الأدبار ، ومن يولهم يُومئذ دبره إلا متحرفاً لقتال أو متحيزاً إلى فئة ، فقد بأم بغضب من الله ، ومأواه جهنم وبنس المصير ، (٩) .



<sup>(</sup>١) سورة البقرة: آية ١٤

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة : آية ٧٩ ﴿

<sup>(</sup>٥) سورة فصلت : آية ٢ ٤

<sup>(</sup>٧) سورة المائدة : آية ٣٩

<sup>(</sup>٩) سورة الأنفال : آية ١٦ .

<sup>(</sup>۲) سورة الحمديد : آية ٧

<sup>(</sup>٤) سورة الزخرف : آية ٣٦

<sup>(</sup>٦) سورة الأنشقاق : الآيات ٦ ــ٩

<sup>(</sup>٨) سورة النور : آية ٢

- { £ Y' -

ونقف هنا وقفة قصيرة عندتلك الآيات التي زاوجت بين خطاب الفرد وخطاب الجماعة . . نقف لنشهد مشهداً رائعاً من مشاهد الإعجاز القرآني فني الآيات من روائع الإعجاز مايملك على الرء مشاعره ، فلا يكاد يدرى ما يصنع إزاءها . . ولو جاز السجود لنير الله لكان هذا القرآن أحق ما يسجد له ا

فانظر في قوله تعالى . « والسارق والمارقة فانطموا أيدهما ، ا

جاء الخطاب في صدر الآية محدثاً عن المفرد : السارق ، والسارقة ، ثم جاء الحكم موجهاً إلى الجماعة . .

ذلك أن السرقة إنما تقع فى أغلب الأحيان من الفرد الواحد ، ولانتم من جماعة إلا فادراً ، وفى هذه الحال تأخذ صورة غير صورة السرقة فتكون غصباً ، أو قطع طريق .

أما تنفيذ الحكم ، وإقامة الحد على السارق ؛ فهو إلى الجماعة التي خرج الفرد على نظامها . وخالف شريعتها !

فإقامة النظام وتنفيذ أحكام القانون ـــ الشرعى أو الوضعى ـ واجب على الجماعة .. إن فرطت فيه ، أو تخاذلت عنه كانت آئمة فى حق نفسها معرضة للفوضى والضياع .

وكذلك الشأن في في الآية الثانية ، الزانية والزاني فاجلدوا كل واحد منهما مائة جلدة . .

أما الصورة الثالثة : . يأيها الذين آمنوا إذا لقيتم الذين كفروا زحمَاً فلا تولوهم الادبار . ومن يولهم يومدُّذ دبره إلا متحرفاً لقتال . أو متحيزاً إلى فئة. فقد ماء مفضب من الله . ومأواه جهنم وبدَّس المصير » .

فني هذه الصورة : جاء التوجيه عاماً للذين آمنوا عند لقاء العدى، ونهوا عن أن يولوا عدوهم الادبار . وأن يفروا من ميدان المعركة .

وهذا التوجيه ملزم للمسلمين جميعاً أن يستقيموا عليه في ساحة الحرب . .



وقد تسح نيات المسلمين جميعاً ، وينعقد عزمهم على تنفيذ هذا التوجيه الملزم ، والاخذ به .

ولكن حين تدور رحى الحرب، ومحمى الوطيس، قد تنحل بعض العزائم، وتستكره بعض النفكير في الفرار. وتستكره بعض النفكير في الفرار. أو المسارعة إليه . .

وهنا موقع الإعجاز فما جاء في الآية من إحكام وتدبير ؛

. ومن يولهم يومئذ دبره الامتحرفاً لقتال أو متحيزاً إلى فئة . فقد باء بغضب من الله . . . .

إنها تمسك بالمقانين من المسلمين فردا فرداً . لتقول له : اذكر أنك إذا وليت ظهرك للمدو \_ إلا متحرفاً لقتال ، متحيراً مكاناً مناسباً ، أو منضها إلى جماعة من إخوانك \_ إنك إن أعطيت العدو ظهرك فاراً من ميدان القتال ، فقد رجعت محلا بغضب من الله ، على حين ترجع جماعة المسلمين بثواب عظيم ورحمة ورضوان . سواء منهم من رجع إلى الله مستشهداً في ميدان القتال ، أو رجع إلى بيته سالماً أو جريحاً . .

\* \* \*

ونعود إلى موقف القرآن من الإنسان . .

ولسأل بعد هذا ؟

أهناك نظام اجتماعي سليم معانى من أدواء الانحلال والتفسخ \_\_ يقوم على وحدات من الآفراد لاترابط بينهما · كل فرد فيها عالم وحده . يعيش بنفسه ولنفسه · أو يقوم على جماعة قد اندبجت فيها الآفراد اندماجاً كاملاحتي ذابت ذاتية الفرد . وذهبت معالمه ؟؟

هل هناك مجتمع على هذه الصورة أو تلك؟



- 110 -

ر بما ؛ ؛

يحدث جان جاك روسو فى كتابه والمقد الاجتماعي ، عن صورة متخيلة غير محتفة فالمجتمع الأول . . المجتمع الذي تتبائر فيه الافرادكا تتناثر قطع الاحجار على صدر الصحراء . . كل فرد يعيش مفلقاً على نفسه . لايشعر بأحد ولايشدر به أحد . .

يتول و روسو .:

ولا يبق بعد ذلك سوى دين الإنسان(١) ، أو المسيحية . . لامسيحية اليوم، ولكن مسيحية الإنجيل وهي تختلف عنها تماماً .

. فبمقتضى هذا الدين المقدس السامى يمترف الناس \_ وهم جميعاً أبناء نفس الرب \_ بأن الجميع إخوة ، وأن المجتمع الذى يؤلف بينهم لايحل حتى الموت .

« بيد أن هذا الدين لما لم تكن أية علافة خاصة بالجسد السياسي \_ فإنه \_ يترك للفو افين \_ السمارية \_ القرة الوحيدة التي تستمدها من ذاتها ، ولا يضيف إليها أية قوة أخرى . .

و بذلك تظل رابطة من دوابط المجتمع الخاصة - بلا أثر ..

« وأكثر من ذلك . . فبدلا من أن يربط قلوب المواطنين بالدولة ، يبعدها عنها . ياعتبارها من أشياء الدنيا . .

و ولييت أعرف شيمًا أكثر ثنائضًا مع الروح الاجتماعية من ذلك .

ويستطره روسو فيقوله:

و ويقولون لنا ؛ إنه إذا أوجه شعب من المسيخيين الحقيقيين . فأنهم يولفون مجتمعاً ، هو أكثر المجتمعات التي استطيع أن نتصورها كالا . .

(١) أي النظام الذي يجعل الإنسان وحدة قائمة بداتها ، لأ صلة لها بمن حولها -

{ { <sup>4</sup> | -

و وأنا لا أرى في مذا الفرض سوى صعوبة كبرى واحدة، هي أن المجتمع المكون من مسيحيين حقيقيين لايعود مجتمعاً من بشر .

، بل وأقول أيناً إن هـ اللجتمع المزعوم لن يكون ــ رغم كل هذا ــ أقوى المجتمعات ولا أدومها .

، فكل إنسان سيقوم بواجبه: يخضع الشعب للقانون ، والرؤساء عادلون ومنسفون ، والجنود يحتقرون الموت . والجنود يحتقرون الموت . ولن تسكون هناك خيلاء ولا ترف وكل ذلك جميل جداً .

و ولكن دعنا ننظل فيما هو أبعد من ذلك :

و إن المسيحية دين روحانى تماماً . لاتشغله سوى أمور السماء وحدها .
 فوطن المسيحي ليس في هذا العالم . .

ه وصحيح أنه يقوم بواجبه : ولكن يقوم به بمدم مبالاة عميقة بنجاح ما يعهد به إليه أو فشله ، فهو إذ لا يجد ما يلوم عليه منسه . لا يهمه كثيراً أن يسو. الحال أو يحمن على هذا الأرض .

ه فإذا از ههرت الدولة لا يكاد جرؤ على المقع بالبهجة العامة . و محلش أن يفخر بمجد بلاده . وإذا هلكت الدولة يبارك بد الرب التي ألتي تقلما على شعبه ا

ويستطرد روسو أيضاً هذا الموقف فيقول :

د و يجب في هذه الحالة أن يكون جميع المواطنين بلا استشناء مسيحيين صالحين على السواء. حتى يـ ود السلام المجتمع ، ويعم النوافق .

ه ولكن إذا وجد \_ لسوء الحظ \_ رجل واحد طموح . . مراء واحد تأثلينا مثلا \_ أو كرومويل \_ فإنه سيجد بلا ريب سوقاً رائجة في مواطنيه الانقياء . . فإذا استطاع واحد من أولئك أن يقرض نفسه على مواطنيه



- 411 -

ويستولى مخدعة ما على جزء من السلطة العامة ، فمرعان ما يصير موضع كل تدكريم ، فهى إرادة الله أن يكون موضع احترام . . وسرعان ما يسير صاحب سلطان ، وإرادة الله أن يطاع . . 11

ثم يٿول روسو :

« بيد أنى أخطىء إذ أتكلم عن جمهورية مسيحية · · فالـكلمةان متنافيتان · ·

« إن المسيحية تبشر بالعبودية والطاعة . وروحها ملائمة أكثر بما بنبغي للطغيان . ويستغل الطغيان دائماً هذه الحقيقة لصالحه . إن المسيحيين الحقيقيين خلقوا ليكونوا عبيداً . .

ثم يقول أيضاً:

• ويقال لنا: إن الجنود المسيحيين متازون . وأنا أنكر ذلك وأتحدى من يثنت لى ذلك !

و أما أنا فلا أعرف كتائب مسيحية ا

ه وسيدكر لى البعض الحروب الصليبية . ولمكثى دون أن أناقش فى قيمة الصليبيين أقول إنهم لم يكونوا مسيحيين ، بل جنود القساوسة ، ومواطني المحنيسة . . فالوطن الذى قاتلوا من أجله كان وطناً روحياً ، ولست أدرى كيف جملته الدكنيسة زمه آ(١) ؟؟ ،

وايس بعد قول هذا المكاثب الأجتماعى العظيم الذى أشعل ناز القورة الفرنسية بكثاباته وآرائه حد أيس بعد قوله من يقول إن النظرة المترازنة الى نظر إليها الإسلام إلى الإنسان ، حين جعل له ذاتية ، ثم جعل هذه الذاتية تعمل بإرادة . وضير وعقل فى كيان المجتمع الإنساني - ليس من يقول بعد هذا إن الإسلام كان جائراً على الفرد . محقواً من شأنه . وخاصة أولئك الفربيين الذين يحاولون دائماً أن ينزلوا من قدر الإسلام بحسبان أن ذلك مما يعلى قدر المسيحية . ويرفع شأنها ا

١) المقد الاجتماعي ص ٥٣٧ وما بعدها .



a 11A -

ولكن أكثر هؤلاء القوم يعلمون من أمر الإسلام ما يعلم هذا الكاتب الحر، الا أنهم يعز علميهم أن يقولوا كلمة الحق، إذا كان فيها مايزكر الإسلام. أو يكشف حقيقة من حقائقه المشرقة.

يقول جرونيباوم فى كتابه , حضارة الإسلام ، :

والإسلام.. من بدايته لم يعترف للإنسان إلا بقليل من التقدير، وينزع القرآن إلى إقناعه بمهانة أصله الجسدى ، فيصف خلق الفرد وتكوينه تفصيلا: , ولقد خلقنا الإنسان من سلالة من طين ، ثم جعلناه فطفة في قرار مكين، ثم خلقنا النطفة علقة ، فخلقنا العلقة من ف فخلقنا المضغة عظاماً ، فكسونا العظام لحاً ، ) .

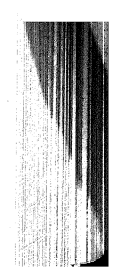
فاذا يريد هذا السيد من القرآن أن يقول غير هذا في الإنسان ؟ الإنسان الذي ينسى دائماً أنه من سلالة يرجع إليها أصل كل إنسان ؟ ماذا يقال للإنسان الذي يحقر أخاه الإنسان . ويتخذ لنفسه نسباً آخر غير هذا النسب الذي يلتقي فيهمع الناس جمعاً ؟

اليست هذه حقيقة خلق الإنسان ؟ ثم اليس هذا هو موقف كثير من الناس من النهوب عن هذه الحقيقة ، وتقسيم الشعوب الى منازل ودرجات ، حسب ما يجرى في عروقها من دم ، وحسب ما يكون لبشرتها من لون ؟

إن الإسلام لايكنف للإنسان عن أصله هذا إلا ليقتل نوازع التفرقة العنصرية التي عانت البثرية منها ما عانت من ألوان التسلط والقهر ، ومن صور الاستعلاء والاستبعاد . . ولايزال هذا الداء يخامر أنماً وشعوباً إلى يوم الناس هذا .

يريد الإسلام مهذا أن ينزل الإنسان \_ كل إنسان على حكم الآية

(١) حضارة الإسلام ص ٣٨٣ ، والأيات من سورة المؤمنون من ١٢ – ١٤





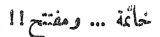
الكريمة: ديأيها الناس، إنا خلقناكم من ذكر وأنثى، وجملناكم شعوباً وقبائل لتعارفوا .. إن أكرمكم عند الله أتقاكم .. إن الله عليم خبير، (١) .. وأن يكون سلوك الإنسان حكل إنسان حقائماً على هدى الرسول المكريم : . أيها الناس إنا باكم واحد . . كلم لآدام .. وآدم من تراب، لافضل لعربي على عجمي، ولا لابيض على أحمر إلا بالتقوى .. .

**\$** \$ \$

تلك هي الرسالة التي تلقاها و محمد ، من ربه ، و نصب نفسه لها ، وجاهد في سبيلها ، واحتمل ما احتمل من ألوان الآذي والضر من أجلها . فكان له هذا النصر المبين ، وكان لرسالته هذه الثمرات الطيبة المباركة في احياة ، بما غرست في القلوب من إيمان بالله ، وملائكته ، وكتبه ، ورسله ، واليوم الآخر. و بمار حمت للناس من مناهج الحق ، والخبير والإحسان . وتلك عقى الدعوات الصادقة ، والنيات الحاصة ، لا يخطئها النجاح أبداً 1 وإن قامت في وجهها الهواصف ، واعترضت طريقها المعاثر ، فإن يد الله قائمة عليها ، تشد أزرها وتثبت خطوها، وتمكن لها أسباب البقاء في الحياة .

(١) سورة الحجرات: آية ١٣

( ۲۹ - النبي مجد )



وبمد ..

فهل فرغ حديثنا في سيرة الرسول ا

وهل أخذت النفس بحظما من حديث السيرة، على الوجه الذي قصدت إليه، وتصورته، وخططت حدوده ومعالمه ؟

والحق أن حديث السيرة النبوية \_ حسب ما أردت \_ لم يبدأ بعد . . . إذ أنى حين أقلب هذه الصفحات الكثيرة التي كثبتها هنا ، والتي تبلغ المئت عدا \_ أكاد أنكرها ، لانها لم تكشف لى من سيرة الرسول بعض ماعرفت من آياتها الوضيئة المشرقة ، ولم تفض على من النفحات الركية الطبية ما كنت أجد حين أمسك بطرف من أطراف السيرة السكريمة ، أو أورد الخاطر على منهل من مناهلها 11

وأشهد لقد غلبنى على أمرى فى هذا البحث ما وجدت من مفتريات وأباطيل رمى بها المفترون المبطلون فى دهاء خبيث وفى حقد أعمى حد رموا بهذه المفتريات فى ثنايا السيرة الكريمة ، رجاء أن يكسفوا من أضواتها ، أو يحجبوا من أنوارها ، ثم ليكون لهم من ذلك الضلال طريق إلى الشريمة الإسلامية وإلى كتابها الحكريم ، حين قدروا ألا قيام المشريمة ولا احرام لمكتابها إذا كان فى صاحب الشريمة وحامل كتابها ما يريب أو يعاب ، وهم فى هذا التقدير مصيبون إلى حد بعيد ، لو أنهم بلغوا ما يبغون ، ونالوا ما يشعنون ، وهيمات ، هيمات الم

وكما قلمنا من ثميل: إنه وإن كافت للنبي ثانيثه . والثرآن ثانيثه حد فلإنهما في واقع الآمر كيان واحد ، وإن أى مثلبة تحديب أحدهما حد وهيهات حد هي قسمة سواء بينهما .، إذ كان القرآن هو شريعة الإسلام قولا ، وإذ كان النبي





هو شريعة الإسلام عملا ، فإذا خالف قول صاحب الشريعة عمله ، أو كدب عل صاحب الشريعة الله ما و كدب عل صاحب الشريعة قوله لم يكن للشريعة ، ولا لصاحب الشريعة سلطان على الناس، ولا مقام فى الحياة . .

ولهذا كان أبلغ وصف وأصدقه للنبي ماوصفته به ، والسيدة عائشة ، وقد سئلت عن خلقه ، فقالت : « كان خلقه القرآن ، أي أنه والقرآن كيان واحد ، فالنبي هو التفسير الحق لما نزل عليه من آيات الله .

وإذن فلم تكن هذه المفتريات التي زحف بها الجهلة والمضللون على سية الرسول - لم تكن مقصوداً بها الرسول لذاته ، وإنماكانت غايتها تدمير الشريعة وساحب الشريعة جميعاً ، ثم يأتى من وراء ذلك تدمير المجتمع الإسلامي كله ، ويحملون وتضييع أكثر من أربع مئة مليون إنسان يدينون بهذه الشريعة ، ويجملون مصيرهم إليها ا

أرأيت إذن جناية آثم من هذه الجناية ، وأغلظ جرماً وشناعة منها ؟ فإلى أين تتجه هذه الملايين؟ وإلى أى مساق تساق هذه الاممإذا صح تقدير عثولا. المصللين ، فتخلت هذه إللايين عن شريعة الإسلام و نبذتها وراء ظهورها؟

أتذهب إلى المسيحية ؟ إن أصحاب هذه المفتريات لا يؤمنون بالمسيحية ولا يعترفون جا، وإن نسبوا إليها، وحسبوا من أهلها لا إنهم أعداء المسيحية ،وعدو لكل دين ا

وما للإسلام عندهم من دُنب إلا أنه دين! . • دين نزل من الساء ، ولم يخرج من التراب والطين!!

وإذاكان فى المسيحية وفى أسرارها ومستغلقات التثليث فيها مالا تستسينه عقول هؤلاء الذين كفروا بالمسيحية ولاتفسره فلسفتهم . . فهل كان ذلك شأن الإسلام عندهم ، وهل جاءوا إليه بقلوب سليمة . وعقول صحيحة فوجدوا فيه شيئاً لايستثني مع العقل أو يخرج على شرائط النفكير . . فى أوسم مجالانه وأعمق أغراره ، وأدق مسائله ؟

#### 

هذا هو الإسلام ـ عقيدة وشريعة ـ فى معرض النظر لكل ناظر، لايڤوم دونه سدتة أو كهان، ولا يستأثر بشىء منه أحد دون أحد. فهل جاءوا عليه بشاهد واحد من المقل يقول فيه قو لا ينكره عاقل، أو ترده الحياة، ويأباه نظامها وعمرانها ؟

وكذب وافتراء، وإمعان فى الكذب والافتراء أن ينظر فى الإسلام ناظر منصف، بعيد عن الهوى ثم يجد فى الإسلام مالا يستقيم مع الحياة، أو مالا يحرى مع مدن الطبيعة و نواميسها ا

لقد بذر الإسلام بذوره الأولى في أقفر مكان وأجديه ، وفي أقسى قلوب وأصلدها ، وفي أطلم عقول وأضلها ، ثم لم يمض جيل من أجيال الناس حتى أثمر هذا البذر أطيب ثمرات الإنسانية وأكرمها ، فخرج في جيل واحد من العلماء ، والفقهاء ، والساسة ، والقادة ، أعداداً وفيرة ، يصلح كل فرد فيها أن يكون قائد ركب الحياة كلها ، إلى مواطن الخير والفلاح !

## قْلُكُ هُو الْإُسلامِ ،

أفليس من المدوان على الحق ، والتضييع للخير أن تشكدر موارد هذا المورة المدنب ، وتُدمى سبله ، وتطمس معالمه ، أو يضلل الناس عنه أو يحال بينهم وبينه إلى الأراجيف وهذه المبطلات ؟

ثم هذا نبي الإسلام محمد ظليه المملاة والسلام.

#### - gow -

ماذا أخذ من دنيا الناس ، وماذا جمع من أموال ، وحصل من ذهب وفهة ، وماذا اقتنى من ضياع وقصور ؟

أيحسب فى المخادعين، والـكذابين والمينيللين من يرد كل هذه الدنيا التى وقعت بين يدنه ؟ .

وماذا يبنى المخاتل بختله ، والسكذاب بكذبه ، والمنافق بنفاقه ، والمدعى بادعائه ، والمشموذ بشموذته \_ ماذا يريد هؤلاء ومن على شاكلتهم إلا أن يفيدوا مالا . أو يحصلوا ثراء ، أو يستكثروا مما عندهم من المسال والثراء ؟

ولقد عرفت الحياة كيفكان طمام و محمد ، وكيف كان لباسه ، وكيف كان مأواه وفراشه .

أما ماخالفه وراءه من حطام الدنيا · · فلا شيء ، إلا درعاً مرهونة عند يهودى ، فى قوته وقوت أهله .

ثم كان أن حسم الأمر جميعه فيما فرض على ورثته من بعده ألا يرثوا شيئًا من مخلفاته إن ترك وراءه مايورث. فقال: « نحن معاشر الانبياء لانورث، ماتركنا فهو صدقة » .

فلبن كان هذا الجهاد الذي جاهد ، وهذا الضر الذي وجد ، وهذا الأذي الذي احتمل ؟

إنه لله ، وفي سبيل الله ، والحق الذي بين يديه ، وفي سبيل الأمانة التي حملته السياء إياها ، وكلفته أداءها إلى الناس جميعاً . . . قل ماأساً لـكم عليه أجراً، إلا المودة في القربي ، (١) .

فلو لم يكن و عمد ، نبيا · · أفما كان من حقه على الإنسانية ـ كإنسان ـ أن يمجد وأن يكرم ، وأن تكون سيرته فى مسمع الحياة وبصرها ، آية للمتوسمين ، ودرسا للم الدارسين ، وقدوة للمقتدين ـ لهذه المعانى الكريمة التي اشتمل عليها ، ولهذه إلمثل العالية التي عاش مها ، ولهذا السمو الروحي الذي حلق فيه ؟

<sup>(</sup>١) سورة الشورى: آية ٢٣



- 605 -

فأى خير فى الحياة ، وأى صلاح يرجى للناس إذا كان حظ العاملين المخلصين السرفاء الاطهار أن يلقوا من الناس إنكاراً ، وجحوداً ، وأن يكون فى الناس من يلفق لهم الاكاذيب ، ويزيف عليهم الاباطيل؟

ومع هذا . . فان الحير هو خير حيث كان ، وإن الكلمة الطبية لاتسقط أبداً . . إنها كشجرة طبية . أصاما طبيب وفرعها فى السهاد تؤتى أكلها كل حين بإذن رسها . .

وقد وفي الله سبحانه « محمداً » أجرب ، وأجزل له المثوية ، فرفع ذكره في العالمين ، ومكن لدعوته في الحياة ، وجمع قلوب الملايين من الناس على حبه والولاء له ، جيلا بعد جيلا ، إلى أن يرث الله الارض ومن عليها وهو خير الوارثين؟

ولقد شهد و محمد ، بنفسه منزلته في قلوب أصحابه ومكانته من نفوسهم ، حيث كان آثر عندهم من أففسهم ، وأحب إليهم من أبنائهم وآبائهم وأزواجهم وعشيرتهم ، فقر بذلك عينا ، وطاب نفساً . . هذا إلى ماقرت به عينه ، وطابت به نفسه مما له عندر به من رضى ورضوان ، بشر به الوحى ونطق به القرآن : «ولسوف يعطيك ربك فترضى ، (٢) .

أقول: إن همى هنا \_ فى هذا البعث \_ كان منصرفاً إلى مواجهة اللك المبطلات ، والمدعيات التي ادعاما خصوم الإسلام على نبي الإسلام، وعلى الكتاب الذي أنزل علمه .

وكنت أقدر أن هذا الموقف لا يصرفنى عن الغاية التي قصدت إلميها من هذا البحث ، وهي الوقوف على موارد السيرة النبوية ، وإرواء النفس من رحيقها الطيب الطهود . .

(١) سورة الفنعي: آية ه

-- { 0 0 ---

ولسكن جرى الأمر على غير ماكنت أحسب وأقدر . . فلقد وجدت بين يدى كثيراً من المفتريات والاباطيل والخرافات التي تحتل مكاناً كبيراً يزحم الحقائق المعتمدة في السيرة النبوية ، ويكاد يغلمها ، ويزحزها عن مواضعها .

ولقد شغلى هذا الموقف ، الذى ربما أكون قد أسرفت فيه بعض الشىء ، والذى ربما يكون قد حملى فيه الحماس الدينى ، والنيرة على حمى الرسول ــ أن أشدد الحساب على أولئك المفترين ، وأن أضرب حتى فى تلك المفتريات الميتة التى ذيج الباطل لها أكفاناً من يوم أن ولدت . . ولم آخذ نفسى فيها بالقول المعروف : و الضرب فى الميت حرام ، بل كنت أضربها مرة بعد مرة ، ولم يشفع لها علمى أنها ميتة بأن أتركها وشأنها . . بل كان هذا العلم عندى داعية للمزيد من توجيه الضربات لها ، إذ كان مما أعلم أيضاً أن النبتة الحبيثة تستمسك بالارض الحبيثة ، وإن تركن ما تكون من الفساد والعطب . . !

وهذه المفتريات النكدة وإن تكن ميتة ، خامدة الأنفاس، فإنها قد تصادف قلوباً مريضة ، أو عقولا فاسدة ، فتبيض فيها وتفرخ ، وتنتج أشأم مواليد . . تتصايح في كيان أصحابها بالمروق من الدين ، وبالتجديف بالكفر والالحاد فيه 1 .

من أجل هذا جاء ما كتبته في السيرة ، وإن كان محققاً ـ على ما أرجو ـ ليعض الواجب في الدفاع عن حمى الرسول ورسالته ـ أقول قد جاء ما كتبت في السيرة شيئاً أشبه بمن يقف إزاء المجاني الطبية من عسل النحل ، ثم يجد حولها جماعات من الزنابير والإفاعي ، فيشغل نفسه بإجلائها عن هذا الرزق الحسن ، والواد الطبيب ، ليأخذ ما يشاء من رؤق ، ويحمل ما يستطيع من زاد ا . . له والناس !

كان ذلك هو موقني تماماً !

فلقد جثت إلى السيرة النبوية الكريمة ، فوجدت رزقاً غنقاً ، وزاداً كريماً طيباً ، ولـكن وجدت زواحف كثيرة من الضلالات،والمفتريات · والجمالات، تأخذ على الطريق ، وتحول بيني وبين مواردها الصافية ، ومجانيها الطيبة .



وكنت ـ والحال كذلك ـ بين أمرىن:

إما أن أمضى فى طريق ، متخبطاً بين سعب مشكانفة من الضباب والدخان وأقنع بصحبة السيرة فى هذا الجو المظلم العاصف ، وأرضى بما يلوح لى خلال تلك الصحبة من شماعات .

و إما أن أكشف معالم الطريق، وأجلى هذا الضباب والدخان عنه ا حتى أملًا العين مهذا النور العاوى . . لا يحول بينى وبينه ضباب أو سحاب .

وغير مشكور أن علماءنا \_ قديماً وحديثاً \_ قد كانت لهم ضربات قاصمة لمثلك الصلالات والمفتريات. وأنهم قد استطاعوا أن يجلوا عن حمى السيرة النبوية هذه المشكرات، وأن يضموا على الطريق معالم كاشفة بين الحق والباطل، وبين الحدى والصلال. . وليس على من يرد موارد السيرة الكريمة إلا أن يأخذ طريقه إليها ، وأن يسلك أى طريق من تلك الطرق الكثيرة المستقيمة المعبدة .

وكان يمكن أن آخذ طريقاً من تلك الطرق الممهدة ، وأن أتفقد آثار من مبقوا من الرواد . . كان يمكن أن أفعل هذا ، وأن أوفر الجهد الذى بذلته في محاربة هذا الباطل ، وإذاقته موتاً بعد موت ا

ولكنى آثرت أن أمهد لنفسى طريقاً إلى السيرة النبوية المطهرة ، وأن أجلى بيدى عنه هذه الصلالات وتلك البدع ، ليكون لى من هذا العمل ثواب المجاهدين أولا ، ثم ليكون لى ثانياً من الطمأ فينة ما يثبت أقدامى على الطريق ، فلا تهجم على خاطرة من تلك الخواطر السوداء التى تترصد غفلة القلب ، أو ضعف النفس ، فقفسد على صحبتى السيرة المطهرة ، وتقطع أمداد النور التى تفيض منيا . .

0 0 0

ولست أزعم أننى شفيت ما بنفسى من الخواطر التي كنت أجدها حيثًا التقيت بهذه المفتريات والأباطيل التي تسللت إلى حمى السيرة المطهرة . .

- foy -

لا أزعم أنى شفيت ما بنفسى من هذه الحواطر المزعجة ، فما زات أجد بين يدى كثيراً من هذه الأباطيل ، لم أعرض لها فى هذا البحث ، ولم ألقها لقاء مباشراً . ولو وقفت منها هذا الموقف لأنفقت أضعاف هذا الجهد الذى بذلته فى تلك المحاولة دون أن تبلغ النفس غايتها من مجاهدة تلك الأباطيل ، وتعريبها من أساليب الخداع والتمويه الملففة فيها !

لهذا ، فقد اكتفيت بهذه الامثلة القليلة التي سقتها في هذا البحث ، فإنها على قلتها تمثل أوجهاً كثيرة من وجوه الباطل التي تظهر شائهة كالحة في معرض السيرة النبوية ، وتطل متلصصة بين أحداثها وشخوصها المشرقة الوضيئة ا

\* \* \*

وعلى أى ، فإن ماضمت عليه فصول هذا الكتاب بمكن أن تـكون مدخلا إلى السيرة النبوية لن يريد أن يلتقى مها ، وأن يعطيها عقله كله وقلبه كله ، دون أن يلتفت إلى هذه الاباطيل التى تصادفه ، ودون أن يدخل عليه منها مايزيغ به قلبه ، أو يضطرب له عقله ، فقد عرف فياجا ، في هذه الفصول \_ إن لم يكن قد عرف من قبل \_ عرف من قبل \_ عرف عاجا في هذه الفصول أن نبي الإسلام فوق الشكوك والريب ، وأن القرآن أرسخ من الجبال في مراسيها ، وأسمى من الكواكب في مداراتها .. إنه كلام الله الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولامن خافه « تنزيل من حكيم هيد » .

فأى كلام ينال من مقام النبي فى عليائه ، وأى كلام يثم منه رائحة الشك فى أنه كلام الله ، الذى نزل به الروح الأمين ، على قلب النبي الكريم ـــ إن أى كلام من هذا أوذاك هو زور ومهتان ، جاء به عدو مغيظ محنق ، أو ولى جاهل أحمق . وما كان للزور أن يصد الحق عن وجهته ، ولا أن يقف له فى طريق إلا كما يقف النثاء وصغار الحصى فى مجرى السيل العتى المتدفق .

إن الذي يطالع السيرة النبوية ألمطهرة لايستطيع أن يخلص إليها إلا بعد ان يجتاز هذه الرحلة من القلق والأسى لما يجد في ثناياهذه السيرة من فحاخ منصوبة،



وشباك مهيأة ، لاصطياد الجهلة والسذج، ومن في قلوجم مرمض ـ يما يلق اليهم من متشابه القول، وما يزين لهم من زور ويهتان.

على أن من كان سليم القلب ، معانى من آفات الصلال والهوى لايحتاج إلى علم العلماء وحكمة الحكاء حتى يجتاز هذه المرحلة ، فى أمن وسلام، وأن يلتقى بالسيرة كما يلتقى بالقمر فى ليل تمامه ، وقد خرج من وراء السحاب ا

\* \* 4

وأحسب أن هذا والكتاب و يمثل تلك المرحلة ، التي تجابه قارى السيرة النبوية \_ وهي كما قلنا \_ مرحلة يعانى فيها المرء أزمات نفسية ، ووجدانية ، وذهنية ، من هذه الضلالات والمفتريات التي اندست في ثفرايا السيرة ، وتلبست مها ا

وإذن ، فليذكر هذا قارىء الـكتاب ، وليعلم أنه لم يقرأ فيه سيرة الرسول السكريم ، ولا بعضاً منها ، وإنما الذى قرأ هو إشارة بالإصبع إلى الطريق المستقيم إليها ، وإنما هو زاد يتبلغ به من يزمع لقاء السيرة والقبس من أفواها ا

ومن بدرى؟ فلمل كتاباً آخر يجىء وراء هذا الكتاب . . محدث السيرة حديثًا بعيدًا عن هذا الجو الذى انعقدت فيه سحب الخصومة وثائرات الجدل . . حديثًا يقف على حمى السيرة وقفة إجلال ، وخشوع ، وصلاة .

فإن يبسر الله يكن من وراء هذا الكتاب ، كتاب ، وربما أكثر من كتاب . والله المستمان ، وهو ولى التوفيق م

( تم بحمد الله )



# المراجع

نلبت هنا أهم المراجع الى كانت تحت نظرنا في إعداد هذا الكتاب

أولا: الكتب المقدسة

القرآن الكريم . . . التوراة . . . الإنجيل

ثانياً: كتب التفسير والحديث

تفسير ابن كثير .. تفسير الزمخشرى .. تفسير البيضاوى

صحيح البخاري . . صحيح مسلم . . باوغ المرام من أداة الأحكام

ثالثاً: كتب العقيدة والشريعة

الرسالة للإمام الشافعي . . تحقيق أحمد محمد شاكر - ١٩٤٠

مقدمتان في علوم القرآن . . . (مطبعة السفة الجعدية ) .

النبوات لان تيمية . . . المطبعة المنيرية ـ ١٣٤٦ ه .

السياسة الشرعية لابن تيمية . . . المطبعة الخيرية سنة ١٣٢٧ ه .

الإسلام والنصرانية .. للإمام الشيخ محمد عبده .

قضية الالوهية ، للمؤلف (جزءان) ، الناشر : دار الفكر العربي .

رابعاً : كتب في الناريخ والسير

الشفا بتعريف حقوق المصطفى . للقاضى عياض .. المطبعة العثمانية سنة ١٣١٢هـ "

السيرة لأبن هشام (أربعة أجزاء) . المطبعة الخيرية بمصر سنة ١٢٢٩ ه.

السيرة الحلبية . . . . طبعة مصر سنة ١٣٢٠ م

الطبقات، لابن سعد . . . طبية صادر ببيروت .

زاد المماد، في هدى خير العباد، لا بن القيم (أربعة أجزاء) مطبعة السنة المحمدية.

محمد رسول الله .. لإيبين دينيه . . ترجمة الدكتور عبد الحليم عمود. حياة محمد ، لإميل در منجم . . . ترجمة عادل زعيتر

## خامساً : كتب فلسفية واجتماعية

مقدمة ابن خلدون . . . . المطبعة الاميرية سنة . ١٣٧ ه حضارة الإسلام، تأليف جوستاف جرو نيباوم ( الآلف كتاب ) مكتبة مصر . قيمة الحضارة ، تأليف : ول ديورانت . طبعة جامعة الدول العربية . تجديد التفكير الديني الإسلامي . تأليف : محمد إقبال ترجمة : عباس محمود . رسائل الجاحظ ، مجموعة رسائل . . . (للسندوبي ) . اللزوميات ، للمعرى . . . . . . . . . . . . . . . . اطبعة صادر ) بييروت . المحمد الحريم أحمد ، المحمد عبد الكريم أحمد .

## سادساً: كتب أديبة

نها ية الأرب فى فنون الأدب ، للنويرى (طبعة دار الكتب المصرية ) سنة ١٩٤٩ أدب الكاتب ، للصولى . . طبعة القاهرة سنة ١٣٤١ ه . البيان والتهيين للجاحظ . . . (طبعة السندوبي ) .



## أفهرست

| ر فعل      | 1 |    |                |        |           |                  |                |         | الموضوع   |                              |            |
|------------|---|----|----------------|--------|-----------|------------------|----------------|---------|-----------|------------------------------|------------|
| ٣          | ٠ | •  | •              | ٠      | •         | ð                |                | •       |           | . 4.                         | يقده       |
| ٨          | • | •  | •              | •      | •         | ٠                | •              | •       | لثانية    | مة الطبعة ا                  | قد         |
| ٩          | • | •  | •              | ٠      | . •       |                  | طيبة )         | للمة ال | لات ( ال  | ات وابتها                    | سلو        |
|            |   |    |                |        | ، ل       | ,<br>I'          |                |         | •         |                              |            |
| 40         |   | í  | •              |        |           |                  | <b>→</b> '₹'   |         |           | 11 .                         | N          |
| •          |   |    |                | .n     | •         | .h               | •              | *1.41   |           | ہم والمسم                    | w <u>J</u> |
|            |   |    |                | والنبى |           |                  | - L            |         | · •       |                              |            |
| ٤٦         | • | •  | •              | ٠      | ٠         | 9                | •              | انية    | ورة إنس   | النبوة ضر                    | هل         |
| ٠.         | • | •  | ٠              | •      | ٠         | •                | ٠              | ٠       | •         | ية الرسل                     | إشر        |
| 04         |   | •  | الحق           | صفوة   | ر         | , ا <b>لنا</b> س | لا <b>و</b> من | ا رسا   | ن الملائك | یصطنی م                      | ألآء       |
|            |   |    |                |        |           |                  |                |         |           |                              |            |
| ٥V         | * | 9  | •              | •      | •         |                  | ٠              |         |           | لمجزة                        | 1          |
| 10         | ٠ | •  | ٠              |        |           |                  | الأعل          | باللا   | الانسان   | عبره<br>كان اتصال            |            |
| ٧F         | • | •  | •              | ٠      | ۵         |                  |                | •       |           | ی این خل                     |            |
| ۹۸         | ٠ |    | ð              |        |           |                  |                |         |           | -                            |            |
| 7,         |   |    |                |        |           |                  |                |         |           | تلاف المم                    | <b>)</b>   |
|            |   |    | سلاميه         | र्था ब | . الريسما | ميا در           | · (            | الراب   | الياب     |                              |            |
| ¥ \$       | 4 | ð  | e              | ó      | ø,        | ¢                | Ġ              | ó       | .ول       | عصية الر.                    | e de       |
| √ e        | ٥ | ٥  | 9              | ė      | A         | ð                | 8              | 5       |           | يط وهذيا                     |            |
| <b>/ /</b> | ė | ó  | . <b>3</b> *** | å      | Ą         | ð                | ð              | 4       |           | المة عدد                     |            |
| ۱٧         | 6 | ė  | ó              | đ      | ÷         | á                |                |         |           | ظمة الانس                    |            |
| 19         | š | Ġ  | Å              | ċ      | ò         | 6                | 6              |         |           | رقف و                        |            |
| ۰.         | ó | هٔ | ٥              | 6      | ó         | ٠                | ó.             |         |           | ر<br>ا أشبه الل <sub>م</sub> |            |
| 1          | • | ÷  | ė .            | à.     | ó         | ò                |                |         |           | المراجعة                     |            |





## ... \$ th ---

| صفع ا |                |                                       |                    |                   |              |              |             | رع    | الموضو   |                 |
|-------|----------------|---------------------------------------|--------------------|-------------------|--------------|--------------|-------------|-------|----------|-----------------|
| 94    | •              | •                                     | ٠                  | 0                 | :            | ٠            | •           |       |          | مع الجادين وا   |
|       | ٩٧٠            | این بو ا                              | يتافلي             | el esse.          | طو ت         | بورانه       | ول دي       | 4     | . تاين ۳ | لأمار           |
|       | استان          | ـ جو                                  | - 91               | هیلر ,            | رتلی         | ٠            | ۱۷ گ        | كولان | يل ذو    | فوسة            |
|       |                | سۇو                                   |                    |                   |              |              |             |       |          |                 |
|       |                |                                       |                    |                   |              |              |             |       |          | اسمث            |
| 1     | •              | •                                     | ٠                  | •                 | •            | ٥            | الباطل      | وات ا | ۰ ه و نز | دعوات الحلمق    |
| 1.4   | •              | ٠                                     | ٠                  |                   | •            |              |             |       |          | النبى والمتنبى  |
| 1.4   | ٠              | •                                     | •                  | •                 | ٠            | •            | •           | •     | ٠        | أنبى أم عظيم    |
|       |                |                                       | 1                  | البيين            | بخاتم        |              | , الخام     | الباب |          | 4               |
| 117   | ٠              | •                                     | • 1500             | 10.00             | ATTORTHA     | . •          | e 40        | رسال  |          | و الله أعلم حين |
| 171   | ٠              | •                                     | ± <sub>q</sub> ue- | e eeskii kmesk ki | i contra     | φ<br>.l. a Λ | ∳<br>โด⊻ลบั | Φ     |          | محمد والوح      |
| 121   | v., •. : 1"    | ecral C                               |                    |                   | n Or<br>(GO/ |              |             | •     |          | الحق والباء     |
| 124   | •              | الله<br>رغوم الله والله<br>العادد الي | stee               | a °C              | Acra         | ndri.        | n Ch        |       |          | ه وما صاحبكم    |
| 1 & 0 | ٠              | b                                     | •                  | ٠                 | •            | •            | ٠           |       |          | ثمار الصرع وا   |
| 184   | •              | 0                                     | •                  | •                 | •            | ٠            |             | ,     | ,        | ابن صیاد و اخت  |
| ) O   | ٠              | •                                     | 0                  | ė                 | b            | •            | ٠           |       |          | الغرانقة العلى  |
|       |                | ä                                     | الدعو              | رطن ا             | ی ومو        | الداء        | <i>ب</i>    | الساد |          |                 |
| 175   | ٠              | • ,                                   | ٠                  | •                 | ÷            | ٠            | ٠           |       | -        | مفارقات و       |
| 178   | •              | •                                     | 9                  | •                 | ٥            |              |             |       |          | حساب غير هذ     |
| 981   | 9              | 0                                     | 6                  | •                 | e            |              |             |       |          | ماذا هناك سه،   |
| 1-1   | ħ              | ė                                     | 9                  | ٥                 | \$           |              |             |       |          | هذا النبي الأمي |
| 174   | 5              | 8                                     | - <b>(</b>         | ð                 | ٥            | ÷            |             | äin-1 | دوء الو  | النبأ العظيم ها |
| 199   | ð              | & .                                   | 8                  | <b>&amp;</b>      |              | .8           | 8           | ô     | ٥        | موله النبي      |
|       |                | <b>ä) (</b> ,                         | ه الزسا            | جزات              | and .        | تمور أبي .   | ننة الون    | سابع  | لپاپ ال  | )i              |
| 144   | 4              | \$                                    | 8                  | 6                 | . 6          | . 8          | ó           | *     | 6        | أضحاب الفيل     |
| 144   | D <sub>.</sub> | <b>.</b> •                            | b                  | 8                 | <b>\$</b>    | è            | ÿ.          | 6     | <b>5</b> | فداء الذيح      |





### - 19 -

| منحة                                                                                                                                                                                                                                            |     |    |       |            |         |       |      |     | الموضوع                   |  |  |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|----|-------|------------|---------|-------|------|-----|---------------------------|--|--|--|
| 110                                                                                                                                                                                                                                             | •   |    |       |            | •       | •     | 4    |     | ماذا في جبين عبد الله     |  |  |  |
| 114                                                                                                                                                                                                                                             |     | •  | •     |            |         | a     | •    | •   | حلم آمنة                  |  |  |  |
| 198                                                                                                                                                                                                                                             | •   | •  | ٠     | 6          | •       | •     | •    | •   | قصة الحتان                |  |  |  |
| 190                                                                                                                                                                                                                                             | •   | •  | •     | ٠          | •       |       | •    |     | قممة شق الممدر            |  |  |  |
| 191                                                                                                                                                                                                                                             | 1   |    | •     | •          | •       | ٠     | •    |     | إرهاصات بين يدى النبوة    |  |  |  |
| 4.4                                                                                                                                                                                                                                             | •   |    | ٠     | a          |         |       | u    | ٠   | دين الحس                  |  |  |  |
| 4.0                                                                                                                                                                                                                                             |     |    |       |            |         |       |      |     | رجال في الطليمة           |  |  |  |
| ۲.۷                                                                                                                                                                                                                                             | •   | •  | •     | •          | 9       | A     | •    | •   | الرهبان والكهان .         |  |  |  |
| 717                                                                                                                                                                                                                                             |     |    |       |            |         |       |      |     | من أخبار والـكمان         |  |  |  |
| 717                                                                                                                                                                                                                                             |     |    |       |            |         |       |      |     | معجزات الرسول بعد         |  |  |  |
| نبع الماء ٢٣٨ ــ شجرة تتكلم ٢٣٢ ــ معجزة النبي النبي ٢٣٤ ــ الشقاق المبين ٢٣٥ ــ الشقاق المبين ٢٣٥ ــ الشقاق الفمر ٢٣٧ ــ قصة الإسراء ٢٤٢ ــ مد غير منتظر ٢٥١.  الباب الثامن ــ الرسول . • والمعجزة المكبرى  و لو أنزلنا هذا القرآن . • ه الآية |     |    |       |            |         |       |      |     |                           |  |  |  |
| 44.                                                                                                                                                                                                                                             | 4   | •  | ول    |            |         |       | -    |     | شواهه من أحوال الرسوا     |  |  |  |
| - •                                                                                                                                                                                                                                             |     |    |       |            |         |       |      |     | ها شهدت به الأعداء        |  |  |  |
| ,                                                                                                                                                                                                                                               |     |    |       |            |         |       |      |     |                           |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                 |     |    | 7     |            |         |       |      |     | الپاب                     |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                 | 8 4 | 44 | والظل | الله والله | هه الما | * *** | بش ۱ | الم | الرجل والمرأة ٢٧٧ نــ الن |  |  |  |
| Pot'                                                                                                                                                                                                                                            | ٠   | •  | •     | å          | 4       | à     | å    | å   | ر <i>و چ</i> ات النې ،    |  |  |  |

## (2) TEN 201/27 1 100 50 12-100 60

### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT



- 898 -

| صفحة                            |                                                         |   |         |         |         |        |   |      | وع             | الموض    |        |            |  |   |   |  |  |
|---------------------------------|---------------------------------------------------------|---|---------|---------|---------|--------|---|------|----------------|----------|--------|------------|--|---|---|--|--|
|                                 | الباب الحادى عشر _ نبي الملحمة                          |   |         |         |         |        |   |      |                |          |        |            |  |   |   |  |  |
| 414                             | •                                                       |   |         | •       | •       | •      | • |      | o              | سأر      | والم   | الاسلام    |  |   |   |  |  |
| 444                             | •                                                       | • | •       | •       | •       | ٥      |   |      | دم .           | ، الأسلا | ، ف    | الجهاد .   |  |   |   |  |  |
| 797                             | •                                                       | • |         | •       | a       |        | • | •    | •              | •        | نهه    | عو د علی   |  |   |   |  |  |
| الباب الثاني عشر ــ قبي المرحمة |                                                         |   |         |         |         |        |   |      |                |          |        |            |  |   |   |  |  |
| 6 . 4                           | •                                                       |   | •       | •       | •       | •      | • |      | 9              | ٥        | •      | النبوة     |  |   | • |  |  |
| 8 - 8                           | •                                                       | • | •       | •       |         | •      |   | •    |                | ئي       | فجمد   | الرسالة ا  |  |   |   |  |  |
| 113                             | •                                                       | 4 | •       |         | •       | •      | • | •    |                | الشاملة  | املة   | الرحمة الد |  | : |   |  |  |
|                                 | الإيمان بالله ١٩٤ ـــ ما يتصل بالإنسان في حفظ حياته ٢٠٤ |   |         |         |         |        |   |      |                |          |        |            |  |   |   |  |  |
|                                 | ما يتصل بالإلسان في ماله ــ ما يتصل في حياته مع الناس.  |   |         |         |         |        |   |      |                |          |        |            |  |   |   |  |  |
|                                 | ,                                                       |   |         |         |         | ٠      |   |      |                | جل والم  |        |            |  |   |   |  |  |
|                                 |                                                         |   | نیاً ۲۹ | الة أيم | . الشام | الرحمة | { | ro a | از <b>و</b> جا | وج واا   | ) الز  | (ب)        |  |   |   |  |  |
| 889                             | n                                                       | • |         | •       | •       | •      | ٠ | •    |                | ترآن     | في الة | الإنسان    |  |   |   |  |  |
| 10.                             | 6                                                       |   | •       | •       | •       | ٨      | ٠ | ٠    |                | مقشح     | ، و    | خاتمة      |  |   | , |  |  |
| 209                             | •                                                       |   | 6       | ٥       | ۰       | n      | • | •    |                | ٠        |        | المراجع    |  |   | • |  |  |
| 371                             | ٠                                                       | ٩ | ٥       | ٥       |         | ÷      | å | ٨    | , ú            | e .      |        | الفهرس     |  |   |   |  |  |



