

#### الصريق إلى الله \_\_\_\_ سسسة كتب إسلامية



ياسين رشدى







#### إِسْ مِاللَّهِ الزَّكُمَٰ فِي الزَّكِيا لِيَ



#### المقدم\_\_ة

الحمدُ للهِ الكريم .. الجيب لكل سائل ..

التائب على مَنْ تاب .. فليس بينه وبين العبادِ حائل ..

جعل ما على الأرض زينة لها . . وكل نَعيم لا محالةَ زَائل . .

حذَّر الناسَ من الشيطانِ .. وللشيطان منافذ وحَبَائل ..

فَمَنْ أَسَلَمَ وجهه لله .. فذلك الكَيِّسُ العاقِل ..

ومَن اسْتَسْلَمَ لهواه . . فذاك الضالُّ والغافل . .

نَحْمَدُه تبارك وتعالى كَمَا أَثني عَلَى نَفْسه ..

فالحمد منه وإلى جَنابه واصل ..

ونعوذُ بنور وجهه الكريم مِن الفتن .. في عاجل أمرنا والآجل ..

ونسأَلُه الفوزَ بالجنةِ . . ورفقةَ الصديقين والمقربين الأوائل . .

وأشهد «أن لا إله إلا اللهُ » ..

المنزه الذات عن الشريك والشبيه والْمُشَاكِل..

مَنْ لِلْعِبَادِ غَيْرُه .. ؟ ومَنْ يُدبِّر الأمْرَ ويعدل المَائِل .. ؟

مَنْ يَشْفِي المريضَ .. ؟ ومَنْ يَرعَى الجنينَ في بطونِ الْحَوَامل .. ؟

مَنْ يَكْلاً الناسَ وهُم نيامٌ .. ؟ وهَلْ لحميانه بَدَائل .. ؟

مَنْ يَرْزِقُ العصاة . . ؟ ولولا حلمه لأكلوا من المزَابل . .

مَنْ يَنصرُ المظلومَ . . ؟ ولولا عدله لاستوى القتيلُ والقاتل . .

مَنْ يُظهِرُ الحقَّ . ؟ ولولا لطفه لحَكَمَ القضاةُ للباطل ..

مَنْ يُجيبُ المضْطَرَّ إذا دَعَاهُ .. ، ومَن اسْتَعْصَتْ على قُدْرتهِ المسَائِل .. ؟ مَنْ يكشفُ الكربَ والغَمَّ .. ؟ وَمَنْ يفصلُ بين المشغولِ والشاغِل .. ؟ مَنْ يفصلُ بين المشغولِ والشاغِل .. ؟ مَنْ يشرحُ الصدورَ .. ؟ ولولا هُدَاهُ لانْعَدَمَ الكوامِل .. مَنْ أَطْعَمَنَا وسَقَانَا .. ؟ وهيًّا لنا المخارجَ والمداخِل .. ؟ مَنْ حَلَقَ لنا الأبناء والحلائِل .. ؟ مَنْ حَلَقَ لنا الأبناء والحلائِل .. ؟ مَنْ حَلَقَ لنا الأَبناء والحلائِل .. ؟ مَنْ سَخَرَ لَنَا جَوَارِحَنَا .. ؟ ومن طوَّعَ لَنَا الْأَعْضَاء والمَفَاصِل .. ؟ من لنا إذا انقضى الشباب .. ؟ وتقطعت بنا الأسباب والوسائل .. ؟ من لنا إذا انقضى الشباب .. ؟ وتقطعت بنا الأسباب والوسائل .. ؟

#### هُــوَ « اللَّــهُ »

هو «الله » الإلهُ الحق .. وكل ما خلا الله بَاطل .. وأشهدُ أن سيدنا محمدا عبد الله .. ولرسالة الحق حامِل .. العربي .. القرشي .. الأمِّي .. الذي لم تنجب مثله القبائِل .. سل البلد الحرام .. متى أينعت الزهور وغرَّدت البلابل .. ؟ سل الشُّهبَ النيرات .. لماذا هي بين الجن والسَّماء حوائِل .. ؟ سل «آمنة » الشريفة حين وضعته .. من كُنَّ لها القوابِل .. ؟ سل «حليمة » التي أرضعته .. كيف سارت ناقتُها بين الرَّواحِل .. ؟ سل صُوَيْحِباتها مِن المراضع ..

لماذا عَضَضْنَ عليها - من الغيظ - الأنامِل .. ؟

سَلَ «خديجة » عن حِمْلانه الكُلّ .. ومَن ناءت بحمله الكواهِل .. ؟ سَلَ قومَه عن صباه .. هل كان يَخْدع أو يُخَاتِل .. ؟ سَلَ الأعداء عن خُلُقه .. واسأل عن حِلْمِهِ الأراذِل .. ؟ سَلَ رمال مَكَّةَ عن عَفَافِه .. وسَلْ منها العوالي والأسافِل .. ؟ سَلَ رمال مَكَّة عن عَفَافِه .. وسَلْ منها العوالي والأسافِل .. ؟ سَلَ الهُلاَّكُ مِنْ آل هاشم .. كيف كانوا عنده في رحمة وتواصل .. ؟ سل اليتامي مَنْ كفلهم .. واسأل عن حنانه الأرامِل .. ؟ سل «الحجر الأسود» من وضعه في مكانه .. ؟ سل «الحجر الأسود» من وضعه في مكانه .. ؟

سل الحكماء إذا تكلم هو.. فهل هناك مقالة لقائل..؟ سل الأصحاب عن دفاعه عن الحق.. وكيف كان يناضل..؟ سل راية التوحيد من رفعها.. فهدّمت للشرك المعاقل..؟ سل العدل كيف تحقق.. فسارت بأمانه الظعائن والقوافل..؟ سل الدنيا هل زانها قبله أو بعده مماثل..؟

لولاه لانعدم الهدى . وما كان فى الناس عالم أو فاضل . . اللهم صلى وسلم وبارك عليه . وقنا بحبه شر النوازل . . وارزقنا شفاعته عند الخطوب وفى كل المنازل . .





#### أمسا بعسد

فإن أشرف العلوم العلمُ بـ« الله » .. وإن أشرف المعارف معرفةُ « الله » .. ولذا نقدم إليك – أيها القارئ الكريم – هذه المحاولة المتواضعة ، في الاقتراب من معرفة « الله » تبارك وتعالى .

\* \* موضوع هذا الكتاب .. وبكل الصدق والشوق .. موضوع شائق .. شائك .. وهل هناك أشوق من الحياة مع واهب الحياة ؟! تأنس لنوره ورحمته .. وتَشْرُفُ وتستشرِف لحنانه ومودته .. ؟

\* \* ولكن إذا تكلمت عنه .. فالأمر بقدر حلاوته ومتعته يختلف .. إنه بقدر اليُسر صعب .. وبقدر البساطة شاق .

\* \* ذلك أن البيان أعجز عن البيان .. وأن اللسان يخذل اللسان .. فسبحانه .. سبحان .. من هو كل يوم فى شأن .. وكذلك ترى كيف أن السبيل شائك .

\* \* ولكن إذا كان لابد من المسير.. في حديث عن العلى الكبير.. فإننى أستعين بصفات الجال فيه ، وأستعيذ بعفوه وأستهديه .. من كل قصور .. أو خطأ .. لابد أن أقع فيه .. أستعيذ به منه .. لا أحصى ثناء عليه .. وأستعين بنور الجال فيه .. من متعلقات الجلال فيه .. \* ولعل نور جاله .. شافع لى وردء لدى كال جلاله ..

وعذرى – بين يدى رحمته – يعلمه سبحانه ويراه .. فمن يملك كفاءة الكلام عن الله سواه .. هو « الله » .

\* \* \*

\* \* هذا .. وقد حرصت - أيها الأخ المسلم - أن أضع بين يديك فى هذا الكتاب ملخصًا وافيًا لكل ما أتيح من آراء حول موضوعه الجليل « التوحيد وأسماء الله الحسنى » كما رآها السلف الصالح .. وجوهًا متعددة للموضوع .. ومتشرفًا بالإدلاء بدلوى فيه .

\* \* لنخرج معًا بأكبر قدر من الأنوار حوله .. وإن كانت أنواره لا تزال تتجدد وتتضاعف مع الزمن جيلا بعد جيل – على يد القادمين من علماء المسلمين – حتى يرث « الله » الأرض ومن عليها .

\* \* وماكل ما قال السلف .. ثم ما قال وسيقول الخلف .. إلا روافد لنهر الاجتهاد .. نسأل « الله » القبول .. ونقر أولا وأخيرًا .. ودائما .. بعجزنا وقصورنا الكاملين .. مفوضين العلم بمراد « الله » له سبحانه .. فما يعرف حقيقة « الله » عز وجل .. إلا « الله » عز وجل .. هو « الله » .

\* \* وإذا أردت تتبعًا لسلسلة مَنْ تناول الموضوع من الخلف والسلف .. فإنها تبدأ من أقرب الناس إلى سيد الخلق أجمعين – عليه الصلاة وأزكى السلام – من بيت النبوة ذاته .. ممن قضى « الله » أن يطهرهم من أهل البيت .. من سيدتنا الجليلة أمنا وأم المؤمنين « أم سلمة » – رضى الله



عنها - ثم الصحابة - رضوان الله عليهم - ثم « الأئه الأربعة » ... و« سفيان الثورى » .. و« سفيان الثورى » .. وه ابن المبارك » .. و« ابن عيينة » .. و« وكيع » شيخ الإمام « مالك » .. وه محمه بن المحسن » ، وه البخارى » .. وه ابن تيمية » .. وه ابسن القيم » ، وه البخوى » ، وه السرازى » ، وه الجهاين » ، وه الألوسى » .. وغيرهم من علماء الحديث والتفسير .

\* \* نسأل « الله » . . المغفرة والقبول وحسن الخاتمة . . إنه سميع مجيب . \* \* \*

یاسین محمد رشدی تت – بفضل دانه، کتابته – بد دالاسکندریه، فی رمضان ۱۹۸۹ هـ – أبريل ۱۹۸۹

accodes constants with the second constants of the second constant of t





# إِثْبَاتُ وُجُودِ « اللهِ » عَقْـلاً

#### الْــوُجُــودُ:

للأشياء وجود فى الأعيان ، وهو الوجود الأصلى الحقيقى ، ووجود فى الأذهان ، وهو الوجود العلمى الصورى ، ووجود على اللسان وهو الوجود اللفظى الدليلى .

القول باللسان: دليل على ماهو في الذهن ، وماهو في الذهن صورة لما في الوجود الحقيقي مطابقة له .

لو لم يكن وجود فى الأعيان .. لم تنطبع صورة فى الأذهان ، ولو لم تنطبع صورة فى الأذهان .. لم يُعبَّر عنها صورة فى الأذهان .. لم يُعبَّر عنها باللسان .

اللفظ والعِلْم والمعلوم : ثلاثة أمور متباينة ولكنها متطابقة متوازية ، وكيف لا تكون متباينة وتَلحق كل واحدة منها خواص لا تلحق الأخرى؟!

فالإنسان – من حيث أنه موجود في الأعيان – يلحقه أنه: نائم ويقظان، وميت وحي، ومريض وصحيح، وماش وقاعد.. ومن حيث هو موجود في الأذهان \_ يلحقه أنه: مبتدأ وخبر، وعام وخاص، وجزئي وكلي، وغير ذلك.. ومن حيث هو موجود في اللسان \_ يلحقه أنه: عربي أو إنجليزي أو فرنسي .. وكثير الحروف وقليلها وأنه اسم وفعل وحرف وهكذا .. وعليه فإن الاسم غير المسمى وغير التسمية .

فالاسم هو « الله » .. والمسمى - سبحانه - هو الذات العلية .. أما





التسمية: فإما أن الناس أطلقوها وإما أن التسمية تمت منه فوضع الاسم للعباد.. وعلى كل الأحوال فالاسم معلوم من الأزل من حيث هو ومعناه ، وحين ألهم « الله » العباد بالنطق به ، ووُجِد اللافظ واللفظ ، حدث الوجود على اللسان بالنطق باسم الذات ، فهو قديم من حيث الوجود العِلْمي ؛ لأنه معلوم للذات العلية من الأزل ، حادث من حيث الوجود اللفظي على ألسنة العباد.

#### أَقْسَامُ الْمَعْلُومِ:

الوجود اللفظى الدليلي يؤدى بالضرورة إلى الوجود الصورى العِلْمي . . ولفظ « الله » دليل على وجود العلم « بالله » في الذهن . . وهذا المعلوم الذي يدل عليه اللفظ أقسام :

المستحيل لذاته : وهو ماكان عدمه لذاته ، وليس لعلة اقتضت عدمه غير ذاته وحقيقته ، ومثال المستحيل اجتماع النقيضين : ككون الشيء موجودًا معدومًا في آن واحد . . أي موجودًا غير موجود . . وهو ما يجزم العقل بعدمه ، فالمستحيل لا يوجد قطعًا لا في الذهن ولا في الحقيقة .

الممكن لذاته : وهو مالا وجود له ولا عدم من ذاته ، وهو مالا تقتضى ذاته الثبوت ولا الانتفاء ، بل يجوز لها الأمران بحسب العِلَل .. ومثال الممكن جميع الموجودات التي ندركها بحواسنا .. والتي من أحكامها : أنها لا توجد إلا بسبب ولا تنعدم إلا بسبب .. ومن أحكامها أنّها إن وجدت ، أن تكون حادثة .. لأنه ثبت أنها لا توجد إلا بسبب ، ولابد للسبب أن يتقدم وجودها ، وعليه فتكون مسبوقة بالعدم – في مرتبة وجود السبب – فتكون حادثة ، لأن الحادث هو ما سبق وجوده العدم ، وبالتالي فكل المكنات حادثة .. ومن أحكامها أيضا أنها كما احتاجت للسبب في وجودها ابتداء ،





فهى محتاجة لسبب فى بقائها ، فهى فى كل أحوالها محتاجة إلى مرجِّح للوجود من عدمه ، لا فرق بين الابتداء والبقاء .

هذا السبب الذي يرجح الوجود على العدم هو منشأ الإيجاد ، ومعطى الوجود ، وهو الذي يُعبَّر عنه بالموجد وبالعلة الموجدة أو العلة الفاعلة أو الفاعل الحقيق .. واستفادة الوجود تقتضى سبق مالك للوجود يعطيه للمستفيد منه .. وأن يكون وجود المستفيد مستمدًّا من وجود الواهب ، لا يقوم إلا به .. فلا يستقل بنفسه دونه في حال من الأحوال .

طالما كان كل ممكن محتاجًا إلى سبب يعطيه الوجود ؛ فكل الممكنات الموجودة محتاجة إلى موجد لها خارج عنها .. فلابد أن يكون هو الواجد ؛ إذ ليس هناك بعد الممكنات إلا المستحيل أو الواجب .. والمستحيل منعدم أصلا .. فلا يبقى إلا :

واجب الوجود: وهو ما كان وجوده لذاته من حيث هي ، وهو كذلك لغير علة اقتضت ذلك غير ذاته وحقيقته ، أي إن ذاته إذا تُصوِّرت مجردة من كل اعتبار لم تكن إلا كذلك ، ومثال الواجب الوجود تصوُّر الذهن : «الزوجية » للأربعة ، و«الفردية » للثلاثة – في الأعداد – و«الذكورة » للذكر ، و «الأنوثة » للأنثى .. فإنها لا تُتصور غير ذلك .

#### أَحْكَامُ الْوَاجِبِ:

أن يكون قديما أزليًا .. لأنه لو لم يكن كذلك لكان حادثًا ، والحادث ما سبق وجوده بالعدم .. فيكون وجوده مسبوقًا بالعدم ، وكل ما سبق بالعدم يحتاج إلى علة تعطيه الوجود ، فلو لم يكن الواجب قديما لكان محتاجًا في وجوده إلى موجود غيره وهذا مستحيل ؛ لأن الواجب هو ماكان وجوده لذاته ؛ ولابد أن يكون هو الموجد للموجودات .





- آن لايطرأ عليه عدم .. وإلا لزم سلب ماهو للذات عنها فيؤدى إلى سلب الشيء عن نفسه وهو محال .
- آن لایکون مرکبًا .. إذ لوکان کذلك لتقدم وجود کل جزء من أجزائه على وجود جملته التى هى ذاته وكل جزء من أجزائه غير ذاته .. فيكون وجود ذاته محتَاجًا لوجود غيره ، والواجب ماكان وجوده لذاته .. كما أنه لوكان مركبًا لتوقف الحكم بوجوده على وجود أجزائه .
- أن لايكون قابلا للقسمة .. لأنه لو قبلها لنتج عنها وجودات متعددة ، وهي وجودات الأجزاء الحاصلة من القسمة .. فيكون ذلك قبولاً للعدم أو تَركبًا ، وكلاهما محال كما سبق .
- العلم القديم الأزلى .
- آ أن يكون قادرًا .. حتى يأتى بالمكنات ، ويملك أسباب بقائها كما يملك أسباب عدمها .
- أن يكون مختارًا (مُريدًا).. لأن المحكنات وُجدت فى أوقاتها التى وجدت فيها ، وبمقاديرها التى وجدت عليها ، وكان فى الإمكان غير ذلك .. إذًا فهذا التقدير للممكنات تم وفق إرادته الأزلية.
- أن يكون حيًّا .. حتى يهب الحياة للمُمكنات .. لأن فاقد الشيء لا يعطيه .. ولابد أن تكون حياته أبدية أزلية لايطرأ عليها موت ، ولا يعتربها عدم ، ولا تنقص بنوم أو غفلة ؛ وإلا نقصت القدرة والاختيار والعلم وذلك مستحيل ؛ لأن الممكنات في بقائها وحركاتها وسكونها تفتقر إلى وجوده المطلق . ولا يكون هناك واجب للوجود أو
- واهب للوجود غيره .. لأنه لو وجد غيره لكان معاونا أو مناوئا .. ولوكان هذا





الغير – معاونا لانتقص هذا من قدرته ؛ ولأصبح محتاجًا لغيره .. ولو كان – هذا الغير – مناوثا ؛ لفسدت الممكنات لاختلاف الإرادات والاختيارات . أن لايكون جوهرًا يتحيَّز .. لأن كل جوهر يتحيَّزُ فهو يختص بحيِّزه .. ولابد أن يكون فيه ساكنًا أو متحركًا ، والسكون والحركة حادثان .. ومالا يخلو عن الحوادث فهو حادث .

أن لا يكون جسما (مُؤلَّفًا من جواهر) .. وإذا بطل كونه جوهرا مخصوصًا بحيِّز ومركب من جواهر ، ولابد أن تكون له هيئة ومقدار .. وهذه من صفات الحدوت

أن لا يكون عرضًا قائما بجسم أو حالا في محل لأن العرض الموجود في محل لايقوم بنفسه .. ولابد له من جسم يحل فيه .. وكل جسم حادث لامحالة ، ويكون محدثه موجودًا قبله .. فكيف يكون واجب الوجود حالا في جسم ، وقد كان موجودًا من الأزل وحده ؟! فلابد أن يكون موجودًا قائما بنفسه .. ليس بجوهر ، ولاجسم ، ولاعرض ، ولايحل في سواه ، وليس في ذاته سواه .

أن لا يكون مختصًا بجهة .. لأن الجهة إما فوق أو تحت أو يمين أو شمال أو أمام أو خلف ، وهذه الجهات حادثة بحدوث الإنسان منسوبة إليه .. ناشئة من هيئته .. فما فوق رأسه فوق .. وما تحت قدمه تحت ... وهكذا .. ولو لم يُخلق الإنسان بالكيفية التي هو عليها – وكان كالكرة مثلاً – لما كان لهذه الجهات وجود .. إذًا فلا يمكن أن يكون واجب الوجود مختصا بجهة .. فكيف يكون واجب الوجود مختصا بجهة .. فكيف يكون أن لم تكن له ؟

الحال أنه مامن صفة من صفات الكمال فى خلقه إلا وهو مُتَّصف بها على الوجه الأكمل والأمثل ، إذ لا يعقل أن يكون المخلوق أكمل من الخالق.



مما سبق يتضح أن واجب الوجود: واحد لاشريك له .. فرد لا مِثْل له .. صمد لاضد له .. منفرد لاند له .. قديم لا أول له .. أزلى لابداية له .. مستمر الوجود لا آخر له .. أبدى لانهاية له .. قيوم لا انقطاع له .. دائم لا انصرام له .. وأنه ليس بجسم مصوَّر .. ولا بجوهر محدود مقدَّر .. ولا يماثل الأجسام: لا فى التقدير ولا فى قبول الانقسام .. ولا هو بعرَض ، ولا تَحُله الأعراض .. ولا يماثل موجودًا ، ولا يماثله موجود .. ولا يحده المقدار .. ولا تحويه الأقطار .. ولا تحيط به الجهات .. وأنه حى لا تأخذه سنة ولا نوم .. ولا يعارضه فناء ولا موت .. قادر: لا يعتريه قصور ولا عجز .. وأنه منفرد بالخلق والاختراع .. موت .. قادر: لا يعتريه قصور ولا عجز .. وأنه منفرد بالخلق والاختراع .. موت متجدد حاصل فى ذاته بالحلول والانتقال .. موسوفًا به من الأزل .. وليس بعلم متجدد حاصل فى ذاته بالحلول والانتقال .. وأنه مريد للكاثنات .. مدبر للحادثات .. فما شاء كان ومالم يشأ لم يكن .. لا يؤرج عن مشيئته لفتة ناظر .. ولا معقب لقضائه .. وإرادته قائمة بذاته فى جملة يريد .. لاراد لأمره .. ولا معقب لقضائه .. وإرادته قائمة بذاته فى جملة صفاته ..

وإذا ثبت كل ذلك ، فلابد للعقل أن يوقن بضرورة وجود اتصال بين واجد الوجود وبين كل مكلَّف موجود حتى يعرفه .. ويعرف المراد منه .. والحكمة أو الغرض من إيجاده .. وهذا الاتصال لكى يتم يجب أن يكون من خلال واسطة حيث يتعذر على الفانى أن يعقل أو يتصل بالباق .

وهذه الواسطة لابد أن يختارها واجب الوجود بنفسه حتى يؤهلها لكى تعقل عنه .. ولابد أن تكون الواسطة من جنس من يريد إعلامه بوجوده وبأوامره ونواهبه حتى يعى عنه .. ومن هنا يتضح وجوب إرسال الرُسُل وبعثتهم .. حتى يُعرف « الله » بالشرع والنقل ، بعد أن قاد إلى وجوده الفكر والعقل .. وهنا

يعمل العقل فى تقرير صدق الرسول الذى يُعْلن عن نبوّته ، فإن ثبت للعقل صدقه بالدلالات ، أو الاستدلالات ، أو البينات ، أو المعجزات .. وجب الإيمان به ، والاستاع له حتى نعقل عنه ، ووجب التسليم ، وانتهى دور العقل حينئذ .. وقد دَّلنا الرسول عَلَيْلَةُ على صفات « لله » وجب الإيمان بها وهى : [السَّمْعُ والْبَصَرُ والْكَلامُ والاسْتَوَاءُ عَلَى الْعَرْش ] .. بما أُوحِى إليه مثل : (ليسَ كَمِثْلِه شيءٌ وهو السَّميعُ البصيرُ) (١) .. (وكلَّمَ الله موسى تكليمًا) (٢) .. (ثمَّ اسْتُوى عَلَى الْعَرْش) (١) .. (فيسَّ السَّوى عَلَى الْعَرْش) (٣).

وصفة البصر: هي مابه تنكشف المبصرات ، وصفة السمع: هي مابه تنكشف المسموعات .. وأثبتت الآية لله الصفتين بعد نني الميثل عنه: مما ينني كذلك مماثلة الصفات . ويجب أن نعتقد أن البصر والسمع بغير جوارح .. وهي من صفات الكمال الواجبة «لله» بدليل قول الله حكاية عن « إبراهيم »: (لِمَ تَعْبُدُ مَا لايسمع ولا يُبْصِرُ ولا يُغني عَنْكَ شَيئًا) (ع) وهو سبحانه لا يعزب عن سعه مسموع .. ولا يغيب عن رؤيته مرئي .

منزهًا عن الماسة والاستقرار والتمكن والحلول والانتقال .. وإن العرش لا يحمله بل العرش وحملته محمولون بقدرته ، مقهورون فى قبضته .. والاستواء غير معقول ، والإيمان به واجب .

(١) الشورى : ١١ (٢) النساء : ١٦٤ (٣) الأعراف : ٥٤ (٤) مريم : ٤٢



كَمَّا دَلَّنَا (عَلِيْكَ ) على صفات أخرى جاءت في سورة ( الإخلاص ) : ( قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدُ اللهُ الصَّمَدُ لم يَلِدْ ولم يُولَدْ ولم يَكُنْ لَهُ كُفُوًا أَحَدٌ ) (١)

الواحد الحقيق: ما يكون منزه الذات عن التركيب والتعدد .. وما يستلزم أحدهما كالجسمية ، والتحيَّز ، والمشاركة .. وكلمة «أَحَدُ » دلت على نفى الشريك من كل وجه : في الذات ، أو في الصفات ، أو في الأفعال .. كما دلت على تفرده سبحانه بصفات الجلال والكمال ، ولهذا لا يطلق لفظ «أَحَدُ » في الإثبات إلا على « الله » عز وجل .

« الصَّمَدُ »: أى المصمود إليه فى الحوائج مِنْ « صَمَدَ » إذا قَصَدَ ، فإنه يستغنى عن غيره مطلقًا ، وكل ما عداه محتاج إليه ، و« الصَّمَدُ » أيضا الذى لا جوف له وهو الذى كَمُلَ فى أنواع الشرف والسؤدد . . أو الدائم .

« لَمْ يَلِدْ » : لأنه لم يجانس ، ولم يفتقر إلى من يعينه ، أو يخلف عنه . . ذلك لامتناع الحاجة ، والفناء عليه .

« وَلَمْ يُولَدُ »: لأنه لا يفتقر إلى شيء ، ولم يسبقه عدم ، ولم يتفرع من شيء. ولَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُوا أَحَدُ » : أي لم يوجد أحد يكافئه أو يماثله من صاحبة وغيرها ، وهو المنفرد بصفات الجلال والكمال والعزة والكبرياء.

وكذلك وصف الله نفسه بأنه « الْحَيُّ القَيُّومُ » : كلمة « الحي » تتضمن جميع صفات الكمال الذاتية . وكلمة « القَيُّومُ » تتضمن جميع صفات الكمال الفعلية .

ولمزيد من التعرف على « الله » من خلال ماورد فى القرآن .. وفى أحاديث سيد الأنام ( عَلَيْكُ ) من أسماء وصفات .. هلم بنا نحاول أن نستشرف أنوار المعانى فى « أسماء الله الحسنى » .



<sup>(</sup>١) سورة الإخلاص.



### اللَّــهُ

أصل الكلمة ( إلاه ) وهي تطلق على كل معبود ، ثم حذفت الهمزة ، وعوض عنها بالألف واللام ، فأصبحت « الله » .

إهذا الاسم يختص بالمعبود الحق .. هو « الله » .

هل هو اسم جامد غير مشتق – أم أنه مشتق ؟ أقوال :

[1] هو اسم جامد غير مشتق لأنه ، أولا : لم يُثَنَّ ولم يجمع . ثانيًا : لأنه لو كان مشتقًا لاستلزم وجود مادة يُشتق منها ، واسمه – تعالى – قديم قدم ذاته ، والاشتقاق حادث ، والقديم لا مادة له كسائر الأعلام المحضة التي لا تتضمن صفات تقوم بمسمياتها .. فهو اسم للموجود الحق .. الجامع لصفات الألوهية ، المنعوت بنعوت الربوبية ، المنفرد بالوجود الحقيق .

[Y] هو اسم علم موضوع للذات العلية . علم لذاته المخصوصة الجامعة لصفات الألوهية كلها حتى لا يشذ منها شيء ، وهو يوصف ولا يوصف به ، فنقول : « الله الرحمن الرحيم الله » . . وسائر الأسماء كذلك .

فكل اسم منها منزَّل على آحاد المعانى ، ولأنه لابد له من اسم تُجرى عليه صفاته ولا يصلح له مايطلق على سواه .. وهو ليس وصفًا ؛ لأنه لوكان وصفًا لم يكن قول: « لا إله إلا الله » توحيدًا ، مثل « لا إله إلا الرحيم » فإنه لا يمنع الشركة يكن قول: « لا إله إلا الشميح أنه مشتق .. وعلى القول بالاشتقاق فإنه يكون وصفا فى

الأصل ولكن غلبت عليه العُلَمِية ، وعلى القول بالاشتقاق فإنه يكول وصفا في الأصل ولكن غلبت عليه العُلَمِية ، وغلب عليه – سبحانه – بحيث لا يستعمل في غيره وصار له كالعَلَم ، واستغنى عن التعريف بغيره ، وعُرِّف غيرُه بالإضافة



إليه ، فيقال « الصبور العليم الجبار من أسماء الله تعالى » ، ولا يقال : « الله من أسماء الرحيم » أو « العليم » وعليه فإن الأسماء تضاف إليه ولا يضاف هو إلى الأسماء .

وإن كان الاسم مشتقًّا فهو مشتقٌّ من أحد الأفعال الآتية :

(١) أَلِهَ يَالَهُ إِلاهَةً وَأَلُوهَةً وَأَلُوهَةً وَأَلُوهَةً ... بمعنى عُبِد ... ومنه تألَّهَ واستألَّهَ .

(ب) ألِه إليه بمعنى سَكَنَ إليه ... لأن القلوب تطمئن بذكره ، والأرواح تسكن إلى معرفته .

(ج) أَلَهُ بمعنى تحيُّر ... إذ تتحير في معرفته العقول والأفهام .

(د) أَلِهَ بمعنى فزع من أمر نزل به – وآلَهَهُ غيره أى : أجاره ... إذ العائذ يفزع إليه ، وهو يجيره حقيقة .

(هـ) أَلِهُ الفصيل (١): إذا ولع بأمه وتعلق بها ، إذ العباد يُولعون بالتضرع إليه واللجوء إليه في الشدائد.

(و) لاة يليهُ لَيْهًا ولاهًا إذا ارتفع واحتجب ... لأنه محجوب عن إدراك الأبصار ، ومرتفع عن كل شيء .

هذا الاسم « الله » هو أكبر أسائه تعالى وأجمعها ، وقيل هو الاسم الأعظم الذى إذا دُعى به أجاب . وإذا سئل به أعطى ، ولذلك لم يُسم به غيره مصداقًا لقوله عز وجل : (هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًّا) (٢) فى أحد التفسيرات بمعنى : هل هناك مشابه له فى الاسم ؟ . . فهو اسم للموجود الحق الجامع لصفات الألوهية ، المنعوت بنعوت الربوية ، المنفرد بالوجود الحقيقى ، فإن كل موجود سواه غير مستحق للوجود بذاته ، وإنما استفاد الوجود منه عز وجل . .

<sup>(</sup>١) الفصيل: ولد الناقة إذا فُعِيل عنها لكي يُفْطَم عن الرضاعة. (٢) مرم: ٦٥



### الرَّحْمَلِينُ الرَّحِيلِمُ

اسمان كريمان من أسمائه الحسنى، دالآن على اتصافه – تعالى – بصفة «الرحمة» وهى صفة حقيقية له – سبحانه – على ما يليق بجلاله. «الرحمة» : الذى وسعت رحمته كل شيء فى الدنيا ؛ لأن صيغة «فَعُلان » تدل على الامتلاء والكثرة .. و «الرّحِيمُ » .. الذى يختص المؤمنين برحمته فى الآخرة .

« الرَّحْمَنُ » : دال على الصفة القائمة بالذات ؛ و « الرَّحِيمُ » : دال على تعلقها بالمرحوم ، ولهذا لم يجئ اسم « الرحمن » متعديا في القرآن . . قال تعالى : (وكَانَ بالمُوَّمِنِينَ رَحِيمًا ) (١) ولم يقل « رحاناً » . .

و الرحمن » اسم ووصف .. فن حيث هو صفة : جرى تابعًا على اسم الله في قوله : ( بسم الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيم ) .. ومن حيث هو اسم : ورد في القرآن غير تابع بل وَرَدَ ورود الاسم العلم في قوله تعالى : « الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ السَّوَى » .. (٢) وفي قوله : ( الرَّحْمَنُ عَلَمَ القُرْآنَ ) (٣). وفي قوله : ( قُلِ ادْعُوا اللهُ أَوْ ادْعُوا اللهُ الل

والاسمان مشتقان من الوجمة ، والرحمة التامة : إفاضة الخير على المحتاجين .. والرحمة العامة : هى التى تعم المستحق وغير المستحق .. ورحمة « الله » تامة عامة .. لأنها من حيث تمامها : أنه إذا أراد قضاء حاجة المحتاج قضاها .. ومن حيث أنها عامة : فقد شملت المستحق وغير المستحق ، وعمت

(١) الأحزاب: ٤٣ (٢) طه: ٥ (٣) الرحمن: ١٠٠ (٤) الإسراء: ١١٠٠





الدنيا والآخرة ، وتناولت الضرورات والحاجات والمزايا الخارجة عنها .. فهو « الرَّحِيمُ » المطلق حقا .

والرحمة في عرف الإنسان لا تخلو عن رقة مؤلمة تعترى « الرحيم » فتحركه إلى قضاء حاجة المرحوم ، فهو يكاد يقصد بفعله دفع التألم عن نفسه .. فيكون قد نظر إلى نفسه وسعى في غرضها .. والكمال أن ينظر إلى المرحوم لأجل المرحوم نفسه لا لأجل دفع التألم عن نفس الرحيم .. كما أن الرحيم من الناس قد لا يتمكن من إيصال الخير للمحتاج وإن رغب في ذلك ، أما الكمال فهو القدرة على دفع حاجة المحتاج فعلا .. و« الرَّحْمَنُ » يفهم منه نوع من الرحمة، هي أبعد من مقدورات العباد؛ فهو العطوف على العباد أولا : بالإيجاد .. ثم بالهداية للإيمان ، وأسباب السعادة .. ثم الإسعاد في الآخرة والإنعام بالنظر إلى وجهه الكريم .

ولذلك فإن « الرَّحْمن » أخصُّ من « الرحيم » ، قال تعالى : ( الرَّحْمَنُ عَلَّمَ الْقَوْآنَ خَلَقَ الإِنْسَانَ عَلَّمَهُ الْبَيَانَ ) (١) وقد قيل : إن الله رحمٰن الدنيا والآخرة ، ورحيم الآخرة . والرحمٰن : لا يُسمَّى به غير الله ، أما الرحيم : فقد يطلق على غيره .

وقد قال النبي عَلِيْتُ : (إِنَّ اللهَ لما قضى الحلق كتب عِندَه فوق عَرْشِه : إِنَّ الله لم ومصائب وأمراض وما رَحْمَتِي سَبَقَتْ غضبي ) وكل ما تراه في الدنيا من آلام ومصائب وأمراض وما إلى ذلك من شرور فهو رحمة وإن خفيت على الناس .. فالخير رحمة ، وهو مراد لذاته ، والشر رحمة ؛ لما فيه من إرادة الخير .. والشر غير مراد لذاته وهذه الأمور من أسرار القضاء والقدر الذي أمرنا أن نؤمن به .. خيره وشره .. حلوه ومره .. مسحان من وسعت رحمته كل شيء .. سبحان الرحمن الرحيم .. هو « الله » سبحان من وسعت رحمته كل شيء .. سبحان الرحمن الرحيم .. هو « الله »





#### الْمَــلِكُ

الْمَــِلكُ هو الذي يستغنى فى ذاته ، وصفاته ، وأفعاله ، عن كل موجود . . ويجتاج إليه كل موجود ، ولا يستغنى عنه فى وجوده وبقائه وصفاته ؛ فوجوده منه أو مما هو منه .

وأى مَلِكٍ من الناس لا يستغنى عن كل شيء \_ فإنه فقير إلى الله ، ومحتاج للتأييد من الرعية ، والحفظ والحهاية من الأعداء ، والوقاية والعلاج من الأدواء . ولا يُتصور أن يحتاج إليه كل شيء . . بل قد يحتاجه البعض ولا يحتاجه البعض الآخر ، والمحتاجون هم جزء من رعيته . . وهناك ممالك أخرى لها ملوكها سواء من الإنس أو الجن أو الحيوانات وما إلى ذلك . ثم إن هذا الملك زائل لا محالة بأحد شئين : إما الموت ، وإما استيلاء الغير عليه .

أما «الله» تبارك وتعالى فهو الملك المطلق حيث يستغنى عن كل شىء ، ويحتاجه كل شيء في كل شيء .. وملكه دائم لا يزول .. وهو المالك للملك لأنه هو الحالق الموجد للملك والملكوت .. فهو يملك الدنيا والآخرة .. ويوم تقوم القيامة تسقط الدعاوى كلها .. وينادى الرب تبارك وتعالى : (لِمَن الْمُلْكُ النَّوْمَ) فلا يجيبه أحد فيقول : (لِلهِ الوَاحِدِ القَهّارِ) (١) .. ويقبض السموات والأرض بيمينه ويرجها رجا ويقول : (أنا المَلِك .. أَيْنَ مُلُوكُ الأرضِ ؟! أَيْنَ المَلِك .. أَيْنَ مُلُوكُ الأرضِ ؟! أَيْنَ المَلِك .. أَيْنَ مُلُوكُ الأرضِ ؟! أَيْنَ المَلِك .. أَيْنَ مُلُوكُ الأرضِ ؟! أَيْنَ

تعالیت « رب الوجود » ومالکه . . تسامیت « ملك الملوك » ، و « مالك کل مالك ومملوك ». تعالیت یا « الله »..تعالی « الله »..هو « الملك » هو « الله ».

<sup>(</sup>۱) غافر: ۱۹ (۲) حدیث شریف.





# الْقُـــــــــُّوسُ

الاسم مشتق من « القُدْس » بمعنى الطهارة ومنه : « الأرض المقدسة » أى الطاهرة .. والمتصف بهذا الاسم هو المنزه عن النقائص والآفات ، المنعوت بنعوت الكمال ، بل هو منزَّه عن صفات الكمال المتعارف عليها بين البشر ، والقياس على صفات البشر - من نقص وكال - سوء فهم إن لم يكن سوء أدب فهو سبحانه هنزَّه عن كل وصف يدركه الحس ، أو يتصوره الخيال ، أو يسبق إليه وهم ، أو يختلج به ضمير ، أو يقضى به تفكير .. وقصارى ما فعله الناس أن قسموا صفاتهم إلى صفات كال وصفات نقص .. فنزهُوه – سبحانه – عن صفات نقصهم وهو – في الحقيقة – منزه عن صفات كالهم وما يماثلها أو يشابهها . وقد قيل : «كل ما خَطَرَ بِبَالِكَ فَاللهُ خِلافُ ذَلِكَ » .. سبحان القدوس .. هو « اللهُ » ..

# السَّلكُمُ

السَّلامُ هو الذي تَسْلَمُ ذاته عن العيب ، وصفاته عن النقص ، وأفعاله عن السّر ، وكل مافي الوجود من سلامة فهي صادرة منه .. وأفعاله – تعالى – سالمة من الشر المطلق المراد لذاته ؛ إذ مامن شرفي الوجود إلا وضمنه خير أعظم منه .. والسلّمُ المسلّمُ للمؤمنين من العذاب ، والمسلّمُ عليهم في دار القرار .. سبحانه وتعالى .. هو السلام .. هو الله » .





# المؤمِـــنُ

الْمُوْمِينُ هُو الذي لا يُتَصور أمن أو أمان إلا ويكون مستفادًا من جهته .. ولا يُتَّصور أمن إلا في محل الحوف ، ولا خوف إلا عند إمكان العدم والنقص والهلاك . والمؤمن المطلق هو الذي يفيد أسباب الأمن والأمان ، ويسد طرق المخاوف . . والحلق ضعفاء معرَّضُون لأسباب التلف والهلاك : من داخلهم بالأمراض والآفات ، ومن خارجهم بالأعداء والأدواء ، والله تبارك وتعالى هو الذى رزقهم أسباب الأمن من حواس وأدوية وحصون وجوارح وأسلحة وألهمهم استعالها .. والمحروم من كل ذلك رزقه وسائل الهرب : كالأجنحة للطيور ، والتخفي عن طريق التشكُّل والتلوُّنِ . . وأعظم المخاوف هلاك الآخرة . . والتحصّن منها يكون بكلمة التوحيد التي هدانا إليها - سبحانه - وهو القائل: ( لا إله إلا الله كلامي ، وأنا هو ، أمن قالها دخل حصني وأمِنَ عِقابِي ) (١) ... وقد يستفاد أيضًا من الاسم أنه مصدق لأصفيائه بإظهار المعجزات والكرامات الدالة على صدقهم وهو القائل: ( واللهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُه ) (٢) .. وهو المصدق لنفسه أنه صادق في وعده حيث قال : (شَهَدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلٰهَ إِلَّا هُوَ) (٣) .. تبارك من أمن له الوجود . . وأمن به الوجود . . تبارك المؤمن . . سيحانه وتعالى . . هو ۱ الله ۱ .

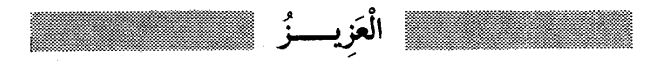
(۱) حلیث قامی (۲) للنافقون : ۱ (۳) آل عمران : ۱۸





# الْمُهَيْمِنُ

الْمُهَيْسِ في هو القائم على خلقه بأعالهم وأرزاقهم وآجالهم وحركاتهم وسكناتهم .. وقيامه عليهم باطلاعه وحفظه واستيلائه ، وهو المشرف على كُنْه هذا العالم ، وكل العوالم بما فيها من دقيق وجليل ، الحافظ لها والمسئول عنها بالعناية والرعاية والحفظ ومنع الجور والتعدى المهلك ، أو المستأصل ، أو المتجاوز الحدود .. ولو تأملت في الوجود ، لوجدت التوازن في كل شيء .. عَزَّ « المهيمن » وجَلَّ .. سبحانه .. هو « الله » .



الْعَسزيسز من العِزَّة أى القوة والغلبة ، وهو من « الشيء العزيز » أى النادر الذي يصعب وجود مثله ، وهو أيضًا بمعنى الممتنع ، وهو الخطير الذي يقل وجود مثله ، وتشتد الحاجة إليه ، ويصعب الوصول إليه ، ولابد من اجتماع هذه الأمور الثلاثة حتى يطلق عليه « العزيز » . والعزيز المطلق هو الممتنع عن الإدراك المرتفع عن أوصاف الممكنات . الذي جلت مكانته فلا يَزِل ، وبَعُدَ عن الأفهام فلا يُدْرَكُ . واستغنى بذاته ؛ فلا يحتاج لغيره . المنفرد بالوجود المطلق بغير شبيه فلا يُدْرَكُ . هو « الله » . هو « الله » .





### الْجَبَـارُ

الْجَبُّارُ هو الذي تنفذ مشيئته – على سبيل الإجبار – في كل أحد .. ولا تنفذ فيه مشيئة أحد .. وهو الذي لا يخرج أحد عن قبضته .. وتقصر الأيدى دون حمى حضرته ... والجبار المطلق هو « الله » تعالى .. وقيل أنه من الجبر بمعنى الإصلاح من « جبرت الشيء إذا أصلحته» ، و« الجبار » هو الذي يجبر أحوال خلقه أي يصلحهم .. وسبحان من يذعن له الكل ، ويخشع له الكل ، ويصلح ويبرأ به الكل .. سبحانه وتعالى .. هو « الله » .

# الْمُتَــكَبِّرُ

الْمُتَكُبِّرُ هو الذي يرى الكل حقيرا بالإضافة إلى ذاته ، ولا يرى العظمة والكبرياء إلا لنفسه ، فينظر إلى غيره نظر الملك إلى العبد .. ولا يُتصور ذلك على الإطلاق والكال إلا « لله » تعالى .. والتكبر والكبرياء إخبار عن استحقاقه — تعالى – لنعوت الجلال وصفات الكال وهو القائل في حديثه القدسي : (الْكِبْرِيَاءُ رِدَائِي والعظمة إزارِي ، فمن نَازَعني فيها قَصَمتُهُ وَلاَ أَبالى ) .. سبحان من لا عظمة ولا كبرياء إلا له .. سبحان المتكبر .. هو « الله » .





# الْحَالِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّرُ

كل ما يخرج من العدم إلى الوجود يفتقر إلى التقدير أولاً ، ثم إلى الايجاد على وفق التقدير ثانيًا،ثم إلى التصوير بعد الإيجاد ثالثًا . فالله هو و الحالق ، من حيث التقدير .. وو البارئ ، من حيث الاختراع ، والإخراج من العدم .. وو المصور المخترعات على أحسن وجه .

وهذه الصفات صفات أفعال ولا يمكن أن يتصور الإحكام ويتصور حقيقة الأفعال إلا مَنْ يرى صورة العالم على الجملة ثم على التفصيل .. فإن العالم كله فى حكم جسم واحد مركب من أعضاء متعاونة .. على غرض مطلوب منه .. وأعضاؤه وأجزاؤه السموات والكواكب والأرض وما فيها وما بينها .. وكل ذلك مرتب ترتيبا محكما .. وأى خلل فى الترتيب ينهدم معه النظام كله .. وكل ذلك يحتاج إلى التقدير أولا .. ثم الإخراج من العدم ثانيًا .. ثم التصوير أى ترتيب الأجزاء وشكلها وترابطها بعضها ببعض ثالثًا .. وكما أن العالم بأجزائه الكبرى مفتقر لذلك .. فأصغر موجود محتاج لذلك : كالنملة والنحلة بل والذرة في إحكام الترابط بين نواتها وجُزيئاتها .. فصور الأشياء وشكلها العام وتركيب أجزائها ، وترابط هذه الأجزاء ، واحتياج الكل إلى البعض ، والبعض إلى البعض .. كل ذلك مشاهد فى الأجرام السياوية ، والمخلوقات الأرضية ، من إنسان وحيوان ونبات ، وأجزاء الأرض وما إلى ذلك .

وإذا تعمقنا قليلا لوجدنا أن العلم عبارة عن صورة المعلوم فى الذهن ، والتعلم انتقال صورة المعلوم من ذهن المُعلم إلى ذهن المتعلم ، وهذا التصوير من فعل المصور الذى رزق الإنسان الذاكرة والمخيّلة .





وهذه الأسماء والتي ترجع إلى الفعل ، قال قوم : يُوصف « الله » بأنه خالق في الأزل ، وقال آخرون : بل لا يوصف بذلك قبل الحلق .. فقد كان ولم يكن هناك مخلوق .. والرأى الأصوب – والله أعلم – هو أن الصفة قائمة بالذات العلية من الأزل وهي الصفة التي يصح بها الفعل والحلق .. فهو الحالق من الأزل قبل أن يَخلق .. لأن الصفة قائمة بذاته فلما أراد أن يخلق ، خَلق بهذه الصفة ما شاء ، ويخلق أيضا ما يشاء ، فهو الحالق أزلا وأبدًا .. وقد يسأل سائل : كيف يُسمى خالقًا ، ولم يَخلق بعد ؟!! فنقول : إن الماء قاطع للعطش وهي صفة في الماء قبل أن تشربه فإذا شربت الماء قطع عطشك فعلا .. إذًا هو في الإناء قاطع للعطش بالقوة – أي بالصفة الثابتة له – وعند شربك له قاطع للعطش بالفعل ، وحبة للعطش بالقوة – أي بالصفة الثابتة له – وعند شربك له قاطع للعطش بالفعل ، وحبة والسيف قاطع في غمده بالقوة ، وعند الضرب به يصبح قاطعا بالفعل ، وحبة القمح شجرة بالقوة .. فإذ ألقيت في الأرض ونبتت فهي شجرة بالفعل ، والله على تبارك وتعالى قبل الحلق هو الحالق وبعد الحالق هو المخالق » وإلى الأبد هو « الحالق البارئ المصور » .. سبحانه وتعالى .. هو « المخالق » وإلى الأبد هو « الحالق البارئ المصور » .. سبحانه وتعالى .. هو « الله » .







# الْغَـفّـارُ

أصل و الغَفْر ، هو الستر والتغطية ، وو المغفرة ، ستر الذنوب والعفو عنها بفضله ورحمته وسابق توبته .. وو الغفار ، هو الذي أظهر الجميل وستر القبيح فى الدنيا وتجاوز عن عقوبته فى الآخرة .. وو الغافر ، يغفر الذنب .. وو الغفور ، من حيث التعدد فى الذنوب التى يغفرها .. وو الغفار ، من حيث التكرار فى غفر الذنب الواحد المتكرر .. وو الستر ، أنواع .. منها :

أولاً: ستره على العبد أن جعل مقابح بدنه مستورة فى باطنه، مغطاة فى جمال ظاهره.

ثانيًا: ستره لأفكاره وخواطره المذمومة في قلبه فلا يطلع عليها أحد.

ثالثًا : ستره على العصاة ، وكان من الممكن أن تظهر آثار الذنوب على الوجه أو البدن .

رابعًا: ستره للذنوب فى الآخرة فلا يطلع عليها أحد.. ويقرر العبدُ المؤمن بذنوبه بينه وبينه .. ويبدل سيئات التائب حسنات ، ويمحوها من صحائفه ، وينسيها أعضاءه والكتبة من الملائكة .. سبحان «الغفار».. سبحانه وتعالى .. هو «اللهُ».





#### الْقَهَارُ

الْقَهَّارُ هو الذي له الغلبة التامة على كل شيء.. فسبحانه هو القائل: (وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ) (١) فما من موجود إلا وهو تحت قهره.. وهو – سبحانه وتعالى – الذي يقصم ظهور الجبابرة ويُسلط عليهم الذل.. وجميع الموجودات مسخرة تحت قهره وقدرته ، عاجزة في قبضته وهو سبحانه الذي ينادي يوم القيامة : (لِمَن الْمُلْكُ الْيَومَ للهِ الْوَاحِدِ القَهَّارِ) (٢). سبحانه وتعالى .. هو الله ع.

#### الْوَهَـابُ

اسم « السوهاب » من الهبة . وهي العطية الخالية من العوض والغرض .. ومن أعطى بغير عوض ، وبدون غرض يُسمى : « واهبًا » وكلما كثرت الهبات والعطايا وتنوعت وتعددت ، من غير مقابل ومن غير سؤال ، وبغير غرض سُمَّى صاحبها : وهابًا .. ولا يتُصور الجود والعطاء والهبة وكثرة النعم ودوام العطاء ، وسد كافة الحاجات بغير عوض وبدون غرض إلا لله الوهاب الحق القائل : ( وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْمَةَ اللهِ لا تُحصُوهَا ) .. سبحانه وتعالى .. هو الوهاب المطلق .. هو الله » .. هو الوهاب المطلق .. هو الله » .





### الـــرَّزَّاقُ

السرَّزُّاقُ هو خالق الأرزاق وأسبابها ، وهو خالق المرتزقة ، وهو خالق أسباب إيصال الرزق ووسائل التمتع به .. فهو الذي يمد الموجودات بكل ما يحفظ مادتهم وصورتهم .. وهو الذي يمد العقول بالعلوم ، والقلوب بالفهوم ، والأرواح بالتجليات ، والأجسام بالأغذية المناسبة لها : من طعام ، وشراب ، وهواء ، وكساء ، وما إلى ذلك .. وهو القائل : (إنَّ الله هُوَ الرزَّاقُ ذُو القُوَّةِ المتين) (١) .. وهو القائل : (وَفِي السَّمَاءِ رزقكُمْ وَمَا تُوعَدُون) (٢) .. والقائل : (وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الأَرْضِ إلاَّ على اللهِ رزقُها) (٣) والقائل : (لا نسْألُك رزقًا نحن نرزُقُها) (٣) والقائل : (لا نسْألُك رزقًا نحن نرزُقُها) (٤) وصدق رسول الله (عَلَيْكَمُ ) حيث يقول: (لَنْ تَمُوت نفسُ حتى نشوف رزقَهَا) ويقول : (لَوْ قَرَ أَحدُكُم من الرزق فِرَارَه مِن الأَسلِ لأَدركهُ رزقُهُ حَمَّا يَرْزُقُ لَا مَعْدُ فَيه ) .. ويقول : (لَوْ تَوَكَّلُتُمْ عَلَى اللهِ حَقَّ تَوَكَّلِهِ لَرَزَقَكُمْ كَمَا يَرْزُقُ لَى الطيرَ : تَغْدُو خِها وا وروح بِطَانًا) .. سبحان الرزَّاق .. سبحانه وتعالى .. هو « الله ».

#### الْفَتَّاحُ

الْفتَّاحُ هو الذي بعنايته يَفتح كل مُغلَق ، وبهدايته ينكشف كل مُشكِل .. ويفتح على العلماء مغالق المعانى والعلوم .. ويرزقهم دقائق الفهوم .. ويفتح المالك لأنبيائه ، ويَرفع الحجاب عن قلوب أوليائه .. وبيده مفاتح الغيب ، ويفتح خزائن رحمته على مخلوقاته ، قال تعالى : (إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحًا () الذاريات : ٨٩ (٢) الذاريات : ٨٩ (٤) طه : ٢٢





مُبينًا ) (١) .. ( مَا يَفْتَحِ الله لِلنَّاسِ مِنْ رَحْمَةٍ فَلاَ مُمْسِكَ لَهَا ) (٢) .. ( رَبَّنَا افْتَحْ بَيْنَنَا وَبَيْنَ قَوْمِنَا بِالْحَقِّ وَأَنْتَ خَيْرُ الفَاتِحِينَ ) (٣) .. سبحانه وتعالى .. سبحان الفتَّاح .. هو « الله » .

# الْعَلِيـــمُ

الْعَـلِيمُ هو المحيط علما بكل شيء . . ظاهره وباطنه . . دقيقه وجليله . . أوله وآخره . . فاتحته وعاقبته . . ولا يمكن تصوُّر مدى هذا العلم من حيث الوضوح والكشف .

والعلم صفة قديمة قائمة بالذات .. وهى من الصفات الذاتية .. وهو تعالى عالم من الأزل بذاته وأسمائه وصفاته وأفعاله ومخلوقاته ماكان منها وماهوكائن إلى الأبد .. وعلمه يُباين علم خلقه من وجوه :

١ - كثرة المعلومات . ٢ - مطابقة العلم للمعلوم مطابقة كاملة تامة .

٣ - علمه غير مستفاد من الأشياء بل الأشياء مستفادة من علمه.

٤ - علمه لا يزيد بالإضافة ولا ينقص بالنسيان.

وشرف العلوم بحسب شرف المعلوم .. وأشرف المعلومات على الإطلاق هو « الله » تعالى .. ولذلك كانت معرفة « الله » – تعالى – أفضل المعارف .. والعلم به أشرف العلوم .. وهو العالم بنفسه وبذاته وصفاته من الأزل .. وعلمه سبحانه – من الصفات الذاتية له : كصفة الإرادة التي تعلقت في القدم بإحداث الحوادث في أوقاتها اللائقة بها على وفق سبق العلم الأزلى ..سبحانه وتعالى هو « العلم » بحق .. هو « الله »

(۱) الفتح : ۱ (۲) فاطر : ۲ (۳) الأعراف : ۸۹





# الْقَابِضُ الْبَاسِطُ

« القَبْض » قد يعني الأخذ ، ويعني المسك ، و« البسط » يعني العطاء ويعني الإطلاق ويعني التوسعة .. من هنا قال العلماء : يقبض الأرواح عن الأجساد عند المات .. ويبسطها في الأجساد عند الحياة .. ويقبض الصدقات من الأغنباء ويبسط الرزق للضعفاء .. ويقبض القلوب تارة ويبسطها تارة بالخوف والرجاء . . ويقبض شر الظالمين عن عباده المستضعفين إِن شاء . . والمعنى أشمل من ذلك كله بدليل ماجاء في القرآن عن القبض مثل: ( فَقَبَضْتُ قَبْضَةً مِنْ أَثُرِ الرَّسُولِ) (١) أي أخذت ملْء قبضة اليد .. (ثُمَّ قَبَضْنَاهُ إِلَيْنَا قَبْضًا يَسيرًا) (٢) ، عن قَبْض الظل بمعنى تقليله .. (والله يَقْبضُ وَيَبسُطُ ) (٣) كناية عن ضيق العيش وسعته .. ( ويَقْبضُونَ أَيْدِيهم ) (٤) كناية عن البخل .. (صَافَاتِ ويَقْبِضْنَ) (٥) عن الطير في بسط أجنحتها وضمها .. (والأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ القِيَامَةِ ) (١) كناية عن أنها في حوزته ، وتحت سيطرته كالشيء المقبوض عليه باليد الواحدة . . ( فَرهَانٌ مَقْبُوضَةٌ ) (٧) أي مُسَلَّمةٌ ليد الدائن .. وماجاء في القرآن عن البسط مثل : ( وَلا تَبْسُطْهَا كُلَّ الْبَسْطِ ) (٨) في النهي عن الإسراف .. ( فَتُثيرُ سَحَابًا فَيبسُطهُ في السَّمَاءِ كَيفَ يَشَاءُ ) (١) .. أي يوزعه وينشره . . ﴿ بَلُّ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَاءُ ﴾ (١٠) . كناية عن كثرة -العطاء . . ( إذْ هَمَّ قَومٌ أَنْ يَبْسُطُوا إِلَيكُمْ أَيْدِيَهُمْ ) (١١) . . ( لَئِنْ بَسَطْت إلى يَدَكَ لِتَقْتُلَنِي )(١٢) كناية عن إرادة الأذى . . ﴿ وَزَادَهُ بَسْطَةً فِي الْعَلْمِ وَالْجَسْمِ )(١٣) . .

<sup>(</sup>۱) طه : ۹۳ (۲) الفرقان :۶۱ (۳) البقرة : ۲٤٥ (٤) التوبة : ۲۷ (٥) الملك : ۱۹ (۲) الزمر : ۲۷ (۷) البقرة : ۲۸۳ (۸) الإسراء : ۲۹ (۹) الروم : ۴۸ (۱۰) المائدة : ۲۵ (۱۱) المائدة : ۱۱ (۱۲) المائدة : ۲۸ (۱۳) البقرة : ۲۲۷





( وزَادَكُمْ في الخَلْقِ بَسْطَةً ) (١) كناية عن التوسعة .. ( جَعَل لَكُم الأَرْضَ بِسَاطًا ) (٢) أي سهلة ممهّدة ..

والمقابلة بين الاسمين: (القَابض) و(الباسيط) تدل على اجتماع الأضداد.. وهذا لا يمكن تصوّره إلا لله عز وجل الذالقابض الباسط بحق هو «الله».

### الْخَافِضُ الرَّافِعُ

خفض به : هبط به . ورفع الشيء : أعلاه . قال تعالى : (خَافِضَةُ رَاءُ خَفْض الكَفَار وترفع المؤمنين ، قال : (وَاخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ اللَّلَّ الرَّحْمَةِ ) (٤) خفض الكفار وترفع المؤمنين ، قال : (وَاخْفِضْ جَنَاحَكَ اللَّمُؤْمِنِينَ ) (٥) كناية عن العطف والحنان وقال : (وَوَفَعْنَا فَوْقَهُم اللَّمُؤْمِنِينَ ) (٥) كناية عن الرحمة ولين الجانب .. وقال : (وَوَفَعْنَا فَوْقَهُم الطُّورَ ) (١) .. (وَإِفْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِيمُ القَوَاعِدَ مِن البَيْتِ ) (٧) .. (وَرَفَعْنَا لَكَ الطُّورَ ) (١) .. (وَرَفَعْنَا لَكَ الْمُرْفُوعِ ) (١٠) .. (وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْض دَرَجَاتٍ ) (١٠) .. (والسّقْف المَدَّفُوعِ ) (١٠) .. (يَرْفَعُ اللهُ اللَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَات ) (١١) من ذلك يتضح أن الحفض ، وأن الرفع يكون حِسيًّا ماديًّا .. ويكون أيضًا معنويًّا : كالمكانة والشرف والسمعة والمجد .. وقد قيل في معنى الاسمين : يخفض الكفار بالإشقاء ويرفع المؤمنين بالإسعاد ، ويرفع أولياءه بالتقريب يخفض أعداءه بالإبعاد ، ويرفع من يشاء بإنعامه ، ويخفض من يشاء عن رتبة بانتقامه .. الحافض لأعدائه بالذل ، والرافع لأوليائه بالنصر .. ويرفع الحق بالتقريب بيخفض الباطل .. والاسمان من أسمائه تعالى وهما من صفات الأفعال التي تتعلق بيخفض الباطل .. والخافض على الحقيقة .. هو « الله » .

<sup>(</sup>٩) الزخرف: ٣٢ (١٠) الطور: ٥ (١١) المجادلة: ١١



<sup>(</sup>١) الأعراف : ٦٩ (٢) نوح : ١٩ (٣) الواقعة : ٣ (٤) الإسراء : ٢٤

<sup>(</sup>a) الحجر: ٨٨ (٦) النساء: ١٥٤ (٧) البقرة: ١٢٧ (٨) الشرح: ٤



### الْمُعِـزُّ المُـذِلُّ

هو الذي يُؤتى الملك من يشاء ويسلبه مِمَّنْ يشاء ، قال تعالى : (وتُعِزُّ مَنْ تَشَاءُ وتُلْكُ مَنْ تَشَاءُ) (١) ، وهو المعِزُّ لمن أطاعه . . المذل لمن عصاه . . وهو المانح للعزة : (ولله الْعِزَّةُ وَلرسُولِهِ وَللْمُؤْمِنِينَ) (٢) ومَنْ أعزه « الله » فهو العزيز : (ومَنْ يُهِن الله فَمَا له مِنْ مُكْرِم) (٣) .

ومادة الكلمة (عُزَّ يُعِزُّ) تفيد الغلبة والقوة والقهر والتأييد .. وقوله تعالى : (فَعَزَّ إِنَا بِغَالِثٍ ) (1) أى أيدنا وقرينا .. والعزة المحمودة : عزة «الله » .. وهناك عزة مذمومة كادِّعَاء الذليل الفاسق الذي حكى عنه القرآن في قوله تعالى : (وَإِذَا قِيلَ لَه اتَّقِ اللهَ أَخَذَتُهُ العِزَّةُ بِالإِنْمِ ) (0) وهو اعتزاز بالباطل .. والأعزُّ : اسم تفضيل ، قال تعالى : (لَيعُوْرِجَنَّ الأَعُوْ منها الأَذَلَّ ) (1) .. (لَرَهُطِي أعزُّ عَلَيْكُمْ مِن اللهِ ) (٧) .. وهناك ذل محمود كما جاء في قوله تعالى : (أَذِلَةُ عَلَى المُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ على الكَافِرِينَ ) (٨) وهو ذُلُّ عن غير قهر ، بل طواعية واختيارا تواضعا أعزَّةٍ على الكَافِرِينَ ) (٨) وهو ذُلُّ عن غير قهر ، بل طواعية واختيارا تواضعا « لله » عز وجل .. وهناك التذليل وهو التطويع كما جاء في قوله تعالى : (وَذَلَّلْتَاهَا لَهُمْ لَكُمُ الأَرْضَ ذَلُولاً ) (١٠) .. (وَذَلَّلْتُ قُطُوفُها تَذْلِيلاً ) (١٠) .. (وَذَلَّلْتُ قُطُوفُها تَذْلِيلاً ) (١٠) .. (وَذَلَّلْتُ فَلُوفُها تَذْلِيلاً ) (١٠) .. (وَذَلَّلَتُ قُطُوفُها تَذْلِيلاً ) (١٠) .. (وَاحْفَضْ لَهُمَا جَنَاحَ الذَّلِ مِن الرَّحْمَة ) (١٠) .. (وَذَلَّلَتُ قُطُوفُها تَذْلِيلاً ) (١٠) .. (وَاحْفَضْ لَهُمَا جَنَاحَ الذَّلُ مِن الرَّحْمَة ) (١٠) .. وهناك ذل مذموم وهو الهوان

<sup>(</sup>٩) الملك : ١٥ (١٠) النحل : ٦٩ (١١) يس : ٧٧ (٢١) الإنسان : ١٤ (٢٠) الإنسان : ١٤ (٢٠)



<sup>(</sup>١) آل عمران : ٢٦ (٢) المنافقون : ٨ (٣) الحج : ١٨ (٤) يس : ١٤

<sup>(</sup>٥) البقرة : ٢٠٦ (٦) المنافقون : ٨ (٧) هود : ٩٢ (٨) المائدة : ١٥



عن قهر وغلبة كما جاء فى القرآن حكاية عن الكفار : ( مِنْ قَبْلِ أَنْ نَذِلَّ وَنَخْزَى (١) ) .. وأذلَّهُ : قهره ، وأخضعه ، وأهانه .. كما قال عَزَّ وجَلَّ عن الكفار : ( أُولَئِكَ فَى الْأَذَلِّين ) (٢) .

وهذان الاسمان من «صفات الأفعال»، ويُلاحظ أن الصفات الفعلية متضادة لبيان لانهائية القدرة، وبيان عدم وجوب الفعل عليه، فهو يملك الفعل وضده: فهو يحيى ويميت، ويضر وينفع، ويخفض ويرفع، ويعز ويذل ويقبض ويبسط، ويبدئ ويُعيد، وله تعالى أن يفعل بعباده مايشاء؛ فلا يجب عليه رعاية الأصلح لعباده — كما قال بعض الناس — ولا يُعقل في حقه الوجوب لأن الفعل الواجب هو الذي في تركه ضرر عاجل أو آجل، وهذا محال على «الله»؛ لأنه هو الموجب والآمر والناهي، وله أن يكلف عباده مايشاء، ويحكم عليهم بما يريد، دون جرم سابق أو ثواب لاحق.. فهو المتصرف في ملكه ويحكم عليهم بما يريد، دون جرم سابق أو ثواب لاحق.. فهو المتصرف في ملكه وخلقه واختراعه.. خلق الحلق فأعالم، وخلق قدراتهم وحركاتهم وسكناتهم.. وكل فعل لمخلوق فهو مخلوق له ومتعلق بقدرته وهو القائل سبحانه: (اللهُ خَالِقُ وكل فعل لمخلوق فهو مخلوق له ومتعلق بقدرته وهو القائل سبحانه: (اللهُ خَالِقُ الكون من حركة وسكون، ووجود وعدم، بعلمه وإرادته بل من خلقه الكون من حركة وسكون، ووجود وعدم، بعلمه وإرادته بل من خلقه الكون من حركة وسكون، ووجود وعدم، بعلمه وإرادته بل من خلقه وإيجاده، وفعله .. وجميع أفعاله تعالى لاتخلو من الحكمة وإن خفيت..

سبحانه وتعالى .. هو « المعزُّ المذلُّ » .. هو « اللهُ » .



<sup>(</sup>١) طه: ١٣٤ (٢) المجادلة: ٢٠ (٣) الزمر: ٦٢ (٤) الصافات: ٩٦





# السَّمِيعُ الْبَصِيرُ

صفتان من صفات الذات العلية . . وكما أن ذاته - تعالى - لا تشبه ذوات الخلق فكذلك صفاته لا تشبه صفات الخلق . . وقد تكلم بعض الناس في الصفة والموصوف فقالوا: إن الصفة هي الموصوف، وقال آخرون: الصفة غير الموصوف ، وقال فريق ثالث : الصفة ليست الموصوف وليست غير الموصوف .. وكل ذلك الكلام لا يصح ؛ فإنه إعال للعقل في مالا يجب للعقل أن يَعمل فيه .. فإن كيفية اتصاف « الله » بصفاته مماهو وراء العقل ، بل كنه الصفات نفسها مما وراء العقل وكان السلف (رضي الله عنهم) يأخذون في الصفات الإلهية بمعانى الألفاظ في اللغة مع تنزيهه – سبحانه وتعالى – عن مشابهة شيء من خلقه ، فكما أن ذاته ليست كغيرها من الذوات ، فكذلك صفاته وأفعاله ليست كصفات وأفعال غيره .. ولا يذهبون إلى ما وراء ذلك من لوازم ظاهر اللفظ : كالتشبيه والتحديد المأخوذ من إطلاقه في الأصل على المخلوق .. فإن التنزيه يقتضي جعل المشاركة في اللفظ اسمية فقط وأن نصف « الله » تعالى بما وصف به نفسه بلا تعطيل ولا تمثيل ولا تأويل مع تفويض العلم بحقيقة الأوصاف الله ا تعالى – فنقول: إن « الله » – جل جلاله – عالم بعلم ، حي بحياة ، قادر بقدرة ، مريد بإرادة ، متكلم بكلام ، سميع بسمع ، بصير ببصر .. دون إعال العقل في كيفيَّة ذلك.

و« السميعُ » هو الذي لا يعزب عن إدراكه مسموع ، وإن خنى .. لا يفوت سمعه شيء ، ولا يشغله نداء عن نداء ، يسمع هواجس الضمير ، وتستوى في





كال سمعه الأصوات ، ولا تختلف عليه اللغات ، وهو منزّه عن أن يكون سمعه بأداة أو جارحة ، بل هو صفة يتكشف بها كال صفات المسموعات .

و «البَصِيرُ » هو الذي يشاهد ويرى ، ولا يخنى عليه ماتحت الثرى . يرى خفايا الوهم والتفكير . ولا تحجب رؤيته الظلمات والأستار . ورؤيته – سبحانه وتعالى – منزَّهة عن أن تكون بجارحة كجوارح المخلوقات . بل يرى بصفة يتكشف بها كمال التفريق بين المبْصَرات . لا تفوته فلتة خاطر ، ولا لفتة ناظر ، ولا يغيب عن رؤيته موجود ظاهرا كان أو باطنًا ، خفيًا كان أو جليًا .

سبحانه وتعالى .. يقول لموسى : (إنَّني مَعَكُمَا أَسْمَعُ وأَرَى) (١) .. ويقول سبحانه : (قَدْ سَمِعَ اللّهُ قَولَ الّتي تُجَادِلُك في زَوْجِهَا) (٢) .. ويقول : (لَقَدْ سَمِعَ اللهُ قَولَ الذينَ قَالُوا إِنَّ اللهَ فَقِيرٌ ونَحْنُ أَعْنَياءُ) (٣) .. ويقول : (أَمْ يَحَسَبُونَ أَنَّا لاَ نَسْمَعُ سَرَّهُمْ ونَجْوَاهُمْ بَلَى وَرُسُلُنا لَدَيْهِم يَكْتُبُون) (١) .. ويقول : (إنَّ اللهَ ويقول : (إنَّ اللهَ ويقول : (إنَّ اللهَ ويقول : (إنَّ اللهَ سَمِع بَصِيرٌ) (١) .. ويقول : (إنَّ اللهَ سَمِع بَصِيرٌ) (١) .. سبحانه وتعالى .. هو «اللهُ».

# الْحَسسكَمُ

الْحَكَمَ هو من يفصل بين المتنازعين ، كما جاء في قوله تعالى : ( فَابْعَثُوا حَكَمًا مِنْ أَهْلِهِ وَحَكَمًا مِنْ أَهْلِهَا ) (٧) .. وقوله : ( أَفَغَيْرَ اللهِ أَبْتَغِي حَكَمًا مِنْ أَهْلِها ) (٨) .. وه وله : ( أَفَغَيْرَ اللهِ أَبْتَغِي حَكَمًا ) (٨) .. وه حَكَمَ » بمعنى : قَضَى وفَصَل في الأمر ، كما جاء في قوله تعالى : ( وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النَّاسِ أَنْ تَحْكُمُوا بِالْعَدُلِ ) (٩) .. وفي شأنه وعن تعالى : ( وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النَّاسِ أَنْ تَحْكُمُوا بِالْعَدُلِ ) (٩) .. وفي شأنه وعن



<sup>(</sup>١) طه: ٤٦ (١) المحادلة: ١ (٣) آل عمران: ١٨١ (٤) الزخرف: ٨٠

<sup>(</sup>a) الشعراء: ١٥ (٦) الحج: ٧٥ (٧) النساء: ٣٥ (٨) الأنعام: ١١٤

<sup>(</sup>٩) النساء: ٨٥



نفسه ستعالى - يقول: (إِنَّ اللهَ يَحْكُمُ مَايُرِيدُ) (١) أى ينفذ حكمه وفق إرادته، ويقول تعالى: (واصبرْ حَتَّى يَحْكُمَ اللهُ وَهُوَ خَيْرُ الحَاكِمينَ) (٢) ويقول تعالى: (وأَنْتَ أَحْكُمُ الْحَاكِمِينَ) (٣).

وأحكم الأمر: أتقنه ، قال تعالى : (ثُمَّ يُحكم اللهُ آياتِه) (١) .. وقال عن القرآن : (مِنْهُ آياتُ مُحْكَمَاتُ ) (٥) .

والحَكُمُ هو الحاكم ، من : « تحاكم المتخاصمان » أى رفعا أمرهما إلى الحاكم .. كما فى قوله تعالى : ( يُريدُون أنْ يَتَحاكَمُوا إِلَى الطَّاغُوتِ ) (١) ..

والْحُكُمُ أيضًا الحكمة والرشاد، والعلم والسلطان، والملْك والقضاء، والفصل بين الناس، كما جاء فى قوله تعالى: (وَكُلاَّ آتَينَا حُكْمًا وعِلمًا) (٧) .. (وَكُنَّا لِحُكْمِهِمْ شَاهِدِينَ (٨)).

والحاكم الذي لا راد لقضائه ، ولا معقب لحكمه ، هو « الله » القائل : (إن الْحُكُمُ إِلاَّ للهِ) (٩) .. وهو الحكم بين عباده ، الفاصل بين الحق والباطل ، المنصف للمظلوم من الظالم ، المميز بين البر والفاجر ، المجازى كل نفس بما عملت .. لا يقع في وعده ريب ، ولا في فعله عيب .. حكم على القلوب بالرضا والقناعة ، وعلى النفوس بالانقياد والطاعة .. سبحانه وتعالى .. هو « اللهُ » .



<sup>(</sup>١) المائدة : ١ (٢) يونس : ١٠٩ (٣) هود : ٤٥ (٤) الحيج : ٥٢



<sup>(</sup>٥) آل عمران: ٧ (٦) النساء: ٩٠ (٧) الأنبياء: ٧٨

<sup>(</sup>٩) الأنعام: ٥٧



### الْعَدلُ

العدل ، ومن أحكامه في حق العباد قوله سبحانه : ﴿ وَأَنْ لَيْسَ لِلْإِنْسَانِ إِلاَّ مَاسَعَى ﴿ وَأَنَّ سَعْيَهُ سَوفَ يُوَى ﴾ (١) وكذلك قوله تعالى : ﴿ إِنَّ الْأَبْرَارَ لَهْي نعيمٍ و إِنَّ الفُجَّارَ لَفِي جَحِيمٍ ﴾ (٢) و« الْعَدْلُ » أيضا هو الذي رتب الأسباب ووجههاً إلى المسببات ، ولا يُعرف عدل « الله » مالم يُعرف فعله .. وفعله في ملكه وملكوته – من حيث الظاهر – يرى المتأمَّلُ فيه أن كل شيء وُضع في موضعه ، وأن المسبّبات رُبِّبت على الأسباب أحسن ترتيب ، وأن ما خَفي من أحكام العدل - سبحانه - أكثر بكثير مما يظهر ، والعبد في هذه الدنيا يتقلب بين العدل والفضل . . فإن أصابته ضراء فبعدل الله ، قال عز وجل : ( وَمَارَبُّكَ بَطَلَاُّمْ لِلْعَبِيدِ ) (٣) .. (ومَااللهُ يُريدُ ظُلْمًا لِلْعَبَادِ ) (١) .. وإن أصابته سراء فبفضلُ « الله » ، قال تعالى : ( ماأصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللهِ ومَاأَصَابَكَ مِنْ سَيَئةٍ فَمِنْ نَفْسِكَ ) (٥) .. وقال : ﴿ وَاللَّهُ ذُو الْفَصْلِ الْعَظِيمِ ) (١) .. ﴿ وَكَانَ فَصْلُ اللَّهُ عَلَيْك عَظما ) (٧) وهو سبحانه الذي حبَّب الإيمان للمؤمنين وزيَّنه في قلوبهم حيث قال : ﴿ وَلَكُنَّ اللَّهِ حَبَّبَ إِلَيْكُم الْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُم وَكُرُّهُ إِلَيْكُم الْكَفْرَ والقسوق والعصيان أولئك هم الراشدون فضلاً مِن اللهِ ونعمة ) (^).

<sup>(</sup>٥) النساء : ٧٩ (٦) البقرة : ١٠٥ (٧) النساء : ١١٣ (٨) الحجرات : ٧ ، ٨



 <sup>(</sup>١) النجم: ٣٩، ٤٠ (٢) الانفطار: ١٣، ١٤ (٣) فصلت: ٤٦ (٤) غافر: ٣١



وهو سبحانه الذى امتنَّ عليهم بقوله: (لقد مَنَّ اللهُ على المؤمنينَ إذْ بَعَثُ فيهم رَسُولاً من أَنفُسِهم) (١) وقال سبحانه في شأن الكفار: (وَمَاظَلَمَهُم اللهُ وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُم يَظْلِمُونَ) (٢).

وقد كان الله والكون عدم .. ومَنْ حكم فى ملكه فما ظلم .. والعدل المطلق .. هو « الله » .

## اللَّطيـــفُ

اللَّطِيف هو العالم بحفيّات الأمور وحقائقها ، والخبير ببواطن الأشياء .. والذي امتنع إدراكه بالأبصار ، وتنزّه عن المكان فلا يتحيّز في الجهات والأقطار ، وتعالى عن الحد ؛ فلا تصل إلى كُنه ذاته العقول والأفكار .. ومع ذلك هو أقرب إلى الأشياء من ذواتها ، وهو الذي يُسرع بكشف الغُمّة عند نزول النقمة .. وهو مصور الأشياء في قوالب أضدادها .. الذي يعلم دقائق المصالح وغوامضها ، ومادق منها ومالطف .. ثم يسلك في إيصالها إلى المستحق سبيل الرفق دون العنف .. وإذا اجتمع الرفق في الفعل ، واللطف في العلم ، تم معنى «اللطف » .. ودقائق لطفه بخلقه لا يحصيها العديّ .. يقول تعالى : (الله لَطيف بعباده) أنه .. وانظر إلى تغذية الجنين في بطن بعباده ) " .. (إن ربّي لَطيف لَما يَشَاءُ ) (١٠) .. وانظر إلى تغذية الجنين في بطن أمه ، ثم إلهامه التقام الثدى بمجرد الولادة ، وتأخير بروز الأسنان إلى مابعد سن الرضاع ، وتقسيم الأسنان إلى قواطع وأنياب وضروس ، وكيف يُستخدم اللسان الرضاع ، وتقسيم الأسنان إلى قواطع وأنياب وضروس ، وكيف يُستخدم اللسان كالمحرفة ، وفي نفس الوقت يستخدم للنطق ، ومن لطفه بعباده أنه كلفهم دون الطاقة ، وأعطاهم فوق الكفاية ، وأخرج الدرّ من الصدف ، والعسل من

<sup>(</sup>۱) آل عمران : ۱۹۶ (۲) النحل : ۳۳ (۳) الشورى : ۱۹ (٤) يوسف : ۱۰۰





النحل ، والحرير من الدود ، والإنسان من النطفة ، وكيف أوصل الرزق للإنسان دون مشقة ، وهيأ له سبل الاستفادة بمواده النافعة ، والتخلص من مواده الضارة دون تدخل من الإنسان .. ولطفه بخلقه يفوق الحصر .. سبحانه وتعالى .. هو « اللهيف » .. هو « الله ».

## الْخَبيـــرُ

الْخَبِيارُ هو الذي لا يخني عليه شيء في الأرض ولا في السماء ، ولا تعزب عنه حركة .. ويعلم بواطن الأشياء كما يعلم ظواهرها سواء بسواء .. والعلم إذا أضيف إلى الخفايا الباطنة سُمى خبرة وسُمى صاحبها «خبيرًا» يقول الله تعالى : (وَهُو الْحَكِيمُ الْحَبِيرُ) (١) .. ويقول : (فَاسْأَلُ بِهِ خَبِيرًا) (٢) .. (سَآتِيكُمْ مِنْهَا بِحَبَرِ ) (٢) ..

والخبر: النبأ الذي يفيد بِهِ المتكلم واقعة معينة ثابتة: (وَكَيْفَ تَصْبِرُ عَلَى مَالَمْ تُحِطْ بِهِ خُبْرًا) (أ) ، وقال تعالى: (قَدْ نَبَأْنَا اللهُ مِنْ أَخْبَارِكُمْ) (أ) .. وقال تعالى: (أَلاَ يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ) (أ). تعالى: (أَلاَ يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ) (أ). سبحانه وتعالى.. هو «الله».



(١) الأنعام : ١٨ (٢) الفرقان : ٥٩ (٣) الخل : ٧ (١) الكهف : ٦٨

(٥) التوبة: ٩٤ (٦) الملك: ١٤





## الْحَلِيــمُ

« الْحِلْمَ » : الأناة ، وضبط النفس من حَلَمَ يَحْلُمُ فهو حليمٌ ، والحليم هو الذي لايسارع بالمؤاخذة ولا يُعجِّل بالعقوبة ، يتجاوز عن الزلاَّت ، ويعفو عن السيئات ، يمهل العاصى حتى يتوب . . لا يستخفه عصيان عاص ، ولا يستفزه طغيان طاغ . . يسامح الجانى مع استحقاقه العقوبة والمؤاخذة بالذنب . . يشاهد معصية العاصى . . ويرى مخالفة أمره ، ثم لا يستفزه غضب ولا يعتريه غيظ ، ولا يحمله على المسارعة إلى الانتقام – مع غاية الاقتدار – عجلة وطيش . عمله على المسارعة إلى الانتقام – مع غاية الاقتدار – عجلة وطيش . قال تعالى : ( وَاعْلَمُوا أَنَّ الله عَفُورٌ حَلِيمٌ ) (١) وهو القائل سبحانه وتعالى : ( وَلَوْ يُواْخِذُ الله النّاسَ بِمَا كَسَبُوا مَا تَرَكَ عَلَى ظَهْرِهَا مِنْ دَابَّةٍ ) (٢)

# الْعَظِيم

سبحان من حَلُمَ وستر وغفر . . سبحانه وتعالى . . هو « اللهُ » .

لفظ العظيم: في الأصل يطلق على الأجسام ذات العظام، مشتق من العَظْم، وما كبر عَظْمُه عن غيره فهو أعظم، فالناقة مثلاً أعظم من الشاة .. ثم أُطْلِق اللفظ على كل جسم كالجبل والبحر مما يحيط به البصر ولو لم يكن له عظم .. فإذا كان الشيء كبيرًا بحيث لا يحيط به البصر، فهو أعظم من الشيء الذي يحيط به البصر، والأرض أعظم من الأرض، والأرض أعظم من الذي يحيط به البصر، والسماء أعظم من الأرض، والأرض أعظم من

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٣٥ (٢) فاطر: ٤٥





لجبل .. والسماء لا يحيط بها البصر ولكن قد يدرك العقل لها أبعادًا .. أما ما كان كبر من كل شيء ، ولا يحيط به البصر ، ولا يدرك العقل كنهه فهو الأعظم .. بر الله » تبارك وتعالى لا يحيط به البصر ولا يتصوره عقل .. فهو العظيم حقًا الذي صرت العقول والفهوم عن إدراك حقيقته .. بل جاوز حدود العقل فهو البالغ قصى مراتب العظمة .. ذو العلو والمجد .. المستغنى عن الأعوان .. المتقدس عن لزمان والمكان .. الذي ليس لعظمته بداية ولا لِكُنْهِ جلاله نهاية .. مبحان « الله » .

### الْغَفُ ورُ

الْغَفْوُ»: الستركما جاء فى شرح الاسم «الغفار». و ه غفر الذنب » أى ستره وعفا عنه ولم يعاقب عليه .. و «الغافر» اسم فاعل .. و «غفور» و «غفار» صيغتان للمبالغة ، وكلها من الأسماء الحسنى قال تعالى : (غافر الذّنب) (١) وقال : ( هُوَ الْعَزِيزُ الْعَفَّارُ) (٣) .. و « الغفار » بوالغة فى المغفرة بالإضافة إلى مغفرة متكررة المرة بعد المرة أى باعتبار الكم ، أما « الغفور » : فصيغة تدل على الكمال والشمول والتمام ، أى باعتبار الكيف لذا قال سبحانه : ( نَبِّي عِبَادِي أَنِّي أَنَا الْعَفُورُ الرَّحِيمُ ) (٤) صدق الله العظيم .. هو « اللهُ » .



<sup>(</sup>١) غافر: ٣ (٢) يونس: ١٠٧ (٣) الزمر: ٥ (٤) الحسجر: ٤٩





## الشَّكُـــورُ

الشّكُورُ هو الذي يُعطى الجزيل على العمل القليل ، وبجازى على يسير الطاعات كثير الدرجات ، ويعطى بالعمل المحدود نعيمًا غير محدود ، وهو الذي يوفق عباده لأداء شكر نعمته .. و« الشكور » كذلك من الشّكْر الذي هو الثناء على المحسن .. وربنا – تبارك وتعالى – قد أثنى على عباده في محكم كتابه في مواضع كثيرة مثل قوله تعالى : (نِعْمَ الْعَبْدُ إِنَّه أَوَّابٌ) (١) .. (إنَّ إبْرَاهِيمَ لَحَلِيمٌ أَوَّاكُ مُنيبٌ) (١) .. (إنَّ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَات ...) (١) .. (أُولَئِك هُم الْمُؤْمِنُونَ حَقًا) (١) .. فالشكر يكون بالثناء ، والشكر يكون بالمجازاة .. فإذا كان الثناء من شخص له مكانته كان للثناء قيمته .. وكلم كانت المجازاة كبيرة كان المجازى كبيرا .. فإذا كان « الله » – تبارك وتعالى – قد أثنى على أعال عباده ، المجازى كبيرا .. فإذا كان « الله » – تبارك وتعالى – قد أثنى على أعال عباده ، الحسنة بأحسن منها ، فلا تُتصور بجازاة أكبر من ذلك ، فإذا كان الشكر بمعنى المجازاة ، فالشكور الحق .. والشكور المطلق .. هو « الله » .



(١) ص : ٣٠ (٢) هود : ٧٥ (٣) الأحزاب : ٣٥ (٤) الأنفال : ٤





## الْعَلِــــى

الْعَلِى هو البالغ فى علو الرتبة مالانهاية .. فا من شىء إلا وهو منحط عنه .. المتعلى عن الأنداد والأضداد ، الرفيع المنزلة ، المستعلى فوق خلقه بقدرته وجبروته ، وهو الذى علا فلا تُدرك ذاته ولا تُتصور صفاته .. والاسم مشتق من العلو المقابل للسفّل ، وذلك يكون فى الدرجات المحسوسة ، والأجسام الموضوعة فوق بعض ، ويكون فى الرتب المعقولة كذلك .. وكل ماله الفوقية فى المكان ، فله العلو المكانى ، وكل ماله الفوقية فى الرتبة والدرجات العقلية ، فله العلو فى المكانة .. وهذا العلو يكون بالإضافة فيقال: هذا أعلى من هذا العلو فى المكانة .. وهذا العلو يكون بالإضافة فيقال: هذا أعلى من هذا الحيوان ، والحى أعلى رتبة من الميت ، والأولياء أعلى رتبة من العوام ، والملائكة أعلى رتبة من الناس ، والصانع أعلى رتبة من المصنوع .. فإذا نظرت إلى صفات أعلى رتبة من الناس ، والصانع أعلى رتبة من المصنوع .. فإذا نظرت إلى صفات أعلى رتبة من الناس ، والصانع أعلى رتبة من المصنوع .. فإذا نظرت إلى صفات أعلى رتبة من الناس ، والكرا .. هو « الخالق الأزلى بلا بداية ، والأبدى بلا نهاية ، والذى كان ولم يكن شىء غيره ؛ علمت أنه العلى المطلق .. سبحانه وتعالى حو « الله » .







# الْكَبِيـــــرُ

الْكَبِيبُ هو «الكبير» في كل شيء ؛ لأنه أزلى وغنى على الإطلاق ، وهو «الكبير» عن مشاهدة الحواس وإدراك العقول .. و«الكبير» هو ذو الكبرياء ، والكبرياء كال الذات ، وكال الذات يعنى كال الوجود ، وكال الوجود يرجع إلى شيئين :

أولها: دوامه أزلاً وأبدًا .. حيث أن كل وجود مقطوع بعدم سابق أو لاحق فهو ناقص ليس بكامل ، وقد تعارف الناس على إطلاق كلمة (كبير) على الإنسان الذى طالت مدة بقائه فى الدنيا .. فإذا كان من طالت مدة وجوده فى الدنيا يقال له كبير – مع كونه محدودًا ببداية ونهاية – فالموجود الأزلى الأبدى أولى بأن يكون كبيرًا .

ثانيهها: وجوده هو الوجود الذي يصدر عنه وجود كل موجود .. والذي حصل منه كل وجود هو الموجد الأزلى .. الكبير المطلق .. هو «اللهُ».







## الْحَفِيــظُ

لْحَقِيه ط هو العالم بجميع المعلومات علما لا تغيير له ولازوال ، المحيط بما فى السموات والأرض ، يحفظ وجودهما ، ولا يئوده حفظها ، وهو الذى يحفظ جميع خلقه ويحفظ العناصر المتكون منها الخلق ، ومنها ما هو متنافر متضاد .. والحفظ يكون :

أولاً: بإدامة وجود الموجودات وإبقائها، وعدم فنائها أو إعدامها.. و« اللهُ » هو الحافظ للموجودات التي يطول أمد وجودها كالسماء والأرض والتي لا يطول أمد وجودها كالإنسان والحيوان.

ثانيًا : صيانة الموجودات عن التنافر والتعادي والإبقاء على التعادل بينها .

فالتعادل ظاهر بين الحرارة والبرودة ، وبين الرطوبة واليبوسة في الأجسام المركبة من هذه الأصول المتنافرة سواء في الإنسان أو الحيوان أو النبات .. فثلاً لابد للإنسان من حرارة غريزية .. لو بطلت ، بطلت معها الحياة .. ولابد له من رطوبة تكون غذا للدنه كالدم وما يجرى مجراه .. ولابد له من يبوسة تتاسك بها أعضاؤه كالعظام والمفاصل .. ولابد له من برودة تكسر سورة الحرارة حتى تعتدل .. وقد جَمَع « الله » بين هذه المتضادات المتنازعات في جسم الإنسان والحيوان .. ولولا حفظه إياها لتنافرت وتباعدت وقضى بعضها على بعض .. فتبخر الحرارة مثلاً الرطوبة ، وتقضى البرودة على الحرارة .. والحفظ يجعل المتضادات في قوة واحدة فتتقاوم ، ويحدث التعادل ، ويبقى قوام الإنسان بالعطش ، بتعادلها .. أو يكون الحفظ بإمداد المغلوب منها ، فيشعر الإنسان بالعطش ، بتعادلها .. أو يكون الحفظ بإمداد المغلوب منها ، فيشعر الإنسان بالعطش ،





والحاجة إلى الماء البارد مثلاً أو يشعر بالبرد والحاجة إلى الدفء فيستدفئ بالنار أو بالثياب الثقيلة .. وهكذا خلق « الله » تبارك وتعالى الأطعمة والأشربة على اختلاف أنواعها في والأدوية وسائر الأشياء المتضادة حتى إذا غلب شيء تم مقاومته بغيره ، فيعتدل المزاج .. وهذا التعبير حقيقي لأن الإنسان مزاج وخليط من المتنافرات .. والحفظ أيضا يكون بتعليم الإنسان وسائل استخدام هذه الإمدادات التي خلقها تبارك وتعالى للحفظ والصيانة .

وقد يكون الهلاك آتيًا من أسباب خارجة كالأعداء فما من مخلوق إلا وله عدو .. فأعطى « الله » – تبارك وتعالى – كل مخلوق أسباب حفظه من الهلاك الخارجي بالحواس أو الجوارح أو الأسلحة أو أسباب التخفي أو حتى وسائل الهرب .. وما ينطبق على الإنسان والحيوان ينطبق على النبات والجاد ، حتى الذرات كذلك .. ووسائل حفظ الحفيظ لا يحصيها إلا الحفيظ .. القائل جل وعلا : (إِنَّ رَبِّي عَلَى كُلِّ شَيْءٍ حَفِيظٌ ) (١) سبحانه وتعالى .. هو « الله » .

## الْمُقِيــــتُ

الْمُقِيت هو خالق الأقوات: بدنية وروحانية ، وموصلها للأبدان والقلوب ، وهى الأطعمة والأشربة والمعارف والعلوم .. والقوت ما يُكتنى به فى قوام البدن .. ويكون أيضًا بمعنى المستولى على الشيء القادر عليه المسئول عنه بالقدرة والعلم من قوله سبحانه: (وكان الله على كُلِّ شَيْءٍ مُقِيتًا) (٢) أى قادرًا مُطلِعًا .. فيكون الاسم من حيث الرزق أخص من الرزاق ؛ لأن « الرازق » يرزق القوت وغيره ..ومن حيث القدرة والعلم فهو أعم من القادر والعالم ؛ لأنه يشمل القوت وغيره ..ومن حيث القدرة والعلم فهو أعم من القادر والعالم ؛ لأنه يشمل

<sup>(</sup>١) هود: ٥٧ (٢) النساء: ٨٥





القدرة مع العلم .. وكلمة «أقات الشيء» أى أمده بقوته الذى يحفظ عليه حياته ، ومن يفعل ذلك يكون مقتدرًا على الشيء لأنه يملك حياته .. ومنه «أقات عليه » أى قَدرَ عليه وسيطر عليه وحفظه وحفظ عليه حياته .. والفاعل لكل ذلك مع كل موجود هو «الله» .. «المقيت » المطلق .. سبحانه وتعالى .. هو «الله».

### الْحَسِيبُ

حَسَبَ الشيء : عدَّه وأحصاه حِسابًا وحُسبانًا ، كقوله تعالى : ( الشَّمْسُ والْقَمَّرُ بِحُسْبَانٍ ) (١) أى بحساب .. حاسبه حسابًا : أحصى عليه أعاله ليجزيه بقدرها كقوله تعالى : ( فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ) (٢) وقوله : ( وَهُوَ أَسْرَعُ الْحَاسِبِينَ ) (٣) لأن الحلق كلهم يحاسبون في وقت واحد ، ولا يقدر على ذلك إلا « الله » ، الذي لا يشغله شأن عن شأن .

والحسبان: العذاب المحسوب المقدَّر، كقوله تعالى: (ويُرْسِلَ عَلَيْهَا حُسْبَانًا مِنِ السَّمَاءِ) (1) .. و « احتسب الأمر »: ظنَّه وقدَّره ، كقوله تعالى: (وَيَرْزُقهُ مِنْ حَيْثُ لا يَحْتَسِب) (٥) .. وحَسْبُه الله: كافيه ومغنيه وحده عن سواه ، وكفيل به وحده ، كقوله تعالى: (فَإِنْ تَوَلُّوا فَقُلْ حَسْبَى الله ) (١) .. والحسيب المحاسب والكافى والكفيل ، كقوله تعالى: (وَكَفَى بِاللهِ حَسِيبًا) (٧) وقوله: (كَفَى بِنَفْسِكَ الْيُومَ عَلَيْكَ حَسِيبًا) (٨) .. والحسيب أيضا من «الحسيب أيضا من وهو السؤدد والشرف الكامل .. والحسب هو الاكتفاء .. وهذا وصف لا يُتَصور حقيقته لغير و «الحسيب » هو المعطى لعباده كفايتهم .. وهذا وصف لا يُتَصور حقيقته لغير

 <sup>(</sup>١) الرحمن : ٥ (٢) الانشقاق : ٨ (٣) الأنعام : ٦٢ (٤) الكهف : ٤٠

 <sup>(</sup>a) الطلاق: ٣ (٦) التوبة: ١٢٩ (٧) النساء: ٦ (٨) الإسراء: ١٤



« الله » ، فما من موجود إلا ويحتاج للكفاية لوجوده ، ولدوام هذا الوجود ، ولبقائه ولكمال وجوده .. و الله » وحده هو الكافى لكل شيء ، فبه وحده يتحصل وجود الأشياء وبقاؤها وكمالها .. وإذا كانت الأسباب كافية كلبن الأم للرضيع ، والطعام للبالغ ، والهواء للمتنفس ، والمال للغنى ، وما إلى ذلك ، فالحالق لكل ذلك هو « الله » .

وهو وحده « الْحَسْبُ » لكل شيء ، فالأشياء تتعلق بعضها ببعض ، وكلها تتعلق بقدرة « الله » و إيجاده وتدبيره ، فهو « الحسيب » المطلق . . مو « الله » .

## الْجَلِيـــلُ

البجليك الكامل في الصفات، و «الكبير»: الكامل في الذات، وو العظيم »: الكامل فيهما .. وو الجليل وهو الذي عظم شأنه، وظهر أمره، فلا يوازيه غيره، ولا يدانيه أحد: في الذات ولا في الصفات ولا في الأفعال .. وهو الموصوف بصفات الجلال كالقدرة والعلم والتقدس وما إلى ذلك .

ود الجامع ، لكل ذلك هو د الجليل ، المطلق .. لأن كل ما فى الوجود من جال وكمال وبهاء وحُسن فهو من أنوار ذاته وآثار صفاته .. فكيف يكون خالق كل ذلك ؟ !!

من هناكان النظر إلى وجهه تعالى يوم القيامة أكبر وأعظم من نعيم الجنة وما فيها.

- والفعل جَلَّ يَجلُّ جلالاً وجلالة ، كما فى قوله تعالى : (قَبَارَكَ اسْمُ رَبُّكَ فِي الْجَلاَلِ والإكرامِ) (١) .. وصاحب العظمة الكاملة .. والجلال المطلق .. هو والله ع .



<sup>(</sup>١) الرحمن : ٧٨

## الْكَرِيـــمُ

الْكُويسمُ هو الذي إذا قدر عفا .. وإذا وعد وفي ، وإذا سُئل أَعطى وكفى .. لا يُضيعُ من أقبل عليه ، ولا يترك من التجأ إليه ، ولا تتخطاه الآمال .. وهو المعطى بغير سؤال .. لايبالى كم أعطى ، ولا لمن أعطى .. وإن سُئل غيره لا يرضى .. و الأكرم » اسم تفضيل ، قال تعالى : ( اقْوَأُ وَرَبُّكَ الْأَكُومُ ) (1) .. وهو صاحب الإنعام والجود والإحسان ، الذي يُكرم خلقه بفيض نعمه ، ويكرم أولياءه بفيض فضله ، كقوله عن أحد عباده : ( يَالَيْتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ بِمَا غَفَر لِي وَمِّي وَجَعَلَنِي مِن الْمُكْرَمِينَ ) (٢) .. ومَنْ حُرِم من كرم الله فلا مُكرم له على الإطلاق ، قال تعالى : ( وَمَنْ يُهِن الله فَهَا لَهُ مِنْ مُكْرِمٍ ) (٣) .. والله تعالى هو الكريم أزلا وأبدا ، قال تعالى : ( كُلُّ مَنْ عليها فانٍ وَيَبُقِي وَجُهُ رَبِّكَ ذُو الجَلالِ الكريم أزلا وأبدا ، قال تعالى : ( كُلُّ مَنْ عليها فانٍ وَيَبُقَى وَجُهُ رَبِّكَ ذُو الجَلالِ وَالْإِكْرَامِ ) (٤) .. و الكريم » المطلق هو « الله » .

### الرَّقِيبُ

رقبه يرقبه يرقبه عفظه ورعاه .. و « رقبه » : انتظره فهو رقيب .. كما قال تعالى : ( وَارْتَقِبُوا إِنِّى مَعَكُمْ رَقِيبٌ ) (٥) .. والرقيب الذي يراقب الأشياء ويلاحظها .. فلا تفوته لفتة ناظر ، ولا فلتة خاطر .. ولا يغيب عنه مثقال ذرة مها كانت في صخرة أو في السموات أو في الأرض .. وهو في هذه المراقبة لا تأخذه سِنَةٌ ولا نوم ، ولا غفلة ، بل الملاحظة لازمة دائمة .. ولا يتأتى هذا إلا للرقيب المطلق .. سبحانه وتعالى .. هو « الله » .

<sup>(</sup>١) العلق: ٣ (٢) يس: ٢٦ ، ٢٧ (٣) الحج: ١٨ (٤) الرحمن: ٢٦ ، ٢٧ (٥) هود: ٩٣





## الْمُجيبُ

الْمُجِيبُ هو الذي يجيب الداعي إذا دعاه .. وهو سبحانه القائل: (ادْعُونِي أَسْتَجِبُ لَكُمْ) (١) .. فيسعف السائل بمقتضي فضله .. فيعطيه مراده أو ما هو أفضل وأصلح له حالا أو مآلا .. أو يصرف عنه من الشر ما يوازيه .. وهو الذي يجيب المضطرين ، ويغيث المستغيثين ، ويُصرخ المستصرخين .. وهو القائل سبحانه : (أمَّنْ يُجِيبُ المُضطَّر إِذَا دَعاهُ وَيَكُشِفُ السُّوءَ) (١) .. هو وحده – تعالى – يعلم حاجة المحتاجين قبل سؤالهم ، وقد علمها من الأزل ، فدبر أسبابها وقدر كيفية وصولها .. وهو المنعم قبل النداء ، والمتفضل قبل الدعاء .. وسبحانه وتعالى .. هو «الله ».

# الْوَاسِـــعُ

الْوَاسِعُ هو « المحيط » بكل شيء علما .. و « الجَواد » الذي عمت رحمته كل مؤمن وكافر .. ووسعت رحمته كل شيء .. و « الغنى الكامل » الذي لا نهاية لغناه ، ولا تنضب خزائنه .. وهو ما لا نهاية لبرهانه ، ولا حدود لسلطانه .. ولا يحاط بذاته ، ولا أسهائه ولا صفاته .. و « الواسع » مشتق من السعة ، والسعة تضاف إلى العلم وتضاف إلى الإحسان ، فيقال : واسع العلم ، وواسع الإحسان والعطاء .. والواسع المطلق هو « الله » لأنه إذا نظرت إلى علمه فلا ساحل لبحر معلوماته ، قال تعالى : ( قُل لَوْ كَانَ الْبَحْرُ مِدَادًا لِكَلِمَاتِ رَبِّي لَنَفِدَ البَحْرُ قَبْلَ أَنْ الْبَحْرُ مِدَادًا لِكَلِمَاتِ رَبِّي لَنَفِدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَنْ الْبَحْرُ مِدَادًا لِكُلِمَاتِ رَبِّي لَنَفِدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَنْ الْبَحْرُ مِدَادًا لِكُولَاتِ رَبِّي لَنَفِدَ الْبَحْرُ فَبْلَ أَنْ الْبَحْرُ مِدَادًا لِكُلِمَاتِ رَبِّي لَنَفِدَ الْبَحْرُ فَلَا اللهِ الْكَامِ اللهِ الْهِ اللهِ الْهُ كَانَ الْبَحْرُ مِدَادًا لِكُلِمَاتِ رَبِّي لَنَفِدَ الْبَعْدِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْرَاتِهُ مِنْ اللهِ اللهِ اللهُ الْمُعْلَى الْمُعْرَاتِ الْمُعْرَاتِهُ اللهُ الْمُعْلِمِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْمُعْلَى المُعْلِمُ الْمُعْلِمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْمُعْلَى الْمُعْرَاتِهُ الْمُعْلِمُ اللهُ الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ اللهُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ اللهُ الْمُعْلِمُ اللهُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ اللهُ الْمُعْلِمُ اللهُ الْمُعْلِمُ اللهُ الْمُعْلِمُ اللهُ الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ اللهُ الْمُعْلِمُ اللهُ اللهُ المُعْلَى الْمُعْلِمُ اللهُ الْمُعْلِمُ اللهُ الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ اللهُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ اللهُ الْمُعْلِمُ اللهُ الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ اللهُ الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُع





تَنْفَدَ كَلِمَاتُ رَبِّى وَلَوْ جَنْنَا بِمِثْلِهِ مَدَدًا ) (١) . . وقال تعالى : ﴿ وَلَوْ أَنَّ مَا فِي الأَرْضِ مِنْ شَجَرَةٍ أَقْلاَمٌ وَالْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَا نَفِدَتْ كَلِمَاتُ اللّهِ ﴾ (٢) . . وإن نظرت إلى إحسانه وإنعامه فلانهاية لعطائه .

وكل سعة وإن عظمت .. لابد وتنهى إلى طرف ، والذى لا يتناهى إلى طرف هو « الواسع » المطلق هو « الله » .. قال تعالى : (إِنَّ الله وَاسِع عَلِيم ) (٣) .. وقال تعالى : (إنَّ رَبَّكَ وَاسِع الْمَغْفِرَةِ) (٤) .. وقال تعالى : (وَرَحْمَتِي وَسِعَت كُلُّ شَيْءٍ) (٥) .. وقال تعالى : (وَسِع كُرْسيَّة السَّموات والْأَرْض ) (٦) .. لا نهاية لسلطانه .. ولا حد لإحسانه .. وسع بعلمه جميع المعلومات .. وبقدرته جميع المقدورات .. فهو واسع الرحمة والغنى والسلطان والعلم والقدرة والإحسان .. سبحانه وتعالى .. هو « الله » .

## الْحَكِيـــمُ

الْحَكِيمُ هو ذو الحِكْمة .. والحكمة : معرفة أفضل الأشياء بأفضل العلوم .. والحكمة حسن التدبير ، وإتقان العمل ، ووضع كل شيء في موضعه .. و الله الله الله الله وتعالى - يعلم أجل الأشياء بأجل العلوم ، فعلمه أزلى دائم .. لا يُتصور زواله .. ولا يَتطرق إليه خفاء ولا شبهة .. وهو عالم بذاته وأسمائه وصفاته .. يعلم أجل الأشياء بأجل العلوم ؛ فهو « الحكيم » المطلق .. وأما حُسنُ التدبير ، وإتقان العمل ، ووضع الشيء موضعه - فلا يمكن أن يكون ذلك إلا « لله » القائل عن نفسه : ( الله ي أحسن كُل شيء خلقه ) (٧) .. والقائل : ( صُنْعَ الله الله الله الذي أَتْقَنَ

<sup>(</sup>a) الأعراف: ١٥٦ (٦) البقرة: ٢٥٥ (٧) السجدة: ٧



<sup>(</sup>١) الكهف : ١٠٩ (٢) لقيان : ٢٧ (٣) البقرة : ١١٥ (٤) النجم : ٣٢



كُلَّ شَيْءٍ) (') .. والقائل: (فَتَبَارَكَ اللهُ أَحْسَنُ الْخَالِقِينَ) ('') .. والقائل: (الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى) ('') .. سبحانه وتعالى .. الحكيم المطلق .. هو « اللهُ » .

### الْسوَدُودُ

«السودود»: كثير الود صيغة مبالغة من: ودَّه يَوَدُّه وُدًّا: أَى أَحبه .. ووادَّه موادَة وودادًا: أحبه وقبل منه محبته ، أى بادله الحب والود .. قال تعالى: (إِنَّ النَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ الرَّحْمَنُ وُدًّا) '' .. أى محبة منه الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ الرَّحْمَنُ وُدًّا) '' .. أى محبة منه تعالى ومحبة فى قلوب خلقه .. وقال تعالى: (لا تَجدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِالله واليَوم الآخِرِ يُوادُونَ مَنْ حَادً الله وَرَسُولَهُ ولو كَانُوا آبَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَانَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ ) ' .. وقال تعالى: (وَهُوَ الْعَفُورُ الْوَدُودُ) ('' أى كثير الود لعباده ، عشييرَتَهُمْ ) ' .. وقال تعالى: (وَهُوَ الْعَفُورُ الْوَدُودُ) ('' أى كثير الود لعباده ، المتحبب إلى الطائعين بمعرفته ، وإلى المذنبين بمغفرته ، وإلى الحلق برزقه وكفايته .. الحب للمؤمنين والمحبوب لهم .. الراضى عن أهل طاعته والمادح لهم بأعالهم .. المودِّدهم إلى خلقه .

و الودود »: قريب من معنى الرحمة ، ولكن الرحمة إضافة الخير للمرحوم .. وأفعال « الرحيم » تستدعى مرحومًا ضعيفًا محتاجًا .. وأفعال الودود لا تستدعى ذلك ، بل الإنعام على سبيل الابتداء من نتائج الود ، قال تعالى : (فَسَوفَ يَأْتَى اللهُ بِقَوْم يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ ) (٧) فهو – سبحانه – يحبهم أولا ثم يرزقهم محبته .. وإذا أحب « اللهُ » عبدا نادى « جبريل » : يا جبريل ، إنى أحب فلانا فأحبه ، فيحبه جبريل ، ثم ينادى في الملأ الأعلى : يا أيها الملأ ، إن

<sup>(</sup>٥) الجادلة: ٢٢ (٦) البروج: ١٤ (٧) المائدة: ٥٤



<sup>(</sup>١) التحل: ٨٨ (٢) المؤمنون: ١٤ (٣) طه: ٥٠ (٤) مريم: ٩٦



« الله » يحبُّ فلانًا فأحبّوه ، فيحبّه الملأ الأعلى ، ثم يُوضَع له القبول فى الأرض ، قال تعالى : ( إِنَّ رَبِّى رَحِيمٌ وَدُودٌ ) (١) .. سبحان الودود .. عظيم الجود .. سبحانه وتعالى .. هو « الله » .

الْمَجِيدُ هو الذي انفرد بالشرف الكامل ، والملك الواسع من الأزل إلى الأبد .. البالغ الكمال في المجد والشرف .. عظيم القدر .. الشريف ذاته ، الجميل فعاله ، الجزيل عطاؤه ونواله .. وشرف الذات إذا قارنه حسن الفعال سمى : مجدًا ، والمجد « لله » من الأزل إلى الأبد ، وهو المجيد المطلق ، قال تعالى : (إنّه حَمِيدٌ مجيدٌ) (٢) .. وقال : (ذُو الْعَرْشِ الْمَجِيدُ) (٣) ووصف كلامه فقال : (ق والْقُرْآنِ الجيدِ) (١) لأنه عظيم النفع والخبر ، ولأنه كما قال عنه : (في صُحُفٍ مُكرَّمَةٍ مَرْفُوعَةٍ مطَهَرَةٍ) (٥) .. تبارك « المجيد » المطلق .. هو « الله » .

# الْبَاعِــــــثُ

يُقال بعثه: أى أرسله ، كقوله تعالى: ( فَابْعَثُوا أَحَدَكُم بِوَرِقِكُمْ هَذِهِ إِلَى الْمَدِينَةِ فَلْيَنْظُرْ أَيُّهَا أَزْكَى طَعَامًا فَلْيَأْتِكُم بِرِزْقٍ مِنْهُ ) (١) .. وقوله: ( ثُمَّ بَعَثْنَا مِنْ بَعْدِه رُسُلاً إِلَى قَومِهِمْ ) (٧) فهو سبحانه يبعث الرسل بالأحكام كقوله تعالى: ( فَبَعَثَ اللهُ النَّبِيِّينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ ) (٨) .

<sup>(</sup>٥) عبس: ١٣، ١٤ (٦) الكهف: ١٩ (٧) يونس: ٧٤ (٨) البقرة: ٢١٣



<sup>(</sup>١) هود : ٩٠ (٢) هود : ٧٣ (٣) البروج : ١٥ (٤) ق: ١



وتأتى « بعث » بمعنى أيقظ من النوم .. كقوله عز من قائل : ( وَهُوَ الَّذِي يَتَوَفَّا كُم بِاللَّيل وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُم بِالنَّهارِ ثُمَّ يَبْعَثُكُمْ فِيهِ لِيُقْضَى أَجَلٌ مُسَمَّى ) (١) أَى يبعث النيام فيوقظهم .. وقال – سبحانه – فى أهل الكهف : ( ثُمَّ بَعَثْنَاهُمْ لِلنَّعْلَمَ أَى الْحِزْبَيْنِ أَحْصَى لِمَا لَبِثُوا أَمَدًا ) (١) ..

ويبعث الله الموتى أى يخرجهم من قبورهم .. قال تعالى : (وَالْمَوْتَى يَبْعَتُهُم الله جَمِيعًا الله يُرْجَعُونَ) (٢) أى يحيبهم يوم القيامة .. وقال : (يَوْمَ يَبْعَتُهُم الله جَمِيعًا فَيَحْلِفُونَ لَهُ كَمَا يَحْلِفُونَ لَكُمْ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ عَلَى شَيْءٍ) (١) .. وقال : (ثُمَّ فَيَحْلِفُونَ لَهُ كَمَا يَحْلِفُونَ لَكُمْ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ عَلَى شَيْءٍ) (١) .. وقال : (ثُمَّ بَعَثْنَا كُم مِن بَعْدِ مَوْتِكُمْ ) (٥) وقال الموتى بعد البعث كما حكى عنهم القرآن : (مَن بَعَثْنَا مِن مَرْقَدِنَا ) (٦) .. وهو الذي يحيى الحلق يوم النشور .. ويحصّل ما في الصدور .. ويبعث من في القبور .

وهو الذي يبعث الهمم للترقي في ساحات التوحيد.

وهو الذي بعث الموجودات من ظلمة العدم إلى نور الوجود .

والبعث هو « النشأة الآخرة » أما الخلق فهو « النشأة الأولى » . . لأنه سبحانه يقول : ﴿ وَلُقْدُ عَلِمْتُم النَّشَأَةَ الْأُولَى فَلُوْلاً تَعْلَمُونَ ﴾ ( وَلَقَدُ عَلِمْتُم النَّشَأَةَ الْأُولَى فَلُوْلاً تَذَكَّرُونَ ﴾ (^) .

ولا يمكن إدراك معنى الباعث إلاّ إذا علمنا « النشأة الآخرة » ، وهذا محال قبل حصوله .. وعلى ذلك فلا يعلم حقيقة « الباعث » إلاّ الباعث .. ودرك العجز عن الإدراك إدراك .. سبحانه وتعالى .. هو « اللهُ » .

\* \* \*

<sup>(</sup>٥) البقرة : ٥٦ (١) يس : ٥٢ (٧) الواقعة : ٦٦ (٨) الواقعة : ٦٧



<sup>(</sup>١) الأنعام: ٦٠ (٢) الكهف: ١٢ (٣) الأنعام: ٣٦ (٤) المجادلة: ١٨



## الشَّــهيدُ

شَهِدَه يشهده شهودًا وشهادة : حضره وعلم به .. قال تعالى : ( فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُم الْشُّهْرَ فَلْيَصُمْهُ ) (١) . . و« شَهدَ » : أي دل بقول أو فعل ، كقوله تعالى : ( وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِنْ أَهْلِهَا ) (٢) .. وو شَهدَ بالله » أي أقسم به ، يقول تعالى : ( فَشَهَادَةُ أَحَدِهِم أَرْبَعُ شَهَادَاتٍ باللهِ إِنَّهُ لَمِنَ الصَّادِقِينَ ) (٢) .. والشهادة : خبر قاطع ، كقوله تعالى : ﴿ وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَى مِثْلِهِ فَامَنَ ) (أنَّ ، وكقوله : ﴿ وَهُمْ عَلَى مَا يَفْعَلُونَ بِالْمُؤْمِنِينَ شُهُودٌ ﴾ ، وكقوله : ( وَلاَ تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَل إِلاَّ كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ ) (٦) ، وكقوله : ﴿ وَيَقُولُ الْأَشْهَادُ هُؤُلاءِ الَّذِينَ كَذَّبُوا عَلَى رَبِّهِم أَلاَ لَعْنَةُ اللهِ عَلَى الظَّالمِينَ) (٧) .. و« أشهاد » : جمع شهيد .. وشهود : جمع شاهد .. والشهيد أيضًا مَنْ قُتِل في سبيل « الله » وشَهدَتْهُ الملائكة أو شُهدَتْ له .. و« الشهيد » صيغة مبالغة في الشاهد ، كقوله تعالى : ﴿ وَلاَ يُضَارُّ كَاتِبٌ وَلاَ شَهِيد ) (٨) ، وكقوله : ﴿ فَاكْتُبْنَا مَعَ الشَّاهِدِينَ ) (٩) ، أي مع المقرِّين بوحدانية « الله » تبارك وتعالى . . و اأشهده ، على الأمر ، كما في قوله سبحانه : (وأشْهدَهُمْ عَلَى أَنْفُسِهِم أَلَسْتُ بِرَبكُم قالوا بَلَى شَهدْنا)(١٠)، وقوله : (وأَشْهِدُوا إِذَا تَبَايَعْتُم ) (١١) . و ﴿ أَشَهِدُه ﴾ : جعله يحضر ويشاهد ، يقول تعالى : ( مَا أَشْهَدتهُمْ خَلْقَ السَّمَواتِ والأَرْضِ وَلاَ خَلْقَ أَنْفُسِهِمْ ) (١٢) .. ومشهود: اسم مفعول كقوله: ( وَذلكَ يَومٌ مَشْهُودٌ ) (١٣) أي حضره الخلق

(۱۳) هود : ۱۰۳

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٨٥ (٢) يوسف : ٢٦ (٣) النور : ٦ (٤) الأحقاف : ١٠

<sup>(</sup>٥) البروج : ٧ (٦) يونس : ٦١ (٧) هود : ١٨ (٨) البقرة : ٢٨٢

 <sup>(</sup>٩) آل عَمران : ٥٣ (١٠) الأعراف : ١٧٢ (١١) البقرة : ٢٨٢ (١٢) الكهف : ٥١



وشاهدوا أهواله وحضرته الملائكة ، وكقوله : (وَقُوْآنَ الْفَجْرِ إِنَّ قُوْآنَ الْفَجْرِكَانَ مَشْهُودًا) (١) أى تشهده الملائكة وتسجل ثوابه .. و« مشهد » : اسم مكان واسم زمان ومصدر ميمى ، كقوله تعالى : (فَوَيْلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ مَشْهَدِ يَوْمِ عَظِيمٍ ) (٢) .. واستشهده : طلب شهادته كقوله تعالى : (وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِنْ رِجَالِكُمْ ) (٣) ..

و « الشهيد » من الشهود ومعناه الحضور أى العالم بكل شىء ، المشاهد لكل شىء ، الحاضر الذى لا يغيب عنه شىء فى ملكه ، وهو القائل سبحانه : ( أَوَ لَمْ يَكُفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَى \* شَهِيدٌ ) ( \* ) وهو سبحانه وتعالى يشهد على خلقه ويفصل بينهم بعدله ، يقول تعالى : ( قُلْ أَى شَي \* أَكْبُرُ شَهَادَةً قُلِ اللهُ شَهِيدٌ بَيْنَى وَبَيْنَكُمْ ) ( \* ) . و « الله » هو العليم ، وهو الخبير ، وهو الشهيد ، فإذا اعتبر العليم مطلقاً فهو العليم ، وإذا أضيف إلى الغيب والأمور الباطنة فهو الخبير ، وإذا أضيف إلى الأمور الطاهرة فهو الشهيد ، ولذا فإنه – سبحانه وتعالى – وإذا أضيف إلى الخلق يوم القيامة بما علم وشاهد منهم ، وهو القائل جَلَّ وعَلا : ( وَاللهُ يشهد على الحَلق يوم القيامة بما علم وشاهد منهم ، وهو القائل جَلَّ وعَلا : ( وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْ \* شَهيدٌ ) ( \* ) . . سبحانه وتعالى . . هو « اللهُ » .

# الْحَسقُ

الْحَـقُ هـو الواقع الشابت الـذى لا خـلاف عليـه ، و « الحـقُ » ضـد الباطل .. و « حَقَ » الأمرُ : ثبت ووجب .. وحق له : ثبت له .. وحُقَّ له : أُنبت له .. قال تعالى : ( وَأَذِنَتْ لِرَبِّهَا وَحُقَّتْ ) (٧) أى كان حقًا عليها أن تخضع الأمر الله ... وأحق الأمر : أثبته وأظهره .. والحق ما وجب لك أو عليك ..

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٧٨ (٢) مريم: ٣٧ (٣) البقرة: ٢٨٢ (٤) فصلت: ٥٣

<sup>(</sup>a) الأنعام: ١٩ (٦) المحادلة: ٦ (٧) الانشقاق: ٢

وحقيق على كذا: حريص عليه وأمين وجدير، كما جاء فى قوله تعالى: (حقيقً عَلَى أَلاَّ أَقُولَ عَلَى اللّهِ إِلاَّ الْحَقَّ ) (١) .. و الحاقَّة »: اسم فاعل مؤنث أي لثابتة الصحيحة أو التى تبين الحق وتظهره، يقول تعالى: (الْحَاقَّةُ لَا الْحَاقَّةُ ) (٢) .. واستحق الشيء: استوجبه وصار من حقه ، كما فى قوله سبحانه : (فَإِنْ عُثِرَ عَلَى أَنَّهُمَا اسْتَحَقَّا إِنْمًا ) (٣) .. والحق: القرآن ، والحق: العدل والصدق والحكة والبعث وكمال الأمر، يقول الحق جل وعلا: (فَأَخَذَتُهُم الصَّيْحَةُ بِالْحَقِّ ) (١) .. ويقول: (وَهُو اللّذِي خَلَقَ السَّمُواتِ والأَرْض بِالْحَق ) (١) .. ويقول: (وَمَا لَنا لاَ نُوْمِنُ بِاللّهِ وَمَا جَاءَنَا مِن والْحَق ) (١) .. ويقول: (قَدْ جَعَلَهَا رَبِّي حَقًا) (١) أي الْحَق لَمَّا جَاءَهُم ) (١) .. ويقول: (أُولِيْكَ هُم الْمؤمِنُونَ حَقًا) (١) .. ويقول: (قَدْ جَعَلَهَا رَبِّي حَقًا) (١) أي صادقة بالنسبة لرؤيا « يوسف » الصديق .. والأشياء تنميز بأضدادها ، وكل أمر بخبر عنه إما أن يكون باطلاً مطلقاً ، أو حقًا مطلقًا ، أو باطلاً من وجه ، حقًا

فالباطل مطلقاً هو الممتنع بذاته .. والحق مطلقاً هو الواجب بذاته ، يقول تعالى : ( فَلِكَ بِأَن الله هُوَ الْحَقُ وأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ هو الباطِلُ ) (١٠) .. والممكن بذاته الواجب بغيره باطل من وجه ، وحق من وجه ، فهو – من حيث ذاته – لا وجود له فهو باطل ، وهو – من جهة واجب الوجود الذي أوجده – موجود فهو حق ، أي من جهة نفسه باطل ، ومن جهة و الله » الذي أوجده فهو حق ، ولذلك يقول و الحق » : (كُلُّ شَيْءٍ هَالِكٌ إِلاَّ وَجْهَهُ » (١١) .. وهو سبحانه الموجود الحق أزلاً وأبدًا ، وكل شيء سواه – من حيث ذاته – لا

<sup>(</sup>٩) يوسف : ١٠٠ (١٠) الحج : ٦٢ (١١) القصص : ٨٨



<sup>(</sup>١) الأعراف: ١٠٥ (٢) الحاقة: ١، ٢ (٣) المائلة: ١٠٧ (٤) المؤمنون: ٤١

<sup>(</sup>٥) الأنعام: ٣٧ (٦) المائدة: ١٤ (٧) الأنعام: ٥ (٨) الأنفال: ٤

يستحق الوجود ؛ إذًا فالحق المطلق : هو الموجود الحقيق بذاته الذي منه يأخذكل حق حقيقته .. ونعرف بأن أحق الموجودات بأن يكون حقا هو « الله » الحق . وأحق العلوم بأن يكون حقا هو العلم بالله ؛ لأنه مطابق للمعلوم أزلا وأبدا .. وأما العلم بغيره : فإنه لا يكون دائما إلا بقدر دوام ذلك الغير ، فإذا انعدم عاد ذلك الاعتقاد وذلك العلم باطلا .. وقد يطلق الحق على الأقوال فيقال : قول حق ، أو قول باطل . وعلى ذلك فأحق الأقوال قول : « لا إله إلا الله » لأنه قول صادق أبدا ، وأزلا لذاته ، وإذًا يطلق الحق على الوجود في الأعيان ، وعلى الوجود في الأذهان وهو النطق .. الوجود في الأشياء بأن يكون حقا هو الذي يكون وجوده ثابتا لذاته أزلا وأبدا ، والمسهادة له حقا أزلا وأبدا .. هو الحقُّ المطلق .. ومعرفته حقا أزلا وأبدا .. هو « الله » ..

### الْوَكِيــلُ

الْوَكِيلُ هو المتولى بإحسانه أمور عباده المتقين ، الموكَّلُ إليه كل أمر . الكفيل بالحلق .. فمن توكل عليه تولاه ، ومن استغنى به أغناه ، ومن فوض إليه أمره كفاه .. والموكول إليه : ينقسم إلى من وُكِلَ إليه بعضُ الأمور - وهذا ناقص - ومن وُكِلَ إليه بعضُ الله كلُّ الأمور ، وليس ذلك إلا « لله » .

والموكول إليه قد لا يستحق أن يكون وكيلا إلا بتفويض ، وهذا فقير إلى التوكيل ، مفتقر إلى التفويض .. أما من يستحق بذاته أن يكون كل أمر إليه موكول فهو الله ؛ تتوكل عليه القلوب لذاته .. و« الوكيل » قد يني بما يوكل إليه إلى حد ما ، و« الله » – تبارك وتعالى – هو الذى من توكل عليه كفاه ، يني بما وكل إليه وفاء تاما من غير قصور ، وهو يتولى الخلائق .. وهو نعم الوكيل ، قال تعالى : ( الذين قَال لَهُم النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشَوْهُمْ فَوَادَهُمْ تَعالى : ( الّذين قَال لَهُم النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشَوْهُمْ فَوَادَهُمْ



إِيمَانًا وَقَالُوا حَسْبُنَا اللهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ فَانْقَلَبُوا بِنِعْمَةٍ مِن اللهِ وَفَصْلِ لَمْ يَمْسَسْهُمْ سُوءٌ واتَّبَعُوا رضُوان اللهِ ) (١) . . وهو وكيل من لا وكيل له ، قال تعالى : ﴿ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيَيْءٍ وَكِيلٌ) (٢) .. (وَمَا لَنَا أَلاَّ نَتَوَكَّلَ عَلَى اللهِ وَقَدْ هَدَانَا سُبِلَنَا ﴾ (٣) .. وقال : ﴿ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللهِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ المَتَوَكِّلِينَ ) ( عُل اللهُ عَلَيْكُم بوكِيل ) ( قُل لَسْتُ عَلَيْكُم بوكِيل ) (٥)

الوكيل هو الناصر المعين والحافظ الأمين .. مِن : وكُّله بكذا : عهد إليه القيام به ، قال تعالى : ( فَقَدْ وَكَّلْنَا بِهَا قَومًا لَيْسُوا بِهَا بِكَافِرِينَ ) (١) ... وقال : ( قُلْ يَتَوَفَّاكُمْ مَلَكُ المُوْتِ الَّذِي وَكِّلَ بِكُمْ ) (٧) .. وقال : ( إِنْ كُنتُم آمَنْتُم باللهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُسْلِمِينَ) (^)

والتوكل الحقيقي هو تسليم الأمر لمن له الأمر .. والرضا بالنتائج وإن جاءت على غير الهوى . . فالوكيل الحق . . والوكيل بحق . . هو « اللهُ » .

الْقَــوى مو الذي لايلحقه ضعف في ذاته ، ولا في صفاته ، ولا في أفعاله .. والقوة: تدل على القدرة التامة .. فهن هو بالغ القدرة: قوى ..

قوى الشخص: صار قادرًا على عمل كثير من الأعال . . وقوى الشيء : نماسكت أجزاؤه ، قال تعالى : (كَالَّتِي نَقَضَتْ غَزْلَها مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ أَنْكَانًا) (١٠ ... يقد تطلق القوة على المعانى الحسية كالعقل والعزيمة والإرادة ، كقوله تعالى : ﴿ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ ضَعْف قُوَّةً ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بعْدِ قُوَّةٍ ضَعْفًا وَشَيْبَةً ﴾ (١١) .

<sup>(</sup>١) آل عمران : ١٧٣ ، ١٧٤ (٢) الأنعام : ١٠٢ (٣) إبراهيم : ١٢ (٤) آل عمران : ١٥٩ (٦) الأنعام : ٨٩ (٧) السجَّلَة : ١١ (٨) يونس : ٨٤ (٠) الروم : ٥٤ (٥) الأنعام: ٦٦

<sup>(</sup>٩) النحل : ٩٢



والقوة بمعنى الجدِّ في الأمر، وصدق العزيمة ، كقوله تعالى : ( مُحُذُوا مَا آئِينَاكُمْ بِقُوَّةٍ ) (١) .. ووُصِف « جبريل » بالقوة في قوله تعالى : ( إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ذِي قُوَّةٍ عِنْدَ ذِي الْعَرْشِ مَكِينِ ) (٢) .. وجمع قوة : قُوى ، ومنه قوله تعالى : ( عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُوى ) (٣) قال المفسرون : الجمع للمبالغة في شدة القوى ، وقد يكون المراد بالجمع ، تنوع القوى ، فهي قوة متعددة لا يعلمها إلا « الله » .. ووصفت ابنة « شعيب » « موسى »كما حكى القرآن : ( إِنَّ خَيْرَ مَن اسْتَأْجَرْتَ الْقَوَى الأمين ) (٤) ، ووصف بها « العفريت » نفسه « لسليان » كما حكى القرآن : ( وَإِنِّي عَلَيْهِ لَقَوِى المَين ) (٥) ووصف « الله » – تبارك وتعالى – حكى القرآن : ( إِنَّ الله لَقَوِى الْعَزِيزُ ) (١) .. وقال : ( إِنَّ الله لَقَوِى الْعَزِيزُ ) (١) .. وقال : ( إِنَّ الله لَقَوِى الْعَزِيزُ ) (١) .. وقال : ( إِنَّ الله لَقَوِى الْعَزِيزُ ) (١) .. وقال : ( إِنَّ الله لَقَوِى الْعَزِيزُ ) (١) .. وقال : ( إِنَّ الله لَقَوِى الْعَزِيزُ ) (١) .. وقال : ( إِنَّ الله لَقَوَى الْعَزِيزُ ) (١) .. وقال : ( إِنَّ الله لَقَوَى الْعَزِيزُ ) (١) .. وقال : ( إِنَّ الله لَقَوَى الْعَزِيزُ ) (١) .. وقال : ( إِنَّ الله لَقَوَى الْعَزِيزُ ) (١) .. وقال : ( إِنَّ الله لَقَوَى الْعَزِيزُ ) (١) .. وقال : ( إِنَّ الله لَقَوَى الْعَزِيزُ ) (١) .. وقال : ( إِنَّ الله لَقَوْمَ الْقَوْمِ الْقَوْمِ الْقَوْمِ الْقَوْمِ اللهُ وَيْرُ ) .. وقال : ( إِنَّ الله لَعَمْ الْقَوْمِ ) القرآن .. ( وَالْمُ الله اللهُ وَالْقَوْمُ الْقَوْمُ الْعَوْمِ اللهُ وَالْمَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَالْمَا اللهُ اللهُ وَالْمَا اللهُ ا

ولو نظرت إلى القُوى المخلوقة فى الكون مثل الجاذبية والكهربية والتفاعلات الكيائية وقوة الغازات والإشعاعات كالليزر وماإلى ذلك ؛ لعلمت أن خالق هذه القُوى المتعددة لا تُدرَك قوتُه ، ولا تُعرف كُنْه مكانته .. سبحانه وتعالى .. هو « الله »

## الْمَتِــين

الْمَتِين مِن مَتَنَ يَمتُن متانة فهو متين بمعنى صلب وقوى واشتد .. وهالمتين ، هو الذى له كال القوة ، فلا يعترض أفعاله عارض ، ولا يمنع أمره مانع .. والمتانة تدل على شدة القوة .. ومن هو شديد القوة : متين .. ووصف ربنا نفسه ، فقال :

 <sup>(</sup>۵) التمل : ۳۹ (۱) هود : ۲۱ (۷) الحج : ٤٠



<sup>(</sup>١) البقرة : ٦٣ (٢) التكوير: ١٩ ، ٢٠(٣) النجم: ٥ (٤) القصص: ٢٦



( إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ ) (١) .. وتوعد الكفار بقوله : ﴿ وَأَمْلِي لَهُمْ إِنَّ كَيْدِي مَتِين ) (٢) .. ومتانة الكيد : عدم اكتشافه ونفاذه بحيث لا يوقفه عارض .. والمتين هو القادر قدرة تامة .. الشديد القوة .. ولا يعرف المتين إلا المتين .. سيحانه وتعالى .. والمتين المطلق .. هو « اللهُ » .

الولعيُّ هو المحبِّ الناصر المتولى أمر خلقه ، المختصين بإحسانه ، يقول تعالى : ( اللهُ وَلِيُّ الَّذِينَ آمَنُوا ) (٣) .. ( وَاللهُ وَلِيُّ الْمُتَّقِينَ ) (١) .. ( ذَلِكَ بِأَنَّ اللهَ مَوْلِي ٱلَّذِينَ آمَنُوا وَأَنَّ الكَافِرِينَ لاَ مَولَى لَهُمْ ) (٥٠ .. (وَهُوَ ٱلْوَلَى ٱلْحَمِيدُ ) (١٠ .

والفعل وليه يليَّهُ ولاية أي نصره وقام بأمره .. وأيضا ولى بمعنى قرُب ، كقوله تعالى : ﴿ قَاتِلُوا ٱلَّذِينَ يَلُونَكُم مَنَ الكُفَّارِ ﴾ ، والولاية جاءت في قوله : ( هُنَالِكَ الْوَلاَيَةُ للهِ الْحَقِّ ) (^) وذلك يوم القيامة : ﴿ وَٱلظَّالِمُونَ مَالَهُم مِنْ وَلِيٍّ ولا نصير) (١) .. ( وَإِذَا أَرَادَ ٱللهُ بِقَوم سُوِّءًا فَلاَ مَرَدًّ لَهُ وَمَا لَهُمْ من دُونِهِ مِن وَالِ ) (١٠) .. ( إِنَّ وَلِيِّمَ اللهُ ٱلَّذِي نَزَّلَ الْكِتَابَ وَهُوَ يَتَوَلَّى الصَّالِحِينَ ) (١١) .. ( فَاللَّهُ هُوَ الْوَلَى ۗ وَهُوَ يُحِي الْمَوْتَى وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيءٍ قَدَيرٌ ) (١٢) .. سبحانه وتعالى . . هو الولئ الحق . . هو « الله » .

 <sup>(</sup>۹) الشورى: ۸ (۱۰) الرعد: ۱۱ (۱۱) الأعراف: ۱۹٦ (۱۲) الشورى: ۹



 <sup>(</sup>٢) الأعراف : ١٨٣ (٣) البقرة : ٢٥٧ (٤) الجاثية : ١٩
 (٦) الشورى : ٢٨ (٧) التوبة : ١٢٣ (٨) الكهف : ٤٤ (١) الداريات: ٥٨

<sup>(</sup>٥) محمد: ١١



### الْحَميدُ

الْحَمِيكُ هو المحمود على كل حال .. المستحق الحمد .. الحميد بحمده نفسه أزلا ، وبحمد عباده له أبدا ، فهو الحميد المطلق . . والحميد من صفات الذات لأنه الموصوف بصفات الكمال .. والفعل حَمِدَه يحمَدُه حمداً : أثنى عليه بالجميل . . وحمد الشيء : رضي عنه وارتاح إليه . . واسم الفاعل : حامد ، قال تعالى : ( التَّائِبُونَ الْعَابِدُونَ الْحَامِدُونَ ) (١) .. واسم المفعول : محمود ، قال تعالى : ( عَسَى أَنْ يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَحْمُودًا ) (٢) . . وقال « الله » مثنيا على نفسه : ( الْحَمْدُ للهِ ) (٣) .. وقال آمرا : ( قُل الْحَمْدُ للهِ وَسَلاَمٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِينَ اصْطَفَى ) ( ؛ ) . وافتتح « الله » الخلق بالحمد . . فقال : ( الْحَمْدُ للهِ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ والأَرْضَ) (٥) .. وختم الدنيا بالحمد .. فقال : ﴿ وَقِيلَ ٱلحمدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ) (٦) . وهي قول المؤمنين عند البعث : (يَوْمَ يَدْعُوكُمْ فَتَسْتَجِيبُونَ بِحَمْدِهِ ) (٧) . وعند رؤية الجنة : ( الْحَمْدُ للهِ الَّذِي هَدَانَا لِهَذَا وَمَا كُنَّا لِنَهْتَدِيَ لَوْلاً أَنْ هَدَانَا اللهُ ) (^ ) . وعند دخول الجنة : ( الْحَمْدُ لله الَّذِي صَدَقَنَا وَعْدَهُ وأَوْرَثَنَا الأَرْضَ نَتبوّا أَمِنَ الْجَنَّةِ حَيْثُ نَشَاءً ) (٩) . وعند النجاة من النار : ( الْحَمْدُ للهِ الَّذِي أَذْهَب عَنَّا الْحَزَنَ إِنَّ رَبَّنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ ) (١٠) .. وهي كلمة تملأ ما بين السماء والأرض ، وقال بعضهم : ﴿ إنَّهَا أَجَلُّ مَن كُلُّمَةِ التوحيد لأنها تجمع التوحيد والحمدَ » . . والحقيقة إن أجل كلمة هي كلمة التوحيد . .

 <sup>(</sup>١) التوبة: ١١٢ (٢) الإسراء: ٧٩ (٣) الفائحة: ٢ (٤) النمل: ٥٩

<sup>(</sup>a) الأنعام: ١ (٦) الزمر: ٧٥ (٧) الإسراء: ٥٢ (٨) الأعراف: ٤٣

<sup>(</sup>٩) الزمر : ٧٤ (١٠) قاطر : ٣٤



والحمد هو الثناء على الجميل الاختياري ، أما المدح فهو الثناء على الجميل مطلقا .. وحقيقة الحمد الذي يستحقه الحميد ، لا يعلمه إلا الحميد ، الذي حمد نفسه بنفسه .. وقال النبي عَلِيلَةِ : ﴿ لَا أَحْصِي ثَنَاءً عَلَيْكَ أَنْتَ كَمَا أَثْنِتَ على نَفْسِكَ » ، وحين قال رجل : « الحمدُ للهِ كما ينبغي لجلاَلِ وجههِ وعظيم سُلْطَانِه ، ، صعدت الملائكة تسأل ربها: «ماذا تكتب له؟! » ، فقال : « اكتبوها له كما قالها حتى يلقاني فأوفيه إياها » . . سبحانه هو « الحميد » . . وهو كما أثنى على نفسه من الأزل . . فهو الحميد أزلا وأبدا . . وهو الحميد المطلق . . هو «الله ».

أَحْصَى الشَّيء: عدَّه وحَفِظَه .. وأصل الكلمة: « العَدُّ بالحَصَى » ، فكانت العرب تَعُدُّ بالحصى . والإحصاء : العدُّ على سبيل الحصر ، ومنه قوله تعالى : ﴿ وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْمَةَ اللَّهِ لَا تُحْصُوهَا ﴾ (١) .، وقوله : ﴿ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِينٍ ﴾ (٢) ، وقوله : ﴿ وَأَحْصُوا الْعِدَّةَ ﴾ (٣) .. وقوله : ﴿ ثُمَّ بَعَثْنَاهُمْ لِنَعْلَمَ أَيُّ الْحِزّْبَيْنِ أَحْصَى لِمَا لَبَثُوا أَمَدًا ) (١) ، وقوله : ﴿ وَأَحَاطَ بِمَا لَدَيْهِمْ وأَحْصَى كُلَّ شَيْءٍ عَدَدًا ﴾ (٥) .. وقوله : ﴿ لَقَدَ أَحْصَاهُمْ وَعَدَّهُمْ عَدًّا ﴾ (٦) .. والمحصى : المحيط بكل موجود جملة وتفصيلا .. لا تخفي عليه خافية في الأرض ولا في السماء ، بالظواهر بصير ، وبالبواطن خبير ، وهو الذي أحصى بعلمه كل شيء .. والمحصى المطلق هو الذي ينكشف في علمه حد كل معلوم وعدده ومبلغه .. وعلم المولى بالأشياء لانهاية له ، ومعلومات « الله » لا نهاية لها .. وإذا كان الأمركذلك فالإحصاء فوق الخيال ؛ لأن مايُحصَى لا حد له ، ولا حصر

<sup>(</sup>۱) إبراهيم : ۳۶ (۲) يس : ۱۲ (۵) الجن : ۲۸ (۱) مريم : ۹۶ (٣) الطلاق: ١ (٤) الكهف: ١٢



له ، ولا يستطيع حصره وإحصاؤه إلا المحصى المطلق .. ومما يُذُّهِل المجرمين يوم القيامة ماسَطر عليهم فيقولون كما حكى عنهم القرآن : ﴿ وَيَقُولُونَ يَا وَيُلْتَنَا مَالَ هذَا الْكِتَابِ لا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَاهَا ) (١) .. والأم السابقة ، يقول الله في شأنهم : ﴿ وَكُلُّ شَيْءٍ فَعَلُوهُ فِي الزُّبُرِ وَكُلُّ صَغِيرِ وَكَبِيرٍ مُسْتَطَرُّ ﴾ (٢) فالإحصاء غير متناه للموجودات ومكوناتها، وكذلك أعال المخلوقات، وحركاتها ، وسكناتها ، يقول تعالى : ﴿ وَمَاتَسْقُطُ مِنْ وَرَقَةٍ إِلاَّ يَعْلَمُهَا وَلا حَبَّةٍ فِي ظُلُمَاتِ الْأَرْضِ وَلا رَطْبٍ وَلا يَابِسِ إِلاَّ فِي كِتَابٍ مُبِينِ ) (٣) .. سبحان من أحاط بكل شيء علما . . وأحصى كل شيء عددًا . . سبحانه وتعالى . . هو المحصى الحق .. هو «اللهُ».

## الْمُبْدئُ الْمُعيدُ

« الإبداء » : هو الإيجاد لشيء غير مسبوق بمثله ، فإن كان مسبوقًا بمثله يسمى « إعادة »، و « المبدئ » هو الذي أظهر الأشياء من العدم إلى الوجود، والمعيد هو الذي يعيدها بعد فنائها، قال تعالى: ﴿ وَهُوَ الَّذِي يَبُّدَأُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُوَ أَهْوَنُ عَلَيْهِ ﴾ (!)( إنَّهُ هُوَ يُبْدِئُ وَيُعِيدُ ﴾ (اكمَا بَدَأْنَا أَوَّلَ خَلْق نُعِيدُهُ ﴾ (أ) كَمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ )(٧) ( وَمَا يُبْدِئُ الْبَاطِلِ وَمَايُعِيدُ )(٨) (إِنَّهُ يَبَّدَأُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعيدُهُ ﴾ (!) ﴿ أَوَ لَـمْ يَـرَوْا كَيْفَ يُبْـدِئُ اللَّهُ الْخَلْقَ ثُـمَّ يُعيدُهُ ﴾ ``

بدأه وابتدأه وأبدَّأه : فعله مبتدئًا على غير مثال سابق ..وأمثلة البدء والإعادة في الخلق كثيرة مثل: الحبة والشجرة . والبيضة والفرخة ، وما إلى ذلك .. والمبدئ المطلق . . والمعيد المطلق . . هو « الله » .

- (۱) الكهف: ٤٩ (٢) القمر: ٥٦ ، ٥٣ (٣) الأنعام: ٥٩ (٤) الروم: ٢٧ (٥) البروج: ١٣ (٦) الأنبياء: ١٠٤ (٧) الأعراف: ٢٩ (٨) سبأ: ٤٩ (٩) يونس: ٤ (١٠) العنكبوت: ١٩





## المُحْيى الْمُمِيتُ

المُحْسِم هو الذي خلق الحياة في كل حي ، و« المميت ، هو الذي خلق الموت في كل مَنْ أماته .. وهو الذي خلق الموت والحياة .. وهو يُحيى من يشاء ، ويُميت من يشاء ، فهي أفعال تتعلق بمشيئته وقدرته .. وهو خالق الحياة في كل سشيء .. يحيى الخلق من العدم .. ثم يحييهم بعد الموت يوم القيامة ، قال تعالى : (كَيْف تَكْفُرُونَ باللهِ وَكُنْتُمْ أَمْوَاتًا فَأَحْيَاكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ (١) . . وَيُحيى الأَرض ، قال تعالى : ﴿ فَانْظُرْ إِلَى آثَارِ رَحْمَةِ اللَّهِ كَيْفَ يُحْسِي الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِها ) (٢) .. ويُحيى القلوب بالإيمان ، قال تعالى : ﴿ أَوَّ مَنْ كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ ) (٣).

و« المميت » هو الذي يسلب الحياة ، قال تعالى : (وَأَنَّهُ هُوَ أَمَاتَ وَأَحْيَا ﴾ ( ' ) .. ويميت بالنوم ويحيى بالإيقاظ ، قال تعالى : ﴿ فَأَمَاتُهُ اللَّهُ مِائَّةً عَامٍ نُمَّ بَعَثَهُ ﴾ <sup>(ه)</sup> .. وفرق بين الموت والقتل ، قال تعالى : ﴿ أَفَئِنْ مَا**تَ** أَوُّ قُتِلَ) (٦) .. وسمى الموت مصيبة ، فقال : ( فَأَصَابَتْكُمْ مُصِيبَةُ الْمَوْتِ ) (٧) .. وفرق بين مَنْ مات شهيدًا ومَنْ مات غير شهيد ، فقال : ﴿ وَلاَ تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيَاءٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزِقُونَ ) (٨) . ونهي عن تسمية الشهيد ميتا ، فقال : ﴿ وَلا تَقُولُوا لِمَن يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللهِ أَمْوَاتٌ بَلْ أَحْيَاءُ وَلَكِنْ لاَ تَشْعُرُونَ ) (١) .. وأى قاتل لشيء ، أو مميت لشيء : كالصيد والذبح



<sup>(</sup>٢) الروم : ٥٠ (٣) الأنعام : ١٢٢ (٤) النجم : ٤٤ (٦) آل عمران : ١٤٤ (٧) المائدة : ١٠٦ (٨) آل عمران : ١٦٩ (١) البقرة : ٢٨

<sup>(</sup>٥) البقرة : ٢٥٩

<sup>(</sup>٩) البقرة : ١٥٤



والقتل وما إلى ذلك .. فالحقيقة أنه يتلف البدن فقط ، أو يفسده أو يدمره .. أما المميت الحقيقي .. فهو « اللهُ » .

والموت مخلوق والحياة علوقة ، قال تعالى : (خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ) (١) .. والموت سابق على الحياة ؛ فقد كان الكون عدمًا ، قال تعالى : (وَكُنتُمْ أَمُواتًا وَالموت سابق على الحياء والإماتة لا يقدر عليها إلا المحيى المميت ؛ لأن الحياة فقسها سر ، والموت سر أعظم .. وألوان الحياة فى الإنسان والحيوان والنبات والكائنات الحية والميكروبات والفيروسات والجراثيم والكائنات الدقيقة والرخويات وما إلى ذلك - تثير العجب والحيرة .. وسر الحياة فى الإنسان الروح ، والموح من أمر ربى ، ونزع الروح بأمر « الله » ، وكنه الروح غير معلوم وهو مما وراء العقل قال تعالى : ( فَإِذَا سَوَّيْتُهُ ونَفَحْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي ) (٣) .. وقال : وأمَّ سَوَّاهُ وَنَفَحْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي ) (٣) .. وقال : تخرج عن طاقة العقل البشرى وعن حدود العلم .. وعليه فلا يعلم « المحيى » .. إلا « المميت » .. سبحانه وتعالى .. هو « الله » .

# الْحَسسى

الْحَسَىُّ هو الموصوف بالحياة الدائمة ، التي لا يعتربها فناء ولا موت ولا عدم ولا نقص ، وله البقاء المطلق ، ولا يسبق حياته عدم ، ولا يلحق حياته عدم أو فناء ، وهو المدرك الفعال .. ودرجة الرقى فى الحياة تُحسب على أساس الإدراك والفعل .. فدرجة حياة الخيوان أرقى من درجة حياة النبات ، ودرجة حياة الإنسان أرقى من درجة حياة الحيوان حيث ترقى الأفعال وترقى درجات الإنسان أرقى من درجة حياة من الفاسق ، والفاسق أرقى من الكافر ..

 <sup>(</sup>١) الملك : ٢ (٢) البقرة : ٢٨ (٣) الحجر : ٢٩ (٤) السجدة : ٩ -





وسمى الله المؤمن حيًّا ، وسمى الكافر – بالقياس عليه – ميثًا فقال تعالى : (وَمَايَسْتُوى الأَحْيَاءُ وَلاَ الأَمْوَاتُ ) (١) . فإذا كانت درجات الحياة تتفاوت طبقا لتفاوت درجات العقل والإدراك ؛ فالحى المطلق هو الذى تندرج تحت علمه جميع المدركات ، وتخضع لسلطان قهره كل الموجودات ، لايشذ عن علمه مُدْرَك ولا عن فعله مفعول . وهو الذى خلق الأفعال . ولا فاعل على الحقيقة إلا هو . وهو الذى خلق الإدراك وخلق التمييز للكائنات والموجودات . وهو الذى خلق الحياة نفسها . وكل حياة وهو الذى خلق الحياة نفسها . وكل حياة في الوجود مستمدَّة من وجوده . فلا شك أنه الحي المطلق، قال تعالى : في الوجود مستمدَّة من وجوده . فلا شك أنه الحي المطلق، قال تعالى : في المؤول والله عن الله الله الحي المطلق، قال تعالى : في الوجود مستمدَّة من وجوده . فلا شك أنه الحي المطلق، قال تعالى : سبحانه وتعالى . هو « الله » .

# الْقَيِّــومُ

القيسوم هو القائم بنفسه الذي لا يفتقر في قيامه إلى غيره ، فهو قائم بذاته على الإطلاق ، الغني عن غيره ، وكل ماعداه مستند إليه ، ولا قوام للموجودات إلا به .. فهو القائم بذاته ، المقيم لغيره ، المستغنى بذاته ، ولا غنى لغيره عنه ، ولا قوام لأي شيء إلا به .. المنزّه عن التحيّز والحلول .. المبرّأ عن التغيّر والفتور .. لا يناسب الأشباح .. ولا يعتريه مايعتري الأرواح .. وهو البالغ النهاية في الكمال في تدبير الملك والملكوت ، ولا قيوم سواه .. ولا يطلق هذا الاسم على غيره .. وصيغة المبالغة لقائم « قوّام » ، كما جاء في قوله تعالى : ( الرِّجَالُ قَوَّاهُونَ عَلَى النَّسَاءِ) (٣) .. أما « قيوم » : فهي صيغة مبالغة من أسماء « الله » الحسني لا يوصف بها سواه .. وصيغة الفاعل جاءت في قوله تعالى : ( أَفَمَنْ هُوَ قَائِمُ عَلَى يوصف بها سواه .. وصيغة الفاعل جاءت في قوله تعالى : ( أَفَمَنْ هُوَ قَائِمُ عَلَى يوصف بها سواه .. وصيغة الفاعل جاءت في قوله تعالى : ( أَفَمَنْ هُوَ قَائِمُ عَلَى يوصف بها سواه .. وصيغة الفاعل جاءت في قوله تعالى : ( أَفَمَنْ هُوَ قَائِمُ عَلَى يوصف بها سواه .. وصيغة الفاعل جاءت في قوله تعالى : ( أَفَمَنْ هُوَ قَائِمُ عَلَى يوصف بها سواه .. وصيغة الفاعل جاءت في قوله تعالى : ( أَفَمَنْ هُوَ قَائِمُ عَلَى يوصف بها سواه .. وسيغة الفاعل جاءت في قوله تعالى : ( أَفَمَنْ هُوَ قَائِمُ عَلَى يوصف بها سواه .. وسيغة الفاعل جاءت في قوله تعالى : ( أَفَمَنْ هُوَ قَائِمُ عَلَى الفاعل جاءت في قوله تعالى : ( أَفَمَنْ هُو قَائِمُ عَلَى اللهِ وَاللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَالله

كُلِّ نَفْسِ بِمَا كَسَبَتْ) (١) وفى قوله: (شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لاَ إِلهَ إِلاَّ هُوَ وَالْمَلائِكَةُ وَأُولُوا الْعِلْمِ قَائِمًا بِالْقِسْطِ) (٢) ، وجاء الاسم فى قوله: (وَعَنَت الْوَجُوهُ لِلْحَىّ الْقَيُّومِ) (٣) وذلك يوم القيامة .. حيث هو الحى المطلق .. القيوم المطلق .. كما جاء فى قوله: (اللهُ لاَ إِلَهُ إِلاَّ هُوَ الْحَىُّ الْقَيُّومُ) (٤) إذ هو الحى أزلا وأبدا، القيوم أزلا وأبدًا .. وقيل هو الاسم الأعظم ، وإذا استغاث به المستغيث أغاثه ، فقد أثر عن النبى عَلَيْلِهُ قوله: (يَاحَىُّ يَاقَيُّومُ بِرَحْمَتِكَ أَسْتَغِيثُ) (٥) .. سبحان القيوم المطلق .. سبحانه وتعالى ..هو «اللهُ».

وجد يجد جَدةً ووُجدا: استغنى وصار ذا مال ويسار، كما فى قوله تعالى: (أَسْكِنُوهُنَّ مِنْ جَيْتُ سَكَنْتُمْ مِنْ وُجْدِكُمْ ) (١) أى من وسعكم وماتجدون من مال ، أى فى حدود قدرتكم .

ووجد يجد وجدانا ووجودا: أصابه وأدركه وصادفه وعلمه ، كما جاء فى قوله تعالى: (إِنِّى وَجَدْتُ امرَأَةً تَمْلِكُهُمْ) (٧) .. (سَتَجِدُنى إِنْ شَاءَ اللهُ مِن الصَّالحِينَ (٨) .. (قُلْ لاَ أَجِدُ فِيها أُوحِى إِلَى مُحرَّمًا عَلَى طاعم يطعمُه إلا أَنْ يَكُونَ مِيتةً أو دمًا مَسْفُوحًا أو لحم خِنزِيرٍ) (١) وتعريف الواجد أنه ضد الفاقد .. وهو الذي يجد مايريده ، فكل شيء حاضر لديه ، فالواجد هو الذي لا يعوزه شيء ، وهذا الاسم غير وارد في القرآن لكنه متفق عليه .

والذي يفقد مالا حاجة له به فليس بفاقد ، وكذلك من يكون عنده



<sup>(</sup>١) الرعد: ٣٣ (٢) آل عمران: ١٨ (٣) طه: ١١١ (٤) البقرة: ٢٥٥

<sup>(</sup>٥) من دعاء الرسول عَلَيْتِ . (٦) الطلاق : ٦ (٧) النمل : ٢٣ (٨) القصص : ٢٧

<sup>(</sup>٩) الأنعام: 140



مالا يحتاجه فى الحال أو المآل فليس بواجد .. إذ الواجد هو الذى لا يفتقد شيئًا هو محتاج له فى وجوده أو بقائه أو كماله .. والواجد المطلق هو المستغنى بذاته عن كل شىء ، والمستوفى لصفات الجلال والكمال وكل صفات الألوهية القائمة بذاته أزلاً وأبدا .. فهو الواجد المطلق .. سبحانه وتعالى .. هو « الله » .

الماجسد: بمعنى «الجيد» كالعالم بمعنى العليم، لكن صيغة «الفعيل» أكثر مبالغة من صيغة الفاعل، وهذا الاسم لم يرد فى القرآن أيضًا كالواجد، وهو مشتق من «الجحد» وهو نهاية الشرف.. وشرف الذات إذا قارنه حُسن الفعال سمى «مجدا»، ولا شرف يعلو على شرف الذات العلية، ولا صفات تدانى الصفات الأزلية.. ولا أفعال للمخلوقات على الحقيقة بل «الله» هو خالق الموجودات وموجد الكائنات ومالها من حركات وسكنات.. فهو الفعال على الحقيقة .. وكل الأفعال من حيث «الله» حسنة جميلة.. فهو الماجد المطلق.. سبحانه وتعالى .. هو «الله».

## الْـوَاحِـــدُ

الآحاد أربعة أنواع :

الأول : يتحيّز وينقسم ويفتقر إلى محل وهو الجسم .

الثانى : يتحيّز ولا ينقسم ويفتقر إلى محل وهو الجوهر الفرد مثل العقل ، ومثل الروح .





الثالث : لا يتحيّز ولا ينقسم ويفتقر إلى محل وهو العَرَض ، أو مايسمى بالعارض مثل الهم ، ومثل الحزن .

الرابع: لا يتحيّز ولا ينقسم ولا يفتقر إلى محل ، وهو الواحد المطلق المنفرد فى ذاته وصفاته وأفعاله . . فهو واحد فى ذاته لا ينقِسم ولا يتجزأ . . واحد فى صفاته فلا يشبه شيئا ولا يشابهه شىء . . وواحد فى أفعاله فلا شريك له فيها . . وهو الواحد اللق وغيره فانٍ .

والواحد المطلق الذي لا شبيه له ولا نظير ، ولا ند ولا ضد ، ولم يتكون من أجزاء ، ولا يجوز عليه الانقسام . . هو الواحد المطلق . . سبحانه وتعالى . . هو الله »



<sup>(</sup>١) الذاريات: ٤٩ (٢) الشورى: ١١



الصَّمَسَدُ هو الذي يُصمد إليه في الحوائج ، ويُقصد إليه في الرغائب ، ويُفزع إليه في الشدائد .. هو الذي لا جوف له ؛ فلا يحتاج لطعام وشراب .. والمنزه عن الآفات ، ويبقى ولا يزول ، السيد الذي قد كَمُل في سؤدده ، والشريف الذي قد كَمُل في سؤده ، والعظيم الذي قد كمل في عظمته ، والحليم الذي قد كمل في حكمته ، حلمه ، والعليم الذي قد كمل في حكمته ، والعليم الذي قد كمل في حكمته ، وهو الذي قد كمل في جميع أنواع الشرف والسؤدد ، ولا زوال له .. ولم يلد .. ولم يولد .. وليس كمثله شيء .. سبحانه وتعالى .. هو « الله » .

### الْقَادِرُ الْمُقْتَدِرُ

اسم فاعل أى ذو القدرة قال تعالى : (قُلْ هُوَ الْقَادِرُ عَلَى أَنْ يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِنْ فَوْقِكُم أَوْ مِنْ تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ أَوْ يَلْبِسَكُمْ شَيَعًا ويُذِيقَ بَعْضَكُمْ بَأْسَ عَذَابًا مِنْ فَوْقِكُم أَوْ مِنْ تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ أَوْ يَلْبِسَكُمْ شَيَعًا ويُذِيقَ بَعْضَكُمْ بَأْسَ بَعْضٍ ) (١) . وقال : (فَقَدَرُنَا فَنِعْمَ الْقَادِرُونَ ) (٢) . وقال : (فَقَدُرُنَا فَنِعْمَ الْقَادِرُونَ ) (٢) . وقال : (في مَقْعَدِ صِدْقٍ عِنْدَ مَلِيكٍ مُقْتَدرٍ ) (١) .

القادِرُ : ذو القدرة التامة الذي لا يعجزه شيء ، ولا يتقيد بأسباب ، وهو المتمكن من الفعل بلا معالجة ، ولا وساطة ، ولا أداة ، ولا جارحة ، ولا يلحقه عجز فيا يريد إنفاذه ، الذي يَقدِر على إِيجاد المعدوم وإعدام الموجود ..

<sup>(</sup>١) الأنعام: ٦٥ (٢) المرسلات: ٢٣ (٣) القمر: ٥٥





وهو الذى إن شاء فعل وإن شاء لم يفعل .. والقادر المطلق هو الذى يخترع كل موجود اختراعا ينفرد به ويستغنى فيه عن معاونة غيره .

المقتدر : عظيم القدرة المسيطر بقدرته البالغة على كل شيء ، المستولى على كل شيء .. والقادر والمقتدر : مشتقان من القدرة ، لكن المقتدر أبلغ لأن زيادة المبنى (۱) تدل على زيادة المعنى .. والمقتدر الذي يقدر على إصلاح الحلائق على وجه لا يقدر عليه غيره فضلاً منه وإحسانًا .. قال تعالى : (وَكَانَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُقَتَدِرًا) (۲) .. سبحانه وتعالى .. هو القادر المطلق .. والمقتدر المطلق .. هو الله » .

# الْمُقَدِّمُ الْمُؤْخِّرُ

أسماء صفات فعلية .. والتقديم والتأخير لابد وأن يكون بالإضافة .. فتقديم شيء معناه جعله قدام غيره وهكذا .. والتقديم كما يكون في المكان يكون في الزمان ، ويكون أيضا في الرتبة والمقام ، ولابد فيه من مقصد أو غاية يضاف إليها التقدم لما يتقدم ، والتأخر لما يتأخر .. والمقدم والمؤخر هو الذي يقدم بعض الأشياء على بعض في الوجود ، ويقدم الأسباب على مسبباتها ، ويقدم الزمان على الزمان ، والمكان على المكان ، والحركة على الحركة ، والأمم على الأمم ، والقرون على القرون ، ويقدم من شاء من عباده بالعلم والطاعة والتقوى والإنابة والشرف والاستجابة ، ويقدم من يشاء في الدنيا والآخرة بإعطائهم الدرجات والشرف والاستجابة ، ويقدم من يشاء في الدنيا والآخرة بإعطائهم الدرجات العالية .. وهو الذي يؤخر إيجاد بعض الأشياء عن بعض بمشيئته ، ويؤخر من



 <sup>(</sup>١)عدد حروف كلمة ، مقتدر ، يزيد عليها فى كلمة ، قادر ، ، وأى زيادة فى حروف كلمة عن عدد حروف كلمة أخرى مشابهة لها ، يفيد زيادة المعنى فى الكلمة الأولى .

<sup>(</sup>٢) الكهف: ٥٤



يشاء من عباده في الشرف والرتبة والقرب والحب والتقوى والطاعة والعلم والهداية .. سبحانه وتعالى يقدم ويؤخر مايشاء ومَنْ يشاء على مقتضى حكمته .. ولا يقع شيء في الملك والملكوت إلا وفق إرادته .. وكل متقدم فهو مقدَّم بالإضافة لما بعده ، متأخر بالإضافة إلى ماقبله .. وكل متأخر فهو مؤخَّر بالإضافة إلى ماقبله ، وكل متأخر فهو مؤخَّر بالإضافة وكل ماقبله ، مقدَّم بالإضافة لما بعده .. وكل ماتقدم لم يتقدم بعمله أو بعلمه .. وكل متأخر لم يتأخر بقصده أو بفعله .. ولكن الله – تبارك وتعالى – هو المقدم وهو المؤخر يخلق مايشاء ويختار : (مَاكَانَ لَهُم الْخِيرَةُ سُبْحَانَه وَتَعَالَى عَمَّا فَيُشْرِكُونَ ) (١) .. وهو القائل : ( وَلَوْ شَنْنَا لاَنْيَنَا كُلَّ نَفْسٍ هُدَاهَا ) (١) .. وهو القائل : ( وَلَوْ شَنْنَا لاَنْيَنَا كُلَّ نَفْسٍ هُدَاهَا ) (١) .. وهو القائل : ( وَلَوْ شَنْنَا لاَنْيَنَا كُلَّ نَفْسٍ هُدَاهَا ) (١) .. وهو القائل : ( وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَاتٍ ) (١) .. سبحانه وتعالى .. هو المقدم وهو المؤخر .. هو « الله » ..

## الأوَّلُ الْآخِسرُ

الأوّلُ هو القديم السابق على كل شيء ، والآخر هو الباقى وحده بعد فناء كل شيء .. فهو أول بلا بداية ، وآخر بلا نهاية .. فقد كان موجودًا بذاته قبل وجود مخلوقاته ، وكان موجودا وحده ولا شيء معه ، وهو الباقى وحده بلا انتهاء ؛ حيث لا يجوز عليه سبحانه الفناء ، بل يُفنى خلقه ويبقى بعد فنائهم ، ثم يبعثهم ليجزى الذين أساءوا بما عملوا ويجزى الذين أحسنوا بالحسنى .. والأول يكون أولا بالإضافة إلى شيء ، والآخر يكون آخرا بالإضافة إلى شيء ، وهما متناقضان .. فقال بعضهم : هو الأول بالإضافة إلى الموجودات ، إذ هو موجود

<sup>(</sup>١) القصص: ٦٨ (١) الأتبياء: ١٠١ (٣) السجدة: ١٣ (٤) الأتعام: ١٦٥





من الأزل بذاته ، والموجودات كلها استفادت الوجود منه ، وهو آخر بالإضافة إلى السلوك ، فهو آخر ماترُق إليه درجات العارفين ، وكل معرفة تحصل قبل معرفته فهى مرقاة إلى معرفته ، والمنزل الأقصى هو معرفة الله تعالى ، وإليه المرجع وإليه المصير .

والأفضل أن يقال هو الأول المطلق والآخر المطلق .. فله الحلق والأمر ، وإليه يرجع الأمر كله ، وإلى الله تصير الأمور ، وهو يدبر الأمر كله ، وإلى الله تصير الأمور ، وهو يدبر الأمر من السماء إلى الأرض ثم يعرج إليه .. ولا يعرف الآخر إلا الأول .. ولا يعرف الآخر إلا الآخر .. سبحانه وتعالى .. هو « الله » .

# الظَّاهِ مُ الْبَاطِنُ

الظاهر هو الظاهر بالقدرة على كل شيء ، والظاهر بالأدلة العقلية لكل شيء ، فل من موجود في الأرض ولا في السماء من كائنات وأجرام وأوصاف وموصوفات وأسباب ومسببات إلا وهي شاهدة على نفسها بالحاجة إلى مدبر دبرها وقدرها وأوجدها وخصصها بخصوص صفاتها ، قال تعالى : (وفي الأرض آيات لِلْمُوقنِينَ وَفِي أَنْفُسِكُمْ أَفَلاً تُبْصِرُونَ ) (١) .. شهدت له الكواكب في شروقها والغروب ، وأقرت به الأحياء في مطعومها والمشروب .. والكون كله بما فيه ومَن فيه مظهر من مظاهر أسمائه وصفاته .

الباطئ هو المحتجب عن إدراك الأبصار ، الباطن بكنه ذاته عن إدراك العقول والأفكار ، فهو باطن عن إدراك الحواس وخزانة الخيال ، فكل ماخطر ببالك فالله خلاف ذلك .



<sup>(</sup>١) الذاريات: ٢٠ ، ٢١



فهو سبحانه وتعالى الظاهر إن طُلب من العقل بطريقة الاستدلال ، الباطن إن طُلب من طريق الحواس وتوهمات الخيال . . فهو – عز وجل – الظاهر من جهة التكييف .

فسبحان من احتجب عن الخلق بنوره ، وخنى عليهم بشدة ظهوره ، فهو الظاهر الذى لا أظهر منه .. هو الأول والآخر والظاهر والباطن وهو بكل شيء عليم .. سبحانه وتعالى .. هو « اللهُ » .

# الْـــوَالِي

الـوالى هو المتولى أمور خلقه بالتدبير والقدرة والفعل، فهو سبحانه المالك للأشياء المتكفل بها، القائم عليها بالإدامة والإبقاء، المنفرد بتدبيرها، المتصرف فيها بمشيئته.. ينفذ فيها أمره، ويجرى عليها حكمه.. ولا «واليي) للأمور سواه.. فهو الحاكم على الإطلاق فلا يزاحمه أحد.. والولاية تُشعر بالتدبير والقدرة والفعل والحكم .. ولا يجتمع كل ذلك إلا « لله » .. هو الوالى الحق .. والوالى المطلق .. سبحانه وتعالى .. هو « الله » ..

# الْمُتَعَالِي

الْمُتَعَالِي هو الكامل في العلو والعظمة ، البالغ الكمال في الرفعة والكبرياء في ذاته وصفاته ، المترفع عن النقائص ، وعن إحاطة العقول والأفكار .. والعلو مقابل للسُّفل ، وذلك إما في درجات محسوسة كالأحسام ، وإما في الرتب المعقولة للموجودات المترتبة نوعًا من الترتيب العقلي .. وكل ماله الفوقية في المكان فله العلو المكانى ، وكل ماله الفوقية في الرتبة ، فله العلو في العلو ، ومثال الدرجات العقلية هو التفاوت بين السبب والمُستَبِ ، والعلة والمعلول ، والفاعل





والمفعول ، والكامل والناقص . فالسبب أعلى من المسبّب ، والفاعل أعلى من المفعول ، والعلة أعلى من المعلول ، والكامل أعلى من الناقص .

وعليه فإن الموجودات لا يمكن قسمتها إلى درجات متفاوتة في العقل إلا ويكون الحق – تبارك وتعالى – في الدرجة العليا من درجات أقسامها ؛ حيث لا يُتصور أن يكون فوقه درجة ، وذلك هو العلو المطلق .. وكذلك تنقسم الموجودات إلى ميّت وحى ، والحي ينقسم إلى ماليس له إلا الإدراك الحسي كالبهائم ، وإلى ماله إدراك حِسيّ وعقلي كالإنسان ، والإنسان مكلف مبتلي قد يسلّمه الله وقد لا يسلمه .. والملائكة مسلمة من العيوب ، مبرأة من الذنوب ، فهي أرق من الناس .. والناس أرقى من البهائم علوًا في الرتبة .

والله تعالى « متعالي » على الكل فهو الحي المطلق ، المحيى ، وخالق الحياة .. العالم المطلق ، والحالق لعلوم العلماء .. المنزه والمقدس عن جميع أنواع النقص وهكذا .. يجب أن نفهم العلو بالنسبة للذات العلية ، ولا يصح ولا يجوز أن نفهم العلو بالمكان ؛ « فالله » — تبارك وتعالى — منزه مقدّس عن التحدد والتقدر بحدود الأجسام .. وهو فوق كل شيء فوقية لا تزيده بعدا عن خلقه ، بل هو قريب من كل موجود ، وهو أقرب إلى العبد من حبل الوريد ، وقربه من خلقه لا يماثل قرب الأجسام ، كما لا تماثل ذاته ذوات الأجسام .. وهو في قربه من خلقه بائن عنهم بالصفات ، رفيع الدرجات عن الأرضين والسموات .. وعلوه المطلق بائن عنهم بالصفات ، وفوقيته — سبحانه وتعالى — بحسب الوجوب ، وليس بالإضافة لشيء ، وفوقيته — سبحانه وتعالى — بحسب الوجوب ، وليس بحسب الوجود .. فهو العلى المطلق الكبير المتعال ، سبحانه وتعالى عما يشركون .. سبحانه وتعالى عما يقولون عُلوًا كبيرًا .. هو العلى ..

وهو المتعالى .. هو « الله » .





البَـرُّ هو المتوسع في الإحسان ، يَمُنُّ على عباده دينًا ودنيا ، ولا يقطع الإحسان بسبب العصيان . . و« البرّ » المطلق هو الذي منه كل مبرة وإحسان ، يوصل الخير لمن يريد برفق ولطف ، قال تعالى : ﴿ إِنَّهُ هُوَ الْبَرُّ الرَّحِيمُ ﴾ (١) .. والعبد يُرزق البرَّ كَمَا فِي قُولُهِ : ﴿ وَبَرًّا بُوَالِدَيْهِ وَلَمْ يَكُنْ جَبَّارًا عَصِيًّا ﴾ (٢) .. وقوله : ﴿ وَبَرًّا بُوَالِدَتِّي وَلَمْ يَجْعَلْنِي جَبَّارًا شَقِيًّا ﴾ (٣) .. وقد علمنا الله الطلب فقال : ﴿ وَتَوَفَّنَا مع الأَبْرَارِ) (1) .. وبشَّر على ذلك فقال : ﴿ وَمَاعِنْكَ اللَّهِ خَيْرٌ لِلأَبْرَارِ ﴾ .. وأمرنا بِالبِرِّ حتى ننال ماعند البَرِّ سبحانه - فقال: ﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَاللَّهُوَى ) ( الْبِرِّ الْبِرِّ حَتَّى تُنفِقُوا مِمَّا تُحِبُّونَ ) (٧) والتَّقُوى ) (١) .. وقال منبها: ﴿ لَنْ تَنَالُوا الْبِرَّ حَتَّى تُنفِقُوا مِمَّا تُحِبُّونَ ) (٧) وأوضح طريق البرِّ المقبول فقال: ﴿ وَلَكِنَّ الْبُرُّ مَن آمَنَ ﴾ (٨) أي ولكن البرُّ برُّ من آمن .. ووصف الملائكة مُثْنيًا عليهم فقال : ﴿ بِأَيْدِي سَفَرَةٍ كِرَامٍ بَرَرَةٍ ﴾ .. فهو البُّرُ المطلق .. والبُّرُ منه تفضلاً وإحساناً .. سبحانه وتعالى .. هو «اللهُ».





 <sup>(</sup>٣) مريم : ٣٧ (٤) آل عمران : ١٩٣
 (٧) آل عمران : ٩٢ (٨) البقرة : ١٧٧ (١) الطور : ٢٨ (٢) مريم : ١٤

<sup>(</sup>٥) آل عمران : ١٩٨ (٦) المائدة : ٢

<sup>(</sup>٩) عيس: ١٥، ١٦



## التَّـــوَّابُ

تاب يَتُوب تويًا وتوبة ومَتابًا وتابةً : رجع عن المعصية .. وتاب إلى الله : رجع إليه بالطاعة بعد المعصية . . وتاب الله عليه : وفَّقه للتوبة وقبلها منه وسلك به سبيل الرشاد .. قال تعالى : ( فَمَنْ تَابَ مِنْ بَعْدِ ظُلْمِهِ وَأَصْلَحَ فَإِنَّ اللَّهَ يَتُوبُ عَلَيْهِ) (١) .. وقال : ( ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُوا ) (١) .. وقال : (غَافِرِ اللَّانْب وَقَابِلِ التَّوْبِ شَدِيدِ الْعِقَابِ ذِي الطَّوْلِ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ إِلَيهِ الْمَصِيرُ) (٣) . . وقال : ( وَمَنْ تَابَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَإِنَّهُ يَتُوبُ إِلَى اللهِ مَتَابًا ) (؛) .. وه التواب ، : صيغة مبالغة كما جاء في قوله : ( إِنَّ الله يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَّطَهِّرِينَ ) (٥) وهم الذين يتوبون دائمًا عن كل ذنب ومعصية وهُمٌّ وخاطِر .. وه التواب ، من أسماء ﴿ الله ﴾ الحسني وهو صفة فعل ، ومعناه : كثير قبول التوبة .. قال تعالى : ( وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ تَوَّابٌ رَحِيمٌ ) (١) .. وقال : ( إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ ) (٧) .. والتواب هو المهيئ أسباب التوبة لعباده .. يحذرهم ويمهلهم ويذكرهم ، فإن تابوا تاب عليهم ، وإن عادوا للذنب سهل لهم أسباب التوبة مرة بعد أخرى ، ولو أذنب العبد مائة مرة في اليوم وتاب إلى الله في كل مرة تاب عليه .. سبحانه يعود بأصناف الإحسان على عباده : فيوفقهم بعد خِذَّلان ، ويعطيهم بعد حرمان ، ويخفف عنهم بعد تشديد ، ويعفو عنهم بعد وعيد ، ويخرجهم من ذل المعصية إلى عز الطاعة ، ويخرجهم من الظلمات إلى النور ..

<sup>(</sup>٥) البقرة : ٢٢٢ (٦) الحجرات : ١٢ (٧) البقرة : ٥٤



<sup>(</sup>١) المتدة : ٣٩ (٢) التوية : ١١٨ (٣) غافر : ٣ (٤) الفرقان : ٧١



سبحانه وتعالى لا تضرَّه المعاصى ، ولا تنفعه الطاعات .. هو الرازق للتوبة والموفق لها والقابل لها ، وبها يبدل السيئات حسنات .. هو التواب .. سبحانه وتعالى .. هو الله ».

# الْمُنتقِمَ

المنتقم هو الذي يقصم ظهور الطغاة ، ويشدد العقوبة على المصرين العصاة .. والانتقام غاية النكال .. يقول سبحانه : (إِنَّ اللهَ عَزِيزٌ ذُو انْتِقَامٍ) (١) .. ويقول : (إِنَّا مِن الْمُجْرِمِينَ مُنْتَقِمُونَ) (١) .. ويقول : (فَلمَّا انْتَقَمْنَا مِنْهُمْ ) (١) .. ويقول : (وَمَنْ عَادَ فَيَنْتَقِمُ اللهُ مِنْهُ) (١) .. ويقول : (وَمَنْ عَادَ فَيَنْتَقِمُ اللهُ مِنْهُ) (١) .. والانتقام أشد من العقوبة العاجلة التي لا تمكن الظلمة من الإمعان في المعصية والطغيان .. ولا يكون الانتقام إلا بعد إمهال وإملاء ، فيقصم ظهور العتاة ، والطغيان .. ولا يكون الانتقام إلا بعد إمهال وإملاء ، فيقصم ظهور العتاة ، ويُنكل بالجناة ، ويُشدِّد العقاب على الطغاة ، وذلك بعد الإعلان والإنذار ، وبعد التمكين والإمهال .. والفعل « نَقَمَ منه » أي عاقبه .. ونقِم الشيء أي أنكرد وعابه وكرهه .

\* \* \*

<sup>(</sup>٩) الروم : ٤٧ (٦) السجدة : ٢٢



<sup>(</sup>١) إبراهيم : ٤٧ (٢) السجدة : ٢٧ (٣) الزخرف : ٥٥ (٤) المائدة : ٩٥



### العَفُ وَّ

عفا عن الذنب عفوًا: تجاوز عنه وترك العقاب عليه فهو عاف عن الذنب، وصيغة المبالغة «عفو » أى كثير العفو... قال تعالى: (إلا أنْ يَعْفُونَ أو يعفُو الَّذِي بِيدِهِ عُقْدَةُ النَّكَاحِ) (١) أى يتجاوزن عن حقهن فى نصف المهر إذا طُلقن قبل النخول .. وقال تعالى: (خُذ الْعَفُو وَأَمُرْ بِالْعُرُفِ) (٢) أى خذ ما عفا عنه الناس وسمحوا به عن طيب خاطر.. وقال: (وَيَسْأَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُل الْعَفْوَ) (١) أى مازاد عن حاجتكم الضرورية وسمحت به نفوسكم .. ومن الدعاء فى القرآن: (وَاعْفُ عَنَّا وَاعْفِرْ لَتَا) (١) .. وأمر بالعفو فقال: (فَاعْفُوا لَلْهَرَآن: (وَاعْفُ عَنَّا وَاعْفِرْ لَتَا) (١) .. وقال أن المغفو أي النّاسِ) (١) .. وقال واصْفَحُوا) (٥) .. وقال : (وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظُ والْعَافِينَ عَن النّاسِ) (١) .. وقال عن نفسه عز وجل: (وكَانَ اللهُ عَفُوًا غَفُورًا) (٧) .. وقال مؤكدًا: (إنَّ اللهُ عَفُوًا غَفُورًا) (١) .. وقال مؤكدًا: (إنَّ اللهُ عَفُو عَن نفسه عز وجل: (وكَانَ اللهُ عَفُوًا غَفُورًا) (١) .. وقال مؤكدًا: (إنَّ اللهُ عَفُو عَن نفسه عز وجل: (وتعالى: (وَهُوَ الَّذِي يَقْبُلُ التَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَعْفُو عَن السَّيَّاتِ) (١) .. «والتائِبُ مِن الذَّنْبِ كَمَنْ لا ذَنْبَ لَهُ » .. سبحان العفو .. هو « الله » ..

杂杂米

(١) البقرة : ٢٣٧ (٢) الأعراف : ١٩٩ (٣) البقرة : ٢١٩ (٤) البقرة : ٢٨٦

(a) البقرة : ١٠٩ (٨) آل عمران : ١٣٤ (٧) النساء : ٩٩ (٨) الحج : ٣٠

(٩) الشورى : ٢٥





#### السرَّءُوفُ

رَأَفَ بهِ يَرْأَفُ بفتح الهمزة وضمها رأفة: أشفق عليه من أن يحل به مكروه .. والرأفة أبلغ من الرحمة .. والرأفة من الله: دفع السّوء عن العبد وكشف الضَّر برفق ولطف .. والرأفة عامة إذ يقول تعالى: (إنَّ الله بالنّاس وكشف الضَّر برفق ولطف .. والرأفة عامة إذ يقول تعالى: (إنَّ الله بالنّاس لَوَمُوفٌ رَحِيمٌ) (١) .. وقد رُوى أن الإمام «أحمد بن حنبل» بلغه أن رَجُلاً وراء النّه بريروى أحاديث ثلاثية (٢) ، فرحل الإمام إليه ، فلا ورد عليه ، وجده يُطعِم كُلْبًا ، فَسَلَّم عليه الإمام ، فَرَدَّ عليه السَّلام ، ثم اشتغل بإطعام الكلب ، وفم يلتفت إليه فلما انتهى من إطعام الكلب التفت إلى الإمام وقال: «لعلك وحدت في نفسك إذ أقبلت على الكلب ولم أقبل عليك ؟ » قال: «نعم » ، فقال الرجل: «حدثني أبو الزناد عن الأعرج عن أبي هريرة (رضي الله عنه) أن النبي يَهِيُّكِي قال: ( مَنْ قَطَعَ رَجَاء مَن ارتجاه قَطَعَ الله رَجَاءه يومَ القيامة فَلَمْ يَلِحُ الله المحلب ، وقد قصدني هذا الكلب فخفت أن أقطع رجاءه » فقال الإمام «أحمد»: يكفيني هذا الحديث ، ثم رجع .. ورأفة الله تبارك وتعالى ينالها الرحماء كما قال ( عَيَّالِيُّ ) : الحديث ، ثم رجع .. ورأفة الله تبارك وتعالى ينالها الرحماء كما قال ( عَيَّالِيُّ ) : ( إنَّا يَرْحَمُ الله مِنْ عَبَادِه الرَّحَمَاء ) ، وقال: ( ارْحَمُوا مَنْ في الأرض يَرْحَمُكُم مَن في السَّماء ) .. سبحان الرَّءوف الرَّحِيم .. سبحانه وتعالى .. هو « الله » .. هن في السَّماء ) .. سبحان الرَّءوف الرَّحِيم .. سبحانه وتعالى .. هو « الله » ..

柒 柒 柒

<sup>(</sup>٢) الذي رواه راو عن راو قبله عن راو ثالث رواه عن رسول الله ( عَلَيْكُم ).



<sup>(</sup>١) البقرة : ١٤٣



#### مَالكُ المالكِ

« مالك » : اسم فاعل مثل قوله تعالى : (أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَّا خَلَقْنَا لَهُمْ مِمَّا عَمِلَتْ أَيْدِينَا أَنْعَامًا فَهُمْ لَهَا مَالِكُونَ ) (١) .

و« الملك »: مصدر بمعنى السلطان والحكم .. مثل قوله: ( مَا تَتْلُوُا الشَّيَاطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَان ) (٢٠ .

ومَالِكُ المالْكِ الذي يُجرى الأمور في ملكه على ما يشاء.. لا رادً لقضائه ، ولا مُعَقبَ لحُكْمِه .. مَلكه يملكه مُلكا بتثليث الميم (بحركات الميم الثلاث) (٢) : حازه وانفرد بالتصرف فيه فهو مالِك .. والمِلْك يكون في الأعيان المحسوسة حقيقة ، كما جاء في قوله تعالى : (وَمَا مَلكت أَيْمَانُكُم ) (١) فهذا مِلْك حقيقى .. ويكون في المعانى مجازًا كقوله : (فَلاَ يَمْلِكُونَ كَشْفَ الضَّرِّ عَنْكُمْ وَلاَ تَحْويلاً) (٥) .. وقوله : (إِنّي وَجَدْتُ امْرَأَةً تَمْلِكُهُمْ) (١)

والملك : الحاكم ذو السلطان والسيادة كما فى قوله تعالى : (وَقَالَ الْمَلِكُ الْمُلِكُ الْمَلِكُ : من أسماء « الله » ائتونى بِهِ أَسْتَخْلِصْهُ لِنَفْسِى ) (٧) .. والمالك والمَلِك والمَلِك والمَلِك : من أسماء « الله » الحسنى قال تعالى : (هُوَ الله الذِى لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الْمَلِكُ الْقُدُوسُ السَّلامُ المُؤْمِنُ الْحَيْنِ وَالْ تعالى : (هُوَ الله الذِى لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الْمَلِكُ الْقُدُوسُ السَّلامُ المُؤْمِنُ المَهَيْمِنُ الْعَزِيزُ الْجَبَّارُ المَتَكَبِّرُ) (٨) .. وقال : (عِنْدَ مَلِيكٍ مُقْتَدِرٍ) (١) .. وقال : (مَالِك يَوْمِ الدِّين) وقال : (قُل اللهُمَّ مَالِك (مَالِك يَوْمِ الدِّين) وقال : (قُل اللهُمَّ مَالِكَ )

 <sup>(</sup>A) الحشر: ٢٣ (٩) القمر: ٥٥ (١٠) الفاتحة: ٤



<sup>(</sup>١) يس: ٧١ (٢) البقرة : ١٠٢ (٣) الضمة ، والفتحة ، والكسرة

<sup>(£)</sup> النساء: ٣٦ (٥) الإسراء: ٥٦ (٦) الشمل: ٢٣ (٧) يوسف: ٤٥

الملك ) (1) .. والملكوت : الملك العظيم ، ولا يُطلق إلا على مُلكِ « الله » خاصة .. قال تعالى : (أوَلَمْ يَنْظُروا فِي مَلكُوتِ السَّمواتِ والأَرْضِ) (٢) وقال تعالى : (بيدهِ مَلكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ) (٢) .. ومالك الملك : هو « الله » الذي يتصرف في مملكته كيف شاء ، وكما شاء ، وقت مايشاء .. إيجادًا وإبقاءًا وإعدامًا وإفناءًا وتحريفًا وتقديرًا .. فهو الملك والمالك والمليك ، وملكه ومملكته من خلقه وإيجاده دون شريك أو مُنَازِع ؛ فقد كان موجودًا والكُون عَدَم ، ومن حكم في ملكه فما ظلم .

وكل ملك في الدنيا سلطانه زائل مها طال ، ولم يكن له أصلاً ؛ إذ لو دام لغيره ما انتقل إليه ، وهو صائر إلى غيره من بعده .. ومها ملك فلكه محدود .. ويكون مَلِكًا وليس مالكا ، فلا يملك قلوب الرَّعيَّة ولا ممتلكات الغير ، وقد يكون مالكا وليس ملكا ، فهو يملك الضياع والأراضي والغابات والمساحات يكون مالكا وليس ملكا عليها ولا متحكم فيها أو فيمن فيها .. أما مالك الملك فهو الذي ملك فحكم فعدل ، وهو المالك والملك والمليك يملك كل شيء ظاهرًا وباطنًا ، بالإيجاد من العدم أولاً ، وبالإيقاء ثانيًا ، وبالتدبير والتصريف ثالثًا .. وهو المالك ما يريد ، ويقضى مايشاء .. لا مُعَقِّب لِحُكْمِه .. ولاراد لقضائه .. هو الملك المطلق .. وهو المالك المطلق .. وهو المالك .. سبحانه وتعالى .. هو « الله » .



(١) آل عمران : ٢٦ (٢) الأعراف : ١٨٥ (٣) يس : ٨٣



# ذُو الْجَـــلاَلِ والإِكْرَام

ذو الجسلال والإكرام .. هو المنفرد بصفات الجلال والكمال والعظمة .. المختص بالإكرام والكرامة .. فكل جلال هو له .. وكل كرامة منه سبحانه .. له الجلال فى ذاته وصفاته وأسمائه .. والإكرام فيض منه على عباده وجميع علوقاته .. قال سبحانه : (وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْمَةُ اللهِ لاَ تُحْصُوهَا) (١) .. وهو القائل : (وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِي آدَمَ) (٢) .. وجلَّ الشيء يَجِلُّ جلالا وجلالة : عظم شأنه فوق كل الأشياء .

وجلل الله عظمة «الله» وكبرياؤه واستحقاقه صفات المدح.. والإكرام.. أى هو أهل لأن يُكرم عما لا يليق به من الشرَّكِ أو الوَصْفِ.. ومنه تَصْدُرُ كل كرامة لعباده.. سبحانه.. هو ذو الجلال والإكرام بحق.. هو «الله».

#### الْمُقْسِــط

قَسَطَ يَقْسِطُ : ظَلَم .. والقُسوط : الظلم والجور والعدول عن الحق ، كما جاء فى قوله تعالى : (وَأَمَّا الْقَاسِطُونَ فَكَانُوا لِجَهَنَّمَ حَطَبًا) (٣) .. والقاسيط : الظالم الجائر .. وأقسط : عدل وأزال الظلم والجور .. وكأن الهمزة فيه للسلب والإزالة كشكى وأشكاه : أى أزال شكواه ، والقِسْط : العدل .. وأقسط فهو مقسط ، كما فى قوله تعالى : (قُلْ أَمَرَ رَبِّى فِالْقِسْطِ) (١) وقوله : (وَأَقْسِطُوا إِنَّ مقسط ، كما فى قوله تعالى : (قُلْ أَمَرَ رَبِّى فِالْقِسْطِ) (١)

(١) إبراهيم : ٣٤ (٢) الإسراء : ٧٠ (٣) الجن : ١٥ (٤) الأعراف : ٢٩





الله يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ) (١) .. وقوله : (وَأَقِيمُوا الْوَزْنَ بِالْقِسْطِ) (١) أَى بَالْعَدُل .. واسم التفضيل : أقسط ، كما جاء في قوله تعالى : (ادْعُوهُم لآبَائِهِم هُوَ أَقْسَطُ عِنْدَ اللهِ) (٣) .

والقسط أيضا الحَظ والنصيب، يقال: تقسُّطْنَا الشيء بيننا أي اقتسمناه .. والْقُسْطَاس بضم القاف وبكسرها : الميزان ، كما فى قوله تعالى : ( وَزِنُوا بِالْقِسْطَاسِ الْمُسْتَقِيمِ ) (٤) .. وقال عن نفسه عز وجل : ( شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ ا لاَ إِلَّهَ إِلاًّ هُوَ والْملاَئِكَةُ وَأُولُوا الْعِلْمِ قائِمًا بِالْقِسْطِ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الْعَزيزُ الْحَكِيمُ) (٥) أي العادل في حكمه الذي ينتصف للمظلوم من الظالم ، وينصر المستضعفين ويدرأ عنهم بأس الأقوياء الظالمين .. والمقسط من أقسط : أي عدل وأزال الظلم والجور . . ولعل من أسرار العدل الإلهي حلمه تعالى على الظالم مع إرضاء المظلوم . . وقد يظلم المسلم - وهو لا يدرى - عن غير قصد وعمد ، وقد يظلم ثم يتوب ولا يجد سبيلا لرد المظلمة ، ويأتى يوم القيامة ولم يستطع أن يتحلل من مظلمة أخيه ، ويقف الاثنان : الظالم والمظلوم أمام المقسط – سبحانه وتعالى – فيُرضى المُظلوم ويعفو عن الظالم .. وذلك لا يقدر عليه إلا ﴿ الله ﴾ المقسط الحق .. ومثاله ما رواه عمر بن الخطاب (رضى الله عنه) عن النبي عَلَيْكُم ، فقال : (بينا النبي عَلَيْكُم جالس ، إذ ضحك حتى بدت ثناياه فقال عمر: « بأبي أنت وأمي يارسول الله ما الذي أضحكك ؟ » قال: « رجلان من أُمَّتي جَنَّيَا بين يدى رب العزة فقال أحدهما: « يارب خُذْ لِي مظلمتي من هذا » ، فقال « الله » – عز وجل – : « رُدَّ على أخيك مظلمته » ، فقال : « يارب لم يبق من حسناتي شيء » . فقال عز وجل للطالب : «كيف تصنع بأخيك ولم يبق من

<sup>(</sup>١) الحجرات: ٩ (٢) الرحمن: ٩ (٣) الأحزاب: ٥ (٤) الشعراء: ١٨٢

<sup>(</sup>٥) آل عمران: ١٨



حسناته شيء ؟! » ، فقال : « يارب فليحمل عنى من أوزارى » ، ثم فاضت عينا رسول الله علي بالبكاء وقال : « إن ذلك ليوم عظيم يوم يحتاج الناس إلى أن يُحمَلَ عنهم من أوزارهم » ، قال : فيقول الله –عزوجل – للمتظلم : « ارفع بصرك فانظر في الجنان » ، فقال : « يارب أرى مدائن من فضة وقصورًا من ذهب مكللة باللؤلؤ . . لأى نبى هذا ؟ أولأى صديق هذا ؟ أولأى شهيد هذا ؟ » ، فيقول « الله » عز وجل : « هذا لمن أعطى الشمن » ، فيقول العبد : « يارب ، ومن يقدر على الشمن ؟ » .

قال : «أنت تقدر عليه » قال : « بماذا يارب ؟ » ، قال « الله » تعالى : « بعفوك عن أخيك » ، قال : « يارب قد عفوت عنه » . قال « الله » تعالى : « خذ بيد أخيك فأدخله الجنة » . . ثم قال عَلَيْكُم : « اتقوا الله وأصلحوا ذات بينكُم فإن الله تعالى يصلح بين المؤمنين يوم القيامة » .

وفى حديث قدسى يقول « الله » عز وجل : ( إنك إن ذهبت تدعو على آخر من أجل أنه ظلمك . . وإن آخر يدعو عليك إنك ظلمته فإن شئت استجبنا لك وعليك وإن شئت أخَّرْتُكُما إلى يوم القيامة فأوسعكما عفوى ) . . سبحان الله . . سبحان الله يوم القيامة في . . هو « الله » .

# الْجَامِــعُ

جمع يجمع جمعًا: لَمَّهُ وضم بعضه إلى بعض ، كما جاء في قوله تعالى : ( إِنَّ النَّاسَ قَلَا جَمَعُوا لَكُمْ فَاحْشَوْهُمْ ) (١) .. وجمع أمره : عزم عليه وأحكمه ، كما جاء في قوله تعالى : ( فَتَوَلَّى فِرْعَوْنُ فَجَمَعَ كَيْدَهُ ثُمَّ أَتَى ) (٢) .. وأجمع على أمر ، كما جاء في قوله تعالى : ( وَأَجْمَعُوا أَنْ يَجْعَلُوه فِي غَيَابَةِ الْجُبِّ ) (٣) أي أمر ، كما جاء في قوله تعالى : ( وَأَجْمَعُوا أَنْ يَجْعَلُوه فِي غَيَابَةِ الْجُبِّ ) (٣) أي يوسف : ١٥



اتفقوا على ذلك .. واجتمع القوم: انضم بعضهم إلى بعض: (قُلْ لَئِن اجْتَمَعَت الإنْسُ وَالْجِنُّ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْآنِ لِاَيَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا) (١) .. والجَمْعُ : مصدر جَمَعَ ، كا جاء فى قوله تعالى : (وَنُفِخَ فِي الصَّورِ فَجَمَعْنَاهُمْ جَمْعًا) (١) .. والأمر الجامع : الأمر العظيم ، كا جاء فى قوله تعالى : (وَإِذَا كَانُوا مَعَه عَلَى أَمْرٍ جَامِعٍ لَمْ يَذْهَبُوا حَتَّى بَسْنَاذِنُوهُ ) (٣) ..

والمجْمَعُ: اسم مكان ، كما جاء فى قوله تعالى : ﴿ لَا أَبْرَحُ حَتَّى أَبْلُغَ مَجْمَعَ الْبَحْرَيْنِ أَوْ أَمْضِى حُقْبًا ﴾ (١) .. ويوم الجَمْع : يوم القيامة ، كما جاء فى قوله تعالى : ﴿ يَوْمَ يَجْمَعُكُمْ لِيَوْمِ الْجَمْعِ ذَلِكَ يَوْمُ التَّغَابُنِ ﴾ (٥) .

والجَامِعُ : اسم فاعل ، وُهو من أَسَماء « الله » الحسنى ، قال تعالى : (رَبَّنَا إِنَّكَ جَامِعُ النَّاسِ لِيَوْمِ لاَ رَيْبَ فِيهِ ) (٦) . . وهو سبحانه الجامع بين المتاثلات والمتباينات والمتضادات .

فجمعه بين المتماثلات كجمعه الخلق الكثير من الناس على ظهر الأرض ، وحشره إياهم في صعيد واحد يوم القيامة .

وأما جمعه بين المتباينات فكجمعه فى العالم بين الكواكب والسهاوات والأرض والبحار والأنهار والنبات والحيوان والحشرات والمعادن المختلفة .. وكل ذلك متباين الأشكال والأحجام والألوان والأوصاف .. وقد جمع بين المتباينات فى الشيء الواحد : كجمعه بين العظم واللحم والدم والعصب والشعر والظفر والعضل والمخ والبشرة وما إلى ذلك فى الإنسان .. وما جمعه كذلك فى النبات من جذع وساق وأوراق وثمار .

<sup>(</sup>٥) التغابن : ٩ (٦) آل عمران : ٩



<sup>(</sup>١) الإسراء: ٨٨ (٢) الكهف: ٩٩ (٣) النور: ٦٢ (٤) الكهف: ٦٠



وأما جمعه بين المتضادات فكجمعه بين الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة في أجساد الأحياء .. وهي متنافرات متعاديات .. وجمعه بين «الموجب» و« السالب » في «الشحنات الكهربائية »، وكذلك في القوى المغناطيسية ، وبين الضار والنافع .. حتى في الهواء جمع بين «الأكسجين» و« ثاني أكسيد الكربون » .

وتفصيل جمع «الله» – تبارك وتعالى – لا يُعرف إلا إذا عُرِفت تفاصيل مجموعاته – سبحانه وتعالى – فى الدنيا والآخرة .. نعم لا يَعرف الجامع إلا الجامع .. سبحانه وتعالى .. هو «الله».

### الْغَنِـــيُّ

غَنى يَغْنَى فهو غنى : كثر ماله .. وغَنى عن الناس : لم يحتج إليهم .. وجمعه أغنياء ، كما جاء فى قوله تعالى : (يَحْسَبُهُم الْجَاهِلُ أَعْنِياءَ مِن التَّعَفُّف) (١) .. والغَنى من الله الفقير .. قال تعالى : (إِنْ يَكُنْ غَنِيًا أَوْ فَقِيرًا فَاللهُ أَوْلَى والغَنى من القوم فى ديارهم : طال مقامهم فيها ، قال تعالى : (فَأَصْبَحُوا فى دِيَارِهِمْ جَاثِمِينَ كَأَنْ لَمْ يَغْنُوا فِيها) (١) .. وغَنِيتِ الأرض بأهلها : عَمَرَتْ بهم ، قال تعالى : (فَجَعَلْنَاهَا حَصِيدًا كَأَنْ لَمْ تَعْنَ بِالأَمْسِ) (١) بأهلها : عَمَرَتْ بهم ، قال تعالى : (فَجَعَلْنَاهَا حَصِيدًا كَأَنْ لَمْ تَعْنَ بِالأَمْسِ) (١) أي كأنها لم تَعْمُر .. وأغنى الشيء : كنى وحقق النفع المرجو منه ، قال تعالى : (وَإِنَّ الظَنَّ لاَ يُعْنى مِنَ الْحَقِّ شَيْئًا) (٥) .. وقال تعالى : (لَنْ تُغْنى عَنْهُمْ أَوْلاَ دُهُمْ مِن اللهِ شَيْئًا) (١) .. وأغناه الله : جعله غنيا غير محتاج أَمْوَالُهُمْ وَلاَ أَوْلاَ دُهُمْ مِن اللهِ شَيْئًا) (١) .. وأغناه الله : جعله غنيا غير محتاج

<sup>(</sup>۵) النجم : ۲۸ (٦) آل عمران : ۱۰



<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٧٣ (٢) النساء : ١٣٥ (٣) هود : ٦٨ ، ٦٨ (٤) يونس : ٢٤ ٠٠٠



لغيره ، كقوله تعالى : (وَمَا نَقَمُوا إِلاَّ أَنْ أَغْنَاهُم اللهُ وَرَسُولُهُ مِن فَضْلِهِ) (١) .. وقال : (وَوَجَدَكَ عَائِلاً فَأَغْنَى) (١) .. واستغنى : اكتنى بما عنده ولم يحتج لغيره ، ومنه قوله تعالى : (وَتَوَلُّوا وَاسْتَغْنَى اللهُ) (١) .

واسْتَغْنَى : قد تعنى اغتر بما عنده من مال ، كقوله تعالى : (كَلاَّ إِنَّ الإِنْسَانَ لَيَطْغَى أَنْ رَآهُ اسْتَغْنَى ) (ئ .. والغنى بحق هو الله .. قال تعالى : ( وَرَبُّكَ الْغَنِى فَو الله يَو الله يَو الله هُوَ الْغَنِى الله والله هُوَ الْغَنِى الْحَمِيدُ ) (٥) .. وقال : ( يَاأَيُّهَا النَّاسُ أَنْتُم الفُقُواءُ إِلَى الله والله هُوَ الْغَنِى الْحَمِيدُ ) (١) .. وهو المستغنى عن كل ماسواه .. المفتقر إليه كلُّ ماعداه .. والغنى المطلق هو الذي لا تَعَلَّق له بغيره ، لا في ذاته .. ولا في صفاته .. ولا في أفعاله .. بل يكون منزَّها عن العلاقة مع الأغيار .. فهو مُستَغْن بذاته وأسهائه وصفاته عن كل ماعداه .. ويفتقر إليه كلُّ ماعداه .. فهو لا يحتاج إلى شيء لا في ذاته .. ولا في صفاته .. ولا في أفعاله .. فقد كان ولم يكن شيء غيره .. هو الغنى المطلق .. هو « الله » .

# الْمُــــغْنى

أغناه يغنيه: أعطاه مايكفيه، وقطع حاجته عن غيره..والمُغنى هو الله ..يغنى من يشاء من عباده بما شاء من أنواع الغنى، قال تعالى: (وَمَاكَانَ عَطَاءُ رَبِّكَ مَحْظُورًا) (٧) وأفضلها غنى النفس .. ومن يستعفف يعفه الله .. ومن يستغن يغنه الله .. ومن يتحرَّ الخيريُعطه .. ومن الإغناء يستغن يغنه الله .. ومن يتصبر يُصبّره الله .. ومن يتحرَّ الخيريُعطه .. ومن الإغناء أن يقطع حاجتك عن الخلائق، ولا تكون لك حاجة إلا إلى الله .. ومن أغناه

<sup>(</sup>١) التوبة: ٨٤ (٢) الضحى: ٨ (٣) التغابن: ٦ (٤) العلق: ٦، ٧

<sup>(</sup>a) الأنعام: ١٣٣ (٦) قاطر: ١٥ (٧) الإسراء: ٢٠



الله لا يكون غنيا مطلقا ؛ فهو لابد محتاج لمن يعاونه ، ومن يُعدُّ له طعامه ، ومحتاج للعلاج .. ومحتاج للهواء حتى يتنفس .. ومحتاج للمأوى .. ومحتاج للدفء .. ومحتاج للحنان ، ومحتاج للوليف .. وهو – قبل كل شيء وبعد كل شيء – محتاج للمُغنى – سبحانه وتعالى – الذي أغناه وكفاه ، وصدق اللهُ تعالى إذ يقول : (واللهُ الْغَنِيُّ وَأَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ) (١) .

### الْمَانِــعُ

المانع هو الذي يدفع أسباب الهلاك والنقصان عن الأبدان والأموال والأديان .. وهو الذي يمنع الإعطاء عمن شاء .. فلا مانع لما أعطى ولا معطى لما منع .. فأما دفع أسباب الهلاك والنقصان ، فهو الذي يردُّ أسبابها بما يخلقه من أسباب الحفظ والصيانة .. والفرق بين المنع والحفظ أن المنع يكون بالنسبة إلى أسباب الهلاك والنقصان ، وأما الحفظ فيكون بالنسبة للمحفوظ .. فكل حافظ مانع ، وليس كل مانع حافظ ، إلا إذا كان مانعا لأسباب الهلاك مطلقا ، حتى عصل الحفظ نتيجة لذلك ، وهو سبحانه يعطى كل شيء ماهو في مصلحته ، ويمنع ما هو سبب فساده وفق مشيئته .. ويغني من يشاء بالعطاء ، ويمنع من يشاء بالابتلاء ، فهو يغني ويفقر ، ويعطى ويمنع ، ويسعد ويشتى ، وهو المعطى وهو المانع .

وإن من العباد من يصلح له الفقر . ولو أغناه الله لفسد حاله . وإن من العباد من يصلح له الغنى . ولو أفقره الله لفسد حاله .

(۱) محمد: ۳۸





وكلمة « مانع » اسم الفاعل لـ « منع الشيء » و« منع من الشيء » و« مُنع عن الشيء » وصيغة المبالغة : مَنُوع ومَنَّاع ،كما في قوله تعالى : ﴿ وَإِذَا مَسَّهُ الْخَيرُ مَنُوعًا ﴾ (١) .. وكما في قوله تعالى : ﴿ مَنَّاعِ لِلْخَيْرِ مُعْتَدٍ مُريبٍ ﴾ (٢) .. والملفت للنظر أن هاتين الصيغتين لم تردا – مطلقًا – في وصف الله تبارك وتعالى . . ووردت الصيغة العادية فقط « مانع » . . في حين جاءت صيغ المبالغة في صفات العفو والمغفرة والرحمة والرزق والرأفة والخلق . . فسبحان من غلبت رحمته غضبه . . سيحانه وتعالى .. هو « الله » .

## الضَّارُ النَّافِعُ

هذان الاسهان من الصفات الفعلية .. يدلان على تمام المقدرة .. فلاضرّ ولا نفع ، ولا شرولا خير إلا وهو بإرادته .. قال تعالى : ﴿ قُلْ كُلُّ مِنْ عِنْكِ اللَّهِ ﴾ (٣) ولكن الأدب في حقه تعالى أن ينسب العبد الشر لنفسه وأن ينسب الحيراله ، كما جاء في قوله تعالى : ( مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِن اللهِ وَمَا أَصَابَكَ مِنْ سَيِّئَةٍ فَمِنْ

وقد تأدب الأنبياء بذلك فقال الله تعالى حكاية عن « إبراهيم الخليل » : ( وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُوَ يَشْفِينِ ) (°) . . وكما حكى القرآن عن قول « الخضر لموسى » عن السفينة التي خرقها: ﴿ فَأَرَدْتُ أَنْ أَعِيبَهَا ﴾ (٦) وواضح من السياق أن ذلك بأمر الله حيث قال: ( وَمَا فَعَلْتُهُ عَنْ أَمْرِي ) (٧) .

ويقول الله تبارك وتعالى مبينًا أنه الفعال لكل شيء: ﴿ وَإِنْ يَمْسَسُكَ اللَّهُ بِضُرٌّ فَلاَ كَاشِفَ لَهُ إِلاَّ هُوَ وَإِنْ يُردُّكَ بِخَيْرِ فَلاَ رَادَّ لِفَضْلِهِ يُصِيبُ بِهِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ



<sup>(</sup>۳) النساء: ۷۸ (٤) النساء: ۷۹ (۱) المعارج: ۲۱ (۲) ق: ۲۵ (۳) النساء: ۸۸ (۱) الكهف: ۸۲ (۷) الكهف: ۸۲ (۷) الكهف: ۸۲

عِبَادِهِ وَهُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ) (١) .. سبحانه وتعالى هو الذي يُقدِّر الضُّرُّ والشر لمن أرادكيف أراد .. يُفقر ويمرض .. يضل ويشتى .. وهو سبحانه يقدر الخير والنفع لمن شاء كيف شاء .. يمنح الصحة والغني والسعادة والجاه والهداية والتقوى على مقتضى حكمته ومشيئته .. فهو جلت حكمته المقدِّر لكل شيء .. الخالق لأسباب الشر والضر والخير والنفع والمسخر لها ابتلاءً بما شاء لمن شاء .. وهو القائل : ( وَنَبْلُوكُمْ بِالشُّرِّ وَالْخَيْرِ فِتْنَةً وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ) (٢) .. والقائل : ( وَبَلَوْنَاهُمْ بِالْحَسَنَاتِ وَالسَّيَّئَاتِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ) (٣) .. من ذلك يتضح أن الضار النافع هو الذي يصدر منه الخير والشر ، والنفع والضر . . وكل ذلك منسوب إليه تعالى ، إما بواسطة الملائكة والإنس والجن والجادات والمخلوقات والكائنات .. أو بغير واسطة .. فلا تظن أن العقرب أو الثعبان يقتل بسمه بنفسه .. أو الفيروسات والميكروبات تعطى الأمراض بنفسها .. أو أن الطعام يشبع وينفع بنفسه .. أو أن الجوع والصقيع يقتل بنفسه .. أو أن شيئًا من المخلوقات يقدر على خير أو شر أو نفع أو ضر بنفسه .. بل كل ذلك أسباب مسخرة لايصدر عنها إلا ما سُخرت لأجله .. وماأسباب الضر والنفع إلا قلم القدرة .. فهو الفعال لما يريد .. ولا يقع في ملكه إلا ما يريد وهو القائل عز وجل : ﴿ مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ فِي الأَرْضِ وَلَا َ فِي أَنْفُسِكُمْ إِلاَّ فِي كِتَابٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ نَبْرَأَهَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسيرٌ) (١) . وعليه فلا يحدث في الوجود حركة أو سكون .. موت أو حياة .. خير أو شر .. نفع أو ضر.. إيمان أوكفر.. شكر أو نكران.. زيادة أو نقصان.. طاعةً أو عصيان.. إلا بإرادته، ووفق مشيئتة.. فما شاء كان، ومالم يشأ لم يكن.. سبحانه وتعالى .. هو الضار على الحقيقة وهو النافع على الحقيقة .. هو « الله » .

(١) يونس: ١٠٧ (٢) الأنبياء: ٣٥ (٣) الأعراف: ١٦٨ (٤) الحديد: ٢٢



#### النَّــورُ

النسور هو الظاهر فى نفسه .. المُظْهرُ لغيره .. وهو من أسماء الله الحسنى ؛ إذ هو سبحانه الذى مد جميع المخلوقات ، بالأنوار الحسية والمعنوية .. فهو نور كل ظلمة .. ومُظهر كل خفاء .. وهو منوِّرُ السهاوات والأرض .. ومُضىء الأكوان بالشموس والنجوم والأقمار .. وهو الذى أنار قلوب المؤمنين بتوحيده .. وأنار طريق معرفته لأصفيائه وأوليائه .. وهو الظاهر فى نفسه بوجوده الذى لا يقبل العدم .. المظهر لغيره بإخراجه من ظلمة العدم إلى نور الوجود .. وقد كان الوجود عدما .. ولا ظلام أظلم من العدم .. فواجب الوجود الذى لم يسبق وجودة عدم ، ويستحيل أن يتطرق إليه العدم .. هو النور المطلق ، والمخرج لكل الأشياء من ظلمة العدم إلى ظهور الوجود .. ومنورها بوجودها .. هو النور المطلق ولا وجود إلا وهو مستمد من وجوده .. ولانور إلا وهو مُستَتَمَد من نوره ..

يقول الله تعالى : (الله نُورُ السَّمَوَاتِ والْأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ الْمِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ النُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبٌ دُرِّيُّ يُوقَدُ مِنْ شَجَرَةٍ مُبَارَكَةٍ وَيَعْبَلُ وَيَعْبَدِي اللهُ لِنَّوهِ مَنْ يَشَاءُ وَيَصْبِبُ اللهُ الأَمْثَالَ لِلنَّاسِ وَالله بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ) (١) يَهْدِي اللهُ لِنُورِهِ مَنْ يَشَاءُ وَيَصْبِبُ اللهُ الأَمْثَالَ لِلنَّاسِ وَالله بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ) (١) ويقول تعالى : (الله وَلِي النّوينَ آمَنُوا يُحْرِجُهُمْ مِنِ الظُّلُمَاتِ إِلَى النّورِ) (٢) ويقول : (أَو مَن كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْشِي بِهِ فِي النّاسِ كَمَن مَثَلُهُ ويقول : (قَدْ جَاءَكُمْ مِن اللهِ نُورً وَكِتَابٌ فِي الظُّلُمَاتِ لِيسَ بِحَارِجٍ مِنْهَا ) (٣) ويقول : (قَدْ جَاءَكُمْ مِن اللهِ نُورً وَكِتَابٌ فِي الظَّلُمَاتِ لِيسَ بِحَارِجٍ مِنْهَا ) (٣) ويقول : (قَدْ جَاءَكُمْ مِن اللهِ نُورً وَكِتَابٌ فِي الظَّلُمَاتِ لِيسَ بِحَارِجٍ مِنْهَا ) (٣) ويقول : (قَدْ جَاءَكُمْ مِن اللهِ نُورً وَكِتَابٌ

<sup>(</sup>١) النور : ٣٥ (٢) البقرة : ٢٥٧ (٣) الأنعام : ١٢٢





مُبِينٌ ) (١) ويقول : (تَبارَك الذِي جَعَلَ فِي السَّمَاءِ بُرُوجًا وَجَعَلَ فِيهَا سِرَاجًا وَقَمَرًا مُنِيرًا ) (٢) .

فهو – سبحانه وتعالى – النور المطلق .. وحجابه النور لو كشفه لأحرقت سبحات وجهه – عز وجل – ما انتهى إليه بصره من خلقه .. سبحانه وتعالى .. هو « الله » .

# الْهَادِي

الهداية لغة : هي الدلالة بلطف على ما يُوصِّل إلى المطلوب . والهداية أنواع :

أولاً: هداية الوجدان الطبيعي والإلهام الفطرى التي تجعل الطفل يلتقم ثدى الأم .. وتجعل الفرخ ينقر بيضه ليخرج في الوقت المناسب .. وتجعل الطفل يبكي طالبا الغذاء أو التنظيف .. وتجعل الحيوانات حين تلد تنظف وليدها وترضعه .

ثانيا: هداية الحواس والمشاعر وهي متمّمة للهداية الأولى .. وتكون في الحيوان أتم وأكمل منها في الإنسان حيث تبدأ عنده مبكرًا أي عقب الولادة أو الخروج من بيضه بقليل بالإضافة إلى قوتها كحاسة الشم عند الكلاب .. وحاسة السمع عند القطط .. وحاسة البصر عند الصقور والنسور .. وهكذا .

ثالثًا: هداية العقل وهي في الإنسان دون سائر المخلوقات. التي يكفيها هداية الحواس والمشاعر والإلهام لتكوِّن حياتها وممالكها ومجتمعاتها ، كمملكة النمل والنحل وهجرة الأسماك والطيور — كل ذلك بالحس والإلهام — وهي بالقوة الكافية لقيام حياتها كما هو مشاهد.

<sup>(</sup>١) المائدة : ١٥ (٢) الفرقان : ٦١



أما الإنسان فقد حباه الله هداية هي أعلى من هداية الحس والإلهام .. وهي هداية العقل الذي يصحح خطأ الحواس ويبين أسبابه .. فإذا رأى بعينيه الكبير على البعد – صغيرا .. ورأى العود المستقيم في الماء معوجًا ، صحح له العقل ذلك وأعلمه أن المسافات تؤثر في تقدير حجم الأشياء ، وأن انكسار الضوء سبب اعوجاج العود المستقيم في الماء .. وأن ما يراه في المرآة هو انعكاس لصورته وليس شخصا آخر .. والذي يمكنه من الاختيار بين البدائل ، ولكي يعمله في ما يراه ويشاهده من مظاهر الكون وظواهر الأشياء .. فيتمكن من تسخيرها للحصول على حياة أفضل وأرق .

رابعًا: هداية الدين والرسل حيث أن العقل الإنساني لايدل على الأمور الغيبية .. لو دل العقل على وجود قوة مسيطرة على الكون أو موجدة للكائنات متحكمة في الحادثات قد يضل فيتوهم أنها الشمس أو الكواكب أو هناك آلمة متعددة .. والناس في حظوظهم من العقل متفاوتون .. وفي تقدير الحق مختلفون .. وفيا غاب عن حواسهم متحيرون .. لذلك كان العقل قاصرًا عن الوصول لمعرفة الله .. ومن أجل ذلك أوجب «الله » تعالى على العباد معرفته وطاعته بالشرع والنقل ، وليس بالفكر والعقل .. قال سبحانه : (وَمَا كُنًا مُعْلِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولاً ) (١) .. وقال : ( ذَلِكَ أَنْ لَمْ يَكُنْ رَبُكَ مُهْلِكَ الْقُرَى بِظُلْم وَأَهْلُهَا غَافِلُونَ ) (١) .. وقال : ( ذَلِك أَنْ لَمْ يَكُنْ رَبُك مُهْلِك الْقُرَى بِظُلْم وَأَهْلُهَا غَافِلُونَ ) (١) ..

ولذلك أرسل « الله » الرسل .. وأيدهم بالمعجزات للدلالة على صدقهم .. وأنزل الكتب مُحْكِمًا فيها الآيات ليبين للناس طريق نجاتهم .. فبهداية الدين تُعلم الطاعات ، ويُعلم الحرام من الحلال ، وتُعلم الأمور الغيبية كسؤال القبر والميزان

| 141 | الأنعام : | <b>(Y)</b> | 10 | : | الإسراء    | (1) |
|-----|-----------|------------|----|---|------------|-----|
|     | 1         | ` '        |    |   | <i>y</i> - | ` ' |





والقيامة ، والصراط ، والجنة ، والنار ، والملائكة ، والجن ، والشياطين ، وتُعرف صفات الله تبارك وتعالى وأساؤه وكيفية دعائه .

خامسا: الهداية الخاصة .. أو هدى الله .. وهى هدايته للرسل والأنبياء والأولياء والأصفياء والعلماء والذين أنعم «الله » عليهم فأخذ بأيديهم ونواصيهم إلى الحق .. وهذه الهداية أخص من هداية الرسل والدين ، فهداية الرسل بمعنى الدلالة وهى بمنزلة إيقاف الإنسان على رأس الطريقين : المهلك والمنجى ، وبيان ما يؤدى إلى كل منها ونتيجة السير في كل منها .. إما جنة ، وإما نار وتَرْك الخيار له .

أما هداية الله فهى اصطفاء واختيار .. وإنعام وإحسان .. وقد علمنا الله – فى مفتتح كتابه الكريم – أن نسأله إياها فنطلبها منه فى كل صلاة وقيام ألا وهو قوله تعالى : ( إهدنا الصَّرَاطَ المُسْتَقِيمَ صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ) (١) . وقد وردت هذه الأنواع الخمسة من الهداية فى القرآن الكريم .. يقول « الله »

تعالى: (الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى) (١) .. (والَّذِي قَدَّرَ فَهَدَى) (٢) .. (والَّذِي قَدَّرَ فَهَدَى) (٢) .. (أَفَلَمْ يَهْدِ لَهُمْ كَمْ فَهَدَى) (٣) .. (وَلَوْ شَغْنَا لاّتَيْنَا كُلَّ نَهْسٍ هُدَاهَا) (١) .. (إِنَّا هَدَيْنَاهُ السّبِيلَ إِمَّا أَهْلَكُنَا قَبْلَهُمْ مِنَ الْقُرُونِ يَمْشُونَ فِي مَسَاكِنِهِمْ (٥) .. (إِنَّا هَدَيْنَاهُ السّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وإِمَّا كَفُورًا) (٢) .. (وَهَدَيْنَاهُ النَّجْدَيْنِ) (٧) .. (وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى ضَاكِرًا وإِمَّا كَفُورًا) (٢) .. (وَهَدَيْنَاهُ النَّجْدَيْنِ) (٨) .. (لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَاهُمْ وَلَكِنَّ الله يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ) (١) .. (إِنَّكَ لاَ تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ) (١) .. (وَإِنْ أَفْمَنْ يَهْدِي إِلَى الْحَقِّ أَحَقٌ أَنْ يُتَبَعَ أَمْ مَنْ لايَهِدِي إِلاَّ أَنْ يُهْدِي ) (١) .. (وَإِنْ أَفْمَنْ يَهْدِي إِلَى الْحَقِّ أَحَقٌ أَنْ يُتَبَعَ أَمْ مَنْ لايَهِدِي إِلاَّ أَنْ يُهْدِي ) (١) .. (وَإِنْ أَفْمَنْ يَهْدِي إِلَى الْحَقِ أَحَقٌ أَنْ يُتَبَعَ أَمْ مَنْ لايَهِدِي إِلاَّ أَنْ يُهْدِي ) (١) .. (وَإِنْ أَفْمَنْ يَهْدِي إِلَى الْحَقِ أَحَقٌ أَنْ يُتَبَعَ أَمْ مَنْ لايَهِدِي إِلاَّ أَنْ يُهْدِي ) (١) .. (وَإِنْ أَفْمَنْ يَهْدِي إِلَى الْحَقِ أَحَقٌ أَنْ يُتَبَعَ أَمْ مَنْ لايَهِدِي إِلاَّ أَنْ يُهْدَى )(١١) .. (وَإِنْ

<sup>(</sup>٩) البقرة : ۲۷۲ (۱۰) القصص : ٥٦ (١١) يونس : ٣٥



<sup>(</sup>١) الفاتحة: ٣، ٧ (٢) طه: ٥٠ (٣) الأعلى: ٣

<sup>(</sup>۵) طه : ۱۲۸ (۲) الإنسان : ۳ (۷) البلد : ۱۰ (۸) الشورى : ۵۲



اهْتَدَيْتُ فَبِمَا يُوحِى إِلَىَّ رَبِّى إِنَّه سَمِيعٌ قَرِيبٌ ) (١) .. ( ذَلِكَ الْكِتَابُ لاَرَيْبَ فِيهِ هُدًى لِلْمُتَّقِينَ ) (٢) .. ( وَكَفَى بِرَبِّكَ هَادِيًّا وَنَصِيرًا ) (٣) .. ( أُولَئِكَ الَّذِينَ هَدَى اللهُ ) (٢) . . وكل هذه الأنواع مِن أنواع الهداية من فضل الله وإحسانه .. فهو سبحانه وتعالى الهادى .. هو ساللهُ » .

## الْبَدِيــعُ

بَدَعَ الشيءَ يَبْدَعُهُ بَدْعًا: أنشأه على غير مثال سابق فهو بديع .. وبديع الشيء : صار كاملا في صفته فهو بديع .. وبديع : يصلح للفاعل والمفعول مثل قوله تعالى : (بَدِيعُ السَّمَاوَاتِ والأَرْضِ أَنَّى يَكُونُ لَهُ وَلَدٌ وَلَمْ تَكُنْ لَهُ صَاحِبةٌ) (٥) أي مبدعها ومنشئها على غير مثال سابق ، وقوله : (بَدِيعُ السَّمَاوَاتِ والأَرْضِ) أي البديع الوحيد الموجود قبل أي وجود كقوله : (هُوَ السَّمَاوَاتِ والأَرْضِ) أي البديع الوحيد الموجود قبل أي وجود كقوله : (هُوَ اللَّوَّلُ ) (١) .. وبِدْعٌ : أي بديع أو عجيب يقال : فلان بِدْعٌ في الأمر : أي أول من فعله ، كما جاء في قوله تعالى : (قُلْ مَا كُنْتُ بِدْعًا مِن الرُّسُلِ) (١) أي ماكنت غريبًا ولا عجيبًا ولا أول من قال هذا الكلام .

وابتدع الأمر: بَدَعه أنشأه على غير مثال سابق.. قال تعالى: ( وَرَهْبَافِ الله البَّدَعُوهَا مَا كَتَبْنَاهَا عَلَيْهِم ) (١) أى اخترعوها من تلقاء أنفسهم ، ولم يفرضها الله عليهم .. وعليه « فالبديع » تعنى الذى أبدع صور المخلوقات ، وفطرها على غير مثال سبق .. والذى ليس كمثله شيء فى ذاته ولا فى صفاته ولا فى أفعاله .. « البديع » المطلق أزلا وأبدًا .. سبحانه مبدع لخلقه .. مظهر لعجائب صنعته .. سبحانه وتعالى .. هو « الله » .

<sup>(</sup>١) سبأ : ٥٠ (٢) البقرة : ٢ (٣) الفرقان : ٣١ (٤) الأنعام : ٩٠

<sup>(</sup>٥) الأنعام: ١٠١ (٦) الحديد: ٣ (٧) الأحقاف: ٩ (٨) الحديد: ٢٧

#### الْبَاقِـــي

بَقِي بَقَاءً : ضِد فَنِي .. وبَاقِ : اسم فاعل ، قال تعالى : (وَيَبْقَى وَجُهُ رَبِّكَ فَو الْجَلاَكِ والإكْرَامِ) (١) ، وقال : (مَاعِنْدَكُمْ يَنْفَدُ وَمَاعِنْدَ اللهِ باق) (٢) وقال : (فَهَلْ نَرَى لَهُمْ هِنْ بَاقِيةٍ) (٣) .. والبقية مابق من الشيء أو ما استحق البقاء لما فيه من النفع والخير للناس ، وقال تعالى : (بَقِيَّةُ اللهِ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ) (٤) ، وأولو البقية أصحاب الفضل الباقي والخير الثابت والنظر في العواقب قال تعالى : (فَلُولاً كَانَ مِن الْقُرُونِ مِنْ قَبْلِكُمْ أُولُوا بَقِيَّةٍ يَنْهَونَ عَن الْفَساد فِي الأَرْضِ إِلاَّ قَلِيلاً مِمَّنْ أَنْجَينَا مِنْهُمْ ) (٥) .

وجمع بقيّة : بقيات ، وجمع باقية : باقيات ، قال تعالى : (وَالْبَاقِياتُ الصَّالِحَاتُ خَيْرٌ عِنْدَ رَبِّكَ ثَوابًا وَخَيْرٌ أَمَلاً) (٢) ، وقال تعالى : (وَجَعَلَها كَلِمَةً بَاقِية في عقيه لِعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ) (٧) أي كلمة التوحيد تبقى على الألسن تتوارثها الأجيال .. وأبقاه ضد أفناه ، قال تعالى : (وَثَمُودَ فَمَا أَبْقَى) (٨) .. وأبقى : اسم تفضيل ، قال تعالى : (وَلَتَعْلَمُنَ أَيّنَا أَشَدُ عَذَابًا وَأَبْقَى) (٩) .. والباق المطلق هو الدائم الوجود ، فلا يناله فناء ولا يجوز عليه العدم فلا انصرام لوجوده ، ولا انقطاع لبقائه .

وهو الموجود الواجب وجوده . . ولكن إذا أضيف في الذهن إلى الاستقبال سمى « باقيًا » وإذا أضيف في الذهن إلى الماضي سُمى « قديمًا » .



 <sup>(</sup>١) الرحمن : ٢٧ (٢) النحل : ٩٦ (٣) الحاقة : ٨ (٤) هود : ٨٦

 <sup>(</sup>۵) هود: ۱۱۹ (۲) الكهف: ٤٦ (٧) الزخرف: ۲۸ (۸) النجم: ۵۱

<sup>(</sup>٩) طه : ۷۱

والباقى المطلق هو الذى لاينتهى تقدير وجوده فى الاستقبال إلى آخِر ويُعبَّر عنه ربالأبدى » . والقديم المطلق هو الذى لاينتهى تمادى وجوده فى الماضى إلى أول يعبَّر عنه « بالأزلى » . . وكلمة واجب الوجود بذاته تتضمن ذلك كله . إنما هذه لأسماء بحسب إضافة الوجود فى الذهن إلى الماضى والمستقبل . . وإنما يدخل فى لماضى والمستقبل المتغيرات . لأنها عبارتان عن الزمان ( ماضى ومستقبل ) ولا بدخل فى الزمان إلا التغير والحركة حيث أن الحركة تنقسم بذاتها إلى ماض وحاضر مستقبل . كما أن التغير يُدخل المتغير فى الزمان بالتغيير . فما جل عن التغير الحركة فليس فى زمان ، وليس فيه ماض ولا مستقبل .

وقد كان – سبحانه – قبل الزمان .. وهو خالق الزمان .. وليس للزمان عليه جَرَيَان .. فهو الأول والآخر .. والقديم والباقى .. سبحانه وتعالى .. هو الباقى بحق .. هو « اللهُ » .

## الْـــوَارثُ

لوارثُ هو الذي تَرْجعُ إليه الأملاك بعد فناء المُلاّك .. وذلك هو « اللهُ » – سبحانه وتعالى – إذ هو الباقى بعد فناء خلقه ، وإليه مرجع كل شيء ومصيره .. وهو القائل سبحانه : (إِنَّا نَحْنُ نَوِثُ الأَرْضَ وَمَنْ عَلَيْهَا) (١) .. وهو القائل : (وَنَحْنُ الْوَارِثُونَ) (٢) .. وهو القائل : (وَأَنْتَ خَيرُ الْوَارِثِينَ) (٣) ..

فهو الوارث لكل الأَشياء بعد فناء أهلها ، وهو القائل حين ذاك : (لِمَن لمُلْكُ الْيَوْمَ) (١٠ فتسقط دعاوَى لمُلْكُ الْيَوْمَ) (١٠ فتسقط دعاوَى

 <sup>(</sup>۱) مريم : ٤٠ (٢) الحجر : ٣٣ (٣) الأنبياء : ٨٩ (٤) ، (٥) غافر : ١٦





الخلق .. حيث يحسب الأكثرون ويظنون لأنفسهم مُلْكا في الدنيا .. فتنكشف لهم حقيقة الأمر في ذلك اليوم أن المالكِ الحق ويحق هو «اللهُ» ِ.

أما أرباب البصائر فهم مدركُون أن المُلْك « لله » وحده أبدًا وأزلاً .. وأنه لا مِلْكَ ولا مُلْكَ لا مُلْكَ ولا مُلْكَ والملكوت هو « الله » .. وهو الوارث الحق .. سبحانه وتعالى .. هو « الله » ..

### الرَّشـــيدُ

الرَّشِيدُ هو المرشد لعباده ، والذي تَجرى تدابيره لغايتها على سَنَنِ السداد بلا استشارة ولا إرشاد .. هو المتصف بكمال الكمال .. عظيم الحكمة بالغ الرشاد .. الذي تتجه تدبيراته إلى غاية الصواب والسداد .. وهو الذي يرشد الحلق ويهديهم إلى مافيه صلاحهم ، ويوجههم بحكمته إلى مافيه خيرهم ورشادهم في دنياهم وآخرتهم .. والفعل : رَشَدَ يَرْشُدُ رُشْدًا ورَشَادًا : أصاب وجه الصواب والحير والحق .

والرَّشَدُ : ضد الغي والضلال .. والرُّشُدُ : ضد السَّفهِ وسوءِ التدبير .. وبلغ رُشْدَهُ : أَى بلغ كَال عقله وحسن تصريفه للأمور .. كما جاء في قوله تعالى : ( وَلَقَدْ ( فَإِنْ آنَسَتُمْ مِنْهُمْ رُشْدًا فَادْفَعُوا إِلَيْهِمْ أَمْوَالَهُمْ ) (') ، وفي قوله تعالى : ( وَلَقَدْ آتَيْنَا إِبرَاهِيمَ رُشْدَهُ مِنْ قَبْلُ وَكُنّا بِهِ عَالِمِينَ ) ('') ، وفي قوله : ( قَد تَبيّنَ الرُّشْدُ أَتَيْنَا إِبرَاهِيمَ رُشْدَهُ مِنْ قَبْلُ وَكُنّا بِهِ عَالِمِينَ ) ('') ، وفي قوله : ( قَد تَبيّنَ الرُّشْدُ أَنْ النَّمْ اللهُ مَنْ الْغَيِّ ) ('') .. والمرشد : الهادي إلى الحق وإلى الخير .. وقال تعالى : ( وَمَنْ يُضِللُ فَلَنْ تَجِدَ لَهُ وَلِيًّا مُرْشِدًا ) (نا) .. سبحان المُرْشد لما فيه الخير والفلاح .. سبحان الرشيد .. سبحانه وتعالى ..

هو «اللهُ»

(١) النساء : ٦ (١) الأنبياء : ٥١ (٣) البقرة : ٢٥٦ (٤) الكهف : ١٧



الصَّبْو: حبس النفس على مايقتضيه العقل والشرع .. وهذا صبر على الطاعة .. والصبر: حبس النفس عا يمنعه العقل والشرع .. وهذا صبر عن المعصية .. وصَبَر يَصْبر : فعل متعدٍ ولازم كما جاء في قوله تعالى : (وَاصْبِرْ نَفْسَكَ ) (١) .. ( وَاصْبِرْ لَحُكُم رَبِّكَ ) (٢) .. واصْطَبَرَ : يفيد زيادة تحمل كما جاء في قوله تعالى : ( وَأَمْرُ أَهْلَكَ بِالصَّلاَةِ وَاصْطَبْرْ عَلَيْهَا ) (٣) .. والصابر : اسم فاعل كما جاء في قوله تعالى : ﴿ وَبُشِّرِ الصَّابِرِينَ ﴾ .. وصيغة المبالغة : صَبَّارُ كَمَا جَاء فِي قُولِه تَعَالَى : ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِكُلِّ صَبَّارِ شَكُورٍ ﴾ .. والمصابرة : مفاعلة أي مغالبة غيره في الصبركما جاء في قوله تعالى : ( اصْبرُوا وصَابرُوا ورَابطُوا) (١) . والصبور: مُلهم الصبر لجميع خلقه ، الصابر على مالا يرضاه منهم .. فلا تَسْتَفِرُّهُ المعاصي .. ولا يعجل بالعقوبة على مَنْ عصاه .. والصبور أيضا هو الذي لا تحمله العجلة على المسارعة إلى الفعل قبل أوانه .. بل يُنزل الأمورَ بقدر معلوم ، ولا يقدمها على أوقاتها .. ويأتى بها على الوجه الذي يجب أن يكون . . وكل ذلك من غير معاناة أو معارض يعترض إرادته ، أو يثنيه عن عزمه .. وهذا لا يكون إلا لله – سبحانه وتعالى .. أما صبر العبد ففيه المعاناة والمضادة بين داع العقل والدين ، وداع الغضب والشهوة .

وصدق رسول الله عَيْسَةً إذ يقول: (ليس أحدٌ أو ليس شيءٌ أصبر على أذي سيمعه من الله ، إنهم ليدعون له ولدًا وإنه ليعافيهم ويرزقهم ) . . سبحانه وتعالى ع يقولون علوًا كبيرًا .. سبحان الله الصبور المطلق .. هو « اللهُ » .



<sup>(</sup>۱) الكهف: ۲۸ (۲) الطور: ٤٨ (٣) طه: ١٣٢ (٤) البقرة: ١٥٥ (٥) إبراهيم: ٥ (٦) آل عمران: ٢٠٠



### عَدَدُ الْأَسْمَاءِ الْحُسْنَى

أيها القارئ الكريم ، اعلم أن أسماء الله تعالى كثيرة ، فهنهم من قال إنها ثلاثمائة ، وقيل ألف وواحد ، وقيل مائة وأربعة وعشرون ألفا على عدد الأنبياء ، وقيل ليس لها حد ولا نهاية .. وأرجح الأقوال وأصحها ماوزد في حديث أبي موسى الترمذي عن أبي هريرة (رضى الله عنه) قال : قال رسول الله عالية أبي موسى الترمذي عن أبي هريرة (رضى الله عنه) قال : قال رسول الله عالية أبي موسى الترمذي عن أبي هريرة ( وضى الله عنه ) قال : قال رسول الله عالية أبي موسى البحنة أبي موسى المعين اسمًا ، عائة إلا واحدا مَنْ أَحْصَاهَا دَخَلَ الْجَنّة ) .

وهذه الأسماء وردت في حديث «الترمذي» على النحو والترتيب الذي ذكرناه لك – والحمد لله – منها ماورد في القرآن ، ومنها مالم يرد كوصف لله في القرآن .. كما أن في القرآن أسماء لم ترد في الحديث مثل : المحيط .. القدير .. الكافي .. الشاكر .. القائم .. السريع .. الفاطر .. النصير .. المولى .. المنان .. الصادق .. المبين .. القابل .. الشديد .. ذو الطول .. المليك .. رب المشرقين .. المعربين .. الأحد .. وكذلك من الأسماء التي هي مضافات مثل : شديد العقاب .. قابل التوب .. غافر الذنب .. مُولِحُ الليل في النهار .. مخرج الحي من المست ..

ولو جاز الاشتقاق فى الأفعال مثل: يكشف السُّوء .. يقذف بالحق .. يفصل بينهم .. وقضينا إلى بنى إسرائيل .. فيشتق منها: الكاشف ، والقاذف بالحق ، والفاصل ، والقاضى – لزادت الأسماء زيادة كبيرة تخرجها عن الحصر. وعليه .. وجب التَّقيُّد بما ورد فى الصحيحين: (إِنَّ للهِ تِسْعَةً وَتِسْعِينَ اسْمًا ، مِائة إلاَّ وَاحدًا ، مَنْ أَحْصَاهَا دَخَلَ الْجَنَّة »





أما الأسماء التسعة والتسعون بنصها فلم ترد فى الصحيحين وإنما وردت فى حديث « الترمذي » وهو أرجح الأقوال على الإطلاق.

لكن مما لا شك فيه أن لله أسماء أخرى عَلِمَهَا مَنْ علمها ، ولم يعلمها الأكثرون .. ومنها ما اختص «الله » به نفسه .. والدليل على ذلك دعاء النبي عَلِيليد المشهور : (اللهم إنّى عَبْدُك ، وابْنُ عَبْدِك ، وابْنُ أَمَتِك ، ناصِيتي بيدِك ، ماض في حُكْمُك ، عَدُل في قَضَاؤُك ، أَسْأَلُك بكل اسْم هُو لَك ، سَمّيت به نَفْسك ، أو أَنْزُلْته في كِتَابِك ، أو عَلَمْته أَحَدًا مِنْ خَلْقِك ، أو اسْتَأْثُرْت بِهِ في عِلْم الْغَيْبِ عِنْدَك ، أَنْ تَجْعَلَ الْقُرْآنَ الْعَظِيم رَبِيع قَلْي ، وَنُور صَدْرى وَجَلاء حُزْني وذهاب همي ) .

وعليه فالواجب أن نتوقف عند الأسماء التي وردت في حديث الترمذي ، ولا نؤلف أسماءً لم يرد بها نص مثل: المهندس الأعظم ، أو نتلقف أسماءً من البعض بلغة لا نفهمها – تحت دعوى أنها من أدعية بعض الشيوخ – وماإلى ذلك. وهنا لابد لنا من وقفة توضح أمرًا – غاية في الأهمية – ألا وهو:

## أَفْعَالُ اللهِ

أفعال «الله » تبارك وتعالى لا تُعلَّل بالأغراض ، ولكنها تُنزَّهُ عن العبث ، ويستحيل أن تخلو من الحكمة .. وإن خنى شيء من حكمتها على الأريب فهذا لا يعنى عدمها .. وقدرة العقل البشرى محدودة ، وغاية ما ينتهى إليه كاله هو الوصول إلى معرفة عوارض بعض الكائنات التى تقع تحت الإدراك الإنسانى حسلًا ، أو وُجدانًا ، أو عقلا .. والإحاطة ببعض القواعد التى تحكم آثارها ، كأحكام الجاذبية ، والكهرباء ، والضوء ولنأخذه كمثال : فللضوء قوانين وأحكام كثيرة ، وله علم خاص به وعلماء متخصصون .. ولكن لا يستطيع أحد أن يدعى





أنه يفهم ما هو ، ولا أن يكْتَنِه معنى الإضاءة نفسه .. وكل ما هنالك أنهم يسمونه «جسيات» تارة «وموجات» تارة .. «فالجسيات» أشياء مادية يسمونها «فوتونات» ، وأما «الموجات» فهى ليست جسمية .. وإنما هى «موجات» ضوئية .. مما اضطر العلماء حديثًا أن يطلقوا على الضوء صفة ازدواج الشخصية لجمعه بين الوصفين .

ومن رحمة «الله» بالخلق أنه لم يجعل لهم حاجة تدعو إلى اكتناه شيء من الكائنات، أى معرفة كنهه وإنما جَعل حاجتهم فقط إلى معرفة الخواص والعوارض والآثار، كالدفء والحرارة بالنسبة للشمس، والنور للقمر، وخواص الجاذبية، والكهرباء، والطفو وما إلى ذلك .. وما تصل إليه العلوم من معرفة بعض كنه الشيء كالماء مثلا، وأنه مكون من ذرتى «أيدروجين»، وذرة «أكسوجين» فذلك قريب من معرفة كنه الماء. أما معرفة كُنه ذرة «الأيدروجين» فهو محال، فالعلوم والمعارف يمنحها «الله» بقدر الاحتياج إليها فقط، وليس للعقل البشرى أن يجاوز حدوده وقدرته.. وعلى هذا يجب النظر إلى المصنوعات لننفذ منها إلى معرفة وجود الصانع وصفاته الكمالية، أما كيفية اتصافه بها فليس للعقل مجال في ذلك ولا يجوز الخوض فيه.

ولابد من العلم بأن أفعال « الله » لا تجب عليه ، وأن كل أفعاله صادرة عن علم وإرادة ، وكل ما صدر عن علم وإرادة فهو عن اختيار ، ولا شيء مما يصدر عن المختار بواجب على المختار لذاته .. فهو سبحانه لا يجب عليه شيء مطلقًا . وعلى ذلك يجب العلم بأن صفات « الله » قسمان :

ا حفات ذاتية : لا تنفك عنها الذات بل هي لازمة لها أزلا وأبدًا ولا تتعلق بها مشيئته - تعالى - وقدرته : كصفات الحياة والعلم والقدرة والإرادة والسمع والبصر والعظمة والكبرياء والمجد والجلال .





٧ - صفات فعلية: تتعلق بها مشيئته وقدرته فى كل وقت وحين، وتحدث بمشيئته وقدرته آحاد تلك الصفات من الأفعال، وإن كان هو لم يزل موصوفًا بها.. بمعنى أن نوعها قديم، وأفرادها حادثة، فهو سبحانه لم يزل فعالا لما يريد.. يخلق ويدبر الأمور، وأفعاله تقع شيئًا فشيئًا، تبعًا لحكمته وإرادته... سبحانه وتعالى.. هو «الله».

# لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَىءٌ وهُوَ السَّميعُ البَصيرُ

قال تعالى : (ولله الأسماء الحسنى فادعوه بها وَذَرُوا الذينَ يُلجِدُون فى أَسْمَائِهِ) (١) .. سبحانه .. هو «الله » كما وصف نفسه فى كتابه ، وكما وصفه رسولُه عَلَيْتُهُ فى أحاديثه الشريفة .

والإلحاد فى أسمائه – عز وجل – هو العدول بها وبحقيقتها ومعانيها عن الحق الثابت لها : أى الميل بها عن المراد : بالتحريف . . أو التعطيل . . أو التكييف . . أو التمثيل . . إذ لا يعرف « الله » على الحقيقة إلا « الله » .

التحريف: مأخوذ من قولهم: «حَرَّفْتُ الشيء عن وجهه حرفا » إذا أملته وغيرته.. وتحريف الكلام: إمالته عن المعنى المتبادر منه إلى معنى آخر لا يدل عليه اللفظ.. وعليه فكل تفسير لأسماء الله وصفاته بمعانٍ لاتدل عليها الألفاظ الواردة فى النصوص يُعتبر تحريفًا للمعانى.

التعطيل: مأخوذ من العُطْل وهو الفراغ والخلو والترك كما فى قوله تعالى: (وَبِيْرٍ مُعَطَّلَةٍ) (٢) أى أهملها أهلها وتركوها.. والتعطيل فى الصفات الإلهية معناه: ننى هذه الصفات، أو إنكار قيامها بذات الله، أو القول بأن ظاهرها غير مراد مع عدم تعيين معنى آخر، كل ذلك يُعتبر تعطيلا للصفات.

<sup>(</sup>١) الأعراف: ١٨٠ (٢) الحج: ٤٥





التكييف: هو الاعتقاد بأن صفات الله تعالى على كيفية « معيّنة » أو يُسأل عنها بكلمة كيف، إذ لا يعلم كيفية ذاته وصفاته إلا هو سبحانه وتعالى. التمثيل: هو الاعتقاد بأن الصفات تماثل صفات المخلوقين .. وقول الحق جل وعلا: (لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ (١)) هي الأساس والحَكَم في باب الصفات .. فإنها جمعت بين النفي والإثبات ، فهي تنفي المِثْلَ وتثبت صفتي السَّمع والبصر، وعليه فالواجب عدم نفي الصفات مطلقا ولا إثباتها مطلقا، ولكن الواجب إثباتها بغير تمثيل .. والكلام في ذات الله من حيث إثبات الوجود مطلوب ، أما من حيث كنه الذات فممنوع . أي إثبات وجود وليس إثبات تكييف . . فكذلك الكلام في الصفات يجب أن يكون من حيث إثبات الصفات دون تكييف .. أى عدم البحث في كيفية الصفة وكيفية اتصاف الذات بها .. وقد قال بعض السلف عن الصفات : (تمركما جاءت بلا تأويل) ورأى يعض المتأخرين من الأئمة والعلماء النهى عن الكلام في حقيقة المعنى وكنهه وكيفيته .. ولكن يتكلمون في معانى الألفاظ ومدلولاتها .. وقد قال الإمام « أحمد بن حنبل » : ( لا يُوصَفُ « اللهُ » إلا بما وَصَفَ به نَفْسَه أو وَصَفَه به رسولُه عَلَيْكُ ) . . أى : ( دون مجاوزة القرآن والحديث ) . . وقال « نَعيم بن حاد » شيخ « البخارى » : ( من شبه الله بخلقه كَفَر ومَن جَحَدَ ماوصف الله به نفسه كفر).



(۱) الشورى: ۱۱





## المتشابهات من آيات الصّفات

آیات الصفات فی القرآن اعتبرها السلف من المتشابهات أمثال قوله تعالى : (الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى – كُلُّ شَيْءٍ هَالِكٌ إِلاَّ وَجْهَهُ – وَلِتُصْنَعَ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ – وَالسَّمَاوَاتُ مَطْوِيًّاتٌ بِيَمِينِهِ ) (١) .

وكذلك أحاديث الصفات أمثال: (ضَحِكَ الله - عَجِبَ الله - فَرِح الله - يَنْزِلُ الله ) وقالوا في شأنها ومعهم الأئمة الأربعة وسفيان الثورى وابن المبارك وابن عُينة ووكيع أنه يجب الإيمان بها وتفويض علم معناها المراد منها إلى الله تبارك وتعالى وترك تأويلها .. مع تنزيهه سبحانه عن حقيقتها ؛ لاستحالة مشابهته تعالى للحوادث .. وذلك جرياً على ماورد من قول أم سلمة (رضى الله عنها) وهي أم المؤمنين في تفسير قوله تعالى : (الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى) (٢) حيث قالت : (الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى) (٢) حيث قالت : (الكيف غير معقول ، والاستواء غير مجهول ، والإقرار به من الإيمان ، والجحود به كفر) .

وكذلك قول الإمام مالك – إمام دار الهجرة – فى نفس الآية حيث قال : (الكيف غير معقول ، والاستواء غير مجهول ، والإيمان به واجب ، والسؤال عنه بدعة ).

وقال « محمد بن الحسن » : اتفق الفقهاء كلهم على الإيمان بالصفات من غير تفسير ولا تشبيه . وقال كثير من العلماء : إن علينا أن نتبع سلف الأمة فإنهم درجوا على ترك التَّعَرُضِ لمعانيها ، ومنهم الإمام ابن تيمية وابن القيم وكثير من أئمة



<sup>(</sup>١) طه: ٥ – القصص: ٨٨ – طه: ٣٩ – الفتح: ١٠ – الزمر: ٦٧

<sup>(</sup>٢) طه: ٥



التفسير: «كالبغوى» «والرَّازِى» و« الجلالين» «والألوسى».. وقال الإمام «الرازى»: إن الذى اختاره الأئمة المحققون من السلف والخلف ترك الخوض فى تعيين التأويل بعد إقامة الدليل القاطع على أن حمل اللفظ على ظاهره محال»، وذهب طائفة أخرى من أهل السنة إلى تأويل هذه الآيات والأحاديث الواردة في الصفات بما يليق بجلاله – تعالى – مع تنزيهه عن حقيقتها وهو مذهب «الخلف».

ولكن هناك متأخرين دأبوا على الصراع والاختلاف ، حتى وصل الأمر إلى تكفير بعضهم بعضًا ، وهذا من الفتن التي نعوذ بالله منها ، ونسأله أن يهدينا لما اختُلف فيه من الحق بإذنه .. إنه يهدى من يشاء إلى صراط مستقيم .

فَثلاً هناك من الأفعال في القرآن المنسوبة إلى الله تبارك وتعالى مثل: ﴿ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ ﴿ خَضِبَ اللهُ عليه ﴿ لَعَنَهُ اللهُ ﴾ اللهُ عَنْهُمْ ﴿ خَضِبَ اللهُ عليه ﴿ لَعَنَهُ اللهُ ﴾ المُقْت ﴿ المُقْت ﴿ اللَّهُ مِنْ ﴾ .

قال بعضهم: هذه صفات حقيقية « لله » -عزوجل - على مايليق به ، ولا تشبه مايتصف به المخلوق من ذلك .. ولا يلزم منها مايلزم فى المخلوق .. وقال البعض الآخر: هذه ليست صفات « لله » ولا يصح أن يوصف بها ، ولا يمكن أن تشتق منها أسماء ، وإنما هى أفعال يراد لازمها ، ولا يراد ظاهرها ، وكلها تخضع أو تتعلق بالإرادة .. فالرضى إرادة الثواب ، والغضب والسخط إرادة العقاب .

مثال آخر وهو الآيات التي يُذكر فيها الجيء والإتيان «لله » مثل: (وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفًّا صَفًّا) (١) .. (هَلْ يَنْظُرُونَ إِلاَّ أَنْ يَأْتِيَهُم اللهُ فِي ظُلَلٍ مِن الْغَمَامِ وَالْمَلَكُ صَفًّا وَقُضِي الأَمْرُ) (٢) .

<sup>(</sup>١) الفجر: ٢٢ (٢) البقرة: ٢١٠



الفريق الأولى ، قال : (فى هذه الآيات إثبات صفتين من صفات الفعل له سبحانه ، وهما صفتا الإتيان والجيء . . ومن السنة الإيمان بذلك على حقيقته والابتعاد عن التأويل الذى هو فى الحقيقة إلحاد وتعطيل) .

الفريق الثانى ، قال : (المعنى أن «الله » يأتى بعذاب فى الغام الذى يُنتظر منه الرحمة ) فيكون بجىء العذاب من حيث تُنتظر الرحمة أفظع وأهول ، كما حدث مع عاد ، كما قال الله : (فَلمَّا رَأَوْهُ عارِضًا مُسْتَقْبِلَ أَوْدِيَتِهِمْ قَالُوا هَذَا عَارِضٌ مُمْطِرُنَا بَلْ هُو مَااسْتَعْجَلَتُمْ بِهِ رِيحٌ فِيهَا عَذَابٌ أَلِيمٍ) (١) .

كَمَا رُوى عن النبي عَلَيْكُمْ : ( إَن وجهه كان يتغير ويُذهب ويجيء إذا امتلأت السماء بالغام ولا يُسرَّى عنه إلا إذا أمطرت ).

ورد الفريق الأول بقولهم: إن الآيات صريحة في بابها لا تقبل شيئًا من تلك التأويلات. لأن الآية تتوعد الكفار بأنهم ماينتظرون إلا أن يأتيهم والله في فظلل من الغام لفصل القضاء بينهم يوم القيامة ، ولذلك قال في آخر الآية : (وَقَضِي الأَمْر) (٢) والآية التي يقول فيها الله : (هَلْ يَنْظُرُونَ إلا أَنْ تَأْتِيهم الملائكة أَوْ يَأْتِي رَبُّك أَوْ يَأْتِي بَعْضُ آياتِ رَبِّك ) (٣) أشد تصريحًا إذ لا يمكن تأويل الإتيان فيها بأنه إتيان الأمر أو العذاب ؛ لأنه ردد بين إتيان الملائكة ، وإتيان الملائكة ، وإتيان المرب ، وإتيان بعض آيات الرب .

وقوله فى الآية الأولى: (وَجَاءَ رَبُّكَ والْمَلَكُ صَفًّا صَفًّا) (٤) لا يمكن حملها على مجيء العذاب ؛ لأن المراد مجيئه يوم القيامة لفصل القضاء ، والملائكة صفوف إجلالاً وتعظيمًا له .. وعند مجيئه تنشق السماء بالغام .. وهو سبحانه يجيء ويأتى وينزل ويدنو وهو فوق عرشه بائن عن خلقه .. فهذه كلها أفعال له

 <sup>(</sup>١) الأحقاف : ٢٤ (٢) البقرة : ٢١٠ (٣) الأنعام : ١٥٨ (٤) الفجر : ٢٢



سبحانه على الحقيقة .. ودعوى المجاز تعطيل له عن فعله .. واعتقاد أن ذلك المجيء والإتيان من جنس مجيء المخلوقين وإتيانهم ، نزوع إلى التشبيه والتمثيل .

#### صفسة الوجسه:

هل هى ثابتة لله ، أو تؤول بمعنى الجهة والذات ؟ يقول تعالى : (وَيَبْقَى وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلَالِ والإكْوَامِ ) (١) .. (كُلُّ شَىْءٍ هَالِكٌ إِلا وجْهَهُ ) (٢) ..

قال الفريق الأول: تضمنت هاتان الآيتان إثبات صفة الوجه لله وهي صفة غير الذات ، ولا يقتضي إثباتهاكونه تعالى مركبا من أعضاء .. بل هو صفة « لله » على مايليق به فلا يشبه وجه وجه الله وجه الله يشبه وجه .

وطالما أضاف الوجه في الآية إلى الذات ، وأضاف النعت إلى الوجه ذلك ذلك على أن ذكر الوجه ليس بِصلَةٍ للذات وأن قوله : ( فُو الْجلالَ والإيكرام) (٣) صفة للوجه ، والوجه صفة للذات .. كما لا يمكن تأويل الوجه بالذات أو بغيرها في مثل قوله عليه الصلاة والسلام : (أعوذُ بنورٍ وَجهكَ) وقوله : (حجابُه النورُ لوكشفَةُ لأحَرَقَتْ سبحاتُ وجهه – عز وجل – ماأنتهي إليه بصرة من خَلْقِه) ، والآية الثانية أسندت البقاء للوجه ويلزم منه بقاء الذات ، ولو لم يكن له وجه على الحقيقة لما جاز استعال هذا اللفظ في معنى الذات . فإن اللفظ الموضوع لمعنى لا يمكن أن يستعمل في معنى آخر ، إلا إذا كان المعنى الأصلى ثابتا بالموصوف حتى يمكن للذهن أن ينتقل من الملزوم إلى لازمه .

قال الفريق الثاني : ( وَيَبْقَى وَجْهُ رَبِّكَ ) (١٠) أي ويبقي « اللهُ » . . فالوجه

<sup>(</sup>١) الرحمن: ٢٧ (٣) القصص: ٨٨ (٣) الرحمن: ٢٧



عبارة عن وجوده وذاته — سبحانه — وزعموا أن ابن عباس قال: « الوجه عبارة عنه » . . والدليل على ذلك أن الموصوف بالبقاء هو الله تبارك وتعالى ، واسم « الباقى » من ضمن أسائه الحسنى .

وهو سبحانه الذي يبقى وجوده بعد تعرض الخلق للفناء .. ويستخدم التعبير بالوجه في اللغة العربية فيقال : « هذا وجه الأمر ، ووجه الصواب » كما يقال : « عين الحق وعين الصواب » .

وقال بعضهم: «المعنى أن تبتى الجهة التى يُتقرب بها إلى الله ، أى ماكان لله خالصا لا يفنى بل يبتى كما جاء فى قوله تعالى: (وَالْبَاقِياتُ الصَّالِحَاتُ خَيرٌ عِنْد رَبِّكَ ثَوَابًا وَخَيْرٌ أَمَلاً) (١) ، وكقوله تعالى: (إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ الله) (٢) أى لرضائه وطلب ثوابه ، ومنه قول النبى عَيْرِ الله الله الله مَسْجِدًا يَبْتَغَى بِهِ وَجْهُ «الله » بنى الله له مثله فى الجنّة ) .. والعبارة بالوجه من مجاز الكلام .. وقول «الله » يوم القيامة لملائكته: (لاَ أَقْبَلُ مِن العَمَلِ إِلاَّ ماابتغي بِهِ وَجْهِي) ، وقوله تعالى: (فَأَينَا تُولُوا فَنُمَّ وَجِهُ اللهِ) (٣) أى جهته أو ثوابه أو بمعنى القصد .. وقال بعضهم : الوجه هو عبارة عنه – عز وجل – والوجه فى الآية – من حيث وضع اللغة – صلة .

أما قولهم : إن الآيات تثبت صفة الوجه لله ، وهي صفة غير الذات ، فلا دليل عليه ، وقولهم : إنها صفة ثابتة لله يُقبل بها على أوليائه والطائعين من عباده ، كلام يفتقر إلى دليل وخصوصا أنهم لجئوا إلى التأويل في قولهم عن قوله تعالى : (كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إلا وَجْهَه ) (1) إنه أسند البقاء إلى الوجه ويلزم منه بقاء الخات .. وهل يصح على قولهم إنها صفة أن يُنادَى الله بقول : «ياذا الوجه كقولنا : «ياذا الجلال والإكرام » ؟ !

<sup>(</sup>١) الكهف: ٦٦ (٢) الإنسان: ٩ (٣) البقرة: ١١٥ (٤) القصص: ٨٨



التعليق: ندع الآية تمركما جاءت بلا تأويل .. ونحن نؤمن بهاكما جاءت ونفوض علم معناها المراد منها إلى « الله » تعالى ، ونترك تأويلها مع تنزيهه – سبحانه وتعالى – عن حقيقتها ؛ لاستحالة مشابهته تعالى للحوادث .. ونترك الخوض فى تعيين التأويل بعد إقامة الدليل القاطع على أن حمل اللفظ على ظاهره محال . وذلك قول السلف ( رضوان الله عليهم ) فى الآيات المتشابهات والتى منها هذه الآيات . سبحان الله .. لا يعرف الله على الحقيقة إلا الله .

#### صفسة اليسد:

هل هى صفة ثابتة لله ، أم تؤول بمعنى القدرة والنعمة ؟ يقول تعالى : (مَامَنَعَكَ أَنْ تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَى ) (١) .. ( بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ) (٢) .

قال الفريقُ الأول : تضمنت هاتان الآيتان إثبات اليدين صفة حقيقية « لله » سبحانه على مايليق به ، ولا يمكن حمل اليدين على القدرة – فإن الأشياء جميعا حتى إبليس خلقه الله بقدرته – إذ لا يبقى لآدم خصوصية يتميز بها .. كما أن لفظ اليدين بالتثنية لم يُعرف استعاله إلا فى اليد الحقيقية ؛ ولم يَرد قط بمعنى القدرة أو النعمة فإنه لايسوغ أن يقال : خلقه « الله » بقدرتين أو بنعمتين .

كما أنه لا يجوز إطلاق اليدين بمعنى النعمة أو القدرة أو غيرهما إلا فى حق مَن اتصف باليدين على الحقيقة ؛ ولذلك لا يقال : للريح يد ، ولا للماء يد .. هذا بالإضافة لما ورد من إثبات الكف والأصابع ، واليمين والشمال ، والقبض والبسط ، وغير ذلك مما يكون لليد الحقيقية .

(۱) ص: ۷۵ المائدة : ۲۵



قال الفريق الثانى: اليد تأتى بمعنى القدرة ، وبمعنى النعمة .. وكما أن اليد جاءت فى القرآن مفردة فى قوله تعالى: (يَدُ اللهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ) (١) ، جاءت بالتثنية فى قوله تعالى: (بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنْفِقُ كَيْفَ يَشَاءً) (٢) .. وجاءت بصيغة الجمع فى قوله تعالى: (أَولَمْ يَرُوا أَنَّا خَلَقْنَا لَهُمْ مِمَّا عَمِلَتْ أَيدينَا أَنْعامًا فَهُمْ هَا مَالِكُونَ ) (٣) .. وكما جاء فى الحديث: (يَمينُ الله مَلْأَى سَحَّاء الليل والنهار لا تُغيضها نفقة) .. (عن يمين الرحمن وكلتا يدى الرحمن يمين) .. وهذه الألفاظ يستحيل حملها على ظاهرها فلزم التأويل .

#### صفة العين:

هل هي صفة ثابتة لله ، أم تُؤول بمعنى الرعاية ، أو العناية ، أو الرؤية ؟ قال الفريقُ الأول : العين صفة حقيقية لله – عز وجل – على ما يليق به ، فلا يقتضي إثباتها كونها جارحة مركبة من شحم وعصب وغيرها .

وأما إفرادها فى بعض النصوص وجمعها فى البعض الآخر فلا حجة فيه على نفيها فإن اللغة تتسع لذلك .

وهل يُعقل أن يتمدّح الله بما ليس فيه فيثبت لنفسه عينا وهو عاطل عنها ؟!! قال الفريقُ الثانى : العين تعنى الرؤية ، أو الحفظ ، أو الرعاية فى الآيات المذكورة .

والقول أنه سبحانه تَمدَّح بالعين – ولا يُعقل أن يتمدَّح بما ليس فيه – كلام مردود لأن التمدُّح بجارحة يفيد نقصا إذ يحتاج لجارحته ، وإنما العناية ، والرعاية ، والحفظ – هي المعانى التي تُراد ، والتي يمكن أن يتمدَّح بها الله .. وقد أثبت الله لنفسه الرؤية بقوله : (إنَّ الله سَمِيعٌ بَصِيرٌ) (ع) وهذا يكنى لإثبات الصفة .

<sup>(</sup>١) الفتح: ١٠ (٢) المائدة: ٦٤ (٣) يس: ٧١ (٤) الحج: ٧٥





التعليق: قد يُوهم كلام الفريق الأول التجسيد والتجزئة ؛ إذ معنى كلامهم إن لله وجها، ويدًا، أو يدين، وعينا يبصر بها، مما يُعطى الفرصة للذهن للتوهم والتخيل بما يتنافى مع صفات الجلال، والمجد، والعزة .. كما أنهم لابد لاجئون للتأويل كغيرهم فى مثل قوله تعالى: (عَلَى عَيْنى) (١٠) .. (بِأَعْينِنَا) (٢٠) .. (يَدُ اللهِ فَوْق أَيْدِيهِمْ) (٣) .. وكذلك فى الحديث: (يمين الله ملأى سحاء) .. (وكلتا يدى الرحمن يمين) .. وقد يُؤخذ عليهم أنهم فى كلامهم لايتركون فرصة للاحتمال، بل يؤكدون وجود الوجه واليد والعين .. وإن سلَّمنا بقولهم ، فكيف يكون المعنى فى قوله تعالى مُثنيا عن بعض أنبيائه: (وَاذْكُو عَبْدَنا عِبَادَنَا إِبْرَاهِيمَ وإسْحَقَ ويَعقُوبَ أولى الأَيْدِي والأبصارِ) (٤) .. (وَاذْكُو عَبْدَنا داود ذا الأَيدِ إنه أوّاب) (٥) .. ؟ !

### معيـة اللّه:

هل معيّة الله معيّة حسيّة أم معيّة معنويّة ؟

يقول تعالى : (وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَمَا كُنْتُمْ ) (٦) .. (لاَ تَحْزَنْ إِنَّ اللهَ مَعَنَا) (٧) .. (واللهُ مَعَكُم ) (٨) .. (واللهُ مَعَكُم ) (٨) .. (واللهُ مَعَ الصَّابرين ) (٩) .. (مَا يَكُونُ مِنْ نَجْوَى ثَلاثَةٍ إِلاَّ هُوَ رَابِعُهُمْ ) (١٠)

قال الفريق الأول: المعية عامة شاملة لجميع المخلوقات.. فهو سبحانه مع كل شيء بعلمه ، وقدرته ، وقهره ، وإحاطته .. لا يغيب عنه شيء .. ولا يعجزه شيء .. وهناك معية خاصة وهي معيته لرسله وأوليائه بالنصر ، والتأييد ، والمحبة والتوفيق ، والإلهام .

<sup>(</sup>٩) البقرة - ٢٤٩ (١٠) المحادلة : ٧



<sup>(</sup>١) طه: ٣٩ (٢) الطور: ٤٨ (٣) الفتح: ١٠ (٤) ص: ٤٥

 <sup>(</sup>۵) ص : ۱۷ (۱) الحديد : ٤٤ (١) التوبة : ٤٠ (٨) محمد : ۳٥



قال الفريق الثانى : المعيّة : معيّة معنوية تعبر عن العلم ، أو القدرة ، أو النصر ، أو النصر ، أو النام ، أو التأييد . . واتفقوا في هذا الشأن مع الفريق الأول .

التعليق: بحد أن الفريق الأول تمسك بالظاهر اللفظى فى بعض الأمور التى يريدون إثباتها ، ويخرجُون على ظاهر اللفظ بالتأويل فيا يريدون ، حيث اعتبروا ظاهر اللفظ فى العين واليد .. الخ .. ولجئوا إلى التأويل فى المعية فاختلف معيار التفسير لديهم .. ونجد أن الفريق الثانى أتعبوا أنفسهم فى التخريج ، والتأويل لكل الصفات المُختلف عليها مما قد يؤدى إلى التعسف .. ونقول : إن هذه الآيات من المتشابهات ، وكذلك الأحاديث .. ولا يصح الخوض فيها وإلا كان الحائض ممن سهاهم « الله » فى كتابه فى قوله تعالى : (فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلوبهم زَيْعُ أَلُوبِهم وَيْعُ وَلَيْعَاء تَأُوبِهم أَوْيِلُهُ وَلَا الله على خاهر الله الله على المنابة على المنابق على المنابق على المنابق المنابق بعد إقامة الدليل القاطع على أن حمل اللفظ على ظاهره محال .. كما يجب الإيمان بعد إقامة الدليل القاطع على أن حمل اللفظ على ظاهره محال .. كما يجب الإيمان بهذه الآيات كما جاءت حتى نكون من الذين وصفهم الله فى قوله : ( والرَّاسِحُونَ بهذه الآيات كما جاءت حتى نكون من الذين وصفهم الله فى قوله : ( والرَّاسِحُونَ في الْعِلْم يَقُولُونَ آمَنًا بِه كُلُّ مِنْ عِنْد رَبنا ) (١) ونفوض علم معناها المراد منها إلى هي الله شيء .. سبحانه ودون تشبيه لاستحالة مشابهته تعالى للحوادث إذ ليس كمثله شيء .. سبحانه وتعالى .. هو « الله » .

نزول الله إلى السماء الدنيا:

هل هو حقيقة ، أم مجاز؟

قال رسول الله عَلَيْكُم :

( إِنَّ اللهَ يَنْزِلُ إِلَى السماءِ الدنيا في الثَّلثِ الأخير من الليل . . ) . قال الفريقُ الأول : إن النزول صفة لله على ما يليق بجلاله وعظمته . . فهو لا

<sup>(</sup>١) ، (٢) ، (٣) آل عمران : ٧





يماثل نزول الحلق . كما أن استواءه على العرش لايماثل استواء الخلق . وإن النزول صفة حقيقية لله – عز وجل – على الكيفية التى يشاء . . ويقولون : إن الرسول أخبرنا أنه ينزل ، ولكنه لم يخبرنا كيف ينزل ؟

قال الفريق الثانى: إن النزول ليس على الحقيقة ، وإنما هوكناية أو مجاز عن فتح أبواب التوبة ، والرحمة ، وإجابة الدعاء .. إذ لا يجوز على الله الانتقال من مكان إلى مكان ؛ لأن ذلك من صفات المحدثات .

#### التعليق:

ثبت من العلوم الحديثة أن النُّلث الأخير من الليل مستمر طوال الأربع والعشرين ساعة .. حيث يكون الليل في مكان .. والنهار في مكان آخر بسبب كروية الأرض ولدورانها حول نفسها .. فلو أخذنا بقول الفريق الأول .. لكان معنى ذلك : أن الله في السماء الدنيا طوال الأربع والعشرين ساعة .. !! مما يحدد لله مكانا – وتعالى الله عن أن يحده زمان .. أو يحويه مكان – ولو أخذنا بقول الفريق الثاني .. لخضنا فيا لا علم لنا به .. وعليه فالواجب الإيمان بالحديث كما جاء .. دون الحوض في تعيين التأويل .. ويكنى أن نعلم أنه بالنسبة لنا – حيث نكون – في أي مكان يُستحب الاستغفار ، والدعاء ، واللجوء إلى الله في ساعات الليل .. حيث هدوء الأصوات ، والفراغ عن الشواغل ، والبعد عن الرياء ، والتوجه بإخلاص لله عز وجل .

## كَلاَّمُ اللهِ :

هل هو بصوت وحرف ، أم هو معانٍ قائمة بذات الله ؟

قال الفريق الأول: إن الكلام صفة لله عز وجل قائمة بذاته يتكلم بها بمشيئته وقدرته ، فهو لم يزل ولايزال متكلما إذا شاء . . والله سبحانه نادى « موسى » بصوت ، ولكن الحروف والأصوات التي تكلم بها صفة



له غير مخلوقة ولا تشبه أصوات المخلوقين وحروفهم .. والكلام عن سؤال «عيسى » يوم القيامة حكاية لما سيكون يوم القيامة .. وقوله تعالى : (وَكَلَّمَ اللهُ مُوسَى تَكْلِيمًا) (١) ، والآيات غيرها تدل على أن «الله » قد نادى «موسى » وناجاه حقيقة من وراء حجاب بلا واسطة ملك .. والكلام لابد وأن يكون حادثًا لقوله : (وَلَمَّ جَاءَ مُوسَى لِميقَاتِنَا وكَلَّمَهُ رَبُّهُ) (٢) ، وقوله : (وَنَادَيْنَاهُ مِنْ جَانِبِ الطُّورِ الأَيْمَنِ) (٣) يدل على حدوث النداء .. والنداء لايكون إلا صوتًا مسموعا .. وكذلك حدث مع «آدم وحواء » فإن النداء حدث بعد وقوع الخطيئة ، وكذلك قوله : (ويَوْمَ يُنَادِيهمْ) (٤) .. (أى فى يوم القيامة) .

وأما الكتب الساوية فهى كلام الله ، تكلم بها حقيقة بألفاظها ومعانيها بصوت نفسه .. فهو الذى تكلم بالتوراة بالعبرانية .. وبالإنجيل بالسريانية .. وبالقرآن بلسان عربى مبين .. فإذا قرأه العباد قرءوه بصوت أنفسهم ، وكما أنه كلامه فهو كتابه ، لأنه كُتِب في اللوح المحفوظ وفي المصاحف .

قال الفريق الثانى: إن الله سبحانه وتعالى متكلم آمِرٌ نَاهٍ واعد متوعد بكلام أزلى قديم قائم بذاته لا يشبه كلام خلقه ، فليس بصوت يحدث من انسلال هواء أو اصطكاك أجرام ، ولا بحرف ينقطع بإطباق شفة أو تحريك لسان .. وإن القرآن مقروء بالألسنة ، مكتوب في المصاحف ، محفوظ في القلوب .. وأنه مع ذلك قديم قائم بذات الله تعالى لايقبل الانفصال والافتراق بالانتقال إلى القلوب والأوراق .. وأن موسى سمع كلام الله بغير صوت ولا حرف كما يرى الأبرار ذات الله في الآخرة من غير جوهر ولا عرض .. والكلام حقيقة كلام النفس ، وإنما الأصوات قطعت حروفا للدلالات كما يُدَلَّ عليها تارة بالحركات والإشارات ..

<sup>(</sup>١) النساء: ١٦٤ (٢) الأعراف: ١٤٣ (٣) مرم: ٥٢ (٤) القصص: ٦٢



والقديم عبارة عما ليس قبله شيء ، وإذا كانت الباء قبل السين في قوله : (بسم الله الرحمن الرحيم) (١) فلا تكون السين قديمة لأنها متأخرة عن الباء .. وإن عُقل أن يكون له سبحانه علم واحد هو علم بجميع المعلومات ، فليعقل أن له صفة واحدة للذات : هي الكلام بجميع مادل عليه بالعبارات ، والكلام قائم بنفسه سبحانه وتعالى ، قديم ، وكذا جميع صفاته ، إذ يستحيل أن يكون و الله و محيلاً للحوادث ، داخلا تحت التغيير ، لأن مالا يخلو عن الحوادث فهو حادث . وينبني على هذا أن كلامه قديم قائم بذاته ، وإنما الحادث هو الأصوات وينبني على هذا أن كلامه قديم قائم بذاته ، وإنما الحادث هو الأصوات ولنبني على هذا أن كلامه قديم قائم بذاته ، وإنما الحادث هو الأصوات والمبح موسى مُخاطبا به بعد وجوده ، إذ خُلِق له معرفة بذلك الطلب ، وسمع للذلك الكلام القديم .

التعليق : الكلام : غير مجهول .. والكيف : غير معقول .. والإيمان به : والجب .. ومحاولة معرفة الكيفية : خروج عن منهج السلف والسنة ..

نقول للفريق الأول: كيف كان جبريل يوحى إلى النبى عَلَيْكُ ؟! حين كان يأتيه مرةً على هيئة البشر فيكلمه ، ومرة يأتيه الوحى كصلصلة الجرس — وهو أشدَّه عليه — ثم يُفْصَمُ عنه وقد وعى ماقال ، فكيف يكون ذلك كلاما بصوت ويحرف ، والصحابة جالسون ولا يسمعون ؟! كما أن النبى عَلَيْكُ فرق بين كلام جبريل — وهو في صورة البشر — وبين الوحى إذا جاء على هيئة صلصلة الجرس — وحين قال عز وجل: (وَأَوْحَيْنَا إِلَى أُمِّ مُوسَى) (٣) هل كان كلاما بصوت ويحرف ، أم كان إلهاماً ، كما في قوله تعالى: (وَأَوْحَى رَبُّكَ إِلَى النَّحُلِ أَن المَّخِذِي مِن الْجِبَالِ بيُونًا ومن الشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ ) (٤) .. ثم إن الحرف ينتج من المُّجِبَالِ بيُونًا ومن الشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ ) (١٠) .. ثم إن الحرف ينتج من إطباق الشفتين وتحريك اللسان حتى يُقْطع الصوتُ إلى حروف ، والأصوات إطباق الشفتين وتحريك اللسان حتى يُقْطع الصوتُ إلى حروف ، والأصوات

<sup>(</sup>١) الفائحة : ١ (١) طه : ١٢ (٣) القصص : ٧ (٤) النحل : ٦٨





تنشأ من اصطكاك الأجرام وانسلال الهواء وهى موجات صوتية لابد لها من وسط كالهواء ، أو غيره .. بدليل أن الصوت فى الفراغ لا وجود له ، وذلك ثابت علميا .. واحتياج الصوت للوسط الناقل ، واحتياج الحروف لشفاه تخرجها ، يستحيل على البارئ سبحانه وتعالى .

ونقول للفريق الثانى: إن خلق علم ضرورى وسمع « لموسى » يَعَى به كلام الله القائم بذاته العلية – شيء . والتكليم شيء آخر . حيث قال تعالى: ( وكلم الله مُوسى تَكْلِيمًا ) (١) . إذًا فلا بد من الإيمان بأن الله متكلّم ، ونفوض العلم بكيفية كلام الله .. إلى الله .. الذي ليس كمثله شيء .. سبحانه وتعالى .. هم « الله » .

#### صفات أخرى:

ورد فى بعض الأحاديث الشريفة ألفاظ نسبت إلى « الله » – عز وجل – الضحك ، والعجب ، والمقت ، والسخط ، والفرح ، والكراهية .. اختلف فيها المتأخرون أيضًا :

قال الفريق الأول: على المؤمن الإيمان بكل ما نسبه الله النه النه النه الأفعال المتعلقة بذاته كالاستواء على العرش .. والجيء .. والإتيان .. والنزول إلى السماء الدنيا .. والضحك .. والرضا .. والغضب .. والكراهية والمحبة المتعلقة بخلقه - كإيمانه بالخلق والرزق والإحياء والإماتة ، وأنواع التدبير المختلفة ، إيمانًا خاليا من التحريف أو التعطيل أو التكييف أو التمثيل - وإثبات هذه الصفات على الوجه اللائق بعظمة الرب جل شأنه .



<sup>(</sup>١) النساء: ١٩٤



والكلام عن صفة « الفسرح » فى الحديث الشريف: ( للهُ أَفْرَحُ بِتَوْبَةِ عَبدِهِ مِنْ هَذَا الرَّجُلِ بِنَاقَتِهِ ) أنه صفة حقيقية « لله » – عز وجل – على ما يليق به وهو من صفات الفعل التابعة لمشيئته وقدرته فيحدث له هذا المعنى المعبّر عنه بالفرح عندما يحدث عبده التوبة والإنابة إليه ، وهو مُستلزمٌ لرضاه عن عبده التائب وقبوله توبته ، وفرح الله منزه عن فرح المخلوق ولا يشبهه لا فى ذاته ولا فى أسبابه ولا فى غايته ، فسببه كال رحمته وإحسانه التى يحب من عباده أن يتعرضوا لها ، وغايته إنمام نعمته على التائبين المنيين.

ويثبتون أيضاً «الضحك» « لله » – عزوجل – كما ورد فى الحديث النبوى .. (ويضحك الله إلى رَجُلَين يَقْتُل أحدُهما الآخر ، فَكِلاَهُما يدْخُلُ الجُنَّة) على المعنى الذى يليق به سبحانه ، والذى لايشبه ضحك المخلوقين عندما يستخفهم الفرح أو يستفزهم الطرب .. بل هو معنى يحدث فى ذاته عز وجل عند وجود مقتضيه ، ويحدث بمشيئته وحكمته ، فإن الضحك إنما ينشأ فى المخلوق عند إدراكه لأمر عجيب يجرج عن نظائره ، والحالة المذكورة فى الحديث كذلك ، فإن تسليط الكافر على قتل المسلم مدعاة – فى بادئ الرأى – لسخط الله على هذا الكافر بعد الكافر وخذلانه ومعاقبته فى الدنيا والآخرة ، فإذا من الله على هذا الكافر بعد ذلك بالتوبة وهداه للدخول فى الإسلام وقاتل فى سبيل الله حتى يُستَشهاد فيدخل الجنة كان ذلك من الأمور العجيبة حقًا!!

ويثبتون صفة « الْسَعَجَبِ » ويقولون : « ليس عجبه سبحانه ناشئا عن خفاء الأسباب أو جهل بحقائق الأمور – كها هو الحال في عجب المخلوقين – بل هو معنى يحدث له – سبحانه – على مقتضى مشيئته وحكمته وعند وجود مقتضيه وهو الشيء الذي يستحق أن يُتعجب منه ».

مْ يشتون « الْمَقَمَدَم » « لله » استنادًا لحديث جهنم : ( تزال جهنم يُلْقَى فيها





وتقول: هل من مزيد؟ حتى يضع رب العزة قدمه فيها فينزوى بعضها إلى بعض ، وتقول: قط قط وعزتك وكرمك) ويقولون: فى هذا الحديث إثبات الرِّجْل والقدم لله عز وجل وهذه الصفة تجرى مجرى بقية الصفات ، فتثبت لله على الوجه اللائق بعظمته وجلاله .. ولمّا كان مقتضى رحمته وعدله ألا يعذب أحدًا بغير ذنب ، وكانت النار فى غاية العمق والسعة حقق وعده تعالى .. فوضع فيها قدمه فحينئذ يتلاقى طرفاها ولا يبتى فيها فضل عن أهلها .

قال الفريق الثانى: هذه الألفاظ ظاهرها غير مراد.. وإنما المراد لازمها ويُرجعونها إلى صفة الإرادة التي هي قائمة بالذات العلية ، وهي أزلية وليست بحادثة .. فيقولون: «إن محبة الله لعبده معناها إرادته لإكرامه ومثوبته » ، وكذلك يقولون في الرِّضي والخضب والكراهية وانسخط كنها تعنى إرادة الثواب والعقاب .. ويفسرون الفرح بلازمه وهو الرضا ، ويفسرون الرضا بإرادة الثواب .

ويؤولون « الضحك » بالرضا والقبول .. ويؤولون « القدم » بخلق مستحقين للنار يقدمهم ربهم إلى جهنم مثل قوله : ( لَهُمْ قَلَامَ صِلْق عِنْدَ رَبّهِم ) (١) .. ويقولون « الرّجْل » بمعنى السرّب أو الفوج كقولهم : رجْلُ جَرَّادٍ أى : سرّب من الجراد أو فوج من الجراد .. ولا يأخذونها على معنى الجارحة .. ويستدلون بباقى الحديث وهو قوله : « أما الجنة فيخلق لها خلقا يدخلونها ليملأوا أماكنها الخالية ولا يزال فى الجنة فضل حتى ينشئ الله لها خلقا ، فيسكنهم فضل الجنة » .

التعليق: الصفات التي أثبتها الفريق الأول كالضحك والعجب والفرح والحب والكره والبغض والسخط كلها ترجع إلى المشاعر والأحاسيس في مفهوم



<sup>(</sup>١) يونس: ٢



اللغة العربية .. ولا ترجع إلى صفات الأفعال كالخلق والرزق والنفع والضر والرفع والخفض والقبض والبسط .. فلا يمكن أن يسوى بينها فى المفهوم .

كا أن الفريق الأول وقع فى أكثر من مرة حيث يقولون عن هذه الصفات أنها معان تحدث فى ذاته مرة .. ومرة أخرى يقولون إنها معان تحدث له سبحانه .. ومن المعلوم أن ما لايخلو من الحوادث فهو حادث .. ثم إن كثيرًا من الأفعال المنسوبة للذات العلية وردت فى القرآن ولم تُعتبر كصفات للذات العلية مثل : « يكشيفُ السُّوءَ .. ويقندف بالْحق ، وما إلى ذلك .. ومن هناكان رأى السلف عدم إعال العقل فى المتشابهات من الآيات ، وكذلك ما كان على نهجها من الأحاديث مثل حديث الشمس التى تذهب كل يوم تستأذن ربها فى الشروق ويوشك أن يقال لها ارجعى من حيث أتيت ولا يؤذن لها وهو مما أورده البخارى فى صحيحه.

وعلى ذلك فالأسلم للعقيدة والأحوط أن نؤمن بما جاء فى الآيات والأحاديث دون أن نؤول أو نشبه أو نعطل .. ونفوض العلم لله تعالى ، ونترك الخوض فى تعيين التأويل بعد إقامة الدليل القاطع على أن حمل اللفظ على ظاهره محال ، ونقول كما قال السلف : تمر الآيات كما جاءت بلاتأويل .. وكذلك الأحاديث .. والله أعلم بمواده - سبحانه : (ليس كمثله شَيْءٌ وهو السميعُ البصيرُ) (١) .. هو « الله » .



(١) الشورى: ١١





# النجاةُ في فَهْمِ الصفاتِ

قال رسول الله عَلَيْكَةِ : (كَانَ اللهُ وَلَمْ يَكُنْ شَيْءٌ غَيْرُه ، وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى المَاءِ ، وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى المَاءِ ، وَكَانَ وَالأَرْض ) . المَاءِ ، وَكَتَب فِي الذِّكْرِ كُل شَيْءٍ ، وَخَلَقَ السَّمْوَاتِ وَالأَرْض ) .

وقال على الله المخلق كتب في كتابه فهو عنده فوق العرش : إن رحمتي سبقت غضيي ) .. وقد تقبل الأصحاب (رضوان الله تعالى عليهم) هذا الكلام دون أن يُعملوا عقولهم في كيف ولماذا وأين ومتى .. وكان جل اهتامهم أن يعرفوا أوامر « الله » ونواهيه حتى يعملوا بأمره وينتهوا بنهيه .. كي يفوزوا برضوانه ويتقوا غضبه وسخطه .. وما فهموه عملوا به ، ومالم يفهموه آمنوا به .. هكذا كان سلوكهم مع القرآن في الأمور التي لا تتعلق بالتكاليف كالأخبار عن الأمم الماضية والقصص والغيبيات وما إلى ذلك .. حيث أن القرآن هو آخر الكتب الساوية .. وهو لهم ولمن بعدهم .. ولنا ولمن بعدنا .. حتى تقوم الساعة . ولا شك أن المعارف تتزايد والعلوم تكثر والمخترعات والمكتشفات باستمرار

ولا شك ان المعارف تتزايد والعلوم تكتر والمحترعات والمكتشفات باستمرار تعطى فهمًا أوسع .. خصوصًا في الآيات الكونية .. وعليه فهناك من يُقال لهم ومن كالصحابة -: (أَفَلاَ يَنْظُرُونَ إِلَى الإبلِ كَيْفَ خُلِقَتْ) (١) فيعتبرون هم ومن يجيء بعدهم .. وهناك مايُقال لمن يأتى بعدهم وبعدنا مثل : (وَالشَّمْسُ تَجْرِى لِمُسْتَقَرِّ لَهَا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ (٢)) ففهمها الصحابة على أنها حركة الشمس من المشرق إلى المغرب والتي تراها الأعين .. ويأتى مِنْ بعدهم مَنْ يكتشف أن المتحرك هو الأرض وليس الشمس فيقول : إن الخطاب كان بحسب الأمر الظاهر للأعين فخاطبهم بما يرون .. ثم يأتى بعد ذلك مَنْ يقول : بل

<sup>(</sup>۱) الغاشية : ۱۷ (۲) يس : ۳۸





الخطاب على الحقيقة فالشمس فعلا تجرى ساحبة للمجموعة الشمسية معها حيث لا يعلم مستقرها إلا الله .. ويعلم الله ما سوف يُكتشف بعد ذلك .

هذا بالنسبة للمشاهدات فكيف الأمر بالنسبة للذات العلية والتي نُهينا عن التفكر فيها بالحديث: (تَفكَرُوا فِي صِفَاتِ اللهِ وَلاَ تَتَفكُرُوا فِي ذَاتِهِ فَتَضِلُوا).. لاشك أن إعمال العقل في مالا يجب للعقل أن يعمل فيه متلفة للعقل، مفسدة للعقيدة .. وو الله » تبارك وتعالى قد أراد بنا وأراد منا .. هما أراده منا بينه لنا ، وما أراده بنا أخفاه عنا .. فلا يصح أن نشغل أنفسنا بما أراده الله بنا ، عما أراده الله منا ..

والتفكر في الصفات يجب أن يكون في أثرها وليس في كنهها ، أو كيفية اتصاف الله بها ، واعتبار أن الألفاظ دلالات .. بجرد دلالات .. أما الحقيقية فيعلمها الموصوف سبحانه وتعالى .. فثلا حديث : (رَحْمَتِي عَلَبَتْ عَضِيي) .. وفي رواية (سبقت غضبي) تفيد أن الرحمة سابقة وهي قديمة .. وصفات الله قديمة .. والقديم هو مالا يوجد شيء سابق عليه .. وفي الحديث يتضح أن الغضب مسبوق بالرحمة وإذًا فهو ليس بقديم ، وما ليس قديما لايصح أن يطلق عليه أنه صفة للذات العلية .. هكذا فهموها .. والرحمة مشتق منها اسهان «لله» عليه أنه صفة للذات العلية .. هكذا فهموها .. والرحمة مشتق منها اسهان «لله» اشتقاق في حق « الله » تعالى .. و « الصدقة تطفئ الغضب » كها ورد في الحديث ، والصفات لا تُطفأ بل هي أزلية أبدية ، وبالتالي فلا يصح أن نصف الحديث ، والصفات لا تُطفأ بل هي أزلية أبدية ، وبالتالي فلا يصح أن نصف الحديث ، والصفات لا تُطفأ بل هي أزلية أبدية ، وبالتالي فلا يصح أن نصف من الآيات ، أو مستنبطين من الآيات ، أو مستنبطين من الأفعال ..

والأفعال الخاصة أو المتعلقة بالإرادة والقدرة تبقى على أصلها دون تخريج أو تأويل . . فالله سبحانه وتعالى هو الفعال لما يريد ولا يقع فى ملكه إلا ما يريد . .





وليس للعبد أن يسأل لماذا وكيف: لا في أفعال الله ، ولا في تكاليفه للعباد.. فالله تبارك وتعالى يتعبد الخلق بما شاء ليميز الطائع من العاصى.

وقد ضُربت أمثله في القرآن عن أسئلة لا تجوز حتى نتنبه لها .. وما ضُربت لنا إلامثلاً وعبرة لنعتبر كما قال تعالى :

( لَقَدْ كَانَ في قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ الْأُولِي الْأَلْبَابِ) (١) السؤال الأول ، قول « موسى » كما جاء في القرآن :

تاب من أى شيء .. ؟ تاب من السؤال ، كما تاب « نوح » من قبله : (إنّى أعُوذُ بِكَ أَنْ أَسْأَلُكَ مَالَيْسَ لِي بِهِ عِلْمٌ ) (٣) ففهمنا من سؤال « موسى » أن « الله » – سبحانه – لا تدركه الأبصار ، وهو يدرك الأبصار .. وفهمنا أيضا أن الرؤية ليست مستحيلة ؛ لأن « الله » على الرؤية على ممكن .. وطالما على الأمر على ممكن فهو ممكن .. واستقرار الجبل مكانه من الممكنات لو شاء الله .. ونحن في الدنيا .. البصر فان .. والفاني لا يمكن أن يَرَى الباق .. وفي الآخرة يُمنح المؤمنون جسدًا باقيًا .. وحلدا في النعيم .. وبصرًا باقيًا .. فيرون الباقي بالباقي : (وُجُوهُ يَوْمَئِذٍ نَاضِرَةٌ إِلَى رَبِّها نَاظِرَةٌ ) (٤) .. وكيفية الرؤية « لله » أمر لا يعنينا ..

<sup>(</sup>١) يوسف: ١١١ (٢) الأعراف: ١٤٣ (٣) هود: ٤٧ (٤) القيامة: ٢٢، ٣٣





ولكننا نسأله سبحانه أن يرزقنا رؤيته يوم القيامة .. والمطلوب منا أن نعمل كى نفوز بهذه الرؤية .

السؤال الثاني ، قول « عُزَيْر » كما قَص علينا القرآن :

﴿ أَوْكَ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَلَى مُونِهُ اللَّهُ عَلَى مُونِهُ عَلَى مُوسِنَهَا قَالَ اللَّهُ عَالَمُ اللّهُ عَالَمُ اللّهُ عَلَى مُوسِنَهُ اقَالَ كُمْ اللّهُ عَالَمَ اللّهُ عَالَمَ اللّهُ عَالَمُ اللّهُ عَالَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ ال

قَالَأَعَكُمُ أَنَّا لَلَّهَ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ ال

والقصة عبرة .. ولا عُزير لا بني مُؤمن .. لا يسأل إلا إذا سُمح له ليتضح لنا أن هذا السؤال – وهو من نبى – لم ينل عنه إجابة .. ومن باب أولى إذا نحن سألناها فلن ننال عنها إجابة .

والسؤال الثالث ، قول « إبراهيم » كما جاء في القرآن : ﴿ وَإِذْ قَالَا بُرَهِ عُمُرَبِّ أَرِنِي كُيْفَ

عُجُ الْوَّتَيْ قَالَأُو لَمْ نُوْرِمِنَ قَالَ بَلَى وَلَكِنَ لِيَطْمَهِنَ قَلْبِي قَالَ فَكُورُ الْمُعَلَّمَ الْمُوَلِّقَ الْمُ الْمُؤْمِنَ قَالَ الْمُؤْمِنَ قَالَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ اللّهُ اللّهُ

(١) البقرة : ٢٥٩ (٢) البقرة : ٢٦٠





أى لا يُنال ولا يدرك ما عنده .. وأن ما طلبته أمر مستحيل أن تصل إليه .. ولكن « الله » جعل الطيور تأتيه قبل أن يتم هو نداءه لها .. وهكذا يكون إحياء الموتى : (ثُمَّ إِذَا دَعَاكُمْ دَعْوَةً مِن الأَرْضِ إِذَا أَنْتُمْ تَحْرُجُونَ ) (١) .

وكما حدث بالنسبة لعرش « بلقيس » مع « سلمان » كما حكى القرآن : ( قَالَ الَّذِي عِنْدَهُ عِلْمٌ مِن الْكِتَابِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ يَرْتَدَّ إِلَيْكَ طَرْفُكَ فَلَمَّا رَآهُ مُسْتَقِرًّا عِنْدَهُ قَالَ هَذَا مِنْ فَضْلَ رَبِّي لِيَبْلُونِي أَأْشُكُر أَمْ أَكُفُرُ) (٢) . .

تحقق الطلب بهذه الصورة المعجزة إذ أعطاه الله فى ذلك استعال «كن فيكون» فيها .. وهنا نأخذ فكرة عن السنن الكونية ، وكيف يمكن إبطالها ، أو إبطال بعضها دون البعض كالطعام الذى لم يتسنّه ، والحار الذى أماته الله ثم أحياه ، وه عُزير » الذى لم يتأثر بالموت (١) .. فهى سنن مختلفة فى وقت واحد .. ومكان واحد .. وكيف أننا نعيش فى هذه الدنيا مع الأسباب التى ربطها «الله » بالمسبات .. أما فى الجنة فترتفع الأسباب .. وتبقى المسبّبات .. بالحقائق دون الوسائط ، وعليه ، فلا يصح استخدام أدوات الاستفهام : أين ، ومتى ، وكيف ، ولماذا ، مع «الله».

إذ هو – سبحانه وتعالى – الفعال لما يُريد .. ولا يقع فى ملكه إلا ما يُريد .. سبحانه وتعالى .. هو « اللهُ » .



<sup>(</sup>١) الروم: ٢٥ (٢) البلل: ٤٠ (٣) كيا في آية ٢٥٩ سورة البقرة -





# كـُن فـيكُونُ

قال تعالى : « إِنَّا أَمْرُهُ إِذَا أَرَاهَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ » (١) ... قُرئت : « فيكُونُ » بالنصب ، فإن كانت على القراءة الأولى فهى مرفوعة على الاستئناف أى : فهو يكون ، أو فإنه يكون .. ومعنى ذلك أنه يكون كائنا بعد الأمر .. وإن كانت على القراءة الثانية : فإن الكلمة تكون معطوفة على « يقول » ، وعلى ذلك يكون كائنا مع الأمر .. وفي هذه الحالة ، فإن أمره للشيء « كُنْ » لا يتقدم الوجود ، ولا يتأخر عنه .. فلا يكون الشيء مأمورا بالوجود إلا وهو موجود بالأمر .. ولا يكون الشيء موجودًا يكون الشيء مأمورا بالوجود إلا وهو موجود بالأمر .. ولا يكون الشيء موجودًا الله ولا يتأخر عنه ، كما قال تعالى : « ثُمَّ إِذَا فَعَاكُمْ فَعُوةً مِن الأَرْضِ إِذَا أَنْتُم لله ولا يتأخر عنه ، كما قال تعالى : « ثُمَّ إِذَا فَعَاكُمْ فَعُوةً مِن الأَرْضِ إِذَا أَنْتُم يكونها بكلمه «كن » أزلاً .. فإن قيل : فني أى حال يقول له «كن فيكون » ؟ في يكونها بكلمه «كن » أزلاً .. فإن قيل : فني أى حال عدمه : استحال أن يأمر إلا من آمر .. وإن كان في حال وجوده ، مأمورا كما يستحيل أن يكون الأمر إلا من آمر .. وإن كان في حال وجوده ، فتلك حال لا يجوز أن يُأْمَر فيها بالوجود والحدوث ؛ لأنه موجود حادث فعلا .. فتلك حال لا يجوز أن يُأْمَر فيها بالوجود والحدوث ؛ لأنه موجود حادث فعلا .. فتلك حال لا يجوز أن يُأْمَر فيها بالوجود والحدوث ؛ لأنه موجود حادث فعلا .. والإجابة بواحد من ثلاثة :

الأول: إنه خبر من « الله » —تعالى— عن نفوذ أمره فى خلقه الموجود فعلا .. كما أمر فى بنى إسرائيل أن يكونوا قردة خاسئين فكانواكما أراد .. ولا يكون هذا الأمر بـ «كن » واردًا فى إيجاد المعدومات .

(۱) يس: ۸۲ (۲) الروم: ۲۵



الثانى: إن « الله » -تعالى - عالم بما هو كائن قبل كونه ، وبما هو حادث قبل حدوثه ، وكل الموجودات قبل أن تكون وتحدث كانت موجودة فى علم «الله» -تعالى - الأزلى على صورتها التى وُجدت عليها ، والتى أرادها الله لها ، فجاز أن يقول لها : «كونى» ويأمرها بالخروج من حال العدم إلى حال الوجود فوُجدت وخرجت من عالم الغيب إلى عالم الشهادة حيث أن جميعها متصورة لديه أزلاً ، عالماً بها فى حال عدمها قبل أن تكون .

الثالث: إن ذلك خبر من الله تعالى عام عن جميع ما يحدثه ويكونه إذا أراد خلقه وإنشاءه كان ، من غير أن يكون هناك قول يقوله .. وإنما هو قضاء خلقه وإنشاءه كان ، من غير أن يكون هناك قول يقوله .. وإنما هو قضاء يريده .. فعبر عنه بالقول – وإن لم يكن قولا – تمثيلا بتأثير قدرته في مراده بأمر المطاع للمطبع في حصول المأمور به من غير امتناع أو توقف أو افتقار لمزاولة عمل واستعال آلة .

وفي كل الأحوال دلت الآية على أمور ثلاثة:

الأول : إن كلام «الله» تعالى قديم غير مخلوق .. لأنه لو كان قوله «كُنْ» علوقًا لاحتاج إلى قول ثان واحتاج القول الثانى إلى ثالث .. وتسلسل وهذا محال عقلاً .

الثانى: إن «الله» – سبحانه وتعالى – مريد لجميع الحادثات والحوادث كلها خيرها وشرها، نفعها وضرها.. والدليل على ذلك أن من يرى فى سلطانه شيئا يكرهه ولا يريده فلأحد شيئين: إما لكونه جاهلا لايدرى.. وإما لكونه مغلوبا لا يطيق.. ولا يجوز هذا ولا ذاك فى وصفه – سبحانه وتعالى – فهو العالم القادر أزلاً وأبدًا.

رـ ربـ ... الثالث : إن «الله» تبارك وتعالى لم يزل آمرًا للمعلومات بشرط وجودها .. قادرا مع تأخر المقدورات .. عالما مع تأخر المعلومات .. فكل ما في الآية يقتضي الاستقبال فهو بحسب المأمورات إذ المحدثات تجيء بعد أن لم تكن .. وكل ما





يُسند إلى «الله» تعالى من قدرة وعلم فهو قديم لم يزل . والمعنى الذي تقتضيه عبارة (كن) هو قديم قائم بذات الله تعالى أزلاً . سبحانه وتعالى .. هو «اللهُ» .

## أَفْعَالُ الْعِبَادِ

كل إنسان يجد فى نفسه تمييزًا بين الجميل من الأشياء والقبيح .. وكذلك تنفعل نفسه بهجة وسرورًا من الجميل واشمئزازًا ونفورًا من القبيح .. وهذا التمييز في المبصرات يوجد مثله في المسموعات والمشمومات .. وكذلك المعقولات من المعانى كالأمانة والصدق والهمة والشرف والشجاعة .

وعلى هذا التمييز قامت الصناعات ، وتطور العمران ، وحدثت المخترعات التي تهدف لراحة الإنسان وسعادته في دنياه .

وإن اختلفت الأذواق فنى الأشياء جمال وقبح . وقد يجمل القبيح بجمال أثره كمرارة الدواء فى إحداث الشفاء .. وقد يقبح الجميل بقبح ما يقترن به أو ينتج عنه .

كل هذا عرفه العقل البشرى .. وفرق بين النافع والضار ، وبين الخير والشر .. وهذا منبت التمييز بين الفضيلة والرذيلة ، والخير والشر .. وعلى ذلك فإن كل إنسان يزن أفعاله بعقله ويقدرها بإرادته ، ويقوم نتائجها .. ثم بعد ذلك يتمم الفعل بقدرته الذاتية وما يملكه من إمكانيات مختلفة ، ولكنه رغم ذلك قد تأتى النتائج على غير ما فكر وقدر ، فيعاود الفكر في أسباب الفشل ، فإن كان لتقصيره ، أو غفلته عن شيء ، أو تدخل من غيره ، عاود المحاولة مستفيدا من نجربته ، وإن كان لأسباب خارجة عن إرادته ، تبيّن له أن في الكون قوة أكبر من أن تُحيط بها قدرته ، وأن وراء تدبيره سلطانا لاتصل إليه سلطته ؛ فيخضع لسلطان القضاء والقدر ، ويعلم أن الإنسان يكسب بإرادته واختياره وقدراته لسلطان القضاء والقدر ، ويعلم أن الإنسان يكسب بإرادته واختياره وقدراته





المنوحة له ما هو وسيلة لسعادته في الدنيا والآخرة .. وكذلك يعلم أن قدرة الله هي المرجع لجميع قدرات المخلوقات ، وأن إرادة الله فوق كل إرادة وأن مِنْ آثارها ما يحول بين العبد وبين إنفاذ ما يريد .. وأنه لاعون يفيد في بلوغ ما يريد إلا عون الله وتوفيقه ، وأن مشيئة الله – وحدها – لها السلطان الأعلى في إتمام المراد لإزالة الموانع وتهيئة الأسباب المتممة أو الحيلولة بين العبد وبين ما يريد بأسباب فوق قدرة العبد .

فالإنسان يعلم أنه فى أعاله الاختيارية -عقلية كانت أو جسمانية - قائم بتصريف ما وهب «الله» له من المدارك والقوى فيما خُلِقَت لأجله ، وعليه أن يستفيد من أخطائه ، وأن يستفيد من تجاربه ، حتى يحصل على أحسن النتائج ومنتهى ما يمكن من المعطيات المسخرة من فضل «الله» .. ومع ذلك يعلم أن مقاليد السهاوات والأرض «لله» ، يبسط الرزق لمن يشاء ويقدر .. فيأخذ بالأسباب ويتوكل على «الله» .. لأن ترك الأسباب جهل وإن ترك التوكل فسق .. فالله تعالى هو الخالق لكل شيء .. خلق الخلق وأعماهم ، وقدر آجالهم ، وأرزاقهم ، وأنشأ قدراتهم وحركاتهم ، فالعنكبوت ونسجه ، والنحل وعسله ، والنمل ودأبه ، والقمر وفلكه ، والإنسان وعمله ، وسائر الكائنات ، ومالها من حركات ، وسكنات ، هي كلها من صنع بديع الأرض والسهاوات .

ويتميز الإنسان عن كافة المخلوقات بأنه مُكلَّف مختار فى عمله على مقتضى فكره . وقد وهبه الله ثلاث قوى لم تمنح لغيره من المخلوقات وهى :

الذاكرة والمخيلة والمفكرة: فالذاكرة تأتيه بصور الماضى .. والمخيلة تجسم له المذكور وتنشئ له مثالا فى المستقبل بما يحيط به من ألم أولذة .. ثم يبدأ عمل الفكر فى إيجاد الوسيلة المناسبة والملائمة للحصول عليه أو الهرب منه .

هذه القوى الثلاث هي التي أوجدت التمييز في الإنسان بين النافع والضار ،





والخير والشر مِن قَبْل الرسالات الساوية .. فإذا جاءت الأديان بالأمر والنهى والأحكام وبيان الحلال والحرام ، كان الإنسان مؤهلاً للتكليف بما منحه الله من عقل ، وبما ميّزه عن سائر الحيوان .

وكتابة الله لكل شيء في الذكر قبل خلق السهاوات والأرض كتابة علم وليست كتابة إجبار -كما يفهم بعض الناس - فإذا كان القلم قد جرى بكل ما هو كائن إلى يوم القيامة .. فكل ما يحدث في الوجود من حركة أو سكون لابد وأن يكون مطابقا لما كُتِبَ من قبل الخلق .. فلا شيء في العلم الأزلى بسالب للتخيير في الكسب .. وكون ما في العلم يقع لا محالة إنما جاء من حيث هو الواقع .. والواقع لا يتبدل .

فإن «الله» - تبارك وتعالى - يعلم أن العبد سوف يعمل كذا فى وقت كذا وهذا العمل يعاقب العمل يثاب عليه .. أو أنه سوف يعمل كذا فى وقت كذا وهذا العمل يعاقب عليه .. ولا يخرج الواقع – مها كان – عن كونه مرادًا لله –عز وجل – من الأزل .. إذ لا يقع فى ملكه إلا ما يريد .. من هنا نعلم أن أفعال العباد من خلق الله وتقديره .. وهى فى نفس الوقت من كسب العبد وتدبيره .. فهى ليست من خلقهم واختراعهم بدليل عدم معرفة العبد بتفاصيل أجزاء الحركات ومنشأ طاقاتها ، وارتباطها بالأعصاب والعضلات .

وهى كذلك ليست جبرًا مطلقًا ، بدليل الفارق الموجود بين الحركة الجبرية كحركة الحجاب الحاجز ، ودقات القلب ، وبين الحركة الاختيارية كالتقلب من جنب إلى جنب .

وكون الأفعال كلها مرادة لله تعالى ، فلا يعنى ذلك أنه يرضى عنها . . فهو لا يرضى لعباده الكفر . . ولكنه يريده منهم . . وإلا لما وقع . . وهو القائل :





( وَلَوْ شَاءَ اللّهُ مَا أَشْرَكُوا ) (١) .. وهو القائل : ( وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَآمَنَ مَنْ فَى الأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعًا ) (٢) .. ومع أن وقوع المعاصى والشرور والكفر والفجور بإرادته إلا أنه لم يأمر بها .. وهو القائل : ( قُلْ إنَّ اللهَ لاَ يَأْمُر بالْفَحْشَاءِ ) (٣) بل أمر بالإيمان والطاعة وهو القائل : ( إنَّ اللهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ والإحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِى الْقُرْبَى وَيَنْهَى عَن الْفَحْشَاءِ والْمُنْكَرِ وَالْبَغْى ) (١)

وعليه فالأمر غير الإرادة .. وقد يتفقان ، وقد يختلفان .

وإرادة الله لاتنافى حرية العبد فى الاختيار ، ولذلك قال : ( فَمَنْ شَاءَ ذَكَرَهُ وَمَا يَذْكُرُونَ إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ اللهُ ) (٥) .. وقال : ( لِمَنْ شَاءَ مِنْكُمْ أَنْ يَسْتَقِيمَ وَمَا تَشَاءُونَ إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ اللهُ رَبُّ الْعَالَمِينِ ) (١) .. وقال : ( فَمَنْ شَاءَ اتَّخَذَ إِلَى رَبِّه سَبِيلاً وَمَا تَشَاءُونَ إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ اللهُ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ) (٧) .. سَبِيلاً وَمَا تَشَاءُونَ إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ اللهُ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ) (٧) .

وعليه يمكن تلخيص الأمر فيما يلي :

« الله » تبارك وتعالى خلق الخلق وهو يعلم ما يكون منهم ، فأحصاه عليهم قبل أن يخلقهم ضمن ماكتب من قضاء وقدر إلى أن تقوم الساعة ، وذلك فى اللوح المحفوظ .

عند جمع الخلق فى الرحم مضغة ، يأمر « اللهُ اللّك فيكتب أربعة أشياء ، هى مكتوبة أصلا فى اللوح المحفوظ ، وهى : أجله – رزقه – وأثره – وشقى أم سعيد .

\* \* \*

<sup>(</sup>٥) المدثر: ٥٥، ٥٦ (٦) التكوير: ٢٨، ٢٩ (٧) الإنسان: ٢٩، ٣٠



<sup>(</sup>١) الأنعام : ١٠٧ (٢) يونس : ٩٩ (٣) الأعراف : ٢٨ (٤) النحل : ٩٠



جميع قدرات العباد من خلق «الله» وإيجاده ، ولكنه سخرها لهم ، ومكنهم فيها .. كل ما يقع في ملك الله لا يخرج عن سلطانه وقهره وإرادته .. فهو المالك للملك والملكوت المتسلط بالقهر والجبروت .

سمح بوقوع ما لايرضاه من العباد حتى يلزمهم الحجة .. إذ لو أدخلهم النار بمجرد خلقهم لمعرفته الأزلية بما سيكون عليه أمرهم - من جحود ونكران - لقالواكا أخبر عنهم : ( وَلَوْ أَنَّا أَهْلَكُنّاهُمْ بِعَلَىابٍ مِنْ قَبْلِهِ لَقَالُوا رَبَّنَا لَوْلاً أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولاً فَنَتَبِعَ آيَاتِكَ مَنْ قَبَلِ أَنْ نَلِلً وَنَحْزَى ) (١) .

أمر العباد جميعًا بالطاعة ، وأرسل الرسل ، وأيدهم بالمعجزات ، وأنزل الكتب ، مُحكمًا فيها الآيات : (لِثَلاَّ يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةُ بَعْدَ الرَّسُلِ) (٢) .. وقال : (وَهَا كُنَّا مُعَدِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولاً) (٣) .. وقال : (وَهَا كُنَّا مُعَدِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولاً يَتْلُو عَلَيْهِمْ آياتِنَا وَهَا كُنَّا رُوهَا كُنَّا وَهَا كُنَّا وَهَا كُنَّا وَهَا كُنَّا وَهَا كُنَّا مُهْلِكِي الْقُرى إِلاَّ وَأَهْلُهَا ظَالِمُونَ ) (١) .

ومع كل ذلك و فلله و سبارك وتعالى أن يصطنى من عباده من يشاء فينعم عليهم بالتوفيق والهداية .. وهو القائل : ( الله يَصْطَفِي مِن الْملاَكِكَة رُسُلاً ومِنَ النّاس ) ( ) .. والقائل : ( وَرَبُّك يَحُلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَحْتَارُ ) ( ) .. والقائل : ( الله يَحْتَبِي إليه مِنْ يُنِيبُ ) ( ) .. والقائل العباد ( الله يَجْتَبِي إليه مِنْ يُنِيبُ ) ( ) . ولا كانت أفعال العباد ليست منفصلة عن حركة الوجود ، بل هي مرتبطة به ، وبالنظام العام للكون الذي خلقه الله ، وقدر كل حركة فيه وسكون .. كان نصيبهم من أفعالهم هو الاكتساب والاختيار .. ولا قدرة لهم ولا دخل .. في وقوعها من عدمه ..

<sup>(</sup>۵) الحج: ۷۵ (۱) القصص: ۸۸ (۷) الشورى: ۱۳



<sup>(</sup>١) طه: ١٣٤ (٢) النساء: ١٦٥ (٣) الإسراء: ١٥ (٤) القصنص: ٥٩



لذلك كان حساب العباد على النية .. ولذلك قال النبى عَلَيْكِ ( إِنَّمَا الأَعَالُ بِالنَيَّاتِ وإِنَّمَا لِكُلِّ امْرَى مَا نَوَى ) .. وقال تعالى : ( وَمَنْ يَخْرُجْ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدْرِكُهُ الْمَوْتُ فَقَدْ وَقَعَ أَجْرُهُ عَلَى اللهِ ) (١) .. وقال : ( رَبُّكُمْ أَعْلَمُ بِمَا فِي نُفُوسِكُمْ إِنْ تَكُونُوا صَالِحِينَ فَإِنَّهُ كَانَ لِلْأُوّابِينَ عَفُورًا ) (١) . عَفُورًا ) (١) .

ونية العبد خير من عمله .. ولكن عليه أن لا يكتنى بالنية بغير عمل أو جهد فإن النية بغير عمل لا تنفع .. بل هي وهم وخيال .. والنية الحقيقية هي ما استقر في صدر العبد ، وعزم على إنفاذها ، واتخذ الطريق إلى إخراجها إلى حيز الوجود بالعمل .

لذلك قال النبي عَلِيْكُ : (لَيْسَ الإيمانُ بالتَّمَنِّي ولكن الإيمانَ مَا وَقَرَ فَى القَلْبِ وَصَدَّقَهُ الْعَمَلُ ، وإن أَنَاسًا خَرَجُوا من الدنيا ولا حسنة لَهُمْ ، يقولون : نُحْسِنُ الظَّنَّ بِاللهِ ، وقد كذبوا ، فَلَوْ أَحْسَنُوا الظَّنَّ لأَحْسَنُوا الْعَمَلَ ) . وكلما علم الله من عبده الصدق في النية ، وفقه للعمل الصالح ويسره له . .

وكلها علم الله من عبده الصدق في النيه ؛ وقفه للعمل الصالح ويسره له . وعلى قدر التفويض ؛ يكون التوفيق وعلى قدر التفويض ؛ يكون التوفيق

# بَيْنَ الفَضْلِ وَالْعَدْكِ

نني ( الله ) - تبارك وتعالى - عن نفسه الظلم ، فقال : ( وَهُمْ لا يُظْلَمُونَ ) (٣) ، وقال سبحانه : ( وَهَا اللهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِلْعِبَادِ ) (٤) .. وقال . وقال رَوْمَا رَبُّكَ بِظُلَامً الْيُوْمَ ) (٦) ، وقال يوم القيامة : ( لاَ ظُلْمَ الْيُوْمَ ) (٦) ، وقال ( وَمَارَبُّكَ بِظُلَامً لَلْعُبِيد ) (٩) ، وقال : ( وَمَاظَلَمْنَاهُمْ وَلَكِنْ كَانُوا أَنْفُسَهُمْ ( فَلاَ تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْئًا ) (٧) ، وقال : ( وَمَاظَلَمْنَاهُمْ وَلَكِنْ كَانُوا أَنْفُسَهُمْ

<sup>(</sup>a) فصلت: ٤٦ (٦) غافر: ١٧ (٧) الأنبياء: ٤٧



<sup>(</sup>١) النساء: ١٠٠ (٢) الإسراء: ٢٥ (٣) البقرة: ٢٨١ (٤) غافر: ٣١



يَظلِمُونَ ) (١) . وقال : (وَمَاظَلَمْنَاهُم وَلَكِنْ كَانُوا هُم الظَّالِمِينَ ) (٢) ، وقال : (وَلاَ يَظْلِمُ رَبُّكَ ) وقال : (وَلاَ يَظْلِمُ رَبُّكَ أَخَدًا ) (٤) . وقال : (وَلاَ يَظْلِمُ رَبُّكَ أَخَدًا ) (٤) .

وعليه فلا يبتى إلا العدل والفضل .. والعدل اسم من أسماء « الله » - تبارك وتعالى - وصفة من صفاته .. وهالله فو الفضل العظيم .. وقد تفضل الله تبارك وتعالى على الخلق بالإيجاد .. ومن عليهم بالتكاليف والطاعات .. وماكان الإيجاد واجبًا عليه ولا تكليف العباد لنفع يحصل لديه .. فسبحانه لا تضره المعاصى ، ولا تنفعه الطاعات .. لأن الكفر والإيمان ، والطاعة والعصيان فى حقه تعالى سيان .. فقد كان متصفا بالعزة والجبروت من قبل خلق الملك والملكوت .. وله أن يُوجب على خلقه مايشاء لا ما يشاءون ، وأن يُكلفهم مالا يُطيقون .. فإن أدخلهم النار أدخلهم النار فيعدله ، ورحمته ، وليس لأنهم يستحقُّون .. وإن أدخلهم النار فيعدله ، وهم لا يُظلمون .. سبحانه لا يُسأل عا يفعل .. وهم يُسألون .

ومن رحمته أن أوجب على العباد معرفته ، وطاعته ، بالشرع والنقل ، وليس بالفكر والعقل .. ولذلك أرسل الرسل ، وأيدهم بالمعجزات للدلالة على صدقهم ، وأنزل الكتب محكما فيها الآيات ، ليبين للناس طريق نجاتهم ، ثم عمت رحمته العالمين ، فأرسل خاتم النبيين ، وآتاه السبع المثانى ، والقرآن العظيم فنسخ به كل الشرائع والأديان ولم يرض من الدين إلا الإسلام .. وأصبحت شهادة « أن لا إله إلا الله » لاتدل على كمال الإيمان .. مالم تقترن بشهادة « أن عمدًا (عيال الله ) رسول الله » وقد تحققت بعثته عيالية للإنس والجن كافة بنص القرآن وبإخباره هو عن نفسه .. وقد أيده الله بالمعجزات الباهرة التي يضيق المقام القرآن وبإخباره هو عن نفسه .. وقد أيده الله بالمعجزات الباهرة التي يضيق المقام

<sup>(</sup>١) التحل: ١١٨ (٢) الزخرف: ٧٦ (٣) آل عمران: ١١٧ (٤) الكهف: ٤٩





عن ذكرها .. وأجلها شأنا القرآن العظيم ، الذى تحدّى به فصحاء العرب ، فعجزوا أن يأتوا بسورة من مثله .. وتحدّى به علماء أهل الكتاب من يهود ونصارى فها جاء به من أخبار الأولين وأنباء المرسلين .

وهو على العربى الأمى الذى نشأ فى بيئة تعبد الأصنام ، وتسجد للأوثان ، ومكث فى قومه أربعين سنة هى عمره قبل الرسالة ، فاشتهر فيهم بالصدق والأمانة حتى لقبوه به « محمد الأمين » . . وقد أوجب « الله » على كل من بلغته الدعوة المحمدية – عن أى طريق – أن يصدقه فى كل ماأخبر به من أمور الدنيا والآخرة .

نَسْأَلُ « اللهَ » – تبارك وتعالى – أن نكونَ من المؤمنين به ، وبرسوله (عَيَّالَتُهُ) . . ومن الراسخين في العلم ، فنؤمن بما جاء في القرآن . . وماجاء في سنة سيِّد الأنام . .

ونعملَ بما فهمناه .. ونفوِّضَ علم مالم نَفْهَمُه إلى « اللهِ ٢ ...

وأن نهتمًّ بما أَرَادَهُ ﴿ اللهِ ﴾ مِنَّا . .

ولانشغل أنفُسنَا بما أراده ﴿ اللَّهُ ﴾ بِنَا ..

ولا نُعملَ عُقُولَنَا فيما لا يجبُ للعقل أن يعمل فيه ..

إنه على مايشاء قديرٌ.. وبالإجابة جدير..

وهو نِعْمَ المَوْلَى ، ونعم النصير .. سبحانه وتعالى .. هُوَ ﴿ اللَّهُ ﴾ .





# الكناب القادم

## الإسلام وأركان



- \_ أركان الإسلام المخمسة بأسلوب سهل يسير.
- \_ فقه المذاهب الأربعة، مختصر يغير إخسلال.
- الأحوط فيما فترره الأئمت الأربعت.
- \_ ماانفق من أراء الأنعة مع الحديث الصحيح .
- مرجع ترجع إليه فى كل ما يختص بالصلاة والزكاة والصيام والحج .
- \_ كتاب لاغنى عنى لكل بيت مسلم.





## الفهرس

| المعزُّو المذِلُّ ٣٤          | المقدمة ٣                                               |
|-------------------------------|---------------------------------------------------------|
| السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ٣٦      | إثبات وجود اللهِ عَقلاً ه                               |
| الْحَكُمُ ٣٧                  | واللهُ ۽ ١٧                                             |
| الْعَدَالُ ٣٩                 | الرَّحَمَٰنُ الرَّحِيمُ ١٩                              |
| اللَّطِيفُ ب                  | الْمَلِكُ ٢٢                                            |
| الْخَبِيرُ ٤١                 | الْقُدُّوسُ ٢٧                                          |
| الْحَلِيمُ ٤٧                 | السَّلاَمُ ٢٧                                           |
| الْعَظِيمُ ٤٧                 | الْمؤْمِنُ ٢٣                                           |
| الْغَفُورُ ٢٣                 | الْمُهَيْمِنُ ٢٤                                        |
| الشَّكُورُ ع                  | الْعَزِيزُ ٢٤                                           |
| الْعَلِيُّ ٤٥                 | الْجِبَّارُ ٢٥                                          |
| الْكَبِيرُ ٤٦                 | الْمتَكَبِّرُ ٢٥ ٢٥                                     |
| الْحَفِيظُ ٤٧                 | الْحَالِقُ البارِئُ المَصَوِّرُ ٢٦                      |
| الْمُقِيتُ ٤٨                 | الْغَفَّارُ ٢٨                                          |
| الْحَسِيبُ والْحَسِيبُ        | الْقَهَّارُ ٢٩                                          |
| الْجَلِيلُ ه.<br>الْكَريمُ ده | الْوَهَّابُ ۲۹<br>الرَّزَّاقُ ۳۰                        |
|                               |                                                         |
| ,                             | الْفَتَّاحُ ۳۰ الْفَتَّاحُ الْفَتَّاحُ ۳۰ الْعَلِيمُ ۳۰ |
| يان ا                         |                                                         |
| 1 / 1                         | القابِضَ البَاسِطِ به المُخَافِضُ الرَّافِعُ به الم     |
| ا الحكيم هم                   | العلاق الراقع ۳۰۰ ۱۳۳۰                                  |



## تأبع الفهرس

|                                                                                         | )                            |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|
| الأَوِّلُ الآخِرُ ٥٧                                                                    | الْوَدُودُ ع ه               |
| الظَّاهِرُ الْبَاطِنُ ٧٦                                                                | الْمَجِيدُ هه                |
| الوالي ٧٧                                                                               | الْبَاعِتُ ٥٥                |
| الْمُتَعَالَى ٧٧                                                                        | الشَّهيدُ ٥٧                 |
| الْبَرُّ ٢٩                                                                             | الْحَقُّ ه                   |
| َ التَّوَّابُ التَّوَّابُ اللَّوَّابُ اللَّوْابُ اللَّوْابُ اللَّوْابُ اللَّوْابُ اللَّ | الْوَكِيلُ ١٠٠               |
| الْمُنْتَقِمُ مُنْتَقِمُ مُن                                                            | الْقَوِيُّ ٢١                |
| الْعَفُوُّ ٨٢                                                                           | الْمَتِينُ ٢٧                |
| الرَّءُوفُ ٨٣                                                                           | الْوَلِيُّ ٣٣                |
| مَالِكُ الْمُلْكِ مُالِكُ الْمُلْكِ                                                     | الْحَمِيدُ ع                 |
| ذُو الْجَلاَكِ وَالْإِكْرَامِ ٨٦                                                        | الْمُحْصِي                   |
| الْمُقْسِطُ ٨٦                                                                          | الْمُبْدِئُ الْمُعِيدُ ٢٦    |
| الْجَامِعُ ٨٨                                                                           | الْمُحْسِي الْمُمِيتُ ٧٧     |
| الْغَنِيِّ والْغَنِيُّ                                                                  | الْحَيُّ ٢٨                  |
| الْمُغْنِي ٩١                                                                           | الْقَيُّومُ ٩٩               |
| الْمَانِعُ ٢٠                                                                           | الْوَاجِدُ الْوَاجِدُ        |
| الضَّارُّ النَّافِعُ ٩٣                                                                 | الْمَاجِدُ نامِ الْمَاجِدُ   |
| النورُ ه                                                                                | الْوَاحِدُ ٢٧                |
| -الْهَادِي ٩٦                                                                           | الصَّمَدُ ٢٠٠٠               |
| الْبَدِيعُ و                                                                            | الْقَادِرُ الْمُقْتَلِيرُ ٧٣ |
| الْبَاقِي الْبَاقِي                                                                     | الْمُقَدِّمُ الْمُؤَخِّرِ ٧٤ |





## تابع الفهرس

| الْوَارِثُ ١٠١ الْمَشَابِهَاتُ مِنْ آيَاتِ الْوَشِيدُ ١٠٢ الْصَفَاتِ الْصَفَاتِ الْصَفَاتِ الْصَفَاتِ الْصَفَاتِ الْصَفَاتِ الْصَفَاتِ الْتَجَاةُ فِي فَهْمِ الصَّفَاتِ . الْصَبُودُ كُنْ فَيَكُونُ ١٠٤ كُنْ فَيَكُونُ أَفْعَالُ الْعِبَادِ أَفْعَالُ الْعِبَادِ ١٠٥ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءُ وهُوَ السَّمِيعُ لَيْنَ الْفَصْلِ وَالْعَدَّلِ الْبُصِيعُ الْبُصِيعُ الْبُصِيعُ الْبُصِيمُ ١٠٧ الْبُصِيمُ الْبُصِيمُ الْبُصِيمُ الْبُصِيمُ اللّهِ ١٠٧ الْبُصِيمُ الْبُصِيمُ الْبُصِيمُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللللّهُ اللللللللللللل |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الرَّشَيدُ ١٠٢ الصَّفَاتِ الصَّفَاتِ الصَّفَاتِ الصَّفَاتِ الصَّفَاتِ عَدَدُ الْأَسْمَاءِ الْحُسْنَى ١٠٤ كُنْ فَيَكُونُ أَفْعَالُ الْعِبَادِ أَفْعَالُ الْعِبَادِ أَفْعَالُ الْعِبَادِ أَشْعَالُ الْعَبَادِ السَّمِيعُ لَيْنَ الْفَصْلِ وَالْعَدَّلِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |





رقم الإيداع / ٢٠٠٠/١٧٥٧٥

الترقيم الدولى: 6-1452 I.S.B.N 977-14



ما أجمل سماحة الإسلام. المالان الكالان القرالة 

على بساط سهاحه ويُسه ويُسهاط مهادم . . ندعوكم لنُحَلِّق معًا في آفاق جمال هذا الدين القويم . فانه بعد عشرين سنة . . قصاها الداعية الإسكامي الكبير/ يساسسين رئسسات في الدعوة الح « الله » . .

وفقنا «الله» تعالى لإخراج مُروِّلغاته للعالم الإسلامي . .

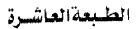
E Armoning and Chairman & burnamen was and I bear to what with the burnary Character of the

in the consequence of the second of the consequence of the consequence

Cation Comment to bing best mount authorized and comments of the comments of t

فجزاه «الله» خير الجزاء . . وتقبّل «الله» منّا ومنْه . ويسَّر «الله» لنا إخراج هذه السلسلة الشهرية . . وأول كتاب منها هذا الكتاب الذي بن يديك.

الماسا لنفسية









#### To: www.al-mostafa.com