

# الإبانة لما للصحابة من المنزلة والمكانة

تقديم فضيلة الشيخ عبدالله بن عبدالرحمن السعد

تأليف حمد بن عبدالله بن إبراهيم الحميدي



## 

دارالقاسم للنشر، ١٤٢١ هـ فهرسة الملك فهد الوطنية أثناء النشر الحميدي. حمد عبد الله إبراهيم الاسانة لما للصحابة من المنزلة والمكانة الرياض ۲٤×۱۷، ۲٤

ردمك: ٣ - ٣١٨ - ٣٣ - ٩٩٦٠

أ — العـــــنوان

١ — الصحابة والتابعين ديـــوي ۲۳۹،۹

T1 / . 7 . E

رقم الإيداع: ٢١/٠٦٠٤ ردمك: ٣- ٣١ ٨- ٣٣ - ٩٩٦٠

حقوق الطبع محفوظة الطبعة الأولى ١٤٢١هـ ـ ٢٠٠٠ م

الصف والمراجعة والإخراج إدار القاللام

﴿ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ ١١٤٤٢ ، ص . ب ، ٦٢٧٣ ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ١١٤٤٢٢ (٤ خطوط) ، فاكس ، ٤٧٧٤٤٣٢

- البريد الإلكتروني، sales @ dar-alqassem.com
- موقعنا على الإنترنيت، www.dar-alqassem.com

#### مقدمة فضيلة الشيخ عبدالله بن عبدالرحمن السعد

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا. من يهده الله فلا مضل له ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمداً عبده ورسوله ﷺ.

#### أما بعد:

فإن من المعلوم الذي يعرفه الخاص والعام وهو ما عُلم بالضرورة من دين الإسلام فضل صحابة رسول الله ﷺ وعلق مكانتهم ورفعة درجتهم رضي الله عنهم.

وهذا لما تكاثرت به الأدلة الدالة على ذلك من الكتاب والسنة وليس هذا موضع استيفائها وهي معلومة بحمد الله تعالى وفضله ولكن لعلي أذكر بعضاً منها.

قال الله تعالى: ﴿ تُحَمَّدُ رَسُولُ اللهِ وَالَّذِينَ مَعَدُ أَشِدًا أَءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَا أَهُ بَيْنَهُمُ مَ تَرَعَهُمْ رُكِّعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضَلًا مِّنَ اللّهِ وَرِضُونَا سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِّنَ أَثَر السُّجُودُ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَئِيَةُ وَمَثَلُهُمْ فِي الْإِنجِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْعُهُ فَعَازَرَهُ فَاسْتَغْلَظُ فَاسْتَوَىٰ عَلَى سُوقِهِ عَنَى سُوقِهِ عَلَى سُوقِهِ عَلَى الزُّرَاعَ لِيغِيظ بِهِمُ الْكُفَّارُ وَعَدَ اللّهُ الّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ مِنْهُم مَغْفِرَةً وَأَجَرًا عَظِيمًا (إِنَّ ﴾ [عمد: ٢٩].

وهذه الآية الكريمة تشمل كل الصحابة رضي الله عنهم لأنهم كلهم مع الرسول ﷺ.

وقال تعالى: ﴿ لَا يَسْتَوِى مِنكُمْ مَّنَّ أَنفَقَ مِن قَبْلِ ٱلْفَتْحِ وَقَانَلٌ أُوْلِيَكَ أَعْظُمُ

دَرَجَةً مِّنَ ٱلَّذِينَ أَنفَقُواْ مِنْ بَعْدُ وَقَىٰتَلُواْ وَكُلَّا وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلْحُسَّنَىٰ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ اللَّهِ الْحَسَنَىٰ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ اللهِ الحديد: ١٠].

وهذه الآية أيضاً شاملة (١) لكل الصحابة رضي الله عنهم لمن أنفق قبل فتح مكة وقاتل ولمن أنفق من بعد الفتح وقاتل، كلهم وعدهم الله بالحسني والحسني هي الجنة كما قال تعالى: ﴿ لَا لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْحَسْنَى وَرَبَادَةً وَلَا يَرَهُقُ وُجُوهُهُمْ قَتَرٌ وَلَا ذِلَّةً أُولَكِمِكَ أَصْحَابُ الْجَنَةَ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ إِنَا اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللل

ولذلك فسر السلف الحسنى بالجنة (٢) كما قال ذلك أبوبكر الصديق رضي الله عنه وغيره. قال أبو جعفر بن جرير في تفسيره ١٠٨/١١: وأولى الأقوال في ذلك بالصواب أن يقال: إن الله تبارك وتعالى وعد المحسنين من عباده على إحسانهم الحسنى أن يجزيهم على طاعتهم إياه الجنة.

والذي قاله ابن جرير واضح يشهد له ما تقدم وما سيأتي إن شاء الله تعالى.

وقال تعالى: ﴿ وَالسَّبِقُونَ الْأَوْلُونَ مِنَ الْمُهَجِيِنَ وَالْأَصَارِ وَالَّذِينَ الْمُهَجِينَ وَالْأَصَارِ وَالَّذِينَ التَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجَدِي تَجَدِي عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجَدِي تَحَمَّهُ اللَّهُ الْأَنْهَالُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴿ التوبة: ١٠٠].

وهذه الآية أيضاً شاملة لكل الصحابة رضي الله عنهم.

ويؤيد ما تقدم ما جاء في السنة فقد أخرج البخاري ٣٦٧٣ ومسلم

<sup>(</sup>١) لأن هناك من ينازع في فضل بعض الصحابة رضي الله عنهم، لذلك ذكرت النصوص التي تشمل الصحابة كلهم من حيث الفضل.

<sup>(</sup>٢) أي في تفسير آية ﴿للذين أحسنوا. . .﴾.

٢٥٤١ كلاهما من طريق الأعمش عن أبي صالح عن أبي سعيد قال: كان بين خالد بن الوليد وبين عبدالرحمن بن عوف شيء فسبّه خالد فقال رسول الله عليه: «لا تسبوا أحداً من أصحابي فإن أحدكم لو أنفق مثل أحد ذهباً ما أدرك مد أحدهم ولا نصيفه» وهذا لفظ مسلم (١١).

وهذا الحديث شامل لكل الصحابة رضي الله عنهم لأنه قال عليه الصلاة والسلام: «لا تسبوا أحداً من أصحابي».

ولذلك بوّب عليه أبو حاتم بن حبان في صحيحه كما في الإحسان ٢٣٨/١٦ : ذكر الخبر الدالِّ على أن أصحاب رسول الله ﷺ كلهم ثقات عدول.

وأما توجيه هذا الخطاب لخالد بن الوليد ولغيره فهذا لا يفيد خروجه من الصحابة بل هو بالإجماع صحابي، وإنما المقصود الصحبة الخاصة كما قال عليه الصلاة والسلام لعمر رضي الله عنه عندما وقع خلاف بينه وبين الصديق رضي الله عنه: «فهل أنتم تاركو لي صاحبي؟ مرتين» أخرجه البخاري ٣٦٦١ من حديث أبي إدريس عن أبي الدرداء.

وأخرج البخاري ٣٦٤٩ ومسلم ٢٥٣٢ كلاهما من حديث عمرو بن دينار عن جابر بن عبدالله عن أبي سعيد الخدري عن النبي على قال: «يأتي على الناس زمان يغزو فئام من الناس فيقال لهم: فيكم من رأى رسول الله على فيقولون: نعم، فيفتح لهم، ثم يغزو فئام من الناس فيقال لهم: فيكم من رأى من صحب رسول الله على فيقولون: نعم، ثم يغزو فئام من الناس فيقال لهم: هل فيكم من رأى من صحب رسول الله على فيقولون: نعم، الله على فيقولون: نعم، فيفتح لهم، وهذا لفظ مسلم.

<sup>(</sup>١) وأخرجه مسلم ٢٥٤٠ أيضاً من حديث أبي هريرة.

وأخرجه مسلم ٢٥٢٣ من طريق أبي الزبير عن جابر قال: زعم أبو سعيد قال: قال رسول الله على: «يأتي على الناس زمان يبعث منهم البعث فيقولون: هي تجدون فيكم أحداً من أصحاب النبي على أفيهم من الرجل فيفتح لهم به، ثم يبعث البعث الثاني فيقولون: هل فيهم من رأى أصحاب النبي على فيقتح لهم، ثم يبعث البعث الثالث فيقال: انظروا هل ترون فيهم أحداً رأى من رأى أحداً رأى أصحاب النبي على الفي الفي الفي على فيوجد الرجل فيفتح لهم به وهذا شامل أيضاً لكل الصحابة رضي الله عنهم.

ومن فضل الصحابة رضي الله عنهم أنهم أمنة للأمة، أخرج مسلم ٢٥٣١ من طريق سعيد بن أبي بردة عن أبيه (١) قال: صلينا المغرب مع رسول الله على فرفع رأسه إلى السماء فقال: «النجوم أمنة للسماء فإذا ذهب النجوم أتى السماء ما توعد، وأنا أمنة لأصحابي فإذا ذهب أتى أصحابي ما يوعدون، وأصحابي أمنة لأمتي فإذا ذهب أصحابي أتى أمتي ما يوعدون».

وهذا أيضاً يشمل كل الصحابة رضي الله عنهم لأن الحديث عام في الصحابة ولم يخص أحداً منهم دون أحد.

ويؤيد ما تقدم ما رواه أحمد ٢٦٣/٤ والطبراني في الكبير٢٤٣٨، والحاكم ٨٠/٤ وصححه، وأبو نعيم في أخبار أصبهان ١٤٥/١٠ كلهم (٢) من طريق عن الثوري عن الأعمش (٣) عن موسى بن عبدالله بن

<sup>(</sup>١) أي أبو موسى الأشعري رضي الله عنه.

<sup>(</sup>٢) وقع في إسناد أحمد خطأ وهو : نسبة موسى بن عبدالله إلى هلال العبسي وجعلهم واحداً وقد نبه على هذا الهيثمي وابن حجر كما في إتحاف المهرة ٥٦/٤.

<sup>(</sup>٣) رواه شريك كما عند أحمد ٣٦٣/٤، والطبراني٢٤٥٦ فِخالف فيه الثوري فرواه عن =

يزيد عن عبدالرحمن بن هلال عن جرير بن عبدالله البجلي عن النبي عليه قال: «الطلقاء من قريش والعتقاء من ثقيف بعضهم أولياء بعض في الدنيا والآخرة، والمهاجرون والأنصار بعضهم أولياء بعض في الدنيا والآخرة»(۱).

= الأعمش عن تميم بن سلمة عن عبدالرحمن بن هلال عن جرير، ولا شك أن رواية الثوري أصح.

(۱) إسناده قوي، ورجاله كلهم ثقات وموسى بن عبدالله ثقة بالاتفاق خرج له مسلم في صحيحه وعبدالرحمن بن هلال العبسي وثقه النسائي والعجلي وذكره ابن حبان في الثقات. وقد خرّج له مسلم ثلاثة أحاديث عن جرير وهي ۲۵۹۲،۱۰۱۷،۹۸۹ وفي معجم الطبراني الكبير ۲٤٤۸ من طريق مجالد ثني عبدالرحمن بن هلال قال أرسلني أبي إلى جرير بن عبدالله. قال: فأتيته وسألته . » وهذا فيه إثبات سماع عبدالرحمن من جرير.

ولكن لم أقف للأعمش  $(rac{1}{2})$  على تصريح بالسماع في هذا الحديث من موسى بن عبدالله مع أن له رواية عنه في مسلم ١٠١٧ وأما عنعنة الثوري فلا تضر لأنه معروف بالرواية عن الأعمش وأغلب تدليسه إنما هو من تدليس الشيوخ. وأما تدليس الإسناد فقليل قال البخاري: ولا أعرف لسفيان الثوري عن حبيب بن أبي ثابت ولا عن سلمة بن كهيل ولا عن منصور وذكر مشايخ كثيرة لا أعرف لسفيان عن هؤلاء تدليساً. ما أقل تدليسه. اهه. من العلل للترمذي 1/377.

وقد جاء هذا الخبر من طرق أخرى فقد أخرجه أبو داود الطيالسي ٧٠٦ وأحمد /٢٣١٤ وابسن حبسان ٧٢٦٠ والطبراني الكبير ٢٣٠١٠و٢٣١٠ وابست وأبو نعيم في أخبار أصبهان ٥٠١-١٤٦١، وابن عدي في الكامل ١١٢٢/ المال والخطيب في التاريخ ١١٢٤ ٤٤ من طرق عن أبي وائل عن جرير به وأبو وائل وإن كان قديماً وقد أدرك الجاهلية ولكنه يرسل ولا أعرف أنه سمع من جرير وليس له في الكتب الستة رواية عن جرير إلا حديث واحد أخرجه النسائي ١٤٧/٧ وبينً أن بنهما رجلاً.

وقد خرج الطبراني في الكبير عدة أحاديث من رواية أبي وائل عن جرير ٢٣٠٧-٢٣١٧ ولم يصرح في شيء منها بالتحديث عن جرير.

ومن الطرق التي رويت عن أبي وائل(★) طريق عاصم بن أبي النجود عنه. وقد =

اختلف عليه فرواه أبوبكر بن عياش وشريك وعمرو بن أبي قيس وسليمان بن معاذ كلهم عن عاصم عن أبي وائل عن جرير. وخالفهم إسرائيل فرواه عن عاصم عن أبي وائل عن عبدالله به. أخرجه البزار ١٧٢٦ وقال: وهذا الحديث أحسب أن إسرائيل أخطأ فيه إذ رواه عن عاصم عن أبي وائل عن عبدالله لأن أصحاب عاصم يروونه عن عاصم عن أبي وائل عن جرير.ا.هـ.

وتابعه عكرمة بن إبراهيم أخرجه أبو يعلى ٥٠٣٣ والطبراني في الكبير ١٠٤٠٨ وعكرمة بن إبراهيم ضعيف.

قال الدارقطني في العلل ١٠٣/٥: يرويه عاصم بن بهدلة واختلف عنه فرواه عكرمة بن إبراهيم عن عاصم عن أبي وائل عن عبدالله. ووهم فيه والصواب عن عاصم عن أبي وائل عن جرير بن عبدالله.

قال: كذا قال يحيى بن آدم عن إسرائيل ورواه الحسين بن واقد عن الأعمش عن شقيق بن عبدالله موقوفاً . ا. هـ.

وأنا أذهب إلى ما ذهب إليه البزار من تخطئة إسرائيل للأمرين:

١- أنه خالف الأكثر.

٢-أنه سلك الجادة في حديث أبي وائل فجعله عن ابن مسعود والحفاظ يقدمون من خالف الجادة لأن هذا يدل على حفظه.

وأذهب أيضاً إلى ما ذهب إليه الدارقطني من الحكم على رواية عكرمة بن إبراهيم بالخطأ لما تقدم ولشدة ضعفه.

وأما رواية حسين بن واقد عن الأعمش فهذه الرواية أيضاً فيها نظر وذلك لما تقدم، وأيضاً قد رواه أبو حذيفة(٥) عن سفيان عن سلمة بن كهيل عن أبي واثل عن جرير.

ورواه الحجاج() عن الحكم بن عتيبة عن أبي وائل عن جرير. هذا بالإضافة إلى رواية عاصم عن أبي وائل. فرواية هؤلاء تقدم على رواية حسين بن واقد على أن فيه بعض الكلام مع وقفة لهذا الحديث. وهذا نحالفة لكل من رواه.

ويؤيد أن هذا الحديث من مسند جرير رواية سفيان الثوري عن الأعمش عن موسى بن عبدالله عن عبدالرحمن بن هلال عن جرير كما تقدم ولا شك أن رواية

قلت: وفي هذا الحديث ذكر للصحابة كلهم: المهاجرين والأنصار والطلقاء والعتقاء، وأنه عليه الصلاة والسلام أثبت لهم الولاية بعضهم مع البعض الآخر في الدنيا والآخرة.

وقول الرسول ﷺ: «والآخرة» تفيد صحة إسلامهم وإيمانهم وذلك أنه لم يثبت لهم الولاية في الدنيا فقط بل والآخرة. والله تعالى أعلم.

وُهذا الحديث عمل بما جاء في كتاب الله تعالى في قوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ عَامَنُواْ وَهَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ وَٱلَّذِينَ عَاوَواْ وَّنَصَرُواْ أَوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ حَقَّاً لَمَهُم مَعْفَرَةٌ وَرَزَقٌ كَرِيمٌ ﴿ وَٱلَّذِينَ عَامَنُواْ مِنْ بَعْدُ وَهَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ مَعَكُمْ حَقًا لَمُهُم مَعْفَرَةً وَرَزَقٌ كَرِيمٌ ﴿ وَالَّذِينَ عَامَنُواْ مِنْ بَعْفِي فِي كِنْكِ ٱللّهَ إِنَّا ٱللّهَ بِكُلِ شَيْءٍ فَالْوَلَا الْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضِ فِي كِنْكِ ٱللّهَ إِنَّ ٱللّهَ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمٌ فَا لَكُمْ اللّهُ اللّهَ اللّهُ اللّهَ اللّهُ اللّهَ عَلَيمٌ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الل

الثوري عن الأعمش تقدم على رواية حسين بن واقد.

طريق آخر: أخرج الطبراني في الكبير ٢٢٨٤ من طريق الحسن بن عطية ثنا قيس بن الربيع عن إسماعيل عن قيس عن جرير به وهذا إسناد ضعيف؛ قيس لا يحتج به. وأما الحسن بن عطية فهو القرشي، قال أبو حاتم: صدوق. والحديث بمجموع طريقيه حديث حسن ثابت وقد صححه ابن حبان والحاكم والله أعلم.

<sup>(</sup>١٨) على أن يعقوب بن سفيان قال في المعرفة٢/ ٦٣٧: وحديث سفيان وأبي إسحاق والأعمش ما لم يعلم أنه مدلّس يقوم مقام الحجة. اهـ. وفي هذا الخبر لا يعلم أن الأعمش دلّس فيه.

<sup>(★)</sup> أي في حديث: «الطلقاء..».

<sup>(</sup>O) تقدمت هذه الرواية وأخرجه الطبراني، وأبو نعيم.

أخرجها الطبراني وحجاج هو ابن أرطأة وإن كان فيه ضعف ويدلس، ولكنها معتضدة بما تقدم.

أخرج أحمد ٣٦٠٠، والبزار١٨١٦، والطبراني٨٥٨ في الكبير وابن الأعرابي ٨٦٠ في المعجم، والحاكم ٧٨/٧ وقال: صحيح الإسناد، والقطيعي في زوائد فضائل الصحابة ٤٥، والبيهقي في المدخل كما في نصب الراية ٤٤/ ١٣٣٠ كلهم من طريق أبي بكر بن عياش ثنا عاصم عن زر بن حبيش عن عبدالله بن مسعود قال: إن الله نظر في قلوب العباد فوجد قلب محمد علي خير قلوب العباد فاصطفاه لنفسه فابتعثه برسالته، ثم نظر في قلوب العباد بعد قلب محمد فوجد قلوب أصحابه خير قلوب العباد فجعلهم وزراء نبيه يقاتلون على دينه، فما رأى المسلمون حسناً فهو عند الله حسن وما رأوا سيئاً فهو عند الله سيىء (١).

<sup>(</sup>۱) هذا الأثر وقع فيه اختلاف وقد ساق الدارقطني في العلل ٦٧،٦٦/٥ الاختلاف وطريق أبي بكر بن عياش من أحسنها. قال ابن القيم في الفروسية ص ٨٢ عن هذا الأثر: وإنما هو ثابت عن ابن مسعود قوله...اهـ.

## فصل في حد الصحبة

قد يقول قائل: بما أن الصحابة أثنى الله عليهم ورسوله فمن هو الصحابي؟

فأقول وبالله التوفيق: قيل في حد الصحبة أقوال متعددة ولكن الذي دلّ عليه الدليل منها هو: كل من لقي الرسول ﷺ مؤمناً به ومات على ذلك سواء أطال هذا اللقاء أم قصر، والدليل على هذا من كتاب الله تعالى وسنة رسوله ﷺ واللغة العربية.

فأما من الكتاب فقال تعالى: ﴿ وَٱلنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ۚ إِمَا صَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا فَكُ عَوَىٰ اللَّهِ بِالنجم إذا هوى أن عَوَىٰ إِنَّ الله تعالى سماه صاحبكم \_ أي الرسول ﷺ \_ ما ضلّ . ووجه الشاهد أن الله تعالى سماه صاحباً لقومه ومعلوم أن قومه منهم من صحبه المدة الطويلة ومنهم من صحبه المدة القصيرة .

وبمعنى هذه الآية قوله تعالى ﴿ مَا بِصَاحِبِكُم مِن جِنَّةٍ ﴾ [سا: ٢٦]. وقوله تعالى: ﴿ وَمَا صَاحِبُكُم بِمَجْنُونِ شَ ﴾ [التكوير: ٢]. وقوله تعالى: ﴿ وَصَاحِبْهُ مَا فِي ٱلدُّنِيَا مَعْرُوفًا ﴾ [لقمان: ١٥]. وهذا شامل لكل مصاحبة سواء كانت قصيرة أو طويلة.

وقال تعالى: ﴿ كَمَالَعَنَّا أَصْحَبَ ٱلسَّبِّتِ ﴾ [النساء: ٤٧] فسمّاهم الله تعالى أصحاب السبت لأنهم فعلوا هذا المنكر في يوم السبت. وقال تعالى: ﴿ فَأَنْجَنَّنُهُ وَأَصَحَبَ ٱلسَّفِينَةِ ﴾ [العنكبوت: ١٥] وهم لم يجلسوا مدة طويلة في السفينة وإنما مدّة السفر فسماهم أصحاب السفينة.

وقال تعالى: ﴿ يَوْمَ يَفِرُّ الْمَرَةُ مِنْ آخِيهِ ﴿ وَأُمِّهِ وَآبِيهِ ﴿ وَصَحِبَلِهِ وَيَلِيهِ ﴾ [عبس: ٣٤ ـ ٣٦]. وهذا شامل لكل زوجة سواء طالت مدة الزواج أو قصرت تسمّى صاحبة، وقال تعالى: ﴿ وَأَصَّحَبُ ٱلْيَمِينِ ﴾ [الواقعة: ٢٧] وقال تعالى: ﴿ وَأَصْحَبُ ٱلْيَمِينِ ﴾ [الواقعة: ٢٧] وقال تعالى: ﴿ وَأَصْحَبُ ٱللهِ تعالى أصحاب اليمين لله تعالى أصحاب اليمين لأنهم يأخذون كتابهم بيمينهم والعكس بالنسبة لأصحاب الشمال. ولم يقل أحد \_ فيما أعلم \_ أن هذا الكتاب يبقى معهم لمدة كذا وكذا.

وأما من السنّة ما رواه مسلم في صحيحه ٢٤٩ من حديث العلاء بن عبدالرحمن عن أبيه عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله على أتى المقبرة فقال: «السلام عليكم دار قوم مؤمنين وإنا إن شاء الله بكم لاحقون، وددت أنا قد رأينا إخواننا» قالوا: أولسنا إخوانك؟ قال: «أنتم أصحابي وإخواننا الذين لم يأتوا بعد..» فهذا الحديث يدل على أن أصحابه كل من التقى به وكان مؤمناً وأنّ من لم يأت بعد إنما هم إخوانه وأما من جاء إليه وآمن به فهو من أصحابه سواء طال هذا اللقاء أم قصر.

ومن الأدلة على أن الصحبة تثبت باللّقية مع الإيمان والموت على ذلك ما رواه ابن أبي شيبة ١٧٨/١٢ ثنا زيد بن الحباب ثنا عبدالله بن العلاء بن عامر عن واثلة بن الأسقع قال: قال رسول الله ﷺ: «لا تزالون بخير ما دام فيكم من رآني وصاحبني، والله لا تزالون بخير ما دام فيكم من رآني وصاحبني».

وأخرجه ابن أبي عاصم١٥٢٢ في السنة والطبراني في الكبير ٢٢/ ٨٥ كلاهما من طريق ابن أبي شيبة به، وأخرجه ابن أبي عاصم ١٥٢٣ والطبراني ٢٢/ ٨٦ من طرق عن الوليد بن مسلم ثنا عبدالله بن العلاء به نحوه.

وأخرجه الطبراني ۲۲/ ۸٥ وفي مسند الشاميين ۷۹۹ من طريق إبراهيم بن عبدالله بن العلاء عن أبيه به. وهذا الحديث صحيح وقد جاءت أحاديث أخرى بمعناه منها ما رواه يعقوب بن سفيان في التاريخ ٢/ ٣٥١ ثنا آدم ثنا بقية بن الوليد ثنا محمد بن عبدالرحمن اليحصبي سمعت عبدالله بن بسر يقول: سمعت رسول الله على يقول: «طوبى لمن آمن بي ولم يرني، وطوبى له وحسن مآب».

وأخرجه ابن أبي عاصم في السنة ١٥٢٧ عن يعقوب به ولكن وقع عنده محمد بن زياد بدل محمد بن عبدالرحمن ولكن هذا لا يؤثر كثيراً على كلا الوجهين محمد بن زياد ثقة ومحمد بن عبدالرحمن قال عنه دحيم: ما أعلمه إلا ثقة، وذكره ابن حبان في الثقات (١) وقال: لا يعتد بحديثه ما كان من حديث بقية ويحيى بن سعيد العطار ودونه بل يعتبر بحديثه من رواية الثقات عنه.

قلت: جعل ابن حبان العلّة في بقية وليس في محمد بن عبدالرحمن أن ابن حبان لا يحتج ببقية ولذلك لم يذكره في الثقات بل ذكره في المجروحين، والراجح أن بقية صدوق يحتج بحديثه إذا اجتمعت فيه خمسة شروط:

١- إذا صُرِّح بينه وبين شيخه بالتحديث.

٢- إذا صُرِّح بالتحديث بين شيخه وشيخ شيخه لأنه أحياناً يدلس

<sup>(</sup>١) وقال ابن حجر في التقريب: صدوق.

تدليس التسوية كما في العلل لابن حاتم فقد نقل عن أبيه حديثاً سواه بقية .

٣- إذا كان شيخه ثقة، قال أحمد: إذا حدث عن قوم ليسوا بمعروفين فلا تقبلوه. وقال ابن سعد: كان ثقة في روايته عن الثقات ضعيفاً في روايته عن غير الثقات.

أن يكون شيخه شامياً، قال ابن المديني: صالح فيما روى عن أهل الشام وأما عن أهل الحجاز والعراق فضعيف جداً. وقان ابن عدي: إذا روى عن أهل الشام فهو ثبت وإذا روى عن غيره خلّط. وقال ابن رجب في شرح العلل ص٢٤٨: وهو مع كثرة رواياته عن المجهولين الغرائب والمناكير فإنه إذا حدث عن الثقات المعروفين لم يدلّس فإنما يكون حديثه جيداً عن أهل الشام. وأما رواياته عن أهل الحجاز وأهل العراق فكثيرة المخالفة لروايات الثقات. كذا ذكره ابن عدي وغيره ثم ذكر مثالاً على هذا في حديث رواه عن المسعودي وأخطأ فيه قال أبو زرعة: إذا نقل بقية حديث الكوفة إلى حمص يكون هكذا. اهـ. وهذا موجود في سؤالات البرذعي ٢/ ٤٤٩ لأبي زرعة.

٥- أن يكون الراوي عنه ثقة متيقّظاً ويستحسن أن لا يكون حمصياً وذلك أن بقية قد يروي عن آخر ولا يصرح بالتحديث فيرويه الراوي عنه على أن بقية صرح بالتحديث بينه وبين شيخه وبقية لم يفعل ذلك وهذا إما أن يفعله الراوي عن بقية تعمّداً أو غفلة، قال أبو زرعة بعد سؤال عن حديث رواه أبو تقي قال: ثني بقية قال حدثني عبدالعزيز بن أبي رواد عن نافع عن ابن عمر قال: قال النبي عليه: «لا تبدءوا بالكلام قبل السلام فمن بدأ بالكلام قبل السلام فلا تجيبوه». قال أبو زرعة: قبل السلام فمن بدأ بالكلام قبل السلام فلا تجيبوه». قال أبو زرعة:

هذا حديث ليس له أصل، لم يسمع بقية هذا الحديث من عبدالعزيز إنما هو عن أهل حمص وأهل حمص لا يميزون هذا. اهـ. من العلل ٢/ ٣٦-٣٣٢.

قلت \_ يعني أبو زرعة: إنما هو عن أهل حمص. . أن الراوي عن بقية هنا هشام بن عبدالملك أبو تقي وهو حميى . وقوله: أهل حمص لا يميزون هذا . يعني: لا ينتبهون إلى صيغ التحمل فيجعلون بدل العنعنة التحديث كما حصل في هذا الحديث لم يسمع هذا الحديث من عبدالعزيز فيبدو أنه رواه بالعنعنة أو نحو ذلك ولم ينتبه لهذا الراوي عنه فرواه عن بقية بالسماع من شيخه .

وقال أبو حاتم بن حبان (١٠): وامتحن بقية بتلاميذ له كانوا يسقطون الضعفاء من حديثه ويسوونه فالتزق ذلك كله به. اهـ.

فوصل الأمر ببعض تلاميذه أنهم يسقطون الضعفاء من حديثه ويسوونه، وقد يدخل في كلام ابن حبان ما قاله أبو زرعة فيما تقدم.

وما قاله أبو زرعة وابن حبان معروف عن أهل الشام أنهم قد يسوّون الأخبار ويسقطون الضعفاء أحياناً من أحاديث شيوخهم كما كان الوليد بن مسلم يفعله في حديث الأوزاعي.

<sup>(</sup>۱) وقال أيضاً في مقدمة المجروحين ٩٤/١: الجنس السادس: أقوام من المتأخرين يسوقون الأخبار فإذا كان بين الثقتين ضعيف واحتمل أن يكون الثقات رأى أحدهما الآخر أسقطوا الضعيف بينهما حتى يتصل الخبر، فإذا سمع المستمع خبر أسام رواته ثقات اعتمد عليه وتوهم أنه صحيح كبقية بن الوليد قد رأى عبيدالله بن عمر ومالك بن أنس وشعبة بن الحجاج وسمع منهم ثم سمع عن أقوام ضعفاء عنهم فيروي الرواة عنه أخباره ويسقطون الضعفاء من بينهم حتى يتصل الخبر في جماعة مثل هؤلاء يكثر عددهم. اهـ.

ومثله بقية كما تقدم وصفوان بن صالح ومحمد بن المصفى (۱) وهؤلاء كلهم من أهل الشام، وقد اشتهر هذا النوع من أنواع التدليس عن أهل الشام وإن كان وصف به غيرهم، ومعروف عن أهل الشام التساهل حتى في إسناد الأخبار، قال الوليد بن مسلم: خرج الزهري فقال: يا أهل الشام: ما لي أرى أحاديثكم ليست لها أزمَّة ولا خطم. قال الوليد: فتمسك أصحابنا بالأسانيد من يومئذ (۲).

وهذه الشروط إذا توفّرت في حديث بقية فهذا يكون من أقوى حديثه وقد يُتساهل في بعضها. وهنا في هذا الحديث قد اجتمعت هذه الشروط وآدم الراوي عنه في هذا الحديث ثقة جليل معروف بالإتقان والضبط وهو ليس بحمصي وإنما نشأ في بغداد وسكن عسقلان.

والخلاصة أن هذا الحديث بهذا الإسناد حسن ويشهد له الحديث السابق وهناك أحاديث أخرى بمعنى هذا الحديث خرّجها ابن أبي عاصم في السنة وغيره

وقد تقدم في الحديث السابق حديث جابر عن أبي سعيد وفيه: «فيقال لهم: فيكم من صاحب رسول الله ﷺ..» وإحدي الروايتين تفسر الأخرى.

وأما كلام أهل اللغة فقال ابن فارس في معجم مقاييس اللغة ٣٣٥ م ٣٣٥ في مادة (صحب) قال: الصاد والحاء والباء أصل واحد يدلُّ على مقارنة شيء ومقاربته من ذلك الصاحب والجمع الصحب كما يقال

<sup>(</sup>١) قال أبو زرعة الدمشقي : كان صفوان بن صالح ومحمد بن المصفى يسويان الحديث. اهـ. من المجروحين لابن حبان ١/ ٩٤.

٢) السير ٣٣٤ والوليد لم يسمع من الزهري.

راكب وركب، ومن الباب أصحب فلان إذا انقاد وأصحب الرجل إذا بلغ ابنه، وكل شيء لازم شيئاً فقد استصحبه. اهـ.

وقال ابن سيده في المحكم ٣/١١٩: وصاحبه عاشره، والصاحب المعاشر. اهـ.

وقال ابن منظور في اللسان ١٩/١ بمثل ما جاء في المحكم وفيهما (١) أيضاً: وصحب المذبوح: سلخه ـ في بعض اللغات ـ اهـ. وقال صاحب القاموس بمثل ما تقدم ١٩١/١.

وفي المعجم الوسيط ٧/١٠: صاحبه رافقه، واستصحب الشيء لازمه. والصاحب: المرافق ومالك الشيء والقائم على الشيء ويطلق على من اعتنق مذهباً أو رأياً. والصحابي من لقي النبي عليه مؤمناً به ومات على الإسلام. إه.

وفي الإفصاح في فقه اللغة ص٧٠٨: الصحبة المعاشرة.

فهذا كلام أهل اللغة ليس فيه اشتراط (٢) طول الملازمة في الصحبة أو ذكر حد معين لها سوى الملازمة والمرافقة وهذا يطلق على القليل والكثير ولذلك بيسَّن ابن فارس أصل الصحبة أنها تدل على المقارنة والمقاربة.

ولذلك قال ابن تيمية كما في مجموع الفتاوى ٤/ ٤٦٤: والصحبة اسم جنس يقع على من صحب النبي عليه قليلاً أو كثيراً لكن كل منهم له من الصحبة بقدر ذلك. فمن صحبه سنة أو شهراً أو يوماً أو ساعة أو رآه مؤمناً، فله من الصحبة بقدر ذلك.

كما ثبت في الصحيح عن النبي عَلَيْ أنه قال: «يغزو فئام من الناس

<sup>(</sup>١) أي: اللسان والمحكم.

<sup>(</sup>٢) سيأتي إن شاء الله تعالى ذكر من خالف في ذلك والجواب عنه.



فيقولون: هل فيكم من صحب النبي ﷺ؟ \_ وفي لفظ: هل فيكم من رأى رسول الله ﷺ؟ \_ فيقولون: نعم، فيفتح لهم، ثم يغزو فئام من الناس فيقولون: هل فيكم من صحب من صحب رسول الله عليه؟ فيقولون: نعم، فيفتح لهم، ثم يغزو فئام من الناس فيقولون: هل فيكم من رأى من رأى من رأى رسول الله عليه؟ فيقولون: نعم، فيفتح لهم».

فقد علق النبي ﷺ الحكم بصحبته وعلق برؤيته وجعل فتح الله على المسلمين بسبب من رآه مؤمناً به، وهذه الخاصية لا تثبت لأحد غير الصحابة ولو كان أعمالهم أكثر من أعمال الواحد من أصحابه علي الله المالية

وقال الفيومي في المصباح ص٣٣٣ في مادة (صحبته): والأصل في هذا الإطلاق لمن حصل له رؤية ومجالسة ووراء ذلك شروط للأصوليين. اه..

قلت: بيَّن الفيومي أن الأصل في الصحبة هو لمن حصل له رؤية ومجالسة وأن هذا معناه في اللغة، وأن الأصوليين شرطوا شروطاً أخرى ولم تكن موجودة في اللغة وسيأتي إن شاء الله تعالى الكلام على هذه المسألة. وهذا ما ذهب إليه الجمهور(١١) وهو المشهور عند أهل الحديث (٢) قال الإمام أحمد: كل من صحبه سنة أو شهراً أو يوماً أو

الإصابة لابن حجر ١١/١ وإرشاد الفحول للشوكاني ص٧٠ ومذكرة الأصول للشنقيطي ص١٢٥، ١٢٥.

وينظر الإصابة لابن حجر ٨/١، ومقدمة ابن الصلاح ص١٤٦. **(Y)** 

ساعة أو رآه فهو من أصحابه، له من الصحبة على قدر ما صحه. اهد (۱).

وقال البخاري في صحيحه ٥/٢: ومن صحب النبي على أو رآه من المسلمين فهو من أصحابه. وقال الواقدي: رأيت أهل العلم يقولون: كل من رأى رسول الله على وقد أدرك الحلم وأسلم وعقل أمر الدين ورضيه فهو عندنا ممن صحب النبي على ولو ساعة من نهار، ولكن أصحابه على طبقاتهم وتقدمهم في الإسلام. اهـ. من الكفاية ص٠٥.

وأما من قال: إن مذهب الأصوليين هو: اشتراط طول الصحبة والملازمة (٢) حتى يطلق عليه اسم الصحبة أو نحو هذا، فهذا الكلام باطل من أوجه:

١ - تقدم أن الذي دل عليه القرآن الكريم والسنة النبوية هو خلاف
 هذا القول.

٢- أننا لو أردنا قولاً بلا دليل ـ ونعوذ بالله من ذلك ـ لقلنا بقول أهل الحديث لأنهم أعلم بهذه المسألة من غيرهم وتقدم أنهم يذهبون إلى خلاف هذا القول.

٣- أن الأصوليين لم يتفقوا على هذا القول بل ذهب كثير منهم إلى خلاف، قال الآمدي في الأحكام ٢/ ١٣٠: اختلفوا في مسمى الصحابي: فذهب أكثر أصحابنا وأحمد بن حنبل إلى أن الصحابي من

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي يعلى في الطبقات ٢٤٣/١ بإسناده عن أحمد، والخطيب في الكفاية ص٥١. وجاء عن الإمام مالك أنه قال مثل ذلك كما في مجموع الفتاوى ٢٩٨/٢٠.

 <sup>(</sup>٢) وممن ذهب إلى هذا القول بعض المعتزلة كأبي الحسين البصري وغيرهم من أهل
 البدع، وسيأتي إن شاء الله تعالى الرد عليهم.



قلت: ثم ذكر القول الآخر ثم قال: ويدلّ على ذلك ثلاثة أمور: الأول: أن الصاحب اسم مشتق من الصحبة والصحبة تعم القليل والكثير ومنه يقال: صحبته ساعة وصحبته يوماً وشهراً. وأكثر من ذلك كما يقال: فلان كلمني وحدثني وزارني. وإن كان لم يكلمه ولم يحدثه ولم يزره سوى مرة واحدة.

الثاني: أنه لو حلف أنه لا يصحب فلاناً في السفر أو ليصحبنه فإنه يبر ويحنث بصحبته ساعة.

الثالث: أنه لو قال قائل: صحبت فلاناً، فيصح أن يقال: صحبته ساعة أو يوماً أو أكثر من ذلك. ولولا أن الصحبة شاملة لجميع هذه الصور ولم تكن مختصة بحالة منها لما احتيج إلى الاستفهام. اهـ.

وقال القاضي أبو يعلى في العدة في أصول الفقه ٣/ ٩٨٨: الصحبة في اللغة من صحب غيره قليلاً أو كثيراً، ألا ترى أنه يقال: صحبت فلاناً وصحبته ساعة ولأن ذلك الاسم مشتق من الصحبة وذلك يقع على القليل والكثير كالضارب مشتق من الضرب والمتكلم مشتق من الكلام وذلك يقع على القليل والكثير كذلك هاهنا. اهـ.

وقال أبو محمد بن حزم في كتاب الأحكام ١٩٥٥: أما الصحابة رضي الله عنهم فهو كل من جالس النبي على ولو ساعة وسمع منه ولو كلمة فما فوقها أو شاهد منه عليه السلام أمراً بعينه ولم يكن من المنافقين الذين اتصل نفاقهم واشتهر حتى ماتوا على ذلك، ولا مثل من نفاه عليه السلام باستحقاقه كهيت المخنث ومن جرى مجراه. فمن كان كما

وصفنا أولاً فهو صاحب وكلهم عدل إمام فاضل رضي، فرض علينا توقيرهم وتعظيمهم وأن نستغفر لهم ونحبهم. وتمرة يتصدق بها أحدهم أفضل من صدقة أحدنا بما يملك، وجلسة من الواحد منهم مع النبي على أفضل من عبادة أحدنا دهره كله.

وسواء كان من ذكرنا على عهده عليه السلام صغيراً أو بالغاً فقد كان النعمان بن بشير وعبدالله بن الزبير والحسن والحسين أبنا علي رضي الله عنهم أجمعين من أبناء العشر فأقل إذ مات النبي على وأما الحسين فكان حينئذ ابن ست سنين إذ مات النبي على وكان محمود بن الربيع ابن خس سنين إذ مات النبي على وهو يعقل مجة مجها النبي على وجهه من ماء بئر دارهم، وكلهم معدودون في خيار الصحابة مقبولون فيما رووا عنه عليه السلام أتم القبول وسواء في ذلك الرجال والنساء والعبيد والأحرار.

ثم قال: وأما من ارتد بعد النبي على وبعد أن لقيه ثم راجع الإسلام وحسنت حاله كالأشعث بن قيس وعمرو بن معدي كرب وغيرهما فصحبته له معدودة وهو بلا شك من جملة الصحابة لقول رسول الله على ما سلف لك من خير» وكلهم عدول فاضل من أهل الحنة.

ثم ذكر بعض الأدلة على ذلك ثم قال: وقد قال قوم: إنه لا يكون صاحباً من رأى النبي ﷺ مرة واحدة لكن من تكررت صحبته.

قال أبو محمد: وهذا خطأ بيقين لأنه قول بلا برهان، ثم نسأل قائله عن حد التكرار الذي ذكر وعن مدة الزمان الذي اشترط فإن حدّ في ذلك حداً كان زائداً في التحكم بالباطل وإن لم يحد في ذلك حداً كان

قائلاً بما لا علم له به وكفى بهذا ضلالاً. وبرهان بطلانه قوله أيضاً: إن اسم الصحبة في اللغة إنما هو لمن ضمته مع آخر حالة ما فإنه قد صحبه فيها فلما كان من رأى النبي على وهو غير منابذ له ولا جاحد لنبوته قد صحبه في ذلك الوقت وجب أن يسمى صاحباً. اهـ.

وقال محمد بن إبراهيم الوزير في العواصم من القواصم (١/ ٣٨٧): إن الصحبة تطلق كثيراً في الشيئين إذا كان بينهما ملابسة، سواءً كانت كثيرة أو قليلة، حقيقة أو مجازية، وهذه المقدمة تُبين بما ترى من ذلك في كلام الله ورسوله وما أجمع العلماء عليه من العبارات في هذا المعنى.

أما القرآن فقال الله تعالى: ﴿ فَقَالَ لِصَاحِبِهِ وَهُو يُحُاوِرُهُ ﴾ [الكهف: ٣٤] فقضى بالصحبة مع الاختلاف في الإسلام الموجب للعداوة لما جرى بينهما من ملابسة الخطاب للتقدم، وقد اجتمعت الأُمّة على اعتبار الإسلام في اسم الصحابي فلا يُسمّى من لم يسلم صحابياً إجماعاً، وقد ثبت بالقرآن أن الله سمّى الكافر صاحباً للمسلم فيجب أن يكون اسم الصحابي عرفياً، وإذا كان عرفياً اصطلاحياً كان لكل طائفة أن تصطلح على اسم كما سيأتي تحقيقه.

قال تعالى: ﴿ وَٱلصَّاحِبِ بِٱلْجَنْبِ ﴾ [انساء: ٣٦] وهو المرافق في السفر، ولا شك أنه يدخل في هذه الآية الملازم وغيره ولو صحب الإنسان رجلاً ساعة من نهار وسايره في بعض الأسفار لدخل في ذلك؛ لأنه يصدُق عليه أن يقول: صحبت فلاناً في سفري ساعة من النهار؛ ولأن من قال ذلك لم يردّ عليه أهل اللغة ويستهجنوا كلامه.

وأما السنة فكثير غير قليل ومن أوضحها ما ورد في الحديث الصحيح من قوله عليه الصلاة والسلام لعائشة رضي الله عنها: «إنكن

صواحب يوسف فانظر أيها المنصف ما أبعد هذا السبب الذي سُمّيت به النساء صواحب يوسف وكيف يستنكر من آمن برسول الله ووصل إليه وتشرّف برؤية غرّته الكريمة صاحباً له، ومن أنكر على من سمّى هذا صاحباً لرسول الله على فلينكر على رسول الله حيث سمّى النساء كُلهُنَّ صواحب يوسف.

ومن ذلك الحديث الذي أُشير فيه على النبي عَلَيْ أن يقتل عبدالله بن أبي رأس المنافقين فقال عليه الصلاة والسلام: «إني أكره أن يُقال إن محمداً يقتل أصحابه» فَسُمِّي صاحباً مع العلم بالنفاق للملابسة الظاهرة مع العلم بكفره الذي يقتضي العداوة ويمحو اسم الصحبة في الحقيقة العرفية.

ومما يدل على التوسع الكثير في اسم الصحبة إطلاقها بين العقلاء وبين الجمادات كقوله تعالى: ﴿ يَصَاحِبَي ٱلسِّجْنِ ﴾ [بوسف: ٣٩] ومثل تسمية ابن مسعود صاحب السواد، وصاحب النعلين والوسادة.

وأما الإجماع فلا خلاف بين الناس أنه كان رسول الله على إذا لاقى المسلمين في الحرب فقُتِل من عسكر النبي جماعة ومن المشركين جماعة أن يُقال: قُتِل من أصحاب النبي على كذا وكذا، ومن المشركين كذا وكذا، وبذا جرى عمل المؤرخين والإخباريين يقولون في أيام صفين: قُتِل من أصحاب على كذا ومن أصحاب معاوية كذا، ولا يعنون بأصحاب على من لازمه وأطال صحبته بل من قاتل معه شهراً أو يوماً أو ساعة، وهذا شيء ظاهر لا يستحق بمن قال مثله الإنكار (۱).

<sup>(</sup>١) المقصود بذلك هو : علي بن محمد بن أبي القاسم الذي أنكر على أهل الحديث ذهابهم إلى هذا القول.

ومن ذلك أصحاب الشافعي وأصحاب أبي حنيفة. . يقال هذا لمن لم ير الشافعي ولا يصحبه قليلاً ولا كثيراً لملابسة ملازمة المذهب، ولو دخل في مذهب الشافعي في وقت لقيل له في ذلك الوقت قد صار من أصحابه من غير إطالة ولا ملازمة بالقول بمذهبه، وكذا تسميته عليه السلام صاحب الشفاعة قبل أن يشفع هذه ملابسة بعيدة، وكذا أصحاب الجنة قبل دخولها وأمثال ذلك، وكذلك سائر هذه الأشياء مما أصحاب الجنة قبل دخولها وأمثال ذلك، وكذلك سائر هذه الأشياء مما أجمع على صحته، كل هذا دليل على أن اسم الصحبة يطلق كثيراً مع أدنى ملابسة والأمر في هذا واسع . اه.

نقلت هذه النصوص على طولها لأن فيها رداً واضحاً على من اشترط في الصحبة طول الملازمة.

فتبين مما تقدم أن كثيراً من أهل الأصول يذهب إلى قول الجمهور في الصحابة ولذلك قال العراقي في التقييد والإيضاح ص٢٥٦ متعقباً قول أبي المظفر السمعاني أن طريقة الأصوليين يشترطون في الصحابي طول الصحبة وكثرة المجالسة قال: إن ما حكاه على الأصوليين هو قول بعض أئمتهم والذي حكاه الآمدي عن أكثر أصحابنا أن الصحابي من رآه وقال: إنه الأشبه واختاره ابن الحاجب. اهد. ثم ذكر بعض من يذهب إلى قول الأصوليين.

وينظر أيضاً الواضح في أصول الفقه لابن عقيل ٥٩/٥-٦٤ والروضة للطوفي والروضة للطوفي ٢٤-٥٩/٥ ومذكرة الأصول للشنقيطي ص١٨٥/١٨٥. وإرشاد الفحول ص٧٠ ومذكرة الأصول للشنقيطي ص١٢٥،١٢٤.

وقال بعضهم: إن الممدوح من الصحابة هو من كان من أهل الجهاد والإنفاق دون غيره.

فأقول: هذا قول مخترع وقد قال الله تعالى: ﴿ لَا يَسْتَوِى الْقَامِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُولِي الضَّرِ وَاللَّجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِمٍمْ فَضَلَ الله اللهِ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِمٍمْ فَضَلَ الله اللهِ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِمٍمْ عَلَى الْقَعِدِينَ دَرَجَةً وَكُلَّا وَعَدَ اللهُ الْخُسَنَى ﴾ [الساء: ٩٥]. فهذه الآية الكريمة فيها إبطال لهذا القول وقد تقدم قوله ﷺ: «الا تسبوا أصحابي فلو أن أحدكم أنفق مثل جبل أحد ذهباً ما بلغ مد أحدهم ولا نصيفه».

ولذلك قال ابن عمر: لا تسبوا أصحاب محمد، فلمقام أحدهم ساعة خير من عمل أحدكم عمره (١).

وأما ما رواه (٢) محمد بن سعد عن علي بن محمد عن شعبة عن موسى السنبلاني: أتيت أنس بن مالك فقلت: إنك آخر من بقي من أصحاب رسول الله ﷺ. قال: قد بقي قوم من الأعراب فأما من أصحابه فأنا آخر من بقى.

وقال ابن الصلاح في علوم الحديث ص١٤٦: وروينا عن شعبة عن موسى السيلاني \_ وأثنى عليه خيراً \_ قال: أتيت أنس بن مالك فقلت: هل بقي من أصحاب رسول الله على أحد غيرك؟ قال: بقي ناس من الأعراب قد رأوه فأما من صحبه فلا. إسناده جيد حدث به مسلم بحضرة أبي زرعة. اهـ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في الفضائل ۲۰،۱۵ وابن ماجة ۱۹۲، وابن أبي عاصم في السنة ۱۰٤٠ كلهم من طريق الثوري عن نسير بن ذعلوق قال: سمعت ابن عمر، وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٢) كما في تهذيب الكمال ١/ ٢٩٥.



#### فالجواب عنه من وجوه:

ا \_ إسناد هذا الخبر ليس بالقوي تماماً وذلك أن موسى السيلاني \_ وقيل السنبلاني \_ ليس بالمشهور تماماً بل هو مقل وترجم له ابن أبي حاتم في الجرح والتعديل ١٦٩/٨ ونقل عن يحيى بن معين أنه قال عنه: ثقة . وتقدم أن شعبة أثنى عليه، وفي تاريخ واسط ص٦٤ من طريق شعبة عن موسى السيلاني قال: دخلت على أنس بن مالك منزله فرأيت في بيته مرافقاً صفواً. وفيه أيضاً عن شعبة: موسى السيلاني من أهل الفاروث. اهـ. وليس لموسى رواية عن أنس في الكتب الستة ولا في العشرة ولا في المختارة للضياء، وقد توسع في ذكر مرويات أنس ويظهر العشرة ولا في مقدمة ترجمة أنس عندما ترجم له في كتابه ص٥٥: تاريخ واسط قال في مقدمة ترجمة أنس عندما ترجم له في كتابه ص٥٥: الذي اتصل بنا ممن حدث عن أنس بن مالك من أهل واسط أُخرِّج لكل الذي اتصل بنا ممن حدث عن أنس بن مالك من أهل واسط أُخرِّج لكل رجل حديثاً ليعرف موضعه وبالله التوفيق . اهـ.

ثم ذكر من روى عن أنس من أهل واسط وذكر لهم أحاديث \_ في الغالب \_ وعندما ذكر موسى لم يذكر له شيئاً مسنداً عن أنس وإنما ذكر له ما تقدم وهذا يدل والله أعلم على أنه لم يقف له على خبر مسند رواه عن أنس.

فمن كان بهذه الصفة ليس له رواية وإنما حكاية عن أنس ولعل شعبة تفرّد بالرواية عنه ولم يترجم له البخاري في تاريخه ولا ابن حبان في ثقاته لا يكون مشهوراً خاصة أنه لم يذكر اسم أبيه واختلف في نسبه، وأما توثيق يحيى بن معين فلعله لثناء شعبة عليه وإلا فإنه ليس من المرويات ما بيّن حاله.

على أن الراوي عن شعبة وهو على بن محمد أحسبه المدائني فإن ابن سعد مكثر عنه وهو مذكور بالرواية عن شعبة فهو وإن كان صدوقاً وعالماً بالأخبار وقال عنه ابن معين: ثقة ثقة ثقة ، فقد ذكره ابن عدي في الكامل ٥/ ١٨٥٥ وقال: ليس بالقوي في الحديث وهو صاحب الأخبار.

٢ ـ ويؤيد ما تقدم أنه جاء عن أنس بإسناد صحيح ما قد يخالف ما رواه موسى السيلاني، روى البخاري في صحيحه ٤٤٨٩ ثنا على بن عبدالله ثنا معتمر عن أبيه عن أنس قال: لم يبق ممن صلى القبلتين غيري. اهـ.

قلت: هذا الخبر قد يخالف ما رواه السيلاني لأنه يفيد أن هناك من الصحابة كان موجود أ<sup>(1)</sup> عندما ذكر أنس ذلك، فكلام أنس يفيد إثبات الصحبة لهم ولكن يبين أنه لم يبق أحد من الصحابة ممن صلى القبلتين سواه، فظاهر هذا يخالف ما رواه عنه موسى السيلاني والله أعلم. ولا شك أن سليمان التيمي وهو من الحفاظ المشاهير من أصحاب أنس مقدم على موسى السيلاني (<sup>(1)</sup>).

" \_ يحمل كلام أنس هذا لو ثبت عنه على الصحبة الخاصة كما تقدم في قصة خالد بن الوليد مع عبدالرحمن بن عوف وقصة أبي بكر مع عمر \_ وينظر ص١٣٧ من الكتاب.

٤ \_ أنه قد جاء عن الصحابة رضي الله عنهم ما قد يخالف هذا \_ ينظر

<sup>(</sup>١) انظر: الفتح ٨/ ١٧٣.

<sup>(</sup>٢) يمكن الجمع بين خبر سليمان التيمي وخبر السيلاني لكن يذهب إلى هذا لو كان خبر السيلاني ثابتاً ثبوتاً واضحاً. والله أعلم.

ص ١٣٥ من هذا الكتاب \_ وأما ما جاء عن سعيد بن المسيب أنه قال: الصحابة لا تعدهم إلا من أقام مع رسول الله على سنة أو سنتين وغزا معه غزوة أو غزوتين. رواه الخطيب في الكفاية ص٠٥ من طريق ابن سعد عن الواقدي أخبرني طلحة بن محمد بن سعيد بن المسيب عن أبيه عن سعيد به.

قلت: هذا لا يصح عن سعيد لا من جهة الإسناد ولا من جهة المتن.

أما الإسناد: ففيه محمد بن عمر الواقدي والكلام فيه معروف. وفيه أيضاً محمد بن سعيد بن المسيب وفيه جهالة ترجم له البخاري ١/ ٩٢ وابن أبي حاتم ١/ ٢٦٢ وسكتا عليه وذكره ابن حبان في الثقات كعادته ١/ ٤٢١ وأما طلحة بن محمد بن سعيد فهو مجهول لا يعرف، قال أبو حاتم كما في الجرح والتعديل ٤/ ٤٧٦: لا أعرف طلحة بن محمد بن سعيد بن المسيب إلا أن يكون أخاً لعمران والذي عرفت عمران بن محمد بن سعيد روى عنه الأصمعي. اهد. ولم يترجم له البخاري في تاريخه ولا ابن حبان في ثقاته.

وأما من حيث المتن فيبعد جداً أن يقول سعيد بن المسيب مثل هذا الكلام لأنه تحكّم لا دليل عليه ولم يشترط أحد فيما أعلم مثل هذا الشرط وهو أن لا يكون الواحد صحابياً حتى يقيم مع الرسول عليه سنة أو سنتين أو يغزو غزوة أو غزوتين. فعلى هذا من كان من القاعدين ممن لا يستطيع الجهاد لا يكون صحابياً، والنساء أيضاً هل يدخلن في هذا الحد أو لا يدخلن؟ إن كن لا يدخلن فالرجال كذلك؟ لأن الصحبة لا

علاقة لها بالقتال حتى يميّز بالرجال عن النساء، وإن كن يدخلن فكفى مهذا إبطالاً لهذا القول.

فتبين بطلان هذا الخبر إسناداً ومتناً وقد رد العراقي هذا الخبر فقال في التقييد والإيضاح ص٢٥٧: لا يصح عنه فإن في الإسناد إليه محمد بن عمر الواقدي وهو ضعيف في الحديث. اهـ.

وأما ما قاله الراغب الأصفهاني في المفردات ص٢٧٥ في مادة (صحب) قال: الصاحب الملازم إنساناً كان أو حيواناً أو مكاناً أو زماناً ولا فرق بين أن تكون مصاحبته بالبدن وهو الأصل والأكثر أو بالعناية والهمة. ولا يقال في العرف إلا لمن كثرت ملازمته. والمصاحبة والاصطحاب أبلغ من الاجتماع لأجل أن المصاحبة والاصطحاب تقتضي طول لبثه؛ فكل اصطحاب اجتماع وليس كل اجتماع اصطحاباً.

وإلى هذا ذهب أبو حامد الغزالي في كتابه المستصفى 1/ ١٦٥ فقال: فمن الصحابي؟ من عاصر رسول الله على أو من لقيه مرة أو من صحبه ساعة أو من طالت صحبته. وما حد طولها؟ قلنا: الاسم لا يطلق إلا على من صحبه ثم يكفي للاسم من حيث الوضع الصحبة ولو ساعة ولكن العرف يخصص الاسم بمن كثرت صحبته. اهه.

فالجواب عن هذا أن الراغب الأصفهاني والغزالي وغيرهما بمن يقول بذلك بيّنوا أن هذا القيد في الصحبة وهو طول الملازمة إنما أُخذ من العرف والعرف لا يرجع إليه إلا بعد أن لا يوجد حد من الشرع أو اللغة، فالحقائق ثلاث: الحقيقة الشرعية ثم اللغوية ثم العرفية، فلا يرجع إلى الحقيقة العرفية إلا بعد أن لا يكون هناك حقيقة شرعية أو

#### الإبانة لما للصحابة من المنزلة والمكانة

عرفية، وفي هذه المسألة وهي الصحبة بين الشرع واللغة حقيقتها، وحقيقتها كما تقدم تكون بمطلق الصحبة.

ثم أيضاً لا يُسَلَّم أن العرف يشترط في الصحبة طول الملازمة، وتقدم أن أكثر أهل العلم يذهبون إلى أن الصحبة تطلق على الشخص حتى ولو كانت لمدة قصيرة، والله تعالى أعلم.

## بعد بيان فضل الصحابة وثناء الله عليهم ورسوله ﷺ

هناك شبهة يحتج بها الجهال وأهل الضلال وهي أن من الصحابة من جاء النص بذمِّهم أو الشهادة لهم بالنار وأن منهم ممن شارك في الفتن التي جرت في عهد على رضي الله عنه وبالتالي لا يشملهم المدح والثناء الذي جاء عن الله تعالى ورسوله على الله عنه وبالتالي الله تعالى ورسوله على الله عنه وبالتالي الله تعالى ورسوله الله عنه الله تعالى ورسوله الله عنه وبالتالي الله عنه وبالتالي الله تعالى ورسوله الله وبالتالي الله عنه وبالتالي الله وبالله وباله

قلت: الجواب عن هذا وبالله التوفيق من جهتين: إجمالاً وتفصيلاً:

فأما الوجه الأول وهو إجمالاً: فالله تعالى أثنى عليهم وهو يعلم تعالى ما سوف يقع منهم ومع ذلك أثنى ربنا عليهم.

وأما تفصيلاً: فهؤلاء الذين تقدم ذكرهم ينقسمون إلى قسمين:

أولاً: من جاءت النصوص بذمهم أو الشهادة لهم بالنار.

ثانياً: من لابس الفتن التي وقعت في عصرهم.

فأما القسم الأول: فالذين جاء النص بذمهم أو الشهادة لهم بالنار ستة وهم:

١ \_ الحكم بن أبي العاص الأموي.

٢ ـ الرجل الذي كذب على الرسول ﷺ وزعم أن الرسول ﷺ كساه
 حُلّة وأنه أمره أن يحكم في حي من بني ليث في دمائهم وأموالهم.

٣ ـ الوليد بن عقبة بن أبي معيط.

٤ ـ أبو الغادية الجهني.

٥ \_ كركره غلام الرسول علي الذي غل الشملة.

٦ ـ الرجل الذي تزوج زوجة أبيه.

• فأما الحكم بن أبي العاص فثبت أن الرسول على لعنه، فقد أخرج أحمد ٢/ ١٦٣ قال: ثنا ابن نمير ثنا عثمان بن حكيم عن أبي أمامة بن سهل بن حنيف عن عبدالله بن عمرو قال: كنا جلوساً عند النبي على وقد ذهب عمرو بن العاص يلبس ثيابه ليلحقني فقال على ونحن عنده: «ليدخلن عليكم رجل لعين» فوالله ما زلت وجلاً أتشوف داخلاً وخارجاً حتى دخل فلان \_ يعني الحكم.

وأخرجه البزار ١٦٢٥ كما في كشف الأستار ثنا أحمد بن محمد بن يحيى بن سعيد ثنا ابن نمير به وعنده: الحكم بن أبي العاص. وقال: لا نعلم هذا بهذا اللفظ إلا عن عبدالله بن عمرو بهذا الإسناد. اهـ.

قلت: وهذا إسناد صحيح وقال الهيثمي ١١٢/١: رجاله رجال الصحيح.

وأخرجه ابن عبدالبر في الاستيعاب ٣١٨/١: من طريق عبدالله عبدالواحد بن زياد ثنا عثمان بن حكيم ثنا شعيب بن محمد بن عبدالله ابن عمرو به .

والأول أصح لأن ابن نمير أتقن من عبدالواحد بن زياد مع أن هذا الاختلاف لا يؤثر كثيراً على ثبوت الخبر لأن شعيباً صدوق وقد سمع من جده عبدالله بن عمرو.

ويظهر أن هذا الحديث جاء من طريق آخر فقد ذكره الهيثمي في مجمع الزوائد ٢٤٣/٥ بنحوه ثم قال: رواه كله الطبراني<sup>(١)</sup> وحديثه مستقيم وفيه ضعف غير مبين وبقية رجاله رجال الصحيح. اهـ. وذكره

<sup>(</sup>١) سقط اسم الرجل الذي تحدث عنه الهيثمي والجزء الموجود من مسند عبدالله بن عمرو غير موجود فيه هذا الحديث.

أيضاً في الموضع الأول ١١٢/١ وقال الطبراني في الكبير: رجاله رجال الصحيح إلا أن فيه رجلاً لم يسم وذكره بلفظ آخر بنحو الأول وقال: رجاله رجال الصحيح.

وأخرجه أحمد ٤/٥ قال: ثنا عبدالرزاق ثنا ابن عيينة عن إسماعيل بن أبي خالد عن الشعبي قال: سمعت عبدالله بن الزبير وهو مستند إلى الكعبة وهو يقول: ورب هذه الكعبة لقد لعن رسول الله عليه فلاناً وما ولد من صلبه.

وأخرجه البزار ٢١٩٧ وهو في كشف الأستار ١٦٢٣ ثنا أحمد بن منصور ثنا عبدالرزاق به: لعن الحكم وما ولد له. قال البزار: لا نعلمه عن ابن الزبير إلا بهذا الإسناد، ورواه محمد بن فضيل أيضاً عن إسماعيل عن الشعبي عن ابن الزبير ثنا به علي بن المنذر.

وأخرجه الطبراني في الكبير ١٢١/١٣ من طريق محمد بن فضيل وأحمد بن بشير وأبي مالك الجنبي كلهم عن إسماعيل به.

وأخرجه أيضاً ٢٢١/ ٢٢١: ثنا أحمد بن رشدين المصري ثنا يحيى بن سليمان الجعفي ثنا ابن فضيل عن ابن شبرمة عن الشعبي به، وأخرجه أيضاً ١١٨/ ١٣ ثنا الحسن بن العباس الرازي ثنا محمد بن حميد ثنا هارون بن المغيرة عن عمرو بن أبي قيس عن يزيد بن أبي زياد عن البهي عن ابن الزبير به بنحوه.

وقال الحاكم ٤/ ٤٨١: ثنا ابن نصير الخلدي ثنا أحمد بن محمد بن الحجاج بن رشدين ثنا إبراهيم بن منصور ثنا عبدالرحمن بن محمد المحاربي عن محمد بن سوقه عن الشعبي به وقال: صحيح الإسناد ولم يخرجاه. اه. .



قال الذهبي: الرشديني ضعفه ابن عدي.

قلت: أحمد بن رشدين مختلف فيه، والإسناد الأول صحيح وصححه الذهبي في تاريخ الإسلام: عهد الخلفاء الراشدين ص٣٦٨.

وجاء هذا الحديث من طرق أخرى: ينظر البزار١٦٢٤ كشف الأستار، والمستدرك ١/١١١ ومجمع الزوائد ١/٢١ و٥/٢٤٢ ـ ٢٤٣ وتاريخ الإسلام في وفيات سنة ٣٦١هـ ص٣٦٦ لكن لا تخلو من كلام. فمثله مع ثبوت اللعن من الرسول عليه له يُشك في إسلامه فضلاً عن صحبته، قال ابن الأثير في أسد الغابة ٢/ ٣٤: وقد روي في لعنه ونفيه (١) أحاديث كثيرة لا حاجة إلى ذكرها إلا أن الأمر المقطوع به أن النبي ﷺ مع حلمه وإغضائه على ما يكرهه ما فعل ذلك إلا لأمر عظيم . اهـ .

قلت: ويؤيد ما قاله ابن الأثير أن الرسول عليه للعن أحداً من المنافقين بعينه \_ فيما أعلم \_ ولم ينف أحداً بعينه خارج المدينة إلا المخنثين عندما أمر بإخراجهم خارج المدينة فالله أعلم. ولذلك قال أبو محمد بن حزم في الأحكام ٦/ ٨٣: وكان بها(7) أيضاً من (7) أبو محمد بن حزم في الأحكام ١٨٣: حاله كهيت المخنّث الذي أمر عليه السلام بنفيه، والحكم الطريد وغيرهما، فليس هؤلاء ممن يقع عليهم اسم الصحابة.

وقد ذكر الهيثمي حديث لعنه تحت باب: منه في المنافقين كما في مجمع الزوائد ١/٩ ولم يذكره البخاري في التاريخ الكبير مع الصحابة

أي خارج المدينة، ولم يثبت أن عثمان رضي الله عنه استأذن الرسول ﷺ في إعادته إلى المدينة فأذن له.

<sup>(</sup>٢) يعنى المدينة.

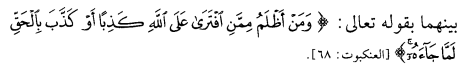
فيمن اسمه الحكم بل لم يذكره مطلقاً تحت هذا الاسم وعندما ذكره ابن أبي حاتم في الجرح والتعديل ٢/ ١٢٠ لم ينص على أن له صحبة كما يفعل ذلك كثيراً فيمن كانت له صحبه وإنما نقل عن أبيه: أنه أسلم يوم الفتح وقدم على النبي عليه فطرده من المدينة فنزل الطائف حتى قبض في خلافة عثمان. اه.

ونص آخرون على صحبته وهذا فيه نظر كما تقدم، ومن يستدل بهذا على أن الصحابة ليسوا كلهم عدول لا شك أنه مخطىء في هذا الخطأ البيّن.

• وأما الرجل الذي كذب على النبي على أنه كساه حلّة فالجواب عنه أن خبره لا يصح \_ ينظر ص ١٣٠ \_ وعلى فرض صحته وهو لا يصح أن هذا الرجل الذي فعل ذلك لم يثبت إسلامه فضلاً عن صحته.

قال أبو العباس بن تيمية في الصارم المسلول ص١٧١: وللناس في هذا الحديث قولان:

أحدهما: الأخذ بظاهره في قتل من تعمد الكذب على رسول الله على ومن هؤلاء من قال يكفر بذلك قاله جماعة منهم أبو محمد الجويني. ووجه هذا القول أن الكذب عليه كذب على الله ولهذا قال: «إن كذباً على ليس ككذب على الله بأن زعم أنه رسول الله أو نبيه أو أخبر عن الله خبراً كذب فيه كمسيلمة والعنسي ونحوهما من المتنبئين فإنه كافر حلال الدم، فكذلك من تعمد الكذب على رسوله وبيّن ذلك أن الكذب بمنزلة التكذيب له ولهذا جمع الله



بل ربما كان الكاذب عليه أعظم إثماً من المكذِّب له ولهذا بدأ الله به. فالكاذب على الرسول على كالمكذب له.

وأيضاً فإن تعمّد الكذب عليه استهزاء به واستخفاف لأنه يزعم أنه أمر بأشياء ليست مما أمر به بل وقد لا يجوز الأمر بها وهذه نسبة له إلى السّفه، أو أنه يخبر بأشياء باطلة وهذه نسبة له إلى الكذب وهو كفر صريح.

وأيضاً فإنه لو زعم زاعم أن الله فرض صوم شهر آخر غير رمضان عالماً بكذب نفسه كفر بالاتفاق، فمن زعم أن النبي على أوجب شيئاً لم يوجبه أو حرّم شيئاً لم يحرمه فقد كذب على الله كما كذب عليه الأول وزاد عليه بأن صرح بأن الرسول قال ذلك.

فإذا كذب الرجل عليه متعمداً أو أخبر عنه بما لم يكن فذلك الذي أخبر عنه نقص بالنسبة إليه إذ لو كان كمالاً لوجد منه ومن انتقص الرسول فقد كفر.

واعلم أن هذا القول في غاية القوة كما تراه لكن يتوجه أن يفرق بين الذي يكذب عليه مشافهة وبين الذي يكذب عليه بواسطة مثل أن يقول: حدثني فلان بن فلان عنه بكذا. فهذا إنما كذب على ذلك الرجل ونسب إليه الحديث.

فأما إن قال: هذا الحديث صحيح أو ثبت عنه أنه... قال ذلك عالماً بأنه كذب، فهذا قد كذب عليه وعجّل عقوبته ليكون ذلك عاصماً من أن يدخل في العدول من ليس منهم من المنافقين ونحوهم.

وأما من روى حديثاً يعلم أنه كذب فهذا حرام كما صح عنه أنه قال: «من روى عني حديثاً يعلم أنه كذب فهو أحد الكاذبين» لكنه لا يكفر إلا أن ينضم إلى روايته ما يوجب الكفر.

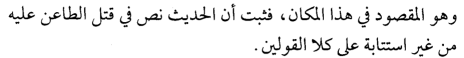
القول الثاني: أن الكادب عليه تغلّظ عقوبته لكن لا يكفر ولا يجوز قتله لأن موجبات الكفر والقتل معلومة وليس هذا منها. فلا يجوز أن يثبت الأصل له. ومن قال هذا فلابد أن يقيد قوله بأنه لم يكن الكذب عليه متضمناً لعيب ظاهر. فأما إن أخبر أنه سمعه يقول كلاماً يدل على نقصه وعيبه دلالة ظاهرة مثل حديث عرق الخيل ونحوه من الترهات فهذا مستهزىء به استهزاءً ظاهراً ولا ريب أنه كافر حلال الدم.

وقد أجاب من ذهب إلى هذا القول عن الحديث بأن النبي ﷺ علم أنه كان منافقاً فقتله لذلك للكذب، وهذا الجواب ليس بشيء.

قلت: ثم بيَّن ضعفه. ثم قال: لكن يمكن أن يقال فيه ما هو أقرب من هذا وهو أن هذا الرجل كذب على النبي على كذباً يتضمن انتقاصه وعيبه لأنه زعم أن النبي على حكّمه على دمائهم وأموالهم وأذن له أن يبيت حيث شاء من بيوتهم، ومقصوده بذلك أن يبيت عند تلك المرأة ليفجر بها، ولا يمكنهم الإنكار عليه إذا كان محكّماً في الدماء والأموال.

ومعلوم أن النبي على الحرام، ومن زعم أنه أحل المحرمات من الدماء والأموال والفواحش فقد انتقصه وعابه ونسب النبي على إلى أنه يأذن له أن يبيت عند امرأة أجنبية خالياً بها وأنه يحكم بما شاء في قوم مسلمين. وهذا طعن على النبي على النبي على النبي على النبي على النبي الله على الله على الله على النبي الله على الله على النبي الله على الله على

وعلى هذا التقدير فقد أمر بقتل من عابه وطعن عليه من غير استتابة



ومما يؤيد القول الأول أن القوم لو ظهر لهم أن هذا الكلام سب وطعن لبادروا إلى الإنكار عليه. ويمكن أن يقال: رابهم أمره فتوقفوا حتى استثبتوا ذلك من النبي على لما تعارض وجوب طاعة الرسول وعظم ما أتاهم به هذا اللعين.

ومن نصر القول الأول قال: كل كذب عليه فإنه متضمن للطعن عليه كما تقدم ثم إن هذا الرجل لم يذكر في الحديث أنه قصد الطعن والإزراء وإنما قصد تحصيل شهوته بالكذب عليه. وهذا شأن كل من تعمد الكذب عليه فإنه إنما يقصد تحصيل غرض له إن لم يقصد الاستهزاء به. والأغراض في الغالب إما مال أو شرف. كما أن المسيء إنما يقصد عرد الإضلال \_ إما الرياسة بنفاذ الأمر وحصول التعظيم أو تحصيل الشهوات الظاهرة. وبالجملة فمن قال أو فعل ما هو كُفر كَفر بذلك وإن لم يقصد أن يكون كافراً إذ لا يقصد الكفر أحد إلا ما شاء الله. اهـ.

وقال المعلمي في الأنوار الكاشفة ص٢٧٣: وراويه عن ابن بريدة صالح بن حيان وهو ضعيف له أحاديث منكرة، وفي السند غيره. وقد رُويت القصة من وجهين آخرين بقريب من هذا المعنى وفي كل منهما ضعف. وراجع مجمع الزوائد. وعلى فرض صحته فهذا الرجل كان خطب تلك المرأة في الشرك فردوه فلما أسلم أهلها سوّلت له نفسه أن يظهر الإسلام ويأتيهم بتلك الكذبة لعله يتمكن من الخلوة بها ثم يفر إذ لا يعقل أن يريد البقاء وهو يعلم أن ليس بينه وبين النبي على سوى

ميلين. فأنكر أهلها أن يقع مثل ذلك عن أمر رسول الله على فرأوا أن ينزلوا الرجل محترسين منه ويرسلوا إلى النبي على ويخبروه. وحدوث مثل هذا لا يصح للتشكيك في صدق بعض من صحب النبي على غير متهم بالنفاق ثم استمر على الإسلام بعد وفاة النبي على الهد.

فتبين إن إسلامه لم يثبت فضلاً عن صحبته. والله أعلم.

• وأما الوليد بن عقبة وأنه هو الذي نزل فيه قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا إِن جَآءَكُمُ فَاسِقُ بِنَبَا ٍ فَتَبَيَّنُوا ﴾ [الحجرات: ٦] فهذا لم يثبت بإسناد صحيح بيّن وإن كان ذهب إلى هذا جمع من المفسرين وخالفهم في ذلك بعض أهل العلم وقد جاء ما يعارض هذا.

أخرج أبو داود في السنن ١٨١٤ ثنا أيوب بن محمد الرقي ثنا عمر بن أيوب عن جعفر بن برقان عن ثابت بن الحجاج عن عبدالله الهمداني عن الوليد بن عقبة قال: لما فتح نبي الله على مكة جعل أهل مكة يأتونه بصبيانهم فيدعو لهم بالبركة ويمسح رؤوسهم قال: فجيء بي إليه وأنا غُلَق فلم يمسنى من أجل الخلوق.

وأخرجه أحمد ٤/ ٣٢ ثنا فياض بن محمد الرقي عن جعفر به وأخرجه الحاكم في المستدرك٣/ ١٠٠ من طريق أحمد (١) به وقال قبله: وأما الوليد بن عقبة فإنه ولد في حياة رسول الله ﷺ وحمل إليه فحرم بركته ﷺ ثنا بصحة ما ذكرته. . ثم ذكر الحديث السابق.

وأخرجه ابن أبي عاصم في الآحاد والمثاني ٥٦٤ ثنا علي بن ميمون

<sup>(</sup>۱) ووقع عنده: فياض بن زهير وهو خطأ والصواب فياض بن محمد. وأخرجه من طريق أحمد الطحاوي ٢٣٩ في مشكل الآثار والبيهةي في السنن ٩/٥٥ وفي الدلائل ٦/٧٣ وابن عساكر ٧٧٠/١٧ في تاريخ دمشق ومن طريق غيره ص٨٧٢،٨٧١.

العطار ثنا خالد ابن حيان عن جعفر به والطبراني في الكبير ٢٢/ ١٥١ ثنا عبدالله بن أحمد ثني أبي به وثنا يحيى بن عثمان بن صالح ثنا علي بن معبد الرقي ثنا خالد بن حيان به وثنا مقدام بن داود ثنا أسد بن موسى ثنا زيد بن أبي الزرقاء عن جعفر عن ثابت عن عبدالله الهمداني<sup>(۱)</sup> أبي موسى عن الوليد بن عقبة. وأبو نعيم في المعرفة ٢٥١١ ثنا محمد بن محمد ثنا محمد بن عبدالله الحضرمي ثنا أحمد بن حنبل ثنا فياض بن محمد الرقي وثنا محمد بن محمد ثنا الحضرمي ثنا عبيد بن يعيش ثنا يونس بن بكير قالا ثنا جعفر (٢) به.

وأخرجه البخاري في التاريخ الأوسط ١١٦/١ ثني محمد بن عبدالله العمري ثنا زيد بن أبي الزرقاء ثنا جعفر بن برقان عن ثابت الحجاج عن أبي موسى عن الوليد به. ثني عبيد بن يعيش ثنا يونس عن حفص عن ثابت به. ثنا الوليد بن صالح عن فياض الرقي عن جعفر ثنا ثابت به. اهـ.

كذا وقع في طبعتين (٣) عن حفص، ولعل الصواب جعفر كما تقدم عن أبي نعيم في المعرفة. وأخرجه البيهقي في السنن ٦/ ٥٥ من طريق يونس بن بكير به.

وأخرجه العقيلي في الضعفاء ٣١٩/٢ ثنا علي بن الحسن الحراني ثنا عمر بن أيوب عن جعفر عن ليث (٤) بن الحجاج عن عبدالله الهمداني

 <sup>(</sup>١) كذا وهو خطأ كما نبه على ذلك الطبراني.

 <sup>(</sup>٢) ووقع في الأصل: عن عبدالله أبي موسى الهمداني عن الوليد به فجعل المحقق عبدالله [بن] أبي موسى فأخطأ.

<sup>(</sup>٣) الثانية: الهندية ص٥٠، والأولى التي نقلت منها طبعة دار المعرفة.

<sup>(</sup>٤) وقع تصحيف في الإسناد والصواب: ثابت.

عن أبي موسى عن الوليد به ثنا عبدالله بن أحمد بن حنبل ثني أبي به . وقال: فلم يذكر له موسى في هذه الرواية أصلح . اهـ.

كذا والمطبوعة فيها أخطاء كثيرة والمقصود من هذا الكلام مفهوم وهو عدم ذكر موسى في الإسناد أصح كما تقدم في الأسانيد السابقة وقد نبه على هذا الطبراني<sup>(۱)</sup> كما تقدم وفي تهذيب الكمال: عبدالله أبو موسى الهمداني روى عن الوليد بن عقبة وقيل: عن أبي موسى الأشعري عن الوليد بن عقبة وهو وهم. اهه.

فإن كان المقصود بأبي موسى الأشعري هو الهمداني فهذا ممكن، وأشعر وهمدان يلتقون في زيد بن كهلان. وإن كان المقصود بأبي موسى الأشعري هو الصحابي فهذا خطأ ولعله تصحيف أو سبق قلم وتقدم ذكر الاختلاف ولم أقف على وقوع الأشعري في أسانيد هذا الخبر.

وإسناد هذا الخبر رجاله ثقات خلا الهمداني؛ فجعفر بن برقان ثقة خرّج له مسلم والأربعة والبخاري في الأدب المفرد وإنما تكلم في حديثه عن الزهري وهذا ليس منها، وثابت بن حجاج وثقه ابن سعد وأبو داود وروى عن زيد بن ثابت وأبي هريرة وعوف بن مالك من الصحابة وروى عن بعض التابعين ومنهم عبدالله بن سيدان وهو من كبار التابعين.

وأما عبدالله الهمداني أبو موسى فذكره البخاري٥/ ٢٢٤ وقال: لا

<sup>(</sup>۱) ولذلك قال أبو حاتم الرازي كما في الجرح والتعديل ۸/۹ عن الوليد بن عقبة: روى عنه أبو موسى الهمداني المسمّى عبدالله. اهـ. وقال ابن أبي خيثمة كما في تاريخ ابن عساكر ۸۷۲/۱۷: أبو موسى الهمداني اسمه: عبدالله. وقال ابن عساكر ۸۷۱/۱۷: وعندي أن عبدالله الهمداني هو أبو موسى، فأبو موسى هو عبدالله الهمداني وليس رجلين.

يصح حديثه. وذكره في الضعفاء الصغير ١٩٩ وقال أيضاً: لم يصح حديثه. وقال في التاريخ الأوسط ـ المطبوع باسم الصغير ـ ١١٦/١ بعد أن ذكر حديثه: وقال بعضهم أبو موسى الهمداني وليس يعرف أبو موسى ولا عبدالله (١) وقد خولف ثني محمد بن الحكم ثنا ابن سابق ثنا عيسى بن دينار ثني أبي سمع الحارث بن ضرار قدمت على النبي عليه فذكر بَعثه الوليد فنزلت: ﴿ إِن جَاءَكُم فَاسِقُ بِنَبَالٍ ﴾ [الحجرات: ١]. اهـ.

وذكره العقيلي في الضعفاء ٣١٩/٢ وذكر قول البخاري ثم ذكر حديث الباب ثم قال: وفي هذا الباب رواية من غير هذا الوجه بإسناد أصلح من هذا اهد. وذكره ابن عدي في الكامل ٤/ ١٥٥٠ وذكر قول البخاري فيه ثم قال: وعبدالله الهمداني لم ينسب ولا أعرفه إلا هكذا اهد.

وقال أبو عمر بن عبدالبر في الاستيعاب ٢ / ٦٣١: وقالوا: وأبو موسى هذا مجهول والحديث منكر مضطرب لا يصح ولا يمكن أن يكون من بعث مصدقاً في عهد النبي على يوم الفتح صبياً، ويدل أيضاً على فساد ما رواه أبو موسى المجهول أن الزبير وغيره من أهل العلم بالسير والخبر ذكروا أن الوليد وعمارة بني عقبة خرجا ليردا أختهما أم كلثوم عن الهجرة. ولا خلاف بين أهل العلم بتأويل القرآن فيما علمت أن قوله عز وجل: (إن جاءكم) نزلت في الوليد. قلت: ثم ذكر بعض ما جاء في ذلك من الآثار . اهد. وقال في كتابه الكنى ٢ / ١٢٥٠: أبو موسى الهمداني روى عنه عبدالله الهمداني، وعبدالله وأبو موسى

<sup>(</sup>۱) وفي اللسان٧/ ١١٢ قال: قال البخاري في التاريخ الأوسط: اسمه عبدالله لا يعرف ولا يتابع عليه. اهـ.

الهمداني ليسا بمعروفين، ومنهم من يقول الهمداني في أبي موسى. اهر وقال أبو القاسم بن عساكر في تاريخه ١٧٢/ ١٧٨: هذا حديث مضطرب الإسناد لا يستقيم عند أصحاب التواريخ أن الوليد كان يوم فتح مكة صغيراً، فقد روي أن النبي على بعثه ساعياً.

قلت: عبدالله الهمداني أبو موسى من التابعين إما من كبارهم وهو الأقرب لأن الراوي عنه من الطبقة الوسطى من التابعين أو من الوسطى، وأما ما جاء من الاضطرب في اسمه أو ما وقع في بعض الأسانيد عن عبدالله الهمداني عن أبي موسى فهذا خطأ وتقدم كلام العقيلي والطبراني في ذلك وهذا هو الصحيح كما وقع في أكثر الأسانيد.

وعبدالله الهمداني ترجم له ابن أبي حاتم في الجرح 7.40 ونقل عن أبيه أنه قال عنه: لا بأس به اهد. وترجم له في قسم الكنى من كتابه 9.40 وسكت عنه ، وتقدم أن أبا داود أخرج حديثه وسكت عنه وقد قال: وما سكت عنه فهو صالح. وصحح له الحاكم هذا الحديث كما تقدم وأما ذكر العقيلي<sup>(1)</sup> وابن عدي له فالذي يبدو أنهما تابعا البخاري في ذلك لأنهما لم ينقلا سوى قول البخاري كما تقدم .

وأما البخاري فيظهر من كلامه أنه أعلّ هذا الخبر بعلتين هما: جهالة عبدالله الهمداني وأن هذا الخبر جاء ما يخالفه وهو ما ذكره كما تقدم.

والخبر الذي ذكر: فيه دينار والد عيسى فيه جهالة ولم يوثقه إلا ابن حبان كما في ترجمته. وقال ابن المديني: عيسى معروف ولا نعرف

<sup>(</sup>۱) وأما ما قاله العقيلي بعد أن ذكر الخبر السابق قال: وفي الباب رواية من غير هذا الوجه بإسناد أصلح من هذا اهد. فلا أدري ماذا يقصد بالضبط؟ هل يقصد ما ذكر البخاري أن هناك ما يخالف هذا الخبر كما تقدم أو يقصد أن هناك رواية تؤيد ما جاء في رواية عبدالله الهمداني. فالله أعلم.

أباه اهد. وتفرد بالرواية عنه ابنه وفي هذا الخبر أنه سمع الحارث بن ضرار وهذا عندي فيه شيء من النظر وذلك أن ديناراً كأنه يصغر عن هذا وهو مولى عمرو بن الحارث ولد الحارث وليس الحارث، والحارث قديم ولعله مات في عهد الرسول على أو في صدر عهد الخلفاء الراشدين لأنه لم يذكر له خبر سوى هذه القصة \_ فيما أعلم \_ فلعله مات قديما فيبعد أن ديناراً سمع منه وإلا يكون دينار من كبار التابعين وهذا بعيد، وهما يدل على صغر دينار أن أبا داود ٢٣٢٢ روى من طريق عيسى بن دينار عن أبيه عن عمرو بن الحارث بن أبي ضرار عن ابن مسعود . فلعل هذا يدل على تأخره، لأنه روى عن ابن مسعود بواسطة فلو كان فلعل هذا يدل على تأخره، لأنه روى عن ابن مسعود تأخر قليلاً، فقد من كبار التابعين لروى عنه مباشرة مع أن ابن مسعود تأخر قليلاً، فقد توفي في خلافة عثمان، وإن كان هذا لا يلزم ولكن يُستأنس به هنا .

وأيضاً أن عيسى ابنه متأخر فقد روى عنه وكيع وابن المبارك وأبو نعيم؛ لأن وكيعاً وابن المبارك توفيا قرب المائتين، وأما أبو نعيم فتوفي سنة ٢١٧هـ.

ومما يؤيد هذا أن الخبر الذي رواه عن الحارث فيه مواضع كأن ديناراً لم يسمع منه وذلك أن فيه: فلما جمع الحارث الزكاة. . فظن الحارث. . فالله أعلم.

ثم أيضاً هذا الحديث رواه أحمد وابن أبي عاصم ٢٣٥٣ في الآحاد والمثاني وابن أبي حاتم كما في تفسير ابن كثير ٧/ ٣٧١، والطبراني ٣٣٩٥ في المكبير ومطين (١) كما في الإصابة ١/ ٢٨١، وأبو نعيم في المعرفة

 <sup>(</sup>١) هو: محمد بن عبدالله الحضرمي وقد روى الطبراني وأبو نعيم في المعرفة هذا الخبر من طريقه وعزاه الحافظ ابن حجر أيضاً إلى ابن السكن وابن مردويه ويبدو أنه من =

۲۰۸۱ كلهم من طريق محمد بن سابق ثنا عيسى به ولعل محمد بن سابق تفرد به، وهو وإن كان خرّج له الشيخان ولكن فيه بعض الكلام، قال يعقوب بن شيبة: كان شيخاً صدوقاً وليس ممن يوصف بالضبط للحديث، وضعفه ابن معين وقال أبو حاتم: يكتب حديثه ولا يحتج به. وذكر في ترجمته حديث أخطأ فيه وقد تفرد به وقال ابن المديني عن هذا الحديث: منكر.

فإن كان ابن سابق تفرد به فهذا الخبر فيه نظر وتكون هذه علة أخرى. ولذلك قال ابن منده كما في تاريخ ابن عساكر ١٧/ ٨٧٣: هذا حديث غريب لم نكتبه إلا من هذا الوجه وقد روي من وجوه أخر. اهر والوجوه الأخرى يقصد بها الشواهد التي جاءت بمعنى هذا الحديث ولا يصح منها شيء.

ولعل خبر عبدالله الهمداني عن الوليد (١) أقوى من هذا الخبر وحده وإن كان جاء ما يشهد لهذا الخبر ولكن كلها لا تصح وهذا الخبر من أحسنها كما ذكر ابن كثير في تفسيره ٧/ ٣٧٠.

وأما ما قال أبو عمر بن عبدالبر من كون هذا الحديث مضطرب فهذا فيه نظر كما تقدم وأنه ليس بمضطرب، وأما جهالة أبو موسى الهمداني فتقدم الكلام عليها.

وأما قوله: إن الزبير وغيره من أهل العلم بالسير ذكروا أن الوليد

 <sup>=</sup> طریق ابن سابق والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) الوليد بن عقبة ليس له إلا هذا الخبر، وخبر آخر رواه الطبراني في الكبير، وفي إسناده من هو متهم.

وعمارة ابني عقبة خرجا ليردا أختهما أم كلثوم، فهذا من كلام أهل السير وليس له إسناد فيما أعلم.

وأما قوله: ولا خلاف بين أهل العلم بتأويل القرآن أن آية ﴿إِن جَاءَكُمُ فَاسِقُ ﴾ نزلت فيه فالجواب عن ذلك أن أهل العلم مختلفون في ذلك وإن كان أكثرهم ذهب إلى ذلك ولكن خالفهم غيرهم ومنهم أبو عبدالله الحاكم كما تقدم نقل كلامه وأبو بكر الخطيب فقال كما في تاريخ ابن عساكر ١٧/ ٨٧٠ ترجمة الوليد: أدرك رسول الله على ورآه وهو طفل صغير وكان أبوه من شياطين قريش. وقال أبو نصر بن ماكولا نحو ذلك. اهد. (١)

فالمسألة فيها خلاف بين أهل العلم والله تعالى أعلم.

وقد أخرج عبد بن حميد في تفسيره كما في الدر المنثور ٧/٥٥ عن الحسن أن رجلاً أتى النبي على فقال: إن بني فلان \_ حياً من أحياء العرب وكان في نفسه عليهم شيء \_ قد تركوا الصلاة وارتدوا وكفروا بالله فلم يعجل رسول الله على ودعا خالد بن الوليد . وذكر قصة طويلة . وهذا الخبر لا يصح أيضاً والشاهد منه أن في هذا الخبر لم يذكر من الذي أخبر الرسول على عنهم .

● وأما أبو الغادية الجهني فثبت أنه قتل عمار بن ياسر، فقد أخرج عبدالله بن أحمد (٧٦/٤) من طريق ابن عون عن كلثوم بن جبر قال: كنا بواسط عند عبدالأعلى بن عبدالله بن عامر فإذا عنده رجل يقال له أبو الغادية فذكر قصة قتله لعمار.

وأخرجه البخاري في الأوسط (١/ ١٨٩) من طريق ابن عون به،

<sup>(</sup>١) وينظر العواصم من القواصم لابن العربي ص٢٩٠ الطبعة الكاملة.

وأخرج ابن سعد في الطبقات (٣/ ٢٦٠) قال أخبرنا عفان بن مسلم أخبرنا حماد بن سلمة أخبرنا أبو حفص وكلثوم بن جبر عن أبي الغادية بالقصة، وأخرج الطبراني في الكبير (٢٢/ ٣٦٣) ثنا علي بن عبدالعزيز وأبو مسلم الكثبي قال ثنا مسلم بن إبراهيم ثنا ربيعة بن كلثوم ثنا أبي قال كنت بواسط فذكر قصة قتله لعمار (١).

وأخرجه أيضاً (٢٢/ ٣٦٤) ثنا أحمد بن داود المكي ثنا يحيى بن عمر الليثي ثنا عبدالله بن كلثوم بن جبر قال سمعت أبي فذكر القصة بنحو ما تقدم.

وأخرجه ابن أبي عاصم في الآحاد والمثاني (١١٢٠) ثنا إبراهيم بن الحجاج السامي ثنا مزيد<sup>(٢)</sup> بن عامر الهنائي نا كلثوم بن جبر قال كنت بواسط فذكر ما تقدم.

وأخرجه البخاري في الأوسط (١/ ١٨٨) ثنا حرمي بن حفص ثنا مرثد بن عامر به و(١/ ٢٧١) ثنا قتيبة ثنا مرثد به.

قلت: هذه القصة تدور على كلثوم بن جبر وقد وثقه الجمهور وقال النسائي عنه: ليس بالقوي والإسناد إلى كلثوم صحيح، وقد جاء من طرق عنه كما تقدم وتابعه عند ابن سعد أبو حفص ولا أدري من هو.

وهناك جمع ممن يكنّى بهذه الكنية ولكن لم أقف على أحد منهم ذُكر أنه يروي عن أبي الغادية وعنه حماد بن سلمة (٣).

<sup>(</sup>۱) وأخرجه الدولابي ۷/۱۱ حدثنا هلال حدثنا موسى بن إسماعيل حدثنا ربيعة به وليس فيه قصة القتل.

<sup>(</sup>٢) كذا والصواب مرثد.

<sup>(</sup>٣) أخرج ابن سعد (٣/ ٢٥٩) في الطبقات أنا محمد بن عمر أنا عبدالله بن جعفر عن ابن عون قال: قتل عمار... أقبل إليه ثلاثة: عقبة بن عامر الجهني وعمر بن =



وأما الشهادة له بالنار فقد أخرج أحمد (١٩٨/٤) ثنا عفان ثنا حماد بن سلمة أنا أبو حفص وكلثوم بن جبر عن أبي الغادية قال: قتل عمار فأخبر عمرو بن العاص قال: سمعت رسول عليه يقول: «إن قاتله وسالبه في النار» فقيل لعمرو: فإنك هو ذا تقاتله، قال: إنما قال: قاتله و ساليه.

وأخرج هذا ابن سعد في الطبقات بنفس الإسناد كما تقدم، وهذا صحيح إلى أبي الغادية كما تقدم، لكن قوله: فأخبر عمرو بن العاص. . . هل يرويه أبو الغادية عن عمرو أو هو من رواية كلثوم بن جبر عن عمرو بن العاص؟ فإن كان الأول فهو صحيح كما تقدم، وإن كان الثاني وهو الأقرب لأن فيه: فأخبر عمرو، وفيه أيضاً قيل لعمرو: فإنك هو ذا تقاتله. كأن هذا يفيد أن أبا الغادية لا يرويه عن عمرو ولذلك قال الذهبي في السير (٢/ ٥٤٤): إسناده فيه انقطاع.

ولعله يقصد بالانقطاع هو ما تقدم لأن كلثوم بن جبر لا يعرف له سماع من عمرو وإنما يروي عن صغار الصحابة ومن تأخرت وفاته منهم، بل يروى عن التابعين، وأبو الغادية يظهر أنه ممن تأخرت وفاته لأن البخاري في تاريخه ذكر أبا الغادية فيمن مات ما بين السبعين إلى الثمانين، وذكره أيضاً فيمن مات ما بين التسعين إلى المائة ولذلك قال أبـو الفضـل بـن حجـر في تعجيـل المنفعـة ٢/ ٥٢٠: وعُمِّـ عمــ طويلاً. اهـ. وكلثوم صرح بسماعه من أبي الغادية كما تقدم.

الحارث الخولاني وشريك بن سلمة المرادي . . فحملوا عليه جميعاً فقتلوه، وزعم بعض الناس أن عقبة هو الذي قتله، ويقال: الذي قتله عمرو بن الحارث.اهـ. وهذا غير صحيح وهو منقطع، عبدالله بن عوف من كبار أتباع التابعين، ومحمد بن عمر هو الواقدي.

طريق آخر: قال ابن أبي عاصم في الآحاد والمثاني (٨٠٣): ثنا العباس بن الوليد النرسي ثنا معتمر بن سليمان سمعت ليثاً يحدث عن مجاهد عن عبدالله بن عمرو بن العاص قال: أتى عمرو بن العاص رجلان يختصمان في أمر عمار وسلبه فقال: خلياه واتركاه فإني سمعت رسول الله عليه يقول: «اللهم أولعت قريش بعمار، قاتل عمار وسالبه في النار».

وأخرجه الطبراني في الكبير من طريق ليث كما في مجمع الزوائد (٩/ ٢٩٧) فقد قال الهيثمي: وقد صرح ليث بالتحديث ورجاله رجال الصحيح. اهـ

وليث هو ابن أبي سليم وهو ضعيف وقد اختلط وضعفه أكثر أهل العلم ولكن يكتب حديثه.

أما من جهة المتن فسيأتي الكلام عليها إن شاء الله تعالى .

وقد أخرج هذا الحديث الحاكم (٣/ ٣٨٧) في المستدرك عن محمد بن يعقوب الحافظ ثنا يحيى بن محمد بن يحيى ثنا عبدالرحمن بن المبارك ثنا المعتمر بن سليمان عن أبيه عن مجاهد به.

قال الحاكم: تفرد به عبدالرحمن بن المبارك وهو ثقة مأمون عن معتمر عن أبيه، فإن كان محفوظاً فإنه صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه وإنما رواه الناس عن معتمر عن ليث عن مجاهد. اه.

قلت: الصواب هو أنه من رواية ليث عن مجاهد، وأما رواية عبدالرحمن بن المبارك فهي خطأ من جهتين:

١ ـ أن الأكثر رووه عن معتمر عن ليث كما قال الحاكم (١).

<sup>(</sup>١) قلت: عبدالرحمن وعباس يكاد يتقاربان من حيث الثقة، فقد وثق عبدالرحمن =

٢ ـ أن عبدالرحمن سلك الجادة في حديث معتمر فرواه عن أبيه لأن كثيراً
 ما يروي معتمر عن أبيه، ومن المعلوم عند الحفاظ أن من خالف الجادة
 يقدم على من سلكها لأن هذا يدل على حفظه.

وأما من حيث المتن فقد جاءت هذه القصة من طرق أخرى عن عبدالله بن عمرو من روايته هو ومن رواية أبيه وليس فيها: قاتل عمار وسالبه في النار.

فقد أخرج أحمد (٢٠١٦٤/١و٢٠) ثنا يزيد أنا العوام ثني أسود بن مسعود عن حنظلة بن خويلد العنبري<sup>(١)</sup> قال: بينما أنا عند معاوية إذ جاءه رجلان يختصمان في رأس عمار يقول كل منهما أنا قتلته، فقال عبدالله بن عمرو: ليطب به أحدكما نفساً لصاحبه فإني سمعت رسول الله على يقول: «تقتله الفئة الباغية..» وأخرجه ابن سعد (٣/ ٢٥٣) والبخاري في التاريخ (٣/ ٣٩) والنسائي في الخصائص (١٦٤) كلهم من طريق يزيد به، وقال الذهبي في المعجم المختص بالمحدثين من شيوخه بعد أن رواه ص٩٦: إسناده جيد فإن الأسود هذا وثقه ابن معن.اه.

رواه البخاري في التاريخ (٣/ ٣٩) والنسائي في الخصائص (١٦٥)

أبو حاتم والعجلي والبزار وخرّج له البخاري، وأما العباس فقد وثقه ابن معين وقال في رواية: صدوق، ووثقه ابن قانع والدارقطني وذكره ابن حبان في الثقات وخرّج له الشيخان، ولكن يقدم عبدالرحمن لأنه لم يتكلم فيه وأما العباس فقال أبو حاتم: شيخ يكتب حديثه، وكان علي بن المديني يتكلم فيه ولكن الظاهر أن العباس تُوبع في هذا الخبر كما قال الحاكم: إنما رواه الناس عن معتمر عن ليث عن مجاهد.

<sup>(</sup>١) كذا والصواب: العنزى وقد اختلف فيه اختلافاً آخر.

وأبو نعيم في الحلية (٧/ ١٩٨) كلهم من طريق محمد بن جعفر عن شعبة عن العوام عن رجل من بني شيبان عن حنظلة بن سويد به.

قلت: الإسناد الأول أقرب لأمرين:

١ ـ شعبة قد يخطىء في الأسماء كما هو معروف.

٢ ـ أن يزيد بن هارون معه في هذا الخبر زيادة علم لأنه سمّى شيخ العوام بخلاف شعبة مع أن هذا الاختلاف ليس بالكبير، والرجل الذي من شيبان هو العنزي السابق، وشيبان وعنزة يلتقيان في أسد بن ربيعة بن نزار، وشيبان داخله في عنزة الآن ـ فيما أعلم ـ لأن أكثر ربيعة داخلة الآن تحت عنزة ولعل هذا من قديم جداً كما قد يدل عليه قول شعبة: رجل من بني شيبان (١) وجاء منسوباً إلى عنزة في رواية يزيد بن هارون مع أن هذا المكان ليس موضع الكلام على هذا الإسناد وتحقيقه وإنما المقصود بيان مخالفة الروايات لرواية ليث بن أبي سليم.

وأخرج ابن سعد ٣/ ٢٥٣ في الطبقات أنا أبو معاوية عن الأعمش عن عبدالرحمن بن زياد عن عبدالله بن الحارث قال: إنني لأسير مع معاوية في منصرفه عن صفين بينه وبين عمرو بن العاص فقال عبدالله بن عمرو: يا أبت، سمعت رسول الله على يقول لعمار: «ويحك يا بن سمية تقتلك الفئة الباغية» فقال عمرو لمعاوية: ألا تسمع ما يقول هذا؟.

وأخرجه أحمد ٢٠٦/٢ من طريق الأعمش به، والنسائي في الخصائص ١٦٦ ـ ١٦٨ وذكر الاختلاف في هذا الحديث وجاء نحو هذه القصـة مـن طـرق أخـرى. ينظـر الطبقـات ٢٥٣/٣ والحاكـم

<sup>(</sup>١) ولعل هذا أولى من قول المعلمي في جمعه بين النسبتين فيما علَّقه على التاريخ الكبير.



٣/ ٣٨٦، ٣٨٧ ومجمع الزوائد ٩/ ٢٩٧ وغيرها.

والشاهد مما تقدم أن هذه الطرق ليس فيها ما جاء في رواية ليث إلا ما جاء في رواية أخرجها الطبراني في الكبير من حديث عبدالله بن عمرو وفيها مسلم الملائي وهو ضعيف قاله الهيثمي في المجمع ٩/ ٢٩٧.

حديث آخر: قال ابن سعد في الطبقات ٣/ ٢٥١: أخبرنا إسحاق بن الأزرق أخبرنا عوف الأعرابي عن الحسن عن أمه عن أم سلمة قالت: سمعت النبي على يقل يقول: «تقتل عمار الفئة الباغية» قال عوف: ولا أحسبه إلا قال: وقاتله في النار. اهـ.

قلت: هذه الزيادة لا تصح بل هي منكرة لأمرين:

١ ـ أن هذا الحديث جاء من طرق كثيرة من غير طريق عوف الأعرابي من حديث الحسن عن أمه عن أم سلمة عند مسلم وأحمد والطيالسي وابن سعد والبيهقي في السنن والدلائل والنسائي في الكبرى والطبراني في الكبير وأبو يعلى وابن حبان والبغوي في مسند على بن الجعد والبغوي صاحب شرح السنة وليس فيها هذه الزيادة. بل أخرج الطبراني (٣٦٣/٢٣) في الكبير من حديث عثمان بن الهيثم وهوذة بن خليفة كلاهما عن عوف به وليس فيه هذه الزيادة.

والحديث أيضاً جاء عن صحابة آخرين ولا أعلم أنه جاء فيه هذه الزيادة.

٢ \_ أن عوفاً شك في هذه الزيادة كما تقدم فكل هذا مما يبين نكارة هذه الزيادة وعدم صحتها.

طريق آخر أخرجه ابن سعد في الطبقات ٣/ ٢٥٩ والحاكم في المستدرك ٣/ ٣٨٦،٣٨٥ من طريق محمد بن عمر وهو الواقدي ثني عبدالله (۱) بن الحارث عن أبيه عن عمارة بن خزيمة بن ثابت عن عمرو بن العاص أنه قال لمن اختصم في قتل عمار: والله إن يختصمان إلا في النار. اهـ.

وهذا موقوف ومحمد بن عمر كما تقدم هو الواقدي.

والخلاصة أن الحديث المرفوع وهو «قاتل عمارة في النار» في ثبوته نظر. والله أعلم.

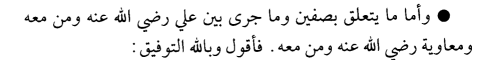
وأما قصة قتل عمار من قبل أبي الغادية فهذا ثابت ولا شك أن هذا ذنب كبير ولكن لم يقل أحد إن الصحابة لا يذنبون ولا يقعون في الكبائر، بل قال تعالى عن آدم عليه السلام: ﴿ وَعَصَىٰٓ ءَادَمُ رَبَّهُ فَغُوكا ﴿ وَعَصَىٰٓ ءَادَمُ رَبَّهُ فَغُوكا ﴿ وَعَصَىٰٓ ءَادَمُ رَبَّهُ فَغُوكا ﴿ وَعَصَىٰ اللّهُ عَيْرُ لَنَا وَرَبَّ اللّهُ عَيْرُ لَنَا وَرَبَّ اللّهُ عَيْرُ ذَلْكُ .

• وبهذا يجاب عن كركره الذي كان على ثُقل النبي عَلَيْ فمات فقال رسول الله عَلَيْ : «هو في النار». فذهبوا ينظرون إليه فوجدوا عباءة قد غلّها. أخرجه البخاري في صحيحه ٢٠٧٤.

وكذلك من وقع منهم في الزنى أو شرب الخمر أو أصحاب الإفك يجاب عنهم بما تقدم.

• وأما الرجل الذي تزوج بامرأة أبيه فهذا لم يثبت أنه مسلم. قال أبو العباس بن تيمية كما في مجموع الفتاوى ٢٠/ ٩١: حديث أبي بردة بن نيار لما بعثه النبي عليه إلى من تزوج امرأة أبيه فأمره أن يضرب عنقه ويخمس ماله، فإن تخميس المال دل على أنه كان كافراً لا فاسقاً وكفره بأنه لم يجرم ما حرّم الله ورسوله.

<sup>(</sup>١) في الطبقات: عبدالحارث وهو خطأ.



إن الله تعالى بين كل شيء نحتاج إليه في ديننا. قال تعالى ﴿ ٱلْيُومَ الْكُمْلُتُ لَكُمُ وَيَنَكُمْ وَابِن أَبِي عاصم في السنة وأخرج أحمد ٤/١٦ وابن ماجة (٤٣) وابن أبي عاصم في السنة ٣٣و٨٤ و٢٥ وه ١٠٧٨ والطبراني في الكبير ١٨١/ ٥ وفي مسند الشاميين (٢٠١٧) والآجري في الشريعة (٨٨) وابن عبدالبر ٢/ ١٨١ في جامع بيان العلم وفضله، كلهم من حديث معاوية بن صالح عن ضمرة بن بيان العلم وفضله، كلهم من حديث معاوية بن صالح عن ضمرة بن حبيب عن عبدالرحمن بن عمرو السلمي أنه سمع العرباض بن سارية يقول: وعظنا رسول الله عليه موعظة ذرفت منها العيون ووجلت منها القلوب فقلنا: يا رسول الله عليه أن هذه لموعظة مودع فماذا تعهد إلينا؟ قال: «تركتكم على البيضاء ليلها كنهارها لا يزيغ عنها بعدي إلا هاك. . » وهو حديث صحيح .

وأخرج مسلم في صحيحه (٢٨٩٢) من حديث علباء بن أحمد ثني أبو زيد قال: صلى بنا رسول الله ﷺ الفجر وصعد المنبر فخطبنا حتى حضرت العصر حضرت الظهر فنزل فصلى ثم صعد المنبر فخطبنا حتى غربت الشمس فأخبرنا بما كان وبما هو كائن فأعلمنا أحفظنا.

وأخرج البخاري (٦٦٠٤) ومسلم (٢٨٩١) كلاهما من حديث الأعمش عن شقيق عن حذيفة قال: قام فينا رسول الله على مقاماً ما ترك شيئاً يكون في مقامه ذلك إلى قيام الساعة إلا حدث به حفظه من حفظه ونسيه من نسيه. هذا لفظ مسلم.

ومن هذه الأشياء التي ذكرها رسول الله على ما جرى بين الصحابة رضي الله عنهم ولذلك لن أذكر إلا ما جاء عن الرسول على في بيان هذه القضية وحكم من وقع فيها بإذن الله تعالى، ولن أذكر قال فلان أو فلان إلا ما كان تعليقاً على الأحاديث فأذكر ما جاء عن أهل العلم ما يبين الحديث.

فأقول: لا شك أن علي بن أبي طالب رضي الله عنه ومن معه أولى بالحق من غيره، أخرج مسلم(١٠٦٥) وغيره من حديث القاسم بن الفضل الحداني ثنا أبو نضرة عن أبي سعيد قال: قال رسول الله ﷺ: «تمرق مارقة عند فرقة من المسلمين يقتلها أولى الطائفتين بالحق».

وأخرج أيضاً من طريق قتادة عن أبي نضرة عن أبي سعيد به ولفظه: «تكون في أمتي فرقتان فتخرج من بينهما مارقة يلي قتلهم أولاهم بالحق» وأخرج أيضاً من حديث حبيب بن أبي ثابت عن الضحاك المشرقي عن أبي سعيد به ولفظه: «يقتلهم أقرب الطائفتين من الحق».

قال أبو زكريا النووي في شرحه على مسلم (١٦٨/٧): هذه الروايات صريحة في أن علياً رضي الله عنه كان هو المصيب المحق، والطائفة الأخرى أصحاب معاوية رضي الله عنه كانوا بغاة متأولين، وفيه التصريح بأن الطائفتين مؤمنون لا يخرجون بالقتال عن الإيمان ولا يفسقون وهذا مذهنا. اه.

وقال أبو العباس بن تيمية كما في الفتاوى المجموعة له(٤ ٢٥٤): فهذا الحديث الصحيح دليل على أن كلا الطائفتين المقتتلتين علي وأصحابه ومعاوية وأصحابه على حق، وأن علياً وأصحابه كانوا أقرب إلى الحق من معاوية وأصحابه. اه. وذكر نحو هذا ابن العربي في العواصم ص٧٠٣ الطبعة الكاملة.

وقال أبو الفداء بن كثير في البداية (١٠ / ٥٦٣): فهذا الحديث من دلائل النبوة لأنه قد وقع الأمر طبق ما أخبر به الرسول وفيه الحكم بإسلام الطائفتين أهل الشام وأهل العراق، لا كما تزعمه فرقة الرافضة أهل الجهل والجور من تكفيرهم أهل الشام، وفيه أن أصحاب علي أدنى الطائفتين إلى الحق وهذا مذهب أهل السنة والجماعة؛ أن علياً هو المصيب وإن كان معاوية مجتهداً في قتاله له وقد أخطأ وهو مأجور إن شاء الله ولكن علياً هو الإمام المصيب إن شاء الله تعالى فله أجران. اهه.

قلت: وما يوضح الحديث السابق ما رواه البخاري (٣٦٠٩) ومسلم (٢٢١٤) كلاهما عن معمر عن همام عن أبي هريرة عن النبي «لا تقوم الساعة حتى يقتتل فئتان فيكون بينهما مقتلة عظيمة دعواهما واحدة».

وأخرج البخاري (٣٦٠٨) من طريق الزهري عن أبي سلمة عن أبي هريرة به ولفظه: «لا تقوم الساعة حتى يقتتل فئتان دعواهما واحدة»، وأخرجه أيضاً (٧١٢١) من طريق أبي الزناد عن عبدالرحمن عن أبي هريرة به.

فهذا الحديث يبين الحديث السابق قال أبو الفداء بن كثير في البداية (٩/ ١٩٢): وهاتان الفئتان هما أصحاب الجمل وصفين فإنهما جميعاً يدعون إلى الإسلام وإنما يتنازعون في شيء من أمور الملك ومراعاة

 <sup>(</sup>١) بتحقيق عبدالله التركي، وقد ذكر وفقه الله تعالى بعض الاختلاف الذي وقع بين النسخ في الكلام الذي تقدم نقله وهو اختلاف يسير.

المصالح العائد نفعها على الأمة والرعايا، وكان ترك القتال أولى من فعله كما هو مذهب جمهور الصحابة. اهـ.

وقال أبو الفضل بن حجر في الفتح ٦١٦/٦: والمراد بهما من كان مع علي ومعاوية لما تحاربا بصفين، وقوله «دعواهما واحدة» أي دينهما واحد لأن كلاً منهما يتسمّى بالإسلام أو المراد أن كلاً منهما كان يدعي أنه المحق. اهـ.

قلت: قوله أو المراد أن كلاً منهما. . هذا بعيد جداً وذلك ما من طائفتين يقتتلان في قديم الدهر وحديثه إلا وكل واحدة من الطائفتين تدعي أنها على الحق، فعلى هذا القول لا يكون للحديث فائدة (١) لأن هذا شيء واضح لا يحتاج إلى توضيح، وإنما الصواب ما قاله ابن كثير كما هو ظاهر.

ومما يؤيد الحديث السابق<sup>(۲)</sup> ما رواه البخاري(٢٨١٢) من حديث خالد عن عكرمة عن أبي سعيد عن النبي ﷺ قال: «ويح عمار تقتله الفئة الباغية»<sup>(۳)</sup> وأخرجه مسلم (٢٩١٥) من حديث أبي سعيد عن أبي قتادة و(٢٩٢٦) من حديث أم سلمة وجاء من طرق أخرى خارج الصحيح.

<sup>(</sup>١) ونعوذ بالله تعالى أن يكون كلام رسول الله ﷺ لغواً.

<sup>(</sup>٢) أي حديث أبي سعيد.

<sup>(</sup>٣) هذه اللفظة ليست موجودة في كل نسخ البخاري وإنما في بعضها كما في النسخة اليونانية (٢٥/٦) فقد ذكر هذا في الأصل ونفى هذا المزي كما في الأطراف (٣/ ٤٢٧) وقبله البيهقي كما في دلائل النبوة ٢/ ٥٤٦ ولكنها ثابتة في بعض النسخ كما تقدم وقد نسبها إلى البخاري ابن تيمية كما في المنهاج (٤/ ٤١٤) والفتاوى (٤٣٣/٤) وابن كثير في البداية والنهاية (٥٠/ ٥٣٨).

ومما يوضح ما تقدم أيضاً ما رواه البخاري (٢٧٠٤) من حديث الحسن البصري قال: ولقد سمعت أبا بكرة يقول: رأيت رسول الله على والحسن بن علي إلى جنبه ويقول: "إن ابني هذا سيد ولعل الله أن يصلح به بيده فئتين عظيمتين من المسلمين» وأخرجه أيضاً (٣٦٢٩) و(٣١٤٦) و(٣٧٤٦) و(٧١٠٩) وهذا الحديث فيه منقبة كبيرة للحسن وأنه سيد ومن سيادته تنازله عن الخلافة، وفيه أيضاً وصف للطائفة الذين مع الحسن ومع معاوية بالإسلام، وهذا الحديث يتضمن منقبة وثناء على معاوية وذلك أن الرسول على مدح فعل الحسن وتنازله عن الملك لمعاوية ولو كان معاوية ليس أهلاً للملك لما مدح الرسول على هذا الصلح الذي فيه تنازل الحسن عن الملك.

قال أبو الفضل بن حجر في الفتح (٦٦١٣) تعليقاً على هذا الحديث: وفي هذه القصة من الفوائد: علم من أعلام النبوة ومنقبة للحسن بن علي فإنه ترك الملك لا لقلة ولا لذلة ولا لعلة بل لرغبته فيما عند الله لما رآه من حقن دماء المسلمين فراعى أمر الدين ومصلحة الأمة، وفيها رد على الخوارج الذي يكفرون علياً ومن معه ومعاوية ومن معه بشهادة النبي على للطائفتين بأنهم من المسلمين، وفيه فضيلة الإصلاح بين الناس ولا سيما في حقن دماء المسلمين، ودلالة على رأفة معاوية بالرعية وشفقته على المسلمين وقوة نظره في تدبير الملك ونظره في العواقب. اه.

وقول ابن حجر: ودلالة على رأفة معاوية... إلى آخر هذا، أخذه من ثناء الرسول ﷺ على الحسن عندما تنازل عن الملك لمعاوية كما تقدم.

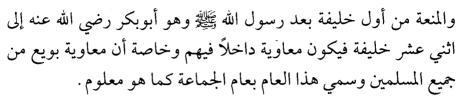
وسيرة معاوية رضي الله عنه عندما تولى الملك تشهد بقوة نظره في تدبير الملك وحسن سياسته.

ومما يؤيد هذا ما رواه البخاري (٧٢٢٧و٧٢٢٢) ومسلم (١٨٢١) من حديث عبدالملك بن عمير عن جابر بن سمرة قال: سمعت النبي يقول: «لا يزال أمر الناس ماضياً ما وليهم اثنا عشر رجلاً» ثم تكلم بكلمة خفيت علي فسألت أبي ماذا قال رسول الله على فقال: «كلهم من قريش» وهذا لفظ مسلم.

وأخرجه أيضاً (١٨٢١) من طريق حصين عن جابر ولفظه: "إن هذا الأمر لا ينقضي حتى يمضي فيهم اثنا عشر خليفة" وفي لفظ عنده من طريق سماك عن جابر "لا يزال الإسلام عزيزاً إلى اثني عشر خليفة" ثم قال كلمة لم أفهمها فقلت لأبي: ما قال؟ فقال: "كلهم من قريش" وفي لفظ عنده من طريق الشعبي عن جابر: "لا يزال هذا الأمر عزيزاً منيعاً إلى اثنى عشر خليفة".

وأخرج أيضاً (١٨٢٢) من طريق عامر بن سعد بن أبي وقاص قال: كتبت إلى جابر بن سمرة مع غلامي نافع: أن أخبرني بشيء سمعته من رسول الله على فكتب إلى : سمعت رسول الله على يقول: «لا يزال الدين قائماً حتى تقوم الساعة أو يكون عليكم اثنا عشرة خليفة كلهم من قريش».

فظاهر هذا الحديث يدخل فيه معاوية رضي الله عنه وذلك أنه قرشي وتولى الملك وكان الدين في زمنه عزيزاً منيعاً، فهذا الحديث ينطبق عليه خاصة في رواية الشعبي وسماك عن جابر «لا يزال هذا الأمر \_ وفي رواية الإسلام \_ عزيزاً إلى اثني عشر خليفة» فظاهر هذه الرواية أن هذه العزة



فعلى هذا الحديث أن معاوية خليفة شرعي وأن الدين كان في زمنه عزيزاً منيعاً وهذا لحكمه بالشرع وتطبيقه للسنة وإلا لما كان الدين عزيزاً منيعاً والله تعالى أعلم.

وأقول أيضاً:

إن معاوية هو أكبر طائفته ومعه عمرو بن العاص ومع ذلك فقد أثنى عليهما الرسول على ثناءً خاصاً فقال عن معاوية: «اللهم اجعله هادياً مهدياً واهد به» والأصل في دعاء الرسول على أنه مستجاب، وأخرج البخاري (٢٩٢٤) من طريق عمير بن الأسود العنسي عن أم حرام أنها سمعت النبي على يقول: «أول جيش من أمتي يغزون البحر قد أوجبوا» وأول جيش غزا البحر من المسلمين كان بقيادة معاوية، وهذه منقبة عظيمة له، ومعنى «أوجبوا» أي وجبت لهم الجنة.

ومن مناقبه اتخاذ الرسول ﷺ له كاتباً.

وأما عمرو بن العاص رضي الله عنه فأخرج أحمد (٢٠٣/٤) والنسائي في الكبرى (٨٣٠١) وابن حبان (٧٠٩٢) وابن عساكر (٥٠٣/١) في تاريخه وابن أبي عاصم في الآحاد (٧٩٦) كلهم من طريق موسى بن علي قال: سمعت أبي يقول: سمعت عمرو بن العاص يقول: فزع الناس بالمدينة مع النبي على فتفرقوا فرأيت سالما احتبى سيفه فجلس في المسجد فلما رأيت ذلك فعلت مثل الذي فعل فخرج رسول الله على وسالما وآتى الناس فقال: «أيها الناس ألا

كان مفزعكم إلى الله ورسوله؟ ألا فعلتم كما فعل هذان الرجلان المؤمنان؟» وهذا إسناد صحيح.

وقد جاء له شاهد أخرج أحمد في المسند (٢/ ٣٠٤ و ٣٥٣ و ٣٥٣ و ٣٥٣) والنسائي في الكبرى (٢٠٠٠) وابسن سعد في الطبقات (٤/ ١٩١) وأبو نعيم في المعرفة (٩٩٧ و ٢٥٣٥) والجورقاني (١٧١) في الأباطيل وابسن عساكر في تاريخه (١٣/ ٢٠٥) والطبراني في الكبير (٢٢/ ١٧٧) وابن أبي عاصم في الآحاد والمثاني (٧٩٥) كلهم من الكبير حديث حماد بن سلمة عن محمد بن عمرو عن أبي سلمة عن أبي هريرة قال: قال رسول الله عليه: «ابنا العاص مؤمنان عمرو وهشام» هذا إسناد لا بأس به وفيه غرابة، وقد صححه الحاكم في الموضع الأول على شرط مسلم وقال الجورقاني: هذا حديث حسن مشهور.اه.

وجاءت نصوص أخرى بهذا المعنى، ولا شك أن هذه منقبة كبيرة بالشهادة له من قبل الرسول عليه بالإيمان.

فهذا بعض ما جاء عن الرسول على في هذه القضايا، ولا شك أن الواجب على المسلم أن يقبل ويسلم بكل ما جاء عن الرسول على لأن هذا مقتضى الإيمان به على ولا يكون مؤمناً إلا بذلك، ومقتضى هذا مقتضى الإيمان به على أصحاب رسوله على والثناء عليهم والاستغفار لهم وعدم مسبتهم لا العكس، وهو الكلام في بعضهم والتفتيش عن بعض عيوبهم والقدح في نفر منهم والتقليل من مكانتهم والتنزيل من علو مرتبتهم، ويكون هذا ديدنه وهذا الفعل هو هجيراه ومطلبه ويبدي

<sup>(</sup>١) أي النصوص التي جاءت في الثناء على الصحابة.

ويعيد في هذه المسألة ويرى الصغير كبيراً ويتبع هواه ويعمل بما دلّ عليه الباطل ويرضاه.

ولذلك قال محمد بن إبراهيم بن الوزير في العواصم ٢/ ٢٢١: والكلام فيما شجر بين الصحابة مما كثر فيه المراء والعصبية مع قلة الفائدة في كثير منه.

فنعوذ بالله تعالى من الحور بعد الكور ومن الضلالة بعد الهدى ومن الطغيان بعد الإيمان. وأسأله تعالى بأسمائه الحسنى وصفاته العلى أن يرزقنا محبة صحابة نبيه ﷺ والاستغفار لهم والإقرار بعلو مكانتهم، آمين.

وأما ما جرى بين الصحابة رضي الله عنهم في الجمل فالأمر فيهم أوضح وأبين مما جرى في صفين، وذلك أن الزبير وطلحة رضي الله عنهما من العشرة المبشرين بالجنة وعائشة هي أم المؤمنين وحبيبة رسول رب العالمين، وهم لم يخرجوا لطلب الملك أو المشاقة لأمير المؤمنين علي رضي الله عنه وإنما خرجوا من أجل المطالبة بدم عثمان رضي الله عنه والإصلاح بين الناس، أخرج الإمام أحمد في المسند ٢/ ٩٧ ثنا محمد بن جعفر ثنا شعبة عن إسماعيل بن أبي خالد عن قيس بن أبي حازم أن عائشة لما أتت على الحوأب سمعت نباح الكلاب فقال: ما أظنني إلا راجعة، إن رسول الله على قال لنا: «أيتكن تنبح عليها كلاب الحوأب، فقال لها الزبير: ترجعين عسى الله أن يصلح بك الناس.

وأخرجه أحمد ٦/ ٥٢ ثنا يحيى عن إسماعيل به ولفظه «قالت: ما أظنني إلا أني راجعة، فقال بعض من كان معها: بل تقدمين فيراك المسلمون فيلصح الله عز وجل ذات بينهم» وهذا إسناد صحيح، وقال

ابن كثير في البداية ٩/ ١٨٧ عن الإسناد الأول: على شرط الشيخين ولم يخرّجوه.

ولذلك قال أبو محمد بن حزم في الفصل ١٥٨/٤ عن الذين خرجوا إلى البصرة وهم من تقدم: فقد صح صحة ضرورية لا إشكال فيها أنهم لم يمضوا إلى البصرة لحرب علي ولا خلافاً عليه ولا نقضاً لبيعته ولو أرادوا ذلك لأحدثوا بيعة غير بيعته، هذا ما لا يشك فيه أحد ولا ينكره أحد، فصح أنهم إنما نهضوا إلى البصرة لسد الفتق الحادث في الإسلام من قتل أمير المؤمنين عثمان رضي الله عنه ظلماً. وبرهان ذلك أنهم اجتمعوا ولم يقتتلوا ولا تحاربوا فلما كان الليل عرف قتلة عثمان أن الإراغة والتدبير عليهم فبينوا(١) عسكر طلحة والزبير وبذلوا السيف فيهم، فدافع القوم عن أنفسهم في دعوى حتى خالطوا عسكر علي فدفع أهله عن أنفسهم، وكل طائفة تظن ولا شك أن الأخرى بُدىء بها بالقتال. واختلط الأمر اختلاطاً لم يقدر أحد على أكثر من الدفاع عن نفسه، والفسقة من قتلة عثمان لا يفترون من شن الحرب وإضرامه. فكلتا الطائفتين مصيبة في غرضها ومقصدها مدافعة عن نفسها. ورجع الزبير وترك الحرب بحالها وأتى طلحة سهم غاير وهو قائم لا يدري حقيقة ذلك الاختلاط فصادف جرحاً في ساقه كان أصابه يوم أحد بين يدي رسول الله ﷺ فانصرف ومات من وقته رضي الله عنه. وقتل الزبير رضى الله عنه بوادي السباع على أقل من يوم من البصرة. فهكذا كان الأمر. اه..

<sup>(</sup>١) هكذا وهو تطبيع والصواب: فبيتوا.



## فصل

كثر كلام أهل العلم بالأمر بالسكوت عما حصل بين الصحابة رضي الله عنهم بل نقل الإجماع على ذلك، قال عبدالرحمن بن أبي حاتم: سألت أبي وأبا زرعة عن مذهب أهل السنة وما أدركا عليه العلماء في جميع الأمصار حجازاً وعراقاً ومصر وشاماً ويمناً: فكان من مذهبهم. والترحم علي جميع أصحاب محمد وأبو وعلى آله والكف عما شجر بينهم. اهد. رواه اللالكائي في السنة ٢٢١ وأبو العلاء الهمذاني في ذكر الاعتقاد وذم الاختلاف ص ٩١،٩٠.

قلت: ودليل هذا هو قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اَغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَنِنَا اللَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَٰنِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قَلُونِنَا غِلّا لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوثُ رَّحِيمُ ﴿ إِنَّ اللهِ اللهِ عَلَيه الصلاة والسلام: ﴿ لا تسبوا أصحابي... ﴾ وقد تقدم.

وأخرج عبدالرزاق في الأمالي (٥١) ثنا معمر عن ابن طاوس عن أبيه قال: قال رسول الله ﷺ: «إذا ذكر أصحابي فأمسكوا وإذا ذكر القدر فأمسكوا وإذا ذكر النجوم فأمسكوا»

وهذا إسناد صحيح إلا أنه مرسل وقد جاء من طرق أخرى فأخرجه الطبراني في الكبير ١٠٤٤٨ ثنا الحسن بن علي الفسوي ثنا سعيد بن سليمان ثنا مسهر بن عبدالملك الهمداني عن الأعمش عن أبي وائل عن عبدالله بن مسعود به، وأخرجه أبو نعيم في الحلية ١٠٨/٤ وقال: غريب من حديث الأعمش تفرد به مسهر. اهد.

وهذا لا يصح؛ مسهر اختلف فيه، قال أبو داود: أمّا الحسن<sup>(۱)</sup> بن علي الخلال فرأيته يحسن الثناء عليه وأما أصحابنا لا يحمدونه، وذكره ابن حبان في الثقات ٩/ ١٩٧ وقال: يخطىء ويهم. وقال ابن عدي في الكامل ٢/ ٢٤٤٩ أخبرنا أبو يعلى ثنا الحسين بن حماد الوراق ثنا مسهر بن عبدالملك بن سلع ثقة. اه.

وقال النسائي: ليس بالقوي، وقال البخاري: فيه بعض النظر. وذكره ابن عدي في الضعفاء ٢٤٤٩/٦ وبعد أن ذكر له خبرين قال: ولمسهر غير ما ذكرت وليس بالكثير. اهـ.

قلت: مسهر فيه ضعف وهذا الضعف ليس بالشديد لأن من تكلم فيه كالبخاري قال: فيه بعض النظر والنسائى وقال: ليس بالقوي، فكيف وهناك من قوّاه؟ ولذلك حسن العراقي هذا الإسناد فقال: رواه الطبراني من حديث ابن مسعود بإسناد حسن. اهـ. من المغنى ٧٨.

قلت: ولكن تفرده بهذا الخبر عن الأعمش مع الكلام فيه يضعف هذا الخبر وقد جاء هذا الحديث من طريق آخر عن ابن مسعود ولكنه ضعيف جداً وجاء أيضاً من حديث ابن عمر وثوبان ولكنها ليست بشيء وروى أبو موسى المديني كما في أسد الغابة ٣/ ٢٠٠ من طريق حماد بن سلمة عن ثابت البناني عن عبدالله بن عبدالغافر ـ وكان مولى للنبي على أن النبي قال: «إذا ذكر أصحابي فأمسكوا وإذا ذكر النبوم فأمسكوا، وإذا ذكر القرآن فقولوا كلام الله عز وجل غير مخلوق ومن قال غير هذا فهو كافر». وذكر ذلك ابن حجر في الإصابة ٢/ ٣٣٧ وعزاه إلى أبي موسى من طريق على بن محمد المنجوري عن حماد به

<sup>(</sup>١) هو من الحفاظ ووصف بالعلم بالرجال.

وقال: في إسناده محمد بن علي الحناحاني. ذكره الحاكم فقال: أكثر أحاديثه مناكير، وأخرجه ابن منده من غير طريقه مختصر لكنه قال: عبيد بن عبدالغافر. اهـ.

قلت: على بن محمد (١) ذكره ابن حبان في الثقات ٨/ ٤٦٦ ونسبه: المنجوراني وقال: يروي عن شعبة وأبي جعفر الرازي، روى عنه عبدالصمد بن الفضل وأهل بلده. اهـ. وذكره السمعاني في الأنساب وذكر أن ابن حبان ذكره وسكت.

وآخر هذا الخبر قطعاً لا يصح وإنما هو من كلام أهل العلم ولكن كما تقدم أنه جاء من غير طريق محمد بن علي كما ذكر ابن حجر. وروى الإمام أحمد في الفضائل (١٩) ثنا وكيع ثنا جعفر ـ يعني: ابن برقان ـ عن ميمون بن مهران قال: ثلاثة ارفضوهن: سب أصحاب محمد على والنظر في النجوم، والنظر في القدر. وهذا إسناد صحيح وميمون تابعى وإن كان هذا من كلامه.

ولكن مثل هذا الكلام من حيث الأصل لا يقال من قبل الرأي وهذه الأخبار لعل بعضها يقوي بعضاً وإن كانت لا ترقى إلى درجة الثبوت، ولذلك قال أبو الفرج بن رجب في فضل علم السلف على الخلف ص٢٦ بعد أن ذكر حديث ابن مسعود: وقد روي من وجوه متعددة في أسانيدها مقال. اهـ. ولكن معناها صحيح وتقدم ذكر النصوص التي تدل على هذا مما سبق ويقويها الإجماع الذي ذكره أبو زرعة وأبو حاتم الرازيان وهما من كبار أهل العلم في زمانهما كما هو معلوم.

ومعنى «إذا ذكر أصحابي فأمسكوا. . » وقول أهل العلم بهذا معناه

<sup>(</sup>١) وهو غير محمد بن علي الذي ذكره الحافظ.

عدم الكلام والقدح فيهم وليس معناه عدم ذكر ما جرى مثلاً في صفين أو الجمل؛ فإن هذا أولاً أخبر عنه الرسول على شم هو تاريخ ولذلك ذكره ودوّنه أهل العلم بل وأُلفت المؤلفات الخاصة في ذلك وأطال الكلام في ذلك ابن جرير وابن كثير وابن حجر وغيرهم من أهل العلم ولكن لم يبنوا على هذا القدح في الصحابة والطعن فيهم، والله تعالى أعلم.

وقد كتب أخونا الشيخ حمد بن عبدالله الحميدي وفقه الله تعالى رسالة قيّمة في الثناء على الصحابة رضي الله عنهم وبيان مكانتهم وعلو منزلتهم، اعتمد فيها على كتاب الله تعالى وسنة رسوله على وما جاء عن الصحابة والسلف في ذلك وسلك فيها منهج السلف من أهل الحديث، والذي دعاه إلى هذا الحمية الدينية والغيرة الإسلامية فجزاه الله خيراً ووفقه. ورد في هذه الرسالة على أهل الأهواء والبدع ممن ديدنه إثارة هذه القضايا والبحث في هذه المسائل تاركاً الأهم فالمهم من أمور الإيمان والإسلام وبيان مسائل السنة والقرآن، وبيّن ما عنده من باطل وزيف شبهاته (۱) بالدليل والبرهان، فجزاه الله خيراً وزاده من العلم والإيمان.

وكتب عبدالله بن عبدالرحمن السعد ١٤٢١/٣/١٦هـ

<sup>(</sup>١) مع أن هذه الشبهات ليست وليدة اليوم بل قال بها من قبل المعتزلة والشيعة ومنهم الزيدية كما في العواصم والقواصم لابن الوزير (١/ ٣٩٤) و(٣/ ١٤٢ و٢٥٣ و٢٥٣ و ٢٥٣ و ٢٥٣ و ٤٥٣ و ٤٥٣ و ٤٥٣ و ٤٥٣ وما بعدها وأبو ريّه وغيرهم من أهل البدع.





## مقدمة المؤلف

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا؛ من يهده الله فلا مضل له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله.

قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﷺ [آل عمران: ١٠٢].

وقال: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةِ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَتَكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةِ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَتَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِى تَسَاءَ لُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَامُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا إِنَّ اللهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا إِنَّ اللهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا النَّاعِ : ١].

وقال: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ فَوَلَا سَدِيلًا ﴿ يُصَلِحَ لَكُمَّ أَعْمَلُكُمْ وَيَعْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوَزًّا عَظِيمًا ﴿ يَعْمَلُكُمْ وَيَعْمِلُونَهُ وَيَعْمِلُهُ وَيَعْمِلُهُ فَقَدْ فَازَ فَوَزًّا عَظِيمًا ﴿ يَعْمَلُكُمْ وَيَعْمِلُهُ وَيَعْمِلُوا وَيَعْمِلُهُ وَيُعْمِلُهُ وَيَعْمِلُهُ وَيَعْمِلُوا وَيُعْمِلُوا وَيُعْمِلُوا وَيَعْمِلُوا وَيَعْمِلُوا وَيَعْمِلُوا وَيَعْمِلُوا وَيَعْمِلُوا وَيَعْمِلُوا وَيَعْمِلُوا وَيَعْمِلُوا وَعَلَيْكُمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَيُعْمِلُوا وَيَعْمِلُوا وَيَعْمِلُوا وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَا وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَوْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَيُسُولُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ يُعْلِمُ اللَّهُ وَلَا عَلَالُكُمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَا عَلَيْمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ واللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُوا لَا اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُوالِمُواللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

## أما بعد:

فإن أصدق الحديث كلام الله وخير الهدي هدي محمد ﷺ، وشر الأمور محدثاتها وكل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة، وأن الله سبحانه له الحمد على ما اتصف به من صفات الكمال ونعوت الجلال وعلى أسمائه الحسنى التي يُشتق له سبحانه من كل اسم أعظمُ وصف وأتمه، ومن أسمائه الحكيم والعليم، ومن مقتضى حكمته وعلمه جل وعلا أن فاوت بين مخلوقاته وفضل بعضها على بعض حكمة منه يستحق عليها الحمد.

ففضل بعض الأماكن على بعض فجعل أفضلها بيته الذي جعله مثابةً للناس وأمناً، وفاضل بين الأوقات فجعل شهر رمضان أفضل

الشهور، وفضل أيام عشر ذي الحجة على سائر الأيام، وفاضل بين الأشخاص فجعل ذوات الأنبياء أفضل من ذوات المخلوقين، لما اقتضته حكمته من اختصاصهم بتبليغ رسالاته وإنذار مخلوقاته، وفاضل بينهم فجعل أولي العزم أفضل من سائر الأنبياء والمرسلين ـ عليهم صلوات الله أجمعين ـ وجعل أفضل أولي العزم سيد الأولين والآخرين وخاتم الأنبياء والمرسلين، فهو إمامهم وهو مقدمهم في كل مقام حتى يفتح جنات النعيم، فصلوات الله وسلامه عليه وعلى آله وأصحابه الذين فضلهم على سائر أتباع الأنبياء والمرسلين.

فإذا تقرر ذلك وعرف من في قلبه لربه وقار وعظمة أنه لا يليق بربه

سوى ذلك وهو أنه فعال لما يريد، فكل أفعاله حكمة وعدلاً، ومصلحة، ورحمة، وبراً، وإحساناً، يستحق الحمد على ذلك على الدوام.

فمن الضلال الواضح والخطب العظيم الفادح الذي ما زالت الأمة الإسلامية تعاني منه محناً وشروراً ـ ابتلاء أوائل هذه الأمة وصفوتها بمن تشعبت بهم طرق الأهواء وعدلت بهم عن الطريق المستقيم، فامتلأت قلوبهم بالنفاق فأخذوا يسارعون في إشاعة كل فتنة وشقاق فأوقدوا نار الفتنة والفرقة في صفوف خيار الأمة وأخذوا يشيعون من الأكاذيب والأباطيل ما يكون سلماً لهم في تزوير أفكارهم وضلالهم ظناً منهم أن ذلك يروج على أهل العلم والبصائر خصوصاً في ذلك الزمن المنير الزاهر.

وقد أخبر المصطفى على بوقوع تلك الفتن وما هو أعظم منها أو أقل كما في الصحيحين عن حذيفة رضي الله عنه قال، قال عمر: أيكم يحفظ حديث رسول الله على عن الفتنة؟ قال: قلت: أنا أحفظه، كما قال. قال: إنك عليه لجريء فكيف؟ قال: قلت: «فتنة الرجل في أهله وولده وجاره، تكفرها الصلاة والصدقة والمعروف».

قال سليمان (١): قد كان يقول: الصلاة والصدقة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر. قال: ليس هذه أريد ولكني أريد التي تموج كموج البحر. قال: قلت: ليس عليك بها يا أمير المؤمنين بأس، بينك وبينها باب مغلق. قال: قلت: لا بل يكسر. باب مغلق. قال: فيكسر الباب أو يفتح؟ قال: قلت: لا بل يكسر. قال: فإنه إذا كسر لم يغلق أبداً. قال: قلت: أجل. فهبنا أن نسأله من الباب؟ فقلنا لمسروق: سَلْه. قال: فسأله فقال: عمر رضي الله عنه. قال: قلنا: فعلم عمر من تعني؟ قال: نعم كما أن دون غد ليلة وذلك

أى الأعمش أحد رواة الحديث.

أني حدثته حديثاً ليس بالأغاليط(١).

فقامت بداية الفتن على أيدي رؤوسها ومن أعظمهم ذلك المنافق الزنديق الذي دس نفسه بين صفوف المسلمين، فأخذ في إشاعة النفاق والشقاق وفرق الأمة وأخذ ينقر بظلمه وعدوانه وكذبه وبهتانه عن عيوب يطعن بها على أئمة المسلمين ويفرق بها القلوب والأبدان، وما زال ذلك دأبه إلى أن نشأ من تتلمذ على يديه وأخذ يدعو إلى ما قصد إليه، فعند ذلك ظهر الشرك والنفاق وقامت دولة الروافض والنواصب على قدم وساق، فلم يزل أئمة الإسلام يجاهدونهم باللسان والسنان ويحذرون بدعتهم وضلالهم فرموهم عن قوس واحدة وصاحوا بهم على رؤوس الملاً.

إن الروافض أتباع ابن سبأ هم شر من وطأ الحصى فحذرهم المسلمون وكانوا بهم مستبصرين، ولم يزل ذلك دأبهم يأخذه خلف عن سلف إلى أن انفتحت الدنيا في هذه الأزمان واختلط بسببها أهل الإسلام بأهل الأوثان وأهل السنة بأهل البدعة، فأخذت فرق أهل الأهواء تبث سمومها وتُروِّق على الجهال مشروبها، فاغترَّبهم من لم يرد الله أن يطهر قلوبهم بإعراضهم عن المعدن الصافي والمشرب الهني الوافي، وإسراعهم في مجالسة أهل الشك والنفاق واجتماعهم برؤوس الروافض والإلحاد فحملوا إلى المسلمين من أفكارهم الخبيثة ومذاهبهم القبيحة السخيفة، فكلٌ أخذ من قدره وارتوى من قلُوطِهم على قدر ورده، فلما صدروا بعد هذا النهل الوبي أدخلوا في صفوف أهل السنة الحط من قدر صحابة النبي ﷺ:

• فمنهم من للجميع ثالب ويرى أن الانتساب إليهم والاعتزاز

البخاري (ح١٤٣٥)، ومسلم (ح١٤٤).

بمدحهم والاقتداء بهم من المصائب.

- ومنهم من خص بالبغض والسب واللعن سائر الصحابة دون علي وأهل البيت رضي الله عنهم كما هو معروف عن الروافض الحاقدين والغلاة المارقين.
- ومنهم من خص ببغيه وسوء طويته مسلمة الفتح وهم الطلقاء رضي
  الله عنهم وأرضاهم الذين هم أول التابعين بإحسان للسابقين الأولين.
- ومنهم من أعلن السب لخال المؤمنين وصاحب النبي الكريم على ومن شهد له بالفقه والفضل والسداد أكابر فقهاء الصحابة، فهذا عمر مع شهادة المصطفى له بسلامته من الشيطان وأنه ما لقيه في فج إلا سلك فجاً غيره وأنه الملهم للعلم، فهو الذي يشرب فضلة النبي، وسدده الله حتى فتح الفتوح ومصر الأمصار \_ يوليه على بعض أعماله ويجعله من سائر أمرائه، وهذا ابن عباس الذي دعا له المصطفى بالفقه في الدين ومعرفة التأويل يشهد لمعاوية رضي الله عنه بالفقه والفضيلة.

وكل ما تقدم لم ينازع فيه واحد من الصحابة السابقين من المهاجرين والأنصار ولا من بعدهم من التابعين لهم بإحسان.

فلما تأملت ذلك وعرفته استعنت بفاطر الأرض والسموات على تسطير هذه الورقات، سائلاً ربي أن يسدد قلمي ولساني في قمع كل مبدع في الإسلام وجاني، وأن يرزقني الإخلاص في جهاد أهل البغي والعناد.

فأقول مستعيناً بالله: ما لكم ولقوم رفع الله ذكرهم في العالمين وأنزل قرآناً فيه بيان فضلهم وعلو مرتبتهم ورضي الله عنهم يتلى إلى يوم الدين.

• قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَهَاجَرُواْ وَجَنهَدُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ ءَاوَواْ وَجَنهَدُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنْ بَعْدُ وَيَضَرُواْ أَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ حَقّاً لَهُمُ مَّغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنْ بَعْدُ

وَهَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ مَعَكُمْ فَأُوْلَتِهِكَ مِنكُرٌ وَأُوْلُواْ ٱلْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضِ فِ كِنْكِ ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ ﴿ فَهِ ﴾ [الانفال: ٧٥،٧٤].

وهذه الآيات جامعة في الصحابة فجعل ولاية بعضهم لبعض لجامع الإيمان والجهاد، فقد جمعت بين المهاجرين والأنصار ومن أسلم بعد الفتح وجاهد.

قال ابن كثير رحمه الله عند تفسير هذه الآيات: «لما ذكر تعالى حكم المؤمنين في الدنيا عطف بذكر ما لهم في الآخرة، فأخبر عنهم بحقيقة الإيمان كما تقدم في أول السورة وأنه سبحانه سيجازيهم بالمغفرة والصفح عن الذنوب \_ إن كانت \_ وبالرزق الكريم وهو الحسن الكثير الطيب الشريف دائم مستمر أبداً، لا ينقطع ولا يسأم ولا يمل لحسنه وتنوعه، ثم ذكر أن الأتباع لهم في الدنيا على ما كانوا عليه من الإيمان والعمل الصالح، فهم معهم في الآخرة».

• وقال تعالى: ﴿ لِلْفُقَرَآءِ ٱلْمُهَاجِرِينَ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِينرِهِمْ وَأَمْوَلِهِمْ وَٱلْمَوْلِهِمْ وَاللّهِ وَرَضُونَا وَيَنصُرُونَ ٱللّهَ وَرَسُولَهُ وَأُولَيَكَ هُمُ ٱلصَّلَاقُونَ ﴿ وَاللّهِ وَرَضُونَا وَيَنصُرُونَ ٱللّهَ وَرَسُولَهُ وَأُولَيَكَ هُمُ ٱلصَّلَاقُونَ فَي وَٱلّذِينَ بَهُونَ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُودِهِمْ مَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُودِهِمْ حَاجَكَةً مِّمَا أُوتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنفُسِمِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةً وَمَن يُوقَ شُحَ مَا فَشِيدِهِ فَأَوْلَئِهِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ فِي اللهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةً وَمَن يُوقَ شُحَ فَا فَيُسِدِهِ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةً وَمَن يُوقَ شُحَ فَا فَيْسِدِهِ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةً وَمَن يُوقَ شُحَ فَا فَيْسِدِهِ وَلَوْ كَانَ مِهِمْ خَصَاصَةً وَمَن يُوقَ شُحَ

قال عبدالرحمن بن سعدي رحمة الله عليه في تفسيره عند هذه الآيات: «فهؤلاء الصادقون الذين عملوا بمقتضى إيمانهم وصدقوا إيمانهم بأعمالهم الصالحة، والعبادات الشاقة، بخلاف من ادعى الإيمان، وهو لم يصدقه بالجهاد والهجرة وغيرهما من العبادات، وبين أنصارهم الأوس والخزرج الذين آمنوا بالله ورسوله طوعاً ومحبة واختياراً، وآووا

رسول الله على ومنعوه من الأحمر والأسود وتبوؤوا دار الهجرة والإيمان حتى صارت موئلاً ومرجعاً يرجع إليه المؤمنون ويلجأ إليه المهاجرون ويسكن بحماه المسلمون؛ إذ كانت البلدان كلها بلدان حرب وشرك وشر. فلم يزل أنصار الدين يأوون إلى الأنصار حتى انتشر الإسلام وقوي، وجعل يزداد شيئاً فشيئاً حتى فتحوا القلوب بالعلم والإيمان والقرآن، والبلدان بالسيف والسنان».

حتى قال: «فهذان الصنفان الفاضلان الزكيان هم الصحابة الكرام والأئمة الأعلام، الذين حازوا من السوابق والفضائل والمناقب ما سبقوا به من بعدهم وأدركوا به من قبلهم فصاروا أعيان المؤمنين وسادات المسلمين وقادات المتقين»اه. رضى الله عنهم أجمعين.

• وقال تعالى: ﴿ تُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ آلَشِدَاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ يَيْنَهُمُ تَرَعُهُمْ وَلِيَّا سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِّنَ أَثَرِ السَّجُودِ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرِئِيَّةِ وَمَثَلُهُمْ فِي اللَّهِ وَرِضَوانَا سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِّنَ أَثَرِ السَّجُودِ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرِئِيَّةِ وَمَثَلُهُمْ فِي اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَمَثَلُهُمْ فِي النِّرَاعَ لِيغِيلِ كَزَرَعِ أَخْرَجَ شَطَّعَهُ فَعَازَرَهُ فَالسَّتَ فَالسَّتَ فَلَظُ فَاسْتَوَى عَلَى سُوقِدِ يُعَجِبُ النَّرَاعَ لِيغِيظ بِهِمُ الْكُفَّارُ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ فَاسَتَعَلَظ فَاسْتَوَى عَلَى سُوقِدِ وَهُمَ وَأَجَرًا عَظِيمًا اللَّهِ اللهِ اللهَ اللهُ ا

قال ابن جرير في تفسيره: "حدثنا بشر، حدثنا يزيد، حدثنا سعيد عن قتادة ﴿ رُحَمَاء مُ يَنْهُم الله في قلوبهم الرحمة بعضهم لبعض ﴿ تَرَنهُم أَركَعا سُجّدا ﴾. يقول: تراهم ركعاً أحياناً في صلاتهم سجداً أحياناً ﴿ يَبْتَغُونَ فَضَلًا مِّنَ اللهِ ﴾ يقول: يلتمسون بركوعهم وسجودهم وشدتهم على الكفار ورحمة بعضهم بعضاً، فضلاً من الله وذلك رحمته

إياهم بأن يتفضل عليهم فيدخلهم جنته ﴿ وَرِضُوَنَا ۗ ﴾ يقول: وأن يرضى عنهم ربهم »(١).

• وقال تعالى: ﴿ وَالسَّبِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَجِينَ وَالْأَنصَارِ وَالَّذِينَ الْمُهَجِينَ وَالْأَنصَارِ وَالَّذِينَ التَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَّ لَمُمْ جَنَّتِ تَجَدِي تَجَدِي تَجَدِي اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَّ لَمُمْ جَنَّتِ تَجَدِي تَجَدِي اللَّهُ عَنْهُمْ أَوْلُولُ الْعَظِيمُ اللَّهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اله

قال ابن كثير رحمه الله حول تفسيرهذه الآية: «فقد أخبر الله العظيم أنه قد رضي عن السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان. فيا ويل من أبغضهم أو سبهم أو أبغض أو سبعضهم ولاسيما سيد الصحابة بعد الرسول وخيرهم وأفضلهم أعني الصديق الأكبر والخليفة الأعظم أبابكر بن أبي قحافة رضي الله عنه، فإن الطائفة المخذولة من الرافضة يعادون أفضل الصحابة ويبغضونهم ويسبونهم عياذاً بالله من ذلك.

وهذا يدل على أن عقولهم معكوسة وقلوبهم منكوسة، فأين هؤلاء من الإيمان بالقرآن إذ يسبون من رضى الله عنهم؟

وأما أهل السنة فإنهم يترضون عمن رضي الله عنه ويسبون من سبه الله ورسوله، ويوالون من يوالي الله ويعادون من يعادي الله، وهم متبعون لا مبتدعون ويقتدون ولا يبتدون، ولهذا هم حزب الله المفلحون وعباده المؤمنون». اهه.

وقد أخرج البخاري من طريق الشعبي عن عبدالله بن عمرو رضي

<sup>(</sup>۱) إسناده صحيح. بشر بن معاذ العقدي قال أبوحاتم: صالح الحديث، وكذا قال النسائي، ويزيد هو ابن زريع العيشي ثقة ثبت، وقد سمع من سعيد قبل الاختلاط وسعيد هو ابن أبي عروبة.

الله عنهما عن النبي ﷺ قال: «المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده، والمهاجر من هجر ما نهى الله عنه»(١).

فمن أسلم من الصحابة بعد فتح مكة فهو داخل في هذه الهجرة ؟ لأنهم هجروا ما نهى الله عنه من عبادة غيره وغيرها من النواهي .

- وقال تعالى: ﴿ وَمَا لَكُمْ أَلَا نُنفِقُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلِلَّهِ مِيَرَثُ ٱلسَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ لَا يَسْتَوِى مِنكُمْ مَّنَ أَنفَقَ مِن قَبْلِ اللَّفَتْحِ وَقَائلَ أَوْلَئِكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً مِّنَ اللَّذِينَ أَنفَقُواْ مِنْ بَعْدُ وَقَائلُ أَوْلَئِكَ أَعْظُمُ دَرَجَةً مِّنَ اللَّذِينَ أَنفَقُواْ مِنْ بَعْدُ وَقَائلُوا وَكُلًا وَعَدَ اللّهُ الْحُسْنَى وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ شَا اللّهُ الحديد: ١٠].
- وقال تعالى: ﴿ لَا يَسْتَوِى الْقَاعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُوْلِي الضَّرِ وَالْمُجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِمِمْ عَلَى الْقَاعِدِينَ دَرَجَةً سَبِيلِ اللّهِ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِمِمْ عَلَى الْقَاعِدِينَ دَرَجَةً وَكُلّا وَعَدَ اللّهُ الْخُسْنَى وَفَضَّلَ اللهُ الْمُجَهِدِينَ عَلَى الْقَاعِدِينَ أَجَّرًا عَظِيمًا شَ وَكُلّا وَعَدَ اللّهُ الْمُجَهِدِينَ عَلَى الْقَاعِدِينَ أَجَّرًا عَظِيمًا شَ وَرَجَمَةً وَكَانَ اللهُ عَفُورًا رَّحِيمًا شَ اللهُ الله الله الله الله عَفُورًا رَّحِيمًا الله الله الله عنه ١٩٦،٩٥].

قال القرطبي في تفسيره ﴿ وَكُلًّا وَعَدَ اللَّهُ الْخُسَنَىٰ ﴾: «أي المتقدمون المتناهون السابقون، والمتأخرون اللاحقون، وعدهم الله جميعاً الجنة مع تفاوت الدرجات»اه.

فهذه الآيات السابقة تتناول الصحابة كلهم أجمعين، فقد دخل فيها المهاجرون والأنصار، ومن أسلم بعد الفتح من الطلقاء والعتقاء؛ لأن بعضهم أولياء بعض كما جاء ذلك في مسند أحمد، قال: حدثنا وكيع عن شريك عن عاصم عن أبي وائل عن جرير قال: قال رسول الله عليه: «المهاجرون والأنصار أولياء بعضهم لبعض، والطلقاء من قريش والعتقاء من ثقيف بعضهم أولياء بعض إلى يوم القيامة»(٢).

<sup>(</sup>١) البخاري (ح ١٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٣٦٣/٤).

وذكر طريقاً آخر، فقال: حدثنا عبدالرزاق أخبرنا سفيان عن الأعمش عن موسى بن عبدالله عن عبدالرحمن بن هلال العبسي عن جرير بن عبدالله رضي الله عنه عن النبي على قال: «الطلقاء من قريش والعتقاء من ثقيف بعضهم أولياء بعض في الدنيا والآخرة، والمهاجرون والأنصار بعضهم أولياء بعض في الدنيا والآخرة» (١).

وقد أخرجه أبو يعلى في مسنده من حديث عبدالله بن مسعود، ولكن في إسناد أبي يعلى ضعف؛ لأن فيه عكرمة بن إبراهيم الأزدي وهو ضعيف لا يحتج به.

ففي هذا الحديث بين النبي ﷺ ولاية بعضهم بعضاً، كما ذكر الله في الآيات السابقة وبين رضاه عنهم، فقال تعالى: ﴿ ﴿ لَلَّهُ مَا فَا لَلَّهُ عَنِ اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَنِ السَّابِعَةِ وَبِين رضاه عنهم، فقال تعالى: ﴿ ﴿ لَلَّهُ عَنَاكَ مَا فَا اللَّهُ عَنْهُمْ فَأَنزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَنْهُمْ فَأَنزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثْبُهُمْ فَتَحًا قَرِيبًا إِنْهَ ﴾ [النتج: ١٨]، وقال تعالى: ﴿ جَزَآؤُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّتُ عَدْنِ تَعْمِي مِن تَعْمُ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ذَالِكَ جَنَّتُ عَدْنِ تَعْمِي مِن تَعْمُ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ذَالِكَ لِمَنْ خَشِي رَبَّهُ إِنْهُ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ذَالِكَ لِمَنْ خَشِي رَبَّهُ إِنْهُ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ذَالِكَ لِمَنْ خَشِي رَبَّهُ إِنْهُ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ذَالِكَ لِمَنْ خَشِي رَبَّهُ إِنْهُ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ذَالِكَ لِمَنْ خَشِي رَبَّهُ إِنْهُ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ذَالِكَ لِمَنْ خَشِي رَبَّهُ إِنْهُ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ذَالِكَ لِمَنْ خَشِي رَبّهُ إِنَّا اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أَلِكُ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أَلَالًا لَهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ لَاللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أَلِكُ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ لَاللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ لَاللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ لَاللَّهُ عَنْهُمْ وَلَالِكُولُكُونَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَاللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ لَاللَّهُ عَنْهُمْ وَلَا لَهُ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ لَكُولُ اللَّهُ عَنْهُمْ وَلَوْلُولُكُولُ اللَّهُ عَنْهُمْ اللَّهُ عَنْهُمْ وَلَالِهُ عَنْهُمْ وَلَهُ اللَّهُ عَنْهُمْ وَلَالِهُ وَلَهُ الْعَلَالَةُ لِلْكُولُولُ اللَّهُ عَنْهُمْ وَلَالِهُ عَنْهُمْ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللّهُ عَلْهُ الللّهُ عَنْهُمُ الللّهُ عَنْهُمُ اللللّهُ عَلْمَا لَهُ اللّهُ اللّهُ عَلْهُ عَلَيْهُ وَلَالْمُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُولُولُولُولُهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمَا لَهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللللّهُ عَلْهُ عَلَيْكُولُولُهُ اللّهُ عَلْمَا وَلَا اللّهُ اللّهُ لِنَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ الل

وهذه عامة في كل من خشي ربه، وهم أعظم هذه الأمة خشية بعد نبيهم رضي الله عنهم أجمعين، وكما تقدم ذكر الآية التي في سورة التوبة وفيها: ﴿ وَٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِ ٱللَّهُ عَنْهُمٌ وَرَضُواْ عَنْدُ ﴾ [التوبة: ١٠٠].

وهم الذين طبقوا آخر آية في سورة المجادلة فنالوا ما فيها من الثواب العظيم والفلاح المقيم رضي الله عنهم أجمعين، قال تعالى: ﴿ لَا يَجِدُ قُوْمًا يُؤْمِنُونَ عِاللَهُ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُواً وَكُلُواً مَنْ حَادَدَ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُواً

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه. وإسناد الطريق الأول لا بأس به، والطريق الثاني إسناده صحيح.

فهنيئاً لهؤلاء الصحابة هذه الدرجات لأنهم أعظم من حقق ملة إبراهيم القائمة على الولاء والبراء والحب والبغض، فرضي الله عنهم، كما أنه قد أنزل آية تتلى إلى يوم القيامة فيها التوبة من الله عليهم، فقال تعالى: ﴿ لَقَد تَّابَ اللهُ عَلَى النَّيِيِّ وَالْمُهَاجِينِ وَالْأَنْصَارِ الَّذِينَ اللهُ عُلَى النَّيِّ وَالْمُهَاجِينِ وَالْأَنْصَارِ الَّذِينَ اللهُ عُلَى النَّيِّ وَالْمُهَاجِينِ وَالْأَنْصَارِ الَّذِينَ اللهُ عُلَى النَّيِ وَالْمُهَاجِينَ وَالْمُهَا فَرِيقِ مِنْهُمْ ثُمَّ النَّيْ وَاللهُ فَرِيقِ مِنْهُمْ ثُمَّ النَّرِيعُ قُلُوبُ فَرِيقِ مِنْهُمْ ثُمَّ اللهُ عَلَيْهِمْ رَءُوفُ رَحِيمٌ اللهِ النوبة: ١١٧].

فهل بعد هذه الآيات التي بين ربنا فيها رضاه وتوبته على هؤلاء الصحابة يتجرأ على سبهم إلا كافر كالرافضة أو زنديق أو مبتدع ضال؟ وصدق الله القائل: ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُضِلَّ قَوْمًا بَعَدَ إِذْ هَدَنهُمْ حَتَى يُبَيِّنَ لَهُم مَا يَتَقُونَ إِنَّ اللهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ اللهُ النوبة: ١١٥].

وكما قال تعالى: ﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ فَاسْتَحَبُّواْ الْعَمَىٰ عَلَى الْهُدَىٰ فَاخَذَتُهُمْ صَاعِقَةُ الْعَدَابِ الْمُونِ بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴿ انصلت: ١٧]، فليسمع الطالب لنجاته ومن نفسه غالية عليه ويريد فكاكها من عذاب الله، ليسمع هذه النصوص سماع تبصر وتدبر وقبول وأخذ للهدى منها لا مجرد سماع لا يغني شيئاً فيقع فيمن قال الله عنهم: ﴿ وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ عَرْدُ سماع لا يغني شيئاً فيقع فيمن قال الله عنهم: ﴿ وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ عَالَيْنُ لاَ يُشْعِرُونَ بِهَا وَلَمُمْ أَعْلُونُ مِهَا وَلَمُمْ أَعْلُونَ مِهَا وَلَمُمْ الْغَنْفِلُونَ مِهَا وَلَمُمْ الْغَنْفِلُونَ عَمَا اللهُ عَنْهِ اللهُ عَنْهُ الْعَنْفِلُونَ عَهَا وَلَمْ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْ كَالْأَنْعَلِمِ بَلْ هُمْ أَضَلُ أَوْلَتُهِكَ هُمُ الْغَنْفِلُونَ ﴿ وَاللهُ عَنْ كَانْتُ هَذَهُ أُوصافه .

### ف<del>ص</del>ل الأحاديث الدالة على فضلهم وسابقتهم

وأما الأحاديث الدالة على فضلهم وسابقتهم فالسنة مليئة بذكر ذلك: ففي الصحيحين من حديث عبدالله بن مسعود رضي الله عنه أن النبي قال: «خير الناس قرني، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم، ثم يحيء قوم تسبق شهادة أحدهم يمينه، ويمينه شهادته»(١).

فبين النبي ﷺ بأنهم خير الناس فكيف يجرؤ أعداء الله بالقدح في أُناس زكاهم خير البرية الذي لا ينطق عن الهوى؟ بل بين بأن قرنه وصحابته هم خير القرون على الإطلاق، فلا قرن أفضل منهم، ومن قال غير ذلك فهو زنديق.

فقد جاء من حديث عمران بن حصين رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: «خير أمتي قرني ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم . الحديث» (٢).

وفي حديث عائشة رضي الله عنها قالت: سأل رجل النبي على الله الله الناس خير؟ قال: «القرن الذي أنا فيه، ثم الثاني، ثم الثالث» (٣).

وعن عمرو قال: سمعت جابر بن عبدالله رضي الله عنهما يقول: حدثنا أبوسعيد الخدري رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «يأتي

<sup>(</sup>۱) البخاري (ح۳۵۱)، ومسلم (۲۵۳۳).

<sup>(</sup>٢) البخاري (ح٣٦٥٠)، ومسلم (٢٥٣٥).

<sup>(</sup>٣) مسلم (ح٢٥٣٦).

على الناس زمان، فيغزو فئام من الناس فيقولون: هل فيكم من صاحب رسول الله على في فيقولون: نعم، فيفتح لهم، ثم يأتي على الناس زمان فيغزو فئام من الناس فيقال: هل فيكم من صاحب أصحاب رسول الله على فيقولون: نعم، فيفتح لهم، ثم يأتي على الناس زمان فيغزو فئام من الناس، فيقال: هل فيكم من صاحب من صاحب أصحاب رسول الله على فيقولون: نعم، فيفتح لهم»(١).

وعن أبي بردة عن أبيه قال: صلينا المغرب مع رسول الله على ثم قلنا: لو جلسنا حتى نصلي معه العشاء؟ قال: فجلسنا، فخرج علينا، فقال: «ما زلتم هاهنا؟» قلنا: يا رسول الله، صلينا معك المغرب، ثم قلنا نجلس حتى نصلي معك العشاء، قال: «أحسنتم وأصبتم» قال: فرفع رأسه إلى السماء وكان كثيراً ما يرفع رأسه إلى السماء فقال: «النجوم أمنة للسماء فإذا ذهبت النجوم أتى السماء ما توعد، وأنا أمنة لأصحابي فإذا ذهبت أتى أصحابي ما يوعدون، وأصحابي أمنة لأمتي ما يوعدون» وأصحابي أمنة لأمتي فإذا ذهب أصحابي أمتي ما يوعدون» (٢).

وعن أنس رضي الله عنه، أن أصحاب محمد ﷺ كانوا يقولون يوم الخندق: نحن الذين بايعوا محمداً على الإسلام ما بقينا أبدا

أو قال: على الجهاد. شك حماد..

والنبي ﷺ يقول:

فاغفر للأنصار والمهاجرة»(٣)

<sup>«</sup>اللهم إن الخير خير الآخرة

<sup>(</sup>١) البخاري (٣٦٤٩)، ومسلم (٢٥٣٢).

<sup>(</sup>۲) مسلم (ح۲۵۳۱).

<sup>(</sup>٣) البخاري (٢٨٣٥)، ومسلم (ح١٨٠٥) هذا لفظ مسلم.

وفي لفظ: فبارك في الأنصار والمهاجرة، وفي لفظ: فأصلح الأنصار والمهاجرة. وفي لفظ: فأكرم الأنصار والمهاجرة.

وجاء من حديث سهل بن سعد قال: جاءنا رسول الله ﷺ ونحن نحفر الخندق وننقل التراب على أكتافنا، فقال رسول الله ﷺ:

«اللهم لا عيش إلا عيش الآخرة فاغفر للمهاجرين والأنصار»(١)

فانظر إلى رسول الله على يدعو لهم بالمغفرة والإكرام وبالصلاح وبالبركة، ثم يأتي بعد ذلك من يسب صحابته ويلعنهم ويكفرهم ويتهمهم بالنفاق وغير ذلك!!

وهذه الأوصاف حقيقة بمن سبهم، قال تعالى: ﴿ فَلَيْحَذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ آَنَ تُصِيبَهُمْ فِتَنَةُ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ ﴿ آلِيمُ النور: ١٦]، فقد حذر ربنا مخالفة أمر رسوله على وعدم اتباع سبيله ومنهاجه وطريقته وسنته وشريعته؛ إذ الأقوال والأعمال توزن بأقواله وأعماله فما وافق ذلك قُبل وما خالفه فهو مردود على قائله وفاعله، وأن قائل ذلك أو فاعله محاد لله ورسوله، وأنه ذليل مهان، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمُّ وَقَد آنزَلْناً ءَاينتِ بَيِّننتِ وَلِلْكَفِرِينَ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴿ وَاللَّهُ وَلِلْكَفِرِينَ عَنْ اللَّهِ اللَّهُ وَرَسُولَهُ كُبُتُوا كُما كُبِتَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمُّ وَقَد آنزَلْناً ءَاينتِ بَيِّننتِ وَلِلْكَفِرِينَ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴿ وَاللَّهُ وَلِللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ فَاللّهُ فَا اللّهُ اللّهُ الل

ومن أعظم محادة الله ورسوله سب أوليائه وأعظمهم بعد أنبياء الله ورسله، هؤلاء الصحابة الذين اصطفاهم الله واختارهم لصحبة نبيه محمد عليه .

<sup>(</sup>۱) البخاري (ح۳۷۹۷)، ومسلم (۱۸۰٤) هذا لفظ مسلم.

## فصل في فضل الخلفاء الراشدين فضل أبي بكر الصديق رضي الله عنه

عن أنس رضي الله عنه عن أبي بكر رضي الله عنه قال: قلت للنبي عن أنس رضي الله عنه قال: «ما عَلَيْهُ وأنا في الغار: لو أن أحدهم نظر تحت قدميه لأبصرنا، فقال: «ما ظنك يا أبا بكر باثنين الله ثالثهما؟»(١).

وعن عائشة قالت: قال لي رسول الله ﷺ في مرضه: «ادعي لي أبا بكر، أباك وأخاك حتى أكتب كتاباً، فإني أخاف أن يتمنى متمن ويقول قائل: أنا أولى، ويأبى الله والمؤمنون إلا أبابكر»(٢).

وعن جبير بن مطعم قال: أتت امرأة النبي عَلَيْهُ فأمرها أن ترجع إليه قالت: أرأيت إن جئت ولم أجدك \_ كأنها تقول الموت \_ قال عَلَيْهُ: "إن لم تجديني فأتي أبابكر"(").

فهذان الحديثان الأخيران يدلان على استخلاف النبي على لأبي بكر من بعده، كما أن النبي على استخلفه في حياته بأن يؤم الناس في الصلاة، وكذلك قد اجتمعت كلمة المسلمين عليه ومبايعتهم له رضي الله عنهم أجمعين.

ومما جاء متواتراً في فضله رضي الله عنه حديث: «لو كنت متخذاً من أهل الأرض خليلاً لاتخذت أبا بكر خليلاً، ولكنه أخي وصاحبي وقد

<sup>(</sup>۱) البخاري (ح٣٦٥٣)، ومسلم (ح٢٣٨١).

<sup>(</sup>٢) البخاري (ح٦٦٦٥)، ومسلم (ح٢٣٨٧) هذا لفظ مسلم.

<sup>(</sup>٣) البخاري (ح٣٦٥٩)، ومسلم (ح٣٨٦).



 $(^{(1)}$ اتخذ الله عز وجل صاحبكم خليلاً $(^{(1)}$ 

فقد جاء عن عدة من صحابة النبي عَلَيْ منهم عبدالله بن مسعود وأبوسعيد الخدري وعبدالله بن عباس وعبدالله بن الزبير وغيرهم.

وجاء في فضله بأنه يدخل من أبواب الجنة الثمانية، كما جاء ذلك في حديث أبي هريرة قال: قال أبوبكر رضي الله عنه: بأبي أنت وأمي يا رسول الله، ما على من دُعى من تلك الأبواب من ضرورة، فهل يدعى أحد من تلك الأبواب كلها؟ قال: «نعم وأرجو أن تكون منهم يا أبا بك »(٢).

ومن فضله إنفاق ماله كله، ولذا قال رسول الله عليه: «إن من أمنّ الناس على في صحبته وماله أبا بكر $^{(n)}$ .

بل هو من أكثر الصحابة في أعمال البر والمسابقة إليها فلم يُسبَق في عمل خير رضى الله عنه. دليل ذلك ما جاء في حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: «من أصبح منكم اليوم صائماً؟» قال أبو بكر: أنا. قال: «فمن تبع منكم اليوم جنازة؟» قال أبو بكر: أنا. قال: «فمن أطعم منكم اليوم مسكيناً؟» قال أبوبكر: أنا، قال: «فمن اجتمعن في امرىء إلا دخل الجنة»(٤).

فهذا ذكر شيء مما جاء في فضله؛ فقد كان سيد الصحابة وخبرهم وأحبهم إلى رسول الله عليه ، كما جاء ذلك في صحيح البخاري حينما

البخاري (ح٣٦٥٦)، ومسلم (ح٣٨٣). (1)

البخاري (ح١٨٩٧)، ومسلم (ح١٠٢٧). (٢)

البخاري (ح٣٦٥٤)، ومسلم (ح٢٣٨١). (٣)

مسلم (ح۱۰۲۸). (٤)

اجتمعوا في سقيفة بني ساعدة فقال عمر رضي الله عنه: «بل نبايعك أنت، فأنت سيدنا وخيرنا وأحبنا إلى رسول الله ﷺ فأخذ عمر بيده فبايعه وبايعه الناس (١).

وقد دعا رسول الله عليه لأبي بكر بالمغفرة، فقال: «يغفر الله لك يا أبا بكر ثلاثاً»، ثم قال عليه: «إن الله بعثني إليكم فقلتم كذبت، وقال أبوبكر: صدق، وواساني بنفسه وماله، فهل أنتم تاركو لي صاحبي؟» مرتين، فما أوذي بعدها(٢).

وقد كان خير خليفة تولى. قال الآجري: أخبرنا أبوالقاسم البغوي، حدثنا أبوخيثمة زهير بن حربِ قال: حدثنا يحيى بن سليم الطائفي، حدثنا جعفر بن محمد عن أبيه عن عبدالله بن جعفر الطيار رضي الله عنهما قال: «وَلِينا أبوبكر رضي الله عنه فخير خليفة أرحمه بنا وأحناه علينا»(٣).

<sup>(</sup>۱) البخاري (ح۳۲۸).

<sup>(</sup>۲) البخاري من حديث أبي الدرداء (ح٣٦٦١).

<sup>(</sup>٣) الشريعة للآجري (ح١١٨٧)، واللالكائي (ح٢٤٥٩) من طريق الحميدي، حدثنا يحيى بن سليم وأحمد في الفضائل (ح٢٩٩)، والحاكم في مستدركه ج٣، (ح٢٦٨). وهذا إسناد صحيح.

<sup>(</sup>٤) اللالكائي (ح٢٤٦٨).

وعن يحيى بن كثير عن جعفر بن محمد عن أبيه محمد بن علي بن الحسين قال: جاء رجل إلى أبي فقال: أخبرني عن أبي بكر، قال: عن الصديق تسأل؟ قال: وتسميه الصديق؟ قال: ثكلتك أمك، قد سماه صديقاً من هو خير مني، رسول الله على والمهاجرون والأنصار، فمن لم يسمّه صديقاً، فلا صدق الله قوله، اذهب فأحب أبابكر وعمر وتولهما فما كان من أمر ففي عنقي (١).

فأبوبكر أفضل وأشجع وأدين وأكرم الصحابة رضي الله عنهم أجمعين، فينبغي أن يكون القدوة لكل مسلم بعد الرسول عليه . رضي الله عنه.

<sup>(</sup>۱) الأصبهاني في الحجة (۲/۳۵۲)، وسير أعلام النبلاء (۴/۳۹۵)، وابن عساكر في تاريخه (۲/۱۲/۱۲).

#### فضل عمر بن الخطاب رضي الله عنه

عن عائشة وأبي هريرة رضي الله عنهما عن النبي على قال: «إنه قد كان فيما مضى قبلكم من الأمم محكة ثُون، وإنه إن كان في أمتي هذه منهم فإنه عمر بن الخطاب»(١).

قال ابن وهب: «تفسير محدثون: ملهمون» (۲).

وعن عبدالله بن عمر رضي الله عنهما، قال: سمعت رسول الله ﷺ قال: «بينا أنا نائم، إذ رأيت قدحاً أُتيت به فيه لبن فشربت حتى إني لأرى الرِّيَّ يجري في أظفاري ثم أعطيت فضلي عمر بن الخطاب، قالوا: فما أولت ذلك يا رسول الله؟ قال: «العلم» (٣).

وعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «بينا أنا نائم رأيت الناس يعرضون علي وعليهم قمص، منها ما يبلغ الثُديّ، ومنها ما دون ذلك، وعرض علي عمر بن الخطاب وعليه قميص يجره». قالوا: فما أولت ذلك يا رسول الله؟ قال: «الدين».

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: بينا نحن عند رسول الله ﷺ فقال: «بينا أنا نائم رأيتني في الجنة، فإذا امرأة تتوضأ إلى جانب القصر فقلت: لمن هذا القصر؟ قالوا: لعمر، فذكرت غيرته فوليت مدبراً»

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري من حديث أبي هريرة (ح٣٤٦٩)، ومسلم من حديث عائشة (ح٢٣٩٨).

<sup>(</sup>٢) ذكر ذلك عنه مسلم بعد ما ذكر حديث عائشة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (ح٨١)، ومسلم (ح٢٣٩١).

<sup>(</sup>٤) البخاري (ح٢٣)، ومسلم (ح٢٣٩).

فبكي عمر، وقال: أعليك أغاريا رسول الله؟(١).

وهذا لقوة عمر في الحق فكانت الشياطين تفر من طريقه، وهكذا شياطين الإنس من الرافضة وأذنابهم ومن نبح مثل نباحهم بمسبة عمر وغيره من الصحابة، فشياطين الجن تفر منه وشياطين الإنس اشمأزت من عمر ولعنته فتشابهت قلوبهم.

قال تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيّ عَدُوًا شَيَطِينَ ٱلْإِنِسِ وَٱلْجِنِّ يُوحِي بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ زُخُرُفَ ٱلْقَوْلِ غُرُورًا وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ مَا فَعَلُوهُ فَذَرَهُمْ وَمَا يَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ زُخُرُفَ ٱلْقَوْلِ غُرُورًا وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ مَا فَعَلُوهُ فَذَرَهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ شَ الله الله عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ حيث يقول: الأرواح جنود مجندة، فما تعارف منها ائتلف، وما تناكر منها اختلف» (٣).

واسمع لقول مجاهد: قال ابن أبي شيبة: حدثنا وكيع عن سفيان عن واصل عن مجاهد قال: كنا نحدث أو كنا نتحدث أن الشياطين كانت

<sup>(</sup>۱) البخاري (ح۳۱۸۰)، ومسلم (ح۲۳۹۰) وجاء أيضاً من رواية جابر في الصحيحين أيضاً.

<sup>(</sup>٢) البخاري (ح٣٦٨٣)، ومسلم (٢٣٩٦).

<sup>(</sup>٣) البخاري تعليقاً من حديث عائشة (ح٣٣٦)، ومسلم من حديث أبي هريرة (ح٣٣٦).

مصفدة في زمان عمر، فلما أصيب بثت (١).

وليسمع هؤلاء ماذا قال علي رضي الله عنه في عمر، قال ابن أبي شيبة: حدثنا عبدالله بن إدريس عن الشيباني وإسماعيل عن الشعبي، قال: قال علي رضي الله عنه: «ما كنا نبعد أن السكينة تنطق بلسان عمر رضى الله عنه»(٢).

وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: وُضع عمر بن الخطاب رضي الله عنه على سريره فتكنفه الناس يدعون ويثنون ويصلون عليه قبل أن يرفع وأنا فيهم، قال: فلم يرعني إلا برجل قد أخذ بمنكبي من ورائي فالتفت إليه فإذا هو علي فترحم على عمر وقال: ما خلفت أحداً أحب إلي أن ألقى الله بمثل عمله منك، وأيم الله إن كنت لأظن أن يجعلك الله مع صاحبيك وذاك أني كنت أكثر أسمع رسول الله علي يقول: «جئت أنا وأبوبكر وعمر، وخرجت أنا وأبوبكر وعمر، وخرجت أنا وأبوبكر وعمر»، فإن كنت لأرجو أو لأظن أن يجعلك الله معهما(٣).

بل اعتز الإسلام حينما أسلم عمر، قال ابن أبي شيبة: حدثنا عبدالله بن إدريس ووكيع وابن نمير عن إسماعيل عن قيس، قال: قال عبدالله: ما زلنا أعزة منذ أسلم عمر (٤).

وقال ابن أبي شيبة: حدثنا وكيع حدثنا الأعمش عن إبراهيم عن

<sup>(</sup>١) مصنف ابن أبي شيبة (ح٣١٩٨٢) وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٢) مصنف ابن أبي شيبة (ح٣١٩٧٤) وإسناده صحيح، والآجري في الشريعة من طريق عبدالرزاق عن معمر عن عاصم عن زر عن علي بمثله (ح١٢٠٥).

<sup>(</sup>٣) البخاري (ح٣٦٨٥)، ومسلم (ح٢٣٨٩) هذا لفظ مسلم.

<sup>(</sup>٤) مصنف ابن أبي شيبة (٣١٩٧٣)، والبخاري في صحيحه (ح٣٦٨٤).

#### الإبانة لما للصحابة من المنزلة والمكانة

الأسود قال: قال عبدالله: إذا ذكر الصالحون فحى هلا بعمر (١).

فهؤلاء الصحابة يثنون عليه ويدعون له بعد وفاته، ومن هؤلاء كبار آل البيت رضي الله عنهم أجمعين، ثم يأتي من بعد ذلك خشاش مارقون وللجماعة مفارقون وللدين محادون ولأولياء الشيطان موالون ولأولياء الرحمن معادون، فلعنة الله عليهم والملائكة والناس أجمعين.

<sup>(</sup>١) مصنف ابن أبي شيبة (ح٣١٩٧٥) وإسناده صحيح.

## فصل فضل الشيخين الجليلين أبى بكر وعمر رضي الله عنهما

عن محمد بن الحنفية قال: قلت لأبي: أي الناس خير بعد رسول الله عن محمد بن الحنفية قال: قلت: ثم من؟ قال: عمر، وخشيت أن يقول عثمان، قلت: ثم أنت؟ قال: ما أنا إلا رجل من المسلمين(١١).

وعن أبي عثمان قال: حدثني عمرو بن العاص رضي الله عنه أن النبي ﷺ بعثه على جيش ذات السلاسل فأتيته فقلت: أي الناس أحب إليك؟ قال: «عائشة»، فقلت: من الرجال؟ فقال: «أبوها»، قلت: ثم من؟ قال: «عمر بن الخطاب» فعد رجالاً(٢).

وأخرج أحمد في مسنده قال: حدثنا يجيى بن آدم، حدثنا مالك بن مغول عن حبيب بن أبي ثابت عن عبد خير عن علي وعن الشعبي عن أبي جحيفة عن أبيه عن علي رضي الله عنه قال: «خير هذه الأمة بعد نبيها أبوبكر رضي الله عنه، وخيرها بعد أبي بكر عمر رضي الله عنه، ولو شئت سميت الثالث»(٣).

وقال أحمد: حدثنا شجاع بن الوليد قال: ذكر خلف بن حوشب عن أبي إسحاق عن عبد خير عن على رضي الله عنه قال: «سبق النبي عليه إلله عنه قال: «سبق النبي عليه إلله عنه الله عنه قال: «سبق النبي عليه إله الله عنه النبي عليه الله عنه الله عنه النبي عليه الله عنه النبي الله عنه الله عنه النبي عليه الله عنه عنه عنه عنه عنه عنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله

<sup>(</sup>١) البخاري (ح٣٦٧).

<sup>(</sup>۲) البخاري (ح۳۲۲۲)، ومسلم (ح۲۳۸۶).

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد (١١٠/١)، وفضائل الصحابة (ح٤٠٣)، والسنة لعبدالله بن أحمد (ح١٣٧٠)، جاء ذلك بأسانيد متعددة، وأخرجه ابن أبي شيبة وإسناده صحيح، والسنة لابن أبي عاصم (ح١٢٠١).

وصلى أبوبكر وثلث عمر ثم خبطتنا ـ أو أصابتنا ـ فتنة يعفو الله عمن شاء»(١).

وجاء أيضاً من طريق آخر قال أحمد: حدثنا عبدالرحمن عن سفيان عن أبي هاشم القاسم بن كثير عن قيس الخارفي قال: سمعت علياً فذكر بمثله .

وعن أنس رضي الله عنه أن رجلاً سأل النبي عَلَيْ عن الساعة، فقال: متى الساعة؟ قال: «وماذا أعددت لها؟» قال: لا شيء إلا أني أحب الله ورسوله عَلَيْ ، فقال: «أنت مع من أحببت». قال أنس: فما فرحنا بشيء فرحنا بقول النبي عَلَيْ : «أنت مع من أحببت»، قال أنس رضي الله عنه: «فأنا أحب النبي عَلَيْ وأبا بكر وعمر وأرجو أن أكون معهم بحبي إياهم وإن لم أعمل بمثل أعمالهم»(٢).

وقال عبدالله في كتاب السنة: حدثني أبي أخبرنا أسباط عن عمر وبن قيس قال: سمعت جعفر بن محمد يقول: برىء الله ممن تبرأ من أبي بكر وعمر (٣).

وقال: حدثني أبي حدثنا محمد بن فضيل، حدثنا سالم بن أبي حفصة قال: سألت أبا جعفر وجعفر عن أبي بكر وعمر رضي الله عنهما فقالا: يا سالم، تولَّهما وابرأ من عدوهما، فإنهما كانا إمامي هدى. وقال لي جعفر: يا سالم، أبوبكر جدي أيسب الرجل جده؟. قال: وقال لي: لا نالتني شفاعة محمد ﷺ في القيامة إن لم أكن أتولهما وأبرأ من عدوهما (٤٠).

وفي قصة مسيره وتخلفه عن الناس ﷺ وكان في الناس أبوبكر وعمر

<sup>(</sup>۱) أحمد في المسند (١/ ١٢٤)، (ح١٨٥، ١٠٢٠)، وفي الفضائل (ح٢٤١) وإسناده صحيح، والسنة لابن أبي عاصم (ح١٢٠٩).

<sup>(</sup>٢) البخاري (ح٣٦٨٨)، ومسلم (ح٢٦٣٩).

<sup>(</sup>٣) السنة لعبدالله بن أحمد بن حنبل (ح١٣٠٢) وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٤) السنة لعبد الله بن أحمد (ح١٣٠٣) وإسناده صحيح.

فقال كما جاء في حديث أبي قتادة: «فإن يطيعوا أبا بكر وعمر يرشدوا»(١).

فقد بين على أن الناس يرشدون إن أطاعوا أبابكر وعمر، بل جاء النص بالأمر بالاقتداء بهما، ففي مسند أحمد قال: حدثنا محمد بن عبيد حدثنا سالم المرادي عن عمرو بن هرم الأزدي عن أبي عبدالله وربعي بن حراش عن حذيفة قال: بينا نحن عند رسول الله على إذ قال: «إني لست أدري ما قدر بقائي فيكم فاقتدوا باللذين من بعدي» يشير إلى أبي بكر وعمر رضي الله عنهما (٢).

قال عبدالله في كتاب السنة: سألت أبي: من الرافضة؟ قال: الذين يسبون أو يشتمون أبابكر وعمر (٣).

وقال أيضاً: حدثني أبي حدثنا أبوخيثمة زهير بن حرب حدثنا سفيان بن عيينة عن خالد بن سلمة قال: سمعت الشعبي يقول: قال مسروق: حب أبي بكر وعمر ومعرفة فضلهما من السنة (٤٠).

وأخرج اللالكائي من طريق علي بن هاشم بن بريد عن زيد بن علي قال: «البراءة من أبي بكر وعمر البراءة من علي عليه السلام»(٥).

وأخرج اللالكائي أيضاً من طريق يعلى بن عبيد أخبرنا أبوخالد الأحمر قال: «سئل عبدالله بن الحسن بن الحسن عن أبي بكر وعمر

<sup>(</sup>۱) مسلم (ح ۲۸۱)، وهو حدیث طویل.

<sup>(</sup>۲) المسند (۹/ ۳۹۹)، والترمذي (ح٣٦٦٣)، وفضائل الصحابة (ح٥٢٦)، والآجري في الشريعة (ح١٣٤)، وابن أبي حاتم في العلل (٣٨١،٣٧٩) وله متابعات، والحديث فيه ضعف وقد صححه بعض أهل العلم وله شواهد، وأخرجه ابن ماجة (ح٩٧)، والسنة للخلال (ح٣٥).

<sup>(</sup>٣) كتاب السنة (١٢٧٣).

<sup>(</sup>٤) كتاب السنة لعبدالله (ح١٣٦٨) وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٥) اللالكائي (ح٢٤٦٩).

فقال: صلى الله عليهما و لا صلى على من لا يصلى عليهما»(١).

وأخرج اللالكائي أيضاً من طريق يزيد بن هارون أنبأنا شريك عن جابر قال: قلت لأبي جعفر: جعلت فداك هل كان أحد منكم تبرأ من أبي بكر وعمر قال: لا، ثم قال: أحبهما واستغفر لهما وتولاهما(٢).

جابر هو ابن يزيد الجعفي، وقد سأل أبا جعفر وهو محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب، يكنى أبوجعفر الباقر.

فانظر إلى آل بيت رسول الله على كيف يثنون على الشيخين أبي بكر وعمر، ويتولونهما ويتبرؤون من عدوهما، فأخزى الله هؤلاء الرافضة الذين حقيقتهم أعداء لله ورسوله، ولصحابته الكرام وآل بيته، وحقيقة أمرهم رفض كل ما جاء عن الله وصح عن رسول الله على المسلم بغض الرافضة والبراءة منهم.

وأن محبتهم لآل البيت محبة لا حقيقة لها بل دعوى أنهم من أتباع أقوال آل البيت في صحابة النبي وخاصة في الشيخين.

إن حقيقة الروافض رفض الكتاب والسنة وما عليه سلف الأمة، وهؤ لاء الرافضة أشبه الناس بأعداء الدين، قال ابن رجب رحمه الله عند شرحه لحديث «بعثت بالسيف بين يدي الساعة»: ولهذا تشبهت الرافضة باليهود في نحو من سبعين خصلة.

فيجب على المسلم عداوتهم والبراءة منهم ولا يغتر أحياناً بحسن المعاملة والأخلاق لمخادعة عوام أهل السنة، ولا سقطت دولة من دول الإسلام إلا ولهم اليد الطولى في ذلك، فانتبه يا غافل.

اللالكائي (ح٠٢٤٧).

<sup>(</sup>٢) اللالكائي (٣٢٤٢).

#### فضل عثمان بن عفان رضى الله عنه

عن عائشة رضي الله عنها قالت: كان رسول الله على مضطجعاً في بيتي كاشفاً عن فخذيه أو ساقيه، فاستأذن أبوبكر فأذن له، وهو على تلك الحال فتحدث، ثم استأذن عمر فأذن له، وهو كذلك، فتحدث ثم استأذن عثمان فجلس رسول الله على وسوى ثيابه، فدخل فتحدث نلما خرج قالت عائشة: دخل أبوبكر فلم تهتش له ولم تباله، ثم دخل عمر فلم تهتش له ولم تباله، ثم دخل عمر فلم تهتش له ولم تباله، ثم دخل عثمان فجلست وسويت ثيابك، فقال: «ألا أستحي من رجل تستحي منه الملائكة»(١).

وروى البخاري قال: وقال عبدان أخبرني أبي عن شعبة عن أبي اسحاق عن أبي عبدالرحمن: أن عثمان رضي الله عنه حيث حوصر أشرف عليهم، وقال: أنشدكم الله ولا أنشد إلا أصحاب النبي عليه ألستم تعلمون أن رسول الله عليه قال: «من حفر رومة فله الجنة»، فحفرتها. ألستم تعلمون أنه قال: «من جهز جيش العسرة فله الجنة»، فجهزته، قال: فصدقوه بما قال.

وقال أبوعيسى الترمذي في سننه: حدثنا محمد بن بشار حدثنا عبدالوهاب الثقفي، حدثنا أيوب عن أبي قلابة عن أبي الأشعث الصنعاني أن خطباء قامت بالشام وفيهم رجال من أصحاب رسول الله عن أخرهم رجل يقال له مرة بن كعب، فقال: لولا حديث

<sup>(1)</sup> مسلم (*-*18۰۱).

<sup>(</sup>٢) البخاري (ح٢٧٧٨).

سمعته من رسول الله ﷺ ما قمت، وذكر الفتن فقربها فمر رجل مقنع في ثوب فقال: «هذا يومئذ على الهدى» فقمت إليه فإذا هو عثمان بن عفان قال: «نعم»(١). قال عفان قال: «نعم»(١). قال أبو عيسى: هذا حديث حسن صحيح.

وفي الباب عن ابن عمر وعبدالله بن حوالة وكعب بن عجرة.

وروى ابن أبي شيبة قال: حدثنا شبابة حدثنا شعبة عن جعفر بن إياس عن يوسف بن ماهك عن محمد بن حاطب، قال: سمعت علياً يخطب يقول: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتَ لَهُم مِّنَا ٱلْحُسِّنَى أُولَتِيكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُم مِّنَا ٱلْحُسِّنَى أُولَتِيكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ ﴿ اللّٰ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

وقال الخلال في السنة: أخبرني الميموني قال: حدثنا ابن حنبل حدثنا وكيع عن سفيان عن أبيه عن ابن الحنفية عن علي رضي الله عنه قال: «لو سيرني عثمان إلى ضرار لسمعت وأطعت»(٣).

وعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: إنما تغيب عثمان عن بدر فإنه كانت تحته بنت رسول الله ﷺ وكانت مريضة فقال له النبي ﷺ: «إن لك أجر رجل ممن شهد بدراً وسهمه»(٤).

وقال أحمد في مسنده: حدثنا هارون بن معروف حدثنا ضمرة حدثنا عبدالله بن شوذب عن عبدالله بن القاسم عن كثير مولى عبدالرحمن بن سمرة عن عبدالرحمن بن سمرة قال: جاء عثمان بن عفان إلى النبي عليه

<sup>(</sup>۱) الترمذي (ح۳۷۰٤)، وأحمد في المسند (۲٤٢/٤)، وابن ماجة (ح۱۱۱)، ومصنف ابن أبي شيبة (ح٣٢٠٢)، والسنة للخلال (ح٤٢٥) وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٢) مصنف ابن أبي شيبة (ح٣٢٠٥٢) وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٣) السنة للخلال رقم (٤١٦) وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٤) البخاري (ح٣١٣٠).

بألف دينار في ثوبه حين جهز النبي عَيَّلِيَّة جيش العُسْرة، قال: فصبها في حجر النبي عَلَيْة فجعل النبي عَلَيْة يقلبها بيده ويقول: «ما ضر ابن عفان ما عمل بعد اليوم» يرددها مراراً (١).

وقال أحمد في فضائل الصحابة: حدثنا أبومعاوية حدثنا أبومالك الأشجعي عن سالم بن أبي الجعد عن محمد بن الحنفية قال: بلغ علياً أن عائشة تلعن قتلة عثمان في المربد قال: فرفع يديه حتى بلغ بهما وجهه فقال: «وأنا ألعن قتلة عثمان لعنهم الله في السهل والجبل» قال مرتين أو ثلاثاً (٢).

وقال أحمد في فضائل الصحابة: حدثنا محمد بن جعفر حدثنا شعبة عن ابن عون قال: سمعت محمد بن حاطب قال: سألت علياً عن عثمان فقال: «هو من الذين آمنوا ثم اتقوا ثم آمنوا ثم اتقوا» (٣).

وروى البخاري في صحيحه أن رجلاً جاء إلى ابن عمر رضي الله عنه فسأله عن عثمان، فذكر عن محاسن عمله، قال: «لعل ذاك يسوءك؟ قال: نعم، قال: فأرغم الله بأنفك»(٤).

وقال عمر: توفي رسول الله ﷺ وهو عنه راض (٥). وقد ولاه عمر على مصر.

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد (٦٣/٥)، والترمذي (ح٣٠١)، والسنة للخلال رقم (ح٤٠٢)، والآجري في الشريعة (ح١٤١١)، وإسناده حسن وله شواهد مرسلة وموصولة.

<sup>(</sup>٢) فضائل الصحابة (ح٧٣٣) وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٣) فضائل الصحابة (ح٧٧٠) وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٤) البخاري (ح٣٧٠٤).

<sup>(</sup>٥) البخاري (ح٣٧٠٠).

## فصل في فضل أبي بكر وعمر وعثمان رضي الله عنهم

عن أبي موسى رضي الله عنه قال: كنت مع النبي على في حائط من حيطان المدينة فجاء رجل فاستفتح فقال النبي على: «افتح له وبشره بالجنة»، ففتحت له فإذا أبوبكر فبشرته بما قال النبي على الحنه، ثم جاء رجل فاستفتح فقال النبي على: «افتح له وبشره بالجنة»، ففتحت له فإذا هو عمر، فأخبرته بما قال النبي على الموى تصيبه، فإذا استفتح رجل فقال لي: «افتح له وبشره بالجنة على بلوى تصيبه»، فإذا عثمان فأخبرته بما قال رسول الله على فحمد الله، ثم قال: الله المستعان فأخبرته بما قال رسول الله على فحمد الله، ثم قال: الله المستعان (۱).

وعن أنس رضي الله عنه قال: صعد النبي ﷺ إلى أحد ومعه أبوبكر وعمر وعثمان، فرجف بهم، فضربه برجله قال: «اثبت أحد فما عليك إلا نبى أو صديق أو شهيدان»(٢).

وعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: كنا نخير بين الناس في زمن النبي ﷺ فنخير أبابكر، ثم عمر بن الخطاب، ثم عثمان بن عفان (٣).

<sup>(</sup>۱) البخاري (ح٣٦٩٣)، ومسلم (ح٢٤٠٣).

<sup>(</sup>٢) البخاري (ح٣٦٨٦).

<sup>(</sup>٣) البخاري (ح٣٦٥٥).

# فصل البيعة والاتفاق على عثمان رضي الله عنه

روى البخاري في صحيحه قال: حدثنا موسى بن إسماعيل حدثنا أبوعوانة عن حصين عن عمرو بن ميمون قال: رأيت عمر بن الخطاب رضى الله عنه قبل أن يصاب بأيام بالمدينة وقف على حذيفة بن اليمان وعثمان بن حنيف قال: كيف فعلتما؟ أتخافان أن تكونا قد حملتما الأرض ما لا تطيق؟ قالا: لا حملناها أمراً هي له مطيقة ما فيها كبير فضل. قال: انظرا أن تكونا حملتما الأرض ما لا تطيق، قال: قالا: لا. فقال عمر: لئن سلمني الله لأدعن أرامل أهل العراق لا يحتجن إلى رجل بعدى أبداً. قال: فما أتت عليه إلا رابعة حتى أصيب. قال: إني لقائم، ما بيني وبينه إلا عبدالله بن عباس غداة أصيب وكان إذا مر بين الصفين قال: استووا. حتى إذا لم ير فيهن خللًا تقدم فكبر، وربما قرأ سورة يوسف أو النحل أو نحو ذلك في الركعة الأولى حتى يجتمع الناس، فما هو إلا أن كبر فسمعته يقول: قتلني أو أكلني الكلب. حين طعنه، فطار العلج بسكين ذات طرفين لا يمر على أحد يميناً ولا شمالاً إلا طعنه حتى طعن ثلاثة عشر رجلاً مات منهم سبعة، فلما رأى ذلك رجل من المسلمين طرح عليه برنساً فلما ظن العلج أنه مأخوذ نحر

وتناول عمر يد عبدالرحمن بن عوف فقدمه. فمن يلي عمر فقد رأى الذي أرى، وأما نواحي المسجد فإنهم لا يدرون غير أنهم قد فقدوا

صوت عمر وهم يقولون: سبحان الله سبحان الله، فصلى بهم عبدالرحمن صلاة خفيفة. فلما انصرفوا قال: يا ابن عباس، انظر من قتلني، فجال ساعة ثم جاء فقال: غلام المغيرة. قال: الصنع؟ قال: نعم. قال: قاتله الله. لقد أمرت به معروفاً. الحمد لله الذي لم يجعل ميتتي بيد رجل يدعي الإسلام. قد كنت أنت وأبوك تحبان أن تكثر العلوج بالمدينة وكان العباس أكثرهم رقيقاً، فقال: إن شئت فعلت. أي: إن شئت قتلنا. فقال: كذبت. بعدما تكلموا بلسانكم وصلوا قبلتكم وحجوا حجكم؟

فاحتمل إلى بيته فانطلقنا معه وكأن الناس لم تصبهم مصيبة قبل يومئذ، فقائل يقول: أخاف عليه، فأتي بنبيذ فشربه فخرج من جوفه، فعرفوا أنه ميت فدخلنا عليه وجاء الناس يثنون عليه.

وجاء رجل شاب فقال: أبشر يا أمير المؤمنين ببشر الله لك من صحبة رسول الله ﷺ وقدم في الإسلام ما قد علمت، ثم وليت فعدلت، ثم شهادة، قال: وددت أن ذلك كاف لا علي ولا لي، فلما أدبر إذا إزاره يمس الأرض، قال: ردوا علي الغلام، قال: ابن أخي، ارفع ثوبك، فإنه أنقى لثوبك وأتقى لربك. يا عبدالله بن عمر: انظر ماذا علي من الدين؟ فحسبوه فوجدوه ستة وثمانين ألفاً، أو نحوه، قال: إن وفي له مال آل عمر فأدّه من أموالهم وإلا فسل في بني عدي بن كعب فإن لم تف أموالهم فَسَلْ في قريش ولا تعدهم إلى غيرهم فأدً عنّي هذا المال.

انطلق إلى عائشة أم المؤمنين فقل: يقرأ عليك عمر السلام، ولا تقل

أمير المؤمنين، فإني لست اليوم للمؤمنين أميراً، وقل: يستأذن عمر بن الخطاب أن يدفن مع صاحبيه، فسَلَّم واستأذن ثم دخل عليها، فوجدها قاعدة تبكي فقال: يقرأ عليك عمر بن الخطاب السلام ويستأذن أن يدفن مع صاحبيه. فقالت: كنت أريده لنفسي، ولأوثرنه به اليوم على نفسي، فلما أقبل قيل: هذا عبدالله بن عمر قد جاء. قال: ارفعوني فأسنده رجل إليه فقال: ما لديك؟ قال: الذي تحب يا أمير المؤمنين، أذنت. قال: الحمد لله، ما كان شيء أهم إلي من ذلك، فإذا أنا قضيت فاحملوني ثم سلم فقل: يستأذن عمر بن الخطاب، فإن أذنت لي فأدخلوني وإن ردتني ردوني إلى مقابر المسلمين.

وجاءت أم المؤمنين حفصة والنساء تسير معها فلما رأيناها قمنا، فولجت عليه فبكت عنده ساعة واستأذن الرجال فولجت داخلاً لهم، فسمعنا بكاءها من الداخل فقالوا: أوص يا أمير المؤمنين، استخلف. قال: ما أجد أحق بهذا الأمر من هؤلاء النفر أو الرهط الذين توفي رسول الله عليه وهو عنهم راض، فسمى علياً وعثمان والزبير وطلحة وسعداً وعبدالرحمن. وقال: يشهدكم عبدالله بن عمر. وليس له من الأمر شيء \_ كهيئة التعزية له. فإن أصابت الإمرة سعداً فهو ذاك، وإلا فليستعن به أيكم ما أمر فإني لم أعزله من عجز ولا خيانة.

وقال: أوصي الخليفة من بعدي بالمهاجرين الأولين أن يعرف لهم حقهم ويحفظ لهم حرمتهم، وأوصيه بالأنصار خيراً الذين تبوؤوا الدار والإيمان من قبلهم أن يقبل من محسنهم وأن يعفو عن مسيئهم، وأوصيه بأهل الأمصار خيراً، فإنهم ردء الإسلام وجباة المال وغيظ العدو، وأن لا يؤخذ منهم إلا فضلهم عن رضاهم، وأوصيه بالأعراب

خيراً، فإنهم أصل العرب، ومادة الإسلام، أن يؤخذ من حواشي أموالهم وترد على فقرائهم، وأوصيه بذمة الله وذمة رسول الله على أن يوفي لهم بعدهم، وأن يقاتل من ورائهم، ولا يكلفوا إلا طاقتهم.

فلما قبض خرجنا به فانطلقنا نمشي فسلم عبدالله بن عمر قال: يستأذن عمر بن الخطاب. قالت: أدخلوه. فأدخل فوضع هنالك مع صاحبيه.

فلما فرغ من دفنه اجتمع هؤلاء الرهط فقال عبدالرحمن: اجعلوا إلى ثلاثة منكم، فقال الزبير: قد جعلت أمري إلى علي، فقال طلحة: قد جعلت أمري إلى عثمان، وقال سعد: قد جعلت أمري إلى عبدالرحمن بن عوف، فقال عبدالرحمن: أيكما تبرأ من هذا الأمر فنجعله إليه والله عليه وكذا الإسلام لينظرن أفضلهم في نفسه فأسكت الشيخان. فقال عبدالرحمن: أفتجعلونه إلى والله علي أن لا آلو عن أفضلكم؟ قالا: عمم. فأخذ بيد أحدهما فقال: لك قرابة من رسول الله عليه والقدم في الإسلام ما قد علمت. فالله عليك لئن أمرتك لتعدلن ولئن أمرت عثمان لتسمعن ولتطيعن؟ ثم خلا بالآخر فقال له مثل ذلك. فلما أخذ الميثاق قال: ارفع يدك يا عثمان. فبايعه وبايع له علي، وولج أهل الدار فبايعوه (۱).

<sup>(</sup>۱) البخاري (ح۳۷۰۰).



#### ف<del>ص</del>ل في فضائل علي رضي الله عنه

عن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ خرج إلى تبوك واستخلف علياً، فقال: أتخلفني في الصبيان والنساء؟ قال: «ألا ترضى أن تكون مني بمنزلة هارون من موسى، إلا أنه ليس نبي بعدي»(١).

وعن سهل بن سعد الساعدي رضي الله عنه قال: قال النبي على يوم خيبر: «لأعطين الراية غداً رجلاً يفتح الله على يديه، يحب الله ورسوله ويحبه الله ورسوله»، فبات الناس ليلتهم أيهم يعطى، فغدوا كلهم يرجوه، فقال: «أين علي؟» فقيل: يشتكي عينيه، فبصق في عينيه، ودعا له فبرأ كأن لم يكن به وجع، فأعطاه الراية، فقال: أقاتلهم حتى يكونوا مثلنا. فقال: «انفذ على رسلك حتى تنزل بساحتهم، ثم ادعهم إلى الإسلام، وأخبرهم بما يجب عليهم، فوالله لأن يهدي الله بك رجلاً خير لك من أن يكون لك حمر النعم»(٢).

وجاء أيضاً من حديث سلمة بن الأكوع ومن حديث أبي هريرة وغيرهم.

وكان يكنى أبوتراب، وهو أحب الأسماء إلى علي رضي الله عنه.

<sup>(</sup>۱) البخاري (ح٤١٦)، ومسلم (٢٤٠٤)، وجاء من حديث أسماء بنت عميس وزيد بن أرقم وغيرهم. انظر: ابن أبي شيبة.

<sup>(</sup>۲) البخاري (ح۳۰۰۹)، ومسلم (ح۲٤۰۱).

عن سهل بن سعد قال: إن كانت أحب أسماء علي رضي الله عنه إليه لأبوتراب، وإن كان ليفرح أن يدعى بها، وما سماه أبوتراب إلا النبي عليه عنصب يوماً فاطمة، فخرج فاضطجع إلى الجدار في المسجد فجاءه النبي عليه يتبعه فقال: هو ذا مضطجع في الجدار، فجاءه النبي عليه وامتلأ ظهره تراباً، فجعل النبي عليه يمسح التراب عن ظهره ويقول: «اجلس يا أبا تراب»(١).

وقوله ﷺ لعلي رضي الله عنه: «أنت مني وأنا منك»<sup>(۲)</sup>.

ولهذا أخبر النبي عَلَيْهُ بالوعيد الشديد لمن أبغض علياً وجعل ذلك من النفاق وجعل موالاته ومحبته علامة الإيمان كما جاء ذلك صريحاً فعن علي رضي الله عنه قال: والذي فلق الحبة وبرأ النسمة إنه لعهد النبي الأمي عَلَيْهُ إلى «ألا يحبني إلا مؤمن ولا يبغضني إلا منافق»(٣).

وقال أحمد: حدثنا أسود بن عامر ثنا إسرائيل عن الأعمش عن أبي صالح عن أبي سعيد الخدري قال: «إنما كنا نعرف منافقي الأنصار ببغضهم علياً»(٤).

وأخرج أحمد في الفضائل والمسند والترمذي وغيرهما، قال أحمد: حدثنا محمد بن جعفر حدثنا شعبة عن سلمة بن كهيل، قال: سمعت أبا الطفيل يحدث عن أبي سريحة أو زيد بن أرقم شك شعبة، عن النبي

<sup>(</sup>۱) البخاري (ح۲۲۰۶)، ومسلم (۲٤۰۹).

<sup>(</sup>٢) البخاري من حديث البراء رضي الله عنه الطويل (ح٤٢٥١)، وهذا الحديث هو لفظ الترمذي (ح٣٧١٦)، وقال: حسن صحيح.

<sup>(</sup>٣) مسلم (ح٧٨)، وصححه الترمذي (ح٣٧٣٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الإمام أحمد في فضائل الصحابة (ح٩٧٩)، وجاء أيضاً عن جابر رضي الله عنه، وإسناده صحيح.

عَلَيْكُ قَالَ: «من كنت مولاه فعلى مولاه» (١).

وقال عمر رضي الله عنه: توفي رسول الله ﷺ وهو عنه راض (٢).

وجاء رجل إلى ابن عمر رضي الله عنهما فسأله الرجل عن علي رضي الله عنه فذكر محاسن عمله، قال: هو ذاك بيته، أوسط بيوت النبي على ثم قال: لعل ذاك يسوءك، قال: أجل. قال: فأرغم الله بأنفك (٣). فهذه من فضائل على .

ومن فضائله تزويجه الرسول عَلَيْهُ بفاطمة رضي الله عنها التي هي سيدة نساء أهل الجنة، وهو الذي كتب الكتاب في صلح الحديبية، وأرسله النبي عَلَيْهُ على اليمن، وهو أول من أسلم من الشباب، وهو الذي قاتل الخوارج، وقد جاء عظم أجر من قاتلهم يوم القيامة، وغير ذلك.

وقال أحمد بن زرارة المقرىء: سمعت أبا عبدالله أحمد بن حنبل يقول: «من لم يُرَبِّع بعلي بن أبي طالب في الخلافة، فلا تكلموه، ولا تناكحوه»(٤).

وأخرج ابن أبي شيبة قال: حدثنا وكيع عن شعبة عن يحيى بن

<sup>(</sup>۱) أحمد في الفضائل (ح٩٥٩) وفي المسند عن عدة من الصحابة من حديث علي وبريدة وابن عباس وأبي أيوب الأنصاري، وأخرجه الترمذي بهذا السند والمتن وقال: هذا حديث حسن غريب، والنسائي في خصائص علي (ح٧٦)، وابن أبي شيبة، وإسناده صحح.

<sup>(</sup>٢) البخاري (ح١٣٩٢).

<sup>(</sup>٣) البخاري (ح٣٧٠٤).

<sup>(</sup>٤) طبقات الجنابلة (١/ ٤٥).

الحصين عن مصعب بن سعد عن أبيه أنه سمع رجلاً يتناول علياً فدعا عليه فتخبطته بُخْتية فقتلته (١٠).

وفي السنة للخلال قيل لأبي عبدالله: تقول علي خليفة؟ قال: نعم، وذكر حديث سفينة قال: وسمعت أبا عبدالله يقول: علي رحمه الله إمام عادل. وقال أيضاً أحمد بن حنبل رحمه الله: علي رضي الله عنه عندنا من الأئمة الراشدين.

وأخرج ابن الجوزي من طريق عبدالله بن أحمد بن حنبل قال: سألت أبي: ما تقول في علي ومعاوية؟ فأطرق ثم قال: اعلم أن علياً كان كثير الأعداء ففتش أعداؤه له عيباً فلم يجدوا فعمدوا إلى رجل قد حاربه فأطروه كيداً منهم لعلى.

وذكر ابن عساكر في تاريخ دمشق من طريق إسماعيل بن إسحاق سمعت عبدالله، سمعت سفيان يقول: ما كانت في علي خصلة تقصر به عن الخلافة، ولا كانت في معاوية خصلة ينازع علياً بها<sup>(۲)</sup>.

وأخرج ابن عساكر في تاريخ دمشق من طريق أبي العباس محمد بن سليمان حدثني إبراهيم بن سويد الأرميني قال: قلت لأحمد بن حنبل: من الخلفاء؟ قال: أبوبكر وعمر وعثمان وعلي؟ قلت: فمعاوية؟ قال: لم يكن أحد أحق بالخلافة في زمان علي من علي رضي الله عنه، ورحم الله معاوية (٣).

وأخرج الخطيب البغدادي من طريق أبي العباس بن مسروق الطوسي

<sup>(</sup>١) وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>۲) تاریخ دمشق (۱۳۸/۵۹).

<sup>(</sup>٣) ابن عساكر (٥٩/ ١٣٨).

أخبرني عبدالله بن أحمد بن حنبل قال: كنت بين يدي أبي جالساً ذات يوم فجاءت طائفة من الكرخيين فذكروا خلافة أبي بكر وعمر بن الخطاب وخلافة عثمان بن عفان فأكثروا، وذكروا خلافة علي بن أبي طالب وزادوا فأطالوا. فرفع أبي رأسه إليهم فقال: يا هؤلاء، قد أكثرتم القول في علي والخلافة والخلافة وعلي، إن الخلافة لم تزيّن علياً بل على زينها(۱).

فقبح الله الخوارج الذين كفروا علياً وعثمان وطلحة والزبير وعبدالله بن عباس رضي الله عنهم أجمعين، وسائر المسلمين معهم وحكموا بتخليدهم في النار، ولذا قام ابن ملجم \_ لعنه الله \_ فقتل علياً رضي الله عنه.

وقال في ذلك عمران بن حطان السدوسي وهو مفتي الخوارج وزاهدهم وشاعرهم ولذا قال في شعره مصوباً فعل ابن ملجم:

يا ضربةً من منيب ما أراد بها إلا ليبلغ من ذي العرش رضوانا إني لأذكره يوماً فاحسب أوفى البرية عند الله ميزانا وقد قلبه الفقيه الطبري طاهر بن عبدالله الشافعي فقال:

يا ضربة من شقي ما أراد بها إلا ليهدم من ذي العرش بنيانا إني لأذكره يوماً فألعنه إيماً وألعن عمران بن حطانا وقال محمد بن أحمد الطيب يرد على عمران:

يا ضربة من غدور صار صاحبها أشقى البرية عند الله إنسانا إذا تفكرت فيه ظلت ألعنه وألعن الكلب عمران بن حطانا

<sup>(</sup>١) الخطيب البغدادي في تاريخه (١/ ١٤٥)، في ترجمة علي رضي الله عنه.

فأخزى الله هؤلاء الخوارج الذين يتهمون الرسول ﷺ بعدم العدل وينصبون العداء لآل بيت رسول الله.

من صفاتهم يقتلون أهل الإسلام ويدعون أهل الأوثان(١).

من عظم بدعتهم وسوء طويتهم وعظم ضلالهم عدم قبول عملهم عند الله مع كثرته. قال النبي الكريم لأصحابه: «يحقر أحدكم صلاته مع صلاتهم وصيامه مع صيامهم، يقرؤون القرآن لا يجاوز تراقيهم، يمرقون من الإسلام كما يمرق السهم من الرمية» (٢٠).

وأنهم شر الخلق والخليقة (٣)، كما ذكر ذلك الصادق المصدوق عليه.

<sup>(</sup>١) البخاري (ح٣٣٤٤)، ومسلم (ح١٠٦٤) من حديث أبي سعيد الخدري.

<sup>(</sup>٢) البخاري (ح٣٦١٠)، ومسلم (ح١٠٦٤) من حديث أبي سعيد الخدري.

<sup>(</sup>٣) مسلم (ح١٠٦٧) من حديث أبي ذر.

## فصل في فضل الخلفاء الراشدين

قال أبوداود الطيالسي حدثنا حشرج بن نباتة قال: حدثني سعيد بن جمهان: حدثني سفينة قال: «الخلافة في جمهان: حدثني سفينة قال: «الخلافة في أمتي ثلاثون عاماً ثم يكون ملك» ثم قال سفينة: أمسك خلافة أبي بكر وخلافة عمر ثنتا عشرة سنة وستة أشهر، وخلافة عثمان ثنتا عشرة سنة، ثم خلافة علي تكملة ثلاثين. قلت: فمعاوية؟ قال: كان أول الملوك(۱).

وفي هذا الإسناد حشرج بن نباتة الأشجعي وثقه أحمد وابن معين وقال أبوزرعة: لا بأس به، ووثقه أبوداود، وقال ابن عدي: لا بأس به. وضعفه آخرون فضعفه النسائي والساجي، وقال أبوحاتم: صالح يكتب حديثه ولا يحتج به. وقال ابن حبان: كان قليل الحديث منكر الرواية لا يجوز الاحتجاج به إذا تفرد.

وقد توبع حشرج بن نباتة؛ تابعه حماد بن سلمة عند أحمد، وكذلك تابعه العوام بن حوشب الشيباني عند النسائي، وتابعه عبدالوارث بن سعيد عند أبي داود، كلهم عن سعيد بن جمهان الأسلمي. وسعيد وثقه

<sup>(</sup>۱) أبوداود الطيالسي في مسنده (ح۱۱۰۷)، وأحمد في مسنده (٥/ ٢٢١، ٢٢٠)، وأبوداود في سننه رقم (٤٦٤٦، ٤٦٤)، والنسائي في سننه (ح٢٢٢)، والنسائي في الكبرى (ح٨١٥٥)، هذا حديث ثابت صححه واحتج به أحمد والطبري وصححه الحاكم وابن حبان، وحسنه الترمذي وقال ابن أبي عاصم: هذا حديث ثابت.

ابن معين وأبوداود وأحمد وقال النسائي: ليس به بأس، وقال أبوحاتم: يكتب حديثه ولا يحتج به، وقال ابن عدي: لا بأس به، وقال البخاري: في حديثه عجائب، والذي يتبين فيه بأنه صدوق لا بأس به. وأخرج الإمام أحمد في مسنده قال: حدثنا عبدالرحمن بن مهدي حدثنا معاوية بن صالح عن ضمرة بن حبيب عن عبدالرحمن بن عمرو السلمي، أنه سمع العرباض بن سارية قال: وعظنا رسول الله على موعظة ذرفت منها العيون ووجلت منها القلوب، قلنا: يا رسول الله، إن هذه لموعظة مودع فماذا تعهد إلينا؟ قال: «قد تركتكم على البيضاء ليلها كنهارها لا يزيغ عنها بعدي إلا هالك ومن يعش منكم فسيرى ليلها كنهارها لا يزيغ عنها بعدي إلا هالك ومن يعش منكم فسيرى اختلافاً كثيراً، فعليكم بما عرفتم من سنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين، وعليكم بالطاعة وإن عبداً حبشياً، عضوا عليها بالنواجذ فإنما المؤمن كالجمل الأنف حيثما انقيد انقاد» (١٠).

وجاء من طريق آخر عند أحمد قال: حدثنا الوليد بن مسلم حدثنا ثور بن يزيد حدثني خالد بن معدان حدثني عبدالرحمن بن عمرو السلمي وحجر بن حجر قالا: أتينا العرباض بن سارية... وساق الحديث بأتم وأطول من الأول، وهذا أصح إسناد لهذا الحديث.

وقال عبدالله في كتاب السنة: سألت أبي عن التفضيل بين أبي بكر وعمر وعثمان وعلي وعمر وعثمان وعلي الرابع من الخلفاء، قلت لأبي: إن قوماً يقولون إنه ليس بخليفة. قال:

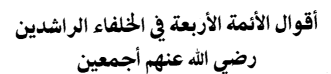
<sup>(</sup>۱) مسند أحمد (۱۲۲،۱۲٦/٤)، وأبوداود (ح٤٦٠٧)، والترمذي (ح٢٦٧)، وابن ماجة (ح٤٢٠)، والدارمي (ح٩٥)، وهذا حديث ثابت صححه الترمذي وابن حبان والحاكم والبزار وأبونعيم وابن رجب عند شرحه لهذا الحديث، والزيادة في هذا الحديث وهي: «فإنما المؤمن كالجمل الأنف حيثما انقيد انقاد» هذه زيادة منكرة.

هذا قول سوء رديء. وقال: أصحاب رسول الله ﷺ يقولون يا أمير المؤمنين، أفنكذبهم وقد حج بالناس وقطع ورجم فيكون هذا إلا خليفة؟ (١).

وجاء في فضلهم غير ما تقدم رضي الله عنهم أجمعين ما جاء بأنهم من العشرة المبشرين بالجنة، وكذلك ما جاء في صحيح مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله على كان على جبل حراء فتحرك فقال رسول الله على : «اسكن حراء فما عليك إلا نبي أو صديق أو شهيد». وعليه النبي على وأبوبكر وعمر وعثمان وعلي وطلحة والزبير وسعد بن أبي وقاص (٢).

<sup>(</sup>١) السنة لعبد الله بن أحمد بن حنبل (ح١٤٠١).

<sup>(</sup>۲) مسلم (ح ۲٤۱۷).



قال أبوحنيفة رحمه الله: وأفضل الناس بعد النبيين عليهم الصلاة والسلام أبوبكر الصديق، ثم عمر بن الخطاب الفاروق، ثم عثمان بن عفان ذو النورين، ثم علي بن أبي طالب المرتضى، رضوان الله عليهم أجمعين (١).

وقال أيضاً: ونثبت الخلافة بعد رسول الله على أولاً لأبي بكر الصديق رضي الله عنه تفضيلاً له وتقديماً على جميع الأمة، ثم لعمر بن الخطاب رضي الله عنه، ثم لعثمان بن عفان رضي الله عنه، ثم لعلي رضي الله عنه، وهم الخلفاء الراشدون والأئمة المهتدون.

سئل مالك: من خير الناس بعد رسول الله؟ \_ والسائل عن هذا علوي \_ قال مالك: ثم علوي \_ قال مالك: ثم عمر. قال العلوي: ثم من؟ قال: الخليفة المقتول ظلماً عثمان. قال العلوي: والله لا أجالسك أبداً. قال مالك: فالخيار إليك(٢).

وعن محمد بن عبدالله بن عبدالحكم قال: سمعت الشافعي يقول: أفضل الناس بعد الرسول على أبوبكر ثم عمر ثم عثمان ثم على رضي الله عنهم (٣).

<sup>(</sup>١) الفقه الأكبر.

<sup>(</sup>٢) ترتيب المدارك.

<sup>(</sup>٣) مناقب الشافعي.

وقال عبدالله بن أحمد: سألت أبي عن الأئمة، فقال: أبوبكر، ثم عمر، ثم عثمان، ثم علي (١). عمر، ثم عثمان، ثم علي (١). قال مهدي بن سابق (٢):

كما رضيت عتيقاً صاحب الغار وما رضيت بقتل الشيخ في الدار فهل علي بهذا القول من عار إلا لوجهك اعتقني من النار

إني رضيت علياً قدوة علما وقد رضيت أبا حفص وشيعته كل الصحابة عندي قدوة علم إن كنت تعلم أني لا أحبهم

<sup>(</sup>١) السنن لعبدالله بن أحمد.

<sup>(</sup>٢) الآجرى في الشريعة (٥/ ٢٥٣٦).

# فصل العشرة المبشرين بالجنة فضل باقي العشرة المبشرين بالجنة رضي الله عنهم أبوعبيدة عامر بن عبدالله بن الجراح رضي الله عنه

عن حذيفة رضي الله عنه قال: قال النبي عَلَيْهُ لأهل نجران: «لأبعثن عليكم أميناً، حق أمين»، فاستشرف لها الناس، فبعث أبا عبيدة بن الجراح(١).

وعن أنس رضي الله عنه أن أهل اليمن قدموا على رسول الله ﷺ فقالوا: ابعث معنا رجلاً يعلمنا السنة والإسلام. قال: فأخذ بيد أبي عبيدة فقال: «هذا أمين هذه الأمة»(٢).

وعن ابن أبي مليكة قال: سمعت عائشة رضي الله عنها وسئلت: من كان رسول الله ﷺ مستخلفاً لو استخلفه؟ قالت: أبوبكر. فقيل لها: ثم من بعد أبي بكر؟ قالت: عمر. ثم قيل لها: من بعد عمر؟ قالت: أبوعبيدة بن الجراح، ثم انتهت إلى هذا (٣).

وأخرج النسائي في الكبرى قال: حدثنا عمران بن موسى عن عبدالوارث قال: حدثنا الجريري عن عبدالله بن شقيق قال: سألت عائشة قلت: أى أصحاب رسول الله عليه كان أحب إليه؟ قالت:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (ح٣٧٤٥)، ومسلم (ح٢٤٢).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم (ح۲٤١٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (ح٢٣٨٥).

أبوبكر، ثم عمر، ثم أبوعبيدة بن الجراح، قلت: ثم من؟ فسكتت (١).

وقد ذكره الإمام أحمد في مسنده، قال: حدثنا إسماعيل ويزيد المعنى قال أنبأنا الجريري وذكره بسند النسائي وعند أحمد مطولاً.

وهو أحد السابقين إلى الإسلام، ومن العشرة المبشرين بالجنة، وقد شهد بدراً وما بعدها ومناقبه شهيرة، وقد قال رسول الله على أهل بدر فقال: اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم»(٢).

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد (۲/۸۱)، والنسائي في السنن الكبرى (ح۸۲۰۱) (ح۸۲۰۱)، والترمذي (ح۳۱۷)، وابن ماجة (ح۱۰۲)، وهذا إسناد صحيح، وقد قال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>۲) البخاري (ح۳۰۰۷)، ومسلم (ح۲٤۹٤).



من فضائله صلاة الرسول على خلفه ولم يصل خلف أحد سواه. روى مسلم في صحيحه عن المغيرة بن شعبة قال: تخلف رسول الله على وتخلفت معه، فلما قضى حاجته قال: «أمعك ماء؟» فأتيته بمطهرة، فغسل كفيه ووجهه، ثم ذهب يحسر عن ذراعيه فضاق كم الجبة، فأخرج يده من تحت الجبة وألقى الجبة على منكبيه، وغسل ذراعيه، ومسح بناصيته وعلى العمامة وعلى خفيه، ثم ركب وركبت، فانتهينا إلى القوم وقد قاموا في الصلاة يصلي بهم عبدالرحمن بن عوف، وقد ركع بهم ركعة، فلما أحس بالنبي على ذهب يتأخر، فأومأ إليه، فصلى بهم، فلما سلم قام النبي الله وقمت، فركعنا الركعة التي سبقتنا(۱).

وكذلك صلاته بالناس لما طعن عمر حينما تناول عمر يد عبدالرحمن بن عوف فقدمه (٢).

وكذلك جعله عمر من أهل الشورى في الخلافة، وكذلك قول عمر رضي الله عنه بأن عبدالرحمن بن عوف ممن توفي رسول الله عليه وهو عنهم راض، وكذلك تنازله عن أمر الخلافة لعثمان وعلي رضي

<sup>(</sup>۱) مسلم (ح۲۷۶).

<sup>(</sup>۲) البخاري (ح۳۷۰۰).

الله عنهم أجمعين، وكذلك جعل عثمان وعلي الأمر إلى عبدالرحمن في النظر إلى أفضلهما(١).

ومن مناقبه أن النبي ﷺ شهد له بالجنة وأنه من أهل بدر الذين قيل لهم: «اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم»(٢).

وكذلك ممن بايع تحت الشجرة، وقد قال تعالى: ﴿ ﴿ لَقَدْ رَضِي ٱللَّهُ عَنِ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَعْتَ ٱلشَّجَرَةِ ﴾ [الفتح: ١٨].

وهو أحد الثمانية الذين بادروا بالإسلام رضي الله عنه.

<sup>(</sup>۱) البخاري وهو (ح۳۷۰۰).

<sup>(</sup>٢) البخاري (ح٣٠٠٧)، ومسلم (٢٤٩٤).



#### طلحة بن عبيدالله بن عثمان القرشي التيمي

من فضائله: ما أخرج الترمذي قال: حدثنا أبوسعيد الأشج حدثنا يونس بن بكير عن محمد بن إسحاق عن يحيى بن عباد بن عبدالله بن الزبير عن أبيه عن جده عبدالله بن الزبير عن الزبير قال: كان على رسول الله على يوم أحد درعان، فنهض إلى صخرة فلم يستطع فأقعد تحته طلحة، فصعد النبي على حتى استوى على الصخرة. فقال: سمعت النبي على يقول: «أوجب طلحة» وقد صرح محمد بن إسحاق بالتحديث والسماع عند الإمام أحمد في المسند وعند ابن أن شيبة في المصنف.

وعن ابن عثمان قال: لم يبق مع النبي ﷺ في بعض تلك الأيام التي قاتل فيهن رسول الله ﷺ غير طلحة وسعد عن حديثهما (٢٠). ومعنى عن حديثهما يعني أنهما حدثا بذلك.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ كان على حراء هو وأبوبكر وعمر وعثمان وعلي وطلحة والزبير، فتحركت

<sup>(</sup>١) البخاري (ح٣٧٢٤).

<sup>(</sup>۲) البخاري (ح۳۷۲۲)، ومسلم (ح۲٤۱٤).

الصخرة، فقال رسول الله ﷺ: «اهدأ فما عليك إلا نبي أو صديق أو شهيد»(١).

ومن فضائله أنه من العشرة المبشرين بالجنة، وأحد الثمانية الذين سبقوا إلى الإسلام، وأحد الخمسة الذين أسلموا على يد أبي بكر الصديق، وأحد الستة أصحاب الشورى الذين توفي رسول الله عليه وهو عنهم راض، وكذلك تنازله عن أمر الخلافة (٢). وغير ذلك من مناقعه.

وجاء أنه ممن قضى نحبه فروى ابن أبي شيبة قال: حدثنا عبدالله بن إدريس عن طلحة بن يجيى عن عمه عيسى بن طلحة أن أعرابياً أتى رسول الله عن الذين قضوا نحبهم فأعرض عنه، ثم سأله فأعرض عنه، قال: ودخل طلحة بن عبيدالله من باب المسجد عليه ثوبان أخضران فقال: «هذا من الذين قضوا نحبهم».

وأخرجه الترمذي موصولاً من طريق طلحة بن يحيى عن موسى وعيسى ابني طلحة عن أبيهما طلحة وذكر الحديث بأتم من رواية ابن أبي شيبة (٣).

<sup>(</sup>۱) مسلم (ح۲۱٤۷).

<sup>(</sup>٢) البخاري (ح٣٧٠٠).

<sup>(</sup>٣) ابن أبي شيبة (ح٣٢١٥٩)، والترمذي (ح٣٧٤٢)، وأبويعلى (ح١٥٩)، وابن أبي عاصم في السنة (ح١٣٩٩) وإسناده حسن.

#### الزبير بن العوام بن خويلد القرشي الأسدي

من فضائله رضي الله عنه ما جاء عن جابر رضي الله عنه قال: قال النبي على الله عنه قال: قال النبي على الله عنه قال: «من يأتيني بخبر القوم؟» قال الزبير: أنا، ثم قال: «من يأتيني بخبر القوم؟» قال الزبير: أنا، فقال النبي على النبي على النبي على النبي الله الكل نبي حوارياً، وحواري الزبير»(١).

وعن عبدالله بن الزبير عن الزبير قال: كان رسول الله عَلَيْهِ قال: «من يأت بني قريظة فيأتيني بخبرهم؟» فانطلقت فلما رجعت جمع لي رسول الله عَلَيْهُ أبويه فقال: «فداك أبي وأمي»(٢).

وعن هشام بن عروة عن أبيه، أن أصحاب النبي عَلَيْهِ قالوا للزبير يوم اليرموك: ألا تشد فنشد معك؟ فحمل عليهم فضربوه ضربتين على عاتقه، بينهما ضربة ضربها يوم بدر، قال عروة: فكنت أدخل أصابعي في تلك الضربات ألعب وأنا صغير (٣).

وعن عائشة رضي الله عنها: ﴿ ٱلَّذِينَ ٱسْتَجَابُواْ لِلَّهِ وَٱلرَّسُولِ مِن بَعْدِ مَا أَصَابَهُمُ ٱلْقَرِّحُ لِلَّذِينَ ٱحْسَنُواْ مِنْهُمْ وَٱتَّقَوْاْ أَجُرُ عَظِيمُ اللهِ عَلَيْمُ مَا أصاب يوم أحد وانصرف عنه المشركون أصاب رسول الله عَلَيْهِ ما أصاب يوم أحد وانصرف عنه المشركون خاف أن يرجعوا، قال: «من يذهب في إثرهم؟» فانتدب منهم خاف أن يرجعوا، قال: «من يذهب في إثرهم؟»

<sup>(</sup>۱) البخاري (ح۲۸۱)، ومسلم (ح۲٤۱۵).

<sup>(</sup>۲) البخاري (ح۲۷۲۰)، ومسلم (ح۲٤۱٦).

<sup>(</sup>٣) البخاري (ح٣٧٢).

سبعون رجلاً، قال: كان فيهم أبوبكر والزبير.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله على كان على حراء هو وأبوبكر وعمر وعثمان وعلي وطلحة والزبير فتحركت الصخرة فقال رسول الله عليه: «اهدأ فما عليك إلا نبي أو صديق أو شهيد»(١).

ومن فضائله أنه من العشرة المبشرين بالجنة ومن الشهداء كما في حديث أبي هريرة المتقدم، شهد بدراً وما بعدها من المشاهد، وهاجر الهجرتين، أسلم وهو ابن ست عشرة سنة، وهو أول من سلَّ سيفه في سبيل الله، وأحد الستة أهل الشورى، وهو ممن توفي رسول الله عن الخلافة.

<sup>(1)</sup> مسلم (¬۲٤۱۷).



#### سعيد بن زيد بن عمرو بن نفيل القرشي العدوي

روى أبوداود في سننه قال: حدثنا حفص بن عمر النمري حدثنا شعبة عن الحر بن الصياح عن عبدالرحمن بن الأخنس أنه كان في المسجد فذكر رجل علياً رضي الله عنه فقام سعيد بن زيد رضي الله عنه فقال: أشهد على رسول الله عليه أني سمعته وهو يقول: «عشرة في الجنة: النبي في الجنة، وأبوبكر في الجنة، وعمر في الجنة، وعثمان في الجنة، وعلي في الجنة، وطلحة في الجنة، والزبير بن العوام في الجنة، وسعد بن مالك في الجنة، وعبدالرحمن بن عوف في الجنة، ولو شئت لسميت العاشر». قال: فقالوا: من هو؟ فسكت، قال: فقالوا: من هو؟ فسكت، قال: فقالوا: من هو؟ فسكت، قال:

وهو من السابقين الأولين إلى الإسلام، أسلم سعيد قبل أن يدخل النبي ﷺ دار الأرقم، وهو ممن أوذي على إسلامه.

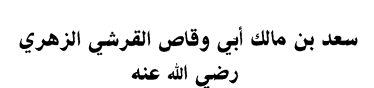
روى البخاري في صحيحه من طريق إسماعيل بن أبي خالد حدثنا قيس قال: سمعت سعيد بن زيد يقول للقوم: لو رأيتني موثقي عمر على الإسلام، أنا وأخته، وما أسلم (٢). أي أن عمر

<sup>(</sup>۱) أبوداود في سننه (ح٤٦٤٩)، وأحمد في المسند (١/١٨٧، ١٨٨، ١٨٩، ١٩٩١)، والنسائي في الكبرى (ح٣٣)، وابن ماجة (١٣٣)، والترمذي، وقال الترمذي: حديث حسن صحيح. وصححه الإمام أحمد وغيره، وهو إسناده صحيح وقد جاء بعدة طرق.

<sup>(</sup>٢) البخاري (ح٣٨٦٧).

ربطه بسبب إسلامه إهانة له، ولكي يرجع عن دينه فصبر على ذلك.

وكان من المهاجرين الأولين، وهو ممن شهد أحداً وما بعدها، وضرب له رسول الله ﷺ بسهم من بدر لأنه خرج هو وطلحة يتحسسان خبر العير.



من فضائله: عن سعيد بن المسيب قال: سمعت سعد بن أبي وقاص يقول: ما أسلم أحد إلا في اليوم الذي أسلمت فيه، ولقد مكثت سبعة أيام وإني لثلث الإسلام (۱)، بل فداه النبي على بوالديه، فعن على رضي الله عنه قال: ما سمعت النبي على جمع أبويه لأحد إلا لسعد بن مالك، فإني سمعته يقول يوم أحد: (يا سعد، ارم فداك أبي وأمي (۲).

وكما جاء أيضاً من حديث سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه أن النبي على جمع له أبويه يوم أحد، قال: كان رجل من المشركين قد أحرق المسلمين، فقال له النبي على: «ارم فداك أبي وأمي»، قال: فنزعت له بسهم ليس فيه نصل فأصبت جنبه فسقط فانكشفت عورته، فضحك رسول الله على حتى نظرت إلى نواجذه (٣).

وقال قيس بن أبي حازم: سمعت سعداً رضي الله عنه يقول: إني لأول العرب رمى بسهم في سبيل الله (٤).

ولقد أنزلت فيه أربع آيات، كما أخرج ذلك مسلم في صحيحه

<sup>(</sup>١) البخاري (١٧٢٧).

<sup>(</sup>٢) البخاري (ح٤٠٥٩)، ومسلم (ح٢٤١١).

<sup>(</sup>T) مسلم (-YE1Y).

<sup>(</sup>٤) البخاري (ح٣٧٢٨).

في فضائل سعد، ولقد نبذ دين المشركين واتبع دين سيد المرسلين على رغم قيام أمه عليه في ذلك، فقال سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه: إنه نزلت فيه آيات من القرآن، قال: حلفت أم سعد أن لا تكلمه أبداً حتى يكفر بدينه، ولا تأكل ولا تشرب. قالت: زعمت أن الله وصاك بوالديك، وأنا أمك وأنا آمرك بهذا. قال: مكثت ثلاثاً حتى غُشي عليها من الجهد فقام ابن لها يقال له عمارة فسقاها فجعلت تدعو على سعد، فأنزل الله عز وجل في القرآن هذه الآية: فروضاً خِبُهُمَا فِي القرآن هذه الآية: فروضا حِبَهُمَا فِي الدَّيْ اللهُ عَرْوضا فِي القرآن هذه الآية: فروضا حِبْهُمَا فِي الدَّيْ اللهُ عَرْوضا فِي القرآن هذه الآية في وصاحبة مُمَا فِي الدَّيْ اللهُ عَرْوضا في القرآن هذه الآية في وصاحبة مُمَا فِي الدَّيْ اللهُ عَرْوضا في الدَّيْ اللهُ عَرْوضا فِي الدَّيْ اللهُ عَرْوضا في اللهُ اللهُ عَرْوضا في الدَّيْ اللهُ عَرْوضا في الدَّيْنَ اللهُ عَرْوضا في الدَّيْ اللهُ اللهُ عَرْوضا في الدَّيْ اللهُ اللهُ عَرْوضا في اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَرْوضا في اللهُ اللهُ اللهُ عَرْوضا في اللهُ اللهُ

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: سهر رسول الله على مقدمة المدينة ليلة فقال: «ليت رجلاً صالحاً من أصحابي يحرسني الليلة». قالت: فبينا نحن كذلك سمعنا خشخشة سلاح فقال: «من هذا؟» قال: سعد بن أبي وقاص. فقال له رسول الله على: «ما جاء بك؟» قال: وقع في نفسي خوف على رسول الله على فجئت أحرسه، فدعا له رسول الله على ثم نام (٢٠).

ومن فضائله أنه من العشرة المبشرين بالجنة، شهد بدراً وما بعدها، وهو أحد الستة الذين جعل عمر فيهم الشورى وأخبر أن رسول الله على توفي وهو عنه راض، وكان مجاب الدعوة، وكان من فرسان الإسلام.

فسعد آخر العشرة المبشرين بالجنة وفاة، فقيل: توفي سنة خمس

<sup>(</sup>۱) مسلم (ح۱۷٤۸).

<sup>(</sup>٢) البخاري (ح٢٨٨٥)، ومسلم (ح٢٤١٠) هذا لفظ مسلم.

وخمسين، وهذا هو المشهور على الخلاف في ذلك.

هذا ما تيسر بذكر بعض فضائلهم رضي الله عنهم أجمعين.

قال الذهبي في السير: «فهم أفضل قريش وأفضل السابقين المهاجرين وأفضل البدريين وأفضل أصحاب الشجرة وسادة الأمة في الدنيا والآخرة، فأبعد الله الرافضة، ما أغواهم وأشد هواهم! كيف اعترفوا بفضل واحد منهم وبخسوا التسعة حقهم، وافتروا عليهم بأنهم كتموا النص في علي أنه الخليفة؟ فوالله ما جرى من ذلك شيء، وأنهم زوروا الأمر عنه بزعمهم وخالفوا نبيهم وبادروا إلى بيعة رجل من بني تيم يتجر ويتكسب لا لرغبة في أمواله ولا لرهبة من عشيرته ورجاله، ويحك أيفعل هذا من له مسكة عقل؟ ولو جاز هذا على واحد لما جاز على جماعة، ولو جاز وقوعه من جماعة لاستحال وقوعه والحالة هذه من ألوف من سادة المهاجرين والأنصار وفرسان الأمة وأبطال الإسلام، لكن لا حيلة في بُرء الرفض فإنه داءٌ مزمن، والهدى نور يقذفه الله في قلب من يشاء، الرفض فإنه داءٌ مزمن، والهدى نور يقذفه الله في قلب من يشاء، فلا قوة إلا بالله» اه.

#### من فضائل آل بيته صلى الله عليه وآله وسلم

قال تعالى: ﴿ إِنَّ مَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذَهِبَ عَنصُهُمُ الرِّجْسَ آهَلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُرُ تَطْهِيرًا شَا ﴾ [الأحزاب: ٣٣].

قال ابن جرير رحمه الله في تفسيره: «إنما يريد الله ليذهب عنكم السوء والفحشاء يا أهل بيت محمد، ويطهركم من الدنس الذي يكون في أهل معاصى الله تطهيراً.

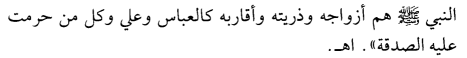
وقال: حدثنا بشر حدثنا يزيد حدثنا سعيد عن قتادة قوله: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذَهِبَ عَنصُكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمُ تَطْهِيرًا ﴿ إِنَّهَا فَهُم يُرِيدُ اللَّهُ لِيَدُ اللَّهُ مِن السوء، وخصهم برحمة منه»(١).

قال ابن عطية في تفسيره الرجس: «اسم يقع على الإثم وعلى العذاب وعلى النجاسات والنقائص، فأذهب الله جميع ذلك عن أهل الست». اه.

وأهل بيته ﷺ في هذه الآية قد دخل فيه أزواجه وذريته وأقاربه، قال ابن كثير: «وهذا نص في دخول أزواج النبي ﷺ في أهل البيت ههنا؛ لأنهن سبب نزول هذه الآية وسبب النزول داخل فيه قولاً واحداً، إما وحده على قول أو مع غيره على الصحيح». اهـ.

قال محمد بن أحمد بن جُزي في تفسيره عند هذه الآية: «وأهل بيت

<sup>(</sup>١) تفسير ابن جرير الطبري، وهذا إسناد حسن، وبشر هو ابن معاذ العقدي، ويزيد هو ابن زريع، وسعيد هو ابن أبي عروبة.



قال البغوي في تفسيره: «وأراد بأهل البيت: نساء النبي عَيَلِيّهُ؛ لأنهن في بيته، وهو رواية سعيد بن جبير عن ابن عباس رضي الله عنه، وتلا قوله: ﴿ وَالدَّرَابِ: ٣٤]، قوله: ﴿ وَالدَّرَابِ: ٣٤]، وهو قول عكرمة ومقاتل. وذهب أبوسعيد الخدري وجماعة من التابعين منهم مجاهد وقتادة وغيرهما، إلى أنهم علي وفاطمة والحسن والحسين». اه.

وقد وصانا نبينا على بالقيام بحق آل بيته، فعن زيد بن أرقم رضي الله عنه قال: قام رسول الله على يوماً فينا خطيباً بماء يدعى خُمَّا بين مكة والمدينة، فحمد الله وأثنى عليه ووعظ وذكر ثم قال: «أما بعد، ألا أيها الناس فإنما أنا بشر يوشك أن يأتي رسول ربي فأجيب، وأنا تارك فيكم ثقلين: أولهما كتاب الله فيه الهدى والنور، فخذوا بكتاب الله واستمسكوا به»، فحث على كتاب الله ورغب فيه، ثم قال: «وأهل بيتي: أذكركم الله في أهل بيتي، أذكركم الله في أهل بيتي، أذكركم الله في أهل بيتي، أذكركم الله أفي أهل بيتي»، فقال له حصين: ومن أهل بيته يا زيد؟ أليس نساؤه من أهل بيته؟ قال: نساؤه من أهل بيته، ولكن أهل بيته من حرم الصدقة بعده، قال: ومن هم؟ قال: هم آل علي، وآل عقيل، وآل جعفر، وآل عباس. قال: كل هؤلاء حُرِم الصدقة؟ قال: نعم (۱).

وجاء عن عائشة رضي الله عنها قالت: خرج النبي ﷺ غداة وعليه مرط مرحل من شعر أسود، فجاء الحسن بن علي فأدخله ثم جاء

<sup>(</sup>۱) مسلم (ح۲٤۰۸).

الحسين فدخل معه، ثم جاءت فاطمة فأدخلها، ثم قال: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنصُهُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُرُ تَطْهِ يُرًا شَكُ »(١).

وقد تقدم بعض من فضائل علي، وسوف نذكر بعضاً من فضائل فاطمة بنت رسول الله ﷺ، فجاء في الصحيحين من حديث عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله ﷺ: «أما ترضين أن تكوني سيدة نساء أهل الجنة أو نساء المؤمنين» (٢).

وعن المسور بن مخرمة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «فاطمة بضعة مني فمن أغضبها أغضبني» (٣).

ومن فضائل الحسن والحسين رضي الله عنهما، عن ابن أبي نعم قال: كنت شاهداً لابن عمر وسأله رجل عن دم البعوض فقال: ممن أنت؟ فقال: من أهل العراق. قال: انظروا إلى هذا يسألني عن دم البعوض، وقد قتلوا ابن النبي عليه وسمعت النبي عليه يقول: «هما ريحانتاي من الدنيا»(٤).

وعن أبي بكرة رضي الله عنه، أخرج النبي ﷺ ذات يوم الحسن فصعد به على المنبر، فقال: «ابني هذا سيد ولعل الله أن يصلح به بين فئتين من المسلمين» (٥٠).

وأخرج أحمد في مسنده قال: حدثنا محمد بن عبدالله الزبيري، حدثنا يزيد بن مردانية حدثنا ابن أبي نعم عن أبي سعيد الخدري قال: قال

<sup>(1)</sup> مسلم (ح7٤٢٥).

<sup>(</sup>٢) البخاري (ح٣٦٢٤)، ومسلم (ح٢٤٥٠).

<sup>(</sup>٣) البخاري (ح٣٧١٤)، ومسلم (ح٢٤٤٩).

<sup>(</sup>٤) البخاري (ح٩٩٤).

<sup>(</sup>٥) البخاري (ح٣٦٢٩).

رسول الله ﷺ: «الحسن والحسين سيدا شباب أهل الجنة»(١).

وفي فضل جعفر بن أبي طالب رضي الله عنه عن البراء بن عازب رضي الله عنه قال: قال النبي ﷺ لجعفر: «أشبهت خَلْقي وخُلُقي» (٢).

وقال النسائي: أخبرنا محمد بن بشار أخبرنا عبدالوهاب أخبرنا خالد عن عكرمة عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: «ما احتذى النعال ولا ركب المحايا ولا وطىء التراب بعد رسول الله عليه أفضل من جعفر بن أبي طالب»(٣).

ومناقب آل البيت وفضائلهم كثيرة رضي الله عنهم.

<sup>(</sup>۱) أحمد (۳/۳)، وابن أبي شيبة (ح٢١٧٦)، والنسائي في الكبرى (ح٨١٦٩)، والترمذي (ح٨٢٦٨)، وقال: حديث حسن صحيح، وجاء عن عدة من الصحابة: عن حذيفة عند الترمذي (٣/ ١٦٧)، وعبدالله بن مسعود عند الحاكم (٣/ ١٦٧). وهذا هو حديث صحيح، وجاء أيضاً عن ابن عمر عند ابن ماجة (ح١١٨).

<sup>(</sup>٢) البخاري (ح٢٦٩٩).

<sup>(</sup>٣) النسائي الكبرى (ح٨١٥٧)، والترمذي (ح٣٧٦٤)، وقال: حسن صحيح غريب.

# فصل في بعض ما جاء في أقوال أئمة الإسلام في فضائل آل بيته ﷺ

عن ابن عمر رضي الله عنهما عن أبي بكر الصديق رضي الله عنه قال: ارقبوا محمداً ﷺ في أهل بيته (١٠).

وكما جاء أيضاً في الصحيحين أن علياً تشهد ثم قال: إنا قد عرفنا يا أبا بكر فضيلتك. وذكر قرابتهم من رسول الله وحقهم، فتكلم أبوبكر، فقال: والذي نفسي بيده لقرابة رسول الله عليه أحب إلي أن أصل من قرابتي (٢).

وروى البخاري في صحيحه أن ابن عمر رضي الله عنهما كان إذا سلم على ابن جعفر قال: السلام عليكم يا ابن ذي الجناحين (٣).

وروى البخاري في صحيحه عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: «خير الناس للمسكين جعفر بن أبي طالب، ينقلب بنا فيطعمنا ماكان في بيته حتى إن كان ليخرج إلينا العكة التي ليس فيها شيء فنشقها فنلعق ما فيها »(٤).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: كنت مع رسول الله في سوق من أسواق المدينة فانصرف فانصرفت فقال: «أين لكع ثلاثاً، ادع الحسن بن

<sup>(</sup>۱) البخاري (ح۳۷۱۳).

<sup>(</sup>٢) البخاري (ح٣٧١٣)، ومسلم (ح١٧٥٩).

<sup>(</sup>٣) البخاري (ح٣٧٠٩).

<sup>(</sup>٤) البخاري (ح٣٧٠٨).

على " فقام الحسن بن على يمشي وفي عنقه السّخاب فقال النبي عَلَيْ الله بيده هكذا، فقال الحسن بيده هكذا، فالتزمه فقال: «اللهم إني أحبه فأحبه، وأحب من يحبه ".

وقال أبوهريرة: «فما كان أحد أحب إلى من الحسن بن علي بعدما قال رسول الله ما قال»(١).

روى البخاري في صحيحه أن عقبة بن الحارث قال: صلى أبوبكر رضي الله عنه العصر، ثم خرج يمشي، فرأى الحسن يلعب مع الصبيان فحمله على عاتقه، وقال: «بأبي شبيه بالنبي لا شبيه بعلي» وعلى يضحك (٢).

وروي أن المهاجرين قالوا لعمر رضي الله عنه: ألا تدعو أبناءنا كما تدعو ابن عباس؟ قال: ذاكم فتى كهول، إن له لساناً سؤولاً وقلباً عقولاً (٢). وكان من أهل مجلس عمر ويدخله مع أشياخ بدر (١٠).

وكما تقدم في فضائل آل البيت قول أبي هريرة رضي الله عنه قال: ما احتذى النعال ولا انتعل ولا ركب المطايا ولا ركب الكور بعد رسول الله على أفضل من جعفر بن أبي طالب (٥).

<sup>(</sup>۱) البخاري (ح٥٨٨٤)، ومسلم بدون زيادة "وقال أبوهريرة...» (ح٢٤٢).

<sup>(</sup>٢) البخاري (ح٣٥٤٢).

<sup>(</sup>٣) فضائل الصحابة للإمام أحمد (ح١٥٥٥) وفيه انقطاع الزهري لم يدرك عمر. وله إسناد آخر في الفضائل أيضاً رقم (١٨٧٧)، وفيه انقطاع لم يسمع مغيرة بن مقسم من ابن عباس.

<sup>(</sup>٤) البخاري (ح٤٩٧٠).

<sup>(</sup>٥) النسائى في الكبرى (ح١٥٧١)، والترمذي (ح٣٧٦٤) وإسناده صحيح.

ومصاهرة عمر بن الخطاب لعلي بن أبي طالب وتزويجه أم كلثوم لعمر رضي الله عنهم، وجعل عمر بن الخطاب علي رضي الله عنه مع الستة أهل الشورى، وقال عمر: ما أجد أحداً أحق بهذا الأمر من هؤلاء النفر أو الرهط، الذين توفي رسول الله عليه وهو عنهم راض، فسمى علياً وعثمان والزبير وطلحة وسعداً وعبدالرحن (١).

وقال الإمام أحمد في الفضائل: حدثنا عبدالرزاق، حدثنا سفيان عن الأعمش عن أبي الضحى عن مسروق عن ابن مسعود رضي الله عنه أنه قال: «لو بلغ ابن عباس أسناننا ما عاشره منا رجل، نِعْم الترجمان ابن عباس للقرآن»(٢).

ومصداق ذلك قوله على عن ابن عباس قال: ضمني النبي على اللهم علمه صدره وقال: «اللهم علمه الحكمة»، وفي لفظ قال: «اللهم علمه الكتاب»، وفي لفظ مسلم قال: «اللهم فقهه»(۳).

وقال أحمد في الفضائل: حدثنا محمد بن جعفر حدثنا شعبة عن أبي إسحاق عن سيف قال: قالت عائشة: من استعمل على الموسم؟ قالوا: ابن عباس، قالت: هو أعلم بالسنة(٤).

وهذا عمر بن الخطاب كان يتوسل بدعاء العباس بن عبدالمطلب رضي الله عنه: روى البخاري في صحيحه عن أنس رضي الله عنه أن عمر بن الخطاب كان إذا قحطوا استسقى بالعباس بن عبدالمطلب،

<sup>(</sup>۱) البخاري (ح۳۷۰۰).

<sup>(</sup>٢) فضائل الصّحابة للإمام أحمد (ح١٥٦٢) وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٣) البخاري (ح٥٧)، ومسلم (ح٢٤٧٧).

<sup>(</sup>٤) فضائل الصحابة للإمام أحمد (ح١٨٥١) لا بأس بإسناده.

فقال: «اللهم إنا كنا نتوسل إليك بنبينا ﷺ فتسقينا، وإنا نتوسل إليك بعم نبينا فاسقنا» قال: فيسقون(١٠).

فهذه بعض أقوال كبار الصحابة في آل بيت رسول الله ﷺ، وكما تقدم ثناء آل البيت على كبار الصحابة كأبي بكر وعمر وغيرهم ـ تبين سلامة قلوب بعضهم لبعض ومجبة بعضهم بعضاً رضي الله عنهم أجمعين، وقد صدق فيهم قوله تعالى: ﴿ تُحَمَّدُ رَّسُولُ اللّهِ وَالَّذِينَ مَعَدُوا اَشِدًا اللهُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاء بَيْنَهُم مَ . . . ﴿ الفتح: ٢٩]، وكقوله تعالى: ﴿ فَسَوْفَ يَأْتِي اللّهُ بِقَوْمِ يُحِبُّونَهُ وَيُحِبُّونَهُ وَيُعِبُونَهُ وَيُعِبُونَهُ وَلَيْ اللّه وَيَعْ مِنْ الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَة عَلَى الْكَفِرِينَ ﴾ [المائدة: ١٥].

ومن صفاتهم رضي الله عنهم البشاشة والتبسم في وجوه إخوانهم، ورحمة بعضهم بعضاً قد سادت بينهم، ويتبرأ أحدهم ممن تبرأ من أخيه ويتولى من يتولى أخيه، ألصق صفة لهم قوله تعالى: ﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلِّ إِخْوَنَا عَلَىٰ سُرُرٍ مُّنَقَى بِلِينَ ﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي الحَدِ: ٤٧]، وقوله تعالى: ﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلِّ الجَرِي مِن تَعْلِيمُ ٱلْأَنْهَا ﴾ [الحجر: ٤٧]، وقوله تعالى: ﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلِّ الجَرِي مِن تَعْلِيمُ ٱلْأَنْهَا لَهُ الْأَمْدِلُ ﴾ [الأعراف: ٤٣].

قال ابن جرير في تفسيره: حدثنا الحسن، حدثنا يزيد بن هارون أخبرنا هشام عن محمد قال: استأذن الأشتر على على رضي الله عنه وعنده ابن طلحة، فحبسه ثم أذن له، فلما دخل قال: إني لأراك إنما حبستني لهذا. قال: أجل، قال: إني لأراه لو كان عندك ابن لعثمان لحبستني، قال: أجل إني لأرجو أن أكون أنا وعثمان ممن قال الله تعالى: ﴿ وَنَزَعُنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنَ عِلِّ إِخْوَنًا عَلَى سُرُرٍ مُّنَقَدِيلِينَ ﴿ وَهَذَه صَفَاتُهم فِيما بينهم، وهم أكمل المؤمنين إيماناً، ولذا قال فيما وهذه صفاتهم فيما بينهم، وهم أكمل المؤمنين إيماناً، ولذا قال فيما

<sup>(</sup>۱) البخاري (ح۱۰۱۰).

<sup>(</sup>٢) وإسناده صحيح إلا محمد وهو ابن سيرين.

أخرجه البخاري ومسلم من حديث النعمان بن بشير رضي الله عنهما قال رسول الله ﷺ: «ترى المؤمنين في تراحمهم وتوادهم وتعاطفهم كمثل الجسد، إذا اشتكى عضو تداعى له سائر جسده بالسهر والحمى»(١).

وأيضاً ما جاء عن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه، عن النبي ﷺ قال: «المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضاً» (٢٠).

وكما جاء أيضاً عن أنس رضي الله عنه عن النبي عَلَيْهُ قال: «لا يؤمن أحدكم حتى يجب لأخيه ما يجب لنفسه» (٣).

ولا يمكن أن يكون محباً لأخيه مثل ما يحب لنفسه حتى يسلم قلبه من الحسد والغل والحقد والغش، وقد سلمت قلوبهم من هذه الأوصاف رضى الله عنهم أجمعين.

<sup>(</sup>١) البخاري (ح٢٠١١)، ومسلم (ح٢٥٨٦)، وهذا لفظ البخاري.

<sup>(</sup>۲) البخاري (ح۲۰۲٦)، ومسلم (ح۲٥٨٥).

<sup>(</sup>٣) البخاري (ح١٣)، ومسلم (ح٤٥).

# فصل في بعض أقوال الأئمة في آل البيت قول محمد بن الحسين الآجري في إيجاب حب بني هاشم أهل بيت النبي على

قال رحمه الله: «واجب على كل مؤمن ومؤمنة محبة أهل بيت رسول الله على بنو هاشم: على بن أبي طالب وولده وذريته، وفاطمة وولدها وذريتها، والحسن والحسين وأولادهما وذريتهما، وجعفر الطيار وولده، وذريته، وحمزة وولده والعباس وولده وذريته، رضي الله عنهم.

هـؤلاء أهـل بيت رسول الله ﷺ واجب على المسلمين محبتهم وإكرامهم واحتمالهم وحسن مداراتهم والصبر عليهم والدعاء لهم». اهـ(١).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في آل البيت: وآل بيت رسول الله على لهم حقاً في الله على لهم من الحقوق ما يجب رعايتها فإن الله جعل لهم حقاً في الخمس والفيء. وأمر بالصلاة عليهم مع الصلاة على الرسول على فقال لنا: قولوا: اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد، اللهم بارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد. وآل محمد كما باركت على إبراهيم الصدقة، هكذا قال الشافعي وأحمد ابن محمد هم الذين حرمت عليهم الصدقة، هكذا قال الشافعي وأحمد ابن

<sup>(</sup>١) كتاب الشريعة (٥/٢٧٦).

حنبل وغيرهما من العلماء رحمهم الله، فإن النبي ﷺ قال: «إن الصدقة لا تحل لمحمد ولا لآل محمد»(١).

وقد قال الله تعالى في كتابه: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُذَهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّجْسَ الْهَ اللَّهِ عَلَيْهِم الصدقة لأنها أوساخ الناس. اهـ(٢).

وقال القطحاني في نونيته:

واحفــظ لأهـــل البيـــت واجـــب حقهـــم واعـــــرف عليــــــاً أيَّمــــا عـــــرفــــان لا تنتقصــــــــه ولا تـــــــزد في قــــــــدره فعليــــــه تصلى النــــــار طــــــائفتــــــان

وقال ابن تيمية في العقيدة الواسطية: ويحبون أهل بيت رسول الله عليه ويتولونهم ويحفظون فيهم وصية رسول الله عليه، حيث قال يوم غديرخم: «أذكركم الله في أهل بيتي»(٣).

وقال أيضاً للعباس عمه وقد اشتكى إليه أن بعض قريش يجفو بني هاشم، فقال: «والذي نفسي بيده لا يئومنوا حتى يجبوكم لله ولقرابتى»(٤).

وقال: «إن الله اصطفى بني إسماعيل، واصطفى من بني إسماعيل

<sup>(</sup>۱) البخاري (ح١٤٨٥)، ومسلم (ح١٠٦٩).

<sup>(</sup>٢) البخاري (ح٣٣٧)، ومسلم (ح٤٠٦)، من حديث كعب بن عجرة.

<sup>(</sup>۳) مسلم (ح۲٤۰۸).

<sup>(</sup>٤) أحمد (٢٠٧/١)، وفي إسناده يزيد بن أبي زياد القرشي وهو ضعيف.

#### THE PRINCE GHAZI TRU الإبانة لما للصحابة من المنزلة والمكانة

كنانة، واصطفى من كنانة قريشاً، واصطفى من قريش بني هاشم، واصطفاني من بني هاشم $^{(1)}$ .

وقال الأصبهاني في كتاب الحجة: ومن السنة حب أهل بيت النبي وقال الأصبهاني في كتاب الحجة: ومن السنة حب أهل بيت النبي عَلَيْ وهم الله عز وجل في كتابه: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنصَكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُمْ تَطْهِيرًا شَيْكَ، وقال عز وجل: ﴿ فُل لاّ أَسْعُلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا الْمَوَدّةَ فِي الْقُرْفَى ﴾ [الشورى: ٢٣].

<sup>(</sup>۱) مسلم (ح۲۲۷).

# فهــل في فضل زوجات الرسول ﷺ

قال تعالى: ﴿ وَمَن يَقَنُتْ مِنكُنَ لِلَّهِ وَرَسُولِهِ وَتَعْمَلْ صَلِحًا نُوْتِهَا آجُرَهَا مَرَّتَيْنِ وَأَعْتَدْنَا لَمَا رِزْقًا كَرِيمًا ﴿ يَنِسَآءَ النِّبِيِّ لَسْتُنَ كَأَحَدِ مِنَ النِّسَآءِ إِنِ اتَّقَيْتُنُ فَلا تَخْضَعْنَ بِالْقَوْلِ فَيَطْمِعَ الَّذِي فِي قَلْبِهِ عَرَضٌ وَقُلْنَ قَوْلاً مَعْرُوفًا ﴿ وَقَرْنَ وَلا تَبْرَجْ لَ الْمَجْهِلِيّةِ الْأَوْلَى وَأَقِمْنَ الصَّلَوةَ وَءَاتِيكِ وَلا تَبُرَجْ لَلهَ وَرَسُولَهُ وَالْمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنصُهُ الرِّجْسَ أَهْلَ النَّهِ وَيُطَهِرُكُمْ تَطْهِيرًا ﴿ وَالْمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنصُهُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ النَّهِ وَيُسُولَكُ وَالْمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنصَهُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ النَّهُ وَيُسُولَكُ وَالْمَا يُرِيدُ اللّهُ لِيُذْهِبَ عَنصَهُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ النَّهِ وَيُسُولَكُ وَالْمَا يَرِيدُ اللّهُ لِيلَا فِي بُيُوتِكُنَ مِنْ ءَاينتِ اللّهِ وَالْمَا لَهُ اللّهُ كَانَ لَطِيفًا خَيرًا ﴿ إِللّهُ وَالْاحْزَابِ: ٢١٤٤٣] .

فهذا فيه حث من الله لنساء النبي بالقنوت لله والقيام بحقه ليضاعف لها الأجر، فحصل منهن ذلك رضي الله عنهن فنلن ما أعد الله لهن من الرزق الكريم في الدنيا والآخرة، ولذا في الدنيا طهرهن الله من الأنجاس الحسية والمعنوية، من سلامة قلوبهن من الكفر والشرك ومما يفسد القلب وسلامة جوارحهن من المعاصي، ولذا قال: ويطهركم تطهيراً، حتى تكن طاهرات مطهرات، ثم هذه الفضيلة العظيمة وهو الوحي الذي ينزل في الليل والنهار ويتلى عليهن ورسول الله في بيوتهن يرين أعماله ويسمعن أقواله عليها.

وقد جاء لعظم مكانتهن الصلاة عليهن: ففي الصحيحين من حديث أبي حميد الساعدي رضي الله عنه أنهم قالوا: يا رسول الله، كيف نصلي عليك؟ فقال رسول الله ﷺ قولوا: «اللهم صل على محمد

وأزواجه وذريته، كما صليت على آل إبراهيم، وبارك على محمد وأزواجه وذريته، كما باركت على آل إبراهيم إنك حميد مجيد» (١).

وأخرج أبوداود والترمذي كلهم من طريق يحيى بن كثير العنبري حدثنا سلم بن جعفر عن الحكم بن أبان عن عكرمة قال: قيل لابن عباس: ماتت فلانة \_ بعض أزواج النبي على \_ فخر ساجداً، فقيل له: أتسجد هذه الساعة؟ فقال: قال رسول الله على : "إذا رأيتم آية فاسجدوا» وأي آية أعظم من ذهاب أزواج النبي على (٢).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية عندما ذكر مكانة أزواج النبي على عند أهل السنة والجماعة قال: ويتولون أزواج النبي على أمهات المؤمنين ويؤمنون بأنهن أزواجه في الآخرة خصوصاً خديجة رضي الله عنها، أم أكثر أولاده وأول من آمن به وعاضده على أمره، وكان لها منه المنزلة العالية، والصديقة بنت الصديق رضي الله عنها التي قال فيها النبي العالية، وفضل عائشة على النساء كفضل الثريد على سائر الطعام» (٣) اهد.

وقد توفي ﷺ عن تسع وهن: عائشة وحفصة وزينب بنت جحش وأم سلمة وصفية وميمونة وأم حبيبة وسودة وجويرية. وأما من ماتت قبله فخديجة وزينب بنت خزيمة الهلالية رضى الله عنهن جميعاً.

وقال أبو عثمان الصابوني في عقيدة السلف أصحاب الحديث: «وكذلك يرون تعظيم قدر أزواجه رضي الله عنهن والدعاء لهن ومعرفة

<sup>(</sup>۱) البخاري (ح۳۳۹)، ومسلم (ح٤٠٧).

 <sup>(</sup>۲) أبوداود (ح۱۱۹۷)، والترمذي (ح۳۸۹۱)، وهذا إسناده صحيح. وقد توبع أيضاً سلم بن جعفر تابعه إبراهيم بن الحكم بن أبان في مسند إسحاق بن راهويه.

<sup>(</sup>٣) البخاري (ح٣٧٧)، ومسلم (ح٢٤٤٦).

فضلهن والإقرار بأنهن أمهات المؤمنين» اه.

وقال ابن قدامة رحمه الله في لمعة الاعتقاد: «ومن السنة الترضي عن أزواج رسول الله على أمهات المؤمنين المطهرات المبرآت من كل سوء، أفضلهن خديجة بنت خويلد وعائشة الصديقة بنت الصديق التي برأها الله في كتابه، زوج النبي على الدنيا والآخرة، فمن قذفها بما برأها الله منه فقد كفر بالله العظيم».

ولنذكر شيئاً من فضل أفضلهن وهما خديجة وعائشة رضي الله عنهن.

## فصل في فضل أم المؤمنين خديجة بنت خويلد رضي الله عنها

أخرج البخاري ومسلم عن عبدالله بن جعفر عن علي رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال: «خير نسائها مريم بنت عمران، وخير نسائها خديجة» (١٠).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: «أتى جبريل النبي ﷺ فقال: يا رسول الله، هذه خديجة، قد أتت معها إناء فيه إدام أو طعام أو شراب، فإذا هي أتتك فاقرأ عليها السلام من ربها ومني، وبشرها ببيت في الجنة من قصب لا صخب فيه ولا نصب»(٢).

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: ما غرت على نساء النبي عَلَيْهُ إلا على خديجة وإني لم أدركها، قالت: وكان رسول الله عَلَيْهُ إذا ذبح الشاة فيقول: «أرسلوا بها إلى أصدقاء خديجة»، قالت: فأغضبته يوماً فقلت: خديجة؟ فقال رسول الله عَلَيْهُ: «إني قد رُزقت حُبها»(٣).

وفي كتاب أحمد رحمه الله في الفضائل والمسند قال: حدثنا عبدالرزاق حدثنا معمر عن قتادة عن أنس رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: «حسبك من نساء العالمين مريم ابنة عمران، وخديجة بنت خويلد،

<sup>(</sup>۱) البخاري (ح۳۸۱۵)، ومسلم (۲٤٣٠).

<sup>(</sup>٢) البخاري (ح٣٨٢)، ومسلم (ح٢٤٣٢).

<sup>(</sup>٣) مسلم (ح٢٤٣٥).

وفاطمة بنت محمد، وآسية امرأة فرعون »(١).

هذا شيء من فضائل خديجة أم المؤمنين.

ومن فضائلها أيضاً: أنها أول من تزوج الرسول من نسائه، ولم يتزوج عليها حتى توفيت، ومناصرته في دعوته وتبشيره وتثبيته بقولها له: والله لا يخزيك الله أبداً. وأولاد الرسول منها إلا إبراهيم.

<sup>(</sup>١) أحمد في الفضائل (ح١٣٢٥)، والمسند (٣/ ١٣٥)، والترمذي (ح٣٨٧٨)، وصححه وإسناده صحيح، وأخرجه ابن أبي شيبة عن الحسن مرسلاً (ح٣٢٦٩).



# فصل في بعض ما جاء في فضل أم المؤمنين الصديقة بنت الصديق عائشة بنت أبي بكر رضى الله عنها

وعن أنس رضى الله عنه قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «فضل عا ئشة، على النساء كفضل الثريد على سائر الطعام»(١).

وعن عائشة رضي الله عنها أن النبي ﷺ قال لها: «يا عائشة، هذا جبريل يقرأ عليك السلام» فقالت: وعليه السلام ورحمة الله وبركاته، ترى ما لا أرى ـ تريد النبي ﷺ (٢).

بل كان المسلمون يتحرون في هداياهم يوم عائشة رضي الله عنها، كما جاء ذلك في الصحيحين من حديث عائشة وفيه: «كان المسلمون قد علموا حب رسول الله علي عائشة، فإذا كانت عند أحدهم هدية يريد أن يهديها إلى رسول الله ﷺ أخَّرها حتى إذا كان رسول الله ﷺ في بيت عائشة بعث صاحب الهدية بها إلى رسول الله ﷺ في بيت عائشة »(٣).

وعن عمرو بن العاص رضي الله عنه أن النبي ﷺ بعثه على جيش ذات السلاسل، فأتيته فقلت: أي الناس أحب إليك؟ قال: «عائشة»، فقلت: من الرجال، فقال: «أبوها»، قلت: ثم من؟ قال: «عمر بن الخطاب»<sup>(٤)</sup>.

البخاري (ح٧٧٠)، ومسلم (ح٢٤٤٦). (1)

البخاري (ح٣٢١٧)، ومسلم (ح٢٤٤٧)، وهذا لفظ البخاري. **(Y)** 

البخاري (ح٢٥٨١)، ومسلم (ح٢٤٤١). (٣)

البخاري (ح٣٦٦٢)، ومسلم (ح٢٣٨٤). (1)

بل أمر النبي عَلَيْهُ بحب عائشة رضي الله عنها، ولذا قال لابنته فاطمة رضي الله عنها حينما استأذنت عليه وهو مضطجع مع عائشة في مرط فأذن لها، فقالت: يا رسول الله، إن أزواجك أرسلنني إليك يسألنك العدل في ابنة أبي قحافة. فقال لها رسول الله عَلَيْهُ: «أي بنية، ألست تحبين ما أحب؟» فقالت: بلى، قال: «فأحبي هذه»(١).

فبعداً وأرغم الله أنوف قوم يبغضون ما أحب رسول الله على وأمر بحبه، ورفع الله من شأن من أحب ما يجبه الله ورسوله. فهنيئاً لمن تلقى أوامر الله ورسوله بالتسليم حتى يصير إلى جنة النعيم وسحقاً وبعداً لمن رد ذلك حتى يكون مصيره إلى الجحيم.

فانظر يا عبدالله، يا من أراد الله له السلامة، قول ابن عباس لعائشة عند موتها رضي الله عنهما أجمعين:

روى البخاري في صحيحه من طريق عمر بن سعيد بن أبي حسين قال: حدثني ابن أبي مليكة قال: استأذن ابن عباس رضي الله عنهما، قبل موتها، على عائشة رضي الله عنها، وهي مغلوبة، قالت: أخشى أن يثني علي. فقيل: ابن عم رسول الله عليه، ومن وجوه المسلمين. قالت: ائذنوا له، فقال: كيف تجدينك؟ قالت: بخير إن اتقيتُ. قال: فأنت بخير إن شاء الله، زوجة رسول الله عليه ولم ينكح بكراً غيرك، ونزل عذرك من السماء. ودخل ابن الزبير خلافه، فقالت: دخل ابن عباس فأثنى علي، وددت أبي كنت نسياً منسياً "".

<sup>(</sup>١) مسلم (ح٢٤٤٢)، والبخاري (ح٢٥٨١) هذا لفظ مسلم وهو حديث طويل.

<sup>(</sup>٢) البخاري (ح٤٧٥٣).



وكانت مع هذا كله من علماء الصحابة وكانوا يرجعون إليها لما نالت من علم الوحي.

أخرج الترمذي في سننه قال: حدثنا حميد بن مسعدة حدثنا زياد بن الربيع حدثنا خالد بن سلمة المخزومي عن أبي بردة عن أبي موسى الأشعري رضى الله عنه قال: «ما أشكل علينا أصحاب رسول الله ﷺ حدث قط فسألنا عائشة رضي الله عنها إلا وجدنا عندها فيه علماً "(١).

وقال يعقوب بن سفيان الفسوي: حدثنا عمرو بن حفص حدثنا أبي حدثنا الأعمش حدثنا مسلم عن مسروق أنه سئل عن عائشة كانت تحسن الفرائض؟ فقال: «لقد رأيت أصحاب محمد ﷺ الأكابر يسألونها عن الفرائض»<sup>(۲)</sup>.

وقال الفسوي أيضاً: حدثنا سليمان بن حرب حدثنا حماد عن هشام بن عروة، أن أباه ذكر عائشة رضي الله عنها فقال: «كانت أعلم الناس بالحديث وأعلم الناس بالقرآن وأعلم الناس بالشعر. قال: ولقد قلت قبل أن تموت بأربع سنين: لو ماتت عائشة لما ندمت على شيء ألا كنت سألتها عنها»(٣).

وقال أحمد رحمه الله في الفضائل: حدثنا معاوية حدثنا زائدة حدثنا عبدالملك بن عمير عن موسى بن طلحة قال: ما رأيت أحداً قط أفصح من عائشة<sup>(٤)</sup> .

الترمذي (ح٣٨٨٣)، وقال: حديث حسن صحيح غريب، وإسناده حسن. (1)

المعرفة والتاريخ للفسوي (١/ ٢٦٤)، وإسناده صحيح. **(Y)** 

المصدر السابق وإسناده صحيح. (٣)

كتاب فضائل الصحابة (ح١٦٤٦)، والترمذي (ح٣٨٨٤)، وقال: حديث حسن (1) صحيح غريب. وإسناده حسن.

فهذه هي عائشة الصديقة بنت الصديق، فهل يتجرأ أحد بعد هذا على مسبّتها أو أعظم من ذلك رميها بالزنا، وقد برأها ربها بقرآن يتلى إلى يوم القيامة، قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ جَآءُو بِٱلْإِقْكِ عُصْبَةٌ مِّنكُو لاَ تَحْسَبُوهُ شَرًّا لَكُم بَلْ هُو خَيْرٌ لَكُم لَكُو لِكُلِ آمْرِي مِنْهُم مّا أَكْسَبَ مِنَ ٱلْإِثْمِ وَاللَّذِي تَوَلَّك كِبْرَهُ مِنْهُمْ لَلُهُ عَذَاتُ عَظِيمٌ فَهُم النور: ١١].

والآيات الباقية في تبرئتها وصيانة لعرض الرسول ﷺ، فكان المقدم في هذه اللعنة عبدالله بن أبي بن سلول رأس المنافقين، فإنه كان يجمعه ويستوشيه، ولذا قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ٱلْعَافِلَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ لُعِنْوُا فِي الدُّنْ الْآخِرَةِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللهِ النور: ٢٣].

وسبب النزول هي عائشة، قال ابن كثير: «وقد أجمع العلماء رحمهم الله قاطبة على أن من سبها بعد هذا أو رماها بما رماها به بعد هذا الذي ذكر في هذه الآية فإنه كافر؛ لأنه معاند للقرآن. وفي بقية أمهات المؤمنين قولان: أصحهما أنهن كهي والله أعلم». اه.

وقال القاضي أبويعلى: من قذف عائشة بما برأها الله منه كفر بلا خلاف، وقد حكى الإجماع على هذا غير واحد وصرح غير واحد من الأئمة بهذا الحكم.

ولهذا قال تعالى: ﴿ الْخَبِيثَاتُ لِلْخَبِيثِينَ وَٱلْخَبِيثُونَ لِلْخَبِيثَاتُ وَٱلْطَيِّبَاتُ وَٱلطَّيِّبَاتُ لِلْطَيِّبِينَ وَٱلْخَبِيثُونَ لِلْطَيِّبَاتُ أَوْلَيْهِكَ مُبَرَّءُونَ مِمَّا يَقُولُونَ لَهُم مَّغَفِرَةٌ وَرِزْقُ كَالَمِ مَعْفِرَةٌ وَرِزْقُ كَالَمِ مَعْفِرَةٌ وَرِزْقُ كَالَمِ مَعْفِرَةً وَرِزْقُ كَالَمِ مَعْفِرَةً وَرِزْقُ كَالَمِ وَالور: ٢٦].

وهذه نزلت في عائشة رضي الله عنها وأهل الإفك، فما نسبه أهل النفاق إلى عائشة من كلام هم أولى به، وهي أولى بالبراءة والنزاهة منهم، كما قال تعالى: ﴿ أُوْلَيْهِكَ مُبْرَّءُونَ مِمَّا يَقُولُونَ ﴾.

قال ابن كثير: ما كان الله ليجعل عائشة زوجة لرسول الله على إلا وهي طيبة لأنه أطيب من كل طيب من البشر ولو كانت خبيثة لما صلحت له لا شرعاً ولا قدراً، وهذا أيضاً مسبة لله ولرسوله. كيف يختار الله له بأن تكون زوجة له في الدنيا والآخرة (١).

ثم يأتي هؤلاء الزنادقة الكفرة من الرافضة وأذنابهم ويتهمون بيت النبوة وعرضه على وقد بين الله عظم هذا القول في قوله: ﴿ وَتَعْسَبُونَهُ هَيِّنَا وَهُو عِندَ اللّهِ عَظِيمٌ فَي النور: ١٥]، وكيف يكون هيناً وهذا في شأن أم المؤمنين؟ ولو لم تكن زوجة النبي على لما كان هيناً فكيف وهي زوجة سيد المرسلين؟ فعظيم والله أن يقال في زوجة نبيه ورسوله ما قيل، فإن الله يغار لهذا.

وليتذكر العبد دائماً وأبداً قوله ﷺ كما في الصحيحين من حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال: «إن العبد ليتكلم بالكلمة من رضوان الله لا يلقي لها بالاً يرفعه الله بها الدرجات، وإن العبد ليتكلم بالكلمة من سخط الله لا يلقي لها بالاً يهوي بها في جهنم»(٢).

وفي لفظ عند البخاري: «إن العبد ليتكلم بالكمة، ما يتبين فيها، يزل بها في النار أبعد مما بين المشرق»، وفي لفظ مسلم: «أبعد ما بين المشرق والمغرب».

<sup>(</sup>١) كما عند البخاري (ح٣٧٧٢) لما بعث علي عماراً والحسن إلى الكوفة ليستنفرهم، خطب عمار فقال: إني لأعلم أنها زوجته في الدنيا والآخرة.

۲) البخاري (ح۲۲۸)، ومسلم (ح۲۹۸۸).

#### قال القحطاني في نونيته:

إن الروافض شر من وطيء الحصا مدحوا النبي وخونوا أصحابه حبوا قرابته وسبوا صحبه فكأنما آل النبى وصحبه فئتان عقدهما شريعة أحمد فئتان سالكتان في سبل الهدى قل إن خبر الأنبياء محمد وأجل صحب الرسل صحب محمد رجلان قد خلقا لنصر محمد فهما اللذان تظاهرا لنبينا بنتاهما أسنى نساء نبينا أبواهما أسنى صحابة أحمد وهما وزيراه اللذان هما هما وهما لأحمد ناظراه وسمعه كانا على الإسلام أشفق أهله أصفاهما أقواهما أخشاهما أسناهما أزكاهما أعلاهما صديق أحمد صاحب الغار الذي أعنى أبا بكر الذي لم يختلف هو شيخ أصحاب النبي وخيرهم

من كل إنس ناطق أو جان ورموهم بالظلم والعدوان جدلان عند الله منتقضان روح يضم جميعها جسدان بأبي وأميى ذانك الفئتان وهما بدين الله قائمتان وأجل من يمشي على الكثبان وكذاك أفضل صحبه العُمَران بدمي ونفسي ذانك الرجلان في نصره وهما له صهران وهما له بالوحى صاحبتان يا حبدا الأبوان والبنتان لفضائل الأعمال مستبقان وبقربه في القبر مضطجعان وهما لدين محمد جبلان أتقاهما في السر والإعلان أوفاهما في الوزن والرجحان هـ و في المغارة والنبى اثنان من شرعنا في فضله رجلان وإمامهم حقاً بلا بطلان

بكر مطهرة الإزار حَصَان وعروسه من جملة النسوان هى حبه صدقاً بلا ادِّهان وهما بروح الله موتلفان دفع الخلافة للإمام الثاني بالسيف بين الكفر والإيمان ومحا الظلام وباح بالكتمان في الأمر فاجتمعوا على عثمان وتر فيكمل ختمة القرآن أعنى على العالم الربان ليث الحروب منازل الأقران وبنى الإمامة أيما بنيان من بعد أحمد في النبوة ثان وبمن هما لمحمد سبطان لله در الأصل والغصنان وسعيدهم وبعابد الرحمن وامدح جماعة بيعة الرضوان وامدح جميع الآل والنسوان بسيوفهم يوم التقى الجمعان وكلاهما في الحشر مرحومان تحوي صدورهم من الأضغان عثمان فاجتمعوا على العصيان

أكرم بعايشة الرضى من حرة هي زوج خير الأنبياء وبكره هي عرسه هي أنسه هي إلفه أو ليس والدها يصافي بعلها لما قضى صديق أحمد نحبه أعنى به الفاروق فرق عنوة هو أظهر الإسلام بعد خفائه ومضى وخلى الأمر شورى بينهم من كان يسهر ليله في ركعة ولي الخلافة صهر أحمد بعده زوج البتول أخا الرسول وركنه سبحان من جعل الخلافة رتبة واستخلف الأصحاب كي لا يدعي أكرم بفاطمة البتول وبعلها غصنان أصلهما بروضة أحمد أكرم بطلحة والزبير وسعدهم وأبي عبيدة ذي الديانة والتقى قل خير قول في صحابة أحمد دع ما جرى بين الصحابة في الوغي فقتيلهم منهم وقاتلهم لهم والله ينوم الحشر ينزع كل ما والويل للركب الذين سعوا إلى قد باء من مولاه بالخسران فالله ذو عفو وذو غفران جمع الرواة وخط كل بنان سيما ذوي الأحلام والأسنان والليث والزهري أو سفيان واعرف علياً أيما عرفان فعليه تصلى النار طائفتان وتنصه الأخرى إلها ثان أعناقهم غُلَّت إلى الأذقان بفساد ملة صاحب الإيوان شتموا الصحابة دون ما برهان وودادهم فرض على الإنسان ألقي بها ربي إذا أحيان

ويل لمن قتل الحسين فإنه لسنا نكفر مسلماً بكبيرة لا تقبلن من التوارخ كل ما ارو الحديث المنتقى عن أهله كابن المسيب والعلاء ومالك واحفظ لأهل البيت واجب حقهم لا تنتقصه ولا ترد في قدره والعن زنادقة الروافض إنهم جحدوا الشرائع والنبوة واقتدوا لا تركنن إلى الروافض إنهم لعنوا كما بغضوا صحابة أحمد لعنوا كما بغضوا صحابة أحمد الصحابة والقرابة سنة

## فصل فضائل أبي هريرة الدوسي رضي الله عنه

وهكذا صار أبوهريرة أحفظ الصحابة لدعوة النبي له، فلذا شَرِق أهل البدع والضلال من الرافضة وغيرهم من رواياته.

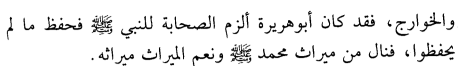
وفي صحيح مسلم من حديث يزيد بن عبدالرحمن: حدثني

<sup>(</sup>۱) البخاري (ح۲۳۵۰)، ومسلم (ح۲۶۹۲).

أبوهريرة رضى الله عنه قال: كنت أدعو أمي إلى الإسلام وهي مشركة، فدعوتها يوماً فأسمعتني في رسول الله ﷺ ما أكره، فأتيت رسول الله ﷺ وأنا أبكي، قلت: يا رسول الله، إني كنت أدعو أمي إلى الإسلام فتأبى على، فدعوتها اليوم فأسمعتني فيك ما أكره، فادع الله أن يهدي أم أبي هريرة، فقال رسول الله: «اللهم اهد أم أبي هريرة»، فخرجت مستبشراً بدعوة نبي الله ﷺ، فلما جئت فصرت إلى الباب، فإذا هو مجافى، فسمعت أمي خشف قدمي، فقالت: مكانك يا أبا هريرة، وسمعت خضخضة الماء قال: فاغتسلت ولبست درعها وعجلت عن خمارها، ففتحت الباب ثم قالت: يا أبا هريرة، أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، قال: فرجعت إلى رسول الله ﷺ فأتيته وأنا أبكى من الفرح قال: قلت: يا رسول الله أبشر، قد استجاب الله دعوتك وهدى أم أبي هريرة، فحمد الله وأثنى عليه، وقال خيراً. قال: قلت: يا رسول الله، ادع الله أن يحببني أنا وأمي إلى عباده المؤمنين، ويحببهم إلينا، قال: فقال رسول الله: «اللهم حبب عُبِيَّدَك هذا ـ يعني أبا هريرة ـ وأمه إلى عبادك المؤمنين، وحبب إليهم المؤمنين» فما خُلِقَ مؤمن يسمع بي ولا يراني إلا أحبني(١).

فهنيئاً لأهل السنة لمحبتهم أبا هريرة وأمه، فنشهدك يا ربنا بمحبتنا لأبي هريرة وأمه رضي الله عنهما أجمعين، واجعل محبتنا له وأمه قربة نتقرب بها إليك واجعل ذلك من صالح أعمالنا، وتبا لمن أبغضه وسبه من أهل البدع قاطبة واخصص بذلك زنادقة الرافضة

<sup>(1)</sup> مسلم (*ح*۲٤۹۱).



أخرج أبوعيسى الترمذي قال: حدثنا أحمد بن منيع حدثنا هشيم أخبرنا يعلى بن عطاء عن الوليد بن عبدالرحمن عن أبي عمر رضي الله عنه أنه قال لأبي هريرة رضي الله عنه: يا أبا هريرة، أنت كنت ألزمنا لرسول الله وأحفظنا لحديثه (١).

بل جاء في الحديث الصحيح تزكية الرسول ﷺ لأبي هريرة في حرصه على الحديث والعلم بما ينفعه غداً من شفاعة النبي.

روى البخاري من طريق سعيد بن أبي سعيد المقبري عن أبي هريرة رضي الله عنه أنه قال: قلت: يا رسول الله، من أسعد الناس بشفاعتك يوم القيامة؟ فقال: «لقد ظننت يا أبا هريرة أن لا يسألني عن هذا الحديث أحد أوَّل منك لما رأيت من حرصك على الحديث، أسعد الناس بشفاعتي يوم القيامة من قال: لا إله إلا الله خالصاً من قبل نفسه»(٢).

<sup>(</sup>١) الترمذي (ح٣٨٣٦)، وإسناده صحيح، قال أبوعيسي: هذا حديث حسن.

<sup>(</sup>۲) البخاري (ح ۲۵۷۰).

## فصل عمرو بن العاص رضي الله عنه

كان من رجال قريش رأياً ودهاءً وحزماً وكفاءة وبصراً بالحروب ومن أعيان المهاجرين، وله سابقة في الإسلام، وقد تأمر على مثل أبي بكر وعمر لبصره بالأمور ودهائه، ولاه النبي على عيش ذات السلاسل، كما جاء ذلك في الصحيحين، عن أبي عثمان النهدي، أن رسول الله على بعث عمرو بن العاص على جيش ذات السلاسل قال: فأتيته فقلت: أي الناس أحب إليك؟ قال: «عائشة» قلت: من الرجال؟ قال: «أبوها» قلت: ثم من؟ قال: «عمر» فعد رجالاً فسكت مخافة أن يجعلني في آخرهم (۱).

وقد أخبر الرسول ﷺ بأن عمراً مؤمن، جاء ذلك في المسند وغيره.

قال أحمد: حدثنا عبدالصمد حدثنا حماد عن محمد بن عمرو عن أبي سلمة عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «ابنا العاص مؤمنان».

وجاء في رواية الحسن بن موسى وأبي كامل: قال النبي ﷺ: «ابنا العاص مؤمنان» يعني هشاماً وعمراً (٢). وهذا إسناد لا بأس به.

<sup>(</sup>١) البخاري (ح٣٥٨)، ومسلم (ح٢٣٨٤).

<sup>(</sup>۲) المسند (۲/ ۳۵۳) والنسائي في الكبرى (ح ۸۳۰)، والآجري في الشريعة (ح ۱۹۷۸)، ومداره على محمد بن عمرو بن علقمة بن وقاص، ومحمد الصحيح أنه حسن الحديث يحتج به وقد قال النسائي وابن عدي: لا بأس به، وابن المبارك، وله شاهد عند ابن سعد (۱۹۲/٤).

وجاء أيضاً بإخبار الرسول بأنه مؤمن. أخرج أحمد في المسند قال: حدثنا عبدالرحمن بن مهدي حدثنا موسى بن علي بن رباح عن أبيه قال: سمعت عمرو بن العاص قال: كان فزع بالمدينة فأتيت على سالم مولى أبي حذيفة وهو محتب بحمائل سيفه فأخذت سيفاً فاحتبيت بحمائله، فقال رسول الله عليه: «يا أيها الناس ألا كان مفزعكم إلى الله وإلى رسوله» ثم قال: «ألا فعلتم كما فعل هذان الرجلان المؤمنان»(۱).

ووصفه النبي بأنه رجل صالح، أخرج أحمد في المسند والبخاري في الأدب المفرد قال أحمد حدثنا عبدالرحمن.

وقال البخاري حدثنا عبدالله بن يزيد، كلاهما عن موسى بن علي قال: سمعت أبي يقول: سمعت عمرو بن العاص قال: بعث إلي النبي على فأمرني أن آخذ على ثيابي وسلاحي ثم آتيه ففعلت، فأتيته وهو يتوضأ، فصعد إلي البصر ثم طأطأ، ثم قال: «يا عمرو، إني أريد أن أبعثك على جيش فيسلمك الله ويغنمك وأرغب لك من المال رغبة صالحة» قال: قلت: يا رسول الله، ما أسلمت من أجل المال ولكني أسلمت رغبة في الإسلام وأن أكون مع رسول الله على فقال: «يا عمرو، نعم المال الصالح للمرء الصالح»(٢).

<sup>(</sup>۱) أحمد (۲۰۳/٤)، والنسائي في الكبري (ح۸۳۰۱)، ومداره على موسى بن علي، والصحيح أنه ثقة وثقه أحمد وابن معين والبخاري والنسائي وأبوحاتم، وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في المسند (١٩٧/٤)، والبخاري في الأدب المفرد (ح٢٩٩)، وإسناده صحيح.

وأخرج أحمد في المسند قال: حدثنا أسود بن عامر حدثنا جرير بن حازم قال: سمعت الحسن قال: قال رجل لعمرو بن العاص: أرأيت رجلاً مات رسول الله على وهو يجبه أليس رجلاً صالحاً؟ قال: بلى، قال: قد مات رسول الله على وهو يجبك، وقد استعملك، فقال: قد استعملني فوالله ما أدري أحباً كان لي منه أو استعانة بي ولكن سأحدثك برجلين مات رسول الله على وهو يجبهما: عبدالله بن مسعود وعمار بن ياسر(۱).

وأخرج مسلم في صحيحه عن ابن شماسة المهري قال: «حضرنا عمرو بن العاص وهو في سياقة الموت فبكى طويلاً وحول وجهه إلى الجدار فجعل ابنه يقول: يا أبتاه، أما بشرك رسول الله على بكذا، قال: فأقبل بوجهه، فقال: إن أفضل ما نعده شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، إني قد كنت على أطباق ثلاث: لقد رأيتني وما أحد أشد بغضاً لرسول الله على مني، ولا أحب إلى أن أكون قد استمكنت منه فقتلته، فلو مت على تلك الحال لكنت من أهل النار، فلما جعل الله الإسلام في قلبي أتيت النبي على فقلت: ابسط يمينك فلأبايعك، فبسط يمينه، قال: فقبضت يدي، قال: «ما لك يا عمرو؟» قال: قلت: أردت قال: شترط بماذا؟» قلت: أن يُغفر لي. قال: «أما علمت أن الإسلام يهدم ما كان قبله وأن الهجرة تهدم ما كان قبلها وأن الحج يهدم ما كان قبلها وأن الحد أحب إلى من رسول

<sup>(</sup>١) أحمد في المسند (٢٠٣/٤)، وإسناده صحيح.



الله ﷺ ولا أجل في عيني منه، وما كنت أطيق أن أملأ عيني منه إجلالاً له، ولو سئلت أن أصفه ما أطقت؛ لأني لم أكن أملأ عيني منه، ولو مت على تلك الحال لرجوت أن أكون من أهل الجنة، ثم ولينا أشياء ما أدري ما حالي فيها، فإذا أنا مت فلا تصحبني نائحة ولا نار، فإذا دفنتموني فشنوا على التراب شناً، ثم أقيموا حول قبري قدر ما تنحر جزور ويقسم لحمها حتى أستأنس بكم وأنظر ماذا أراجع به رسل ربي<sup>(۱)</sup>.

(1) مسلم (<del>-</del> ۱۲۱).

# فهل فضل أبي سفيان صخر بن حرب بن أمية القرشي رضى الله عنه

رأس قريش ومن دهاة العرب ومن أهل الرأي والشرف فيهم، أسلم عام الفتح ليلة فتح مكة.

عن محمد بن إسحاق قال: حدثني الزهري عن عبيدالله بن عبيدالله بن عتبة عن ابن عباس رضي الله عنه ساق خروج النبي عليه من المدينة عام فتح مكة، فلما نزل مر الظهران ثم ذكر قصة خروجه وإتيان أبي سفيان. قال له العباس: ويحك يا أبا سفيان، أسلم واشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله قبل أن تضرب عنقك. قال: فشهد بشهادة الحق وأسلم، قلت: يا رسول الله، إن أبا سفيان رجل يحب هذا الفخر، فاجعل له شيئاً قال: «نعم، من دخل دار أبي سفيان فهو آمن، ومن أغلق بابه فهو آمن، ومن دخل المسجد فهو آمن،

فهذا تكريم لأبي سفيان رضى الله عنه.

ودليل آخر على إسلامه في قصة هرقل حينما سأله عن النبي وصفته وقراءة هرقل الكتاب، قال أبوسفيان: فلما قال ما قال وفرغ من قراءة الكتاب، كثر عنده الصخب وارتفعت الأصوات

 <sup>(</sup>۱) معرفة الصحابة لأبي نعيم الأصبهاني (٣/ ١٥١٠)، ونقل ذلك ابن هشام في السيرة قال
 ابن إسحاق وذكر إسناده وهو صحيح الإسناد.

وأخرجنا. فقلت لأصحابي حين أخرجنا: لقد أمر أمرُ ابن أبي كبشة، إنه يخافه ملك بني الأصفر، فما زلت موقناً أنه سيظهر حتى أدخل الله على الإسلام (١٠).

وقد أعطاه النبي على يوم حنين من الغنائم مائة من الإبل كما جاء ذلك في صحيح مسلم عن رافع بن خديج قال: أعطى رسول الله على أبا سفيان بن حرب وصفوان بن أمية وعيينة بن حصن والأقرع بن حابس كل إنسان منهم مائة من الإبل<sup>(٣)</sup>.

البخاري (ح۷)، ومسلم (ح۱۷۷۳).

<sup>(</sup>۲) مسلم (ح۱۸۱۷).

<sup>(</sup>۳) مسلم (ح۱۰۲۰).

فأثبت الله إيمان من كان مع الرسول يوم حنين.

ومن فضائله رضي الله عنه ما رواه مسلم في صحيحه من طريق عكرمة حدثنا أبو زميل حدثني ابن عباس قال: كان المسلمون لا ينظرون إلى أبي سفيان ولا يقاعدونه، فقال للنبي عليه: يا نبي الله، ثلاث أعطنيهن قال: «نعم»، قال: عندي أحسن العرب وأجمله أم حبيبة بنت أبي سفيان أزوجكها، قال: «نعم»، قال: ومعاوية تجعله كاتباً بين يديك، قال: نعم. قال: وتؤمرني حتى أقاتل الكفار، كما كنت أقاتل المسلمين. قال: «نعم» (۱).

قال ابن حجر في الإصابة: وروى يعقوب بن سفيان وابن سعد بإسناد صحيح عن سعيد بن المسيب عن أبيه قال: فقدت الأصوات يوم اليرموك إلا صوت رجل يقول: يا نصر الله اقترب. قال: فنظرت فإذا هو أبوسفيان تحت راية ابنه يزيد (٢).

وقد ذكر ذلك المزي أيضاً من طريق إبراهيم بن سعد عن أبيه عن سعيد بن المسيب عن أبيه: خمدت الأصوات يوم اليرموك

<sup>(</sup>۱) مسلم (ح۲۵۰۱).

<sup>(</sup>٢) الإصابة ج ٢، ترجمة صخر بن حرب.



والمسلمون يقاتلون الروم إلا صوت رجل يقول: يا نصر الله اقترب، يا نصر الله اقترب. فرفعت رأسي أنظر فإذا هو أبوسفيان بن حرب تحت راية ابنه يزيد بن أبي سفيان (١).

وأخرجه اللالكائي قال: أنبأنا أحمد بن عبيد أنبأنا محمد بن الحسين أنبأنا أحمد بن زهير أخبرنا موسى بن إسماعيل أخبرنا إبراهيم بن سعد حدثني أبي عن سعيد بن المسيب عن أبيه بمثله (٢).

<sup>(</sup>١) المزي في تهذيب الكمال في ترجمة صخر بن حرب أبوسفيان .

<sup>(</sup>٢) اللالكائي في شرح أصول الاعتقاد (ح٢٧٩٣).

### فصل في فضائل معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنهما

أخرج الإمام أحمد في مسنده قال: حدثنا علي بن بحر حدثنا الوليد بن مسلم حدثنا سعيد بن عبد العزيز عن ربيعة بن يزيد عن عبد الرحمن بن أبي عميرة الأزدي عن النبي عليه أنه ذكر معاوية وقال: «اللهم اجعله هادياً مهدياً واهد به»(١).

وقد توبع الوليد بن مسلم تابعه عبد الأعلى بن مسهر كما عند الترمذي (ح٣٨٤٢)، والآجري في الشريعة (ح١٩١٤-١٩١٥)، وقد سمع عبد الأعلى بن مسهر من سعيد بن عبد العزيز التنوخي قديماً وقد صرح عبد الرحمن بن أبي عميرة الأزدي كما عند الآجري

(۱) أحمد في المسند (۲۱٦/٤) والترمذي (ح٣٨٤٢)، والآجري (ح١٩١٥)، وأبونعيم في معرفة الصحابة (ح٤٦٣٤)، والبخاري في التاريخ (٢٤٠/٥).

وأطال الكلام فيه وطرقه ابن عساكر في تاريخه في ترجمة معاوية ومال إلى ثبوت الحديث وحسنه ابن حجر الهيثمي (ص ٢٦٦)، وكذلك صححه ابن كثير في البداية والنهاية في ترجمة معاوية. وهذا إسناد صحيح كل رجاله ثقات وقال الذهبي في السير بعد ذكر أحاديث: وهذه أحاديث مقاربة (٣/ ١٦٤)(\*).

وقد اختلف في سعيد بن عبدالعزيز عن ربيعة بن يزيد في رواية الوليد بن مسلم عن سعيد ابن عبدالعزيز عن ربيعة كرواية الجماعة، وجاء عن الوليد بن مسلم عن سعيد بن عبدالعزيز عن يونس بن ميسرة عن عبدالرحمن بن أبي عميرة به قال ابن عساكر بعدما ذكر هذه الطرق: وقول الجماعة هو الصواب. اهـ

وهذا هو الذي يتبين بأنه عن سعيد بن عبدالعزيز عن ربيعة بن يزيد عن عبد الرحمن ابن أبي عميرة.

(\*) قلت: وقال الجورقاني في الأباطيل ١/١٩٣: هذا حديث حسن.



بالسماع من النبي عليه وكما عند البخاري في التاريخ قال: وقال عبد الله بن مروان عن سعيد عن ربيعة سمع عبد الرحمن سمع النبي عَلَيْهُ بمثله.

وهذه أيضاً متابعة أيضاً من مروان بن محمد بن حسان الأسدي للوليد بن مسلم.

إذن رواه عن سعيد بن عبد العزيز كل من الوليد بن مسلم وعمر ابن عبد الواحد ومحمد بن سليمان الحراني، وعبد الأعلى بن مسهر ومروان بن محمد، وقد اختلف في عبد الرحمن بن أبي عميرة في صحبته وقد رجح أبو حاتم والبخاري وابن السكن وابن سعد وابن حبان والأجري في الشريعة أن له صحبة.

وذكر الترمذي طريقاً آخر قال: حدثنا محمد بن يحيى حدثنا عبدالله بن محمد النفيلي حدثنا عمرو بن واقد عن يونس بن حلبس عن أبي إدريس الخولاني قال: لما عزل عمر بن الخطاب عمر بن سعد عن حمص ولي معاوية فقال الناس: عزل عميراً وولي معاوية، فقال عمير: لا تذكروا معاوية إلا بخير، فإني سمعت رسول الله ﷺ يقول: «اللهم اهد به»<sup>(١)</sup>.

قال أبو عيسى: هذا حديث غريب، قال: وعمرو بن واقد ىضىف .

الترمذي (ح٣٨٤٣)، وأبونعيم في معرفة الصحابة. وإسناده ضعيف عمرو بن واقد القرشي منكر الحديث كذاب متروك.

وقد أخطأ فيه عمرو بن واقد القرشي فجعله هذا الحديث والصحيح أن حديث يونس بن حلبس مرسل وهو حديث دعاء النبي لمعاوية: «اللهم علمه الكتاب والحساب وقه العذاب». راجع ابن عساكر (٥٩/ ٨٥).

#### فائــدة:

قال إسحاق بن راهويه: لم يصح في فضائل معاوية شيء، وكذا قال النسائي.

قلت: أقوى ما فيه حديث عبد الرحمن بن أبي عميرة.

وقد أثنى عليه ابن عباس بالفقه، فروى البخاري في صحيحه من طريق نافع بن عمر: حدثني ابن أبي مليكة قيل لابن عباس: هل لك في أمير المؤمنين معاوية، فإنه ما أوتر إلا بواحدة، قال: أصاب إنه فقيه (١).

ومن فضائله أنه أول قائد جيش غزا في البحر، وقد قال عنه النبي عَلَيْ كما أخرج ذلك البخاري في صحيحه من حديث أم حرام رضي الله عنها أنها سمعت النبي عَلَيْ يقول: «أول جيش من أمتي يغزون البحر قد أوجبوا» (٣).

وهو قائدهم في ذلك، وغزوا البحر وهم تحت ملكه، وقد ولى على ذلك الجيش ابنه يزيد.

أخرج البخاري ومسلم من طريق محمد بن يحيى بن حبان عن

<sup>(</sup>١) البخاري (ح٣٧٦٥).

<sup>(</sup>٢) البخاري (ح٣٧٦٤).

<sup>(</sup>٣) البخاري (ح٢٩٢٤).

أنس بن مالك عن خالته أم حرام بنت ملحان قالت: نام النبي على يوماً قريباً مني ثم استيقظ يتبسم فقلت: ما أضحكك؟ قال: «أناس من أمتي عرضوا على يركبون هذا البحر الأخضر، كالملوك على الأسرة»، قالت: فادع الله أن يجعلني منهم، فدعا لها، ثم نام الثانية ففعل مثلها، فقالت مثل قولها فأجابها مثلها. فقالت: ادع الله أن يجعلني منهم، فقال: «أنت من الأولين»، فخرجت مع الله أن يجعلني منهم، فقال: «أنت من الأولين»، فخرجت مع زوجها عبادة بن الصامت غازياً أول ما ركب المسلمون البحر مع معاوية، فلما انصرفوا من غزوهم قافلين فنزلوا الشام فقر بت إليها دابة لتركبها فصرعتها فماتت (۱).

ومن فضائله أنه خال المؤمنين لكون أخته أم حبيبة زوج رسول الله ﷺ.

ومن فضائله بأنه كاتب وحي رسول رب العالمين، كما جاء ذلك في صحيح مسلم، حينما قال أبو سفيان للنبي ﷺ: ومعاوية تجعله كاتباً بين يديك قال: «نعم»(٢).

وكان من دهاة هذه الأمة: أخرج ابن سعد في الطبقات قال: أخبرنا عفان بن مسلم أخبرنا وهيب أخبرنا داود عن عامر قال: قضاة هذه الأمة أربعة: عمر وعلي وزيد وأبو موسى. ودهاة هذه الأمة أربعة: عمرو بن العاص ومعاوية بن أبي سفيان والمغيرة بن شعبة وزياد (٣).

<sup>(</sup>۱) البخاري (ح۲۷۹۹)، ومسلم (ح۱۹۱۲).

<sup>(</sup>۲) مسلم (ح۲۰۰۱) وانظر مسند أحمد (۲۹۱/۱)، عن ابن عباس أن النبي على قال: «اذهب فادع لي معاوية» وكان كاتبه، وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٣) طبقات ابن سعد (٢/ ٣٥١)، وإسناده صحيح.

وقد ولاه عمر بن الخطاب الشام وأقره عثمان بن عفان عليها وقد كان صالحاً للولاية والملك، روى البخاري في التاريخ عن إبراهيم بن موسى عن هشام بن يوسف عن معمر سمعت همام بن منبه عن ابن عباس قال: ما رأيت أحداً أخلق للملك من معاوية (١).

وأخرج الخلال في السنة قال أخبرني عبد الملك الميموني قال حدثنا أبو سلمة حدثنا عبد الله بن المبارك عن معمر عن همام بن منبه قال سمعت ابن عباس يقول: ما رأيت رجلاً كان أخلق للملك من معاوية، إن كان الناس ليردون منه على وادي الرحب ولم يكن كالضيق الحصيص الضجر المتغضب (٢).

وأخرج الخلال قال: أخبرني محمد بن مخلد بن حفص العطار حدثني محمد بن المثنى حدثنا نوح بن يزيد بن سنان حدثنا إبراهيم بن سعد عن محمد بن إسحاق عن نافع عن عبد الله بن عمر رضي الله عنه قال: ما رأيت أحداً كان أسود بعد رسول الله عنه من معاوية، قلت: هو كان أسود من أبي بكر، قال: أبو بكر كان خيراً منه، وكان هو أسود منه، قال: قلت: هو كان أسود من عثمان، قال: رحمة الله على عثمان كان خيراً منه، وهو أسود من عثمان.

<sup>(</sup>۱) تاريخ الكبير للبخاري (۷/ ۳۲۷)، وإسناده صحيح ورواه عبدالرزاق في المصنف (–۲۰۹۸)، عن معمر عن همام به.

<sup>(</sup>٢) السنة للخلال (ح٦٧٧)، وتاريخ دمشق لابن عساكر (٥٩/ ١٧٥)، وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٣) السنة للخلال (ح١٠٦٧٩)، وابن عدي في الكامل (١٠/١١)، وتاريخ دمشق لابن عساكر (١٧٤/٥٩)، وله طرق كثيرة وإسناده حسن.



فهنيئاً لمعاوية رضي الله عنه صحبته للنبى ﷺ فقد كان كاتباً للوحي، وجاهد مع الرسول، وكان بينه وبين الرسول نسب وصهر، وولاه عمر وعثمان على الشام وحسبك بمن يؤمره عمر وعثمان رضي الله عنهم أجمعين. وحسبك أيضاً بثناء ابن عباس على معاوية في الفقه وحسن السيرة في الملك. وهذا ابن عمر رضي الله عنه وما قال في حلمه وسؤدده، فقد قام رضي الله عنه في حال الولاية والملك خير قيام، ساس العالم بكمال عقله وفرط حلمه وسعة نفسه وقوة دهائه ورأيه وأرضى الناس بسخائه وحلمه.

#### بعض أقوال الأئمة في معاوية

تقدم قول ابن عباس كما عند البخاري: إن معاوية قد صحب رسول الله. وتقدم قول ابن عمر فيه: ما رأيت أحداً بعد رسول الله عليه أسود من معاوية.

أخرج ابن عساكر من طريق مالك بن أنس عن الزهري قال سألت سعيد بن المسيب عن أصحاب رسول الله على فقال لي: اسمع يا زهري، من مات محباً لأبي بكر وعمر وعثمان وعلي وشهد للعشرة بالجنة وترحم على معاوية \_ كان حقيقاً على الله أن لا يناقشه الحساب (۱).

وأخرج ابن عساكر من طريق ابن أبي الدنيا أخبرنا أبو عثمان القرشي أخبرنا محمد بن سعيد أخبرنا عبد الملك بن عمير عن قبيصة بن جابر قال: ما رأيت رجلاً أعظم حلماً ولا أكثر سؤدداً ولا ألين مخرجاً في أمر من معاوية (٢). وقد توبع عبد الملك بن عمير.

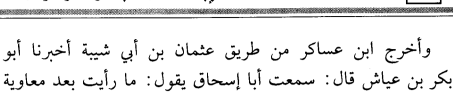
وأخرج ابن عساكر من طريق الحسين بن علي بن الأسود العجلي أخبرنا ابن نمير عن الأعمش عن مجاهد قال: لو رأيتم معاوية لقلتم: هذا المهدي (٣). وقد توبع الحسين العجلي في ذلك.

<sup>(</sup>١) ابن عساكر في تاريخ دمشق (٥٩/٢٠٧)، والبداية والنهاية (٨/١٣٩).

<sup>(</sup>۲) ابن عساكر في تاريخ دمشق (٥٩/ ١٧٨).

 <sup>(</sup>٣) ابن عساكر في تاريخ دمشق (٩٥/ ١٧٢)، وأخرجه الحلال في السنة (ح٦٦٩)، وجاء أيضاً عن قتادة(ح٨٦٦).

مثله.



وأخرج ابن عساكر من طريق ابن المبارك عن محمد بن مسلم عن إبراهيم بن ميسرة قال: ما رأيت عمر بن عبد العزيز ضرب إنساناً قط إلا إنساناً شتم معاوية فإنه ضربه أسواطاً (١).

وأخرج ابن عساكر من طريق إبراهيم بن عيسى أخبرنا أحمد الدوري أخبرنا محمد بن يحيى بن سعيد قال: سئل ابن المبارك عن معاوية فقيل له: ما تقول فيه؟ قال: ما أقول في رجل قال رسول الله على: «سمع الله لمن حمده»، فقال معاوية من خلفه: ربنا ولك الحمد، فقيل له: ما تقول في معاوية، هو عندك أفضل أم عمر بن عبد العزيز؟ فقال: لتراب في منخري معاوية مع رسول الله على خير وأفضل من عمر بن عبد العزيز (٢).

وأخرج الخطيب في تاريخه من طريق محمد بن أحمد بن أبي العوام أخبرنا رباح بن الجراح الموصلي قال: سمعت رجلاً يسأل المعافى بن عمران، فقال: يا أبا مسعود، أين عمر بن عبد العزيز من معاوية ابن أبي سفيان؟ فغضب من ذلك غضباً شديداً، وقال: لا يقاس بأصحاب رسول الله على أحدٌ، معاوية صاحبه وصهره وكاتبه وأمينه على وحي الله عز وجل(٢).

<sup>(</sup>١) ابن عساكر في تاريخ دمشق (٩٥/ ٢١١)، والبداية والنهاية (٨/ ١٣٩).

<sup>(</sup>٢) ابن عساكر في تاريخ دمشق (٥٩/ ٢٠٩)، والبداية والنهاية (٨/ ١٣٩).

 <sup>(</sup>٣) الخطيب في تاريخ بغداد (٢٢٣/١)، وابن عساكر في تاريخ دمشق (٩٥/٢٠٨)، وله إسناد آخر عند الخلال في السنة (-٦٦٤).

وأخرج ابن عساكر من طريق محمد بن مروان: حدثني أبي أخبرنا عيسى بن خليفة الحذاء قال: كان الفضل بن عنبسة جالساً عندي في الحانوت، فسئل: معاوية أفضل أم عمر بن عبد العزيز؟ فعجب من ذلك، وقال: سبحان الله، أأجعل من رأى رسول الله عليه كمن لم يره؟ قالها ثلاثاً (١).

وأخرج ابن عساكر من طريق عمر بن أحمد بن شاهين أخبرنا أحمد بن محمد بن إسماعيل أخبرنا الفضل بن زياد قال: سمعت أبا عبد الله وسئل عن رجل انتقص معاوية وعمرو بن العاص أيقال له رافضي، قال: إنه لم يجترىء عليهما إلا وله خبيئة سوء، ما يبغض أحداً من أصحاب رسول الله عليه إلا وله داخلة سوء (٢)

فهذا هو معاوية وبعض فضائله وأقوال الأئمة فيه، أرغم الله أنف هؤلاء الذين يسبونه ويعادونه ولربما اتهموه بالنفاق عياذاً بالله.

وبعض من الضلال الزائغين عن الطريق السوي ربما يكتبون أو في بعض المجالس يعقد لهم كلمات في الصحابة وعدالتهم؛ وتجد مثل هؤلاء ظاهره الفسق ولربما لا يعرف الصلاة في المساجد، كيف يكون مثل هؤلاء يتكلمون في خير الخليقة بعد النبيين والمرسلين؟ ولربما أيضاً أخرج معاوية ومن معه من الصحابة الذين أسلموا في الفتح وما بعده من صحبة الرسول ولا يعدهم من الصحابة ولا يعد

<sup>(</sup>۱) ابن عساكر في تاريخ دمشق (۲۰۸/۵۹).

 <sup>(</sup>۲) ابن عساكر في تاريخ دمشق (۹۹/۲۱۰) والسنة للخلال (ح۲۹۰)، والبداية والنهاية
 ۸/ ۱۳۹ .

الصحابة إلا المهاجرين والأنصار وأن غير هؤلاء ليسوا كلهم بعدول.

أخرج مسلم في صحيحه عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله على أتى المقبرة فقال: «السلام عليكم دار قوم مؤمنين وإنا إن شاء الله بكم لاحقون وددت أنا قد رأينا إخواننا»، قالوا: أو لسنا إخوانك يا رسول الله؟ قال: «أنتم أصحابي، وإخواننا الذين لم يأتوا بعد». فقالوا: كيف تعرف من لم يأت بعد من أمتك يا رسول الله؟ فقال: «أرايت لو أن رجلاً له خيل غر محجلة بين ظهري خيل دهم بمم ألا يعرف خيله؟» قالوا: بلى يا رسول الله. قال: «فإنهم يأتون غراً محجلين من الوضوء، وأنا فرطهم على الحوض، ألا ليذادن رجال عن حوضي، كما يذاد البعير الضال أناديهم: ألا هلم، فيقال: إنهم قد بدلوا بعدك، فأقول: سحقاً سحقاً»(١).

فكل مؤمن جاء بعد الرسول فليس بصحابي وأما من كان مؤمناً والتقى بالنبي عَلَيْ ومات على ذلك فهو الصحابي، وهذا هو الذي فهمه الصحابة كما تقدم من قول ابن عباس في معاوية وغير ذلك.

وأخرج مسلم أيضاً في صحيحه عن أبي سعيد الحدري رضي الله عنه قال: خرج معاوية رضي الله عنه على حلقة في المسجد فقال: ما أجلسكم؟ قالوا: جلسنا نذكر الله، قال: آلله ما أجلسكم إلا ذاك قالوا: والله ما أجلسنا إلا ذاك؟ قال: أما إني لم أستحلفكم تهمة لكم وما كان أحد بمنزلتي من رسول الله على أقل عنه حديثاً مني وإن رسول الله على خرج على حلقة من أصحابه فقال: «ما

<sup>(</sup>۱) مسلم (ح۲٤۹).

أجلسكم؟» قالوا: جلسنا نذكر الله ونحمده على ما هدانا للإسلام ومن به علينا قال: «آلله ما أجلسكم إلا ذاك؟». قالوا: والله ما أجلسنا إلا ذاك، قال: «أما إني لم أستحلفكم تهمة لكم ولكنه أتاني جبريل فأخبرني أن الله عز وجل يباهي بكم الملائكة»(١).

فقوله: (خرج على حلقة من أصحابه) عامة في جميع الصحابة رضوان الله عليهم لكن القلب إذا حمل شيئاً من النفاق والضلال بدأ بصحابة النبي المختار؛ تجده يتورع في الكلام عن الكفرة والطواغيت والمبتدعة والضلال، وقد أخرج لسانه بالسب والطعن على أصحاب محمد على أول ما يبدأ باللمز بمثل معاوية كما قال عبد الله بن المبارك: معاوية عندنا محنة، فمن رأيناه ينظر إلى معاوية شزراً المهارك: معاوية عندنا محنة على أصحاب محمد على القوم، أعني على أصحاب محمد على القوم، أعنى على أصحاب محمد على القوم، أعنى على أصحاب محمد على القوم، أعنى على المحاب على القوم، أعنى على الصحاب محمد على القوم، أعنى على المحاب المحاب على المحاب المحاب

وأخرج الخطيب في تاريخ بغداد من طريق عثمان بن سعيد قال: سمعت الربيع بن نافع يقول: معاوية بن أبي سفيان ستر أصحاب رسول الله ﷺ فإذا كشف الرجل الستر اجترأ على ما وراءه (٣).

وسئل أحمد رحمه الله: قال رجل: لي خال ذكر أنه ينتقص معاوية وربما أكلت معه، فقال أبوعبدالله مبادراً: لا تأكل معه (٤).

<sup>(</sup>۱) مسلم (ح۲۷۰۱)، وانظر تاريخ ابن عساكر (۲۰۹/۵۹)، قول عمر بن الخطاب حينما هجا أعرابي الأنصار فقال عمر: لولا أن له صحبة من رسول الله على لله لله الله على الله الله على الله الله على الله الله على الله

<sup>(</sup>٢) تاريخ ابن عساكر (٥٩/ ٢٠٨)، والبداية والنهاية (٨/ ١٣٩).

 <sup>(</sup>٣) الخطب في تاريخ بغداد (١/ ٢٢٣). وابن عساكر في تاريخ دمشق (٢٠٩/٥٩)، والبداية والنهاية (٨/ ١٣٩).

<sup>(</sup>٤) السنة للخلال (ح٦٩٣).

وأخرج ابن عساكر من طريق أحمد بن زكريا بن يحيى الساجي قال: سمعت موسى بن هارون يقول: بلغني عن بعض أهل العلم وأظنه وكيع أنه قال: معاوية بمنزلة حلقة الباب، من حركه اتهمناه على من فوقه (١).

وقد تولى معاوية الملك بعد ما تنازل الحسن بن علي بن أبي طالب رضي الله عنه وعن أبيه وحقن دماء المسلمين، فجزاه الله عن هذه الأمة خير الجزاء.

روى البخاري في صحيحه قال: حدثنا عبدالله بن محمد حدثنا سفيان عن أبي موسى قال: سمعت الحسن يقول: استقبل والله الحسن بن علي معاوية بكتائب أمثال الجبال، فقال عمرو بن العاص: إني لأرى كتائب لا توليً حتى تقتل أقرانها، فقال له معاوية وكان والله خير الرجلين: أي عمرو، إن قتل هؤلاء هؤلاء، وهؤلاء هؤلاء من لي بنسائهم، من لي بنسائهم، من لي بضيعتهم؟ فبعث إليه رجلين من قريش، من بني عبد شمس: عبدالرحمن بن سمرة وعبدالله بن عامر بن كريز، فقال: اذهبا إلى هذا الرجل، فاعرضا عليه، وقولا له واطلبا إليه، فأتياه فدخلا عليه، فتكلما وقالا له، فطلبا إليه، فقال لهما الحسن بن علي: إنا بنو عبدالمطلب، قد أصبنا من هذا المال، وإن هذه الأمة قد عاثت في دمائها. قالا: فمن لي بهذا؟ قالا: نحن لك به، فما سألهما شيئاً ويسألك، قال: فمن لي بهذا؟ قالا: نحن لك به، فما سألهما شيئاً إلا قالا: نحن لك به، فصالحه، فقال الحسن: ولقد سمعت أبا

<sup>(</sup>۱) تاریخ دمشق لابن عساکر (۲۱۰/۵۹).

بكرة يقول: رأيت رسول الله ﷺ على المنبر، والحسن بن علي إلى جنبه وهو يقبل على الناس مرة وعليه أخرى، ويقول: «إن ابني هذا سيد، ولعل الله أن يصلح به بين فئتين عظيمتين من المسلمين»(١).

فهكذا كفى الله المؤمنين القتال بهذا السيد الحسن بن علي بن أبي طالب رضي الله عنه، فسلم الحسن لمعاوية الأمر وبايعه على إقامة كتاب الله وسنة نبيه، ودخل معاوية الكوفة وبايعه الناس فسميت سنة الجماعة لاجتماع الناس، وبايع معاوية كل من كان معتزلاً الفتنة كسعد بن أبي وقاص وابن عمر ومحمد بن مسلمة وغيرهم.

<sup>(</sup>۱) البخاري (ح۲۷۰٤).

#### عقيدة السلف فيما وقع بين الصحابة من الفتن

قال الله تعالى: ﴿ لَقَدَ تَابَ اللهُ عَلَى ٱلنَّبِيّ وَٱلْمُهَاجِينَ وَٱلْأَنصَارِ اللهُ تعالى: ﴿ لَقَد تَابَ اللهُ عَلَى ٱلنَّبِيّ وَٱلْمُهَاجِينَ وَٱلْمُهَاءِ وَالْأَنصَارِ ٱلَّذِينَ ٱتّبَعُوهُ فِي سَاعَةِ ٱلْعُسْرَةِ مِنْ بَعْدِ مَا كَادَ يَنزِيغُ قُلُوبُ فَرِيقٍ مِّنْهُمْ ثُكُمّ تَابَ عَلَيْهِمْ إِنَّهُ بِهِمْ رَءُوثُ رَّحِيمٌ اللهِ النوبة: ١١٧].

قال ابن بطة رحمه الله في النهي عن الخوض في أحداث الفتنة الكبرى: «ومن بعد ذلك نكف عما شجر بين أصحاب رسول الله على فقد شهدوا المشاهد معه وسبقوا الناس بالفضل، فقد غفر الله لهم وأمرك بالاستغفار لهم والتقرب إليه بمحبتهم، وفرض ذلك على لسان نبيه وهو يعلم ما سيكون منهم وأنهم سيقتتلون، وإنما فُضِّلوا على سائر الخلق؛ لأن الخطأ والعمد قد وضع عنهم، وكل ما شجر بينهم، مغفور لهم و لا ينظر في كتاب صفين والجمل ووقعة الدار وسائر المنازعات لهم - ولا ينظر في كتاب صفين والجمل ووقعة الدار وسائر المنازعات التي جرت بينهم، ولا تكتبه لنفسك ولا لغيرك ولا تروه عن أحد ولا تقرأه على غيرك ولا تسمعه ممن يرويه.

فعلى ذلك اتفق سادات علماء هذه الأمة من النهي عما وصفناه، منهم: حماد بن زيد ويونس بن عبيد وسفيان الثوري وسفيان بن عينة وعبدالله بن إدريس ومالك بن أنس وابن أبي ذئب وابن المنكدر وابن المبارك وشعيب بن حرب وأبوإسحاق الفزاري ويوسف بن أسباط وأحمد بن حنبل وبشر بن الحارث وعبدالوهاب الوراق، كل هؤلاء قد رأوا النهي عنها والنظر فيها والاستماع إليها وحذروا من طلبها والاهتمام بجمعها، وقد روي عنهم فيمن فعل ذلك أشياء كثيرة بألفاظ

ختلفة متفقة المعنى على كراهية ذلك والإنكار على من رواها واستمع إليها»(١).

وكان عمر بن عبدالعزيز رحمه الله إذا سئل عن صفين والجمل قال: أمر أخرج الله يدي منه لا أدخل لساني فيه (٢).

وروى الخلال قال: أخبرنا أبوبكر المروذي قال: «قيل لأبي عبدالله ونحن بالعسكر وقد جاء بعض رسل الخليفة وهو يعقوب فقال: يا أبا عبدالله، ما تقول فيما كان من علي ومعاوية رحمهما الله؟ فقال أبوعبدالله: ما أقول فيها إلا الحسنى رحمهم الله أجمعين»(٣).

وكتب أحمد لمسدد بن مسرهد فقال له مما قال: «والكف عن مساوىء أصحاب رسول الله على تحدثوا بفضائلهم وأمسكوا عما شجر بينهم، ولا تشاور أحداً من أهل البدع في دينك ولا ترافقه في سفرك»(٤).

وكتب أحمد رحمه الله إلى عبدوس بن مالك عن أصول السنة فقال: من أصول السنة: ومن انتقص واحداً من أصحاب رسول الله عليه أبغضه لحدث كان منه، أو ذكر مساويه \_كان مبتدعاً حتى يترحم عليهم جميعها ويكون قلبه لهم سليماً (٥).

وقال أبوعثمان إسماعيل بن عبدالرحمن الصابوني رحمه الله في عقيدة

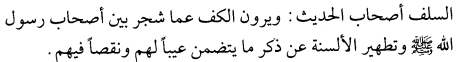
<sup>(</sup>١) الإبانة لابن بطة (ص ٢٦٨)، ومن أراد الزيادة فليرجع للسنة للخلال فقد عقد باباً في التغليط على من كتب الأحاديث التي فيها طعن على أصحاب رسول الله على الم

<sup>(</sup>٢) السنة للخلال (ح٧١٧).

<sup>(</sup>٣) السنة للخلال (ح٧١٣).

<sup>(</sup>٤) طبقات الحنابلة (١/ ٣٤٤).

<sup>(</sup>٥) طبقات الحنابلة (١/ ٢٤٥).



قال ابن قدامة المقدسي في لمعة الاعتقاد: ومن السنة الكف عن ذكر مساوئهم وما شجر بينهم، واعتقاد فضلهم ومعرفة سابقتهم.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية في العقيدة الواسطية: ويمسكون عما شجر بين الصحابة ويقولون: إن هذه الآثار المروية في مساويهم، منها ما هو كذب ومنها ما قد زيد فيه ونقص وغُيرً عن وجهه الصريح. والصحيح فيه: معذورون: إما مجتهدون مصيبون، وإما مجتهدون مخطئون.

وقال الأشعري في الإبانة: فأما ما جرى بين علي والزبير وعائشة رضي الله عنهم فإنما كان على تأويل واجتهاد وعلي الإمام، وكلهم من أهل الاجتهاد، وقد شهد لهم النبي عليه بالجنة والشهادة، فدل على أنهم كلهم كانوا على حق في اجتهادهم، وكذلك ما جرى بين علي ومعاوية رضي الله عنهما كان على تأويل واجتهاد، وكل الصحابة أئمة مأمونون غير متهمين في الدين.

وقال القاضي عياض في شرحه لصحيح مسلم: ومعاوية من عدول الصحابة وأفاضلهم، وما وقع من حروب بينه وبين علي وما جرى بين الصحابة من الدماء فعلى التأويل والاجتهاد، وكل يعتقد أن ما فعله صواب وسداد.

قال القحطاني في نونيته رحمه الله:

قــــل خير قــــول في صحــــابــــة أحمــــد وامــــــدح جميـــــــع الآل والنســــــوان دع ما جرى بين الصحابة في الوغى الجمعان بسيبوفهم يبوم التقى الجمعان فقتيلهم منهم وقاتلهم لهم وحاتلهما في الحشر مسرحومان والله يبوم الحشر ينسزع كسل مسا تحبوي صدورهم مسن الأضغان وقال حافظ الحكمي في سلم الوصول إلى علم الأصول: شم السكوت واجب عما جسرى بينهم مسن فعسل مسا قد قدرا فكلهم عجتهد مشاب



قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ جَاءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اَغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا ٱلَّذِينَ اَمَنُواْرَبَّنَا آلِيَانَ وَلَا تَجَعَّلُ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِلَّذِينَ ءَامَنُواْرَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفُ رَّحِيمُ اللَّهِ الحنر: ١٠].

أخرج مسلم في صحيحه من طريق هشام بن عروة عن أبيه قال: قالت لي عائشة رضي الله عنها: «يا ابن أختي، أمروا أن يستغفروا لأصحاب النبي ﷺ فسبوهم»(١).

قال ابن جرير في تفسيره عند هذه الآية المتقدمة قال: حدثنا بشر قال حدثنا يزيد حدثنا سعيد عن قتادة قال: ثم ذكر الله الطائقة الثالثة فقال: ﴿ وَاللَّذِينَ جَاءُو مِنْ بَعَدِهِمْ يَقُولُونَ رَبّنَا الْغَفِرُ لَنَا وَلِإِخْوَنِنَا ﴾ فقال: ﴿ وَالَّذِينَ جَاءُو مِنْ بَعَدِهِمْ يَقُولُونَ رَبّنا الْغَفِرُ لَنَا وَلِإِخْوَنِنَا ﴾ حتى بلغ ﴿ إِنّكَ رَءُوفٌ رَجِيمُ ﴿ إِنّهَا أمروا أن يستغفروا لأصحاب النبي ﷺ ولم يؤمروا بسبهم (٢).

وقال أحمد رحمه الله في فضائل الصحابة: حدثنا وكيع حدثنا سفيان عن نسير بن ذعلوق قال: سمعت ابن عمر رضي الله عنهما يقول: «لا تسبوا أصحاب محمد فلمقام أحدهم ساعة خير من عمل أحدكم عمره»(٣).

وقال أحمد في المسند: حدثنا أبوبكر حدثنا عاصم عن زر بن حبيش عن عبدالله بن مسعود قال: «إن الله نظر في قلوب العباد فوجد قلب

<sup>(</sup>۱) مسلم (ح۳۰۲۲).

<sup>(</sup>٢) ابن جرير الطبري في تفسيره (ح٣٣٨٨٨) وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٣) أحمد في فضائل الصحابة (ح١٥)، والبيهقي في الاعتقاد وإسناده صحيح.

محمد على خير قلوب العباد فاصطفاه لنفسه فابتعثه برسالته، ثم نظر في قلوب العباد بعد قلب محمد فوجد قلوب أصحابه خير قلوب العباد فجعلهم وزراء نبيه يقاتلون على دينه، فما رأى المسلمون حسناً فهو عند الله حسن، وما رأوا سيئاً فهو عند الله سيىء»(١).

وقال الآجري في الشريعة: حدثنا ابن عبدالحميد حدثنا يعقوب بن إبراهيم الدورقي حدثنا حكام بن سلم الرازي عن عمرو بن قيس عن عبد ربه قال: كنا عند الحسن في مجلس فذكر كلاماً وذكر أصحاب النبي فقال: «أولئك أصحاب محمد على كانوا أبر هذه الأمة قلوباً وأعمقها علماً وأقلها تكلفاً، قوم اختارهم الله عز وجل لصحبة نبيه وإقامة دينه، فتشبهوا بأخلاقهم وطرائقهم فإنهم كانوا ورب الكعبة على الهدى المستقيم»(٢).

وقال الخلال في السنة: أخبرنا الحسن بن أحمد الكرماني حدثنا أبوالربيع حدثنا حماد بن زيد حدثنا شهاب بن خراش عن عمه العوام بن حوشب قال: «اذكروا محاسن أصحاب محمد عليه تأتلف عليه القلوب ولا تذكروا مساويهم فتحرشوا الناس عليهم»(٣).

وقال الآجري: حدثنا ابن عبدالحميد حدثنا الفضل بن زياد حدثنا عبدالصمد بن يزيد سمعت الفضيل بن عياض يقول: حب أصحاب

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد (۱/ ۳۷۹) وأبوداود الطيالسي (ح٢٤٦)، والبيهقي في الاعتقاد وإسناده حسن.

<sup>(</sup>٢) الآجري في الشريعة (ح١١٦١)، وأخرجه أبونعيم في الحلية (٣٠٥/١) عن الحسن عن عبدالله بن عمر، وأخرجه البغوي في شرح السنة عن عبدالله بن مسعود (٢١٤/١).

<sup>(</sup>٣) السنة للخلال (ح٨٢٩)، وإسناده جيد.



محمد علي ذخر أدخره، ثم قال: رحم الله من ترحم على أصحاب محمد عَيْلِيْهُ، وإنما يحسن هذا كله بحب أصحاب محمد عَيْلِيْهُ. قال: وسمعت فضيلاً يقول: قال ابن المبارك: خصلتان من كانتا فيه الصدق وحب أصحاب محمد ﷺ أرجو أن ينجو ويسلم(١).

وأخرج أحمد في الفضائل قال حدثنا وكيع حدثنا جعفر بن برقان عن ميمون بن مهران قال: ثلاث ارفضهن: سب أصحاب محمد ﷺ والنظر في النجوم والنظر في القدر<sup>(٢)</sup>.

وأخرج اللالكائي من طريق حماد بن سلمة قال أيوب السختياني: «من أحب أبا بكر الصديق فقد أقام الدين، ومن أحب عمر فقد أوضح السبيل، ومن أحب عثمان فقد استنار بنور الدين، ومن أحب علي بن أبي طالب فقد استمسك بالعروة الوثقى، ومن قال الحسني في أصحاب محمد ﷺ فقد برىء من النفاق»(٣).

وقال الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله: «ومن الحجة الواضحة الثابتة البينة المعروفة: ذكر محاسن أصحاب رسول الله ﷺ كلهم أجمعين» إلى أن قال: «بل حبهم سنة، والدعاء لهم قربة، والاقتداء بهم وسيلة، والأخذ بآثارهم فضيلة»(٤).

وقال الطحاوي رحمه الله: «ونحب أصحاب رسول الله ﷺ ولا نفرط في حب أحد منهم ولا نتبرأ من أحد منهم ونبغض من يبغضهم

الأجري في الشريعة (ح١١٦٤) وإسناده جيد. (1)

الفضائل للإمام أحمد (ح١٩) وإسناده صحيح. **(Y)** 

اللالكائي في أصول الاعتقاد (ح٢٣٣٣)، والحجة في بيان المحجة للأصبهاني (٣) (ح۲۲۳).

طبقات الحنابلة (١/ ٣٠). (1)

وبغير الخير يذكرهم، ولا نذكرهم إلا بخير، وحبهم دين إيمان وإحسان، وبغضهم كفر ونفاق وطغيان (١١).

وقال الآجري رحمه الله: «فمن صفة من أراد الله عز وجل به خيراً وسلم له دينه ونفعه الله الكريم بالعلم المحبة لجميع الصحابة ولأهل بيت رسول الله على ولأزواج رسول الله على والاقتداء بهم، ولا يخرج بفعل ولا بقول عن مذاهبهم ولا يرغب عن طريقهم»(٢).

وقال أبوعثمان الصابوني رحمه الله: «فمن أحبهم وتولاهم ودعا لهم ورعى حقهم وعرف فضلهم فاز في الفائزين، ومن أبغضهم وسبهم ونسبهم إلى ما تنسبهم إليه الروافض والخوارج لعنهم الله فقد هلك في الهالكين»(٣).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: ومن أصول أهل السنة والجماعة سلامة قلوبهم وألسنتهم لأصحاب رسول الله على كما وصفهم الله به في قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اعْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَنِنَا اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

قال ابن الصلاح رحمه الله: «للصحابة بأسرهم خصيصة وهي أنه لا يسأل عن عدالة أحد منهم، بل ذلك أمر مفروغ منه لكونهم على الإطلاق معدلين بنصوص الكتاب والسنة وإجماع من يعتد به في الإجماع من الأمة»(1).

<sup>(</sup>١) العقيدة الطحاوية.

<sup>(</sup>٢) الآجري في الشريعة (٤/ ١٦٩١).

<sup>(</sup>٣) عقيدة السلف أصحاب الحديث.

<sup>(</sup>٤) مقدمة ابن الصلاح.

وقال ابن كثير رحمه الله: والصحابة كلهم عدول عند أهل السنة والجماعة لما أثنى الله عليهم في كتابه العزيز وبما نطقت به السنة النبوية في المدح لهم في جميع أخلاقهم وأفعالهم وما بذلوه من الأموال والأرواح بين يدي رسول الله عليه رغبة فيما عند الله من الثواب الجزيل والجزاء الجميل»(١).

وذكر الشوكاني رحمه الله إجماع أهل البيت رضي الله عنهم على تحريم سب الصحابة رضوان الله عليهم من اثني عشر طريقاً (٣).

فهذه بعض النقولات عن سلف الأمة في عقيدتها في صحابة النبي

<sup>(</sup>١) ابن كثير في الباعث الحثيث.

<sup>(</sup>٢) الدرر السنية (١/ ٣٢).

 <sup>(</sup>٣) في كتاب إرشاد الغبي إلى مذهب أهل البيت في صحب النبي على .
 قلت: وصنف الدارقطني كتاباً كبيراً في ثناء الصحابة على القرابة وثناء القرابة على الصحابة. كما في العواصم والقواصم لابن الوزير ٨/ ٤٤.

وقد قال ابن بطة رحمه الله: «ويشهد لجميع المهاجرين والأنصار بالجنة وقد قال ابن بطة رحمه الله: «ويشهد لجميع المهاجرين والأنصار بالجنة والرضوان والتوبة والرحمة من الله ويستقر علمك وتوقن بقلبك أن رجلاً رأى النبي عليه وشاهده وآمن به واتبعه ولو ساعة من نهار أفضل ممن لم يره ولم يشاهده ولو أتى بأعمال الجنة أجمعين.

ثم الترحم على جميع أصحاب رسول الله على صغيرهم وكبيرهم وأولهم وآخرهم وذكر محاسنهم ونشر فضائلهم والاقتداء بهديهم والاقتفاء لآثارهم وأن الحق في كل ما قالوه والصواب فيما فعلوه (١).

وقال البغوي في تفسيره: «قال أبوصخر حميد بن زياد: أتيت محمد ابن كعب القرظي فقلت له: ما قولك في أصحاب رسول الله عليه فقلت: فقال: جميع أصحاب رسول الله عليه في الجنة محسنهم ومسيئهم. فقلت: من أين تقول هذا؟ فقال: يا هذا اقرأ قول الله تعالى: ﴿وَالسَّيْقُونَ مَنَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا لَهُ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ﴾ وقال: ﴿ رَضِ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ﴾ وقال: ﴿ وَاللَّذِينَ اتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ ﴾ ، شرط في التابعين شريطة وهي أن يتبعوهم في أفعالهم الحسنة دون السيئة ، قال أبو صخر: فكأني لم أقرأ هذه الآية قط» (٢).

وقال ابن حزم: وسائر أصحاب رسول الله ﷺ وجميعهم في الجنة.

ثم قال بعد ذلك: فجاء النص أن من صحب النبي عَلَيْهِ فقد وعده الله تعالى الحسنى وقد نصص الله تعالى: ﴿ إِنَ اللهَ لَا يُخْلِفُ اللهِ تعالى الحسنى الله تعالى الحسنى المُعِينَادَ ﴿ إِنَ اللهُ تعالى الحسنى

<sup>(</sup>١) الشرح والإبانة على أصول السنة والديانة (ص ٢٦٣).

<sup>(</sup>٢) معالم التنزيل تفسير البغوي عند تفسير سورة التوبة.

فإنه مبعد عن النار لا يسمع حسيسها وهو فيما اشتهى خالد لا يحزنه الفزع الأكبر (١١).

فهذه هي عقيدة أهل السنة والجماعة أن الصحابة رضوان الله عليهم كلهم عدول فلا يسأل عن عدالة أحد منهم بعد تعديل الله عز وجل وتعديل رسوله عليه ويكفي في هذه المنزلة منزلة الصحبة المنزلة العالية الشريفة التي لا يبلغها من بعدهم حتى لو عمل ما عمل في ذلك.

قال النووي رحمه الله: «ولهذا اتفق أهل الحق ومن يعتد به في الإجماع على قبول شهاداتهم ورواياتهم وكمال عدالتهم رضي الله عنهم أجمعين»(٢).

لأن القلوب السليمة مسلمة لأمر ربها والقلوب الغاوية ترى الحق

<sup>(</sup>١) المحلي لابن حزم (١/٤٤).

<sup>(</sup>٢) النووي على شرح مسلم (١٤٩/١٥).

وتعرض عنه، قال تعالى: ﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ فَاسْتَحَبُّوا الْعَمَىٰ عَلَى الْمُدَىٰ فَا أَخَدَتُهُمْ صَاعِقَةُ الْعَدَابِ الْمُونِ بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ۞ وَنَجَيْنَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَكْسِبُونَ ۞ وَنَجَيْنَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَكَسِبُونَ ۞ وَنَجَيْنَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَكَسِبُونَ ۞ وَنَجَيْنَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَكَسِبُونَ ۞ وَنَصَلت: ١٨٠١٧].

فالطاعن في عدالة الصحابة، أو بعضهم طاعن في دين الإسلام.

ذكر ابن الجوزي في مناقب أحمد بن حنبل رحمه الله عن الميموني قال: قال الإمام أحمد بن حنبل: «يا أبا الحسن، إذا رأيت رجلاً يذكر أحداً من أصحاب رسول الله على الإسلام».

وقال أبوزرعة الرازي رحمه الله: «إذا رأيت الرجل ينتقص أحداً من أصحاب رسول الله على فاعلم أنه زنديق وذلك أن الرسول على عندنا حق والقرآن حق وإنما أدى إلينا هذا القرآن والسنن أصحاب رسول الله على وإنما يريدون أن يجرحوا شهودنا ليبطلوا الكتاب والسنة، الجرح بهم أولى وهم زنادقة»(١).

فرحم الله هؤلاء الأئمة على غيرتهم على هذا الدين والمدافعة عن حماته، وأما أعداؤهم - يعني أعداء الصحابة - فحقيقة أمرهم أعداء لرسول الله ولا يمكن أن يأتي صاحب باطل إلا وقد سبق لهذا الباطل من شياطين الإنس أو الجن، قال تعالى: ﴿ وَكَنَالِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُوًا فَي مَعْضِهُم إِلَى بَعْضِ زُخْرُفَ ٱلْقَوْلِ غُرُوزًا ﴾ [الأنعام: شيكطين آلإنس وَالْجِنِّ يُوجِي بَعْضُهُم إِلَى بَعْضِ زُخْرُفَ ٱلْقَوْلِ غُرُوزًا ﴾ [الأنعام:

فيجب على المسلم أن يتعلم أمر دينه لمدافعة أهل الباطل لكي ينقمع ويذهب، قال تعالى: ﴿ كَلَالِكَ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْحَقَّ وَٱلْبَطِلُّ فَأَمَّا ٱلزَّبَدُ فَيَذْهَبُ

<sup>(</sup>١) الكفاية في علم الرواية للخطيب البغدادي وفي تاريخ دمشق والإصابة في تمييز الصحابة وتهذيب الكمال.

جُفَا أَهُ وَأَمَّا مَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ فَيَمَكُثُ فِي ٱلأَرْضُ كَذَلِكَ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْثَالَ ﴿ وَالرعد: ١٧]، وقال تعالى: ﴿ قُلُ إِنَّ رَقِي يَقْذِفُ بِٱلْحَقِّ عَلَنْمُ ٱلْغُيُوبِ ﴿ قَلْ جَآءَ ٱلْحَقُّ وَمَا يُبْدِئُ ٱلْبَكِلُ وَمَا يُعِيدُ ﴿ إِنَّ كَيْدَ ٱلشَّيْطَنِ يَبْدِئُ ٱلْبَكِلُ وَمَا يُعِيدُ ﴾ [سا: ٤٩،٤٨]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ كَيْدَ ٱلشَّيْطَنِ كَانَ ضَعِيفًا ﴿ ) [النساء: ٢٦].

فتقرب يا عبد الله بمحبة هؤلاء الصحابة العدول الكرام.

ومما تقدم من الكلام يبين لك فضل الصحابة وثناء الله ورسوله وسلف الأمة. واقرأ ما يقول ابن كثير رحمه الله واصفاً الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين، قال: «والصحابة كلهم عدول عند أهل السنة والجماعة لما أثنى الله عليهم في كتابه العزيز، وبما نطقت به السنة النبوية في المدح لهم في جميع أخلاقهم وأفعالهم وما بذلوه من الأموال والأرواح بين يد رسول الله عليهم في منه فيما عند الله من الثواب الجزيل والجزاء الجميل»(۱).

ويقول ابن الصلاح رحمه الله: «للصحابة بأسرهم خصيصة وهي أنه لا يسأل عن عدالة أحد منهم، بل ذلك أمر مفروغ منه لكونهم على الإطلاق معدلين بنصوص الكتاب والسنة وإجماع من يعتد به في الإجماع من الأمة»(٢).

وانظر هؤلاء ينقلون الإجماع على عدالتهم وأن هذا ما عليه أهل السنة والجماعة قاطبة، أما من خالف أهل السنة وشذ بقول من الأقوال فلا يعتد بقوله لأن قوله بدعة وضلالة، ولذا يقول هذا المقارق للسنة: العدالة في المهاجرين والأنصار فقط.

<sup>(</sup>١) ابن كثير في الباعث الحثيث.

<sup>(</sup>٢) مقدمة ابن الصلاح.

فانظر ما يقول ابن حزم رحمه الله فيما وقع بين الصحابة ثم ذكر فضلهم وعدالتهم، قال رحمه الله حينما ذكر اجتهاد الأئمة من التابعين ومن بعدهم من أهل الفضل والعلم بأنهم يلزمنا توقيرهم والاستغفار لهم ثم قال: ولا نجيز ذلك لعلي وأم المؤمنين وطلحة والزبير وعمار وهشام بن حكيم ومعاوية وعمرو والنعمان وسمرة وأبي الغادية وغيرهم وهم أئمة الإسلام حقاً والمقطوع على فضلهم وعلى أكثرهم بأنهم في الجنة، وهذا لا يخيل إلا على مخذول وكل من ذكرنا من معيب أو مخطىء، فمأجور على اجتهاده، إما أجرين وإما أجراً، وكل ذلك غير مسقط عدالتهم وبالله التوفيق (۱).

وهذا المتكلم ينقل عن ابن حزم ما وافق الهوى، وما خالف هواه يرده، فنعوذ بالله من اتباع الهوى.

وأختم هذا الفصل العظيم بما أخرجه الإمام أحمد في مسنده، قال: حدثنا بهز حدثنا همام سمعت قتادة في قصصه حدثنا أنس بن مالك رضي الله عنه أن رسول الله عليه قال: يخرج قوم من النار بعد ما يصيبهم سفع من النار فيدخلون الجنة فيسميهم أهل الجنة الجهنميين.

قال: وكان قتادة يتبع هذه الرواية والله أعلم ولكن أحق من صدقتم أصحاب رسول الله ﷺ الذين اختارهم الله لصحبة نبيه وإقامة دينه (٢). نقل الآجري في الشريعة هذا النظم لعباد بن بشار (٣):

<sup>(</sup>۱) الأحكام في أصول الأحكام (٢١٣/٢) فراجعه ففيه كلام نفيس في دفاعه عن الصحابة.

<sup>(</sup>٢) أحمد في المسند (٣/ ١٣٤)، وإسناده صحيح (ح١٢٤٠٢).

<sup>(</sup>٣) الآجري في الشريعة (٥/ ٢٥٣٦).

والقلب من زفرات الشوق يستعر كيف الرقاد لمن يعتاده السهر؟ كونوا على حذر قد ينفع الحذر من ربكم غِيَـرٌ ما فوقها غيرُ تسير آمنة ينزو بها النظر كانوا الذين بهم يستنزل المطر وآخرون هم آووا وهم نصروا ظلماً وليس لهم في الناس منتصر ولا مرد لأمر ساقه القدر من الروافض قد ضلوا وما شعروا أو لا فهل لكم عذر فتعتذروا؟ بعد الشتيمة للأبرار ينتظر إن الشتيمة أمر ليس يغتفر ولا الرسول ولا يرضى به البشر عند الحقائق إيراد ولا صدر والمفترون عليهم كلما ذُكروا لو أنهم نظروا فيما به أمروا قالوا ببدعتهم قولاً به كفروا والحق أبلج والبهتان منشمر من قوله عبر لو أغنت به العبر والراسخون به في العلم قد حضروا بكر وأفضلهم من بعده عمر

حتى متى عيرات العين تنحدر والنفس طائرة، والعين ساهرة يا أيها الناس إني ناصح لكم إني أخاف عليكم أن يحل بكم ما للروافض أضحت بين أظهركم تؤذي وتشتم أصحاب النبي وهم مهاجرون لهم فضل بهجرتهم كيف القرار على من قد تنقَّصهم إنا إلى الله من ذلِّ أراه بكم حتى رأيت رجالاً لا خلاق لهم إني أحاذر أن ترضوا مقالتهم رأي الروافض شتم المهتدين فما لا تقبلوا أبدأ عذراً لشاتهم ليس الإله براضِ عنهم أبداً الناقضون عرى الإسلام ليس لهم والمنكرون لأهل الفضل فضلهم قد كان عن ذا لهم شغل بأنفسهم لكن لشقوتهم والحين يصرعهم قالوا وقلنا، وخير القول أصدقه وفي على وما جاء الثقات بــه قـــال الأمير على فـــوق منبره خير البرية من بعد النبي أبو

فيمن أحب فإن الله مقتدر إلا الخليع وإلا الماجن الأشر نارٌ تُوَقَد لا تبقى ولا تنذر فلن يكون من الدنيا لها خطر وفي منازل يعشو دونها البصر هم الأئمة والأعلام والغرر وعداً عليه فلا خلف ولا غُدر عُــدَّت مــآثــره زلفــى ومفتخــر حسن البلاء وعند الله مدكر أمرأ تقصر عنه البروم والخبزر بل لها وعليها الشين والضرر من الروافض إلا الحية الذكر حتى تطاير عن أفحاصها الشعر داء الجنون إذا هاجت بها المرر صم وعمي فلاسمع ولا بصر بئس العصابة إن قلوا وإن كثروا إن الروافض فيها الداء والدَّبر فيها الحمير وفيها الإبل والبقر مع الأنام لهم شمس ولا قمر ولا أمان لهم ما أورق الشجر منهم بحضرتنا أنثى ولا ذكر

والفضل بعد إلى الرحمن يجعله هــذا مقـال على ليـس ينكـره فارضوا مقالته أو لا فموعدكم وإن ذكرت لعثمان فضائله وما جهلت علياً في قرابته إن المنازل أضحت بين أربعة أهل الجنان كما قال الرسول لهم وفي السزبير حسواري النبسي إذا واذكر لطلحة ما قد كنت ذاكره إن الروافض تبدى من عداوتها ليست عداوتها فينا بضائرة لا لا يستطيع شفا نفس فيشفيها ما زال يضربها بالذل خالقُها داوِ الروافض بالإذلال إن لها كل الروافض حُـمُر لا قلوب لها ضلوا السبيل أضل الله سعيهم شين الحجيج فلا تقوى ولا ورع لا يقبلون لذي نصح نصيحته والقوم في ظلم سود فلا طلعت لا يُؤمَنون وكلُّ الناس قد أمنوا لا بارك الله فيهم لا ولا بقيت



## أقوال الأئمة فيمن سب أو تكلم في أحد من الصحابة

بوب البخاري رحمه الله باب ما يُنهى من سَبِّ الأموات، قال: حدثنا آدم حدثنا شعبة عن الأعمش عن مجاهد عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال النبي على الله الله الأموات، فإنهم قد أفضوا إلى ما قدموا»<sup>(١)</sup>.

وفي الصحيحين عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: قال النبي على: «لا تسبوا أصحابي فلو أن أحدكم أنفق مثل أحد ذهباً ما بلغ مد أحدهم ولا نصيفه». هذا لفظ البخاري. وأما لفظ مسلم عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: كان بين خالد بن الوليد وبين عبدالرحمن بن عوف شيء فسبه خالد فقال رسول الله ﷺ: «لا تسبوا أحداً من أصحابي، فإن أحدكم لو أنفق مثل أحد ذهباً ما أدرك مد أحدهم ولا نصيفه» (٢).

وأخرج مسلم أيضاً من حديث أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله على: «لا تسبوا أصحابي، لا تسبوا أصحابي، فوالذي نفسى بيده لو أن أحدكم أنفق مثل أحدٍ ذهباً ما أدرك مد أحدهم ولا نصيفه»<sup>(۳)</sup>.

وأخرج الإمام أحمد في الفضائل قال: حدثنا وكيع حدثنا سفيان

<sup>(1)</sup> البخاري (ح١٣٩٣).

البخاري (ح٣٦٧٣)، ومسلم (ح٢٥٤١). (٢)

مسلم (ح۲۵۶). (٣)

عن نسير بن ذعلوق قال: سمعت ابن عمر رضي الله عنهما يقول: «لا تسبوا أصحاب محمد فلمقام أحدهم ساعة خير من عمل أحدكم عمره»(١).

وكما جاء في الصحيحين من حديث البراء رضي الله عنه قال: سمعت النبي على يقول: «الأنصار لا يحبهم إلا مؤمن ولا يبغضهم إلا منافق، فمن أحبهم أحبه الله ومن أبغضهم أبغضه الله» وأخرج مسلم من حديث أبي هريرة وأبي سعيد رضي الله عنهما قالا: قال رسول الله على «لا يبغض الأنصار رجل يؤمن بالله واليوم الآخر» (٣).

وأخرج ابن عساكر أن عمر بن الخطاب أي بأعرابي يهجو الأنصار، فقال عمر: «لولا أن له صحبة من رسول الله عليه لكفيتكمه ه»(٤).

وأخرج اللالكائي من طريق حنبل بن إسحاق أخبرنا محمد بن الصلت أخبرنا قيس بن الربيع عن وائل عن البهي، قال: «وقع بين عبيدالله بن عمر وبين المقداد كلام فشتم عبيدالله المقداد، فقال

 <sup>(</sup>١) أحمد في الفضائل (ح١٥)، والبيهقي في الاعتقاد وإسناده صحيح، وابن ماجة في السنن (-١٦٢).

<sup>(</sup>۲) البخاري (ح۳۷۸۳)، مسلم (ح۷۰).

<sup>(</sup>۳) مسلم (ح۲۷،۷۷).

<sup>(</sup>٤) ابن عساكر في تاريخ دمشق (٢٠٦/٥٩)، والإصابة (١١/١)، وذكره بسنده ثم قال: ورجال هذا الحديث ثقات.



عمر: «علي بالحداد أقطع لسانه لا يجترىء أحد بعده فيشتم أحداً من أصحاب رسول الله ﷺ (١).

وأخرج اللالكائي من طريق سفيان بن عيينة عن خلف بن حوشب عن سعيد بن عبدالرحن بن أبزى قال: قلت لأبي: لو أتيت برجل يسب أبابكر عليه السلام ما كنت صانعاً؟ قال: أضرب عنقه، قلت: فعمر؟ قال: أضرب عنقه (٢).

وذكر ابن بطة أن سفيان الثوري يقول: لا تشتم السلف وادخل الجنة بسلام. رقم (۲۷۹).

وعند أحمد في الفضائل قال: حدثنا وكيع حدثنا جعفر عن ميمون بن مهران قال: ثلاث ارفضوهن: سب أصحاب محمد عليه ، والنظر في النجوم، والنظر في القدر<sup>(٣)</sup>.

وأخرج اللالكائي من طريق معن بن عيسى قال: سمعت مالك ابن أنس رحمه الله يقول: «من سب أصحاب رسول الله ﷺ فليس له في الفيء حق، يقول الله عز وجل: ﴿ لِلْفُقَرَآءِ ٱلْمُهَاجِرِينَ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيَسْرِهِمْ وَأَمُّوالِهِمْ يَبْتَغُونَ فَضَّلًا مِّنَ ٱللَّهِ وَرِضَّوْنًا ﴾ الآية، هؤلاء أصحاب رسول الله ﷺ الذين هاجروا معه، ثم قال: ﴿ وَٱلَّذِينَ تَبَوَّءُو ٱلدَّارَ وَٱلَّإِيمَنَ﴾ الآية، هؤلاء الأنصار، ثم قال: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعَدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَنِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَٰنِ ﴾ فالفيء لهؤلاء الثلاثة، فمن سب أصحاب رسول الله عَلَيْ فليس من

اللالكائي (ح٢٣٧٦). (١)

اللالكائي (ح٢٣٧٨). (٢)

فضائل الصحابة للإمام أحمد (-١٧٣٩).

هؤلاء الثلاثة ولا حق له في الفيء»(١).

وذكر الخلال في السنة أخبرنا أبوبكر المروذي قال: سألت أبا عبدالله عمَّن يشتم أبابكر وعمر وعائشة. قال: ما أراه على الإسلام. قال: وسمعت أبا عبدالله يقول: قال مالك: الذي يشتم أصحاب النبي على لله ليس لهم سهم أو قال: نصيب في الإسلام.

وقال أيضاً: أخبرني عبدالملك بن عبدالحميد قال: سمعت أبا عبدالله قال: من شتم أخاف عليه الكفر مثل الروافض، ثم قال: من شتم أصحاب النبي على لا نأمن أن يكون قد مرق عن الدين. وقال أيضاً: أخبرنا عبدالله بن أحمد بن حنبل قال: سألت أبي عن رجل شتم رجلاً من أصحاب النبي على فقال: ما أراه على الإسلام.

وقال أيضاً: أخبرني حرب بن إسماعيل الكرماني، حدثنا موسى بن هارون بن زياد سمعت الفريابي ورجل يسأله عمن شتم أبا بكر، قال: كافر. قال: فيصلى عليه؟ قال: لا. وسألته كيف يصنع به وهو يقول: لا إله إلا الله؟ قال: لا تمسوه بأيديكم، ارفعوه بالخشب حتى تواروه في حفرته.

وقال أحمد في رسالته التي رواها أحمد بن جعفر بن يعقوب الإصطخري قال أحمد: لا يجوز لأحد أن يذكر شيئاً من مساويهم ولا يطعن على أحد منهم بعيب ولا بنقص، فمن فعل ذلك فقد وجب على السلطان تأديبه وعقوبته، ليس له أن يعفو عنه، بل يعاقبه ويستتيبه فإن تاب قبل منه وإن ثبت عاد عليه بالعقوبة

<sup>(</sup>١) اللالكائي (ح٢٤٠٠).



وخلده بالحبس حتى يموت أو يراجع.

وهذه الرسالة قال في أولها: هذا مذهب أهل العلم وأصحاب الأثر وأهل السنة المتمسكين بعروقها المعروفين بها المقتدى بهم فيها من لدن أصحاب النبي عليه إلى يومنا هذا، وأدركت من أدركت من علماء أهل الحجاز والشام وغيرهم عليها(١).

وقال القاضي عياض في شرح مسلم (٢): وسب أصحاب النبي عليه السلام وتنقُّصهم أو أحد منهم من الكبائر المحرمة وقد لعن النبي فاعل ذلك.

وجاء عن إبراهيم النخعي كان يقول: شتم أبي بكر وعمر من الكبائر. وكذا قال أبوإسحاق السبعي وذكر ذلك أيضاً في الزواجر لابن حجر الهيثمي قال: الكبيرة الرابعة والخامسة والستون بعد الأربعمائة: بغض الأنصار وشتم واحد من الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين (٣).

فمما تقدم يتبين عظم سب الصحابة أو أحد منهم لنهي النبي عن سب الأموات ونهيه عن سب صحابته وإخبار عائشة رضي الله عنها بأنهم أمروا أن يستغفروا لأصحاب النبي عليه فسبوهم (٤).

وهذا هو الواقع حينما سبّوا أصحاب النبي ﷺ؛ لأن هؤلاء الذين سبوا أصحاب النبي قد رضعوا من زندقة عبدالله بن سبأ ولذا

<sup>(</sup>١) طبقات الحنابلة (١/٢٤).

<sup>.(</sup>oA·/V) (Y)

 <sup>(</sup>٣) له كتاب عظيم الفائدة في هذا الموضوع سماه الصواعق المحرقة على أهل الرفض والضلال والزندقة.

<sup>(</sup>٤) مسلم (ح٣٠٢٢).

هم أشبه الناس بالنصارى الذين سبوا الحواريين أتباع عيسى. أخرج الآجري في الشريعة من طريق أحمد بن عبدالله بن يونس عن ابن أبي ذئب عن الزهري قال: ما رأيت قوماً أشبه بالنصارى من السبئية. قال أحمد بن يونس: هم الرافضة (١).

فخرج من يزعم بأنه سيأتي بشيء لم يأت به الأوائل فيكتب بعض المقالات ويتكلم في المجالس ويكذب في نقولاته حيث يقول بأن بعضهم كذب على الرسول على الرسول المسلح وينقل في ذلك ما ذكره ابن حزم في الأحكام من طريق قاسم بن أصبع حدثنا إسحاق بن الحسن الحربي حدثنا زكريا بن عدي حدثنا على بن مسهر عن صالح بن حيان عن أبي بريدة عن أبيه قال: كان حي من بني ليث على ميلين من المدينة. قال: فجاءهم رجل وعليه حلة، فقال: إن رسول الله على كساني هذه الحلة، وأمرني أن أحكم في دمائكم وأموالكم بما أرى، قال: وقد كان خطب منهم امرأة في الجاهلية فلم يزوجوه، فانطلق حتى نزل على تلك المرأة، فأرسلوا إلى النبي على فقال: «كذب عدو الله» ثم أرسل رجلاً فقال: «إن وجدته حياً ولا أراك تجده فاضرب عنقه، وإن وجدته ميتاً فحرقه بالنار»(٢).

<sup>(</sup>١) الأَجري في الشريعة (ح٢٠٢٨، ٢٠٣٠)، وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٢) ابن حزم في الإحكام في أصول الأحكام (٢/ ٨٣) وأخرجها ابن عدي في الكامل (٢) ٥٣)، والذهبي في ميزان الاعتدال.

قلت: وله طريق آخر. قال المعافى بن زكريا الحريري كما في الصارم المسلول ـ ص ١٧٠ وقد رواه من طريقه ابن الجوزي في الموضوعات ٥٦/١ ٥ ـ ثنا أبوحامد ثنا السري بن مرشد الخراساني ثنا أبوجعفر محمد بن علي الفزاري ثنا داود بن الزبرقان أخبرني عطاء بن السائب عن عبدالله بن الزبير فذكره بنحوه. وهذا إسناد ساقط. داود قال عنه يعقوب بن شيبة وأبو زرعة: متروك. وعطاء اختلط وداود لم يذكر أنه =

سمع منه قبل الاختلاط بل الأقرب أنه سمع منه بعد الاختلاط لأنه متأخر وعطاء ابن السائب لا يعرف بالرواية عن عبدالله بن الزبير بل لم يسمع منه فيما أرى وذلك أن ابن حبان قال عن عطاء: قيل إنه سمع من أنس ولم يصح ذلك عندي. اهم من الثقات ٧/ ٢٥١. وأنس توفي بعد ابن الزبير بنحو ٢٠ سنة بل في مسند أحمد ١٣/٤ أن بين عطاء وبين عبدالله بن الزبير رجلين في حديث رواه أحمد.

والسري بن مرشد ومحمد بن علي الفزاري لم أقف لهما على ترجمة ومحمد بن علي قد يكون محرّفاً عن موسى بن إسماعيل الفزاري وهو يروي عن داود بن الزبرقان فالله أعلم، والسري وقع عند ابن الجوزي تسميته بالسري بن يزيد ولم أقف له أيضاً على ترجمة والخلاصة أن هذا الإسناد ساقط.

وروى أبوبكر بن مردويه كما في الصارم المسلول ص١٧١ من حديث الوازع عن أبي سلمة عن أسامة قال: قال رسول الله ﷺ: «من يقول عليّ ما لم أقل فليتبوأ مقعده من النار» وذلك أنه بعث رجلًا فكذب عليه فوجد ميتاً قد انشق بطنه ولم تقبله الأرض.

وأخرجه ابن عدي في الكامل ٢٥٥٦/٧ من طريق علي بن ثابت عن الوازع به بالحديث المرفوع حسب. وهذا الإسناد باطل. الوازع قال أحمد وابن معين: ليس بثقة. وقال البخاري. منكر الحديث. وقال النسائي. متروك. وقال الحاكم: روى أحاديث موضوعة.

قلت: والذي لم تقبله الأرض جاءت قصته في الصحيحين من حديث أنس وأنه كان كاتباً للرسول على أم ارتد وكذب على الرسول على السول الم الصارم أيضاً ص١٧١: وروي أن رجلاً كذب عليه فبعث علياً والزبر إليه ليقتلاه. اهـ.

وهذا ليس فيه أن هذا الرجل كان من المسلمين ثم لا يدرى من أخرجه. وقصة بعث على والزبير وكان معهم المقداد هذه في قصة حاطب وليس فيما ذكر أعلاه.

قال الطبراني في مجمع البحرين ص ٢٩١: ثنا أحمد ثنا أبوطلحة موسى بن عبدالله الحزاعي ثنا أحمد بن إسحاق الحضرمي ثنا وهيب بن خالد ثنا عطاء بن السائب عن أبيه عن عبدالله بن عمرو أن رجلاً لبس حلّة مثل حلّة النبي على ثم أتى بيتاً من المدينة فقال: إن النبي على أمرني أي أهل بيت شئت استطلعت. فقالوا: عهدنا برسول الله على وهو لا يأمر بالفواحش. قال: فأعدوا له بيتاً وأرسلوا رسولاً إلى رسول الله على فأخبره. فقال لأبي بكر وعمر: «انطلقا إليه فإن وجدتماه حياً فاقتلاه ثم حرقاه بالنار. وإن وجدتماه قد كفيتماه ولا أراكما إلا قد كفيتماه فحرقاه» فأتياه فوجداه قد خرج من الليل يبول فلدغته =

حية أفعى فمات فحرقاه بالنار ثم رجعا إلى رسول الله ﷺ فأخبراه الخبر فقال رسول الله ﷺ: «من كذب على متعمداً فليتبوأ مقعده من النار».

قال الطبراني: لم يروه عن عطاء إلا وهيب ولا عنه إلا أحمد بن إسحاق تفرد به أبوطلحة.

وأخرجه الطبراني ص ٩٦ في جزء من كذب عليّ متعمداً. وفي الأوسط ص ٢٩٠ ـ كما في مجمع البحرين ـ ثنا جعفر بن أحمد الواسطي ثنا أبوطلحة موسى به بدون القصة .

قلت: وهذا الإسناد لا يصح لثلاثة أشياء:

١ - أن وهيباً سمع بعد الاختلاط قال أبوداود كما في سؤالاته ص ٢٨٧ - قلت لأحمد: عطاء بن السائب كيف حديثه؟ قال: من سمع منه بالبصرة فسماعه مضطرب.
 قلت: وهيب؟ قال: نعم.

قال أبوداود وقال غير أحمد: قدم عطاء البصرة قدمتين. فالقدمة الأولى سماعهم صحيح. والقدمة الثانية كان تغير فيها سمع منه وهيب وإسماعيل وعبدالوارث سماعهم منه ضعف.

قال: سمعت أحمد قال عبدالرحمن: قال وهيب لعطاء بن السائب: سمعت من عبيدة؟ قال: نعم.

أراد أحمد أن عطاء لقنه وهيب وقد تغير لأن عطاء لا يعرف له سماع من عبيدة ولا لقاء.اهـ.

قلت: وفي تهذيب الكمال قال وهيب: لما قدم عطاء البصرة قال: كتبت عن عبيدة ثلاثين حديثاً ولم يسمع من عبيدة شيئاً وهذا اختلاط شديد. اهـ وأما ما قاله الدارقطني في العلل أن وهيباً سمع من عطاء قبل الاختلاط فهذا فيه نظر لما تقدم وأحمد وأبوداود يقدمان بلاشك على الدارقطني كيف ومعهم الدليل وذلك في قصة وهيب مع عطاء وهي بعد اختلاطه مع أن الدارقطني لا أعلم أنه توبع على ما قال. مع أن وهيباً قيل إنه تغير أيضاً.

٢ ـ أن هذا الحديث بهذا السياق غريب وتقدم قول الطبراني: لم يروه عن عطاء إلا
 وهيب ولا عنه إلا أحمد بن إسحاق تفرد به أبوطلحة. اهـ.

٣ ـ جاء هذا الحديث من طرق وليس فيه هذه الزيادة فقد أخرجه البخاري ٣٤٦١
 والترمذي ٢٦٦٩ ـ وقال: صحيح ـ وغيرهما من طريق حسان بن عطية عن أبي كبشة السلولي عن عبدالله بن عمرو رفعه ـ ولفظه: «بلغوا عني ولو آية وحدثوا عن بني إسرائيل =

#### ولا حرج ومن كذب عليّ متعمداً فليتبوأ مقعده من النار».

وأخرج أحمد ٢/ ١٥٨ و ١٧١ ـ والطبراني في الكبير ١٥/ ١٥ وفي جزئه فيمن كذب علي متعمداً ٦٦ و ٢٦ ـ من طريق يزيد بن أبي حبيب عن عمرو بن الوليد عن عبدالله بن عمرو به ولفظه: «من كذب علي متعمداً فليتبوأ مقعده من النار».

وفي بعض طرقه زيادة وهي: «إن الله عز وجل حرم الخمر والميسر والكوبة والغبيراء وكل مسكر حرام».

وأخرج الطبراني في جزئه المذكور ٦٣ من طريق حفص بن سليمان عن غيلان عن الحجاج بن أرطاة عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده به.

وحفص بن سليمان يحتمل أنه القارىء وهو متروك. وحجاج الكلام فيه معروف.

وأخرجه الحاكم ص ١٠١ - ١٠٢ من طريق العرزمي عن عمرو بن شعيب به. والعرزمي متروك.

وأخرجه الطبراني في جزئه ٦٤ و ٦٥ من طريق شعبة عن الحكم عن مجاهد عن عبدالله بن عمرو به .

وأخرجه من طريق آخر ٦٥ ـ والطبراني في الأوسط ٢٨٩ ـ كما في مجمع البحرين ـ والرامهرمزي في المحدث ٣٦١ ـ وابن عدي ٢٧/١ من طريق إسحاق بن يحيى عن مجاهد به ـ وإسحاق واهي الحديث ـ وأخرجه أيضاً الخطيب ص ٩٨ في تقييد العلم.

فكل هذه الطرق ليس فيها القصة المذكورة. فتبين عدم صحة هذه القصة من حديث عبدالله بن عمرو ونكارتها.

وقد اضطرب عطاء بن السائب في رواية هذا الحديث. قال الطبراني في جزئه فيمن كذب علي متعمداً ١٧٨ ـ ثنا علي بن عبدالعزيز ثنا عارم أبوالنعمان ثنا سعيد بن زيد سمعت عطاء بن السائب يحدث عن عبدالله بن الحارث فذكره. وهذا الإسناد لا يصح عبدالله بن الحارث يحتمل أن يكون الهاشمي البصري ويحتمل أن يكون الأنصاري البصري أو النجراني الكوفي. وكلهم من التابعين. وسعيد لم يذكر أنه سمع من عطاء قبل الاختلاط على أن فيه ضعفاً. وعارم اختلط وعلي بن عبدالعزيز متأخر فقد يكون سمع منه بعد الاختلاط. وهذا الحديث رواه جمع كبير من الصحابة ولم يذكر هذا السبب لهذا الحديث فدّل هذا على نكارة هذه القصة. والله أعلم.

ولذلك قال الذهبي في الميزان ٢/ ٢٩٣: لم يصح بوجه. وقال في السير ٧/ ٣٧٤. وهذا حديث منكر ولم يأت به سوى صالح بن حيان هذا الضعيف. اهـ وقال في الميزان = وأخرجه ابن عدي وقال بعدما ذكر الحديث: وهذه القصة لا أعرفها إلا من هذا الوجه ومن رواية زكريا بن عدي عن على بن مسهر.

وهذا الحديث حديث ضعيف لا يجوز الاحتجاج به على أن من الصحابة من كذب على الرسول على فلا يجوز لك نقل مثل هذه الأحاديث أدلة على ما تقول. وعلة هذا الحديث صالح بن حيان القرشي ويقال الفراسي الكوفي. قال ابن معين: وأبوداود ضعيف، قال البخاري: فيه نظر، وقال أبوحاتم: ليس بالقوي، وقال النسائي: والدولابي ليس بثقة، وذكره العقيلي في الضعفاء، وقال ابن حبان: يروي عن الثقات أشياء لا تشبه حديث الأثبات لا يعجبني الاحتجاج به إذا انفرد، قال ابن عدي: وعامة ما يرويه غير محفوظ، وقال الدارقطني: ليس بالقوي. إذا علمت أقوال أهل الجرح والتعديل في صالح بن حيان فقد أيضاً انفرد به ولا يعرف إلا من هذا الوجه.

وأخشى على من يروي مثل هذه الأحاديث لوضع الصحابة عن مكانتهم التي أنزلهم ربهم عليها ورسوله أن يكون ممن كذب على رسول الله، وجاء الوعيد الشديد لمن فعل ذلك أو كذب على الصحابة، وأخشى عليك أن تخرج من هذه الآية إن لم تتب إلى الله وتعلن ذلك كما أعلنت ضلالك، وهذه الآية هي قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ جَاءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبّنا اغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَنِنَا الَّذِينَ

أيضاً: ٢/٣٩٣ ـ بعد أن ذكر حديث صالح بن حيان السابق وروى سويد عن علي قطعة من آخر الحديث. اهـ.

قلت: لم يبين الذهبي من رواه ولا إسناده ولا لفظه وهو قد حكم على الحديث. ولم يصح بوجه كما تقدم.

سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَٰنِ وَلَا تَجَعَلَ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوكُ رَ

وأحسنها إسناداً من طريق محمد بن سابق حدثنا عيسى بن دينار حدثني أبي أنه سمع الحارث بن ضرار الخزاعي ثم ذكر الحديث، وهذا الإسناد فيه دينار الخزاعي الكوفي مجهول، كما قال ذلك علي بن المديني وذكره ابن حبان في كتاب الثقات وله طرق أخرى مرفوعة وفيها ضعف وأقوى ما فيها المرسلة، مرسل قتادة ومجاهد وعبدالرحمن بن أبي ليلى(١)، ونقل ابن عبدالبر الإجماع على أنها نزلت في الوليد بن عقبة، وقد صحح هذا بعض أهل العلم لمجموع الطرق وإن كانت ما تخلو من ضعف. فهل الواجب علينا الإمساك عن مثل هذا السب والذم أو جعلهم عرضة للسب والطعن واللمز والقدح فيهم؟.

قال شيخ الإسلام في الصارم المسلول: وقد صرح جماعة من أصحابنا بكفر الخوارج المعتقدين البراءة من علي وعثمان، وبكفر الرافضة المعتقدين لسب جميع الصحابة الذين كفرو االصحابة وفسقوهم وسبوهم.

وقال أبوبكر عبدالعزيز في المقنع: فأما الرافضي فإن كان يسب

 <sup>(</sup>۱) راجع: تفسير ابن جرير الطبري، وابن عساكر في تاريخ دمشق في ترجمة الوليد بن عقبة
 رضى الله عنه .

فقد كفر فلا يزوج، ولفظ بعضهم وهو الذي نصر القاضي أبويعلى أنه إن سبهم سباً يقدح في دينهم وعدالتهم كفر بذلك، وإن سبهم سباً لا يقدح ـ مثل أن يسب أبا أحدهم أو يسبه سباً يقصد به غيظه ونحو ذلك ـ لم يكفر. اهـ

وهذا الذي يجب نحو الصحابة الكرام، ومعلوم أن أهل السنة لا يعتقدون أن كل واحد من الصحابة معصوم من ارتكاب شيء من كبائر الإثم وصغائره بل كل ذلك يجوز عليهم لكن لهم من السوابق والفضائل والصحبة ما يوجب مغفرة ما يصدر عنهم إن صدر حتى أنه يغفر لهم من السيئات ما لا يغفر لمن بعدهم. فالواجب على المسلم أن يعتقد هذا ويدافع عنه لأنه دين يدين الله به.

قال شيخ الإسلام رحمه الله في الصارم المسلول: وهذا مما لا نعلم فيه خلافاً بين أهل الفقه والعلم من أصحاب رسول الله على والتابعين لهم بإحسان وسائر أهل السنة والجماعة فإنه مجمعون على أن الواجب الثناء عليهم، والاستغفار لهم، والترحم عليهم والترضي عنهم، واعتقاد محبتهم وموالاتهم وعقوبة من أساء فيهم القول. اه.

قال ابن كثير رحمه الله تعالى في تفسير قوله تعالى: ﴿ يُحَمَّدُ رَّسُولُ اللهِ وَاللَّهِ مَا اللهِ عنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله أحد سريرة إلا أبداها الله تعالى على صفحات وجهه وفلتات لسانه، وكما روي عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: من أصلح سريرته أصلح الله تعالى علانيته.



# من هو الصحابي؟

الصحابي الذي جاء فضله وحرم سبه ولمزه ورفعة درجته وناله الحسني من ربه.

قال البخاري في صحيحه في كتاب فضائل الصحابة، باب فضائل أصحاب النبي: ومن صحب النبي أو رآه من المسلمين فهو من أصحابه. وهذا التعريف هو الذي عليه أحمد وعلى بن المديني، وجمهور المحدثين.

#### الأدلة على هذا التعريف:

قال تعالى: ﴿ وَٱلصَّاحِبِ بِٱلْجَنْبِ ﴾ [النساء: ٣٦]، قال ابن مسعود: هي المرأة، والمرأة قد تمكث معك ساعة وقد تمكث معك عمراً.

وقال ابن عباس ومجاهد وعكرمة وقتادة: هو الرفيق في السفر. وقال سعيد بن جبير: هو الرفيق الصالح. والرفيق في السفر قد يكون سفرة واحدة وقد يكون أكثر وقد تكون طويلة وقد تكون قصيرة، ومع ذلك عُدَّ صاحباً.

ومن السنة: ما أخرجه أحمد والبخاري في الأدب والترمذي في السنن قال أحمد والبخاري: حدثنا عبدالله بن يزيد القرشي حدثنا حيوة أخبرنا شرحبيل بن شريك سمع أبا عبدالرحن الحَبُلي يحدث عن عبدالله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما عن رسول الله عليه أنه قال: «خير الأصحاب عند الله تعالى خيرهم لصاحبه، وخير الجيران عند الله تعالى خيرهم لجاره»(١).

<sup>(</sup>١) أحمد في المسند (١٦٨/٢)، والبخاري في الأدب المفرد (ح١١٥)، والترمذي في السنن (ح١٩٤٤)، وإسناده حسن.

وقد دخل في ذلك قليل الصحبة وكثيرها.

إذن فضل الصحبة تقع على كل من صحب النبي على أعواماً أو عاماً أو شهوراً أو شهراً أو أياماً أو يوماً حتى لو كان لقيه أو رآه ساعة من نهار مؤمناً به ومات على ذلك.

قال الإمام أحمد وغيره: كل من صحب النبي ﷺ سنة أو شهراً أو يوماً أو رآه مؤمناً به فهو من أصحابه له من الصحبة بقدر ذلك.

قال ابن بطة رحمه الله: وتوقن بقلبك أن رجلاً رأى النبي ﷺ وشاهده وآمن به واتبعه ولو ساعة من نهار أفضل ممن لم يره ولم يشاهده ولو أتى بأعمال الجنة أجمعين.

وأما من شذ في هذا الزمان بقول منكر بأن الصحابة لا تطلق إلا على المهاجرين والأنصار فهذا قول واضح ضلاله ورأي بيِّنٌ سقمه وغرور صاحبه.

ويزعم أيضاً: أن صغار الصحابة كالحسن والحسين وابن الزبير بأنهم تابعيون وليسوا بصحابة، ثم ينقل هذا القول عن العجلي في كتاب الثقات، وهذا لم يقله العجلي بل قال في ترجمة الحسن بن علي بن أبي طالب رضي الله عنه: مدني، ثم ذكر بعض فضائله، وقال في الحسين: حسين بن علي بن أبي طالب رضي الله عنه، وقتل الحسين بن علي بن أبي طالب بكربلاء قتله عبيدالله بن زياد، ثم ذكر بعض فضائله. وقال في ترجمة ابن الزبير: عبدالله بن الزبير بن العوام، وقد سمع من النبي على وهو أول مولود ولد في الإسلام وأمه أسماء بنت أبي بكر، قتل بمكة قتله الحجاج وصلبه. هذه ترجمة العجلي لهؤلاء، لم يقل بأنهم من التابعين، بل عدم وثيقه لهم يدل على أنهم عنده صحابة لو كانوا تابعين عنده لوثقهم.

وأما دخول جميع الصحابة من المهاجرين والأنصار ومن أسلم بعد الفتح من الطلقاء والعتقاء، هو قوله تعالى: ﴿ يُحَمَّدُ رَّسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَ الفتح من الطلقاء والعتقاء، هو قوله تعالى: ﴿ يُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ عَامَة لكل الشِدَّآءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَّاءُ بَيْنَهُمُ ﴾ [الفتح: ٢٩]، فهذه الآية عامة لكل الصحابة، فمن قيد بالمهاجرين والأنصار فعليه الدليل.

قال ابن جرير عند هذه الآية: يقول تعالى ذكره: محمد رسول الله وأتباعه من أصحابه الذين معه على دينه.

وأما الأدلة من السنة فكثيرة جداً تبين دخول عموم الصحابة.

أخرج البخاري ومسلم من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أن النبي على قال: «يأتي على الناس زمان يغزو فئام من الناس فيقال لهم: فيكم من رأى رسول الله على فيقولون: نعم، فيفتح لهم. ثم يغزو فئام من الناس فيقال لهم: فيكم من رأى من صحب رسول الله على فيقولون: نعم، فيفتح لهم، ثم يغزو فئام من الناس فيقال لهم: هل فيكم من رأى من صحب من صحب رسول الله على فيقولون: نعم، فيفتح لهم، شم يغزو منام من الناس فيقال لهم: هل فيكم من رأى من صحب من صحب رسول الله على فيقولون: نعم، فيفتح لهم»(١). هذا لفظ مسلم.

فتمعن في هذا الحديث، حيث جعل مجرد الرؤيا بأنها صحبة وفضل حيث يفتح لهم بسبب من رأى رسول الله، فإن هذا الحديث واضح الدلالة.

الحديث الثاني: ما أخرجه مسلم من طريق سعيد بن أبي بردة عن أبي بردة عن أبي بردة عن أبيه وأبيه قال رسول الله ﷺ: «النجوم أمنة للسماء فإذا ذهبت النجوم أتى السماء ما توعد، وأنا أمنة لأصحابي فإذا ذهبت أتى

<sup>(</sup>١) البخاري (ح٣٦٤٩)، ومسلم (٢٥٣٢).

أصحابي ما يوعدون، وأصحابي أمنة لأمتي فإذا ذهب أصحابي أتى أمتي ما يوعدون $^{(1)}$ .

الحديث الثالث: حديث صريح بعموم من رآه داخل في الصحبة: أخرج مسلم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله على أتى المقبرة فقال: «السلام عليكم دار قوم مؤمنين وإنا إن شاء الله بكم لاحقون، وددت أنا قد رأينا إخواننا» قالوا: أو لسنا إخوانك يا رسول الله؟ قال: «أنتم أصحابي، وإخواننا الذين لم يأتوا بعد»(٢).

فهذه بعض الأحاديث لا نريد الإطالة في ذلك، وقد قال أصحاب هذا القول المحدث بأن الصحابة على ذلك وهذا ليس بصحيح بل الصحيح عن الصحابة أن كل من لقى النبي فهو صحابي.

الدليل على ذلك: ما أخرجه ابن عساكر وقال ابن حجر: رجاله ثقات، كما في الإصابة: «أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أنه أتي بأعرابي يهجو الأنصار فقال عمر: لولا أن له صحبة من رسول الله لكفيتكموه»(٣).

وهذا ابن عباس رضي الله عنه يقول لمعاوية رضي الله عنه الذي أسلم عام الفتح، قال ابن عباس: «دعه فإنه قد صحب رسول الله ﷺ (٤).

<sup>(</sup>۱) مسلم (ح۲۵۳۱).

<sup>(</sup>Y) مسلم (¬Y٤٩).

 <sup>(</sup>٣) ابن عساكر (٢٠٦/٥٩)، والإصابة (١/١١).
 قلت: أخرجه يعقوب بن شيبة ومحمد بن قدامة المروزي في أخبار الخوارج كما في الإصابة
 ١١/١ وإسناده حسن، وأخرجه أبوالقاسم البغوي (٢٧٥١) في مسند علي بن الجعد،
 وأخرجه أحمد (٣/٥١) في المسند وليس فيه موضع الشاهد.

<sup>(</sup>٤) البخاري (ح٢٧٦٤).

وأخرج البخاري رحمه الله تعالى من طريق أبي التياح قال: سمعت حمران بن أبان عن معاوية رضي الله عنه قال: «إنكم لتصلون صلاة لقد صحبنا النبي على فما رأيناه يصليها، ولقد نهى عنهما \_ يعني الركعتين بعد العصر»(١).

ولو رجع لتراجم صغار الصحابة ومن أسلم بعد الفتح لوجد من ذلك الشيء الكثير، فهذا عمر يقرر ذلك أمام الصحابة لعده الأعراب من الصحابة ومن المعلوم بأن الأعراب ليسوا مكثرين ملازمة لرسول الله على وقول ابن عباس عن معاوية وغير ذلك، بل صرح النبي على بأن الرؤيا صحبة.

أخرج ذلك ابن أبي شيبة في مصنفه قال: حدثنا زيد بن الحباب حدثنا عبدالله بن عامر حدثنا عبدالله بن عامر اليحصبي عن واثلة بن الأسقع قال: قال رسول الله عليه: «لا تزالون بخير ما دام فيكم من رآني وصاحب من صاحبني»(٢).

وأما استدلال من قال بهذا القول الضال بأن الصحابة هم المهاجرون والأنصار بحديث أبي سعيد رضي الله عنه عن رسول الله أنه قال: لما نزلت هذه السورة ﴿ إِذَا جَاءَ نَصَّرُ اللهِ وَٱلْفَتَّحُ ﴿ وَرَأَيْتَ ٱلنَّاسَ ﴾ قال: قرأها رسول الله على حتى ختمها وقال: «الناس خير وأنا وأصحابي خير» وقال: «لا هجرة بعد الفتح، ولكن جهاد ونية..» الحديث ففيه اختلاف في لفظه، فلفظ الحديث . ومع ضعف هذا الحديث ففيه اختلاف في لفظه، فلفظ

<sup>(</sup>۱) البخاري (ح۳۷٦٦).

<sup>(</sup>٢) المصنف لابن أبي شيبة (ح٣٢٤١٧)، والطبراني في الكبير (٢٢/ ٨٥)، ومسند الشاميين للطبراني (ح٧٩٩) وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٣/ ٢٢)، وأبوداود الطيالسي (ح٢٢٥)، وإسناده منقطع لأن أبا البختري =

أحمد: «الناس حيز وأنا وأصحابي حيز» بالحاء المهملة والياء والزاي، وعند أبي داود الطيالسي قال: «أنا وأصحابي خير والناس خير» بالخاء والراء.

وأما احتجاجه بقول أنس حينما قيل له: هل بقي من أصحاب النبي غيرك؟ قال: لا، مع أنه كان في ذلك الوقت عدد كبير من الأعراب وغيرهم، فيقال: إن مراد أنس طول الملازمة والصحبة الخاصة كمصاحبته هو لرسول الله ومصاحبة عبدالله بن مسعود وأبي هريرة بعد إسلامه، كما قال ذلك العلائي في كتاب (تحقيق منيف الرتبة لمن ثبت له شريف الصحبة) فهو كتاب قيم في هذا الباب، وكذلك قول عاصم الأحول عن عبدالله بن سرجس فإنه يحمل على الملازمة الطويلة.

وأما قول سعيد بن المسيب أنه كان لا يعد في الصحابة إلا من أقام مع النبي عَلَيْ سنة فصاعداً أو غزا معه غزوة فصاعداً. وهذا الأثر عن سعيد بن المسيب ما يصح لأنه من رواية محمد بن عمر الواقدي وهو متروك.

وكذلك من زيعه وضلاله زعمه أنه ليس هناك مدح للصحبة إلا إذا كانت مقرونة بالتأييد والنصرة، وهذا تعدِّ على شرع رب العالمين. النبي يَقُول: «لو أنفق أحدكم مثل أحدٍ ذهباً ما بلغ مد أحدهم ولا نصيفه»، فهل هناك أعظم من هذا الفضل؟

ومن فساد قوله أيضاً: يلزمه إخراج من مات قبل الهجرة من الصحبة كأم المؤمنين خديجة رضي الله عنها وغيرها ممن مات قبل الهجرة، وكذلك من أسلم بعد الفتح كجرير بن عبدالله البجلي الذي يجبه الرسول حباً كثيراً وغيرهم من أفاضل الصحابة. قال الشيخ

لم يسمع من أبي سعيد كما قال ذلك أبوحاتم.

عبداللطيف بن عبدالرحمن بن حسن بن محمد بن عبدالوهاب رحمهم الله أجمعين: فالواجب على من أحب نجاة نفسه، وسلامة دينه، أن يعادي من أمره الله ورسوله بعداوته، ولو كان أقرب قريب، فإن الإيمان لا يستقيم إلا بذلك، والقيام به، لأنه من أهم المهمات، وآكد الواجبات.

إذا عرفت هذا: فمواكلة الرافضي، والانبساط معه، وتقديمه في المجالس، والسلام عليه، لا يجوز؛ لأنه موالاة وموادة، والله تعالى قد قطع الموالاة بين المسلمين والمشركين بقوله: ﴿ لَا يَتَخِذِ الْمُؤْمِنُونَ ٱلْكَفِينَ وَمَن يَفْعَلَ ذَالِكَ فَلَيْسَ مِنَ اللّهِ فِي شَيْءٍ ﴾ [آل عمران: أوليكآة مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينُ وَمَن يَفْعَلَ ذَالِكَ فَلَيْسَ مِنَ اللّهِ فِي شَيْءٍ ﴾ [آل عمران: ٨٨]، وقال تعالى: ﴿ وَقَدْ نَزَّلُ عَلَيْتُ مُ فِي ٱلْكِنْبِ أَنَّ إِذَا سَمِعْتُمْ عَايَاتِ ٱللّهِ يُكُفّرُ عِمَا وَيُسْتَهُمْ أَيِهَا فَلَا نَقْعُدُواْ مَعَهُمْ حَتَى يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ عَيْرِهِ ۚ إِنَّكُمْ إِذَا مِثْلُهُمْ ﴾ والساء: ١٤٠]، والآيات في المعنى كثيرة كما تقدم.

والسلام تحية أهل الإسلام بينهم، فإذا سلم على الرافضة، وأهل البدع، والمجاهرين بالمعاصي، وتلقاهم بالإكرام والبشاشة، وألان لهم الكلام، كان ذلك موالاة منه لهم، فإذا وادهم، وانبسط لهم، مع ما تقدم، جمع الشر كله، ويزول ما فيه قلبه من العداوة والبغضاء، لأن إفشاء السلام سبب لجلب المحبة، كما ورد في الحديث: «ألا أدلكم على ما تحابون به»، قالوا: بلى يا رسول الله، قال: «أفشوا السلام بينكم»، فإذا سلم على الرافضة والمبتدعين، وفساق المسلمين، خلصت مودته وعبته، في حق أعداء الله وأعداء رسوله.

وعن قتادة عن الحسن: ليس بينك وبين الفاسق حرمة. وقال الحسن: لا تجالس صاحب بدعة، فإنه يمرض قلبك. وقال النخعي: لا تجالسوا أهل البدع، ولا تكلموهم، فإني أخاف أن ترتد قلوبكم.

فانظر رحمك الله إلى كلام السلف الصالح، وتحذيرهم عن مجالسة أهل البدع، والإصغاء إليهم، وتشديدهم في ذلك، ومنعهم من السلام عليهم. فكيف بالرافضة الذين أخرجهم أهل السنة والجماعة، من الثنتين والسبعين فرقة؟ مع ما هم عليه من الشرك البواح، من دعوة غير الله في الشدة والرخاء، كما هو معلوم من حالهم.

ومواكلتهم، والسلام عليهم ـ والحالة هذه ـ من أعظم المنكرات، وأقبح السيئات، فيجب هجرهم والبعد عنهم، والهجر مشروع لإقامة الدين، وقمع المبطلين وإظهار شرائع المرسلين، وردع لمن خالف طريقتهم من المعتدين.

وأما حكم المافضة \_ فيما تقدم \_ فقد قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في (الصارم المسلول): ومن سب الصحابة أو أحداً منهم، واقترن بسبه أن جبرائيل غلط في الرسالة، فلا شك في كفره، بل لا شك في كفر من توقف في كفره، ومن قذف عائشة فيما برأها الله منه، كفر بلا خلاف. إلى أن قال: وأما من لعن أو قبح، يعني الصحابة رضي الله عنهم، ففيه الخلاف، هل يفسق أو يكفر، وتوقف أحمد في تكفيره، وقال: يعاقب ويجلد ويجبس، حتى يموت أو يتوب؛ قال رحمه الله: وأما من زعم أن الصحابة ارتدوا بعد موت النبي على إلا نفراً قليلاً لا يبلغون بضعة عشر، وأنهم فسقوا، فلا ريب أيضاً في كفر قائل ذلك، بل لا ريب في كفر من لم يكفره، انتهى كلامه رحمه الله.

فهذا حكم الرافضة في الأصل؛ وأما الآن، فحالهم أقبح وأشنع، لأنهم أضافوا إلى ذلك الغلو في الأولياء، والصالحين من أهل البيت، وغيرهم، واعتقدوا فيهم النفع والضر، في الشدة والرخاء، ويرون أن ذلك قربة تقربهم إلى الله، ودين يدينون به، فمن توقف في كفرهم والحالة هذه، وارتاب فيه، فهو جاهل بحقيقة ما جاءت به الرسل، ونزلت به الكتب، فليراجع دينه قبل حلول رمسه.

ومن تأمل القرآن، والسنة، وكلام محققي سلف الأمة، علم يقيناً أن أكثر الخلق إلا من شاء الله، قد أعرضوا عن واضح المحجة، وسلكوا طريق الباطل ونهجه، وجعلوا مصاحبة عباد القبور، وأهل البدع والفجور، ديناً يدينون به، وخلقاً حسناً يتخلقون به، ويقولون فلان له عقل معيشي، يعيش به مع الناس، ومن كانت له غيرة، ولو قلّت، فهو عندهم مرفوض ومنبوذ، كالأخلاس، فما أعظمها من بلية، وما أصعبها من رزية!

وأما حقيقة دعوة الرسول على وما جاء به، من الهدى والنور، فعزيز والله من يعرفها أو يدريها، والعارف لها من الناس اليوم، كالشعرة البيضاء في الجلد الأسود، وكالكبريت الأحمر، أين العنقاء لتطلب؟ وأين السمندل ليجلب؟ لم يبق إلا رسوم قد درست، وأعلام قد عفت، وسفت عليها عواصف الهوى، وطمستها محبة الدنيا، والحظوظ النفسانية، فمن فتح الله عين بصيرته، ورزقه معرفة للحق وتمييزاً له، فلينج بنفسه وليشح بدينه، ويتباعد عمن نكب عن الصراط المستقيم، وآثراً عليه موالاة أهل الجحيم، نسأل الله السلامة والعافية.

وأما مجرد السلام على الرافضة، ومصاحبتهم، ومعاشرتهم، مع اعتقاد كفرهم وضلالهم، فخطر عظيم، وذنب وخيم، يخاف على مرتكبه، من موت قلبه وانتكاسه؛ وفي الأثر: إن من الذنوب ذنوباً عقوبتها موت القلوب، وزوال الإيمان، فلا يجادل في جوازه إلا مغرور

بنفسه، مستعبد لفلسه، فمثل هذا يقابل بالهجر، وعدم الخوض معه في هذه المباحث، التي لا يدريها إلا من تربى بين يدي أهل هذه الدعوة الإسلامية، والطريقة المحمدية، وتلقى عنهم أصول دينه، لأن ضدهم لا يؤمن أن يلقي عليك شيئاً من الشبه الفاسدة، التي تشكك في الدين، وتوجب لك الحيرة، وما أحسن ما قيل: "إن هذا العلم دين، فانظروا عمن تأخذون دينكم"(١).

فليتذكر العاقل مصيره غداً ووقوفه بين يدي مولاه حينما يكون خصمه خير البشر بعد الأنبياء والمرسلين صحابة الرسول الذين ما سلموا مع سابقتهم وفضلهم وصحبتهم نبيهم، وليتذكر قوله تعالى: ﴿ مَّا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَيدُ ﴾ [ن: ١٨]، وقال تعالى: ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ اللهُ عَلَيْ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِيكَ كَانَ عَنَهُ مَسْعُولًا ﴾ [الإسراء: ٣٦]. ولقول الرسول ﷺ كما جاء ذلك في الصحيحين من حديث عبدالله بن عمرو يقول: قال رسول الله ﷺ: «المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده، والمهاجر من هجر ما نهى الله عنه» (٢). هذا لفظ البخاري.

ولما جاء في الصحيحين عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عليه الله عليه على الله واليوم الآخر فليقل خيراً أو ليصمت، ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يؤذي جاره، ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يؤذي جاره، ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم ضيفه»(٣).

وجاء في الصحيحين عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال:

<sup>(</sup>١) الدرر السنة (٨/ ٤٣٨ ـ ٤٥٢).

<sup>(</sup>٢) البخاري (ح ٦٤٨٤)، ومسلم (ح٤٠).

<sup>(</sup>٣) البخاري (ح٦٤٧٥)، ومسلم (٤٧).



«إن العبد ليتكلم بالكملة ما يتبين فيها، يزل بها في النار أبعد مما بين المشرق»(١). هذا لفظ البخاري.

وروى البخاري في صحيحه عن سهل بن سعد رضى الله عنه عن رسول الله ﷺ قال: «من يضمن لي ما بين لحييه وما بين رجليه أضمن له الجنة» (٢٠).

وفي الصحيحين عن عبدالله بن مسعود رضى الله عنه أن النبي ﷺ قال: «سباب المسلم فسوق وقتاله كفر»<sup>(٣)</sup>.

وليتمعن المسلم هذا الحديث العظيم الذي أخرجه مسلم في صحيحه من حديث أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله قال: «أتدرون ما المفلس؟» قالوا: المفلس فينا من لا درهم له ولا متاع، فقال: «إن المفلس من أمتى يأتي يوم القيامة بصلاة وصيام وزكاة، ويأتي قد شتم هذا، وقذف هذا وأكل مال هذا، وسفك دم هذا وضرب هذا، فيعطى هذا من حسناته وهذا من حسانه، فإن فنيت حسناته، قبل أن يقضى ما عليه أخذ من خطاياهم فطرحت عليه ثم طرح في النار(2).

والله أعلم وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وأزواجه وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

تم الفراغ من هذا الكتاب في مساء يوم السبت الموافق ۱۲/ ۳/ ۲۲ هد.

### كتبه حمد بن عبدالله بن إبراهيم الحميدي

البخاري (ح٦٤٧٧)، ومسلم (ح٢٩٨٨). (1)

البخاري (ح٦٤٧٤). **(Y)** 

البخاري (ح٤٨)، ومسلم (ح٦٤). (٣)

مسلم (ح۲۵۸۱). (1)

## الفهرس

| الموضوع الصفحة                                                    | عة |
|-------------------------------------------------------------------|----|
| مقدمة فضيلة الشيخ عبدالله بن عبدالرحمن السعد مقدمة                | ٣  |
| مقدمة المؤلف                                                      | ٦  |
| الأحاديث الدالة على فضلهم وسابقتهم                                | ٨  |
| فضل الخلفاء الراشدين                                              | ٨  |
| فضل أبي بكر الصديق رضي الله عنه ٢٣٠٠٠٠٠٠٠                         | ٨  |
| فضل عمر بن الخطاب رضي الله عنه                                    | ٨  |
| فضل الشيخين الجليلين أبي بكر وعمر رضي الله عنهما ٩١               | ٩  |
| فضل عثمان بن عفان رضي الله عنه                                    | ٩  |
| فضل أبي بكر وعمر وعثمان رضي الله عنهم                             | ٩  |
| قصة البيعة والاتفاق على عثمان رضي الله عنه٩٩                      | ٩  |
| فضائل علي رضي الله عنه                                            |    |
| فضل الخلفاء الراشدين                                              | ١  |
| أقوال الأئمة الأربعة في الخلفاء الراشدين رضي الله عنهم أجمعين ١١٢ | ١  |
| فضل باقي العشرة المبشرين بالجنة رضي الله عنهم١١٤                  | ١  |
| أبوعبيدة عامر بن عبدالله بن الجراح رضي الله عنه ١١٤               | ١  |
| مناقب عبدالرحمن بن عوف القرشي الزهري ا                            | ١  |
| طلحة بن عبيدالله بن عثمان القرشي التيمي١١٨٠                       | ١  |
| الزبير بن العوام بن خويلد القرشي الأسدي ١٢٠                       | ١  |



| سعيد بن زيد بن عمرو بن نفيل القرشي العدوي                 |
|-----------------------------------------------------------|
| سعد بن مالك أبي وقاص القرشي الزهري رضي الله عنه ٢٤٠٠٠     |
| من فضائل بيته صلى الله عليه وآله وسلم                     |
| عض ما جاء في أقوال أئمة الإسلام في فضائل آل بيته ﷺ ١٣١    |
| عض أقوال الأئمة في آل البيت١٣٦٠                           |
| فول محمد بن الحسين الآجري في إيجاب حب بني هاشم أهل بيت    |
| النبي ﷺ                                                   |
| نضل زوجات الرسول عِيْظِيْرْ                               |
| فضل أم المؤمنين خديجة بنت خويلد رضي الله عنها١٤٢          |
| عض ما جاء في فضل أم المؤمنين الصديقة بنت الصديق عائشة بنت |
| بي بكر رضي الله عنها                                      |
| نضائل أبي هُريرة الدوسي رضي الله عنه١٥٢                   |
| فضل عمرو بن العاص رضي الله عنه                            |
| نضل أبي سفيان صخر بن حرب بن أمية القرشي رضي الله عنه ١٥٩  |
| نضائل معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنهما ١٦٣.             |
| عض أقوال الأئمة في معاوية                                 |
| عقيدة السلف فيما وقع بين الصحابة من الفتن                 |
| عقيدة السلف في أصحاب النبي عَلَيْكُ ١٨٠                   |
| قوال الأئمة فيمن سب أو تكلم في أحد من الصحابة ١٩٢.        |
| سن هو الصحابي؟                                            |
| لفهرس نفهر س                                              |