

â.

العواصم من القواصم في تحقيق مواقف المـــحابة بعد وفاة النبي على

This file was downloaded from QuranicThought.com



٩

This file was downloaded from QuranicThought.com



028 - 271

العَوَاصِمِنَ لِقُواصِمُ في تحقيق موقف لصحابة بعدّد وفاذانسي علق الله

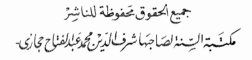
حَقَّقَه وَعَـلَّقَ حَوَاشِي الشيخ مجب لتربن خطيت

خَرَجَ أَحَادِيثَهُ وَعَلَقَ عَلَيْهِ محروم بي الابتانبولي

وتُقَتَهُ ونَهَا دَفِي تَحَقِيقِ وَالتَّغَلِيقَ عَلَيْهِ مركزاليت بذللبحث المسلمي



الطبعة الأولى ١٤٠٥ هـ الطبعة السادسة ١٤١٢ ه





This file was downloaded from QuranicThought.com



# مفتاح رموز التحقيق

ج = نسخة مخطوطة فى دار الكتب المصرية ، تحت رقم « ٢٢٥٤ » » ز = نسخة ثانية مخطوطة فى دار الكتب المصرية ، تحت رقم « ٢٢١ » عقائد تيمور •

د = نسخة مخطوطة فى دار الكتب المصرية ، تحت رقم « ٢٢٠٣١ ب »
 ب = النسخة المطبوعة التى نشرها الشميخ عبد الجميد بن باديس
 رحمه الله ، فى قسنطينة ، الجزائر الجزء الأول سنة ١٩٣٧ •
 الجزء الثانى سنة ١٩٣٨

وكان قد نشرها اعتماداً على مخطوطة واحدة توجد بجامع الزيتونة ، بتونس فيها بياض وخروم فى بعض المواطن ، وقد اجتهــد فى قراءة النص اجتهاداً جيداً ، وحاول أن يحافظ على النص كما هو <sup>(1)</sup> .

الحدير بالذكر أن العلامة الشيخ محب الدين الخطيب نشر هذا الكتاب اعتماداً على طبعة الشيخ ابن باديس سالفة الذكر ، دون غيرها كما نص على ذلك فى مقدمة كتابه <sup>(٢)</sup> ، ولم يعتمد على آية مخطوطة أخرى •

وهذا ما جعله يتصرف فى بعض النصوص ، فيقدم ويؤخر على حسب ما أداه اليه اجتهاده ، وخاصة فى التهم التى وجهها الخوارج ٥٠٠ ، وتصرف فى بعض التراكيب والكلمات ، وقد أشرنا الى أغلب ذلك فى هو امش الكتاب.

- س = المكتب السلفى لتحقيق التراث •
   خ = محب الدين الخطيب رحمه الله •
   م = محمود مهدى الاستانبولى •
- (۱) أراء أبي بكر بن العربي الكلامية ـ الجزء الأول ـ صفحة ٢٩.
   (۲) العواصم من القواصم ـ مقدمة المحقق ، صفحة ٨.

This file was downloaded from QuranicThought.com



التقدمة

بقلم : الدكتور محمد جميل غازى

ان الحمد لله ، نحمده ونستعينه ونستغفره ، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا ، من يهده الله فلا مضل له ، ومن يضلل فلا هادى له ، وأشهد أن لا اله الا الله وحده لا شريك له . وأشهد أن محمدا عبده ورسوله .

\* \* \*

الثقافة الاسلامية بين الأصيل والدخيل

الاسلام دين صاغ « دائرة معارف » هائلة لم يشهد لها التاريخ مثيلا ! وقد انبثق من هذه الدائرة العديد من العلوم والفنون والمؤلفات بل و •• « دوائر المعارف » أيضاً ! ••

وظلت البشرية منذ أن ابتدأت هذه الدائرة ترسل أضواءها الأولى بدءا من « اقرأ باسم ربك الذى خلق » تعب من هذا الرحيق المختوم ، وترتوى من هذا المعين الصافى ، وتنزود من هذا الزاد الذى لا ينفد ٠٠٠ !

بحيث يحق لنا أن نقول : ان « دائرة المعارف الاسلامية » التى وضع لبناتها الأولى « الرسول الخاتم محمد بن عبد الله ، عليه صلوات الله » بوحى



من الله ، ومدد من هداه ! ظلت •• وستظل المصدر الأول لكل ثقافة ، والمرجع الأساسى لكل علم ، والمحرك العظيم لأى حضارة •• أقر بهذاً من أقر ، وجهله من جهله ، وأنكره من أنكر ! ••

\* \* \*

وموسوعة الثقافة الاسلامية ــ هــذه ــ وسعت بين دفاتها عقــولا ، وأمماً ، ومدارس ، واتجاهات ••• وصاغت كل أولئك صياغة اســلامية موفقة •••• وباهرة !

ولم يكن بناة هذه الحضارة ودعاتها وأساتذتها من العرب وحـــدهم ، بصفتهم هم أول من تلقى الوحى ، وآمن به !

وانما ــ شارك ــ فى إثراء هذه الحضارة الفكرية أجيال من المفكرين والعلماء والأئمة مذكورون ومســطورون فى أعز وأغلى صفـحات الفكر الاسلامى والانسانى ! ••

ان « الحضارة الفكرية الاسلامية » لم تكن ، ولن تكون ملكاً لأمــة من الأمم ، أو دولة من الدول ، أو جيل من الأجيال ! بحيث يحق لأى فرد أو جماعة أن يحتفظ لنفسه أو لأمته بحقوق التأليف والنشر والتصرف !

لأن هذه الثقافة •• ثقافة مرتبطة بالوحى الذى أنزله الله ، لهداية البشر، كل البشر ! ••

-----

وكانت السمة الغالية على هـذه الثقافة ••• الحـرية ، والاجتهـاد ، والاختيار ••• وتلك ميزات نعرفها للثقافة التي تتفاعل مع الانسان ، كل انسان ، وتتعامل مع الزمان ، كل زمان ، وتنداح حتى تستوعب المكان كل مكان !

وظل بأب الاجتهاد في هذه الثقافة مفتوحاً ، على كل مصاريعه ليقول كلمة الحق في كل ما يعترى « المسيرة البشرية » من مشكلات وتطلعات وارتباطات ! ••



وينبغى لنا ، ويجمل بنا ، أن نتوقف عند هذه النقطة من هذه المقدمة لنقول :

٣

ان ثراء الثقافة الاسلامية ...

وان باب الاجتهاد المفتوح على مصاريعه فيها ••• وان ترحيبها المستمر بكل الأمم والشعوب •••

ان كل أوائك كان مدخلا تسللت منه رواسب ثقافات ، وبقايا اعتقادات ومزيج من الخرافات التى لا تتفق مع الاسلام فى الشكل أو فى الموضوع ! أرأيت الى النهر العظيم ، وهو يهدر فى مجراه ••• وينسباب قسوياً عظيماً ليروى الظماء من البشر والحيوان والطير والقفار ••• !

- أرأيت الى هذا المنهل العذب وعطائه العظيم ...
  - كذلك ••• نهر الثقافة الاسلامية •••
    - ثم ٠٠٠

أرأيت الى ما يعلق بهذا النهر من غثاء ••• ونباتات طفيلية ••• وجنادل وصخور ناتئة من شطآنه ••• أو ملقاة فى سبيل مده الهادر !

كذلك ••• نهر الثقافة الاسلامية •

واذا كان كل نهر فى حاجة الى من يطهر مجراه •• ويعمقه •• ويزيل ما علق بمجراه ، من كل ما يعوق تدفقه واندفاعه فكذلك الاسلام ••• وهذا هو دور المجددين الذين قال فيهم رسول الله صلى الله عليه وسلم :

[ ان الله يبعث لهذه الأمة على رأس كل مائة سنة من يجدد لها أمر دينها ] ••

وكلمة [ من ] لا تعنى مجدداً واحداً ••• بل تعنى عشرات ، ومئات ، وألوف المجددين ••• على « طول » الزمان •• و « عرض » المكان !



والتجديد يكون [ لأمر الدين ] لا للدين نفسه !

وأمر الدين كله تتسع لتشمل كل المعارف التي فجــرها هــذا الدين ، سواء أكانت في أصول الدين ، أم أصول الفقه ، أم أصول الدنيا ٠٠٠

ان الأمم الكثيرة والاملاء التى لا تكاد تنتهى حصراً واستقصاء من الداخلين فى هذا الدين ٥٠ قد جروا معهم عن قصد أو عن غير قصد ، بحسن نية أو بسوء نية ٥٠٠ مجموعة من الأفكار ، والاتجاهات ، والمأثورات الشعبية ، والأساطير القومية ، والاتجاهات السياسية ، والانتماءات الحزيية ٠٠٠

وكل ذلك \_ وغيره كثير \_ شكل ركاماً مــن الدخيــل الذى ألصـق بالثقافة الاسلامية الصاقاً ••• ومثل مــن نســميه بالخــرافات والبــدع والأقاصيص •• !

\* \* \*

ولقد كان المجال التاريخى ـ ولا زال ، وسيظل ـ معبراً للتصورات الباهتة ، والروايات الموضوعة ، التى تؤيد حزباً ضد حزب ، وتعين فريقـاً على فريق ! ان « الرواية التاريخية » أصبحت على لسان المحاريين كالسيف الذى فى أيديهم يقتلون بها ٥٠٠ ! ويثيرون القلاقل فى صفوف أعدائهم ٥٠!

واذا كانت « الحرب الباردة » تعتمد على « الاشاعة » و « الأكاذيب » •• فان « الاشاعة » و « الأكاذيب » تحولت الى روايات تاريخية •• بل الى روايات حديثية •• يضعها الوضاعون ، ثم يرفعونها بلا خوف ولا خجل الى الرسول صلى الله عليه وسلم ، أو يقفونها بلا حياء ولا استخزاء عند صحابته رضوان الله عليهم •• !

-----

وان الله الذى تعهد بحفظ « ذكره » و « وحيه » قيض لهذه الثقافة من ينفى عنها الخبث والعبث والضلال والتضليل والزيف والدخيل ٠٠٠

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

وما هذا الكتاب الذى نقدمه للناس اليوم الا واحد من هذه « الأعمال الجليلة » التى قام بها « علماء أجلاء » ينافحون بها عن دين الله ، ويبعدون بها الخرافة والضلالة عن كواه ه

ومؤلف هذا الكتاب هو الامام الحجة الثبت محمد بن عبد الله بن محمد ابن عبد الله بن أحمد المعافرى الأشبيلى المعروف بالقاضى أبى بكر بن العربى، ولد فى ٢ ٢ شعبان سنة ( ٤٦٨ هـ ) وتوفى فى ربيع الأول سنة ( ٤٣٣ هـ ) •

ی والعواصم من القواصم » مؤلف عظیم للقاضی أبی بکر بن العربی 💥

پ نشره الشيخ عبد الحميد بن باديس سنة ( ١٣٤٧ هـ ) فى جزئين وذلك عن مخطوطة جامع الزيتونة بتونس وبالمخطوطة خروم وسيقطات وتقديم وتأخير ، ولعل ذلك من الناسيخ ٠

\* أخذ منه الشيخ محب الدين الخطيب قسماً من الجزء الثانى منه ابتداء من صفحة ( ٩٨ ) الى صفحة ( ١٩٣ ) ونشره معتمداً على هذه المطبوعة فقط ولم يلتفت الى أى مخطوطة أخرى <sup>(٣)</sup> • وسماه :

« العواصم من القواصم » • •

فى تحقيق مواقف الصحابة بعد وفاة النبى صلى الله عليه وسلم •

وذلك للمرة الأولى سنة ( ١٣٧١ هـ ) ثم توالت الطبعات عن هــــذه الطبعة نفسها •

الكتاب بعد ذلك كاملا في قسمين الاستاذ الدكتور « عمار الله نشر الكتاب بعد ذلك كاملا في قسمين الاستاذ بكلية الآداب جامعة الجزائر ورئيس قسم الفلسفة آنذاك.

ـ القسم الأول : دراسة لآراء أبى بكر بن العربى الكلامية ونقده للفلسفة اليونانية •

(٣) انظر مقدمته للكتاب \_ صفحة ٨ .

٩ (



ـــ القسم الثانى : النص الكامل والصحيح للمرة الأولى لكتــاب : « العواصم من القواصم » •

\* نشر الأستاذ محمود مهدى الاستانبولى (حفظه الله ) ــ طبعة الشيخ
 محب الدين الخطيب نفسها محتفظاً بتعليقات الشيخ الخطيب كاملة الا أنه
 زاد عليه فى التعليق فقط فى اثبات بعض التحقيقات الحديثية والتاريخية

وما قام به الاخوة – الكرام – فى المكتب السلمى لتحقيق التراث <sup>(1)</sup> هو :

المقابلة على مخطوطات ثلاث كلها فى دار الكتب المصرية :
 ١ – الأولى برقم ٢٢٠٣١ ب
 ٢ – الثانية برقم ٢٢١ عقائد تيمور ٥
 ٣ – الثانية برقم ٢ ش علم الكلام ٠
 ٣ – الثالثة برقم ٢ ش علم الكلام ٠
 ٥ حذف التعليقات التى بناها الشيخ الخطيب على أخطاء مطبوعة الشيخ العلامة عبد الحميد بن باديس ٠
 م الاحتفاظ بكل التعليقات الأخرى ، وقليل ما حذفوا ٠
 ٩ عمل ترجمة للامام القاضى أبى بكر بن العربى وكتبه ٠
 ٩ مل تخريج وتحقيق الأحاديث النبوية ٠ وان كان صديقنا العلامة

(٤) هو هيئة علمية تتكون من خيرة متخصصة في تحقيق التراث (وهي تابعة لدار الكتب السلفية ) تقوم بنشر النادر والثمين من تراثنا الاسلامي .

وقد أخذت على عاتقها اعادة نشر كتب التراث التى لم تأخذ حقها من التحقيق أو نشرت بدون الاعتماد على مخطوطات موثقة ، كذا أعداد الفهارس لتيسير البحث والاستفادة لطلاب العلم ــ والله الموفق وهو وحده المستعان .



محمود مهدى الاستانبولى ــ حفظه الله ــ قد قام بذلك ولكن صدق مــن قال «كم ترك الأول للآخر !! » •

وكذلك قد أثبتوا جميع الفوائد التي كتبها الشيخ محمود مهدى في نشرته .

و توثيق نص الكتاب بالاعتماد على المخطوطات سالفة الذكر • دون أخطاء •

• اضافة بعض التعليقات التي اقتضاها الموضوع •

#### \* \* \*

وان كنت لا أنسى أن أسجل له ــ أعزه الله ووفقه ــ جهوده الكبيرة والكريمة فى سبيل اخراج كثير من كتب التراث النافعة ، بهذا الاخــراج الطيب •

فجزاه الله عن العلم وأهله خير الجزاء •

وسبحانك اللهم وبحمدك ، أشهد أن لا اله الا أنت استغفرك وأتوب اللك ٠٠

الزيتون في ٣ من شهر جمادى الآخرة ١٤٠٥ ه. .

الدكنور محرجب فبازى

رئيس المركز الاسلامي العام لدعاة التوحيد والسنة



ترجمة القاضي ابي بكر بن العربي

AP3 - 730 A

اسمه ونسبه :

هو محمد بن عبد الله بن محمد بن عبد الله بن أحمد المعافرى الأشبيلي المالكي •

ولد فى ٢٢ شــعبان سنة ( ٤٦٨ هـ ) ( ٣١ مارس ١٠٧٦ م ) بمدينــة اشبيلية ، فى أحضان أسرة كانت لها حظوة لدى المعتمد بن عبـاد فى عصر دول الطوائف •

\* \* \*

مكانته العلمية وثناء العلماء عليه :

ــ قال الشيخ صديق حسن خان فى ( التاج المكلل / ٣٠٨/٢٨٠ ) : امام فى الأصول والفروع ، سمع ودرس الفقــه والأصــول وجلس للوعظـ والتفسير ، وصنف فى غير فن ، والتزم الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر حتى أوذى فى ذلك بذهاب كتبه وماله فأحسن الصبر على ذلك كله ١٠ هـ ٥

ـ وقال الشيخ العلامة أحمد بن محمد الشهير بالمقرى من كتابه « تفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب » : علم الأعلام ، الطاهر الأثواب ، الباهر الأبواب ، الذى أنسى ذكاء اياس ، وترك التقليد للقياس ، وأنتج الفرع من الأصل ، وغدا فى الاسلام أمضى من النصل » ا ه من التاج المكلل •

\* \* \*

فوائد منقولة عنه :

١ - قوله : قال علماء الحديث - ما من رجل يطلب الحديث الاكان
 على وجهه نضرة ؛ لقول النبى صلى الله عليه وسلم « نضر الله امرءا سرمع
 مقالتى فوعاها فأداها كما سمعها ٥٠٠ » الحديث •



قال : وهذا دعاء منه صلى الله عليه وسلم لحملة علمه ، ولابد بفضل الله تعالى من نيل بركته » •

٣ \_ ومنها أيضاً :

قوله : تذاكرت بالمسجد الأقصى مع شيخنا أبى بكر الفهرى حديث أبى ثعلبة المرفوع « أن من ورائكم أياماً للعامل فيها أجر خمسين منكم ، فقالوا : منهم ؟ فقال : بل منكم ، لأنكم تجدون على الخير أعوانا ، وهم لا يجدون عليه أعوانا ، وتفاوضنا كيف يكون أجر من يأتى من الأمة أضعاف أجر الصحابة مع أنهم قد أسسوا الاسلام وعضدوا الدين ، وأقاموا المنار ، واقتحموا الأمصار ، وحموا البيضة ، ومهدوا الملة م

وقد قال صلى الله عليه وسلم فى الحديث الصحيح فى البخارى : « لو أنفق أحدكم كل يوم مثل أحد ذهباً ما بلغ أحدهم ولا نصيفه » فتراجعنا القول وتحصل ما أوضحناه فى شرح الصحيح ٥٠ وخلاصته أن الصحابة كانت لهم أعمال كثيرة لا يلحقهم فيها أحد ، ولا يدانيهم فيها بشر ، وأعمال سواها من فروع الدين يساويهم فيها فى الأجر من أخلص اخلاصهم، وخلصها من شوائب البدع والرياء بعدهم ب والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر باب عظيم هو ابتداء الدين ، والاسلام وهو أيضاً انتهاؤه ب وق كان قليلا فى ابتداء الاسلام صعب المرام لغلبة الكفار على الحق ؟ وفى آخر الزمان أيضاً يعود كذلك لوعد الصادق صلى الله عليه وسلم نفساد الزمان وظهور الفتن وغلبة الباطل واستيلاء التبديل والتغيير على الحق من الخلق ب وركوب من يأتى من سنن من مضى من أهل الكتاب كما قال صلى الله عليه وسلم :

« لتركبن سنن من قبلكم شبراً بشبر وذراعاً بذراع ، حتى لو دخلوا جحر ضب خرب لدخلتموه » •

وقال صلى الله عليه وسلم : بدأ الاسلام غريباً وسيعود غريباً كما بــداً فطوبى للغرباء • [ رواه مسلم ] •



فلابد والله تعالى أعلم بحكم هذا الوعد الصادق أن يرجع الاسلام الى واحد كما بدأ من واحد ، ويضعف الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر حتى اذا قام به قائم مع احتواشه بالمخاوف وباع نفسه من الله تعالى فى الدعاء اليه كان له من الأجر أضعاف ما كان لمن كان متمكناً منه معاناً عليه بكشرة الدعاة الى الله تعالى ، وذلك قوله لأنكم تجدون على الحدير أعوانا وهم لا يجدون عليه أعوانا حتى ينقطع ذلك انقطاعاً تاماً للضعف الدين وقلة اليقين .

كما قال صلى الله عليه وسلم : « لا تقوم الساعة حتى لا يقال فى الأرض اقد الله » • رواه مسلم ـ يروى برفع الهـاء ونصـبها ؛ فالرفع على معنى لا يبقى موحد يذكر الله عز وجل ؛ والنصب على معنى لا يبقى آمر بمعروف وناه عن منكر ــ •

\* \* \*

٣ \_ ومن فوائده أيضاً :

أنه قال : كنت بمجلس الوزير العادل أبى منصور بن جهير ؛ فقرأ القارى : « تحيتهم يوم يلقونه سلام » وكنت بظهر أبى الوفاء بن عقيل امام الحنبلية – بمدينة السلام – وكان معتزلى الأصول ، فلما سمعت الآية – قلت لصاحب لى كان يجلس على يسارى – هذه الآية دليل على رؤية الله تعالى فى الآخرة ، فان العرب لا تقول لقيت فلانا الا اذا رأته ، فصرف أبو الوفاء وجهه مسرعاً الينا ؟ وقال : ينتصر لمذهب الاعتزال فى أن الله لا يرى فى الآخرة ، فقد قال تعالى : « فأعقبهم نفاقاً فى قلوبهم الى يوم يلقونه » وعندك ان المنافقين لا يرون الله تعالى فى الآخرة ؛ وقد شرحنا وجه الآية فى « المسكلين » وتقدير الآية : فأعقبهم هو نفاقاً فى قلوبهم الى يوم يلقونه ، فيحتمل ضمير – يلقونه – أن يعود الى ضمير الفاعل – فى تقبهم – المقدر بقولنا – هو – ويحتمل أن يعود الى النفاق مجازاً على تقدير الجزاء » ا هر

\* \* \*



٤ \_ ومن فوائده أيضاً :

قوله : انه كان بمدينة السلام امام من الصوفية وأى امام يعرف بابن عطاء ؛ فتكلم يوماً على يوسف وأخباره حتى ذكر تبرئته مما نسب اليه من مكروه ، فقام رجل من آخر مجلسه وهو مشحون بالحليقة من كل طائفة فقال يا شيخ يا سيدنا ! فاذن يوسف هم وماتم !! فقال نعم لكن العناية من ثم ! فانظروا الى حلاوة العالم والمتعلم ، وفطنة العامى فى سؤاله والعالم فى اختصاره واستيفائه •

ولذا قال علماؤنا الصوفية ان فائدة قوله تعالى : « فلما بلغ أشده آتيناه حكما وعلماً » ان الله أعطاه العلم والحكمة أيام غلبة الشهوة لتكون سبباً للعصمة • ا هـ •

\* \* \*

٥ \_\_ ومنها قوله :

كنت بمكة مقيماً فى سنة ٤٨٩ ، وكنت أشرب من ماء زمزم كثيراً وكلما شربته نويت العلم والايمان ؛ ففتح الله لى ببركته فى المقدار الذى يسرم لى من العلم ؛ ونسيت أن أشربه للعمل ، وياليتنى شربته لهما حتى يفتح الله لى فيهما ولم يقدر فكان صفوى للعلم أكثر منه للعمل ، وأسأل الله الحفظ والتوفيق برحمته •

\* \* \*

۲ \_ ومنها قوله :

حكاية عن الجوهرى : أنه كان يقول : اذ أمسكت علاقة الميزان بالابهام والسبابة وارتفعت سائر الأصابع كان شكلها مقروءاً بقولك « الله » فكأنها اشارة منه سبحانه لتيسير الوزن الى أن الله سبحانه مطلع عليك فأعدل فى وزنك • ا هـ •

\* \* \*



مؤلفـــاته

للامام القاضى أبى بكر ابن العربى مؤلفات كثيرة لم يصلنا أغلبها ، وقد قضى أربعين سنة فى الاملاء والتدريس ، وفى بث ما حصله من العلوم ، ونستطيع أن نصنف أسماء مصنفاته حسب موضوعاتها .

أما التصنيف حسب تاريخ تأليفها فمن الصعب القيام به ، لأنه يحيل الى كتبه فى أماكن كثيرة من مصنفاته مما يدل على أنه يملى فى وقت واحد عدة كتب وأنه لا يقتصر على كتاب واحد حتى يفرغ منه ، ثم يبدأ فى غيره <sup>(ه)</sup> .

(1) علوم القرآن :

١ - احكام القرآن :

لا شك في نسبة هذا الكتاب الى أبي بكر بن العربي لأنه قد ذكره في كتابه « شرح صحيح الترمذي » المسمى بـ « عارضة الأحودي » •

(ج ۱ ص ٥١ ، ٥٩ ، ١٦٢ ١، ١٢٤ ، ٣٠٤ ) • وذكره في (سراج المريدين ) ( ورقة ٣٣٧ ) •

ونسبه اليه تلميذه أبو بكر بن خير الأشبيلي في فهرست ما رواه عــن شيوخه .

- (ط سرقسطة ۱۸۹۳ ، ص ٥٤) ونسبه اليه ابن فرحون فی ( الديباج ص ۲۸۱ ) •
  - ٢ أنوار الفجر :

هو أعظم كتاب له ، كان كثيرًا ما يفتخر به ، ويشيد بأهميته فى مختلف

(٥) آراء أبى بكر بن العربى الكلامية ... د. عمار طالبي (ج ١٥/١) .

۱۷
 ۱۱مر من القواصم - م ۲



كتبه ، ذكر أنه ألفه فى مدة عشرين عاما ، وأن به ثمانين ألف ورقة • ولم يصل الينا شىء منه فيما نعلم <sup>(٦)</sup> •

وذكره المقرى في نفخ الطيب ( جـ ٢ ص ٣٤٣ ) •

٣ - قانون التاويل :

ذكر أبو بكر بن العربى أنه ألفه في سنة ثلاث وثلاثين وخمسًائة وصرح بذلك في مقدمة كتابه ( عارضة الأحوذي ) ( جـ ١١ ص ٤٩ ) •

وذكره المقرى فى نفح الطيب ( جـ ٢ ص ٢٤٢ ) •

} - الناسخ والمنسوخ :

ذكره فى كتابه سراج المريدين (ورقة ٣٣٧) وتحدث عنه فى عدة مواضع من « أحكام القرآن » وذكره ابن خير والمقرى • وابن فرحون فى الديباج ( ص ٢٨٢ ) •

\* \* \*

(٦) آراء أبي بكر بن العربي الكلامية (ج ١ ص ٦٧) . د. عمار طالبي. (٧) آراء أبي بكر بن العرى الكلامية (ج 1 ص ٦٩) .



(ب) الحديث :

۱ ـ عارضة الأحوذى في شرح الترمذى :

ذكره هذا العنوان ابن خلكان في وفيات الأعيان (ط • محي الدين عبد الحميد ، القاهرة /٣/ ٤٠٢٤ ) وسماه المؤلف فى كتمابه «سراج المريدين» ( ورقة ٢٣٧ ) بشرح الترمذي • وذكره المقرى في ( نفح الطيب ) [ ٢٤٢/٢ ] . وطع الكتاب في ثلاثة عشر محلدا . ٢ - شرح الحديث : ذكر المؤلف هذا الكتاب في أحكام القرآن في ثلاثة مواضع ويحتمل أن يكون هو نفس كتاب شرح صحيح الترمذي . ٣ - كتاب النرين في الصحيحن : وسماه أحيانا شرح الصحيحين كما فعل فى كتابه « أحكام القرآن » وذكره فى كتابه العواصم من القواصم • واقتصر أحيانا على تسميته « بالنيرين » كما فعل فى كتبابه عارضة الأحوذي ( ١٠ / ٢٢ ) • ٤ - مختصر النرين : ذكره فى شرح صحيح الترمذى ( ٢٢/١٠ ) • o \_ الاحادث السلسلات : نسبه اليه أبو بكر بن خير الأشبيلي في فهرست ما رواه عن شيوخه ( ص ١٧٥ ) وأخذه عنه ، وذكره المقرى فى نفح الطيب ( ٢٤٣/٢ ) • 19



٢ - الأحاديث السباعيات :

نسبه اليه أبو بكر بن خير الاسبيلي ودرسه عليه ( ص ١٧٥ ) وذكره أيضا المقرى في نفح الطيب ( ٢٤٢/٢ ) •

۷ - شرح حدیث ام زرع :
نسبة الیه المقری ( نفح الطیب ، ۲/۲۲۲ )
۸ - شرح حدیث الافلئ :
نسبة الیه المقری ( نفح الطیب ، ۲/۲۲۲ )
۹ - شرح حدیث جابر فی الشفاعة :
نسبة الیه المقری ( نفح الطیب ، ۲/۲۲۲ )

۱۰ ــ الکلام على مشکل حديث السبحات والحجاب :
 ذکره المقرى ( نفح الطيب ، ۲ / ۲٤۲ ) •

۱۱ - کتاب مصافحة البخاری ومسلم :
 أخذه عنه أبو بكر الأشبيلی ( ص ۱۳٦ فی فهرسته ) •

\* \* \*

(ج) مشكل القرآن والحديث :
 يدخل تحت هذا القسم كتاب واحد هو كتاب « المشكلين » ذكره فى
 « أحكام القرآن » ونص عليه فى « عارضة الأحوذى » [ ٢٧٥/١١ ] •

\* \* \*



(د) اصول الدين او علم الكلام : 1 - العواصم من القواصم : وهو كتابنا هذا .

> ۲ – العواهى والنواهى : ذكره فى كتبه كأحكام القرآن والعواصم من القواصم • ونسبه اليه المقرى ( نفح الطيب ، ۲ ۲۶۲ ) • وذكره حاجى خليفة [ كشف الظنون ، ج ۱ / ٤٩٦ ]

> > ۳ ـ رسالة الفرة :

ذكرها المؤلف فى العواصم من القواصم وبين أنه كتبها رداً على رسالة لابن حزم تسمى « برسالة الدرة فى الاعتقاد » •

( العواصم من القواصم ص ٢٦٦ ــ طبعة د. عمار طالبي ) .

٤ - الامد الاقصى باسماء الله الحسني وصفاته العليا :

نوه بكتابه هذا فى عدة مواضع من مصنفاته كشرح الترمذى وأحكام القرآن •

> ونسبه المقرى فى نفح الطيب اليه ( ٢٤٢/٢ ) • قال الدكتور عمار طالبى ــ حفظه الله :



وقد عثرنا على الكتاب مخطوطاً فى خزانة الوثائق بالرباط سنة ١٩٦٧ ووقفنا عليه ، وهو يقع تحت رقم ( ق ٤ ) .

٥ - كتاب المتوسط في معرفة صحة الاعتقاد ، والرد على من خالف
 السنة ، وذوى البدع والالحاد :

ذكره في كتابه « عارضة الأحوذي ، ١١٨/١٢ » .

ذكره أبو بكر بن خير الأشـبيلى فى فهرست ما رواه عـن شـيوخه ( ص ٢٥٩ ) ونسبه اليه المقرى فى نفح الطيب ( ٢٤٢/٢ ) •

٦ - كتاب المقسط في شرح المتوسط :

ذكره فى كتابه « أحكام القرآن » ونص عليــه فى غير ما كتـــاب مـــن مؤلفاته •

ونسبه اليه أبو بكر بن خير فى فهرست ما رواه عن شيوخه ( ص ٢٥٨ )

٧ ــ نزهة المناظر وتحفة الخواطر :

وسماه أحيانا « نزهة المناظر وتحف الخواطر » ، ذكره فى العواصم من القواصم ( ص ۷ ) [ مــن طبعة د. عمــار طالبى ] ولم يذكره المقرى ولا ابن خير .

\* \* \*

(ه) كنب الزهد :

ا ـ سراج المريدين في سبيل المهتدين كاستنارة الأسماء والمسفات في المقامات والحالات الدينية والدنيوية ، بالأدلة العقلية والشرعيسة القرآنيسة والسنية :

هو الكتاب الذى سماء « القسم الرابع من علوم القرآن فى التذكير » ذكره مؤلفه فى كتابه : [ شرح صحيح الترمذى ( عارضة الأحوذى ، ٢٨/١ ] وحاجى خليفة [ كشف الظنون / ٢٣/٢] نقلا عن تذكرة القرطبى • ونسبه اليه ابن فرحون [ الديباج المذهب / ٢٨٢ ] •



وذکره ابن الحاج العبدری ( ۷۳۷ هـ **) فی** کتابه مدخل الشرع ، البابی الحلبی ، القاهرة ، ۱۹۳۰ ، جـ ٤ ، ص ۳۰۱ ۰

ويوجد هـذا الكتاب كاملا مصـوراً فى دار الكتب المصرية تحت رقم ( ٢٠٣٤٨ ب ) وهو مأخوذ عن نسخة الشيخ أحمد بن الصديق الغمـارى المغربى •

وتوجد نسخه أخرى منه فى مكتبة الكتانى بخط أندلسى واضح • ٢ - سراج المهتدين : نسبه اليه ابن فرحون ( الديباج ص ٢٨٢ ) • والمقرى فى نفح الطيب ( ٢٤٢/١ ) • ٣ - م اقى الذلفى :

نسبه اليه العبدری فی [ مدخل الشرع جـ ۱ / ۲۲ ، ۱۱۹ ، جـ ۲ / ۱۲۳ ، ۱۲۰ ، جـ ٤ /۲۳ ، ۲۵ ، ۲۹٤ ، ۲۹۰ ] ٠

> والمقرى فى نفح الطيب ( ٢٤٢/٢) • **٤ - كتاب العقد الاكبر للقلب الاصغر :** نسبه اليه المقرى ( نفح الطيب /٢/٢٤٢) • **٥ - تفصيل التفصيل بين التحميد والتهليل :** ذكره المقرى فى نفح الطيب ج ٢ ص ٢٤٢ •

> > (و) أصول الفقه :

**1 - كتاب الحصول في اصول الفقه:** 

أشار اليه المؤلف فى أحكام القرآن •

This file was downloaded from QuranicThought.con



وابن فرحون فى الديباج المذهب ( ص ٢٩٢ ) • والمقرى فى نفح الطيب ( ٢٤٣/٢ ) •

۲ - کتاب التمحیص :

ذكره المؤلف فى أحكام القرآن ، وفى العواصم من القواصم [ ٢٤ من طبعة ده عمار طالبى ] وذكره فى سراج المريدين ( ورقه ١٣٨ ) ه

\* \* \*

(ز) كتب الفقه (الفروع) :

۱ - المسالك في شرح موطا الامام مالك :

بنى هذا الكتاب على أساس المسائل الفقهية فهو كتاب حديث وفقه فى آن واحد ، ولكن اخترنا أن نعتبره من كتب الفقه لاهتمام أبى بكر بن العربى فى شرحه بمسائل الفقه ، ولمعارضته فيه للظاهرية ، ونقده لها أعنف النقـد فيما يتعلق بالرأى عند الامام مالك <sup>(٨)</sup> .

نسبه اليه ابن فرحون ( الديباج ص ٢٨٢ ) .

والمقرى فى نفح الطيب (جـ ٢ ص ٢٤٢ ) وسماه « ترتيب المسالك فى شرح موطأ مالك » •

وتوجد من هذا الكتاب نسختان الأولى فى المكتبة الوطنية بالجــزائر ( رقم ٤٣٥ ) ، والثانية فى خزانة جامعة القرويين بفاس تحت رقم ( ١٨٠ ) وتاريخ نسخها ٧١١ هـ ٠

۲ - الغبس على موطا مالك بن انس :

نسبه الیه أبو بكر بن خیر وسماه ( القبس من شرح مالك بن أنس ) فهرست ما رواه عن شیوخه ص ۸۸ ۰

وذكره المقرى ( نفح الطيب جـ ١ ، ص ٢٤٢ ) •

۸) د. عمار طالبی . آراء أبی بكر بن العربی الكلامیة ( ج ۱ ص ۷۸ ) .



وابن فرحون ( الديباج ص ٢٨٢ ) •

ويوجد للكتاب سبعة نسخ متفرقة فى مكتبات الجزائر والمغرب وتركيا • اظر مجلة معهد المخطوطات العربية ( مجلد ٥ ص ١٧٦ ، ١٩٢ ) •

۳ ــ شرح غريب الرسالة :

وهو شرح للألفاظ اللغوية والفقهية الغريبة من رسالة ابن أبى زيد القيرواني المالكي ٣٨٩ هـ .

نسبه اليه المقرى ( نفح الطيب جـ ٢ ص ٢٤٢ ) •

**؟ - تبيين الصحيح في تعيين الذبيج :** 

نسبه اليه المقرى فى نفح الطيب جر ١ ص ٢٤٢ •

- ٥ کتاب ستر العورة :
   ذکره المقری فی نفح الطیب جـ ٣ ص ٢٤٢
  - ٦ \_ كتاب التقمى :

ويبدو أنه فى الفقه لاشارة المؤلف اليه فى أحكام القرآن بصدد مسألة فى الوضوء •

٧ - تخليص التخليص:

ذكره مؤلفه فى كتابه أحكام القرآن وأحال اليه فى مسألة قصر الصلاة والنية فى الأحرام وابن فرحون ( الديباج ٣٨٣ ) •

والمقرى ( نفح الطيب جـ ٢ ص ٢٤٢ ) •

٨ ـ تظيم الطريقتين :

ذكره فى كتابه أحكام القرآن ، ويبدو أنه كتاب فى الفقه لأنه أحال اليه فى مسألة فقهية تتعلق بالتسمية فى الذبح م

\* \* \*



(ح) الجدل والخلافات:

ا - الكاني في أن لا دليل على الناف :

نسبه اليه المقرى ( نفح الطيب ، ج ٢ ص ٢٤٣ ) •

٢ - الانصاف في مسائل الخلاف :

يقع هذا الكتاب فى عشرين مجلدا ، أشار اليه مؤلفه فى بعض مصنفاته وسماه «كتاب المسائل » [ عارضة الأحوذى /١/٨٥ ] ٠

> ونسبه اليه المقرى ( نفتح الطيب /٢/٢٤٣ ) • وحاجي خليفة ( ١٦٠/١ ) من كشف الظنون •

> > \* \* \*

(ط) اللغة والنحو :

١ ـ رسالة له في النحو واللغة اطلق عليها (( ملجئة المتفقهين ، الى مصرفة غوامض النحويين ، واللغويين )) :

ذكرها أبو بكر بن العربى فى عدة مواضع من كتبه ، فى أحكام القرآن وفى شرح الترمذى ( عارضة الأحوذى /١/ ١٤٤ ) . ونسبها اليه المقرى فى نفح الطيب ٢٤٣/٢ .

۲ - رده على ابن السيد البطليوسى :

رد أبو بكر بن العربى على أبى محمد عبد الله بن السيد البطليوسى ( ٥٣١ هـ ) فى شرحه على ديوان أبى العلاء المعرى المسمى بلزوم مالا يلزم ورد ابن السيد على رد أبى بكر بن العربى بكتاب سماه ( الانتصار عمن عدل عن الاستبصار ) •

وقد نسب هــذا الرد الى أبى بكر بن العربى تلميــذه أبو بكر بن خير الأشبيلى ( فهرست ما رواه عن شيوخه ص ٤١٩ ) •



(ی) تاریخ:

١ - ترتيب الرحلة للتوغيب في الملة :
ذكره مؤلفه في كتابه سراج المريدين ، ورقة ٩٧ .
وفي العواصم من القواصم ( ص ٤٣ من طبعة ده عمار طالبي ) .
ونسبه اليه المقرى ( نفح الطبب ج ٢ ص ٢٤٢ ) .
٢ - اعيان الأعيان :
٢ - اعيان الأعيان :
٣ - فهرست شيوخه :

ألف أبو بكر بن العربى كتاباً ترجم فيه لشيوخه ، سماه تلميذه أبو بكر ابن خير الأشبيلى « بكتاب فيه جملة من شيوخ الحافظ أبى بكر بن العربى » وذكر أنهم واحد وأربعون رجلا خرج عن كل واحد منهم حديثاً ، وأنه قرأه عليه ( فهرست ما رواه عن شيوخه ص ١٦٦ ) •

#### \* \* \*

الأمالى» ذكر ذكر أن له كتاباً يسمى « بالأمالى» ذكر ذلك فى الأمالى « مراج المريدين \_ ورقة ٩٧ » •

وذكره أيضا فى كتاب « العواصم من القواصم » [ ص ١٧٦ من طبعة د معار طالبى ] وان كان ذكره له فى العواصم قرن به « أنــوار الفجــر » وأغلب الظن أنه ليس كتاباً مستقلا وانما هو عبارة عن أماليه عامة بما فى ذلك أغلب كتبه التى كان يمليها ٠

« وذكر أبو بكر بن العربى أن له كتاباً سماه « بالعوض المحمود » غير أن هذا الكتاب محير لا نعرف أين نضعه غير أنه أشار الى أنه تحــدث فيه عن مسألة الرؤيا وبين اسم جزء من أجزاء هذا الكتاب وسماه « محاسن



## الانسان» [ انظر عارضة الأحوذي ٩١١ / ١٣٣ ، ١٣٠ ] فلمله أن يكون في الأخلاق <sup>(٩)</sup> .

\* \* \*

and the second second

and the second second second second second second

the the second

(٩) اعتمدنا فى نقل مؤلفات القاضى ابى بكر من العربى على الله سبحانه وتعالى ثم على الجهد العظيم الذى قام به الدكتور عمار طالبى - حفظه الله واثابه عن العلم وأهله خيرا .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

## ور الملك وفسيساته ماز ومعدم مرد ر

أتاه أجله « بمغيلة » قرب مدينة « فاس » فى ربيع الأول سنة ٤٣ هـ ودفن فى فاس خارج باب المحروق ، على مسيرة يوم من فاس غرباً منها .

وصلى عليه صاحبه أبو الحكم بن حجاج ، ودفن فى يوم الأحد v ربيع الأول سنة ٥٤٣ هـ •

وبموته انطفأت شعلة من الذكاء متقدة ، وأفل نجم طلعة متوثبة ، وسكنت روح ذات طموح غالب ، وخمد ذهن نافذ كان ينير للناس ظلمات حالكة ، ويذهب باشكالات معضلة .

وفاضت نفس تواقة الى تحقيق العدل ، واشاعة مبادىء الأخلاق والدين في الواقع الاجتماعي ، والى بث الروح العلمية النافذة الفاحصة ، والى تكوين جيل جديد على أسس تربوية جديدة •

أقبل صاحب هذه الروح من المشرق ليغرسها فى المغرب ، وكفاه أنه ما فارق الوجود حتى بذل جهده ، وحقق بعض الذى كان يتوق اليه » (١٠) .

رحمه الله رجمة واسعة .

### \* \* \*

(١٠)د. عمار طالبي . آراء أبو بكر بن العربي الكلامية ( ٨٨/١ ) .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

## وصف المخطوطات التي اعتمدنا عليها في التحقيق

المخطوطة الأولى ( د ) :

كتبت بخط اندلسي جميل وواضح ، وإن كانت فيها آثار رطوبة ومحو فى بعض أوراقها ، تقع تحت رقم ٢٢٠٣١ ب بها مائة وأربع وثلاثون ورقة ( ١٣٤ ) وفي كل ورقة ٢٣ سطراً ، مقاس حجمها المكتوب ٢٣ سطراً معـــاً ۲۷ ونصف / ۱۹ ونصف ، لا يعرف ناسخها ، ولا تاريخ نسخها ويبدو من خطها أنها أقدم النسخ ، كتب على أول ورقة منها كتاب القواصم والعواصم س ١ للامام العالم الأجل س ٢ أبي بكر محمد بن عبد الله بن العربي رضي الله عنه س ٣ ، وكتب في السطر الرابع بخط حديث : ألفه في سنة ٥٣٠ في شعبان وفى الورقة الثانية : بسم الله الرحمن الرحيم ، صلى الله على سيدنا محمد ، وعلى آله وصحبه ، س ١ • قال الشيخ الفقيه الامام الأوحد الحافظ س ٢٠ العلامة الأمجد أبو بكر بن العربي رضي الله عنه ورحمه س ٣ • أول هذه النسخة الحمد لله رب العالمين اللهم صلى على محمد وعلى آل محمد كما صلیت علی ابراهیم ، وبارك علی محمد وعلی آل محمد كما باركت علی ابراهيم وآل ابراهيم انك حميد مجبد ••• الخ ، وكتبت العناوين فيها وأوائل الفقرات بحروف بأرزة سوداء • وآخر هذه النسخة مبتور ، كما تسرى نقص بعض أوراق منها في أثناء الكتاب كما هو مبين في الهوامش ولكن نصها فىأغلب الأحيان يعتبر أصح النصوص وأوضحها رغم نقص بعض أوراقها • وينبغى التنبيه الى أنه قد وقع خلط فى بعض أوراقها • اذ ما نقص منها في بعض مواضعها ، وجد في آخر النسخة مرقماً على أنه تابع للنص ، ومسترسل معه ، والواقع أنه راجع الى ما نقص من مواضع أخرى ، وقــد أشرنا الى ذلك كله فى الهوامش وآخر ما ورد فى النسخة : من رآنى فى المنام فقد رآني حقاً ••• (١١) قطعاً انه لا يرى ذات النبي •

(11) طمست منها كلمات .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

### المخطوطة الثانية ( ز ) :

أما النسخة الثانية فهي نسخة جيدة أيضاً ، الا أنها رغم أنها كاملة ، لا نبلغ جودة النسخة الأولى ، وهي واقعة تحت رقم ٦٣١ عقائد تيمور بدار الكتب المصرية أيضا، والورقة الأولى منها مزخرفة، وكتب في آخر ظهرها : ٩٧ في ثاني الملل والنحل لابن حزم كروية الأرض ، وقوله تعالى : والشمس ( س ۱ ) • تجرى لمستقر لها ، وفي قصة ذا القرنين ، « وجدها تغرب في عين حمئة » (س ٢ ) وكتب على وجه الورقة الثانية ، الحمد لله ، أعلم أن كلام جميع الحكما ء ،والفلاسفة وعلومهم مستفادة من الشرائع والملل السابقة ، وأن كفرهم وضلالهم \_ والعياذ بالله ، بسبب ارتباط العوائد الجارية ، في العالم ، وخفاء تعلق القدرة بالموجودات وذلك مثل انكار النصارى ، وجود الكيمياء لغموض علمهما ، وخفساء سرها ، وأيضها فلخفاء سر القندر ، والحكمة الالهية عند الخلق، نعوذ بالله من الضلال، والخذلان، والاستهواء فى خارف (كذا ) الدنيا والميل الى الراحة ، من مشقة التكليف ، الطارئة مشقتها على الطبع البشري ، لأن وحده ، بمجرده لا يتوصل به ، الى شيء الإيما تقتضي التجربة ، والتكرار المقتضيان لآلاف عديدة وافرة من السنين، تأمله منصفاً وفوق كل من ذوى العلم ، العليم هـ • وفى ظهر الورقة الثانية كتب عنوان : فهرست الكتاب ، وتحته كتب فهرست تفصيلي لمسائل الكتاب متفق مع ما ورد فيه من موضوعات وكتب ذلك على شكل جدول ذى أربع مربعات ، كل مربع يوضع فيه رقم الورقة وعنوان المسألة التي وردت في تلك < الورقة وفيما بعدها ، هذه المربعات الأربع على عرض الورقة ، أما على طولها فهي ثمانية مربعات ويكون ذلك مستطيلا ذا اثنين وثلاثين مربعاً صغيراً ، وكتب هذا الفهرست ابتداء من ظهر الورقة الثانية الى حوالي ثلثي وجبه الورقة الخامسة وبقى ظهر الورقة المذكورة بياضاً مع وجــود رســم ذلك Iberef .

وكتب على وجه الورقة الأولى التى تعتبر أول نص الكتاب حسب ترقيم الناسخ الذى اعتبر أوراق الفهرست زوائد ، كتب على الجانب الأيسر مــن أعلى : عقائد تيمور ( ك ١ ) أى رقم الكتاب ورقم الكراس الأول منه .



وكتب فى وسط الورقة من أعلى : كتاب العواصم من القواصم ( س ١ ) ، تأليف الشيخ الفقيه ؛ قاضى القضاة ( س ٢ ) أبى بكر محمد بن عبد الله ابن العربى ( س ٣ ) ، رحمه الله تعالى آمين ( س ٤ ) • وكتب على الجانب الأيسر : وكانت بداءة نسخة يوم ٢ الأحد ثانى شهر ربيع الأنور بمولده الشريف صلى الله عليه وسلم من سنة ١٣٥٨ وكتب تحت ذلك بخط آخر يبدو أنه أحدث من الأول : ودخلت فى توبة عبيد الله محمد الملكى بن عزوز سنة ١٣١٣ ، وأسأل الله أن تبقى لذريتي باذن الله ينتف و وينفعون بها ان شاء الله • ويبدو أن ذلك بخط الشيخ محمد المكى بن عزوز نفسه ، وهو من العلماء الجزائريين المعاصرين كانت لهم مكانة مرموقة فى العلوم الاسلامية فى المغرب الاسلامى ، ويبدو أنه أتى بهذه النسخة الى مصر حين وروده اليها، وذهابه الى تركيا مهاجراً ، وكتب على الورقة الثانية من النسخة : بسم الله الرحمن الرحيم وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم • وأولها : وذهابه الى تركيا مهاجراً ، وكتب على الورقة الثانية من النسخة : بسم الله وذهابه الى تركيا مهاجراً ، وكتب على الورقة الثانية من النسخة : بسم الله وذهابه الى تركيا مهاجراً ، وكتب على الورقة الثانية من النسخة : بسم الله وذهابه الى تركيا مهاجراً ، وكتب على الورقة الثانية من النسخة : بسم الله وذهابه الى تركيا مهاجراً ، وكتب على الورقة الثانية من النسخة : بسم الله وذهابه الى تركيا مهاجراً ، وكتب على الورقة الثانية من النسخة : بسم الله وذهابه الى تركيا مهاجراً ، وكتب على الورقة الثانية من النسخة : بسم الله وذهابه الى تركيا مهاجراً ، وكتب على الورقة الثانية من النسخة : وأولها : وعلى الرحمن الرحيم وصلى الله على سيدنا محمد وراله وصحبه وسلم ، وأولها : وعلى آل محمد كما صليت على ابراهيم • • الحام الحافظ أبى بكر

بها ٢٢٦ ورقة • وقد أخطأ الناسخ فى الترقيم فعد الورقات ( ٢٢٩ ) أى أنه زاد ثلاث ورقات ، وذلك أنه أخطأ مــن ترقيم ورقة ٨٦ فكتبها ٨٩ واستمر على ذلك •

وفى كل ورقة ٥ ١سطرا ومقاس حجمها ١٤ × ٩ بالنسبة للمكتوب فقط و ٢١ ونصف × ١٥ ونصف للمكتوب والهامش ٠

أما الناسخ فهو الحاج حمودة بن حمودة بوسن ( التونسى مولداً الطرابلسى القربانى أصلا ونسباً ، المالكى مذهباً ، الأشعرى اعتقاداً ، وقد ذكر أنه ابتدأ بنسخ الكتاب فى ٢ ربيع الأنور سنة ١٢٥٨ هـ وفرغ من نسخه فى ١٢ ذى الحجة سنة ١٣٥٨ هـ • وقد كتب العناوين أيضاً بالحروف البارزة وكذلك أوائل الفقرات ) •

وتمتاز هذه النسخة بالتعليقات التى كتبها الناسخ وبالمقدارنات التى سجلها بالهوامش بين النسخ المحددة التى قابل بها نسخته أو نسخ عنها •



#### المخطوطة الثالثة (ج):

وهى تقع تحت رقم « ٤ توحيد ش » بدار الكتب المصرية • وأول النسق :

قال صالح بن عبد الملك بن سعيد قرأت على الامام الحافظ ابى بكر ابن العربى رضى الله عنه قال : الحمد لله رب العالمين اللهم صلى على محمــد وآل محمد ••• الخ •

وهذه النسخة ٢١٥ ورقة .

وفى كل ورقة ٢١ سطراً ، ومقاس حجمها المكتوب ١٦ × ٨ وبزيادة غير المكتوب ٢٢ × ١٦ •

أما الناسخ فهو غير مذكور •

وأما تاريخ النسخ فهو ١٤ يوم الأحد محرم سنة ١٢٨٩ هـ • وعلى العموم فهى أقل النسخ جودة لكثرة أخطائها ولجهل ناسخها •

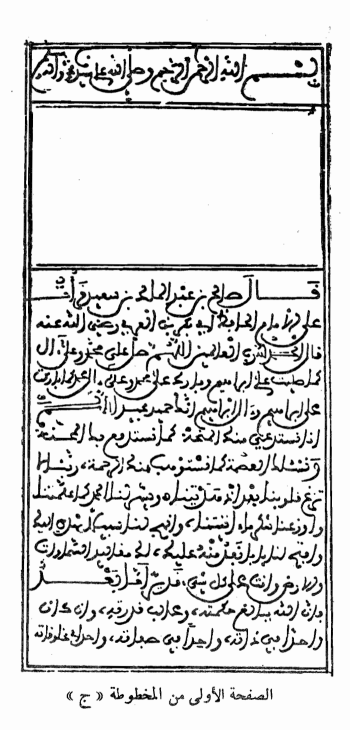
\* \* \*

المواصم من القواصم \_ م ٣

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

الجوالد وومطائ وداسلاه به به بر رعد ورسد و ورسا ومولان محروعل محروا رولان ورجع ما نمور راللتاب (کسم) ماله مواح والقوآه ))(r بجردد فاللغ 200 000 تمرويغه مالكه مرجرد سالتلاميدالم بعده وقفا موبدا میں بذلہ با شد ع بعده وقفا موبدا میں بذلہ با شد ع لکھے بہ می 1/ شوال سے سے صفحة العنوان من المخطوطة « ج »







This file was downloaded from QuranicThought.com

FOR QUR'ANIC THOUGHT ς الصفحة الأولى من المخطوطة « د »

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT 5 ຂໍ; يل o Go Li z **ٿہ ڇ**ندا Ľ . il é ېزې. وة ب يجا الدبرج

الصفحة الأخيرة من المخطوطة « د »



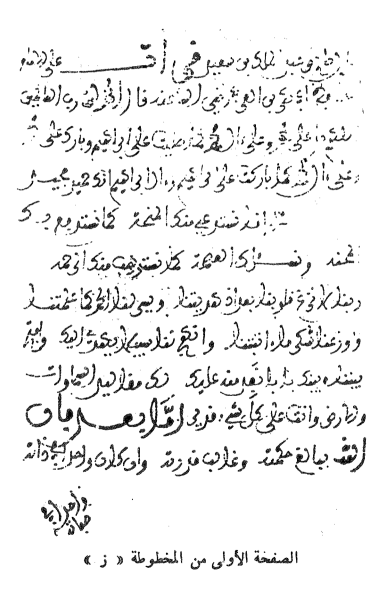
3 د . ترقیق کر محمد و مرمز کرد . ترونید کر کر کر مید ماج اها وکترنه براه می میمدیوم ایر سو یکافی مشکلی ربست (مانود بمولد م لر متری می ما ما عله و م مور ۲۰۰ ایند و: ١٢ دي فروعد لون القي ه روران قدار اید 3 ودخلت عنو ... ب تمبيو معطو شي ب حروز سلا تدر ور معدان زمدان زمد الغرب ملاهد زمان منعض موجعه وم

من المخطوطة « ز » ...

This file was downloaded from QuranicThought.com



وطارح عناصر فرا لمود



THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

إبتيني ونذعل يقرفا زلعها والعبع وفار وتعف بجارانور ماود بعثار لداواست ولاكار يبد ويبدو الداخط بقوالحوايات وفارء وكترك وجوت ارها (الماعناد ك وهارها مومليتين وفايف فرماعا تلك السبكر وكزلا الج والديوم · ٤ القيدمدوان اعلم صب العواج من نغوا عريرة · كرت وعوند يوم في عدد فل عدد والعجدا في م 6 ى مور ملكو دغ الم ماد و المرود التي ٢ 5 مرادى بمراليم أرسويدعان سكد lo ه! مظرًا للكرة وازى فيت م بيرا لعنزان المحسى عدوالحلي يه ودوي وكوس تصتخد لمغمد تمفى مذول موز فعرف ولاروج ومدم خلله ورجرات المدرى وليتبلغه ومعليه وجميع المستمير وابق ولى يومير مرولال فالم مرور بعد يد وعرار

الصفحة الأخيرة من المخطوطة « ز »

This file was downloaded from QuranicThought.com



بسم للبو الرجم الرجم

## تقديم للشيخ محمود مهدى الاستانبولى حظله الله

ان المسلمين ــ بل الانسانية كلها ــ أشد ما كانوا اليوم حاجة الى معرفة فضائل أصحاب رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، وكرم معدنهم ، وأثر تربيته فيهم ، وما كانوا عليه من علو المنزلة التى صاروا فيها « الجيل المثالى » الفذ فى تاريخ البشر •

وشباب الاسلام معذورون اذا لم يحسنوا التأسى بالجيل المشالى فى الاسلام • لأن أخبار أولئك الأخيار قد طرأ عليها من التحريف والأغراض والبتر والزيادة وسوء التأويل فى قلوب شحنت بالفل على المؤمنين الأولين ، فأنكرت عليهم حتى نعمة الايمان !!

وقد أصبح من الفرض الدينى والقومى والوطنى على كل من يستطيع « تصحيح تاريخ صدر الاسلام » أن يعتبر ذلك من أفضل العبادات ، وأن يبادر له ، ويجتهد فيه ما استطاع الى أن يكون أمام شباب المسلمين مشال صالح من سلفهم يقتدون به ، ويجددون عهده ، ويصلحون سيرتهم بصلاح سيرته (۱) .

وهذا التوجيه يذكرنا بأثر وردعن الصحابي الجليل « جابر بن عبد الله »

« اذا لعن آخر هذه الأمة أولها ، فمن كان عنده علم فليظهره ، فان كاتم
 العلم يومئذ ككاتم ما أنزل الله على محمد صلى الله عليه وآله وسلم ! » •

(١٢٦) من مقال « اليل المثالى » للاستاذ محب الدين الخطيب .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

وقد كشف فى هذا الكتاب عن نور الحق ، وخذل الباطل ، فاذا هو زاهق وأضاء المصباح بعدما كاد يخبو .

« فالى العالم الراقد فى جدئه الهانىء بمضجعه تحفله مسحة من النور الالهى نهدى غاديات من الدعوات ، ونستمطر وابلا من الرحمات ، فقد كان - بكتابه « العواصم من القواصم » - كالبدر طلع علينا على خابط ليل ضل السبيل ، وخانه الدليل • وكالغيث أصاب أرضاً قابلة فأنبتت من كل زوج بهيج ••• » •

والعجب من كثير من علماء المسلمين أنهم نسوا كتاب « العواصم من القواصم » <sup>(\*)</sup> ، فجهل الجيل المسلم الحقيقة التي تذبع على مائدة الخونة والمتآمرين على الاسلام ، ليضللوه وينفروه من سيرة « الجيل المثالي » خشية أن يقتدى به ويحلق ـ كما حلق سلفه من قبل ـ في ذرا المجد والعظمة فيعيد سيرة الاسلام الأولى •

لهذا كله رأينا أن تتحف بهذا الكتاب العظيم القراء ، ليصحح الكثيرون منهم ما تلقوه من معلومات خاطئة ، آملين أن يضعوه بين أيدى أبنا<sup>ت</sup>هـــم وبناتهم ، لينجوا من الأفكار الخاطئة التي علقت فى أذهانهم بسبب الكتب التى يتداولونها ، والدروس التى يتلقونها ، فيتخذوا من سيرة الصحابة مشـلا عالياً يحتذونه ، وشحنة ، بل شحنات قوية تدفع بهم الى الأمام ١٠ الى آفاق العظمة والمجد والسؤدد ، والى التشوق الى حياة البطولة والجهاد والشوق لرائحة الجنة ٠

(\*) المقصود من عنوان الكتاب : الحقائق التى تعصم المسلم من افتراءات (\*) المفسدين القاصمة المدمرة ، فتكثيف عن اكاذيبهم وتجعلها هباء ! .



وزاد هذا الكتاب روعة ونعماً وايضاحاً تعليقات فقيد الاسلام والعروبة العلامة محب الدين الخطيب رحمه الله تعالى وأجزل ثوابه وأسكنه فسيح جناته •

وقد أضفنا اليــه بعض التحقيقات الحديثية والتاريخية ، فجاء تحفــة علمية ووثيقة تاريخية قليلة النظير .

والله ــ سبحانه ــ نسأل أن ينفع به ويدخر لنا ثوابه « يوم لا ينفع مال ولا بنون الا من أتى الله بقلب سليم » •

محبود مهدى الاستانبولي



تصدير للعلامة محب الدين الخطيب رحمسه الله

الحمد لله الذي أنعم على الانسانية برسالة الاسلام ، وصلى الله وسلم على الانسان الأعلى ، والمعلم الأكمل ، محمد بن عبد الله صفوته من خلقه ، وأعلى مقام الذين قاموا بتحقيق رسالته ، ممن تشرفوا بصحبته ، وأحسنوا الخلافة على أمته ، ومن واصلوا عملهم بعدهم ، ملتزمين سنتهم ، ومتحرين أهدافهم . الى يوم الدين .

وبعد فان هذا العالم الاسلامى الذى نعتز بالانتسباب اليه ، ونعيش لاسعاده والسعادة به ، قد افتتح أكثره فى الدولة الاسلامية الأولى بعبد الخلفاء الراشدين ، ودخل معظم شعوبه فى هداية الاسلام على أيدى الخلفاء الأمويين وولايتهم وقواد جيوشهم ، اتماماً لما بدأ به صاحبا رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وخليفتاه الأولان ـ أبو بكر وعمر ـ سلام الله عليهما ، ورضى عنهما وأرضاهما ، وأحسن جزاءهما عنا وعن الاسلام نفسه وجميع أهله .

وان حادثة انتشار الاسللام، ودخول الأمم فيه، أصبحت فى ذمة التاريخ • والأجيال التى أتت بعد ذلك الى يومنا هذا منهم من يفتخر بذلك ، ويمتلىء قلبه سرورا به ، ويدعو بالخير لمن كانوا سبب هذا الخير العظيم • ومنهم من ابتأس به ، وامتلا فؤاده حقداً على الذين علموا فيه ، وجعل من دابه أن يصمهم بكل نقيصة •

وقد نعذر الذين لم يذوقوا حلاوة الاسلام ، وحالت البيئة بينهم وبين الأنس بعظمته ، وشريف أغراضه ، وسيرة الذين قاموا به ، اذ نظروا الى



تاريخ الاسلام نظرة خاطئة ، واتخذوا له فى أذهانهم صورة غير صورته التي كانت له في الواقع • ولكني أعترف \_ ولا فائدة مـن الانكار \_ بأن في المنسوبين الى الاسلام من يبغض حتى الخليفة الأول لرسول الله صلى الله عليه وسلم ويقلب جميع حسناته سيئات • وان أحد الذين شاهدوا بأعينهم عدل عمر ، وزهده فى متع الدنيا ، وانصافه لجميع الناس ، لم يستطع أنَّ يمنع الحقد الذي في فؤاده على الاسلام من أن يدفعه إلى طعنه بالسكين دون أن يسىء اليه • وفى قوم طاعن (٢) عمر بالسكين من يؤلفون المؤلفات الى يومنا هذا في تشويه حسنات هذا المثل الأعلى للعدل والانسانية والخبر م وفى عصر عثمان (\*) من ضاقت صدورهم بطيبة ذلك الخليفة الذى خلق قلبه من رحمة الله ، فاخترعوا له ذنوباً ، وما زالوا يكررونها على قلوبهم حتى صدقوها ،وتفننوا في اذاعتها ، ثم استحلوا سفك دمه الحرام ، في الشهر الحرام ، بجوار قبر أبى زوجتيه محمد عليه الصلاة والسلام . وما برحت الانسانية تشاهد المعجزات من رجالات الاسلام فى نشره وادخال الأمم فيه وتوسيع النطاق في الآفاق لكلمة « الله أكبر مَنْ حي على الفلاح » حتى نودى بها على جبال السند ، وفى ربوع الهند ، وعلى سواحل المحيط غربًا ، وفى أوديه أوربا وجبالها ، بما لم يملك أن يصفه حتى أعداء الاسلام الآبأنه مُعجزة • كل هذا في زمن هذه الدولة الأموية التي لو صدر عن المعتوس ، وعبدة الأوثان ، عُشر ما صدر عنها من الخير ، وجزء من مائة جزء مما أثر عن رجالها من انصاف ومروءة وكرم وشجاعة وإيثار وفصــاحة ونبــل ، لرفعوا لأولئك المجوس والوثنيين ألوية الثناء والتقـــدير في الخافقين . والتاريخ الصادق لا يريد من أحد أن يرفع لأحد لواء الثناء والتقدير ، لكنه يريد من كل من يتحدث عن رجاله أن يذكر لهم حسناتهم على قدرها ، وأن

(١٢٧) يحتفل بعض الزنادقة من كل عام في اليوم الذي استشهد فيسمه الخليفة عمر على يد المجوسي ابي لؤلؤة الذي يعطونه لقب « بابا شجاع » !! فيا للخيانة الشنيعة والحقد الدفين !! (م) .

( ( ال عصر عثمان رضى الله عنه هو من أسعد وأعظم العصور الاسلامية برخائه و فتوحاته العظيمة وقد حاول تشويهه أناس لا دين لهم وأو ضحنا ذلك في الصفحات المقبلة .



يتقى الله فى ذكر سيأتهم فلا يبالغ فيها ولا ينخدع بما أفتراه المغرضسون من أكاذيبها •

نحن المسلمين لا نعتقد العصمة لأحد بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وكل من ادعى العصمة لأحد بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم فهو كاذب • فالانسان انسان ، يصدر عنه ما يصدر عن الانسان ، فيكون منه الحق والخير ، ويكون منه الباطل والشر • وقد يكون الحق والخير فى انسان بنطاق واسع فيعد من أهل الحق والخير ، ولا يمنع هذا من آن تكون له هفوات • وقد يكون الباطل والشر فى انسان آخر بنطاق واسع ، فيعد من أهل الباطل والشر ، ولا يمنع هذا من أن تبدر منه بوادر صالحات فى بعض الأوقات •

يجب على من يتحدث عن أهل الحق والخير اذا علم لهم هفوات ، أن لا يسى، ما غلب عليهم من الحق والخير فلا يكفر ذلك كله من أجل تلك الهفوات ، ويجب على من يتحدث عن أهل الباطل والشر اذا علم لهم بوادر صالحات ، أن لا يوهم الناس أنهم من الصالحات من أجل تلك الشـوارد الشاذة من أعمالهم الصالحات ،

ان أحداث المائة الأولى من عصور الاسلام كانت من معجزات التاريخ ،
 والعمل الذي عمله أهل المائة الأولى من ماضينا السعيد لم تعمل مثله أمــة
 الرومان ، ولا أمة أليونان قبلها ، ولا أمة من أمم الأرض بعدها .

أما أبو بكر وعمر ، وسائر الخلفاء الأربعة الراشدين ، واخوانهم من العشرة المبشرين بالجنة ، وطبقتهم من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ، خصوصاً الذين لازموه وراقبوه وتمتعوا بجميل صحبته ــ من أنفق منهم من قبل الفنج وقاتل ، والذين أنفقوا من بعد وقاتلوا ــ فانهم جميعاً كانوا شموساً طلعت فى سماء الانسانية مرة ، ولا تطمع الانسانية بأن يطلع فى سمائها شموس من طرازهم مرة أخرى ، الا اذا عزم المسلمون على أن يرجعوا الى فطرة الاسلام ، ويتأدبوا بأدبه من جديد ، فيخلق الله منهــم THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

خلقاً آخر يعيش للحق والخير ، ويجاهد الباطل والشر ، حتى تعرف الانسانية طريقها الحقيقي الى السعادة • وهذه الشموس من أصحاب رســول الله صلى الله عليه وآله وسلم تتفاوت أقدارها ، وتتباين فى أنواع فضائلها ، الا أنها كلها كانت من الفضائل في مرتقى درجاتها • وإذا بدأ المشتغلون بتاريخ الاسلام من أفاضل المسلمين فى تمييز الأصيل عن الدخيل من سيرة هؤلاء الأفاضل العظماء ، فانهم ســـتأخذهم الدهشــة لما اخترعه اخــوان أبي لؤلؤة ، وتلاميذ عبد الله بن سبأ ، والمجوس الذين عجزوا عن مقاومة الاسلام وجها لوجه فى قتال شريف ، فادعوا الاسلام كذبا ، ودخلوا قلعت مع جنوده خلسة ، وقاتلوهم بسلاح ( التقية ) بعد أن حولوا مدلولها الى النفاق ، فأدخلوا في الاسلام ما ليس منه ، وألصقوا بسيرة رجاله ما لم يكن فيها ولا من سجية أهلها ، وبهذا تحولت أعظم رسالات الله وأكملها الى طريقة من الخمول والعطالة والجمود كان من حقها أن تقتل الاسلام والمسلمين قتلا ، لولا قوة الحيوية الخارقة التي في الاسلام ، وهي التي يرجى اذا رجعنا اليها ، وجردناها من الطوارىء عليها ، وخلصنا سيرة رجالها مما شيبت به ، وسرنا فى طريقهم مخلصين : أن نعود مسلمين من ذلك الطــراز الأول كما كان في الواقع ، لا كما أراد مبغضوا الصحابة والتابعين لهم باحسان أن يعرضوه على الناس •

ونحن بتقديمنا هذه الحقائق من قلم الأمام ابن العربى ، أو من النصوص الأصيلة التى علقنا بها عليها ، انما أردنا عكس ما يريد المتعرضون لهذه البحوث من ترديد خلافات على عليها الزمن ، والصحابة كانوا أسمى أخلاقا وأصدق اخلاصاً لله وترفعاً عن خسائس الدنيا من أن يختلفوا للدنيا ، لكن كان فى عصرهم من الأيدى الخبيثة التى عملت على ايجاد الخلاف وتوسيعه ، مثل الأيدى الخبيثة التى جاءت فيما بعد فصورت الوقائع بغير صورتها ، ولما كان أصحاب رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم هم قدوتنا فى ديننا ، وهم حملة الكتاب الألهى والسنة المحمدية الى الذين حملوا عنهم أماناتها حتى وصلت الينا ، فان من حق هذه الأمانات على أمثالنا أن ندرأ



صورتهم التى تعرض على أظار الناس هى الصورة النقية الصادقة التى كانوا عليها ، فتحسن القدوة بهم ، وتطمئن النفوس الى الخير الذى ساقه الله للبشر على أيديهم ، وقد اعتبر فى التشريع الاسلامى أن الطعن فيهم طعن فى الدين الذى هم رواته ، وتشويه سيرتهم تشويه للأمانة التى حملوها ، وتشكيك فى جميع الأسس التى قام عليها كيان التشريع فى هذه الملة الحنيفية السمحة ، وأول نتائجه حرمان شباب الجيل ، وكل جيل بعده ، من القدوة الصالحة التى من الله بها على المسلمين ليتأسوا بها ، ويواصلوا حمل أمانات الاسلام على آثارها ، ولا يكون ذلك الا اذا ألموا بحسناتهم ، وعرفوا كريم سجاياهم ، وأدركوا أن الذين شوهوا تلك الحسنات وصوروا تلك السجايا بغير صورتها ، انما أرادوا أن يسيئوا الى الاسلام نفسه بالاساءة الى أهله ولم حضرنا على هدى ونور من سيرتهم الصحيحة وسريرتهم النقدارهم لنسير فى حاضرنا على هدى ونور من سيرتهم الصحيحة وسريرتهم النقية الماهر ه

وهذا الكتاب الذي ألفه عالم من كبار أئمة المسلمين بياناً لما كان عليه أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم من صفات الكمال وادحاضاً لما ألصق بهم وبأعوانهم من التابعين لهم باحسان ، يصلح على صغره لأن يكون صيحة من صيحات الحق توقظ الشباب المسلم الى هذه الدسيسة التى دسها عليهم أعداء الصحابة ومنفضوهم ، ليتخذوها نموذجاً لأمثالها من الدسائس ، فيتفرغ الموفقون الى الخبر منهم لدراسة حقيقة التاريخ الأسلامى ، واكتشاف الصفات النبيلة فى رجاله ، فيعلموا أن الله عز وجل قد كافأهم عليها بالمعجزات التى تمت على أيديهم وأيدى أعوانهم فى احداث أعظم انقلاب عرفه تاريخ الانسانية ، ولو كان الصحابة والتابعون بالصورة التى صورهم بها أعداؤهم ومبغضوهم لكان من غير المعقول أن تتم على أيديهـم تلك الفتـوح ، وأن تستجيب لدعوتهم الأمم بالدخول فى دين الله أفواجاً ،

والقاضى أبو بكر بن العربى مؤلف « العواصم من القواصم » امام من أئمة المسلمين ، ويعتبره فقهاء مذهب الامام مالك أحد أئمتهم المقتـــدى بأحكامهم ، وهو من شيوخ القاضى عياض مؤلف كتاب « الشفا » فى التعريف بحقوق المصطفى ، ومن شيوخ ابن رشــد العالم الفقيــه والد أبى الوليد

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OURANIC THOUGHT

الفيلسوف ، ومن تلاميذه عشرات من هذه الطبقة كما سترى من ترجمت ا الآتية بعد • (\*\*)وكتابه «العواصم من القواصم » من خيرة كتبه،ألفهسنة ٣٦ وهو في دور النضج الكامل بعد أن امتلات الأمصار بمؤلفاته وبتلاميذه الذين صاروا فى عصرهم أئمة يهتدى بهم • وهذا الكتاب فى جزئين متوسطى الحجم ، ومبحث الصحابة الذي نقدمه لقرائنا هو أحد مباحث جزئه الثاني ( من ص ٩٨ الي ص ١٩٣ من طبعة المطبعة الجزائرية الاسلامية في مدينة قسنطينة بالجزائر سنة ١٣٤٧ ) وكان قد وقف على تلك الطبعة شيخ علماء الجزائر الأستاذ عبد الحميد بن باديس رحمه الله • ومما يؤسف له أن الأصل الذي اعتمد عليه في تلك الطبعة كان مكتوباً بقلم ناسخ غير متمكن، فوقعت فيه تحريفات لفظية واملائية حرصنا على ردها الى أصلها ، بل ان النسخة المخطوطة التي طبعت عليها طبعة الجزائر يظهر أن المجلد وضع بعض ورقاتها فيغير موضعها ، فأرجعناها إلى ما دل عليه السمياق في القمول ، والترتيب في المسائل • وفيما عدا ذلك التزمنا الأمانة في عرض الكتاب الي أقصى غاية ، وعلقت على كل بحث منه بما يزيده وضوحاً ، مقتبساً ذلك من أوثق المراجع وأمهات الكتب الاسلامية المعتمدة ، مبيئاً في كل نص مأخـــذه بكل أمانة ووضوح م

وأرجو الله أن يجزل ثواب الامام ابن العربي على دفاعه هذا عن أصحاب رسول الله الذين حملوا معه صلى الله عليه وآله وسلم أعظم رسالات الله ، وكانوا أصدق أعوانه على تبليغها فى حياته وبعد أن اختاره الله اليه • بل كانوا سبب كياننا الاسلامي ، ولهم ثواب انتمائنا الى هذه الملة الحنيفية السمحة التي لا عيب لها غير تقصيرنا فى التخلق بآدابها فى أنفسنا ، وتعميم سننها فى بيوتنا ومجتمعنا وأسواقنا ومحاكمنا ودور حكمنا • وعسى أن يكون فى قراء هذا الكتاب من يعاهد الله على أن يكون خيراً منا عملا وأصح منا علماً ، وعلى الله قصد السبيل •

محب الدين الخطيب (\*)

(\*\*\*) نلفت نظر القارىء أن الترجمة المثبتة من اعداد المكتب السلفى للتراث وقد رتبناها على أبواب جديدة مما يجعلها أكثر فائدة (س) . (\*) توفى العلامة محب الدين الخطيب ــ رحمه الله ــ سنة ١٣٨٩ هـ



العواصم من القواصم في تحقيق مواقف الصـحابة بعد وفاة النبي ع

This file was downloaded from QuranicThought.com

 $\mathcal{A}_{i}$ 



The Advances Supported

This file was downloaded from QuranicThought.com



مِسْكَرِيلَةُ ٱلْرَجْبِرِ

## وصلى الله على محمد واله [ وسلم ]

قال صالح بن عبد الملك بن سعيد : قرأت على الامام محمد أبى بكر بن العربى <sup>(١٢)</sup> رضى الله عنه قال : الحمد لله رب العالمين <sup>(١٣)</sup> اللهم صل على محمد وعلى آل محمد ، كما صليت على ابراهيم • وبارك على محمد وعلى آل محمد ، كما باركت على ابراهيم وآل ابراهيم • انك حميد مجيد •

اللهم انا [ نستدعى من رضاك ] المنحة ، كما نستدفع بك المحنة . ونسألك العصمة ، كما نستوهب منك الرحمة .

ربنا لا تزغ قلوبنا بعد اذ هديتنا ، ويسر لنا العمل كما علمتنا ، وأوزعنا شكر ما آتيتنا • وانهج لنا سبيلا[تهدى] اليك ، وافتح بيننا وبينك بابآ نفد منه عليك ، لك مقاليد السماوات والأرض وأنت على كل شىء قدير •

\* \* \*

(١٢) هو غير ( ابن العربى ) المتصوف الذي يكتب اسمه نكرة (م) . (١٣) بهذا التحميد ، والدعاء السديد ، افتتح الامام ابن العربى الجزء الأول من كتابه ( العواصم من القواصم ) . فافتتحنا به هذا القسم من جرئه الثانى ( من ص ٩٨ الى ص ١٩٣ مـن مطبوعة الجرزائر سسنة ١٣٤٧ ) وهو ما اخترنا افراده بهذا السفر خاصاً بتحقيق مواقف الصحابة رضوان الله عليهم بعد وفاة النبى عَيْضًا ، كما أشرنا الى ذلك فى تصدير الكتاب . (خ)



## قامصحة الظهر

بعد أن استأثر الله بنبيه صلى الله عليه وآله وسلم ـ وقد أكمل له ولنا دينه ، وأتم عليه وعلينا نعمته ، كما قال تعالى : « اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتى ورضيت لكم الاسلام دينا » ( المائدة : ٣ ) ؛ وما من شىء فى الدنيا يكمل الا وجاءه النقصان ، ليكون الكمال الذى يراد به وجه الله خاصه ، وذلك العمل الصالح والدار الآخرة ، فهى دار الله الكاملة ــ قال أنس · « ما نفضنا أيدينا من تراب قبر رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم حتى أنكرنا قلوبنا <sup>(١٤)</sup> » •

واضطربت الحال ، ثم تدارك الله الاسلام ببيعة أبى بكر ، فكان موت النبى صلى الله عليه وآله وسلم ( قاصمة الظهر ) ومصيبة العمر :

فأما على فاستخفى (١٠) في بيته مع فاطمة (١٦) .

(١٤) فى مطبوعة الجزائر « نفوسنا » والمروى فى الحديث « قلوبنا » من وجوه متعددة اشار اليها الحافظ ابن كثير فى البداية والنهاية ( ٥ : ٢٧٣ – ٢٧٤ ) احدها للامام احمد عن انس : « لما كان اليوم الذى قدم فيه رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم المدينة إضاء منها كل شىء ، فلما كان اليوم الذى مات فيه أظلم منها كل شىء » . قال : وما نفضنا عن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم الأيدى حتى انكرنا قلوبنا » . وهكذا رواه الترمذى ، وابن ماجه . وقال الترمذى : هذا حديث صحيح غريب . قال ابن كثير : واسناده صحيح على شرط الصحيحين . (خ)

(١٥) لأن فاطمة وجدت على إبى بكر لما اصر على العمل بقول رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم « لا نور ث ما تركنا صدقة » وسياتى تفصيل ذلك فى ص ( ٢٢ – ٦٣ ) ، فعاشت فاطمة بعد موت النبى صلى الله عليه وآله وسلم ستة أشهر معتزلة فى بيتها ومعها على . قال الحافظ ابن كثير فى البـــــداية والنهاية ( ٦ : ٣٣٣ ) : فلما مرضت جاءها الصديق فدخل عليها فجعـــل يترضاها فرضيت . رواه البيهقى من طريق اسماعيل بن أبى خالدعن الشعبى ثم قال : وهذا مرسل حسن باسناد صحيح . وقال البخارى ( ك ٦٢ ب ٣٨ ج ٥ ص ٨٢ – ٨٢ ) من حديث عروة عن عائشة : « فلما توفيت دفنها زوجها على ليلا ولم يؤذن لها أبا بكر وصلى عليها ، وكان لعلى من الناس وجه فى حياة فاطمة ، فلما توفيت استذكر على وجوه الناس ، فالتمس مصالحة أبى بكس



وأما عثمان فسكت •

وأما عمر فأحجر وقال : « ما مات رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ،

ومبايعته الغ » وبيعة على هـذه هى الثانية بعد بيعته الأولى فى سـقيفة بنى ساعدة . واضاف الحافظ ابن كثير فى البداية والنهاية ( ٥ : ٢٤٩ ) أن علياً لم ينقطع عن صلاة من الصلوات خلف الصديق ، وخرج معه الى ذى القصة لما خرج الصديق شاهرا سيفه يريد قتل أهل الرداة .

ويحتمل أن يكون مراد المؤلف باستخفاء على ما كان منه ومن الزبير قبيل الاجتماع في سقيفة بني ساعدة ، وقد أشار عمر بن الخطاب إلى ذلك في خطبته الكبرى التي خطبها في المدينة في عقب ذي الحجة بعد آخر حجة حجها عمر ، وهذه الخطبة في مسند الامام احمد (١: ٥٥ الطبعة الأولى – ج ١ رقم ٣٩١ الطبعة الثانية ) من حديث ابن عباس . (خ)

(١٦) ان هذا الخبر لا يتفق مع الخبر الوارد فى أعلى هذا الكلام القائل بأن علياً لم ينقطع عن صلاة من الصلوات خلف الصديق . . . وانه خرج معه لما خرج ابو بكر شاهرا سيفه لقتال المرتدين .

والحقيقة لقد اضطربت الروايات فى بيان موقف على بن ابى طالب من خلافة ابى بكر الصديق ، ولعبت الدسائس دورها ، ونسجت الافتراءات والأكاذيب حولها بقصد زعزعة الثقة بالاسلام بصورة عامة ، وبالصحابة بصورة خاصة ، واظهارهم بمظهر الجشع والمتهالك على المناصب والأموال ولو بمخالفة الشريعة. ونحن ننقل فيما بلى اصح الروايات عن موقف على النبيل ثم ناتى على بعض الروايات الأخرى التى تقول بامتناعه عسن البيعة حتى وفاة فاطمة بنت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ونوضح زيفها وكذبها .

قال العلامة محمد عزة دروزة فى كتسابه « الجنس العسربى » ( ٧ : ١٤ وما بعدها ) : لقد روى الطبرى عن عبد الله بن سعيد الزهرى عن عمه يعقوب عن سعيد بن عمر عن الوليد بن عبد الله عن الوليد بن جميع الزهرى ان عمرو ابن حريث سأل سعيد بن زيد :

> قال : فمتى بويع ابو بكر ٤ . اشهدت وفاة النبي ٤

قال: نعم ..

قال : يوم مات رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم كرهوا أن يبقوا بعض يوم ، وليسوا في جماعة قال : فخالف عليه أحد ؟ !

قال: لا ! الأمرتد أو من قد كاد أن يرتد لولا أن الله أنقذهم من الأنصار.
 قال: فهل قعد أحد من المهاجرين ؟ قال: لا ! تتابعوا على بيعته من غسير
 أن يدعوهم (ج ٢ ص ٢٤٢) والمتبادر أن القائل أراد بما ذكره عن الأنصـــار



موقف سعد بن عباده وانصاره يوم السقيفة وتطلعهم الى رئاسة الحسكم ، فانقذهم الله وجعلهم يتراجعون ويتابعون ابا بكر دون افتراق وخلاف ونزاع . والرواية تعبر عما كان من شدة حرص اصحاب رسول الله من مهاجرين وانصار على سرعة البت فى أمر الرئاسة حتى تجتمع كلمتهم ، وتغيد ان الهاشميين أيضا – وهم من المهاجرين – قد تتابعوا على بيعة ابى بكر ولم يقعد منهم احد . ولقد روى الطبرى خبر مبايعة على لابى بكر فورا ، وبحركة رائعة حيث روى بأسانيده عن حبيب بن أبى ثابت أن عليا كان فى بيته ، فأتى اليه الخبر عسن جلوس أبى بكر للبيعة ، فخرج فى قميص ما عليه أزرار ولا رداء عجلا كراهية ان يبطىء عنه حتى بايعه ، نم جلس اليه وبعث فأحضر ثوبه وتخلله ولزم مجلسه (٢٧٢ ) .

. . . . . . . . .

----

وعلى كل حال فان المتفق عليه في روايات الشهيعة وغيرهم أن عليها وبني هاشم بايعوا أبا بكر فورا: اكما يروى الطبري ، أو بعد تردد كما تروى رواية الشيعة ، وتعاونوا معه ، حيث بدل هذا دلالة حاسمة على أنه لم يكن هناك وصية صريحة أو ضمنية من النبي صلى الله عليه وآله وسلم بأن تكون الأمر لعليٌّ من بعده وما رواه الطبري كذلك بأسانيد اخرى خبر امتناع عليٌّ وبني هاشم عن بيعة إلى بكر طوال حياة فاطمة 6 لأن فاطمة حاءت هي والعباس الى أبي بكر تطلبان مراثهما من رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وهو أرضه من فدك وسهمه من خير فقال لهما أبو بكر أما أني سمعت رسول الله تقول : « لا نورث ما تركنا صُـدَقة ، انما بأكل آل محمـد في هـذا المال » واني والله لا أدع أمرآ رأيت رسول الله يصنعه الا صنعته . فهجرته فاطمة فلم تكلمه في ذلك حتى توفيت بعد ستة أشهر من وفاة النبي صلى الله عليه وآله وسلم وراى على انصراف وجوه الناس عنه ، وكان لم يبايع أبا بكر هو ولا أحد من بني هاشم والقصة طويلة وفي ختامها : بايع على أبا بكر . أي بعد وفاة فاطمة وللحظ أن صيغة خبر الطبري تجعل مسالة المراث سبيا لامتناع على ، وبني هاشم عن مبايعة أبي بكر ، ومطالبتهم بالمراث من أبي بكر تقتضي أن تكون بعد الاعتراف بخلافته . وفي هذا من التناقض ما يحعل القصة متهافتة . وأن كان لها اصل ما فكل ما يمكن أن يكون هو أنهم بعد مبايعتهم لأبى بكر طالبوا بما اجتهدوا انه ميراثهم من النبي ، فأورد ابو بكر عليهم حديث النبي عظيم الذي سمعه ووقف الأمر عند هذا الحد . ويكون ما عدا ذلك من مزيدات الشميعة ومدسوساتهم . لأنه لا يمكن أن يكون على وفاطمة وبنو هاشم لم يصــدقوا إبا يكر في الحديث الذي رواه ، كما لا يمكن أن يكونوا كابروا وأصروا بعسيد. سماعهم لحديث النبي صلى الله عليه وآله وسلم . ا هـ . (الجنس العدربي · ( ) V/V



وانما واعده الله کما واعد موسی <sup>(۱۷)</sup> ، ولیرجعن رسول الله صلی الله علیه وآله وسلم فلیقطعن آیدی ناس وأرجلهم <sup>(۱۸)</sup> ی ۰

ومن الغريب أن أعداء الاسلام الذين يحملون على أبي بكر رضى الله عنه منع فاطمة من ارثها في فدك وسهمها من خيبر ، بينما على نفسه لما تولى الخلافة لم يعط أحد ورثها ولا لاحد من بنى هاشم ما تركه رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم لحديث : « لا نورث . . . . » .

واذا كان أبو بكر منع ذلك ، فيكون قد منع ابنته عائشة أيضا من هـــدا الإرث !!

وهناك روايات أخرى مختلطة ومكذوبة فى رفض على وبنى هاشم بيعة إلى بكر ضربنا عنها صفحا لتهافتها وللروايات الكثيرة التى تثبت مسارعة على لبيعة إلى بكر ومعاونته فى شؤون الخلافة ، وهو من أعرف الناس بفضله . (م)

(١٧) اشارة الى قول الله عز وجل فى سورة البقرة : ٥١ « واذ واعدنا موسى أربعين ليلة » ، وقوله سبحانه فى سورة الأعراف : ١٤٢ « وواعدنا موسى ثلاثين ليلة واتممناها بعشر فتم ميقات ربه اربعين ليلة » . (خ)

Ń

(جد) في سنده ابن لهيمة ، فهو ضعيف في هذه الحال . (م)

تنبيه : . يفهم من أطلاق الاستاد معمود مهدى الاستانبوكي أن في الاستأذ عبد الله بن لهيعة ان الحديث ضعيف . ولكن في أمر ابن لهيعة تفعضل كبي قهو قد اختلط في أخرة فمن سمع منه قبل الاختلاط فحديثه حسن كالمبادلة الثلاثة ومن سمع منه بعد الاختلاط فحديثة ضعيف . انظر تقريب التهذيب ( 1/؟؟؟ ) . (س)

٥V



وتعلق بال العباس وعلى <sup>ع</sup> بأمر أنفسهما فى مرض النبى صلى الله عليـــه وآله وسلم ، فقال العباس لعلى : « انى أرى الموت فى وجوه بنى عبد المطلب، فتعال حتى نسأل رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، فان كان هدi الأمر فينا علمناه » <sup>(19)</sup> •

وتعلق بال العباس وعلى بميراثهما فيما تركه النبى صلى الله عليه وآله وسلم من فدك وبنى النضير وخيبر <sup>(٢٠)</sup> .

واضطرب أمر الأنصار يطلبون الأمر لأنفســهم ، أو الشركة فيــه مع المهاجرين <sup>(۲۱)</sup> •

عائشة وهى تذكر الساعة التى توفى فيها رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم : فجاء عمر والمفيرة بن شعبة فاستأذنا ، فأذنت لهما . .ئم قاما ، فلما دنوا من الباب قال المفيرة : يا عمر ، مات رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، فقال عمر :كذبت ، بل انت رجل تحوسك ( أى تخالطك ) فتنة ، ان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم لا يموت حتى يفنى الله المنافقين . ثم جاء أبو بكر .. وخرج الى المسجد وعمر يخطب الناس ويقول : ان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم لا يموت حتى يفنى .

ومعنى أهجر : خلط فى كلامه ، وهدى ، وأكثر الكلام فيما لا ينبغى . وذلك من هول ما وقع فى نفس عمر من هذا الحادث العظيم ، فهو لا يكاد يصدقه . (خ)

(۱۹) فأجابه على كرم الله وجهه : « إنا والله لئن سألناها رسبول الله صلى الله عليه وآله وسلم فمنعناها لا يعطيناها النسباس بعده ، وأنى والله لا اسالها رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، رواه البخارى فى كتاب المعازى من صحيحه (ك ٢٢ و ٢٢ ج ٥ ص ١٤ سـ ١٤) ، ونقله ابن كثير فى البداية والنهاية (٥ : ٢٢٧ و ٢٥٦) من حديث الزهرى عن عبد الله بن كعب بن مالك عن ابن عباس ، ورواه الامام أحمد فى مسنده (١ : ٢٢٣ و ٣٢٥) العلمة الأولى وجهه المانية وجهه المانية المانية من من محيحة (٢ من مله عليه وآله وسلم ، رواه البخارى فى كتاب المعازى والله من صحيحه (٤ ٢ ٣٢٠ و ٢٥١) من حديث الزهرى عن عبد الله بن كعب بن مالك والنهاية (٥ : ٢٢٧ و ٢٥١) من حديث الزهرى عن عبد الله بن كمي و مالك والنهاية (٥ : ٢٢٧ و ٢٥١) من حديث الزهرى عن عبد الله بن كمي و مالك و ج ٤ رقم ٢٣٢٩ و ٢٩٩ العلمة الأولى و ج ٤ رقم ٢٣٧٤ و ج ٥ رقم ٢٩٩٩ العلمة الثانية ) . (خ)

(۲.) سیاتی تفصیله ص ۸ عند الکلام علی حدیث « لا نورث ما ترکشا صدقة » . (خ)



## وانقطعت قلوب الجيش الذي كان قد برز مع أسامة بن زيد بالجرف (٢٢)

\* \* \*

المرجب . منا أمير ومنكم أمير » . ( وجذيلها المحكك : هو أصل تسجرتها الذى تتحكك به الابل . وعذيقها المرجب : نخلتها التى دعمت ببناء أو خشب لكثرة حملها ) . ومن ذلك فقد كان رجل من الانصار ... وهو بشير بن سعد الخزرجى والد النعمان بن بشير ... يسابق عمر لمبايعة أبى بكر . وقبي...ل ذلك كان فى السقيغة الرجلان الصالحان عويم بن ساعدة الأوسى ومعن بن عدى حليف الانصار ولم تعجبهما هذه النزعة من الانصار فخرجا وهما يريان أن يقضى المهاجرون أمرهم غير ملتفتين الى أحد ، لكن حكمة أبى بكر ونور الإيمان الذى ملا قلبه كانا أبعد مدى وأحكم تدبيرا لهذه الملة فى أعظم نوازلها . (خ)

(٢٢) كان هذا الجيش سبعمائة ، والأمير عليهم أسامة بن زيد ، وكان قد ندبهم رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم للمسير الى تخوم البلقاء ( شرق الأردن ) حيث قتل زيد بن حارثة وجعفر بن أبى طالب وابن رواحة . ولما انتقل صلى الله عليه وآله وسلم الى الرفيق الأعلى أشار كثير من الصحابة – ومنهم عمر – أن لا ينفذ الصديق هذا الجيش لما وقع من الاضطراب فى الناس ولاسيما فى القبائل . نقل ابن كثير فى البداية والنهـــاية ( ٢ : ٢٠٤ – ٣٠٥ ) حديث القاسم وعمرة عن عائشة قالت : لما قبض رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ارتدت العرب قاطبة وأشربت النفاق ، والله لقد نزل بى ما لو نزل بالجبال الراسيات لهاضها ، وصار أصحاب محمد صلى الله عليه وآله وسلم كأنهم معزى مطيرة فى حش فى ليلة مطيرة بأرض مسبعة . فوالله ما اختلفوا فى نقطة الا صار ابى بخطلها وعنائها وفصلها » . (خ)



فتدارك الله الاسلام والأنام \_ وانجابت ( الفمة ) انجياب الغمام ، ونفذ وعد الله باستئثار رسول الله <sup>(۳۳)</sup> واقامة دينه على التمام ، وإن كان قد أصاب ما أصاب من الرزية الاسلام \_ بأبى بكر الصديق رضى الله عنه <sup>(۲۲)</sup> وكان اذ مات النبى صلى الله عليه وآله وسلم غائباً فى ماله بالسثنج <sup>(۲۰)</sup> ، فجاء الى منزل ابنته عائشة رضى الله عنها \_ وفيه مات النبى صلى الله عليه وآله وسلم \_ فكشف عن وجهه ، وأكب عليه يقبله وقال : بأبى أنت وأمى يا رسول الله ، طبت حيا وميتا ، والله لا يجمع الله عليك الموتتين ، أما الموتة التى كتب الله عليك فقدمتها ، ثم خرج الى المسجد \_ والناس فيه ، وعمر يأتى بهجر من القول كما قدمنا \_ فرقى المنبر فحمد الله وأثنى عليه نم قال : يأتى بهجر من القول كما قدمنا \_ فرقى المنبر فحمد الله وأثنى عليه نم قال : من يبد الله فان الله حي لايموت » ثم قراً : « وما محمد الا رسول قد خات من قبله الرسل ، أفان مات أو قتل انقلبتم على أعقابكم ، ومن ينقلب على

(٢٣) إستأثر الله فلاناً 6 وبفلان : إذا مات . (خ)

(٢٤) أى فتدارك الله الاسلام والأنام بأبى بكر . (خ)

(٢٥) فى البداية والنهاية للحافظ ابن كثير ( ٥ : ٢٤٢ ) : كان الصديق قد صلى بالمسلمين صلاة الصبح ، وكان اذ ذاك قد أفاق رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم افاقة من غمرة ما كان فيه من الوجع ، وكشف سترة الحجرة ونظر الى المسلمين وهم صفوف فى الصلاة خلف ابى بكر ، فأعجبه ذلك وتبسم صلى الله عليه وآله وسلم حتى هم المسلمون أن يتركوا ما هم فيه من الصلاة لفرحهم به ، وحتى اراد أبو بكر أن يتأخر ليصل الصف ، فأشار اليهم صلى الله عليه وآله وسلم أن يمكنوا كما هم ، وأرخى الستارة ، وكان آخر العهد به صلى الله عليه وآله وسلم . قلما انصرف أبو بكر من الصلاة دخل عليه وقال لعائشة ، وآله وسلم أن يمكنوا كما هم ، وأرخى الستارة ، وكان آخر العهد به صلى الله ما ارى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم الا قد أقلع عنه الوجع ، وهسذا يوم بنت خارجة ـ يعنى احدى زوجتيه ، وكانت ساكنة بالسنع شرقى المدينة أشتد الضحى ... فذهب الى منزله ، وتوفى صلى الله عليه وآله وسلم حين ملى الله عليه وآله وسلم ، فذهب الى منزله ، وتوفى صلى الله عليه وآله وسلم حين يوم بنت خارجة ـ يعنى احدى زوجتيه ، وكانت ساكنة بالسنح شرقى المدينة ما ارى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم الا قد أقلع عنه الوجع ، وهسذا ما الى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم الا قد أقلع عنه الوجع ، وعسلم ما الى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم الا قد أقلع عنه الوجع ، وهسلم يوم بنت خارجة ـ يعنى احدى زوجتيه ، وكانت ساكنة بالسنح شرقى المدينة ما ما مرى الله عليه وآله وسلم الى منزله ، وتوفى صلى الله عليه وآله وسلم حين يوم بنت خارجة ـ يعنى احدى زوجتيه ، وكانت ساكنة بالسنح شرقى المدينة بينها وبين مسجد رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ميل واحد . (خ



عقبيه فلن يضر الله شيئاً ، وسيجزى الله الشاكرين » ( آل عمران : ١٤٤ ) فخرج الناس يتلونها فى سكك المدينة كأنها لم تنزل الا ذلك اليوم <sup>(٢١)</sup> •

واجتمعت الأنصار فى سقيفة بنى ساعدة يتشاورون ، ولا يدرون ما يفعلون ، ( وبلغ ذلك المهاجرين ) فقالوا : نرسل اليهم يأتوننا . فقال أبو بكر : بل نمشى اليهم . فسار اليهم المهاجرون ، منهم أبو بكر وعصر وأبو عبيدة ، فتراجعوا الكلام ، فقال بعض الأنصار : منا أمير ومنكم أمير <sup>(٢٧)</sup> .. فقال أبو بكر كلاما كثيراً مصيباً ، يكثر ويصيب . منه : نحن الأمراء وأنتم الوزراء . ان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال « الأئمة من قريش » <sup>(٢٨)</sup> وقال : « أوصيكم بالأنصار خيراً : أن تقبلوا

(٢٦) رواه البخارى فى كتاب فضائل الصحابة من صحيحه ( له ٦٢ ب ٥ – ج؟ ص ١٩٤ ) من حديث عائشة . وفى البداية والنهاية للحافظ ابن كثير ( ٥ : ٢٤٢ ) من حديث أبى سلمة بن عبد الرحمن بن عوف الزهرى أحد اعلام المسلمين ، عن أبيه أحد المشرة المشرين بالجنة ، عن عائشة أم المؤمنين التى وقعت هذه الحوادث فى بيتها وفى المسجد النبوى الذى يطل بيتها عليه . وجميع دواوين السنة سجلت هذا الموقف العظيم للمسسديق الأكبر بأصبح الاحاديث ، والفاظها قريب بعضها من بعض (خ)

(۲۷) الذى قال ذلك من خطباء الأنصار الحباب بن المنذر ، وقد تقــدم في هامش ۲۱ ص ٥٦ . (خ)

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

من محسنهم ، وتتجاوزوا عن مسيئهم <sup>(٢٩)</sup> » • ان الله سمانا ( الصادقين <sup>(٣٠)</sup>) وسماكم ( المفلحين <sup>(٣١)</sup> ) • وقد أمركم أن تكونوا معنا حيثما كنا فقال : « يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وكونوا مع الصادقين » ( التوبة : ١١٩ ) • الى غير ذلك من الأقوال المصيبة والأدلة القوية • فتذكرت الأنصار ذلك وانقادت اليه ، وبايعوا أبا بكر الصديق رضى الله عنه <sup>(٣٣)</sup> •

رحموا ، واذا عاهدوا وفوا ، واذا حكموا عدلوا . فمن لم يفعل ذلك منهم فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين » (، (ج) (خ)

(٢٩) فى كتاب مناقب الأنصار من صحيح البخارى ( ك ٢٣ ب ١١ ) من حديث هشام بن زيد بن أنس قال : سمعت أنس بن مالك يقول : مر أبو بكر والعباس رضى الله عنهما بمجلس من مجالس الأنصار يبكون ( والظاهر أن ذلك كان فى مرض النبى صلى الله عليه وآله وسلم الذى مات به ) فقال : ما يبكيكم ؟ قالوا : ذكرنا مجلس النبى صلى الله عليه وآله وسلم منا . فدخل على النبى صلى الله عليه وآله وسلم فأخبره بذلك . قال : فخرج النبى صلى الله عليه وآله وسلم وقد عصب على راسه حاشية برد . قال فصعد المنبر – ولم يصعده بعد ذلك اليوم – فحمد الله واثنى عليه ثم قال : « أو صيكم بالأنصار فانه الم كرشى وعيبتى ، وقد قضوا الذى عليه م وبقى الذى لهم ، فاقبلوا من محسنهم وتجاوزوا عن مسيئهم » . وبعده فى صحيح البخارى حديث لعكرمة عن ابن عباس ، وحديث لقت ادة عن أنس بمعنى ذلك . وقريب من ذلك فى صحيح

(۳۱٬۳۰) فى سورة الحشر : ٨ – ٩ « للفقراء المهاجرين الذين أخرجوا من ديارهم وأموالهم يبتغون فضلا من الله ورضوانا وينصرون الله ورســـوله ، أولئك هم ( الصادقون ) بي والذين تبوأوا الدار والايمان من قبلهم يحبون من هاجر اليهم ولا يجدون فى صدورهم حاجة مما أوتوا ويؤثرون على أنفسهم ولو كان بهم خصاصة ، ومن يوق شح نفسه فأولئك هم ( المفلحون ) » . (خ)

(٣٢) نقل الحافظ ابن كثير في البداية والنهاية (٥: ٢٤٧) ) من حديث الامام احمد عن حميد بن عبد الرحمن بن عوف الزهـــرى ( ابن اخت امير المؤمنين =

تكملة : ذكر الطلامة القارى في شرحه لشرح النخبة أن الحافظ قال في هذا الحديث أنه متواتر » أ ه . وللحديث تكملة هي « .. لا يقبل منه في صرف ولا عمل » رواه الامام أحمسه والنسائي والضيا مالقبسي في « المختارة » . (س)

(بير) الحديث صحيح لطرقه وشواهده الكثيرة ( راجع تخريج الأرواء )(م)



وقال أبو بكر لأسامة : انفذ لأمر رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم • فقال عمر : كيف ترسل هذا الجيش والعرب قد اضطربت عليك ! ؟ فقال : لو لعبت الكلاب بخلاخيل نساء المدينة ، ما رددت جيشاً أنفذه رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم <sup>(٣٣)</sup> •

وقال له عمر وغيره : اذا منعك العرب الزكاة فاصبر عليهم • فقال :

عثمان ) خطبة أبى بكر فى سقيفة بنى ساعدة ، ومنها قوله : لقـد علمتـم أن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال : « لو سلك الناس واديا وسلكت الانصار واديا سلكت وادى الانصار » (梁) . ولقد علمت يا سعد أن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال وأنت قاعد : « قريش ولاة هذا الأمر : فبسر الناس تبع لبرهم ، وفاجرهم تبع لفاجرهم » فلقل له سعد : « صدقت ، نحن الوزراء وأنتم الأمراء » (梁梁) .

(٣٣) نقل الحافظ ابن كثير في البداية والنهاية (٣، ٥، ٦) عن الحافظ ابي بكر البيهقي حديث محمد بن يوسف الفريابي الحافظ ( قال البخاري : كان أفضل أهل زمانه ) ٤ عن عباد بن كثير الرملي احد شيوخه ( قال ابن المديني: كان ثقة لا بأس به ) ، عن عبد الرحمن بن هرمز الأعرج ( أحد التابعين ، توفى بالاسكندرية ) عن أبي هريرة قال : « والله الذي لا اله الا هو ، لولا أبو بكسر استخلف ما عبد الله » ثم قال الثانية ، ثم قال الثالثة . فقيسل له : مه يا أبا هريرة . فقال : أن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وجه أسامه ابن زيد في سبعمائة إلى الشام ، فلما نزل بذي خشب قبض رســول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، وارتدت العرب حول المدينسة ، فاجتمع اليسه أصحاب رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم فقالوا : يا أبا بكر ، رد هؤلاء ، توجه هـ ولاء إلى الروم وقــد ارتـدت العرب حـول المدينــة ! ٢ فقــال : « والذي لا اله غيره ، لو جرت الكلاب بارجل أزواج رسول الله صلى الله وعليه وآله وسلم ما ردت جيشاً وجهه رسول الله ، ولا حللت لواء عقده رسول الله » فوجه أسامة ، فجعل لا يمر بقبيل يريدون الارتداد الا قالوا لولا أن لهؤلاء قوة ما خرج مثل هؤلاء من عندهم ، ولكن نُدعهم حتى يلقوا الروم . فلقوا الروم ، فهزموهم وقتلوهم ورجعوا سالمين ، فشبتوا على الاسلام . (خ)

(\*) رواه البخارى . (م)

(ﷺ) رجاله ثقات الا حميد بن عبد الرحمن . وللحديث شواهد تقوية ( ( راجع الاحاديث الضعيفة ١١٥٦ ) . (م)



« والله لو منعونی عقالا کانوا یؤدونه الی رسول الله صلی الله علیه وآله وسلم لقاتلتهم علیه • والله لأقاتلن من فرق بین الزکاة والصلاة <sup>(۳۱)</sup> » •

قيل : ومع من تقاتلهم ؟ قال : « وحدى ، حتى تنفرد سالفتي (<sup>٣٥)</sup> » ••

وقدم الأمراء على الأجناد والعمال فى البلاد مختاراً لهم ، مرتئياً فيهم ، فكان ذلك من أسد عمله ، وأفضل [ مقدمة ] <sup>(٣٦)</sup> •

(٣٤) لما مضى جيش أسامة في طريقه إلى شرق الأردن جعلت وفود القبائل. تقدم المدينة ، يقرون بالصـــلاة ويمتنعون عـــن أداء الزكاة . قال ابن كثير ( ٣١١ : ٦ ) ومنهم من احتج بقوله تعالى « خذ من أموالهم صدقة تطهـرهم وتركيهم بها وصل عليهم ان صلاتك سكن لهم » ( التوبة : ١٠٣ ) . قالوا : فأسبنا ندفع زكاتنا الاالى من صلاته سكن لنا . وقد تكلم الصحابة مع الصديق في أن يتركهم وما هم عليه من منع الزكاة ويتألفهم حتى يتمكن الإيمان في قلوبهم ثم هم بعد ذلك يزكون ، فامتنع الصديق من ذلك وإباه . وقد روى الحماعة فى كتبهم \_ سوى ابن ماجه \_ عن أبى هريرة أن عمر بن الخطاب قال لأبى بكر : علام تقاتل الناس وقد قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم « أمرت أن اقاتل الناس حتى يشبهدوا الا اله الا الله وأن محمداً رسول الله ، فاذا قالوها عصموا منى دماءهم وأموالهم الا بحقها ؟» فقال أبو بكر : « والله لو منعسوني عناقا ( وفي رواية : عقالا ) كانوا يؤدونه إلى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم لاقاتلنهم على منعها إن الزكاة حق المال . والله لاقاتلن مسهن فرق بين الصلاة والزكاة » قال عمر : فما هو الا أن رأيت الله قد شرح صدر أبي بكس للقتال ، فعرفت أنه الحق . وهذا الحديث في مسند أحمد ( 1 : 11 و ١٩ و ٣٥ – ٣٦ الطبعة الأولى – ج ١ رقم ٢٧ و ١١٧ و ٢٣٩ الطبعة الثانية ) من حديث عبيد الله بن عبد الله بن عتبة عن أبي هريرة . وفي البداية والنهــاية (٣١٢:٦) : قال القاسم بن محمد ( ابن أبي بكر الصديق ، وهو أحد الفقهاء السبعة ) : اجتمعت أسد وغطفان وطيء على طليحة الاسدى ، وبعثوا وفوداً الى المدينة فنزلوا على وجوه الناس ، فأنزلوهم الا العباس ، فحملوهم الى ابي بكر على أن يقيموا الصلاة ولا يؤتوا الزكاة . فعزم الله لابي بكر على الحق وقال « لو منعوني عقالا لجاهدتهم » (خ)

(٣٥) السالغة : صفحة العنق ، وهما سالغتان من جانبيه ، ولا تنغــرد احداهما عما يليها الا بالموت ، (خ)

(٣٦) غير الشيغ محب النعى اجتهادا منه فكتب ( عمله وافضل ما قدمه للاسلام ) وهو في جميع النسخ كما البتنا ، ولكنه كم ينبه الى ما عمله في النعى ( صفحة ٤٧ ) .(س)

(٣٧) و في طليعة هؤلاء القواد : أبو عبيدة عامر بن عبد الله بن الجـــراح (٣٧) و في طليعة هؤلاء القواد : أبو عبيدة عامر بن عبد الله بن الوليد المحـــزومى ، وخالد الفهرى ، وعمرو بن العاص السهمى ، وخالد بن الوليد المحـــزومى ، وخالد عن الفهرى ، وعمرو بن العاص السبهمى ، وخالد بن الوليد المحـــزومى ، وحالد بن الفهرى ، وعمرو بن العاص السبهمى ، وخالد بن الوليد المحـــزومى ، وحالد بن الفهرى ، وعمرو بن العاص السبهمى ، وحالد بن الوليد المحـــزومى ، وحالد بن الفهرى ، وعمرو بن العاص السبهمى ، وحالد بن الوليد المحـــزومى ، وحالد بن الفهرى ، وعمرو بن الفاري بن الفهرى ، وحاله بن الفهرى ، وحاله بن الفهرى ، وعمرو بن العاص السبهمى ، وحاله بن الوليد المحـــزومى ، وحاله بن الفهرى ، وحاله بن الفهرى ، وعمرو بن العاص السبهمى ، وحاله بن الفهرى ، وحاله بن الفهرى ، ومعمرو بن العاص السبهمى ، وحاله بن الفهرى ، وحاله بن الفهرى ، وحمرو بن العاص السبهمى ، وحاله بن الوليد المحـــزومى ، وحاله بن الفهرى ، وحمرو بن الفهرى ، وحمرو بن الفهرى ، وحمرو بن الفهرى ، وحمرو بن الفهرى ، وحمله بن الفهرى ، وحمرو بن الفهرى ، وحمرو بن الفليم بن الفليم بن الوليد المحـــزومى ، وحماله بن الفهرى ، وحمرو بن الفليم بن ا

وقال لفاطمة وعلى والعباس : ان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال « لا نورث ، ما تركنا صدقة » • فذكر الصحابة ذلك <sup>(۳۸)</sup> •

ابن سعيد بن العاص الاموى ، ويزيد بن أبى سغيان ، وعكرمة بن أبى جهل ، والمهاجر بن أبى أمية شقيق أم المؤمنين أم سلمة ، وشرحبيل بن حسنة ، ومعاويه بن أبى سفيان ، وسهيل بن عمرو العامرى خطيب قريش ، والقعقاع ان عمرو التميمى ، وعرفجة بن هرثمة البارقى ، والعلاء بن الحضرمى حليف بنى أمية ، والمثنى بن حارثة الشيبانى ، وحديفة بن محصن الغطفانى . وفى طيعة ولاته : عتاب بن أسيد الأموى ، وعثمان بن العساص الثقفى ، وزياد أبن لبيد الأنصارى ، وأبو موسى الأشعرى ، ومعاذ بن عقبة بن أبى معيط ، بنية ، وجرير بن عبد الله السجلى ، وعياض بن غنم ، والوليد بن عقبة بن أبى معيط ، وعبد الله بن ثور أحد بنى غوث ، وسويد بن مقرن المزنى .

(۳۸) فى كتاب فضائل الصحابة من صحيح البخارى ( ۲۲ ب ۱۲ – ج ٤ ص ٢٠٩ – ٢١٠ ) حديث الزهرى عن عروة بن الزبير عن عائشة أن فاطمة ارسلت الى أبى بكر تسأله ميراثها من النبى صلى الله عليه وآله وسلم فيما افاء الله على رسوله صلى الله عليه وآله وسلم تطلب صدقة النبى صلى الله عليه وآله وسلم التى بالمدينة وفدك وما بقى من خمس خيبر ، فقال أبو بكر : أن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال « لا نورث ، ما تركنا فهو صدقة . انما يأكل آل محمد من هذا المال – يعنى مال الله – ليس لهم أن يزيدوا على الما يأكل آل محمد من هذا المال – يعنى مال الله – ليس لهم أن يزيدوا على وقله رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال « لا نورث ، ما تركنا فهو صدقة . يا يا باكل آل محمد من هذا المال – يعنى مال الله – ليس لهم أن يزيدوا على وسلم التى كانت عليها فى عهد النبى صلى الله عليه وآله وسلم فيها رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم . فتشهد على ثم قال أنا عرفنا عليه وسلم أو بكر فقال أو الذى نفسى بيده ، لقرابة رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يا أنا بكر فضيلتك ( وذكر قرابتهم من رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يا أنا مكل أو منكم أو كر قرابتهم من رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم فيها رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم . فتشهد على ثم قال أنا عرفنا عليه وسلم أحب إلى أن أصل من قرابتى . وأو سع منه فى كتاب المازى باب غزوة خيبر من صحيح البحارى ( ك ٢٢ ب ٣٣ – ج ٥ ص ٢٨ ) .

وفى كتاب الوصايا من صحيح البخارى ( ك ٥٥ ب ٣٢ – ج ٣ ص ١٩٧ ) وكتاب فرض الخمس منه ( ك ٥٧ ب ٣ – ج ٤ ص ٥٥ ) حديث أبى الزناد عن الأعرج عن أبى هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال « لا يقتسم ورثتى دينارا ؟ ما تركت – بعد نفقة نسائى ومؤونة عاملى – فهو صدقة » . قال شيخ الاسلام ابن تيمية فى منهاج السنة ( ٢ : ١٥٨ ) : قول النبى صلى الله عليه وآله وسلم « لا نورث ، ما تركنا صدقة » رواه عنه أبو بكر ، وعمس ٤ وعثمان ؟ وعلى ؟ وطلحة ؟ والزبير ؟ وسعد ؟ وعبد الرحمسين بن عوف ؟ والعباس بن عبد المطلب ؟ وازواج النبى صلى الله عليه وآله وسلم ؟ رابو هريرة؟ والرواية عن هؤلاء ثابتة فى الصحاح والسانيد . وقال قبل ذلك ( ٢ : ١٥٨ ) :

العواصم من القواصم ـــم ٥

ان الله تعالى صان الأنبياء ان يورثوا دنيا لئلا يكون ذلك شبهة لمن يقدح فى نبوتهم بأنهم طلبوا الدنيا وورثوها لورثتهم . ثم ان من ورثة النبى صلى الله عليه وآله وسلم ازواجه ومنهم عائشة بنت ابى بكر وقد حرمت نصيبها بهذا الحديث النبوى ، ولو جرى أبو بكر مع ميله الفطرى لأحب ان ترث ابنته .

FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

وفى كتاب فرض الخمس من صحيح البخارى (ك 94 ب ١ – ج ٤ ص ٤٢) حديث ابن شهاب عن عروة بن الزبير ان عائشة ام الومنين اخبرت ان فاطمة ابنة رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم سألت ابا بكر الصديق بعد وفاة رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم أن يقسم لها ميراثها ما ترك رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم مما أفاء الله عليه ، فقال لها ابو بكر : ان رسول الله صلى الله عليسه وآله وسلم قال « لا نورث ، ما تركنا صدقة » ... فأبى أبو بكر عليها ذلك وقال : « لست تاركا شيئاً كان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يعمل

وفي الباب نفسه من صحيح البخاري (ج } ص ٢ ٢ ــ ؟ ) من حديث الامام مالك بن أنس عن ابن شهاب عن مالك بن اوس بن الحدثان النصرى أنه قال : بينما أنا جالس في أهلى حين متع النهار إذا رسول عمر بن الخطاب فقال : اجب أمير المؤمنين . فانطلقت معه . . فبينما أنا جالس عنده أتاه حاجبه يرفأ فقال : هل لك في عثمان وعبد الرحمن بن عوف والزبير وسعد بن أبي وقاص يستأذنون ؟ قال : نعم . فأذن لهم ... ثم جلس يرفأ يسيرا ثم قال : همل لك في على وعداس ? قال : نعم : فأذن لهما ، فدخلا فسلما فخلسا . فقسال عباس: يا أمير المؤمنين أقض بيني وبين هذا ــ وهما يختصمان فيما أفاء الله على رسوله صلى الله عليه وآله وسلم من بني النضير ... فقال الرهط ، عثمان واصحابه : يا امير المؤمنين اقض بينهما وارح احدهما من الآخر . قال عمر : تبدكم . أنشدكم بالله الذي باذنه تقوم السماء والأرض ، همل تعلمون أن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال : « لا نورث ، ما تركنا صدقة » يريد رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم نفسه ؟ قال الرهط : قـــد قال ذلك . فاقبل عمر على على وعباس فقال : انشيدكما الله ، اتعلمان أن رسيسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قد قال ذلك ؟ قالا : قد قال ذلك . ( وبعد أن ذكر انه صلى الله عليه وآله وسلم كان ينفق على أهله سنتهم من هذا المال ثم يجعل ما بقى مجمل مال الله ، واستشبهدهم على ذلك فشبهدوا ، قال ) : ثم توفى الله نسبه صلى الله عليه وآله وسلم ، فقال ابو بكر : أنا ولى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، فقيضها ، فعمل فيها بما عمل رسول الله صلى الله عليسه وآله وسلم 6 والله يعلم أنه فيها لصادق بار راشد تأبع للحــق . ثم توفى الله ابا بكر ، فكنت أنا ولى أبي بكر ، فقيضتها سنتين من أمارتي . أعمل فيهـــا



وقال : سمعته صلى الله عليه وآله وسلم يقول : « لا يدفن نبى الاحيث يموت (٣٦) » وهو فى ذلك كله رابط الجأش ، ثابت العلم والقدم فى الدين.

بما عمل رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وما عمل فيها أبو بكر ، والله يعلم الى فيها لصادق بار راشد تابع للحق . ثم جئتمانى تكلمانى وكلمتكما واحدة وامركما واحد ، جئتنى يا عباس تسالنى نصيبك من ابن أخيك ، وجاءنى هذا - يريد عليا - يريد نصيب امراته من أبيها ، فقلت لكما : ان رسرول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال : « لا نورث ، ما تركنا صدقة » . فلما بدا لى ان أدفعه اليكما قلت : ان شئتما دفعتها اليكما على أن عليكما عهد الله وميثاقه لتعملان فيها بما عمل فيها رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، وبما عمل فيها أبو بكر ، وبما عملت فيها منذ وليتها . فقلتما : ادفعها الينا . فبذلك دفعتها اليكما . فانشدكم بالله ، هل دفعتها اليكما على أن عليكما عهد الله وميثاقه تم أقبل على على وبما عملت فيها منذ وليتها . فقلتما : ادفعها الينا . فبذلك دفعتها اليكما . فانشدكم بالله ، هل دفعتها اليهما بذلك ؟ قال الرهط : نعم . ثم أقبل على على وعباس فقال : أنشدكما بالله ، هل دفعتها اليكما بذلك ؟ قالا : نعم . قال : أفتلتمسان منى قضاء غير ذلك ! فوالله الذى باذنه تقرم السماء والأرض ، لا أقضى فيها قضاء غير ذلك ، فان عجزتما عنها فادفعاها الى فانى المعكماها .

واود البخارى حديث مالك بن اوس هذا فى كتاب المعـازى من صحيحه (ك 37 + 31 - 7 = 0 0 77 - 37) من حديث شعيب عن الزهرى عن مالك ابن أوس ، وفى كتاب النفقات من صحيحه (ك 77 + 7 - 7 = 0 19 - 19(2) · وفى كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة من صحيحه (ك 77 + 0 - 197(2) · وفى كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة من صحيحه (ك 77 + 0 - 57(2) · 7 - 7 = 7 - 110) . وانظر كتاب الغرائض من صحيح البخارى (ك 100 - 7 = 7 - 70) . ومسند الامام أحمد (1: 117 الطبعة الأولى – ورقم ۷۷ ، ۷۷ الطبعة الثانية ) .

وقد نبه شيخ الاسلام ابن تيمية فى منهاج السنة (٣ : ٢٣٠) إلى أن ابا بكر وعمر أعطيا من مال الله أضعاف هذا الميراث للذين كانوا سيرثونه قال : وانما اخذ منهم قرية ليست كبيرة ، لم يأخذ منهم مدينة ولا قرية عظيمة ، ثم قال (٣ : ٣٣١) وقد تولى على بعد ذلك ، وصارت فدك وغيرها تحت حكمه ، ولم يعط لأولاد فاطمة ولا زوجات النبى صلى الله عليه وآله وسلم ولا ولد العباس شيئا من ميراثه ... الخ . (خ)

(٣٩) فى كتاب الجنائز من موطا مالك ( ك ١٦ ج ٢٧ – ص ٢٣١ ) أن مالكا بلغه أن رسول الله صلى الله !عليه وآله وسلم توفى يوم الأثنين ودفن يوم الثلاثاء صلى الناس عليه افذاذا لا يؤمهم أحد . فقال ناس : يدفن عند المنبر . وقال آخرون : يدفن بالبقيع . فجا ءابو بكر الصديق فقال : سمعت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يقول : « ما دفن نبى قط الا فى مكانه الذى توفى فيه »



ثم استخلف عمر ، فظهرت بركة الاسلام ، ونفذ الوعد الصــــادق فى الخليفتين (٤٠) .

ثم جعلها عمر شورى ، فأخرج عبد الرحمن بن عوف نفسه من الأمر حتى

قال الحافظ ابن عبد البر : صحيح من وجوه مختلفة واحاديث شتى جمعها مالك . وفى كتاب الجنائز من جامع الترمذى (ك ٨ ب ٣٣) حديث عائشة : لما قبض رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم اختلفوا فى دفنه ، فقال أبو بكر : سمعت من رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم شيئاً ما نسيته ، قال : « وما قبض الله نبيا الا فى الموضع الذى يجب ان يدفن فيه » ادفنوه فى موض فراشه . وفى كتاب الجنائز من سنن ابن ماجه (ك ٢ ب ٢٥) عن ابن عباس : لقد اختلف المسلمون فى المكان الذى يحفر له ، فقال قائلون : يدفن فى مسجده ، وقال قائلون : يدفن مع أصحابه ، فقال أبو بكر : ألى سمعت رسسول الله ملى الله عليه وآله وسلم يقول : « ما قبض نبى الا دفن حيث يقبض » . ورواه ابن اسحاق ( فى السيرة لابن هشام ٣ : ١٠٣ بولاق ) من حديث عكرمة عن ابن عباس ، وانظر البداية والنهاية للحافظ ابن كثير ( ٥ : ٢٦٦ – ٢٦٨ ) .

.(. ٤) وهو وعد الله عز وحل في سورة النور : ٥٥ « وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الأرض كما استخلف الذين من قبلهم وليمكنن لهم دينهم الذي ارتضى لهم وليبدلنهم من بعد خوفهم امنا ، يعبدونني لا شركون بي شيئاً ، ومن كفر بعد ذلك فأولئك هم الفاسقون » . ولقد كان المجتمع الاسلامى - بتوجيه هذين الخليفتين - اسعد مجتمع انسانى عرف التاريخ ، لأن الناس - من ولاة ورعية - كانوا يتعاملون بالإيثار ، وكان الواحد منهم يكتفى بما يفي بحاجته ، ويبذل من ذات نفسه أقصى ما يسمستطيع أن ستخرج منها من جهد لاقامة الحق في الأرض وتعميم الخير بين الناس . وللقي الرحل الخير منهم رجلا لا تزال تنزع به نزعات الشر ، فلا بزال به حتى بخدر عناصر الشر المتوثية في نفسه ، ويوقظ ما كمن فيها من عناصر الخير إلى أن بكون من أهل الخير . وفي المنتسبين إلى الاسلام حتى يومنا هذا طوائف امتلات قلوبهم بالضغن حتى على أبي بكر وعمر ، فضلا عمن استعان بهم أبو بكر وعمر من أهل الفضل والاحسان، فصنعوا لهم من الأخبار الكاذبة شخصيات أخرى غير شخصياتهم التي كانوا عليها في نفس الأمر ، ليقنعوا أنفسهم بأنهم أبغضوا اناساً ستحقون منهم هذه المغضاء . ولهذا امتلا التاريخ الاسلامي بالأكاذيب ، ولن تتجدد للمسلمين نهضة الا اذا عرفوا سلفهم على حقيقته واتخذوا منه قدوة لهم 6 ولن يعرفوا سلفهم على حقيقته الابتطهير التاريخ الاسكامي ممسا ألصق به . (خ)



ينظر ويتحرى فيمن يقدم <sup>(13)</sup> فقدم عثمان ، فكان عند الظن به : ما خالف له عهداً ، ولا نكث عقداً ، ولا اقتحم مكروهاً ، ولا خالف سنة <sup>(13)</sup> .

(١) في كتاب فضائل الصحابة من صحيح المخاري ( ك ٢٢ ب ٨ - ج ٤ ص ٢٠٤ - ٢٠٧ ) حديث عمرو بن ميمون أحد تلاميذ معاذ وابن مسعود ومن شيوخ الشعبي وسعيد بن حبير وطبقتهما ، وقد اشتمل هذا الحديث على خبر مقتل أمير المؤمنين عمر ، وكيف جعل عمر الخلافة شورى بين السنة الذين توفى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وهو عنهم راض ، وكيف أخـرج عبد الرحمن بن عوف تفسيه منها . ثم التهى إلى تقديم عثمان . وهذا الحديث من اصح ما ثبت في هذا الموضوع واجوده . واقرأ بعد ذلك ما كتبه شـــيخ الاسلام ابن تيمية عن موقف عمر في جعله الأمر شورى في كتاب منهاج السنة (٣: ١٦٨ - ١٧٢) ، وفيه ارشاد دقيق إلى ما كان عليه بنو هاشم وبنو أمية من الاتفاق والمحبة والتعاون في أيام النبي صلى الله عليه وآله وسلم وأبي بكر وعمر ، وأن عثمان وعلياً كان أحدهما أقرب إلى صاحبه من سائر الأربع....ة اليهما . ونقل أن تيمية في (٣ : ٣٣٣ - ٢٣٤ ) قول الأمام أحمد : لم يتفق الناس على بيعة كما اتفقوا على بيعة عثمان : ولاه المسلمون بعد تشاورهم ثلاثة أيام ، وهم مؤتلفون متفقون متحابون متواردون معتصمون بحبل الله جميعاً . رقد أظهرهم الله ٤ وأظهر بهم ما بعث به نبيه من الهدى ودين الحق ، ونصرهم على الكفار ففتح بهم بلاد الشبام والعراق وبعض خراسان . الخ (خ)

(٢) وكيف لا يكون عثمان عند حسن الظن به وقد شهد له بطهارة السيرة وحسن الخاتمة رسول الله الذى لا ينطق عن الهوى ان هو الا وحى يوحى . قال الحافظ ابن حجر فى ترجمة عثمان من ( الاصابة ) : جاء مسن أوجه « متواترة » أن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم بشر عثمان بالجنة ، وعده من أهل الجنة ، وشهد له بالشسهادة . والحديث الذى يتواتر بذلك عمان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم لا يرتاب فيه ولا يجنح الى غير مدلوله الا الذى يرضى لنفسه بأن يقتحم أبواب الجحيم . وروى الترمذى من طار الله الذى يرضى لنفسه بأن يقتحم أبواب الجحيم . وروى الترمذى من طار الله ملى الله عليه وآله وسلم قال : « لكل نبى رفيق ، ورفيقى فى الجناب عثمان » (يه) . وقال الحافظ بن عبد البر فى ترجمات عثمان من كتاب ( الاستيعاب ) : ثبت عن النبى صلى الله عليه وآله وسلم انه قال : « سالت ربى عز وجل أن لا يدخل النار أحداً صاهر الى أو صاهرت اليه » ( يهي) .

( الله الترمذي : هذا حديث غريب . وليس اسناده بالقوى . وهمو منقطع . (م)

( يه يه ) صححه الحاكم عن طريق عمار بن سيف ووافقه الذهبي وفيه نظر فان عماراً هذا قال الحافظ ضعيف الحديث ( راجع الأحاديث الضعيفة ). (م)

FOR QUR'ÀNIC THOUGHT وشهادة أخرى من رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم لهذا الانسان الأفضل يتمنى مثلها أبو بكر وعمر ، فقد روى الامام مسلم في كتاب فضائل الصحابة من صحيحه ( له }} ح ٢٦ – ج ٧ ص ١١٦ – ١١٧ ) عن عائشة أن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال في عثمان : « الا استحى من رجل تستحى منه الملائكة ؟» . وفي صحيح البخاري ( ك ٦٢ ب ٧ ـ ج ٤ ص ٢٠٣ ) عن نافع عن عبد الله بن عمر بن الخطاب قال : كنا في زمن النبي صلى الله عليه وآله وسلم لا نعدل بأبي بكر أحداً ، ثم عمر ، ثم عثمان ، ثم نترك أصحاب النبي صلى الله عليه وآله وسلم لا نفاضل بينهم . وقيل للمهلب بن أبي صفرة : لم قيل لعثمان ذو النورين ؟ قال : لأنه لم يعلم أن أحدا أرسل ستراً على أبنتي نبي غيره . وروى خيثمة في فضائل الصحابة عن النزال بن سبرة العامري ( أحد الذين اخذوا عن أبي بكر وعثمان وعلى 6 وهو من شيوخ الشعبي والضحاك وطبقتهما ) قال : قلنا لعلى حدثنا عن عثمان ، فقال : « ذاك امــرؤ بدعي في الملا الأعلى ذا النورين » . وقال ابن مسعود حين بويع عثمان بالخلافة « بايعنا خيرنا ، ولم نأل» . ووصفه على بن أبي طالب بعد انقضاء أجله فقال «كان عثمــان اوصلنا للرحم ، وكان من الذين آمنوا ، ثم اتقوا واحسسنوا ، والله يحب المحسنين» . وروى سالم بن عبد الله بن عمر بن الخطاب أن أباه قال « لقد عتبوا على عثمان أشياء لو فعلها عمر ما عتبوا عليه » . وعبد الله بن عمر كان شاهد عيان لخلافة عثمان من أولها الى آخرها ، وكان أشد الناس في التزام السنة المحمدية ، ومع ذلك فانه شبهد لعثمان بأن كل ما عتبوا به عليه كان يحتمل أن يكون من عمر \_ وهو أبوه \_ ولو كان ذلك من عمر لما عتب أحد به عليه . وقال مبارك بن فضالة مولى زيد بن الخطاب : سمعت عثمان يخطب وهو يقول « يا أيها النا ما تنقمون على ، وما من يوم الا وأنتم تقتسمون فيـــه خيراً» . وقال الحسن البصري : شهدت منادي عثمان ينادي : يا أيها الناس اغدوا على أعطياتكم ، فيغدون ويأخذونها وأفية . يا أيها إلناس أغدوا على ارزاقكم ، فيفدون وبأخذونها وافية . حتى ـ والله ـ سمعته أذناى يقول اغدوا على كسوتكم . فيأخذون الحلل . واغدوا على السمن والعسل . قال الحسن : ارزاق دارية ، وخير كثير ، وذات بين حسن . ما على الأرض مؤمن يخاف مؤمناً ، إلا يوده وينصره ويألفه . فلو صبر الأنصار على الأثرة لوسمهم ما كانوا فيه من العطاء والرزق ، ولكنهم لم يصبروا ، وسلوا السيف مع من سل، فصار عن الكفار مفمدا ، وعلى المسلمين مسلولا ( روى ذلك عنه الحافظ ابن عبد البر) . وقال ابن سيرين صنو الحسن البصري وزميله وهو أيضاً كان معاصراً لعثمان : «كثر المال في زمن عثمان حتى بيعت جارية بوزنها ، وفرس بمائة الف درهم ، وتخلة بألف درهم » . وسئل عبد الله بن عمر بن الخطاب عن على وعثمان ، فقال للسبائل : « قبحك الله ، تسبالني عن رجلين – كلاهما خير منى \_ تريد أن أغض من أحدهما وأرفع من الآخر ! ؟ » . (خ) V۰



وقد کان النبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم آخبر بأن عمر شھید ، وبان عثمان شھید <sup>(۲۲)</sup> ، وبان له الجنة علی بلوی تصیبه <sup>(۱۲)</sup> .

وهو زوجه رقية ابنة رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وهو أول

(٢٣) عن أنس أن النبى صلى الله عليه وآله وسلم صعد أحداً ، وأبو بكر وعمر وعثمان ، فرجف بهم ، فضربه برحله ، فقال : « أثبت أحد ، فأنسا عليك نبى وصديق وشهيدان » رواه البخارى . ولعل هذا الحديث هو الذى دعا عثمان إلى منع الصحابة من الدفاع عنه ، خشية على أرواح المسلمين ، ما دام المصير محتوماً إ . (م)

(}) في كتاب فضائل الصحابة من صحيح البخارى (ك ٦٢ ب ٧ - ج ) ص ٢.٢) حديث أبي موسى الأشعري قال: إن النبي صلى الله عليه وآله وسلم دخل حائطا ( أي بستانا ) وأمرني بحفظ باب الحائط ، فجاء رجل يستاذن ، فقال صلى الله عليه وآله وسلم : « الذن له وبشره بالجنة » فاذا أبو بكر . ثم حاء آخر سستأذن ، فقال : « أنَّذن له وبشره بالجنة » فاذا عمر . ثم جاء آخر يستأذن ، فسكت هنيهة ثم قال : « انذن له وبشره بالجنة على بلوى ستصيبه» فاذا عثمان بن عفان . ( وانظر صحيح البخاري ك ٢٢ ب ٥ و ٦ – ج ٤ ص ١٩٥ - ١٩٧ و ٢٠١ - ٢٠٢ ) . ومثله في كتاب فضائل الصحابة من صحيح مسلم (ك ٤٤ ح ٢٨ و ٢٩ - ج ٧ ص ١١٧ - ١١٩ ) من حديث أبي موسى الأشعري أيضاً . وروى أبن ماجه في الباب ١١ من مقدمة السنن (ج ١ ص ٢٨ طبعة مصر سنة ١٣١٣ ) عن محمد بن سيرين من المسة التابعين ، عن كعب ابن عجرة البلوى حليف الأنصار واحد الذين شهدوا عمرة الحديبية مع رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ونزلت فيه آية الفدية ١٩٥ من سورة البقرة ، قال كعب بن عجرة : ذكر رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم فتنة فقربها فمر رحل مقنع راسه ، فقال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم : رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم فقلت : هذا ؟ قال : هذا . وفي مسمند احمد (١: ٨٠ الطبعة الأولى - رقم ٢.٧ الطبعة الثانية ) عن أبي سهلة مولى عثمان \_ وهو تابعي تقة \_ أن عثمان قال يوم الدار حين حصر : « أن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم عهد الى عهداً ، فأنا صابر عليه » والحديث عنسد الترمذي ( } : ؟ ٣٢٢ ) من طريق وكيم ، وقال : حديث حسن صحيح . وعند ابن ماحه ( 1 : ٢٨ ) حديثان أحدهما لأبي سهلة مولى عثمان والآخر لعائشة . واوردهما الحاكم في المستدرك على الصحيحين ( ٣: ٩٩ ) عن عائشة . (خ)

Y١



مهاجر بعد ابراهیم الخلیل صلی الله علیه و آله و سلم ، دخل به فی باب « آول من ۰۰۰ <sup>(٤٥)</sup> » و هو علم کبیر جمعه الناس ۰

ولما صحت امامته قتل مظلوما <sup>(٤٦)</sup> ، ليقضى الله أمراً كان مفعـولا ، ما نصب حرب**اً** <sup>(٤٢)</sup> ولا جيش عسكراً <sup>(٤٨)</sup> ، ولا سعى الى فتنة <sup>(٤٩)</sup> ولا دعا الى بيعة <sup>(٠٠)</sup> ، ولا حاربه ولا نازعه من هو من أضرابه ولا أشكاله <sup>(١٠)</sup> ،

(٥٤) للجلال السيوطى وغيره من العلماء قبله وبعده كتب الفوها فى تسمية الأشخاص الذين سبقوا غيرهم الى شيء من الأعمال المحمودة وغيرها ، فيقولون ( مثلا ) : كان عثمان أول من هاجر فى سبيل الله الهجرة الأولى الى الحبشية . ( ج) .

- تكملة : تسمى هذه الكتب ب (( الاوائل )) منها :
  - - الأوائل : للامام الطبراني . (س)
      - ۔ الاوائل للامام المزي .

(٢٦) روى الامام أحمد فى مسنده (٢: ١١٥ الطبعة الأولى – ج ٨ رقم ٥٩٥٣ الطبعة الثانية ) عن عبد الله بن عمر بن الخطاب قال : ذكر رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم فتنة ، فمر رجل ، فقال صلى الله عليه وآله وسلم : « يقتل فيها هذا القنع يومئذ مظلوما » قال (عبد الله بن عمر) : فنظرت ، فاذا هو عثمان بن عفان . قال الشبيخ أحمد شاكر : والحديث رواه الترمـــــدى (٤ : ٣٢٣ ) ونقل شارحه عن الحافظ أبن حجر أنه قال : اسناده صحيح ، وروى الحاكم فى المستدرك (٣ : ١٠٢) نحوه من حديث مرة بن كعب وصححه على شرط الشبيخين ، ووافقه الذهبى . (خ)

(٤٧) أى لقتال أهل القبلة . أما حروبة لاعلاء كلمة الله ونشر دعوة الحقق فكانت من أنشبط ما عرفه التاريخ الاسلامي . (خ)

(٤٨) أى للدفاع عن نفسه ، وكبح جماح البغاة عليه . (خ)

(٤٩) بل كان أشد خلق الله كرها لها وحرصا على تضييق دائرتها ، حقنا لدماء المسلمين ،ولو أدى ذلك به الى أن يكون هو ضحية لفيره . (خ)

(.٥) وأنما أتنه منقادة على غير تشوف منه اليها ، قال شيخ الاســـــــلام ابن تيمية فى منها جالسنة (٣ : ١٦٤ ) : « إن الصحابة اجتمعوا على عثمان رضى الله عنه لأن ولايته كانت أعظم مصلحة وأقل مفسدة من ولاية غيره . ثم قال فى الصفحة التالية : ولا ريب أن السنة الذين توفى رسول الله صلى الله عليـــه وآله وسلم وهو عنهم راض ــ أى الذين عينهم عمر ــ لا يوجد أفضل منهم ، وإن كان فى كل منهم ما كرهه فان غيرهم يكون فيه من الكروه أعظم ، ولهــــدا لم يتول بعد عثمان خير منه ولا أحسن سيرة . (خ)

(٥١) إضراب أمير المؤمنين عثمان واشكاله هم اخبوانه الذين أشركهسم. أمير المؤمنين عمر في الشوري ، أما الذين استطاع عبد ألله بن سباً وتلاميذه أن



ولا كان يرجوها لنفسه • ولا خلاف أنه ليس لأحد أن يفعل ذلك فى غــير عثمان ، فكيف بعثمان رضى الله عنه •

وقد سموا من قام علیه ، فوجدناهم أهل أغراض سوء ، حیل بینهـــم وبینها <sup>(۰۲)</sup> ، فوعظوا وزجروا <sup>(۰۳)</sup> ، وأقاموا [ بحمص ] عند عبد الرحمن

-

يوقعوهم فى حبائل الفتنة فبينهم وبين مستوى أهل الشورى أبعد مما بين الحضيض والقمة ، بل أبعد مما بين الشر والخير ، وأن الشر الذى أقحموه على تاريخ الاسلام بحماقاتهم وقصر انظارهم لو لم يكن من نتائجه الا وقوف حركة الجهاد الاسلامى فيما وراء حدود الاسلام سنين طويلة لكفى به أثما وجناية ، قال شيخ الاسلام ابن تيمية فى منهاج السنة (٢: ١٨٦) : أن خيار المسلمين لم يدخل واحد منهم فى دم عثمان ، لا قتل ، ولا أمر بقتله ، وأنما قتله طائفة من المفسدين فى الأرض من أوباش القبائل وأهل الفتن ، وكان على وضى الله عنه يقول « اللهم العن قتلة عثمان فى البر والبحر والسهل والجبل » (خ)

(٥٢) الذين شاركوا في الجناية على الاسلام يوم الدار طوائف على مراتب : فيهم الذين غلب عليهم الفلو في الدين فأكبروا الهنات وارتكبوا في انكارها الموبقات . وفيهم الذين ينزعون ألى عصبية يمنبة على شيوخ الصحابة مسن قريش ، ولم تكن لهم في الاسلام سابقة . فحسدوا أهل السابقة من قريش على ما أصابوا من مقانم شرعية جزاء جهادهم وفتوحهم ، فأرادوا أن يكون لهم مثلها بلا سابقة ولا جهاد . وفيهم الوتورون من حدود شرعية اقيمت على بعض ذوبهم ، فاضطفنوا في قلوبهم الاحنـة والغل لأجلهـا . وفيهـم الحمقي الذين استغل السبايون ضعف عقولهم فدفعوهم الى الفتنة والفساد والعقائد الضالة. وفيهم من أثقل كاهله خير عثمان ومعروفة نحوه ، فكفر معروف عثمان عنسدما طمع منه بما لا ستحقه من الرئاسة والتقدم سبب نشاته في أحضائه . وفيهم من أصابهم من عثمان شيء من التعزير لبوادر بدرت منهم تخالف أدب الاسلام 6 فأغضبهم التعزير الشرعي من عثمان 6 ولو أنهم قد نالهم من عمر أشد منسبه لرضوا به طائعين ، وفيهم المتعجلون بالرياسة قبل أن يتأهلوا لها اغتراراً بما لهم من ذكاء خلاب أو فصاحة لا تفذيها الحكمة ، فثاروا متعجلين بالأمر قبل ابانه ، وبالاجمال ، فإن الرحمة التي جبل عليها عثمان وامتلا بها قلبه أطمعت الكثيرين فيه ، وإرادوا أن يتخذوا من رحمته مطية لاهوائهم . ولعلى إذا اتسبع لى الوقت أتفرغ لدراسة نفسيات هؤلاء الخوارج على عثمان ، وتنظيم العلومات الصحيحة التي بقيت لنا عنهم ، ليكون من ذلك درس وعبرة لطلاب التاريخ الأسلامي . (م)

(٥٣) وقد وعظهم وزجرهم أهل العافية والحكمة والرضا من أعبران

M\*



ابن خالد بن الوليد <sup>(٢۰)</sup> [ يؤنبهم ويؤدبهم ] ، حتى تابوا <sup>(•)</sup> فأرسل بهم إلى عثمان فتابوا <sup>(٦)</sup> . وخيرهم فاختاروا التفرق فى البلاد ، فأرسلهم . فلما سار كل الى ما اختار أنشأوا الفتنة ، وألبوا الجماعة ، وجاءوا اليه <sup>(٢٠)</sup> بجملتهم ، فاطلع عليهم من حائط داره ووعظهم ، وذكرهم ، وورعهم عن دمه <sup>(٢٠)</sup> ، وخرج طلحة يبكى وبورع الناس ، وأرسل على ولديه <sup>(٢٠)</sup> ، وقال الناس لهم <sup>(٢٠)</sup> : انكم أرسلتم الينا «أقبلوا الى من غيّيَّ سنة الله <sup>(١٢)</sup> فلما جئنا قعد هذا فى بيته يعنون علياً ـ وخرجت أنت <sup>(٢٢)</sup> تفيض عينيك ، والله لا برحنا حتى نريق دمه ٠

وهذا قهر عظيم ، وافتئات على الصحابة ، وكذب فى وجوههــم وبهت

امصارهم وعلمائها فى الكوفة والبصرة والفسطاط ، ثم وعظهم وزجرهم معاوية في مجالس له معهم عندما سيرهم عثمان إلى الشبام كما سيجيء عند كلام المؤلف على سطوهم على المدينة – بحجة الحج – فحولوا حجهم الكاذب الى البغي على خليفتهم وسفك دمه الحرام في جوار قبر المصطفى عليه الصلاة والسلام . (خ) (٥٤) وكان عبد الرحمن بن خالد بن الوليد واليسا لمعساوية على حمص وما يليها من شمال الشام الى أطراف جزيرة ابن عمر ، وسيأتى الحديث عن احوالهم عندما قبض عليهم هذا الشبل المخزومي بمثل مخالب أبيه . (ح) (٥٥) بل تظاهروا بأنهم تابروا ، « واذا خلوا الى شياطينهم قالوا انا معكم » . (خ) (٥٦) خيرهم عبد الرحمن بن خالد في أن يذهبوا إلى عثمان ، فذهب كبيرهم الاشتر النخعى ، وله قصة نذكرها في موضعها من هذا الكتاب . (خ) (٥٧) أى إلى أمير المؤمنين عثمان . (خ) (٥٨) ورعهم عن الشيء : كفهم ومنعهم بالحجة والحق المنير . (خ) (٥٩) ليكونا في حراسة امير المؤمنين عثمان ، وبدافعا عنه بالسلاح اذا شاء . (خ) (٦.) أي قال البغاة يخاطبون عليا وطلحة والزبير . (خ) (٦١) زعم البغاة أنهم تلقوا من على وطلحة والزبير رسائل يدعونهم بهـــا للثورة على عثمان بدعوى أنه غيرًا سنة الله . وسياتي انكار على وطلحة والزبير أنهم كتبوا بذلك ، والظاهر أن الفريقين صـادقان ، وأن منظمى الفتنة مـن السبايين زوروا الرسائل التي ذكرها البغاة الثاثرون . (ح) (٦٢) الخطاب لطلحة بن عبيد الله . (خ)

٧£

FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

لهم • ولو أراد عثمان لكان مستنصراً بالصحابة ، ولنصروه فى لحظة <sup>(٦٢)</sup> • وانما جاء القوم مستجيرين متظلمين <sup>(٦٤)</sup> • فوعظهم ، فاستشاطوا • فاراد الصحابة [ اليهم ] <sup>(\*)</sup> ، فأوعز اليهم عثمان لا يقاتل أحــد بســبه أبداً • فاستسلم ، وأسلموه برضاه •

وهى مسألة من الفقه كبيرة : هل يجوز للرجل أن يستسلم ، أم يجب عليه ان يدافع عن نفسه ؟

واذا استسلم وحرم على أحد أن يدافع عنه بالقتل ، هل يجوز لغيره أن يدافع عنه ولا يلتفت الى رضاه ؟ اختلف العلماء فيها .

فلم يأت عثمان منكراً لا فى أول الأمر ، ولا فى آخره ، ولا جاء الصحابة بمنكره وكل ما سمعت من خبر باطل اياك أن تلتفت اليه <sup>(٦٦)</sup> .

\* \* \*

(٦٣) ولقد راوده فى ذلك مرارآ ، وعرض عليه معاوية أن ينقل دار الخلافة الى الشام ، أو يمده بجند من الشام لا يعرف له التاريخ الا التقدم والظفر . (خ) (٦٤) إى أن البغاة ظهروا بمظهر المتظلم ، وهو يدعى أموراً يشكوها ، فكان

عثمان يرى لهم حقاً عليه أن يبين لهم وللناس حجته فيما أدعواً ، ووجهة نظره في الأمور التي زعموا أنهم جاوءا يتظلمون منها . (خ)

(4) كذا في جميع النسخ « اليهم » ( الا أن الشبيغ محب الدين فيه الى « الهم » دون ان يشبع الى ذلك . والظاهر أن النص كما هو مثبت والمقصود منه أنهم أرادوا القيام اليهم ومدافمتهم عن عثمان [ من تمليق الدكتور عمار طالبي ] ) . (س)

(٦٦) ومعيار الأخبار فى تاريخ كل أمة الوثوق من مصادرها ، والنظر فى ملائمتها لسجايا الأشخاص المنسوبة اليهم . وأخبار التاريخ الاسلامى نقلت عن شهود عيان ذكروها لمن جاءوا بعدهم ، وهؤلاء رووها لمن بعدهم . وقد اندس فى هؤلاء الرواة اناس من اصحاب الأغراض زوروا أخباراً على لسان آخرين وروجوها فى الكتب اما تقرباً لبعض أهل الدنيا ، أو تعصباً لنزعة يحسبونها من الدين . ومن مزايا التاريخ الاسلامى ـ تبعاً لما جرى عليه علماء الحديث ـ أنه قد تخصص فريق من العلماء فى نقد الرواية والرواة ، وتمييز الصادقين منهم عن الكذبة ، حتى صار ذلك علماً محترماً له قواعد ، وألغت فيه الكتب ، ونظمت للرواة معاجم حافلة بالتراجم ، فيها التنبيه على مبلغ كل راو مسن الصدق والتثبت والأمانة فى النقل ، وإذا كان لم يضهم نزعات حزبية أو مذهبية الصدق والتثبت والأمانة فى النقل ، وإذا كان لم يضهم نزعات حزبية أو مدهمية



قام\_\_\_

قالوا [ مبعدین ] <sup>(۱۷)</sup> ؛ متعلقین بروایة کذایین : جاء عثمان فی ولایته بسظالم ومناکیر ، منها :

Äs

١ - ضربه لعمار حتى فتق أمعاءه .
٢ - ولابن مسعود حتى كسر أضلاعه ، ومنعه عطاءه .
٣ - ولابن مسعود حتى كسر أضلاعه ، وفى حرق المصاحف .
٣ - وابتدع فى جمع القرآن وتأليفه ، وفى حرق المصاحف .
٤ - وحمى الحمى .
٥ - وأجلى أباذر الى الربذة .
٢ - وأخرج من الشام أبا الدرداء .
٧ - ورد الحكم ىعد أن نفاه رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم .
٩ - ١٢ - وولى معاوية ، (وعبد الله بن عامر بن كريز <sup>(٢٦)</sup>) ، ومروان.
وولى الوليد بن عقبة وهو فاسق ليس من أهل الولاية .

قد يجنح معها إلى الهوى ذكروا ذلك فى ترجمته ليكون دارس اخبارهم ملما بنواحى القوة والضعف من هسله الأخبار . والذين يتهجمون على الكتابة فى تاريخ الاسلام وتصنيف الكتب فيه قبل أن يستكملوا العدة لذلك – ولاسيما فى نقد الرواة ومعرفة ما حققه العلماء فى عدالتهم أو تجريحهم – يقعون فى أخطاء كان فى أمكانهم أن لا يقعوا فيها لو أنهم استكملوا وسائل العلم بهذه النواحى. (خ)

(٦٧) في ب ، ج ، ز = مبعدين ، وكتب على هامش ( ز ) في نسخة مغترين وغيرها الشبيخ محب الدين الخطيب الى متمدين . (س)

(٦٨) سقط اسم ابن كريز من الأصل سهوا من الناسخ أو من الطابع فى مطبوعة الجزائر ، مع أنه ذكر فى الدفاع الآثى بعد . ومطبوعة الجزائر طبعت على أصل سقيم بخط ناسخ غير متمكن ، وقد وقع تقديم وتأخير فى ترتيب التهسم واجوبتها ، ويلوح لنا أن مجلد الأصل المخطوط الذى طبعت عليه مطبوعة الجزائر وضع بعض ألورق فى غير مواضعه عند التجليد ، فأعدنا ترتيب التهم وأجوبتها على نسق ، ولم نزد على الأصل كلمة ولم ننقص منه كلمة . وبذلك تلافينا الاضطراب الذى كان بادياً للقارىء فى الطبوعة الجزائرية . (خ)

R QUR'ĂNIC THOUGHT

۱۳ ــ واعطی مروان خمس افریقیة •

١٤ - (\*) وكان عمر يضرب بالدرة وضرب هو بالعصا (<sup>٢٩)</sup> .

۱٥ – وعلا على درجة رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وقد انحط
 عنها أبو بكر وعمر •

١٦ – ولم يحضر بدرا ، وانهزم يوم أحد ، وغاب عن بيعة الرضوان
 ١٧ – ولم يقتل عبيد الله بن عمر بالهرمزان ( الذي أعطى السكين الى أبي لؤلؤة ، وحرضه على عمر حتى قتله ) •

۱۸ – وکتب مع عبده علی [ جهله ] کتابا الی ابن أبی سرح فی قتل من ذکر فیه (۲۰) .

\* \* \*

30......

هذا كله باطل سندآ ومتنا • أما قولهم « جاء عثمان بمظالم ومناكير » فىاطل <sup>(٧١)</sup> •

(٦٩) الدرة عصا صغيرة يحملها السلطان يزع بها . (خ)

(\*) هذه الأرقام المسلسلة من عمل الشيخ محب الدين الخطيب وليست من عمل المؤلف رحمهما الله . (س)

(٧,) تصرف الشبيغ محب فاخر قوله : وكتب مع عبده على جهله [ وعنده (خ) : جمله ] كتابا الى ... ) وقال انه رتب التهم على نسق ولكن جميع النسيغ چاهت على خلاف ما تصرف فيه .. فقدم وآخر صفحات باكملها \_ ولا حول ولا قوة الا بائه . (س)

(٧١) كما تري من الأدلة التي سيوردها المؤلف في نقض هذه التهم واحدة بعد واحدة حتى يأتي على آخرها ، (خ)

(٧٢) تقدم فى هامش ص (٧٠) قول عبد الله بن مسمود لما بويع عشمان « بايمنا خيرنا ولم نأل » ويروى « ولينا أعلانا ذا فوق ولم نأل » . وعند ولاية عشمان كان ابن مسمود واليا لعمر على أموال الكوفة ، وسمد بن أبى وقاص واليا على صلاتها وحربها ، فاختلف سعد وابن مسمود على قرض استقرضه سعد ـ كما سيأتى ـ فعزل عثمان سعدا وابقى ابن مسمود ، والى هنا لا يوجد

VV



وضربه لعمار افك مثله ، ولو فتق أمعاءه ما عاش أبدأ (٧٢) .

بين ابن مسعود وخليفته الا الصقو . فلما عزم عثمان على تعميم مصحف واحد في العالم الاسلامي يجمع اصحاب رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم على أنه هو المصحف الكامل الموافق لآخر عرضة عرض بها كتاب الله عز وجل على رسوله صلى الله عليه وآله وسلم قبل وفاته ، كان ابن مسعود بود لو أن كتابة المصحف نيطت به ، وكان يود أيضا لو يبقى مصحفه الذي كان تكتبه لنفسبه فيما مضى . فجاء عمل عثمان على خلاف ما كان يوده ابن مسعود في الحالتين : أما في اختيار عثمان زيد بن ثابت لكتابة المصحف الموحد فلأن أيا بكر وعمسر اختاره قبل ذلك لهذا العمل في خلافة أبي بكر ، بل أن أبا بكر وعمر اختسارا زيد بن ثابت في البداية لأنه هو الذي حفظ العرضة الاخسيرة لكتاب الله على الرسول صلوات الله عليه قبيل وفاته ، فكان عثمان على حق في هذا ، وهـ...و يعلم كما يعلم سائر الصحابة مكانة ابن مسعود وعلمه وصدق أيمانه . ثم كان على حق أيضًا في غسل المصاحف الأخرى كلها ومنها مصحف أين مسعود ، لأن توحيد كتابة المصحف على أكمل ما كان في استطاعة البشر هو من أعظهم اعمال عثمان باجماع الصحابة ، وكان جمهور الصحابة في كل ذلك مع عشمان على ابن مسعود ( انظر منهاج السنة لشيخ الاسلام ابن تيمية ٣ : ١٩١ - ١٩٢). وعلى كل حال فان عثمان لم يضرب ابن مسعود ولم يمنعه عطاءه ، وبقى يعرف له قدره كما بقى ابن مسعود على طاعته لامامه الذى بايع له وهو يعتقد الله خير المسلمين وقت البيعة . (خ)

(٧٣) روى الطبرى (٥: ٩٩) عن سعيد بن المسيب أنه كان بين عمسار وعباس بن عتبة بن أبى لهب خلاف حمل عثمان على أن يؤدبهما عليه بالضرب . قلت وهذا مما يفعله ولى الأمر فى مثل هذه الأحوال قبل عثمان وبعده ، وكم فعل عمر مثل ذلك بأمثال عمار ومن هم خير من عمار بما له من حق الولاية على المسلمين . ولما نظم السبايون حركة الأشاعات ، وصاروا يرسلون الكتب من كل مصر الى الأمصار الأخرى بالأخبار الكاذبة فأشار الصحابة على عثمان بأن بعث رجالا ممن يثق بهم الى الأمصار حتى يرجعوا اليه بحقيقة الحال ، تناسى عثمان ما كان من عمار وارسله الى مصر ليكون موضع ثقته فى كشف حالها ، فأبطا عمار فى مصر ، والتف به السبايون ليستميلوه اليهم ، فتدارك عثمان فابطا عمار فى مصر ، والتف به السبايون ليستميلوه اليهم ، فتدارك عثمان معيمة فقال له على ما رواه الحافظ ابن عساكر فى تاريخ دمشق (٧ : ٢٩ ) ) عليه فقال له على ما رواه الحافظ ابن عساكر فى تاريخ دمشق (١ اخذت لك سريا ابا اليقظان قذفت ابن ابى لهب أن قذفك . . وغضبت على أن أخذت لك معقرب اليك باقامة حدودك فى كل أحد ولا أبالى . أخرج عنى يا عمار » فخرج، متقرب اليك باقامة حدودك فى كل أحد ولا أبالى . أخرج عنى يا عمار » فخرج، فكان اذا لقى العوام نضح عن نفسه وانتفى من ذلك ، وأذا لقى من يأمنه أقر منتوب اليك باقامة حدودك فى كل أحد ولا أبالى . أخرج عنى يا عمار » فخرج، فكان إذا لقى العوام نضح عن نفسه وانتفى من ذلك ، وأذا لقى من يأمنه أقر

Y٨

FOR QUR'ANIC THOUGHT

وقد اعتذر عن ذلك العلماء بوجوه لا ينبغى أن تشتغل بها لأنها مبنية على باطل <sup>(٧٤)</sup> ، ولا يبنى حق على باطل • ولا تذهب الزمان فى مماشــــاة الجهال ، فان ذلك لا آخر له •

يذلك واظهر الندم . فلامه الناس وهجروه وكرهوه . قال شيخ الاســـلام ابن تيمية في منهاج السنة ( ٣ : ١٩٢ ــ ١٩٣ ) : وعثمان أفضل من كل من تكلم فيه ، هو أفضل من ابن مسعود ، وعمار ، وأبي ذر ، ومن غيرهم مسين وجوه كثيرة كما ثبت ذلك بالدلائل ، فليس جعل كلام المفضول قادحا في الفاضل بأولى من العكس . وكذلك ما نقل من تكلم عمار في عثمان ، وقول الحسن فيه ( اى في عمار ) . نقل أن عمارا قال : لقد كفر عثمان كفرة صميلعاء . فأنكر الحسين بن على ذلك عليه ، وكذلك على وقال له : يا عمار ، أتكفر برب أمن به عثمان { قال ابن تيمية : وقد تبين من ذلك أن الرجل المؤمن الذي هو ولى لله قد يعتقد كفر الرجل المؤمن الذي هو ولى لله ، وبكون مخطئًا في هذا الاعتقاد ولا يقدح هذا في أيمان وأحد منهما وولايته . كما ثبت في الصحيح أن أسيد ابن حضير قال لسعد بن عبادة بحضرة النبي صلى الله عليه وآله وسلم : أنك منافق تجادل عن المنافقين . وكما قال عمر بن الخطاب لحاطب بن أبي بلتعة : دعني با رسول الله أضرب عنق هذا المنافق . فقال صلى الله عليه وآله وسلم : « انه قد شهد بدرا ، وما يدريك لعل الله اطلع على اهل بدر فقال : اعمـــلوا ما شئتم فقدت غفرت لكم » فعمر أفضل من عمار ، وعثمان أفضل من حاطب ابن أبي بلتعة بدرجات كثيرة ، وحجة عمر فيما قال لحاطب أظهر من حجسة عمار ، ومع هذا فكلاهما من أهل الجنة ، فكيف لا يكون عثمان وعمار من أهل الجنة وإن قال أحدهما للآخر ما قال . مع أن طائفة من العلماء أنكروا أن تكون عمار قال ذلك . . . ثم قال شيخ الاسلام : وفي الجملة ، فاذا قيل ان عثمان ضرب ابن مسعود أو عمارا فهذا لا يُقدح في أحد منهم . فانا نشبهد أن الثلاثة في الجنة ، وأنهم من أكابر أولياء الله المتقين . وأن ولى الله قد يصــدر عنـه ما سنتحق عليه العقوبة الشرعية ، فكيف بالتعزير . وقد ضرب عمر بن الخطاب ابي بن كعب بالدرة لما رأى الناس يمشون خلفه وقال : « هذا ذلة للتابع وفتنة المتبوع» . فان كان عثمان أدب هؤلاء ، فاما أن يكون عثمان مصيبا في تعزير هم لاستحفاقهم ذلك ، وتكون ذلك الذي عزروا عليه تابوا منه وكفر عنهم بالتعزير وغيره من المصائب أو بحسناتهم العظيمة أو بغير ذلك . وأما أن يقال كانسوا مظلومين مطلقًا . فالقول في عثمان كالقول فيهم وزيادة ، فانه أفضل منهم ، وأحق بالمغفرة والرحمة .. الغ . (خ).

(٧٤) أى على ادعاء الكاذبين أعداء أصحاب رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم أن أمير المؤمنين عثمان ضرب عماراً حتى فتق أمعاءه ، وضرب ابن مسعود حتى كسر أضلاعه ومنعه عطاءه . (خ)

V٩



٣ ـ وأما جمع القرآن ، فتلك حسنته العظمى ، وخصلته الكبرى ، وان كان وجدها كاملة ، لكنه أظهرها ورد الناس اليها ، وحسم مادة الخلاف فيها • وكان نفوذ وعد الله بحفظ القرآن على يديه حسبما بيناه فى كتب القرآن وغيرها (٢٠) •

روى الأئمة بأجمعهم <sup>(٧٦)</sup> أن زيد بن ثابت قال : أرسل الى ً أبو بكر مقتل أهل اليمامة <sup>(٧٧)</sup> ، فاذا عمر بن الخطاب عنده ، فقال أبو بكر : « ان عمر أتانا فقال : ان القتل قد استحر يوم اليمامة بقراء القرآن ، وانى أخشى ان

(٧٥) قد قمناً بعمل ترجعة جديدة لابن الغربي فانظر هذه الكتب مفصلة فيها . (س)

(٧٦) وفى مقدمتهم الامام أحمد فى مسنده (١: ١٣ الطبعة الأولى \_ رقم au الطبعة الثانية . وه: ١٨٨ ـ ١٨٩ الطبعة الأولى) . والامام البخارى فى صحيحه (كتاب التفسير كـ ٦٥ السبورة ٩ ب ٢٠ ج ٥ ص ٢١٠ – ٢١١ . وكتاب فضائل القرآن كـ ٦٦ ب ٣ و ٤ ج ٦ ص ٩٨ ـ ٩٩ ، وكتاب الأحكام كـ ٩٣ ب ٢٧ ج ٨ ص ١١٨ ـ ١١٩ . وكتاب التوحيد كـ ٩٧ ب ٢٢ ج ٨ ص ١٧٦ - ١٧٧ ) . (ح)

(٧٧) وذلك لما ارتدت بنو حنيفة برئاسة مسيلمة الكذاب وبتحريض عدو الله الرُجال بن عنفوة بن نهشل الحنفى ، وكانت قيادة المسلمين لسيف الله خالد بن الوليد ، واستشهد فى هذه الملحمة زيد بن الخطاب اخو عمر ، وكان معظة القرآن من الصحابة يتواصون بينهم ويقولون : يا اصحاب سورة البقرة بطل السحر اليوم ، وتحنط خطيب الأنصار وحامل لوائهم ثابت بن قيس ولبس كفنه وحفر لقدميه فى الأرض الى أنصاف ساقيه ولم يزل يقاتل وهو ثابت بالراية فى موضعه حتى استشهد . وقال المهاجرون لسالم مولى ابى حديفة : اتخشى أن تؤتى من قبلك ؟ فأجاب بئس حامل القسر آن أذا أذن ! وقاتل حتى استشهد ، وقال أبو حديف ة : زينوا القرآن بالفعال ، وما زال يقاتل حتى استشهد ، وقال أبو حديف ة : زينوا القرآن بالفعال ، وما زال يقاتل حتى استشهد مثله حتى استشهد يومئذ حزن بن ابى وهب المخرومى جد ساميد ابن المسيب وكان شعار الصحابة يومئذ : وامحمداه لا وصبروا يومئذ صبرا موجاله ، فلقل البراء بن مالك : يا معشر المسلمين القونى عليهم فى داخل الحديقة ورجاله ، فلقل البراء بن مالك : يا معشر المسلمين القونى عليهم فى داخل الحديقة من فوق سورها ، فامارال يقاتل الم حدين المامين القونى عليهم فى داخل الحديقة من فوق سورها ، فمازال يقاتل الم حدين المامين القونى عليهم فى داخل الحديقة من فوق سورها ، فمازال يقاتل الم تدين الى حديقة الوت فاعتصم فيها مسيلمة من فوق سورها ، فمازال يقاتل الم تدين دون بابها حتى فتحه ودخل المديقة THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

يستحر القتل بالقراء بالمواطن فيذهب كثير من القرآن ، وانى أرى أن تجمع القرآن • قلت لعمر : كيف نفعل شيئاً لم يفعله رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ؟ قال عمر : هذا والله خير • فلم يزل يراجعنى حتى شرح الله صدرى لذلك ، ورأيت فى ذلك الذى رأى عمر » • قال زيد : قال [ لى ] أبو بكر : انك رجل شاب عاقل لا تتهمك ، وقد كنت تكتب الوحى لرسول الله صلى الله عليه وآله وسلم • فتتبع القرآن فاجمعه » • فوالله لو كلفونى نقل جبل من الجبال ما كان أثقل على مما [ كلفانى وأمرانى ] به من جمع القرآن • قلت : كيف تفعلون شيئاً لم يفعله رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ؟ قال عمر : «هذا والله خير » • فلم يرزل يراجعنى حتى من جمع القرآن • قلت : كيف تفعلون شيئاً لم يفعله رسول الله صلى الله الم عليه وآله وسلم ؟ قال عمر : «هذا والله خير » • فلم يرزل يراجعنى حتى شرحالله صدرى للذى شرح له صدر أبى بكر وعمر • فتتبعت القسرآن أجمعه من المسب واللخاف وصدور الرجال <sup>(NV)</sup> ، حتى وجدت آخر سورة التوبة مع [ أبى ] خريمة الأنصارى لم أجدها مع أحد غيره « نقد جاءكم رسول من أنفسكم » حتى خاتمة براءة •

فكانت الصحف عند أبى بكر حتى توفاه الله ، ثم عند عمر حياته ، ثم عند حفصة بنت عمر • حتى قدم حذيفة بن اليمان على عثمان <sup>(٧٩)</sup> ، وكان يغازى أهل الشام فى فتح أرمينية وأذربيجان مع أهل العراق ، [ فأفزع ] حذيفة اختلافهم فى القراءة ، فقال حذيفة لعثمان : يا أمير المؤمنين ، أدرك هذه الأمة قبل أن يختلفوا فى الكتاب اختلاف اليهود والنصارى • فأرسل عثمان إلى حفصة أن أرسلى الينا بالصحف ننسخها فى المصاحف ، ثم نردها

وكان النصر . وممن افتحم الحديقة أبو دجائة من مجاهدى بدر حتى وصل الى مسيلمة وعلاه بالسيف فقتله ، وكسرت رجله رضى الله عنه فى تلك الوقعة ثم نال الشهادة ، وفى البداية والنهاية (٦ : ٣٣٤ ـــ ، ٣٤ ) أسماء كثيرين من شهداء هذا اليوم العظيم فى الاسلام ، ومنهم حفظة كتاب الله . (ح)

(۷۸) العسب (جمع عسيب) أى جريدة النخل ، وهى السعفة التى لاينبت عليها الخوص . واللخاف (جمع لخفة ) وهى حجارة بيض رقاق . كانسوا يكتبون عليهما اذا تعذر الورق (خ)

(۷۹) وحدیثه عن ذلك فی صحیح البخاری ( ۵ ۲ ۲ ب ۳ – ج ۲ ص ۹۹ )
 عن ابن شهاب الزهری عن أنس بن مالك . (خ) .

۸۱ المواصم من القواصم ــ م ۲



الیك • فأرسلت بها حفصة الی عثمان ، فأمر زید بن ثابت ، وعبد الله ابن الزبی ، وسعید بن العاص ، وعبد الرحمن بن الحارث بن هشام فنسخوها فی المصاحف (۸۰) •

(٨٠) العناية التي بذلها عظيما الاسلام أبو بكر وعمر ، وأتمها أخوهمـــا وصنوهما ذو النورين عثمان في جمع القرآن وتثبيته وتوحيد رسمه ، كان لهم بها أعظم المنة على المسلمين ، وبها حقق الله وعده في قوله سبحانه « إنا نحس نزلنا الذكر ، وانتًا له لحافظون » . وقد تولى الخلافة بعد هؤلاء الشــيوخ الثلاثة أمير المؤمنين على فأمضى عملهم وأقر مصحف عثمان برسمه رتلاوته ، في جميع أمصار ولايته . وبذلك انعقد اجماع المسلمين في الصدور الأول على ان ما قام به أبو بكر وعمر وعثمان هو أعظم حسناتهم . بل نقل بعض علمــاء الشيعة هذا الاجماع على لسان أمير المؤمنين على بن أبي طالب . جاء في كتساب تاريخ القرآن لأبي عبد الله الزنجاني ( ص ٢٦ ) أن على بن موسى المعروف بابن طاوس ( ٥٨٩ – ٦٦٤ ) وهو من علمائهم نقل في كتابه ( سعد السعود ) عسن الشبهرستاني في مقدمة تفسيسيره عن سويد بن علقمهة قال : سمعت علي ! ابن أبي طالب عليه السلام يقول : « أيها الناس ، الله ، الله ، إياكم والفلو في أمر. عثمان وقولكم حراق المصاحف ، فوالله ما حرقها الا عن ملأ من اسمحاب رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، جمعنا وقال : ما تقولون في هذه القراءة التي اختلف الناس فيها ، يلقى الرجل الرجل فيقول قراءتي خير من قراءتك ، وهذا بجر إلى الكفر ؟ فقلنا : ما الرأى ؟ قال : اريد أن أجمع الناس على مصحف واحد ، فانكم أن اختلفتم اليوم كان من بعدكم أشد اختلافًا . فقلنا : نعم ما رايت» . ومما لا ريب فيه أن البغاة انفسهم كانوا في خلافة على درضي الله عنه يقراون في مصاحف عثمان التي أجمع عليها الصحابة وعلى فيهم . لكن نجم لهم اذناب في العصور التالية فضحوا انفسهم بسخفهم وكفرهم ، كشبيطان الطاق محمد بن جعفر الرافضي فيما رواه الامام ابن حزم في ( الفصل ) ٤ : ١٨١ عن الجاحظ قال : اخبرني أبو اسحاق أبراهيم النظام وبشر بن خالد أنهـما قالا لمحمد بن جعفر الرافضي المعروف بشيطان الطاق : ويحك ، أما استحييت من الله أن تقول في كتابك في الامامة : أن الله تعالى لم يقل قط في القرآن « ثاني اثنين اذ هما في الفار اذ يقول لصاحبه لا تحزن أن الله معنا » ؟ قالا : فضحك والله شيطان الطاق ضحكا طويلا حتى كأنا نحن الذين أذنبنا . وشيطان الطاق هذا أكبر دعاة الشبيعة في زمن الامامين زيد وابن أخيه جعفر الصادق ، وهو الذي ابتدع أكذوبة أن الامامة معهود بها إلى أشخاص بأعيانهم ، ولم يكن أحد يقول بذلك قبل شيطان الطاق هذا . وانكرها عليه الامام زيد في مجلس جعفر. ودعوى الرافضة بتبديل القرآن ، مع تصريح على باجماع الصحابة على ما قام به عثمان ، صارت مادة دسمة لدعاة النصارى يحتجون بها ، فقال لهم

FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

وقال عثمان للرهط القرشيين الثلاثة : « اذا اختلفتم أنتم وزيد بن ثابت فى شىء من القرآن فاكتبوه بلسان قريش ، فانما نزل بلسانهم » ففعلوا •

حتى اذا نسخوا الصحف فى المصاحف رد عثمان الصحف الى حفصه ، وأرسل الى كل أفق بمصحف مما نسخوا ، وأمر بما سواه من القرآن فى كل صحيفة ومصحف أن يحرق .

قال ابن شهاب <sup>(۱۸)</sup> : وأخبرنى خارجة بن زيد بن ثابت أنه سمع زيد ابن ثابت قال : « فقدت آية من الأحزاب حين نسخنا المصحف قــد كنت أسمع رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يقرأ بها ، فالتمسناها فوجدناها مع خزيمة الأنصارى « من المؤمنين رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليــه » فألحقناها فى سورتها فى المصحف » •

وأما ما روى أنه حرقها أو خرقها ــ بالحاء المهملة أو الخاء المعجمـة ، وكلاهما جائز ــ اذا كان فى بقائها فساد ، أو كان فيها ما ليس من القرآن ، أو ما نسخ منه ، أو على غير نظمه ، وقد <sup>(٨٢)</sup> سلم فى ذلك الصحابة كلهم <sup>(٨٢)</sup>

الامام ابن حزم في الفصل (٢ : ٧٨) : « ان الروافض ليسوا من المسلمين ... وهى طائفة تجرى مجرى اليهود والنصارى في الكذب والكفر » . قلت : وآخر من افتضح منهم بهذا الأمر وفضح به الشيعة جميعا حسسين بن محمد تقى النورى الطبرسى بكتابه الذى اقترفه في المشهد المنسوب لأمير المؤمنين على في النجف سنة ١٢٩٢ وطبع في ايران سنة ١٢٩٨ وعندى نسخة منه . وان من طبيعة التحزب والتعصب والتشيع أن يذهب بعقول أصحابه وأخلاقهم ، ثم يذهب بحياتهم ودينهم ، كما برهن على ذلك علماء علم النفس الاجتماعى وفي مقدمتهم الدكتور غوستاف لوبون . (خ)

(۸۱) فیسما رواه عنه الامام البخساری فی صحیحه ( لئے ٥٦ ب ١٢ ج ٣ ص ٢٠٥ ــ ٢٠٦ ، و ك ٦٤ ب ١٧ ج ٥ ص ٣١ ، و ك ٦٥ السسورة ٩ ب ٢٠ والسورة ٣٣ ب ٣ ، و ك ٦٦ و ب٣ و ٤ ، و ك ٩٣ ب ٩٧ ، و ك ٩٧ ب ٢٢ ) (خ)

(٨٢) في جميع النسع [ وقد ] ، فاصلحها الشيخ محب الخطيب ( فقد ) ولكنه لم ينص على ذلك ( صفحة ٧١ ) . (س)

(۸۳) ولقد حاول بعض الناس أن يلوموا عثمان رضى الله عنه على أمـره باحراق المصاحف فقال لهم على بن أبى طالب رضى الله عنه : لو لم يصــــنعه \_\_\_\_



الا أنه روى عن ابن مسعود أنه خطب بالكوفة فقال : « أما بعد فان الله قال « ومن يغلل يأت بما غل يوم القيامة » وانى غال مصحفى ، فمن استطاع منكم أن يغل مصحفه فليفعل » • وأراد ابن مسعود أن يؤخذ بمصحفه ، وأن يثبت ما يعلم فيه • فلما لم يفعل ذلك له قال ما قال ، فأكرهمه عثمان على رفع مصحفه ، ومحا رسومه فلم تثبت له قراءة أبدآ ، ونصر الله عثمان والحق بمحوها من الأرض » <sup>(٨٤)</sup> •

٤ ـــ وأما [ أمر ] الحَـِمَـى ، فكان قديماً <sup>(٨٥)</sup> ، فيقال ان عثمان زاد فيه

عثمان لصنعته أنا ، فجزى الله عثمان عن الأمة خير الجزاء ، فقد أحسن وبر فيما صنع ، وكان لله قضل فى رد الناس الى قراءة واحدة كفضل أبى بكن فى جمع القرآن ( راجع الاتقان للسيوطى ) . (م) .

(٨٤) عبد الله بن مسعود من كبار علماء الصحابة ومن أجودهم قراءة لكتاب الله . وقد أتنى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم مرة على حسن تلاوة ابن مسعود للقرآن ؟ فتسارع أبو بكر وعمر ليوصلا اليه البشرى بهدا الثناء النبوى . ( انظر مسند احمد ١ : ٢٥ – ٢٦ الطبعة الأولى – رقم ١٧٥ الطبعة الثانية ) . الا أن ابن مسعود كان يكتب ما يوحى من القرآن فى مصحفه كلما بلفه نزول آيات منه ، فهو يختلف فى ترتيب هذه الآيات عما امتازت به مصاحف عثمان من الترتيب بحسب العرض الاخير على رسول الله صلى الله معليه وآله وسلم بقدر ما أدى اليه اجتهاد الصحابة المؤيد باجماعهم . ويحتمل ان يكون ابن مسعود فاته فى مصحفه بعض ما استقصاه زيد بن ثابت وزملاؤه من الآيات التى كانت عند آخرين من قراء الصحابة المؤيد باجماعهم . ويحتمل من الآيات التى كانت عند آخرين من قراء الصحابة المؤيد باجماعهم . ويحتمل من الآيات التى كانت عند آخرين من قراء الصحابة ، زد على ذلك أن ابن مسعود ان يكون ابن مسعود فاته فى مصحفه بعض ما استقصاه زيد بن ثابت وزملاؤه من الآيات التى كانت عند آخرين من قراء الصحابة ، زد على ذلك أن ابن مسعود الم كانت تغلب عليه لهجة قومه من هذيل ؟ والنبى صلى الله عليه وآله وسلم رخص لمثل ابن مسعود أن يقرأوا بلهجاتهم ؟ ولكن ليس لابن مسعود أن يحمل المة فى زمنه والازمان بعده على لهجته الخاصة ، فكان من الخير توحيد (م) عليه وآله وسلم .

(ع) قال ابن كثير فى « فضائل القرآن » : « ادعى الطحاوى والباقلانى وابن عبد البر أن قراءة القرآن على سبع لغات كان رخصة فى أول الأمر ، ثم نسخ بزوال العذر وتيسر الحفظ وكثرة الضبط وتعلم الكتابة !! » . (م)



لما زادت الراعية • وإذا جاز أصله للحاجة اليه جازت الزيادة لزيادة الحاجة •

٥ – وأما نفيه (\*) أبا ذر الى الربذة فلم يفعل (٨٦) ، كان أبو ذر زاهدا ،

من حديث الصعب بن جثامة في كتاب المساقاة ( له ٢٢ ب ١١ ) وكتاب الجهاد . ( ك ٥٦ ب ١٤٦ ) من صحيحه . ورواه الامام أحمد في مسئده ( ٤ : ٧٧ و٧٧ الطبعة الأولى ) من حديث الصعب ابن جثامة أيضا . وقد حمى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم مكاناً يسمى ( النقيع ) وهو « نقيع الخضمات » كما في مسند الامام أحمد (٢: ٩١ و ١٥٥ و ١٥٧ الطبعة الأولى ــ رقم ٥٦٥٥ و ٦٤٣٨ و ٦٤٦٢ الطبعة الثانية ) من حديث أبي عبد الرحمن عبد الله بن عمر العمري عن نافع عن ابن عمر أن النبي صلى الله عليه وآله وسلم حمى النقيم للخيل . قال حماد بن خالد راوى هذا الحديث عن عبد الله بن عمر العمرى : ما إبا عبد الرحمن خيله ؟ قال : خيل المسلمين (أي المرصودة للجهاد ، أو ما يملكه بيت المال) . والنقيع هذا في المدينة على عشرين فرسخًا منها ومساحته ميل في ثمانية أميال كما في موطأ مالك برواية ابن وهب . ومعلوم أن الحال استمر في خلافة إلى بكر على ما كان عليه في زمن النبي صلى الله عليه وآله وسلم ، لأن أبا بكر لم يخرج عن شيء كان عليه الحال في زمن النبي صلى الله عليه وآله وسلم ، لاسيما وأن حاجة الجهاد إلى الخيل والإبل زادت عن قبل . وفي زمن عمر أتسع الحمي فشمل ( سرف ) و ( الربذة ) ، وكان لعمر عامل على الحمى هو مولى له بدعي هنيا ، وفي كتاب الجهاد من صحيح البخساري ( ك ٥٦ ب ١٨. ) من حديث زيد بن أسلم عن أبيه نص وصية أمير الومنين عمر لعامله هذا على الحمى بأن تمنع نعم الأثرياء كعبد الرحمين بن عوف وعثمان ابن عفان ، وأن تتسامح مع رب الغنيمة ورب الصريمة لئلا تهلك ماشيتهما . وكما اتسع عمر في الحمي عما كان عليه في زمن النبي صلى الله عليه وآله وسلم وإبي بكر لزيادة سوائم بيت المال في زمنه ، أتسبع عثمان بعد ذلك لاتساع الدولة وازدياد الفتوح . فالذي أجازه النبي صلى الله عليه وآله وسلم لسوائم بيت المال ، ومضى على مثله أبو بكر وعمر ، يجوز مثله لبيت المال في زمن عثمان ، ويكون الاعتراض عليه اعتراضا على أمر داخل في التشريع الاسلامي . ولما أجاب عثمان على مسالة الحمى عندما دافع عن نفسه على ملا من الصحابة أعلن أن الذين يلون له الحمى اقتصروا فيه على صدقات المسلمين يحمونها لئلا بكون بين من يليها وبين أحد تنازع ، وأنهم ما منعوا ولا نحوا منها أحداً . وذكس عن نفسه انه قبل أن يلى الخلافة كان أكثر العرب بعيراً وشاء 6 ثم أمسى وليس له غير بعيرين لحجه . وسأل من يعرف ذلك من الصحابة : أكذلك ؟ قالوا : اللهم نعم . (خ) .

(٨٦) وانما اختار أبو ذر أن يعتزل في الربذة فوافقه عثمان على ذلك كما سيأتى في ص ٨٨ ، وأكرمه وجهزه بما فيه راحته ، (خ)
 (\*) : وفي نسخة « د » : بعثه , (س)



وكان يقرّع عمال عثمان ، ويتلو عليهم « والذين يكنزون الذهب والفضة ولا ينفقونها فى سبيل الله فبشرهم بعذاب آليم » ( التوبة : ٣٤) ، ويراهم يتسعون فى المراكب والملابس حين وجدوا ، فينكر ذلك عليهم ، ويريد تفريق جميع ذلك من بين أيديهم ، وهو غير لازم • قال ابن عمر وغيره من الصحابة [ وهو الحق ] <sup>(\*)</sup> : ان ما أديت زكاته فليس بكنز <sup>(٨٨)</sup> • فوقع بين أبى ذر ومعاوية كلام بالشام <sup>(٨٨)</sup> ، فخرج الى المدينة ، فاجتمع اليه الناس ، فجعل يسلك تلك الطرق ، فقال له عثمان : « لو اعتزلت » • معناه : انك على مذهب لا يصلح لمخالطه الناس • فان للخلطة شروطاً وللعزلة مثلها • ومن كان على طريقة أبى ذر فحاله يقتضى أن ينفرد بنفسه ، أو يخالط ويسلم لكل أحد حاله مما ليس بحرام فى الشريعة • فخرج الى الربذة زاهداً فاضلا ، وترك جلة فضلاء ، وكل على خير وبركة وفضل ، وحال أبى ذر أفضل ، المنازل .

(۸۷) انظر البيان الفقهى والتفصيل الشرعى لهـذه المسـالة فى منهـاج (۸۷) السنة لشيخ الاسلام ابن تيمية ( ۳ : ۱۹۸ ـــ ۱۹۹ ) . (خ)

(٨٨) نقل الطبرى ( ٥ : ٦٦ ) واكثر المصادر الاسلامية أنه لما ورد ابن السوداء ( عبد الله بن سبأ ) الشام لقى أبا ذر فقال : يا أبا ذر الا تعجب الى معاوية يقول « المال مال الله ، الا ان كل شيء لله » كأنه يريد أن يحتجنه دون المسلمين ، ويمحو اسم المسلمين . فأتاه أبو ذر فقال : ما يدعوك الى أن تسمى مال المسلمين « مال الله » ؟ قال معاوية : ير حمك الله يا أبا ذر السنا عباد الله والمال ماله والخلق خلقه والأمر أمره ؟ قال أبو ذر : فلا تقله . قال معاوية : فانى لا أقول أنه ليس لله ، ولكن سأقول « مال المسلمين » . وأتى أبن السوداء فانى لا أقول أنه ليس لله ، ولكن سأقول « مال المسلمين » . وأتى أبن السوداء يهوديا . فأتى ( ابن سبأ ) عبد الله بن الصامت ، فتعلق به ( ابن الصامت ) فاتى به معاوية فقال : هذا والله الذى بعث عليك أبا ذر . (خ)

(٨٩) الذى تحصل عندى من تتبع نصوص الشريع....ة في أمر المال ، ومراقبتى لتطبيق هذه النصوص في سيرة السلف وعملهم بها ، أن المسلم له في نفسه وذويه من المال الذى يملكه ما يكفيه ويكفيهم بالمعروف كامثاله وامثالهم من أهل العفة والقناعة والدين ، وما زاد عن ذلك فعليه أولا أن يؤدى زكاته الشرعية مباشرة بحسب اجتهاده أن لم يكن أداها للحكومة الاسلامية العاملة بأحكام الشرع . وبعد أداء زكاته يكون صاحب المال في امتحان من الله كيف =

Å ..

<sup>(</sup>به) زيادة من تسحُّة (( د )) . (س)



ومن العجب أن يؤخذ عليه فى أمر فعله عمر ، فقد روى أن عمر ابن الخطاب رضى الله عنه سجن ابن مسعود فى نفر من الصحابة سنة بالمدينة حتى استشهد ، فأطلقهم عثمان ، وكان سجنهم لأن القوم أكثروا الحديث عن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم <sup>(٩٠)</sup> .

ووقع بين أبى ذر ومعاوية كلام ، وكان أبو ذر يطلق من الكلام ما لم يكن يقوله فى زمان عمر ، فأعلم معاوية بذلك عثمان • وخشى من العـــامة أن تثور منهم فتنة ، فان أبا ذر كان يحملهم على التزهد وأمور لا يحتملهـــا

يحسن التصرف فيه بما يرضى الله ويزيد المسلمين قوة وسعادة وعزا ، فان كان تاجرا فمن طريق التجارة ، أو مزارعا فمن طريق الزراعة . أو صاحب مصنع فمن طريق الصناعة . والاسلام فى دور قيامه استفاد من تروة اغنياء الصحابة عوما ويسرا وقوة . وتجارة التاجر المسلم اذا اغنت المسلمين عسن متاجر إعدائهم تعتبر قوة لهم بقدر ما يصدق صاحبها فى هذه النية ، وكذلك مصنع الصانع المسلم ، وزراعة الزارع المسلم . والنية فى هذه الأمور أمرها عظيم ، وميزانها العمل عندما تمس الحاجة اليه . وبالجملة فان للمسلم ان يكون غنيا بلا تحديد ، بشرط أن يكون ذلك من حله ، وأن يكتفى منه بما فضلا عن توافه الحضارة وسفاسفها . وبعد أن يؤدى زكاة ما يملك يعتبر مازاد عن حاجته كالأمانة لله تحت يده ، فيتصرف فيه بما يزيد المسلمين تروة وقوة ويسرا وعزا وسعادة . أما طريقة أبى ذر فى أن لا يبيت المسلم وعنده مال فليست ويسرا وغزا وسعادة . أما طريقة أبى ذر فى أن لا يبيت المسلم وعنده مال فليست والان من مصلحة المسلمين . وطريقة أبى ذر فى أن لا يبيت المسلم وعنده مال فليست ومتعهم غير مبالين بعزة الاسلام وقوة دولته وحاجة أهله . في أن يعينوا لانفسهم ويسرا وغزا وسعادة . أما طريقة أبى ذر فى أن لا يبيت المسلم وعنده مال فليست ومتعهم غير مبالين بعزة الاسلام وقوة دولته وحاجة أهله . في أن يعينوا لانفسهم والاسلام لا يعرف الذين لا يعرفونه . أن يور أن يتفسم مال فليست

(٩.) فى كتاب الأحكام فى أصول الأحكام لابن حزم (٢: ١٣٩) خبر مرسل رواه شعبة عن سعد بن ابراهيم بن عبد الرحمن بن عوف عن أبيه ( ابراهيم ابن عبد الرحمن ابن عوف ) قال : قال عمر لابن مسعود ولابى الدرداء ولابى ذر « ما هذا الحديث عن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم » . قال : وأحسبه لم يدعهم أن يخرجوا من المدينة حتى مات . وقد نبه ابن حزم على أن هذا الخبر مرسل ولا يجوز الاحتجاج به ، وعلق عليه الشيخ احمد شماكر بأن البيهقى وافق ابن حزم على أن ابراهيم بن عبد الرحمن بن عوف ( المتوفى سنة ٢٦ أو ٢٥ عن ٢٥ سنة ) لم يسمع من عمر . ولست ادرى هل اعتمد ابن العربى فى هذه الفقرة على هذا الخبر المرسل أم على خبر آخر لم تطلع عليه » (خ) .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

الناس كلهم ، وانما هى مخصوصة ببعضهم ، فكتب اليـه عثمان ـ كمـا قدمنا ـ أن يقدم المدينة ، فلما قدم اجتمع اليه الناس ، فقال لعثمان أريـد الربذة <sup>(۹۱)</sup> • فقال له . افعل • فاعتــزل • ولم يكــن يصــلح له الا ذلك لطريقته <sup>(۹۲)</sup> •

٢ – ووقع بين أبى الدرداء ومعاوية كلام • وكان أبو الدرداء زاهدا فاضلا قاضياً لهم <sup>(٩٢)</sup> فلما اشتد فى الحق ، وأخرج طريقة عمر فى قوم لم بحتملوها عزلوه <sup>(٩٤)</sup> ، فخرج الى المدينة •

(٩١) ولقد ذهب ضحية فرية نفى عثمان أبا ذر الشيخ محمد أبو زهرة فراح يقول فى كتابه « المذاهب الاسلامية » ( ٢/١ ) : « فشكا « معساوية » « أبا ذر » ألى « عثمان » فأحضره إلى المدينة ، ثم نفاه إلى الربذة » هذا خلاف الحقيقة وقد ثبت لنا ذلك فبما سبق . (م)

(٩٢) ذكر القاضى أبو الوليد بن خلدون فى العبر ( بقية ٢ : ١٣٩ ) أن أبا ذر استأذن عثمان فى الخروج من المدينة وقال : « أن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم أمرنى أن أخرج منها أذا بلغ البناء سلعا (٢٠) فأن له ، ونسزل الربذة وبنى بها مسجداً ، وأقطعه عثمان صرمة من الأبل ، وأعطاه مملوكين ، وأجرى عليه رزقاً . وكان يتعاهد المدينة . وبين المدينة والربذة ثلاثة أميسال ، قال ياقوت : وكانت من أحسن منزل فى طريق مكة .

(۹۳) أى في دمشق . (خ)

(٩٤) بل ان معاوية نفسه حاول السير على طريقة عمر ، كما نقل ذلك الحافظ ابن كثير فى البداية والنهاية ( ٨ : ١٣١ ) عن محمد بن سعد قال : حدثنا عادم ، حدثنا حماد ابن يزيد ، عن معمر ، عن الزهرى « ان معاوية عمل سنتين عمل عمر ما يخرم فيه ، ثم انه بعد عن ذلك » . وقد يظن من لا نظر له فى حياة الشعوب وسياستها ان الحاكم يستطيع ان يكون كما يريد أن يكون حيثما يكون ، وهذا خطأ ، فللبيئة من التأثير فى الحاكم وفى نظام الحكم أكثر مما للحاكم ونظام الحكم (٤٠) من التأثير على البيئة ، وهذا من معانى قول الله عز وجل : « ان الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم » . (خ)

( بج) ان هذا الكلام مبالغ فيه ، وقد جاء الاسلام ليطور البيئات المنحرفة ويصلحها ، لا ليتطور معها كالحرباء . . والا كان لا معنى لنزوله !! وهـــــده حقيقة يجهلها الكثيرون . (م)

(\*) قال أبو ذر: « وألله ما سير عثمان أبا ذر! ولكن رسول الله قال : ( وذكرت الحديث السابق ) فلما بلغ البنيان سلماً خرج أبو ذر الى الشام . صححه الحاكم ووافقه الذهبي وبهذا الحديث تنهار الدعوى السبابقة الى الحضيض !! (م)



وهذه كلها مصالح لا تقدح فى الدين ، ولا تؤثر فى منزلة أحــد مــن المســلمين بعــال ، وأبو الدرداء وأبو ذر [ بــراءة ] (\*) مــن عــاب ، وعثمان برىء أعظم براءة وأكثر نزاهة ، فمن روى أنه نفى وروى سبباً فهو كله باطل ،

٧ \_ وأما رد الحكم فلم يصح (٩٥) •

وقال علماؤنا فی جوابه : قد کان أذن له فیه رسول الله صلی الله علیه وآله وسلم • وقال ( أی عثمان ) <sup>(۹۱)</sup> لأبی بکر وعمر ، فقالا له : ان کان معك شهید رددناه • فلما ولی قضی بعلمه فی رده • وما کان عثمان لیصل مهجور رسول الله صلی الله علیه وآله وسلم ولو کان أباه ولا لینقض حکمه <sup>(۹۲)</sup> •

(\*) كذا في جميع النسخ وقد صححها الشيخ محب الدين هكذا [ بريئان ] ولم يشر الى ذلك ( صفحة ٧٧ ) . (م)

(٩٥) أى لم يصح زعم البغاة على عثمان أن عثمان خالف فى ذلك ما يقتضيه . الشرع • (خ)

(٦) كتبها الشيغ محب الدين وليست في أى من النسخ ولكنه أراد توضيع السياق . (م) (٩٧) قال شيخ الاسلام ابن تيمية في منهاج السنة (٢: ١٩٦) : « وقد طعن كثير من أهل العلم في نفيه ( أي في نفي النبي صلى الله عليه وآله وســلم الحكم ) وقالواً ذهب باختياره . وقصة نفى الحكم ليست في الصحاح ، ولا لها اسناد يعرف به أمرها » ثم قال « لم تكن الطلقاء تسكن بالمدينة ، فان كان طرده فانما طرده من مكة لا من المدينة ، ولو طرده من المدينة لكان يرسله الى مكة 🦷 وقد طعن كثير من أهل العلم في نفيه كما تقدم وقالواً : هو ذهب باختياره ... واذا كان النبي سلى الله عليه وآله وسلم قد عزر رجلا بالنفي لم يلزم أن يبقى منفياً طول الزمان قان هذا لا يعرف في شيء من الذنوب ، ولم تأت الشريعة بذنب يبقى صاحبه منفياً دائماً ... وقد كان عثمان شفع في عبد الله بن سعد ابن ابى سرح فقبل صلى الله عليه وآله وسلم شفاعته فيه وبايعه ، فكيف لا يقبل شفاعته في الحكم ، وقد رووا أن عثمان سأله أن يرده فأذن له في ذلك . ونحن نعلم أن ذئبه دون ذئب عبد الله بن سعد بن أبي سرح ، وقصة عبد الله ثابتــة معروفة بالاسناد ، وأما قصة الحكم فائما ذكرت مرسلة ، وقد ذكرها المؤرخون الله ين يكثر الكلاب فيما يروونه ، فلم يكن هناك نقل ثابت يوجب القلاح فيمن هو دون عثمان . والمعلوم من فضائل عثمان ومحبة النبي صلى الله وعليه وآله ----



وسلم له وثنائه عليه وتخصيصه بابنتيه وشهادته له بالجنة وارساله الى مكة ومبايعته له عنه وتقديم الصحابة له في الخلافة وشهادة عمر وغيره له بأن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم مات وهو عنه راض وأمثال ذلك مما يوجب العلم القطعي بأنه من كبار أولياء الله المتقين الذين رضي الله عنهم ورضوا عنه . فلا بدفع هذا بنقل لا يثبت اسناده ولا يعرف كيف وقع ويجعل لعثمان ذنب بأمر لا تعرف حقيقته ... الخ » وانظر أيضاً ٣ : ٢٣٥ ـ ٢٣٦ من منهــاج السنة . ونقل الامام أبو محمد بن حزم في كتاب ( الامامة والمفاضلة ) المدرج في الجزء الرابع من كتابه « الفصل » ص ١٥٤ قول من احتج لعثمان على مسن انكروا ذلك عليه : « ونفى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم نم يكن حداً واجبا ، ولا شريعة على التأبيد ، وانما كان عقوبة على ذنب استحق به النفى ، والتوبة مبسوطة ، فاذا تاب سقطت عنه تلك العقوبة بلا خلاف من أحد من اهل الاسلام ، وصارت الأرض كلها مباحة » . ونقل مجتهد الزيدية السييد محمد بن ابراهيم الوزير اليمني ( المتوفى سنة ٨٤٠ ) في كتابه الروض الباسم في الذب عن سنة أبي القاسم (١٤١:١١ ــ ١٤٢) قول الحاكم المحسن بن كرامة المعتزلي المتشيع في كتابه سرح العيون ان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم اذن في ذلك لعشمان .

قال ابن الوزير : ان المعتزلة والشيعة من الزيدية يلزمهم قبول هسذا الحديث وترك الاعتراض على عثمان بذلك ، لأن راوى الحديث عندهم مسن المشاهير بالثقة والعلم وصحة المقيدة . ثم بسط ابن الوزير الكلام على هسذا الوضوع بحجج واستدلالات استغرقت ثلاث صفحات دفاعاً عن أمير المؤمنين عثمان في رده الحكم ، وهذه الحجج من أحد أئمة الزيدية ومجتهدين – بعسد روايته ذلك الحديث عن الامام المعتزلي المتشيع – لها دلالتها الخاصة ، بعسد الذي سمعته من أمامي أهل السنة شيخ الاسلام ابن تيمية والقاضي ابن العربي، ومن أمام أهل الظاهر أبي محمد بن حزم . (خ)

(۸۸) ب ، ج ، ز بدون هذه الكلمة ولكنها وجدت في « د » . (م)

(٩٩) كان ذلك فى منى فى موسم الحج سنة ٢٩ . وقد عاتب عبدالر حمن ابن عوف عمثان فى أتمامه الصلاة وهم فى منى ، فاعتذر له عثمان بأن بعض من حج من اهل اليمن وجفاة الناس قالوا فى العام الماضى : ان الصلاة للمقيم ركعتان ، وهذا امامكم عثمان يصلى ركعتين . ثم قال عثمان لعبد الرحمن بن عوف : وقد اتخذت بمكة أهلا (أى انه صار فى حكم المقيم ، لا المسافر) ، فرأيت أن أصلى أربعاً لخوف ما أخاف على الناس . ثم خرج عبد الرحمن ابن عوف من



عند عثمان فلقى عبد الله بن مسعود وخاطب فى ذلك فقال ابن مسعود : « الخلاف شر (ج) قد بلغنى أنه صلى أربعا فصليت بأصحابى أربعا » . فقال عبد الرحمن بن عوف : « قد بلغنى أنه صلى أربعا فصليت بأصحابى ركعتين . راما الآن فسوف بكون الذى تقول « يعنى : نصلى معه أربعا » ( الطبرى ٥ : ٥ - ٥٢ - ٥٧ ) .

وهذا بعيد عندى اذ يلزم منه أنه ضاع على الأمة بعض أحاديثه صلى الله عليه وآله وسلم ، وهذا مما لا يليق بمسلم اعتقاده . ونقل المناوى عن السبكى انه قال :

« وليس بمعروف عند المحدثين ، ولم اتف له على سند صحيح ولا ضعيف ولا موضوع » ، واقره الشيخ زكريا الانصارى فى تعليقه على تغسير البيضاوى ( ق ٢/٩٢ ) .

ثم ان معنى هذا الحديث مستنكر عند المحققين من العلماء ، فقال العسلامة ابن حزم فى « الأحكام فى أصول الأحكام » ( ٦٤/٥ ) بعد أن أشار الى أنه ليس بحديث :

« وهذا من أفسد قول يكون ، لأنه لو كان الاختلاف رحمة لكان الاتفاق سخطا ، وهذا مالا يقوله مسلم ، لأنه ليس الا اتفاق او اختلاف ، وليس الا رحمة او سخط » . وقال في مكان آخر « باطل مكذوب »

وان من آثار هذا الحديث السيئة أن كثيراً من المسلمين يقرون بسسببه الاختلاف الواقع بين المذاهب الأربعة ولا يحاولون أبداً الرجوع بها إلى الكتاب والسنة الصحيحة كما أمرهم بذلك المتهم رضى الله عنهم ، بل أن أولئك ليرون أن مذاهب هؤلاء الأئمة رضى الله عنهم أنما هى كشرائع متعددة ! ( كما صرح المناوى فى « فيض القدير » ( ٢٠٩/١ ) ، يقولون هذا مع علمهم بما بينها من اختلاف وتعارض لا يمكن التوفيق بينها الا برد بعضها المخالف للدليل وقبسول البعض الآخر الموافق له ، وهذا مالا يفعلون ! وبذلك فقد تسبوا إلى الشريعة التناقض ! وهو وحده دليل على أنه ليس من الله عز وجل لو كانوا يتأملون قوله



تعالى فى حق القرآن : ( ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافا كثيراً ) فالآية صريحة فى أن الاختلاف ليس من الله ، فكيف يصح اذن جعله شريعـــة متبعة ، ورحمة منزلة ؟

وبسبب هذا الحديث ونحوه ظل اكثر المسلمين بعد الأئمة الاربعة الى اليوم مختلفين فى كثير من المسائل الاعتقادية والعملية ؛ ولو أنهـــم كانوا يرون أن الخلاف شر كما قال ابن مسعود وغيره رضى الله عنهم ودلت على ذلك الآيات القرآنية والاحاديث النبوية الكثيرة لسعوا الى الاتفاق ولامكنهم ذلك فى أكثر هذه المسائل بما نصب الله تعالى عليها من الأدلة التى يعرف بها الصواب مسن الخطأ ، والحق من الباطل ، ثم عذر بعضهم بعضاً فيما قد يختلفون فيــه ، ولكن لماذا هذا السعى وهم يرون أن الاختلاف رحمة ، وإن المذاهب على اختلافها كشرائع متعددة !!

وان شئت أن ترى أثر هذا الاختلاف والاصرار عليه ؛ فانظر إلى كثير من المساجد ، تجد فيها أربعة محاريب يصلى فيها أربعة من الأئمة ! ولكل منهم جماعة ينتظرون الصلاة معه كأنهم أصحاب أديان مختلفة ! وكيف لا وعالمهم يقول : أن مذاهبهم كشرائع متعددة ! يفعلون ذلك وهم يعلمون قوله صلى الله عليه وآله وسلم : ( إذا أقيمت الصلاة فلا صلاة الا المكتوبة ) رواه مسلم وغيره. ولكنهم يستجيزون مخالفة هذا الحديث وغيره محافظة منهم على المذهب كأن المذهب محترم عندهم ومحفوظ أكثر من أحاديثه عليه الصلاة والسلام !

وجملة القول ان الاختلاف مذموم في الشريعة ، فالواجب محاولة التخلص منه ما أمكن ، لأنه من أسباب ضعف الأمة كما قال تعسسالي : « ولا تنازعوا فتفشلوا وتذهب ريحكم » ، أما الرضا به وتسميته رحمة فخسلاف للآيات الكريمة المصرحة بذمة ، ولا مستند له الا هذا الحديث الذي لا أصل له عن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم .

وهنا قد يرد سؤال وهو :

ان الصحابة قد اختلفوا وأفاضل الناس ، أفيلحقهم الذم المذكور ؟

وقد أجاب عنه ابن حزم رحمه الله تعالى فقال ( ٥/٧٢-٢٨) : « كلا ما يلحق أولئك شىء من هذا ، لأن كل أمرىء منهم تحرى سبيل الله ) ووجهته الحق ، فالمخطىء منهم مأجور أجرآ وأحدا لنيت الجميلة فى أرادة الخير ، وقد رفع عنهم الاثم فى خطاهم لأنهم أم يستعمدوه ولا قصدوه ولا استهانوا بطلبهم ، والمصيب منهم مأجور أجرين ، وهكذا كل مسلم الى يوم القيامة فيما خفى عليه من الدين ولم يبلغه ، وأنما الذم المذكور والوعيسد المنصوص ، لمن ترك التعلق بحبل الله تعالى وهو القرآن وكلام النبى صلى الله عليه وآله وسلم بعد بلوغ النص اليه وقيام الحجة به عليه ، وتعلق بغلان و فلان



قالوا : إن المسافر مخير بين القصر والاتمام (١٠٠) ؛ واختلف فى ذلك

(١٠٠) ما احسن كلام القاضى أبى بكر بأن ترك عثمان رضى الله عنه للقصر فى الصلاة فى السفر « فاجتهاد » وفى الحديث : « اذا اجتهد الحاكم فأصاب فله أجران ، وإن أخطأ فله أجر » وعثمان فى هذه المرة قد أخطأ ، نقول ذلك مصراحة ، فإن الحق أحق أن تتبع ، وهو مع ذلك مأحور على احتهاده .

والدليل على خطئه من قول ابن عمر رضى الله عنهما : « صحبت النبى صلى الله عليه وآله وسلم وكان لا يزيد فى السفر على ركعتين ، وأبا بكر وعمر وعثمان كذلك » رواه البخارى ومسلم رحمهما الله تعالى .

قال الامام الشوكانى : « قوله : وكان لا يزيــد فى الســفر على ركعتين » فيه ان النبى صلى الله عليه وآله وسلم لازم القصر فى السفر ، ولم يصل فيــه تماما .

وحديث عائشة المتفق عليه : « فرضت الصلاة ركعتين ، فاقرت صلاة السفر ، وأتمت صلاة الحضر » .

وفى هذين الحديثين دليل قوى على أن القصر للوجوب ، لا للندب كما زعم . بعضهم .

والى وجوب القصر فى السفر ذهب على وعمر واكثر علماء السلف وفقهاء الامصار وعمر بن عبد العزيز وقتادة والحسن ، والحنفية ، وقال حمساد ابن سليمان : يعيد من يصلى فى السفر أربعاً ! وقال مالك : يعيسد ما دام فى الوقت .

مقلداً عامداً للاختلاف داعياً الى عصبية وحمية الجاهلية ، قاصدا للفسرقة مقلداً عامداً للاختلاف داعياً الى عصبية وحمية الجاهلية ، قاصدا للفسرقة متحرياً فى دعواه برد القرآن والسنة اليها ، فإن وافقها النص أخذ به ، وإن خالفها تعلق بجاهليته وترك القرآن وكلام النبى صلى الله عليه وآله وسسلم فهؤلاء هم المختلفون المدمومون ، وطبقة أخرى وهم قوم بلغت بهم رقة الدين وقلة التقوى إلى طلب ما وافق أهواءهم فى قول كل قائل ، فهم يأخذون ما كان رخصة فى قول كل عالم ، مقلدين له غير طالبين ما أوجبه النص عن الله وعسن رسوله صلى الله عليه وآله وسلم » .

ويشير فى آخر كلامه إلى « التلفيق » المعروف عند الفقهاء ، وهو أخسل قول العالم بدون دليل وانما اتباعاً للهوى أو الرخص ، وقد اختلفوا فى جوازه والحق تحريمه لوجوه لا مجال الآن لبيانها . وتجويزه مستوحى من هسلا الحديث وعليه استند من قال : « من قلد عالماً لقى الله سالماً » ! وكل هذا من آثار الأحاديث الضعيفة ، فكن على حدر منها أن كنت ترجو النجاة ( يوم لا ينفع مال ولا بنون الا من أتى الله بقلب سليم ) . ( الأحاديث الضعيفة والموضوعة ( //٧ – ٧٢) . (م) .

94

......

الصحابة (١٠١) .

والقائلون بأن القصر للندب لا للوجوب لا حجة قاطعة لهم والاحاديث التى يحتجون بها غير صحيحة ومن أراد التحقق من ذلك فليراجع كتاب « نيــل الأوطار » للشوكانى ( ٣١٣/٣ ) .

FOR QUR'ĀNIC THOUGHT

وقد انكر جماعة من الصحابة على عثمان لما أتم بمنى ، وتأولوا له تأويلات، قال ابن القيم : احسنها انه كان قد تأهل بمنى . والمسافر اذا اقام بموضع وتزوج فيه ، أو كان له زوجة أتم . وقد روى احمد عن عثمان أنه قال : أيها الناس لما قدمت تأهلت بها . وانى سمعت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يقول : « اذا تزوج رجل ببلد فليصل به صلاة مقيم » وقد أعل البيهقى هـذا الحديث بانقطاعه وفى اسناده عكرمة بن ابراهيم وهو ضعيف كما قال البيهقى . قال فى الفتح : هذا حديث لا يصح لأنه منقطع ، وفى رواته من لا يحتج به . وكذلك لا يصح ما نسب الى عثمان انه انما ترك القصر خشية من أن يظن بعض الأعراب أن الصلاة للمقيم ركعتين ( راجع هامش ص ٢٤) .

واذا صح أن عائشة رضى الله عنها تأولت ما تأول عثمان رضى الله عنه فكان يصلى فى السغر أربعاً فيصدق عليها ما سبق وقلناه فى عثمان رضى الله عنه من انها اجتهدت فأخطأت كما أخطأ الخليفة الراشد . والعصمة للأنبياء فقط . (م)

(١٠١) نقبل محمسة بن يحيى الأشبعري المالكي المعسروف بابن بكر ( ٦٧٤ - ١٧٤) في كتابه ( التمهيد والبيان في مقتل الشهيد عثمان ) وهو من مخطوطات دار الكتب المصرية ( برقم ٢٣ تاريخ ) أنه روى عن جماعة مسن الصحابة أتمام الصلاة في السفر، منهم عائشة وسلمان وأربع...ة عشر من الصحابة . وفي أبواب التقصير من صحيح البخاري (ك ١٨ ب ٥ – ج ٢ ص ٣٦) حديث الزهري عن عروة بن الزبير عن عائشة أنها قالت : « الصلاة أول ما فرضت ركعتان ، فأقرت صلاة السفر ، وأتمت صلاة الحضر » قال الزهري فقلت لعروة : ما بال عائشة تتم ؟ قال ثم تأولت ما تأول عثمان . وفي مسهد احمد ( ٤ : ٩٤ ) عن عباد بن عبد الله بن الزبير قال : لما قدم علينا معاوية حاجاً قدمنا معه مكة ، فصلى بنا الظهر ركعتين ، ثم انصرف الى دار الندوة . وكان عثمان حين أتم الصلاة اذا قدم مكة صلى بها الظهر والعصر والعشباء الآخسيرة اربعا اربعا ، فاذا خرج الى منى وعرفات قصر الصلاة ، فاذا فرع من الحج واقام بمني أتم الصلاة حتى يخرج من مكة . فلما صلى بنا ( أي معاوية ) الظهر ركعتين نهض اليه مروان وعمر بن عثمان فقالا له : ما عاب أحد ابن عمك بأقبح مما عبته . قال لهما : وما ذاك ؟ فقالا له : ألم تعلم أنه أتم الصلاة بمكة ( فذكرهما أنه صلاهما مع النبي صلى الله عليه وآله وسلم وأبي بكر وعمر ) قالا : فإن ابن عمك كان اتمها ( والظاهر أن معاوية رأى أن القصر رخصة ، وأن المسافر على التخيير ، فصلى العصر أربعا ) . (خ)

٩٤

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

٩ ـ وأما معاوية : فعمر ولاه ، وجمع له الشامات كلها ، وأقره عثمان. بل انما ولاه أبو بكر الصديق رضى الله عنه ، لأنه ولى أخاه يزيد ، واستخلفه يزيد ، فأقره عمر لتعلقه بولاية أبى بكر لأجل استخلاف واليه له ، فتعلق عثمان بعمر وأقره • فانظروا الى هذه السلسلة ما أوثق عراها ، [ وأقدر سردها (١٢٢) ] ولن يأتى مثلها بعدها أبداً (١٢٣) •

(١.٢) سقطت من طبعة الشيخ محب الدين الخطيب ولكنها موجودة في المخطوطات والبتها الدكتور عمار طالبي . (س) .

(١.٣) انما بلغت دولة الاسلام في خلافة إبي بكر وعمر الذروة في العزة ، وكانت مضرب الأمثال فى الفلاح الانسانى وسعادة المجتمع ، لأن أبا بكر وعمــر` كانا بكتشيفان بنور الله عز وجل كوامن السجابا في أهلها وعناصر الرجولة في الرجال ، فيوليانهم القيادة ، ويبوئانهم مقاعد السيادة ، ويأتمنانهم على أمة محمد صلى الله عليه وآله وسلم وهما يعلمان أنهما مسئولان عن ذلك بين يدى الله عـز وجـل . وقد رأيت أن يزيـد بن أبي سـفيان وأخـاه معـاوية كانا من رجال دولة أبي بكر الصديق الذين اختارهم لحمل أعباء الأمة في حربها وسلمها فأحسن بذلك كل الاحسان . ولما ولى يزيد قيادة أحد جيوشه خرج معه أبو بكر يشيعه ماشيا ( الطبري ؟ : ٣٠ ) . ومعاوية مذكور في التاريخ بعد اخيه يزيد لأنه اصغر منه سنا ، لا لأنه أقل منه في استكمال صفات القيادة والسيادة . وقبل أن تكون معاوية من رجال الدولتين البكرية والعمرية كان احد الذين استعملهم رسول الله صلى الله عليه وسلم واستعان بهم ، وكان يدعوه لذلك في بعض الاحيان \_ ومعاوية يأكل \_ ويلح في دعوته ويرسل اليه المرة بعد المره يستعجله في المجيء اليه . فالنبي صلى الله عليه وآله وسلم ولي معساوية شيئًا من عمله قبل أن يوليه أبو بكر وعمر ، وولى يزيد بن أبي سفيان أيضاً كما في فتوح البلدان للبلاذري ( ص ٨} طبع مصر ســــنة ١٣٥٠ ) . والدين بضطفنون البغضاء والحقد لأصحاب رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ولاسيما بني امية منهم لم يستطيعوا أن ينكروا أن النبي صلى الله عليه وآله وسلم استعمل معاوية في الكتابة له فقالوا انه كان يكتب له ولكنه لم يكن يكتب الوحي . وهم يقولون هذا بوحي أوحي اليهم من الشيطان ، وليس في يدهمم نص تاريخي او دليل شرعي يرجعون اليه ، فميزوا بين امور لا حجسة لهم في التمييز بينها . والنبي صلى الله عليه وآله وسلم لو كان يميز بين كتبته في أمور دون أمور لتواتر ذلك عنه ولنقله الناقلون كما وقع فيما هو أقل من هذا شأناً . سالني مرة احد شباب المسلمين ممن يحسن الظن برايي في الرجال : ما تقسول في معاوية ؟ فقلت له : ومن أنا حتى أسأل عن عظيم من عظماء هذه الأمة وصاحب من خيرة أصحاب محمد صلى الله عليه وآله وسلم ؟ أنه مصباح من مصابيح



الاسلام ، لكن هذا المصباح سطع الى جانب أربع شموس ملات الدنيا بأنوارها فغلبت انوارها على نوره . نقل الحافظ ابن كثير في البداية والنهاية ( ٨ : ١٣٣ ) عن الليث بن سعد (وهو أمام مصر وعالمها ورئيسها المتوفى سنة ١٧٥ ) قال : حدثنا بكير ( وهو ابن عبد الله الأشج المدنى المصرى المتوفى سنة ١٢٧ قال عنه الامام النسبائي : ثقة ثبت ) عن بسر بن سعيد المدنى ( المتوفى سنة ١٠٠ قال عنه ابن معين : ثقه . وقال عنه الليث بن سعد : كان من العباد المنقطعين أهل الزهد في الدنيا والورع ) أن سبعد بن أبي وقاص ( أحد العشرة المشرين المشرين بالجنة ) قال : « ما رايت احدا بعد عثمان اقضى بحق من صاحب هذا الباب » يعنى معاوية . وروى ابن كثير أيضا ( ٨ : ١٣٥ ) عن عبد الرزاق ابن همام الصنعاني أحد الأئمة الأعلام الحفاظ ( وكان ينسب إلى التشيع ) ٤ عن معمر بن راشد أبي عزوة البصرى ثم اليماني وكان أحد الأعلام ، عن همام ابن منبه الصنعاني وكان ثقة قال : سمعت ابن عباس يقول : « ما رأيت رجلا اخلق بالملك من معاوية » . وهل يكون الرجل أخلق الناس بالملك الا أن يكون عادلا حكيما حليما ، يحسن الدفاع عن ملكه ، ويستعين الله في نشر دعوة الله في الممالك الأخرى ، ويقوم بالأمانة في الأمة التي ائتمنه الله عليها ؟ والذي يكون اخلق الناس بالملك هل يلام عثمان على توليته ؟ ويا عجباً كيف يلام عثمان على توليته وقد ولاه من قبله عمر ، وتولى لابي بكر من قبل عمر ، وتولى بعض عمل رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قبل أن تصير الخلافة الى أبى بكر وعمر وعثمان . إن المخ الذي يعبث به الشبيطان فيسبول له مثل هذه الوساوس لا شبك انه مخ فاسد ، يفسد على الناس عقولهم ومنطقهم قبل أن يفسد عليهم دينهم وتاريخهم ، فمن الواجب على محبى الحق والخير أن يتحاموا كل من يحمل في راسه مثل هذا المخ كما يتحامون المجذوم . روى الامام الترمذي عن أبي أدريس الخولاني من كبار علماء التابعين وأعلم أهل الشمام بعد أبي الدرداء أن عمر ابن الخطاب لما عزل عمير بن سعد الانصاري الأوسى عن حمص وولى معاوية ٤ قال الناس : عزل عمرا وولى معاونة ( قال البغوي في معجم الصحابة : وكان عمي نقال له « نسيج وحده » . قال ابن سيرين : إن عمر كان يسميه بذلك لاعحابه به . وكان عمير من الزهاد ) فقال عمير : لا تذكروا معاوية الا بخير ، فأنى سمعت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يقول « اللهم أهد به » . ويروى ان الذي شهد هذه الشهادة لمماوية أمير المؤمنين عمس ، فإن كان هو الذي شهدها له وروى دعاء رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم لمعاوية بأن يهدى الله به فذلك أمر عظيم لعظم مكانة عمر . وأن كان الذى شسهد بذلك عمير ابن سعد الانصاري مع أنه هو المعزول بمعاوية عن ولاية حمص فأن ذلك لا يقل عظمة عما لو كانت الشهادة لماوية من عمر . وقد علمت أن عميرًا من أصحاب -



١٠ – وأما عبد الله بن كريز فولاه – كما قال – لأنه كريم العمات والحالات (١٠٠) .

رسول ألله صلى الله عليه وآله وسلم وأنه من زهاد الإنصار . قال شيخ الإسلام ابن تيمية فى منهاج السنة ( ٣ : ١٨٩ ) : وكانت سيرة معاوية مع رعيته عن خيار سير الولاة ، وكان رعيته يحبونه ، وقد ثبت فى الصحيحين عن النبى صلى الله عليه وآله وسلم أنه قال « خيار ألمتكم الذين تحبونهم ريحبونهم ، وتصلون عليهم ويصلون عليكم . وشرار المتكم الذين تبغضونهم ويبغضونكم ، وتلعنونهم ويلعنونكم » . ولم يتسع المقام هنا لأكثر من هذا ، وسنكمل الصورة الحقيقية لمعاوية عند ذكر خلافته لتعلم الى أى حد كنا مخدوعين بأكاذب أعداء والصدر الأول للاسلام ، هذا قطعة من حديث صحيح كما سنرى فيما يعد . (خ)

(۱۰۰) هو عبد الله بن عامر بن تریز بوی شنبه ۲۰ تک / ۱۹۸ علی اصلح الروایات ( اندهم العبر ۱/۷۱ ) . (س)

(١.٥) هو عبشمي الآباء ، هاشمي الخؤولة . قان أم أبيه أروى بنت كريز مها البيضاء بنت عبد المطلب بن هاشم عمة النبي صلى الله عليه وآله وسلم . ولما ولد إتى به إلى النبي صلى الله عليه وآله وسلم فقال لبني عبد شمس : « هذا أشبه بنا منه بكم » ثم تفل في فيه فازدرده ، فقال صلى الله عليه وآله وسلم : « أرجو أن يكون مسقية (،) » ، فكان لا يعالج أرضاً الا ظهر منهـ ا الماء . ونشأ سخيا كريما شجاعا ميمون النقيبة كثير المناقب : افتتح حراسان كلها ، واطراف فارس ، وسحسنان ، وكرمان حتى بلغ اعمال غزنة ، وقضى على يزدجرد بن شهريار آخـر ملوك الفرس . ويعتقـد الإيرانيُون أن سلسلة ملوكهم بدأت بآدمهم الذي يسمونه ( جيومرت ) فلم يزل ملك أولاده منتظما على سياق الى أن كان القضاء الأخير عليه بسلطان الاسلام في خلافة أمير المؤمنين عثمان بجهاد هذا العبشمي الآباء الهاشمي الخؤولة عبد الله بن عامر بن كريز . وهي حرقة في قلوب أهــل النزعة المجوسية على الاسـلام ، وعلى عثـمان وابن كريز ، فهم يحقدون على هؤلاء ويحاربونهم إلى اليوم بسلاح الكذب ، والمغض ، والدسائس ، وسيستمر ذلك إلى يوم القيامة . أما صادقو الاسلام ممن أنحبت الرأن أنام كانت شافعية المذهب ، ولما كان ننبغ منها علماء السنة المحمدية قبل ذلك ، وفيهم كبار الأئمة والمحدثون والفقهاء ، فقد نزهوا قلوبهم عن أن يكون فيها غل للذين آمنوا وجاهدوا بأموالهم وأنفسهم حتى فتح الله الأقطار على أيديهم ، وهدى الأمم بسببهم ، فهم يحبونهم ويجلونهم على اقدارهم . ونحن لا ندعى العصمة لأحد بعد رسول الله صلى الله عليه وآله 

(\*) روى ابن عبد البر \_ كما جاء في الاصابة لابن حجر \_ نحو هـــذين (\*) الحديثين .

۹۷
المواصم من القواصم – م ۷



١١ - وأما تولية الوليد بن عقبة [ فلأن ] الناس - على فساد النيات -أسرعوا الى السيئات قبل الحسنات • فذكر [ الاسفرائيون ] <sup>((١))</sup> أنه انما ولاه للمعنى الذى تكلم به • قال عشمان : ما وليته لأنه أخى <sup>(١٠٠)</sup> ، وانما وليته لأنه ابن أم حكيم البيضاء عمة رسول الله صلى الله علبه وآله وسلم وتوأمة أبيه • وسيأتى بيانه ان شاء الله <sup>(١٠١)</sup> •

وسلم ونتوقع الخطا من كل انسبان مستحابيا كان أو من التابعين أو الذين بتبعونهم باحسان . ولكن الذين ملأوا الدنيا بالحسنات كأنها الجبال ، قان الذي يعمى عنها ، ويدس أنفه في مرمى القاذورات ليسمستخرج منها ما يدم المظماء به ، وأن لم يجد يختلق ويكذب ، فأن من كرامة السلم على نفسه أنَّ يترفع عن الاصفاء لامثال هؤلاء والانخداع لهم . ودع عنك فتوح عبد الله ابن عامر بن كريز التي وصلت إلى أقصى المشارق ، وتقويضـــه آخـر أمل للامبراطورية المجوسية ، فإن حسناته الانسانية أيضا جديرة بالتسبحيل . قال أبن كثير في البداية والنهاية ( ٨ : ٨٨ ) أنه « أول من أتخذ الحياض بعرفة لحجاج بيت الله الحرام وأجرى اليها الماء المعين» . وقال عنه شيخ الاســـــلام ابن تيمية في منهاج السنة ( ٣ : ١٨٩ ـ ١٩٠ ) : « أن له من الحسنات والمحبة فى قلوب الناس مالاينكر » . ومثل هؤلاء الرجال لو كانوا من سلف الانكليز أو الفرنسيين لخلدوا عظمتهم في كتب الدراسة والثقافة والتهذب ، فتهافتت وزارات معارفنا على نقل ذلك إلى كتبنا المدرسية / ليؤمن جيلنا بعظمة اسلاف المستعمرين . أما عظمة اسلافنا نحن فقد سلط الشيطان عليها قلوبا فاسهدة تفيض بالسوء ، وصدق أكاذيبها الأكثرون منا ، فأمسينا كالأمة التي لا مجد لها ، بينما هي تائمة على تراث من المجد لا تحلم الانسانية بمثله . (م)

(١١٦) وكتبها الشيخ محب الخطيب ( الافتراليون ) ـ ولكنها ليست في أى مسن الخطوطات الثلاثة . (س) .

(١٠٧) هو أخوه لأمه أروى بنت كريز ، وأمها البيضاء بنت عبد المطلب ابن هاشم ، (خ)

(١.٨) قد يظن من لا يعرف صدر هذه الامة أن أمير المؤمنين عشمان جاء بالوليد بن عقبه من عرض الطريق فولاه الكوفة . أما الذين أنعم الله عليهم بنعمة الانس بأحوال ذلك المصر وأهله فيعلمون أن دولة الاسلام الأولى من خسلافة أبى بكر تلقفت هذا الشاب الماض العزيمة الرضى الخلق الصادق الايمسان فاستعملت مواهبه فى سبيل الله الى أن توفى أبو بكر ، وأول عمل له فى خلافة إلى بكر أنه كان موضع السر فى الرسائل الحربية التى دارت بين الخليفة وقائده خالد بن الوليد فى وقعة المدار مع الفرس سنة ١٢ ( الطبرى ٤ : ٢) ، ثم وجهه مدداً إلى قائده عياض بن غنم الفهرى ( الطبرى ٤ : ٢٢ ) ، وفى سنة ١٢ كان



والولاية اجتهاد (١٠٩) ، وقد عزل عمر سعد بن أبي وقاص وقدم أقــل

الوليد يلى لأبي بكر صدقات قضاعة ، ثم لما عزم الصديق على فتح الشام كان الوليد عنده بمنزلة عمرو بن العاص في الحرمة والثقة والكرامة ، فكتب الى عمرو بن العاص والى الوليد بن عقبة يدعوهما لقيادة فيالق الحهاد ، فسيار ابن العاص بلواء الأسلام نحو فلسطين وسار الوليد بن عقبة قائدا الى شرق الأردن ( الطبري ٤ ٢٩٠ - ٣٠ ) . ثم رأينا الوليد في سنة ١٥ أمراً على يسلاد بني تغلب وعرب الجزيرة ( الطبري ؟ : ١٥٥ ) يحمى ظهور المجاهدين في شمال الشام لئلا يؤتوا من خلفهم ، فكانت تحت قيادته ربيعة وتنوخ مسلمهم وكافرهم ، وانتهز الوليد بن عقبة فرصة ولايته وقيادته على هذه الجهة التي كانت لا تزال مليئة بنصارى القبائل العربية فكان ـ مع جهاده الحربي وعمله الادارى ــ داعيا ألى الله يستعمل جميع أساليب الحكمة والموعظة الحســـنة لحمل نصاري إباد وتغلب على أن تكونوا مسلمين كسائر العرب . وهربت منه إياد إلى الانضول وهو تحت حكم البيزنطيين ، فحمل الوليد خليفته عمر على كتابة كتاب تهديد إلى قيصر القسه طنطينية بأن يردهم إلى حسدود الدولة الاسلامية . وحاولت تغلب أن تتمرد على الوليد في نشره الدعوة الاسلامية بين شبابها وأطغالها فغضب غضبته المضرية المؤيدة بالإيمان الاسلامي ، وقال فيهم كلمته المشهورة :

اذا ما عصبت الرأس منى بمشوذ فغيك منى تغلب ابنة وائل وبلغت هذه الكلمة عمر ، فخاف أن يبطش قائده الشاب بنصارى تغلب فيفلت من يده زمامهم فى الوقت الذى يحاربون فيه مع المسلمين حمية للعروبة، فكف عنهم يد الوليد ونحاه عن منطقتهم . وبهذا الماضى المجيد جاء الوليد فى خلافة عثمان فتولى الكوفة له ، وكان من خير ولاتها عدلا ورفقا واحسانا ، وكانت جيوشه مدة ولايته على الكوفة تسير فى آفاق الشرق فاتحة ظافرة موفقة على ما سنذكره فيما بعد . (خ)

(١.٩) للمؤلف فى أواخر هذا الكتاب فصل عنوائه (نكتة ) أشار فيه الى الممانى والحقائق التى يلاحظها ولى الأمر عند « اجتهاده » فى تولية الولاة وعزلهم ، وذلك لفقه عظيم ومعارف بديعة بيئنها أئمة الاسلام وعلماؤه فى الفصول التى عقدوها للامامة وسياسة الدولة فى كتبهم المصنفة فى أصول الدين . وقد زعم طاغية الشيعة ومدلسهم الحسن ابن المطهر الحلى فى كتابه منهاج الكرامة أن عثمان ولى أمور المسلمين من لا يصلح للولاية ، قاجابه شيخ الاسلام ابن تيمية فى منهاج السنة ( ٣ : ١٧٣ – ١٧٢ ) أن عليا رضى الله عنه ولى زياد بن أبى سفيان وولى الاشتر النخصى وولى محمد بن أبى بكر وأمثال هؤلاء ، ولايشك عاقل ان معاوية بن أبى سفيان كان خيراً من هؤلاء كلهم . قال : ومن العجب أن الشيعة ينكرون على عثمان أنه ولى أقاربه من بنى أمية ، ومعلوم أن عليا ولى الشيعة ينكرون على عثمان أنه ولى أقاربه من بنى أمية ، ومعلوم أن عليا ولى



اقاربه من قيل أبيه وأمنه فولى عبسد الله بن عباس على اليمن ، وولى على مكة والطائف قثم بن العبـاس، وإما المدينة فقيـل أنه ولى عليهـا سهل بن حنيف وقيل ثمامة ربيبه محمد بن أبي بكر الذي رباه في حجوره ( لأنه تزوج أمسه بعسمد وفاة أبى بكسسر وكان محمسمد صمعيرا ) . ثم إن الامامية تدعى أن علياً نص على أولاده في الخلافة \_ أو على ولده ، وولده على ولده الآخر وهلم جرا \_ ومن المعلوم أن كان تولية الأقربين منكراً ، فتولية الخلافة العظمى أعظم من أمارة بعض الأعمال ... وإذا قال القائل : لعلى حجة فيما فعله ، قيل له : وحجة عثمان فيما فعله أعظم . وإذا ادعى لعلى العصيمة ونحوها مما يقطع عنه السينة الطاعنين ، كان ما يدعى لعثمان « الاجتهاد » الذي يقطع السنة الطاعنين أقرب إلى المعقول والمنقول ... ثم قال : أن بني أمية كان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ستعملهم في حياته، واستعملهم بعده من لا يتهم بقزابة فيهم : ابو بكر وعمر ، ولا تعرف قبيلة من قبائل قريش فيها عمال لرسول الله صلى الله عليه وآله وسلم أكثر من بني عبد شمس ، لأنهم كالوا كثيرين ، وكان فيهم شرف وسؤدد ، فاستعمل النبي صلى الله عليه وآله وسلم في عزة الأسلام على أفضل الأرض : مكة عتاب بن أسيد ابن إبي العاص بن أمية ، واستعمل على نجران إبا سفيان بن حرب بن أمية ، واستعمل خالد بن سعيد بن العاص على صدقات بني مذحج وعلى صفعاء واليمن حتى مات رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، واستعمل عثمان ابن سعيد بن العاص على تيماء وخيبر وقرى عرينة ، واستعمل أبان بن سعيد ابن العاص على بعض السرايا ثم استعمله على البحرين فلم يزل عليها بعد العلاء ابن الحضرمي ( حليف بني أمية ) حتى توفي النبي صلى الله عليه وآله وسلم . فيقول عثمان : إنا لم استعمل الامن استعمله النبي صلى الله عليه وآله وسلم ومن جنسهم ومن قبيلتهم ، وكذلك أبو بكر وعمر بعده ... فكان الاحتجساج على جواز الاستعمال من بني أمية بالنص الثابت عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم أظهر عند كل عاقل من دعوى كون الخلافة في واحد معين من بني هاشم بالنص، لأن هذا كذب باتفاق أهل العلم بالنقل، وذلك صدق باتفاق أهل العلم بالنقل ( وأنظر أيضاً منهاج السنة ٣ : ٢٣٦ ـ ٢٣٧ ) . والذي يستعرض حياة عمال عثمان وجهادهم وفضائلهم براهم في الذروة العليا من رجال الدولة ، ولا يتردد في أنهم من بناة الأساس الأقوم في مجد الإسلام الاداري والعسكري ، ولهم تواب نتائجه في الفتوح وانتشار دعوة الاسلام بما يعده التاريخ من معجزاته الخارقة للعادات . (خ)

(١١٠) كان ذلك سنة ٢١ ، والذين تولوا بعد سعد : عبد الله بن عبد الله



۲ ۱ – وأما قول [ القائل ] فى مروان والوليد فشديد عليهم ، وحكمهم عليهما بالفسق فسق منهم •

مروان رجل عدل من كبار الأمة عند الصحابة والتابعين وفقهاء المسلمين. أما الصحابة فان سهل بن سعد الساعدى روى عنه <sup>(۱۱۱)</sup> . وأما التابعـون فأصحابه فى السن ، وان [كان] جازهم باسم الصحبة فى أحد القولين <sup>(۱۱۲)</sup> وأما فقهاء الأمصار فكلهم على تعظيمه ، واعتبار [خلافه] <sup>(۱۱۲)</sup> ، والتلفت

ابن عتبان ( وفى زمانه كانت وقعة نهاوند ) ثم زياد بن حنظلة ( والح فى الاستعفاء فأعفى ) وولى بعدهما عمار بن ياسر ( الطبرى ؟ : ٢٤٦ وما قبلها ) . (خ)

(۱۱۱) وروايته عنه في صحيح البخاري وغيره . (خ)

\_\_\_\_

 $\langle \cdot \rangle$ 

(١١٢) وفي طليعة من روى عنه من كبار التسمابعين زبن العمايدين على ابن الحسين السبط ، نص على ذلك شيخ الاسلام ابن تيمية في منهاج السنة (٢: ١٢٣) ، والحافظ بن حجر في الاصابة ، وترى تفصيله في طبقات النسافعية الكبرى للتاج السبكي في ترجمة اللغوى الشبهير أبي منصور محمد بن أحمه ابن الأزهر صاحب تهذب اللغة ( ٢٨٢ - ٣٧٠ ) . وممن نص الحافظ ابن حجر على روائتهم عن مروان : سعيد بن المسيب رأس علماء التابعين ، واخوانه من الفقهاء السبعة أبو بكر بن عبد الرحمن بن الحارث بن هشام المخزومي ، وعبيد الله بن عبد الله بن عبد الله بن عتبة بن مسعود ، وعروة بن الزبير ، وأضرابهم كعراك بن مالك الففاري المدنى فقيه أهل دهلك وكان يصوم الدهر ، وكعبد الله ابن شداد بن الهاد أحد الرواة عن عمر وعلى ومعاذ ، وإن رواية عروة بن الزبير ءن مروان في مسئد الامام أحمد ( الطبعة الأولى ٤ : ٣٢١ و ٣٢٣ و ٣٢٦ و ٣٢٨ و ٥ : ١٨٩ ) . ورواية عراك عن مروان نقلها امام أهل مصر الليث بن سلحد عن بزيد بن حبيبة في مستد أحمد ( ٤ : ٣٢٨ ) ورواية عبد الله بن شداد بن الهاد عن مروان في مسند أحمد ( ٦ : ٣١٧ و ٣٢٣ ) . والذي يتأمل في الأحاديث الروية عن مروان يجد حملتها من الأئمة الثقات تتسلسل روايتهم عنه مدة جيلين وأكثر وكلهم أعلى مرتبة في الاسلام من الذين يبردون الغل الذي في قلونهـ...م بالطعن في مروان ومن هو خير من محصروان . بل في رواة إحاديث محصروان عبد الرزاق إمام أهل اليمن وكانت فيه نزعة تشسيع . وفي مستند احمسه (٣١٣: ٦) حديث عبد الرحمن بن الحارث بن هشام أنه كان رسول مروان الى أم المؤمنين أم سلمة في تحقيق بعض الأحكام الشرعية ، وفي ٢: ٢٩٩ من مسند احمد نموذج لغظيم عناية مروان بسنة رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم تأقصى ما يمكن أن يصدر عن أئمة المسلمين وأمرائهم . (خ) (۱۱۳) یې ۲ ج ۲ ز : ځلاقته (س) .

1.1



الى فتواه ، والانقياد الى روايته • وأما الســـــفهاء من المؤرخين والأدباء فيقولون على أقدارهم <sup>(١١٤)</sup> •

وأما الوليد فقد روى بعض المسرين أن الله سماه فاستا فى قوله : « ان جاءكم فاسق بنبأ فتبينوا أن تصيبوا قوماً بجهالة » ( العجرات : ٢ ) فانها ـ فى قولهم ـ نزلت فيه ، أرسله النبى صلى الله عليه وآله وسلم الى بنى المصطلق ، فاخبر عنهم أنهم أرتدوا ، فأرسل رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم اليهم خالد بن الوليد فتثبت فى أمرهم فبين بطلان قوله . وقد اختلف فيه ، فقيل : نزلت فى ذلك <sup>(١١٠)</sup> ، وقيل : فى على ، والوليد فى قصة

(١١٤) ومن غريب امر هؤلاء البغاة والمغترين أنهم يحملون على مسروان ويتهمونه بمختلف التهم ، وهو منها براء ، وقد وقع اسيراً يوم الحمل في ايدى اصحاب على رضى الله عنه ، فلم يمسه احد بسوء ، لا باذن على ، ولا بغسير اذنه ، (م) .

(١١٥) كنت فيهما مضي أعجب كيف تكون ههذه الآية نزلت في الوليه. ابن عقبة ، وبسميه الله فاسقا ، ثم تبقى له في نفس خليفتى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم أبي بكر وعمر المكانة التي سجلها له التاريخ وأوردنا الامثلة عليها في هامش ص ٩٨ عند استعراضنا ماضيه في بضعة عشر عاما قبل أن يوليه مثمان الكوفة . أن هذا التناقض ـ بين ثقة إلى بكر وعمر بالوليد بن عقبة ، وبين ما كان ننبغي أن تعامل به لو أن الله سماه فاسقا - حملني على الشك فى أن تكون الآية نزلت فيه ، لا استبعادا لوقوع أمر من الوليد يعد به فاسقا ، ولكن استبعاداً لأن يكون الموصوم بالفسق في صريح القرآن محل الثقة مسن رجلين لا نعرف فى أولياء الله عز وجل بعد رسوله صلى الله عليه وآله وسلم من هو أقرب إلى الله منهما . وبعد أن ساورني هذا الشبك أعدت النظر في الأخبار التي وردت عن سبب نزول الآية « ان جاءكم فاسق بنبا ... » ، فلما عكفت على دراستها وجدتها موقوفة على مجاهد 6 أو قتادة 6 أو أبن أبي ليلى 6 أو يزيد بن رومان ، ولم يذكر احد منهم اسماء رواة هذه الأخبار في مدة مائة سنة او اكثر مرت بين أيامهم وزمن الحادث ، وهذه المائة من السنين حافلة بالرواة من مشارب مختلفة ، وإن الذين لهم هوى في تسوىء سممة مثل الوليد. ومن هم أعظم مقاماً من الوليد قد ملأوا الدنيا أخباراً مريبة ليس لها قيمسة. علمية . وما دام رواة تلك الأخبار في سبب نزول الآية مجهولين من علماء الجرح والتعديل بعد الرجال الوقوفة هذه الأخبار عليهم ٤ وعلماء الجرح والتعديل لا يمرفون من أمرهم حتى ولا أسماءهم ، فمن غير الجائز شرعاً وتاريخاً الحكم بصحة هذه الأخبار المنقطعة التي لا نسب لها . وهنالك خبران مو صحولان

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

أخرى . وقيل : ان الوليد سيق يوم الفتح فى جملة الصبيان الى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم فمسح رؤوسهم وبرك عليهم ، الا هو فقال : انه كان على رأسى خلوق ، فامتنع [ صلى الله عليه وآله وسلم ] <sup>(١١١)</sup> من مسه • فمن يكون فى مثل هذه السن يرسل مصدقا <sup>(١١٢)</sup> •

احدهما عن ام سلمة زعم موسى بن عبيد أنه سمعه من ثابت مولى أم سلمة . وموسى بن عبيدة ضعفه النسب ألى وابن المديني وابن عــدي وجماعة ، وثابت المزعوم أنه مولى أم سلمة ليس له ذكر في كل ما رجعت اليه من كتب العلم ، فلم يذكر في تهذيب التهذيب ولا في تقريب التهذيب ولا في خلاصة تهذيب الكمال؛ بل لم أجده ولا في قفصي الاتهام أعنى (ميزان الاعتدال) و ( لسان الميزان ) . وذهبت الى مجموعة أحاديث أم سلمة في مسند الامام أحمد فقرأتها واحسدا واحدا فلم اجد فيها هذا الخبر ، بل لم اجد لام سلمة أي خبر ذكر فيه أسهم مولى لها يدعى ثابت . زد على كل هذا أن أم سلمة لم تقل في هذا الخبر ــ أن صح عنها ، ولا سبيل الى ان يصــح عنهــا ــ ان الآية نزلت في الوليــد ، بل قالت \_ أي قيل على لسائها \_ « بعث رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ( رجلا ) في صدقات بني المصطلق » . والخبر الثاني الموصول رواه الطبري في التفسير عن ابن سعد عن أبيه عن عمه عن أبيه عن أبيه عن ابن عباس . والطبري لم بلق ابن سعد ولم بأخذ عنه ، لأن ابن سعد لما توفى ببغداد سنة ٢٣٠ كان الطبري طفلا في السادسة من عمره ولم يخرج الي ذلك الحين من بلده آمل في طبر ستان لا الى بغداد ولا لغيرها . وأبن سعد وأن كان في نفسه من أهل العدالة في الدين والجلالة في العلم ، الا أن هذه السلسلة من سلفه يجهل علماء الجرح والتعديل اسماء اكثرهم فضلا عن أن يعرفوا شيئًا من أحوالهم 6 فكل هسة، الأخبار من أولها الى آخرها لا يجوز أن يؤاخذ بها ، مجاهد كان موضع تُقَسَّة ابي بكر وعمر ، وقام بخدمات للاسلام يرجي له بها أعظم المثوبة أن شاء الله . اضف الى كل ما تقدم أنه في الوقت الذي حدثت فيه لبني المصطلق الحادثة التي نزلت فيها الآية كان الوليد صغير السن كما سياتي في الفقرة التالية . (خ)

(١١٦) زيادة من عمل الشيغ محب الدين الخطيب لتوضيع السياق - ولكنها ليست ف أى من المخطوطات الثلاثة (س) ...

(١١٧) هذا الحديث عن سن الوليد بن عقبة يوم فتسع مكة زواه الامام احمد فى مسئده (٤ : ٣٢ الطبعة الاولى ) عن شيخ له هو فياض بن محمله الرقى عن جعفر بن برقان الرقى عن ثابت بن الحجاج الكلابى الرقى عن عبد الله الهمدانى وهو (عبد الله بن مالك ابن الحارث ) عن الوليد بن عقبة ، والظاهر ان الوليد بن عقبة تحدث بهذا الحديث عندما اعتزل الناس فى السنين الأخيرة

1:04



وبهذا الاختلاف يسقط العلماء الأحاديث القوية • وكيف يفسق (١١٠) رجل [ يتمثل ] هذا الكلام ؟ فكيف برجل من أصحاب محمد صلى الله عليه وآله وسلم ؟ !

من حياته واختار الاقامة في قرية له من اعمال الرقة ، فتسلسلت رواية الخبر في الرواة الرقيين واخذه الامام احمد عن شيخ له منهم . وعبد الله الهمداني ثقة ، لكن التبس اسمه في غير هذه الرواية بهمداني آخر يكتى إبا موسى واسمه مالك بن الحارث (أى على أسم والد عبد الله الهمداني) وهو مجهول عند أهل الجرح والتعديل ، أما عبد الله الهمداني الذي ينتهى اليه الخبر في رواية الامام احمد فمعروف وموثوق به ، وعلى روايته وامثالها اعتمد القاضي ابن العربي في الحكم على سن الوليد بن عقبة بأنه كان صبيا عند فتح مكة وان الذي نزلت فيه آية « أن جاءكم فاسق بنبأ » هو شخص آخر . ومن عجيب أمر الذين كان لهم هوى في تشويه سمعة هذا الصحابي الثماب المجاهد الطيب النفس الحسن السيرة في الناس أنهم حاولوا ادحاض حجة صغر سنه في ذلك الوقت بخبر آخر روى عن قدومه مع أخيه عمارة الى المدينة في السنة السابعة للهجرة ليطلبا من النبي صلى الله عليه وآله وسلم رد أختهما أم كلثوم إلى مكة . وأصل هذا الخبر \_ ان صح \_ مقدم فيه اسم عمارة على اسم الوليد ، وهذا مما سيتأنس به في أن عمارة هو الأصل في هذه الرحلة وأن الوليد جاء في صحبته ، وأى مانع يمنع قدوم الوليد صبياً بصحبة أخبه الكبير كما نقع مثل ذلك في كل زمان ومكان ؟ فقول الوليد أنه كان في سنة الفتح صبيا ليس في خبر قدومه مع أخيه الكبير إلى المدينة في السنة السابعة ما يمنعه أو يناقضه . فاذا تقرر عندك أن جميع الأخبار الواردة بشان الوليد بن عقبة في سبب نزول آية « ان جاءكم فاسق بنبا » لا يجوز علميا أن يبنى عليها حكم شرعى أو تاريخي ، وإذا أفيفت إلى ذلك حديث مستند الامام أحمد عن سن الوليد في سنة الفتح ، يتبين لك بعد ذلك حكمة استعمال أبي بكر وعمر للوليد وثقتهما به واعتمادهما عليه مع أنه كان لا يزال في صدر شبابه . (خ)

(١١٨) قال محققو تفسير « زاد المسير فى علم التفسير » للامام ابن الجوزى (١١٨) قال محققو تفسير « زاد المسير فى علم التفسير » للامام ابن الجوزى (٩١/٧) ) طبعة المكتب الاسلامى الذى يديره الأخ الفاضل الاسميتاذ زهير الشاويش ، وهو أحد المشتركين فى التحقيق :

« ذكر الواحدى أن قوله تعالى : « أن جاءكم فاسق بنبأ فتبينوا » نزلت في الوليد بن عقبة . . . ذكر ذلك في أسباب النزول بغير سند ، ورواه الطبرى من حديث أم سلمة ، وفي سنده موسى بن عبيـــدة ، وهو ضعيف . ورواه احمد في « المسند » من حديث الحارث بن ضرار الخــزاعى . قال الحافظ، ابن حجر في « تخريج الكشاف » : رواه ابن اسحاق ، والطبراني من حديث

۱ ه کړ



وأما حده فى الخمر ، فقد حد عمر قدامة بن مظعون على الخمر وهــو أمير وعزله ، [ ثم قيل <sup>(\*)</sup> له صالحه ] <sup>(١١٩)</sup> •

أم سلمة ، وفيه موسى بن عبيدة ، وهو ضعيف . قال : ونحوه رواه أحمــد والطبرانى أيضاً من حديث الحارث بن ضرار الخزاعى . واخرجه ابن مردويه من طريق عبد الله بن عبد القدوس عن الاعمش عن موسى بن المسيب عن سالم ابن الجعد عن جابر . . أ ه . باخنصار . مما سبق ندرك أنه لا مجال لقول المؤلف هنا برد الاحاديث القوية عند الاختلاف والاضطراب . (م)

لأهل العلم في مثل هذه المسالة مذاهب :

النظر في الناسخ والمنسوخ .

الجمع بينهما أن أمكن [ تاويل مختلف الحديث ] .

**ـ النطر في المحكم والمتشابه ، العام والخاص ، المطلق والمقيد .** 

الى غي ذلك من المذاهب ، وهذا كله ان كان الحديث في نفسه صحيحاً . (س)

(١١٩) قدامة بن مظعون الجمحي احد السابقين الأولين ، هاجر الهجرتين وشهد بدرا ، وكان صهر أمير المؤمنين عمر على اخته ، وقيــل بل هو خال ام المؤمنين حفصة بنت عمر واخيها عبيد الله . وفي امارة قدامة على البحرين في خلافة عمر قدم الجارود سيد بني عبد القيس على عمر من البحرين وادعى ان قدامة شرب فسكر . فقال له عمر : من نشهد معك ؟ قال : أبو هريرة . فاستشهد أبا هريرة فقال : لم أره شرب ، ولكنى رأيته سكران يقىء ، فقال له عمر : لقد تنطعت في الشهادة . واستقدم قدامة من البحرين ، فقال الجارود لعمر : أقم على هذا كتاب الله . فقال له عمر : أخصم أنت أم شهيد ؟ فقال : شهيد . فقال عمر : قد ادنت شهادتك . فصمت الجارود . ثم غدا على عمر فقال : أقم على هذا حد الله . فقال عمر : لتمسيكن لسانك أو لاسوانك . فقال : يا عمر ، ما ذلك بالحق أن شرب إبن عمك الخمر، وتسوؤني . . ثم حيء بزوحة لقدامة فأقامت الشبهادة على زوجها . وأراد عمر أن تقيم عليه الحد ، فقال له الصحابة : لا نرى أن تحده مادام مريضا . ثم عاوده فقالوا له كما قالوا من قبل . فقال عمر : لأن يلقى الله تحت السياط احب الى من أن القاه وهو في عنقى . وحلده . فغاضبه قدامة . وعند قفولهما من الحج جيء به آلي عمر ، فكلمه عمر واستغفر له . ومن حسن حظ قدامــة ابن مظعون أنه قرشي من بني جمح ، ولو أنه كان قرَّشياً من بني عبد شمس لانطلقت السنة السوء بالبذاءة عليه واختراع الأكاذيب فيه مادام في الدنيا كذب . (خ)

(\*) في جميع النسخ هكذا ، وأصلحه الشيخ محب الدين الخطيب [وقيل انه صالحه] . ولم يشر ـ رحمه الله ـ الى ذلك . (س)



وليست الذنوب مسقطة للعدالة إذا وقعت منها التوبة (١٢٠) . وقد قبل لعثمان : إنك ولبت الوليد لأنه أخوك لأمك أروى بنت كريز

(١٢.) هذا حق ، ولكن في مثل ما تقدم عن قدامة بن مظعون ، وفي مثل ما هو مشهور عند الناس عن أبي محجن الثقفي الشباعر الفارسي الذي كان له يوم اغر في حرب القادسية . أما الوليد بن عقبة المجاهد الفاتح العادل المظلوم ( الذي كان منه لامته كل ما استطاعه من عمل طيب ، ثم رأى بعينه كيف يبغى المبطلون على الصالحين وينفذ باطلهم فيهم ، فاعتزل الناس بعد مقتل عثمان في ضيعة له منقطعة عن صخب المجتمع ، وهي تبعد خمسة عشر ميلاً عن بلدة الرقة من أرض الجزيرة التي كان يجاهد فيها ويدعو تصاراها إلى الاسلام في خلافة عمر ) فقد أن لدسائس الكذابين فيه أن تنكشف عنه.... عوارها . ولا يضم هذا الرحل أن يتأخر انكشياف الحق فيه ثلاثة عشر قرنًا 6 فان الحق قديم ولا يؤثر في قدمه احتجابه . أراد الوليد بن عقبة ... منذ ولي الكوفة لامر المؤمنين عثمان \_ أن يكون الحاكم المثالي في العدل والنبل والسيرة الطبية مع النَّاس ، كما كان المحارب المثالي في جهاده وقيامه للاسلام بما تليق بالذائدين عن دعوته ، الحاملين لرايته ، الناشرين لرسالته . وقد ليث في امارته على الكوفة خمس سنوات ، وداره الى اليوم الذي زايل فيه الكوفة ليس لها باب يحول بينه وبين الناس ممن يعرف أو لا يعرف > فكان يفشاها كل من شاء متى شاء من ليل أو نهار . ولم يكن بالوليد حاجة لأن يستتر عن الناس ؟ فالستر دون الفاحشيات ولا المقاك دون الخير من ستر

وكان ننهى أن تكون الناس كلهم محبين لأمرهم الطيب لأنه أقام لغربائهم دور الضيافة ، وأدخل على الناس خيرًا حتى جعل بقسم المال للولائد والعبيد ورد على كل مملوك من فضول الأموال في كل شهر ما يتسعون به من غير أن ينقص مواليهم من أرزاقهم . وبالفعل كانت جماهير الشعب متعلقة بحب هذا الأمير المثالى طول مدة حكمه . الا أن فريقًا من الأشرار وأهل الفساد أصاب بنيهم سوط الشريعة بالعقاب على بد الوليد ، فوقفوا حياتهم على ترصد الأذى له . ومن هؤلاء رجال يسمى احدهم أبا زينب بن عوف الأزدى وآخر يسمى إيا مورع وثالث أسمه حندب أبو زهم قيضت السلطات على أينائهم في ليلة نقبوا بها على ابن الحيسمان داره وقتلوه ، وكان نازلا بجواره رحل من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم على حيش خزاعة يوم فتح مكة فجاء هو وابنه من المدينة إلى الكوفة ليسيرا مم أحد جيوش الوليد بن عقبة التي كان يواصل توجيهها نحو الشرق للغتوج ونشر دعوة الإسلام ، فَشهد هــدا الصحابي وابنه في تلك الليلة سطو هؤلاء الأشرار على منزل ابن الحيسمان ، وأدى شهادته هو وابنه على هؤلاء القتلة السفاحين ، فأنفذ الوليد فيهم حكم الشريعة على باب القصر في الرحبة ، فكتب آباؤهم العهد على أنفسهم للشبيطان Anna B



ابن ربيعة بن حبيب بن عبد شمس ، فقال : بل لأنه ابن عمة رسول الله صلى

بان كيدوا لهذا الأمير الطيب الرحيم ، وبثوا عليه العيون والجواسيس ليترقبوا حركاته ، وكان بيته مفتوحا دائما ، وبينما كان عنده ذات بوم ضيف له مسن شعراء الشمال كان نصرانيا في أحواله من تغلب بأرض الجزيرة وأسلم على بد الوليد ، فظن جواسيس الموتورين أن هذا الشاعر الذي كان تصرانيا لابد ان تكون معن يشرب الخمر ولعل الوليد أن يكرمه بذلك ، فنادوا أبا زينب وأبا المورع وأصحابهما ٬ فاقتحموا الدار على الوليد من ناحية المسجد ، ولم يكن لداره باب ، فلما فوجىء بهم نحى شيئًا ادخله تحت السرير ، فأدخل بعضهم يده فأخرجه بلا اذن من صاحب الدار ، فلما أخسرج ذلك الشيء مسن تحت السرير إذا هو طبق عليه تفاريق عنب ، وإنما نحاه الوليد استحياء أن يروا طبقه ليس عليه الا تفاريق عنب ، فاقبل بعضهم على بعض يتلاومون مسن الخجل، وسمع الناس بالحكاية فاقبلوا يسبونهم ويلعنونهم . وقد ســـــتر الوليد عليهم ذلك وطواه عن عثمان وسكت عن ذلك وصبر . ثم تكررت مكايد جندب وابي زينب وابي المورع ، وكانوا يغتنمون كل حادث فيسيئون تاويله ويغترون الكلب . وذهب بعض الذين كانوا عمالا في الحكومة ونحاهم الوليد عن اعمالهم لسوء سيرتهم فقصدوا المدينة وجعلوا يشكون الوليــد لأمير المؤمنين عثمان وتطلبون منه عزله عن الكوفة . وقيما كان هؤلاء في المدينة دخل أبو زينب وأبو المورع دار الامارة بالكوفة مع من بدخلها من غمار الناس وبقيا فيهسا الى أن تنحى الوليد ليستريح ، فخرج بقية القوم ، وثبت أبو زينب وأبو المورع الى أن تمكنا من سرقة خاتم الوليد من داره وخرجا . فلما استيقظ الوليد لم يجد خاتمه ، فسال عنه زوجتيه ... وكانتا في مخدع تريان منه زوار الوليد من وراء سنر \_ فقالتا أن آخر من بقى في الدار رجلان ، وذكرتا صفتهما وحليتهما للوليد ، فعرف أنهما أبو زينب وأبو المورع ، وأدرك أنهما لم يسرقا الخاتم الا لمكيدة بيئتاها ، فأرسل في طلبهما فلم يوجدا في الكوفة ، وكانا قد سافرا توا الى المدينة ، وتقدما شاهدين على الوليد بشرب الخمر ( واكسر ظنى انهما استلهما شهادتهما المزورة من تفاصيل الحادث الذي سبق وقوعه لقدامة بن مظعون في خلافة عمر ) فقال لهما عثمان : كيف رايتما ؟ قالا : كنسا في غاشيته ، فدخلنا عليه وهو يقيء الخمر . فقال عثمان : ما يقيء الخمس الا شاربها . فجيء بالوليد من الكوفة فحلف لعثمان وأخبره خبرهم ، فقال عثمان « نقيم الحدود ، وسوء شاهد الزور بالنار » .

هذه قصة اتهام الوليد بالخمر كما فى حوادث سنة ٣٠ من تاريخ الطبرى ، وليس فيها – على تعدد مصادرها القديمة – شىء غير ذلك ، وعناصر الخبر عنه الطبرى أن الشهود على الوليد أثنان من الوتورين الذين تعددت شواهد غلهم عليه ، ولم يرد فى الشهادة ذكر الصلاة من أصلها فضلا عن أن تكون =



الله عليه وآله وسلم أم حكيم البيضاء جدة عثمان وجدة الوليد لأمهما أروى

اثنتين أو أربعاً . وزيادة ذكر الصلاة هي الأخرى أمرها عجيب . فقد نقل خبرها عن الحضين بن المنذر (أحد أتباع على ) أنه كان مع على عند عشمان ساعة أقيم الحد على الوليد ، وتناقل عنه هذا الخبر فسجله مسلم في صحيحه ( كتاب الحدود ) ب ٨ ح ٣٨ \_ ج ٥ ص ١٢٦ ، بلغظ شهدت عثمان بن عفان وأتى بالوليد قد صلى الصبح ( ركعتين ) ثم قال : أزيدكم ؟ فشهد عليه رجلان احدهما حمران أنه شرب الخمر، وشهد آخر أنه رآه يتقيأ». فالشاهدان لم يشهدا بأن الوليد صلى الصبح ركعتين وقال أزيدكم ، بل شهد أحدهما بأنه شرب الخمر وشهد الآخر بأنه تقيأ . أما صلاة الصبح ركعتين وكلمة أزيدكم فهي من كلام حضين ، ولم يكن حضين من الشهود . ولا كان في الكوفة في وقت الحادث المزعوم ، ثم أنه لم يسند هذا العنصر من عناصر الاتهام الى انسان معروف ، ومن العجيب أن نفس الخبر الذي في صحيح مسلم وارد في ثلاثة مواضع من مسند أحمد روياً عن حضين ، وأملذي سمعه من حضين في صحيح مسلم هو الذي سمعه منه في مسند احمد بمواضعه الثلاثة ، فالموضعان الأول والثاني (ج 1 ص ٨٢ و ١٤٠ الطبعة الأولى ـ ج ٢ رقم ٢٦٤ و ١١٨٤ الطبعة الثانية ) ليس فيهما ذكر للصلاة عن لسان حضين فضلا عن غيره ، فلعل احد الرواة من بعده أدرك أن الكلام عن الصلاة ليس من كلام الشهود فاقتصر على ذكر الحد . وأما في الموضع الثالث من مسند أحمد (ج ١ ص ١٤٤ - ١٤٥ الطبعة الأولى - ج ٢ رقم ١٢٢٩ ) فقد جاء فيه على لسان حضين « أن الوليد صلى بالناس الصبح أربعاً » وهو يعارض ما جاء على لسان حضين نفسه في صحيح مسلم ، ففي احدى الروايتين تحريف الله أعلم بسببه . وفي الحالتين لا يخرج ذكر الصلاة عن أنه من كلام حضين وحضين ليس بشاهد ، ولم يرو عن شاهد ، فلا عبرة بهذا الجزء من كلامه . وبعــد أن علمت بأمــر الوتورين فيما نقله الطبري عن شيوخه . ازبدك علما بأمر حمران ، وهو عبد من عبيد عثمان كان قد عصى الله فبل شهادته على الوليد فتزوج في مدينسة الرسول امراة مطلقة ودخل بها وهي في عدتها من زوجها الأول ، فغصّب عليه عثمان لهذا ولأمور أخرى قبله فطرده من رحابه وأخرجه من المدينة ، فجماء الكوفة يعبث فيها فساداً ، ودخل على العابد الصالح عامر بن عبـ القيس فافترى غليه الكذب عند رجال الدولة وكان سبب تسييره الى الشام . وأنا اترك امر هذا الشاهد والشاهدين الآخرين قبله الى ضمير القارىء يحكم به عليهم بما بشاء ، وفي اجتهادي أن مثل هؤلاء الشهود لا يقام بهم حد الله على ظنين من السوقة والرعاع فكيف بصحابي مجاهد وضع الخليفة في يده أمانة قطر وقيادة جيوش فكان عند الظن به من حسن السيرة في الناس وصحق الرغاية لأمانات الله ، وكا وضع امثقة عند ثلاثة من أكمل خلفاء الاسمسلام -

No.

المذكورة أم حكيم توأمة عبد الله أبى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم. وأى حرج على المرء أن يولى أخاه أو قريبه (١٣٢،١٣١) ؟ .

أبى بكر وعمر وعثمان . وأن قرابة الوليد من عثمان التى يزعم الكذبة أنها سبب المحاباة منه لهم أنما كانت سبب التسامح من عثمان فى عزلهم والقسسوة عليهم لئلا يقال أن له هوى فى ذوى قرابته . وراينا الذين يتسلون بأعسراض الناس يتفكهون بأبيات ستة منسوبة إلى ماجن خسيس الفس وردت فى ص ٨٥ من ديوانه ، ولا تحملهم سليقة النقد على الشعور بما فى هذه الأبيات مسن التضارب والتعارض . قاين مدحه فيها للوليد بقوله :

وراوا شمائل ماجـــد انف يعطى على الميسـور والعسر فنزعت مكذوبا عليــك ولم تردد الى عــوز ولا فقـر من بقية الأبيات التى فيها : نادى وقد تمت صـــلاتهم اازيدكم ثمـلا وما يــدرى

فالذى يقول البيت الأخير لا يعقل أن يقول معه البيتين الأولين فيكون فالذى يقول البيت الأخير لا يعقل أن يقول معه البيتين الأولين فيكون مادحا وذاما فى قطعة واحدة لا تزيد على ستة إبيات . وقد كانت لى مقالة قصائد من وزنها ورويها لفير ناظمها . وعلى كل حال فالشهود الذين شهدوا بين يدى عثمان لم يدعوا حكاية الصلاة ، مع أنهم لم يكونوا ممن يخاف الله واليوم الآخر . والآن أقولها لوجه الله صريحة مدوية أن الوليد لو كان من رجال التاريخ الأوربى كالويس التاسع الذى أسرناه فى دار ابن لقمان بالمنصورة لعدوه قديساً ، لأن لويس لم يحسن إلى فرنسا كاحسان الوليد بن عقبة إلى أمته ، ولم يفتح للنصرانية كفتح الوليد للاسلام ، والعجب لامة تسىء ألى أبطالها ، وتشوه جمال تاريخها ، وتهدم أمجادها كما يفعل الأشرار منا ، ثم ينشر كيد هؤلاء الأشرار حتى يظن الأخيار أنه هو الحق . (خ)

(١٢١)وقد تقدم فى هامش ص ٩٨ أن أمير المؤمنين على بن أبى طالب جعل الأمراء فى مدة خلافته على أكثر أمصار حكمه من ذوى قرابته . وأن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ولى رجال بنى أمية وشبابهم . وكذلك فعل أبو بكر وعمر ، فلم يفعل عثمان الا الذى سبقه اليه النبى صلى الله عليه وآله وسلم وصاحباه . بل أن عثمان لما أقام الحد على أخيه لأمه فعل ما لا نظن أحداً يفعله بشهادة الشهود المغرضين الذين لم يريدوا الله بشهد له بظهر الغيب قاض الشهود على الوليد من هذه الطبقة المغرضة ، فقد شهد له بظهر الغيب قاض من أعظم قضاة الاسلام فى التاريخ علماً وفضلا وانصافاً وهو الأمام عامر بن شراحيل الشعبى . روى الطبرى ( ٥ : ٢٠ ) أن الشعبى سمع فى أوائل بطولة مسلمة بن عبد الملك حفيداً للوليد بن عقبة يتحدث عن جهاد مسلمة ، فقسال

1.09



. . . . .

الشعبى : « كيف لو أدركتم الوليد غزوة وامارته ؟ أن كان ليغزو فينتهى إلى كذا وكذا ... ما قصر ، ولا انتقض عليه أحد . حتى عزل عن عمله وعلى الباب ( أى الدربند ، وراء بحر الخزر في روسيا ، وكان من أمنع معاقل الدنيا ) عبد الرحمن الباهلى ( وهو من أعظم قواد الوليد ) . وأن كان مما زاد عثمان على يده ( أى على يد الوليد ) أن رد على كل مملوك بالكوفة من فضول الأموال الشهادة من الامام الشعبى للوليد في جهاده الحربى الظافر ، وفي احسان لرعيته في معايشهم ، تفقاً عيون المطلين ، وتقر أعين الصالحين ، وصدق أمير الؤمنين عثمان يوم طيب قلب اخيه المظلوم بقوله « نقيم الحدود ، وبوء شاهد الزور بالنار » . « ربنا أغفر لنا ولاخواننا الذين سبقونا بالإيمان ، ولا تجعل في قلوبنا غلا للذين آمنوا ، ربنا أنك غفور رحيم » . (خ)

(١٢٢) ومما يؤسف له أن الشيخ محمدا أبا زهرة الاستاذ في كلية الشريعة بجامعة القاهرة انساق مع من انساقوا في أن من اسباب الثورة على عثمان رضي الله عنه :

« اشتهاره بحبه لقرابته ، وليس فى ذلك اثم ولا لوم ، ولكنه ولا هم وقرَّبهم ، وكان يستشيرهم فى كثير من شؤون الدولة ، وفيهم من ليس أهل للثقة ، وبمقدار الاكثار من استشارتهم لم يكثر من استثسارة عليه الصحابة : كملى بن أبى طالب ، وسعد بن أبى وقاص ، وطلحة وغيرهم . . ( المداهب الاسلامية ص ٢٢ ) » .

نستدرك على عبارة الاستاذ أبى زهرة ما يلى :

اولا : ليس فى تولية الأقارب ائم ولوم ما داموا اكفاء مخلصين ، فقد ولى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ابن عمه عليا بن ابى طالب على الاخماس باليمن والقضاء بها كما ولى كثيراً من رجال بنى أمية المناصب الهامة ، وهم يمتون اليه بالقرابة (راجع جــوامع الســرة لابن حــرزم) وكذلك فعـل على بن أبى طالب لما ولى الخلافة فكان من ولاته عبد الله بن عباس وقشــم ابن عباس ، وثمامة بن عباس ..

ثانيا : كنا نتمنى من الاستاذ ابى زهرة ان يذكر لنا مثالا من أقرباء عثمان رضى الله عنه الذين ليسوا أهلا للثقة كما زعم . كما تقدم معنا .

ولمله يقصد بذلك مروان بن الحكم ، وعبد الله بن سعد بن أبى سرح الذى قال عنه ( ص } } ) « كان النبى صلى الله عليه وآله وسلم قد أباح دمه اذ ارتد بعد ايمان ، وقدولاه بعد عمرو بن العاص ... » .

اما مروان فقد تحدث عنه مؤلف العواصم ما فيه الكفاية ..

واما هبد الله بن سعد فقد ذكر الامام ابن تيمية رحمه الله تعالى في منهاج

11.



١٣ - وأما إعطاؤه خمس افريقية لواحد فلم يصح (١٣٣) ، على أنه قد

السنة (/١٩٦) : « كان عثمان شفع فى عبد الله بن سعد فقبل صلى الله عليه. وآله وسلم شفاعته فيه وبايعه ! » .

وقد أبلى هذا الصحابى بلاء حسنا فى محاربة الروم فغتـــــــــ بلاد النوبة وصالحه أهلها على دفع الجزية واشترك مع معاوية رضى الله عنه فى تأسيس الأسطول الاسلامى وفى معركة « ذات الصوارى » فى حرب الروم حتى أتم النصر للمسلمين عليهم ، وكان لاسطول ابن سعد الفضل فى حماية سواحل مصر وأفريقية من غزو الروم فرحمه الله وجزاه عن الاسلام خير الجزاء .

ثالثاً : وما قاله الاستاذ أبو زهرة من اكثار استشارته لاقربائه من بنى أمية ، وعدم الاكثار من استشارة كبار الصحابة ، فكلام متهافت لا دليل له عليه ، والادلة على عكس ما يقول اكثر من أن تذكر ، وهى مبينة بتفصيل فى بطون كتب التاريخ ويعرفها حتى صغار الطلبة !

وقد كان عثمان رضى الله عنه عالماً بكل ذلك ، فكيف يكون من الحزم أن يتقاتل المسلمون ويذهب منهم كثير من الضحايا ، وهو عارف أنه مقتـــول لا محالة ؟ ! .

ومما أخذه الاستاذ أبو زهرة وغيره على عثمان رضى الله عنه كما جاء في المصدر السابق ( ص ٤٦ ) .

« لم يكن رضى الله عنه حازما مع الذين ثاروا عليه وهاجموا داره .. ولو أنه أخذ أولئك العصاة بالشدة .. لادى ذلك الى نجاته ... ولقد كان عظماء الصحابة على استعداد لنصرته ، وكلما هموا بحمل السلاح ثبطهم ... وقد منعهم سيدنا عثمان ايثارا للعاقبة ومنعا للقتل والقتال بين المسلمين .. ».

لقد غاب عن الاستاذ أبى زهرة أن عثمان رضى الله عنه كان عالماً بمصيره فقسد بشره رسسول الله صلى الله عليه وآله وسلم بالجنة على بلوى تصيبه كما جاء فى صحيح البخارى ، كما بشره بالشهادة أيضاً فعن أنس أن النبى صلى الله عليه وآله وسلم صعدا أحداً ، وأبو بكر وعمر وعثمان ، فرجف بهم ، فضربه برجله فقال : « أثبت أحد ، فأنما عليك نبى وصديق وشسهيدان » رواه البخارى » .

ان الحزم كل الحزم كان ما فعله هذا الخليفة الراشد ! (م)

(١٢٣) والذى صحو اعطاؤه خس الخمس لعبد الله بن أبى سرح جزاء جهاده المشكور ، ثم عاد فاسترده منه . جاء فى حوادث سنة ٢٧ من تاريخ الطبرى (٥: ٩) مصر ، ١: ٢٨١٤ – ٢٨١٥ طبع أوربا ) أن عثمان لما أمر عبد الله ابن سعد ابن ابى سرح بالزحف من مصر على تونس لفتحها قال له : « أن فتح الله عليك غدا أفريقية فلك مما أفاء الله على المسلمين خمس الخمس من الغنيمة نفلا » . فخرج بجيشه حتى قطعوا أرض مصر وأوغلوا فى أرض أفريقيسية

ذهب مالك وجماعة الى أن الامام يرى رأيه فى الخمس ، وينفذ فيه ما أداه اليه اجتهاده • وأن اعطاءه لواحد جائز ، وقد بينا ذلك فى مواضعه (١٣٤) •

وفتحوها سهلها وجبلها ، وقسم عبد الله على الجند ما أفاء الله عليهم وأخل خمس الخمس وبعث بأربعة أخماسه الى عثمان مع وثيمة النصرى . فشكا وفد ممن معه الى عثمان ما أخذه عبد الله بن سعد ، فقال لهم عثمان : أنا أمرت له بذلك ، فأن سخطتم فهو رد . قالوا : أنا نسخطه . فأمر عشمان عبد الله بن سعد بأن يرده فرده . ورجع عبد الله بن سعد الى مصر وقد فتح افريقية .

(١٢٤) أى في مؤلفاته الأخرى عند بسطه هذه المسألة من أحكام الفقـــه الأسلامي . قال الامام عامر بن شراحيل الشعبي : « انما القطائع على وجه النفل من خمس ما أفاء الله » . قال : « واقطع عمر طلحة وجرير بن عبد الله والربيل بن عمرو . وأقطع ( أي عمر ) أبا مفزَّر دار الغيــل » . وممن أقطعهــم عمر بن الخطاب نافع أخو زياد وأبي بكرة لأمهما ، أقطعه أرضاً في البصرة لخيله وابله مساحتها عشرة أجربة (أنظرُ ترجمة نافع في الاصابة ) قال القاضي ابو يوسف في كتاب الخراج ( ص ٦١ ) وقد أقطع رسول الله صلى الله عليه. وآله وسلم وتألف على الاسلام أقواماً ، وأقطع الخلفاء من بعده من رأوا أن في اقطاعة صلاحاً ( وضرب أبو يوسف الأمثلة على ذلك ) . وانظر باب القطائع في ص٧٧ - ٧٨ من كتاب الخراج ليحيى بن آدم القرشي طبع السلفية . وذكر الأمام الشعبي بعض الذين اقطعهم عثمان فقال : « وأقطع الزبير ، وخباب ، وعبد الله بن مسعود ، وعمار بن يأسر ، وابن هبَّاز ازمان عثمان ، قان يكن عثمان اخطأ فالذين قبلوا منه الخطأ اخطأوا ، وهم الذين أخذنا عنهم ديننها ». ( الطبري } : ١٤٨ ) . واقطع على بن أبي طالب كردوس بن هانيء الكردوسية، واقطع سويدا بن غفلة أرضا لدا ذويه . فكيف ينكرون على عثمان ويسكتون عن عمر وعلى . وللقاضي أبي يوسف كلام سديد في هذا الموضوع في كتـاب الخراج ( ص ٦٠ – ٦٢ طبعة السلفية سنة ١٣٥٢ ) . وما زعمه الزاعمون من ان عثمان كان يود ذوى قرابته ويعطيهم ، فمودته ذوى قرابته من فضائله ، وعلى أثنى على عثمان بأنه أوصل الصحابة للرحم ، وعثمان أجاب عن موقفه هذا يقوله : « وقالوا : إني أحب أهل بيتي وأعطيهم . فأما حبى لهم فأنه لم بمل معهم على جور ، بل أخمل الحقوق عليهم ، وأما أعطاؤهم فأنى أنما أعطيهم من مالى ، ولا استحل أموال المسلمين لنفسى ، ولا لأحد من الناس . وقسد كنت أعطى العطية الكبيرة الرغيبة من صلب مالي أزمان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وأبي بكر وعمر ، وأذا يومئلا شحيح حريص ، أفحين أتت على استان أهل بيتي وفني عمري وودعت الذي لي في أهلي قال الملحدون ما قالوا لأ وقال الطبري (٥: ١٠٣) : وكان عثمان قد قسم ماله وأرضه في بني أمية ،

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

۱٤ – وأما قولهم انه ضرب بالعصا ، فما سمعته ممن أطاع أو عصى ،
 وانما هو باطل يحكى ، وزور ينثى <sup>(١٢٥)</sup> ، فيالله وللنهى •

٥ ١- وأما علوه على درجة رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ،
 فما سمعته ممن فيه تقية • وانما هى اشاعة منكر ، ليروى ويذكر ، فيتغير
 قلب من يتغير • قال علماؤنا : ولو صح ذلك فما فى هذا ما يحل دمه •
 ولا يخلو أن يكون ذلك حقاً فلم تنكره الصحابة عليه اذ رأت جوازه ابتداء
 أو لسبب اقتضى ذلك • وان كان لم يكن فقد انقطع الكلام (١٢٨) •

١٦ ــ وأما انهزامه يوم حنين ، وفراره يوم أحد ، ومغيبه عن بدر وبيعة

المحم وحمل ولده كبعض من يعطى ، فبدأ ببنى ابى العاص فأعطى آل الحكم رجالهم وجعل ولده كبعض من يعطى ، فبدأ ببنى ابى العاص فأعطى آل الحكم رجالهم عشرة آلاف عشرة آلاف فأخذوا مائة الف ، واعطى بنى عثمان مثل ذلك ، وقسم فى بنى العاص وبنى العيص وفى بنى حرب . بل تمادى شيخ الاسلام ابن تيمية مع أوسع الاحتمالات فذكر فى منهاج السنة ( ٣ : ١٨٧ – ١٨٨ ) أن وأبو ثور ، وأن النبى صلى الله عليه وآله وسلم كان يعطى أقاربه بحكم الولاية . وقيل هو لمن ولى الأمر بعده . . قال : وبالجملة فعامة من تولى الأمر بعد عمر كان يخص بعض أقاربه أما بسولاية أو بمسال . ثم قال فى ( ٣ : ٢٣٧ ) : ( أن ما فعله عثمان فى المال له ثلاثة مآخذ : أحدهما أنه عامل عليه ، والعامل ستحق مع الغنى . الثانى أن ذوى القربى هم ذوو قربى الامام . الثالث أنهم ( أى ذوو قربى عثمان ) كانوا قبيلة كثيرة ليسوا مثل قبيلة أبى بكر وعمر ، فكان يحتاج إلى اعطائهم وولايتهم أكثر من حاجة أبى بكر وعمر الى توليسة أقاربهما وأعطائهم . وهذا مما نقل عن عثمان الاحتجاج به » (خ)

(١٢٥) نثى الخبر والحديث : اذاعه واظهره . والنثا مثل الثناء ، الا انه فى الخير والشر ، والثناء فى الخير خاصة . (م)

(١٢٨) كان مسجد رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ضيق المساحة في عصر النبوة وخلافة أبى بكر ، وكان من مناقب عثمان في زمن النبى صلى الله عليه وآله وسلم عندما زاد عدد الصحابة أن اشترى من ماله مسساحة من الأرض وسع بها المسجد النبوى ، ثم وسعه أمير المؤمنين غمر فادخل فيه دار العباس بن عبد المطلب . ثم ازداد عدد المصلين بازدياد عدد سكان المدينسسة وقاصديها فوسعه أمير المؤمنين عثمان مرة أخرى وجعل طوله ستين ومائة ذراع وعرضه خمسين ومائة ذراع وجدد بناءه . فاتساع المسجد وازدياد غاشيته وبعد أمكنة بعضهم عن منبر الخطابة يجوز أن يكون من ضرورات ارتفاع الخطيب ليراهم ويروه ويسمعوه . (خ)

المواصم من القواصم ــ م ٨

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

الرضوان، فقد بين عبد الله بن عمر وجه الحكم في شأن البيعة وبدر وأحد . وأما يوم حنين فلم يبق الا نفر يسير مع رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ولكن لم يجر في الأمر تفسير من بقي ممن مضي في الصـــحيح ، وانما هي أقوال ، منها أنه ما بقى معه الا العباس وابناه عبد الله وقثم ، فناهبك بهذا الاختلاف ، وهو أمر قد اشترك فيه الصحابة ، وقد عفا الله عنه ورسوله ، فلا يحل ذكر ما أسقطه الله ورسوله والمؤمنون ، أخرج البخاري (١٢٩) : جاء رجل الى ابن عمر فسأله عن عثمان ، فذكر عن محاسن عمله وقال : لعل ذلك يسوؤك ؟ قال : نعم • قال : فأرغم الله بأنفك • ثم سأله عن على ، فذكر محاسن عمله وقال :هوذاك بيته أوسط بيوت النبي صلى الله عليه وآله وسلم ثم قال : لعل ذلك يسوؤك ؟ قال : أجل • قال : فأرغم الله بأنفك • انطلق فاجهد على جهدك • وقد تقدم في حديث « بني الاسلام على خمس » زيادة فيه للبخارى فى على وعثمان (١٣٠) • وقد أخرج البخارى أيضاً (١٣١) مــن حدث عثمان بن عبد الله بن موهب قال : جاء رجل من أهل مصر يريد حج البيت فرأى قوماً جلوساً ، فقال : من هؤلاء القوم ؟ قالوا : هؤلاء قريش • قال : فمن الشيخ فيهم ؟ قالوا : عبد الله بن عمر • قال : يا ابن عمر ، اني سائلك عن شيء فحدثني عنه ، هل تعلم أن عثمان فر يوم أحد ؟ قال : نعم • فقال : تعلم أنه تغيب عن بدر ولم يشهد ؟ قال : نعم • قال : الله أكبر ! قال ابن عمر : تعالى أبين لك • أما فراره يوم أحد فأشهد أن الله عفا عنه وغفر له • وأما تعبيه عن بدر فانه كان تحته بنت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وكانت مريضة فقال له رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم أن لك أجر رجل ممن شهد بدراً وسهمه (١٣٢) • وأما تغيبه عن بيعة الرضوان فلو (١٢٩) في كتاب فضائل الصحابة (ك ٦٢ ب ٩ - ج ٤ ص ٢٠٨) مسن

حديث سعد بن عبيدة . (خ) (١٣٠) لعل المؤلف يشير الى حديث ابن عمر فى كتاب التفسير من صحيح البخارى (ك ٦٥ ب ٢ تفسير البقرة الحديث ٣٠ ج ٥ ص ١٥٧ ) (خ) (١٣١) فى كتاب فضائل الصحابة (ك ٢٦ ب ٧ ج ٤ ص ٢٠٣ – ٢٠٤ ) (خ) (١٣٢) وبعث النبى صلى الله عليه وآله وسلم ببشرى النصر فى بدر مع زيد بن حارثة الى عثمان فى المدينة . قال أسامة بن زيد – فيما رواه الطبرى ٢ : ٢٨٦ – : « فأتانا الخبر حين سوينا التراب على رقية بنت رسول الله

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

كان أحد أعز ببطن مكة من عثمان لبعثه مكانه ، فبعث رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم عثمان <sup>(١٣٢)</sup> وكانت بيعة الرضوان بعد ما ذهب عثمان الى مكة <sup>(١٣٤)</sup> ، فقال رسول الله صلى الله عليـه وآله وسلم بيـده اليمنى : « هذه يد عثمان » فضرب بها على يده فقال : « هذه لعثمان <sup>(١٣٠)</sup> » • نم

صلى الله عليه وآله وسلم التى كانت عند عثمان بن عفان ، وكان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم خلفنى عليها مع عثمان » ثم فى ربيع الأول من السنة التالية لغزوة بدر تزوج عثمان أم كلثوم بنت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، وأدخلت عليه فى جمادى الآخرة . (خ)

(١٣٣) وقبل أن يبعث عثمان دعا عمر بن الخطاب ليبعثه الى مكة فيبلغ عنه أشراف قريش ما جاء له ، فقال عمر : يا رسول الله الى أخاف قريشا على نفسى ، وليس فى مكة من بنى عدى بن كعب أحد يمنعنى . ولكنى أدلك على رجل هو أعز منى فيها : عثمان بن عفان . فدعاه رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم فبعثه الى أبى سفيان وأشراف قريش . ويوم تدون الدول الاسلامية تاريخ السفارات فى الاسلام ، سيكون اسم عثمان أول سفراء الاســـلام فى التاريخ . (خ)

(١٣٤) لأن عثمان لما أدى رسالته في السفارة التي بعث لها احتبس أياما ، فلم بعد إلى النبي صلى الله عليه وآله وسلم في الموعد الذي كان تقدر له أن معود فيه ، فوصل الخبر إلى النبي صلى الله عليه وآله وسلم بأن سفيره قتل ، فدعا النبي صلى الله عليه وآله وسلم الصحابة الى بيعة الرضوان ، انتصاراً لعثمان ، على نية أن بذهب بأصحابه إلى مكة فيناحز المشركين لما بلغه عن قتلهم عثمان . فبيعة الرضوان كانت رمزاً من رموز الشرف لعثمان ، وأى شرف اعظم من اجتماع قوى الاسلام بقيادة الرسول الأعظم للأخذ بثار هـذا الرجـل الحبيب الى المسلمين ، والرفيع المنزلة عند سيد الأولين والآخـــرين . ثم لما علم النبي صلى الله عليه وآله وسلم \_ في اللحظة الاخيرة النبي اجتمع فيهـــا الصحابة لعقد البيعة - أن عثمان حي ، مضى في أتمام البيعة ، على سنته صلى الله عليه وآله وسلم في أنه إذا بدأ بخير بمضي في أكماله ولو زال سيبيه . وحينئذ كان لعثمان الشرف المضاعف بأن بد رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم نابت عن بده في عقد البيعة عنه . فبيعة الرضوان كانت انتصاراً لعثمان، وجميع الصحابة بايعوا بأيدى أنفسهم الاعثمان فان أشرف يدفى ألوجود نابت لكفاه . (خ)

(١٣٥) أخرج البخاري نحوه في صحيحة ( ٢٩١/٧ ) . (م)



قال له ابن عمر : اذهب بها الآن معك (١٣٦) .

١٧ – وأما امتناعه عن قتل عبيد الله بن عمر بن الخطاب بالهرمزان ، فان

(١٣٦) لو أن أمير المؤمنين عشمان كان من حواريى المسيح عليه السلام ، وكانت له من سيدنا عيسى بن مريم مثل هذه المنقبة التى كرمه الله بها من نبى الرحمة محمد صلى الله عليه وآله وسلم ، لعبدته النصارى لاجلها . فالعجب لأمة يكون فيها جهلة يعيبون على عثمان ـ فى زمانه ـ غيبته عن بيعة الرضوان، ويكون فيهم من يستشعر الشجاعة فى نفسه عند الاقدام على سفك دم هذا الخليفة الرحيم لأمور هذا منها ، ثم يحمل مثل هذا الجهل فى دماغه رجل جاء يعبد الله بأداء فريضة الحج فيواجه به جماعة الصحابة من قريش ورئيسهم عبد الله بن عمر ، ثم تمس الحاجة الى التعرض لبيان هذه الحقائق فى عصر القاضى إبى بكر بن العربى ، ثم يشعر أمثالنا فى عصرنا بأن عثمان لا يزال مس بعض أمته فى موقف يحتاج فيه الى انصافه (يد) ودفع قالة السوء عنه . حقا اننا أمة مسكينة . . ولامر ما بلغ بنا الحال بين الأمم الى ما كنا فيه ، والى ما لا نزال غارقين فيه « لا يغير الله ما بقوم حتى يغيروا ما بانغسهم » . (خ) .

(\*\*) ونقول بهذه المناسبة : ان عهد الخليفة عثمان رضى الله عنه ينبغى أن يسمى العصر الذهبى للاسلام على الرغم من تشويهه من قبل الحساد والمغترين والمضللين ، رحمه الله تعالى وأجزل ثوابه ، وجزاه عن الاسلام والمسلمين بما هو أهله ، أجر ما جاهد وأنفق من قبل الفتح ، ومن بعد الفتح ، وحتى فى زمن خلافته .

لقد تمت فى عهد هذا الخليفة العظيم أمور تنظيمية ، وكان من أجلها جمعه الناس على مصحف وأحد . .

وزاد فى عطياء النيساس مئية مئية كما راينسا بل روى ما يعدل على ما كان من كثرة الخير فى زمنه والتوسع فى العطاء وتنويعه حيث روى عن الحسن البصرى من علماء التابعين قال : « شهدت منادى عثمان ينادى : أيها الناس اغدوا على اعطياتكم فيغدون ، ويأخذونها وافية ، ثم ينادى : أيها الناس اغدوا على أرزاقكم فيغدون ويأخذونها وافية ، حتى والله سمعته إذناى يقول : اغدوا على كسوتكم فياخذون الحلل ، واغدوا على السيمن والعسل : أرزاق دارة ، وخير كثير وذات بين حسن . ما على الأرض مؤمن يخاف مؤمنا ، الا يرده وينصره ويالفه . فلو صبر الأنصيار على الأثرة ،

واستمرت حركة الفتح فى مختلف الميادين فى زمنه فتم فى عهده فتح شمال افريقية ، وفتح الاسكندرية مرة ثانية بعد ما كر ً الروم عليها وغزا بلاد النوبة واخذ الجزية من أهلها على يد قائده عبد الله بن سرح .

-----

HE PRINCE GHAZI TRUST OR QURANIC THOUGHT

ذلك باطل (١٢٧) • [ وأن ] كان لم يفعل فالصحابة متوافرون ، والأمــر في

(١٣٧) بشهادة ابنه القماذبان . روى الطبرى ( ٥ : ٣٢ – ٢٤ مصر و ١ : القماذبان يحدث عن سيف بن عمر بسنده الى ابى منصور قال : سمعت ( أى من عبيد الله بن عمر بن الخطاب ) ثم قال : « يا بنى هذا قاتل أبيك ، ( أى من عبيد الله بن عمر بن الخطاب ) ثم قال : « يا بنى هذا قاتل أبيك ، وانت أولى به منا، فاذهب فاقتله » . فخرجت به وما فى الأرض أحد الا معى ، الا أنهم يطلبون الى فيه . فقلت لهم : ألى قتـله ؟ قالوا : نعم . وسـبوا عبيد الله . فقلت : افلكم أن تمنعوه ؟ قالوا : لا . وسبوه . فتركته لله ولهم . فاحتملونى . فوالله ما بلغت المنزل الا على رؤوس الرجال وأكفهم » . هـذا كلام ابن الهرمزان ، وان كل منصف يعتقد ( ولعل ابن الهرمزان أيضا كان يعتقد ) أن دم أمير المؤمنين عمر فى عنق الهرمزان ، وأن أبا لؤلؤة لم يكن الا تلة فى يد هذا الفارسى . وان موقف عثمان واخوانه أصـحاب رسـحول الله صلى الله عليه وآله وسلم من هذا الحادث لا نظـ

وفى خلافة عثمان انشىء اول اسطول اسلامى ، وأول مسمن فكر فى ذلك معاوية بن ابى سفيان ، وكان واليا على الشمام ، استعان بهذا الأسطول على غزو قبرص واخذ الجزية من أهلها .

ولقد اقتدى عبد الله بن سعد والى مصر بمعاوية ، فانشبا هو الآخر اسطولا لحماية سواحل مصر وشمال أفريقية .

وقد قابلت اساطيل المسلمين هذه الحملة البحرية بحماسة وشمس جاعة واشتبكت معها في معركة « ذات الصوارى » تم النصر فيها للمسلمين بعدما غطت القتلى من الطرفين سطح البحر واحمرت مياهه بدمائهم .

وفى عهد الخليفة عثمان تم فتح ارمنية واذربيجان كما تم فتح بقية بلاد

وقد عم الرخاء في عهد عثمان بسبب هذه الفتوحات وكثر المال والرقيق بصورة لم يعرف له مثيل من قبل !

وقد رثى أمير المؤمنين عثمان رضى الله عنه كثير من الشعراء نذكر منهسم ليلى الاخيلية فى بعض أبيات لها قالت : أبعد عثيمان ترحيو الخير أمته قد كان أفضل من بمشى على ساق

خليفة الله أعط\_اهم وخرَّولهم ما كان من ذهب حلو وأوراق (م)

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

اوله (۱۳۸) • وقد قیل : ان الهرمزان سعی فی قُتل عمر ، وحمل الخنجر وظهر تحت ثیابه <sup>(۱۳۹)</sup> • وکان قتل عبید الله له ، وعثمان لم یل بعد • ولعل عثمان کان لا یری علی عبید الله حقا ، لما ثبت عنده من حال الهرمزان وفعله <sup>(۱۲۰)</sup> •

(١٣٨) وقد تصرف عثمان فى هذا الأمر بعد أن ذاكر الصحابة فيه . قال الطبرى (٥: ١٦) ) جلس عثمان فى جانب المسجد ودعا عبيد الله وكان محبوسا فى دار سعد بن أبى وقاص ، وهو الذى نزع السيف من يده ... فقال عثمان لجماعة من المهاجرين والأنصار : أشيروا على فى هذا الذى فتق فى الاسلام ما فتق . فقال على : ارى أن تقتله . فقال بعض المهاجرين : قتل عمر امس ، ويقتل ابنه اليوم ؟! فقال عمرو بن العاص : يا امير المؤمنين ، أن الله أعفاك أن يكون هذا الحدث كان ولك على المسلمين سلطان ، أنما كان هذا الحدث ولا سلطان لك . قال عثمان : أنا وليهم ، وقد جعلتهسا دية ، واحتملتها فى مالى . (خ)

(١٣٩) فى تاريخ الطبيرى (٥: ٢٢) ) حديث سيعيد بن المسيب أن عبد الرحمن ابن أبى بكر الصديق قال غداة طعن عمر : «مررت على أبى لؤلؤة عشى أمس ، ومعه جفينة (وكان نصرانيا من أهل الحيرة ظئراً لسعد ابن أبى وقاص ) والهرمزان ، وهم نجى ، فلما رهقتهم ثاروا ، وسقط منهم خنجر له راسان نصابه فى وسطه . فانظروا بأى شىء قتل ؟ وخرج فى طلبه رجل من بنى تميم ، فرجع اليهم التميمى وقد كان الظ ىأبى لؤلؤة منصر فه عن عمر حتى أخذه . وجاء بالخنجر الذى وصف عبد الرحمين بن أبى بكر . فسمع بذلك عبيد الله بن عمر ، فأمسك حتى مات عمر ، ثم أشتمل على السيف فأتى الهرمزان فقتله » . (خ)

(١٤٠) وكذلك حبر الأمة عبد الله بن عباس رأى جواز قتل علوج الفرس الذين في المدينة بلا استثناء . قال شيخ الاسلام ابن تيمية في منهاج السنة (٣: .٠٠) : وقد قال عبد الله بن عباس لما طعن عمر \_ وقال له عمر : كنت أنت وأبوك تحبان أن تكثر العلوج بالمدينة \_ فقال (أى ابن عباس) : « أن شئت أن نقتلهم » فقال عمر : « كذبت » أفبعد أن تكلموا بلسانكم ، وصلوا الى قبلتكم ؟ » . قال ابن تيمية : فهذا ابن عباس \_ وهو أفقه من عبيد الله ابن عمر وأدين وأفضل بكثير \_ يستأذن عمر في قتل علوج الفرس مطلقا الذين كانوا بالمدينة ، لما اتهموهم بالفساد ، اعتقد جواز مثل هما. . . وإذا كان الهرمزان ممن أعان على قتل عمر كان من المفسدين في الأرض المحاربين فيجب قتله لذلك . ولو قدر أن المقتول معصوم الدم يحرم قتله ، لكن كان القاتل متأولا ويعتقد حل قتله لشبهة ظاهرة ، صار ذلك شبهة تدرأ عن القساتل ( يعنى عن عبيد الله بن عمر ) . قلت : وإلى هذا ذهب عثمان في أكنوا بالدية



**وايضاً فان أحداً لم يقم بطلبه [** فكيف ] يصح مع هذه الاحتمالات كلها أن ينظر فى أمر لم يصح ؟ •

۱۸ \_ وأما تعلقهم بأن الكتاب وجد مع غلامه \_ ولم يقل أحد قط انه كان غلامه (۱۱۱) \_ الى عبد الله بن سعد بن أبى سرح يأمره بقتل حامليه (۱۱۲)

واحتملها من ماله الخاص (\*) . ولو أن حادث مقتسل أمير المؤمنين عمر ابن الخطاب – بجميع ظروفه – وقع مثله فى أى بلد آخر مهسما بلغ فى ذروة الحضارة 11 كان منهم مثل الذى كان من الصحابة فى تسامحهم الى حد المطالبة حتى بقتل أبن أمير المؤمنين المقتول بيد الفدر والنذالة والبغى الذميم . (خ)

(١٤١) وإنما قالوا إنه غلام الصدقة ، أي أحد رعاة إبل الصدقة ، وابل الصدقة الوف كثيرة لها مئات من الرعاة . وإن صح إنه من رعاة إبل الصدقة فهؤلاء لكثرتهم وتبدلهم دائماً بغيرهم لا يكاد يعرفهم رؤساؤهم فضلا عن أن بعرفهم أمير المؤمنين وكبار عماله وأعوانه . ومع افتراض أنه من رعاة ابل الصدقة فما أيسر أن يستأجره هؤلاء البغاة لغرض من أغراضهم . وقد ثبت أن الأشتر وحكيم بن جبلة تخلفا في المدينة عند رحيل الثوار عنها مقتنعين بأحوبة عثمان وحججه . وفي مدة تخلف الأشتر وحكيم بن جبلة تم تدبير الكتاب وحامله للتذرع بهما في تجديد الفتنة ورد الثوار ، ولم يكن لاحد غير الأشــتر واصحابه مصلحة في تجديد الفتنة . وكم لهم من حيل أكثر التواء من استئجار راع برعى ابل الصدقة . بل لقد ذكروا عن محمد بن أبي حذيفة ربيب عثمان الآبق من نعمته أنه كان في نفس ذلك الوقت موجوداً في مصر يؤلب النـــاس على أمير المؤمنين ويزور الكتب على لسان أزواج النبي صلى الله عليه وآله وسلم وناخذ الرواحل فيضمرها ونجعل رجالا على ظهور البيوت في الفسطاط ووجوههم الى الشمس لتلوح وجوههم تلويح المسآفر ثم يأمرهم أن يخرجوا الى طريق الحجاز بمصر ثم يرسلوا رسلا يخبرون عنهم الناس ليستقبلوهم ... فاذا لقوهم قالوا أنهم يحملون كتباً من أزواج النبي صلى الله عليه وسلم في

( ( ) وكما قتل عبيد الله بن عمر الهرمزان ، قتل ابنة أبى لؤلؤة ، وقتل أيضاً جفينة النصرانى لاتهامه بذلك ، فقال أعداء عثمان رضى الله عنه أنه لم يقتص من عبيد الله بسبب ذلك .

والجواب أن أبنة أبى لؤلؤة كانت مجوسية ، وجفينة كان نصرانيا وقد قال النبى عليه الصلاة والسلام كما جاء فى البخارى : « لا يقتل مسلم بكافر » وقد دفع عثمان ديتهما كما دفع دية الهرمزان بعد عفو أبنه عن عبيد الله كما رأبنا فى غير هذا ألكان . (م)

FOR QUR'ĂNIC THOUGHT

فقد قال لهم عثمان : اما أن تقيموا شاهدين على [ بذلك ] ، والا فيمينى أنى ما كتبت ولا أمرت <sup>(١٤٢)</sup> • وقد يكتب على لسان الرجل ، ويضرب على خطه، وينقش على خاتمه <sup>(١٤٤)</sup> •

فقالوا : [ تسلم ] لنا مروان • فقــال : لا أفعــل • ولو ســــلمه لكان ظالما (١٤٠) وانما عليهم أن يطلبوا حقهم عنده على مروان وسواه ، فما ثبت

الشكوى من حكم عثمان ، وتتلى هذه الكتب فى جامع عمرو بالفسطاط على ملا الناس وهى مكذوبة مزورة وحملتها كانوا فى مصر ولم يذهبوا الى الحباز ( انظر كتاب الاستاذ المحقق الشيخ صادق عرجون عن « عثمان بن عفان » ص ١٣٢ – ١٣٣ ) . فتزوير الكتب فى ماساة البغى على أمير المؤمنين عشمان كان من أسلحة البغاة استعملوه من كل وجه وفى كل الأحوال . وقد تقدم المثال على ذلك ، وسياتى طرف منه فيما بعد .

(١٤٢) وكيف يكتب الى عبد الله بن سعيد بن أبى سرح وقـــد أذن له بالمجىء الى المدينة ويعلم أنه خرج من مصر ( الطبرى ٥ : ١٢٢ ) وكان المتسلط على الحكم فى الفسطاط محمد بن أبى حديفة رئيس البغاة وعميدهم فى هــذه الجهة . ومضمون الكتاب المزور قد اضطرب رواة أخباره فى تعيين مضمونه . وسياتى الكلام على ذلك كله فيما بعد . (خ)

(۱۱۲۳) قال شيخ الاسلام ابن تيمية فى منهاج السنة ( ۳ : ۱۸۸ ) : كل ذى علم بحال عثمان يعلم أنه لم يكن ممن يأمر بقتل محمد بن ابى بكر ولا أمثاله، ولا عرف منه قط أنه قتل أحدا من هذا الضرب . وقد سعوا فى قتله ( أى فى قتل أمير الؤمنين عثمان ) ودخل عليه محمد فيمن دخل ، وهو لا يأمر بقتالهم دفعا عن نفسه ، فكيف يبتدىء بقتل معصوم الدم . (خ)

(١٤٤) وقد حدث مثل ذلك فى زمن عمر ، كما رواه البلاذرى فى فتوح
 البلدان ( ص ٨٨ } طبع سنة ١٣٥٠ ) ، والحافظ إبن حجسسر فى الاصابة
 ( ٣ : ٣٨ طبع سنة ١٣٢٨ ) . (خ)

(١٤٥) قال شيخ الاسلام ابن تيمية في منهاج السنة (٣ : ١٨٩) بل عثمان ان كان أمر بقتل محمد بن أبي بكر هو أولى بالطاعة ممن طلب قتل مروان ، لأن عثمان أمام هدى وخليفة راشد يجب عليه سياسة رعيته وقتل من لا يدفع شره الا بقتله . وأما الذين طلبوا قتل مروان فقوم خوارج مفسدون في الأرض ليس لهم قتل أحد ولا أقامة حد . وليس مروان أولى بالفتنة والشر من محمد ابن أبي بكر ، ولا هو (أى أبن أبي بكر) أشهر بالعلم والدين منه (أى مسن مروان) . بل أخرج أهل الصحاح عدة أحاديث عن مروان ، وله قول مع أهل الفتيا ، واختلف في صحبته . ومحمد بن أبي بكر ليس بهذه المنزلة عند الناس

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

كان هو منفذه ، وآخذه [ ان كان له أخذه ] والمكن لمن يأخذه بالحق. ومع سابقته وفصيلته ومكانته لم يثبت عليه ما يوجب خلعه فضلا عن قتله .

وأمثل ما روى فى قصته أنه \_ بالقضاء السابق \_ تألب عليه قوم لأحفاد اعتقدوها : ممن طلب أمراً فلم يصل اليه ، وحسد حسادة أظهر داءها ، وحمله على ذلك قلة دين وضعف يقين ، وايثار العاجلة على الآجلة <sup>(١٤٦)</sup> • واذا نظرت اليهم ذلك صريح ذكرهم على دناءة [قدرهم] <sup>(١٤١)</sup> وبطلان أمرهم <sup>(١٤٨)</sup> •

كان الغافقي المصرى أميرالقوم (١٤٩) ، وكنانة بن بشر التجيبي (١٠٠) ،

(١٤٦) بمثل هذه الأوصاف وصفهم أمير المؤمنين على بن أبى طالب فى الخطبة التى خطبها على الفرائر فى معسكره بالكوفة عندما كان الصحابى الفارس المجاهد القعقاع بن عمرو التميمى يسعى باتمام المهمة التى جاءت عائشة وطلحة والزبير لاتمامها ، فروى الطبرى (٥: ١٩٤) أن علياً ذكر أنعام الله على الأمة بالجماعة بالخليفة بعد رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، ثم الذى يليه ، ثم الذى يليه . وقال على مسمع من قتلة عثمان : « ثم حدث هذا الحدث الذى جره على الأمة أقوام طلبوا هذه الدنيا ، حسدوا من أفاء الله عليه على الفضيلة ، وأرادوا رد الأشياء على أدبارها » . ثم ذكر أنه راحل غدا الى البصرة ليجتمع بأم المؤمنين واخويه طلحة والزبير وقال : « ألا ولا ير تحلن غدا أحد أعان على عثمان رضى الله عنه بشىء فى شىء من أمور الناس ، وليغين السفهاء عنى أنفسهم » . (خ)

(١٤٧) هكذا في المخطوطة .. ولكن الشيخ معب أثبتها ( قلوبهم ) ولم يشر ألى ذلك . (س) (١٤٨) أجملنا في ما مضى أوصاف البارزين ممن خرج على عثمان . أول من اكتشف سربرتهم ، ونظر الى وجوههم بنور الله فتشاءم منهم ، رجل الاسلام المحدث أمـــر المؤمنين عمر بن الخطـاب صاحب الفراســة التى لا تخطىء . روى الطبـرى ( ٤ : ٨٨ ) أن عمر لما اســـتعرض الجيوش للجهاد سنة ١٤مرت أمامه قبائل السكون اليمنية مع أول كندة يتقدمهــر حصين بن نمير السكونى ومعاوية بن حديج أحد الصحابة الذين فتحوا مصر ثم كان أحد ولاتها ، فاعترضهم عمر ، فاذا فيهم فتية دلم سباط ، فاعرض عنهم ثم أعرض ثم أعرض ، حتى قيل له : مالك ولهؤلاء فقال : أنى عنهم لمتردد، وما مر بى قوم من العرب أكره إلى منهم . فكان منهم سودان بن حمـران وخالد بن ملجم وكلاهما من البغاة على عثمان . (خ)

(١٤٩) هو الفافقى بن حرب العكى من أبناء وجوه القبائل اليمنية التى نزلت مصر عند الفتح ، فاما تظاهر أبن سبأ بالتشييع لعلى ولم يجد مرتعاً ==

FOR QUR'ANIC THOUGHT

لفساده فى الحجاز ولا فى الشام ، اكتفى باصطناع بعض الأعوان فى البصرة والكوفة ، واختار الأقامة فى الفسطاط ، فكان الفافقى هذا من قنائصه ، وقد استمالوه من ناحية تهافته على الرئاسة والجاه . وكان محمد بن ابى حذيفة إين عتبة الأموى ربيب عثمان الآبق من نعمته هو اليد اليمنى لتنفيذ خطط السبايين فى مصر . والفافقى للتصدر والظهور . وفى شوال سنة ٣٥ اعدوا عدتهم للزحف من مصر على المدينة بأربع فرق مجموع رجالها نحو ستمائة وعلى كل فرقة رئيس ورئيسهم المام الفافقى هذا ، وتظاهروا بأنهم يقصدون الحج . وفى المدينة تطورت حركاتهم الى ان استفحل الأمر ومنعوا عثمان من الصلاة بالناس فى المسجد النبوى فصار الغافقى هو الذى يصلى بالنساس الفلاة بالناس فى المسجد النبوى فصار الغافقى هو الذى يصلى بالنساس الفلاة وكان من حرب ( الطبرى ٥ : ١٣٠ ) وبعد قتل عثمان بني الجزاة على الجناية الكبرى كان الفافقى بن حرب ( الطبرى ٥ : ١٣٠ ) وبعد قتل عثمان برخا

(١٥٠) وهذا أيضا كان من قنائص ابن سبا في مصر . ولما أرسل عشمان عماراً ( \*\*\* ) الى مصر ليكتشف ك أمر الاشاعات وحقيقة الحال ، استماله السبايون ، وكان كنانة بن بشر هذا واحدا منهم ( الطبرى ٥ : ٩٩ ) . وعندما جمعوا أوشاب القبائل للزحف على المدينة بحيلة الحج في شوال سينة ٣٥ انقسموا في مصر الى أربع فرق على كل فرقة أمير ، وكان كنانة بن بشر اميرا معلى انقسموا في مصر الى أربع فرق على كل فرقة أمير ، وكان كنانة بن بشر اميرا معلى المدينة بحيلة الحج في شوال سينة ٣٥ جمعوا أوشاب القبائل للزحف على المدينة بحيلة الحج في شوال سينة ٣٥ جمعوا أوشاب القبائل للزحف على كل فرقة أمير ، وكان كنانة بن بشر اميرا على انقسموا في مصر الى أربع فرق على كل فرقة أمير ، وكان كنانة بن بشر اميرا على عدى على احدى هذه الفرق ( الطبرى ٥ : ١٠٣ ) ثم كان في طليعة من اقتحم الدار على عثمان وبيده شعلة من نار تنضج بالنفط ، فدخل من دار عمرو بن حرم على عثمان فاشعره مشعلة من نار تنضج النفط ، فدخل من دار عمرو بن حرم الى عثمان فائعره مشعلة من نار تنضج النفط ، فدخل من دار عمرو بن حرم الى عثمان فائعره مشعلة من نار تنضج بالنفط ، فدخل من دار عمرو بن حرم الى عثمان فائعره مشعلة من نار تنضج بالنفط ، فدخل من دار عمرو بن حرم الي عثمان فائعره مشعلة من نار تنضج بالنفل أ فدخل من دار عمرو بن حرم الم عثمان وابيده شعلة من نار الطبرى ٥ : ١٢٢ ) ، ووصلى كنانة التجيبى الى عثمان فائعره مشعو من نار أل الطبرى ٥ : ١٢٢ ) ، قال محمد بن عمسر « فسيكفيكهم الله » ( الطبرى ٥ : ١٢٢ ) وقطع يد نائلة زوجة عثمان واتك الواقيد على عدر م الم الحرومي الدنى الم والك يا الواقيد ي عنهان واتك الواقي بن ابى الزناد المدنى ، عن عمان واتك الواقيد ي عنوان وقتله ( الطبرى ٥ : ١٣١ ) ، قال محمد بن عمسر « فسيكفيكهم الله » ( الطبرى ٥ : ١٢٢ ) وقطع يد نائلة زوجة عثمان واتك الواقيد ي الى الزاد المدنى ، أول محمد بن عمسر والي محدي بن أبى الزاد المدنى ، عن عد الرحمن واتك الواقيد ي عنوان واتك الواقي محدي بن أبى الزاد المدنى ، عن عمد الرحمن والي الحارث بن هشام المخرومي الدنى المون المون والي مع بن الى الزاد المدنى ، عن عبد الرحمن والي الواقي محدي بن الم الخري م مع عبد الرحمن والي الواقي محدي والي مع بن الى الزاد المدنى ، عن عبد الرحمن والي الواقي مع والي الغي معان والي مم مع على الموي معمان هو كنانه بن عم ملى الموي والي

(\*) في سند هذا الخبر الغريب الموحش سيف الذي يكتب التاريخ ، وهو متهم بالكذب كما جاء في الميزان واللسان . (م) .
(م) قضية استمالة السبئيين لعمار ، وصلاة الفافقي بالناس في المدينة (\*\*\*) قضية استمالة السبئيين لعمار ، وصلاة الفافقي بالناس في المدينة في سندهما سيف بن عمر التيمي الجرمي ضعيف جدا واتهم بالوضع والزندقة! كما جاء في التهذيب لابن حجر وهكذا نرى قسما كبيرا من تاريخنا من وضمع الزنادقة فهل من معتبر ؟! (م) .



وسودان ابن حمران (١٥١) ، وعبد الله بن بديل بن ورقاء الخزاعي (١٢٠) ،

الا ان خير الخلق بعسد ثلاثة قتيل التجيبي الذي جاء من مصر

وكانت عاقبة كنانة هذا وقوعه قتيلا في الحرب التي نشبت سنة ٣٨ في مصر بين محمد بن أبي بكر الصديق نائب على وبين عمرو بن العاص ومن معه من جيش معاوية ابن حديج السكوني ( الطبري ٦ : ٥٨ – ٥٩ و ٦٠ ) . (خ) (١٥١) السكوني ، من قبائل مراد اليمنية النازلة في مصر . وقد تقدم انه كان في سيسنة ١٤ ــ أحسب الذين قسيدموا في خسيلافة عمر للجهياد مع جيوش اليمن بقيادة حصين بن نمير ومعاوية بن حديج ، فلما استعرضهم امير الؤمنين وقع نظره على سودان بن حمران هذا وعلى زميله خالد بن ملجم فتشاءم منهما وكرههما . ولما أرسل أمير المؤمنين عثمان عمـارا الي مصر ليكتشف له مصدر الاشاعات الكاذبة وحقيقة الحال التف السيابون بعمار وكان سودان بن حمر أن منهم ( الطبري ٥ : ٩٩ ) . ولما سير السبابون متطوعة الفتنة من اوشاب القيائل اليمنية التي في مصر في شوال سنة ٣٥ نحو المدينة وجعلوهم اربع فرق كان سيودان قائد احدى هيذه الفرق ( الطبيري ٥ : ١٠٣) ، ولما وصل متطوعة الفتنة الى المدينة وخرج لهم محمد بن مسلمة ليعظم لهم حق عثمان وما في رقابهم من البيعة له رآهم ينقادون لأربعة هذا واحد منهم ( الطبرى ٥ : ١١٨ ) . وفي ٥ : ١٣١ من تاريخ الطبرى وصف تسور سودان ومعه آخرون من دار عمرو بن حزم الى دار عثمان . وفي ٥ : ١٣٠ بعض تفاصيل ما وقع من سودان عند ارتكابهم الجنباية العظمى . ولما انتهوا من قتــل امير المؤمنين خرج سودان من الدار وهو ينادى : قد قتلنا عثمان بن عفان (الطبرى ٥ : ١٢٣) . (خ) .

(١٥٢) كان أبوه رجلا مسنا من مسلمة الفتح . وورد ذكر عبد الله بن بديل في الفتنة العظمى على أمير المؤمنين عثمان ، فذكر الطبرى (٥: ١٢٤ – ١٢٥ ) أن المفيرة بن الاخنس بن شريق الثقفى حليف بنى زهرة خرج هو وعبد الله ابن الزبير ومروان وغيرهم يدافعون عن أمير المؤمنين على باب الدار ، فحمل عبد الله بن بديل على الاخنس بن شريق وقتله . ونقل الحافظ ابن حجر في الاصابة (٢ : ٢٨ ) عن ابن الكلبى أن عبد الله بن بديل وأخاه عبد الرحمسن شهدا صغين مع على وقتلا بها . والظاهر أن أخاه قتل قبله ، فقد نقـل نسهدا صغين مع على وقتلا بها . والظاهر أن أخاه قتل قبله ، فقد نقـل الله بن عمر بن الخطاب لما قدم الكوفة ماى مع جيش أهل الشـام ما قى عبد الله بن بديل ، فنصح له ابن بديل بازلا يهرق دمه في هذه الفتنة ، فاعتذر عبيد الله بن عمر بأنه يطلب بدم أمير المؤمنين عثمان الذى قتل ظلما ، واعتذر عبيد الله بن عمر بأنه يطلب بدم أمير المؤمنين عثمان الذى قتل ظلما ، واعتذر عبيد الله بن عمر بأنه يطلب بدم أمير المؤمنين عثمان الذى قتل ظلما ، واعتذر عبيد الله بن عمر بأنه يطلب بدم أمير المؤمنين عثمان الذى قتل ظلما ، واعتذر عبيد الله بن عمر بأنه يطلب بدم أمير المؤمنين عثمان الذى قتل ظلما ، واعتذر ابن بديل بأنه يطلب بدم أخير المي أومنين عثمان الذى قتل ظلما ، واعتذر ابن بديل بأنه يطلب بدم أخيه الذى قتل ظلما . وكيف يكون أخوه قتل ظلما



وحكيم بن جبلة من أهل البصرة <sup>(١٥٣)</sup> ، ومالك بن الحارث الأشتر <sup>(١٥٤)</sup> فى طائفة هؤلاء رؤوسهم ، فناهيك بغيرهم .

وقد قتل فى فتنة تطوع للمساهمة نيها مختاراً ، بينما عثمان وهو أمير المؤمنين الذى له حق الولاية عليهم كان مبغيا عليه من ابن بديل وأمثاله ومن هم أقل منه شأنا ومع ذلك لم يقاتل أحداً ، ولم يدافع عن نفسه ، ونهى الناس عن أن يدافعوا عنه أو باشاً قدموا إلى مدينة الرسول صلى الله عليه وسلم مسن مختلف البلاد ليرتكبوا الشر والاثم . وأين عثمان الذى ملأت حسناته الأرض وتعطرت بأريجها السماء ، من عبد الرحمن ابن بديل الذى لا يكاد يعرف له التاريخ عملا . (خ)

(١٥٣) حكيم بن جبلة العبدى من قبائل عبد القيس ، أصلهم من عمان وسواحل الخليج الفارسي ( ( ) ، وتوطن بالبصرة بعد تمصيرها . وكان حكيم هذا شابا شجاعاً ، وكانت الجيوش الاسلامية التي تزحف نحو الشرق لنشر الدعوة والفتوح تصدر عن البصرة والكوفة ، فكان حكيم بن جبلة يرافق هذه الجيوش ، ويجازف في بعض حملات الخطر ، كما تفعل كتائب ( الكوماندوس ) في هذا العصر ، وقد استعملته جيوش أمير المؤمنين عثمان في احدى هــــده المهمات عند محاولتها استكشاف الهند كما نوهت بذلك في مقالة ( طَلائع الاسلام في الهند ) . ويؤكد شيوخ سيف بن عمر التميمي ( وهو أعرف المؤرخين بتاريخ العراق ) على ما نقله عنه الطبرى ( ٩. : ٥ ) أن حكيم بن جبلة كان إذا قفلت الجيوش خنس عنهم فسمى في أرض فارس فيغير على أهل الذمة ويتنكر لهم ويفسد في الأرض ويصبب ما شاء ثم يرجع . فشكاه أهل الذمة وأهل القبلة الى عثمان ، فكتب عثمان الى عبد الله بن عامر أن احبسه ومن كان مشــله فلا بخرجن من البصرة حتى تأنسوا منه رشدا ، فحسبه (أي منعه من مبارحة البصرة ) . فلما قدم عبد الله بن سبأ البصرة نزل على حكيم بن جبلة ، واجتمع اليه نفر ، فنفث فيهم سمومه ، فأخرج أبن عامر عبد الله بن سبأ من البصرة ، فأتى الكوفة فأخرج منها ، ومن هناك رحل ابن سبأ الى الفسطاط ولبث فيه وحعل بكاتبهم ويكاتبونه ويختلف الرجال بينهم . وذكر الطبرى ( ٥ : ١٠٤ ) ان السبابة لما قرروا الزحف من الأمصار على مدينة الرسول صلى الله عليه وآله وسلم كان عدد من خرج منهم من البصرة كعدد من خرج من مصر ، وهم مقسمون كذلك الى اربع فرق ، والأمير على احدى هذه الفرق حكيم بن جبــلة ونزلوا في المدينة في مكان سسمى ذا خشب . ولما حصبوا أمير المؤمنين عثمان وهو يخطب على المنير النبوى كان حكيم بن جبلة واحــدا منهــم ( الطبـــرى ٥: ١.٦) . ولما رحل الثوار عن المدينة في المرة الأولى بعد مناقشتهم لعثمان arrand '

(\*) بل الخليج العربي . (م)



وقد كانوا أثاروا فتنة ، فأخرجهم عثمان بالاجتهاد ، وصاروا في جماعتهم

وسماعهم دفاعه واقتناعهم ، تخلف في المدينة الاشتر وحكيم بن جبلة ( الطبرى ٥ : ١٢٠ ) وفي ذلك شبهة قوية بأن لهما دخلا في افتعال الكتاب الزور على امير المؤمنين . ولما جاءت عائشة وطلحة والزبير الى البصرة واوشكوا أن يتفاهموا مع امير المؤمنين على على رد الأمور الى نصابها كان حكيم بن جبلة هو الذى انشب القتال لئلا يتم التفاهم والاتفاق ( الطبرى ٥ : ١٧٦ وما بعدها ) وارتكب دناءة قتل امرأة من قومه سمعته يشتم ام المؤمنين عائشة فقالت له : يا ابن الخبيثة انت اولى بذلك فطعنها فقتلها ( الطبرى ٥ : ١٧٦ ) وحينئف تحلى قومه عن نصرته الا الأغمار منهم ، وما زال يقاتل حتى قطعت رجله ، الزبير وطلحة بالبصرة : « ألا من كان في الوقعة من البغاة على عثمان ، ونادى منادى الزبير وطلحة بالبصرة : « ألا من كان فيكم من قبائلكم أحد ممن غزا المدينة فلياتنا بهم » فجىء بهم كما يجاء بالكلاب فقتلوا . فما أفلت منهم الا حرقوص بن زهير السعدى من بنى تميم ( الطبرى ٥ : ١٨٠ ) . روى عامر بن حفص عن أشياخه قال : ضرب عنق حكيم بن جبلة رجل من الحدان يقال له ضخيم فمال رأسه فتعلق بعله فعان راهم كان في قوم الماد الما منهم الا حرقوص بن زهير النوبير وعليمة بن تعيم من قبائلكم أحد ممن غزا المدينة فلياتنا بهم الزبير وعليمة بن منه كل من كان في الو من وما زال يقاتل حتى قطعت رجله ، والزبير وعليمة بن معه كل من كان في الو قوات منهم الا حرقوص بن زهير الزبير وعليمة بالبصرة : « ألا من كان فيكم من قبائلكم أحد ممن غزا المدينة فلياتنا منهم الا حرقوص بن زهير الما يجاء بالكلاب فقتلوا . فما أفلت منهم الا حرقوص بن زهير والسعدى من بنى تميم والطبرى ٥ : ١٨٠ ) . روى عامر بن حفص عن أشياخه فتعلق بحلوه فصار وجهه في قفاه ( الطبرى ٥ : ١٨٢ ) . (خ)

(١٥٤) من النخع ٤ وهي قبيلة يمنية من قبائل مذحج . بطل شجاع من أبطال العرب ، كان أول مشاهده الحربية في الرموك ، وفيها فقد احــدى عينيه . ثم شاء أن تكون سيفه مسلولا على اخوانه السلمين في مواقف الفتنة. ولو أنه لم يكن ممن ألب على أمير المؤمنين عثمان ، وكتب الله أن تكون وقائعه الحربية في نشر دعوة الاسلام وتوسيع الفتوح ، لكان له في التاريخ شأن آخر . والذي دفعه في هذا الطريق غلوه في الدين وحبه للرئاسة والجاه ولست أدرى كيف اجتمعا فيه . والأشتر أحد الذين اتخذوا الكوفة دار أقامة لهم ، فلما كانت امارة الوليد بن عقبة على الكوفة كان الأشتر شعر في نفسه بأنه أهل للولاية والرئاسة ، فأنزلق مع المائبين على الدولة ورجالها من الخليفة الأعلى في المدينة إلى عامله على الكوفة الوليد بن عقبة ، ولما سرق أبو زينب وأبو مورع خاتم الوليد من منزله وذهبا به الى المدينة فشهدا على الوليد بشرب الخمر كما تقدم في ص ٧٦ أسرع الاشتر وآخرون معه بالذهاب الى المدينة لتوسيع دائرة الفتنة ، حتى اذا عزل عثمان الوليد سعيد بن العاص عاد الأشتر مع سعيد إلى الكوفة ( الطبري ٥ : ٦٣ ) . وكان عثمان قد سن نظام مبـــادلة الأراضى ، فمن كانت له أرض من الفىء في مكان بعيد عنه ببادل عليها بأرض قريبة منه بالتراضى بين المتبادلين . وبهذه الطريقة تخلى طلحة بن عبيد الله عن أسهمه في خيبر واشترى بها من فيء أهل المدينة بالعراق أرضا يقال لهمما النشاستج ( الطبري ٥ : ٦٤ ) . وبينما كان سعيد بن العاصُّ في دار الامارة بالكوفة والناس عنده أثنى رجل على طلحة بن عبيد الله بالجود ، فقال سعيد 1000

FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

ابن العاص : لو كان لى مثل أرض النشاستج لأعاشكم الله عيشاً رغـــدا . فقال له عبد الرحمن بن خنيس الأسدى : وددت لو كان هذا الملطاط لك . والملطات أرض على جانب الفرات كانت لآل كسرى . فغضب الأشتر وأصحابه وقالوا للأسدى : تتمنى له من سودانا ! فقال والده : ويتمنى لكم أضعافه . فثار الأشتر وصحبه على الأسدى وأبيه وضربوهما في مجلس الامارة حتى غشى عليهما . وسمعت بذلك بنو أسد فجاءوا واحاطوا بالقصر ليدافعوا عس رحليهما ، فتلافى سعيد بن العاص هذه الفتنة بحكمته ، ورد بني أسد عين الاشتر وحماعته . وكتب أشراف الكوفة وصلحاؤها الى عثمان في اخراج هؤلاء المتساغبين من بلدهم ، فأرسلهم الى معاوية في الشيام ( الطبطري ٥ : ٨٥ ـ ٨٦ ) ثم اخرجهم معاوية فنزلوا جزيرة ابن عمر تحت حكم عبد الرحمن بن خالد ابن الوليد إلى أن تظاهروا بالتوبة ، فذهب الأشتر إلى المدينة ليرفع إلى عثمان توبتهم ، فرضى عنه عثمان وأباح له الذهاب حيث شاء فاختار العـودة الى زملائه الذين عند عبد الرحمن بن خالد بن الوليد في الجهزيرة ( الطبوري ٥ : ٨٧ - ٨٨ ) . وفي الوقت الذي كان فيه الأشتر بعرض على عثمان توبته وتوبة زملائه وذلك في سنة ٣٤ كان السبائيون في مصر بكاتبون أشبياعهم في الكوفة والبصرة بأن يثوروا على أمرائهم واتعدوا يوما ، فلم يستقم ذلك الا لجماعة الكوفة ، فثار بهم يزيد بن قيس الأرحبي ( الطبري ٥ : ١٠١ ) . ولما وصل الأشتر من المدينة الى اخــوانه الذين عند عبد الرحمن بن خالد ابن الوليد وجدَّبين أيديهم كتاباً من يزيد بن قيس الأرحبي يقول لهم فيه : لا تضعوا كتابي من أيديكم حتى تجيئوا . فتشاءموا من هذه الدعوة وآثروا البقاء ، وخالفهم الأشتر فرجع عاصياً بعد توبته ، والتحق بثوار الكوفة وقد نزلوا في الجرعة مكان مشرف على القادسية ، وهناك تلقوا سعيد بن العاص امر الكوفة وهو عائد من المدينة فردوه ، ولقى الأشتر مولى لسعيد بن العاص فضر بالاشتر عنقه . وبلغ عثمان ألهم يريدون إقالة سعيد بأبي موسى الأشعري فأحابهم أنى ما طلبوا (الطبري ٥: ٩٣ ــ ٩٤) . ولما فشدل موعد سنة ٣٤ واقتصرت الفتنة على ما كان في الجرعة ، اتعد السبأنون للسنة التي بعدها (سنة ٢٥) ورتبوا أمرهم على التوجه إلى المدينة مع الحجاج كالحجاج ، وكان الاشتر مع خوارج الكوفة رئيساً على فرقة من فرقهم الأربع (الطبري ٥: ١٠٤) وبعد وصولهم الى المدينة ناقشهم أمير المؤمنين عثمان وبين لهم حجته في كل ما كانوا يظنونه فيه ، فاقتنع جمهورهم بذلك وحملوا رؤساء الفتنة على الرضا بأجوبة عثمان وارتحلوا من المدينة للمرة الأولى . الا إن الأشتر وحكيم بن جبلة تخلفا في المدينة ولم يرتحلا معهم ( الطبري ٥ : ١٢٠ ) . ولما وصل المصريون الى مكان سمى البوب اعترضهم راكب مثل لهم دور حامل الكتاب المزعوم ،



عند معاوية <sup>(١٥٠)</sup> ، فذكرهم بالله وبالتقوى لفســـاد الحـــال وهتك حرمــه الأمة <sup>(١٥٦)</sup> ، حنى قال له زيد بن صوحان [ يوماً ] ــ فيما يروى <sup>(١٥٧)</sup> ــ :

وسيأتي الحديث عن ذلك فيما بعد . ونقل الطبري ( ٥ : ١٩٤ ) أن الأشيتر. كان في مؤتمر السبايين الذي عقدوه قبيل ارتحال على من الكوفة الى البصرة للتفاهم مع طلحة والزبير وعائشة . فقرر السبأبون في مؤتمرهم هـــــدا أن ينشيبوا الحرب بين الفريقين قبل أن يصطلحا عليهم . وفي وقعة الجمل أصطرع عبد الله بن الزبير والأشتر واختلفا ضربتين وقال عبد الله بن الزبير كلمتـــه المشهورة : « اقتلوني ومالكا » فأفلت منه مالك الأشتر ، روى الطبري (٥:٢١٧) عن الشيعبي أن الناس كانوا لا يعرفون الأشتر باسم مالك ، ولو قال أين الزبير « اقتلوني والأشتر » وكانت للأشتر ألف ألف نفس ما نجا منها شيء ، ومازال يضطرب في يدى ابن الزبير حتى أفلت . وروى الطبري ( ٥ : ١٩٤ ) أن علياً لما فرغ من البيعة بغد وقعة الحمل واستعمل عبد الله بن عباس على البصرة بلغ الأشتر الخبر باستعمال على ابن عباس فغضب وقال : « على ما قتلنا الشبيخ اذن ! اليمن لعبيد الله ، والحجاز لقتم ، والبصرة لعبد الله ، والكوفة لعلى !» ثم دعا بدابته فركب راجعا . وبلغ ذلك علياً فنادى : الرحيل ! ثم اجد السير فلحق به فلم يره أنه بلغه عنه وقال : « ما هذا السير ؟ سبقتنا ! ». وخشى ان ترك والخروج أن يوقع في نفس الناس شرا . ثم أشترك الأستى في حرب صفين . وولاه على امارة مصر بعد صرف قيس بن سعد بن عبسادة عنها . فلما وصل القلزم ( السويس ) شرب شربة عسل فمات ، فقيل انهــا كانت مسمومة ، وكان ذلك سنة ٣٨ ( الأصابة ٣ : ٨٢ ) . (ح) .

(١٥٥) أثاروا الفتنة يوم ضربوا عبد الرحمن بن خنيس الأسدى وأباه وهم فى دار الأمارة بالكوفة ، فكتب أشراف الكوفة وصــلحاؤها الى عثمان باخراجهم الى بلد آخر ، فسيرهم الى معاوية فى الشام . والذين سيروا الى معاوية هم : الأشتر النخعى ، وابن الكواء اليشكرى ، وصعصعة بن صوحان العبدى ، وأخوه زيد ، وكميل بن زياد النخعى ، وجندب بن زهير الغامدى ، وجندب بن كعب الأزدى ، وثابت بن قيس بن منقع ، وعروة ابن الجعمد البارقى ، وعمرو بن الحمق الخزاعى . (خ)

(١٥٦) نص كلام معاوية كما رواه الطبرى ( ٥ : ٨٦ ) : « أنكم قوم مسن العرب ، لكم أسنان والسنة ، وقد أدركتم بالاسلام شرفا ، وغلبتم الأمم ، وحويتم مراتبهم ومواريثهم ، وقد بلغنى أنكم نقمتم قريشا ، وأن قريشا لو لم تكن عدتم أذلة كما كنتم ، أن أئمتكم إلى اليوم جنة ، فلا تسدوا عن جنتكم ، وأن أئمتكم اليوم يصبرون لكم على الجور ، ويحتملون منكم المؤونة ، والله لتنتهن أو ليبتلينكم الله بمن يسومكم ثم لا يحمدكم على الصبر ، ثم تكونون شركاءهم فيما جررتم على الرعية فى حياتكم وبعد موتكم » . (خ)



« كم تكثر علينا [ من الأمرة ] وبقريش ، فما زالت العرب تأكل من قوائم سيوفها وقريش تجاهد <sup>(١٥٨)</sup> ». فقال له معاوية : « لا أم لك.أذكركبالاسلام وتذكرنى بالجاهلية ! قبح الله من كثر على أمير المؤمنين بكم ، فما أنتم ممن ينفع أو يضر • اخرجوا عنى <sup>(١٥٩)</sup> » •

وأخبره ابن الكوا بأهل الفتنــة (١٦٠) في كل بلد ومؤامرتهــم (١١١) ،

(١٥٨) وقال أيضا لمعاوية : « وأما ما ذكرت من الجنة ، فان الجنة اذا اخترقت خلص الينا » أى أذا قتلنا ولاتنا صارت الولاية الينا . ولو أن هذه الكلمة قالها ثائر وهو من قبضة حاكمه – منذ بدأت الحكومات الى أن تقوم الساعة – ما وجد من حاكمه حلماً وسعة صدر كالذى وجده صعصعة من معاوية مع قدرته عليه . (خ)

(۱۵۹) وجواب معاوية على كلام صعصعة في وصف قريش ومكانتها طويل ونفيس ، وقد أورده الطبري ( ٥ : ٨٦ ) . (خ)

(١٦٠) قد يقول قائل : الا يدل ما وقع من الحوادث في مأساة استشهاد
 الخليفة عثمان على غفلته في عدم علمه فيما يجرى في الخفاء من تآمر المتآمرين

فى الحقيقة ان هذا الخليفة لم يكن على الرغم من اشسستغاله بالفتوحات الواسعة التى تمت فى عهده ، غافلا عن المؤمرات التى كانت تحاك ضده مسن اجل الكيد للاسلام ، بل كان على مستوى الأحداث بعيدا عن تهمة الضعف التى تتردد على السنة خصومه .

قال الاستاذ المؤرخ محمد عزة دروزة :

وقد نشط ابن سوداء (أى عبد الله بن سبأ) وجماعاته في بث الدعاية ضد عثمان وامرائه حتى أوسعوا الأرض اذاعة كما جاء في رواية الطبرى . وكانوا يكتبون كتبآ في الغيب فيهم ويرسلونها للناس في الأمصار . وبلغ ذلك أهسل المدينة فجاؤوا إلى عثمان يسألونه هل أتاه من الأمصار مثل ما أتاهم . فقسال لهم والله ما جاءني الا السلامة ، قأخبره . فقال لهم : أنتم شركائي وسمسهود الأومنين ! فأشيروا على ، فأشاروا عليه ارسال أشخاص ممن يثق فيهسم عوامهم ... وإن الأمراء يقسطون بين الناس ( الطبرى ج ٣ ص ٣٧٩ ) . ثم كتب إلى أهل الأمصار كتاباً عاماً يذكر فيه ما بلغه من الاذاعات والطعن على الأمراء ويقول : أنه تولى أمر المؤمنين ليقوم بالأمر بالمعروف والنهى عسن معلى الأمراء ويقول : أنه تولى أمر المؤمنين ليقوم بالأمر بالمعروف والنهى عسن معلى الأمراء ويقول : أنه تولى أمر المؤمنين ليقوم بالأمر بالمعروف والنهى عسن معلى الأمراء ويقول الله على ذلك ، وأنه مستعد لسماع كل شكوى منه ومس المنكر ، وأنه ولى عماله على ذلك ، وأنه مستعد لسماع كل شكوى منه ومس معاله وأنصاف صاحبها ، وأعطاء كل ذى حق حقه ، ويدعو من له شكوى الى موافاته في الموسم ( ٣٨٠ – ٣٨١ ) الطبرى نقلا عن تاريخ الجنس العسربى موافاته في الوسم ( ٣٨٠ – ٣٨١ ) الطبرى نقلا عن تاريخ الجنس العسربى موافاته إلى الم استدعى ولاة الأمصار واستطلعهم الأمر ، وقال أنى أخشى أن



فكتب الى عثمان يخبره بذلك ، فأرسل اليه بأشـــخاصهم اليه فأخرجهـم

يكون مصدقا عليكم فأكدوا له أنهم سالكون طريق الحق والمصلحة ، وأن ما بلغه دسائس ووساوس تبث سرآ ، واقترح بعضهم تعفيب المديمين وقتلهم ، فأمرهم بالانتباه والرفق والتسامح فيما لا يكون فيه ضياع حقوق الأمة ، ومن الولاة معاوية بن أبى سفيان (عن الجنس العربى ٢٣٢/٧ وقد نقله عن الطبرى ) وذكر الأرخون أن عثمان جمع بعض خاصته ، فشاورهم فى أمر الناس ا سمع منهم ثم قال لهم :

لقد سمعت كل ما أشرتم به ، ولكل أمر باب يؤتى منه . أن هذا الأمر الذى يخاف على هذه الأمة كائن . وأن بابه الذى يفلق عليه ليفتحن ، فنكفكفه باللين والمواتاه الا فى حدود الله ! فأن فتح فلا يكونن لأحد على حجة ، وقد علم الله أنى لم آل الناس خيراً . وأن رحى الفتنة دائرة ، فطوبى لعثمان أن مات ولم يحركها .

سكتوا الناس وهبوا لهم حقوقهم ، فاذا تعوطيت حقوق ألله فلا توهنوا !! ( الخليفة المفترى عليه ص ٦٤ للاستاذ محمد صادق عرجون ) .

ومن اروع الأدلة على قوة عثمان ورباطة جأشه موقفه حين اشتد عليه هجوم الثوار واصحاب الفتنة ، يقتحمون عليه داره ليقتلوه . وكبار الصحابة الصناديد مع ابنائهم يرجونه للدفاع عنه ، كما فصلنا القول فى غير هذا المكان ، « فيعزم على كل من راى ان له عليه سمعاً وطاعة أن يكف يده ويلقى سلاحه » حرصاً على دماء المسلمين ، ولو بتعريض حياته للهلاك والقتل .

ليت شعرى أى شجاعة نفسية ، وأى صبر يطلبه الناس وراء هذا ؟ ! اذا كانت الشجاعة هى ضبط النفس عند النوازل فى غير قلق ، والصبر على المكاره من غير جزع ، ومصابرة الحوادث من غير سأم ، والثبات لجسمام الأحداث بلا تزعزع ، فلم تنجب الأمهات مثل عثمان فى شمر حاعته ورباطة جاشه ، وقوة يقينه ، وثباته على رأيه فان أحداً من الناس فى مثل حال عثمان وشأنه ، لم يلق ما لقى عثمان ، ولا شيئاً منه ، ولم يصبر أحد على ما لقى من البلاء والمحنة مثل ما صبر عثمان . وكيف بصبر ينتهى بصاحبه معلى علم ورضا ، مخارج ينفذ منها ، ويعيش فى خفض ممن العيش ! ولكن عثمان رضى الله عنه لم يكن ضعيفاً ولا مستضعفاً مكما يزعم القاصرون والمقصرون م الصبر ، نفاذ البصيرة ، فغدى الأمة ، ووضع لها بذلك أعظم قواعد النظام فى تكوينها الاجتماعى ( الخليفة المغترى عليه للاستاذ عرجون ص ٢٥ ) . (م)

(171) قال ابن الكواء فيما نقله الحافظ ابن عساكر فى ترجمته من تاريخ
 دمشق ( ۷ : ۲۹۹ ) وأبو جعفر الطبرى فى تاريخه ( ٥ : ٩٢ ) يصف لمعاوية

149

المواصم من القواصم ــ م ٩



معاوية (١٦٢) ، فمروا بعبد الرحمن بن خالد بن الوليد (١٦٢) ، فحبسهم ، ووبخهم ؛ وقال لهم : « اذكروا [ لى ] ما كنتم تذكرون لمعاوية (١٦٤) » . وحصرهم ، وأمشاهم بين يديه أذلاء حتى تابوا بعد حول (١٦٠) .

وكتب الى عثمان بخبرهم ، فكتب اليه أن سرحهم الى • فلما مثلوا بين يديه جددوا التوبة ، وحلفوا على صدقهم ، وتبرأوا مما نسب اليهـــم <sup>(٢٢١)</sup>

اهل الاحداث من أهل الأمصار أما أهل الأحداث من أهل المدينة فهم أحرص الأمة على الشر ، وأعجزهم عنه ، وأما أهل الأحداث من أهل الكوفة فائهم انظر الناس فى صغير ، وأركبه لكبير ، وأما أهل الأحداث من أهل البصرة فائهم يردون جميعا ويصدرون شتى ، وأما أهل الأحداث من أهل مصر فهم أوفى النساس بشر ، وأسرعه ندامة ، وأما أهل الأحداث من أهل الشسام فأطوع النساس لم شدهم ، وأعصاه لمفويهم » ، (خ)

(١٦٢) وكتب فيهم الى عثمان ( انه قدم على إقوام ليست لهم عقسول ولا أديان . أثقلهم الاسلام ، وأضجرهم العدل . لا يريدون الله بشىء ، ولا يتكلمون بحجة . أنما همهم الفتنة ، وأموال أهل الذمسة . والله مبتليهسم ومختبرهم ، ثم فاضحهم ومخزيهم . وليسسوا بالذين ينكون أحسداً الا مع غيرهم . فأنه سعيداً ومن قبله عنهم ، فأنهم ليسوا لأكثر من شغب أو نكير » ( الطبرى ٥ : ٨٧ ) . (خ)

دان يلى حمصاً لمعاوية ، ويتبعه منطقة الجزيرة حران وألرقة .
 (خ)

(١٦٤) وذلك بعد قوله لهم : « يا آلة الشيطان ، لا مرحباً بكم ولا أهل . وقد رجع الشيطان محسوراً وأنتم بعد نشاط . خسر الله عبد الرحمن أن لم يؤدبكم حتى يحسركم . يا معشر من لا أدرى أعرب أم عجم ، لكى لا تقولوا لى ما يبلفنى أنكم تقولون لمعاوية . أنا أبن خالد بن الوليد ، أنا أبن من عجمته العاجمات ، أنا أبن فاقىء الردة . والله لئن بلفنى يا صعصعة بن ذل أن أحداً ممن معى دق أنفك ثم أمصك لأطيرن بك طيرة بعيسدة المهسوى » ( الطبسرى ٥ : ٨٧ ) . (خ)

(١٦٥) كان كلما ركب أمشاهم ، فاذا مر به ( صحصعة ) قال أيا ابن الحطيئة ، اعلمت أن من لم يصلحه الخير أصلحه الشر ؟ مالك لا تقول كما كان يبلغنى أنك تقول لسعيد ومعاوية فيقول : ويقولون : نتوب ألى ألله ، أقلنا إقالك الله ( الطبرى ٥ : ٨٧ – ٨٨ ) ، (خ)

(١٦٦) الذي قدم إلى أمير المؤمنين عثمان في المدينة هو الأشتر النخعي وحده ، وهو الذي ناب عن أبنى صوحان وأبن الكواء والآخرين في تجـــديد التوبة التي أعلنوها من قبل لعبد الرحمن بن خالد بن الوليد ، غير أن الفتنة



[ فخیرهم ] حیث یسیرون ، فاختار کل واحد ما أراد من البلاد : کوفة وبصرة ، ومصر • فأخرجهم ، فما استقروا فی [ جنب ] ما ساروا حتی ثاروا وألبوا ، حتی انضاف الیهم جمع <sup>(۱٦٧)</sup> •

وساروا اليه (١٦٨) : على أهل مصر عبد الرحمن بن عدس البلوى (١٦٩)،

لم تكن مقتصرة على هؤلاء ، بل كانت جرثومتها في يد ابن سبأ الذي اختسار الاقامة في الفسطاط ، وكان لها جناح في البصرة ، وللاشتر واخوانه بقية في الكوفة ، وبينما كان الاشتر يجدد توبته وتوبة اخوانه في المدينة كان اعسوان ابن سبأ يكاتبون البصرة والكوفة في موعد يثبون فيه على ولاتهم ، فما رجع الاشتر بتوبته الى اخوانه الذين كانوا عند عبد الرحمن بن خالد بن الوليد حتى وجد عندهم كتاباً من اخوانهم في الكوفة يدعونهم للاشتراك فيما اتعدوا له ، فلم يبتهج بهذه الدعوة الى الفتنة والشر الا الاشتر الذى لم يكن قد نسى توبته بعد ، فاسرع الى الكوفة وانضم الى الفتنة التى تسسمى في التساريخ (يوم الجرعة ) وكان ذلك في سنة ٤ ٣٠. (خ)

(١٦٧) لما خفق السبايون فى الوثوب على ولاتهم سنة ٣٤ فى الموعد الذى وقعت فيه فتنة يوم الجرعة ، اتعدوا لفتنة اخرى بمقياس أوسع يقومون بها فى العام التالى (سنة ٣٥) عند استعداد الحجاج لقصد الحرمين الشريفين من مصر والبصرة والكوفة ، فيذهب الحجاج للقيام بطاعة الله ، ويذهب دعـاة ألفتنة للمجاهرة بمعصية الله . وقد نظموا انفسهم فى اثنتى عشرة فرقة : اربع فرق من مصر ، واربع من البصرة ، واربع من الكوفة . وفى كل فرقة نحـو مائة وخمسين مفتونا ، أى من كل بلد نحو ستمائة رجل . (خ)

(١٦٨) أى ألى أمير المؤمنين عثمان فى مدينة الرسول صلى الله عليه وآله وسلم . (خ)

(١٦٩) فارس شاعر ، نزل مصر مع جيش الفتح ، ولم يعرف له فى سيرته شىء انفرد بالامتياز به غير اشتراكه فى هذه الفتنة ، مع دعواه أنه كان مسن الذين بايعوا تحت الشجرة ، واظنه لم يكن من الرؤوس المدبرين للفتنة ، ولكن مدبريها استفلوا ميله الى الرئاسة ، فاستفادوا من سنه ووجاهته بين فرسان القبائل العربية بمصر ، وولوه القيادة على احدى الفرق الأربع التى خرجت من مصر الى المدينة ( وقادة الفرق الثلاث الأخرى : كنانة بن بشر التحيبى ، وسودان بن حمران السكونى ، وقتيرة السكونى . ورئيسهم الأعلى الفافقى ابن حرب العكى ) . وكان عبد الرحمن بن عديس فى مدة الحصار شديد الوطأة على أمير الؤمنين عثمان واهل بيته . ثم كانت عاقبته القتل فى جبل الجليل بالقرب من حمص ، لقيه أحد الأعراب فلما اعترف له بأنه من قتلة عثمان بادر



وعلى أهل البصرة حكيم بن جبلة <sup>(١٧٠)</sup> ، وعلى أهل الكوفة الاشتر مالك ابن الحارث النخعى <sup>(١٧١)</sup> • فدخلوا المدينة هلال ذى القعدة ســــنة خمس وثلاثين <sup>(١٧٢)</sup> •

فاستقبلهم عثمان • فقالوا : ادع بالمصحف • فدعا به • فقالوا : افتح [ السابعة ] <sup>(۱۷۲)</sup> ـ يعنى يونس ـ فقالوا : اقرأ • فقرأ حتى انتهى الى قوله « آلله اذن لكم أم على الله تفترون » قالوا له قف • قالوا له : أرأيت ما حميت من الحمى ، أذن الله لك أم على الله افتريت ؟ قال : امضه ، انما نزلت فى كذا . وقد حمى عمر ، وزادت الابل فزدت .

فجعلوا يتبعونه هكذا ، وهو ظاهر عليهم • حتى قال لهم : ماذا تريدون ؟ فأخذوا ميثاقه ، وكتبوا عليه ستاً أو خمساً <sup>(١٧٥)</sup> : أن المنفى[ يقلب ]<sup>(١٢١)</sup>

بقتله ( معجم البلدان لياقوت : الجليل ) . واخطأ من نسب ابن عديس الى تجيب ، فانه بلوى من قضاعة . اما تجيب بنت ثوبان المدحجية فلا ينسب اليها الا بنو ولديها سعد وعدى ابنى اشرس بن شبيب بن السكون من كندة ، واين كندة من قضاعة ! . (خ)

(۱۷۰) تقدم التعريب به . وهو أمسير احسدى الفسرق الأربع البصرية ( ( والثلاثة الآخرون : ذريح بن عباد العبدى ، وبشر بن شريح « الحطم » ، وابن المحرش الحنفى . ورئيسهم الأعلى حرقوص بن زهير السعدى ) . (خ)

(١٧١) تقسدم التعسريف به . وهسو أمسير احسدى الفسرق الأربع الكوفية (والثلاثة الآخرون ، زيد بن صوحان العبدى ، وزياد بن النضر الحارثى ، وعبد الله ابن الاصم ، ورئيسهم الأعلى عمرو بن الأصم ) . (خ)

(۱۷۲) نزلوا خارج المدينة على ثلاث مراحل منها ، ثم تقدم ثوار البصرة فنزلوا في ذى خشب ، ونسزل ثوار الكسوفة الاعوص ، ونسزل عامتهسم بدى الروة . (خ)

(۱۷۳) ب ، ج ، ز : التاسعة . قارن [ الطبرى ج ٢ ص ١١٧ ] ويونس ياتى ترتيبها السابعة في مصحف ابن مسعود رضى الله عنه . وتسسخة « د )) تنفق مع ما ورد في الطبرى . وكان الشيخ محب الدين الخطيب رحمه الله قد انبتها التاسعة في أصل الكتاب (س) .

(١٧٥) أى اشترطوا عليه ستة شروط أو خمسة في المعاني الآتية . (خ)

(١٧٦) ب ، ج ، ز : يعلب ، وكتبها الشيخ محب الدين : يعاد ، اجتهادا منه ، ولكنه لم ينبه إلى ذلك، رغم أن الشيخ ابن باديس اقترح نفس اللفظة ( يقلب ) في الهامش ، وشهدت نسخة « د » لاقتراح العلامة ابن باديس ، (س)

124



والمحروم يعطى ، ويوفر الفىء ، ويعدل فى القسم ، ويستعمل [ دو ] الأمانة والقوة • فكتبوا ذلك فى كتاب • وأخذ عليهم أن لا يشقوا عصا ، ولا يفرقوا جماعة . ثم رجعوا راضين <sup>(١٧٧)</sup> . وقيل أرسل اليهم علياً فاتفقوا على الخمس المذكورة ورجعوا راضين • فبينـما هم كذلك <sup>(١٧٢)</sup> ، اذا راكب يتعـرض لهم <sup>(١٩١)</sup> ، ثم يفارقهم مرارا <sup>(١٨١)</sup> • قالوا : مالك ؟ قال : أنا رســـول أمير المؤمنين الى عامله بمصر <sup>(١٨١)</sup> ففتشوه ، فاذا هم بالكتاب على لسـان

(١٧٧) كان الزاحفون من أمصارهم على مدينة الرسول صلى الله عليه وآله وسلم فريقين : رؤساء خادعين على درجات متفاوتة ، ومرؤوسين مخدوعين ، وهم الكثرة التى بثت فيها دعايات مغرضة حتى ظنت آن هنالك منفيين مظلومين ومحرومين سلبوا حقهم .. الخ . وقسل رايت شهادة أصدق شاهدين فى العراق حينئذ وهما الحسن البصرى وصنوه ابن سيرين عن وفرة الأعطيات والأرزاق وأنواع الخيرات حتى كان منادى عثمان ينادى بدعوة الناس لها فلا يمنع عنها أحد . ورايت فيما سبق شهادة الامام الشعبى عن تعميم الرزق والخير حتى الى الاماء والعبيد . ولما أصغى عامة من طريقين مختلفين باختلاف اتجاه أمصارهم ، فالمريون اتجهوا شسسالا لمن عريقين مختلفين باختلاف الما ومارهم ، فالمريون اتجهوا شسسمالا لفرب ليسايروا ساحل البحر الى السويس ومصر ، والعرافيون من العراق . (خ) .

(١٧٨) أى فبينما العراقيون من بصريين وكوفيين فى طريقهم نحو الشرق الى الشمال ، والمصريون فى طريقهم نحو الفرب الى الشمال ، وبين الفريقين مراحل بعيدة لأنهما تقدما فى السير والمسافة تزداد بعدا بينهما . (خ)

(۱۷۹) أي للمصريين وحدهم . (خ)

(١٨٠) ولا يتعرض لهم ثم يفارقهم ويكرر ذلك الاليلفت انظارهم اليه ، ويثير شكوكهم فيه . وهذا ما اراده مستأجرو هذا الرجل لتمثيل هذا الدور ، ومدبرو هذه المكيدة لتجديد الفتنة بعد أن صرفها الله واراح المسلمين مسن شرورها . ولا يعقل أن يكون تدبير هذا الدور التمثيلى صادراً عن عثمان أو مروان أو أى انسان يتصل بهما ، لأنه لا مصلحة لهما فى تجديد الفتنة بعد أن صرفها الله ، وانما المصلحة فى ذلك للدعاة الأولين الى احداث هذا الشغب ، ومنهم الأشتر وحكيم بن جبلة اللذان لم يسافرا مع جماعتهما الى بلديهما ، بل تخلفا فى المدينة ( الطبرى ٥ : ١٢٠ ) ولم يكن لهما أى عمل يتخلفسان فى المدينة لاجله الا مثل هذه الخطط والتدابير التي لا يفكران يومئذ فى غيرها . (خ) (١٨٠) وقد صرحوا بأنه عبد الله بن سعل بن أبى سرح ( الطبرى ٥ : ١٢٠ )

Im



عَثْمان ، عليه خاتمه الى عامل مصر أن يصلبهم ويقطع أيديهم وأرجلهم <sup>(١٨٢)</sup>. فأقبلوا حتى قدموا المدينة <sup>(١٨٢)</sup> ، فأتوا علياً فقالوا له : ألم تر الى عدو الله

ولا يعقل أن يكتب اليه عثمان أو مروان ، لأنه كان عقب خروج الثوار من مصر متوجهين إلى المدينة كتب إلى عثمان يستأذنه بالقدوم عليه ( الطبرى ٥ : ١٢٢ ) وخرج بالفعل من مصر نحو العريش وفلسطين وإيلة ( العقبة ) وتغلب محمد ابن أبى حذيفة على الحكم فى مصر ، وهو عدو لله ورسوله ، وخارج على خليفة المسلمين . فكيف يكتب عثمان أو مروان إلى عبد الله بن سعد وعندهما كتابه الذى يستأذن به فى القدوم إلى المدينة ؟ [خ]

(١٨٢) الأخبار التى جاء فيها أن الراكب غلام عثمان ، وأن الجمل جمل الصدقة : وأن عثمان اعترف بذلك ، كلها أخبار مرسلة لا يعرف قائلها أو مكذوبة اذاعها رواة مطعون فى صدقهم وامانتهم . ومضعون الكتاب اضطربت الروايات فيه ، فغى بعض الروايات « اذا قدم عليك عبد الرحمن بن عديس فاجلده مائة راحلق رأسه ولحيته واطل حبسه حتى يأتيك أمرى . وعسمرو ابن الحمق فافعل به مثل ذلك . وسودان بن حمران مثل ذلك . وعسسروة ابن التباع الليثى مثل ذلك » وفى رواية « اذا أتاك محمد بن أبى بكر الصديق وفلان وفلان – فاقتلهم وأبطل كتابهم وقر على عملك حتى يأتيك رأيى » مؤلاء الثوار . وهذا الاختلاف فى مضمون كتاب واحد مما يزيد الريبسة فى أمره . (خ)

(١٨٣) واعجب العجب أن قوافل الثوار العراقيين التى كانت متباعدة فى الشرق والفرب عادت معا الى المدينة فى آن واحد ، اى أن قوافل العراقيين النى كانت بعيدة مراحل بعيدة عن قوافل المصريين علمت بالرواية المسرحية فى الساعة التى مثلت فيها فى البويب فرجعت الى المدينة وقت رجوع المصريين ووصلتا الى المدينة مما كانما كانوا على ميعاد . ومعنى هدا أن الذين استاجروا الراكب ليمثل دور حامل الكتاب امام قوافل المصريين استاجروا راكبا آخر خرج من المدينة معه قاصدا قوافل العراقيين ليخبرهم بأن المريين اكتشغوا كتسابا بعث به عثمان الى عبد الله بن سعد فى مصر بقتل محمد بن أبى بكر قال الطبرى بعث به عثمان الى عبد الله بن سعد فى مصر بقتل محمد بن أبى بكر قال الطبرى بما لتى اهل مصر وقد سرتم مراحل ثم طويتم نحونا لا هسدا والله أمر أبرم بما لتى اهل مصر وقد سرتم مراحل ثم طويتم نحونا لا هسدا والله أمر أبرم ما المدينة » ( يشير كرم الله وجهه الى تخلف الأشتر وحكيم فى المدينة ، وانهما ما الذان دبرا هذه المسرحية ) . قال الشوار العراقيسون : « فضسعوه على ما شئتم . لا حاجة لنا الى هذا الرجل . ليعتزلنا » وهذا تسليم منه بأن ما شئتم . الم عبد الله بشرعية ( و العراقيسون : « فضسعوه على والما نه المراب منهم مان الى هذا المرحية ) . قال الشر وحكيم فى المدينة ، وانهما وسفات دمه الذى عصمه الله بشريعة رسوله صلى الله عليه واله وسلم . (خ)



كتب فينا بكذا ؟ وقد أحل الله دمه . قالوا له : فقم معنا إليه . قال : والله . لا أقوم معكم . قالوا له : فلم كتبت <sup>(١٨٤)</sup> إلينا ؟ قال : والله ما كتبت إليكم . فنظر بعضهم إلى بعض <sup>(١٨٠)</sup> . وخرج على من المدينة .

فانطلقوا إلى عثمان فقالوا له : كتبت فينا كذا . قال لهم إما أن تقيموا ـ

(١٨٥) الطبري ( ٥ : ١٠٨ ) . وهذا الحوار بين على والثوار مجمع عليه ی کل الروایات . وهو نص قاطع علی أن الید التی زورت الکتاب علی عثمان ، وبعثت إلى العراقيين تخبرهم بذلك وتطلب منهم أن يعودوا إلى المدينة ، وهي اليد التي زورت على على كتابا إلى الثوار العراقيين بأن يعودوا . وقد قلنا من قبل أن الشوار فريقان - خادع ومخدوع - فالذين نظر بعضهم إلى بعض عندما حلف على بأنه لم يكتب اليهم هم من الفريق المخدوع يتعجب كيف لم يكتب على اليهم وقد جاءهم كتابه ، ومن ذا الذي يكون قد كتب الكتاب على لسانه أن لم يكن هو الذي كتبه ؟ وسياتي قريبا أن مسروق بن الاجدع الهمداني ( وهو من الأئمة الأعلام المقتدى بهم ) عاتب ام المؤمنين عائشة بأنها كتبت الى الناس تأمرهم بالخروج على عثمان ، فأقسمت له بالله الذي آمن به المؤمنون وكفر به الكافرون أنها ما كتبت اليهم سوادا في بياض . قال سليمان بن مهران الأعمش - أحد الأئمة الأعلام الحفاظ - : « فكانوا برون أنه كتب على لسائها » الها المسلمون في هذا العصر وفي كل عصر ، إن الأبدى المجسومة التي زورت الرسائل الكاذبة على لسان عائشة أو على؛ وطلحة والزبير هي التي رتبت هذا الفساد كله ، وهي التي طبخت الفتنة من أولها إلى آخرها ، وهي التي زورت الرسالة المزعومة على لسان أمير المؤمنين عثمان إلى عامله في مصر في الوقت الذي تان يعلم فيه أنه لم يكن له عامل في مصر ، وقد زورت هذه الرسالة على السان عثمان بالقلم الذي زورت به رسالة أخرى على السان على كل ذلك لم تد الثوار إلى المدينة بعد أن اقتنعوا بسلامة موقف خليفتهم ، وأن ما كان اشيع عنه كذب كله، وأنه كان تتصرف في كل أمر بما كان برأه حقاً وخيرا. ولم بكن صهر رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم المبشر منه بالشهادة والجنة هو المجنى عليه وحده بهذه المؤامرة السباية الفاجرة ، بل الاسلام نفسه كان محنياً عليه قبل ذلك . والأحيال الإسلامية التي تلقت تاريخها الطاهر الناصع مشوَّها ومحرَّفا هي كذلك ممن جنى عليهم ذلك اليهودي الخبيث ، والمنقادون له بخطام الأهواء والشهوات .



اثنين من المسلمين ، أو [ بينة ] <sup>(\*)</sup> ـ كما تقدم ذكره ـ فلم يقب لوا ذلك منه <sup>(١٨٦)</sup> ونقضوا عهده <sup>(١٨٧)</sup> وحصروه .

وفد روى أن عثمان جىء إليه بالأشتر ، فقال له : يريد القوم منك إما ان تخلع نفسك ، أو تقص منها ، أو يقتلوك . فقال : أما خلعى ، فلا أترك أمة محمد بعضها على بعض. وأما القصاص ، فصاحباى قبلى لم يقصا من أنفسهما ، ولا يحتمل ذلك بدنى (١٨٨) .

وروى أن رجلا قال له : نذرت دمك . قال : [ له : خذ جنبى فشرط فيه بالسيف شرطة أراق منه دمه ] <sup>(١٨٩)</sup> ، ثم خرج الرجل وركب راحلته وانصرف فى الحين <sup>(١٩٠)</sup> .

(١٨٦) لأنهمَ ما جاءوا ليقبـلوا حقًّا أو يرجعـوا إلى شرع ، وأنما جاءوا ليخلعوه أو يسفكوا دمه [خ]

(۱۸۷) الذي تقــدم أنهــم قطعـوه على أنفسهم بأن لا يشــقوا عصا ولا يفرقوا جماعة . [خ]

(\*) وفي طبعة الشيخ الخطيب [ يميني ] ( س ) .

(۱۸۸) هذا الخبر في تاريخ الطبري (٥: ١١٧ – ١١٨)، وفي البـــداية
 والنهاية (٧: ١٨٤)، وفي أنساب الأشراف للبلاذري (٥: ٩٢).

(۱۸۹) وفي مطبوعة الشيخ الخطيب [ خد جبتي ، فشرط فيها شرطة بالسيف آراق منه دمه ] . [س] .

(١٩٠) هذا الخبر فى كتاب التمهيد للامام أبى بكر الباقلانى ص ٢١٦ . وأعجب من ذلك ما رواه الطبرى ( ٥ : ١٣٧ – ١٣٨ ) أن عمير بن ضابى، البرجمى وكميل بن زياد النخعى حضرا إلى المدينة ليفتالا عثمان تنفيذا لقرار كميل للخليفة مع بقية عصابتهم ، فلما وصلا إلى المدينة نكل عمير ، وتر صد كميل للخليفة حتى مرءً به ، فلما التقيا ارتاب منه عثمان ، ووجا وجهه فوقع على استه ، فقال لعثمان : أوجعتنى يا أمير المؤمنين . قال عثمان : أولست بفاتك ؟! قال : لا والله الذى لا اله الا هو . فاجتمع الناس وقالوا : نفتشه يا أمير المؤمنين . فقال الذى لا اله الا هو . فاجتمع الناس وقالوا : نفتشه على غير ما قال . ثم قال لكميل : « أن كان كما قلت فاقتـــد منى ( وجنا ) فوآلله ما حسبتك الا تريدنى » . وقال : « أن كان كما قلت فاقتـــد منى ( وجنا ) نعن كاذبا فأذل الله » وقعد له على قدميه وقال « دونك ! » فقـال كميل : « تركت » . أيها القارىء الكريم ، أن هذا الموقف ليس موقف خليفة فضـلا عمن دونه ، بل هو موقف المتخلقين بأخلاق الأنبياء . على أن الله يمهـل ولا



ولقد دخل عليه ابن عمر ، فقال ( له عُسان ) : انظر ما يقول هؤلاء ، يقولون : اخلع نفسك أو نقتلك . قال له ( ابن عمر ) : أمخلد أنت في الدنيا ؟ قال : لا . قال:هليزيدون على أن يقتلوك ؟ قال : لا . قال : هل يملكون لك جنة أو ناراً ؟ قال : لا . قال : فلا تخلع قميص الله عنك ، فتكون سنة ، كلما كره قوم خليفتهم خلعوه أو قتلوه <sup>(١٩١)</sup> .

وقد أشرف عليهم عثمان ، واحتج عليهم بالحديث الصحيح فى بنيـــان المسجد ، وحفر بئر رومة ، وقول النبى صلى الله عليه وآله وسلم حين رجف بهم أحد <sup>(۱۹۲)</sup> . وأقروا له به فى أشياء ذكرها <sup>(۱۹۲)</sup> .

يهمل . فقد جاء الحجاج بعد أربعين سنة فقتل ضابئًا وقتل كميلا بما أراده في هذا الحادث من الفتك برجل خلق قلبه من رحمة الله ، و « أن الله ليملى للظالم حتى إذا أخذه لم يفلته (\*) » .

(۱۹۱) اورد البلاذرى هذا الخبر فى أنساب الأشراف (٥: ٧٦) من حديث نافع عن ابن عمر . وقبل أن يغتى ابن عمر لخليفته بذلك ويدعوه إلى هـــده التضحية النبيلة ، كان عثمان على بينة من ذلك ونور من الله ، فقد اخــرج ابن ماجه فى مقدمة سننه ( الباب ١١ ج ١ ص ٢٨ ) من حديث النعمـــان ابن بشير عن أم المؤمنين عائشة أن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال لعثمان : « يا عثمان ان ولاك الله هذا الأمر يوما فارادك المنافقــون أن تخلع قميصك الذى قمصك الله فلا تخلعه ( \* \*) يقول ذلك ثلاث مرات . وفى مسند الامام احمد ( ج ٦ الطبعة الأولى : ص ٢٥ و ٢٦ و ١٢ و اله عائشة هذا بالفاظ مختلفة يرويه عنها عروف بن الزبير والنعمان بن بشير وغيرهما .

(۱۹۲) قوله صلى الله عليه وآله وسلم : أثبت أحد ! فأنما عليك نبى وصديق وشهيدان رواه البخارى ، [م]

(۱۹۳) انظر فى مسند الامام احمد (١: ٥٩ الطبعـــة الأولى رقم ٢٠٤ الطبعة الثانية ) حديث أبى سلمة بن عبد الرحمن . وسنن النسبائى (٢: ١٢٤ ــ ١٢٥ ) وجامع الترمذى (٤: ٣١٩ ــ ٣٢٠ ) .

(\*) رواه البخارى ومسلم . [م] (\*\*) أورد الترمذى وابن ماجه نحوه وحسنه الترمدى وصححه محقق المشكاة [م]

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

وقد ثبت أن عثمان أشرف عليهم وقال : أفيكم ابنا محدوج ؟ أنشدكما الله ألستما تعلمان أن عمر قال : إن ربيعة فاجر أو غادر ، وإنى والله لا أجعل فرائضهم وفرائض قوم جاءوا من مسيرة شهر ، وإنما مهر أحدهم عند [ طبيبه ] <sup>(١٩٤)</sup> . وإنى زدتهم فى غزاة واحدة خمسمائة ، حتى ألحقتهم بهم ؟ قالوا : بلى .

قال : أذكركما الله ألستما تعلمان أنكما أتيتمانى فقلتما : إن كندة أكلة رأس ، وإن ربيعة هى الرأس ، وإن الأشعث بن قيس قد أكلهم . فنزعتــه واستعملتكما ؟ قالا : بلى .

قال : اللهم إنهم كفروا معروفى ، وبدلوا نعمتى ، فلا ترضهم عن إمامهم ولا ترض إماماً عنهم .

وقد روى عبد الله بن عامر بن ربيعة قال : كنت مع عثمان فى الدار فقال : أعزم على كل من رأى أن عليه سمعاً وطاعة إلا كف يده وسلاحه <sup>(١٩٥)</sup>.

(١٩٤) كذا في طبعة الشيغ الخطيب ، لكن في : ب ، ج ، ز : طسه وفي د : [ طنبه ] وهو ما نختاره، والطنى : الفجور ، والتهمة « وفي رواية خليفة بن خياط ١٤٩/١ » طنبه : وهو سير يوصل بوتر القوس . [س]

(١٩٥) الذي يدل عليه مجموع الأخبار عن موقف عثمان من أمر الدفاع عنه أو الاستسلام للأقدار ، هو أنه كان يكره الفتنسة ، ويتقى الله فى دماء المسلمين. الا أنه صار فى آخر الأمر يود لو كانت لديه قوة راجحة يهابها البغاة ، فيرتدعون عن بغيهم ، بلا حاجة الى استعمال السلاح للوصول الى هسده النتيجة . وقبل أن تبلغ الأمور مبلغها عرض عليه معاوية أن يرسل اليه قوة من جنا. الشام تكون رهن اشارته ، فأبى أن يضبق على أهل دار الهجرة بجند يساكنهم ( الطبرى ٥ : ١.١ ) . وكان لا يظن أن الجرأة تبلغ بفريق من اخوانه المسلمين الى أن يتكالبوا على دم أول مهاجر الى الله فى سبيل دينه . فلما والاخبار بذلك مستفيضة أن الدفاع عنه تسفك فيه الدماء جزافا ، عزم على والاخبار بذلك مستفيضة فى مصادر أوليائه وشائئيه . على أنه لو ظهرت فى الميدان قوة منظمة ذات هيبة تقف فى وجوه الثواز ، وتضع حداً لغطر سستهم وجاهليتهم ، لارتاح عثمان لذلك وسر به ، مع ما هو مطمئن اليه من أنه لنه لن بموت الا شهيدا . [ث]



ثم قال : قم يا ابن عمر ــ وعلى ابن عمر سيفه متقلداً ــ فأخبر به الناس (١٩٦) فخرج ابن عمر . ودخلوا فقتلوه (١٩٢) .

[ وجاءه ] زيد بن ثابت فقال له : إن هؤلاء الأنصار بالباب يقولون : إن شنت كنــــــــــار الله ( مرتين ) . قال ( عثمان ) لا حاجــــة لى فى ذلك كموا <sup>(١٩٨)</sup> .

(١٩٦) فى البداية والنهاية (٧ : ١٨٢ ) عن مغازى ابن عقبة ( أن ابن عمر لم يلبس سلاحه الا يوم الدار فى خلافة عثمان ٬ ويوم أراد نجدة الحرورى أن يدخل المدينة مع الخوارج أيام عبد الله بن الزبير ) . [خ]

(١٩٧) فى تاريخ الطبرى (٥: ١٢٩) كان آخر من خرج عبد الله بن الزبير، أمره عثمان أن يصير إلى أبيه بوصيته التى كتبها استعداداً للموت ، وأمره أن يأتى أهل الدار (أى المدافعين عنه فى ساحة القصر) فيأمرهم بالانصراف الى منازلهم . فخرج عبد الله بن الزبير آخرهم ، فما زال يدعى بها ويحدث الناس عن عثمان بآخر ما مات عليه . وإنما أوصى عثمان إلى الزبير لأن الزبير كان محل الثقة من كبار الصحابة . روى الحافظ ابن عساكر (٥: ٣٦٢) ان ستة من الصحابة أوصوا اليه : عثمان ، وعبد الرحمس بن عسوف ، وابن مسعود ، والقداد ، ومطيع بن الأسود ، وأبو العاص بن الربيع . فكان ينفق على أيتامهم من ماله ، ويحفظ لهم أموالهم . [خ]

(۱۹۸) أورده البلاذرى فى أنساب الأشراف (٥: ٧٣) من حديث ابن سيرين وأخرج الحافظ ابن عساكر عن مؤرخ الصدر الأول موسى بن عقبة الاسدى ( الذى قال فيه الامام مالك : عليكم بمغازى ابن عقبة ، فأنه ثقة ، وهى اصح المغازى ) أن أبا حبيبة الطائى ( وهو ممن يروى عنهم أبو داود والنسسسائى والترمذى ) قال : لما حضر عثمان جاء بنو عمرو بن عوف الى الزبير فقالوا : يا أبا عبد الله نحن ناتيك ثم نصير الى ما تأمرنا به ( أى من الدفاع عن أمير المؤمنين ) قال أبو حبيبة : فأرسلنى الزبير الى عثمان ، فقال : أقرءه السلام وقل « يقول لك أخوك : أن بنى عمرو بن عوف جاؤونى ووعدونى أن ياتونى نم يصيروا إلى ما أمرتهم به . فأن شئت أن آتيك فأكون رجلا من أهل فادفع بهم عنك ، فعلت » قال أبو حبيبة : فدخلت عليه ( أى على عثمان ) فادفع بهم عنك ، فعلت » قال أبو حبيبة : فدخلت عليه ( أى على عثمان ) وحدته على كرسى ذى ظهر ، ووجدت رياطاً مطروحة ومراكن مغلوة ، ووجدت في الدار الحسن بن على ، وابن عمر ، وأبا هريرة ، وسميد بن العساص ، ومروان بن الحكم ، وعبد الله بن الزبير . فأبلغت عثمان رسالة الزبير ، فقال : « الله أكبر ، الحمد لله الذى عصم أخى ، قال له بن أنك أن بنك منان رسالة الزبير ، فقال : « الله أكبر ، الحمد لله الذى عصم أخى ، قابلغت عثمان رسالة الزبير ، فقال :



من المهاجرين ، حرمتك حرمة رجل ، وغناؤك غناء رجل . ولكن انتظر ميعاد بنى عمرو بن عوف ، فعسى الله أن يدفع بك » . قال : فقام أبو هريرة فقال : أبها الناس ، لقد سمعت أذناى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يقول : « تكون بعدى فتن وأحداث » فقلت : وأين النجاء منها يا رسول الله ؟ قال : « الأمير وحزبه » وأشار الى عثمان (\*\*\*) . فقال القوم : أنذن لنا فلنقاتل ، فقد أمكنتنا البصائر (\*) . فقال (عثمان ) : «عزمت على أحد كانت لى عليه عامة الإيقاتل » . قال : فبادر – أى سبق – الذين قتلوا عثمان ميعاد بنى عمرو بن عوف فقتلوه .

وبنو عمرو بن عوف قبيل كبير من الخزرج أحد فرعى الأنصار ، وكان النبى صلى الله عليه وآله وسلم عند وصوله الى المدينة مهاجراً من مكة نـزل ضيفاً عليهم ثلاثة أيام ثم انتقل الى بنى النجار [خ] .

(※米) رواه البيهقي في « دلائل النبوة » • [م]

بد وهذه المواقف المشرفة للصحابة رضوان الله عليهم تلقم خصوم الاسلام الذين يقولون بأن الصحابة كلهم كانوا راضين بقتل عثمان ويتبرؤون منه حتى تركوه ولم يدافعوا عنه ! كبرت كلمة تخرج من أفواههم أن يقولون الاكذبا .

وقد ثبت فى « نهج البلاغة » من كلام على بن أبى طالب أنه قال : « والله دفعت عنه » .

وقد نقل البلاذرى فى كتابه : « انساب الأشراف » ٥ /١٠٣ عن المدائنى عن سلمة بن عثمان عن على بن زيد عن الحسن قال : « دخل على بن أبى طالب على بناته ، وهن يمسحن عيونهن فقال : مالكن تبكين ؟ قلن : تبكى على عثمان. فبكى وقال : ابكين .

وروى ابن السمان عن قيس بن عباد قال : سمعت عليا يوم « الجمل » يقول : « اللهم أنى ابرأ اليك من دم عثمان ، وقد طاش عقلى يوم قتل عثمان ، وانكرت نفسى ، وحاؤونى للبيعة فقلت : الا تستحى من الله أن أبايع قوماً قتلوا رجلا قال له رسول الله : الا استحى من رجل تستحى منه الملائكة » . رواه مسلم .

وقد جاء في العقد الفريد لابن عبد ربه عبارة تصور موقف على من مقتل عثمان احسن تصوير قال سعيد الخزاعى :

لقيت عليا بعد الجمل ، فقلت له : أنى سائلك عن مسالة كانت منك ومن عثمان ، فان نجوت اليوم نجوت غدا أن شاء الله قال : سل عما بدا لك ، قلت اخبرنى أى منزلة وسعتك أذ قتل عثمان ولم تنصره ؟! قال : أن عثمان كان

FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

وقال له أبو هـريرة : اليــوم طاب الضرب معك . قال : عــزمت عليك المحرجن <sup>(١٩٩)</sup> .

وكان الحسن بن على آخر من خرج من عنده ، فإنه جاء الحسن والحسين وابن عمر وابن الزبير ومروان ، فعزم عليهم فى وضع سلاحهم ، وخروجهم ، ولزوم بيوتهم .

فقال له ابن الزبير ومروان : نحن نعزم على أنفسنا ألا نبرح . ففتح عثمان الباب ودخلوا عليه فى أصح الأقوال <sup>(٢٠٠)</sup> .

فقتله المرء الأسود (٢٠١) .

وقيل : أخذ ابن أبى بكر بلحيته ، وذبحه [ رومان ] (٢٠٢) ، وقيــل :

(۱۹۹) هذا الخبر في تأريخ الطبري (٥: ١٢٩) . [خ]

(۲۰۰) أصل هذا الخبر فى تاريخ الطبرى ( ٥: ١٢٨ ) عن سيف بن عمر التميمى عن أشياخه - [خ]

(۲۰۱) كذا في مطبوعة الجزائر . والذى في تاريخ الطبرى (٥: ١٢٥) » الموت الأسود » ، والأصول التى طبع عليها تاريخ الطبرى اصح من الأصول التى طبع عليها كتابنا في الجزائر ، ومن الثابت ان ابن سبأ كان مع ثوار مصر عند مجيئهم من الفسطاط الى المدينة (الطبرى ٥: ١٠٣ – ١٠٤) وهو في كل الأدوار التى مثلها كان شديد الحرص على ان يعمل من وراء ستار ، فلعل « الموت الأسود » اسم مستعار له أراد أن يرمز به اليه ليتمكن من مواصلة دسائسه لهدم الأسلام • [ت]

توضيع : ب ، ج ، ز : السرء . وتنفق ( د ) مع ما ورد في تاريخ الطبسسرى حيث عبر عن ذلك بالوت فقال : ودخل عليه رجل يقال له الموت الاسود . وذكرخليفة بن خياط : أنه رجل من بنى سدوس يقال له . الموت الاسود ( ١٥٢/١ ) [ س ] .

(٢.٢) رومان رجل من بنى أسد بن خزيمة . وليس محرفا كما قال الشيخ محب الدين الغطيب ، حيث وضع مكانه ( كنانة بن بسر ) بدعوى أن نسخة الجزائر كثيرة التحسريف . [ انظر تاريخ خليفة بن خياط ١٩٣/١ ] (س) .

اماما وانه نهى عن القتال ، وقال : من سل سيفه فليس منى !! فلو قاتلنا دونه عصيناه قال : فأى منزلة وسعت عثمان اذ استسلم ؟ قال : المنزلة التى وسعت ابن آدم اذ قال لأخيه : ( لئن بسطت الى يدك لتقتلنى ما أنا بباسط يدى اليك لاقتلك انى أخاف الله رب العالمين ) .

... وما أروع ما قاله محمد بن سيرين فى هذا الموضوع : « ما علمت أن عليا اتهم فى دم عثمان حتى بويع ! فلما بويع اتهمه الناس وذلك أمر مركوز فى الطبائع ! » • [م]



رجل من أهل مصر يقال له حمار <sup>(٢٠٣)</sup> . فسقطت قطرة من دمه على المصحف على قوله « فسيكفيكهم » فإنها فيه ما حكت إلى الآن <sup>(٢٠٤)</sup> .

وروى أن عائشة رضى الله عنها قالت : « غضبت لكم مــن السـوط ، ولا أغضب لعثمان من السيف ؟ استعتبتموه حتى إذا تركتموه [كالفل] <sup>(٢٠٢)</sup> المصفى ، ومصتموه موص الاناء ، وتركتموه كالثوب المنقى من الدنس ، ثم قتلتموه » <sup>(٢٠٦)</sup> . قال مسروق <sup>(٢٠٢)</sup> : قلت لها : « هذا عملك ، كنبت إلى الناس تأمرينهم بالخروج عليه » . فقالت عائشة : « والذى آمن به المؤمنون وكمر به الكافرون ما كتبت إليهم سوادا فى بياض » . قال الأعمش : فكانوا يرون أنه كتب على لسانها <sup>(٢٠٢)</sup> .

وقد روى أنه ما قتله أحد إلا أعلاج من أهل مصر .

قال القاضي أبو بكر ( رضي الله عنه ) : فهذا أشبه ما روى في الباب .

(۲.۳) لم أر هذا الاسم فيمن اجتراوا على ارتكاب الجريمة المظمى ، ولعل النساخ حرفوا اسم سيودان بن « حميران » او اسيم عميرو ابن « الحمق » • [خ]

(۲.٤) ذكرت هذه الحادثة فى الطبرى بسند حسن . وقد بعث الله على قتلة عثمان من قتلهم جميعاً . ولعل الآية تشير الى هذا الانتقام . [م]

(٢.٥) ب ، ج ، زَ : العبد . وأصلحه السَيْخ محب الدين : القند ، ولعله الذهب ، لائه قد ورد في تاريخ ابن الأثير في شبان عثمان [ كما يخلص الذهب من خبثه أو الثوب من درئه اذا ماصوه كما يماص الثوب بالماء [ ٢٠٧/٣ ] ، [س]

(٢.٦) قالت ذلك أول مرة عند وصولها إلى المدينة عائدة مسين الحج ، فاجتمع اليها الناس والقت فيهم خطبة بليغة وردت هذه الجملة فى آخسيرها ( الطبرى ٥ : ١٦٥ – ١٦٦ ) . والموص : الفسل بالأصابع . والقند : عسيل قصب السكر إذا جمد . [خ]

(۲.۷) هو من أئمة التابعين المقتدى بهم توفى سنة ٦٣ . وهو الذى قال لعمار بالكوفة قبل يوم الجمل : يا أبا اليقظان علام قتلتم عثمان ؟ قال : على شتم أعراضنا وضرب أبشارنا ( \*\* \* ) . فقال مسروق : والله ما عاقبتم بمثل ما عوقبتم به ، ولئن صبرتم لهو خير للصابرين ( الطبرى ٥ : ١٨٧ ) .

وقد وجدت بعده فى تاريخ الطبرى ما يخالفه : خرج أبو موسى فلقى الحسن ابن على . . و قال لعمار : يا أبا يقظان ! أعدوت على أمير المؤمنين عثمان قتلته ؟! فقال : لم أفعل ( ٣٥٣٧ ) . [م]

(٢٠٨) كما كتب على لسان على ولسان عشمان . [خ]

FOR QUR'ANIC THOUGHT

وبه يتبين \_ وبأصل المسألة سلوك سبيل الحق \_ أن أحداً من الصحابة لم يسع عليه ، ولا قعد عنه . ولو استنصر ما غلب ألف أو أربعة آلاف غرباء عشرين ألفاً بلديين أو أكثر من ذلك <sup>(٢:٩)</sup> ، ولكنه ألقى بيده إلى المصيبة <sup>(٢:١)</sup>

وقد اختلف العلماء فيمن نزل به مثلها : هل يلقى بيده ، أو يستنصر <sup>(۲۱۱)</sup>؟ وأجاز بعضهم أن يستسلم ويلقى بيده اقتداء بفعل عثمان ، وبتوصية النبى صلى الله عليه وآله وسلم بذلك فى الفتنة <sup>(۲۱۲)</sup> .

قال القاضى أبو بكر رضى الله عنه : ولقد حكمت بين الناس فألزمتهم الصلاة ، والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر حتى لم يك [ ترى ] فى الأرض منكر ، واشتد الخطب على أهل الغصب ، وعظم على الفسقة الكرب ، فتألبوا

(٢.٩) أين هذه المواقف الشريفة للصحابة – دون استثناء واحد منهم مما يزعم السفهاء من أن الصحابة كلهم كانوا راضين بقتله ، ويتبرؤون منه حتى تركوه بعد قتله ثلاثة أيام بلا دفن كما ذكره مؤلف التحفة الاثنى عشرية ورد عليهم مما القمهم حجراً فكان مما قاله : « . . أن هذا كله كذب صريح وبهتان صريح لا يخفى على الصبيان فضلا عن ذوى العرفان ( مختصر التحفة الاثنى عشرية : ٢٦٦ ) » • [م]

(٢١٠) لأنه اختار بذلك أهون الشرين ، فآثر التضحية بنفسه على توسيع دائرة الفتنة وسفك دماء المسلمين . وعثمان افتدى دماء امته بدمه مختارا فما احسن الكثيرون منا جزاءه ، وان أوربا تعبد بشرا بزعم الفداء ولم يكن فيه مختارا . [خ]

(٢١١) من سياسة الاسلام أن يختار في كل حالة أقلها شرا وأخفها ضررا ، فاذا كانت للخير قوة غالبة تقمع الشر وتضيق دائرته فالاسلام يهدى ألى قمع الشر بقوة الخير بلا تردد . وأن لم يكن للخير قوة غالبة تقمع الشر وتضيق دائرته - كما كانت الحال في موقف أمير المؤمنين عثمان من البغاة عليه – فمصلحة الاسلام في مثل ما جنح آليه عثمان أعلى الله مقامه في ذار الخلود . [خ]

(٢١٢) وهى قوله صلى الله عليه وآله وسلم على ما رواه الامام البخسارى فى كتاب المناقب (ك ٢١ ب ٢٥ ج ٤ ص ١٧٧) وفى كتاب الفتن (ك ٢٢ ب ٩ ج ٨ ص٩٢) من صحيحه عن أبى هريرة أن النبى صلى الله عليه وآله وسلم قال « ستكون فتن القاعد فيها خير من القائم ، والقائم فيها خير من الماشى ، والماشى فيها خير من الساعى . ومن يشرف لها تستشر فه . ومن وجد ملجأ أو معاذا فليمد به » . وأعلن أبو موسى الأشعرى فى الكوفة قبل وقعة الجمل انه سمعه من رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ( الطبرى ٥ : ١٨٨ ) . [خ]

FOR QUR'ANIC THOUGHT

وألبوا ، وثاروا إلى [ واستسلمت ] لأمر الله ، وأمرت كل من حولى ألا يدافعوا عن دارى ، وخرجت على السطوح بنفسى ، فعاثوا على ، وأمسيت سليب الدار ، ولولا ما سبق من حسن المقدار لكنت قتيل الدار .

وكان الذى حملنى على ذلك ثلاثة أمور : أحدها وصاية النبى صلى الله عليه وآله وسلم المتقدمة <sup>(٢١٤)</sup> ، والثانى الاقتداء بعثمان ، والثالث سوء الأحدوثة التى فر منها رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم المؤيدة بالوحى <sup>(٢١٥)</sup> . فإن من غاب عنى ، بل من حضر من الحسدة معى ، خفت أن يقول : إن الناس مشوا [ مستعينين به ] مستغيثين له فأراق دماءهم .

وأمر عثمان كله سنة ماضية ، وسيرة راضية . فإنه تحقق أنه مقتول بخبر الصادق له بذلك ، وأنه بشره بالجنة على بلوى تصيبه ، وأنه شهيد .

وروى أنه قال له في المنام : إن شئت نصرتك ، أو تفطر عندنا الليلة (٢١٧).

(۲۱٤) وقد نقلناها آنفا عن حديث أبى هريرة فى صحيح البخارى ، ومن حديث أبى موسى فى الكوفة قبل وقعة الجمل ، [خ]

(٢١٥) وذلك لما قال ابن سلول فى غزوة بنى المصطلق « اذا رجعنا الى المدينة ليخرجن الأعز منها الأدل ، فأراد عمر أن يقتله ، فمنعه النبى صلى الله عليه وآله وسلم وقال : « لا يتحدث الناس أن محمداً يقتل أصحابه » . [خ]

(٢١٧) هذه الرواية لابن ابى الدنيا من حديث عبد الله بن ســـلام فى البداية والنهاية (٧ : ١٨٢ – ١٨٣) ، ومن طريق آخر عنه فى أنساب الأشراف للبلاذرى (٥ : ٨٢) . وفى مسند احمد (١ ١ ٢٧ الطبعة الأولى رقم ٢٥٥ الثانية ) من حديث مسلم أبى سـعيد مولى عشمان قال : « أن عثمان أعتق عشرين مملوكا ، ودعا بسراويل فشدها عليه ولم يلبسها فى جاهلية ولا اسلام ، وقال : أنى رايت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم البارحة فى المنــام ورايت أبا بكر وعمر ، وأنهم قالوا لى : أصبر ، فانك تغطر عندنا القابلة ، ثم دعا بمصحف فنشره بين يديه ، فقتـل وهو بين يديه » . وروى الامام احمد هذا الحديث عن نائلة زوجة عثمان (١ : ٣٧ رقم ٣٣٥ ) بقريب مـن هذا . وفى البداية والنهاية (٧ : ١٨٢ ) من حديث أيوب السختيانى عن نافع عن عبد الله بن عمر بن الخطاب ومـن طرق اخرى متعـددة وانظـر ( تاريخ الطبرى (\*) (٥ : ١٢٥ ) . [ت]

(\*) روى الطبرى نحوه مختصرا واسناده حسن . [م]

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

وقد انتدبت المردة والجهلة إلى أن يقولوا : إن كل فاضل من الصحابة كان عليه مشاغباً مؤلباً ، وبما جرى عليه راضياً . واخترعوا كتابا فيه فصاحة وأمثال كب عثمان به مستصرخاً إلى على . وذلك كله مصنوع ، ليوغر قلوب المسلمين على السلف الماضين والخاغاء الراشدين <sup>(٢١٨)</sup> .

قال القاضى أبو بكر رضى الله عنه : فالذى ينخــل مــن ذلك أن عثمان مظلوم ، محجوج بغير حجة <sup>(٢١٩)</sup> . وأن الصحابة برآء من دمه بأجمعهم ، لأنهم أتوا إرادته ، وسلموا له رأيه فى إسلام نفسه .

ولقد ثبت \_ زائداً إلى ما تقدم عنهم \_ أن عبد الله بن الزبير قال لعثمان : إنا معك فى الدار عصابة مستبصرة ينصر الله بأقل منهم ، فائذن لنا . فقال : أذكر الله رجلا أراق لى دمه ( أو قال دماً ) <sup>(٣٢٠)</sup> .

(٢١٨) هذه الكتب المصنوعة والأخبار المبالغ فيها أو المكذوبة شحنت بها أسفار الأخبار وكتب الأدب ، ولتمييز الحق فيها من الباطل طريقان : أحدهما طريق أهل الحديث في أن لا يقبلوا الا الأخبار المسندة الى أشخاص بأسمائهم ثم يستعرضوا أحوال هؤلاء الأشبخاص فيقلبوا من صبادقهم ، ويضربوا وجه الكذاب بكذبه ، والطريق الثائي طريق علماء التاريخ وهو أن يعرضوا كل خبر على سجايا من يخبر عنه ، ويقارنوه بسيرته ، وهل هو مما ينتظر وقوعه ممن نسب اليه ويلائم المعروف من سابقته واخلاقه أم لا . وتمحيص تاريخنا يحتاج إلى هاتين الطريقين معا يقوم بهما علماء راسبخون فيهما ، [خ]

(۲۱۹) كما تبين فى هذا الكتاب بأسانيده القاطعة . وانظر كتاب (التمهيد ) للامام أبى بكر الباقلانى ( ص ۲۲۰ – ۲۲۷ ) . [خ]

(٢٢٠) ولما بدأ حجاج بيت الله يعودون إلى المدينة كان أول المسرعين منهم المفيرة بن الأخنس بن شريق الثقفى الصحابى ، فأدرك عثمان قبل أن يقتل ، وشهد المناوشة على باب دار عثمان فجلس على الباب من داخل وقال : ما عذرنا عند الله أن تركناك ونحن نستطيع ألا ندعهم حتى نموت . وكان أول من برز للبغاة الماجمين ، وقاتل حتى قتل . وخرج معه لقتالهم الحسن بن على بن أبى طالب وهو يقول فى تسفيه عمل البغاة :

لا دينهم دينى ولا أنا منهم حتى أسير إلى طمار شهمام
 أى إلى جبل أشم لا ينجو من سقط منه . وخرج معهما محمد بن طلحة
 إبن عبيد الله ـ وكان يعرف بالسجاد لكثرة عبادته ـ وهو يقول :
 أنا ابن من حامى عليه بأحــد ورد أحزاباً على رغم معــد
 انظر تاريخ الطبرى (٥: ١٢٩ ـ ١٢٩ ) • [خ]

**١٤٥** المواصم من القواصم ـــم ١٠

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

وقال سليط بن أبى سليط : نهانا عثمان عن قتالهم ، فلو أذن لنا لضربناهم حتى نخرجهم عن أقطارها <sup>(۱۲۱)</sup> .

وقال عبد الله بن عامر بن ربيعة : كنت مع عثمان فى الدار فقال : أعــزم على كل من رأى أن لى عليه سـمعاً وطاعة إلا كف يده وسلاحه ، فإن أفضلكم غناء من كف يده وسلاحه (٣٣٣ .

وثبت أن الحسن والحسين وابن الزبير وابن عمر ومروان كلهم شاك فى السلاح حتى دخلوا الدار ، فقال عثمان : أعزم عليكم لما رجعتم فوضـحتم أسلحتكم ولزمتم بيوتكم <sup>(۱۱۳۲)</sup> .

فلما قضى الله من أمره ما قضى ، ومضى فى قدره ما مضى ، علم أن الحق [ ألا ] يترك الناس سدى ، وأن الخلق بعده مفتقرون إلى خليفة مفروض عليهم النظر فيه . ولم يكن بعد الثلاثة كالرابع قدرا وعلماً وتقى ودينـــا ،

(۲۲۱) رواه الحافظ ابن عبد البر فى الاستيعاب (٢: ١١٨ – ١١٩ هامش الاصابة ) من حديث ابن سيرين عن سليط . وأورده الحافظ ابن حجر مختصرا فى الاصابة (٢: ٧٢) . [خ]

(٢٢٢) وفى تاريخ الطبرى (٥: ١٢٧) أن عثمان دعا عبد الله بن عباس فقال له : اذهب فأنت على الموسم (أى على امارة الحج) فقال ابن عباس : « والله يا أمير المؤمنين لجهاد هؤلاء أحب الى من الحج » فأقسم عليه لينطلقن ؛ فانطلق ابن عباس على الموسم تلك السنة • [خ]

(٢٢٣) قال الحافظ ابن كثير فى البداية والنهاية (٢ : ١٨١) : كان الحصار مستمرآ من أواخر ذى القعدة إلى يوم الجمعة الثامن عشر من ذى الحجة . فلما كان قبل ذلك بيوم ، قال عثمان للذين عنده فى الدار من المساجرين والانصار – وكانوا قريبا من سبعمائة ، فيهم عبد الله بن عمر وعبد الله بن الزبير والحسن والحسين ومروان وأبو هريرة وخلق من مواليه ولو تركهم لمنعوه – : « أقسم على من لى عليه حق أن يكف يده وأن ينطلق إلى منزله » وقال لرقيقه « من أغمد سيفه فهو حر » فبرد القتال من داخل ، وحمى من خارج . حتى كانت الساعة التى تم فيها للشيطان ما سعى له وتمناه . ويكفى لبيان ما كان لهذه الفاجعة الكبرى من الأثر فى النفوس ما نقله البلاذرى فى انساب الأشراف ( ه : ١٠٣ ) عن المدائنى عن سلمة بن عثمان عن على بن زيد عن الحسن قال : دخل على يوماً على بناته وهن يمسحن عيونهن . فقال : مالكن تبكين ؟ قلن : نبكى على عثمان ، فبكى وقال : ابكين .. [5]



فانعقدت له البيعة . ولولا الاسراع بعقد البيعة لعلى لجرى على من بها من الأوباش مالا يرقع خرقه . ولكن عزم عليه المهاجرون والأنصار ، ورأى ذلك فرضاً عليه ، فانقاد إليه <sup>(١٢٢)</sup> .

(٢٢٤) في تاريخ الطبري (٥: ١٥٥) عن سيف ( ٢٤) بن عمر التميمي عن اشياخه قالوا : بقيت المدينة بعد قتل عثمان خمسة إيام أميرها الغافقي ابن حرب يلتمسون من يجيبهم إلى القيام بالأمر فلا يجدونه : يأتي المصريون عليا فيختبىء منهم ويلوذ بحيطان المدينة (أي بختبىء في بساتينها) فاذا لقوه باعدهم وتبرأ منهم ومن مقالتهـــم مرة بعد مرة . ويطلب الكوفيــون الزبير فلا يجدونه . فأرسلوا اليه حيث هو رسلا فباعدهم وتبرأ من مقالتهم . ويطلب البصريون طلحة ٤ فاذا لقيهم باعدهم وتبرأ من مقالتهم .. فبعثوا إلى سعد ابن أبي وقاص وقالوا : أنك من أهل الشوري فرأينا فيك مجتمع ، فأقسدم نسابعك ، فبعث اليهم إلى وإبن عمر خرجنا منها ، فلا حاجة لي فيها .. ثم انهم اتوا ابن عمر عبد الله فقالوا : أنت ابن عمر فقم بهذا الأمر فقال : أن لهذا الأمر انتقاما والله لا أتعرُّض له فالتمسو غيري . وأخرج لطبري ( ٥، ١٥٦ ) عن الشعبي قال: أتى الناس علياً وهو في سوق المدينة وقالوا له: أبسبط يدك نابعك . قال : لا تعجلوا ، فإن عمر كان رجلا مباركا ، وقد أوصى بها شورى ، فامهلوا يجتمع الناس ويتشاورون . فارتد الناس عن على . ثم قال بعضهم : ان رجع الناس إلى أمصارهم بقتل عثمان ولم يقم بعده قائم بهذا الأمر لم نأمن اختلاف الناس وفساد الأمة . فعادوا إلى على ، فأخذ الأشتر بيده ، فقبضها على فقال : أبعد ثلاثة ؟ أما والله لئن تركتها لتعصرن عينيك عليها حيناً . فسابعته العامة . وأهل الكوفة يقولون : أول من بايعه الأشتر . وروى سيف عن أبي حارثة محرز العبشمي وعن أبي عثمان يزيد بن أسيد الغساني قالا : لما كان يوم الخميس على رأس خمسة إيام من مقتل عثمان جمعوا أهل المدينة ، فوحدوا سعدا والزبير خارجين ووجدوا طلحة في حائط له . . . فلما اجتمع لهم أهل المدينة قال لهم أهل مصر : أنتم أهل الشورى وأنتم تعقدون الامامة وأمركم عابر على الأمة ، فانظروا رجلا تنصبونه ونحن لكم تبع . فقال الجمهور : على بن أبي طالب نحن به راضون ... فقال على : دعوني والتمسوا غرى . . فقالوا : ننشدك الله ، ألا ترى الفتنة ، إلا تخاف الله ؟ فقال : إن اجبتكم ركبت بكم ما أعلم ، وأن تركتموني فأنما أنا كأحدكم ، إلا أني أسمعكم واطوعكم لمن وليتموه أمركم ، ثم افترقوا على ذلك واتعدوا الغد ( أى يسوم الحمعة ) فلما اصبحوا من يوم الجمعة حضر الناس السبجد وجاء على حتى صعد المنبر فقال : « يا أيها الناس عن ملأ واذن . أن هذا أمركم ، ليس لأحد

(ج) سيف هذا متهم بالكذب كما جاء في اللسان والميزان . [م]

FOR QUR'ANIC THOUGHT

وعقد له البيعة طلحة ، فقال الناس : بايع علياً يد شلاء ، والله لا يتم هذا الأمر (٢٢٠) .

فإن قيل : بايعا مكرهين <sup>(٢٣٦)</sup> . قلنا : حاشـــا لله أن يكرها ، لهما ولمن بايعهما . ولو كانا مكرهين ما أثر ذلك ، لأن واحداً أو اثنين تنعقد البيعـــة بهما وتتم ، ومن بايع بعد ذلك فهو لازم له ، وهو مكره على ذلك شرعا . ولو لم يبايعا ما أثر ذلك فيهما ، ولا فى بيعة الامام <sup>(٢٢٢)</sup> .

وأما من قال يد شلاء وأمر لا يتم ، فذلك ظن من القائل أن طلحة أول من بايع ، ولم يكن كذلك <sup>(٢٢٨)</sup> .

فإن قيل : فقد قال طلحة : « بايعت واللج <sup>(٢٢٩)</sup> على قفى <sup>(٣٣٠)</sup> » . قلنا : اخترع هذا الحديث من أراد أن يجعل فى « القفا » لغة « قفى » كما يجعل فى « الهوى » : « هوى » . وتلك لغة هذيل لا قريش <sup>(٣٢١)</sup> فكانت كـذبة لم تدبر .

فيه حق الا أن أمرتم . وقد أفترقنا بالأمس على أمر . فأن شئتم قعدت لكم ، والا فلا أجد على أحد » فقالوا « بحن على ما فارقناك عليه بالأمس » . وهذه الوقائع على بساطتها تدل على أن بيعة على كانت كبيعة أخوانه من قبل جاءت على قدرها وفي أبانها ، وأنها مستمدة من رضا الأمة في حينها ، لا من وصية سابقة مزعومة ، أو رموز خيالية موهومة . [خ]

(٢٢٥) قائل هذه الكلمة حبيب بن ذؤيب . رواه الطبرى ( ٥ : ١٥٣ ) عن ابى المليح الهذلي . [ح]

(٢٢٦) يعنى طلحة والزبير . [خ]

(٢٢٧) القاضى ابن العربى يقرر هنا الحكم الشرعى فى عقد البيعة ، لا على النه رأى له . وللامام أبى بكر الباقلانى كلام سديد فى ( التمهيد ) ص ٢٣١ . [خ]

(٢٢٨) وقد علمت أن أهل الكوفة يقولون أن الأشتر كان أول من بايع . ولو كانت يد طلحة هى الأولى فى البيعة لكانت أعظم بركة ، لأنها يد دافعت عن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، ويد الأشتر لا تزال رطبة من دم الشهيد المبشر بالجنة • [خ]

(٢٢٩) في جميع النسغ المخطوطة ( اللع ) وصوابه ( اللج ) وهو السيف . وقد أصـلحه الشيغ محب الدين الخطيب رلم ينبه الى ذلك . [س]

(٢٣٠) بل هى أبعد عن لغة قريش من لهجة هذيل ، فقد قال أبن الأثير في النهاية ( مادة لجج ) أنها لغة طائية ، يشددون ياء المتكلم ، [خ]

(۲۳۱) كان طلحة من العصابة الذين بايعوا رسول الله صلّى الله عليه وآله



وأما قولهم « يد شلاء » لو صح فلامتعلق لهم فيه ، فإن يدأ شلت فى وقاية رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يتم لها كل أمر ، ويتوقى بها من كل مكروه <sup>(٢٣٢)</sup> . وقد ثم لأمر على وجهه ، ونفذ القــدر بعــد ذلك على حكمه . وجهل المبتدع ذلك فاخترع ما هو حجة عليه .

وسلم على الموت يوم أحد حين أنهزم المسلمون ؛ فصبروا ولزموا . ورمي مالك ابن زهير الجشمى بسبهم يريد رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم \_ وكان لا بخطىء رميه - فاتقاه طلحة بيده عن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم 6 فكان ذلك سبب الشلل في يده من خنصره . وأقبل رجل من بني عامر يجر رمحا له على فرس كميت أغر مدججا في الحديد يصيح : أنا أبو ذات الودع 6 دلوني على محمد . فضرب طلحة عر قوب فرسه ، فاكتسعت . ثم تناول رمحه فلم يخطىء به عن حدقته ، فخار كما يخور الثور ، فما برح طلحة واضعًا رجله على خده حتى مات . قالت بنتاه ـ عائشة وأم اسحاق ـ : جرح أبونا يوم أحد أربعاً وعشرين جراحة في جميع جسده ، وقد غلبه الغشي ، وهسو مع ذلك محتمل رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم حتى كسرت رباعيتها برجع به القهقري ، كلما ادركه أحد من المشركين قاتل دونه حتى اسنده إلى الشعب . فكان النبي صلى الله عليه وآله وسلم يقول اذا رأى طلحة : « مسن احب أن ينظـر إلى شــهيد يمشي على وجـه الأرض فلينظـر إلى طلحـــة ابن عبيد الله ( ( ( ) » رواه أبو نعيم الاصبهائي . وكان أبو بكر اذا ذكر يوم أحد قال : ذاك يوم كان يوم طلحة . وسمع على بن أبي طالب رجلا يقول بعد يوم الجمل : ومن طلحة ? فزبره على ، وقال : انك لم تشهد يوم أحد ، لقه رايته وانه ليحترس بنفسه دون رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وان السيبوف لتفشاه ، وأن هو الاجنة بنفسه لرسول الله صلى الله عليه وآله وسلم . أخر جالحافظ ابن عساكر ( ٧ : ٧٨ ) من طريق ابن منسده عن طلحة قال : سماني رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يوم أحد ( طلحة الخير ) ، وفي غزوة العسرة ( طلحة الفياض ) ويوم حنين ( طلحة الجود ) . [خ]

(٢٣٢) وانظر ( التمهيد ) للباقلانى ص ٣٣١ و ٢٣٥ و ٢٣٦ . وحقيقة موقف على من قتلة عثمان أنهم عند البيعة له كانوا هم المستولين على زمام الأمر في المدينة . وفي حالة الارهاب التي كانت سائدة يومند لم يكن في استطاعة على ولا غيره أن يقف منهم مثل موقف الصحابة من عبيد الله بن عمر لما قتل الهرمزان . مع الفارق العظيم بين دم أمير المؤمنين الخليفة الراشد ، والأسير الحربى المجوسي الذى قال أنه أسلم بعد وقوعه في الأسر . ولما انتقل على من المدينة الى العراق ليكون على مقربة من الشام انتقل معه قتلة عثمان ولاسيما المدينة الى العراق ليكون على مقربة من الشام انتقل معه قتلة عثمان ولاسيما اله البصرة والكوفة منهم ، فلما صاروا في بصرتهم وكوفتهم صاروا في معقل

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

فإن قيل : بايموه على أن يقتل قتلة عثمان . قلنا : هذا لا يصح فى شرط البيعة ، وإنما يبايمونه على الحكم بالحق ، وهو أن يحضر الطالب للدم ، ويحضر المطلوب ، وتقع الدعوى ، ويكون الجواب ، وتقوم البينة ، ويقم الحكم . فأما على الهجم عليه بما كان من قول مطلق ، أو فعل غير محقق ، أو سماع كلام ، فليس ذلك فى دين الإسلام <sup>(٣٣٧)</sup> .

قالت العثمانية : تخلف عنه من الصحابة جماعة ، منهم سعد بن أبى وقاص ومحمد بن مسلمة ، وابن عمر ، وأسامة بن زيد وسواهم من نظرائهم .

قلنا : أما بيعته فلم يتخلف عنها . وأما نصرته فتخلف عنها قوم ، منهــم من ذكرتم ، لأنها كانت مسألة اجتهاد ، فاجتهد كل واحــد وأعمل تظــره وأصاب قدره <sup>(۱۱۳۲)</sup> .

\* \* \*

قوتهم وعنجهية قبائلهم ، ولا شك أن عليا أعلن البراءة منهم وأراد أن يتفق مع أصحاب الجمل على ما يمكن الاتفاق عليه فى هذا الشأن ، فأنشب قتلة عثمان القتال بين معسكر على ومعسكر أصحاب الجمل ، وتمكن أصحاب الجمل من قتل المصريين من قتلة عثمان الا واحداً من بنى سعد بن زيد مناة بن تميم حمته قبيلته . فلما اتسعت الأمور وسفكت الدماء كان على فى موقف يحتاج فيه الى بأس هؤلاء المعروفين بأنهم من قتلة عثمان وفى مقدمتهم الأشتر وامثاله. وإن كثيرين منهم انقلبوا على على على يعد ذلك وخرجوا عليه معتقدين كفره . ويقول علماء السنة والمؤرخون أن الله كان بالم صاد لقتلة عثمان ، فانتقم منهم بالقتل والنكال واحداً بعد واحد ، حتى الذين طال بهم العمر إلى زمن الحجاج كانت عاقبتهم سفك دمائهم جزاء بما قدمت إيديهم والله أعدل الحاكمين . [ن]

(\*) اسناده صحيح لشواهده كما جاء في الأحاديث الصحيحة ٣٢/٢.[م]



قاصسمة

روى قوم أن البيمة لما تمت لعلى استأذن طلحة والزبير عليا فى الخروج إلى مكة <sup>(١٣٢)</sup> . فقال لهما على<sup>ع</sup> : لعلكما تريدان البصرة والشام . فأقسما ألا يفعلا <sup>(١٣٥)</sup> .

وكانت عائشة بمكة (١٣٦) .

وهرب عبد الله بن عامر عامل عثمان على البصرة إلى مكة ، ويعلى بن أمية عامل عثمان على اليمن .

فاجتمعوا بمكة كلهم ، ومعهم مروان بن الحكم ، واجتمعت بنو أمية . وحرضوا على دم عثمان وأعطى يعلى لطلحة والزبير وعائشة أربعمائة ألف درهم . وأعطى لعائشة « عسكراً » جملا اشتراه باليمن بمائتى دينار . فأرادوا الشام ، فصدهم ابن عامر وقال : لا ميعاد لكم بمعاوية ، ولى بالبصرة صنائع ، ولكن إليها .

(٢٣٤) ومعن استأذنه في الخروج إلى مكة عبد الله بن عمر بن الخطاب . وسبب ذلك أن عليا لما تمت له البيعة عزم على قتال أهل الشام ، وندب أهل المدينة إلى الخروج معه فأبوا عليه ، فطلب عبد الله بن عمر وحرضيه على الخروج معه فقال : انما أنا رجل من أهل المدينة أن خرجوا خرجت على السمع والطاعة ، لكن لا أخرج للقتال في هذا العام . ثم تجهز أبن عمر وخرج ألى مكة ( ابن كثير ٧ : ٣٣٠ ) وكان الحسن بن على مخالفاً لأبيه في أمر الخروج لمقاتلة أهل الشام ومغارقته المدينة كما ترى فيما بعد . [خ]

(۲۳۵) قول على لهما وقسمهما له من زيادات مرتكبى ( القاصمة ) ورواتها [5] •

(۲۳٦) ذهبت أليها هى وأمهات المؤمنين لما قطع البغاة الماء عن أمير المؤمنين عثمان ، وأخذ يستسقى الناس ، فجاءته أم حبيبة بالماء فأهاتوها ، وضربوا وجه بفلتها ، وقطعوا حبل البغلة بالسيف ( الطبرى ٥ : ١٢٧ ) ، فتجهز أمهات المؤمنين إلى الحج فراراً من الفتنة ( ابن كثير ٧ : ٢٢٩ ) ، [خ]



فجاءوا إلى ماء الحوأب <sup>(٣٣٧)</sup> ، ونبحت كلابه ، فسألت عائشة ، فقيل لها : هذا ماء الحوأب . فردت خطامها عنه ، وذلك لما سمعت النبى صلى الله عليه وآله وسلم يقول : « أيتكن صاحبة الجمل الأديب <sup>(٣٣٨)</sup> ، والتى تنبحها كلاب الحوأب ؟ » فشهد طلحة والزبير أنه ليس هـذا ماء الحوأب <sup>(٣٣٩)</sup> ، وخمسون رجلا اليهم <sup>(٢٤٠)</sup> وكانت أول شهادة زور دارت فى الاسلام <sup>(٢٤١)</sup> .

(٢٣٧) الحواب من مياه العرب على طريق البصرة . قاله أبو الفتح نصر ابن عبد الرحمن الاسكندرى فيما نقله عنه ياقوت فى معجم البلدان . وقال أبو عبيد البكرى فى معجم ما استعجم : ماء قريب من البصرة ، على طريق مكة اليها . سمى بالحواب بنت كلب بن وبرة القضاعية . [خ]

(٣٣٨) الأديب : الأدب (أظهر الادغام لأجل السجعة) ، والأدب الكثير وبر الوجه . قاله ابن الأثير في النهاية . [خ]

(٢٣٩) هذا الخبر عن الصحابى الجليل الزبير عار عن الصحة . وقد ذكر الأمام ابن كثير في البداية والنهاية (٢١٢/٦ ) خلافه فقال :

روى أبو نعيم بن حماد فى الملاحم \_ وقد اسنده \_ ئم روى أحمد \_ وقد اسنده \_ عن أبى حازم أن عائشة لما أتت على الحواب فسمعت نباح الكلاب فقالت : ما أظننى الا راجعة ، أن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال لنا ايتكن ينبح عليها كلاب الحواب ، فقال لها الزبير ترجعين ؟ وعسى الله أن يصلح بك بين الناس ، قال أبن كثير : رهذا استناد على شرط الصحيحين ولم يخرجوه • [م]

(۲٤٫۱) لم یشهدوا ، ولم تقل عائشة ، ولم یقل (\*\*) النبی صلی الله علیه وآله وسلم . وسنبین ذلك فی موضعه من ( العاصمة ) فیما بعد . [خ]

(٢٤١) شهادة الزور تصدر عن رعاع لا يخافون الله كابى زينب وابى المورع كما تقدم وتصدر عمدن يزعم لنفسسه انه قادر على خلق شخصية لم يخلقها الله كالذى اخترع اسم ثابت مولى أم سلمة كما تقدم أما طلحة والزبير – المشهود لهما بالجنة من نبى الرحمة صلى الله عليه وآله وسلم الذى لا ينطق عن الهوى – فكانا أسمى اخلاقا وأكرم على انفسهما وعلى الله من أن يشهدا الزور . وهذه الفرية عليهما من مبغضى أصحاب رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ليست أول فرية لهم فى الاسلام ؟

(\*\*\*) لقد صح حديث الحوأب كما نرى ذلك واضحاً عما قريب . [م]



وخرج على "إلى الكوفة <sup>(٢٤٢)</sup> ،وتعسكر الفريقان والتقوا <sup>(٢٤٢)</sup> ، وقال عمار ـــ وقد دنا من هودج عائشة ــــ : ما تطلبون ؟ قالوا : نطلب دم عثمان . قال : قتل الله في هذا اليوم الباغي والطالب لغير الحق <sup>(٢٤٢)</sup> .

والتقى على والزبير ، فقال له على : أتذكر قول النبى صلى الله عليه وآله وسلم انك تقاتلنى ؟ فتركه ورجع (٢٤٠) . وراجعه ولده ، فلم يقبل . وأتبعه الأحنف من قتله » (٢٤٦) .

(٢٤٢) خرج من المدينة في آخر شهر ربيع الآخر سنة ٣٦، ليكون على مغربة من الشام . وكان ابنه الحسن يود لو بقى والده بالمدينة فيتخذها دار خلافته كاخوانه الثلاثة قبله فلا يبرحها (الطبرى ٥ : ١٧١ وانظر ٥ : ١٦٣ ) . وقد سلك على من المدينة الى العراق طريق الربذة وفيد والثعلبية والأساود وذى قار . ومن الربذة أرسل الى الكوفة محمد بن أبى بكر ومحمد بن جعفر فرجعا اليه وهو في ذى قار بأن أبا موسى وأهل الحجى من الكوفيين يرون القعود ، فأرسل الأشتر وأبن عباس ، ثم أرسل أبنه الحسن وعماراً لاستمالة القوم اليه . وبينما هو في الطريق انشب عثمان بن حنيف وحكيم بن جبلة وقتلة معمان . ثم جاء عثمان بن حنيف الى على وهو في الثعلبية منتوف اللحية ومغلوباً على أمره . وفي ذى قار أقام على معسكره ، ثم قام بمن معه الى البصرة وفيها أصحاب الجمل . إن

(٢٤٣) بعد وصول على الى ذى قار وقيام القعقاع بن عمرو بمسماعى التفاهم تقدم على بمن معه الى البصرة فأسرع قتلة عثمان الى احباط مساعى الاصلاح بانشاب القتال .

(٢٤٦) كان الفريقان يطلبان التفاهم وجمع الكلمة ، أما الباغى فهم قتلة عثمان ، وفد قتلهم الله جميعاً الا واحداً منهم ، وسيأتى بيانه . [خ]

(٢٤٥) أن هذا الخبر غير صحيح ، وقد ذكر الامام أبن كثير في البسداية والنهاية ( ٢١٣/٦ ) ما يمائله وهو ضعيف : [م]

روى البيهقى ـ وقد اسنده ـ عن أبى وجرة المازنى قال : سمعت عليـــــ والزبير وعلى ، يقول له : ناشدتك الله يا زبير ! أما سمعت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يقول : « أنك تقاتلنى ، وأنت ظالم » قال : بلى ولكنى نسيت . قال البيهقى وهذا غريب ، [م]

(٢٤٦) الذى قتل الزبير عمير بن جرموز و فضالة بن حابس ونفيع التميمى. والاحنف أتقى لله من أن يأمرهم بقتله ، بل سمعوه يتذمر من قتال المسلمين بعضهم مع بعض فلحقوا بالزبير فقتلوه ( الطبرى ٥ : ١٩٨ ) . [خ]



ونادی علی طلحة من بعد : ما تطلب ؟ قال : دم عثمان . قال : قاتل الله أولانا بدم عثمان . ألم تسمع النبی صلی الله علیه وآله وسلم یقول : « اللهم وال من والاه ، وعاد من عاداه ، وانصر من نصره ، واخذل من خذله » <sup>(۲٤۲)</sup> وأنت أول من با يعنی ونكث <sup>(۲٤٨)</sup> .

\* \* \*

(٢٤٧) كان طلحة أصدق أيمانا وأسمى أخلاقا من أن يبايع وينكث . وأنما كان يريد جمع الكلمة للنظر في أمر قتلة عثمان ، وأستجاب على لهذه الدعسوة كما سياتى في البحوث التالية ، ولكن الذين جنوا على الاسلام أول مرة بالبغى على عثمان كانوا أعداء الله مرة أخرى بانشاب القتال بين هذين الفريقين مسن المسلمين . [خ]

(۲٤٨) الحديث صحيح كما سنرى في غير هذا الموضع ولكن ليس فيه :
 « اللهم انصر من نصره واخليل من خذله » . [م]



أما خروجهم إلى البصرة فصحيح لا إشكال فيه .

ولكن لأى شىء خرجوا ؟ لم يصح فيه نقل ، ولا يوثق فيه بأحد ، لأن الثقة لم ينقله ، وكلام المتعصب[غير مقبول] . وقد دخل مع المتعصب من يريد الطعن فى الإسلام واستنقاص الصحابة :

فيحتمل أنهم خرجوا خلعاً لعلى لأمر ظهر لهم <sup>(٢٤٩)</sup> ، وهو أنهم باي<sup>موا</sup> لنسكين الثائرة ، وقاموا يطلبون الحق .

ويحتمل أنهم خرجوا ليتمكنوا من قتلة عثمان (٢٠٠٠ .

ويمكن أنهم خرجوا[ لينظـروا ] فى جمـع طوائف المسـلمين ، وضم [ تشردهم ] ، وردهم إلى قانون واحد حتى لا يضطربوا فيقتتلوا . وهذا هو الصحيح ، لا شىء سواه . بذلك وردت صحاح الأخبار .

فاما الأقسام الأول فكلها باطلة وضميفة :

أما بيعتهم كرها فباطل[وقد بيناها] .

وأما خلعهم فباطل ، لأن الخلع لا يكون إلا بنظر من الجميع ، فيمكن

(٢٤٩) وهذا الاحتمال بعيد عن هؤلاء الأفاضل الصالحين ، ولم يقع منهم ما يدل عليه ، بل الحوادث كلها دلت على نزاهتهم عنه . والى هــــذا ذهب الحافظ ابن حجر فى فتح البارى (١٣ : ١١ ـ ٢٢ ) فنقل عن كتاب ( أخبار البصرة ) لعمر بن شبة قول الملهب : « ان أحدا لم ينقل أن عائشة ومن معهـا نازعوا عليا فى الخلافة ولا دعوا الى أحد منهم ليولوه الخلافة » . [خ]

(۲۵۰) وهذا ما كانوا يذكرونه ، الا أنهم يريدون أن يتفقوا مع على على الطريقة التى يتوصلون بها الى ذلك ، وهذا ما كان يسعى به الصحابى المجاهد القمقاع بن عمرو ، وقبله الطرفان كما سياتى ، [خ]

100



أن يولى واحد أو اثنان ، ولا يكون الخلع إلا بعد الاثبات والبيان .

وأما خروجهم فى أمر قتلة عثمان فيضعف ، لأن الأصل قبله تأليف الكلمة ، ويمكن أن يجتمع الأمران <sup>(٢٥٣)</sup> .

ويروى أن تغيبهم <sup>(٢٥٤)</sup> قطعاً للشغب بين الناس . فخرج طلحة والزبير وعائشة أم المؤمنين رضى الله عنهم رجاء أن يرجع الناس إلى أمهم فيرعوا حرمة نبيهم . واحتجوا عليها <sup>(٢٥٢)</sup> بقول الله تعالى « لا خير فى كثير مسن نجواهم إلا مسن أمر بصدقة أو معروف أو إصلاح بين الناس » ( النساء : ١١٤ ) ، وقد خر جالنبى صلى الله عليه وآله وسلم فى الصلح وأرسل فيه . فرجت المثوبة ، واغتنمت [ الفرصة ] ، وخرجت حتى بلغت الأقضية مقاديرها .

وأحس بهم أهل البصرة ، فحرض من كان بها مــن المتألبين على عثمان الناس ، وقالوا : اخرجــوا إليهــم حتى تروا ما جاءوا إليه ، فبعث عثمان ابن حنيف حكيم بن جبــلة <sup>(٢٥٦)</sup> ، فلقى طلحــة والزبير بالزابوقة ، فقتــل

(٢٥٣) واجتماع الأمرين هو الذى كاديقع ، لولا أن السبايين أحبطوه . فأصحاب الجمل جاءوا فى أمر قتلة عثمان ، ولم يجيئوا الالذلك . الا أنهسم أرادوا أن يتفاهموا عليه مع على ، لأن التفاهم معه أول الوسائل للوصول الى ما جاؤوا له . [خ]

- (٢٥٤) أى تغيب طلحة والزبير وعائشة عن المدينة . (خ)
  - (٢٥٥) لما أقنعوها بالخروج الى البصرة . [خ]

(٢٥٦) عثمان بن حنيف انصارى من الأوس ، كان عند هجسرة النبى صلى الله عليه وآله وسلم الى المدينة احد الشبان الأوسيين الخمسة عشر الذين انضموا الى عبد عمرو بن صيفى عند خروجه الى مكة مغاضبا النبى صلى الله عليه وآله وسلم ، وكان عبد عمرو يسمى فى الجاهلية الراهب فسماه النبى صلى الله عليه وآله وسلم الفاسق ( الطرى ٣ : ١٦ ) . والظاهر أن عثمان ابن حنيف عاد من مكة وأسلم قبل وقعة احد لأنها أول مشاهده ( الاصابة ٢ : وسلم أبى بكر الصديق فى أول خلافته ( تنقيح المقال للمامقانى ١ : ١٩٨ )

FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

حكيم <sup>(٢٥٧)</sup> ، ولو خرج مسلماً مستسلماً لا مدافعاً <sup>(٢٥٧)</sup> لما أصابه شىء . وأى خير كان له فى المدافعة ، وعن أى شىء كان يدافع ؟ وهم ما جاءوا مقاتلين ولا ولاة ، وإنما ساعين فى الصلح ، راغبين فى تأليف الكلمة ، فمن خرج إليهم ودافعهم وقاتلهم دافعوا عن مقصدهم ، كما يفعل فى سائر الأسفار والمقاصد .

فلما وصلوا إلى البصرة تلقاهم الناس بأعلى المر°بد مجتمعين <sup>(٢٠٩)</sup> ، حتى لو رمى حجر ما وقع إلا على رأس إنسان . فتكلم طلحة وتكلمت عائشة رضى الله عنها .

واعتقد أن هذا من كذبهم عليه ، وقد تولى لعمر مساحة أرض العراق وضرب الجزية والخراج على أهلها ، فلو صح ما زعموه من شغبه على أبي بكر لتنافى هذا مع استعمال عمر له ، الا أن يكون تاب . ولما بوبع لعلى آخر سنة ٣٥ واختار ولاته في بداية سنة ٣٦ ولي عثمان بن حنيف على البصرة ( الطبري ه: ١٦١) . ولما وصل أصحاب الجمل إلى الحفير على أربعة أميال من البصرة ارسل اليهم عثمان بن حنيف عمران بن حصين الخزاعي صاحب راية النبي صلى الله عليه وآله وسلم على خزاعة يوم الفتح ليعلم له علمهم ، فلما عاد اليه وذكر له حديثه مع أصحاب الجمل قال له عشمان بن حنيف : أشر على؛ يا عمران . فقال له : إني قاعد ، فاقعد . فقال عثمان : بل أمنعهم حتى يأتي أمير الؤمنين على . وأشار عليه هشام بن عامر الأنصاري – أحد الصــحابة المجاهدين الفاتحين ... بأن يسالمهم حتى يأتى أمر على ، فأبى عثمان بن حنيف ونادى في الناس ، فلبسبوا السلاح ، وأقبل عثمان على الكيد ( الطبــــرى ٥ : ١٧٤ – ١٧٥ ) ، وكانت العاقبة فشله وخروج الأمر من يده إلى أيدى اصحاب الجمل . ووقع ابن حنيف في أسر الجماهير فنتفت لحيته ، ثم انقذه اصحاب الجمل منهم فانسحب الى معسكر على في الثعلبية ثم في ذي قار . هذا هو عثمان بن حنيف وموقفه من اصحاب الجمل . أما حكيم بن جبلة فالقارىء يعلم أنه من قتلة أمير الؤمنين عثمان ، وقد تقدم التعريب به . [ج]

(٥٧) الزابوقة : موضع قريب من البصرة كانت فيه وقعة الجمل فى دورها الاول بعد أن خطب طلحة والزبير وعائشة فى المربد . أما مصرع حكيم بن جبلة فكان بعد المعارك الأولى التى انتهت بغلبة أصحاب الجمل واستيلائهم على الحكم فى البصرة ، فتمرد حكيم بن جبلة على هذه الحالة الجديدة وقاتل مع ثلاثمائة من أعوانه حتى قتل . (خ)

(۲۰۸) أي مقاتلا . [ت]

(٢٥٩) مربد البصرة : موضع كانت تقام فيه سوق الإبل خارج البلد ،



وكثر اللغط <sup>(۳۱۰)</sup> ، وطلحة ويقول « أنصتوا فجعلوا يركبونه ولا [ ينصتون ] ، فقال : « أف ، أف فراش نار ، وذباب طمع » وانقلبوا على غير بيان <sup>(۳۱۱)</sup> .

وانحدرو إالى بنى نهد ، فرماهم الناس بالحجارة حتى نزلوا الجبل <sup>(٢٩٢)</sup> والتقى طلحة والزبير وعثمان بن حنيف ــ عامل على<sup>ت</sup> ، على البصرة ــ

ثم صارت تكون فيه مفاخرات الشعراء ومجالس الخطباء . ثم اتسع عمران البصرة فدخل المربد فى العمران فكان من أجل شوارعها ، وسوقه من اجل اسواقها ، وصار محلة عظيمة سكنها الناس . ولما انحطت منزلة البصرة وهرم عمرانها تضاءلت ، فأمسى المربد بائنا عنها حتى كان بينه وبين البصرة فى زمن ياقوت ثلاثة اميال ، والمربد خراب كالبلدة المفردة فى وسط البرية . وكان موضع البصرة يومند قريباً من موضع ضاحيتها الزبير فى أيامنا هذه .

(٢٦٠) لأن الذين في الميسرة كانوا يقولون تعليقاً على خطبتى طلحة والزبير : فجرا ، وغدرا ، وقالا الباطل ، وأمرا به . قد بايما ثم جاءا يقولان ما يقولان . والذين كانوا في الميمنة يقولون : صدقا ، وبرا ، وقالا الحق ، وأمرا بالحق . وتحاثى الناس وتحاصبوا وأرهجوا . الا أنه لما انتهت عائشة من خطبتها ثبت الذين مع اصحاب الجمل على موالاتهم لهم ، وافترق اصحاب عثمان بن حنيف فرقتين فقالت فرقة : صدقت والله وبرت وجاءت بالمعروف ، وقال الآخرون : كذبتم ما نعرف ما تقولون . فتحاثوا وتحاصبوا وأرهجوا . [خ]

(٢٦١) لما رأت عائشة ما يفعل أنصار عثمان بن حنيف أنحدرت وأنحدر أهل الميمنة مفارقين لابن حنيف حتى وقفوا في موضع آخر ، ومال بعض الذين كانوا مع ابن حنيف الى عائشة وبقى بعضهم مع عثمان بن حنيف ( الطبرى ٥ : ١٧٥ ) .

(٢٦٢) حفظ لنا الطبرى (٥: ١٧٦ – ١٧٧) وصفا دقيقا نقله سيف ابن عمر التميمى عن شيخيه محمد بن عبد الله بن سواد بن نويرة وطلحـــة ابن الأعلم الحنفى عن موقف أصحاب الجمل السلمى فى هذه الوقعة ، واسراف حكيم بن جبلة فى انشاب القتال . قالا : وأمرت عائشة اصحابها فتيامنوا حتى انتهوا الى مقبرة بنى مازن ثم حجز الليل بين الفريقين . وفى اليوم التــالى انتقل اصحاب الجمل الى جهة دار الرزق ، واصبح عثمان بن حنيف وحكيم ابن جللة فجددوا القتال ، وكان حكيم يطيل لسانه بسبب أم المؤمنين ويقتـل من يلومه على ذلك من نساء ورجال ، ومنادى عائشة يدءو الناس الى الكف عن القتال فيأبون ، حتى اذا مسهم الشر وعضهم نادوا أصحاب عائشة الى الصلح . [خ]



وكتبوا بينهم أن يكفوا عن القتال ، ولعثمان دار الامارة والمسجد وبيت المال ، وأن ينزل طلحة والزبير من البصرة حيث شاءا ، ولا يعرض بعضهم لبعض حتى يقدم على <sup>(٣١٣)</sup> .

وروى أن حكيم بن جبلة عارضهم حينئذ ، فقل بعد الصلح .

وقدم على "البصرة <sup>(٢٦٠)</sup> ، وتدانوا ليتراءوا <sup>(٢٦٦)</sup> ، فلم يتركهم أصحاب الأهواء ، وبادروا باراقة الدماء . واشتجر [ بينهم ] الحرب ، وكثرت الفوغاء على البوغاء . كل ذلك حتى لا يقع برهان ، ولا [ تقف ] الحال على بيان ، ويخفى قتلة عثمان . وإن واحداً فى الجيش يفسد تدبيره ، فكيف بألف ! .

(٢٦٣) ونص كتاب الصلح فى تاريخ الطبرى (٥: ١٧٧) . ولما بلغ عليا ما وقع كتب الى عثمان بن حنيف يصفه بالعجز . وجمع طلحة والزبير الماس وقصدوا المسجد وانتظروا عثمان بن حنيف فابطا ولم يحضر ووقعت فتنـة فى المسجد من رعاع البصرة أتباع حكيم بن جبلة ، وكان لها رد فعل من اناص ذهبوا الى عثمان بن حنيف ليحضروه فتوطاه الناس ونتغوا شعر وجهه ، أمرهم بذلك مجاشع بن مسعود السلمى زعيم هوازن وبنى سليم والأعجـاز من قىائل البصرة ( الطبرى ٥ : ١٧٨ ) . [خ]

(٢٦٥) فنزل مكانا منها يسمى الزاوية . وكان أصحاب الجمــل نازلين مكانا منها يسمى الفرضة . [خ]

(٢٦٦) عند موضع قصر عبيد الله بن زياد ، وكان ذلك يوم الخميس فى النصف من جمادى الآخرة سنة ٣٦ ( الطبرى ٥ : ١٩٩ ) . وكان الصحابى الجليل القعقاع بن عمرو التميمى قد قام بين الفريقين بالوسساطة الحكيمة المقولة ، فاستجاب له اصحاب الجمل ، واذعن على لذلك ، وبعث على الى طلحة والزبير يقول : « ان كنتم على ما فارقتم عليه القعقاع بن عمرو فكفوا بحتى ننزل فننظر فى هذا الأمر » ، فأرسلا اليه : « انا على ما فارقنا عليه القعقاع ابن عمرو من الصلح بين الناس » . قال الحافظ ابن كثير فى البداية والنهاية الجيشين . فلما أمسوا بعث على عبد الله بن عباس اليهم ، وبعثوا محمد ابن طلحة السجاد الى على ، وعولوا جميعاً على الصلح ، وباتوا بخير ليلة لم يبيتوا بمثلها للعافية . وبات الذين الأروا أمر عثمان بشر ليلة باتوها قط ، يبيتوا بمثلها للعافية . وبات الذين الأروا أمر عثمان بشر ليلة باتوها قط ، تقد أشرفوا على الهلكة . وجعلوا يتساورون ليلتهم كلها ، حتى اجتمعوا على نشاب الحرب فى السر ، واستسروا بذلك خشية أن يفطن بما حاولوا مسن



وقد روى أن مروان لما وقعت عينه فى الاصطفاف على طلحة قال : لا [ أطلب ] أثراً بعد عين ، ورماه بسهم فقتله (٢٦٧ . ومن يعلم هذا إلا علام الغيوب ، ولم ينقله ثبت ؟

وقد روى ( أنه ) أصابه سهم بأمر مروان ، لا أنه رماه .

وقد خرج کعب بن سور بمصحف منشور بیده یناشد الناس أن [ لا ] یریقوا دماءهم <sup>(۲۱۹)</sup> ، فأصابه سهم غرب فقتله <sup>(۲۷۰)</sup> ، ولعل طلحة مثله .

الشر . ففدوا مع الفلس وما يشعر بهم جيرانهم ، انسلوا الى ذلك الأمسر انسلالا ( وانظر مع ذلك الموضع من تاريخ ابن كثير تاريخ الطبسرى ٥ : ٢٠٢ – ٢٠٣ ومنهاج السنة ٢ : ١٨٥ و ٣ : ٢٢٥ و ٢٤١ ) وهكذا انشسبوا الحرب بن على واخويه الزبير وطلحة ، فظن أصحاب الجمل أن علياً غدر بهم ، وظن على أن اخوانه غدروا به ، وكل منهم اتقى لله من أن يفعسسل ذلك في الجاهلية فكيف بعد أن بلغوا أعلى المنازل من اخلاق القرآن ، [خ]

(٢٦٧) آفة الأخبار رواتها ، وفي العلوم الإسلامية علاج آفة الكذب الخبيئة فان كل راوى خبر يطالبه الإسلام بأن يعين مصدره على قاعدة « من أين لك هذا ؟ » . ولا تعرف أمة مثل هذه الدقة في المطالبة بمصادر الأخبار كما عرفه المسلمون ، ولاسيما أهل السنة منهم . وهذا الخبر عن طلحة ومسروان « لقيط » لا يعرف أبوه ولا صاحبه . ومادام لم ينقله ثبت بسند معروف عن رجال ثقات فان للقاضي أبن العربي أن يقول بملء فيه : ومن يعلم هذا الا علام الغيوب ؟ !

(٢٦٩) كعب بن سور الأزدى أول قضاة المسلمين على البصرة ولاه أمير الومنين عمر . قال الحافظ ابن عبد البر : كان مسلماً فى زمن النبى صلى الله عليه وآله وسلم لكنه لم يره .

(٢٧٠) قال الحافظ ابن عساكر (٧ : ٨٥) فى ترجمة طلحة : وقالت عائشة لكعب بن سور الازدى : « خل يا كعب عن البعير ، وتقدم بكتاب الله فادعهم اليه » ودفعت اليه مصحفا ، وأقبل القوم وأمامهم السبئية يخافون ان يجرى الصلح ، فاستقبلهم كعب بالمصحف ، وعلى من خلفهم يزعهم ويابون الا اقداما ، فلما دعاهم كعب رشقوه رشقا واحدا فقتلوه ، ثم راموا ام المؤمنين ... فكان أول شىء أحدثته حين أبوا أن قالت : « أيها الناس ، العنوا قتلة عثمان وأشياعهم ، وأقبلت تدعو ، وضج أهل البصرة بالدعاء . وسمع على



ومعلوم أنه عند الفتنة وفى ملحمة القتال يتمكن أولو الاحن والحقود ، من حل العرى ونقض المهود . وكانت آجالا حضرت ، ومواعد انتجزت <sup>(۲۷۱)</sup> .

فإن قيل : لم خرجت عائشة رضى الله عنها وقد قال صلى الله عليه وآله

الدعاء فقال : ما هذه الضجة ؟ فقالوا : عائشة تدعو ويدعو الناس معها على قتلة عثمان واشياعهم . فأقبل على يدعو وهو يقول : « اللهم العن قتـــلة عثمان وأشياعهم » . قلت : وهكذا اشترك صالحو الفريقين في لعن قتـلة امير المؤمنين الشهيد المظلوم في الساعة التي كان فيها قتلة عثمان ينشــبون القتال بين صالحي المسلمين .

(٢٧١) نقل الحافظ ابن عساكر ( ٢ : ٨٦ – ٨٧) قول الشعبى : رأى على بن إبى طالب طلحة ملقى في بعض الأودية ، فنزل فمسح التراب عن وجهه ثم قال : « عزيز على ابا محمد ان أراك مجــدلا في الأودية وتحت نجــوم السماء . إلى الله اشكو عجرى وبجرى » « قال الأصــمعى : أى سرائرى وإحزاني التى تجول في جوفى ) . وقال : « ليتنى مت قبل هذا اليوم بعشرين سنة » . وقال أبو حبيبة مولى طلحة : دخلت أنا وعمران بن طلحة على على بعد الجمل فرحب بعمران وأدناه وقال : « أنى لأرجو أن يجعلنى الله وأباك من الدين قال فيهم « ونزعنا ما في قلوبهم من غل أخوانا على سرر متقابلين » ، وكان الدين قال فيهم « ونزعنا ما في قلوبهم من غل أخوانا على سرر متقابلين » ، وكان ذا أن لم أكن أنا وطلحة فقال اله أعدل من أن نقتلهــم ويكونوا فحذف بها الأعور (يد) جالسة في الجنة ؟ » وذكر محمد بن عبد الله أن عليا تناول دواة فحذف بها الأعور أيريده بها فأخطاه . وقال له أن الكواء (ي يجهر) » ( الله أعدل من ذلك » ، فقام اليه على بدرة فضربه وقال له إن الكواء (ي يجهر) » ( الله أعدل من ذلك » ، فقام اليه على بدرة فضربه وقال له (انه ابن الكواء (ي يجهر) » ( الله أعدل

(\*) هو الحارث بن عبد الله الهمداني الحوثي أبو زهير الكوفي الأعور أحد كبار الشيعة . قال عنه الشعبي رابن المديني : كذاب . قلت وانما كان يدفعه الى الكذب تجزبه وتشيعه ، فالحزبية والتشييع والتعصب المذهبي مسسن مدارج الباطل ، والاسلام دين الاعندال والانصاف والصدق وأن تقول الحق ولو على نفسك . [م]

(\*\*\*\*) ابن الكواء : عبد الله بن ابی اوفی الیشكری احد القائمین بالفتنة علی عثمان . وبعد صفین والتحكیم كان علی راس الخوارج علی علی ً فلما حاجهم علی وابن عباس رجع الی علی قبل وقعة النهروان . هذان التعلیقان السابقان السابقان للخطیب . [م]

۱۳۱ اصم من القوامسم ـــ م ۱۱



وسلم لهن فى حجة الوداع « هذه ثم ظهور الحصر <sup>(٢٧٣)</sup> » . قلنا : حــدث حديثين امرأة ، فإن أبت فأربعة . يا عقول النسوان ألم أعهد إليكم ألا ترووا أحاديث البهتان ، وقدمنا لكم على صحة خروج عائشة البرهان <sup>(٢٧٣)</sup> ، فلم تقولون ما لا تعلمون ؟ وتكررون ما وقع الانفصال عنه كأنكم لا تفهمون ؟ « إن شر الدواب عند الله الصم البكم الذين لا يعقلون »

وأما الذى ذكرتم من الشهادة على ماء الحوأب ، فقد بؤتم فى ذكرها بأعظم حوب <sup>(٢٧٤)</sup> ما كان قط شىء مما ذكرتم ، ولا قال <sup>(٣٧٥)</sup> النبى صلى الله

(٢٧٢) فى مسند أحمد (٢ : ٢] الطبعة الأولى ) من حديث صالح مولى التوأمة عن أبى هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لما حج بنسائه قال « أنما هى هذه الحجة ثم الزمن ظهور الحصر » . وفيه (٥ : ٢١٨ الطبعة الأولى ) من حديث واقد بن أبى واقد الليثى عن أبيه أنه صلى الله عليه وآله وسلم قال لنسائه فى حجته « هذه ثم ظهور الحصر » . وحديث أبى واقد فى باب فرض الحج من كتاب المناسك بسنن أبى داود (ك ١١ ب ١) . والحصر جمع حصير ، أى لزوم المنزل . ونقله الحافظ ابن كثير فى البداية والنهاية (٥ : ٢١٥ ) على أنه أشارة نبوية إلى أنه صلى الله عليه وآله وسلم ينعى لهن نفسه وأن هذه آخر حجة له صلى الله عليه وآله وسلم ، وليس فيه أمر منه بأن لا يزايلن الحصر الى حج أو مصلحة أو أصلاح بين الناس . فاستشهاد أعداء الصحابة بهذا الحديث على المنع مطلقا عده القاضى ابن العسربى من البهتان لأنه استشهاد به لغير ما أراده النبى صلى الله عليه وآله وسلم . [ح

(٢) روى الامام ابن حزم فى بحث « وجوه الفضل والمفاضلة » من كتاب ( الامامة والمفاضلة ) المدرج فى الجزء الرابع من ( الفصل ) ص ١٣٤ عن شيخه احمد بن محمد الخورى عن احمد بن الفضل الدينورى عن محمد بن جرير الطبرى أن على بن ابى طالب بعث عمار بن ياسر والحسن بن على الى الكوفة اذ خرجت أم الأمنين الى البصرة ، فلما أتياها اجتمع اليهما الناس فى المسجد، فخطبهم عمار ، وذكر لهم خروج عائشة أم الأمنين الى البصرة ثم فال لهم : « انى اقول لكم ، ووالله انى لاعلم انها زوجة رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم فقال له مسروق أو أبو الاسود : « يا أبا اليقظان ، فنحن مع من شهدت له بالجنة دون من لم تشهد له » فسكت عمار . (خ)

(٢٧٤) الحوب : الأثم . [خ]

(۲۷۵) بل هو حدیث صحیح اخرجه احمد ۲/۲ و ۹۷ وغیره من حدیث استماعیل ابن ابی خالد ، عن قیس بن ابی حازم عن عائشة وهذا استاد صحیح



عليه وآله وسلم ذلك الحديث ، ولا جَرى ذلك الكلام ، ولا شــهد أحــد

رجاله كلهم ثقات وقد صححه ابن حبان ( ١٨٣١ ) والحاكم والحافظ والذهبي وابن كثير .

وبمناسبة الكلام على حديث الحواب ، لابد لنا من التصريح بأن خروج عائشة رضى الله عنها كان اجتهادا منها لتحقيق غاية طلحة والزبير ، والتماون مع على رضى الله عنه من أجل أطفاء الفتنة والقضاء على المنافقين والمفسدين من قتله عثمان رضى الله عنهم جميعاً . وقد جاء في كتاب التحفة الاثنى عشرية في رد المطاعن في حق أم المؤمنين وحبيبة حبيب رب العالين عائشة الصديقة وزوج مفخرة الموالم على الحقيقة . منها أنها خرجت من المدينة الى مكة ، ومنها إلى البصرة ، ومعها يزيد على ستة عشر ألف رجل من العسكر . وقسد قال تعالى في الأزواج المطهرات :

« وقرن فى بيوتكن ولا تبرجن تبر جالجاهلية الأولى » فأمرهن بالسكون فى البيوت ونهاهن عن الخروج من بيوتهن .

والجزاب : أن الأمر باستقرارهن في البيوت والنهى عن الخروج منها ليس بمطلق ، ولو كان مطلقا لما اخرجهن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم بعد نزول الآية إلى الحج والعمرة والفزوات ، ولا رخص لهن بزيارة الوالدين وعيادة المريض وتعزية أقاربهن ، واللازم باطل ، فكذا الملزوم ، والمراد من هسدا الأمر والنهى تأكيد التستر والحجاب بأن لا يدرن ولا يتسكعن في الطرق كنساء العوام ،

وما طعن به أعداء الله على أم المؤمنين رضى الله عنها وجد فى فاطمة رضى الله عنها لما ثبت فى كتبهم بطريق التواتر أن الأمير ـ عليا ـ قد أركب فاطمة على مطية وطاف بها فى محلات المدينة ومساكن الانصار طالباً منهم الاعانة على ما غصب من حقها فى خلافة أبى بكر رضى الله عنه ( وذلك بنماء على رواية الخصوم ) .

ولما ظهر على رضى الله عنه جاء الى أم المؤمنين رضى الله عنها فقـــال : « غفر الله لك » قالت : « ولك . ما أردت الا الاصلاح » .

ثم انزلها دار عبد الله بن خلف وهى أعظم دار فى البصرة على سنية بنتا الحارث أم طلحة الطلحات ، وزارها ورحبت به وبايعته وجلس عندها .

فقال : رجل : يا أمير المؤمنين أن بالباب رجلين ينالان من عائشة ، فأمر القعقاع بن عمرو أن يجلد كل منهما مئة جلدة وأن يجردهما من ثيابهما ففعل ( الطبرى : ٥ : ٢٢٣ ) ولما أرادت الخروج من البصرة بعث أليها بكل ما ينبغى من مركب وزاد ومتاع وأرسل معها أربعين أمرأة وسير معها أخاها محمداً . ولما كان أليوم الذي أرتحلت فبه جاء على رضي الله عنه فوقف على ألباب



بشهادتهم ، وقد كتبت شهاداتكم بهذا الباطل وسوف تسألون (٢٧٦) .

وخرجت من الدار فى الهودج فودعت النساس ودعت لهم وقالت : « يا بنى لا يفتب بعضكم بعضاً . انه والله ما كان بينى وبين على بن أبى طالب رضى الله عنه فى القديم الا ما يكون بين المرأة واحمائها . وانه لمن الاخيار » فقال على رضى الله عنه :

« صدقت ، والله ما كان بينى وبينها الاذلك وانها زوجة نبيكم صلى الله عليه وآله وسلم فى الدنيا والآخرة . وسار معها مودعاً أميالا سرّح بيته معهما بقية ذلك اليوم .

اما خروج عائشة رضى الله عنها فهو اجتهاد منها لتحقيق غاية طلحـــة والزبير ، والتعاون مع على من أجل اطفاء الفتنة والقضاء على المنافقين من قتلة عثمان رضى الله تعالى عنهم جميعاً . ( التحفة ص ٢٦٨ ــ ٢٦٠ و ٢٧٥ و ٢٧٦ باختصار ) .

فأين هذه البراءة مما زعمه بعض المفترين بأن خروج عائشة رضى الله عنها يوم الحمل كان انتقاماً من على رضى الله عنه من انه حض الرسول صلى الله عليه وآله وسلم على طلاقها فى حادثة « الافك » لما رأى من حزنه من كلام بعض الناس . وقد قال غير واحد انها اجتهدت ، ولكنها اخطأت فى الاجتهاد ، ولا اثم على المجتهد المخطىء ، بل له اجر على اجتهاده ، وكونها رضى الله تعالى عنها من أهل الاجتهاد مما لا ريب فيه .

قال شيخ الاسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى :

ان عائشة لم تقاتل ، ولم تخرج لقتال ، وانما خرجت بقصد الاصلاح بين المسلمين . وظنت ان فى خروجها مصلحة للمسلمين ثم تبين لها فيما بعد ان ترك الخروج كان أولى ، فكانت كلما ذكرت تبكى حتى تبل خمارها . وهكذا عامة السابقين ندموا على ما دخلوا فيه من القتال ، فندم طلحسة والزبير رضى الله عنهم أجمعين ، ولم يكن لهؤلاء قصد فى القتال ، ولكن وقع القتال بغير اختيارهم ( المنتقى ص ٢٢٣ ) . [م]

(٢٧٦) تقسدم بيسان موضع الحواب . وأن الكلام الذى نسبوه الى النبى صلى الله عليه وآله وسلم وزعموا أن عائشة ذكرته عند وصولهم الى ذلك الماء ليس له موضع فى دواوين السنة المعتبرة . وقد راينا خبره عند الطبرى (٥ : ١٧٠) فرايناه يرويه عن اسماعيل بن موسى الفزارى (وهو رجل قال فيه ابن عدى : أنكروا منه الفلو فى التشيع) ، ويرويه هذا الشيمى عن على بن عابس الأزرق (قال عنه النسائى : ضسعيف) ، وهو يرويه عسن ابى الخطاب الهجرى (قال الحافظ ابن حجر فى تقريب التهذيب : مجهول ) وهذا الهجرى المجهول يرويه عن صفوان بن قبيصسة الاحمسى (قال عنسه



and a second and a second second and a second second and a second second and a second second second second seco Second second

n an an an ann an Arland an Ar Arland an Ar Arland an Ar

الحافظ الذهبي في ميزان الاعتدال : مجهول ) . هذا هو خبر الحواب . وقد بني على أعرابي زعموا ألهم لقوه في طريق الصحراء ومعه جمل أعجبهم فأرادوا إن تكون هو حمل عائشة فاشتروه منه وسار الرجل معهم حتى وصلوا الى الحواب فسمع هذا الكلام ورواه ، مع أنه هو نفسه ـ أى الأعرابي صـاحب الجمل ... مجهول الاسم ولا نعرف عنه أن كان من الكذابين أو الصادقين . ويظهر لى أنه ليس من الكذابين ولا من الصادقين ٤ لأنه من أصله رجل موهوم لم يخلق ، ولأن حمل عائشية واسمه « عسكر » حاء به يعلى بن أمية من اليمن وركبته عائشة من مكة إلى العراق ، ولم تكن ماشية على رحليها حتى اشتروا لها جملا من هذا الاعرابي الذي زعموا أنهم قابلوه في الصحراء ، وركب وا على السائه هذه الحكابة السخيفة ليقولوا أن طلحة والزبير - المشهود لهما بالحنة ممن لا ينطق عن الهوى - قد شهدا الزور . ولو كنا نستحيز نقل الأخسار الواهية لنقلنا في معارضة هذا الخبر خبراً آخر نقله باقوت في معجم البلدان (مادة حواب) عن سيف بن عمر التميمي أن المنبوحة من كلاب الحواب هي أم زمل سلمى بنت مالك الفزارية التي قادت المرتدين ما بين ظفر والحسواب فسساها السلمون ووهبت لعائشة فاعتقتها ، فقيلت فيها هذه الكلمة . وهذا الخبر ضعيف والخبر الذي أوردوه عن عائشة أو هي منه . وما برح الكذب بضاعة تتجربها الذين لا تخافون الله . ذكرنا فيما سبق أن خسب الحواب صحيح فليرجم اليه . [م]



قاصيمة

ودارت الحرب بين أهل الشام وأهل العراق (٣٣٧) : هؤلاء يدعون إلى على ٌ بالبيعة وتأليف الكلمةعلى الامام ، وهؤلاء يدعون إلى التمكين من قتلة عثمان ويقولون : لا نبايع من يؤوى القتلة (٢٧٨) .

وعلى يقول لا أمكن طالبا من مطلوب ينفذ فيه مراده بغير حكم ولا حاكم ، ومعاوية يقول : لا نبايع متهما [ بقتله ] أو قاتلا له ، هو أحد مــن نطلب فكيف نحكمته أو نبايعه ، وهو خليفة عداء وتسور .

(۲۷۷) فى موضع يسمى ( صفين ) بقرب الرقة على شاطىء الفرات آخر. تخوم العراق وأول أرض الشام . سار اليها على بجيوشه فى أواخر ذى القعدة سنة ٣٦ . (خ).

(٢٧٨) لما انتهى على من حرب الجمل وسار من البصرة إلى الكــوفة قدخلها يوم الاثنين ١٢ من رجب ١٠ أرسل جرير بن عبد الله البجلي إلى معاونة فى دمشق يدعوه الى طاعته . فجمع معاوية رؤوس الصحابة وقادة الجيوش واعيان أهل ألشام واستشارهم فيما يطلب على ، فقالوا : لا نبايعه حتى يقتل قتلة عثمان ، أو يسلمهم الينا ، فرجع جرير إلى عليٌّ بذلك ، فاستخلف على ا على الكوفة إبا مسعود عقبة بن عامر ، وخرج منها فعسكر بالنخيلة أول طريق الشمام من العراق ، وقد أشار عليه ناس بأن يبقى في الكوفة ويبعث غميره الى الشام فأبى . وبلغ معاوية أن علياً تجهز وخرج بنفسه لقتاله فأشار عليه رجاله إن يخرج هو أيضًا بنفسه ، فخرج الشاميون نحو الفرات من ناحيه. صفين ، وتقدم على بجيوشه إلى تلك الجهة . وكان جيش على في مائة وعشرين الفا وحيش معاونة في تسعين الفا ، وبدأ القتال في ذي الحجبة سينة ٣٦ بمناوشات ومبارزات ، ثم تهادنوا في المحرم سنة ٣٧ واستؤنف القتال بعده ، وقتل في هذه الحرب سبعون الفا ، وكانت الوقائع ٩٠ وقعة في ١١٠ أيام ، وامتازت هذه الحرب بنبل الشجاعة في القتال ، ونبل التعامل والاتصال عنهد التهادن والراحة . ثم كتب كتاب التحكيم يوم ١٣ صفر سنة ٣٧ على أن يعلن الحكمان حكمهما في رمضان بدومة الحندل بمكان منها سمى أذرح . [خ



وذكروا فى تفاصيل ذلك كلمات آلت إلى استفعال رسائل <sup>(٢٧٩)</sup> ، واستخراج أقوال ، وإنشاء أشعار ، وضرب أمثال تخرج عن سيرة السلف ، يقرأها الخلف وينبذها الخكاف <sup>(٢٨٠)</sup> .

\* \* \*

 $\mathbf{f}_{i}^{(n)}$ 

(٢٧٩) أى انتحالها زورا ولا أصل لها . وأكثر ما تجد ذلك فيما يرويه أخباريو الشيعة عن رواة مجهولين أو كذابين . وأخفهم وطأة أبو مخنف لوط ابن يحيى ، قال الحافظ الذهبى : « أبو مخنف أخبارى تألف ، لا يوثق به ، تركه أبو حاتم وغيره » . وقال فيه ابن عدى : « شـــيعى محترق صاحب أخبارهم » ثم جاء بعده آخرون منهم كانوا شراً على تاريخ الاسلام من لوط هذا . فأفسدوا على الأمة معرفتها بماضيها [خ] .

(٢٨٠) الخلف (بفتح ألخاء وسكون اللام ) : الطالح . وفي التنسيزيل « فخلف من بعدهم خلف ورثوا الكتاب يأخذون عرض هذا الأدنى » . والخلف (بفتح الخاء واللام ) : الصالح . ومنه الحديث « يحمل هذا العلم من كل خلف عدوله ، ينفون عنسه تحسريف الفالين ، وانتحسال المبطلين ، وتأويسل الجاهلين (مج) » . [خ]

( المجاهد المعلماء الحديث محاربي المبتدعة والمعطلة [م] .



عاصيهة

أما وجود الحرب بينهم فمعلوم قطعا ، وأما كونه بهذا السبب فمعلوم كذلك قطعاً ، وأما الصواب فيه فمع على مح ، لأن الطالب للدم لا يصبح أن يحكم ، وتهمة الطالب للقاضى لا توجب عليه أن يخرج عليه ، بل يطلب ( الحق ) عنده ، فإن ظهر له قضاء وإلا سكت وصبر ، فكم من حق يحكم الله فيه . وإن لم يكن له دين فحيننذ يخرج عليه ، فيقوم له عذر في الدنيا (٢٨١) .

(۲۸۱) وجود قتلة عثمان في معسكر على حقيقة لا بماري أحد فيها ، بل أن الأشتر وهو من رؤوس البغاة على عثمان كان أكبر مسعر للحرب بين أصحاب رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم الذين في معسكر على والذين في معسكر معاوية . ولما طالب على معاوية ومن معه من الصحابة والتابعين أن يبايعوه احتكموا اليه في قتلة عثمان وطلبوا منه أن يقيم حد الله عليهم أو أن يسلمهم اليهم فيقيموا عليهم حد الله وقد اعتسارنا عن امسر المؤمنين على بأن قتلة عثمان لما صاروا مع على في العراق صاروا في معقل قوتهــــم وعنجهية قبائلهم ، فكان على يرى \_ بينه وبين نفسه \_ أن قتلهم بفتح عليه بابا لا يستطيع سده بعد ذلك . وقد انتبه لهذه الحقيقة الصحابي الجليل التمقاع بن عمرو التميمي وتحدث بها مع أم المؤمنين عائشة وصاحبي رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم طلحة والزبير فإذعنوا لها وعذروا عليا ووافقوا على التفاهم معه على ما يوصلهم إلى الخروج من هذه الفتنة ، فما لبث قتلة عثمان ان انشبوا الحرب بين الفريقين . فالمطالبون باقامة حد الله على قتلة عشمان معذورون لأنهم يطالبون بحق ، سواء كأنوا من اصحاب الجمل ، أو من أهـل الشبام . وتقصير على في أقامة حد الله كان عن ضرورة قائمة ومعلومة ، ولكن اذا كانت حرب البصرة ناشئة عن انشاب قتلة عثمان الحرب بين الفريقين الأولين، فقد كان من مصلحة الاسلام أن لا تنشب خرَّب صغين بين الفريقين الآخرين . وكان سبط رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم الحسن بن على كارها خروج ابيه من المدينة إلى العراق لما يخشاه من نشوب الحرب مع أهل الشام . ولو أن علياً لم يتحرك من الكوفة استعداداً لهذا القتال لما خرك معاوية فيه ساكناً قال شيخ الاسلام ابن تيمية في منهاج السنة ( ٢ : ٢١٩ ) : « لم يكن معاوية ممن يختار الحرب ابتداء » . ومع ذلك قان هذه الحرب المثالية هي الحرب



ولنن اتهم على تقتل عثمان فليس فى المدينة أحــد من أصـحاب النبى صلى الله عليه وآله وسلم إلا وهو متهم به ، أو قل معلوم قطعاً أنه قتله ، لأن أنف رجل جاءوا لقتل عثمان لا يغلبون أربعين ألفاً <sup>(١٨٢)</sup> .

وهبك أن عليا وطلحة والزبير تضافروا على قتل عثمان ، فباقى الصحابة من المهاجرين والأنصار ومن اعتد فيهم وضوى إليهم ماذا صنعوا بالقعود عن نصرته ؟ .

فلا يخلو أن يكون لأنهم رأوا أولئك طلبوا حقا وفعلوا حقا ، فهذه شهادة قائمة على عثمان فلا كلام لأهل الشام . وإن كانوا قعدوا عنه استهزاء بالدين، وأنهم لم يكن لهم [ رأس مال ] في الحال ، ولا مبالاة عندهم بالإســــلام ولا فيما يجرى فيه من اختلال ، فهى ردة ليست معصية . لأن التهاون بحدود الدين وإسلام حرمات الشريعة للتضييع كفر ، وإن كانوا قعدوا لأنهم لم يروا أن يتعدوا حد عثمان وإشارته فأى ذنب لهم فيه ؟ وأى حجة لمروان ـــ وعبد الله بن الزبير والحسن والحسين وابن عمر وأعيان العشرة معه فى داره يدخلون إليه ويخرجون عنه فى الشكة والسلاح ــ [ والمطالبون ] ينظرون ؟

الانسانية الأولى فى التاريخ التى جرى فيها المتحاربان معاً على مبادىء الفضائل التى يتمنى حكماء الفرب لو يعمل بها فى حروبهم ولو فى القرن الحادى والعشرين وان كثيراً من قواعد فقه الحرب فى الاسلام لم تكن لتعلم وتدون لولا وقوع هذه الحرب ، وله فى كل أمر حكمة ، [خ]

(٢٨٢) ليس في أهل السنة رجل واحد يتهم علياً بقتل عثمان ، لا في زماننا ولا في زمانه . وقد مضى الكلام على ذلك في هذا الكتاب . وكل ما في الأمر وجود قتلة عثمان مع على ، وموقف على منهم ، وعذره بينه وبين الله في موقفه هذا . فنحن جميعاً على رأى القعقاع بن عمرو بأن موقف على موقف ضرورة . غير أن الحمقى من اخباربى الشيعة دسوا على على اخبارا تشعر بغير ما كان في قلبه من المحبة والرضا والموالاة والتأييد لعثمان أثناء محنته ، فأساءوا بذلك الى على من حيث يريدون الاساءة الى عثمان . أما معاوية وفريقه فلم يذكروا عليا في أمر البغى على عثمان الالحادة عثمان اليه واستعانته بهم . فقتلة عثمان هم الذين أساءوا إلى الاسلام والى عثمان والى على أيضا ، فالله حسيبهم . ولو أن كل المسلمين كانوا كعبد الرحمن بن خالد بن الوليد في حزمه ـ قبل أن تستفحل الفتنة ويغلت الزمام من أيدى العقلاء ـ لما وصلت الأمور إلى ما وصلت اليه .



ولو كان بهم قوة أو أووا إلى ركن شديد لما مكنوا أحداً أن يراه منهم ولا يداخله ، وإنما كانوا نظارة ، فلو قام فى وجوههم الحسن والحسين وعبد الله ابن عمر وعبد الله ابن الزبير ما جسروا ، ولو قتلوهم ما بقى على الأرض منهم حى .

ولكن عثمان سلم نفسه ، فترك ورأيه . وهي مسألة اجتهاد كما قدمنا

وأى كلام كان يكون لعلى [ لو كتبت عنده البيعة ] <sup>(٢٨٤)</sup> وحضر عنده ولى عثمان وقال الخليفة ؟ ( له : يا أيها ) [ وما ] <sup>(٨٨٧)</sup> تمالاً عليه ألف نسمة حتى قتلوه ، وهم معلومون . ماذا كان يقول إلا : أثبت ، وخذ . وفى يوم كان يثبت ، الا أن يثبتوا هم أن عثمان كان مستحقا للقتل <sup>(٢٨٦)</sup> .

وبائله لتعلمن يا معشر المسلمين أنه ما كان يثبت على عثمان ظلم أبدا ، وكان يكون الوقت أمكن للطلب ، وأرفق فى الحال ، وأيسر وصـولا إلى المطلوب (٢٨٢) .

(٢٨٤) في الشيغ محب هذه العبارة فكتب « لما تمت له البيمة » ولم يشر الى ذلك وهو مخالف للنص في جميع النسخ ( ص ١٦٧ ) وهذا أدى الى تفيير المعنى الذى قصد اليه المؤ لف (س) (٢٨٥) غير الشيخ محب الدين النص هنا أيضاً هكذا [ وقال له : ان انخليفة قد تمالا عليه .. ] وهو مخالف لجميع النسخ الخطوطة ومؤد الى تغيير في المعنى [س] .

(٢٨٦) المؤلف معترف بأن الاثبات كان فى متناول البد ، لأن الجريمة مشهودة ، والمجرمون اعلنوا فيها فجورهم فلم يتكتموا . ولكن كيف يكون التنفيذ ، ومن الذى يقوم به ومدينة الرسول مستكينة تحت وطأة الارهاب لا ومن ذا الذى يضمن لعلى حياته اذا أصدر هذا الحكم لا أليس هؤلاء هم الذين تداولوا فى قتله لما عقدوا مؤتمرهم فى ذى قار بعد خطبة على التى القاها على الفرائر قبيل مصيره الى البصرة (الطبرى ٥ : ١٦٥) ؟ ألم يسخط الاشتر على امير الومنين على بعد وقعة الجمل لأنه ولى ابن عمه عبد الله ابن عباس على البصرة ولم يولها الأشتر ، ففارقه غاضباً ، ولحق به على فتلانى ما يكون منه من الشر ( الطبرى ٥ : ١٢٤ ) ؟ الم يسخط فتلانى ما يكون منه من الشر ( الطبرى ٥ : ١٢٤ ) والخوارج على على الم عثمان لا إخ]

(٢٨٧) كان يكون الوقت أمكن الطالب لو وجدت فى المدينة القوة التى كان يتمناها عثمان ، ويقال أن قوة من جند الشام كانت خرجت من دمشق قاصدة المدينة ، فلما جاءها خبر شهادة أمير المؤمنين عثمان رجعت مسب

14.

FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

والذي بكشف الغطاء في ذلك أن معاوية لما صار إليه الأمر لم يمكنه أن يقتل من قتلة عثمان أحدا ، إلا بحكم ، إلا من قتل في حرب بتأويل ، أو دس عليه فيما [قيل] <sup>(٢٨٨)</sup> . حتى انتهى الأمر إلى ( زمان ) الحجاج ، وهم يقتلون بالتهمة لا بالحقيقة . فتبين لكم أنهم ما كانوا في ملكهم يفعلون ما أضحوا له يطلبون .

والذى تثلج به صدوركم أن النبى صلى الله عليه وآله وسلم ذكر فى الفتن ، وأشار وبين . وأنذر [ الخوارج ] <sup>(٢٩٠)</sup> وقال « تقتلهم أدنى الطائفتين

الطريق ، فبقيت المدينة خاضعة لقتلة عثمان حتى بعد البيعة لعلى ، وهم ان نزلوا على احكام هذه البيعة فيما لا ضرر منه عليهم ، لا ربب انهم ينقلبون وحوشا ضارية لو صدرت عليهم احكام الله باقامة الحدود فيما ارتكبوا من جرم شنيع • [خ]

(٢٨٨) أن سطّوة الله وعدله الأعلى نزلا باكثر قتلة عثمان فلم يبق منهم فى ولاية معاوية الا المشرك الخائف الباحث عسن جحر يختبىء فيه ، ويزاول سطوتهم وتقلص شرهم لم يبق بمعاوية حاجة الى تتبعهم ، [خ]

(٢٩٠) اسم الخوارج جاء من جماعة خرجسوا على على بن أبي طالب وصحبه لأنه قبل بالتحكيم قائلين أن حكم الله واضح لا يحتاج إلى هذا التحكيم وكان شعارهم « لا حكم الا لله » ، ويسمون أيضاً بالحرورية نسبة إلى قرية في الكوفة تسمى (حروراء) خرجوا اليها . وقد حاربهم أمير المؤمنين على رضى الله عنه في الوقعة الشهيرة بوقعة « النهروان » وهزمهم وقتل منهسم كثيراً ، ولكنه لم يستطع أبادتهم ، حتى دبروا له مكيدة قتله على يد عبد الرحمن ابن ملجم عليه من الله ما يستحق .

وقد حارب الخوارج الدولة الاموية واقلقوا راحتها فى حروب متواصلة بحجة أنها مغتصبة للخلافة بزعمهم ولكنها استطاعت أن تنهك قواهم ، غير أنها لم تستطع استئصالهم .

والخوارج يقولون بتكفير عثمان لما غير وبدل بزعمهم ، وبتكفير على لقبوله التحكيم وطعنوا في أصحاب الجمل وكل ذلك من جهلهم وضلالهم .

وكان من نظريتهم أن الخلافة تكون باختيار حر من المسلمين وقد خالفوا بذلك الشيعة القائلين بانحصار الخلافة في بيت النبي : عُلَيْكُم . كان ذلك بخلاف أهل السنة القائلين بأن الخلافة من قريش أذا وجدوا وتحققت فيهم الجدارة . وهو الحق .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

الى الحق » <sup>(٢٩١)</sup> فبين أن كل طائفة ( منهما ) تتعلق بالحق ، ولكن طائفة على <sup>\*</sup> أدنى إليه . <sup>(٢٩٢)</sup> وقال تعالى : « وإن <sup>°</sup> طائفتان من المؤمنين اقتتلوا فأصلحوا بينهما ، فإن بغت إحداهما على الأخرى فقاتلوا التى تبغى حتى تهىء إلى أمر الله ، فإن فاءت فأصلحوا بينهما بالعدل وأقسطوا ، إن الله يحب المقسطين » ( سورة الحجرات : ٩ ) فلم يخرجهم عن « الإيمان » بالبغى بالتأويل ، ولا سلبهم اسم « الاخوة » بقوله بعده « إنما المؤمنون إخوة فأصلحوا بين أخويكم » ( الحجرات : ١٠ ) .

والخوارج على الرغم من ضلالهم وانحرافهم ، لم يعرفوا بالكذب كالرافضة الذين ينكرون الاحاديث الصحيحة ويضعون الاحاديث المكذوبة على لسان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ويؤولون آيات القسرآن الكريم حسب أهوائهم ! ١٠ [٢]

(٢٩١) في صحيح مسلم (ك ٢٢ ح ١٥٠ ج ٣ ص ١١٣) مسن حديث ابي سعيد الخدري : « تمرق مارقة عند فرقة من المسلمين يقتلها أولى الطائفتين بالحق » • [ح]

(٢٩٢) أهل السنة المحمدية بدينون لله على أن عليا ومعاوية ومن معهما من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم كانوا جميعاً من أهل الحق ، وكانوا مخلصين في ذلك . والذي اختلفوا فيه أنما اختلفوا عن اجتهاد ، كما يُحتلف المجتهدون في كل ما يختلفون فيه . وهم لاخلاصهم في اجتهادهم مثابون عليه في حالتي الاصابة والخطأ ، وثواب المصيب أضعاف ثواب المخطىء ، وليس بعد رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم بشر معصوم عن أن يخطىء ، وقــد مخطىء يعضهم في أمور ويصيب في أخرى ، وكذلك الآخرون . ومن مسرق عن الحق في أثارة الفتنة الأولى على عثمان لا يعد من أحدى الطائفتين اللتين على الحـق وإن قاتل معها والتحق بهـا ، لأن الَّذين تلوئت أيديهم ونياتههم وقلوبهم بالبغي الظالم على أمير المؤمنين عثمان - كائنا من كانوا - استحقوا اقامة الحد الشرعي عليهم سواء استطاع ولى الأمر أن يقيم عليهم هذا الحد أو لم يستطع . وفي حالة عدم استطاعته فان مواصلتهم تسعير القتال بين صالحي المسلمين كلما أحسوا منهم بالعزم على الاصلاح والتآخي ــ كما فعلوا في وقعة الحمل وبعدها ـ بعد اصراراً منهم على الاستمرار في الاجرام ما داموا على ذلك. فان قلنا أن الطائفتين كانتا من أهل الحق فانما نريد أصحاب رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم الذين كانوا من الطائفتين ومن سار معهم على سنته صلى الله عليه وآله وسلم من التابعين 6 ونرى أن عليا المبشر بالجنة أعلى مقاماً عند الله من معاوية خال المؤمنين وصاحب رسول رب العالمين ، وكلاهما من أهسل



وقال صلى الله عليه وآله وسلم فى عمار : « تقتله الفئة الباغية » <sup>(٢٩٢)</sup> .

وقال فى الحسين « ابنى هذا ســـيد ، ولعل الله أن يصــلح به بين فئتين عظيمتين من المسلمين » ، فحسن له خلعه تفسه وإصلاحه <sup>(٢٩٤)</sup> .

الخير . واذا اندس فيهم طوائف من أهل الشر فان من يعمل مثقال ذرة خيرا يوه ، ومن يعمل مثقال ذرة شرآ يره . نقل الحافظ ابن كثير في البداية والنهاية ( ٧ : ٧٧ ) عن عبد الرحمن بن زياد بن انعم الشعباني قاضي افريقية المتوفي سنة ١٥٦ وكان رجلا صالحا من الآمرين بالمعروف وذكر أهل صفين ــ فقال : « كانوا عربا يعرف بعضهم بعضا في الجاهلية ، فالتقوا في الاسلام معهم على الحمية وسنة الاسلام ، فتصابروا ، واستحيوا من الفرار ، وكانوا اذا تحاجزوا دخل هؤلاء في عسكر هؤلاء وهؤلاء في عسكر هؤلاء ، فيستخرجون قتلاهم فيدفنونهم » . قال الشعبى : « هم أهل الجنة ، لقى بعضهم بعضا ، فلم يغر أحد من أحد » . [5]

(٢٩٣) قال النبي صلى الله عليه وآله وسلم ذلك لما كانوا يبنون المسجد ، فكان الناس ينقلون لبنة لبنة وعمار ينقل لبنتين لبنتين ٬ فقال النبي صلى الله عليه وآله وسلم فيه هذه الكلمة على ما رواه أبو سعيد الخدرى لعكرمة مولى ابن عباس ولعلى بن عبد الله بن عباس . وهو في كتاب الجهاد والسير من صحيح البخاري (ك ٥٦ ب ١٧ ج ٣ ص ٢٠٧) . وقد كان معاوية يعرف من نفسه أنه لم يكن منه البغى في حرب صفين ، لأنه لم يردها ، ولم يبتدئها ، ولم يات لها الابعد أن خرج على من الكوفة وضرب معسكره في النخيلة ليسير الى الشبام كما تقدم ، ولذلك لما قتبل عمار قال معاوية : « انمب قتله من أخرجه » . وفي اعتقادي الشخصي أن كل من قتل من المسلمين بأيدي المسلمين منذ قتل عثمان فانما اثمه على قتلة عثمان لأنهم فتحوا باب الفتنة ، ولانهم واصلوا تسعير نارها ، ولانهم الذين أوغروا صدور المسلمين بعضهم على بعض ، فكما كانوا قتلة عثمان فانهم كانوا القاتلين لكل من قتل بعده ، ومنهم عمار ومن هم أفضل من عمار كطلحة والزبير ، إلى أن أنتهت فتنتهم بقتلهم علما نفسه وقد كانوا من جنده وفي الطائفة التي كان قائماً عليها . فالحديث من اعلام النبوة . والطائفتان المتقاتلتان في صفين كانتا طائفتين من المؤمنين . وعلى أفضل من معاوية . وعلى ومعاوية من صحابة رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ومن دعائم دولة الاسلام . وكل ما وقع من الفتن فائمه على مؤرسًى نارها لأنهم السبب الأول فيها ، فهم الفئة الباغية الني قتل بسببها كل مقتول في وقعتى الجمل وصفين وما تفرع عنهما . [ح] . (٢٩٤) سياتي الكلام على هذا عند الكلام على الصلح بين الحسسن

ومعاوية . [خ]

وكذلك يروى أنه أذن فى الرؤيا لعثمان فى أن يستسلم ويفطر عنده. الليــلة .

فهذه كلها أمور جرت على رسم النزاع ، ولم تخرج عن طريق من طرق الفقه ، [ ولا تعدت ] سبيل الاجتهاد الذى يؤجر فيه المصيب عشرة <sup>(٢٩٦)</sup> والمخطىء أجرآ واحداً <sup>(٢٩٧)</sup> .

وما وقع من روايات فى كتب التاريخ ــ عدا ما ذكرنا ــ فلا تلتفتوا إلى حرف منها ، فإنها كلها باطلة .

۲۹٦) نص الحديث : « اذا حكم الحاكم فاجتهد فأصاب ، فله اجران ،
 واذا حكم فاجتهد فأخطأ ، فله اجر واحد » رواه البخارى ومسلم . [م]

(٢٩٧) قال شيخ الاسلام ابن تيمية في منهاج السنة (٢١٩ - ٢٢٠) : « لم يكن معاوية ممن يختار الحرب ابتداء ، بل كان من أشد الناس حرصاً على أن لا يكون قتال ، وكان غيره احرص على القتال منه . وقتال صفين للناس فيه أقوال: فمنهمُ من يقول كلاهما كان مجتهدا مصيبًا ، كما يقول ذلك كثير من أهل الكلام والفقه والحديث ممن يقول : كل مجتهد مصيب ، ويقول : كانا مجتهدين . وهذا قول كثير من الأشعرية والكرامية والفقهاء وغيرهم ، وهو قول كثير من اصحاب أبى حنيفة والشافعي واحمد وغيرهم . وتقول الكرامية: كلاهما امام مصيب ، ويجوز نصب امامين للحاجة . ومنهم من يقول : بل المصيب أحدهما لا بعينه ، وهذا قول طائفة منهم ، ومنهم من يقول : على ا هو المسيب وحده ومعاوية مجتهد مخطىء ، كما يقول ذلك طوائف من أهل الكلام والفقهاء أهل المذاهب الأربعة . وقد حكى هذه الأقوال الثلاثة أبو عبد الله حامد من اصحاب الامام أحمد وغيره ومنهم من يقول كان الصواب أن لا يكون قتال ركان ترك القتال خيراً للطائفتين ، فليس في الاقتتال صواب ، ولكن على كان اقرب الى الحق من معاوية ، والقتال قتال فتنة : ليس بواجب ولا مستحب ، وكان ترك القتال خيرا للطائفتين مع أن عليا كان أولى بالحق ، وهذا قول أحمد واكثر أهل الحديث واكثر أئمة الفقهاء، وهو قول أكابر الصحابة والتابعين لهم باحسان ، وهو قول عمران بن حصين رضي الله عنه وكان بنهي عن بيسع السلاح في ذلك القتال ويقول : هو بيع السلاح في الفتنة . وهو قول أسمامة ابن زيد ومحمد بن مسلمة وأبن عمر وسعد بن أبي وقاص وأكثر من بقي مسن السيائين الأولين من المهاجرين والأنصار رضى الله عنهم ، ولهذا كان من مذهب اهل السنة الامساك عما شجر بين الصحابة فانه قد ثبتت فضائلهم ووجبت موالاتهم ومحبتهم » • [خ]



قاصصحة التحكيم

وقد تحكم النساس فى التحسكيم فقالوا فيسه مالا [ يرضى ] الله . وإذا [ لاحظتموه ] بعين المروءة ـــ دون الديانة ـــ رأيتم أنها سخافة حمسل على سطرها فى الكتب فى الأكثر عدم الدين ، وفى الأقل جهل بين .

والذى يصبح من ذلك ما روى الأئمة كخليفة بن خياط <sup>(٢٩٨)</sup> ، والدارقطنى <sup>(٢٩٩)</sup> : أنه لما خرج الطائفة العراقية فى مائة ألف والشامية فى سبعين أو تسعين ألفا ونزلوا على الفرات بصفين ، اقتتلوا فى أول يوم وهو الثلاثاء على الماء فغلب أهل العراق عليه <sup>(٣٠٠)</sup>.

ثم التقوا يوم الأربعاء لسبع خلون من صفر سنة ( سبع وثلاثين ) ويوم

(٢٩٨) هو الامام الحافظ أبو عمرو خليفة بن خياط العصفرى البصرى ، أحد أوعية العلم ، ومن شيوخ الامام البخارى . قال عنه أبن عدى : هو صدوق مستقيم الحديث من متيقظى رواة السنة . توفى سنة ٢٤٠ . [خ]

(٢٩٩) هو الامام الحافظ ابو الحسن على بن عمر الدارقطنى ( ٣٠٦ -(٣٨٥) كان مع جلالته فى الحديث من ائمة فقهاء الشافعية ، وله تقدم فى الأدب ورواية الشعر . وجاء من بغداد الى مصر ليساعد ابن حنزابة وزير كافور على تأليف مسنده فبالغ الوزير فى اجلاله . قال الحافظ عبد الفنى بن سميد « احسن الناس كلاما على حديث رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ثلاثة . على بن المدينى فى وقته ، وموسى بن هارون القيسى فى وقته ، والدارقطنى فى وقته » . [ح]

(٣٠٠) لم يكن القتال على الماء جديا ، وقد قال عمرو بن العاص يومئذ « ليس من النصف أن نكون ريانين وهم عطاش » . والذين تظاهروا فى الجيش الشامى بمنع العراقيين عن الماء ارادوا أن يذكروهم بمنعهم الماء عن أمير المؤمنين عثمان فى عاصمة خلافته وهو الذى اشترى بئر رومة من ماله ليستفى منه اخوانه المسلمون . وبعد اشتراكهم فى الماء تناوشوا شهر ذى الحجة من سنة اليها المرادوا شهر المحرم من سنة ٣٧ ، ووقعت وقائع شهر صغر التى سيشير اليها المراف . [خ]

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

حتى يكون الرجلان يحكمان بين الدعويين بالحق ، فكان من جهة على من الحميس ويوم الجمعة وليلة السبت <sup>(٢٠١)</sup> ، ورفعت المصاحف من أهـل الشام ، ودعوا إلى الصلح ، وتفرقوا على أن تجعل كل طائفة أمرها إلى رجل أبو موسى <sup>(٢٠٢)</sup> ، ومن جهة معاوية عمرو بن العاص .

وكان أبو موسى رجلا تقيآ ثقفا فقيها عالما حسبما بيناه فى كتاب ( سراج المريدين ) <sup>(٣٠٣)</sup> ، أرسله النبى صلى الله عليه وآله وسلم إلى اليمن مع معاذ ، وقدمه عمر وأثنى عليه بالفهم <sup>(٢٠٣)</sup>. وزعمت الطائفة التاريخية الركيكة أنه كان أبله ضعيف الرأى مخدوعا فى القول ، وأن ابن العاص كان ذا دهاء وأرب حتى ضربت الأمثال بدهائه تأكيداً لما أرادت من الفساد ، وتبع فى ذلك بعض انجهال بعضا وصنفوا فيه حكايات . وغيره من الصحابة كان أحذق منه وأدهى . وإنما بنوا ذلك على أن عمراً لما غدر أبا موسى فى قصة التحكيم صار له الذكر فى الدهاء [ والفكر ] .

(٣.١) وكانت تسمى « ليلة الهرير » اقتتل الناس فيها حتى الصباح. [خ] (٣.٢) وكان آخر العهد بأبى موسى عندما كان واليا على الكوفة ، وجاء دعاة على يحرضون الكوفيين على لبس السللاح والالتحساق بجيش على استعداداً لما ينتظرونه من قتال مع اصحاب الجمل فى البصرة ، ثم مع انصار معاوية فى الشام . فكان أبو موسى يشفق على دماء المسلمين أن تسفك بتحريض الفلاة ، ويذكر أمة محمد صلى الله عليه وآله وسلم بقول نبيهم فى الفتنة « القاعد فيها خير من القائم » ، فتركه الأشتر يحدث الناس فى المسجد بالحديث النبوى ، وأسرع الى دار الامارة فاحتلها . فلما عاد اليها أبو موسى منعه الأشتر من الدخول وقال له : اعتزل امارتنا . فاعتزلهم أبو موسى واختار الاقامة فى قرية يقال لها عرض بعيداً عن الفتن وسعك الدماء . فلما شبع الناس من سفك الدماء واقتلوا بأن أبا موسى كان ناصحاً للمسلمين فى نهيم عسن الاقتال طلبوا من على أن يكون هو ممثل العراق فى أمر التحكيم ، لأن الحالة بالمي كان يدعو اليها هى التى فيها الصلاح . فأرسلوا الى أبى موسى وجاءوا التي كان يدعو اليها هى التى فيها الصلاح . فأرسلوا الى أبى موسى وجاءوا

(٣٠٣) من مؤلفات آبي بكر بن العربي وهو في الزهد والتصوف السنى ، وتوجد منه نسخة بدار الكتب الصرية تحت رقم ( ٢٠٣٤٨ ب [س]

(٣. ٤) واختصه بكتابه الشهير في القضاء وآدابه وقواعده . [خ]

FOR QUR'ANIC THOUGHT

وقالوا : انهما لما اجتمعا بأذرح من دومة الجندل <sup>(٣٠٥)</sup> ، وتفاوض اتفقا على أن يخلعا الرجلين <sup>(٣٠٦)</sup> . فقال عمرو لأبي موسى : اسبق بالقول . فتقدم فقال : إنى نظرت فخلعت عليا عن الأمر ، ولينظر المسلمون لأنفسهم ، كما خلعت سيفى هذا من عاتقى ــ وأخرجه من عنقه فوضعه فى الأرض . وقام عمرو فوضع سيفه فى الأرض وقال : إنى نظرت فأثبت معاوية فى

(د.٣) اذرح : قرية من أعمال الشراة تقع فى منطقـــة بين أراضى شرقى الأردن والمملكة العربية السعودية فى الأطراف الجنوبية من بادية الشام . [خ]

(٣.٦) من الحقائق ما إذا أسىء التعبير عنه وشابته شوائب المفالطة يوهم غر الحقيقة ، فينشأ عن ذلك الاختلاف في الحكم عليه . ومن ذلك حادثة التحكيم وقول المفالطين أن أبا موسى رعمرا أتفقا على خلع الرجلين ، فخلعهما ابو موسى ، واكتفى عمرو بخلع على دون معاوية . واصل المفالطة من تجاهل المفالطين أن معاوية لم يكن يومئد خليفة ، ولا هو ادعى الخلافة حتى يحتاج عمرو الى خلعها عنه . بل ان أبا موسى وعمراً اتفقا على أن يعهدا بأمر الخلافة على المسلمين الى الموجودين على قيد الحياة من أعيان الصحابة الذين توفى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وهو عنهم راض . واتفاق الحكمين على ذلك لا يتناول معاوية لأنه لم يكن خليفة ، ولم يقاتل على الخلافة ، وانمـــا كان بطالب باقامة الحد الشرعي على الذين اشتركوا في قتل عثمان . فلما وقع التحكيم على امامة المسلمين ، واتفق الحكمان على ترك النظر فيها الى كبار الصحابة وأعيانهم تناول التحكيم شيئا واحدا هو الامامة . أما التصرف العملي في ادارة البلاد التي تحت حكمه ، ومعاوية متصرف في البلاد التي تحت حكمه. فالتحكيم لم يقع فيه خداع ولا مكر ، ولم تتخلله بلاهة ولا غفلة . وكان يكون محل للمكر أو الففلة لو أن عمراً أعلن في نتيجة التحكيم أنه ولى معاوية أمارة المؤمنين وخلافة المسلمين ، وهذا ما لم يعلنه عمرو ، ولا ادعاه معـــاوية ، ولم يقل به أحد في الثلاثة عشر قرنا الماضية . وخلافة معاوية لم تبدأ الا بعد الصلح مع الحسن بن على ، وقد تمت بمبايعة الحسن لمعاوية ، ومن ذلك اليوم فقط سمى معاوية أمير المؤمنين . فعمرو لم يفالط أبا موسى ولم يخدعه ٤ لأنه لم يعط معاوية شيئًا جديدًا ، ولم يقرر في التحكيم غسير الذي قسرره ابو موسى ، ولم يخرج عما اتفقا علبه معا ، فبقيت العراق والحجاز وما يتبعهما تحت يد من كانت تحت يده من قبل ، وبقيت الشام وما يتبعها تحت يد من كانت تحت بده من قبل ، وتعلقت الامامة بما سيكون من اتفاق أعيان الصحابة عليها . وأى ذنب لعمرو في أى شيء مما وقع ؟ أن السلاهة لم تكن من أبي موسى ، ولكن ممن يريد أن يفهم الوقائع على غير ما وقعت عليه . فليفهمها كلّ من شاء كما يشاء . أما هي ، فظاهرة واضحة لكل من يراها كما هي . [خ]

۱۷۷
العواصم من القواصم ـ م ۱۲



الأمر <sup>(۳۰۷)</sup> ، <sup>(۳۰۸)</sup> كما أثبت سيفى هذا فى عاتقى . وتقلده : فأنكــــره أبو موسى ، فقال عمرو : كذلك اتفقنا . وتفــرق الجمــع على ذلك مــن الاختلاف .

\* \* \*

(٣.٧) أي أمر ? أن كان الاستمرار في ادارة البلاد التي تحت بده ؛ قان هذا الأمر ماض على معاونة وعلى معاً ، فكل منهما باق في الحكم على ما تحت ىده . وإن كان المراد بالأمر الامامة العامة وإمارة المؤمنين فإن معاوية لم يكن أماماً - أي خليفة - حتى شنته عمرو كما كان . وقد أوضحنا هـ له الحقيقة في الفقرة السابقة . وهذه هي نقطة المغالطة التي هزا بها مؤرخو الافك المفترى فسخروا بجميع قرائهم واوهموهم بأن هناك خليفتين او أميرين للمؤمنين ، وأن الاتفاق بين الحكمين كان على خلعهما معاً ، وأن إبا موسى خلع الخليفتين تنفيذا للاتفاق ، وأن عمرًا خلع أحدهما وأبقى الآخر خليفة خلافًا للاتفاق . وهذا كله كذب وأفك وبهتان . والذي فعله عمرو هو نفس الذي فعله أبو موسى لا يفترق عنه قط في نقير ولا قطمين. وبقى أمر الامامة والخـــلافة أو أمارة الؤمنين معلقاً على نظر أعيان الصحالة ليروا فيه رايهم متى شاءوا وكيف شاءوا واذا كانت هذه الخطوة الثانية لم تتم فما في ذلك تقصير من أبي موسى ولا من عمرو ، فهما قد قاما بمهمتهما بحسب ما أدى اليه اجتهادهما واقتناعهما . ولم لم تكلفهما الطائفتان معا بأدا ءهذه المهمة لما تعرضا لها ، ولا أبديا رأيا فيها . ونو كان موقف ابي موسى في هذا الحادث التاريخي العظيم موقف بلاهة وفشل لكان ذلك سنة عليه في التاريخ ، وإن الأجيال التي بعده فهمت موقفه على أنه من مفاخره التي كتب الله له بها النجاح والسداد ، حتى قال ذو الرمة الشاعر يخاطب حفيده بلال بن أبي بردة بن أبي موسى :

أبوك تلافى الدين والناس بعدما تشاءوا وبيت الدين منقطع الكسر فشد اصبار الدين أيام اذرح ورد حبروبا قد لقحن الى عقر [5]

(٣.٨) قال الامام ابن كثير رحمه الله تعالى بعدما روى هذه القصة : « فانه حديث منكر ورفعه موضوع والله اعلم . اذ لو كان هذا معلوماً عند على لم يوافق على تحكيم الحكمين ، حتى لا يكون سبباً لاضلال النساس ، كما نطق به هذا الحديث ، وآفة هذا الحديث هو زكريا بن يحيى ، وهو الكندى الحميرى الأعمى . قال ابن معين : لبس بشىء » البداية ( ٣٥/٣ ) . [م]

YA



عاصيهة

قال القاضى أبو بكر رضى الله عنه : هدا كله كذب صراح ، ما جرى منه حرف قط . وإنما هو شىء [ اخترعته ] المبتدعة ، ووضعته التاريخية للملوك ، فتوارثته أهل المجانة والجهارة بمعاصى الله والبدع <sup>(٢٠٩)</sup> .

وإنما الذي روى الأئمة الثقات الأثبات أنهما لما اجتمعا للنظر في الأمر –

(٣.٩) أن التاريخ الأسلامي لم يبدأ تدوينه الا بعد زوال بني أمية وقيام دول لا يسر رجالها التحدث بمفاخر ذلك الماضي ومحاسن أهله . فتولى تدوين تاريخ الاسلام ثلاث طوائف : طائفة كانت تنشد العيش والجدة من التقرب الى مبغضى بني أمية بما تكتبه وتؤلفه . وطائفة ظنت أن التدين لا يتم ، ولا يكون التقرب الى الله ، الا بتشويه سمعة أبي بكر وعمر وعثمان وبني عبد شمس حميمًا . وطائفة ثالثة من أهل الانصاف والدين - كالطبرى وابن عسباكر وابن الأثير وابن كثير - رات أن من الانصاف أن تجمع أخبار الأخباريين من كل المذاهب والمشارب ـ كلوط بن يحيى الشبيعي المحترق ، سيف بن عمــر العراقي المعتدل ـ ولعل بعضهم اضطر الى ذلك ارضاء لجهات كان يشهر بقوتها ومكانتها ، وقد أثبت اكشب هسؤلاء استماء رواة الأخبار التي أوردهما ليكمون الباحث على بممميرة من كل خبمر بالبحث عن حال راويه . وقد وصلت الينا هذه التركة لا على أنها هي تاريخنا ، بل على أنها مادة غزيرة للدرس والبحث يستخرج منها تاريخنا ، وهذا ممكن وميسور اذا تولاه من يلاحظ مواطن القوة والضعف في هذه المراجع ، وله من الألمية ما يستخلص به حقيقة ما وقع ويجردها عن الذي لم يقع ، مكتفيا بأصول الأخبار الصحيحة عن الزيادات الطارئة عليها . وإن الرجـــوع إلى كتب السنة ، وملاحظات المة الأمة ، مما سبهل هذه المهمة . وقد آن لنا أن نقوم بهذا الواجب الذي ابطانا فيه كل الابطاء . وأول من استيقظ فيعضرنا للدسائس المدسوسة على تاريخ بني أمية العلامة الهندي الكبير الشيخ شبلي النعمائي فى انتقاده لكتب جرجى زيدان ، ثم اخذ أهل الألمعية من المنصفين فى دراسبة الحقائق فبدأت تظهر لهم وللناس منبرة مشرقة ، ولا يبعد ــ اذا استمر هذا الجهاد في سبيل الحق – أن يتغير فهم المسلمين لتاريخهم ، ويدركوا أسرار ما وقع في ماضيهم من معجزات . [خ]



فى عصبة كريمة من الناس منهم ابن عمر ونحوه ـ عزل [ عمرو ] معاوية (٢١٠)

ذكر الدارقطنى بسنده إلى حصين بن المنذر <sup>(((٦))</sup> : لما عزل عمرو معاوية ، جاء (جاء حصين بن المنذر) فضرب فسطاطه قريباً من فسطاط معاوية ، فبلغ [ ثناه ] <sup>(٣)(٣)</sup> معاوية ، فأرسل ( إلى<sup>®</sup>) فقال : انه بلغنى عن هذا ( أى عن عمرو ) كذا وكذا <sup>(٣)(٦)</sup> ، فاذهب فانظر ما هذا الذى بلغنى عنه . فأتيته فقلت : أخبر<sup>°</sup>نى عن الأمر الذى وليت أنت وأبو موسى كيف صنعتما فيه ؟ قال : قد قال الناس فى ذلك ما قالوا ، والله ما كان الأمر على ما قالوا <sup>(٤)(٦)</sup> ، ولكن قلت لأبى موسى : ما ترى فى هذا الأمر ؟ قال : أرى ما قالوا <sup>(٤)(٦)</sup> ، ولكن قلت لأبى موسى : ما ترى فى هذا الأمر ؟ قال : أرى راض . قلت : فأين تجعلنى أنا ومعاوية ؟ فقال : إن يستعن بكما ففيكما راض . قلت : فأين تجعلنى أنا ومعاوية ؟ فقال : إن يستعن بكما ففيكما التى قتل معاوية منها نفسه . فأتيته فأخبرته ( أى فأتى حصين معاوية فأخبره ) التى قتل معاوية منها نفسه . فأتيته فأخبرته ( أى فأتى حصين معاوية فأخبره ) فى خيله ، فخرج يركض فرسه ويقول : أين عدو الله ، أين هذا الفاسق ؟

قال أبو يوسف (٢١٦) : أظنه قال : « إنما يريد حوباء نفسه » فحرج

(٣١٠) أى بتقريره مع أبى موسى أن أمامة المسلمين يترك النظر فيها الى اعيان الصحابة ، [خ]

(٣١١) قال الدارقطنى : حدثنا ابراهيم بن همام ، حدثنا أبو يوسف الفلوسى وهو يعقوب بن عبد الرحمن بن جرير ، حدثنا الأسود بن شيبان ، عن عبد الله بن مضارب عن حصين بن المنذر ( وحصين من خواص على الذين حاربوا معه ) [خ]

(٣١٢) أي عزله علياً ومعاوية وتفويضه الأمر إلى كبار الصحابة • [خ]

(٣١٣) أى أنهما لم يعزلا ، ولم يوليا ، ولكن تركا الأمر لأعير السان الصحابة . [ح]

(٣١٤) وكتبها الشيخ محب : نباه اس)

(٣١٥) هو أبو الأعور السلمى ( وذكوان قبيلة من سليم ) وأسمه عمرو ابن سفيان ، كان من كبار قواد معاوية . وفى حرب صفين طلب الأشــتر أن يبارزه فترفع عن ذلك لأنه لم ير الأشتر من أنداده .

(٣١٦) أى الفلوسى راوى هذا الخبر عن الأسود بن شيبان عن عبد الله ابن مضارب عن حضين .

14+



( عمرو ) إلى فرس تحت فسطاطه فجال فى ظهره عرياناً ، فخرج يركضـ نحو فسطاط معاوية وهو يقول : « إن الضجور قد تحتلب العلبة ، يا معاوية إن الضجور قد تحتلب العلبة » <sup>(٣١٧)</sup> . فقال معاوية : [ أحسـبه ] <sup>(٢١٨)</sup> ، ويريد الحالب فتدق أنفه ، وتكفأ إناءه » <sup>(٣١٩)</sup> .

قال الدارقطنى ــ وذكر سنداً عدلا <sup>(٢٢٠)</sup> [ وساق الحديث ] : ربعى عن أبى موسى أن عمرو بن العاص قال : « والله لئن كان أبو بكر وعمر تركا هذا المال وهو يحل لهما منه شىء لقد غبنا ونقص رأيهما . وايم الله ما كان مغبونين ولا ناقصى الرأى . ولئن كانا امرأين يحرم عليهما هذا المال الذى أصبناه بعدهما لقد هلكنا . وايم الله ما جاء الوهم إلا من قبلنا » <sup>(٢٢١)</sup> .

(٣١٧) الضجور : الناقة التي ترغو وتعربد عند الحلب . و « قد تحلب الضجور العلبة » مثل . ومعناه أن الناقة التي ترغو قد تحلب ما يملأ العلبة ، يضربونه للسيء الخلق قد يصاب منه الرفق واللين ، وللبخيل قد يستخرج منه المال .

(٣١٨) في نسخة الشيخ محب [ اجل !! ] . [س]

(٣١٩) <sup>ق</sup>م قال : ثنا محمد بن عبد الله بن ابراهيم ودعلج بن أحمد قالا حدثنا محمد بن أحمد ابن النضر ثنا معاوية بن عمر ثنا زائدة عن عبد الملك بن عمير عن .... [س] .

اورد المؤلف هذا الخبر للدلالة على ورع عمرو (م،) ومحاسبته لنفسه وتذكيره بسيرة السلف .

(٣٢١) وأسقطها الشيخ محب من النص وجعلها في الهامش !! . [س]

(ب:) قال النبى صلى الله عليه وآله وسلم فى الثناء على عمرو بن العاص رضى الله تعالى عنه : « أسلم الناس وآمن عمرو بن العاص » وهو حديث حسن كما جاء فى الأحاديث الصحيحة ٢/٢٢ .

قال شيخنا محدث الديار الشامية في المصدر السابق : وفي هذا الحديث منقبة عظيمة لعمرو بن العاص رضى الله عنه ، أن شهد له النبى صلى الله عليه وآله وسلم : « لا يدخل الجنة الا نفس مؤمنة » متفق عليه . وقال تمالى : « وعد الله الذين آمنوا وعملوا الصالحات جنات تجرى من تحتها الأنهار » . وعلى هذا لا يجوز الطعن في عمرو بن العاص رضى الله تعالى عنه تما يفعل بعض الكتاب الماصرين ، وغيرهم من المخالفين – بسبب ما وقع من الخلاف بل القتال مع على رضى الله عنه ، لأن ذلك لا ينافي الإيمـان ، فانه لا يستلزم

العصمة كما لا يخفى ، لاسيما اذا قبل : أن ذلك وقع منه بنوع من الاجتهاد وليس أتباعاً للهوى . [م]



فهذا كان بدء الحديث ومنتهاه . فأعرضوا عن الغاوين ، وازجروا العاوين ، وعرجوا عن سبيل الناكثين ، إلى سنن المهتدين . وأمسكوا الألسنة عن السابقين إلى الدين . وإياكم أن تكونوا يوم القيامة من الهالكين بخصومة أصحاب رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، فقد هلك من كان أصحاب النبى صلى الله عليه وآله وسلم خصمه . دعوا ما مضى ، فقد قضى الله فيه ما قضى . وخذوا لأنفسكم الجد فيما يلزمكم اعتقاداً وعملا . ولا تسترسلوا بالسنتكم فيما لا يعنيكم مع كل [ ماجن ] اتخذ الدين هملا ، فإن الله لا يضيع أجر من أحسن عملا . ورحم الله الربيع بن ختيم <sup>(٢٢٢)</sup> فإنه لما قيل له : قتل الحسنين ! قال : أقتلوه ؟ قالوا : نعم . فقال « اللهم فاطر السموات والأرض عالم الغيب والشهادة أنت تحكم بين عبدائك فيما كانوا فيه يختلفون » أحوال المسلمين ، والتسليم لرب العالمين .

\* \* \*

(٣٢٢) هو من تلاميذ عبد الله بن مسمود وابى ايوب الانصارى وعمرو ابن ميمون ، وأخذ عنه الامام الشعبى وابراهيم النخمى وأبو بردة . قال له ابن مسمود : لو رآك النبى صلى الله عليه وآله وسلم لأحبك . توفى سنة ٦٤ [ح] تكملة : ب ، ج ذ ومطبوعة الشيخ محب [ خيثم ] وهو خطا والتصحيح من طبقات ابن خياط - صفحة ١٦١ [س] .

5



قاصـــــمة

قال قيل : إنما يكون ذلك في المعانى التي تشكل ، وأما هذه الأمور كلها فلا إشكال فيها ، لأن النبي صلى الله عليه وآله وسلم نص على استخلاف على محمده فقال « أنت منى بمنازلة هارون من موسى ، إلا أنه لا نبي بعدي » (١٣٣٦) ، ( وقال ) : « اللهم <sup>(١٣٢١)</sup> وال من والاه ، وعاد من عاداه ،

(۳۲۳) فى كتاب المغازى من صحيح البخارى (ك ٢٤ ب ٧٨ ج ٥ ص ١٢٩) وفى فضائل الصحابة من صحيح مسلم (ك ٤٤ ح ٣١ ج ٧ ص ١٢٠) من حديث سعد بن أبى وقاص أن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم خسرج الى تبوك واستخلف علياً ، فقال : اتخلفنى فى الصبيان والنسساء ؟ قال : « الا ترضى أن تكون منى بمنزلة هارون من موسى الا أنه ليس نبى بعدى » . وانظر المناقشة فى هذا الحديث بين السيد عبد الله بن الحسين السويدى سنة ١٥٦ وبين الملا باشى على أكبر شيخ علماء الشيعة ومجتهديهم فى زمن نادر شاه فى كتاب ( مؤتمر النجف ) (\*\*) ص ٢٥ – ٢٢ طبع السلفية . [ح]

(٣٣٤) أخرجه النسائى فى « خصائص على » وأحمد والحاكم وقال صحيح على شرط الشيخين . وله طرق أخرى كلها صحيحة ولكن ليس فى طـريق من طرقه جميعها : « اللهم انصر من نصره واخدل من خذله » . [م]

(برجعت الى كتاب « مؤتمر النجف » الذى أشار اليه محب الدين الخطيب ، فاذا به يذكر على لسان السويدى أن ابن الجوزى قال : أن هـذا الحديث موضوع مع أنه رواه البخارى ومسلم !

وليس في هذا الحديث نص على استخلاف على بعد الرسول صلى الله عليه وآله وسلم . قال الشيخ السويدي :

لو دل هذا على الاستخلاف ، لاقتضى أن أبن أم مكتوم خليفة بعد النبى صلى الله عليه وآله وسلم . لأنه استخلفه على المدينة ، واستخلف أيضا غيره ، فلم خص على رضى الله عنه بالخــــلافة دون غيره ، مع أشـــتراك الكل فى الاستخلاف ؟

وايضا لو كان هذا من باب الفضائل ، لما وجد على على نفسه وقال : « أتجعلنى مع النساء والأطفال والضعفة ؟ فقال النبى صلى الله عليه وآله وسلم تطييباً لنفسه : « أما ترضى أن تكون منى بمنزلة هارون من موسى ؟ » .



وانصر من نصره ، واخذل من خذله <sup>(۳۲۰)</sup> » . فلم يبق بعد هذا خلاف لمعاند . فتعدى عليه أبو بكر واقتعد فى غير موضعه . ثم خلفه فى التعدى عمر .

ثم رجا أن يوفق عمر للرجوع إلى الحق ، فأبهم الحال وجعلها شــورى تصرآ للخلاف ، للذى سمع من النبى صلى الله عليه وآله وسلم .

ثم تحيل ابن عوف حتى ردها عنه إلى عثمان .

ثم قتل عثمان لتسوره على الخلافة وعلى أحكام الشريعة (٣٣٦) ، وصار الأمر إلى على بالحق الإلهى النبوى ، فنازعه من عاقده ، وخالف عليه من بايعه ، ونقض عهده من شده .

وانتدب أهل الشام [ مع معاوية ] إلى الفسوق في الدين ، بل الكفر (٣٣٧).

وقال الامام ابن تيمية رحمه الله تعالى في معسر ض كلامــه على الحديث السابق :

« . . . وقد شبه النبى صلى الله عليه وآله وسلم أبا بكر بابراهيم وعيسى ، وشبه عمر بنوح وابراهيم عليهم جميعاً الصلاة والسلام – لما أشارا فى الأسرى، وهذا أعظم من تشبيه على بهارون ؛ ولم يوجب ذلك أن يكونا بمنزلة أولئك الرسل . وتشبيه الشىء بالشىء لمشابهته فى بعض الوجوه كثير فى الكتــاب والسنة ، وكلام العرب » ( مجموع الفتاوى ؟/١٩ باختصار ) . [م]

(٣٢٥) في مسند أحمد (١: ٨٢ ، ٨٨ ، ١١٨ ، ١١٩ ، ١٥٢ الطبعة الأولى رقم ٣٢١ ، ٢٧٠ ، ٩٥٠ ، ٩٦١ ، ١٣١ ، ١٣١ . وفي ٤ : ٢٨١ ، ٣٦٨ ، ٣٧٠ ، ٣٧٢ الطبعة الأولى و ٥ : ٣٤٣ ، ٣٦٦ ، ٣٧٠ ، ١٩٤ الطبعة الأولى ) . وانظر تفسير الحسن المثنى ابن الحسن السبط ابن على بن أبى طالب لهسذا الحديث ، وسيأتى كلام المؤلف على الحديثين في ص ٢٦٣ . [خ]

(٣٢٦) كبرت كلمة تخرج من أفواههم أن يقولون إلا كذبا . وقد جاء في هذا الكتاب ما يثبت كذبهم • [م]

(٣٢٧) كل هذه الفقرات من هذيان مرتكبى « القاصمة » وشيعتهم . وقد إجاب المؤلف فى « العاصمة » التالية مدحضا سخافاتهم ، ولكن اتسع عليسه ميدان القول ففاته الكلام على موقف اهل الشام من هذه الفتن التى وقعت فى الاسلام . وقد رأيت فى ص ٩٢ قول ابن الكوا أحد زعماء الفتنة وهو يصف

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

=

أسباهه في الأمصار الكبري : « راما أهل الأحداث من أهل الشام فأطوع الناس لمرشدهم ، وأعصاهم لمغويهم » . وإذا كان أهل الأحداث في الشــــام هكذا على ما شهد به زعيم من زعماء الفتنة ، فان أهل العافية والانمان منهم قد شهد لهم أمير المؤمنين على فيما نقـــله ابن كثير في البــدانة والنهانة (٢.:٨) عن عبد الرزاق بن همام الصنعاني أحد الأئمة الأعلام الحفاظ ، عن شيخه معمر بن راشد البصرى وهو أيضا من الأعلام ، عن الزهــرى مدون السنة وشيخ الأئمة أن عبد الله بن صفوان الجمحي قال: قال رجل من صفين « اللهم العن أهل الشيام » فقال له على : « تسبب أهل الشيام ، فإن بها الأبدال، فان بها الابدال ، فإن بها الابدال» ( بها . وروى هذا الحديث من وجه آخر مر فوعاً (بن الى النبي صلى الله عليه وآله وسلم . وروى أبو أدرس الخولاني وهو من أعلام حملة السنة والشريعة ومن شيوخ الحسن البصرى وابن سيرين ومكحول وأضرابهم أن أبا الدرداء قال : قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم « بينما أنا نائم رأيت الكتاب احتمـــل من تحت رأسي ، فظننت أنه مذهوب به ، فأتبعته بصرى فعمد به إلى الشام . وإن الإيمان - حين تقسيع الفِتنة – بالشام » . ( ( الله عنه ) وروى هذا الحديث من الصحابة غير أبي الدرداء ابو أمامة وعبد الله بن عمرو بن العاص . وللمقارنة بين أهل الشمام والذين كانوا يحاربونهم ننقل عن ابن كثير ( ٣٢٥ : ٧٧ ) خبر الأعمش عن عمرو بن مرة ابن عبد الله ابن الحارث عن زهير بن الأرقم قال : خطبنا على يوم جمعة فقال : « نبئت أن بشرا قد طلع اليمن ، وأنى والله لأحسب أن هؤلاء القوم سيظهرون عليكم ، وما نظهرون عليكم الا بعصيانكم امامكم وطاعتهم امامهم ...وبخيانتكم وامانتهم ، وافسادكم في أرضكم واصلاحهم . قد بعثت فلاناً فخان وغدر ، وبمثت فلانا فخان وغدر وبعث المال الى معاوية . لو ائتمنت أحدكم على قدم لأخذ علاقته . اللهم سئمتهم وسئموني ، وكرهتهم وكرهوني . اللهم فأرحهم منى وارحنى منهم » . بهذا وصف على جيشه وطائفته وبعكسه في الفضائل وصف إهل الشبام الذين اضطروا إلى أن يقفوا من طائفته موقف المجارب . وليس بعد وصف على لأهل الشبام بالطاعة والأمانة والاصلاح ، الا الضرب بهذه القنبلة وجوه واصفيهم بانكفر والفسوق في الدين . [ن] ----(برد) حديث الابدال لعلى ضعيف لانقطاعه ، فان شريح بن عبيد الحمصي لم ىدرك علياً . وبمناسبة الكلام على الأبدال نسوق رأى شيخ الاسلام الأمام أبن تيمية

وبمناسبة الكلام على الإبدال سوى راى سيع الاسلام الأمام ابن ليمية رحمه الله تعالى نظراً لخطورة الموضوع: ... أما الأسماء الدائرة على السنة الكثيرين من النساك والعامة مشهل « الفوث » الذي بمكة ، و « الأوتاد الأربعة » ، و « الاقطاب السهيعة » ،



و « الأبدال الأربعين » ، و « النجباء الثلاثمئة » فهذه أسماء ليسبت موجودة فى كتاب الله تعالى ، ولا هى أيضا مأثورة عن النبى صلى الله عليه وآله وسلم باسناد صحيح ، ولا ضعيف ، يحمل عليه الفاظ الأبدال ...

اما الغوث والغياث ، فلا يستحقه الا الله ، فهو غياث المستغيثين ، فلا يجوز لأحد الاستفائة بفيره ، لا بملك مقرب ، ولا نبى مرسل ( أى بعد موته أو فى حياته مما لا يقدر عليه الا الله تعالى ) ومن زعم أن أهل الأرض ير فعون حوائجهم التى يطلبون بها كشف الضر عنهم ... الى الفوث فهو كاذب ضال مشرك !! . فقد كان المشركون كما أخبر الله تعالى عنهم بقوله : « وأذا مسكم الضر فى البحر ضل من تدعون الا أياه » وقال سبحانه : « أمن يجيب المضطر اذا دعاه » .

فكيف يكون المؤمنون يرفعون اليه حوائجهم بعده بوسائط من الحجاب ، وهو القائل 1 « واذا سالك عبادى عنى ، فانى قريب اجيب دعوة الداع اذا دعان فليستجيبوا لى وليؤمنوا بى لعلهم يرشدون » .

وليس من أولياء الله المتقين ، ولا عباد الله المخلصين الصالحين ولا أنبيائه المرسلين : من كان غائب الجسد دائماً عن ابصار الناس . بل هذا من جنس قول القائلين ان علياً في السحاب ، وان محمد بن الحنيفة في جبال رضوى ، وان محمد بن الحسن بسرداب سامرى ، وان الحاكم بجبل مصر ، وان الابدال الاربعين بجبل لبنان ، فكل هذا ونحوه من قول أهال الافك والبهتان . . ( الفتاوى ٢٠/١١ – ٢٤؟ باختصار ) .

قال الامام ابن تيمية رحمه الله تعالى :

روى فى الأبدال حديث أنهم أربعون رجلا ، وأنهم بالشام ، وهو فى المسند من حديث على رضى الله عنه ، وهو حديث منقطع ليس بثابت . ومعلوم أن عليا ومن معه من الصحابة ، كانوا أفضل من معاوية ومن معه بالشام ، فلا يكون أفضل الناس فى عسكر معاوية دون عسكر على ( الفرقان بين أولياء الرحمين وأولياء الشيطان ) طبعة « المكتب الاسلامى » لصاحبه الاستاذ زهير الشاويش .

قال الشيخ أحمد شاكر رحمه الله تعالى فى تعليقه على « المسسند » : اسناده ضعيف لانقطاعه . شريح بن عبيد الحضرمى الحمصى لم يدرك عليا ، بل لم يدرك الا بعض متأخرى الوفاة من الصحابة .

وما احسن ما قاله الامام ابن تيمية أيضا :

واما أهل العلم فكانوا يقولون عن « أهل الحديث » هم « الأبدال » أبدال الأنبياء ، وقائمون مقامهم حقيقة ، ليس من المعدمين الذين لا يعرف لهسم حقيقة . كل منهم يقوم مقام الأنبياء في القدر الذي ناب عنهم فيه : هسذا في العلم والمقال ، وهذا في العبادة والحال . وهذا في الأمرين جميعاً . وكانوا



وهذه حقيقة مذهبهم (٢٢٨) ، أن الكل [ منهم ] (٢٢٩) كفرة (٣٦) ، (٣٣١) لأن من

يقولون : هم الطائفة المنصورة الى قيام الساعة الظاهرون على الحق ، لأن الهدى ودين الحق الذى بعث الله به رسله معهـــم . وهو الذي وعــد الله بظهوره على الدين كله . وكفى بالله شهيد .

... ان الذين يعيبون أهل الحديث ويعدلون عن مذهبهم جهلة زنادقة منافقون بلا ريب . ولهذا لما بلغ الامام أحمد عن « أبى قتيلة » أنه ذكر عنده أهل الحديث بمكة ، فقال : قوم سوء ، فقام الامام أحمد ، وهو ينفض ثوبه ، ويقول : زنديق ، زنديق ، زنديق ، ودخل بيته ( الفتاوى ؟/٩٦ – ٩٧ ) . (٣٢٨) أي حقيقة مذهب الرافضة وإعداء الصحابة . [خ]

(٣٢٩) وفي طبعة الشبيخ الخطيب [ عندهم ] !! [س] .

(٣٣٠) يستثنون منهم – بعد على وبعض آله – سلمان الفارسى وأبا ذر والمقداد ابن الأسود وعمار بن ياسر وحديفة بن اليمان وأبا الهيثم بن التيهان وسهل بن حنيف وعبادة بن الصامت وأبا أيوب الأنصارى وخزيمة بن ثابت وأبا سعيد الخدرى . وبعض الشيعة يرى أن الطيبين من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم أقل عددا من هؤلاء . [ح]

(۳۳۱) ومما يحتج به الرافضة على ارتداد الصحابة بعد وفاة الرسول صلى الله علبه وآله وسلم حديث ابن عباس عن النبى عُيَّشَهُ : « أن أناسبًا من أصحابي يؤخذ بهم ذات الشمال » أى إلى جهنم .

(\*\*) يريد حديث رواه شريح بن عبيد قال ذكر أهل الشمام عند على رضى الله عنه وقيل العنهم يا أمير المؤمنين ! قال : لا ! أنى سمعت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يقول الابدال يكونون بالشام ، وهم أربعون رجلا ، كلما مات رجل أبدل الله مكانه رجلا ، يسقى بهم الفيث ، وينتصر بهم على الأعداء ، ويصرف عن أهل الشام بهم العذاب ، وهو حديث ضعيف لانقطاعه ، فان شريح هذا لم يدرك عليا .

(\*\*\*) رأيت فى المشكاه نحوه بلفظ قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم : « رأيت عموداً من نور ، خرج من تحت رأسى حتى استقر بالشام » رواه البيهقى فى « دلائل النبوة » وسنده صحيح كما قال محقق المشكاة .

وروى ابو داود باسناد صحيح قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم : « ستفتح الشمام ، فاذا خيرتم المنازل فيها ، فعليكم بمدينة يقال لها دمشق ، فانها معقل المسلمين من الملاحم وفسطاطها ، منها أرض يقال لها : « الغوطة » وسنده صحيح كما قال محقق المشكاة . [م]

144

-----



« فاقول : أصيحابى ، اصيحابى » على صيغة القلة والتصغير ، لقــلة عددهم .

« فيقول » : أى الله سبحانه : « انهم لم يزالوا مرتدين على اعقابهم مند فارقتهم » .

وتمام الآية : ( فلما توفيتنى كنت انت الرقيب عليهم ، وأنت على كل شيء شهيد . أن تعذيهم فانهم عبادك ، وأن تففر لهم فأنك أنت العزيز الحكيم ) . قال في « أشعة اللمعات » في الرد على الرافضة :

« قالوا : ليس المراد بهذا خواص الأصحاب ، لأنا نعلم \_ يقيناً \_ أنه لم يرتد أحد منهم بعد النبى صلى الله عليه وآله وسلم الا قوم من جفاة العرب من إصحاب « مسيلمة الكذاب » و « الأسود العنسى » أو بعض مؤلفة القلوب الدين لم تكن لهم بصيرة بالدين ، ولا قوة في الإيمان ... » .

ولما كان كل من رأى النبى صلى الله عليه وآله وسلم لحظة (\*) يطلق عليه لفظ صاحب ، كان هذا الحديث بحق من لم يرسخ الاسلام فى نفسه ، وهو بحق هؤلاء الأصحاب !

مما سبق ندرك مبلغ افتراء الرافضة بالاحتجاج بهذا الحديث على ردة اكابر الصحابة الذين وردت فى الثناء عليهم الآيات والأحاديث الكثيرة التى راينا بعصها فى أول هذا الكتاب وقد حضنا رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم على التمسك بسنته وسنتهم فى قوله : فى الحديث الصحيح : « عليكم بسنتى وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدى عضوا عليها بالنواجذ » رواه احمد وأبو داود والترمذى وابن ماجه .

عن ابن مسعود رضى الله عنه قال : « من كان مستنا ، فليستن بمن قد مات . اولئك اصحاب محمد صلى الله عليه وآله وسلم ، كانوا افضل هـده الأمة ، واقلها تكلفا ، اختارهم الله لصحبة نبيه ، ولاقامة دينه ، فاعرفوا لهم فضلهم ، واتبعوهم على اثرهم ، وتمسكوا بما استطعتم من اخلاقهم وسيرهم ، فانهم كانوا على الهدى المستقيم .

ويقصد الرافضة من وراء الدءوة إلى ارتداد كبار الصحابة نسف الشريعة الذي نقلوها الينا ، وزرع الشك في نفوسنا في نقلهم ما داموا قسد ارتدوا ، لذلك فهم يزعمون أن لهم قرآنا غير قرآننا ، ( راجع كتاب الكافي للكليني طبعة ايران سنة ١٣٧٨ ص ٤ ٥، ٥٧ ) وكتاب الكافي هذا هو كتاب موثوق لديهم

( ( ومات على الاسلام . إس:



مذهبهم التكفير بالذنوب (٢٣٣) . وكذلك تقول هذه الطائفة التي تسمسمي

يشبه كتاب البخارى عندنا ، وراجع كذلك كتاب : « فصل الخطاب فى اثبات تحريف كتاب رب الأرباب » وهو محشو بالأكاذيب والأباطيل .

ومن أغراض الرافضة التى يقصدونها من وراء ادعاء ارتداد الصــــحابة العمل على فقدان الثقة فى الأحيال الاسلامية بسلفيهم وحرمانهم الاقتــداء بالحيل المثالى الأول الذى تربى فى مدرسة محمد صلى الله عليه وآله وسلم ، فيصبحون هملا لا تاريخ عظيم لهم ولا قدوة صالحة يقتدون بها . .

وقد حقق الرائضة مآربهم ، فدسوا فى تاريخنا الاسلامى ما يريدونه من تشويه تاريخ الصحابة وتضليل الناشئة مئات السنين .. مما راينا فى هـذا الكتاب نماذج من أكاذيبهم واضاليلهم ، وكيف رد عليها القاضى ابن العـربى ، ومحب الدين الخطيب .

ومما يؤسف له ان جميع هذه الردود ، ومثلها الكتاب العظيم : « منهاج السنة » لشيخ الاسلام ابن تيمية بقيت حبراً على ورق ولم تدخل مدارسنا ولم توضع بين أيدى الأولفين والاساتذة والطلبة الذين ما زالوا فى فتنة عمياء وفى ضلال مبين . وقد حدثت كثيراً من هؤلاء الأولفين والاساتذة عن كذب كثير مما يدرسونه فكانوا يعتذرون بأنهم انما استقوا معلوماتهم من تاريخ الطبرى . وقد جهلوا أن فى هذا المصدر قد اختلط الصواب والخطأ والصحيح والكذوب مما لا يستطيع التمييز بينهما الا الأورخ العارف بتاريخ الرجال ومعرفة الثقة من الكاذب من الرواة . وكل ذلك تكفلت بيانه كتب الرجال امثال ميسزان الاعتدال ولسان الميزان وتهذيب التهذيب وغيرها .

ومن مكائد الرافضة التى تخفى على الكثيرين أنهم يلجؤون إلى الكتب التى تفضح مؤامراتهم ، فيجمعونها من الأسواق ويحضون اتباعهم على حرقها ، فقد ذكر لى ثقة أن أحد الدجالين من المتطبيين يصف لمرضاه وجوب أحراق « منهاج السنة » أو « العواصم من القواصم » والتبخر على نارهما طلب للشفاء ، فيسارع المريض المغفل بشراء كتاب من هذين الكتابين ، ولو بأغلى الأسعار ، وحرقه كما وصف له المتطبيون من الرافضة .

كل هذا يدعوننا الى المسارعة لتصحيح تاريخنا وتنظيفه من التحسريف والتضليل ، وهذا ما قصدناه من نشر هذا الكتاب بعد مراجعته ، وعرضناه فى الأسواق بسعر رخيص ليسهل على الجميع اقتناؤه . [م] (٣٣٢) ومن مذهبهم أن علياً وأحد عشر من آله معصومون عن الخطساً ،

(\*) قال شرف حجارى \_ كان الله له \_ : وهذا أيضا ما دعانا إلى الرجوع (\*) قال شرف حجارى \_ كان الله له ـ : وهذا أيضا ما دعانا من خلياً من المنظوطات الأصيلة لهذا الكتاب ـ النافع ـ لننشره على الناس خالياً من التحريف، والتصحيف ، اداء للأمانة ، وتحملا للمسؤلية . . مسؤلية نشر العلم والذب عن الدين أمام تحريف الغالين وانتحال الميطلين .



بالإماميـــة : إن كل عاص بكبــيرة كافــر <sup>(۳۳۳)</sup> ، على رســم القـــدرية <sup>(۳۳۲)</sup> ، ولا أعصى من الخلفــــاء المذكـــورين <sup>(۳۳۰)</sup> ومن ســاعدهم عـلى أمرهـم ، وأصـحاب محمـــد صـلى الله عليــه وآلـه وسـلم أحــرص النــاس على دنيــا <sup>(۳۳۱)</sup> ، وأقلهــم

وأنهم مصدر تشريع . ويقبلون التشريع الذي ينسبه اليهم رواة يشترط فيهم التشيع والموالاة ، وان عرفهم الناس بما ينافي الصدق أو يناقض ما هو معلوم من الدين بالضرورة . [خ]

(٣٣٣) ومدلول الكبيرة عندهم عير مدلولها عند المسلمين • [خ]

(٣٣٤) قال شيخ الاسلام ابن تيمية فى منهاج السنة (٢: ٢٢) : كان قدماء الشيعة متفقين على اثبات القدر والصفات . وانما شاع فيهم رد القدر من حين اتصلوا بالمعتزلة فى دولة بنى بويه . [خ]

(۳۳۵) و هم أبو بكر وعمر وعثمان . [خ]

(٣٣٦) قال الامام ابن تيمية رحمه الله تعالى رداّ على قول ابن المطهـــر الرافضى : « فبعضهم طلب الأمر لنفسه بغير حق ، وبايعه اكثر الناس طلباً للدنيا » .

وهذا أشارة إلى أبى بكر ، فأنه هو الذى بايعه أكثر الناس ، ومن المعلوم أن أبا بكر لم يطلب الأمر لنفسه لا بحق ولا بغير حق ، بل قال : قد رضيت لكم احد هذين الرجلين : أما عمر بن الخطاب ، وأما أبا عبيدة . فقال عمر : فوالله لأن أقدم فتضرب عنقى ، لا يقربنى ذلك إلى أثم ، أحب إلى من أن أتأمر على قوم فيهم أبو بكر . وهذا اللفظ في الصحيحين .

وقد روى عنه ايضا انه قال : « اقيلونى اقيلونى » فالمسلمون اختاروه وبايعوه لطمهم بأنه خيرهم .. والمسلمون اختاروه كما قال النبى صلى الله عليه وآله وسلم فى الحديث الصحيح لعائشة : « ادعى لى أباك ... الحديث » وفد ذكرناه كاملا فى موضع آخر .

ثم قال ابن تيمية : . . هب انه طلبها وبايعه اكثر الناس . فقولكم : ان ذلك طلب لدنيا كذب ظاهر . فان أبا بكر رضي الله عنه لم يعطهم دنيا .

والذين بايعوه أزهد الناس في الدنيا ، وهم الذين أثنى الله تعالى عليهم .

وكان أبو بكر رضى الله عنه قد انفق ماله فى حياة الرسول صلى الله عليه وكان أبو بكر رضى الله عنه قد انفق ماله فى حياة الرسول صلى الله عليه وآله وسلم ، فلم يأخذ بدله ، وأوصى بأن يرد الى بيت المال جرد قطيفة ، وبكر وامة سوداء ونحو ذلك ( منهاج السنة باختصار ٢٥/٢ – ٤١ ) .



[ حماية ] (٣٣٧) على دين ، وأهدمهم لقاعدة وشريعة (٣٣٨) .

\* \* \*

(٣٣٧) : وق نسخة الشيغ محب الدين الخطيب [ حمية ! ] [س] .

(٣٣٨) ومع ذلك يوجد فيمن ينتمى إلى الأزهر ، وإلى السنة ، من يوالى دار التقريب بين المذاهب التى تأسست فى القاهرة بعد الحرب العالمية الثانية ، ويتسلى بصرف بعض عمره فى الاختلاف اليها وتبادل التقية مع القائمين عليها . [5]



عاصمة

قال القاضى أبو بكر (رضى الله عنه) : يكفيك من شر سماعه ، فكيف التململ به . خمسمائة عام عداً إلى يوم مقالى هذا ـ لا ينقص منهـا يوما ولا يزيد يوما ـ وهو مهل شعبان سنة ست وثلاثين وخمسمائة ، وماذا يرجى بعد التمام إلا النقص ؟

ما رضيت النصارى واليهود فى أصحاب موسى وعيسى ما رضيت الروافض فى أصحاب محمد صلى الله عليه وآله وسلم حين حكموا عليهم مانهم قد إتفقوا على الكفر والباطل <sup>(٢٣٩)</sup>. فما يرجى من هؤلاء ، وما يستبقى منهم ؟ وقد قال الله تعالى : « وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم فى الأرض كما استخلف الذين من قبلهم وليمكنن لهم دينهم الذى ارتضى لهم وليبدلنهم من بعد خوفهم أمنا » ( سورة النور : ٥٥ ) ، وهذا قول صدق ، ووعد حق . وقد انقرض عصرهم ولا خليفة فيهم ولا تمكين ، ولا أمن ولا سكون ، إلا فى ظلم وتعد ً وغصب وهرج وتشتيت وإثارة ثائرة .

وقد أجمعت (٣٤١) الأمة على أن النبي صلى الله عليه وآله وسلم ما نص

(٣٢٧) أخرج الحافظ ابن عساكر ( } : ١٦٥ ) أن الحسن المثنى بن الحسن السبط ابن على بن ابى طالب قال لرجل من الرافضة : « والله لئن أمكننا الله منكم لنقطعن ايديكم وارجلكم ، ثم لا نقبل منكم توبة » . فقال له رجل : لم صدقوكم ، وان شاءوا كذبو بكم ورعموا أن ذلك يستقيم لهم فى ( التقية ) . ويلك ! أن التقبة هى باب رخصة للمسلم ، أذا أضطر اليها وخاف من ذى سلطان أعطاه غير ما فى نفسه يدرا عن ذمة الله ، وليست باب فضل ، انما الفضل فى القيام بأمر الله وقول الحق . وايم الله ما بلغ من التقية أن يجعل بها لعبد من عباد الله أن يضل عباد الله » . [خ]

19.7



على أحد يكون من بعده (٢٤٢) . وقد قال العباس لعلى \_ فيما روى عنه

بالنص ، أو بالاختيار ؟ فذهب الحسن البصرى وجماعة من أهل الحديث الى أنها ثنتت بالنص الخفى والاشارة ، ومنهم من قال بالنص الجلى . وذهب جماعة من أهل الحديث والمعتزلة والاشعرية إلى أنها ثبتت بالاختيار .

والدليل على اثباتها بالنص أخبار : من ذلك ما رواه أبو داوود عن جابر رضى الله عنه ، أنه كان يحدث أن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال : « رأى الليلة رجل صالح أن أبا بكر نيط برسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، ونيط عمر بأبى بكر ، ونيط عثمان بعمر » قال جابر : فلما قمنا من عند رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، قلنا : اما الرجل الصالح فرسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، واما المنوط بعضهم ببعض ، فهو ولاة هذا الأمر الذى بعث الله به نبيه » وهو حديث صحيح كما قال محقق الطحاوية ص ٤٧٣ .

وقال النبى صلى الله عليه وآله وسلم اقتدوا باللذين من بعدى : أبى بكر وعمر وسنده صحيح كما قال محقق الطحاوية ، وأحاديث تقديمه فى الصلاة مشهورة معروفة ، وهو يقول : « مروا أبا بكر يصلى بالناس » رواه البخارى ومسلم .

( ونصرف النظر عن ذكر بقية النصوص ، فقد أثبتها القاضى ابن العربى رحمه الله فيما يأتى ) . .

واحتج من قال : لم يستخلف بالخبر المأثور عن عبد الله بن عمر عن عمر رضى الله تعالى عنهما ، أنه قال : « أن أستخلف فقد استخلف من هو خسير منى ، بعنى أبا بكر ، وأن لا استخلف ، فلم يستخلف من هو خير منى ، يعنى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، قال عبد الله ، فعر فت أنه حين ذكر رسول الله صلى الله عليه وسلم غير مستخلف . وما روى عن عائشة رضى الله عنها أنها سئلت من كان رسول الله صلى الله عليه وآله وسسلم مستخلف لو استخلف . والظاهر – والله أعلم – أن المراد أنه لم يستخلف بعهد مكتوب ، ولو كتب عهداً لكتبه لأبى بكر ، بل قد أراد كتابته ثم تركه ، وقال : « يأبى الله والمسلمون إلا أبا بكر ( رواه مسلم ) ، فكان هذا أبلغ من مجرد العهد .. ثم علم ان المسلمين يجتمعون عليه ، فترك الكتابة اكتفاء بذلك ..

ولم يقل أحد من الصحابة قط أن النبى صلى الله عليه وآله وسلم نص على غير أبى بكر ، لا على ، ولا العباس ، ولا غيرهما ، كما قال أهل البدع .

وروى ابن بطة باسناده : ان عمر بن عبد العزيز بعث محمــد بن الزبير الحنظلى الى الحسن ، فقال : هل كان النبى صلى الله عليه وآله وســـلم استخلف ابا بكر ؟ فقال : او فخانك صاحبك ؟ نعم ، والله الذى لا اله الا هو استخلفه ! لهو كان انقى لله ان يتــوثب عليها . ( باختصـار ص ٧١ -٧٥ ) . [م]

(٢٤٢) نقل الحافظ ابن عساكر ( ٤: ١٦٦ ) عن الحافظ البيهقي حديث =

العواصم من القواصم ــ م ١٣

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

عبد الله ابنه \_ قال عبد الله بن عباس : خرج على بن أبى طالب رضى الله عنه من عند رسول الله على في وحعه الذى توفى فيه ، فقال الناس : يا أبا الحسن ، كيف أصبح رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال : أصبح بحمد الله بارئا . فأخذ بيده العباس بن عبد المطلب فقال له : أنت والله بعد ثلاث عبد العصا . وإنى [ والله ] لأرى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم سوف يتوفى من وجعه هذا ، إنى لأعرف وجوه بنى عبد المطلب عند الموت . اذهب بنا إلى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم فلنسأله فيمن يكون هذا الأمر بعده ، فإن كان فينا علمنا ذلك ، وإن كان فى غيرنا علمناه فأوصى بنا . فقال على <sup>(٢٤٦)</sup> : إنا والله لئن سألناها رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم فمنعناها لا يعطيناها الناس بعده ، وإنى والله لا أسألها رسول الله

مضيل بن مرزوق أن الحسن المثنى بن الحسن السبط ابن على بن ابى طالب مشل فقيل له ذ ألم يقل رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم : « من كنت مولاه فعلى مولاه » ؟ فقال : « بلى ، ولكن والله لم يعن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم بذلك الامارة والسلطان ، ولو أراد ذلك لافصح لهم به ، فإن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم كان انصح للمسلمين . ولو كان الأمر كما قيل لقال : يا أيها الناس هذا ولى أمركم والقائم عليسكم من بعدى ، فاسمعوا له وأطيعوا . والله لئن كان الله ورسوله اختار عليا لهذا الأمر وجعله القائم للمسلمين من بعده ثم ترك على أمر الله ورسوله ، لكان على أول من ترك أمر الله ورسوله » . ورواه البيهقى من طرق متعددة فى بعضسها زيادة وفى بعضها نقصان والمعنى واحد . [ت]

(٣٤٣) سمبق المكلام فی بحث مضی علی بیعمة علی لابی بكر رضی الله عنهما .

وننقل فيما يلى كلاما الطيفا للامام المازرى نقله الحافظ فى « الفتــــح » بمناسبة الرواية التى تقول بتأخر على عن مبايعة أبى بكر :

« لعلى فى تخلفه مع ما اعتذر هو به – أى لأبى بكر – أنه يكفى فى بيعة الامام أن يقع من أهل الحل والعقد ، ولا يجب الاستيعاب . ولا يلزم كل واحد أن يحضر عنده ، ويضع يده فى يده ، بل يكفى التزام طاعته والانقياد له بأن لا يخالفه . ولا يشق العصا عليه . وهذا كان حال على لم يقع منه الا التأخر عن الحضور عند أبى بكر . [م]



صلى الله عليه وآله وسلم (٢٤٤) .

قال القاضى أبو بكر ( رضى الله عنه ) : رأى العباس عندى أصح ، وأقرب إلى الآخرة ، والتصريح [ بالتحقيق ] . وهذا يبطل قول مدَّعى الاشــــارة باستخلاف على من كيف أن يدعى فيه نص ؟ !

فأما أبو بكر ، فقد جاءت امرأة [ إلى ] النبى صلى الله عليه وآله وسلم فأمرها أن ترجع إليه . قالت له : فإن لم أجدك ـــــكأنها تعنى الموت ـــ قال : تجدين أبا بكر <sup>(٣٤٥)</sup> .

وقال النبى صلى الله عليه وآله وسلم لعمر وقد وقع بينه ( أى بين عمر ) وبين أبى بكر كلام ، [ فتمعتر ] وجه النبى صلى الله عليه وآله وسلم <sup>(٢٤٦)</sup> ، حتى أشفق من ذلك أبو بكر ، وقال النبى صلى الله عليه وآله وسلم « هل أتتم تاركو لى صاحبى ( مرتين ) . إنى بعثت إليكم فقلتم : كذبت ، وقال أبو بكر : صدقت . ألا إنى أبرأ إلى كل خليل من خلته » <sup>(٣٤٧)</sup> .

(٢٤٤) رواه البخارى فى كتاب المغازى من صحيحه (ك ٦٤ ب ٨٣ ج ٥ ص ١٤٠ – ١٤١) . ونقله ابن كثير فى البداية والنهاية (٥: ٢٢٧ و ٢٥١) من حديث الزهرى عن عبد الله بن مالك عن ابن عباس . ورواه الامام احمد فى مسنده (١: ٢٦٣ و ٣٢٥ رقم ٢٣٧٤ و ٢٩٩٩) .

(٣٤٥) فى كتاب فضائل الصحار، من صحيح البخارى (ك ٦٢ ب ٥ ج ٤ ص ١٩١ ) من حديث جبير بن مطعم قال : أتت أمرأة النبى صلى الله عليه وآله وسلم فأمرها أن ترجع اليه ، قالت : أرأيت أن جئت ولم أجدك ـ كأنها تقول الموت ـ قال صلى الله عليه وآله وســــلم « أن لم تجــدينى فأتى إبا بكر » ، [ج]

(٣٤٦) تمعر وجهه : تغير ، وذهب ما كان فيه من النضارة ، واشراق اللون • [ح]

(٣٤٧) فى كتاب مناقب الصحابة من صحيح البخارى (ك ٦٢ ب ٥ ج ٤ ص ١٩٢) عن ابى الدرداء مطولا . [خ]

(٣٤٨) في الباب المكور من كتاب مناقب الصحابة في صحيح البخارى (٣٤٨) في الباب المكور من كتاب مناقب الصحابة في صحيح (ج ٤ ص ١٩١ ) من حديث عكرمة عن ابن عباس ٠ [خ]



وقد اتخذ الله صاحبكم خليلا . لا يبقين في المسجد خوخة إلا خوخة أبى بكر <sup>(٣٤٩)</sup> .

وقد قان النبى صلى الله عليه وآله وسلم : « بينما أنا نائم رأيتنى على قليب <sup>(٣٥٠)</sup> عليها دلو ، فنزعت منها ما شاء الله ، ثم أخذها ابن أبى قحافة فنزع منها ذنوباً أو ذنوبين » <sup>(٣٥١)</sup> و فىنزعــه ضعف والله يغفــر له ، ثم استحالت غربا <sup>(٣٥٢)</sup> ، فأخذها ابن الخطاب ، فلم أر عبقرياً من الناس ينزع نزع عمر ، حتى ضرب الناس بعطن » <sup>(٣٥٢)</sup>.

وقد ثبت أن النبی صلی الله علیه وآله وسلم صعد أحداً وأبو بکر وعمر وعثمان رضی الله عنهما ، فرجف بهم : فقال : « اثبت أحد ، فإنما علیك نبی وصدیق وشهیدان » <sup>(۳۰٤)</sup> .

وقال صلى الله عليه وآله وسلم : « لقـد كان فيمــن كان قبلكم مــن بنى إسرائيل رجال يكلمون من غير أن يكونوا أنبياء ، فإن يكن فى أمتى منهم

(٣٤٩) في هذه الجملة اضطراب ونقص . وانظر لهذا المنى حديث ابى سعيد الخدرى في ذلك الموضع من صحيح البخرارى (ج ٤ ص ١٩٠ – ١٩١) ، وحديث ابن عباس في مسند أحمد (١: ٢٧٠ رقم ٢٤٣٢) والبداية والنهاية (ج:) (٥: ٣٢٩ و ٢٣٠).

(٣٥.) القليب : البئر غير المطوية . [خ]

(٣٥١) الدنوب : الدلو العظيمة اذا ملئت ماء . وابن أبى قحافة هـــو أبو بكر . [خ]

(٣٥٢) أى ثم عظمت فصارت كالدلو الواسعة التى تتخذ من جلد الثور [٣٥٢] أى ثم عظمت فصارت كالدلو الواسعة التى تتخذ من جلد الثور

(٣٥٣) أى حتى أتخذ الناس حولها مبركا لابلهم لفزارة مائها ، والحديث فى ذلك الموضع من صحيح البخارى (ج ٤ ص ١٩٣) مسن حديث سلميد ابن المسيب عن أبى هريرة • [خ]

(٣٥٤) فى كتاب فضائل الصحابة من صحيح مسلم ( ك ٦٢ ب ٥ ج ٤ ص ١٩٧ ) من حديث قتادة عن أنس بن مالك • [خ]

(ج:) نظرنا في البداية والنهاية فاذا نص الحديث : « . . . لا يبقى في المسجد باب الاسد الا باب ابى بكر وهكذا رواه البخارى واحمد . . ا ه . باختصار » وعند مسلم : « . . . لا يبقن في المسجد خوخة الا ســــدت الا خـــوخة أبى بكر » . [1]



أحد فعمر » <sup>(۳۰۰)</sup> .

وقال النبى صلى الله عليه وآله وسلم لعائشة رضى الله عنها فى مرضــه : « ادعى لى أبا بكر وأخاك حتى أكتب كتاباً ، فإنى أخاف أن يتمنى متمن ويقول : أنا أولى . ويأبى الله والمؤمنون إلا أبا بكر » <sup>(٣٥٦)</sup>

وقال ابن عباس : إن رجلا أتى النبى صلى الله عليه وآله وسلم فقال : يا رسول الله ، إنى أرى الليلة فى المنام ظلة تنطف السمن والعسل ، فأرى الناس يتكففون بأيديهم ، فالمستكثر والمستقل . وأرى سبباً واصلا من السماء إلى الأرض فأرالة أخذت به فعلوت ، ( ثم أخذ به رجل آخر فعلا به ، ثم أخذ به رجل آخر فعلا به ) ، ثم أخذ به رجل آخر فانقطع ، ثم وصل له فعلا ( وذكر الحديث ) . ثم عبرها أبو بكر فقال : وأما السبب الواصل من السماء إلى الأرض فالحسق الذى أنت عليمه ، فأخذته فيعليك الله . ثم يأخذ به رجل آخر بعداء فيعلو به ، ثم يأخر والرجل أخذ وأعلا الله . ثم يأخذ به رجل آخر بعداء فيعلو به ، ثم يأخذه رجل

وصح أن النبى صلى الله عليه وآله وسلم قال ذات يوم : « من رأى منكم رؤيا » ؟ فقال رجل : أنا رأيت كأن ميزاناً نزل من السماء ، فوزنت أنت وأبو بكر فرجحت . ووزن أبو بكر وعمر فرجح أبو بكر . ووزن عمر وعثمان فرجح عمر . ثم رفع الميزان . فرأينا الكراهية فى وجه رسـول الله

(۳۵۵) فی کتاب فضائل الصحابة من صحیح البخاری ( له ۲۲ ب ۲ ج ؟ ص ۲۰۰ ) من حدیث أبی سلمة عن أبی هریرة • [خ]

(٣٥٦) في مسند أحمد (٦ : ١٤٤ الطبعة الأولى) من حديث الزهسرى عن عروة بن الزبير عن عائشة ، وانظر المسند أيضا (٦ : ٧) و ١٠٦) وطبقات ابن سعد ٣ (١) : ١٢٧ ومسند (٦) أبي داود الطيالسي : الحديث ١٥٠٨ . [خ]

(٣٥٧) فى كتاب التعبير من صحيح البخارى (له ٩١ ب ٤٧ ج ٨ ص ٨٣ -٨٤) من حديث عبد الله بن عباس ، وفى كتاب الرؤيا من صحيح مسلم (له ٤٧ ح ١١ ج ٧ ص ٥٥ - ٥٦) من حديث ابن عباس ، وفى مستسند أحمــــد ( ١ ـ ٢٣٦ الطبعة الأولى رقم ٢١١٣ ) من حديث ابن عباس . [خ]

(\*) وروى هذا الحديث الامام مسلم أيضا .



صلى الله عليه وآله وسلم (٢٠٩) ، (٢٠٩) .

وهذه الأحاديث جبال فى البيان ، [ وحبال ] فى التسبب إلى الحق لمن وفقه الله . ولو لم يكن معكم ــ أيها السنية ــ إلا قوله تعالى « إلا تنصروه فقد نصره الله ، إذ أخرجه الذين كفروا زنى اثنين اذ هما فى الغار » <sup>(٢٦٠)</sup> ( التوبة : ٤٠ ) فجعلها <sup>(٢٦١)</sup> فى نصيف وجعل أبا بكر فى نصيف آخر وقام معه جميع الصحابة .

وإذا تبصرتم هذه الحقائق فليس يخفى منها حال الخلفاء فى خلالهم وولايتهم وترتيبهم خصوصاً وعموماً . وقد قال الله تعالى : « وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم فى الأرض كما استخلف الذين من قبلهم ، وليمكنن لهم دينهم الذى ارتضى لهم ، وليبدلنهم من بعد خوفهم أمناً ، يعبدوننى لا يشركون بى شيئاً » ( سورة النور : ٥٥ ) . وإذا لم ينفذ هذا الوعد فى الخلفاء فلمن ينفذ ؟ وإذا لم يكن فيهم [ ففيمن ] يكون ؟ هذا الوعد فى الخلفاء فلمن ينفذ ؟ وإذا لم يكن فيهم [ ففيمن ] يكون ؟ هذا الوعد فى الخلفاء فلمن ينفذ ؟ وإذا لم يكن فيهم الفضيلة أحد إلى يومنا هذا ، [ وما ] بعدهم مختلف فيه ، وأولئك مقطوع بهم ، متيقن إمامتهم ، الدين .

قال علماؤنا : ومن بعدهم تبع لهم من الأئمة الذين هم أركان الملة ،

(٣٥٨) فى كتاب السنة من سنن ابى داود ( ك ٣٩ ب ٨ ح ٢٦٣٤ ) من حديث ابى بكرة . وفى كتاب الرؤيا من جامع الترمذى ( الباب ١٠ ) من حديث ابى بكرة أيضا . وانظر فى مسند احمد ( ٥ : ٢٥٩ الطبعة الأولى ) حديث ابى امامة عن رجحان كفة ابى بكر بكفة فيها جميع الأمة ٠٠٠ الخ ٠ [خ]

(٣٥٩) قال محقق الطحاوية هذا الحديث صحيح من طريقين ، وفي أحــد الطريقين زيادة : « خلافة نبوة ، ثم يؤتى الله الملك من يشاء » فيها على بن زيد ، وهو ابن جدعان ، وفيهضعف . [م]

(٣٦٠) الله على الرغم من ثناء الله سبحانه على أبى بكر رضى الله عنسه فى هذه الآية ، يؤولها بعض أعداء الاسلام ويحرفون معناها بأسلوب يضمحك التكلى ويترفع عنه حتى المجانين لتكون ذما لا مدحا لأبى بكر رضى الله عنه فعليهم لمنة الله والملائكة والناس أجمعين ! • [م]

(٣٦١) أي الأمة . إخ إ



ودعائم الشريعة ، الناصحون لعباد الله ، الهادون من استرشد إلى الله . فأما من كان من الولاة الظلمة فضرره مقصور على الدنيا وأحكامها .

وأما حفاظ الدين فهم الأئمة العلماء الناصحون لدين الله ، وهم أربعة أصناف :

الصنف الأول ــ حفظوا أخبار رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، وهم بمنزلة الخزان لأقوات المعاش .

الصنف الثاني ــ علماء الأصول : ذبوا عن دين الله أهل العناد وأصحاب البدع ، فهم شجعان الإسلام ، وأبطاله المداعسون عنه في مآزق الضلال <sup>(١٦٣)</sup>

الصنف الثالث فوم ضبطوا أصول العبدات ، وقانون المعاملات ، وميزوا المحللات من المحرمات ، وأحكموا [الجراح] والديات ، وبينوا معانى الإيمان والمذورات ، وفصلوا الأحكام في الدعاوى . فهم في الدين ف بمنزلة الوكلاء المتصرفين في الأموال .

الصنف الرابع ــ تجردوا للخدمة ، ودأبوا على العبــــادة ، واعتزلوا الخلق . وهم ــ فى الآخرة ــ كخواص الملك فى الدنيا .

وقد أوضحنا فى كتاب (سراج المريدين) فى القسم الرابع مــن علوم القرآن أى المنازل أفضل من هؤلاء الأصناف ، وترتيب درجاتهم .

قال القاضى أبو بكر ( رضى الله عنه ) : وهذه كلها إشارات أو تصريحات أو دلالات أو تنبيهات . ومجموع ذلك يدل على صحة ما جرى ، وتحقيق ما كان من العقلاء .

ونقول ــ بعد هذا البیان ــ علی مقام آخر : لو کان هنالک نص علی أبی بکر (۲۳۲) أو علی علی ؓ ، لم یکن بد من اختجاج علی ؓ یه ، أو یحتج له

(٣٦٢) المداعسة : المطاعنة ، والمدافعة . [خ]

(٣٦٣) قال شيخ الاسلام الأمام ابن تيمية تعليقا على الحديث السابق وقد صححه « ادعى إلى أباك وأخاك اكنت لأبي نكر كتاباً لا يختلف عليه الناس من بعدى ... » فأبى الله وعباده المؤمنون أن يتولى غير أبي بكر ، فالله هو رلاه



به غيره من المهاجرين والأنصار . فأما حديث غدير خم فلا حجة فيه ، لأنه إنما <sup>(١٣٦)</sup> استخلفه فى حياته على المدينة كما استخلف موسى هارون فى حياته – عند سفره للمناجاة – على بنى إسرائيل , وقد اتفق الكل من إخوانهم اليهود [قاطبة] على أن موسى مات بعد هارون ، فأين الخلافة ؟

وأما قوله : « اللهم وال من والاء » <sup>(٢٦٦)</sup> فكلام صحيح ، ودعــوة محابة . وما يعلم أحد عاداه إلا الرافضة ، فإنهــم أنزلوه فى غير منزلتــه ، ونسبوا إليه ما لا يليق بدرجته . والزيادة فى الحد نقصان من المحدود . ولو تعدى عليه أبو بكر ما كان المتعدى وحده ، بل جميع الصحابة ــ كما قلنا ــ لأنهم ساعدوه على الباطل .

ولا تستعربوا هذا من قولهم ، فإنهم يقولون : إن النبى صلى الله عليه وآله وسلم كان مدارياً لهم ، [ وممتحناً ] <sup>(٢٦٧)</sup> بهم على نفاق وتقية . وأين أنت من قول النبى صلى الله عليه وآله وسلم حين سمع قول عائشة رضى الله عنها : مروا عمر فليصل بالناس : « إنكن لأنتن صواحب يوسف ، مروا

قدرا وشرعا ، وامر المؤمنين بولايته ، وهداهم الى أن ولوه من غير أن يكون طلب ذلك لنفسه ( الفتاوى ) .

وبمثل هذا الكلام تقريباً قال الامام ابن حزم .

(٣٦٥) لعل فى هذه العبارة نقصا . فان حديث غدير خم غير حديث استخلاف الرسول صلى الله عليه وآله وسلم لعلى رضى الله عنه لما ذهب الى تبوك .

(٣٦٦) سند صحيح ونرى تفصيل ذلك فى موضع آخر . قال ابن قتيبة فى «تأويل مختلف الحديث » : « يريد الرسول ان الولاية بينه وبين المؤمنين ، الطف من الولاية بين المؤمنين بعضهم مع بعض ، فجعلها لعلى ... » رقد جاءت آيات وأحاديث تفيد بأن الله ورسوله ولى الذين آمنوا . [م]

(۳۲۷) صحیح البخاری ( ك ۱۰ ب ۳۹ و ۶۲ و ۲۷ و ۲۸ و ۷۰ ج ۱ ص ۱۲۱ ـ ۱۲۲ و ۱۲۵ و ۱۷۶ ـ ۱۷۲ ) من حدیث عائشة وابی موسی الأشعری ۰ [خ]

4 + 4

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

أبا بكر فليصل بالناس » وما قدمنا من تلك الأحاديث (٣٦٩) .

نقد اقتحموا عظيما ، ولقد افتروا كبيراً . وما جعلها عمر شورى إلا إقتداء بالنبى صلى الله عليه وآله وسلم وبأبى بكر ، إذ قال : « إن أستخلف فقـد استخلف من هو خير منى ، وإن نم أستخلف فإن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم لم يستخلف » <sup>(٢٧٦)</sup> . فما رد هـذه الكلمات أحـد . وقال : « أجعلها شورى فى النفر الذين توفى رسول الله صلى الله عليه وآله وسـلم وهو عنهم راض » <sup>(٢٧٦)</sup> . وقد رضى الله عن أكثر منهم ، ولكنهم كانوا خيار الرضا ، وشهد لهم بالأهلية للخلافة .

وأما قولهم تحيل ابن عوف حتى ردها لعثمان ، فلئن كانت حيلة ولم يكن سواها فلأن الحول ليس إليه (٢٧٦) . وإذا كان عمل العباد حيــــلة أو كان القضاء بالحول فالحول والقوة لله . وقد علم كل أحد أنه لا يليها إلا واحد ، فاستبد عبد الرحمن بن عوف بالأمر ــ بعد أن أخرج نفسه ــ على أن يجتهد للمسلمين فى الأسد والأشد ، فكان كما فعل ، وولاها من استحقها ، ولم يكن غـيره أولى منه بها ، حسبما بينا فى « مراتب الخلافة » من ( أنـوار الفجر ) (٢٧٣) ، وفى غيره من (كتب ) الحديث .

(۳٦٩) فى كتاب الامارة من صحيح مسلم (ك ٣٣ ح ١١ و ١٢ ج ٦ ص ٤ ــ ٥) من حديث عروة بن الزبير عن ابن عمر ، ومن حديث سالم عن ابن عمر . وفى مسند احمد (١: ٢٢ رقم ٢٩٩) عن عروة عـــن ابن عمر ، و (١: ٢٦ رقم ٣٢٢) عن حميد بن عبد الرحمن عن ابن عباس ، و (١: ٧٧ رقم ٣٣٣) عن الزهرى عن سالم عن ابن عمر . [خ]

(۳۷۰) من حدیث عمرو بن میمون المطول فی کتاب فضائل الصحابة من صحیح البخاری ( ك ۲۲ ب ۸ ج ٤ ص ۲۰۶ – ۲۰۷

(٣٧١) بل الى الله . وإن الله هو الموفق لابن عوف وسائر أخوائه الصحابة حتى كانوا فى ذلك الموقف على ما أراده الله لهم من صفاء النية وأخلاص القصد والعمل لله وحده ، فكان اختيار خلبفة عمر فى حادث الشورى مثلا أعلى للنفس الانسانية عندما تكون فى أعلى مراتب النبل ، والتجرد عن جميع خواطر الهوى .

(٣٧٣) هو التفسير الكنيز لإبن العربي في ثمانين مجلدا . [خ]



وقت ل عثمان ، فلم يب ق على الأرض أحق به من على فج اءته على قدر ، فى وقته ومحله ومحله وبين الله على يديه من الأحكام والعلوم ما شاء الله أن يبين . وقد قال عمر « لولا على لهلك عمر » <sup>(٢٧٢)</sup> ، <sup>(٢٧٢)</sup> وظهر من فقهه وعلمه فى قتال أهل القبلة من استدعائهم ومناظرتهم ، وترك مبادرتهم ، والتقدم إليهم قبل نصب الحرب معهم ، وندائه : لا تبدأوا بالحرب ، ولا يتبع حثول ، ولا يجهز على جريح ، ولا تهاج امرأة ، [ ولم يغنم ] لهم مالا وأمره بقبول شهاداتهم، والصلاة خلفهم ، حتى قال أهل العلم : لولا ما جرى ما عرفنا حكم قتال أهل البغى .

وأما خروج طلحة والزبير فقد تقدم بيانه (٢٧٦) .

وأما تكفيرهم للخلق ، فهم الكفار . وقد بينا أحــوال أهــل الذنوب [الذين ] ليس منهم (عليها شر ) فى غير ما كتاب ، وشرحناها فى كل باب .

فإن قيل : فقد قال العباس فى على ما رواه الأئمة أن العباس وعلياً اختصما عند عمر فى شأن أوقاف رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، فقال العباس لىمر : يا أمير المؤمنين ، اقض بينى وبين هذا الظالم الكاذب [ الغادر ] الآثم

(٣٧٤) لم نجد هذا الحديث فى الكتب المعتمدة التى استطعنا الاطلاع عليها ولعله لا يصح مع اعترافنا بفضل على وعلمه [م]

(٣٧٥) هذا مع قول النبى صلى الله عليه وآله وسلم فيه : « أول من يضافحه الحق عمر (\*\*\*) » ، وقوله صلى الله عليه وآله وسلم « إن الله وضع الحق على لسان عمر يقول به (\*\*\*\*) » ، وقوله صلى الله عليه وآله وسلم « لو كان من بعدى نبى لكان عمر » (\*\*\*\*) . [خ]

(٣٦٧) وأنه كان خروجا للتفاهم والتعاون على أقامة الحدود الشرعية في مقتل أمير المؤمنين عثمان ، [م]

( ( الله اجده بهذا اللفظ . انما بلفظ أول من يعطى كتابه بيمينه من هذه الأمة عمر بن الخطاب . . . رواه الخطيب عن زيد بن ثابت مرفوعاً . والمتهم به عمر بن ابراهيم بن خالد الكردى . [م]

(\*\*\*\*) حسنهما الترمذي ووافقه محقق مشكاة المصابيح .

2+2



الخائن <sup>(٧٧٦)</sup>. فقال الرهط لعس : يا أمير المؤمنين ، اقض بينهما وأرح أحدهما من الآخر . فقال عمر : أنشدكم الله الذى بإذنه تقوم السماء والأرض ، هل تعلمون أن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال : « لا نورث ، ما تركنا صدقة » يريد بذلك نفسه ؟ قالوا : قد قال ذلك . فأقبل على العباس وعلى" فقال : أنشدكما الله ، هل تعلمان أن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال ذلك ؟ قالا : نعم . قال عمر : إن الله خص رسول الله صلى الله عليه وآله عليه وآله وسلم فى هذا الفىء بشىء لم يعطه أحداً غيره ، فعمل فيها رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم حياته ، ثم توفى ، فقال أبو بكر : أنا ولى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، فقبضها سنتين فى إمارته فعمل فيها بما عمسل رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، وأنتما تزعمان أن أبا بكر ، كاذب غادر خائن <sup>(٢٧٦)</sup> ، والله ليعلم أنه لصادق بار راشد تابع للحـق ... وذكـس الحديث .

قلنا : أما قول العباس لعلى فقول الأب للابن ، وذلك على الرأس محمول ، وفى سبيل المغفرة مبذول ، وبين الكبار والصغار فكيف الآباء والأبناء مغفور موصول . وأما قول عمر انهما اعتقدا أن أبا بكر ظالم خائن غادر [وكذلك اعتقدا فيه] ، فإنما ذلك خبر عن الاختلاف فى نازلة وقعت من الأحكام ، رأى فيها هذا رأياً ورأى فيها أولئك رأياً ، فحكم أبو بكر

(٣٧٧) تقدم ذكر هذا التقاضى بين العباس وعلى عند أمير المؤمنين عمر من حديث مالك بن أوس بن الحدثان النصرى فى صحيح البخارى . قال الحافظ ابن حجر فى فتح البارى (ك ٥٧ ب ١ ج ٦ ص ١٢٥) : زاد شعيب ويونس : « فاستب على والعباس » وفى رواية عقيل عن ابن شـــهاب فى الفرائض : « اقض بينى وبين هذا الظالم . استباً » وفى رواية جويرية « وبين هذا الكاذب الآثم الغادر الخائن » . قال الحافظ : ولم أر فى شىء من الطرق انه صدر من على فى حق العباس شىء ، بخلاف ما يفهم من قوله فى رواية عقيل « استباً » . واستصوب المازرى صنيع من حذف هذه الألفاظ من هــذا الحديث وقال : لعل بعض الرواة وهم فيها وان كانت محفوظة ، فأجسود ما تحمل عليه أن المباس قالها دلالا على على ء ، لانه كان عنده بمنزلة الولد ،

(۳۷۸) قال الحافظ ابن حجر ( ۲ : ۱۲۵ ) : وكان الزهرى يحدث به تارة فيصرح ، وتارة فيكنى ، وكذلك مالك ، وقد حذف ذلك فى رواية بشر بن عمر عنه عند الاسماعيلى وغيره ، وهو نظير ما سبق من قول العباس لعلى . الخ زخ



وعمر بما رأيا ، ولم ير العباس وعلى ذلك . ولكن لما حكما سلما لحكمهما كما يسلم لحكم القاضى فى المختلف فيه . وأما المحكوم عليه فرأى أنه قـــد وهم ، ولكن سكت وسلم .

فإن قيل : إنما يكون ذلك فى أول الحال \_ والأمر لم يظهر \_ إذا كان الحكم باجتهاد ، وأنما كان هذا الحكم على منع فاطمة والعباس الميراث بقول النبى صلى الله عليه وآله وسلم « لا نورث ، ما تركناه ، صدقة » وعلمه أزواج النبى صلى الله عليه وآله وسلم وأصحابه العشرة وشهدوا به ، فبطل ما قلتموه .

قلنا : يعتمل أن يكون ذلك فيأول الحال \_ والأمر لم يظهر بعد \_ فرأيا أن خبر الواحد فى معارضة القرآن والأصول والحكم المشهور فى الزمن لا يعمل به حتى يتقرر الأمر ، فلما تقرر سلما وانقادا ، بدليل ما قدمنا من الحديث الصحيح إلى آخره ، فلينظر فيه . وهذا أيضا ليس بنص فى المسألة ، لأن قوله « لا نورث ، ما تركنا صدقة » يعتمل أن يكون : لا يصح ميراثنا ، ولا أنا أهل له ، لأنه ليس لى ملك ، ولا تلبست بشىء من الدنيا ينتقل إلى غيرى عنى . ويعتمل « لا نورث » حكم ، وقوله « ما تركنا صدقة » حكم تخر معين أخبر به أنه قد أنفذ الصدقة فيما كان بيده من سهمه المتصير إليه بتسويغ الله له ، وكان [ من ] ذلك مخصوصاً بما لم يوجف المسلمون عليه بغيل ولا ركاب ، وكان له سهمه مع المسلمين فيما غنموه بما أخذوه عنوة . ويعتمل أن يكون « صدقة » منصوباً على أن يكون حالا من المتروك . وإلى هذا أشار أصحاب أبى حنيفة ، وهو ضعيف وقد بيناه فى موضعه . بيد والتخطئة من الجتهدين . والله عليه واله هذا أنه يأتيك الاحت . والتخطئة من المتو الن المسألة معرى الغلاف ، ومحل الاحت الاحت . والتخطئة من المتو من النبى صلى الله عليه وآله وسلم فتحتمل التصويب

\* \* \*

(٣٨٠) ولعل فاطمة وعلياً والعباس رضى الله عنهم أخذوا بهذا الاجتهاد ، فهم مأجورون على كل حال . ولاشك أن علياً إذا كان أخذ به ، فقد رجع عنه مادام لم ينفذه في خلافته . [م]



ثم قتل على ". قالت الرافضة : فعهد إلى الحسن ، فسلمها الحسن إلى معاوية ، فقيل له « مسو "د وجـوه المؤمنين » <sup>(٢٨١)</sup> وفسـقته جماعة مـن الرافضة ، وكفرته طائفة لأجل ذلك .

## \* \* \*

(٣٨١) من عناصر أيمان الرافضية - بل العنصر الأول في أيمانهم -اعتقادهم بعصمة الحسن وأبيه وأخيه ، وتسبعة من ذربة أخيه . ومن مقتضى عصمتهم \_ وفي طليعتهم الحسن بعد أبيه \_ أنهم لا بخطئون ، وأن ما صــدو عنهم فهو حق ، والحق لا يتناقض ، وأهم ما صدر عن الحسن بن على بيعته لأمير المؤمنين معاوية ، وكان ينبغي لهم أن يدخلوا في هذه البيعة ، وأن يؤمنوا بأنها الحق لأنها من عمل المعصوم عندهم . لكن المشاهد من حالهم أنهم كافرون بها . ومخالفون فيها لامامهم المعصوم . ولا بخلو هذا من إحد وجهين : قاما أنهم كاذبون في دعوى العصمة لائمتهم الاثنى عشر ، فينهار دينهم من أساسه ، لأن عقيدة العصمة لهم هي أساسه ، ولا أساس له غيرها . وأما أن تكونوا معتقدين عصمة الحسن ، وأن بيعته لمعاوية هي من عمل المعصوم ، لكنهــم خارجون على ألدين ، مخالفون للمعصوم فيما جنح اليه وأراد أن يلقى الله به، ، ويتواصون بهذا الخروج على الدين جيلا بعد جيل ، وطبقة بعد طبقة ، ليكون ثباتهم على مخالفة الامام المعصوم عن أصرار وعناد ومكابرة وكفر. ولا ندري أي الوجهين يطوَّح بهم في مهاوي الهلكة أكثر مما يطوح بهـــم الوجه الآخر ، ولا ثالث لهما . فالذين قالوا منهم إن الحسين « مسبود وجوه المؤمنين » لا يحمل كلامهم الاعلى أنه «مسود وجوه المؤمنين بالطاغوت » أما المؤمنون بنبوة جد الحسن صلى الله عليه وآله وسلم فيرون صلحه مع معاوية وبيعته له من أعلام النبوة ، لأنها حققت ما تُنبأ به صلى الله عليه وآله وسلم في سبطه سيد شباب اهل الجنة من أنه سيصلح الله به بين فئتين عظيمتين من المسلمين كما سيأتي بيانه . وكل الذين استبشروا بهذه النبوءة وبهذا الصلح يعدون الحسن « مسيض وجوه المؤمنين » . [تر]

7 . 0



عاصمة

قال القاضى أبو بكر ( رضى الله عنه ) : أما قول الرافضة انه عهم إلى الحسن فباطل . ما عهد إلى أحد <sup>(٢٨٣)</sup> . ولكن البيعة للحسن منعقدة ، وهو أحق من معاوية ومن كثير [ من ] غيره . وكان خروجه لمثل ما خرج إليه أبوه من دعاء الفئة الباغية إلى الانقياد للحق والدخول فى الطاعة . فآلت الوساطة إلى أن تخلى عن الأمر صيانة لحقن دماء الأمة <sup>(٢٨٣)</sup> وتصديقاً [ لوعه ]

(۳۸۲) روى الامام أحمد في مستنده (١: ١٣٠ برقم ١٠٧٨) عن وكيع عن الأعمش عن سالم بن أبي الجعد عن عبد الله بن سبع قال : سمعت عليا يقول ( وذكر أنه سيقتل ) قالوا : فاستخلف علينا . قال : لا ، ولكن أترككم إلى ما ترككم اليه رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم » . قالوا : فما تقول لريك اذا اتيته ؟ قال : اقول : اللهم تركتني فيهم ما بدا لك ، ثم قبضتني اليك وانت فيهم ، فان شئت إصلحتهم ، وأن شئت أفسدتهم » . وروى أحمد مشسله ( ١ : ١٥٦ برقم ١٣٣٩ ) عن أسود بن عامر عن الأعمش عن سلمة بن كهيسل عن عبد الله بن سبع . والخبران اسناد كل منهما صحيح . ونقل الحافظ ابن كثير في البداية والنهاية ( ٥ : ٢٥٠ - ٢٥١ ) عن الامام البيهقي من حديث حصين ابن عبد الرحمن عن الامام الشعبي عن أبي وأثل شقيق بن سملة الأســـدي احد سادة التابعين أنه قيل لعلى : ألا تستلخف علينا ؟ قال : « ما استخلف رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم فاستخلف ، ولكن أن يرد الله بالناس خيراً فسيجمعهم بعدى على خيرهم ، كما جمعهم بعد نبيهم على خيرهم » . وهذا الحديث جيد الاسناد . ونقل ابن كثير أيضًا ( ٢ : ٣٢٣ ) عن الامام البيهقي حديث حبيب بن أبي ثابت الكاهلي الكوفي عن ثعلبة بن يزيد الحماني ( وهو من شيعة الكوفة وثقه النسائي ) أنه قيل لعلى : ألا تستخلف ؟ فقال : « لا ، ولكن اترككم كما ترككم رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم » . وانظــــو السنن الكبرى للبيهقي ٨: ١٤٩ • [خ]

(٣٨٣) وتمام الحديث : أنا محمد ، وأحمد والمقفى ، والحاشر ، ونبى التوبة ، ونبى الرحمة ، ونبى الملحمة . رواه الطيالسى وأحمد فى المسند وغيرهما وسنده صحيح كما قال محقق الجامع الصغير وزيادته . [م]

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

نبي الملحمة <sup>(١٨٤)</sup> حيث قال على المنبر : « ابنى هذا سيد ، ولعل الله أن يصلح به بين فئتين عظيمتين من المسلمين » <sup>(٢٨٥)</sup> . فنفذ الميعاد ، وصحت البيعة لمعاوية ، وذلك لتحقيق رجاء النبى صلى الله عليه وآله وسلم . فمعاوية خليفه ، وليس بملك .

فإن قيل : فقد روى عن سفينة أن النبى صلى الله عليه وآله وسلم قال : « الخلافة ثلاثون سنة ، ثم تعود ملكا » فإذا عددنا من ولاية أبى بكر إلى تسليم الحسن كانت ثلاثين سنة لا تزيد ولا تنقص يوماً . قلنا :

خد ما تره ودع شيئاً سمعت به فى طلعة البدر ما يغنيك عن زحل هذا الحديث <sup>(۳۸۷)</sup> فى ذكر الحسن بالبشارة والثناء عليه ، لجريان الصلح

(٣٨٤) حكاية الوساطة بين الحسن ومعاوية وصلحهما رواها الامام البخارى فى كتاب الصلح من صحيحه (ك ٥٣ ب ٩ ج ٣ ص ١٦٩) عن الامام الحسن البصرى قال : استقبل – والله – الحسن بن على معاوية بكتائب أمثال الجبال . فقال عمرو بن العاص : الى لأرى كتائب لا تولى حتى تقتل أقرانها . فقال له معاوية – وكان والله خير الرجلين – : أى عمرو ، ان قتل هؤلاء هؤلاء وهؤلاء هؤلاء من لى بأمور الناس ، من لى بنسائهم ، من لى بضيعتهم لا فبعث اليه رجلين من قريش من بنى عبد شمس – عبد الرحمن بن سمرة وعبد الله ابن عامر بن كريز – فقال : اذهبا الى هذا الرجل ( أى الى الحسن بن على ) وقالا له ، وطلبا اليه . فقال لهما الحسن بن على . فاتياه ، فتكلما ، وقالا له ، وطلبا اليه . فقال لهما الحسن بن على . فاتياه ، فدخلا عليه ، فتكلما ، وقالا له ، وطلبا اليه . فقال لهما الحسن بن على : انا بنو عبد الطلب ق ومنا من من هذا المال ، وان هذه الأمة قد عائت فى دمائها ( أى فيحتاج ارضاؤها فى دمائها الى مال كثير ) قالا : فانه يعرض عليك كذا وكذا ، ويطلب اليك ، في دمائها الى مال كثير ) قالا : فانه يعرض عليك كذا وكذا ، ويطلب اليك ، في دمائها الى مال كثير ) قالا : فانه يعرض عليك كذا وكذا ، ويطلب اليك ، في دمائها الى مال كثير ) قالا : فانه يعرض عليك كذا وكذا ، ويطلب اليك ، في دمائها الى مال كثير ) قالا : فانه يعرض عليك كذا وكذا ، ويطلب اليك ، في دمائها الى مال كثير ) قالا : فانه يعرض عليك كذا وكذا ، ويطلب اليك ،

(۳۸۵) رواه البخارى مع الحديث السابق عن الحسن البصرى أنه سمعه من أبى بكرة وأن أبا بكرة رأى النبى صلى الله عليه وسلم وهو على المنسبر والحسن بن على إلى جنبه فقال ذلك . ورواه البخارى أيضا فى مناقب الحسن والحسين من كتاب فضائل الصحابة من صحيحه (ك ٢٢ ب ٢٢ ج ٤ ص ٢١٦ ) وانظر البداية والنهاية (٨ : ١٧ – ١٩ ) وأبن عساكر (٤ : ٢١١ – ٢١٢ ) [خ] (٣٨٧) أى حديث « أن أبنى هذا سيد » الذي رواه البخارى عن الحسن

البصرى عن أبي بكرة • [خ]

7 • V



[ على ] يديه ، وتسليم الأمر لمعاوية ، عقد منه له (٣٨٨) . وهذا (٣٨٩) حديث لا يصح (٢٩٠) . ولو صح فهو معارض بهذا الصلح

(٣٨٨) أى عقد بيعة من الحسن لمعاوية . وكان ذلك في موضع يقال له « مسكن » على نهر دجيل في ربيع الأول سنة احدى واربعين ، فسمى ذلك العام « عام الجماعة » لاجتماع المسلمين بعد الفرقة ، وتفرغهم للحسروب الخارجية والفتوح ونشر دعوة الاسلام بعد أن عطل قتلة عثمان سيوف المسلمين عن هذه المهمة نحو خمس سنوات كان يستطيع المسلمون أن سبحلوا فيها امجاداً لا يستطيع غيرهم مثلها في خمسة قرون . ولله في كل شيء حكمة . [خ]

(۳۸۹) أي حديث سفينة . [خ]

(٣٩.) لأن راويه عن سفينة سعيد بن جهمان ، وقد اختلفوا فيه : قال بعصهم لا بأس به ، ووثقه بعضهم ، وقال فيه الامام أبو حاتمه « شميخ لا يحتج به » . وفي سنده حشرج بن نباتة الواسطي وثقه بعضهم ، وقال فيه النسائي « ليس بالقوى » . وعبد الله بن احمد بن حنبل يروى هذا الخبس عن سويد الطحان قال فيه الحافظ ابن حجر في تقريب التهـــديب : « لين الحديث » . وهذا الحديث المهلهل يعارضه ذلك الحديث الصحيح الصريح الفصيح في كتاب الامارة من صحيح مسلم ( ك ٣٣ ح ٥ ، ٢ ، ٧ ، ٨ ، ٧ ، ١. ج ٦ ص ٣ - ٤ ) عن جابر بن سمرة قال : دخلت مع أبى على النبي صلى الله عليه وآله وسلم فسمعته يقول : « أن هذا الأمر لا ينقضي حتى يمضي فيهم اثنا عُشر خليفة » قال: ثم تكلم بكلام خفى على ، فقلت لأبى : ما قال ؟ قال: «كلهم من قريش ». وانظره في كتاب الأحكام من صحيح البخاري (ك ٩٣ ب ٥١ ج ٨ ص ١٢٥ ـ ١٢٧ ) وفي فتح الباري (٣ ١: ١٦٢ وما بعدها ) وفي سنن أبي داوود ( ك ٣٥ ح ١ ) وفي جامع الترمذي ( ك ٣١ ب ٢٦ ) وفي مسند الامام أحمـــد ( ١ : ٣٩٨ و ٤٠٦ برقم ٣٧٨١ و ٣٨٥٩ ) من حديث الشعبي عن مسروق ابن الأجدع الهمداني الامام القدوة قال : كنا جلوساً عند عبد الله بن مسمود وهو يقرئنا القرآن فقال له رجل : يا أبا عبد الرجمن ، هل سألتم رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم كم نملك هذه الأمة من خليفة ؟ فقـــال عبد الله ابن مسعود : ما سألني أحد منذ قدمت العراق قبلك . ثم قال : ئعم ، ولقد سألنا رسول الله صلى الله عليه واله وسلم فقال : « أثنا عشر ، كعدة نقباء يني اسرائيل (ﷺ)» . والحديث في مجمع الزوائد ( ٥: ١٩٠ ) . وفي مستند احمد (٥: ٨٦ و ٨٧ بثلاث روايات و ٨٨ ، ٨٩ ، ٩٠ بثلاث روايات و ٩٢ بثلاث روابات و ۹۳ بروانتین و ۹۶ و ۹۵ و ۹۲ بروایتین و ۹۷ بروایتین و ۹۸

(يد) إن حديث « الخلافة ثلاثون سنة ثم تكون بعد ذلك ملكاً » صححه الحافظ في التقريب ، وحسنه الترمذي ، وابن حيان وغيرهم .

2 . 4



المتفق عليه ، فوجب الرجوع إليه ((٣٩) .

----

فإن قيل : ألم يكن في الصحابة أقعد بالأمر من معاوية ؟

قلنا : كثير (٣٩٢) . ولكن معاوية اجتمعت فيه خصال : وهي أن عمر جمع

ىثلاث ورايات و ۹۹ بثلاث روايات و ۱۰۰ ، ۱۰۱ بروايتين و ۱۰٦ بروايتين و ۱۰۷ بروايتين و ۱۰۸ ) وفی مســــند ابی داوود الطيــــالسی (ح ۹۲۷ و ۱۲۷۸ ) • [خ]

وصححه شيخ الاسلام ابن تيمية في « قاعدة » .

وهذا الحديث لا يعارض الصلح بين الحسن ومعاوية كما ادعى أبو بكر ابن العربى ، كما أنه لا يعارض حديث : ( أن هذا الأمر لا ينقضى حتى يمضى اثنا عشر خليفة ) كما أدعى محب ألدين الخطيب فقد جاء فى رواية أبى داود بلفظ : « خلافة النبوة ثلاثون عاماً » ومعنى هذا أن هناك خلفاء غيرهم على غير النبوة ولا مانع من تسميتهم بالخلفاء ، فقد قال الامام ابن تيمية : « يجروز تسمية من بعد الخلفاء الراشدين خلفاء ، وأن كانوا ملوكاً ، ولم يكونوا خلفاء بدليل ما رواه البخارى ومسلم فى « صحيحهما » عن أبى هريرة عن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال : « كانت بنو أسرائيل تسوسهم الأنبياء ، كلما هلك نبى خلفه نبى ، وأنه لا نبى بعدى . وستكون خلفاء ، فتكثر ، قالوا : عما تأمرنا ؟ قال : فوا ببيعة الأول ، فالأول ، وإعطوهم حقهم ، فإن الله سائلهم عما استرعاهم » .

وكلمة « تكثر » تفيد الكثرة ، ولا يمكن حصرها بالخلفاء الراشــــدين الأربعة • [م]

(٣٩١) أى ألى العقد من الحسن لمعاوية ، فهو متفق عليه ، وتناولته البشرى النبوية بالثناء والرضا . قال شيخ الاسلام أبن تيمية فى منهاج السنة (٢ : ٢ ٢٢) : وهذا الحديث يبين أن الاصلاح بين الطائفتين كان ممدوحا يحيه الله ورسوله ، وأن ما فعله الحسن من ذلك كان من أعظم فضائله ومناقبه التى أثنى بها عليه النبى صلى الله عليه وآله وسلم . ولو كان القتال واجب أو مستحباً لم يثن النبى صلى الله عليه وآله وسلم بترك واجب أو مستحب الم يثن النبى مال الله عليه وآله وسلم . والحب أو مستحب ألم يثن النبى من الخال من أي مال مستحب أو مستحب ألم يثن النبى صلى الله عليه وآله وسلم . ولو كان القتال واجب أو مستحب الخراج . ومن النبى صلى الله عليه وآله وسلم . ولو كان القتال واجب أو مستحب الخراج .

(٣٩٢) كسعد بن أبى وقاص المجاهد الفاتح أحد العشرة المشرين بالجنة ، وعبد الله بن عمر بن الخطاب عالم الصحابة الثابت على قدم المصطفى صلى الله عليه وآله وسلم فى جليل الأمور ودقيقها ، وغيرهما من هذه الطبقة وقريب منها ، وهؤلاء هم الذين ترك لهما الحكمان ــ أبو موسى وعمرو ــ أمر الإمامة =

العواصم من القواصم ـــ م ١٤

5.9



له الشامات كلها وأفرده بها <sup>(۲۹۳)</sup> ، لما رأى من حسن سيرته <sup>(۳۹٤)</sup> ، وقيامه بحماية البيضة وسد الثغور <sup>(۳۹۰)</sup> ، وإصلاح الجند والظهور على العدو <sup>(۲۹۱)</sup>

بعد حرب صفين ليروا فيها رأيهم ، فلما راوا اجتماع الأمة كلها على معاوية دخلوا كلهم فى امامته وبايعوه ، بعد أن كانوا معتزلين الفتنة من بعد عشمان ( انظر فتح البارى ١٣ : ٥٠ ) . ومعاوية نفسه يعرف للناس أقدارهم . فقد جاء فى البداية والنهاية ( ٨ : ١٣٤ ) عن ابن دريد عن أبى حاتم عن العتبى أن معاوية خطب فقال : « أيها الناس ، ما أنا بخيركم ، وان منكم لمن هو خير منى : عبد الله بن عمر ، وعبد الله بن عمرو وغيرهما من الأفاضل . ولكن عسى أن اكون انفعكم ولاية ، وإنكاكم فى عدوكم وادريكم حلباً » . ورواه ابن سسعد عن محمد بن مصعب عن أبى بكر بن أبى مريم عن ثابت مولى معاوية أنه سمع معاوية يقول ذلك . [ن]

(٣٩٣) فأصبحت تحت قيادته وبحسن سياسته أقوى قوة فى الاسلام ، وهى فى طليعة جيوش الجهاد والفتوح الظافرة الداعية الى الله بأخلاقها وسيرتها وحكمة قادتها وصدق اسلامهم . [ح]

(۳۹٤) تقسدم حديث الليث بن سسعد امام أهسل مصر بسسنده الوثيق الى سعد بن أبى وقاص فاتح العراق وإيران ومبيد دولة كسرى أنه ما رأى بعد عثمان أقضى بالحق من معاوية ، وحديث عبد الرزاق الصنعانى بسنده الى حبر الأمة ابن عباس أنه ما رأى رجلا أخلق بالملك من معاوية ، وفى قسول شسيخ الاسلام ابن تيمية : كانت سسيرة معاوية مع رعيته مسن حيار سير الولاة ، وكان رعيته يحبونه ، وقد ثبت فى صحيح مسلم (ك ٣٣ ح م٦ و ٦٦) قول النبى صلى الله عليه وآله وسلم « خيار أئمتكم الذين تحبونهم ويحبونكم ، ويصلون عليكم وتصلون عليهم ، وفى الطبرى (٢ : ١٨٨) محبت ٤ صحبت عمر بن الخطاب فما رأيت رجلا أفقه فقها ولا أحسسن مدارسة منه ، ثم صحبت طلحة بن عبيد الله فما رأيت رجلا أعلى للجسزيل من غير مسألة منه ، ثم صحبت معاوية فما رأيت رجلا أحب رفيقا ولا أشبه من غير مسألة منه ، ثم صحبت معاوية فما رأيت رجلا أحب رفيقا ولا أشبه سريرة بعلانية منه ، ثم صحبت معاوية فما رأيت رجلا أحب رفيقا ولا أشبه

(٣٩٥) وقد بلغ من همته وعظيم عنايته بذلك أن أرسل يهدد ملك الروم وهو في معمعة القتال مع على في صفين \_ وقد بلغه أن ملك الروم اقترب من الحدود في جنود عظيمة ، فكتب اليه يقول « والله لئن لم تنته وترجــع الى بلادك ، لاصطلحن أنا وابن عمى عليك ، ولاخرجنك من جميع بلادك ، ولاضيقن عليك الارض بما رحبت » فخاف ملك الروم وانكف ( البداية والنهاية ٨ : ١١٩) [5] .

210



وسياسة الخيلق (٢٩٢) ، (٢٩٨) . وقد شيسهد له في صحيح ،

(٣٩٦) فى البر والبحر ، فكانت رايات الاسلام تخترق الآفاق بايدى جنده ممثلة العزة التى أرادها الله لدينه ورسالة رسوله وللمؤمنين بهما . وكم ان فتح مصر ودخولها فى الاسلام والعروبة من عمل عمرو بن العاص وحده ، فان تأسيس الأسطول الاسلامى والفتوح البحرية الأولى من عمل معاوية وحده. ومعا ينبغى للمشتغل بتاريخ العروبة والاسلام أن يعلمه أن معاوية مفطور على سجية السيادة والقيادة وصناعة الحكم ، اخسرج ابن كثير فى التاريخ ( ٨ : ١٣٥ ) عن هشيم عن العوام بن حوشب عن جبلة بن سحيم أن عبد الله ابن عمرو بن العاص قال : « ما رأيت أحدا أسود من معاوية » . قال جبلة ابن سحيم : قلت ولا عمر ؟ قال : « كان عمر خيراً منه ، وكان معاوية أسود منه » . ورووا مثل هذه الكلمة فى معاوية عن عبد الله بن عمر بن الخطاب . وتفدم قول عبد الله بن عباس « ما رأيت رجلا كان أخلق بالملك من معاوية أسود

(٣٩٧) قال شيخ الاسلام ابن تيمية في منهاج السنة (٣١ : ١٨٥) : لم يكن من ملوك الإسلام ملك خيراً من معاوية 6 ولا كان الناس في زمان ملك من الملوك خيراً منهم في زمن معاوية ، إذا نسبت إيامه إلى ولا كان الناس في زمان ملك من الملوك خيراً منهم في زمن معاوية ، إذا تسبب أيامه إلى أيام من بعده . واذا نسبت الى أيام أبى بكر وعمر ظهر التفاضل . وقد روى أبو بكر الأثرم – ورواه ابن بطة من طريقه – حدثنا محمد بن عمرو بن جبلة ، حدثنا محمد ابن مروان ، عن يونس ، عن قتادة قال : لو أصبحتم في مثل عمل معاوية لقال اكثركم : هذا المهدي . وروى ابن بطة باسناده الثابت من وجهين عن الأعمش عن مجاهد قال : لو أدركتم معاوية لقلتم هذا المهدى . وروى الأثرم : حدثنا محمد بن حواش ، حدثنا أبو هريرة المكتب قال : كنا عند الأعمش فذكروا عمر بن عبد العزيز وعدله ، فقال الأعمش : فكيف لو أدركتم معاوية ? قالوا : في حلمه ؟ قال : لا والله ، بل في عدله . وقال عبد الله ابن أحمد بن حنبل : اخبرنا أبو سعيد الأشج ، حدثنا أبو أسامة الثقفي ، عن أبي أسحاق السبيعي انه ذكر معاوية فقال : لو ادركتموه أو أدركتم أيامه لقلتم : كان المهـدى . وهذه الشهادة من هؤلاء الأئمة الأعلام لأمير المؤمنين معاوية صدى استجابة الله عز وجل دعاء نبيه صلى الله عليه وآله وسلم لهذا الخليفة الصالح يوم قال صلى الله عليه وآله وسلم « اللهم اجعله هادياً ، مهدياً ، وأهد به (\*\*\*) » وهو من أعلام النبوة • [خ] -

(٣٩٨) رواه الترمذي وحسنه ، وهو صحيح الاسمناد كما ء في تحقيق مشكاة المصابيح . [٢]

(ﷺ) يكفى معاوية رضى الله عنه أنه كان كاتب الوحى للنبى صلى الله عليه وآله وسلم وجاء فى كتاب البداية والنهاية للحافظ ابن كثير ( ٨ : ١٣٣ ) قال



•); • • • • • • • • • • • • • • • • • •

الصحابى الجليل سعد بن أبى وقاص رضى الله عنه « ما رأيت أحداً بعد عثمان أقضى بحق من صاحب هذا الباب » يعنى معاوية .

وروى عن على بن أبى طالب قوله عنه بعد المصالحة التى جرت سنة ٤٠ هـ والتى أسفرت عن اعتراف على بحكمه فى الشمام واعتراف معاوية بحكم على فى العراق : أيها الناس لا تكرهوا أمارة معماوية ، فانكم لو فقدتموه رأيتم الرؤوس تندر عن كواهلها كأنها الحنظل .

وقال ابن عباس رضى الله عنه : « ما رايت رجلا اخلص بالملك من معاوية . وقال الصحابى عمير بن سعد الأنصارى الأوسى ، وقد عزله عمر بن الخطاب رضى الله عنه عن حمص وولى معاوية رضى الله عنه : لا تذكروا معاوية الا بخير ، فالى سمعت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يقول « اللهم اهد به ... » وهدا من تمام انصاف عمير وضى الله عنه .

وقال الصحابى الجليل أبو الدرداء لأهل الشيام : « ما رأيت أحداً أشببه صلاة بصلاة رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم من معاوية .

وقد روى ابن قتيبة عن عتبة بن مسمود قال : انه لما مر بنا نعى معساوية قمنا فأتينا ابن عباس فوجدناه جالساً قد وضع له الخسوان وعنده نفس ، فأخبرناه الخبر ، فقال يا غلام ! ارمع الخوان وسكن ساعة ثم قال : جبسل تزعزع ثم مال كلكله . أما والله ما كان كمن كان قبله ، ولكن لن يكون بعسله مثله ، وإن ابنه خير أهله .

وقال الأعمش للذين ذكروا عنده عمر بن عبد العزيز وعدله ، « كيف لو ادركتم معارية ! » قالوا في حلمه ؟! قال : لا والله بل في عدله ، وقد مر معنى ذلك .

و قال قبيصة لجماعته : ألا أخبر تم من صحبت ؟! صحبت عمر بن الخطاب، فما رأيت رجلا أفقه فقها ولا أحسن مدارسة منه ثم صحبت طلحة فما رايت رجلا أعظم للجزيل من غير مسألة منه . ثم صحبت معاوية ، فما رايت رجلا احب رفيقا ولا أشبه سريرة بعلانية منه ( هذه الأقوال منقولة عن تاريخ الطبرى وعن البداية والنهاية ) .

وقال الامام ابن تيمية فى منهاج السنة ( ١٨٩/٣ ) وكانت سيرة معاوية مع رعيته من خيار سيرة الولاة . وقد كانت رعيته يحبونه . وقسد ثبت فى الصحيحين عن النبى صلى الله عليه وآله وسلم أنه قال : « خيار أئمتكم الذين تحبونهم ويحبونكم وتصلون عليهم ويصلون عليكم . وشرار أئمتسمكم الذين تبغضونهم ويبغضونكم وتلعنونهم ويلعنونكم » .

هذه بعض شهادات الصحابة والتابعين في معاوية رضى الله تعالى عنهم جميعاً وآراء بعض العلماء والمؤرخين . وقد راينا ما قال بحقه النبى صلى الله



الحديث بالفقه (٣٩٩) ، وشهد بخلافته في حديث آم حرام أن ناسأ من آمت.

عليه وآله وسلم ، فمن أبغضه فقد انكر ما جاء في السنة عن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم في حقه وطعن في ثناء الصحابة والتابعين عليه .

روى الحافظ ابن عساكر عن الامام ابى زرعة الرازى أنه قال له رجل : الى ابغض معاوية . فقال له : ولم ؟ قال : لأنه قاتل عليا . فقال له أبو زرعة ويحك ! أن رب معاوية رحيم ، وخصم معاوية خصم كريم ، فايش دخولك أنت بينهما رضى الله عنهما .

وقبل أن ننهى الكلام على شهادات الصحابة والتابعين وآراء العلماء فى معاوية ننقل رأياً طريفاً للمؤرخ العلامة ابن خلدون فى اعتبار معاوية من الخلفاء الراشدين فقد قال :

ان دولة معاوية وأخباره كان ينبغى أن تلحق بدول الخلفاء الراشـــدين وأخبارهم فهو تاليهم في الفضل والمدالة والصحبة ( تاريخ ابن خلدون ٤/٨٥٢)

نذكر جميع هذه الشهادات ، وقبلها الأحاديث النبوية فى فضل معاوية ، مع اعترافنا يشهد الله بفضل على ، وانه أفضل منه والحق غالبه معه ، وكل كان مجتهدا . وقد جاء فى الحديث الصحيح « اذا اجتهد الحاكم فأصاب فله اجران واذا اخطأ فله أجر ! رواه البخارى ومسلم رحمهما الله .

وعن ابن عباس رضى الله عنهما ان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم بعث الى معاوية ليكتب له ، فقال : انه يأكل ، ثم بعث اليه ، فقال : انه يأكل ، فقال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم :

« لا أشبع الله بطنه » رواه ابو داود وسنده صحيح .

قد يستفل بعض الفرق هذا الحديث ليتخذوا منه مطعنا في معسساوية رضى الله عنه ، وليس فيه ما يساعدهم على ذلك ، كيف و فيه أنه كان كاتب النبى صلى الله عليه وآله وسلم ؟! فالظاهر أن هذا الدعاء منه صلى الله عليه وآله وسلم غير مقصود ، بل هو مما جرت به عادة العرب في وصل كلامها بلا نيسة كقوله صلى الله عليه وآله وسلم في بعض نسائه : تربت يمينك . ويمكن أن يكون ذلك منه صلى الله عليه وآله وسلم بباعث البشرية التى أفصح عنها هسو نفسه صلى الله عليه وآله وسلم في أحاديث كثيرة متواترة منها حديث عائشسة رضى الله عنها : « ... أو ما علمت ما شارطت عليه ربى ؟ قلت اللهم انمسا انا بشر ، فأى المسلمين لعنته أو سببته ، فاجعله له زكاة وأجراً » رواه مسلم ( راجع الأحاديث الصحيحة أو سببته ) و إم

(۳۹۹) فى كتاب مناقب الصحابة من صحيح البخارى (ك ٢٢ ب ٢٨ ج ٤ ص ٢١٩) حديث ابن أبى مليكة أن ابن عباس قيل له: « هل لك فى أمير المؤمنين معاوية ، فانه ما أوتر الا بواحدة . فقال : انه فقيه » . وفى كتاب المناقب من جامع الترمذى (ك ٢٤ ب ٢٧) ) حديث عبد الرحمن بن أبى عميرة المزنى عسن



يركبون ثبج البحر الأخضر ملوكا على الأسرة أو مثل الملوك على الأسرة ، وكان ذلك في ولايته (٤٠٠) .

النبي صلى الله عليه وآله وسلم أنه قال لمعاونة « اللهم احعله هاديا مهديا واهد به (\*) » . ورواه الطبراني من طريق سعيد بن عبد العزيز التنوخي ـ وكان لأهل الشام كالامام مالك لأهل المدينة - عن ربيعة بن يزيد الايادى احد الأئمة الأعلام عن عبد الرحمن بن أبي عميرة أن النبي صلى الله عليه وآله وسلم قال لمعاونة « اللهم علمه الكتاب والحساب وقه العذاب » . وأخرجه الامام البخاري في التاريخ قال : قال لي أبو مسهر ( وذكره بالعنعنة بريد ) . وتقسيمه حديث عزَّل عمير بن سعد الأنصاري عن ولاية حمص في خلافة عمر وتوليت ا معاوية والشهادة له بأن النبي صلى الله عليه وآله وسلم دعا له بأن يهدى الله به . ورواه الامام أحمد من حديث العرباض بن سارية السلمي . ورواه ابن جرير من حديث ابن مهدى . ورواه أسد بن موسى وبشر السرى وعبد الله ابن صالح عن معاوبة بن صالح باسب ناده . وزاد في رواية بشر بن السرى « وادخله الجنة » . ورواه ابن عدى وغيره عن ابن عباس . ورواه محمد بن سعد يسنده إلى مسلمة بن مخلد أحد فاتحي مصر وولاتها . ورواة هذا الدعساءُ النبوى لمعاونة من الصحابة أكثر من أن تحصوا . ( وأنظر البداية والنهاية ٨ : ١٢٠ - ١٢١ . وانظر ترجمة معاوية في حرف الميم من تاريخ دمشــق لابن عساكر) . ومن لم تصدق هذا الحديث فهو منكر لكل ما ثبت في السنة من شريعة الاسلام . وفي الشيعة المبغضين لمعاوية اللاعنين له من يزعمون أنهسم منتسبون إلى النبي صلى الله عليه وآله وسلم فهل تراهم بحقدون على جدهم صلى الله عليه وآله وسلم لرضاه عن معاوية واستعانته به ودعائه له ؟ « اذا لم تستح فاصنع ما شئت » [نح] .

(..) ام حرام بنت ملحان صحابیة من الأنصار من أهل قباء ، كان النبی صلی الله علیه وآله وسلم اذا ذهب الی قباء استراح عندها ، وهی خالة خادمه انس ابن مالك ، روی البخاری فی كتاب الجهاد من صحیحه (ك ٥٦ ب ٣ ج ٣ ص ٢٠١) ومسلم فی كتاب الامارة (ك ٣٣ ح ١٦٠) عن أنس أن النبی صلی الله

(\*) حسنه الترمذى وسنده صحيح كما قال محقق المشكاة . [م] (\*\*) ومعنى ذلك عدم صحة هذا الحديث . [م] توضيح : ليس معنى ذلك عدم صحة الحديث على الاطلاق !! فالصحيحين فيهما من ذلك شيء كثير .. وأين هذه القاعدة من كتب مصطلح الحديث !! فمعلوم أن عنعنة الثقة تحمل على الاتصال ما لم يكن مدلساً . [س]



ويحتمل أن تكون مراتب فى الولاية : خلافة ثم ملك <sup>(1 ٤)</sup> . فتكون ولاية الخلافة للأربعة ، وتكون ولاية الملك لابتداء معاوية <sup>(٢٠١)</sup> . وقد قال الله فى

عليه وآله وسلم نام عندها القيلولة ثم استيقظ وهو يضحك لأنه رأى ناسا من أمته غزاة فى سبيل الله يركبون ثبج البحر – أى وسطه ومعظمه – ملوكا على الأسرئة . ثم وضع راسه فنام واستيقظ وقد رأى مثل الرؤيا الأولى . فقالت له أم حرام : أدع الله أن يجعلنى منهم ، فقال لها « أنت من الأولين » . قال الحافظ ابن كثير ( ٨ : ٢٢٩ ) يعنى جيش معاوية حين غزا قبرص فغتحها سنة ٢٧ أيام عثمان بن عفان ( بقيادة معاوية ، عقب انشائه الأسطول الاسلامى الأول فى التاريخ ) . وكانت معهم أم حرام فى صحبة زوجها عبادة ابن الصامت . ومعهم من الصحابة أبو الدرداء وأبو ذر وغيرهما . ومات أم حرام فى سبيل الله وقبرها بقبرص الى اليوم . قال ابن كثير : ثم كان أمير الجيش الشيائى النبوة .

(٢.١) عن سعيد بن جمهان عن سفينة قال : قال رسول الله صلى الله
 عليه وآله وسلم : « خلافة النبوة ثلاثون سنة ، ثم يؤتى الله ملكه من يشاء ٩
 وقد حسن هذا الحديث . محقق مشكاة المصابيح . [م]

(١.٤) الخلافة والملك والامارة عناوين اصطلاحية تتكيف فى التساريخ باعتبار مدلولهن العملى ، والعبرة دائما بسيرة المرء وعمله . ومعاوية قد ولى الشام للخلافة الراشدة مدة عشربن سنة ، ثم اضطلع بمهمة الاسلام كلهسا عشرين سنة آخرى فى الوطن الاسلامى الاكبر بعد بيعة الحسن بن على له ، فكان فى الحالتين قوءًاما بالعدل ، محسنا الى الناس من كل الطبقات ، يكرم اهل المواهب ويساعدهم على تنمية مواهبهم ، ويسع بحلمه جهسل الجاهلين فيعالج بذلك نقائصهم ، ويلتزم فى الجميع احكام الشريعة المحمدية بحزم ورفق ومثابرة وايمان . يؤمهم فى صلواتهم ، ويوجههم فى مجتمعهم ومرافقهم ، ويقودهم فى حروبهم . وفى منهاج السنة ( ٣ : ١٨٥ ) قول الصحابى الجليسل أبى الدرداء لاهل الشام « ما رايت احداً أشبه صلاة بصلاة رسول الله صلى الله عليسه وآله وسلم من امامكم هذا » يعنى معاوية . وقد رأيت قسسول الاعمش للذين ذكروا عنده عمر بن عبد العزيز وعدله : « كيف لو ادركتسم معاوية ؟ » قالوا : فى حلمه ؟ قال : « لا والله ، بل فى عدله » . وقد بلغ مس

(\*\*\*) وقد جاء في الحديث الصحيح الذي رواه البخاري عن أم حرام بشارة ليزيد بالجنة والمففرة : « أول جيش من امتى يركبون البحر أوجبوا . واول جيش من امتى يفزون مدينة قيصر مفغور له » .



ولا أدرى ليف يعفل أن يقبل الصحابي الجليل أبو أيوب الأنصاري وغيره من كبار الصحابة قيادة يزيد بن معاوية عليهم ، وهو على ما وصفه أعسداء الاسلام من سوء السيرة . كبرت كلمة تخسرج من أفواههم أن يقسولون الاكذبا ! [م]

استقامته على جادة الاسلام أن قال فيه أمثال قتادة ومجاهد وأبي اسميحاق السبيعي - وكلهمم من الأئممة الأعمالام - : كأن معماوية هو المهدى والذي يتتبع سيرة معاونة في حكمه بري أن حكومته في الشبام كانت حكومة مثالية في العدل والتراحم والتآسي ، لم يخير بين الطيب والأطيب الا اختسار الأطيب على الطيب . فأذا كان هذا المسلك في أربعين سنة تؤهل الأمر المسلم للخلافة على المسلمين وقد ارتضوه لذلك واغتبطوا به فهو خليفة ، ومن سماه ملكا لا يستطيع أن يكابر في أنه من أرحم ملوك الاسلام وأصلحهم ". كنا أيام طلب العلم في القسطنطينية في مجلس للطلبـــة يتناقشون في موضوع ســــيرة معاوية وخلافته ، وكان ذلك في أيام السلطان عبد الحميد . فوقف صديقي الشبهيد السبعيد عبد الكريم قاسم الخليل \_ وكان شبيعيا \_ فقال : « أنتهم تسمون سلطاننا خليفة ، وأنا أخوكم الشيعى أعلن أن يزيد بن معاوية كان يسيرته الطيبة احق بالخلافة وأصدق عملا بالشرع المحمدي من خليفتنا ، فكيف بأبيه معاوية » . على أن معاوية كان يقول عن نفسه - فيما رواه خيثمة عن هارون بن معروف عن ضمرة عن ابن شوذب ... : « أنا أول الملوك وآخ..... خليفة» . وتقدم حديث معمر عن الزهرري « أن معروية عمر السنتين عمل عمر ما يخرم فيه » . وأقد اشرنا هناك إلى اختلاف البيئة وتأثيرها في أنظمة الحكم ، بل أن معاوية نفسه ذكر ذلك لعمر لما قدم عمر الشيام وتلقياه معاوية في موكب عظيم فاستنكر عمر ذلك ، واعتذر له معاوية بقسوله : « أنا بأرض جواسيس العدو فيها كثيرة ، فيجب أن نظهر من عز السلطان ما يكون فيسه عز للاسلام وأهله ونرهبهم به» . فقال عبد الرحمن بن عوف لعمر : « ما احسن ما صدر عما أوردته فيه يا أمير المؤمنين » فقال عمر : من أجل ذلك حشمناه ما حشمناه» ( البداية والنهاية ٨ : ١٢٤ ــ ١٢٥ ) . وسيرة عمر التي حاول معاوية أن يسير عليها سنين كانت المثل الأعلى في بيته ، وكان يزيد يحدث نفسه بالتزامها ، روى ابن أبي الدنيا عن أبي كريب محمد بن العلاء الهمداني الحافظ عن رشدين ألمصرى عن عمرو بن الحارث الانصارى المصرى عن بكير بن الأشبج المخزومي المدنى ثم المصري أن معاوية قال ليزيد : كيف تراك فاعلا أن وليت ؟ قال : كنت والله يا أبه عاملا فيهم عمل عمر بن الخطاب . فقال معـاوية : سبحان الله با بني ، والله لقد جهدت على سيرة عثمان فما أطقتها ، فكيف بك وسيرة عمر ( ابن كثير ٨ : ٢٢٩ ) . والذين لا مو فون سيرة معاوية يستغربون



داود \_ وهو خير من معـاوية <sup>(٢٠٤)</sup> \_ : « واتاه الله الملك والحـكمة » ( البقرة : ٢٥١ ) فجعل النبوة ملكا . فلا تلتفتوا إلى أحاديث ضعف سندها [ ومعناها ] <sup>(٢٠٤)</sup> . .

ولو اقتضت الحال النظر فى الأمور لكان \_ والله أعلم \_ رأى آخــر

اذا قلت لهم : أنه كان من الزاهدين والصفوة الصالحين . روى الامام أحمد فى كتاب الزهد ( ص ١٧٢ طبع مكة ) عن أبى شبل محمد بن هارون عن حسن ابن واقع عن ضمرة بن ربيعة القرشي عن على بن أبي حملة عن أبيه قال : رأيت معاوية على المنبر بدمشق يخطب الناس وعليه ثوب مرقوع . واخرج ابن كثير ( ٨ : ١٣٤ ) عن يونس بن ميسر الحميري الزاهد ( وهو من شــيوخ الامام الأوزاعي ) قال : رايت معاوية في سوق دمشق ، وهو مردف وراءه وصيفا وعليه قميص مرقوع الجيب ، يسير في أسواق دمشيق . وكان قواد معساوية وكبار اصحابه يستهدونه ملابسته للتبرك بها ، فكان إذا حضر أحدهم إلى المدينة وعليه هذه الملابس يعرفونها ويتفالون في اقتنائها . روى الدارقطني عن محمد ابن يحيى بن غسان أن القائد الشهير الضحاك بن قيس الفهرى قدم المدينة ، فأنى المسجد فصلى بين القبر والمنبر ، وعليه برد مرقع قد ارتدى به مــن كسوة معاوية ، فرآه أبو الحسن البراد فعرف أنه برد معاوية فساومه عليه وهو نظنه أعرابياً من عامة الناس ، حتى رضى أبو الحسن البراد أن يدفع له به ثلاثمائة دينار . فانطلق به الضحاك بن قيس الى بيت حويطب بن عسد العزى فلبس رداء آخر وأعطى أبا الحسن البراد ذلك البرد بلا ثمن وقال له « قبيح بالرجل أن يبيع عطافه ، فخذه فالبسه » فأخذه أبو الحسن فباعه فكان أول مال أصابه ( أبن عساكر ٧ : ص ٦ ) وقد أوردنا هذه الأمثلة ليعلم الناس أن الصورة الحقيقية لمعاونة تخالف الصورة الكاذبة التي كان أعداؤه ىصورونه بها ، فمن شاء بعد هذا أن يسمى معاوية خليفة وأميراً للمؤمنين ، فان سليمان بن مهران الأعمش \_ وهو من الأئمة الأعلام الحفاظ ، وكان يسمى « المصحف » لصدقه - كاد يفضل معاوية على عمر بن عبد العزيز حتى في عدله . ومن لم يملأ معاوية عينه واراد أن يضن عليه بهذا اللقب ، فان معاوية مضى الى الله عز وجل بعدله وحلمه وجهاده وصالح عمله ، وكان وهو في دنيانا لا سالي أن يلقب بالخليفة أو الملك ، وأنه في آخرته لأكثر زهداً بما كان يزهد به في دنياه . [خ]

(۲.۳) ان داود فی نبو ته می کما یعرفها المسلمون فی دینهم می تجعله خیرا من معاونة . واما داوود الیهود می کما یعرفه الناس من توراتهم الموجودة الآن فی الایدی می فان معاویة خیر منه . ومن شقاء الیهود الا یعرفوا للقرآن والاسلام فضلهما علیهم فی تنزیه انبیاء بنی اسرائیل عما وصعوا به فی کتبهم . [خ] (۱.۶) کتب الشیخ محب الدین : «متنها » بعل : (معناها ) . [س]



للجمهور ، ولكن انعقدت البيعة لمعاوية بالصفة التى شاءها الله ، على الوجه الذى وعد به رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم مادحاً له ، راضياً عنه ، راجياً هدنة الحال فيه ، لقول النبى صلى الله عليه وآله وسلم « ابنى هـــذا ســـيد ، ولعل الله أن يصلح به بين فئتين عظيمتين من المسلمين » <sup>(٤٠١)</sup>

وقد تكلم العلماء فى إمامة المفضول مع وجود من هو أفضل منه ، فليست المسألة فى الحد الذى تجعله فيه العامة ، وقد بيناها فى موضعها <sup>(٢٠٢)</sup> .

(٤.٦) قال الامام ابن تيمية رحمه الله تعالى :

فلما أثنى النبى صلى الله عليه وآله وسلم على الحسن بالاصلاح وتسرك القتال دل على أن الاصلاح بين تلك الطائفتين كان أحب الى الله تعالى مسن فعله . فدل على أن القتال لم يكن مأموراً به ، ولو كان معاوية كافراً لم تكسن تولية كافر وتسليم الأمر اليه مما يحبه الله ورسوله ، بل دل الحديث على أن معاوية واصحابه كانوا مؤمنين ، كما كان الحسن واصحابه مؤمنين ، وأن الذى فعله الحسن كان محموداً عند الله تعالى ، محبوباً مرضياً له ولرسوله .

وهذا كما ثبت عن النبى صلى الله عليه وآله وسلم فى الصحيحين مسن حديث ابى سعيد الخدرى انه قال : « تمرق مارقة على حين فرقة من الناس ، فتقتلهم اولى الطائفتين بالحق » وفى لفظ : « فتقتلهم ادناهما الى الحق » فهذا الحديث الصحيح دليل على ان كلا الطائفتين المقتتلتين ساعلى واصسحابه ، ومعاوية واصحابه ساعلى حق ، وأن عليا واصحابه كانوا اقرب الى الحق من معاوية واصحابه ( الفتاوى ؟ / ٢٦؟ س ٢٦؟ ) . [م]

(٠.٢) أى من مؤلفاته الأخرى . وهذه المسالة من مسائل الفقه الأسلامى المحصة ، المينة أحكامها على النصوص والسنن والأسس الشرعية التى قام الدين على مثلها فى باب جلب المصالح ودرء المفاسد وتقــــدير الضرورات بأقدارها . والقاضى أبو الحسن الماوردى لم يذكر فى الأحــكام الســلطانية ( ص ٥ ) مخالفا فى جواز امامة المفضول الا الجاحظ ، وماذا يضر أئمة الدين اذا خالفهم الجاحظ ، وهـل العباسيون الذين عرف الجاحظ بالتقـرب ( ص ٥ ) مخالفا فى جواز امامة المفضول الا الجاحظ ، وماذا يضر أئمة الدين اذا خالفهم الجاحظ ، وهـل العباسيون الذين عرف الجاحظ بالتقـرب الماذ خالفهم الجاحظ ، وهـل العباسيون الذين عرف الجاحظ بالتقـرب و النه في واز امامة المفضول الا الجاحظ ، وماذا يضر أئمة الدين أذا خالفهم الجاحظ ، وهـل العباسيون الذين عرف الجاحظ بالتقـرب النه الذين فقالوا النهم فى حياتهم كانوا أفضل معاصريهم ؟ أما جمهور الفقهاء والمتكلمين فقالوا المفضول اذا لم يكن مقصرا عن شروط الإمامة ، كما يجوز ـ فى ولاية القضاء ـ تجوز أمامة المفصول و صحت بيعته ، ولا يكون وجود الافضل مانعا من أمامة المفضول اذا لم يكن مقصرا عن شروط الإمامة ، كما يجوز ـ فى ولاية القضاء ـ تقليد المفصول مع وجود الأفضل مانعا من أمامة وليست معتبرة فى شروط الإسامة ، كما يجوز ـ فى ولاية القضاء ـ تقليد المفصول مع وجود الأفضل ، لان زيادة الفضل مبالفة فى الاختيـار ، والماضلة » لابى محمد بن حزم المارج فى الجزء الرابع من كتابه « الإمامـة ولاسيا الفصل المقود فيه لإمامة المفضول ( ص ١٣٢ من ١٣٠ مانه الفضول ) • إن إيادة الفضل مبالفة فى الاختيـار ، والماضلة » لابى محمد بن حزم المربح فى الجزء الرابع من كتابه « المامـة ولاسيا مانة ، ١٣٠ مانه الفضول ) • إن المامـة الفضول ( ص ١٣٢ مان ) • [ت]



فان قيل : فقد قتل حجر بن عدى \_ وهو من الصحابة مشهور بالخير \_ صبراً أسيراً بقول زياد ، وبعثت إليه عائشة فى أمره فوجدته قد فات بقتله . قلنا : [قد ] علمنا قتل حجر كلنا ، واختلفنا : فقائل يقول قتله ظلماً ، وقائل يقول قتله حقاً (<sup>٢٠٩)</sup> .

فإن قيل : الأصل قتله ظلماً إلا إذا ثبت عليه ما يوجب قتــله . قلنــا : الأصل أن قتل الامام بالحق ، فمن ادعى أنه بالظلم فعليه الدليل . ولو كان ظلماً محضا لما بقى بيت إلا لعن فيه معاوية . وهذه مدينة السلام دار خلافة بنى العباس ــ وبينهم وبين بنى أمية ما لا يخفى على الناس ــ مكتوب على أبواب مساجدها : « خير الناس بعد رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم

(٨. ٤) حجر بن عدى الكندى عده البخاري وآخرون من التابعين ، وعده البعض الآخر من الصحابة ، وكان من شيعة على في الجمل وصفين . وروى ابن سيرين أن زياداً – وهو أمير الكوفة – خطب خطبة أطال فيها ، فنادى حجر ابن عدى « الصلاة ! » فمضى زياد في خطبته ، فحصبه حجر وحصبه آخرون معه . فكتب زياد إلى معاوية يشكو بغي حجر على أميره في بيت الله ، وعــد ذلك من الفساد في الأرض . فكتب معاوية إلى زياد أن سرح به إلى .. فلما جيء به الى معاونة أمر بقتله . فالذين برون أن معاونة قتله بحق تقولون : ما من حكومة في الدنيا تعاقب بأقل من ذلك من يحصب أميره وهو قائم يخطب على المنبر في المسجد الجامع ، مندفعا بعاطفة الحزبية والتشسيع . والذين يعارضونهم يذكرون فضائل حجر ويقولون كان ينبغى لمعاوية أن لا يخرج عن سجيته من الحلم وسعة الصدر لمخالفيه . ويجيبهم الآخرون بأن معـاوية يملك الحلم وسعة الصدر عند البغي عليه في شخصه ، فأما البغي على الجماعة في شخص حاكمها وهو على منبر المسجد فهو ما لا يملك معاوية أن يتسب امخ فيه ، ولاسيما في مثل الكوفة التي أخرحت العدد الأكبر من أهل الفتنة الذين بغوا على عثمان بسبب مثل هذا التسامح ، فكبدوا الأمة من دمائها وسمعتها ا وسلامة قلوبها ومواقف جهادها تضحيات غالية كانت في غنى عنها لو أن هيبة الدولة حفظت بتاديب عدد قليل من أهل الرعونة والطيش في الوقت المناسب . وكما كانت عائشة تود لو أن معاوية شمل حجراً بسعة صدره ، فأن عبد الله ابن عمر كان يتمنى مثل ذلك . والواقع أن معاوية كان فيه من حلم عشه مان وسجاياه ، الا أنه في مواقف الحكم كان يتبصر في عاقبة عثمان وما جسر اليه تمادى الذين اجترأوا عليه . اخ



أبو بكر ، ثم عمر ، ثم عثمان ، ثم على ، ثم معـاوية خال المؤمنين رضى الله عنهم » <sup>(٢٠٩)</sup> .

ولكن حجراً ــ فيما يقال ( رأى من زياد أموراً منكرة <sup>(11)</sup> ، فحصبه ، وخلعه ، وأراد أن يقيم الخلق للفتنة ، فجعله معاوية ممن سعى فى الأرض فساداً .

وقد كلمته عائشة فى أمره حين حج ، فقال لها : دعينى وحجراً حتى نلتقى عند الله . وأنتم معشر المسلمين أولى أن تدعوهما حتى يقفا بين يدى الله مع صاحبهما العدل الأمين المصطفى المكين ، وأنتهم <sup>(٤١١)</sup> ودخولكم حيث لا تشعرون ، فما لكم لا تسمعون <sup>(٤١٢)</sup> ؟

فإن قيل : قد دس على الحسن من سمه .

(٤.٩) الوُلف أقام فى بفداد زمن الدولة العباسية كما ذكرنا فى ترجمته ، فهو يعرف مساجدها معرفة مشاهدة وعيان . ومعاوية خال المؤمنين لانه اخو أم المؤمنين رملة بنت أبى سفيان المشتهرة بكنيتها ( أم حبيبة ) . [خ]

(١.١٤) كان زياد في خلافة على واليا من ولاته ، وكان حجر بن عدى من أولياء زياد وانصاره ، ولم يكن ينكر عليه شيئا ، فلما صار من ولاة معاوية صار ينكر عليه مدفوعاً بعاطفة التحزب والتشيع ، وكان حجر يفعل مثل ذلك مع من تولى الكوفة لمعاوية قبل زياد ، فلمعاوية عذر اذا رأى أن حجراً ممن سعى في الأرض فساداً ، [خ]

(11)) كذا في جميع النسخ واقترح الشيخ ابن باديس أن يكون : وما أنتم . [س]

(١٢٤) ومن الانتقادات التي يوجهونها الي معاوية رضي الله عنه لعن على رضي الله عنه لعن على رضي الله عنه على المنابر

قال المؤرخ عبد الوهاب النجار في كتابه « الخلفاء الراشدون » ص ٣٨ ولم يذكر المصدر وذلك بعدما علم على نتيجة التحكيم :

« . . فكان اذا صلى صلاة الصبح يقنت فيقول : اللهم العن معسساوية وعمراً » .

وبازاء هذا القنوت أقول : أن علياً رحمه الله قد سن لخصومه أن يقابلوه بمثل عمله ، ويتخذوا من لعنه نوعاً من العبادة في أعقاب الصلوات ، فسلكان معاوية أذا خطب سب علياً ... وصار ذلك سنة في بني أمية إلى زمن عمس ابن عبد العزيز .

والعهدة فى هذا الخبر على الراوى الذى لا علم لنا بمبلغ صحته ، ولا نظنه يصح والله أعلم ٠ [٢]

87.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

قلنا : هذا محال من وجهين : أحدهما أنه ما كان ليتقى من الحسن بأسا وقد سلم الأمر . الثانى أنه أمر مغيب لا يعلمه إلا الله فكيف تحملونه ـ بغير بينة ـ على أحد من خلقه فى زمان متباعد لم نثق فيه بنقل ناقل ، بين أيدى قوم ذوى أهواء ، وفى حال فتنة وعصبية ، ينسب كل واحد إلى صاحبه ما لا ينبغى ، فلا يقبل منها إلا الصافى ، ولا يسمع فيها إلا من العــــدل الصميم <sup>(111)</sup> .

فإن قيل : فقد عهد إلى يزيد وليس بأهل (٤١٤) ، (٤١٠) . وجرى بينه

(١٣) قال شيخ الاسلام ابن تيمية فى منهاج السنة (٢: ٢٥٢) فيما تزعمه الشيعة من أن معاوية سم الحسن : « لم يثبت ذلك ببينة شرعية ، ولا أقرار معتبر ، ولا نقل يجزم به . وهذا مما لا يمكن العلم به ، فالقول به قول بلا علم » . قال : « وقد رأينا فى زماننا من يقال عنه سم ومات مسموما من الاتراك وغيرهم . ويختلف الناس فى ذلك حتى فى نفس الموضع الذى مات فيه والقلعة التى مات فيها ، فتجد كلا منهم يحدث بالشىء بخلاف ما يحدث به الآخر » . وبعد أن ذكر ابن تيمية أن الحسن مات يحدث بالشىء بخلاف ما ما يحدث به الآخر » . وبعد أن ذكر ابن تيمية أن الحسن مات بلدي مات معاوية كان بالشام ، ذكر للخبر احتمالات – على فرض صحته – منها أن الحسن كان مطلاقاً لا يدوم مع أمراة ... الخ . [5]

(١٤) ان كان مقياس الأهلية لذلك أن يبلغ مبلغ أبى بكر وعمر فى مجموع سجاياهما ، فهذا ما لم يبلغه فى تاريخ الاسلام ، ولا عمر بن عبد العزيز . وأن طمعنا بالمستحيل وقدرنا أمكان ظهور أبى بكر آخر وعمر آخر فلن تتاح له بيئة كالبيئة التى أتاحها الله لأبى بكر وعمر وأن كان مقياس الأهلية الاستقامة فى السيرة ، والقيام بحرمة الشريعة ، والعمل بأحكامها ، والعدل فى الناس ، والنظر فى مصالحهم ، والجهاد فى عدوهم ، وتوسيع الآفاق لدعوتهم ، والرفق بأفرادهم وجماعاتهم ، فان يزيد يوم تمحص أخباره ، ويقف الناس على حقيقة حاله كما كان فى حياته ، يتبين من ذلك أنه لم يكن دون كثيرين ممن تغنى التاريخ بمحامدهم ، وأجزل الثناء عليهم . [خ]

(١٥) تصدى فى العصر الحديث للدفاع عن يزيد استاذ فى جامعة القاهرة هو الدكتور ابراهيم العدوى خريج جامعة ليفربول ، فيقول فى كتـــابه : ( الأمويون والبنزنطيون ) : ( البحر المتوسط بحيرة اسلامية ) ناقضاً بذلك الشائعات الكاذبة المتواترة التى سممت وتسمم العقول البريئة .



وبين عبد الله ابن عمر وابن الزبير والحسين ما نصه عن وهب <sup>(٢١٦)</sup> بن جرير ابن حازم عن أبيه وعن غيره : لما أجمع معاوية أن يبايع لابنه يزيد حج ، فقدم مكة فى نحو ألف رجل . فلما دنا من المدينة خرج ابن عمر وابن الزبير وعبد الرحمن بن أبى بكر . فلما قدم معاوية المدينة صعد المنبر فحمد الله وأثنى عليه . ثم ذكر ابنه يزيد فقال : من أحق بهذا الأمر منه <sup>(٢١٢)</sup> . ثم ارتحل،

واستهدف معاوية من وراء ذلك اعطاء ابنه فرصة يعلى فيها من ذكره واسمه فى ميدان الجهاد ضد البيزنطيين ، وليرد بذلك على الأشخاص الذين ابدوا امتعاضهم من يزيد والمحاولات التى بذلها ابوه لاخذ البيعة له بالخلافة من بعده ، اذ صورت الدعايات المعادية لبنى امية شخصية يزيد بحبها للمجون والخلاعة ، وعدم أهليتها لتصريف شؤون المسلمين .

ومن ثم كان ميدان القسطنطينية خير مجال يدحض فيه يزيد افتراءات من فسيه ويند افتراءات من فسيه واعدائه ويعلن عن مواهبه الحربية وما اتصف به من شجاعة واقدام .

وعلى ضغاف البوسفور انضم يزيد الى القوات ، وعبر مياه هذا المضيق الى الشاطىء الأوربى وحقق لجنده سبقهم على اقرانهم من جند الاسمسلام فى مشاهدة القسطنطينية ، والوقوف أمامها ، يدقونها بالاتهم الحربية ويعملون على تخريبها أو احداث ثغرات فيها .

واظهر يزيد فى هذا الحصار من ضروب الشجاعة والبسالة ما اكسببه لقب : ( فتى العرب ) ودونت المراجع سيرته وأعماله فى هذا النضال .

واشاد الدكتور أبراهيم بمعاوية رضي الله عنه فقال :

باستيلاء المسلمين على الشام ومصر ، فتحت صفحة جديدة فى تاريخ البحر المتوسط دون سطورها الأولى معاوية بن أبى سفيان بمداد الجهاد وملا بأخبار عظمة الأول فى رسم سياسة المسلمين ازاء البحر المتوسط منذ زمن مبكر ، وحل المسكلة البحرية التى اعترضتهم ، [م]

(١٦) وكتبها الشيخ معب الخطيب [ ما قصه ( المؤدخون ) عن وهب ] !! . [س] (١٧) شباب قريش المعاصرون ليزيد ـ ممن يحدثون أنفسهم بولاية الأمر لبعض الاعتبارات التي يعر فونها لأنفسهم ـ كثيرون جدا ، حتى سعيد بن عثمان ابن عفان ومن هم دون سعيد كانوا يطمعون بولاية الأمر بعد معاوية . ومبدأ الشورى في انتخاب الخليفة أفضل بكثير من مبدأ ولاية العهد . لكن معاوية كان يعلم بينه وبين نفسه أن فتح باب الشورى في انتخاب من يخلفه سيحدث في الأمة الاسلامية مجزرة لا تر قا فيها الدماء الا بفناء كل ذى أهلية في قريش لولاية شيء من أمور هذه الأمة . ومعاوية أحصف من أن يخفى عليه أن المزايا وولاته ، فان فيهم من يمتاز عليه بشيء آخر منها . غير أن يزيد \_ مع مشاركته

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

فقدم مكة فقضى طوافه ، ودخل منزله ، فبعث إلى ابن عمر ، فتشهد وقال : [ما بعد يا ابن عمر ، فقد كنت تحدثنى انك لا تحب أن تبيت ليلة سوداء ليس عليك أمير . وإنى أحذرك أن تشق عصا المسلمين ، وأن تسعى فى فساد ذات بينهم ) . فلما سكت تكلم ابن عمر فحمد الله وأثنى عليه ثم قال : أما بعد فانه قد كانت قبلك خلفاء لهم أبناء ليس ابنك بخير منهم ، فلم يروا فى أبنائهم ما رأيت فى ابنك ، ولكنهم اختاروا للمسلمين حيث علموا الخيار ، وإنك تحذرنى أن أشق عصا المسلمين ، ولم أكن لأفعل ، وإنما أنا رجل مس المسلمين ، فإذا اجتمعوا على أمر فإنما أنا واحد منهم » فخرج ابن عمر <sup>(11)</sup>

وأرسل إلى عبد الرّحمن بن أبي بكر ، فتشهد ثم أخذ في الكلام ،

لبعضهم فى بعض ما يمتازون به ـ يمتاز عليهم بأعظم ما تحتاج اليه الدولة ، اعنى القوة العسكرية التى تؤيده فى تولى الخلافة ، فتكون قوة للاسلام . كما تؤيده اذا اوقع الشيطان الفتنة على هذا الكرسى بين المتزاحمين عليه ، فيكون ما لا يحب كل مسلم أن يكون . ولو لم يكن ليزيد الا اخواله من قضاعة واحلافهم من قبائل اليمن ، لكان منهم ما لا يجوز لبعيد النظر ان يسقطه من قائمــة الحساب عندما يفكر فى هذه الأمور . اضف الى هذا ما قرره ابن خلدون عند « ولاية العهد » من مقدمة تاريخه : « واما الشوكة ، فغلط يرحمه الله فيها ، ين عصبية مضر كانت فى قديش ، وعصبية قريش فى عبد مناف ، وعصبيل وان عصبية مضر كانت فى قريش ، وعصبية قريش فى عبد مناف ، وعصبية عبد مناف انما كانت فى قريش ، وعصبية قريش فى عبد مناف ، وعصبية ينكرونه ، وانما نسى ذلك اول الاسلام لما شغل الناس من الذهول بالخوارق ينكرونه ، وانما نسى ذلك اول الاسلام لما شغل الناس من الذهول بالحوارق وامر الوحى ... حتى إذا القطع أمر النبوة والخوارق المهولة تراجع الحكم اطوع لبنى أمية من سواهم (\*) » . [2]

(1۸؟) هذا الخبر معارض بما فى كتاب المفارى من صحيح البخــارى (كـ ٢٤ ب ٢٩ ج ٥ ص ٨٨) ) عن ابن عمر أن اخته ام المؤمنين حفصة نصـحت له بأن يسرع بالذهاب للبيعة وقالت : « الحق ، فأنهم ينتظرونك ، وأخشى أن يكون فى احتباسك عنهم فرقة » . [ح] وانظر ص ١٦٦ .

(ج:) ان هذه الحجة لابن خلدون متهافتة ، فإن الاسلام في عهد معاوية كان قوياً عزيراً ، ويظهر بطلانها استلام العباسيين الهاشميين للحكم أكثر مسسن خمسة قرون ، بينما لم يستطع الأمويون الاحتفاظ به قرنا واحداً !! [م]



فقطع عليه كلامه ، فقال : « إنك والله لوددت أنا وكلناك فى أمر ابنك إلى الله . وإنا والله لا نفعل . والله لتردن هذا الأمر شورى فى المسلمين أو لتفرنها عليك جذعة <sup>(113)</sup> » ثم وثب فقام . فقال معاوية : « اللهــم اكفينيـه <sup>(٢٢٠)</sup> بما شئت » . ثم قال : « على رسلك أيها الرجل ، لا تشرفن لأهل الشــام ، فإنى أخاف أن يسبقونى بنفسك ، حتى أخبر العشية <sup>ع</sup>نك قد بايعت ، ثم كن بعد ذلك على ما بدا لك من أمرك » .

ثم أرسل إلى ابن الزبير فقال : « يا ابن الزبير ، إنما أنت ثعلب رواغ كلما خرج من جحر دخل فى آخر ، وإنك عمدت إلى هذين الرجلين فنفخت فى مناخرهما » . فقال ابن الزبير : « إن كنت قد مللت الامارة فاعتزلهـــا ، وهلم ابنك فلنبايعه . أرأيت إذا [ بايعت ] ابنك معك لأيكما نسمع ، لأيكما نطيع ؟ لا تجتمع البيعة لكما أبداً <sup>(۲۱۱)</sup> » ثم قام .

فخرج معاوية فصعد المنبر فقال : إنا وجدنا أحاديث الناس ذوات عوار . زعموا أن ابن عمر وابن الزبير وابن أبى بكر لم يبايعوا يزيد ، قد سمعوا وأطاعوا وبايعوا له .

فقال أهل الشام : لا والله ، لا نرضى حتى يبايعوا على رؤوس الأشهاد ، وإلاضربنا أعناقهم .

فقال : سبحان الله ، ما أسرع الناس إلى قريش بالشر لا أسمع هذه المقالة من أحد بعد اليوم ، ثم نزل .

فقال الناس : بايعوا . ويقولون هم : لم نبايع . ويقول الناس : قد بايعتم . وروى وهب من طريق أخرى قال : خطب معاوية فذكر ابن عمر فقال : « والله ليبايعن أو لأقتلنه » . فخرج عبد الله بن عبد الله بن عمر إلى أبيـــه

(١٩)) أى لتنكشفن عليك الفتنة فى أشد حالاتها ، ويلاحظ أن الذين اندحلوا هذه الأقوال فى الاستطالة على معاوية لم يطعنوا فى كفاءة يزيد وأهليته لأنها آخر ما يرتابون فيه .

(٢٠) ب ، ج ، ذ : أكففه . [س]

(٢٦) ابن الزبير أذكى من أن نفوته أن البيعة ليزيد بعد معاوية ، وليست لهما معاً فى حياة معاوية ، والذين اخترعوا هذه الأخبار وأضافوها الى وهب ابن جرير بن حازم يكذبون كذباً مفضوحاً .



وسار إلى مكة ثلاثاً وأخبره <sup>(٢٢٢)</sup> ، فبكى ابن عمر ، فبلغ الخبر إلى عبد الله ابن صفوان ، فدخل على ابن عمر فقال : أخطب هذا بكذا ؟ قال : نعم . قال : فما تريد ، أتريد قتاله ؟ قال : يا ابن صفوان ، الصبر خير من ذلك . فقال ابن صفوان : والله [ لئن ] أراد ذلك لأقاتلنه <sup>(٢٢٢)</sup> . فقدم معاوية مكة فنزل ذا طوى ، وخرج إليه عبد الله بن صفوان فقال : أنت تزعم أنك تقتل ابن عمر إن لم يبايع لابنك ؟ قال : أنا أقتل ابن عمر ؟ إلى والله لا أقنله .

وروى وهب من طريق ثالث <sup>(٢٢٤)</sup> قال : إن معاوية لما راح عن بطن مر<sup>7</sup> قاصدا إلى مكة قال لصاحب حرسه : لا تدع أحداً يسير معى إلا من حملته . فخرج يسير وحده ، حتى إذا كان وسط الأراك لقيه الحسين بن على ، فوقف وقال : مرحباً وأهلا بابن بنت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم سيد تسباب المسلمين . دابة لأبى عبد الله يركبها . فأتى ببرذون ، فتحول عليه . ثم طلع عبد الرحمن بن أبى بكر <sup>(٢٢٤)</sup> ، فقال مرحباً بابن شيخ قريش وسيدهم

(٢٣) عبد الله بن صفوان حفيد أمية بن خلف الجمحى . قتال مع ابن الزبير سنة ٧٣ .

(٢٤) وهذا الخبر أيضاً ليس عند الطبرى ، وأظنه مصنوعاً في المصنع الذي خرج منه الخبران السابقان .

(٢٥) نحن نعلم من الخبر الأول عن وهب نفسه أن عبد الرحمـــــن أبن أبى بكر كان فى المدينة ، وكان فى الذين استقبلوا معاوية عند وصوله اليها من دمشق ، فما الذى طار به الى مكة حتى صار فى مستقبلى معاوية عند وصوله اليها ؟ حمّا أن الذين يكذبون على معاوية أغبياء لا يجيدون ولا صناعة الكذب .

۲۲۵ المواصم من القواصم ــ م ۱۵ THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وابن صدِّيق هذه الأمة . دابة لأبي محمد بركبها . فأنبي يبرذون فركبه . ثم طلع ابن عمر فقال : مرحباً وأهلا بصاحب رسول الله وابن الفاروق وسيد المسلمين ، ودعا له بدابة فركبها . نم طلع ابن الزبير فقال : مرحباً وأهلا بابن حوارى رسول الله وابن الصديق وابن عمة رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، ودعا له بدابة فركبها . ثم أقبل يسير بينهم لا يسايره غيرهم حتى دخل مكة ، ثم كأنوا أول داخل وآخر خارج ليس فى الأرض صباح إلا لهم فيه حباء وكرامة ، ولا يعرض لهم بذكر شيء مما هو فيه حتى قضى نسكه وترحلت أثقاله وقرب مسيره إلى الشام وأنيخت رواحله ، فأقبل بعض القوم على بعض فقالوا :أيها القوم لا تخدَّعوا ، إنه والله ما صنع هـذا لحبـكم ولا لكرامتكم ولا صنعه إلا لما يريد ، فأعدوا له جواباً . وأقبلوا على الحسين فقالوا : أنت يا أبا عبد الله . قال : وفيكم شيخ قريش وسيدها ؟ [ وهو ] أحق بالكلام . فقالوا : أنت يا أبا محمد \_ لعبد الرحمــن بن أبي بكر \_ فقال : لست هناك ، وفيكم صاحب رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وابن سيد المسلمين \_ يعنى ابن على \_ فقالوا لابن عمر : أنت ! فقال : لست بصاحبكم ، ولكن ولوا (٢٦١) الكلام ابن الزبير يكفكم . قالوا : أنت يا ابن الزبير . قال : نعم ، إن أعطيتموني عهودكم ومواثيقكم أن لا تخالفوني كميتكم الرجل . فقالوا فلك ذلك . فخرج الاذن ، فأذن لهم . فدخلوا .

فتكلم معاوية فحمد الله وأثنى عليه ثم قال : لقد علمتم سيرتى فيكم ، وصلتى لأرحامكم ، وصفحى عنكم ، وحملى لما يكون منكم ، ويزيد ابن أمير المؤمنين أخو لم وابن عمكم وأحسن الناس لكم رأياً . وإنما أردت أن تقدّموه باسم الخلافة وتكونوا أنتم الذين تنزعون وتؤمرون وتجبون وتقسمون لا يدخل عليكم فى شىء من ذلك .

فسكت القوم . فقال : ألا تجيبونى ؟ فسكت القوم . فقال : ألا تجيبونى. فسكتوا . فأقبل على ابن الزبير فقال : هات يا ابن الزبير ، فانك لعمرى صاحب خطبة القوم . فقال : نعم يا أمير المؤمنين أخيرك بين ثلاث خصال أيها أخذت فهى لك رغبة . قال : نه أبوك ، اعرضهن . قال : إن شئت صنعت

(٢٦) وكتبها الشيخ معب الخطيب : أولوا . [س]

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ما صنع رسول الله صلىاللهعليه وآله وسلم ، وإن شئت صنعت ما صـــــنع أبو بكَّر فهو خير هذه الأمة بعد رسول الله صلى ا للهعليه وآله وسلم ، وإنَّ شئت صنعت ما صنع عمر فهو خير هذه الأمة بعد أبي بكر .قال : لله أبوك ، ما صنعوا ؟ قال : قبض رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم فلم يستخلف أحداً ، فارتضى المسلمون أبا بكر . فإن شئت أن تدع أمر هذه الأمة حتى يقضى الله فيه قضاءد فيختار المسلمون لأنفسهم . فقال : إليه ، ليس فيكم اليوم مثل أبي بكر ، وإني لا آمن عليكم الاختلاف . قال : فاصنع كما صنع أبو بكر ، عهد إلى رجل من قاصبة قريش ليس من بنى أبيه فأستخلفه . قال : لله أبوك . الثالثة ؟ قال : تصنع ما صنع عمر ، جعل الأمر شـورى في ستة نفر من قريش ليس أحد منهم من ولد أبيه . قال : [ هل ] عندك عــير هذا ؟ قال : لا قال : فأنتم ؟ قالواً : ونحن أيضاً . قال : أما لا ، فإني أحببت أن أتفدم إليكم، إنه قد أعذر من أنذر ، وإنه قد كان يقوم القائم منكم الى فيكذِّبني على رؤوس الناس فأحتمل له ذلك . وإني قائم بمقالة ، فإن صدقت فلى صدقى وإن كذبت فعلى كذبي . وإني أقسم بالله لكم لئن رد على إنسان منكم لا ترجع إليه كلمته حتى يسبق إلى رأسه . ثم دعا بصاحب حرسب فقال : أقم على كل رجل من هؤلاء رجلين من حرسك ، فإن ذهب رجل يرد على كلمة بصدق أو كذب فليضرباه بسيفيهما (٤٣٧) .

ثم خرج وخرجوا معه ، حتى رقى المنبر فحمد الله وأثنى عليه ثم قال : إن هؤلاء الرهط سادة المسلميز وخيارهم ، لا يستبد بأمر دونهم ، ولا يقضى أمراً إلا عن مشورتهم . وانهم قد ارتضوا وبايعوا ليزيد ابن أمير المؤمنين من بعده ، فبايعوا باسم الله . فضربوا على يده ، ثم جلس على راحلته وانصرف .

فلقيهم الناس فقالوا : زعمتم وزعمتم ، فلما أرضيتم وحبيتم فعلتم . قالوا : إنا والله ما فعلنا . قال : فما منكم أن ترددوا على الرجل إذ كذب ؟ ثم بايع أهل المدينة والناس : ثم خرج إلى الشام .

(٢٧) اورد الولف هذه الأخبار المفضوح كذبها ليعارضها في الصفحات (٢٧) اورد الولف هذه الأخبار المفضوح كذبها ليعارضها في الصفحات في التالية أن شاء الله بحسديث البخسارى عسن ألوقف السسليم لابن عمسر في هذا الحادث حتى يعلم الناس أن الحق في وأد وهولاء الروأة الكاذبين في وأد غيره .

\*\*



قال القاضى أبو بكر ( رضى الله عنه ) : لسنا نتكر ، ولا [ تبلغ ] بنا الجهالة ، ولا لنا فى الحق حمية جاهلية ، ولا ننطوى على غل لأحد من أصحاب محمد صلى الله عليه وآله وسلم ، بل نقول « ربنا أغفر لنا ولاخواننا الذين سبقو نا بالإيمان ، ولا تجعل فى فلوبنا غلا للذين آمنوا ، ربنا إنك رؤوف رحيم » إلا أنا نقول : إن معاوية ترك الأفضل فى أن يجعلها شورى ، وألا يخص بها أحداً من قرابته فكيف ولداً <sup>(٢٢٤)</sup> ، وان يقت دى بما أشار به عبد الله بن لزبير فى الترك أو الفعل <sup>(٢٢٤)</sup> ، فعدل إلى ولاية ابنه وعقد له

(۲۸) قال الامام ابن خلدون :

... والذى دعا معاوية رضى الله تعالى عنه لايثار ابنه يزيد بالعهد دون سواه انما هو مراعاة المصلحة فى اجتماع واتفاق اهوائهم باتفاق اهل الحل والعقد عليه حينئذ من بنى أمية ، اذ بنو أمية يومئذ لا يرضون سواهم ، وهم عصابة قريش واهل الملة أجمع وأهل الفلب منهم . فآثره بذلك دون غسيره ممن يظن أنه أولى بها .

وعدل عن الفاضل الى المفضول حرصاً على الاتفاق واجتماع الأهسواء الذى شأنه اهم عند الشارع ، وان كان لا يظن بمعاوية غير هذا لعدالته . وصحبته مانعة من سوى ذلك وحضور اكابر الصحابة لذلك وسكوتهم عنسه دليل على انتفاء الريب فيه ، فليسوا مما يأخذهم فى الحق هوادة .

وليس معاوية ممن تأخذه العزة في قبول الحق ، فانهم كلهم أجل مسسن ذلك . وعدالتهم مانعة منه .

ثم قال : ابن خلدون بعد كلام طويل :

افلا ترى الى المأمون لما عهد الى على بن موسى بن جعفر الصادق ، وسماه الرضا ، كيف انكرت العباسية ذلك ، ونقضوا بيعته وبايعوا عمه ابراهيـــم ابن المهدى ، وظهر من الهرج والخلاف وانقطاع الســـبل وتعــدد الشوار والخوارج ما كاد يصطلم الأمر حتى بادر المأمون من خراسان الى بغداد ورد أمرهم لمعاهدة . . ( المقدمة : مبحث ولاية العهد باختصار ) . [م]

(٢٩) كان معاوية أعرف بابن الزبير من ابن الزبير بنفسه ، روى البلاذرى في أنساب الأشراف (٤ «٢ » : ٥٣ - ٤٥) عن المدائنى عن مسلمة بن علقمة عن خالد عن أبى قلابة أن معاوية قال لابن الزبير : « أن الشبح والحرص لن يدعاك حتى يدخلاك مدخلا ضيقا ، فوددت ألى حينئذ عندك فأستنقذك » . فلما حضر أبن الزبير قال : « هذا ما قال لى معاوية ، وددت أنه كان حيا » .

47.4



البيعة وبايعه الناس ، وتخلف عنها من تخلف <sup>(٢٢٠)</sup> ، فانعقدت البيعة شرعا ، لأنها ننعقد بواحد وقيل باثنين .

فإن قيل : لمن فيه شروط الامامة . قلنا : ليس السن [ ف ] شروطها ، ولم يثبت أنه يقصر يزيد عنها .

( فإن ) قيل : كَانْ منها العدالة والعلم ، ولم يكن يزيد عدلا ولا عالما . قلنا : وبأى شىء نعلم عدم علمه أو عدم عدالته <sup>(٢٢١)</sup> ؟ ولو كان مسلوبهما لذكر ذلك الثلاثة الفضلاء الذين أشاروا عليه [ بأن ] لا يفعل ، وإنما رموا إلى الامر بعيب التحكم ، وأرادوا أن تكون شورى .

فإن قيل : كان هنالك من هو أحق منه عدالة وعلماً ، منهم مائة وربمـــا ألف . قلنا : إمامة المفضول ـــ كما قدمنا ـــ مســـــألة خلاف بين العلمـــاء ، [ على ] ذكر العلماء فى موضعه .

وقد حسم البخارى الباب ، ونهج جادة الصواب ، فروى فى صحيحه ما يبطل جميع هذا المتقدم ، وهو أن معاوية خطب وابن عمر حاضر فى خطبته ، فيما رواه البخــارى عــن عكرمة بن خالد أن ابن عمر قال : دخلت على حفصة ونوساتها تنطف <sup>(١٣٤)</sup> . قلت : قد كان من الأمر ما ترين ، فلم يجعل

(٤٣٠) عدل عن الوجه الأفضل لما كان يتوجس من الفتن والمجازر اذا جعلها شورى ، وقد رأى القوة والطاعة والنظام والاستقرار فى الجانب الذى فيسه ابنه ، [خ]

(٢١١) أما عن المدالة فقد شهد له محمد بن على بن أبى طالب فى مناقشته لابن مطيع عند قيام الثورة على يزيد فى المدينة فقال عن يزيد : « ما رأيت منه ما تذكرون . وقد حضرته وأقمت عنده فرأيته مواظباً على الصلاة ، متحرياً للخير ، يسأل عن الفقه ، ملازما للسنة » ( ابن كثير ٨ : ٢٣٣ ) . وأما عسن العلم فما يلزم منه لمله فى مثل مركزه كان فيه موضع الرضا وفوق الرضا . روى المدائنى أن ابن عباس وفد الى معاوية بعد وفاة الحسن بن على ، فدخل يزيد على ابن عباس وجلس منه مجلس المزى ، فلما نهض يزيد من عنده قال ابن عباس : اذا ذهب بنو حرب ذهب علماء الناس ( ابن كثير ٨ : ٢٢٨ ) . [خ]

(٣٤) اى وذوائبها تقطر ماء ٤ سمى الدوائب « نوسات » لأنها تنوس ٤
 اى تتحرك • [5]

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

لى من الأمر شيء . فقالت : « الحق ، فإنهم ينتظرونك ، وأخشى أن يكون فى احتباسك عنهم فرقة » . فلم تدعه حتى ذهب . فلما تفرق الناس خطب معاوية فقال من كان يريد أن يتكلم فى هذا الأمر فليطلع لنا قرنه ، فلنحن أحق به منه ومن أبيه . قال حبيب بن مسلمة <sup>(٣٥)</sup> : فهلا أجبته ؟ قال عبد الله : فحللت حبوتى ، وهممت أن أقول : أحق بهذا الأمر منك من قاتلك وأباك على الإسلام ، فخشيت أن أقول كلمة تفرق بين الجمع وتسفك الدم وتحمل عنى غير ذلك ، فذكرت ما أعهد الله فى الجنان . فقال حبيب : حفظت وعصمت .

وروى البخارى <sup>(٣٦3)</sup> أن أهل المدينة لما خلعوا يزيد بن معاوية جمع ابن عمر حشمه وولده وقال : إنى سمعت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يقول : « يُنصب لكل غادر لواء يوم القيامة » وإنا قد بايعنا هذا الرجل على بيح الله ورسوله <sup>(٣٢٧)</sup> ، وإنى لا أعلم غدراً أعظم من أن نبايع رجلا على

(٤٣٥) حبيب بن مسلمة الفهرى مكى كان عند وفاة النبى صلى الله عليه وآله وسلم صبياً ، ثم التحق بالشام للجهاد ، فاشتهرت بطولته ، ويعد أفاتح أرمينية ، ويقال آنه كان قائد النجدة التى خرجت من الشام لانقاذ عثمان من أيدى البغاة عليه ، فجاءها الخبر شبهادته وهى فى الطريق فعادت . [خ]

(٣٦) في كتاب الفتن من صحيحه (ك ٩٢ ب ٢١ ج ٨ ص ٩٩) [خ]

(٣٧) وهذا الخبر المنير الذى يرويه البخارى فى صحيحه يفضح الذين زوروا على وهب بن جرير تلك الأخبار المتناقضة بأن ابن عمر وغيره لم يبايعوا ليزيد ، وأن معاوية أقام على رؤوسهم من يقطعها إذا كذبوه فيما افتراه عليهم من أنهم بايعوا لابنه . فتبين الآن أنه لم يفتر عليهم ، وهذا ابن عمر يعلن فى احرج المواقف – أى فى ثورة أهل المدينة على يزيد بتحريض ابن الزبير وداعيته إبن مطيع – أن فى عنقه كما فى أعناقهم بيعة شرعية لامامه م على بيسع الله ورسوله ، وأن من أعظم الفدر أن تبايع الأمة أمامها ثم تنصب له القتال . ولم يكتف ابن عمر بذلك فى تلك الثورة على يزيد بل روى مسلم فى كتساب ولم يكتف ابن الزبيرومثير هذه الثورة على يزيد ما مها ثم تنصب له القتال . والم يكتف ابن الزبيرومثير هذه الثورة على يزيد ما مها ثم تنصب له القتال . والمادة من صحيحه (ك ٣٣ ح ٥٨ ج ٢ ص ٢٢) أن أبن عمر جاء إلى ابن مطيع داعية ابن الزبيرومثير هذه الثورة فقال ابن مطيع : أطرحوا لأبى عبد الرحمن وسادة . فقال ابن عمر : أنى لم آتك لأجلس ، أتيتك لأحدثك سمعت رسول الله ملى الله عليه وآله وسلم يقول : « من خلع يدا من طاعة ، لقى الله يوم القيامة لا حجة له ، ومن مات وليس فى عنقه بيعة مات ميته من اله ألها مه

( علم ) رواه مسلم رحمه الله .

14.



ييع الله ورسوله ثم ننصب له القتال . وإنى لا أعلم أحداً منكم خلعه ولا بايع في هذا الأمر إلا كنت الفيصل بيني وبينه .

فانظروا معشر المسلمين إلى ما روى البخارى فى الصحيح ، وإلى ما سبق ذكرنا له [ من ] رواية بعضهم أن عبد الله بن عمر لم يبايع ، وأن معاوية كذب وقال قد بايع ، وتقدم إلى حرسه يأمره بضرب عنقه إن كذبه . وهو قد قال فى رواية البخارى : «قد بايعناه على بيم الله ورسوله » وما بينهما من التعارض ، وخذوا لأنفسكم بالأرجح فى طلب السلامة ، والخلاص بين الصحابة والتابعين . فلا تكونوا ولم تشاهدوهم – وقد عصمكم الله من فتنتهم – ممن دخل بلسانه فى دمائهم ، فيلغ فيها ولوغ الكلب بقية الدم على الأرض بعد رفع الفريسة بلحمها ، ولم يلحق الكلب منها إلا بقية دم سقط

وروى الثبت العدل عن عبد الرحمن بن مهدى ، عن سفيان ، عن محمد ابن المنكدر قال : قال ابن عمر حين بويع يزيد « إن كان خيراً رضينا ، وإن كان شراً صبرنا » .

وثبت عن حميد بن عبد الرحمن قال : دخلنا على رجل من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم حين استخلف يزيد بن معاوية فقال : تقولون ان يزيد ابن معاوية ليس بحير أمة محمد ، لا أفقهها [ فيها ] فقها ، ولا أعظمها فيها شرفا . وأنا أقول ذلك . ولكن والله لأن تجتمع آمة محمد أحب إلى من أن تفترق . أرأيتم باباً دخل فيه أمة محمد ووســـعهم ، أكان بعجز عن رجل واحد لو كان دخل فيه ؟ قلنا : لا . قال : أرأيتم لو أن أمـة محمد قال كل رجل منهم لا أريق دم أخى ولا آخذ ماله ، أكان هذا يسعهم ؟ قلنا : نعم . قال : فذلك ما أقول لكم . ثم قال : قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم « لا يأتيك من الحياء إلا خير » (٢٨٤)

لمحمد بن على بن ابى طالب ( المعروف بابن الحنفية ) مثل هذا الموقف من داعية الثورة ابن مطيع سيراه القارىء فى مكان آخر عند الكلام على سيرة يزيد . [خ] (٣٨٤) أورده البخارى ومسلم بلفظ : « الحياء لا يأتى الا بخير » وفى رواية « الحياء خير كله » . [ŋ]



فهذه الأخبار الصحاح كلها تعطيك أن ابن عمر كان مسلّماً ف [ أمرة ] يزيد ، وأنه بايع وعقد له والتزم ما التزم الناس ، ودخل فيما دخل فيـــه المسلمون ، وحرم على نفسه ومن إليه بعد ذلك أن يخرج على هذا أو ينقضه .

وظهر لك أن [قول] من قال : إن معاوية كذب في قوله «بايع ابن عمر » ولم يبايع ، وأن ابنعمر وأصحابه سئلوا فقالوا «لم نبايع » فقد كذب . وقد صدق البخارى فى روايته قول معاوية على المنبر « ان ابن عمر قد بايع » بإقرار ابن عمر بذلك وتسليمه له وتماديه عليه .

فأى الفريقين أحق بالصدق إن كنتم تعلمون ؟ ألفريق الذى فيه البخارى ، أم الذى فيه غيره ؟ .

فخذوا لأنفسكم بالأحزم والأصح ، أو اسكتوا عن الكل ، والله يتولى توفيقكم وحفظكم .

و « الصاحب » الذى كنى عنه حميد بن عبد الرحمن هو ابن عمر ، والله أعلم . وإن كان غيره فقد أجمع رجلان عظيمان على هذه المقالة وهى تعضد ما أصلناه لكم من أن ولاية المفضول نافذة وإن كان هنالك من هو أفضل منه إذا عقدت له . ولما قى حلها ـ أو طلب الأفضل ـ من استباحة ما لا يباح ، وتشتيت الكلمة ، وتفريق أمر الأمة .

فإن قيل : كان يزيد خمارا . فلنا : لا يحل <sup>(٤٤٠)</sup> إلا بشاهدين ، فمن شهد بذلك عليه <sup>(٤٤١)</sup> ؟ بل شهد العدول بعدالته : فروى يحيى بن بكير عن الليث

(٤٤١) ان معاوية – مع شديد حبه ليزيد ، لألميته واكتمال مواهبه – آثر ان ان ينشأ بعيدا عنه في احضان الفطرة ، وخشونة البداوة وشهامتها ، ليستكمل الصفات اللائقة بالمهمة التي تنتظر امثاله ، فبعث به الي أخبية البادية عند اخواله من قضاعة ، ليكون على مذهب امة ميسون بنت بجدل يسوم قالت :

لبيت تخفق الأرواح فيسه احب الى من عصر منيف وفى ذلك الوسط امضى يزيد زمن صباه وصدر شبابه ، وما لبث أن انتقل ابوه الى رحمة الله حتى تولى المركز الذى أراده الله له . فلما خلا الجسسو لابن الزبير بموت معاوية صار دعاته يديعون في الحجاز الأكاذيب على يزيسه

<sup>(. } })</sup> وفي نسخة « حد » . [س]



ابن سعد ، قال الليث : « توفى أمير المؤمنين <sup>(\*)</sup> يزيد فى تاريخ كذا » فسماه

·····

وينسبون اليه ما لا يحل (٢٨) لهم . نقل الحافظ ابن كثير في البداية والنهاية ( ٨ : ٢٣٣ ) أن عبد الله بن مطيع ( داعية ابن الزبير ) مشى في المدينـــة هو وأصحابه إلى محمد بن على بن أبي طالب ( المعروف بابن الحنفية ) فأرادوه على خلع يزيد ، فأبي عليهم ، فقال أبن مطيع : أن يزيد يشرب الخمــــر ، ويترك الصَّلاة ، وتتعدى حكم الكتاب ، فقال لهم : ما رايت منه ما تذكرون ، وقد حضرته ، واقمت عنده ، فرانته مواظباً على الصلاة ، متحرباً للخير ، سسال عن الفقه ، ملازما للسينة . قالوا : فإن ذلك كان منه تصنعا لك . فقال : وما الذي خاف منى أو رجا حتى يظهر إلى الخشوع ؟ أفأطلعكم على ما تذكرون من شرب الخمر ؟ فلئن كان أطلعكم على ذلك أنكم لشركاؤه ، وأن لم يكن أظلعكم فما يحل لكم أن تشهدوا بما لم تعلموا . قالوا : الله عندنا لحقَّ وإن لم نكن رانناه . فقال لهم : إبي الله ذلك على أهل الشبهادة فقال : « الا من شهد بالحق وهم تعلمون » ( الزخرف : ٨٦ ) 6 ولسبت من أمركم في شيء . قالوا : فلملك تكره أن يتولى الأمر غيرك 6 فنحن نوليك أمرنا . قال : ما أستحل القتال على ما تريدونني عليه تابعا ولا متبوءاً ، قالوا : فقد قاتلت مع أبيــك . قال : جيئوني بمثل أبي أقاتل على مثل ما قاتل عليه ، فقالوا : فمر أبنيك أبا القاسم والقاسم بالقتال معنا . قال : لو أمر تهما قاتلت . قالوا : فقم معنا مقاما تحض الناس فيه على القتال . قال : سبحان الله ، آمر الناس بما لا أفعله ولا أرضاه ؟ اذن ما نصحت لله في عباده ، قالوا : اذن نكر هك ، قال : اذن آمر الناس بتقوى ا لله، وألا يرضوا المخلوق يسخط الخالق (وخرج الي مكة) .

(\*) أن الذين نسبوا ليزيد ما لا يحسل هم – الرافضة للتوصل الى التشكيك بالقرآن من وراء الطعن بمعاوية ومن عم الخلفاء الذين ولوه وأقروه على الحكم ، وهم نقلة القرآن وحفظته .

(\*) لقد كان يزيد غائباً عن الشام حينما مات أبوه فلما وصل دمشق جددت له البيعة ، ثم جمع الناس في الجامع وخطب فيهم مما يدل على تقواه قائلا بعد حمد الله والثناء عليه :

أيها الناس ! أن معاوية كان عبداً من عبيد الله ، أنعم عليه ، ثم قبضه. اليه ، وهو خير من بعده ودون من قبله !

ولا أزكيه على الله عز وجل ، فانه أعلم به . ان عفا عنه قبر حمته ، وان عاقبه فبذنبه . وقد وليت الأمر من بعده ، ولست آسى على طلب ، ولا أعتذر من تفريط . واذا أراد الله شيئاً كان .

ان معاوية كان يغزيكم البحر ، وإنى لسبت حاملا أحداً من المسلمين ( لعل مراده الا باذنه واختياره بدليل العبارة التي بعد هذه العبارة ) في البحر .



الليث « أمير المؤمنين » بعد ذهاب ملكهم وانقراض دولتهم ، ولولا كونه عنده كذلك ما قال إلا « توفى يزيد » .

وان معاوية كان يشتيكم بأرض الروم ، ولست مشتيا احداً بأرض الروم . وان معاوية كان يخرج لكم العطاء اثلاثا ، وإنا اجمعه لكم كله .

قال الراوى فافترق الناس عنه وهم لا يفضلون عليه احداً ( البـــــداية والنهاية ج ٨ ص ١٤٣ ) .

ومن خطب يزيد الدالة على حصافة عقله وحسن بصيرته وتقواه :

الحمد لله احمده واستعينه وأومن به وأتوكل عليه ونعوذ بالله من شرور الفسنا ومن سيئات أعمالنا . من يهده الله فلا مضل له ، ومن يضلل فلا هادى له وأشهد أن لا الله الا الله وحده لا شريك له وأن محمداً عبده ورسوله اصطفاه لوحيه واختاره لرسالته بكتاب فصله وفضله وأعزه وأكرمه ، ونصره وحفظه ، ضرب فيه الأمثال وحلل فيه الحلال وحرم الحرام ، وشرع فيه الدين أعذاراً وانذاراً . لللا يكون للناس حجة بعد الرسل ، ويكون بلاغاً لقوم عابدين .

واصيكم عباد الله بتقوى الله العظيم الذى ابتدا الأمور بعلمه ، واليه يصبر واصيكم عباد الله بتقوى الله العظيم الذى ابتدا الأمور بعلمه ، واليه يصبر معادها ، وانقطاع موتها وتصرم دارها . واحذركم الدنيا فانها حلوة خضرة حفت ولا يؤمن فجيعها ، اكالة غوالة غرارة ، ولا تبقى على حال ، ولا يبقى لهسا حال ، لن تعد الدنيا اذا تناهت الى أمنية أهل الرغبة فيها والرضا بها وأن تكون كما قال الله عز وجل : ( واضرب لهم مثل الحياة الدنيا كماء أنزلناه من السماء ) الى قوله مقتدراً نسأل الله ربنا والهنا وخالفنا ومولانا أن يجعلنسا يقول الله : « واذا قرىء القرآن فاستمعوا له وانصتوا لعلكم ترحمون » . أعوذ بالله من الشيطان الرجيم بسم الله الرحيم لقد جاءكم رسول من أنفسكم الى آخر السورة ( المقد الفريد ٢ / ٢٧٣ ) .

ومما روى عن معاوية انه لما مات الحسن رضى الله عنه وكان عبد الله ابن عباس رضى الله عنه فى دمشىق ،امر ابنه ان يذهب فيعزيه به فذهب وجلس بين يديه . وآراد ابن عباس أن يرفع مجلسه فابى وقال : انما اجلس مجلس المعزى لا المهنى ، ثم ذكر الحسن فقال : « رحم الله ابا محمد أوسع الرحمة وافسحها ، واعظم الله اجرك وأحسن عزاك وعوضك من مصابك ما هو خير لك ثواباً وخير عقبى فلم يسبع ابن عباس بعهد أن غادره يزيسه الا أن قال لجلسائه :

اذا ذهب بنو حرب ، ذهب علماء الناس ثم أنشد : مفاضى عن العوراء لا ينطقونها واصل وراثات الحلوم الأوائل



فإن قيل : ولو لم يكن ليزيد إلا قتله للحسين بن على قلنا : يا أسفا على المصائب مرة ، ويا أسفا على مصيبة الحسين ألف مرة . بوله يجرى على صدر النبى صلى الله عليه وآله وسلم ، ودمه يراق على البوغاء ولا يحقن<sup>(٢٤٢)</sup> يا لله ويا للمسلمين . وإن أمثل ما روى فيه أن يزيد كتب إلى الوليد بن عتبة ينعى له معاوية ويأمر مأن يأخذ له البيعة على أهل المدينة ـ وقد كانت تقدمت فدعا مروان فأخبره فقال له : ارسل إلى الحسين بن على وابن الزبير ، فإن بايعوا وإلا فاضرب أعناقهم . قال : سبحان الله ، تقتل الحسين بن على وابن الزبير ؟ قال : [ هو ] ما أقول لك . فأرسل إليهما ، فأتاه ابن الزبير ، فنعى إليه معاوية وسأله البيعة ، فقال : سبحان الله ، تقتل الحسين بن على وابن الزبير ؟ قال : [ هو ] ما أقول لك . فأرسل إليهما ، فأتاه ابن الزبير ، فنعى إليه معاوية وسأله البيعة ، فقال : ومثلى يب ايع هنا ؟ ارق النبر ، وأنا ماحب فتنة وشر فقال ( ابن الزبير ) : فإنك لهنالك يا ابن الزرقاء ؟ واستبًا فقال الوليد : اخرجهما <sup>(131)</sup> عنى ، وأرسل إلى الحسين ولم يكلمه بكلمة في شيء ، وخرجا من عنده . وجعل الوليد عليهما الرصد . فلما دنا الصبح خرجا مسرعين إلى مكة فالتقيا بها . فقال له ابن الزبير : ما ميتك خرجا مسرعين إلى مكة فالتقيا بها . فقال له ابن الزبير : ما ميتك

(٢ ] ]) البوغاء : التراب الناعم . [ح]

(٢٢)) كتبها الشيع محب [ وأنا أبايع مع الناس ] ولا مبرد للالك . [س]

(١٤٤٤) في ب ، د ، ز : اخرجاهما . وكتب الشيخ محب اخرجا . [m] (٥٤٤) اننا وان كنا نلوم ابن الزبير رضى الله عنه على ثورته ، وهو لا شك مجتهد لكننا نبرئه من خدعة الحسين بحضه على الخروج الى العراق ليخلو له الجو في الحجاز . وقد روى الطبرى روايات اخرى تنفى هذه الخدعة عسن هذا الصحابي . نذكر بعضها بايجاز :

ذكر الطبرى أن أبن الزبير قال للحسين حينما قال له من رغبه في الخروج إلى العراق :

اما الملك لو أقمت بالحجاز ثم اردت هذا الأمر ههنا ما خولف عليك أن شاء الله (ج } ص ٢٨٨ ) وفي احداهما أن عبد الله بن مسلم والمذرى بن المشتعل سمعا ابن الزبير يسار الحسين بين الحجر والباب ، فيقول له : أن شسئت أن ( ٢٨٩ ) .

تقيم اقمت فوليت هذا الأمر ، فآزرناك وساعدناك ونصحنا لك فبايعناك ... وقد روى ابن كثير رواية جاء فيها ان الحسين قال لابن الزبير اتتنى بيعة أربعين ألفاً يحلفون بالطلاق والعتاق . فقال له أتخرج الى قوم قتلوا أباك وأخرجوا أخاك ؟! البداية والنهاية ج ٨ ص ١٦١ .



وذك المؤرخون أن كتب أهل الكوفة وردت على الحسين (٤٢٦) ، وأنه

ومما يؤيد براءة ابن الزبير من تغرير الحسين ليخلو له الجو في الحجاز ما رواه الامام ابن كثير ان عبد الله بن مطيع – داعية ابن الزبير – لقيه في مكة ، فقال له : ( فداؤك أمى وابى ، امتعنا بك ولا تسر الى العراق ، ولئن قتلك هؤلاء يتخذونا عبيدا وخولا ! ) . البداية والنهاية ص ١٦١ – ١٦٣ . ٢م]

(٢ ] ]) اول من كتب اليه من شيوخ شيعته ـ على ما رواه مؤرخهم لوط ابن بحيي . : سلمان بن صرد والمسبب بن نحبه ورفاعة بن شهداد وحبيب ابن مظاهر ، وارسلوا كتابهم مع عبد الله بن سبع الهمداني وعبد الله بن وال ، فبلغا حسيناً بمكة في عاشر رمضان سنة ٦. ٤ وبعد يومين سرحوا اليه قيس ابن مسهر الصيداوى وعبد الرحمن بن عبد الله بن الكدن الأرحبى وعمـــارة السلولي بثلاث وخمسين صحيفة ، وبعد يومين آخرين سرحوا اليه ابن هانيء السبيعي وسعيد بن عبد الله الحنفي ( وفي الطبري ٢ : ١٩٧ نصوص بعض رسائلهم واسماء بعض اصحابها ) وهي تدور على أنهم لا بجتمعون مع أميرهم النعمان بن بشير في جمعة ، ويدعون الحسين اليهــم حتى إذا أقبل طردوا أميرهم والحقوه بالشام ، ويقولون في بعضها : « أينعت الثمار ، فاذا شسئت فاقدم على جند لك مجند » . فأرسل الحسين اليهم ابن عمه مسلم بن عقيل بن ابي طالب ليري أن كانوا مستوثقين مجتمعين ليقدم هو عليهم بعد ذلك . وضل مسلم بن عقيل في الطريق ومات من معه من العطش فكتب الى الحسبين ستعفيه من هذه المهمة ، فأجابه : خشيت الا تكون حملك على الاستعفاء الا الجبن . فمضى مسلم حتى بلغ الكوفة ، وأعطاه البيعة للحسين اثنا عشر ألفاً منهم ، وشعر أمير الكوفة النعمان بن تشير بحركاتهم فخطب فيهم ينهاهم عن الفتنة والفرقة ، وقال لهم : أنى لا أقاتل الا من قاتلني ، ولا آخــذ بالظنـــة والتهمة ، فإن أبديتم لي صفحتكم ونكثتم بيعتكم لأضربنكم بسيفي مآثبت قائمه في يدى . وعلم يزيد أن النعمان بن بشير حليم ناسك لا يصلح في مقـاومة مثل هذه الحركة ، فكتب الى عبيد الله بن زياد عامله على البصرة أنه قـــد ضم اليه الكوفة أيضًا ، وأمره أن يأتي الكوفة وأن يطلب ابن عقيل كطلب الخرزة حتى بثقفه فيوثقه فيقتله أو بنفيه . فاستخلف عبيد الله أخاه على البصرة وإقبل إلى الكوفة فاتصل برؤسائها وقبض على أزمة الحال، فما لبث مسلم إبن عقيل أن رأى مبابعيه الاثنى عشر الفا كالهباء ، ورأى نفسه وحيداً طريداً ، ثم قبض عليه وقتل . وكان الحسين قد جاءته قبل ذلك رسائل مسلم بن عقيل بأن اثنى عشر الفا بايعوه على الموت فخرج عقب موسم الحج بريد الكوفة ، ولم يشجعه على الخروج الا ابن الزبير ( ( له عرف أن أهل الحجاز لا يتابعونه

(\*\*) هذه تهمة ذكرنا بطلائها فيما سبق ! ولو أنهما مذكمسورة فى تاريخ الطبرى . فان فى هذا التاريخ ما يناقضها ، وقد كنا ذكرنا طريقة الطبرى فى التأليف . والعبرة فى التحقيق العلمى الحديثى ! .



أرسل مسلم بن عقيل ـ ابن عمه ـ إليهم ليأخذ عليهم البيعة وينظر هو فى اتباعه ، فنهاه ابن عباس وأعلمه أنهم خذلوا أباه وأخاه ، وأشار عليه ابن الزبير بالخروج فخرج ، فلم يبلغ الكوفة إلا ومسلم بن عقيل قد قتل وأسلمه من كان استدعاه . ويكفيك بهذا عظة لمن اتعظ . فتمادى واستمر غضباً للدين وقياماً بالحق . ولكنه ـ رضى الله عنه ـ لم يقبل نصيحة أعلم أهل

مادام الحسين معهم فصار الحسين أثقل خلق الله على ابن الزبير ( الطبري ٢: ١٩٦ – ١٩٧ وانظر ٢ : ٢١٦ و ٢١٧ ) . وأما المشفقون على الحسبين من هــذا الخروج المشــئوم فهم جميــع احبائه وذوى قرابته والناصحين له والمتحرين سنة الاسلام في مثل هذا الموقف 6 كل هؤلاء نهوه عن مسميره وحذروه من عواقبه ، وفي طلعتهم اخوه محمد بن الحنفية ( الطبري ٢ : ١٩٠ -(١٩١) وابن عم أبيه حبر الأمة عبد الله بن العباس (الطبري ٢١٦ - ٢١٢) ) وابن عمه عبد الله بن جعفرين أبي طالب (٢، ٢١٩) ) 6 وقد بلغ الأمر بعبد الله ابن جعفر أن حمل والى يزيد على مكة وهو عمرو بن سعيد بن العاص على أن يكتب للحسين كتاب الأمان ويمنيه فيه البر والصلة ويسأله الرجوع ، فأجابه والى مكة الى كل ما طلب وقال له اكتب ما تشاء وأنا أختم على الكتاب ، فكتبه وختمه الوالى ، وبعث به الى الحسين مع أخيه يحيى بن سعيد بن العاص ، وذهب عبد الله ابن جعفر مع يحيى ، وجهدا بالحسين أن يثنياه عن السغر فأبي ( وصورة كتاب الوالي في تاريخ الطبري ٢ : ٢١٩ ـ ٢٢٠ ) ، وليس فوق هؤلاء الناصحين احد في عقلهم وعلمهم ومكانتهم واخلاصهم ، بل أن عبد الله ابن مطيع داعية ابن الزبير كان من ناصحيه (\*\* اب بعقل واخلاص ( الطبرى ٦ : ١٩٦ ) وعمر بن عبد الرحمن بن الحارث بن هشام المخزومي كان على هذا الراي ( الطبري ٦ : ٢١٥ – ٢١٦ ) والحارث بن خالد بن العاص بن هشمام لم باله نصحاً (٢١٦:٦) وحتى الفرزدق الشاعر قال له: قلوب الناس معك وسيوفهم مع بني أمية ( الطبري ٢ : ٢١٨ ) فلم يفد شيء من هذه الجهسود في تحويل الحسين عن هذا السيفر الذي كان مشيئوماً عليه ، وعلى الاسلام ، وعلى ألامة الاسلامية الى هذا اليوم والى قيام الساعة ، وكل هذا بجناية شيعته الذين حرضوه بجهل وغرور ورغبة في الفتنة والفرقة والشر ، ثم خذلوه بجبن ونذالة وخيانة وغدر . ولم يكتف ورثتهم بما فعل أسلافهم فعكفوا على تشويه التاريخ وتحريف الحقائق ورد الأمور على أدبارها . [خ] -

(ﷺ) كيف يتفق قول الاستاذ الخطيب رحمه الله فيما مضى ان ابن الزبير كان يشجع الحسين رضى الله عنه ــ على الخروج الى العراق ، ثم يروح يقول هنا بأن داعيته ابن مطيع نصحه بعدم الخروج !!



زمانه ابن عباس ، وعدل عن رأى شيخ الصحابة ابن عمر (٢٢) ، (٢٢٠

(٤٤٧) في ايثارة العافية ، وحرصه على وحدة المسلمين وتفرغهم لنشر الدعوة والفتوح .

(٤٤٨)) نذكر فيما يلى ضراعات كبار الصحابة والمفكرين للحسسين بلزوم رجوعه :

لقد روى الطبرى ان الحسين لما خرج من مكة اعترضه رسل الوالى عمر ابن سعيد بقيادة اخيه يحيى ، فقالوا له : أين تذهب وطلبوا منه الانصراف فأبى فتدافع الفريقان وتضاربا بالسياط وامتنع الحسين منهم ، ثم مضى فناداه يحيى :

يا حسين ؟ اتق الله ولا تخرج من الجماعة وتفرق هذه الأمة !!

فأجابه بالآیة : ( لی عملی ولکم عملکم ، انتم بریئون مما أعمل وأنا بریء مما تعملون ) ثم مضی .

وقد روى الطبرى كذلك أن عبد الله بن جعفر لما علم بخروج الحسين مسن مكة أرسل اليه كتابا مع أبنيه عون ومحمد يقول فيه :

انى اسالك الله لما انصرفت جين تنظر فى كتابى فائى مشغق عليك من الوجه الذى توجه اليه ان يكون فيه هلاكك واستئصال أهل بيتك ، ان هلكت اليوم طعىء نور الأرض ، فانك علم المهتدين ورجل المؤمنين ، فلا تعجل بالسير فانى فى اثر الكتاب .

ولقد روى ابن كثير ( ص ٢٩١ – ٢٩٢ ) ان عبد الله بن عمر لما ســــمع بخروج الحسين الى العراق ، وكان هو فى مكة لحق به على مسيرة ثلاث ليال ، فقال له : أين تريد ؟

قال العراق . وهذه كتبهم وبيعتهم . فقال له ابن عمر :

انى محدثك حديثاً : ان جبريل أتى النبى صلى الله عليه وآله وسلم فخيره بين الدنيا والآخرة ، فاختار الآخرة ولم يرد الدنيا . وانك بضعة من رسول الله وما نالها احد منكم أبداً ! وما صرفها الله عنكم الا للذى هو خير لكم .

فابي ان يرجع ، فاعتنقه وقال له :

استودعك الله من قتيل !

كذلك روى أن أبا سميد الخدرى جاء الى الحسين وقال له :

انى لك ناصح ، وانى عليك مشغق . وقد بلغنى انه قد كاتبك قوم مسسن شيعتكم بالكوفة يدعونك الى الخروج اليهم ، فلا تخرج ! فانى سمعت أباك يقول بالكوفة :

والله لقد مللتهم وابغضتهم وملونى وابغضونى وما يكون منهم وفاء قط . ومن فاز منهم فاز بالسهم الاخيب . والله ما لهم نيات ولا عزم على أمر ولا صبر على السيف . ( البداية والنهاية ج / ص ١٦٠ ) .

۲۳۸

caroot a



وقال الامام ابن كثير وكتب يزيد بن معاوية الى عبد الله بن عباس يطلب منه أن يكف الحسين وقال له : « أحسبه قد جاءه رجال من الشرق فمنوه بالخلافة ، وعندك منهم خبر وتجربة ، فان كان قد فعل ، فقد قطع راسيخ القرابة ، وانت كبير اهل بيتك ، والمنظور اليه ، فامنعه عن الفرقة » .

ودخل ابن عباس على الحسين فكلمه طويلا وقال :

انشدك الله أن تهلك غداً بحال مضيعة ؟ لا تأت العراق ؟ وأن كنت لابــد فاعلا ؟ فأقم حتى ينقضى الموسم وتلقى الناس وتعلم ما يصدرون ثم تـــرى رايك . فابى ! ( البداية والنهاية ص ١٦١ ـــ ١٦٣ ) .

وروى الطبرى أيضا أن أحد بنى عكرمة لقيه وهو نازل فى بطن القصبة ، فسأله اين تريد فحدثه فقال له : أنى بنشدك الله ما أنصر فت ، فوالله لاتقــــدم الا على الأسنة وحد السيوف ، فلو كان الذين بعثوا اليك كفوك مؤونة القتـال ووطوًا لك الأشياء ، فقدمت عليهم كان ذلك رآيا فقال ــ أى الحسين ــ له ، يا عبد الله انه ليس يخفى على ما رأيت ! ولكن الله لا يغلب على أمره . ثم ارتحل ثم ان الحسين استمرفى سيره بعد أن وصله خبر مقتل مسلم وتفرق النــاس عنه أيضا .

وروى الطبرى ان مسلم بن عقيل بعد ان اثخنته الحجارة التى رشق به فاستسلم فاخذوا سيفه ، فقال : هذا اول الغدر . وبكى ، وكان بقربه عمرو ابن عبيد الله بن عباس فقال له : من يطلب مثل الذى تطلب اذا نزل به الذى نزل بك لا يبكى !

فقال له : والله ما لنفسى أبكى ! ولا لها من القتل أرثى ، ولكن أبكى لأهلى المقبلين ، ابكى الحسين وآل الحسين !! ثم أقبل على محمد بن الأشعث فقال له : يا عبد الله ! والله ستعجز عن أمانى ، فهل عندك خبر تستطيع أن تبعث من عندك رجلا على لسانى يبلع حسينا ، فانى لا أراه قد خرج اليكم هو وأهل بيته ، فيقول له أن مسلماً أسير ولا يمسى حتى يقتل ، فارجع باهلك وبيتك ، ولا يفرك أهل الكوفة ، فانهم أصحاب أبيك ! الذى كان يتمنى فراقهم بالموت إو القتل ، وقد كذبونى وكذبوك ، وليس للكذاب رأى ! فوعده أن يفعل .

ثم ارسل شخصا يخبره خبر مسلم ورسالته ، فلقى الحسين وأخبسوه فقال له :

کل ما حم نازل وعند الله نحتسب انفسنا و فساد امتنا ثم استمر فی رحلته وکان فی امکانه آن یعود ( ج ٤ ص ۲۷۸ – ۲۸۱ ) .

وقد روى الطبرى (ج ٤ ص ٢٩٢ ــ ٢٩٤ ) أن الحسين لما تيقن من مقتل مسلم وتيقن من خذلان أهل العراق له ، قال لمن معه من غير اسرته ، ولمن انضم



اليه في طريقه : ( لقد خذلتنا شيعتنا !! فمن أحب منكم الأنصراف فلينصرف. فتفرق أكثر الناس ، ولم يبق معه الا أبناؤه واقرباؤه وبعض المخلصين من واوليائه ، ولمن يكن يزيد مجموعهم على المئة ) .

ويروى المسعودى أن عبيد الله بن زياد قال لقاتل الحسين : أنه كان خير الناس أما وأبا ، وخير عباد الله ، فلم قتلته ؟! ثم أمر بضرب عنقه ( مسروج الذهب ج ٣ ص ١٤١ ) ،

وروى الطبرى كتاب يزيد الى عبيد الله بن زياد يوصيه فى الحسين الله لم تعد أن كنت كما أحب عملت عمل الحازم ، وصلت صولة الشجاع الرابط الجأش ، وقد بلغنى أن الحسين توجه إلى العراق فضع المناظر والمسساليح واحترس على الظن وخد على التهمة ولا تقتل إلا من قاتلك ، ( الطبرى ج ٤ ص ٢٨٢ – ٢٨٦ ) .

ولقد روى أبن كثير أن مروان بن الحكم كتب إلى عبيد الله بن زياد حينما خرج الحسين إلى العراق : أن الحسين قد توجه إليك ، وهو أبن فاطمة ، وفاطمة بنت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، وتا لله ما أحد مسلم أحب الينا من الحسين ، فأياك أن تهيج على نفسك ما لا يسده شيء ولا تنساه العامة ولا تدع ذكره آخر الدهر .

> وقد اوصى معاوية نفسه ولاته وابنه يزيد بالحسين . حزن يزيد لاستشهاد الحسين ومعاملته لاهل بيته .

يرو ى ان يزيد دمعت عيناه لما حمل اليه راس الحسين وقال لحامله : لقد كنت ارضى من طاعتكم بدون قتل الحسين . لعن الله ابن عبيد الله . اما والله لو أنى صاحبه لعفوت عنه ، فرحم الله الحسين .

اما والله يا حسين لو أنا صاحبك ما قتلتك ثم دعا بعلى الصغير بن الحسين ونسائه ، فأدخلوه عليه وعنده أشراف الشام ، فقال لعلى : أبوك الذى قطع رحمى وجهل حقى ، ونازعنى سلطانى ، فصنع الله به ما قد رأيت .

ثم أمر بانزالهم فى داره وأمر لهم بما يصلحهم ، وكان لا يتغدى ولا يتعشى الا على معه . ثم أمر النعمان بن بشير أن يجهزهم بما يصلحهم ويسيرهم ألى المدينة مع أناس صالحين .

ولما أرادوا الخروج دعا عليا فودعه وقال له :

لعن الله ابن مرجانة ! اما والله لو أنى صاحبه ما سالنى خصلة الا أعطيتها اياه ولدفعت عنه الحتف بكل ما استطعت ؟ ولو بذلت بعض ولدى ؟ ولكن الله قضى ما رايت ؟ فكاتبنى ؟ وانه الى كل حاجة تكون لك .

وبروى ابن قتيبة إنه لما ادخلوا عليه راس الحسين وأهله بكى حتى كادت نفسه تفيض . وبكى معة أهل الشام حتى علت أصواتهم .

٢{•



• • • • • • • • • • • • • • •

يروى المسعودى أن أبن زياد قال لقاتل الحسين : أنه كان خير النسساس أمتًا وأبا ، وخير عباد الله ، فلم قتلته ؟ ثم أمن بضرب عنفه (مروج الذهب ج ٣ / ١٤١ ) وذكر الطبرى أنه لما دخل على أبن زياد عشاء آل الحسين ، أمن لهم بمنزل وأجرى عليهم رزقا وأمر لهم بنفقة وكسوة ثم سيرهم إلى يزيد .

قال الاستاذ دروزه ( ٨ / ٣٨٤ ) هذا ... يجعل الروايات الواردة في حسن معاملة عبيد الله بن زياد ، ثم يزيد لابن الحسين الصغير وبناته ونسائه واستياء يزيد لقتله ، وبكائه عليه ومشاركة أهله نساء ورجالا في ذلك ، أصح مسن تلك التي تذكر قسوتها وجفاءها ازاءهم ، ولاسيما أنه لم يكن هناك قتال شديد يثير نقمة وانفعالا يمتد اثرهما الى النساء والأطفال ، وكان ما وقع على غير ارادتهم بل وعلى مضض منهم ،

ولعل من الدلائل على ذلك ما رواه الطبرى وابن قتيبة مما من استمرار الصلات الحسنة ، والمكاتبات بين يزيد وعلى بن الحسين ، وما كان من موقف هذا ابان ثورة المدينة حيث رووا انه لا على ولا اقاربه اشتركوا فى هذه الحركة. وان يزيد وصى قائد جيشه وامره بان يدنى مجلسه وان يبلغه آنه وصل اليه كتابه ، وان هؤلاء الخبثاء شغلوه عنه ، وان القائد رحب به واجلسسه على السرير وبلغه رسالة يزيد . (تاريخ الطبرى ج ٤ ص ٣٧٩ والامامة والسياسة ج ١ ص ٢٠٠ ) .

فاين هذه المعاملة الحسنة من افتراء المفترين بسبى اهل البيت وحملهم على الجمال بلا اقتاب بعد استشهاد الحسين <sup>3</sup>! فهذا من الكذب الواضح ، ما استحلت امة محمد صلى الله عليه وآله وسلم سبى هاشمية ، وانما قاتلوا الحسين خوفا منه ومن أن يزيل عنهم الملك . فلما استشهد فرغ الأمر وبعث بآله الى المدينة . ولكن جهل الرافضة اليه المنتهى . ولا ريب ان قتسل الحسين من اعظم الذنوب ، وفاعله والراضى به مستحق للعذاب لكن ليس قتله بأعظم من قتل أبيه ، ولا قتل زوج اخته عمر ، وقتل زوج خالته عثمان .

والفريب أن هؤلاء المنافقين والمغرضين من أهل الكوفة الذين دعوا الحسين لتوليته هم الذين خذلوه وتخلوا عن نصرته ، وتسببوا بقتله ثم خرجوا يبكون عليه .

طمن آل البيت بالشيعة :

قال مؤلف التحفة الاثنى عشرية : نقل علامة الشيعة في هذا العصر الشيخ هبة الدين الشهرستائى ما رواه الجاحظ عن خزيمة الاسدى قال : دخلت الكوفة فصادفت منصرف على بن الحسين بالدرية عسن كربلاء الى عبيد الله ابن زياد ، ورايت نساء الكوفة يومئذ قياما يندبن متهتكات الجيوب ، وسمعت على بن الحسين ، وهو يقول بصوت ضئيل :

« يا أهل الكوفة ! أنكم تبكون علينا ، فمن قتلنا غيركم ؟! »

۲٤۱ العوامسم من القوامسم ــ م ۱۳



------

ورأیت زینب بنت علی رضی الله عنها فلم أر ــ والله ــ خضرة أنطــــق منها بیانا قالت :

يا أهل الكوفة ، يا أهل الختر والخذل فلا رفات القبرة ، ولا هدات الرقة انما مثلكم كمثل التى نقضت غزلها من بعد قوة انكاثاً ، تتخذون أيمانكم دخلا بينكم .

الا هل فيكم الا الصلف والشنف ، وخلق الدماء وغمز الأعداء .

وهل انتم الا كمرعى على دمنة ، أو كفضة على ملحودة ؟

هل يزيد مسؤول عن مقتل الحسين ؟

وقال المؤرخ دروزه أيضاً : مما سبق ندرك « أنه ليس هناك ما يبرر نسبة ا قتل الحسين الى يزيد ، فهو لم يأمر بقتاله ، فضلا عن قتله ، وكل ما أمر به ان يحاط به ولا يقاتل الا اذا قاتل ، ومثل هذا القول يصح بالنسبة لعبيد الله ابن زياد ، فكل ما أمر به أن يحاط به ولا يقاتل الا إذا قاتل ، وأن يؤتى به ليصح قوله بالنسبة لأمراء القوات التي جري بينها وبين الحسين وجماعتسه قتال ، فانهم ظلوا ملتزمين ما أمروا به ، بل كانوا يرغبون أشد الرغبة في أن معاقبهم الله من الابتلاء بقتاله ، فضلا عن قتله ، ويبذلون جهدهم في أقسساعه بالنزول على حكم ابن زياد ومبايعة يزيد ، فاذا كان الحسين أبي أن يستسلم ليدخل فيما دخل فيه المسلمون وقاوم بالقوة ، فمقابلته وقتاله صار من الوجهة الشرعية والوجهة السياسية سائغة ( الاستاذ دروزة ج ٨ / ٣٨٣ - ٣٨٤ ) قد يقول قائل : الم يكن من الواجب على يزيد وبالتالي على ابن زياد أن يقبل من الحسبين قبول احد شروطه الثلاثة العادلة التي عرضها عليه وهي أن يتسرك ليعود من حيث أتي 6 أو بذهب إلى يزيد 6 أو يرسل إلى الثغور 6 يذكسس بعضهم أن هذه الشروط والمطالب من الحسين رضي الله عنه ليس لها أساس من الصحة . فقد روى الطبرى رواية عن سمعان : قال : أنى صحبت الحسين رضي الله عنه فخرجت معه من المدينة إلى مكة ، ومن مكة إلى العراق ، ولم افارقه حتى قتل وليس من مخاطبته الناس كلمة بالمدينة ولا بمكة ولا في الطريق ، ولا في العراق ولا في عسكر ألى يوم مقتله الا وقد سمعتها . ألا والله ما أعطاهم ما يتذاكر الناس ، وما يزعمون من أن يضع يده بيد يزيد بن معاوية ولا أن سبر إلى ثغر من ثفور المسلمين ، ولكنه قال :



دعونى فلأذهب فى الأرض العريضة حتى ننظر ما يصير أمر النــــاس ( المسعودى ص ٣١٣ ) .

-

وهذا الطلب من الحسين لا يمكن قبوله لمن أوتى أقل نصيب من السياسة والتفكير خيفة أن يقوم الحسين بتحريض شيعته فى الأمصار فتندلع الثورات والفتن .

ونرى لو أن عبيد الله بن زياد وصحبه حاصروا الحسين رضى الله عنه وجماعته واحاطوهم بصنوف العناية والرعاية ، وقدموا لهم ما يشتهون ، وتركوا أمر الصلح للأيام ريثما تهدأ ثائرة الحسين لكان خيرا .

وكل ذلك كان ممكناً ما داموا قلة لا يزيدون على مئة ، فلا يقاتلونهم ، ولو قاتلوا على أن تنزع منهم أسلحتهم بمختلف الأساليب ولكن أمر الله كان قدراً مقدوراً . وإنا لله وإنا اليه راجعون .

نسال الله سبحانه أن يهدى هؤلاء الذين يجددون ذكرى هذه الكارئة من عام الى آخر وما يهلكون الا انفسهم فى الدنيا قبل الآخرة وهم لا يشعرون ، وخاصة وان الأمويين قد زالوا ، ولكن قبح الله اليهودية والشعوبية فانهممما لا تزالان تعيثان فسادا فى النفوس لتحارب الاسلام والمسممين باسم نصرة آل البيت كذبا وزورا .

وختاماً لهذا الموضوع الخطير نقول كما قال المؤرخ المحقق عسمزة دروزة ( ٨ / ٣٨٦ ) بعدما نقل بعض ما ذكرناه في هذا البحث :

ونشهد الله على أننا لم نكتب ما كتبناه عن هوى أو بغض للحسين رضى ألله تعالى عنه وآل بيته وعلى أننا نكن لهم أشد الاحترام والمحبة لصلتهم الشريفية برسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ولكننا كمؤرخين لا يسعنا أن نكتب غير ذلك ، اذا أردنا أن نلتز مالمنطق والانصاف والحق ، لأن الروايات التي تعمئن بها النفس لا تسمح بغيره .

ولم ننفرد بهذه النتائج التى استنتجناها من الروايات . فهناك كثيرون غيرنا يشاركوننا فيها ، بل وانه ليشاركنا فيها كل منصف متجرد عن الهوى من المسلمين على اختلاف طوائفهم .

ونورد هنا قولين فى ذلك أحدهما للامام المصلح العظيم ابن تيمية ، والثاني للمؤرخ المحقق الشيخ محمد الخضرى رحمهما الله .

وقد أورد الامام ابن تيمية خبر ما تلقاه الحسين من نصائح كثيرة بعــدم الخروج والتحذير من العواقب ثم قال :

انه لم يكن فى الخروج مصلحة لا فى دين ولا فى دنيا . وكان فى خروجه وقتله من الفساد ما لم يحصل لو قعد فى بلده . فان ما قصده من تحصيل الخسير ودفع الشر لم يحصل منه شىء بل زاد الشر بخ وجه وقتله ، ونقص الخير

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

وطلب الابتداء فى الانتهاء ، والاستقامة [من أهل] (<sup>411)</sup> الاعوجاج ، ونضارة الشيبة فى هشيم المشيخة . ليس حوله مثله ، ولا له من الأنصار من يرعى حقه ، ولا من يبذل نفسه دونه ، فأردنا أن نظهر الأرض من خمر يزيد <sup>(60)</sup> فارقنا دم الحسين ، فجاءتنا مصيبة لا يجبرها سرور الدهر <sup>(101)</sup>.

وما خرج إليه أحد إلا بتأويل ، ولا قاتلوه إلا بما سمعوا من جده المهيمن على الرسل ، المخبر بفساد الحال ، المحدر [ عن ] الدخول فى الفتن . وأقواله فى ذلك كثيرة : منها [ ما روى مسلم عن زياد بن علاقة عن عرفجة بن شريح ]

بذلك ، وصار سبباً لشر عظیم ، و ٥ن قتل الحسين مما أوجب الفتن ( انظر المنتقى من منهاج السنة ص, ٢٨٧ – ٢٨٨ ) .

آما الشيخ الخضرى فانه عقب على حادث قتل الحسين قائلا :

وعلى الجملة أن الحسين أخطأ خطأ عظيماً في خروجه هذا الذي جر على الأمة وبال الفرقة والاختلاف وزعزع عماد الفتها إلى يومنا هذا .

وقد أكثر الناس من الكتابة فى هذه الحادثة لا يريدون بذلك الا أن تشتعل النيران فى القلوب ، فيشتد تباعدها ، وغاية ما فى الأمر أن الرجل طلب أمسرا لم يتهيأ له ، ولم يعد له عدته ، فحيل بينه وبين ما يشتهى وقتل دونه ، وقبل ذلك قتل أبوه فلم يجد من أقلام الكاتبين من يبشع أمر قتله ، ويزيدون نار العداوة تأجيجاً ،

والحسين قد خالف يزيد ، وقد بايعه الناس ، ولم يظهر عنه ذلك الجور ولا العسف عند اظهار الخلاف حتى يكون فى الخروج مصلحة للأمة ( محاضرات الخضرى تاريخ الأمم الاسلامية ٢ / ٢٣٥ ) • [م]

(١) ) وكتبها الشيخ محب « الاستقامة تي الاعوجاج » [س]

(٤٥٠) يزعم مثيرى الفتنة الذين يشهدون بغير ما علموا .

(٥٦) لا أدرى سبباً معقولا لتضخيم هذه المصيبة على الرغم من فداحتها بعد زوال الأمويين وملكهم ؟! فهى مهما كان من أمرها لا تعد شيئاً مذكوراً بجانب المصيبة باستشهاد الخلفاء عمر وعثمان وعلى رضى الله تعالى عنهم فلماذا لا يقيمون عليهم ... اذا كانوا مخلصين للاسلام ... كل عام مآتماً وعويلا . بعرفهم في تجديد المصيبة واحياء ذكراها ؟!

ولا ادرى أيضا كيف يصح اقامة مثل هذه المآتم ، وقسد جاء النهى فى احاديث كثيرة عن الصياح وشق الجيوب ولطم الخدود وغير ذلك من العادات الجاهلية ! ولكن لعن الله السياسة المتهافتة كيف تضلل اصحابها وتسبب لهم العذاب فى الدنيا قبل الآخرة قال تعالى : (قل هل ننبئكم بالأخسرين أعمسالا اللذين ضل سعيهم فى الحياة الدنيا وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعا !! ) .



قوله صلى الله عليه وآله وسلم <sup>(٢٥٢)</sup> « إنه ستكون هنات وهنات ، قمس أراد أن يفر ق أمر هذه الأمة وهى جميع فاضربوه بالسيف كائنا من كان <sup>(٢٥٢)</sup> » . فما خرج الناس إلا جذا وأمثاله . ولو أن عظيمها وابن عظيمها وشريفها وابن شريفها الحسين يسعه بيته أو ضيعته أو إبله ـ ولو جاء الخلق يطلبونه ليقوم بالحق وفى جملتهم ابن عباس وابن عمر لم يلتفت إليهم ـ وحضره ما أنذر به النبى صلى الله عليه وآله وسلم وما قال فى أخيه <sup>(٢٥٢)</sup> ، ورأى أنها [قد] خرجت عن أخيه ومعه جيوش الأرض وكبار الخلق يطلبونه، ورأى أنها [قد] خرجت عن أخيه ومعه جيوش الأرض وكبار الخلق يطلبونه، فكيف ترجع إليه بأوباش الكوفة ، وكبار الصحابة ينهونه وينأون عنه ؟ [و] ما أدرى فى هذا إلا التسليم لقضاء الله ، والحزن على ابن بنت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم بقية الدهر . ولولا معرفة أشياخ الفتنة لا ينبغى لأحد أن يدخلها ، ما أسلموه أبدا .

ر هذا أحمد بن حنبل \_ على تقشفه وعظيم منزلته فى الدين وورعه \_ قد أدخل عن يزيد بن معاوية فى (كتاب الزهد ) أنه كان يقول فى خطبته : « إذا مرض أحدكم مرضاً فأشفى ثم تماثل ، فلينظر إلى أفضل عمل عنده فليلزمه ، ولينظر إلى أسوأ عمل عنده فليدعه » وهذا يدل على عظيم منزلته عنده حتى يدخله فى جملة الزهاد من الصحابة والتابعين الذين يقتدى بقولهم

(٥٢) من حديث عرفجة فى كتاب الامارة من صحيح مسلم : باب حكم من فرق امر المسلمين وهو مجتمع (ك ٣٣ ح ٥٩ ج ٦ ص ٢٢) .

(٥٣) الحسين رضى الله تعالى عنه كان مجتهدا فان أصاب فله أجران ، وان أخطا فله أجر وكان يجدر ببنى أمية أن يحترموا سلامة نيته ونبالة قصده ويحيطوه بأنواع الرعاية والعناية على ألرغم من محاربته لهم ، فأنه لا خطر منه مادامت جماعته قلة ، وذلك ريثما يتم الاتفاق وينتهى معه إلى سلم . ولكس تسرعهم سبب لهم وللعالم الاسلامى النكبات . فأنا لله وأنا اليه راجعسون . والحسن والحسين سيدا شباب أهسل الجنسة كمسا جاء فى حديث رواه البخارى . [م]

(٢٥٤) « ابنى هذا سيد ولعل الله أن يصلح به بين فئتين عطيمتين مـن (٢٥٤) « السلمين » . [خ]

FOR QUR'ANIC THOUGHT

ويرعوى من وعظهم . ونعم ، ما أدخله إلا فى جملة الصحابة <sup>(100)</sup> ، قبل أن يخرج إلى ذكر التابعين <sup>(103)</sup> , فأين هذا من ذكر المؤرخين له فى الخمر وأنواع الفجور ، ألا تستحيون ؟! وإذا سلبهم الله المروءة والحياء ، ألا ترعوون أنتم وتزدجرون ، وتقتدون بالأحبار والرهبان من فضلاء الأمة ، وترفضون الملحدة والمجان من المنتمين إلى الملة « هذا بيان للناس وهدى وموعظة للمتقين »

وانظروا إلى ابن الزبير بعد ذلك وما دخل فيه مـــن البيعـــة له بمكة ، والأرض كلها عليه . وانظروا إلى ابن عباس وعقله وإقباله على أمر نفسه .

(٤٥٥) يزيد بن معاوية ليس بصحابي وقد ولد عام ٥٢ هـ كمـا جاء في (١٤٩٨) .

وجاء فيه أيضا : « فى زمن يزيد فتح المغرب الأقصى على يد الأمير عقبة ابن نافع وفتح مسلم بن زياد بخارى وخوارزم . . واليه ينسب « نهر يزيد » فى دمشق . وكان نهراً صغيراً ، فوسعه فنسب اليه . وقال مكحول : كان يزيد مهندساً » . [م]

(٤٥٦) وخلاصة القول في يزيد بن معاوية اختلف الناس فيه ــ كما قال (٤٥٦) ونظامة رحمه الله تعالى : (ثلاث فرق) : طرفان ووسط .

( فأحد الطرفين ) قالوا : أنه كان كافرة منافقا ..

وهذا القول سهل على الرافضة الذين يكفرون أبا بكر ، وعمر ، وعثمان . فتكفير يزيد أسهل ال

(والطرف الثاني) يظنون أنه كان رجلا صالحاً وامام عدل . وأنه كان من الصحابة الذين ولدواً على عهد الرسول صلى الله عليه وآله وسلم ، وحمله على يديه وبرك عليه .

وهذا قول بعض الضلال . .

( والقول الثالث ) أنه كان ملكا من ملوك المسلمين ، له حسنات وسيئات ،
 ولم يولد الافى خلافة عثمان ، ولم يكن كافرا ، ولكن جرى بسببه ما جرى .
 وهذا قول أهل العقل والعلم والسنة والجماعة .

ثم افترقوا (ثلاث فرق) ، فرقة لعنته ، وفرقة أحبته ، وفرقة لا تسبه ولا تحبه ! وهذا المنصوص عن الامام أحمد ، وعليه المقتصدون من أصحابه وغيرهم .

وقد استدل القاتلون بالمفرة له بحديث ثبت فى صحيح مسلم عن ابن عمر أن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال : « أول جيش يفزو القسطنطينية مففور له » وأول جيش غزاها كان أميره يزيد ( الفتروى ؟ / ٨١ – ٨٢ باختصار ) • [م] THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وانظروا إلى ابن عمر وسنه وتسليمه للدنيا ونبذه لها . ولو كان للقيام وجه لكان أولى بذلك ابن عباس ، فإنه ولدى أخيه عبيد الله قد ذكر أنهما قتلا ظلماً <sup>(١٥٤)</sup> . ولكن رأى بعقله أن دم عثمان لم يخلص إليه ، فكيف بدم ولدى عبيد الله ! وان الأمر راهق <sup>(١٥٤)</sup> ، قد خرجا عنه حفظاً للأصل وهو اجتماع أمر الأمة وحقن دمائها وائتلاف كلمتها ، ودع الأمر يتولاه أسود مجد<sup>2</sup>ع حسبما أمر به صاحب الشرع صلوات الله عليه وسلامه <sup>(١٥٤)</sup> . وكل منهم عظيم القدر مجتهد ، وفيما دخل فيه مصيب مأجور ، ولله [ فيهم ] حكم هذه الأمور مقاديرها ، وحكم فى الآخرة قد أحكمه وفرغ منه . فاقدروا ولا يغنى من الله ولا من دنياهم الذين يرسلون ألسنتهم وأقلامهم بما لا فائدة لهم فيه ، ولا يغنى من الله ولا من دنياهم شيئاً عنهم .

وانظروا إلى الأئمة الأخيار وفقهاء الأمصار ، هـل أقبلوا على هـذه الحرافات وتكلموا فى مثل هذه الحماقات ؟ بل علموا أنها عصبيات جاهلية ، وحمية ماطلة ، لا تفيد إلا قطع الحبل بين الخلق وتشتيت الشمل واختلاف الأهواء \_ وقد كان ما كان ، وقال الأخباريون ما قالوا \_ فاما سكوت ، وإما اقتداء بأهل العلم ، وطرح لمخافات المؤرخين والأدباء . والله يكمل علينا وعليكم النعماء برحمته .

\* \* \*

(٥٧) كان ذلك سنة ٤٠ في اليمن آخر ولاية عبيد الله بن عباس عليها لعلى ، فأرسل معاوية الى الحجاز واليمن بسر بن أبى أرطاة فأخذ له البيعة على اهل الحجاز ، ثم توجه بسر الى اليمن فلما علم عبيد الله بمجيئه هسرب الى الكوفة وترك ابنيه فى اليمن فقتلهما بسر فيما يقال . [خ] (٥٨) أى تداخل حقه فى باطله . [خ] (٥٩) فى كتاب الامارة من صحيح مسلم من حديث أبى ذر (ك ٣٣ ح ٣٣ ج ٣ س ١٤) . [خ]



نكتية

وعجباً [لاستكثار] الناس ولاية بنى أمية ، وأول من عقد لهم الولاية رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، فإنه ولى يوم الفتح عتاب بن اسيد ابن أبى العيص بن أمية مكة – حرم الله وخير بلاده – وهو فتى السن قد أبقل أو لم يبقل . واستكتب معاوية بن أبى سفيان أميناً على وحيه . ثم ولى أبو بكر يزيد بن أبى سفيان – أخاه – الشام . وما زالوا بعد ذلك يتوقلون فى سبيل المجد ، ويترقون فى درج العزم ، حتى أنهتهم الأيام ، إلى منازل الكرام .

وقد روى الناس أحاديث فيهم لا أصل لها ، منها حديث رؤية النبى صلى الله عليه وآله وسلم بنى أمية ينزون على منبره كالقردة ، فعز ذلك عليه ، فأعطى ليلة القدر خير من ألف شهر يملكها بنو أمية [ بعده ] . ولو كان هذا صحيحاً ما استفتح الحال بولايتهم ، ولامكن لهم فى الأرض بأفضل ىقاعها وهى مكة . وهذا أصل يجب أن تشدَّ عليه اليد .

فإن قيل : أحدث معاوية فى الإسلام الحكم بالباطل ، والقضاء بما لا يحل من استلحاق زياد . قلنا :قد بينا فى غير موضع أن استلحاق زياد إنما كان لأشياء صحيحة ، وعمل مستقيم نبينه بعد ذكر [ أمثل ] ما ادّعى فيه المدعون من الانحراف عن الاستقامة ، إذ لا سبيل إلى تحصيل باطلهم ، لأن خرق الباطل لا يرقع ، ولسانه أعظم منه فكيف به لا يقطع ؟ !

قالوا : كان زياد ينتسب إلى عبيد الثقفى من سمية جارية الحارث ابن كلدة <sup>(٢١٠)</sup> ، واشترى ( زياد ) عبيداً أباه بألف درهم فأعتقه <sup>(٢١١)</sup> .

(٦.) روى الحافظ ابن عساكر فى ترجمة زياد مسىن تاريخ دمشسق (٥، ٩.٩) عن عوانة بن الحكم الكلبى (أكبر شيوخ المدائنى) أن سسمية أم زياد كانت لدهقان من دهاقين الفرس ، فاشتكى وجع البطن وخاف أن يكون أصيب بداء الاستسقاء ، فدعا الحارث بن كلدة الثقفى طبيب العرب – وقد كان قدم على كسرى – فعالج الدهقان فبرأ ، فوهب له سمية ، فولدت THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

قال أبو عثمان النهدى : فكنا نغبطه . واستعمله عسر على بعض صدقات البصرة ، وقيل بل كتب لأبى موسى <sup>(٢١٢)</sup> ، فلما لم يقطع الشهادة مع الشهود على المغيرة جلدهم وعزله وقال له : ما عزلتك لخزية ، ولكنى كرهت أن أحمل على الناس فضل عقلك . ورووا أن عمر أرسله إلى اليمن فى اصلاح فساد فرجع وخطب خطبة لم يسمع مثلها ، فقال عمرو بن العاص : « أما والله لو كان هذا العلام قرشياً لساق الناس بعصاه » ، فقال أبو سفيان : والله إنى لأعرف الذى وضعه فى رحم أمه ، فقال له على : ومن ؟ قال : أنا . قال : مهلا يا أبا سفيان . فقال أبو سفيان أبياتاً من الشعر :

أما والله لولا خــوف شخص (٢٣) يراني يا على مــــن الأعــــادي

له أبا بكرة واسمه مسروح أو نفيع فلم يقر<sup>4</sup> به . ثم ولدت نافعا فلم يقر به ، فلما نزل أبو بكرة الى النبى صلى الله عليه وآله وسلم قال الحارث بن كلدة لنافع : أن أخاك مسروحاً عبد وأنت أبنى . فأقر به يومئد . وزوجها الحارث غلاماً له يقال له عبيد فولدت زياداً على فراشه ، وكان أبو سفيان سار الى الطائف فنزل على رجل يقال له أبو مريم السلولى ( قال : فأتاه أبو مريم بسمية فوقع بها فولدت زياداً ) . [ن]

(٢٦) فى ترجمة زياد من تاريخ ابن عساكر ( ٥ : ٢.٦ – ٢.٢ ) خبر يرويه زهرة بن معبد ومحمد بن عمرو عن وفادة زياد وهو فتى على أمير المؤمنين عمر من قبل أبى موسى الأشعرى فى يوم جلولاء قالا : فلما نظر اليه عمر رأى له هيئة حسنة وعليه ثياب بيض من كتان قال له : ما هذه الثياب لا فأخبره . فقال : كم أثمانها لا فاخبره بشىء يسير ، وصدقه . فقال له : كم عطاؤك لا فقال : الفان . فقال ما صنعت فى أول عطاء خرج لا فقال عمر : وفقت . وساله فاعتقتها ، واشتريت بالثانى ربيبى عبيدا فاعتقته ، فقال عمر : وفقت . وساله عن الفرائض والسنن والقرآن فوجده عالما بالقرآن واحكامه وفرائضه . فرد ، الى ابى موسى ، وأمر أمراء البصرة أن يتبعوا رأيه . [خ]

(٢٦٢) نقل الحافظ ابن عساكر عن الحافظ ابى نعيم أن زيادا كتب لأبى موسى الأشعرى ، ثم لعبد الله بن عامر بن كريز ، ثم للمغيرة بن شعبة ، ثم لعبد الله بن عباس كتب لهؤلاء كلهم على البصرة . وكان أمير المؤمنين على أراده ان يوليه البصرة فأشار زياد عليه أن يوليها عبد الله بن عباس ووعده بأن يشير عليه ويعينه . [خ]

(۲۳) یعنی عمر . [خ]

لأظهر أمره صحر بن حرب ولم تكن المقالة عن زيراد وقد طالت مخاتلتي ثقيف آ وتركى فيهم ثمر الفراد فذلك الذي حمل معاوية .

واستعمله على على فارس ، وحمى ، وجبى ، وفتح ، وأصلح .

وكاتبه معاوية يروم إفساده ، فوجه ( زياد ) بكتابه إلى على بشعر ، فكتب إليه على : « إنى وليتك : ما وليتك وأنت أهل لذلك عندى . ولن يدرك ما تريد بما أنت فيه إلا بالصبر والبقين . وإنما كانت من أبى سفيان فلت [ ومن ] عمر ، لا تستحق بها نسبا ولا ميراثا . وإن معاوية يأتى المؤمن مسن بين يديه ومن خلفه » . فلما قرأ زياد الكتابقال : « شهد لى أبو حسن ورب ألكعبة » . فذلك الذى جرأ زيادا ومعاوية بما صنعا . ثم ادعاه معاوية سنة أربع وأربعين ، وزوج معاوية ابنته من ابنه محمد . وبلغ الخبر أبا بكرة \_ أبيه . والله ما رأت سسمية ألا يكلمه أبدا ، وقال « هذا زنى أمه ، وانتفى مس أبيه . والله ما رأت سمية أبا سفيان قط ، وكف ، وكيف يفعسل فقال زياد : جزى الله أبا بكرة خيراً ، فإنه لم يدع النصيحة في حال . وتكلم فقال زياد : جزى الله أبا بكرة خيراً ، فإنه لم يدع النصيحة في حال . وتكلم فقال زياد : جزى الله أبا بكرة خيراً ، فإنه لم يدع النصيحة في حال . وتكلم فقال زياد : ما ما ما منع سعيد بن المسيب أنه قال : أول قضاء كان في الأسلام فيه الشعراء ، ورووا عن سعيد بن المسيب أنه قال : أول قضاء كان في الاسلام فيه الشعراء ، ورووا عن سعيد بن المسيب أنه قال : أول قضاء كان في الاسلام

قال القاضى أبو بكر (رضى الله عنه) : قد بينا فى غير موضع هذا الخبر ، وتكلمنا عليه بما يغنى عن إعادته ، ولكن لابد فى هذه الحالة من بيـــان المقصود منه فنقول :

كل ما ذكرتم لا ننفيه ولا تثبته لأنه لا يحتاج إليه . والذى ندريه حقــاً ونقطع عليه علماً أن زياداً من الصحابة بالمولد والرؤية <sup>(٤٦٥)</sup> ، لا بالتفقــه

(٤٦٤) هى أم المؤمد بين محبيبة بنت أبى سفيان واخت معاوية . [ح] (٤٦٤) ترجم له الحافظ ابن حجر فى ( الاصابة ) والحـــافظ أبو عمــر ابن عبد البر فى ( الاستيعاب ) ونقل فى مولده أنه ولد عام الفتح ، وقيل عام الهجرة ، وقيل يوم بدر . قال ابن حجر : وجزم أبن عساكر بأنه أدرك النبى صلى الله عليه وآله وسلم ولم يره . [خ]

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

والمعرفة . وأما أبوه فما علمنا له أبا قبل دعوى معاوية على التحقيق (٢٦٦) ، وإنما هى أقوال غائرة من المؤرخين . وأما شراؤه له فمراعاة للحضانة ، فإنه حضنه عند [ أمه ] إذ دخل عليه ( فيه شبهة ) ، بالحضانة إليه إن كان ذلك .

وأما قولهم ان أبا عثمان ( النهدى ) غبط و بذلك ، فه و بعيد على أبى عثمان ، فإنه ليس فى أن يبتاع أحد حاضنه أو أباه فيعتقه من المزية بحيث يغبطه عليه أبو عثمان وأمثاله ، لأن هذه مرتبة يدركها الغنى والفقير والشريف والوضيع ، ولو بذل من المال ما يعظم قدره ، فيدرى به قدر مروءته فى إهانة الكثير العظيم ، فى صلة الولى الحميم . وإنما ساقوا هذه الحكاية ليجملوا له أباً ، ويكون بمنزلة من انتفى من أبيه .

وأما استعمال عمر له فصحيح ، وناهيك بذلك تزكية وشرفاً وديناً .

وأما قولهم ان عمر عزله لأنه لم يشهد بباطل [ فباطل ] ، بل روى أنه لما شهد أصحابه الثلاثة <sup>(١٢)</sup> وعسر يقول للمغيرة : ذهب ربعك ، ذهب نصفك ، ذهب ثلاثة أرباعك ، فلما جاء زياد قال له : إنى أراك صبيح الوجه ، وإنى لأرجو أن لا يفضح الله على يديك رجلا من أصحاب محمد صلى الله عليه وآله وسلم .

وأما خطبته التى ذكروا أنه عجب منها عمرو ، فما كان عنده فضل علم ولا فصاحة يفوق جا عمرا فمن فــوقه أو دونه . وقــد أدخــل له الشــيخ المفترى <sup>(٤٦٨)</sup> خطباً ليست فى الحد المذكور .

وأما قولهم إن أبا سفيان اعترف به ، وقال شعراً فيه ، فلا يرتاب ذو تحصيل فى أن أبا سفيان لو اعترف به فى حياة عمر لم يخف شيئاً ، لأن الحال

(٤٦٦) من الثابت أن الحارث بن كلدة اعترف بابوته لنافع أخى زياد لأمه فصار يقال له نافع بن الحارث بن كلدة . ولا يعرف التاريخ أن عبيدا الثقفى أو الحارث بن كلدة اعترفا بزياد . [ت]

(٤٦٧) أصحابه الثلاثة في الشهادة على المغيرة أخواه لامه : نفيع ، ونافع الذي ينسب الى الحارث بن كلدة ، والثالث شبل بن معبد .

(٤٦٨) لعله يريد الجاحظ ، وأعظم خطب، التي أوردها له في ( البيان والتبيين ) خطبته التي تسمى ( البتراء ) وهي في أوائل الجزء الثاني .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

لم يكن تخلو من أحد قسمين : إما أن يرى عمر إلاطته به <sup>(٢٦٩)</sup> كما روى عنه فى غيره فيمصى ذلك ، أو يرد ذلك فلا يلزم أبا سفيان شىء باقتراف ما كان فى الجاهلية . فذكرهم هذه الحكاية المخترعة الباردة المتهافتة الخارجة عن حد الدين والتحصيل لا معنى لها <sup>(٢٧٠)</sup> .

وأما تولية على له فتزكية .

وأما قول على « إنما كانت من أبى سفيان فلتة ( زمن عمر ) لا تستحق بها نسبا » فلو صح لكان ذلك شهادة ، كما روى عن زياد ، ولم يكن ذلك بمبطل لما فعل معاوية ، لأنها مسالة اجتهاد بين العلماء : فرأى على شيئاً ، ورأى معاوية وغيره ، غيره .

وأما ( نكتة الكلام ) وهو القول في استلحاق معاوية زياداً وأخذ الناس عليه في ذلك ، فأى أخذ عليه فيه إن كان سمع ذلك من أبيه ؟ وأى عار على أبى سفيان في أن يليط بنفسه ولد زنا كان في الجاهلية . فمعلوم أن سسمية لم تكن لأبى سفيان ، كما لم تكن وليدة زمعة لعتبة ، ولكن كان لعتبة منازع تعين القضاء له ، ولم يكن لمعاوية منازع في زياد .

اللهم إن هاهنا نكتة اختلف العلماء فيها ، وهي أن الأخ إذا استلحق أخا يقول هو ابن أبي ولم يكن له منازع بل كان وحده ، فقال مالك : يسرت ولا يثبت النسب . وقال الشافعي ... في آخرين ... يثبت النسب ويأخذ المال، هذا إذا كان المقر به غير معروف النسب . واحتج الشافعي يقول النبي صلى الله عليه وآله وسلم « هو لك يا عبد بن زمعة ، الولد للفسراش وللعساهر الحجر (٢٩١) » فقضي بكونه للفراش وباثبات النسب . قلنا هذا جهل عظيم ،

- (٢٩)) أي الحاقه والصاقه .
- (.٧)) كارا في جميع النسخ ، وكتبها الشيخ محب الدين [ له ] (س)
  - (۷۱)) رواه البخاری ومسلم .



ودلك أن قسوله ان النبى صلى الله عليه وآله وسلم قضى بكونه للفراش صحيح ، وأما قوله بثبوت النسب فباطل ، لأن عبداً ادعى سببين : أحدهما الأخوة ، والثانى ولادة الفراش . فلو قال النبى صلى الله عليه وآله وسلم : هو أخوك ، الولد للفراش . لكان إثباتاً للحكم وذكراً للعلة . بيد أن النبى صلى الله عليه وآله وسلم عدل عن الأخوة ولم يتعرض لها ، وأعرض عن النسب ولم يصرح به ، وإنما [ هو ] فى الصحيح فى لفظ « هو أخوك » وفى آخر « هسو لك » ، معناه فأنت أعلم به . وقد مهسدنا ذلك فى مسائل الخلاف (٤٢٢) .

فالحارث بن كلدة لم يدّع زياداً ولا كان إليه منسوباً ، وإنما كان ابن أمته ولد على فراشه ــ أى فى داره ــ فكل من ادعاه فهو له ، إلا أن يعارضه من هو أولى به منه،فلم يكن على معاوية فى ذلك معمز ، بل فعل فيه الحــق على مذهب مالك .

فإن قيل : فلم أنكر عليه الصحابة ؟

قلنا : لأنها مسألة اجتهاد ، فمن رأى ان النسب لا يلحق بالوارث الواحد أنكر ذلك وعظتمه .

فإن قيل : ولم لعنوه ، وكانوا يحتجون بقول النبى صلى الله عليه وآله ولم « ملعون من انتسب لغير أبيه ، أو انتمى إلى غير مواليه » ؟ <sup>(٢٧٢)</sup> .

فإن قيل : جعل النبى صلى الله عليه وآله وسلم للزنا حرمة ، ورتب عليها

(۷۲)) روی نحوه البخاری ومسلم وغیره .

(۲۷۳) واهم ذلك – عندهم – تسببه في قتل حجر بن عدى ، وقد مضى الكلام عليه .

(١٧٤)) مؤلف من مؤلفاته يقع في عشرين مجلدا يمتبر في حكم المفقود . [س]

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

حكما حين قال « احتجبى منه يا سودة <sup>(٢٧٥)</sup> ، وهذا يدل على أن الزنا يتعلق به من حرمة الوطء ما يتعلق بالنكاح الصحيح . هكذا قال الكوفيون . ومالك فى رواية ابن القاسم يساعدهم على المسألة ولا يساعدهم على دليلها من هذا الوجه ، وقد بيناها فى كتاب النكاح . وقال الشافعى : العدر فى أمر النبى صلى الله عليه وآله وسلم لسودة بالاحتجاب مع ثبوت نسبه من زمعة وصحة أخوته لها بدعوى عبد أن ذلك تعظيم لحرمة أزواج النبى صلى الله عليه وآله وسلم لأنهن لم يكن كأحد من النساء فى شرفهن وفضلهن .

قلنا : لو كان أخاها بنسب ثابت صحيح كما قلتم ، ويكون قول النبى صلى الله عليه وآله وسلم « الولد للفراش » تحقيقا للنسب ، لما منع النبى صلى الله عليه وسلم سودة منه ، كما لم يمنع عائشة من الرجل الذى قالت : هو أخى من الرضاعة ، وإنما قال « انظرن من اخوانكن » .

وأما ما روى عن سعيد بن المسيب ، فأخبر عن مذهبه فى أن هـــــــذا الاستلحاق ليس بصحيح ، وكذلك رأى غيره من الصحابة والتابعين . وقـــد صارت المسألة إلى الخلاف بين الأمة وفقهاء الأمصار ، فخرجت من حد الانتقاد إلى حد الاعتقاد . وقد صرح مالك فى كتاب الإسلام وهو ( الموطأ ) بنسبه فقال فى دولة بنى العباس « زياد بن أبى سفيان » ، ولم يقل كما يقـــول المخاذل « زياد بن أبيه » ، هذا على أنه لا يرى النسب يثبت بقول واحد . ولكن فى ذلك فقه بديع لم يتفطن له أحد ، وهو أنها لما كانت مسألة خلاف ،

(٧٥) فى كتاب الأقسية من ( موطأ مالك ) ب ٢١ ص ٢٤ عن ابن شهاب عن عروة ابن الزبير عن عائشة قالت : كان عتبة بن ابى وقاص عهد الى أخيسه سعد بن ابى وقاص ان ابن وليدة زمعة منى ( جاريتمه ) ، فاقبضمه اليك ، قالت فلما كان عام الفتح أخذه سعد وقال : ابن أخى ، قد كان عهد الى فيه ، فقام اليه عبد بن زمعه فقال : اخى ، وابن وليدة أبى ، ولد على فراشه ، فتساوقا الى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، فقال سعد : يا رسول الله، ابن أحى ، قد كان عهد الى تي فيه . وقال عبد بن زمعة : اخى ، وابن وليدة ابن ماحى ، قد كان عهد الى ي فيه . وقال عبد بن زمعة : اخى ، وابن وليدة وهمو الله عليه وآله وسلم ، فقال سعد : يا رسول الله ، ابى ، ولد على فراشه . فقال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم « وهمو ابن احى ، قد كان عهد الى ي فيه . وقال عبد بن زمعة : اخى ، وابن وليدة ابى ، ولد على فراشه . فقال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم « الولد للفراش ، وللعاهر الحجر » . ثم قال لسودة بنت زمعة « احتجبى منه » لا رأى مسن شبهه بعتبة بن ابى وقاص ، خانت : فما رآها حتى لقى الله عن وجل . واخرجه البخارى ( ك ٣٢ ٣ ) ومسلم ( ك ١٧ ب ١٠ ح ٣٣) . [ت]



وتفذ الحكم فيها بأحد الوجهين ، لم يكن لها رجوع فإن حكم القاضى فى مسائل الخلاف بأحد القولين يمضيها ويرفع الخلاف فيها ، والله أعلم .

وأما روايتهم أن عمر قال «كرهت أن أحمل فضل عقلك على الناس » فهذه زيادة ليس لها أصل ، من ناقص عقل . وأى عقل كان لزياد يزيد به على الناس فى أيام عمر <sup>(٢٧٦)</sup> ، و [ غلام ] كل واحد من الصحابة كان أعقل من زياد وأعلم منه ، ولهذا كل من كمل عقله أكثر من الآخر فهو أولى أن يختلط مع الناس . ويقولون : [ إنه ] كان داهية ، وهى كلمة واهية . الدهاء والأرب هو المعرفة بالمعانى ، والاستدلال على العواقب بالمبادى، . وكل أحد من الصحابة والتابعين فوق زياد . وتلك الروايات التى يروى المؤرخون ـ من كذبهم ـ فى حيل الحرب والفتك بالناس ، كل أحد اليوم يقدر على مثلها وأكثر منها ، والحيلة إنما تكون بديعة وتنثى وتروى إذا وافقت الدين ، وأما كل حكاية تخالف الدين فليس فى روايتها [ ولا فى رواتها ] خير ولا عقل. وكل الناس كما قدمنا ـ وخذ من ولاة بنى أمية خاصة ـ أعقل من زياد وأفصح منه . فلا تلتفتوا إلى ما روى من الأباطيل .

\* \* \*

### iz:

[ والولايات ] والعزلات لها معان وحقائق لا يعلمها كثير من الناس . لقد علمتم أن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم مات عن زهاء اثنى عشر ألفاً من الصحابة معلومين . منهم ألفان أو نحوهما مشاهير فى الجلالة ، ولى منهم أبو بكر سعداً وأبا عبيدة ويزيد وخالد بن الوليد وعكرمة بن أبى جهل ونفراً غيرهم فوقهم ، وولى أنس بن مالك ابن عشرين سنة على البحسرين اقتداء بالنبى صلى الله عليه وآله وسلم فى عتاب <sup>(٢٧٢)</sup> . ومتى كان استوفى

(٤٧٦) لأنه كان لما دخل على عمر فى السابعة عشرة من عمره على ما نقله (٤٧٦) لأنه كان لما دخل على عمر فى السابعة عشرة من عمره على ما نقله البخارى فى تاريخه الأوسط عن يونس بن حبيب عن آل زياد . [خ] (٤٧٧) عتياب بن أسيد بن أبى العيص بن أمية ( أنظر ص ١٨١ ) . [خ]



المشيخة حتى يأخذ الشبان . وولى عمر أيضاً كذلك ، وبادر بعــزل خالد . وذلك كله لفقه عظيم ومعارف بديعة بيانها فى موضــــعها من كتب الامامة والسياسة من الأصول ، فخذوا فى فن غير هذا ، فليس هذا الباب ، مما تلوكه أشداق أهل الآداب .

وأما ما روى عن معاوية أنه استدعى شهوداً فشهد السلولى وسواه <sup>(٢٧٨)</sup> فسل من الحق ، ما روى عن السلولى ، فإنه لم يكن قط . وأسعد باسقاط ما روى فى القصة سعيد أو سعد . وأما كلام أبى بكرة ـ أخيه لأمه ـ فيــه ففير ضائر له ، لأن ذلك رأى أبى بكرة واجتهاد . وأما قولهــم فيهــا عن أبى بكرة أنه زنتى أمه ، فلو كان ذلك صحيحاً لم يضر آمــه ما جرى فى الجاهلية فى الدين ، فإن الله عفا عن [ أمر ] الجاهلية كلها بالإسلام ، وأسقط الاثم والعار منه ، فلا يذكره إلا جاهل به .

قال القاضى أبو بكر (رضى الله عنه) : والناس إذا لم يجدوا عيبا لأحد وغلبهم الحسد عليه وعداوتهم له أحدثوا له عيوبا . فاقبلوا الوصية ، ولا تلتفتوا إلا إلى ما صح من الأخبار ، واجتنبوا ـ كما ذكرت لكم ـ أهل التواريخ ، فإنهم ذكروا عن السلف أخبارا صحيحة يسيرة ليتوسلوا بذلك إلى رواية الأباطيل ، فيقذفوا ـ كما قدمنا ـ فى قلوب الناس ما لا يرضاه الله تعالى ، وليحتقروا السلف ويهونوا الدين ، وهو أعز من ذلك ، وهم أكرم منا ، فرض الله عن جميعهم .

ومن ظر إلى أفعال الصحابة تبين منها بطلان هذه الهتوك التى يختلقها اهل التواريخ فيدسونها فى قلوب الضعفاء ، وهذا زياد لما أحسبن المنيسة

(۲۸۸) السلولى مالك بن ربيعة أبو مريم ، وكان ذلك سنة ؟؟ ، وكان معه فى الشهادة زياد بن أسماء الحرمازى والمنذر بن الزبير ... فيما ذكر المدائنى بأسانيده ... وجويرية بنت أبى سفيان والمسور بن قدامة الباهلى وأبن أبى نصر الثقفى وزيد بن نفيل الأزدى وشعبة بن العلقم المازنى ورجل من بنى عمرو ابن شيبان ورجل من بنى المصطلق ، شهدوا كلهم على أبى سفيان أن زيادا أبنه، الا المنذر فشهد أنه سمع علياً يقول : أشهد أن أبا سفيان قال ذلك . فخطب معاوية فاستلحق زيادا ، وتكلم زياد فقال : أن كان ما شهد به الشهود حقا الحمد لله ، وأن كان باطلا فقد جعلتهم بينى وبين الله . [ت]



استخلف سمرة بن جندب من كبار الصحابة فقبل خلافته ، وكيف يظن به \_ على منزلته \_ أنه يقبل ولاية ظالم لغير رشدة ، وهو على ما هو عليه من الصحبة ، وذلك من غير إكراه ولا تقية ؟ إن هذا لهو الدليل المبين . فمع من تحبون أن تكونوا : مع سمرة بن جندب ، أو مع المسعودي والمرد وابن قتيبة وظلرائهم <sup>(٤٧٩)</sup> ؟ وهذا غاية في البيان .

\* \* \*

قامىسىمة

كانت الجاهلية مبنية على العصبية ، متعاملة بينها بالحمية . فلما جاء الإسلام بالحق ، وأظهر الله منته على الخلق ، قال الله سبحانه « واذكروا نعمة الله عليكم إذ كنتم أعـداء فألف بين قلوبكم فأصـبحتم بنعمته إخوانا » ( آل عمران : ١٠٣ ) . وقال لنبيه « لو أنفقت ما فى الأرض جميعاً ما ألفت بين قلوبهم ، ولكن اللهألف بينهم » ( الأنفال : ٦٣ ) فكانت بركة النبى صلى الله عليه وآله وسلم تجمعهم ، وتجمع شملهم ، وتصلح قلوبهم ، وتمحــو ضغائنهم .

واستأثر الله برسوله صلى الله عليه وآله وسلم ، ونفسرت النفوس ، وتماسكت الظواهر منجرة ، مادام الميزان قائما . فلما رفع الميزان ـ كما تقدم ذكره فى الحديث ـ أخــذ الله القلوب عن الألفة ، ونشر جناحاً مــن التقاطع ، حتى سوى جناحين بقتل عثمان ، فطار فى الآفاق ، واتصل الهرج إلى يوم المساق . وصارت الخلائق عزين <sup>(٤٨١)</sup> ، وفى واد من العصبية يهيمـون :

(٤٧٩) حكم القاضى أبو بكر على ابن قتيبة هذا الحكم القاسى وهو يظن أن كتاب ( الامامة والسياسة ) من تأليفه كما سيأتى ، وكتاب الامامة والسياسة فيه أمور وقعت بعد موت ابن قتيبة ، فدل ذلك على أنه مدسوس عليه مسن خبيث صاحب هوى ، ولو عرف المؤلف هذه الحقيقة لوضسيع الجاحظ فى موضع أبن قتيبة ، [خ] (٤٨١) جمع عزة : العصبة من الناس .

۲۵۷ المواصم من القواصم ـ م ۱۷

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

فمنهم بكرية ، وعمرية ، وعشانية ، وعلوية ، وعباسية ــ كل تزعم أن الحق معها وفى صاحبها ، والباقى ظلوم غشوم مقتر من الخير عديم . وليس ذلك بمذهب ، ولا فيه مقالة ، وإنما هى حماقات وجهالات ، أو دسائس للضلالات، حتى تضمحل الشريعة ، وتهزأ الملحدة من الملة ، ويلهو بهم الشيطان ويلعب ، وقد سار بهم فى غير مسير ولا مذهب .

قالت البكرية ، أبو بكر نص عليه رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم في الصلاة ، ورضيته الأمة للدنيا ، وكان عند النبي صلى الله عليه وآله وسلم بتلك المنزلة العليا ، والمحبة الخالصة . وولى فعدل ، واختار فأجاد . إلا أنه آوهم في عمر فإنه أمره غليظ ، وفظاظته غلبت . وذكروا معايب . وأما عثمان فلم يخف ما عمل وكذلك على . وأما العباس فغير مذكور .

وقالت العمرية : أما أبو بكر ففاضل ضعيف ، وعمر إمام عدل قـوى بمدح النبى صلى الله عليه وآله وسلم له فى حديث الرؤيا والدلو والعبقرى كما تقدم . وأما عثمان فخرج عن الطريق : ما اختار واليا ، ولا فى أحداً حقا ، ولا كف أقاربه ، ولا اتبع سنن من كان قبله . وأما على فجرىء على الدماء . لقد سمعت فى مجالس أن ابن جريج <sup>(٢٨٦)</sup> كان يقـدم عمـر على أبى بكر وسمعت الطرطوشى يقـول : لو قال أحد بتقـديم عمر لتبعتـه .

وقالت العثمانية : عثمان له السوابق المتقدمة ، والفضائل والفواضل في الذات والمال ، وقتل مظلوما .

وقالت العلوية : على ابن عمه وصهره وأبو سبطى النبى صلى الله عليه وآله وسلم وولد النبى صلى الله عليه وآله وسلم حضانة .

وقالت العباسية : هو أبو النبى صلى الله عليه وآله وسلم وأولاهم بالتقديم بعده . وطولوا فى ذلك من الكلام ما لا معنى لذكره لدناءته <sup>(١٨٥)</sup> . ورووا أحاديث لا يحل لنا أن نذكرها لعظيم الافتراء فيها ودناءة رواتها .

(٦٣)) عبد الملك بن عبد العزيز المكى احد الاعلام توفى سنة ١٥٠ . [خ] (٨٥)) واكثر ذلك كان فى زمن دولتهم . [خ]

70A



وأكثر الملحدة على التعلق بأهل البيت <sup>(٤٨٦)</sup> ، وتقدمة علي على جميع الخلق ، حتى إن الرافضة انقسمت إلى عشرين فرقة أعظمهم بأساً من يقول إن علياً هو الله . والفرابية يقولون إنه رسول الله لكن جبريل عدل بالرسالة عنه إلى محمد حمية منه معه .. في كفر بارد لا تسخنه إلا حرارة السيف ، فأما دف، المناظرة فلا يؤثر فيه .

\* \* \*

(۸٦) يتخذونهم ذريعة ، ويطعنون في كثير من أفاضلهم ، ويعرضسمون بمثل الامام زيد . ثم أنهم يخالفون صريح شريعة جد أهل البيت بدعوى العصمة والتألية الفعلى لبعض أفرادهم ، [خ]



an ole

إنما ذكرت معم هذا لتحترزوا من الخلق ، وخاصة من المقسرين ، والمؤرخين ، وأهل الآداب ، فإنهم أهل جهالة <sup>(٤٨٧)</sup> بحرمات الدين ، أو على بدعه مصر<sup>ع</sup>ين ، فلا تبالوا بما رووا ، ولا تقبلوا رواية إلا عن أئمة الحديث ، ولا تسمعوا لمؤرخ كلاما إلا للطبرى <sup>(٤٨٨)</sup> ، <sup>(٤٨٩)</sup> ، وغير ذلك هو الموت الأحمر ، والداء الأكبر ، فإنهم ينشئون أحاديث استحقار الصحابة والسلف <sup>(٤٩٠)</sup> ، والاستخفاف بهم ، واختراع الاسترسال فى الأقوال والأفعال

(٤٨٧) يقصد بذلك المفسرين الجاهلين بعلم الحديث ، مادام أن الرسول يشرح القرآن . وخير التفاسير : تفسير الامام أبن كثير . [م]

(٨٨٤) نعل القاضى ابن العربى قصد من كلامه أن تاريخ الطبرى ذكر حوادثه مسنده الى رجالها ، وفيهم الصادق وفيهم الكاذب . ويستطيع المؤرخ العالم بالرجال تمييز الحق من الباطل . أما غير العالم بعلم الأسانيد ، فيضل ضلالا بعيداً بقراءته لتاريخ الطبرى ، فيكون مثله مثل حاطب ليل يحمل الأفعى وهو لا يدرى وفى ذلك هلاكه وضلاله .

وقد ناقشنا بعض أساتذة التاريخ فى بعض الجامعات العربية وذكرت لهم خطأ ما كتبوا ، فكان يؤيدون كلامهم بأنهم أنما كان مصدرهم تاريخ الطبرى.[م]

(۶۸۹) ومع ذلك فالطبرى ذكر مصادر أخباره وسمى رواتها لتكون من أمرهم على بينة ، وقال فى آخر مقدمة كتابه : فما يكن فى كتابى هذا من خبسر يستنكره قارئه من أجل أنه لم يعرف له وجها فى الصحة فليعلم أنه لم يؤت فى ذلك من قبلنا ، وأنما أتى من قبل بعض ناقليه الينا . [خ]

( ٩٠) ثبت في الصحيحين أن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال : يقول الله تعالى ( من عادى لي ولياً فقد آذنته بالحرب ) .

قال صلى الله عليه وآله وسلم : « لا تسبوا اصحابى ، فوالذى نفسى بيده لو أنفق أحذكم مثل أحد ذهباً ما بلغ مد أحدهم ولا نصيفه » مخسرج من الصحيحين .

ففى هذا الحديث وأمثاله بيان حالة من جعلهم غرضاً بعد رسيسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وسبهم وافترى عليهم وعابهم وكفرهم واجترأ عليهم. وفي الحديث : « حب الأنصار من الإيمان وبفضهم من النفاق » .



عنهم ، وخروج مقاصدهم عن الدين إلى الدنيا ، وعن الحق إلى الهوى . فإذا قاطعتم أهل الباطل واقتصرتم على رواية العدول ، سلمتم من هذه الحائل ، ولم تطووا كشحا على هذه الغوائل . ومن أشد شيء على الناس جاهل عاقل <sup>((٤٩)</sup> ، أو مبتدع محتال . فأما الجاهل فهو ابن قتيبة ، فلم يبق ولم يذر للصحابة رسما فى كتاب ( الامامة والسياسة ) إن صبح عنه جميع ما فيه <sup>(٤٩٢)</sup> وكالمبرد فى كتابه الأدبى <sup>(٤٩٢)</sup> . وأين عقله من عقل ثعلب الامام

ولولاهم ما وصل الينا من الدين أصل ولا فرع ولا علمنـــا من الفرائض والسنن سنة ولا فرضا ، ولا علمنا من الاحاديث والاخبار شيئا .

فمن طعن فيهم أو سبهم ، فقد خرج من الدين ومرق من ملة المسلمين ، لأن الطعن لا يكون الا عن اعتقاد مساويهم واضمار الحقد عليهم وانكار ما ذكره الله تعالى فى كتابه من ثنائه عليهم ، وما ذكره الرسسول صلى الله عليه وآله وسلم من ثنائه عليهم وفضائلهم ومناقبهم وحبهم ، ولأنهم أرضى الوسائل من الماثور والوسائط من المنقول والطعن فى الوسائط طعن فى الأصل والازدراء بالناقل ازدراء بالمنقول ، وهذا ظاهر لمن تدبره وسلم من النفاق ومن الزندقة والالحاد فى عقيدته ،

وقد نص النبى صلى الله عليه وآله وسلم في حديث العرباض بن سمارية حيث قال : عليكم سمنتى وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدى عضوا عليها بالنواجد واياكم ومحدثات الأمور ( الحديث ) .

وقال تعالى : (ثانى اثنين اذ هما فى الغار) الآية ، الا خلاف أيضا أن ذلك فى أبى بكر رضى الله عنه شهدت له الربوبية بالصحبة وبشره بالسكينة وخلاه بثانى أثنين كما قال عمر بن الخطاب رضى الله عنه (من يكون أفضل من ثانى اثنين الله ثالثهما ) وقال تعالى : (والذى جاء بالصدق وصدق به أولئك هم المتقون ) قال جعفر الصادق : لا خلاف أن الذى جاء بالصدق رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم والذى صدق به أبو بكر رضى الله عنه وأى منقبة أبلغ من ذلك فيهم رضى الله عنهم جميعاً • [م]

(٢٩١) هكذا في الأصل ؟ ولعل الصحيح : « غافل » . ومثل المسعودي في الدس على الدس على التاريخ مدفوعاً بالتشبيع المقوت الاصفهاني في كتسبابه الأغاني فانه ينسب الى بزيد شرب الخمور وعشق النهسسود وانه مات بين العاشقات فعلى الاصفهاني ما يستحق على افترائه وكذبه . [م]

(٤٩٢) لم يصح عنه شيء مما فيه . ولو صحت نسبة هذا الكتاب للامام الحجة الثبت ابى محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة لكان كما قال عنه ابن العربى ، لأن كتاب الامامة والسياسة مشحون بالجهل والغباوة والركة



المتقدم فى أماليه ، فإنه ساقها بطريقة أدبية سالمة من الطعن على أفاضل الأمة وأما المبتدع المحتال فالمسعودى ، فإنه بها يأتى منه متاخمة الالحاد فيما روى من ذلك ، وآما المبدعة فلا شك فيه <sup>(٤٩٤)</sup> . فإذا صنتم أسماعكم وأبصاركم عن مطالعة الباطل ، ولم تسمعوا فى خليفة ممن ينسب إليه ما لا يليق ويذكر (عنه ) ما لا يجوز نقله ، كنتم على منهج السلف سائرين ، وعن سبيل الباطل ناكبين .

والكذب والتزوير . ولما نشرت لابن قتيبة كتاب ( الميسر والقداح ) قبل اكشر من ربع قرن ، وصدرته بترجمة حافلة له ، وسميت مؤلفاته ، ذكرت ( فى ص ٢٦ – ٢٧ ) مآخذ العلماء على كتاب الامامة والسياسة ، وبراهينهم على انه ليس لابن قتيبة . وازيد الآن على ما ذكرته فى ( الميسر والقداح ) أن مؤلف الامامة والسياسة يروى كثيرا عن ائنين من كبار علماء مصر وابن قتيبة لم يدخل مصر رلا أخذ عن هـذين العـالمين ، فدل ذلك كله على أن الكتاب مدسوس عليه • [خ]

(٤٩٣) المبرد ينزع الى شىء من راى الخوارج ، وله فيهم هوى . وان امامته فى اللغة والأدب لا تغطى على ضعفه فى علم الرواية والاستاد . واذا كان ابو حامد الغزالى على جلالته فى العلوم الشرعية والعقلية .

(٢٩٤) على بن الحسين المسعودى يعده الشيعة من شيوخهم وكبارهم ٤ ويذكر له المامقانى فى تنقيح المقال (٢ : ٢٨٢ – ٢٨٣ ) مؤلفات فى الوصــاية وعصمة الامام وغير ذلك مما يكشف عن عصبيته والتزامه غير سبيل أهــل السنة المحمدية . ومن طبيعة التشيع والتحزب والتعصب البعد بصاحبه عن الاعتدال والانصاف . [خ]

(\*\*) لم يتجاوز له العلماء عن ضعفه في علوم الاسناد فأخرى ألا يتجاوزوا عن مثل ذلك للمبرد . وعلى كل حال فكل خبر مما مضى أو سياتى ــ في أمتنا او في أى أمة غيرها ــ يحتمل الصدق والكذب حتى يثبت صدقه أو كذبه على محك الاختبار وبالبحث العلمى . [م]

(\*\*\*) ليس هذا الكلام على اطلاقه ، فان للفزالى عثرات رهيبة فى كثير مما ذهب اليه فى المقليات وغيرها ومن أراد التحقيق فليراجع كتاب « تلبيس الليس » للامام ابن الجوزى وفتاوى شيخ الاسلام الامام ابن تيمية رحمهما الله . [م]



فهذا مالك رضى الله عنه قد احتج بقضاء عبد الملك بن مروان فى موطاًه ، وأبرزه فى جملة قواعد الشريعة <sup>(٤٩٥)</sup> .

وقال فى روايته : « عن زياد بن أبى سفيان » ، فنسبه إليه وقد علم قصته ، ولو كان عنده ما يقول العوام حقاً لما رضى أن ينسبه ولا ذكره فى كتابه الذى أسسه للإسلام <sup>(433)</sup> ، وقد جمع ذلك كله فى أيام بنى العباس والدولة لهم والحكم بأيديهم فما غيروا عليه ولا أنكروا ذلك عنه لفضل علومهم ومعرفتهم بأن مسألة زياد مسألة قد اختلف الناس فيها فمنهم مسن جوزها ومنهم من منعها ، فلم يكن لاعتراضهم إليها سبيل .

وكذلك أعجبهم ـ حين قرأ الخليفة على مالك الموطأ ـ ذكر عبد الملك ابن مروان فيه وإذكاره بقضائه ، لأنه إذا احتج العلماء بقضائه فسيحتج بقضائه أيضا مثله ، وإذا طعن فيه طعن فيه بمثله (٢٩٧) .

(٩٥) من ذلك ما جاء في (باب المستكرهة من النساء) بكتاب الاقضية من الموطأ (ص ٧٣٤) : حدثنى مالك عن ابن شهاب أن عبد الملك ن مروان قضى في امرأة أصيبت مستكرهة بصداقها على من فعل ذلك بها ، وفي كتاب المكاتب من الموطأ (ص ٧٨٨) قضاء آخر لعبد الملك ، وفي كتاب العقول من الموطأ (ص ٨٧٢) قضاء له أيضا ، أما أبوه مروان بن الحكم فاقضيته وفتساواه كثيرة في الموطأ ، وغيره من كتب السنة المتداولة في أيدى أئمة المسلمين يعملون بها ، وانظر لورع مروان وابنه عبد الملك حديث مالك عن ابن أبى عبلة في كتاب النكاح من الموطأ (ص ٥٤٠) ، [خ]

(٤٩٦) وعامر بن شراحيل الشعبى كان من ائمة المسلمين كذلك ، بل ان مالكا كان يراه اماما له . وقد روى الحافظ ابن عساكر فى ترجمة زياد مسن تاريخ دمشق (٥: ٤٦؟) ان الشعبى قال : اتت زيادا قضية فى رجل مات وترك عمة وخالة فقال : « لأقضين بينكم بقضاء سمعته من عمر بن الخطاب » وذلك أنه جعل العمة بمنزلة الأخ والخالة بمنزلة الأخت . [خ]

(٤٩٧) وممن روى عن عبد الملك بن مروان البخسارى فى كتابه (الأدب المفرد ) رورى عن عبد الملك الامام الزهرى وعروة بن الزبير ، وخالد بن معدان من فقهاء التابعين وعبتادهم ، ورجاء بن حيوة احد الأعلام . قال نافع مولى ابن عمر : لقد رايت المدينة وما فيها شاب اشد تشميرا ولا أفقه ولا اقسرا لكتاب الله من عبد الملك بن مروان ، وروى الأعمش عن أبى الزناد أن فقهاء المدينة كانوا أربعة : سعيد بن المسيب وعروة بن الزبير وقبيصة بن ذؤيب



وأخرج البخارى <sup>(۴۹۸)</sup> عن عبد الله بن دينار قال : شهدت ابن عمر حيث اجنمع الناس على عبد الملك بن مسروان كتب : إنى أقر بالسسمع والطساعة لعبد الملك أمير المؤمنين على سنة الله وسنة رسوله ، ما استطعت . وإن بنى<sup>®</sup> قد أقروا بمثل ذلك .

وهذا المأمون كان يقول بخلق القسرآن ، وكذلك الواثق ، وأظهسروا بدعتهم ، وصارت مسألة معلومة إذا ابتدع القاضي أو الإمام هل تصح ولايته وتنفذ أحكامه أم هي مردودة ؟ وهي مسألة معروفة . وهذا أشد من برودات ذكرها أصحاب التواريخ من أن فلانا الخليفة شرب الخمر أو غنى أو فسسق أو زنى ، فإن هذا القول في القرآن بدعة أو كفر ـ على اختلاف العلماء فيه تبت ذلك عليهم بأقوال المغنين والبراد من المؤرخين ( الذين ) قصدوا بذكر يثبت ذلك عليهم بأقوال المغنين والبراد من المؤرخين ( الذين ) قصدوا بذكر فما يستبعد ذلك منا . وساعدهم الرؤساء على إشاعة هذه الكتب وقراءتها لرغبتهم في مثل أفعالهم حتى صار المعروف منكرا والمنكر معروفا ، وحتى سمحوا للجاحظ <sup>(493)</sup> أن تفرأ كتبه في المساجد وفيها من الباطل والكذب

وعبد الملك بن مروان قبل أن يدخل الامارة . وقال الشعبى : ما جالست أحدا الا وجدت لى الفضل عليه ، الا عبد الملك بن مروان فانى ما ذاكرته حديشيا الا زادنى منه ، ولا شعرا الا زادنى فيه ( البداية والنهاية ٩ : ٢٢ ـــ ٦٣ ) . (خ) (٤٩٨) فى كتاب الأحكام من صحيحه ( له ٩٣ ب ٢٣ ج ٨ ص ١٢٢ ) .

وانظر السنين الكبرى للبيهقي ٨ : ١٤٧ . (خ)

(٤٩٩) قال ابن قتيبة يصف الجاحظ وتلاعبه ونفاقه :

تجده يحتج مرة للعثمانية على الرافضة ، ومرة للزيدية على العثماني. وأهل السنة . ومرة يفضل علياً رضي الله عنه ، ومرة يؤخره ، ويقول : قال رسول الله

وسرة يعصل عليه ورضى الله علمه علمه ومرد يومرون ويقول الله عليه وآله وسلم ، ويتبعه قال : الجماز ، وقال اسماعيل بن غزوان : كذا وكذا من الفواحش .

ويجل رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم عن أن يذكر فى كتاب ذكرا فيه فكيف فى ورقة ، أو بعد سطر وسطرين !

ويعمل كتابا ، بذكر فيه حجج النصارى على المسلمين . فاذا صار الى الرد

FOR QUR'ANIC THOUGHT

والمناكير ونسبة الأنبياء إلى أنهم ولدوا لغير رشدة كما قال في إسحاق صلى الله عليه وآله وسلم فىكتاب الضلال والتضليل ، وكما مكنوا من قراءة كتب الفلاسفة (٠٠٠ في إنكار الصانع وإبطال الشرائع لما لوزرائهم وخواصهم في

عليهم ، تجوز فى الحجة ، كانه انما اراد تنبيههم على ما لا يعرفون ، وتشكيك الضعفة من المسلمين .

و تجده يقصد فى كتبه للمضاحيك والعبث ، يريد بذلك استمالة الأحداث ، وشرَّاب النبيذ .

ويستهزىء من الحديث ، استهزاء ، لا يخفى على أهل العلم . كذكره كبد الحوت ، وقرن الشيطان ، وذكر الحجر الأسود وأنه كان أبيض ، فستوده المشركون ، وقد كان يجب أن يبيضه المسلمون حين أسلموا .

وبذكر الصحيفة التى كان فيها المنزل فى الرضاع ، تحت سرير عائشة ، فاكلتها الشاة ..

وهو ــ مع هذا ــ من أكذب الأمة وأوضعهم لحديث ، وأنصرهم لباطل . . ( تأويل مختلف الحديث ص ٥٩ ــ ٦٠ ) . [خ]

(.٥) ان قصة المسلمين مع الفلسفة اليونانية قصة مليئة بالفواجع والنكبات . والفريب ـ والفريب جداً ـ أنه لا يزال الكثير من مثقفينا يعتقد أن سبب نهضة المسلمين يعود الى هذه الفلسفة ، مع أنها كانت من أعظم أسباب نزاعهم وبعدهم عن دينهم وضياع مجدهم ، وقد تحقق فيهم خبر أحد الأحبار :

وتفصيل ذلك \_ كما رواه العلامة الشيخ محمد السفارينى \_ « قال العلماء ان المأمون لما هادن بعض ملوك النصارى \_ اظنه صاحب جزيرة قبر ص \_ طلب منه خزانة كتب اليونان ، وكانت عندهم مجموعة فى بيت لا يظهر عليه احد ، فجمع الملك خواصه من ذوى الرأى واستشارهم فى ذلك ، فكلهم اشراروا بعدم تجهيزها اليه الا واحد ، فانه قال : جهزها اليهم ! فما دخلت هـ\_\_\_له العلوم على دولة شرعية الا افسدتها وأوقعت بين علمائها !! » لوامع الأنوار البهية وسواطع الأسرار الأثرية لشرح الدرة المضية فى عقد الفرقة المرضـ\_\_ية ج 1 ص ٩ .

ومن الجدير بالذكر أن أولئك النصارى قد طمروا هذه الفلسيفة تحت الأرض تخلصا من شرها لما لمسوه من فسادها وهدمها للدين والغضيلة !

اجل قد تحقق في المسلمين تنبؤ الخبر ، فما كاد علماء المسلمين ـ بعد ان بلغ مجد الاسلام ذروته في القوة والفتح والعلم ـ يشتغلون بفلسفة اليونان ، حتى راحوا يؤولون نصوص الشريعة الاسلامية حتى تتفق مع هذه الفلسفة فمسخوا الاسلام واخذوا يزعمون ان للاسلام ظاهرا وباطنا ، ظاهره للعامة ،



ذلك من الأغراض الفاسدة والمقاصد الباطلة ، فإن زل فقيه أو أساء العبارة . عالم :

وباطنه للعلماء والحكماء ، وأخذوا تشتغلون بعلم الكلام يسمونه ظلماً وعدواناً بعلم التوحيد ، ولا يكاد يكون فيه من التوحيد الا الاسم ، أما محتواه ، فهسو الفلسفة ــ نفسها وقد حرم دراسته كبار علماء السلف وأئمة المذاهب أمثال مالك والشافعي وابن حنبل رضي الله تعالى عنهم .

قال شيخ الاسلام الامام ابن تيمية – رحمه الله تعالى – « ما أظن الله يفغل عن المأمون ، ولابد أن يعاقبه على ما أدخله على هذه الأمة ! »

وقد أنبرى هذا الامام المظيم للفلاسفة المنحرفين المتصفين بالمسلمين الذين نهلوا من حماة الفلسفة اليونانية واثبت زيفهم وضلالهم وانحرافهم فى كثير من كتبه التى دخل فيها التاريخ ، وحق لكليات الفلسفة فى البلدان العربيسسسة والاسلامية دراسة آرائه وردوده على الفلسفة اليونانية وعلى الذين اعتنقوها من المسلمين .

ولم ينج من هذا الضلال والانحراف الا السلفيون المستمسكون بهسدى الرسول صلى الله عليه وآله وسلم الذين عصمهم الله سبحانه لتمسميكهم بنصوص الشريعة الثابتة ، فكانوا فى وجه تيار الفلسفة الجارف وعاصميفته الهوجاء كالجبل الأشم ، وكالصخرة الصلدة .

وكان يزيدها مر الليالى جدة وتقادم الأيام حسن شباب ! فكانوا بمسكون بكتاب الله وسنة نبيه دون تأويل ولا تعطيل فى اسماء الله وصفاته . رمن قال ان الشبهب أكبرها السنا

بغير دليل كذبته الدلائل !

وقد تحدث رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم عن الاختلاف الذى سيقع بين المسلمين وعن طريقة النجاة منه فقال :

(ستفترق امتى على ثلاث وسبعين فرقة ، ثنتان وسبعون فى النار وواحدة فى الجنة !! وهى من كان على مثل ما أنا عليه اليوم وأصحابى ! ) - رواه ابو داوود والترمذى والنسائى وابن ماجه عن أبى هريرة بسند صحيح - .

ان أهل القرآن والحديث رحم الله موتاهم وبارك في أحيائهم وأمدهم بقوته وتوفيقه ، هم مصابيح الهدى والدعاة إلى الرشاد والتقى ، من عاداهم هلك ، ومن تركهم ضل ، وهم المنصورون على خصومهم ، بشرهم بذلك النبى صلى الله عليه وآله وسلم فقال :

« لا تزال طائفة من امتى ظاهرين على الحق ، لا يضرهم من خالفهم حتى يأتى أمر الله ، وهم ظاهرون على الناس ! » – رواه البخارى ومسلم – ، وقد ذكر الإمام احمد بن حنبل وابن المبارك وسفيان الثورى وغيرهم من كبار العلماء بأن



یکن ما أساء النار فی رأس کبکبا (۰۰۱)

هذه الطائفة هم اهل الحديث الذين يتعاهدون مذهب الرسول صلى الله عليه وآله وسلم ويذبون عنه الظلم ، لولاهم لأهلك الناس المعتزلة وأهل الرأى . حسبهم شرفا وفخرا أئهم جعلوا السنة نبراسا لهم فكانوا هداة مهديين وغدوا مصابيح الهدى .

نقلا عن مجلة التمدن الاسلامى مجلد ٣٣ (٩ – ١٢) ص ١٩١ – ١٩٢ . قال الامام ابن تيمية رحمه الله تعالى :

وقد كانوا يقولون : الاعتصام بالسنة نجاة ، قال مالك رحمه الله : « السنة مثل سفينة نوح ، من ركبها نجا ، ومن تخلف عنها هلك » وهذا حق ، فان سفينة نوح انما ركبها من صدق المرسلين واتبعهم ، وأن من لم يركبها فقد كذب المرسلين ، واتباع السنة هو اتباع الرسالة التي جاءت من عند الله ، فتابعها بمنزلة من ركب مع نوح في السفينة باطنا وظاهرا والمتخلف عن اتباع الرسالة بمنزلة المتخلف عن اتباع نوح عليه السلام وركوب السفينة معه .

وهكذا اذا تدبر المؤمن العالم سائر مقالات الفلاسفة وغيرهم من الأمم التى فيها ضلال وكفر ، وجد القرآن والسنة كاشفين لأحوالهم ، مبينين لحقهم ، مميزين بين حق ذلك وباطله . والصحابة كانوا اعلم الخلق بذلك ، كما كانوا اقوم الخلق بجهاد الكفار والمنافقين ، كما قال فيهم عبد الله بن مسمود ، « من كان منكم مستنا فليستن بمن قد مات \_ يقصد الصحابة \_ فان الحى لا تؤم عليه الفتنة ، أولئك اصحاب محمد صلى الله عليه وآله وسلم كانوا أبر: هذه الأمة قلوباً ، وأعمقها علماً ، واقلها تكلفاً ، قوم اختارهم الله لصحبة نبيه ، واقامة دينه ، فاعر فوا لهم حقهم ، وتمسكوا بدينهم ، فانهم كانوا على الهدى المستقيم . ( فتاوى ابن تيمية ٤ / ١٣٧ – ١٣٨ ) .

وما أحسن ما قاله الامام أحمد : « اصول السنة عندنا التمسك بما كان عليه أصحاب النبى صلى الله عليه وآله وسلم ( المصدر السابق ص ١٥٥ ) » . نعود بعد هذا الاستطراد إلى المامون فنقول :

ومع كل الطامات له وقد ذكرنا بعضها فيما سبق ، يعتقد بعضهم ان عصر كان عصرا ذهبيا في تاريخ المسلمين ، وكم كنا نود أن نتحدث عن محاربتسمه لاهل السنة وتعذيبه لهم وعلى رأسهم الامام أحمد بن حنبل رحمه الله تعالى ورضى عنه ، واكرامه لأصحاب الاعتزال والزنادقة ، غير ان المقام لا يتسسع لذلك . [م]

(٥،١) كبكب : جبل خلف عرفات مشرف عليها . والشـــعر للأعشى ، وتمامه :

ومن يفترب عن قومه لا يزل يرى مصارع مظلوم مجرراً ومسحباً ومن يفترب عن قومه لا يزل يرى ومسارع مظلوم مجرراً ومسحباً وتدفن منه الصالحات ، دان يسىء يكن ما أساء النار في رأس كوكبا[خ]



وبالوقوف على هذه الفصول <sup>(٠٠٣)</sup> تحسن نياتكم ، وتسلم [ من ] التغير قلوبكم على من سبق .

وقد بينت لكم أنكم لا تقبلون على أنفسكم فى دينار ، بل فى درهم ، إلا عدلا برينا من التهم ، سليما من الشهوة . فكيف تقبلون فى أحسوال السلف <sup>(٢٠٠)</sup> وما جرى بين الأوائل ممن ليس له مرتبة فى الدين ، فكيف فى العدالة !

(٥.٢) لاشك أن هذا الكتاب القيئم سيحدث أنقلابا عظيما في نفروس قرائه ٤ وسيزيل من أفكارهم ما علق فيها من الدسائس التي ثبت لهم كذبها . وقد تلقوها في كتب التاريخ التي لا يزال أبناؤنا ـ ويا للأسف ـ يتدارسونها ٤ فسيمتهم ٤ وهي من وضع خصوم الاسلام .

كل ما عزاه أعداء الصحابة .. رضوان الله عليهم أورده القاضى أبو بكس ابن العربى وسماه ( قواصم ) وأجاب عن كل قاصمة بعاصمة من الحق عسن أصدق المصادر ، وأصحها بعد كتاب الله . ومن ذلك تألف كتاب « العواصم من القواصم » الذى علقنا عليه بما لم يترك مقالا لقائل ، فارجع اليه لتطهير قلبك من الفل على الذين آمنوا من تلاميذ محمد صلى الله عليه وآله وسلم ، وخاصة أحبابه . فأن أعداءهم شحنوا الكتب بالأكاذيب التي انتشرت وأفسدت قلوب بعض المسلمين على سلفهم الأول ، إلى أن أظهر الله له سبحانه ما الحق بكتاب : « العواصم من القواصم » فانتفع به الكثيرون ولله الحمد والمنة .

وستعجب – أيها القارىء – بعد الاطلاع على الحقائق التاريخية هناك كيف ان الأمة الاسلامية ذهبت ضحية لشرذمة من الطغام الخارجين على أعسدل عصور الاسلام وأسعدها منذ كذبوا ، ثم كذبوا ، حتى انخدع الناس بأكاذيبهم ، فظنوا سحرها حقيقة ، ولكن ما لبثت الوقائع أن تبينت كما هى ، فجساء الحق وزهق الباطل ، أن الباطل كان زهوقا ، ( محب الدين الخطيب المنتقى ص ٣٧٤ ) ، م

(٥.٣) جاء في المقيدة الطحاوية وشرحها .

وعلماء السلف من السابقين ، ومن بعدهم من التابعين ــ أهل الخير والأثر ، وأهل الفقه والنظر ــ لا يذكرون الا بالجميل ، ومن ذكرهم بسوء فهو على غير السبيل .

قال تعالى : « ومن يشاقق الرسول من بعد ما تبين له الهدى ويتبع غير سبيل الوُمنين نوله ما تولى ونصله جهنم وساءت مصيراً » ( النساء : ١١٥ ) فيجب على كل مسلم بعد موالاة الله ورسوله موالاة الوُمنين كمـــا نطق به القرآن ، خصوصاً الذين هم ورثة الأنبياء الذين جعلهم الله بمنزلة النجسوم ــ فيما إذا بلغونا عن الرسول ـ يهتدى بهم فى ظلمات البر والبحر ، وقد أجمع



رحم الله عمر بن العزيز حيث قال : وقد تكلموا فى الذى جـــرى بين الصحابة : « تلك أمة قد خلت ، لها ما كسبت ولكم ما كسبتم ، ولا تسألون عما كانوا يعملون » <sup>(٢٠٤)</sup> ( البقرة : ١٣٤ ) .

# والعمد لله الذي ينعمته تتم المبالحات

المسلمون على هدايتهم ودرايتهم اذ كل أمة قبل مبعث محمد صلى الله عليه وآله وسلم علماؤها شرارها ، الا المسلمين ، فإن علماءهم خيارهم ، فأنهسم خلفاء الرسول صلى الله عليه وآله وسلم في أمته ، والمحيون لما مات من سنته ، فبهم قام الكتاب ، وبه قاموا ، وبهم نطق الكتاب وبه نطقوا ، وكلهم متفقون اتفاقا يقينا على وجوب أتباع الرسول صلى الله عليه وآله وسلم ،

ولكن إذا وجد لواحد منهم قول جاء حديث صحيح بخلافه ، فلابد له في تركه من عذر ، وجماع الاعذار ثلاثة أصناف (يو) ، أحدها : عدم اعتقاده أن النبى عَلَيْكُ قاله . والثانى : عدم اعتقداده أنه أراد تلك المسمسالة بذلك القول . والثالث : اعتقاده أن ذلك الحكم منسوخ فلهم الفضل علينا ، والمنة بالسبق ، وتبليغ ما أرسل به الرسول صلى الله عليه وآله وسلم الينا ، وايضاح ما كان منه يخفى علينا ، فرضى الله عنهم ، وأرضاهم . ( ربنا أغفر لنا ولاخواننا الذين مبقونا بالايمان ، ولا تجعل فى قلوبنا غلا للذين آمنسوا الك رؤوف رحيم ) الحشر ثام 10 [م]

(٤.٥) وسئل الامام ابن تيمية رحمه الله عما شجر بين الصحابة : على ٤ ومعاوية ٤ وطلحة ٤ وعائشة هل يطالبون به أم لا ٤

فأحاب : قد ثبت بالنصوص الصحيحة أن عثمان وعلياً وطلحة والزبير وعائشة من أهل الجنة . بل قد ثبت في الصحيح : أنه لا يدخل النار أحد بايع تحت الشجرة .

وأبو موسى الأشعرى ، وعمرو بن الماص ، ومعاوية بن أبى سمينيان ، هم من الصحابة ، ولهم فضائل ومحاسن .

وما يحكى عُنهم كثير منه كذب ، والصدق منه كانوا فيـــــه مجتهدين ، فالمجتهد اذا اصاب فله أجران ، وان أخطأ فله أجر ، وخطوّه يغفر له ،

وان قدر أن لهم ذنوبا ، فالذنوب لا توجب دخول النار مطلقا ، الا اذا انتفت الأسباب المانعة من ذلك وهي عشرة . منها : ... التوبة ، ومنها الاستغفار، ومنها الحسنات الماحية ، ومنها المصائب المكفرة ، ومنها شفاعة النبي صلى الله

(%) ومن أراد الوقوف على مزيد من المعرفة فليقرأ الكتاب الفد « رقم الملام عن الأئمة الأعلام » لشبيخ الاسلام ابن تيمية رحمه الله [س] .



عليه رآله وسلم ، ومنها شفاعةغيره ، ومنها دعاء المؤمنين ، ومنها ما يهــدى للميت من الثواب والصدقة والعتق ، ومنها فتنة القبر ، ومنها أهــــوال القيامة .

وقد ثبت في الصحيحين عن النبي صلى الله عليه وآله وســــلم أنه قال : « خير القرون القرن الذي بعثت فيه ٬ ثم الذين يلونهم ٬ ثم ألذين يلونهم » .

وحينئذ فمن جزم فى واحد من هؤلاء بأن له ذنباً يدخل به النار قطعاً ، فهو كاذب مفتر ، فانه لو قال : لا علم له به ، لكان معطلا ، فكيف اذا قال : ما دلت الدلائل الكثيرة على نقيضه ؟ فمن تكلم فيما شجر بينهم ... وقد نهى الله عنه : من ذمهم أو التعصب لبعضهم بالباطل ، فهو ظالم معتد .

وقد ثبت فى الصحيح عن النبى صلى الله عليه وآله وسملم أنه قال: « تمرق مارقة على حين فرقة من المسلمين ، تصلهم أولى الطائفتين بالحق » وقد ثبت عنه فى الصحيح أنه قال عن الحسن : « إن أبنى هذا سيد ، وسيصلح الله به بين فنتين عظيمتين من المسلمين » .

وفى الصحيحين عن عمار : أنه قال : تقتله الفئة الباغية . وقد قال تعالى : ( وان طائفتان من المؤمنين اقتتلوا فأصلحوا بينهما ، فان بغت احداهما على الأخرى فقاتلوا التى تبغى حتى تفىء الى أمر الله ، فان فاءت فأصلحوا بينهما بالعدل ، واقسطوا أن الله يحب المقسطين ) .

فثبت بالكتاب والسنة واجماع السلف على أنهم مؤمنون مسلمون ، وان على بن أبى طالب والذين معه كانوا أولى بالحق من الطائفة المقابلة له ، والله أعلم . ( الفتاوى ٤ / ٣٣٢ ــ ٣٣٣ ) .

وما احسن ما قاله الامام احمد بن حنبل رحمه الله تعالى : « . . انى لست من حربهم فى شىء : يعنى ان ما تنازع فيه على واخوانه لا ادخل بينهم فيه ، لما بينهم من الاجتهاد والتأويل الذى هم اعلم به منى . وليس ذلك من مسائل العلم التى تعنينى حتى اعرف حقيقة حال كل واحد منهم . وأنا مأمـــور بالاستغفار لهم ، وأن يكون قلبى لهم سليما ، ومأمور بمحبتهم وموالاتهم ، ولهم من السوابق والفضائل ما لا يهدر » . [م]

\* ۲۷



ملاحق، (\*)

أضفنا الى مباحث هذا الكتاب الملاحق التالية زيادة في الايضاح واتماما الفائدة :

قد اطلق جلال الدين السيوطى فى كتابه : « تاريخ الخلفاء » اسم الدولة الخبيثة على الفاطميين ، فقال : ولم اورد احدا من الخلفاء العبيديين ، لأن امامتهم غير صحيحة لأمور :

1

منها : أنهم غير قرشيين ، وأنما سمتهم بالفاطميين جهلة العوام ، والا فجدهم مجوسى . قال القاضى عبد الجبار البصرى : اسم جد الخلفاء المصريين سعيد ، وكان أبوه يهوديا حداداً نشابة . وقال القصاضى أبو بكر الباقلانى : القداح جد عبيد الله الذى يسمى بالهدى كان مجوسييا ، ودخل عبيد الله المغرب ، وادعى أنه ينسب إلى على بن أبى طالب رضى الله تعالى عنه ، ولم يعر فه أحد من علماء النسب ! وسماهم جهلة النساس الفاطمييين . وقال ابن خلكان : أكثر أهل العلم لا يصححون نسب المهدى عبيد الله جد خلف مصر ، حتى أن العزيز بالله أبن المعز فى أول ولايته صعد المنبر يوم الجمعة ، فوجد هناك ورقة فيها هذه الإبيات :

| يتلى على المنـــبر الجــــامع   | انا سميمنا نسميا منكسرا        |
|---------------------------------|--------------------------------|
| فاذكر أبا بعــد الأب الســــابع | ان کنت فیسما تدعی صسسسادقا     |
| فانسب لنسا نفسسك كالطسائع       | وان تـرد تحقيـــق ما قلتـــه   |
| وادخل بنا فى النسب الواسم       | او لا دع الأنســـاب مســــتورة |
| يفصر عنهما طممهم الطمامع !      | وان أنسمهاب بنى هاشممم         |

وكتب العزيز الى الأموى صاحب الأندلس كتاباً سبه فيه ، وهجاه ، فكتب اليه الأموى : « أما بعد فانك عرفتنا فهجوتنا ، ولو عرفناك لأجبناك » ــ يعنى انه دعى لا نعرف قبيلته ، وما أحسن ما قال حفيده المعز صاحب القاهرة : وقد سأله ابن طباطبا عن نسبهم ، فجذب نصف سيفه من الفمد وقال : هــذا نسبى ، ونثر على الأمراء والحاضرين الذهب وقال : هذا حسبى .

( بهد ) اضافها الاستاذ محمود مهدى الاستانبولى \_ حفظه الله .

FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

ومنها : أن أكثرهم زنادقة خارجون عن الاسلام ، ومنهم من أظهر سب<sup>4</sup> الأنبياء ، ومنهم من أباح الخمر ، ومنهم من أمر بالسجود له ! والخير منهــم رافضي حبيث لئيم يأمر بسب الصحابة رضي الله تعالى عنهم ، ومثل هؤلاء لا تنعقلا لهم بيعة ، ولا تصح لهم أمامة .

قال القاضى أبو بكر الباقلانى : كان المهدى عبيد الله باطنيا خبيثاً حريصاً على ازلة ملة الاسلام ، أعدم العلماء والفقهاء ليتمكن من اغواء الخلق ، وجاء أولاده على اسلوبه : أباحوا الخمور والفروج ، وأشاعوا الرفض .

وقال الذهبي : كان القائم بن المهدى شرآ من أبيه زنديقا ملعونا أظهر. سبّ الأنبياء ٤ وقال : وكان العبيديون شرآ من التتار على ملة الاسلام !

وقال أبو الحسن القابسي : أن الذين قتلهم عبيد الله وبنوه من العلمـــاء والعباد أربعة آلاف رجل ليردوهم عن الترضى عن الصــــحابة ، فاختاروا الوت .

قال القاضي عياض : سئل أبو محمد القيرواني الكيزاني من علماء المالكية عمن اكرهة بنو عبيد - يعنى مصر - على الدخول في دعوتهم أو يقتل ؟

قال : يختار القتل ! ولا يعذر أحد في هذا الأمر ، . . لأن المقام في موضع يطلب من أهله تعطيل الشرائع وهو لا يجوز .

وقال ابن خلكان : وقد كانوا يدعون علم المغيبات ، وأخبـــارهم في ذلك مشهورة ، حتى إن العزيز صعد يوما المنبر ، فراي ورقة فيها مكتوب :

> ان كنت أعطيت علم غيب بين لنا كاتب البطاقة !! بالظلم والجور قد رضينا وليس بالكفر والحماقة

وكتبت اليه امراة قصة فيها : بالذى أعز اليهود بميشا ، والنصــارى بابن نسطور ، وإذل المسلمين بك ، الانظرت في أمرى . وكان ميشا اليهودى عاملا بالشام ، وابن نسطور النصراني بدمشق .

ومنها : أن مبايعتهم صدرت والأمام العباسى قائم موجود سابق البيعة ، فلا تصح ، أذ لا تصح البيعة لأمامين فى وقت واحد ، والصحيح المتقــــدم ( تاويخ الخلفاء ص ٤ ـ ٦ باختصار ) .

وقد بنى العبيديون الجامع الأزهر لينشروا فيه ما يسمى بمذهب الرفض ، وكانوا يجبرون المسلمين على اعتناقه ولما قضى السلطان صلاح الدين رحمه الله تعالى ورضى عنه على ملكهم ابطل ذلك وقرر بدلا منه المذهب الشافعى .

anna 🖌 rouna

لما كان غرضنا من نشر كتابه « العواصم من القواصم » الدفاع عن الصحابة رضوان الله عليهم وتبرئتهم مما نسبه اليه المسدون والمضللون ، رأينا أن ننقل موجز البحث التالي للاستاذ محب الدين الخطيب وهو بعنوان : « حملة رسالة



الاسلام الأولون ، وما كانوا عليه من المحبة والتعاون على الحق والخير ، وكيف شوَّه المفرضون حمال سيرتهم » وكل ذلك اتماماً لبحث هذا الكتاب :

... قال النبى صلى الله عليه وآله وسلم بدا الاسلام غريباً ، وسيعود غريباً كما بدأ ، فطوبى للغرباء » رواه مسلم عن أبى هريرة رضى الله عنه وقسد سئل صلى الله عليه وآله وسلم عن الغرباء فقال : الذين يحيون ما أمات الناس من سنتى .

ومن غربة الاسلام بعد البطون الثلاثة الأولى ، وهى القرون التى شهد لها رسول الله عَلَيْهِ بالخيرية فى قسوله : « خير القرون قسرنى ، ثم الذين يلونهم ، ثم الذين يلونهم – قال عمران بن حصين : فلا أدرى أذكر بعد قرنه قرنين أو ثلاثاً » .

وتحديد ذلك الى نهاية الدولة الأموية ، وقد يلتحق به زمن الخلفاء الأولين من بنى العباس .

اجل ومن غرية الاسلام ، ظهور مؤلفين شوهوا التاريخ تقرباً للشسيطان او الحكام ، فزعموا أن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم لم يكونوا اخوانا في الله ، ولم يكونوا رحماء بينهم ، وانما كانوا إعداء يلعن بعضهم بعضاً ، ويمكر بعضهم ببعض ، وينافق بعضهم لبعض ، ويتآمر بعضهم على بعض ، بغيا وعدواناً .

لقد كذبوا (\*\*) ، وكان أبو بكر وعمر وعثمان وعلى أسمى من ذلك وأنبل . وكانت بنو هاشم وبنو أمية أوفى من ذلك لاسلامهما ورحمهما وقرابتهــــما ، واوثق صلة وأعظم تعاوناً على الحق والخير .

حدثنى بعض الذين لقيتهم فى ثغر البصرة لما كنت معتقلا فى سجن الانكليز سنة ١٣٣٢ ه أن رجلا من العرب يعرفونه ، كان ينتقل بين بعض قرى ايران فقتله القرويون لما علموا أن اسمه ( عمر ) قلت : وأى بأس يرونه باسم ( عمر ) لا قالوا حبآ بأمير المؤمنين على : قلت : وكيف يكونون من شيعة على ، وهم يجهلون أن عليا سمى أبناءه – بعد الحسن والحسين ومحمد بن الحنيفة – بأسماء اصدقائه واخوانه فى الله ( أبى بكر ) و ( عمر ) و ( عثمان ) رضوان الله تعالى عليهم جميعاً ، وأم كلثوم الكبرى بنت على بن أبى طالب كانت زوجة لعمر ابن الخطاب ، ولدت له زيدا ورقية . ، وعبد الله بن جعف ر ذى الجناحين ابن الخطاب ، ومعاوية هذا – أى ابن عبد الله بن جعف من أبى طالب كانت زوجة ابن الخطاب ، ومعاوية هذا – أى ابن عبد الله بن جعف من أبى طالب مسمى احد ( معاوية ) ، ومعاوية هذا – أى ابن عبد الله بن جعفر بن أبى طالب سمى احد

(\*\*) من أعظم الأدلة على كذبهم ثناء الله سبحانه في القرآن على الصحابة في آيات كثيرة - ذكر بعضها في أول هذا الكتاب - وقد فال تعالى في وصفهم : « أشداء على الكفار رحماء بينهم » ( الفتح : ٢٩ ) ، ( كنتم خير أمة أخرجت للناس ) آل عمران : ١١٠ .

### 4V1

المواصم من القواصم ــ م ١٨



بنيه باسم : (يزيد) . وعمر بن على بن أبى طالب كان من نسبه عيسى بن عبد الله بن محمد بن عمر بن على بن أبى طالب سمى أحد بنيه ( أبا بكر ) وآخر باسم ( عمر) وثالثاً باسم ( طلحة ) . وزين العابدين على بن الحسين سمى أحد أولاده باسم أمير المؤمنين ( عمر ) تيمناً وتبركاً . .

فهل يعقل أن هولاء الأقارب المتلاحمين الذين يتخيرون مثل هذه الأمهات لانسالهم ، ومثل هذه الأسماء لفلذات أكبادهم ، كانوا على غير ما أراده الله - تعالى - لهم من الأخوة في الأسلام والمحبة في الله ، والتعاون على البسسر والتقوى (\*) !!

وان خطبة أمير المؤمنين على بن أبى طالب فى نعت صديقه وأمامه خليفة رسول الله أبا بكر يوم وفاته ، من ببيغ ما كان يستطهره الناس فى الأجيسال الماضية . وفى خلافة عمر دخل على فى بيعته أيضا ، وكان من أعظم أعوانه على الحق . وكان يذكره بالخير ويثنى عليه فى كل مناسبة ، وقد علمت أنه بعسد أخيه وصهره عمر سمى ولدين من أولاده باسميهما ، ثم سمى ثالثا باسم عثمان لعظيم مكانته عنده ، ولانه كان أمامه ما عاش . أ . ه . باختصار .

1.000 Y 10000

ان كتاب « نهج البلاغة » هو من الكتب المعتمدة عند الشيعة ، وينسبونه الى على بن أبى طالب رضى الله عنه › والحقيقة أن بعضه له ، والاكثر من وضع الرضى والمرتضى الشيعيين ، وفيه من الدس والافتراء الشىء الكثير ، وقسد

<sup>(\*)</sup> من الرافضة من ينكر كل ذلك ، ومنهم من لا يستطيع انكارها ، لأن التاريخ يلقمه حجراً بل حجارة ، فيروح ويزعم ان آل البيت أمثال على والحسن وزين العابدين انما فعلوا ذلك تقية . وهم بذلك يطعنون بشجاعتهم وبطولتهم واخلاصهم ، كبرت كلمة تخرج من افواههم ان يقولون الا كذباً ! .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

راينا أن ننقل عن هذا الكتاب بعض شهادات على فى الثناء على أبى بكر وعمر وغيرهم من الصحابة رضى الله تعالى عنهم ، كما راينا أن ننقل أيضا عن بعض كتب الشيعة المعتبرة لديهم شهادات أخسرى لبعض آل البيت المتقدمين فى الصاحبين ، مع بعض التعليقات من كتاب التحفة الائنى عشرية للشسساه عبد العزيز الدهلوى مما يلقم أعداء الصحابة حجراً ويخرسهم إلى الابد !

١ – جاء فى نهج البلاغة : إن عمر بن الخطاب لما استشار عليا رضى الله تعالى عنهما عند انطلاقه لقتال فارس ، وقد جمعوا للقتال فرفض على ذهاب الخليفة عمر نفسه للاشتراك فى هذا القتال خوفاً على حياته وقال له : « إن هذا الأمر لم يكن نصره ولا خذلانه بكثرة ولا قلة ، وهو دين الله تعالى الذى اظهره ، وجنده الذى أعده وأمده حتى بلغ ما بلغ وطلع حيثما طلع ، ونحسن على وعد من الله تعالى حيث قال عز اسمه ، ( وعد الله الذين آمنوا ) وتلا الآية ، والله تعالى منوا ) وتلا أنهم ، وقد من الله تعالى الذى على وعد من الله تعالى حيث قال عز اسمه ، ( وعد الله الذين آمنوا ) وتلا الآية ، والله تعالى منجز وعده وناصر جنده . ومكان القيم بالأمر فى الاسلام ، مكان النظام من الخرز ، فإن انقطع النظام تفرق الخسرز ، ورب متفرق لم يالاجتماع ، فكن قطباً واستدر الرحى بالعرب واصلهم دونك نار الحسرب ، بالاجتماع ، فكن قطباً واستدر الرحى بالعرب واصلهم دونك نار الحسرب ، وانكان الذي المان الخرا ، فإن انقطع النظام تفرق الخسرز ، ورب متفرق لم يالاجتماع ، فكن قطباً واستدر الرحى بالعرب واصلهم دونك نار الحسرب ، بالاجتماع ، فكن قطباً واستدر الرحى بالعرب واصلهم دونك نار الحسرب ، فانكان القيم بالام ، فى الاسلام ، مكان النظام من الخرز ، فإن انقطع النظام تفرق الخسرز ، ورب متفرق لم ينجز عدام ، وإنكانوا قليلا فهسم كثيرون بالاسسلام ، يالاجتماع ، فكن قطباً واستدر الرحى بالعرب واصلهم دونك نار الحسرب ، وإنكان ان شخصت من هذه الأرض انتفضت عليك العرب من أطرافها وأقطارها ، فإنك ان شخصت من هذه الأرض انتفضت عليك العرب من أطرافها وأقطارها ، فإنه ان من المرا في الاسلام ، فانك ان أن أنه من الورا في أول المرب وأصلهم دونك نار الحسرب ، فانك ان شخصت من هذه الأرض انتفضت عليك العرب من أطرافها وأقطارها .

ان المجم ان ينظروا اليك غدآ يقولوا : هذا اصل المرب ، فاذا قطعتموه استرحتم ، فيكون ذلك أشد لكلبهم عليك وطمعهم فيك .. ا . ه . باختصار فتدبر \_ أيها القارىء \_ منصفاً فقد ارتفع الأشكال واتضح الحال ، والحمد لله رب العالمين .

۲ – وجاء فى نهج البلاغة أيضاً عن على بن أبى طالب رضى الله عنه : « لله بلاد أبى بكر لقد قوم الأود ، وداوى العلل ، وأقام السنة ، وخلف البدعة ، وذهب نقى الثوب ، قليل العيب ، أصاب خيرها وأتقى شرها ، أدى لله طاعة واتقاه بحقه » . .

جاء فى كتاب التحفة الأثنى عشرية : وقد حذف الشريف الرضى صاحب « نهج البلاغة » حفظاً لمذهبه . لفظ « أبى بكر » وأثبت بدله : « فلان » وتأبى الأوصاف الا أبا بكر . ولهذا الإيهام اختلف الشراح ، فقال البعض هو أبو بكر ، وبعض هو عمر ، ورجح الأكثر الأول ، وهو الأظهر ...

٣ ــ ان أمير المؤمنين على رضى الله عنه قد مدح الشيخين ــ أبى بكر وعمر ــ ودعا لهما حسبما ثبت عند الفريقين . وقد نقل شراح نهج البلاغة كتـــاب الأمير الى معاوية . وقد قال فيه بعد ما ذكر أبا بكر وعمر : « لعمرى ان مكانهما لعظيم ، وان المصاب بهما لجرح فى الاسلام شديد رحمهما الله تعالى وجزاهما بأحسن ما عملا » .

قال صاحب التحفة الاثنى عشرية تعليقاً على هذا الكلام : فكيف يتصور صدور مثل ذلك عن المعصوم ــ بنظر الشيعة ــ لو كانا غاصبين ظالمين ؟! معاذ



الله من ذلك 6 ونساله سبحانه العصمة عما يعتقده أولئك .

٤ - وأورد المرتضى فى (نهج البلاغة ) عن أمير المؤمنين على من كتابه الذى كتبه الى معاوية وهو : أما بعد فان بيعتى – يا معاوية – لزمتك ، وأنت بالشمام ، فانه بايعنى القوم الذين بايعوا أبا بكر وعمر وعثمان ، على ما بايعوهم عليه . فلم يكن للشاهد أن يختار ولا للنائب أن يرد . وأنما الشورى للمهاجرين والأنصار ، فان اجتمعوا على رجل وسموه أماماً كان ذلك لله رضا !! فان خرج منهم خارج بطعن أو بدعة ردوه الى ما خرج منه ، فان أبى قاتلوه على أتباعه غير من من كتابه الذى من مي من كتابه الذى ما بايعوهم ما بايعوهم ما بايعن القوم الذين بايعوا أبا بكر وعمر وعثمان ، على ما بايعوهم عليه . فلم يكن للشاهد أن يختار ولا للنائب أن يرد . وأنما الشورى للمهاجرين ما منهم خارج بطعن أو بدعة ردوه الى ما خرج منه ، فان أبى قاتلوه على أتباعه غير منهم خارج بطعن أو بدعة ردوه الى ما خرج منه ، فان أبى قاتلوه على أبياعه في منبيل المؤمنين ، وولاه الله ما تولى . .

٥ - وجاء فى الصحيفة الكاملة للسجاد من الدعاء للصحابة ومدح متابعتهم، ولا احتمال للتقية فى الخلوات ، وبين يدى رب البريات ونصه : « اللهم وأوصل الى التابعين لهم ياحسان الذين يقولون : ( ربنا اغفر لنا ولاخواننا الذين سبقونا بالايمان ) خير جزائك ، الذين قصدوا سمتهم ، وتحروا وجهتهم ، ومضوا فى قفو أثرهم ، والائتمام بهداية منارهم ، يديتون بدينهم على شاكلهم ، ولم يتهم ريب قى قصدهم ، ولم يختلج شك فى صدورهم » الى آخر ما قال .

٢ - وأورد الكلينى فى « الكافى » وهو من كتب الشهيعة كالبخارى عند السنيين فى باب السبق إلى الإيمان بروايات أبى عمرو الزبيرى عن أبى عبد الله أنه قال : قلت له أن للأيمان درجات ومنازل يتفاضل المؤمنون فيها عند الله . قال نعم . قلت صفه لى رحمك الله حتى أفهمه . قال : أن الله سهيق بين المؤمنين كما يستبق الخيل يوم الرهان ، ثم فضلهم على درجاتهم فى السبق اليه ، فجعل كل أمرىء منهم على درجة سبقه ، لا ينقصه فيها من حقه ، ولا يتقدم مسبوق ، ولا مفضول فاضللا ، تتفاضل بذلك أوائل الأمسة وأواخرها .

هذه بعض الأدلة على سمو إيمان الصحابة وفضلهم بصورة عامة وفضل أبى بكر وعمر بصورة خاصة نقلناها من مصادر شيعية موثوقة لديهم ، غير أن بعض علمائهم \_ ويا للاسف \_ يؤولونها بتأويلات تبعث على التقزر والتقيىء مما لا يقول به عاقل فضلا عن عالم ، ليزيدوا أتباعهم ضلالا فوق ضلالهم فنعوذ بالله من الكفر والمناد !

-----

كنا ذكررنا فيسما سسبق صفحة ١٦٣ مسحة حديث الحواب بايجاز ونظرآ لأهمية الموضوع نزيده ايضاحاً فيما يلى نقلا عن كتاب الأحاديث الصحيحة لشيخنا محدث الديار الشامية ناصر الدين الألبانى ( ٥/٤٧٤ ) بشىء من الاختصار ، وهو فى كلامه يرد على الاسمستاذ محب الدين الخطيب رحمه الله تعالى :

... ونحن وان كنا نوافقه على انكار ثبوت تلك الشمادة ( يريد ما زعمته



الرافضة من دعوى شهادة الزبير وطلحة أنه ليس هذا ماء الحواب ، وخمسون رجلا اليهم ، وكانت أول شهادة زور دارت في الاسلام ) فانه مما صان الله تبارك وتعالى اصحابه صلى الله عليه وآله وسلم منها لاسيما من كان منهم من العشرة المشرين بالجنة . . فاننا لننكر عليه قوله : « ولا قال النبى صلى الله عليه وآله وسلم ذلك الحديث » كيف وهو قد ثبت عنه صلى الله عليه وآله وسلم بالسند الصحيح في عدة مصادر من كتب السنة المعروفة عند أهل العلم ؟!

ثم قال الشيخ ، بعدما ذكر خطأ تضعيف الحديث المذكور :

بيد أن هذا مع بعده عن الصواب ، والانحراف عن التحقيق العلمى الصحيح فانه هين بجانب قول صديقنا الاستاذ ( سعيد الأفغانى ) فى تعليقه على قول الحافظ الذهبى المتقدم فى « سير النبلاء : وهذا حديث صحيح الاسناد » :

« فى النفس من صحة هذا الحديث شىء ، ولأمر ما أهمله أصحاب الصحاح. وفى « معجم البلدان » مادة ( حواب ) أن صحاحية الخطاب سلمى بنت مالك الفزارية ، وكانت سبية وهبت لعائشة ، وهى المقصودة بخطاب الرسول اللى زعموه ... ومن العجيب أن يصرف بعض الناس هذه القصة إلى السحيدة عائشة ارضاء لبعض الأهواء العصبية » .

وفي هذا الكلام مؤاخذات :

الأولى : يظن الاستاذ الصديق أن اهمال أصحاب (الصحاح) لحديث ما انما هو لعلة فيه . وهذا خطأ بين عند كل من قرأ شيئا من علم المصطلح ، وتراجم أصحاب ( الصحاح ) ، فانهم لم يتعمدوا جمع كل ما صحح عند دهم ، فى « صحاحهم » ...

الثانية : هذا ان كان يعنى « الصحاح » الكتب الستة ، لكن هذا الاطلاق (غير صحيح ) لأن السنن الأربعة من الكتب الستة ليست من ( الصحاح ) لا استصلاحاً ، ولا واقعاً ، فإن فيها أحاديث كثيرة ضعيفة ، والترمذي ينبه الى ضعفها في غالب الأحيان .

وان كان يعنى ما هو أعم من ذلك ، فليس بصحيح ، فقد عرفت من تخريجنا المتقدم أن ابن حبان أخرجه فى « صحيحه » والحاكم فى « المسمتدرك على الصحيحين » .

الثالثة : وثوقه بما جاء فى « معجم البلدان » بدون اسناد ، ومؤلفه ليس من أهل العلم بالحديث ، وعدم وثوقه بمسند الامام أحمد ، وقد ساق الحديث بالسند الصحيح ، ولا بتصحيح الحافظ النقاد الذهبى !!

الرابع : جزمه أن صاحبة الخطاب سلمى بنت مالك بدون حجة ولا برهان سوى الثقة العمياء بمؤلف « معجم البلدان » ...

الخامسة : ان الخبر الذى ذكره ووثق به لا يصح من قبل اسناده بل واه جدا ( ولم يقبل به الخطيب نفسه رحمه الله ) .



السادسة : قوله : « أرضاء لبعض الأهواء » .

وكانه يشير بذلك الى الشيعة الذين يبغضون السيدة عائشة رضى الله عنها ويفسقونها .. بسبب خروجها يوم الجمل . ولكن من هم الذين اشار اليهم بقوله : « بعض الناس » أهو الامام أحمد .. والذهبى ، أم يحيى بن سميد القطان شيخ الامام أحمد وهو من الثقات الأثبات ، أم اسماعيل بن أبى خالد وهو مثله كما عرفت ، أم شيخه قيس بن أبى حازم وهو مثله فى الثقممية والضبط ...

وللحديث شاهد يزداد به قوة ، وهو من حديث ابن عباس قال : قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم لنسائه :

« ليت شعرى أيتكن صاحبة الجمل الأدبب ( الكثير وبر الوجه ) تخسرج فينبحها كلاب الحواب ، يقتل عن يمينها وعن يسارها قتلى كثير ، ثم تنجو بعدما كادت » رواه البزار ورجاله « ثقات » .

قال الامام الزيلعى فى « نصب الراية » ( ٤ / ٦٩ ـ ٧٠ ) وفد أظهرت عائشة الندم كما أخرجه أن عبد ألبر فى « كتاب الاستيعاب » عن أبن أبى عتيق، وهو عبد الله بن محمد بن عبد الرحمن بن أبى بكر الصديق : قال قالت عائشة لابن عمر : يا أبا عبد الرحمن ما منعك أن تنهانى عن مسيرى ٤ قال : رأيت رجلا غلب عليك \_ يعنى الزبير \_ فقالت : أما والله لو نهيتنى ما خرجت . ١ .ه . ولهذا الأثر طريق أخرى صححها الذهبى فى سير النبلاء ( ٨ ٧ ـ ٧٩ ) .

مما سبق ندرك صحة حديث الحواب من عدة طرق ومن قبل كبار علماء الحديث ، وقد رأى بعضهم فى هذا الحديث تخطئة لمائشة رضى الله عنهسا فحاول تضعيفه من غير علم ! ..

ونقول بهذه المناسبة ان الله سبحانه نزه علماء السنة عن الكذب سسواء كان ذلك من صالح أهل السنة أو ضدهم ، وهم بعكس كثير ممن يسسمون بعلماء الرافضة وغيرهم الذين لا نكاد تجد كلمة صدق واحدة عندهم !

ومهما كان من شأن السيدة عائشة رضى الله عنها فانها نفسها شمسعرت بخطئها كما تقدم معنا ، ولها اجر المجتهد كما جاء في الحديث .



فهر خرالتكاب

| الصفحة               | المو ضـــــوع                                   |  |  |  |  |
|----------------------|-------------------------------------------------|--|--|--|--|
| ٥                    | مفتاح رموز التحقيق                              |  |  |  |  |
| ٦                    | التقدمة : بقلم الدكتور محمد جميل غازى           |  |  |  |  |
| ·                    | كلمة تعريف بالكتب السلفي لتحقيق التراث ودوره في |  |  |  |  |
| 11                   | اخراج العواصم من القواصم                        |  |  |  |  |
| 15                   | ترجمة القاضي أبي بكر بن العربي « رحمه الله »    |  |  |  |  |
| ۳.                   | وصف المخطوطات التي اعتمدنا عليها في التحقيق     |  |  |  |  |
| ٣٤                   | صور المخطوطات التي اعتمدنا عليها في التحقيق     |  |  |  |  |
| 13                   | تقديم للشبيخ محمود مهدى الاستانبولي             |  |  |  |  |
| ٤٥                   | تصدير للعلامة محب الدين الخطيب « رحمه الله »    |  |  |  |  |
| المواصسم من القواصسم |                                                 |  |  |  |  |
|                      | جزء في : تحقيق مواقف الصحابة بعد وفاة النبي ﷺ   |  |  |  |  |
| ٥٣                   | مقدمة المؤلف                                    |  |  |  |  |
|                      | قاصــــــــــــــــــــــــــــــــــــ         |  |  |  |  |
| ٥٤                   | وفاة النبى عَلَيْهُ ووقعها في نفوس الصحابة      |  |  |  |  |
| ٥٤                   | استخفاء على في بيت فاطمة                        |  |  |  |  |

سكوت عثمان واهجار عمر ٥٥ م حوار العباس وعلى فى مرضه عليك ٥٥ اضطراب أمر الانصار م موقف جيش أسامة ٥٩

444

This file was downloaded from QuranicThought.com



| الصفحة | المو ضــــوع                                                |
|--------|-------------------------------------------------------------|
|        | ägnen ole                                                   |
| ٦.     | تدارلد الله الاسلام والأنام بأبى بكر                        |
| ٦.     | رباطة جأش ابي بكر ، ووداعه النبي ، وخطبته في المسجد         |
| 11     | موقفه في سقيفة بني ساعدة                                    |
|        | خلافة الصديق واستخلاف عمر                                   |
| 78     | موقف الصديق من مانعي الزكاة                                 |
| ٦٤     | تنظيمه للحيش ، واختياره القواد والعمال                      |
| 10     | حديث لا نورث ما تركنا صدقة »                                |
| ٦٧     | حديث لا يدفن نبي الاحيث يموت                                |
| ٦٨     | جعل عمر الأمر شورى في اختيار الخليفة بعده                   |
|        | خلافة عثمان ودعاة الفتنة                                    |
| 79     | سجايا عثمان ومكانته العالية في الاسلام                      |
| ۷۱ «   | حديث « أن عمر شهيد ، وعثمان شهيد ، وله الجنة على بلوى تصيبه |
| ۷۳     | وصف اجمالي لدعاة الفتنة الذين قاموا على عثمان               |
|        | ägunnan lä                                                  |
| ٧٦     | المظالم والمناكير التى ادعوها على عثمان                     |
|        | عاصسمجة                                                     |
|        | بيان بطلان هذه الدعاوى سندآ ومتنآ                           |
| VÝ     | موقف عثمان من عبد الله بن مسعود                             |
| Υ٨     | موقف عثمان من عمار بن ياسر                                  |
| ٨.     | جمع القرآن حسنة عثمان العظمى وخصلته الكبرى                  |
| ۸۱     | وقعة اليمامة واستماتة حملة القرآن من الصحابة في تلك المعركة |
| ٨٢     | ابن طاوس الشيعي يروى عن على اجماع الصحابة على مصحف عثمان    |
| ٨٣     | اكبر داعية شيعى يدعى تحريف القرآن ويؤيده الطبرسي            |
|        |                                                             |



| لصفحة | المو ضــــوع                                                         |
|-------|----------------------------------------------------------------------|
| 12    | عبد الله بن مسعود ومصحفه                                             |
| 34    | ما أوخذ به عثمان من حماية الحمى لابل الصدقة                          |
| 80    | ابو ذر ومسيره الى الربدة                                             |
| 77    | ما وقع بين أبى الدرداء ومعاوية                                       |
| ٨٩    | عثمان وأبو الدرداء . رد الحكم . تحقيق ابن تيمية وابن حزم وابن الوزير |
| ۹.    | عثمان واتمامه الصلاة في منى                                          |
| 20    | معاوية ومكانته في خلافة أبي بكر وعثمان                               |
| ٩٧    | تولية عشمان عبد الله بن عامر بن كريز                                 |
| ٩٨    | تولية عثمان الوليد بن عقبة ، والمامه بنشاة الوليد وجهاده             |
| ٩٩    | الولاية اجتهاد وعلى ً ولى ً اقاربه                                   |
| 1     | كان النبي عَظِّيُّهُ أول من وليَّ بني أمية واستعان بهم               |
| 1.1   | عدالة مروان ، وانه من كبار الأمة عند الصحابة وفقهاء المسلمين         |
| 1.1   | سقوط كل ما استدلوا به على الوليد في آية ( أن جاءكم فأسق بنبأ )       |
| 1.0   | اقامة عمر الحد على صهره قدامة بن مظعون من رجال بدر                   |
| 1.9   | اى حرج على المرء أن يولى أخاه أو قريبه                               |
| 111   | ما فعله عثمان والذين قبله في خمس الخمس والأقطاع                      |
| 117   | عثمان لم يضرب أحدا بالعصا                                            |
| 118   | علو عثمان على منبر رسول الله ﷺ                                       |
| 118   | تخلفه بالمدينة عن بدر لتمريض زوجته رقية بنت رسول الله عظي            |
| 110   | لو لم يكن لعثمان من الشرف الابيعة الرضوان لكفاه                      |
| 117   | موًاخذتهم عثمان بأنه لم يقتل عبيد الله بن عمر بن الخطاب بالهرمزان    |
| 119   | تحقيق علمي عن الكتاب المنسوب لعثمان                                  |
| 181   | قول على أن الخارجين على عثمان حساد طلاب دنيا                         |
| 170   | تسيير عثمان مثيرى الغتنة الى معاوية بالشام                           |
| 178   | قولهم لمعاوية : كم تكثر علينا بالامرة وبقريش                         |
|       |                                                                      |



| änia        | الموضـــــوع الد                                                     |
|-------------|----------------------------------------------------------------------|
| <b>د</b> می |                                                                      |
|             | انتقال مثيرى الفتنة الى منطقة عبد الرحمن بن خالد ومعاملته لهم بالحزم |
| 18.         | تظاهرهم بالتوبة                                                      |
| 177         | مسير فرق الثوار الى المدينة                                          |
| 182         | الثوار يناقشون عثمان                                                 |
| 121         | وقائع ومحاورات بين عثمان والبغاة عليه                                |
| 177         | فتوى ابن عمر لعثمان بألا يخلع نفسه لئلا تتخذ عادة                    |
| ۱۳۸ -       | اشراف عثمان على الناس واستشهاده أياهم بسوابقه (١٣٧ ـ                 |
| 121         | موقف عثمان من أمر الدفاع عنه أو الاستسلام للأقدار                    |
| 131         | عثمان في ساعته الأخيرة                                               |
| 188         | الحكم الفقهى في موقف عثمان من الدفاع أو الاستسلام                    |
| 187         | الذين دافعوا عن عثمان في السباعة الأخيرة خارج الدار                  |
|             | خـــلافة على ً                                                       |
| 188         | قولهم في بيعة طلحة : يد شلاء ، وفي طلحة والزبير بايعا مكرهين         |
| 10.         | موقف على من قتلة عثمان                                               |
|             | قاصيبيهة                                                             |
| 101         | اجتماع اصحاب مكة وخروجهم الى البصرة                                  |
| 101         | خبر الحواب ، وثبوت صحة الحديث                                        |
| 105         | خروج على الى الكوفة ، وما وقع في العراق قبل وصوله                    |
|             | Aquinan be                                                           |
|             | مجيء اصحاب الجمل الى البصرة لتأليف الكلمة ، وللتوصل بذلك الى         |
| 100         | اقامة الحد على قتلة عثمان                                            |
| 104         | الاجتماع في البصرة                                                   |
| ١٥٨         | كتابة الكتاب بين عثمان بن حنيف وأصحاب الجمل بالكف عن القتال          |
| 109         | وصول على الى البصرة ووقوع التفاهم بينه وبين أصحاب الجمل              |
|             |                                                                      |



| الصفحة | الموضــــوع              |
|--------|--------------------------|
| 174    | تحقيق علمى لمسالة الحواب |
|        | قاحسيهة                  |

| ۱٦٨ | قف على من قتلة عثمان                                          | مو |
|-----|---------------------------------------------------------------|----|
| 177 | رب صفين ، ودعوى الفريقين ، وما اخترع في ذلك من أكاذيب         |    |
| 171 | طائفتان كانتا على حق ، والبغاة على عثمان ليسبوا من احداهما    | ١٦ |
| ۱۷۳ | ديث « ابنى هذا سيد ولعل الله ان يصلح به بين تئتين من المسلمين | >  |

# قاصصة التحكيم

الصحيح فيها ما رواه الدار قطنى وخليفة بن خياط العراقيون جاءوا بأبى موسى من عزلته لأنه كان ناصحا بالدعوة الى السلم ١٧٦ معاوية لم يكن يومند خليفة حتى يخلعه عمرو أو يثبته

## عاصيحة

| ۱۸. | رواية الدارقطنى خبر التحكيم فضحت الاكاذيب المفتراة |
|-----|----------------------------------------------------|
| 184 | نصيحة المؤلف للناس بالأدب مع الصحابة               |

### قاصيمية

| ۲۸۱ | احتجاج الشيعة بحديث « خم » ودعاء « وال من والاه »            |
|-----|--------------------------------------------------------------|
|     | افترا الشيعة على أبي بكر وعمر وعثمان وعبد الرحمن بن عوف وأهل |
| 145 | الشــــام                                                    |
| 184 | الصحابة كلهم كفرة عند الشبيعه                                |
| 189 | تكفيرهم كل عاص بكبيرة                                        |
| 181 | لماذا عزمنا على نشر الكتاب بهذا التحقيق                      |
| ۱٩. | طعن الشيعة في الصحابة                                        |
|     | عاصيحيهة                                                     |

يكفيك من شر سماعه



| لمفحة | الموضــــوع                                                                                                      |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ~ى    | مقارنة موقفهم من الصحابة بموقف النصارى واليهود من أصحاب مو                                                       |
| 191   | وعيسى                                                                                                            |
| ۲.٩   | بيعة الحسن وصلحه مع معاوية                                                                                       |
| ۲۱.   | مزايا معاوية وسيرته الممتازة                                                                                     |
| 111   | سرور النبى عليهم برؤيا حروب معاوية                                                                               |
| 317   | تحقيق علمي : هل العنعنة معناها ضعف الحديث                                                                        |
| 117   | انعقاد البيعة لمعاوية على الوحه الذي وعد به رسول الله                                                            |
| 117   | كلام العلماء في امامة المفضول مع وجود الفاضل                                                                     |
| 219   | حجر بن عدى والأسباب التي حملت معاوية على قتله                                                                    |
| ۲۲. : | خير الناس بعده عليه ابو بكر ثم عثمان ثم على ثم معاوية خال المؤمنير                                               |
| 221   | فساد ما تقول الشيعة في وفاة الحسن                                                                                |
| 221   | أهلية يزيد للولاية                                                                                               |
| 117   | نقد اخبار ملفقة على وهب بن جرير في تمهيد معاوية لولاية يزيد تحذير                                                |
|       | ونصيحة من المؤلف للمسلمين من الدخول في دماء الصّحابة مع من ا                                                     |
| 221   | وأعراضهم بسبو ء                                                                                                  |
| ۲۳۳   | الليث بن سعد يسمى يزيد أمير المؤمنين                                                                             |
| ۲۳۸   | ضراعات كبار الصحابة والمفكرين للحسين بلزوم رجوعه                                                                 |
| 45.0  | حزن يزيد لاستشبهاد الحسين ومعاملته لاهل بيته                                                                     |
| 121   | طعن آل البيت بالشيعة                                                                                             |
| 484   | هل يزيد مسؤول عن مقتل الحسين                                                                                     |
|       | and the second |
| ۲٤٨   | النبى صلى الله عليه وسلم أول من عقد الولاية لبنى أمية                                                            |
| ۲٤٨   | استلحاق معاوية لزياد                                                                                             |
| 189   | ما روی من اعتراف أبی سفیان لعلی بن أبی طالب بأبوته لزیاد                                                         |
|       |                                                                                                                  |



### 

| ۲٥٨ | ,<br>,     | اسية     | والعلوية والعب<br>ع <b>اصححة</b> |           | البكرية و           | الأحزاب   | ظهور    |
|-----|------------|----------|----------------------------------|-----------|---------------------|-----------|---------|
| ٢٥٧ | وفاة النبى |          | ة ، وافتراق                      |           |                     |           |         |
| 807 |            |          | فيان لزياد                       | ة أبي سا  | سه <b>د</b> وا بأبو | ة الذين ش | تسمي    |
| 800 |            | من الناس | : يعرفها كثير                    | وحقائق لا | ت معان              | ت والعزلا | للولايا |

تحذير المسلمين من أهواء المفسرين والمؤرخين الجهلة منهم وكذا أهسل الآداب 17. الآداب 17. تشيع برىء من كتاب « الامامة والسياسة » تشيع المسعودى ، وميل المبرد للخوارج تحقيقات علمية هامة من كتاب شرح العقيدة الطحاوية وفتاوى شيخ الاسلام ابن تيمية علاحصة.

الفاطميين ليسوا بخلفاء لأنهم مجوس وأكثرهم زنادقة بحث موجز للشيخ محب الدين الخطيب فى شأن الصحابة كتاب نهج البلاغة ليس كله لعلى ً بن أبى طالب ، وأبحاث هامة منه تفصيل فى تصحيح حديث الحواب الفهرس المهرس

×10



الراجع





3] \_ كتاب العزلة \_ للخطابى [ ٨٨٨ ه.]

6] \_ الكفاية \_ للخطيب البغدادى [ ٢٢] ه. ]

7] \_ لسان العرب \_ لابن منظور [ ٢١١ ه. ]

7) \_ لسان الميزان لابن حجر العسقلانى [ ٢٥٨ ه. ]

٨] \_ موطاً مالك [ ٢٧١ ه. ]

٨] \_ موطأ مالك [ ٢٧١ ه. ]

٨] \_ مسند الامام احمد [ ٢٤٢ ه. ]

٩] \_ مسند الامام احمد [ ٢٤٢ ه. ]

٥. الميسر والقداح \_ لابن قتيبة [ ٢٧٢ ه. ]

٥. المنتقى من احاديث الاحكام \_ للمجد ابن تيمية [ ٢٥٢ ه. ]

٢٥ \_ المنتقى من احاديث الاحكام \_ للمجد ابن تيمية [ ٢٥٢ ه. ]

٢٥ \_ المنتقى من احاديث الاحكام \_ للمجد ابن تيمية [ ٢٥٢ ه. ]

٢٥ \_ المنتقى من منهاج الاعتدال \_ لابن تيمية \_ والذهبى اختصره [ ٨٤٧ ه. ]

٢٥ \_ مجموع فتاوى ابن تيمية . جمع ابن قاسم \_ ٣٣ مجلد

٢٥ \_ معجم البلدان \_ لياقوت [ ٢٢٢ ه. ]

٥٥ \_ نسب قريش \_ للزبيرى [ ٢٣٦ ه. ]

٢٥ \_ معجم البلدان \_ لياقوت [ ٢٢٢ ه. ]

٢٥ \_ النهاية في غريب الحديث – لابن الأثير [ ٢٠٦ ه. ]

ایداع رقم ۸۸/۲۷۲٤

دارالجدل للطباعة عاقصراللؤلؤة الفجالة

جمهورية مصرالعربية تلفون ٩٠٤٣٤٣ - ٩٠٥٢٩٦

This file was downloaded from QuranicThought.com