







### هذا الكتاب

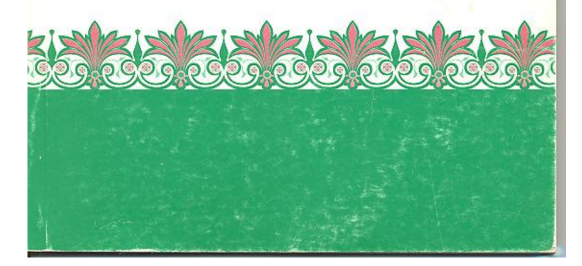
لقد اطلعت على كتابكم القيم ( النسب والمصاهرة بين أهل البيت والصنحابة ) فوجدته من أدق ماكتب في هذا الموضوع ذي الحساسية البالغة، الذي شرقت به الأهواء وغربت وأن الأوان لمعالجته بأسلوب هادىء واخلاص للحقيقة الإسلامية التي ضاعت على أيدي جل الباحثين.

إن الكتاب يرد الأمر إلى نصابه .. وأسأل الله سبحانه أن يجعله في ميزان حسناتكم يوم لا ينفع مال ولا بنون ، وأن يرسي أسلوب عمل في معالجة هذا الموضّوع الشائك ، يكون سنة حسنة لكل الذين سيفيدون منه مستقبلاًإن شاء الله ...

الدكتور عماد الدين خليل

لقد اطلعت على كتاب (النسب والمصاهرة بين أهل البيت والصحابة) فوجدت الكتاب موضوعياً في طرحه ومناقشاته ، عقلياً في ردوده ولعل في نشره فائدة كبيرة للذين يريدون معرفة الصلة بين أل البيت والصحابة .

الدكتور رشيد عبد الرحمن العبيدى









# الهنتقت ولصرة النست والهامرة بين أمل البيت والصحابة

تأليسف:

ملاه الدين شهب الدين المدرس

من مطبوعات:

وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية إدارة الشسؤون الإسلاميـة دولــة قطـــر



الأناس الشهادة لجال الأدسو**ت بالأناس المنافق الر** الارادوم الديار أن

الحمد لله الذي أكمل لنا دينه وأتم علينا نعمته، ورضى الإسلام لنا دينا. . والصلاة والسلام على من أرسلة الله رحمة للعالمين، وخاتما للانبياء والمرسلين سيدنا محمد صلوات الله وسلامه عليه وهلى اله وسلامه عليه وهلى اله وصلامه عليه وهلى اله وصدابته والتابعين ومن فيتمهم باحسان إلى يوم الدين.

فَمندُ بزغ فَجِر الأسلام، عمل بهدايته وتعاليب السامية على تحرير العقول من الخرافة، والنفوس من الأهواء، والإنسان من العبودية لغير الله.

طأآ مس من من من المسلك ويفاه إليه والمنطقة المهارة المنه المسية سنده الله وللمنظ القبل عليه الناس وانشرحت صدورهم له، وبخلوا في رحابه أفيولجاً مؤمنين به، منقبادين لشرعته، ببازلين النفس والنفيس ميه أيطانها والمناسكة المنها المن

ولا يزال الإسلام في علو وظهور ونوره سياطعاً متالقاً عبر القرون والعصور ... يجمع أهله في ظلال الأخوة الإيمانية، ويربط فيما بينهم مهما لختلفت الوانهم والسنتهم ويلدانهم برباط العقيدة والمحبة في الله ... كما كان عليه سلف هذه الأمة من الصحلية الأبرار .. الذين رضى الله عنهم واثنى عليهم، وزكى ظاهرهم وباطنهم، وكان لهم فضل السبق في الإيمان برسالته والجهاد في سبيله وإغلاء كلمتعمبين العالمين.

لقد رَبَّاهِمُ النبي ﷺ على عينه، وشرفهم بصحبته، وحملهم لواء رَسَالَتُهُ، وَأَوْرَتُهُم عَلَمُهُ وَأَخَلَاقُهُ وَشَمَاتُكُه.. لَيْكُونُوا مَن بعده مَصَابِيحِ مُدَى لَلنَّاسَ، وقد فَارَق الدنيا صلوات الله وسلامه عليه وهو عنهم



راض، وشهادته لهم بانهم نفسي القرون باقية إلى يوم الدين.. لا ينازع فيها أحد من أهل الإسلام..

ومن هذا وجب على كل مسلم أن يوقسرهم ويترضى عنهم ويعترف بفضلهم.

واستحقوا وصباة النبي ﷺ بهم حيث يقول: [ لا تسبوا أصحابي] فإنهم كما قال الله تعالى: ﴿ خير أمة أخرجت للناس ﴾.

أما ما شجر بينهم، فالإمساك عن الخوض فيه أولى كما قال عمر بن عبد العزيز رضى الله عنه (تلك دماء طهر الله منها أيدينا فلتمسك عنها السنتنا) وتوضيحاً للمنهج الذي ينبغي على المسلم أن يلتزمه فيما يتعلق بهذا الشأن يقول لبن دقيق العيد (رحمه الله تغالى):

(وما نقل عنهم - أي الصحابة - فيما شجر بينهم واختلفوا فيه، فمنه ما هو كذب وباطل فلا يلتفت إليه، وما كان صحيحاً أولناه تأويلاً حسنا، لأن الثناء عليهم من الله سابق، والقتال الذي حدث بينهم هم متأولون فيه .. لكل طائفة شبهة اعتقدت تصويب نفسها بسببها، وذلك لا يخرجهم من العدالة، بل هم في حكم المجتهدين، فلا يلزم نقص أحد منهم إنما هم بين لجر وأجرين).

#### \* \* \*

وإنه ليسر إدارة الشؤون الإسلامية أن تتولى نشر هذا البحث حول المصاهرة والنسب بين أهل البيت الطاهرين وسائر الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين، من أجل إظهار الروابط المتينة وأواصر المحبة والأخوة الصابقة فيما بينهم لتقوم الحجة في ذلك على نزاهة





المنهج، وسلامة الأصول، وصدق اليقين. والله من وراء القصد، وهو حسبنا ونعم الوكيل.

إدارة الشؤون الإسلامية وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية الدوهــة - قطــر ٢٢ رجــب ١٤٢٠هـ





المصاهـــرة بيـــن أهـــل البيـــت والصحابــــة





#### مقدمسة

الحمد لله رب العالمين، والمسلاة والسلام على سيد المسلين، والمسلاة والسلام على سيد المسلين، وعلى المسلين، وعلى المسلمين، ومن دعيا بدعوته والمتدى بهديه إلى يوم المدين .. وبعد ...

إن متابعة أواصر النسب والمصاهرة بين أهيل البيت والجيجابة تهدف بالدرجة إلى الوقيوف على الصور الشرقة لجيل الصحابة والتابعين، والتعرف عن قرب على الأجواء الأخوية والإيمانية التي سادت بيئهم في محاولة متواضعة لتصوير فضل أمة القرآن على المسلمين جميعاً وخصوصا غلينا تحن بلدان الفتح الإسلامي، إذ كان السلمين جميعاً وخصوصا غلينا تحن بلدان الفتح الإسلامي، إذ كان تلك الفحاولة في النهاية إلى إقد فالأخوة من جديد بين المسلمين، وتدريب وجهات النظر بين طواطهم وفرقهم ومحاربة الغلو والتطرف الذي أقدم في التاريخ الإسلامي الدفع المشلمين إلى المتقلقان تاريخهم و رجالاتهم وعظمائهم، وغلى رئسهم حسطابة رسنول الله والقرام والدعوة إلى منهج وسط طعتدل مستند إلى المتقيقة التاريخهم و وجهاتنا وتوجهاتنا وتناعاتها الماصورة امول اللهين التي التحقيقة التاريخهم المنائم والدعوة المن منهج وسط طعتدل مستند إلى المتقيقة التاريخهم المنائم والمهم والمهم المنائم النه التي المناسرة المول اللهين التي التحقيقة التاريخهم المنائم والمائم المنائم المنائم والمنائم المنائم المنائم والمنائم المنائم والمنائم المنائم والمنائم المنائم والمنائم المنائم والمنائم المنائم المنائم والمنائم المنائم والمنائم المنائم المنا

ومن خلال مسطيعة الهساله الكتابة يتفسط الأهذا الكتاب الأيمني بالنسب من حينه الونية نسباً ميجوداً فإنما مدى آرتبالل الانتشاب والمساهرات والمسلمة المنتفيع الرئياسي على المسطيعة وامل الميت الواللحيد المنابقة الإجكينيسلة المنابقة ال

ثمرة جمع مادة الكتاب هجره معدد كبير من أواصر النسب والمصاهرة تلك، ولم تؤثر الفتن والحروب التي حدثت على تلك المصاهرات مما يعطي فكرة واضحة واستنتاجاً ثميناً عن طبيعة الأحداث وتحليل أسبابها وحقيقة حجمها بعيداً عن تهويل الخصوم والغلاة، مما يؤسس قاعدة راسخة لمساعي التقريب والوحدة والتعايش والتسامع بين المسلمين.

ويمكن تلخيص أمم أمداف الكتاب بما يلي :-

- محاولة تقديم فهم أفضل للسيرة النبوية من خلال معرفة قبائل وأنساب الصبحابة والواقع الإجتماعي في عصر الرسالة وتسليط الضوء على مأثر أهل البيت والصحابة.
- التعرف على أهمية دور العرب في بسالة الإسلام، وأن الإهتمام يبافق العرب وتاييخهم وقب إطهم، هو إهتمام بالقرآن الكريم وتراث الإسلام بشكل عام
- الشاعة المفهم المعتدل والمبتوازين الأعداث التاريخ في صدر الإسلام، وفق المنظور القوائي الذي جعل من المبتد الإسلام أميته وسطاً، في مدينها وفكرها والتاكيد على المنهج الرباني في التحامل مع تراث الها البيت والمبحابة.
- مُحَادُلة دُعم جَهُودُ التقدريُبُ والأَحْدُةُ وَالوَحَدَةُ بِينَ المُسلمين من خلال تسليط الضوء على أواصر النسب والمُصَاهرة بين أهل البيت والصحابة، سواء قبل الفتنة وبعدها حتى نهاية العبصر العباسي الأول، ومَحَارِبَة النفاق والغلبي والتعصب والطائفية والأفكار الدخيلة على القراد الإسلامي، وفضح التيارات الخبيثة التي بثها الشعوبيون والمستِثبوةون في العقلاد الدينية والروايات التاريخية.



- التعرف على النسب النبوي الشريف وأنساب أهل البيت والصحابة من المهاجرين والانصار وأحفادهم.
- التعرف على دور المرأة في عصر الرسالة والإهتمام بها، لأن المرأة الصالحة هي الأساس في بناء المجتمع الفاضل.
- إشاعة أسماء الصحابة من خلال أشجار النسب والمصاهرة وأسماء أحفادهم من خلال الترلجم وتشجيع المسلمين على نشر تلك الأسماء المباركة بين أبنائهم ومواليدهم إضافة إلى الأسماء الإسلامية والقرآنية الأخرى، والإبتعاد عن الأسماء الخشنة والغريبة والشركية تأسياً بالنبي الكريم على الذي قام بنفسه بتغيير أسماء عدد من الصحابة الكرام وإضافة الكنى المباركة لبعضهم الآخر.

واخيراً ، لا يسع الباحث سوى الإبتهال إلى الله سبحانه أن يجعل هذا العمل خالصاً لوجهه الكريم. وأن يجعله علماً نافعاً وزاداً هادياً وأن يجعلنا من أهل طاعته الحائزين على مغفرته، ويقينا الشيطان وزلته، إنه نعم المولى ونعم النصير.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

علاء الدين شمس الدين المدرس





# y y that a base of the low

لقد أعطى الإسبلام عناية كبيرة للمصاهدة والتوابط الإجتماعي وعد للتهاسك الإجتماعي وللصاهرة وصلة الارحام من الركائز المهمة في بناء المجتمع الاسلامي، بعد عقيدة التوحيد والتربية الروحية والجهادية. ولا غراية في ذلك إذا علمنا أن هناك إرتباطاً كبيراً بين النشاط الديني والنشاط الاجتماعي، لتكوين الأمة المسلمة والمجتمع القوي الموجد حتى يصل إلى حالة من الالفة والاخوة وكانه بنيان مرصوص.

وقد استثمر النبي على الروابط الإجتماعية، كالنسب والمصاهرة والأخوة والجوار ويقية الأعراف والتقاليد الاجتماعية التي تدعو إلى الفضيلة والكرم والشجاعة، استثماراً طبياً، كما نرى ذلك واضحاً في الحديث الشويف: (إنما بعثت لاتمم مكاوم الاخلاق)(١) وفي الحديث الأخر الذي يؤكد على الأخوة والنسب والمصاهرة عموماً: (كل نسب وسبب منقطع يوم القيامة إلا نسبي وسببي)(١).

كما شرع النبي على الهجرة، مفهوم المؤاخاة بين المهلجرين والانصار، وقد باشر بنفسه وكذلك صحابته مصاهرات عديدة من شأنها تدعيم الروابط المتينة بين الصحابة وتقوية الأواصر مع بعض القبائل وتكريم الشهيد وكفالة أبنائه وزوجته، أو تلطيف المساعر وكسب ود قبيلة أو فئة من الناس أو شخصية معينة بعد معركة أو غزرة يقوم بها المسلحون هند الاعداء، وكان لتلك المساحل التي شجعها الإسلام، وور منهم في بناء دولة الإسلام وحضارته وإرساء

أيال وأستهماه التي يصلحن

<sup>(1)</sup> وواه لعقة والبيهةي والهاكم ووواه مالك في المؤطلات به و يسبب و يكربه و يسبب

<sup>(</sup>۲) رواه الطبراني ولبن سعد.

الكثير من الأعراف الطيبة بين الشيامين، وقد استمرت هذه المصاهرات بين الصحابة وأهل البيت طوال العصر الإسلامي المشترك وحتى الولفر العيصر العباسي، في ترى ذلك النداخل والتكافل بين اللهاجرين وُالأَنْمَحَالُ وَبِينَ بِيَوْتَ قَدُرِينَ السُّمَ عَيْرَةً، وإشتَعْمَرُ ذُلكُ النَّسْاطَ الإجتنعاعي عدد الابتاء والأصفادة كما شنهذ التأريخ الإسالامي في صدر الإسلام مصاهرات اخترى بين العرب والعجم والموالي، ختى اصبحت الأمم والشعوب المختلفة في المجتمع الإسلامي ثمثل أمة وأعدة وتشعبا واحداء وشهد الغيصير العباسي تداخيلا وتعاونا فريدا في مجالات العلم والقضاء والفلسفة والسياسة وغيرها. منطقت

وكان السلمون بكل اجتاسهم وتياراتهم المعتدلة صورا مشرقة لحضارة القرآن الكريم وفي هذا (البحث) حاولتا جمع ما أمكن جمعه من تلك المصاهرات المباركة بين أهل البيت والصحابة والناهم، من امهات المطنسادر الإسكادمية التي استعرضت ذلك النشاط الإجسماعي في التا زُيْلُخُ الإستلامي، وأبرزها كتب التاريخ والانسأب النتي المرنا إليها في نهاية الكتاب. ﴿ ﴿ حِجْمَةِ مِرْسَدُ الْ فَعَالِدُنَّا وَهِ أَوْلَى مُعْلِدُهُ وَمِدْ مَا

ولتستهيل متابعة ثلك المقتامرات، ثم تقسيمها إلى ثلاثة أجزاء:

- المساهرة في عصر الصحابة.
- المُصَاهِرَةُ فِي عَصِرُ أَبِنَاءُ الصَحَابَةُ(١). المُصَاهِرَةُ فِي عَصِرُ أَبِنَاءُ الصَحَابَةُ(١).
  - الصاهرة في عصر التابعين.

والجدين بالذكي أن المصاهرات التي تم تثبيتها لا تعيل إلا جزءاً من مصاهرات ذلك العصين اللهارك. كيا أن المهامرات لع تتبوقف بعد

water a same they be a first

<sup>(</sup>١) ان عمس أبناء الصحابة هو عملو مخضره بين الصحابة والتابعين، وأبدأ لعتبن مستقلاً بصورة مجازية.



حدوث الفيات والمسراعيات: فقي المستعينات اللضبط والمين في اللها وليغ الإسلامي وبالذات بين البيوت الأربعة الأمويين والعلويين والزبوين والمسلسيين، إضافة إلى اليبيوت الأخبري، كالبيكريين والعمريين والإنصبار والمخزهميين وغيرهم ولهذه الحقيقة مدلول مهم وخطير فيهما يخص حجم تلك الصراعات والخلافات التي حدثت أبان الفتن والجروب وخبجيوها إذا أخذ ينظر للاعتباد طهل الفترة الزمينية للتاريخ الإسلامي - التي جاوزت الألف علم - وسيعة رقعة دولة الإسلام التي حدت عليها الأحداث مبقارنة مع مها حدث من فتن وصداعات وقتال مرير في الدول المجاورة لدولة الاسلام، سواء قبل ظهور الإسلام أو يعده كبولة الروم وفارس والهند فقد شهدت تلك الدول وخبلال عصور محدودة، جرائم واجداثا رهيبة لا يمكن مقارنتها مع ما حدث بين المسلمين في أيام الفتن، أضف الى ذلك أن معظم الفتن حدثت بسبب مباشر أو غير مباشر، بتخطيط وتشجيع أعداء الإسلام في الداخل والتفارج، وخصلافها مؤامرات اليهود والمجوس والروم وأننابهم الذين تستروا بالإسلام ونشروا الشعبوبية والباطنية وأفكار الغلو والزندقة التي شاعت في العبصر العباسي الثاني وما بعده.

الله المستهدم المراد و المستهدم المستهدم المستهدم و عليه ما و المستهدم لا إلى المستهدم المراد و المرد و



# أُولُهُ ﴾ المنصباهرة في عنشر المضحابية: . . .

الله شهد عضد العسطابة متشاهرات كشيرة بين أهل البيت والعسطابة من المهاجرين والانتسان مما يعطي ضورة حسادقة عن عمق الإيتان والأخوة والتحبية بين الثراد وجيل النبوة يتقدم تلك المساهرات: متصداهرات اللبي الله المساء المهاجرين والانصان ومتساهرات أهل البيت مع البكريين والعمريين والعثمانيين والامويين والزبيريين والانتسار وهيزهم.

وسنرى في المخططات والأشجار التالية جزءاً من ثلك الأواصر والماثر التي التصف بها هذا الجيل المبارك والأجيال التي ثلت، وسنرى أن الصورة المظلمة التي يريد رسمها الأعداء بين أهل البيت والصحابة لا أصل لها ولا وجود إلا في عقولهم المريضة المظلمة.

The same of the property of the same of th

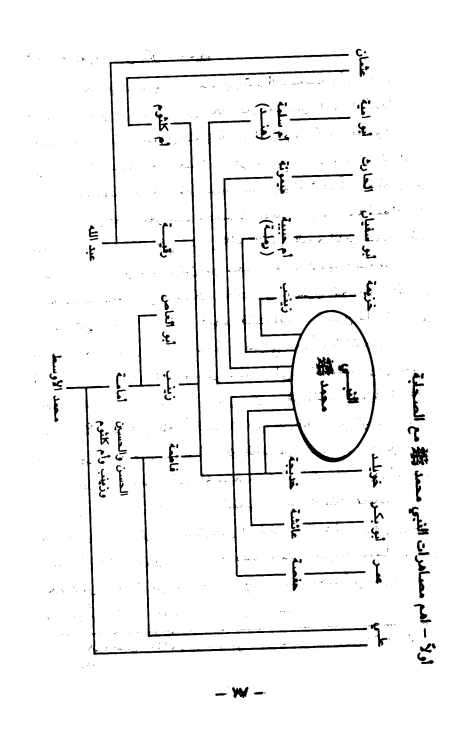
# اً – أهم مصاهرات النبي ﷺ مع الصحابة(١)

(۱) يسمى المؤرضون أبا بكر وعمر الشيخين، وعثمان وعليا الصهرين لأن أبا بكر وعمر تشرفا بتزويج بنتيهما للنبي 養 وعثمان وعليا تشرفا بالزواج من بناته 義 ، والذي لم يفطن له الكثير أن عليا قد صاهر النبي 豫 في بنتيه فاطمة وأسامة بنت زينب بنت رسول الله 養 كما صاهر عثمان بنتي النبي وقية وأم كلثوم. وتجدر الاشارة ايضاً أن النبي 豫 قد أعطى ثلاثة من بناته الأربع إلى بني عمه الأمويين وهم : أبو العاص بن الربيع زوج زينب وعثمان بن عفان وواحدة الى أبن عمه علي بن أبي طالب، فتأمل تلك الصورة والتداخل بين بني هاشم وبني أمية، كما هو موضح في الشكل ، وسنرى أن تلك الأواصر استمرت الى ما بعد الأعفاد رغم أنف الاعداء.

en in the stage of the stage and the second









#### ٢ - مصاهرات أبي بكر الصديق

(١) اسماء بنت عميس بن معد بن تيم الخشعمية وأمها خولة بنت عوف بن زهير من جرش. عن محمد بن عمر قال: أسلمت أسماء بنت عميس قبل دخمول رسول الله ﷺ دار الأرقم بمكة وبايعت وهاجرت إلى أرض الحبشة مع زوجها جعفر بن أبي طالب فولدت له هناك عبد الله ومحمد وعونا ثم قتل عنها جعفر بمؤتة شهيداً سنة ثمان من الهجرة، وعن أم جعفر بنت محمد بن جعفر عن جدتها أسماء بنت عميس قالت: دخل على رسول الله ﷺ في اليوم الذي أصبيب فيه جعفر، فقال: بالسماء أين بنو جعفر؟ فجئت بهم اليه فضمهم وشمهم ثم ذرفت عيناه فبكي، فقلت: أي رسول الله لعله بلغك عن جعفر شيء، قال: نعم قـتل اليوم، قالت فقـمت أصيح فاجـتمع إلىّ النساء، فقال النبي ﷺ: يا أسماء لا تقولي هجراً ولا تضربي صدراً، قالت فخرج رسول الله ﷺ حتى دخلت على بنته فاطمة وهي تقول: واعماه! فقال رسول الله ﷺ: على مثل جعفر فلتبك الباكية. ثم قال: إصنعوا لآل جبعف طعاماً فقد شبغلوا عن انفسهم اليوم(١). وعن محمد بن عمس قال: تزوج أبو بكر الصديق أسماء بنت عمس بعد جعفر بن أبى طالب فولدت له محمد بن أبى بكر الصديق ثم توفى عنها أبو بكر، وعن سعيد بن المسيب أن أسماء بنت عميس نفست بمحمد بن أبي بكر الصديق بذي الحليفة سنة عشر وهم يريدون حجة الوداع. وعن إبراهيم أن أبا بكر غسلت امرأته أسماء. وقال محمد بن عمر: ثم تزوجت أسماء بنت عميس بعد أبي بكر الصديق علي بن أبي طالب فولدت له يحيى وعوناً.

<sup>(</sup>۱) انظر كنز العمال ٤٢٤٥٨ ولين سعد ٢٠٦/٨ ومصنف عبد الرزاق ٢٦٦٦ والمسانيد ١٨٨٢.



وعن عامر قال: تزوج علي بن أبي طالب أسماء بنت عميس فتفاخر ابناها محمد بن جعفر ومحمد بن أبي بكر فقال كل ولحد منهما: أنا أكرم منك وأبي خير من أبيك. فقال لها علي: اقتضي بينهما يا أسماء قالت: ما رأيت شاباً من العرب خيراً من جعفر ولا رأيت كهلاً خيراً من أبي بكر. فقال علي: ما تركت لنا شيئاً. فقالت أسماء: إن ثلاثة أنت أدناهم (١) لخيار، فقال علي: لو قلت غير ذلك لقتك (١).

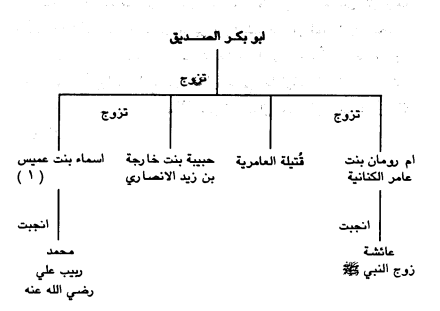
<sup>(</sup>١) ادناهم : وفي رواية اخسهم أي اقلهم.

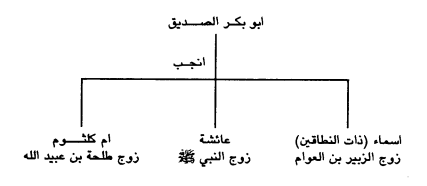
<sup>(</sup>٢) انظر طبقات ابن سعد / جـ ٨ ، ترجمة استاء بطت عميس.





#### ٢ - مصاهرات أبي بكر الصديق





شکل رقم (۲۱)

- 86 -



إذن فقد تعزوجت أسماء الخليفية الراشد الرابع على بن أبي طالب بعد أن كانت زوجة شهيد أهل البيت الثاني في حياة النبي ره بعد حمزة، وجو جنعفر الطيار الذي استشهد في مؤتة، فتروجت أسماء بعده أبا بكر الصديق وبقيت عنده حتى وفاته، ولقد كان لأولاد أسماء من أزواجها الثلاثة شيان مهم في الثاريخ الإسلامي وإذا أردنا تامل مصاهرات إمام أهل البيت سيدنا على هو وأولاده مع بقية الصحابة، نري صورة مضيئة ومنيرة من صور الأخوة الإسلامية، فهو صهر رسول الله على في إبنته فساطمة وبنت بنته أمامة بنت زينب، وأمامة هذه أموية هاشمية أبوها أبو العاص بن الربيع الأموي وأمها زينب بنت رسول الله على ، ويزواج على من أسماء بنت عميس، كان قد خلف أبا بكر في أهله، وكان محمد بن أبي بكر ربيبه ومن أنصاره وأتباعه وقد ولاه مبصر في خيلافته وكان الإمام على يقبول عنه: محميد إبني من صلب أبي بكر الصديق، كما قبل على هدايا الخليفة أبي بكر ومنها سبايا حروب للردة وهما خولة الحنفية والصهباء التغلبية، وفي ذلك إقرار من إمام أهل البيت بشرعية حروب الردة وشرعية خلافة الصديق، كما زوج بنته أم كلثوم لعمر الفاروق، وأنجبت له زيداً ورقية وكانت له خير معين على أعباء الخلافة، وكان على عديلاً لعثمان حيث تزوجاً بنات رسول الله رسي ثالثهما أبوالعاص بن الربيع الأموي، وكان وزيراً ومستشاراً مخلصاً لإخوته الخلفاء الثلاثة الذين سيقوه، أبي بكر وعمس وعثمان. وفي الصفحات التالية نشهد صوراً مشرقة أخرى من المصاهرات في عصر أبناء الصحابة وعصر التابعين، تثبت أن الإيمان والأخوة بين المسلمين أقوى من كل الدسائس ومؤامرات التشويه التي تعرض لها تاريخنا المجيد وفي ذلك عبرة لمن اعتبر، ولمن كان له القرآن هادياً والهدى



النبوي مرشداً، الذي يؤكد أن جيل النبوة هو خير الأجيال وأن أمة القرآن خير أمة أخرجت للناس ولكن قد يتساءل البعض عن حقيقة إجتماع السقيفة وسبب تأخر سيدنا علي عن بيعة الصديق لوضع النقاط على الحروف والوصول إلى الحقيقة التي تنسجم مع المنظور القرآني من جهة ولما سبق البيعة وما تلاها من صور الأخوة والمحبة والأواصر الطيبة.

إن لجتماع السقيفة، تم في اليوم التألى لوفاة النبي ﷺ وقبيل دفنه، باجتهاد من الأنصار لاختيار خليفة من بينهم، وقد بلغ مسامع بعض المهاجرين خبر الإجتماع فورحدوثه فقرر أبو بكر وعمر وأبوعبيدة استدراك الأمور قبل فوات الأوان والمشاركة فيه دون تخطيط منهم أو قصد مسبق، ولهذا سماها عمر قلتة، فقال: إن بيعة أبي بكر كانت فلتة وقي الله السلمين شرها، لأنها حدثت دون قصد أو تخطيط وإنما رسمها القدر وكان قبرار المشاركة رد فعل لاجتماع الأنصار، ومخافة أن ينتج عن هذا الإجتماع ما يهدد وجود الإسلام ودولته، وبعد مشاركة هذا العدد القليل من المهاجرين في اجتماع السقيفة [سقيفة بني ساعدة] مع الأنصار، إقترح الأنصار - بعد حوار طويل- على المهاجرين وقالوا: منا أمير ومنكم أمير، فرفض عمر هذا الإقتراح رفضاً قاطعاً لما فيه من فستنة واختلاف، ثم بعدها إتفق الجميع على بيعة أبي بكر خليفة للمسلمين، فانتهى هذا الإجتماع إلى خير عميم، ووقى الله المسلمين شر المفلجآت والإختلاف والتشتت باجتماعهم على أفضلهم بعد رسول الله على . وفي هذه الأثناء كان على وبقية أهل البيت قد تخلفوا عن الإجتماع لانشفالهم بدفن المصطفى على من جهة، ولعدم علمهم بذلك الإجتماع وأسبابه 

ومقدماته ونتائجه، وأحس أهل البيت وعلى رأسهم على والعباس أنه قد أهمل دورهم ولم يستشرهم لحد في أمر هام يخصهم لما لهم من صلة خاصة بالنبي الكريم ﷺ، وساد شعور بين الهاشميين والأمويين أنهم أقرب نسبًا إلى النبس من غيرهم من القرشيين، وفي تلك الأجواء التي أعقبت بيعة الصديق ودفن رسول الله على حاول العباس والزبير وأبو سنفيان وخالد بن سعيند الأموى أن يعثوا على بن أبي طالب ليرشح نفسه وقد عرضوا عليه الخلافة، ولكن بعد نظر الإمام واثر التوجيب النبوى فيه كان أعمق من غيره، ورأى برجلحة عقله افضلية أبى بكر الصديق للخلافة، وأن البيعة إذا انعقدت لأحد المسلمين ليس الأحد خيان وقد انعقدت للصديق باتفاق الأغلبية فرد هذا العبرض، وحن قبال أبو سيفينان مشعللاً بالنسب والقبرابة: أرضيتم يابني عبد مناف أن يلى هذا الأمر عليكم غيركم؟ وقال لعلى بن أبى طالب: امدد يدك أبايعك. ولكن على أجاب بوضوح وصراحة: يا أبا سفيان، لقد رأينا أبا بكر أحق الناس بها. إنه لصاحب الغار، وإنا لنعرف له سنه ولقد أمره رسول الله على بالمسلاة وهو حي(١) وما غضبنا إلا في المشورة. ويؤكد ابن كثير أنه حين كانت البيعة العامة في المسجد النبوي كان على قد حضرها(٢). ثم بايع على بعد وفاة فاطمة بيعة ثانية لتأكيد موقفه وأنه لا يرى غير أبى بكر أهلأ للخلافية وإن كان يشعر أن دوره في المشورة لم يكن كما ينبغي، ويذكر ابن كثير في بيعة على لأبي بكر هذه، فيقول: أرسل على بعد وفاة فاطمة إلى أبى بكر: ائتنا ولا يأتنا معك أحد. . . فانطلق أبوبكر

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة لابن ابي حديد ، جـ ١ ص ١٣٢.

 <sup>(</sup>٢) وهي البيعة العامة للمسلمين، التي وقعت بعد ايام قليلة من بيعة السقيفة واختيار الصديق خليفة لرسول الله .





رضى الله عنه، وقال على: إمّا قد عرفها فضلك وما أعطاك الله، ولم ننفس عليك خيرا ساقه الله إليك ولكنكم استبددتم بالامرء وكنا نرى بقرابتنا من رسول الله على أن لنا في هذا الأمر نصيباً [أي رأياً في اختيار الخليفة حين عقد لجتماع السقيفة ] فلم يزل على يذكر حتى بكى أبو بكر رضى الله عنه، وقال: والذي نفسى بعيده لقرابة رسول الله ﷺ أحب إلى أن أصل من قرابتي، وما الذي شجر بينكم في هذه الأموال فإني لم آل فيها عن الخير، ولم أثرك أمراً صنع رسول الله على المنعته، فذهبا إلى المسجد النبوي، فتعدث أبو بكر على المنبر، وذكر عذراعلس الذي اعتبذربه، وتحيدت على، فبعظم حق أبني بكر وذكر فضيلته وسابقته وحدث أنه لم يتصمله على الذي صنع نفاسة على أبي بكر، ثم قام إلى أبي بكس رضي الله عنه فسايعه، فاقبل الناس على على فقالوا المسنت. وقد روى ذلك البخاري ومسلم وأبو داود والنسائي، ويؤكد ابن كثير أن علياً لم يكن مجانباً لأبي بكر قبل تلك البيعة المؤكدة، بل كان يصلى وراءه ويحضر عنده للمشورة، وركب معه إلى ذي القصة. وفي مسحيح البخاري، أن أبا بكر رضي الله عنه صلى المصر بعد وفساة رسول الله عنه بايام ثم خبرج من المسجد فوجد الحسن بن على يلعب مع الغلمان فاحتمله على كاهله وجعل يقول يا بابي شبه النبي، ليس شبيها بعلى، وعلى يضحك. ولكن لما وقلعت هذه البيعة الثانية، إعتقد بعض الرواة أن علياً لم يبايع قبلها والمراجعة

- YY -

and the same of th

grand the selection of the selection of



#### ٣- مصاهوات عمر بن الخطاب

(۱) أم كلتوم بنت علي بن أبي طالب، وأمها فاطمة بنت رسول الله على أن قتل عدد إلى أن قتل وولدت له زيد بن عمر و رُقية بنت عمر (۱) ثم خلف على أم كلتوم بعد

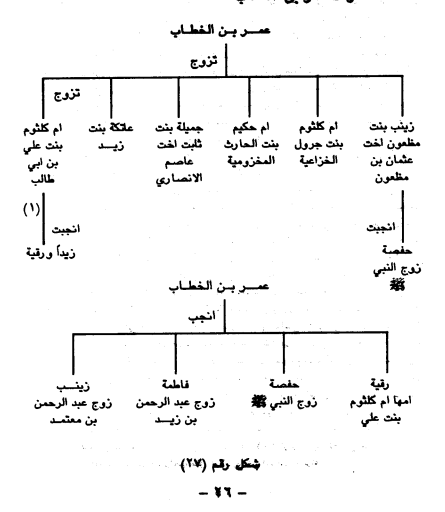
(١) وَلَقَدَ اقْرَ بَهَـنَّا ٱلزَّواجِ كَافَهُ أَهَلَ التَّارِيخُ وَالانسَابِ وَجَمَّيعِ مَحَدَّى الإمامية وقَقَّاتُهم والمتهم، ونورد في هذا الهامش بعض هذه الروايات، فيقول المؤرخ الإسامي، أحمد بن أبي يعقوب في تاريخه، تُمت ذكر حوادث سنة ١٧ هـ من خلافة عَمْرُ القَارُوقِ: (وَقَيْ قَدْهُ السَّنَّةُ خَمَّابٍ عَـمر الى علي بن أبي طالب، أم كلثوم بنت علي، وأملها فاطمة بنت رسول الله 攤 ، فقال علي: إنها صنفيـرة، فقال: إني لم أرد حيث دُهُــبَّتُ، لَكني سمعت رسول الله ﷺ يقـول: كل نسب وسبب ينقطع يوم القيامة إلا سببي ونسبي ومسهري، فأردت أن يكون لي سبب وصهر برسول الله، السنة الطبرى في تاريخه (جـ٥ ص١٦) وابن كشير في البداية والمنهاية (جـ٧ص١٣٩) وابن الاثير في الكامل (جـ٣ ص٢٩) وأبن سعد في طبقاته (ص٢٤) اضافة الى أصـحاب الحديث كالبِخاري والحاكم والنسائي وابي داود وغيـرهم، واقر بذلك الزواج أصـحاب الصـعاح الأربعة الإسامية، كالكليني في الكنافي (فروع الكافس جـ٥ ص١٦٦، جـ٦ ص١١١) والطوسي في صحيحه الاستسبصار (جـ٣ ص٣٥٣) وفي تهنيب الاحكام (جـ٨ ص١٦١) وتذكر رواية اخرى للطوسى عن الصادق عن أبيه الباقر أنه قال: ماتت ام كلثوم بنت علي وابنها زيد بن عمر بن الخطاب، في ساعة واحدة لا يدري ايهما هلك قبل، فسلم يو رث احدهما من الأخر وصلى عليهما جميعاً. (تهذيب الاحكام للطوسي، كتاب الميراث جـ٩ ص٢٦٢) وذكر هذا الزواج من محدثي إلاماميـة وفقائهم: السيد مـرتضي في (الشافي) وابن شهر أشـوب في (مناقب الطالبيين جـ٣ ص١٦٢) (والاربلي في كشف الغمة في معرفة الائمة ص١٠) وابن أبي حديد في (شرح نهج البلاغة جـ٣ ص١٢٤) والقاضي الشوشتري في (مجالس المؤمنين ص٨٢) ويقول الشوشتري: ان النبي أعطى بنته لعشمان وإن الولي(أي علي) زوج بنته من عمر [مجالس المؤمنين ص٨٥] وكذلك ذكره نعمـت الله الجزائري في (الأنوار النعمانية) والملا باقر المجلسي فسي كتابه (بحار الانوا رباب أحوال أولاده وأزواجه ص ١٢١ طهران) والمرزه عباس علي القلي في تا ريخه، ومحمد جواد الثري في كتابه (امير المؤمنين ص٢١٧) والعباسي القمي في (منتهى الامال جـ١ ص١٨٦) وغيرهم ممن بلغ عددهم حد التواتر. ولقد استدل بهذا الزواج فقهاء الامامية، على أنه يجوز نكاح الهاشمية من غير الهاشمي فكتب الحلي في (شرائع الاسلام في الفقه الجعفري/ كتاب النكاح): ويجوز نكاح الهاشمية غير الهاشمي والعربية العجمي والحرة العبد، وكتب في (شرح شــرائح الاسلام) زين الدين العاملي: وزوج النبي ابنتــه عثمــان وزوج ابنته زينب بلبي العاص بنَّ الربيع وليسسًا من بني هلشم، وكذلك زوج علي ابنته ام كلثوم من عمد، وتزوج عبد الله بن عمرو بن عثمان فاطمة بنت الحسسين، وتزوج مصعب بن الزبير اختها سكينة وكلهم من غير بني هلشم [انظر مالك الافهام شرح شرائح الاسلام / لزين الدين العاملي جـ١] ولقد ذكر هذا الزواج علماء الانساب والتراحم، ومثل البلاد من من انساب الاعراف.





عمر عبون بن جعفر ثم توفي، ثم خلف عليها اخوه محمد بن جعفر فتوفي عنها، فخلف عليها أخوه عبد الله بن جعفر بن أبي طالب بعد أختها زينب بنت علي بن أبي طالب فقالت أم كلثوم: اني لاستحي من أسماء بنت عميس، أن لبنيها ماتا عندي وإني لاتخوف على هذا الثالث، فهلكت عنده ولم تلد لاحد منهم شيئاً. وعن جعفر بن محمد

## ٣ - مصاهرات عمر بن الخطاب





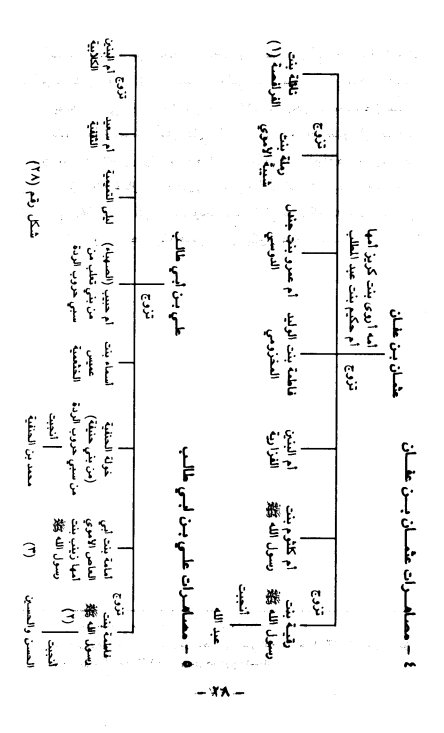
عن أبيه، أن عمر بن الخطاب خطب إلى علي بن أبي طالب ابنته أم كلثوم، فقال علي: إنما حبست بناتي على بني جعفر فقال عمر: انكحنيها يا علي فوالله ما على ظهر الأرض رجل يرصد من حسن صحبتها ما أرصد، فقال علي: قد فعلت. فجاء عمر إلى مجلس المهلجرين بين القبر والمنبر. فقال : رفئوني(١). فرفؤه وقالوا: بمن ياأمير المؤمنين؟ قال بابنة علي بن أبي طالب ثم أنشأ يخبرهم فقال: إن النبي على قال: كل نسب وسبب منقطع يوم القيامة إلا نسبي وسببي(١). وكنت صحبته فاحببت أن يكون هذا أيضاً.

<sup>(</sup>١) رفئوني: اي هنئوني بالزواج، تعبيراً عن فرحه بهذه المساهرة.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في الكبير عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه جـ٣: ٢٦٣٣، وقال محقق المجم : رواه الحاكم ١١٧٢/٣ وقال صحيح الاستأد.







#### ٤ - مصاهرات عثمان بن عفان 🕒

(١) نائلة بنت الفرافصة، تخر زوجة لعثمان، وهي التي كانت مع زوجتها عثيمان رضي الله عنه يوم الدار، ودافعت عنه ، واتقت السيف الذي ضربه بيدها، فجرحت يدها وقطعت أصابعها. ولذلك سميت الزوجة البارة، روت السيدة نائلة عن عائشة أم المؤمنين بعض الأخبار، منها أنها قالت : امّتنا عائشة في صلاة فقامت وسطنا(١).

#### ٥ - مصاهرات على بن أبي طالب

(٢) فاطمة بنت رسول الله على: وهي الزهراء البتول زوج أبي الحسنين على المرتضى زوجها له رسول الله على بعد الهجرة ، بعد أن خطبها منه ، وكان لأبي بكر الصديق دو رفي تشجيع ومساعدة على في خطبتها وزولجها، حيث توسط له في زواجه من فاطمة.. وساعده فيه كما كان هو أحد الشهود على نكاحه بطلب من رسول الله على ، كما يرويه أبو جعفر الطوسي المسمى شيخ الطائفة (٢)، ويروي إبن سعد عن جعفر الصادق عن أبيه قال: أصدق على فاطمة درعاً من حديد وجرد برد، وعن عامر قال: قال على: لقد تزوجت فاطمة ومالي ولها فراش غير جلد كبش، ننام عليه بالليل ونعلف عليه الناضج بالنهار ومالي ولها خادم غيرها.. وتذكر الروايات أن علياً وفاطمة طلبا من النبي تشخيدادما من سبي جاءه، فقال لهما: والله لا أعطيكما وأدع أهل الصفة تطوى بطونهم لا أجد ما أنفق عليهم، ولكنى أبيعهم وأنفق عليهم أثمانهم. ثم

<sup>(</sup>۱) انظر طبقات ابن سعد / جـ ٨.

<sup>(</sup>٢) انظر الامالي / للطوسي / جدا ص ٣٨.

<sup>(</sup>٣) انظر الشيعة واهل البيت / لحسان الهي ظهير / ص ٧٣، وجلاء العيون، للملا محمد باقر المجلسي/ جـ٩ ص ١٦٩، وجلاء العيون، للملا محمد

نصحهما بخير من ذلك، فقال لهما: ألا أخبركما بخير مما سائتماني؟ فقالا بلى، فقبال: كلمات علمنيهن جبريل تسبيحان في دبر كل صلاة عشيراً، وتحمدان عشراً وتكبيران عشراً، واذا أويتها إلى فيراشكما فسيبحا ثلاثاً وثلاثين وحمدا ثلاثاً وثلاثين وكبرا أربعا وثلاثين، قال على: فوالله ما تركتهن منذ علمنيهن رسول الله ، فقال له إبن الكواء ولا ليلة صبفين؟ فقال: قاتلكم الله يا أهل العيراق، ولا ليلة صفين(۱)، وعن محمد بن عمير قال: وولدت لعلي، الحسن والحسين وزينب وأم كلثوم بني علي(١) أي أن أسماء بناتها تشابه أسماء فرينب وأم كلثوم، وعن النهري عن عروة عن عائشة (خالته) أخبيرته، أن فاطمة سألت أبا بكر بعد وفاة رسول الله أن يقسم لها ميراثها مما ترك رسول الله مي مما أفاء الله عليه، فقال لها أبوبكر: أن رسول الله شي قال: لا نورث، ما تركنا صدقة (۱).

وعن الزهري، أنها عاشت بعد رسول الله على ستة أشهر، وفي رواية أخرى ثلاثة أشهر، وقال محمد بن سعد: قال محمد بن عمر وهو الثبت عندنا: توفيت فاطمة ليلة الثلاثاء لثلاث خلون من رمضان سنة إحدى عشرة، وهي لبنة تسع وعشرين سنة أو نحوها. وعن عمر بن محمد بن عمر بن علي بن أبي طالب عن أبيه عن زين العلبدين عن لبن عباس قال: فاطمة أول من جعل لها النعش، عملته لها أسماء بنت عميس (زوج أبي بكر الصديق)، وكانت قد رأته يصنع بأرض الحبشة. وعن عمرة بنت عبد الرحمن، قالت: صلى العباس بن عبد المطلب على فاطمة بنت رسول الله ، ونزل في حفرتها هو وعلي

<sup>(</sup>۱) رواه ابن سعد في طبقاته / جـ۸ ص ٢٥.

<sup>(</sup>٢) رواه لبن سعد في طبقاته / جــ م ص ٢٦.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه ، انظر اللؤلؤ والمرجان، رقم الحديث (١٥٩١ و ١٥٩١).



والفضل بن عباس. وعن الشعبي قال: صلى عليها أبو بكر وعن حماد عن ابراهيم قال: صلى أبو بكر الصديق على فاطمة بنت رسول الله على عليها أربعاً، وعن عائشة أن علياً دفن فاطمة ليلاً. وفي رواية لخرى أن علياً أيضاً صلى عليها قبل دفنها، ويبدوا أن المسلمين صلوا عليها بعد أن صلى عليها أهلها في البيت ثم صلوا عليها مم على زوجها قبل الدفن، وذلك لأنها بضعة البرسول ﷺ ولمنزلتها ومحبتها عند الصحابة واهل البيت ولكونها أحب بنات النبئ إليه وآخرهن لحوقاً به فلم يبق بعدها غير أحفاده ﷺ ، أبناء فاطمة، وأمامة بنت زينب، التي تزوجها على بعد وفاة فاطمة، وقد خطب على بن لبي طالب جويرية بنت ابي جهل، بعد أن أسلمت وبايعت النبي ﷺ فجاء بنو المغيرة المخرومي إلى رسول الله على يستأمرونه في ذلك فلم يأذن لهم أن يزوجوه، وقال : لا تجتمع بنت رسول الله وبنت عدو الله في بيت ولحد، وإنما فاطمة بضعة منى يسوءني ما ساءها(١) وقد أراد رسبول الله بذلك لمتقار أثمة الكفر والطغيان وعدم تكريمهم حتى بالصاهرة، وخصوصاً أن أبا جهل قد قتل في بدر ومسات على الكفسر. وأن خطبة علي لابنته، تسوء فساطمة بنت رسول الله ﷺ ، ليس غيرة كما توهم البعض، وإنما غيضبًا لله و رسوله، أن يجعل إسم النبي مقترناً باسم أبي جهل، وقد تراجع على وقال سمعاً وطاعة شأن بقية أصحاب رسول الله على في الإستثال للأمر ولا علاقة لذلك بمبدأ التعدد، وما يحدث بين الضرائر من غيرة

<sup>(</sup>۱) متفق عليه، وانظر اللؤلؤ والمرجان، (۱۱٤۸، ۱۱۶۹، ۱۱۵۰) هذا الصديث ترويه كتب الفريقين، ويروي لهن بابويه الملقب بالصدوق عن جعفر الصادق غضب السيدة فاطمة على زوجها علي وغيرتها حين سمعت أن علياً خطب بنت أبي حهل، كما أورد هذه الرواية القمي في العلل والتشريع، ص ١٨٦ والمجلسي في كتابه جلاء العيون (الفاسين)،



طِبِيبِعِيةٍ، ولقد كِيانِ المُسلمونُ بعدِ رحيُّلُ السيدة فناطمة (رضي الله عنها) أوفياء لها والإبنائها والمفادها، وحظى أبناء على (من فاطمة) بمنزلة خاصة، وكان لهم دور ممين في الحياة العلمية والإجتماعية والسياسية بين المسلمين ولم تؤثر الصراعات السياسية والتنافس على الحكم على تلك المنزلة العظيمة، وكانت أواصر الأخوة والجهاد والمصاهرة من أهم اللظاهر بين أهل البيت والصحابة ومن تبعهم بلحسان. ويتضبع أهمية دور العليدة فاطمنة وأبنائها في السيرة النبوية والتاريخ الاسلامي فبيما بعده كميا تتضح أهمية وخطورة سيرة السيدة فاطمئة، من خلال مكانتها في قلب النبي على وأصحابه وأنها أم السبطين الحسن والحسين، وأن معظم الصراع على الحكم كان يحركه الانتساب إليها ثم إلى النبي ﷺ . وكان لتلك المقارنة والمفساطيلة أثرها على الوضيع السبيساسي والطائفي في التساريخ الإسلامي وخصوصاً بعد القرن الشالث الهجرى، واختفاء أثمة أهل البيت الكبار، وإذا كبان المنظور القرآني والمنهج الرباني لا يؤيد الشفسيير العبائلي أو الطَّائفي لو راثة الإمنامة والخلافة، ولا يعطى أولوية أو أحقية (شرعينة) إلا للرجال الأكثر تقوى وإن أكرمكم عند الله لتقاكم والنباعاً للنبي على وأصحابه، وإن مبدأ الشورى القرآني، هِ الحكم في من يصلح للخلافة، فيإن الأثر السياسي لتلك المفاضلة والتنافس بين ميوت قبريش المعروفة حبعد الخلافة الراشدة - كان أحد أسباب ذلك الصراع، والمطالبة بالخلافة لقيادة الامة. ومع ذلك فلم يكن هذا الصراع يمثل إلا مساحة صغيرة في التاريخ الإسلامي، مقارنة بالأثر الحضارى والعلمى والإجمتماعي والجمهادي الذي بناه جيل الصحابة وأهل البيت ومن جاء بعدهم من الشابعين من الأئمة والعلماء والحكام والقادة المسلمين، ولم يظهر الخيطر الجقيبقي لمبدأ

وراثة الضلافة والملك الذي جاء به الأمويون وعمل به العباسيون وامن به العلويون أيضاً، الا بعد ظهور مدرسة الغلو والشعوبية والدس والتربيف في الأخبار والروايات لتشويه صورة التاريخ الإسلامي وطمس معالمه المضيئة، التي كان من أبرزها أخوة أهل البيت والصحابة والتعايش البناء بين المسلمين عموماً سواء بيوت قريش الرئيسة أو المهلجرين والإنهار أو الموالي والعرب وغيرها من الصور المشرقة.

ولقد حاول مؤلاء الغلاة ومن وراءهم أعداء الإسلام والمتربصون له، أن يحيكوا في ظلام الجهل والحقد والتعصب، قصصاً مكذوبة، ويدسوا السم في التراث والتاريخ الإسلامي تمهيداً لهدم الإسلام والقضاء على دولته وحضارته. ولقد كان دعاة الغلو يستخدمون في تحقيق أغراضهم أساليب عديدة، أسرزها مبدأ إشاعة الكذب والتمادي فيه، فهم يتبعون في ذلك مبدأ : اكذب واكذب حتى يصدقك الناس، ومنها التشويه والتشكيك في أسس الإسلام ورجاله، ومنها مبدأ مخالفة عموم المسلمين في قسهم الدين والتاريخ، وغيرها من أساليب التحريف والتشويه والأخبار المضللة. ومن تلك الأساليب تشويه العالاقة بين أهل البيت والصحابة، بعد وفاة النبي ﷺ والصراع المزعوم بين أبي بكر وعلي، ومحاولة تسليط الضوء على أحداث معينة وتنضخيم تلك الأحداث وتحريفها لتخدم ذلك الهندف، ومنها بيعة أبي بكر المضلافة في اجتماع السقيفة وقضية فدك، واستغلال أحداث الفتنة التي أدت الى مقتل عثمان رضى الله عنه والإقتتال بين المسلمين في عهد على وغيرها إضافة إلى أحداث وأخبار مفتعلة ليس لها أصل أشيفت الى ذلك التراث لتشكل من يجاً من الزيف والحقيقة



لينسرها فقاة الغلوجسيب ما يحلو لهم للطفن في الإسلام و رجاله ومدمه في النهاية.

وأشهر ما استغل الغلاة في سيرة السيدة فاطمة هي قضية فدك، واغتهاب الخليفة الأول أبي بكر الصديق لحدق وق أهل البيت ومصادرتها لإضعافهم وتوهين دورهم في إدارة الدولة الإسلامية بعد النبي في ما حقيقة تلك القضية وما أبعادها وحجم الخلاف بين الطرفين؟ لقد فند العلماء تلك الروايات المدسوسة، وأبانوا الحق في هذه القضية وغييرها من قضايا الخلاف المزعوم وأوضحوا أواصر الإخوة والصلات الطبية بين أهل البيت والصحابة عموما. وكان الإمام الغزالي في كتابه فضائح الباطنية ممن تصدوا لذلك، ثم تبعه بعد ذلك عدد من العلماء منهم الإمام ابن تيمية في (منهاج السنة النبوية) وبعده بقرون العلامة الألوسي وغيرهم كثير، فأناروا العقول والقلوب بالروايات الصحيحة والبقيقة وكشفوا الزيف والكذب في تلك الاساطير التي أشاعها الشعوبيون والغلاة أعداء أهل البيت والصحابة. ونجاول في هذه العجالة أن نورد بعض ما ذكر في قضية فدك باختصار:

عن الزهري عن عروة عن عائشة: أن فاطمة والعباس أتيا أيا بكر رضي الله عنه يلتحسان ميراثهما من رسول الله عنه يلتحسان ميراثهما من رسول الله عنه يلتحسان ميراثهما من خيبر، فقال لهما أبو بكر: سمعت رسول الله عليه يقول: (لا نورث ما تركنا صدقة، إنما يأكل آل محمد من هذا للالل). وروى البخاري عن عموو بن الجارث قال: (ما ترك رسول الله عليه دينارا ولا درهما ولا عيداً ولا أمة إلا بغلته البيضاء التي كان يركبها وسلاحه وأرضاً جعلها لابن السبيل صدقة). وعن



أبي هريرة، أن رسول الله على قال: (لا يقتسم ورثتي دينان ما تركت بعد نفقة نسائي ومؤنة عاملي فهو صدقة) (١) وعن عائشة أن أزواج النبي على حين توفي رسول الله أردن أن يبعثن عثمان إلى أبي بكر ليسالنه ميراثهن، فقالت عائشة: اليس قد قال رسول الله على: لا نورث، ما تركناه صدقة (١)، أما الخلاف الذي كان بين رأي الصديق ورأي فاطمة، فليس في نص الصديث أو إيقاف تنفيذه، ولكنها سألته، بعد أن ذكرها بقول النبي على فيما ترك وأنه صدقة، أن يجعل زوجها ناظراً على هذه الصدقة [أي الرقف] فلم يجبها إلى ذلك لحرصه أن يفعل ما كان يفعله رسول الله على في حياته كإمام، فعتبت عليه بسبب ذلك، أما منتهى فدك (١)، فقد أوكلها عمر إلى علي والعباس ليعملا فيها ما عمل رسول الله على وأبو بكر ثم عمر، ثم والعباس ليعملا فيها ما عمل رسول الله على قابو بكر ثم عمر، ثم والعباس ليعملا فيها ما عمل رسول الله على تركها العباس إلى على ، باشارة أبنه عبد الله بين يدي عثمان، كما رواه أحمد في مسنده.

تلك قضية فدك مختصرة ولكن أهل النقاق والغلو كبروها وفخموها وجعلوها رمزاً لاغتصاب حقوق أهل البيت ومحاربتهم واستغلوها للطعن واللعن، ولتأصيل الصراع المزعوم بين الصحابة وأهل البيت، ولكن أنى لهم ذلك، وبعد أن ذكرنا الاحتاديث الصحيحة التى وردت في قضية فدك، نستعرض الإطار التاريخي لها:

لما تُوفى رسول الله على وبويع أبو بكر بالخلافة، أرسلت إليه السيدة فاطمة تسأله ميراثها من رسول الله على مما أفاء الله على

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم وابو داود ، انظر اللؤلق والرجان، (١١٥١).

<sup>(</sup>٢) متفـــق عليـــه.

<sup>(</sup>٢) فدك: قرية بخيبر) وقبل بناصية الحجان فيها عين ونخبل، وهي مما الماه الله على نبيه ﷺ / لسان العرب جـ ١٠ ص ٤٧٣. ... إن الله على

نبيه من غدك، فلجلها لبو بكر أن وسنول الله على قال: لا نورث، ما تركناه فهو صدقة، إنما ياكل آل مسعد من هذا المال: يعني مال الله.. واني والله لا أغير شيئاً من صدقات النبي التي كانت عليها في عهد النبي على ، ولاعمان فيها بما عمل فيها وسول الله على ، وقال : والذي نفيسي بعيده لقرابة وسول الله الله الحب إلى من أن أصل قرابتي، وتراجعت السيدة في طرح نهج البلاغة، أنها رضيت بذلك، ويروى فبن الميثم البحرائي في شرح نهج البلاغة، أنها رضيت بذلك، وكان عتبها على لبي بكر أن يجعل زوجها ناظراً على هذه الصدقة ومديراً لشؤونها لانها وقف يخص لباها ويخصها، وأن قناعة السيدة فاطمة و رضاها بذلك هو المتوقع من سيدة نساء العالمين وبنت سيد المرسلين، وتذكر الروايات أن أبا بكر قال لها: إن لك ما لابيك. كان رسول الله على الله أن أصنع بها كما كان يصنع، فرضيت بذلك سبيل الله ولك على الله أن أصنع بها كما كان يصنع، فرضيت بذلك واخذت العهد عليه به (١).

ولكن دعاة الغلو لم يعبهم أن ترضى فاطمة بهذا القضاء بتلك السهولة، فسودوا التاريخ وكتبوا بخصوص ذلك كتباً عديدة ملؤها بالطعن والشتائم على أصحاب رسول الله ويه وتكفيرهم وتفسيقهم وإتهامهم بالردة والخروج من الإسلام والظلم والجور على أهل البيت، في حين أن أهل القضية لم يتكلموا لا بقليل ولا بكثير، بل أن بعض المصادر الشيعية نقلت أن أبا بكر لم يكتف بالكلام فقط. بل أعقبه بالعمل كما يروي إبن الميثم والدنيلي وابن أبي حديد، والإمامي المعاصر فيض الله على نقي، أما د. على شريعتي الكاتب المشهور،

<sup>(</sup>١) تقرح نهج البلاغة لابن ميشم البعراني ، جـ٥ ص ١٠٧ ، ط طهران، وانظر شرح الدرة النبغية / للدنبلي ص ٣٢٧، ط طهران.

فيعلق على قيضية فيدك ناقداً التفكير الصيفوي المضالي في النظر لأحداث التاريخ، ومعيزاً بين التشيع المنحرف والتشيع الأصيل، تشيع أهل البيت وأنصارهم في صدر الاسبلام: ومن تبعهم إلى يوم الدين، فيقبول: (إن المعركة المثارة بين الشيعة والسنة، هي معركة التسنن السلطاني والتشيع الصفوي، وهي مثارة من أجل إلهاء المسلمين عن معركة الإسلام ضد الإستعمار الغربي، والإسلام ضد الصهيونية إنها معركة تطرح قضية إغتصاب (فدك) لتلهي المسلمين عن إغتصاب فلسطين)(١).

إن أبا بكر كان يأخذ غلة فدك، فيدفع إلى أهل البيت، منها ما يكفيهم، ويقسم الباقي للصدقات، كما أوصى النبي على ، ونفذت الوصية في عهد عمر وعثمان وعلى (نفسه أيضاً). فالخلفاء الراشدون إتفقوا على ضرورة تنفيذ وصية رسول الله على وليس أبو بكر فحسب، كما يحاول أن يدعي الغلاة ومن مؤلاء المجلسي وغيره كثير حتى أصبح ذلك الرأي الشاذ الفاسد هو الشائع في الوسط الشيعي عموما مع الأسف، إلا من نجا من لوثة الغلو والتكفير والحقد على الصحابة. ولكن كيد هؤلاء ودسهم، كان دائما أوهن من بيت العنكبوت فالرواية التي رددوها حسداً ونقمة على الصديق رواها الكليني في الكافي عن الإمام محمد الباقي، عن رسول الله بين والكافي يعده الإمامية من أصح الكتب ويقولون فيه : إنه كاف الشيعة، فيروي الكليني عن حماد بن عيسى عن القداح عن أبي عبد الله رضي الله عنه قال: قال رسول الله يخذ : (من سلك طريقاً يطلب فيه علما سلك الله به طريقاً الى الجنة.. وفيضل العالم على العاد فيه النبياء

<sup>(</sup>١) هكذا تكلم علي شريعتي / د . فاضل رسول / دار الكلمة للنشر ص ٥١.

لم يورثوا ديناوا ولا عرهما ولكن ورثوا الملم قمن لفة منه لفة بمظ وقرا العلماء ورثة الانبياء، بمظ واقر)(1). وعن الإمام المسادق قال: (إن العلماء ورثة الانبياء، وناك أن الانبياء لم يورثوا درقما ولا دينارا وإنما ورثوا لماديث من لماديثهم)(٢)، ويروي المعدوق روايتين تؤيد هذه الروايات وتؤكدها.

واذا افترضنا جدلاً، أن أرض فدك كانت ميراث رسول الله هي ، فلم تكن السيدة فاطعة وريثة وحيدة لها، بل كانت إبنتا الصديق والقاروق وارثتين أيضاً. ولم يورث الصديق والفاروق إبنتيهما كما لم يورثا فاطمة. وكذلك العباس عم النبي هي كان حيا وهو من ورثته بلا شك ومع ذلك فلم يرث. أضف إلى ذلك أن الفقه الجعفري لا يورث المرأة من العقار والأرض شيئا؟ يروي الكليني في الكافي روايات عديدة في باب مستقل بعنوان (إن النساء لا يرثن من العقار شيئا)، منها عن الإمام محمد الباقر، قال: النساء لا يرثن من الأرض ولا من العقارشيئا)، منها عن الإمام محمد الباقر، قال: النساء لا يرثن من الأرض

ويروي الصدوق أيضاً، عن ميسر قال: سالت الإمام جعفر الصادق عن النساء مالهن من الميراث؟ فقال: فأما الأرض والعقارات فلا ميراث لهن فيه (4) وقد ذكر مجتهديهم إتفاق علمائهم على عدم ميراث المراة في العقارات والأراضي، كما جاء في كتب الفقه الجعفري، وبناء على ذلك، لا يجوز السؤال عن وراثة فدك للسيدة فاطمة، لأن فذك عقار لا ربب فيها.

<sup>(</sup>١) أَضَوَلُ الْكَانِيُ \* كتاب فضل العلم ، باب ثواب العالم والمتعلم ، جد ١ ص ٣٤.

<sup>(</sup>٢) اصبول الكافي، باب صفة العلم وفتقبله، جد ١ ض ٣٢.

<sup>(</sup>٣) فِرِوع الِكافي ، الكليني ، كِتَابِ المواريث ، جــ٧ ص ١٣٧.

وحتى المجلسي إضطر أن يعترف بعدالة الصديق واحتراصه للزهراء، فيقول: إن أبا بكر لما رأي غضب فاطمة قال لها: أنا لا أنكر فضلك وقرابتك من رسول الله ولم أمنعك من فدك إلا إمتشالاً لأمر رسول الله [وذكر الحديث]... وقد فعلت هذا باتفاق المسلمين... ولست بمتفرد في هذا وأما المال فان تريديه فخذي من مالي ما شئت لانك فرع أبيك، وشجرة طيبة لابنائك، ولا يستطيع أحد أن ينكر فضلك(!)، أما موقف الإمام علي حين أصبح خليفة، فيذكره السيد مرتضى إسام الشيعة، فيقول: (إن الأمر لما وصل إلى علي بن أبي طالب كُلم في رد فدك فقال: أني لأستعى من الله أن أرد شيئاً منه منه أبو بكر وأمضاه عمر)(١).

والجدير بالذكر وبعد استعراض روايات الفريقين في قضية فدك، ومدى حقيقة وحجم الخلاف الذي حصل، والذي لا يتجاوز مطالبة الخليفة الشرعي بميراث، ثم الإمتثال لأمر الشرع والسمع والطاعة فيه، وهذا هو شان أهل البيت والصحابة في كل ما حدث بينهم بشكل عام، كما قال تعالى: ﴿فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ثم لا يجدوا في انفسهم حرجا مما قضيت ويسلموا تسليما ﴾(٣).

أما رغبة السيدة فاطمة بأن تدار الصدقة من قبل زوجها ورغبة أبي بكر في التطبيق الحرفي لأمر النبي على المحدد في التطبيق المحدد في الإجتهاد ولكل أجره، نقول بعد ذلك أن أبا بكر لم

<sup>(</sup>١) كتاب حق اليقين ، للمجلسي، ص ٢٠٢، من كتاب الشيعة واهل البيت، احسان الهي ظهير.

<sup>(</sup>٧) الشافي للمرتضى - ص ٢٣١، وشرح نهج البلاغة لابن لبي حديد، جــ عص٨١.

ينفرد في رواية ذلك الحديث وإنما وافقه ورواه جمع من الصحابة عن رسول الله ﷺ ، منهم عمر وعثمان وعلى والعباس وعبد الرحمن بن عنوف وظلمة والزبين وسنعد بن لبي وقساص وابو هريرة وعائشة (١)، وفي البداية والنهاية، يروي ابن كثير، أخباراً عن فدك ويعلق عليها، فيقول، أما عبتب فاطمة على أبى بكر الصديق، فبعد أن حاورته وذكر لها نص الحديث، قبالت له: أنت وما سمعت من رسول الله على ، وهذا هو الصواب والمطنون بها واللائق بأمرها وسيانتها وعلمها ودينها (رضى الله عنها) ولكنها سمالته بعيد هذا أن يجعل زوجها ناظراً على هذه الصدقة، فلم يجبها (كما تقدم). . . فعتبت عليه بسبب ذلك، وهي إمراة من بنات آدم، تأسف كما ياسفون وليست بواجبة العصمة مع وجود نص رسول الله ﷺ، ومضالفة أبى بكر الصديق رضى الله عنه ، والمشهور عن أبى بكر رضى الله عنه أنه ترضى فاطمة وتلاينها قبل موتها فرضيت رضى الله عنها. روى البيهقى عن الشعبى وابن سعد عن إسماعيل بن عامر قالا: جاء أبو بكر الصديق إلى فاطمة حين مرضت، فاستأذن فقال على: هذا أبو بكر على الباب، فأن شئت أن تأنني له، قالت: وذلك أحب اليك؟ قال: نعم فدخل عليها واعتذر إليها وكلمها وقال: والله ما تركت الدار والمال والأهل والعشيرة إلا ابتغاء مرضاة الله، ومرضاة رسوله، ومرضاتكم أهل البيت ثم ترضاها حتى رضيت(٢).

وقد اعترف علماء أهل البيت بصحة ما حكم به أبو بكر في ذلك. روى البيهقي عن فضيل بن مرزوق قال: قال زيد بن علي بن

<sup>(</sup>١) انظر البداية والنهاية، لابن كثير ، جـ٥ ص ٢٥٨.





الحسين بن على بن أبى طالب: أما لو كنت مكان أبي بكر لحكمت بما حكم به أبو بكر في فدك، أما استدلال بعض الجهلة والغلاة، ببعض نصوص القرآن الكريم على وراثة الأنبياء فهو استدلال بدون علم، فقد استدلوا بالآية الكريمة: ﴿وورث سليمان داود﴾(١)، وهذه الآية إنما تعنى وراثة الملك والنبوة، أي جعلناه قائماً بعده فيما كان يليه من الملك وتدبير الرعايا، والحكم بين بني إسرائيل، وجعلناه نبياً كريماً كأبيه وكما جمع أبوه الملك والنبوة كذلك جعل ولده بعده، وليس المراد بهذا وراثة المال لأن داود كان له أولاد كمثيرون باتفاق العلماء، فلمَ إقتصر على ذكر سليمان من بينهم، لو كان المراد وراثة المال؟ إنما المراد وراثة القيام بعده في النبوة والملك، وكذلك في قصة زكريا في سورة مريم، قال تعالى: ﴿فهب لي من لدنك ولياً، يرثني ويرث من آل يعقوب ولجعله رب رضياً (<sup>٢)</sup>، فان زكريا من الأنبياء الكرام، والدنيا عنده أحقر من أن يسال الله ولداً ليرثه في ماله، وإنما سال الله ولداً صالحاً يرثه في النبوة والقيام بمصالح قومه وحملهم على السداد، فقال زكريا: وليا يرثني من آل يعقوب، يعنى النبوة(٣).

(٣) أمامة بنت أبي العاص بن الربيع بن عبد العزى بن عبد شمس بن عبد مناف بن قصي، وأمها زينب بنت رسول الله ﷺ، وعن أبي قتادة، أن رسول الله ﷺ كان يصلي وأمامة بنت أبي العاص على عاتقه فاذا ركع وضعها وإذا قام حملها(٤)، وعن عائشة أن النجاشي أهدى الى رسول الله ﷺ حلية فيها خاتم من ذهب، فأرسل به إلى

<sup>(</sup>۱) ســورة النمسل : ۱٦. (٢) ســورة مريــم : ٥ – ٦.

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية، ابن كثير ، جــ٥ ، ص ٢٥٩.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبراني في الكبير، وابن سعد في الطبقات.



إبنة إبنته زينب، فقال ﴿ تَحَلَّىٰ بَهِذَا يُعْبَنِيةَ (١).

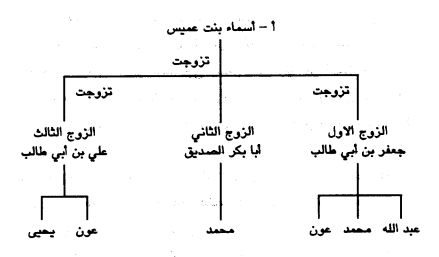
قال محمد بن عمر: وكان علي بن أبي طالب قد تزوج أمامة بنت أبي العاص بن الربيع الأموي بعد قاطمة بنت رسول الله قعتل عنها ولم تلد له شيئاً فخلف عطيها المغيرة بن توقل بن الحارث بن عبد المطلب. وعن أبي ذئب، أن أمامة بنت أبي العاص قالت للمغيرة بن نوقل: إن معاوية قد خطبني، فقال لها المغيرة : التنزوجين من قاتل عليا؟ فلو جعلت ذلك إلي. قالت : نعم، قال: قد تزوجتك. قال إبن أبي ذئب: فجاز نكاحه. وفي رواية أخرى أن علياً قال حين طعن، جعلت أمر زواجك بيد المغيرة بن نوقل (وهو إبن عمه) فالمبلغته فقال لها: قد تزوجتك، قتم النكاح.

= { + =





#### ٦ – مصاهـــرات خاصـــة



ب - عاتكة بنت زيد (١) أخت سعيد بن زيد سميت زوجة الشهداء لان كل من تزوجها دخل قافلة الشهداء تزوجت وهي بنت عم عمر بن الخطاب تزوجت تزوجت عبد الله بن عمر بن الخطاب محمد بن أبي الحسين بن على الزبير بن العوام استشهد يوم استشهد على يد ابي يكر المجوسى استشهد يوم الجمل (الفيروز) الطائف

شکل رقم (۲۹)

- 27 -



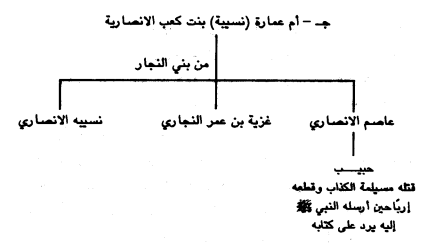
#### ٦ - مصاهـــرات خاصــــة

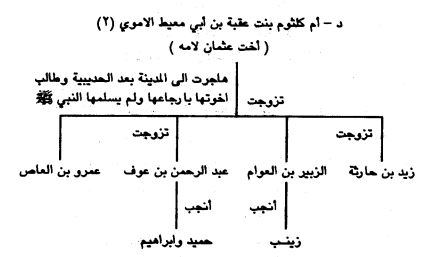
(١) علتكة بنت زيد بن عمرو بن نفيل من عدي بن كعب وأمها أم كريز بنت الحضرمي بن عمار من مالك بن عوف. أسلمت فبايعت وهاجرت، وهي أخيت الصحابي سيعيد بن زيد من المسلمين الأوائل وأحد العشرة المبشرة بالجنة. وعن يحيى بن عبد الرحمن قال: كانت عاتكة بنت زيد تحت عبد الله بن أبي بكر الصديق فجعل لها طائفة من ماله على أن لا تتزوج بعده، ومات، فأرسل عمر إلى عاتكة : إنك قد حرمت عليك ما أحل الله لك فردى إلى أهله المال الذي أخنته وتزوجي، فقعلت، فخطبها عمر فنكحها، وكان عبد الله بن أبي بكر قد أصيب يوم الطائف ثم مات، وحين طعن عمر كانت في المسجد وحين مات بكته وحزنت عليه، ثم تزوجها الزبير بن العوام، وكان الزبير غيوراً فمنعها من الخروج إلى المسجد مخافة الفتنة إذ أنها كانت جميلة، ولكنها ذكرته بحديث النبي ﷺ : لا تمنعوا إماء الله مساجد الله ولكن ليخرجن تفلات (١)، أي غير متعطرات ثم نال الزبير الشهادة وقبتل في موقعة الجمل. فيتزوجها محمد بن أبي بكر ونال الشهادة، ورثى لحالها على بن أبي طالب، فأراد الزواج منها فرفضت وقالت: أضن بابن عم رسول الله على الشهادة، إذ كان المسلمون يتندرون بها ويقولون: من أحب الشهادة فليتزوج عاتكة، ونزل على على رغيتها لكنها كانت من نصبيب ابنه الحسين، وأحبته وشهدت مصرعه في كربلاء ورحلت مع زينب إلى مصر ولم تتزوج بعد ذلك حتى لقيت ربها.

<sup>(</sup>١) متفق عليه في حديث لبن عمر، انظر الْللالقُ والرَجّان / ٢٥٤، ورواه ابو داود / ٥٦٥.









شکل رقم (۳۰)

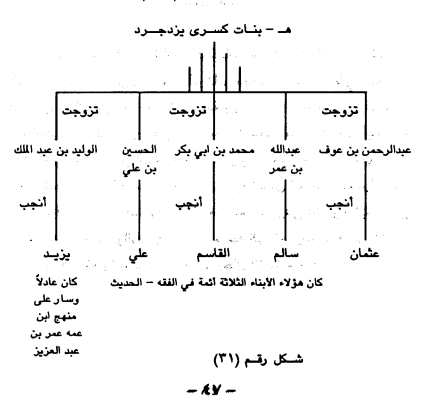
(٢) أم كلثوم بنت غفية بن أبى مُعيط بن أبى عمرو بن أمية بن عبد شمس، وأمها أروى بنت كريز بن ربيعة بن حبيب بن عبد شمس، وهي أخت عثمان لأمه. أسلمت بمكة وبايعت قبل الهجرة. وهي أول من هاجر من النساء بعد أن هاجر رسول الله ﷺ إلى المدينة وأنها القرشية الوحيدة التي خرجت من بين أبويها مسلمة مهاجرة إلى الله ورسوله. خرجت من مكة وحدها وصاحبت رجلاً من خزاعة حتى قدمت المدينة في هدنة الحديبية، فخورج في الثرها أخواها الوليد وعمارة ابنا عقبة فسقدما المدينة فقالاً: يا محمد وف لنا بشرطنا وما عاهدتنا عليه. وقالت أم كلثوم: يا رسول الله أنا إمرأة وحال النساء إلى الضعفاء ما قد علمت، فتردني إلى الكفار يفتنوني في ديني ولا صبر لي؟ فقبض الله العهد في النساء في صلح الحديبية وانزل فيهن قرآناً. وفي أم كلثوم نزلت الآيات التالية في سورة المستحنة: ﴿ إِنَّا أَيُّهَا النَّيْنُ آمَنُّوا إِذَا جَاءكُم المؤمنات مهاجرات فامتحثوهن الله أعلم بايمانهن فإن علمتموهن مؤمنات فلا ترجعوهن إلى الكفار لا هن حل لهم ولا هم يحلون لهن وأترهم ما انفقوا إلا ال فامتحنها رسول الله وامتحن النساء بعدها، يقول: والله ما أخرجكن إلا حب الله و رسوله والإسلام، وما خرجت لزوج ولا مال، فإذا قلن ذلك تركن وحبسن فلم يرددن إلى أهليهن. فقال رسول الله للوليد وعمارة ابنى عقبة: قد نقض الله العهد في النساء بما قد علمتماه فانصرفا(٢)، ولم يكن الأم كالشوم بنت عقبة بمكة زوج فلما قدمت

<sup>(</sup>١) سورة المتحنا

<sup>(</sup>٢) وتلك سابقة اخرى لبني أمية ايضاً ان ينزل الله سبحانه في امرأة مهاجرة منهم سورة المتحنة وينقض الله بنفسه شرطاً من شروط صلح الحديبية من أجل أم كلشوم بنت عقبة وقد أصبح ذلك الامتحان تشريعاً الهيا لكل امرأة مؤمنة تهاجر الى الله ورسوله، ولموقفها الشجاع هذا وجهادها المتفاني، أكبرمها بسولي الله ﷺ وزوجها لحبه زيد بن حارثة ثم تزوجها كبار الصحابة أمثال الزبير بن العوام وعبد الرحمن بن عوف.

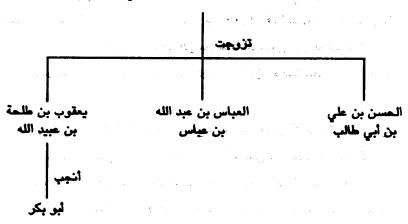
المدينة تزوجها زيد بن هارئة بن شراهيل الكلبي فولدت له وقتل عنها يوم مؤتة، فتزوجها الزبير بن العوام فولدت له زينب. وقال محمد بن عمر: ثم تزوجها بعد الزبير عبد الرحمن بن عوف فولدت له ابراهيم وحميداً ومات عنها عبد الرحمن فتزوجها عمرو بن العاص فماتت عنده.

(٣) جعدة بنت الاشعث بن قيس بن معدي كرب، تزوجت بعد وفاة زوجها الحسن بن علي بابن عمه العباس بن عبد الله بن العباس ثم خلف عليها يعقوب بن طلحة بن عبيد الله وقد اتهمها البعض بانها هي التي سمّت الحسن بالاتفاق مع يزيد، وهذه الأخبار غير صحيحة لعدة اسباب: منها أن الحسن نفسه لم يتهم أحداً بذلك حين ساله





### و - جُعدة بنت الاشمك بن قيس بن معدي كرب (٣)



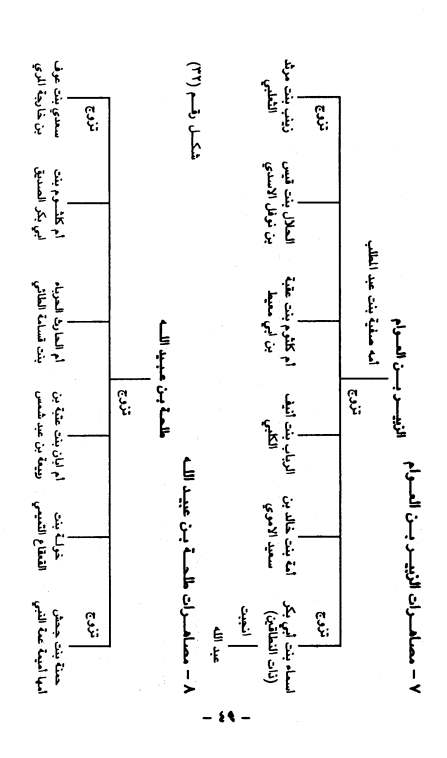
### تابع شکل رقم (۳۱)

أخوه الحسين، ولأن آل الاشعث كانوا من أشد المناصرين للبيت العلوي ضد الأمويين، إذ كان أبوها وأخوها من أتباع علي والحسن في حروب الجمل وما بعدها، إضافة إلى إستمرا رتعاطف آل الأشعث مع العلويين، حتى خرج عبد الرحمن بن محمد بن الأشعث أيام عبد الملك ثائراً ضد حكم الحجاج في العراق، وأخيراً فان زولجها بعد وفاة الجسن من العباس ثم يعقوب، فيه الدليل الحاسم لاحترام أهل البيت والصحابة لجعدة وآل الاشعث عموماً. وفي التاريخ الإسلامي الكثير من الأخبار والروايات التي بحلجة الى تمحيص وتقويم لإظهار الصورة اللائقة والصحيحة لسيرة رجال الإسلام الأوائل.

Start years from

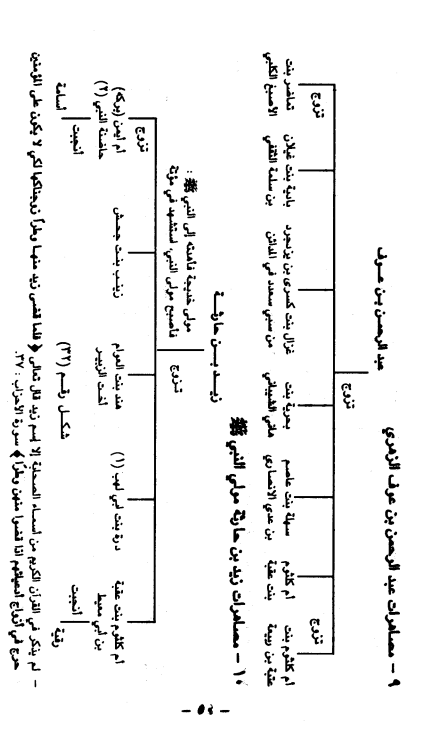














## ١٠ - مصاهرات زيد بن حالة مولى النبي ﷺ

(۱) درة بنت أبي لهب بن عبد المطلب، وأمها أم جميل بنت حرب بن أمية، تزوجها الحارث بن عامر بن نوفل ثم قتل يوم بدر كافراً، ولدت له ثلاثة أولاد، ثم تزوجها دحية بن خليفة الكلبي، ثم خلف عليها زيد بن حارثة.

(٢) أم أيمن ، بركة مولاة رسول الله ﷺ وحاضنته. قال ابن سعد: وكان رسول الله على ورثها من أبيه وخمسة جمال أوراك وقطعة غنم، فأعتق رسول الله على أم أيمن حين تزوج خديجة بنت خويلد، وكان زيد بن حارثة بن شراحيل الكلبي مولى خديجة فوهبته لرسول الله فاعتقه وزوجه أم أيمن بعد النبوة فولدت له أسامة بن زيد(١)، وقتل زيد يوم مؤتة فتزوجها عبيد بن زيد من بني الحارث بن الخزرج، الذي صحب النبي على وقتل يوم حنين شهيداً، وعن سفيان بن عقبة قال: كانت أم أيمن تلطف النبي عليه وتقوم عليه، فقال رسول الله ﷺ من سره أن يتزوج أمرأة من أهل الجنة فليتزوج أم ايمن(Y). فتزوجها زيد بن حارثة، وعن محمد بن قيس قال: جاءت أم أيمن إلى النبي على فقالت: لحملني . قال: أحملك على ولد الناقبة فقالت: يا رسول الله إنه لا يطيقني ولا أريده. فقال: لا أحملك إلا على ولد الناقة. يعنى أنه كان يمازحها. وكان رسول الله يمزح ولا يقول إلا حقاً. والإبل كلها ولد النوق. وعن أبى الحويرث أن أم أيمن قالت يوم حنين: سبِّت الله أقدامكم فقال النبي على: اسكتى يا أم أيمن فانك عسراء اللسان(٣). وذلك لأنها حبشية، وكانت بشرتها

<sup>(</sup>١) وكان اسامة بن زيد اسمر شديد الأدمة في أنفه قطس.

<sup>(</sup>۲) كنز العمال (۲۱،۲۲۳)، ولبن سعد (۱۲۲۸).

<sup>(</sup>٣) انظر كنن العمال (٢٩٩٢٦) ، وابن سعد (١٦٣/٨).

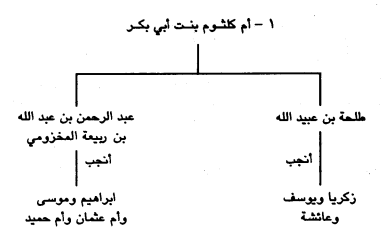


سوداء. وعن محمد بن عمر: وقد حضرت ام ليمن احداً وكانت تسقي الماء وتداوي الجرحي وشهدت خيبر مع رسول الله على . وقال لبن عمر: لو رأى هذا - وأشار إلى الحجاج بن أيمن بن أم ايمن - لأحبه فنكر جبه ما ولدت أم أيمن، وكانت حاضنة النبي على . وعن أنس أن أم أيمن بكت حين مات النبي على فقيل لها: أتبكين ؟ فقالت: اي والله لقيد علمت أن رسول البله سيموت ولكني إنما أبكي على الوحي إذ انقطع عنا من السماء. وعن طارق بن شهاب قال: لما قتل عمر بكت أم أيمن وقالت: اليوم وهي الإسلام [أي ضعف]. وعن محمد بن عمر قال: توفيت أم أيمن في أول خلافة عثمان. وعنه قال: خاصم لبن أبي فرات الحسن بن أسامة بن زيد ونازعه فقال له: يا ابن بركة، يريد أم أيمن في شهد الحسن ورفع شكوى إلى قاضي المدينة أبي بكر بن أيمن في خيد العزيز . فسأله القاضي: ما أردت إلى قولك محمد زمن عمر بن عبد العزيز . فسأله القاضي: ما أردت إلى قولك يا ابن بركة، قال : سميتها باسمها قال أبو بكر: أنما أردت بهذا ويا أم أيمن، لا أقالني الله إن أقلتك، فضربه سبعين سوطاً (١).

<sup>(</sup>١) من دورام أيمن وابنائها في أحداث السعيرة وكذلك روجها زيد بن حارثة وابنه أسامة ودور بلالى الحبشي مؤذن الرسول ﷺ وكذلك النجاشي، ظمس عمق الدور الافريقي في السيرة النبوية، وندرك سر ارتباط الأفارقة بالإسلام والجنس الاسود بشكل عام، إضافة إلى تأثير تعاليم الإسلام في إشاعة الإخرة والمساواة بين بني البشر ومحاربة العنصرية بكل أصبافها. مما يعطي للإسلام دوراً حاسماً في الصراع الغربي الأفريقي للسيادة على دول أفريقيا، ويقف الإسلام سداً منيعاً في أطماع دول الغرب في نهب شروات القارة السوداء، رغم غفلة المسلمين وتشتتهم واستفلال الإستعمار الغربي للتبديد المسيحي والنفوذ الصبهيوني نتلك الدول للغلوبة على أمرها، والتي أمنت بالإسلام دينا ومنقذاً لها من أطماع الأعداء المتربصين. وكان الأجدى بالمسلمين والعرب أن يستثمروا هذه الروح وهذا المتراث والتاريخ الذي يربط الأفارقة بالعالم الإسلامي وثقافته. ونفس القياس ينطبق على سلمان الفارسي وصهيب الرومي، وكبار التابعين من الموالي والعجم، إذ الكثير متهم كان الهامساعلياً في حيدان العلم والجهاده وإنها أريد من الموالي والعجم، إذ الكثير متهم كان الهامط على من الموالي والعجم، إذ الكثير متهم كان الهامط عليها في حيدان العلم والجهاده وإنها أريد



# ثَانياً – المصاهرة في عصر أبناء الصحابة

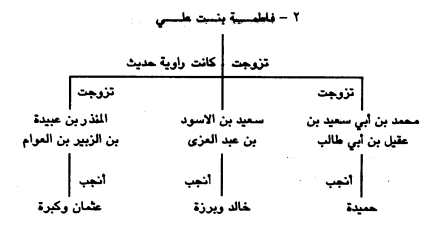


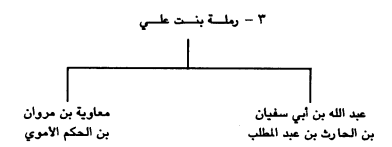
تابع ما قبل

بالعجم، الروم والفرس، وأريد بالروم الترك والرومان وشعوب أوروبا شرقيها وغربيها، وأريد بالفرس سكان شرق أسيا وأواسطها وأقصى شرقها التي تشمل الهند والصين واليابان، فتشمل الجنس الاصفر وشعوبه أضافة إلى شعوب إيران وما حاذاها، وهكذا نرى في ظلال السيرة أفاق عالمية الإسلام واحترامه وإعتزازه بكل شعوب الارض في خدمة الإسلام ونشر نوره، ولا يقل هذا الدور عن دور الأفارقة في الدفاع عن الإسلام ونشره ليس في افريقيا فحسب، بل حتى في أوروبا وأمريكا، مما يؤكد ما قاله بعض الدعاة في العصر الحديث من أن المستقبل لهذا الدين بإذن الله.





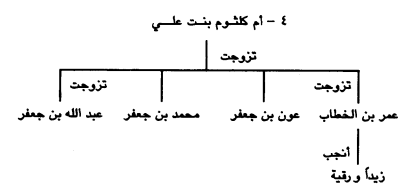


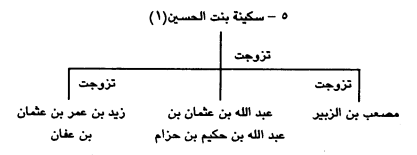


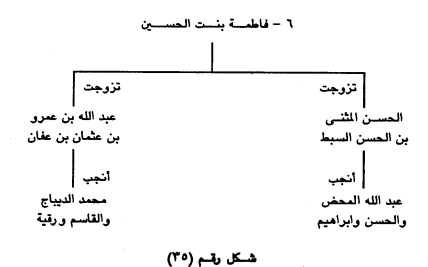
شکار رقبم (۴۵)

A second of the control of the control





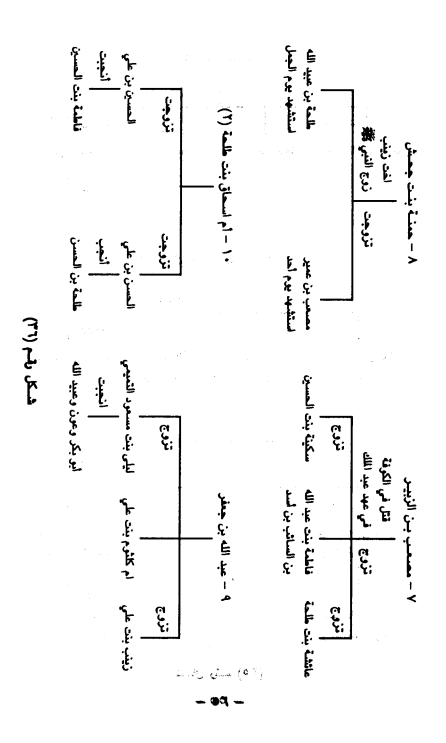




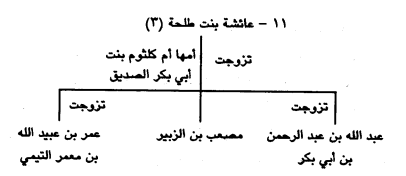
- 00 -











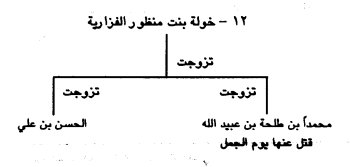
#### تابسع شکل رقسم (۳۱)

(۱) سكينة بنت الحسين بن علي بن أبي طالب، وأمها الرباب بنت امريء القيس الكلبية. تزوجها مصعب بن الزبير بن العوام فولدت له فاطمة ثم قتل عنها في الكوفة وهي التي قالت لأهل الكوفة: يتمتموني صغيرة وأيمتموني كبيرة، وقتلتم جدي وأبي وعمي واخوتي وزوجي. ثم خلف عليها عبد الله بن عثمان بن عبد الله بن عثمان بن عبد الله بن عثمان بن عبد الله بن عليها وربيعة فهلك عنها فخلف عليها زيد بن عمر بن عثمان بن عفان فهلك عنها، فخلف عليها ابراهيم بن عبد الرحمن بن عوف الزهري كانت ولّته نفسها فتزوجها. ويروى بعض أهل العلم أن الإصبغ بن عبد العزيز بن مروان هو الذي تزوجها بعد زيد بن عمر وأن زواج إبراهيم بن عبد الرحمن منها لم يتم (۱).

(١) انظر جمهرة انساب العرب / لابن حزم الاندلسي.

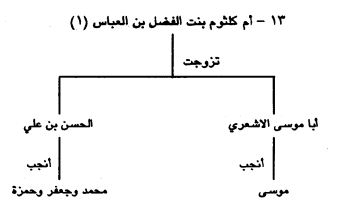
(Y) أم اسحاق بنت طلحة بن عبيد الله، وأمها أم الحارث بنت قسامة بن حنظلة الطائي. تنوجها الحسن بن علي بن أبي طالب فولدت له طلحة ثم توفي عنها، فخلف عليها الحسين بن علي فولدت له فاطمة. ولما كانت وفاة الحسن بعد مقتل طلحة أبو زوجته بفترة طويلة، فإن ذلك يعني أن الحسين قد تزوج أم اسحاق بنت طلحة بعد الجمل بأكثر من عشر سنين، وهذه المصاهرة وغيرها من مصاهرات عديدة بين أهل البيت والصحابة تدلل على أن الفتنة وأحداثها لم تكن تؤثر على أخوة ومحبة هؤلاء الصفوة من البشر، وأن طلحة – على سبيل المثال – في نظر الحسن والحسين هو بمنزلة أبيهما علي، وأن المصاهرة معه والزواج من بناته هو شرف وخير للجميع مهما تخرص الغلاة بدسهم ورواياتهم وإفكهم الذي سودوا به صفحات ذلك التاريخ المشرق.

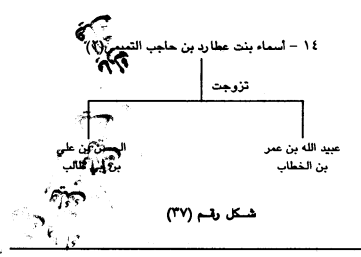
(٣) عائشة بنت طلحة بن عبيد الله، وأمها أم كلثوم بنت أبي بكر الصديق، ثم الصديق. تزوجها عبد الله بن عبد الرحمن بن أبي بكر الصديق، ثم خلف عليها مصعب بن الزبير بن العوام فقتل عنها، فخلف عليها عمر بن عبيد الله بن معمر التيمي [ابن عمها] وقد روت عائشة بنت طلحة عن عائشة أم المؤمنين.











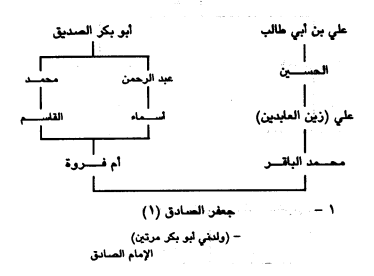
(١) انظر جمهرة أنساب العرب / لابن حزم الاندلسي.

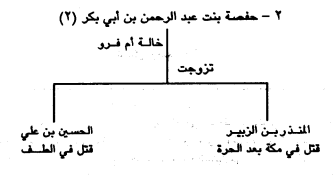
(Y) من المفيد أن نذكر عن أسماء بنت عطارد التميمي، الموقف السياسي لزوجها عبيد الله بن عمر والحسن بن علي، فقد كان عبيد الله مع معاوية وقتل في صفوه وكان الحسن مع أبيه علي بن أبي طالب، ومع ذلك لم يمنع هذا التباين في الموقف أن تكون تلك المراة الصالحة زوجة لهما تباعاً، فقد تزوجها الحسن بعد مقتل عبيد الله، تماما كما تزوج الحسن والحسين تباعاً أم أسحاق بنت طلحة بعد مقتل ابيها في واقعة الجملة مما يدل على أن الصحابة وأبناءهم كانوا يدركون حجم الإختلاف، وقد ضيقوا على تلك المفتنة وقهروها بتلك المصاهرات المباركة، لتبقى مناراً لاجيال المسلمين تدلل على تلك الأخوة العميقة التي لم يستطع أن يدنسها الاعداء وأهل البدع والغلو مهما حاولوا.





## ثالثاً - للمناهرة فني عمدو الكابعين



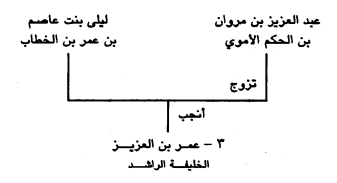


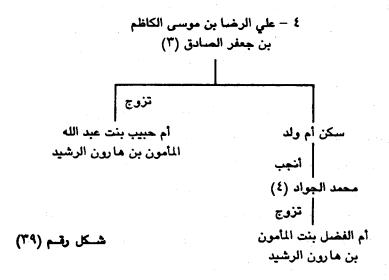
شکل رقیم (۳۷)

المراجعة الم المراجعة ال









(۱) جعفر الصادق بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب، أمه أم فروة بنت القاسم بن محمد بن أبي بكر، وأمها أسماء بنت عبد الرحمن بن أبي بكر الصديق، ولذلك قال الامام جعفر الصادق: ولدني أبو بكر مرتين، ولهذه الكلمة مغزى ومعنى لمحاربة النفس الطائفي لدى البعض لأن الصادق بنسبه هذا، هو علوي بكري في نفس الوقت، وهو مرجع الشيعة ومن أبرز أثمتهم، كما أنه من





علماء أهل السنة المشهورين، فتراثه ومروياته لدى الفريقين تعد -لذلك - مادة غزيرة للبحث والدراسة والمقارنة لأن هذا التراث الغنى هو بحق تراث أهل البيت والصحابة ومن تبعهم في العلماء، تجمع لدى مجتهدي الفريقين وعلمائهم على شكل روايات واحاديث وفتاوى وأخبار غزيرة، فحين يدرس هذا التراث بعيداً عن الخصومة والتعصب، مع التدقيق واستبعاد روايات الغلو والطائفية والدس التي بثها أعداء الإسلام باسم أهل البيت والصحابة، ووفق منهج القرآن وتوجيهات الوحى الصادق الذي لا ياتيه الباطل من بين يديه ولا من خلف، نكون قد وصلنا إلى نقطة الوسط دون الصلجة للصراع أو الجدال أو التقية أو غيرها من مدلخل التعصب والدعوة الطائفية(١)، وهذا المنهج سيبيدو واضحاك إذا إستمعنا إلى نصيحة ذليك الإمام العلوي البكري وهو يقول: إياكم والخيصومة في الدين فانها تحدث الشك وتورث النفاق(٢)، فاذا سعى الفريقان إلى نبذ الخصومة وإعتماد الوحى الصادق وتعاليمه بروح وسطية ربانية ونبذوا روايات الغلو والتطرف ومستحدثات عصور الإضتراق والطائفية، فسيفتح الباب واسعاً في طريق الوحدة والتقريب بين المسلمين، وتصحيح ما أقسده الزمن الغابر خلال عصور الفتن والصراع المرير. وهذا المنهج يتطلب الصدق مع الله أولاً ومع النفس. . الصدق في القسول والعسمل فيا أيهسا المنين آمنوا لتقسوا الله وكسونوا مع المبانقين ك (٢).

<sup>(</sup>١) في دراسة احصائية في التراث الاسلامي والحديث النبوي، وجُد أن هناك ٨٠٪ منه هو تراث مشترك بين الفريقين، إضافة إلى الإتفاق على القرآن الكريم، يستور الإسلام وكتابه المقدس.

<sup>(</sup>٢) انظر كتاب الامام الصادق / الشيخ محمد ابو زهرة.

**<sup>(</sup>۲) هستورة التوبيسة؛ ١٠١**٩ ن ع قصيرة 64 مريد عليه ما دريد الم



وقد كان الإمام الصادق عالماً فقيهاً مثل أبيه محمد الباقر وجديه القاسم بن محمد وعلى بن الحسين. عاصر الإمامين مالك بن أنس في المدينة وأبا حنيفة النعمان بن ثابت في العراق، وكان لهم مناظرات ومدا رسات عديدة، وقد كان هذان الإمامان من مناصري أهل البيت والمدافعين عنهم، حتى أفتى مالك أن ليس لمكره بيعة وليس على مكره طلاق عندما خرج محمد النفس الزكية على المنصور. أما أبو حنيفة فكان أسبق من مالك في مناصرة أهل البيت والدعوة لهم، وتميز بمناصرته للإمام زيد وخروجه في زمن هشام بن عبد الملك، كما أنه سبجن زمن المنصور لأنه رفض منصب قياضي القيضاة. لذا فيان عصر الصيادق هو أصدق عصر دال على وحدة المسلمين وجهادهم المشترك ومواجهة أخطاء وإنحراف بعض الحكام المسلمين عبر العصور، فكما تميز العصر الأموي والعباسي بظهور شخصيات إسلامية حكمت بالعدل والقسط كعمر بن عبد العزبز ويزيد بن الوليد والرشيد والمأمون والمتوكل والمهتدى. ظهرت شخصيات اخرى تفكر بالمك والسلطة أكثر من تحمل المسؤولية، كينيد والوليد والمنصور، أما بقية الحكام المسلمين فكانوا بين هذين النمونجين وبالمقابل ظهر من العلماء والأئمة والمحدثين ما يوازى الحاكم الرباني وهو ما يمثل العالم الرباني، وقد كثرت هذه النماذج في عصر الصادق والكاظم وابن حنبل، فظهر العديد من الائمة الأعلام، أشهرهم ائمة المذاهب والحديث والدعوة والزهد، وهم كثير. وكان المسلمون في عصر النور هذا، أمة واحدة ذات عقيدة واحدة يدعون إلى المنهج الرباني الوسط بعيداً عن الغلو والتطرف سواء عند من تشيع لأهل البيت أو من تشيع للصحابة.

ولد الإمام جعفر الصائق في المدينة المنورة سنة ٨٠هـ(١). وكان رضي الله عنه يحارب أهل البدع والتطرف والفلو وتأليه الأئمة من أهل البيت ويبرأ إلى الله من تلك الأفكار وفرقها وقافتها الذين أخذوا عقيبتهم من أتباع لبن سبأ الذين حاربهم جده الإمام علي بن لبي طالب فيبقول كما قال أبوه: اللهم، إني أبرأ إليك من المغيرة وبيان السمعاني، وهما من الغلاة الذين يدعون أنهم أتباع أهل البيت، وقد كان جعفر الصادق من أثمة الفقه في عصر التلمين وهو يعد بحق المرجع المشترك للسنة والشيعة نسباً وفقها وذلك لارتباط نسبه بأجداده البكريين والعلويين.

- (٢) حفيصة بنت عبد الرحمن بن أبي بكر الصديق وأمها قرينة بنت أبي أمية المخزومي، تزوجت المنذر بن الزبير بن العوام فولدت له عبد الرحمن وابراهيم وقرينة، ثم خلف عليها بعد المنذر الحسين بن علي بن أبي طالب، وقد روت حفصة عن أبيها وعن عائشة وعن أم سلمة زوج النبي علي سحاعاً. وهي أخت أسماء بنت عبد الرحمن التي تزوجت القاسم بن محمد فولدت عبد الرحمن وأم فروة [التي أنجبت جعفر الصحادق بن محمد الباقر] وأم حكيم وعيدة، وروت أسماء كاختها عن عائشة أم المؤمنين عمتها.
- (٣) علي الرضا بن موسى الكاظم بن جعفر الصادق [١٤٨ ٣٠هـ] ولد في المدينة وبها ترعرع، أمه أم ولد اسمها أروى وقيل الخيرزان وهي نوبية سوداء، وكان لون الإمام الرضا أدم يضرب إلى السواد، وكان معتدل القامة، بهي الطلعة ذا وقار وقد مدحه العديد من الشعراء منهم دعبل الخراعي (شاعر أهل البيت) وأبونواس، لم يكن له من الولد سوى محمد الجواد... قربه المأمون

(١) انظر كتاب الامام الصابق / الشيخ محمد ابو زهرة.



واست دعاه إلى بلاطه في مروة، وجعله وليا لعهده وزوجه إبنته، وكان للمامون وزيران من أصل فارسي، هما الفضل والحسن إبنا سهل، كما كان لأبيه الرشيد جعفر والفضل ابنا يحيى البرمكي، وقد عارض آل سهل توليه على الرضا على العهد كما عارضها بعض بني العباس. وقد ذكر الطبري: أن علياً الرضا لما قدم مرو أحسن المأمون وفائته، وجمع رجال دولته، وأخبرهم أنه قلب نظره في أولاد العباس وأولاد علي بن ابي طالب، فلم يجد أفضل ولا أورع ولا أعلم منه، فولاه عهده ولقبه الرضا من آل محمد(۱).

وأمر جنده بطرح السواد شعار العباسيين، وكتب بذلك إلى الآفاق في رمضان سنة ٢٠١هـ. فأحفظ ذلك بني العباس ولا سيما منصور وابراهيم إبني المهدي (أخوه الرشيد) وامتنع أهل بغداد عن البيعة للرضا، ثم خاض الناس في خلع المأمون وأخذ البيعة لابراهيم بن المهدي الذي خرج على المأمون وطالب بالخلافة لنفسه، وسار المأمون بجيشه من مرو إلى بغداد، وأخضع الناكثين، وعفا عن عمه وقرابته.

وقد إتفقت المصادر على أن البيعة تمت في رمضان سنة ٢٠١هـ، كما إتفقت المصادر جميعاً على أن المأمون زوج إبنته للإمام علي الرضا في نفس السنة(٢)، ثم ذهب بها الإمام الرضا إلى المدينة، فكتبت إلى أبيها تشتكى الرضا من ذهابه إلى بعض سراريه، وتشكى

<sup>(</sup>۱) ويذكر أن المنصور أيضا قد لقب معاصره العلوي جعفر بن محمد بالصابق لانه كان صادقاً في ما يقوله ولم يخرج عليه حتى مات، كما لقب معاصره الأموي (عبد الرحمن الداخل) بصقر قريش بعد أن انتصر على جيشه وانتزع الأندلس من الدولة العباسية، وتلك صور مشرقة ومعبرة لاقطاب البيت العلوي والعباسي والأموي جديرة بالتامل والاعتبار بعيدة عن صور الدس التي رسمها الاعداء لتصوير العلاقة بينهم في عصور الإسلام الأولى.

<sup>(</sup>٢) انظر تاريخ الطبري / جد ١ ص ٤٣.

خشونة العيش معه، فكتب لها المامون يأمرها بطاعته وخدمته، وهذا دليل على حب المأمون للرضاء ولم تستمر ولاية عهد الرضا للمأمون اكثر من سنتين، إذ مات في الطريق اثناء عودة المأمون إلى بغداد، فحزن عليه المأمون ودفنه إلى جانب أبيه هارون الرشيد في مدينة طوس التي تعرف اليسوم باسم مدينة مشهد. ولختلفت الروايات في سبب وفاته، فمنها من يذكر أنه مات ميتة طبيعية إثر مرضه وله من العمير خمس وخيمسيون سنة وهناك من يروي أنه مات ميسموماً بقطف من عنب وضع فيه السم. ولكن لا يعلم على وجه اليقين من سمه، ويعلل بعض المستشرقين أن بني العباس تخلصوا بوفاته من منافس خطير كاد أن يخرج الخلافة إلى الأبد(١)، ويقول هؤلاء، وكما تم لبني مروان التخلص من عمر بن عبد العزيز عندما طلب من الضوارج أن يمهلوه ثلاثة أيام ليبجد حالاً لموضوع ولاية العهد، فسسموه وأجهزوا عليه ولم يكمل الأيام الشلاثة. وكذلك تم لبني العباس التخلص من على الرضا الذي ولاه المأمون ولاية العهد وضرب باسمه على الدرهم والدينار وخطب باسمه على المنابر ولبس من لجله الخضرة بدل السواد(٢)، وهناك رأى آخر يقول أن آل سهل هم الذين سموه، لأنهم أرادوا أن تبقى الخلافة في بني العباس بسبب المصاهرة والمصالح التي تربطهم بهم، تماما كما فعل البرامكة في موسى الكاظم ووشوا به إلى الرشيد ليسجنه، ثم نسوا له السم في السجن، وخلاصة الأمر في كل تلك الأحداث (ومنها الإغتيال السياسي) أن أهم دوافعها المصالح والإمتيازات والتنافس على

<sup>(</sup>١) الامام على الرضا / د. محمد علي البار ص ٧١ – ٩٥.

<sup>(</sup>٢) وهناك من المستخرقين من يحاول إنهام الماسون بسمه، كبروكلمان، ولكن هذا الرأي ليس له ما يؤيده او يبرره، وذلك لما نطمه من محبة المأسون الشديد لعلي الرضا وتزويجه ابنته وجعه ولياً لعهده ومحاربته في ذلك لهل بيته.

السلطة والزعامة سواء عند الأمويين أو العباسيين أو العلويين أو عند الوزراء والأمراء (العرب والعجم) المحيطين بهم وهو ما يحدث غالبا في تاريخ الدول عموماً، مما يؤكد صحة المنهج القرآني في الحكم وانتخاب الخليفة وفق مبدأ الشوري(١) ويؤكد صحة الخلافة الراشيدة الذي عبرت عن منهج الصحابة وأهل البيت وخطأ نظام الوراثة الذى سار عليه الأمويون والعباسيون والعلويون فيما بعد، والذي حاول أن يلغيه عمر بن عبد العزيز في العصر الأموي، والمامون في العصر العباسي، دون أن يتمكنا من ذلك، وخطأ الفكرة التي كانت تنادى باحقية بيت دون آخر، مهما كان المبرر فقد حدد لنا القرآن الكريم والنبى ع أصول الحكم وشروط الحاكم المطلوب توفرها فيه لتوهله للترشيح للخلافة، ثم ينتخب وفق مبدأ الشورى من أهل الحل والعقد (مجلس الشيوخ أو النواب) وهم نواب المسلمين وممثلوهم، فينتخب الخليفة من بين هؤلاء المرشحين كما انتخب الخلفاء الراشيدون. وتدعونا صورة الخروج على الحاكم(٢) ومقتل الكثير منهم أو الصراعيات التي تؤدي إلى الإغتيال ودس السم، أن نرى أسباب الصراع على مدى ألف عام تقريباً واضحة وأنها أحداث سياسية مرتبطة بالحكم ولا علاقة لها بالمعتقد، وخصوصاً وقد بات

<sup>(</sup>۱) قال تعالى: ﴿وأمرهم هسورى بينهم﴾ سورة الشورى: ٣٨، والأمر في الآية مطلق صغيراً كان أم كبيراً، دينياً أو دنيبوياً، إجتماعياً أم سياسياً أم إقتصادياً، وهذا المبدأ القرآني أصبح مفهوماً شائعاً اليوم في دساتير وقوانين الدول المعاصرة فيما يسمى: الإنتضاب والشورى والبرلمان والنظم الديمقراطية الأخرى ومجالس الشيوخ والنواب وغيرها، فقد سبق القرآن الكريم تلك المناهج ووضع نظماً اكثر كمالاً وشمولاً لحاجة الانسان في كل زمان ومكان وهذا هو الفرق الجوهري بين النظم الوضعية والمنهج الرياني.

<sup>(</sup>٢) والفروج شمل العلويين والعباسيين والأمويين وغيرهم، وكثير من أشكاله كان لدوافع سياسية لا علاقة لها بالعقيدة والمذهب.



واضحاً بعد معرفة هذا الكم الكبير من أواصر النسب والمساهرة في جيل الصحابة والتابعين بضمنهم أهل البيت، إذ كانوا يمثلون اسرة أو عشميرة واحدة متسلاحمة مستداخلة، حتى يحق لكل فسرد أن يقول لقرينه يا لبن العم وخصوصاً ما كان بين البيوت الشلاثة المشهورة، مما يجعلهم نسيجا ولعدا يصعب التميين بينهم لشدة التقارب والتداخل بينهم، وهذا ما يفسس عدم إتفاق السلمين عبلي معنى أهل البيت وآل البيت فيمنهم من جعله يضم عموم الصحابة لقرابتهم من رسول الله على نسباً وصهراً، ومنهم من حصرهم بالهاجرين من قريش، ومنهم من جعلهم بني عبد مناف أو بني هاشم أو بني عبد المطلب أو أبي طالب أو بنني على أو الحسين وجعل بعضهم أزواج النبي ﷺ جزء من أهل البيت، وهكذا وكل ذلك يؤيده القرآن الكريم إذ يقول تعالى ﴿قُلُ لا أسالكم عليه لجراً إلا المودة في القدرين﴾(١) فيقول الله تعالى لنبيه: قل يا محمد لقريش (أقاربك وعشيرتك) لا استالكم أجراً إلا المودة في القربي. وأن تتذكروا قبرابتي منكم، فبلا تعادوني وتؤذوني، فحين ننظر للبيت النبوي من زاوية البيت الكبير، لا نشعر بوجود فرق بين أهل البيت والصحابة (٢)، وحين ننظر من زاوية البيت النبوى الشريف من بني عبد المطلب سنكون أمام كفتي الميزان، أهل المتبيت والصحابة، تربط بينهم تلك الأواصر المنيرة من

<sup>(</sup>۱) سندورة الفندوري : ۲۳.

<sup>(</sup>٢) وذلك يعني أن الآراء المختلفة في ععنى أهل البيت أو آل البيت كلها صحيحة يميزها التخصيص والتعميم، وقد وصف الله قوم فرعون بلفظ آل فرعون، قال تعالى: ﴿ الشفوا آل فرعون أهد العلاب﴾ سورة غافر: ٤١، كما وصف الزوجة أو الازواج باسم أهل البيت فقال عن زوجة لبراهيم ﴿ التعجيينَ من أمر الله، رحمة الله عليكم ويركاته أهمل البيت﴾ سورة هود: ٧٣، وفي وصف ازواج النبي ﷺ : ﴿ أَنَّمَا يَدِيد الله ليلهم علكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيراً ﴾ سورة الاحزاب: ٣٣، وهناك احاديث نبوية تدخل آل على وجعفر وعقيل والغباض خَصَن أهل البيت أيضاً.



الاخوة والمحبة والمصاهرة، والنسب والأصل المشترك المبارك.

(٤) محمد الجواد بن علي الرضا بن موسى الكاظم، ولد بالمدينة المنورة في رمضان سنة ١٩٥هم، وأمه أم ولد نوبية ... وكان عظيم الجود واسع الكرم كثير العبادة زوجه المامون بعد وفاة أبيه علي الرضا بسنتين ابنته الثانية أم الفضل، ورجع بها إلى المدينة المنورة، ومن أقوال محمد الجواد: إن للمحن أخريات لابد أن تنتهي إليها، فيجب على العاقل أن ينام لها إلى إدبارها، فان مكابدتها عند إقبالها زيادة فيها، وكانت وفاته في محرم سنة ٢٢٠هـ وهو ابن خمس وعشرين سنة (١).

(١) الامام على الرضا / د. محمد على البار ص ١٠٢ - ١٠٥.





### الخانم\_\_\_\_ن

الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات ..

في ختام هذا البحث المتواضع لا أجد ما أعتذر به للقارىء الكريم، عن هذا التواضع والإسهاب أحياناً في ترلجم الرجال والنساء في هوامش أشجار النسب والمصاهرة، وعذرى الوحيد الذي أحباول فيه تغطية هذا التجاوز والقصور، أن موضوع البحث - وهو محاولة عرض بعض المعالم المضيئة في طريق الوحدة الاسلامية وعلاج الطائفية والشحناء بين المسلمين مذاهب وأفراداً - أن ذلك الموضوع من المواضيع الحساسة والخطرة والتي أكثر المفرضون في الكتابة فيها، لتأجيج نار الطائفية وبث روح العداء والتناحر بين المسلمين في مئات الكتب والصحف التي تتكلم باسم الوحدة والتقريب ولكنها تريد الفرقة والتخريب، ولما كان موضوع الطائفية من المواضيع التي تأسر النفوس والأرواح والأجساد، وأنه مرض خطير أصيبت به الأمة منذ القديم، فلابد من إختيار منهج معتدل وسط لطرح أحداث التاريخ والصراعات السياسية والفكرية، ممثلة بشكل مبسط في تلك التراجم التي انتخبناها من أمهات المصادر الأصيلة في التراث الاسلامي، وهي في معظمها مما اتفق الفريقان على جوهر أحداثها، ولما كان من القناعات التي استرشدنا بها في إختيار الروايات هي أن الوسطية منهج وعقيدة وهي ترادف المنهج الرباني القرآني، إذ قال تعالى ﴿وكذلك جعلناكم أمة وسطاً ﴾ (١)، فكان أحد المعايير الـتى اعتمدناها في كتباية التراجم هو المعيار الوسطى بعيداً عن التحيز والتحزب والغلو - قدر الإمكان - وقد قال رسولنا الكريم: إستفت قلبك، وإن

(١) ســـورة البقــرة : ١٤٣.



أفتوك وأفتوك(١). فكان لابد من استبعاد روايات التحزب الطائفي والإنتصار إلى منهج معين ومذهب محدد عدا المنهج الرباني الوسطى الذي يتفق مع مفاهيم القرآن والسنة النبوية الصحيحة، وتترادف هذه القناعة مع أخرى مكملة لها، وهي أن التراث الإسلامي قد حوى حشداً هائلاً من الروايات الطائفية المدسوسة والمزيفة، التي دسها هذا الفريق أو ذاك للإنتصار لدعوته، فظهرت روايات المناقب والمشالب وأسبساب النزول والكرامات والنبوءات وروايات الترغيب والترهيب وروايات الزيارات والنذور والرؤى والروايات الشركية والبدعية بمختلف أنواعها، وروايات أخرى في ذم الخلفاء وأخرى في مدحهم وبيان منزلتهم سواء خلفاء عصر الصحابة أو التابعين. إن كل ذلك التراث الهائل والروايات الضخمة بحلجة إلى دراسة وتحقيق وتمحيص لتميز الرواية الصحيحة عن المعلولة، وقد كثرت مثل تلك الروايات في كتب التاريخ والسير وأسباب النزول، في حين كانت أقل منها في كتب الحديث النبوى، وذلك لكثرة من اشتغل من العلماء في الحديث واستطاعوا أن يميزوا بين الأحاديث الصحيحة وغيرها في كتب الحديث المشهورة، وقد ركز علماء الجرح والتعديل أكثر جهدهم على الحديث النبوى وتنقيته من الدخيل، ومع ذلك فالكثير من المسلمين ليس لديهم أية فكرة عن علم الجرح والتعديل وأسلوب تخريج الأحاديث ومعرفة الصحيح من السقيم، تلك ثغرة في ثقافة المسلم ووعيه، استطاع الأعداء أن ينفذوا منها ليروجوا للأحاديث والروايات المدسوسة ويشيعوا الأفكار الخبيثة التي ليس لها وجود في التراث الإسلامي الأصيل. فلهذا كله كان لابد من الإسهاب أحياناً، أضف إلى ذلك أن غسيل الدماغ الذي إستخدمه الأعداء لبث سمومهم

<sup>(</sup>١) رواه احمد في مسنده. انظر اتحاف السادة المتقين (١٦٠/١).

وتكرار نشرها بين المسلمين، لا يمكن مجابهته وإضعاف أثره بايراد رواية أو روايتين عن حياة الصحابة والبيئة الإجتماعية الطاهرة التي تربى عليها جيل الصحابة وأهل البيت ومن جاء بعدهم من التابعين فكان لابد لتحصين العقل المسلم من نشر التراث الإسلامي الأصيل وفي مقدمته الروايات التي تصور منهج القرآن في حياة الصحابة ومنهجية الإعتدال والوسطية التي شاعت في عصور الإسلام الأولى متمثلة بعمق الإيمان ووحدة الصف والأخوة والمحبة والتداخل البناء بين وشسائج ذلك الإيمان وأواصر النسب والمصاهرة، والتي المسرت إنبشاق أمة القرآن مسترشدة بنور الله وهدى المصطفى ﷺ. ولقد كانت فكرة إبراز مأثر الصحابة وأهل البيت، من خلال تراجم الأشجار من أهداف الكتاب الأساسية، لحث المسلم ولفت نظره لضرورة الإطلاع على تلك المآثر وذلك التراث الغنى لهذا الجيل الفريد واتخاذه قدوة وأسوة حسنة، باعتباره الجيل الذي إستلهم تعاليم القرآن وهدى النبوة، فكان محط أنظار أجيال المسلمين على مر التاريخ، وتزويده بمنهجية إستبعاد أية رواية تناقض المنهج الوسطى القرآني الذي يؤكد إيمان وأخوة هؤلاء الرجال العظام والتسحرر من التقليد الأعمى والفهم الطائفي لذلك التاريخ المجيد، لأن الصورة السوداء المناقسضة لذلك المنهج الرباني هي صورة مهيئة لأهل البيت مثلما هي مهينة للصحابة الكرام سواء بسواء، لانها تدل على فشل الدور النبوى من جهة وفشل جيل الصحابة وأهل البيت في إستيعاب وفهم الرسالة الإلهية.

إن جهود التقريب والوحدة بين المناهب لم تنقطع على مدار التاريخ الإسلامي، فقد كان هناك في كل عصر من الرجال الصادقين الذين كان همهم توحيد المعلمين وإصلاح ذات البين بعيداً عن الفرقة





والتعصب، وقد شهد العصر الحاضر محاولات وجهود عديدة من الفريقين لتقريب وجهات النظر وإزالة المستحدثات وتنبيه المسلمين إلى خطر الطائفية وضرورة التعايش البناء ومن هؤلاء: جمال الدين الافغاني ومحمد عبده ومحمد أبو زهرة وعلي شريعتي وأحمد الكاتب وغيرهم كثير.

والله نسال أن يجعل هذا العمل خالصاً لوجهه وأن يجنبنا الفواحش ما ظهر منها وما بطن. وأن يشفي مرضانا من علل التعصب والطائفية. إنه لما يشاء قدير. وآخر دعوانا.. أن الحمد لله رب العالمين.

﴿ إِن أَريد إِلا الاصلاح ما استطعت وما توفيقي إلا بالله عليه توكلت وإليه أنيب ﴾ (١).

(۱) ســورة هــود : ۸۸ .

- VY -



## المصسادر

## مراجع البحث

- ١) القرآن الكريم.
- ۲) تفسير القرآن العظيم / للإمام إسماعيل بن كثير/ دار المعرفة
  للطباعة والنشر / بيروت / طبع سنة ١٤٠٢هـ ١٩٨٢م.
- ٣) كتب الصحاح والمسانيد وبقية كتب الحديث النبوي. وتم
  الإشارة إليها عند تخريج الحديث في الهامش.
- ٤) تاريخ الرسل والملوك/ للإمام محمد بن جرير الطبري / تحقيق محمد أبوالفضل/ دار المعارف للنشر / القاهرة / ط١.
- البداية والنهاية / للحافظ ابن كثير الدمشقي/ تحقيق د. أحمد أبو ملحم وآخرين/ نشر دار الكتب العلمية/ بيروت لبنان/ ط٥/١٤٠٩هـ ١٩٨٨م.
  - ٦) الطبقات الكبرى لابن سعد / دار صادر / بيروت.
  - ٧) كتاب الكاني (الأصول والفروع) محمد بن يعقوب الكليني.
- ٨) جمهرة أنساب العرب / لابن حيزم الاندلسي/ تحقيق ليفي
  بروفنسال/ دار المعارف مصر ١٩٤٨م.
  - ٩) نهج البلاغة / تحقيق الشيخ محمد عبده.
  - ١٠) هكذا تكلم على شريعتى / د. فاضل رسول.
    - ١١) الشيعة وأهل البيت / لحسان الهي ظهير.

## مراجع مكن الرجوع اليها في الموضوع

- ١) تذكرة الحفاظ/ للذهبي / دار إحياء التراث / بيروت.
- ۲) التاريخ الكبير / للامام البخاري / طبعة اولى /دار المعارف العثمانية / الهند.
  - ٣) دراسة في السيرة / د. عماد الدين خليل.
  - ٤) التفسير الإسلامي للتاريخ / د. عماد الدين خليل.
    - ٥) كيف نكتب التاريخ الإسلامي / محمد قطب.
  - ٦) حصوننا مهددة من دلخلها / د. محمد محمد حسين.
  - ٧) السيف اليماني في نحر الأصفهاني / وليد الاعظمي.
    - ٨) صحابة رسول الله / د. عيادة ايوب الكبيسى.
  - ٩) صحابة الرسول من المهاجرين والأنصار / عبد المعز خطاب.
    - ١٠) رجال حول الرسول / خالد محمد خالد.
    - ١١) رجال من الكتيبة الراشدة / خالد محسن.
  - ١٢) أخبار عمر وأخبار عبد الله بن عمر / على وناجي الطنطاوي.
    - ۱۳) علي والخلفاء / د. بشاد عواد.
    - ١٤) حقائق عن آل البيت والصحابة / الشيخ يونس السامرائي.
      - ١٥) المختصر لحياة أهل البيت / يحيى سلوم.
        - ١٦) تاريخ الخلفاء / جلال الدين السيوطي.
      - ١٧) الاقباس النيرة في العشرة المبشرة / جميل ابراهيم.

- VO -





- ١٨) التشيع بين مفهوم الأثمة والمفهوم الفارسي / محمد البنداري.
  - ١٩) الشيعة والتصحيح / د. موسى الموسوي / ١٩٨٨م.
- · ٢) مؤتمر النجف/ للسيد عبد الله السويدي / تحقيق محب الدين الخطيب.
  - ٢١) مسألة التقريب / د. ناصر القفاري.
  - ٢٢) الإسلام والدعوات الهدامة / أنور الجندي.

\_ VX \_





# المحتويسات

| الصفحة | الموضـــوع                             |
|--------|----------------------------------------|
| ٣      | تقديـــم                               |
| ٩      | مقدمــــة                              |
| ١٦     | أولاً : المصاهرة في عصر الصحابة        |
| ۱۷     | ١ - أهم مصاهرات النبي ﷺ مع الصحابة     |
| ۱۸     | ٢ – مصاهرات أبي بكر الصديق             |
| 40     | ٣ - مصاهرات عمر بن الخطاب              |
| 44     | ٤ - مصاهرات عثمان بن عفان              |
| 44     | ٥ - مصاهرات علي بن أبي طالب            |
| ٤٤     | ٦ – مصاهرات خاصة                       |
| ٤٩     | ٧ - مصاهرات الزبير بن العوام           |
| ٤٩     | ٨ - مصاهرات طلحة بن عبيد الله          |
| ٥٠     | ٩ - مصاهرات عبد الرحمن بن عوف          |
| ٥١     | ١٠ مصاهرات زيد بن حارثة                |
| ٥٣     | ثانياً : المصاهرة في عصر أبناء الصحابة |
| ٦.     | ثالثاً : المصاهرة في عصر التابعين      |
| ٧٠     | الخاتمـــة                             |
| ٧٤     | المصادر                                |

**- VV -**





رقم الايداع بدار الكتب القطرية: ٤٣٧ لسنة ١٩٩٩ الرقم الدولي (ردمـك): ٤ - ٩٧ - ٢٣ - ٩٩٩٢١