





## فراغ



النفسير البياني للقرآن الكرمر

الجزءالأول

سورة الضحى سورة الشرح سورة الزلزلة سورة العاديات سورة النازعات سورة البلد سورة البلد



## فراغ



# النفسير البياني للقرآن الكرم

الجزءالأول

تأليف

الدكتورة عائشة عبدالرحن بنت الشياطئ

أستاذ الدراسات القرآنية العليا بحامعة القرويين بالمغرب

الطبعة السابعة



كارالمعارف



## فراغ



يسم الله الرجم الذي الذي الم « لَوْ أَنْزَلْنَا هذا ٱلْقُرآنَ عَلَى جَبَلٍ لَرَأَيْتَهُ خَاشِعاً تُمتَصَدِّعاً مِنْ خَشْيَةِ اللهِ ، وَتِلْكَ الْأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ » صدق الله العظم



## فراغ



ظهرت الطبعة الأولى من هذا الكتاب فى سنة ١٩٦٢ ، وكان مع معجم المحكم لابن سيده <sup>(١)</sup> ، وقيم جديدة لأدبنا العربى ، القديم والمعاصر<sup>(٢)</sup> من المؤهلات التى ذلت بها درجة أستاذ كرسى اللغة العربية وآدابها ، بجامعة عين شمس .

وتابعت فى الدراسات العليا بالجامعة ، التطبيق المنهجى لدراسة القرآن الكريم فى نصه المحكم وبيانه المعجز فهدى إلى أسرار غابت عنا من العربية ، وإلى حلول حاسمة لكثير من قضايا وجودنا القومى ومشكلات حياتنا المعاصرة .

ومن ذلك الحين وأنا مشغولة بخدمة هذا القرآن ، عاكفة على تدبر أسرار بيانه ، فكان من عطائه أن قدَّمت إلى المكتبة القرآنية سبعة كتب ، فى التفسير والإعجاز ، والإنسان وقضايا العصر ، والشخصية الإسلامية ، والقرآن والتفسير العصرى .

وعلى ذلك المدى الطويل ، كنت أجد فى هذا القرآن ، النبع السخى الذى أنهل منه كلما دعيت إلى الجامعات العربية أو المؤتمرات الدولية والمواسم الثقافية : « منهج التفسير البيانى » الجزائر ، أغسطس ١٩٦٣

بدعوة من وزير الأوقاف ، الأستاذ السيد أحمد توفيق المدنى .

« مشكلة الترادف اللغوى ، فى ضوء التفسير البيانى للقرآن » مؤتمر المستشرقين الدولى بالهند نيودلهى : يناير ١٩٦٤

« كتاب العربية الأكبر » مؤتمر أدباء العرب ، بغداد : ١٩٦٥ « تفسير سورة العصر : منهج وتطبيق » كلية الشريعة ببغداد : ١٩٦٥ « القرآن وحرية الإرادة » الموسم الثقافي للكويت : ١٩٦٥ .

« قضية الإعجاز» ندوة أسبوع القرآن ، جامعة أم درمان الإسلامية : فبراير ١٩٦٨ .

(1) المجلد الثالث نشرته ، في نصه المحقق ، جامعة الدول العربية . طبع الحلبي بالقاهرة : ١٩٥٨ .
 (٢) نشره معهد الدراسات العربية بالقاهرة سنة ١٩٦٧ ثم دار المعارف ١٩٧٠ .

٩ إعجاز البيان القرآنى ، ندوة علماء الإسلام بالمغرب الرباط : مايو ١٩٦٨ فى برنامج احتفال المغرب ، بمرور أربعة عشر قرنا على نزول القرآن الكريم ٩ جديد من الدراسة القرآنية ، المجلس الإسلامي الأعلى بالجزائر مايو ١٩٦٨ ٩ القرآن وقضايا الحرية ، الموسم الثقافى لجامعة أم درمان الإسلامية الحرطوم وعطبرة ، والأبيتض : ١٩٦٨ .

« منهج الدراسة القرآنية » جامعة لاهور ، باكستان : ١٩٦٩
 « القرآن وحقوق الإنسان » أبو ظبى : أبريل ١٩٧١
 « من أسرار العربية في البيان القرآني» جامعة بيروت العربية : آذار ١٩٧٢
 « الإسرائيليات والتفسير » طرابلس ، لبنان : آذار ١٩٧٢

« القرآن والفكر الإسلامي المعاصر » المركز الثقافي الإسلامي ، بيروت : نيسان ١٩٧٥ :

وأتم الله على لعمته ، فتفرغت للدراسات القرآنية في « جامعة القرويين بالمغرب » من سنة ١٩٧٠ إلى الآن .

و«الإعجاز البيانى» يأخذ موضعه من دروسى فى علوم القرآن ، فى دار الحديث الحسنية بالرباط .

و « التفسير البيانى » هو موضوع محاضراتى في كلية الشريعة بغاس .

\* \* \*

والمنهج قد شرحه أستاذنا الإمام « أمين الحولي » في كتابه الجليل ( مناهج ) . تجديد) ولا بأس في أن ألخص ضوابطه هنا :

١ – الأصل في المنهج، التناول الموضوعي لما يراد فهمه من كتاب الإسلام .
 ويبدأ بجمع كل ما في الكتاب المحكم من مور وآيات في الموضوع المدروس .

۲ في فهم ما حول النص : ترتب الآيات فيه على حسب نز ولها لمعرفة ظر وف الزمان والمكان ، كما يستأنس بالمر ويات فى أسباب النز ول من حيث هى قرائن لابست نز ول الآية ، دون أن يفوتنا ما تكون العبرة فيه بعموم اللفظ لا يخصوص السبب الذى نزلت فيه الآية . وأن السبب فيها ليس بمعنى الحكمية أو العلية التى لولاها ما نزلت الآية ، والحلاف فى أسباب النز ول يرجع غالباً إلى أن الذين عاصروا نزول الآية أو السورة ، ربطها كل منهم بما فهم أو بما توهم أنه السبب في نزولها

٣ فى فهم دلالات الألفاظ : نقدر أن العربية هى لغة القرآن ، فنلتمس الدلالة اللغوية الأصيلة التى تعطينا حس العربية للمادة فى مختلف استعمالاتها الحسية والمجازية . ثم نخلص للمح الدلالة القرآنية باستقراء كل ما فى القرآن من صيغ اللفظ ، وتدبر سياقها الخاص فى الآية والسورة ، وسياقها العام فى القرآن كله .

٤ فهم أسرار التعبير : نحتكم إلى سياق النص فى الكتاب المحكم ملتزمين ما يحتمله نصرًا وروحاً . ونعرض عليه أقوال المفسرين فنقبل منها ما يقبله النص ، ونتحاشى ما أقحيم على كتب التفسير من مدسوس الإسرائيليات وشوائب الأهواء المذهبية ، وبدع التأويل .

كما نحتكم إلى الكتاب العربى المبين المحكم فى التوجيه الإعرابى والأسرار البيانية ، نعرض عليه قواعد النحويين والبلاغيين ولا نعرضه عليها ، ولا نأخذ فيه بتأويل لعلماء السلف على صريح نصه وسياقه ، لتسوية قواعد الصنعة النحوية وضوابط علوم البلاغة ، إذ القرآن هو الذروة العليا فى نقاء أصالته وإعجاز بيانه ، وهو النص الموثق الذى لم تشبُه من أى سبيل أدنى شائبة مما تعرضت له رواية نصوص الفصحى من تحريف أو وضع ، ثم إنه ليس بموضع ضرورة كالشواهد الشعرية ، ليجوز عليه ما يجوز عليها من تأويل .

وبعد ، فإذا كنت فى دروسى الجامعية بقسم اللغة العربية ، بمصر ، قد حرصت على توثيق علوم العربية بالبيان القرآنى ، فإنى فى دراساتى القرآنية بجامعة القرويين ، حريصة على توثيق علوم الإسلام بالعربية لغة وبياناً ، من حيث لا يصح لدارس فقه الإسلام دون رسوخ فى علوم العربية ، كما لا يصح له رسوخ فى العربية دون دراية بعلوم القرآن والإسلام .

وفى هذه المرحلة الخصبة من دراساتى القرآنية بأعرق الجامعات الإسلامية . أتيح لى أن أحقق وجودى العلمي في أبنائي طلاب الدراسات العليا الذين أصحبهم ف بحوثهم لدرجاتها العلمية العالية . ومن الله على ، فقدمت منهم إلى الحياة العلمية ، صفوة من شباب علماء الإسلام ، تخصص منهم فى الدراسات القرآنية : « الأستاذ عبد السلام الكنونى ، الأستاذ المحاضر بكلية أصول الدين بتطوان » .

أنجز رسالته الأولى فى (المدرسة القرآنية فى المغرب ، من الفتح إلى ابن عطية ) ويعد الآن رسالته للدكتوراه فى (مختصر تفسير يحيى بن سلام) لأبى عبد الله ابن أبى زمنين : تحقيق ودراسة .

« الأستاذ عبد الكبير المدغرى ، الأستاذ المحاضر بكلية الشريعة بفاس » أنجز معى رسالته للدكتوراه فى ( الناسخ والمنسوخ ، للقاضى أبى بكر بن العربى ) تحقيق ودراسة .

« الأستاذ محمد الراوندى ، الأستاذ المساعد بدار الحديث الحسنية » صحبته فى رسالته الجليلة (الصحابة الشعراء) التى حرر بها فهمنا لقضايا الإسلام والشعر ، وصحح أخطاء الدارسين الذين تناولوا هذه القضايا قبل أن يصح لنا علم بالجيل الإسلامى الأول من الشعراء الصحابة ، تلاميذ مدرسة النبوة ، الذين بلغ عددهم فى طبقة الزميل للصحابة الشعراء ، نحو أربعمائة شاعر!

كما قدمتُ في هذه المرحلة إلى جامعة الأزهر العريقة ، ابنتى «سهير محمد خليفة ، المدرسة بالأزهر » في رسالتيها :

(الشواهد القرآنية في كتاب سيبويه) نالت بها درجة الماجستير من جامعة الأزهر ، بتقدير ممتاز .

و (الشواهد القرآنية ، فى كتاب مغنى اللبيب لابن هشام) نالت بها ، فى ١٢ / ٧ / ١٩٧٧ ، درجة العالمية ، الدكتوراه، من مرتبة الشرف الأولى . مع توصية لجنة المناقشة ، بطبعها على نفقة جامعة الأزهر .

لله تعالى الحمدُ والمنة على ما هـَدَى ويَّسر وأعان : « إليه يصعد الكلم الطيب والعمل الصالح يرفعه » . صدق الله العظيم

عائشة عبد الرحمن أستاذ الدراسات القرآنية العليا بجامعة القرويين

الرباط : رمضان ۱۳۹۷ سیتمبر ۱۹۷۷

١٢



مقدمة الطبعة الأولى

يسْلِمُ للهِ الرَّحْنِ الرَّحِيهِ م

له الحمد ، وبه المستعان

لكل لغة روائع من آدابها ، تعتبرها الماذج العالية لذوقها الأصيل ، والمثل الرفيعة لفنها القولى . وقد غبرت الأجيال منا تتجه إلى نصوص مختارة من شعر العربية ونثرها ، تضعها بين أيدى القراء أو تقدمها إلى التلاميذ والطلاب وشغلنا نحن أصحاب الدرس الأدبى ، أو شغلت الجمهرة منا ، بالمعلقات والنقائض والمفضليات ، ومشهور الحمريات والحماسيات والمراثى والمدائح والغزليات ، ومأتور الرسائل والأمالى والمقامات ، شغلنا بهذا ومثله عن « القرآن الكريم » الذى لا جدال فى أنه كتاب العربية الأكبر ، ومعجزتها البيانية الحالدة، ومثلها العالى الذى يحب أن يتصل به كل عربى أراد أن يكسب ذوقها ويدرك

ونحن فى الجامعة ، نترك هذا الكنز الغالى لدرس التفسير ، وقل ً فينا من حاول أن ينقله إلى مجال دراسات العربية التى قصرناها على دواوين الشعر ونثر مشهورى الكتتاب . وكان المنهج المتبع فى درس التفسير – إلى نحو ربع قرن من الزمان – تقليدينًا أثرينًا ، لا يتجاوز فهم النص القرآنى على نحو ما كان يفعل المفسرون من قديم . حتى جاء شيخنا الإمام « الأستاذ أمين الخولى » فخرج به عن ذلك النمط التقليدى ، وتناوله نصًا لغويًا بيانيا على منهج أمله، وتلقاه عنه بلامذته وأذا منهم . ولكن التفسير الأدبى للقرآن ظل حتى اليوم ، محصوراً فى نطاق مادة « التفسير » دون أن ينتقل إلى مجال الدرس البيانى مع تراث الفصحى وهيهات أن يرقى إليه نص منها .

وقل منا - نحن أساتذة العربية في الجامعات من حاول أن يجعل من النص القرآ في موضوعاً لدراسة منهجية، على غرار مانفعل بنصوص أخرى لاسبيل إلى مقارنتها بالقرآن الكريم في إعجازه البياني . وقد حرصتُ لمدى ربع قرن قضيته في الجامعة ، على أن أتتبع أسئلة الامتحان في مواد اللغة والأدب ، في أقسام اللغة العربية بمختلف الكليات ، فلم أجد من بينها سؤالا في البيان القرآ في ، فدل هذا على أن الفكرة لم تأخذ حظها الكافي من الوضوح والتمثل .

والدراسات القرآنية ، في المجال العام ، تسير على غير منهج ، ويتصدى لها من المؤلفين من ليسوا أهلا لها. ولم أنس محاولة الأستاذ « مصطفى صادق الرافعي » – رحمه الله – في إعجاز القرآن ، والحديث عن قيمتها يأتى في مدخل كتابي ( الإعجاز البياني ) <sup>(۱)</sup> .

ومنذ سنين وأنا أقوم بهذه المحاولة فى دراسة النص القرآنى لغةً وبيانا ، تطبيقاً للمنهج الذى تلقيته . . . وعلى كثرة ما اشتغلت به من روائع النصوص الأخرى ، فإنى لا أستطيع بحال ، أن أعبر عما كان يبهرنى من جلال هذه المحاولة، وما راضتنى به ، عقلا وذوقاً ووجداناً ، إلى الحد الذى جعلنى أتساءل فى ارتياب : هل كنت قبلها ،قد صح لى فقه لغنى العربية ، وإدراك آمرار بيانها ؟

ذلك لأنى بحكم نشأتى فى بيت علم ودين ، ألفت منذ الصغر أن أصغى بكل وجدانى إلى هذا القرآن ، وأن أتلو آياته فى تأثر وخشوع ، لكنى لم أع بيانه حق الوعى ، إلا بعد تخصصى فى دراسة النصوص ، واتصالى بأصيل ما للعربية من تراث أدبى ، فكنت كلما ازددت تعمقاً فى الدرس ، وفقهاً للعربية ، وقفت مبهورة أمام جلال هذا النص المحكم ، وعدت أتلو من معجز آياته ما أدركت معه لماذا أعيا العرب – وهم أصحاب الفن القولى ، واللغة

(1) بعد الفراغ من دراسى هذه ، تحدثت عنها إلى عدد من أساتذة دمشق وعلمائها ، عندما دعيت لأحاضر بجامعتها فى يناير ١٩٦٠ ، فأهدى لى الاستاذ الدكتور محمد المبارك عميد كلية ناشر يمة ، نسخة من كتابه « من منهل الأدب الحالد » وفيه محاولة موفقة لاستجلاء بعض الملاحظ البلاغية فى القرآن الكريم ، لكن على غير منهجنا هذا فى التفسير البيانى . اع طوع لسانهم ـــ أن يأتوا بسورة من مثله ، فآمنوا بنبوة محمد صلى الله عليه وسلم . لما تلا فيهم آيات القرآن معجزة نبوته وآية رسالته ، وإنه لبشر مثلهم ، يأكل الطعام ويمشى فى الأسواق .

وإذا كنت أرجو بهذه المحاولة ، أن أتيح لمثلها – أو لما هو خير منها – مكاندًا فى صميم الدرس الأدبى بالجامعة ، فإنى لأطمع كذلك فى أن أؤكد بها ما سبق أن قرره أستاذنا ، من أن الدراسة المنهجية لنص القرآن الكريم ، يجب أن تتقدم كل دراسة أخرى فيه ، لا لأنه كتاب العربية الأكبر فحسب ، ولكن – كذلك – لأن الذين يعنون بدراسة نواح أخرى فيه ، والتماس مقاصد بعينها منه ؛ لا يستطيعون أن يبلغوا من تلك المقاصد شيئاً دون أن يفقهوا أسلوبه الفريد ويهتدوا إلى أسراره البياني من التى المقرآن أحكامه أن يفقهوا أسلوبه الفريد ويهتدوا إلى أسراره البياني من التى تعين على إدراك المقهية ، أو يستبين موقفه من القضايا الاجتماعية أو اللغوية أو البلاغية ، أم كان يريد أن يفسر آيات الذكر الحكيم على النحو الذى ألفناه فى كتب التفسير ، فهو مطالب بأن يتهيأ أولا لما يريد ، ويعد لمقصده عدته : من فهم مفردات القرآن وأساليبه ، فهماً يقوم على الدوس المنهجى الاستقرائى ولح آسراره في التعبير

ثم إن القرآن الكريم هو مناط الوحدة الذوقية والوجدانية لمختلف الشعوب التى اتخذت العربية لساناً لها ، ومهما تتعدد لهجاتها المحلية وتختلف أمزجتها وتتباين أساليبها الحاصة فى الفن القولى يبق القرآن الكريم ، فى نقاء أصالته ، كتابها القيم الذى تلتقى عنده هذه الشعوب العربية اللسان ، على اختلاف لهجاتها وأقطارها ، وتفاوت تأثرها بالعوامل الإقليمية ، كما تلتقى عنده كتاب عقيدة وشريعة . ومنهاج .

غير أن الظروف الدينية والسياسية والتاريخية ، التي تعرض لها فهم ُ العرب للقرآن الكريم ، وتعرض لها تأويله – وهو الكتاب الديني لشعوب شتي – قد حالت دون تذوقه نصحًا ممثلا لأنبى وآصل ما في العربية لغة وبيانا ، وذلك لما داخل هذا التذوق من شائبات مذهبية وطائفية جارت عليه .

17

وكل من له اتصال بالدراسات القرآنية ، يعرف ما حُشيت به كتب التفسير من إسرائيليات حاول بها يهود ، ممن دخلوا فى الإسلام طوعاً أو نفاقا ، تطعيم فهم المسلمين لكتابهم الدينى بعناصر إسرائيلية . وأنا أدع الكلام فى هذا الذائع المعروف ، لأشير إلى شوائب أخرى جاءت نتيجة لتباين أذواق المفسرين وعقلياتهم وبيئاتهم وأنماط شخصياتهم ، فى ذلك العالم الواسع العريض الدى امتد من الصين والهند فى أقصى المشرق ، إلى مراكش والأندلس فى أقصى المغرب ، وتقاسمته ألوان من عصبيات مذهبية وسياسية وطائفية ، فاقتضى هذا بطبيعة الحال أن تواردت على كتاب الإسلام الدينى أم وطوائف مشى ، تتذوقه متأثرة بظروفها الحاصة ويفسره المفسرون منهم ... تفسيراً يوجه النص توجيهاً يعوزه فى كثير من الأحايين، ذوق العربية الذي ومزاجها الأصيل ؛ وقد ينحرف به عن وجهته ضلال التعصب أو خطأ المنهي أو قصور التناول .

وللكتبة القرآنية غنية بكتب التفدير ، ومنها ما أظهر عناية خاصة بالتوجيه الإعرابي أو البلاغي ، ومنها ما اختص بالنظر في مفرداته أو في مجازه أو في أقسامه أو في نظمه ، من ذلك مثلا : عناية الزمخشرى بالبلاغة في تفسيره (الكشاف ) . وعناية عبد القاهر الجرجانى والقاضى الباقلاني ، بالنظم في : والإعجاز ودلائله ) وكتب الماوردى وابن حزم والقاضى ابن العربى والشاطبى وإلحصاص ، في (الأحكام) ، وكتاب محب الدين أبي البقاء العكبرى في والحصاص ، في (الأحكام) ، وكتاب محب الدين أبي البقاء العكبرى في القرآن الكريم) وكتاب ابن خلويه في (إعراب ثلاثين سورة من القرآن الكريم) وكتاب ابن قيم الجوزية في (أقسام القرآن) وكتاب الراغب رمعاني لفي (مفردات القرآن) ، وكتاب أبي عبيدة في (عراب القرآن) وكتاب الراغب الأصفهاني في (مفردات القرآن) ، وكتاب أبي عبيدة في (عراب القرآن) وكتاب الراغب الأصفهاني في المورات القرآن الربحاج ، و (إعراب القرآن) وكتاب الراغب المن النحاص ، و (غريب القرآن) لابن قتيبة ، ولكي بن أبي طالب حموش التيسى ، وأبي البركات ابن الأنبارى . . . وغيرها مما لا أذكره هنا على وجه الإحصاء . وما يجرؤ منصف على أن يجحد فضل أحد من هؤلاء جميعاً ، هم الذين بذلوا في خدمة القرآن جهوداً جليلة ، وتركوا آثارهم زاداً لمن بعدهم . الذين بذلوا في خدمة القرآن عهوداً جليلة ، وتركوا آثارهم زاداً لمن بعدهم . ولكن التفسير ظل – باعترافهم – من علوم العربية التي لم تنضج ولم تحترق ، وهذا الاعتراف يفسح لى العذر حين أتقدم إلى هذا الميدان الجليل فى حدود جهدى وطاقتى واختصاصى ، كما يشفع لى حين أضطر أحياناً إلى رفض بعض أقوال لهم وتأولات واتجاهات ، قد أراها ، والله أعلم بعيدة عن روح العربية الأصيلة ، مجافية نصاً وروحاً ، لبيان القرآن المحكم .

واليوم إذ تتداعى الشعوب العربية بالوحدة ، نلوذ بكتابنا الأكبر الذى نلتقى عندهلساناً ووجداناً على اختلاف بيئاتنا ولهجاتنا وتباين ميراثنا الحضارى والفي ، كما يلتقى المسلمون عنده ، فى شتى أقطارهم وعلى اختلاف ألسنتهم ، عقيدة وشريعة ومنهاجاً .

ولن يكون هذا التلاق عندكتابنا العربي المبين ، إلا إذا جدَّت محاولتنا في درسه وفهمه وتذوقه ، على منهج دقيق محرر ، ينفذ من وراء الحجب التي أسدلتها التأويلات المذهبية والطائفية ، والأذواق الأعجمية ، إلى الجوهر الكريم في ذروة نقائه وجلال أصالته .

وما أعرضه هنا ، ليس إلا محاولة فى هذا التفسير البيانى للمعجزة الحالدة ، حرصت فيها – ما استطعت – على أن أخلص لفهم النص القرآنى فهماً مستشفاً روح العربية ومزاجها ، مستأنسة فى كل لفظ ، بل فى كل حركة ونبرة ، بأسلوب القرآن نفسه ، ومحتكمة إليه وحده ، عندما يشتجر الحلاف ، على هدى التتبع الدقيق لمعجم ألفاظه ، والتدبر الواعى لدلالة سياقه ، والإصغاء المتأمل ، إلى إيحاء التعبير فى البيان المعجز ...

والأصل فى منهج هذا التفسير – كما تلقيته عن أستاذى – هو التناول الموضوعى الذى يفرغ للمراسة الموضوع الواحد فيه ، فيجمع كل ما فى القرآن منه ، ويهتدى بمألوف استعماله للألفاظ والأساليب ، بعد تحديد الدلالة اللغوية لكسل ذاك . . . وهو منهج يختلف والطريقة المعروفة فى تفسير القرآن سورة سورة ، يؤخذ اللفظ أو الآية فيه ، مقتطعاً من سياقه العام فى القرآن كله ، مما لا سبيل معه إلى الاهتداء إلى الدلالة القرآنية لألفاظه ، أو لمح ظواهره الأسلوبية وخصائصه البيانية .

۱۸

وقد طبق بعض الزملاء هذا المنهج تطبيقاً فاجحاً ، فى موضوعات قرآنية اختاروها لرسائل الماجستير والدكتوراه . وأتجه بمحاولتى اليوم إلى تطبيق المنهج فى تفسير بعض سور قصار ملحوظ فيها وحدة الموضوع وأكثرها من السور المكية حيث العناية بالأصول الكبرى للدعوة الإسلامية ... وقصدت بهذا الاتجاه ، إلى توضيح الفسرق بين الطريقة المعهودة فى التفسير ، ومنهجنا الاستقراقى الذى يتناول النص القرآنى فى جوه الإعجازى، ويقدر حرمة كلمانه بأدق ما عرفت مناهج النصوص من ضوابط ، ويلتزم دائما قولة السلف الصالح : « القرآن يفسر بعضه بعضاً » – وقد قالها المفسرون ثم لم يبلغوا منها مبلغاً – ويحرر مفهومه من العناص الدخيلة والشوائب المقحمة على أصالته البيانية .

وسيرى المتخصصون فى الدراسة القرآنية – بيانية أو فقهية – مدى حاجتنا إلى فهم نصه قبل أى شىء آخر، وسيرون كذلك ما تكشف عنه المحاولة من شطط التأول فى كثير من كتب التفسير واللغة والبلاغة ، أو من بعد التكلف واعتساف الملحظ ، وتحميل ألفاظ القرآن وعباراته ما يأباه القرآن نفسه حين نحتكم إليه .

وسيبهرهم بلا ريب ، ما بهرنى من أسرار له بيانية ، هدى إليها الدرس المنهجى الاستقرائى والتدبر المرهف : فى اللفظ لا يقوم مقامه سواه ، وفى الحرف لا يؤدى معناه حرف آخر ، وفى الحركة أو النبرة تأخذ مكانها فى النظم الباهر . . .

+ + +

ولا أريد أن أتزيد هنا بسوق أمثلة من ذلك كله ، بل لا أريد كذلك أن أسبق إلى توقع ما سوف تحدثه المحاولة من أثر أو ما قد يعقبها من صدى ، فأينًا ما كان الرأى فيها ، وأينًا ما كان حظها من التوفيق ، فحسبى الذى نلتُ من ثوابها ، وما أجدتْ على مادة وذوقنًا وفهمنًا ، حين انقطعت لحدمة كتاب العربية الأكبر ، وأمضيت سنين عاكفة على تدبر أسراره ، ولمح إعجازه البيانى : « لو أنزلنا هذا القرآن على جبل لرأيته خاشعاً متصدعاً من خشية الله ، وتلك الأمثال نضربها للناس لعلهم يتفكرون » . صدق الله العظيم .

عائشة عبد الرحمن أستاذ كرسى اللغة العربية وآدابها جامعة عين شمس

> مصر الجديدة : شعبان ۱۳۸۱ يناير ۱۹٦۲



## فراغ



سورة الضحي بِسْمِ ٱللهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ «وَٱلضَّحَى \* وَٱللَّيْلِ إِذَا سَجَى \* مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قُلَى \* وَلَلآخِرَةُ خَيْرُ لَكَ مِنَ ٱلْأُولَى • وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى • أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيماً فَآوَى • وَوَجَدَكَ ضَالاً فَهَدَى • وَوَجَدَكَ عَائِلًا فَأَغْنَى • فَأَمَّا ٱلْيَتِيمَ فَلَا تَفْهَرْ • وَأَمَّا ٱلسَّائِلَ فَلَا تَنْهَرْ • وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّتْ » صدق الله العظيم



## فراغ



والمفسرون مجمعون على أن سبب النزول ، هو إبطاء الوحى فى أوائله على الرسول صلى الله عليه وسلم حتى شق ذلك عليه ، وقيل فيما قيل : ودّع محمداً ربَّه وقلاه .

ثم اختلفت أقوالهم - بعد هذا الإجماع - فيمن قالما (1) :

فنى رواية أنه رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وقد شكا إلى زوجه السيدة خديجة رضى الله عنها انقطاع الوحى وقال : إن ربى ودعنى وقلانى . فقالت : كلا والذى بعثك بالحق ، ما ابتدأك الله بهذه الكرامة إلا وهو يريد أن يتمها لك ، فنزلت الآيات : « ما ودعك ربك وما قلى » .

وفى رواية ثانية ، أنها السيدة خديجة ، وقد رابها فتور الوحى . . . لكن رواية ثالثة تقول : إن « حمالة الحطب : أم جميل امرأة أبي لهب ت هى التى قالت : يا محمد ! ما أرى شيطانك إلا قد تركك .

ورواية رابعة تقول : إن المشركين هم الذين قالوا في شماتة : قد قلاه ربه وودَّعه .

ولا نقف عندما اختلفوا فيه ، فأسباب النزول لاتعدو أن تكون قرائن مما حول النص ، وهي باعتراف الأقدمين أنفسهم لا تخلو من وهم ، والاختلاف فيها قديم ، وخلاصة ما انتهى إليه قولهم في أسباب النزول ، أنها ما نزلت إلا أيام وقوعه<sup>(٢)</sup> ، وليس السبب فيها ، بمعنى السببة الحكمية العليّة .

(۱) انظر هذه الأقوال فى تفاسير :
 الطبرى : ١٤٨/٣٠ --- البحر المحيط لأبى حيان ٨ /٥٨ .
 الرازى : ٨ /٢٠٠ -- النيسابورى ، بهامش الطبرى ٣٠ /١٠٨ .
 (٢) السيوطى : الإتقان ١ /٣٩ .

15

«وَٱلضَّحَٰى \* وَٱللَّيْلِ إِذَا سَجَى " . THE RINGE GIAZITION " وتستهل السورة بالقسم بالواو ، والرأى السائد عند الأقدمين ، أن هذا القسم القرآنى يحمل معنى التعظيم للمقسم به ، قال ابن قيم الجوزية : ( وإقسامه – تعالى – ببعض مخلوقاته ، دليل على أنها من عظيم آياته » <sup>(۱)</sup> .

وسادت هذه الفكرة ، فألجأتهم إلى اعتساف فى بيان وجه التعظيم فى كل ما أقسم به القرآن الكريم بالواو :

فنى القسم بالليل مثلا ، قد يبدو وجه الإعظام إذا لحظوا فيه الحكمة الإلهية من خلق الليل وجعله لباساً وسكناً ، ولكنهم لحظوا فيه كذلك – فى آية الضحى – معنى الاستيحاش ، وأنه وقت الغم ، وربما تأولوه بسكون الموت ، وظلمة القبور ، والغربة<sup>(٢)</sup> ، مما لا يظهر فيه معنى الإعظام إلا عن تكلف وقسر ، واستكراه

فالشيخ «محمد عبده» لم يجد صعوبة فى بيان وجه العظمة فى القسم بالضحى « فالقسم بالضياء للإشارة إلى تعظيم أمر الضياء وإعظام قدر النعمة فيه ، وللفت أذهاننا إلى أنه آية من آيات الله الكبرى ونعمه العظمى » لكنه فى القسم بالليسل ، اضطر – تحت سيطرة فكرة التعظيم بالقسم – إلى قى القسم بالليسل ، اضطر – تحت سيطرة فكرة التعظيم بالقسم – إلى الماس وجه الإعظام فيه ، فى قسر يكنى لبيانه أن يرى فى الايل أشبه بالجلال الإلى . قال رحمه الله : « أما القسم بالليل فلأنه أمر يهولك ويدخل عليك من انقباض النفس عن الحركة واضطرارها للوقوف عن العمل وركونها إلى السكون ما لا تجد عنه مفرًا ، فهذا سلطان من الخوف مبهم ، لا تحيط بأسبابه ولا بتفصيل أطواره ، فهو أشبه بالجلال الإلهى يأخذك من جميع أطرافك وأنت لا تدرى من أين يأخذك ، وهو مظهر من مظاهره ، ثم فى هذا السكون من راحة الجسم والعقل وتعويض ما فقداه بالتعب بياض النهار ، ما لا تحمى فوائده »<sup>(1)</sup>

(۱) التبيان في أقسام القرآن : ص ۱ .
 (۲) تفسير الرازى : ۸ / ۲۰۰ .
 (۳) تفسير جزء عم : سورة الضحى

۲۵ ويلاحظ عليهم هنا ، أنهم التمسوا العظمة في الليل ، مطلق الليل . مع أنه مقيد في الآية بـ « إذا سجى » وقد جاء مقيداً في آيات أخرى بقوله تعالى :

| المدثر  | «إذا أدبر »      |
|---------|------------------|
| التكوير | « إذا عسعس »     |
| الفجر   | « إِذَا يَسْبِ » |
| الليل   | «إذا يغشى »      |
| الشمس   | «إذا يغشاها »    |

ويلاحظ كذلك ، أنهم فى آية الضحى ، وفى أكثر آيات القسم بالواو ، خلطوا بين الإعظام ، والحكمة فى خلق المقسَم به ؛ وما من شىء من مخلوقات الله لم يخلق لحكمة ، ظاهرة أو خفية . أما الإعظام فلا يهون القول به ، لمجرد بيان وجه لظاهر الحكمة فى المقسم به .

والذى اطمأننت إليه بعد طول تدبر وتأمل فى السور المستهلة بهذه الواو ، هو أن القسم بها يمكن أن يكون ، والله أعلم ، قد خرج عن أصل الوضع اللغوى فى القسم للتعظيم ، إلى معنى بيانى ؛ على نحوما تخرج أساليب الأمروالنهى والاستفهام عن أصل معناها الذى وضعت له ، لملحظ بلاغى . فالواو فى هذا الأسلوب تلفت لفتاً قوياً إلى حسنيات مدركة ليست موضع غرابة أو جدل ، توطئة إيضاحية لبيان معنويات أو غيبيات لاتُدرك بالحس .

فالقسم بالواو، في مثل (والضحى) غالبًا، أسلوب بلاغى لبيان المعانى، بالمدركات الحسية. وما يُلمَح فيه من الإعظام، إنما يُقصَد به إلى قوة اللفت. واختيارُ المقسَم به تراعى فيه الصفة التي تناسب الموقف. وحين نتتبع أقسام القرآن في مثل آية الضحى، نجدها تأتى لافتة إلى صورة مادية مُدرَكة وواقع مشهود، توطئة بيانية لصورة أخرى معنوية مماثلة، غير مشهودة ولأمُدركَة، يمارى فيها مَن يمارى : فالقرآن الكريم في قسمه بالصبح إذا أسفر، وإذا تنفس، والنهار إذا تجلى، والليل إذا عسعس، وإذا يغشى، وإذا أدبر، يجلو معانى من الهدى والحق، أو الضلال والباطل، بماديات من النور والظلمة. وهذا البيان للمعنوى بالحسى، هو الذى يمكن أن نعرضه على أقسام القرآن بالواو، فتقبلها دون تكلف أو قسر فى التأويل.

وشرح هذا على وجه التفصيل ، والتماس الشواهد والأدلة عليه ، مما يتسع له بحث خاص مفرد ، عن «القسم فى القرآن » أما هنا – ومجال البحث محدود بموضوعه – فقد يكنى ما يعرض لنا من أقسام قرآنية فيما اخترنا من سور ، لكى نوضح الفكرة ونجلو الملحظ <sup>(۱)</sup> .

المقسم به فى آيتى الضحى ، صورة مادية وواقع حسى ، يشهد به الناس فى كل يوم تألق الضوء فى ضحوة النهار ، ثم فتور الليل إذا سجا وسكن . دون أن يختل نظام الكون أو يكون فى توارد الحالين عليه ما يبعث على إنكار ، بل دون أن يخطر على بال أحد ، أن السهاء قد تخلت عن الأرض وأسلمتها إلى الظلمة والوحشة ، بعد تألق الضوء فى ضحى النهار ، فأى عجب فى أن يجىء ، بعد أنس الوحى وتجلتى نوره على المصطنى صلى الله عليه وسلم ، فترة سكون يفتر فيها الوحى ، على نحو ما نشهد من الليل الساجى يوافى بعد الضحى المتالي إ

هذا هو ما نطمئن إليه فى التفسير البيانى للقسم بالضحى والليل إذا سجا ، ولا أعرف – فيما قرأت – أحداً من المفسرين التفت إلى هذا الملحظ التفاتاً واضحاً متميزاً ، وإن يكن بعضهم قد استشرف له من بعيد ، لكن وسط حشد من تأويلات شتى ، لاتخلو من تكاف وإغراب .

منهم « فخر الدين الرازى <sup>(٢)</sup> ، ونظام الدين النيسابورى » <sup>(٣)</sup> فقد ذكرا فى حكمة القسم بالضحى والليل إذا سجى ، وجوهاً « منها : كأنه تعالى يقول الزمان ساعة فساعة ، ساعة ليل وساعة نهار ، ثم يزداد ؛ فمرة تزداد ساعات الليل وتنقص ساعات النهار ، ومرة بالعكس ، فلا تكون الزيادة لهوكى ،

- (١) يأتى منه هنا ، آيات القسم في سورتي (النازعات ، العاديات) .
  - (۲) تفسير الرازی : ۵ / ۵۱ .
- (٣) غرائب القرآن ، على هامش الطبرى : تفسير الجزء ٣٠ /٢ ، ١ ، ٧ .

YV ARMSZINSZI

ولا النقصان لقلتًى ، بل للحكمة . كذا الرسالة وإنزال الوحى بحسب المصالح ، فمرة إنزال ، ومرة حبس ، فلا كان الإنزال عن هوًى ولا كان الحبس عن قلى .

« ومنها : أن الكفار لما ادعوا أن ربه ودّعه وقلاه ، قال : هاتوا الحجة ، فعجزوا ، فلزمه اليمين بأنه ما ودعه ربه وما قلاه !

٩ ومنها ، كأنه تعالى يقول : انظر إلى جوار الليل مع النهار ، لا يسلم أحدهما عن الآخر ، بل الليل تارة يتغلب ، وتارة يتُغلب ، فكيف تسلم عن الحلق ؟ ٩<sup>(١)</sup>.

وقال « الشيخ محمد عبده » بعد الذي نقلنا من عبارته في وجه الإعظام بالقسم بالليل : « وقد جاء في الصحيح أن النبي، صلى الله عليه وسلم ، حزن لفترة الوحى ، حزنيًا غدا منه مراراً كي يتردى من رموس شواهتي الجبال ، ولكن كان يمنعه تمثل المليك له وإخباره بأنه رسول الله حقيًّا . فذلك هو القلق والفزع الذي يحتاج إلى ما به تكون الطمأنينة ، فآناه الله ما كان في شوق إليه ، وثبته بالوحى وبشره أن تلك الفترة لم تكن عن ترك ولا عن قبلى ، وأقسم له على ذلك . وأشار في القسم إلى أن ما كان من سطوع الوحى على قلبه أول مره ، بمنزلة الضحى تقوى به الحياة وتنمو الناميات ، وما عرض بعد ذلك فهو بمنزلة الليل إذا سكن بلاقى من الوحى شدة في أول أمره ، فكانت فترة الوحى ، أى فتوره ، لتثبيته عليه السلام ، وتقوية نفسه على احيال ما يتوالى منه ، حتى تتم به حكمة الله تعالى في إرساله إلى الله إلى أن ما كان من منوع الوحى على قلبه أول مره ، بمنزلة النوحى بنت يعد بنه القوى وتسعد فيه النفوس لما يستقبلها من العمل. ومن المعلوم أن النبي معليه السلام ، وتقوية نفسه على احيال ما يتوالى منه ، حتى تتم به حكمة الله تعالى

ويوشك الملحظ البيانى ، أن يتوه وسط هذا الكلام فى الضحى تقوى به الحياة وتنمو الناميات ، وفى الليل تستريح فيه القوى وتستعد فيه النفوس .

وكان « ابن قيم الجوزية » أقرب إلى إدراك الملحظ البيانى فى القسم، لولا أن غلب عليه التأثر بفكرة الإعظام التى قررها أصلا فى كل أقسام القرآن . فجعل موضع القسم هنا للدلالة على ربوبية الله وحكمته ورحمته ، مع أن السياق

- (۱) تفسير الرازی : ۸ /۲۰۰ .
  - (۲) تفسير جزء عم ص ۹۵ .

لا يشير من قريب أو بعيد ، إلى أن الموقف كان ارتياباً من المشركين فى ربوبية الله وحكمته ورحمته ، وإنما كان – على قول المفسرين فى سبب النزول – كلاماً فى أن الله قد ودّع محمداً صلى الله عليه وسلم وقلاه . وفص عبارة ابن القيم : « أقسم بآيتين عظيمتين من آياته ، دالتين على ربوبيته ، وهما الليل والنهار . . . فتأمل مطابقة هذا القسم ، وهو نور الضحى الذى يوافى بعد ظلام الليل ،

ومن المفسرين من وقف طويلا عند تقديم الضحى هنا ، وأبعدَ فى تأويله فقال : «إنه إشارة إلى أن الحياة أولى للمؤمن من الموت إلى أن تحصل كمالاته الممكنة . وأيضا أنه ذكر الضحى حتى لا يحصل اليام من روحه - تعالى - ثم عقبه بالليل حتى يحصل الأمن من مكره ! »<sup>(٢)</sup> .

ولم يتعرض « ابن جرير الطبرى » لبيان ارتباط المقسم به بالمقسم عليه ، ومثله « الزمخشرى » فى الكشاف ، وإنما اقتصرا على بيان كل من طرفى القسم . وكذلك سكت « أبو حيان » فى (البحر ) عن هذه الصلة المعنوية بينهما ، وشغل عنها ببيان أوجه الصناعة النحوية .

كما لم يتعرض أى مفسر – فيا قرأت – لمقابلة هذا القسم الإلهى بالواو ، على ظاهرة نبى القسم الصريح حيثًا جاء في القرآن الكريم مسنداً إلى الله تعالى <sup>(٣)</sup> .

ونعرض بعد هذا ، لأقوالهم في تفسير : الضحى ، والليل إذا سجا ، فنقرأ في «الطبرى » اختلاف أهل التأويل في الضحى :

فهو النهار كله ، وهو ساعة من ساعات النهار . كما نقرأ اختلافهم في الليل إذا سجا : فهو الليل إذا أقبل ، أو إذا جاء ، وهو

- (١) التبيان : ٧٢ .
- (٢) غرانب القرآن النيسابورى : ٢٠ /٢٠١ .
  - (٣) انظر ولاأقسم ، في تفسير سورة البلد .

الليل إذا ذهب ، وهو الليل إذا استوى ، وهو الليل إذا استقر وسكن .

واختار « الطبرى » من هذه الأقوال في الضحى : أنه النهار ، لأنه ضوء الشمس الظاهرة . واختار في سجا الليل : معنى السكون بأهله <sup>(١)</sup> .

29

والزمخشرى ، يقول فى الضحى : هو صدر النهار حين ترتفع الشمس وتلقى شعاعها ، وقيل : أريد بالضحى النهار .

وقال في سجا : سكن وركد ظلامه ، وقيل معناه سكون الناس والأصوات فيه (٢) .

وعند أبى حيان : سجا الليل أدبر ، وقيل : أقبل . وقال الفراء : أظلم وركد ، وقال ابن الأعرابي : اشتد ظلامه <sup>٣٣</sup> .

وأجاز « النيسابوری » أن يكون معنى سجا ، سكن الناس فيه ، فيكون الإسناد مجازيتًا<sup>(٤)</sup> .

وقال الشيخ محمد عبده فى الضحى : هو ضوء الشمس فى شباب النهار . وفى سجا الليل : هو ما تجده من سكون أهله وانقطاع الأحياء عن الحركة فيه<sup>(ه)</sup> .

فلننظر فيما اختلف فيه المفسرون فى معنى الضحى : أهو النهار كله ، أم ساعة منه؟ والليل إذا سجا : هل معناه أقبل ، أو أدبر ، واشتد ظلامه وسكن، أو سكنت الناس والأصوات فيه ؟

وإذا كان اللفظ لغة يحتمل أكثر من معنى على ما ذكروا فى ضحى وسجا ، فإن البلاغة لا تجيز إلا معنى واحداً فى المقام الواحد ، يقوم به لفظ بعينه ، لا يقوم به سواه .

واللغة قد عرفت الضحى وقتاً بعينه من النهار ، وبه سميت صلاة الضحى لوقوعها فيه ، والضاحية من الإبل التى تشرب ضحى ، وقالوا ضحى فلان غنامه إذا رعاها الضحى ، وضحتى بالشاة ذبحها ضحى يوم النحر – وهذا

| (٣) غرانب القرآن : ٢٠ /٢٠١ . | (١) تفسير الطبرى : الجزء الثلاثون ١٣٣ . |
|------------------------------|-----------------------------------------|
| (٤) البحر المحيط : ٨ /٥٨ .   | (٢) الكشاف : ٢١٩/٤ .                    |
|                              | (د) تفسير جزء م : ۱۰۸ .                 |

هو أصل الاستعمال فيما ذكر لسان العرب ـــ وقال « يعقوب » فى الأضحى : يسمى اليوم أضحى بجمع الأضحاة وهى الشاة تذبح ضحى النحر ، وهى أيضاً الأضحية والضحية .

٣.

ودلالة الوضوح هي الملحوظة في كل الاستعمالات الحسية للمادة : فالضاحية السياء ، ومنه قيل لما ظهر وبدا ضاحية . والمضحاة الأرض التي لاتكاد تغيب الشمس عنها ، وضحا الطريق : بدا وظهر . وقالوا لمن يبرز للشمس : ضَحا ضَحواً وضُحواً وضُحياً ؛ كما قالوا لمن ضربته الشمس ضَحا كذلك. والضحياء الفرس الشهباء ،

ومن هذا الوضوح والظهور الملحوظين فى الاستعمالات الحسية للمادة ، قيل : فعل فلان كذا ضاحية ، أى علانية . على أن أكثر ما يستعمل الضحى فى الوقت المعين من صدر النهار ، فويق ارتفاع النهار ، حين يتم وضوح الشمس . ومنها ما يستعمل فى كل ما وقع أو فُعِل فى هذا الوقت بعينه، فيقال أضحى فلان إذا صار فى الضحى ، وأتيتك ضحوة ، وضحى .

وفي الاستعمال القرآني ، نرى القرآن الكريم استعمل الضحى مقابلا للعشية في آية النازعات ٤٦ :

«كَأَنهم يومَ يرونها لم يلبثوا إلا عشيَّة أو ضحاها ».
ومعها الآية ٢٩ :
ومعها الآية أشدُّ خَلْقاً أم السماء بناها • رفَعَ سَمْكَها فسوَّاها • وأَغْطَشَ
ليْلَهَا وأَخرجَ ضُحاها ».
كما استعمله ظرف زمان ، لهذا الوقت بعينه من النهار في آية الأعراف ٩٧ :
وآية ظه ٩٥ :

«قال مَوْعِدُكم يومُ الزينةِ وأن يُحشَرَ الناسُ ضُحًى» . فنراه هنا عين للموعد يوماً هو يوم الزينة ، ثم خص وقتاً منه بالتحديد ،



وتبعده كذلك آية « الشمس » التي أقسم القرآن فيها بالشمس وضحاها ، حيث لا ذرى المعنى يستقيم لوفسرناه بالنهار فقلنا : والشمس ونهارها ، وإنما هو « وقت انبساط الشمس »كما اطمأن « الراغب » في المفردات ، أو هو « صدر النهار حين ترتفع الشمس ويظهر سلطانها » كعبارة « النيسابوري » في الغرائب .

3

وأما سجا الليل ، فالسكون أو الفتور هو ما يلائم الموقف بيانيناً ، وليس الإقبال ولا الإدبار ، كما قال مفسرون . ولم تأت مادة « سجا » فى القرآن كله فى غير هذا الموضع ، إلا أن مقابلتها للضحى ، تجعلنا نطمئن إلى أن سجو الليل هو فترة هدوئه وسكونه ، على ما تعرف العربية فى استعمالها لطرف ساج وبحر ساج ، والسجواءوهى الناقة التى إذا حُلبت سكنت .

والسكون هو المعنى الذي ذكره « الراغب » في مفرداته ، وقال « النيسابوري » : هو بمنزلة الضحي من النهار .

وقد قلنا فى القسم بالضحى والليل إذا سجا : إنه بيان لصورة حسية ، وواقع مشهود ، يمهد لموقف مماثل ، غير حسى ولا مشهود ، هو فتور الوحى بعد إشراقه وتجليه . لكن من المفسرين من أجهدوا أنفسهم لالتماس السبب الذى من أجله أوثر الضحى هنا بالقسم ، فالزمخشرى يقول إنه تعالى : « أقسم بالضحى ، لأنها الساعة التى كُلتم فيها موسى عليه السلام ، وكانت موعده لمعارضة السحرة »<sup>(1)</sup> .

ونستبعد أن يكون الوحى قد خاطب النبى عليه الصلاة والسلام فى آية الضحى بما تفسره آيات نزلت بعدها بزمن ، فى موعد حشر السحرة بآية طه التى نزلت بعد الضحى بست وثلاثين سورة ، وكلام الله تعالى لموسى عليه السلام – ولم يحدد القرآن ساعته – بآيات الأعراف والنساء ، المدنية .

وأضاف النيسابورى ، والرازى كذلك : « أن الضحى ساعة من النهار \_\_\_\_\_\_\_ (1) الكثاف : سورة الضحى ج ؛ . ٣٢ توازى جميع الليل ، كما أن محمداً صلى الله عليه وسلم يوازى جميع الأنبياء وأممهم » .

ولا نقف بعد هذا عند تأويلات الإشاريين بأن الضحى وجه محمد، صلى الله عليه وسلم، والليل شَعره، أو أن الضحى هم ذكور أهل بيته عليه الصلاة والسلام والليل إذائهم <sup>(۱)</sup>و يحتمل أن يقال : الضحى نور علمه الذى يعرف به المستور من الغيوب ، والليل عفوه الذى يستر به جميع العيوب ، أو هى إشارة بالضحى إلى إقبال الإسلام بعد أن كان غريباً، وبالليل إلى أنه سيعود غريباً كما بدأ<sup>(۱)</sup> إلى آخر هذه التأويلات الإشارية التى لا موضع لها فى تفسير بيانى للنص الكريم .

«ما ودَّعَكَ رَبُّكَ ومَا قَلَى ».

والقراءة بالدال المشددة هى قراءة الجمهور ، وقرأ بعضهم : « ما ودَعك » بالتخفيف ، مع تصريحهم <sup>(٣)</sup> بأن العرب استغنت فى فصيح كلامها عن : ودَع ، ووزَر ، وودْع ، ووزْرٍ ، وقد ذكر الزمخشرى هنا شاهداً من قول « أبى الأسود الدؤلى » :

ليت شعرى عن خليلى ما الذى غاله فى الحب حتى ودَعه وقال آخر :

ونُمَّ ودَعْنا آلَ عمرٍو وعامــر فرائسَ أَطرافِ المُثَقَّفة السُّمْرِ ولكن الجوهرى فى (الصحاح) صرّح بأن مثل هذا ربما جاء فى ضرورة شعرية ، ومثله قول « خُفاف بن نَدبة » :

إذا ما استحمَّت أَرضه من سمائه جرى وهو مودوع وواعدُ مصدَق أى متروك . وقال فى : دع ذا ، أى اتركه : « وأصله ودع يدع ، وقد أُميتَ ماضيه ، لا يقال : ودَعتَه ، وإنما يقال : تركه » .

(۱) غرائب القرآن : ۲۰۰/۳۰ .
 (۲) تفسير الرازی : ۸ /۲۰۱ – غرائب القرآن للنيسابوری : ۳۰ /۲۰۱ .
 (۳) أبو حيان ، البحر المحيط : ۸ /۸۵ .

٣٢ توازى جميع الليل ، كما أن محمداً صلى الله عليه وسلم يوازى جميع الأنبياء وأممهم » .

ولا نقف بعد هذا عند تأويلات الإشاريين بأن الضحى وجه محمد، صلى الله عليه وسلم، والليل شَعره، أو أن الضحى هم ذكور أهل بيته عليه الصلاة والسلام والليل إذائهم <sup>(1)</sup> ويحتمل أن يقال : الضحى نور علمه الذى يعرف به المستور من الغيوب، والليل عفوه الذى يستر به جميع العيوب، أو هى إشارة بالضحى إلى إقبال الإسلام بعد أن كان غريباً، وبالليل إلى أنه سيعود غريباً كما بدأ<sup>(1)</sup> إلى آخر هذه التأويلات الإشارية التى لا موضع لها فى تفسير بيانى للنص الكريم .

« ما ودَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَىٰ » .

والقراءة بالدال المشددة هى قراءة الجمهور ، وقرأ بعضهم : « ما ودَعك » بالتخفيف ، مع تصريحهم <sup>(٣)</sup> بأن العرب استغنت فى فصيح كلامها عن : ودَع ، ووزَر ، وودْع ، ووزْرٍ ، وقد ذكر الزمخشرى هنا شاهداً من قول « أبى الأسود الدؤلى » :

ليت شعرى عن خليلى ما الذى غاله فى الحب حتى ودَعه وقال آخر :

وَنَمَّ وَدَعْنا آلَ عَمرٍو وعامــر فرائسَ أَطرافِ المُتُقَّفَةِ السُّمْرِ ولكن الجوهرى فى (الصحاح) صرّح بأن مثل هذا ربما جاء فى ضرورة شعرية ، ومثله قول « خُفاف بن نَدبة » :

إذا ما استحمَّت أَرضه من سمائه جرى وهو مودوع وواعدُ مصدَق أى متروك . وقال فى : دع ذا ، أى اتركه : « وأصله ودع يدع ، وقد أُميتَ ماضيه ، لا يقال : ودَعَه ، وإنما يقال : تركه » .

(1) غرائب القرآن : ١٠٦/٣٠. (٢) تفسير الرازى : ٨ /٢٠١ - غرائب القرآن للنيسابورى : ٣٠ /٢٠١ . (٣) أبوحيان ، البحر المحيط : ٨ / ٨٨ .

٣٤ والمادة جاءت فى القرآن مرتين : آية الضحى ، وآية الشعراء ١٦٨ : « قالوا لئن لم تَنْتَهِ يا لُوطُ لَتَكُونَنَّ من المُخْرَّجِين \* قال إِنى لِعَمَلِكُم من القالين »

ودلالتها على البغض والكراهية الشديدة والنفور، واضحة. وبشدة البغض، فسرها «الراغب» في (المفردات) في الموضعين.

ووقفوا طویلا عند حذف ضمیر الخطاب : فی قَمَلی َ، فقال الزمخشری : إنه اختصارٌ لفظی ، لظهور المحذوف . ونظرَّر له بقوله تعالی:

«والذاكرين الله كثيرًا والذاكرات» (١)

وهو قريب من قول الطبرى فى تعليل الحذف : « إنه اكتفاء بفهم السامع لمعناه ، إذ كان قد تقدم ذلك قوله : ما ودعك ، فعُرف بذلك أن المخاطب به نبى الله صلى الله عليه وسلم»<sup>(۲)</sup> .

كذلك ذهب « أبو حيان » إلى أن الحذف للاختصار .

لكن «النيسابورى أضاف سبباً آخر ، هو رعاية الفاصلة : والضحى سجى . . وقال مثل ذلك فى الآيات بعدها : فآوى . فهدى . . . فأغنى <sup>(٣)</sup> . وعد « الرازى » فى حذف الكاف ثلاثة وجوء :

- \* الاكتفاء بالكاف الأولى في «ودَّعك» .
- \* أن اتفاق الفواصل ، أوجب حذف الكاف .

\* فائدة الإطلاق ، أى أنه ما قلاك ولا أحداً من أصحابك ، ولا أحداً من أحبك إلى يوم القيامة<sup>(٤)</sup>.

وفى الإطلاق ، على ما بينه الرازى ، توسَّعٌ لا يعطيه صريح السياق خطاباً للمصطنى صلى الله عليه وسلم بعد فتو ر الوحى .

(۱) الكشاف : ٤ /۲۱۹ .
(۲) تفسير الطبرى : ۲۰ /۲۰۱ .
(۳) غرائب القرآن : ۲۰ /۲۰۰ .
(٤) تفسير الرازى : ۲ /۲۰۸ .

وأما تعليل الحذف برعاية الفاصلة ، فليس من المقبول عندنا أن يقوم البيان القرآنى على اعتبار لفظى محض ، وإنما الحذف لمقتضى معنوى بلاغى ، يقويه الأداء اللفظى ، دون أن يكون الملحظ الشكلى هو الأصل . ولو كان البيان القرآنى يتعلق بمثل هذا ، لمَا عدل عن رعاية الفاصلة فى آخر سورة الضحى :

«فأَما اليتيم فلا تقهر \* وأَما السائل فلا تنهر \* وأَما بنعمة ربك فحدِّث ».

وليس فى السورة كلها ثاء فاصلة، بل ليس فيها حرف الثاء على الإطلاق، ولم يقل تعالى : فخبَّرْ ، لتتفق الفواصل على مذهب أصحاب الصنعة ومن يتعلقون به .

ويبقى القول بأن الحذف لدلالة ما قبله على المحذوف ، وتقتضيه حساسية معنوية مرهفة ، بالغة الدقة فى اللطف والإيناس، هى تحاشى خطابه تعالى لحبيبه المصطنى فى مقام الإيناس : ما قلاك لما فى القيلى من الطرد والإبعاد وشدة البغض . أما التوديع فلا شىء فيه من ذلك . بل لعل الحس اللغوى فيه يؤذن بالفراق على كره، مع رجاء العودة واللقاء.

وقد سبق القول في هذا التو ديع والقلي عند سبب النزول .

ولا نرى أن نقف هنا عندما ورد فى بعض كتب التفسير من تحديد سبب الإبطاء فى الوحى، كالذى ذكره « الرازى» و «النيسابورى» من أن اليهود سألوا النبى عن ثلاث مسائل : الروح ، وذى القرنين وأصحاب الكهف . فقال صلى الله عليه وسلم : سأخبركم غداً . ولم يقل : إن شاء الله : أو أن الوحى أبطأ ، لأن جرواً للحسن والحسين ، رضى الله عنهما ، كان فى بيت النبى عليه الصلاة والسلام ، فقال جبريل : دأما علمت أنا لا ندخل بيتا فيه كلب ولا صورة ؟ »

وحكاية الجرو هذه ، وردت كذلك فى (البحر المحيط لأبى حيان ) ولا أدرى كيف فاتهم أن الحسن والحسين رضى الله عنهما وُلدا بعد الهجرة

This file was downloaded from QuranicThought.com

Y\*\* ¶

بثلاث سنوات وأربع ، وسورة الضحى من أوائل الوحى ، نزلت بمكة قبل الهجرة بسنين . والذى يعطيه ظاهر النص ، أن فتور الوحى ظاهرة طبيعية ، شأنها شأن سجو الليل بعد إشراق الضحى . وهذا يغنينا عن تقديم أسباب والتماس علل للإبطاء فى الوحى ، لم يتعلق القرآن بذكرها .

كذلك لا نرى وجهمًا للوقوف عندما ذكر مفسرون في تحديد مدة الإبطاء ، باثنى عشر يوممًا ، أوخمسة عشر ، أو خمسة وعشرين ، أو أربعين <sup>(1)</sup> ، إذ يغنينا عن مثل هذا ، سكوتُ القرآن نفسه عن تحديد فترة الوحى باليوم أو بالشهر ، ولو كان البيان القرآ في يرى حاجة إلى هذا التحديد ، ليزيد في اليقين النفسى ، لما أسلك عن ذلك التحديد ؛ لأن مقتضى البيان أن يستوفى كل ما يدعو إليه المقام مما يتصل بغايته، فإذا أمسك هنا عن ذكر سبب الإبطاء وتحديد مدته ، فلأن الذي يعنيه هو جوهر الموقف لا تفصيلاته الجزئية ، فسواء أكان السبب هو ما ذكره المفسرون أم غيره ، وسواء أكانت فترة إبطاء الوحى اثنى عشر يوماً أم أربعين ، وسواء أقال قائل – من ثكان – ودع محمداً ربه وقلاه ، أم أنه صلى الله عليه وسلم شعر بالاستيحاش لفتور الوحى ، فالمهم هنا هو جوهر الموقف ، ولا شيء من جزئياته بذي جدوى على المعنى .

« ولَلاَخرة خير لكَ من الأولى » ولسوف يعطيك ربُّك فترضى » .

الآخرة تأتى غالباً، مقابل الدنيا . والمعنى الأول في المادة هو التأخير ، كما أن المعنى في الدنيا هو الدنو . فإذا اقترنت الآخرة بالدار ، أو باليوم ، غلب أنها اليوم الآخر ، أما إذا أطلقت ، فهى ذات دلالة أعم ، يدخل فيها : النهاية ، والمصير ، والعقبى ، سواء في هذه الحياة ، أو فيم بعدها .

وفى آية الضحى ، يرجمع أن الأخرة هى الفد المرجو ، بجيئها مع ولك ، خاصة بمحمدصلى الله عليه وسلم . وقد أكد الله بهذا الحير الموعود ، نفى التوديع والقلى ، ليكنهب عن رسوله أثر غتور الوحى . والصلة بين هذه الآية والآيات (١) تقور الراى ، وغرائب التواسيم محموة الديني . قبلها، أوضح من أ<mark>ن نتك</mark>لف لها الأسباب والوجوه على نحو ما فعل بعض المفسرين كالرازى الذي ذكر فيها وجوهمًا ثلاثة :

أحدها : أن انقطاع الوحى لا يجوز أن يكون لعزل عن النبوة ، بل أقصى ما فى هذا الباب أنه أمارة الموت ، والموت خير لك لماً أُعِدَّ لك عند الله فى الآخرة .

والثانى : أنه لما نزل قوله : « ما ودَّعك ربك وما قلى » ، حصل له تشريف عظيم ، فكأنه استعظم هذا التشريف ، فقيل له إن ما لك عند الله فى الآخرة خير وأعظم .

والثالث \_ وقد صدره الرازى بقوله : وهو ما يخطر ببالى \_ ولـ لأحوال الآتية خير لك من الماضية .

- ثم عقب على هذا ، بذكر طرق يُعَرَّفُ بها أن الآخرة خير له من الأولى، وهي :
- ، لأنك فى الدنيا تفعل ما نريد ، ولكن الآخرة خير لك لأنا نفعل ما تريد .
  - \* وأن الآخرة خيراك ، إذ تجتمع عندك أمتك .
  - وهى خير لك لأنك اشتريتها ، أما هذه الدنيا فليست لك .
- \* وفى الأولى يطعن الكفار فيك ، أما فى الآخرة فأجعل أمتك شهداء على الأم ، وأجعلك شهيداً على الأنبياء ، ثم أجعل ذاتى شهيداً لك.
- \* إن خيرات الدنيا قليلة مشوبة منقطعة ، ولذات الآخرة كثيرة خالصة لك<sup>(1)</sup>

وفسر « الشيخ محمد عبده » الآخرة والأولى بالبداية والنهاية ، قال : « ولنهاية أمرك خير لك من بدايته » ثم زاد إيضاحاً : « إن كَرَ<sup>تْ</sup>ة الوحى ثانياً ، ستكمل الدين وتتم بها نعمة الله على أهله ، وأين بداية الوحى من نهايته ٢ » <sup>(٧)</sup> فكأنه يريد أن يحدد الآخرة ، بنهاية الوحى .

(1) تفسير الرازى : ٨ / ٢١٤ .
 (٢) تقسير جزء م : مورة الفسح.

وفى القرآن الكريم وردت الكلمة مائة وثلاث عشرة مرة . . فيما أحصيت . يغلب أنها للدار أو الحياة الآخرة ، مقابلة للدنيا . على أنها قد تأتى لغيرها بدلالة من صريح السياق ، مثل آية ( ص ۷ ) :

«ما سَمِعْنا بِهذا في المِلْةِ الآخِرةِ ، إِنْ هذا إِلا اختلاقٌ » .

ونستأنس فى فهم آية الضحى ، بآيات مثلها جاءت فيها الآخرة مقترنة بالأولى : بواو العطف :

> النجم ٢٥ : «فللهِ الآخرةُ والأُولى ». النازعات ٢٥ : «فأَخَذَه اللهُ نَكَالَ الآخِرةِ والأُولى ». القصص ٧٠ : «له الحَمْدُ فِي الأُولى والآخِرة ».

الليل ١٣ : «وإِنَّ لنا لَلآخرةَ والأُولِي ».

فنرى آية الضحى تنفرد عنها بأنها خاصة بمحمد صلى الله عليه وسلم ، فى حالة بعينها هى توهم توديع الله إياه فى أولاه ، وقد نفى الله تعالى هذا التوديع ، ثم أكد له أن أخراه خير من أولاه . وجاءت الآية بعدها :

« ولَسَوفَ يُعطِيكَ ربك فترضى » .

۳۸

يتكامل بها التجلى الإلهى على المصطفى : ما تركك فيا مضى ، والآخرة خير لك من الأولى . . .

ولا وجه عندنا لتحديد المقصود بالعطاء فى الآية ، بما ذكره « الرازى» أو غيره بل نؤثر إطلاقه ، مسايرة للبيان القرآ نى الذى لم يشأ أن يحدده . فحسبُ الرسول صلى الله عليه وسلم الإعطاء الذى يرضيه ، وليس وراء الرضى مطمح ، ولا بعده غاية . وما كان لنا أن نحتكم بأذواقنا وأمزجتنا وشخصياتنا، وظروفنا وأحوالنا ، فى تحديد هذا الذى يرضى الرسول ، أو نشغل عن تدبر سرّ البيان فى إطلاقه العام وانتهائه إلى الرضى ، بمثل ما شغل به كثير من المفسرين : فمن قائل فى العطاء الموعود : « إنه ألف قصر فى الجنة ، فى كل قصر ما ينبغى من الأز واج والحدم » على ما نقل الطبرى بإسناده عن ابن عباس ، وتلقفه مفسرون من بعده لم يكفهم هذا التحديد بالنوع والعدد، بل زادوا فحددوا مواد البناء : فهى ألف قصر من لؤلؤ ، ترابهن المسك ، وفيهن ما يصلحهن . عن ابن عباس

واختاروا اللون كذلك ، فقالوا إن القصور الألف من لؤلؤ أبيض <sup>(۳)</sup> وما أرى ألف قصر فى الجنة ، أو ألف ألف ، من لؤلؤ أو غير لؤلؤ ، ترابهن المسك أو العنبر ، بالغة فى تقدير العطاء الموعود ما تبلغه الكلمة القرآنية « فترضى » بما تمضى فى العطاء ، إلى غاية الرضى .

وآخرون ، ذهبوا فى تفسير العطاء إلى أنه إشارة إلى ما سوف يعطى الله رسولـه من الظفر بأعدائه ، وفتح مكة ، ودخول الناس فى دين الله أفواجا ، والفتوح الكبرى على أيدى خلفائه <sup>(۳)</sup> .

كما قيل فى العطاء كذلك : إنه الشفاعة والمغفرة « لأن الله أمره بالاستغفار للمذنبين ، ويرضيه – صلى الله عليه وسلم – أن يُجاب طلبه. ولأن مقدمة الآية مناسبة لذلك ، كأنه تعالى يقول : لا أودعك ولا أبغضك ، بل لا أغضب على أحد من أصحابك وأتباعكوأشياعك طلباً لمرضاتك» كما استدلوا بأن الأحاديث الكثيرة الواردة فى الشفاعة ، دالة على أن رضى الرسول فى العفو عن المذبين من أمته <sup>(1)</sup>.

« وأما ما يغتر به الجهال من أنه صلى الله عليه وسلم ، لا يرضى وواحدٌ من أمته فى النار ، فهذا من غرور الشيطان لهم ولعبه بهم ، فإنه صلوات الله وسلامه عليه ، يرضى بما يرضى به تبارك وتعالى، وهو سبحانه يدخل النار من يستحقها من الكفار والعصاة ، ولا يشفع الرسولُ عنده إلا بإذنه » <sup>(ه)</sup> .

ويميل « ابن القيم » إلى تعميم العطاء « فهو يعم ما فى الدنيا من القرآن والهدى والنصر وكثرة الأتباع ورفع ذكره وإعلاء كلمته ، وما يعطيه بعد مماته » <sup>(1)</sup> . ووقف الشيخ محمد عبده ، مثل هذا الموقف ، فحمل على « ما للمفسرين هنا من كلام فى الشفاعة ، وفى تكبريم آل بيت النبوة ، حشروه فى التفسير حشراً ، وأكثره بعيد عن روح الدين الذى جاء به القرآن ، والأليق به كتب المذاهب التى ساء بها حال المسلمين وتفرقت بسببها كلمتهم » <sup>(۱)</sup> .

٤٠

وفَسَمَّر العطاء بنحو ما فسره به « ابن القيم » فقال : : إنه « توارد الوحى عليك يما فيه إرشاد لك ولقومك ، ومن ظهور دينك وعلو كلم:ك وإسعاد قومك يما تشرع لهم ، وإعلائك وإعلائهم على الأمم فى الدنيا والآخرة » <sup>(٢)</sup> .

ونرى مع هذا ، أن فى تحديد العطاء ، جوراً عليه . والأليق بجلال الموقف أن يُكتفى فيه بالرضى على ما أراد البيان القرآ نى ، فوق كل تحديد ، ووراء كل وصف !

فى الصنعة الإعرابية ، أثار بعض المفسرين هنا مشكلات ما أغنى البيان القرآنى عنها : القاعدة النحوية عندهم أن اللام فى (سوف) إن كانت للقسم ، لاتدخل على المضارع إلا مع ذون التوكيد ، وإن كانت اللام للابتداء فإنها لا تدخل إلا على الجملة من المبتدأ والخبر . . .

لا بد إذن من تكلف واحتيال ، لتسوية الصنعة !

وقد رأى « الزمخشرى » أنه « لا بد من تقدير مبتدأ محذوف ، وأن يكون أصل العبارة : ولانت سوف يعطيك ربك فترضي <sup>(٣)</sup> .

وكذلك قال « أبوحيان » : إن اللام هنا لام ابتداء أكدت مضمون الجملة على إضار مبتدأ أى : ولأنت سوف يعطيك <sup>(٤)</sup>.

وندرك جور الصنعة الإعرابية على هذا الببان العالى ، إذا احتكمنا (١) تفسير جزء مم : ١١٠. (٢) تفسير جزء مم : ١٠٨. (٢) الكشاف : ٤ /٢١٩. (٤) البحر الخيط : ٨ /٢٨ . ا؟ إلى حس " العربية ، ووازناً بين التعبير القرآ في « ولسوف يعطيك ربك فترضى » وذلك التأويل المقدر ، الذي قال عنه « الزيخشري » إنه الأصل : ولأنت سوف بعطلك .

وأراهم جاوزوا قدرهم ، حين يؤولون الآية المحكمة من البيان الأعلى . فيقول قائلهم : لابد من تقدير كذا . . . لأن أصل التعبير كذا !

وكان يكفى أن يأتى التعبير فى الكتاب العربي المبين ، ليكون هو الشاهد. والحجة، والأصل الذى تُعرض عليه كل قاعدة لغوية أو بلاغية ، لا أن نحكم فيه قواعد للنحاة والبلاغيين ، فى دراستهم للعربية علماً وصنعة ! ! وأثار بعضهم كذلك مشكلة أخرى :

كيف يجتمع التوكيد المستفاد من اللام ، مع التسويف الصريح في «سوف » ؟ ثم أجابوا بأن العطاء كائن لا محالة وإن تأخر ، لما في التأخير من مصلحة <sup>(۱)</sup>.

وربطه الشيخ محمد عبده بإكمال الدين فقال : « إن إكمال الدين لم يُم إلا في أكثر من عشرين سنة ، ونزلت الآية : « اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتى ورضيت لكم الإسلام دينا . فاستعمال حرف التسويف لذلك » <sup>(۲)</sup>.

وهم هنا ، كدأبهم، يثيرون مسائل ثم يتكلفون لها الجواب. تأكيد المستقبل ليس بموضع سؤال ، ولا هو ببعيد عن مألوف العربية . والبيان إنما يتسق هنا ويتكامل بلفظ « سوف » إيناساً للرسول المصطنى بأنه كان وسوف يظلموض عناية ربه : في أمسه وغده ، في أولاه وأخراه . . .

(1) كشاف الزمخشرى، وغرائب النيسابورى، وتفسير الرازى : سورة الفسيى .
 (٢) تفسير جزء عم. والآية من سورة المائدة : ٣.

«أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيماً فَاوَى • ووَجَدَكَ ضَالاً فَهَدَى • ورَجَدَكَ عَائِلًا فَأَغْنَى».

٤٢

مناسبة ارتباط هذه الآيات لما قبلها واضح، فهو تعالى يبث فى نفس الرسول الطمأنينة ويثبت قلبه بلفته إلى ما أسبغ الله عليه فى أولاه من نعم : كان يتيماً ، بل مضاعف اليُّتم ، فآواه ووقاه مسكنة اليتم ، وكان ضالاً حائراً ، فهداه تعالى إلى دين الحق ، وكان عائلا فأغناه بفضله وكرمه ، ألها يكني هذا ليطمئن المصطفى إلى أن الله غير تاركه ولا مودعه ؟ وهل تركه حين كان صبياً يتيماً معرضاً لما يتعرض له الصبية اليتامى من قهر وضياع ؟ وهل قلاه حين كان ذا عيلة ، حائراً يوهقه التفكير فى ضلال قومه ثم لا يدرى سبيل النجاة ؟

لكن الآيات البينات لم تفهم بهذا اليُسْر ، وإثما ذهب المفسرون إلى تأويلات شتى ، لتحديد المقصود باليتم ، والغنى ، والضلال .

ونعرض أولا أقوالهم في اليم والإيواه ، والعيلة والإغناء ، والضلال والهدى ، ثم نحتكم فيها إلى القرآن الكريم :

فنى اليتم والإيواء ، قال « الرازى » : إنه من قولهم درة يتيمة ، والمعنى : ألم يجدك واحداً فى قريش عديم النظير ، فآواك أى جعل لك من تأوى إليه وهو أبو طالب ، وقرى : فأوى ــ بالتخفيف ، أى رحم .

ويقول الزمخشرى ، مُحقًّا : « إن تفسير يتيم هنا بالدرة اليتيمة ، من بدع التفاسير » وإنما اليتم عنده فقدان الأب ، ومثله أبو حيان فى البحر ،

وقال : « الراغب » فى المفردات : اليتم – فى آية الضحى – انقطاع الصبى من أبيه قبل بلوغه .

وهذا هو الأصل فى اليتم لغة ، ثم قيل لكبل منفرد : يتيم ، ومنه الدرة اليتيمة أى المنفردة .

والقرآن استعمل اليتيم، مفرداً ومثنى وجمعاً، ثلاثاً وعشرين مرة، كلها بمعنى اليم الذى هو فقدان الأب . وُيلحظ فيه اقتران اليم بالمسكنة في أحد عشر موضعاً :

البقرة ٨٣ ، ١٧٧ ، ٣١٥ ، والنسام ٢٠ ، والأنفال ٤١ ، والحشر ٧ والدهر ٨ ، والفجر ١٧ ، والبلد ١٥ ، والماعون ٣

كما ذكر فيه من آثار اليتم : الجور ، وأكل المال (« إِن الذين يأكلون أموال اليتامى ظلماً إنما يأكلون فى بطونهم ناراً وسيصلَوْن سعيرا » . النساء ١٠ – ومعها : الأنعام ١٥٢ والإسراء ٣٤ والنساء ٢ ، ٢

وعدم الإكرام : «كلا بل لا تكرمون اليتيم ، ولا تَحَاضُون على طعام المسكين ». الفجر ١٧ .

والدع . الذي هو الدفع العنيف مع جفوة :

« أَرأَيت الذي يكذب بالدين \* فذلك الذي يدُعّ اليتيم \* ولا يحضّ على طعام المسكين » . الماعون ١ : ٣ .

والقهر ، في آية الضحي .

وأمام هذا التتبع ، لا نملك إلا أن نستبعد تفسير اليتم بغير ذاك الذى ق القرآن ، وقد وُلد محمد يتيماً ، ثم تضاعف يُتمه بموت أمّه وجلّة ، لكنه تعالى نجاه من آثار اليتم التى هى ، بشواهد من آيات الكتاب الكريم : الدعّ والقهر ، والاذكسار والجور . هما كان مظنة أن يكسر نفسه . فذلك هو قوله تعالى : « ألم يجدك يتيماً فآوى » ترشيحاً بهذا الإيواء الإلهى -- غير المقيد بمتعلق – إلى ما بعده من نعمة الهداية بعد حيرة وضلال ، وتهيئة لحمل الرسالة الكبرى .

وقد جاء الفعل من ( أوى ) في القرآن ، أربع عشرة مرة ، لا يخطئ الحس فيها جميعاً معنى المأمن والحمى والملاذ ، إما حقيقة ، وإما على سبيل الرجاء ، وهو ما سوف نزيده تفصيلا ، في سورة النازعات .

0 D



٤٤

أصل الضلال فى الاستعمال اللغوى ، من فقدان الطريق : أرض مُضِلة ، يُضَل فيها . والضلَّة الحيرة .

ونقيض الضلال : الهدى ، وقد استعملته العربية حسيثًا فى الصخرة الناتئة فى الماء يؤمن بها العثار ، وفى وجه النهار ، يكشف معالم الطريق فيؤمن الضلال . ثم جاء الاستعمال المعنوى للضلال والهدى ، ملحوظاً فيهما الأصل الحسى ، والاستعمال فى المصطلح الدينى للضلال والهدى بمعنى الكفر والإيمان ، وقدّوي هذا الاستعمال الاصطلاحي حتى كاديكون هو المتبادر ، عند الإطلاق .

والقرآن الكريم ، قد استعمل الضلال بمعنى الكفر والباطل « فماذا بعد الحق إلا الضلال » مع بقاء الملحظ الحسى اللغوى الذى هو ضلال الطريق ، . . بدليل اقتران الضلال بالسبيل ، عشرين مرة ، ومعها آية السجدة ١٠ :

«وقالوا أَئِذَا ضَلَلْنا في الأَرْضِ أَننا لَني خلق جديد ».

ويؤيد هذا الملحظ ، استعمال العسَمتى فى الضلال ، فى آية النمل ٨١ : «وما أَنتَ بهادِى العُمْي عن ضَلالتِهم » . وفى آية الإسراء ٧٢ :

«ومَنْ كان فِي هذه أَعمَى فهو في الآخرة أَعمى وأَضَلُّ سبيلا ».

ومن المفسرين من قالوا في آية الضحى : إن الضلال هنا هو الكذر ، ذكره « الرازى » معزواً إلى الكابى والسدك ومقاتل ، بمعنى أن محمداً صلى الله عليه وسلم ، كان على أمر قومه أربعين سنة <sup>(١)</sup> .

وأنكره جمهور المفسرين ، وردوه بأن الأنبياء يجب أن يكونوا معصومين ، قبل النبوة و بعدها ، من الكبائر والصغائر الشائبة ، فما بال الكفر ؟ !

وذهبوا بعد ذلك فى تأويل الضلال ، مذاهب شتى بلغت ، فى تفسير

(١) التفسير الكبير : ٢٤/٨ .

الرازى وحده ، عشرين تأويلا<sup>(()</sup> ! منها الضلال عن القبلة ، ومنها الضلال عن الهجرة متحيراً فى يد قريش يتمنى فراقهم ولكن لا يمكنه الخروج بغير إذن من ربه ، ومنها الضلال عن أمور الدنيا وشئون التجارة ، فهداه الله فربحت تجارته!

وقد نعلم من السيرة النبوية وتاريخ عصر المبعث ، أن سيدنا محمداً كف عن شواغل التجارة قبل المبعث منذ آثر الاعتكاف والخلوة فى غار حراء ، وأنه صلى الله عليه وسلم ، لم يتجه إلى الهجرة من مكة ، إلا فى عام الحزن ، قبل الهجرة بثلاث سنوات ، أى بعد نزول آية الضحى بسنين وصريح نصها ، فيما كان من ماضى حال المصطفى عليه الصلاة والسلام ، لا فيما يستقبل من أمره .

وذكر الزمخشرى وأبو حيان فى تفسير الضلال ، أن سيدنا محمداً ، « ضل فى شعاب مكة وهو صغير ، فردّه الله إلى جده ، وقيل ضلاله من حليمة مرضعته ، وقيل ضل فى طريق الشام . »

واستطرد أبو حيان يقول : إنه فكر طويلا فى هذه الآية ، غير مطمئن إلى أقوال المفسرين فيها ؛ وشغل بها فى منامه ، فإذا به يقول : وجدك ضالاً فهدى ، أى وجد رهطتك ضالاً فهداه بك . على حذف المضاف ، أى رهط . ونظيره عنده ، قوله تعالى : « واسأل القرية » أى أهلها <sup>(٢)</sup> .

وما بنا حاجة إلى كل هذه التأويلات ، ما ذكرناه منها وما لم نذكر ، بل يكنى في الرد على من فسروا الضلال بالكفر ، أن الاستعمال القرآنى لا يلتزم دائماً هذا المعنى الاصطلاحى ، وإنما لُحظ فيه – كما رأينا – الأصلُ اللغوى مِن ضلال الطريق ، أو عدم الاهتداء إلى الصواب :

قال إخوة يوسف لأبيهم : «تا اللهِ إنك لَفِي ضلالِك القديم » وقالوا : «إِن أَبانا لَني ضلالٍ مبين»

Λ.e., <sup>1</sup>

وليس الضلال هنا كفرًا ، وإنما هو الشغفُ بيوسف .

(۱) التفسير الكبير : ۸/۸۰ .
 (۲) البحر المحيط : ۸/۸۸ .

وقالت النسوة في امرأة العزيز ويوسف : «قد شَغَفُها حُبًّا إِنَّا لَنراها في ضلال مبين ».

وفى آية الشعراء (٢٠) حكاية عن موسى : «قال فعلتُها إِذًا وأَنا من الضالين ».

وفى شهادة رجل وامرأَتين على الدَّين بآية (البقرة٢٨٢) : «أَن تَضِلَّ إحداهما فتُذكِّر إحداهما الأُخرى».

وليس شيء من هذه الآيات بالذي ُيحمَـل الضلال فيه ، على معناه الاصطلاحي وهو الكفر .

فالاحتكام إلى القرآن الكريم نفسه ، يعفينا من التزام المصطلح فى لفظ الضلال بمعنى الكفر ، وهو أيضاً يعفينا من تلك التأويلات العشرين التى تكلفوها فى تفسير الآية لينفوا الكفر عن سيدنا محمد قبل أن يبعث .

وغريب عندنا كذلك ، أن نتصور أن الله من على رسوله ، بأنه رده إلى أهله حين ضل فى شعاب مكة ، أو عند حليمة ، أو فى طريق الشام ! وإن من صغار الأطفال من يضل فيرده إلى أهلهم رادًّ ، ربما كوفئ ببضعة دراهم (حلاوة) نظير معروفه !

ومثله فى الغرابة ، أن تكون نعمة ُ الله على من اصطفاه لرسالته ، أن ْ ربحت تجارته ، بعد ضلاله فى أمورها وفى شئون الدنيا !

وقد قال : « الراغب » فى تفسير الضلال : إنه ترك الطريق المستقيم عمداً كان أو سهواً ، قليلا كان أو كثيراً <sup>(١)</sup> .

ولانقول هنا إلا ما قاله الله تعالى لنبيه المصطفى : «ما كنتَ تدرى ما الكتاب ولا الإيمان»<sup>(٢)</sup> فقد كانت حالته قبل المبعث حالة حيرة : عاف حال قومه وانكرها، ولكن أين الطريق المستقيم ؟ وكيف المخرج والنجاة ؟

المفردات: مادة ضل.
 (۲) سورة الشورى آية ٥٢.

ولبث على حيرته أمداً ، حتى جاءته الرسالة فهدته إلى الدين القيم وأبانت له سواء السبيل بعد طول حيرة وضلال .

٤٧

وإلى مثل هذا ، ينتهى رأى « الشيخ محمد عبده » () .

ونحن بهذا فى غنى عما لجأ إليه أبو حيان فى رؤياه ، من افتراض مضاف محذوف ، على تقدير : وجد رهطك ضالاً فهداه بك . . .

«ووجدك عائلا فأغنى ».

العيثلة في اللغة الفاقة والعوز . يقال : عالى الشيء ، إذا أعوزنى . ومنه قالوا للرجل : عائل ، إذاكثر عياله لأنهم عالة. ولتُحظ فيه مع كثرة العيال ثقل العبء مما يُظمّن معه الضيق المادى والعموز ، ومن ثم قَبل : عال ، بمعنى افتقر . ولم ترد المادة في القرآن إلا مرتين : آية الضحى ، وآية التوبة ٢٨ : «وإن خِفتم عَيْلَةً فسوف يُغنيكم الله من فضله إن شاء ». فما الغنى ؟

أخذه مفسرون بمعنى الإثراء ، وهو المعنى القريب المتبادر ، ففسروا آية الضحى بأن الله تعالى : « أغناه فى صباه بتربية أبي طالب ، ولما اختلَت أحواله أغناه بمال خديجة ، ولما اختل ذلك أغناه بمال أبى بكر ، ولما اختل ذلك أمره بالهجرة وأغناه بإعانة الأنصار ، ثم أمره بالجهاد وأغناه بالغنائم »<sup>(۲)</sup> .

واختصر الشيخ محمد عبده هذه السلسلة من الاختلال والإغناء ، مكتفياً بربح التجارة ، ومال السيدة خديجة ، قال :

(1) تفسير جزء عم : سورة الضحى .
 (٢) بنصه من تفسير الرازى : ٨ /٢٦٢ . ومثله فى كشاف الزمخشرى وفرائب النيسابورى : سورة <sup>الفهر</sup>ى .

« وكان الرسول فقيراً لم يترك له والله من الميراث إلا ناقة وجارية ، فأغناه الله بما ربحه فى التجارة ، وبما وهبت له خديجة من مالها »<sup>(١)</sup> .

وأحسبه بهذا الاكتفاء ، أراد أن يتقى المشكلة الزمنية التي أحوجت مفسرين إلى تأوُّل بعيد . فالسورة مكية مكرة بلا خلاف ، وهذا الغنى بالأنصار والغنائم قد كان بعد الهجرة ، ومن ثم قالوا : « إن هذا كله كان من معلوم الله ، وهو كالواقع ، فيكون من قبيل الإخبار بالغيب ، وقد وقع بعد ذلك فيكون

على أنهم ذكروا مع غنى المال ، احتمال أن يكون الغنى هو القناعة ، وغنى القلب ، والصبر ، والكفاف<sup>(٣)</sup> .

وجعل « الراغب » الغنى ضروباً : فهو عدم الحاجات) وليس ذلك إلا لله ، وهو غنى النَّفْسَ ، وكثرة المقتنيات ، والتعفف <sup>(٤)</sup> .

وأول ما نلحظه حين نحتكم إل القرآن ، أن الغنى فيه غير مرادف للثراء الذى لم يستعمله القرآن قط . وأسند الفنى إلى غير المال فى مثل آيات : الأعراف ٤٨ : «ما أغنَى عنكم جمعُكم » ومعها الأنفال ١٩ . هود ١٠١ : «فما أغنَتْ عنهم آلهتُهم التي يَدْعُون من دونِ الله مود ١٠١ : «فما أغنَتْ عنهم آلهتُهم التي يَدْعُون من دونِ الله يونس ٣٦ : «وما يتَّبعُ أكثرُهم إلا ظنًّا ، إنَّ الظنَّ لا يُغْنى من يونس ٣٦ : «وما يتَّبعُ أكثرُهم إلا ظنًّا ، إنَّ الظنَّ لا يُغْنى من يونس ٢٦ : «وما يتَّبعُ أكثرُهم إلا ظنًّا ، إنَّ الظنَّ لا يُغْنى من يونس ٢٦ : «وما يتَّبعُ أكثرُهم إلا ظنًّا ، إنَّ الظنَّ لا يُغْنى من يونس ٢٦ : «قل انظروا ماذا فى السَّمٰوَاتِ والأَرْضِ ، وما تُغنى يونس ٢٠١ : «قل انظروا ماذا فى السَّمٰوَاتِ والأَرْضِ ، وما تُغنى

(۱) تفسير جزء عم : ۱۱۲ .
 (۲) غرائب القرآن : ۱۰۱/۳۰ .
 (۳) البحر المحيط : ۸/۸۸ – والكشاف ٤/٣٠٠ .
 (٤) مفردات القرآن : مادة غنى .



This file was downloaded from QuranicThought.com

| 0 | 1017197 |    |
|---|---------|----|
| 差 |         | Q  |
|   | ш       | Ē. |

وفرّق القرآن بين الغنى والمال ، فقد يكون الغنى مع الفقر المالى كما فى : آية البقرة ٢٧٣ : «للفقراء الذين أُحْصِرُوا فى سبيل الله لا يستطيعون ضَرْباً فى الأَرضِ ، يَحْسَبُهم الجاهلُ أَغنياء من التَعَفُّفِ » .

ونظيره نَفْىُ الغِنى مع المالِ والثراء ، فى مثل آيات : المسد ٢ : «ما أغنى عنه مالُه وما كَسَب».

الحاقة ٢٨ : «مَا أَغْنَى عَنِّي مَالِيَه ».

الليل ١١ : «وما يغنى عنه مالُه إذا تَرَدَّى ».

الجاثية ١٠ : «ولا يُغنى عنهم ما كسبوا شيئاً » .

ومعها . آية الحجر ٨٤ . وآيات آل عمران ١٠ ، ١١٦ والمجادلة ١٧ :

« لن تغنى عنهم أموالهم » .

والغني ، من أسماء الله الحسنى ، « والله الغنى وأنتم الفقراء » . وقد ورد فى القرآن سبع عشرة مرة ، وليس من أسمائه تعالى « الثرى » .

وإن يكن القرآن استعمل الغنى للمال فى مثل آيات (النساء ٢، ١٣٠ ، ١٣٥ وآل عران ١٨١ والتوبة ٩٣ والحشر ٧) فلسنا نعرف أن الرسول صلى الله عليه وسلم قد أثرى بعد المبعث أو اقتنى مالا ، بل لا نعرف أن مستوى حياته قد تذير ماديناً ، بعد أن أفاء الله عليه ما أفاء من غنائم ، فحسَمْلُ الغنى على الثراء المالى ، لا يُعينُ عليه ما نعلم من سيرة الرسول صلى الله عليه وسلم من تعفف وتجمل مع فقر ، ومن قناعة وزهد وتواضع فى المأكل والمشرب والمسكن ، بعد أن سعت إليه الدنيا . ولو كان غنى المال مما يتعد ه الله من نعسمه على رسوله فى الدنيا ، لكان هناك من مشركى قريش ، أمثال أبى لهب وأبى سفيان ، وأبى جهل بن هشام ، من هم أولى بذاك ، على ما نعلم ويعلم المضرون مما قاسى المصطلى من فقر مالى ، فى صباه ، ثم بعد المبعث فى محنة الحصار يشعب بعد أن أتم الله عليه بالنعر نعمته . الأخبار من بساطة حياته صلى الله عليه وسلم بعد أن أتم الله عليه بالنعر نعمته .



01

وإنما أغناه الله بالتعفف وسد الحاجة ، فلم يذله فقر المال ، كما لم يكسر اليتم نفسته ، بل وقاه الله وقاية نفسية معنوية من آثار اليتم والفقر والضلال ، وليست وقاية مادية ترد إليه أباه الذى مات قبل مولده ، وتملأ خزانته بالمال ، وتهيئ له رغد العيش .

واليتم مُظنة الضياع والقهر :

«ولْيَخْشَ الذين لو تَركُوا مِنْ خَلْفِهم ذُرِّيةً ضِعافاً خافوا عليهم ».

والفقر مظنة الذل والعوز ، وقد وجد الله محمداً يتيماً عائلا ، فأعناه سيحانه ، منذ كان ، من تلك الآثار البغيضة ، وسالم جوهره من الآفات التي كان معرضاً لها بحكم يستمه وعلياته ، وبذلك تم فيه الاستعداد النفسي لنلقى الرسالة الكبرى التي بُعَيْث بها ليتي الناس من المذلة والهوان والضلال .

واستعمل القرآن في الآيات الثلاث ، الفعل « وجد » وهو من أفعال القلوب ولم يقل مثلا : أما كنت يتيمًا ، وكنت عائلا ؛ فسيطر الجو المعنوى النفسي على الموقف ، وتهيأت للرسول الطمأنينة الوجدانية لتلتى الآيات الكريمة .

وفى حذف كاف الخطاب من : « فآوى ، فهدى ، فأغنى » قال مضرون بالحذف لرعاية الفواصل .وهو ما لا نرى البيان العالى يتعلق به . وأوْلى منه قرل من قالوا بالحذف لدلالة صريح السياق على المخاطب . ونضيف إليها فائدة الإطلاق ، فتحتمل : فآواك وآوى برسالتك اليتامى والمستضعفين ، فهداك وهدى بك أمتك ، فأغناك وأغناها بك .

«فَأَمَّا الْيَتِيمَ فَلا تَقْهَرْ • وأَمَّا السائِلَ فَلا تَنْهَرْ • وأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثْ ».

قال المفسرون هنا فى قهر اليتيم : لا تغلبه على ماله وحقه لضعف حاله <sup>(١)</sup> . وقال أبو حيان : إنه التسليط بما يؤذى ، ومنعُ اليتيم حقَّه <sup>(١)</sup> .

(1) الكشاف ، وتفسير النيسابورى : الضحى .
 (٢) البحر المحيط ج ٨ .

ونرى الإيحاء النفسي للكلمة القرآنية « فلا تقهر » أعمق وأدق من أن يُضبط التفسيرات المجدودة ، فلا الظل ، ملا التسلط على بنذي ، ملا منع الحقي ،

بهذه التفسيرات المحدودة، فلا الظلم ، ولا التسلط بما يؤذى ، ولا منع الحق ، ببالغ فى التأثير ما يبلغه قوله تعالى : فلا تقهر , إذ يجوز أن يقع القهر، مع إنصاف اليتيم ، وإعطائه ماله ، وعدم التسلط عليه بالأذى : لأن حساسية اليم ، بحيث تتأثر بالكلمة العابرة ، واللفتة الجارحة عن غير قصد ، والنبرة المؤلة بلا تنبه ، وإن لم يصحبها تسلط بالأذى أو غلبة على ماله رحقه .

والقهر فى اللغة : الغلبة ، وقد جاء من المادة فى القرآن صيغة القهر (الأنىام ١٨ ، ٦١) وقاهرون (أعراف ١٢٧) والقهار (يوسف ٣٩ ، الرعد ١٦ ، ص٥٦، الزمر ٤ ، إبراهيم ٤٩ ، غافر ١٦)

وكل قاهر ، وقهار ، فى القرآن الكريم ، من صفات الله تعالى ، مع اقتران القهَـآار بالواحد ، فى الآيات الست التى وردت فيها : « وهو الواحد القهار » .

وفي هذا ما يؤذن بأن المخلوق لا يتحملُ له أن يتسلط بالقهر على مخلوق مثله، فكيف باليتيم المحتاج إلى الرعاية والعطف ؟ 1

وجاء منه « قاهرون » على لسان فرعون في آية الأعراف :

« قال سنقتل أبناءهم ونستحيى نساءهم وإنا فوقهم قاهرون » انتحالاً لصفة الربوبية ممن حشر فنادى « فقال أنا ربكم الأعلى » .

أما الذبعل من القهر ، فلم يأت في القرآن كله ، في غير آية الضحى ، خاصة باليتيم ، وجاء دَعُ اليتيم تكذيباً بالدين في آية الماعون : «فذلك الذي يَدُعُ اليتيم » بما في الدعِ من قسوة الدفع والزجر . وآية الفجر : « كلَّا بل لا تُكرمون اليتيم » .

وفى « السائل » قيل : هو المُستَجدى ، وقيل هو طالبُ العلم ( الزمخشرى والنيسابورى ) وصرح ابن القيم بأن « آية الضحى تتناولهما معاً » يعنى : سائلَ المعروف والصدقة ، وطالبَ العلم <sup>(۱)</sup> . ( 1 ) <sup>الن</sup>يت<sup>ان</sup> : ٧٣ .



واختار الشيخ محمد عبده : المستفهم عما لا يعلم <sup>(٢)</sup>، وهو عندنا أولى بالمقام ، ويؤيده الاستئناس ُ بالاستعمال القرآنى لمادة « سأل » حيث ترد كثير**آ** فى هذا المعنى ، كما يرجحها سياق ُ الآيات قبلها .

٥٣

أما النعمة ، فهى النبوة عند جمهرة المفسرين ، وخـَصَّها قوم بالقرآن ، واتجه بها الشيخ محمد عبده إلى الغنى بعد عيلة فى نسق السورة ، مقابلة لقوله تعالى : «ووجدك عائلا فأغنى » .

قال : « وقد يقال إن المراد بالنعمة النبوة ، ولكن سياق الآيات على أن هذه الآية مقابلة لقوله : " ووجدك عائلا فأغنى " فتكون النعمة بمعنى الغنى ، ولو كانت بمعنى النبوة لكانت مقابلة لقوله : " ووجدك ضالاً فهدى " ».

أما الزمخشرى ، فرد النعمة إلى ما سبق من إيواء ، وهداية ، وإغناء . وعمَّ بعضهم بها جميع النعم .

واللفظ – لغة – يحتمل هذا ، فلى العربية من الاستعمالات الحسية للمادة : الناعمة الروضة ، والتنعيمة شجرة ناعمة الورق ، والنَّعم الإبل والشاء.ومن معانى النعمة : الفرح والمسرة ، والإكرام ، والحفض ، والدعة ، والرفاهة ، والعطية ، واليد البيضاء الصبالحة .

وتتبع المادة في القرآن ، لا يمنع – والله أعلم – شيئًا مما قاله المفسرون ، وإن كنا نلمح لها في آية الضحى دلالة خاصة ، يوحى بها السياق . وقد التفت « الزمخشرى » – كما رأينا – إلى صلتها بما قبلها من إيواء وهدى وإغناء ، وبتى ملحظ آخر ، وهو ما تعلق بالنعمة : «فحدّثْ » وفيه ما يوجّه إلى دلالة خاصة للنعمة في هذه الآية .

قال المفسرون في التحديث بالنعمة : إنه شكرها وإشاعتها ، واحتاط

- ١٤٨/ ٣٠ : ١٤٨/ ٣٠
  - (٢) تفسير جزء عم : ١١٥ .

وفقتها ومتقازة كالفكوا لفراق

جماعة – منهم الزمخشرى والفخر الرازى وتابعهما الشيخ محمد عبده – فذكروا فى التحدث بنعمة الله « أنه إنما يحسن حين لا يكون ذلك عن رياء أو تشبه بأهل السمعة » .

وهو احتياط فى غير موضعه)، فماذا كان يُظن به صلى الله عليه وسلم أن يقول فى التحدث بنعمة الله مما يشتبه بالرياء والسمعة ؟ ومن أى السبل يمكن أن نتصور احتمال الرياء والتشبه بأهل السمعة ، ممن اصطفاه الله تعالى خاتما للنبيين ، وقال فيه : « وإنك لعلى خلق عظيم » ؟

وَحَمْلُ التحدث هنا على الشكر ، إذا سمح به الاستعمال اللغوى ، فإن السياق لايعين عليه، وإنما التحدث هنا، هو صريح ماتعلق به مما يتصل بمهمة الرسول التي اصطنى لها ، وهو أن يبلغ رسالة ربه . ومن هنا نؤثر أن تكون النعمة هنا ، مهما يكن من دلالاتها المعجمية اللغوية ، هي الرسالة، أكبر النعم التي يؤثر بها نبي مرسل .

وقد التفت « الرازى » إلى ملحظ ، يتصل بترتيب الآيات الثلاث الأخيرة في السورة ، لكن على غير الوجه الذي ذكره الشيخ محمد عبده فيا نقلنا له من قول .

فنى الآيات الثلاث . قدّم الله النهى عن قهر اليتيم ، ونهر السائل، على التحدث بنعمته تعالى . ويقول الرازى فى ذلك « إن الله أخرَّرَ حقَّ نفسه وهو الشكر ، وقدَّم حقَّ اليتيم والسائل ، لأنه غنى وهما محتاجان ، وتقديم حق المحتاج أولى » ، كما لحظ اعتباراً آخر ، وهو : « أنه تعالى وضع فى حظهما الفعل ، ورضى لنفسه بالقول » يعنى التحدث بنعمته .

ولا بأس بالملحظين كليهما . وقد نرى فى ترتيب الآيات، أنه تعالى، نبه رسوله الكريم إلى أن إصلاح الجماعة ، يأنى فى المنزلة الأولى من الاعتبار والتقدير ، حين أجمل له فى هذه الآيات الكريمة من مهمة رسالته : أن تدفع ذل الفاقدين ، وقهر البتاى ، وحيرة السائلين ، فهى رسالة إصلاح وهداية أُمر النبى صلى الله عليه وسلم بالتحدث بها وتبليغها «فهل على الرسول إلا البلاغ المبين » ؟  $\int -i$ 



سورة الشرح بِسْمِ ٱللهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ «أَلَمْ نَشْرَحْ لَكَ صَدْرَكَ «وَوَضَعْنَا عَنْكَ وِزْرَكَ « أَلَمْ ظَهْرَك \* وَرَفَعْنَا لَكَ ذِكْرِكَ \* فَإِنَّ مَعَ ٱلْعُسْرِ يُسْرًا \* إِنَّ مَعَ ٱلْعُسْرِ يُسْرًا \* فَإِذَا فَرَغْتَ فَأَنْصَبْ \* وَإِلَى رَبِّك فَارْغَبْ ». صدق الله العظيم



## فراغ

This file was downloaded from QuranicThought.com



السورة مكية ، نزلت بعد سورة الضحى ، واقترنت بها فى رواية تقول إن الضحى والشرح سورة واحدة لما يبدو من المناسبة فى سياق تعديد النعم ، بين قوله تعالى فى سورة الضحى : ألم يجدك يتيا فآوى . . . وقوله فى الشرح : ألم نشرح لك صدرك . . .

ورده « النيسابوري » قائلا :

« وفيه ضعف ، لأن القرآن كله فى حكم كلام واحد . . . على أن الاستفهام فى الضحى وارد بصيغة الغيبة ، وفى الشرح بصيغة المتكلم ، وهذا مما يوجب المباينة لا المناسبة » <sup>(۱)</sup> .

ولم يشر الطبرى والزمخشرى والقرطبى إلى موضوع اقتران السورتين ، كما لم يشر إليه علماء القراءات <sup>(۲)</sup> .

وقال الشيخ محمد عبده : « السورة مكية عند الجمهور ، بل زعم بعضهم أنها تتمة لسورة الضحى ، وعلى هذا تكون الميناًة بشرح الصدر ، مبنية على عود الوحى والتبشير بما جاء فى سورة الضحى » .

قوله : إنها مكية عند الجمهور ، يُشعر بأن من المفسرين من ذهب إلى كونها مدنية ، وقد قال « البقاعى » إنها مدنية بناء على « ما يفهم من التقرير بشرح الصدر وما بعده . وهذا إنما كان بعد ظهور القوة ، وبعد أن فتح الله على المسلمين ما فتح عليهم ، وأكمل لهم النعمة بغلبة حقهم على باطل خصومهم » . ويرد على هذا ، أن فى كثير من السور المكية ، ما يقرر قوة المسلمين ، وغلبة حقهم على باطل خصومهم .

وجاءت السورة فى بعض التفاسير مثل الطبرى باسم « ألم نشرح » وفى تفاسير أخرى : سورة الانشراح .

(1) غرائب القرآن ، على هامش الطبرى : سورة الشرح .
 (٢) انظر : الدانى ، أن (كتاب التيسير) ص ١٧ طبع استانبول ١٩٣٥ .

This file was downloaded from QuranicThought.com

وأكثر المفسرين على أن الشرح هنا هو الفسحة والبسط والتوسعة ، وهو قريب من الأصل اللغوى للفظ الشرح ، لكن المفسرين زادوه تفصيلا ببيان ما كان من هذا الشرح ، فقال الطبرى : « إنه الشرح للهدى والإيمان بالله ومعرفة الحق . . . وجعلنا صدرك وعاءللحكمة » .

وقال الزمخشرى : « شرحنا لك صدرك ، فسَحناه حتى وسبعَ هموم النبوة ، أو حتى احتمل المكاره التى يتعرض لك بها كفارُ قومك وغيرهم . أو فسَحناه بما أودعناه من العلوم والحكم ، وأزلنا عنه الضيق والحرج الذى يكون مع العمى والجهل»<sup>(۱)</sup>.

وقال الشيخ محمد عبده : « وقد شرح الله صدر نبيه بإخراجه من تلك الحيرة التي كان يضيق لها صدره ، بما كان يلاقيه في سبيله من جمود قومه وعنادهم » <sup>(٢)</sup> .

وهى معان متقاربة ومقبولة ، على أن من المفسرين ، كالنيسابورى ، من أضاف إليها معنى ماديناً ، فساق فى تفسير الشرح احتمال أن تكون فسَسْحاً حقيقياً – لا مجازيناً – للصدر ، « لما يُروى من أن جبرائيل أتاه وشق صدره وأخرج قلبه وغسله وأنقاه من المعاصى ، ثم ملأه علماً وإيماناً » <sup>(٣)</sup>. وجاء مثل هذا فى « البحر المحيط » عن ابن عباس <sup>(٤)</sup>.

وكان ينبغى لمثل هذا التأويل، أن يُنظَر فيه إلى آيات شرح الصدر فى القرآن، لنرى هل هى خاصة بنبينا عليه الصلاة والسلام ، فتتعلق بالمروى فى السيرة عن شق الملائكة صدره ، أيام كان طفلا ببادية بنى سعد ؟ أو أنها أقرب إلى الشرح المعنوى للإيمان والهدى ؟

و « الراغب » اتجه إلى قريب من هذا، حين ضم آية الضحى إلى قوله تعالى: « رب اشرح لى صدرى » بسورة طه،وقوله تعالى : « أفمن شرح الله صدره » بآية الزمر ۲۲ ، وتمامها :

(۱) الكشاف : سورة الضحى .
(۲) تفسير جزء عم : ۱۱٦ .
(۳) غرائب القرآن : ۲۰ /۱۱۰ .
(٤) ج ٨ /٧٨ .

وآية طه خاصة بموسى عليه السلام، وبعدها : «ويُسِّرْ لى أَمرى \* واحلُلْ عُقدةً من لسانى \* يفقهوا قولى » . وآية الزمر نزلت فيمن « شرح الله صدره الإسلام فهو على نور من ربه » ولا مجال فيهما لقول بشق الصدر وانتزاع القاب ثم غسله وتطهيره ، مما ذكر النيسابورى وأبو حياناً، عن ابن عباس ، في تأويل آية الشرح .

وفى القرآن الكريم من آيات شرح الصدر . غير ما ذكره الراغب آينا : النحل ١٠٦ : ولكنْ مَنْ شَرَحَ بِالكُفْرِ صَدْرًا فعليهم غضبٌ من الله ولهم عذابٌ عظيم \* ذلك بـأنهم استحبُّوا الحياة الدنيا على الآخرة وأن الله لا يَهدى القومَ الكافرين \* أولئك الذين طَبَع اللهُ على قلوبِهم وسمعِهم وأبصارِهم ، وأُولئك هم الغافلون » .

الأنعام ١٢٥: «فمن يُرِدِ اللهُ أَنْ يَهدِيَه يَشْرِحْ صدرَه للإسلام ، ومن يُرِدْ أَن يُضِلَّه يَجْعَلْ صدرَه ضيِّقاً حَرَجاً كأَنما يَصَّحَدُ في السماء ، كذلك يجعلُ اللهُ الرِّجسَ على الذين لا يؤمنون ».

والآيات الخمس مكية . والشرح فيها جميعا للصدر . وقد اقترنت بالنور فى آيتى الزمر والأنعام ، وباليسر فى آيتى طه والشرح ، ومع اليسر فى الأولى حل العقدة من اللسان ، وفى الثانية رفع الوزر . وقو بلت فى«آية النحل» بغفلة الذين طبع الله على قلو بهم وسمعهم وأبصارهم ، ( 1 ) مفردات القرآن : مادة شرح .



وهذا التتبع ، يزيدنا بعدا عن المعنى المادى لشرح الصدر ، ويجعلنا أكثر طمأنينة إلى أنه هُدكى الإيمان ونور الحق وراحة ُ اليقين والسلام النفسى . وشرح الصدر للكفر ، فى سياق الوعيد بآية النحل ، شاهد بأن الأمر فيه معنوى خالص ....

\* \* \*

وكونه طمأنينة نفس، وهدى إيمان ، وارتياحاً إلى اليقين ، يجعلنا نتردد فى تفسير الصدر هنا بالجارحة كما ذهب النيسابورى ، أو أنه « قوى الشهوة والهوى والغضب » ونحوها مما عدّه « الراغب » . . . لنحتكم فى هذا إلى القرآن نفسه ، حيث جاء لفظ « صدر » بصيغة المفرد ، عشر مرات ، كلها بلا استثناء ، إما مع الشرح فى الآيات الخمس التى أشرنا إليها ، وإما مع الضيق والحرج في آيات :

هود ١٢ : «وضائقٌ به صدرك ». الأَعراف ٢ : «كتابُ أُنزِلَ إليكَ فلا يَكُنْ في صدركَ حَرَجُ منه». الحجر ٩٧ : «ولقد نعلم أَنك يضيق صدرك بما يقولون ». خطاباً للرسول صلى الله عليه وسلم .

ومعها آية الشعراء ، حكاية عن موسى عِليه السلام : «قال رب لإني أخاف أن يُكذبوني ، ويضيقُ صدرى ولا ينطلقُ لساني فأرسلُ إلى هرونَ ، ١٣،١٣٠ والأنعام ١٢٥: « يجعلْ صدرَه ضيَّقاً حَرَجاً ».

وجامت « صدور » جمعنًا في آيات كثيرة ، منها ما اقترن بالشفاء • ويشف صدور قوم مؤمنين ، التوبة ١٤ ، ، وشفاء لما في الصدور وهدي • رحبة للمؤمنين ، بونس ٥٧ .



«من شرَّ الوسواس الخنَّاس ، الذي يوسوس في صدور الناس ». وبالغيل في آيتي الأعراف ٤٣ والحجر ٤٧ : « ونزعنا ما في صدورهم من غل ».

والحصر ، في آية النساء : «أو جاءوكم حَصِرت صدورُهم ، . ؟ .

والرهبة ، فى آية الحشر : «لأنتم أشد رهبة فى صدورهم من الله ، ١٣ . وليس شىء من هذا كله ، بالذى يجنح إلى معنى مادى كشق الصدر الذى هو جارحة . ولا مجال معه ، لتزييد لا يحتمله صريح السياق ، مما أفاض المصرون فى ذكره من علوم وحكمة .... ، وهذه آيات القرآن جميعاً فى الصدور ، لا تأذن لنا فى مثل هذا التزيد ، وهى فى سياق الإيمان والمدى ونور الله والشغاء ، أو الضيق والحرج والعسر والطمس والضلال والغيل ....

وتكلم مفسرون عن الاستفهام فى الآية . قال الزمخشرى : « إنه استفهم عن انتفاء الشرح على وجه الإنكار ، فأفاد إثبات الشرح وإيجابه ، فكأنه قيل : شرحنا لك صدرك ، ووضعنا عنك وزرك ، .

على ما بين تأويله ، ونص الآيات المحكمات من تفاوت بعيد دقيق ، يُدرَك الإعجاز البيانى فيه ولا يوصف ، وبحسبنا أن نضع عبارته فى التأويل تجاه الآية ، لندرك بُعْداً ما بينهما .

وإذا لم يكن بد من توجيه الاستفهام في الآية ، فهو على وجه التقرير كما قال أبو حيان (" ، لا الإنكار كما ذهب الزمخشري .

والتفت بمنهم كذلك إلى نون المضارعة فى « شرح » فذكروا أن « فائدة العدول من المتكلم إلى الجمع ، إما تعظيم حال الشرح ، وإما الإعلام بتوسط المذكن سيسى جبريل فى ذلك الفعل » [ وهو ما لا نقف عنده طويلا ، فليس تحدث الله جل جلاله عن ذاته بصيغة الحمع ، بالأمر الذي يوقف عنده أو يُتأول له وسيط ثان يسوى الصنعة اللغوية في العدول عن الواحد إلى الجدع في « نشرح » والشارح هنا هو الله جل جلاله ، رب السّموات والأرض وما بينهما ، وإن أحد نا ، معشر العباد، ليتحدث عن نفسه بصبغة الجمع فلانتكاف وسيطاً ثانياً يسوع هذا العدول من الواحد إلى الجمع !!

وقيل فى « لك » هنا ، إنها زيادة يستقل المعنى بدونها !! وفائدة زيادتها « أنها إيضاح بعد إبهام ، كأنه قيل : <sup>«</sup> ألم نشرح " ففُهيم آن ثسّم مشروحاً ، ثم قيل <sup>«</sup> لك " فأوضح ما عُـُلم مُسبَّهْمَماً . . . وكذلك ، فى : لك ذكرك » و : عنك وزرك <sup>(۱)</sup> .

ومقتضى هذا التأويل ، الوقف عند نشرح – ووضعنا ، ورفعنا – لتأتى «لك» بعدها فتوضح الإبهام . ولانعلم أحداً من القراء قرأها بالوقف ، بل الإجماع على قراءتها وصلا<sup>(٢)</sup> . ثم إن الإبهام فيه – إن جاز القول به – يرتفع حتماً بقوله : «صدرك» دون حاجة إلى «لك» وكذلك يتضح الإبهام في الآيات بعدها بكاف الخطاب في «وزرك ، ذكرك» .

و « النيسابورى» خانه التعبير ، فتأول وضع ً « لك » هنا بالإقحام ، على ما لهذا اللفظ ، فى الحديث عن القرآن الكريم ، من جفوة وغلظ ، وعنده أن « فوائد إقحام ، لك : الإجمال ثم التفصيل ، وإرادة الاختصاص ، أو كونُه أهم » .

والأمر أبسط وأوضح من أن نتعثر فى تأويله ، فمن مألوف البيان العربى أن بأتى بمثل هذا الأسلوب ، لا عن زيادة أو إقحام ، أو إرادة الإجمال ثم التفصيل، وإنما للتقرير وتأكيد الاختصاص وتقوية الإيصال . وأظن أن هذا هو ما لحه الشيخ محمد عبده حين قال : «والإتيان بالجار والمجرور – لك ، وعنك –

- (١) غرائب القرآن ، على هامش الطبرى : الجزء الثلاثون ، سورة الضحى .
  - (٢) الدانى : التيسير ٢٢٤.

وتقديمه على المفعول فى الآيات الثلاث ، لزيادة التقرير والإسراع بالتبشير » <sup>(١)</sup> . ومثل هذا مألوف فى أساليب العربية تقول : أرح لى بالى ، وأزل عنى شكى واسمع منى نصيحتى ، فلا يقال إن «لى ، وعنى ، ومنى » مقحمة أو زائدة ، وإنما هى ضرورة بيانية اقتضاها المقام .

ولنا أن نستأنس هنا بأسلوب القرآن في مثل آيات :

: «رب اشرح لی صدری **\* ویَسَّرْ لی أَمری \* .** طه ۲٥

آل عمران ١٩٣ : «فاغفر لنا ذنوبنا وكفرّ عنا سيئاتنا ». لنطمُن إلى أن ليس في الأمر زيادة ولا إقحام !

## «ووضَعْنا عَنْكَ وِزْرَكَ \* الذي أَنْقَضَ ظَهْرَكَ »

الوضع الحط والإلقاء والطرح والإسقاط ، وأكثر ما يستعمل فيما يثقل ويُرهبق. استعمل الوضع فى الولادة ، وليس أثقل من الحمل فيها ، وقد جعله الزمخشرى » من الاستعمالات المجازية للوضع فى ( أساس البلاغة ) ومنه فى القرآن الكريم آيات :

آل عمران ٣٦ : «فلما وضعتْها قالت ربِّ إِنِّى وضعتُها أَنثى واللهُ أَعلَمُ بما وضعتْ ». الأَحقاف ١٥ : «حمَلتْهُ أُمَّه كُرْهاً ووضَعَتْه كُرْهاً ». الطلاق ٤،٦: «وأُولاتُ الأَحمالِ أَجَلُهنَّ أَن يَضَعْنَ حَمْلَهن ...»

فاطر ١١ : «وما تَحْمِلُ مِنْ أَنثى ولا تَضَعُ إِلَّا بعلمِه ». ومعها : آية فُصات ٤٢ .

(۱) تفسير جزء عم : ۱۱۷ .

.

.



والإنقاض فى الاستعمال اللغوى والقرآنى -- كليهما -- هو الحلُّ والانتثارُ . والتمزق تحت ضغط ثقيل ومعاناة .

ذكر فيه أبو حيان قول أهل اللغة : « أنقض الحمل ُ ظهر َ الناقة إذا سمعتَ له صريراً من شدة الحمل . وسمعت نقيض المرجل أى صريره » <sup>(۱)</sup> . ومثله فى تفسير « النيسابورى » للآية <sup>(۲)</sup> .

وقول الشيخ محمد عبده : « نقيض ُ الظهر ، الصوتُ الذي يحدث فيه لنقل الحمل » قريب من قول الزمخشري : « : هو صوت الانتقاض والانفكاك لثقله » .

ورفض « الراغب » أن يكون الانتقاض هو الصوت ، قال : « وحقيقة ُ الانتقاض ليس الصوت ، إنما هو الذي يحدث منه الصوت ُ <sup>(٣)</sup> يعنى تحت الضغط والمعاذاة .

ونؤثر أن يكون الإنقاض من الإثقال الذي يحل الظهر ، كي نستبقى للكلمة دلالة الحل "التي لا تنفك عن استعمال القرآن لها ، ماديثاً في آية النحل ٩٢ «كالتي نقضت غزلها » ومعنويناً في نقض العهد : (البقرة ٢٧، الأنفال ٥٦)، أو الميثاق : (الرعد ٢٠، ٢٠ والنساء • ١٥، المائدة ١٣) أو الأيمان (النحل ٩١).

ويبقى تحديد هذا العبء الباهظ الذى يحل الظهر فمنَ الله على رسوله عليه الصلاة والسلام ، بأن وضعه عنه . وقد ذهب المفسرون فى تأويله مذاهب شتى ، كقول الراغب : « هو ما كنت فيه من إصر الجاهلية ، وأعفيت منه بما خصصت به ، عن تعاطى ما كان عليه قومك » وقال أبو حيان : « كناية عن عصمته من الذنوب وتطهيره من الأدناس ، عبر عن ذلك بالحط على سبيل المبالغة فى انتفاء ذلك » وفى الطبرى : « ووضعنا عنك وزرك ، أى وغفرنا لك ما سلف من ذنوبك ، وحططنا عنك ثقل أيام الجاهلية التى كنت فيها ، وحللنا عنك وقرك الذى أثقل ظهرك فأوهنه » .

- (١) البحر المحيط : ج ٨ سورة الشرح .
- (٢) غرائب القرآن : ١١٦/٣٠ .
  - (٣) المفردات ، مادة نقض .

التفسير البياني – أول

ونسَقل عن « قتادة » : « كانت للنبي ذنوب قد أثقلته فغفرها تعالى له . وسمعت الضحاك يقول في آية • ووضعنا عنك وزرك • يعنى الشرك الذى كان فيه »<sup>(۱)</sup> والأولى عندنا أن يقال : الشرك الذى كان فيه ، قومه .

وقيل : ما أثقل ظهره لما صدر عنه من بعض الصغائر قبل النبوة ، ولما جـَهـله من الأحكام والشرائع ، أو لما كان تهالـَكَ عليه من إسلام أولى العناد... وقيل المراد بالوزر أعباء الرسالة . . . وقيل: الحيرة التي كان فيها قبل المبعث .

وصرح الشيخ محمد عبده بأن « الكلام على التمثيل ، فإن ما كان يحمله عليه السلام من ثقل الاهتمام بشأن قومه ، وضيق المذاهب بين يديه قبل تواتر الوحي عليه بالإرشاد ، لم يكن ثقلا حسيثاً ينقض منه الظهر ، ولكنه كان همثاً نفسيثاً يفوق ألمُه ألم ذلك الثقل الحسى الممثل به ، فعبر عن الهم الذى تبخع له النفوس بالحمل الذى تقصم له الظهور » <sup>(۲)</sup>.

وهو ما نستريح إليه ، ونؤيده بما ذكرنا فى تفسير آية الضحى : «ووجدك ضالاً فهدى » فالوزر فى الآية هو من : ضلال الحيرة وعدم الاهتداء إلى سواء السبيل ، حتى هداه الله ووضع عنه ذلك الوزر الذى بلغ من فداحة ثقله أن أنقض ظهره ، لفرط ماكان يشعر به قبل المبعث من وطأة الحيرة ، وضلال السبيل إلى الحق الذى تطمئن به نفسه .

«وَرَفَعْنَا لكَ ذَكْرُكَ » .

الرفع فى اللغة الإعلاء ، يكون حسينًا مادينًا كوفع البناء ورفع القواعد ، ومنه فى القرآن من الاستعمال الأول مثل : « وإذ يرفنَعُ إبراهيم القواعدَ من البيت » « ورفُعنَنا فوقتهم الطور » .

ثم يكون معنويتًا مجازيتًا كارتفاع الدرجة والمنزلة ... مثل : « ورفعنا بعضَهم فوق بعض درجات » « نَـرَ ْفَـعُ درجات مَـن نشاء » « ورفعنا لك ذكرك » . (1) تفسير الطبرى : الشرح . (٢) تفسير جزء م : • • • أما الذكر فهو استحضار ُ ما أُحرزَ بالحفظ ، وقال « الراغب » فى المفردات : « الذكرُ ذكرُان : ذكرٌ بالقلب، وذكرٌ بالاسان . وكل واحد منهما ضر بان : ذِكْرٌ عن نسيان ، وذكرٌ عن إدامة حفظ » .

وفى تفسير الطبرى : « يقول : ورفعنا لك ذكرك . \* فلا أذكر إلا ذكرت معى . وبنحو ذلك قال أهل التأويل . قتادة : رفع الله ذكرَه فى الدنيا والآخرة فليس خطيبٌ ولا متشهدٌ ولا صاحبُ صلاة إلا ينادى بها : أشهدُ أن لا إله إلا اللهُ وأشهد أن محمداً رسول الله » – ومثله فى ( البحر المحيط لأبى حيان ) .

وفصّله « الزمخشرى » : « قرن ُ ذكر الرسول بذكر الله فى كلمة الشهادة ، والأذان ، والإقامة ، والتشهد ، والخُطب ، وفى غير موضع من القرآن : والله ورسوله أحق أن يُرضوه . . . ومن يطع الله ورسوله . . . وأطيعوا الله وأطيعوا الرسول ، وفى تسمية : رسول الله ونبى الله » ، ثم أضاف : « ذكره صلى الله عليه وسلم فى كُتُتُب الأولين ، والأخذ على الأنبياء وأممهم العهد أن يؤمنوا به » <sup>(1)</sup> . وهو بنصه ما فى غرائب النيسابورى .

واختار الشيخ محمد عبده من هذا كله : « أن الله هداه إلى إنقاذ أم كثيرة من رق الأوهام وفساد الأحلام ، ورجع بهم إلى الفطرة السايمة . . هذا إلى ما فرَض الله من الإقرار بنبوته والاعتراف برسالته بعد بلوغ دعوته ، وجعلها شرطاً فى دخول جنته » .

والأقوال متقاربة ، يمكن أن تُرَدَّ جميعاً إلى ما رواه « الطبرى » من أقوال أهل التأويل .

ونضيف إليها من الملاحظ البيانية للذكر المرفوع ، أن كلمة الذكر تضاف ، أكثر ما تضاف إلى اسمه تعالى ظاهراً : ذكرُ الله ، ذكر ربك . . . أو إلى ضميره جل شأنه : ( ذكرى ) وفى القرآن منها ستة مواضع ، كلها لله جل جلاله (الكهف ١٠١ ، طه ١٤ ، ٢٢ ، ١٢٤ ، المؤمنون ١١٠ ، ص ٨) و( ذكرنا ) مرتين كلتاهما لله تعالى : الكهف ٢٨ ، النجم ٢٩ .

وجاء الذكر معرفاً بأل ، بمعنى الوحى أو القرآن الكريم ، فى الحجر ٢ ، ٩ ، ص ٨ ، القمر ٢٥ فصلت ٤١ ، النحل ٤٤ ، الفرقان ١٨ ، يس ١١ .

( ۱ ) الكشاف : ٤ /۲۲۲ .

وهذا مما يُضنى على كلمة الذكر جلالاً ورفعة ، لكثرة ما تقترن بذات الجلالة ، أو تضاف إلى ضَميره جل شأنه ، أو يُقصد بها القرآن والوحى . فإذا قال الله لعبده ورسوله : \* ورفعنا لك ذكرك \* بلغ بهذا أقصى المدى من الإيناس والرفعة ، لما يحف بلفظ الذكر من علوّ قدر .

وتُغنى النبوة عن تحديد هذا الرفع للذكر بكذا وكيت مما عدّه أصحاب التأويل ، فحسب محمد أن اصطفاه الله رسولا ، ليكون له من هذا الاصطفاء ما يجاوز كل مطمح لبشر يتيم عائل ، ابن امرأة من قريش تأكل القديد .

ولهذه البشرية التي قررها القرآن أصلا من أصول العقيدة ، حسابُها في تقدير ما للنبوة هنا من رفعة ذكر وجلال قدر ، وهي حسبنا ، في فهم آية : « ورفعنا لك ذكرك » على هُدَى ما رأينا من كثرة اقتران الذكر في القرآن بالله جلَّ جلاله ، واطراد استعماله – معرفًا بأل – عَـلَـماً على القرآن الكريم والوحى المنزل .

«فإِنَّ مع العُسْرِ يُسْرًا \* إِنَّ مع العُسْرِ يُسْرًا».

فى الفاء هنا ، مع معنى الترتيب دلالة السببية ، فهى تقرر ما يترتب على ما سبق بانه من شرح الصدر ووضع الوزر ورفع الذكر . وهذا التقرير يأتى مؤكداً بإناً، ثم يقوى التأكيد فيه بتكرار الحملة مرتين نفياً للشك وتقوية للإيناس. والبلاغيون يعدون التكرار ، من الإطناب الذي يزيد على المساواة . ويلفتنا من البيان القرآنى ، أن التكرار يأتى فى قصار السور – ومنها القدر ، والتكاثر ، والكافرون ، والناس – حيث لا مجال فى مثلها لقول بالإطناب ، ولا يكون التكرار

وسورة الشرح قد نزلت مباشرة بعد الضحى التي جاءت على فترة من الوحى، فالتكرار فيها يرسخ فى نفس المصطفى الطمأنينة إلى رعاية ربه عز وجل ، ويؤنسه صلى الله عليه وسلم ، إلى ما يستقبل من أمره .

وسياق الآيات في الاستفهام التقريري، وتقوية الإيصال بـ « لك ، عنك »

يمهد لهذا التقرير الجازم الحاسم لكل شك ؛ فإن مع العسر يسرآ ، إن مع العسر يسرآ .

ومن المفسرين ، من التفت إلى استعمال " مع " هنا بدلامن : بَعد ، أو ما أشبهها مما يفيد النفاوت الزمنى . قال الزمخشرى : « إن " مع " للصحبة ، ومعنى اصطحاب اليسر والعسر أن الله أراد أن يصيبهم – يعنى المؤمنين – بيسر بعد العسر الذى كانوا فيه بزمان قريب ، فقرَّب اليسر حتى جعله كالمقارن للعُسُرِ ، زيادة في النسلية وتقوية القلوب »<sup>(1)</sup>.

وهو ملحظ دقيق ، وإن كان التعبير عنه قد أعوزته الدقة فى موضعين : قوله : يصيبهم ، فى مقام البشرى ، دون ضرورة بيانية تقتضيه ، كما أن الآية تقوية للرسول بخاصة ، لا للمؤمنين بوجه عام . والسياق قبلها وبعدها . يجعل هذا التخصيص أولى بالمقام .

وقوله : حتى جعل اليسر كالمقارن للعسر

وقريب منه قول ، النيسابورى : « جعل الزمان القريب كالمتصل والمقارن زيادة فى التسلية وقوة الرجاء »<sup>(٢)</sup>والشيخ محمد عبده : « والتعبير بالمعية لتوثيق الأمل بأنه لابد منه ، كأنه معه » .

والأوْلى إسقاط كاف التشبيه ، وفهم الآيتين على أن اليسر مقترن بالعسر إذ تفيد " مع " المصاحبة ، لا التشبيه .

والتفتوا كذلك إلى تعريف العسر وتنكير اليسر في الآيتين كلتيهما . ورووا في ذلك حديثاً على النبي صلى الله عليه وسلم : « لن يغلب عُسر يُسرين » <sup>(٣)</sup> .

فسره الفراء والزجاج : « العسر مذكور بالألف واللام وليس هناك معهود سابق فينصرف إلى الحقيقة ، فيكون المراد بالعسر فى الموضعين شيئاً واحداً ، وأما اليسر فإنه مذكور على سبيل التنكير ، فكأن أحدهما غير الآخر . . . »

- (١) الكشاف : ٤ / ٢٢١
- (٢) غرائب القرآن : على هامش تفسير الطبرى .
- (٣) تفسير الطبرى ، والنيسابورى بملى هامشه ، والكشاف .

۷۰ وفي البحر المحيط : «وقيل مُعرف بالعهد ، واليسر منكر ، فالأول غير الثاني »<sup>(1)</sup>.

وزيفه « الجرجاني » قال : « من المعلوم أن القائل إذا قال إن مع الفارس سيفاً إن مع الفارس سيفاً ، لم يلزم منه أن يكون هناك فارس واحد معه سيفان » . وتوسع النيسابوري في افتراض احتمالات شتى : إذا كان المراد بالعسر الجنس لا العهد ، لزم أتحاد العسر في الصورتين ، وأما اليسر فمنكَّر ، فإن حُسُملَ الكلام الثاني على التكرار مثل "فبأى آلاء ربكما تكذبان " ونحوه ، كان اليسران واحداً . وإن حُسُمِل على أنه جملة مستأنفة ، ازم أن يكون اليسر الثاني غير الأول وإلا كان تكراراً والمفروض خلافه . وإن كان المراد بالعسر المعهود ، فإن كان المعهود واحداً وكان الثانى تكراراً كان اليسران أيضاً واحداً ، وإن كان مستأنفًا كانا اثنين وإلا ازم خلاف المفروض . وإن كان المعهود اثنين فالظاهر اختلاف اليسرين وإلا لزم أو حسُن أن يُعاد اليسر الثاني معرفًا بلام العهد فهو واحد ، والكلام الثاني تكرير للأول لتقريره في النفوس ، إلا أنه يحسن أن يُجعل اليسر فيه مغايراً للأول لعدم لام العهد ، ولعل هذا معنى الحديث ، إن ثبت والله أعلم ورسوله ، فإن لم تثبت صحة الحديث أمكن حمل الآية على جميعها ، وإن ثبتت صحته وجب حملها على وجه يلزم منه اتحاد العسر واختلاف اليسر ، وحينئذ يكون فيه قوة الرجاء ومزيد الاستظهار برحمة الله » <sup>(٢)</sup> .

والذى فى جمهرة التفاسير لا يكاد يخرج عن هذه الاحتمالات والافتراضات التى تقصاها النيسابورى . وقد ذهبوا فى تأويل اليسرين ، بأنهما يسر العاجل ، ويسر الآجل ، قيل إنه ما تيسر لهم من الفتوح فى أيام الرسول والحلفاء الراشدين ، وقيل هو يُسر الآخرة .

والأمر فيما نرى أوضح من أن نتكلف له هاتيك التأويلات المعقدة التي يغيب فيها وجه البيان لنصل آخر الأمرإلى أن يُسرين لا يغلبهما العسر الواحد . أو أن الآية الثانية استئناف ، «فيكون معناها أهم من سابقتها »!! <sup>(٣)</sup>

(۱) البحر المحيط : ۸ /۸۷ .
 (۲) غرائب القرآن : ۳۰ /۱۱٦ .
 (۳) الشيخ محمد عبده : تفسير جزء عم ، ۱۱۸ .

٧١ والذى نطمئن إليه ، هو أن الآية الثانية تأكيد للأولى ، لتقوية اليقين النفسى وترسيخ ما متن الله به على عبده من شرح صدره ووضع وزره ورفع ذكره .

والراجح أن « ال » فى العسر ، للعهد لا للاستغراق ، والمراد ، والله أعلم ، ما كان الرسول يشعر به من ضيق الص<sup>د</sup>ر وثقل العبء فى مواجه، الوثنية العاتية الراسخة ، وأما تنكير يُسر ، فلكى ينفسح فيه مجال التصور والإطلاق فيحتمل ما قاله المفسرون وما لم يقولوه ، إذ التحديد هنا بكذا أو كين من مفهوم اليسر ، ينافى البيان القرآنى الذى آثر إطلاق «يسر » بغير قيد ولا حد . والعسر أشد المشقة والمكابدة .

وقد استعملت العربية العسر ماديناً حسيناً فى أشد الضيق : فالعسير الناقة لم تُرض ، وعسرت المرأة إذا عسُر ولادها، وعسَرتُ الغريم إذا طلبت منه الدين على عسرته . ويأتى فى القرآن وصفاً لليوم الآخر فى شدته على الكافرين فى آيات :

- القمر ٨ : «يقول الكافرون هذا يوم عَسِر ». المدئر ٩ : «فإذا نُقِرَ فى الناقورِ فذلك يومَئذ يومَّ عسير ». الفرقان ٢٦ : «وكان يوماً على الكافرين عسيرًا ». كما استعمله فى حالات الشدة البالغة والعنت القاسى فى آرات :
- الليل ١٠ : «وأما من بَخِلَ واستغنى وكذَّبَ بالحُسنى ، فَسُنَيسِّرُه للعُسري ».
- الطلاق ٦ : «وإن تعاسرتم فسترضع له أخرى ». الطلاق ٧ : «سيجعل الله بعد عُسْر يسرا». التوبة ١١٧ : «والأنصار الذين اتبعوه في ساعة العُسْرة ». الكهف ٧٣ : «قال لا تؤاخيذ في بما نسييت ولا تُرهيقتي من أمرى

This file was downloaded from QuranicThought.com

وفى إرهاق المدين حين يطالب بالدَّين وليس معه مال : البقرة ٢٨٠ : « وإن كان ذو عسرة فنتظرة الى متينسرة » .

وكثيراً ما يأتى اليسر فى القرآن نقيضاً للعسر كما فى آيات (الطلاق v ، القرة ١٨٥ ، ٢٨٠ ، المدثر ٩ ، الليل ٧، ١٠) و «الراغب» فسَّر كلا اللفظين بأن أحدهما نقيض الآخر <sup>(١)</sup> ، واللغويون أيضاً فسروا العسر بنقيض اليسر، والعاسرة ضد المياسرة ، والمعسور ضد الميسور ، والعسرى نقيض اليسرى .

كما أطلقت العربية اليسر على الغنى ، فقالوا أيسر الرجل إذا استغنى ، كما قالوا تيسر الأمر إذا سُهل وتهيأ على راحة وبلا معاناة . ومن هذا المعنى قوله تعالى : « فما استيسر من الهدى » .

> « فاقرموا ما تيسر منه » . « ولقد يـَسَرَّرْنا القرآن للذكر » . « فإنما يسرناه بلسانك » .

V۲

وهذا القدر يكفينا فى فهم ما يوحى به لفظ العسر عن ضنك وضيق وعنت ، وإدراك الوقع القوى العميق لكلمة «يسر » فى هذا المقام ، بما تحمل هذه الكلمة من معانى الارتياح والسهولة والفرج ، على الإطلاق .

«فإِذَا فَرغْت فانْصَبْ »

الفراغ في اللغة هو الجلو بعد امتلاء . يكون ماديرًا حسيرًا مثل: فرغ الإناء أى خلابعدامتلاء، ويكونمعنويرًا مثل: فرغ البال أى خلا مما كان يشغله، ومنه الآيات:

> القصص ١٠ : «وأَصبح فوَّاد أَم موسى فارغاً » الأَعراف ٢٢٦: «ربَّنا أَقْرِغْ علينا صبراً » والبقرة ٢٥٠: «قالُوا ربَّنا أَفْرِغْ علينا صبراً »

وفرغ للأمر توفر له وأخلى نفسه من كل ما عداه ، ومنه آية الرحمن :

۷٣

«سنفرغ لكم أيها الثقلان » .

وإذا ، ظرف لما يستقبل من الزمان ، والفاء – فيها ، وفى : فانصب – ملحوظ فيها إلى جانب السببية ، الترتيب الذى يأتى على التعاقب . فالفراغ متصل السبب بما سبقه من شرح الصدر ووضع الوزر ورفع الذكر . كما يتصل به من ناحية أخرى ، ما بعده من نصب .

والنصب ملحوظ فيه معنى الجهد والتعب ، والقيام أو المشخوص . وكلا المعنيين – التعب والشخوص – أصيل فى الملدة ، يقال : هم ٌّ ناصب ، أى مرهق مجهد . والحرب مناصبة ، أى مجاهدة وعداء . ونصب العلم : أقامه شاخصا ً ، ونصب حول الحوض نصائب . وهى حجارة تكون عضداً له . والأنصاب الحجارة الشاخيصة ، كانوا ينصبونها ويصبون عليها دماء الذبائح ، واحد ها نُصب ونُصب . ونصبة . ونصبة للأمر حماً لمته عبئه ، ومنه المتناصب

> ومعنى الشخوص والإقامة . أوضح في آية الغاشية ١٩ : «وإلى الجبال كيف نُصبت » .

ومعنى التعب والجهد متعينٌ في آيات : الكهف ٢٢ : «لقد لَقِينا من سَفَرِنا هذا نصبا ». التوبة ١٢٠ : «لا يُصيبهم ظَمَأُ ولا نصبٌ ».

فاطر ٣٥ : «لا يَمَسَّنا فيها نَصَبُّ ولا يَمَسَّنا فيها لُغوب». ومعها : الحجر ٤٨ .

والضمير في آيتي فاطر والحجر عائد على الجنة ، حيث لا يمس المؤمنين فيها نصب ولا لغوب .

ويبدو من صنيع «الراغب » أنه يميل إلى تفسير آية الشرح . بأن النصب فيها من النصيب ، أى القسم المنصوب الشاخص . قال : «والنصيب الحظ ٧٤ المنصوب أى المعين ، قال تعالى : أم لهم نصيب من الملك ، نصيباً من الكتاب ، فإذا فرغت فانصب ...

« والراغب » يلتفت إلى ما فى معنى النصب من الشخوص . ونؤثر أن دلذفت إلى ما فيه كذلك من معنى الجهد والتعب ، مستأنسين بكل الآيات التى ورد فيها « النصب » حيث لا نخطئ فيها جميعاً معنى الجهد والتعب . وبالتعب فسرها النيسابورى<sup>(۱)</sup> والشيخ محمد عبده<sup>(۲)</sup> . وبالاجتهاد والمتابعة والمواصلة فسرها الزمخشرى<sup>(۳)</sup> .

والآية لم تحدد مم يكون هذا الفراغ وفيم يكون النصب ، اكتفاء بدلالة السياق ، وجرياً على مألوف البيان القرآنى فى السكوت عن التحديد فى مقام الإطلاق. لكن المفسرين، على عادتهم، أبوا إلا أن يحددوا متعلق الفراغ والنصب ، وقد جاءوا بأقوال منها :

- \* إذا فرغت من صلاتك فانصب إلى ربك في الدعاء وقضاء حاجاتك .
  - \* إذا فرغت م جهاد عدوك فانصب فى عبادة ربك .
    - » إذا فرغت من أمر الدنيا فانصب ، أى فصـ للّ .

وقد سرد الطبرى هذه الأقوال الثلاثة ، ثم عقب عليها بقوله : « وأولى الأقوال فى ذلك بالصواب ، قول من قال إن الله تعالى أمر نبيه أن يجعل فراغه من كل ما كان مشتغلا به مى أمر دنياه وآخرته ( ؟) إلى النصب فى عبادته. ولم يخسص بذلك حالا من أحوال فراغه دون حال ، فسواء كل أحوال فراغه من صلاة أو جهاد أو أمر دنيا كان به مشتغلا ، لعموم الشرط فى ذلك ، مى غير خصوص حال فراغ دون حال أخرى »

واختار الزمخشرى : « فإذا فرغت من عبادة فأتبعُها أخرى » وهو ما فى تنسير الشيخ محمد عبده ، مع مزيد تفصيل وإطناب .

(۱) غرائب القرآن : ۱۱۸/۳۰.
(۲) تفسير جزء عم : ۱۱۹.
(۳) الكشاف : ٤/٣٣٢.



ويتعين أن نصل الآية «فإذا فرغت فانصب» بسياق الآيات قبلها، بحكم وجود «الفاء» الرابطة للآية بما قبلها .

٧o

الآية مسبوقة بتأكيد اليقين بأن هذا العسر يصحبه يسر لا محالة ، والله منجز وعده لا ريب ، وسيعقب هذا ما يعقبه من فراغ البال من الحيرة والضيق والكرب والضنك ، بعد إذ من الله غلى عبده بأن شرح له صدره ووضع عنه وزره الذي أنقض ظهره ، ورفع له ذكره .

فإذا لم يكن بد من تحديد متعلق الفراغ ، فلسنا بحيث نطمين إلى شيء فيه، غير ما سبقت به الآيات المحكمات : وهو أنه سبحانه قد أفرغ بال رسوله مماكان يجهده من حيرة ويثقله من وزر ينقض الظهر .... هو فراغ اليسر بعد العسر، والراحة النفسية بعد الشدة والكرب ، فلينصب المصطفى لتكاليف رسالته وأعباء منصبه ، بلاغاً لرسالة ربه ، وجهاداً في سبيلها .

\* \* \*

«وإلى ربِّكَ فارْغَبْ ».

الرغب الميل والإرادة، يقال رغبت في الشيء إذا أردته وملت إليه ، ورغبت عنه إذا لم ترده وزهدت فيه .

وربما كانت « السعة » أصلاً في المادة ، كما قال « الراغب » . فالحوض الرغيب : الواسع ، والسقاء الرغيب كذلك، وفرس رغيب العدو أي واسع الخطو في عـد وه ، والرغب والرغبي السعة في الإرادة، والرغبة والرغيبة العطاء الواسع الكثير .

ومن ملحظ الميل إلى ما هو واسع ورحب، فى الحوض وعد و الفرس والعطاء ، أضيف إلى السعة معنى الميل و الإرادة ، فكمانت الرغبة فى الشيء الميل ُ إليه و إرادته، والرغبة ُ عنه الانصراف عنه والزهد فيه . وقد تزداد الرغبة فتُطلق على الشرآه ، ومنه قولهم « الرغبَ شُؤم » يعنون الشرآه .

وفي الاستعمال القرآني ، تأتي الرغبة في السياق الديني في مثل آيات :

البقرة ١٣٠ : «ومن يرغب عن ملة إبرُهيم ».

٤٦ : «قال أراغب أنت عن آلهتي يا إبراهيم ». مريم

اللط مي THE PRINCE CHAZITRUST التوبة ٥٩ : «وقالوا حَسْبُنا الله سيوتِينا الله من فَضْله ورسولهِ

٧٦

القلم ٣٢ : «عسى ربُّنا أَن يُبدِلَنا حيرًا منها إِنا إلى ربِّنا راغبون» . النساء ١٢٧ : «وتَرغبون أَن تنكحوهن» .

إنا إلى الله راغبون ».

التوبة ١٢٠ : «ما كان لأَهلِ المدينةِ ومَنْ حولَهم من الأَعرابِ أَن يتخلَّفوا عن رسولُ اللهِ ولا يرغبوا بأَنفسِهم عن نفسِه » وجاء الرغب مع الرهب في آية الأنبياء ٩٠ :

«إنهم كانوا يسارعون في الخيرات ويَدعُوننا رَغباً ورهباً ، وكانوا لنا خاشعين». وجاءت في غير هذا السياق الديني ، بمعنى الميل القوى .

والملحظ البيانى فى قوله تعالى : « وإلى ربِّك فارغب » هو فى تقديم « وإلى ربك \* على الفعل ارغب ، وهو أسلوب بلاغى يفيد القصر َوالتخصيص،

والإمام الطبرى يقول : « اجعل ْ رغبتك إلى ربك دون من سواه من خلقه إذا كان هؤلاء المشركون من قومك قد جعلوا رغبتهم فى حاجاتهم إلى الآلهة والأنداد »<sup>(۱)</sup>.

وقال النيسا بورى : « وارغب إلى ربك فى إنجاز المأمول لا إلى غيره ، يُعْطِكَ خيرَ الدارين » . وقال الشيخ محمد عبده : « لا ترغب إلى أحد فى استثمار أعمالك إلا إلى الله وحده »<sup>(۲)</sup> .

والآية رُبطت بما قبلها بواو العطف ، فلزم أن يكون التخصيص في « وإلى ربك فارغب » مرتبطًا بما قبله ، متصلا به :

ووصل الآية بما قبلها ، هو الذى يطرد به النسق وتتم وحدة السياق فى السورة كلها فتتعلق رغبة المصطفى بالله وحده ، الذى أفرغ بال رسوله مما كان يشغله من ضيق الصدر ، ووضّع عنه الوزر الذى أنقض ظهره ، وبشّره بُيسر قريب ، على وجه اليقين الذى لا شك فيه .

(۱) تفسير الطبرى : ۱۰۲/۳۰ . (۲) تفسير جزء عم : ۱۱۹ .



سورة الزلزلة بسم ٱللهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيم «إِذَا زُلْزِلَتِ ٱلْأَرْضُ زِلْزَالَهَا ، وَأَخْرَجَتِ ٱلأَرْضُ أَثْقَالَهَا ، وقَالَ ٱلإِنْسَانُ مالَهَا \* يَوْمَئِذٍ تُحدِّثُ أَخْبَارَهَا \* بِأَنَّ رَبَّكَ أَوْحِي لَهَا \* يَوَمَئِذِ يَصْدُرُ ٱلنَّاسُ أَشْتَاداً لِيُرَوْا أَعْمَالَهُمْ \* فَمَنْ يَعْمِلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ ومَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ » . صدق الله العظيم



ĥ

.



وهي مدنية مبكرة ، سادسة السور المدنية على المشهور في ترتيب النزول . وثمة قول "بأنها مكية ، عن مجاهد وابن عباس ، وعن الضحاك وعطاء<sup>(1)</sup>.

ومعروف أن عناية القرآن الكريم اتجهت في العهد المكى إلى تقرير أصول الدعوة وفي العهد المدنى إلى التشريع وبيان الأحكام .

ولا يعنى هذا أن تخلو السور المكية من أحكام تشريع ، ولا أن تخلو السور المدنية من أصول عامة للعقيدة ، مثل سورة الزلزلة التي نستأنس لها بنظائرها من السور المكية في اليوم الآخر ، مثل سور :

الذاريات ، التكوير ، الانفطار ، الانشقاق ، الغاشية ، القارعة ، التكاثر ، العاديات ، الفجر ، النازعات ، النبأ ، المرسلات ، القيامة ، المعارج ، الحاقة ، الواقعة . . .

ومن الملاحظ البيانية العامة في هذه السور :

\* أن آياتها قصار ، وهذا القصر ملحوظ فيه القوة والجزم ، بما يلقى فى نفس السامع من جدية الموقف الحاسم وخطره ، بحيث لا يحتمل الإطالة والتأتى . .

\* وفيها مع ذلك ، ظاهرة التكرار . والتكرار مألوف فى مواقف الإطناب والإطالة ، لكنه حين يأتى فى مواقف الإيجاز الحاسمة ، يكون لافناً ومثيراً ، فنى سورة الزلزلة ، على إبجازها وقصر آياتها ، نجد التكرار فى ثمانية مواضع . وهذه ظاهرة أسلوبية فى القرآن الكريم ، يعمد فيها إلى التكرار مع الإيجاز والقصر ، ترسيخاً وتقريراً وإقناعاً . والدراسة النفسية قد انتهت بعد طول التجارب ، إلى أن مثل هذا الأسلوب هو أقوى أساليب الترسيخ والإقناع ، وأشدها إيحاء بالحسم والجد .

(١) البحر المحيط : ٨ / ٥٠٠ .

والألفاظ المختارة لموقف القيامة ، بالغة الإثارة قوية الوقع إما بعنفها كالزلزلة ، والرج ، والدك ، والنسف ، والرجف ، والموُّر ، والصيحة والانشقاق ، والطامة ، والغاشية . وللواقعة ، والبعثرة والانتثار .

٨.

وإما بدقتها ، كمثقال الذرة ، والهباء المنبث ، والعهن المنفوش، والغراش المبتوث ، والسراب والدخان . . .

وظاهرة بيانية أخرى مطرّدة ، قل أن نخطئها فى أحداث اليوم الآخر ، وهى أن القرآن الكريم يصرف الحدّث عمداً عن مُحدثه ، فلا يسنده إليه ، وإنما يأتى به مبنينًا للمجهول ، أو مسنداً إلى غير فاعله ، على المطاوعة أو المجاز : «إذا زُلزلت الأرضُ زلزالهَا ».

«فَإِذَا نُفِخ فِي الصَّورِ نَفْخَةً وَاحَدَةً ، وَحُمِلَتِ الأَرْضِ وَالْجَبَالِ فَدُكَّتَا ذَكَّةً وَاحدة . . . »

«إذا رُجَّت الأَرْضُ رَجًا ، وبُسَّت الجبالُ بَسًا ».

«يوم يُنفَخُ في الصور فتأتون أَفواجا « وفُتِحَت السماءُ فكانت أبوابا . وسُيِّرت الجبالُ فكانتْ سَرابا ... »

«فإذا النجومُ طُمِسَتْ ، وإذا السماء فُرِجَتْ ، وإذا الجبالُ نُسِفَتْ ...» «إذا الشمس كُوِّرتْ ، وإذا النجومُ انكدرتْ ، وإذا الجبال سُيِّرتْ ، وإذا العِشارُ عُطِّلت ، وإذا الوحوشُ حُشِرَت ، وإذا البحارُ سُجِّرت ، وإذا النفوسُ زُوِّجتْ ، وإذا الوءودةُ سُئِلَتْ ، بأَىِّ ذنب قُتِلَتْ ، وإذا الصحُفُ نُشِرَتْ ، وإذا السماءُ كُشِطَت ، وإذا الجحيمُ سُعُّرت ، وإذا الجنةُ أزلفت ، عَلِمَت نفسُ ما أَحْضَرَت ».

د أفلا يَعلمُ إذا بُعثِرَ ما فى القبور ، وحُصَّلَ ما فى الصدور ».

د وجوهُ يومئذ خاشعةُ ، عَامَلَةٌ ناصِبة ، تصلَى نارًا حامية ، ».



«فإذا انشقت السماء فكانت وردة كالدهان » .

« إذا السماء انفطرت ، وإذا الكواكب انتثرت » .

« إِذَا السماءُ انشقت ، وأَذِنَتْ لربِّها وحُقَّتْ ، وإِذَا الأَرض مُدَّت ، وأَلقت ما فيها وتخلت » .

۸۱

« فارتقبْ يوم تتأتى السماءُ بُدخَانِ مبين » . «يوم تمورُ السماءُ مورًا ، وتسيرُ الجبالُ سيرًا » .

وقد شُغل أكثر المفسرين والبلاغيين بتأويل الفاعل ، عن الالتفات إلى اطراد هذه الظاهرة الأسلوبية . في أحداث القيامة .

وفى منهجنا لا يجوز أن نتأول الفاعل ، مع وضوح العمند فى البيان القرآنى إلى صرف النظر عنه ، ولا أن نتعلق بما لم يشأ لنا الكتاب المحكم أن نتعلق به . وقد هدى تدبر هذه الظاهرة الأسلوبية ، إلى أن البناء للمجهول تركيز للاهتمام بالحدث ، بصرف النظر عن محدثه . وفى الإسناد المجازى أو المطاوعة ، تقرير لوقوع الأحداث فى طواعية تلقائية ، إذ الكون كله مهيأ للقيامة على وجه التسخير ، والأحداث تقع تلقائييًّا لا تحتاج إلى أمر أو فاعل <sup>(1)</sup>.

\* \* \*

«إذا زُلْزِلت الأَرْضُ زِلزالها » .

الزلزلة في اللغة ، الحركة العنيفة والاضطراب الشديد : استعمل في الحسيات، فقيل : زلزل الإبل ساقها بعنف حتى يضطرب سيرها . وتزلزلت الأرض ، اهتزت وارتجفت . ثم استعمل في الشدائد والأهوال . وربما كان الأصل فيه : زلَّت الصفاة ُ ، أي ملمُست حتى تنزل القدم عليها مضطربة .

(۱) بمزيد تفصيل ، فى : الظواهر الأسلوبية وسر التعبير ، بكتابى ( الإعجاز البيانى ) .
 ط دار المارف ۱۹۷۲

٨٢ وفى القرآن الكريم ، وردت المادة ، فعلا ومصدراً ست مرات : ثلاثاً منها فى وصف يوم الهول الأكبر ، فى آية الزلزلة ، وآية الحج ١ : « يُسْأَيها الناس اتقوا ربكم إن زلزلة الساعة شى ء عظيم » وثلاثاً فى وصف موقف الشدة الفاسية والذعر البالغ فى هول الحرب بآيات : الأحزاب ١١ : « إذ جاءُوكم من فوقكم ومن أسفل منكم وإذ زاغت الأحزاب ١١ : « إذ جاءُوكم من فوقكم ومن أسفل منكم وإذ زاغت الأبصار وبلغت القلوب الحناجر وتظنون بالله الظنونا » هنالك ابْتُلَى المؤمنون وزُلزلوا زلزالاً شديدًا » . البقرة ١٢٤ : « أَمْ حَسِبتم أَن تدخلوا الجنة ولا يأتيكم مثلُ الذين

خَلُوا من قبلُكُم مسَّتْهم البأُساءُ والضراءُ وزُلزلوا حتى يقولَ الرسولُ والذين آمنوا معه متى نصرُ الله » .

وفى المرات الثلاث التى استعمل فيها الفعل ، جاء ماضيماً مبنيماً للمجهول . قال مفسرون : إن الفاعل حُذف للعلم به ، غير ملتفتين إلى أنها ظاهرة أسلوبية مطردة فى أحداث اليوم الآخر ، وقد شغلتهم الصنعة البلاغية ، عن الالتفات إلى ما فى القرآن من أفعال لا تحصى ، بُنيت للمعلوم مسندة إلى الله تعالى ، مع العلم بالفاعل يقينماً ، فهو سبحانه خدَلمَق السموات والأرض ، ونزز القرآن على عبده ، يمهدى من يشاء ويُضل من يشاء ، والله يرزق من يشاء بغير حساب ، ويتعلم الغيب ، والرحمن علم القرآن ، خلمق الإنسان علمه البيان . . . مما يؤنس إلى أن العلم بالفاعل ليس هو السر البيانى فى بناء لا زازات » للمجهول ، وإنما في الحدث ذاته ، وإيحاء بأن الأرض تزازل عن طواعية ، تركيزاً للاهما فى الحدث ذاته ، وإيحاء بأن الأرض تزازل عن طواعية ، واستجابة لتسخير مع تلقائى . . .

ويجىء الفعل ماضيمًا ، تقرير لأنه حادث فعلا . وقد صُدّر بإذا ، فصرفته إلى المستقبل دون أن يفقد التعبير أثره الذى يوحى به استعمال ُ الماضى ، بدلا من المستقبل الصريح . على أن المباغتة فى «إذا » لها أثرها البيانى فى هذا الموقف ،



وندع لغيرنا من المفسرين ، أن يشتغلوا بتسوية الصنعة الإعرابية، فيلتمسوا عاملا مضمراً في إذا ، تقديره عند بعضهم : اذكر ، وعند آخرين : تُحشرون . أى : يوم تزلزل الأرض زلزالها تحشرون <sup>(١)</sup> .

لأن سر البيان وراء كل هذا ، ولأن مناط القوة فى التعبير هو بغتة المفاجأة ، وتأكيد الحدث ، وصرف الذهن إليه ، ولا شىء من ذلك يتعلق بما شغلوا به من تأول وتقدير ...

وقرأ الجمهور « زلزالها » بكسر الزاى وهى قراءة الأئمة السبعة<sup>(٢)</sup> ، وفى قراءة بفتحها ، والفرق بينهما أن المكسور مصدر ، والمفتوح اسم ، وليس فى الأبنية – كما قالوا – فعلّلال بالفتح إلا فى المضاعف<sup>(٣)</sup>.

والمصدرية أوْلى بالمقام ، لما فيها من تأكيد بلائم السياق . ويؤيده تعَيَّن المصدرية في الآية الأخرى التي استعمل فيها القرآن هذه الصيغة ، وهي آية الأحزاب ١١ : «هنالك ابتُلِيَ المؤمنون وزُلزِلوا زِلزِالاً شديدًا ».

وإضافة الزلزال إلى ضمير الأرض ، متسق مع التلقائية الملحوظة فى هذه الآية وما بعدها من إخراج الأرض أثقالها وتحدثها أخبارها . وفيها أيضاً لفت إلى المعهود المعروف من الزلزلة. ولا بأس بما قاله الزمخشرى هنا من أنه « زلزالها الشديد الذى ليس بعده زلزال » وقول أبى حيان : « وأضيف الزلزال إلى الأرض ، إذ المعنى زلزالها الذى تستحقه ويقتضيه جرمها وعظمها . . . ولو لم يُضف ليصدق على كل قدر من الزلزال وإن قل ، والفرق بين أكرمت زيداً كرامة ، وكرامة ، واضح » .

- (١) البحر المحيط : ٨ / ٠٠٠٠ .
- (٢) أبوعمرو الدانى : التيسير ٢٢٤ .
- (٣) البحر المحيط ، والكشاف : سورة الزلزلة .

« وأُخْرَجَتِ الأَرْضُ أَثْقَالَها » .

جعل الأرض هنا فاعلة ، وهى جماد ، مُضيَّا فى تقرير مطاوعتها ، وكونها مسخرة لمثل هذا . والسياق ملتَّم مع الآية قبلها ، من حيث تركيز الاهتمام على الحدث ، دون شغل للسامع بمصدره أو محدثه .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

وتكرار الأرض هنا مقصود ، لترسيخ اليقين ، والإقناع النفسي .

والأثقال جمع ثيقتُل ، وهو الحمل الشديد . واللغويون والمفسرون ، متفقون على أن الثقل هنا نقيض الحفة ونص « الراغب »<sup>(١)</sup>على أن أصل استعماله في الأجسام ثم في المعانى . فمن الأول : أثقلت المرأة فهي مثقل ، ثقل حملُها في بطنها . ومن الثانى : أثقله الهم ُّوالغُرُمْ والدَّيْنُ ، والوِزْرُ .

وجاءت « الأثقال » فى القرآن فى ثلاث آيات : آية النحل ٧ ، والثقلُ فيها مادى ، فيا تحمل الأنعامُ :

« وتحسيل أثقالكم إلى بمَلَد لم تكونوا بالبغيه إلا بيشيق الأنفس » . وآية العنكبوت ١٣ ، والثقل فيها معنوى :

«وقال الذين كفَروا للذين آمنوا اتَّبِعُوا سبيلَنا ولنحملْ خطاياكم وماهُمْ بِحامِلِينَ منْ خَطاياهم مِنْ شىءِ إنهم لَكاذبون ، ولَيَحْمِلُنَّ أَثقالَهم وأَثقالًا مع أَثقالِهم وليُسْأَلُنَّ يومَ القيامةِ عمَّا كانوا يَفتِرون ».

وآية الزلزلة : «وأخرجت الأَرْضُ أَثْقَالُهَا ».

- فما هذه الأثقال التي تُخرجها الأرض إذا زلزلت زلزالها ؟ ذهب الزمخشري في ( الكشاف ) إلى أن الأثقال هي ما في جوفها من الدفائن
  - (١) مفردات القرآن : مادة ثقل .

دون الكنوز . ونص في ( الأساس ) على أن هذا من الحجاز ، جُعيل ما في جـَوْفِيها من الدفائن أثقالاً لها .

وفى (البحر المحيط) مما قيل فى الآية ، أن أثقالها كنوزُها وموتاها . ثم رُدَّ هذا بأن الكنوزَ تخرجُ وقت الدجال (!) لايومَ القيامة ، أما الموتى فتخرج يوم القيامة : وأبعدوا فى التأول ، فجعلوا للزلزال فى الآية وقتين : فى أولهما أخرجت كنوزَها ، وفى الثانى أخرجت موتاها<sup>(١)</sup>!

واكتنى « الطبرسي » في تفسير الأثقال بالموتى .

وقال « الراغب » : قيل كنوزُها ، وقيل ما تضمنتُه من أجساد البشر ، عند الحشر والبعث <sup>(۲)</sup> .

ولا نقف عندما لم يتعلق القرآن بذكره ، بل يلفتنا فى إخراج الأثقال هنا ما توحى به من اندفاع للتخلص من الثقل الباهظ ، فالمُثقَالُ يتلهف على التخفف من حمله ، ويندفع فيُلقيه حين يتاح له ذلك . والأرض إذ تُخرج أثقالها تفعل ذلك كالمدفوعة برغبة التخفف من هذا الذى يثقلها ، عندما حان الأوان . ونستأنس فى هذا الفهم بقوله تعالى فى سورة الانشقاق :

«وإذا الأَرْضُ مُدَّتْ \* وأَلقتْ ما فيها وتخلَّتْ » . هكذا بغير انتظار أو تمهُّلُ . . . وهل تمسك المثقيل حملها حين يأتى أوانه ؟ وهل يتردد ذو حمل ثقيل ، فى إلقائه والتخلى عنه إذا أتيح له ذلك ؟

والتأويل بـ : وأخرجت الأرض ما فى جوفها ، يضيع به هذا الإيحاء المثير ، اللافت إلى المعهود من لهفة ذى الحمل الثقيل على التخلى عما يئوده ويبهظه .

ويلفتنا أيضاً ، إسنادُ الإخراج مجازاً إلى الأرض ، مع « زُلزِلت » على البناء للمجهول ، مضيئاً فى تقرير تلقائية الحدث ، كأنه فى غير حاجة إلى مُحدِث ، وتركيزاً للانتباه فيه .

(۱) البحر المحيط : ۸ /۰۰۰ . (۲) المفرد

(٢) المفردات : مادة ثقل .

وفنیتارینانگرانه E PRINCE GHAZI TRUST R QURANIC THOUGHT

« وقالَ الإنسانُ مالَها » .

السؤال واضح فيه معنى العجب والدهشة ، والخوف والقلق والترقب . لكن من المفسرين – كما فى الجلالين – من ذهب إلى أن الاستفهام إنكارى . وهو ما لا نرى وجهاً له فإن الموقف لم يعد يحتمل الإنكار وقد قامت القيامة فعلا ، بعد أن سبقت بها النذار ، وتتابعت بأنبائها رسالات الدين .

والإنسان هنا هو الإنسان ، على الإطلاق ، تروعه الزلزلة ُ العنيفة وما أعقبها من إخراج الأرض أثقالها ، فيسآل في دهشة وتعجب : مالها !

لكن عدداً من المفسرين ذهبوا إلى أن « الإنسان هنا هو الكافر ، لأنه كان لا يؤمن بالبعث، فأما المؤمن فيقول : هذا ما وعد الرحمن وصدق المرسلون».

جاء هذا التأويل فى تفاسير (الكشاف ، ومجمع البيان ، والجلالين) وصرّح « أبو حيان » فى ( البحر ) بأن هذا هو مذهب الجمهور ، ونص عبارته :

« والظاهر عموم الإنسان ، وقيل : ذلك الكافر لأنه يرى ما لم يقع فى ظنه قط ولا صدقه : والمؤمن – وإن كان مؤمناً بالبعث فإنه استهول المرأى . . قال الجمهور : الإنسان هو الكافر ، يرى ما لم يظن »<sup>(1)</sup>.

ولسنا نرى وجهمًا لتخصيص الإنسان هنا بالكافر ، فاللغة لا تعين على هذا التخصيص ، والاستعمال القرآنى للفظ الإنسان لا يؤيده . ثم هو تخصيص لا يقوى به المعنى ، فلأن تكون رجّة ُ الزلزلة وهول الموقف ، مما يروع الإنسان َ على الإطلاق ، كافراً كان أو مؤمناً ، أقوى من أن يقتصر الدهش ُ والعجبُ على الكافر وحده .

ويؤنس إلى هذا الإطلاق والتعميم، قوله تعالى في وصف الزلزلة، في آية الحج :

«يا أَمها الناس اتقوا ربَّكم إِن زلزلةَ الساعة شيءٌ عظيم \* يومَ تَروْنها تَذْهَلُ كُلُّ مرضِعة عما أَرضعتْ وتَضَعُ كُلُّ ذاتِ حَمْلٍ حَمْلَها وتَرى الناسَ سُكارَى وما هم بِسُكارَى ولكنَّ عذابَ اللهِ شديد ».



«يومَئِذ تُحَدِّثُ أَخبارَها » . أى يومُ يحدث ذلك ، تُحدَّث الأرض أخبارها .

وسرّ التعبير بيومئذ هنا ، أنه لفت قوى يستحضر معه السامع ما مضى من وصف اليوم ، فلا يتابع ما بعد « يومئذ » منصرفًا عما قبلها ، مستقلاً عنه .

وتحدَّث الأرض ، مما وقف المفسرون عنده طويلا : فالإمام الطبرى يذهب إلى أن تحدَّث الأرض هنا تمثيل ، أى أن حالها وما يقع فيها من الانقلاب غير المعهود ، يُعلم السائل ويُفهمه الخبر . وتابعه على ذلك جماعة منهم الزخشرى إذ يقول في الكشاف : «والتحديثُ مجاز عن إحداث الله تعالى فيها من الأوال ما يقوم مقام التحديث باللسان » . ومثله في تفسير الشيخ محمد عبده لسورة الزلزلة من جزء عم .

وذهب آخرون ، إلى أن التحدث حقيقة لا مجاز ، فلى ( سنن ابن ماجه ) : « تقول الأرض ُ يوم القيامة : ياربٌ هذا ما استودعتنى » . وعن ابن مسعود : «تُحدث الأرض بقيام الساعة إذا قال الإنسان : ما لها ؟ فتخبر أن أمر الدنيا تله انقضى ، وأن أمر الآخرة قد أتى ، فيكون ذلك جوابنًا لهم عن سؤالهم » .

وقال « الطبرسي » في مجمع البيان :

« يجوز أن يكون الله تعالى أحدث الكلام فيها ، ويجوز أن يقلبها حيوانيا يقدر على النطق ، ويجوز أن يظهر فيها ما يقوم مقام الكلام » .

وجاء في الكشاف : « وقيل ينطقها الله على الحقيقة ، وتخبر بما عمل عليها من خير وشر »

ويبدو أن هذا هو ما اطمأن إليه « أبو حيان » ، بقوله فى البحر المحيط : « الظاهر أنه تحديث وكلام حقيقة ، بأن يخلق فيها حياة ً وإدراكـاً فتشها.

This file was downloaded from QuranicThought.com

بما عدمل عليها من صالح أو فاسد . وهو قول ابن مسعود والثورى وغيرهما . . ويشهد له ما جاء فى " الترمذى" عنه صلى الله عليه وسلم ، أنه قرأ هذه الآية ثم قال : « أتدرون ما أخبارها ؟ قالوا : الله ورسوله أعلم . فقال : إن أخبارها أن تشهد على كل عبد أو أمة بما عمل على ظهرها ، تقول عمل كذا يوم كذا وكذا . فهذه أخبارها » هذا حديث حسن صحيح غريب »<sup>(1)</sup>.

٨٨

والبيان القرآ في المعجز لا يُنطق الجماد الأصمَّ فحسب ، بل يُنجرد منه كذلك شخصية حية ، فاعلة ناطقة ، مريدة مدركة :

«يومَ نقولُ لجهمَ هل امتلاًت وتقولُ هل من مزيد»؟ ق : ٢٠ «كلا إنها لَظَى « نزَّاعةً للشَّوَى « تدعو مَن أَدبر وتولى » . المارج : ١٢ «إذا رأَتْهُمْ من مكانٍ بعيد سمعوا لها تغيظاً وزفيرا » . الفرقان : ١٢ «إذا أُلقوا فيها سَمِعُوا لهاشهيقاً وهى تفور « تكادُتميَّزُ من الغيظِ ». اللك : ٧

والتفت المفسرون إلى ما تقتضيه الصنعة النحوية من تقدير مفعول ثان للفعل « تُحدّث » الذى يتعدى إلى اثنين . وعند أبى حيان أن المحذوف أو لهما ، أى تُحدّث الناس أخبارَها .

ونرى القرآن قد بينه بما يغنى عن أى تأويل :

«بِـأَنْ رَبِّكَ أَوْحَى لَهَا ». والإيحاء عند «الزمخشرى » مجاز ، كقوله تعالى: « أن نقول له كُن فيكون » . وقال الطبرسى فى مجمع البيان : « أوحى لها ، أى ألهمها وعَـرَّفها بأن تحدث أخبارها » .

 (۱) البحر المحيط : ۸ / ۱۰۵ . وانظر معه (باب ذكر البعث) في سن ابن ماجه : الجزء الثاني ط الجلبي .



«وكذلك جَعلنا لكلِّ نبيٌّ عدوًّا شياطينَ الإِنسِ والجنِّ يوجِي بعضُهم إلى بعضٍ زُخْرُفَ القولِ غُرورًا \* ولو شاء ربَّك ما فَعلوه فَذَرْهم وما يَفترون ».

وقال الشيخ محمد عبده : « الوحى هو الأمر الإلهي الحاص ، قال لها : كونى خراباً ، كما قال لها عند إيجادها : كونى أرضاً . فهذا أمر من الأوامر التكوينية التي هي تعلق القدرة الإلهية بما هو أثر لها » <sup>(1)</sup> .

وهي أقوال متقاربة ومقبولة وإن لم يكف تفسير الوحي بالأمر ، أو القول ، لتبين أثر اللفظ في المعنى ، و « الراغب» كان أقرب إلى حس العربية وهدى القرآن حين قال : « الوحى الإشارة السريعة مع الخفاء ، فإن كان الموحكي إليه حيًّا فهو إلهام ، وإن كان جماداً فهو تسخير »<sup>(۲)</sup> .

فالعربية قد استعملت الوحيَّ بمعنى السرعة ، فقالت : الوحتي الوحتي ، . أى البدار البدار . ومن أمثالهم : الموتُ بالسيف أوْحَمَى ، أى أسْرَعُ وأحسم .

ولُحِظ مع السرعة الخفاءُ ، فقيل وَحَتَى إليه ، أشار وكلَّمه سرًّا . ومن الخفاء والسرعة الملحوظين في المادة ، جاء الوحيُّ بمعنى الإلهام بملحظٍ من خفاء · مصدره وسرعة حدوثه .

والقرآن استعمل الوحي في خوج الإلهام في : آية الشورى ٥١ : «وما كان لِبَشرِ أَن يُكلمَه اللهُ إِلا وَحُياً أَو مِنْ وراء حِجَاب ».

وآية القصص ٧ : «وأوحينا إلى أم موسى أَنْ أرضعيه فإذا خفتِ عليه فألقيه في اليمِّ ولا تخافي ولا تحزني إنا رادُّوه إليكِ وجاعلوه من المرسلين » .

> (١) تفسير جزء عم : سورة الزلزلة . (٢) مفردات القرآن : مادة وحى .



٩٠

وقيل الموحمى إليه محذوف ، أى أوحى إلى ملائكته المصرّفين أن تفعل بالأرض تلك الأفعال . واللام فى (لها) للسبب ، أى م أجلها ومن حيث «وإن الشياطين ليوُحون إلى أوليائهم ليجادلوكم ».
و بمعنى التسخير فى آية النحل ٦٨ :
وأوحى ربُّك إلى النحل أن اتخذى من الجبال بيوتاً ».

وفى آية الزلزلة ، ليس الوحى بمعنى الأمر ، لأن الأمر يقتضى توجيه الحديث ويعوزه ما للوحى من دلالة السرعة والحفاء ، وإنما الوحرُّى يكنى منه إيدَاعُ القوة فيها ، مما هو أنسب لجو التسخير والمطاوعة المسيطر على الموقف .

وعدَّى الفعل « أوحى » باللام ، وهو ما لـَمَت المفسرين واللغويين ، لأن المشهور تعديتها بإلى .

ونرجع إلى القرآن الكريم ، فنراه استعمل الفعل إحدى وسبعين مرة : في مرتين منها ، لم يصرح بالموحّى إليه :

النجم ٤ : «إن هو إلا وحى يُوحَى ». الشورى ٥١ : «فيُوحِي بإذنِه ما يشاءُ ». وفي سبع وستين مرة ، تعدى الفعل بـ : إلى . ومرة واحدة تعدى بـ : في ، بآية فُصَّلت ٢٢ : «وأَوحى في كل سماء أَمرَها » وفي آية الزلزئة وحدها تعدى الفعل باللام قال أبو حيان : وعدتى أوحى باللام ، وإن كان المشهور تعديتها بإلى ، لمراعاة الفواصل . . . وقف المحافي المكافي المحافي المكافئ المحافي المحاي محافي المحافي محافي محافي المحافي المحافي محافي محافيي محافي م

أما « ابن هشام » النحوى فجاء بالآية شاهداً على أن اللام تأتى موافقة لإلى ، كما تأتى موافقة لـ : على ، وفى ، وعند ، وبعد ، وعن ، ومع <sup>(٢)</sup>، بشواهد على هذا كله من فصيح العربية .

ونرجئ النظر فيا قالوا لنتدبر صنيع القرآن ، فيا استقرأنا من مواضع استعماله للفعل ، فنرى أن الموحتى به يتعدى إليه الفعل بنفسه

أما الموحمَى إليه ، فيتعدى الفعل إليه بحرف الجر إلى ، إذا كان من الأحياء ، باستقراء الآيات السبع والستين التي جاء الوحى فيها بإلى ، ومنها آية النحل ٦٨ :

«وأوحى ربُّك إلى النحلِ أَن اتخذى من الجبالِ بيوتاً ومن الشجرِ ومما يعرشون \* ثم كُلى من كلَّ الشمراتِ فاسلُكى سُبُلَ ربِّكَ ذُلُلًا ».
أما الحماد فلا يتعدى الوحى إليه بحرف إلى ، بل بحرف فى :
أما الحماد فلا يتعدى الوحى إليه بحرف إلى ، بل بحرف فى :
وأوحَى فى كلِّ سماء أمرَها ».
أو باللام ، فى آية الزلزلة : «أوحى لها » :
فى السماء « أوحى فى كل سماء أمرَها » :
العادين :

وفى الأرض ، عدى الفعل باللام . وقد قال ابن هشام فى المغنى : « إن اللام تقوم مقام إلى » واستشهد بآية الزلزلة .

(٢) مغنى اللبيب : ١٦٣/١. (1) البحر المحيط: ٨ / ٥٠١ .

وهو مذهب عامة النحاة ، ويراه خاصة من فقهاء العربية مُبطلا لحقيقة اللغة ، من حيث لا يمكن أن تؤدى وظيفتها فى التعبير والبيان ، إذا اختلطت الدلالات ولم يتميز حرف عن حرف<sup>(1)</sup>.

94

وما قالوه ، فى أن هذا لمراعاة الفواصل ، غير مقبول هنا ، أو حيمًا قالوه فى القرآن ، لأننا لا نسلم ، بل لا نعرف أن هذا البيان المعجز ، يؤثر كلمة على غيرها لمجرد ملحظ لفظى لا يقتضيه المعنى .

والقول بأن « الموحمَّى إليه محذوف ، أى أوحى إلى ملائكته » معناه أن الموقف يحتاج إلى وساطة لإيصال الإيحاء إلى الأرض . وهو ما يأباه السياق الذى يقتضى عكس ذلك :

فع بناء « زلزلت الأرض » للمجهول ، ومع قوة الفاعلية المستفادة صراحة من إسناد الإخراج والتحدث والزلزلة إلى الأرض ، لا وجه لتقدير وساطة الملائكة ، لإيصال الإيحاء إلى الأرض التي زلزلت زلزالها ، وأخرجت أثقالها ، وتُحدّث أخبارها . فالبيان يقوم على قوة هذه الفاعلية فى تصوير هول الموقف الذى يدهش له الإنسان فيقول فى عجب وقلق : ما لها ؟ ! فاقتضى أن يأتيه الجواب « بأن ربك أوحى لها » تُحدّثُ به الأرض نفشها تلقائياً ، فالإيحاءهنا للأرض مباشرة لبلائم إسناد التحدث إلى الأرض، وسرَّ قوته فى هذه التلقائية المباشرة على وجه التسخير . ومن هنا كان إيثار التعدية باللام ، لما فى معنى اللام من اختصاص ، وإلصاق ، وصيرورة ، وتقوية الإيصال ، وهى معان عرفها اللغويون أنذسهم فيها ، وعد قوها فيا عدّوا من معانيها التي أحصاها « ابن هشام » في ( مغى اللايب ) وإن لم يلتفتوا إليها هنا فى البيان القرآنى ، بل قالوا إن اللام تقوم مقام إلى ، بشاهد من آية الزلزلة : أوحى لها.

« يومَئذ يَصْدُر الناسُ أشتاتًا ليرَوْا أعمالهم » يومئذ : كرة ُ راجعة إلى ما قبل ، يصل بها القرآن مشاهد الموقف ، ويرد السامع إلى ما سبق من آيات ، ويستعيد ما استقر فى خاطره من نُدر . ( 1 ) أبو هلال العسكرى : الفروق اللغوية : ١٣ ط الحلى بالقاهرة .

وُالقضية معروضة بتفصيل في : سرَّ الحرف . من كتاب ( الإعجاز البياني ) .

٩٣ وأكثر المفسرين على أن <sup>(1</sup> يصدر الناس " هنا بمعنى يخرجون من القبور « الزمخشرى » ومنهم من يقول بأن معناها : ينصرفون من موقف الحساب ، كما فى ( تفسير الحلالين ، ومجمع البيان للطبرسى ) .

وتفسير يصدر بـ : يخرج أو ينصرف، يفوته إيحاء الكلمة فى حس العربية التى استعملت الصدرَ مقابلا للورْد ، والعرب قد ألفوا استعماله كذلك ، وجرَت أمثالهم بأن الوارد بجب أن يعرف كيف يصدر ، وإلا ضاع . قال شاعرهم : وأحرُم الناس مَنْ لو مات م ظمأ لا يتقرب الورْدَ حتى يعرف الصَّدَرا

م ثمّم لا أجد ما يفسَّر به الصدُر في آية الزلزلة ، إلا نقيض الوِرْد ، لأن في ربطهما سَّر الدلالة الموحية بأن الحياة الدنيا ليست بدار مقام ، وإنما هي رحلة نجتازها ولابد من تأمين طريق العودة والصدر .

ولا يمكن أن يغنى عن « يصدر » فى هذا الموقف ، أىُّ لفظ آخر أو يقوم مقامه ، إذٍ تتمثل لهم به الدنيا مورْداً يجب أن يؤمِّنوا الصدرَ عنه . والقرآن قد استعمل اللفظ نفسه ، بصريح مقابلته لورْد ِ الماء ٍ، فى قصة موسى وابنتى شعيب بآية القصص ٢٣ :

«ولما وَردَ ماءَ مدْينَ وَجَدَ عليه أُمَّةً من الناسِ يَسْقُون ووجَد من دونِهم امرأَتين ِتَذُودانِ ، قال ما خطبُكما قالتا لا نَسقِى حتى يُصْدِرَ الرِّعاءُ وأَبونا شيخٌ كبير ».

وبهذه الآية نستأنس فى فهم آية الزلزلة على أن الصدر مقابل الورد ،

وأبو جيان ، قد صرح بأن « الصدر َ يكون عن ورد » وعقّب على هذا بقول الجمهور : هو كون ُ الناس فى الأرض مدفونين ، والصدر ُ قيامهم للبعث <sup>(۱)</sup> .

## (١) البحر المحيط : ٨/ ٥٠٠ .

٩٤ وكذلك حام « الراغب » حول ما فهمناه من معنى يصدر ، حين جاء بها مقترنة ً بالصدر عن الماء ، لكنه فسرها بعد ذلك بالانصراف فقال :

« وإذا عـُدَّى صَدَرَ بعن ، اقتضى الانصرافَ » تقول : صدرت الإبلُ عن الماء صدراً ، وقال تعالى : يومئذ يصدُر الناس أشتاتاً » .

وقال الشيخ محمد عبده : صدّر عن المدينة ، أى سافر منها . ثم فسر « يص<sup>ر</sup>ُرُ الناس » بقوله : يذهب الناس .

ولا نطمئن إلى شىء فى تفسير الصدر إلا أنه مقابل الورد : يكون عن ماء كما فى آية القصص ، وعن الحياة الدنيا كما فى آية الزلزلة ولم يستعمل القرآن الصدر إلا فى هاتين الآيتين .

وكونهم يصدرون « أشتاتاً » أى متفرقين ، أدعى للحيرة والحوف والرهبة ، إذ مع الجماعة يكون نوعٌ من الأُنس والإلف ، لا يُتاح مثلُه مع التشتت والتفرق ، لا سيا فى موقف الهول الأكبر .

وأشتات : جمع شت ، والشت والشتات في اللغة التفرق والاختلاف . وقد وردت المادة في خمسة مواضع من القرآن . ثِلاثة منها بصيغة شتى :

طه ۳۵ : «وأَنزلَ من السماءِ ماءً فأُخرجنا به أَزواجاً من نبات شَتَّى ».

- الليل ٤ : «إن سَعْيَكُم لَشَتَّى ».
- الحشر ١٤ : «لا يُقاتلونكم جميعاً إلا فى قُرَّى مُحَصَّنَةٍ أو من وراء جُدُر ، بـأُسُهم بينهم شديدٌ ، تَحْسَبُهم جميعاً وقلوبُهُم شَتَّى ذلك بـأَنهم قومُ لا يعقِلون ».
- والمرتان الأخريان بصيغة أشتات ، منصوبة على الحال: آية الزلزلة ، والنور ٦١ : «ليس عليكم جُنَاحٌ أَن تـأُكلوا جميعاً أو أُ**شتاتاً »** .

ومعنى التفرق، المقابل للتجمع، واضح في الآيتين، أما شتى فالملحوظ فيها التنوعُ والاختلاف . وبالتفرق ، فسر « الراغب » أشتاتاً في آية الزلزلة ، وهو ما يعطيه اللفظُ من قرب ، وتؤيده آية النور ، كما يؤيده أن القرآن استعمل في وصف الموقف نفسه ، البعثرة والانتشار ، والبث :

« أفلا يعلم إذا بعثر ما فى القبور » .

«وإذا القبور بعثرت ».

« خُشعاً أبصارهم يخرجون من الأجداث كأنهم جراد منتشر » .

«يوم يكون الناس كالفراش المبثوث » .

ولكن كثيراً من المفسرين ، ذكروا في تأويل أشتات أقوالا بعيدة ، لا يعين عليها الحس اللغوى للمادة ، والاستعمال القرآني لأشتات ، وما يؤنس إليه وصفه للخروج في الموقف نفسه بالبعثرة ، كأن الناس جراد منتشر أو فراش مبثوث .

فالزمخشري يقول في الكشاف :

« أشتاتاً : بيض ُ الوجوه أو سودُ الوجوه فزعين . أو يصدرون عن الموقف أشتاتاً يتفرق بهم طريقا الجنة والنار » .

وأظنه ما يُفهمَم من قول أبى حيان فى (البحر المحيط) : « أشتاتاً ، جمع شت ، أى فرِقاً »

والطبرسنى فى (مجمع البيان) يذهب إلى أن أشتاتاً : «يرجع الناسُ عن موقف الحساب بعد العرض : أهل الإيمان على حدة، وأهل كلِّ دين على حدة» .

والشيخ محمد عبده يفسره بأن الناس يذهبون «على اختلافهم ، شقيهم وسعيدهم ، محسنهم ومسيئهم» .

وما نرى هذه التأويلات ، تعود على المعنى بشى ، ذى بال ، وإنما تقوى الإثارة والترهيب والردع ، حين يكون من التشتت بمعنى التفرق والبعثرة والانتشار ، بما تقتضيه طبيعة الموقف من اضطراب ، ولما يكون مع التشتت من فقدان الأنس بالجماعة والتماس نوع من الأمان ، ولو على سبيل الوهم . في الصحبة والتجمع . وهم يصدرون أشتاتاً « ليُرَوا أعمالهم » . وفى قراءة : ليرَوا أعمالهم ، على البناء للمعلوم ، ولكن الجمهور على قراءة الأثمة بالبناء للمجهول () ، وهي الظاهرة المسيطرة على السياق ، تركز الانتباه كله في الموقف : يصدُر فيه الناسُ أشتاتًا ، مـَقُودين إلى الحشر . « فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خيرًا يَرَه ، ومَنْ يَعْمَلْ مِثْقَال ذَرَّة شَرًّا يَرَه » . المثقال ما يوزن به ، وقد ورد اللفظ في القرآن ثماني مرات أضيف في اثنتين منها إلى حبة من خردل : الأنبياء ٤٧ : «ونَضَعُ الموازينَ القِسْطَ ليوم القيامة فلا تُظْلَمُ نفسٌ شيئاً وإن كان مثْقالَ حَبَّةٍ من خردلِ أتينا بها ، وكنى بنا حاسبين ». ١٦ : «يا بُنَى إنها إِنْ تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ من خردل فتكن في لقمان صخرة أو في السموات أو في الأرض يأت ما الله » . والسياق في الآيتين يرجح ، والله أعلم ، أن المقصود بمثقال حبة من خردل هنا ، ليس خفة الوزن ، وإنما ضآلة الحجم ، وأنها في هذا الكون الواسع لا تغيب على علم الله ، رغم كونها لضآلتها وهونها مظنة الخفاء . وفي المرات الست الأخرى ، أضيف مثقال إلى ذرة : ٦١ : «وما يُعْزُبُ عن ربِّك من مثقال ذرة في الأرض ولا في يونس السماء ولا أصغرَ من ذلك ولا أكبرَ إلافي كتاب مُبين ». ٣ : «عالِم الغيب لا يَعزُبُ عنه مِثقالُ ذَرَّةٍ في السهموات سبأ (١) أبوعمرو الدانى : التيسير ٢٢٤ . This file was downloaded from QuranicThought.com

٩٦

وفي الأرض ولا أصغر من ذلك ولا أكبرُ إلا في

كتاب مبين ». ومظنة الحفاء ، لضآلة الحجم ، أقرب فيهما كذلك إلى دلالة السياق . على حين تتعين دلالة <sup>6</sup> «ميثقال ذرة » على خفة الوزن فى الآيات الأربع التالية : النساء ٤٠ : «إن الله لا يظْلِمُ مثقالَ ذرةٍ». سبأ ٢٢ : «قل ادعُوا الذين زعمتم من دونِ الله ، لا يملكون مثقالَ ذرةٍ فى السموات ولا فى الأرض ».

وآيتى الزلزلة .

وواضع أن المقصود بالذرة فيهما خيضَّةُ الوزن، وقد حاول محاولون أن ُ يعصِّبُوا مقدارَ الذرة على وجه التحديد: فنى ( لسَان العرب ) عن ثعلب: «إن مائة ً منها ، وزن ُ حسَبَّة ٍ شعير » .

وقال أبوحيان في ( البحر ) : إنها النملة الصغيرة ، حمراء رقيقة .

وفى ( الكشاف ) : « قيل هى النملة الصغيرة ، وقيل : الذرُّ ما يُـرى فى شـُعاع الشمس من الهباءِ » .

ومثله في تفسير جزء عم للشيخ محمد عبده .

الأقوال قريبة ، ولاشى ء منها بموضع إنكار كالذى جاء به محدثون من بـدَع التفسير العصري ، فذهبوا إلى أنها الذرةُ التي اكتشف العلم سرها في القرن العشرين ! !

وقد نرى أن تحديد المفسرين للذرة ، ليس مراد القرآن ولاهو من مألوف بيانه . والعربية قد عرفت الذرَّ فى كل ما يمثل الضآلة والصغر وخفة الوزن ، تقول : ذرتُ الملحَ والدقيقَ والفُتَآتَ ، نَتَشَرْتُه بأطراف الأصابع . والذرُّ الهباءُ يُرى فى شعاع الشمس ، وبولغ فى وصف تناثر النمل الصغير المنبَث فقيل : ذر . وفى (لسان العرب ) نص صريح على أن « الذرة ليس لها وزن » لفرط صغرها وخفتها .

ونؤثر أن نفهمها بحس العربية على هدّى البيان القرآنى ، دون تكاف لتقدير الأوزان والأحجام والألوان . وما فهم العرب ، الذين بُعث فيهم رسول التفير البمان - أول منهم ، م قوله تعالى : « مثقال ذرة » إلا أنه التناهى فى الضآلة والحيفَّة ِ والصغر ، حتى ليكون من الهباء الذى لا وزن له .

٩٨

وهو ما يلائم ، مادياً وبيانياً ، جو الموقف ونسق السياق ، من الزلزلة والانفجار والتفتيت والتشتيت . . . فهم يخرجون أثقالا ، ويصدرون أشتاتاً ، ويُرَوْن َ أعمالهم مثقال آذرة من خير أو شمَرَّ .

ونفرغ بعد هذا لعقدة الموقف فى « مثقال ذرة » بآيتى الزلزلة ، وما ثار حوله م خلاف قديم بدأ بتساؤل المفسرين من الفرق وأصحاب الكلام : « للقائل أن يقول : إن حسنات الكافر مُحبَطَة بالكفر ، وسيئات المؤمن متعُفَّوة باجتناب الكبائر ، فما معنى الجزاء بمثاقيل الذرة للخير والشر ؟ » <sup>(1)</sup>.

ولكى يتحُلُّوا عقدة الموقف المفترض ، عمدوا إلى تأولات شتى ، فقال « الزمخشرى » – من المعتزلة – بتخصيص العامل فى الآيتين ، فالمعنى عنده : « فمن يعمل مثقال ذرة خيراً مرفريق السعداء، ومن يعمل مثقال ذرة شرًّا من فريق الأشقياء» .

وقال أبو حيان ، وهو ممن مالوا إلى الظاهرية :

« والظاهر تخصيص العامل – فى الخير – أى فمن يعمل مثقال ذرة خيراً من السعداء ، لأن الكافر لا يرى خيراً فى الآخرة ؛ وتعميمه فى آية . ومن يعمل مثقال ذرة شرًّا يره . لأنه جاء بعد قوله : . يصدر الناس أشتاتاً ليروا أعمالم \* . وقال ابن عباس : هذه الأعمال فى الآخرة ، فيرى الخير كلنَّه من كان مؤمناً ، والكافر لا يرى فى الآخرة خيراً لأن خيره قد عُجل له فى دنياه . فالمؤمن تتُعجنَّلُ له سيئاتاُه الصغائر فى دنياه ، فى المصائب والأمراض ونحوها ، وما عمل من شرًّ أو خير رآه» .

لكن « الطبرسى » ــ من الشيعة ـــ فى مجمع البيان ، ذهب إلى أن « هذه الآية يُستدل بها على بُطلان الإحباط ، فظاهرُها يدل على أنه لا يفعل أحد ٌ شيئاً من طاعة أو معصية ، إلا ويُنجازَى عليه » .

(١) الكشاف ، والبحر المحيط : آية الزلزلة .

وهو ما يبدو أن الشيخ محمد عبده أخذ به فقال : «قيل إنها نزلت لإزالة ما وقع فى نفوس كثير من المؤمنين . م أن الخير القليل لا ينظر الله إليه ولا يجُازى عليه ، وكذلك الصغائر من الذنوب ؛ فأزال شبهتهم وكشف عنهم وهمتهم ، وعرَّفهم أن لا شىء م عمل الإنسان يفوتُه ، فالخير يجازَى به مهما صغر ، والشر يلتى جزاءه مهما نزر » .

لكن هذا كله لم يحسم الموقف ، إذ يواجهه صريح الآيات المحكمات في مغفرة الله تعالى لمن يشاء ( من عباده :

النساء ١١٦، ٤٨ « إِن اللهُ لا يَغفِرُ أَن يُشْرَكَ به وَيَغْنِرُ ما دونَ ذلك لن يشاءُ ».

الزمر ٣٠ : «تحلُّ يا عبادِىَ الذين أسرفوا على أَنفسِهم لا تقنَّطوا من رحمةِ الله ، إن اللهُ يغفرُ الذنوبَ جميعاً ، إنه هو الغفورُ الرحيم »

مما اضطر بعضهم إلى القول بأن « المؤمن يرى عةو بته في الدنيا » أوقيد العقاب بمثقال ذرة ، على « ما يفعلون من شر إذا لم يكونوا تابوا عنه »

وما كنا لنطيل الوقوف عند هذا الجدل الذى يبدو مما لا يتعلق به التفسير البياني، لولا أنه يصل بنا أخيراً إلى ما يؤيد دعوتنا الملحة إلى الدرس المنهجي لدلالات الألفاظ القرآنية ، وتدبر أسراره البيانية .

فلنسأل بعد كل ما سمعناه من خلاف تأزّم َ ، ومن محاولات عَسِرة للخروج م المأزق المفترض :

ما الذي أقحم قضية الإحباط ومسألة الحساب على آيتي الزلزلة ، وليستا متعلقتين بجزاء أو عقاب ؟

نص الآيتين، يغنينا عن كل ذاك العناء، والتدبر الدقيق لبيانه يعفينا من التكلف والتأول، ويريحنا من القيد والتخصيص والتعميم فالذي في الآيتين أن من يعمل مثقال ۱۰۰ ذرة خيراً أو شراً «يره» ولم يقل تعالى : «يُجْز به أو يُحاسبَ عليه» : وفي الآية قبلهما : « يومئذ يصدرُ الناسُ أشتاتاً ليُروا أعمالهم» شاهد على أن الموقف متعلق برؤية الإنسان عمله مُحْضَراً في دقة «لا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها».

ثم يكون الحساب والجزاء بعد ذلك بعدل الله وفضله ورحمته ، سبحانه : 1 يغفر لمن يشاء ويعذب مـن يشاء ، والله غفور رحيم »..

. .

· · ·

•

. -

1.1



سورة العاديات بِسْمِ ٱلله الرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيمِ « وَٱلْعَادِيَاتِ ضَبْحاً \* فَالْمُورِيَاتِ قَدْحاً \* فَٱلْمُغِيرَاتِ صُبْحًا \* فَأَثَرْنَ بِهِ نَقْعاً \* فَوَسَطْنَ بِهِ جَمْعاً \* إِنَّ ٱلإِنْسَانَ لِرَبِّهِ لَكَنُودُ \* وَإِنَّهُ عَلَى ذٰلِكَ لَشَهِيدٌ \* وَإِنَّهُ لِحُبِّ ٱلْخَيْرِ لَشَدِيدٌ \* أَفَلاَ يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَا فِي ٱلْقُبُورِ \* وحُصِّلَ مَا في ٱلصَّدُورِ \* إِن رَبَّهُمْ بِهِمْ يَوْمَثِذٍ لَخَبِيرٌ » . صدق الله العظيم



## فراغ



السورة مكية ، والمشهور أنها الرابعة عشرة فى ترتيب النزول ، نزلت بعد سورة العصر . ومُوضوعها : اليوم الآخر .

وتبدأ بعرض مشهد سريع لغارة عنيفة مفاجئة ، تباعت الفوم صبحاً فلا ينتبهون إليها إلا وقد توسطَت جمعهم فبعثرتهم وسط عاصفة من النقع المثار .

وتأتى هذه الصورة العنيفة بعد واو القسم ، لافتة إلى ما عهد القوم من مثل تلك الغارات المفاجئة المصبحة ، وما تُحدث من بعثرة وحيرة وارتباك . ثم تأتى بعدها صورة أخرى لغيب غير مشهود ، ولكنه واقع حمّا : البعث يفجأ على غير موعد ، فإذا هم فى حيّرة وبعثرة وارتباك ، قد لفظتهم القبور لليوم الآخر كالفراش المبثوث ، وإذا كل ما فى صدورهم قد حصّل ، لم تفلت منه خافية مضمرة ، مطوية فى أعماق الصدر ومستكن الضمير .

وفى كل كلمة ، بل فى كل حرف منها ، سرّه البيانى الباهر فيما قصد. إليه القرآن من إحضار مشهد ليوم البعث شاخصًا مجسمًا ، وتأكيد وقوعه ، والإنذار بما ينتظر الإنسان فيه من حساب دقيق عسير .

> ونبدأ بالواو في : «والعَادِيَاتِ ضَبْحًا » .

الواو فى أصل الاستعمال اللغوى للقسم ، ويتجه به جمهور المفسرين إلى تعظيم ما يقسم به وتأكيده ، وهذه الفكرة المسيطرة عليهم ، تدفعهم – على ما رأينا ونرى – إلى ضروب من التأويلات ، لا تخلو من غرابة وقسر واعتساف .

وفى العاديات هنا قولان : فهى الخيل فيا ذهب كثير منهم ، ولكى يستقيم لهم مفهوم العظمة بالقسم بها ، تأوّلوها بخيول المسلمين فى غزوة بدر ، وهو قول روى عن ابن عباس ، والحسن ، وأخذ به جماعة من المفسرين .

لكنهم رووا كذلك عن ابن عباس ما نصه : «كنت جالسًا فى الحجر ، فجاء رجل فسألنى عن العاديات ضبحاً ، ففسرتها بالخيل . . . فذهب إلى "على" "

This file was downloaded from QuranicThought.com

وهو تحت سقاية زمرم فسأله وذكر له ما قلت ، فقال : ادعُه لي . فلما

1.2

وقفت على رأسه قال : تفتى الناس بما لا علم لك به ؟ والله إن كانت لأوَّل غزوة في الإسلام بدرٌ ، وما كنان معنا إلا فرَّسَان : فرس للزبير وفرس للمقداد . العاديات ضبحًا ، الإبلُّ من عرَّفة » .

يعنى إبلَ الحاجّ تعدو من عَـرَفَـة إلى المزدلفة ، ثم إلى مِنهَى ، وتثير الغبار عند وادي محسر .

وكنذلك ذهب " عبد الله بن مسعود " إلى تفسيرها بالإبل ، وتابعه على هذا عدد من المفسرين ، ملتفتين إلى معنى الإعظام في كونها إبل الحاج .

ورداً أصحاب التأويل بالخيل بأن سياق الآيات بعدها : \* فالموريات قدحًا . . فأثر ن به نقعاً \* يدل على أن العاديات هي الحيل ، إذ لا يكون الإيراء، وهو قدح الشرر، إلا لسنابك الحيل ، أما الحُف ففيه لين واسترخاء (الجرجاني) . وأما القول بأنه لم يكن بمكة حين نزول الآية جهاد ، ولا خيل للمسلمين تغزو ، « فهذا لا يلزم ، لأنه سبحانه أقسم بما يعرفونه من شأن الحيل » .

فكان رد أصحاب الإبل على هذا الاعتراض أن فتصلوا الموريات عن العاديات ، وفي هذا يقول ابن القيم : « ولما علم أصحاب الإبل أن أخفافها أبعد ُ شيء من وَرْى النار ، تأولوا آية الموريات على وجوه بعيدة ، فقال محمد بن كعب ، القرطى : هم الحاج أوقدوا نيرانهم ليلة المزدلفة ، وعلى هذا فيكون التقدير : فالجماعات الموريات . وهذا خلاف الظاهر ، وإنما الموريات هي العاديات ، وهي المغيرات» <sup>(١)</sup> .

واتجهت محاولة بعضهم في التأويل بالإبل ، إلى أن يُستعار لها ما هو للخيل أصلا ، فقال الزمخشري :

« إن صح ما رُوى عن " على " فقد استعير الضبحُ للإبل ، كما استعير المشافر والحافر للإنسان ، وما أشبه ذلك » <sup>(٢)</sup> .

- ( ( ) التيبان : ٧٨ .
- (٢) الكشاف : العاديات .

وهكذا يظل الحلاف دون أن ينحسم، فلكل قول رد ، ولكل اعتراض جواب !

وما نرى سبباً لهذا كله إلا سيطرة فكرة تعظيم المقسم به على هؤلاء وأولئك، فالذين قالوا : هى الحيل ، قصروها على خيل الغزاة ليظهر وجه ُ التعظيم فى القسم بها ، والذين قالوا : هى الإبل ، قصروها على إبيل الحاج تنطلق من عرفة إلى المزدلفة ثم إلى منى ، للغرض نفسه .

والقلة التي ذهبت إلى أن العاديات هي الحيل بعامة ، لم تتخل عن فكرة التعظيم ، وجهد المحاولة البيانها وتقريرها . فابن القيم يصرح بأنه لا يلزم حْتماً أن نخص العاديات بخيل الغزاة وإن كانت أشرف أنواع الخيل « فالقسَمُ ُ إَنَّمَا وَقَعَ بِمَا تَضَمَّنَّنَهُ شَأَنٌ هَذَهُ العاديات من خلق هذا الحيوان الذي هو من أكرم البهيم وأشرفه ، وهو الذي يحصل به العرز والظفر . . . فذكتَّرهم تعالى بنعمته عليهم في خلق هذا الحيوان الذي ينتصر ون به على أعدائهم ويدركون به ثأرهم» (١) . أخذه «الشيخ محمد عبده» فتوسع في بيان هذا الوجه لتعظيم الحيل ، أقسم الله بها « لينوه بشأنها ، ويُعلى من قدرها في نفوس المؤمنين أهل العمل والجد ، ليعنوا بقُنيتها وتدريبها على الكرَّ والفر ، وليحملُّهم أنفستَهم على العناية بالفروسية والتدرب على ركوب الحيل والإغارة بها ، ليكون كل واحد منهم مستعدًا في أي وقت كان لأن يكون جزءاً من قومة الأمة إذا اضطرت إلى صدٌّ عدو . وكان فى هذه الآيات القارعات، وأشباه ٍ لها ، وفيا ورد من الأحاديث التي لا تكاد تحصر ، ما يَتحمِل كلَّ فرد من رجال المسلمين على أن يكون في مقدمة فرسان الأرض مهارة في ركوب الخيل ، ويبعث القادرين منهم على قنية الخيل على التنافس في عقائلها ، وأن يكون فن ُّ السباق عندهم يسبق بقية َ الفنون إتقانيا . . . » (٢)

وقد مضى القول ، فى تفسير سورة الضحى ، بأن القسم بالواو هنا أقرب إلى أن يكون قد خرج عن أصل معناه فى الوضع اللغوى ، لملحظ بيانى بلاغى . \_\_\_\_\_\_\_ (1) التبيان : ٧٨ . (٢) تفسير جزء م : سورة العاديات .

1.7

ولو خلينا فكرة التعظيم بالقسم جانباً ، لبدا لنا بوضوح أن جو السورة لا يوحى – من قريب أو بعيد – بشىء من بيان عظمة الخيل وفوائدها ، والحث على التسابق إلى قنيتها ، والإغراء بفن السباق . . وإنما هو مشهد مثير ، لغارة مفاجئة تُصبح القوم بغتة على غير انتظار .

وموقف المباغتة ، يلائمه قيصرُ الآيات بما فيه من حسم ، وسرعة الانتقال ، وتلاحق الأحداث ما بين العدو ، وإيراء القدح ، وإثارة النقع ، إلى توسط الجمع ، فما إن تعدو الحيل ضَبَّحاً ، موريات قدحاً ، مغيرات صُبحاً ، حتى تكون قد توسَّطت الجمع في النقع المثار .

ولفظ « العاديات » لم يرد فى القرآن بهذه الصيغة إلا هنا ، والأصل اللغوى للعدو هو البُّعد والتجاوز ، ومنه العُدوة للمكان المتباعد ، والعَدو الوثب . واستعمال العَدو في الجرى الشديد ، ملحوظ فيه البُّعد والوثب وتجاوز المألوف من الجرى ، كما أن استعماله فى العداوة ، ملحوظ فيه التباعد والخفاء ، واستعماله في العدوان والبغى ، ملحوظ فيه تجاوز الحق كذلك .

وقد يقال للفُرسان عادية ، لكن الضَّبَّحَ يعيَّن أن المقصود بها هنا الخيلِ لا الفرسان ، لما أشرنا إليه من اختصاص الخيل بالضبح ، وهو صوت أنفاسها حين تعدو سريعياً .

واختلفوا فى التوجيه الإعرابى لنصب « ضبحاً » : فهو مصدر علىٰ تقدير « والحيل تضبح ضبحاً » أو هو حال على تقدير « والعاديات ضابحة » لكنهم لم يبينوا أثر كل من المصدرية أو الحالية على المعنى .

ولعل المصدرية هنا أولى ، لما فيها من معنى الإطلاق المحض . .

وعطتف الموريات قدحاً على العاديات ضبحاً ، بالفاء وفيها ملحظ السببية ، لأن الإيراء أثر للعدو الشديد ينقدح به الشرر من حوافر الحيل . ولم ترد مادة قدح فى القرآن إلا فى هذه الآية ، أما الإيراء فجاء فعلا مضارعاً ،على أصل معناه فى إيراء النار ، بآية الواقعة ٧١ :



وبآية الواقعة هذه ، استشهد الذين قالوا إن العاديات هى إبل الحاج ، ففسروا الموريات بأنها جماعات الحجيج إذ يوقدون نيرانهم ليلة المزدلفة ؛ وهو ما وصفه « ابن القيم » بالتأول على وجه بعيد ، وقال فيه : « وهذا خلاف الظاهر ، وإنما الموريات هى العاديات » <sup>(1)</sup>.

**1 • V** 

والعطف بالفاء ، فيه مع ملحظ من السببية ، ترتيبٌ دون تراخ أو تمهل وإبطاء ، ما بين عدوها ضبحاً وإغارتها صبحاً .

ويلحظ هنا أن العربية تخص الإغارة بالخيل ، ولو لم يذكر لفظ الخيل فتقول : أغار على القوم دفع عليهم الخيل ، وأغار الفرس : اشتد عدوه فى الغارة. فاستعمال المغيرات للخيل هنا ، يتأيد بمألوف الحس اللغوى لهذا اللفظ تُخصَ به الخيل .

أما تخصيص الإغارة بوقت الصبح فلم يفت المفسرين إدراك مافيه من دلالة على المفاجأة : قال في التبيان : لا والعدُو لم يأخذوا أهبتهم ، بل هم في غرِرتهم وغفلتهم » <sup>(۲)</sup> . ومثله في تفسير الشيخ محمد عبده .

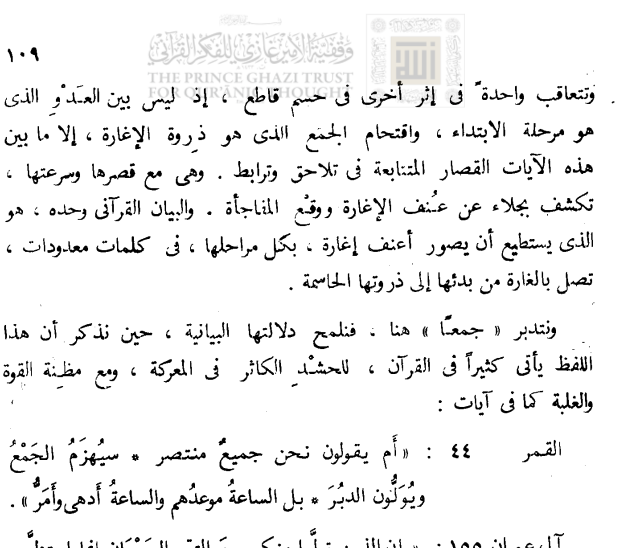
وملحظ المباغتة فى الصبح ، أوضح من أن يحتاج إلى بيان ، اللهم إلا أن نذكر هنا أن اللغة استعملت يوم الصبح بمعنى يوم الغارة ، وأن القرآن الكريم استعمل الصباح والإصباح والصبح فى موقف المباغتة والإنذار ، فى مثل آيات :

الصافات ١٧٧: «أَفبِعذابِنا يستعجلون» فإِذا نزل بِسَاحتِهم فساءَ صباحُ المنلَرين ».

الحجر ٦٦ : « وقضينا إليه ذلك الأَمرَ أَنَّ دابرَ هؤلاء مقطُوعٌ مُصبِحين » .

الحجر ٨٣ : «وكانوا ينحنون من الجبال بيوتاً آمنين \* فأَخذتُهم الصيحةُ مصبحين \* فما أغنى عنهم ماكانوا يكُسبون » .

۰۸ ٣٨ : «ولقد صبَّحهم بُكْرَةً عذابُ مُستقِرٌ \* فذوقوا عذابي القمر ونُدُر ». الأُعراف ٧٨ : «فأُخذتهم الرَّجفةُ فأُصبحوا في دارِهم جاثمين ». ۸۱ : «إن موعدتهم الصبح أليس الصبح بقريب » ؟ هېد وانظر معها آيات : الكهف ٤١ ، ٤٢ ، القلم ٢١ ، الأعراف ٩١ ، هود ٢٧ ، ٩٤ العنكبوت ٣٧ ، الأحقاف ٢٥ . «فَأَثْرَن به نَقْعاً». بالفاء أيضًا ، رُبطت آية: « فأثر ن به نقعاً » بالمغيرات صبحاً ، دلالة على الترتيب مع التعاقب الملائم لسهرعة الموقف وتلاحق الأحداث . وللزمخشري هذا وقفتان : الأولى عند الفعل « أثرَن » علام َ عُطِفَ ، ولم يسبقه فعل في الآيات قبله ؟ والأخرى عند مرجع الضهمير في « به » قال في « أثرن » إنه معطوف على الف•ل الذي وُضع اسم ُ الفاعل موضعه ، لأن المعنى : واللاتي عـَدَوْن ، فأَوْرَيْن ، فأثْبَرْن . ومثله أو قريب منه ، ما في تفسير الشيخ محمد عبده . أما الضمير في « به » فأرجعه الزنخشري إما إلى الصبح ، أي أثرن بذلك الوقت نقعاً . ومثله أيضاً ما في تفسير جزء عم . وإما أن يكون عود الضمير على المفهوم مما سبق ، أى فأثَرُنَّ بالإغارة والقدح والعدو . . . وهذا عندي أوْلى . . «فوسَطْنَ به جَمْعاً » والعطف بالفاء هنا ، ملائم لحو الموقف الذي تسيطر عليه الأخذة المباغتة ، والسرعة الخاطفة ، فمراحل الإغارة تتم جميعاً في تدافع سريع لاتراخي فيه ،



آل عمران ١٥٥ : « إن الذين تولُّوا منكم يومَ التقى الجَمْعَانِ إِنما استزلُّهم الشيطانُ ببعض ما كسَبوا» وسما آية ١٦٦ .

القصص ٧٨ : «قال إِنما أُوتِيتُه على علم عندى ، أَو لم يعلم أَن الله قد أَهلك من قبلهِ من القرونِ مَن هو أَشدُّ منه قوةً وأَكثرُ جمعاً » ؟

•

آل عمران ١٧٣ : «الذين قال لهم الناس إن الناس قد جمعوا لكم فاخشَوهم فزادهم إيماناً » .

الأَعراف ٤٨ : «ونادى أَصحابُ الأَعراف رجالًا يعرفونهم بسياهم قالوا ما أَغنى عنكم جمعُكم وما كنتم تستكبرون ».

وسُمّى اليوم الآخر في القرآن يوم الجميع ، لاحتشاد الخاق به بعد بعثهم : « ذلك يوم مجموع له للناس وذلك يوم متشهود » كما سُمّى موقف الحشر جمعاً :

This file was downloaded from QuranicThought.com

وبكل ما لهذا اللفظ من دلالات الحشد ، والتجمع ، ومظينة القوة ، يأتى فى « فَوَسَطَنْ َ به جَمَعًا » فيوحى بما كان من احتشاد هو مظنة ً قوة لهذا الجمع الذى اقتحمته العاديات ضبحة ، فى إغارتها المصبحة ، وسط النقع المثار . هنا بلغ المشهد ذروته ، ثم يُتْرَك للتصور أن يذهب كلَّ مذهب فيا يعقب هذا الاقتحام المصبح المباغيت ، من تشتت حائر وارتباك مبعثر ، واستسلام للمصير المحتوم .

وتمضى الآيات : «إِنَّ الإِنسانَ لرَبِّه لَكَنُودٌ \* وإِنه على ذلك لَشَهيدٌ \* وإِنه لحُبِّ الخيرِ لَشَددِدٌ ». الكنود وحيدة في القرآن . صيغة ومادة . وهو في اللغة : الكفور للنعمة ، والبخيل ، وإلعاضي. . وربما كان أصل استعماله في الأرض لا تنبت شيئاً .

وجاء في الكشاف ، أن « الكنود بلسان كيندة : العاصى ، وبلسان بنى مالك : البخيل ، وبلسان مضر وربيعة : الكفور َ» .

والمعانى متقاربة على كل حال ، وصلتُها واضحة بالمعنى الذى رجحنا أنه الأصل ، وهو الأرض لا تنبت شيئاً ، فهى عاصية ، وهى بخيلة ، وهى كفور .

وأقرب معانيها إلى آية العاديات ، والله أعلم أنه الكُفران بنعمة الله ، وهو ما ذكره الراغِب فى ( المفردات ) .

\* \* \*

«وَإِنَّه على ذَلِكَ لَشَهِيد » .

أى يشهد على نفسه بكفران نعمة ربه ، وليس أقوى منها شهادة . . . وهذه الشهادة الدامغة تأتى فى القرآن فى مقام التحذير ، والزجر المقرون بالوعيد ، كالذى فى آيات :

الأَنعام ١٣٠ : «يا معشرَ الجِنُّ والإِنسِ أَلَم يـأَتِكُم رَسُلٌ مَنكُم يَقُصُّون عليكُم آياتى ويُنذرونكُم لقاءَ يومِكُم هذا ، قالوا شهِدْنا على أَنفسِنا ، وغرَّتْهم الحياةُ الدنيا وشهدوا على أنفسِهم أَنهم كانوا كافرين». والأعراف ١٢ ، والبروج ١٧ ، والتوبة ١٧ . وحواسَة ، وِجلْدَه ، فى مثل آيات :

فصلت ٢٢ : «ويومَ يُحْشَرُ أَعداءُ اللهِ إلى النارِ فهم يوزَعون ، حتى إذا ما جاءوها شَهِدَ عليهم سمعُهم وأَبصارُهم وجلودُهم بما كانوا يعملون ، وقالوا لجلودِهم لم شهدتم علينا قالوا أنطقنا الله الذي أَنطق كلَّ شيء ، وهو خلَقَكم ١١٢ أولَّ مرة وإليه تُرجَعونَ • وما كنتم تستنرون أن يَشْهَدَ ع عليكم سَمعُكم ولا أبصاركم ولا جلودُكم ، ولكن ظننتم أن الله لا يعلم كثيرًا مما تَعْمَلون ». النور ٢٤ : «إن الذين يَرمُون المُحْصَنَاتِ الغافلات المؤمناتِ لُعِنوا في الدنيا والآخرة ولهم عذابٌ عظيم • يومَ تَشْهَدُ عليهم ألسنتُهم وأيديهم وأرجلُهم عا كانوا يعملون ». يس ٦٥ : «هذه جهنمُ التي كنتم تُوعَدُون • اصْلَوها اليوم بم يس تكفُرون • اليومَ نَخْتِمُ على أفواههم وتُكلِّمنا أيدهم وتَشْهَدُ أرجلُهم عا كانوا يكْسِبُون ».

وأصل الشهادة فى اللغة من الشهود أى الحضور ، والمشاهدة : المعاينة وما شهادة الإنسان على نفسه بـ كُنود ، وإقراره بكفران نعمة ربه ، إلا من هذا الذى ألفناه فى البيان القرآنى ، من إلزام بالحجة وتأكيد لفداحة الذنب واعتراف به ، فى موقف الزجر والوعيد ، حيث لا سبيل بعد مثل هذه الشهادة الدامغة ، إلى تنصُّل من الذنب أو ادعاء البراءة منه .

لكن عدداً من المفسرين أضاعوا هذا الملحظ البيانى بقولم : إن الضمير فى ﴿ وإنه على ذلك لشهيد » يعود إلى الله تعالى .

مع أن المعنى إنما يقوى بأن يكون الإنسان شاهداً على نفسه ، وهذا هو ما تؤيده آيات الشهادة التي استأنسنا بها في فهم الآية .

ثم عادوا في آية « وإنه لحب الحير لشديد » فجعلوا الضمير للإنسان ، فتمزقت بهذا الصنيع وحدة السياق في الآيات الثلاث !

وقالوا فى تفسير الخير هنا إنه المال ، واستأنسوا بآية الوصية الواجبة . • كُتِبَ عليكم إذا حضَرَ أَحدَكم المرتُ إِنْ تَرَكَ خيرًا الوصيةُ للوالدَين والأَقربينَ بالمعروفِ حقًّا على المتقين » . البفرة ١٨٠ وقيده « الراغب » بالمال الكثير : « لا يقال للمال خيرٌ حتى يكون كثيراً ، وعلى ذلك قولُه : وإنه لحب الخير لشديد» <sup>(١)</sup> .

وفى القرآن آيات أخرى ، قد تؤيد تأويل الخير بالمال ، بتوجيه السياق فى مثل :

المؤمنون ٥٦ : «أيحسَبون أنَّما نُمِدُّهم به من مال وبنينَ « نُسارِعُ لهم في الخيراتِ ، بل لا يشعرون» .

وجاء الخير مرة واحدة للخيل في آية ( ص ٣٢ ) على لسان داوُدَ :

«إِذْ عُرِضَ عليه بالعَشِيُّ الصافناتُ الجيادُ \* فقال إِنَى أَحببتُ حُبَّ الخير عن ذكرٍ ربى حتى توارتْ بالحجاب \* رُدُّوها علىَّ فطفِق مَسْحاً بِالسُّوقِ والأَعناق \*.

على أن لفظ الخير ، أكثر ما يستعمل فى القرآن بمعنى الأفضل . وقد أحصيتُ من هذا الاستعمال نحو ١٢٥ مرة ، ويقترن بلفظ « أم » المعادلة ، أو يجىء تمييزاً ، أو معطوفاً عليه بأفعل التفضيل .

كما يأتى فى القرآن ، نقيضًا للشر صراحة فى مثل آيات :

الإسراع ١١ : «ويدعو الإنسانُ بالشرِّ دعاءه بالخيرِ ، وكان الإنسانُ عجولا ».

يونس ١١ : «ولو يُعَجِّلُ اللهُ للناسِ الشرَّ استعجالَهم بالخيرِ لَقُضِيَ إِلَيهم أَجَلُهم ».

الأَنبياء ٣٥ : « كلُّ نفس ذائقةُ الموتِ ، ونبلوكم بالشرِّ والخيرِ فتنةً وإلينا تُرجَعون » .

المعارج ٢١ : «إن الإِنسانَ خُلِقَ هَلُوعاً \* إِذا مسَّه الشرُّ جزوعاً \* وإذا مسَّه الخيرُ منوعا ».

(١) المفردات : مادة خبر

This file was downloaded from QuranicThought.com



الأَنعام ١٧ : «وإن يَمْسَسْكَ اللهُ بِضُرُّ فلا كاشفَ له إلا هو وإنْ يَمْسَسْكَ بخيرٍ فَهو على كلُّ شيءٍ قدير » . ومعها آية يونس ١٠٧ .

واللغة تحتمل أن يكون الخير للمال ، والخيل ، وضد الشر ، والخيار والفضيلة . غير أن سياق آية ( العاديات ) يُرجح أن الخيرَ فيها هو الخير المادى من مال أو شَبِهه ، فهذا الإنسان الكفور بنعمة ربه ، الشاهد على نفسه بالكنود ، لا يكون حبه للخير الذى هو فضيلة ، وإنما هو حُبُّ للمال شديد .

والأصل في الشدِّ : قوةُ التقد والوثاق والإحكام ، ماديًّا كما في آية : محمد ٤ : «حتى إذا أَثْخَنتموهم فشُدُّوا الوَثاقَ ، فإِما مَنَّا بعدُ وإِمَّا فداءً ».

ومعنويًّا في مثل آيات :

112

يونس ٨٨ : «ربَّنا اطمِسْ علىأَموالهم واشدُدْ على قلوبِهم فلا يؤمنوا حتى يروا العذاب الأليم ».

الدهر ٢٨ : «نحن خلقناهم وشدَّدْنا أَسْرَهم ».

- طه ۳۱ : واجعل نی وزیرًا من أَهلی ، هرُونَ أَخی ، اسْدُدْ به أَزْرِی».
  - القصص ٣٥ : «قال سَنَشُدٌ عضُدَكَ بِأَخيكَ ونجعلُ لكما سلطاناً». ص ٢٠ : «وشددنا مُلْكَه وآتيناه الحِكمةُ وفَصْلَ الخطاب».

This file was downloaded from QuranicThought.com



فی مثل آیات :

الأنعام ١٥٢ ، الإسراء ٣٤ ، يوسف ٢٢ ، القصص ١٤ ، غافر ٦٧ ، الأحقاف ١٥ . الكهف ٨٢ ، الحج ٥ .

أما صيغة شديد ، فجاءت فى القرآن ، فى نحو أربعين موضعاً ، مضافة إلى عذاب الله، و بطشيه ، وأخذه ، وعقابه فى الآخرة ، أو وصفاً لهذا البطش والأخذ والعذاب ، فى مقام الزجر والوعيد : «إنه قوى شديد العقاب» . « إن بطش ربك لشديد» .

وجاءت مرة وصفاً للحديد : « فيه بأس ٌ شديد » ومرة ً على لسان لوط إذ قال القومه في آية هود ٨٠ :

> « لو أَن لى بكم قوةً أَو آوى إلى ركن شديد » . وعلى لسان سليان منذراً متوعداً ، في آية النمل ٢١ :

«وتفقَّد الطيرَ فقال مالِيَ لا أَرى الهدهدَ أَم كان من الغائبين » لَأُعذِّبِنَّه عذاباً شديدًا أَو لَأَذبَحنَّه أَو لَيَأْتِيَنِيٍّ بِسلطانٍ مِبِين ».

كما جاءت أربع مرات وصفاً لأولى البأس ، والحرّس ، في آيات : الإسرا-• ، النمل ٣٣ ، الفتح ١٦ ، الجن ٨ .

كذلك جاءت الشدة ، بصيغة أفعل التفضيل « أشد » فى نحو خمسة وعشرين موضعاً ، مميزاً بالقسوة ، والبأس ، والتنكيل ، والكفر ، والعتو ، والعذاب ، والبطش ، والرهبة ، والوطء ، والعداوة ، والحشية ، والقوة . ومعها آية الصافات ١١ : « فاستفتهم أهم أشد خلقاً أم من خلقنا » .

وجاءت مرة واحدة مميزة ً بالحب في آية البقرة ١٦٥ :

«ومن الناسِ من يتخذُ من دونِ اللهِ أَندادًا يُحبونهم كحُبِّ اللهِ والذين آمنوا أَشدٌ حبًّا لله ».

وغلبة الاستعمال القرآني لمادة الشدة ، في موقف الزجر والإرهاب والوعيد ،

وفقت الديماني التكرالق

يضيف بلا شك ، إلى ما اكتنى المفسرون به فى آية العاديات ، من معنى البخل والإمساك وعدم الانبساط، إيحاء بالزجر والوعيد،مع ماسبق الآية من شهادة الإنسان على نفسه بالكنود لربه .

كما أنه يَـقُوى بالآيات بعده .

117

« أَفَلَا يَعْلَمُ إِذَا بُعَثِرَ ما فِي القبورِ \* وحُصِّل ما في الصُّدورِ » . بما فيها من نذير صادع وزجر رادع . والبعثرة لم تأت في القرآن إلا في هذه الآية وفي آية الانفطار : «وإذا القبورُ بُعثِرَتْ \* عَلِمَتْ نفسُ ما قَدَّمتْ وأَخَرَتْ » .

وكلناهما فى بعثرة القبور يوم القيامة ، وفيهما جاء الفعل مبنيناً للمجهول ، صرفاً للذهن إلى الحدث نفسه ، وتركيزاً للانتباه فيه. وفيهما أيضًا ، انتقال سريع من بعثرة ما فى القبور إلى الحساب العسير يحصِّل ما فى الصدور وتعلم به كل نفس ما قدمت وأخرت .

والبعثرة لغة ، فيها معنى التبديد والتفريق والاختلاط ، وقلمب بعض الشيء على بعض . وقالوا : بعثر الحوض ، هدمه وجعل أسفله أعلاه . وقد يُماحظ فيها معنى التفتيش والكشف ، فيقال : بعثر الشيء ، استخرجه فكشفته وأثار ما فيه . كما استُعميلت البعثرة في قلبتي الجوف وغشَيان النفس .

والمتبادر من مفهوم \* بعثر \* فى آيتى العاديات والانفطار ، هو التشتت والتفرق والانتثار ، وما يكون عنها من حيرة وضلال واختلاط وارتباك « يوم يكون الناس كالفراش المبثوث » ولكن اللفظ يحتفظ كذلك مع النفريق والاختلاط بما فى الأصل اللغوى ، من دلالة الإثارة والكشف ، فيمهد لما بعده : « وحُصّل ما فى الصدور »

وقد جيء به فورَ البعثرة، مبنينًا للمجهول كذلك ، صَرْفاً عن كلِّ ما عدا الحدث نفسه ، على المألوف من آيات القيامة .

ولم تأت مادة « حصل » إلا فى آية العاديات : والتحصيل لغة : الجمعُ والتمييز . وأصله من الحوصل والحوصلة والحوصلاء ، وهي من الطير كالمعدة للإنسان ، ومن الحوض مستقرَّ الماء في عُمقيه الأقصى .

ولهذه الدلالة اللغوية الأصيلة ، أثرها فى معنى « حُصّل » هنا ، فكل ما يعمله الإنسان مستقر فى أعماقه ، مجموعٌ فى صدره ، حتى يحين أوان ُ كشفٍ بعد بعثرة ما فى القبور للبعث والقيامة .

والتحصيل لما «فى الصدور» إيذانًا بكشف المستور وإظهار المطوى المضمـَر – دلالة واضحة ، لا نخطئها فى استعمال القرآن للفظ الصدور :

فالشيطان \* يوسوس فى صدور الناس \* \* والله عليم بذات الصدور<sup>(۱)</sup> \* وهو تعالى : «يعلم خائنة الأَعين وما تخفى الصدور ».

- «يعلَمُ ما تُكِنُّ صدورُهم» ( يعلَمُ ما تُكِنُّ
- « أَوَلِيسَ الله بِأُعلمَ بِمَا فِي صدورِ العالمين ». العنكبوت ١٠
- «وإِن ربَّك لَيَعلَمُ ما تُكِنَّ صدورُهم وما يعلَنون » . النمل ٧٤ . «قُلْ إِن تُخفُوا ما فى صدورِكم أَو تُبْدوه يعلمُه اللهُ » . آل عران ٢٩

وتدبرُ هـذه الآيات جميعًا ، يرينها مها في تأويل آية العاديات : «إن معنى حُصِّل ، جُمع في الصحف ، أى أظهرَ محصَّلا مجموعًا» من جوَر على المعنى القوى المثير لقوله تعالى : «وحصل ما في الصدور » فليس المقام هنا للجمَع في الصحف ، وإنما المقام للإنذار بيوم ينكشف فيه ما طُوىَ في الصدور ، ويظهر ما تُخفي الضهائر ، وقد كان الظن الكاذبُ به أن يظلَّ خفينًا مستوراً .

ويلفتنا هنا أن تأتى آية :

« إِن ربَّهم بِهِمْ يومَئذ لَخَبير ». بعد بعثرة ما في القبور وتحصيل ما في الصدور ، فتصل بالمشهد المثير إلى

 (۱) انظر آیات : آل عمران ۱۱۹ ، ۱۰۶ والمائدة ۷ ، والأنفال ۲۴ ، هود ۰ ، لقمان ۲۳ فاطر ، ۳۸ ، الزمر ۷ ، الشورى ۲۶ ، الحدید ۲ ، التغابن ٤ ، الملك ۱۳ .

This file was downloaded from QuranicThought.com

١١٨ ذروة عنفه ، ثم تدع ما بعد ذلك للخاطر يذهب فيه كل مذهب ، وقد آل الأمرُ كله إلى العليم الخبير .

ولسنا هنا بحاجة إلى القول بتضمن خبير لمعنى « مُجاز لهم فى ذلك اليوم » <sup>(١)</sup> بل أولى منه أن نلحظ أن القرآن لم يستعمل الحبير قط<sup>7</sup> ، إلا مسنداً إلى الله تعالى أو اسمًا من أسمائه الحسنى باستقراء مواضع الكلمة وهى نحو خمسة وأربعين.

وتفسيره بالعليم غير دقيق ، إذ جاء الخبير مقترناً بالعليم فى آية التحريم ٣ : « قال نبأنى العليم الخبير » . ولقمان ٣٤ والمجرات ١٣ : « إن الله عليم خبير » والنساء ٣٥ : « إن الله كان عليماً خبيراً » فدل ذلك على أن الخبرة غير العلم ، واقترن الخبير بالحكيم « وهو الحكيم الخبير » فى آيات : الأنعام ١٨ ، ٣٧ وسباً ١ ، وآية هود ١ « من لكرن حكيم خبير » ما اقترن بالبصير فى آية الشورى ٢٧ : « إنه بعباده خبير بصير » . ومعها آيات : الإسراء ١٧ ، ٣٠ ، ٣٠ وفاطر ٣١ .

وتفرَّد الله وحده بوصف « الخبير » ــ وليس الأمر كذلك في العليم ، حيث جاء وصفـاً لغير الحالق في آياتٍ: يوسف ٥٥،٧٦٠ المجر ٥٣،الشمراء ٢٧،٣٤ هذا التفرد يدل على أن الخبرة أخص ّ من العلم ، وهو ما يظهر بوضوح في آيات :

فاطر ١٤ : «... ذلكم الله ربّكم له المُلْكُ ، والذين تَدَعُون من دونِه ما يملكون من قِطمير \* إِن تَدْعُوهم لا يسمعوا دُعاءَكم ولو سمعوا ما استجابوا لكم ويوم القيامة يكفرون بشِركِكم ، ولا يُنَبِّئُك مثلُ خبير ». الفرقان ٥٩، ٥٩، : «وتوكَلْ على الحيِّ الذي لا يموتُ وسبِّح بحمدِه وكنى به بنغوب عباده خبيرًا \* الذي خلق السمواتِ والأَرضَ وما بينهما في ستة أَيام ثم استوى على العرش الرحمنُ فاسأَلْ به خبيرًا». ومن المعانى الحسية للخبر فى اللغة : منقع الماء فى أصوله بالجبل ، والصوف الجيد من أوَّل الجزَّ . واختبرت الشيء أو الشخص . فحصته وامتحنته لتعرف حقيقة آمره .

119

وإيثار لفظ « خبير » هنا ، بعد أن حُصِّل ما فى الصدور ، مع تأكيده باللام وإنَّ فى أول الآية ، يبلغ به الترهيب منتهاه ، ثم يدع للخاطر بعد ذاك أن يتصور ما شاء ، فى ذلك الجو الحافل بالنذير والوعيد .

وهذه الوقفة الحاسمة ، يبلغ بها القرآن ذروة المشهد العنيف لبعثرة ما فى القبور وتحصيل ما فى الصدور ، تتَتَسق مع مشهد الإغارة العنيفة فى مُستَهَلَ السورة ، على وجه باهر من البيان المعجز . ولا أُعرف أن أحداً من المفسرينَ حاول أن يربط بين المشهدين أو لمح ما بينهما من صلة هى معقد القسم ومجلى دقتَه البيانية .

فالسورة ، كما قلنا آنفاً تبدأ بواو القسم لافتة فى قوة إلى المشهد المألوف ، لإغارة عنيفة مفاجئة ، تبغت القوم صُبْحاً فلا ينتبهون إلا وقد توسطت جمعتهم ومزقت شملهم وبعثرتهم وسط النقع المثار .

ويتمثل القوم ما عهدوا من مثل هذه الغارات المصبحة المباغتة ، وما يعقبها من بعثرة وحيرة وارتباك، توطئة بيانية لمشهد غيب لم يقع يستطيعون أن يدركوا صورة منه فى ذلك الذى ألفوه وعاينوه . . .

ذلك هو مشهد البعث ، يباغت القوم – وقد طال ما جحدوا نعمة الله وغرتهم الأمانى – فإذا هم قد بُعشروا من القبور حيارى ممزفين ، وصدروا أشتاتا مفرقين ، ثم إذا بالأحداث تتلاحق سراعاً ، مترابطة متدافعة ، فليس بين بعثرة ما فى القبور ، وهول الموقف بين يدى الخبير ، إلا أن يُحتصل ما فى الصدور ، لا تفلت منه خافية مضمرة ، ولا غائبة مطوية مستورة فى الأعماق ، كما ليس بين العاديات ضبحاً ، وتوسط الجمع ، وتدبير الأمر ، إلا أن تنطلق فى إغارتها صبحاً ، موريات قدحاً ، مثيرات نقعاً!



لشديد » .

صدق الله العظيم

*r*.

é

. .

وقفيت الذيني التكريق THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

سورة النازعات بسم ٱللهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ «وَٱلنَّازِعَاتِ غَرْقاً \* وَٱلنَّاشِطَاتِ نَشْطًا \* وَٱلسَّابِحَاتِ سَبْحاً \* فَٱلسَّابِقَاتِ سَبْقاً \* فَٱلْمُدَبِّرَاتِ أَمْرًا \* يَوْمَ تَرْجُفُ ٱلرَّاجِفَةُ \* تَتْبَعُهَا ٱلرَّادِفَةُ \* قُلُوبٌ يَوْمَئِذٍ وَاجفَةٌ \* أَبْصَارُهَا خَاشِعَةٌ \* يَقُولُونَ أَئِنَّا لَمَرْدُودُونَ فِي ٱلْحَافِرَةِ \* أَئِذَا كُنَّا عِظَاماً نَخِرَةً \* قَالُوا تِلْكَ إِذاً كَرَّةٌ خَاسِرَةٌ \* فَإِنَّمَا هِيَ زَجْرَةٌ وَآحِدَةٌ \* فَإِذَا هُمْ بِٱلسَّاهِرَةِ \* هَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ مُوسى \* إِذْ نَادَاهُ رَبُّهُ بِٱلْوَادِ ٱلْمُقَدَّسِ طُوَّى \* ٱذْهَبْ إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَى \* فَقُلْ هَلْ لَكَ إِلَى أَنْ تَزَكَّى \* وَأَهْدِيَكَ إِلَى رَبِّكَ فَتَخْشَى \* فَأَرَاهُ الآيَةَ ٱلْكُبْرَى \* فَكَذَّبَ وَعَصَى \* ثُمَّ أَدْبَرَ يَسْعَى \* فَحَشَرَ فَنَادَى \* فَقَالَ أَنَا رَبُّكُمُ الْأَعْلَى \* فَأَخَذَهُ ٱللهُ نَكَالَ ٱلآخِرَةِ وَٱلْأُولَى \* إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِبْرَةً لِمَنْ يَخْشَلَى \* أَأَنْتُمْ أَشَدُّ خَلْقاً أَم ٱلسَّماءُ بَنَاهَا \* رَفَعَ سَمْكَهَا فَسَوَّاهَا \* وَأَغْطَشَ لَيْلَهَا ۖ وَأَخْرَجَ ضُحَاهَا \* وَٱلأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَاهَا \* أَخْرَجَ مِنْهَا مَاءَهَا وَمَرْعَاهَا \* وَالْجِبَالَ أَرْسَاهَا \* مَتَاعاً لَكُمْ وَلِأَنْعَامِكُمْ \* فَإِذَا جَاءَتِ ٱلطَّامَّةُ ٱلْكُبْرَى \* يَوْمَ يَتَذَكَّرُ ٱلْإِنْسَانُ مَا سَعَىٰ \* وَبُرِّزَتِ ٱلْجَحِمُ لِمَنْ يَرَىٰ \* فَأَمَّا مَنْ طَغَىٰ \* وَآثَرَ ٱلْحَيَاةَ ٱلدُّنْيَا \* فَإِنَّ ٱلْجَحِمَ

This file was downloaded from QuranicThought.com

144

هِيَ ٱلْمَأْوَى \* وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى ٱلنَّفْسَ عَنِ ٱلْهَوَى \* فَإِنَّ الْجَنَّةَ هِيَ ٱلْمَأْوَى \* يَسْأَلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَاهًا \* فِيمَ أَنْتَ مِنْ ذِكْرَاهَا \* إِلَى رَبِّكُ مُنْتَهَاهَا \* إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرُ مَن يَخْشَاهَا \* كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْنَهَا لَمْ يَلْبَنُوا إِلَا عَشِيَّةً أَوْ ضُحَاهًا ».

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT



السورة مكية متأخرة ، فهي الواحدة والثمانون على المشهور في ترتيب النزول نزلت بعد النبأ .

وتبدأ بواو القسم ، متلوة بخمس صفات متتابعة فى آيات خمس : وقد أفسح حذفُ الموصوف فيها وإقامةُ الصفات مقامه ، مجالاً واسعاً لتأويلات كثيرة بلغت فى بعض كتب التفسير نحو <sup>ت</sup>مشرة أقوال .

يطُول الخلافُ أولاً حول النازعات ما هي ، وتتعدد الأقوال فيها ثم يَحتكم كلُّ قول منها في توجيه الآيات التي بعدها ، مع الحرص في كل حالة على بيان وجه ِ التعظَّيم « للنازعات ِ» بحكم وقوعها بعد واو القسم .

- فمن أقوالهم في النازعات <sup>(١)</sup> :
- أنها الملائكة تنزع نفوس بني آدم ـ عن عبد الله وابن عباس .
- وقيل : هى النجوم تنزع من أفق إلى أفق—عن الحسن وقتادة وأبى عبيدة . وقيل : هى النفوس تحن إلى أوطانها وتنزع إلى مذاهبها — عن السدى .
  - وقيل : هي القسى تنزع بالسهام عن عطاء وعكرمة . وقيل : هي الجماعات النازعاتُ بالقيسي ۖ – عن عطاء أيضاً .
    - وقيل : هي المنايا تنزع النفوس عن مجاهد .
    - وقيل : هي الوحش تنزع إلى الكلاً ــ حكاه يحيى بن سلام . مُنْ مُنْ الْمُنْ الْكُلاُ ــ حكاه يحيى بن سلام .
  - وقيل : هي خيلُ الغُزاة تنزع في أُعيِنَتَهِما جاء في الكشاف .

وقيل : هي الريح تقلع القوم لشدة هبوبها ـــ جاء في المفردات .

وأشهر هذه الأقوال جميعًا ، أنها الملائكة تنزع أرواح بنى آدم ، وهو أحد أقوال ثلاثة اختارها الزمخشرى وأدار تفسير الآيات عليها ؛ والقولان الآخران

(۱) بتلخيص من : تفسير الطبرى ، وتفسير الرازى والبحر المحيط لأبى حيان : سورة النازعات . ۱۲۳

This file was downloaded from QuranicThought.com



ومن تدبر السور المفتتحة بواو القسم ، يبدو لنا أن القرآن يعدل فى هذا الأسلوب عن الأصل اللغوى للتعظيم بالقسم إلى استعمال بلاغى ، هو قوة اللفت إلى مادى محسوس وواقع مشهود ، ليس مظنة مماراة، توطئة بيانية لمعنوى أو غيبى غير مدّرك بالحس . على ما سبق الالتفات إليه فى سورتى الضحى ، والعاديات . وهذا التوجيه يمكن أن تقبله سور : العصر ، والليل ، والفجر ، والشمس ، والمرسلات ، والذاريات ، والتين . والطور . والقلم . والنجم . .

وأمام ذلك المألوف من أسلوب القرآن فى اللفت بالواو إلى مادى مُدرك ، لا نطمئن إلى تفسير « النازعات » بما ذهب إليه أكثر المفسرين ، من أنها الملائكة تنزع الأرواح ، إذ ليست الملائكة فى نزعها للأرواح ، وسبقها إلى تدبير أمر الله ، مما يدخل فى نطاق الحسيات المدركة . كما يبدو مستبعداً فى فهمنا ، والله أعلم ، أن يلفت إليها القرآن للاستدلال على البعث . من لا يؤمنون بملائكة تنزع الأرواح وتدبر شئون الكون بأمر الله . إذ لو كانوا مؤمنين بها .

ونحن أكثر اطمئناناً إلى تفسير النازعات بالخيل المغيرة ، دون تحديد لها بخيل الغزاة كما قال الزمخشرى وغيره من المفسرين متأثرين بنزعة التعظيم فى القسم بها ، فما كان للمسلمين فى العهد المكى خيل تغزو ، ولا كان هناك دار سلام ودار حرب يخرج الغزاة منها وإليها ، والقول بأن هذا سوف يكون بعد الهجرة ، لا مجال له هنا مع هذا اللفت إلى واقع مشهود ، توطئة للإقناع بغيب يمارون فيه إ

وقد لفت القرآن فى (سورة العاديات) إلى الحيل عاديات ضبحاً مثيرات نقعاً مغيرات صبحاً، ليستحضر بها موقف البعث إذا بُعثر ما فى القبور وحصل ما فى الصدور . وما نرى السياق فى ( النازعات ) إلا شبيهاً بالذى فى ( العاديات )؛ فالاستئناس بإحداهما في فهم الأخرى ، أصح منهجاً من أن نبعد في التأويل إلى مسبح الملائكة في آفاقها الغيبية غير المنظورة ولا المدركة .

وما نطمئن إليه من تفسير (النازعات) بالخيل ، يوجه الآيات بعدها في يُسر وبلا تكلف ، فهى تنزع في عدّوها وتُغوق فيه ، وهو الملحظ نفسه في السبح الذي يجمع له السابح قوته . وبهذا النزع السابح ، تسبق إلى الغاية فتدبر من الأمر ما أجمعت له في معاناة .

وننظر فى المفردات ، فنرى النزع – وهو لغوينًا بمعنى الجذب والشد والقلع ، ومنه المنازعة شدة التجاذب فى الخصومة – قد استعمل فى القرآن ملحوظاً فيه قوة الجذب والمعاناة فيا يُظن به الرسوخ والتأصل ، سواء فى ذلك الفعل فى نزع الشيطان لباس أبوينا (الأعراف ٢٧) ونزع موسى يده فإذا هى بيضاء للناظرين (الأعراف ١٠٨ والشعراء ٣٣) ونزع الله النعمة من الإنسان (هود ٩ وآل عمران ٢١) ونزع ريح صرصر عاتية كُفَنَّارَ عاد كأنهم أعجاز فخل مُنقعيو (القمو ٢٠)

والصفة في لظي نار جهنم « نزَّاعة للشوى» ، أى الأطراف ( المارج ١٦ ) وآية النازعات غَـْر قا

والغرق فى الأصل اللغوى بمعنى الرسوب فى الماء ، ويستعمل مجازاً فى إغراق البلاء والنعمة . كما يقال أغرق النازع فى القوس استوفى مدَّها ، واغترق الفرسُ الخيل خالطها ثم سبقها ، وامرأة تغترق نظرَهم أى تشغلهم بالنظر إليها عن النظر إلى غيرها لحسنها .

وفى القرآن جاءت مادة غرق ، عدا آية النازعات ، اثنتين وعشرين مرة . كلها على اختلاف صيغها ، فعلا ومصدراً واسم مفعول ، من الغرق بمعناه الأول القريب فى أصل الوضع اللغوى بصريح سياقها فى اليم والبحر والموج ، أو فى إغراق قوم موسى والكفار من قوم نوح .

فسر الزمخشرى « غرقاً » فى النازعات ، بأن الحيل تنزع ذرَّعاً تغرق فيه الأعنة لطول أعناقها . وأخذه أبو حيان من الإغراق في الشيء أى المبالغة فيه ، قال : أغرق النازع في القوس بلغ غاية المد حتى ينتهى إلى الفصل ، وذهب الفيروزابادى في القاموس إلى أن الغرق في الآية أقيم مقام المصدر الحقيقي وهو الإغراق .

وقال الشيخ محمد عبده : الغرق فی النزع هو الإنيّان على الغايات منه ، حين تنزع الكواكب عن قسى دوائرها .

ونحمله فى الخيل على النزع المغرق ، بما فيه من عنف الجذب وقوة المعاناة . \* \* \*

«والناشِطَاتِ نَشْطًا ».

177

لم ترد مادة \* ن ش ط » فى القرآن إلا فى هذا الموضع . والنشط فى اللغة يستعمل أصلا فى العقد الذى يسهل حلمًه ، ومنه الأنشوطة : العُقدة يسهل حلها . وبير نشاط : قريبة القعر يخرج دلوها بجذبة واحدة . ثم قيل : أنشط البغير حلمًه . فنسَسِط أى انطلق فى سهولة . ومنه ثور ناشط :خارج من أرض إلى أرض .

والتفت « الراغب » إلى ما فى استعماں النشط هنا من تنبيه على السهولة واليسر . ونؤثر أن نضيف إليه ما يربطه بأصله اللغوى، إفلاتاً من عقال .

\* \* \*

«والسابحات سُبْحاً». السبح : العوم ، والأصل فيه أن يكون فى الماء ، ويستعارُ لغة للخيل فيقال لها السوابح. كما يجىء فى القرآن لسبح النجوم فى الفلك : «وكل فى فكك يسبحون» ولسرعة المضى فى العمل : «إن لك فى النهار سَبَّحاً طويلا». والسبُحُ من الخيل ، إنما يكون فى غير مجاله الذى هو الماء، وهذا يقتضى من تجمع القوى وعنف المعاناة ، ما يلائم النزع المغرق.

«فالسابقات سَبْقاً ».

السبق التقدم ، ملحوظًا فيه معنى السرعة والمبادرة . واستعماله فى الحيل واضح وقريب ، لكن الذين فسروا النازعات بالملائكة أو بالنجوم أو بالآجال والمنايا ، ذهبوا فى تأويل السابقات ، إلى أنها وصف لهذه أو تلك ، فالملائكة تسبق إلى تدبير شئون الكون بأمر الله ، « والنجوم سابقات فى سبحها فتتم دورتها حول ما تدور عليه فى مدة أسرع مما يتمم غيرها ، كالقمر يتمم دورته فى شهر قمرى ، وكالأرض تتمم دورتها فى سنة شمسية ، ونحو ذلك من السيارات . ومنها ما لا يتمم دورته إلا فى سنين ، لكن السابقات هى التي الفردت بتدبير بعض الأمور الكونية فى عالمنا الأرضى<sup>(۱)</sup>».

وهو تأويل اقتضاه توجيه واو القسم إلى تعظيم المقسم به وهو الملائكة أو النجوم. « إظهاراً لعظم شأنها وإتقان نظامها وغزارة فوائدها وأنها مسخرة له ـــ تعالى خاضعة لأمره » <sup>(٢)</sup> .

ونفهم السبق هنا ، أثراً لما جمعت الخيلُ من قواها فى نزَّع ِها المُغرِق وسبحيها الناشط .

\* \*

« فالمدبرا**ت** أمراً »

ويلحظ من مادة « التدبير» فى القرآن ، أن الفعل منه يجيىء مضارعًا ، مسنداً إلى الله تعالى « يُدَبَّرُ الأمرَ » فى آيا**ت : يونس ۳ ، ۳۱** ، والرعد ۲ ، والسجدة ٥ .

وفى المضارعة معنى الاستمرار والإحضار وتدبيره تعالى إحكام للسنز الكونية . وليس على المفهوم من التدبير الكسبى الذى يكون من البشر . وأصل التدبير فى الاستعمال اللغوى ، أنه من التفكير فى دبر الأمور وعواقبها ، على أنه يُطلق عادة على تولى الأمر والنهوض بتنظيمه وإدارته ، دون أن تنقطع صلته بالأصل اللغوى . وقد فسرها الراغب فى النازعات ، بأنها ملائكة موكلة بتدبير أمور الكون .

( ۱ ، ۲ ) الشيخ محمد عبده : تفسير جزء عم ، سورة النازعات .

144

وفى الكشاف : « إما أنها الملائكة تدبر أمراً من أمور العباد مما يصلحهم فى دينهم أو دنياهم ، وإما أنها خيل الغزاة تدبر أمر الغلبة والظفر ، وإما أنها النجوم تدبر أمراً فى علم الحساب » .

وفى البحرالمحيط عن ابن عطية : « لا أحفظ خلافاً فى أنها الملائكة التى تدبر الأمورالتى سخرها الله تعالى وصرفها فيها ، كالرياح والسحاب وسائر المخلوقات » .

وقال الشيخ محمد عبده : « ليس التدبير إلا ظهور الأثر لعمل الكواكب السابقات التي انفردت بتدبير بعض الأمور الكونية » .

وإذ فهمنا النازعات بالخيل فى نزعها المغرق وسبقها السابح، يكون التدبير غاية ما تجمعت له قواها فيا أريد لها من أمر الغلبة والحسم .

"ووقف « أبو حيان » فى آيات النازعات الحمس الأولى ، عند الوصل بالواو مرتين وبالفاء مرتين . ونص عبارته فيه : « والذي يظهر أن ما عطف بالفاء هو من وصف المقسم به قبل الفاء ، وأن المعطوف بالواو هو مغايرًا قبله . على أنه يحتمل أن يكون المعطوف بالواو من عطف الصفات بعضِها على بعض» .

ويظهرمن صبيع المفسرين فى توجيه الصفات الأربع ، تبعاً لما اختاروه فى تأويل النازعات ، الميل إلى اعتبار الربط بالواو أو بالفاء من تتابع الصفات : فالناشطات والسابحات فالسابقات فالمدبرات ، كلها أوصاف لموصوف واحد تعينه « النازعات » .

والذى نراه أن السبق والتدبير يرتبطان بالسبح والنشط ، وبالإغراق فى النزع ، على وجه الترتيب والتعقيب الملحوظ فيه السبية ، وهو ما تقضى به طبيعة الاستعمال اللغوى للفاء ، فإغراق الخيل فى دزعها ، ونشاطها المطلق وسبحها فى الهواء ، يعقبه ويترتب عليه أن تسبق فتدبر أمراً جمعت له قواها .

ونتفق مع المفسرين فى أن ما بعد الواو فى الآيات الثلاث صفات لموصوف واحد ، وإن كنا لا نجزم برأى « أبى حيان » فى أن الواو هنا للعطف ، إذ يحتمل كذلك أن تكون فى المواضع الثلاثة، واو القسم اللافتة ، وقد تغيرت بعدها الصفاتُ والموصوف واحد .

(۱) بنصه ، من البحر المحيط : ۸/۲۰

الام وفي جواب القسم قيل : قد يكون محذوفاً وتقديره « لـتَّبعَتَثُنَّ » لدلالة ما بعده عليه – قاله « الفراء » ، ونص أبو حيان في ( البحر ) على أنه المختار .

وعن الترمذى . أن الجواب : « إن فى ذلك لعبرة لمن يخشى » – فيما يلى من السورة – ردَّه ابن الأنبارى بقوله : وهذا قبيح . لأن الكلام قد طال .

وقيل : الجواب ، لسّيوم ترجف الراجفة تتبعها الرادفة . حُمَّذ فت فيه اللام'، ولم تدخل نون التوكيد ، لأنه فصل بين اللام السُمقـَدَّرة والفعل .

وقيل : التقدير ، يوم ترجف الراجفة والنازعاتُ ، على التقديم والتأخير . رفضه أبو حيان وقال : ليس بشيء .

وقول خامس . على تقديسر : فإذا هم بالساهرة والنازعات . خطّاًه « ابن الأنبارى » ، لأن الفاء لا يُفْتَتَحُ بها الكلام .

وسادس يقول : الجواب ، « هل أتاك حديث موسى » لأنه فى تقدير : قد أتاك . قال فيه أبو حيان : « ليس بشىء » .

وأضاف : وهذا كله إعراب من لم يُحكم العربية ، وحذف الجواب هو الوجه<sup>(()</sup> .

ولا داعى عندنا لإطالة الوقوف عند هذه التأويلات ، فليس القسم هنا على أصل وضعه اللغوى ، فنحتاج معه إلى تسوية القاعدة فى وجوب دخول اللام على الفعل مؤكداً بالنون فى جواب القسم . وإنما يتم لنا بالمقطع الأول من السورة – بآياته الخمس – مشهد حسى وصورة مادية للخيل فيا تعانى من عنف النزع وقوة الجذب وشدة التجمع للإفلات والانطلاق ، كمى تحسم أمراً أريدت له ، وتبت فى مصير حشدت له قواها ، وعانت فى السبق إليه ما عانت من نزع وجذب ، ومن تجمع وتقبض وتوثب ، شأن النازع المغرق ، والسابح فى غير

(١) أبو حيان : البحر المحيط ٨ / ٤٢٠ .

التفسير البياني ... أول

والقرآن فى سورة «العاديات» قد لفت إلى انطلاق الحيل فى غارتها المصبحة المفاجئة ، وهو هنا يعرض المشهد من جانب حركة العدو ، وما فيها من معاناة وتجمع وانطلاق . والوقع المادى لحركة العدو ، يوحى بما تهدر به صدور الحيل وهى تتجمع للمعركة ، وما تضطرب به أعماقها وهى تتقبض وتتوثب ، مفلتة من العقال ، سابحة فى الهواء ، سابقة إلى حيث أريد لها . فإذا ما بلغت من ذلك كله ، تدبير الأمر المراد ، جاءت صورة أخرى غيبية ، تصور حركة القيامة بما فيها من رجف ووجف ، وما يصحبها من هزة عنيفة تغير الثابت من نظام الكون ، وتدبر أمرآ كان حمّا مقضياً .

«يَوْمَ تَرْجُفُ الراجِفَةُ » .

۱۳۰

الرجف : الاضطراب الشديد . ويستعمل لغة في الراجف : الحمى ذات الرعدة . والرجفة الزلزلة . ومنه أرجفت الأرض : زلزلت . ويستعار للفتنة ونحوها فيقال أرجف القوم إذا خاضوا في أخبار الفتن أو الإفك . ويقال كذلك أرجفوا إذا تهيئوا للحرب .

وهذا التهيؤ للحرب فرقريب من النزع المغرق حين تتهيأ الخيل للمعركة .

وفي القرآن جاء الإرجاف مرة في الفتنة ، يراد بها هز القيم وزلزلة الأمن ، في آية الأحزاب ٦٠ :

«لَئِنْ لَم يَنْتَهِ المنافقون والذين في قلوبِهم مرضٌ وَالمرجفون في المدينةِ لَنُغْرِيَنَّكَ بِهم ثم لا يُجاوِرونك فيها إِلا قليلا ».

وجاءت « الرجفة » أربع مرات ، كلها فى موقف الفزع الشديد والاضطراب المزازل ، وعُبَّر عنها جميعاً بـ « أخذتهم الرجفة » فى آيتى الأعراف : ٩٨ ، ٩٩ ومعهما آيتا العنكبوت ٣٧ والأعراف ١٥٥ .

أما الفعل فجاء مرتين ، كلتاهما في المضارع : آية النازعات ، وآية



وبها استأنس الزمخشرى فى تفسير الراجفة ، بالأرض ترجف يوم القيامة . لكنه لم يقف ، وهو البلاغى المفسر ، عند إسناد الرجف إلى الأرض نفسها ، مع وضوح الظاهرة الأسلوبية فى الآيات بعدها : الرادفة والساهرة ، والحافرة ، وخاسرة .

والأصل فيه أن الأرض مرجوفة لا راجفة ، وأن التابعة مُردَفة لا رادفة ، وأن حفرة القبر محفورة لا حافرة ، وأن الكرّة خسر أصحابها ، وكذلك الساهرة . وعدول القرآن عن هذا الأصل ، إلى الإسناد المجازى فيها جميعاً ، ظاهرة أسلوبية لافتة ، لا يهون إغفالها .

وفى سورة الزلزلة ، أشرنا إلى غلبة استعمال الفعل مبنياً للمجهول ، أو مطاوعاً ، فى الحديث عن يوم القيامة . وذكرنا أن فى هذا تركيزاً للانتباه فى الحدث نفسه ، ودلالة على الطواعية التلقائية التى يستغنى بها عن فاعل .

والذى قلناه فى إخراج الأرض أثقالها وتحدثها بأخبارها ، يقال مثله هنا فى الأرض راجفة وهى مرجوفة ، والرادفة التابعة وهى مردوفة ، وكذلك الشأن وهنا تلقائية تغنى عن ذكر المُحدث . بما أودع جلَّ شأنه الأرض من قوة وهنا تلقائية تغنى عن ذكر المُحدث ، بما أودع جلَّ شأنه الأرض من قوة التسخير لما يريد لها . وهنا أيضاً مباغتة ، لا يدرى معها الإنسان يوم القيامة من أين جاء الرجف ، وتركيز للانتباه فى أخذة الرجفة .

وكما تنزع الخيل نحو غاياتها التي سُخرت لها ، بحركة تلقائية ذاتية ، وتنشط وتسبح بقوى مودَّعة فيها ،.فكذلك الأرض يومَ القيامة ، ترجُف بحركة تلقائية ذاتية ، صائرة إلى ما سُحرَّت له ، فهي مرجوفة راجنة .

«تَتْبَعُها الرادِفَةُ ».

والردف في العربية : الإتباع، والراكب يحمل غيره على ردْف الفرس وراءه فيقال : ردّفه . ثم أط لق على الإتباع بعامة ، وإن لم يكن على ردْف فرس . This file was downloaded from QuranicThought.com ١٣٢ وفي القرآن ، جاءت المادة في ثلاث آيات :

النمل ٧٢ : «ويقولون متى هذا الوعْدُ إِنْ كَنتْمَ صادقين \* قُلْ عسى أَن يكونَ رَدِفَ لكم بعضُ الذى تَستعجلون ». الأَنفال ٩ : «إذ تَستغيثون ربَّكم فاستجابَ لكم أَنى مُمِدُّكم بأَلْفِ من الملائكة مردِفين ».

وآية النازعات والرادفة فيها تابعة ، والأصل أن يكون التابع مردَّفاً لارادفاً . والعدول عنه كما فى \* ترجف الراجفة \* بيان للطواعية والتسخير ، والتلقائية التى يقع فيها الحدَّثُ على المحدَّث ، فكأنه هو !

وللمفسرين في تأويل الراجفة والرادفة أقوال : فبي (الكشاف، والبحر) أنهما النفختان تتبع الثانية الأولى وتلحق بها .

وقيل : الراجفة هى الأرض ، والرادفة السماء إذ تنشق وتنتثر كواكبها . والأوْلى عندنا أن تكون الرادفة هى ما يتبع الرجفة من بعثرة ما فى القبور ، لتتصل الآية بما بعدها :

«قلوبٌ يومئذ واجِفَةٌ \* أَبِصارُها خاشِعَةٌ ».

الوجف والوجيف لغة ً : الاضطراب . وربما كمان الأصل فيه ضرباً من سير الحيل والإبل فيه سرعة مضطربة ، وقد التفت « الراغب » إلى هذا الاستعمال اللغوى الأصيل ، فى تفسير «واجفة» ، وتقوى به دلالة الوَجمْف هنا على الاضطراب الناشئ من عنف خنقان القلوب واضطراب وجيبها فى رجّة القيامة .

والخشوع يكون عن ضراعة أو عن رهبة وإجلال ، وهو فى الصوت والبصر : السكون ُ والغض ، وفى الكوكب : دنو ُه من الغروب ، والخُشعة ، بالضم : الأكمة اللاطئة ُ بالأرض . وتـَخـَشَع : تضرع .

وكل خشوع في القرآن الكريم ، إنما يكون لله سبحانه من مخلوقاته .

This file was downloaded from QuranicThought.com

الله الله المعالي المحقود المحقود المحقود المحقود المحقود المحقود الحقو عن المؤونين ، فهو في الحياة الدنيا ، عن صدق ٍ إيمان ٍ بالله واليوم الآخر :

( البقرة ٤٥ ، ٦ ل عمران ١٩٩ ، الأنبياء ٩٠ ، الإسراء ١٠٩ ، المؤمنون ٢ ، الأحزاب ٢٥ ، الحديد ١٦ ) .

وأُسنِدَ الخشوعُ لله ، إلى الأصوات (١٠٨ طه) والأرض (٣٩ فسلت) على سبيل الحجاز ، عن فرط الرهبة والإجلال . ومن ذلك أيضًا آية الحشر٢١ « لو أُنزلنا هذا القرآنَ على جبل لرأيتَه خاشعاً متصدًّعاً من خشية الله » . وجاء فى موقف الذلة والهوان والخوف ، مسنداً إلى الأبصار ٤ مرات ، وإلى الوجوه مرة واحدة ، يوم الهول الأكبر ، فى آيات :

المعارج ٤٤ : «يومَ يَخرجون من الأَجداث سِراعاً كأَنهم إلى نُصُبِ يوفِضون \* خاشعةً أَبصارُهم تَرَهقُهم ذِلَّةً ».

القلم ٤٣ : «يومَ يُكشَفُ عن ساقٍ ويُدعَون إلى السجود فلا يستطيعون \* خاشعةً أَبصارهم ترهقُهم ذِلَّةٌ وقد كانوا يُدْعَون إلى السجود وهم سالمون » .

الغاشية ٢ : « هل أَتاكَ حديثُ الغاشيةِ \* وجوهُ يومئذٍ خاشعةُ » . القمر ٧ : « فَتَولَّ عنهم يومَ يَدْعُ الداع إلى شيءٍ نُكُر \* خُشَّعاً أبصارُهم يَخرجون من الأَجداثِ كأَنهم جرادُ منتشر» .

وآية النازعات : «قلرب يومئذٍ واجفة \* أَبصارُها خاشعة » .

. والآيات الخمس مكية ، وكلها فى موقف القيامة ، وأربع منها صريحة الاختصاص بالكافرين ، والخامسة – وهى آية القمر – يرجح السياق أنها كذلك. من ثمّم نظمتُن إلى أن خشوع الأبصار فى آية النازعات ، هو غض البصر عن ذلة وانكسار ، وشعور بهول الموتف الرهيب الذي يستيقن فيه الكفار من فداحة الذنب وصدق النذير وسوء المصير : «يقولون أَننا لَمَردودون في الحافرة ، أَنْذا كُنَّا عِظاماً نَخِرَة ، قالوا تلك إِذَا كَرَّة خاسِرة ».

الرد : الرجعُ والعَـوَّد، والارتداد : الرجوع في الطريق الذي جيء منه . والردةُ تختص بالرجوع إلى الكذر ، أما الارتداد فلي الكُـفر وغيره . والاسترداد : الاسترجاع ( الراغب ) .

ويتعين معنى الرجوع والعود فى الاستعمال القرآنى حين يكون الردّ إلى الله ، فى مثل آيات :

الكهف ٣٦ ، ٨٧ ، الأنعام ٦٢ ، يونس ٣٠ ، النساء ٥٥ ، التوبة ٩٤ ، الجمعة ٨ . ويتعين معنى الردة ، حين يكون الارتداد رجوعاً عن الدين فى مثل آيات : البقرة ١٠٩ ، ٢١٧ ، آل عمران ١٠٠ ، محمد ٢٥ ، المائدة ٤٥ .

ويتعين معنى الإرجاع في مثل آيات :

145

إبراهيم ٩ ، النساء ٨٣ ، القصص ١٣ ، يوسف ٢٥ ، البقرة ٢٢٨ .

وقريب منه استعمال الرد في رجع التحية « النساء ٨٦ » وهو شبيه باستعمالنا الرد في الجواب .

وقوله تعالى : « فلا راد ؓ لفضله » يونس ١٠٧ « عذاب غير مردود » هود ٧٦ « ولا يُرد ؓ بأسه » الأنعام ١٤٧ « ولا يرد بأسنا » يوسف ١١٠ ؛ ملحوظ فيه مع الإرجاع معنى الصَّرْفِ ، فلا صارف لفضل الله ، ولا مرجع عن عذابه و بأسه .

ويتعين معنى الرجوع فى الطريق الذى جىء منه ، مادينًا ، أو معنوينًا ، حين يصرّح بالرد على الأعقاب ، أو الأدبار ، وذلك فى مثل آيات : آل عران ١٤٩ ، الأنعام ٧١ ، الأعراف ٣٠ ،

أو على الآثار كآية الكهف ٢٥ . أو مع لفظ «كلما » في مثل آية النساء ٩١ : « كلما رُدُّوا إلى الفتنة أركِسُوا فيها » . وكذلك مع كرَّة ، في آية النازعات ، وآية الإسراء ٢ :

This file was downloaded from QuranicThought.com



وكل هذه المعانى متقاربة ، وبها يفسر « مردودون » بمعنى الإرجاع والعودة إلى حيث كانوا « فى الحافرة » .

والحفرة فى اللغة معروفة ، والحفر : إخراج التراب من الحفرة، والمحفرة : المسحاة أو ما يُحفير به ، وسَمَى حافر الفرس لحفره فى عدوه . وسموا القبر حفيراً ، والذى يحفر القبورَ حفَّاراً . وأما الحافرة فأصل استعمالها أن العرب كانت لا تبيع الخيل نسيئة بل تقول : النقد عند الحافرة . تمى آلا يزول حافر الحصان عن مكانه حتى يُنقد ثمنه ، ثم نقل استعماله إلى كل حالة أولى ، ومنه قيل للخلقة الأولى حافرة ( القاموس ، البحر المحيط ) وقالوا : رجع فلان فى حافرته ، أى قى طريقه التى جاء فيها فحفرها وأثر فيها بمشيه ، جعلوا أثر قدميه حنفراً .

وقد جاءت المادة في القرآن مرتين :

آل عمران ١٠٣: «وكنتم على شفا حفرة من النار».

والنازعات : « أئنا لمردودون في الحافرة » .

و بكلا المعنيين : حُفرة القبر ، والحالة الأولى ، فُسَتَّرت آية النازعات ، والتحصر « الزمخشرى » على المعنى الثانى .

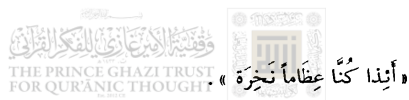
وفى ( الطبرى ، والبحر ) عن ابن عباس : الحافرة الحياة الثانية . وقيل : الحافرة النار \* ذكره أبو حيان .

وهو ما لا يستطاع حمل اللفظ عليه ، فيا نرى ، إلا على بُعد وتكاف .

وقيل : الحافرة جمعُ حافر بمعنى القدم، أى مردودون أحياء تمشي على أقدامنا، ونطأ بها الأرض . وليس من المألوف استعمال الحافر للإنسان إلا أن يستعار .

والأوْلى أن يستبقى اللفظ دلالته اللغوية على حُفرة القبر وعلى الحالة الأولى . فيكون السؤال حين ترجف الراجفة : أثنا لمردودون فى حفرة القبر أحياء ، عائدون إلى حالتنا الأولى ؟

\* \* \*



132

وقرئ ناخرة <sup>(۱)</sup> ، وكلاهما من النخر بمعنى البلى، لكن نتخرة أبلغ من ناخرة . ولعل أصل استعماله اللغوى فى النخير : الصوت ينبعث من شيء أجوف ، والمنخر الأنف ، والناخرة من العظام : المجوفة فيها ثقب . وربما لحظ فى الشىء الأجوف أو المثقوب ، الهشاشة وسرعة التفتت ، فأ طيلق النخر والناخر على البالى المتفتت ، والنخرة من العظام : البالية .

ولم يأت من المادة في القرآن ، غير « نخرة » في آية النازعات .

فسرها الراغب بأنها من قولهم : نخرت الشجرة أى بليت . والأقرب عندنا أن يفسر بالاستعمال اللغوى ، فى التفتت والبلى .

والسؤال فى : أئنا لمردودون فى الحافرة ، أئذاكنا عظاماً نخرة ، <sup>(٢)</sup> يحتمل عند بعض المفسرين أن يكون على وجه التمنى ، إذ يقولون فى موقف الهول : ليتنا نرد فى الحافرة ونكون عظاماً نخرة . ولكن يُبعد ُ هذا الاحتمال َ قولُهم بعد ذلك : تلك إذن كرة خاصرة . إذ لو كان الاستفهام على وجه التمنى ، لكانت الكرة فى حسابهم رابحة ، كالذى فى آيتى :

الشعراء ١٠٢ : «فلو أن لنا كرةً فنكونَ من المؤمنين».

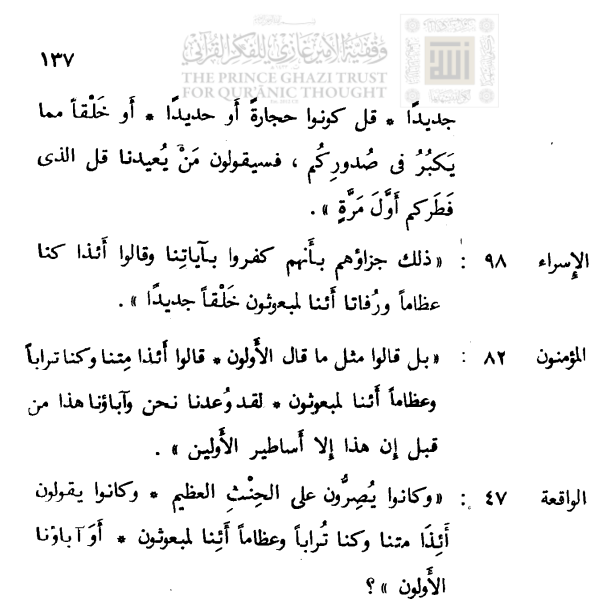
والزمر ٨٥ : «أَو تقولَ حين تَرى العذابَ لو أَن لى كَرَّةً فأَكونَ من المحسنين ».

فهل الاستفهام هنا على وجه الاستبعاد والاستهزاء كما ذكر « الزمخشرى وأبو حيان» ؟

الاستهزاء قريب والاستبعاد متبادر في سؤال الكفار لارسل ، بآيات :

الإسراء ٤٩ : «وقالوا أَئِذَا كنا عِظاماً ورُفَاتاً أَئَنَّا لَمَبعوثون خَلْقًا (١) هي قراءة أبي بكر وحمزة والكسائي وقرأها الباقون بغير ألف (تيسير الداني : ٢١٩٠).

(٢) انظر قى ( تيسير الدانى : ١٣١) اختلاف الفراء الأئمة ، فى الاستفهامين إذا اجتمعا :
 ٩ أتنا » وذلك فى أحد عشر موضعا من القرآن الكريم .



والآيات كلها مكية والسياق فيها متشابه : فهى من جدال الممارين فى البعث ، والسؤال بها « أئذا كنا عظاماً » ؟ مما قالوه فى الدنيا لرسل الله إليهم، على وجه الاستبعاد والتكذيب والإنكار .

وليس الأمر كذلك مع آية النازعات حيث السؤال <sup>1</sup> يوم ترجف الراجفة ، لا فى الحياة الدنيا . وهو يأتى مع الفعل المضارع « يقولون » التى انفردت بها آية النازعات ، دون الآيات السابقة التى صُدَّر السؤال فيها بالفعل ماضيًا « قالوا» والمضارعة تعنى الإحضار ، وبهذا الإحضار يتجه مقول <sup>1</sup> القول إلى موقف القيامة ، يوم ترجف الراجفة ، تتبعها الرادفة . . . يقولون أثنا لمردودون فى الحافرة ؟ أثذا كنا عظامًا نخرة ؟

ومقتضى هذا عندنا ، أن ُيحمَـلَ الاستفهامُ هنا، لا على وجه التمنى الذى تصرف عنه الآيةُ التالية ، ولا على وجه الاستهزاء الذى لا يمكن تصورُه فى مثل ذاك الموقف ، ولا على وجه الإنكار الذى لا محل له مع الإحضار وتحقق البعث ، This file was downloaded from QuranicThought.com

144 وإنما على وجه الدهشة والاستغراب والحوف، وحيرة المأخوذ برجفة القيامة بغتة ! «قالوا تِلْكَ إِذًا كَرَّةُ خاسِرَةُ ». الكرِّ: العطف على الشيء بالذات أو بالفعل، ويقال للحبل المفتول : كَرَّ، فيُلحظ فيه معنى العَـَوْدِ بِالفتلِ، وسُمَى الليلُ أو النهار كَـرَّةً ، لما فيهما من عود وتكرار . وجاءت كرة في القرآن ، مصدر المرة من : كَرَّ أي انعطف وعاد ، في خمسة مواضع ، أحدها في العودة الغلبة والنصر بعد هزيمة : وأربعة في العودة إلى الحياة الدنيا : الإِسراء ٢٠ : «ثم ردَدْنا لكم الكَرَّةَ عليهم وأَمَدُدنا كم بأَموالِ وبنينَ وجعلناكم أكثرَ نفيرا ». ١٦٧ : « إذ تبرأَ الذين اتُّبعوا من الذين اتَّبعَوا ورأُوا العذابَ البقرة وتقطَّعتْ بهم الأسبابُ \* وقال الذين اتَّبَعُوا لو أن لنا كَرَّة فنتبرأ منهم كما تبرءوا منا ، كذلك يُربهم الله أعمالَهم حسرات عليهم وما هم بخارجين من اننار» . الشعراء ١٠٢: «وما أَضَلَّنا إِلا المجرمون \* فما لنا مِنْ شافِعين \* ولا صديق حميم \* فلو أن لنا كَرَّةً فنكونَ من المؤمنين » ؟ ۸۰ : «أو تقول حين ترى العذاب لو أن لى كَرَّةً فَأَكُونَ الزمر من المحسنين ». وآية النازعات : «تلك إذن كرة خاسرة » . وجاءت كمَرَّة مثناة في آية المُلك ٤ : «ثم ارْجع البصَرَ كَرَّتين يَنْقَلِبْ إليكَ البصَرُ خاسبًا وهو حَسِير » .

وإذا فسرنا الردَّ في الحافرة، بأنه البعث للقيامة ، فالكرّة ُ في آية النازعات بمقتضى اسم الإشارة ، هي تلك العودة والرجعة إلى الحياة بعد موت .

والحسارة نقيض الربح، ويكثر استعمال الحسر في النقص والهلاك والضياع . وكون الكرّة خاسرة ، مطرد مع النسق البياني الذي أشرنا إليه في الحافرة والراجفة والرادفة . وقد ذهب بعض المفسرين إلى تعيين الخاسرين هنا بأنهم صناديد قريش الذين كذبوا بالآخرة، و « قالوا تلك إذاً كرة خاسرة » على وجه الاستهزاء .

وقد مضى القول فى استبعاد الاستهزاء فى موقف القيامة ورجفة البعث. ويمنعه أيضاً أن الاستفهام فى الآيتين السابقتين جاء مع فعل المضارعة « يقولون » الذى يعنى الإحضار . أما الكرة الحاسرة فجاءت مع الفعل ماضياً « قالوا » وأتدبر هذا الانتقال من المضارعة إلى المضىًّ ، فأراه يهدى إلى بيان وجه المقول وتحديد الجو الذى قيلت فيه كل منهما ، والدلالة على الحالة النفسية للقائلين فى كل من الموقفين : بغتنهم رجفة القيامة ، بما تسبعها من هزة و وجيف وخشوع ، فهم يقولون فى دهشة المأخوذ وحيرة من فوجئ َ بما لم يكن فى حسابه قط : أننا لمردودون فى الحافرة ؟ أنذا كنا عظاماً نخرة ؟ ولم يكن الموقف بحيث يحتاج إلى إجابتهم عما سألوا عنه ، وقد قُضي الأمر وصار كل هذا الذى كذبوا به حسرة وندم ويأس .

وفى كلمة «قالوا » من سر البيان ، أنها تأتى حيث يبدو فى ظاهر الأمر إمكان الاستغناء عنها بـ : يقولون أثنا لمردودون فى الحافرة «أئذا كنا عظاماً نخرة ؟ تلك إذن كرة خاسرة . ومجيئها هو الذى يوجه إلى انتقالهم من حال إلى حال .

فهم فى أخذة الرجفة يقولون أثنا لمردودون فى الحافرة؛ والمضارعة هنا مى التى تلائم حيرة المأخوذ وبمجب المستغرب . كما أن المضى فى «قالوا» بعد أن أتاهم اليقين ، هو الملائم لحالة اليأس من استرجاع ما قات أو استدراك ما مضى والتيقن من الخسران المحقق والمصير المحتوم . . .

هذا مما يوجه إليه « يقولون » في صدر الآيتين الأوليين ، عند رجفة القيامة ثم المغايرة بـ «قالوا» حين تحقق الحسران وقضى الأمر فلاسبيل الى استرجاع ما فات



الزجرة الصيحة ، وأكثر ما تكون في سوق الكلب والبهم والدواب ، وُيلحظ فيها معنى الإذلال ، من قولهم : تركه بمزجتر الكلب . وناقة زجور : لا تدر لبنها حتى تُنزجتر . كما استعملوا الزجر في التأنيب أو الردع ، ومنه في القرآن الكريم آية القمر في :

«ولقد جاءهم من الأنباء ما فيه مُزدَجَر \* حِكمةُ بِالغةُ فماتُغْنِ النُّذُرُ » . وجاءت «زجرة » مرتين : آية الصافات١٩ : «فإنما هي زجرةُ واحدةُ فإذا هم ينظرون »

وآية النازعات .

18.

والآيتان مكينان ، ووحدة السياق فيهما تجعلنا نطمئن إلى أن الزجرة فيهما ليست مجرد صيحة ، وإنما هي صيحة فيها كلُّ ما يحتمل الزجرُ من قهر وردع وهوان ، مع ملحظ قريب من المعنى الحسى الأصيل للمادة ، من قولهم زجر الكلب إذا ساقه ! دون تحديد هذه الزجرة « بأنها النفخة الثانية يبعث بها الأموات » كتأويل الزمخشرى .

والمفاجأة فيها صريحة بإذا ، وهى تناسب الزجرة الواحدة . وبغتة القيامة ، وتتسق بيانياً مع حركة الخيل فى صدر السورة ، وعنف معاناتها لتنطلق ناشطة سابحة . إلى حسم معركة وتدبير أمر .

ولمَشدَد ما تكلف المفسرون في تأويل الساهرة !

قيل : هى الأرض البيضاء المستوية ، سميت بذلك لأن السراب يجرى فيها ، من قولهم : عين ساهرة ، أى جارية الماء ! قاله الرمخشرى . ومثله الشيخ محمد عبده. وقيل : هى جهنم ، عن قتادة (الكشاف والبحر) . وعن ابن عباس : هى أرض من فضَمَّة ، يخلقها الله تعالى (جاء فى البحر) وعن وهب بن منبه : جبل بالشام يمده الله يوم القيامة لحشر الناس ! وقيل : بل هى أرض مكة ، أو أرض قريبة من بيت المقدس .



وقيل : بل هي الأرض السابعة يأتى بها الله يحاسب عليها الخلائق <sup>(1)</sup> .

وهكذا يقول تعالى « الساهرة » فيجعلون منها أرضًا من فضة ، بيضاء مستوية يجرى فيها السراب ، ويحددون مكانها فهى مكة ، أو الشام ، أو بيت المقدس ، أو هى الأرض السابعة يأتى بها الله !!

ولو قصد القرآن إلى شىء من هذا لصرح به ، لكنه لم يقصد إلى تحديد موقع الأرض ولونها وشكلها ومادتها ، وإنما اكتنى « بالساهرة » وصفاً لساحة الحشر أو عرصات جهنم حيث لا نوم هنالك ولا رقاد ! وهو مأخوذ ببساطة عن قرب . من المدلول اللغوى للسهر : عدم النوم ليلا . وقالوا : ليل ساهر ، ذو سهر ، والقمر ساهر وساهور ، لذلك . والساهرية نوع من العطر ، سُميت بذلك لأنه يُستَهر فى عملها وتجويدها .

ولم ترد مادة « س ه ر » فى القرآن إلا فى آية النازعات ، فهل فى سياقها أو مادتها ، أو أصل استعمالها اللغوى ، ما يشير من قرب أو بعد ، على الحقيقة أو المجاز ، إلى فيضَمَّة وبياض ، وإلى شام وحجاز ، وإلى أرض سابعة وغير سابعة ، وإلى استواءً وعدم استواء ؟

وأين فى القرآن كله ، من غيب الآخرة ، ما يُحدد موضع مكان الحشر أو جهنم، حتى يجوز القول بأن الساهرة أرض مكة أو ببيت المقدس أو جبل بالشام ؟!

« هَلْ أَتاكَ حديثُ موسى \* إِذ ناداه ربُّه بالوادِ المقدَّسِ طُوًى \* اذهبْ إلى فرعَونَ إِنه طغى \* فقلْ هلْ لكَ إِلَى أَن تَزَكَّى \* وأَهدِيَك إِلَى ربِّك فتخْشَى \* فأَراه الآيةَ الكُبرى \* فكنَّب وَعصَىٰ \* ثم أَدبَرَ يَسْعَىٰ \* فحَشَرَ فنادَىٰ \* فقال أَنا ربُّكم الأَعلىٰ \* فأَخذه اللهُ نَكَالَ الآخِرَةِ والأُولىٰ \* إِنَّ في ذلك لَعِبْرةً لِمَنْ يَخْشَىٰ ».

(١) بتلخيص وتضمين ، من : تفسير الطبرى ، والكشاف ، والبحر المحيط ، وتفسير الرازى .

المتا يلفت القرآن إلى مصير طاغية علا وتكبر وقال : أنا ربكم الأعلى ، فأخذه الله نكال الآخرة والأولى . . وذلك هو مصير الطغاة فى الآخرة . . وإنه لكذلك مصيرهم فى الدنيا . وإنه لكذلك مصيرهم فى الدنيا .

ولم يعن القرآن هنا بشىء من تفصيل القصة : لم يـَـذ كر نشأة موسى ، وصلته الأولى بفرعون . ولم يحدد تاريخ الحادثة ، بل لم يذكر كذلك نوع الآية الكبرى التى أراها موسى فرعون ، ولا نوع النكال الذى أخذه الله به فى الآخرة والأولى . و إنما الذى عناه أن يعرض من القصة موضع العبرة دون تعلق بتفصيل لجزئيات مما ليس من جوهر الموقف .

وقد بدأ هنا بالسؤال اللافت المثير :

« هل أتاك حديث موسى \* إذ ناداه ربه بالواد المقدس طُوًى ». فط-َوَى كلَّ ما كان من قصة موسى قبل هذا الحديث إذ ناداه ربه بالوادى المقدس ظوى .

والوادى المقدس ، هو المكان المطهر الذى تجلى فيه سبحانه لموسى وكلمه ، وألقى إليه رسالته . وفي قصة موسى من سورة طه :

«وهل أتاك حليثُ موسى \* إذ رأَى نارًا فقال لأَهلِه امكثوا إنى آنسْتُ نارًا لعلى آتيكم منها بِقَبَسَ أَو أَجِدُ على النار هدى \* فَلمَّا أَتلها نودىَ يا موسى \* إنى أَنا ربُّكَ فاخلعْ نَعْليك إنك بالواد المقدسِ طُوَّى » ٩ – ١٢

وقد جهد المفسرون في تأويل طُوى وإعرابها، كما اختلف القراء في قراءتها (١) .

قرئت : طُنُوَّى ، بالضم والقصر والتنوين، وقيل هى علم على الوادى المقدس، فتعرب بدلاً أو عطف بيان .

(١) انظر أبا عمرو الداني في (التيسير : ١٥٠).



وقرئت : طُوَى بالضم والقصر مع عدم التنوين . فتكون معدولاً بها عن «طاو » ويُمنع الصرفُ على اعتبار البقعة ، أى المكان .

124

وفى قراءة : « طـوًى » بالكسر والقصر والتنوين ، مصدراً بوزن الشَّنَى و بمعناه. لأن الَّثنيَ بالكسر والقصر : الشيء الذى تكرره . فكذلك الطوى للوادى تُنيت فيه البركة والتقديس مرتين .

وقال قطرب : طُوى من الليل ، أى ساعة . والمعنى قُدّس لك الوادى في ساعة من الليل ، لأن موسى نودى بالليل فلحق الوادى تقديس مجدد ( البحر ) .

وقريبٌ أن يكون «طوى» اسمًا للوادى المقدس ، وقد ذكره (الراغب) في المفردات

وأفرب منه ، والله أعلم ، أن تكون حالاً للوادى المقدس ، حيث <sup>م</sup>طويت الأبعاد ما بين أرض وسماء ...

\* \* \*

« اذهب إلى فِرْعَوْنَ إِنَّه طَغَى » .

الطغيان : تجاوز الحد ، ويستعمل لغة فى الماء يتجاوز الحد إلى الخطر . ومنه فى القرآن :

آية الحاقة ١١ : «إنا لما طغي الماء حملناكم في الجارية » .

وفسروا الطاغية كذلك بالطوفان في قوله تعالى : « فأما ثمود فأهلكوا بالطاغية » .

على أن أكثر استعماله القرآ نى ، فى تجاوز الحد فى العصيان والكفر ، وهو المعنى القريب فى آيات :

البقرة ١٥ ، الأنعام ١١٠ ، الأعراف ١٨٦ يونس ١١ ، المؤمنون ٧١ ، الإسراء ٦٠ ، المائدة ٢٢ ، ٦٨ ، ص ٥٥ ، عم ٢٢ .

> كما مجاء بمعنى تجاوز الحد ، فى التجبر والعتو والظلم ، فى آيات : العلق ٦ ، الفجر ١١ ، الإسراء ٦٠ ، الكهف ٨٠ . وأسند الطغيان إلى فرعون موسى ، فى آيتى طه خطاباً لموسى : « اَذْهَبْ إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَى » ٢٤ .

This file was downloaded from QuranicThought.com

121

و اذهب أنت وأخوك بآياتى ولا تنيبا فى ذكرى ، اذهبا إلى فرعون إنه طغى ، فقولا له قولا لينا لعله يتذكر أو يخشى ٤٣٤. وفي آية النازعات :

دادهب إلى فرعون إنه طغى • فقل هل لك إلى أن تزكّى • .

والاستفهام هنا للعرض مع تلطف ، وهذا التلطف فى عرض الرسالة ، صريح فى آية طه : «فقولا له قولا ليناً لعله يتذكر أو يخشى» وفيه كذلك رجاء صريح ، بشاهد من : « لعله » .

والزكاة، النمو عن خير و بركة . وتزكية النفس : أن تتطهر وتنمو فضائلها، وقد أمر الله تعالى موسى أن يذهب إلى فرعون فيقول له :

« هل لك إلى أن تزكى » وأهديك إلى ربك فتخشى » » .

والهداية : الإرشاد إلى الطريق لمستقيم ، ولعل أصل استعماله في الهدى : الصخرة الناتئة في الماء يؤمن بها العثار ، والهدى : وجه النهار يتضح فيه الطريق .

واللافت هنا إضافة ربّ إلى كاف الخطاب ، مع أن فرعون لم يكن يؤمن برب موسى ، وهذه الإضافة مقصود بها التقريرُ والإلزام ، والتمهيد لقوله : • فتخشى» ، إذ الخشية من فرعون لن تكون إلا عن إيمان بربه . • فأراه الآية الكُبرَى » .

الآية : العلامة ، ويكثر استعمالها ــ دينيًّا ــ في الدلالة على وجود الله وعظمته ووحدانيته وقدرته وفي المعجزات التي يؤيد بها من يصطفيهم لرسالاته . وهي في « النازعات » العلامة الدالة على أن موسى مبعوث برسالة من الله جل جلاله ، أو بعبارة المفسرين : « المعجزة الدالة على صدقه» .

و وصفت الآية بالكبرى تعظيماً وتقريراً لقوة دلالتها و بلوغها في تأييد رسالة موسى غاية المدى . وإذا كانت هناك ضرورة لتحديد هذه الآية الكبرى ، فلنا أن نستأنس بحديث موسى فى سورة طه : « إذ ناداه ربه بالواد المقدس طوى » . وقال تعالى : « وما تلك بيمينك يا موسى ، قال هى عصاى أتوكاً عليها



وأَهُشْ بِها على غنمى ولى فيها مآربُ أخرى . قال أَلْقِبها يا موسى . فأَلقاها فإذا هى حَيَّةٌ تَسعى \* قال خُذْها ولا تَخَفْ سنُعيدُها سِيرتَها الأُولى \* واضمُ يَدَكَ إلى جَناحِك تَخْرُجْ بيضاء من غير سوءٍ آيةً أُخرى \* لِنُويَك من آياتنا الكبرى \* اذهبْ إلى فرعون إنه طغى » ١٧ – ٢٤ .

وقد حاول منسرون تأويل درجة كلّ آية من هذه الآيات . وقيل فيا قيل : إن اليد أعظم في الإعجاز من العصا لأنه عقَّب على ذكر اليد بقوله : لنريك من آياتنا الكبرى . وقيل : بل العصا أعظم ، لأنه ليس في اليد إلا تغيير اللون ، وأما العصا ففيها تغيير اللون ، وخلق الحياة والقدرة في الجماد ، (البحر المحيط)

وإذ جاءت « الآية الكبرى » فى النازعات مطلقة بغير تحديد ، فقد ترددوا ما بين العصا واليد ، ثم رأى بعضهم حسم الموقف باعتبارهما آية واحدة ، لأن العصا ملازمة لليد ، فقال الزمخشرى : « الآية الكبرى قلبُ العصا حية ً ، لأنها كانت المقدمة والأصل ، والأخرى – يعنى اليد –كالتبع لها لأن موسى كان يتقيها بيده ، أو أرادهما تعالى جميعاً ، وجعلهما واحدة ، لأن الثانية أى اليد كأنها من جملة الأولى لكونها تابعة لها » (الكشاف ).

وقال أبو حيان : « الآية الكبرى هي العصا واليد معمًّا ، جعلهما آية واحدة ، لأن اليد كأنها من جملة العصا لكونها تابعة لها » ( البحر المحيط ) .

والأوْلى ألا نحدد الآية هنا ، ما دام القرآن نفسه لم ير تعيينها فى هذا الموضع ، مكتفياً بوصفها بالكبرى ، وهى صيغة تشهد بمبلغ دلالة الآية على صدق موسى ، وعلى قدرة ربه ، رب فرعون والخلق جميعاً .

«فَكَذَّبَ وَعَصَى \* ثم أَدْبَرَ بَسْعَى \* فَحَشَرَ فَنَادَى \* فَقَال أَنَا رَبُّكُم الأَعْلَى ». هنا ينتقل الطاغى من التكذيب ، إلى العصيان ، إلى إدعاء الربوبية وهو أتعس الطغيان والكفر .



والآيات المحكمة تعرض مراحل هذا الانتقال، في خطوات متتابعة، تسلم كل منها إلى أخرى أفدح وأشد نكراً : بدأ فكذَّب بعد إذ أراه موسى الآية الكبرى . وعصى الرسول ، ثم ولَّى مدبراً يسعى في تأكيد سلطانه وحمايته من خطر داهم يهدده ، وكان سعيه هذا نتيجة لما ملأ نفسه من قلق ، لو شاعت مقالة موسى في الناس، وأراهم ما أراه من الآية الكبرى ، فأبطلت ما يدعيه فرعون لنفسه من ربوبية .

والإدبار هنا هو الإعراض عن موسى وما أراه من الآية الكبرى .

والسعى لا يكون فى هذا الجو النفسى – المروَّع بما سمع من النبى المرسل ورأى من آيته الكبرى – إلا لمواجهة الخطر والحيلولة دون تصديق الناس برسالة موسى . وهذا هو ما تنُفهمه الآيات البينات من قرب ، دون حاجة إلى تكلف فى تأويل الإدبار هنا بأنه فرار فرعون مرعوباً من الحية ، وأن السعى هو الإسراع فى المشية عن ذعر وطيش «وقد كان فرعون رجلا طياشاً خفيفاً» على ما ذكر مفسر ون<sup>(1)</sup>، ولا ندرى من أين جاءهم علم بذاك .

و إنما نستبعد هذا التأويل ، لأن الذعر من رؤية الثعبان منقلباً عن عصا ، يبدو لنا مستبعداً فى بيئة كانت تمارس السحر وتأليف أفاعيل السحرة ، فليست رؤية عصا تنقلب حية تسعى ، بحيث تثير رعب فرعون وتدفعه إلى الفرار مذعوراً. والقرآن نفسه يحدثنا فى (سورة طه ٥٩و٢٧) عن موقف فرعون حين حشر السحرة من قومه ، فألقوا حبالهم وعصيتَه ُم ، ثم ألتى موسى عصاه فإذا هى « تلقف ما صنعوا إنما صنعوا كيد ساحرولاً يفلح الساحر حيث أتى و يمضى القرآن فيصور لنا وقع هذه الآية على السحرة وعلى فرعون : أما هم فسجدوا خاشعين أمام المعجزة تسليم السحرة وتوعد وأذلن .

« آمنتم له قبل أن آذن لكم إنه لكبِيرُكم الذى علَّمكم السحرَ ، فلأُقطعنَّ أَيديكم وأَرجُلكم من خلاف ولاصلبنكم فى جذوع النخل ولتعلمُنَّ أَيُّنا أَشدُّ عذابا وأَبقى ».

(۱) الزمخشرى : الكشاف ۱۸۱/۲ .

فكيف يقال ، وهذا موقفه عندما غُلب سخرتُه وخرّوا سُجَدًا : إنه أدبر مذعوراً عندما انقلبت عصا موسى حية ، وفر بنفسه هارباً ؟ ما نطمتن إليه ، هو أن مسعاه كان لتدبير الأمر ودفع الخطر الذى يهدده :

«فَحَشَرَ فنادَى \* فقال أَنا ربُّكم الأَعْلَى » .

لم يصرح القرآن بمفعول حشر ، ولكن لفظ الحشر بما له من دلالة صريحة على الجمع المزدحم ، يغنى عن ذكر المحذوف . وقلما يستعمل الحشر – لغة – إلا فى موضع الحشد والشدة ، ومنه حشر الجماعة أى إخراجها إلى الحرب ، والقرآن الكريم ، يستعمله غالباً فى اليوم الآخر ، وقد سمى « يوم الحشر » فى أكثر من ثلاثين موضعاً ، أما استعماله فى الحياة الدنيا فجاء منه فى القرآن : وآية النمل ١٧ : «وحُشِرَ لسليانَ جنودُه ».

وآية الحشر فى خروج الذين كفروا من أهل الكتاب ، من ديارهم فى خيبر شمالى الحجاز : «لأول الحشر ، ما ظننتم أن يخرجوا وظنوا أنهم مانعتهم حصونهم من الله » .

> وآية ص ١٩ : « والطير محشورة كلُّ له أواب » لداود عليه السلام . وخمس مرات مع فرعون موسى : طه ٥٩ . الأعراف ١١١ ، الشعراء ٣٦ ، ٣٣ . والنازعات ٢٣ .

والنَّداء في : فحشر فنادى ، مسند إلى ضمير فرعون ، لكن الزَّمخشري ذكر فيه احتمالين :

أن يكون فرعون « قد أمر منادياً فنادي في الناس بذلك » .

وهذا ما لا يعين عليه النص .

أو « أن يكون قد قام بنفسه خطيباً »

والإيجاز البليغ فى قوله : « أنا ربكم الأعلى » ينفى أن يكون الموقف موقف خطابة ، وإنما هى كلمات ثلاث لم تزد . ولهذا الإيجاز دلالته على الحالة النفسية للطاغية حين شعر بالخطر ، وهو متسق مع ما يسيطر على السورة

121

كلها من سرعة حاسمة ، على حين كان مقام التفصيل فى (سورة طه) حيث ورد « حديث موسى » فى نحو تسعين آية ، اتسعت لذكر الحوار بين فرعون وموسى ، ثم بينه وبين السحرة ، وهو ما لم يتجه القصد إلى شىء منه فى ( النازعات ) – وموضوعها اليوم الآخر ، لا قصة موسى – اكتفاء بموضع العبرة فى بيان مصير الطغاة .

وفى لفظ « الأعلى » هنا ملحظ دقيق ، فليس القصد منه معنى المفاضلة ، وإنما هو الإطلاق غير المحدود بمفضول . ومثله : الأشقى ، والأتقى ، والأعلى فى سورة الليل ، على ما سوف ذريده بياناً فى الجزء الثانى من هذا الكتاب <sup>(۱)</sup> .

· « فَأَخَذَهُ اللهُ نَكَالَ الآخِرةِ والأُولى » .

أصل النكل فى اللغة : قيدُ الدابة وحديدةُ اللجام . ونكَّلته : قيَّدته . لُحظَ فيه عجزُ المنكول وهوانُه ، فاستعمل التنكيل فى مطلق الإذلال ، منتقلاً إليه من معناه الأول وهو القيد والغل .

- وجاءت المادة في القرآن في خمسة مواضع :
- المزمل ١٢ : « إن لدينا أَنكالًا وجحيا » جمع نِكْل .
- النساء ٨٤ : «عسى اللهُ أَنْ يَكُفَّ بِأْسَ الذين كفروا، واللهُ أَشَدَّ بَأْساً وأَشَدُّ تَنكيلا ».

وصيغة نكال ، في الآيات الثلاث :

البقرة ٦٦ : «ولقد عَلِمتْم الذين اعتَدَوْا منكم في السَّبْت فقُلْنا لهم كونوا قِرَدةً خاسئين ، فجعلناها نَكالًا لما بين يديها وما خَلفَها وموعظةً للمتقين » .

المائدة ٣٨ : « والسارقُ والسارقةُ فاقْطَعوا أَيديَهما جزاءً بما كَسَبَا نَكَالًا من اللهِ ، واللهُ عزيزٌ حكيم » .

(١) دار المارف بالقاهرة : الطبعة الثانية ١٩٧٤ .

وآية النازعات في فرعون موسى QURĂNIC THOUGHT

وللمفسرين في تأويل « نكال الآخرة والأولى » قولان (١) : أحدهما ، أنه الإغراق في الدنيا والإحراق في الآخرة .

والثانى : أنه نكال كلمتيه الآخرة والأولى فقد قال مرة : أنا رُّبكم الأعلى . وقال أخرى : ما عـَلـِمْتُ لكم من إله غيرى ( القصص ٣٨ ) .

وليس فى السياق هنا ما يشير إلى احتمال أن يُـقصد بالأخرى والأولى فى النازعات كلمتان لفرعون ، وإنما نطمئن فيها إلى تفسير الآخرة والأولى ، بالحياتين الأخرى والدنيا .

وقُد مت الآخرة على الأولى ، لأن نكالها أفدح وأبقى .

«إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِبْرةً لِمَنْ يَخْشَى ».

العبرة : الاعتبار ، وربما كان استعماله اللغوى الأول فى تعبير الدراهم أى وزنها لمعرفة قيمتها ، أومن : عبرَ الوادى ، إذا قطعه من عبره إلى عبره . وقيل عَـبَـرَ الكتابَ إذا تدبره ولم يرفع صوتـَه بقراعته . وناقة عبر أسفار : مجربة لا يزال يُسافر عليها .

واستعمال العبرة فى الاعتبار، ملحوظ فيه أن المرء يرى مثلا أمامه فيزنه \_ ويخبره ويتدبره ويتعظ به . والمثل هنا فى « النازعات » هو فرعون الذى طغى ، \_ وكذب وعصى « ثم أدبر يسعى \* فحشر فنادى \* فقال أنا ربكم الأعلى \* فأخذه الله نكال الآخرة والأولى»

وَجَسِبُه مثلاً لمن يتعظ ، وعبرة لمن يخشى .

« أَأَنتُم أَشَدٌ خَلْقاً أَم السماء بناها \* رَفَع سَمْكَها فَسَوَّاها \* وأَغْطَشَ ليلَها وأَخرج ضُحاها \* والأَرْضَ بعد ذلك دَحَاها \* أَخرجَ منها ماءَها ومَرعاها \* والجبالَ أَرساها \* مَتَاعاً لكم ولِأَنْعامِكُم ».

(١) الطبرى ، البحر المحيط ، الكشاف ، التفسير الكبير للرازى ، وتفسير جزء عم للشيخ محمد عبده .

لاه الحطاب أنه عام

10.

ظاهر الخطاب أنه عام . والمقصود مذكر و البعث . على ما قال « أبو حيان » و إنما أنكر وه استبعاداً لإمكان عودة الإنسان إلى الحياة الدنيا بعد أن يقـبر ويَسْلى . ولو تدبروا آيات الله فى الكون لوجدوا فيها ما ليس أسهل ولا أهون من إحياء العظام وهى رميم . وقد ساق القرآن هذه الآيات بأسلوب الاستفهام ليرجعوا إلى أنفسهم فيلتمسوا جواب ما سئلوا عنه : « أأنتم أشد خلقاً أم السماء بناها » رفع سـمَكَها فسواًها \* وأغطش ليلها وأخرج ضُحاها »

ولن شاءمنهم أن يتصور صعوبة آبناء سماءكهذه، وقد ألفوا فى المبنى أن يكون بمنال اليد وأن يُشدَداً بما يمسكه ويرفعه فلا يسَنْقض ، وأين ذلك كله من تلك السماء ، فى ارتفاعها الشاهق الذى لا مجال لبلوغه ، وفى قيامها على غير عمد تُرى أو قوائم تحس !

والسَّمْكُ : القامة والعُكُو . وتكاف مفسرون فحددوا مقدار ذلك السمك، في (الكشاف والبحر) : « جعل مقدارها في العلو مديداً رفيعاً ، مقدار خمسائة عام ! ، وهذا ما لا يقبله النص من قريب ولا من بعيد ، كما أنه ليس من مألوف البيان القرآني فيا تناول من ظواهر الكون وآيات القدرة الإلهية فيها . وهو يعقيط من تفاوت قياس السرعة بالزمن ، على اختلاف العصور ، فما كان يُقاس آيام الزمخشري بالأعوام ، في عصر الناقة ، أصبح يقاس بالدقائق والثواني في عصر غزو الفضاء!

وذهب الشيخ محمد عبده إلى أن رفع السمك هنا هو « رفع أجرام السهاء فوق رءوسنا » ولا يبدو قويئًا .

أما التسوية – وهى فى اللغة استقامة واعتدال واتزان – فمن المفسرين من تأولها هنا بالتتميم وبالإصلاح(الكشاف) وبجعلها ملساءً ليس فيها نفاوت ، وبإتقان الإنشاء وإحكام الصنعة (البحر المحيط ، ومفردات القرآن) .

وهى معان متقاربة ، يحتملها النص فى قرب وبلا تكلف ، وأما قول الشيخ حمد عبده إن التسوية هى « وضع كل جرم فى موضعه » فلا يعطى من قرب ، الله لالة القرآنية العامة للتسوية والسوى والسواء ، بمعنى الاستقامة والاعتدال ، فيا يكون فى استوائه ملحظ دقة وإحكام .



وإغطاش الليل : إظلامه . وفي العربية : فلاة مخطشا، وغلطشى لا يُهتدَى بها ، والغطنش – محركة – الغمش ، وغطش فلان غطشاً وغطشاناً، مشى رُوَيداً من مَرَض أو كيبتر ، والتغاطُش : التعامى عن الشيء . ولم تأت المادة في القرآن في غير هذا الموضع .

101

والإخراج للضحى ، وهو انبساط ضوء الشمس ، فيه لفت إلى خروجه من الليل ، آية من آيات القدرة فى الضحى يخرج من الليل وينسلخ منه فإذا الضوء الشافر يعقب الظلمة الغسَطْشَى :

وإضافة الليل والضحى إلى السماء ، لأنها مجال الضوء والظلام تُسبِفرُ منها الشمس فإذا الضحى متألق ، وتغيب فإذا الليل مُغْطِش .

ومن آيات قدرته تعالى :

«والأَرضَ بعد ذلك دحَاها \* أَخْرِجَ منها ماءَها ومرْعَاها » .

فسر الراغب ، دحاها ، بأنه أزالها عن مقرها ، أخذه من قولم : دحا المطرُ آلحصَى من وجه الأرض أى جـَرفه . ومـَرَّ الفرسُ يدحو دَحُواً إذا جـَرَّ يده على وجه الأرض فدَحـاً تـُرابسَها <sup>(۱)</sup> .

ولعل الأقرب أن يؤخذ من : دَحَيَّتُ الشيء أَدْحَاهِ دَحَيَّا بَسَطَتُهُ ، والمدحاة كميسحاة : خشبة تمر على الأرض لا تأتى على شيء إلا اجتحفته ، وتدحمى : تبسط . وقيل لمبيض النعام : الأُذُّحيى والمدحمى ، لأنه يدحوه برجله ويبسطه ويأوسعه ثم يبيض فيه . وهو المختار عند الزمخشرى وأبي حيان .

وظاهرة البسط فى هذه الأرض واضحة ، على المشهود المرئى ، آية من آيات قدرته تعالى فى الكون .

والمرعى ، مـتفـْعـَل من الرعى : والصيغة تحتمل أن تكون للمصدر وللزمان والمكان ، لكن الأرجح أن المراد به هنا ما يُرعى ، وهو مفهوم المرعى كذلك في سورة الأعلى ٤ :

<sup>(</sup>١) الجزء الرابع من الكشاف ، والثامن من البحر المحيط : سورة النازعات

This file was downloaded from QuranicThought.com

«الذي خَلَقَ فَسَوَّى » والذي قَدَّرَ فَهَدى » والذي أخرج المَرْعَى \* فجعله غُثَاء أَحْوَى ».

والأصل في الرعى أن يكون للإبل والأنغام ، وقد جاء بهذا المعنى في آية طه عه : « كُلوا وارْعَوا أَنعامَكم » .

واستعارة الرعى للإنسان قريبة ومألوفة ، ومنه الراعي والرعية .

وفى تقديم الماء على المرعى ، بآية النازعات ، يقول أبو حيان : إن الماء سبب المرعى .

«والجبالَ أرساها ».

الإرساء : التثبيت والترسيخ ، ومن استعماله فى الحسيات : الرسي ۖ – كغبى – وهو العمود الثابت وسط الخباء ، وقدر ٌ راسية : لا تبرح مكانها لعظمها . وقالوا : ألقت السفينة مراسيها إذا استقرت ، وكذلك السحابة إذا استقرت جادت .

ومنه في القرآن : « وقدور راسيات » سبأ ١٣ .

« باسم الله ِ تمجريها ومرساها » هود ٤١ .

على أن المادة يكثر مجيئها فى الجبال ، لوضوح الثبات والرسوخ فيها ، والقرآن يطلق أحيانـاً « الرواسى» على الجبال ، فيشهد هذا بأن صفة الرسو ، ' تبدو أوضح ما تبدو فى الجبال :

الرعد ٣ : «وهو الذي مدَّ الأَرضَ وجعل فيها رواسيَ وأَنهارًا ».

الحجر ١٩ : «والأرضَ مددناها وأَلقينا فيها رواسى ». ومثلها آيات : ق ٧ ، الأنبياء ٣١ ، والنمل ٦١ ، والمرسلات ٢٧ ، ولقمان ١٠ ، والنحل ١٥ . فإرساء الجبال ، فيه هذه الدلالة الأصيلة الواضحة على الثبات والرسوخ <sup>(١)</sup> ،

( ) يطرد وصف الحبال فى القرآن الكريم ، بالثبات والرسوخ والشموخ ، فى الحياة الدنيا . فإذا مرت أو سارت أو نسفت ودكت فذلك من آيات البعث . انظر تعايقنا على ما كتبه المستشرق الروسى • كراتشكوفسكى » عن نظريات جغرافية فى القرآن . والتعليق ملحق بالمجلد الثانى من الترجمة العربية للحتابه ( تاريخ الأدب الجغرافي العربي) نشر جامعة الدول العربية . THE DRINCE GHAZI TRUST

وفيه كذلك لفت قوى إلى قدرة الله الذي أرساها ، كما أن ظاهرة الرفع لا تبدو مثلما تبدو في السهاء . وظاهرة الاستواء والبسط لا تبدو مثلما تبدو في الأرض .

« مَتَاعاً لكم ولأَنعامِكم » .

هنا يلفت القرآن إلى ملحظ آخر فى بناء السهاء ورفع سَمَّكُها ، ودحو الأرض وإخراج مائها ومرعاها ، وإرساء الجبال : فهى إلى جانب كونها من آيات قدرته تعالى وقوته ، شاهدة على أن الذى بناها ورفعها ودحاها وأرساها لا يشق عليه خلقُ الإنسان وإحياؤه بعد أن يبلى جسده وترم عظامه ؟

نعمة من نعمه تعالى على مخلوقاته ، يذكّر بها الغافلين والجاحدين والمغرورين . وسياق الآيات هنا ، فى الانتقال من الاستدلال بمثل هذا على قدرة الحالق ، إلى بيان فضله تعالى ونعمته ، شبيه ُ بالذى فى سورة عبس :

«قُتِلَ الإِنسانُ ما أَكفرَه ، من أَى شيءٍ خَلَقَه ، من نطفة خلَقه فقدَّرَه ، ثم السبيلَ يَسَّره ، ثم أَماتَه فأَقبَرَه ، ثم إذا شاء أَنْشَره ، كلَّا لمَّا يَقْضِ ما أَمره ، فلينْظرِ الإِنسانُ إِلى طعامِهِ ، أَنَّا صَبَبَنْنَا الماء صَبًّا ، ثم شقَقْنا الأَرض شقًّا ، فأَنبتنا فيها حَبًّا ، وعِنَباً وقَضْباً ، وزيتوناً ونخلًا ،

وكما أردفت هذه الآياتُ من سورة عبس ، بقوله تعالى :

« فإذا جاءَت الصاخَّةُ \* يومَ يَفِرُّ المرُءُ من أخيه \* وأُمَّه وأَبيه \* وصاحبتِه وبنيه \* لكل امريٍّ منهم يومئذ شأْنُ يُغنِيه \* وجوهُ يومئذ مُسْفِرةً \* ضاحكة مستَبشِرة ، ووجوهُ يومئذ عليها غَبَرَةٌ \* ترهقُها قَتَرَة \* أُولئك هم الكفَرةُ الفَجَرةُ ».

« فإذا جاءَت الطامَّةُ الكبرى » يومَ يتذكَّرُ الإنسانُ ما سعى • وبُرِّزت



والطامة الكبرى هى القيامة عند « الراغب » . وهى النفخة الثانية فيا رُوى عن «ابن عباس» أو وقت سـَوْق ِ أهل الجنة إليها وأهل النار إليها، عن مجاهد <sup>(۱)</sup>

وجاء الزمخشرى في الكشاف بهذه الأقوال الثلاثة متتالية ، وإن بدا منه أنه يختار تفسير الطامة الكبرى «بالقيامة » .

ولم تأت المادة فى غير هذا الموضع ، وأخذها « الراغب » من الطَّمَّ أى البحر <sup>(٢)</sup> ، ويقال : طمَّ البحرُ على كذا ، أى طغى وفاض وغلب .

وربما كان من المناسب أن نذكر كذلك أن العربية استعملت الطامة فى الداهية تغرِّلُ ما سواها. وقد استأنس الزمخشرى بهذا فى تفسيره الطامة الكبرى بالقيامة .

ونفهمها بالآبة بعدها : « يومَ يتذكَّرُ الإِنسانُ ما سَعَى » . والتذكر هنا عن نسيان ، وقد نظَّر له الزمخشرى بقوله تعالى : « يوم يبعثهم التد جميعاً فينبئهم بما عملوا ، أحصاه الله ونسوه ، والله على كل شى ء شهيد » المجادلة ٦ . وقالوا فى « ما سعى » : إن ( ما ) تحتمل أن تكون مصدرية أو موصولة ، وقد اختار أبو حيان الموصولة ، أى عمله الذى سعى إليه ، أما الزمخشرى ، فقال بهما معاً ، دون ترجيح .

والذى نراه أن المصدرية أعم وأوْلى بالمقام ، فيكون المعنى : يوم يتذكر الإنسان مسعاه . \* وأن ليس للإنسان إلا ما سعى \*

(1) تفسير الطبرى ، والبحر المحيط .
 (٢) المفردات : مادة علم .

102



والقرآن يستعمل البروز ، وهو قوة الشخوص والظهور ، في موقف القيامة والحساب . ومنه آدات :

الشعراء ٩١ : «وأَزلفت الجنةُ للمتقين \* وبُرِّزت الجحيمُ للغاوين » غافر ١٦ : «يومَ هم بارزون لا يخفَى على اللهِ منهم شيءٌ ، لن المُلْكُ اليومَ ، للهِ الواحدِ القهار ».

إِبراهيم ٢١ : «وبَرزوا لله جميعاً فقال الضعفاءُ للذين استكبروا إِنا كنا لكم تَبَعاً فهل أَنتمُ مُغنُونَ عنا من عذابِ الله مِن شيءٍ »؟

إِبراهيم ٤٨ : «يومَ تُبَدَّلُ الأَرضُ غيرَ الأَرضِ والسُمواتُ ، وبَرزوا للهِ الواحدِ القهارِ ».

وتسمية جهنم بالجحيم فى المصطلح الدينى ، ملحوظ فيها الأصل اللغوى وهو شدة تأجج نارها . فالجحيم والجحمة فى اللغة : النارُ الشديدة التأجج ، وكل نار بعضها فوق بعض . وكل نار عظيمة فى مهواة . والجاحم : الجمر الشديد الاشتعال ، والجحام داء فى العين . ومن المجاز : التجحم التحرقُ حرِرْصًا وبخلا أو غضباً .

وإسناد البروز إلى الجحيم ، بالبناء للمجهول ، تطرد به الظاهرة الأسلوبية فى صرف النظر عمداً عن الفاعل لأحداث القيامة ، تقريراً لفاعليتها التلقائية ، وتركيزاً للانتباه فيها .

¢ \* \*

« فأَمَّا من طَغَى \* وَآثَرَ الحياةَ الدنيا \* فإِنَّ الجحيمَ هي المَّأْوَى ». الأثر ، لغة : بقية الشيء ، ومنه الخبر المأثور الباقى ، والأثرة المكرمة تبقى ، والبقية من العلم تؤثر . ولعل أصل استعماله في الأثيرة الدابة العظيمة الأثر في الأرض بحافرها. والأثر سمة في باطن خف البعير يُقتنى بها أثره، أى ما يترك

100

This file was downloaded from QuranicThought.com



من علامة باقية . وأثر فيه تأثيراً ، ترك فيه أثراً يبقى ، والآثار ما بتى من الماضين . والإيثار : التفضيل ، وبهذا المعنى جاء فى آيات :

يوسف ٩١ : «قالوا تاللهِ لقد آثَرَك اللهُ علينا وإنْ كنا لَخَاطِئين ». الأَعلى ١٦ : «بل تُؤثرون الحياةَ الدنيا \* والآخِرةُ خيرُ وأَبقى ».

طه ٧٢ : «قالوا لن نُوَثِرَكَ على ما جاءنا من البينات والذى فطَرنا ، فاقْضِ ما أَنتَ قَاضٍ إِنما تقضى هذه الحياةَ الدنيا » .

وجاء نقيضاً للأثرة في آية الحشر ٩ :

د ويؤثرون على أنفسِهم ولو كان بهم خصاصة » وهو تفضيل أيضاً لكن للغير على النفس ، كرماً وفضلا .

ويجيء الإيثار بمعنى الاختيار ، ملحوظًا فيه أن المرء يختار ما يحسبه أفضل وأبقى . وبمعنى الأثرة ، ملحوظًا فيها أن الأثِرَ يستبتى لنفسه الأشياء المختارة .

والمأوى : المكان يؤوّى إليه ويُلاذ به ويُسكن ُ فيه . ولم يستعمله القرآن إلافى الحياة الآخرة : إما مع الجنة (السجدة ١٩ ، النجم ١٥ ، النازعات ٤١ ) .

وإما مع الجحيم أو النار أو جهم وبئس المصير :

( آل عمران : ١٥١ ، ١٦٢ ، ١٩٧ ، الأنفال ١٦ ، المائدة ٧٢ ، الحديد ١٥ ، العنكبوت ٢٥ ، الحاثية ٣٤ ، النساء ٩٧ ، ١٢١ ، يونس ٣٨ ، الإسراء ٩٧ ، السجدة ٢٠ ، التوبة ٧٣ ، ٩٥ ، التحريم ٩ ، الرعد ١٨، النور ٥٧ ، النازعات ٣٩ ) .

وهوصنيع يشهد بأن القرآن الكريم يقررأن الدارالآخرة هي المأوى . ويلحظ فيه من قرب ، أنها المقرالدائم والمنزل الأخير ، وأنها نهاية المطاف وغاية المصير .

أما الفعل من « أوى » فيأتى فى القرآن أربع عشرة مرة ، لا يخطئ الحس فيها جميعاً ، معنى المأمن والحمى والملاذ ، إما حقيقة فى مثل آيات :

> الضحى ٦ : « أَلَم يجدُّك يتيماً فَآوى » . الأَنفال٧٤، ٧٤ : «والذين آوَوا ونصروا » .

This file was downloaded from QuranicThought.com

107

101 الأنفال ٢٦ : «فآواكم وأَيدكم بنصره ». ومعها آيات : أَلْكَهف ١٠ ، ١٦ ، ٣٣ ويوسف ٦٩ ، ٩٩ والمؤمنون ٥٠ والأحزاب ٥١ . وإما على سبيل الرجاء أو الوهم : ۸۰ : «قال لو أَنَّ لى بكم قوةً أَوْ آوِى إلى رُكْنٍ شديد ». هود ٤٣ : «قالَ سَآوِى إلى جبل يَعصِمُنَى من الماءِ ، قال هود لا عاصمَ اليومَ من أمرِ اللهِ إلا مَن رحم، وحال بينهما الموج فكان من المغرقين » . المعارج ١٣ : «يُبَصِّرُونهم ، يَوَدُّ المجرمُ لو يَفتدِي من عذاب يَوَمئذٍ ببَنيه \* وصاحبتِه وأخيه \* وفصيلتِه التي توويه \* «وأَمَّا مَنْ خافَ مَقامَ ربِّه ونهَى النفسَ عن الهوَى \* فإِن الجنةَ هي

المأوى » .

في ذكر المقام هنا ، مقام ربه، إيحاء بأن الحائف يراقب ربَّه في كل عمله ومسعاه ، عن يقين بأنه واقعن بين يدى الله ، ماثل في مقامه تعالى . وأيَّا ما حملنا المقام ، على المصدرية أو الزمان أو المكمان ، ففيه إحضار وشهود ، ونظيره في القرآن آبات :

> إبراهيم ١٤ : « لمن خافَ مقامى وخَافَ وَعِيدٍ » . الرحمن ٤٦ : «ولمن خافَ مَقَامَ رَبِّه جَنَّتان ».

قال أبو حيان : « وفي إضافة المقام للرب تفخيم للمقام وتهويل عظيم واقع من النفوس موقعاً عظيما » .

والهوى الميل ، وربما كان أصل استعماله في : هُـوَتِ العُقْمَابُ إذا انقضت على فريستها . ومن هذا الاستعمال أخرن الميل ، والانجذاب إلى شيء مرغوب، شرًا كان أو خيراً ، عيموداً أو غير خمود على أن أكثر استعماله ، كما قال

العقل في زجر النفس عن شهواتها ، واعتقال هواها المضل . . .

This file was downloaded from QuranicThought.com



109

وإذ يبلغ القرآن بالوعيد غايته . وينتهى به إلى الأمر المقضى من ثواب أو عقاب ، لا يدع الموقف دون أن يعقَّب عليه بحسم عُـقدته ، والرد على سؤالهم عن الساعة : أيان مرساها !

ولفظ ساعة في العربية ، يعنى الجزء من الوقت . ثم تحدد . بستين دقيقة .

ويستعمل معرفا بـ( ال ) للعهد، ظرف زمان للوقت الحاضر ، فيقال : أزورك الساعة . ثم غلب استعمال « الساعة » فى الآلة الضابطة للوقت ، بعد اختراعها . ثم غلب استعمال « الساعة » فى الآلة الضابطة للوقت ، بعد اختراعها .

لكن للقرآن استعماليّه الخاص للساعة ، فهو لا يستعملها نكرةً ، إلا في برهة من الوقت قصيرة دون تحديد لها بالدقائق :

الروم ٥٥ : «يُقْسِمُ المجرمون ما لبدوا غيرَ ساعةٍ » .

النحل ٦١ : «فإذا جاءَ أَجلُهم لا يستأخرون ساعةً ولا يستقدمون » ومعها الأعراف ٣٤ وسبا ٣٠ ويونس ٤٩ .

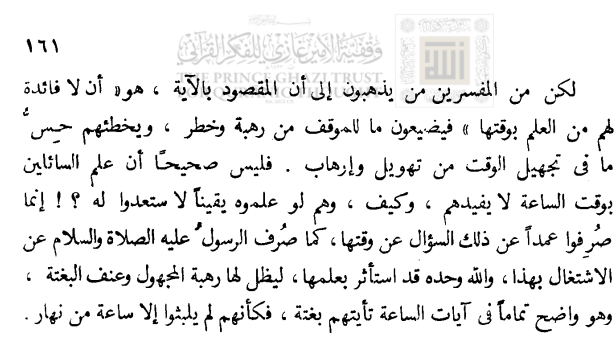
يونس ٤٥ : «ويومَ يَحشرُهم كأَن لم يلبثوا إلا ساعةً من النهار». الأَحقاف ٣٥ : «كأَنهم يومَ يرون ما يُوعَدون لم يلبثوا إلا ساعةً من نهار».

أما حين يستعمل القرآن « الساعة » معرفة بـ : ال ، فتلك ـــ دائماً ـــ هى ساعة الآخرة ، لم يتخلف هذا فى أى موضع من المواضع الأربعين التى جاءت « الساعة » فيها فى القرآن الكريم ، بدلالتها الإسلامية فى المصطلح الدينى .

والملحظ البيانى فى هذا الاستعمال المطرد ، أن هذه « الساعة » تنفرد دون ساعات الزمان كله ، بأنها الحاسمة الفاصلة التى يتغير فيها نظام الزمن وسير الكون ، لما يحدث فيها من حدث هائل خطير . وهو معنى يقوى ويتضح ، بـإسناد القيام ، والإتيان ، والمجىء ، إلى هذه الساعة المتميزة الحاسمة، دلالة على بروزها وشخوصها وفاعليتها :

17. الأنعام ٣١: «حتى إذا جاءَتْهم الساعة بغتة». الأَنعام ٤٠: «أو أتتكم الساعةُ ». يوسف ١٠٧ : «أو تأتيهم الساعة بغتة ». ومعها الحج ده ، والزخرف ٦٦ ، محمد ١٨ . الروم ١٢، ١٤، ٥٥ «ويوم تقومُ الساعةُ ». وسمها طه ١٥، والجانية ٢٧. ٣ : «وقال الذين كفروا لا تأتينا الساعةُ ، قل بَلَّي سبآ وربى لتأتينكم » . ۱ : «اقتربت الساعة وانشق القمر». القمر الكهف ٣٦ : «وما أَظن الساعةُ قائمةً » . ومعها (فصلت ٥٠ ) وفي السؤال \* أيَّان مرساها ؟ إنكار واستبعاد ، فما قصَد السائلون إلا أن يحرجوا الرسول عليه الصلاة والسلام بسؤالهم: أيان مرساها ؟ على الاستبعاد والجحد والإنكار . « فيمَ أَنت من ذِكْراها \* إلى ربِّكَ مُنْتَهاها » . وعن عمد، صرف القرآن عن السؤال عن مرسى الساعة ومستقدَّر ها وأوانها ، لأن الله تعالى قد استأثر بعلمها ، فإليه وحده منتهاها، على وجه القصُّر الصريح بالتقديم والتأخير في الآية : « إلى ربِّلك منتهاها » لا إلى غيره : ونظيره ما في آيات : الأحزاب ٦٣ : «يسالك الناس عن الساعةِ قل إِنما عِلْمُها عند اللهِ وما يدريكَ لعل الساعةَ تكونُ قريباً » ر فصلت ٤٧ : «إليه يُرَدُّ عِلمُ الساعة». ٣٤ : «إِن الله عندَهُ عِلْمُ الساعة » وسعها الزخرف ٨٥ . لقمان عنده وحده علم الساعة ، وإليه وحده مردَّها ومنتهاها ، ففيم أنت من ذكراها يا محمد ، والله قد استأثر بعلمها ، لم يؤته أحداً من خلقه !

This file was downloaded from QuranicThought.com



والفرق دقيق بعيد ، بين أن ُيصرَفوا عن السؤال عن وقتها لأن الله قد استأثر بعلمها ، وبين ما يقوله الزنخشرى وأبو حيان وغيرهما من أنه « لا فائدة لهم من علمهم بوقتها »

«إِنما أَنت مُنْذِرُ مَنْ يَخشاها ».

فيه قصر لمهمة النبى عليه الصلاة والسلام، فيا يتعلق بهذه الساعة : أن ينذر من يخشاها ، لا أن يذكر موعدها ومرساها . وفيه تخصيص للإنذار بمن يخشى الساعة ، لأنه ـــ كما قال أبو حيان ـــ الذى يُنجد ِى معه الإنذار .

والخشية ليست مجرد خوف ، وإنما هى خوف مشوب برهبة المخشى وإعظامه ، وأكثر ما تجىء فى القرآن ، فى مقام خشية الله ، مسنكة إلى المؤمنين ، أو الرسل ، أو العلماء ، أو ممن تُرجى لهم الهداية . ويبلغ القرآن بالخشية أقصى دلالتها على الرهبة والإجلال ، حين تكون من الحجارة أو الجبل :

البقرة ٧٤ : «وإن منها لما يهبط من خشية الله».

الحشر ٢١ : «لو أنزلناهذا القرآن على جبل لرأيته خاشعاً متصدعاً من خشية الله ».

التفسير البياني - أول



هنا تبلغ المباغتة غاية العنف والنذير ، ولا نتعلق بما ذكره المفسرون فى مكان اللابثين وهل يكون فى القبور أو فى الحياة الدنيا ، فالآية حين أطلقت اللَّبْتَ ، صرفتْه عمداً إلى كل ما قبل رؤيتهم الساعة .

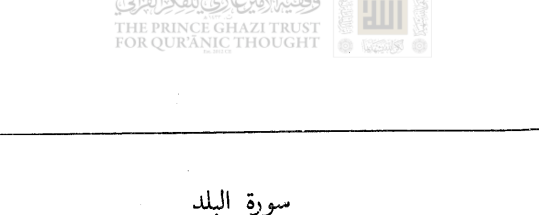
والأصل فى الرؤية أن تكون حسية ، وكون ُ الساعة شيئاً يرونه رأى العين ، فيه مع التشخيص والتجسيم والبروز ، إلباس ُ الظرف بالمظروف ، وإدماج الحدث « القيامة » بالوقت الذى يحدث فيه وهو « الساعة » : فهذه الساعة الحاسمة الفاصلة ، كأنها الحدث الهائل الضخم الخطير الذى يقع فيها . وهذا الملحظ من الفاصلة ، كأنها الحدث الهائل الضخم الخطير الذى يقع فيها . وهذا الملحظ من الفاصلة م و تقوية الصلة بين الوقت والحادث ، هو نفسه الذى لحظناه فى إسناد التجسيم ، و تقوية الصلة بين الوقت والحادث ، هو نفسه الذى لحظناه فى إسناد القيام والإتيان والمحىء إلى « الساعة » وربما تُنوسيت ظرفية الساعة فأخبر عنها بصيغة المذكر ، على اعتبار أنها الحدث نفسه « وما يدريك لعل الساعة قريب »

وإن تكلف المفسرون له محذوفًا مقدراً هو « قريب وقتها » !

وبغتة المفاجأة ، هى المسيطرة على آية النازعات : « كأنهم يوم ً يرونها لم يلبثوا إلا عشية أو ضحاها » كما تسيطر على أكثر الآيات التي جاءت «الساعة » فيها ، فهى تأتيهم بغتة ، كأن لم يلبثوا إلا ساعة .

ولا حاجة بنا بعد هذا إلى الوقوف عندما قاله بعض المفسرين فى إضافة الضحى إلى العشية : « لما بينهما من الملابسة لاجماعهما فى نهار واحد: الزغشرى » أو لكونهما طرفى النهار « بدأ بذكر أحدهما فأضاف الآخر إليه تجوزاً واتساعماً : أبو حيان » فليس شىء من هذا ومثله بذى بال، أمام ذلك النذير الصادع برهبة المفاجأة ، فإذا الساعة قائمة يراها هؤلاء الذين أنكروها وسألوا فى استبعاد واستهزاء « أيان مرساها ! » وإذا هول اليقين يفجأ من غرتهم الدنيا، فيحسم المشهد المثير وينتهى به إلى غايته المقررة ، متسقماً مع المشهد الحسى المادى الذى الفت إليه القرآن أول السورة فى : « والنازعات غرقماً » والناشطات نشطاً » والسابحات سبحاً » فالسابقات سبقماً » فيلدبرات أمراً ».

173



## بِسْم ِٱللهِ ٱلرَّحْمٰنِ ٱلرَّحِيم

(لا أُقْسِمُ بِهٰذَا ٱلْبَلَدِ \* وَأَنْتَ حِلُّ بِهٰذَا ٱلْبَلَدِ \* وَوَالِدِ وَمَا وَلَدَ \* لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلإِنْسَانَ فِي كَبَدِ \* أَيَحْسَبُ أَنْ لَنْ يَقْدِرَ عَلَيْهِ أَحَدٌ \* يَقُولُ أَهْلَكْتُ مَالًا لُبَدًا \* أَيَحْسَبُ أَنْ لَمْ يَرَهُ أَحَدٌ \* أَلَمْ نَجْعَلْ لَهُ عَيْنَيْنِ \* وَلِسَاناً وَشَفَتَيْنِ \* وَهَدَيْنَاهُ ٱلنَّجْدَيْنِ \* فَلاَ ٱقْتَحَمَ ٱلْعَقَدَ \* عَيْنَيْن \* وَلِسَاناً وَشَفَتَيْنِ \* وَهَدَيْنَاهُ ٱلنَّجْدَيْنِ \* فَلاَ آقْتَحَمَ ٱلْعَقَدَ \* وَمَا أَدْرَاكَ مَا ٱلْعَقَبَةُ \* فَلَكُ رَقَبَة \* أَوْ إِطْعَامُ فِي يَوْم ذِي مَسْغَبَةٍ \* يَتِيهِ أَنْ وَمَا أَدْرَاكَ مَا ٱلْعَقْبَةُ \* فَلَكُ رَقَبَة \* أَوْ إِطْعَامُ فِي يَوْم ذِي مَسْغَبَةٍ \* يَتِيها مَنْ أَنْ مَوْرَاكَ مَا ٱلْعَقْبَةُ \* فَلَكُ رَقَبَة \* أَوْ إَطْعَامُ فَي يَوْم ذِي مَسْغَبَةٍ \* يَتِيها وَمَا أَدْرَاكَ مَا ٱلْعَقْبَةُ \* فَلَكُ رَقَبَة \* أَوْ إَطْعَامُ فِي يَوْم ذِي مَسْغَبَةٍ \* يَتِيها وَمَا أَدْرَاكَ مَا ٱلْعَقْبَةُ \* فَلَكُ رَقَبَة \* أَوْ إَطْعَامُ فَي يَوْم ذِي مَاعْتَوَ وَتَوَاصَوْا نَعْلَاللهُ أَسْمَ أَعْذَا مَنْكَلُهُ مَا أَنْ عَلَيْهِ \* أَوْ مُنْعَامَ فَي يَوْم فِي مَاللَذِينَ آمَنُوا وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ وَتَوَاصَوْ بِاللَهُ أَسْخَابَةُ \* عَلَيْهِمْ نَارُ مُؤْصَدَة \* أَعْلَيْتُ مَالَا لَبْعَامَ أَيْ مَنْ أَنْ عَنْهُ مَا أَصْحَدَة \* أَوْسَعْبَهُ \* مَا أَنْ عَنْنَ مَنْ أَنْ عَامَةُ أَسْخَدَة \* أَوْنَائِكَ أَنْ حَدَيْنَ مَنْ أَنْ عَنْ أَنْ مَعْدَا أَعْنَا أَنْ عَلَيْنَا هُمُ أَصْحَابُ الْمَعْنَا أَنْهَ \* عَلَيْهِمْ نَارُ مُؤْصَدَةً ﴾



## فراغ



السورة مكية ، ترتيبها الحامسة والثلاثون على المشهرر في ترتيب النزول . نزلت بعد (ف). وهي إحدى سورتين ابتدأتا بلفظ القسم صريحًا مسبوقًا بـ : لا والسورة الأخرى هي القيامة : « لا أقسم بيوم القيامة » . على أن عبارة « لا أقسم » وردت في مستهل آيات أخرى ، لكن في غير مفتتح السورة : ٥٧ : «فلا أقسم بمواقع النجوم \* وإنه لَقسم لو تعلمون الواقعة عظم». الحاقة ٣٨ : «فلا أقسمُ بما تُبصرون \* ومالا تبصِرون » . ٤٠ : «فلا أقسم بربِّ المشارق والمغارب إنا لقادرون ». المعارج ٢ : «ولا أَقْسِمُ بالنفس اللوامة ». القيامة التكوير ١٥ : ﴿فَلا أُقْسَم بِالخُنَّسِ \* الجَوَارِ الكُنُّس \* واللَّيلِ إِذَا عسعس والصبح إذا تنفس » . الانشقاق ١٦ : «فلا أُقسِم بالشفَقِ \* والليل وما وسق \* والقمرِ إِذَا اتسق». وكلها آيات مكية . . . وفعل القسم فيها جميعاً ، مسند إلى الله سبحانه متكلماً ؟ وجمهرة المفسرين يكتفون هنا بالقول أن « لا أقسم » معناها : أقسم ، زيدت لا، للتأكيد: دون إشارة إلى المقتضي البياني للعدول عن « أقسم» إلى «لا أقسم، أو إيضاح وجه تأكيد القسم ، بنقيضه وهو النبى ! على أن الشيخ محمد عبده ، لم يفته الوقوف عندها ليقول : « إن لا أقسم ، عبارة من عبارات العرب في القسم ، يراد بها تأكيد الخبر ، كأنه في ثبوته وظهوره لا يحتاج إلى قسم . ويقال إنه يؤتى بها في القسم إذا أريد تعظيم المقسَم

This file was downloaded from QuranicThought.com

177 به ، كأن القائل يقول : إنى لا أعظمه بالقسم لأنه عظيم فى نفسه . والمعنى فى كلَّ حال على القسم »<sup>(1)</sup>.

وفى « لا أقسم » قول آخر ، ذكره أبو حيان بين الأقوال فى تفسير الآية <sup>(١</sup>، وهو أن النبى هنا حقيقى ، وليس لتأكيد القسم ! وتوجيه العبارة عنده، على النبى : • أن هذا البلد لا يقسم الله به وقد جاء أهله بأعمال توجب إحلال حرمته » <sup>(١)</sup>

ونستقرئ كل مواضع الاستعمال القرآنى لهذا الأسلوب فى نبى القسم فنجد : • أنه لم يستعمل " لا أقسم " إلا حين يكون الفعل مسنداً إلى الله تعالى .

أن فعل القسم لم يأت في القرآن كله مسنداً إلى الله ، إلا مع « لا »
 النافية .

وهذا الاستقراء صريح الدلالة على أنه سبحانه ليس فى حاجة إلى القسم وأن ننى الحاجة إلى القسم تأكيد له. ومن مألوف استعمالنا أن نقول: لا أوصيك بفلان ، تأكيداً للتوصية . كما نقول : بغير يمين ، تأكيداً للثقة التى لا نحتاج معها إلى يمين <sup>(۲)</sup>.

وفى لفظ « أقسم » هنا ملحظ ذو بال . فقد يبدو من السهل هنا أن نفسر أقسم بلفظ أحلف ، وليس فى استعمال العرب لهما ما يمنع من تفسير أحدهما بالآخر ، فالنابغة يقول فى اعتذاره للنعمان :

حلفت فلم أترك لنفسِك ريبة \*

وقال الأعشى :

حلفت برب الراقصات إلى منى
 وقال شاس بن عبدة ، أخو علقمة الفحل :

• حلفتُ بما ضم الحجيج إلى مِنَّى •

(١) تفسير جزء عم : سورة البلد .
 (٢،٢) البحر المحيط : ٤
 ٣) تناولت هذه الظاهرة الأسلوبية بمزيد تدبر واستيعاب، في (الإمجاز البواذ،) ص٩٥٢ ط
 ١٩٧١ .
 This file was downloaded from QuranicThought.com



لكن استقراء الكلمتين فى القرآن يمنع هذا الترادف : فلقد جاءت مادة « حلف» فى القرآن الكريم فى ثلاثة عشر موضعاً ، كلها بغير استثناء ، فى مقام الحينت باليمين . منها ست آيات فى المنافقين الذين فضحتهم سورة التوبة بعد غزوة تبوك :

۱٦۷

التوبة ٢٢ : « لو كان عَرَضاً قريباً وسفراً قاصداً لاتَّبعوك ولكن بعُدت عليهم الشقة ، وسيحلفون بالله لو استطعنا لخرجنا معكم يُهلكون أَنفسَهم والله يعلم إِنهم لكاذبون» التربة ٢٦ : «ويحلفون بالله إِنهم لمنكم وما هم منكم ». التوبة ٢٦ : يحلفون بالله لكم ليُرضوكم ، والله ورسوله أحقُّ أَن يُرضوه إن كانوا مؤمنين ».

- التوبة ٩٦ : « يحلفون لكم لترضَوا عنهم فإِن ترضُوا عنهم فإِن الله لا يرضى عن القوم الفاسقين » .
- التوبة ١٠٧ : «وليحلِفنَّ إِن أَردْنا إِلاالحسنى واللهُ يشهد إِنهم لكاذبون » ومعها ، في المنافقين أيضاً ، آيات :

المجادلة ١٤ : «ويحلفون على الكذب وهم يعلمون » .

المجادلة ١٨ : « يوم يبعثهم اللهُ جميعًا فيحلفون له كما يحلفون لكم ويحسَبون أنهم على شيءِ ألا إنهم هم الكاذبون » .

القلم ١٠ : « ولا تطع كلَّ حلاًف مهين ، همَّاز مشَّاءٍ بنميم ، منَّاع للخير معتد أثيم » .

۱٦٨ النساءِ ٦٢ : «وإذا قِيلَ لهم تعالَوا إلى ما أَنزل اللهُ وإلى الرسول رأيتَ المنافقين بَصُدُّون عنكَ صُدوداً ، فكيف إذا أصابتهم مصيبة مما قدَّمت أيدمم ثم جاءوك يَحلِفون بِالله إِنْ أَرِدْنا إِلا إحساناً وتوفيقاً » . وجاء الفعل مرة واحدة مسنداً إلى الذين آمنوا، فكز متشهم كمَّفَّارة الحنث باليمين « ذلك كفارة أيمانيكم إذا حَلَفْتم » . المائدة ٨٩ أما القسم فيغلب مجيئه في الأيمان الصادقة . وجاء المصدر منه موصوفاً بالعظمة في آية الواقعة : « وإنه لقسم لو تعلمون عظيم » . ويجيء الفعل في الشهادة ومثلها ، حيث لا يحل الحنث باليمين ، كالشهادة على الوصية : المائدة ٢٠٦ ، ١٠٧ وحين يُسسَند القسم في القرآن إلى المجرمين فإنهم في ظنهم غير حانثين : «ويومَ تقومُ الساعةُ يقسم المجرمون ما لبثوا غيرَ ساعةٍ » . الروم ٥٥ وكذلك حين يقسم الكفار بالله جهد أيمانهم ، عن اقتناع بصدق ما يقسمون عليه ولوكان في حقيقته كذباً : «وأقسموا بالله جهد أممانهم لئن جاءتهم آية ليُؤمنن بها » . للأنعام ١٠٩ ومعها آيات : الأعراف ٤٩ ، إبراهيم ٤٤ ، المائدة ٥٣ ، النحل ٣٨ ، النور ٥٣ ، فاطر ٤٢. وأمام هذا الاستعمال القرآني ، لا يهون أن نفسر القسمَ بالحلف ، وصنيع القرآن فيهما يلفت إلى قرق دقيق بين اللفظين المقول بترادفهما، فرق يؤيده فقه العربية ، فاختلاف مادتى اللفظين يؤذن باختلاف مدلول كل منهما ، وبين حلف وحنث من القرب ، ما ليس بين حلف وقسم ، مما يبعد أن بكونا سوام .

. . .

179 ولا أعرف أنهم اختلفوا في أن « هذا البلد » . المقسم به في الآية ، هو ه مکټه . ونضيف من الاستقراء ، أنه حيثًا جاء « هذا البلد » في القرآن الكريم ، مفرداً معرفاً ب: إل، مشاراً إليه بهذا، فإن الإشارة تعين أن « ال » للعهد ، وهذا البلد هو مُكة في آيتي البلد : « لا أقسم بهذا البلد \* وأنت حل بهذا البلد » وآيتي : ۳ : «وهذا البلد الأمين ». التين إبراهم ٣٥ : «ربِّ اجعلْ هذا البلد آمِناً » . وجاء البلد ، بغير اسم الإشارة ، في آية الأعراف ٥٨ وليست خاصة بمكة ، بل عامة لجنس البلد الطيب : «والبلَدُ الطيِّبُ يَخرُجُ نباتُهُ بإذنِ ربِّه والذي خَبُثَ لا يَخرُجُ إِلا نَكِدًا » أما بلد ، بالإفراد والتنكير ، فقد جاء مرة في دعاء إبراهيم لمكة : في آية «رب اجعل هذا بلدًا آمناً ». البقرة ١٢٦ : وثلاث مرات على العموم المستفاد من التنكير مع قيده بالوصف ، في آيات : النحل ٧ : «وتحملُ أَثقالَكُم إلى بلدٍ لم تكونوا بالغيه إلا بشِقٍّ الأَنفُس ». فاطر ؟ • • • «واللهُ الذي أرسل الرياحَ فتثير سحاباً فسَقْناه إلى ومعها آية الأعراف<٥ . بلد ميت». ومن هذا التتبع ، نرى أن تخصيص « البلد » بمكة في القرآن ، لا يكون إلا مُعرَّفا بِ : « ال » للعهد ، وباسم الإشارة الذي يفيد التعيين والاختصاص والإحضار .

وسبقت الإشارة في « لا أقسم » إلى قول ذكره أبو حيان في تفسير

١٧٠ الآية ، وهو أن « لا » هنا لنفى القسم لا لتأكيده ، لأن « هذا البلد لا يقسم الله به وقد جاء أهله بأعمال توجب إحلال حرمته » .

يبدو أن القول بالنبى هنا ، وجّه إليه أن القسم للتعظيم ، فلما منع ظاهرُ السياق هنا أن يكون المقسم به موضع تعظيم ، قيل إن « لا » نافية وليست مؤكدة ، وقد هدى تدبر الظاهرة الأسلوبية ، إلى تأكيد القسم بنبى الحاجة إليه ، حين يكون فعل القسم مسنداً إلى الله تعالى .

ويبقى القسمَ في الآية على وجهه من تعظيم حُرمة هذا البلد ، واستعظام أوضاع ٍ لأهله متوارثة ، لا تليق بجلال حرمته .

> وآية \* لا أقسم بهذا البلد \* مرتبطة كما قلنا بالآية بعدها «وأنت حِلُّ مذا البلدِ » .

من ناحيتين : واو الحال ، وهي قيد للجملة الأولى ، ثم تكرار « هذا البلد » توكيداً للصلة بين الآيتين .

وفي معنى « حَبِّلَ » خلاف بين المفسرَ ين <sup>(١)</sup> :

قيل : هو من استحلال حرمة الرسول في البلد الحرام الذي يأمن فيه الطير والوحش والحاني .

وقد واجهتهم هنا مشكلة : إذ كيف يستقيم القسمَ بمكة ، حال استحلال أهلها لحرمة الرسول في البلد الحرام ، والقسم هنا على وجهه للتعظيم ؟

قال « أبو حيان » فى (البحر) إن « لا » نافية للقسمَ الذي هو تعظيم . وقال ابن القيم : المعنى متضمن تعظيم بيت الله ورسوله <sup>(٢)</sup> ، وقال الشيخ محمد عبده : « ومعنى كونه حلا ، أنه استُحدِلَ لأهل مكة : استحلوا إعناته – صلى الله عليه «سلم ومطاردته واستباحوا حرمة الأمن فى ذلك البلد الأمين حتى اضطروه إلى

(١) بتلخيص وتضمين ، من : تفسير الطبرى وكشاف الز**مخشرى ، وتفسير الرازى ، والبحر** الح<sub>م</sub>ط لأبي حيان ، والتبيان لابن فيم الجوزية . (٢) التسان : ٣٧ .

الهجرة . ليفيد أن مكة عظيم شأنها جليل قدرها في جميع الأحوال حتى في هذه الحالة التي لم يرعَ أهلها تلك الحرمة التي خصها الله بها » <sup>(١)</sup> .

111

وقيل : « حيل » هنا بمعنى إحلال الله لرسوله أن يفعل بمكة وأهلها ما شاء « فأنت حل به فى المستقبل ، تصنع فيه ما تريد من القتل والأسر . وذلك أن الله فتح عليه مكة وأحلها له ، وما فُتَحِتْ على أحد قبله ، ولا أُحِلَتَ له ، فأحل ما شاء وحوم ما شاء » <sup>(۲)</sup> .

والآية مكية باتفاق وقد نزلت قبل فتح مكة بسنين ، فاحتاجوا إلى تعليل هذا التأويل ، فقال الزمخشرى يجيب عن سؤال طرحه فى هذا الموقف : إن المستقبل هنا كالحاضر المشاهد ، ونظيره قوله عزوجل : • إنك ميت وإنهم ميتون • •

وما بنا حاجة إلى مثل هذا ، فالإخبار عن المستقبل مألوف في العربية وفي القرآن ، وأبو حيان معذور حين يرد على الزمخشرى هنا بقوله : « وآما سؤاله والجواب ، فهذا لا يسأله من له أدنى تعلق بالنحو ، لأن الأخبار قد تكون بالمستقبلات » .

ثم قال أبو حيان : لم نحمل « وأنت حل » على أنه يحل لك ما تصنع فى مكة من الأسر والقتل ، بل حملناه على أنه مقيم ٌ بها خاصة ، وهو وقت النزول كان مقيماً بها ضرورة .

وفى الآية ، قول ثالث هوأن يكون « حيل » من الإحلال ضد الإحرام ذكره ابن القيم فى التبيان .

وقول رابع : أنه من الحلول بمعنى الإقامة ضد الظعن ، ذكره الراغب فى ( المفردات ) وكذلك ابن القيم : «قسم بحرمة المكان ، وبحلول الرسول فيه ، قسم بخير البقاع وقد اشتمل على خير العباد » <sup>(٣)</sup> .

وقال أبو حيان فى البحر : « أقسم بها لما جَمَعت من الشرفين : شرفها بإضافتها إلى الله تعالى ، وشرفها بحضور رسول الله صلى الله عليه وسلم فيها وإقامته بها ، فصارت أهلاً لأن يقسم بها » .

(۱) تفسير جزء عم ۸۷ .
 (۲) الزمخشرى ، وذكره أبو حيان ثم وفضه .
 (۳) التبيان : ۳۷ .

This file was downloaded from QuranicThought.com

111

والحل لغة ، يحتمل أكثر الأقوال التي ذكرها المفسرون ، فيكون من الحلول ضد الظعن ، أو من الإحلال ضد الإحرام ، أو من استحلال الحرمة . وانتهاكها ، وربما كان آصل معنى فيه ، حلّ العقدة ، ومنه دعاء موسى : «واحلل عقدة من لسانى » .

ثم قيل : حللتُ أى نزلت ، من حـَلَّ الأحْسَمالِ عند النزول، ومنه فى القرآن الكريم آيات :

الرعد ٣١ : «أَو تَحُلَّ قريباً من دارهم ». إبراهيم ٢٨ : «وأَحَلُّوا قومَهم دارَ البوار ». فاطر ٣٥ : «الذي أَحَلَّنا دارَ المقامةِ من فضلهِ ».

ثم نُقيلت إلى المصطلح الديني في الدلالة الإسلامية على الحل والحلال ، نقيض الحرام . وهو الغالب على الاستعمال القرآني ، ومعه الإحلال ، ضد الإحرام في آية المائدة ٢ ن وهي مدنية .

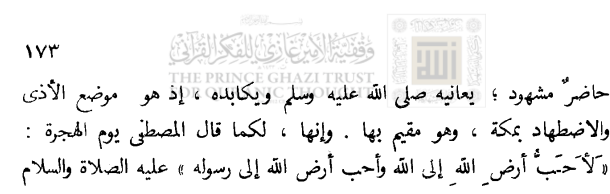
و بمعنى الحلال جاءت كلمة « حرل » في القرآن ، في أربع مرات من خمس . هي كل ما في الكتاب الكريم من صيغة « حل » :

المائدة ٥ : «وطعام الذين أوتوا الكتاب حِلَّ لكم ، وطعامكم حِلُّ لهم ».

الممتحنة ١٠ : «لا هُنَّ حلَّ لهم ، ولا هم يحلون لهنّ ». آل عمران ٩٣ : «كلُّ الطعام كان حِلاً لبنى إسرائيلَ إلا ما حَرَّم إسرائيلُ على نفسه من قبل أَن تُنزَّلَ التوراة » وكلها آيات مدنية .

ونطمئن إلى تفسير آية البلد بالحلول – وهو المختار عند أبى حيان – والمعنى يستقيم بهذا الفهم ، مع ماحظ من دلالة الاستحلال لحرمة الرسول فى هذا البلد ، لا فت إلى الأحوال الشاخصة لهذا البلد وأهله ، فكل ما يقع على الرسول من إيذاء،

This file was downloaded from QuranicThought.com



وبهذا الفهم لا يبدو معنى الإحلال ضد الإحرام قريباً والسياق لا يطمئن به ، والأذهان غير متجهة إليه فى هذا المقام .

كما نستبعد أن يكون حيل ُ بمعنى إحلال الله لرسوله هذا البلد َ يفعل به بعد الفتح ما شاء ، لظهور تكلّفه ، فضلا عن كون الصيغة لا تقبل الخويثًا أن يكون الإحلال من حـَلَّ ، وليس الاشتقاق .

وتفسير الحلّ بالإقامة وهو المعنى المتبادر، أو بجعل أذى الرسول حلالا وهو أكثر استعمال القرآن للمادة ، يبدو قوى الصلة بالآيات التالية ، على وجه لانضار معه إلى تمزيق السياق أو الإبعاد فى التكلف ، وبخاصة حين تحمل آية « وأنت حل بهذا البلد » على الحالية ، وهو ما ذهب إليه « أبو حيان » ؛ وليس على الاعتراض كما قال « الزمخشرى » وتابعه على ذلك الشيخ محمد عبده فقال: « واعترض بها بين العاطف والمعطوف ، ليفيد أن مكة عظيم شأنها جليل قدرها فى جميع الأحوال » .

وهذا القول بأن الآية معترضة . يغيب عنه ما في الحالية من قوة الربط وتقرير الصلة بين الآيتين . إذ تكون الثانية قيداً للأولى . ووصلا لها بالآية التالبة :

« ووَالد وما وَلَكَ » .

فالواو هنا للعطف ، ووالد وما ولد . معطوفان على هذا البلد فى الآية الأولى : • لا أقسم بهذا البلد . وأنت حلٌّ فيه تعرف أحوال أهله وأوضاعهم ، وتعانى ما تعانى من أمرهم .

وعند بعض المفسرين أن « ما »فى الآية ، يحتمل أن تكون ذافية ، وهو احتمال لا يدعو إليه ملحظ من السياق أو داع من المعنى فيما نرى، وتأويلها عندهم « ووالد، والذي ما ولد » أى العاقر ، على تقدير موصول مضمر يصح به هذا المعنى . مع أن إضمار الموصول لايجوز عن البصريين . . . . ( أبو حيان ) .

على أن جمهرة المفسرين ، ذهبوا إلى أن « ما » هنا اسم موصول ، ثم اختلفوا بعد ذلك فى تأويل : والد وما ولد . . .

وأهم ما عناهم منه، هذا التنكير في« والد وما ولد » قال الزمخشرى : هو للإبهام المستقل بالمدح والتعجب .

وأوْلى منه قول ُ من قالوا بالتعميم . لكن ما حدود هذا التعميم ؟ أطلقه قوم ، منهم ابن عباس – فيا نقل الطبرى وأبو حيان – فأدخل فيه جميع الحيوان !

وجعله بعضهم . منهم ابن جرير الطبرى ، عاميًّا في البشر والحيوان والنبات .

وهو ما أخذ به الشيخ محمد عبده فقال : « المراد منه أى والد وأى مولود من الإنسان والحيوان والنبات كما يرشد إليه التنكير ، وكما هو مختار عند ابن جرير وجمع من المحققين » .

واكتفى قوم من العموم بالبشر دون سائر الحيوان والنبات ، فقالوا : الوالد والولد هنا ، آدم وذريته « ابن القيم ، وذكره الزمخشرى » .

وخصه قوم : بالصالحين من ذريته .

115

وحصره فريق فى محمد صلى الله عليه وسلم وأمته ، وقد ذكره الطبرى بصيغة الاحتمال ، وأورده الزمخشرى فى (الكشاف) وذكره أبو حيان مرويتًا عن لامجاهد» . . .

وفى قول جلاله نوح وذريته ، أو إبراهيم عليه السلام وجميع ولده !

وهكذا يتسع عموم التنكير عندهم ، حتى يحتمل جميع الناس والحيوان والنبات . . .

ثم يتدرج فى الضيق ، حتى ينحصر فى أحد الأنبياء عليهم السلام وأمته ، أو الصالحين من ذريته وولده !



يشتختل المفسرين أن يبينوا وجه العظمة فى «والد وما ولد» لوقوعهما فى حيز المقسم به ، مع أن القسم كما يكون للتعظيم ، يكون لاستعظام ما هو جسيم وخطير .

فالذين قالوا : هو آدم وذريته ، قالوا إن وجه التعظيم أن آدم مرجع العباد ، كما أن مكة مرجع البلاد ! ( التبيان ) .

والذين قالوا : هو محمد وأمته ، قالوا إن القسم هنا لتعظيم الله محمداً وأمته ، بعد ما أقسم ببلده ، مبالغة فى شرفه صلى الله عليه وسلم ( الطبرى ۔ ونقله أبو حيان) .

والذين قالوا : هو كل والد وما ولد ، من جميع البشر والحيوان والنبات ، فسروه بأنه تعالى أقسم بذلك « ليلفت نظرنا إلى رفعة هذا الطور من أطوار الوجود، وهو طور التوالد ، وإلى ما فيه من بالغ الحكمة وإتقان الصنع ، وإلى ما يعانيه الوالد والمولود فى ذلك . . فإذا تصورت فى النبات كم تعانى البذرة فى أطوار النمو من مقاومة فواعل الجو ومحاولة امتصاص الغذاء مما حولها من العناصر ، إلى أن تستقيم شجرة ذات فروع وأغصان ، إلى أن تلد بذرة أو بذوراً أخرى ، تعمل عملها وتزين الوجود بجمال منظرها . . . إذا أحضرت ذلك فى ذهنك ، والتفت ً إلى ما فوق النبات من الحيوان والإنسان ، حضر لك من أمر الوالد والمولود فيهما ما هو أعظم » <sup>(1)</sup>.

وما أرى نص الآية ، يحتمل كل ذلك . وهذا الإطناب فى بيان عظمة التوالد فى النبات والحيوان ، لم يرتبط على وجه ما ، بهذا البلد الذى ارتبط به « والد وما ولد » لفظاً بواو العطف، ومعنى بوقوعهما جميعاً فى حيز المقسم به . . .

( 1 ) الشيخ محمد عبده : سورة البلد .

171

وتخصيص والد، بمحمد صلى الله عليه وسلم ، أو نوح ، أو إبراهيم ، عليهما السلام ، يُبعده ، إن لم ينفه ، العموم ُ المستفاد من التنكير ، فضلا عن دلالة « ما » على غير العاقل .

ونتدبر الآية فى سياقها من السورة ، فنرى التعميم أقرب إلى أن يُفهم م منه تتابعُ الأجيال من أهل « هذا البلد » طبقة ً بعد طبقة ، وما توارثوا ، ولداً عن والد ، من أحوال وأوضاع يستعظمها القرآن فيقسم بها لفتاً إلى جسامة خطرها ، ثم يتولى بيانها فى آيات تالية .

ووضع « ما » مكان من – التي هي للعاقل – في قوله تعالى : « وما ولد » لفت ً إلى أن المقصود هنا ليس أشخاصاً بذواتهم ، وإنما الحديث عن تتابع الحياة وأجيالها على نمط واحد ، وعن توارثها ولداً عن والد وخلفاً عن ساف . والأمر بهذا الفهم ، أبسط من أن نتكلف له مثل ما ذكره الشيخ محمد عبده أو نحو ما قال الزمخشري فيه :

« وقوله تعالى ما ولد ، فيه ما فى قوله : « والله أعلم بما وضعتْ » أى بأى شىء وضعت ، يعنى موضوعـًا عجيب الشأن ! »

وربما كان « الفراء » أهدى منهجاً ، حين اكتفى بالاستئناس بما فى القرآن من آيات جاءت فيها « ما » للناس كقوله تعالى : « فانكحوا ما طاب لكم . . . وما خلق الذكر والأنثى » دون أن يتكلف فى الأمر مايدعو إلى العجب ! (البحر المحيط) .

«لَقَدْ خَلَقْنَا الإِنسَانَ فَى كَبَدَ ». جمهور المفسرين على أن الإِنسَّان اسم جنس ( أبو حيان ) . والراجح أنه كذلك ، فأكثر ما تجىء كلمة « الإِنسان » فى القرآن ، معرفة بأل للجنس – نحو ٦٣ مرة – وجاءت مرة واحدة نكرة ، لكن مع الاستغراق بلفظ كل ، فى آية الإسراء ١٣ : « وكلَّ إِنسان ألزمناه طائره فى عُسْشَقِه» . لكن الزمنسري خصَّ الإِنسان في آية البلد ، بمرضى القلب من بنى آدم !

This file was downloaded from QuranicThought.com



وقال أبو زيد فيا نقل أبو حيان : إن الإنسان هو آدم .

على أن استقراء كل آيات الإنسان فى القرآن الكريم ، يشهد بأن دلالة الإنسانية فيه أخص من الآدمية والإنسية ، فالإنسان هو الذى يختص بالبيان والجدل ويحتمل التكليف والأمانة والعهد والوصية ، والابتلاء بالخير والشر والتعرض للغواية ، مع ما يلابس ذلك كله من غرور وطغيان <sup>(1)</sup> ....

أما «كَتَبَد» فلم ترد فى القرآن صيغة ولا مادة ، غير هذه المرة . وأصل الكبد فى اللغة من وجع الكبد ، يقال : كَتَبَدَ الرجُلُ يَكَبُدُه ، ضرب كَتَبِدَه، وكُبُدِ -- كَعُنى -- شكا كَبِدَه . والكُبُاد ، كَغْرَاب : وجع الكبد .

ثم أطلق على الألم بعامة ، فقيل : كَبَدِ ، أَى أَلَمٍ . ومنه أُخرِد معنى الشدة والمشقة ، فقيل : كَبَدِ معنى الشدة والمشقة ، فقيل : كَبد البردُ القوم َ شقَّ عليهم ، والكبَّد بالتحريك : الشدة والمشقة ، والمكابدة : المقاساة والمعاناة .

ولم يختلف المفسرون فى أن معناها فى آية البلد الشدة . لكن أقوالهم شتى فى تحديد هذه الشدة ، فالزمخشرى يقول : « لقد خلقنا الإنسان فى مترض هو مرض القلب وفساد الباطن » ، ثم انتبه إلى أنه بهذا يثير موضوع المسئولية والجزاء ، وهو الموضوع الذى فتح عليهم بابناً لم يستطيعوا سدَّه وإقفاله ، فالخالق هنا هو الله ، خلق الإنسان مريض القلب فاسد الباطن ، ومن ثم يستدرك الزمخشرى المعتزلى قائلا : « يريد: الذين علم منهم – تعالى – حين خلقهم ، أنهم لا يؤمنون ولا يعملون الصالحات » .

ومقتضى هذا أن تكون « ال » فى الإنسان للعهد لا لاستغراق الجنس الذى يرجحه سياق الآية ، ويؤيده الاستعمال القرآنى للإنسان مقصوداً به عموم النوع الإنسانى ، وهو ما عليه الجمهور ، كما صرح بذلك أبو حيان فى (البحر).

(۱) يأتى بيان ذلك بمزيد تفصيل فى تفسير سورتى العلق والعصر ، بالجزء الثانى من هذا الكتاب الكتاب This file was downloaded from QuranicThought.com

171

وفى (التبيان) : لم يخلق الله خلقًا يكابد ما يكابد ابن آدم . . . يكابد مصائب الدنيا وشدائد الآخرة .

وفيه كذلك عن « ابن عباس » : يعنى بالكبد ، حمله وولادته ورضاعه وفصاله ، ونبت أسنانه ، وحياته ومعاشه ومماته ، كل ذلك شدة .

فصَّله ابن القيم فقال : « الإنسان مخلوق فى شدة ، بكونه فى أارحم ثم فى القماط ثم فى الرباط ، ثم هو على خطر عظيم عند بلوغه حال التكليف ومكابدة المعيشة والأمر والنهى ، ثم مكابدة الموت وما بعده فى البرزخ ، وموقف القيامة ، ثم مكابدة العذاب فى النار ، ولا راحة إلا فى الجنة » .

وقال الشيخ محمد عبده : « إنه فی عناء •ن تصريف قواه فی عمله ، بل وفي أكله وشربه ، وحماية أهله في سربه » .

وكل ذلك يمكن أن يقال ، لكن ما وجه ُ ارتباط القسم بهذا البلد ، ووالد وما ولد ، بتلك الشدة التي خـُلق فيها الإنسان ُ ، والعناء ِ المحتوم عليه من ساعة مولده إلى يوم القيامة ؟

يقول الشيخ محمد عبده : « إن الإنسان نوع من الوالد والمولود ، فحق له أن يخلق فى كبد وكد ونصب . . . وما يصيب الرسول من تقريع المستحاين لحرمته ، فهو من شأن الإنسان وقدر قُدرً على كل مولود منه . وفيه من تسليته صلى الله عليه وسلم عن ذلك الإيذاء ما هو ظاهر ، وأن العناء الذى يلاقيه من اختصه الله بوحمه ، هو العناء الذى يصيب الوالد فى تربية ولده ، والمولود فى بلوغه الغاية من سير نموه » .

ووجه الغرابة فى هذا التأويل أن يُسوى بين أعباء الرسالة ، وما يتحمله كل مولود من عناء النمو . وقد رأينا أنه – رحمه الله – ذهب فى التعميم إلى آخر مدى ، فجعل « ما ولد » فى الآية ، لكل مولود من إنسان وحيوان ونبات ، فهل تستوى حقًّا أعباء الرسالة الكبرى ، وما يكابده كل مولود من البشر . ودَعَتْكَ من بذور النبات وصنوف الحشرات والحيوان ؟ !

ما نظن المكابدة هنا تنصرف إلى ما ذكروه من مشاق الحمل والنمو



والعيش والموت والحساب ، كما نستبعد أن يكون « الكبد » فى الآية هو مرض القلب وفساد الباطن كما قال « الزمخشرى » و إنما الكبد – فيما نرجح – هو ما هُمي له الإنسان بفطرته من احتمال المسئولية ومشقة الاختيار بين الخير والشر . ووجه ارتباطه بالقسم قبله - بحال أهل مكة وما اختاروا لأنفسهم من استحلال أذى الرسول وهو مقيم بالبلد الحرام – واضح ظاهر . وهو أوضح ارتباطاً بالآيات بعد . من ضلال الغرور بهذا الإنسان الذى وهب الله له وسائل الإدراك والتمييز ، وبين له معالم الطريقين : الحير والشر .

وقوله تعالى : • خلقنا • بدلا من : جعلنا ، إشارة إلى أن الإنسان محلوق بفطرته لهذه المكابدة ، على ما فهمناها من معاناة المسئولية وأمانة التكايف، والابتلاء بالشر أو الحير ، دون حاجة إلى ما أثاره المجبرة أو المعتزلة من كلام في المسئولية والجزاء

ثم تأتى الآيات بعد هذا ، مبينة الكَـبَدَ الذى خُـلِـقَ فيه الإِنسانُ ، موضحة ما هُبِيُّ له من وسائل الهدى والتمييز .

«أَيَحْسَبُ أَنْ لن يَقْدِرَ عليه أَحد » ؟

فهنا تبدأ المعاناة ، بما يشعر به الإنسان فى حال قوته وثرائه من غرور يطغيه ويُضله فيحسب أن لن يقدر عليه أحد : «كلاً إن الإنسان ليطغى . أن رآه استغنى » .

وبلاغة الاستفهام فى الآية ، تأتى من هذا الطيّ المتعمّد لتحديد نوع الكَبد ، على مألوف الإيجاز المعهود ، وبخاصة فى قصار السور من العهد المكى . ثم يفاجأ السامع بظواهر الكَبد وعلله وآثاره ، فى صورة استفهام تقريرى ، يحمل من الإنكار قدر ما يحمل من التقرير القاطع الحاسم ، فهنا وقفة عند « كَبَبَد » منكرة ، يذهب فيها الظن كل مذهب . يليها الاستفهام المثير : أيحسبُ أن لن يقدر عليه أحد ؟ و « لن » لتأبيد النبى فى حساب هذا الإنسان المغتر .

ولا حاجة بنا إلى تحديد مرجع الضمير في «أيحسب» بشخص معين ، This file was downloaded from QuranicThought.com



17.

هو فى قول : أبو الأشد ، كان قويتًا يُبسَط له الأديم العكاظى فيقوم عليه ويقول : " من أزلنى عنه فله كذا " فلا ينزع إلا قبطعًا ويدقى موضع قدميه . أو هو فى قولٍ آخر : الوليد بن المغيرة ، وغروره بقوته وجاهه وماله ذائع معروف . فالعبرة هنا بعموم اللفظ لا بخصوص سبب النزول ، لو صح أن الآية نزلت فى أحد الرجلين ....

هو الإنسان بعامة ، كما فهم « أبو حيان » وإن الإنسان ليطغى أن رآه استغنى ، ومع الطغيان تغره قوته فيحسب أن لن يقدر عليه أحد ، ويغره ثراؤه فيتشدق مباهياً مفاخراً :

«يقولُ أَهَلَكْتُ مالًا لُبَدا ».

لفظ « لـبد » لم يأت فى القرآن فى غير هذا الموضع ، وهو فى اللغة الكثير المجتمع ، وأصله من : تلبد الصوف ونحوه ، إذا تداخـَل ولزِق بعضُه ببعض .

واللَّبدة ، بالكسر : شعر زُبرة الأسد لوفرته وتداخله ، والتبدت الشجرة وتلبدت : كثرت أوراقها ، واللَّبدَى : القوم المجتمع .

يقول : أهلكتُ ، ولم يقل: أنفقت، مع قربها، إذ الإهلاك أوْلى بالغرور والطغيان ، وأنسب لجو المباهاة والفخر المسيطر على المقام . . .

والتنكير فى « مال » كالتنكير فى : لُمبَد ، وفى : أَحدَ ، مقصود به إلى الإطلاق والتعميم .

«أَيَحْسَبُ أَنْ لَم يَرَه أَحَدٌ ».

هنا عاد الاستفهام ، بكل ما فيه من ردع وإنكار ، يفجأ المغتر بماله وقوته، وفي حسابه أن لم يره أحد . وقد عدل البيان القرآ بي هنا عن « لن » التي في الاستفهام الأول ، إلى « لم » التي تنصرف إلى الماضي فتقرر أن ماضي المغتر محسوب عليه محاط به . بعد أن أكتد في : أيحسب أن لن يقدر عليه أحد؟ أن مصيره في يد القادر الحيط بما يعمل ، لا تحقّ عليه خافية ، فمهنَّد هذا للآيات بعده :

« أَلَمْ نجعلْ له عينين ، ولساناً وشَفَتَين ، وهَديْناه النَّجْدَين » . بدأ فيها بوسائط الإدراك الحسى ، ووسائل الإبانة : فالعين أداة البصر ، واللسان والشفتان أدوات النطق والإبانة والتعبير . وليس المراد هنا ، والله أعلم ، أدوات الحس العضوية العضلية ، فذلك ما لا يختص به الإنسان دون البهم والوحش والطير والحشرات . وإنما يراد بها ما يسأل الإنسان عنه ، على وجه الحض والزجر والإلزام بالحجة ، من أمانة البصر والنطق ، تمهيداً لما يلى فى السورة ، من تقرير تبعات الرشد ومسئولية الكلمة .

بعد وسائل الإدراك الحسى من بصر ونطق ، يأتى التذكير بما هدى تعالى الإنسان من إدراك مميز لمعالم الطريقين :

«وهَدَنْنَاه النَّجْدَين ». والأصل اللغوىللهُدى أنه الصخرة الناتئة في الماء يؤمن بها من العثار ، ووجه ُ النهار يعرف السائر فيه طريقه فلا يضل . ثم استعمل في هوادي الإبل أي المتقدمة منها ، ومنه الهادي أي الدليل الذي يتقدم القوم ويهديهم الطريق. ، واستعمل بعد هذا مجازيًّا في الهداية ضد الضلال ، وهو أكثر المعاني وروداً في القرآن . كما استعمل – في هذا الجو الديني – في التوفيق والإلهام .

والنتَّجْدُ لغة ": ما أشرف من الأرض ، والطريق المرتفع الواضح . والنجود من الإبل والأُتُن : الطويلة العنق ، والماضية ، والمتقدمة ، والتي تبرك على المكان المرتفع .

ومن الوضوح والارتفاع والتقدم ، أطلبق النجد على الدليل ينظه رَرُ مكانه في القوم ، ويسبقهم هاديًّا إلى الطريق .

وفسر « الراغب » النجدين في الآية ، بطريق الحق والباطل في الاعتقاد ، والصدق والكذب في المقال ، والجميل والقبيح في الفعال . لا الله المحالة المحالة

114

واقتصر «الزعشرى» ومثله «ابن القيم، والشيخ محمد عبده» على القول بأنهما طريقا الحير والشر، وذكر «أبو حيان» أن هذا هو ما عليه الجمهور . على أن هناك قولا – فى الأساس والبحر المحيط – بأن النجدين « هما النديان ، لأنهما كالطريقين لحياة الولد ورزقه » !

والتأويل به ، فيه شطط التكاف مع ظهور وهمنيه وضعفه . . . .

كلمة «وهديناه» – دون : بينا له أو أوضحنا– توجهنا إلى أن الهدى ملحوظ فيه أنه تعالى ألهم الفطرة الإنسانية الإدراك المميز للخير والشر ، وجعل لها الأدوات الحسية لهذا الإدراك . كما أن «النجدين» – ولم يأت هذا اللفظ فى القرآن ، إلا فى هذه الآية – ملحوظ فيهما معنى الوضوح والشخوص المنتفاد من الدلالة الأصلية للمادة ، بحيث يرى الإنسان الطريقين ببصره ، ويدركهما بما تهيأ له من هدى الله وإلهام الفطرة ...

واتصال هذه الآيات الثلاث بما قبلها واضح بين : فهذا الإنسان الذي علقه الله مهيأ لأمانة التكليف الصعبة ، مستعدًّا لمكابدة اختيار أحد الطريقين . قد زوَّده – جلت قدرته – بوسائل الإدراك الحسى ، وهداه معالم الخير والشر واضحة أمامه شاخصة ماثلة ، يراها بعينيه كما يرى النجدين فى وجه النهار ، ويدركها بما تهيأ له فى فطرته من تمييز بين الخير والشر ...

واستعمل « ألم » فى صدر الاستفهام هنا ، لأن خلّتى الإنسان مزوداً بوسائل الإداك والتمييز ، يسبق شعورَه بقوته واغتراره بما له ، فناسبه أن ينسحب الفعل بها إلى الماضى بـ (لم) .

أما حسبانه أن لن يقدر عليه أحد ، فيأتى متأخراً بعد أن تطغيه القوة والمال، ومن ثم جاءت ( لن ) لتنقل الفعل من الحال إلى المستقبل ، إذ ليس أمعن فى الغرور من أن يحسب المغتر أن لن يقدر عليه أحد أبداً .

ويقال كذلك ، إن الانسحاب إلى الماضي في « أيحسب أن لم يره أحد . . . ألم نجعل له . . . » وإلى المستقبل في « أيحسب أن لن يقدر عليه أحد » بيان لمدى إحاطة الله بالإنسان مهما يبلغ من قوته وطغيانه ، فهو تعالى يملك من أمر مستقبله ما يملك من حاضره وماضيه : بيده الخلق ، وإليه المصير ؛ وذلك هو ما فى قول. تعالى فى سورة الوحى الأولى : «كلاً إن الإنسان ليطغى \* أن رآه استغنى \* إن إلى ربك الرجمى » (العلق) .

« فَلَا اقْتَحَمَ العَقْبَةَ ».

الاقتحام : توسيُّطُ شدة مخيفة ، فيا فسره «الراغب» . ولم ترد مادته في القرآن إلا في موضعين : آية البلد هذه ، وآية ( ص ) ٥٩ :

« هذا فنَوْجٌ مقتنَحِمٌ معكم لا منَرْحَبَمًا بهم ، إنهم صَالُوا النارِ » .

وأصل القدّحمة ، من الطريق : مصاعبه . ومن الشهر : لياليه الثلاثُ الأخيرة ، يتشقُّ فيها السُّرَى وتتوه السبل . وقدّحتم المفاوز ، كمنع : طواها . وأما العقبة ، بالتحريك ، فأصلها المرقى الصعب من الحبال . والعُقابُ : الطائر الجارح المعروف ، وصخرة ناتئة فى عرض الحبل ، وحجدَر ناتى فى جوف البُر يخرق الدلو .

ولم تأت العقبة ، بهذا المعنى ، إلا في آيتى البلد ، وفيا عداهما ، تدور المادة في القرآن حول العيقاب والعاقبة والعقبي والتعقيب .

والاقتحام هو أنسب الألفاظ للعقبة لما بينهما من تلاؤم فى الشدة والمجاهدة واحمال الصعب . والمناسبة بين اقتحام العقبة وخلق الإنسان فى كبد ، أوضح من أن تختاج إلى بيان ؛ فالإنسان المخلوق فى كتبتد ، أهل لأن يقتحم أشداً المصاعب ويجتاز أقسى المفاوز ، على هتد ي ما تهيأ له من وسائل الإدراك والتمييز ، وما فُطر عليه من قدرة على الاحتمال والمكابدة .

ووقف المفسرون طويلا عند « فلا » فى صدر الآية ، ويميل أكثرهم إلى اعتبار «لا » نافية ، مع السكوت عن الفاء فيها . ولكن عُقدَ الصنعة الإعرابية واجهتهم ، فالقاعدة المشهورة عندهم أن « لا » النافية لا تدخل على الماضى إلا مكررة ، وقد ساق « أبو حيان » قول الفراء والزجاج : « والعرب لا تكاد تفرد

182

" لا " مع الفعل الماضى حتى تعيد ، كقوله تعالى : \* فلا صدَّق ولا صلَّى \* \*

لكنها في آية البلد ، دخلت على الماضي دون تكرار ، ومن ثم احتالوا للتوفيق بينها وبين القاعدة الإعرابية .

فقال الزمخشري : هي متكررة في المعنى ، على تقدير : فلا اقتحم العقبة ولا آمن . . .

وعند الزجاج أن قوله تعالى : \* ثم كان من الذين آمنوا \* يدل على معنى : فلا اقتحم العقبة ، ولا آمن .

وأنكر الشيخ محمد عبده هذه التأويلات ، إذ لا وجه عنده للالتفات إلى القول بمخالفة القاعدة « لأن القرآن نفسه حجة فى الفصاحة ، وقد ورد فى كلامهم عدم تكرارها » .

على أن هناك قولا آخر فى توجيه « فلا » فى الآية ، وهو أن تكون استفهامية . وقريب منه القول ُ بأن (لا) فى الآية من : (ألا) التى للتحضيض . وردَّه قوم منهم الشيخ محمد عبده – بأنه لم يعرف تخفيف ألاَّ التحضيضية . ولست أدرى لم جاز عند الشيخ أن يلتفت هنا إلى هذه المخالفة للمعروف من قواعدهم ، وقد أخذ عليهم الالتفات إلى مخالفة القاعدة فى عدم تكرار لا النافية مع الماضى ، لأن القرآن نفسه حجة فى الفصاحة ؟

والذي نطمئن إليه في : فلا ، أنها على أى الوجهين حملناها، تُشعر بالإنكار والتأنيب والحض . والمعنى بالنبى والاستفهام متقارب ، فاختيار «لا» في موضع الاستفهام، صريح في نبى اقتحام العقبة عن هذا الإنسان المغتر بقوته وماله ، وقد خلقه الله في كبد وهداه النجدين . واللغة حين تستعمل ألا وهلا في الاستفهام ، فذلك إنما يكون في مقام التحضيض والتأنيب عند انتفاء الفعل ، فلست تقول لأحد « هلاً صنعت كذا » إلا وهو لم يصنعه .

فعنى التأنيب والحض صريح فى « فلا اقتحم العقبة» مع تقرير النبى بها لا ينفك عنها . والفاء هنا، للربط والترتيب : خُلُق الإنسان مُهُمَيَّتًا لمكابدة المسئولية، وأعطي وسائل التمييز والإدراك ، ليقاوم الشر والضلال ، ويسلك طريق الصلاح على وقي الكراني الكراني المكراني المكراني المكراني المحالي المحالي المحالي المحالي المحالي المحالي المحالي المحالي ما فيه من مشقة هو أهل لاحتمالها . ويقتحم العقبة التي حُض على اقتحامها .

لكن ، ما العقبة التي يتحدث عنها القرآن هنا ؟

فى الطبرى عن الحسن البصرى : عقبة والله شديدة · مجاهدة الإنسان نفسه وهواه وعدوه الشيطان .

وقريب منه ، ما قاله الزمخشري ، ونقله الشيخ محمد عبده .

وقيل : العقبة جهنم ، أو جبل فيها ، لا يُنجى منها إلا الأعمال الصالحة . نقله أبو حيان في « البحر المحيط » عن الحسن أيضاً ، وعن ابن عباس

ومجاهد وكعب .

ونرى السياق فى غير حاجة إلى تأويل يغنى عنه أن القرآن نفسه قد تول بيان « العقبة » حين أتبعها السؤال اللافت :

«وما أَذْرَاكَ ما العقبةُ \* فَكُّ رقبة \* أَو إِطْعامٌ فى يوم ذى مَسْغَبة \* يتيماً ذا مَقْرَبةٍ \* أَو مِسْكينًا ذَا مَتْرَبَة \* ثم كان مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا وتَواصَوا بالصَّبرِ وتواصَوْا بالمرْحَمةِ \* ».

فهذا بيان للعقبة التي يجب أن يقتحمها الإنسان . بما تهيأ له من وسائل المكابدة وطاقة المجاهدة ، والإدراك والتمييز .

وهو كذلك بيان لأوضاع ظالمة نشأت عن غرور القادرين وطغيان أصحاب المال فى « هذا البلد » : فليس ما كان المجتمع المكى يعانيه من مآسى الرق ، ومن التصدع الطبقى ، ومن البغى والاستبداد إلى حد انتهاك حرمة الرسول – عليه الصلاة والسلام – فى البلد الحرام ، ليس هذا كله إلا أثراً لطغيان هذا الإنسان الذى غرته قوته فاستعبد مخلوقين مثلة وملك رقابتهم بأغلال الاسترقاق المهين ، كما زين له جاه الثراء أن ياهى بأنه أهلك مالاً لبدا ، وعلى مقرُبة منه يتيم محتاج ، أو مسكين لاصق بالتراب . . .

أوضاع مريضة ، استقرت على متر الأجيال وتوارثها « هذا البلد » ولدا عن والد ، وطبقة في إثر طبقة . وكان الإنسان جديراً بأن يقاوم طغيان المال وغرو ر This file was downloaded from QuranicThought.com



121

القوة ، وأن يحتمل أعباء البذل والإيثار من أجل خير الجماعة ، على ما فى ذلك من مشقة وعناء .

ولو أن هذا الإنسان قد رجع إلى فطرته ، وثاب إلى رشده وحسه وبصيرته ، لاهتدى إلى معالم الخير والشر واضحة أمامه شاخصة ، ولأدرك أنه – على ما يتوهم من قدرته – ضعيف أمام خالقه القادر الأعلى ، وأنه على ما يغره من ثرائه ، محاسب مسئول عن ذلك الشر الذى تمثل فى أوضاع « هذا البلد » .

وأى شر أفدح وأوضح ، من أن يُستَحَمَلَ أذى الرسول فى البلد الحرام ؟ وأن يوجد فى هذا البلد ، مثابة الحج ومقر البيت العتيق ، قادرٌ مستبد يملك رقابَ الناس ، نرىٌ يُهلك مالاً لبدا ، وإلى جانبه ناس قد أُهدرت إنسانيتهم بالرق ، وذوو قُربى جياع ، ومساكين فقراء لاصقون بالتراب ؟ إ

هكذا تتجسم أوضاع هذا البلد الحرام ، والرسول حيلٌّ فيه . وعلى هذا مصت بهم الحياة أجيالا متعاقبة : والداً وما ولد

من تُمَمَّ تتحدد معالم النضال فى سبيل ما جاءت به الدعوة الإسلامية لهدى الناس وإصلاح ما فسد من أحوالهم : والقرآن إذ يدعو هنا إلى المجاهدة ضد الرق ، والفروق الطبقية والظلم الاجتماعى ، يستثير ما فى فطرة الإنسان من قدرة على المكابدة ويحضه على اقتحام العقبة الكبرى ، على هدى المعالم الواضحة أمامه لطريقى الحير والشر ...

والإثارة اللافتة ، لاتأتى من مجرد الاستفهام البيانى وحده ، وإنما تأتى كذلك من كل لفظونبرة ، فى قوله تعالى : « وما أدراك ما العقبة »، ينفذ به إلى أعماق الوجدان، ويهيئ السامع لما يعقبه من بيان : « فك رقبة . أو إطعام" فى يوم ذى مسغبة . يتيماً ذا مقربة ، أو مسكيناً ذا متربة ... »

وعسى ألا يفوتنا هنا ، هذا الترتيب لخطوات اقتحام العقبة ومراحل النضال من أجل صلاح الإنسان وخير الجماعة :

بدأ بفَكَ الرقبة ، ولهذا البدء دلالته ُ الصريحة عن أن تحرير الإنسانية من أغلال الرق هو أول خطوة فى النضال الصعب من أجل الوجود الكريم الجدير بالإنسان ، فليس شىء آخر بالذى يسبق رَّد الكرامة الآدمية للإنسانية . وكيل



واستعمال الفك والرقبة ، فيه ما فيه من إشعار بأن العبد المسترق مغلول الرقبة بقيد مهين يسلبه إنسانيته وينزل به إلى منزلة البهم والدواب ، وهو المخلوق الذى سوَّاهُ الله بشراً حرَّا كريماً ، فاستعبده مخلوق مثله ، حسَبِ لفرط غروره بقوته وترائه ، أن لن يقدر عليه أحد !

والآيات بعدها : « أو إطعام فى يوم ذى مسغبة \* يتيماً ذا مقربة \* أو مسكيناً ذا متربة » هى آيات العدالة الاجتماعية ، لتصحيح الأوضاع المادية التى أباحت وجود مقتدر ذى مال لسبد ، ويتيم جائع ذى مقربة أو مسكين ذىمتربة . والقرآن يضع هذه العدالة الاجتماعية تالية لفك الرقبة ، ويأتى بها فى مساق البيان لاقتحام العقبة ، مقدراً ما فى تصحيح هذا الوضع الفاسد من صعوبة ، وما يتطلبه من مجاهدة ومكابدة .

وقوله تعالى : « فى يوم ذى مسغبة » ، يجسم بشاعة الوضع : فالمسغبة المجاعة ، أو هو الجوع العام كما قال « أبو حيان » ؛ وليس أبشع من تصور جار يتيم أو مسكين محتاج ، فى يوم مجاعة .

وكونُ اليتيم ذا مقربة ، يُفتَسَرَّ بالقرب وبالقرابة ، ولكليهما حقُّ الجوار والقربي .

وكون المسكين ذا متربة، بيان لمدى العوز والهوان ، يُـاصِق المسكينَ بالتراب، أو يجعله ، من فـَرْطِ العدم ، لايجد سوى التراب !

وضع بشع ، يستطيع الإنسان أن يدركه ببصره وبصيرته ، بحسه وبفطرته ، ويستطيع معه أن يميز طريق الحير ، لو اقتحم العقبة وجاهد من أجل الكرامة الإنسانية والعدالة الاجتماعية .

\* \* \*



144

عطف الإيمان ، بلفظ : ثم ، على ما قبله يبيح لنا أن نفهم أن تحقيق الكرامة الإنسانية بفك الرقبة ، والعدالة الاجتماعية بإطعام يتيم ذى مقربة أو مسكين ذى متربة ، لازمان للإيمان وما بعده من تواص بالصبر والمرحمة . الإنسان لايكون مؤمناً ، ما لم يكن له من نفسه وازع يرده عن الطغيان وبازمه حداً ه فلا يسترق بشراً مثله، ولا يتجاهل حق يتيم ومسكين . وأنتى لإنسان أن يؤمن بوجود خالق قادر عليم ، ما لم يتحرر أولا من غرور جاهه وقوته وثرائه، ملك الغرور الذى يعطل شعوره نحو أخيه الإنسان ، ويجعله يحسب أن لم يره أحد ولن يقار عليه أحد . فالإيمان بالله ، نعمة لا تتاح لقساة القلوب غلاظ الأكباد عُمنى الأبصار والبصائر ، لا يميزون بين الحير والشر !

كل هذا ، ثما يعطيه ستبق ُ فك ّ الرقبة والإطعام ، على الإيمان الذى جاء معطوفاً عليهما بلفظ : ثم . لكن المفسرين عطلوا هذا الملحظ الحليل ،بل عكسوا الوضع ، فجعلوا « ثسمّ » مقصوداً بها إلى إبعاد الإيمان عن فك رقبة وإطعام يتيم أو مسكين ، فلا يكون الإيمان معهما فى مرتبة واحدة ! ونص عبارة الزمخشرى فى (الكشاف) « وجاء بثم لتراخى الإيمان وتباعده فى الفضيلة والرتبة عن العتق والصدقة، لا فى الوقت ، لأن الإيمان هو السابق المقدم على غيره ، ولا يثبت عمل صالح إلا به » .

وقال أبو حيان في ( البحر المحيط ) :

« ثم ، لتراخى الإيمان والفضيلة لاللتراخى فى الزمان ، لأنه لابد أن يسبق تلك الأعمال الحسنة الإيمان ، إذ هو شرط فى صحة وقوعها من الطائع . أو يكون المعنى : ثم كان فى عاقبة أمره من الذين وافوا الموت على الإيمان ، إذ الموافاة عليه شرط فى الانتفاع بالطاعات . أو يكون التراخى فى الذكر ، كأنه قيل : اذكر أنه كان من الذين آمنوا ....»

والإيمان مناط العقيدة الإسلامية . لكن المسلم قد يظن أن إيمانه يصح بمجرد أداء العبادات ، فهو من ثمّ ، فى حاجة إلى التنبيه يأن صحة الإيمان تنفى الغرور والاستعباد والقسوة .

فماذا علينا لو أخذنا بصريح الترتيب في الآيات المحكمات ، حيث يبين القرآن مراحل اقتحام العقبة ، فيضع الكرامة الإنسانية بالعتق ، والعدالة الاجتماعية بإطعام يتيم ومسكين ، مناط الإيمان ، مقرراً بذلك أن لا سبيل إلى رجاء الإيمان فيمن غرَّه جاهمُه فانتحل صفة الربوبية باستعباد مخلوق مثله ، وتحجنَّر قلبه فلم يُطعم يتيماً ذا مقربة أو مسكيناً ذا متربة ! ومعلناً أن لا مكان لإيمان صادق مخلص ، في مجتمع يسيغ عبودية بشر لغير خالقه ويطيق أن يمستك الطعام في يوم مجاعة ، عن يتيم ذى قربى ، ومسكين معدم لا يجد إلا التراب ؟

۱۸۹

ويُقبَوى هذا الفهم ، عطفُ التواصى بالصبر والتواصى بالمرحمة على الإيمان بالواو المفيدة للربط دون تفاوت أو تراخ ، دلالة على أن الإيمان متى وقع فى نفس سليمة الحس والإدراك ، قادرة على المجاهدة والبذل والإيثار ، مهتدية إلى طريقى الخير والشر ، فإن هذا الإيمان يصحبه ويقترن به ، شعور بما يقتضيه حق الجماعة من واجب التواصى بالصبر والمرحمة : الصبر على أعباء النضال من أجل الخير ، والتراحم الذي يجعل الناس إخوة متعاونين متكافلين مترابطين ، كأنهم أعضاء جسم واحد إذا اشتكى عضو تداعى له سائر الأعضاء بالسهر والحمى . وقد جعل الله للإنسان لسانك وشفتين . كى لا يسكت عن الحق ، والساكت عن الحق شيطان أخرس .

وهذا هو المجتمع المثالى الذى حض عليه القرآن الكريم فى سورة البلد ، وهدى إليه الإنسانية المرجوَّة لتكاليف الجهاد للخلاص من محنة الرق ، وأنانية الفردية الطاغية المستبدة ، وإثم السلبية الساكتة عن الحق .

« أُولئكَ أصحابُ المَبْمَنةِ » .

وقد أليفت العربية استعمال اليمين فى البركة واليُمن والتفاؤل والقوة . وفى الاستعمال القرآنى ، نلمح ملحظ البركة فى اختيار الجانب الأيمن للموضع الذى تجلى فيه الله سبحانه لموسى عليه السلام :

«فلما أتاها نودِى من شاطى الوادِ الأَمِن في البقعة المباركةِ من الشجرة أن يا موسى إني أنا الله ربُّ العالمين .

19.

«وناديناه من جانب الطور الأَيْمَنِ وقرَّبناه نَجيًا ». مريم ٥٢ .

كما نلمح ملحظ القوة في آيات الزمر ٦٧ ، طه ١٧ ، الأحزاب ٥٠.

ومعها آيات : النساء ٣ ، ٢٥ ، ٣٣ ، والنور ٥٣ ، ٨٥ والمؤمنون ٦٠ والمعارج ٣٠ والانشقاق ٧ .

وملحظ الخير والتفاؤل في إيتاء المؤمن كتابه بيمينه : الإسراء ٧١ ، الحافة ١٩ ، الانشقاق ٧ .

وأهل الجنة يوم القيامة : هم أصحابُ اليمين ، وأصحاب الميمنة .

وأضيف إلى هذه المعانى جميعاً دلالة الحرمة في اليمين بمعنى القسم ، ومعنى ديني هو الإيمان .

وقوبل أصحاب الميمنة في سورة البلد ، بأصحاب المشأمة في قوله تعالى : «والذينَ كَفَروا بـآياتـنـا هم أصحابُ المَشْأَمَة ».

فدل ؓ ذلك من صنيع القرآن على أن الكفر بآيات الله ، مقابل لاقتحام العقبة : فك رقبة ، أو إطعام فى يوم ذى مسغبة ، ثم الإيمان ، والتواصى بالصبر والمرحمة .

والشؤم فى اللغة ضد اليُمن ، وقد سُمى أهل النار فى الآخرة أصحابَ المشأمة أو هم أصحاب الشمال .

«عليهم نار مؤصدة »

مغلقة لا منفذ لها ولا مخرج منها . وأصل اللفظ من الوصيد وهو فى اللغة : الجبل ، وبيت من الحجارة فى الحبال للمال . وأخذها الزمخشرى من : أوصدت الباب وأصدته إذا أطبقته وأغلقته . ونرى أن الإيصاد ليس مجرد الإغلاق ، وإنما فيه الشدة والإحكام الملحوظان فى أصل المادة .

وقد جاءت المادة في القرآن ثلاث مرات : الوصيد في آية الكهف ١٨ : « وكلبُهم باسطٌ ذراعيه بالوسيد » .



ومؤصدة فى آية البلد . وآية الهمزة فى «الذى جمع مالا وعدده ـ يحسب أن ماله أخلده \* كلا لينبذن فى الحطمة \* وما أدراك ما الحطمة \* نار الله الموقدة \* التى تطلع على الأفئدة \* إنها عليهم مؤصدة \* فى تحمد ممددة »<sup>(1)</sup>. وسورة الهُمدزة ، مكية نزلت بعد القيامة .

والاستئناس بها هنا يزيدنا تمثلا للمجتمع الإسلامى المتعاون المتكافل المتراحم الذى يهدىإليه القرآن ويحض عليه ، كما يزيدنا شعوراً بنظرة القرآن إلى ضراوة الجشع وشؤم الأنانية وغرور المال .

وقال فى الآيتين : « عليهم نار مؤصدة » ولم يقل : فوقهم ، وذلك لأن الفوقية تحتمل البُعْدَ وعدم الملاصقة ، بخلاف « عليهم » التي تفيد الإطباق المباشر .

وبهذه الآية ، تختم السورة التي جسَسَّمت فساد الأوضاع في هذا البلد ، والنبي حيل ٌّبه قد عاني من ذلك ما عاني من أذى واضطهاد، ولس أمراض المجتمع المكي ، بتوارثها ولد عن والد . كما بيَّنت السورة أسباب الفساد ، وطرق النجاة . لافتة إلى ما في طاقة الإنسان وفطرته ، من المكابدة لتصحيح المظالم الإنسانية والاجتماعية ، وإدراك ما ينجم عنها من شر ، وسوء مصير .

وهكذا تتسق الآيات فى نسق باهر وبيان معجز ، واستثارة نبيلة لتحقيق أمل الإنسانية فى مقاومة الرق والبغى ، والغرور والأنانية ، والقسوة والظلم . . .

> « ذلك الدين القيرَّم ُ ولكن أكثر الناس لا يعلمون » . صدق الله العظيم



## فراغ



سورة التكاثر بسم اللهِ الرَّحْمَٰنِ الوَّحِمِ ( أَلْهَا كُمُ ٱلتَّكَاثُرُ \* حَتَّى زُرْتُمُ ٱلْمَقَابِرَ \* كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ \* ثُمَّ كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ \* كَلَّا لَوْ تَعْلَمُونَ عِلْمَ ٱلْيَقِينِ \* لَتَرَوُنَّ الْجَحِيمَ \* ثُمَّ لَتَرَوُنَّهَا عَبْنَ ٱلْيَقِينِ • ثُمَّ لَتُسْأَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنِ النَّعِمِ • . مدق انته العظيم



## فراغ



السورة مكية بلا خلاف ، وهي السادسة عشرة في ترتيب النزول ، على المشهور . نزلت بعد الكوثر . ولا يخطئ الحس فيها سيطرة جو الوعيد والاندار ، يعمد فيه البيان القرآني إلى الإيجاز الحاسم مع التأكيد الجازم ، تقوية للردع وبلاغا للوعيد.

وقد ربطها بعض المفسرين – كالنيسابورى – بسورة القارعة ، لكن التكاثر نزلت قبل القارعة بثلاث عشرة سورة ، فلا وجه لربطهما ، إلا أن يكون ملحوظاً في ترتيب وضعهما في المصحف ، تشابُه الجو الإندارى المسيطر على السورتين كلتيهما . ولا تنفردان بذلك بل تشاركهما فيه سور وآيات كثيرة ، وبخاصة تلك التي عرضت لمواقف الهول في البعث والحشر ، وأنذرت بية ين الحساب والجزاء .

> والسورة تبدأ بهذه الجملة الخبرية القصيرة : « أَلْهَاكُم التكاثر \* حتى زُرْتُمُ المقابِرَ » .

لكن « الرازى » أخرجها من الإخبار إلى الاستفهام بمعنى التوبيخ والتقريع . والحبرية هنا أوقع فى الزجر وأبلغ فى الوعيد ، بما تشهد به على أن إلهاء التكاثر إياهم واقع قد كان فعلا ، وليس المقام مقام استفهام ، وإنما هو مقام بيان لما ورا هذا التكاثر العقيم الحاسر الذى ألهى القوم وشغلهم عن التفكير فى المصير .

واللهو لغة ، مايكُنهي الإنسان . ولعل أصل استعماله في اللهوة وهي مايلقيه الطاحن في فم الرحي بيده ويشغلها به فلا تدور على هواء .

ولا يترادف اللهو والمشغلة فى القرآن الكريم ، بل يأتى الشغل بالحجدى وغير المجدى . أما اللهو فلا يكون إلا بغير المحجدى . وهو ما النفت إليه « الراغب » حين فسر الإلهاء فى سورة التكاثر . بالاشتخال عما هو أهم . وعند « الرازى» أنه الانصراف إلى ما يدعو إليه الهوى .

وقال أبو هلال العسكرى في ( الفروق اللغوية ) : « اللهو لعب ، واللعب قد يكون ليس بلهو » .

197 وصنيع القرآن يؤذن بأن اللهو أيضاً قد يكون ليس بلعب . فقد عُطف اللهو على اللعب، أو العكس، في آيات : الأنعام ٣٢ : «وما الحياة الدنيا إلا لعب ولهو » ومعها آيات . الأنعام ٧٠ ، محمد ٣٦ ، والحديد ٢٠ والأعراف ٥١ . العنكبوت ٢٤ : «وما هذه الحياة الدنيا إلا لهو ولعب ». ودقة الاستعمال الفرآني تستبعد في مثل هذا المقام ، أن يكون فيه ما يُعدَّدُ من عطف التفسير ، رإنما اللهو مشغلة بغير المجدى ، تكون بلعب وغير لعب من صنوف الملاهي الشاغلة : کشخص : «وأما بن جاءك يسعى ، وهو يخشى ، فأنت عنه تلهّى». عيس ١٠ . أو أموال وأولاد : « إيامًا الذين آمنوا لا تلهكم أموالكم ولا أولادكم عن ذكر الله». المنافقون ٩ . أو تجارة وبيع : « رجال لا تلهيهم تجارة ولا بيع عن ذكر الله » النور ۳۷ . أو أممَل : « ذَرَهُمُ يأكلوا ويتمتعوا ويُلهِ بهم الأمل فسوف يعلمون » الحجر ٣. أو حديث : «ومن الناس من يشترى لَهُوَ الحديثِ لَيُضِلُّ عن سبيل اللهِ لقمان ٦ بغير علم». والمتعين في آية التكاثر ، أن الإلهاء فيها بالتكاثر . وهو لغة : تفاعل من الكثرة نقيض القلة ، ونماء العدد ، وإليه ذهب الراغب فقال في ( المفردات ) : « القلة والكثرة يستعملان في الكمية المنفصلة كالأعداد ، كما أن العيظتم والصَّغَـرَ للأجسام» . ويُدْكِني بالقلة عن الذلة ، كما يكنبي بالكثرة عن العزة : وإنما العزة للكاثر ومنه قوله تعالى : «واذكروا إذ كنتم قليلا فكَشَرْ كم » - الأعراف ٨٦



«اعلموا أَنما الحياةُ الدنيا لَعِبٌ ولهوُ وزينةُ وتفاخرُ بينكم وتكاثرُ في الأموال والأولاد».

147

وفُسَسِّر التكاثر في الآيتين بأنه المبالغة بالكثرة ، وجعل « الرازي » التفاخر والتكاثر شيئًا واحداً ، وهو ما لا يوافق نسّتق آية الحديد ، إذ عُطف التكاثر على التفاخر .

وحَـمَـْلُ هذا العطف على التكرار ، مضيع لبهاء الآية ودقة نسقها . والعربية استعملت : كاثره المال واستكثره إياه إذا أراد لنفسه منه كثيراً وإن كان المال قليلا . وبهذا المعنى يُفسَّر التكاثر في آية الحديد ، وأنه التكالب على حطام الدنيا ومحاولة الاستثثار به ، وهذا شيء غير المباهاة والتفاخر ، بل هو درجة من درجات الشر في الدنيا بعد اللعب العابث واللهو الشاغل والزينة الزائفة والمباهاة الكاذبة : هو تزيئد وتكالب على حطام الدنيا والاستكثار منه والاستئثار به – وهو قول ذكره النيسابوري في تفسير الآية – وإن يكن جمهرة المفسرين أكثر ميلا إلى عدٍّ التكاثر هنا مباهاة وتفاخراً ، متأثرين في ذلك بما رُوي في أسباب النزول (') .

فالإمام الطبرى ذهب إلى « أنها المباهاة بكثرة المال والعدد . . . وعن قتادة أنه قال : كانوا يقولون: نحن أكثر بني فلان ونحن أعدٌّ من بني فلان » .

وفي (البحر المحيط) أنها نزلت في اليهود .

وفي قول : إنه التكاثر بالأموات منهم .

وهم في هذا ، يأخذون من التكاثر معنى المفاعلة ، مع أن اللغة استعملت تفاعــَلَّ ، في المفاعلة وغير المفاعلة ، فقيل : كاثر الماءَ واستكثره ، إذا أراد أن يستأثر لنفسه بكثير منه وإن كان الماء قليلا ، كما قيل : تمارض إذا ادَّعي المرض ، وتكاره الأمرّ إذا تكلفه على كره منه ، وتتهافت إذا ظهر ضعفه . . .

والآية لم تحدد لنا موضوع التكاثر ، فليس من السهل أن نخصه بالمال على

(1) تفسير الطبرى الكشاف ، البحر المحيط ، تفسير النيسابورى : سورة التكاثر .

This file was downloaded from QuranicThought.com

144

ما ذهب الراغب ، أو نقصره على العدد كما قال الرازى ، أو الموتى كما فى النيسابورى .كما لا وجه لاحة ال أن يكون التكاثر هنا على الاستغراق والتعميم، وهو ما دعا مفسرين إلى أن ينبهوا إلى قصره على ما هو مذموم ، كأنما أشفقوا أن يُفهمَم أن التكاثر فيا هو خير وطاعة وحق ، داخل فى عموم اللفظ فى سياق الوعيد :

والاستئناس بآية الحديد ، يكون التكاثر هنا فى الأموال والأولاد ، وهو ما يبدو أن الطبرى والزغشرى اطمأنا إليه . ونضيف : إن إسناد و ألهاكم ، إلى التكاثر ، يغنى عن كل تأويل ، بصريح النص على أنه التكاثر فيا يلهى . والخطاب هنا عام لكل من ألهاهم التكاثر والتكالب على زينة الدنيا من

مال وولد ، مهما تكن خصوصية ُ السبب الذي قيل إن الآية نزلت فيه .

«حتى زُرْتُم المقابر ».

فى حتى، هنا معنى الغاية ، فغاية التكاثر إلى زيارة المقابر ، وليس وراء هذا التكالب إلا المقابر ، يأتى بها القرآن كهذا إثر التكاثر فيبلغ الترويع منتهاه بقصر المسافة بينهما ، والانتقال السريع بل المباغت ، من التكاثر إلى المقابر ...

ولم يستعمل القرآن الزيارة إلا فى آية التكاثر ، وإنما ورد من المادة : تزاور بمعنى تزوراً فى آية الكهف ١٧ :

« وترى الشمس إذا طلعت تزاوَرُ عن كهفهم ذات اليمين وإذا غرُبتْ تقرضهم ذات الشهال وهم فى فجوة منه ، ذلك من آيات الله » والزور أى الباطل والميل عن الحق ، فى آيات :

الفرقان ٤ : « وقال الذين كفروا إنْ هذا إلا إفك افتراه وأعانه عليه قوم ٌ آخرون ، فقد جاءوا ظُـُلماً وزوراً » .

الفرقان ٧٢ : «والذين لا يَشهدون الزورَ و إذا مَرُّوا باللغوِ مروا بحراماً» . الحج ٣٠ : «فاجتنبوا الرُّجْسَ من الأَوثانِ واجتنبوا قولَ الزور » .



وذلك كل ما في القرآن من المادة .

والدلالة الحسية لها فى اللغة ، الميل والاعوجاج : فى الزَّوَر ، وهو عوجَّجً فى الزَّوْر . والأزَوَرُ : الناظر بمؤخر عينيه أو الذى يميل على شق إذا اشتد فى السير . ومن هذا الأصل الحسى ، جاءت استعمالات المادة كلّها فى الميل، فقيل : زار القوم زيارة ً إذا مال إليهم وعاج بهم . وقيل للخيال يُرى فى النوم زَوَرا إما من الزيارة . أو لأنه وهم لا حقيقة . والزُّور : الميل ُ عن الحق والصواب : ومنه الدلالة الإسلامية على الباطل والضلال ، ميلا عن الهدى .

وللمفسرين في « زرتم المقابر » أقوال ثلاثة :

إن الزيارة بمعناها الحقيقى ، حين ذهب المتكاثرون إلى القبور يعدون موتاهم .

أو هي مجاز ، أريد به ذكرُ المونى عند المفاخرة . وقد استبعده « أبو حيان » وقال : « هذا تعبير ينبو عنه لفَظ : زرتم » .

والقولان يوجه إليهما ما قالوه فى سبب النزول ، وهو أن بنى سهم وبنى عبد مناف تفاخروا أيهم أكثر عدداً ، فكثرهم بنو عبد مناف . فقالت بنو سهم : إن البغى أهلكنا فى الجاهلية ، فعاد ُونا بالأحياء والأموات. ففعلوا ، فكثرتهم بنو سهم . العربية ، ومنه قول الأخطل : ، ذاق الضهاد أو يزور القبرا ، ومعه ، من شواهد الكشاف :

والقول الثالث ، إن الزيارة هنا معناها الموت ، وهو استعمال مألوف في العربية ، ومنه قول جرير :

زار القبورَ أَبو مالك فأُصبح أَلاَّمَ زُوَّارِها وقد اختاره الإمام الطبرى فى تفسير آية التكاثر ، وأخذ به غير قليل من المفسرين بعد<sup>(۱)</sup> .

( ) تفسير الطبرى : ۲۰ / ۱۸۹ . ومعه تفسير الرازى ، والكشاف ، وتفسير جزء عم : سورة التكاثر This file was downloaded from QuranicThought.com



واستعمال الزيارة بهذا المعنى ، صريح الإيحاء بأن الإقامة فى القبر ليست إقامة دائمة ، وإنما نحن فيها زائرون ، والزائر غير مقيم ، وسوف تنتهى الزيارة حتماً إلى بعث وحساب وجزاء . وهذا الإيحاء ينفرد به لفظ « زرتم » دون غيره ، فلا يمكن أن يؤديه لفظ آخر ، كأن يقال صرّتم ، أو رجعتم أو انتهيتم ، أو أبتم وألثم ، وليس القبر المصير والمرجع والمآب والمآل. كما لا يقال : سكنتم فى المقابر ، أو أقمتم بها ، إلى غير ذلك من ألفاظ تشترك كلها فى الدلالة على ضجعة القبر ، ولكن يُعوزها سرُّ التعبير الدال على أنها زيارة ، أى إقامة عايرة مؤقتة ، يعقبها بعث ونشور .

وليس بعجيب أن يفوت هذا السر البيانى مفسرين كان جهدهم أن يجمعوا كل ما يمكن أن تحتمله الدلالات المعجمية لزيارة المقابر ، وشتى المرويات في تأويلها .

حتى الذين فسروا الزيارة بالموت هنا ، لم يلتفتوا إلى سره البيانى . وهو ما لم يَـفَتُ أعرابياً سمع الآية فقال : « بُعيث القوم ُ للقيامة ورب الكعبة ، فإن الزائر منصرف لا مقيم » وروى كذلك عن « عمر بن عبد العزيز» نحو من قول الأعرابي <sup>(۱)</sup> .

والعجيب أن ( أبا حيان ) لم تستوقفه هذه اللمحة الثاقبة من كلمة قالها أعرابي يجد حسس لغته فطرة وسليقة ، بل مر أبو حيان بها سريعاً كأن لم يعنه منها شيء ، ليأتي بقول من قال في تفسير الآية : «إنه تأنيب على الإكثار من زيارة القبور تكثراً بمن سلف وإشادة بذكره ، وكان الرسول صلى الله عليه وسلم نهى عن زيارة القبور ثم قال : فزوروها ، أمر إباحة للاتعاظ لا لمعنى المباهاة والتفاخر ) .

• • •

ولفظ د المقابر » لم يأت فى غير آية التكاثر ، على حين جاءت و القبور . خمس مرات ، كما جاء القبر ، مفرداً ، فى آية التوبة ؟ ٨ :

(١) أبو حيان ، البحر المحيط : ٨ /٧٠٠ .



ورسولهِ وماتوا وهم فاسقون » .

وقد تجد الصنعة البلاغية فى استعمال المقابر هنا مجرد ملاءمة صوتية للتكاثر، وقد يحس أهل البلاغة ، ونحس معهم فيها ، نسق الإيقاع بهذه الفاصلة ، فهل تكون « المقابر» فى آية التكاثر لرعاية الفواصل فحسب ؟

المقابر جمع مقبرة ، وهى مجتمع القبور ... واستعمالها هنا يقتضيه معنويناً ، أنه اللفظ الملائم للتكاثر ، الدال على مصير ما يتكالب عليه المتكاثرون من متاع دنيرى فان ... هناك حيث مجتمع القبور ومحتمّت الرم ومساكن الموتى على اختلاف أعمارهم وطبقاتهم ودرجاتهم وأزمنتهم . وهذه الدلالة من السعة والعموم والشمول ، لايمكن أن يقوم بها لفظ « القبور » بما هى جمع لقبر . فبقدر ما بين قبر ومقبرة من تفاوت ، يتجلى إيثار البيان القرآ فى « المقابر » على القبور ، حين يتحدث عن غاية ما يتكاثر به المتكاثرون ، وحين يلفت إلى مصير هذه الحشود من ناس يلهيهم تكاثرُهم عن الاعتبار بتلكم المقابر التى هى مجتمع الموتى ومزار الراحلين الفانين ...

فتأويل المقابر بالقبور ، ليس إلا أثراً لتناول مفردات القرآن تناولا لفظينًا معجمينًا ، مجرداً عن إيحاء سياقه وسره البيانى ، معزولا عن الاستعمال القرآنى الذى لم يجئ بالمقابر هنا لمجرد المشاكلة اللفظية والرنين الصوتى ، وإنما هى الملاءمة المعنوية أيضًا بين التكاثر والمقابر بما فيهما من سعة وشمول وعموم ، وهو هو الإعجاز البيانى يوجز رحلة الدنيا وعبرة الموت ونذر المصير ، فى أربع كلمات فحسب ، تفجأ اللاهين فى نشوة الدنيا ، بصدمة « زرتم المقابر » ليس بينها وبين «ألهاكم التكاثر» إلا "حتى " ، أداة غاية .

\* \* \*

ثم يتوالى الزجر سراعـاً : «كلًا سوف تَعلمون \* ثم كلًا سوف تَعلَمون » . واضح هنا أن الحطاب لمن ألهاهم التكاثر ، وأن التكرار مبالغة فى الزجر



فنى (تفسير الطبرى) عن الضحاك : أن الآية الأولى للكفار فهى وعيد ، وأن الثانية للمؤمنين فهى وعد !

وفى ( البحر المحيط ) هذه الرواية ُ عن الضحاك ، وأخرى عن « على » كرم الله وجهه : «كلا سوف تعلمون » فى القبر ، « ثم كلا سوف تعلمون » فى البعث .

ومثله في تفسير النيسابوري .

وأورد « الرازى » أربعة وجوه فى التكرير : أنه للتوكيد ، وأنه وعيد للكفار ووعد للمؤمنين ، وأن الأول عند الموت والثانى فى سؤال القبر ، وأن إحدى الآيتين لعذاب القبر والأخرى لعذاب القيامة <sup>(١)</sup> .

وليس النص القرآنى فى وضوح بيانه بمسئول عن هذا الحلاف ، ولا هو بحيث يوجه إلى تفسير الآية الواحدة بالنقيضين ، فيستوى خطاب الكفار والمؤمنين ، وأسلوب الوعد والوعيد فى البيان المعجز !

ولكى تسلم القاعدة ، فى إفادة حرف «ثم » للتراخى ، قيل إن الآية الأولى عند الموت ، والثانية فى سؤال القبر . أو إن الأولى لعذاب القبر ، والأخرى لحذاب القيامة «وتبتى ثُمُ على بابها من المهلة فى الزمان » <sup>(٢)</sup> .

ونقول هنا ما قاله الزمخشرى ، إن ثم فى هذا السياق « ليست على موضعها عند النحاة ، وإنما جىء بها مبالغة فى الإنذار ، كما تقول للمنصوح : أقول لك ثم أقول لك : لا تفعل هذا » .

وجو الوعيد هو المسيطر على السورة كلها .

ويأبي البيان القرآني أن يستوى فيه أسلوب الوعيد والوعد ، فما الخطاب

(1) التفسير الكبير للرازى : ج ٨ سورة التكاثر .
 (٢) البحر المحيط :

في الآيتين كلتيهما ، إلا للذين ألهاهم التكاثر ، وما التكرير إلا مبالغة في ردعهم وزجرهم وإنذارهم .

ويلفتنا هنا آيضا . أنه قال : «تعلمون » ولم يقل : تعرفون . والعلم إدراك الشيء بحقيقته كعبارة « الراغب » في مفرداته ، والعربية قد استعملت المادة حسيًّا فيا هو ظاهر واضح لا لبس فيه . فالعُملمة والعَملم شتَقٌّ ظاهر في الشفة العليا ، وعلمه وسمه ، والعلامة : السمة ، والعلامة أيضًا ، والعملم : الفصل بين الأرضين ، وشيء منصوب في الطريق يُهتدي به . والعلم : الجبل الطويل ، والراية ، وما يُعقد على الرمح .

ومن هذا الوضوح المميز فى العلامة والعلم ، استُعمل العلم فيا يعرف معرفة واضحة قوية ، فقيل : عـَلم الشيء ، إذا أدركه حقَّ إدراكه ، وهو عالم به إذا انكشفت له حقيقته .

وفى الاستعمال القرآنى للمادة ، نرى الله تعالى يوصف بالعالم ولا يوصف بالعارف ، والعليم من أسمائه الحسنى ، ويسند إليه العربي ولا تسند إليه المعرفة . ويختص الله سبحانه بالعلم بما يكون خفياً ،وغيباً ، ومضمراً ، فهو يعلم ما يُسرون ويعلم ما فى الأرحام ، وما تحمل كل أنثى ، وما فى أنفسكم ، وما فى قلوبكم ، وذات الصدور ؛ ويعلم ما فى السماوات والأرض ، وما فى البر والبحر ، ويعلم سركم وجهركم ، ويعلم سرهم ونجواهم ، ويعلم السر وأخفى ، ويعلم خائنة الأعين وما تخفى الصدور ، ويعلم ما توسوس به نفسنك ، علام الغيوب ، وعنده علم الساعة ، وعلم الكتاب .

وحين يُسنَـدُ العلم إلى البشر فهو العلم الكسبى عندما يكون على وجه التأكد واليقين ،أو فى النذير بيوم لاريب فيه .

وتأتى « سوف تعلمون » ، فى نظائر لآية التكاثر ، مثل ، آيات : الحجر (٣ ، ٩٦) والفرقان (١٢) والعنكبوت (٦٦) والصافات (١٧٠) والزخرف (٨٩) ، وفى أكثرها النسق بهذا الإنذار بيوم يأتى ،تنكشف لهم حقيقة ما خلى عنهم وما أنكروه أو ارتابوا فيه . وهم هنا قد ألهاهم التكاثر فناسب هذا الإلهاء أن ينذرهم بما بعده من تلقف المقابر لكل ما يتكاثرون به،وأن يردعهم بمصير لا بد آت، يعلمون فيه حقيقة ما طالما ألهاهم عنه التكاثر: « لقد كنت في غفلة من هذا فكشفنا عنك غطاءك فبصرك البوم حديد » .

ولا حاجة بنا إلى الوقوف لنسأل عما سوف يعلمونه ، على نحو ما فعل الطبرى والزغشرى والرازى ، والآيات التالية تعفينا من تأويل ، وتغنينا عن نحديد ما سوف يعلمون :

« كَلَّا لو نَعْلَمُونَ عِلْمَ اليقينِ \* لَتَرَوْنَ الجحيمَ ».

۲۰£

هو علم اليقين ، حين لا مجال لشك فيه أو ارتياب ، ولا موضع لغفلة ولهو بما طالما تكاثروا فيه .

واليقين لغة" : إزاحة الشك ، ولد يقـِنَ الأمرَ ، كفرح ، وأيقنه وأيقن به وتيقنه واستيقنه واستيقن به : علمه وتحققه .

ويبدو أن جمهرة المفسرين متفقون على أن معنى علم اليقين فى آية التكاثر « هو علم يقين ، أضيف إلى الصفة ، نحو : ولدار الآخرة » ـــ الرازى ، النيسابورى ، أبو حيان .

وإنما اختلفوا فى تحديد المقصود باليقين : فقيل هو الموت ، ونظيره عندهم قوله تعالى :

«واعبد ربك حتى يأتيك اليقين». المجر ٩٩ .

وقيل هو البعث ، يزول به كل شك .

والطبرى يختار البعث ، على حين سكت الرازى وأبو حيان فلم يرججا قولا على آخر .

والخلاف ليس بذي بال ، فالأمر بينهما قريب . على أنا لا نطمتن إلى

| 7.0                  | الله المعالية المراجع المحالة محالة مح |
|----------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                      | نفسير اليقين هنا ، ولا في آية الحجر التي نظَّروا بها : « واعب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ن علم الموت،         | بأتيك اليقين » بالموت أو البعث . فما يستوى التأويل : كلا لو تعلمو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| من قوةً ونذير        | أو علم القيامة . وعطاء الآية : « كلا لو تعلمون علم اليقين »                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ندی لا یلتہس         | وأليقين فى القرآن التحقق وإزاحة الشك، والإدراك الواثق ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ف فيها المادة،       | بوهم أو ظن أو تخمين أو ارتياب ، يطرد هذا فىكمل المواضع التى وردت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                      | فعلاً أو اسما ، على اختلاف الصيغ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| التمل ١٤             | « واستيقنتها أنفسهم »                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ، ولا يرتاب          | «ليستيقن الذين أوتوا الكتاب ويزداد الذينِ آمنوا إيماناً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| المدثر ۳۱            | الذين أوتوا الكتاب و المؤمنون» .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| النسام ١٥٧           | « وما قتلوه يقيناً » .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الجائية ٣٢           | « إِن نَظُنٌ إِلا ظنًّا وما نحن بمستيقنين »                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| التمل ۲۲             | «وجئتك من سبأ بنبأ يقين ».                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ، کما یجیء           | ويجئ اليقين في القرآن مضافًا إليه عيلُم ، وعين ، وحق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| <b>لتفسير</b> اليقين | الاستيقان مع نغى الارتياب ، أو مقابلا للظن ،' مما لا يدع مجالاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                      | بغير التحقق والإدراك الواثق ، وإزاحة كل شك أو لبس أو ارتياب .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

ثم إن الآية متلوة بقوله تعالى :

«لَتَرُوُنَّ الجحيم ، ثم لَتَرُوُنَّها عينَ اليقين»

رهو ما يجلومفهوم «علم اليقين» بما لا يغنى عن أى تأويل ، فهذا بيان لما سوف يعلمون يقيناً . وإضافة عين إلى اليقين فى الآية الثانية ، تأكيد وتجسيم وترسيخ : فالأصل الحسى للعين أنها الباصرة، ولأهميتها بين الجوارح ، يُكتى بها أحياناً فى الدلالة على الشخص فيقال : ما بالدار من عين ، أى أحد . كما استعملت فى موضع العناية والاهتمام فى مثل قوله تعالى : « فإذاك بأعيننا » أى بحيث النفسير البيان – أول

٢٠٦ نراك ونرعماك . « ولتُصنَّع على عينى » أى بكلاءتى وحفظى . كما استعمل ما يقر العين ، فيما هو للإنسان موضع غبطة ورضى وارتياح :

«فرددناه إلى أُمَّه كي تقرَّ عينُها».

« والذين يقولون ربنا هب لنا من أزواجنا وذرياتنا قرةَ أَعَيُّن » . الفرقان ٧٤ و « الراغب » فى مفرداته ، يوجه كل ما استعير له لفظُ العين ، لمعنى موجود فى الأصل الذى هو الجارحة .

واستعمال العين فى أسلوب التأكيد ، له أصلٌ من مدلولولها الحسى ، فأنت تقول : لـقـيته عيانـاً ، أى معاينة لا شك فيها، ورأيته رأى العين، أى حقيقة ويقينـاً لا عَلى سبيل الوهم أو الحجاز :

«يرونهم مثليهم رأى العين ، والله يؤيد بنصره من يشاء » آل عران ١٣

وهذا الملحظ من الرؤية المتيقنة ، فى قولم : رأيته رأى العين ، هو الذى استُعملت به «عين » للتأكيد . فيقال جاء هو عينه . فإذا أضيفت عين – وهذا شأنها فى اليقين الحسى – إلى لفظ اليقين . مع فعل الرؤية مؤكداً : « ترُونَ » : فذاك أقصى ما يبلغه البيان من تأكيد اليقين وترسيخه . فى احتمال أى شبهة للشك أو الظــن أو الارتيـاب . إذ بجتمع هنا . ما للرؤية من إدراك حسى ، إلى ما للفظ « عين » من دلالة التأكيد والبصر ، وما لصريح لفظ ( اليقين ، من ثقة وإزاحة لكل شك ، فضلا عن التوكيد اللفظى فى «لتتَرون» باللام ونون التوكيد الثقيلة ، ثم بالتكرار !

إنها كلمات أربع قصار . جمعت كل ما تعرف العربية من ادوات التوكيد وأساليبه اللفظية والمعنوية : اللام والنون والتكرار ، والرؤية والعين ، واليقين ، فبلغت من ذلك ما لا تبلغه الصفحات المطولات ، دون أن نحس في إيجازها المعجز ، جهد الحشد وضغط الامتلام.

هو إذن اليقين الذى لا سبيل فيه ، يتحقق بر**وية الجحيم رأى العين حيث** لا سبيل إلى اتهام البصر واللياذ باحتمال الوهم فيه .



« كلا لو تعلمون علم اليقين ، لترون الجحيم ، ثم لترونها عين اليقين » جلية واضحة ، فلسوف يعلمون اليقين حق علمه ، حين يرون الجحيم عين اليقين . والنسق القرآنى لا يسمح بأن نفصل بين هذه الآيات ، فنقطع ما بين « كلا لو تعلمون علم اليقين » وبين الآية بعدها « لترون الجحيم » .

لكن المفسرين – فيا قرأت – أجمعوا على أن هذا القطع واجب ! وقرروا أن « لترون الجحيم » منفصلة عن « لو تعلمون علم اليقين » هذا مع تقريرهم أن كل آية منهما لا يمكن أن تستقل بمعناها : فالأولى شرط يحتاج إلى جواب والثانية جواب يحتاج إلى شرط أو قسم .

ولتسوية الصنعة الإعرابية ، مع فصل الجملتين ، راحوا يتأولون فى الموضعين كليهما ، ويتكلفون تتمة مفترضة لكل من الآيتين :

فنى الأولى قالوا : إن جواب الشرط يدل عليه ما قبله ، فيكون التقدير : لو تعلمون علم اليقين لما ألهاكم التكاثر عن طاعة الله ربكم ، ولسارعتم إلى عبادته والانتهاء إلى أمره <sup>(۱)</sup> ، أو لفعلتم ما لا يوصف <sup>(۲)</sup> ودفعكم إلى السعى فيا تصلح به ظواهركم وتخلص به لله سرائركم وتتحد به فى تأييد الحق هممكم <sup>(۳)</sup> .

وفی الثانیة ، قالوا : « لترون الجحیم ، جوابٌ لقسم محذوف ، والقسم لتوکید الوعید » ( الزمخشری والرازی ) .

وتسأل : فيم كل هذا العناء ؟ وما الذى منع ارتباط الجملتين عندهم ، بحيث تكون الثانية تتمة للأولى متعلقة بها وجواباً للشرط فيها ؟ النحاة قرروا أن « لو » حرف امتناع لامتناع ، أى أن جوابها يمتنع لامتناع الشرط ، فلو أننا جعلنا « لترون الجحيم » جواباً للو ، لاقتضى ذلك تحقق رؤية الجحيم مع لو ، وهذا محال فى حكم الصنعة !

- ( ۱ ) تفسير الطبرى والبحر المحيط ( سورة التكاثر ) .
  - (۲) الزنخشری : الکشاف :
  - (٣) تفسير جزء مم للشيخ محمد عبده :

قال النيسابورى : ( اتفقوا على أن جواب لو محذوف ، لأن قوله : ( ثم للتَسُأَلُنَ آيومنذ عن النعيم » : أمر واقع قطعاً، فلوكان (لترون الجحيم» جواباً للشرط ، كانت الرؤية أمراً مشكوكاً فيه ، فيلزم المخالفة بين المعطوفات يعمى : عطف ( ثم لتسألن يومنذ عن النعيم » على ( لترون الجحيم » – أو الشك فيا هو واقع قطعاً ، وكلاهما غير سديد » .

وقال الرازى : « اتفقوا على أن جواب لو محذوف ، وأنه ليس قوله : « لتر ون الححيم » جواب لو، إذ لو كان جواباً لوجب ألا تحصل الرؤية ، وذلك باطل » .

وهكذا تندخل الصنعة النحوية في نسق البيان الأعلى ، وتقطع ما بين الآيتين، ثم تُمحوج إلى تـأول تتمة مفترضة لكل منهما، مع أن المعنى يقوى بلاريب ، لو وصلنا بين الآيتين ، إذ تكون رؤية الحجم عين اليقين القاضية على كل شك ، المحققة لعلم يقين لاريب فيه

فهل تأبى العربية حقًا ، ربط الآيتين ، بمقتضى ما قرره جمهور النحاة من امتناع جواب لو ، لامتناع شرطه ٢

« لو» تأتى فى العربية على خمسة أوجه، بيَّنها ابن هشام فى (المغنى ) ونقل في الشرطية منها اختلافهم فى الامتناع بها ، ومنه قولهم :

( أنها تفيد امتناع الشرط وامتناع الجواب جميعاً . وهذا هو القول الجارى على ألسنة المُعربين ، ونص عليه جماعة من النحويين . وهو باطل بمواضع كثيرة . . . ومنها قوله تعالى : « ولو أن ما فى الأرض من شجرة أقلام والبحر يمده من بعده سبعة أبحر ، ما نفدت كلمات الله » ) . . . إلى أن قال بعد استيفاء بيان بطلانه :

(وقد اتضح أن أَفْسَدَ تفسير لا : لو ، قول من قال : حرف امتناع لامتناع . . )<sup>(۱)</sup>

وأضيف إليه من الشواهد القرآنية ، آيات : الشعراء ٣٠ : « قال أو لو جنتكُ بشيء مبين : قال فأت به إن كنت ( ( ) ابن مشام : منى اللبيب ٢٥٨/١ - ٢٥٩ م مسيح بالقاهرة . من الصادقين ، فألتى عصاه فإذا هي تعبان مبين «معها آية الزخرف ٢٤

النساء ٩ : «وليخشَ الذين لوتركوا من خلفهم ذرية ضعافا خافوا عليهم .. » الأنعام ٣٠ : « ولو ترى إذ وُقيفُوا على ربِّهم قال أليس هذا بالحق قالوا بلى وربِّنا » .

ومعها آيات : الأنعام ٩٣،٢٧، والأنفال ٥٠

وقد أرى أن هذا الأسلوب ، أقوى من الجملة الخبرية ، في تأكيد الجواب وعدم احتماله أى شك ، متى زال المانع<sup>(١)</sup> .

والبيان القرآنى المعجز يهدى إلى هذا الملحظ الذى غاب عمن قيدهم جمود المصطلح النحوى ، فطبقوه صنعة شكلية ، بعيداً عن ذوق العربية : فحين يقول تعالى : فى آية التكاثر :

«كلا لو تعلمون علم اليقين . لترون الجحيم . ثم لترونها عين اليقين . ثم لتسألن يومئذ عن النعيم » .

لاوجه إطلاقاً لاحتمال الشك فى رؤية الجحيم ، لو علموا علم اليقين ، وسيعلمونه حمّا حين يرون الجحيم عين اليقين ، وعندئذ يزول المانع ، ويتحقق بزواله جواب الشرط .

والقرآن الكريم جاء بشرط « لو » هنا فى مجال اليقين : \* كلا لو تعلمون علم اليقين \* بعد أن قرر على وجه التأكيد والجزم والحسم أنهم سوف يعلمون . وإذ تقرر – بما لا يحتمل أى شك – أنهم سوف يعلمون علم اليقين ، فقد لزم أن نقول إن امتناع شرط « لو » سيزول حمّا باليقين الذى قررت الآية أنهم سوف يعلمونه يقيناً لاريب فيه ، ويومئذ يتحقق الجواب ، الذى ما منعه إلا أنهم لم يعلموا – حين ألهاهم التكاثر – علم اليقين .

(۱) الكلام فى « لو» يطول . وللزميل الصديق « الأستاذ محمد الراوندى ، بدار الحديث الحسنية » بحث قيم فى « لو » تقصى فيه أقوال النحاة بنظر ثاقب ، واستوعب الشواهد القرآنية والشعرية . عسى أن يتاح نشره كاملا ، بحول الله ، فى دراسة قرآنية لغوية . وإيثار هذا الأسلوب فى تأكيد رؤية الجحيم والسؤال فيها عن النعيم ، وهو فيا أرى مناط البلاغة فى هذا الأسلوب . إذ أن جواب لو إنما يمتنع لامتناع شرطه ، أما حين يتحقق الشرط يقيناً فليس إلى الشك فى تحقق الجواب من سبيل . وقد سبق آية «كلا لو تعلمون علم اليقين » التأكيد الجازم بأنهم سوف يعلمون ثم كلا سوف يعلمون ، فلم يبق شك فى أن جهلهم بعلم اليقين زائل لا محالة ، وعندئذ يتحقق جواب الشرط على وجه اليقين ، عين اليقين .

فالربط بين الآيتين ، ليس لاتقاء تمزيق السياق والإخلال بالنسق فحسب ، ولكنه يحتىجواب ( لو ) تلقائيتًا ، بزوال امتناع شرطها حين يعلمون ، وسوف يعلمون علم اليقين .

من عجب أن المفسرين لكى يخلصوا رؤية الجحيم من الامتناع أو احتمال الشك الموهوم ، أكدوا امتناع شرط (لو) فى : «كلا لو تعلمون علم اليقين » مع أن الله تعالى يقول : «كلا سوف تعلمون ، ثم كلا سوف تعلمون ، كلا لو تعلمون علم اليقين » .

فلم يلتفتوا إلى أن احتمال الشك فى تحقق شرط لو ، وأنهم سوف يعلمون علم اليقين ، هو الباطل عين الباطل !

وتختم السورة بالآية : «ثم لتُسأَلُنَّ يوْمَئذ عنِ النعيم » فيبلغ الوعيد ذروته ، ويصل به إلى غاية منتهاه . وقد اختلف المفسرون فى هذا السؤال عن النعيم : ممن يكون ؟ ولن يكون ؟ وأين يكون ؟ فى قول : إن السؤال يكون من الملائكة ، وقيل : إن السؤال من الله . والقرآن سكت عن ذكر السائل ، تركيزاً للاهتمام فى السؤال نفسه ففيم حذا الاختلاف فيمن يكون السائل ، مع أن صنيع القرآن صريح فى الصرف عنه عمداً ؟



وقالوا : إن السؤال يومئذ للكفار ، وقيل : بل هو للبشر كافة : المؤمنون منهم والكفار « النيسابورى وأبو حيان » وسكت الزمخشري فلم يتعرض هنا لتحديد المسئول ، لكنه – فى تفسير النعيم – اعتبر أن السؤال للإنسان ، على الإطلاق .

لكن كيف يمكن إدخال المؤمنين مع الكفار في سؤال واحد ؟

الجواب عند المفسرين حاضر : « فالمؤمن يُسأَّل سؤال إكرام وتشريف ، والكافر يُسأَل سؤال توبيخ وتقريع » ــ البحر المحيط .

مكذا يجتمع الإكرام والتشريف ، والتوبيخ والتقريع ، بلفظ واحد ، وفي جو واحد وسياق واحد !

وتوجيههم للآية بجعل السؤال فيها للإنسان بعامة : الكافر والمؤمن ، يعزل الآية عن الجو العام الحافل بالوعيد والنذير ، ويتناولها مقتطعة من السياق في صريح دلالته على أن السؤال هنا نذير ، والحطاب فيه لمن ألهاهم التكاثر .

وللمفسرين في : أين يكون هذا السؤال عن النعيم ؟ أقوال :

منها : أن السؤال فى موقف الحساب . فلما رُدَّ عليهم بأن هذا ليس السياق ، « لأنه تعالى أخبر أن هذا السؤال متأخو عن رؤية جهم ، وموقف الحساب متقدم على مشاهدتها » أجاب الرازى :

د المراد : ثم أنخبركم أنكم تسُسألون يوم القيامة. . . وهو كقوله : " فك رقبة ، أو إطعام فى يوم ذى مسغبة . . . ثم كان من الذين آمنوا " و الإيمان متقدم على كل شىء » .

ومنها : أن السؤال يكون إذا دخلوا النار . واستأنسوا بآية الـُملـْكَ : « كلما أَلَى فيها فوجٌ سألهم خزنتها ألم يأتكم نذير » .

وآية التكاثر فيما نرى تحدد وقت السؤال بيومئذ ، أى يوم ترونها مس اليقين ، وهذا التحديد الصريح يعفينا من الوقوف عندما اختلفوا فيه .

واختلفوا كذلك فى النعيم الذى يُسألون عنه يومئذ ، وقد كثرت تأويلاتهم فبه حتى بلغ ما عده « الرازى »<sup>(۱)</sup> منها تسعة وجوه : وتتفاوت هذه النعم المسئول عنها ، فأدناها النعلان ، وأعلاها رسول الله صلى الله عليه وسلم ! وبينهما يأتى : تخفيف الشرائع ، وتيسير القرآن ، والطعام والشراب والمسكن ، وصحة الأبدان والأسماع والأبصار ، والظلُّ البارد ، والفراغ والأمن والدعة ، ولذة النوم ، والحالة الحسنة ، واعتدال الخيلقة .

وهكذا لم يتركوا شيئًا يمكن أن يقال فى تأويل النعمة إلا جاءوا به ، وجاءوا له بشاهد من القرآن أو الحديث أو خبر مأثور : من ذلك مثلا ، أن تأويل النعيم برسول الله ، يؤيده عندهم قوله تعالى : « لقد من ً الله على المؤمنين إذ بعث فيهم رسولا » .

وفى تأويله بالماء والطعام . ذكروا آية الأعراف : ﴿ وَنَادَى أَصْحَابُ النَّارِ أُسْحَابَ الجُنَّةِ أَنْ أَفيضوا علينا من الماء أو مما رزقكم الله ، قالوا إن الله حرَّمهما على الكافرين ﴾ .

وفى تأويله بالظل والنعلين رووا حديثاً عن « أنس » أنه « لما نزلت الآية قام محتاج فقال : هل على من النعمة شيء؟ قال : الظل والنعلان والماء البارد».

وفى تأويله بالشّبع والرَّى ، رووا عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، أنه « حرج ذات ليلة إلى المسجد فلم يلبث أن جاء أبو بكر ، فقال صلى الله عليه وسلم : ما أخرجك يا أبا بكر ؟ فقال الجوع . قال : والله ما أخرجنى إلاالدى أحرجك . ثم دخل عمرُ فقال مثل ذلك . فقال النبى عليه الصلاة والسلام : قوموا بنا إلى منزل أبى الهيثم . ففعلوا ، وأكلوا هناك خبزاً من شعير ولحماً، وشربوا ماء عذباً. فقال صلى الله عليه وسلم : هذا من النعيم الذى تسألون عنه يوم القيامة » .

والنعيم قد يحتمل لغة ، كلَّ هذا الذي قالوه ، فهو في معاجمها :

(١) التفسير الكبير : ١٧٤/٨ .

This file was downloaded from QuranicThought.com

212



الخفض ُ والدعة ، والمال ُ ، والبد ُ البيضاء والروضة ُ الناعمة . . . كما يحتمل : الدّين، والهـُدى ، والظلَّ والصحة َ والنوم َ . . . .

لكن هل يحتمل البيان العالى ، كل هذه المعانى المتفاوتة في موضع واحد ؟

213

وهل يسبغ الذوق المصفى ، أن تُفَسَرَّرَ الكلمة بالنعلين ، كما تفسر بالرسول صلى الله عليه وسلم ؟

« الإمام الطبرى » يميل إلى تخصيصه بنعيم الدنيا ، قال : « تم ليسالنكم الله عز وجل عن النعيم الذى كنتم فيه فى الدنيا ، ماذا عملتم فيه ، ومن أين وصلتم إليه ، وفيم أصبتموه »<sup>(1)</sup> .

واختار « الرازى » إطلاق اللفظ على مجميع النعم ، قال : والأولى أند يجب حملُه على جميع النعم ، وأن تكون الألمف واللام فيه للاستغراق <sup>(٢)</sup> .

وخصه « الزمخشرى » بنعيم « مَن عَكف همته على استيفاء اللذات ولم يعش إلا ليأكل ويشرب وبقطع أوقاته باللهو والطرب . . . فأما من تمتع بنعمة الله وأرزاقه التي لم يخلقها إلا لعباده ، وتقوَّى بها على دراسة العلم والقيام بالعمل ، وكان ذاهضاً بالشكر ، فهو من ذاك بمعزل »<sup>(۳)</sup> .

وقال « الراغب » : والنعيم النعمة الكثيرة .

وأمام هذا الاختلاف ، بل أمام ذلك التفاوت بين تأول النعيم بالنعلين أو الظل مرة ، وجميع النعم على الاستغراق ، نلوذ بالقرآن الكريم لنحتكم إليه فيا اختلفوا فيه .

والقرآن استعمل النعمة ، والأنعم ، والنعماء ، والنعيم بملحظ من الدلالة لم يتخلف قط .

فالنعمة تستعمل فيا أنعم الله به على عباده من خير أو هداية فى الدنيا . وقد جاءت بهذا المعنى ٤٩ مرة ، مضافة إليه سبحانه وتعالى ، أو إلى ضميره

- (۱) تفسير الطبرى : ۱۸٤/۳۰ .
  - (۲) تفسير الرازى : ۸/٤٧٤.
    - (٣) الكشاف : ٢٣١/٤ .



جل شأنه ، أو هى نعمة منه جل جلاله . وجاءت مرة واحدة فى حديث موسى لفرعون بآية الشعراء ٢٢ : « وتلك نعمة تمنتُّها على أن عبدت بنى إسرائيل » وهى أيضًا نعمة فى الدنيا لا الآخرة .

وكذلك جاء الجمع منها : نعم، وأنعم فيا ينعم الله به على عباده فى الدنيا : « وأسبغ عليكم نعمه » ( لقمان ٢٠ ) – « فكفرت بأننعم الله » ( النحل ١١٢ )

« إن إبراهيم كان أمَّة قانتيًا لله حنيفًا ولم يك من المشركين \* شاكراً لأنعمه اجتباه وهداه إلى صراط مستقيم » ( النحل ١٢١ )

ونعماء أيضًا ، جاءت خاصة بالدنيا في آية هود ١٠ :

«ولئن أَذَقْناه نَعْماء بعدَ ضَرَّاء مسَّته لَيقولَنَّ ذهب السيئاتُ عنى إِنه لَفَرِحٌ فخور ».

وَكَمَا اطرد مجيء نعمة ونعم وأنعم ونعماء ، فى نيم الدنيا ، اطَّرد كذلك مجيء « نعيم » خاصًا بالآخرة ، فى كل الآيات التى ورد فيها لفظ نعيم بالقرآن الكريم ، على وجه الاستقراء

- التوبة ٢١ : «يُبَشِّرهم ربُّهم برحمة منه ورضوان وجنات لهم فيها نعيمُ مقيم ».
  - الطور ١٧ : «إن المتقينَ في جنات ونعيم » .
- الواقعة ٨٩ : «فأَما إِن كان من المُقَرَّبين \* فَرَوْحُ وَرَيْحانُ وجنةُ
- نعيم » المعارج ٣٨ : «أَيَطْمَعُ كُلُّ امرئٍ منهم أَن يُدخَلَ جنة نعيم ». الانفطار ١٣ : «إن الأَبرارَ لنى نعيم \* وإن الفُجَّار لفَى جحيم ». المطففين ٢٢ : «إنَّ الأبرارَ لفى نعيم \*على الأرائكِ ينظرون \* تَعرُِف في وجوهِهم نَنْسُرَةَ النعيم ».

وأمام هذه الدلالة القرآنية لكلمة « النعيم » خاصَّة بنعيم الآخرة ، في كل المواضع التي ذُكر فيها النعيم في القرآن ، لا مناص لنا من النزول على حكم القرآن هنا ، فلسنا مُخَيَّرٍين في تأويل لفظ النعيم بما يحتمله لغة أو مجازاً ، وهذا القرآن أمامنا لم يستعمل النعيم قط في نعمة من نعم الدنيا ، وإنما هو فيه دائماً ، نعيم ُ الآخرة .

ولكن هذا المعنى المتعين ، هو الوحيد الذى لم يذكوه المفسرون – فيا قرأت – وهم يعدون كلَّ ما يمكن أن يقال فى تفسير النعيم ، ويذكرون فيه ذلك الحشد المختلط ، إلا نعيم الآخرة فى دلالته الإسلامية بالقرآن الذى يجب أن نحتكم إليه فى توجيه آية التكاثر .

فعلى هدى القرآن الذى خص صبغة « النعم » وحدها بالآخرة ، دون نعمة This file was downloaded from QuranicThought.com



217

ونعماء وأنعم ونعم ، لا نملك إلا أن نفهم أن السؤال في آية التكاثر ، إنما هو عن نعيم الآخرة . . . .

وسر البيان فيه ، أن هؤلاء الذين ألهاهم التكاثر فى الأموال والأولاد وغيرهما من أعراض الدنيا الزائلة ، وحسّبوها النعيم الذى ما بعده نعيم ، وشُغلوا بها عن التزود لآخرتهم ، سيُسألون يوم يترون الجحيم عين اليقين ، عن النعيم الحق ما هو؟ ويومئذ يدركون يقيناً حقيقة النعيم الذى ألهاهم عنه التكاثر والتكالبُ على نيعم مآلهُا احتشاد فى المقابير ثم بعث وحساب !

سر البيان هنا ، أن الموقف في الآخرة هو موقف العلم اليقين ، والإدراك المتحقق الذى لا مجال فيك لشك وارتياب ، وإذ كان نعيم الجنة هو النعيم الحق ، كان السؤال في موقف الحق عن النعيم الحق ، لا عن الأعراض الزائلة ، من صحة ومال وظل وماء ومأكل ومسكن ، وثياب ونعال . . . فما شيء من هذا كله إلا « نعمة » دنيا وعطية مستردة ، وإنما يسألون يوم يعلمون علم اليقين ، ويرون الجحيم عين اليقين ، عن النعيم الحق الذي أضاعوه ، والخير الباقي الذي ألهاهم عنه التكاثر في العرض الزائل والحطام الفاني .

والإنذار بهذا السؤال عن النعيم ، يتسق على أكمل وجه ، مع الوعيد المسيطر على السورة كلها ، وبه تتلاءم آياتها وتترابط فى نسق معجز ، لا موضع فيه لحلل الصنعة واضطراب النظم وتفاوت جو الأداء وتغير روح الموقف ، مما أقحمته تأويلات يفوتها إدراك<sup>ر</sup> أسرار التعبير فى المعجزة الخالدة .

« لو أنزلنا هذا القرآن على جبل لرأيته خاشعًا متصدِّعًا من خشية الله . وتلك الأمثال نضربها للناس لعلهم يتفكرون » .

صدق الله العظم



. .....

| صفحة |   |   |   |   |   |   |     |   |                      |
|------|---|---|---|---|---|---|-----|---|----------------------|
| v    | • | • |   | • | • | • | •   | • | الإهداء .            |
| ٩    | • | • | • | • | • |   |     | • | مقدمة الطبعة الحامسة |
| - 1٣ | • | • | • | • | • | • | •   | • | مقدمة الطبعة الأولى  |
| ۲۱   | • | • | • | • | • | • | •   | • | سورة الضحى .         |
| 00   | • | • | • | • |   | • | •   | ٠ | سورة الشرح .         |
| ٧V   | • | • |   | • | ٠ | • | •   | • | سورة الزلزلة .       |
| ۱۰۱  | • | • | • | • | • | • | •   | • | سورة العاديات .      |
| 121  | • | • | • | • | • | • | . • | • | سورة النازعات .      |
| 170  | • | • | • |   |   | • | •   | • | مورة البلد .         |
| 190  | • | • |   |   |   | • | •   | • | سورة التكاثر .       |
|      |   |   |   |   |   |   |     |   |                      |



## فراغ



### دارالمعَارف

تقدم من مؤلفات الدكتورة عائشة عبد الرحمن : في مكتبة الدراسات القرآنية والإسلامية :

- التفسير البياني للقرآن الكريم : الجزءان : الأول والثاني
  - الإعجاز البياني ، ومسائل ابن الأزرق
    - مقال فى الإنسان : دراسة قرآنية
      - القرآن والتفسير العصرى
      - \* مع المصطفى ، في عصر المبعث
  - نساء النبى صلى الله عليه وسلم
     أرض المعجزات رحلة فى جزيرة العرب .
    - وفى مكتبة الدراسات العربية :
    - « رسالة الغفران : نص محقق
       « الغفران : دراسة نقدية
  - \* قيم جديدة للأدب العربي ، القديم والمعاصر
    - لغتنا والحياة
    - ۲۰۰۰ تراثنا ، بین ماض وحاضر .
      - \* الحنساء

الصاهل والشاحج : نص محقق – لأبي العلاء



-

.

| 199.// |                            | رقم الإيداع    |
|--------|----------------------------|----------------|
| ISBN   | <b>977 - 02 - 3072 - 3</b> | الترقيم الدولي |

#### 1/90/109

طبع بمطابع دار المعارف (ج.م.ع.)



# فراغ



### التفسير البياني للقرآن الكريم

تقدم الدراسة فى هذا الكتاب ، محاولة جديدة فى تفسير القرآن الكريم ، تتجه إلى فهم إعجازه البيانى بعيداً عن شطط التأويل واعتساف الملحظ ، وإلى تذوق أسراره البلاغية . على هدى التتبع الدقيق لمعجم ألفاظه ، والتدبر الواعى لنظمه الباهر ، والإصغاء المتأمل إلى إيحاء التعبير فى المعجزة البيانية الخالدة ، التى يجب أن يتصل بها كل ذى عر وبة أراد أن يكسب ذوقها المصنى فى الأداء . ويدرك مناط سحره : مسلماً كان أو غير مسلم .

>

4844